

This file was downloaded from QuranicThought.com













رقم الايداع بدار الكتب الوطنية

88/545 الجماهيرية العربية الليبية الشعبية الاشتراكية العظمى

جبيع الحقوق محفوظة المطرالعربية للكؤلب

1988



verted by Total Im

<u>ے اور مالف تک</u>ما ے

الدكتوا لمخنار برابطاط لتليلي

الطرالعربية للكزاب





بسم الله الرحمن الرحيم والصلاة والسلام على أشرف المرسلين

## المقسدمسة

لم يكن هذا البحث جمعاً إخبارياً لحياة ابن رشد الجد ، ولا تكديساً لمعلومات تتناول شخصيته المتعددة الجوانب ولكتابه المقدمات ، ولا كان عرضاً وصفياً تناول ظواهر الأمور ، وانساق مع سطحيات الأحداث التي مر بها ابن رشد الجمد في تقلباته اليومية ، ومشاغله الحياتية ، ولكنه دراسة وتحليل .

فالدراسة والتحليل ظاهرتان تميز بهما البحث في كل خطواته ، والالتزام الاغلبي بهما ـ ان لم يكن كلياً ـ سمة واضحة في أثناء فصولـه . فهما صنـوان يتساوقان مـع البحث ، وأمرهمـا يتجلى احيـاناً في تتبـع النصوص في مـظانها وجمعها ومقارنتها ببعضها ، واستخراج النتائج منها ، ويتمثل احيانـاً اخرى في عرض النقول من مختلف المصادر وتحليلها ، وتبيين ما يمكن استخلاصه منها .

والبحث بـالاضافـة إلى ذلك سلك سبيـل التحـرر ، فهـو تـارة يقـدم النصوص ويجري عليها الفحوص ويخرج منها مـا تطمئن اليـه النفوس ، وهـو تـارة يسوق الاقـوال مؤيدة لفكـرة ، ويأتي بـالانقال داعمـة لرأي ، مسـاندة لاستنتاج .

والبحث كذلك توقف عند جزئيات الأمـور كما تـوقف امام مهمـاتها ، واستوقف بسائط الاشياء ومعقداتهـا ، فوهّم ونبّـه ، وغلّط وصحّح ، وخـطًا . وصوّب ، ودعا الى النظر والتأمل . وحساول البحث ان يتجنب التـطويــل الممــل ، ويتنكب الاختصـار المخل ، وان يبتعد عن الاستطراد الممجوج ، وينأى عن التكرار المرفوض .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

rted by Total I

وما وقع الظفر به من اعادة فهسو مما دعما اليه المقمام ، واقتضاه السياق لاسعاف المطالع او لاضافة معلومات جديدة ، او لاجراء مقارنة ، او لتدقيق امر وتحقيق آخر .

وارتبطت فصول البحث بـرباط خفي ، وكـان بينها حسن التخلص ، فتمـاسكت وافضى بعضـهــا الى بعض دون انـتقـال فـجئي ، ولا تحــول اعتباطي .

وكان موضوع البحث « ابن رشد وكتابه المقدمات » ، ومحوره ابن رشد وما يتعلق به ، والمقدمات وما يتصل بها .

وتقسم الى بابـين ، وتجزأ كـل باب الى فصـول ، واندرج في الفصـول عناصرها عمّم بعضها بعناوين،ولم يعمم بعضها الآخر تبغاً لما يقتضيه المقام ، ويستدعيه العرض .

فتخصص أول البـابين لابن رشـد ، وثانيهـما للمقدمـات . اما البـاب الأول فجعل له أربعة عشر فصلًا كانت على النحو التالي :

الفصل الأول : اعد لنظرة موجزة في اوضاع الاندلس العامة في عصر دول الطوائف وعصري يوسف بن تاشفين وابنه علي من الناحيتين السياسية والعلمية .



ب) وفي الاوضاع في عصري يـوسف وابنه عـلي تتابعت العنـاصر كـما يأتي : . .

\* الامير يوسف ينجد الاندلس .

\* موقعة الزلاقة .

\* خلع ملوك الطوائف .

وفي الناحية الثانية : الحركة العلمية في عصري الطوائف والمرابطين توالت العناصر على هذا الترتيب : -

> \* ازدهار الحركة العلمية في عهد الطوائف . \* امتداد ازدهارها في عصر المرابطين . \* الحضارة الاندلسية متكاملة الجوانب . \* قرطبة تستقطب الحركة العلمية والنشاط الحضاري .

الفصل الثاني : تناول اسرة ابن رشد الجد فبحث أصلها وشمل افرادها المعروفين وهم : والد ابن رشد الجد ، وابن رشد الجد ، وابنه ، وحفيده ، وأبناء حفيده . وقد توقف القلم عند كل واحد من هؤلاء فعرف به بما تيسر ، ونال الحفيد تعريفاً أطول نسبياً من تعريف والد جده وأبيه وأبنائه .

ومن أهم مـا تعرض اليـه هناك تنـزيل كتـابه « بـداية المجتهـد ونهايـة المقتصد » في عصره ، واعتباره ابن بيئته ، وانتاج وسطه .

الفصل الثالث : عنون بـ : « ابن رشد الجد وعموده النسبي » .

اشتمل الفصل على اثبات سلسلة نسب ابن رشد الصحيحة حسب ما تم ضبطه سابقاً في سلسلة نسب هذه الاسرة ، وعلى اظهار ما انفرد به المقري في ازهـار الريـاض حيث اضاف أبـا جديـداً في العمود النسبي ، وهـو الأب الثالث ، وهو أحمد أثبته ثلاثا نسقاً ، وعلى لفت النظر إلى ان هذه الزيادة لا تتماشَى مع السلسلة النسبية الصحيحة.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الفصل الرابع : جعل له عنوان : « ابن رشد وميلاده » . وقـد وقع جلب النقـول المثبتة للتـاريخ الصحيـح لميـلاده ، وبهـا وقـع الاعتراض على ما وقع فيه ابن فرحون ومخلوف من غلط استدعى التنبيه عليه وتصحيحه .

الفصل الحامس : عنوان «بابن رشد وتمييزه».

وفيه تم توضيح ما اشتهـر به ، وتميـز به عن ابن رشـد الحفيد بمختلف النعوت . -

الفصل السادس : حصر بعنوان « ابن رشد الطالب » .

وفيه عرض لتعلمه وشيوخه الستة الذين وقع العثور عليهم ، وهم جلة الشيوخ والمقدمون في الفقه والأدب والحديث وسواها ، وإبداء ـحسها يظهرـ اسناده في بعض الكتب التي رواها عن شيوخه .

الفصل السابع : جعل له عنوان « ابن رشد اللغوي » .

وقد أثبت فيه انه تأثّر في الناحية اللغوية بشيوخه ومطالعاته الشخصية، وانه كان على قدم المساواة مع اقرانه النابغين في اللغة ، النابهين في الأدب رغم تقدمه في الفقه واشتهاره به ، وأحضرت شواهد تـظهر عنايته بـالناحيـة اللغوية المتوافرة من كتاب المقدمات ، ومن فتاواه التي كان يفزع اليها في اللغة كما يفزع اليها في الفقه .

الفصل الثامن : جعل له عنوان « ابن رشد الراوي المحدث » .

وفيه أظهر تأثره بـرجال الحـديث المبرزين في عصـره ، وبصره بـروايته الحديث ودرايته فقد كان عياض يروي عنه ، ويثبت له احـاديث سمعها منـه

وجدت في الغنية وفي الشفاء ، وقورن بين صفتين في ابن رشد وهما : غلبة الدراية عليه أو غلبة الرواية عليه ، واستنتج من المقارنة غلبة الدراية عليه مع الاستدلال على ذلك بأدلة .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الفصل التاسع : خصص وأفرد بعنوان « ابن رشد المتكلم » .

فأبرز فيـه تأثـره بعائلتـه المعروفـة بالعلم والعـدالة ، وبـالجو التعليمي والتـربوي الـذي يرعى أهـل السنة ، ويتبنى آراءهم ، ويلتـزم عقـائـدهم ، وتمسكه بعقيدة الاشاعرة ودفاعه عنها ، واهتمامـه بالبـرامج التعليميـة المتعلقة بعلم الكلام .

وسيقت شواهد من آراء ابن رشـد وأقوالـه تثبت سعة اطـلاعه وسـداد نصائحه .

الفصل العاشر : خصص « بابن رشد القاضي » .

فتعرض فيه الى أسباب اختياره قاضي الجماعة بقرطبة ، وإمام الصّلاة بمسجدها الجامع ، وتاريخ توليه ، وما تسرب فيه من وهم لدى بعض المؤرخين كابن أبي دينار ، ومناقشة ذلك ، وعُرض كذلك موقفه من توليه القضاء وانشغاله بأمور المسلمين الذي حدّ من نشاطه التأليفي ، وعرضت أخلاقه وسيرته في القضاء وتوافر التناسب بينه وبين الخطة ، ومقارنة بينه وبين أبي الوليد الباجي من جهة الذي تولى القضاء في بعض الكور مما لا يتناسب مع قدره ، وبينه وبين أبي عبد الله محمد بن علي القيسي تلميذه الذي لم يستطع ان ينهض بالقضاء من جهة الذي تولى القضاء في بعض الكور مما لا يتناسب وبين معاونيه ، والفقهاء المشاورين ؛ فلم تزده الخطة الا اشتهاراً وتقديماً . وبين استعفاؤه من القضاء اذ لم يعزل ولم يخلع كما ذكر ابن أبي زرع السلاوي الناصري ، وناقشهما البحث فيما حكياه من أمر العزل . وضُبط تاريخ التخلي عن الخطة ، ووضح ما كان ابن رشد يتمتع به من سمعة لدى والي قرطبة Aller by constance of the constance of t

ولدى امير المسلمين على بن يوسف .

الفصل الحادي عشر : خصص « بابن رشد المدرس الشيخ » .

ومن أهم ما جاء فيه استقطابه لعديد التلاميذ ، وظفره بحلقة في جامع قرطبة وشيوخه المقدمون ما زالوا احياء ، وابرازه عديد التلاميذ الـذين اختلفت جهاتهم ، والذين عد منهم ثلاثة وأربعون تلميذاً التقى به أكثرهم واجتمعوا به ، واستجازه الباقون ، كما عدت جملة اسباب لهـذه الكثرة من التلاميذ .

الفصل الثاني عشر : خصص « بابن رشد السياسي » .

تناول البحث فيه ثلاثة احداث :

**أولها** : حادثة هيج قرطبة سنة 515 هـ وقد تعـرض الى اسبابهـا الواردة في كتب التاريخ ، وقـارن بينها ، واستنتـج منها مـا تم استنتاجـه ، ومن اهم الاستنتاجات قيامه بمساعيه الحميـدة بين اهـل قرطبـة والأمير عـلي بن يوسف ونجاحه في سفارته .

وثانيها : سفره الى مراكش لبيان خطر المعاهدين لأمير المسلمين عـلي . وهناك وقعت مناقشة مختلف التواريخ الواردة في الكتب التاريخية ، واظهـار ما فيها من اخطاء . ووقـع التعرض الى اسبـاب السفر ، واظهـار نجاحـه فيه ، واستخلاص خس نتائج .

ثالثها : نصائحه السياسية حين اشتد امر ابن تومرت المهدي في بناء سور مراكش وهنـاك وقعت مناقشـة تواريـخ هذا البنـاء ، واثبات الصحيـح منها .

وفي هذا الفصل وقعت محاولة لـلاجابـة عن هذا السؤال : هـل شارك



erted by Total I

ابن رشد الفقهاء الذين قادهم ابن حمدين في حملته الـدعائيـة والعدائيـة ضد كتاب الاحياء ؟

وأظهر التشكيك في بعض النصوص الواردة في مشـاركة ابن رشـد ابن حمدين في رأيه .

الفصل الثالث عشر : عقد « لابن رشد ووفاته » .

وفيه تم ضبط تاريخها ، وذكر سبب وفاته ، ونقد كلام النباهي والمقري في الموضوع ومناقشة التواريخ التي لا تتمـاشى مع نص ابن الـوزان الصحيح الذي اعتبر اصلاً في اثبات وفاة ابن رشد وسبب وفاته .

الفصل الرابع عشر : « ابن رشد المؤلف » .

وفي هـذا الفصل عـرض لمساهمـة ابن رشد في إثـراء المكتبة الاسـلامية بتآليفه المتنوعة ، وقد بلغت ثلاثة عشر تأليفاً حسبـما توصـل اليه البحث منهـا المطول والمختصر ، ومنها الملخص والمبتكر .

وأما الباب الثاني فجعل له عشرة فصول كانت على النحو التالي :

الفصل الأول (مدخل) : عنون «ببسطة في المدونة ومختصراتها وشروحها والتعليقات عليها».



\* التعليقات والتمهيدات والتقييدات والزيادات عليها (<sup>21</sup>)

الفصل الثاني : عنون « بابن رشد الفقيه » .

وفيه عقدُ مقارنة بينه وبين عشرة من معاصريه ممن لمعوا ، واشتهرت اسماؤ هم وأقبل عليهم الطلاب ، وانتهت اليهم الرئاسة ، استخلص منها ان كل واحد منهم امتاز بناحية من نواحي العلوم الاسلامية ، فكان ابن رشد زعيم الفقهاء باجماع من كتب في التراجم والحوليات وعقدُ مبحث العوامل التي جعلته يتبوأ زعامة الفقهاء في المذهب المالكي ، وعدّ منها لسبعة : منها قيامه على المدونة والمستخرجة ، وتوفقه في طريقته التعليمية ، ونجاحه في تآليفه الفقهية ، وتدينه الكامل ، وبلوغه رتبة الاجتهاد المذهبي .

واجـراء مقارنـة بـين المـع فقهـــاء العصـر : ابن رشـد والـطرطـوشي والمازري تظهر العلاقة بينهم ، وتبرز صحة فتاواهم .

وابراز اعتماد خليل في مختصره على ابن رشد واعتباره احد شيوخ اربعة عول على ترجيحاتهم واختياراتهم .

واظهار مدى صحة التحذير من اتفاقـات ابن رشد ، ومحـاولة الاجـابة عن هذا التحذير بما يبقي سمعة ابن رشد الفقهية .

الفصل الثالث : خصص « لنسبة المقدمات الى مؤ لفها » .

وفيه وقعت مناقشة من نسب المقدمات الى غير ابن رشد الجد ، ووقع توضيح تاريخ تأليفها وعناية ابن رشد بها ، ومتى تم تخليصها من المسودة ؟

> الفصل الرابع : خصص « للغرض من تأليف المقدمات » . وقد وقع تحديده في غرضين : أولهما اصلي وهو التمهيدات .

وثانيهما : ذكر بالتبع والاستطراد وهو التحصيلات المحكمات لأمهات مسائل المدونة المشكلات .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ed by Total In

الفصل الخامس : خصص « لطريقة المقدمات » .

وفيه تناول خمسة ظواهر تعرض هذه الطريقة ، مدعومة ببعض الشواهد .

> الفصل السادس : عقد لعرض « اصل طريقة المقدمات » . وفيه بحث هل كان ابن رشد متبعاً أو مبتكراً ؟

واستنتاج ما امتاز به ابن رشد ، وما امتاز به ابن رزق في هذه الطريقة ، وما نصيب كل منهما فيها ، ومن أين اقتبس ابن رشد طريقتـه ؟ واظهـار مدى التجاوب بين ابن القطان وابن أبي زيد القيرواني في الطريقة .

الفصل السابع : عقد «للمقارنة بين طريقتي ابن أبي زيد وابن رشد » .

وأجريت هذه المقـارنـة في كتـاب الـزكـاة الأول الـذي سيق أولـه من المدونة ، وسيق كذلك اوله من مختصر أبي زيد القيرواني ، وأورد ما ساقه ابن رشد ، ثم استخلصت النتائج التي انفرد بها ابن رشد .

الفصل الثامن : عقد وعنون « بمدى التوفيق في تجسيم الغرض من المقدمات » .

وفي هـذا الفصل عـرض بعض الملاحـظات الـواردة عـلى الـطريقـة ، وجملتها أربع ملاحظات .

الفصل التاسع : عنون « بكتاب المقدمات مرجع فقهي » •

Lied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وفيه اثبات التعويل على الكتاب ، واعتباره مرجعاً من مراجع الفقهاء من حياة مؤلفه الى العصور المتأخرة ، وسياقـة الشواهـد على ذلـك ، وعرض انقال الفقهاء الواردة في كتبهم من عصور مختلفة ، واشارة الى منظومة الرقعي التي جمع فيها فرائض ابن رشد .

الفصل العاشر : عنون « بكتاب المقدمات بين المطبوع والمخطوط » .

وفيه ذكر عدد الطبعات وأول ما صدر منها ، والتحقيق في تـواريخها ، واجراء المقارنة بين المطبوع والمخطوط واثبات ان المطبوع لا يمثـل الا نصف المخطوط وهو الأصـل من جهة ، وبـين ترتيب بعض الأبـواب في المطبـوع ، وترتيبها في المخطوط من جهة اخرى .

وانتهى البحث بخاتمة : أظهر فيها التوفيق بين الفقه والسياسة عند ابن رشد ، ومدى رعايته اهل الأندلس والعدوة ، والارتباط بينه وبين المقدمات والبيان والتحصيل الكتابين اللذين بان فيهما علمه وفهمه ، واعتبار المقدمات مرجعاً في بـابها ، ولفت النـظر الى امكانية تكـوين بحـوث جـديـدة تتصل بالمقدمات .

## المصادر والمراجع :

لقد اعتمد البحث مصادر ومراجع متنوعة منها كتب الطبقات والتراجم ، ومنها كتب الفقه والفتاوى ، ومنها كتب التاريخ والاخبار . ولم يقتصر على المطبوع منها فقط بل استمد المعلومات كذلك مما ما يـزال مخطوطاً منها .

وانه ليطول القول هنا اذا رتبت مصادر كل فصل ومراجعه على حدة لتنوع المعلومات الواردة فيها ولاهمال البعض منها معلومات ذكرها غيرها لكنه اورد اضافات اختص جها لم يشر الى موردها . ومع ذلك فترتيب المصادر والمراجع يبدو اكيداً ولو بصفة اجمالية :



أ) كتب الفتاوى والنوازل

ففي خصوص ترجمة ابن رشد وما يتعلق بها يمكن ان نجعل في مقدمتها فتاوى ابن رشد التي جمعها تلميذه ابن الوزان ، فالمعلومات الواردة في آخرها كانت في غاية الضبط ، اذ هي تتبع ابن رشد في المدة الاخيرة من حياته تتبعاً يكاد يكون باليوم والساعة ، وما وجد فيها من اخبار ومعلومات انفردت بهما وقل من اطلع عليها من المعاصرين ، يعتبر من جيد ما يستند اليه في هذا الباب ، وقد اورد جانباً منها النباهي ولكن فيه اخطاء في بعض الاسماء توقف في فهمها محقو كتاب ازهار الرياض .

ب) كتب التراجم

يمكن ان نرتبها على ا لنحو التالي :

 الغنية لعياض وهي مصدر سجل فيه عياض ترجمة شيخه ابن رشد ترجمة غير مطولة اذا قايسناها بتمرجمات اخمرى لبعض شيوخه المترجم لهم ، ولكنها ترجمة ذات اخبار موزونة ، تنبىء عن معلومات قيمة وغزيرة .

والغنية ذات أهمية أخرى تتمثل في امكانية اجراء المقارنة بين ابن رشـد وغيره من شيوخ عياض لابراز ما تميز به ابن رشد ، ومـا حلاه بـه من نعوت انفرد بها .

2) الصلة لابن بشكوال وهي مصدر غني ـ رغم عدم طول الترجمة ـ وثبت اعتمد فيه مؤلفه على ما يعلمه من شيخه ابن رشد الذي اتّصل به وأجازه .

ج) كتب الحوليات .

الكمامل لابن الاشير وهو مصدر ثبت فيها اورده من اخبمار ، وفيها
 اطلع عليه منها مما يتعلق بالاندلس .

2) البيان المغرب لابن عـذاري وهو في بعض ما أورده من معلومات مقبول .



3) الحلل المـوشية لابن الخـطيب وهو مصـدر اعتمـده البحث في بعض المعلومات .

4) اطلس التاريخ الاسلامي لهاري و . هـازارد ترجمـة وتحقيق ابراهيم زكي خورشيد في جدوله للسنوات الهجرية المقابلة بالسنوات الميـلادية اعتمـد عليه البحث .

5) الفكر السامي للحجوي اعتمد عليه البحث في تحقيقاتـه المتعلقـة بتاريخ الفقه الاسلامي وأطواره ، وما خصه بابن رشد في ترجمته مما يـدل على عدم اقتصاره على النقل من كتب التراجم السابقة .

هذه أهم المصادر التي يمكن ان تكون في الدرجة الأولى او ما قاربها متى انضم الى بعضها غيرها .

والبحث استعان بمصادر ومراجع اخرى كانت في درجة ثانية وهي قريبة من سابقتها .

فمن كتب التراجم : البغية للضبي ، والتكملة لابن الابـار ، والذيـل والتكملة لابن عبد الملك ، وصلة الصلة لابن الزبـير ،وتاريـخ قضاة|الأندلس للنباهي ، والديباج لابن فرحون .

ومن كتب التـاريـخ روض القــرطــاس لابن أبي زرع والاستقصــاء للسلاوي الناصري كما استعان بمصادر ومـراجع في درجـة ثالثـة ، فمن كتب التـراجم المخطوطـة :العُجالة لزروق ، والمطبـوعـة : المغـرب لابن سعيـد ، وازهـار الـريـاض للمقـري ، وشجـرة النـور الــزكيـة لمخلوف ، والاعــلام للزركلي ، ومعجم المؤلفين لكحالة وهدية العارفين للبغدادي .

ومن كتب التـاريـخ المؤنس لابن ابي دينـار ، وتـاريـخ الأدب العـربي لكارل بروكلمان ، وتاريـخ التشريـع الاسلامي لعبـد اللطيف محمد السبكي ومن معه ، وقيام دولة المرابطين لحسن احمد مجمود .



والبحث في جميع مراحله وفصوله استعان بمراجع متنوعة بالاضافة الى ذلك ، فمنها ما كان في الفقه ، ومنها ما كان في العقيدة ، ومنها ما كان في التفسير ، ومنها ما كان في الجغرافيا ، ومنها ما كان في التاريخ وسواها مما طفح البحث بالاشارة اليها ، وتوافرت في فهرس المصادر والمراجع .

وعول البحث كذلك على قراءة هادئة متزنة لكتاب المقدمات ، وعكف على بحثها ، ولقط المعلومات لجوانب الفصول المطروقة ، وتتبعها في المخطوط والمطبوع ، وحقق ما جاء في المطبوع مما وقع اقتباسه ، وتدارك ما فيه من اخطاء . والتفت الى مقارنة تمت بين ما جاء في مختصر ابن ابي زيد المخطوط وما ورد في المقدمات ، ولم ينس الرجوع بالمقارنة الى الاصل ، والعودة الى المدونة ام الكتب المالكية بعد الموطا ، من اجل الكشف عن طريقة ابن رشد المتوخاة في المقدمات وتقويمها ، واثبات جوانب ايجابية مهمة في شأنها، تدل على الاطمئنان الى صحة ما ورد فيها ، ولوذعية مؤلفها . وذيل البحث بملاحق تناولت فهارس متعددة شملت الآيات القرآنية ، والأحاديث النبوية ، والاشعار والاعلام والطوائف والقبائل ، والبلدان والأماكن ، والمصادر

والبحث لا يـدعي الكمال ولكنـه يتقدم بلبنـات جديـدة ، ومعلومات صحيحـة ، وكشف جديـد ، ورؤ ية واضحـة لعلم كاد ان يكـون مغموراً ، وكتاب كاد ان يكون مجهولاً ومهجـوراً لولا ان قيض الله تعـالى لهما من ينشـر ذكرهما ، ويحقق خبرهما ، ويدرس جوانبهما ، ويحلل ابعادهما .

والبحث يرحب بكل يدِ تمدّ يَدَ المساعدة لصاحبه ، وتعينه على استكمال جوانب غفل عنها ، واصلاح اشياء سها عنها ، وهو لها من الشاكرين .

وختاماً أرى واجباً علينا ان أشكر استاذي المشرف فضيلة الشيخ محمـد الشاذلي النيفر عميد الكلية الزيتونية للشريعة واصول الدين الشكر الجزيل لمـا تفضـل به عـلي من الاشـراف ، ولمـا جـاد بـه عـلي من ثمـين اوقـاتـه وجيـد



erted by Total In

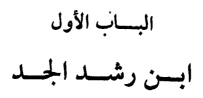
معلومــاتـه ، ولمــا امـدني بـــه من نــوادر الكتب ، ووجهني اليـــه من اعيــان الدواوين .

وأشكر اساتذي الكرام الذين كونوني ، والذين اشرفوا على مناقشة هذا البحث وتقـويمه ، وكـل من ساهم في اعـانتي فيه اسـاتـذة كـانـوا أو طلبـة أو غيرهم .

والله أسأل ان يجعل هـذا العمل خـالصاً لـوجهه الكـريم ، وان يسدد الخطي ، وبالله التوفيق .

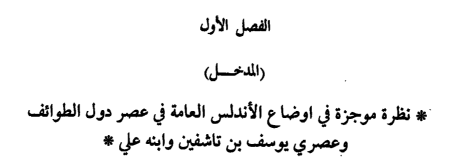
> والسلام . تونس \_ ذو الحجة : 1401 . \_ اكتوبر : 1981















نظـرة موجـزة في أوضاع الاندلس العامة في عصر دول الطوائف ، **الـو**حدة الاندلسية :

تحرقت الوحدة الاندلسية بسقوط الخلافة الاموية سنة 422 هـ (( 1031 م ) ، ست احوالها اخت للأ ظل يشت حت انته م أم رها الى المرابطين و حدوا ممالكها ، ووحدوها مع بر العدوة ( المغرب بإفريقية ) . والفترة م عني نستي ( 222 هـ / 1031 م ) و ( 484 هـ / 1091 م ) تعرف بعصر الطوائف () . وفي هذا الاسم ذاته ما يدل على حالة هذه الفترة ، وما الحياة السياسية فيها ، وما وصلت اليه ( الدولة الاندلسية ) من تخاذل ا حياة السياسية فيها ، وما وصلت اليه ( الدولة الاندلسية ) من تخاذل و قاتم على جهة بها وصلت اليه يده ، وما اقدر عليه ، فأصبح لكل او مقاطعة امير مستقل ، وملك منفصل ، وذهبت ادراج الرياح تلك م التي جمع الناصر شتاتها ، وجمع بها المنصور مختلف الأهواء والفئات نزاب ، وصارت البلاد الى حال لا يرتاح اليها انسان ، وأصبحت نها الرباقية فقد توزعت بين ايدي بعض الاسر القدية التي قدر لها ان تنجو الرباقية فقد توزعت بين ايدي بعض الاسر القدية التي قدر لما ان تنجو

ن **عدار**ي : المغرب : <sup>155</sup> .

اكتشحي : المعجب : 124 وما بعدها ثم 146 وما بعدها .

من ضربات عبد الرحمن الناصر<sup>(1)</sup> ( \_ 350 هـ/ 961 م ) أو المنصور بن أبي عامر<sup>(2)</sup> ( \_ 400 هـ/ 1010 م ) وحكم في تلك الفترة نحو عشرين اسرة مستقلة في عشرين مدينة او مقاطعة ، وسمي هؤلاء بملوك الطوائف ومن أشهرهم بنو عباد<sup>(3)</sup> بإشبيلية<sup>(4)</sup> وبنو حمود الادارسة<sup>(5)</sup> بمالقة<sup>(6)</sup> والجزيرة<sup>(7)</sup> ، وبنو زيري<sup>(8)</sup> بغرناطة ، وبنو هود<sup>(9)</sup> بسرقسطة<sup>(10)</sup> وكان من اقوى هؤلاء بنو ذي النون<sup>(11)</sup> الذين

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ed by Total I

- (1) الضبي : بغية الملتمس : 17 . المراكشي : المعجب : 54 وما بعدها . الزركيلي : الاعلام : 99:4 وما بعدها .
- (2) هذا امارته 27 سنة . الضبي : بغية الملتمس : 115 وما بعدها . المراكشي : المعجب : 72 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 4: 100 وما بعدها .

(3) ابن عذاري : البيان المغرب : 3 :193 وما بعدها ثم 314 وما بعدها . المراكشي : المعجب : 148 وما بعدها . ابن خلكان : وفيات الاعيان : 4 :12 وما بعدها . ابن الأثير : الكامل : 291:7 وما بعدها . احمد امين : ضحى الاسلام : 3 :316 .

- (4) الحموي : معجم البلدان : 1 :254 . الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 18 وما بعدها .
- (5) ابن عذاري : البيان المغرب : 3 :119 وما بعدها . ابن الأثير : الكامل : 7 :284 وما بعدها .
  (5) اجمد امين : ضحى الاسلام : 3 :316 .
- (6) الحموي : معجم البلدان : 7 :367 . الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 177 وما بعدهما .
- (7) الجنزيـرة الخضــراء : المـراكشي : المعجب : 455 . الحمــوي : معجم البلدان : 3 :99 ومــا بعدها . الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 73 وما بعدها .
- (8) ابن عذاري : البيان المغرب : 3 :262 وما بعدها . احمد امين : ضحى الاسـلام : 3 :316 وما بعدها .
- (9) ابن عذاري : البيان المغرب : 3 :221 وما بعدها . ابن الأثير : الكامل : 7 :292 وما بعـدها . احمد امين : ضحى الاسلام : 3 :319 .
- (10) الحموي : معجم البلدان : 5 :31 وما بعدها . الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 96وما بعدها .
- (11) ابن عذاري : البيان المغرب : 3 :276 وما بعدها . ابن بسام: الذخيرة: ق: 4: مجــ : 1 :109 وما بعدها . احمد امين : ضحى الاسلام : 3 :318 .

ملكوا طليطلة (1) وحكموا بلنسية ومرسية (3) والمرية (4) .

فكان عصر الطوائف هذا عصر التفكك السياسي ، والانحلال الاجتماعي الشامل ، بالرغم مما يظهر في بعض نواحيه من جوانب براقة ، ونواح لامعة . والواقع ان هذه الدول الصغيرة كانت تنقصها من الناحية النظامية عناصر الدولة المستقرة ، ولم تكن اذا استثنينا منها القليل - سواء بمناطقها الاقليمية ومواردها المالية ، تقدر ان تحيا بمفردها ، أو تستطيع الاستقلال بأمورها السياسية والعسكرية ، وكان ملوك الطوائف ينقصهم الحماس الديني والغيرة الوطنية ، والاخلاص في سبيل المصلحة العامة المعاس الديني والغيرة الوطنية ، والاخلاص في سبيل المصلحة العامة اعتبارات الكرامة الشخصية ، واستساغوا لأنفسهم ان يتراموا على اعتاب الملوك النصارى ، وان يستعدوهم بعضهم على بعض ، وكان ملك قشتالة يعاملهم معاملة الاتباع ، ويبتز منهم الاموال الطائلة باسم الجزية ، ويعامل رسلهم وسفرائهم معاملة الخدم<sup>(3)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وكان ملوك الطوائف في سياستهم الداخلية قاسين على رعيتهم ،يثقلون

- (1) الحموي : معجم البلدان : 6 :66 وما بعدها . الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 130 وما بعدها .
- (2) الحموي : معجم البلدان : 2 :79 وما بعدها . الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 47 وما بعدها .
- (3) الحموي : معجم البلدان : 8 :24 وما بعدها . الحميري : صفة جزيرة الأندلس : 1 :18 وما بعدها .
- (4) ابن سعيد : المغرب : 2 :189 وما بعدها . الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 183 وما بعدها .
- (5) ابن بسام : الذخيرة : ق 4: مجـ : 1 :129 وما بعدها . انبظر ما ذكره ابن بسام من وصف مثـول سفراء ملوك الـطوائف لدى ملك قشتـالة وقت نـزوله امـام طليطلة ، وهي عـلى وشك التسليم اليه ، وما كان يتسـم به موقفهم من المذلة والحنوع وفقد كل كرامة قومية .

Steel by residence of the construction of the

كواهلهم بالمغارم لملء خزائنهم ، وتحقيق ترفهم ، ولم يكن يردعهم في ذلك أي رادع لا من الدين ولا من الاخلاق .

وكانت سياستهم الداخلية والخارجية على السواء موضع السخط من شعوبهم ، والنقد اللاذع من معاصريهم من الكتاب والمفكرين والعلماء . وقد صدر من ابن حزم" ( - 456 هـ/ 1064 - ) وهو من اعظم مفكري عصر الطوائف في شأن فتنة الطوائف ودولها وامرائها المستهترين وحكوماتها الباغية ، ومجتمعها المنحل - أقوال وأحكام تبرهن بصدق عن مدى قساوة ملوك الطوائف ، وتبعث في النفس الما وأسى شديدين، وتدمغ مجتمع الطوائف بقساوة . وقد وردت اقواله في رسالته المعنونة « التلخيص لوجوه التخليص » وهي عبارة عن ردود على بعض اسئلة في شؤ ون دينية وفقهية ، وجهت اليه من بعض اصدقائه ومنها سؤ ال يتعلق بأمر الفتنة ، وآخر عن وجه السلامة في

وابن حزم هو الفيلسوف أبو محمد على بن أحمد بن حزم ، ولد بقرطبة سنة 383 هـ / 984 م في أواخر عهد المنصور محمد بن أبي عامر ، وكان أبوه من وزراء المنصور المقربين ، ثم وزر من بعده لابنه عبد الملك . وقضى ابن حزم حداثته ايام الفتنة بقرطبة ، ثم تجول حيناً في الرية وبَلَنْسية في كنف الفتيان العامريين ، وكان مثلهم يؤيد قضية الخلافة الاموية . ولما هدأت الاحوال نوعاً ما عاد الى قرطبة ، وتابع دراسته في المسجد الجامع . وبرع ابن حزم بالاخص في الفقه والعلوم الدينية والشرعية واصول المذاهب والنحل وفي المنطق والفلسفة واللغة والمعرفة بالسير والاخبار . وتولى الوزارة في شبابه للخليفة المستظهر الاموي ، ثم نزح الى شاطبة ، وكتب عشرات من الكتب والرسائل في مختلف الموضوعات الفقهية والفلسفية والتاريخية . وكان ابن حزم بالاخص داعية شديد الحماس والاخلاص للمذهب الظاهري ، واعتبر حجة هذا المذهب وإمامه في عصره . وقضى حياة فكرية عميقة خصبة ، واثار في الوقت نفسه بآرائه ونظرياته الاصولية والدينية من حوله خصومات كثيرة واتهمه البعض بالمروق والزندقة ، واحوقت كتبه في المعرف بالاينية من عاد بن مرابع فرية منه المناه في عصره . واعتبر حجة هذا المذهب والمامه في عصره . وقضى حياة فكرية عميقة خصبة ، واثار في الوقت نفسه بآرائه ونظرياته الاصولية والدينية من موله خصومات كثيرة واتهمه البعض بالمروق والزندقة ، واحوقت كتبه في المينية من مباد، ونزح في اخريات حياته الى دار اسرته بقرية منت ليشم من اعمال لبلة . وهناك توفي في مباد، ونزح في اخريات حياته الى دار اسرته بقرية منت ليشم من اعمال لبلة . وهناك توفي في معباد منة ( 266 هـ/ 1064 م )

 <sup>(1)</sup> انظرترجمته في: الحميدي : جذوة المقتبس : 290 وما بعدها . وابن خلكان : وفيات الاعيان
 (1) انظرترجمته في: الحميدي : جذوة المقتبس : 290 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 417 .
 (1) احمد امين ظهر الاسلام : 3:53 وما بعدها .



المطعم والملبس والمكسب ، ووصف لنا فتنبة الطوائف وتصرفات ملوكهما في هذه العبارات :

( وأما ما سألتم من أمر هذه الفتنة ، وملابسة الناس بها ، مع ما ظهر من تربص بعضهم ببعض ، فهذا أمر امتحنا به ، نسأل الله السلامة، وهي فتنة سوء أهلكت الاديان الا ومن وقى الله تعالى ، من وجوه كثيرة يطول لها الخطاب ، وعمدة ذلك ان كل مدير مدينة أو حصن في شيء من أندلسنا هذه اولها عن آخرها محارب الله تعالى ورسوله ، وساع في الأرض بفساد والذي ترونه عياناً من شنهم الغارات على أموال المسلمين من الرعية التي تكون في ملك من ضارهم ، واباحتهم لجندهم قطع الطريق على الجهة التي يقضون على اهلها ، ضاربون للمكوس والجزية على رقاب المسلمين ، مسلطون اليهود على قوارع طرق المسلمين في أخـذ الجـزية والضريبة من الهل نقاذ امرهم ونهيهم ، فلا تغالموا انفسكم ، ولا يغرنكم الفساق والمنتسبون السلام ، معتذرون بضرورة لا تبيح ما حرم الله ، غرضهم فيها استدامة نقاذ امرهم ونهيهم ، فلا تغالطوا انفسكم ، ولا يغرنكم الفساق والمنتسبون الى الفقه اللابسون جلود الضأن على قلوب السباع ، المزيفون لأهـل الشر مسرهم ، والناصرون لهم على فسقهم )<sup>(10</sup>

ومن كلام ابن حزم هذا يظهر بوضوح نقد لاذع للفقهاء المنتسبين للفقه حسب تعبير ابن حزم، وهم الذين مالأوا، وكانوا لهمأكبر عضد في تبرير ظلمهم وطُغيانهم ، وقد كانوا يأكلون على كل مائدة ، ويتقلبون في خدمات كـل قصر ليحرزوا النفوذ والمال .

ولم يفت أبــا مـروان بن حيــان<sup>(2)</sup> ( ـ 469 هـ/ 1076 م ) مؤرخ عصـر

(1) ابن حزم : الرد على ابن النغريلة اليهودي ورسائل اخرى صفحة 139 وما بعدها ط القاهرة 1960 بعض مقتطفات من هذه الرسالة في مجلة : الاندلس ص 35 وما بعدها . سنة 1934 نشرهما الاستاذ ميجيل آسين بلاثيوس M. Acin Palacios .

(2) ابن بشكوال : الصلة : 1 :150 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 275 . كحالة : معجم المؤلفين : 88:4 . A CONTRACTOR OF CALL O

الطوائف ان يظهر هذا التآلف بين الفقهاء والأمراء ، ويصرح به في تأييد الظلم والفساد والخروج عن احكام الدين في قوله : « ولم تزل آفة الناس مذ خلقوا في صنفين كالملح ، فيهم الأمراء والفقهاء قلما تتنافر أشكالهم ، بصلاحهم يصلحون ، وبفسادهم يفسدون ، وقد خص الله تعالى هذا القرن الذي نحن فيه من اعوجاج صنفيهم لدينا بما لا كفاية له ، ولا مخلص منه . فالأمراء القاسطون قد نكبوا بهم عن نهج الطريق ذياداً عن الجماعة ، وجرياً الى الفرقة ، والفقهاء ايمتهم صموت عنهم ، صُدُفٌ عما أكده الله عليهم من التبيين لهم قد اصبحوا بين آكل من حلوائهم ، وخابط في اهوائهم ، وبين مستشعر مخافتهم ، آخذ بالتقية في صدقهم . فما القول في ارض فسد ملحها الـذي هو المصلح لجميع أغذيتها وهل هي الا مشفية على بوارها واستئصالها )<sup>(\*)</sup>

وكمان من اقران ابن حزم ونبظرائه المذين نبغوا في التفكير المديني. والشرعي القاضي أبو الوليد الباجي<sup>(20)</sup> ( ـ 474 هـ/ 1081 م ) المذي ورد على المرية سفيراً بين ملوك المطوائف ورؤ سماء الانمدلس يؤلفهم عملى نصرة الاسلام ، ويروم جمع كلمتهم مع جنود ملوك المغرب المرابطين عملى ذلك فتوفي بالمرية قبل اتمام غرضه .

وكانت الاندلس وقتئمذ تعاني كثيـراً من ضروب الفـوضى والاضطراب

(1) ابن عذاري : البيان المغرب : 3 :254 .

(2) هو سليمان بن خلف بن سعيد بن ايوب بن وارث التجيبي الباجي الحافظ ولد ببطليوس (مدينة غربي الاندلس) في ذي القعدة سنة 403 هـ ، ودرس في قرطبة ثم سافر الى المشرق ودرس حيناً بمكة ثم ببغداد . ولما رجع الى الاندلس عماش حيناً في بملاط ميورقية ، وحيناً آخر في كنف المقتدر بن هود ، واشتهم بردوده على ابن حزم وكمان قرينه في غزارة العلم وسعة المعرفة . وقد وصف بأنه من ايمة المسلمين وتوفي في 7 رجب سنة 474 هـ/ 1081 م . عياض : المدارك : 4 :802 وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة : 1 :197 وما بعدهما . مخلوف : الشجرة : 20 ومما بعدهما . الحجوي : الفكر السامي : 4:15 وما بعدهما . احد امين : ظهر الاسلام : 3 :59 وما بعدهما . الداخلي ، وكان الخطر من سقوط الاندلس كلها وتفتتها بادياً للعيان ، ذلك ان نصارى الشمال استجمعوا قوتهم ووحدوا جهودهم ، واستطاع الفونسو السادس<sup>(1)</sup> ( الاذفونش ) ان يضم – تحت امرته – شمل استورياوليون<sup>(2)</sup> وقشتالة<sup>(3)</sup>، ورأى ان يستفيد من هذه القوة التي تجمعت له ومن هذه الفوضى المنتشرة داخل المالك الاسلامية فعمل الحيلة ، واعتمد على القوة في آن واحد للكيد واستمالة ملوك الطوائف رجاء عطفه ومودته تمهيداً لتجسيم خطوطه الكبرى في الاستيلاء على القلاع والحصون واسترداد الاندلس .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وكان لا يدع فرصة تمر دون استثمارهـا الى اقصى حد حتى وثب وثبة استولى فيها على طليطلة سنة 478 هـ/ 1085 م ، وقد أحدث بوثبته هذه فزعاً كبيراً في الاندلس في صفـوف المسلمين وكـان قول الشـاعر الانـدلسي اصدق تعبير لما حدث في هذه المناسبة : ( البسيط ) .

| فمها المقسام بهمما الامن المغلط            | حثوا رواحلكم يا أهمل انمدلس    |
|--------------------------------------------|--------------------------------|
| سلك الجزيرة منشوراً من الوسط               | السلك ينــثر من اطـرافـه وأرى  |
| كيف الحياة مع الحيات في سفط <sup>(4)</sup> | من جـاور الشر لا يـأمن بوائقـه |
|                                            |                                |

لقد يئس ملوك الطوائف من تـوحيد كلمتهم كما يئسوا من قـوتهم ،

(1) الفونسو السادس ابن فرديناد الاول ولد سنة 1030 م وتولى الملك سنة 1065 م ، واحتمل طليطلة واتخذها عاصمة له سنة 1085 م ، واختمل طليطلة واتخذها عاصمة له سنة 1085 م ، وانهزم في وقعة الزلافة سنة 1086 م ثم في وقعة اقليش سنة 1086 حيث مات البنه الوحيد شانسو، ومات الفونسو عملى اثره سنة 1095 م . المزركلي : الاعلام : 7 مادم مادمة ، 2 هامش : 1 .

(2) المراكشي : المعجب : 400 .

(3) المصدر السابق .

(4) قائلها أبو محمد عبد الله بن فرج بن غزلون اليحصبي المعروف بابن العسال الطليطلي (ـــ487 هـ/1094 م) ترجم له ابن بشكوال : الصلة : 1 : 276. انظر الأبيات والمناسبة التي قبلت فيها وهي سقوط طليطلة عام 478 هـ في أيدي الاسبان : ابن خلكان : وفيات الأعيان : 4 : 118 وما بعدها . المقري : أزهار الرياض : 1 : 46. وكان لا بد لهم من عون خارجي ان أرادوا ان يكبحوا جماح الفونسو الـذي ضربهم ، وصمم على ان يعيـد بلادهم الى المسيحية ، وان يستأصـل شافة المسلمين . ولم يكن هذا العَـون بعيداً عنهم بـل كان عـلى مرمى البصـر وراء العدوة الاخرى في افريقية حيث تقوم دولة المرابطين .

GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ورأى الفقهاء والمشايخ والعامة الخطر يـداهمهم فبحثوا أمـورهم وتشاوروا في شؤونهم ، ورأوا ان لا نجاة لهم الا بـالاستنجاد بـالمرابـطين<sup>(1)</sup>، ويوسف بن تاشفين<sup>(2)</sup>( ـ 500 هـ/ 1106 م ) اميرهم الـذي بلغ بفتوحـاته الى شواطىء بر العدوة قبالة الاندلس من جهة المضيق .

الاستعانة بالمرابطين :

أصبحت دولة المرابطين اقوى دولة في المغرب ، وكانت بذلك اهلًا لان يتطلع اليها اهـل الاندلس لتنقـذهم من الاخطار النـازلة بهم . وبـدت فكرة الاستعانة بهم بعد سقوط طليطلة ضرورة ماسة ، فهي مسألة حياة أو موت . ومن هناك فإن الصريخ الـذي كان يتخـذ من قبل صـورة الكتب والدعـوات الخاصة اصبح يتخذ عندئذ صورته الرسمية . وتشاطر الاندلس كلها امراؤ ها وفقهاؤ ها وكافتها هذا الاتجاه .

<sup>(1)</sup> المرابطون هم قبائل عديدة تنتسب الى حمير ( ابن عذاري : البيان المغرب : 4:46) أشهرها لمتونة ومنهما الامير يوسف بن تاشفين وجدالة ولمطة . . سكنت صحراء المغرب الاقصى . وفي حوالي 848 هـ حدث بينهم انبعاث ديني ، وانبثن فيهم مذهب جديد يدعو الى الجهاد في سبيل الله، وتسمى اصحابه بالمرابطين . وقد تغلب المرابطون على المنطقة كلها من الجزائر الى الله، وتسمى اصحابه بالمرابطين . وقد تغلب المرابطون على المنطقة كلها من الجزائر الى السيغال . وكانوا رجالاً معيدين عن الترف واللين . وفي سنة 268 هـ حدث بينهم انبعاث ديني ، وانبثن فيهم مذهب جديد يدعو الى الجهاد في سبيل الله، وتسمى اصحابه بالمرابطين . وقد تغلب المرابطون على المنطقة كلها من الجزائر الى السينغال . وكانوا رجالاً شجعاناً بعيدين عن الترف واللين . وفي سنة 462 هـ آل امرهم الى يوسف بن تاشفين وكان رجلاً ديناً حازماً داهية مجراً مد فتوحه في المغرب الافريقي حتى دان له جيعه واختط مدينة مراكش تحت جبال المصامدة ، واتخذ من هذه المدينة عاصمة لدولته ثم ملك جيعه واختط مدينة مراكش تحت جبال المصامدة ، واتخذ من هذه المدينة عاصمة لدولته بم ملك روست والبلاد المتصلة يلون على الأمين . واصبح بذلك مطلاً على جنوبي الاندلس ، واصبحت دولته الهر المواتي حق البلاد الميرا من المناز من عذاري : البيان المغرب : 4:12 والمين . واصبح بذلك مطلاً على جنوبي الاندلس ، واصبحت (2) ابن اللار ابن عذاري : البيان المغرب : 4:12 وما بعدها .



وقرر ابن عباد صاحب اشبيلية ان يستنجد بالمرابطين على عدوه ، ورد اعتراض مشيريه ، وغلب مصلحة المسلمين على ما يخاف مما قد تحدث بـه نفس يوسف بن تاشفين من الاستيلاء على الاندلس : وفي الـواقع كـان قرار ابن عباد هذا يتجاوب مع ما أجمع عليه مشائخ قرطبة، فقد تشاوروا في أمرهم، ورأوا ان لابد من الاستنجاد بالمرابطين وأرسلوا إلى ابن عباد القاضي «ابن أدهم» ليببلغهم قرارهم (1) .

وبعث ابن عباد<sup>20</sup> ( \_ 488 هـ/ 1095 م ) صاحب اشبيلية ، وزميلاه المتوكل بن الافطس<sup>(3)</sup> ( \_ 489 هـ/ 1096 م ) صاحب بطليوس<sup>(4)</sup> ، وعبد الله بن بلقين<sup>(4)</sup> صاحب غرناطة وفداً رسمياً الى امير المسلمين يوسف بن تماشفين يتكون من قاضي قرطبة أبي بكر عبيد الله بن محمد بن ادهم<sup>(6)</sup> ( \_ 486 هـ/ 1093 م) وقاضي بطليوس أبي اسحاق بن مقانا وقاضي غرناطة أبي جعفر أحمد بن خلف يعرف بابن القليعي<sup>(7)</sup> (\_494 هـ/1014 ، 1015 م) ووزير المعتمد بن عباد <sup>1</sup>أبي بكر بن زيدون<sup>(8)</sup> (\_484 هـ/1091 م) وعبر سفراء الأندلس البحر إلى المغرب، وقصدوا أمير المسلمين في مراكش وكانت وفود الأندلس تتوالى من قبل على يوسف مستعطفة باكية ، ترجوه الغوث والانجاد ، فيستمع الى قولهـم

(7) ابن بشكوال : الصلة : 1 :75 .

 <sup>(1)</sup> ابن بشكوال : الصلة : 1 :292 .
 (2) توفي باغمات قرب مراكش منفياً فيها . وهو آخر ملوك الدولة العبادية . ابن خلكان : وفيات (2) توفي باغمات قرب مراكش منفياً فيها . وهو آخر ملوك الدولة العبادية . ابن خلكان : وفيات . 112 وما بعدها . الزركلي : 10 من بعدها . الزركلي : 118 .
 (3) ابن شاكر : فوات الوفيات : 2 :116 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 5 :22 وما بعدها .

<sup>(4)</sup> الحموي : معجم البلدان : 2:217 وما بعدها .

<sup>(5)</sup> تـوفي بعد عـام 483 هـ/ 1090 م . الضبي : بغية الملتمس : 42 . النباهي : تـاريـخ قضـاة

الاندلس : 98 . الزركلي : الاعلام : 4:202 .

<sup>(6)</sup> ابن بشكوال : الصلة : 1 :292 .

<sup>· (8)</sup> ابن خلكان : وفيات الاعيان : 1 :124 . المراكشي : المعجب : 162 هامش : 1 .

ويعدهم خيراً، ووقعت بين السفراء ويوسف مفاوضات أسفرت عن عهود متبادلة <sup>(1)</sup> ، وعن ارضية للعمل تجسم التعاون على محاربة النصارى ، وابقاء الطوائف في ممالكهم ، وعدم تحريض رعيتهم على شيء من الفساد ، وتسليم ثغر الجزيرة <sup>(2)</sup> لجيوش يوسف ليكون قاعدة امينة لعبور جيشه وتكون رهن تصرفه . وقد شارك في هذه المفاوضات فيمن شارك من جانب امير المسلمين وزيره الاندلسي عبد الرحمن بن أسبط ( او اسباط ) ( \_ 487 هـ/ 1094 م ) <sup>(3)</sup> .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

 <sup>(1)</sup> ابن الخطيب : الحلل الموشية : 32 وما بعدها . كتاب التبيان ا و مـذكرات الامـير عبد الله : 102 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> كان ثغر الجزيرة يومئذ من املاك ابن عباد . ونـزولاً عند رغبة امير المسلمين في تسليم الثغر امر ابن عباد حاكم الجزيرة ولده يزيد الراضي باخلاء الجزيرة لتكون في تصرف امير المسلمين .

<sup>(3)</sup> هو كاتب يوسف بن تاشفين ، وهو اديب اندلسي من المرية ، نشأ مغموراً في باب الديوان بالمرية ايام بني صمادح وفي سنة 472 هـ عبر الى العدوة ولحق بمراكش واسند اليه منصب الكتابة حين اتصل بحاشية الاميرة الحرة زينب زوجة يوسف . وبعد وفاتها اقره يوسف على الكتابة فنال حُظوة وجاهاً واسعاً ، وكان رجلًا حصيفاً سكوتاً عماقلًا وكان يجيد البربرية بينها لا يتكلم يوسف العربية ولا يعرفها .



أوضاع الاندلس العامة في عصري يوسف بن تاشفين وابنـه علي :

الأمير يوسف بن تاشفين ينجد الاندلس :

استجاب أمير المسلمين يوسف بن تاشفين الى نداء الاندلسيين ـ ملوكاً وشعباً ـ بدافع من الحماس الـديني والجهاد في سبيل الله والدفاع عن حوزة المسلمين وتأمين بلاده من خطر زوال الانـدلس وانتصـاب المسيحيين عـلى الشواطىء الاندلسية المواجهة للمغرب واقتـرابهم منه . . . وحشـد الجيوش وأجازها الى الجزيرة الخضراء التي جعلها قاعدة لجيوشه ، ثم عبر إليها ( سنة وأجازها الى الجزيرة الخضراء التي جعلها قاعدة لجيوشه ، ثم عبر إليها ( سنة ماعداً قوياً جاء ليدفع عنهم خطر النصارى ، وليزيـل الفوضى المنتشـرة التي اقضت مضاجعهم ، واختل بهم أمنهم .

موقعة الزلاقة :

كسانت موقعة الزلاقة<sup>(2)</sup> سنة ( 479 هـ/ 1086 م ) بسالقرب من بطليوس ، مؤقعة الحسم في مصير الاندلس فقد كمان من نتائج انتصار

(1) ابن عـذاري : المغرب : 4 :116 . نقـل ابن عذاري تـاريخ حلول عسـاكر يـوسف بالجـزيـرة الخضراء عن أبي الحجاج يوسف بن محمد الفاسي في كتابه : « تذكير العاقل وتنبيه الغافل » .
 (2) الزلاقة : مكان أفيح من الأرض بـالقرب من بـطليوس . قـال البياسي : بـين المكانـين اربعة فـراسخ ( انـظر ابن عـذاري : البيـان المغـرب : 4 :115 المـــراكشي : المعجب : 193 وما بعدها) .

المرابطين وأهل الاندلس فيها انتصاراً مبيناً ما رد اطماع المسيحيين ، وأخمد روح العدوان من جانب اسبانيا النصرانية ، وأزاح عنهم كابوس النصارى ، وأبهج الاندلسيين ، وأعجبوا ببساطة القائد يوسف بن تاشفين وتقواه اذ رأوا انه لا يعمل الا باستشارة الفقهاء حتى لقد ابطل<sup>(1)</sup> الضرائب بالاندلس الا ما أقره عمر بن الخطاب<sup>(2)</sup> في عهود الاسلام الأولى ...

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

خلع ملوك الطوائف :

عاد أمير المسلمين يوسف بن تاشفين الى المغرب بعد هذا الانتصار المؤزر والحاسم ، موفياً بعهوده ان لا يتدخل في الشؤون الداخلية لملوك الطوائف ، وان لا يثير عليهم رعاياهم ، ولكنه رأى ما كان عليه هؤلاء الملوك من حياة البذخ وعيش الترف<sup>(3)</sup> مما لا يدع مجالاً للشك انهم كانوا يثقلون الرعايا بالضرائب . وسمع من شكاوي بعضهم بعضاً ومن دسائسهم ما ترك في نفسه أسوأ الأثر<sup>(4)</sup> اذ عرف حقائقهم جميعاً فلم يعد يثق بهم جيعاً ، وطلب من هؤلاء الملوك ان يخففوا من الضرائب والمغارم ، ولكن ما ان رجع يوسف الى المغرب حتى عاد الملوك سيرتهم الأولى .

وما لبث الفقهاء ان احلوه عهده بألا يضم الاندلس الى ملكه بل زادوا فأوجبوا عليه ـ ارضاء لريه ـ ان يعيد الى هـذه البلاد المنكـوبة مـا حرمتـه من الـرفاهيـة والسلام ، والـرخـاء والامن، تحت حكم هؤلاء الملوك المنكـوبـين اللاهين المتخاذلين .

(1) المقري : نفح الطيب : 4 :57 وما بعدها ط . مصر 1355 هـ/ 1963 م .

(2) ابن عبد البر : الاستيعاب : 2 :458 وما بعدها . ابن حجر : الاصابة : 2 :518 وما بعدها .

(3) ابن عذاري : البيان المغرب : 119:4 وما بعدها .

(4) المراكشي : المعجب : 196 وما بعـدها : انـظر ما كتبـه في الفصل : بـين المعتصم بن صمادح والمعتمد ابن عباد .



وجاءت الفتاوى من كبار فقهاء المشرق مثل الامام الغزالي<sup>(1)</sup> والامام الطرطوشي<sup>(2)</sup> مؤيدة فتاوى فقهاء الاندلس . وبذلك تأيد رأي يوسف الذي ما لبث ان شرع في فتح الاندلس قبل انتهاء سنة ( 483 هـ/ 1090 م ) . واستولت جيوش المرابطين تباعاً<sup>(3)</sup> عملى دول الطوائف في فترة لا تتجاوز عشرين عاماً بين سنتي ( 483 -502 هـ//1090 -1109 م ) .

وأصبحت بلاد الاندلس من ذلك الحين ولاية مغربية تخضع لحكومة مراكش، وتحكمها القبائل البربرية المغربية بعد ان كان المغرب قبل ذلك بنحو قرن فقط ولاية اندلسية تخضع لخلافة قرطبة الاموية . . واستطاع المرابطون ـ عموماً - حتى أواخر عهدهم الذي دام بالأندلس زهاء خسين عاماً<sup>(4)</sup> ان يحافظوا على رقعة الوطن الاندلسي ، ولم يفت من كفاحهم ضد النصارى سواء قيام الثورة عليهم في مختلف القواعد لما ظهر الموحدون وعبروا الاندلس<sup>(5)</sup> . وفي ظل المرابطين رضي الاندلسيون - الى حين - عما آلت اليه البلاد من توحيد الشمل واستتباب الامن وخضوع الناس للقانون ، وانهزام النصارى وانكماشهم في حصونهم بعد ان خضدت شوكتهم وعلاهم الخوف بما اصابهم على ايدي المرابطين<sup>(6)</sup> .

- (4) المراكشي : المعجب : 272 .
- (5) المصدر السابق : 277 وما بعدها .
- (6) ان الصراع الذي قام به المرابطون ضد الممالك الاسبانية النصرانية كان صراعاً قوياً وناجحاً وقد احرز خلاله المرابطون ضد النصارى عدة انتصارات باهرة خاصة في اقليش ( 501 هـ/ 1108 م ) وفي افراغة ( 528 هـ/ 1138 م ) ، وكانت مواقف المرابطين اذا استثنينا موقفهم من سقوط سرقسطة ( 512 هـ/ 1118 م ) وهو السقطة العسكرية المرابطة البارزة خلال هذا الكفاح مواقف قوية وناجحة .

 <sup>(1)</sup> ابن خلكان : وفيات الاعيان : 2 :488 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> عياض : الغنية : 130 وما بعدهـا . الضبي : بغية الملتمس : 135 ومـا بعدهـا . الحجوي : الفكر السامي 4:54 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> ابتدأ المرابطون بملوك بني هود فاستزلوهم من معقلهم روطة ، انــظر ابن عذاري : 4 :121 ومــا بعدها .



This file was downloaded from QuranicThought.com



## الحركة العلمية في عصري الطوائف والمرابطين ازدهار الحركة العلمية في عهد الطوائف :

كان ملوك الطوائف بالرغم من ظلمهم الواسع ، وطغيانهم المطبق من حماة العلوم والآداب ، وكانت ممالكهم خلال الانحلال السياسي تبدو في اثواب براقة زاهية . وإذا لم يكن يسودها النظام والاستقرار دائماً فقد كانت في الفترات القليلة التي تبتعد فيها الحرب الأهلية تتمتع بنصيب لا يستهان به من الرخاء وتغمرها الحركة ويشملها النشاط .

وكمان معظم هؤلاء الملوك والرؤساء من أكابر الادباء ، والشعراء والعلماء ، فكانت قصورهم مجامع حقة للعلوم والآداب والفنون . وحفل هذا العصر بعدد كبر من العلماء والكتاب والشعراء المتازين ، ومنهم بعض قادة الفكر الاندلسي والفكر الاسلامي بصفة عامة . وتنافست قصور الطوائف في ايواء العلماء والادباء ، وتشجيع الشعراء والكتاب ، وتسابقت في شتى مظاهر العظمة شعوراً منها بما تجتنيه من وراء ذلك من فخار ومجد ، وما تسجله روائع المنظوم والمنثور من جليل الذخر وجميل الذكر. فكان لهذا التنافس ما اذكى الحركة العلمية ، ونشط النهضة الادبية والفكرية .

والى جانب هذه النهضـة الزاهـرة المتنوعـة الاطراف ، الشـاملة لكافـة ميادين النشاط ، امتـاز عصر الـطوائف بنبوغ جمـاعة من العلماء الـذين ارتفع صيتهم ، وعلا ذكرهم بين أقرانهم في تفكيـرهم ومستواهم العلمي الـرفيع . وفي مقدمة هؤ لاء ابو محمد علي بن حزم<sup>(1)</sup> الموسوم بالفيلسوف : فقد كـان آية في نضوج الذهن ودقة البحث وعمق التفكير . وبرع في العلوم الاسلامية بصفة عامة ، وفي العلوم الشرعية بالاخص ، وألف تـآليف متنوعة اظهرت سعة اطلاعه ، وعمق تفكيره ، واصالة رأيه ، وحسن فهمه . وكتب عشرات من الكتب والرسائل في متنوع الموضوعات الفقهية والفلسفة والتاريخية منها : كتاب « الاحكام لاصول الأحكام » وكتاب في « الاجماع » ومسائله على ابواب الفقه . وكتـاب في « مـراتب العلوم » ، وكتـاب « اظهـار تبـديـل اليهـود والنصارى للتوراة والانجيل » ، ومنها كتـاب « جوامع السيرة » وهـو عرض لسيرة الرسول وغزواته وذكر اصحابه ومن روى عنهم ، وذكر نبذ من فتـوح الاسـلام بعد الـرسول . . . و « جمهـرة انساب العـرب » وهو وثيقـة جـامعـة لاصول القبائل العربية وانسابها ومن نزل منها بالأندلس ، و « نقط العروس »

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وهمو يتضمن سلسلة من النوادر والحوادث والمقارنات والنظائر التاريخية الفريدة . ولقد عاش ابن حزم في عصر شهد الكثير من احواله وتقلباته، ومن تصرفات امراء الطوائف ونقائصهم وظلمهم ، فتأثر لها ، واهتزت مشاعره

بها ، ومن ثم كانت آراؤ وما أصدره من احكم مرآة صادقة تعكس عمق افكاره ، ومدى اطلاعه على ما يجري في عصره من احداث<sup>(2)</sup> ولقد اعتبر : « مفكراً وعالماً لاهوتياً ومؤ رخاً ناقداً للأديان والمدارس الفلسفية الدينية » كما اعتبر « اديباً وشاعراً وفقيهاً ومؤ رخاً سياسياً وعالماً اخلاقياً » .

أما الناحية الفقهية التي تخصص بهـا فهي انه كـان شافعي المـذهب في البداية ثم انتقل الى المذهب الظاهري واصبح ـ بصفة بارزة ـ داعية من اشــد الدعاة لهذا المذهب الظاهري ،ومن ثم تغلبـت عليه النزعـة الظاهرية على سائر

(1) المراكشي : المعجب : 93 وما بعدها .

(2) احمد امين : ظهر الاسلام : 55:3 .

بحوثه الفقهية والكلامية ، واعتبر مرجعاً لهذا المذهب واماماً فيه ، وقائماً عليه في عصره . وكان يتشدد في تطبيقه على الاحكام كلّ التشدد ، فهو لا يأخذ في تفسير الاحكام الا بالكلمة المكتوبة والحديث الثابت ، ويعتبر<sup>هما</sup> حاسمين في صوغ الكلام ، وقد اشتهر بهذا المذهب ، والاخلاص له ، وكون اتباعاً له سموا فيا بعد « بالحزمية » <sup>(1)</sup> . وقضى ابن حزم حياة نشيطة مليئة بالانتاج . وأثار في الوقت نفسه بآرائه ونظرياته الاصولية والفقهية خصومات كثيرة من حوله ، واتهمه البعض بالزندقة والخروج عن الدين ، وأحرقت كتبه في اشبيلية بأمر المتضد بن عبادا<sup>(2)</sup> ، واستقر في آخر حياته بلبلة في دار اسرته بقرية من ليشم ، وهناك أدركته الوفاة في شعبان سنة 456 هـ/ 1064 م

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وممن لمع في التفكير الديني والشرعي ابو الوليد الباجي وهـو سليمان بن خلف بن سعيـد بن ايـوب التجيبي البـاجي الحـافظ . درس بــالانـدلس في قرطبة ، ثم رحل الى المشرق فدرس بمكة ثم بغداد . ولما عـاد عاش حيناً في بلاط ميورقة ، وحيناً آخـر في كنف المقتدر احمـد بن سليمان بن هـود<sup>(3)</sup> ( -475 هـ/ 1082 م ) . واشتهـر بردوده عـلى ابن حزم، وكـان قرينه في غـزارة العلم وسعـة المعرفة ، وقد وصف بأنه من ائمـة المسلمين . ومن شعره : [ متقارب ]

- (1) ابن الأثير : الكامل : 9 :245 احمد امين : ظهر الاسلام : 3 :63 المراكشي : المعجب : 151 وما بعدها .
- (2) ابن عباد ( ـ 461 هـ/ 1069 م ) ابن شاكر : فوات الوفيات : 1 :198 . الـزركلي : الاعـلام : 4 :29 وما بعدها .
- (3) ابن عـذاري : المغرب ( البيـان ) : 4 :54 وما بعـدهـا . الـزركـلي : الاعـلام : 1 :128 ومـا بعدها .

pled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقد أراد اصلاح الاحوال السياسية ، وجمع شمل ملوك الطوائف تـوقياً من خـطر النصـارى المخيم عـلى الانـدلس ، واتصــل ببعض الملوك في هـذا الشأن ، ولكن الوفاة حالت دون تحقيق ارادته

وممن امتاز بغزارة العلم وسعة المعرفة ابن عبد البر ، وهو أبو عمر يوسف بن عبد الله النمري القرطبي<sup>(1)</sup> شيخ علماء الأندلس وكبير محدثيها ، وأحفظ من كان فيها للسنة المأثورة ؛ ولد سنة ( 368 هـ / 978 م ) وبتي شطرا من حياته في دانية وبلنسية وشاطبة ، ثم لحق أخيرا ببلاط بني الأفطس<sup>(2)</sup> ببطليوس ، وعيّنه المظفّر بن الأفطس<sup>(3)</sup> ( ـ 460 هـ / 1068 م ) <sup>(4)</sup> قاضيًا للشبونة ثم شنترين . وتوفّي بشاطبة في ربيع الآخر سنة ( 463 هـ / 1071 م ) وكان ابن عبد البرّ<sup>(2)</sup> من أوفر كتاب<sup>(6)</sup>

تـذكـرت من يبكـي عـلي مـداومــا فلم الف الا العلم بـالـدين والخـبر عـلوم كتــاب الله والـسـنـن الـتـي أتت عن رسول الله في صحة الاثـر وعلم الألى قــرن فقـرن وفهم مــا له اختلفوا في العلم بـالرأي والنـظر

طلب العلم بقرطبة واخذ عن كبار شيوخها ، فتفقه بأبي عمر احمد بن

(1) عياض : المدارك : 4 :808 وما بعدها .

(2) المراكشي : المعجب : 127 وما بعدها .

- (3) هـ محمد بن عبـد الله : ابن عـذاري : البيـان المغـرب : 3 :236 ومـا بعـدهـا . الـزركـلي : الاعلام : 7 :102 وما بعدها .
  - (4) في نفس السنة التي توفي فيها الخطيب أبو بكر احمد بن علي البغدادي حافظ المشرق .
- (5) وكان والد ابن عبد البر أبو محمد عبد الله بن محمد (-330 هـ / 380 هـ ) من اهل العلم ومن فقهاء قرطبة وكان من اهل الادب البارع والبلاغة ، له رسائل جيدة وشعر متين من شعره : [ مجزوء الكامل ]

لا تكمشرنً تسأملات واحسس عسليك عسنان طسرفسك فسلربمسا أرسسلتمه فسرماك في مسيسدان حنفسك (6) انظر ابن عذاري : البيان المغرب : 3 :244 وما بعدها واقرأ الكتاب الذي كتبه ابن عبد البسر بين يدي المعتضد بن عباد في شان قتله ابنه اسماعيل الذي هم بالغدر بأبيه .

42

Died by redistered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المكوي<sup>(1)</sup>( - 401 هـ/ 1010 م ) وأخذ علم الرجـال والحديث عن أبي الـوليد عبد الله بن محمد بن الفرضي<sup>(2)</sup> . ولازمه ، وسمع من غيرهما وقد اثنى عليه معـاصروه ، وشهـدوا له بـالسبق والفضـل . وقـد روي فيـه عن أبي الـوليـد البـاجي قولـه : « لم يكن للانـدلس مثل ابي عمـر بن عبد البـر في الحديث » وقوله : « أبو عمر أحفظ أهل المغرب » .

وتآليفه المتنوعة تشهد له بالبراعة في التصنيف ، والسعة في العلم والاطلاع والسبق الى المقاصد التي رامها ، وحسن الفهم والتوفيق ، وهي تظهر بحق تقدمه في علم الاثر ، وتبصره بالفقه ومعاني الحديث ، واطلاعه الكبير في علم النسب ومعرفة الرجال<sup>(3)</sup> . صنف كتاب « التمهيد لما في الموطأ من المعاني والاسانيد » رتبه على اسهاء شيوخ مالك على حروف المعجم في سبعين جزءاً ، وهو تصنيف لم يسبق اليه ، وصنف « كتاب الاستذكار مداهب علهاء الامصار فيها تضمنه الموطأ من معاني الرأي والآثار »، وصنف بمذاهب علهاء الامصار فيها تضمنه الموطأ من معاني الرأي والآثار »، وصنف كتاب « الكافي » في الفقه ، وكتاب « جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته وحمله » ، وكتاب « الدرر في اختصار المغازي والسير » ، وكتاب ر العقل والعقلاء » وما جاء في اوصافهم ، وله « جهرة الانساب » وهو كتاب

<sup>(1)</sup> عياض : المدارك : 4 :635 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 102 .

 <sup>(2)</sup> المتوفى سنة 403 هـ . الضبي : بغية الملتمس : 334 وما بعدها . ابن خلكان : وفيات الاعيان : 2 :200 وما بعدها . المقري : ازهار الرياض : 7 :5 وما بعدها . محلوف : الشجرة : 102 .

<sup>(3)</sup> احمد امين : ضحى الاسلام : 3 : 51 . يذكر احمد امين ان هناك خطوة ثالثة في الحركة الدينية بالاندلس تتمثل في التوسع في استنباط الاحكام من القرآن والاحاديث الصحيحة ، وربما كان خير من يمثل هذه الطبقة ابن عبد البر الذي الف التقهيد وكان كتاباً واسعاً ملأه بالكلام على فقه الحديث وألف الكافي في الفقه قصره على ما بالمفتي حاجة اليه ، كما الف الاستيعاب ترجم فيه لكل صحابي ، وأورد اخباره فكان اول كتاب من نوعه قبل ان يؤلف ابن حجر العسقلاني كتاباً والعابي العسقلاني في المؤلف الكريم على ما بالمناك من المؤلف الكافي في الفقه قصره على ما يناك من نوعه قبل ان يؤلف ابن حجر العسقلاني فيه لكل صحابي .

صغير في قبائل العرب وانسابهم ، وله « بهجـة المجالس وانس المجـالس » في ثلاثة اسفار جمع فيه ما يستحسن مما يصلح للمذاكرة والمحاضرة .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ويمكن ان نذكر ضمن العلماء المبرزين في هذا العصر اميرين من امـراء الـطوائف هما : مجـاهد العـامري<sup>(1)</sup> ( ـ 346 هـ/ 1044 م ) صـاحب دانيـة ، ومحمد بن احمد بن طاهر<sup>(2)</sup> ( ـ 480 هـ/ 1087 م ) صاحب مرسية .

وكان مجاهد من أكابر علماء عصره في اللغة وعلوم القرآن ، وكان بلاطه مجمعـاً لـطائفـة من أشهـر علماء العصـر، وفي مقـدمتهم ابن عبـد البـر وابن سيده<sup>(3)</sup> .

وقد نوه بمجاهد ابن عذاري فقال فيه : «وكان ذا نباهة ورياسة زاد على نظرائه من ملوك طوائف الاندلس بالانباء البديعة منها العلم والمعرفة والأدب . . . وكان من أهل العفاف والعلم ، فقصده العلماء والفقهاء من المشرق والمغرب ، وألفوا له تواليف مفيدة في سائر العلوم ، فأجزل صلاتهم على ذلك بآلاف الدنانير ، ومضى على ذلك طول عمره الى ان حانت وفاته بمدينة دانية »<sup>(4)</sup> .

(1) الزركلي : الاعلام : 6:162 .

(4) ابن عذاري : البيان المغرب : 156:3 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> الزركلي : الاعلام : 6:207 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> اشنهر ابن سيده بكتـابه المحكم وهـو قامـوس لغوي ضخم ، وكتـاب السمار وابن سيـده هو اللغـوي الاعمى ابـو الحسـين عـلي المتـوفى سنـة 458 هـ/ 1066 م كـــان آيـة في الحفظ وقـــوة الذاكرة . وقد عاش بدانية في كنف اميرها العالم مجاهد العامري وانقطع اليه .

ويخص الاستاذ مننديث بيدال (R. M. Pidal) بالذكر كتابي الفصل لابن حزم والمحكم لابن سيده ، وبنوه بنفاستهما قائلاً : ( ان النضوج العقلي اللازم لاخراج كتاب في تاريخ الاديان أو قامـوس للفكر المتشابهة على مثل هذا النمط الذي كتبته هذه المصنفات الاسبانية الاسلامية لم تصل اليه اوروبـا حتى القـرن 81, 19 النمط الذي ما بعدها . بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 418 وما بعدها .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال فيه نقلاً عن حيان بن خلف :<sup>(1)</sup> «كان مجاهد فتى امراء دهره ، واديب ملوك عصره لمشاركته في علوم اللسان ، ونفوذه في علوم القرآن ، وعني بذلك من صباه وابتداء حاله الى حين اكتهاله ، ولم يشغله عن ذلك عظيم ما مارسه من الحروب براً وبحراً حتى صار في المعرفة نسيج وحده ، وجمع من دفاتر العلوم خزائن جمة ، فكانت دولته اكثر الدول خاصة وأثراها صحابة »<sup>(2)</sup> وكان محمد بن طاهر من اعظم علياء الاندلس وكتابها أيام محابة »<sup>(2)</sup> وكان محمد بن طاهر من اعظم علياء الاندلس وكتابها أيام رسائله وحسنها . ومن انشائه هذا النص بتقديم صاحب احكام على بعض بهات مرسية ايام رئاسته لها جاء فيه : « قد قلدت « فلاناً » وفقه الله النظر رسائله وحسنها . ومن انشائه هذا النص بتقديم صاحب احكام على بعض في احكام « فلانة » وتخيرته لها بعد ما خبرته ، واستخلفته واثقاً بدينه ، راجياً في احكام « فلانة » وتخيرته لها بعد ما خبرته ، واستخلفته واثقاً بدينه ، راجياً المحمنه لأنه ان احتاط فعلم ، وان اضاع فأثم ، فليقم الحق على اركانه ، وليضع العدل ، وليسوّ بين خصومه ، وليأخذ من الظالم من مظلومه فعف في الحكم عند اشتباهه ، ونفذه عند اتجاهه ، ولا تقبل غير المرضي في شهادته ، ولا تعرف سوى الاشتغال من علاته ، ولتعلم ان الله مطلع على خفياته ، وليضع ملماته » . ونفذه عند اتجاهه ، ولا تقبل غير المرضي في شهادته ، وير علاماته » .<sup>(3)</sup>

وكانت سرقسطة وطليطلة وقرطبة من اعظم مراكز الدراسات الرياصية والفلسفية في القرن الحادي عشر الميلادي ، وامتاز عصر الطوائف ـ فضلًا عن هذه النهضة الادبية والفكرية الشاملة ـ بازدهار الدراسات العلمية المتازة وقد نبغ فريق من جلة الرياضيين والفلكيين<sup>(4)</sup> الذين كانت بحوثهم فيها بعد منهلًا

(1) ابن خلكان : وفيات الاعيان : 1 :457 .
 (2) ابن عذاري : البيان المغرب : 3 :156 .
 (3) اورد هذا النص ابن عبد الملك في الذيل والتكملة .
 (4) من هؤلاء العلياء :

 أ ـ أبو القاسم اصبغ بن السمح الغرناطي ( ـ 426 هـ/ 1035 م ) كان بارعاً في الهندسة والفلك ولد كتب قيمة في الفلسفة وزيج فلكي . ( انظر الزركلي : الاعلام : 1 :36) .



خصباً لاقتباس الغرب .

وقد اشتهر ملك قشتالة الفونسو « العالم » باعتماده على مصادر العلوم الاندلسية وخاصة في هذا العصر « عصر الطوائف » واقتباسه تقاليد العلماء الاندلسيين الذين سبقوه بنحو قرنين .

وكان من نتائج ازدهار الحركة الفكرية والعلمية في هذا العصر انتشار المكتبات العامة والخاصة انتشاراً كبيراً ظاهراً لكل بـاحث ، فإن كـل مدينة اندلسية اصبحت عاصمة لمملكة صغيرة او كبيرة ، وكان الأمراء يتسابقون في امتلاك الكتب النفيسة والدواوين النادرة التي كـانت ترد عـلى الاندلس من كل بقاع العالم الاسلامي .

وقد امتازت قرطبة<sup>(1)</sup> ـ زيادة عن بقية المدن الاندلسية ، ورغماً عما أصابها من آثار الفتن الداخلية والحروب الاهلية بكونها أبرز مراكز العلم ، وأهم مواطن الدراسات الممتازة ومشوى لكثير من التآليف ، ومأوى لعديد المجموعات النادرة ، كما كانت اشبيلية عاصمة بني عباد هي الثانية<sup>(2)</sup> بعد قرطبة في اعتبارها مركزاً للعلوم والثقافة ، وتقدمها على غيرها من المدن الاندلسية ، واحتوائها على مكتبة بني عباد الملوكية الكبيرة ، وعلى مكتبات خاصة .

ب - أبو اسحاق ابراهيم بن يحيى الزرقـالي القرطبي ( - 480 هـ/ 1078 م ) أصله من طليطلة ذاعت جداوله الفلكية وكانت في كثير من الاحيان اصح من غيرها من الجداول القديمة .
 ج - ومنهم أبو الوليد الوقشي هشـام بن احمد الكنـاني ( - 489 هـ/ 1096 م ) وكان بـارعـاً في ج - ومنهم أبو الوليد الوقشي هشـام بن احمد الكنـاني ( - 489 هـ/ 1096 م ) وكان بـارعـاً في الهندسة والفلسفة والنحو واللغة . وتلميذه ابو القاسم سعيد بن احمد الطليطلي صـاحب كتاب و طبقات الأمم ، وهو تاريخ للعلوم : ( الضبي : بغية الملتمس : 485 . الزركلي : الاعلام : و 4.08 هـ/ 1096 م ) وكان بـارعـاً في و طبقات الأمم ، وهو تاريخ للعلوم : ( الضبي : بغية الملتمس : 485 . الزركلي : الاعلام : 9 ...
 (1) المقري : نفح الطيب : 2 .146 وما بعدها . المراكشي : المعجب : 456 وما بعدها .
 (2) المراكشي : المعجب : 458 وما بعدها .

Alle by reference version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وكـانت المريـة من المدن المشتهـرة بمكتباتهـا القيمة ، وكـان الوزيـر أبو جعفر احمد بن عباس<sup>(1)</sup> ( ـ 427 هـ/ 1036 م ) وزير زهير العامري<sup>(2)</sup> ( ـ <sup>429</sup> هـ/ 1038 م ) ـ فضلًا عن علمه الواسع ـ من هواة الكتب فقد جمعت مكتبته الخاصة اربعمائة الف مجلد<sup>(3)</sup> .

وكانت بطليوس في ظل بني الافطس معروفة بتقدمها العلمي والثقافي . واشتهرت طليطلة في ظل بني ذي النون بكونها مركزاً للبحوث العلمية ، واشتهر بنو ذي النون بجمعهم للكتب ، وكانت لديهم مكتبة عظيمة ، هذا الى جانب المكتبات الكثيرة العامة والخاصة في سائر القواعد الاندلسية ، وكان لهذه الثروات من المكتبات تأثير كبير في سير الحركة الثقافية بصفة عامة ، وعلى تقدمها في عصر الطوائف .

أثبت الضبي في تىرجمة عبـد الله بن حيان الاروشي<sup>(4)</sup> ( 409 -487 هـ) الفقيـه المحدث نـزيل بلنسيـة انه كـانت لـه همـة في اقتنـاء الكتب وجمعهـا، وأورد : ( ان ابن ذي النـون صاحب بلنسيـة اخذ كتب الأروشي من داره ، وسيقت الى قصـره ، ذلـك مـائـة عـدل وثـلاثـة واربعـون عـدلاً من اعـدال الحمالين، يقدر كل عدل منها بعشرة ارباع ، وقيل : انه قد اخفى منها نحـو الثلث )<sup>(5)</sup> .

- (1) ابن بسام : الذخيرة : القسم : 1، المجلد : 2 :151 وما بعدها . ابن الخطيب : الاحاطة : 267 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 1 :139 . ابعد الزركلي في اثبات تاريخ وفاته فليتأمل . ابن سعيد : المغرب : 2 :20 وما بعدها .
- (2) ابن الخطيب : الاحاطة : 525 وما بعـدهـا . ابن عـذاري : البيـان المغـرب : 3 :166 ومـا بعدها . الزركلي : الاعلام : 3 :86 .
  - (3) ابن سعيد : المغرب : 2 :206 .
  - (4) الضبي : بغية الملتمس : 343 وما بعدها .
    - (5) المصدر السابق : 344 .

Jied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

امتداد ازدهار الحركة العلمية في عصر المرابطين :

ان عهد المرابطين بالاندلس لم يطل ، ذلك انه لم يـدم اكثر من زهـاء نصف قـرن ولكن سلطان البربـر استمر وتـواصل فقـد ورثهم المـوحـدون ، ويسطوا سلطانهم على المغـرب والاندلس ، وتـواصل نفـوذهم أكثر من قـرن آخـر . وسنقتصر عـلى عهدي يـوسف وابنه عـلي المـرابـطين لاتصـال البحث جهما .

قامت الدولة المرابطية على أسس دينية وعلى يد فقيه وداعية<sup>(1)</sup> ملتزم ، وتحولت الى ملك سياسي على يد زعيم موهوب ، وقائد بارع ، فكان يوسف ابن تاشفين زعيم المرابطين الذي وطد دعائمها ، وبنى ملكها السياسي . وكانت تحرك الدولة المرابطية فكرة الجهاد وحماية الاندلس من عدوان الممالك النصرانية باسبانيا . وكان المرابطون يتحمسون للجهاد ، ويمتازون بروح نضالية قوية خالصة في سبيل الذب عن الاسلام وأوطانه . وقد استطاعوا في ظل هذا الروح الدافع ان يصدوا عن الاندلس عدوان اسبانيا النصرانية وان يحرزوا – بعد الزلاقة في عدة مواقع – النَّصُر المؤزر ، وان يجعلوا الاندلس تتذوق متعة الحياة وتحس بالرغبة في التفوق في جميع الميادين امام انظار العالم الاسلامي ، وتحتفظ كذلك بهيبتها ونفوذها في البلاد التي جاء منها سادتها الجدد<sup>(2)</sup> وأولياء نعمتها . ونوهت أغلب الروايات بحب يوسف للعدل<sup>(3)</sup>

- (1) الداعية هو عبد الله بن ياسين . دخل بلاد الانـدلس في دولة ملوك الـطوائف فأقـام بها سبعـة أعوام وحصل فيها على علوم كثيرة ثم رجع الى المغـرب الاقصى . ( ابن عذاري : البيـان : 4 :10 وما بعدها . ابن خلودن : العبر : 26 :18 وما بعدها ) .
- (2) انظر ليفي بروفنسال : الاسلام في المغرب والاندلس تـرجمة : د . محمود عبد العـزيز سـالم : 246 .
- (3) ابن الاثـير : الكامـل : 8 :236 وما بعـدها . قـال ابن الأثير في الأمـير يـوسف : وكـان حسن السيرة خيراً عاد لا يميل الى اهل الدين والعلم ، ويكرمهم ويصدر عن رأيهم .

وايثاره ، والعمل على نشره واقراره ، كما نوهت باحترامه لأحكام الشرع، والحرص على تطبيقها ، وتعنظيمه للعلماء والفقهاء والرجوع اليهم، والأخذ بآرائهم وفتاويهم وهو ما يحمله ابن الصير في<sup>(1)</sup> ( ـ 557 هـ/1179 م ) مؤرخ الدولة المرابطة في قوله : يواصل الفقهاء، ويعظم العلماء ، ويصرف الأمور اليهم ، ويأخذ فيها بآرائهم ، ويقضي على نفسه وغيره بفتياهم ، ويحض على العدل ، ويصدع بالحق ، ويعضد الشرع<sup>(2)</sup> .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وكان يوسف يلجأ إلى رأي الفقهاء في أخطر الأمور ، ومن ذلك استشارته اياهم اولاً في مسألة العبور الى الاندلس ، واستجابة صريخ الطوائف ، وثانياً في خلع ملوك الطوائف ، وانتزاع ممالكهم ، ولم يكتف يوسف في ذلك بفتاوى فقهاء المغرب والاندلس بل لجأ في نفس الوقت الى فقهاء المشرق وحصل على آراء اعلام<sup>(3)</sup> مثل أبي حامد الغزالي<sup>(4)</sup> وأبي بكر الطرطوشي<sup>(3)</sup> . وكان من أبرز مظاهر تمسك يوسف بآراء الفقهاء وأحكام الشرع موقفه من الضرائب والمغارم التي يجوز للأمير فرضها على رعيته . فهو قد ألغى المكوس التي لم يجز الدين ايجابها ، واكتفى بفرض ما يجيزه الشرع من ذلك مثل الزكاة والاعشار واخماس الغنائم وجزية اهل اللمة . وقد كان

(2) ابن الخطيب : الحلل الموشية : 59 . وابن الاثير : الكامل : 8 :237, 236 .

(3) ابن خلدون : العبر : 6 :187 وابن الاثير : الكامل : 8 :236 وما بعدها .

(4) ومما يروى في هذا الشأن ان الغزالي كان يعجب بورع يوسف ، وجميل صفاته ، وميله الى اهل العلم حتى انه اعتزم الـرحلة الى المغرب وزيـارة هذا الامـير الامـل ، ولكنه لمـا وصـل الى الاسكندرية وأخذ في التاهب للسير الى المغرب ورد اليه الخبر بوفاة امـير المسلمين فـارتد عن عزمه ، وعاد من حيث اتى . انظر ابن خلكـان : وفيات الاعيـان : 2 :488 وانظر : مخلوف : الشجرة : 138 وما بعدها . وانظر : المقري : ازهار الرياض : 3 :181 وما بعدها .

(5) أبو بكر الطرطوشي كان في الاصل من فقهاء الاندلس ولكنه نزح الى المشرق ( 451-520هـ) انظر المقرى : الازهار : 3 :162 .

<sup>(1)</sup> ابن الزبير : صلة الصلة : 183 . السيوطي : بغية الوعاة : 2 :343 كحالة : معجم المؤلفين : 230:13 .

لسياسة الضرائب هذه اطيب الاثر في اهل الاندلس . وموقفه من قاضي المرية أبي عبد الله محمد بن يحيى<sup>(1)</sup> المعروف بابن الفراء ( 514 هـ/ 1120 م ) فإنه قرر بعد موافقة الفقهاء ان يطالب أهل المغرب والاندلس بمعونة مالية للمساهمة في أعمال الجهاد ، وكتب الى قاضي المرية المذكور بأمره بتحصيل هذه الاتاوة وارسالها ، فأبي القاضي ، وكتب الى يوسف يطعن في شرعية هذه الاتاوة وفي رأي الفقهاء الذين اجازوها ، ويطالب يوسف <sup>(2)</sup> ، ان كانت خزائنه ناضبة حقاً بأن يمثل في المسجد الجامع بحضرة أهل العلم وان يحلف علناً بأنه ليس لديه في بيت مال المسلمين درهم ينفقه عليهم ، اسوة بما فعل عمر بن الخطاب حين أراد فرض مثل هذه الاتاوة ، وعندئذ يجوز له تحصيلها<sup>(3)</sup> .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ومن مظاهر تمسكه بآراء الفقهاء موقفه من تولي سلطة المسلمين بالاندلس والمغرب ، فقد ذكر ابن الاثير<sup>(4)</sup> ان يوسف لماملك الاندلس جمع الفقهاء ، واحسن اليهم فقالوا له : ينبغي ان تكون ولايتك من الخليفة لتجب طاعتك على الكافة . فأرسل الى الخليفة المُسْتظهر بالله امير المؤمنين<sup>(5)</sup> ( - 512 هـ/ 1118 م ) رسولاً ومعه هدايا كثيرة ، وكتب معه كتاباً يذكر ما فتح الله من بلاد الفرنج ، وما اعتمده من نصرة الاسلام ، ويطلب تقليداً بولاية البلاد ، فكتب له تقليداً من ديوان الخلافة بما أراد ولقب أمير المسلمين .

وفي ظل يوسف تمتعت الاندلس بكثير من الاستقرار والأمن والرخماء ،

 CELEVICIE CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وعاشت فترة طيبة من الهدوء يصفهـا بعض المؤرخين كـابن الخطيب بقـوله : « أقامت بلاد الاندلس في مدتـه ( أي مدة يـوسف ) سعيدة حميـدة في رفاهـة عيش ، وعلى أحسن حال لم تزل موفورة محظوظة الى حين وفاته »<sup>(1)</sup> .

وفي عهد الأمير على<sup>(2)</sup> بن يوسف بن تاشفين الذي ورث الامبراطورية المرابطية بشطريها<sup>(3)</sup> المغرب والاندلس ، عرفت الاندلس حياة شبيهة بالتي كانت في عهد يوسف ، فقد عمل الأمير علي على تسرسم خطى والسده وتتبع آثاره في مقاومة اسبانيا النصرانية ، وغزوها وفي تكريم العلماء والأدباء، وتبجيل الفقهاء واستشارتهم ، والنزول عند آرائهم وبخاصة فقهاء الاندلس ، وفي نشر الأمن والرخاء في ربوع البلاد .

وأورد المؤرخون كابن الاثير ان علياً حين عبر<sup>(4)</sup> الى الجزيرة الخضراء سنة توليه الحكم بادر إليه زعماء الانـدلس ورؤ ساؤ هـا وقضاتهـا وفقهاؤ هـا وأدبـاؤ هـا وشعـراؤ هـا فقـدمـوا اليــه بيعتهم وطـاعتهم ، وانشــد الشعـراء قصائدهم ، فعني بالنظر في مطالبهم ، وغمر الجميع بعطفه وصلاته .

(1) ابن الخطيب : الحلل الموشية : 59 .

(2) هو أبو الحسن على ولد بثغرسبتة سنة ( 477 هـ/ 1084 م ) عقب سقوطه بأيدي المرابطين بأشهر قـلائل . وامـه ام ولد روميـة اسمها قمـر وتسمى ايضاً فـاض الحسن ، وقد انفق حـدائته ، بسبتة ، وقد آنس فيه أبوه من صغره ذكاء ونجابة ، وكان يصطحبه في كثير من المهمات ولا سيها عند جوازه الأخير الى الاندلس حينها عبر اليها ، ليتفقد احـوالها وليعقـد بها بيعـة العهد لعـلي مؤثراً اياه على ولده الاكبر ابي الطاهر تميم . واصدر له عهد التولية بقرطبة في شهـر ذي الحجة سنة 496 هـ وتولى الامارة وعمره 23 .

(3) تمتد هذه الامبراطورية فيمــا بين تونس شرقاً والمحيط الاطلسي غـرباً وفيــها بين نهر التـاجه في قلب اسبانيا شمــالاً وبلاد الســودان ونهر النيجر جنـوباً . وكــانت هذه الامبـراطوريـة : ملكاً مؤسساً وجنداً مجنّداً وسلطاناً قاهراً ومالاً وافراً كما ذكر ابن الخطيب في الاحاطة .

(4) كان هذا العبـور هو الأول منتصف سنـة 500 هـ ( أوائل سنـة 1107 م ) وكان هــذا الجواز من سنتة . وَفَتَنْتَا الْأَنْتَانَ وَالْعَادَةُ الْمُنْتَا الْمُنْتَانَ وَعَالَيْهُمُ الْعَادَ الْعَادَ الْعَادَ الْعَادَ The by collected vestor CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ووصفوه بكونـه وافر الهمـة والذكـاء والعزم<sup>(1)</sup> ، وكـانت تحـدوه رغبـة صادقة في ان يسير على نهج أبيه في الحكم وفي متابعة الجهاد<sup>(2)</sup> . وكان علي قد ازداد في اكـرام العلياء والوقـوف عند اشـارتهم<sup>(3)</sup> ، اذا وعظه احـدهم خشـع عند استماع الموعظة ، ولان قلبه لها ، وظهر ذلك عليه .

ومن النصوص المتقدمة : تظهر رعاية الاميرين يوسف <sup>(4)</sup> وابنه علي <sup>(5)</sup> للحركة العلمية والفكرية ، وتشجيعها للعلوم الشرعية واللغوية والأدب والشعر ، وتنشيطها لمظاهر الحضارة في الاندلس التي كانت لها منزلة لديهما . وبذلك نرى تواصل سير هذه الحركة العلمية والثقافية من عصر الطوائف ، وامتداد نفسها في عصر المرابطين ، وإن تميزت في هذا العصر بالخصوص بصبغتها الدينية وطابع تقليد الشيوخ<sup>(6)</sup> . والذي يتجلى من سير الأمور في عصر المرابطين ، وخاصة في عهد الامير علي المتسم بالورع والزهد ، وبميله الى ايثار الفقهاء ومشاورتهم ومن ثم رأى عبد الواحد المراكشي في كتاب المعجب : ان يعمد عليّاً في السزهاد المتداد نفوذ الفقهاء بالمغرب والأندلس

(1) ابن عذاري : البيان المغرب : 4:84 . وابن الأثير : الكامل : 8:236 وما بعدها .

(2) السلاوي : الاستقصاء : 1 :126 ط . مصر 1312 هـ/ 1894 م .

- (3) انظر قصة حرق كتاب الاحياء للغزالي في عهد الامير علي في ابن عذاري : البيان المغرب : 4 :95 وابن الخطيب : الحلل الموشية : 85 . والذي يبدو ان هذه الحادثة وقعت قبل سنة 508 هد . وانظر حادثة اجلاء المعاهدين من الاندلس سنة 519 هد . في ابن عذاري : البيان المغرب : 4 :75 وما بعدها . وابن الخطيب : الحلل الموشية : 65 وما بعدها . وانظر نصائح ابن رشد الجد في تسوير مواكش وأخذ الأمير علي بن يوسف بها : ابن الخطيب : الحلل الموشية : 71,70 .
- (6) انـظر الفصل الـذي كتبه د . حسين مؤنس في كتاب شيـوخ العصـر في الأنـدلس : 91 ومـا بعدها .

52

Ind by registered version FOR QUR'ANIC THOUGHT

حتى أصبح لا يقطع في أمر من الأمور صغيرًا كمان أو كبيرًا إلا برأيهم وهكذا علت مكانتهم ، واشتد نفوذهم وسيطروا فيا بعد على الدولة<sup>(1)</sup> وكمان من أشدهم نفوذا لدى أمير المسلمين قاضي قرطبة أبو عبد الله محمد بن حمدين ، ( 439 هـ - 508 م )<sup>(2)</sup> وكمان الفقهاء عندئذ يؤثرون علم الفروع بعنايتهم وهو علم العبادات والمعاملات ، ويهملون علم الاصول ، اصول الفقه وأصول الدين ، وكان لا يحظى لدى أمير المسلمين الا من برع في علم الفروع اي فروع مذهب ممالك . ويعلق المراكشي على هذا الوضع بقوله : فنفقت في ذلك الزمان كتب المذهب وعمل رسول الله تشج ؛ فلم يكن احد من مشاهير اهمل ذلك الزمان كتب المذهب وعمل الاعتناء ، ودان أهل ذلك الزمان بتكفير كل من ظهر منه الخوض في شيء رسول الله يشج ؛ فلم يكن احد من مشاهير اهمل ذلك الزمان يعتني بها كل من علوم الكلام ، وقرر الفقهاء عند امير المسلمين تقبيح علم الكلام وكراهة السلف له ، وهجرهم من ظهر عليه شيء منه ، وانه بدعة في الدين وربما

<sup>(1)</sup> من مظاهر سيطرتهم على الدولة حادثة حرق الأحياء . ففي بداية عام 503 هـ - 1109 م وقع في قرطبة احراق كتاب احياء علوم الدين للإمام ابي حامد الغزالي نتيجة اجماع قاضي قرطبة ابن حمدين وفقهائها . ذلك ان كتاب الاحياء انتشر وقرىء فسخط الفقهاء المرابطون ، وأنكروا كثيرا من المسائل الواردة فيه ، وزعموا أنها مخالفة للدين وكان عبد الله ابن حمدين من أشد الفقهاء مبالغة في ذلك حتى أنّه قال بتكفير من قرأكتاب الإحياء ورفع ابن حمدين ومعه فقهاء قرطبة الأمر إلى علي بن يوسف وأجمعوا على مصادرة كتاب الاحياء ورفع ابن حمدين ومعه فقهاء قرطبة الأمر إلى علي بن يوسف وأجمعوا على مصادرة كتاب الاحياء وراعه فأخذ برأيهم ، وجمعت نسخ الكتاب وأجمعوا على مصادرة كتاب الاحياء وراعه المام الباب الغربي بعد ان اشبعت جلودها واحتفل باحراقها في رحبة المسجد الجامع بقرطبة امام الباب الغربي بعد ان اشبعت جلودها وانتزعت نسخه من اصحابها ، وتوالى احراق الكتاب في سائر انحاء المغرب با مراقه حيثيا وجد ، وانتزعت نسخه من اصحابها ، وتوالى احراق الكتاب في سائر انحاء المغرب با مراقه ميذ امير المسلمين في ذلك حتى انه انذر بعقوبة الاعدام ومصادرة المال لكر من وجد عنده . ( انظر المسلمين في ذلك حتى انه انذر بعقوبة الاعدام ومصادرة المال لكر من وجد عنده . ( المؤر المسلمين في ذلك حتى انه انذر بعقوبة الاعدام ومصادرة المال الموشية : 85 . والمسراكشي : المعجب : 237.)

<sup>(2)</sup> المقري : أزهار الرياض : 3:95 وما بعدها .

stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ادى أكثره الى اختلال في العقائد ، في اشباه لهذه الاقوال حتى استحكم في نفسه بغض الكلام وأهله ، فكان يكتب عنه في كل وقت الى البلاد بالتشديد في نبذ الخوض في شيء منه ، وتوعد من وجد عنده شيء من كتبه<sup>(1)</sup> . ويظهر المراكشي اعتماد الامير على الفقهاء في قضائه بقوله<sup>(2)</sup> : وكان ـ يعني الامير علياً ـ إذا ولى احداً من قضاته كان فيها يعهد إليه الا يقطع امراً ولا يبت حكومة في صغير من الامور ولا كبير الا بمحضر اربعة من الفقهاء ، فبلغ الفقهاء في أيامه مبلغاً عظيماً لم يبلغوا مثله في الصدر الأول من فتح وأحكامهم صغيرها وكبيرها موقوفة عليهم ، طول مدته فعظم امر الفقهاء . . وانصرفت وجوه الناس اليهم فكثرت لذلك اموالهم واتسعت مكاسبهم<sup>(3)</sup>.

مناقشة رأي المراكشي :

عرض المراكشي هـذه الأخبار ، وحـاول ربطهـا بظروفهـا المحيطة بهـا

(1) المراكشي : المعجب : 236 وما بعدها . (2) المراكشي : المعجب : ص : 235 . (3) ويورد المراكشي شعراً لأبي جعفر احمد بن محمد المعروف بابن البقي ( من جيــان ) يعرض فيــه ِ بالفقهاء ، ويظهر ثراءهم ذلك بفقههم في قوله : [ كامل ] أهمل المريماء ليستنموا نماموسكم كالمذئب أدلمج في المظلام العماتم فملكتموا الدنيا بمذهب مالك وقسمتموا الأموال بابن القاسم · وركبتموا شهب الدواب بسأشهب وبأصبيغ صبيغت ليكم في المعالم ولكنه يعرض في تلك الأبيات بقاضي قرطبة أبي عبد الله محمد بن حمدين ثم ها هوذا يهجوه صراحة في هذه الأبيات : [ متقارب ] ويسا شسمس للوحسي منن المغرب أدجًال هذا أوان الخروج وجدواه اناى من الكوكب یسریسد ابسن حسدیسن ان یسعستسفسی اذا سشار المعدف حيك استه ليشبت دعواه في تبغيلب انظر : المراكشي : المعجب : 235 وما بعدها . Sheet by registered version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

للها الموجهة لها ، ومقارنة حالة الفقهاء في عصر المرابطين بحالتهم في الأول من فتح الاندلس ، وبنى عليها نتائج لم تحظ لديه بالقبول ، ها انتقاداً مراً ، وسايره في هذا الانتقاد بعض الباحثين من المستشرقين م من المسلمين ، ولكن الجميع ـ لم ينظروا الى العصر نظرة شاملة ، ولم م من المسلمين ، ولكن الجميع ـ لم ينظروا الى العصر نظرة شاملة ، ولم ا حلى الحوليات ولا على كتب التراجم وسير الرجال اطلاعاً كافياً ، ولم ب حلى الحوليات ولا على كتب التراجم وسير الرجال اطلاعاً كافياً ، ولم م من المسلمين ، ولكن الجميع ـ لم ينظروا الى العصر نظرة شاملة ، ولم م من المسلمين ، ولكن الجميع ـ لم ينظروا الى العصر نظرة شاملة ، ولم م من المسلمين ، ولكن الما على حتب التراجم وسير الرجال اطلاعاً كافياً ، ولم م من الموليات ولا على كتب التراجم وسير الرجال اطلاعاً كافياً ، ولم م من المعلم وانتاجهم الذي كان بحق حلقة موصولة بما قبلها في سلسلة م الفقهي بصفة خاصة والعلمي الديني بصفة عامة والفكري بصفة اعم م م وقاعدة عمل لما بعدهما ذلك ان تصانيفهم اتسمت بالفائدة ، م م مالنفع ، وكانت مراجع لطلبتهم ومصادر للباحثين .

يضاف الى ذلك أمران: أولهما: ان التعميم في شأن الفقهاء غير - فمنهم من لم يخدم السلطان ، ولم يتول له وظيفة، ومنهم من ابتعد لنا صب زهداً في الدنيا وورعاً ، ومنهم من امتنع عن قبولها حين عرضت واتكب على العلم وانقطع الى طلبته ومريديه وأصحابه ، ومنهم من حي فأعفي بعد توليها مدة قصيرة رغبة في اتمام تآليفه وجع آرائه ومسائله ما بين الطلبة ...

والمثل الأكبر لهؤلاء خلال النصف الثاني من القرن الخامس وأوائل سي الهجريين ( أي آخر عصر الطوائف ، وبداية عصر المرابطين ) أبو المصدفي<sup>(1)</sup> ( 454 هـ - 514 هـ/ 1062 م - 1120 م ) فقد أقام بمرسية

حدقي هو أبو علي حسين بن محمد بن فيره بن حيون بن سكرة الصدفي كان من اهل سرقسطة بهما اخذ عن أبي الوليد الباجي ، وطاف بنواحي شرقي الاندلس فسمع من شيخ المحدثين في 10 -1096 م ) وعـاد الى الانـدلس بعلم غزير . وحكى ابن الابـار في المعجم (37) ان أبـا سرو زياد بن محمد التجيبي المعروف بابن الصفار ( ـ 526 هـ ) جمع سفراً عرف بسفر زياد . = منصرفاً الى العلم واقراء الحديث خاصة<sup>(1)</sup> ، ورفض ان يتولى القضاء ، وأجبر على ذلك فتولاه اياماً ، ثم هرب مختفياً الى المرية ، وبقي كذلك الى ان وصله كتاب قاضي الجماعة ابي محمد بن منصور باعفائه فظهر إلى طلبته الذين كانوا ينتظرونه . ومنهم من رجع يائساً من لقائه من طول الانتظار<sup>(2)</sup> . وشارك سنة 514 هـ في واقعة كتندة<sup>(3)</sup> فاستشهد فيها<sup>(4)</sup> ومن امثال هؤلاء الفقهاء أبو علي الغساني الجياني<sup>(3)</sup> ( 427 هـ – 498 هـ ) رئيس المحدثين بقرطبة . وسمع منه اعلام قرطبة وكبارها وفقهاؤ ها وجلتها ، وأثنوا عليه ، وهو ممن عكف على بث العلم في المسجد الجامع بقرطبة حتى اصابته زمانة عطلته فرحل الى المرية قصد الاستشفاء بماء حمتها ( حمة بجانة ) ونشر هناك علمه . الى ان عاد الى قريته التي توفي بها . ومن آثار اعتنائه بالحديث وبرجاله انه جمع كتاباً في رجال الصحيحين سماه تقييد المهمل وغييز المشكل<sup>(3)</sup>

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

- فيه روايات أبي عملي الصدفي وفوائده . وكمان موجوداً عند أبي الخطاب بن واجب القاضي ( شيخ ابن الآبار ) .
- (1) لم يترك الصدفي مصنفات كثيرة ولم تـذكر لـه تآليف عـديدة ، وانمـا انشغل بنشـر العلم وبثه ، وبخـدمة الجمـاعة الانـدلسية في شـرق الاندلس ، انــظر : المقري : ازهـار الريـاض 3 :151 وانظر : د . حسين مؤنس : شيوخ العصر في الاندلس ص 97 .
  - (2) انظر كامل القصة : في : المقري : ازهار الرياض : 151:3 وما بعدها .
  - (3) ويقال لها قتندة بالقاف من حيز دورقة من عمل سرقسطة من الثغر الأعلى .
- (4) استشهد فيها هـو وجماعة من العلماء . وقد كـان أبو عـلي عـلى رأس جيش المتطوعين ويعـد عشرين الفاً يحمسهم ويحرضهم . . . وخرج هـذا الجيش غازيـاً مع جيش الامـير ابراهيم بن يوسف بن تاشفين فانكسر جيش المتطوعين وانهزم . . انظر : المقري : ازهار الرياض : 152 3: وما بعدها . وانظر دكتور حسين مؤنس : شيوخ العصر في الاندلس : 93 وما بعدها .
- (5) الغساني هو حسين بن محمد بن احمد الجياني كان له بصر باللغة والأدب ، ومعرفة بالغريب والشعر والنساب . وجمع في ذلك كله ما لم يجمعه احد في وقته ، ورحل الناس اليه وعولوا عليه في الرواية .
  - انظر : المقري : أزهار الرياض : 3 :149 وما بعدها . وابن الأبار : المعجم : 78,77 .
- (6) توجد منه مخطوطة ببايزيد تحت رقم 1/1211 (19 ورقة ، تاريخ نسخها 628 هـ) انظر : سزكين : تاريخ التراث العربي : 1 : 219.

56

خلف بن سليمان بن فتحون الأوربوالي<sup>(1)</sup> ( ـ 519 هـ/ 1124, 1123 م ) المحدث الذي أبي ان يتولى قضاء دانية واعتنى بالحديث ورجاله وامتاز بحفظه وذكائه ، فأفاد الطلبة والاصحاب، واستطاع ان يقيد العلم ، وان يتعقب كتب ابن عبد البر في التعريف بالصحابة ورجال الحديث ـ فألف كتاب التنبيه على اوهام ابي عمر ، وذيل كتاب الصحابة لأبي عمر بن عبد البر .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ومنهم أبو الوليد محمد بن احمد بن رشد<sup>(2)</sup> ( 450 - 520 هـ / -1126 1058 م ) ومكانه في تاريخ الاندلس معروف ، والكثير من كتبه باق بأيدي الناس تدل على عمله الواسع . وهو من الذين تقلدوا القضاء لفترة قصيرة ثم استعفى منه فأعفي ، وانصرف بعد ذلك الى نشر كتبه وتصانيفه ، والى خدمة أهل قرطبة ومن جاورهم من متوسطة الاندلس الى آخر حياته , وهو الذي انتهت اليه الرئاسة العلمية في أوانه في الفقه فقه الامام مالك وسيأتي الحديث عنه بإسهاب في الترجمة له . . .

والمتتبع للحوليات ولكتب التراجم يـظفر بـالكثير من العلماء والفقهـاء امثال هؤلاء . . .

ثنانيهما : اتسام المدولة المرابطية بروح التساميح<sup>(3)</sup> مع العلماء والمفكرين ، ومع الفقهاء انفسهم وان صدرت منها مراسيم بالتشدد في بعض الحوادث والمناسبات ، وشيوع الحرية الفكرية ، وظهور الشجاعة الأدبية من بعض الفقهاء في المجتمع الانمدلسي . ومن الشواهمد على ذلك موقف بعض

جمع أبو بكر الأوربوالي بين الفقه والحديث . انظر : الضبي : بغية الملتمس : 73 ط . مدريد
 1895 م . وفي عياض : الغنيمة : 148 وما بعدها : الاربولي ، وترددت لديه وفاته بين 517 و 519 هـ .

(2) ابن الابار : التكملة : 2:546 وما بعدها .

(3) انظر ما جاء في وصايا الامير يوسف قبيل وفاته لابنه علي . فقد اوصاه في ما أوصاه ان يعطف على من احسن من اهل قرطبة وان يتجاوز عمن اساء منهم . انظر الحلل الموشية لابن الخطيب : 60 . الفقهاء المناهضين لحرق كتاب الإحياء وإفتاؤهم بتأديب محرقه وتغريمه قيمة الكتاب مهم أبو الحسن علي بن أحمد الجذامي المعروف بالبرجي <sup>(1)</sup> (ـ 509 هـ) وأبو بكر عمر بن أحمد بن الفصيح<sup>(2)</sup> (ـ 507 هـ). وأبو القاسم بن ورد<sup>(3)</sup> (ـ 540 هـ) وغيرهم وقد بلغ بشبجاعة هؤلاء الفقهاء أن طلب مهم أن يحرروا فتواهم هذه كتابة ففعلوا<sup>(4)</sup>.

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ومن الشواهد : وقوف ابي الوليد محمد بن احمد بن رشد ( الجمد ) الى جانب سكان قرطبة سنة 515 هـ . وقد ثاروا على الامير أبي يحيى بن روادة<sup>(5)</sup> عامل الامير علي بن يوسف ، وسفارة ابن رشد بين أهل قرطبة الثائمرين وبين الامير علي الذي التحق من مراكش بقرطبة ، وعسكر بجيشه بالقرب منهما ، وانتهت السفارة بحقن الدماء ، وفتح قرطبة ابوابها امام الامير ، وعدم معاقبة اي احد ، مما يأتي مزيد تفصيله .

ومن مواقف الفقهاء المعارضة موقف قاضي المرية ابي عبد الله بن الفراء من المعـونة المـالية التي طـالب بها يـوسف بن تـاشفـين للمسـاهمـة في أعمـال الجهاد ، وهو موقف سبق الحديث عنه .

أما ما يتعلق بانتباج العلماء والفقهاء في هبذه الفتيرة بالبذات فكتب

- (1) من اهل المرية : مخلوف : الشجرة : 128 وابن الابـار : المعجم : 272, 271 . التنبكتي : نيل الابتهاج : 198 .
  - (2) من اهل المرية : ابن بشكوال : الصلة : 1 :383 .
- (3) هو أبو القاسم احمد بن محمد بن عمر بن يوسف التميمي يعرف بابن ورد من اهل المرية ، انتهت اليه رئاسة الاندلس من مذهب مالك بعد ابي الوليد بن رشد . انـظر مخلوف : الشجرة : 134 له شرح البخاري ظهر علمه فيه وله الاجوبة الحسان . ولد سنة ( 465 هـ) وتـوفي سنة ( 540 هـ) الضبي : بغية الملتمس : 167 . ابن الخطيب : الاحـاطة : 175 ومـا بعدها .
  - (4) انظر ابن الابار : المعجم ص 271 و 272 .
  - (5) ابن عذاري : البيان المغرب : 4 :66 : هامش 2 .

التراجم والحوليات التي تضمها المكتبة الاندلسية وغيرهما كالغنية ، والمدارك للقاضي عياض ، والصلة لابن بشكوال وملحقاتهما ، والمعجم لابن الابار ، وبغية الملتمس للضبي ، والمغرب لابن موسى ( ابن سعيد ) وتماريخ قضاة الاندلس للنباهي ، ونفح الطيب وإزهار الرياض للمقري ، والمديباج لابن فرحون . . . والبيان المغرب لابن عذاري . . . هذه الكتب وغيرها ملأى بذكر تصانيفهم كثيرة التنويه بها ، مبرزة فضلها على ما سواها وسدهما فراغماً كان الطلبة يشكونه . والكثير منهما باق الى الآن بأيدي النماس وهي تظهر علمهم الواسع وآراءهم المصيبة ، وما زال الماحثون يستخرجون كنوزها ، ويحيون دفائنها بالتحقيق والتعليق والطبع والنشر . .

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وهذه التآليف متنوعة المباحث والاغراض : منهـا ما كـان في التفسير : كالوجيز لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن عطية<sup>(1)</sup> ( 481-542 هـ/ 1081 -1148 م ).

وكتـاب الاقناع في القـراءات ، وكتاب الـطرق المتداولـة في القـراءات لاحـد<sup>(2)</sup> بن عـلي ابن احـد بن خلف الانصـاري<sup>(3)</sup> ( 491 -540 هـ ) وهـذان الكتابان اثنى عليهما ابن فرحون في الديبـاج المذهب بـالإتقان والتميـز في هذا الباب ، وكتآليف أبي بكر محمد بن علي المعافري المعروف بـابن الجوزي وهـو

- (1) لأبي محمد ثقافة اسلامية جامعة : فهو فقيه حافظ محمدث اديب نحوي بليغ كاتب تمولى قضاء المرية وتوفي بلورقة . الضبي : بغية الملتمس : 376 وما بعمدها . وكتبائه الموجيز في التفسير كتاب ضخم أربى فيه على كل من تقدم ، وأثنى عليه ابن فرحون في الديباج 174 وما بعدها . ومخلوف : الشجرة : 129 . كحالة : معجم المؤلفين 5 :39 .
- (2) ابن فرحون الديباج : 42 . مخلوف : الشجرة : 132 . الضبي . بغية الملتمس : 389 وما بعدها ابن بشكوال : الصلة : 1 :367 وما بعدها . السيوطي : بغية الوعاة : 1 :338 .
- (3) الانصاري من اهل غرناطة . تبحر في القـراءات . وأخذ القـراءات عن أبي القاسم خلف ابن النحاس وله فهرست . وفي الشجرة انـه توفي سنـة 542 هـ . والذي نقله السيـوطي انه تــوفي سنة 540 هـ .

خال القاضي عياض ( 428 هـ ـ 483 هـ ) في التفسير والتوحيد<sup>(1)</sup> ومنها ما كان في الحديث : ككتاب : شرح البخاري للقاضي أبي الوليد محمد بن خلف بن سعيـد المعـروف بـابن المـرابط<sup>(2)</sup> ( ـ 485 هـ ) وتــآليف<sup>(3)</sup> أبي عـلي الغسـاني المعروف بالجياني<sup>(4)</sup> ( 427 هـ ـ 489 هـ ) وتآليف أبي محمد عبد الله بن أحمد بن يربوع<sup>(3)</sup> ( 444 هـ ـ 522 هـ ) .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وتآليف أبي بكر محمد بن خلف بن سليمان بن فتحون الأوربوالي<sup>(6)</sup> ( ـ 519 هـ ) السابق الذكر ، وتآليف أبي محمد عبـد الله بن عـلي بن عبـد الله اللخمي<sup>(7)</sup> الـرشاطي الفقيـه النسابـة ( 465 هـ ـ في حدود 542 هـ/ 1074 م ـ 1147 م ) وهـو كتاب اقتبـاس الأنوار والتمـاس الازهار في انسـاب الصحابـة ورواة الآثار اثنى عليه الضبي بكثرة الفوائد مع الجمع .

وتـآليف القاضي أبي بكـر محمد بن عبـد الله بن محمد بن عبـد الله بن العربي المعافري الأشبيلي ( 468 هـ ـ 543 هـ ) وهي تصانيف متنوعة عدله منها المقري في ازهار الرياض ستة وعشرين تأليفاً<sup>(8)</sup> .

(1) مخلوف : الشجرة : 121 وما بعدها .

(2) المرجع السابق 122 .

- (3) منهما نسخة شيوخ أبي داود ومنها تماليف في شيوخ النسائي وكتاب في ضبط رجمال الصحيح وتأليف قوله : لا تزال طائفة من امتي ظاهرين على الحق . . . الحديث .
  - (4) مخلوف : الشجرة : 123 .
- (5) من تآليفه : الاقليد في بيان الاسـانيد ، وكتـاب في معرفـة اسانيـد الموطـاً ، وكتاب المنهـاج في رجال مسلم بن الحجاج .
  - (6) الضبي : بغية الملتمس : 73 .
  - (7) الضبي : بغية الملتمس : 336 .
- (8) المقري . ازهار الرياض : 3 :62 وما بعدها ـ ابن فرحون : الديباج : 281 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 136 وما بعدها .

وَقَنْتُنَا الْأَرْبَعَانَ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَال Allel by cellected weston C E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وتآليف القاضي أبي الفضل عياض بن موسى بن عياض اليحصبي<sup>(1)</sup> ( 476 هـ ـ 544 هـ ) التي شهد لها بالفضل والسبق منها اكمال المعلم في شرح مسلم ، والشفا في التعريف بحقوق المصطفى<sup>(2)</sup> ، ومشارق الأنوار<sup>(3)</sup> في تفسير غريب الموطأ والبخاري ومسلم وضبط الالفاظ، وكتاب الالماع في ضبط الرواية وتقييد السماع . وكتاب الرائد لما تضمنه حديث ام زرع من الفوائد . وغيرها من التآليف في الفقه وفي التراجم وفي الترسل . . . وله شعر كثير رائق .

ومنهـا ما كـان في الفقه كتـآليف القاضي أبي الـوليد محمـد بن احمد بن رشد ( الجد ) الباقية الى الآن وهي تشهد على غزارة علمه ، وسعة اطلاعـه، واصابة فهمه وهي التي سيأتي الحديث عنها والتعريف بها .

وتآليف القاضي عياض في هذا الباب التي برهنت على ضبطه ودقة ملاحظاته والتي ظهر فيها فضله في حسن صياغة العبارة<sup>(4)</sup> وفي سلوكه ـ في تنبيهاته ـ مسلكاً جمع فيه بين الطريقتين والمذهبين وذلك لقوة عارضته . والمقصود بالطريقتين : طريقة العراقيين وطريقة القرويين في تدريس المدونة ، أشار اليهما المقري في ازهار الرياض بقوله : « فأهل العراق جعلوا في مصطلحهم مسائل المدونة كالأساس وبنوا عليها فصول المذهب بالأدلة والقياس ، ولم يعرجوا على الكتاب بتصحيح الروايات ومناقشة الالفاظ ،

(4) المقري : ازهار الرياض : 3 :23 وما بعدها . قال المقري : وأما اهل الاندلس فالغالب عليهم فيقهة البلاغـة في حسن رصف الكلام وانتقـائه مثـل عبارة القـاضي عياض في تـآليفه التي لا تسمح القرائح بالاتيان بمثلها ، والنسج على منوالها . ا هـ .

 <sup>(1)</sup> مخلوف : الشجرة : 140 وما بعدها . وابن فرحون : الديباج : 168 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> ابدع عياض في كتابه الشفاء وسلم له اكفاؤ ه كفاءته فيه ولم ينكر عليه احد مزية السبق فيه . (3) قيل في المشارق : لو وزن بالذهب او بالجوهر لكان قليلًا في حقه . وقيل فيه : [ الطويل ] مشارق انوار تبدت بسبتة ومن عجب كون المشارق بالغرب .

FOR QURANIC THOUGHT

ودابهم القصد الى افراد المسائل وتحرير الدلائل على رسم الجدليين وأهل النظر من الاصوليين .

وأما الاصطلاح القروي فهو البحث عن ألفاظ الكتب ، وتحقيق ما احتوت عليه بواطن الابواب ، وتصحيح الروايات وبيسان وجوه الاحتمالات ، والتنبيه على ما في الكلام من اضطراب الجواب ، واختلاف المقالات ، مع ما انضاف الى ذلك من تتبع الآثار ، وترتيب اساليب الاخبار ، وضبط الحروف ، على حسب ما وقع في السماع ، وافق ذلك عوامل الاعراب أو خالفها »<sup>(1)</sup> .

وقال المقري<sup>(2)</sup> كذلك مستدلاً على رأيه السابق : « ويحقق ما قلناه تصرف التونسي<sup>(3)</sup> في تعاليقه اللطيفة المنزع واللخمي<sup>(4)</sup> في تبصرته البارعة الختام والمطلع الى غير ذلك من تآليف القرويين ، وتعاليق المحققين من شيوخ الافريقيين » ومنها ما كان في العلوم اللغوية كتآليف أبي الحسن علي بن احمد المعروف بابن الباذش<sup>(3)</sup> الانصاري امام الفريضة بجامع قرطبة ( 444 هـ -المعروف بابن الباذش<sup>(3)</sup> الانصاري امام الفريضة بجامع قرطبة ( 444 هـ -المعروف بابن الباذش<sup>(3)</sup> الانصاري امام الفريضة بجامع قرطبة ( به 444 هـ -المعروف بابن الباذش<sup>(1)</sup> الانصاري امام الفريضة بجامع قرطبة ( به 444 هـ -المعروف بابن الباذش<sup>(3)</sup> الانصاري امام الفريضة بحامع قرطبة ( به 444 هـ -المعروف بابن الباذش<sup>(3)</sup> الانصاري امام الفريضة بحامع قرطبة ( مولا لابن المعروف بابن الباذش النصاري المام الفريضة بحامع قرطبة ( مولا هـ 444 هـ -وتقدمه ما يدل على حلقه المعلوم المام الموضع مما يدل على حلقه وتقدمه .

- (1) المقري : ازهار الرياض : 3:22 وما بعدها .
  - (2) في المرجع السابق : 3 :23 . .
- (3) ابن فرحون : الديباج 88 وما بعدهما ونخلوف في الشجرة 108 ومما بعدهما وعياض : المدارك : 46: 46 وما بعدها وسيأتي الحديث عن تعليقاته في بحث التعليقات على المدونة . .
- (4) اللخمي هو أبو الحسن علي بن محمد له تعليق كبير عـلى المدونـة سماه : التبصـرة . توفي سنـة 498 هـ . انظر ابن فرحون : الديباج : 203 . وسيأتي الحديث عنه في بحث : التعليقات على المدونة . . ( مخلوف : الشجرة : 117) .
  - (5) مخلوف : الشجرة : 131 . وابن فرحون : الديباج : 205 وما بعدها .

District of the second ce ghazi trust FOR QURANIC THOUGHT

ولو تتبع الباحث امثال هـذه التآليف في الفتـرة الممتدة بـين آخر القـرن الخامس وبدايـة القرن السـادس الهجريـين لوجـدها تكـون مكتبة ضخمـة<sup>(1)</sup> متنوعة الفنون ، متصفة بالشمول ، متواصلة في امتدادها الحضاري ، مظهـرة عناية القوم بالعلوم ، وحرصهم على التقدم بها ، وتسهيلها للناس .

وأما العناية بالمكتبات الخاصة والعامة فهو أمر شائع في الأندلس سواء في عصر الطوائف (وقد سبق الحديث عنه) أو في عصر المرابطين ، وظاهرة انتساخ المؤلفات لاقتنائها موجودة عند أغلب العلماء فكثيراً ما نجد امثال هذه العبارات في كتب التراجم : «جيد الخط» «حسن التقييد» «ضابط لما كتبه» «وكتب منها كذا ...»<sup>(2)</sup> وظاهرة شراء الكتب وامتلاكها منتشرة بين العلماء وسراة القوم . ورد في ترجمة ابي محمد عبد الحق بن غالب بن عطية المحاربي صاحب «الوجيز في التفسير» انه كان سري الهمة في اقتناء الكتب<sup>(3)</sup> .

وورد في تـرجمـة ابي عـلي المنصـور بن محمـد بن الحـاج داود بن عمـــر الصنهاجي اللمتوني<sup>(4)</sup> ( ــ 547 هـ ) انه كان ملوكي الادوات ، سامى الهمة ،

- (1) يذكر الاخباريون وأصحـاب التراجم لبعض العلياء عشـرات المؤلفات . ( انــظر مؤلفات ابن العربي ، ومؤلفات الباجي ومؤلفات عياض . . . ) .
- (2) انظر ما جاء في ترجمة أبي على الصدفي : المقري : ازهار الرياض : 3 :151 وما بعدها . جاء فيها : وكتب منها (أي مصنفات الحديث) صحيح البخاري في سفر وصحيح مسلم في سفر .
  - (3) مخلوف : الشجرة : 174 وما بعدها .

(4) ابن الابار : المعجم : 194, 193 . سمع المنصور بحرسية من ابي علي ، وبقرطبة من شيوخ جلة منهم ابن عتاب وأبو بحر الاسدي ، وببلنسية من طارق بن يعيش ، وناب عن ابي زكريا بن غانية في ولاية بلنسية اثناء حركاته وغزواته . وأبوه هو الامير أبو عبد الله القائم بقرطبة على ابن تـاشفين والمستشهـد بعد في غزاته في بلنسية ناحية برشلونة .



نزيه النفس راغبـاً في العلم منافسـاً(!) في الدواوين العتيقـة والاصول النفيسـة جمع من ذلك ما أعجز اهل زمانه .

ظهور الاجتهاد والنظر في الاصول :

ومن الانصاف ان لا نرمي العلماء جميعهم في هذه الفترة بالجمود المطلق والتقليد التام . وهم وإن ظهر منهم الحرص على تتبع الاشياخ وأخذ الفقه المالكي جيلاً عن جيل متمسكين فيه فإن طائفة منهم جنحت إلى النظر ، ومالت إلى فهم النصوص والتعمق في استخراج مدلولاتها والتفقه فيها امثال ابن حزم الذي كمان شافعياً ثم صار ظاهرياً متحمساً (وقد سبق الحديث عنه ) وأمثال أبي الوليد الباجي في انظاره في فهم الحديث من تأليفه المتقى في شرح الموطأ ذهب فيه مذهب الاجتهاد<sup>(2)</sup> وأمثال أبي الوليد ابن رشد ( الجد ) الذي امتاز بحسن الفهم للمذهب المالكي وتطبيقه في اجاباته وقضاياه . . وأمثال أبي بكر يحيى بن عبد الله الجد الفهري<sup>(3)</sup> ( ـ 507 هـ ) الـذي كـان مذهبه النظر في الحديث والتفقه فيه ، وقد كان جامعاً لفنون من المعارف .

وأمشال أبي المطرف عبـد الرحمن بن القـاسم الشعبي المالقي<sup>(4)</sup> ( ـ <sup>497</sup> هـ ) الـذي بلغ حفظه لكتـابي الموطـأ والمدونـة حفظاً عزّ نـظيره ، فقـد كـان يستظهرهمـا نصاً نصـاً وحرفـاً حرفـاً ، وتولى القضـاء ، وتصرف في الاقضيـة مذاهب من الاجتهاد ، ونظر في الاحكام نظراً لم يكن لغيره من أهل طبقته ،

- (2) لطفي عبد البديع : الاسلام في اسبانيا : 43 .
- (3) أبو بكر يحيى من أهل لبلة سكن اشبيلية ، وروى عن أبي القاسم الهوزني ، وشوور بأشبيلية انظر الضبي : بغية الملتمس : 503 .
- (4) النبــاهي ، تاريــخ قضــاة الانـدلس : 102 ، ابن بشكـوال الصلة : 1 :329 كــان بـين أبي المطرف وأبي عبد الله محمد بن فرج الفقيه في الوفاة نحواً من ستـة ايام. مخلوف : الشجـرة : 123 .

<sup>(1)</sup> كلمة « منافسا في الدواوين العتيفة والاصول النفيسة » تبرز جـو المحاكـاة في اقتناء الكتب ، وتظهر التسابق الى تكوين مكتبات خاصة



فلم يقيده حفظه بالتقليد ، ولم يحبسه ما كان عليه العلماء من التصرف والاجتهاد .

E GHAZI TRU

الحضارة الاندلسية متكاملة الجوانب:

كانت حضارة الاندلس الاسلامية متكاملة الجوانب ، فلم تقتصر عـلى ناحية واحدة بل شملت جميع النواحي . ولم تكن هـذه الحضارة معتمـدة على النقل - كما يدعى البعض تجاهلًا او تغافلًا - بـل اعتمدت عـلي الابتكـار والابداع، فقدمت للانسانية منجزات رائعة . فهي حضارة يمكن وصفها بالعموم لميادين المعرفة الانسانية ولكافة العناصر والمستويبات ذكورأ وانساثأ وبلغت في ذلك منزلة رفيعة . والسبب في ذلك كله أو كثير منه رعاية الحكام وتغذيته بالانفاق عليه(1) . يروى لنا ياقوت الحموى(2) والمقرى(3) حيين الحديث عن مدينة شلب (Silves) . بأنه قل ان ترى من أهلها من لا يقول شعراً ، ولا يعاني ادباً ، ولو مررت بالفلاح خلف فدانه ، وسألتـه عن الشـعر قـرض من ساعتـه ما اقتـرحت عليه في أي معنى طلبت منـه . ويـروي عبــد الواحد المراكشي (4) في كتابه المعجب في تلخيص اخبار المغرب : كان بالربض الشرقى(5) من قرطبة 170 امرأة كلهن يكتبن المصاحف بالخط الكوفى .

ولم يقتصر النساء على القراءة والكتابة فحسب بل تمكن من البلوغ الي

- (1) هونكه : شمس العرب : 394 .
  - (2) الحموي : المعجم : 5 :286 .
- (3) المقري : نفح الطيب : 1 :184 وانظر عبد الحميد العبادي : المجمل في تاريخ الاندلس : 155 ط 2 القاهرة 1964 .
- (4) المراكشي : المعجب : 456 وما بعدها ، بربيرا : المكتبات وهواة الكتب في اسبانيا الاسلامية » . مجلة معهد المخطوطات العربية 4 -1 -54 .
  - (5) يذكر المقرى في نفح الطيب : 1 :465 ان عدد ارباض مدينة قرطبة ( اي احيائها ) 21 ربضا .

مستويات عـالية في ميـدان العلوم الخالصـة<sup>(1)</sup> ، وأصبحن استاذات كـما ظهر فيهن اديبـات وشاعـرات درسن الادب<sup>(2)</sup> وانتشر التعليم في الانـدلس انتشاراً عظيماً وظهر العلماء والعباقرة في كل ميدان ، وكثرت المـدارس، وازداد الوعي الثقافي، وكثرت المكتبات العامة والخاصة للمشاهير من الرجال والنساء وكثير من عامة الناس حتى اصبح جمع الكتب هواية ممتعة<sup>(3)</sup>

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ويذكر لنا ابن حزم في كتـابه جمهـرة انساب العـرب عن مكتبة قـرطبة الرئيسية قائلًا : « ان عدد الفهارس التي كانت فيها تسمية الكتب 44 فهرسـة وفي كل فهرسة 50 ورقة ليس فيها الا ذكر اسماء الدواوين فقط »<sup>(4)</sup> .

وكان أهل الأندلس احرص الناس على التميز في فنون العلم ، أو في أي فرع منها ، فالعالم بينهم يعظم من الخاصة والعامة ، ويشار اليه ، ويحال عليه ، وينبه قدره ، ويشتهر ذكره عند الناس ، ويكرم في جوار أو ابتياع حاجة<sup>(3)</sup> .

والجاهل الذي لم يوفقه الله للعلم يجتهد في ان يتميز بصنعة ، حتى لا يرى نفسه ف ارغاً من الشغل، عالة على الن اس ، لأن هذا عندهم في نهاية القبح . فإذا رأوا شخصاً صحيحاً ق ادراً على التكسب يطلب شنعوا عليه وأهانوه ، فُضلًا عن ان يتصدقوا عليه . ومن ثم لا تجد بالأندلس سائلًا الا ان يكون صاحب عذر<sup>60</sup> .

وأهل الاندلس يقبلون على العلوم بباعث من نفسـوهم يحملهم احيانـاً

(1) طوقان : العلوم عند العرب : 19 .
 (2) المقري : نفح الطيب : 4 :166 .
 (3) المقري : نفح الطيب : 4 :166 .
 (4) ابن - دولة الاسلام في الاندلس 6 :457 .
 (4) ابن حزم : الجمهرة : 902 ، وابن الابار: الحلة السيراء : 1 :203 .
 (5) المقري : نفح الطيب : 2 :106 .
 (6) المقري : نفح الطيب : 2 :105 .

على ترك العمل الذي يستفيدون منه ، وينفقون من عندهم حتى يعلموا ويبلغوا فيها مراتب علمية عالية . وهم يعتنون بكل العلوم لما لها من قيمة عندهم الا الفلسفة والتنجيم فالاقبال عليها من الخواص ، ولا يتظاهر بها خوف العامة . فإنه كلما شاع ان احدهم يقرأ الفلسفة ، او يشتغل بالتنجيم صار محل مراقبة من العامة ، وتتبع لاخباره وآرائله ، ولا تتردد في ان تبطلق عليه اسم زنديق ، فإن زل في شبهة قاوموه بعنف ، ورجموه بالحجارة ، او حرّقوه قبل ان يصل امره للسلطان ، أو يتولى السلطان قتله تزلفاً لقلوب العامة . وكثيراً ما يأمر ملوكهم باحراق كتب الفلسفة والتنجيم متى وجدت كما فعل المنصور بن ابي عامر حين احرق كتب هذا الشأن اول نهوضه تقرباً الى العامة وان كان يشتغل بهما في الباطن<sup>(1)</sup> .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

والمراكشي يورد : ان النساس في عهد المسرابطين لا يشتغلون بعلم الكلام ، ولا يخالطون متعاطيه ، والأمراء لا يتساهلون مع منتحليه ، والفقهاء يعتبرونه قبيحاً لكراهة السلف لـه : (ودان اهل الزمان بتكفير كل من ظهر منه الخوض في شيء من علوم الكلام ، وقرر الفقهاء عند أمير المسلمين تقبيح علم الكلام وكراهة السلف له ، وهجرهم من ظهر عليه شيء منه ، وانه بدعة في الدين ، وربما ادى اكثره الى اختلال في العقائد في اشباه لهذه الاقوال حتى استحكم في نفسه بغض علم الكلام وأهله ، فكان يكتب عنه في كل وقت الى البلاد بالتشديد في نبذ الخوض في شيء منه ، وتوعد من وجد عنده شيء من كتبه )<sup>(2)</sup> .

وها هوذا أبو محمد عبـد الله بن محمد بن السّيـد البطليـوسي<sup>(3)</sup> ( -521

ELEVICIDE CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

444 هـ/ 1052 -1127 م) يمثل عصره تمثيلاً صادقاً ، ويجسم رغبة الاندلسيين في البعد عن مقالات الفرق ، والعزوف عن الخوض في علوم الكلام ، وينتصب في تدريسه موجهاً الطلبة الى تحامي الكلام فيها ، وينصح في تآليفه بالتمسك بالاعتدال ، واتباع مذهب اهل السَّنَّة ، ويعتبره الحق المتوسط بين غلو احد الفريقين، وتقصير الآخر . فهو يعلمهم (ديناً وسوطاً ، لا ساقطاً سقوطاً ، ولا ذاهباً فروطاً)<sup>(1)</sup> ، ويربيهم على ما وجه الرسول على اليه الناس بقوله : (دين الله بين الغالي والمقصر )<sup>(2)</sup> ، وبقوله : (خير الأمرور اوساطها)<sup>(3)</sup> .

وابن السّيد يدون بقلمه ما ينبغي ان يكون عليه حال الناس في أمر عقيدتهم ، وما ينبغي أن تلتزم به طريقة التـدريس في علم الكلام بعـد اثارة خـلافـات لا طـائـل من ورائهـا ونفـوراً من احيـاء فتن مضـلة ، واهـواء متعبـة . . ويسجَّل مـا يـلي : ( ورأى المشيخـة وجلة العلهاء الـوقف عن علم الكلام في ذلك ، والخوض فيه لقوله ﷺ : « إذا ذكر القضاء فـامسكوا »<sup>(4)</sup> .

(1) ابن السيد البطليوسي : الانصاف : 143 .

- (2) عقد أهل التحديث أبواباً مخصصة للنهي عن الغلو في الدين . انظر سنن النسائي بشرح السيوطي وحاشية السندي : 5 :268 كتاب الحج : باب التقاط الحصى . اخرج النسائي عن ابن عباس قول الرسول ﷺ : واياكم والغلو في الدين وانما أهلك من كان قبلكم الغلو في الـدين : وانظر ابن حجر : فتح الباري : 278:13 المط السلفية القاهرة : 1380 هـ .
- (3) اخرجه ابن السمعاني في ذيل تاريخ بغداد بسند مجهول عن علي مرفوعـاً به . وخـرجه البيهقي عن مطرف من قوله (ابن عمر الشيباني: تمييز الطيب من الحبيث: 76).
- (4) جزء من حديث : تمامه ولفظه : اذا ذكر اصحابي فأمسكوا ، واذا ذكرت النجوم فأمسكوا ، واذا ذكر القدر فأمسكوا . خرجه الطبراني في الكبير عن ابن مسعود ، وابن عدي في الكامل عن ابن مسعود وعن ثوبان وعن ابن عمر . ورمز له السيوطي في الجامع الصغير : 1 :26 بالحسن .

68

الاعيان : 2 :282 وما بعدها . السيوطي : بغية الوعاة: 2 :55 ومـا بعدهـا . المقري : ازهـار الرياض : 3 :101وما بعدها . احمد أمين : ظهر الاسلام : 3 :90 .

وَقِنْتُ الْمَرْجَانِ فَالْتَكَرُالِيَ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ ال The by collected vestor CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ولم يكن نهيه ﷺ ، ونهي العلماء عن الكلام في ذلك من اجل ان هـذا أمر لا تمكن معرفة الحقيقة منه ، وانما كان من اجل دقته وخفائه ، وانه امر الخطا فيه اكثر من الاصابة ، فأنت ترى القـدرية والجبرية الى يـومنا هذا يختصمون فيه ، ويناقض بعضهم بعضاً ، ولا يصلون منه الى شفاء نفس ، وكل فرقة من الفريقين يفضي مـذهبها الى شناعة اذا الزمتـها جرت عنها . وكلتا الطائفتين قـد أخطأت في التأويل ، وضلت عن نهج السبيل ، ووصفت الله تعالى بصفات لا تليق به عند ذوي العقول .

وهـذه اعزك الله جملة قليلة تفصيلهـا كثـير ، وهـو بـاب ضيق المجـال جدّاً ، والخائض فيه تسبق اليه الظنة بغير ما يعتقده ، فلذلك نتحامى الكلام فيه بأكثر مما نبهنا عليه )<sup>(1)</sup> .

فهذه شهادة معاصر عاش زمناً مع دول الطوائف وتقلب في خدمة عدد من تلك الــدول ، واتصـل ببني رزين اصحـاب السهلة<sup>(2)</sup> ( شـنتـمـريـة الشرق ) ، وبني ذي النون اصحاب طليطلة وبني هـود اصحاب سرقسطة ، وبني الافطس اصحاب بطليوس ، وعاش زمناً آخر في ظل الـدولة المرابطية ملتفتاً الى التعليم ، منشغلاً بالتدريس ، عاكفاً على التأليف والرواية ، واقراء كتبه وتصانيفه<sup>(3)</sup> ، ورزق حسن القبول لدى تلامذته وأصحابه لبصره بطرائق التـدريس ، فقـد وصفـه ابن بشكـوال بـأنـه كـان ( حسن التعليم ، جيـد التلقين )<sup>(4)</sup> . هذه الشهادة تميز لنا طابع العصر ، وتظهر لنا آراء احد الشيـوخ المقـدمين في الآداب واللغـات والبلاغـة والشعر<sup>(5)</sup> واقبـال اهل الانـدلس على

<sup>(1)</sup> ابن السيد : البطليوسي : الانصاف : 153 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> السهلة : ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 2 :427 .

 <sup>(3)</sup> عد له منها الدكتور محمد رضوان الداية 14 تأليفاً متنوعة الفنون مما عـرف منها ، وقـال : الى كتب اخرى ورسائل لم تصل الينا . ابن السيد البطليوسي : الانصاف : 6 وما بعدها .
 (4) ابن بشكوال : الصلة : 1 :282 .
 (5) عياض : الغنية : 218 .

الكتاب الكريم والعلوم الشرعية عظيم يصفه المقري فيما يأتي : (وقراءة القرآن بالسبع <sup>(1)</sup> ورواية الحديث عندهم رفيعة<sup>(2)</sup> ، وللفقه رونق ووجاهة ، ولا مذهب لهم الا مذهب مالك . وخواصهم يحفظون من سائر المذاهب ما يباحثون به بمحاضر ملوكهم ذوي الهمم في العلوم ، وسمة الفقيه عندهم جليلة ، حتى ان المسلمين كانوا يسمون الامير العظيم منهم الذي يريدون تنويمه بالفقيه . وهي الآن بالغرب بمنزلة القاضي بالمشرق ، وقد يقولون تنويمه بالفقيه . وهي الآن بالغرب بمنزلة القاضي بالمشرق ، وقد يقولون تنويمه بالفقيه . وهي الآن بالغرب بمنزلة القاضي بالمشرق ، وقد يقولون تنويمه بالفقيه . وهي الآن بالغرب بمنزلة القاضي بالمشرق ، وقد يقولون تنويمه بالفقيه . وهي الآن بالغرب بمنزلة القاضي بالمشرق ، وقد يقولون عندهم متوسط الحال ، والنحو عندهم في نهاية من علو الطبقة حتى انهم في هذا العصر فيه كأصحاب عصر الخليل وسيبويه لا يزداد مع هرم الزمان الا مد جدة ، وهم كثيرو البحث فيه ، وحفظ مذاهبه كمذاهب الفقه ، وكل عالم في علم لا يكون متمكناً من علم النحو بحيث لا تخفي عليه الدقائق فليس علم اي علم لا يكون متمكناً من علم النحو بحيث لا تخفي عليه الدقائق فليس عالم فليم في من الأن الاميل الأمان الأمان الأمان النوم النوم السمات . وعلم الأصول عندهم متوسط الحال ، والنحو عندهم في نهاية من علو الطبقة حتى انهم في عدامه متوسط الحال ، والنحو عندهم في نهاية من علو الطبقة م في الأمان الا عندهم متوسط الحال ، والنحو عندهم في نهاية من علو الطبقة م في الم في علدهم متوسط الحال ، والنحو عندهم في نهاية من علو الطبقة م وكل عالم في مدا العصر فيه كأصحاب عصر الخليل وسيبويه لا يزداد مع هرم الزمان الا عندهم متوسل الحال ، والنحو عندهم في نهاية من علو الطبقة م وكل عالم في مندة ، وهم كثيرو البحث فيه ، وحفظ مذاهبه كمذاهب الفقه ، وكل عالم في علم لا يكون متمكناً من علم النحو بحيث لا تخفي عليه الدقائق فليس علم لا يكون متمكناً من علم النحو في من الأزدراء مع ان كلام اهل الاندلس عندهم السائم في الخواص والعوام كثير الانحراف على تقتضيه اوضاع العربية )<sup>(3)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

(1) قد تصدر لها جلة العلياء في قرطبة وفي غيرها من المدن الاندلسية ابان دول الطوائف وزمان المرابطين على السواء : فمنهم أبو جعفر احمد بن عبد الرحمن الحزرجي القري ( 421 - 511 هـ ) احد شيوخ القراء بجامع قوطبة ، ( عياض : الغنية : 184) ( ابن بشكوال : الصلة : 1771) ومنهم أبو والقاسم خلف بن ابسراهيم ( 724 - 511 هـ ) يعرف بسابن النّحاس وابن ومنهم أبو والقاسم خلف بن ابسراهيم ( 724 - 511 هـ ) يعرف بسابن النّحاس وابن الحصار ، اليه كانت الرحلة في القراءات في وقته وكان زعيم المقرئين بقرطبة ( عياض : الحمار ، اليه كانت الرحلة في القراءات في وقته وكان زعيم المقرئين بقرطبة ( عياض : العنية : 702) الحصار ، اليه كانت الرحلة في القراءات في وقته وكان زعيم المقرئين بقرطبة ( عياض : الغنية : 200 وما بعدها) . ( الضبي : بغية الملتمس : 282,823 . ابن بشكوال : الصلة : 1:71) ومنهم : أبو الحسن علي بن احمد الانصاري ( 444 - 528 هـ ) المعروف بابن البيذش شيخ مقرئي غرناطة ورواتها في علم القرآن والحديث والآداب والاصول ، والضبط للحديث شيخ مقرئي غرناطة ورواتها في علم القرآن والحديث والآداب والاصول ، والضبط للحديث ( 2) كذلك كان شأنهم في الحيات : 823 وما بعدها ) ( الضبي : بغية الملتمس : 109) .
(2) كذلك كان شأنهم في الحديث : فمنهم : أبو علي الجياني ( 724 - 848 هـ ) وأبو علي الصدني ( - 814 هـ ) والقراءات واللغات ( عياض : الغنية : 281 وما بعدها ) ( الضبي : بغية الملتمس : 219) .
(2) كذلك كان شأنهم في الحديث : فمنهم : أبو علي الجياني ( 724 - 848 هـ ) وأبو علي الصدني ( - 814 هـ ) والقراءات واللغات ( عياض : الغنية : 201 هـ والم وعلي الجليني ( 724 - 805 هـ ) يعرف الحد بن محمد اللخمي ( - 573 هـ ) يعرف بابن المرخي ( عياض : الغنية : 171 وما بعدها ) . ( الضبي : البغية : 261 هـ ) يعرف مان المرخي ( عياض : الغنية : 201 هـ ماه ماه مال . ( الضبي : المبي : البغية : 201 هـ ) موسى بن عبد الرحمن بن أبي تليد الشاطبي ( 444 هـ 201 هـ ) . وأبو عمران بعرف ) . ( الضبي : المنية : 201 هـ ) . وأبو عمران مال المرخي ( عياض : الغنية : 201 هـ 104 هـ ) . ( الضبي : الغنية : 201 هـ 201 هـ ) . والم معام القراني في مالفي المرخي ( عياض : الغنية : 201 هـ ) . ( الضبي : الغنية : 201 هـ ) . وأبو معاف ( 201 هـ 201 هـ ) . ( الفبي المم المي ماله مالهي ( 201 هـ 201 هـ ) .

(3) المقري : نفح الطيب : 2 :108 وما بعدها .

وَقَنْتُنَا الْدَيْعَانَ عَالَا الْعَكَرَ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَرُ الْعَكَر All by collected version Ce GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والمراكشي يورد في المعجب انه كان في قرطبة وحدها ثلاثة آلاف مُعَمَّم من العلماء الذين يلبسون اللباس الخاص بأهل الافتاء ويذكر : « انه كان فيها ثـلاثة آلاف مقلّس ، وكـان لا يتقلس عندهم في ذلـك الزمـان الا من صلح للفتيا )<sup>(1)</sup> .

أما العناية بمدينة قرطبة ، واضاءتها ليلاً فأمره عجيب يورد فيه المراكشي ما يلي ( وسمعت ببلاد الانـدلس من غير واحـد من مشايخها ، ان الماشي كان يستضيء بسرج قرطبة ثلاث فراسخ لا ينقطع عنه الضوء )<sup>(2)</sup> .

قرطبة تستقطب الحركة العلمية والنشاط الحضاري :

عرفت قرطبة في عصورهـا الاسلامية حركة علمية نشيطة متميزة لم يُطفئ نورها الا سقوطها في أيدي القشتاليين، وتميزت بكونها مركزاً للعلوم وقاعدة للآداب تنافس المدن العلمية المشرقية ، وأصبح اسمها يقترن بالعلم، بل أصبح العلم من سيمـاها البـارزة ، ومن مفاخـرها الـظاهرة ولقـد عبر الفقيه أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية<sup>(3)</sup> ( ـ 542 هـ ) عن ذلك بهذين البيتين : [ البسيط ]

بأربع فاقت الامصار قرطبة وهن قنطرة الوادي وجامعها هاتان ثنتان والزهراء ثالثة والعلم اكبر شيء وهو رابعها ووصفها الحجاري<sup>(4)</sup> (\_ 584 هـ/ 1188 م) في المسهب بقوله :

(1) المراكشي : المعجب : 457 .

(2) المصدر السابق .

(3) عاش أبو محمد عبد الحق : ( 481 هـ ـ 542 هـ ) وهو احد علياء الفترة : آخر القرن الخامس وأول السادس الهجري . الضبي : بغية الملتمس : 376 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 129 .
(4) هو أبو محمد عبد الله بن ابراهيم ( الزركلي : الاعلام : 4:187) .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

«كانت منتهى الغاية، ومركز الراية ، وام القرى ، وقرارة اولى الفضل والتقى ، ووطن اولى العلم والنهى ، وقلب الاقاليم ، وينبوع متفجر العلوم وقبة الاسلام وحضرة الانام ، ودار صوب العقول ، وبستان ثمر الخواطر ، ومجرد القرائح ومن افقها طلعت نجوم الأرض واعلام العصر ، وفرسان النظم والنثر ، وبها انشئت التأليفات الرائعة ، وصُنفت التصنيفات الفائقة ، والسبب في تبريز القوم حديثاً وقديماً على من سواهم ان افقهم القرطبيّ لم يشتمل قط الا على البحث والطلب لأنواع العلم والادب »<sup>(1)</sup> .

من اجل ذلك اجتـذبت قرطبـة اليها<sup>(2)</sup> نـوابغ الادبـاء وفحـول العلماء فقصدوها من كل صوب واموها من المشرق الاسلامي ومن نـواحي الاندلس ومن بـر العدوة ومن افـريقية عـلى السواء . أمـوها حـين ضـاق بهم المشـرق بمواهبهم، وأموها حين رغبـوا في طلب العلوم والتبرز في الفنـون ، فأصبحت الاندلس مجالاً حياً لنشاطهم العلمي ووسطاً خصباً لانتاجهم الثقافي .

وكان موقف حكام قرطبة من هذه الحركة موقف تنشيط ، فقد غذوها بتشجيعهم ، وأحاطوها برعايتهم ، ووفروا لها الأمن والاستقرار ، حتى اصبحت الحضارة فيها متصلة الحلقات ، والعلوم متوارثة جيلاً عن جيل . نقل المقري عن ابن سعيد<sup>(3)</sup> : « ان قرطبة اعظم علما وأكثر فضلا بالنظر الى غيرها من الممالك لاتصال الحضارة والدولة المتوارثة فيها »<sup>(4)</sup> .

وكان أهل قرطبة من أشـد الناس ولـوعا بـالكتب ، وأكثرهم ميـلا الى اكتسابها ، وشغفا الى اقتنائها ، واعتناء بخـزانتها حتى أصبـح ذلك عـلى حد

(1) المقري : نفح الطيب : 4 : 109 وما بعدها .

- (2) المراكشي : المعجب : 456 وما بعدها . انظر ما كتبه في الفصل الذي عرض فيه الى ذكر قرطبة وما بلغته من قوة ، وعمارة . . .
  - (3) ابن شاكر : فوات الوفيات : 2: 89 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 197 وما بعدها .
    - (4) المقري : نفح الطيب : 2: 147 .

قـول محمد بن عبـد الملك بن سعيد : « من آلات التعـين والرئـاسـة حتى ان الرئيس منهم لا تكون عنده معرفة ، يحتفل في أن تكون في بيته خزانة كتب ، وينتخب فيهـا ، ليس إلا لأن يقال : فـلان عنـده خـزانـة كتب ، والكتـاب الفلاني ليس عند أحد غيره ، والكتاب الذي هو بخط فلان قـد حصله وظفر به »<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وذكر المقري مثلا يدل على مدى شغف أهل قرطبة بالكتب<sup>(2)</sup> أورده على لسان أبي يحيى الحضرمي قال فيه : أقمت بقرطبة ولازمت سوق كتبها مدة أترقب فيه وقوع كتاب كان لي بطلبه اعتناء ، الى أن وقع وهو بخط فصيح ، وتفسير مليح ، ففرحت به اشد الفرح ، فجعلت أزيد في ثمنه فيرجع الي المنادي بالزيادة علي ، الى أن بلغ فوق حده ، فقلت له : يا هذا ، أرني من يزيد في هذا الكتاب حتى بلغه الى ما لا يساوي قال : فأراني شخصا عليه لباس رياسة فدنوت منه وقلت له : اعز الله سيدنا الفقيه ان كان لك غرض في هذا الكتاب تركته لك فقد بلغت فيه الزيادة بيننا فوق حده . فقال لي : لست بفقيه ، ولا أدري ما فيه ، ولكني أقمت خزانة كتب واحتفلت فيها لأتجمل بها بين أعيان البلد ، وبقي فيها موضع يسع هذا الكتاب فله رأيته حسن الخط جيد التجليد استحسنته ، ولم أبال بما أزيد فيه ، والحمد لله على ما انعم به من الرزق فهو كثير : قال الحضرمي : فاحرجني وهلني على أن قلت له : نعم لا يكون الرزق كثيرا الا عند مثلك ، يعطي الجوز من لا

(1) المقري : نفح الطيب : 2: 11 .

(2) وظ اهرة الشغف بالكتب بقيت الى عهد الموحدين ، ونقل المقري عن أبي الفضل التيفاشي قوله : جرت مناظرة بين يدي ملك المغرب المنصور يعقوب بين الفقيه أبي الوليد ابن رشد (الحفيد) والرئيس أبي بكر بن زهر ( 507 هـ / 595 هـ ) فقال ابن رشد لابن زهر في تفضيل قرطبة : ما أدري ما نقول غير أنه اذا مات عالم باشبيلية فأريد بيع كتبه حملت الى قرطبة حتى تباع فيها ، وان مات مطرب بقرطبة فأريد بيع آلاته حملت الى اشبيلية قال : وقرطبة أكثر بلاد الله كتبا ، اهه المقرى : نفح الطيب : 1 : 205 . Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

له اسنان ، وأنا الذي اعلم ما في هذا الكتاب ، وأطلب الانتفاع به يكون الرزق عندي قليلا ، وتحول قلة ما بيدي بيني وبينه . . .<sup>(1)</sup> ومن أجل ذلك اجتذبت قرطبة ملوك الطوائف<sup>(2)</sup> وامراء الدولة اللمتونية ( الرابطية )<sup>(3)</sup> . على السواء . فكانت مطمح انظار ملوك الطوائف ، ومطمع سلطاتهم . وفكروا في الاستيلاء عليها ، وضمها الى مناطق نفوذهم ، ليتم لهم أسباب العظمة باستحواذهم على عاصمة الخلافة ، <sup>(4)</sup> وحاكوا في سبيل ذلك الدسائس والمناورات وقاموا بغزوها وبسط جناحهم عليها ، حتى غدت تابعة لن غلب . ومن أثر احتلال قرطبة مركز الصدارة في نظر هؤلاء الملوك ما حكي عن أبي الوليد محمد بن جهور<sup>(5)</sup> ( – 462 هـ / 1000 م ) صاحب قرطبة أنه قال : « وردت علي من الكتب في يوم واحد كتاب من ابن صمادح<sup>(6)</sup> ( – 484 هـ / 1001 م ) صاحب المرية يطلب جارية عوادة ، وكتاب من ابن عبّاد<sup>(7)</sup>

- (1) المقري : نفح الطيب : 2: 11 .
- (2) المراكشي : المعجب : 189 وما بعدها . وهامش 1 .
  - (3) المصدر السابق : 199 وما بعدها .
- (4) انظر الاخبار الواردة في ذلك بداية من سنة 450 هـ إلى استيلاء الدولة اللمتونية على قرطبة في كتب الحوليات . . . كابن عذاري : المغرب : 3 : 248 وما بعدها . وطالع ما وقع في سنة 456 هـ بين المأمون يحيى بن ذي النون صاحب طليطلة وعبد الملك بن جهور صاحب قرطبة وبين المعتمد بن عباد صاحب الشبيلية من دمسائس وغزوات استهدفت قرطبة . . . ابن عذاري : المغرب : 3 : 258 وما بعدها .
- (5) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1: 56 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 56 وما بعدها . الزركلي : الأعلام : 6: 301 وما بعدها .
- (6) هو المعتصم محمد بن معن بن صمادح تولى ملك المرية وبجانة بعد موت أبيه سنة 443 هـ ، وقطع أيام ملكه في حروبه ولذاته . ابن بسام : الذخيرة : قـ : 1 مجلد : 2 : 288 وما بعدهما . ابن خلكان : الوفيات 4 : 131 وما بعدها . الزركلي : الأعلام : 7 : 327 .
- (7) هـ محمد بن عباد ( المعتضد ) . ابن شاكر : فـوات الـوفيـات : 1 : 198 . المراكشي : المعجب : 151 وما بعدها .

وَفَقَيْتَ الْكَرْبَ الْتَعَالَيُ الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَال For QURANIC THOUGHT

( - 461 هـ / 1096 م ) يطلب جارية زامرة ، وكتاب من سوّاجّات<sup>(1)</sup> صاحب سبتة يطلب قارئا يقرأ القرآن فوجه اليه من طلبة قرطبة رجلا يعرف بعون الله بن نوح<sup>(2)</sup> وعلق أبو الوليد على هذه الطلبات منتقدا متعجبا بقوله : ( جاهل يطلب قارئا ، وعلماء يطلبون الأباطيل )<sup>(3)</sup>.

وأما ميل الأمراء المرابطين الى قرطبة فالأحداث التاريخية قد اكدته ، وقد سبق ذكر البعض منها ؛ كانعقاد ولاية العهد لعلي بن يوسف بن تاشفين بقرطبة ، ووصاية يوسف بن تاشفين بأهلها خيرا ، ومراعاة اجماع فقهاء قرطبة في حادثة إحراق كتاب الإحياء للغزالي... ومن نتائج تقدم قرطبة على سائر مدن الأندلس ومدن المغرب ما حكاه المقري في قوله: <sup>(4)</sup> (اعلم أنه لعظم أمر قرطبة كان عملها حجة بالمغرب حتّى أنهم يقولون في الأحكام: هذا مما جرى به عمل قرطبة).

- (1) سوّاجّات مولى يحيى بن علي بن حمود اشتراه من رجل حدّاد من سبي برغواطة وهمو دون البلوغ فحظي عنده . فلما سار يحيى بن علي الى الاندلس خلف سوّاجّات مولاه بسبتة وجعل معه ناظرا عليه مولاه رزق الله فكان منه معه ما تقدم قتله واستبد بملك سبتة ثمائرا دون مولاه : ابن عذارى : المغرب : 3: 250 .
  - (2) ابن عذارى : البيان المغرب : 3 : 250 .
  - (3) ابن عذاري : البيان المغرب : 3: 250 .
    - (4) المقري : نفح الطيب : 5: 33 .
- (5) يذكر المقري النزاع الكبير بن علماء المذهب المالكي في هذه المسألة ويعرض قولة لابن عرفة حشر فيها مختلف الأراء . معلقا عليها بأقوال وآراء آخرين . انظر المقري : نفح الطيب : 5 : 33 وما بعدها .



This file was downloaded from QuranicThought.com



الفصـل الثـانــي \* أسرة ابن رشـل \*



This file was downloaded from QuranicThought.com



## أسرة ابن رشد

كانت أسرة ابن رشد تقطن سرقسطة<sup>(1)</sup> من الثغر الأعلى بـالأندلس ، ثم انتقلت الى قرطبة من غرب الأندلس فاستقرت بها ، وخيرتهـا على سنواها من المـدن الاندلسيـة<sup>(2)</sup> . فهل وقـع هذا عفـوا ومصادفة أو كان وراءه دافـع خفي ؟ لم تذكر لنا كتب التراجم سبب الارتحال ، ولا تاريـخ الانتقال ، ولم تظهر سر تخير قرطبة على غيرها من القواعد الاندلسية .

وربحا كانت قرطبة بمركزها السياسي العظيم ، وبمنزلتها العلمية الممتازة ، وبطبيعتها الجميلة الجذابة عند الاندلسيين وغيرهم ، المدينة التي استقطبت هذه الأسرة ، وأغرتها بالنزوح إليها ، وربحا كان توافر الأمن بها وبعدها عن التخوم المجاورة للأعداء ما قوى عزم الأسرة على السفر إليها والاستقرار بها . والأسر الاندلسية اما عربية أو متعربة<sup>(3)</sup> ، فالعربية منها حافظت على انتسابها الى قبائلها وأصولها . والمتتبع لكتب الطبقات المعرفة برجال الاندلس يظفر بهذا الانتساب ، ويجده سمة مميزة لهم عن سواهم . فالقاضي أبو بكر محمد بن منظور الاشبيلي ( – 464 هـ / 1011 م )<sup>(4)</sup> قيسي ،

(1) انظر الحديث عنها : ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1: 434 وما بعدها .

- (2) ابن بشكوال : الصلة 2 : 546 هامش 1 نقلا عن ابن دحية تلميذ ابن رشد الحفيد : رحل الى المشرق وحدث بتسونس ، وتوفي بالقاهىرة سنة 633 هـ / 1235 م . أنىظر كحالة : معجم المؤلفين 7 : 280 وما بعدها .
  - (3) المقري : أزهار الرياض :1 / 30 .
  - (4) ابن بشكوال : الصلة : 2: 518 النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 96 .

Police by resistered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والقـاضي أبو الـوليـد سليمـان ابن خلف البـاجي ( ـ 474 هـ / 1081 م ) تميمي<sup>(1)</sup> والقاضي أبو الأصبـغ عيسى بن سهل القـرطبي ( ـ 486 هـ / 1093 م ) أسدي<sup>(2)</sup> ، والمحدث أبو علي الحسين بن محمد المعروف بالجياني ( ـ 498 هـ / 1015 م ) غساني<sup>(3)</sup> ، والطبيب أبـو العلاء زهـر بن عبد الملك الأشبيـلي ( ـ 525 هـ ) اياديّ<sup>(4)</sup> ، وامام الفريضة بجامع قرطبة أبو الحسن علي بن أحمد ( ـ 525 هـ ) اياديّ<sup>(4)</sup> ، وامام الفريضة بجامع قرطبة أبو الحسن علي بن أحمد المعروف بابن الباذش ( ـ 528 هـ / 1133 م ) انصاري<sup>(5)</sup> والقـاضي الشهيد أبـو عبد الله محمد بن أحمد المعروف بـابن الحـاج ( ـ 529 هـ / 1184 م ) تجيبي<sup>(6)</sup> ، والقاضي أبو جعفر حمدين ابن محمد القرطبي ( ـ 548 م ) م ) تغلبي<sup>(7)</sup> ، وغيـرهم كثير يحرصون عـلى نسبهم العـربي أشـد الحـرص ، ويعتنون به غاية الاعتناء .

والمتعربة هي التي دخلت في دين الله ، فارتفعت بالايمان ، واستقامت بالإسلام وارتقت بالعلم مصداقا لقول هسبحان وتعالى : «يرفع الله الـذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات »<sup>(8)</sup> ، ووجدت في المجتمع الانـدلسي الـذي تمازج وتـزاوج كل اعـانة وتشجيع ، وفي العلوم الاسلامية كـل خـير للنفوس الطيبة ، وكل حافز للهمم العالية .

- (1) ابن بشكوال : الصلة : 1 : 197 وما بعدها . الضبي : البغية : 302 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 120 وما بعدها .
  - (2) ابن بشكوال : الصلة : 2: 415 . مخلوف : الشجرة : 122 .
  - (3) عياض الغنية : 201 وما بعدها ، الضبي : البغية : 265 وما بعدها .
  - (4) عيون الانباء : ابن اصيبعة 517 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 131 .
  - (5) ابن بشكوال : الصلة : 2: 404 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 131 .
- (6) تاريخ النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 102 وما بعدها ، عياض : الغنية : 117 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 132 ، تاريخ قضاة الانـدلس : النباهي 103 ومـا بعدهـا واثبت أن وفاتـه سنة 547 هـ . مخلوف : الشجرة : 142 .
  - (7) ابن الابار : التكملة 1 : 286 وما بعدها .
    - (8) سورة المجادلة : 11 .

واسرة بني رشد ـ فيها يظهـر ـ من الأسر المتعـربة التي ليس لهـا انتساب الى أيـة قبيلة عربيـة ، لأننا لا نجـد فيـما بـين أيـدينـا من كتب الـطبقـات أو

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

الحوليات ما يثبت أنها عربية الأصل والدم ، بل الذي نجده اتهام بنسبتها الى أصل يهودي .

وقد ظهر هذا الاتهام لأول مرة حين نفي أبو الوليـد محمد بن أحمـد بن رشد المعروف بالحفيد الى اليسانة<sup>(1)</sup> ( Lucena ) وحكم عليه بالإقـامة الجبـرية فيها ، وضرب حصار حوله ، فلا يتصل بأصحـابه ولا يتصـل به تـلاميذه في عهد الدولة الموحدية ، وفي حياة الخليفة المنصور بالله يعقوب<sup>(2)</sup> ( ــ 595 هـ / 1199 م ) ، واليسانة قرية صغيرة قريبة من قرطبة كانت آهلة باليهود ، أمر أبو الوليد الحفيد بسكناهـا « بقول من قال: انه ينسب في بني اسـرائيل ، وانـه لا يعرف له نسب في قبائل الاندلس »<sup>(3)</sup> .

وربما قويت التهمة بما حظي به عند اليهود من مكانة فقد عظم شأنه لديهم ، واعتمدوا عليه في آرائه الفلسفية ، ونقلوا مؤلفاته في الحكمة والفلسفة<sup>(4)</sup> الى العبرية . ومنها نقلت الى الـلاتينية ، وأقبـل الغـرب عـلى الاشتغال بها وتدريسها في الجـامعات . . واحْتفـل بتخليد ذكـرى صاحبها . والفضل يرجع الى فلاسفة اليهود امثـال ميمونيـد<sup>(5)</sup> وغيره في الاحتفـاظ بتلك

- (2) هو المنصور بالله يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن رابع خلفاء الموحدين خلافته ( 580 هـ ،
   595 هـ / 1184, 1199 م ) انظر الزركلي : الاعلام : 9: 267 .
  - (3) د . محمد لطفي جمعة : تاريخ فلاسفة الاسلام : 139 . .
  - (4) منها شروحه لمؤ لفات ارسطو : الشرح الكبير والشرح الوسط والشرح الصغير .
- (5) هو الحكيم موسى بن ميمون ( 529 هـ 601 هـ/ 1135 -1204 م ) من اهل القرن (12) المسيحي المعروف عند كتاب الافرنج بميمونيد، تعلم وتثقف وتهذب على ايدي حكماء العرب اضطهده الاسبان فيمن اضطهد من اليهود بعد زوال حكم المسلمين فهرب الى مصر وعرف قدره صلاح الدين الايوبي فقربه وصيره طبيبه الخاص وكان ينعت بأفلاطون اليهود . انظر ابن أبي اصبيعة : عيون الانباء : 582 وما بعدها .

 <sup>(1)</sup> لها سور من أعظم الأسوار : من ابن الخطيب : الحلل الموشية : 58 .



المؤلفات الى ان وصلت الى ابناء الاجيال الحديثة .

فهل تصحح الحادثتان انتساب بني رشد الى بني اسـرائيل ، وتؤكـد ان تسلسل جده من اهل الملة اليهودية ؟

وفي نظرنا ان الحادثتين جاءتا عفواً ومصادفة، ولا يمكن للتهمة ان تثبت لأن مجرد النفي الى تلك القرية لا يحمل الا طابع التشفي والاذلال لعمالم كبير بلغ اعملى المراتب في المدولة الموحمدية ، ولا يظهر الا انتصار الحماسدين والمنافسين لأبي الوليد بن رشد الفيلسوف عليه ، وهم المذين اشماعوا ان الخليفة المنصور قد ارجع الفيلسوف الى اصله ، وحكم عليه بمالابعاد الى بلد قومه .

كما لا يمكن للتهمة ان تتقوى لأن عملية النقل الى العبريـة لا تنبىء الا عن ملكة راسخة لهذا الفيلسوف في فهم كتب الاقدمين ، وقدرة عجيبة عـلى شرح كلام الفلاسفة الأوائل .

وكان بيت بني رشد قـد جمع بـين الوجـاهة والشهـرة ، كما جمـع بـين الحسب والجلالة ، وتميز من عرف منـه بالثقـة والعدالـة كما تميـز بعمق العلم واتساع الثقافة .

روى صاحب كتـاب المعجب<sup>(1)</sup> في تلخيص اخبـار المغـرب عن بعض الفقهاء<sup>(2)</sup> ما يلي : « سمعت الحكيم ابا الـوليد<sup>(3)</sup> يقـول غير مـرة : لما دخلت على أمير المؤمنين أبي يعقوب<sup>(4)</sup> وجدته هـو وأبو بكـر ابن طفيل<sup>(5)</sup> ليس معهـما

(1) المراكشي: المعجب : 314 الزركلي : الاعلام : 8 :284 .
 (2) تلميذ ابن رشد الحفيد الفقيه ابو بكر بُندُود بن يحيى القرطبي ( المرجع السابق ) .
 (3) هو الحفيد .
 (4) أبو يعقوب يوسف بن عبد المؤمن (\_580 ه\_/1184 م ) ( المرجع السابق 334) .
 (5) أبو بكر محمد بن عبد الملك بن طفيل القيسي (\_ 580 ه\_/ 1185 م ) ترجم له المراكشي : المعجب : 311 م ) ترجم له المراكشي :



غيرهما فأخذ أبـو بكر يثني عـلي ويذكـر بيتي وسلفي ، ويضم بفضله الى ذلك اشياء لا يبلغها قدري . . . » .

ومن عـرف من البيت الرشيدي حافظ عـلى المكانية العلمية في قـرطبية ويبلاد الاندلس ويبلاد المغرب . . . في عصر الطوائف وفي عهد الدولتين المرابطية ( اللمتونية ) والموحدية ( بني عبد المؤمن ) ، اذا استثنينا زمن محنة ابي الوليد الحفيد حين بلغ سن الشيخوخة والذي لم يدُم اكثر من سنة استعاد بعدها مكانته ، فقربه المنصور بالله يعقوب ، فكان من البيت أبو الوليد محمد الجد ، ووالده احمد وابنه أبو القاسم احمد وحفيده ابو الوليد محمد ، وأبناء حفيده عبد الله وأحمد وغيرهما خمسة أجيال تعاقبت وتسلسلت ، سناهمت في الثقافة الاسلامية ، وأثرت روافدها ، وعملت على بقاء حسن سمعة الاسرة ونماء شهرتها ، ونفاق آرائها ، وانتشار آثارها ، ولم يكن بيت بني رشـد وحده في الاندلس البيت الذي تواصلت اجيال اتساهم في التدريس والرواية ، وتشارك في الحياة الاجتماعية والثقافية والسياسية وتؤلف حولها نسيجاً من الثقة والامانة، وتكسب انتاجها شيوعاً بين معاصريهم او من جاء بعدهم . . لم يكن البيت منفرداً في هذا ا لمضمار بل هناك بيوت كثيرة كانت تتسابق على النبوغ في العلوم الاسلامية وتتزاحم على الوجاهة الدنيوية ، وتحافظ على المآثر الـدينية والـدنيويـة معـاً : منهـا بيت بنى مغيث بقـرطبـة، وبيت بني البـاجي باشبيلية ، وبيت بنى بقي<sup>(1)</sup> « ولا يعلم في الانـدلس اعرق من بيتهم الا بيت بني مغيث . . وبيت بني البـاجي . . ولـه التقــدم عـلى هؤلاء »<sup>(2)</sup> وبيت بني الحاج وبيت بني سراج بقرطبة . وبيت بني زهر باشبيلية<sup>(3)</sup> . . . اسر تلاحقت

(2) ابن الابار: التكملة : 1:511 وما بعدها .

(3) ابن أي اصيبعة : عيون الانباء : 517 وما بعدها ترجم لخمسة رجال من هذا البيت وهم على =

<sup>(1)</sup> بقـرطبة ولهم بهـا دار تعرف بـدار بقي بن مخلد بظاهـر المدينـة في فحص المطرف وعـلى شارع المبلطة الممتدّ من باب عبد الجبار ( من د . السيد عبد العزيز سـالم : قرطبة حاضرة الحلافة الاسلامية 1 :220) .

اجيالها ، فتوارثت العلوم كابراً عن كابر ، وتسلسلت الثقافة الاسلامية فيهم عالماً عن عالم ، واتصلت الرواية بينهم ثقة عن ثقة ، اخذ الابناء عن الآباء فاضلاً عن فاضل ، وروى الاحفاد عن الاجداد عدلاً عن عدل .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وأسرة بني رشد كانت ولا شك - تشعر بمكانتها بين الاسر ، وتعرف منزلتها بين الخاصة والعامة على السواء حتى ان ابن رشد الحفيد يروي عنه الفقيه ابو الحسن علي بن عبد الله بن محمد الانصاري القرطبي<sup>(1)</sup> (- <sup>651</sup> هـ/ 1253 م) انه قال : ( اعظم ما طرأ علي في النكبة اني دخلت انا وولدي عبد الله مسجداً بقرطبة - وقد حانت صلاة العصر - فثار لنا بعض سفلة العامة فأخرجونا منه )<sup>(2)</sup> .

1) والد أبي الوليد الجد :

التعريف به :

هو أحمد بن احمد بن محمد بن احمد بن عبد الله بن رشد وهو أول من نظفر لـه بترجمة في هذه السلسلة التي ينتهي النسب فيها الى ابن رشد الاب الخامس . تـرجم لـه ابن عبـد الملك المـراكشي<sup>(3)</sup> ( ـ 703 هـ/ 1303 م ) في كتابه الذيل والتكملة بترجمة مقتضبة جداً ، فنسبه الى قرطبة ، وحلاه بثـلائة اوصـاف : ( العلم والجلالـة والعدالـة )<sup>(4)</sup> وهي خلاصة الصفـات العلمية والاخلاقية والحسبية فكان من العلماء المشهود لهم بالكفاءة ، ومن اهل التقدير

الترتيب أبو مروان عبد الملك (والد الجد) وأبو العلاء زهر ( الجد) وأبو مروان عبد الملك ( ابن الحفيد ) .
 ( ابن الجد ) وأبو بكو محمد ( الحفيد ) وأبو محمد عبد الله ( ابن الحفيد ) .
 ( 1) ابن الزبير : صلة الصلة 138 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 183 .
 ( 2) العقاد : ابن رشد ( نوابغ الفكر العربي ) 25 د . محمد لطفي جعة : تاريخ فلاسفة الاسلام : 143 .
 ( 1) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 130 . الزركلي : الاعلام : 7:26 .
 ( 1) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 130 . الزركلي : الاعلام : 7:26 .

والاحترام بين القـرطبيين ، ومن العـدول الثقات الـذين يخافـون الله تعالى ، ويراعون حقوق عبـاده . وأثبت كذلـك انتساب ابن رشـد الجد اليه فصرح بأنه والد ابي الوليد الجد ، ولم يذكر تاريخ وفاته ، ولكنه اورد في يقين انه كان على قيد الحياة سنة ( 482 هـ/ 1090, 1089 م )<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRUST

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وترجم له ابن فرحون<sup>(2)</sup> ( ـ 799 هـ/ 1397 م ) في الـديباج<sup>(3)</sup> بمـا ذكره ابن عبد الملك المراكشي ولم يزد عليه ، غير ان الترجمة احتوت خطأين :

أولهما : سقط من الترجمة في الديباج اسم احمد والد المترجم له . وقد درج ابن فرحون على اسقـاطه في تـرجمة أبي الــوليد الجـــد ، ولا

وجه لاسقاطه .

والصحيح اثباته ، فقد اثبته ابن بشكوال<sup>(4)</sup> (\_ 578 هـ/ 1183 م) في الصلة<sup>(5)</sup> حين ترجم لأبي الوليد الجد . وهو من أعرف الناس بـه وبنسبه لأنـه تلميذه . أما الضبي<sup>(6)</sup> (\_ 599 هـ/ 1203 م) فأسقطه حين ترجم لأبي الـوليد الجد<sup>(7)</sup> فهل ساير ابن فرحون الضبي ، ونقل عنه ، ولم يساير ابن عبـد الملك وابن بشكوال ولم ينقل عنهما ؟

قد یکون الجواب بالإثبات ولکن العقل لا یطمئن الیه . ثانیهها : وقع تحریف اسم رشد الی راشد . وهو تحریف ظـاهر لم نعـثر

(1) المصدر السابق .

- (2) القرافي : توشيع الديباج : 3 ظ . مخلوف : الشجرة : 222 . الزركلي : الاعلام : 1:47 .
  - (3) ابن فرحون : الديباج : 44 .

(4) ابن الابار : التكملة : 1 :304 وما بعدها ابن فرحون : الديباج : 114 . مخلوف : الشجرة : 154 وما بعدها .

(5) ابن بشكوال الصلة : 2 :518 .

(6) مخلوف : الشجرة : 161 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 1:254 .

(7) الضبي : البغية : رقم 24 ص : 40 .

على واحد ممن ذكر أسرة ابن رشد، أو ترجم لـرجالهـا حرف هـذا التحريف قبل ابن فرحون أو سايره فيه من جاء بعده . . . واياً كان العذر لابن فرحون فإن الصواب الذي يسكن اليه الباحث بالنسبة الى الخطأ الأول هـو اثبات مـا وقع اسقاطه لثلاثة اعتبارات على الأقل :

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

 1) تقديم ما أثبته ابن بشكوال في ترجمة أبي الوليد الجد لأنه أقرب زمناً للمترجم له ، وأصح لأن الجد شيخه ، وهو أعلم به وبنسبه .

2) ما ذكره الضبي لم يسلم له ، فقد وقع إصلاحه بالهامش<sup>(1)</sup> وتصويبه باثبات ما وقع اسقاطه .

(2) ما أسقطه ابن فرحون في الترجمتين أثبته في ترجمة أبي الوليد الحفيد<sup>(2)</sup> وبالنسبة الى الخطأ الثاني فالصواب : « ابن رشد بضم فسكون »<sup>(3)</sup> كما ضبطه علي بن محمد القاري<sup>(4)</sup> ( ــ 1041 هـ/ 1606 م ) في كتاب شرح الشفاء ، ويتأيد التصويب بما أورده شهاب الدين أحمد الخفاجي<sup>(2)</sup> ( 1096 هـ/ 1659 م ) في كتابه نسرح الشفاء ، من في كتابه نسيم الرياض حين ترجم لابن رشد الجد فقال : ( ابن رشد منقول ضد الغي )<sup>(3)</sup> . اي اسم رشد علم منقول ، ومعناه لغة ضد الغي .

2) أبو الوليد الجد :

محمد بن أحمد بن أحمد بن محمد بن احمد بن عبد الله بن رشد يكنى ابا الوليد ويعرف بابن رشد الجد وستأتي ترجمته إن شاء الله تعالى .

(١) الضبي : البغية : 40 .
 (2) ابن فرحون : الديباج : 284 .
 (3) القاري : شرح الشفا :3:91 وما بعدها .
 (4) الحجوي : الفكر السامي : 4:25 . الزركلي : الاعلام : 5:261 وما بعدها .
 (5) الحجوي : الفكر السامي : 4:31 .
 (6) الخاجي : نسيم الرياض : 3:91 .



3) ابن أبي الوليد الجد :

هو أحمد بن أبي الوليد محمد بن أحمد بن احمد بن محمد بن احمد بن عبد الله بن رشد . كناه ابن بشكوال<sup>(1)</sup> ، والضبي<sup>(2)</sup> وابن الابار<sup>(3)</sup> ، والنباهي<sup>(4)</sup> بأبي القاسم ، وكناه مخلوف بأبي العباس في اربعة مواضع من كتابه شجرة النور الزكية : حين ترجم لشيخه أبي محمد عبد الله بن محمد بن عتاب<sup>(5)</sup> ( - 528 هـ / 1133 م ) وحين ترجم له<sup>(6)</sup> ، وحين ترجم لتلميذيه : القاضي أبي محمد عبد الله بن سليمان بن داود بن عمر بن حوط الله<sup>(7)</sup> ( -1216 هـ / 1215 م ) وأبي بكر محمد بن محمد ابن جهور الاسدي الرسي ( - 926 هـ / 1321 - 1320 م ) <sup>(8)</sup> أما ابن فرحون<sup>(9)</sup> فسماه القاسم وهو خطأ - لعله مطبعي ـ والصواب أبو القاسم .

ولد بقرطبة سنة 487 هـ/ 1094 م وعمر أبيه 27 سنة ، وترعرع في كنف والده ، فرباه التربية الدينية الكاملة ، وهذبه بالأخلاق المتينة ، وصنعه عـلى عينه ، فنشأ عـلى الفضل والتـواضع وحب السـلامة من النـاس ، وفسح لـه المجال ليتعلم ، وتـلقّى الثقافة الاسلامية ليتنوّر ، فشب عـلى حب التعلم ، وتنقل بين شيوخ قرطبة ، وشيوخ الاندلس الوافدين على قرطبة ، والمستقرين بمدنهم ، واختلف الى حلق الدروس بجامعها وبمساجدها ، وبديار علمائها .

(1) في الصلة : 1 :85 . (2) في البغية : 51 وص 168 . (3) في التكملة : 286 . (4) في تاريخ قضاة الاندلس : 111 . (5) مخلوف : الشجرة : 130 ولعل الصواب أبو محمد عبد الرحمان، كما في الغنية لعياض : 223 . (6) مخلوف : الشجرة : 130 . (7) مخلوف : الشجرة : 173 . (8) ( المرجع السابق ): 279 . (9) في الديباج : 279 . ولم نجد من صرح انه ارتحل خارجها . وان امكن ان نستخلص من ترجمة شيخه أبي علي الصدفي الذي استقر بمسجد مرسية يعلم ، بعد رجوعه من المشرق سنة ( 400 هـ/ 1097 م )<sup>(1)</sup> انه رحل اليه وأخذ عنه. واكتفى بالروايية عمن لقيه بالاندلس ، وبالأخذ عن علمائها فلم يخرج عنها الى المشرق وألمَّ بالثقافة الاسلامية في أصولها وفروعها ، وتبرز في اهم العلوم : التفسير والحديث دراية ، والفقه ، والعربية، ما مكنه ان يصبح عالماً بحق يتحلق به التلاميذ ويأخذ عنه الطلاب ويقيد عنه الاصحاب .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فمن شيوخه :

(1) المقرى : ازهار الرياض 3 :152 .

(2) عياض : الغنية ؛ 195 . الضبي : البغية : 269 رقم (655) . ابن فرحون : الديباج: 104 وما بعدها، المقري : ازهار الرياض : 3 :151 وما بعدها .

مخلوف : الشجرة : 128 وما بعدها . الحجوي : الفكر السامي : 4:53.



. أُتُنْدَة بالثغر الأعلى<sup>(1)</sup> .

ولا يبعد ان يكون أبو القاسم بن رشد رحل اليه ، وهو ببلنسيـة واخذ عنه الحديث ، وتعلم عنـه الصناعـة ، واستفاد منـه ، وقيد عليـه ، وتأثـر به رواية وفهماً ، وإسناداً وتفقهاً فكان في انتاج أبي القاسم ما يشير الى هذا .

2) أبو الحسن عبد الرحمن بن محمد بن احمد بن مخلد بن عبد الرحمن بن احمد بن بقي بن مخلد<sup>(2)</sup> ( ـ 515 هـ/ 1122 م ) قرطبي المولود والنشأة، والتعلم والتعليم، مختص بالرواية في قرطبة . تولى القضاء بها ، وهو من بيت عريق في الاندلس من اعرق البيوت عاش 83 سنة فألحق الابناء بالآباء . روى عنه أحد بن رشد أصول شيوخه وأصحابه .

3) أبو عمران موسى بن عبد الرحمن بن أبي تليد الشاطبي<sup>(3)</sup> ( ـ 517 هـ/ 1123 م ) تميز بالفقه والرواية العالية ، واستقر زمناً بشاطبة فكان شيخها ومفتيها وكبيرها ، وحاز ادباً جما رحل طلاب العلم اليه خصوصاً لسماع كتب ابي عمر بن عبد البر ومروياته، واتصل به ابو القاسم بن رشد فسمع منه وتثقف به .

4) ابو محمد عبد الله بن محمد بن عَتَّـاب<sup>(4)</sup> ( ـ 528 هـ / 1133 م) تعلم بقـرطبة عـلى يدي والـده وغيره من شيـوخ قرطبـة وعلماء الاندلس بـالسماع والاجازة ثم تصدر للاقراء والـرواية ، وتميـز في القراءات والـرواية يقـوم على اصولها، وعاش طويلًا، وعمر، فاخذ عنه خلق كثير، وروى عنه الابناء كـما

 <sup>(1)</sup> قتنده بالقاف أو كنتدة من حيز دورقة من عمل سرقسطة من الثغر الأعلى : عن المقري : ازهار الرياض : 153: 3.
 (2) عياض : الغنية : 232 .

<sup>(3)</sup> المصدر السابق: 257 وما بعدها . الضبي : البغية : 457 . (4) عياض : الغنية : 223 . مخلوف : الشجرة129 وما بعدها .

ELEVICIDE CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

روى الآباء ، وانتهت اليه الرحلة وتخيره اصحاب لعلو سنده وانقراض طبقته ، ولصبره على الجلوس للسماع ، ولتحمله المشقات فقد كان يقعد للاسماع آناء الليل واطراف النهار .

جلس لإقراء القرآن وتجويده مدة واسمع الحديث فقد كان قائماً على الموطأ برواية يحيى بن يحيى الليثي الاندلسي<sup>(1)</sup>، وبرواية يحيى بن بُكُي<sup>(2)</sup>، وعلى صحيح البخاري ، وعلى سنن النسائي<sup>(3)</sup> وغيرها من كتب الحديث العوالي منها كعوالي ابي عمر ابن عبد البر<sup>(4)</sup>. ودرس الفقه وأسمع اصوله، واخذت عنه المدونة، وقرئت عليه. وقام بالفتوى وقدم فيها ، وعرف النوازل وتدرب عليها مع ابيه ، ومارسها طول عمره ، ألف : شفاء الصدور ـ وهو كتاب كبير في الرّقائق والمواعظ وفهرستا. أخذهما عنه تـلاميذه كالقاضي عياض اليحصبي( \_544 هـ / 1149 م)<sup>(5)</sup> وابي الـوليـد الحسن بن عيسى المعروف بابن المناصف (\_580 هـ / 1184 م)<sup>(6)</sup> .

والظاهر ان ابا القاسم بن رشد قرأ عليه القرآن ودرس عليه القراءات كما استفاد منه رواية الجديث ولعله اخذ عنه النسائي رواية وهو الكتاب الـذي اعتنى به دراية كما سمع منـه بقية الصحـاح التي قام عليهـا شيخه وعـلا فيها اسناده خاصة إذا علمنا انه من مواليد سنة ( 433 هـ / 1041 م).

ولعل ابا القاسم بن رشد سمع المدونة من هذا الشيخ<sup>(7)</sup> الذي يكبر

(1) الضبي : البغية : 510 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 9 : 223 وما بعدها .
 (2) نحلوف : الشجرة : 58 . الزركلي : الاعلام : 9 : 23, 23: 58: .
 (3) نحالة : معجم المؤلفين : 1 : 244 .
 (4) الضبي : البغية : 489 وما بعدها .
 (5) الضبي : البغية : 437 وما بعدها .
 (6) الضبي : البغية : 135 .
 (7) اتفق عياض في الغنية ومخلوف في الشجرة في كنية الشيخ ابن عتاب وفي تاريخ ولادته وفي =



اباه بـ 17 سنة كما سمعها من ابيه ، ودرسها عليه كما درسها على ابيه .

5) ابو الحسن يونس بن محمد بن مُغيث الانصاري المعروف بابن الصفار<sup>(1)</sup> (-532 هـ /1138 م). كان قرطبياً من بيت نبيه، وحسب اصيل، واسرته من اعرق الاسر واقدمها في الاندلس، تخرج في قرطبة على ايدي علمائها ، وتصدر للاقراء والافتاء والاسماع ، ورحل اليه الناس ، وسمعوا منه الفقه، والحديث ورووا عنه الادب والتاريخ . وتعلموا عليه اللسان والفصاحة، عاش 20 منة الفود في آخرها بالرواية عن بعض شيوخه منهم ابو والفصاحة، عاش 25 منة انفرد في آخرها بالرواية عن بعض شيوخه منهم ابو والفصاحة، عاش 25 منة الفود في آخرها بالرواية عن بعض شيوخه منهم ابو والفصاحة، عاش 25 منة انفرد في آخرها بالرواية عن بعض شيوخه منهم ابو والفصاحة، عاش 25 منة انفرد في آخرها بالرواية عن بعض شيوخه منهم ابو والوالحسن يروي عنه عن ابي الحسن القابسي عن حمزة بن محمد النسائي <sup>(3)</sup> وابو القاسم بن رشد جالسه وحضر عنده، واستمع منه فوائد كثيرة، ولعله اخذ عنه بعضة بعفة خاصة – ا) دب والتاريخ ، وفصاحة اللسان وجزالة البيان ما هيأه لخوض غار القاسم بن رشد جالسه وحضر عنده، واستمع منه فوائد كثيرة، ولعله اخذ عنه منه بعضة بعفة بعض أو وي القاسم بن رشد حالسه وحضر عنده، واستمع منه فوائد كثيرة، ولعله اخذ عنه بعضة بعفة بلحدث وي قاد القاسم بن رشد حالسه وحضر عنده، واستمع منه فوائد كثيرة، ولعله اخذ عنه بعضة بعن يرابي المائي أو وي وي بعنه عن ابي الحسن القابسي عن حمزة بن محمد النسائي أو وي وي وي منه ما بو وي وي المائي أو القاسم بن رشد حالسه وحضر عنده، واستمع منه فوائد كثيرة، ولعله اخذ عنه وي بعف بعضة خاصة – ان يرابي مائي الحسن القابسي عن حمزة بن محمد النسائي أو وي وي منه بعض من من روي منه مائي أو وي وي منه بعضة خاصة – وي مائي ما مائي أو وي منه بعض من من روي منه مائي أو وي منه بعض من من روي مائي ما مائي أو وي منه بعض مائي أو وي منه بعض مائي أو مائي أو وي وي مائي أو وي المائي أو وي المائي أو وي مائي أو وي وي مائي أو وي أو وي مائي أو وي مائي أو وي أو وي أو وي المائي أو وي أو وي مائي أو وي مائي أو وي مائي أو وي أو وي أو وي مائي أو وي وي أو وي مائي أو وي أو

تأليفه : شفاء الصدور ـ ولكنهما اختلفا في اسمه وفي تاريخ وفاته ، فعياض يسميه عبد الرحمان بينما يسميه مخلوف عبد الله ، غير انه حين ترجم لوالـده بص119 اثبت لهذا الـوالد ولدأ اسمه عبد الرحمن سمع منه فليتأمّل . ولعل عياضا اصح .

واما ما يتعلق بالوفاة فعياض يثبت انــه توفي عــام(520 هـ /1126 م) بينها يـذكر مخلوف تاريخين لوفاته 520 و528 ويعقب بأن أصحّها الثاني نقلا عن رياض الأزهار.

- (1) عياض : الغنية : 281 وما بعدها . الضبي : البغية : 513 وما بعدها. قال تـوفي 531 غلوف : الشجرة : 133 .
  - (2) انظر ترجمته في : مخلوف : الشجرة : 120 ، وفي الضبي : الغنية : رقم 658. ص : 270
    - (3) الضبي : الغنية : 270 .
    - (4) مخلوف : الشجرة : 120 .
    - (5) مخلوف : الشجرة : 97 .



6) ابو القاسم احمد بن محمد بن أحمد بن مخلد بن عبد الرحمن بن احمد بس بقي<sup>(1)</sup> (532 هـ /1138 م) هو من ولد بقي بن مخلد<sup>(2)</sup> صاحب المسند الذي الفه ، وقدم فيه ابا المصعب الزهري<sup>(3)</sup> احمد رواة الموطأ لكونه من قريش امتثالاً لقول الرسول ﷺ « قدموا قريشا ولا تقدموها»<sup>(4)</sup> كما قدم فيه يحيى بن بكير لكونه أسن لقوله ﷺ : « كبر ، كبر »<sup>(3)</sup> ولكونه سمع الموطأ من مالك 17 مرة ، قدمهما على يحيى بن يحيى الليثي<sup>(6)</sup> فابو القاسم احمد من بيوت العلم بقرطبة الجامعة بين الجلالة والعراقة، وهمو اخ لابي الحسن عبد الرحمن السابق احد شيوخ ابي القاسم بن رشد ، ولد بعد14 عاماً من ميلاد اخيه، وبقي بعده حيا17 عاماً فيكون عاش 3 سنوات اطول من اخيه .

اخدذ العلوم الاسلامية بقرطبة، وتنقل بين شيوخها، وجمع وروى وتفقه، وقيد واسند، ثم اسمع وافتى، وتولى الحكم، واتخذ من دروسه اصحابا وتلاميذ، وغلب عليه التعفف والتصون، والفضل والدين. وطلب للقضاء ثانية فأبى، واصيب بصره في آخر حياته.

لقيه ابو القاسم بن رشد في حلقـات دروسه بجـامع قـرطبة واتصـل به عن قرب، فاخذ من بحار علومه ، وروى من فيض روايته .

- (1) عياض : الغنية : 164 وما بعدها . الضبي : البغية : 166 .
- (2) المراكشي : المعجب : 49 وما بعدها . الضبي : البغية : 245 وما بعدها .
  - (3)ابن فرحون : الديباج : 345 وما بعدها ـ مخلوف الشجرة: 57 .
- (4) اخرجه الـطبراني في الكبير عن عبد الله بن النسائب ورمز لـه السيوطي بـالصحة من الجـامع
   (4) الصغير : 2 : 86
- (5) اخرجه البخباري في كتاب الادب : باب اكرام الكبير . وفي كتاب الاحكمام : باب كتماب الحماكم الى عماله والقاضى الى امنائه .
  - (6) ابن فرحون : الديباج : وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 63 وما بعدها .

Lied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

(1) القاضي ابو بكر محمد بن عبد الله بن محمد المعروف بابن العربي<sup>(1)</sup> (-543 هـ /1148 م) من اهـل الشبيلية، اختلف الى علماء الشبيلية اولا، ثم انتقل الى قرطبة فاتصل بفقهائها وعلمائها، وظهرت نجابته، وبان حذقه على صغر سنه، وحفظه اذ حفظ كتاب سيبويه قبل ان يخرج من الاندلس واكتسب وجاهة ومقاما عند العباديين، ثم رحل الى المشرق سنة ( 485 هـ / منة ( 1093 م) فزار مصر والشام ومكة، وبغداد مرتين ثم رجع الى الاندلس سنة ( 1095 هـ / 1101, 1002 م) بعلم جم لم يدخل به احد قبله فاستقر منتة ( 1095 هـ / 1101 م) بعلم جم لم يدخل به احد قبله فاستقر وَيُصَّنِف<sup>(2)</sup> وولى القضاء عام ( 528 هـ / 1113 م) ثم صرف عنه، فاقبل على ببلده الشبيلية يسمع ويـدرس الحديث، والفقه والاصول، ويعظ ويفسر، بن العلم واظهر انه يجمع بين حسن الفهم وتمـام الفصاحة، وكمال الحفظ واتقـان مسائـل الخلاف، والاصول والكـلام : وزار قـرطبة فاتصـل به التلاميذ، وتلقوا عنه هناك، ومن الظاهر ان يكون ابو القاسم ابن رشـد اخذ عنه لما زار قرطبة ودرس بها<sup>(3)</sup>

وبالجملة فابو القاسم بن رشد تردد على هؤلاء وسواهم ، ولازم اباه ابا الوليد الجد كما لازم غيره وتفقه عنده ، وكان له الفضل الاول عليه حين وجهه الى التعلم وحرك فيه دواعيه ، فما زال يكرع من مناهل العرفان . ويتمرس على الوان البيان ويتعرف على اللغة واسرارها عند حذاق العلماء ، ويتدرب على اساليب البحث والمناظرة لدى مهرة الشيوخ ، ويروي مختلف الاسانيد حين يختلف الى الحفاظ ، ويدرس مذهب اهل السنة والجماعة واوجه

 (1) عياض : الغنية : 133 وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة : 558 وما بعدها. النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 105 المقري: ازهار الرياض: 62:3 وما بعدها. مخلوف: الشجرة : 136 وما بعدها . الضبي : البغية : 92 وما بعدها .

- (2) في البغية : للضبي ص93 : ان عدة تآليفه نحو الاربعين . وفي نفح الطيب للمقري : 2 :242 منها اربعة وثلاثون .
  - (3) الضبي : البغية : 94,93 .

الحجاج ويطلع على آراء المخالفين وطرائفهم في الاستدلال، ويتعلم الفقه المالكي على ايدي القيمين عليه وينظر في بقية المذاهب : يشري زاده وينمي حصيلته . وما زال ينهل من الثقافة الاسلامية اصولاً وفروعاً حتى اكتسب علما جما، وتهيأ للعطاء، واستعد للتدريس. واوجد لنفسه بجامع قرطبة مجلساً تصدر فيه للتسلاميذ ، فاقبلوا عليه ياخذون ، واقبل عليهم بنشر علمه، وتحلقوا حوله يتعلمون ، وتعلق بهم يبتَّهم اخلاقه وينصحهم، ويطلعهم على انتاجه ، ويناولهم تآليفه ومروياته ، وتآليف والده<sup>(1)</sup>.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ورغم كثرة الحلقات بالجامع ووفرة الشيوخ الاكابر منهم والاصاغر فإن ابا القاسم ابن رشد لم يكن مغموراً بينهم ، ولم تفقد حلقته نبهاء الطلبة، ووجد لعلمه رواجاً ولروايته اقبالاً . واضاف لاسرته مزيداً من الشهرة ، ومزيداً من المآثر .

اما انتاجه العلمي فهو يمثل ثمرة حصيلته العلمية، ويتـرجم عن رغبته واخلاصه في ترسيخ اصول الثقافة الاسلامية وفروعهـا، وفي مواصلة نشـرها واحيائها . اثبت له مخلوف في شجرته ثلاثة تآليف<sup>(2)</sup> :

> 1) تفسيراً جمعهٔ في اسفار . 2) وشرحا على سنن النسائي احتفل به غاية الاحتفال. 3) وبرنامجا حافلا جمع فيه شيوخه ومروياته .

وهذه التآليف ما زالت مخطوطة تنتظر البحث عنها والكشف ، والاعلام بها والتقويم . لم يفرده النباهي في كتابه<sup>(3)</sup>بترجمة ولو صغيرة ومع ذلك فهـو لم يهمل ذكره . تعرض اليه عرضا في ترجمة القاضي ابي جعفر حمـدين بن محمـد بن

(1) مخلوف : الشجرة : 165 .
 (2) المرجع السابق : 146 .
 (3) النباهى : تاريخ قضاة الاندلس : 104 .

حمدين التغلبي<sup>(1)</sup> الذي كان معاصراً له ، فاثبت ان ابا القاسم بن رشد تولى القضاء بقرطبة سنة (532 هـ /1138 م) وهو في سن الكهولة، اذ كان في الخامسة والاربعين من عمره، تولى الخطة بعد ان عزل القاضي حمدين السابق الذي بقي قاضي القضاة من سنة ( 529 هـ /1134م)<sup>(2)</sup> بعد وفاة القاضي الشهيد ابي عبد الله بن الحاج<sup>(3)</sup> الى ان صرف بابي القاسم هذا ، الذي ولي قاضي القضاة في عهد المرابطين وفي حياة امير المسلمين ابي الحسن علي ابن يوسف ( -537 هـ / 1143 م)<sup>(4)</sup>.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ولعل المرابطين قاموا بذلك بعثا للتوازن بين بيوت قرطبة العريقة ، واسرها الحسيبة ذات التأثير على القرطبيين خاصة ، وأهل الاندلس عامة ، فبيت ابن حمدين من البيوت ذات المكانة العلمية والمنزلة الحسيبة . وهو الذي نبغ منه علماء وفقهاء ، تولوا القضاء والشورى . نقل ابن الابار ( ــ659 هـ / 1260 م) عن ابي الحسين بن سراج<sup>(5)</sup> انه كان يقول : ــ رغم ما كان بينه وبين بني حمدين من البعد والتنافس ــ : (لا تزال قرطبة دار عصمة ونعمة ما ملك ازمتها احد من بني حمدين )<sup>(6)</sup>. ولعلهم قاموا بذلك ابعاداً لاستغلال السلطة واحتكار الجاه ، والنزوع بهذا وذاك الى الاستقلال عن الدولة . وبهذه الخطة يتقرب ابو القاسم ابن رشد اكثر من امير المسلمين ابي الحسن علي ، ويرداد حُظوة عند المرابطين ومكانة لدى المسلمين ، ويصل الى أعلى سلطة في القضاء يتقرب العالي ومكانة لدى المسلمين ، ويصل الى أعلى سلطة في القضاء

- (5) عيـاض : ألبّغية : 261 ومـا بعدهـا . مخلوف : الشجرة : 123 ومـا بعدهـا وقـد صحف الى ابي الحسن فتأمل .
  - (6) ابن الابار: التكملة: 1: 286 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> المـرجع السـابق :103 وما بعـدها . وقـد سايـر النباهي ابن الابـار ونقـل عنـه من التكملة : 1 / : 286: وما بعدها. الضبي : البغية :276 ، ولكنه قال توفي سنة543 هـ .

<sup>(2)</sup> ابن الأبار : التكملة 1:286

<sup>(3)</sup> الضبى : البغية : 51 . النباهي : تاريخ اقضاة الأندلس : 102 .

<sup>(4)</sup> المراكشي للإمجب : 90 .

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

بقرطبة كأبيه ، فيقـوم باعبـائها احسن قيـام ، ويبقى بها مـدة حمـدت فيهـا اعماله ، ثم استعفى فأعفي (أ) واعيد قضاء قـرطبـة الى أبي جعفـر حمـدين التغلبي (2) السابق الذكر .

E GHAZI TRU

ولعله اراد التفرغ للتدريس، والانقطاع الى التـآليف اقتـداء بـأبيـه، ورغبةً في توفير الاوقات لطلبته ولانتاجه، وعمـلا بنصيحة شيخـه ابي بكر بن العربي التي كان يقول لطلبته في حلقـات دروسه بقـرطبة : ( ان القـاضي اذا ولي القضباء عامين نَسِي اكثر منا كنان يحفظ فينبغي ان يعْـزل وان يتـدارك نفسه)(3) وقضى بقية حياته بعيداً عن القضاء ومشاكله ، طالباً السلامة من الناس ، مكتفياً بنشر العلم وتقييده، وهـو يشرف عـلى تكوين تـلاميذه ، الى ان توفي سنة (563 هـ / 1168 م)<sup>(4)</sup> بقرطبة يوم الجمعة 13 ، رمضان، ودفن بالقرب من آبائه في اليوم الموالي ، (5) لان اسرته شـديدة التعلق بهـذا المدينـة، كثيرة الحنين اليها ، تأبي ان تدفن ابناءها الا بتربتها . وقد اخطأ السيد سابق مؤلف كتاب « فقَّه السنة » في المقدمة التي كتبها لكتاب «بداية المجتهد ونهاية المقتصد » لما ذكر أن سنة وفاة أبي القاسم كانت عام (564 هـ)<sup>(6)</sup> ونسب أبن الخطيب الى أحمد بن رشد الضعف في القضاء، اذ لم يقم بتهدئة العامة ، ولم يقف أمام ثورتهم بقرطبة سنة 534 أو بداية 535 هـ فاضطر أبو جعفر بن حمدين الى التصدي للعامة، وتسكين الثائرة، وظهر نجاحه في الأمر الذي خرج إليه، وانْعَزَل ابن رشد مستعفياً طالباً السلامة من الناس، وذكر في كتابه اعمال الاعلام في من بويع قبل الاحتلام من ملوك الاسلام:«فلما ثارت العامة بقرطبة،

(1) النباهى : تاريخ قضاة الاندلس : 104 . (2) ابن الابار : التكملة : 286 (3) الضبى : البغية : 93 : ابن عبد الملك : الذيل والتكملة سفر: 1 قسم : 2 : 468 وما بعدها . (4) الضبي : البغية : 168 . مخلوف: الشجرة : 146 . (5) ابن بشكوال : الصلة : 1: 85 (6) ابن رشد الحفيد : بداية المجتهد : ج 1 : ص (ز) .

stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

واستطالت الايدي ، لضعف قاضيها اذ ذاك احمد بن رشد اضطر ابو جعفر آبن حمدين الى الخروج للناس لردع العامة ، وتسكين الثائرة، وكان شها، يجيش في صدره الأمر الذي برز فيه ، فظهر يومئذ ، وفر ابن رشد مستعفياً عن القضاء ، وتعطلت الاحكام بقرطبة ازيد من سنة ، سخطا من الأمير على اهلها ، ثم اذن لهم في اختيار قاض ، فاتفقواعلى اين حمدين هذاسنة 536هم فاستمر على القضاء الى سنة 539 ه . وثارت العامة بوالي البلد الرئيس ابي عمر اللمتوني، وخلعوا دعوة الملثمين واتفقوا على مبايعة القاضي ابي جعفر بن حمدين فبايعه الخاصة والعامة بالمسجد الجامع من قرطبة 5 (مضان وي تخليه عن القضاء وطلبه من الأمير ان يعفيه قبل ان يعزله، وما عداه من اسباب تكون ثانوية .

أما تلاميذه فمنهم :

القاضي أبو جعفر أحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن مضا<sup>(2)</sup> اللخمي
 ( - 592 هـ / 1196 م ) فقيه راوية : أكثر من الرواية ، وله أسمعة كثيرة ، وجمع بين المعقول والمنقول ، واشتغل باللغة ، وألف في النحو كما صنف في غيره . من تآليفه : تنزيه القرآن عما لا يليق بالبيان ( مخطوط ) .

2) أُبِو الـوليــد بن رشـد الحفيــد ( ــ 595 هـ / 1198 م )<sup>(3)</sup> وستـأتي ترجمته .

(1) ابن الخطيب : تاريخ اسبانيا الاسلامية أو كتاب اعمال الاعلام . . : 252 وما بعدها . (2) المراكشي المعجب : 320 ، ثم 339 . مخلوف : الشجرة : 160 .

(2) المراكشي: المعجب: 314، 316 ثم 384، 385. ابن أبي أصيبعة: عيون الأنباء: 530 وما بعدها. ابن (3) المراكشي: المعجب: 314، 316 ثم

سعيد: المغرب 1: 104 وما بعدها. مخلوف: الشجرة: 146.



3) أبو القاسم عبد الرحيم بن عيسى بن أيـوب الأزدي الفاسي<sup>(۱)</sup> ( ـ 606هـ / 1209 ، 1210 م ) عرف بابن ملجوم فقيه ، محدث ، حافظ متفتن في العلوم اتصـل بأحمـد بن رشد وأجـازه من تآليف أبيـه : المقدمـات ، والبيان والتحصيل .

4) القاضي أبو محمد عبد الله بن سليمان بن داود بن عمر بن حوط الله الأنصـاري<sup>(2)</sup> ( ـ 612 هـ / 1215 - 1216 م ) سمـع من أبي القـاسم بن رشـد ، وهو دون 15 سنـة لأنه كـان له من العمـر 14 عامـا عام تـوفي شيخه هذا .

فقيه أصولي ، وأديب شاعر ، وعالم راوٍ . ألف كتابــا في تسمية شيــوخ البخاري ومسلم وأبي داود والنسائي والترمذي لم يتمه .

5) أبو بكر محمد بن محمد بن جهور الأسدي المرسي<sup>(3)</sup> ( ـ 629 هـ / 1231 - 1232 م ) سمع بقرطبة وأخذ عن أبي القاسم بن رشد . وارتحل الى تونس فلقي أبا الطاهر بن الدمنة من أصحاب الامام المازري وسمع منه جانبا من العلم وحدث به عنه .

وأما أبو بحر صفوان بن ادريس بن ابـراهيم التجيبي المرسي ( 561 هـ /1165 م ـ 598 هـ / 1201 ، 1202 ) فقد اعتبره مخلوف في شجرته <sup>(4)</sup> تلميذ أبي القـاسم بن رشد ، وأثبت في تـرجمته أنـه : ( روى عن أحمـد بن رشـد ) وأنه : ( توفي وسنـه دون الأربعين ) وبـالمقارنـة بين التـاريخين ولادة أبي بحـر ( 561 هـ ) ووفاة أبي القاسم ( ـ 563 هـ ) نجد أن عمر أبي بحر<sup>(5)</sup> حين تـوفي

(1) نخلوف : الشجرة : 165 .
 (2) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 112 . مخلوف : الشجرة : 173 وما بعدها .
 (3) نخلوف : الشجرة : 179 .
 (4) نخلوف : الشجرة : 161 .
 (5) ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : س 4 : ق : 1 : 140 وما بعدها .

CELEVICIE CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

أبسو الـقاسم عسامـان ، فكيف يمكن أن يَــرُوِيَ ، ويتلقى العلم من عمره سنتان ؟

والصحيح أنّه تلميذ أبي الوليد بن رشد الحفيد فقد أثبت المقري في ترجمة <sup>1</sup>بي بحر أنه روى عن ( أبي الوليد بن رشد )<sup>((1)</sup> وأقرانه : والمتعين أن يكون الحفيد . ووصف بأنه أديب حسيب ، حافظ سريع البديهة ، ترف النشأة على تصاون وعفاف ، ومتساوي الحَظ في النثر والنظم على تباين الناس في ذلك ، وَنَعَتَتُهُ بأنه يميل بعواطف وشاعريته الى آل البيت ، وانفرد بتأبين الحسين وبكاء أهل البيت وهو صاحب تآليف أدبية منها : زاد المسافر . وكتاب الرحلة وكتاب العجالة سفران يشتملان على نظمه ونثره فيها أدب جليل .

4) حفيد أبي الوليد الجد :

أ) التعريف به :

هو أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد . . . بن رشد أثبت هذا النسب من القدامى ابن الابسار في تكملته<sup>(2)</sup> ، ومن المحسدثين سركيس في معجم مطبوعاته<sup>(3)</sup> ، وهو النسب الصحيح لما سبق ان ضبطنا وقد التبست نسبته على بعض أصحباب كتب الطبقات بنسبة جده ، واختلطت عليهم سلسلة آباء الحفيد بسلسلة آباء الجد لملاتفاق في اسميهما وفي اسمي أبويهما ، واشتبه عليهم كذلك اسما جديهما فأثبتا لهما نفس الاسم .

فالضبي يذكر في بغيته"، هـذه النسبة لمـا ترجم للحفيد : محمد بن

(1) المقري : نفح الطيب : 5 : 62 وما بعدها .
 (2) ابن الابار : التكملة : 2 : 553 .
 (3) سركيس : معجم المطبوعات العربية والمعربة : 1 : ملزمة : 108 .
 (4) الضبي : البغية : 54 .

أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد بن رشد . والصواب ما ضبطناه ، وكما جاء في الهامش رقم ـ 1 ـ من النسخة المصورة الشمسية أنه : محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد . ف الأب الرابع له : أحمد لا محمد . وزروق<sup>(1)</sup> ( ـ 899 هـ / 1493 م ) يورد في آخر شرحه الرسالة أن الحفيد ابن رشد هو ابو الوليد محمد بن محمد بن رشد كاسم جده وأبي جده )<sup>(2)</sup> ولا يخفى ما في هذا من الخطأ الواضح .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وممن اشتبهت عليه سلسلتا نسبي ابن رشد الجد وابن رشد الحفيد محققو كتاب المطرب في أشعار أهل المغرب لأبي الخطاب عمر بن حسن بن دحية <sup>(د)</sup> (-633 هـ / 1235 م) الاستاذ ابراهيم الابياري ، ود . حامد عبد المجيد ود . أحمد أحمد بدوي ، فنانهم اقحموا اسم محمد بين المعقوقين في نسب الجد في نص ابن دحية التالي : ( أبو الحسن صالح بن عبد الملك بن سعيد الأوسي يعرف بالقنيرال<sup>(4)</sup> لقي قاضي الجماعة أبنا الوليد محمد بن أحمد بن الدونة ، وكتاب البيان والتحصيل لما في المتخرجة من التوجيه والتعليل ، واختصار المبسوطة واختصار مشكل الآثار للطحاوي ، والامام العالم قاضي الجماعة أبي عبد الله محمد بن الحاج الشهيد فسمع عليه صحيح مسلم )<sup>(7)</sup> وعلقوا على ما اقحموه بالهامش :1 انهم اعتمدوا فيه عبلى ما في التكملة لابن الابار : الترجة 953<sup>(6)</sup> . ولا يخفي أنه منهم وهم وغلط .

- (4) أبن دحية : المطرب : 210 وما بعدها .
- (5) ابن دحية : المطرب في أشعار أهل المغرب : 210 .
  - (6) ابن الابار : التكملة : 2: 553 .

<sup>(1)</sup> القرافي : توشيح الديباج : 8 و . ( المخطوط ) . التنبكتي : نيل الابتهاج : 84 ومـا بعدهـا . ومخلوف : الشجرة 267 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : ٤: 87 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> زروق : العجالة : 2. 114 ظ . ( هكذا وجد بالمخطوطة ) .

<sup>(3)</sup> كحالة : معجم المؤلفين : 7: 280 وما بعدها .

وبناء على وهمهم هذا وهموا كذلك واخطأوا في تعليقهم بالهامش : 2 اذ سجلوا ان ابن رشد الجد مؤلف تلك الكتب ولد سنة 520وتوفي سنة 593هم . ولد بقرطبة<sup>(1)</sup> سنة ( 520 هم / 1126 م )<sup>(2)</sup> في حياة جده ، وفي ( سنة موت جده )<sup>(3)</sup> وقبل وفاته بأشهر<sup>(4)</sup> ، وحدد العقاد المدة بشهر<sup>(5)</sup> متبعا صاحبي الديباج المذهب<sup>(6)</sup> وَشَذَرَات الذهب<sup>(7)</sup> وهو تحديد لا يطمئن اليه الباحث ، امام قول ابن الابار بلدي المترجم له والقريب عهداً به ، ولعله خطأ مطبعي .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وسمي باسم جده ، وكني بنفس كنيته ، وشهر عنـد المسلمين في كتب الطبقات بأبي الوليد القاضي ، والفيلسوف<sup>(8)</sup> وبأبي الـوليد الأصغـر ،<sup>(9)</sup> وبأبي الـوليد الحفيـد الغرنـاطي<sup>(10)</sup> وبأبي الـوليد الفيلسـوف<sup>(11)</sup> ، ولقب بابن رشـد الحفيد<sup>ي12)</sup> .

وعرف ( عند الغربيين ــ الأوروبيين ــ في القرون الوسطى باسم افروس

- (2) دائرة المعراف الاسلامية : مجلد : 2 : 166 كتب البحث المستشرق : كرادفو . B
  . Carradevaux
  (3) زورق : آخر شرح الرسالة : 14 ( المخطوطة السابقة ) ( العجالة : التعريف برجال الذهب ) .
  (4) ابن الابار : التكملة : 2 : 555 .
  (5) العقاد : ابن رشد : 18 .
  (6) ابن فرحون : الدياج : 285 .
  - (7) ابن العماد : شذرات الذهب : 4 : 320 .
  - (8) المرجع السابق : 105:11 . ابن سعيد : المعرب في حلى المغرب : 1 : 104 .
    - (9) المرجع السابق : 1: 105 ,
      - (10) مخلوف : الشجرة : 146 .
    - (11) الزركلي : الأعلام : 16: 212
  - (12) المرجع السابق : 6 : 213 . عبد المتعال الصعيدي ، المجددون في الاسلام : 220 .

ابن أبي اصيبعة : عيون الأنباء : 530 .

District of the second ce ghazi trust For our anic thought

Averroès )<sup>(1)</sup> . ولد لـ ( ـ أهل بيت فقه وعلم )<sup>(2)</sup> ، ونشأ بينهم يرعونـه رعـاية كـاملة ، ويعتنون بـه عنايـة تامـة ، وهم يرون فيـه امتداداً لنسلهم ، واستمرارا لعقبهم يُعَزون به بعضهم ، ويتسلون به عن الجـد الفقيد الـذي لم تطل حياته بعد ميلاد الولد الجديد ، ولم يشرف على تثقيف الحفيد تاركا امـره الى أبيه ، وأقرب الناس اليه أبي القاسم أحمد .

ولما عقل الصبي ، وصار في عداد الولدان المؤهلين الى التعلم ، أخذ كما يؤخذ لداته ، فحفظ القرآن الكريم ، ثم نقل فتعلم اللغة العربية والأدب ، ثم نقل فسمع الموطأ ، وحفظه ، ثم سمع المدونة ، واتقنها فهما . . . وهكذا سلك به من مؤلف الى مؤلف على طريقة تعاهدها أهل الاندلس ، ومن قول الى آخر على عادة ألفوها . . . حتى حذق في مراحل من عمره الشيء الكثير .

اثبت أبو بكر بن العربي<sup>(3)</sup> طريقة التعلم في الاندلس خلال القرنين الخامس والسادس للهجرة كما يلي : (وصار الصبي اذا عقل وسلكوا به أمثل طريقة لهم علموه كتاب الله ، ثم نقلوه الى الأدب ، ثم الى الموطإ ، ثم الى المدونة ثم الى وثائق ابن العطار ، ثم يختمون له بأحكام ابن سهل ، ثم يقال له : قال فلان الطليطلي ، وفلان المجريطي ، وابن مغيث . . . )<sup>(4)</sup> .

لقد درس اللغةوالأدب حتى أصبح ذا (الحظ الوافر من العربية)<sup>(5)</sup> وحفظ

(1) دائرة المعارف الاسلامية : 1: 166 .

- (2) الضبي : البغية : 168 .
- (3) ترجم له عب الدين الخطيب ترجمة مطولة في الكتاب الذي حققه وعلق عليه : العـواصم من القواصم لابن العربي : ص 10 وما بعدها .
   (4) ابن فرحون : الديباج : 121 . الحجوي : الفكر السامي : 4: 15 .
   (5) ابن فرحون : الوافى : 2: 115 .

وَفَتَنْ الْبَرْجَانِيَ الْعَكَرُ الْعَرَى Med by collected vesion CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

شعر أبي تمام حبيب بن أوس الطائي (ـ231 هـ/846م)<sup>(1)</sup>وشعر أبي الطيب أحمد بن الحسين المتنبي ( ـ 345 هـ / 965 م )<sup>(2)</sup> وأصبح يتمثل بشعــرهمـا ويورده في مجالسه أحسن إيراد كـما حفظ من اشعار الجـاهليين ، ولم يتعلم الا العربية ولم يعـرف لغة سـواها<sup>(3)</sup> وزعم الـزركلي انـه يعرف غيـرها في قـوله : ( وعني بكلام أرسطو وترجمه الى العربية )<sup>(4)</sup> .

ودرس الفقه ، وتلقاه على أئمة عصره من فقهاء المالكية ، وتعلم علم الكلام على شيوخ عهده من الأشاعرة ، وأخذ الأصول عن المعتنين بهذا الفن ، وروى الحديث عن المنتصبين لهذا اللون من العلوم الاسلامية ، وحفظ منه ما تهيأ له حفظه ، ورغم ماله من حافظة لاقطة ، وذاكرة قوية فانه لم يعسد من رواة السنة المكثرين لأنه (كسانت الدراية اغلب عليه من الرواية )<sup>(5)</sup> . ووهم مخلوف حيث اثبت له عكس هذا الوصف<sup>(6)</sup> ، وخالف الوصف الذي اثبته له غيره من المحققين كابن الابار .

أما الحجوي فانه وافق ابن الأبار في الوصف وزاد عليه فاثبت: (له معرفة الرواية ما يندر في غيره)<sup>(7)</sup> ولم يكتف بالعلوم الشرعيةالتي كانت أكثر رواجا، وأعظم انتشارا، بل تاقت نفسه الى تعلم الطب، وتشوقت همته الى درس الحكمة وعلوم الأوائل ، وطمحت نفسه الى الجمع بين العلوم النقلية والعقلية ، والمزج بين ألوان الثقافة الاسلامية ، فاتصل بشيوخ العصر في

- (1) كارل بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 2: 72 .
- (2) ابن عذاري : البيان المغرب : 1 : 228 . كارل بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 2 : 83 .
  - (3) د . محمد لطفي جمعة : تاريخ فلاسفة الاسلام : 152 .
    - (4) الزركلي : الاعلام : 6: 212 .
    - (5) ابن الابار : التكملة : 2: 554 .
      - (6) مخلوف : الشجرة : 146 .
    - (7) الحجوي : الفكر السامي : 4: 63 .

Died by registered version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الطب والحكمة ، وسافر اليهم بـاشبيلية ، وتتلمـذ على اشهـر من عرف منهم بالأندلس ، وبحث معهم في أصول صناعة الطب والحكمة وفروعها ، فعرف أبعادها ، واطلع عـلى أغوارهـا : ساعـده على ذلـك عزيمـة قويـة ، وحافـظة ممتازة ، وذهن فاحص وعقل يعي ويفهم ، وقلب يتفتح ولا يتعصب .

لقد كان طلعة ، شغوفا بالعلوم الفلسفية ، مغرما بالعلوم الشرعية ، لا يكل عن الدرس ، ولا يفتر من المطالعة ، دأبه مناقشة الكتب ، وعادته مجالسة التآليف ، على ذلك شب منذ صغره ، وعلى ذلك استمر عند كبره ، حتى روي عنه ( أنه لم يدع النظر ولا القراءة منذ عقل إلا ليلة وفاة أبيه وليلة بنائه على أهله )<sup>(1)</sup> . وهذه الرواية وان بدت غريبة بعض الشيء لكنها تعطينا صورة أقرب ما تكون من واقع ابن رشد الحفيد الطلعة ، وهناك من الباحثين كالعقاد ، من يصححها ويسند التواتر اليها مع جملة من أخباره<sup>(2)</sup> .

وتميز في الطبِّ كما تميز في الفقه فصار ( يفـزع اليه في الفتـوى في الطب كـالفقه )<sup>(3)</sup> فهـو فيهما كشيخـه بالاجـازة أبي عبد الله المـازري . وانتهت إليه الامـامة دون أهـل عصره في الفلسفـة وعلوم الأوائـل ، سلم لـه بهـا الكبـار والصغار ، والشيوخ والأصحاب . . . وعد فيها أشهر من نار على علم .

هذه أهم جوانبه الثقافية التي تميز فيها ، وظهر تحصيله لها ، وبرز تفوقه فيهـا بين أهـل عصره ، وهي التي اكسبتـه شهرة بـين الناس ، وحُـظوة لدى الامـراء الموحـدين الذين عـرفوا كفـاءته ، وعلمـوا خبرتـه ، فقربـوه ومنحوه الجـوائـز<sup>(4)</sup> وخلعـوا عليـه سني العـطايـا<sup>(5)</sup> واجــروا عليـه الانفــاق من بيت

بن الابار : التكملة : 2 : 554 . زروق : آخر شرح الرسالة 2 : 114 ظ ( المخطوطه )
 (2) العقاد : ابن رشد : 19 .
 (3) ابن الابار : التكملة : 2 : 554 . الحجوي : الفكر السامي : 4 : 6.4 .
 (4) ابن أبي اصيبعة : عيون الانباء : 531 .
 (5) المراكشي : المعجب : 315 .



المال ،<sup>(1)</sup> ، واسندوا له القضاء ، وشجعوه على التأليف<sup>(2)</sup> وفسحوا لـه المجال لنشر علومه وتدوين آرائه ، وعلى اقامـة نوع من التـوافق بين العلوم الشـرعية والعلوم الحكمية ، وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال<sup>(3)</sup> .

وهو الذي عاصر الأحداث التي أودت بسقوط الدولة اللمتونية ، وعاش العقدين الأولين - تقريبا من حياته في ظلها ، وهي الدولة التي رعت المغرب والاندلس ، وابعدت عن بلاده خطر دول الطوائف ، وشر الانقسامات التي تهدد الاندلس بانقراض وشيك ، وأخافت الافرنج وملوكهم الطامعين في بلاد المسلمين ، واوقفت - الى حين - حركة هجماتهم الخطيرة ، وهي التي آسْتَقْضَتْ أباه وهو طفل في الثانية عشرة من عمره ، واستقضت من قبل جده وهو لم يولد بعد . وأبوه وجده هما اللذان كان لها أمر قضاء القضاة بقرطبة ، وكان لها سلطة الاشراف على القضاء ، وهي وظيفة جليلة القدر ، ذات نفوذ كبير ، وصاحبها مكين لدى الأمير ، ووجيه بين المسلمين . وهي الدولة التي كانت لا تستهين بآراء جده ، ولا تُسْتَغْنِ عن مشورته ، فقد قام معها بمفاوضات سياسية ، ونصائح سياسية كانت رائدة وموفقة سيأتي نشر أمرها ، وعرض تفصيلها .

وكذلك عاصر الحوادث التي أقامت الدولة الموحدية على انقاض الدولة اللمتونية ( المرابطية ) التي انقرضت سنة ( 542 هـ/ 1147 م ) بضرب عنق اسحق بن علي بن يوسف<sup>(4)</sup> آخر ملوكها بعد ان دام ملكهم سبعين سنة . وانشغل طوال هذه الاحداث الجسيمة والخطيرة بتكوينه الذاتي غير بعيد عن التقلبات السياسية ، ولكنه غير مندمج فيها ، ولا متورط في دولابها، وانكفأ

(١) السلاوي : الاستقصاء : ١: ١٥٠ .

(2) المراكشي : المعجب : 315 .

(3) في كتابه ـ فصْل المقال . الذي ألفه عام 575 هـ / 1179 . 1180 م والكتاب مطبوع .

(4) ابن الاثير : الكامل : 8 :301 الزركلي : الاعلام : 1 :287 .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عـلى العلوم يروي منهـا نهمه ، وانعـطف على الثقـافة الاسـلامية يثـري منهـا زاده ، ويشحبذ تفكيره ، وانشغبل بمبا يساعبده عبلي النبوغ في العلوم عبلي اقىرانه ، ويعينه على التفوق في البحث على معاصريه ، وعمل على شق البطريق لنفسه متجاوزاً حدود اسْرَتِهِ العلمية فهو من بيت فقه وعلم ، ومتخطياً اطار بيته في الـولاية فهـو من اسرة تـولى سلفه القضـاء ، مضيفاً الى أمجادها امجاداً جديدة في الطب هـو طبيب يرجع اليه ويفـزع ، وفي العلوم الحكمية وهو امام فرد فيها بلا مجادل ، وهو فيلسوف سابق بـلا منازع ، وتفتحت امامه ابواب الوجاهة عند الموحدين : فاستـدعاه امـير المؤمنين عبـد المؤمن بن علي ( ـ 558 هـ/ 1162 م )<sup>(1)</sup> فسافر اليه بمراكش عام( 547 هـ/ 1153م) وعمره اذ ذاك دون الثلاثين ، وقصد بلاطه ليستشيره ويستعين بآرائه في اصلاح التعليم وانشاء المعاهد بمراكش، وعبد المؤمن بن عـلي هو أول من نادي من الامراء الموحدين بـ ( رد الناس الي قراءة كتب الحديث واستنباط الاحكام منها ، وكتب بـذلـك الى جميع طلبـة العلم من بــلاد الانـدلس والعدوة )(2) . ولما توفى عبد المؤمن وخَلَفَهُ ولده أبو يعقوب يوسف ( - 580 هـ/ 1184 م )(3) اتصل به ابن رشد الحفيد بمراكش بحضور ابن طفيل الفيلسوف الشهـ ير وكـان ابـو يعقـوب يـوسف يحب العلم ويكـرم العلماء، ويعظم الحكمة ويقرب الحكماء وكانت لابن طفيل عنده حُظوة كبيرة ، ومكانة عظيمة فقد كان يخلو به وينفرد معه ، وكان من ندمائه المبجلين جمع بين العلم والقـدرة على التـأقلــم مـع جـو الخليفـة ، والاستفـادة من المحيط السيـاسي للبلاط

وقدّم ابن طفيل ـ وعمره في ادبار ـ ابن رشد ـ وعمره في اقبال وتفرغـه

(1) ابن الاثير : الكامل : 81:9 . الزركيلي : الاعلام : 4:31 وما بعدها . ابن أبي زرع : القرطاس : 143 .

(2) السلاوي : الاستقصاء : 1 :150 .

(3) ابن الاثير : الكامل : 165:9 . الزركلي : الاعلام : 9:318 وما بعدها .

للعلم والبحث والتأليف غبر منكور قدّمه الى الخليفة على انه حكيم من اعيان الحكهاء في دولته ، فحاوره وسألـه عن اسمه واسم أبيـه ونسبه ، واستفسـره لبيان آراء الحكهاء القدامى في بعض المسائل كرأيهم في الكواكب والسهاء هل هي قديمة أو حادثة؟ . . وأشار عليه بالتأليف في الحكمةفي خبر حكاه المراكشي في المعجب<sup>(1)</sup> . فلما انصرف من هذه المقـابلة الاولى معه أمـر له بمـال وخلعة سنية .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وفي سنة( 564 هـ/ 1169م)<sup>(2)</sup> ولاه امـير المؤمنـين أبـو يعقــوب يـوسف القضاء في اشبيلية<sup>(3)</sup> وبهـا ابتدأ خـطة القضاء وبقي عليهـا مدة وفي اثنـائها لم ينقـطع عن التـأليف . فهــو خــلال تلك السنــة لخص «كتـاب الحيــوان » . لارسطو .

وفي سنة(566 هـ/ 1171 م) . عينه نفس الامير قاضياً في قرطبة ومكث في هذا المنصب مدة تزيد على عشر سنوات ولاه بعد القـاضي ابي محمد عبـد الله بن محمد بن مغيث<sup>(4)</sup> ( ـ 576 هـ/ 1180 م ) الذي دام ثمـاني عشرة سنـة قاضى قضاة بلده قرطبة .

وفي سنة: ( 578 هـ/ 1183 م) استدعاه الامير ابو يعقوب الى مراكش ، فعـاد اليها، وعينـه طبيبه الخـاص ثم ارجعـه الى قـرطبـة الى خـطتـه قـاضي القضـاة<sup>(5)</sup> . ولما تـوفي أبو يعقـوب ( ـ 580 هـ/ 1184 م ) خلفه ولـده يعقوب الملقب المنصور بالله ( ـ 595 هـ/ 1199 م ) فلقي منه ابن رشد الحفيد في بداية

(1) المراكشي : المعجب : 314 وما بعدها .

- (2) ابن رشد : فصل المقال : 11 .
- (3) ابن أبي اصيبعة : عيون الانباء : 531 .
- (4) ابن الابار : التكملة : 2 :853 وما بعدها . مخلوف : الشَّجرة : 154 .
- (5) ابن رشيد : فصل المقبال : 11 (قبال سنة 577 هـ) . والصحيح ما قبالـه ابن ابي زرع : القرطاس : 147 .



مدته ما لقي على يدي والده من حظوة واكرام وتقريب واحترام ( عينه من أطبائه )<sup>(1)</sup> المقربين .

وفي سنة (591 هـ/ 1194م) جاز المنصور الى الاندلس ومر بقرطبة وهو متوجه الى غزو الفرنج<sup>(2)</sup> بقيادة الفونس ملك ارجون<sup>(3)</sup> فاستدعاه ، ولما حضر عنده قربه اليه حتى تجاوز به الموضع الذي كان يجلس فيه أبو محمد عبد الواحد بن الشيخ حفص الهنتاتي<sup>(4)</sup> ( - 618 هـ/ 1221 م ) صاحب عبد المؤمن وأبو محمد زوج أخت يعقوب المنصور ، وأجلسه إلى جانبه وحادثه ثم نخرج من عنده وجماعة من تلاميذه وأصحابه يترقبونه ( فهنؤ وه بمنزلته عند المنصور فقال لهم : والله ان هذا ليس مما يستوجب الهناء فإن أمير المؤ منين قد قربني دفعة الى أكثر مما كنت أؤ مله فيه أو يصل رجائي اليه )<sup>(5)</sup> . وجوابه هذا ينم عن حذر . واغتنم حساده فرصة استدعائه لدى المنصور فأشاعوا أنه مدا ينم عن حذر . واغتنم حساده فرصة استدعائه لدى المنصور فأشاعوا أنه على سلامته ، فلما خرج سالماً أمر بعض خَدَمِهِ ان يذهب الى اهله ، ويطمئنهم على سلامته ، ويطيب قلوبهم بعافيته ، فأوصاه ان يقول لهم : اصنعوا له معاماً الى حين قدومه عليهم ، وما كانت الوصية الا انتحالاً لإعلامهم ، وطريقاً لاخبارهم .

وأقام المنصور بالأندلس بـاقي عام 591 هـ وكـامل عـام 5<sup>y</sup>2 هـ ولم يعد الى مـراكش الا آخر عـام(593 هـ / 1197 م )<sup>60</sup> وفي هذه السنـة تغير المنصـور

(1) السلاوي : الاستقصاء : 183: 1

- (2) ابن الأثير : الكامل : 9 :233.
- (3) الفونس الثاني ملك البرتغال ، ابن أبي اصيبعة : عيون الانباء : 5،31 .
- (4) مخلوف : تتمة الشجرة : 138 وما بعدها . المراكشي : المعجب : 420 . الزرتلي : الاعـلام. 4.326 .
  - (5) ابن أبي اصيبعة : عيون الانباء : 531 .
    - (6) ابن الاثير : الكامل : 9 :233 .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عـلى ابن رشد الحفيـد وهو شيـخ فـوق السبعـين فـاعتقله وأهـانـه ونفـاه الى أليسانة، وفي المغرب بيانه<sup>(١)</sup> وهو خطأ .

وأبعد عنه اصحابه وعـزلهم عن القضاء<sup>(2)</sup> ومنـع تلاميـذه ومريـديه من الاتصال به ، وأمر بحرق كتبه في التعاليم : كل ذلك وقع بعد محاكمة علنيـة بجامع قرطبة بمحضر الفقهاء واعيان الدولة وبمشهد ملأ من المسلمين .

والمُراكشي في المعجب<sup>(3)</sup> يذكر سببين لهذه المحنة :

أحدهما : خفي وهو أكبر الاسباب وقد استحكم به ما في النفـوس فقد ذكر في شرح كتاب الحيوان لارسطو حين عرض للزرافة وبـين كيف تتوالـد ، وبأي أرض تنشأ : « وقد رأيتها عند ملك البربر » .

وثانيهما : ظاهر وهو ان منافسيه القرطبيين وشَوا بـه ، وسَعَوْا بـه عند المنصور ووجدوا لسعايتهم منفذاً فإنهم وجدواـ فيها كتبه في التلاخيص بخطه ـ حاكياً عن بعض قدماء الفلاسفة بعد كلام تقـدم « فقد ظهـر ان الزهـرة احد الآلهة » حجة على زيغه .

ولا يبعد ان يكون هناك أسباب أخرى منها :

 مراعاة شعور جمهور قرطبة ، وموالاة اهل الاندلس وهم جميعاً لا يميلون الى الحكمة ولا يحبون من يظهرها ويتعاطاها ، هذا هو شعورهم الذي تعودوا عليه ، وأصبح من تقاليدهم ، (فلا يسلم من اذايتهم من خاضها كائناً من كان )<sup>(4)</sup> .

(1) أبن سعيد : المغرب : 105: 1 .

(2) ابن الابار : التكملة : 2:570 .

(3) المراكشي : المعجب : 384 وما بعدها .

(4) الحجري : الفكر السامي : 64:4 .

إذاً من مصلحة المنصور العاجلة موالاة اهـل قرطبة ، خاصـة وهو في ظروف حربية، تحتاج فيها الدولة الى تكتيل الجهود ، وسد الثغـرات التي قد تكون سبباً في انفراط عقد الجماعة، وداعيـاً الى الثورة عـلى السلطة ، فالأمـر يستـدعي من الامـير ان يـظهـر بمــظهـر الحــامي للجمـاعــة ، والمستقـطب لشواغلهم ، والمهتم بمشاكلهم، والقائم على حلها والمهيمن عليها .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

2) ظهـور مصادقـة بين ابن رشـد الحفيـد ووالي قـرطبـة أبي يحيى اخي المنصـور وربما ظن بهـا المنصور الـظنون ، وضنّ بهـا عـلى أخيـه، وخشي من عواقبها . . ومن الحزم سوء الظن بالناس<sup>(1)</sup> .

(1) العقاد: ابن رشد : 21 .

(2) السبكي: طبقات الشافعية الكبرى : 4 :101 ومما بعدهما . ابن خلكان : وفيمات الاعيان : 3 :358 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 11 :266 وما بعدها .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فكانه. ويضيف فيقول : ما احسن ما قال الاول : [ طويل ]

وانزلني طول النوى دار غربة اذا شئت لاقيت الني لا اشاكله فحامقت حتى يقال سجية ولو كان ذا عقل لكنت أعاقله<sup>(1)</sup>

ومن خـ لال ما كتب عن ابن رشـد الفيلسوف يمكن ان نقـول : ان في خلقه إبايـة وشمما وقـوة نفس، وفي سلوكه ثبـاتاً عـلى المبادىء القـويمة التي لا تتغـير بتغير الـظروف ، وفي كتابـاته تمسكـاً بالأمـانة العلمية ، وقيـامـاً بحق الاخــلاص للعلم . وفي مخـاطبتــه أمير المؤمنين بـ «يا أخي»<sup>(2)</sup> اعتــداداً بالشخصية ، وثقة بالنفس واكراماً للعلم ، واحتراماً للعلماء في شخصه .

ثم هو نشأ في بيت ساد في العلم ، وزان في الحكم ، وتربى في اسرة ذات حسب أصيل ، فلم يترب على الملق ، ولم يتعود على الاطراء المبالغ فيه ، ولم ينادم الأمراء ولم يغازل شعور رجال المبلاط . وهو بالاضافة الى ذلك لم يسترسل مع طيش الشباب ، ولم يتساهل مع ميول النفس وهواها ، ذلك انه كان في صباه قد انشد الشعر ، وطرق باب الغزل ثم رجع الى نفسه وراجعها ، فأتلف ما قيد منه<sup>(3)</sup> ، وعزم عَلَى تركه ونسيانه لأنه لا يراه خليقاً بعلمه ، ولا لائقاً بمكانه من القضاء .

هذه الأخلاق العالية وغيرها، وتلك الخدمات التي قام بها لدى الامراء الموحدين هي التي جعلت الرجل فوق الظنون ، وهي التي اعادت اليه رضى الامير وجانب من الجمهور ( ومن الناس من تعامى عن حاله ، وتأول مرتكبه في انتحاله )<sup>(4)</sup> .

(1) المراكشي : المعجب : 384 .
 (2) العقاد : ابن رشد : 21 .
 (3) العقّاد : ابن رشد : 20 .
 (4) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 111 .



ولما رجع يعقوب المنصور الى مراكش ، وبعد عن جو المساحنات بقرطبة ، ونأى عن جو الحرب في الاندلس ورجع الى النظر في الفلسفة ( عاد في ابن رشد الحفيد الى اجمل رأيه ، واستدعاه الى مراكش)<sup>(1)</sup> فقربه ، وأزال وحشته وأكرمه .

ولكن هذه النكبة كانت فوق مـا يتحمل ، فـأثرت فيـه تأثيـراً عميقاً ، وعجل الكمد بأجله ، وأصابـه المرض فلم يعمـر طويـلًا بعد العفـو عنه، اذ توفي بعد بضعة اشهر من صدور العفو في مراكش سنة 595 هـ/ 1198 م .

( وقبل وفاة المنصور الذي نكبه بشهر أو نحوه ودفن بخارجها )<sup>(1)</sup> ( بجبانة باب تاغزوت )<sup>(3)</sup> ثم نقلت جثته الى قرطبة على ظهر بعير، ودفن بجوار اسلافه بمقبرة ابن عباس تنفيذاً لوصيته<sup>(4)</sup> أو تنفيذاً لرغبة أسرته ، وقد حدد ابن الابار تاريخ وفاته : يوم الخميس التاسع من صفر من سنة 595 هـ/ (10دجنبير 1198)<sup>(3)</sup> موافقاً للضبي الذي اكتفى بذكر السنة فقط ، وناقلاً عن ابن فرقد نقلاً يوافقه في السنة ويخالفه في الشهر الذي عينه وهو ربيع الأول ، دون ان يعين اليوم ، ومخطئاً ابن عمر الذي جعل الوفاة يوم التاسع من صفر سنة 596 هـ<sup>(6)</sup> .

وزعم المراكشي انه توفي من مرضه الذي مات منه لما حضر الى مراكش آخر سنة 594 وقد ناهز الثمانين <sup>(7)</sup> . وزعم النباهى انه توفي في حدود سنة 598

(1) العقــاد : ابن رشد : 20 .
 (2) ابن الابار : التكملة : 2 :555 .
 (3) العقاد : ابن رشد : 29 .
 (4) المرجع السابق : 29 .
 (5) المرجع السابق : 29 د. محمد لطفي جمعة : تاريخ فلاسفة الاسلام : 114 .
 (6) ابن الابار : التكملة 2 : 355 .
 (7) المراكشي : المعجب 385 .

هـ<sup>(1)</sup> وزعم الصفدي <sup>(2)</sup> ( ـ 764 هـ/ 1263 م ) انه مـات في حبس داره <sup>(3)</sup> كـما زعم زروق ـ تبعا للصفدي فيما يظهر ـ انه مات في السجن<sup>(4)</sup> ووهم ابن أبي اصيبعة في تحديد زمن الوفاة لما قال : « وذلك في اول دولـة الناصر »<sup>(3)</sup> وان ذكر صاحب روض القرطاس ان الناصر اخذت له البيعة سنة 594 هـ في حياة أبيه<sup>(6)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

والصحيح من تواريخ الوفاة وأمكنتها ، ما قدمه ابن الابار ورجحه فهو قـد نقد مصـادره . وعلى ذلـك يكون ابن رشـد الحفيـد قـد تـوفي عن خمس وسبعين سنة . وعاش قريبا من عمر أبيه أبي القاسم أحمد ، وأطول من حيـاة جده أبي الوليد محمد خمس سنين .

والسلطة القضائية التي باشرها في اشبيلية أولا : ثم في قرطبة من بعد ، قام بها أحسن قيام ، وأجرى بها العدل بين الناس فحمدت سيرته ، وكانت له آثار جميلة في مسيرته ، وكان يبذل العطاء لقصاده ، ويلام أحيانا على البذل لمن لا يحبونه ولا يكفون عن اتهامه فيقول : إن اعطاء العدو هو الفضيلة ، أما اعطاء الصديق فلا فضل فيه<sup>(7)</sup> .

وقد أعطى مرة رجلا أهانه ، وحذره من فعل ذلـك بغيره لأنـه لا يأمن بوادر غضبه . على أنه كان يعفو في أمر نفسه ويسـامح ، ولا يسـامح في أمـر

- (1) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 111 .
- (2) السبكي : طبقات الشافعية : 6 : 94 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 4 : 114 وما بعدها .
  - (3) الصفدي : الوافي بالوفيات : 2: 115 .
  - (4) زروق : آخر شرح الرسالة : 114 ظ ( العجالة ) .
    - (5) ابن ابي اصيبعة : عيون الأنباء : 523 .
    - (6) ابن أبي زرع: روض القرطاس: 164.
      - (7) العقاد : ابن رشد : 19 وما بعدها .

غيره ، ومن ذاك قصته مع الشاعر ابن خروف<sup>(١)</sup> القرطبي ( ـ 604 هـ / 1208 م ) حين هجا أبا جعفر الحميري العالم المؤدِّب <sup>(2)</sup> ( ـ 610 هـ / 1213, 1214 م ) فقد أدب الشاعر وضربه ضربا موجعا<sup>(3)</sup> وحذره من العودة لمثلها .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ولم يكن عفوه عن المسيئين إليه مداراة إذ لـو كان ذلـك لكانت مـداراة الشعراء الذين يهجون غيره أقرب واعقل . والمـأثور عنـه في قضائـه أنه كـان يتحرج من الحكم بالموت ، فإذا تهيأ الحكم أحاله الى نوابه ليراجعوه<sup>(4)</sup> .

ولم ينشأ مثله كمالا وفضلا ( وكان على شرفه أشد النـاس تواضعـا ، وأخفضهم جناحا )<sup>(5)</sup> وكان على ما حازه من كمال وفضل ( رث البـزة )<sup>(6)</sup> لا يعتني بلباسه العناية الكاملة ، فقد كان مشغولا بما هو أولى وانفع ، ومهتما بما هـو أجدى وأمتـع ، وهـل كـان يتمثـل بقـول الشـاعـر ، أو ينـطبق عليـه ؟ ( سريع ) :

إياك والـشـهـرة في مـلبس والـبس مـن الأثـواب أسـمـالهـا تـواضـع الانـسـان في نـفـسـه أشـرف لـلنـفس وأسـمـى لهـا

وكان مع تقلبه في أحضان المناصب ، وتنقله بين المغـرب والأنـدلس دائم المطالعة والتـأليف حتى حكي أنه ( سـود فيها صنف وقيـد وألف عشـرة

(1) ابن الزبير : الصلة 114 ، الزركلي : الأعلام : 5 : 150 وما بعدها .

- (2) ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : السفر 1 القسم : 1 : 65 المراكشي : المعجب : 37% وما بعدها .
  (3) المراكشي : المعجب : 382 .
  (4) العقاد : ابن رشد : 20 .
  (5) ابن الابار : التكملة : 2: 554 .
  - (6) ابن أبي اصيبعة : عيون الانباء : 531 .



ted by Total 1

واثبت رينان معتمدا على مخطوط محفوظ في خزانة الاسكوريال انها ثمانية وسبعون كتابا ورسالة<sup>(7)</sup> المطبوع منها قليل ، ولا يزال القسم الأكبر منها مخطوطا يحتاج الى تضافر جهود الباحثين لِنَفْض ِ الغبار عنه ، والتعريف به ، ونشره بين الناس .

وأورد العقاد في يقين<sup>(»)</sup> ان تآليفه الباقية أقل من تآليفه التي انتشرت في أيام حياته ، لأنه أتلف منهـا جانب وأحـرق ، بسبب نكبته ، وبفعـل منشور

- (3) ابن أبي اصيبعة : عيون الأنباء : 532 وما بعدها ، وهم الد . محمود عـلي مكي إذ جعل هـذا الكتـاب من كتب ابن رشد المنشـورة ( انظر ابن القـطان : نـظم الجمـان : 107 ، هـامش : 1 ) .
  - (4) ابن أبي أصيبعة : عيون الأنباء : 532 وما بعدها .
    - (5) الصفدي : الوافي : 114:2 وما بعدها .
      - (6) مخلوف : الشجرة : 147 .
      - (7) ابن رشد : فصل المقال : 12 .
        - (8) العقاد : ابن رشد : 29 .

<sup>(1)</sup> زروق : أخر الرسالة : 114 ظ .

<sup>(2)</sup> ابن الابار : التكملة : 2: 554 .

وَقَنْتُ الْمَرْتَ الْمُرْتَ الْمُكَانِي الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَ The by collected vestor CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أمير المؤمنين المنصور في ذلك<sup>(1)</sup> وحـرم بعد ممـاته ، ومن المؤكـد في نظرنــا أن تآليفه :

1) ثمـار لجوانب صـاحبها المتعـددة : فهو فقيـه ألَّفَ في الفقـه ، وهـو طبيب ألف في الـطب ، وهو أصـولي ألف في الأصول ، وهـو لغوي ألف في اللغة ، وهو حكيم ألف في الفلسفة .

2) ونتائج لتأثره ببيئته ، ولتجاوبه مع محيط الدولة الموحدية ، فالأمراء الموحدون شجعوا العلماء وأكرموهم ، وفسحوا المجمال للحكماء وقربوهم ، وأغدقوا عليهم وانفقوا ، وأشاروا عليهم بالتأليف واقترحوا .

3) وذوات نزعة تحررية ، ونظرة استقلالية تفتق اطار التقليد ، وتفتح عقبال التقييد ، وتشرح ما خفي من الاسرار ، وتكشف ما غمض تحت الاستار .

والمعروف منها ، المذكور في أغلب كتب الطبقات التي عددت انتاجه ، والمتداول بين أيدينا<sup>(4)</sup> هو الأخير ، وهو تصنيف ما يـزال مصدرا معتمـدا بعد

<sup>(1)</sup> انظر نص المنشور عند : د . محمد لطفي جمعة : تاريخ فلاسفة الاسلام : ١٠٠١ وما بعدها . (2) الصفدي : الوافي : 2: 14 .

<sup>(3)</sup> الزركلي : الاعلام : 6: 212 . محمد فريد وجدي : دائرة معارف القرن العشرين : 2: 228 .

<sup>(4)</sup> طبع الكتاب ست مرات وصور مرة : في المطبعة الجمالية بالقاهرة 1329 هـ ، وفي مطبعة أحمد كمال بالأستانة 1333 هـ . ثم نشرته المكتبة التجارية والمكتبة الحلبية ، ومكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة ، واعادت مكتبة الخانجي تصويره في بيروت وأخيرا مطبعة حسان بالضاهرة 1975 م .



نكبة صاحبه ، يضرب به المثل في الشعر للاجادة والطموح .

كما أنشد أبو عبد الله محمد بن يوسف بن زَمْرَك ( ـ 793 هـ / 1390 م )<sup>(١)</sup> بعد وفاة ابن رشد الحفيد بما يقرب من مائتي سنة : ـ طويل ـ أمـولاي قـد أنجحت رأيـا ورايـة ولم تُبْقِ في سـبق المكـارم غـايـةً فتهـدي سجـايـاك ابن رشـد نهايـة وان كان هذا السعـد منك بـداية<sup>(2)</sup> سيبقى على مَرِّ الزمان مخلدا<sup>(3)</sup>

ولو نزلنا هذا الكتاب في عصره ، وسلطنا عليه أضواء كاشفة باعتباره إنتاجا فقهيا في عهد الدولة الموحدية التي كانت تدعو الى نبذ الفروع ، وكانت . تنادي بالرجوع الى الكتاب والسنة ، وباعتباره تأليفا من عـالم جليل قـادر على استيعاب الطلبات وتوجيه الرغبات لاستنتجنا ما يلي :

أ) من جهة أولى :

الكتاب وصاحبه متأثران ـ من حيث المبدأ ـ بدعوة الموحدين المنادية بنبذ كتب الفروع ، والانكباب من جديد على الكتاب والسنة ، والتمسك بظاهرهما دونما حاجة الى تأويل : فالأمراء الموحدون الذين عاش في ظلهم ابن رشد الحفيد بداية من عبد المؤمن بن علي الى يعقوب المنصور كلهم نادوا برفض كتب الفروع ، ودعوا الى التمسك بالظاهر من الكتاب والسنة ، وقاموا بنشر مذهب أهل الظاهر بالترغيب وبالترهيب ، وتمسكوا به كما ذكر المراكشي<sup>(1)</sup> في المعجب وهو المؤرخ الذي عاش ردحا من الزمن في ظلهم ،

(1) كحالة ؛ معجم المؤلفين : 12 : 135 . المقري : أزهار الرياض : 2 : 7 وما بعدها .

(3) المقري : أزهار الرياض : 2 : 84 .

(4) البغدادي : هدية العارفين : 1 : ملزمة : 635 .

<sup>(2)</sup> يريد : إذا كان ابن رشد قد جاء ببداية المجتهد ، فقد جاءت هممك وسجاياك بالنهاية التي لا مطلب وراءها لمجتهد .

ELEVISION CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

واتصل بهم ووصلوه ( بأموال وخلع جمة غير مرة )<sup>(1)</sup> ومدح ابراهيم بن يعقوب بن يوسف لما اتصل به وهو باشبيلية أمير عليها سنة 605 هـ . وما ذكره المراكشي أثبته من قبل ابن الأثير في الكامل<sup>(2)</sup> . أما ابن خلكان<sup>(3)</sup> ( - 681هـ / 1281م ) في وفيات الأعيان فذكر حين ترجم ليعقوب المنصور انه دعا الى الاجتهاد المطلق وعدم تقليد واحد من الأئمة المجتهدين المتقدمين<sup>(4)</sup> . وسايره صاحب شذرات الذهب في ذلك ونقل عنه<sup>(5)</sup> .

والصحيح ما اثبتـه المراكشي لأنـه ولد في مملكتهم وعـاصرهم وعـاش معهم مدة ثم انتقل الى المشرق حيث ألف كتابه المعجب ، ويتأيـد كلامـه بما حكاه ابن الأثير في كامله .

ونستخلص مما ذكره المؤرخان ابن الأثير والمراكشي ان الموحدين حين تمسكوا بمذهب الظاهريين نقلوا الناس أو حاولوا نقلهم من مذهب مالـك الى مذهب أهل الظاهر ، وحولوهم من تقليد الى تقليد ، فليس عملهم اجتهـادا مطلقا كما ذكر ابن خلكـان . ومن هنا لم يكتب لـه الشيوع وبقي محـدودا في الزمان والمكان ، ولم يقبل عليه كل الناس ، ولم يلتف به جميع العلماء ، وبقي أَبَّباع مذهب الظاهريين مغمورين بالمالكية<sup>(6)</sup> .

2) الكتاب وصاحبه سلكا ـ من حيث الطريقة والغرض ـ مسلك التجديد ، والنزوع الى الاجتهاد الحر لا الى التقيد بمـذهب الظاهرية ، والى موالاة بني عبد المؤمن الموالاة الكاملة . فابن رشد الحفيد ، وإن ألف الكتاب في شكل تلخيص له يهـديه الى أصول المسائل المطروحة فيه وإلى مـواقـع

(1) المراكشي : المعجب : 387 .
 (2) ابن الأثير : الكامل : 9 : 245 .
 (3) السبكي : طبقات الشافعية : 5 : 14 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 2 : 59 .
 (4) ابن خلكان : الوفيات : 6 : 11 .
 (5) ابن العماد : شذرات الذهب : 4 : 322 .
 (6) ابن الأثير : الكامل : 9 : 245 .

الاجماع ، ومواطن الاختلاف بين العلماء بداية من عصر الصحابة رضوان الله تعالى عنهم أجمعين ، وانتقالا الى عصور التابعين فالائمة المجتهدين وانتهاء الى عهود التقليد ، ويرشده الى مثار الخلاف بينهم وتوجيهه وتبريره ، فإنه ألفه كذلك للمجتهد الذي يروم اقتحام باب الاجتهاد به يتعلم أولا ، ثم يحاول ويبذل الجهد ثانياً ، مقتفياً آثار المتقدمين ، ومسترشدا بطرائق السابقين .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

جاء في مقدمة الكتاب ما يلي : « . . . فان غرضي في هذا الكتاب أن اثبت لنفسي على جهة التذكرة من مسائل الأحكام المتفق عليها والمختلف بأدلتها ، والتنبيه على نكت الخلاف فيها ما يجري مجرى الأصول والقواعد لما عَسَى ان يرد على المجتهد من المسائل المسكوت عنها في الشرع . وهذه المسائل في الأكثر هي المسائل المنطوق بها في الشرع ، أو تتعلق بالمنطوق به تعلقا قريبا ، وهي المسائل التي وقع الاتفاق عليها أو اشتهر الخلاف فيها بين الفقهاء الاسلاميين من لدن الصحابة رضي الله تعالى عنهم الى أن فشا التقليد »<sup>(1)</sup> .

ومن ثم كان الكتاب « بداية للمجتهد » وباعشاً للعلماء على إحياء الاجتهاد ، ودافعاً على ايقاظ حرية التفكير الديني في نطاق ما تسمح به الاصول التشريعية التي لخصها في طالع الكتاب وعرض لها في اثناء طرح المسائل ، وكان الكتاب كذلك « نهاية المقتصد » لمن اراد ان يربط الاحكام الفقهية باصولها المحتاب كذلك « نهاية المقتصد » لمن اراد ان يربط الاحكام الفقهية باصولها المحتاب كذلك « نهاية المقتصد » لمن اراد ان يربط الاحكام الفقهية باصولها المحتاب كذلك « نهاية المقتصد » لمن اراد ان يربط الاحكام الفقهية باصولها المحتاب في عليه المعتصد » لمن اراد ان يربط الاحكام الفقهية باصولها المحتاب في عليم المعالم الفقهاء جافية ، ولمن اراد ان يعلم اسباب الاختلاف ، ويبرر أوجه تعدد الاقوال ، فيعتدل في حكمه عليها ، ويقتصد في رأيه بازائها .

فمن الناس من لم يفهم الخلاف على حقيقته وحسبه مثاراً للفرقة ، وخاله بعدا عن الكتاب والسنة ، ومن امراء بني عبد المؤمن من استشكل الاقـوال ، واحتار في فهمها ، وتوقف في الأخذ بأيها ، وظن في نبذ الفروع وطـرح تقليد

(1) ابن رشد : بدایة المجتهد : 1 : 1 .

الامام مالك الى تقليد الظاهرية مخلصاً من الحيرة المربكة ، ونجاة من الأقوال المستعصية على الفهم . . . اخبر الحافظ ابو بكر محمد بن عبدالله بن الجد ـ (۱) ( ـ 586 هـ / 1190 م ) عن نفسه قائلا : لما دخلت على امير المؤمنين ابي يعقوب ( أي يوسف ) اول دخلة دخلتها عليه وجدت بين يديه كتاب ابن يونس فقال لي : يا ابا بكر المسألة فيها اربعة اقوال او خمسة اقوال او اكثر من هذا ، فأي هذه الأقوال هي الحق ؟ وايها يجب ان يأخذ به المقلد ؟ فافتتحت ابين له ما اشكل عليه من ذلك ، فقال لي ـ وقط عكلامي ـ : يا أبا بكر ليس الا هذا ، واشسار الى المصحف أو هذا ، واشار الى كتاب سنن أبي داود وكان عن يمينه ،أو السيف<sup>(2)</sup>.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

3) الكتاب وصاحبه خالفا الظاهرية نفّاة القياس ، واثبتاه دليلا شرعيا في مقدمة الكتاب الموجزة وفي ثناياه ، واعتبرا أهل الظاهر أصحاب مذهب من جملة المذاهب الفقهية ، فمذهبهم لا يعدو ان يكون واحدا من سائر المذاهب ، فإذا كان بنو عبد المؤمن قد تبنوا مذهب أهل الظاهر ، ورغبوا الناس فيه ، وحملوا أتباعهم عليه ، فانه لم يميزه ابن رشد الحفيد ولا ظهر تمييزه خلال الكتاب .

ب ـ ومن جهة ثانية :

1) الكتاب وصاحبه استفادا من النقد الموجه الى الطويقة التعليمية السائدة في القرنين الخامس والسادس للهجرة ، وتجاوزاه الى حد كبير ، فهمذا أبو بكر بن العربي الذي لا يبعد ان يكون شيخا لابن رشد الحفيد كما كمان شيخا لوالده أبي القاسم<sup>(3)</sup> أو عملى الأقل مخالطا له ، بعد أن أثبت طريقة التعليم في الأندلس السابق ذكرها انتقدها في قوله : « وجعل الخلف منهم يتبع السلف حتى آلت الحال الى أن لا ينظر في قول مالك وكبراء أصحابه

 <sup>(1)</sup> ابن الأبار : التكملة : 2 : 542 وما بعدها ، ابن فرحون: الديباج : 302 وما بعدها ، مخلوف : الشجرة : 159 .
 (2) المراكشى : المعجب : 335 .

<sup>(3)</sup> د . محمد لطفي جمعة : تاريخ فلاسفة الاسلام : 119 .

ويقـال : قد قـال في هذه المسـألة : أهـل قُرطبـة ، وأهـل طلمنكـة ،وأهـل طليطلة »<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

2) الكتاب لا يظهر تعصب صاحبه الى مذهب الامام مالك وان كان مالكي البيت والتكون والتخرج ، فهو حين يتعرض الى الخلاف الخارجي لا يتحرج من بيان أوجه المذاهب ولو كان غير مذهب الامام مالك . ففي مسألتي اجبار الأب البكر البالغ والثيب غير البالغ على الزواج عرض اختلاف الفقهاء فيهما ، وبين سبب اختلافهم فيهما وأدلة كل فريق ، ثم عقب بقوله : « والأصول أكثر شهادة لتعليل أبي حنيفة »<sup>(2)</sup> .

وفي مسألة هيئة الجلوس للتشهد ، عرض الاختلاف ومنشأه ، والأدلة ثم تخير مذهب الطبري فقال : (وذهب الطبري مذهب التخير وقال : هذه الهيئات كلها جائزة وحسن فعلها لثبوتها عن رسول الله ﷺ ، وهو قول حسن فان الأفعال المختلفة أولى ان تحمل على التخير منها لا على التعارض ، وانما يتصور التعارض أكثر ذلك في الفعل مع القول أو في القول مع الفعل )<sup>(3)</sup> وفي مسألة بيع النخيل وفيها الثمر متى يتبع بيعالأصل ؟ ومتى لايتبعه ؟<sup>(4)</sup> عرض فيها للخلاف ولسبيه ولتعليله ثم هو لم يَبْخَلُ برأيه في بعض الأدلة ، ويقول بتضعيفها<sup>(5)</sup> في هذه المسألة . كما أنه يحسن بعض الأقوال على البعض الآخر في الخلاف الداخلي في مذهب الامام مالك ويجودها معللا اختياره او ينقدها ويبدى ضعفها .

ففي مسألة البيـع والصرف : أورد الخـلاف في المـذهب واختـار رأي أشهب قائلًا : (وأجاز أشهب الصرف والبيع وهو أجود لأنه ليس في ذلـك ما

(1) الحجوي : الفكر السامي : 4 : 15 .
 (2) ابن رشد : بداية المجتهد : 2 : 7 .
 (3) ابن رشد : بداية المجتهد : 1 : 145 وما بعدها .
 (4) المرجع السابق : 2 : 212 وما بعدها .
 (5) المرجع السابق : 2 : 212 .



يؤدي الى ربى ولا إلى غرر) (١) .

وتلك الحرية في الترجيح ، وهـذا الاستقلال في الاختيـار يدفعـانه الى اعـطاءكلرأي حَظَّهُ من القـوة أو الضعف ، وكل قـول نصيبه من سعـة أفق صاحبه أو ضيق ما لديه من الأدلة . وفي مسألة البيـوع الفاسـدة : عرض مـا اختلف فيها وعرض الدليل ثم عقب بقوله : « ومالك في هذه المسألة أفقه من الجميع »<sup>(2)</sup>.

وفي مسألة : متى يخـرج الإناث من الحجـر ؟ أورد 4 أقوال لأصحـاب مالك ثم انعطف عليها يضعفها ويشرح مخالفتها للنص والقياس<sup>(3)</sup> .

(3) الكتاب يظهر تأثر صاحبه بجده ، فهو ينقل عنه من كتاب المقدمات ويدافع عنه ويعتبره أحد أعيان المتأخرين في مذهب الامام مالك : ويجعله نظيرا للمازري أستاذه ، وللباجسي . انظر ما ذكره في الباب الرابع في بيوع الشروط والثنيا<sup>(4)</sup> ونقله عن جده من تفصيل فيها<sup>(5)</sup> وهو ينقل اختيار جده في تأويل اختلاف قول ابن القاسم في القراضات الفاسدة ويترحم عليه ، فيذكر : « . . . وهو اختيار جدي رحمة الله عليه »<sup>(1)</sup> كما ينقل عن جده من تفصيل فيها عن عن جده من تفصيل فيها<sup>(2)</sup> وهمو ينقل من اختيار جده في تأويل اختلاف قول ابن القاسم في القراضات الفاسدة ويترحم عليه ، فيذكر : « . . . وهو اختيار جدي رحمة الله عليه »<sup>(1)</sup> كما ينقل عن جده من كتاب المقدمات مثل ما فعل في الباب الاول من كتاب الأقضية في مسألة اختلاف العلماء في اشتراط ان يكون القاضي من أهل الاجتهاد في مسألة اختلاف العلماء في اشتراط ان يكون القاضي من أهل الاجتهاد في يجب ان مسألة اختلاف العلماء في اشتراط ان يكون القاضي من أهل الاجتهاد في يجب ان مسألة اختلاف العلماء في المتراط ان يكون القاضي من أهل الاجتهاد في يجب ان مسألة اختلاف العلماء في المتراط ان يكون القاضي من أهل الاجتهاد في نقل من أمين الاجتهاد في مسألة اختلاف العلماء في اشتراط ان يكون القاضي من أهل الاجتهاد في مسألة اختلاف العلماء في الباب الاول من كتاب الأقضية في مسألة اختلاف العلماء في اشتراط ان يكون القاضي من أهل الاجتهاد في من أمين أمل الاجتهاد في تلوله : « واختلفوا في كونه من أهل الاجتهاد ، وقال الشافعي : يجب ان من أهل الاجتهاد : ومثله حكى عبد الوهاب عن المذهب ، وقال ابو حنيفة : يجوز حكم العامى . قال القاضى : وهو ظاهر ما حكاه جدي رحمة حين من أهل الخري من أمل الاجتهاد : ومثله حكى عبد الوهاب عن المذهب ، وقال ابو حي منه من أهل الاجتهاد : ومثله حكى عبد الوهاب عن المذهب ، وقال ابو حي يكون من أهل الذي يكون من أمل من عن المذهب ، وقال ابو حي منه أمل الاجتهاد : يو من أمل الاجتهاد : ومثله حكى عبد الوهاب عن المذهب ، وقال ابو حي يكون من أهل الاجتهاد : ومثله مكى عبد الوهاب عن المذهب ، وقال ابو حي منه المن من أهل الاجتهاد : ومنه مل مل من عمل من عمل مي المان مي مي أمل الول مي حمان مي المان مي مي المل الول مي حمان مي مي أمل الول مي من أمل الول مي من أول المان مي مي أمل الول مي مي أول الم ميم مي أول المان مي مي أول الول مي مي أول المان م

(1) المرجع السابق : 2 : 225 .
 (2) المرجع السابق : 2 : 216 .
 (3) المرجع السابق : 2 : 320 .
 (4) ابن رشد : بداية المجتهد : 275 .
 (5) المرجع السابق : 2 : 275 .

CELEVICIE CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الله عليه في المقدمات عن المذهب لأنه جعل كون الاجتهاد فيه من الصفات المستحبة »<sup>(1)</sup> .

ب ) التعريف بشيوخه :

اخذ ابن رشد الحفيد عن شيوخ عديدين ، وخالط من العلماء كثيرين ممن كانت تعج بهم قرطبة واشبيلية وسائر بلاد الاندلس فساهموا في تكوينه ، واشتركوا في تخريجه، واثروا فيه وتأثر بهم ولم يثبت انه رحل الى أفريقيةولا إلى المشرق، وإنما اكتفى بما في الاندلس من شيوخ تنوعت علومهم ، وتعددت اختصاصاتهم ولم يثبت لـه من الشيوخ خارج مملكة المرابطين والموحدين في حياته الا المازري الذيراسله واجازه .

فمن شيوخه :

ابو بكر بن سليمان بن سمحون<sup>(2)</sup> الانصاري<sup>(3)</sup> ( 563 هـ / 1167
 استوى اسمه وكنيته . كان من اهل قرطبة نشأة ووفاة ، واشتهرت معرفته بتلميذ ابن الطراوة<sup>(4)</sup> (530 هـ / 1136 م) .

اختص بـاقراء القـرآن وتعليم العربية ، والحساب ، وكـان موصـوفًا بحسن التعليم وجـودة الفهم ، تتلمذ لـه كثير. لعـل ابن رشـد هـذا منهم . اخذ عنه العلوم التي تميز فيها فقرأ عليه القرآن وتعلم العربية والحساب ووجد منه عناية سهلت عليه حسن الاستيعاب ، وسلامة الفهم . عده ابن الأبار من شيوخه<sup>(5)</sup> .

2) والده ابو القاسم احمد ـ وقد سبق التعريف به ـ وهو الذي روى عنه

(1) المرجع السابق : 2 : 531.

- (2) سَمُحُون أو سَمْجُون كما في ابن الابار : التكملة : 2 : 554 السيوطي : بغية الوعاة I : 468.
  - (3) ابن الابار : التكلة : 1 : 220,
  - (4) السيوطي : بعية الوعاة : 1 : 602. كحالة : معجم المؤلفين : 3 : 232 وما بعدها.
    - (5) ابن الابار : التكلة : 2 : 554.

ELEVICIDE CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الحديث وتفقه عنده كما تفقـه عند غيـره، وهو الـذي ( استظهـر عليه المـوطأ حفظا)<sup>(1)</sup> .

3) ابو القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن موسى بن بشكوال ابن دامةبن داكة بن نصر بن عبد الكريم بن وافد الانصاري الخزرجي الغرناطى يعرف بابن بشكوال (\_578 هـ /1183 م)<sup>(2)</sup>.

تلميذ جد ابن رشد الحفيد . كان واسع الرواية والدراية ، وكان حجة فيها يرويه ويسنده ، وفقيها من فقهاء قرطبة المقدمين ، اسند عن أكثر من اربعمائة شيخ ، والف خمسين كتابا تشهد لـه بـالحفظ وبتنـوع العلوم التي يحملها ، وعمر طويلا ، فرحل اليه الناس واخذوا عنه ، وانتفعـوا به . اخـذ عنه ابن رشد الحفيـد يسيرا هـذا ما ذكـره ابن الابار<sup>(3)</sup> دون ان يضبط ما أخذ عنه . وبخلف تفقه فيما اثبته مخلوف دون ان يقيد باليسير<sup>14)</sup>.

4) الإمام ابو عبد الله محمد بن علي بن عمر التميمي المازري (`` ( .536 هـ /1141 م) كان قيها على مذهب الإمام مالك ، اليه انتهت رئاسته في عهده في المهدية بافريقية حين انحسرت العلوم الاسلامية عن افريقية عموما ، وانحصرت في المعته في الفقه وانحصرت في المعته في الفقه وانحصرت في المعته في الفقه وانحصرت في المعته في المعتم في الما مالك ، اليه انتهت رئاسته في عهده في المهدية بافريقية حين انحسرت العلوم الاسلامية عن افريقية عموما ، وانحصرت في المعتم في المعت في المعتم في

(3) ابن الابار : التكملة : 2: 554 .

(4) مخلوف ; الشجرة : 146 .

(5) عياض : الغنية : 132 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 279 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 127 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين ا 32:11 الشبح محمد الشباذلي النيفر : المازري الفقيه والمتكلم وكتاب المعلمم : 4ومما بعدهما ترجمم له ترجمه صافيه من حيال عصره .

 <sup>(1)</sup> ابن الابار : التكملة : 554:2 .

<sup>(2)</sup> ابن الابـار : التكملة :304:1 ومـا بعـدهـا . ابن فـرحـون : الـديبـاج :114 . الــزركـلي : الاعلام :359:2 .

pled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

نظارا ، بلغ فيه رتبة الاجتهاد ، ولكنه لم يفت بغير مشهور مذهب الإمام مالك.

وكان طبيباً يفزع الى فتواه في الطب كما يفزع الى فتواه في الفقه ، وكان قلمـه في العلم ابلغ من لسـانـه ، الف في الفقـه والاصـول والحـديث وعلم الكلام وغيرها مما يدل على طول باعه وتنوع علومه . .

وقد انتشر ذكره وذاع انتاجه بالاندلس وبالمشرق ، ورحل اليه الناس فرووا عنه ، وتتلمذوا له وشهدوا له بالتقدم ، وتهافتت عليه المكاتبات من الاندلس تستجيزه ، فراسل اصحابها ومنحهم الاجازات راسله ابن رشد الحفيد كما راسله من قبل القاضي أبو الفضل عياض، وبعث اليه من قرطبة وهو لم يستوف العقد الثاني من عمره يستمنحه اجازة فكتب اليه من المهدية (بافريقية) واجازه .

5) ابو جعفر بن هارون الترجالي<sup>(1)</sup> . من اعيان اهل اشبيلية تميز في العلوم الفلسفية وحققها ، واعتنى بكتب الحكماء المتقدمين وبرع في صناعة الطب واتقنها وخبر اصولها وفروعها فوفق في المعالجة ونجح في مداواته الناس وحمدت طريقة علاجه . وكان عالما بصناعة الكحل، وله آثار فاضلة في المداواة ، وهو بالاضافة الى ذلك كان يروي الحديث ، اشتغل به على شيخه ابي بكر بن العربي الذي لازمه مدة . وكانت لمه وجاهمة عند ابي يعقوب يوسف امير الموحدين والد يعقوب المنصور وهو الذي فتيح لمه المجال في خدمته .

اخذ عنه ابو الوليد ابن رشد الحفيد العلوم الطبية والفلسفية ، وتخرج على يديه باشبيلية كما تخرج على غيره . وقد لحق باستاذه في خدمة ابي يعقوب يوسف كما سبق، ونبه عنده ( وكان يوسف بن عبد المؤمن حريصاً على الجمع بين علمي الشريعة والحكمة ، ولم يزل يجمع اليه العلماء من كل فن من جميع

(1) ابن أبي أصيبعة : عيون الأنباء : 531 .



الاقطار ، ومن جملتهم أبو الوليد محمـد بن احمد بن محمـد بن رشد المعـروف بالحفيد )<sup>(1)</sup> .

6) ابو مروان عبد الملك بن محمد البلنسي<sup>(2)</sup> يعرف بابن جريول وابن القَبُراط (او القنبراط او كنبراط)<sup>(3)</sup> سكن قرطبة ، وكان احد الماهرين في صناعة الطب ، معترفا له بالسبق فيها والتقدم . وفي الهامش<sup>(4)</sup> علق الـد . احسان عباس : واكبر الظن انه هو الذي ذكره ابن ابي اصيبعة باسم عبد الملك بن قبلال ابي مروان وهو معاصر لابن رشد وقد تصفحت عليه كلمة القبراط لدى نقلها .

وبناء على كلام الدكتور فابو مروان عبد الملك عند ابن ابي اصيبعة ولد ونشأ بغرناطة وقد وصفه بانه ( جيد النظر في الـطب وحسن العلاج ، وخـدم بصناعة الـطبّ المنصور ثم خـدم بعده لـولده النـاصر ومـات في دولة النـاصر بمراكش )<sup>(5)</sup> .

اما ابن الابار فانه عدّه من شيوخ ابن رشـد الحفيد واعتبـره استاذه في الطب<sup>(6)</sup> .

ج) التعريف بتلاميذه :

اشتهر ابن رشد الحفيد بين الطلبة والشيوخ المعاصرين بتنوع العلوم : يقصده طلاب العلوم الاسلامية كما يؤمه تـلاميذ العلوم العقليـة ، يتابعـونه

(1) السلاوي : الاستقصاء : 163:1
 (2) ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : السفرة القسم : 45:1
 (3) هامش3 من المرجع السابق .
 (4) المرجع السابق .
 (5) ابن ابي اصيبعة : عيون الانباء : 534 .
 (6) ابن الابار : التكملة : 254 .

126

حيث وجـد : في قرطبـة وفي اشبيلية وفي مـراكش ، ويـأخـذون عنـه علومـه ويستفيدون من بحوثـه ، ويستضيئون بفهمـه ، وكان تـلاميذه كثيـرين ولكن المعروف منهم قليل . ولعل النكبة التي اصابته ولاحقت أتباعه وتلاميذه كانت سبباً في انصراف المؤرخين عن ذكر العديد منهم .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فمن هؤلاء التلاميذ :

1) ابو عبد الله محمد بن سحنون الندرومي<sup>(1)</sup> نسبة الى ندرومة من نظر مدينة تلمسان وهو كومي من بلاد بني عبد المؤمن . ولد بقرطبة ، ونشأ بها ، ثم انتقل الى اشبيلية والتحق باستاذه وتعلم عنده صناعة الطب . وتميز في علم الادب والعربية وسمع الحديث كثيراً . خدم الناصر الموحدي بالطب في آخر دولته وخدم بعد لولده المستنصر . والندرومي من تـلاميـذ ابن رشـد المتأخرين لانه من مواليد حوالي سنة 580 هـ .

2) ابو جعفر احمد بن سابق<sup>(2)</sup> قرطبي الاصل اخذ عن القاضي ابن رشد الحفيد ، وكان من جملة المشتغلين عليه بصناعة الطب . وصفه ابن ابي اصيبعة بالفضل والذكاء وجودة النظر ، وحسن العلاج والعلم ، وذكر انه خدم بالطب الناصر وتوفي في دولة المستنصر .

3) القـاضي ابو القـاسم محمد بن احمد بن عبد الـرحمن بن عيسى بن ادريس التّجيبي(-601هـ<sup>(د)</sup>/1204م). ومن أهل مرسية أخذ عن أبي الوليد الحفيد علمه ، وصحبه ولازمه بقـرطبة ، واستقضاه في جهات متعـددة من قرطبة ، وفي جهـات اخرى من الانـدلس كالجـزيرة الخضـراء وشاطبـة ، ثم صرف عن القضاء عنـد نكبة ابي الـوليد ، وتتبـع اصحابـه ، ثم عفي عنه ،

(1) د . محمد لطفي جمعة : تاريخ فلاسفة الاسلام : 120 ابن ابي اصيبعة : عيون الأنباء : 537 .

- (2) ابن ابي اصيبعة : عيون الانباء : 537 .
  - (3) ابن الابار : التكملة : 2:570 .



وولي قضاء دانية وتوفي بها وهو قاضيها . كان عالمًا اديبًا، وشاعراً ناثراً ، نزيه النفس ، كريم الاخلاق .

4) ابو محمد عبد الله بن سليمان بن حوط الله<sup>(1)</sup> (- 612 هـ / .1215 مـ / .1215 مـ / .1215 م) سبق التعريف به على انه من تلاميذ ابي القاسم احمد والد ابي الوليـد الحفيد . فهو قد أخذ عن الأول حسبها ذكر مخلوف<sup>(2)</sup> وحدث عن الثاني وسمع منه حسبها اورده ابن الابار<sup>(3)</sup> تتلمذ للأول وهـو في العقد الثاني من عمره<sup>(14</sup> منه حسبها اورده ابن الابار<sup>(3)</sup> تتلمذ للأول وهـو في العقد الثاني من عمره<sup>(14</sup> منه حسبها اورده ابن الابار<sup>(14</sup> تتلمذ للأول وهـو في العقد الثاني من عمره<sup>(14</sup> منه حسبها اورده ابن الابار<sup>(15</sup> تتلمذ للأول وهـو في العقد الثاني من عمره<sup>(14</sup> منه حسبها اورده ابن الابار<sup>(16</sup> تتلمذ للأول وهـو في العقد الثاني من عمره<sup>(14</sup> منه حسبها اورده ابن الابار<sup>(15</sup> تتلمذ للأول وهـو في العقد الثاني من عمره<sup>(14</sup> منه حسبها اورده ابن الابار<sup>(16</sup> منه حسبها اثبته مخلوف في ترجمة الفقيه ابي منه» منه حسبها اورده ابن الابار<sup>(16</sup> مع صغـر السن بها اثبته مخلوف في ترجمة الفقيه ابي منهمان داود بن سليمان بن حـوط الله<sup>(4)</sup> ( \_ 621 هـ / 1124 م) انه اخـذ هو وأخوه أبو محمد عبد الله بن حوط الله عن الكبار والصغار، وكانـا ارفع اهـل الناس رواية في وقتهها لا ينازعان في ذلك مع الجلالة والورع والعدالة<sup>(5)</sup> .

5) ابو بكر محمد بن محمد بن جهور الاسدي الموسي<sup>(\*)</sup> ( ـ629 هـ / 1232, 1231 م) عدّه مخلوف تلميذاً لأبي القاسم احمد بن رشد والد ابن رشد الحفيد<sup>(7)</sup> ، وعده ابن الابار تلميذاً للحفيد ، واثبت انه حـدث عنه وسمع منه<sup>(8)</sup> .

ولعله تتملذ لهما ، وأخذ عنهما معا .

6) القـاضي الشهيد ابـو الربيـع سليمان بن مـوسى بن سالم الكَـلاعي

- (3) ابن الابار : الشجرة : 2: 554 .
  - (4) مخلوف : الشجرة : 174 .
    - (5) المرجع السابق .
- (6) النباهي : تاريخ قضاء الاندلس :119 وما بعدها . ابن فرحون :122 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين :4 :277 .
  - (7) مخلوف : الشجرة : 179 .
  - (8) ابن الابار : التكملة : 554:2 .

النباهي : تاريخ قضاء الاندلس :112 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> مخلوف : الشجرة : 173 وما بعدها .

 plied by registered version)
 CE GHAZI TRUST

 FOR QURĂNIC THOUGHT
 Image: Comparison of the sector of the

المعروف بابن سالم الاندلسي() ( ـ 634 هـ/ 1237 م ) .

جمع بين الفقه والحديث والأدب ، وامتاز بالحفظ المتقن ، اخذ عن خيرة الشيوخ من اهل المشرق والمغرب ، وتولى قضاء اشبيلية فسار في أحكامه بأجمل سيرة . صنف تصانيف حساناً في الحديث والسيرة النبوية ( الاكتفاء ) والاعلام بأخبار البخاري ، وله فهرست وغيرها ، والكلاعي هذا شيخ ابن الابار . اخذ عن أبي الوليد الحفيد وعد من تلاميذه النبهاء الفضلاء .

7) القساسم بن محمد بن أحمد الاوسي ، القرطبي المعمروف بابن الطيلسان<sup>(2)</sup> يكنى ابا القاسم (-642 هـ/ 1244 م) .

اعتنى بالفقه ، واهتم بالحديث ، وتفنن في العربية ، وعلم القراءات .

أخذ عن مائتي شيخ منهم ابو الـوليد ابن رشـد الحفيد ، وسمـع منه جماعة ، وألف تآليف يظهر انها تعالج الانحراف الواقع في المجتمع القرطبي والاندلسي ، وتداوي القلوب حتى تنفر من الخمر التي يبـدو انها تفشت ، كها ترغب في قراءة الكتاب الكريم والسنن : منها : التغليظ على شـَربة الخمر، والمنن على قارىء الكتاب والسنن وغيرهما .

وخرج من قرطبـة سنة 636 هـ حـين تغلب العدو عليهـا ، وتوجـه الى مالقة ، فتولى امامتها وخطبة قصبتها .

8) أبو عبد الله محمد بن يحيى بن هشام الانصاري الخزرجي المعروف بابن البرذعي <sup>(3)</sup> (ـ 649 هـ / 1252، 1253م) كان إمّاما في صناعة العربية، وماهراً في الأداب ، اجتمع لديه النثر والشعر لقي ابن رشد الحفيـد وغيره ،

(1) النباهي : تاريخ قضاء الاندلس : 119 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 180 .

وأخذ عنهم ، والف تآليف عدّ مخلوف جملة منها والذي يلفت الانتباه انه لقي ابن رشد الحفيد وعمره عشر سنوات او اقل لان مولده كـان عام ( 575 هـ/ 1180 م )<sup>(1)</sup> فهل يمكن ان يأخذ وهو في عمر اقل من عشر سنوات ؟

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

يبقى الأمر مشكلاً وابن هشـام أدركته الـوفاة بتونـس في تلك السنـة وذكر السيوطى<sup>(2)</sup> انها سنة 646 هـ<sup>(3)</sup>/ 1248 م<sup>(4)</sup> .

5) أبناء أبي الوليد الحفيد :

لم ينقرض نسل اسرة ابن رشد بوفاة أبي الـوليد الحفيـد ، ولم يكن عقيماً بل ولد له من الاولاد ما امتد بهم العقب ، وتواصل منهم جيل جـديد خلفـه بعده ، فمنهم :

**أولاً** : أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد بن احمد بن احمد . . بن رشـد ( ـ 622 هـ/ 1225 م ) كُنْيته أبو القـاسم<sup>(5)</sup> فهو يحمـل نفس اسم جده وكنيتـه وهو كأبيه اتفق مع جـده في الاسم والكنية فهـل الأمر محض صـدفة ، وعفـو اتفاق ، او هو مقصود مراد ؟

اغلب الظن الثاني .

هـذا هو عمـود النسب الذي أثبتـه ابن الابار في تكملتـه<sup>(6)</sup> وابن عبـد الملك اضـاف اليه بعـد الأب الحامس مـا يلي : ابن محمـد بن أحمد بن عبيـد الله<sup>(7)</sup> ( بن رشد ) وابن فرحون وافق ما في التكملة<sup>(8)</sup> وبالمقارنة بين ما ثبت في

(1) الزركلي : الاعلام : 8:7 وما بعدها .
 (2) الزركلي : الاعلام : 7:8 وما بعدها .
 (3) النروكلي : الاعلام : 7:8 . كحالة : معجم المؤلفين : 5:128 وما بعدها .
 (4) كحالة : معجم المؤلفين : 12:11 .
 (5) ابن الابار : التكملة : 1:131 .
 (6) المرجع السابق .
 (7) ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : السفر 1 القسم 1 :375 .
 (8) ابن فرحون : الديباح : 5 .

The by collection CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

التكملة ، وما قيد في الذيل والتكملة نستخلص ما يأتي :

اطال ابن عبد الملك عمود النسب بزيادة ثلاثة اسماء لأبائه
 الاعلون .

2) وقع تصحيف عبد الله الى عبيد الله .

فالصواب ما قالـه ابن الابار لأنـه حكاه عن الحـافظ أبي القـاسم بن الطيلسان تلميذ المترجم له ـ ولأنه تم تصحيح التصحيف بالهـامش 3 بما جـاء فيه « عمود النسب في م كما يلي : احمد بن محمد بن احمد بن احمد بن محمد بن احمد بن عبد الله وما في التكملة والديباج موافق لما في ق »<sup>(1)</sup> .

وما جاء في الهامش : ولئن اصلح ( عبيد الله ) بـ ( عبـد الله ) فهو قـد صحف تصحيفاً جديـداً تمثل في تقـديم احمد ( الاب الثـالث ) وتأخـير محمد ( الاب الرابع ) والصواب العكس . وهذا التصحيف والاضطراب ناتـج عن اختلاف النسخ الخطية التي وقـع عليها الاعتمـاد في التحقيق ، والنسخة (ق) هي الاصح لحصول التوافق بينها وبين التكملة والديباج .

ول لم أحمد بقرطبة ونشأ في (بيت علم وجلالة ونباهة وحسب في بلده )<sup>(2)</sup> وتعلم فيها ، وتخرج على أيدي شيوخها الذين ذكر منهم ابن الابار ثلاثة منهم : والده أبو الوليد الحفيد (-595 هـ) وجده أبو القاسم احمد ( - 563 هـ ) وأبو القاسم بن بشكوال تلميذ جده ، ووافقه عليهم ابن عبد الملك، وابن فرحون . واقتصر مخلوف على الأول منهم<sup>(3)</sup> . ومن تلقي احمد عن ابيه وجده يمكن ان نستنتج :

ان احمد ولد حوالى سنة 549 هـ 1154 م أن امكانية تلقيه عن جده

(1) ابن عبد الملـك : الذيل والتكملة : السفر 1 والقسم 1 :375 . (2) المرجع السابق . (3) مخلوف : الشجرة : 147 . Life by collected ce GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

تناسب ان تكون وهو في العقد الثاني من العمر أي حوالي الرابعـة عشرة وهـو متوسط العمر الذي يسمح بالتلقي ، والفهم والاستيعاب .

2) ان أبا الوليد الحفيد تزوج ولم يتخط العشرين .
 3) ان أحمد أول أولاده .

4) أنه عاش حوالي 73 سنة وهو متوسط اعمار أبناء رشد المترجم لهم الثلاثة الاخيرين ، فأعمارهم بين 70 و 75 ، كما سبق في ترجمتي ابن رشد الحفيد وأبيه ، وكما سيأتي في ترجمة ابن رشد الجد . ولأحمد تلاميذ آقتصر ابن عبد الملك على واحد منهم وهو أبو القاسم بن الطيلسان وهو الذي استقى منه عبد الملك على واحد منهم وهو أبو القاسم بن الطيلسان وهو الذي استقى منه صاحب التكملة المعلومات المعرفة بأحمد . واتفق مع ابن عبد الملك ابن فرحون في ذلك . وحلاًه صاحب الذيل والتكملة بكونه ( يقطاً ، ذكي حرون في ذلك . وحلاًه صاحب الذيل والتكملة بكونه ( يقطاً ، ذكي حافظ ، سري الهمة ، كريم الطبع حسن الخلق )<sup>(1)</sup> ووسمه بأنه فقيه حافظ ، بصير بالأحكام وهي جملة من الصفات اشترك مع أبيه في أغلبها . ولم يثبت أنه ألف تصانيف ، أو قيد العلم في تأليف وذكر الاخباريون أنه ولي وهم يعبد الملافية وهم يعبد ألفي النفية من القضاء المعرفة بأحمد . ورضان يعينوها ، فسلك فيه سيرة اسلافية وهم يعبد أله من العلم في تأليف وذكر الاخباريون أنه ولي معافي القضاء ببعض جهات الاندلس دون ان يعينوها ، فسلك فيه سيرة اسلافية وهم يعبد أله من العلم من الملافية مع أبيه أو أوليه مع أبيه أوليه .

ثانياً : أبو محمد عبد الله بن أبي الوليد محمد بن احمد بن محمد . . بن رشد هو الولد الثاني لأبي الوليد الحفيد ، اشتغل بالطب واعتنى به كمابيه ، ولعله تعلم عليه وتدرب معه ، فكان في عداد العالمين بالصناعة ، الفاضلين فيها ، المشكورين في أفعالها .

- (1) ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : السفر 1 القسم 1 :375 .
   (2) الموجع السابق .
  - (۵) المرجع السابق .

(3) المرجع السابق .

ولم يذكر الاخباريون تاريخ ولادته ، ولا تاريـخ وفاتـه . ولم يطنبـوا في التعريف به ولم يذكروا شيوخه ولا تلاميذه واقتصر ابن أبي اصيبعة على ترجـة موجزة له<sup>(1)</sup> رددتها المراجع الحديثة منها دائرة معارف القرن العشرين<sup>(2)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

كان موجوداً في قرطبة حين امتحن ابوه ، وشاركه في تلك النكبة التي وقعت زمن يعقـوب المنصـور ، وأثبت الاخبـاريـون انـه كـان يصـاحب أباه ويرافقه ايامها، وقد دخلا مسجداً بقرطبة لاداء صلاة العصر فأخرجهها العامة وأهانو<sup>هما(3)</sup> .

والخبر يدل على ديانـة الطبيبـين وعلى تعلقهـما ببعضهما فهـما يتقاسمـان المهنة والمحنة ، ويترافقان في السراء والضراء .

اشتهر أبو محمـد عبد الله بـالطب ، وتهيـاً له العمـل في بلاط النـاصر الموحدي محمد بن يعقوب ( ـ 610 هـ/ 1213 هـ )<sup>(4)</sup> الذي قربه كما قـرب أباه من قبل يعقوب المنصور ، واستعمله الناصر طبيبه فأصبح يفد عليه ويطبّـه، وقد صنف في صناعة الطب مقالة في حيلة البرء<sup>(5)</sup> .

وذكر ابن أبي اصيبعة ان أبـا الوليـد الحفيـد ( خلف أيضـاً اولاداً قـد اشتغلوا بـالفقه واستخـدموا في قضـاءالكور)<sup>(6)</sup> لكنـه لم يحصـرهم ، ولم يثبت اسـماءهم ، وغايـة ما أثبت في كتـابه انـه آقتصر عـلى أبي محمد عبـد الله لأنه طبيب فترجم له باقتضاب ، وظفرنا له بأخيه أبي القاسم أحمد الذي ترجمنا لـه

- (2) محمد فريد وجدي : دائرة معارف القرن العشرين : 4 :230 .
  - (3) العقاد : ابن رشد : 25 .
- (4) المراكشي : المعجب : 386 . الزركلي : الاعلام : 17:8 وما بعدها .
- (5) ابن أبي اصيبعة : عيون الانباء : 533 . محمد فريد وجدي : دائرة معارف القرن 20 مجلد 230:4 . محمد لطفي جمعة تاريخ فلاسفة الاسلام : 120 .
  - (6) المرجع السابق : 523 .

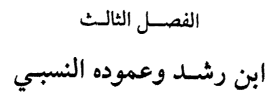
<sup>(1)</sup> ابن أبي اصيبعة : عيون الانباء : 533 .



اما بقية الاخـوة فلم نجد اسـماءهم فيها اطلعنـا عليـه من كتب الـطبقـات . وعسى ان يثار البحث عنهم وعن أبنائهم ويجد الباحثون الحلقات المفقودة من اسرة بني رشد .

وما اجتمع لأبي الوليد الحفيد : الطبُّ والفقمه والقضاء تفرق في ابنيه فأحدهما تميز في الفقه والقضاء وتولى خطة القضاء وثانيهما تميز في الطب ، واشتغل بصناعته . هذا ما يتعلق بنسب بني رشد من جهة الآباء . أما من جهة الأمهات فليس في كتب الطبقات ما يشير في تصريح او تلميح الى اية واحدة منهن . فهل للآداب الدينية والعرفية دخل في هذا او لعدم نبوغ أية واحدة منهن في أي لون من الوان الثقافة الاسلامية ؟







This file was downloaded from QuranicThought.com



ابن رشد وعموده النسبي (١)

هو محمد بن أحمد بن احمد بن محمد بن احمد بن عبـد الله بن رشد . يكنى ابا الوليد ، ولعل خطأ مطبعيـاً تسرب في كنيتـه فجُعِلت أبا عبـد الله في الكشف التفصيلي لمحتوى كتاب الغنية<sup>(2)</sup> .

هكذا ضبطه ابن بشكوال تلميذه وبلديـه ، وضبطنـاه معه سـابقاً بعـد انتقاد ما جاء في بعض كتب الطبقات وتصويبه .

أما المقري<sup>(2)</sup> ( - 1041 هـ/ 1631 م ) في ازهار الرياض فيورد لابن رشد العمود التالي لنسبه : ( أبو الوليد محمد بن احمد بن احمد بن احمد بن محمد بن احمد بن عبد الله بن رشد )<sup>(3)</sup> فيجعل اباً جديداً في الشجرة النسبية هو أحمد الأب الثالث ، ويثبت احمد ثلاثاً نسقاً ، وهي زيادة انفرد بها ، ولم نجد من ذكرها ممن اعتنوا بنسب ابن رشد سواه . ولعله وهم اونسي فأضاف ما لا ينبغي ،وزاد ما لم يكن، خصوصاً انه نقل الترجمة من الصلة لابن بشكوال<sup>(4)</sup> ومن تاريخ قضاة الاندلس<sup>(5)</sup> حرفياً تقريباً في مقارنتنا لما نقله ، وكان نقله من كتب لم يسمها كلها ، كما انه اعتمد على كتب وجدها بغاس لا

(1) رغبة في الاختصار فإننا كليا ذكرنا ( ابن رشد ) وأطلقنا فإننا نعني : ابن رشد الجد .
 (2) عياض الغنية : 386 .
 (2) مكرر : الازهري : اليواقيت الثمينة : 1 :29 وما بعدها .
 (3) مكرر : ازهار الرياض : 3 :59 .
 (4) ابن بشكوال : الصلة : 2 :518 وما بعدها .
 (5) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 88 وما بعدها .



على ما تركه بتلمسان() ، وتعود على استعماله .

لم يـذكر ابن بشكـوال ولا النباهي تلك الـزيادة ، ولم نجـدها فيـما بين ايدينا من المصادر والمراجع التي ترجمت لافـراد اسرة بني رشـد كابن الابـار في التكملة وابن عبد الملك في الذيل والتكملة ، وابن فرحون في الديباج ، وابن القاضي<sup>(2)</sup> ( ـ 1025 هـ/ 1616 م ) في جذوة الاقتبـاس ، ومخلوف في الشجرة وسواهم .

(1) المقري : ازهار الرياض : 3:59 .

(2) الازهـري : اليـواقيت الثمينــة : 1 :24 الـزركــلي : الاعــلام : 6 :210 . كحـــالــة : معجم المؤلفين : 13 :369 .







This file was downloaded from QuranicThought.com



## ابن رشد وميلاده

يكاد الاخباريون يجمعون على ان ميلاد ابن رشد كان سنة450 هـ / 1058م بقـرطبة ، فقـد حدده ابن بشكـوال فجعله في شهر شـوال ـ نوفمبـر ، ديسمبر ـ من تلك السنة<sup>(1)</sup> وتابعه عليـه اصحاب الـطبقات الـذين اتوا بعـده قديما كالنباهي<sup>(2)</sup>، والمقري وحديثا ككحالة<sup>(4)</sup> .

امـا ابن فرحـون فالـذي في ديباجـه : (ومـولـده في شـوال سنـة خمس وأربعمائة )<sup>(5)</sup> واما مخلوف فالذي في شجرته انه دون ولادته فجعلها سنـة455 هـ<sup>(6)</sup> وكلاهما أخطأ في تعيين السنة لاعتبارات :

أولها : ما اثبته تلميذ ابن رشد الفقيه ابو الحسن محمد بن أبي الحسن عبد الرحمن بن ابراهيم المعروف بمابن الموزان<sup>(7)</sup> ( 543 هـ /1148م)وصرّح أنه سمع ابن رشد شيخه ( يسأل وهو حاضر عن مولده فقال : ولدت سنة خمسين وأربعهائة )<sup>(8)</sup> .

- (1) ابن بشكوال : الصلة : 2: 519
- (2) النباهي ; تاريخ قضاة الاندلس ; 99 .
  - (3) المقري : ازهار الرياض : 61: 3.
  - (4) كحالة : معجم المؤلفين : 8: 228 .
     (5) ابن فرحون : الديباج : 279 .
    - (6) محلوف : الشجرة: 129 .
- (7) ابن الابار : المعجم : 155 وما بعدها .
- (8) ابن رشد : فتاوى : 168 ظ . مخطوطة دار الكتب الوطنية بتونس رقم : 12392 .



ed by Total

ثانيها : صحة ما أرخ به ابن بشكوال لأنـه تلميذ ابن رشـد وبلديه ، وهو من اعرف المؤرخين به واضبطهم .

ثالثها : ثبوت انه توفي سنة200 هـ ، وانه عاش سبعين سنة فيسما دونه اليافعي<sup>(1)</sup> ( ـ 768 هـ / 1367 م) في مرآة الجنان <sup>(2)</sup> ، واثبته كذلك ابن العماد الحنبلي <sup>(3)</sup> ( \_ 1089 هـ / 1679 م) في شذرات الـذهب<sup>(4)</sup> ومـدة الحياة هـذه اثبتها قبلهما ابن الوزان فيما يلي : (وتوفي <sup>(5)</sup> رحمه الله ، وادنى لديه مكانمه ، وفتح لِقُدُوم روحه جِنانه ، وقد اتى على سبعين سنة ) <sup>(6)</sup> وبناء على ذلك فهـو من مواليد سنة450 هـ . قطعا .

- (3) ابن العماد : شذرات الذهب : 4: 62: 4.
  - (4) الزركلي : الاعلام : 61:4 .
    - (5) اي ابن رشد.
  - (6) ابن رشد : الفتاوى : 168 ظ .

<sup>(1)</sup> ابن حجر : الدرر الكامنة : 2:352 وما بعدها. كحالة : معجم المؤلفين : 6:34. .

<sup>(2)</sup> اليافعي : مرآة الجنان : 3 :225 .



# الفصل الخامس ابن رشد وتمييزه



This file was downloaded from QuranicThought.com



ابن رشد وتمييزه

اشتهر بابن رشد الجد<sup>(1)</sup> تمييـزا له عن ابن رشـد الحفيد ، وبـابن رشد الاكبر<sup>(2)</sup> تمييزاً له عن ابن رشد الاصغر ، وبابن رشد الفقيه تمييـزاً له عن ابن رشد الفيلسوف .

واطلق عليه الفقهاء في مذهب الإمام مالك « ابن رشد » فإذا نقلوا عنه او رجحوا قوله ، أو ذكروا رأيه ، أو أثبتوه ، فهم يعنونه ولا يقصدون غيره .

وهذا الإطلاق نفسه موجود عند بعض شرّاح الحديث كلابي<sup>(a)</sup> (ـ 828 هـ/1425 م) في اكمال الإكمال<sup>(م)</sup>.

(1) ابن رشد الحفيد : بداية المجتهد : 275: ثم : 531 .

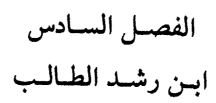
(2) ابن سعيد : المغرب : 1 : 162 , المقري : نفح الطيب : 3 : 192 .

(3) القرافي : توشيع الديباج : 53 ظ (المخطوط) التنبكتي : نيل الابتهاج : 287 . النيفر : عنوان الأريب : 114:1 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 6 : 396 كحالة : معجم المؤلفين : 287:9 .
(4) الآري: اكمال الاكمال : 5:2 ثم ص 41 ثم 158 ص 117 .



This file was downloaded from QuranicThought.com







This file was downloaded from QuranicThought.com



# ابن رشد الطالب

نشأ ابن رشد في قرطبة في بيت حسيب انصرف ابناؤه الى طلب العلم ، وتوجهوا الى الكرع من مناهل العرفان ، وكان لرعاية آبائهم الـذين ذاقوا حلاوة العلوم الاسلامية ما حفزهم عـلى الجد في الطلب، والاجتهاد في الاخـذ ، والدأب عـلى التحصيل، فـما من عالم منهم الا اشـرف ابوه عـلى تكوينه، وكان له فضل في توجيهه ، وضلع في تخريجه، كما ساهم في تعليمه ، وكان واحداً من شيوخه .

فلقد كان والد ابن رشد احمد بن احمد بن محمد حيا سنة 482 هـ فيها اثبته اصحاب الطبقات ، فيكون الوالد عاش مع ابنه 32 سنة على اقل تقدير وهي مدة الطفولة وبداية الشباب تلك التي اشرف فيها الوالد على الولد فكان معلمه الاول، وموجهه الاول . ولا يخفى ان اباه كان عـالما جليلاً ، معدوداً في الثقاة ومحسوبا من العدول ، وهي صفات علمية واخلاقية رشحته للأخذ عنه وهيأته لاعتباره احد شيوخه، لان افراد بني رشد شديدو الارتباط ببعضهم استمروا يرثون العلوم ابناء عن آباء ، كها استمرت نباهتهم بقرطبة يرثها خالف عن سالف، ويخلفها عن تالد طارف . ولم يثبت فيها اطلعنا عليه ان ابن رشد خرج في طفولته او في شبيبته من الاندلس ، او رحل الى المشرق في طلب العلم كها كان يفعل بعض الاندلسيين كأبي عمر بن عبد البر وابي الوليد الباجي وابي بكر بن العربي ، ولا انتقل من قرطبة الى غيرها من المدن

ويبدو انه اكتفى بعلهاء قرطبة ، ووجد بينهم ما يملأ وطابه . وقرطبة ام

المدن الاندلسية بلا منـازع . استقطبت العلماء من قـديم حتى اصبحت ذات تقاليد علمية عريقة ، واستقطبت الطلاب فاليها رحل الاندلسيون والغرباء<sup>(1)</sup> حتى غدت سوقا نافقة للكتب والعلوم . . .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وسلك ابن رشد في تعلمه كما يسلك لِدَاتُهُ، وانتهج الـطريقة المشهـورة عند الاندلسيين وهي الطريقة التي اثبتناهـا سابقـاً . فحفظ القرآن الكـريم ، وبعض كتب الحديث ، وتعلم العربية والادب، وانتقل الى الفقـه من كتاب الى كتـاب، ودرس اصول الفقـه واصول الـدين واخـذ التـاريـخ والاخبـار، واطلع عـلى مسائـل الخلاف ، واسبـاب الاختلاف، وعـرف معاقـد الاجمـاع ومـواطن الاتفاق . وقـرأ التفسير وشـرح الحـديث ، وتعلم علم الفـرائض. وبالجملة فقد اخذ العلوم الاسلامية واتقن فروعها، وتخرج عـلى ايدي المهـرة من شيوخها .

وانه تتلمذ لشيوخ عديدين لا يمكن لنا ضبطهم ولا تعيينهم جميعا لفقدان فهرست شيوخه<sup>(2)</sup> . وبرنامج مروياته . ولقد عين تلميذه القاضي ابو الفضل عياض منهم ستة ، وذكر بعد ان عين اولهم : ( وبنظرائه من فقهاء بلده )<sup>(3)</sup> واعاد ابن فرحون ذلك<sup>(4)</sup>، واورد مخلوف بعد ان عين خامسهم عنده : (وجماعة)<sup>(3)</sup> وفي النقول تصريح بان له غير الستة المذكورين ممن اعتمد عليهم في تخرجه . . . فمن هؤلاء الشيوخ الذين عينهم تلميسده عياض واقتصر عليهم تلميذه ابن بشكوال<sup>(6)</sup>، وذكرهم من بعد النباهي<sup>(7)</sup> ومن جاء

- (1) ابن بشكوال: الصلة : 69:1 .
  - (2) مخلوف : الشجرة : 129 .
- (3) عياض : الغنية : 123 .
- (4) ابن فرحون : الديباج : 279 .
   (5) مخلوف : الشجرة : 129 .
- (3) علوك بالمسجود بوديد .
   (6) ابن بشكوال : الصلة : 546:2 .
- (7) النباهى : تاريخ قضاة الاندلس : 98 .

District of the second ce ghazi trust For our anic thought

بعدهم او اقتصر على بعضهم كزروق(<sup>1)</sup> وكحالة<sup>(2)</sup> ممن ترجموا لابن رشد ؟ احد هؤلاء الشيوخ :

احمد بن محمد بن رزق الاموي ( ـ477 هـ /1085, 1085 م) كناه ابن رشد<sup>(3)</sup> وابن بشكوال<sup>(4)</sup> ، والضبي<sup>(5)</sup> والنباهي<sup>(6)</sup> ، وابن فرحون<sup>(7)</sup> والمقري<sup>(8)</sup> ومخلوف<sup>(9)</sup> ابا جعفر ، وكنَّاه ابن رشد الحفيد في بداية المجتهد<sup>(10)</sup> ابا بكر وهو خطأ واضح اذ لا يعدل عن كملام الجد في شيخه الى كملام الحفيد . ولأن أبا بكر بن رزق هو يحيى بن محمد ( ـ560 هـ / ـ1165 م) رفيق ابن بشكوال في الدراسة وهو من أهل المرية<sup>(11)</sup> فهما كنيتان لاسمين مختلفين .

واحمد بن رزق من أهل قُرطبة أخذ عن جلة من الشيوخ: فمن قـرطبة اخـذ عن الفقيهـين : ابي عمـر احمـد بن محمــد بن القـطان<sup>(11)</sup>( ـ460 هـ / 1068 م) وأبي عبـد الله محمد بن عبـد الله بن عتـاب<sup>(13)</sup>( ـ462 هـ /1069 م)

- (1) زروق : العجالة آخر الرسالة :2:114 ظ. مخطوطة (تونس ).
  - (2) كحالة : معجم المؤلفين : 8:228 .
    - (3) ابن رشد : المقدمات : 1:1 .
    - (4) ابن بشكوال : الصلة : 546:2 .
      - (5) الضبي : البغية : 167 .
  - (6) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 98 .
    - (7) ابن فرحون الديباج: 40.
    - (8) المقري : ازهار الرياض : 3 : 60 .
      - (9) مخلوف : الشجرة : 121 .
  - (10) ابن رشد الحفيد : بداية المجتهد : 2: 197 .
    - (11)ابن بشكوال : الصلة : 636:2
- (12)ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : 82:5 مخلوف : الشجرة : 119 .
- (13) ابن تغري بردي: النجوم الزاهرة: 5: 86 مخلوف: الشجرة: 119 عياض: المدارك 4: وما بعدها.

وكانت بينه وبـين ابن رزق مصاهـرة فهو ( صهـر ابن عتاب عـلى ابنته )<sup>(1)</sup> . وهمـا اللذان دارت عليهـما الفتـوى والشـورى في عهـديهـما<sup>(2)</sup> وانتهت اليهــما المشيخة، وبهما تفقه القرطبيون والاندلسيون وغيرهم وانتفعوا بهما .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ومن خارج قرطبـة وبالانـدلس رحل ابن رزق الى ابي عمـر يوسف بن عمر بن عبد البر الفهري<sup>(3)</sup> ( \_463 هـ / 1071 م) فسمع منه .

ومن صقلية وخارج الاندلس أجازه الفقيه ابو محمد عبد الحق بن محمد الصقلی<sup>(4)</sup> ( \_466 هـ /1073 ، 1074 م) ما رواه وما ألفه .

واجتمع لديه الفقه والرأي، وتقدم فيهما، وكان ذاكراً للمسائل بصيراً بالنوازل عارفا بالفتوى، تولى خطة الشورى بقرطبة، وتصدر للإفتاء، وكان مُدَار طلبة الفقه بقرطبة عليه في المناظرة والمدارسة والتفقه عنده، وكان فطنا لين الكلمة، كثير الحرص على التعليم، وفير النفع للطلبة ، ومشاركا في علم الحديث وكان مختصرا في هيأته وفي شأنه وملبسه، لا يفارق السوق ، ويعتمد على نفسه في الاكتساب وقضاء مآربه .

وكان مشهوداً له بانـه جمع العلم والفضـل والدين والتـواضع، والعفـة والاستقامة ، ومعدوداً في رأي مخلوف من المؤلفين، اذ ذكر ان له تآليف لكنه لم يعينها<sup>(3)</sup> .

 <sup>(1)</sup> ابن فرحون : الديباج : 274 وما بعدها ، عياض: المدارك : 813:4 . ابن فرحون : الديباج : 40 .

<sup>(2)</sup> مخلوف : الشجرة : 119 .

<sup>(3)</sup> الحميدي : جذوة المقتبس: 344 وما بعدها .

ابن فرحون: الديباج: 357 وما بعدها. ومخلوف: الشجرة: 119 وما بعدها. عياض: ترتيب المدارك 4: 808 وما بعدها. الذهبي: تذكرة الحفاظ: 3: 306 وما بعدها. (4) ابن فرحون : الديباج : 174 . مخلوف : الشجرة : 116 .

<sup>(5)</sup> مخلوف : الشجرة : 121 .

وبأبي جعفر بن رزق تفقه ابن رشد ، وعليه اعتمد<sup>(1)</sup> كما تفقه صاحبه ابو القاسم اصبغ بن محمد الازدي<sup>(2)</sup> (\_505 هـ /1111 م) ونظيره ابو الوليد هشام بن احمد القرطبي يعرف بابن العواد<sup>(3)</sup> (\_509 هـ /1115 م) و (جماعة جلة )<sup>(4)</sup> . وبه تأثر ابن رشد في الفقه وفي التأليف ، وهـو الذي أوحى لـه بطريقة تدريس المدونة وخاصة ما يتعلق بما يفتتح بـه ابوابهـا<sup>(3)</sup>، ويشوق بـه طلابها مما يأتي مزيد تفصيله . وبه تهيأ الى الافتاء والشورى والبصر بالمسائل، والعلم بالنوازل.

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

## ثانيهم :

احمد بن عمر بن أنس بن دلهاث بن انس بن خلذان بن عمران بن منيب بن رُغَيبُة بن قُطبة العُذري يعرف بابن الـدلائي ( ـ478 هـ /1086 م) ويكنى ابا العباس، من اهل المرية<sup>(6)</sup> . والدلائي نسبة الى دلاية قرية من قرى الاندلس من اعمال المرية وبها توفي رحل مع ابويه الى المشرق<sup>(7)</sup> وعمره<sup>14</sup> عاماً سنة(407 هـ /1016 م) ووصل الى مكة المكرمة في شهر رمضان من السنة الموالية وحج فيها مع والديه ( فجاور ثمانية اعوام)<sup>(8)</sup> . وبمكة

- (1) ابن فرحون : الديباج : 279 .
- (2) ابن بشكوال : الصلة : 1 :110 .
  - (3) عياض : الغنية : 278 .
  - (4) ابن فرحون: الديباج: 40 .
  - (5) ابن رشد: المقدمات : 2:1 .
- (6) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 189:2 وما بعدها . الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 183 وما بعدها .
- (7) وعند الحميري: رحل مع والـده يُعيد الأربـع مائـة الى مكة (الحميـدي: جذوة المقتبس : 127 وترجم له ص127 وما بعدها ).
  - (8) ابن العماد : شذرات الذهب : 357:3 .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

صحب الشيخ أباذر عبد الله بن احمد الهروي<sup>(1)</sup> ( <sub>-</sub>435 هـ / 1044 م) وسمع منه صحيح البخاري مرات ، وسمع من اهل الرواية والعلم الوافدين على مكة من أهل العراق وخراسان والشام . وبالاندلس كتب عن جلة من العلماء منهم القاضي ابو الوليد يونس بن عبد الله بن مغيث الفقيه المحدث<sup>(2)</sup> ( <sub>-</sub>429 هـ / 1038, 1037 م) والقـاضي ابـو القـاسم المهلب بن أبي صفرة<sup>(3)</sup> ( <sub>-</sub>436 هـ / 1038 هـ/ 1043 م) والقـاضي ابـو القـاسم المهلب بن أبي صفرة<sup>(4)</sup> ( <sub>-</sub>434 هـ / 1053, 1057 م) وهـو (اول من ادخـل الانـدلس غـريب الحـديث للخطابي )<sup>(3)</sup> وغيرهم .

واعتنى أبو العباس العُذري بالحديث وتخصص في نقله وروايته، وتمييز بضبطه واتصف بالثقة ، وتحلى بجلالة القدر ، وامتاز بعلو الاسناد ، فقد طال عمره ، وكان له 85 سنة حين توفي<sup>(6)</sup> ، ومن جلالته ان إمامي الاندلس ابن عبد البر وابن حزم رَوَيا عنه<sup>(7)</sup> ، وكان أبو العباس العذري قيماً على صحيح مسلم كها كان قيماً على صحيح البخاري وغيرهما من كتب السنة .

وقد عول عليه ابن رشد كما عول على غيره من الشيوخ ، وطلب منه

(7) المرجع السابق .

<sup>(1)</sup> ابن فرحون : الديباج : 217 ومـا بعدهـا . الذهبي : تـذكرة الحفـاظ : 3 :284 وما بعـدها . مخلوف : الشجرة : 104 وما بعدها ، كحالة : معجم المؤلفين : 6 :32 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : 5 :29 د . حسين مؤنس : شيـوخ العصر في الانــدلس : 82 .

<sup>(3)</sup> الحميدي : جذوة المقتبس : 330 . ابن بشكوال : 2 :592 وما بعدها . ابن العماد : شذرات (3) الحميدي : جذوة المقتبس : 330 . خلوف : الشجرة : 114 ، ابن فرحون : الحديباج : 348 . عياض : ترتيب المدارك : 751:4 وما بعدها .

<sup>(4)</sup> الحميـدي : جذوة المقتبس : 285 ومـا بعدهـا . ابن فرحـون : الديبـاج : 188 وما بعـدها . محلوف : الشجرة : 109 . الضبى : بغية الملتمس : 410 وما بعدها .

<sup>(5)</sup> مخلوف : الشجرة : 109 .

<sup>(6)</sup> ابن العماد : شذرات الذهب: 3 :358 .

Director CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ان يجيزه مروياته ( فأجازه ما رواه )<sup>(1)</sup> ، واستفاد منه علو اسناده<sup>(2)</sup> وبه وصل روايته لصحيح البخاري عن طريق أبي ذر الهروي<sup>(3)</sup> .

ومما رواه فهرست شيخه الدلائي وتصانيفه عنه<sup>(4)</sup> ، منها كتـاب دلائل النبوة<sup>(5)</sup> ، ومنها كتاب افتضاض ابكار اوائل الاخبـار<sup>(5)</sup> ، ولا يبعد ان يكـون روى عنه بالاجازة :

1) صحيح مسلم : (أ) بهذا السند : عن أبي العباس العذري « عن أبي الحسن طاهر بن مفوز<sup>(6)</sup> ( \_ 484 هـ/ 1091 م ) عن أبي حامد الجلودي<sup>(7)</sup> ( \_ 368 هـ/ 979 م ) عن ابراهيم ابن احمد بن سليمان<sup>(8)</sup> ( \_ 308 هـ/ ,291 920 م ) عن مؤلفه مسلم »<sup>(9)</sup> . (ب) وبهذا السند : عن أبي العباس العُذري « عن أبي العباس احمد بن الحسن الرازي عن أبي احمد محمد بن عيسى الجلودي<sup>(10)</sup> ( \_ 368 هـ/ 979 م ) عن إبراهيم بن محمد بن سفيان الفقيه<sup>(11)</sup> ( \_ 308 هـ/ 920 م) عن مسلم بن الحجاج<sup>(12)</sup> ( \_ 261 ه ) »<sup>(13)</sup>.

(1) ابن بشكوال : الصلة : 2 :546 ابن فرحون : الديباج : 279 .
(2) ابن بشكوال : الصلة : 1 :18 .
(3) المرجع السابق : 1 :69 .
(4) عياض : الغنية : 285 .
(5) ابن العماد : شذرات الذهب : 3 :358 .
(6) ابن العماد : شذرات الذهب : 1 :222 .
(6) ابن بشكوال : الصلة : 1 :255 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 737 . الذهبي : تذكرة الحفاظ : 1 :12 .
(7) الصواب : أبو أحمد : انظر ابن العماد : شذرات الذهب : 2 :358 .
(7) الصواب : أبو أحمد : انظر ابن العماد : شذرات الذهب : 2 :358 .
(7) الصواب : أبو أحمد : انظر ابن العماد : شذرات الذهب : 3 :352 .
(8) الصواب : أبو أحمد : انظر ابن العماد : شذرات الذهب : 3 :258 .
(9) غلوف <sup>11</sup>شجرة : 121 .
(10) ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : 4 :351 .
(11) المرجع السابق : 2 :245 .
(12) ابن العماد : شذرات الذهب : 144 .
(13) المرجع السابق : 144 .

Died by reference version C E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

2) وكتاب الطبقات لمسلم بن الحجاج يرويه ابن رشد عن أبي العباس
2) وكتاب الطبقات لمسلم بن الحجاج يرويه ابن رشد عن أبي العباس
357 (1) (- 357)
368, 967 م) وأبو اسامة محمد بن احمد . المقروي<sup>(1)</sup> (- 375 هـ/ 368, 967)
314 . . . نا أبو الحسن طاهر بن محمد بن سَهْلَوَيْه النيسابوري<sup>(1)</sup> (- 375 هـ/ 390, 989
300, 989 م) . . . نا مكي بن عبدان<sup>(4)</sup> (- 325 هـ/ 366 - 937 م) . . . نا مسلم »<sup>(3)</sup>.

ed by Total 1

3) وكتاب الضعفاء والمتروكين : وكتاب الطبقات لأبي عبد الرحمن احمد النسائي<sup>(6)</sup> ( ـ 303 هـ/ 915 م ) يرويهما اجازة عن أبي العباس الدلائي « عن أبي الحسن علي بن الحسن بن فهر<sup>(7)</sup> المصري عن الحسن بن رشيق<sup>(8)</sup> ( ـ 370 هـ / 981,980 م ) عن النسائي »<sup>(9)</sup>.

4) وكتــاب شيـوخ البخــاري تـأليف أبي احمــد عبــد الله بن عـلي الجرجاني : عن أبي العباس الدلائي « عن ابي العباس الرازي عن مؤلفـه ابي أحمد الجرجاني<sup>(9)</sup> ( ــ 365 هـ/ 976 م ) »<sup>(10)</sup> .

(1) ابن الأثير : الكامل : 7 :29 .
(2) الصواب الهروي كما جاء في سند عياض في الشفاء ( 2 :49 مع ذيل الحفاء للشمني ) .
(3) الصواب أبو الحسين كما في تاريخ بغداد : الحطيب البغدادي : تاريخ بغداد : 9 :357 .
(4) ابن العماد : شذرات الذهب : 2 :367 .
(5) عياض : الغنية : 106 .
(6) ابن خلكان : وفيات الأعيان : 1 :95 . الزركلي : الاعلام : 1 :461 . ابن العماد : شذرات الذهب 2 :292 .
(7) ابن فرحون : المديباج : 202 وما بعدهما . السيوطي : حسن المحاضرة 11 :752 أبو الحسن مؤلف كتاب فضائل مالك .
(8) الذهبي : تذكرة الحفاظ : 109 وما بعدهما . السيوطي : حسن المحاضرة 257 أبو الحسن الخبين الخبي يتوي بردي : مؤلف كتاب فضائل مالك .
(9) عياض الذهبي : تذكرة الحفاظ : 191 وما بعدها ( أبو محمد العسكري المصري ) ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : 4 :101 .
(9) عياض الغنية : 111 .
(10) الذهبي : تذكرة الحفاظ : 3 :15 مياض : ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : 4 :11 .



ثالثهم :

محمد بن خيرة الاموي يعرف بابن ابي العافية الجوهري ( - 478 هـ / محمد بن خيرة الاموي يعرف بابن ابي العافية الجوهري ( - 478 هـ )<sup>(2)</sup> , ويكنى أبا عبد الله : أصله من المرية استوطن قرطبة وبها اخذ عن اعيان العلماء منهم أبو القاسم حاتم بن محمد الطرابلسي<sup>(3)</sup> ( - 469 هـ / 1076, 1077 م ) أصيل طرابلس الشام الآخذ عن أبي الحسن القابسي ، والملازم له الى ان توفي سنة ( - 403 هـ / 1012 م )<sup>(4)</sup> ، ورحل الى شاطبة ، وسمع من أبي عمر بن عبد البر ، وصحبه هناك طاهر بن مفوز<sup>(5)</sup> وهو الذي عين سنة وفاته فيها نقله عنه ابن الابار .

اشتهر ابن أبي العافية بالحفظ والعلم ، والذكاء والفهم ، وعد من كبار الفقهاء وكان من جلة العلماء وهو الى جانب اهتمامه بالفقه واختصاصه بـه كان ذا عناية بالحـديث وسماعـه<sup>(6)</sup> ، وصاحب التفـات الى اللغة وفنـونها<sup>(7)</sup> ، ومعرفة بأصول الدين والْفِرَقِ فيه<sup>(8)</sup> .

اسندت لـه خـطة الشورى بقـرطبـة ، فكـان في عـداد المشـاورين في الاحكام يعتمد عليه وعلى نظرائه الحكام .

- (4) الذهبي : تذكرة الحفاظ : 3 :264 . الزركلي : الاعلام : 5 :145 .
  - (5) ابن الأيار · التكملة : 1 :340 .
    - <sub>(6)</sub> المرجع السابق .
- (7) ابن رشد : الفتاوي : 89 ظ وما بعدها . مخطوطَة دار الكتب الوطنية بتونس رقم : 12307 .
  - (8) المرجع السابق .

 <sup>(1)</sup> ابن بشكوال : الصلة : 2:525 .

<sup>(2)</sup> ابن الابار : التكملة : 1:398.

<sup>(3)</sup> ابن فرحون : الـديباج : 109 ومـا بعدهـا . مخلوف : الشجرة : 120 ابن العماد؛ الشذرات : 3 333 .

Alled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

تتلمذ له ابن رشد وروى عنه كما روى عنه صاحبه الفقيه أبو الوليد هشام بن أحمد يعبوف بابن العبواد<sup>(1)</sup> (\_509 هـ/ 1115 م) القبرطبي وهو الذي نقل عنه ابن بشكوال تاريخ وفاة شيخـه ابن أبي العافيـة<sup>(2)</sup> وسمع منه غيرهما ، وعند ابن الابار في تكملته نقـلًا عن طاهـر بن مفوز قـولـه : ( بلغنى وفـاته رحمـه الله في صدر ذي القعدة سنة 479 هـ )<sup>(3)</sup> فليتـأمل مـع ما سبق . ومنه استفاد ابن رشد : استفاد من حفيظه ، ومن حضور المناظرات عنده ، وانتفع من فهمه وتقريبه المسائل للطلبة ، ومن فتاواه التي كان يمـد بها قصاده من العامة وغيرهم ، كما انتفع مما كان يلقيه في دروسه من شتى المسائل في فروع العلوم الاسلامية وهي التي لا تخلو منها الـدروس ولا ينقطع الـطلبة عن اثـارتها في المنـاظرات أمام الشبخ، ولا ينفـك التلاميـذ عن القائهـا عليه ليزيل حيرتهم ، فيكشف غوامضها ويقرب ابعادها ، ويسهل صعابها . كما لا يشك انه روى عنه ما كـان يرويـه من الحديث ، ومن الكتب التي اجتمعت عنده وكانت من مروياته، يصل بهـا الطلبـة بالشيـوخ ، ويربط بهـا الاسانيـد ربطاً يجمع الأواخر بالأوائل، والطلبة بالمؤلفين ،على ان اتصال ابن رشد به سمح له بالمقارنة بينه وبين شيخه ابن رزق ، وبما يمتاز به كل منهما في حفظه وفهمه ، وفي روايته وطريقته . وفي فتاواه وتخريجاته ، وفي ضبطه وتدقيقاته . وهي أمور تفتق ذهن الطالب وتشحذ ذهنه ، وتنمى زاده ، وتظهر شخصيته ، وتربيه على الاخلاق العلمية كما تدربه على الاستنتاجات العلمية ، والتطبيقات الفقهية .

رابعهم :

عبد الملك بن سراج بن عبد الله بن محمد بن سراج(4) ( \_ 489 هـ/

(1) عياض : الغنية : 275 وما بعدها .

(2) ابن بشكوال : الصلة : 2:525 .

(3) ابن الأبار : التكملة : 1 :398.

(4) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1 :115 وما بعدها . الذهبي : تذكرة الحفاظ : 4 :25 .

District vesion CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

1096 م) يكنى ابا مروان، وينسب الى اهل قرطبة ، وهو من بيت خير وفضل من مشاهير موالي بني امية بالاندلس ، كان جدهم سراج من مواليهم ، وهم من العـرب من كلب بن وبـرة اصـابهم سبـاً وممـا ( يؤثـر ان سـراج بن قـرة الكلابي صاحب رسول الله ﷺ هو جدهم الذي اليه ينتسبون وناهيك بـذلك شرفاً مؤثلاً ، وفخراً مؤبداً )<sup>(1)</sup> .

وروى عن أبيـه وعن أبي محمد مكي بن أبي طـالب المقـرىء<sup>(2)</sup> ( ــ 437 هــ/ 1045 م ) وأبي عمرو عثمان السفاقسي وعن طبقتهم .

كمان عالماً بمعاني القرآن والحديث ، وبضروب الآداب وانتهت اليه الامامة في اللغة والأدب والغريب ، وكانت الرحلة في وقته اليه ( من جهات الاندلس وغيرها )<sup>(3)</sup> ، ومدار اصحاب اللغات والآداب عليه ، وكان وقور المجلس ، لا يجسر احد على الكلام به تهيباً منه ، ( الا انه كمان يضجر عند السؤال فيا يكاد يفيد ، ويتفجر غيظاً على الطالب حتى يتلبد ولا يستفيد )<sup>(4)</sup> وكان في اعتلاء سنه حسن البنية ممتعاً بحواسه وتوقد ذهنه، وسرعة خاطره يقرأ دقيق الخط ، ويثابر على المطالعة ولا يخل بحظه منها ، ويقرأ عليه مستغلق الكتب وعويص المعاني وغامضها فينكروهم القارىء ويحسن الرد عليه ، ختم الله به علم اللسان<sup>(3)</sup> عكف على كتاب سيبويه 18 عاماً ، لا يعرف سواء ، ثم درس الجمهرة فاستظهرهما ، واستدرك الأوهام على

(1) ابن بسام : الذخيرة : ق 1 مجد : 2 :307 وما بعدها .

- (2) ابن بشكوال : الصلة : 2:597 وما بعدها . الحميدي جذوة المقتبس : 329 .
  - (3) ابن فرحون : الديباج : 157 .
  - (4) ابن خاقان : قلائد العقيان: 217 .
  - (5) ابن بسام : الذخيرة : قــ 1 : مجــ : 2:310.
    - (6) ابن العماد : شذرات الذهب: 3 393 .



طريحتي في كل يوم سبعون ورقمة<sup>(1)</sup> .ولعظيم منزلته اشترك الشعراء في رثبائه وتخليد مآثره وقد عـد ابن بسام<sup>(2)</sup> ( ـ 542 هـ/ 1147 م ) سبعة من الشعراء رثوه وأورد من اشعارهم<sup>(3)</sup> أخذ عنه ابن رشد ونظراؤ ه كأبي عبـد الله محمد بن احمد المعروف بابن الحـاج الفقيه القـاضي الشهيـد<sup>(4)</sup> ( ـ <sup>252</sup> هـ/ 1134 م ) اللغة العربية ، ومعاني التفسير والحديث والغـريب ، وروى عنه من واسع معرفته ، وبحر علمه ، وحافل روايته ، وسمع منه الآداب والاشعار ، والانساب والاخبار ، والايام والأثار<sup>(6)</sup> .

ولا يبعد ان يكون سمع منه «كتـاب البارع لأبي عـلي البغدادي<sup>(6)</sup> ( ـ 356 هـ/ 967 م ) وشـرح غـريب الحـديث للخـطابي<sup>(7)</sup> ( ـ 388 هـ/ 998 م ) والـدلائـل : لقـاسم بن ثـابت السـرقسـطي<sup>(8)</sup> ( ـ 302 هـ/ 915, 914 م ) ، وكتاب أبيات المعاني للقتبي .

وكتاب الهنبات لأبي حنيفة أحمد بن داود الدينوري <sup>(9)</sup> ( ـ 282 هـ / 895 م )<sup>(10)</sup>ويبدو أن هذه أسانيد ابن رشد للكتب التالية :

- (1) السيوطي : بغية الوعاة : 2 :110 .
- (2) الزركلي : الاعلام : 5 :72 وما بعدها .
- (3) ابن بسام : الذخيرة : ق : 1 : مجلد : 2 :311 وما بعدها .
- (4) عياض : الغنية : 117 وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة : 2 :550 . النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 102 .
  - (5) عياض : الغنية : 114 ثم158 وما بعدها .
- (6) ابن خلكان : وفيات الاعيان : 1 :204 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 2 :286 وما بعدها .
  - (7) ابن نغري بردي : النجوم الزاهرة : 4 :199 . كحالة : معجم المؤلفين : 2 :61 .
    - (8) مخلوف : الشجرة : 86 . الضبى : بغية الملتمس : 448 وما بعدها .
  - (9) ابن النديم : الفهرست78 . الأنباري : نزهة الالباء : 240 . الزركلي : الاعلام : 1 : 119 .
    - . (10) ابن بسام : الذخيرة : قد 1 مجلد : 2 : 309 .

ا. فكتاب غريب الحديث لابي سليمان أحمد بن محمد البستي
 الخطابي : يرويه « عن أبي مروان بـن سراج حدثه ابو عمر وعثمان بن أبي
 بكر السفاقسى اجازة عن أبي عبد الله محمد بن علي بـن عبـد الملك الفارض

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

3) . وكتاب اصلاح الغلط على أبي عبيد تأليف ، أبي محمد<sup>(8)</sup> بن قتيبة ( - 276 هـ / 889 م ) « عن أبي مروان بن سراج عن أبي القاسم ابراهيم بن محمد الافليلي عن أبيه عن قاسم بن أصبغ عن أبي محمد بن قتيبة<sup>(9)</sup> »<sup>(10)</sup>.

(1) عياض : الغنية : 110 .

عن مؤلفه »<sup>(1)</sup> .

- (2) ابن خلكان : الوفيات : 3 : 225 وما بعدها . ابن العماد : شذرات الـذهب : 2 : 54 وما بعدها . الزركلي الأعلام : 6 : 10 .
  - (3) ابن بشكوال : الصلة : 1 : 94 وما بعدها .
- (4) ابن العماد : شذرات الذهب : 3 : 93 . الذهبي ; تذكرة الحفاظ : 3 : 197 وما بعدها وقمال توفى سنة 376 هـ .
- (5) المرجع السابق : 2 : 293 وما بعدها . مخلوف : الشجيرة : 87 . الضبي : بغية الملتمس : 175 . الحميدي : جذوة المقتبس : 113 وما بعدها .
  - (6) ابن العماد : شذرات الذهب : 2: 193 .
    - (7) عياض : الغنية : 109 .
- (8) هو أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري يقال له: أَلْقُتْبِي والقُتَبِّي. ر. النووي: تهذيب الأسماء واللغات: 2: 281.
- (9) ابن خلكان : وفيات الأعيان : 2 : 246 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 6 : 150 وما بعدها .
  - (10) عياض : الغنية : 109 .



4) . وكتاب أدب الكاتب لأبي محمد بن قتيبة : يرويه « عن أبي مروان ابن سراج حدثه به أبو القاسم بن الافليلي عن أبي بكر محمد بن الحسين الزبيدي<sup>(1)</sup> ( \_ 879 هـ / 889 م ) عن أبي علي البغدادي عن أبي جعفر أحمد ابن عبد الله بن مسلم بن قتيبة<sup>(2)</sup> ( \_ 322 هـ / 934 م ) عن أبيه مؤلفه »<sup>(3)</sup> .

5) . وكتاب الدلائل لأبي محمد قاسم بن ثابت السرقسطي ويرويه (عن ابي مروان عبد الملك بن سراج حدثه به القاضي أبو الوليد يونس بن مغيث عن أبي الفضل عباس بن عَمرو الصقلي (<sup>4</sup>) عن ثابت بن قاسم بن ثابت<sup>(3)</sup> ( - 352 ه / 604 م) عن جده ثابت<sup>(6)</sup> ( - 313 ه / 229, 292 م) قراءة وعن أبيه قاسم<sup>(7)</sup> ( 302 ه / 914, 519 م) اجازة وكان ثابت وابنه قاسم اشتركا في التأليف وكانت رحلتها وسماعها واحدا فمات قبل أبيه عدة ، ولم يدركه ابنه في السماع منه وأدرك السماع من جده فهو له من جده سماع ، وعن أبيه إجازة »<sup>(8)</sup>

6) . وكتـاب المصنف لأبي عبيد القـاسم يرويــه : « عن أبي مروان بن سـراج عن أبي القاسم الافليلي عن أحمد بن أبــان بن سِيـد<sup>(9)</sup> ( ــ 382 هـ /

- (1) الزركلي : الاعلام : 6 : 312 . الضبي : البغية : 66 وما بعدها . الحميدي جـذوة المقتبس : 43 وما بعدها .
  - (2) ابن العماد : شذرات الذهب : 2 :294 . الزركلي : الاعلام : 1 : 149 .
    - (3) عياض : الغنية : 239 وما بعدها .
    - (4) الحميدي : جذوة المقتبس : 229 . الضبي : بغية الملتمس : 430 .
    - (5) الحميدي : جذوة المقتبس : 174 . الضبي : بغية الملتمس : 254 .
      - (6) مخلوف : الشجرة : 86 .
- (7) الحميدي : جذوة المقتبس : 312 . ابن فرحون : الديباج : 223 وما بعدها . وقاسم وابنه هما أول من أدخل كتاب العين الى الاندلس .
  - (8) عياض : الغنية : 262 .
  - (9) الحميدي : جذوة المقتبس : 110 . ابن بشكوال : الصلة : 1: 14 .

299, 993 م ) عن أبي علي البغدادي عن أبي بكر محمد الأنباري<sup>(1)</sup> ( ـ 328 هـ / 939, 940 م ) عن أبيـه<sup>(2)</sup> قاسم بن محمـد بن بشـار ( ـ 304 هـ / 917 م ) عن أبي الحسن عـلي بن عبد الله الـطوسي<sup>(3)</sup> ( ـ 231 هـ / 845, 846 م ) عن أبي عبيد »<sup>(4)</sup> .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

7) . وكتاب الغريبين لأبي عبيد أحمد بن محمد الهروي<sup>(5)</sup> ( ـ 401 هـ / 1011 م ) يرويه : « عن أبي مروان بن سراج عن أبي عمرو السفاقسي عن أبي عثمان بن اسماعيل<sup>(6)</sup> ( ـ 449 هـ / 1057 م ) عن عبد الرحمن الحافظ النيسابوري<sup>(7)</sup> ( ـ 412 هـ / 1021 , 2011 م ) عن مؤلفه »<sup>(8)</sup> .

8) . وكتـاب الأمثال لأبي عبيـد القاسم بن سـلام يـرويـه : « عن أبي مروان عن أبي القاسم الأفليلي عن قاسم بن سعدان<sup>(و)</sup> ( ـ 347 هـ / 958 م ) عن طـاهر بن عبـد الْعَزيـز<sup>(10)</sup> ( ـ 304 هـ / 916 , 917 م ) عن علي بن عبـد

- (1) ابن العماد : شذرات الذهب : 2 : 315 وما بعدها . ابن النديم : الفهرست : 75 .
   الذهبي : تذكرة الحفاظ : 3 : 57 وما بعدها .
  - (2) أنظر ابن النديم : الفهرست : 75 . السَّيوطي : بغية الوعاة : 2: 261 .
- (3) ابن النديم : الفهرست : 71 . بروكلمان : تماريخ الأدب العربي : 1 : 100 ثم ص :
  - · 146 : الانباري : نزهة الالباء : 181 .
    - (4) عياض : الغنية : 263 .
- (5) اليافعي : مرآة الجنان : 3 : 3 : الزركلي : الاعلام : 1 : 203 ابن خلكان : وفيات الأعيان : 1 : 79 ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : 4 : 228 .
- (6) هو أبو عثمان اسماعيل بن عبد الرحمن بن أحمد بن اسماعيل المفسر الصابوني شيخ الاسلام : ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : 5: 62 . ابن العماد : شذرات : 3: 282 .
- (7) الصواب عن أبي عبد الىرحمن محمد بن الحسين النيسابوري السُّلَمي : ابن تعبري بـردي : النجوم الزاهرة : 4 : 256 ابن العاد : شذرات الذهب 3 : 196 .
  - (8) عياض الغنية : 263 .
  - (9) السيوطي : بغية الوعاة : 1 : 254 .
  - (10) الضبي : بغية الملتمس : 327 . الحميدي : جذوة المقتبس : 230 .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

العزيز <sup>(1)</sup> ( \_ 286 هـ / <sup>899</sup> م ) عن أبي عبيد » <sup>(2)</sup> .

9). وكتاب المشاهد لأبي محمد عبد الملك بن هشام يرويه : «عن أبي مروان حدثه به أبو القاسم الافليلي بجميعه عن أبي عيسى يحيى بن عبد الله مروان حدثه به أبو القاسم الافليلي بجميعه عن أبي عيسى يحيى بن عبد الله عن عب عمر عبن عبد الله بن عبد المرحيم عن عم أبيه عبيد الله بن عبد الموحيم عن عم أبيه عبيد الله بن عبد الموحيم عن عم أبيه عبيد الله بن عبد الموحيم عن عم أبيم ما أنه ( \_ 213 هـ / 828 م ) عن ابن هشام <sup>(4)</sup> ( \_ 213 هـ / 828 م ) عن ابن هم ابن علم الموحيم مروا<sup>(3)</sup>.

خامسهم :

محمد بن فرج مولى محمد بن يحيى البكري يُعْرف بابن الطلاع<sup>(6)</sup> ( -497 هـ / 1104 م ) ، كنيتسه أبو عبد الله ، وفي الديباج : ( مسولى ابن الكلاع)<sup>(7)</sup> وفي « الكلاع » تصحيف ظاهر وخطأ : لعله مطبعي . هو من أهل قرطبة روى عن جلة القرطبيين وشيوخ الاندلسيين منهم : القاضي أبو الوليد يسونس بن مغيث<sup>(8)</sup> ( - 429 هـ / 1038 م ) وأبي محمد مكي بن أبي طالب المقرىء ، وأبي عمسر بن القطان ، وأبي القساسم حاتم بن محمد الطرابلسي وأضرابهم .

كان حافظا للقرآن تالياً له مجوداً لحروفه ، فقيها تفقه عند ابن القطان ،

(1) ابن العماد : شذرأت الذهب : 193 . الذهبي : تذكرة الحفاظ : 2: 178 وما بعدها .

(2) عياض : الغنية : 263 .

(3) مخلوف : الشجرة : 67 . ابن العماد : شدرات المذهب : 2 : 120 . المذهبي : تمذكرة الحفاظ : 2 : 134 وما بعدها .

(4) ابن العماد : شذرات الذهب : 2: 45 .

(5) عياض الغنية : 266 وما بعدها .

(6) ابن بشكوال : الصلة : 2 : 534 وما بعدها . ابن أبي زرع : روض القرطاس : 118 .

(7) ابن فرحون : الديباج : 275 .

(8) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 95 وما بعدها . ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة :5: 29

حافظا لفقه مالك وأصحابه ، حاذقا بالفتوى ، مقدما في الشورى ، عارفا بعقد الشروط ، عالما بشيوخ بلده وفتاواهم ، مساهما في العربية والأدب ، يقرض الشعر ، وله شعر في نعل النبي ﷺ<sup>(1)</sup> ، مشاركا في الحديث وروايته ، معدودا من أهل الخير والفضل ، مشهودا له بالعفاف والتصاون والدين ، مكثرا للصدقة ، مطيلا للصلاة ، (قوالا بالحق)<sup>(2)</sup> ، شديدا على أهل البدع ، غير هيّاب من الأمراء ، ولا يخاف في الله لومة لائم : (لقيه المعتمد ابن عباد فنزل عن دابته ووعظه ابن الطلاع ووبخه )<sup>(3)</sup> .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ولي الصلاة بجامع قرطبة ، وفيه أسمع الناس وأقرأ الطلبة ، وكانت الرحلة اليه في زمانه من جهات الأندلس وغيرها (لسماع الموطأ والمدونة )<sup>(4)</sup> بصفة اخص لعلو اسناده فيهما ، وعمّر وعاش 93 سنة<sup>(5)</sup> حتى سمع منه الآباء والأبناء ، والكبار والصغار . وأسند اليه منصب الشورى بعد موت شيخه ابن القطان ، وبقي على هذه الخطة نافذ القول ، مسموع الرأي ( الى أن دخل قرطبة المرابطون فأسقط عن الفتيا لتعصبه عليهم )<sup>(6)</sup> ولكن ذلك لم يحط من مكانته عند الناس ، ولا عند الطلبة والمريدين وَعَدَّله ابن فرحون أربعة كتب أَلَفَها ذات اتصال باختصاصاته<sup>(7)</sup> منها كتاب أحكما النبي ﷺ ، وكتاب الشروط .

سمع منه ابن رشد ونظراؤ ه كالفقيه القرطبي أبي الوليد هشام بن أحمد

(1) المقري : أزهار الرياض : 3 : 226 وما بعدها .
 (2) اليافعي : مرآة الجنان : 3 : 160 .
 (3) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1 : 165 .
 (4) ابن العماد : شذرات الذهب : 3 : 407 .
 (5) المرجع السابق .
 (6) ابن فرحون : الديباج : 275 .

المعروف بابن العواد والقاضي ابي عبـد الله محمـد بن عيسى التميمي<sup>(1)</sup> ( ـ 505 هـ / 1111 م ) . وكـما سمع منـه مرويـاته أخـذ عنه الفقـه ، وتعلم بـه الفتوى ، وعرف عقد الشروط ، وأخبار شيوخ قرطبة ، واستفاد منه علما جمـا مما يلقيه في دروسه ، ويرويه لرواده في حلقاته بالمسجد الجامع ببلده .

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ويبدو في نظرنا أنه سمع منه الموطأ والمدونة كما سمعهما غيره كالقـاضي أبي عبد الله محمد بن عيسَى شيخ القاضي أبي الفضل عياض البحصبي. (وسنده ـ أي مولى ابن الطلاع ـ في موطإ يَخْيَى من أعلى ما يوجد في زمانه )<sup>(2)</sup> .

فروايته موطأ يحيى بن يحيى الليثي : حدثه به « أبو عبد الله محمد بن فرح مولى ابن الطلاع عن القاضي يونس بن عبد الله ، عن أبي عيسى يحيى بن عبد الله <sup>(5)</sup> ( \_ 367 هـ / 977 , 978 م ) عن عم أبيه عبيد الله بن يحيى بن يحيى<sup>(6)</sup> ( \_ 287 هـ أو 288 هـ / 900 , 901 م ) عن أبيسه يحيى عن مالك »<sup>(7)</sup> .

2) . وروايته المدونة : حدثه بها : « أبو عبد الله مـولى ابن الطلاع عن الفقيه أبي علي الحسن بن أيوب الحداد<sup>(6)</sup> ( ـ 425 هـ / 1034 م ) عن أبي عبد الله محمد بن عبيدون<sup>(7)</sup> ( ـ 368 هـ / 978 م ) عن محمد بن وضاح<sup>(8)</sup> ( ـ 286

166

الملتمس : 133 وما بعدها .

ه\_ / 899 م ) عن سحنون »<sup>ا(1)</sup> .

3) . وروايته لرسالة ابن أبي زيد القيرواني حدثه بهـا « عن أبي عبد الله بن فـرج عن مكي بن أبي طـالب وأبي عبـــد الله محمـد بن عبـــد الله بن أبي عابد<sup>(5)</sup> ( ــ **٩٣٤ هـ** / 1047 , 1048 م ) عن أبي محمد بن أبي زيد »<sup>(3)</sup> .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

سادسهم :

الحسين بن محمد بن أحمد الغساني<sup>(4)</sup> ( ـ 498 هـ / 1105 م ) يكنى أبـا علي ، ويعرف بالجياني رئيس المحدثين بقرطبة ( وأحد أركان الحديث فيها )<sup>(3)</sup> وليس منها ، وإنما نزلها أبوه في الفتنة واصلهم من الزهراء<sup>(6)</sup> مدينة السلطان . وفي الغنية : ( انتقل أبوه من جيان الى قرطبة فاستوطنها )<sup>(7)</sup> .

لم تكن لـه رحلة خارج الانـدلس<sup>(8)</sup> وانما حصـر تعلمه في الانـدلسيـين فسمع من القرطبيين وغيرهم من الاندلسيين الذين رحلوا الى المشرق .

سمع أبا عمر بن عبد البر، وأبا العباس الدلائي وأبا القاسم الطرابلسي واضرابهم، واخذ عن القـاضي ابي عبد الله بن عتـاب والقاضي ابي الـوليـد الباجي ونظرائهما، وصحب ابا مروان عبد الملك بن سـراج واتقن كتب اللغة والغريب والشروح عليه .

- (1) عياض : الغنية : 112 .
- (2) ابن فرحون : الديباج : 330 وما بعدها .
  - (3) عياض : الغنية : 114 .
- (4) عياض : الغنية : 201 وما بعدها . ابن خلكان : وفيات الأعيان : 1: 435 .
  - (5) ابن العماد : شذرات الذهب : 3 : 409 .
    - (6) ابن بشكوال : الصلة: 1 : 142 .
      - (7) عياض : الغنية : 201 .
    - (8) الذهبي : تذكرة الحفاظ : 4:30 .

Alled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

اعتنى ابو على الغساني بالحديث وكتابته ، واهتم بروايته وضبطه<sup>(1)</sup>، واختص بمعرفة رجاله ، وسعة سماعه ، واتصف بالحَظَّ الـوافر من الادب واللغة والاخبار والانساب، والف كتاباً كَبِيرَ الفائدة على الصحيحين سماه : تقييد المهمل وتمييز المشكل ، (مازال مخطوطاً ) افاد منه كثيراً الإمام المازري في كتابه المعلم. وصنف برنامجا<sup>(2)</sup>.

اشتهر بين الناس ، وانتهت اليه رئاسة المحدثين في وقته لمدى القرطبين ، وآلت اليه زعامة المسندين في زمانه عند الاندلسيين ، فغدا صاحب رحلتهم ، ومقصد طلبهم ، وعولوا عليه في الرواية ورجالها ، واعتمدوا عليه في سماع السنة وطرقها ، واستفادوا من بحر روايته ، وفيض معرفته وانتفعوا بتصحيح الكتب الكثيرة عنده ، وميزوا بامامته صحيح الحديث وضعيفه ، ولغته وضبطه ، وجلس لذلك بالمسجد الجامع بقرطبة . وهو يجمع الى ذلك النباهة والحفظ والتواضع ، والتصاون والجلالة الى ان لزم داره قبل موته بمدة لزمانة اصابته <sup>(3)</sup> وألحقته الى جوار ربه عن 72 سنة فيا أثبته ابن العماد <sup>(4)</sup> وأخطأ ابن تغري بردي <sup>(5)</sup> (\_\_ 875 هـ/ 1470 م) في قوله : ( توفي عن 91 سنة )<sup>(6)</sup> لأنه ولد سنة (\_\_ 427 هـ/ 1035 م) حسبها وجدناه لدى عياض<sup>(7)</sup> وابن فرحون<sup>(8)</sup>

ومما رغب الطلبة والاصحاب فيه عوالي احماديثه : فهمو يمروي من

(5) الزركلي : الاعلام : 9:295 وما بعدها. ابن العماد : شذارت الذهب : 7:317 وما بعدها.

(7) عياض: الغنية : 202

(8) ابن فرحون : الديباج : 105 .

<sup>(1)</sup> من أمثلة ضبطه ما ذكر في اكمال الاكمال للأبي : 2 :16 وما ذكر في نفس المرجع : 2 :161 .

<sup>(2)</sup> ابن خير : فهرست ما رواه عن شيوخه1 :235 .

<sup>(3)</sup> ابن بشكوال : الصلة: 1 :143 .

<sup>(4)</sup> ابن العماد : شذرات الذهب : 409:3 .

<sup>(6)</sup> ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : 5 :195 .

الاحاديث ما بينه وبين النبي ﷺ ستة رجال<sup>(1)</sup> وفي أخرى بينه وبين النبي بش سبعة رجال<sup>(2)</sup> سمع منه ابن رشد كما (سمع منه اعلام قرطبة وكبارهما وفقهاؤ ها وجلتها )<sup>(3)</sup> كتب الحديث واسنادها ، وقيد عليه وضبط رجمالها ، واضاف به الى حصيلته الفقهية والعربية حصيلة الرواية ، واكب عنده يخدم الحديث ويجتهد في دراسته ليكون جامعاً بين الرواية والدراية ، وليكون حَظَّهُ من الاسناد مساوياً إن لم يكن اوفر لحظوظ اضرابه المبرزين وشيوخه الماهرين . وغير بعيد ان يروى عنه العمديد من الكتب التي كمان قيما عليهما ضابطاً لها حافظاً لاسانيدها ومتونها :

GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

## فمنہا :

 الموطأ برواية يحيى يرويه : (أ) عن الجياني « عن ابي عبد الله بن عتاب عن ابي القاسم خلف بن يحيى<sup>(4)</sup> (\_405 هـ/1015, 1015 م) عن احمد بن مطرف بن المشاط<sup>(5)</sup> (\_355 هـ/ 604 م) واحمد بن سعيد بن حزم<sup>(6)</sup> الصدفي (\_356 هـ/166, 962 م) ومحمد بن قاسم بن هلال<sup>(7)</sup> عن عبيد الله ابن يحيى بن يحيى عن أبيه يحيى عن مالك»<sup>(8)</sup> . (ب). ويرويه بطريق ابن يحيى بن الجياني «حدثه به (أي الموطأ) حاتم بن محمد الطرابلسي عن الفقيهين ابي عبد الله محمد بن الفخار<sup>(9)</sup> (\_419 هـ/1028 م) وابي عمر احمد الفقيهين ابي عبد الله محمد بن الفخار<sup>(9)</sup> (\_419 هـ/1028 م) وابي عمر احمد

- (1) عياض : الغنية : 202 وما بعدها.
  - (2) المرجع السابق : 204 .
- (3) ابن بشكوال : الصلة : 142:1 .
- (4) ابن بشكوال : الصلة : :160:1 وما بعدها .
- (5) الحميدي جذوة المقتبس : 138 الضبي : بغية الملتمس : 207 وما بعدها .
- (6) الحميدي جذوة المقتبس : 117 : الضبي : بغية الملتمس : 181 وما بعدها .
- (7) الحميدي جذوة المقتبس :80 ابن الابار: التكملة :374:1 الضبي : بغية الملتمس : 124 .
  - (8) عياض : الغنية : 101 .
  - (9) مخلوف : الشجرة : 112 .

ابن محمد الـطلمنكي<sup>(1)</sup> (\_429 هـ /1037 م) والقــاضي ابي المــطرف بن فُـطيس<sup>(2)</sup> (\_402 هـ /1111 م) عن ابي عيسى وشك حـاتم في سماع بعضه من ابن فطيس .

E GHAZI TRUST

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

قال حاتم : وحـدثني به الـطلمنكي عن ابي جعفر بن عـون الله <sup>(3)</sup> ( ـ 388 هـ /988 م) عن قــاسم بن أصبـغ<sup>(4)</sup> ( ـ340 هـ / 552,951 م) عن ابن وضاح<sup>(5)</sup> ( ـ286 م) عن يحيى .

قال حاتم : وحدثني به أيضاً ابو بكر بن حَوْبَيْل<sup>(6)</sup> ( ـ409 هـ /1018 , 1019 م) عن أبي عمر أحمد بن المشاط عن عبيد الله»<sup>(7)</sup>. (ج) وللجياني اسناد آخر هو: «حدثه أبوعمر بن عبد البر الحافظ عن أبي عثمان سعيد بن نصر<sup>(8)</sup> ( ـ395 هـ /1005 م) عن ابي محمد قاسم بن أصبغ عن ابن وضاح عن يحيي .

وقال أبو عمر: وحدثنا به أيضا أبوالفضل التاهرتي<sup>(a)</sup> (\_395 هـ/،1004

(3) مخلوف : الشجرة : 100 .

- (4) الشيرازي: طبقات الفقهاء :163 . الحميدي:جذوة المقتبس :311 وما بعدها . ابن فرحون : الـديبـاج:222 ومـا بعـدهـا. مخلوف : الشجـرة :88 . الضبي : بغيــة الملتمس :447 ومـا بعدها .
- (5) مخلوف : الشجرة : 76 . الضبي : بغيـة الملتمس : 133 ومـــا بعـدهـــا ، الحميـدي جـــذوة المقتبس : 87 وما بعدها .
  - (6) الحميدي : جذوة المقتبس : 251 ابن بشكوال : الصلة : 302:1 وما بعدها .
    - (7) عياض : الغنية: 101.
    - (8) ابن بشكوال : الصلة : 206:1 الحميدي جذوة المقتبس: 218 وما بعدها .
  - (9) الحميدي جذوة المقتبس : 132 وما بعدها : ابن العماد : شذرات الذهب : 145:3 .

 <sup>(1)</sup> عياض : ترتيب المدارك: 4:49 الضبي : بغية الملتمس : 162 . غلوف : الشجرة : 113 . ابن العماد : الشذرات : 243:3 وما بعدها . الحميدى : جذوة المقتبس : 106 .

<sup>(2)</sup> عياض : ترتيب المدارك : 671:4 وما بعدها ، النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 87 وما بعدها مخلوف الشجرة : 102 . ابن العماد : شذرات الذهب : 163:3 .

1005 م) عن ابي عبــد الله محـمــد بن أبي دُلـيم<sup>(1)</sup> ( ـ372 هـ /983, 982 م) ووهب بن مسرة<sup>(2)</sup> ( ـ346 هـ /957 م) كلا<sup>ه</sup>ما عن ابن وضاح .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وقال ابو عمر : واخبرني به ـ ايضاً ـ ابو عمر احمد بن محمد الأموي<sup>(3)</sup> ( ـ401 هـ /1111 م) عن ابن المشاط واحمـد بن سعيـد بن حـزم عن عبيد الله »<sup>(4)</sup> .

2) ومنها صحيح ابي عبد الله محمد بن اسماعيل البخاري : يرويه (<sup>1</sup>) ابن رشد: (أ) «عن أبي علي الجياني عن القاضي سراج بن محمد بن سراج <sup>(3)</sup> (-456 هـ/ 1064 م) وأبي شاكر عبد الواحد بن محمد بن موهب التجيبي<sup>(6)</sup> (-456 هـ/ 1064 م) عن أبي محمد الاصيلي<sup>(7)</sup> (-302 هـ/ 1064 م) عن أبي أحمد محمد بن احمد بن يوسف الجرجاني<sup>(8)</sup> (-372 هـ/ 1084 م) وأبي يزيد محمد بن أحمد المروزي<sup>(9)</sup> (-371 هـ/ 1082 م) عن محمد بن يوسف الفربري<sup>(10)</sup> (-320 هـ/ 1082 م) .

(1) الحميدي : جذوة المقتبس : 51 مخلوف: الشجرة : 99 .

(2) الحميدي : جذوة المقتبس : 338 الضبي : بغية الملتمس : 479 . محلوف : الشجرة : 89 .

(3) ابن بشكوال: الصلة : 29:1 وما بعدها .

- (4) عياض : الغنية : 102 .
- (5) مخلوف : الشجرة : 118 .
- (6) الحميدي : جذوة المقتبس : 271 وما بعدها . عياض : ترتيب المدارك : 818:4 وما بعدها .

(7) الشيرازي: طبقات الفقهاء : 164 الحميدي: جددوة المقتبس: 239 وما بعدهما . عياض : تسرتيب المدارك : 642:4 ومما بعدهما . مخلوف : الشجرة : 100 ومما بعدهما . الذهبي : تمذكرة الحفاظ : 214:3 وما بعدها .

(8) ابن العماد: شذرات الذهب : 82:3 وفيها: انه محمد بن محمد بن يوسف .

(9) ابن العماد: شذرات الذهب : 76:3 .

(10) ابن العماد: شذرات الذهب : 286: 2

Died by redistored version FOR QURANIC THOUGHT

الحسن على بن خلف القابسي عن المروزي .

(ج) وباسناد آخر : حدثه به الجياني عن أبي العباس أحمد بن عمر الدلائي عن أبي ذر الهروي عن شيوخه الثلاثة : ابي محمد عبد الله بن محمد بن محمد بن سليمان المكي الحموي وابي الهيثم محمد بن مكي الكشميهني<sup>(1)</sup> (\_389 هـ /999 م) وابي اسحاق ابراهيم بن احمد المستملي<sup>(8)</sup> (\_376 هـ / (\_987 م) عن الفربري .

(د) وبـاسنـاد آخـر قـال الجيـاني: وكتبت بـه اليّ كـريمـة بنت احمــد المروزية<sup>(3)</sup> ( \_463 هـ /1070 ، 1071 م) تحدثني به عن ابي الهيثم .

هـ) وقال الجياني : وحدثني به أبو عمر أحمد بن محمد بن الحذاء<sup>(4)</sup> (ـ 64هـ/1074م) وابو عمر بن عبد البر عن ابي محمـد عبد الله بن محمـد بن اســد الجهني<sup>(5)</sup> (\_395 هـ /1005 م) عن ابي عــلي سعيــد بن عثمــان بن السكن المصري<sup>(6)</sup> (\_355 هـ /964 م) عن الفربري»<sup>(13)</sup> .

وبرواية النسفي : يـروي ابن رشد صحيح البخاري : « عن الشيـخ الحـافظ ابي علي الجيـاني عن ابي العاصي حكم بن محمـد الجُذامي<sup>(8)</sup> ( ـ447 هـ / 1055 م) عن ابي الفضل احمد بن ابي عمـران ( ـ 399 هـ / 1008

- (1) ابن العماد : شذرات الذهب : 132:3 . اليافعي : مرآة الجنان : 2: 442 .
  - (2) المرجع السابق : 86:3 .
  - (3) المرجع السابق : 314:3 .
- (4) ابن بشكوال: الصلة :1:51 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 163 .
- (5) ابن بشكوال: الصلة :1:240 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 321 وما بعدها .
- (6) ابن العماد: شذرات الذهب: 12:3 الذهبي: تذكرة الحفاظ : 140:3 وما بعدها. السيـوطي: جسن المحاضرة : 1991 .
  - (7) عياض : الغنية : 103 وما بعدها .
  - ( 8) ابن بشكوال: الصلة : 147:1 وما بعدها . ابن العماد : شذرات الذهب : 275:3 .
    - (9) أبن العماد : شذرات الذهب : 153:3 .

1009 , م) عن ابي صالح خلف بن محمد الخيام<sup>(١)</sup> ( 361 هـ / 972, 971) عن ابراهيم بن معقل النسفي<sup>(2)</sup> ( 295 هـ / 908, 907 م) عن البخاري »<sup>(3)</sup> . .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

d by Total I

3) ومنها سنن ابي داود سليمان بن الاشعث السجستاني يرويه ابن رشد:

أ) «عن الحافظ ابي علي الجياني عن ابي عمر بن عبد البر عن ابي محمد عبد الرحمن بن عبد المؤمن<sup>(4)</sup> ( \_309 هـ /921, 922 م) عن ابي بكر محمد بن بكـر بـن داسـة<sup>(5)</sup> ( \_346 هـ /958, 957 م) عـن ابي داود<sup>(8)</sup> ( \_275 هـ / 889 م).

(ب) وقال الجياني : قال ابو عمر : وحدثني به ابو زيد عبد الرحمان بن يحيى العطار<sup>(9)</sup> حـدثنـا احمـد بن سعيـد بن حـزم الصـدفي<sup>(10</sup> (\_350 هـ / 166/962 م) حـدثناابـو سعيد ابن الاعـرابي<sup>(11</sup> (\_340 هـ /952 م) حدثنـا ابو داود.

(ج) وقال ابو عمر : وحدثني به سعيد بن عثمان النحوي يعـرف بابن

(1) ابن العماد : شذرات الذهب : 39:3 .

- (2) المرجع السابق : 218:2 .
  - (3) عياض : الغنية : 105 .
- (4) ابن العماد : شذرات الذهب : 258:2 .
  - (5) المراجع السابق : 373:2 .
- (6) المرجع السابق :167:2 وما بعـدهـا . حـاجي خليفـة:كشف الـظنـون :2:1004 الـزركـلي : الاعلام :182:3 .
  - (7) الحميدي : جذوة المقتبس : 261 ابن بشكوال : الصلة : 1:295 الضبي : بغية الملتمس : 372 .
    - (8) الضبى : بغية الملتمس : 181 وما بعدها .
- (9) ابن العماد : شذرات الـذهب : 354:2 وما بعـدها . الـذهبي : تذكرة الحفاظ : 66:3 وما بعدها .

القـزاز<sup>(1)</sup> ( 400 هـ /1009 م) حدثنا ابو عمر احمد بن دحيم<sup>(2)</sup> ( 338 هـ /338 م) حدثنا ابو هـ /949, 950 م) حدثنا ابو عيسى الرملي<sup>(3)</sup> ( 320 هـ /932 م) حدثنا ابو داود »<sup>(4)</sup> .

plied by registered version FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

4) ومنها الملخص لمسند الموطأ لأبي الحسن القـابسي يرويــه ابن رشد : « عن الجياني عن الطرابلسي عن مؤلفه »<sup>(5)</sup> .

5) ومنها التقصي لابي عمر بن عبد البر يرويه ابن رشــد: « عن الجياني عن مؤلفه »<sup>®</sup> .

6) ومنهـا : غريب الحـديث لابي محمد بن قتيبـة : يرويـه ابن رشـد : « عن ابي علي الجياني الحافظ عن ابوي عمر بن الحذاء وابن عبد البر عن عبد الوارث<sup>(7)</sup> بن سفيان ( \_395 هـ /1005 م) عن قاسم بن أصبغ »<sup>(8)</sup> .

الحميدي: جذوة المقتبس : 215 . ابن بشكوال : الصلة : 1:204 وما بعدها .

- (6) المرجع السابق : 113 .
- (7) الحميدي : جذوة المقتبس : 276 . وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة : 364:1 .
  - (8) عياض : الغنية : 118 .

<sup>(2)</sup> الحميدي : جذوة المقتبس :114 ابن فـرحون : الـديباج : 37 الضبي : بغيـة الملتمس : 177 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> هو اسحق بن موسى بن سعيد انظر الخطيب البغدادي ;تاريخ بغداد :395:6 .

<sup>(4)</sup> عياض : الغنية : 109 .

<sup>(5)</sup> عياض: الغنية: 113





This file was downloaded from QuranicThought.com



# ابس رشد اللغوي

لم يطغ على ابن رشد الجانب اللغوي من جوانب العلوم الاسلامية كم ظهر من شيخه ابن سراج ، ولم يكن فيه خامل الـذكر مغموراً بين اقـرانه النابهين في هذا الجانب كأبي عبد الله محمد بن الحاج الـذي كان ( معـدوداً في المحـدثين والادباء )<sup>(1)</sup> على السواء، ولكنه كـان به بصيـراً ، وفيه متقـدماً ، واستـطاع ان يجمع من الـدروس التي حضـرهـا زادا لغويـاً مهماً ، وان يلم بالعربية شكلاً ومضموناً ، اعـراباً وفهماً ، لفظاً وتـركيباً ، اسلوبـاً ومعنى ، صيغاً واسراراً .

ولم تكن دروس الفقه التي كان يشهدها مع نظرائـه في حلقات شيـوخه الا مشبعة بالفوائد اللغوية ، ومرتكزة على العربية بمعناها الواسع العريض .

كما لم تكن بقية الـدروس التي كان يحضـرها مـع الطلبـة الا مبنية عـلى اللسان العربي اداة تبليغ ، ووسيلة تعبير ،ومملوءة بالفوائد الادبية .

وكــان شيوخــه الذين تــرجمنا لهم مبــرزين في عصــرهم ، ومقــدمـين في العلوم الاسلامية وان تغلب على كل منهم بعض جوانبها .

فابن رزق ، الذي تفقه عنده ، كان بصيراً بـالعربيـة وآدابها ، وكـانت دروسه الفقهية غـير خاليـة من الفوائـد اللغويّـة التي كان يحـلي بها دروسـه ، فيكسبها طلاوة ، ويجعلها مقبولة لدى تـلاميذه ممـا حدا بـابن رشد ان يقتبس

(1) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 102 .



منها ويقلدها ، ويتوسع فيها في دروسه وفي كتابه « المقدمات الممهدات »<sup>(1)</sup> .

وابن أبي العافية الاشبيلي<sup>(3)</sup> الذي سمع منه وحضر دروسه في الفقه والحديث كان مشاركاً في اللغة وآدابها، ذا حظ غير قليل منها ، فقد كان يفيد منه تلاميذه ، وأصحابه ، وسائليه وكان يخرج التخريجات النحوية ، ويظهر الوجوه الاعرابية ، ويضبط المعاني المقصودة، وكمان مرجعاً من المراجع في العربية ، عمالماً باللغويين المجيدين وناقداً لأرائهم ، ومثبتاً تحقيقات يختارها<sup>(4)</sup> .

وأبو مروان بن سراج الأديب البارع، واللغوي الماهر، والعالم الضابط للكتاب، والمفسر الكبير لغريب القرآن والحديث والراوية الكبير.. كان شيخ العربية وآدابها في زمانه، وكانت دروسه مجمع الطلاب، وملتقى التلاميذ على مختلف مشاربهم ومن مختلف الجهات والبلدان، وهو الذي أفادهم وأمتعهم، واثرى محصولاتهم وعودهم على الدقة والتثبت وحسن الفهم والاجادة في التبليغ<sup>(4)</sup>.

وأبو علي الجياني امام المحدثين في قرطبة دون منـازع وكان ذا حظ وفـير من الادب واللغة ، وكان ذا علم واسـع جذب اليـه الطلاب ، وكـثر حولـه الاصحاب ، كما كان مقبولاً في مؤلفه « تقييد المهمل وتمييز المشكـل » معتمداً عند اهل صناعة الحديث مثنياً عليه<sup>(3)</sup> .

هؤلاء الشيوخ وغيرهم كان لهم الفضل في تكوين ابن رشد اللغوي ، وفي تخريجه ، وقد تأثر بهم ـ دون شك ـ كـما تأثـر بمطالعـاته الـذاتية ، فـظهر

- (1) ابن رشد : المقدمات : 1:2 .
- (2) ابن رشد : الفتاوي : 84 ظ .
   (3) ابن رشد : الفتاوي : 74 و ( المخطوط ) .
- د) ابن رسند . الفناوي . ۲۰ و ( المخطوط ) . ۸۸ ا . ا . الذيب . . . . . . . . . . . . . . . .
- (4) ابن بسام: الذخيرة : قد 1 : مجلد : 2:310 .
  - (5) الذهبي : تذكرة الحفاظ : 4:31.

بصره بالآداب وتقدمه في النحو والاعراب ، ومعرفته بـالعربيـة في تحقيقاتـه اللغوية ، وفي تدقيقاته الإعرابية ، وفي اتساع معلوماته البيـانية ، وفي سهـولة تعابيره وفي قدرته على تبليغ المعاني بأساليب خالية من التكلف والتعقيد .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وقد لفت انظار الطلبة اليه فاجتمعوا به ، وتحلقوا حوله ، وتخطفوا درره ، واقترحوا عليه ان يدون تحقيقاته ، وتفسيراته ، وتدقيقاته فاستجاب لهم برحابة صدر ، والف لهم كتابه ( المقدمات )<sup>(1)</sup> ثم كتابه ( البيان والتحصيل )<sup>(2)</sup> .

فمن مظاهر عنايته باللغة مما هو منتشر في ( المقدمات) وبصفة خاصة في مداخل الكتب ما نثبته من عينات :

 1) في كتاب الصلاة عقد ابن رشد الفصل الأول لمعرفة اشتقاق الصلاة، فأورد لها اربعة معان لغوية ، وساق لها الشواهد والتعليلات :

**أولها** : اصل معناها مأخوذ من الدعاء ، وهـو المعني الذي صـدّر به ، وأيـده بالعـديـد من الشـواهـد النقليـة القـرآنيـة والسّنيـة ورتب عليـه المعنى الشرعي ، وأوجد الصلة بين المعنيين .

أ) فالشواهد هي :

قوله تعالى : ( ومن الاعراب من يؤمن بالله واليوم الآخر ، ويتخذ ما ينفق قربات عند الله وصلوات الرسول )<sup>(3)</sup> وفسّر صلوات الـرسول بقـوله : أي دعائـه<sup>(4)</sup> .

- (1) ابن رشد : المقدمات : 1 :2 : وما بعدها .
   (2) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 :92 .
   (3) سورة التوبة : 100 .
  - (4) ابن رشد : المقدمات : 1 :97 .

Director CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقوله تعالى : (خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم )<sup>(1)</sup> . وفسّر : وصل عليهم بقوله : أي ادع لهم .

وقوله تعالى : ( ان صلاتك سكن لهم )<sup>(2)</sup> وفسر فقال : ان دعوتك سكن لهم .

وما نقله من السنة : كمان رسول الله ﷺ إذا جماء الناس بصدقحاتهم يدعو لهم ، قمال عبد الله بن أبي اوفى<sup>(3)</sup> : فجئت مع أبي بصدقتمه الى النبي ﷺ فقال : اللهم صل على آل أبي أوفى<sup>(4)</sup> .

وقوله تعالى: (ان الله وملائكته يصلون على النبيّ يأيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليها )<sup>(5)</sup> .

ب) وانبناء المعنى الشرعي على المعنى اللغوي ، وعقد الصلة بينهما اثبت لهما التأييد من جهة المعقول والمنقول في قوله: « فَسُمَّيت الصَّلاة بذلك لما فيها من الدعاء إذ هي طاعة الله ، ووسيلة اليه ، وموضع الرغبة في مغفرته ورحمته ، ودخول جنته، الا ترى ان الصلاة على الميت لما كانت دعاء لمه سميت صلاة وإن لم يكن فيها ركوع ولا سجود، قال الله عزّ وجلّ: ولا تصلّ على أحمد منهم مات أبداً ولا تقم على قبره»<sup>(6) (7)</sup>.

ثانيها : انها مأخوذة من الصلوين وهما عرقان في الردف ينحنيان في الركوع والسجود ، وهذا المعنى يعلله تعليلًا ظاهرياً شكلياً فيقول : ولـذلك كتبت الصلاة في المصحف بالواو .

(1) سورة التوبة : 104 .

- (2) سورة التوبة : 104 .
- (3) ابن حجر : الاصابة : 2:279 وما بعدها . ابن عبد البر : الاستيعاب : 2:264 وما بعدها .
  - (4) البخاري : كتاب الزكاة : باب صلاة الامام ودعائه لصاحب الصدقة .
    - (5) سورة الاحزاب : 56 .
      - (6) سورة التوبة: 85.
    - (7) ابن رشد: المقدمات: 1: 98.

ثمالثهما : انها مأخرفة من التقويم ، من قولهم : صليت العمود إذا قومته ، ويعلله بقوله : لأن الصلاة تحمل الانسمان على الاستقماة وتنهى عن المعصية قال الله عز وجل : «ان الصلاة تنهى عن الفحشاءوالمنكر »<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

رابعها : إنها مأخوذة من الصلة ويعلل بما يأتي : لأنها تصل بـين العبد وبين خالقه ، بمعنى انها تدنيه من رحمته ، وتوصله الى كرامته وجنته .

وهذه الأقوال الثلاثة الأخيرة يضعفها ويصدرها بقيـل ، أما الأول فهـو الذي احتفى به ، وتوسع لـه في الاستشهاد ، وأثبت في شـأنه : « الأول هـو المشهـور المعروف ان الصـلاة مأخـوذة من الدعـاء )<sup>(2)</sup> وهو الـذي زاده تثبيتـاً وتأكيداً في الفصل الموالي الذي عقده لتعريف الصلاة في الشرع .

2) وفي كتاب الصيام عقد الفصل الأول لمعرفة اشتقاق الصيام<sup>(3)</sup> فأورد معنــاه اللغوي قــائلًا : الصيــام في اللغة هــو الامساك والكف والتــرك ، فمن امسك عن شيء وتركه وكف عنه فهو صائم .

وساق له الشواهد :

من القرآن الكريم : قوله تعالى : ( فقولي اني نذرت للرحمن صوماً )<sup>(4)</sup> وفسره بالامساك عن الكلام والكف عنه .

ومن الشعر الجاهلي : قول النابغة :<sup>(5)</sup> : [ بسيط ] :

خيل صيام وخمير غير صمائمة تحت العجاج واخرى تعلك اللجما

(1) سورة العنكبوت : 45 .
 (2) ابن رشد : المقدمات : 1 :98 .
 (3) المرجع السابق : 1 :176 .
 (4) سورة مريم : 25 .
 (5) كارل بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 1 :88 وما بعدها .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقول امرئ القيس<sup>(1)</sup> : [ طويل ] : فدع ذا وسل الهم عنك بحسرة ذمول اذا صام النهار وهتجرا وشرحه بما يلي : اذا انتصف النهار ، وقام قائم الظهيرة لان الشمس اذا كانت وسط السماء نصف النهار فكأنها واقفة غير متحركة لابطاء مشبها . والعرب قد تُسمّى الشيء باسم ما قرب منه .

وكما لفت ابن رشد انظار الطلبة اليه لفت انظار المستفتين والسائلين الذين استشكلوا القضايا اللغوية ، والمسائل الاعرابية فاتجهوا اليه بأسئلتهم ، وكاتبوه باستفساراتهم ليزيل حيرتهم ويعطيهم الجواب الفصل في قضاياهم ، فهم يفزعون اليه فيها ، وهم يقدرون علمه ، ويعرفون منزلته ، ويطمئنون الى رأيه .

ومن الامثلة على ذلك ما نجده في فتاواه :

1) سؤال<sup>(9)</sup> يتعلق بحديث وارد في الموطأ وهو قوله ﷺ : يا نساء المؤمنات لا تحقرن احداكن ان تهدي لجارتها ولو كراع شاة مُحْرقا<sup>(6)</sup> ، كيف قيده وحمله عن الشيوخ اعلى الدعاء المفرد في نساء ورفعه أم كيف ؟ وبين لنا ان كان يحمل على ما يجوز في العربية ام يقتصر على الرواية ؟ وكيف وقع في غير الموطأ ؟ وأين وقع ؟ ومن تكلم عليه وان كان بلغه من اين ارتفع المؤمنات ؟

وهو سؤال يتناول ناحيتي الرواية والعربية ، اجاب عنه بما يلي : أكثر الشيوخ يروون الحديث يـا نساء المؤمنـات بنصب النساء وخفض

(1) المرجع السابق: 1 :97 وما بعدها .

(2) ابن رشد الفتاوي : 60 ظ وما بعدها .

(3) السيوطي : تنوير الحوالك : 2 :157 ( الترغيب في الصدقة ) .

المؤمنات على حكم النداء المضاف ، ووجه ذلك ان خطاب النبي ﷺ توجمه الى نساء بأعيانهن اقبل بندائه عليهن يا نساء المؤمنات فصحت الاضافة على معنى المدح لهن ، والترفيع لاقدارهن ، كما تقول : يا رجال القوم ، ويا فوارس العرب ، فيكون معنى الكلام : يا خيّراته المؤمنات لا تحقرن احداكن لجارتها ، الحديث وهو معنى صحيح فصح به الكلام على ظاهره دون تفسير<sup>(1)</sup> ولا إضمار ، ويتضمن المدح وهو زيادة فائدة في الحديث .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ورُواه بعض الشيوخ يا نساء المؤمنات على النداء المفرد ورفع المؤمنات على النعت للنساء على اللفظ ونصبها على الموضع . قال : والمعنى يأيها النساء المؤمنات : وممن ذهب الى ذلك وقال : إن الاضافة في ذلك لا تصح ابن عبد البر رحمه الله : ومعنى ما ذهب اليه : ان ذلك لا يجوز من جهة المعنى لما كمان المؤمنات بعض النساء ، ولا يصح في المعنى ان يضاف الشيء الى بعضه ، لا يقال : قرأت قرآن الأم ، ولا رأيت رجل اليد : وإنما يصح أن يقال : قرأت أم القرآن ، ورأيت يد الرجل فكذلك يصح في الكلام أن يقمال : رأيت مؤمنات النساء ولا يصح ان يقال : رأيت نساء المؤمنات هذا ما احتج به من ذهب الى أن ذلك لا يجوز من جهة المعنى وان جاز من جهة اللفظ .

وهو جائز من جهة المعنى واللفظ على الوجه الذي بيناه برواية من روى الحديث على الاضافة اظهر لصحة معناه مع حمله على ظاهـره دون تقديـر ولا اضمار مع ما يتضمن من مدحهن وهو زيادة فائدة .

2) سؤال يتعلق باعراب قوله تعالى : (إنا كل شيء خلقناه بقدر)<sup>(2)</sup> قيل له فيه : وما وجه اعـراب أبي محمد مكي بن أبي طـالب<sup>(3)</sup> ( ـ 437 هـ/ 1045

(1) لعل الصواب : تقدير كما ينبىء عنه آخر الجواب .

- (2) سورة القمر : 49 .
- (3) ابن فرحون : الديباج : 346 مخلوف الشجرة : 107 وما بعدها .

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

م ) وأبي عبـد الله بن أبي العافيـة شيخه ومن سـايـرهمـا ان كـان صحيحـاً ام . <sup>(1)</sup>N

E GHAZI TRU

فكتب لهم وفصل الجواب ، وبني على الاعـراب المعـاني التي تـزيـل اللبس من الذهن ، وأظهر أنه لا تعلق لأهل الاعتـزال في هذه الآيـة على أي وجه من وجوه الإعراب ، وأكد أنه على قراءة العامة بنصب كلِّ دليـل عليهم لأهل السنة وحجة ظاهرة في أن الله تعالى خالق افعال العباد، وراح يوضح على قراءة الشـواذ برفـع كل أنـه يسقط الدليـل الذي لأهـل السنة عليهم من الآية من غير ان يكون لهم فيها تعلق ، ويورد تأويلين يجعل ثانيهما أظهرهما وأولاهما بالصواب ويثبت به دليل اهل السنة عليهم فيها .

3) وبلغ بـه بصره في اللغـة ، وتقدمـه في الإعراب انـه كان يـرد عـلى اختيارات شيخه ابن أبي العافية الإعرابية (2) فمن ذلك قوله بعد ان عُـرض عليه رأي شيخه إعراباً وتأويلًا : ﴿ وقفت وفقنا الله وإياك عـلى جواب الفقيـه الاستاذ أبي عبد الله بن أبي العافية رحمـه الله ، وما حمـل عليه قـول أبي على<sup>(3)</sup> ( ــ 377 هـ/ 937 م ) رحمه الله في الآيتين (4) المذكورتين فيه ، والـذي أقول بـه في ذلك والله الموفق للصواب برحمتـه : ان قول ابي عـلى رحمه الله صحيـح ، وان الذي تأول عليه الفقيه الاستاذ بعيد )<sup>(5)</sup> وأورد بعد ذلك وجه الصحة ، وتوسع فيه ، وكتب فيه صفحتين وثلثاً<sup>(6)</sup> كتابة تبدل على سعبة علمه ،

(4) وهما : قوله تعالى : « وعنده علم الساعة » ( 85 من سورة الـزخرف ) وقـوله تعـالى : « أنزلــه بعلمه » (165 من سورة النساء ) .

(5) ابن رشد:فتاوي : 90 ظ ( المخطوط ) .

(6) أبن رشد : فتاوى : 90 ظ وما بعدها . ( المخطوط ) .

<sup>(1)</sup> ابن رشد : فتاوى : 74 وما بعدها . (المخطوط ) .

<sup>(2)</sup> المرجع السابق : 89 ظ وما بعدها . ( أي ابن رشد : فتاوى ) .

<sup>(3)</sup> ابن خلكان : وفيات الأعيان ; 1:36 وما بعدها . السيوطي : بغية الموعاة : 1 :496 وما بعدها . الانباري ; نزهة الألباء : 315 . الزركلي : الاعلام : 2 :193 وما بعدها .



وإنْصافه للعلماء مع الثبات على رأي اهل السنة وتأييده.

إن عنايته بالنحو واللغة سهلت عليه العلوم الشرعية والتفوق في المسائل الفقهية ، وزاد فيه احتراماً بين الاندلسيين ومكانة لأن (كل عالم في أي علم لا يكون متمكناً من علم النحو بحيث لا تخفى عليه المدقائق فليس عندهم<sup>(1)</sup> بمستحق للتمييز ، ولا سالم من الازدراء مع ان كلام اهل الانمدلس الشائع في الخواص والعوام اكثر الانحراف عما تقتضيه اوضاع العربية )<sup>(2)</sup> .

> (1) اي عند الاندلسيين . (2) المقري : نفح الطيب : 2 :109 .





## الفصل الثامن ابـن رشـد الـراوي المحـدث





## ابن رشد الراوي المحدث

ان اتصال ابن رشد بأبي علي الغساني الذي كان زعيم المحدثين بقرطبة والاندلس ، وطلبه الاجازة من أبي العباس العذري الذي جمع رواية المشارقة ورواية أهل الاندلس ، وتتلمذه لجلة الشيوخ القرطبيين بصفة عامة ، جعلتـه ذا معرفة واسعة بعلم الحديث ، وصيرته ذا درايـة بهذه النـاحية من النـواحي الاسلامية .

انـه أشرف عـلى علم الحديث بقسميـه : رواية ودرايـة ، وَعَلِمَ الرواة المسندين وأحوالهم ، وتعرف على كتب السنة وأسانيدها ، ودرسها وحفظ منها ما حفظ<sup>(1)</sup> حتى تهيأت له الوسائل ، وتوفرت فيـه الشروط ليصبـح واحدا من رواة السنة في قرطبة ، يقصده الطلبة ، ويسندون عنه ويعدونه أهـلا للتحمل والاداء ، ومتصفا بالثقة والعدالة ، ومنعوتا بالضّبط والاتقان .

وكيف لا يتـأثر بعلم الحـديث وسـوقـه بقـرطبـة والانـدلس نـافقـة ، واعلامه كانوا مجمع الطلاب ، ومحط الأنظار ؟ وكيف لا يغنم من مدرسـه أبي علي الغساني العَلَم الذي لا يبارى إسنادا وتدريسا وتأليفا ؟ .

ولئن لم يبلغ ابن رشد في الاشتهار مبلغ شيخه أبي العباس الغساني وأبي علي العذري ولا مبلغ بعض تلاميذه كالقاضي عياض في رواية الحديث ، إلا أنه كان ذا حظ وافر منها ، وعلى جانب مهم فيهـا . وها هـو ذا ابن فرحـون

(1) ابن رشد : الفتاوى : 59 ظ ، ( المخطوط ) .

يحليه ويثبت انه: (كانت الدراية أغلب عليه من علم الرواية)<sup>(1)</sup>، ثم يصفه الحجوي ويثبت له ما اثبته ابن فرحون ويضيف اليه أنه كان أخذ من علم الرواية بالنصيب الأوفر فيقول : (وكانت الدراية أغلب عليه من الرواية مع أخذه منها بالحَظَّ الأوفر)<sup>(2)</sup>.

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وممن أخذ عن ابن رشد وروى عنه تلميذه القاضي عياض الـذي أثبته في اسناده في جملة احاديث منها :

1) ما رواه في الغنية :

كتب القاضي عياض :

أ) «حدثنا (أي ابن رشد) رحمه الله عن أبي العباس العذري اجازة قال : ... نا أبو عمرو السفاقسي قال : ... نا أبو نعيم الأصبهاني<sup>(3)</sup> ، قال : ... نا أبو نعيم الأصبهاني<sup>(1)</sup> ، قال : ... نا اسماعيل بن ابراهيم بن غالب قال : ... ني أبي قال : ... نا عبّاد بن صهيب قال : ... نا من حفظ على أمتي أربعين حديثا يبتغي بذلك وجه الله فيه الحلال والحرام ، ينذر بالحرام ويبشر بالحلال حشره الله يوم القيامة فقيها عالما »<sup>(4)</sup> .

(ب) « وأخبرنا ( اي ابن رشد ) رحمه الله عن شيخـه أبي علي الحسـين ابن محمد الغساني عن أبي عبـد الله محمد بن سعـدون<sup>(5)</sup> ( ــ 486 هــ / , 1093-

- (3) توفي : سنة 430 هـ / 1038 م . الذهبي : تذكرة الحفاظ : 3 : 275 وما بعدها .
  - (4) عياض : الغنية : 123 وما بعدها .

(5) مخلوف : الشجرة : 117 وما بعدها .

<sup>(1)</sup> ابن فـرحون : الـديباج : 278 . الحـطاب : مـواهب الجليـل : 1 : 35 . عبـد اللطيف محمـد السبكي ومن معه : تاريخ التشريع الاسلامي : 317 . (2) الحجوي : الفكر السامي : 4 : 54 . عبد اللطيف محمد السبكي ومن معه : تـاريخ التشـريع الاسلامي : 317 .

Alled by rejistered version C.E. GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

1094 م » ، وقرأته على الشيخ الصالح الحسن بن طريف<sup>(1)</sup> ( ـ 501 ه / 1108 م ) قـال : . . . ني أبو عبد الله بن سعدون عن أبي بكر الغازي النيسابوري قال : . . . نا أبو عبد الله محمد بن الحسن قال : . . . نا أبو بكر بن اسحاق وغير واحد من شيوخه عن عبد الله بن أيوب بن زاذان الضرير قال : . . . نا محمد بن سليمان الذهلي . . . نا عبد الوارث بن سعيد قال : . . . نا محمد بن سليمان الذهلي . . . نا عبد الوارث بن شعيد قال : قدمت مكة فوجدت أبا حنيفة ، وابن أبي ليلى<sup>(2)</sup> ، وابن شرطا ؟ فسألت أبا حنيفة فقلت : ما تقول في رجل باع بيعا وشرط شرطا ؟ فقال : البيع باطل والشرط باطل ، ثم أتيت ابن أبي ليلى فسألته فقال : البيع جائز والشرط باطل ، ثم أتيت ابن شبرمة فسألته ، فقال : واختلفتم علي في مسألة واحدة ! فأتيت أبا حنيفة فأخبرته فقال : ما أدري ما واختلفتم علي في مسألة واحدة ! فأتيت أبا حنيفة فأخبرته فقال : ما أدري ما قالا ، أخبرني عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن النبي تشر : ما أدري ما وشرط ، البيع باطل والشرط باطل . ثم أتيت ابن أبي ليل فسألته ، واختلفتم علي في مسألة واحدة ! فأتيت أبا حنيفة فأخبرته فقال : ما أدري ما مالا ، أخبرني عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن النبي تش : نهى عن بيع وشرط ، البيع باطل والشرط باطل . ثم أتيت ابن أبي يلى فأدري ما ما بي ما أدري ما قالا . أخبرني عمرو بن شعيب عن أبيه عن عن بيع

قالت : أمرني النبي ﷺ ان أشتري بريرة فاعتقها . البيع جائز والشرط باطل ثم أتيت ابن شبرمة فاخبرته فقال : ما أدري ما قالا ، حدثني مسعر بن كذام عن محارب بن دثار عن جابر قال : بعت من النبي ﷺ نـاقة وشـرط لي حملانها الى المدينة : البيع جائز والشرط جائز »<sup>(4)</sup> .

2) وما رواه في الشفاء :

« حدثنا أبـو الوليـد هشام بن أحمـد الفقيه بقـراءتي عليه والقـاضي أبو

(1) عياض : الغنية : 204 وما بعدها .

- (2) ابن قتيبة : المعارف : 494 . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 84 . ابن خلكان : وفيسات الأعيان : 2: (30 وما بعدها .
  - (3) ابن قتيبة : المعارف : (470 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 84 .

(4) عياض : الغنية : 124 وما بعدها .

الوليد محمد بن رشد والقـاضي أبو عبـد الله محمد بن عيسى التميمي وغـير واحد سماعا واذنا قالوا : حدثنا أبو علي الحافظ حدثنا أبو عمر الحافظ حـدثنا أبو زيد عبد الرحمان بن يحيى حدثنا أحمد بن سعيد حدثنا ابن الاعرابي حدثنا أبو داود حدثنا وهب بن بقية بن خالد هو الطحان عن محمد بن عمر وعن أبي سلمة عن أبي هريرة رضي الله عنه ان يهـودية أهـدت للنبي ﷺ بخيبر شـاة مصلية سمتها فأكل رسول الله ﷺ منها ، واكل القوم فقـال : ارفعوا أيـديكم فانها أخبرتني انها مسمومة فمات بشر بن البراء وقال لليهودية : ما حملك على ما صنعت ؟ قالت : إن كنت نبيـا لم يضرك الـذي صنعت ، وإن كنت ملكا أرحت الناس منك . قال : فأمر بها فقتلت »<sup>(2)</sup>

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ومن شواهد سعة أطلاعه على الحديث ومعرفة صحيحه من غيره :

ـ ما أجاب بـه ابن رشد سـائـلا عـما ينسب الى النبي ﷺ : الحـديث مضلة إلاّ للفقهـاء ، في قولـه : ( أما اضـافتك هـذا الكـلام الى النبي ﷺ ، وقـولـك فيــه : أنـه حــديث فليس بصحيح ، إذ ليس ذلــك من حـديث النبي ﷺ ، وانما هو قول ابن عيينة أو غيره من الفقهاء<sup>(3)</sup> .

ـ وما أجاب به سائـلا آخر عـما يضاف الى الـرَسُول ﷺ من حـديث : الجمعـة حج المسـاكين ، والحـج جهاد كـل ضعيف ، مثبتـا وقـائـلا : ( انهما حديثان لا أعرفهما في شيء من الصحيح ، إنما ذكرهما صـاحب الشهاب<sup>(3)</sup> لا أذكـرهما في غيـره )<sup>(4)</sup> ثم أورد معناهمـا . ومـا أجـاب بـه بعض العلماء<sup>(5)</sup> من

(2) ابن رشّد : الفتاوى : 57 ظ .

(3) الشهاب: في الأداب والأمثال لأبي عبد الله، محمد بن سلامة القضاعي ( ــ 454 هـ / 1062 م )
 الشافعـي 10: 43. انظـر السبـكي : طبقـات الشـافعية: 3: 62 ومـا بعدهـا . ابن
 خلكان : وفيات الاعيان : 3: 349 .
 (4) ابن رشد الفتاوى : 58 ظ10: 43 .

(5) هو أبو عبد الله بن معمر .

<sup>(1)</sup> الشمني: مزيل الخفاء : 1 : 316 .

مشيخة مالقـة عن مجموعـة أحاديث يبحث عن سنـدها ، والـديوان المـذكورة فيه ، ويستفسر عن معنى النسيان لآي القرآن الوارد في تلك الأحاديث أجاب مفصلا القول عن كل حديث عنها ، مبينا إسناده ، وموضحا الديوان المذكـور فيه ، وذاكرا درجته ، وجالبـا لما قيـل في البعض من الرجـال الرواة ومـا نُقِدَ به ، وقائلا في حديث منها : لا أذكره في الصحيح الا ان معناه صحيح<sup>(1)</sup> .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

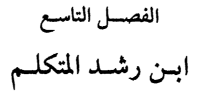
ان الوصف الأظهر على ابن رشد غلبة الدراية عليه ، هـذا ما يثبتـه له الكثـير من أصحاب الـطبقات وكتـاب التـراجم ، وهـو مـا تؤيـده أجـوبتـه وفتاواه ، وما تبرزه تآليفه الفقهية التي يورد فيها الأحـاديث ، ويستخلص منها المعاني ، ويستنتج الأحكام ، ويوفق بين مدلولاتها ، ويميز بين مراميها كما ورد في المقدمات<sup>(2)</sup> .

كما تبرزه تآليفه الحـديثية إذ لخص كتـاب مشكل الآثـار<sup>(3)</sup> للطحاوي<sup>(4)</sup> تلخيصا مفيدا .

- (1) ابن رشد : الفتاوي : 59 ظ وما بعدها .
  - (2) ابن رشد : المقدمات : 1: 134 .
  - (3) الحجوي : الفكر السامي : 4: 54 .
- (4) السيوطي : حسن المحاضرة : 1: 163 .







195





## ابن رشد المتكلم

درس ابن رشد أصول الـدين على أيـدي شيوخه المـاهـرين ، وتعلم مذهب أهل السنة والجماعة ، وعرف عقيدة الاشاعرة جريـا على عـادة القوم من أهـل الأندلس الـذين كانـوا يرعـونها ، ويسهرون عليهـا ، وينشرونها في بيئتهم ، ولا يرغبون عنها تحويلا ، ولا يريدون بها بديلا .

واطلع على مسائل علم الكلام الخلافية ، وتبين أصول الفرق من المتكلمين ومبادئهم ، في مجالس التعلم وحلقات الدروس ، فقد كان الأساتذة يوردون تلك المسائل ، ويذكرون شبه الفرق ليفندوهما ويدحضوها بمالحق ، وليثبتوا بمالأدلمة المواضحة صحة مذهب أهمل السنة ، وسلامة عقيدة الأشاعرة .

في هذا الجو التعليمي والتربوي درس ، وفي محيط عائلة عرفت بالعلم والعدالة واشتهرت بالثقة والأصالة نشأ ، فترعرع على مذهب أهل الجماعة ، وشب على اختيار رأي الأشاعرة عقيدة ، وزاده تمسكا به نزعته الفقهية المالكية ، فجيمع علماء المالكية لم يكونو أصحاب بدعة في العقيدة ولم يقولوا بقالة تخالف أهل السنة الا ما نقل عن القاضي أبي بكر بن العربي والفخر بن الخطيب<sup>(1)</sup> ( \_ 606 هـ / 1210 م ) من القول بالجبر ، وما نسب لأبي محمد بن

<sup>(1)</sup> السبكي : طبقـات الشافعيـة : 5 : 33 وما بعـدها . كحـالة : معجم المؤلفـين : 11 : 79 ومـا بعدها .

Dited by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

أبي زيد ، وأبي عمر بن عبد البر من القول بالجهة ، وما جنح لذلك ابن المرابط<sup>(1)</sup> ( - 485 هـ / 1092 م ) في تفسير البخاري<sup>(2)</sup> ، فلم يكن ابن رشد إلا واحدا من أهل السنة ، وعالما من علماء الأشاعرة الذي راح - بعد أن ملأ وطابه علما - يشرح أصولهم ، ويوضح مبادئهم ، ويبين آراءهم ، وينشر عقيدتهم ، ويجمع الطلبة والسائلين حولها ، ويدافع عنها ، ويظهر حجج أصحابها ، ويدفع شبه المخالفين لها ، وبصفة خاصة أهل الاعتزال الذين ينعتهم بالابتداع ، وبأهل الزيغ ، ويثبت لهم : انهم ( القدرية مجـوس هذه الأمة )<sup>(3)</sup> وان في آرائهم وأقوالهم الكفر الصريح<sup>(4)</sup> .

فَبِالرُّجوع الى كتابِ المقدمات نجده عقد في أول الكتاب جملة من الفصول من أصول الدين اعتبرها (مما يحتاج اليه ولا يستغنى عنه من انتدب الى ما ندب الله اليه في كتابه وعلى سنة رسول الله من التفقه في دينه والعلم بشرائعه وأحكامه )<sup>(3)</sup> .

وهـذه الفصول استهلهـا بفصل أَوَّلٍ في وجـوب الاستدلال ، وألحقـه بأحد عشر فصلا اختصـر في جميعها مسـائل عقـدية ارتبط فيهـا بمذهب أهـل السنة ، وعرض في بعضها أقوال بعض المالكية كالقاضي أبي بكر الباقـلاني<sup>(6)</sup> ( ـ 403 هـ / 1013 م ) ورأي الأمـام مالـك نقلا من العتبيـة في رواية أشهب عنه<sup>(7)</sup> وكان حريصا على اثبات مذهب أهل السنـة وعلى مـا لا اختلاف بينهم

> (1) حاجي خليفة : كشف الظنون : 1 : 545 . مخلوف : الشجرة : 122 . (2) المقري : أزهار الرياض : 3 : 85 . (3) ابن رشد : المقدمات : 1 : 168 . (4) المرجع السابق : 1 : 169 . (5) المرجع الشاجرة : 92 وما بعدها . (7) ابن رشد المقدمات : 1 : 11 .

من المسائل<sup>(1)</sup> وهو إلى جانب ذلك يذكر مواطن الخلاف ، فيخطىء المخـالف أو يثبت قول المحققين ورأي الأكثرين<sup>(2)</sup> فلا يدع تردداً للقـارئين ، ولا حيـرة للمطالعين في اختصار مقنع ،وترتيب لطيف .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ومن المسائل العقدية ما أورده في المقدمات في فصل قـال فيه : « وكـل ميت فبأجله يموت مات حتف أنفه أو مات مقتولا قـال الله عز وجـل : « فإذا جاء أجلهم لاَ يَسْتَأخرون ساعة ولا يستقدمون<sup>(3)</sup> » هذا قول أهل السنة .

وذهبت القدرية مجموس هذه الأمة إلى أنه من قتـل فلم يستوف أجله الـذي كتب الله له وأنـه مات قبـل بلوغه وهـو كُفْر صـريح بنـوه على أصلهم الفاسد ان العباد خالقون لأفعالهم ، فجعلوا موت المقتول من فعل القاتل وقد أعلم الله تبارك وتعالى عباده المؤمنين أن قائل هذا ومعتقده كافر بقوله تعالى : «ألم تر إلى الذي حـاج إبراهيم في ربـه أن آتاه الله الملك اذ قـال ابـراهيم ربي الذي يحيي ويميت قال أنا أحيي وأميت قال إبراهيم فإن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت الذي كفر<sup>(4)</sup> »<sup>(5)</sup> .

وفي كتابه الفتـاوى عدد من المسائـل العقديـة التي طرحت عليـه فيها أسئلة فأجاب عنها بما يدعم رأي اهل الجماعة ويدفع رأي اهل الاعتزال .

فمن ذلك : سأله سائل ان يلخص له اختـلاف أهل العلم فيـما يولـد عليه الأطفال في الدنيا ، وما يصيرون إليه من جنة أو نار في الدار الأخـرى ، وأن يدل على الصحيـح من ذلك عـلى مذاهب اهـل الحق والسنة المعتصمـين

- (1) المرجع السابق : 1: 10 .
- (2) ابن رشد : المقدمات : 1 : 10 .
  - (3) سورة : النحل : 61 .
    - (4) سورة البقرة : 257 .
- (5) ابن رشد : المقدمات : 1 : 168 وما بعدها .

Died by residence weath C E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

بالقرآن، وما يجب ان يحمل عليه ما ورد في ذلك من الأثار<sup>(1)</sup> .

فالسؤال نابع من بيئة أندلسية كـان فيها المسلمـون والكفار متجـاورين وربما كانوا متساكنين بحكم أنهم أهل عهد وذمة ، كما كانوا يناوشون المسلمين ويحاربونهم ويتغلبون عليهم في الواقائع ويغيرون عليهم احياناً .

وكـان في البيئـة متمسكـون بمـذهب اهـل الحق ، راغبـون في معـرفـة الصحيح فيها اختلف فيه العلماء .

والسؤال ينم عن مدى تقدير السائل ابن رشد ، والاعتراف له بسعة الاطلاع والقدرة على التصحيح .

أمـا الجواب فـإنه عـرض فيه رغبـة السائـل وفصّل فيـه الأقـوال وبـين الأدلة، وكتبه في خمس صحائف تقريباً<sup>(2)</sup> .

(1) ابن رشد : الفتاوى : 10 و (المخطوط).
 (2) المرجع السابق : 10 وما بعدها .

Died by resistence version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الاولياء في الحال عن الرضا عن عملهم فيها بشرط موافاتهم عليها بما اظهر على ايديهم من الكرامات لطفا بهم ، وبمن سواهم ممن يطلع على ذلك لما في ذلك من الحث على طاعته، والترغيب في عبادتهم التي جعلها سبباً الى ما اعد لهم من مثوبته وكرامته . وإذا جاز ذلك في العقل ولم يمتنع فيه، ولا جاء في الشرع ما يمنع بل جاء فيه ما يدل عليه من ذلك قول الله عز وجل في كتابه : «الله لطيف بعباده يرزق من يشاء<sup>(1)</sup>» وقوله : «كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقا قال يا مريم أنى لمك هذا قالت هو من عند الله ان الله يرزق من يشاء بغير حساب<sup>(2)</sup> «قال أهل التأويل : كمان يجد عندها فاكهة الصيف في الشتاء وفاكهة الشتاء في الصيف .

ومن ذلك ما روي عن النبي ﷺ في قصة جريج<sup>(3)</sup> وقصة الثلاثة النفر الـذين أووا الى غار فـانطبقت عليهم الصخرة<sup>(4)</sup> الى ما سـوى ذلك ممـا يعـز احصـاؤه ولا يمكن استقصـاؤه وجب الايمـان بهـا والتصـديق بمـا صح منهـا ولوجودها وصحتها في الجملة طريقان :

احدهما : التواتر في النقل الذي يوجب العلم ، ويقطع العـذر، وذلك انه قد روي منها ، ونقل ما لا يحصى عدده، ولا يمكن حصره على مـر الايام وفي جميع الازمان ومع اختلاف المواضع والبلدان هـذا ما لا يمكن احـداً دفعه لما فيه من جحد الضرورة الذي هو كمكابرة العيـان . والنقل اذا اتصـل على

- (1) سورة الشوري : 17 .
- (2) سورة آل عمران : 37 .
- (3) مسلم : كتاب البر والصلة : حديث جريج .
- (4) البخاري : كتاب الاجارة : باب اذا اشترى شيئاً لغيره بغير اذنه فرضي . وفي باب من استأجر أجيراً فترك أجره فعمل فيه المستأجر فزاد .. وفي كتاب المزارعة في باب إذا زرع بمال قوم بغير اذنهم وكان في ذلك صلاح لهم . وفي كتاب احاديث الانبياء في ما ذكر عن بني اسرائيل : باب حديث الغار، وفي كتاب الادب : باب اجابة دعاء من بر والدية . ومسلم : كتاب الذكر والدعاء والتوبة في قصة اصحاب الغار الثلاثة.

هذا الحد والمثال يوجب العلم بما تضمنه في الجملة اذ لا يمكن إن يتواطأ جميع الناقلين بهذه الصفة على نقل الكذب في جميع ما نقلوه لكثرة عددهم مع افتراق بلدانهم ، وتباعد ازمانهم ، ولا ان يدخل الوهم والخطأ على جميعهم في ذلك ، وان جاز على بعضهم، فوجب ان يعلم بنقلهم صحة ما نقلوه في الجملة دون التفصيل ، كما علم بهذا الخبر سخاء حاتم ، وشجاعة علي ، وحلم معاوية، لأنه إنما علمنا ذلك بكثرة الروايات عن حاتم في مواهبه في حياته ، وكثرة الروايات عن معاوية في حلمه عمّن جهل عليه في أيامه مع القدرة على عقابه ، وإن جاز على بعض النقلة في بعض ما نقلوه من ذلك الوهم والكذب والخطأ .

GHAZI TRU

FOR QURANIC THOUGHT

والطريق الثاني : ان القول بها والتصديق لها مما قد اجمع عليه اهل السنة والجماعة، وقد حصل العلم بصحة ما أجمعوا عليه بقول النبي ﷺ : لن تجتمع امتي على ضلالة<sup>(1)</sup> ولإ وجه لما تعلق به من أنكرها وأبطلها إلا الجهل والضلال، والحيرة والعمى ، اذ لا يجوز أن يدفع وينكر ما روي من الأشياء التي قد استفاضت وشاعت وذاعت إلا أن يقوم الدليل على بطلانها ولا استحالة بل قد قام الدليل على جوازه ووجوده ، فوجب الإقرار به والحكم بفساد قول منكره . ولو جاز رد كرامات الأولياء بمجرد الدعوى دون دليل لجاز بذلك ردّ معجزات الأنبياء لتساويها في وقوع العلم بها في الجملة دون التفصيل لأن العلم لا يختلف في نفسه باختلاف الطرق في معرفته ألا ترى ان العلم بأن الله إله موجود على ما هو به من صفات ذاته وأفعاله

اخرجه ابو داود في كتاب الفتن والملاحم: باب ذكر الفتن ودلائلها: عن ابي مالك الاشعري.
 وهو بعض حديث ولفظه عنده :( وأن تجتمعوا على ضلالة ). .
 وعند العجلوني : كشف الخفاء: 35:22 وما بعدهما. بلفظ : ( لا تجتمع امتى عملى ضلالمة ).

رواه احمد والطبراني في الكبير ، وابن أبي خيثمة في تاريخه عن ابي نضرة الغفاري .

معلوما عندنا على ما هو به ، وقول من قال إن خرق الله تعالى العادة معجزة ، فلو خرقها للأولياء كانوا بمنزلة الأنبياء باطل . والفرق بين المعجزة والكرامة ان النبي ﷺ يعلم اذا خرق الله له العادة أنه خرقها له ليكون معجزة له ، ومُصَدِّقة لرسالته بإعلامه إياه بذلك فهو يتحدّى الناس بها، ويعلم أيضا إذا أرسله رسولاً أنه سيفعل ذلك له قبل أن يفعله ليصدق رسالته ، ومن أكرمه الله من أوليائه بخرق عادة لا يعلم بها قبل ان تكون ، ولا يعلم إذا كانت إن كانت الكرامة له أو لغيره لأن ذلك علم غيب لا يعلمه الا من اطلعه الله عليه من رسول قال الله عز وجل : «عالم الغيب فلا يظهر على غيبه : عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول»<sup>(1)</sup> فإنه إذا ظهرت له يرجو أن تكون له ويخفيها ويسترها ، والله تعالى يظهرها إذا شاء لا إله إلا

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

جواب فصل فيه القول تفصيلا ، وأورد فيه الأدلة العقلية والنقلية المقنعة المزيلة للحيرة والتردد ، ونقض فيه دعوى رد الكرامات تلك الـدعوى الخطيرة التي يؤدي التسليم بهما الى رد المعجزات وابـطال الرسـالات، وبسط فيه الفوارق بـين المعجزات والكـرامات في الغـرض منها وفي ظهـورها ، وفي اعلام الله عز وجل بها وعدم الاعلام بها .

وابن رشد ، وان كان شديد التمسك برأي اهل السنة، شديد الـدفاع عنهم قوي الرد على اهل البدع فيها ذهبوا اليه من تأويلات خاطئة، وما اقاموا عليه من شبه واهية فهو ينصفهم في تحقيقاتهم اللغوية اذا ماشَتِ الصواب، ولا يجاريهم فيها مالوا اليـه من تأويـل او تخريج . فمن ذلك : رأي ابي علي الفـارسي المعتزلي في اعـراب قولـه تعالى: «انا كل شيءخلقنـاه بقدر»<sup>(3)</sup> وقـد

(1) سورة الجن ; 26 : 27 .

(2) ابن رشد : الفتاوى : 83 ظ وما بعدها . (المخطوط).
 (3) سورة القمر : 49 .



تاولهما ليؤيد مذهبه الاعتزالي .

اما ابن رشد فانه سئل عن اعرابها وعن رأيه فيها قاله ابو علي الفارسي، فأجاب يؤيد ابا علي في الوجه الاعرابي. ولكنه يبطل عليه التأويل ويرد عليه متمسكه، وبنقض شبهته . يقول ابن رشد : «ولما ذكرنا شبهة اهل الاعتزال في نفي العلم عن الله تعالى لما اردنا ان نبين بذكرها من حقيقة مذهبهم وجب ان يدل على بطلانها لئلا يشبه على الضعفاء من غيرهم . ومن اقرب ما يبطل به عليهم ان يقال لهم : ان هذا منكم استدلال بمجرد الشاهد والوجود، وذلك مما لا يجوز ، ولو وجب ان لا يكون له علم من اجل انه لا يعرف في الشاهد والوجود علم الا من جنس علومنا لوجب ان يكون الله عالما اذ لا يعرف ايضاً في الشاهد والوجود عالم الا من جنس علومنا وهمذا ما لا خروج لهم عنه ، ولا انفصال لهم منه، (1)

لقـد اعتبر ابن رشـد في نظر الانـدلسيين مـرجعاً لاهـل السنةذابـا عن آرائهم ومبـادئهم، حاميـا للمسلمين من اهـل الزيـغ ، رادًاً لشبههم، واعتبر نفسه في المقام الذي يؤخذ عنه ، ويطمأن الى فكرته، ويوثق برأيه فبادل اهل الاندلس وأهل المغـرب ثقة بثقـة، والتفتوا اليـه والتفوا بـه معتصمين بسـداد نظرته وصواب فتواه، وعـطف عليهم واعطاهم من وقتـه ومن مجهود قلمه، ومن عصارة نتاجه ما تم الانسجام به بين الجميع .

وكُتِبَ اليه من مدينة فاس يُسأل عن الاشعرية ومن انتحل طريقهم وسُمَّي له فيه جماعة : ونص السؤال: ما يقول الفقيه قاضي الجماعة الاجل الإمام الاوحد ابو الوليد وصل الله تـرشيده وتـوفيقه ، ونهج الى كـل صالحـة طريقه في الشيـخ ابي الحسن الاشعـري وابي اسحـاق الاسفـرايني<sup>(2)</sup> ( ـ418

<sup>(1)</sup> ابن رشد : الفتاوى : 91 و (المخطوط ).

<sup>(2)</sup> ابن السبكي: طبقات الشافعية : 11:3 وما بعدها. ابن خلكان: وفيات الاعيان : 8:1 وما بعدها.

(no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

هـ / 1027 م) وابي بكر الباقـلاني وابي بكر بن فـورك<sup>(1)</sup> ( ـ406 هـ / 1015 م) وابي المعالي<sup>(2)</sup> وابي الوليد الباجي ونظرائهم ممن ينتحل علم الكلام ويتكلم في اصول الديانات ويصنف في الرد على أهل الأهواء أهم ائمة ارشاد وهـداية ام قادة ضلال وعماية؟، وما يقول في قوم يسبونهم وينتقصونهم ويسبون كل من ينتمي الى مذهب الاشعرية ويكفرونهم ويتبـرأون منهم ، ويَنْحَرفون بالـولاية عنهم، ويعتقدون أنهم على ضلالة وخائضين في جهالة؟ فماذا يُقَالُ لهم ويصنع بهم ويعتقد فيهم؟، أيتركون على أهوائهم أم يكف عن غلوائهم؟ وهل ذلك جرحة في أديانهم ودَخَل في إيمانهم؟، وهل تجوز الصلاة وراءهم أم لا؟ بين لنا مقدار الأئمة المذكورين ومحلهم من الغير وافصح لنا عن حال المتنقص لهم والمنحرف عنهم وحال المتىولي لهم والمحب فيهم مجملا فباجاب : تصفخت عصمنا الله وإياك سؤالتك هذا ووقفت عليه . وهؤ لاء البذين سميت من العلماء أثمة خير وهمدي ممن يجب بهم الاقتداء لأنهم قماموا بنصر الشريعية وابطلوا شبه اهل الزيغ والضلالة، واوضحوا المشكلات وبينوا ما يجب ان يدان به من المعتقدات، فهم بمعرفتهم بأصول الديانات العلماء على الحقيقة لعلمهم بالله عز وجـل وما يجب لـه وما يجـوز عليه ومـا ينتفى عنه إذ لا نعلمُ الفروع الا بعد معرفة الاضول. فمن الواجب ان يعرف بفضائلهم ، ويقر لهم بسوابقهم فهم الذين عنى رسـول الله ﷺ والله اعلم بقولُه : يحمل هـذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتاويل الجاهلين (3) فلا يعتقبد انهم على ضبلالة وجهمالة الاغبي جباهل او مبتبدع

(1) ابن السبكي: طبقات الشافعية: 52:3 وما بعدها. الزركلي: الاعلام: 313:6.

(2) ابو المعالي عبد المللك الجويني امام الحرمين ( ـ478 هـ / 1085 م) .

انظر ابن السبكي : طبقات الشافعية : 249:3 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 184:6 ومــا بعدها .

(3) اخرجه الحطيب البغدادي بسنده عن إي هريرة في كتابه: شرف اصحاب الحديث : ص28 الحديث رقم52 .

زائع عن الحق مائل، ولا يسبهم، وينسب اليهم خلاف ما هم عليه الا فاسق ، وقد قبال الله عز وجل: «والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتانا واثما مبينا<sup>(1)</sup> ». فيجب ان يبصر الجاهل منهم ، ويؤدب الفاسق، ويستتاب المبتدع الزائغ عن الحق اذا كان مستسهلا ببدعة فان تاب والا ضرب ابدا حتى يتوب كما فعل عمر بن الخطاب رضي الله عنه بصبيغ المتهم في اعتقاده من ضربه اياه حتى قال: يا امير المؤمنين ان كنت تريد دوائي فقد بلغت مني موضع الداء ، وان كنت تريد قتلي فأجهز علي فخل سبيله . والله اسأله العصمة والتوفيق برحمته لارب غيره »<sup>(2)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

هـذه عينات من مـواقفه المؤيـدة للاشـاعرة، المنـاصرة لأهـل السنة ، الحامية للجماعة الاسـلامية في بـري الاندلس والعـدوة والمدافعـة عن العلماء الذين عضدوا أهل السنة والجماعة وألَّفوا في علم الكلام ، ومن موافقه المناوئة للمبتدعة الزائغين عن الحق ، الرافضة للضّلال الفاسقـين . سجلها بقلمـه، واخلص لها في أجوبته ، ونشرها بين طلبته ومؤيديه .

يضاف الى ذلك مشاركته التأليف في علم الكلام ؛ فـانــه قــد لخص كتــاب الحسن والقبــح في الكــلام<sup>(3)</sup> لمحمــد بن محمــد الحسيني المشـتهــر بالحكيمى .

(1) سورة الاحزاب : 58 .

(2) ابن رشد الفتاوي : 109 وما بعدها . (المخطوط).

(3) حاجي خليفة: كشف الظنون: مجلد : 1412:2 .









ابن رشد القاضى

هو أول من تولى قضاء القضاة بقرطبة من أسرته والثاني ابنة ابو القاسم أحمد عام 532 هـ ، والثالث حَفيده أبو الوليد محمد عام 566 هـ .

أما الأول فتولاها وعمره 61 عاما ، وتقلدها الثاني وعمره 45 وتصدر لها الثالث وعمره 46 وان كان تقلد قضاء إشبيلية من قبل وعمره إذّاك 44

وظـاهر ان أسبقيـة الجد في القضـاء ، وحسن سمعتـه في مبـاشـرتـه ، أكسبتا الأخيرين شهـرة وجاهـا ولبيت بني رشد زيـادة مآثـر . مما جعـل خطة القضاء تسند اليهما في عمر مبكر بالقياس الى عمر الجد حين تولاها .

وتصدر ابن رشد لهذا المنصب الجليل في عهد أمير المسلمين أبي الحسن علي بن يوسف بن تاشفين ، وبأمر منه اذ ورد عليه التعيين في جمادى الأولى سنة 511 هـ ، وإذا التفتنا الى عمره نجده قـد فـات الستـين ، وهي سن الشيخوخة التي يكتسب فيها المرء تجارب بعد أن تعركه السنون ، ومما ناله ابن رشد في طول السنـوات التي انقضت شهرة في دروسه ، وسمعة في فتـاواه ، ومكانة في بيته ، وحسب في آبائه .

وظ اهر ان اختياره من بين الشيوخ الجلة ، والأقران المبرزين ، ومن أهمل بيت حسيب . . . كمان مقصودا راعى فيه أمير المسلمين أبو الحسن الاعتبارات العلمية والاجتماعية والسياسية . فهمو لم يختر للأندلسيين الا واحدا منهم ، ولم يول قضاء قرطبة الا فردا من القرطبيين ، ولمو شاورهم في اختياره لوافقوه ، ولو أسند اليهم الاختيار لما بعدوا عن مرماه .

وها هوذا ابن رشد يمدنا بتاريخ توليه ويدونه بقلمه في مقدمة كتابه البيان والتحصيل فيثبته في قوله : « امتحنت بتولي القضاء وذلك في جمادى الأولى سنة 511 هـ »<sup>(1)</sup> الموافقة لأوت عام 1117 م . اماما أثبته الدكتمور محمد عبد الكريم في الغنية من ترديد سنة التمولية بين سنتي 1117 م و 1118 م في الهمامش 5<sup>(2)</sup> فيعوزه الضبط ، وينقصه التدقيق نتيجة سطحية في التحقيق وعدم عمق في البحث .

plied by registered version FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ومضى المترجمون لابن رشد موافقين في تاريخ التولية فأفاد ذلك عياض في الغنية<sup>(1)</sup> وكذلك ابن فرحون في الديباج<sup>(2)</sup> وزروق في العجالة<sup>(3)</sup> .

وجعل ابن أبي ذينار<sup>(4)</sup> ( الـذي كـان حيا سنة 1092 هـ / 1681 م ) التولية في جـواز أمير المسلمين أبي الحسن علي لتفقـد أحوال قـرطبة فـأورد : ( ودخـل الى الأندلس مـرة ثانيـة بجيوش لا تحصى فنـزل بقـرطبـة ، وتفقـد أحوالها وولى ابن رشد القضاء )<sup>(5)</sup> وهذا خبر غير صحيح لما يأتي :

أ**ولًا** : يرده ما دونه ابن رشد بقلمه .

ثانياً : ويرده ابن عذاري في بيانه بمـا أثبته : ( وفي سنـة إحدى عشـرة وخمسمائة تحرك أمير المسلمـين علي بن يـوسف من حضرتـه مراكش الى بـلاد الاندلس فأجاز البحر في أواخر محرم ، ويمَّم إشبيلية ريثما استتب أمر الغزو ، ولحقت العساكر العدوية ، وتأهبت العساكر الاندلسية ، ولحقت من قرطبة لمة

(1) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 : 3 و ( مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم : 12101 ) .
 (2) عياض : الغنية : 123 .
 (3) المرجع السابق .
 (4) ابن فرحون : الديباج : 279 .
 (5) ارزوق : العجالة : 114 ظ ( المخطوط ) .
 (6) كحالة : معجم المؤلفين : 11: 139 . النيفر : عنوان الأريب : 2: 2 وما بعدها .
 (7) ابن أبي دينار : المؤنس : 106 .

من الفقهاء والعلماء ، ولفيف من المجاهدين الزعمّاء خيلًا ورجـلًا ، وتأهب فقهاء إشبيلية ومجاهدوها واستوفت مطوعة غرناطة ومرتبوها ثم تحرك امير المسلمين بجميع العساكر من اشبيلية لغزو قلمورية ... وأنفـذ أمـير المسلمـين علي بولاية ابن الوليد<sup>(۱۲)</sup> بن رشد خطة القضاء بقرطبة )<sup>(۱۲)</sup>.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ثمالئاً : ويمرده ما في الحلل الموشية : ان الأمير أبا الحسن عليماً أجماز البحر أربع ممرات : فكان الجواز الأول أول سنة 500 هـ / 1106 م<sup>(9)</sup> وكمان الثاني صدر سنة 503 هـ / 1109 م<sup>(1)</sup> وكان الثالث أوائل سنة 511 هـ / 1117 م<sup>(2)</sup> ، وكان الرابع سنة 515 هـ / 1121 م<sup>(3)</sup> . فيكون أَمْرُ تولية ابن رشد في الجواز الثالث ، لا الثاني .

ويبدو ان ابن أبي دينار ساير ابن أبي زرع<sup>(4)</sup> ( الذي كان حيا قبل 726 هـ / 1326 م ) واعتمد عليه في كتابه روض القـرطاس<sup>(5)</sup> ، والأخبـار المتعلقة بهذه الجوازات وما جرى فيها من أحداث عند ابن أبي زرع مضطربة لم يجر في ذكرها على ترتيب تاريخي بحيث يستطيع القارىء تلخيص الأحداث وتخليص الأخبار من بعضها .

ولقد اعتبر ابن رشد هذا التقليد تكليفا لا تشريفا ، وَعَدَّ التوليـة ابتلاءً لا راحة ، وسجل على نفسه ذلك فيها ذكره في البيان والتحصيـل لما شـرع في شـرح رزمة الأقضيـة : ( امتحنت بتولي القضـاء وذلك في جـادى الأولى سنة

511 هـ )(1) وانضاف الى ذلك توليه إمامة الصلاة بجامع قرطبة ، ففي ترجمته عندابن بشكوال ورد أنه (قاضي الجماعة بقرطبة وصاحب الصلاة بالمسجـد بالجامع بها )<sup>(2)</sup> فجمع بين منصبين : دنيوي وديني وانشغـل ـ وهو في خـطة القضاء ـ بأمور المسلمين ، ولم يجد الوقت الكافي لاتمام تسأليف البيان والتحصيل ، ولم يقدر على التفرغ إليه إلا يوما واحداً من الأسبوع اعتزل فيـه عن الناس ، ولم يتصل بهم إلا في الضرورات. سجل بقلمه : « فشغلتني أمور المسلمين عما كنت بسبيله من ذلك ، ولم أقدر على التفرغ اليه على أكثر من يوم واحد من الجمعة اعتزلت فيه عن الناس الا فيـما لم يكن منه بــد )<sup>(3)</sup> وقام بالمهمة القضائية أَفْضَلَ قيام رغم دخوله سن الشيخوخة ، وأظهر فيها النشاط ، وأبدى الحيوية ، ، واستطاع ان يجري بعض التحويرات في الفقهــاء المشاورين ، فأدخل فيهم بعض تلاميذه ممن توسم فيهم القدرة ، وآنس منهم الكفاءة كأبي عبدالله محمد ابن أصبغ الأزدِي (4) (-536 هـ/1142م). وفي أهليته وحسن سيرته ، ومعرفته بالاجراءات القضائية وتوفقه فيها أثبت لـه ابن بشكوال ما يلي: (وتقلد القضاء بقرطبة، وسار فيه بأحسن سيرة وأقوم طريقة) <sup>(s)</sup> وسايره في ذلك النباهي في المرقبة العليا<sup>(s)</sup>، والمقري في أزهار الرياض <sup>(7)</sup> .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وزان القضاء بأخلاقه العالية كما زانه بكفاءته العلمية الناّدرة ، فـوصفه ابن بشكـوال : ( بــالــدين والــوقــار والحلم ، والسمت الحسن والهــدي

- (1) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 : 3 و ( المخطوط ) .
  - (2) ابن بشكوال : الصلة : 2: 546 .
- (3) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1: 3 و ( المخطوط ) .
  - (4) ابن بشكوال : الصلة : 1: 110 .
  - (5) المصدر السابق : 2: 546 وما بعدها .
  - (6) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 99 .
    - (7) المقري : أزهار الرياض : 3: 60 .

CERTIFICATION CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الصـالـح )<sup>(1)</sup> ، وحــلاه ابن القـاضي<sup>(2)</sup> ( ـ 1025 هـ / 1616 م ) في جــذوة الاقتباس بالجـلالة والفضـل ، والذكـاء والنبل ، والنـزاهة والحلم ، والمعـرفة والعلم<sup>(3)</sup> .

هـذه هي الصفات التي تتكـامل بهـا الشخصية ، وتتـوازن بهـا النفس ليصبح صاحبها ذا نفوذ كبـير ، وإشعاع واسـع ، وتكسبه الهيبة والاحترام . وهي الصفـات التي رشحته واستعـان بها عـلى أداء مهمتـه القضـائيـة أحسن أداء ، فلم يشعر أنه فـوقها ، وأنها دونـه كما شعـر بعض القضاة حـين تولـوا قضـاء بعض كور الأنـدلس فـرأوهـا دون مقـامهم العلمي ، ودون شهـرتهم فـأنابـوا فيها غيـرهم كما فعـل القاضي أبـو الوليـد الباجي حين تولى قضـاء ( مواضع من الأندلس تصغر عن قدره كأريولة شبهها ) <sup>ه</sup>.

كما لم يشعر أنـه أصغر منهـا وهي أعلا منـه فتطاولت عليـه ، أو تطاول عليه فيها أحد فاتهم بـالضعف ووسم بالفشـل كما وسم تلميـذه أبو عبـد الله محمـد بن علي بن جعفـر القيسي<sup>(5)</sup> ( ـ 567 هـ / 1172 م ) الذي تـولى قضاء فاس سنة 536 هـ بعدم صلوحيته للخـطة لضعفه فيهـا دون أن تلحقه زلـة أو تتعلق به ريبة<sup>(6)</sup> .

ومن الثابت أن تقلد ابن رشد القضاء ازداد به منزلة عند أمير المسلمين

- (3) ابن القاضي : جذوة الاقتباس : 157 .
  - (4) ابن فرحون : الديباج : 121 .
- (5) ابن الابار : التكملة : 2: 276 وما بعدها .
  - (6) المصدر السابق .

 <sup>(1)</sup> ابن بشكوال : الصلة : 2 : 546 . النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 99 المقري : أزهار الرياض : 3 : 60 .

<sup>(2)</sup> مخلوف : الشجرة : 297 .

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

أبي الحسن على ، واقترب منه أكثر ، حتى أصبح معتمدا لـديه في العـظائم ، مشاورا في المهمات وصار ( مقدما عند أمير المسلمين وعظيم المنزلـة معتمدا في العظائم أيام حياته )<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

واكتسب به لدى الاندلسيين وبين القرطبيين مزيدا من التقدير لأنه كان واحتدا منهم غير أجنبي عنهم ، وكـان في خدمتهم ، يفصـل خصـومـاتهم ، وينشر العدل بينهم ، ويقمع الظالمين ، ويؤدب أهل الفجور ، ويحافظ عـلى دينهم ، وكان مثال النزاهة بعيدا عن الميل الى الهـوى ، لا يتهم بالتحـامل ، ولا بالتخاذل ، وكان مثال العفة ، والتصاون عن سفاسف الأمور ومحقراتها .

والظاهر ان الانسجام كان حاصلا بينـه وبين الفقهـاء المشاورين ، فلم تـذكر لنـا كتب التراجم ، والأخبـار وقوع مُصَـادمَات ، ولا اختـلافـات لهـا شأن ، ولم يتبرم بهم ، ولم يلق منهم عرقلة لسير القضاء ، ولم يجد من الفقهاء فتاوى تخالف رأيه(2) ، كما حصل بين القاضي أبي بكر بن العـربي الذي تقلد القضاء سنة 528 هـ<sup>(3)</sup> والفقهـاء المشاورين المعتمـدين في إشبيلية الذين ابتلي بهم - على حد تعبيره - فإنه قد بـرم بهم ، وشنع عليهم ، واعتبـرهم غـير متحررين ، وله غير موافقين<sup>(4)</sup> .

وغير خفى ما كان بينه وبين أمير المسلمين أبي الحسن على من التجاوب بداية من اختياره على رأس القضاء في قرطبـة ، واستمرارا عـلى بسط يده في فض المشاكل وحل المشاغل ، واعتبارا لاستقلال السلطة القضائية ، وَدَوَاماً ، حتى بعد استعفائه ، إذ بقي لديـه مكرمـا ، مسموع الكلمـة ، في شأن أهـل

123 : الغنية : 123 .

- (2) ابن رشد : فتاوى : 109 و ( المخطوط ) .
- (3) ابن عذاري : البيان المغرب : 4: 92 وما بعدها .
- (4) ابن العربي : أحكام القرآن : القسم 2 : 594 . أنظر ما قاله في المفتين حين سألهم فسأجابــوا بما يخالف رأيه :(فسألت من كان ابتلاني الله به من المفتين ) وطالع الموضوع برمته هناك .



قرطبة ، وأهل الأندلس وكأنه بقي على سلطته القضائية ، وعلى وصفه عميـد فقهاء قرطبة ورئيس مشيخة القضاة .

ولا غرابة في الأمر ، فالمعروف عن أمير المسلمين محبته للفقهاء ، وإكرامه لهم ، لا يصدر الا عن رأيهم تطبيقا لمبدإ الشورى ، وتجسيها لتحكيم الدين في جميع الأمور والنزول عند تعاليمه . ومن ثم جاء في وصفه : «وكان ذكيا فقيها مكرما لأهل العلم مِقَلِّداً لأمور الفقهاء )<sup>(1)</sup> .

والمعروف عن تنظيم القضاء عند المرابطين : أن أسمى القضاة قَدْراً ، وأرفعهم مكانة من يبسط له سلطانه على بلاد الاندلس كلها ، ذكر الدكتـور حسن أحمد محمود قوله : (ويخيل إلينا أن قـاضي الجماعـة بقرطبـة هو الـذي يشبرف على القضاء في بلاد الانـدلس قاطبـة )<sup>(2)</sup> وَعَلَّقَ عَلَى هـذا القـول في الهامش 3 بالتمثيل لذلك بأبي الوليد بن رشد عميد فقهاء قرطبة<sup>(3)</sup> .

ثم ذكر الدكتور حسَن أحمد محمود : (ويبدو ان مشيخة القضاة بالعدوتين تعطى تَارَةً لقاضي الحضرة ، أو قاضي سبتة وطنجة ، وتارة أخرى لقاضي الجماعة بقرطبة ، وكان أبو الوليد ابن رشد أول من ولي هذا المنصب من الأنسدلسيين ، ثم خلف محمد بن أحمد بن خلف بن إبراهيم التجيبي المعروف بابن الحاج )<sup>(4)</sup> .

والظاهر من كتب التراجم ما يرد على هذا الاستنتاج خاصة بالنسبة الى أبي الوليد بن رشد لأن قضاء الجماعة الذي أسند إليه أسند إلى آخرين قبله منهم أبو عبد الله محمد بن علي بن محمد بن عبد العزيز بن حمدين التغلبي

> (1) ابن الخطيب : الحلل الموشية : 62 . (2) حسن أحمد محمود : قيام دولة المرابطين : 367 . (3) المرجع السابق . (4) المرجع السابق : 368 .

Diret by residence of the control of

الذي ( تقلد الشورى لأول الدولة المرابطية ، ثم ولي قضاء الجماعة بهما في سنة تسعين<sup>(1)</sup> إلى أن تسوفي في يوم الخميس لشلاث بقين من محسرم سنة ثممان وخمسمائة<sup>(2)</sup>) <sup>(3)</sup> .

فولاية قضاء الجماعة بهذه الإضافة وبهذا التخصيص نجد عياضا أثبتها لأبي عبـد الله ابن حمـدين ، ثم لأبي الـوليـد بن رشـد<sup>(4)</sup> ثم لأبي عبـد الله بن الحاج<sup>(3)</sup> وجاء في عقد تولية قاضي الجماعة ابن حمدين من الأمير يوسف بن تاشفين ما يلي : ﴿ فَاسْتَهْدِ الله يهدك ، واستعن بالله يعنـك في صدك وردك ، وتول القضاء الـذي ولاكه الله بجـد وحزم ، وجلد وعـزم ، وأمض القضايـا على ما أمضاها الله تعالى في كتابـه ، وسنن نبيه ، ولا تبــال برغم راغم ، ولا تشفق من ملامة لائم ، فأس بين الناس في وجهك وعدلك ومجلسـك حتى لا يطمع قوى في حيفك ، ولا ييأس ضعيف من عدلك ، ولا يكن عندك أقوى من الضعيف حتى تبأخذ الحق له ، ولا أضعف من القوى حتى تبأخبذ الحق منه ، وانصح لله تعالى ولرسوله عليـه السلام ولنـا وَلجَمَاعـة المسلمين . وقـد عهدنا الى جماعة المرابطين ان يسلموا لك في كـل حق تمضيه ، ولا يعتـرضوا عليك في قضاء تقضيه ، ونحن أول ، وكلهم آخر ، قـد صرت قـاضيـا ، سامعون منك غير معترضين في حق عليك والعمال كافة سواء في الحق ، فان شكت اليك بعامل من رعية خلافا في الواجب فاشكه منها وقـومها لـه ، ومن استحق من كلا الفريقين الضرب والسجن فاضربه واسجنه ، وإن استـوجب العزل فاعزله ، واسترجع الحق شاء أو أبي من لدنه ، والأمر في استكفاء من يكفيك )<sup>(6)</sup> .

(1) أي ( 490 هـ / 1097 م ) .
 (2) الموافقة لـ 1114 م .
 (3) عياض : الغنية : 116 .
 (4) المصدر السابق : 123 .
 (5) المصدر السابق : 373 .
 (6) ابن بسام : الذخيرة : 106 . حسن أحمد محمود : قيام دولة المرابطين : 373 وما بعدها .

Direct by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ويتضح من عقد التولية :

\* الوصاية بأن يكون القاضي حازما لا يشتد فَيْمُقْتَه الناس ، ولا يلين فيستضعفوه وعادلا لا يميل مع الهوى عن جادة الحق ، ومسويا بين الناس لا فرق بين أميرهم وحقيرهم : جريئا لا تأخذه في الله لومة لائم ، يؤدب كبيرهم كما يؤدب صغيرهم إذا أخطأ كبير ضربه وسجنه أو عزله . .

السلطة الواسعة التي يعطيها الأمراء المرابطون والتي يبسطها على
 جميع الأفراد دون تمييز .

\* استقلال السلطة القضائية استقلالاً واضحاً ، فلا عجب أن يمثل القاضي السلطة الفعلية ، ويمثل الامير السلطة العليا التي تسيطر وتهيمن من بعيـد ، ( فإذا تعاونت السلطتان صلحت الاحوال ، وإذا تضاربتا فسـدت حال المدينة ونشب الخلاف بين اهلها )<sup>(1)</sup> .

ومن ثم كمان القضاة في المغرب أو الاندلس قمد عظم نفوذهم وكثر مالهم وجاههم وارتفعت مكانتهم ، واستمع الى نصائحهم المرابطون ، ونزلوا عند رغباتهم ، (ويتبين ذلك مما كتبه ابن عبدون المذي كشف عن سلطة الفقهاء وصور سطوتهم ونفوذهم اصدق تصوير ، وذكر انهم كمانوا يسيطرون على الحياة العامة حتى اصبحوا حكام البلاد الحقيقيين وأضحت سلطة الامراء الملثمين لا تتجاوز الشؤ ون العسكرية )<sup>(2)</sup> .

وكانت مهام القاضي متعددة ، ومشمولات انظاره مختلفة ، وكان عليـه ان يشرف على عدّة وظائف ويبسط نظره على العديد من الخـطط يشرف عـلى خطط الشورى ، والفقهاء وينظر في خطط الاحكام والصلاة والخطبة .

(1) حسن احمد محمود : قيام دولة المرابطين : 371 .

(2) حسن احمد محمود : قيام دولة المرابطين : 371 .

The by constant of the constan

أما وظيفة الشورى فكان يتصدر اليها فقهاء يختارهم القـاضي من اهل المدينة المعروفين بالورع والتقوى ، والتبحر في الفقه . وقد يكونون من أهـل البيوت المشهورة بـالعلم والحسب والجلالـة ، يشاروهم في الاحكـام ( وكان عـدد هؤلاء الفقهاء المشـاورين اربعة: اثنـان يشتركـان في مجلس القـاضي ، واثنان يقعدان في المسجد الجامع ليدليسابالشورى لطلابها )<sup>(1)</sup> .

ف ابن رشد كان واحداً من قضاة الجماعة في قرطبة وليس أولهم ، توسعت سلطاته ، فأشرف على الهياكل الادارية التي تدخل تحت انظاره ، وعين فيها من اختاره ، واطمأن اليه المسلمون ، وتجاوب مع الاندلسيين والمرابطيين الذين استفتوه . وطلبوا منه رأي الدين في مشاكلهم الخاصة<sup>(2)</sup> ، وأحوالهم العامة وهيئاتهم<sup>(3)</sup> . وصحيح ما دونه حسن احمد محمود في قوله : ( وكان امراء الاندلس ايضاً يستفتون قاضي الجماعة بقرطبة في كل ما يتعلق بهذه البلاد من شؤون )<sup>(4)</sup> .

وطبيعي أن ينشغل بأمور المسلمين وأن يتفرغ للقضاء ومتطلباته ، ومن ثم لم يجد الوقت الكافي لإتمام تأليف البيان والتحصيل ، ولم يقدر على التفرغ إليه الا يوماً واحداً من الأسبوع اعتزل فيه عن الناس ولم يتصل بهم الا في الضرورات ، اورد ابن رشد : (فشغلتني امور المسلمين علما كنت بسبيله من ذلك<sup>(3)</sup> ، ولم أقدر على التفرغ اليه على اكثر من يوم واحد من الجمعة اعتزلت فيه عن الناس الا فيا لم يكن منه بد)<sup>(6)</sup> . وقام بالخطة افضل قيام رغم دخوله

المراكشي : المعجب : 235 حسن احمد محمود : قيام دولة المرابطين : 368 .

(2) ابن رشد : الفتاوي : 117 وما بعدها .

(3) المصدر السابق .

- (4) حسن احمد محمود : قيام دولة المرابطين : 366 .
  - (5) اي مواصلة تأليف البيان والتحصيل .
- (6) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 :93 ( المخطوط ) .

CELEVICIE CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

سن الشيخـوخة ، واظهـر الحيويـة والنشاط رغم كـون سن الشيخوخـة عنـد الكثير سن القعود ، وعمر الجمود .

ومكث ابن رشد في القضاء اربع سنوات الا ايـاماً . ففي سنـة 515 هـ طلب من امـير المسلمين ابي الحسن علي أن يعفيـه من القضـاء ، وتقـدم اليـه بجملة من الاعذار : منها : انه يريد التفرغ الى طلبته ، والعكوف على تآليفه واتمام كتاب البيان والتحصيل الذي لم يستطع ان يواصل تأليفه بنفس السرعة التي ابتدأ بها ، ولم يقـدر أن ينجز منـه الا اربعة كتب أو خمسة طيلة سنوات القضاء فاستجاب لسؤ اله ، وأعْفاه .

وسجل ابن رشد بنفسه قوله : ( فما كمل لي على هذا منه في مدة تولي القضاء وذلك أربعة أعوام غير أيام إلا نحو اربعة كتب أو خمسة فأيست من تمامه ، وذكرت ذلك لأمير المسلمين وناصر الدين علي بن يوسف بن تماشفين ادام الله تأييده وتوفيقه في جُمْلة الأعذار التي استعفيت بسببها ، وغبطته بالأجر على تفريغي لتمامه فقبل الرغبة في ذلك لرغبته فيها رغبت فيه من الشواب ، وأسعف الطلبة فيه لما رجاه من ان يثقل بذلك موازينه يوم الحساب والله يدخر له هذه الحسنة ويبوئها من درجات النعيم اعلا درجة برحته )<sup>(1)</sup> أما ابن أبي زرع فذكر : في سنة 513 هه ( عزل ابن رشد عن قضاء قرطبة لأجل اشتكاء ابن رشد عليه لأنه اشتغل بتأليف البيان والتحصيل وولى مكانه ابا

وسايره الناصري السلاوي<sup>(3)</sup> ( ـ 1315 هـ/ 1897 م ) ووافقه في السنـة وفي جملة ما قاله مع تغيير طفيف في العبارة ، فـأورد : ( وفي سنة 513 هـ . .

(1) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 :3 ( المخطوط ) .

(2) ابن أبيزرع : روض القرطاس : 114 .

(3) كحالة : معجم المؤلفين : 1 :214 .

وعزل القاضي ابا الوليد بن رشد عن قضاء قرطبة ، وولى مكانـه أبا القـاسم بن حـدين ، ويقال : انمـا عزل ابن رشـد لأنه استعفـاه ، وكان قـد اشتغـل بتأليف البيان والتحصيل )<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وفي هذين النقلين أخطاء جديرة بالتصويب ؟

أولها : انهما اتفقا في سنة العزل ، وليس اتفاقهما صحيحاً لأن الصواب ما أثبته ابن رشـد بنفسه ، وسجله بكتـابه البيـان ، وهو التـاريخ الـذي دونه عياض في الغنية<sup>(2)</sup> وابن فرحون في الديباج<sup>(3)</sup> .

وأما زروق فإنـه أورد في العجالـة قولـه : ( واستعفى ـ اي ابن رشد ـ منه بعد ذلك بسنة فعفي )<sup>(4)</sup> وهو غلط كذلـك . لأنه أثبت سنـة التقليد 511 هـ ، ولم ينقل احد غيره ان ابن رشد بقي سنة واحدة في قضاء الجماعة .

ثانيها : انهما استعملا عبارة توهم صرف ابن رشد عن القضاء بعزل ، وعن إقالة دون طلب منه ولا رغبة ، كما توهم عبارة ابن عذاري الآتية . والصواب ما دونه ابن رشد من انه استعفى امير المسلمين أبا الحسن علياً ، وقدم له اعذاراً منها ميله الى مواصلة تأليف البيان والتحصيل واتمامه ، وقـد سبق عرض كلامه .

ومما يتأيد به التصويب :

أ) مقالة عياض : فبعد ان ذكر ان ابن رشد ولي قضاء الجماعة بقرطبة
 أورد : ( ثم استعفى منها سنة خمس عشرة )<sup>(5)</sup> أي سنة خمس عشرة وخمسمائة

(1) السلاوي : الاستقصاء : 1:126 .
 (2) عياض : الغنية : 123 .
 (3) ابن فرحون : الديباج : 279 .
 (4) زروق : العجالة : 124 ظ . ( المخطوط ) .
 (5) عياص : الغنية : 123 .

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وكذلك أثبت ابن فرحون، وسجل سنة 515هـ<sup>(1)</sup> واقتصر على ما اقتصر عليه عياض.

GHAZI TRU

ب) ومقالة ابن بشكوال التي ذكر فيها ( تمَّ استعفَى منه فأعنى ) . والتي ردَّدَها النباهي <sup>(3)</sup> والمقري <sup>(4)</sup> .

ج) ويقين الشيخ محمد الطاهر بن عاشور<sup>(5)</sup> ( \_ 1393 هـ/ 1973 م ) ان ابن رشد لم يعزل ، وانما استعفى فأعفى أثبت هذا في مقدمـات تفسيره حيث . ضرب المثل لنفسه في القيام بـه بأبي الـوليد بن رشـد وقال : ﴿ وأُضـرب المثل بابي الوليد بن رشد في اتمام كتاب البيان ) @ واورد في الهامش 1 قـوله : ( حيث ذكر انه شرع فيه ثم عاقه عنه تقليد خطة القضاء بقرطبة فُعَزَمَ على الرجوع اليه ان أريحَ من القضاء ، وانه عرض عزمه على أمير المسلمين علي بن يوسف ابن تاشفين : فأجابه لذلك وأعفاه من القضاء ليعود الى كتابه البيان والتحصيل) (7) .

ثالثها : أن ابن أبي زرع أخطأ حين سمّى من تـولى قضاء قـرطبة بعـد

(3) ابن فرحون : الديباج : 279 .

- (4) ابن بشكوال : 2 :577 .
- (3) النباهى : تاريخ قضاة الاندلس : 99 .
  - (4) المقري : ازهار الرياض : 3 :60 .
- (5) مجلة الهداية ( تونس ) السنة 174 العـدد 4 :38 . محمد الخضـر حسين : شيـخ جامـع الزيتـونة الاعظم في تونس ( بجلة الهداية الاسلامية : القاهرة : شوال 1351 : ص 225 وما بعدها ) .
- (6) ابن عاشور : التحرير والتنوير : المقدمات وتفسير سورة الفاتحة وجنرء عم : 4 وما بعدها . كانت أكبر امنيته ان يقرئ تفسير القرآن الكريم ، وبينها هو يفكر في ارتيـاد هذا الصعب بـين إقدام وإحجام إذ أسندت اليه خطة القضاء في 26 رمضان 1331 هـ فرأى كـأن الأمل تبـاعد ، ولكن أضمر تحقيق الامنية متى أجمل الله الخلاص . وحـادث بهذا أصحـابه وإخـوانه وضـرب المئل حينئذ بأبي الوليد بن رشد .
  - (7) ابن عاشور ، التحرير والتنوير : المقدمات : 5 .

Director (vestor) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ابن رشد أبا القاسم بن حميد ، وأصلحه السلاوي ، وهو الصواب الـذي ذكره ابن عذاري في كتابه : (وفي سنة 515 خرج علي بن يوسف من مراكش الى الاندلس فوصلها في ربيع الأول ، وأخر ابن رشد عن القضاء ، وولى أبا القاسم بن حمدين ثم رجع الى مراكش<sup>(1)</sup> . وأبو القاسم هـذا هو أحمد بن محمد بن علي بن محمد بن عبد العزيز بن حمدين التغلبي<sup>(2)</sup> ( ـ 521 هـ/ 1127 م ) الذي تقلد القضاء مرتين ، ولم يزل يتولاه الى ان توفي وعمره 49 سنة .

وإذا أردنا ان نضبط تاريخ إعفاء ابن رشد من القضاء يمكن ان نستنتج انه كان في ربيع الثاني سنة 515 هـ الموافق لجوان وجويلية 1121 م اذا اعتبرنا انه تقلده اول جمادى الأولى سنة 511 هـ ، واعتبرنا ما صرح به ان مدة التولية كانت اربعة اعوام غير أيام<sup>(3)</sup> .

ويضاف الى ذلك ما صرح بـه ابن عذاري في قـوله السـابق : ان أمير المسلمـين ابا الحسن عليـا وصل قـرطبة في ربيـع الأول من السنـة ، ولم يكن الإعفاء بإثر الوصول بل إن مدة تتمثل في أيام وأسابيع انقضت في المفاوضات التي وقعت بين القرطبيين والأمير في شأن هيج أهل قرطبة كان فيهـا ابن رشد قائماً بمساعيه الحميدة بين الطرفين حقنـاً لدمـاء المسلمين وتـأليفاً لجمـاعتهم ، واعادة لجو الانسجام بين السلطة العليا والقرطبيين .

ولقد بلغ من منزلة ابن رشد عنَّدَ والي قرطبة حين كان ابن رشد يجمع بين القضاء وامامة الصلاة بالمسجد الجامع بقرطبة ، وقبل حـدوث الهيج ان

(1) ابن عذاري : البيان المغرب : 1 :308 .

(2) ابن بشكوال : الصلة : 1:18 .

(3) فلا وجه للتردد الذي أثبته د . محمود علي مكي لما ترجم لابن رشد ونصه : ( وولي قضاء الجماعة في قرطبة سنة 511 هـ ، ويقي في هذا المنصب حتى سنة 513 أو 515.) مع وجود الخصوص القواطع التي سبق ذكرها . ( انظر مقالة د. مكي : ابن القطان : نظم الجمان : 107 هامش : 1) .

tamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

erted by Total

الـوالي كان يخشى عليـه من القتـل ، ويحـذر رجـالـه ، ويـطلب منهم زيـادة الاحتيـاط ، والمزيـد من الحراسـة . أورد ابن عذاري بعـد سرد حـادثة قتـل قـاضي قرطبة احـد بن خلف التجيبي وهــو في السجـدة الأولى من ركعتي إلجمعة ما يلي : (وقد تقدم ما كان من تحذير الوالي خشيتـه على ابن رشـد ، فكان الامر الذي اصيب هذا به )<sup>(1)</sup> .

(1) ابن عذاري : البيان المغرب : 4 :93 .



This file was downloaded from QuranicThought.com



الفصل الحادي عشر ابسن رشد المدرس الشيخ



This file was downloaded from QuranicThought.com



## ابن رشد المدرس الشيخ

لم تزودنا المصادر بتاريخ مضبوط لبداية اشتغال ابن رشد بالتدريس ولم تسعفنا المراجع بالجواب عن السؤ ال التالي : متى وضع نفسه على ذمة الطلبة ؟ ان غاية ما ظفرنا به هو استنتاج من خلال السطور ، واستخلاص من ثنايا البحث : يفيد ان ابن رشد توجهت اليه الإنظار ، وَآسْتَقْطَبَ العلماء والفقهاء والنظار ، ما بين سنتي490 هو (1096 م) و 496 هو (1102 م) اي زمن قضاء ابي عبد الله محمد ابن عيسى بن حسين التميمي<sup>(1)</sup> (\_505 هو / 1111 م) اجل شيوخ أهل مدينة سبتة ، وأول شيوخ القاضي عياض المترجم هم في الغنية، واكثر من لازمه للمناظرة في المدونة والموطأ وسماع المصنفات.

فقد أورد القاضي عياض في ترجمة ابي عبد الله التميمي ما يأتي: (وولي القضاء بسبتة نحو ست سنين، واستعفى من ذلــك اخيراً فــاعفي ، وذلك في محرم ست وتسعين )<sup>(2)</sup> اي سنة ست وتسعين واربعمائة .

وجاء في فتاوى ابن رشـد في<sup>(3)</sup> السؤال الخامس والثـلاثـين مـا يـلي : (مسـألة الـزيادة في مسجـد سبتة سـأل عنها الفقيـه القاضي ابـو عبـد الله بن عيسى ايام قضائـه بها اذ اختلف اهـل العلم عليه فيهـا . ما تقـول رضي الله عنك في مسجد جامع مصـر من الامصار ضـاق عن اهله وعمن يصلي فيـه ،

(1) عياض : الغنية : 99 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 124 .

(2) عياض : الغنية : 100 .

(3) ابن رشد : فتاوى : 25 وما بعدها ( المخطوط ).

واحتيج الى الزيادة فيه ، وحواليه حوانيت لقوم شتى فسطلبنا منهم البيسع في تلك الحوانيت ليزاد في الجامع فامتنعوا فهل يجبرون على البيع بالقيمة؟وكيف إن ادعى بعضهم التحبيس في ذلك وأثبته أو لم يثبته ؟ فهل يجبر على البيسع لاجل الضرورة المذكورة ، او يناقل في ذلك بريع الجامع المذكور ان ثبت التحبيس ؟ وقد فضل للجامع من كراء ريعه بما يشتري به الحوانيت المذكورة واكثر ، وقد علمت وفقك الله ما ذكر ابن حبيب ، وابو الفرج وغيرهما في هذا المعنى . بين لنا ان شاء الله )<sup>(1)</sup> .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وورد في البيان المغرب : (وكان يوسف بن تاشفين أمـر القاضي محمـد بن عيسى ببنيان جامع سبتة وزاد فيـه حتى اشرف عـلى البحر ، وكـان بنيانــه عام واحد وتسعين )<sup>(2)</sup> اي 491 هـ .

وظاهر من هذا النقل تحديد تاريخ بنيان جامع سبتة والـزيادة فيـه على يدي القاضي ابن عيسى بأمر أمير المسلمين يوسف ، وظاهر كذلك أن استفتاء القاضي ابن رشد في اجبار اصحاب الحوانيت التي كانت حـوالي الجامـع كان في ذلك التاريخ .

فالنقلان الاولان عن تلميذي ابن رشد يثبتان اموراً منها :

(1) مدى انتشار سمعة ابن رشد، فمنزلته العلمية تجاوزت قرطبة، وشقت بلاد الاندلس ومرت الى بر العدوة .

(2) تـوجه الفقهـاء النظار، والقضـاة العلماء اليه في حـل مشكـلاتهم، والاجابة عن اسئلتهم .

(3) اول تاريخ محـدد تقريباً يضبط اشتغالـه بالافتـاء وانتصابـه للعطاء

(1) ابن رشد : الفتاوى : 25 و (المخطوط ) .

(2) ابن عذاري : البيان المغرب : 4: 58 .

Life by resistence we stop C E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وهوفوق الاربعين من عمره . اما النقل الثالث فهو الذي يجدد تـوسيع جـامع سبتة، ويحدد بالتالي تاريخ الفتوى، ويضبط انتصابه للأخذ عنه .

ومن الواضح أن هذه السن حد اقصى لبداية انتاجه واتصاله بـالطلبـة والاصحـاب، ويمكن أن نثبت في غير تـردد، انه اتصـل مبكـراً بـالتـلاميـذ، وتصدر قبل هـذا الأوان للتدريس، نـظراً إلى أن انتشار السمعـة لا يكون الأ بعد مدة يرى فيها الناس علمه، وفهمه، وحفظه .

ونظراً إلى أنه كان يمتاز بحافظة قـوية ، وقـريحة صـافية، وفـطنة وقـادة وهي صفات موهوبة تهيئه لاستيعاب العلوم في زمن ليس بالطويل . وتُرَشَّحُهُ لإلقاء الدروس ، وتعده للمجالس العلمية في سن مبكرة .

ولئن كانت السنوات الاولى في الرواية والإسماع هي سنوات التجربة، والاحتكاك بالطلاب ، وهي سنوات ليس من السهل الظهور فيها لوجود جلة الشيوخ وسابقية مقدمي العلماء، ولاحتلال عيون الفقهاء ورؤ وس المحدثين صدارة التعليم والاسماع : وهم يستقطبون الطلبة، ويستهوون الناس ويُميلون رجال السّلطة اليهم أكثر من المبتدئين الناشئين. فإنه من المؤكد إثبات أمرين .

اولهما : ان السنوات العشر الأخيرة من القرن الخامس الهجري كانت كاشفة لمنزلة ابن رشد العلمية، ومبرزة مكانته الفقهية بين معاصريه واقرانه فضلاً عن طلاب واصحابه، ومعلنة عن الاعتراف له بدقة الفقه، وصحة الرأي، ومظهرة أنه كان مشاركاً بعض شيوخه على الاقل في اهتمام الطلاب به كاهتمامهم بشيوخه، والرواية عنه كالرواية عنهم، والأخذ من فيض علمه، وصواب فهمه كالأخذ من بحر علومهم ، وسداد انظارهم : فهذا ابو مروان عبد الرحمان بن قزمان القرطبي<sup>(1)</sup> ( \_55 هـ /157 م) سمع من ابن

(1) ابن الابار : المعجم : 253 وما بعدها .

رشد وبه تفقه كما سمع من ابن فرج شيخه وهذا ابو مروان عبد الملك بن مسرة القرطبي<sup>(1)</sup> (\_552 هـ /1157 م) اخذ عن ابن فرج واختص بابن رشد وتفقه عنده ، وهـذا ابو القـاسم احمد التميمي المعروف بـان ورد<sup>(2)</sup> (\_540 هـ /1146 م) اخـذ عن ابي علي الغسـاني، وعن تلميـذه ابن رشـد الفقيه . وهذا ابو بكـر محمد الامـوي المعروف بـابن بَرُنْجَـال<sup>(3)</sup> (\_536 هـ /1142 م) لقي ابا علي الغساني ولازمه ولقي ابي رشد وأخذ عنه، وغير هؤلاء كثير.

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ثمانيهما : ان ما قبل هذه السنوات كمانت سنوات الجحد في التعليم ، والبـذل في سبيل تـركيز نفسـه بين الأشيماخ، وتثبيت مكانتـه بـين الأقـران ، فالنتائج لابد ان تسبقها مقدمات والثمرات لابـد ان تكون بعـد المجهودات، والحصاد لا يكون الابعد البذر والانتظار.

وانه من الاكيد أن آبن رشد بدأ التدريس وشيوخ تتلمذ عليهم ما زالوا احياء ، وان مبادرته الى تكوين حلقة بالجامع الاعظم بقرطبة لا يرى فيها اساتذته غضاضة أو إحراجاً بل إنها تبعث فيهم الارتياح، وتدخل عليهم الانشراح لما يرون في باعثها من امتداد لانفاسهم ، واستمرار لآثارهم ، ونشر لعلومهم وآرائهم ، ومواصلة للنشاط العلمي ، ولما يعتبرونه ان أبناء الإفادة كأبناء الولادة .

وظاهر أن انبعاث حلقة جديدة حول ابن رشد كـان برغبـة باطنيـة منه وباندفاع شخصي من جهة ومن جهـة اخرى بتشجيع خارجي من شيـوخه، ومن أسرته : خاصة من والده الذي اراد ان يحقق له رغبته في حيـاته، وبعـد وفاته.

(1) ابن بشكوال : الصلة :384:1 . ابن فرحون : الديباج : 157 .

(2) ابن بشكوال : الصلة : 1: 83 وما بعدها. مخلوف : الشجرة : 134 .

(3) ابن بشكوال : الصلة : 2: 553 وما بعدها . ابن الابار : المعجم : 127 وما بعدها .

وشق طريقه الى التعليم، وتصدر للتدريس، ووضع نفسه على ذمة الطلبة بجامع قرطبة حيث تجتمع حلقات الـدروس، وتتكون مجالس الرواية والاسماع وحيث يتبارى الشيوخ في العناية بما لديهم من علوم ، وفي الاهتمام بمن يتحلق حولهم من الطلاب والاصحاب حيث يجدون ما يملأون به وطابهم واشتهر مجلسه بين هذه المجالس وذاع صيته بين أقرانه ممن اجتمع معهم أيام الدراسة، كما ذاع بين شيوخه وقصده الراغبون في الاستفادة منه كما قصدوا نظراءه، وأموه يسمعون منه ، وأقبلوا عليه يروون عنه السنة ، وسائر رواياته ، ويتعلمون منه العلوم التي كمان يلقيهاويرويها ، ويعتني بها ، ويتفقهون به، ويأخذون عنه تآليفه ، ينسخونها ، ويقابلونها بأصولها ، ويقرأونها عليه ثم ينشرونها ويحفظونها<sup>(1)</sup>

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ومن ثم فلم يغمره نظراؤه بحلقاتهم، ولم تُطْغ دروسهم على دروسه بل نفقت كاحسن ما يكون النفاق ، وراجت سمعته كاطيب ما يكون الـرواج في قرطبة وفي جهات الاندلس وفي بلاد المغرب .

فهذا ابو الوليد محمد بن خيرة<sup>(2)</sup> ( <sub>–</sub>551 هـ ) القـرطبي يجلس عند ابن رشد وابن الحـــاج نظيره ويتفقه لديهما .

وهذا ابو بكـر محمد العبدري<sup>(3)</sup> ( ـ567 هـ ) القرطبي يـلازم ابن رشد مـدة طويلة بلغت عشـر سنين او عشـرين<sup>(4)</sup> ويسمع منـه كـما يسمـع من ابن عتاب .

ومن جيان رحل ابو عبد الله محمد بن عبادة الانصاري (5) ( ـ465 هـ )

(1) ابن الابار : المعجم : 169 و 170 .
 (2) مخلوف : الشجرة : 143 .
 (3) مخلوف : الشجرة : 149 .
 (4) المدة الاولى ذكرها مخلوف والثانية ذكرها ابن فرحون في الديباج : 302 .
 (5) ابن الابار: التكملة : 2: 503 وما بعدها .

الى قرطبة وأخذ عن ابن رشد واضىرابه. ورجـل ابو عبـد الله محمد بن عـلي النفزي<sup>(1)</sup> فتفقه على ابن رشد وابن العواد وابن أصبغ وهم نظراء أقران .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ومن موسية وفد على قرطبة ابو عبد الله محمد بن يوسف بن سعاده<sup>(2)</sup> ( ـ 565 هـ ) فسمع من ابن رشد وابن الحاج وابن عتاب وغيرهم .

ومن اشبيلية انتقـل ابـو الحسن عـلي بن يعيش<sup>(3)</sup> ( ـ567 هـ ) وابـو اسحق ابـراهيم بن فَرْقـد<sup>(4)</sup> ( ـ572 هـ) وابو بكـر بن الجـد( ـ586 هـ )<sup>(5)</sup> الى قرطبة وتتلمذوا على ابن رشد وعلى أقرانه . ومن بلنسية التحق أبو الحسن علي المعروف بابن النعمة <sup>(6)</sup> ( 567 هـ ) بقرطبة فتفقه بابن رشد وابن الحاج .

ومن لبلة جاء ابو عبد الله محمد بن خليل القيسي<sup>(7)</sup> ( ــ570 هـ ) فاخذ عن ابن رشد وابـن حمدين واقرانهها . ومن غرناطة سافر ابو عبد الله محمد بن عبد الرحيم المعروف بابن الفرس<sup>(8)</sup> ( ـ567 هـ ) الى قرطبـة ، وسمع من ابن رشد وابن الحاج واضرابهها .

ومن اوريولة (9) استجاز ابن رشد ابو القاسم بن فتحون (10) ( \_557 هـ)

(1) ابن الابار : التكملة : 1: 443 .

- (2) ابن الابار : التكملة :2: 505 وما بعدها .
- (3) لتنبكتي : نيل الابتهاج : 199 .
- (4) ابن الخطيب : الاحاطة : 1: 372 وما بعدها .
- (5) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1: 343 .
  - (6) السيوطي : بغية الوعاة :2: 171 .
  - (7) ابن الابار : التكملة :2: 518 وما بعدها .
  - (8) ابن فرحون : الديباج : 286 وما بعدها .
- (9) اوريولة : مدينة قديمة من اعمال الاندلس من ناحية تدمير بسـاتينها متصلة ببسـاتين شساطبة . الحموي : معجم البلدان : 1: 3/3 . (2) الحموي : معجم البلدان : 1: 3/3 .

(10) ابن الابار : المعجم : 85 وما بعدها .

ومن شاطبة<sup>(1)</sup> استجازه كذلك ابو عبد الله محمد بن عبد الرحمن القيسي<sup>(2)</sup> ( ـ 561 هـ ) ومن سبتة<sup>(3)</sup> ببر العدوة سمع منه القاضي عياض<sup>(4)</sup> ( \_544 هـ ).

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ومن اهل قلعة حماد<sup>(5)</sup> بالجزائر<sup>(6)</sup> دخل الأندلس ابو عبد الله محمد بن علي القيسي <sup>(7)</sup> ( ـ567 هـ ) تاجراً وطالبـاً للعلم فلقي بقرطبـة ابا محمـد بن عتاب <sup>(8)</sup> ( ـ520 هـ ) وابا الوليد بن رشد ، وابا بحر الاسدي وابا الوليد بن طريف فحمل عنهم وسمع منهم .

لقـد رزق ابن رشد ، القبـول عند النـاس ، وجلس اليه خلق كَثِـير ، وسمـع منه طلبـة عديـدون، وتفقه بـه تلاميـذ متعـددون اختلفت جهـاتهم، وتعددت فيما بعد اختصاصاتهم ، واكتسبوا سمعة طيبة، وجاهـا عـريضا بـين المسلمين أو حظوة عند الأمراء والمسؤولين زيادة على حظوظهم بين المتساكنين .

وهؤلاء التـلامـذة في كشرتهم يمكن افـرادهم في معجم يـطلق عليـه : ( معجم اصحاب القاضي ابي الوليد بن رشـد الجد ) كـما أفرد أصحـاب أبي علي الصدفي في معجم وأسباب كثرتهم متنوعة يمكن عـرض ما ظهـر منها فيـما يلي :

- شاطبة : مدينة شرقي الاندلس وشرقي قرطبة : الحموي: معجم البلدان :5: 14 وما بعدها .
  - (2) ابن الابار : التكملة : 2: 497 وما بعدها .
- (3) سبتة : بلدة من قواعد بلاد المغرب ومرساها اجود مرسي على البحر وهي على بر البربر تقابل جزيرة الاندلس : الحموي : معجم البلدان : 5: 26 وما بعدها .
  - (4) الزركلي : الاعلام : 5: 282 .
  - (5) الحموي : معجم البلدان : 7: 149 .
  - (6) الحموي ; معجم البلدان ; 3:3 وما بعدها .
    - (7) ابن الابار: التكملة :2: 676 وما بعدها .
    - (8) ابن بشكوال : الصلة : 1: 332 وما بعدها .

انتساب ابن رشد الى عائلة عريقة في الحسب ، اصيلة في الشرف ،
 قديمة في الجلالة . ولهذا الانتساب دور في الاشعاع في الوسط القرطبي
 والمحيط الاندلسي كما سبق أن ذكر عن أسرته .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

2) انتماؤه الى عائلة علمية شهد لها العلماء بالفضل ، والعدالة وأثنوا عليها خيراً ، ووصفوا رجالها بالعلماء الاخيار .

3) تنوع العلوم التي تحصل عليها ، وظهر باعه فيها ، فهو لغوي ، ومتكلم ، ومحدث ومفسر ، وأصولي وفقيه ، وفرضي . . ومشارك في التاريخ<sup>(1)</sup> . إذاً هو (كشكول ) معارف ومجمع علوم يجد فيها الطالب الغذاء النافع ، والتوسع المطلوب ، أثبت له عياض انه : (كان اليه المفزع في المشكلات بصيراً بالأصول والفروع والتفنن في العلوم )<sup>(2)</sup> .

4) أخذه عن جلة الشيوخ ، وتتلمذه على اعيانهم ، فالذين ترجمنا لهم ، وأسعفتنا كتب التراجم بهم ما منهم الا رئيس في اختصاصه ، أو مقدم في فنه ، أو سابق في علو اسناده ، أو علم في جودة فهمه ، وحسن تصرف ، او امام في سعة اطلاعه ، وكثرة مروياته ، وصحة كتبه . . أو أحد أعيان وقته جلالة ، وفضلاً وأدباً ، وحسن طريقة ، وجميل هدي . .

5) تحليه بحميد الخلال ، واتصافه بقويم السلوك فقـد كـان (حسن الدين ، كثير الحياء ، قليل الكلام ، متسمتاً ، نزهاً )<sup>(3)</sup> . وكان متواضعاً مع أصحابه ، مكرماً لقصاده يسعى في قضاء حـاجاتهم ، ويسـاعدهم ، ويفتـح

(1) انظر ما ذكره المقري في ازهار الرياض : 3 :67 وما بعدها في قضيـة سعيد بن المسيب مـع عمر ابن عبد العزيز ففيه كـلام لابن رشد يمس بعض الاحـداث التاريخيـة المتعلقة بسعيـد وعمـر المذكورين . (2) عياض : الغنية : 122 .

(3) المرجع السابق : 123 .

pied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

لهم ذراعيه في مجالسه ، ويبادلهم شعوراً بشعور ، ومحبة بمحبة مما يظهر لهم به خفض جناحه ، ووطيء اكنافه ، وكان هذا الحلق منه مرضياً عند ا لنـاس ، ومطمع الطامعين في تواضعه وكرمه ، دخل عليه الشاعر ابو محمد عبد الله بن عبد الرحمن الطائي القرطبي<sup>(1)</sup> ( ـ 539 هـ/ 1145 م ) فتلقـاه قائـماً كعادتـه في لقاء زائريه فقال ارتجالا : ( مخلّع البسيط ) :

قد قمام لي المسميد الهممام قماضي قضاة الورى الامام فقلتُ: قُم بي ولا تمقم لي فمقلما يؤكل المقيام<sup>(2)</sup>

وقد وهم العقاد وأخطأ حين أثبت أن هذا الشاعر توجه بشعره إلى أبي الوليد الحفيد<sup>(3)</sup> لأن الشاعر توفي وعمر الحفيد 19 سنة ، فهو ما زال صغيراً في بداية الشباب وسنوات الطلب ، فضلًا عن أن يكون متوليـاً خطة القضـاء ، فيكون من المتعين : ان المقصود من أبي الوليد بن رشد القاضي<sup>(4)</sup> هو الجد لا غيره .

ونعته ابن بشكوال بجملة من الفضائل تؤيد ما ذكر ، وتصوره عن قرب فذكر انه : (كان الناس يلجأون اليه ، ويعولون في مهماتهم عليه ، وكان حسن الخلق ، سهل اللقاء ، كثير النفع لخاصتيه وأصحابه ، جميل العشرة لهم ، حافظاً لعهدهم ، كثيراً لبرهم )<sup>(5)</sup> فهو إذا يسع الناس بأخلاقه وبأمواله ، ويسعى في افادتهم من جاهه ، ويقوم بخدمتهم ما وجد الى ذلك سبيلاً تماشياً مع ما يدعو اليه إلـدين ، وتعوُّداً على محاسنه ، ومؤ الفة لتربية اجتماعية اصيلة متينة .

(1) ابن الابار : التكملة : 2 :288 وما بعدها .
 (2) المرجع السابق : ص 284 . المقري : نفح الطيب : 4 :118 وص 309 .
 (3) العقاد : ابن رشد : 20 .
 (4) المقري : نفح الطيب : 4 :309 .
 (5) ابن بشكوال : الصلة : 2 :547 .

وَقَنْ يَنْكُونُوْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَامَ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ Intel by registered version: CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وظاهر ان هذه الخلائق الـطيبة تغني المعلم في صنـاعته ، والقـاضي في مهنتـه : وتكسب حولـه هـالـة من التقـديـر والاحتـرام ، ونسيجـاً من الـود والتجـاوب الى حـدود بعيـدة ، فيزدحم عليـه الـطلاب ، ويتكـاثـر حــولـه الأصحاب .

6) توفقه في طريقة تـدريسه ، وسلوكـه أسلوباً في معـالجة كتب المدونة حببت الطلبة اليه ، واعتماده في شرح كتاب العتبي<sup>(1)</sup> المستخرج من الاسمعة منهجاً جذاباً ، وسبيلاً مشـوقاً كـاشفاً بـه الغموض ومـوفقاً فيـه بـين مختلف الروايات ، ومنبهاً الى ما فيها من صحة وضعف ، وصواب وخطاً . . وهـذه الأمور تعين التلاميذ على الدراسة، وتجعلهم يضعون أصابعم على مسائل الوفاق والخلاف فيستطيعون الوقوف عليها بشيء من اليسر والسهولـة . وهل دور المدرس الا التسهيل والتبسيط بما يناسب المستوى ؟

7) توليه خطة قضاء القضاة بقرطبة وهي مركز اشعاع ومكان شهرة يستفيد منها اصحابه وتـلاميذه ، وتجعل دروسه ، وجـدهم فيها سبيلين الى استرضائه ، والوثوق به وطريقين الى بلوغ بعض الخطط ، واكتساب الوجاهة الدنيوية .

ومن الشواهد : تـولي أبي عبد الله محمـد بن اصبـغ الأزدي<sup>(2)</sup> ( \_ 536 هـ/ 1142 م ) خطة احكام المظالم بقرطبة مع شيخه قاضي الجماعة أبي الوليد ابن رشد وحضوره مع مشيخة الشورى عند ابن رشد بطلب منـه<sup>(3)</sup> ، ثم تقلد أبي عبد الله الأزدي قضاء الجماعة بقرطبة مدة طويلة .

 (1) زروق : العجالة ( التعريف برجال المذهب ) : 113 و ( مخطوط دار الكتب الوطنية بآخر ج 2 شرح الرسالة لزروق . رقم 14813) .

(2) ابن بشكوال : الصلة : 2 :554 وما بعدها .

(3) ابن بشكوال : الصلة : 2 :555 .

Died by registered vestor) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

8) رعايته مصالح أهل قرطبة ، وحمايتها من كيد الكائدين ، وظلم المستبدين ووقوفه الى جانب الحق ، ولو جانب رجال السلطة ، وصاحب الولاية ولو ظهر فيه مس بهيبة الدولة، لان الحق احق ان يتبع ، ولأن العدل أساس الملك ، وأساس العمران ، فمسايرة السلطان لا تكون في نظره إلا إذا اتبع الشرع الحكيم ، ونزل عند قضائه ، واعتصم به في كل التصرفات .

والأحكـام الاسلاميـة يلزم ان تكون فـوق الجميـع ، وتلزم الجميـع ، ويأتمِرُ بها كل الناس بداية من الوالي إلى أي واحد من الرعية ، بل بـداية من أمير المسلمين ، الى أي فرد من عموم المتساكنين .

أثبت عياض في الغنية أن ابن رشد (كان مقدماً عند أمير المسلمين ، عظيم المنزلة معتمداً في العطائم في حياته )<sup>(1)</sup> وأثبت كذلك الاخباريون وكتاب التراجم انه وقف الى جانب العامة ، وقام بمساعيه الحميدة بين أمير المسلمين علي بن يوسف بن تاشفين وجمهور قرطبة الثائر على واليه وأعوانه<sup>(2)</sup> المرابطين فوقى المسلمين من حرب كادت تقطع كل صلة بين الامير والثائرين ، وحقن دماء أوشكت أن يزاد في إراقتها ، وعصم وحدة كانت على شفا التمزق الكامل بين القرطبيين والمرابطين لا يستفيد منها الا العدو الرابض على الحدود ، المشجع لمثل هذه الامور التي تقوي جانبه ، وتضعف قوة خصومه وأعدائه . أورد عياض ما يأتي : (ثم استعفى منها ـ أي من خطة القضاء سنة خمس عشرة ـ أي 515 ـ إثر الهيج الكائن بها من العامة وأعفي ، وزاد جلالة ومنزلة )<sup>(3)</sup> وأورد محمد عبد الله عنان نقلاً عن ابن عذاري في وزاد جلالة ومنزلة )<sup>(3)</sup>

(1) عياض ; الغنية ; 123 .

(2) ابن الاثنير : الكامل : 8 :290 عنون لهذه الثورة بقوله : ( ذكر الفتنة بين المرابطين وأهل قرطبة ) وجعلها في سنة 513 هـ ، وكتب : ( في هذه السنة وقيل نسنة اربىع عشرة كانت فتنة بين عسكر أمير المسلمين علي بن يوسف وبين أهل قرطبة ) انظر أسبابها وتفصيلها هناك .



البيان المغرب ، الأوراق المخطوطة التي عثر عليها في مكتبة القرويين : ( وركب القاضي أبو الوليد بن رشد في اعلام الفقهاء فردع العامة ، وقمع السفلة )<sup>(1)</sup> .

وذكر ابن الخطيب في الحلل الموشية في الجواز الرابع لعلي بن يوسف بن تاشفين سنة 515 هـ بجيوشه لإخماد فتنة قرطبة وإنجاد واليها : انه (لما طال مقامه ـ أي أمير المسلمين علي بن يوسف ـ عليهما تردد اليه وجوه قـرطبة وأعيانها وذكروه بوصية أبيه أمير المسلمين أن يقيل من أحسن من أهـل قرطبة ويتجاوز عن مسيئهم فوقم الاتفاق على أن يُؤَدُّوا له مـالاً عوضماً عما ذهب للمرابطين فرضي ورَضُوا )<sup>(2)</sup> .

9) استعفاؤه من القضاء ، ورغبته في التفرع الى التلاميذ والى التأليف وهما أمران ذكرهما ابن رشد في مقدمة البيان والتحصيل<sup>(3)</sup> .

يضاف الى مـا ذكـر كثـرة تصـانيفـه ، وجــودتهـا ، وحسن قلمــه ، وسهولته . وصفه عياض بكونه ( كثير التصنيف )<sup>(4)</sup> وبكونه ( مطبوعاً في هــذا الباب ، حسن القلم والرواية )<sup>(5)</sup> .

10) تخصصه في الفقه المالكي وانشغاله بمسائل الخلاف ومواطن الاتفاق. ممـا هيأ لـه حظوظ الاشـراف على المـذهب، والتفرد بـالزعـامة فيـه في بـلاد الاندلس والمغرب وما جاوره وقته .

أثبت عياض لشيخه ابن رشد ما يلي : ( وإليه كانت الرحلة للتفقه من

(1) محمد عبد الله عنان : عصر المرابطين والموحدين في المغرب والاندلس 1 :83 .

(2) ابن الخطيب : الحلل الموشية : 63 وما بعدها .

(3) ابن رشد : البيان والتحصيل : مقدمة : 1:3 ومخطوط دار الكتب الوطنية رقم 12101 .

(4) عياض الغنية: 122 .

(5) المرجع السابق : 123 .



اقطار الاندلس مدة حياته إلى أن توفي )<sup>(1)</sup> .

وأثبت ابن بشكوال أن ابن رشد ( من اهل الرياسة في العلم والبراعة والفهم )<sup>(2)</sup> . وظاهر ان هذه جملة من اسباب جعلت ابن رشد مع تقدم السنين عالماً تنتهي اليه الرحلة ، وعلما يتقاطر عليه الطلبة من كل الجهات ، وفقيهاً تتوافد عليه الاجيال بداية من ثمانين الاربعمائة ان لم نقل قبلها واستمراراً الى العشرية الثانية من الخمسمائة للهجرة .

ويؤكد ابن القاضي في كتابه جذوة الاقتباس فيمن حل من الاعلام مدينة فاس ان ابن رشد ( دخل مدينة فاس وأخذ عنه بها جماعة )<sup>(3)</sup> . دخلها لما سافر الى مراكش حاضرة المرابطين ، وقصد علي بن يوسف امير المسلمين مبيناً حال الاندلس ، وما جره عليها المعاهدون الذين أعانوا ابن رذمير ، موضحاً رأيه في شأنهم ، وفتواه الشرعية فيهم بإجلائهم وهو أقل ما يؤخذون به<sup>(4)</sup> .

وهكذا يظهر أصحابه ، ويبرز تـلاميذه ، فينشـرون من الخُمُس الأخير للقــرن الخـامس من الهجــرة ، ويتكــاثــرون في الخُمُس الأول من القــرن السادس ، ومن ثم فهم قد ظهروا في حياته ، وخلف منهم بعد وفاته حاملين علمه ، ناشرين كتبه مبلغين رواياتـه ومرويـاته طيلة القـرن السادس ومطلع القرن السابع خاصة اذا اعتبرنا اجازتـه العامـة التي مكن منها كـل من ضمته وإياه حياة في 520 هـ وكانت هذه الاجـازة اول ربيع الأوّل غـداة يوم الاثنـين

- (1) عياض : الغنية : 123 .
- (2) ابن بشكوال : الصلة : 2 :546 .
- المقري : ازهار الرياض : 60:3 .
- (3) ابن القاضي : جذوة الاقتباس : 157 .
   (4) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 99 .



لليلتين خلتا منه (1) .

وغير خاف ان ما لا يدرك كله لا يتىرك جله ، وما لا يـدرك جله لا يترك أقله ، ومن هناك ، واعتباراً لتركيز البحث ، وعدم اخـراجه عن حـدود الاعتـدال والوسطية ، فـإنا نعـرف بعـدد من طلبـة ابن رشـد ونقسمهم الى فريقين :من التقى به وسمع منه ، ومن استجازه .

أ) الملتقون به :

1) ابو معروف عبد الصمد بن أحمد بن سعيد الأمي<sup>(2)</sup> . كـانت وفاتــه بعد عام530 هــ / 1135 م اشتهر بالمُقْبري جياني الأهل ، غرنــاطي السكنى ، قرطبي التعلم .

روى بقىرطبة<sup>(3)</sup> عن عىدد من شيوخها ، منهم ابن عتاب وابن رشىد فأخذ علما نافعا ، وحذق الفقه ، ومهر في الكلام حتى وصف بكونه ذا معرفة جيدة بعلم الكلام ، وكان معتنيا بكتابة الكتب وأكثر منها بخطه من ذلك كتابته صحيح مسلم ، وتمهيد ابن عبد البر وسواهما من الدواوين ، وجمع بين العلم والعمل ، وتحلى بالورع والزهد ، والتزم الوعظ والارشاد .

2) أبـو بكر محمـد بن الحسن بن خلف بن يحيى بن إبـراهيم بن محمـد الأموي<sup>(4)</sup> ( ـ 536 هـ / 1142 م ) يعرف بـابن بَرُنجـال . من أهل دانيـة<sup>(5)</sup> .

(1) ابن رشد : الفتاوي : 168 و ( المخطوط ) .

(2) ابن الزبير : الصلة : 13 .

(4) ابن بشكوال : الصلة : 2: 553 وما بعدها . ابن الابار : 127 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> قرطبة : بضم أول وسكون ثنانية وضم المطاء المهملة أيضا والباء الموحدة . مدينة عظيمة بالأندلس وسط بلادها . الجموي : معجم البلدان : 7: 53 وما بعدها .

<sup>(5)</sup> دانية : بعد الألف نون مكسورة بعدها ياء مثناة من تحت مفتوحة ، مدينة بالأندلس من أعمال بلنسية على ضفة البحر شرقا . الحموي : معجم البلدان : 4 : 28 .

اثبت ابن الابار في المعجم سنة وفاته تلك ونقـل عن ابن عباد أنـه توفي سنـة 535 هـ . لازم أبو بكر الأمـوي أبا عـلي الغساني المحـدث المشهور طـويلا في أعـوام 506 و 508 و 509 هـ وسمـع منـه ، وتفقـه بـأبي محمـد بن أبي جعفـر الخشني<sup>(1)</sup> ( ـ 526 هـ / 1131, 1132 م ) وعليه ناظر في المدونة .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وبقرطبة لقي أبا القاسم أصبغ بن محمد الأزدي<sup>(2)</sup> ( ـ 505 هـ / 1111 م ) فأخذ عنه المدونة وناظر عليه فيهما كذلك ، ولقي ابن رشد ، وتتلمذ عليه ، ثم ارتحل بعد الخمسمائة الى المشرق حاجا ، وسمع من العلماء هناك . كان من أهمل المدراية والحفظ والرواية ، وعماش وقد نيف على الخمسين .

3) أبو عبد الله محمد بن أصبغ بن محمـد الأزدي<sup>(3)</sup> ( ـ 536 هـ / 1142 م ) ، قاضي الجماعة بقرطبة وصاحب صلاة الفريضة بالمسجد الجامع بها .

روى عن أبيـه وأخذ عن أبي القـاسم خلف بن مـديـر<sup>(4)</sup> ( ـ <sup>495</sup> هـ / 1102 م ) وسمع من أبي عبد الله محمد بن فرج الفقيه ، ومن صهره أبي محمد ابن عتاب ومن القاضي أبي الوليد بن رشد وغير هؤلاء .

كان معظيا عند الخاصة والعامة ، شرف بنفسه وبأبوته ، وتولى خطة أحكام المظالم بقرطبة مع شيخه قـاضي الجَمَاعـة أبي الوليـد بن رشد ، وكـان يستحضره عنده مع مشيخة الشورى في وقته لمكانته ومنصبه ، ثم صرف عن ذلك ، ثم تقلد قضاء الجماعة بقرطبة مدة طويلة ثم صرف عن ذلك ، وأقبل على التدريس ، واسمـاع الحديث ، وتـولى الصلاة بـالمسجد الجـامع بقـرطبة

(1) عياض الغنية : 213 وما بعدها .

(2) ابن بشكوال : الصلة : 1: 110 .

(3) ابن بشكوال : الصلة : 2: 554 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 61 وما بعدها .

(4) ابن بشكوال : الصلة : 1: 170 .

Dired by constant CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فأنسى من قبله لِحُسْنِ قِرَاءَتِـهِ ، وتمكين صلاته ، واستمـر على ذلـك الى أن توفي في رمضان من تلك السنة وهو من أبناء الستين .

4) أبـو القاسم أحمـد بن محمد بن عمـر التميمي<sup>(1)</sup> ( ــ 540 هــ / 1146 م ) . يعرف بابن ورد ، وينسب الى أهل المرية ، وأُثْبت أنه عاش 75 سنة .

أخـذ العلم عن أبي علي الغساني وأبي محمد عبـد الله بن العسال الزاهد<sup>(2)</sup> ( ـ 487 هـ / 1094 م ) وغيرهما وناظر عند الفقيهين أبوي الوليـد بن رشـد ، وابن العـواد . واشتهـر بـالعلم الجم ، والحفظ الكشـير ، والاتقـان الجيد ، والتفنن في العلوم فأخذ الناس عنه ، والتزمه الطلبة ، وحصلت له منزلة عند رجال السلطة فاستقضي في مواضع من المدن الكبار بالانـدلس . وكتب من المرية ، التي توفي بها ، الى ابن بشكوال بتاريخ ميلاده ، وبـاجازة ما رواه عن شيوخه بخطه .

وقد انتهت اليه رئاسة المذهب المالكي بعد شيخه ابن رشد<sup>(3)</sup>. والى أبي بكر ابن العربي في وقتهما ولم يتقدمها أحد في بلاد الأندلس<sup>(4)</sup>.

وحكى ابن الخطيب أن ( ابن العربي اجتمع بابن ورد وتبايتا ليلة ، وأخذا في التناظر والتذاكر ، فكانا عجبا ، يتكلم أبو بكر فيظن السامع أنه ما ترك شيئا الا أتى به ، ثم يجيبه أبو القاسم بـأبدع جـواب ينسي السامعـين ما سمعوا قبله ، وكانا إعجوبتي دهرهما )<sup>(3)</sup> .

- (2) ابن بشكوال : الصلة : 1: 276 .
  - (3) مخلوف : الشجرة : 134 .
- (4) ابن الخطيب : الاحاطة : 1 : 176 .
- (5) ابن الخطيب : الاحاطة : 1: 176 .

ابن بشكوال : الصلة : 1 : 83 وما بعدها . ابن الابار : المعجم : 23 وما بعدها . ابن الخطيب : الاحاطة : 1 : 175 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 41 .



وكان لابن ورد مجلس يتكلم فيه على الصحيحين ، ويخص الا خمسة بالتفسير ، وكان تولى قضاء غرناطة سنة520 هـ . فعدل وأحسن السيرة ، وبه تفقه طلبتها اذاك .

وَقَدْ ذكرنا أنه ناظر عند ابن العواد وهو الصحيح في النقل وفي الواقع . لا ما صححه محمد عبد الله عنان في كتاب الإحاطة الذي قام بتحقيقه والتقديم له، فإنه أثبت (وناظر عبد الله بن العوّاد)<sup>(1)</sup> وعلّق في الهـامش بفـوله: (وردت في المخطوطتين وناظر عند ابن العواد)<sup>(2)</sup> لأن ابن العواد هو أبو الوليد هشام بن أحمد المعروف بابن العواد القرطبي<sup>(3)</sup> فاسمه هشام لا عبد الله وهشام هذا كان رفيق ابن رشد في الـدراسة ونـظيره في التـدريس كلاهما يتفقه عنده الطلبة ويسمعون منهما وكلاهما ترجم له القاضي عياض في غنيته .

<sup>6)</sup> أبو الحسن محمد بن عبد الرحمن بن إبراهيم بن يحيى بن مسعود<sup>(4)</sup> ( \_ 543 هـ / 1148 م ) يعرف بابن الوزان ، من أهل قرطبة .

تتلمـذ لأبي عبد الله بن فـرج شيخ ابن رشـد ، كما تتلمـذ لابن رشـد وروى عنه ، وهذا يدل على مكانة ابن رشد وبلوغه درجة شيوخـه في الشهرة والتفوق العلمي ، وكتب اليه أبو علي الصدفي .

واشتهر بالفقه والحديث فكان فقيها محدثا ، وتولى الصلاة بجامع قرطبة الاعظم فكان إمامها وصاحبها ، واختص بحسن الخطّ والـوراقة ، وامتـدحه الناس بطول الصلاة وكثرة الذكر لله تعالى .

وهو الذي تولى جمع أجوبة شيخه ابن رشد وفتاواه وقام بقـراءتها عليـه

(1) و (2) المرجع السابق :

(3) عياض : الغنية : 275 وما بعدها .

(4) الضبي : بغية الملتمس 101 ابن الابار : المعجم : 155 وما بعدها .

Lied by registered version C E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وبحضرته . ورد في آخر الفتاوي ، ما يلي : « قال الفقيه أبو الحسن محمد بن أبي الحسن الى ههنا انتهى ما جمعته من المسائل التي سئل عنهما وأجاب عليهما الفقيمه الامام القماضي أبو الموليد بن رُشد شيخنا رضي الله عنه فيها عنيت بجمعه وقراءته عليه على مرور الأيام وتعاقب الأعوام مسألة مسألة الى أن وقع في المرض الذي قضى عليه رحمه الله »<sup>(2)</sup> .

وهو الذي سأل أبا الوليد بن رشد ابن يجيز له جميع ما يجمله بأي وجه حمل ذلك ، وما ألفه أو وضعمه أو أجاب عنمه في القديم والحمديث ولجميع أصحابه أهل المجلس وغيرهم من طلاب العلم ولكل من أحب ان يحمل عنه من المسلمين ممن ضمته واياه حياة في ذلك العام .

وقد كان هذا الطلب في ربيع الأول سنة 520 هـ ( 1126 م ) حين ازماع ابن رشد الحركة الى مراكش ، ومقابلة علي بن يوسف بن تاشفين ليبين له أمر الأندلس وعيث الروم ببلادها ، ومـا جره عليهـا معاهـدوهم الذين استـدعوا الطاغية ابن رذمير عقب تَدْوِخِهِ شرق الاندلس وغربها .

جاء في آخر الفتاوى : « – استخار الله تعالى القاضي أبو الوليد المذكور في النهوض الى المغرب مبينا على أمير المسلمين وناصر الدين علي بن يوسف بن تاشفين أدام الله أمره وأعز نصره ، ما الجزيرة عليه . ولما أزمع على التوجه أول ربيع الأول من السنة<sup>(1)</sup> سألته<sup>(2)</sup> غداة يوم الاثنين لليلتين خلتا منه أن يجيز لي جميع ما تحمله من الكتب المؤلفة في ضروب العلم بأي وجه حمل ذلك من قراءة أو سماع أو مناولة أو اجازة وجميع ما ألفه أو وضعه أو أجاب فيه في القديم والحديث ولجميع أصحابنا أهل المجلس وغيرهم من طلاب العلم ،

(1) ابن رشد : الفتاوى : 167 و ( المخطوط ) .
 (2) أي سنة 520 هـ / 1126 م .
 (3) المتكلم الكاتب هو أبو الحسن محمد بن الوزان .

Died by registered version FOR QURANIC THOUGHT

ولكل من أحل الحمل عنه من المسلمين ممن ضمته وإياه حياة في هـذا العام ليحمل كل ذلك عنه ويسنده إليه »<sup>(1)</sup> .

فأجاب ابن رشد الى طلب بعد أن استغرب السؤال . واثبت ابن الوزان ذلك فقال : « فتبسم واستغرب هذا السؤال ثم قال لي منشرح الصدر وطلق الوجه ، ظاهر التبسم : نعم قد أجزتك ذلك كله ، ولجميع من سألت ممن أحب الحمل عني من جميع المسلمين حيث كانوا نفعنا بـذلك ، وجعله لوجهه ، فشكرت الله تعالى ، وشكرته على إجابته ، وانصرفت عنه مسرورا والحمد لله »<sup>(2)</sup> .

6) أبو بكر عبد العزيز بن خلف بن عبد الله بن سعيد بن العباس بن مدير الأسدي<sup>(5)</sup> ( ــ 544 هـ / !eeé , 2150 م ) أصل أهله من أشبونه<sup>(4)</sup> وسكنوا قرطبة توفي بأركُش<sup>(1)</sup> من شيوخه أبو علي الصدفي وأبو عبد الله بن حمدين<sup>(2)</sup> وابن المناصف . وأبو الوليد بن رشد وأبو عبد الله بن الحاج . وكان من أهل العلم والمعرفة والذكاء والفهم . أخذ الطلاب عنه .

7) أبو ا لفضل عياض بن موسى بن عياض اليحصبي<sup>(7)</sup> ( ـ 544 هـ /

(7) ابن الابار : المعجم : 295 وما بعدها . الكتماني : فهرس الفهمارس : 2 : 183 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 104 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 5 : 282 .

 <sup>(1)</sup> ابن رشد : الفتاوى :168 و ( المخطوط ). ابن خير : فهرست ما رواه عن شيوخه : 1 : 453 .
 (2) المرجع السابق : 168 و ( المخطوط ) ( أي ابن رشد : الفتاوى ) .

<sup>(3)</sup> ابن الابار : المعجم : 258 . ابن بشكوال : الصلة : 355 وما بعدها . الضبي : البغية : 385 .

<sup>(4)</sup> اشبونة : ويقال لشبونة : مدينة متصلة بشنترين قريبة من البحر المحيط على ساحلها العنبر الفائق . الحموي : معجم البلدان : 1 : 253 .

<sup>(5)</sup> الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 14 .

<sup>(6)</sup> عياض : الغنية : 116 وما بعدها .

1149 م ) استقـر أجداده بجهـة بسطة ثمّ انتقلوا منهـا الى مـدينـة فـاس<sup>(1)</sup> ثم استوطنوا سبتة وبها ولد هو ونشأ وتعلم من مشيختها وتفقه ببعضهم .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

d by Total I

ووصل الى الاندلس فـأخـذ بقـرطبـة من عـدة من الشيـوخ منهم ابن رشد ، وقد جمع شيوخه في تأليف سماه الغنية .

وكتب اليه من المشرق أبو بكر الطرطوشي<sup>(5)</sup> ( ـ 520 هـ / 1126 م ) ، ومن المهدية أبو عبد الله المازري وقد بلغ في العلم منزلة عظيمة ، واعتنى بصناعة الحديث وتقييد الآثار واهتم بخدمة العلم مع حسن التصرف الكامل في فهم معانيه ، واضطلع بالآداب واللغة ، ومهر في النثر والنظم ، وبسرع في الفقه ، وتولى القضاء فحدث فيه سيرتمه ، وألف تآليف مفيدة دلت على تحصيله ونباهته ، وتقدمه ، وحسن تَدْقيقه وتمام ضبطه أخذها عنه الناس ، وانتفعوا بها في شرق البلاد الاسلامية وغربها منها .

\_ اكمال المعلم في شرح مسلم مطبوع مع اكمال الاكمال للأبي مَـرْمُوزُ له بحرف ع) .

\_ والشفافي التعريف بحقـوق المصطفى طبـع وتناولتـه الاقلام بـالشرح والكتابة عليه .

ـ وترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك ( مطبـوع ومحقق ) .

ـ والالمـاع في ضبط الروايـة وتقييـد السمـاع ( مـطبـوع ) والغنيـة ( في

(1) فاس : مدينة مشهورة كبيرة على بر المغرب من بلاد البربر وهي حاضرة البحر وأجل مدنه قبَّل ان تختط مراكش : الحموي : معجم البلدان : 6: 229 وما بعدها .

(2) عياض : الغنية : 130 وما بعدها . المقري : أزهار الرياض : 3 : 162 وما بعدها .
الحجوي : تاريخ التشريع : 4 : 54 وما بعدها .



شيوخه ) ( مطبوع ) .

وقد خصه المقري بترجمة ضافية في كتابـه ذي الاجزاء الشلاثة : أزهـار الرياض في أخبار عياض .

أما اتصاله بابن رشد فكان حين رحل الى قرطبة فالتقى به وروى عنه وقيد اثبت نُتَفأ مما روى عنه في كتبابه الغنية ، وترجم ليه ترجمة تميل الي الاختصار ولكنها ذات دلالات عميقة ، وهي منه أوصاف حقيقية ، وأثبت أنه جالسه كثيرا وسأله واستفاد منه وسمع بعض كتاب في اختصار المبسوطة من تـآليفه فقـرىء عليه ، ونـاوله بعضهـا ، وأجازه الكتـاب المذكـور وسائـر رواياته(1) وقد بقى الاتصال بين القاضي عياض وشيخه القـاضي أبي الوليـد مسترسلا حتى بعد رجوعه إلى بلدة سبتة ، وبعد توليه القضاء بها ، فكان يراسله في ما أشكل عليه من المسائل الفقهية ويسأله عما التبس عليه فهمه من النوازل التي تعرض أمامه ، ويجمع الاسئلة ويكتب له بها يطلب منه الأجوبة ويستطلع رأيه فيها (2) ، فلا يبخل عنه ، ويبين له بـأوضح عبـارة ، وبأيسـر أسلوب الأحكام الفقهية ، وأوجه القضاء المصيبة . وقد أثبتت هـذه الأسئلة والأجوبة في كتاب ابن رشد ( الفتاوى ) . منها ما كان مؤرخا : ( وكتب اليه القاضى أبو الفضل من سبتة في النصف الثاني من رمضان سنة 516 مخمسة عشر سؤالا في نوازل أشكلت عليه حتى نزلت عليه )(3) ( وكتب اليه القاضي بسبتة أبو الفضل بن عياض اكرمه الله في شهر رمضان سنة 516 بخُمس مسائل يسأله عنها ) (4) ، ومنها ما لا يحمل تاريخا مثل : (وكتب اليه رضي

- (1) عياض : الغنية : 123 .
- (2) ابن رشد الفتاوي : 43 و ( المخطوط ) .
  - (3) المصدر السابق : 70 ظ وما بعدها .
  - (4) المصدر السابق : 69 وما بعدها .

الله عنه القاضي بسبتة أبو الفضل بن عياض وفقـه الله بسبع مســائا يســأله عنها )<sup>(1)</sup> .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

d by Total I

8) ابو اسحاق ابراهیم بن یحیی بن ابراهیم بن یحیی بن سعید<sup>(2)</sup> ( \_
 544 هـ /1149 م) یعرف بابن الامین من اهل قرطبة، واصله من طلیطلة .

سمع من مشيخة بلاده قرطبة ، وله رواية من ابي محمد بن عتـاب وابي الوليد احمد بن طريف<sup>(3)</sup> (\_520 هـ /1126م) وابي الوليد بن رشد وغيرهم .

امتـاز بالضبط والاتقـان، وتقدم في صنـاعة الحـديثِ ، وتبرز في حفظ اللغة وله مشاركة في التأليف واستدرك على ابي عمر بن عبد البر في الصحـابة سماه : الاعلام بالخيرة الاعلام من اصحاب النبي عليه السلام ( مخطوط ).

وكان إمام الفريضة بمسجد عبيد الله بن ادهم بقرطبة ثم انتقل الى لبلة واستوطنها مدة وبها توفي وعمره55 سنة أو نحوها وسبب انتقاله اليها امتحانه بقرطبة في الفتنة بعد ثورة ابي جعفر بن حمدين لما دخلها المصامدة، فر منها ونجا من القتل باعجوبة . هرب امام طالبيه فالقى بنفسه من سطح يعتقد ان يقع في اسفل دار ينجيه ويحميه فتردى في بئر من مهواة من السطح وبذلك أمكنه الخلاص .

9) ابو الحسين محمد بن خلف بن صاعد الغساني<sup>(4)</sup> ( ــ547 هـ /1152 م) يعرف باللبلي لأن اصله منها من أهل شلب<sup>(5)</sup>. انتقل الى قرطبة فاخذ عن

(1) ابن رشد : الفتاوى : 43 و ( المخطوط ) .
 (2) ابن الابار : المعجم : 63 وما بعدها .
 ابن بشكوال : الصلة : 1001 الضبي : بغية الملتمس : 228 .
 (3) عياض : الغنية : 172 .
 (4) ابن الابار : المعجم : 160 وما بعدها . ابن الابار : التكملة : 2: 477 .
 (4) ابن الابار : المعجم : 160 وما بعدها . ابن الابار : التكملة : 2: 477 .
 (5) الحموي : معجم البلدان : 5: 266 وما بعدها .
 (6) الحموي : صفة جزيرة الاندلس : 200 وما بعدها .



اعلامها وروى عن أساتذتها منهم ابن عتاب وابن رشد .

وكتب اليه ابو علي الصدفي، ورحل حاجـاً فلقي بالمهـدية ابـا عبد الله المازري وبالمشرق اعلاما منهم ابو الحسن رزين معاوية العبـدري<sup>(1)</sup> الاندلسي السـرقسطي الـذي جاور بمكـة أعوامـاً وصار إمـام المالكية بها ( \_535 هـ / 1140 م).

وتسولى ابو الحسسين محمد قضساء بلده شلب ، وكان معـدوداً من العلماء المتفنين ، اماما في القراءات، مقدما في الفقه ، معتنيا به وبعقد الشروط .

10) ابـو محمد عبـد الواحـد بن محمـد بن خلف بن بقي القيسي<sup>(2)</sup> (.. 550 هـ /1155 م 1156 م) يعرف بالبُنشَكُلي. أصله من ثغور بلنسية ، وقطن دانية .

سمع بجامع مرسية من ابي علي الصدفي صحيح مسلم في مـدة آخرهــا صفر514 هـ قبل فقد ابي علي بيسـير ، وله سمــاع ببلنسية من ابي محمــد عبد الله بن السيد بكسر السينالبطليوسي<sup>(3)</sup>( \_521 هـ /1127 م).

ورحل الى قرطبة فاتصل بابن عتاب وابن رشد وسمع منهما وتفقـه بابن رشد ، واخذ عن ابن الحاج وتفقه به وكتب المدونة بخطه كما كتب غيرها .

ورحل الى المرية فأخذ عن بعض شيوخها .

واشتهر بالفقه ونوظـر عليه فيـه، وبعلم الرأي واجتمـع فيه عليـه لانه غلب عليه حفظ الفقه ، واستحضار المسائل، وعلم الرأي الـذي نوظـر عليه فيه كذلك بدانية التي توفي بهـا وكان أنيق الـوراقة كتب بخـطه الكثير ، وقف

(1) مخلوف : الشجرة : 133 .

(2) ابن الابار : المعجم :266 وما بعدها . ابن عبد الملك : الذيل والتكملة :2 ق :1: 69 . (3) عيـاض : الغنية :218 ومـا بعدهـا. المقري : ازهـار الريـاض :101:3 وما بعـدهـا مخلوف : الشجرة :130 . FOR QUR'ANIC THOUGHT

ابن عبد الملك فيها ذكره في الذيل والتكملة على خطه بنقله البيان والتحصيـل لابن رشد من اصله سنة 519 هـ . (1) .

GHAZI TRU

11) ابو الوليد محمد بن عبد الله بن محمد بن خيرة<sup>(2)</sup> ( \_551 هـ / 1156 , 1157 م) من اهل قرطبة .

تتلمذ لابن رشد وعنده تفقه كما تفقه عند قرينه ابن الحاج الشهيد وكتب اليه ابو عبد الله المارزي من المهـدية. ورحـلُ سنة542 هـ حـاجاً ، ثم تموجه بعـد اداء الفريضـة الى بلاد اليمن فتـوفي بزبيد وقد فـات الستـين من العمر .

وعُـد من احفظ النـاس للرأي، واعتبـر مشـاركـاً في الادب ومتفننـا في المعارف ، وروي عنه الموطأ عن أبي بحر سفيان بن العـاصي<sup>(3)</sup> ( \_<sup>520</sup> هـ / 1126 م)وابي الحسين سراج بن عبد الملك (4) .

12) ابو مروان عبد الرحمن بن محمد بن عبد الملك بن عبيد الله بن عيسى بن عبد الملك بن قُزْمان (3) ( \_552 هـ /1157 م) .

من إهل قرطبة ، وقطن أشبونة وبها توفى، وعاش85 سنة. درس الفقه على ابي الوليـد بن رشد وصحبـه وروى الحديث عن ابي عـلى الصدفي فكـان

 <sup>(1)</sup> ابن عبد الملك : الذيل والتكملة س : 5 ق : 1: 69 .

<sup>(2)</sup> ابن الابار : المعجم : 167 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 143 . المقري :نفـح الطيب: 240:2 الضببي : بغية الملتمس : 92 ويظهر ان هناك خطأ مطبعيًّا في تاريخ وفاته في البغية . ابن بشكوال : الصلة : 560:2 .

<sup>(3)</sup> عياض : الغنية : 265 وما بعدها .

<sup>(4)</sup> عياض : الغنية : 261 وما بعدها . مخلوف الشجرة : 123 . ابن القطان : نظم الجمان : 19 .

<sup>(5)</sup> ابن الابار : المعجم : 253 وما بعـدها . ابن بشكـوال الصلة : 1:336 وما بعـدها . الضبي : بغية الملتمس : 358 وما بعدها .

CERTIFICATION CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

آخر الرواة بـالسماع عنـه ، وسمع من ابن فـرج شيخ ابن رشـد . وابي عليّ الغساني. وعد من كبار العلماء وجلة الفقهاء ومقدما في النبهاء والادباء .

وأَخْسِرَ الضبي عمن يثق بـه ان ابن قزمـان أجاز من كـان موجـوداً قبل وفاته من طلبة العلم أهل الاندلس إجازة عامة فالضبي يُحدث بها ويكون ابن قزمان تأسى بابن رشد في هذه الاجازة .

13) ابسو مسروان عبسد الملك بن مَسَسرَة بن فسرج بن خلف بن عسزيسز اليحصبي<sup>(1)</sup> ( 552 هـ /1157 م) معسدود من اهل قسرطبة : وهسو اصيل بلدة شنتمرية<sup>(2)</sup> من شرق الاندلس ومعتبر من مفاخرها .

اخل عن عـدد من العلماء القـرطبيـين منهم ابــو عبـد الله بن فــرج، وصحب ابا بكر بن مغوز<sup>(3) .</sup> فانتفع به في معرفة الحـديث والرجـال واختص بالقاضي ابي الوليد بن رشد وتفقه معه .

ف اجتمع لـه الحديث والفقـه مـع الادب البـارع: والفضـل والـدين، والتواضع والورع ، وكان عـلى مناهـج السلف المتقدّم . اخـذ الناس عنـه ، وكان اهلًا لذلك لعلوذكره ورفعة قدره .

14) ابو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله بن معاذ اللخمي <sup>(4)</sup> ( <sub>-553</sub> هـ /1158 . يعرف بالفَلَنْقِي ، ويكنى ابا بكر وأبا عبد الله، وينسب الى اهل اشبيليـة روى عن ابن رشـد وابن عتـاب وغير<sup>ه</sup>ما . ثم تصـدر في صنــاعـة

بن بشكوال: الصلة : 348:1 الضبي : بغية الملتمس : 382 ابن فرحون : الديباج : 157 .

- (2) بفتح الميم وكسر الراء وتشديد الياء حصن من اعمال شنتمرية : الحموي : معجم البلدان :
   5: 301 .
  - (3) مخلوف : الشجرة : 157 .
  - (4) ابن الابار: التكملة : 488:1 ابن بشكوال: الصلة : 1: 336 وما بعدها . محلوف : الشجرة : 145 ، وقد ورد وفاته بين 553 و 554 هـ.

القراءات فكان فيهما إماماً . واتصف بعلو الرواية واعتبر مشاركاً في علم العربية والآداب، واجتمعت عنده جودة الضبط وبراعة الخط . له تآليف في القراءات منها : الإيماء الى مذاهب السبعة القراء ( مخطوط ) توفي بفاس .

E GHAZI TRUST

FOR QUR'ANIC THOUGHT

15) ابــو العبـاس احــد بن محمـد بن محمـد بن سعيـد بن عبــد الله الانصـاري<sup>(1)</sup> ( 562 هـ / 1167, 1166 م) يعرف بـالخروبي . من أهـل وادي آش<sup>(2)</sup> .

اجتمع له جلة من الشيـوخ سمع منهم وأخـذ عنهم منهم أبو محمـد بن عتاب . وابو الوليد بن رشد وأبو بحر سفيان بن العاصي، وابو عـلي الصدفي واجازه ابو عبد الله المازري .

جمع فنوناً من العلم، وتقدم في كل ما ينتحل منها ، فكان عالماً بالفقه، عارفاً باصوله، حافظاً للغة والادب ، موفور الحظ من علم العربية، مشاركاً في قـرض الشعر في نـدرة ، وتولى القضاء ببلده فحمدت سيـرته، وشكـر له سعيه فيه .

16) ابو القاسم احمد بن محمد بن احمد بن احمد بن رشد<sup>(3)</sup> ( <sub>-</sub>563 هـ / 1167 م) القرطبي ، قاضي الجماعة بقرطبة له سماع من ابيه ابي الوليـد بن رشد وغيره . واجـازة من ابي عبد الله بن فـرج وابي علي الغسـاني شيخي والده . وتوفي في رمضان من تلك السنة . وقد سبقت ترجمته .

(3) ابن بشكوال : الصلة : 85:1 ابن الابار: المعجم : 44 . الضبي : بغية الملتمس : 168 . ابن فرحون : الديباج : 146 .

(4) ابن الابار : التكملة : 503:2 وما بعدها .

Lied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

هـ / 1168 , 1169 م) من اهل جيان . عاش84 سنة .

رحل الى قرطبة وتفقه بـابي الوليـد بن رشد وابي عبـد الله بن الحـاج الشهيد، وسمع من غيرهما ثم رجع الى بلده فتصدر للإقراء بها ، واشتهر بانه كان مقرئاً ماهـراً مشاركـاً في الحديث والمسـائل فهـو قد جمـع بين القـراءات، والحديث والفقه وتأثر بشيوخه .

18) ابـو عبد الله محمـد بن يوسف بن سعـادة<sup>(١)</sup> ( \_565 هـ /1170 م) مولى سعيد بن نصر<sup>(2)</sup> مولى عبد الرحمن الناصر . وابن سعـادة من اهل مرسية وبها ولد ودار سلفه بلنسية ، واستوطن شاطبة .

سمع ابا علي الصدفي واختص به واكثر من الرواية عنه ، وإليه صارت دواوينه الصحاح، واصوله العتاق لقرابة بينهما بالمصاهرة . فقد كـان ابو عـلي صهر عمه موسى بن سعادة<sup>(3)</sup> وكانت ابنته عند ابي علي .

ورحل ابو عبـد الله بن سعادة الى غـرب الاندلُس، واتصـل في قرطبـة بجلة علمائها فسمع ابا الوليد ابن رشد وابا عبد الله بن الحاج وابـا محمد بن عتاب، ولازم حضور مجلس ابي محمد بن جعفر للتفقه، وروى عن غيرهم .

ثم رحل الى المشرق سنة520 هـ حاجـاً فأخـذ عن شيخ المـالكية بمكـة رزين بن معـاوية العبـدري وسواه . ولقي في رجـوعه ابـا عبـد الله المـازري بالمهدية فسمع منه بعض كتابـه المعلم، واجاز لـه باقيـه . ثم عاد الى مـرسية سنة526 هـ . وقد حصل على علوم مجة ، ورواية واسعة وتولى القضـاء فكان

> (1) ابن الابار: المعجم158 وما بعدها . ابن الابار: التكملة :2:505 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس :142 وما بعدها . المقري : نفح الطيب :2: 158 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج :287 .
>  (2) الجد سعادة هو مولى سعيد بن نصر من الضبي : بغية الملتمس :143 .
>  (3) خلوف : الشجرة :144 وما بعدها .

صليبا في الحق والاحكام ، وتصدر للتدريس واسماع الحديث، ونشر الفقه وتعليم العربية ووصف بكونه حافظاً للفروع ، راسخاً في الفقه واصوله، ذا حظ من علم الكلام ، بصيراً باللغة والغريب : عارف ابالتفسير، مائلًا الى التصوف، خطيباً بليغاً .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وذكر مخلوف في الشجرة :<sup>(1)</sup> انه ألف تأليفاً وحيداً لم يسبق اليـه وهو : شجرة الوهم المرتقية الى شجرة الفهم ( مخطوط )، ولـه فهرست حـافلة عاش 69 سنة، وتوفي بشاطبة مصروفاً عن القضاء . وتردد مخلوف في سنة وفاته بين سنتي ست او خمس وستين وخمسمائة<sup>(2)</sup> والصحيح انـه مات سنـة565 هـ آخر ذي الحجة كما أثبته الأبار في المعجم <sup>(3)</sup> ودفن أول يوم من سنة 566 هـ وكما أثبته ابن الأبار في التكملة <sup>(4)</sup>. وقد أثبته كذلك ابن فرحون <sup>(5)</sup> .

(19) علي بن صالح بن أبي الليث الاسعد بن الفرج بن يوسف<sup>(6)</sup> (-566 هـ/1171 م) .

يعرف بابن عز الناس وينسب الى طرطوشة (7)

اخذ عن عدد من الشيوخ منهم : ابو بكر بن العربي وابو القاسم احمد بن ورد <sup>(8)</sup>.

- (1) المرجع السابق : 149 .
- (2) مخلوف : الشجرة : 149 .
- (3) ابن الابار : المعجم : 159 .
- (4) ابن الابار : التكملة : 2: 505 .
   (5) ابن فرحون : الديباج : 287 .
  - (6) المرجع السابق : 212 .
- (7) مدينة بالاندلس تتصل بكورة بلنسية وهي شرقي بلنسية وقرطبة. الحموي : معجم البلدان : 42:6 وما بعدها .
- (8) ابن بشكوال : الصلة :1: 83 وما بعدها . ابن الابار المعجم :23 وما بعدها. مخلوف :
   (8) الشجرة :134 .



( - 540 هـ /1146 م) وبقرطبة عن ابي الوليد بن رشد.

كان فقيها عالما بمسائله حافظا لها ، متقدما في أصول الفقه ، واختص بثقوب الذهن ، وذكاء الفؤاد ، وامتاز ببراعة الاستنباط ، وسداد النظر ، وفصاحة العبارة مما هيأه للظهور واقبال الناس عليه ، وسماع الجلة منه . وله تآليف مخطوطة منها : كتاب العزلة ، وشرح معاني التحية .

20) أبو عبد الله محمـد بن علي بن جعفـر بن أحمد بن محمـد القيسي<sup>(1)</sup> ( ـ 567 هـ / 1172 م ) يعـرف بابن الـرمامـة ، وأحمد هـو المعروف بـذلك : وقيل : آمرأة نسب اليها .

هو من أهل قلعة حماد بالعدوة ونزل مدينة فاس . روى أولا بالجزائر وقرأ ببجاية ثم دخل الاندلس تاجراً وطالباً العلم ، فلقي بقرطبة ابن عتاب وابن رشد وأبا بحر الاسدي وأبا الوليد بن طريف فحمل عنهم وسمع منهم ، ثم نزل مدينة فاس ، وتولى قضاءها سنة 536 هـ ، فلم يصلح للخطة لضعفه فيها ولم تحمد سيرته ، مع أنه لم تلحقه زلة ، ولا تعلقت به ريبة . وبها حدث ودرس وأخذ الناس عنه ، وكان فقيها نظارا ، مائلا إلى مذهب الشافعي عاكفا على كتاب أبي حامد الغزالي المسمى « بالبسيط » محصلا لنكته ، وساهم في التأليف وانتج تصانيف منها : كتاب تسهيل المطلب في تحصيل المذهب ، وكتاب التقصي عن فوائد التقصي ، وكتاب التبيين في شرح التلقين ، وكلها مخطوطة .

توفي بفاس في الحادي والعشرين من رجب السنـة المذكـورة ، وولد في شعبان سنة 479 هـ / 1086 م أو في رجب عام 478 هـ / 1085 م<sup>(2)</sup> .



الله العبدري<sup>(1)</sup> ( ـ 567 هـ / 1171 , 1172 م ) . من أهل قرطبة .

روى عن ابن رشد ولازمه عشرين سنة أو عشـر سنين وسمـع من ابن العـربي وابن الباذش وابن الحـاج وابن عتاب ويـونس بن مغيّث وسواهم من المشاهير .

برز في القراءات وعلم التفسير ، وحفظ الفقه واللغات والآداب ، ومهر في النحو وحذق الشعر فكان شاعراً مجيدا . وكلامه نظما ونثرا كثير مدون ، وألف في فنون من العلم من ذلك : مشاحذ الأفكار في مآخذ النُّظار ، وشرحاه الكبير والصغير على جمل الزجاجي ، وشرح أبيات الايضاح للصفدي ، وشرح مقامات الحريري ، وشرح معشراته الغزلية ومكفراته الزهدية . ومن شعره : (كامل) :

لا تكترث بفراق أوطان الصبا فعسى تنال بغيرهن سعودا فالدر يُنظَم عند فقد بحاره بجميل أجياد الحسان عقودا

22) أبو الحسن علي بن أحمد بن عبد الـرحمن بن يعيش<sup>(2)</sup> ( ـ 567 هـ / 1171 م ) من ذرية عبد الرحمن بن عوف القرشي الزهري . من أهل اشبيليـة ولد بباجة .

أخذ من علماء بلده منهم ابن العربي ، وأبو مروان الباجي الذي نـاظر عنده في المدونة ، ثم رحل الى قرطبة ، وأدرك شيوخها فسمع ابن عتاب وابن رشد وناوله ما صنفه ، وصاحب ابن الحاج الشهيد وسواه وحصل عـلى علم كثير حتى كان من أهله ، وكان ذا فهم له ، وصـار فقيهاً : مشـاورا ، محدثـا عدلا ، متقدما بين النـاس بنفسه وبِشَـرَفِهِ . وتـولى قضاء اشبيليـة وألف في مناسك الحج تأليفا ( ما زال مخطوطا ) حدث به بعض تلاميذه وقـد اثنى عليه

 <sup>(1)</sup> ابن الابار : التكملة : 2: 511 . ابن فرحون : الديباج : 308 . مخلوف : الشجرة : 149 .
 (2) التنبكتي : نيل الابتهاج : 199 .

Size Size Constant CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الناس ثناء جميلا وكانت جنازته مشهودة .

23) أبو الحسر علي بن عبد الله بن خلف بن محمد بن عبـد الرحمن بن عبد الملك الانصاري (١) ( ـ 567 هـ / 1172 م ) .

يعرف بابن النعمة . ولد بالمرية ، واستوطن بلنسية فأخذ عن علمائهـا منهم : ابن العربي ، وبالمرية سمع من أبي علي الصدفي .

وأدرك بقرطبة أعلامها الجلة فتفقه بابن رشد وابن الحاج وسمع الحديث من أبي محمد بن عتاب ، وأبي الحسن بن مغيث والأخوين أبي القاسم بن بقي وأبي الحسن وسواهم . ثم تصدر لإقراء القرآن ، واسماع الحديث ، وتدريس الفقه ، وتعليم النحو ، وثابر على افادة التلاميذ ، واهتم باعانتهم وبذل جهوده من أجلهم ، وقد لقي حسن القبول لدى الخاصة والعامة ، وعرف بينهم بحسن الخلق ولين الجانب : ومعاناة الرواية ومتانة الديانة .

تولى الشورى ببلنسية وجمع اليها الصلاة والخطبة مـدة طويلة ، وانتهت إليـه رئاسـة الاقراء والفتـوى حتى عدّ رَأْسَ المشـاورين بها ، ونعت بخـاتمـة العلماء بشرق الاندلس .

وصنف تصانيف وصفت بكونها جليلة مفيـدة منهـا : ريّ الـظمـآن في تفسير القرآن ( عدة أسفار كبار مخطوطة ) والامعان في شرح النسائي أبي عبـد الرحمن ( احتفل به احتفالا مهما وهو مخطوط ) .

24) أبو عبد الله محمد بن عبد الرَّحيم بن محمد بن الفرج بن خلف بن

(1) ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : س 5 قد : 1 : 226 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس :
 424 السيوطي : بغية الوعاة : 2 : 171 . التنبكتي : نيل الابتهاج : 199 وما بعدها .

سعيد بن هشام الانصاري الخزرجي<sup>(1)</sup> ( ـ 567 هـ / 1171 , 1172 م ) . من ولد سعيد بن سعد بن عبادة ، يعرف بابن الفرس ، من أهل غرناطة<sup>(2)</sup> .

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

روى عن جماعة أعـلام حين رحـل الى قرطبـة سنـة 519 هـ فلقي ابن عتاب وابن الحاج وابن رشد . أدركه الضبي ولم يقـرأ عليه . وذكـر أنه كـان يقرىء الفقه والحذيث واستمر على ذلك الى وفاته . لـه فهرست ذكـر فيه أنـه روى عن 85 شيخا . توفي باشبيلية عن 66 سنة .

25) أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن خليل القيسي<sup>(3)</sup> ( ـ 570 هـ / 1174, 1175 م ) من أهل لبلة<sup>(4)</sup> .

أخذ عن أبي عبد الله بن حمـدين وأبي محمد بن عتـاب وأبي الوليـد بن رشد وسواهم كان من أهل الرواية والـدراية : وكـان امامـا جليلًا ، وحـافظا عالى الرواية . تصدر للاقراء فأخذ الناس عنه ، وكانت وفاته بمراكش .

26) أبو القاسم محمد بن محمد بن أحمد بن خلف بن ابراهيم بن لب بن بيطير التجيبي <sup>(s)</sup> (۔ 571 هـ/1175 ، 1176).

يعرف بابن الحاج ، وينسب الى أهل قـرطبة . أخـذ عن أبيه أبي عبـد

ابن الابار : التكملة : 2 : 508 وما بعـدها . الضبي : بغية الملتمس : 102 . ابن فرحون : الديباج : 287 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 150 .

<sup>(2)</sup> غرناطة بفتح أوله وسكون ثانيه ثم نون وبعد الألف طاء مهملة . أقدم مُدن كورة البيرة يشقها نهر حداره . الحموي : معجم البلدان : 6: 279 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> ابن الابار : التكملة : 2 : 515 وما بعدها . ابن الابار : المعجم : 184 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 151 .

<sup>(4)</sup> لبلة : قصبة كورة بالاندلس غرب قرطبة : الحموي : معجم البلدان : 7: 319 .

<sup>(5)</sup> ابن الابار : التكملة : 2 : 518 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 152 وذكر ان وفاته كانت سنة 575 هـ وهو خطأ .

Side by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الله الشهيد وعن أبي الوليد بن رشد وغيرهما . وكتب اليه المازري من المهـدية مرتين .

له معرفة بالفقه ومسائله وبالخلاف فيه . خلف أباه في حلقته بجامع قرطبة للمناظرة ، والافادة ، والتعليم ، وامتاز بأنه من أهـل العلم بالـرأي . ولي قضـاء الجماعـة ببلده وقتا ثم خـرج منه في الفتنـة وتجول ببـلاد الاندلس فاستقر بمرسية مدة ثم سار الى ميورقة سنة 567 هـ فحدث بها وبغيرها . وَوَفَد على إشبيلية فتوفي بها .

27) أبو اسحاق ابـراهيم بن خلف بن محمد بن حبيب بن عبـد الله بن عمْرو بن فرقد القرشي<sup>(1)</sup> ( ـ 572 هـ / 1176 م ) .

من ذرية عقبة بن نـافـع الفهـري صـاحب رسـول الله ﷺ ، مسكنـه باشبيلية رحل الى قرطبة وأخذ عن أعلامها ، عن أبي عبد الله بن حمدين وأبي عبد الله بن الحاج وأبي الوليد بن رشد وغيرهم وبـالأخيرين تفقـه ، وعن ابن عتاب حدث ـ له رواية عالية في الصحيحين ، وقرأ بـالسبع عـلى أبي عمـران موسى ابن أبي موسى حبيب .

ثم تصدر للعطاء والاقراء ، فكان متفننا في معارف ، محدثا راويا عدلا ، فقيها حافظا ، شاعرا كاتبا بارعا ، واتصف بحسن الاخلاق فكان جميل المشاركة ، رضي العشرة ، شديد الحنان بالضعفاء واليتامى ، صُلْباً في ذات الله ، غلب عليه الأدب وعلم الفرائض وله فيه أرجوزة رويت عنه ، وألف برنامجا في شيوخه وكيفية أخذه عنهم ورسائل كثيرة ، وغيرها .

وكـان يكتب بخطه كثيـرا من الكتب ، وهو من أصـح النـاس كتبـا ،

<sup>(1)</sup> ابن الابار : التكملة : 1 : 153 ـ ابن الخطيب : الاحاطة : 1 : 372 ومـا بعدهـا . التنبكتي : نيل الابتهاج : 33 وما بعدها .

وأتقنهم ضبطا وتقييدا لا تكاد تلقى خللا فيها تناوله بالتصحيح . وكـان يعقد الشـروط محتسبا لا يقبـل عليها ثـوابا . ومن شعـره في الدعـاء وهو حجـة في احتسابه عقد الشروط : طويل .

plied by registered version) FOR QURĂNIC THOUGHT

وَزَلِّ مقامي في العقود وكتبها لوجهك لم أَقْبَل ثوابا على كَتْبِ ولا تحرِمَنِّي أَجْرَ ما كنتُ فاعلا فحق الْيَتَامَى عند مَنِّ لذي ضعب ؟ ولا تُخْزني يوم الحساب وهوله إذا جئت مذعورا من الهول والرعب<sup>(1)</sup>

28) أبو جعفر عبد الرحمن بن أحمد بن محمد الأزدي ( ــ 575 هـ أو 576 هـ / بين 1179 , 1181 م ) يعرف بـابن القصير . ينتسب الى غـرناطـة وهو من بيت أصيل ولـه سلف نبيه . تتلمـذ لأبيه وعمـه أبي مروان وغيـرهما وروى عن أبي الوليد بن رشد وأبي القاسم بن بقي وابن العربي واضرابهم .

ثم تصدر للتدريس والرواية فكان فقيها ، بصيرا بصناعة الحديث ، كثير الاعتناء بالرواية ، وفير الحظ في الآداب ، والاشتغال بعقد الشروط من عنايته بالعلم تقييدة والتأليف فيه : من تآليفه : استخراج الدرر وعيون الفوائد والخبر ، والألفاظ المساوية العيان المختلفة المعاني في الشكل واللسان ، ومناقب أهل عصره ، وكتاب اختصار الوثائق ، وكتاب اختصار الترمذي ، وكتاب اختصار الموطا ، وكُلُّها مخطوطة . وألف برنامجا يضم رواياته وغير ذلك .

ورحل الى أفريقية واستقر بقرية من أعمال توزر ، وحدث بتونس سنـة ( 574 هـ / 1178 م ) وركب البحر واستشهد بمرسى تونس سنة خمس أو ست وسبعين وخمسمائة .

29) أبو جعفر أحمد بن عبد الملك بن عميرة بن يحيى الضبي<sup>(1)</sup> ( \_ 577

(1) ابن الخطيب : الاحاطة : 1: 375 .

CERTIFICATION CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

هـ / 1181, 1182 م ) وهو ابن عم الضبي صاحب البغية .

اتصل بعد سنة 510 بأبي عـلي الصدفي فسمـع منه بمـرسية ، فلما تـوفي رحل الى قرطبة سنة 515 وسمع بها وقرأ على أبي محمـد بن عتاب وأبي الـوليد بن رشد وأكثر عنه ثم انصرف ونال حَظا وافرا من العلم والخلق .

كان عالما عاملا وزاهدا فاضلا ، متقللا من الدنيا مكثرا من العبادة ، مواظبا عـلى تدريب بـدنه عـلى الصبر والتحمـل ، وكان يـواصل الصيـام 15 يوما ، ويميـل الى التصوف الـذي كان امـاما في طـريقته تـوفي وقد أنَـاف على التسعين .

30) أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن موسى بن بشكوال الانصاري<sup>(2)</sup> ( - 578 هـ / 1183 م ) من أهل قرطبة أصله من شِرّين بشرق الاندلس .

سمع أباه وأبا محمد بن عتـاب وأكثر عنـه وعليهها معـوله في روايتـه ، وسمع أبا الوليد بن رشد وغيره ، وروى عن الكبار والصغار ، وسمـع العالي والنازل ، واسند عن شيوخه نيفاً وأربعمائة كتاب بين كبير وصغـير أخذ منهـا عن ابن عتاب وحده فوق المائة وعمر طويلا ، فرحل النـاس اليه وانتفعـوا به وسمع منه من لا يعد كثرة منهم الحفيد ابن رشد .

وذكر مخلوف انه ألف خمسين تأليفاً في أنواع من العلوم تشهد له بالحفظ والاكثار منها كتاب الصلة المطبوع . وعد له ابن الابار 4 كتب هي :

(1) الضبى : بغية الملتمس : 194 . ابن الابار : التكملة : 1: 79 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> ابن الابار : التكملة : 1 : 304 وما بعدها . ابن الابار : المعجم : 82 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 114 . مخلوف الشجرة : 154 وما بعدها . الـزركلي : الاعـلام :<sup>359:2</sup>



كتـاب الغوامض والمبهمـات في 12 جـزءاً ، وكتـاب الفـوائـد المنتخبـة والحكـايات المُستغـربة في 20 جـزءاً ، وكتاب المحـاسن والفضائـل في معـرفـة العلماء الافـاضل في 21 جـزءاً وكتاب التـاريخ (كتـاب الصلة ) وهو المـطبوع الوحيد منها .

31) أبو اسحاق ابـراهيم بن الحاج احمـد بن عبـد الـرحمن الانصـاري الغرناطي<sup>(۱)</sup> (\_579 هـ/ 1183 م ) .

من أهل غرناطة سمع ببلده ونشأ بها يطلب العلم ويقيده .

ثم سمع بقرطبة أبا الحسن بن الباذش<sup>(2)</sup> ( ـ 528 هـ ) وابن عتاب وابن رشد وأبا بحر الاسدي وغيرهم وأجازه جماعة منهم أبو بكر الطرطوشي وأبو عبد الله المازري وتولى القضاء بجهات من الاندلس ، وتصدر لـلاقراء والاسماع فكان من اهل المعرفة الكاملة ، والتفنن في العلوم ، والتقدم في القراءات ، والمشاركة في الحديث ومسائل الفقه ، والشروط وكان نافذاً في الأحكام ، وولي القضاء بعدة كور من اعمال غرناطة ، وأزعجته الفتنة الحادثة بالأندلس عند انقراض دولة الملثمين عن وطنه ، فطال اضطرابه وتجوله ثم استقرَّ أخيراً بميورقة في جوار اميرها اسحاق بن محمد بن غانية<sup>(3)</sup> فقلده قضاءها وتصدر قبل ذلك وبعده للاقراء والاسماع فأخذ الناس عنه وانتفعوا به ، وكان نسيج وحده في دولة بني غانية ولم يكن له نظير بعدهم الى ان تغلب عليها الروم يسوم الاثنين 14 صفر 200 هـ/ 1229 م ولأبي اسحاق تسأليف مختصر مفيد ( في الشروط ) .

32) أبو الحجاج يوسف بن ابراهيم بن عثمان العبدري<sup>(4)</sup> ( ـ 579 هـ/

(1) ابن الابار : التكملة : 1 :155 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 155 .

- (3) هـو أبو ابـراهيم ( ــ 579 هـ/ 1183 م ) المراكشي ; المعجب : 344 ومــا بـعدهــا . الــزركــلي : الاعلام : 1 :288 .
- (4) الضبي : بغيبة الملتمس : 488 وما بعـدها . ابن الـزبـير : صلة الصلة : 213 ومـا بعـدهـا . مخلوف : الشجرة : 155 .

<sup>(2)</sup> مخلوف : الشجرة : 131 .



. 1184 م ) يعرف بالثغري الغرناطي :

أخذ القراءات عن عبد الرحيم بن الفـرس<sup>(1)</sup> ( ـ 542 هـ ) وأبي الحسن ابن الباذش وغير<sup>ه</sup>ما وسمع منهم ومن أبي الحسن يـونس بن مغيث وأبي الوليـد بن رشـد واضرابهـما . وهو شيـخ الضبي صاحب البغيـة وسمع عليـه بعض كتاب الموطأ وأخذ عنه جلة من العلماء منهم أبو سليمان بن حوط الله .

كان مقرئاً مفسراً ، ومحدثاً راوية ، أديباً عارفاً ، انتقىل زمن الفتنة الى مرسية وتولى الخطابة بقليوشة من قرى مدينة اوريولة واقتنع بذلك ولم يتعرض للظهور ، وسبب توليه الخطابة بها أن جماعة من الفقهاء بمرسية حين انتقىل اليها ووصلها غصوا به فسعوا له في الخطبة بجامع قليوشة المذكورة فانتقل اليها الى أن أدركته الوفاة وقد عاش 76 سنة ونقل ابن الزبير : وبانقطاع أبي الحجاج بقليوشة قل الآخذون عنه . وقليوشة من حوز مرسية .

33) أبو بكر محمد بن عبد الله بن يحيى بن فرح بن الجد الفهري<sup>(2)</sup> ( -586 هـ/ 1190 م ) .

من أهـل اشبيلية : ودار سلف لبلة من كورهـا وبها ولـد سنة 496 هـ وأخطأ مخلوف في تاريخ ولادته فقال : سنة 499 كما أخطأ في وفاته فقال : 589 هـ اعتماداً على ابن الابار وابن فرحون روى عن شيوخ بلده منهم ابن العربي وأبـو الحسن ابن الاخضر الـذي درس عليه كتـاب سيبويـه وأخـذ عنـه كتب اللغات والآداب العربية وبرع اولاً في العربية واقتصر عليها .

وروى عن شيوخ قرطبة منهم ابن عتاب وابن رشد وقد شهد له بالحفظ

(1) مخلوف : الشجرة : 135 .

<sup>(2)</sup> ابن الابار : التكملة : 2 :542 وما بعدها . ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1 :343 ابن العماد : شذرات الذهب : 4 :286 وما بعدها . ابن فرحون : المديباج : 302 وما بعدهما . مخلوف : الشجرة : 159 .

وناوله كتـابيه البيـان والتحصيل والمقـدمات ومـال الى دراسة الفقـه ومطالعـة الحديث والاشراف على الاتفاق والاختلاف بتحريض ابن رشد اياه على ذلك لما رأى من سداد فطرته وٱتِقَاد فطنته .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وقدم للشورى في اشبيلية مع الشيوخ : ابن العربي ونظرائه سنة 521 هـ وانتهت اليه رئاسة الفتوى وأقام بها نحواً من ستين سنة مع الجـلالة وبعـد الصيت يقال : انه ما طالـع شيئاً من الكتب فـأنسيه . ونـال لدى المـوحدين حظوة وقد سبقت قصته مع امير المؤمنين أبي يعقوب يوسف الموحدي .

وتصدر للاقراء ، فروى عنه عدد من الطلبة منهم ابنـا حوط الله وهـو على غزارة علمه وكثرة حفظه ومعاناة مادة فهمه لم يشتغل بـالتأليف وذكـر ابن الابـار انه وقف لـه على ( مجمـوع في الزكـاة امـلاه قـديـاً حمـل عنـه وسمـع منه )<sup>(1)</sup> .

وفي الهـامش رقم 1 : بالشجـرة : ان أبا بكـر بن الجد من أحفـاده آل بيت آل الفاسي بفاس<sup>(2)</sup> .

وبلغ به العلم الى مرتبة علية بحيث كـان يوسف بن عبـد المؤمن ينزل له عن فرسه إذا خرج للقائه<sup>(3)</sup> وقدم للشورى سنة 521 هـ كما ذكر ابن العماد في شذراته وعمره 25 سنة وقد عمر وعاش 90 عاماً .

34) أبو عبد الله محمد بن علي بن محمد النفزي <sup>(4)</sup> . من اهل جيان<sup>(5)</sup> .

- (1) ابن الابار : التكملة : 2:543 .
  - (2) مخلوف : الشجرة : 159 .
- (3) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1 :343 .
  - (4) ابن الابار : التكملة : 1 : 443 .
- (5) جيان بالفتح ثم التشديد وآخره نون : مدينة لها كورة واسعة بالاندلس تتصل بكورة البيرة الى ناحية الجوف في شرقي قرطبة بينها وبين قرطبة 17 فرسخاً . الحموي : معجم البلدان :185:3 وما بعدها .

تفقه بقرطبة على فقهاء اعلام منهم أبو الوليد بن العواد ، وأبو عبد الله ابن اصبغ وأبو الوليد بن رشد وروى عنهم ، كما روى عن أبي محمد بن عتاب ثم رحل الى المشرق فحج مؤدياً الفريضة ، ثم عاد الى الاندلس ، وأسنـدت اليه خطة الشورى وتحلق حوله الطلاب ونوظر عليه في المدونة وغيرها وتفقهوا عليه .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

> ومن أسباب اجتماع الطلبة حوله حفظه للرأي . 35) أبو معروف عبد الصمد بن أحمد بن سعيد الامي<sup>(1)</sup> .

من أهل جيان ، وسكن غرناطة ، واشتهر بالمقبري ، وكانت وفاته بعد عام 530 هـ . روى بقرطبة على ابن عتاب وابن رشد وأخذ عن عدد من شيوخها وامتلأ علماً ، وحذق الفقه ، ومهر في الكلام حتى وصف بكونه ذا معرفة جيدة بعلم الكلام . وكان معتنياً بكتابة الكتب بخطه مكثراً ، من ذلك أنه كتب صحيح مسلم وتمهيد ابن عبد البر وسواهما من الدواوين ، وجمع بين العلم والعمل ، واتصف بالورع والزهد ، والتزم السوعظ والارشاد .

ب) المستجيزون منه :

أبو عبد الله محمد بن صاف بن خلف بن سعيد بن مسعود
 أبو عبد الله محمد بن صاف بن خلف بن سعيد بن مسعود
 ألأنصاري<sup>(2)</sup> ( ـ 552 هـ / 1158, 1157 م ) . من اهل لورية .

أجاز له أبو الوليد بن رشد المدونة والمقـدمات من تـآليفه خـاصة . ولي قضاء بلده بعد أبي القاسم بن فتحون<sup>(3)</sup> في امارة ابن سعد .

(1) ابن الزبير : الصلة : 13 . الضبى : بغية الملتمس : 399 وذكر كنيته ابا محمد .

(2) ابن الابار : التكملة : 2 :486 وما بعدها .

(3) عياض : الغنية : 149 . ابن الابار : المعجم : 85 وما بعدها .

2) أبـو حفص عمر بن محمـد بن واجب بن عمـر بن واجب القيسي<sup>(1)</sup>

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

( ـ 557 هـ/ 1162 م ) البلنسي صاحب الاحكام ببلنسية . سمع أباه وأبا بكر بن العربي وتفقه بقاضي بلنسية أبي محمـد بن سعيد

المسمع اباه وابا بمتر بن العربي وتصد بت شي بنسي جي شي بن من . الوجدي وأطال ملازمته ، وامتاز بالحفظ : عرض تهذيب البرادعي 14 مـرة . وهو آخر الحفاظ بشرق الأندلس وأجازه ابن رشد وغيره .

كمان منْ اهل الفضل والجملالة . وكمان من الشيوخ المتواضعين ، المقتصدين في المعيشة المنقبضين عن السلطان ، المحبَّبِين الى الخاصة والعماة ، بيته بيت علم وجلالة ، وكان فقيهماً مشاوراً ، مدرباً عملى الفتيا ، بصيراً بمالاحكام وليهما لأبيه في ولايته قضاء بلنسية وشماطبة الى أقصى الثغور الشرقية ، وكان قد حج واستقضاه بآخرة من عمره على دانية أبو عبد الله بن سعد<sup>(2)</sup> أشهراً يسيرة .

3) أبو القاسم خلف بن محمد بن خلف بن سليمان بن خلف بن محمد ابن فتحون<sup>(3)</sup> ( \_ 557 ه\_/ 1162 م ) من اهل اوريولة .

سمع من أبيه وأبي الوليد الباجي ومن أبي بكر بن العـربي وغيرهم كـما سمع من أبي علي الصدفي وأكثر عنه ، وله رواية واسعة وعناية كاملة . وأجازه أبو الوليد بن رشد وغيره من علماء قُرْطبة . ولي القضاء بشاطبة ودانية ، ووصف عياض بـأنـه من أهـل العلم

(1) ابن بشكوال : الصلة : 1 :382 . ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : 382 س 5 قد 2 :467 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 135 .

(2) هو أبو عبد الله محمد بن سعد المعروف بابن مردنيش ( 518 -567 هـ/ 1124 -1111 م ) تـأمَّر في مـرسية وشـرق الانـدلس : المـراكشي : المعجب : 278 ومـا بعـدهـا . ثم 321 ومـا بعـدهـا الزركلي : الاعلام : 7:7 .

(3) ابن الابار : المعجم : 85 وما بعدها .

والمعرفة والأدب والشعر، وذكر له كتاباً في علم الوثائق فيه غـرائب من العلم غير انه قال : ( توفي سنة خمسة وخمسمائة )<sup>(1)</sup> .

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

4) أبو عبد الله محمد بن عبد الـرحمن بن محمد بن فـرح بن سليمان بن يحيى القيسي<sup>(2)</sup> ( ـ 561 هـ/ 1165 م ) .

من أهل شاطبة يعرف بابن تُريس ، ويشْتَهر بالمكناسي عاش 67 عاماً . أخذ عن علماء بلده .

وأجـازه ابن رشد وابن عتـاب وغيرهمـا ، وقد جَمـع شيوخـه في مجموع سماه ( التعريف ) .

5) عـ امر بن محمـد بن عامـر بن خلف بن مرجـا الانصاري<sup>(3)</sup> ( ـ <sup>569</sup> هـ / 1174, 1173 م ) .

روى عن أبيه وتلا بالسبع على ابن ذروة المرادي وأخذ الحديث عن أبي بحر الاسدي ، وأبي بكـر بن العربي وأبي عـلي الصدفي واضـرابهم . وأخـذ بالاجازة عن أبي الوليد بن رشد وغيره ، واستكثر من لقاء الأكابر .

وعنه أخذ جمهـور من الطلبـة ، وجلة من العلماء . منهم عبد المنعم بن الفرس كان عالماً بالفقه ، حـافظاً للمسـائل، مفتيـاً بالـرأي ، معروفـاً بالفهم والاتقان ، بصيراً بالفتوى ، ولي الشورى ببلنسية والقضاء فحمدت سيـرته . وكان حافظ وقته لم يعاصره مثله .

له تصانيف منهما : كتاب كبير سماه ( الجمامع البسيط وبغية الطالب النشيط ) سيأتي الحديث عنه .

(1)عياض : الغنية : 149 .

(2) ابن الابار : التكملة : 2 :497 وما بعدها .

(3) ابن فرحون : الديباج : 216 وما بعدها .

Dired by constant CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

6) أبو القاسم احمد بن يوسف بن عبد العزيز بن محمد القيسي . الوراق(1) (\_582 هـ/ 1187, 1186 م ) .

من أهمل قمرطبية ولمد سنية 513 هـ روى عن أبيه وشماركه في أكمثر شيوخه ، وروى عن ابن رشد بالاجازة لصغر سنه .

7) أبـو إسحـاق ابـراهيم بن محمـد بن ابـراهيم بن محمـد بن يــوسف الانصاري الخزرجي<sup>(2)</sup> يعرف بالتطيلي .

أخذ عن أبي محمد بن السيـد البطليـوسي<sup>(3)</sup> واضرابـه . وأجاز لـه أبو الوليد بن رشد وغيره .

8) أبو بكر محمد بن احمد بن عبـد الملك بن موسى بن عبـد الملك بن وليد المرسي<sup>(4)</sup> ( ــ 599 هـ/ 1203 م ) . يعرف بابن أبي جمرة .

تفقه بأبيه وعرض عليه المدونة لسحنون ، وتدرب مع أبي محمد عاشر ابن محمد ، وسمع منه جملة من تأليفه الكبير في شرح المدونة ، وسمع كثيراً من العلياء واستجاز آخرين . واستجاز له قريبه أبو القاسم محمد بن هشام بن احمد بن وليد ( ـ 530 هـ/ 1136 م )<sup>(5)</sup> أبا الوليد ابن رشد لصغر سن ابن أبي جهيرة فقد ولد سنة 518 هـ .

· وكان حافظاً بصيراً بمـذهب مالـك ، عاكفـاً على تـدريسه ، شـوور<sup>(6)</sup>

- (4) ابن الابار : التكملة : 2:561 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 162 .
  - (5) ابن بشكوال : الصلة : 2 :551 .
- (6) أورد مخلوف في الهامش : 1 من الشجرة ما يلي : قوله أبو بكر محمـد : في غرائب الغـرب كان للقضـاة في الاندلس مشـاورون حتى لا يصدروا حكـماً الا عن آراء ناضجـة واليك مثـالاً من ــ

<sup>(1)</sup> ابن الابار : التكملة : 1:84 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> ابن الأبار : التكملة : 1 :156 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> مخلوف : الشجرة : 130 .



وعمره لا يزيد على احدى وعشرين سنة ؛ وألف تآليف منها : نتائـج الافكار ومناهج النظار في معاني الآثار .

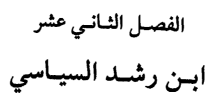
وكتاب اقليد التقليد المؤدي الى النظر السديد . وله برنامج ، وكلهما مخطوطة. أجاز ابن الأبار، ووالده وأخذ عنه خلق كثير مهم الإمام أبو بكر أحمد بن محمد بن أحمد الزهري <sup>(1)</sup> (\_655 هـ/1257 م) الذي روى عن ابن أبي جمرة كتاب الواضحة لعبد الملك بن حبيب كما ورد في أسانيد أبي العباس أحمد بن أحمد الغبريي <sup>(2)</sup> (\_704 هـ/1304 م) في كتابه عنوان الدراية <sup>(3)</sup>.

<sup>=</sup> تقليدهم : هذا كتاب تنويه وترفيع ، وإنهاض الى مرقى رفيع أمر بكتبه الناصر للدين أبو جعفر ابن أبي جعفر أدام الله تأييده ونصره للوزير الفقيه الأجل المشاور الحسبب الاكمل أبي بكر بن أبي جمرة أدام الله عزه انهضه به للمشورى ليكون عندما يقطع بأمر أو بحكم في نازلة يجري الحكم بها على ما يصدر من مشورته ومذهبه لما علمه من فضله وذكائه ، وجده في اكتساب الحكم بها على ما يصدر من مشورته ومذهبه لما علمه من فضله وذكائه ، وجده في اكتساب العلم واقتنائه ، ولكون هذه المرتبة ليست طريقة له بل تليدة متوارئة عن أسلافه الكريمة العلم واقتنائه ، ولكون هذه المرتبة ليست طريقة له بل تليدة متوارئة عن أسلافه الكريمة وآبائه ، فليتحملها تحمل المستقل بأعبائها ، اللحن بأنبائها ، العالم بقاصدها المتوخاة المعتمدة وآبائه ، فليتحملها تحمل المستقل بأعبائها ، اللحن بأنبائها ، العالم بقاصدها المتوخاة المعتمدة لذي الحجة سنة و53 الثقة بالله عز وجل . ( انظر مخلوف : الشجرة : 162 هامش : 1 ) .
(1) يعرف بابن عرز البنسي: استوطن بجاية. له تقييد على التلقين. انظر علوف: الشجرة: 192.



This file was downloaded from QuranicThought.com







This file was downloaded from QuranicThought.com



ابن رشد السياسي

قضى ابن رشد ما يقارب اربعة اعوام في خطة قضاء الجماعة بقرطبة، وسارت الايام فيها عاديـة هادئـة الى ان هبت ريح الفتنـة في قرطبـة، وظهر هياج العامة سنة515 ضد المرابطين<sup>(1)</sup> .

فيما هو سبب هذه الفتنة ؟

يسرد ابن الأثير خبرها ، ويتردد في تعيين سنتها ، ويذكر سببها فيقول : (في هذه السنة اي سنة513 هـ وقيل :سنة 514 كانت فتنة بين عسكر امير المسلمين علي بن يوسف وبين اهل قرطبة . وسببها ان امير المسلمين استعمل ابا بكر يحيى بن رواد. فلما كان يوم الاضحى خرج الناس متفرجين فمد عبد من عبيد ابي بكر يده الى آمرأة فامسكها فاستغاثت بالمسلمين فاغاثوها، فوقع بين العبيد واهل قرطبة فتنة عظيمة ودامت جميع النهار والحرب قائمة على ساق ، فأدركهم الليل ، فتفرقوا ، فوصل الخبر الى الأمير ابي بكر فاجتمع إليه الفقهاء والاعيان فقالوا : المصلحة ان تقتل واحداً من العبيد الذين اثاروا الفتنة فانكر ذلك ، وغضب منه ، واصبح من الغد وأظهر السلاح والعدد يريد قتال اهل البلد ، فركب الفقهاء والاعيان والشبان من منهم بعد مشقة وتعب، فنهبوا القصر ، وأحرقوا جميع دور المرابطين ونهبوا

(1) عياض : الغنية : 123 .
 (1) عياض : الغنية : 123 .

اموالهم ، واخرجوهم من البلد على اقبح صورة . واتصل الخبر بامير المسلمين فكره ذلك . واستعظمه، وجمع العساكر من صنهاجة وزنانة والبربر وغيرهم ، فاجتمع له منهم جمع عظيم، فعبر اليهم سنة515 وحاصر مدينة قرطبة فقاتله اهلها قتال من يريد ان يحمي دمه وحريمه وماله ، فلما رأى امير المسلمين شدة قتالهم دخل السفراء بينهم وسعوا في الصلح فاجابهم : الى ذلك عملى ان يغْرَم اهل قرطبة للمرابطين ما نهبوه من أموالهم، واستقرت القاعدة عملى ذلك وعاد عن قتالهم<sup>(1)</sup> .

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ولكن محمد عبد الله عنان يقدم لنا رواية اخرى نقلًا عن ابن عذاري في البيان المغرب الاوراق المخطوطة التي عثر عليها في مكتبة القرويين يقول فيها : انه في سنة 514 هـ ( نفذ أمر أمير المسلمين الى البلاد الاندلسية باحياء المجانيق والآلات الحربية ، فلما كمل منها المختص باغرناطة<sup>(2)</sup> خرج لمشاهدة التجربة لها والرمي بها أجداي ابن سير اللمتوني صاحب الأعنّة ، فتزاحم هناك الجمع الغفير فرام الفسحة واشار برسيخ كان في يده فاصاب صبيا في مقتله فقضى لوقته، وانفض اللفيف، وتهرجت البلدة ، فاسترضى ولي الدم بِدَفْع الدية ، فسكنت الثورة، وامهل الله القاتل ثم اخذه . ولما كمل ما أنشئ منها بقرطبة، وقد جاء عيد النحر فخرج ثانية عامل البلدة لمشاهدة وحضور كل ذاعر وناعق ، من كل حدب وشاهق، فكثر التدافع والتزاحم، ودهم الحشم ، فكثر بينهم التزاحم واقبل لفيف الريض الغربي ، فالتقى بأشهم على القصر، ورام صاحبه المدافعة بحشمه وخدمه فغلبوا، واقتحم القصر عليه وانتهت جيع ما فيه، وخرج هو فاراً بنفسه، وركب القاص بأسمهم على القصر، ورام صاحبه المدافعة بحشمه وخدمه فغلبوا، واقتحم القصر عليه وانتهت جيع ما فيه، وخرج هو فاراً بنفسه، وركب القداخم الق م التورحم، والم صاحبه الما في عن الميض الغربي ، فالتقى بأسمهم على القصر، ورام صاحبه المدافعة بحشمه وخدمه فغلبوا، واقتحم الوليد بن رشد في اغلام الفقهاء فردع العامة ، وقمع السفلة )<sup>(3)</sup>

(1) ابن الأثير : الكامل :8: 290 .

(2) اغرناطة او غرناطة : الحمزي : معجم البلدان : 6: 279 وما بعدها .

(3) محمد عبد الله عنان : عصر المرابطين والموحدين في المغرب والاندلس : 1: 82 وما بعدها .



وذكر ابن القطان<sup>(1)</sup> في نظم الجمان في اخبار سنة515 هـ ما ياتي .

( اتصل بعلي بن يـوسف ان أهـل قــرطبـة قــامـوا عــلى الملثمين واخرجوهم، وخـاطب أهل قـرطبة مخـاطبة تقـريع وتهـديد فلما لم يؤثـر فيهم التهديد نهض اليهم في السنة التي بعد هذه )<sup>(2)</sup> .

فابن القطان لا يعطينا اسباب قيام القرطبيين عـلى الملثمين وانمـا يكتفي بذكر الحدث ونتائجه ونهوض السلطة ممثلة في امير المسلمين لتأديب الثَّائرين ، ويخبرنا ان نهوض الامير، كان في سنة 516 وهذا خبر تعوزه الصحة <sup>(3)</sup> بينها يورد صاحب الحلل الموشية الحادث الواقع في قرطبة في هذه الكلمات : .

( ان اهل قرطبة كان قدم عليها الأمير أبو يحيى بن روادة فحدث بينه وبين اهلها ما اوجب قيامهم عليه ، وحدثت بين اهلها وبين من كان فيها من المرابطين فتنة كثيرة ، ونهبوا ديارهم وقصورهم ، فبلغ ذلك علي بن يوسف فجند الجنود وحشد صنهاجة وزناتة والمصامدة واخلاط البربر، واجاز الى الاندلس في عسكر لم يجتمع مثله للمرابطين قبله . فاحتل بخارج قرطبة فغلقوا ابوابها . ودربوا مواضع من حارتهم . وآشتعدوا لقتاله ، واستفتوا علياءهم فافتوهم انه متى عرض الحق، وبين له السبب فيها جرى بين المرابطين واهل قرطبة وانه لم يكن بداءة منهم ، وانما كان ذبا عن الحرم والدماء والاموال والبادي اظلم فان تمادى على نصر هواه ، وآتباع اغراض الموالدماء والاموال والبادي اظلم فان تمادى على نصر هواه ، وآتباع اغراض والدماء عليها تردد اليه وجوه قرطبة واعيانها وذكروه بوصية أبيه امير

(2) ابن القطان : نظم الجمان : 23 .

(3) انظر ما ضبطنا وحققنـاه في اثبات سنـة استعفاء القـاضي من خطة قضـاء الجماعـة والنصوص الآتية الضابطة لسنة النهوض وآلجَوَاز الى قرطبة .

<sup>(1)</sup> هو ابو علي حسن بن عـلي بن القطان حسبما حققه د . محمود عـلي مكي في مقدمة كتاب نظم الجمان (انظر ابن القطان : نظم الجمان : المقدمة: (ن) وما بعدها ).



المسلمين ان يقبل من احسن من أهل قرطبة، ويتجاوز عن مسيئهم .

فوقع الاتفاق على ان يؤدوا له مالًا عوضا مما نهب للمرابطين فرضي ورضوا)<sup>(1)</sup> هذه هي تفاصيل الفتنة القرطبية التي اهمت امير المسلمين، وحملته على المبادرة الى العبور الى الاندلس وهو الجواز الرابع والواقع في سنة515 . وهي تفاصيل تلتقي او تتباعد بين مختلف الروايات في عرض الاسباب وسرد النتائج ولكنها تتفق في حدوث هيج العامة بقرطبة، ووقوع الفتنة بين القرطبيين من جهة والرابطين من جهة ثانية ، وفي مبادرة امير المسلمين القدوم الى الاندلس لمعالجة الموقف ، واستعداداته العسكرية الهائلة التي تُنبىءُ عن توجسه من عواقب هذه الفورة التي ربما وجدت صداها في بعض القواعد الاخرى .

ويبدو ان علي بن يوسف حين وصل الى قرطبة وعسكر بحشوده بظاهر المدينة في شهر ربيع الثاني سنة515 هـ (جوان؛ جويلية سنة 1121) كان ينوي ان يخمد الهياج بشدة فاغلقت قرطبة دونه أبوابها، واستعد اهلها للدفاع عن انفسهم ، وكان لفتوى فقهائهم ما قوى عزمهم على ذلك فاظهروا التصلب في موقفهم حين افتاهم الفقهاء : متى عرضت حقائق الاحداث على أمير المسلمين، وتبين منها ان الأمر لم يكن عدوانا من أهل قرطبة، وانما كان بالعكس دفاعاً عن الحرم والدماء والاموال ، فان أصر امير المسلمين على موقفه ، واستمع لنصح المفسدين وجب القتال دفاعا عن النفس والحرم

والـظاهر انـه لم يكن ثمة قتـال بينه وبينهم ، وإنما تذرع أمـير المسلمين بالصبر ، وهدوء الاعصاب واقام امام المدينة مدّة حتى تردد إليـه وجوه قـرطبة واعيانها فكانت المساعي الصلحية التي لعب فيها القاضي ابو الوليـد بن رشد دوراً بارزاً ونشيطاً، واظهر فيها من الحزم والحنكة السّياسية ما ارجع الثقة الى

(1) ابن الخطيب : الحلل الموشية : 63 وما بعدها .

النفوس بين المرابطين وعلى راسهم امير المسلمين ، والقرطبيين وهو واحد منهم، وكبير قضاتهم، وزعيم فقهائهم. ففي الاوراق المخطوطة من البيان المغرب التي عَثرَ عليها محمد عبد الله عنان يقول ابن عذاري : (ان امير المسلمين استدعى القاضي ابا الوليد بن رشد قاضي قرطبة وفقهاء المدينة وجرت بينهم احاديث طويلة في أمرالثورة والانتزاء على الرياسة واقتحام قصر الوالي وانتهابه ، وذكر اعيان قرطبة امير المسلمين بوصية<sup>(1)</sup> ابيه في ان يقبل من احسن من اهل قرطبة ، وان يتجاوز عمن أساء منهم .

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وكان محمد بن داود<sup>(2)</sup> قاضي اشبيلية في ركاب امير المسلمين، فجعل يعظم الأمر ويبالغ في تصوير شناعته ، ويقول: انه اجتراء وعصيان وضلال . ودافع القاضي ابن رشد من جهة اخرى عن موقف اهل المدينة ، وبين انهم لم يشقوا عصا ولا نبذوا طاعة ، وانه كان من واجب الوالي ان يعاقب المذنب من عبيده . فقال امير المسلمين : فتمكنوا منهم . فقال ابن رشد : ليس لنا قدرة على حصرهم ، وإنما يحصرهم صاحب الامر . ثم بَعْد ذلك يامر بالصفح عنهم . وانتهت المفاوضات بالاتفاق على ان يقوم اهل قرطبة بالتعويض عما نهب من المرابطين ، وارتضى أُميرُ المسلمين هذا الاتفاق )<sup>(3)</sup> .

إذاً قام ابن رشد بدور مزدوج فهـو من جهة دافـع عن القرطبيين امام امـير المسلمين ، ووقف الى جـانبهم، وانتقد تصـرف الوالي، وبـين في الحوار الذي تم بينه وبين علي بن يوسف عدم قدرته على حصر المتسببين في الفتنة ، والقى المسؤ ولية الكاملة على عاتق صاحب الأمر، وذكر الأمير بوصية ابيه .

- (1) انظرها : ابن الخطيب : الحلل الموشية : 60 . وهي مجموعة في ثلاث وصايا : (1) ان لا يهيج اهل جبل دون ومن وراءه من المصامدة واهل القبلة (2) وان يهادن بني هود ، وأن يتركهم حائلاً بينه وبين الروم . (3) وان يقبل من أحسن من أهل قرطبة ويتجاوز عن سفيههم .
  - (2) المتوفي في10 ذي القعدة525 هـ / 1131 م انظر ترجمته: ابن بشكوال: الصلة: 573:2 .
  - (3) محمد عبد الله عنان : عصر المرابطين والموحدين في المغرب والاندلس1: 84 وما بعدها .

And by constant of the constan

ومن جهة أخرى قام بردع العامة واسكان ثائرتهم التي كادت تقطع الحبال نهائياً بين السلطة العليا ، واهل قرطبة ، فلم يقع قتال ، وانما تم اتفاق ومصالحة على ان يعوض للمرابطين على نهب منهم : وانتهى الأمر الى التراضي . وأبقي القاضي ابن رشد على خطته ، ولا وجه لمن قال : ان امير الملسمين (غضب لموقف ابن رشد وإيضاحاته فصرفه عن القضاء)<sup>(1)</sup> ، وانما استعفى واعتذر عن مواصلة القضاء فاستجاب الأمير لطلبه . واستمرت العلاقة بينهما طيبة تجلت فيما امتدح به ابن رشد امير المسلمين في البيان والتَّحصيل<sup>(2)</sup> ودعا له بالخير ، وفي عدم التضييق عليه من رجال السلطة . وظهرت كذلك في سفارته التي قام بها سنة 520 هـ لدى امير المسلمين اي الحسن علي بن يوسف في أمر المعاهدين وما جروه للاندلس من

وانـه من الثابت من خـلال هذه الاحـداث ومن اقوال المؤ رخـين ومن كتابات اصحاب التراجم ان ابن رشد :

 كان القاضي المتحرك النشيط . رغم انه في سن الشيخوخة ، القاضي الذي امتاز بشخصية فرضت نفسها على الاحداث ، فلم تتخاذل ، ولم تفشل ولم تيأس من الحلول المشرفة للجميع ، ولم تطْغ عليه الفتنة بحيث خرج الأمر من يديه ، وانفلت زمام الأمور منه : بل قام بتهدئة العامة خاصة حين اقام امير المسلمين على مشارف قرطبة استعداداً للهجوم عليها وتأديب المتتزين على السلطة .

وما قام به من تحرك وحيوية يعتبـر مفخرة لـه ، وبعد قـوة في جانبـه ، ويحسب قـدرة على السيـطرة على الأحـداث ، فهو عـلى العكس من ابنـه أبي

 <sup>(1)</sup> محمد عبد الله عنان : عصر المرابطين والموحدين في المغرب والاندلس : 1: 85 .
 (2) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1: 3 و ( المخطوطة ) .

القاسم أحمد قاضي الجماعة بقرطبة الذي أظهر ضعفا<sup>(1)</sup> في الفتنة التي قامت في عهده وفر مستعفيا عن القضاء بينـما أظهر فيهـا أبو جعفـر بن حمدين قـدرة على ردع العامة ، وتسكين الثائرة .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

2) كان القاضي الرصين الحكيم الذي يقدم مصلحة الجماعة ، ويرعى نظام الدولة الاسلامية على مصالحه الشخصية ، وأهواء العامة المفرقة بين العامة وراعيها وحامي دينها . وهو القاضي الذي لا يغامر ، ولا يستغل الأحداث للاستبداد بالأمر والاستقلال عن السلطة العليا ، ولا يحول رياح النصر لفائدته .

ان الظروف ربما كانت مواتية له ، ولكنه لم يستغلها كما استغلها أبو جعفر بن حمدين حين كان قاضي الجاعة بقرطبة سنة 539 ه ولما ثارت العامة بوالي البلد أبي عمر يناله اللمتوني وخلعوا دعوة الملثمين ، فانهم اتفقوا على مبايعة القاضي ابن حمدين واعتبروا ما كمان له من أهلية للسيطرة على الأحداث سابقا وقدرته الآن على تسيير الأمور ، فقبل الأمر عن رغبة ، وبايعه العامة والخاصة بمسجد قرطبة الجامع<sup>(2)</sup> .

وفي أوائل ربيع الأول من سنة 520 هـ خرج ابن رشد من قرطبة وقصد مراكش ليشرح لأمير المسلمين علي بن يوسف أمر المعاهدين<sup>(3)</sup> بالاندلس وما فعلوه من دعوتهم ابن رذمير ملك اراجون المحارب واعانتهم له في غزو الأندلس ، وليبين للأمير ما يترتب على ذلك من نقض العهد ، والخروج عن الـذمة ، وليفتيه بتغريبهم ووجوب اجلائهم عن أوطانهم ، وهو أخف ما يؤخذ به في عقابهم<sup>(4)</sup> .

(1) ابن الخطيب : تاريخ اسبانيا الاسلامية : 252 وما بعدها .

(2) ابن الخطيب : تاريخ اسبانيا الاسلامية 253 .

- (3) انظر ما كتبه عنهم عنَّان في الهامش 2 من الاحاطة لابن الخطيب : 112 وما بعدها .
- (4) ابن الخطيب : الاحاطة : 119 وما بعدها . كارل برولكمــان : تاريــخ الشعوب الاسـلامية : 2 : 189 .

Side by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أثبت ابن الوزان في فتاوى ابن رشد ما يلي : ( انشغل باله - أي ابن رشد - بأمر الطاغية فلم يقرأ عليه شيء الى أن انقضت الكائنة بين المسلمين نصرهم الله وبينه أهلكه الله يوم الأربعاء الثالث عشر من صفر سنة عشرين وخمسمائة بموضع يقال له ارنيسول<sup>(1)</sup> على مقربة من قرطبة وولى على عقبه فاستخار الله تعالى القاضي أبو الوليد المذكور في النهوض الى المغرب مبينا على أمير المسلمين وناصر الدين علي ابن يوسف بن تاشفين أدام الله أمره وأعز نصره ما الجزيرة عليه . . . وخرج متوجها الى العدوة غدية يوم الثلاثاء التالي لغده اليوم ووصل الى أمير المسلمين وناصر الدين فلقيه اكرم لقاء . وبقي عنده ابر بقاء حتى استوعب في مجالس عدة ايراد ما أزعجه أليه ، وتبيين ما أوفده عليه ، فاعتقد ما قرره لديه ووعده النظر للمسلمين ، وانفصل عنه ووصل لقرطبة يوم الاربعاء الثاني والعشرين من جادى الأولى من السنة ، وأورد للمسلمين ما رأى من أمير المسلمين من حفي الإكرام والخير التما م المنه ، ما المربعا، يوم المالي من الغرب من ما ما منه من السنة ، وأورد للمسلمين ما رأى من أمير المسلمين من حفي الإكرام والخير السنة ، ما ما المرطبة يوم الاربعاء الثاني والعشرين من جادى الأولى من السنة ، وأورد للمسلمين ما رأى من أمير المسلمين من حفي الإكرام والخير النفص عنه الما ما المربعاء الثاني والعشرين من جادى الأولى من السنة ،

وجعل ابن عذاري أمر جواز ابن رشد الى حضرة مراكش سنة 519 هـ فقـال : ( وفي هذه السنـة احتسب الفقيه القـاضي أبو الـوليد بن رشـد آجره الله ، وتجشم النهـوض الى حضرة مـراكش ، فتلقاه أمـير المسلمين بـالمكـرمـة والمبرة ، وبين لـه القاضي أمـر الاندلس ومـا بليت به من معـاهدتهـا ، وما جروه اليها وجنوه عليها من استدعاء ابن رذمير وما في ذلـك من نقض العهد

<sup>(1)</sup> ويكتب أحيانا الـرنيسول Arnizol أو Arnazuel حصن وفحص قـرب اليسانـة وغير بعيـد عن قـرطبة وفي أزهـار الريـاض : 3 : 61 كتب الرّبنيــول ، وظن المحققون تحـريفه ولم يجـدوا لــه تصويبا . والصواب ما أثبناه .

<sup>(2)</sup> ابن رشد : الفتاوي : 168 وما بعدها ( المخطوط ) . النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 99 . المقري : أزهار الرياض : 3: 61 .

والخروج عن الذمة ، واصغى اليه الأمير على وتلقى قوله بالقبول فوقع نظره على تغريبهم واجلائهم عن أوطانهم وهو أخف ما يؤخذ به من عقابهم ونفذ عهده الى جميع بلاد الاندلس باجلاء المعاهدين الى العدوة ، فنفي منهم في رمضان عدد جم انكرتهم الأهواء ، واكلتهم الطرق ، ونسفتهم الاسفار ، ونزل فيهم الوباء ، وفرقهم الله شذر مذر ، وأحل بهم عاقبة مكرهم ، وأذاقهم وبال أمرهم ولا يحيق المكر السيىءُ الا باهله )<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وجعل ابن الخطيب توجه ابن رشد الى مراكش سنة 519 كذلـك وساق الخبر الذي ساقه ابن عذاري في اختصار<sup>(2)</sup> مبينا انه وقع ازعاج المعاهدين الى ناحيةٍ مُكْنَاسة<sup>(3)</sup> وسلا<sup>(4)</sup> وغيرهما .

ثم ذكر ابن الخطيب سببين لهذا التوجه :

أحدهما : اخراج النصارى المعاهدين عن الانـدلس بسبب ما صـدر عنهم من الاعانة لابن رذمير واستدعائه .

وثانيهما : عـزل الأمير أبي الـطاهر تميم<sup>(5)</sup> ـ وهـو أخو عـلي بن يوسف ـ عن الاندلس وتقديم غيره<sup>(6)</sup> هذه روايات اتفقت في خبر خروج أبي الوليد بن رشد الى مراكش واتصاله بالأمير علي ، وفي الأسباب والنتائج أو كـادت تتفق ولكنها اختلفت في تعيين السنة ، وأصحها ما أثبته ابن الوزان لاتصاله بشيخه وضبطه اخباره ضبطا دقيقا تناول اليوم والشهر والسنة . عـلى أن ابن عذاري

<sup>(1)</sup> ابن عذاري : البيان المغرب : 4: 72 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> ابن الخطيب : الحلل الموشية : 65 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> الحموي : معجم البلدان : 8: 133 .

<sup>(4)</sup> الحموي : معجم البلدان : 5 : 99 وما بعدها .

<sup>(5)</sup> كمان واليا عملى جميع الانمدلس من 515 هـ فلم يرزل عليهما الى أن توفي سنة 520 هـ ( انمظر السلاوي : الاستقصاء : 1 : 126 ) . ( وانظر ابن أبي زرع : روض القرطاس 114 ) .
(6) ابن الخطيب : الحلل الموشية : 71 .

pled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يعود الى خبر وصول ابن رشد الى مراكش فيقول في الأخبار التي سردها في سنة 520 هـ : (وذكروا أنه في هذه السنة كان وصول ابن رشد الى مراكش ووفاته بقرطبة والله اعلم)<sup>(1)</sup> . فابن عذاري لا يجزم بتعيين السنة وتحديدها وهو يردد وقوع الحدث بين هذه السنة والتي قبلها ، ويترك القارىء في شك وحيرة ، وتكرر منه التردد وترجيح غير الصحيح ، وأورد في الجزء الأول من كتابه ما يلي : (وفي سنة 521 هـ ، وقيل:في سنة 520 ، نهض أبو الوليد ابن رشد إلى مراكش للاجتماع بعلي بن يوسف في المصالح )<sup>(2)</sup> .

هناك اضطراب فهو يجعل سفر أبي الوليـد الى مراكش في الجـزء الأول سنـة 521 وفي الجزء الـرابع سنـة 519 ، وتضعيف للخبر الصحيـح اذ يذكـره ويورده بقيل تارة وبـ ( وذكروا ) أخرى .

وَلَكِن الصواب الذي لا شك فيه ان السفر كان سنة 520 كما سبق لأنها السنة التي انجلى فيهما خطر ابن رذمير عن قرطبة ، فلا يمكن أن يخرج ابن رشد قبل ذلك ، لأنه بقي مشغولا بالأمر ، متتبعا للحدث ، منقطعما عن الدروس كما دونه تلميذه ابن الوزان .

ولعله مكث يشجع الجنود ، ويحمس المسلمين للثبات ، ودفع الخطر ، وانتظر نتائج المعارك والمناوشات التي كان يقوم بهما جيش المرابطين . ويظهر أنه رأى منها فتوراً ، وعدم عزم من القادة خاصة من الأمير أبي الطاهر تميم ، وهذا ما جعله ينقم على تصرفاته ، ويخاطب أخاه الأمير في عزله وتعويضه بمن هو أحزم منه وأقدر . وفعلا تم عزله ، ونجح ابن رشد في سعيه<sup>(3)</sup> .

ويمكن ان يستخلص من هذه الروايات للحدث السياسي الذي شـارك

(1) ابن عذاري : البيان المغرب : 4: 75 .

- (2) المصدر السابق : 1 : 310 .
- (3) المصدر السابق : 1: 310 .



فيه ابن رشد بثقله ما يلي :

تسخير جاهه في سبيل تأمين حياة المسلمين بالأندلس ، والعمل
 الجاد على ربط جميع الاندلس بالدولة اللمتونية باعتبارها الحامية للحوزة ،
 المدافعة عن الاسلام والمسلمين ، وباعتبار ما لديها من قوة ومن امكانيات
 حربية .

2) اعتباره لسلم الأولويات فيها يقوم به من أعمال ، فهو قد أوقف الدروس وانشغل بما أهم الاندلسيين ، وبصفة خاصة ما أهم القرطبيين حين داهمهم الخطر ، ووصل الى احواز قرطبة .

3) بقاء نفوذه عند الأمير على ، فاستماع الأمير الى بيان القاضي في شأن المعاهدين وأمر الوالي ، وحال الاندلسيين ، وانصاته الى اقتراحه وفتواه ، وتلقي قوله بالقبول واكرامه أفضل اكرام ما يبدل على منزلته لدى الأمير التي لم تتأثر بالفتنة التي كانت سنة 515 . والتي استعفى القاضي أثر تهدئتها من الخطة التي كان يباشرها .

4) نشاطه المتـواصل ـ رغم كبـر سنه ـ وحيـويته المتـدفقة ، وجـرأته في عرض الأحداث واعطاء الحلول المناسبة للدولة والأمة معا .

5) تخليه عن القضاء لم يؤثر فيه بل انه بقي يتصرف وكأنه قاضي الجماعة ، وحامي المسلمين لا في قرطبة فحسب بل في جميع الاندلس ؛ ففي الروايات التي سبق ايرادها ما يلمس في بعضها<sup>(1)</sup> بقاء اتصافه بالقاضي رغم أنه متخل عنه منذ خمسة أعوام تقريبا ، ولا غرابة ان عده كارل بروكلمان أشهر قضاة ذلك العصر لما أصدر فتوى بضرورة اجلاء النصارى المعاهدين<sup>(2)</sup>.

(1) مثل رواية ابن عسذاري ورواية ابن الخطيب السابقتين .

(2) كارل بروكلمان : تاريخ الشعوب الاسلامية : 2: 189 .

CERTIFICATION CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وفي سنة 520 هـ اشتدت حركة محمد بن تومرت المهدي بالمغرب ، كـما اشتـدت عـلى الانـدلس غـزوة الفـونسـو المحـارب ابن رذمـير والنصـارى المعاهدين ، وقد وقف ابن رشد من المعـاهدين ومن الفـونسو وقـوته مـا سبق ذكره من تغريب النصـارى ، وتعويض أبي الـطاهر تميم بـوال حازم ، وقـائد ماهر . . .

أما ما يتعلق بحركة ابن تومرت والمغرب فان الأمير أبا الحسن عليا استفتى فقهاء العدوة والاندلس في أمر المهدي ومنهم القاضي أبو الوليد بن رشد وفي بناء سور على موضعه ومنزله وتأمين حياته وقصره ، فأفتوه بالتحفظ على نفسه وعلى الساكنين معه<sup>(1)</sup> ، وشرع أمير المسلمين في بناء سور مدينة مراكش في جمادى الأولى سنة 520 هـ وبقي الفعلة والصناع ثمانية أشهر<sup>(2)</sup> فكان سورا يحمي المدينة كلها على اتساعها ودورانها بعد أن كان السور الذي بني حين انشاء المدينة سنة 462 هـ يحيط بالمسجد والقصبة اللتين ابتناهما يوسف بن تاشفين وبقيت المدينة ذاتها دون أسوار تحميها<sup>(3)</sup> .

وجعل ابن عذاري بناء هذا السور المحيط سنة 519 هـ بتنبيه من القاضي ابن رشد كما ذكر رحلته الى مراكش في نفس السنة فأورد : ( ونبه القاضي على بناء الأسوار فشرع الأمير علي بن يوسف في بناء سور محدق بمراكش في هذه السنة<sup>(4)</sup> فكمل في أقرب وقت واعجله )<sup>(5)</sup> وذكر محمد عبد الله عنان ان ابن عذاري في الأوراق المخطوطة التي عثر عليها يتفق مع صاحب الحلل الموشية في تعيين سنة 520 هـ تاريخ بناء سور مدينة مراكش .

- (1) ابن الخطيب : الحلل الموشية : 71 .
  - (2) المصدر السابق : 70 وما بعدها .
- · (3) محمد عبد الله عنــان : عصر المـرابـطين والمـوحـدين في المغـرب والانــدلس : قــ 1 : 113 ومــا بعدها .
  - (4) أي سنة 519 .
  - (5) ابن عذاري : البيان المغرب : 4: 73 .

وهذه الرواية مع رواية ابن الخطيب أرجح فيا يبدو لأن القاضي رحل الى مراكش ثم توفي في سنة 520 هـ . فلا وجه لباقي الروايات التي نقلها عنان<sup>(1)</sup> منهما رواية ابن القطان في نظم الجمان<sup>(2)</sup> حيث وضع رحلة ابن رشد الى مراكش وبناء سورها وفقا لنصحه سنة 522 هـ ، والتي منها رواية ابن أبي زرع في روض القرطاس حيث جعل بناء السور سنة 526 هـ وتابعه عليه ابن خلدون . ولا وجه لما أورده ابن عذاري في قولته : ( وفي سنة 522 هـ أشار ابن رشد ببناء سور مراكش فبناه علي بن يوسف )<sup>(3)</sup> ولا صحة لما صححه د . محمود علي مكي في تعليقه بالهامش<sup>(2)(2)</sup> فبعد أن خطًا ابن القطان ووهمه حين جعل الرحلة سنة 522 هـ وبعد أن حاول ان يبرر صنيع ابن مروان الوراق في كتاب المقباس اذ ان هذا المؤرخ هو الذي أوحى في كلامه عن بناء سور مراكش بأن رحلة ابن رشد كانت سنة 522 ، ولو انه لا ينص مروان الوراق في كتاب المقباس اذ ان هذا المؤرخ هو الذي أوحى في كلامه عن بناء سور مراكش بأن رحلة ابن رشد كانت سنة 222 ، ولو انه لا ينص عن بناء سور مراكش بأن رحلة ابن عذاري المؤرخ هو الذي أوحى في كلامه على ذلك صراحة ) . وربط الصلة بين ابن عذاري وابن القطان حيث على ذلك صراحة ) . وربط الصلة بين ابن عذاري وابن القطان حيث نون : ( وقد تابع ابن القطان على ذلك ابن عذاري وابن القطان حين نقله عنه ) .

GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

فبعد أن خطأ وبرر ، وربط الصلة نص على ما يلي : (والصحيح ان رحلة ابن رشد الى مراكش ونصحه لعلي بن يوسف ببناء سورها انما كان في أواخر سنة 519 على أثر الغزوة التي قام بها ابن رذمير « الفونسو المحارب ملك أرغن » )<sup>(4)</sup> .

ومن خلال نصيحة ابن رشد بتسوير مراكش يمكن أن يستنتج :

(1) محمد عبد الله عنان : عصر المرابطين والموحدين في المغرب والاندلس : 1: 113 .

(2) ابن القطان : نظم الجمان : 106 وما بعدها .

(3) ابن عَذاري : البيان المغرب : 1: 310 .

(4) ابن القطان : نظم الجمان : هامش : 2 : ص 107 وما بعدها .

وَفَقَيْتُهُ الْمَرْتِي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَال Jied by rediscrete CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

 مدى عطفه على بقاء الدولة اللمتونية ، وعنايته باستمرار وجودها ، ومدى اهتمامه بأمن المتساكنين ، واشفاقه على حياة المسلمين ، فهو لا « يميـز الراعي ويهمل الرعية ، ولا يدلل الأمير ، ويهين المأمور » .

2) توجيه نظر الأمير الى الانشغال بالوسائل الدفاعية ، والاحتياط من مفاجآت الغارات التي تربك الجيش ، وتضعضع الصفوف ، وتدخل الاضطراب على الأمنين . ومن أجل الأخطار قال ابن رشد للأمير : ( لا يحل لك سكنى هذه المدينة دون سور )<sup>(1)</sup> .

3) سلوكه في فتاواه واشاراته الحلول الوسطى التي يعتمد فيها على أخف الاضرار، ففتواه تغريب النصارى المعاهدين كانت أخف من فتوى الإبادة الجماعية واحلال دم جميعهم، ونصيحته تسوير كامل مدينة مراكش -رغم ما فيها من اتعاب ومن مصاريف ذكر ابن الخطيب أنها كانت سبعين ألف دينار من الذهب الخالص<sup>(2)</sup> كانت أخف من ترك الأمر لهجوم المشاغبين وقتلهم الابرياء، حفاظاً على الأموال.

4) اطراد نجاحه في المهمات السياسية التي قام بها<sup>(3)</sup> ، واستمرار تأثيره في ما يجري من احداث تصيب المسلمين أو تَنَــالُ من دولتهم ، ودوام السمعة الطيبة التي لم تتأثر بالواشين ، ولم تضعف بكتابات من ردوا عليه كأبي عبد الله محمـد بن خلف الاوسي<sup>(4)</sup> ( ـ 537 هـ/ 1142 م ) من اهل البيرة<sup>(5)</sup> عاش 80

(1) المصدر السابق : 107 .

· 286

<sup>(2)</sup> ابن عذاري : البيان المغرب : 1 :310 . ابن الخطيب : الحلل الموشية : 71 . وذكر ذلك ابن القطان : نظم الجمان : 107 .

<sup>(3)</sup> احمد ا مين : ظهر الاسلام : 3 :246 .

<sup>(4)</sup> ابن الابار : التكملة : 1 :439 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 134 .

<sup>(5)</sup> ابن سنعيـد : المغرب في حـلى المغـرب : 2 :91, 91 . الحمـوي : معجم البلدان : 1 :322 ومـا بعدها .

Diel by refered vector CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

سنة وعاصر ابن رشد وألف كتاب الرد عليه (1) .

اذن لم يتسمم الجو حوله كما تسمم حول حفيده ، ولم يتألب الجمهور ضده كما تألب ضد حفيده ، ولا تغير امير المسلمين عليه كما تغير أمير المؤمنين على حفيده وبقي مكرماً عند العامة ، مسموع الكلمة عند الامير ، مسخراً جهوده في خدمة الجماعة الاسلامية ، قاعدة وقمة ، شعباً وأميراً . وهذا توفق منه الى المصلحة العامة التي تؤلف بين الجميع ، وترعى حرمة الجميع ، وهو تعاون كامل بينه وبين اعلى سلطة اعطى طيب الثمرات، وصلحت به الاحوال<sup>(2)</sup>. ومن المشاغل التي بدأت فقهية علمية ثم آلت سياسية قيام قاضي الجماعة بقرطبة أبي عبد الله محمد بن حمدين<sup>(3)</sup> ( ـ 508 هـ/ 1114 م ) بحملة دعائية ضد كتاب الاحياء في ردوده على الغزالي وفتواه باحراقه الكتاب وألف بها حوله فقهاء قرطبة واستعـدى السلطة ، واستطاع ان يضمهـا الى جانبه ، وان يقنع امير المسلمين علياً: فتبنى الجميع عملية حرق الاحياء .

لقد كانت هذه الحادثة في بدايـة سنة 503 هـ/ 1109 م وظهـرت أوائلها قبل عبور الامير الى شبه الجزيرة بأسابيع قلائل<sup>(4)</sup> .

أورد مخلوف : ( لما وصل احياء علوم الدين الى قـرطبـة تكلمـوا فيـه بالسوء ، وأنكروا عليه اشيـاء لا سيما قـاضيهم ابن حمدين في ذلـك حتى كفر مؤلفه ، فأغرى السلطان به ، وآسْتشهد فقهاءه فـأجمع هـووهم على حـرقه ، فأمر علي بن يوسف بذلك لفتياهم ، فأحرق بباب قرطبة على الباب الغربي في

(1) مخلوف : الشجرة : 134 .

(2) د . حسن أحمد محمود : قيام دولة المرابطين : 371 .

(3) عياض : الغنية : 116 وما بعدها . ( تقلد ابن حمدين الشورى بقرطبة لأول الدولة المرابطية ثم ولي قضاء الجماعة بها سنة 490 هـ وبقي بالخطة الى ان توفي في يـوم الخميس لثلاث بقـين من محرم من سنة 508 هـ) .

(4) ابن القطان : نظم الجمان : 14 . عنان : عصر المرابطين والموحدين : 78 .

رحبة المسجد بجلوده بعد اشباعه زيتاً بمحضر جماعة من اعيان الناس ، ووجه الى جميع بلاده يأمر باحراقه ، وتوالى الاحراق على ما اشتهر منه ببلاد المغـرب في ذلـك الوقت ، فكـان احراقـه سبباً لـزوال ملكهم وانتشار سلكهم وتـوالي الهزائم عليهم . . . )<sup>(1)</sup> . ومن الواضـح ان عملية الاحـراق كانت قبـل وفاة الغزالي<sup>(2)</sup> ( 505 -505 هـ/ 1058 -1111 م ) لسماعه بها ودعـائه عـلى المرابـطين بتمزيق ملكهم كما مزقوا كتابه ، وذهاب دولتهم كما حرقوه<sup>(3)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

فهل اشترك ابن رشد في الفتوى بـاحراق الاحيـاء ، ووافق ابن حمدين قاضى الجماعة في ردوده على الغزالي ؟

ان النص السابق الذي أورده مخلوف لا يصرح باشتراك ابن رشد في الفتوى ، ولا ينص على الاسهام في الرد على الغزالي ودخوله في اجماع الفقهاء وان كان يوحي بالاشتراك معهم . ولكنا نجد الشعراني<sup>(4)</sup> ( ـ 973 هـ/ 1565 م ) في الـطبقات الكبرى يصرح : ( وأفتوا بتكفير الامـام الغزالي رضي الله عنه ، وأحرقوا كتـابـه الاحياء ثم نصره الله تعـالى عليهم ، وكتبوه بمـاء الذهب . وكان من جلة من أنكر على الغـزالي وأفتى بتحريق كتـابه القـاضي

(1) ابن القطان : نظم الجمان : 14 وما بعدها . ابن عذاري : البيان المغرب : 4 :59 وما بعدها . ابن ا لخطيب : الحلل الموشية : 75 وما بعدها . مخلوف الشجرة : 38 وما بعدها . عنان : عصر المرابطين والموحدين : 79 وما بعدها .

وهل معنى استشهد فقهاؤه فأجمع هووهم على حرقه : استشهد الفقهاء المشاورين الذين تعينهم الدولة يكونون الفقهاء الرسميين : الذين يـرتبطون بقـاضي الجماعـة فيكون لـه عليهم سلطة الاشراف وسلطة النظر والعزل ؟ ومن هناك فابن رشد ليس منهم !!؟

- (2) كحالة : معجم المؤلفين : 11 :266 وما بعدها .
  - <sup>(3)</sup> مخلوف : الشجرة : 139 .
- (4) هو أبو المواهب وأبو عبد الرحمن عبد الوهـاب بن احمد بن عـلي الشعراني الانصـاري الشافعي المولود سنـة 898 هـ/ 1493 م . الزركـلي : الاعلام : 6 :218 ومـا بعدهـا . كـحالـة : معجم المؤلفين : 4 :331 وما بعدها .

Dired by collected vesion CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

عياض وابن رشيد . فلما بلغ ذلك دعا على القاضي فمات فُجَاءة في الحمام يوم الدعاء عليه )<sup>(1)</sup> هكذا : وابن رشيد ، والصواب ابن رشد كما لا يخفى لأن ابن رشد احد الفقهاء المرموقين بقـرطبة في وقت الحادثة التي يحكي عنهـا الشعراني .

وأخطأ الصعيدي في ترجمة ابن رشد الحفيد في قوله : (وقد نسب الشعراني في الطبقات الكبرى انه كان من المفتين في المغرب بحرق كتاب احياء علوم الدين للغزالي . فإذا صح هذا كان مما يؤخذ عليه ايضاً لأنه تشدَّدُ في الانكار يليق بطائفة الفقهاء ، ولا يليق بطائفة الفلاسفة )<sup>(2)</sup> والخطأ واضح لأن ابن رشد الحفيد لم يولد بعد ابان الحادثة : فكيف يساهم في الفتوى ، وينسب اليه الانكار ؟ ثم ان الصعيدي لم يجزم بصحة ما نقله فكيف يبني حكمه عليه ويؤ اخذ ابن رشد الحفيد به ؟

والذي ينصرف اليه ابن رشد في نص الشعراني ويتعين انما هو ابن رشد الجد لأنه عاصر ابن حمدين ، وعاصر الحادثة من اولها الى آخرها<sup>(3)</sup> .

ومن القرائن على ذلـك ذكر القـاضي عياض ( 476 -544 هـ) في النص وهو من جهة تتلمذ لابن حمدين ( 439 -508 هـ) ولابن رشد ( 450 -520 هـ) ومن جهة اخرى عاصر الاخير زمناً ، وعاصر الحادثة كذلك<sup>(4)</sup> .

وبالرغم من التصريح الذي يحمله نص الشعراني فإن ما جاء فيه يـدعو الى الشك ، ويبعث على عدم الاطمئنان اليه ، ويبدو متناقضاً من جهات :

- (1) الشعراني : الطبقات الكبرى : 1 :19 .
- (2) الصعيدي : المجددون في الاسلام : 223 .
- (3) ولا يمكن ان يكون ابن رشيد ( 657 -721 هـ ) كما جاء في نص الشعراني لأن أبا عبـد الله محمد بن عمر الفهري السبتي المعروف بابن رشيـد الرحلة كـان من رجال القـرنين السـابع والشـامن الهـجريين ، فكان بعيداً زماناً عن الحادثة وملابساتها .
  - (4) كان عمر القاضبي عياض وقت الحادثة 27 عاماً .



الجهة الأولى :

إن حادثة الانكـار وعملية الاحـراق تمتا وعيـاض طالب : فقـد اتصل بشيخه ابن حمدين بقرطبة سنة 507 وصدر سنة 508 هـ . ودَوَّنَ : أنه جـالسه كثيراً وقرأ عليه بعض رسائله وردوده على الغزالي وسمع بعضها<sup>(1)</sup> .

فكيف يشترك الطالب في الفتوى وهو لم يستكمل الادوات ولم تتوفر فيه الشروط ؟

الجهة الثانية :

وكيف يصفه الشعراني بالقاضي وهو ما زال طالباً، والحال انه لم يصف ابن رشد بنفس الوصف ؟

الجهة الثالثة:

أخبر الشعراني ان الغزالي دعا على القاضي ، عياض ولم يدع عـلى ابن رشد فيا هو السر ؟

الجهة الرابعة :

واعلم بتأثير الـدعاء السـريع ، وبمـوت القاضي فجـأة في الحمام يـوم الدعاء عليه .

وهذا اخبار بعيد عن الصحة لأن القاضي عياضاً توفي سنة 544 هـ أي بعد وفاة الغزالي بـ 39 سنة . فمتى دعا عليه ؟ وكيف مات يوم الدعاء عليه ؟

ومن الواضح بعد تقليب النصوص ان خوض ابن رشد في هذه الحادثة الفقهية السياسية يبقى محل احتمال ويبدو موطن ريب .

(1) عياض : الغنية : 116 ً.



فهل تخير السلامة من الناس وهذا خلقه ، وأراد البعد عن الخوض في الفتنة بين علماء المسلمين ، خصوصاً وقد وجد الغزالي انصاراً لِكِتابه من علماء الأنـدلس وفقهاء المرية كأبي الحسن علي بن محمـد بن عبـد الله الجـذامي<sup>(1)</sup> يعرف بالبَرْجي ( ـ 509 هـ/ 1115, 1115 م ) الذي استنكر الحرق ، وأفتى في الحادثة بتأديب محرقه ، وتضمينه قيمته ، لأنه مالُ مسلم وبلغت به الشجـاعة ان سجل فتواه كتابة لطالبها ، وتابعه أبو القاسم بن ورد<sup>(2)</sup> ( ـ 540 هـ ) وأبـو بكر عمر بن أحد بن الفصيح<sup>(3)</sup> ( ـ 507 هـ/ 1114, 1113 م ) ؟

لم نجـد نصاً يخـرج من الاحتمال : وعسى ان يجـد الباحثـون ما يفيـد أحَــد الاحتمالين ويزيل التردد والشك ويقنع .

<sup>(1)</sup> البرجي : بفتح الباء منسوب الى برجة ، ابن الابار : المعجم : 271 وما بعدها . وفيه حكاية فتواه وما جرى بينه وبين قاضي المرية مروان بن عبد الملك .

<sup>(2)</sup> ابن بشكوال : الصلة : 1 :83 وما بعدها . ابن الابار : المعجم : 23 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> هو أبو بكر عمر بن احمد بن رزق التجيبي يعرف بـابن الفصيح . كــان ثقّة فيــها رواه وعُني به ابن بشكوال : الصلة : 1 :383 .



This file was downloaded from QuranicThought.com



# الفصل الثالث عشر **ابن رشد ووفاته**



This file was downloaded from QuranicThought.com



## ابن رشد ووفاته

ان اول نص يصح اعتماده في تاريخ وفاة ابن رشد وسببها ما اثبته ابن الوزان ، وهو نص يتابع الايام الاخيرة من حياة ابن رشد، ويظهر مدى عاية ابن الـوزان ، وتعلقه بحضور دروس شيخه ابن رشـد الى ان اصيب بـالعلة التي الزمته الفراش، واقعدتـه عن الدروس ، مـدة اربعة اشهـر ونصف حتى أفضت به الى الوفاة .

اورد ابن الوزان في آخر كتاب الفتاوى : ( الى ههنا انتهى ما جمعته من المسائل التي سئل عنها ، واجـاب عليها الفقيه الإمام القـاضي ابو الـوليد ابن رشد شيخنا رضي الله عنه فيها عنيت بجمعه وقراءته عليه على مرور الأيـام ، وتعاقب الاعوام مسألة مسـألة الى ان وقـع في المرض الـذي قضى عليه رحمـه الله )<sup>(1)</sup> .

ثم ذكر ابن الوزان انه كان مع تلاميذابن رشد وأصحابه الذين سألوه بعد رجوعه من مراكش ووصوله قرطبة يوم22 جمادى الأولى من عام520 هـ ـ ان يعود الى مجلسه لاسماع كتبه : الشرح او المقدمات، وحاز كتابه المقدمات اكثر الرغبات، فامر بقراءتهما عليه تلميذه الفقيه ابما مروان بن مسرة صدر جادى الأخرة من العام المؤرخ . وتواصلت القراءة عليه الى العشر الأواخر من الشهر المؤرخ<sup>(2)</sup> ، وهي العشر التي اصابه فيها المرض فمكث ملازما داره

<sup>(1)</sup> ابن رشد : الفتاوى :167 و (المخطوط ). (2) المصدر السابق :167 ظ ( المخطوط ).

اشهىر : رجب وشعبان ورمضان وشوال والعشىر الاوائـل من ذي القعـدة . واثبت ابن الوزان ما يـأتي: (واصبح يـوم السبت في العلة التي اضجعته مـدة اربعة اشهر ونصف شهر حتى افضت به الى قضـاء نحبه ، ولقـاء المرتقب من محتوم لقاء ربه، فتوفي رحمه الله، وازلفه لديه ، واحظاه: اول ليلة الأحد وهي ليلة احدى عشرة من ذي القعدة سنة عشرين وخمسمائة<sup>(1)</sup>) .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

واستخلاصا من هذا النص يمكن ان يحدد تاريخ الاصابة بـالمرض يـوم 25 أو 26 من جمادى الآخرة من تلك السنة .

واستنتاجا من الاخبار التي دونها ابن الوزان يتأكد الـوقوف عنـد قول النباهي الذي نقله المقري وساقه<sup>(2)</sup> عارضين تاريخ وصول ابن رشد قرطبـة : (وعاد الى قرطبة فوصلها آخر جمـادى الاولى من السنة المـذكورة<sup>(3)</sup>، وعـلى اثر ذلـك اصابتـه العلة التي اضجعتـه الى ان أفضت بـه الى قضـاء نحبـه ولقـاء المرتقب من محتوم لقاء ربه)<sup>(4)</sup> .

فعلى هذا القول مسحة من النقل، ولكنه نقل غير متماش مع قول ابن الوزان ولا مضبوط ضبط أخباره . وتتمثل قلة الضبط في ناحيتين :

اولاهما : في قول النباهي : (فوصلها في آخر جمادى الاولى، وهو قـول يوهم نهايتها : اليـوم الاخير او مـا قبله بأيـام يسيرة ، بينـما يقرر ابن الـوزان تاريخ الوصول يوم الاربعاء22 جمادى الاولى.

وثانيتهما : في قوله كذلك : (وعلى اثر ذلك اصابته العلة ) وهو يـوهم ان المرض لم يمهله بعد عـودته من مـراكش ولم يعد الى سـالف نشاطـه ، بينها

(1) ابن رشد : الفتاوى : 168 ظ (المخطوط).

(2) المقري : ازهار الرياض : 61:3 .

(3) اي سنة : 520 هـ.

(4) النباهي : تاريخ قضاة الاندلس : 99 .

يثبت ابن الـوزان ان دروس ابن رشـد انتـظمت من جـديـد بعـد الــرجـوع واستـأنفها ومكث اكـثر من شهر صحيحـاً سليما ، يبـاشـر طلبتـه ، ويسمـع اصحابه، فالوصول كان يـوم22 جمادى الاولى والاصـابة كـانت يوم25 أو26 جمادى الثانية من السنة المؤرخة .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وهـذا التاريخ لوفاته هـو الذي تكاد تتفق عليه المصادر والمراجع : فعياض في غنيته اثبت وفاة شيخه في جملة اولى وهي : ( توفي رحمه الله في ذي القعدة سنة عشرين وخمسمائـة )<sup>(1)</sup> ثم عاد إلى ذكـر الوفاة فحددهـا في عبارة ثـانية وهي : ( وتـوفي رحمه الله ليلة الاحـد الحادي عشـر من ذي القعدة في عشرين وخمسمائة )<sup>(2)</sup> وهو تاريخ يـوافق شهر ديسمبـر من سنة1126 م. وهـو المتعين لا ما ردده الدكتور محمد بن عبد الكريم في الهامش7 إذ جعل التاريخ الهجري موافقا لـ(1126 م)<sup>(3)</sup> ويؤيد الصواب ما ضبط به الزركـلي في الاعـلام<sup>(4)</sup> وكحالـة في معجم المؤلفين<sup>(3)</sup> السنة الميلادية فقد جعـلاهـا سنة 1126 .

وابن بشكوال في صلته اثبت تاريخ الوفاة كما اثبته عيـاض، ولكنه زاد فحدد تاريخ الدفن في قالته : (وتوفي عفا الله عنه ليلة الاحد ودفن عشي يوم الاحد الحادي عشر من ذي قعدة سنة520)<sup>60</sup> .

وعملى نهج عيماض وابن بشكوال سمار اصحماب كتب المطبقمات،

(1) عياض : الغنية : 123 . (2) المصدر السابق . (3) المصدر السابق : 123 . (4) الزركلي : الاعلام : 7: 288 . (5) كحالة : معجم المؤلفين : 7: 188 ـ

(6) ابن بشكوال: الصلة :2: 547 .

DESEMPSENCE PURCHARED CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والمؤ رخون بين ناقل حرفيا ومعيد لما ذكره احدهما او مختصر .

فممن انتهج طريق عياض : ابن القاضي في جلوة الاقتباس<sup>(1)</sup> ومخلوف في الشجرة<sup>(2)</sup> وكحالة في معجم المؤلفين<sup>(3)</sup> الذين اثبتوا ما اثبته عياض، والحطاب<sup>(4)</sup> في مواهب الجليل<sup>(5)</sup> اللذي لم يتقيد باللفظ ولكنه تقيد بالمعنى وعبر بتعبير يكاد يكون تعبير عياض . وممن سلك سبيل ابن بشكوال ونقل عنه حرفياً : النباهي في تاريخ قضاة الاندلس<sup>(6)</sup> وابن فرحون في الديباج<sup>(7)</sup> والمقري في ازهار الرياض<sup>(8)</sup> .

وممن اختصر فاورد سنة الوفاة فقط : الضبي في البغية <sup>(9)</sup> ، واليافعي في مــرآة الجنـان<sup>(10)</sup> وزروق في العجــالـــة<sup>(11)</sup>وابن العمـــاد في الشـــذرات<sup>(12)</sup> والبغدادي في هدية العارفين<sup>(13)</sup>، والزركلي في الاعلام<sup>(14)</sup>وغيرهم .

وتردد ابن عذاري في الجزء الرابـع من البيان المغـرب فجعل وفـاة ابن

- (1) الن القاضي : جذوة الاقتباس : 157 .
  - (2) مخلوف : الشجرة : 129 .
  - (3) كحالة : معجم المؤلفين : 7: 228 .
- (4) المتوفى سنة : 954 هـ / 1547 م مخلوف : الشجرة : 270 .
  - (5) الحطاب : مواهب الجليل : 1: 36 .
  - (6) النباهي : تاريخ : قضاة الاندلس: 99 .
    - (7) ابن فرحون : الديباج : 279 .
    - (8) المقري : ازهار الرياض : 60:3 .
- (9) الضبي: بغية الملتمس: 51 وإن اختلف مع السابقين واللاحقين في سنة الوفاة .
  - (10) اليافعيٰ : مرآة الجنان : 3 : 255 .
  - (11) زروق : العجالة : 114 ظ (المخطوط).
  - (12) ابن العماد: شذرات الذهب : 4: 62 .
    - (13) البغدادي : هدية العارفين : 85:2 .
      - (14) الزركلي : الاعلام :6: 210 .

رشد مرة في احداث سنة519 هـ ، حيث جاء في صفحة68 : (وفي سنة تسع عشرة وخمسمائة امر المهـدي بتمييز المـوحدين) ثم جـاء في صفحة74 عـاطفاً على ما سبق : (وفي ليلة الاحد الحادي عشر لذي القعدة توفي بقرطبة الفقيـه القاضي ابو الوليد بن رشد رحمه الله ـ وهو محمد بن احمد بن رشد).

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وجعلها مرة اخرى في احداث سنـة520 هـ حيث اورد في صفحة75 : ( وذكروا انه في هذه السنة<sup>(1)</sup> كان وصول ابن رشد الى مراكش ووفاته بقرطبة والله اعلم ) .

والشابت أن ابن عذاري لم يجـزم بتاريـخ مضبوط للوفـاة، وبقي ينقـل الاقوال، ويسرد الاخبار واقعاً في التناقض احياناً، دون ان يخرج القارىء من الحيرة .

ومما يظهر الاضطراب والتنـاقض ما تـرجح عنـد ابن عذاري في الجـزء الاول من البيان ان الوفاة كانت بعد عام520 هـ لأمرين :

اولهما : اثباته السفر الى مراڭش سنة521 هـ للاجتماع بعلي بن يوسف في المصالح، وتضعيفه ان يكون سنة520 بما اورده: (وقيل:في سنة520)<sup>(2)</sup> .

ثانيهما : اثباته نصيحة ابن رشد الأمير عليا ببناء سور مراكش ووقوع البناء سنة522 هـ <sup>(3)</sup> .

ان الصحيح من جملة الاخبار التي سردها ابن عـذاري ورواها هـو ما

 (1) اي سنة520 لأنًّ ابن عذاري بدأ بذكر احداث هذه السنة من صفحة 74 ثم واصل سردها في في صفحة75 (انظر ابن عـذاري : البيان المغـرب : 4 : 74 وما بعدها.)
 (2) ابن عـذاري : البيان المغرب : 1 : 310 .
 (3) المصدر السابق .

عزاه تارة بقيل، وأخرى يذكروا . ويتأيد الصواب بما سبق ايراده من نقول صحيحة ودقيقة عن تلاميذابن رشد، وهم اعلم بشيخهم، واعرف باخباره . وانفرد من المتأخرين محمد الدسوقي<sup>(1)</sup> (\_1230 هـ /1815 م) فأرخ وفاة ابن رشد سنة ثلاثين وخسمائة<sup>(2)</sup> ويبدو انه كانت من محمد عليش<sup>(3)</sup> (\_1299 هـ /1882 م) متابعة له في اثبات تلك السنة<sup>(4)</sup> ، وهو تاريخ بعيد كل البعد عن الصحة، ولعل نقلهما كان من بغية الملتمس<sup>(5)</sup> . ولكن الهامش2 استدرك التاريخ وصوبه محيلاً على ما جاء في الصلة<sup>(6)</sup> .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

واما ما جاء في كتاب المغرب في حلى المغرب لابن سعيد<sup>(7)</sup> ( \_675 هـ /1274 م) في ترجة ابن رشد ففيه تداخل في المعلومات المتعلقة بـه ، والمتعلقة بابنه ابي القاسم احمد، واضطراب واضح للمتأمل بعد ان سيقت الانقـال الصحيحة والأقـوال المصيبة المتصلة بـابن رشـد. فمن التــداخـل والاضطراب : 1) ما ورد في التـرجمة رقم106 : ابـو الـوليـد احمـد بن رشـد الاكبر<sup>(8)</sup> ، والصواب ان ابا الوليد هو محمد لا احمد .

2) ما ذكر بعد : وهو (صاحب التصانيف الجليلة في الاصـول والفروع والخلافيات اطنب ابن اليسع<sup>(9)</sup> ( <sub>-</sub>575 هـ /1179 م) في ذكره بمـا هو اهله ،

- (1) مخلوف الشجرة : 361 وما بعدها.
- (2) الدسوقى : حاشيته على الشرح الكبير: 1: 19 .
- (3) مخلوف : الشجرة : 385 كحالة : معجم المؤلفين : 9 : 12 البغدادي : هدية العارفين : 2 : 2 88 وما بعدها.
  - (4) عَلَيش : منح الجليل11:1 .
  - (5) الضبي : بغية الملتمس : 51 .
    - (6) المصدر السابق .
  - (7) ابن شاكر : فواتِ الوفيات : 2: 89 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين: 7: 249 .
    - (8) ابن سعيد: المغرب في حلى المغرب: 1: 162 .
- (9) هو اليسع بن عيسى بن حزم بن عبد الله بن اليسع الغافقي: له كتاب سماه: المغرب في اخبار المغرب جمعه للسلطان صلاح الدين.

وذكر ان له كتاباً سماه بالمتحصل<sup>(1)</sup> جمع فيه اختلاف اهل العلم من الصحابة والتابعين وتابعي التابعين وتسمية مذاهبهم، وكتاب المقدمات في الفقه، وكناه ابن بشكوال في الصلة بابي القاسم ووصفه بــالخير والعقـل والفضل وانـه كان محبباً للناس وتوفي يوم الجمعة13 رمضان563 هـ وولـد في سنة487 هـ)<sup>(2)</sup> . فمن الواضح ان الجـزء الاول من النقل يتعلق بـابن رشد. وان الجـزء الثاني بداية من : « وكناه ابن بشكوال» يتناول ابا القاسم ولا يتناول ابن رشد .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ولم يفطن الدكتور شوقي ضيف محقق الكتاب الى التداخل في الترجمة بين الشخصيتين ولم يلفت النـظر الى الخلط بينهما رغم الاحـالـة عـلى بعض المصادر : (بغية الملتمس، والصلة ) في تعليقه بالهامش<sup>(3)</sup> .

تـوفي ابن رشد في قـرطبة ودفن بمقبـرة العبـاس<sup>(4)</sup> أو عبـاس <sup>(5)</sup> او بني العباس<sup>(6)</sup> بالروضة المنحازة مدفن سلفه<sup>(7)</sup> .

ومقبىرة العباس هي التي يقـول في شأنها الـدكتور السيـد عبد العـزيـز سالم : (لعلها هي نفس مقبرة البرج الواقعة قريباً من بـاب عباس من ابـواب محلة الشرقية )<sup>(8)</sup> ، فهي اذا في شرق قرطبة وتقع غـربي باب عبـاس بالقـرب من السكة العظمى<sup>(9)</sup> .

انظر ترجمته : ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب : 2: 88 . السيوطي : حسن المحاضرة :1:284:1 كحالة : معجم المؤلفين : 13: 239 .

- (1) الصواب: التحصيل.
- (2) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1: 162 .
  - (3) المصدر السابق.
- (4) ابن بشكوال: الصلة : 547:2 . ابن فرحون: الديباج : 279 .
  - (5) الضبي : بغية الملتمس : 51 .
  - (6) ابن عذاري : البيان المغرب: 4: 74 .
  - (7) ابن رشد : الفتاوي : 168 ظ (المخطوط).
- (8) السيد عبد العزيز سالم: قرطبة حاضرة الخلافة الاسلامية: 1 :266 .
  - (9) المرجع السابق .

Director CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وأقام الصلاة عليه ابنه ابـو القاسم احمـد الذي اثنى عليـه ابن الوزان فـوصفه بـالفقيه النبيـه ، الفاضـل الشبيـه بـابيـه في كـرم الخـلال ، وشـرف الشمائل<sup>(1)</sup> .

وحضر جنازته خلق كثير ، فكان اليوم حافلًا مشهوداً ، والاسف في الخاصة والعامة عليه شديداً ، والثناء عليه حميداً ، (ولم يعهد مثل ذلـك اليوم في الحفل وكثرة المخلوق فيه )<sup>(2)</sup> .

وصور ابن الوزان حضور الجنازة التصوير التالي : (وكان مشهده حفيلا ، والتفجع عليه جليلاً لم يـر احد من اهـل زماننـا مشهداً اكـثر تولهـا وتفجعا ويحق، فقد كان رحمه الله طود علم ، وإنسان فضـل وحلم ، وكوكب ذكاء وفهم ، وواحد جلالة وديانةٍ ، وفذ رَجَاحة وامانة )<sup>(3)</sup> .

وتبارى الادباء في تابينه، وتسابق الشعراء في رثائه وكان الثناء عليه منهم حسناً جميلً<sup>(4)</sup>. ولكن كتب التراجم وغيرها لم تحفظ لنا جانبا مما قيل فيـه من الاشعار غير ما وجد في كتـاب الفتاوى الـذي جمعه ابن الـوزان. وهو قصيـد يحتوي على22 بيتـاً من بحر الكـامل، فيـه كلمات كثيـرة لا يستطيـع المطالـع قراءتها ومن ثم تكون غير واضحة ولا الابيات موزونة.

وهذا القصيد انشده ابو الطاهر محمد بن يوسف بن عبد الله التميمي<sup>(5)</sup> (\_538 هـ /1143 م).

يا هل امضى عليك ذاك المضجع أم هل جرى بسوى النجيع المدمع

- (1) ابن رشد : الفتاوى : 168 ظ (المخطوط) .
  - (2) ابن عذاري : البيان المغرب : 4 : 74 .
- (3) ابن رشد الفتاوى : 168 ظ (المخطوط).
  - (4) ابن بشكوال: الصلة : 2: 547 .
- (5) ابن بشكوال: الصلة : 2: 556 ابن الابار: المعجم : 140 وما بعدها .

FOR QURANIC THOUGHT

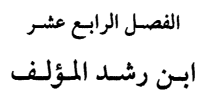
## فلقد سمالك والحروادث جمة نبأ تخر له الجبال الخشع

اهوى به طود واجدب ممرع بــل كــل قـلب والــه مـتـفـجــع عنــه الــردى حتــى الحمام الؤقُّعُ لــو ان وجـدا في مصــابــك ينفـع ما زال عن مسك الثنا يتضوَّع عنيك الغيداة ولا بعذر يسرقع ... منك الكريم الأروع عجبا لشمس بعد فقدك تطلع فلقد يرى بك وهو ازهر اسطع يزكو عملى مر الزممان وينصع ما يزال يفرق بالصواب ويصدع نهج الهـدى وهـو الـطـريق المهيـع دُنْيا تغر أخا الحياة وتخدع والناس في الدنيا ذئاب جوع يجــري الى اصـل النجــاة فيسـرع قد قام منك به ذراع اوسع أمسى سواك به يذلّ ويخضع فوق السهى تعلو الرجال وتفرع تسير في نبور الكمال وتمسيرع .



This file was downloaded from QuranicThought.com







This file was downloaded from QuranicThought.com



## ابن رشد المؤلف

ســاهم ابن رشد في إثـراء المكتبـة الاســلاميـة بمــا انتجـه من تصــانيف متعددة في فنون متنوعة أظهرت علومه ، وأبانت معارفه .

وعرف الطلاب رسوخه العلمي ، وعلم الأصحاب تفوقه ، ونبوغـه ، فأقبلوا عليه ، والتفوا حوله ، وسألوه ان يدون شروحه ، ويسجل أفكاره وآراءه كتابة ، وطلبوا منه أن يؤلف لهم ما يفيدهم ، ومـا يفيد من يـأتي بعدهم<sup>(1)</sup> ، واستفتوه فافتاهم كتابة ، وقيدوا فتاواه .

ولم تكن دروسه التي كان يلقيها ، وفتاواه التي كـان يكتبها هي وحـدها التي اكسبتـه شهرة ، بـل كان لتـآليفه دور في نمـاء هذه الشهـرة ، وزيـادة في حسن الاحدوثة فأضاف بها ما قوى طيب السمعة ، ومتن الاتصال بينه وبـين تلامذته .

وخصص مجالس لاسماع تـآليفـه ، والتعـريف بهـا ، رغبــة منـه في نشرها ، واجابة لرغبة الطلاب في الأخذ منها وروايتها<sup>(2)</sup> .

وسمعهـا التلاميـذ ، ورووها عنـه مباشـرة ، أو بالاجـازة الخـاصـة أو العامة ، وشهدوا لها بما هي أهل له ، وأثنوا عليها ثناء جميلا ، واعتمدوهـا ، وعولوا في الأخذ عن صاحبها وقدموها على غيرها كما تقدم صاحبها على غيـره

<sup>(1)</sup> ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 : 2 و ( المخطوط ) .

<sup>(2)</sup> ابن رشد : الفتاوى : 168 ظ ( المخطوط ) .



في حياته . إذ انتهت اليه زعامة الفقهاء ، وصدارة المالكية ، والوجاهة الدنيوية بين أقرانه .

وتجاوبت هذه التآليف مع الناس ، فاستجابت لتساؤ لاتهم ، وبددت توقفاتهم وأزالت تردداتهم ، وأبانت لهم الحق الـذي به يتمسكـون ، والحكم الذي به يلتزمون ، والـرأي السديـد الذي بـه يستنيرون ، والقـول الصحيح الذي به يعملون ، وشاركت في تسجيل بعض الأحداث الاجتماعية ، والمشاغل اليومية لأهل عصره ، والمشاكل الحياتية لأهل الاندلس والمغرب ، فكان كتاب « الفتاوي » خبر شاهد على ذلك ، وما جاء من مشاغل في كتـاب « المقدمات » أحسن ناطق بذلك . مثل ما جاء في كتاب الذبائح : أثبت ابن رشد اختلاف شيوخ قرطبة في البهيمة تذبح وهي صحيحة في ظاهرها فيسوجد كرشهامثقوباً وأورد الحكاية الآتية : ( ولقد أخبرني بعض من أثق به انها نزلت برجل من الجزارين في ثور فرفع الأمىر الى صاحب الأحكـام ابن مكى فشاور في ذلك الفقهاء فأفتى الفقيه ابن رزق رحمه الله تعالى أن أكلهما جائز ، وأن للجزار أن يبيعها اذا بين ذلك . وأفتى ابن حمدين أن أكلها لا يجوز ، وأمر أن تطرح في الوادى ، فأخذها الأعوان ليذهبوا بها إلى الوادي فسمعت العامة والضعفاء أن الفقيه ابن رزق أجاز أكلها فتألبوا على الأعوان ، وأخذوها من أيديهم ، وتوزعوها فيها بينهم ، ونهبوهـا ، وذهبوا بهـا لمكانـة الفقيه ابن رزق رحمه الله في نفوسهم من العلم والمعرفة )() .

وتعــددت تـآليفــه وتنـوعت ، فكــان منهـا في عـلم الكــلام<sup>(2)</sup> ، وفي الحديث<sup>(3)</sup> ، وأغلبها في الفقه وما اتصل به . . . وكــان منها المختصـر ، ومنها المتوسط<sup>(4)</sup> ، ومنها ما كان جمعا وترتيبا وتوفيقا ، ومنها ما كان مبتكرا في بابـه لم

- (1) ابن رشد : المقدمات : 1 : 321 وما بعدها .
- (2) كتلّخيص كتاب الحسن والقبح للحكيمي .

(3) كاختصار مشكل الأثار للطحاوي . (4) كالبيان والتحصيل شرح العتبية : انظر : محمد بدر الدين الحلبي : التعليم والارشاد : 46 .



يسبق اليه أحد قبله (1) .

ولقد اعتبره تلميـذه القاضي عيـاض من المكثرين في ميـدان التأليف ، المجيدين في بابه بحسن أسلوبه ، وسهولة قلمه ، وأثنى عليه بعبارات :

( المعترف له بجودة التأليف )<sup>(2)</sup> ، (كثير التصانيف مطبوعه )<sup>(3)</sup> ، ( وكان مطبوعا في هذا الباب ، حسن القلم والرواية )<sup>(4)</sup> . وكذلك اعتبره ابن فرحون ناقلا نفس العبارات<sup>(5)</sup> ، ومخلوف في نقله بعض العبارات دون البعض الآخر<sup>(6)</sup> . ونعته ابن سعيد في المغرب بأنه ( صاحب التصانيف الجليلة في الأصول والفروع والخلافيات ) <sup>(7)</sup> . وهذه تصانيفه :

داب المقدمات لأوائل كتب المدونة . سيأتي تفصيل البحث فيه .

كتاب البيان والتحصيل لما في المستخرجة من التوجيه والتعليل ،
 هكذا سماه ابن بشكوال<sup>(8)</sup> ومن سايره<sup>(9)</sup> ، وسماه عياض : ( البيان والتحصيل في شرح كتاب العتبي المستخرج من الاسمعة )<sup>(10)</sup>.

وسماه ابن خير : ( البيـان والتحصيل والشـرح والتوجيـه والتعليل في

- (4) المصدر السابق : 123 .
- (5) ابن فرحون : الديباج المذهب : 278 وما بعدها .
  - (6) مخلوف : الشجرة : 129 .
- (7) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1: 162 .
  - (8) ابن بشكوال : الصلة : 2: 546 .
- (9) كالحطاب في مواهب الجليل : 1 : 35 . وابن القاضي في جذوة الاقتباس : 157 .
  - (10) عياض : الغنية : 122 .

 <sup>(1)</sup> انظر ما قاله ابن القاضي في كتابي : المقدمات والبيان في جذوة الاقتباس : 157 وما قـاله ابن عذاري في كتاب البيان وحده في البيان المغرب : 4 : 74 .
 (2) عياض : الغنية : 122 .
 (3) المصدر السابق .



مسائل المستخرجة )(1) .

وعنونه الضبي : ( البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل لمسائل العتبية )<sup>(2)</sup> .

وسماه ابن عذاري ( شرح المستخرجة )<sup>(3)</sup> ، واختصر عنوانه بعض المترجمين كالزركلي في عبارة : ( البيان والتحصيل ) <sup>(4)</sup> ، وزروق<sup>(5)</sup> في قوله : ( ألف البيان )<sup>(6)</sup> ، ويعود سبب الاختلاف الظاهري والشكلي في التسمية الى ما ورد في مقدمة الكتاب من كلام لابن رشد لم يعين فيه اسم الكتاب كما فعل في كتاب المقدمات ، ولم يضبط العنوان فاستخلص التلاميذ وكتاب التراجم عناوين تتفق في المضمون ، وتتقارب في الشكل : أثبت ابن رشد حين عرض طريقته في الكتاب ما يلي : ( فشرعت فيه ، وبدأت بكتاب الوضوء من أول الديوان مسألة مسألة على الولاء ، أذكر المسألة على نصها ، ثم أشرح من ألفاظها ما يفتقر الى شرحه وأبين من معانيها بالبسط لها ما يحتاج بيانه وبسطه ، وأحصل من أقساويل العلماء الى ما يحتاج الى تحصيله اذ قد يتشعب كثير من المسائل ، وتفترق شعبها في كثير من المواضيع ، وتختلف الاجوبة في بعضها لافتراق معانيها ، وفي بعضها باختلاف القول فيها فأبين موضع الوفاق من موضع الخلاف ، وأحصل الخلاف في الموضع الذي فيه منها الخلاف وأذكر المعاني الموجبة لاختلاف الاجوبة في الموضع الذي فيه منها الخلاف وأذكر المعاني الموجبة لاختلاف الاجوبة في اليس باختلاف ،

- (3) ابن عذاري : البيان المغرب : 4: 74 .
  - (4) الزركلي : الاعلام : 6: 210 .
- (5) أنظر ترجمته : القرافي : توشيح الديباج : 8 ومـا بعـدهـا ( المخطوط ) .
  - (6) زروق : العجالة : 114 ظ . ( المخطوط ) .

<sup>(1)</sup> ابن خير الفهرست : 1 : 243 .

<sup>(2)</sup> الضبي : بغية الملتمس : 51 . وبنفس ذلك العنوان ذكره ابن الوزان غير انه قال : في مسائل العتبية : انظر ابن رشد : فتاوى : 167 ظ .

State by residence of the constant of the cons

وأوجه منها ما يحتاج الى توجيهه بـالنظر الصحيح والرد الى الأصـول والقياس عليها )<sup>(1)</sup> .

وأخطأ ابن سعيد في المغرب في قولته : ( ان له كتـابا سمـاه بالمتحصـل جمع فيه اختلاف أهل العلم من الصحابة والتـابعين وتـابعي التابعـين وتسمية مذاهبهم )<sup>(2)</sup> والصواب : كتاب التحصيل . . لا المتحصل .

ووهم مؤلفو كتاب : (تاريخ التشريع الاسلامي) حين عدوا من تماليف ابن رشد كتاب البيان والتحصيل بهـذه التسمية : (كتاب البيان والتحصيل لما في المدونة من التوجيه والتعليل)<sup>(3)</sup> فجعلوه تابعا للمدونة متعلقا بهما ابتداء . بينما هو تابع للمستخرجة أو العتبية ومتعلق بها وشرح لها . والمستخرجة<sup>(4)</sup> أو العتبية<sup>(5)</sup> منسوبة الى مؤلفها : أبي عبـد الله محمد العتبي ابن أحد بن عبد العزيز بن عتبة القرطبي الفقيه<sup>(6)</sup> (\_ 255 /هـ / 867 م) ،

(1) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1: 3 و ( المخطوط ) .

(2) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1: 162 .

- (3) عبد اللطيف محمد السبكي ومن معه : تاريخ التشريع الاسلامي : 317 .
- (4) حين ذكر ابن حزم الظاهري المستخرجة قال : لها عند أهل العلم بافريقية القدر العالي والطيران الحثيث : وذكر ابن لبابة تلميذ العتبي شيخه بكل خير وكان يقول : لم يكن هنا أحد يتكلم مع العتبي في الفقه ولا كمان بعده أحد يفهم فهمه الا من تعلم عنده ( أنظر ابن فرحون : الديباج : 238 و 239 .)
- (5) توجد نسخة منها بباريس : أول 1055 لم يتحقق بروكلمان انها كاملة ( انـظر : بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 284:3 وما بعدها ) .

(6) الحميدي : جذوة المقتبس : 36 وما بعدها . ابن خير : الفهرست : 1 : 709 وما بعدها . زروق : العجالة : 113 و ( المخطوط ) . بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 3 : 284 وما بعدها . عياض : المدارك : 3 : 144 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج 238 وما بعدها . مخلوف الشجرة : 75 . البغدادي : هدية العارفين : 2 : 16 كحالة : معجم المؤلفين : 8 276 وهو كتاب جمع فيه العتبي الاسمعة : سماع ابن القاسم<sup>(1)</sup> عن مالك<sup>(2)</sup> ، وسماع أشهب وابن نافع عن مالك ، وسماع عيسى بن دينار وغيره من ابن القاسم كيحيى بن يحيى وسحنون ، وموسى بن معاوية ، وزونان ، ومحمد ابن خالد ، وأصبغ ، وأبي زيد وغيرهم جمع كل سماع في دفاتر وأجزاء على حدة ، ثم جعل لكل دفتر ترجمة يعرف بها ، وهي أول ذلك الدفتر .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

فـدفتر أولـه الكلام عـلى القبلة ، وآخر أولـه حبل الحبلة ، وآخـر أوله جاع فباع امرأته ، وآخر أخذ يشرب خمرا ونحو ذلك .

فيجعل تلك المسألة التي في أوله لقباً له ، وفي كل دفتر من هذه الدفـاتر مسائل مختلطة من أبواب الفقه .

فلما رتب العتبية على أبواب الفقه جمع في كل كتـاب من كتب الفقه ما في هـذه الدفـاتر من المسـائل المتعلقـة بذلـك الكتاب . فلما تكلم عـلى كتاب الطهارة مثلا جمع ما عنده من مسائل الطهارة كلها ، ويبدأ من ذلـك بما كـان في سماع ابن القاسم ثم بما في سماع أشهب<sup>(3)</sup> ( ـ 204 هـ / 819 م ) ، وابن نافع<sup>(4)</sup> ( ـ 186 هـ / 802 م ) ، ثم بما في سماع عيسى بن دينار<sup>(5)</sup> ( ـ 212 هـ

- (1) الشيرازي : طبقات الفقهاء : 150 . عياض : المدارك : 2 : 433 وما بعــدها . ابن فــرحون : الديباج : 146 وما بعدها . خملوف : الشجرة ؛ 58 .
- (2) الشيرازي : طبقات الفقهاء : 67 وما بعدها . عياض : المدارك : 1 : 102 وما بعدها . بروكلمان : تاريخ الادب العربي : 3 : 274 وما بعدها .
- (3) عيـاض : المدارك : 2 : 447 ومـا بعدهـا . السيوطي : حسن المحـاضـرة : 1 : 166 مخلوف : الشجرة : 59 . الزركلي : الاعلام : 1 : 335 .
- (4) الشيـرازي : طبقات الفقهـاء : 147 . ابن فرحـون : الديبـاج : 131 . مخـلوف : الشـجـرة : 55 .
- (5) الحميدي : جذوة المقتبس : 279 وما بعدها . عياض : المدارك : 3 : 16 وما بعدها الضبي : بغية الملتمس : 402 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 64 . كحالة : معجم المؤلفين :3 :24

Steel by residence of the construction of the

/ 827 م) ، ثم بما في سماع يحيى بن يحيى<sup>(1)</sup> ( ـ 234 هـ / 848 م) ، ثم بما في سماع سحنون<sup>(2)</sup> ( ـ 240 هـ / 854 م) ، ثم بما في سماع موسى بن معاوية<sup>(3)</sup> ( ـ 225 هـ / 840 م) ثم بما في سماع محمد بن خالد<sup>(4)</sup> ( ـ 220 هـ / 835 م) ، ثم بما في سماع زونان وهو عبد الملك ابن الحسن<sup>(5)</sup> ( ـ 234 هـ / 848 ، 848 م)، ثم بما في سماع محمد بن أصبغ<sup>(6)</sup> ، ثم بما في سماع أبي زيد عبد الرحمن بن أبي الغمر<sup>(7)</sup> (ـ 234 هـ 848 ، 848 م)، فإذا لم يجد في سماع أحد مهم مسألة تتعلق بذلك الكتاب أسقط ذلك السماع .

وقد سبق ان كل سماع من هذه الاسمعة جمع في أجزاء ودفاتـر . فإذا نقل مسألة من دفتر عين ذلك الدفتر الذي نقلها منه ليعلم من أي دفتر نقلها اذا أراد مراجعتها ، واطلاعه عليهـا في محلها ، فيقصـد الدفـتر المحال عليـه ويعلمه بترجمته<sup>(8)</sup> .

- (1) ابن عبد البر : الانتقاء : 58 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 152 وما بعدها .
   عياض : المدارك : 2 : 534 وما بعدها . بروكلمان : تاريخ الأدب العربي 3 : 275 وما بعدها .
- (2) الشيرازي : طبقات الفقهاء : 156 وما.بعدها . مخلوف : الشجرة : 69 وما بعدها . عياض : المدارك : 2 : 585 وما بعدهما . الخشني : قضاة قىرطبة : 296 : ثم 305 وما بعدهما . بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 3 : 5 وما بعدها .
  - (3) عياض : المدارك : 3: 5 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 68 وما بعدها .
- (4) الشيسرازي : طبقات الفقهـاء : 162 . عياض : المـدارك : 3 : 26 وما بعـدها . الحميـدي : جذوة المقتبس : 50 .
- (5) الحميدي : جَذوة المقتبس : 263 . عياض : المدارك : 3 : 20 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 157 . مخلوف : الشجرة : 74 .
- (6) السيوطي : حسن المحاضرة : 1 : 168 والصواب أصبغ بن الفرج ( ـ 225 هـ / 840 م ) لأنـه شيخ العتبي ، ترجم لاصبغ ، الشيرازي : طبقات الفقهاء : 153 . ابن فرحون : الديباج : 97 .
- (7) الشيـرازي : طبقات الفقهـاء : 154 . عيـاض : المـدارك : 2: 565 ومـا بعـدهـا . مخلوف : الشجرة : 66 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 148 وما بعدها .
  - (8) الحطاب : مواهب الجليل : 1 : 41 وما بعدها .

ومن هناك فتكون الاسمعة كالابواب للكتاب ، والـرسـوم التي هي

erted by Total 1

ومن مناك تعاون المسلك فالمبتوب عناية با وعر سوم المعني المي التسراجم بمني المي المي المي المي المي المي المي ال السراجم بمنزلية الفصول لـلأبواب ، وأقـرب لِلْعَزُو الى الكشف مـا عين فييه الرسم ، وفي أي سماع هو من أي كتاب<sup>(1)</sup> .

وأورد ابن الـوزان ثبتـا في كتب العتبيـة وعـدد أجـزاء الشـرح المسمى (كتاب البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في مسائل العتبية )<sup>(2)</sup> كما يلي :

1) رزمة الشرائع :

| جزءان      | كتاب الوضوء شرحه           |
|------------|----------------------------|
| خمسة اجزاء | كتاب الصلاة                |
| جزء واحد   | كتاب الجنائز               |
| جزءان      | كتاب الزكاة                |
| جزء واحد   | كتاب الصيام                |
| جزءان      | كتاب الحج                  |
| جزء واحد   | كتاب الضحايا والعقيقة      |
| جزء واحد   | كتاب الذبائح والصيد        |
| جزءان      | كتاب الجهاد                |
| جزء واحد   | كتاب التجارة الى أرض الحرب |
| جزءان      | كتاب النذور                |
|            | تمت الرزمة عشرين جزءا .    |

2) رزمة النكاح :

خمسة أجزاء

(1) المرجع السابق : 42 .
 (2) ابن رشد : الفتاوى : 167 ظ ( المخطوط ) .

كتاب النكاح والرضاع

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT

| جزءان       | كتاب طلاق السنة             |
|-------------|-----------------------------|
| أربعة أجزاء | كتاب الايمان بالطلاق        |
| جزءان       | كتاب التخيير والتمليك       |
| جزء واحد    | كتاب الظهار                 |
| جزء واحد    | كتاب الإيلاء واللعان        |
|             | تمت الرزمة خمسة عشر جزءاً . |

# 3) رزمة البيوع :

| جزءان       | كتاب الصرف                        |
|-------------|-----------------------------------|
| جزءان       | كتاب السلم والأجال                |
| جزءان       | كتاب العيوب والمرابحة وبيع الخيار |
| جزء واحد    | كتاب الاستبراءوأمهاتالأولاد       |
| أربعة أجزاء | كتاب جامع البيوع                  |
| جزء واحد    | كتاب الرواحل والدواب              |
| جزء واحد    | كتاب كراء الدور والأرضين          |
| جزء واحد    | كتاب تضمين الصناع                 |
| جزء واحد    | كتاب الجعل والاجارة               |
|             | تمت الرزمة خمسة عشر جزءاً .       |

## 4) رزمة الأقضية :

| جزءان       | كتاب الأقضية          |
|-------------|-----------------------|
| جزء واحد    | كتاب السلطان          |
| أربعة أجزاء | كتاب الشهادات         |
| ثلاثة أجزاء | كتاب المديان والتفليس |
| أربعة أجزاء | كتاب الهبات والصدقات  |



verted by Total Im

| 5               | كتاب الحبس                               | جزءان    |
|-----------------|------------------------------------------|----------|
| 5               | كتاب الرهون                              | جزءان    |
| 5               | كتاب السواد والانهار                     | جزء واحد |
| 5               | كتاب الدعوة والصلح                       | جزء واحد |
| 5               | كتاب الكفالة والحوالة                    | جزء واحد |
| ک               | كتاب الشركة والجوائح والمساقاة           | جزء واحد |
| ک               | كتاب القسمة والشفعة                      | جزء واحد |
| <del>ک</del>    | كتاب المزارعة والمغارسة                  | جزء واحد |
| స               | كتاب القراض                              | جزء واحد |
| 5               | كتاب الغصب                               | جزء واحد |
| క               | كتاب العدة واللقطة والضوال وتعريف الاباق | جزء واحد |
| تمت الرز        | لرزمة : (1) اثنين وثلاثين جزءاً .        |          |
| 5) رزم <b>ة</b> | مة العتق :                               |          |
|                 |                                          |          |

| خمسة أجزاء  | كتاب الوصايا                      |
|-------------|-----------------------------------|
| أربعة أجزاء | كتاب العتق                        |
| جزء واحد    | كتاب الخدمة والولاء               |
| جزء واحد    | كتاب المدبر                       |
|             | تمت الرزمة : (2) اثني عشر جزءاً . |

6) رزمة الحدود :

كتاب الديات

جزءان

(1) من الواضح ان هناك فارقاً بين ما أثبت امام الكتب وجملة اجزاء الرزمة يتمثل في نقص اربعـة اجزاء بل خمسة . (2) ومن الواضح ان هناك فارقاً في رزمة العتق يتمثل في جزء واحد ناقص .



erted by Total I

| جزء واحد | كتاب الحدود في السرقة    |
|----------|--------------------------|
| جزء واحد | كتاب الحدود في القذف     |
| جزء واحد | كتاب المرتدين والمحاربين |
| جزءان    | كتاب الجنايات            |
|          | تمت الرزمة سبعة أجزاء .  |

7) رزمة الكتاب الجامع : شرح الكتاب الجامع ، تسعة أجزاء . وكمل كتاب التحصيل وهو مائة جزء واحدة وعشرة اجزاء ( 110 جزء )<sup>(1)</sup> وكتاب البيان والتحصيل ، ما يـزال مخطوطاً ، وهو مرتب ترتيب أبي الحسن ابن الوزان تلميذ ابن رشد ، وكما جاء في الفتاوي<sup>(2)</sup> .

وتوجد منه نسخ في عدد من مكتبات العالم : ففي تونس :

أ) توجد نسخة أولى كاماة في خمسة اسفار ( مجلدات ) بدار الكتب
 الوطنية بتونس .

السفر الأول :

| 32 سطراً    | المسطرة |
|-------------|---------|
| 21 × 30     | المقاس  |
| 413         | الأوراق |
| تونسي مختلف | الخط    |
| 12101       | الرقم   |

الناسخ : عمر بن عبد اللطيف القابسي . تاريخ النسخ : 1219 هـ .

 (1) فعلى ما سبق يكون الفارق خمسة اجزاء غير مذكورة ولا مفصلة ، فليتأمل .
 (2) ابن رشد : الفتاوى : 167 ظ . (المخسطوط) . ابن رشد البيسان والتحصيمل : 1:1 و ( المخطوط .



أوله : الحمد لله الكبير المتعال ، العزيز المهيس ذي العظمة والجلال . وهو يحتوي على الكتب التالية :

| 3 ظ     | : | كتاب الوضوء الأول        |
|---------|---|--------------------------|
| 28 ظ    | : | كتاب الوضوء الثاني       |
| 48 ظ    | : | كتاب الصلاة الأول        |
| 74 ظ    | : | كتاب الصلاة الثاني       |
| 103 ظ   | : | كتاب الصلاة الثالث       |
| 127 و   | : | كتاب الصلاة الرابع       |
| 150 ظ   | : | كتاب الصلاة الخامس       |
| 172 و   | : | كتاب الجنائز             |
| 194 و   | : | كتاب الزكاة في الماشية   |
| 206 و   | : | كتاب زكاة الحبوب والفطرة |
| 214 و ا | : | كتاب الزكاة في العين     |
| 223 ظ   | : | كتاب القول في المعادن    |
| 231 و   | : | كتاب الصيام والاعتكاف    |
| 242 ظ   | : | كتاب الحج                |
| 276 ظ   | : | كتاب الذبائح والصيد      |
| 292 ظ   | : | كتاب الضحايا             |
| 308 و   | : | كتاب الجهاد              |
| 351 و   | : | كتاب النذور              |
| 398 و   | : | كتاب التجارة             |
|         |   |                          |

ونهايته : انتهى ما فيه ويتلوه في السفر الثاني ان شاء الله كتـاب النكاح وكـان الفراغ منـه صبيحة يـوم الأحد الثـالث والعشرين رجب الاصب عـام 1219 هـ تسعة عشرة ومائتين وألف وكتبه العبد الفقير الى رحمة مـولاه ، الغني

به عمن سواه عمر بن عبد اللطيف القـابسي غفر الله لـه ولوالـديه ولجميـع المسلمين وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين وتابـع

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

المسلمين وطبق الله على سيدن ومود تم علمان وعلى ما وعمله وعلمي العطيم : التابعين لهم باحسان الى يوم الدين ولا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم : [ يسيط ] : كتبتمه بيدي والخط يشهد لي اني سأتسركمه يسومساً وارتحسل يا ساكن الدار لا تنس الرحيس غدا فكسل ساكن دار سسوف يسرتحسل

ناشدتك الله يا قارىء خطي هذا الا ما دعوت الله بالمغفرة لي ولوالدي ولجميع المسلمين والصلاة الدائمة على سيدنا محمد .

السفر الثاني :

المسطرة : اختلف عدد السطور ففي البعض 32 سطراً وفي البعض 28 وفي البعض الآخر 29 .

<u>ـــ</u>

| $21 \times 30$ : | المقساس |
|------------------|---------|
| 248 :            | الأوراق |
| : تونسي مختلف    | الخط    |
| 12102 :          | الرقم   |

أوله : كتاب النكاح :

| : 1ظ   | كتاب نكاح السكران     |
|--------|-----------------------|
| : 22 و | كتاب النكاح الثاني    |
| : 30 و | كتاب النكاح الثالث    |
| : 47 ظ | كتاب النكاح الرابع    |
| : 62 ظ | كتاب النكاح الخامس    |
| : 90 و | كتاب طلاق السنة الأول |



| ق السنة الثاني       | كتاب طلا |
|----------------------|----------|
| يمان بالطلاق الأول : | كتاب الا |
| يمان بالطلاق الثاني  | كتاب الا |
| خيير والتمليك        | كتاب الت |
| لهار                 | كتاب الظ |
| يلاء :               | كتاب الإ |
| مان                  | كتاب الل |
|                      |          |

ونهايته : ويتلوه إن شاء الله كتاب البيوع مبتدأه بكتاب الصرف<sup>(1)</sup>

السفر الثالث :

.

| 27 سطراً أو 31 | : | المسطرة |
|----------------|---|---------|
| أو 32 أو 33    |   |         |
| $20 \times 30$ | • | المقاس  |
| 437            | : | الأوراق |
| تونسي مختلف    | : | الخط    |
| 12103          | : | الرقم   |

| : 1ظ   | أوله : كتاب الصرف ( جزءان ) |
|--------|-----------------------------|
| : 24 و | كتاب السلم                  |
| : 54 و | كتاب العيوب                 |
| : 79 و | كتاب المرابحة               |
| : 82 ظ | کتاب بیع الخیار             |

(1) ابن رشد : البيان والتحصيل : 248:2 و ( المخطوط ) .

| 85 و  | : | كتاب استبراء امهات الاولاد        |
|-------|---|-----------------------------------|
| 96 و  | : | كتاب جامع البيوع الأول            |
| 112 ظ | : | كتاب جامع البيوع الثاني           |
| 134 و | : | كتاب جامع البيوع الثالث           |
| 156 ظ | : | كتاب جامع البيوع الرابع           |
| 182 و | : | كتاب الرواحل والدواب              |
| 198 ظ | : | كتاب كراء الدور والأرضين          |
| 213 و | : | كتاب الجعل والاجارة               |
| 239 و | : | كتاب تضمين الصناع                 |
| 251 ظ | : | كتاب الأقضية                      |
| 288 و | : | كتاب السلطان                      |
| 317 و | : | كتاب الشهادات وهو ( 4 أجزاء )     |
| 370 ظ | : | كتاب المديان والتفليس ( 3 أجزاء ) |
| 401 و | : | كتاب الهبات والصدقات ( 4 أجزاء )  |
|       |   |                                   |

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وفي ظهر ورقة 111 جاء : كمل الجزء الأول من جامع البيوع بحمد الله وعونه وبكماله كمل السفر الشاني ويتلوه السفر الشالث ان شاء الله من سماع أشهب وابن نافع عن مالك رواية سحنون من الاول من البيوع قال مالك في الدار الغائبة تشترى بصفة لا يجوز ان تشترى الا مزارعة . وكان الفراغ من نسخه ضحى يوم السبت أواخر شهر حجة الحرام عام 1232 وكتبه العبد الفقير الى رحمة ربه القدير حسين بن سلامة السُنيَ الاكودي غفر الله له ولوالديه ولمشائخه ولاخوانه ولمن دعا له بالمغفرة ولجميع المسلمين والمسلمات . ونهايته :<sup>(1)</sup> يتلوه السفر الرابع مبدأه كتاب الحبس . كتبه أبو عبد الله سعيد ابن عبد الجليل لطف الله بالجميع بحرمة النبي الشفيع ، وكان الفراغ من

(1) ببعض الصفحات بياض ولكنه قليل.



صبيحة يوم الاربعاء اواسط حجة الحرام عام 1217 هـ .

|                        |                     | الرابع :                                 | السفر  |
|------------------------|---------------------|------------------------------------------|--------|
| 27 س أو 28             | :                   | المسطرة                                  |        |
| $22 \times 30$         | :                   | المقاس                                   | -      |
| 387                    | :                   | الأوراق                                  |        |
| تونسي مختلف            | :                   | الخط                                     |        |
| 12104                  | :                   | الرقم                                    |        |
| محمد الرمادي البنبلي   | :                   | الناسخ                                   |        |
| 1237 ھـ                |                     | تاريخ النسخ                              |        |
| 1 ظ                    | :                   | كتاب العتق                               | أوله : |
| 23 ظ                   | :                   | كتاب القسمة                              |        |
| 34 و                   | :                   | كتاب الشفعة                              |        |
| 49 و                   | :                   | كتاب المكاتب                             |        |
| 67 ظ                   | :                   | كتاب المدبر                              |        |
| 83 و                   | :                   | كتاب الخدمة والولاء                      |        |
| 103 و                  | :                   | كتاب المرتدين والمحاربين                 |        |
| 124 و                  | :                   | كتاب الحدود في السرقة                    |        |
| 137 و                  | :                   | كتاب الحدود في القذف                     |        |
| 203 و                  | :                   | كتاب الرهون الأول                        |        |
| 218 و                  | •                   | كتاب الرهون الثاني                       |        |
| 237 ظ                  | :                   | كتاب القراض                              |        |
| 239 ظ                  | •                   | كتاب الجامع                              |        |
| لناء وهــو اليوم 17 من | خه صبيحة يوم الثلاث | ونهايته <sup>(1)</sup> وكان الفراغ من نس |        |
|                        |                     | السفر الرابع بياض في مواضع كثيرة .       | (1) في |



شهر ذي الحجة الحـرام متمم شهور عـام 1237 على يـد كاتبـه الراجي عفـو ربه : الهادي عبده محمد الرمادي البنبلي .

السفر الخامس :

| 27 س أو 29 أو 30 | : | المسطرة                  |
|------------------|---|--------------------------|
| $21 \times 30$   | : | المقاس                   |
| 223              | : | الأوراق                  |
| تونسى            | : | الخط                     |
| 12105            | : | الرقم                    |
| محمد العذاري     | : | الناسخ                   |
| المساكني الشريف  |   |                          |
| - 1219 هـ        | : | تاريخ النسخ              |
| 1 ظ              | : | أوله : كتاب الجامع الأول |

ويتواصل في عرض كتاب الجامع برمته .

ونهايته كمل التناسع من الجنامع وبتمنامه تم السفر السادس وبتمنامه كمل جميع الديوان والحمد لله رب العالمين وذلك بتناريخ أواخر شعبان سننة 856 هـ . وصلى الله على سيندنا محمند وعلى آلنه وأصحابية وأزواجه الى ينوم الدين .

كتبـه محمـد العـذاري المسـاكني الشــريف وذلـك في اليــوم السـادس والعشريـن من ربيع الأول بمولده عليه الصلاة والسلام سنة 1219 هـ .

ومن الواضح ان هذه النسخة ملفقة الاسفار ، مختلفة التواريخ نسخاً ، والسفر الخامس في الاصل سفر سادس لنسخة غير هذه كما أثبت في نهايته ، وهو سفر منسوخ عن نسخة عتيقة يرجع تاريخهما الى القرن 9 الهجري . وفي

هذه النسخة تكرار بعض الابواب : انظر كتاب الجامع آخر كتاب في السفر الرابع ، ونفس الكتاب في بداية السفر الخامس وهي نسخة كانت من احباس المكتبة الاحمدية بالجامع الاعظم حبسها محمد الصادق باشا باي تونس بتاريخ أوائل صفر سنة 1291 هـ وكانت تحمل الارقام الآتية على توالي اسفارها 2652, 2651, 2650, 2649, 2648

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ب) توجد نسخة ثانية غير كاملة : تتناول السفر الأول فقط .

| 31 :          | المسطرة |
|---------------|---------|
| 20,5 × 26,5 : | المقاس  |
| 313 :         | الأوراق |
| : تونسي       | الخط    |
| 3562 :        | الرقم   |

جاء في نهايته : كمل السفر الأول من كتاب البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل للقاضي أبي الوليد بن رشد في المسائـل المستخرجـة للعتبي رحمهما الله ورضي عنهما آمين ، آمين ، آمين .

يتلوه في أول الثـــاني ان شــاء الله كتـــاب الصـــلاة الثـــالث : صـــلاة الاستسقاء وصلى الله على سيدنا محمد وآله .

ج) ونسخة ثالثة في خمسة اسفار ( مجلدات ) بدار الكتب الوطنية .

السفر الأول :

المسطرة : 33 س أو 32 المقاس : 29 × 21 الأوراق : 369 الخط : تونسي مختلف



|      | وقفته الدرعادي الفكر القلاي               |
|------|-------------------------------------------|
| re a | pplied by registered version) EGHAZITRUST |
|      | FOR QUR'ANIC THOUGHT                      |

Converted by Total Image Converter - (no stamps a

| : محمد بن فرج<br>خلف الله المديوني | الناسخ      |
|------------------------------------|-------------|
| : 1235 هـ                          | تاريخ النسخ |
| 10610 :                            | الرقم       |

وهو يحتوي على :

| : 3 و   | كتاب الوضوء الأول          |
|---------|----------------------------|
| : 21 و  | كتاب الوضوء الثاني         |
| : 37 و  | كتاب الصلاة الأول          |
| : 59 و  | كتاب الصلاة الثاني         |
| : 80 ظ  | كتاب الصلاة الثالث         |
| : 103 و | كتاب الصلاة الرابع         |
| : 125 ظ | كتاب الصلاة الخامس         |
| : 147 و | كتاب الجنائز               |
| : 169 و | كتاب الزكاة في الماشية     |
| : 180 و | كتاب زكاة الحبوب والفطرة   |
| : 188 و | كتاب الزكاة في العين       |
| ; 204 و | كتاب الصيام والاعتكاف      |
| : 215 ظ | كتاب الحج                  |
| : 249 ظ | كتاب الذبائح والصيد        |
| : 265 ظ | كتاب الضحايا               |
| : 280 ظ | كتاب الجهاد                |
| : 317 و | كتاب النذور                |
| : 357 و | كتاب التجارة الى أرض الحرب |
|         |                            |

وينتهي بما يلي : كمل جزء التجارة الى أرض الحرب ، ويتلوه في السفر

الثاني ان شاء الله كتـاب النكاح وكـان الفراغ من كمـاله نحـو زوج كرارس وورقتان ونصف على يد الفقير المعترف بالعجز والتقصير محمد بن فرج خلف الله المديوني غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين والمسلمات والمؤمنيين والمؤمنات الاحياء منهم والاموات عشية يوم الخميس من رمضان العظيم قـدره بالانـزال سنة 1235 هـ .

plied by registered version) EGHAZITRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

السفر الثاني :

| 33 س و32 س ظ | : | المسطرة     |
|--------------|---|-------------|
| 21 × 30      | : | المقاس      |
| 242          | : | الأوراق     |
| تونسي مختلف  | : | الخط        |
| 1            | : | الناسخ      |
| 1            | : | تاريخ النسخ |
| 10611        | : | الرقم       |

كان من احباس المكتبة الاحمدية بالجامع الاعـظم مسجلًا تحت رقم : 2654 حبس بتاريخ أوائل صفر عام 1291 هـ في عهد محمد الصادق باشا بـاي وهو يحتوى على الكتب الآتية :

| 1 ظ   | : | كتاب النكاح : نكاح السكران |
|-------|---|----------------------------|
| 22 ظ  | : | كتاب النكاح الثاني         |
| 39 و  | : | كتاب النكاح الثالث         |
| 59 و  | : | كتاب النكاح الرابع         |
| 74 و  | : | كتاب النكاح الخامس         |
| 87 و  | : | كتاب الرضاع                |
| 92 و  | : | كتاب طلاق السنة الأول      |
| 125 ظ | : | كتاب الايمان بالطلاق       |

Died by registered vesion) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

كتاب التخير والتمليك : 199 ظ كتاب الظهار : 223 و كتاب الأيلاء : 231 ظ كتاب اللعان : 239 ظ

erted by Total I

ويبدو ان به نقصاً لأن الكلام لم ينته في آخر صفحة منه .

السفر الثالث :

| : 33 س        |   | المسطرة     |
|---------------|---|-------------|
| 21 × 31 ;     |   | المقاس      |
| 337 :         |   | الأوراق     |
| : تونسي مختلف | : | الخط        |
| / :           |   | الناسخ      |
| / :           | : | تاريخ النسخ |
| 10612         | : | الرقم       |

كان من احباس المكتبة الاحمدية بالجامع الاعـظم بتونس مسجـلًا تحت رقم : 2655 . حبس بتاريخ أوائل صفر عام 1291 هـ .



Converted by Total Image Conv

| : 148 و |    | كتاب تضمين الصناع     |
|---------|----|-----------------------|
| : 160 ظ |    | كتاب الأقضية          |
| : 197 و |    | كتاب السلطان          |
| : 223 و |    | كتاب الشهادات         |
| : 289 ظ | ن  | كتاب المديان والتفليس |
| : 336 ظ | ات | كتاب الهبات والصدق    |

وينتهي بنقص فالصفحة الأخيرة لم يكمل فيها البحث والكلام . وبقي معلقاً على الاتمام . . .

السفر الرابع :

| المسطرة     | : | 27 س    |
|-------------|---|---------|
| المقاس      | : | 21 × 30 |
| الأوراق     | • | 336     |
| الخط        | : | تونسي   |
| الناسخ      | : | 1       |
| تاريخ النسخ | : | /       |
| الرقم       | : | 10613   |

وهو يحتوي على الكتب الآتية :

| : 1 و   | كتاب القسمة   |
|---------|---------------|
| : 10 و  | كتاب الشفعة   |
| : 34 و  | كتاب الشركة   |
| : 46 و  | كتاب المزارعة |
| : 50 ظ  | كتاب الأقضية  |
| : 110 و | كتاب الشهادات |



| : 180 و | كتاب المديان والتفليس    |
|---------|--------------------------|
| : 232 و | كتاب العرية              |
| : 238 و | كتاب العتق               |
| : 259 و | كتاب المكاتب             |
| : 267 ظ | كتاب المدبر              |
| : 264 و | كتاب الخدمة والولاء      |
| : 302 و | كتاب المرتدين والمحاربين |
| : 322 و | كتاب الحدود في السرقة    |

وينتهي بقوله : تم كتاب الحدود في السرقة بحمد الله والله المعين ويليه كتاب الحدود في القذف .

السفر الخامس :

| 27 س و 30 س | : | المسطرة     |
|-------------|---|-------------|
| 21 × 30,5   | : | المقاس      |
| 157         | : | الأوراق     |
| تونسي مختلف | : | الخط        |
| /           | : | الناسخ      |
| 1           | : | تاريخ النسخ |
| 10614       | : | الرقم       |

وهو يحتوي على الكتب الآتية :

| : 1ظ   | كتاب الحمالة والحوالة |
|--------|-----------------------|
| : 33 ظ | كتاب الرهون الأول     |
| : 54 ظ | كتاب الرهون الثاني    |
| : 79 ظ | كتاب الغصب            |

كتاب الاستحقاق : 101 ظ كتاب القراض : 135 ظ

وينتهي بقـول ابن رشد : تم كتـاب القراض بحمـد الله تعالى وحسن عونه .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

rted by Total 1

والنسخة الثالثة هذه : فيها تكرار ، وهي غير تامة . وكانت من احباس المكتبـة الاحمديـة بالجـامع الاعـظم حبسها بتـاريخ اوائل صفر 1291 هـ محمد الصادق باشا باي تونس .

وأسفارها الخمسة سجلت بالمكتبة الأحمدية تحت الأرقام التالية : 2657,2656,2654,2653.

د) نسخة رابعة في سفر واحد وهو الجزء الـرابع والأخـير على حــد قول ناسخها .

| 31 ;               | المسطرة     |
|--------------------|-------------|
| $17,9 \times 27$ : | المقاس      |
| 199 :              | الأوراق     |
| : مشرقي            | الخط        |
| : محمد بن حسن      | الناسخ      |
| بن صدقة الطوخي     |             |
| : 972 هـ           | تاريخ النسخ |
| 6944 :             | الرقم       |

كان بالمكتبة الصادقية تحت عدد 10526 .

ناقص من البداية ، يبتدىء بقول ابن رشد : « حـد اليسير وأول حـد الكثير وهو عند مالك في جميع المسائل يسير الا في ثلاثة مواضع : معاقلة المرأة الرجل وما تحمل العاقلة من الديـة والجوائـح من الثمار وبـالله التوفيق . ومن



المدونة ومن رهن أمة ثم زوجها لم يجز تزويجهـا لأن ذلك عيب الا أن يـرضى المرتهن » .

وهو يحتوي على :

| كتاب الغصب           | 2 و   |
|----------------------|-------|
| كتاب الاستحقاق       | 17 و  |
| كتاب الشفعة          | 23 ظ  |
| كتاب القسمة          | 36 ظ  |
| كتاب الوصايا الأول   | 50 و  |
| كتاب الوصايا الثاني  | 73 و  |
| كتاب الحبس           | 85 و  |
| كتاب الصدقة          | 94 و  |
| كتاب الهبة           | 98 و  |
| كتاب الهبات          | 113 ظ |
| كتاب اللقطة والضوال  | 115 ظ |
| كتاب حريم الأبار     | 121 و |
| كتاب احياء الموات    | 126 و |
| كتاب الوديعة         | 127 و |
| كتاب العارية         | 131 و |
| كتاب القطع في السرقة | 134 و |
| كتاب المحاربين       | 146 و |
| كتاب الاشربة         | 148 و |
| كتاب الحدود          | 152 و |
| كتاب الجنايات        | 162 ظ |
| كتاب الجراح          | 167 و |
| كتاب الديات          | 172 و |
|                      |       |

وينتهي بقول الناسخ : تم كتاب الديات وبتمامه كمل جميع الـديوان من كتـاب البيـان والتحصيـل للقـاضي أبي الـوليـد بن رشـد رضي الله عنـه ورحمه . عفا الله لمؤلفه ومالكه وكاتبه ولمن قرأ فيـه ودعا لهم بـالمغفرة ولجميـع

المسلمين . وكان الفراغ من كتابته رابع شهر الله محرم الحرام افتتاح عام سنة اثنين وسبعين وتسعمائة احسن الله عاقبتها الى خير وكان ذلك قبل الـظهر في الضحوة الكبرى من النهار على يد كاتبه العبد الفقير الى الله تعالى محمد بن المرحوم حسن بن المرحوم علي بن ابراهيم بن صدقة عرف بابن صدقة الطوخي ، بلداً ، المالكي مذهباً الازهري ، عفا الله له ولوالـديه ولجميع مشائخه واخوانه وجميع المسلمين آمين ، آمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه اجمعين وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين وهو حسبي ونعم الوكيل ورضي الله تعالى عن كل الصحابة أجمعين وعن التابعين آمين . وذلك جع ابن صاحب الصلاة التلمساني رحمه الله تعالى آمين :

وفي المغرب :

أ) توجد نسخة بالخزانة السلطانية .

(وهـذه النسخة مجـزأة على عشرين جزءاً ، وقـد ضاع الثـامن والجزء السابع عشـر مكرر وذلـك انه كـان ضاع فعُوض بآخـر ثم عثر عليـه فألحق بالنسخة الاصلية ، وهذه المخطوطة مكتـوبة بخطوط مغربيـة جميلة مختلفة ، وكلها ملونة مـذهبة مجـدولة تبتـدىء الاجزاء الاول والسـادس والحادي عشـر والسادس عشر بلوحتين مكتوبتين بالذهب وبداخـل كل لـوحة اسم الكتـاب والمؤلف ، والسلطان الجليل سيدي محمد بن عبد الله وهـو الذي أمـر بنسخ جميع الكتاب لخـزانته مع أسماء العلماء الأربعة الذين اشـرفـوا عـلى نسخـه وتحقيقه ، كل واحد منهم قام بنسخ ربع منه )<sup>(1)</sup> .

 (1) محمد الفاسي : الخزانة السلطانية وبعض نفائسها : 5 و 6 ( مجلة البحث العلمي جامعة محمد الخامس) . pied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ب) وتوجد بخزانة القرويين عدة أجزاء من هذا المؤلف<sup>(1)</sup> .

سجلت نسخة تحت رقم 6329 في عشرة مجلدات<sup>(2)</sup>.
 وسجلت نسخة تحت رقم 6372 في ستة مجلدات<sup>(3)</sup>.

3) وورد في قائمة لنوادر المخطوطات العربية المعروضة في مكتبة جـامعة القــرويــين بفــاس في بــاب الفقــه تحت رقم ( 157 ك 2) العــدد الــرتبي للمعروضات :

وجود نسخة من البيان والتحصيل في مجلد ضخم مكتـوب بالسـواك في رق الغزال وقع الفراغ من نسخة عـام 720 هـ على يـد أحمد بن عـلي بن احمد الصنهاجي ، وهو من تحبيس ابي الحسن علي بن أبي سعيد المـريني على خـزانة مدرسة عدوة الاندلس بفاس عام 728 هـ . وهو من نوادر الخـزانة مـوضوعـاً وكتابة وزخرفة وتنسيقاً في الخط<sup>(4)</sup> .

وفي ايطاليا :

توجد مخطوطتان من كتاب البيان والتحصيل بباليـرمو ، مسجـل تحت عدد 1556 <sup>(5)</sup> ولقد اعتنى به العلماء واهتم الفقهاء فتلقوه بالقبـول ، وانتسخوه بأيديهم واختصروه ، وألفُوا حوله، وحفظوه .

فهذا الفقيه عباد بن محمد بن أشرف (٥) نسخه بخطه لنفسه نقلًا من

(1) المرجع السابق .

- (2) و (3) لائحة المخطوطات الموجودة بخزانة القرويين بفاس : المجلد الأول .
- (4) قائمة لنوادر المخطوطات العربية المعروضة في مكتبة جامعة القرويين بفاس بمناسبة مرور 1100 : باب الفقه : ص 36 .
  - (5) محمد الفاسى : الحزانة السلطانية وبعض نفائسها : ص 6 . نقل ذلك عن بروكلمان .
- (6) ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : س 5 ق : 111: 1 ، وقد وقف ابن عبد الملك على هذه النسخة .



أصل المصنف والفقيه علي بن أحمد بن فرج السياري<sup>(1)</sup> نسخـه كذلـك بخطه لنفسه نقلًا من اصل المؤلف سنة 530 هـ .

وممن اختصره :

أبو عبد الله محمد بن أبي القاسم المشذالي البجائي<sup>(2)</sup> ( ـ 866 هـ/ 1462 م ) مختصر البيان لابن رشد : رتبه على مسائل ابن الحاجب<sup>(3)</sup> ( ـ 646 هـ/ 1249 م ) ، وشرحه في أربعة اسفار غاية في التحقيق . ( أسقط التكرار منه ، ورد كل مسألة الى موضعها من الاحالات فجاءت غاية في الاتقان والتيسير ، وترك من مسائله ما لا تعلق له أصلاً بكلام ابن الحاجب ، ولا يقرب اليه بوجه ، فجاء في أربعة أسفار في مقدار 90 كـراساً ، وقف احمد بابا التنبكتي على ما عدا الثاني منها )<sup>(4)</sup> .

وألف أبو عمرو عثمان بن علي بن دعمون الغرناطي<sup>(5)</sup> ( ـ 709 هـ/ 1310, 1309 م ) بـرنـامجــاً عـلى كتــاب البيـان والتحصيــل ( عـظيم النفــع والفائدة )<sup>(6)</sup> .

وألف أبو الحجاج يوسف بن أبي موسى بن سليمان بن فتح الجذامي()

(1) المرجع السابق : 181 .

- (2) السُّخاري : الضوء اللامع : 8 :290 . التنبكتي : نيل الابتهاج : 314 . محلوف : الشجرة : 263 . الزركلي : الاعلام : 7 :228 . كحالة : معجم المؤلفين : 11 :144 .
- (3) السيـوطي : حسن المحاضـرة : 1 :259 وما بعـدها . مخلوف : الشجـرة : 167 وما بعـدهـا . كحالة : معجم المؤلفين : 6 :265 وما بعدها .
  - (4) التنبكتي : نيل الابتهاج : 314 .
  - (5) ابن فرحون : الديباج : 191 وما بعدها . التنبكتي : نيل الابتهاج : 197 .
    - (6) ابن فرحون : الديباج : 192 .
- (7) ابن فرحون : الديباج : 359 وما بعدها . ذكر في شأنه : أنه كان عالماً مشاركاً في الادب ذاكراً للاخبار ، حسن الشعر ، تولى القضاء برُنْدة ، وانتهت اليه رثـاسة الاحكـام ، ولم يورد ابن فرحون تاريخ وفاته لأنه كان على قيد الحياة في أواخر عمره قيدته الكبرة وأثقلته الشيخوخة .

Died by resistence werein C E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

من أهل رُنْدَة (1) كتاباً سماه : تجريد رؤ وس مسائل البيان والتحصيل لابن رشد .

d by Total I

3) كتاب اختصار الكتب المبسوطة .

ذكره عياض في الغنية ، وعده ثـالث تآليف شيخـه ابن رشد ، وأثبت أنه سمع بعضه ، وهو يقرأ على مؤلفه ، وأجازه باقيه<sup>(2)</sup> .

وعده كذلك ابن بشكوال ثالث التآليف عاطفاً اياه على ما سبقه منها في قوله : (واختصار المبسوطة)<sup>(3)</sup> ، ولم يحدد سماعه منه ، وانما أورد في اجمال بعمد اثباتيه أربعة من تمواليفه ، قبوليه : (سمعنا عليه بعضها وأجماز لنا سائرها)<sup>(4)</sup> .

وساقه ابن خير<sup>(5)</sup> ( ـ 575 هـ/ 1179 م ) عادا ايـاه ثالثـاً تحت عنوان : « كتــاب اختصــار المبســوط ليحيى بن اسـحــاق<sup>(6)</sup> ( ـ 303 هـ/ 916,915 م ) »<sup>(7)</sup> .

وأورد ابن فرحون ذكره في العبارة التالية : ( اختصار الكتب المبسوطـة

- (1) الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 79 .
  - (2) عياض : الغنية : 123 .
- (3) ابن بشكـوال : الصلة : 2 :546 . وتلك التسمية سـايره فيهـا الزركـلي في الاعلام : 6 :210 . ومخلوف في الشجرة : 129 . والبغدادي في هدية العارفين : 2 :85 .
  - (4) ابن بشكوال : الصلة : 2:546 .
- (5) مخلوف : الشجرة : 152 وما بعدها . الـزركلي : الاعـلام : 6 :354 . ابن الابار : التكملة : 1 :240 .

(6) الحميدي : جذوة المقتبس : 350 وما بعدهما . ابن الفرضي : تماريخ علماء الاندلس : 2:15 ومما بعدهما . كحمالية : معجم المؤلفين : 9:294 . الضبي : بغيسة الملتمس : 498 ابن فرحون : الديباج : 353 . غلوف : الشجرة : 77.

(7) ابن خير : الفهرست : 1 : 243 .

من تأليف يحيى بن اسحاق بن يحيى بن يحيى ) (1) .

ومما دونه عياض في الغنية وهو قوله في ترجمة شيخه ابن رشد : ( وسمعت بعض كتابه في اختصار المبسوطة من تآليفه فقرىء عليه وناولني بعضها ، وأجازني الكتاب المذكور وسائر رواياته )<sup>(2)</sup> يستفاد ان هذا الكتاب تم تأليفه قبل سنة 507 هـ . لأنها السنة التي اتصل فيها بشيوخه القرطبيين حسبا أثبته في ترجمة أبي عبد الله ابن حمدين<sup>(3)</sup> فهو قد خرج من سبتة يوم الثلاثاء منتصف جمادى الأولى عام 507 ووصل الى قرطبة يوم الثلاثاء مستهل جادى الآخرة بعدها<sup>(4)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وأثبت في مواهب الجليل فيها يلي : ( واختصر المبسوطـة )<sup>(5)</sup> ، وكذلـك في الفكــر السـامي<sup>©</sup> ، وأثبت في جــذوة الاقتبـاس : ( واختصــنار كتــاب المبسوطة )<sup>(7)</sup> ، وفي معجم المؤلفين : ( مختصر المبسوطة )<sup>(8)</sup> .

وأسلم عنـوان لهذا الكتـاب وأوجهـه مـا أثبتـه عيـاض : ( وكتـابـه في اختصار الكتب المبسوطة من تأليف يحيى بن اسحاق بن يحيى )<sup>(9)</sup> .

وذكر عياض في المدارك أن تأليف شيخه قاضي الجماعة أبي الـوليد بن رشد هذا هو اختصار الكتب المبسوطة ، لأن الكتب المبسوطة من تأليف يحيى

(1) ابن فرحون : الديباج : 278 .
 (2) عياض : الغنية : 123 .
 (3) المصدر السابق : 116 .
 (4) المقري : أزهار الرياض : 3 : 8 .
 (5) الحطاب : مواهب الجليل : 1 : 35 .
 (6) الحجوي : الفكر السامي : 4 : 54 .
 (7) ابن القاضي : معجم المؤلفين : 7 : 288 .
 (8) كحالة : معجم المؤلفين : 12 .

بن اسحاق بن يحيى وهو كتاب في اختلاف أصحاب مالك وأقواله<sup>(1)</sup> وقد اختصرها الأخوان أبو عبد الله محمد<sup>(2)</sup> وأبو محمد عبد الله<sup>(3)</sup> ( ـ 395 هـ / 1005 م ) ابنـا أبـان<sup>(4)</sup> ( ـ 349 هـ / 960 م ) بن عيسى بن محمـد بن عبد الرحمن بن دينار . ندبهما الحكم<sup>(5)</sup> ( ـ 366 هـ / 976 م ) الى اختصار الكتب المبسوطة فاختصراها وقرباها<sup>(6)</sup> .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وقد تابع ابن فرحون عياضا ونقل عنه حرفيا ، مثبتا ما أثبته حتى انه لم يغير عبارة عياض فأعادها بنصها في ترجمة محمد بن أبان : (وندبهها<sup>(T)</sup> الحكم الى اختصار الكتب المبسوطة تأليف يحيى بن اسحاق بن يحيى بن يحيى فاختصراها وقرباها ، واختصر اختصارها بعد هذا شيخنا قاضي الجماعة أبو الوليد ابن رشد )<sup>(8)</sup> هكذا أورد العبارة دون أن يدخل عليها التغيير المناسب اذ اعتبر أبا الوليد بن رشد شيخه ، وهو غير صحيح ، لأن ابن رشد شيخ عياض المتوفى سنة 544 هـ ، بينها توفي ابن فرحون سنة 799 هـ ، يضاف الى ذلك ما أثبته ابن فرحون في ترجمة أبي اسماعيل يحيى بن اسحاق بن يحيى في قوله : ( ألف الكتب المبسوطة في اختلاف أصحاب مالك وأقواله ، وهي التي الوليد بن رشد )<sup>(9)</sup> .

- (1) مخلوف : الشجرة : 77 .
- (2) عياض : المدارك : 4 : 557 .
- (3) عياض : المدارك : 4: 557 . ابن بشكوال : الصلة ؛ 1: 240 .
- (4) عياض : المدارك : 4: 439 . الخشني : قضاة قرطبة : 18 ، ثم 90 وما بعدها .
  - (5) الزركلي : الاعلام : 2 : 295 ، الضبي : بغية الملتمس : 18 وما بعدها .
- (6) عياض : المدارك : 4: 557 . ابن فرحون : الديباج : 263 . مخلوف : الشجرة : 77 .
  - (7) أي ندب محمد بن أبان وأخاه عبد الله .
    - (8) ابن فرحون : الديباج : 263 .
- (9) المرجع السبابق : 353 . وكذلبك جاء في الشجيرة لمخلوف ص 77 غير أنبه قال : ألف كتباب
  - . المبسوط ، لا الكتب المبسوطة .

tered version) CE GHAZI TRU FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

4) تهذيبه لكتاب الطحاوى :

هكذا قيده عياض<sup>(1)</sup> وقيده ابن فرحون ثم مخلوف تحت هـذا العنوان : ( تهذيبه لكتب الطحاوى في مشكل الأثار )<sup>(2)</sup> .

أما ابن بشكوال فأثبته باسم : ( اختصار مشكل الأثار للطحاوي )<sup>(3)</sup> وهـو ما ذكـره النباهي في تـاريـخ قضـاة الانـدلس<sup>(4)</sup> ، ثم المقـري في أزهـار الرياض (5) ، ثم البغدادي في هدية العارفين (6) .

وقيده ابن القاضي في جذوة الاقتباس باسم : ( اختصار كتابي أبي جعفر الطحاوي )77 ، وقال فيه الحجوي : ( ولخص كتـاب مشكل الأثـار للطحاوي ) (8) ومثـل هــذا القـول جــاء في كتـاب تــاريــخ التشــريــع الاسلامي() ، وهو عنبد ابن خير بعنبوان : (كتاب اختصبار مشكل الآثبار للطحاوي ) ، أثبته (10) في موضعين :

أولهما : ذكره فيه وحده ورواه وحدثه به غير واحد من أصحاب المؤلف منهم الشيخ أبو مروان عبدالملك بن مسرة ، وأبـو بكـر يحيى بن محمـد بن ريدان . كما حدثه به المؤلف نفسه بالاجازة العامة(11) التي تسبب فيها تلميذه ابن الوزان .

- (1) عياض : الغنية : 122 .
- (2) ابن فرحون : الديباج : 278 . مخلوف : الشجرة : 129 .
  - (3) ابن بشكوال : الصلة : 2: 546 .
  - (4) النباهى : تاريخ قضاة الاندلس : 99 .
    - (5) المقرى : أزهار الرياض : 3 : 60 .
  - (6) البغدادي : هدية العارفين : 2: 85 .
  - (7) ابن القاضى : جذوة الاقتباس : 157 .
  - (8) الحجوي : الفكر السامى : 4: 54 .
- (9) عبد اللطيف محمد السبكي ومن معه : تاريخ التشريم الاسلامي : 317 .
  - (10) أثبت له العنوان الذي أثبته ابن بشكوال . (11) ابن خير : الفهرست : 1: 200 .



ثانيهما : ذكره فيه في جملة تآليف ابن رشد التي ضبط منهـا أربعة فعـين أسهاءها وأجمل في باقيها قائلا : (وغير ذلـك من تواليفـه وجوابـاته فيـها سئل عنه)<sup>(1)</sup> ومعقبا : (حدثني بذلك كله غير واحد من أصحابـه منهم الفقيه أبـو مروان عبد الملك بن مسرة وغيره وحدثني مؤلفها ابن رشـد بالاجـازة العامـة نفع الله بعزته)<sup>(2)</sup> .

وأثبته الزركلي بعنوان : ( مختصر شرح معاني الآثار للطحاوي )<sup>(3)</sup> وسجل انه مخطوط . وكحالة باسم<sup>(4)</sup> : مختصر مشكل الآثار للطحاوي<sup>(5)</sup> ( ـ 321 هـ / 203 م ) ، والطحاوي هو أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الأزدي ، الطحاوي الحنفي ، برع في الفقه والحديث واليه انتهت رئاسة الحنفية بمصر ، وصنف تصانيف متنوعة : في العقيدة ، وفي الحديث وفي الفقه ، وفي أحكام القرآن . وفي الفرائض ، وفي مناقب أبي حنيفة النعمان ، وفي التاريخ ، وغيرها .

ومما ألفه في الحديث :

مشكل الأثار : طبع في أربعة أجزاء عام 1333 هـ بحيدر آباد
 الدكن .

2) شرح معاني الآثار : حققه وعلق عليه محمد زهري النجار ، وطبع في 4 أجزاء ، الطبعة الأولى عام 1399 هـ / 1979 م ببيروت لبنان دار المكتبة العلمية .

(1) المصدر السابق : 1 : 243 .
 (2) المصدر السابق .
 (3) المركلي : الاعلام : 6 : 210 .
 (4) كحالة : معجم المؤلفين : 7 : 288 .
 (5) اللكنوي : الفوائند البهية : 31 وما بعدها . السيوطي : حسن المحاضرة : 1 : 198 محمد زهري النجار : معلق ومحقق شيرح معاني الأثنار : 1 : 5 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 1 : 197 .

قال في أوله : ( سألني بعض أصحابنا من أهل العلم أن أضع له كتـابا أذكر فيه الآثار المأثـورة عن رسول الله ﷺ الت يتـوهم أهل الالحـاد والضعفة ان بعضها ينقض بعضا لقلة علمهم بناسخها ومنسوخها )<sup>(7)</sup> .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وجعل فيه أبواباً فذكر في كل منها ما فيه من الناسخ والمنسوخ وتأويـل العلماء واقامة الحجة على الصحيح<sup>(8)</sup> .

ولئن كان للطحاوي الكتابان السابقان في الحديث فان الكتـاب الذي تناوله ابن رشد بالتلخيص هو كتابه الأول المسمى ( مشكل الآثار ) تماشيا مع التسمية التي ذكرهـا ابن بشكوال وابن خـير ، وهما أعـرف به من سـواهما . وزعم الزركلي أنه ( مختصر شرح معاني الآثـار ) وليس بصحيح ، اذ لا دليـل له على ذلك .

5) كتاب الفتاوي :

هكذا سماه الزركلي<sup>(1)</sup> وسماه التنبكتي : كتاب النـوازل<sup>(4)</sup> ، وزَرُّوق : كتاب الاجوبة<sup>(3)</sup> ، وابن خير : جوابات ابن رشد<sup>(6)</sup> .

وهو كتاب مخطوط ، جمعه تلميذ ابن رشد : الفقيه أبو الحسن محمد بن أبي الحسن<sup>(5)</sup> القرطبي المعروف بابن الوزان . توجد منه :

أ) نسخة مخطوطة بدار الكتب الوطنية بتونس تحمل رقم : 12397

(1) الطحاوي : شرح معاني الآثار : 1 : 10 .
 (2) المرجع السابق .
 (3) المرجع السابق .
 (4) الندكتي : الاعلام : 6 : 201 . وسماه كذلك المواق في التاج والاكليل : 2 : 278 .
 (5) زروق : العجالة : 114 ظ ( المخطوط ) .
 (6) ابن خير : الفهرست : 1 : 243 .
 (7) ابن رشد : الفتاوى : 167 و ( المخطوط ) .

stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأصلها من أحباس المكتبة الأحمدية بالجامع الأعظم بتاريخ أوائل صفر 1291 هـ تحت رقم : 3116 في عهد محمد الصادق باي .

| 30 سطرا ما عدا الصفحة 1 فمسطرتها | : | المسطرة |
|----------------------------------|---|---------|
| 22 سطرا .                        |   |         |
| . 21 × 29                        | : | المقاس  |
| . 169                            | : | الأوراق |
| تونسي مختلف .                    | : | الخط    |

وهي لا تحمل تاريخ النسخ ولا اسم الناسخ .

وهذه النسخة طالعها الشيخ محمد الطاهر بن عاشور وأثبت خطه عليها في مواطن منها وأظهر بعض الفوائد التي استوقفته فيها مثل : ( وجه زيادة الواو في ربنا ولك الحمد )<sup>(1)</sup> ومثل : ( مولد أبي الوليد سنة 450 )<sup>(2)</sup> ، وعلق في بعض المواطن منها مثل : يريد بتحريم العين هنا تحريم كل جزء منها لئلا يظن ان المحرم شربه هو المقدار المسكر كما يدل عليه آخر كلامه )<sup>(3)</sup> وعنون لبعضها : مثل : ( طهارة آبار الصحاري التي يغمرها الخشب والعشب )<sup>(4)</sup> ، ( التحجير الخاص يبين التهمة )<sup>(5)</sup> ( رد المطالم )<sup>(6)</sup> ، ودون في طالعها ما يلي : ( فتاوى ابن رشد رحمه الله جعها تلميذه الفقيه أبو الحسن محمد بن أبي الحسن كذا في آخر النسخة . والمعروف في تلامذة ابن رشد هو أبو الحسن سهل بن محمد بن سهل بن مالك راوي تآليف ابن رشد في أسانيدنا ولا

(1) ابن رشد : الفتاوى : 130 و ( المخطوط ) .
 (2) المصدر السابق : 168 ظ .
 (3) المصدر السابق : 9 ظ .
 (4) المصدر السابق : 114 ظ .
 (5) المصدر السابق : 117 ظ .

أحسب أن يكون جامع هذه الفتاوى غيره ، قاله محمد الطاهر ابن عاشور )<sup>(1)</sup> فيكون قد سجل ما ذكره بخطه وأمضاه وهو منه حسبان وظن .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

والصحيح ان جامعها هو أبو الحسن محمد بن أبي الحسن المعروف بابن الوزان ، والسابق التعريف به .

ويؤيد هذا :

ونقله قـول ابن الوزان في الفهـرست يلتقي بالأصـل الثابت بـالفتـاوى نصا سواء الا في قوله : ربيع الآخر الذي يخالف ما جاء في الفتاوى أنه ربيـع الأول<sup>(3)</sup> .

(1) ابن رشد : الفتاوى : الصفحة الأولى .

(2) ابن خير : الفهرست : 1: 453 . (3) قارن بين النصين : نص ابن خير في المصـدر السابق ونص ابن الـوزان في الفتاوى : 168 . و المخطوط ) تجد ما استُنيبج . وتفليت الدرج العكر العكر العليم المحرف العكر العكر العليم المحرف العرف العكر العرف العكر العليم المحرف العرف العكر العرف العرف العرف العرف العرف العرف العرف الع FOR QURANIC THOUGHT

2) ما جاء في أواخر مخطوط الفتاوى من التصريح باسم الحامع في الجمل الآتية : (قال الفقيه أبو الحسن محمد بن أبي الحسن إلى ههنا انتهى ما جعته من المسائل التي سئل عنها وأجاب عليها الفقيه الامام القاضي أبو الوليد بن رشد شيخنا رضي الله عنه فيما عنيت بجمعه وقراءته عليه على مرور الأيام ، وتعاقب الأعوام مسألة مسألة الى أن وقع في المرض الذي قضى عليه رحمه الله )<sup>(1)</sup>.

فالتصريح بالاسم يدعو البـاحث الى مزيـد التعمق في البحث من أجل الوصول الى الاطمئنان وبلوغ الصواب ، ويجنبه سلوك طريق الـظن ، ويبعده عن التمحل .

وشتان بين الاسمين : أبي الحسن محمد بن الوزان ( جامع الفتاوى ) ، وأبي الحسن سهـل بن محمد بن سهـل بن مـالـك راوي تـآليف ابن رشـد في أسانيد الشيخ محمد الطاهر ابن عاشور .

وإذا كـان ابن الوزان تلميـذ ابن رشد ، فـان ابن مالـك الأزدي<sup>(2)</sup> ( ـ 559 - 639 هـ / 1163 , 1164 - 1242 م ) يعـد تلميذا لتـلاميذ ابن رشـد كـأبي بكر بن الجد ، ويعتبـر تلميذا لابن رشـد الحفيد وكـلاهما من شيـوخ اشبيلية حيث اتصل بهما .

وكتـاب الفتاوى لم يـرتب ترتيبـا تاريخيـا حسب صدورهـا ، ولا ترتيبـا موضوعيا حسب الأبواب الفقهية المتعارفة :

فالمطالع للكتاب : يجد مسائسل سأل عنهما القاضي بسبتة أبو الفضل عياض في شهر رمضمان سنة 516'' ثم يجد بعدهما مسائمل أخرى سأل عنها

<sup>(1)</sup> ابن رشد : الفتاوى : 167 و ( المخطوط ) .

<sup>(2)</sup> ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : بقيته سفر ١١١١٠ وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 125 .

<sup>(3)</sup> این رشد : الفتاوی : 69 و , وما بعدها , ثم 70 ظ وما بعدها .

عياض آخر عام 515 هـ<sup>(1)</sup> ويجد المسألة الثانية ، وقد جاءت من المرية ، تتعلق بقضاء الصلاة ، والمسألة الثالثة وقد أتت من غرناطة في تكفير تارك الصلاة ، والمسألة الرابعة من مسائل الـزكاة ، والخـامسة جـاءت من لبلة في صيد أهـل الكتاب ، والسادسة من بعض بلاد الانـدلس تتعلق بالخمر هل هي محرمة العين ؟ ، والسابعة من مسائل علم الكلام في أطفـال المؤمنين والمشركين ، والثامنة من مسائل النكاح جرت في اشبيلية وقد اختلف فيها . وهكذا تمضي الاسئلة والاجوبة دون أن ترتب في أبواب تجمعها ، وموضوعات توحد بينها .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

والكتاب يحتوي على 559 فتوى صدرت عن ابن ررشد ما عدا ثـلاثا : واحدة منها وهي الأولى فتوى أبي عبد الله محمـد بن علي بن حمـدين في الخمر اذا تخللت هل انقلبت ذاتها ؟ والتذييل عليها .

والأُخْرَيَان للفقيه أبي عبد الله بن الحاج : أولاهما في الحبس<sup>(2)</sup> كتب بها اليه من جيان . وثانيتهما وردت من قاضي كورة بباسة <sup>(3)</sup> يسأله هـو وابن رشد عن نازلة نزلت بمدينة غرناطة . في حادثتين<sup>(4)</sup> : ما الواجب فيهما ؟

الأولى : في رجلين تسابا فقال أحد<sup>ه</sup>مـا للآخـر : بالله الـذي لا إله إلا هو لو أن نبيا مرسلا أو ملكا مقربا سبني لرددت عليه بمثل ما سبني .

والثانية : في رجل عشار قال لرجل آخر بعد أن طلب ما طلب ، ففهم منه التهديد بالشكاية : أغرم واشتك انت للنبي .

فأجاب عليهما كل من ابن الحاج وابن رشد على انفراد . وجميح فتاوى ابن رشـد ( 556 ) في الفقه ، سـوى احدى عشـرة فتوى

> (1) المصدر السابق : 121 و ، وما بعدها . (2) ابن رشد : الفتاوى : 38 و ( المخطوط ) . (3) الحموي : معجم البلدان : 2: 318 . (4) ابن رشد : الفتاوى : 109 و .



بعضها أجوبة عن مسائل في الكلام وبعضهـا في اللغة وبعضهـا في معاني جملة من الأحاديث النبوية .

ب) نسخة مصورة من مخطوطة دار الكتب الوطنية بتونس لدينا .
 ج) نسخة محطوطة بمكتبة باريس الوطنية مسجلة تحت عدد 398
 ( ملحقات عربية ) ذكرها الدكتور جمعة<sup>(1)</sup> ( \_ 1372 هـ/ 1953 م ) قائلاً :
 (لابن رشد مجموعة فتاوي رتبها<sup>(2)</sup> ونقحها أحد مريديه وأتباعه ابن الوزان إمام مسجد قرطبة لعهده )<sup>(3)</sup>.

د) نسختان بخزانة القرويين بعنوان : النوازل والاجوبة : احدا<sup>ه</sup>ما تحمل رقم : 6378<sup>(4)</sup> . وثانيتهها تحمل رقم : 6379<sup>(5)</sup> .

وممن اعتنى بهذا التأليف :

أ) فرتبه : أبو زيد ، وأبو القاسم عبد الرحمن بن محمد بن احمد
 القيسي<sup>(6)</sup> ( - 737 هـ/ 1336 م ) كما رتب نوازل ابن الحاج .

ب) واختصره أبـو اسحـاق ابـراهيم بـن حسن بـن عبد الرفيع

(1) الزركلي : الاعلام : 7:238 .

- (2) قول غير مقبول ، لأن ابن الوزان لم يرتبها ترتيباً تاريخياً ولا ترتيباً مبـوباً حسب ابـواب الفقه ، وتداخلت الاجوبة بحيث يحتاج الكتاب الى الترتيب والتنظيم ليستفيد منه المطالع بيسر ، وقـد سبق الحديث عن عدم تنظيم مسائله .
- (3) جمعة : تاريخ فلاسفة الاسلام : 115 . وهذا النقل يؤيد ما أثبتناه وصوبناه سابقاً في أمر جامع الفتاوى ومدونها .

(4) و (5) لائحة المخطوطات الموجودة بخزانة القرويين بفاس ، المجلد الأول . (6) التنبكتي : نيل الابتهاج : 165 .

التونسي<sup>(1)</sup> ( ـ 734 هـ/ 1334 م ) . ج) واختصره كذلـك : محمد بن سعيـد بن محمد بن عثمـان الـرعيني الاندلسي<sup>(2)</sup> ( ـ 779 هـ/ 1377 م ) .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

د) واختصره : أبو عبد الله محمد بن هارون الكناني التونسي<sup>(3)</sup> ( ـ <sup>750</sup> هـ/ 1349 م ) يوجد منه نسختان مخطوطتان بدار الكتب الوطنية بتونس كـانتا من أحباس المكتبة الاحمدية بالجامع الاعظم تحمـلان رقمي : 3117 و 3118 ، وصارتا بدار الكتب الوطنية مسجلتين برقمي 12189 و 9717 .

وبالاطلاع على الدليل العام للمخطوطات العربية بمكتبة باريس الوطنية تبين ان كتاب الفتاوى مسجل بها بعنوان : مسائل سئل عنها محمد ابن احمد بن رشد ابو الوليد تحت عدد I. 622 : [u] 480 [<sup>4]</sup> - 1072<sup>(4)</sup> فلتتأمل احالة د . جمعة السابقة .

6) كتاب التقييد والتقسيم :

ذكره زروق في العجالة<sup>(5)</sup> وذكره التنبكتي في تـرجمة أبي الـربيع سليمـان الـونشريسى<sup>(6)</sup> ( ـ 705 هـ/ 1306, 1305 م ) لمـا اورد حواراً وقـع في درس أبي

(1) ابن فـرحون : الـديباج : 89 . القـرافي : توشيـح الديبـاج : 14 ظ ( المخطوط ) . مخلوف : الشجرة : 207 وجعل مخلوف وفاته سنة 733 هـ .

(2) التنبكتي : نيل الابتهاج : 271 وما بعدها.

(3) من مدرسي جامع الزيتونة ممن أدرك الاجتهاد المذهبي : السراج : الحلل السندسيـة ج 1 : ق 3 :598 ومـا بعدهـا . مخلوف الشجرة : 211 . التنبكتي : نيـل الابتهاج : 242 ومـا بعدهـا . الحجوي : الفكر السامي : 4 :79 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 7 :353 .

Georges Vajda: Index général des manuscrits Arabes de la Bibliothé que Nationale de (4) Paris, page: 465.

- (5) زروق : العجالة : 114 ظ .
- (6) التنبكتي : نيل الابتهاج : 119 وما بعدها .

الربيع بينـه وبين تلميـذه خلف الله المجاصي<sup>(١)</sup> ( ـ 732 هـ/ 1331, 1332 م ) وأظهر قلة انتشار هذا الكتاب بين أيدي الناس وندرة توفره لـدى التلاميـذ ، ووجوده عند الكثير من الشيوخ .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

نقل أبو الربيع يـوماً في درسـه مسألـة عن ابن رشد في مسـح الخفين ، فقـال له خلف : والله مـا قال هـذا ابن رشـد قط . وكـان خلف يستحضـر المقدمات والبيان . فغضب الشيخ ونزل عن كرسيـه وهو يقـول : استغفر الله الذي لا إله الا هو الحي القيوم . وترك الاقراء يومين .

ففي الثـالث اجتمع بـه طلبته ، وكـانـوا يجتمعـون بـه قبـل ذلـك ولا يكلمونه اعظاماً له ، فقال لخلف الله : يـا أبا سعيـد تكذبني في النقـل ، وقد نصحتك أعواماً كثيرة ، فما كان جزائي منك الا هذا .

فقال : يا سيدي ، ذكرت ان ابن رشـد لم يتكلم على مسـح الخفين في مقدماته ، ولا ذكر ذلـك في بيانـه فجبذ الشيـخ كتاب التقييـد والتقسيم لابن رشد ، ودفعه اليه حتى رأى فيه ما نقله .

فقبل عند ذلك يده ، واعتذر له ورجع ، وقبل عذره (2) .

7) تلخيص كتاب الحسن والقبح في الكلام :

والأصل ـ وهـو كتـاب الحسن والقبـح ـ من تـأليف محمـد بن محمـد الحسيني المشتهـر بالحكيمي : ( أولـه الحمـد لله الـذي لا حـاكم في الـوجـود سواه )<sup>(3)</sup> هو الذي تناوله ابن رشد بالتلخيص .

ذكره حـاجي خليفـة في كشف الـظنـون<sup>(4)</sup> وأخـطأ كحـالـة في معجم

(1) المرجع السابق : 110 . ابن القاضي : جذوة الاقتباس : <sup>115</sup> . (2) المرجع السابق : 119 وما بعدها . ( أي التنبكتي : نيل الابتهاج ) . (3) حاجي خليفة : كشف الظنون : 2 :1412 . (4) المرجع السابق .

المؤلفين حين وضع تلك المعلومات الموجودة في كشف الطنون مرجعاً من المراجع التي أثبتها وأحال عليها وذيل بها ترجمة ابي الوليد بن رشد الحفيد . والصواب أن تجعل من مراجع ترجمة ابن رشد لان حاجي خليفة عين سنة وفاة ابن رشد الملخص في قالته : ( المتوفى سنة عشرين وخمسمائة )<sup>(1)</sup> وأورد هذا الكتاب البغدادي ، وعده من جملة تصانيف ابن رشد<sup>(2)</sup> .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

8) كتاب حجب المواريث :

ذكره ابن خير الاموي الاشبيلي في فهرست ما رواه عن شيوخه وحـدثه به غير واحد من تلاميذ ابن رشد منهم أبو بكر يحيى بن محمد بن ريدان<sup>(3)</sup> ( ـ 556 هـ/ 1161 م ) وحدثه به مؤلفه بالاجازة العامة<sup>(4)</sup> وذكره كذلك مخلوف في تآليف ابن رشد<sup>(3)</sup> .

9) مختصر الحجب :

وهو جزء من تـأليفه عـلى مذهب مـالك بن أنس ممـا روي عن زيد بن ثـابت<sup>(6)</sup> رواه ابن خير في فهـرسته ، وحـدثه بـه غير واحـد من أصحاب ابن رشـد منهم أبو بكـر يحيى بن<sub>:</sub> محمد ابن ريـدان الفهري القـرطبي الذي تـولى قضاء قرطبة ثم انتقل الى لبلة<sup>(7)</sup> .

وحدثه به مؤلفه بالاجازة العامة(8) .

(1) المرجع السابق .
(2) البغدادي : هدية العارفين : 2 :85 .
(3) ابن الزبير : صلة الصلة : 188 .
(4) ابن خير : الفهرست : 1 :266 .
(5) مخلوف : الشجرة : 291 .
(6) ابن حجر : الاصابة : 1 :156 وما بعدها . ابن عبد البر : الاستيعاب : 1 :155 وما بعدها .
(6) ابن محجر : الاصابة : 2 :278 وما بعدها .
(7) الحموي : معجم البلدان : 7 :316 . (لبلة قصبة كورة بالاندلس غرب قرطبة ) .
(8) ابن خير : الفهرست : 1 :368 .



10) فهرست :

أثبته مخلوف في الشجرة(1) .

11) كتاب الرد على المرادي :

وهي كتب رد فيها ابن رشد على المرادي<sup>(2)</sup> وتناول فيها ما يتعلق بالنية في الوضوء والغسل والتيمم ، وأشار اليها مؤلفها في كتـابه المقـدمات وأحـال القـارىء عليها تتميـماً للبحث ، وتكميلًا لاقنـاع المطالـع بوجهـة رأيـه ورأي المالكية .

12) جزء في أحكام الطهارة والصلاة :

| المسطرة | : | 27      |
|---------|---|---------|
| المقاس  | : | 19 × 28 |
| الرقم   | : | 93      |
| الحفط   | : | تونسي   |

مخطوط بدار الكتب الوطنية بتونس ، وهو عبارة عن كراس يحتوي على 5 صفحـات وأربعة أسطـر ضمـن مجموع يحمـل الرقم المـذكـور يبتـدىء من الورقة ( 232 و ) وينتهي بالورقة ( 234 ظ ) .

جاء في أوله : قال الشيخ الفقيه القاضي أبو الوليـد بن رشد رحمـه الله

(1) مخلوف : الشجرة : 129 .

(2) لعله معاصر ابن رشد أبو بكر بن الحسن الحضرمي المعروف بالمرادي ، الذي كان عاماً بالفقه ومتكلماً وله في ذلك تآليف وهو أول من أدخل علوم الاعتقاد الى المغرب الاقصى المتوفى بمدينة ازكد بصحراء المغرب وهو قاض سنة 489 هـ/ 1096 م . انظر ابن بشكوال : الصلة : 2:572 وكحالة : معجم المؤلفين : 9 :188 وعياض : الغنية : 278 المقري : ازهار الرياض : 161



ونفعنا ببركاته آمين فرائض الوضوء ثمـانية منهـا أربعة متفق عليهـا عند أهـل العلم وهي التي نص عليها كتاب الله العزيز )<sup>(1)</sup> .

وفي خاتمته : ( وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى آلمه وصحبه )<sup>(2)</sup> . وهذه مجالاً مجموعة مسائله : فرائض الوضوء ، وسنته وفضائله ، ونواقضه ، وفرائض الصلاة ، وسننها وفضائلها ، وأقسام الصلاة ومبطلاتها ، وذكر صلاة منسية أو مفرط فيها، ونهيه على عن الصلاة في سبعة مواضع<sup>(3)</sup> ، والصلاة كلها أقوال وأفعال وكراهة المدعاء في الصلاة في ثلاثة مواضع<sup>(4)</sup> ، وفرائض الغسل ، ومتى يجب التيمم ؟ وفرائض الحج ، وفصل فيمن ترك شيئاً من جميع الفرائض والسنن عامداً أو ناسياً ، وشروط الامام ، وشروط تكبيرة الاحرام ، وكيفية عقد النية ، والصلاة في الجماعة أفضل .

فهذا الجزء كما هو واضح ، غير مرتب ، ابتدأه مؤلف ه بالوضوء ثم انتقـل الى الصلاة ثم عـاد الى الغسـل والتيمم وهمـا من الـطهـارة ، ثم أورد كلاماً عن الحج وما مناسبته هنا ؟ ثم رجع الى الصلاة . . .

13) جزء في أحكام العبادات :

وهـو مخطوط ضمن المجمـوع السابق ذكـره في سبع صفحـات وثـلاثـة أسطر ، يبتدىء من ( 234 ظ ) وينتهي في ( 238 و ) ، الخط تـونسي وتاريـخ النسخ سنة 1242 هـ/ 1826 م . وهو كراس بدىء بـ (بسـم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا محمد وسلم ، قال القاضي أبو الوليد بن رشـد رضي الله عنه : الحمد لله حمـداً يوافي نعمـه ، ويكافىء مـزيده والصـلاة والسلام عـلى

(1) ابن رشد : من الجزء المذكور : 232 و .
 (2) الممدر السابق : 234 ط .

- (3) هي المـزبلة والمجزرة ، ومقبـرة المشركـين وكنـائسهم ، وقـارعـة الـطريق ، ومعـاطن الابـل ، والحمام ، وظهر بيت الله الحرام .
  - (4) هي بعد تكبيرة الاحرام ، وقبل الركوع ، وبعد السجود .



ed by Total I

رسول الله سيدنا ونبينا محمد سيد الأولين والآخرين الرسول الامين الشفيع في العصاة من أمته يوم الدين .

أما بعد فهذا تأليف مبارك بحول الله سبحانه يذكر فيه شيء من مسائل العبادة وغيرها ان شاء الله . . )<sup>(1)</sup> .

وختم بقول الناسخ : ( انتهى ماوجدنا )<sup>(2)</sup> .

وتحـدث فيه مؤلفـه : عن العقيدة الـواجبة ، والـوضوء ، والغسـل ، والتيمم ، والصـلاة ، ثم انتقل الى بـاب الصيام ، والى هنـا تم ما في الجـزء بالمجموع المذكور .

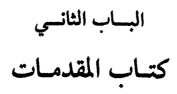
ومن الـواضـح ان الجـزء مـرتب ولكنـه غـير تـام . لأن مصنفـه جعله للعبادة: الصلاة ، وصوم شهر رمضان والزكاة والحج كـما جاء في كـلامه<sup>(3)</sup> ، والناسخ توقف في باب الصيام الذي لم يكمل هو بدوره .

> (1) ابن رشد : الجزء المذكور : 234 ظ . (2) المصدر السابق : 238 و . (3) المصدر السابق : 234 ظ .



This file was downloaded from QuranicThought.com







This file was downloaded from QuranicThought.com



.



This file was downloaded from QuranicThought.com



## المدونسة

الأسدية :

أصل المدونة كتاب الاسدية<sup>(1)</sup> لأسد بن الفرات<sup>(2)</sup> ( 142 -213 هـ ) النيسابوري الاصل ، التونسي الدار ، كان من علماء القيروان ، وتتلمذ لأبي الحسن علي بن زياد<sup>(3)</sup> التونسي المتوفى ( سنة 183 هـ/ 799 م ) ثم ارتحل الى المشرق ، واتى المدينة المنورة فقصد الامام مالك<sup>(4)</sup> بن انس امام دار الهجرة ، فأقبل عليه بما تحصل عليه من أبي الحسن علي بن زياد يبحث عن الاصول ، ويحلل الصور ، ويسلسل المسائل ويسأل مفرعاً ويوسع مفترضاً . وكان الامام مالك غير ميال الى طريقة التفريع ، وفرض الوقائع ، وان كانت هذه الطريقة

 <sup>(1)</sup> وكان تسمى كذلك كتاب اسد ومسائل ابن القاسم . ( الشبراخيتي علي خليل : 21 مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم 12163 . الحطاب : مواهب الجليل : 1 :33) .

 <sup>(2)</sup> أبي العرب التميمي : طبقات علماء افىريقية : 81 وما بعدها . المالكي : رياض النفوس :
 172: 1 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 155 وما بعدها . الدباغ : معالم الايمان :
 2 : 3 وما بعدها . عياض : المدارك : 2 :465 وما بعدها . ابن فىرحون : المديباج : 98 .
 غلوف : الشجرة : 62 .

<sup>(3)</sup> الشيرازي : طبقات الفقهاء : 152 . المالكي : رياض النفوس : 1 :158 وما بعدهما . عياض : المدارك : 1 :326 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 192 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 60 . النيفر : قطعة من موطأ ابن زياد : 26 وما بعدها .

<sup>(4)</sup> مالك بن انس ( 33 -179 هـ/ 712 -796 م ) ابن قتيبة : المعارف : 498 ومـا بعدهـا . ابن عبد البر : الانتقاء : 9 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 67 وما بعدها . عياض : المدارك : 1 : 102 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج 17 وما بعدها . | الذهبي : تذكرة الحفاظ : 1 : 193 .

طريقة مذهب أبي حنيفة النعمان<sup>(1)</sup> ( 80 -150 هـ/ 700 -768 م ) وهو مـذهب فقهي آخـر معاصـر بالعـراق . فلما أكثر أســد من اسئلته كـره منه مـالـك تصرفه . وضاق بها فقال : « إن أردت ذلك فعليك بالعراق » .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فكان ذلك دافعا له للرحلة الى العراق . وهناك اتصل بأبي يوسف<sup>(2)</sup> ( ـ 182 هـ / 800 م ) ، ولازم محمــداً بن الحسن الشيباني<sup>(3)</sup> ( ـ 189 هـ / 185 م ) فكانت بينهما عناية بتحقيق البحث في المسائل الاجتهادية على رأي أبي حنيفة ورأي مالك ، ورغبة في الاستفادة من المذهبين ، وميل الى مزج الفقهين ، والتقريب بين المدرستين . وبهذه الملازمة سمع أسد الفروع على الطريقة العراقية .

ولما خرج من العراق ذهب الى مصر ف اتصل بتـلاميذ الامـام مـالـك المصريين ، وقـد أراد أن يوسـع الفقه المـالكي بالمـزج بين طـريقتي أبي حنيفة ومالك في تفصيل المسائل وتأصيلهـا ، فيتعرف عـلى أحكام مـالك وأقـواله في تلك المسائل والفروع .

اتصل أسد في مصر بابن وهب<sup>(4)</sup> ( ــ 179 هـ / 913 م ) واشهب<sup>(5)</sup> ( ـ

- (2) هو أبو يوسف يعقوب بن ابراهيم الانصاري المولود سنة 112 هـ / 731 م . الخطيب : تـاريخ بغـداد : 14 : 242 . ابن خلكان : وفيـات الأعيان : 5 : 421 ومـا بعدهـا . ابن عبـد البـر : الانتقاء : 172 وما بعدهـا . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 134 .
- (3) هو محمد بن الحسن الشيباني ولد بواسط سنة 132 هـ / 750 م ونشأ بالكوفة . ابن قتيبة : المعارف : 500 ابن عبد البر : الانتقاء 174 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 135 . ابن خلكان : وفيات الأعيان : 3: 424 وما بعدها .
- (4) هو أبو محمد عبد الله بن وهب بن مسلم القـرشي ولد في ذي القعدة سنة 125 هـ . ابن عبـد البر : الانتقاء : 48 وما بعدهما . الشيرازي : طبقمات الفقهاء : 150 . عيماض : المدارك : 1 : 44 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 132 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 58 .

 <sup>(1)</sup> ابن قتيبة : المعارف : 495 . أبو حنيفة ( 80 -150 هـ/ 700 -768 م ) الشيرازي : طبقات الفقهاء : 86 ابن أبي الوفاء : الجواهر المضية : 1 :151 وما بعدها . ابن عبد البر : الانتقاء : 122 وما بعدها .

<sup>(5)</sup> هو أبو عمر أشهب بن عبد العزيز بن دآود القيسي العامري ولد ُسنة 140 هـ ّ . توفي بعد موت

204 هـ. / 819 م ) فلم يظفر عندهما بطلبته : أمـا ابن وهب فكان يقتصـر في اجابته على ما قاله مالك دون توسع ، فلم يشبع نهمه وكان يقول : « حسبك اذ أدينا لك الرواية » وأما أشهب فكان يجيب بآرائه الخاصة<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ثم تسوجه الى عبـد الرحمن بن القـاسم<sup>(2)</sup> ( ـ 191 هـ / 806 م ) فكان يجيبه كما أراد ـ على ما سمعه من مالك ـ وهي تنحصر في أربع إجابات :

ما علم الاجابة فيها عن مالك فيقول : أعلم .

2) ما لم يعلم الاجابة فيها من مالك فيقول : أظن ، أو أحمال أو أحسب .

3) ما لا يحفظ فيه رواية عن مالك ، لكنه يحفظ له نظيرا فيحكم بحكم من عنده مساو لحكم قاله مالك : فيقيس<sup>(3)</sup> .

4) ما لا يحفظ له شيئا عن مالك لا ظنا ولا يقينا ، ولا يجد لـ فظيرا فيذكر فيه اجتهاده بناء على الأصول المالكية المتعبة .

كان أسد يسأل ابن القاسم كل يوم فيجيب حتى دون عنه ستين كتابًا

<sup>ِ</sup> الشافعي بـ 18 يوما. ابن عبد البـر : الانتقاء 51 ومـا بعدهـا . الشيرازي : طبقـات الفقهاء : 150 . عياض : المدارك : 2 : 447 ومـا بعدهـا . ابن فرحـون : الديبـاج : 98 وما بعـدها . مخلوف : الشجرة : 59 .

<sup>(1)</sup> انظر ابن رشد : المقدمات : 1 : 27 . يذكر ابن رشد أن أسدا أنى أشهب ليسأله عن مسائل فسمعه يقول : أخطأ مالك في مسألة كذا فتنقصه بذلك وعابه ، ولم يرض قوله فيه وقال : ما أشبه هذا الاكرجل بال الى جانب البحر فقال : هذا بحر آخر .

 <sup>(2)</sup> هو ابو عبد الله عبد الرحمن بن القاسم العتقي تفقه بماليك وصحبه 20 عاما . ابن النديم : الفهرست : 199 ابن عبد البر : الانتقاء50 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء 150 . عياض : المدارك : 2 : 311 وما بعدها . ابن خلكان : وفيات الأعيان : 2 : 311 . ابن فرحون : الديباج : 146 . ابن حجر : التهذيب : 6 : 252 . مخلوف : الشجرة : 58 .
 (3) انظر ابن رشد : المقدمات : 1 : 27 .

هي « الاسدية »<sup>(1)</sup> قال أسد : « ورغب الي أهل مصر في هذه الكتب فكتبوها مني وهي الكتب المدونة وأنا دونتها<sup>(2)</sup> » وفيها يقول أحمد أمين : « هي مجموعة مسائل تبلغ نحو ستة وثلاثين ألف مسألة جمعها أسد »<sup>(3)</sup> .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

rted by Total I

وظهر في عمل أسد مع ابن القاسم ظاهرتان :

1) التخريج الذي فعله ابن القاسم مما لم يكن لمالك رأي فيها بـالقياس أو بمقتضى أصول مذهبه ومنحاه الاجتهادي .

2) تلاقي الفقه العراقي مع الفقه الحجازي ، والجمع بين الطريقتين في التفريع للمسائل على طريقة أبي حنيفة ، والتخريج الفقهي لهـا على طـريقة مالك<sup>(4)</sup> .

غير أن هذا العمل ــ ككل عمل في بدايته ــ لم يستوف الكمال ، ولم يحز كل الرضا ، ولم يسلم من توجيـه النقد اليـه من ناحيتـين : ناحيـة الترتيب ، وناحية بناء الفقه على الاحاديث .

(1) عياض : المذارك : 1 : 470 .
 (2) المصدر السابق .

(3) أحمد أمين : ضحى الاسلام 2 / 215 ط : 2 : القمامسرة 1357 هم / 1938 م . والمنسوب إلى القاضي عياض ان في المدونة لسحنون من المسائل 40 ألف مسألة ومن الحديث أربعة آلاف حديث ومن الآثار 36 ألف أثر (انظر المدونة رواية سحنون (ط . مصر 1323 هم ص 1)، وقد نظم ذلك يوسف بن عد الغي سنسو الحسيني (صاحب كتاب أبدع نظم في الأخلاق والحكم في هذين البيتين بسيط :

دونت مع أربعين ألف مسألة ألـني حديث صحيح ضوعفت عـددا تتـلو ثلاثمين ألفا بعد ستهـدا آثـار صدق لها التحقيق قد شهـدا

وقال أبو القاسم الوهراني : وسمعت الشيوخ يقولون : في المدونة ست وثلاثون ألف مسألة ومائتان منها أربعة ممحوة . . . ./ نقلته بتصرف من ابن فرحون : الديباج : 256 . (4) انظر ابن رشد : المقدمات : 1 : 27 .

أما الترتيب فهو ملحوظ من اختلاط المسائل بالأبواب التي لم ترتب هي أيضا ولم ترسم لها تراجم . وأما بناء الفقه على الاحاديث والآثار فأمر خـالف بـه طريقـة مالـك في الموطـأ التي انتشرت وألِفهـا النـاس ، ومن ثم انتقـدوا الاسدية لأنها رأي محض ، واجتهاد خالص ، وكانوا يرددون : « أَجِئْتَنَا بأخال وأظن واحسب ، وتركت الآثار وما عليه طريقة السلف »<sup>(1)</sup> . **الاسدية بين يدى سحنون :** 

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

رجع أسد الى القيروان ، وانتصب للتدريس على نشر علومه ونشر أسديته فكان من بين من أخذها عنه من أصحابه وتلاميذه أبو سعيد عبد السلام سحنون بن سعيد التنسوخي القيرواني<sup>(2)</sup> ( 160 - 240 ه / 854 م ) يروى أن سحنونا تلطف حتى وصلت اليه ، فكمل كتابتها وأتم انتساخها وقد شعر بما فيها من نقص ، فرحل ـ وقد تفقه في علم مالك ـ للقاء ابن القاسم ( سنة 188 هـ / 804 م ) بمصر فقرأ عليه ، وتتلمذ له ، وكان من جملة ما قام به أن كاشف ابن القاسم عن هَذه الكتب مكاشفة فقيه يفهم ، وأصلح ابن القاسم فيها مسائل عديدة فأسقط منها ما كان يشك فيه من قول مالك ، وأجابه فيها على رأيسه ، وكتب الى أسَد : « ان عارض كتبك على كتب سحنون فاني رجعت عن أشياء مما رويتها عني »<sup>(3)</sup> .

رجع سحنون الى القيـروان سنة 191 هـ بـالأسديـة « المدونـة » وقد رد الفقه المالكي فيها الى طريقته المدنيـة الأولى ، وربطه بـالآثار ، مـع المحافـظة على طريقة عرض المسائل المستفادة من طريقة العراقيـين ، وأبعد فقـه مالـك

(1) عياض : المدارك : 1 : 471 .
 (2) أبو العرب التميمي : طبقات علماء أفريقية : 101 وما بعدها . الخشني : قضاة قرطبة : 30 ثم 296 . المالكي : رياض النفوس : 1 : 249 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 156 وما بعدها . عياض المدارك : 2 : 585 وما بعدها . اين خلكان : وفيات الأعيان : 3 : 181 وما بعدها . الدباغ : معالم الأيمان : 2 : 77 وما بعدها . ابن خلكان : وفيات الأعيان : 3 : 181 وما بعدها . خلوف : الشجرة : 69 وما بعدها .
 (2) إبن رشد : المقدمات : 1 : 28 . عياض : 140 وما بعدها . غياض المدارك : 2 : 585 وما بعدها . ابن خلكان : وفيات الأعيان : 3 : 181 وما بعدها . الدباغ : معالم الأيمان : 3 : 71 وما بعدها .

عن الاشتباه والوهم ، وأصلح ما أصلحه<sup>(1)</sup> وأزال منه « أخمال ، أظن ، أحسب » . وأعاد إليه ضبطه وصحته مرتبطا بالموطأ من ناحية ربط المسائل بالأحاديث والأخبار . غير أن المسائل بقيت مختلطة على حالها ، ولم ترتّب على الأبواب ، ومن ثم سمي هذا التأليف « المختلطة »<sup>(2)</sup> وعلى هـذه الكيفية بـدأ سحنون في نشرها وإسماعها ، وإليه تسارع الطلبة من أفريقية ومن الأندلس للأخذ عنه .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

فقد ورد في ترجمة أبي محمد عبد الله بن مرتنيل القرطبي<sup>(3)</sup> ( ـ 256 هـ ) أنه رحل فسمع من سحنون الأسدية قبل أن يدونها<sup>(4)</sup> ، ويتم تهذيبها .

اقتصار الناس على مدونة سحنون :

لم يقابل أسد نسخته على كتب سحنون المدونة المصلحة ، ولم ينفذ ما عزم عليه من اصلاحها ، وخاف فوات رئاسته للعلم وذهاب مكانته بين أصحابه ، وخشي أن يبطل العمل بنسخته وروايته<sup>(5)</sup> ، وقوى خوفه بعض أصحابه الذين نصحوه بالتمسك بروايته ، والابقاء على تأليفه ـ على ما فيه من نقص ومن عيوب ـ من أجل ذلك هجر الناس الأسدية ، ومالوا الى مدونة سحنون ، وزاد تعلقهم بها ما امتاز به سحنون : فقد اجتمع فيه من الفضائل ما تفرق في غيره . اجتمع له مع صحة المذهب وجودة الرأي والامامة في علم مالك ـ فضل الدين والعقل والورع والعفاف والانقباض ،

(1) ابن رشد : المقدمات : 2: 483 .

(3) هـو عبد الله بن محمـد خالـد بن مرتنيـل نبيه من أهـل العلم . رحل الى القيـروان والى مصـر فسمـع من أصبغ بن الفـرج وعبد الملك بن هشـام . ولم يكن له علم بـالحديث . انـظر ابن فرحون : الديباج : 140 .

(4) ابن فرحون : الديباج : 140 .

(5) أنظر ابن رشد : المقدمات : 1 : 28 . السراج : الحلل السندسية ج 1 : ق 1 : 185 .

<sup>(2)</sup> يرى بعضهم وجها آخر لتسميتها بالمختلطة وهو ان سحنون خلط فيها بعض الآراء التي لم تكن من مرويات مالك .



وصار زمانه كانه مبتدىء قد امحى ما قبله ، فكان أصحابه سرج أهل القيروان<sup>(1)</sup> .

ثم ظهر لسحنون ان ينظر في نُسْخته نظرا آخر بالترتيب ، فعزم على تنفيذ الفكرة ، وتخليص المدونة من سوء التنظيم<sup>(2)</sup> ، وتسهيل الأخذ منها ، واضافة ما رآه ضروريا اليها من خلاف كبار أصحاب مالك ، والاستدلال بالآثار المروية عن الرسول ﷺ ، وأمضى العزم فرتب مسائلها وبوبها ، ورسم تراجمها ، وأضاف اليها أقوال كبار أصحاب مالك وما بينها من خلاف مما اختار ذكره ، وذيل أبوابها بالأحاديث وبالآثار الاكتبا منها مفرقة بقيت على أصل اختلاطها في السماع <sup>(3).</sup>

والمدونة ـ بهذا الاعتبار ـ ليست من تأليف مالك وانما هي جمع لفتاوى مالك في مسائل ، واجتهاد من تلاميذه وتلاميذ تلاميذه في وضع أحكام للمسائل على قواعده ومبادئه ، وأن الرجال والزمان والرحلات هي التي عملت على استفادة كل مذهب بالآخر <sup>(4)</sup> .

- (2) أنظر ابن خير : الفهرست : 1 : 240 وما بعدها . قال ابن خير : ومن كتب الفقه على مـذهب مالك بـن أنس المدونة والمختلطة منهـا تهذيب سحنـون بن سعيد وتبـويبه : شـاهدت قـراءتها كثيـرا من شيخنا القـاضي أبي مروان عبـد الملك بن عبد العـزيز اللخمي البـاجي في مجـالس التناظر عنده .
- (3) عياض : المدارك : 2 : 472 نقلا عن الشيرازي . من أمثلة الاختلاط : أ ما وقع في أواسط الرهون ما حقه ان يذكر في الصوم وهو من قال : لله علي أن أصوم شهرا متتابعا أجزأ لتُبييتُ أول ليلة . ب وما ورد في آخر الغضب مسألتان من الجنائز : دفن الرجل والمرأة معا ، وتقديم ولي المرأة على الزوج في الصلاة عليها .
   وتقديم ولي المرأة على الزوج في الصلاة عليها .
   ج وما جاء في آخر الشفعة اذا حلف بطلاق أحدى زوجتيه انه لا يؤثر الأخرى عليها .
   (1 انظر ابن ناجي : شرح التهذيب : 1 : 2 ظ ، مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم : (4) أحد أمين : ضحى الأسلام : 2 : 215 .

 <sup>(1)</sup> عياض : المدارك : 2 : 591 نقـ لا عن محمد بن حَـارث الخشني ( ـ 361 هـ ) صاحب قضاة قرطبة وعلماء أفريقية .

Lied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وهي التي حفظت المذهب المالكي بعد ظهور موطأ الإمام مالك بالمدينة المنورة ، وتآزرت معه في تركيز المذهب ونشره ، وبها أصبح المذهب مدنيا بالتكوين والتأصيل ، مغربيا بالتدوين والتفريع فاعتمدها الناس ، ورجحت في روايتها على غيرها عند المغاربة ، وانتقلت من أفريقية بين أقطار المغرب العربي<sup>(1)</sup> وذاعت في صقلية وعلا مقامها في الاندلس ، وانتشرت في المشرق ، وحازت رضا العلماء ، وأثنوا عليها ، واعتبروها المرجع الأول : منها المصدر واليها المورد، ونصوصها تقطع الخلاف ، وعباراتها تزيل الغموض سئل أحمد ابن نصر<sup>(2)</sup> ( \_ 319 هـ / 191 م ) عن امرأة سقت زوجها فأجذمته .

ف اضطرب علماء القيروان فيها فقال لهم أحمد بن نصر : المسألة في المدونة : في السن إذا ضربها رجل فاسودت واخضرت فقد تم عقلها ووجبت الدية فيها لأنّ المراد فيها بياضها وجمالها ، فإذا اسودت واخضرت فقـد ذهب جمالها ، فكـذلك الانسـان اذا تجذم فقـد زال حسنه وجماله ، ووجبت فيه الدية<sup>(3)</sup> .

آراء العلماء في المدونة :

قال سحنون : « عليكم بالمدونة فانها كلام رجل صالح<sup>(4)</sup> وروايته » وكان يقول : « انما المدونة من العلم بمنزلة أم القرآن من القرآن تجزىء في الصلاة عن غيرها ، ولا يجزىء غيرها عنها<sup>(5)</sup> .

- (3) ابن فرحون : الديباج : 34 .
- (4) يعني ابن القاسم . وقد أقام ابن القاسم مغتربا عن بلده في رحلته الى مالك عشرين سنة حتى مات مالك : ( أنظر ابن رشد : المقدمات : 1 : 27 ) .
- (5) عياض : المدارك : 2: 473 والمقصود من العلم الفقه المالكي : فقد ورد لابن رشد في المقدمات هذا التعبير عن المدونة : « وموضعها من الفقه موضع أم القرآن من الصلاة تجزىء عن غيرها ولا يجزىء غيرها عنها » ( من المقدمات : 1 : 27 ) .

 <sup>(1)</sup> أول من أدخل مدونة سحنون مدينة فاس أبو ميمونة دراس بن اسماعيل الفاسي ( - 357 هـ ) مخلوف : الشجرة : 103 .

<sup>(2)</sup> أنظر ترجمته في ابن فرحون : الديباج : 34 .



وذكر ابن رشد في المقدمات ما يلي : «ودون ـ ابن القاسم المدونة والمختلطة ـ فجعلت اصل علم المالكيين ، وهي مقسدمة على غيرها من الدواوين بعد موطأ مالك رحمه الله، ويروى انه ما بعد كتاب الله كتاب اصح من موطأ مالك رحمه الله ولابعد الموطأ ديوان في الفقه افيد من المدونة والمدونة هي عند اهل الفقه ككتاب سيبويه عند اهل النحو وككتاب اقليدس عند أهل الحساب »<sup>(1)</sup>.

وذكر ابن وهب لابن ثابت : «ان اردت هـذا الشأن ـ يعني فقه مالك ـ فعليك بابن القاسم<sup>(2)</sup> فانه انفرد به وشغلنا عنه بغيره .» ولهذا رجح القـاضي ابو محمد مسائل المدونة لـرواية سحنون لها عن ابن القـاسم «وانفراده بمـالك وطـول صحبته لـه لم يخلط به غيـره، وشـرط اهـل الانـدلس<sup>(3)</sup> في سجـلات قرطبة ـ قطب مدنها علما ـ ان لا يخرج القاضي عن قول ابن القاسم ما وجده احتياطاً ورغبـة في صحة الـطريق الموصل لمذهب مـالك الـذي قلدوه لصحة روايته وطول صحبته له لم يخلطه بغيره .

ونقل عن ابن بشير المهدوي<sup>(4)</sup> ان « نسبة المدونة إلى المذهب كنسبة ام القرآن الى قراءة الصلاة يستغنى بها عن غيرها ولا يستغنى بغيرها عنها». وجاء في توجيه هذا النقل وتعليله : ان ابن بشير قال ذلك في المدونة لان اكثرهما آخر أقوال مالك أو لاجتماع ثلاثةعليها كل منهم ينظر نظر تفقه لاجمع : وهم

- (2) قال فيه النسائي : ابن القاسم رجل صالح ثقة ما احسن حديثه واصحه عن مالك لا يختلف في كلمة ولم يرو احد الموطأ اثبت من ابن القاسم، وليس احد من اصحابه مثله : لا اشهب ولا غيره . عجب من العجب : زهد وفضل وحسن الحديث.
  - (3) انظر : التنبكتي : نيل الابتهاج : 191 .
- (4) هو ابو الطاهر ابـراهيم بن عبد الصمـد بن البشير التنـوخي المهدوي اخـذ عن السيوري. لـه قرابة باللخمي كان حيا سنة 526 هـ . ومات شهيدا. ارتفـع الى رتبة الاختيـار والترجيح ، له تأليف حسان انظر : ابن فرحون : الديباج :87 ومخلوف : الشجرة :126 .

<sup>(1)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1: 27 .



ابن القاسم وأسد وسحنون بخلاف غيرها من الدواوين كالموازية والعتيبة <sup>(1)</sup>.

d by Total I

وقـال القاضي ابن عبـد الـرفيـع التـونسي<sup>(2)</sup> (\_734 هـ /1334 م) في جوابٍ لـه : «المدونـة اجل كتب المـذهب من إملاء ابن القـاسم اجل تـلامذة مالك<sup>(3)</sup> ».

وجاء في دائرة المعارف الاسلامية<sup>(4)</sup> : «ان المدونة كتاب سهل التناول واضح اللغة ، وهو شاهد امين على لوذعية جامعه » . وقال أحمد امين : « وانتشرت المدونة ـ من ـ القيروان الى الاندلس وكان لها الفضل في نشر مذهب مالك في قطري المغرب والاندلس <sup>(5)</sup> ».

وقال سحنون : «افرغ الرجال فيها عقولهم ، وشرحوها وبينـوها ، فـما اعتكف احد على المدونة ودارسها الا عرف ذلك في ورعه وزهـده وما عـداها احد الى غيرها الا عرف ذلك فيه، ولو عاش عبد الرحمن<sup>(6)</sup> ابدا ما رأيتمـوني ابــدا<sup>(7)</sup> ». واورد الشيـرازي<sup>(8)</sup> : « واقتصـر النــاس عــلى التفقــه في كتب

- (1) ابن ناجي :شرح التهذيب ج1 ورقة 2 (وجه) مخطوط بدار الكتب الوطنية بتونس مرسم تحت
   عدد : 6234 .
- (2) هو أبراهيم بن حسن بن عبد الرفيـع الربعي التـونسي يكنى ابا اسحـاق. انظر تـرجمته في أبن فرحون : الديباج :89 .
  - (3) التنبكتي : نيل الابتهاج : 43 . ط : 1 مصر1329 هـ .
  - (4) دائرة المعارف الاسلامية 11: 329 كتب الفصل جوينبل Th. W. juynboll .
    - (5) احمد امين : ضحى الاسلام : 216:2 .
- (6) هـو عبد الـرحمن ابو عبـد الله بن القاسم العتقي المصري( 125 196 هـ ) اثبت الناس في فقـه مالك واعلمهم باقواله .
  - (7) المالكي : رياض النفوس 1: 178 وما بعدها ط . القاهرة : 1951 م.
- (8) هو ابو اسحاق ابراهيم بن علي بن يوسف الفيروز ابادي الشيرازي : 393 ـ476 هـ /1003 م ، 1083 م) صاحب طبقات الفقهاء. انـظر تـرجمته في السبكي : الـطبقـات : 3 88 وابن خلكان : الوفيات4:1 ، والزركلي : الاعلام :1 :44,44 .

سحنون »<sup>(1)</sup> . وهي المسماة بـالمدونـة . «واياهـا اختصر مُختصـروهم ، وشرح شـارحوهم وبهـا مناظـرتهم<sup>(2)</sup>، ومذاكـرتهم<sup>(3)</sup> ونسيت الاسديـة فـلا ذكـر لهـا الآن ».

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

مختصرات المدونية

1) اختصار المدونة :

لابراهيم بن عجنس بن اسباط الكلاعي الزبادي<sup>(4)</sup> الاندلسي ( \_295 هـ / 907 , 908 م) وهـو من اهل وشقـة لـه رحلة<sup>(5)</sup> في طلب العلم . وكـان معدوداً من حفاظ المذهب ولم يجزم الحميدي بسنة وفاته قائلاً: مـات نحو260 هـ . ووسمه بالفضل.

2) اختصار المدونة :

لحمديس بن ابراهيم بن صخر اللخمي<sup>(6)</sup> ( \_299 هـ /911, 912 م) وهو من اهل قَفْصة . رحل الى القيروان ونزل مصر ، وبها تـوفي . سمع من

- (2) التناظر في المدونة . انظر التنبكتي: نيل الابتهاج :132 , 133 جاء في تسرجمة السطراز انه صحب ابن عقال في رحلته لقرطبة وسمعا ابن العربي وتناظرا في المدونة عـلى البطروني . وانـنظر نفس المرجع135 في نفس الموضوع.
- (3) بلغ من عناية علياء المغرب والاندلس بالمدونة انهم يحفظونها ويستظهرونها على شيوخهم ويملونها. من حفظهم. جاء في ترجمة ابن برطلة ( ـ599 هـ) انه عرض المدونة على ابن عبد الرحمن وبعض العتبية والتهذيب على ابن عاشر (انظر التنبكتي : نيل الابتهاج : 163) وورد في ترجمة عبد الله بن محمد بن عيسى التادلي الفاسي انه كتب المدونة من حفظه بعد ان امر الموحدون بحرقها وكان الفاسى حيا سنة623 هـ (انظر التنبكتي : نيل الابتهاج : 138 ).
- (4) الحميدي : جذوة المقتبس : 147 ابن خير : الفهرست : 1: 12 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 91 . كحالة : معجم المؤلفين : 1: 58 .
  - (5) سمع في رحلته من يوسف بن عبد الأعلى .

(6) حياض : المدارك : 3: 259 ابن فرحون : الديباج : 108 .

 <sup>(1)</sup> عياض : المدارك2: 472 الشيرازي : طبقات الفقهاء : 157 .

محمد بن عبد الحكم<sup>(1)</sup> وغيره من جلة العلماء<sup>(2)</sup>. وثقه ابو العرب التميمي<sup>(3)</sup> وقال فيه : هو فقيه ثقة وتكلم فيه لقمان بن يوسف الفقيه<sup>(4)</sup> .

GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وكتابه في الفقه « اختصار المدونة » مشهور بين الطلبة رواه عنه مؤمل بن يحيى والناس .

3) مختصر المدونة :

لفضل بن سلمة بن حرير وقيل:جرير الجهني البجائي<sup>(5)</sup> (-319 هـ / 931 م) اصله من البيرة والصواب البجاني من بجانة كما في الفهرست لابن خير . انتقل بالاندلس في طلب العلم ، ورحل رحلتين اقام فيهما عشرة اعوام ، وسمع فيهما بالقيروان ولقي يحيى بن عمر وجماعة من اصحاب سحنون . ولازم حماسا ونظراءه من اهل الاعتناء بالفقه ، فنهج طريقهم، وبلغ رتبة عالية في المعرفة بمذهب مالك والوقوف على الروايات واختلاف أصحابه، اثنى عليه ابو محمد بن حزم قائلًا فيه : كان من اعلم الناس بمذهب مالك .

- انظر ترجمته في ابن فرحون: الديباج: 231 وما بعدها .
  - (2) كابن عون ويونس الصوفي .
- (3) انظر ترجمته في مخلوف : الشجرة : 83 و84 توفي ابو العرب سنة 333 هـ.
  - (4) انظر ترجمته في مخلوف: الشجرة ص81 توفي لقمان سنة319 هـ .
- (5) انظر ترجمته في الشيرازي : طبقات الفقهاء : 164 . الحميدي : جذوة المقتبس : 308 الضبي : بغية الملتمس : 443 . ابن خير: الفهرست : 1: 287 ابن فرحون : الديساج : , 219 الضبي : بغية الملتمس : 443 . ابن خير: الفهرست : 1: 287 ابن فرحون : الديساج : , 219 وعلوف : الشجرة : 82 . كحالة : معجم المؤلفين : 8: 68 لابي سلمة فضل تأليف تدل على حفظه وفهمه وقدرته على الجمع والتوجيه . وله اختصار الواضحة لابن حبيب زاد فيه من على حفظه وفهمه وقدرته على الجمع والتوجية . وله اختصار الواضحة لابن حبيب زاد فيه من فقهه وتعقب فيه على ابن حبيب كثيراً من قوله . وهو من احسن كتب المالكيين وله مختصر لكتاب ابن المواز وكتاب جمع فيه مسائل المدونة والمستخرجة والمجموعة وله جزء في الوثائق .



4) اختصار المدونة :

لابي عبـد الله محمد بن عبـد الله بن عيشون الـطليطلي<sup>(1)</sup> (\_341 هـ / 952 م) وهو كتاب اختصـر فيه المـدونة إلا الكتب المختلطة منهـا . وصاحبـه الف في مستندات الحديث كتاب الاملاء وكتاباً في توجيه حـديث الموطـأ وكان من الفقهاء الحافظين لمذهب مالك العالمين بالفقـه المعروف بالصـلاح والخير والمتقللين من الدنيا ، وكان يقول الشعر، من شعره : الوافر

اذا اتت الهدية دار قوم تطايرت الامانة من كواها

سمع بطليلطة وبهـا توفي ، وسمـع بقرطبـة، ورحل الى المشـرق فلقي جماعة من المحدثين منهم ابو يزيد معمر الوداني .

5) اختصار المدونة :

لابي عبد الله محمد بن رباح بن صاعـد الاموي الـطليطلي<sup>(2)</sup> المتـوفى لخمس خلون لجمـادى الاولى سنة ( ـ358 هـ /899 م)كـان من المـوصـوفـين بالفضل والصلاح ، والمعتنين بالعلم والرواية له ، والحافظين لمـذهب مالـك، والمستفتـين ببلده طليلطة . اشتهر كتـابـه هـذا بـين الـطلبـة اذ كـان يـدرسـه بطليطلة ، وتداوله الناس وأثنوا عليه<sup>(3)</sup> وفضلوه .

 (1) عياض : المدارك : 4: 458 وما بعدها . ابن خير الفهرست : 1: 357 وابن فرحون : الديباج : 254 ومخلوف : الشجرة : 89 .

(2) عياض : المدارك - 462 ابن خير الفهرست 1: 364 وابن فرحون : الديباج : 225 وقد عده ابن فرحون من رجال الطبقة 5 للمالكية فرع الاندلس .

(3) وممن اثنى على هذا المختصر حماس بن تحمد . انظر عياض : المدارك7: 462 وقال ابن فرحون : كان جماهر بن محمد يثني عليه (ابن فرحون : الديباج :255 ). CERTIFICATION CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

6) اختصار المدونة :

لابي عبد الله محمد بن عبد الملك الخولاني<sup>(1)</sup> ( ــ364 هـ /974, 975 م) المعروف بالنحوي، اصيل بلنسية<sup>(2)</sup>, ونزيل بجانـة<sup>(3)</sup>. عرف بـالفقه والحفظ والتصرف في المسائل، والمناظرة عليها . وقد كُفَّ بصره قبـل وفاتـه باعـوام. واختصاره مشهور بين الطلبة واهل العلم.

7) مختصر المدونة :

لأبي محمد عبد الله بن أبي زيد عبد الرحمن النفزي القيرواني<sup>(4)</sup> المعروف بمالك الصغير والمتوفى سنة ( ـ386 هـ /996 م) وهـ و مختصر مشهـور عليـه وعلى كتـاب النوادر والـزيادات عـلى المدونـة للمؤلف نفسـه المعـول في التفقـه. يذكـر بروكلمـان في كتاب تـاريخ الادب العـربي<sup>(5)</sup> ترجمـة د . عبـد الحليم النجار ويقول : من هذا المختصر مخطوط بفاس بمكتبـة القرويـين تحت عدد :855 ومخطوط عند كرنكو . ويقول : انه طبع مراراً .

ولكن المعلوم عند المؤرخين والباحثين انه يكاد يكون مفقوداً، وانـه لم يطبع انتشر هذا المختصر في الاندلس وتناقله العلماء، وكان ممن تناوله ابو عبد الله محمد بن ابراهيم بن عبد الله بن سعيد المعروف بابن زرياب ( ـ521 هـ )

(1) انظر عياض المدارك : 4: 572 ابن خير : الفهرست : 1: 370 .

(3) الحميري : وصف جزيرة الاندلس: 37 وما بعدها .

(4) الدباغ : معالم الايمان : 3: 109 وما بعدها . ابن فرحون: الديباج : 136 وما بعدها . واليافعي : مرآة الجنان : 2: 44 والمقري : نفح الطيب : 1: 553 وعياض : المدارك : 4: 492 وما بعدها. وابن خير: الفهرست: 1: 246 ومن ذكر هذا المختصر المقري: أزهار الرياض: 3: 25 .

(5) بروكلمان : تاريخ الادب العربي : 3 : 284

<sup>(2)</sup> الحموي : معجم البلدان :2: 279 وما بعدها . الحميري : وصف جزيرة الاندلس : 47 وما بعدها .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

من اهل دورقة فقد تناوله من ابي بكر بن العربي حين لقيه (1) .

8) كتاب المغرب لأبي عبد الله محمد بن عبد الله بن عيسى بن ابي زمنين المري<sup>(2)</sup> البيري ( - 335, 336 ه / - 1008, 1009 م) كان من المقدمين في اهل زمانه في الرواية والعلم والحفظ والتفنن في العلوم ، وكان مقتدياً بسنة الصالحين، الف في فنون عدة تآليف حسنة حازت الرضا والقبول، وانتشر ذكر بعضها بالمشرق والمغرب من تآليفه : كتاب المغرب في اختصارات الموات الخيصار المدونة وشرح مشكلها، والتفقه في نكت منها. وهو من المختصرات الجيدة المقدمة على غيرها. على عليه عياض : ليس في مندا ومعان المغرب ألما المقدمة على غيرها. على المغرب من تآليفه : كتاب المغرب في الجنصارات المقدمة على غيرها. على عليه عياض : ليس في مختصرات مثله المنا ومعاني المندة المنا المغرب ألما المقدمة على غيرها.

- (2) الحميدي : جذوة المقتبس : 53 عياض : المدارك : 4: 672 وابن فرحون : الـديباج : 269 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 101 وابن خير الفهرست : 1: 251 ومن تآليفه كتاب المشتمل في الوثائق وكتاب منتخب الاحكام .
  - (3) الضبي : بغية الملتمس : 425 .
- (4) التهـذيب من الكتب المعتمدة عنـد المالكيـة وفيه اثبت القـلاوي الشنقيطي في الـطليحـة :رجز واعتمدوا التهذيب للبراذعى : وبالمدونة في البرادعي . (كذا ).
- (5) لم تعرف وفاته . عياض المدارك : 4 : 308 الدباغ : معالم الايمان : 3: 146 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 112 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 105 .
- (6) الدباغ : معالم الايمان : 3 : 134 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 199 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 97 .

 <sup>(1)</sup> ابن الأبار : التكملة 1 : 427 .

بين الطلبة دراسة وحفظاً ، وعليه معول الناس بالمغرب والاندلس غير ان ابا محمد عبد الحق الصقلي قد الف كتاباً انتقد فيه اشياء احالها في الاختصار عن معناها ، ولم يتبع فيها الفاظ المدونة ، ولكن القاضي عياضا قد رد هذا الانتقادوذكر : ان البراذعي (ساير ابا محمد) ما ادخل ما اخذ عليه منه الاكما نقله ابو محمد بن ابي زيد .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وكتاب التهذيب ما يزال محطوطاً لم يـطبع . وتـوجد منـه نسخ مخـطوطة بتونس والمغرب . . .<sup>(1)</sup> وقد رتب هذا التهذيب ـ على نسق كتـاب المدونـة في تأليف ـ ابن فروج الصقلي<sup>(2)</sup> الموصوف بالعلم . واختصره تاج الدين احمد بن محمد الاسكندراني<sup>(3)</sup> ( \_719 هـ /1319 , 1320 م)

وشرحه شرحاً كبيراً ابو حفص عمر بن عبد النور المعروف بابن الحكار<sup>(4)</sup> الصقلي وهو من معاصري سَنَد ( ـ541 هـ)، ومعدود في الطبقة الحادية عشرة (فرع مصر) من طبقات المالكية، ومشهود له بحسن التأليف . وقد انتقد على التونسي مسائل كثيرة ذكر ابن فرحون في ديباجه انها الف مسألة. وهو الذي قال فيه بعضهم: حضرت مجلسه وهو يناظر بالبراذعي ويتكلم عليه كلاما عظيماً فيا سمعت بأدق من كلامه .

\* وشرحه الشـرح الشتوي قـاسم بن عيسى بن ناجي <sup>(5)</sup> ( ـ 837 هـ / 1433 م ) وهو شرح في أربعة أجزاء<sup>(6)</sup> .

- (3) حاجي خليفة : كشف الظنون : 2: 1644 طبع بغداد بالاوفست .
- (4) عياض : المدارك: 4: 800 ابن فرحون: الديباج : 185 مخلوف : الشجرة : 125 .
- (5) ابن مريم ; البستان : 149 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 244 وما بعدها .

(6) توجد منه نسخة مخطوطة بفاس بمكتبة القرويين تحت عدد : 938 ( بروكلمان : تاريخ الأدب.

بروكلمان : تاريخ الادب العربي : 3: 290 وما بعدها . توجد منه نسخ بمكتبة القرويين بفاس تحت ارقام : محت ارقام : 882, 807, 700, 768, 767, الوطنية بتمونس تحت ارقام : 16693 والاول منه : 18012 ونسخة اخرى ج 1: 14962 ، وج 2: 14963 .
 (2) عياض : المدارك : 4: 101 .

\* وشرحه الشرح الصيفي ابن ناجي التنوخي القيرواني المؤلف
السابق . وشرحا ابن ناجي جعلهما بروكلمان ضمن شروح المدونة<sup>(1)</sup> بينما هما
يتعلقان بالتهذيب للبراذعى ( مختصر المدونة ) فليتأمل .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

\* وشرحه أبو الروح عيسى بن مسعود الدلائي<sup>(2)</sup> ( ـ 744 هـ / 1343
 \* ( ـ 1344 م ) .

\* وشرحه أبو المودة ضياء الدين خليل بن اسحاق الجندي<sup>(3)</sup> ( \_ 777 هـ / 1384 م ) شرحا سماه التبيين وخليل يعتبر حامل لواء مذهب مالك في زمانه بمصر ، صحيح النقل ، كان جامعا بين العلم والعمل ، من تآليفه : شرح مختصري ابن الحاجب الأصلي والفرعي ، وسمى شرحه المختصر الفرعي التوضيح ، وله مختصر في الفقه بين فيه المشهور مجردا عن الخلاف ، وفيه فروع كثيرة جدا مع الايجاز البليغ في العبارة . أقبل عليه الطلبة ، وشرحه العديد من العلماء في المذهب . وشرح المدونة شرحا لم يكمل وصل فيه الى كتاب الحج وهي التهذيب : (وقد شرح قطعة من التهذيب الى . . . وسماه التبيين )<sup>(4)</sup> .

\* وشرحه أبو العباس أحمد بن محمد بن عبـد الله القلشاني التـونسي<sup>(5)</sup>

العربي 3 : 284 . وتوجد منه نسخة بتونس بـدار الكتب الوطنيـة وهي أجزاء تحمـل الأرقام : 5233 و 5234 و 6923 . ونسخة أخرى ( جزء ) تحمل رقم : 18672 .

- (1) بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 3 : 283 .
- (2) حاجي خليفة : كشف الظنون : 2: 1644 .

(3) ابن حجر : المدرر الكمامنة : 2 : 86 . القرافي : توشيح المديماج : 18 ظ ومما بعمدهما ( المخطوط ) ابن مريم : البستمان : 96 وما بعمدهما . التنبكتي : نيمل الابتهماج : 112 ومما بعدها . مخلوف : الشجرة : 233 .

- (4) القرافي : توشيح الديباج : 19 و .
- (5) القرافي : توشيح الديباج : 9 و . التنبكتي : نيل الابتهاج : 78 . القلصادي : الـرحلة : 115 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 258 . بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 3: 278 .

( - 863 ه / 1459 م ) اللي أخذ عن والده وابن عرفة والغبريني<sup>(1)</sup> وغيرهم ، وتولى قضاء قسنطينة سنة 822 ه . وأبوه حي ، فبقي عليه زمانا طويلا ، ثم قضاء الجماعة بتونس والخطابة بجامعها الأعظم ، وتوفي وهو يتولى القضاء ، وهو الذي أخذ عنه القلصادي الاندلسي<sup>(2)</sup> ، وذكره في رحلته مثنيا عليه في معرفته بمذهب مالك واستحضاره النوازل والأحكام ، وكان يقرىء التهذيب<sup>(3)</sup> ، واثنى عليه في تصانيفه في المذهب . له تآليف حسان منها : شرح ابن الحاجب في سبعة أسفار وقف عليها الاسفرا منها أحمد بابا وغيره الا انه اختصر في أوله جدا ) . وشرح الرسالة<sup>(4)</sup> . . . وغير<sup>هم</sup>ا .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

\* وممن اشتغل به من أهل المغرب أبو سالم ابراهيم بن عبد الـرحمن بن أبي بكر المتولي<sup>(5)</sup> المعروف بابن أبي يحيى من أهل تيزي المتوفى بفاس سنة 748 هـ / 1347 , 1348 م . كان قيها عـلى التهذيب ورسـالة ابن أبي زيـد ، حسن التدريس لهما . وله عليهما تقييدان جليلان قيدهما أيـام قراءتـه إياهما على أبي الحسن الصَّغَيَّر<sup>(6)</sup> ( ـ 719 هـ ) وكتابـه التقييد عـلى المختصر مفيـد . ولابن

- (1) هو أبو مهدي عيسى الغبريني شيخ الجماعـة بتونس ( ـ 813 هـ أو 815 هـ ) . التنبكتي : نيـل الابتهاج : 193 . مخلوف : الشجرة : 243 .
- (2) هو أبو الحسن علي بن محمد السطي القرشي المشهور بالقلصادي المتوفى ببـاجة تـونس سنة <sup>891</sup> التنبكتي : نيل الابتهاج : 209 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 261 . الـزركلي : الأعـلام : 5 : 163 .
  - (3) التنبكتي : نيل الابتهاج : 78 .
  - (4) انظر النسخ الموجودة منه ؛ ( بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 3 : 287 ) .
    - (5) ابن فرحون : الديباج : 89 وما بعدها .
- (6) أخذ عن الرجراجي عبد الرحمن بن عفان الجنزولي شيخ المدونة الـذي كان أعلم أهـل زمانـه بـالمذهب والـذي توفي سنـة 741 هـ أو 744 هـ . التنبكتي : نيل الابتهـاج : 165 . مخلوف : الشجرة 218 وما بعدها .



إي يحيى سفر ضم فيه أجوبته على المسائل .

\* وعليه املاء لأبي عبد الـرحمن الـرجـراجي<sup>(1)</sup> ( ـ 718 هـ / , 1318 1319 م ) المعـدود من الفقهاء الحـافظين والمعـروف بفـاس بتَـدْريس المـدونـة والتكلم عليها ، والاملاء عليها الاملاء الحسن .

\* وعليه تقييدان لأبي عمران موسى بن محمد بن معطي العبدوسي الفاسي<sup>(2)</sup> (-776 هـ / 1374 , 1375 م) كان يعرف المدونة المعرفة التامة ، وأقرأها نحوا من أربعين سنة ، وله إدلال عجيب في إقراء التهذيب ، واعتبر فقيها بين فقهاء عصره جمع بين الحفظ والفهم ، وجمعت دروسه العلماء والصلحاء . لازمه ابن الخطيب القسنطيني<sup>(3)</sup> ثماني سنين بفاس في المدونة والرسالة . والتقييدان على المدونة كبير وصغير ، فالكبير يقع في عشرة أسفار وعليه اعتمد بعض شيوخ<sup>(4)</sup> مكناسة الزيتون بالمغرب في قراءة المدونة ، وأثنى عليه<sup>(5)</sup> ابن غازي<sup>(6)</sup> وقد قيده أبو موسى عمران بن موسى الجاناتي<sup>(7)</sup> ( \_ 830 هـ / 1426 م ) .

(1) التنبكتي : نيل الابتهاج : 165 .
 أخذ عن الرجراجي عبد الرحمن بن عفان الجزولي شيخ المدونة المذي كان أعلم أهمل زمانه باللذهب والذي توفي سنة 741 هـ أو 744 هـ . (أنظر مخلوف : الشجرة : 218 وما بعدها) .
 (2) التنبكتي : نيل الابتهاج : 342 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 248 وما بعدها ) .
 (3) وما بعدها . نظر مخلوف : الشجرة : 248 وما بعدها .
 (1) التنبكتي : نيل الابتهاج : 342 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 248 وما بعدها .
 (2) التنبكتي : نيل الابتهاج : 342 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 248 وما بعدها .
 (3) هو أبو العباس أحمد بن حُنين القسنطيني المعروف بابن الخطيب أو بابن قنفذ ( 740 هـ 810 هـ ) قاضي قسنطينة . وقد قال في شيخه أبي عمران : كان له في الفقه مجلس لم يكن لغيره في زمانه (أنظر مخلوف : الشجرة : 250 ) .
 (4) هو أبو موسى عمران الجاناتي تلميذ أبي عمران العبدوسي وهو الذي جمع عنه التقييد الكبير (له هو أبو موسى عمران الجاناتي تلميذ أبي عمران العبدوسي وهو الذي جمع عنه التقييد الكبير () التنبكتي : نيل الابتهاج : 210 ) .
 (5) التنبكتي : نيل الابتهاج : 219 ) .
 (6) الني عليه في فهرسته . وابن غازي عاش بين ( 241 هـ و 919 هـ ) .
 (7) أخذ عنه أبو عبد الله عمد القُوري وابن غازي ( القرافي : توشيح الديباج : 30 ظرر) .

CERTIFICATION CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

\* وكمان أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الحق الزرويلي المعروف بالصغير<sup>(1)</sup> ( - 719 هـ / 1319 , 1320 م ) قيما على تهذيب البراذعي حفظا وتفقها ، مشاركا في شيء من أصول الفقه مغرما به في مجالسه بين أقرانمه من المدرسين في ذلك الوقت . وقد قيدت عنه تقاييد على التهذيب وعلى رسالة ابن أبي زيد ، قيدها عنه تلامذته . ابرزها وأحسنها وأصحها تقييد تلميذه أبي فارس عبد العزيز بن محمد القوري<sup>(2)</sup> ( - 750 هـ / 1349 , 1350 م ) .

\* ولأبي عبـد الـرحمن الغـريـاني الـطرابلسي<sup>(3)</sup> حـاشيـة عـلى المـدونـة ( التهـذيب ) وهو من أهـل الطبقـة الثامنـة عشرة ومن رجـال القرن التـاسع الهجري أخذ عن أصحاب ابن عرفة منهم قاضي الجماعة بتونس أبو يـوسف يعقوب الزغبي<sup>(4)</sup> ( ـ 833 هـ / 1430 م ) .

\* وكمل تقييد أبي الحسن الصغير على التهذيب شيخ الجماعة محمد بن أحمد بن محمد بن محمد بن علي بن غازي<sup>(5)</sup> ( ـ 919 هـ / 1513 م ) العثماني المكناسي ثم الفاسي . سماه « اتحاف ذوي الذكاء والمعرفة بتكميـل تقييد أبي الحسن وتحليل تعقيد ابن عرفة » .

وهو في ثلاثة أسفار<sup>(6)</sup> ، كمل به التقييد المذكسور ، وحل مشكسل كلام ابن عرفة<sup>(7)</sup> ( ـ 803 هـ / 1400 م ) في مختصره .

- (1) ابن فرحون : الديباج : 212 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 215 .
  - (2) التنبكتي : نيل الابتهاج : 179 مخلوف : الشجرة : 221 .
- (3) التنبكتي : نيل الابتهاج : 171 : وما بعدها. مخلوف: الشجرة: 260 . ولم يذكر تاريخ وفاة الغرياني .
  - (4) التنبكتي : نيل الابتهاج : 349 . مخلوف : الشجرة : 244 .
- (5) التنبكتي : نيـل الابتهاج : 333 ومـا بعدهـا : مخلوف الشجرة : 276 . بـروكلمـان : تـاريـخ الأدب العربي : 3: 282 وما بعدها .
- (6) منه نسخة مخطوطة بفاس بمكتبة القرويين رقم 801 ( انظر بروكلمــان : تاريــخ الأدب العربي : 3 : 283 ) ويظهر أنه أخطأ في تاريخ وفاة ابن غازي حين جعله سنة ( 958 هـ / 1551 م ) .
  - (7) القرافي : توشيح الديباج : 67 ظ . وما بعدها .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وكان بعض معاصريه من الفاسيين يقول في هذا الكتاب : أما التكميل فقد كمله وأما التعقيد فما حله .

\* ولعبـد الحق بن محمد بن هـارون السهمي القرشي<sup>(1)</sup> ( ـ 446 هـ / 1073 , 1074 م ) استدراك على مختصر البراذعي .

\* ولأبي عبد الله محمد بن أحمد بن العافية المعروف بالأجول المكناسي<sup>(2)</sup> تأليف موضوع في المسائل الواقعة في المدونة في غير مواضعها . وهو فقيه خير ، صالح ناصح ، كان شيخا للقوري وانتفع به كثيرا ، وأُسْتَاذاً لشيوخ ابن غازي . عرضت عليه خطة القضاء بمكناسة المزيتون بعد أبيه القاضي أبي العباس أحمد فزهد فيها .

10) التقريب : لأبي القاسم خلف مسولى يوسف ، بهلول البلنسي المعروف بالبسرالي<sup>(3)</sup> ( أو البريلي ) مفتي بلنسية ( ـ 433 هـ / 1041 , 1042 م ) وهـو شرح المـدونة واختصارها . استعمله الـطلبة في المناظرة وانتفعـوا به . وعول فيه عـلى نَقْل ابن أبي زمنين في لفظ المدونة وأخذ عليه فيه أوهـام في النقل . وذكر انه لما أكمل خلف كتابه دخلت منه نسخة صقلية وعبد الحق<sup>(4)</sup> بها فلما قرأه ونـظر فيه الى أقـواله ، ومـا أدخله فيه من كتـابه استحسنه وأراد شراءه فلم يتيسر له ثمنه فباع حوائج من داره واشتراه فغلا الكتاب ، وتنافس فيه الناس عند ذلك . وَكـان أبو الـوليد هشـام بن أحمد الفقيـه يقول : « من

(2) التنبكتي : نيل الابتهاج : 310 .

- (3) انظر ترجمته في ابن فرحون : الديباج : 113 , 114 وفي المدارك لعياض ان البرالي توفي سنة 444 هـ انظر مخطوطة دار الكتب الوطنية بتونس ورقة 209 رقم 4817 .
- (4) هـو عبد الحق بن محمـد بن هارون السهمي القـرشي ( ـ 466 هـ ) انظر تـرجمته في عيـاض : المدارك : 4: 774 وما بعدها .

<sup>(1)</sup> عياض : المدارك : 4 : 774 ابن فرحون : الـديباج : 174 . هـو أبو محمـد من أهل صقلية . تفقه بالقرويين وحج مرتين لقي في أولاهما القاضي عبد الوهاب وأبـاذر الهروي ، وفي ثـانيتهما وقد أسن أبا المعالى الجوينى .



أراد أن يكون فقيها من ليلته فعليه بكتاب البريلي »<sup>(1)</sup> .

11) الملخص : « في اختصار المدونة » لأبي القاسم عبد الرحمن بن محمد الحصري المعروف بـاللبيدي القيـرواني<sup>(2)</sup> ( ــ 466 هـ / 1074 م ) ولبيـدة من قرى الساحل . وهو من تلاميذ ابن أبي زيد والقابسي سمع من علماء أفريقية وعباد رباط المنستبر . توفي بالقيروان . وفي المدارك انه توفي سنة 460 هـ .

12) مختصر للمدونية : لأبي مروان عبيد الله بن ماليك القرطبي<sup>(3)</sup> ( ـ 460 هـ / 1068 م ) تعلق أبو مروان في بداية حياته بصنياعة الحبرير . وبعيد وفاة أبيه تعلق بطلب العلم وانقطع الى فقهاء طليطلة وكان يستظهر المدونة .

(4) تاب المهذب في اختصار المدونة : للقاضي أبي الوليد سليمان<sup>(4)</sup> ابن خلف بن سعد بن أيوب بن وارث البساجي<sup>(5)</sup> ( ـ 403 هـ / 474 هـ / 1081 م ) أصلهم من بطليوس ثم انتقلوا الى باجة الاندلس . درس في قرطبة ثم سافر الى المشرق سنة 426 هـ ودرس حينا بمكة ثم في بغداد . ونبغ في التفكير الديني والشرعي ، وكان قرين ابن حزم في غـزارة العلم وسعة التفكير الديني والشرعي ، وكان قرين ابن حزم في عـزارة العلم وسعة بين رؤ ساء الاندلس يؤلم من بطليوس . تومي المعلم من بعداد . ونبغ في جداد . ونبغ في بغداد . ونبغ في التفكير الديني والشرعي ، وكان قرين ابن حزم في عـزارة العلم وسعة بين رؤ ساء الاندلس يؤلفهم على نصرة الاسلام ، ويروم جمع كلمتهم مع جنود المرابطين فتوفي قبل اتمام غرضه . له تآليف عديدة مفيدة <sup>(6)</sup> .

(2) انسظر ترجمته في عياض : المدارك : 4 : 707 , 708 الدباغ : معمالم الايممان : 3 : 175 . وابن فرحون : الديباج : 122 ومخلوف : الشجرة : 109 .

(3) انظر ابن فرحون : الديباج : 140 .

(4) هو من فرع الاندلس للطبقة العاشرة للمالكيين : انظر عياض : المدارك : 4 : 802 وما بعدها وابن فرحون : الديباج : 120 وما بعدها . ومخلوف : أنظر الشجرة 121 .

(5) ابن بشكوال : الصلة َ: 1: 197 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 4: 261 وما بعدها . (6) منها كتاب الاستيفاء في شرح الموطأ ، وكتاب المنتقى في شرح الموطأ وهو اختصار الاستيفاء ثم اختصر الاستيفاء في كتاب سماه الإيماء قدر ربع المنتقى . . وكتاب السراج في علم الحجاج ، وكتاب المقتبس من علم مالك بن انس . . . انظر ابن فرحون : الديباج : 121 , 122 .

<sup>(1)</sup> ابن بشكوال : الصلة : 1: 166 .

14) كتماب مختصر المختصر : في مسائمل المدونية للقاضي أبي الموليد الباجي سليمان بن خلف ( \_ 474 هـ / 1081 م ) المؤلف السابق .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

15) كتاب نظم الدر<sup>(1)</sup> في اختصار المدونة لعبيد الله بن عبد الرحمن بن عمر المعري<sup>(2)</sup> الأصل الشارمساحي المولد الاسكندري المنشأ والدار ( - 669 همر / 1270 م ) اختصرها على وجه غريب وأسلوب عجيب من النظم والترتيب ولذلك سماه بنظم الدروهي تسمية طابقت مسماها وشرحه بشرحين . وليه كتاب الفوائد في الفقه ، وكتاب التعليق في علم الخلاف ، وكتاب شرح أداب النظر وله شرح الجلاب وغير ذلك . ولد سنة 889 هما الخليفة اماما فقيها في مذهب مالك ، ورحل الى بغداد سنة 663 هم وتلقاه الخليفة المستنصر بالله بالقبول والترحيب .

## شروح المدونة :

1) شـرح مسائـل من كتب المدونـة لابن عبـدوس<sup>(3)</sup> ( ـ 258 هـ/ ,871 872 م ) وهو شرح في أربعة أجزاء تتناول كتباً من المدونة منهـا كتاب الشفعـة

(2) انظر ترجمته في ابن فرحون : الديباج : 142 , 143 . ومخلوف الشجرة : 187 ألقسى على الشار مساحي بعض العلماء مسألة في بيوع الأجال فقال: اذكر فيها ثمانين ألف وجه فاستغرب فقهاء بغداد ذلك فشرع يسردها عليهم الى أن انتهى الى مائتي وجه فاستطالوها واعترفوا بفضله اه من الشجرة : 187 .

(3) انظر ترجمته : الدباغ : معالم الايمان : 2 :137 وما بعدها . الشيرازي طبقات الفقهاء : 158 المالكي . رياض النفوس : 1 :366 وما بعدها . الخشني : قضماة قرطبة : 182 . أبو العرب التميمي : طبقات علياء افريقية : 133 . ابن فرحون : الديباج : 238.237 مخلوف الشجرة : 70 . وابن عبدوس هو أبو عبد الله محمد بن ابراهيم بن عبدوس ولد على رأس المائتين اشتهر بالفقه والزهد ، ألف المجموعة وهو كتاب معتمد في المذهب وانظر ابن عذاري : المغرب 116:118 . ويوكلمان : 283.231 . ويوكلمان : 116 . ويوكلمان : 110 . أبو العرب . 283.231 . أبو العرب . 283.231 . ويوكلمان : تاريخ الادب العربي : 3 : 283.201 . ويوكلمان : تاريخ الادب العربي : 3 : 283.201 . ويوكلمان : تاريخ الادب العربي : 3 : 283.201 . ويوكلمان : تاريخ الادب العربي : 3 : 283.201 . ويوك .

<sup>(1)</sup> بروكلمان : تماريخ الأدب العربي : 3 : 284 . وعبر عنه بروكلمان بـ : « نظم المدرّة في تلخيص المدونة للشمارمسماحي » وعبر عنه مخلوف في الشجرة بنظم الدرر . وقال بروكلمان : توجد نسخة مخطوطة منه في مكتبة القرويين بفاس رقم 932 .



وكتاب المرابحة . . ولا تشمل كل كتبها .

2) كتـاب المنتخب لمحمـد بن يحيى بن لبـابـة أبي عبـد الله الملقب بـالبربـري<sup>(1)</sup> ابن أخي الشيخ ابن لبـابـة ( ـ 336 هـ/947-948م ) وهـو عـلى مقاصد الشـرح لمسائـل المدونـة قال فيـه ابن حازم الفارسي: ليس لأصحابنـا مثله . وكان أبو عبد الله من المبرزين في حفظ المذهب اذ كان من أحفظ أهل زمانه مع مالـه من اختيارات في الفتـوى والفقه خـارجة عن المـذهب تنم عن مدى تصرفه .

3) شرح المدونة للقاضي عبد الوهاب وهو أبو محمد عبد الوهاب بن علي بن نصر<sup>(2)</sup> البغدادي ( ـ 421 هـ أو ـ 422 هـ ) وكان من حفاظ المذهب اتصف بجودة الرأي والدفاع عنه وتوجه في أخريات حياته الى مصر حين نَبَتْ به بغداد وولي قضاء مصر ، ولـه تآليف كثيرة ومفيدة منها كتاب الأدلـة في مسائل الخلاف ، وشرح رسالة ابن أبي زيد ، والممهد في شرح مختصر ابن أبي زيد صنع على مسائل الخلاف .

4) و 5) كتـاب التمهيد لمسـائل المـدونة ، وكتـاب الشـرح والتمـامـات لمسائل المدونة<sup>(3)</sup> للبراذعي . اما التمهيـد فقد ذكـر انه لمـا أتمه البـراذعي جاء بعض الـطلبـة ليسمعـه عليـه فلما تم الصـدر بـالقــراءة أغلق كتـابــه فقـال

(3) انظر ترجمته في ابن فرحون : الديباج : 112 ومخلوف : الشجرة : 105 وعياض : المدارك : 4 :807 والبراذعي هو أبو سعيد خلف بن أبي القاسم الازدي ، وهو من كبار اصحاب ابن أبي زيد والقابسي وبهما تفقه . اخذ عن ابي بكر هبة الله بن عقبة وعنه صحح المدونة وهو صححها عن جيلة عن سحنون . لم تحصل له رئاسة القيروان ثم خرج الى صقلية وحصلت له شهرة هناك ، ومن تآليفه اختصار الواضحة . . .

 <sup>(1)</sup> انتظر ترجمته : الحميدي : جذوة المقتبس 91 والديباج لابن فىرحون : 251 وما بعدهما .
 وعياض : المدارك : 4 :398 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> انظر ترجمته في الشيرازي : طبقات الفقهاء : 168 وما بعدها . الديباج : لابن فرحون : 159 و160 ومخلوف : الشجرة : 103 و104 .

Discussion Ce GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

البراذعي : اقرأ فقـال : قد سمعتـه على أبي محمـد ، وهل زدت في المختصـر اكثر من الصدر . واما كتاب الشـرح والتمامـات فأدخـل فيه كـلام شيوخهـا المتأخرين على المسائل .

6) شرح للمدونة وتعليق عليها لأبي اسحاق ابراهيم بن حسن بن اسحاق التونسي<sup>(1)</sup> ( - 443 هـ / 1051 م ) ذكره ابن عامر الميورقي في رسالته مثنياً عليه وعلى السيوري<sup>(2)</sup> فقال : « لحقا من تقدمهما في العلم والورع ، وأعجزا من يأتي بعدهما » . وكان التونسي مدرساً بالقيروان مستشاراً فيها مع بقية المشيخة قبل الفتنة ، امتحن سنة 437 هـ وهو الذي قال فيه عبد الحميد الديباجي : [ بسيط ] :

حاز الشريفيين من علم ومن عمل وقبلها يتبأى المعلم والمعممل

وكتبه المؤلفة متنافس فيها . وكتاب التعليق المتقدم أتمـه أبو عبـد الله محمـد بن سعدون بن عـلي القروي<sup>(3)</sup> الـذي تفقه بـالقيـروان ، والمعـدود من رجال الطبقة العاشرة من أهل افريقية .

7) التقريب : لأبي القاسم بن بهلول المعروف بالبربري<sup>(4)</sup> ( ـ 444 هـ/ 7) التقريب : لأبي القاسم بن بهلول المعروف بالبربري<sup>(4)</sup> ( ـ 444 هـ/ 1053, 1052 م ) كان عالماً جليل القادر ، مفتي بلنسية في وقته ، والتقريب كتاب في شرح المدونة ، استعمله الطلبة للماذهب في المناظرة وانتفعوا به ، ومع ذلك فقد أخذت عليه فيه اوهام في النقل.

انظر عياض : المدارك : 4 :666 وما بعدها . المدباغ : معمالم الايمان : 3 :177 ومما بعدهما .
 وابن فرحون : الديباج : 88,88 ومخلوف الشجرة : 108 .

(2) هو عبد الحالق السيوري توفي بالقيروان سنة 460هـ أو 462 هـ . انظر مخلوف : الشجرة 116 . (3) انظر ترجمته في ابن فرحون : الديباج : 269 .

(4) انبظر تىرجمتـه في عيـاض : المـدارك : 4 :829. وممن حـدث عن البـربـري المقـرىء أبـو داود الموفرني . 8) شرح المدونة : لأبي بكر<sup>(1)</sup> محمد بن عبد الله بن يونس التميمي<sup>(2)</sup> الصقلي ( ـ 451 هـ/ 1059 م ) كان فقيهاً فرضياً حاسباً : صنف في الفرائض ، وأخذ عن القاضي أبي الحسن الحصائري<sup>(3)</sup> وغيره من علماء صقلية ، وعن شيوخ القيروان ، وأكثر من النقل عن أبي عمران الفاسي<sup>(4)</sup> وغيره ، وحدث عن أبي الحسن القابسي<sup>(5)</sup> ، توفي أبو بكر في ربيع الأول سنة وغيره ، ودفن بالمنستير ، وقبره حذو باب القصر الكبير ، ويعرف بسيدي الأمام .

plied by registered version FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وهذا الشرح حافل جامع للمدونة أضاف اليها غيرها من الامهات ، واعتمد عليه طلبة العلم في المغرب للمذاكرة . وأول من أدخله سبتة الشيخ أبو عبد الله محمد بن خطاب فانتسخه منه القاضي أبو عبد الله محمد بن عيسى التميمي<sup>(6)</sup> ختى كثر عند الناس . واختصر هذا الكتاب الذي عبر عنه مخلوف<sup>(7)</sup> بجامع ابن يونس أبو الروح عيسى بن مسعود المنكلاتي الزواوي<sup>(8)</sup> ( - 743 هـ ) اما ابن فرحون في الديباج<sup>(9)</sup> فقد عبر عنه بجامع ابن يونس

- (1) بروكلمان : تاريخ الادب العربي 3 :282 وذكر انه توجد منه نسخة مخطوطة بمكتبة القرويين بفاس 811, 810 . ولقب محمد بن يونس بأبي عبد الله بينها لقبه ابن فرحون ومخلوف بأبي بكر ويظهر انه اخـطأ في تعيين تاريخ وفاته فذكر انه توفي في حدود ( 522 هـ/ 1128 م ) .
- (2) انـظر ترجمته في عياض : المـدارك 4 :800 ومخلوف : الشجرة : 111 وابن فـرحون : الـديباج.
  - (3) انظر ترجمته في مخلوف : الشجرة : 98 .
  - (4) توفي بالقيروان سنة 430 هـ. . انظر مخلوف : الشجرة : 106 .
- (5) هو أبو الحسن علي بن محمد بن خلف المعافري ( 324 403 ) ، الشيرازي : طبقات الفقهاء :
   (6) المتوفى سنة 505 هـ/ 1111 م . عياض : الغنية : 99 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 124 .
   (7) مخلوف : الشجرة : 219 .
  - (8) ابن فرحون : الديباج : 182 مخلوف : الشجرة : 219 .
    - (9) ابن فرحون : الديباج : 183 .

Director Ce GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

شرح المدونة وفي هذه التسمية توجيه وايحاء لمضمون الكتاب .

9) كتاب أبي القاسم عبد الرحمن بن محمد الحصري المعروف باللبيدي القيرواني<sup>(1)</sup> ( ـ 466 هـ/ 1074 م ) وهو كتاب حافل في المذهب المالكي ، كبير ازيد من مائتي جزء في مسائل المدونة ، وبسطها والتفريع عليها ، وزيادة الامهات ونوادر الروايات .

10) تهذيب الطالب وفائدة الراغب على المدونة لأبي محمد عبد الحق بن محمد بن هارون السهمي القرشي<sup>(2)</sup> المتوفى بالاسكندرية سنة ( 466 هـ/ 1074, 1073 م ) وهو معدود من أهل صقلية ، تفقه بشيوخ الصقليين والقيروانيين ، وكان معروفاً بالخير والفقه ، مفضلاً عند الناشئين من حذاق الطلبة ، حسن التأليف كثير الاذعان للحق ، فيه قدر اهل العلم وسكينتهم ، من تآليفه : استدراك على مختصر البراذعي ، وجزء في ضبط ألفاظ المدونة ، وكتاب النكت والفروق لمسائل المدونة سيأتي الحديث عنها ضمن « التعليقات والتقييدات والزيادات على المدونة » .

وكتابه « تهذيب الطالب» نبه فيه على ما استدركه على كتاب النكت وصحح فيه آراءه التي ضمنها في « النكت » وذكره بروكلمان (3) بين شروح المدونة<sup>(4)</sup> .

- (1) عياض : المدارك : 4 :707 وما بعدها . الدباغ : معالم الايمان : 3 :175 . ابن فرحون : الديباج : 152 نحلوف : الشجرة : 109 .
- (2) عياض : المدارك : 4 :774 وما بعدها . ابن فرحون : الديساج : 174 . مخلوف : الشجرة : 116 .
- (3) بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 3 :283 وذكر بروكلمان ان نسخة مخطوطة منه توجد بمكتبـة القرويين بفاس رقم 854 .
- (4) ذكر بروكلمان في تاريخ الادب عقب الحديث عن : « تهم ليب الطالب » كتباباً آخر للمؤلف نفسه هو الكتاب الكبير على المدونة ، ومنه نسخة مخطوطة بفاس تحت عمدد 854 ولعل همذا الكتاب لابن الحكار الصقلي الآتي ذكره ، فليتأمل .

FOR QUR'ANIC THOUGHT

11) كتاب شرح المدونة للقاضي أبي الوليد سليمان بن خلف بن سعـد الباجي (1) المتوفي ، بالمرية سنة ( 474 هـ/ 1081 م ) وهذا الشرح لم يكمل .

E GHAZI TRU

12) كتاب الطراز لأبي عـلى سند<sup>(2)</sup> بن عنـان بن ابراهيم بن حـريز بن الحسين بن خلف الازدي المصري ( ـ 541 هـ/ 1146, 1147 م ) كـان معدوداً من العلماء الفضلاء ، تفقه بأبي بكر الطرطوشي وسمع منه وجلس لالقاء الدرس بعده ، وانتفع الناس به .

والطراز كتاب حسن مفيد شرح به سند المدونة نحو الثلاثين سفراً توفى قسل اكمالـه ، وقد اعتمـده الحطاب وأكـثر من النقل عنـه في شـرح مختصـر خليل، وله تآليف في الجدل وغيره .

13) كتاب الجامع البسيط ، وبغية الطالب النشيط لعاشر بن محمد بن عاشر بن خلف بن مرجى بن حكم الانصاري<sup>(3)</sup> ( - 567 هـ/ 1172, 1172 م )(4) كان معروفاً بالفقه والشروط ممتازاً في التوثيق، اعرف أهل زمـانه بكتب الوثائق ، ولى القضاء بمرسية بعد ان ولي خطة الشورى ببلنسية ، وبقى على قضاء مرسية محموداً في سيرته مشهـوراً بنزاهتـه الى انقراض الـدولة اللمتـونية

عياض : المدارك : 4 :802 ابن فرحون : الديباج : 120 وما بعدها .

(2) ابن فـرحون : الـديباج : 126 . ومخلوفٍ : الشجـرة : 125 . وانظر حـاجي خليفة : كشف الظنون : 2 :1644 ومن نظم سند : طويل ـ

فبمادرتها بمالنتف خموفمأ من الحتف وزائمرة لملشميب حملت بممضرقمي رويــدك لــلجيش الــذي جــاء مـن خلفـى فقالت ـ عـ لي ضعفي ـ.: استــطلت ووحــدتي (3) انظر ترجمته في : ابن الابار : المعجم : 299, 298 ط مجريط 1886 م . والضبي : بغية الملتمس ص 438 وقـد حدث الضبي عن عـاشر عبـد المنعم بن محمد بن عبـد الرحيم . ابن الـزبير : صلة الصلة : 163 وما بعدها . وانظر ابن فرحون : الديباج : 217, 216 والذي في الديباج ان اسمه واسم جده ، عمامر بن محمد بن عمامر عوض عماشر في كليهما . امما مخلوف : في الشجرة : 149 فذكرهما بلفظ عاشر .

(4) مولده سنة : 484 هـ . والذي في الـديباج ان وفـاته سنـة 569 والظاهـر فيه غلط مـطبعي فقد كتب تسع عوض سبع .

آخر سنة 539 هـ فصرف صرفاً جميلاً فنزل شاطبة فدرس بها الفقه ، وكان أحفظ أهـل زمانـه للمسائـل ، وأسمع الحديث وكان رأس المُفْتين ، وكان يروي عن أبي علي الصدفي المفقود سنة 514 هـ في واقعة كنتـدة وهذا الكتـاب شرح به المدونة مسألة مسألة ، وحشد فيه اقوال الفقهاء ورجح بعضها واحتج له ، وهذا الشـرح بلغ منه الى بعض كتـاب الشهادات وتـوفي قبل اكماله<sup>(1)</sup> وذلك سنة 567 هـ . وقد نيف على الثمانين ، وأثبت بـه مكانتـه في العلم<sup>(2)</sup> والفقه . وفي صلة الصلة لابن الزبير انه شرح وصل به الى رزمة الاقضية .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

14) منهاج التحصيل في شرح المدونة لأبي الحسن علي بن سعيد الرجراجي<sup>(3)</sup> من علياء القرن السادس للهجرة ، فيما يظهر ـ الموصوف بالفقيه الحافظ الفروعي . كان ماهراً في العربية والاصلين لقي جماعة من العلماء<sup>(4)</sup> بالمشرق فأخذ عنهم وأخذ منه كثير من اهل المشرق . وهذا الشرح لخص فيه ما وقع للأئمة من التأويلات واعتمد في ذلك على كلام القناضي ابن رشد والقاضي عياض وتخريجات أبي الحسن اللخمي .

15) شمرح المدونـة<sup>(5)</sup> لأبي عبد الله محمـد بن خلف بن عمـر التـونسي المعروف بالآبي(6) الوشتاتي ( ـ 828 هـ/ 1425 م ) اشتهر بالعلم وجـودة الفهم كـان من اعيان اصحـاب ابن عرفـة<sup>(7)</sup> ومحققيهم ، وكان اصـولياً ، كـان كثير

- (1) انظر ابن فرحون : الديباج : 217 .
  - (2) انظر مخلوف : الشجرة : 150 .
- (3) التنبكتي : نيل الابتهاج : 200 .
- (4) منهم الفرموسي الجزولي لقيه على ظهر البحر وتكلم معة في مسائل العربية .
- (5) انظر حاجي خليفة : كشف الظنـون : ج 2 :1644 وهو يـذكر هذا التأليف بعنـوان « تعليقة » ويذكر تاريخ وفاة الآبيمغلوطاً فيه .
- (6) انظر ترجمته في : القرافي : توشيح الديباج : 53 ظ ( مخطوط ) . التنبكتي : نيل الابتهاج : 287 ومخلوف • الشجرة : 244 الزركلي : الاعلام : 6:396 .
- (7) هو أبو عبد الله محمد بن محمد بن عرفة الورغمي التونسي ( 716 هـ ـ 803 هـ ) ، انظر تـرجمته في ابن فرحون : الديباج : ص 337 وما بعدها ومخلوف : الشجرة ص227 .

الانتقاد لشيخه ابن عرفة مشافهة في دروسه ممًّا دعا شيخه الى مزيد الاجتهاد والاستعداد لدروسه . وكان ابن عرفة يقول في ذلك فكيف انام وأنا بين اسدين الابي بفهمه وعقله ، والبرزلي<sup>(1)</sup> بحفظه ونقله ؟ من تآليفه التي تشهد له بالعلم والثبت فيه : اكمال الاكمال في شرح مسلم ط . في 7 اجزاء ط . السعادة جمع فيه بين المازري وعياض والقرطبي والنووي مع زيادات مفيدة من كلام ابن عرفة شيخه وغيره .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

16) شرح المدونة لأبي الربيع سليمان بن يوسف بن ابراهيم الحسناوي البجائي<sup>(2)</sup> ( ـ 887 هـ/ 1483, 1482 م ) وهو مفتي بجاية . أجبر على القضاء فأقام به سنتين ، ثم اعرض عنه ، واشتغل بالتدريس والانشاء ، وقد اثنى عليه الشيخ زروق<sup>(3)</sup> في كناشته والسخاوي وألف في الفرائض والحساب والمنطق . وأخذ عن عمه أبي الحسن علي بن ابراهيم ومحمد بن أبي القاسم المشذالي<sup>(4)</sup>.

17) شرح المدونة ليحيى بن احمد بن عبـد السلام المعـروف بالعُلَمي <sup>(5)</sup> ( ـ 888 هـ/ 1483 م ) نزل القاهرة ثم مكة وتصدر للتدريس بجامع الازهر ، حج سنة 875 هـ واستوطن مكة . سلك في شرحه طريقة الاختصـار ، ولكنها

(1) هو أبو القاسم بن أحمد البرزلي ( ــ 841 هـ أو 843 أو 844 )انظر ترجمته في مخلوف: الشجرة ص: 245 .

(2) القرافي : توشيح الديباج : 23 . السخاوي : الضوء اللامع ، 3 :270 .

(3) هـو أحمد بن احمـد بن محمد بن عيسى البـرنسي الفاسي ( 846 -899 ) انــظر : التنبكتي : نيـل الابتهاج 84 وما بعدها . ومخلوف : الشجرة : ص 267.

(4) انـظر ترجمتـه في مخلوف : الشجرة : 263 والمشـذالي هذا اختصـر البيان لابن رشـد رتبـه عـلى مسائل ابن الحاجب وشرحه في اربعة استقار غاية في التحقيق . توفي سنة ( 866 هـ ) .

(5) انـظر السخـاوي:الضـوء الـلامـع : 10 :216 ومـا بعـدهـا القـرافي : تـوشيـح الـديبـاج : 71 و ( المخـطوط ) التنبكتي : نيل الابتهـاج : 358 وما بعـدهـا . الـزركـلي : الاعـلام : 9 :164 كحالة : معجم المؤلفين : 13 :184 .

لا تخلو من الفوائد، وذكر البدر القرافي في كتابه توشيح الديباج انه وقف على هذا الشرح وعلى بقية كتبه وهي شرح للرسالة ، وشـرح للمختصر ، وشـرح للبخاري بخط مؤلفها ناقصة الاوائل وبيعت بثمن سهل لقـلاقة خـطه وتلف اطرافها . ووقف على شرحه على الرسالة : التنبكتي .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

18) شرح المدونة لأبي العباس احمد بن علي بن قاسم الزقاق التجيبي<sup>(1)</sup> الفاسي ( ـ 931 هـ/ 1525 م ) وهو من علماء المغرب اخذ عن أبيه علي ابن قماسم الزقاق مؤلف لامية الاحكمام المعروفة بلامية المزقاق ، ورحل وحج ، ولقي علماء ، وتفقه به الكثير منهم ابن اخيه عبد الوهاب بن محمد ( ـ 961 هـ ) واليسيتني<sup>(2)</sup> ( ـ 959 هـ ) ، ومن تآليفه : شرحه منظومة أبيه في القواعد<sup>(3)</sup> وشرحه بعض الرسالة .

التمهيدات والتعليقات والتقييدات والزيادات على المدونة :

1) تعليق على المدونة لعثمان بن مالك<sup>(4)</sup> فقيه فاس وزعيم الفقهـاء في عصره وهو من أصحاب مالك الذين لم يلقوه ولم يروه .

2) كتاب عبد الملك بن سابح<sup>(5)</sup> اصله من قرى بجاية بالاندلس. تفقه عنه فضل بن سلمة الآتي ذكره ، وحج ، وانصرف الى الاندلس ثم رجع الى مصر ومنها الى الشام ورابط في سواحلها. وكتابه يعتبر من الـزيادات لانـه

 (1) انتظر : التنبكتي : نيل الابتهاج : 90, 91 وقال التنبكتي : توفي الزقاق في سنة 932 هـ او في التي قبلها . مخلوف : الشجرة : 274 .
 (2) انظر ترجمتيهما في مخلوف: الشجرة ص 283 وما بعدها .

(3) نقل التنبكتي عن الشيخ المنجور في فهرسته : ان أبا العباس احمد شرح منظومة والده المسماة « المنتخب في قواعد المذهب » شرحاً محتصراً رشيقاً وصل فيه نحو النصف ومات ولم يكمله . (4) انظر ترجمته في ابن فرحون : الديباج : ص188 . (5) انظر ترجمته في ابن فرحون : الديباج : ص157 .

استخرج من الـواضحـة<sup>(1)</sup> وكتـاب<sup>(2)</sup>ابن المـواز مـالم يكن في المـدونـة ولا في ا المستخرجة<sup>(3)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

3) كتاب اي سلمة فضل بن سلمة بن جرير بن منخل الجهني (مولاهم) البجائي ( \_319 هـ) اصله من البيرة بالاندلس \_ تلميذ عبد الملك ابن سابح السابق جمع في كتابه مسائل المدونة والمستخرجة والمجموعة<sup>(4)</sup> .

وذكر الحميدي<sup>(5)</sup> ( ـ488 هـ / 1098 م) في جذوة المقتبس ان ابا سلمـة توفي317 هـ . وقال : وقيل309 هـ<sup>(6)</sup> ومن كتبه : اختصار الواضحة . واثبت ابن عذاري وفاته سنة319 ووصفه بالفقيه وأثنى عليه قائلاً : (وكان له سمـاع

- (1) هي كتاب في الفقه وألسنن وهو إحدى الامهات في المذهب المالكي لعبد الملك بن حبيب السلمي القرطبي انتهت اليه رئاسة الانمدلس بعد بحيى بن يحيى . لـه تأليف عمدة ومتنوعة الموضوعات توفي سنة238 هـ /852 م او 239 هـ انظر الديباج: ص153 وما بعدهما . ومخلوف الشجرة .75.74 .
- (2) الكتاب يسمى الموازية وهو من اجل كتب المالكيين واصحها واوعبهما وهو احدى الامهات في المذهب رجحه ابو الحسن القابسي على سائر الامهات. وهمو لابي عبد الله محمد بن ابراهيم الاسكندري المعروف بمابن المواز (180 هم ـ 269 هم أو 894/281م) انسظر تمرجمته في ابن فرحون : الديباج ص : 232, 233 ومخلوف : الشجرة: ص68 .
- (3) المستخرجة وتسمى العتبية نسبة لمؤلفهما إي عبد الله محمد العتبي القرطبي ( 254 هـ او255 هـ /259 م) وهي تتناول مسائل من هد /869 م) وهي احدى الامهات الاربعة في المذهب المالكي، وهي تتناول مسائل من المشكسلات في فقه المالكية . انظر ابن فرحون : الديباج : ص238 وما بعدهما ومخلوف : الشجرة : ص :75 وبروكلمان : تاريخ الادب العربي ج3 /284 .
- (4) هي لمحمد بن ابراهيم بن عبدوس (202 هـ 260 هـ أو 261 هـ) من كبار أصحاب سحنون وهو رابع المحدثين المجتمعين في عصر واحد من أئمة المذهب المالكي: إثنان مصريان هما ابن عبد الحكم وابن المواز وإثنان قروبيان وهما ابن سحنون وابن عبدوس. أخطأ بروكلمان في تاريخه : 3: 283.في تعيين سنة (180 هـ 796 م) تاريخاً لوفاة ابن عبدوس. انظر ترجمته في ابن فرحون: الديباج: 237 وابن عذارى: البيان المغرب: 1: 116 وعين ابن عذارى وفاته سنة 260 ه.
  - (5) كحالة : معجم المؤلفين : 11 :1 ،12 وما بعدها .
    - (6) الحميدي : جذوة المقتبس : 308 .



وتـاليف حسن )<sup>(1)</sup> . وذكر انـه الْبَجَاني . وعـلى ذلك سـار كحالـة في معجم المؤلفين<sup>(2)</sup> .

4)كتاب النوادر والزيادات على المدونة لابن أبي زيد القيرواني<sup>(3)</sup>(-386 هـ /996 م) وهو كتاب مشهور ازيد من مائة جزء . مخطوط بفاس (مكتبة القرويين786 - 789 ) وبتونس «بدار الكتب الوطنية » مخطوط تحت رقم :
 12371, 12923, 5770, 5731 , 5730, 5729 , 5728 وقد اخرج زوائد ابي محمد بن ابي زيد ابو عبد الله محمد بن فرج<sup>(4)</sup> مولى ابن الطلاع المتوفى سنة 497 هـ .

5) كتاب التعاليق على المدونة لابي عمران الفاسي<sup>(3)</sup> ( \_430 هـ / 1039 م) هو فاسي الاصل من فغجوم (فخذ من زناتة) من البربر استوطن القيروان، ورحل الى قرطبة والى المشرق وحج ودخل العراق، كان موصوفاً بالحافظ<sup>(6)</sup> والعالم : جمع حفظ المذهب المالكي الى حديث النبي ﷺ ومعرفة معانيه ، وكان يقرأ القرآن بالسبع ويجوده مع معرفته بالرجال وتعديلهم وجرحهم وكتاب التعاليق شهد له بالقيمة العلمية غير أنه لم يكمل .

6) تعليق على المدونية لابي حفص عمر بن محمد التميمي <sup>(7)</sup> المشهـور

(4) انظر ترجمته في مخلوف : الشجرة : 121 .

<sup>(1)</sup> ابن عذاري : البيان المغرب : 2: 206 .

<sup>(2)</sup> كحالة : معجم المؤلفين : 8: 68 .

<sup>(3)</sup> ولد ابن ابي زيد بنفزاوة سنة 316 / 928 م. وهو من اشهر فقهاء المالكية في المائة الرابعة ويعرف بمالك الصغير. انظر بروكلمان: تاريخ الأدب العربي: 286:3 . وقد عده بروكلمان ضمن شروح المدونة فليتأمل.

<sup>(5)</sup> انظر ترجمته في الشيرازي:طبقات الفقهاء : 161 . الدباغ : معالم الايمان : 3: 159 وما بعدهما . ابن فرحون : الديباج : 344 , 345 خلوف : الشجرة : 106 .

<sup>(6)</sup> وكان الباقلاني يعجبه حفظ ابي عمران ويقول له : لو اجتمعت في مدرستي انت وعبد الـوهاب وكان اذاك بالموصل لاجتمع علم مالك انت تحفظه وهو ينصره .

<sup>(7)</sup> كان من اقران ابن تحرز وابي اسحاق التونسي .

بالعطار <sup>(1)</sup> أملاه سنة 427 هـ أو 428 هـ . وهو من علماء القيروان اشتهر بالتعليم والتوفيق في أجوبته وقد اثنى احمد بابا التنبكتي على هذا التعليق .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

7) تعليق على المدونة لابي الطيب عبد المنعم بن ابراهيم الكندي<sup>(2)</sup> المعروف بابن بنت خلدون ( \_435 هـ /1043 , 1044 م) وهـو من تلاميـذ ابي عمران الفاسي من اهل القيروان من رجال الطبقة التاسعـة للمالكيـين، كان له علم بالاصول ، وحذق للفقـه والنظر ، وكـان ينظر في اثني عشـر علما ، وكان له حظ من الحساب والهندسة في العلوم العقلية القديمة . ومما يحكى عنه انه دبر جلب ماء البحر من ساحل تونس الى القيروان بنظر هندسي ظهر له .

8) المستوعب لزيادات كتاب المبسوط<sup>(3)</sup> مما ليس في المدونة لابي القاسم عبد الرحمن بن محمد بن رشيق<sup>(4)</sup> حج سنة370 هـ.

9) **التبصرة لأبي القاسم** عبد الرحمن بن محرز القيرواني<sup>(5)</sup> مات نحو سنة ( ـ450 هـ / 1058 , 1059 م) تفقـه بشيوخ القيـروان امثـال ابي بكـر بن عبـد الـرحمن<sup>(6)</sup>، وابي حفص العـطار وابي عمـران الفـاسي . تـآليفـه موسـومـة

- (2) انتظر ترجمته في عياض : المدارك :4: 771 . الدباغ : معالم الايمان : 3: 184 وما بعدها مخلوف : الشجرة :107 .
- (3) كتاب المبسوط ألفه أبو اسماعيل يحيى بن اسحاق بن يحيى الليثي المتوفى عام303هـ. وهوكتاب في اختلاف اصحاب مالك واقواله ـ وهو الذي اختصره محمد وعبد الله ابنا ابـان بن عيسى ثم اختصر الاختصار ابن رشد .
  - (4) انظر ترجمته في الدباغ: معالم الايمان : 3: 186 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 110 .
- (5) انظر ترجمته في الدباغ: معالم الايمان : 3: 185 وابن فرحون : الديباج : 266 ومخلوف : الشجرة 110 وعياض : المدارك : 4: 181 مخطوطة دار الكتب الوطنية بتونس رقم4817 .
- (6) هو شيخ ابي حفص العطار وهو ابو بكر احمد بن عبد الرحمن الخولاني القيمرواني توفي سنة432 هـ . (الشيرازي : طبقات الفقهاء : 161 مخلوف : الشجرة : 107 ).

انتظر تسرجمته في السدباغ : معمالم الاتيمان : 164:3 وما بعمدهما ، مخلوف : الشمجيرة :107 والتنبكتي : نيل الابتهاج :194 .



بالحسن : منها كتابه الكبير المسمى بالقصد والايجاز .

10) تعليق على المدونة لأبي القاسم عبد الخالق بن عبد الوارث السيوري<sup>(1)</sup> ( 400 هـ /1067 و 1068م) كـان صبوراً عـلى الـدرس والتحصيل، حافظاً لـدواوين المذهب الحفظ الجيد ، ولامهات كتب الخلاف ، وربما مال الى مذهب الشافعي . لازم القيروان بعد خرابها ومات بها . وعليه تفقه جلة من علماء<sup>(2)</sup> القيروان . وتعليقه هذا حسن مفيد .

11 و12) كتاب النكت والفروق للمسائل المدونة وجزء في ضبط الفاظ المدونة لابي محمد عبد الحق بن محمد بن هارون السهمي القرشي الصقلي<sup>(3)</sup>. توفي بالاسكندرية سنة (466 هـ /1073 و1074 م) وكتاب النكت والفروق أول ما ألف، وهو كتاب مفيد عند السارين من حذاق الطلبة. ويقال : انه ندم بعد ذلك على تآليفه ، ورجع عن كثير من اختياراته وتعليلاته، واستدرك كثيراً من كلامه فيه . وقال : لو قدرت على جعه واخفائه لفعلت .

13) **التبصرة لأبي** الحسن علي بن محمد الـربعي المعـروف بـاللخمي القيـرواني<sup>(4)</sup> ( ـ478 هـ /1085 م) وهو ابن بنت اللخمي وهـو قيرواني نـزل صفاقس . اخذ عنه ابو عبد الله المازري وغيره. وكتابـه التبصرة تعليق عـلى

(4) انتظر ترجمته في عياض : المدارك : 4 : 797 الدباغ : معالم الاميان : 3: 199 وما بعدها. وابن فرحون : الديباج : 203 نخلوف : الشجرة : 117 يوجد الجزء الرابع من التبصرة مبتدأة التدليس نخطوطا بدار الكتب الوطنية وكمان بالمكتبة الاحمدية تحت رقم 3029 . الحطاب: مواهب الجليل : 1 : 35 كحالة ، معجم المؤلفين : 7 : 197 .

 <sup>(1)</sup> كان السيوري يحفظ المدونة. انظر ترجمته في عياض : المدارك :4:770 وما بعـدها . الـدباغ : معالم الايمان :3: 181 وما بعدها. وابن فرحون : الديباج : 158 ومخلوف:الشجرة : 116 .

<sup>(2)</sup> أمثال عبد الحميد الصائغ (-486هـ) والمهدوي أبو علي حسان واللخمي أبو الحسن على بن محمد (-478هـ).

<sup>(3)</sup> انظر ترجمته في عياض : المدارك : 4 : 774 وما بعدها . ابن فرحون: الـديباج: 174 مخلوف : الشجرة : 116 .

المدونة مشهور معتمد في المذهب اعتنى فيه صاحبه بتخريج الخلاف في المذهب وتتبع الأقوال وربما اتبع نظره فخالف المذهب فيها تىرجىح عنده فخرجت اختياراته في الكثير عن قواعد المذهب .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

14) اكمال التعليق على المدونة لابي عبد الله محمد بن سعدون بن علي ابن بلال القروي<sup>(1)</sup> ( ـ 486 هـ / 1093 م ) من أهل إفريقية من رجال الطبقة العاشرة للمالكيين ، تفقه بالقيروان وسمع من شيوخها منهم ابو بكر بن عبد الرحان واللبيدي ..... ثم حج وسمع بمكة من أبي ذَرُّ الهروي وغيره. وكان في عداد الفقهاء الحافظين للمسائل على مذهب اهل القيروان ، واشتغل بالتجارة فطاف ببلاد المغرب والاندلس ، واخذ عنه هناك الناس توفي باغمات في جمادى الاولى من السنة المذكورة .

وكتابه هذا اكمل به تعليق التونسي(2) على المدونة السابق الذكر(3) .

15) تعليق على المدونة لأبي محمد عبد الحميد بن محمد المغربي<sup>(4)</sup> المعروف بابن الصائغ ( ـ486 هـ /1093 م) من الطبقة العاشرة من اهـل افريقية، قيرواني سكن سوسة . تفقه بـابن العطار وابن محرز التـونسي ، والسيوري ، وسمع ابا ذر الهروي بمكـة ، وتخرج عليـه ابو عبـد الله المازري وغيره ، وأخذ عنه بعض اهل الاندلس .

وتعليقه على المدونة اكمل به الكتب التي بقيت على التونسي .

16) كتاب المقدمات الممهدات لبيان ما اقتضته رسوم المدونة من الاحكام

- (1) ولـد القـروي سنـة (413 هـ /1022 , 1023 م) الـدبـاغ : معـالم الايمــان :3: 198 مخلوف : الشجرة :117 وما بعدها .
  - (2) توفى التونسي سنة443 هـ .
  - (3) انظر الحديث عنه في شروح المدونة .
- (4) انتظر عياض المدارك : 3 : 794 الدبناغ : معالم الايمنان : 3: 200 ومنا بعندهنا . ابن فسرحنون الديباج : 159 . مخلوف : الشجرة : 111 .

الشرعيات والتحصيلات المحكمات لامهات مسائلها المشكلات : لأبي الوليد محمد بن احمد بن رشد<sup>(1)</sup> ( ـ520 هـ /1126 م) من اهل قرطبة زعيم الفقهاء في عصره باقطار الاندلس والمغرب ومقدمهم . وكتابه المقدمات الممهدات توجد منه نسخة كاملة مخطوطة بدار الكتب الوطنية بتونس رقم12100 . اما النسخة المطبوعة فتقع في جزأين وهي ناقصة اذا قورنت بالنسخة المخطوطة وسيأتي مزيد من البحث عنها .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

17) تنابيه على المدونة لأبي عبد الله محمد بن ابي الخيار العبدري<sup>(2)</sup> ( ـ 529 هـ /1134 م) من اهـل قـرطبـة . كـان من اهــل الحفظ والاستبحـار في الرأي . قعد للتدريس، وصار مقدما قبل موته في النظر ، وترك التقليد واخذ . بالحديث ، ولم يكن من اهل الروايـة ، وهو معـدود في طبقات الفقهـاء وتوفي بقرطبةيوم الأربعاء العاشـر ربيع الاول سنـة529 هـ . وقال ابـو القاسم<sup>(3)</sup> ابن الحاج : «قرأت عليه المدونة تفقها وعرضا اعواما ، وكان من طلبة والـدي رحمه الله ».

من تآليفه : كتـاب ادب النكاح، وكتـاب الشجاج، ورد عـلى ابي عبد الله بن الفخار .

18) الكتاب الكبير وهو كتاب التعليقة على المدونة لأبي عبد الله محمد بن علي بن عمر التميمي المازري<sup>(4)</sup> المعروف بـالامام المـازري ( <sub>-</sub>536 هـ /1141

- (1) عياض: الغنية : 122 وما بعدها : مخلوف : الشجرة : 129 .
- (2) روى العبدري عن إبي القاسم اصبغ بن محمد ( 505 هـ / 1111 ) وإبي عبد الله بن حمدين ( -208 هـ) وتفقه بهما وبأبي عبد الله بن الحاج ( 529 هـ) وغيرهم، وبه تفقه أبو الوليد بن خيرة الذى توفى بزبيد سنة551 هـ . وإبو خالد بن رفاعة .
- (3) هـ محمد بن محمد بن أحمد بن لب المتوفى بإشبيلية سنة 575 هـ . انـظر محلوف: الشجرة : 152 .
- (4) انظر ترجمته في عياض : الغنية : 132 وما بعدها . المقري : ازهار الرياض : 165:3 وما بعدها ابن فرحون : الديباج : 279 ومابعدها. مخلوف : الشجرة : 127 .

وَقِنْتُنَا الْأَرْبَى الْفَرْ الْعَرَانِي الْفَرْ الْعَرَانِي الْفَرْ الْعَرَانِي الْفَرْ الْعَرَانِي الْفَرْ Lied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

م) دفين المنستير ودرس الفقهوالاصولحتى تقدم في ذلك ، وسمع الحديث وطالع معانيه ، واطلع على علوم كثيرة من الطب والحساب والادب وغيرها . . . وصار مبرزا فيها انتهت اليه الفتوى في بلده . والف تآليف مفيدة منها : نظم الفرائد في علم العقائد، والمعلم في شرح مسلم . . .

(19) وضع للمدونة لابي القاسم بن ورد<sup>(1)</sup> : احمد بن محمد بن عمر بن يوسف بن ادريس بن عبد الله بن ورد التميمي (465 ـ 540 هـ ) كان ابوه من اهل القيروان ورد المرية فسكنها الى ان مات ونشأ ابنه هذا فكان عالما مع دقة النظر ولطف الاستنباط. تعلق هو واخوه في اول الامر بالسوق ثم انتقلا الى القراءة وطلب العلم وتحصيله . درس ابو القاسم الاصول والفقه وقيد والاداب، ورحل الى قرطبة فلقي من فقهائها المشاورين وحفاظها المدرسين جلة منهم ابوالوليد محمد بن احمد بن رشد فناظر عندهم ، ورحل الى من جلة منهم ابوالوليد محمد بن احمد بن رشد فناظر عندهم ، ورحل الى محمد بن رشد فناظر عندهم ، ورحل الى محمد بن المناه ويضاء غرناطة ثم السبيلية ثم صرف مع من القضاء سنة 524 هـ او نحوها. ولي قضاء غرناطة ثم السبيلية ثم صرف من القضاء سنة 524 هـ او نحوها. ولي قضاء غرناطة ثم السبيلية ثم صرف من القضاء سنة 524 هـ او نحوها. ولي قضاء غرناطة ثم السبيلية ثم محمد بن المناه من القضاء سنة 524 هـ المرف المرف المنة بن يسمع ويدرس ويفتي الى ان توفي من القضاء منة 524 هـ المرف المرف المرف المرف المرف المرف الى المرف المرف المرف المرف المرف الى من فقهائها المشاورين وحف الم المرسين ورحل الى محمد بن رشد ولمنة ويفي ورحل الى محمد بن رشد ورحل الى مرف المرفي المرف المرفي المرفي المرفي المرفي من فقهائها الميا ويفي الى المرف المرف المرف المنة منهم ابوالوليد محمد بن احمد بن رشد فن المر عندهم ، ورحل الى مرف منه منه المرف المرف المرف المرف المرفي المرف المرف المرف المرف المرف المرف المرف المرفية ورضاء مرفي المرفية منة موالية مالمرفي ويفي الى ان توفي الى المرفي المرفي المرفي المرفي المرفي المرفي المرفي الى المرفي المرفي الى المرفي المولي المرفي المرفي المرفي المرفي المرفي المرفي ال

من تآليفه : تعليق على صحيح البخاري<sup>(2)</sup> ومسائل وأجوبة مدونة عنه . قال فيه بعضهم : «كان أبو القاسم بن ورد لا يؤتى بكتاب الا نظر أعلاه وأسفله فان وجد فيه فائدة نقلها في أوراق عنده حتى جمع من ذلك موضوعا .

انتهت الرئاسة اليه في مذهب مالك والى القاضي أبي بكر بن العربي في

 انظر ابن الابار : المعجم : 23 وما بعدها. وابن فرحون : الديباج : 41 ومخلوف : الشجرة 134 .

(2) كمان ابن ورد من جلة الفقهاء المحمدثين نقل ذلك ابن فرحون في الديساج عن الملاحي وابن الزبير . وزاد : وكان لابن ورد مجلس يتكلم فيه على الصحيحين .

A CONTRACT CONTRACT OF CONTRAC

وقتهما لم يتقدمهما بالأن دلس أَحَدٌ في ذلك بعد وفاة القاضي أبي الوليد بن رشد . ونقل ان أبا عمر بن عات قال : «حدثت أن القاضي أبا بكر بن العربي اجتمع بابن ورد وسهرا وأخذا في التناظر والتذاكر فكان اعجبا: يتكلم أبو بكر فيظن السامع أنه ما ترك شيئا الا أتى به ثم يجيبه أبو القاسم بأبدع جواب ينسي السامع ما سمع قبله ، وكانا اعجوبة دهرهما » .

20) التنبيهات المستنبطة على الكتب المدونة للقاضي أبي الفضل عياض ابن مسوسى بن عيساض اليحصبي<sup>(1)</sup> ( ـ 544 هـ / 1149 م ) سبتي السدار ، أندلسي الأصل ، كان اماما في الحديث وعلومه ، وعارف بالتفسير وعلومه ، فقيها أصوليا عالما بالنحو واللغة وكلام العرب وانسابهم . كان بصيرا بالأحكام عاقداً للشروط حافظا لمذهب مالك شاعرا خطيباً . . . رحل الى الأندلس في طلب العلم سنة 507 هـ ، وبعد رجوعه من الأندلس أجلسه أهل سبتة للمناظرة عليه في المدونية وهو ابن ثلاثين سنة أو نيف عنها ثم أجلس للشورى ، ثم ولي قضاء بلده مدة طويلة ثم نقل الى قضاء غرناطة سنة 531 هـ . ولم يطل أمره بها ثم ولي قضاء سبتة ثانيا . . .

له تآليف تدل على منزلته العلمية منها : إكمال المعلم في شرح صحيح مسلم ، وكتاب الشفاء بتعريف حقوق المصطفى في أبدع فيه وسلم له اكفاؤه كفاءته فيه ولم ينازعه أحد في الانفراد به . . . ومنها مشارق الأنوار في تفسير غريب حديث الموطأ والبخاري ومسلم وضبط الألفاظ ، والتنبيه على مواضع الأوهام والتصحيفات وضبط اسماء الرجال ، وكتاب ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك وغيرها .

وكتباب : « التنبيهات »<sup>(2)</sup> . . . جمع فيه من غسريب ضبط الألفاظ

 (1) انظر ابن فرحون : الديباج : 168 وما بعـدها . والضبي : بغية الملتمس : 425 . ومحلوف : الشجرة : 140 . المقري : أزهار الرياض .
 (2) انظر بروكلمان : تاريخ الأدب العربي: 3 : 202 .

e Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

> وتحرير المسائل فوق ما يوصف . . وتوجد منه نسخة مخطوطة بمكتبة القرويين بفاس : 780 - 781 و « اسكوريال أول : 986 - 987 وتوبنجن 123 , 126 وقد ذكر بروكلمان هذا الكتاب ضمن شروح المدونة باسم « الشبهات على المدونة » بينما وضعه ضمن التقييدات والتعليقات على المدونة انسب ، وأخطأ بروكلمان في الاسم ولعله خطأ مطبعي .

> 21) طرر على المدونة : لاسحاق بن يحيى بن مطر الورياغلي أبي ابراهيم الأعرج<sup>(1)</sup> ( - 683 هـ / 1284 م ) كان عارفا بالمدونة ، حافظا لها ، آية فيها . أخذ عنه أبو الحسن الصغير وتوفي بفاس .

(1) انظر التنبكتي : نيل الابتهاج : 100 .



الفصل الثاني ابــن رشــد الفقيـه



This file was downloaded from QuranicThought.com



## ابن رشد الفقيه

غلب على ابن رشد الفقه ، وتخرج فيه متأثرا بشيوخه الفقهاء المعروفين لدينا وهم : أبو جعفر بن رزق ، وأبو عبد الله بن خيرة ، وأبو عبد الله بن فرج بصفة جلية ، فعليهم وعلى نىظرائهم كان اعتماده وتعويله ، وبهم وسواهم كان تدربه وظهوره .

وتميز بين أقرانه بحفظ الفقه أصولًا وفروعا وفرائض ، وتخصص في الاحاطة بمسائله ، والعلم بالنوازل ، وعد في حياته مقدما فيه دون منازع ، واعتبر بين معاصريـه واسع الاطـلاع في مذهب مـالك وأصحـابه ، بصيـرا بمـواطن اتفاقهم ، عـارفا بمـواضع اختـلافهم وسلم إليه بـالزعـامـة في الفقـه المالكي في بري الانـدلس والمغرب ، حتى صـار حلال العـويصات ، وفتـاح المشكلات .

ولم يخف عليه ( اختلاف أهل العلم من الصحابة والتابعين وتـابعي التابعين وتسمية مذاهبهم )<sup>(1)</sup> ولم يجهل اختلاف الائمة الأربعة واتفاقهم ، ولا اختلافات أصحابهم واتفاقاتهم .

والسائد في المجتمع الأندلسي أنه ( للفقه رونق ووجاهة، ولا مذهب لهم الا مذهب مالك . وخواصهم يحفظون من سائر المذاهب ما يباحثون به بمحاضر ملوكهم ذوي الهمم في العلوم . وسمة الفقيه عنـدهم جليلة ، حتى

(1) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1: 162 .

CELEVICIE CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

إنَّ المسلمين كـانـوا يسمـون الأمـير العظيم منهم الذي يـريـدون تنـويهــه بالفقيه . . . وقد يقولون للكاتب والنحوي واللغوي فقيـه لأنها عندهم أرفـع السمات )<sup>(1)</sup> .

لقد كان ابن رشد من أحرص الناس على التميز ، ومن أخلصهم تخصصا في الفقه ، ومن خواصهم الذين يحفظون من سائر المذاهب لا للمباحثة بين أيدي الملوك ، ولا للمناظرة والانتصار على الخصوم والمنافسين ، ولا للتفاخر والتباهي بين الأقران ، ولكن من أجل الابقاء على سعّة العلم المتوارثة فيهم<sup>(2)</sup> ، ومن أجل احياء ما ذهب من شباب الفقه ، و إثراء المكتبة الاسلامية بالجديد في التأليف ، وبالتقييد المفيد في التصنيف<sup>(3)</sup> ، ومن أجل الاسلامية بالجديد في التأليف ، وبالتقييد المفيد في التصنيف<sup>(3)</sup> ، ومن أجل ملتزمة ، وفي جو السلامي غير متقلب وغير متعصب ، فهو قد عمل على مقترة ، وفي جو اللامي غير متقلب وغير متعصب ، فهو قد عمل على وبالكتابة في تصانيفه المتنوعة في فنون العلم ، المتجهة في جلها الى الاعتناء بالفقه : بيانا وتحصيلا ، توجيها وتعليلا ، تقديما وتمهيدا ، معا وتفصيلا ، مبطا وتقييدا ، عرضا وتوفيقا ، اختصارا وتطويلا ، تصويبا وترجيحا ، انتصارا للمذهب وتأييدا ، تطبيقا وتوظيفا ،دعوة الى دين الله وتسكنا ، تحررا واجتهادا . . .

وعمل كذلك بالفكرة والحركة فكان حركيا لجمع كلمة المسلمين والتوفيق بين الـراعي والرعيـة ، مخلصا الى أبعـد حـد للمسلمـين خـاصتهم وعامتهم ، قمتهم وقاعدتهم<sup>(4)</sup> في وقت السلم وحين تشتد الأزمات . . .

(1) المقرى : نفح الطيب : 2: 108 وما بعدها .

- (2) المقري : نفح الطيب : 4: 111 .
- (3) المرجع السابق : 4 : 109 وما بعدها .
- (4) راجع ما سبق ذكره في فصلي : ابن رشد القاضي ، والسياسي .

واجتمعت له الأدوات ، وأحاطت به العناية الالهية فعد من علماء الأمة المحمدية : آخذا مأخذ المجتهدين في تعليل المسائل الفقهية ، وتوجيه النوازل القضائية بمدارك أصولها الشرعية ، مصرحا بأنه من أهل الترجيح ، والافتاء ان لم يجد النص الصريح . ولم ينكر عليه أحد ، بل اعتمد المالكية ترجيحه عند تسليم الدليل ، وتحليله لعبارات المتقدمين عند وضوحه وظهوره ، وأقبل الناس يستفتونه من مختلف المراكز العلمية بالأندلس وبر العدوة ، ويسأله المر وذووه ، والقاضي ومشاوروه ، والفقهاء وتلاميذهم ، والخاصة والعامة على السواء ويجيب عن مختلف الأسئلة بالكتابة في أسلوب سهل ، وتحرير دقيق ، يصيب الموضوع ، ويأتي على المسألة من أطرافها ، فيطيل تارة ، ويوجز أخرى ، ويتوسط ثالثة كل ذلك على حسب السؤال ، وعلى قدر السائل . . .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

ومن الواضح اننا اذا التفتنا الى معـاصريـه واقرانـه موازنين بينه وبينهم نجدهم قد برزوا في علوم اسلامية غير الفقه وهو ما تخصص فيه ، وأظهر فيه طول باع ، فكأنهم تقاسموا العلوم ، وتوزعـوا الزعـامة بينهم ، وتلك قِسمـة الجبار فيهم :

1) فأبو الأصبغ عبد العزيز بن عبد الله بن حزمون القرطبي<sup>(1)</sup> ( - 508 هـ / 1115 م ) كان من المعاصرين ومن المتفقهين بابن رزق ، فابن فرج ، والمتصفين بالحفظ ، والمتقدمين في خطة الشورى بقرطبة ، والمتولين الصلاة بجامع قرطبة ، ولكنه لم يبلغ درجة ابن رشد العلمية ، ومكانته الفقهية ، ولا حاذاه في انتشار صيته ، وحسن فهمه ، والتفنن في العلوم ، ولا وصل الى الرئاسة في العلم والبراعة في الفهم .

وهذه غاية ما وصفه به تلميذه عياض الذي لقيه بقرطبة : (كان مقدما

 <sup>(1)</sup> ولمد سنة 444 هـ / 1052 م . عياض : الغنية : 236 وما بعدهما . ابن بشكوال :
 الصلة : 1 : 354 .



في مشاوري بلده ، موصوفا بالحفظ ، وتفقه الناس عنده وانتفعوا به ، وتـولى الصلاة بجامع قرطبة وكان قليل الرواية )<sup>(1)</sup> .

2) وأبو الوليد هشام بن أحمد القرطبي المعروف بابن العواد<sup>(2)</sup> ( \_ 509 هـ / 1115 م ) كـان من أقـران ابن رشـد ، وممن اجتمعوا معه في حلقـات الدروس بجامع قرطبة ، وممن تفقه بابن رزق وابن الطلاع وغيـرهما . وكـان من المقدمين في الفقه وفي الافتاء ، جمع بين العلم والحفظ للحـديث والفقه ، ولكنه مال الى التأليف في الحديث ، وكان يميل الى الزهد والانقباض ، والبعد عن تـولي القضاء بـرغم عرضه عليه غـير مرة ، والالحاح عليه في القيـام بأعبائه ، وكان الطلبة يجتمعون به في داره يروون عنه ، ويأخذون منه .

وهذه الصفات اذا قارناهـا بصفات ابن رشـد أظهرت الفـروق بينهما ، وأبانت مدى تقدم ابن رشد على صاحبه وقرينه .

3) وأبو القاسم خلف بن ابراهيم بن خلف بن سعيد القرطبي ، المعروف بابن النّخاس وابن الحصّار<sup>(3)</sup> ( - 511 هـ/ 1117 م ) كـان من المعاصرين ، المتتلمذين على ابن سراج شيخ ابن رشد . وكان قد رحل الى المشرق فحج وسمع بمصر وبمكة وبصقلية ثم عاد الى بلده . وصفه تلميذه عياض بأنه ( زعيم المقرئين بقرطبة ، ومتقلد خطبتها )<sup>(4)</sup> . ( وإليه كانت الرحلة في علم القراءات في وقته قرأ عليه الشيوخ والشبان ، وولي الخطبة

<sup>. (1)</sup> عياض : الغنية : 236 . قارن ذلك بما أثبته عياض في ترجمـة شيخه ابن رشـد ( في الغنية 122 وما بعدها ) تجد ما تميز به ابن رشد ، وما به حاز قصب السبق .

 <sup>(2)</sup> ولد سنة 452 هـ / 1060 م . عياض : الغنية : 275 وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة 2 : 618
 وما بعدها . المقرى : أزهار الرياض : 3 : 161 .

 <sup>(3)</sup> ولـد سنة 427 هـ/ 1035 ، 1036 م . عيـاض : الغنية : 209 ومـا بعدهـا . ابن بشكوال : (3) ولـد سنة 127 هـ/ 1035 .
 الصلة : 1 : 171 . ابن الجزري : غاية النهاية : 1 : 171 . المقري : أزهار الرياض : 3 : 158 .
 (4) عياض : الغنية : 209 .

والصلاة بقرطبة ، وكان بليغاً مصفعاً ، جهير الصوت حسن المجلس )<sup>(1)</sup> .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

4) وأبو جعفر احمد بن عبد الرحمن بن عبد الحق الخزرجي القرطبي<sup>(2)</sup> ( ـ 511 هـ/ 1117 م ) كان من المعاصرين لابن رشد ، المتصدرين للاقراء ، المتفردين بعلو السند ، المعدودين في الشيـوخ المقـرئـين بقـرطبـة ، فهـو من المبرزين في ميدان القراءات والمقدمين في علمها .

5) وأبو العباس احمد بن عثمان بن مكحول<sup>(3)</sup> ( ـ 513 هـ/ 1119 م ) كان من المعاصرين الذين سمعوا بالأندلس ، ورحلوا الى المشرق<sup>(4)</sup> ، وهناك سمع من المكيين والمصريين ، ثم رجع برواية واسعة ، وعلم متنوع جم ، ولكنه ( غلب عليه النظر في علم الطب والتقدم فيه ، وبه اشتهر )<sup>(5)</sup> .

6) وأبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن عتّاب القرطبي<sup>(6)</sup> ( ـ 520 هـ/ 1126 م) كان معاصراً لابن رشد ، وكان عارفاً بالنوازل وقائماً على الفتوى مقدماً فيهما ، غير أنه تميز بالحديث وروايته ، واليه انتهى في وقته اسماعه لعلو سنده ، ووفاة طبقته ولامانته ، وصبره على الجلوس ، والاسماع يومه كله ، وبين العشاءين .

وتلميذه عياض يثني عليه(?) ، ويذكر في شأنـه : ( وإليه كـانت الرحلة

- (1) المصدر السابق : 210 . قارن بين ذلك وما ذكره عياض في شيخه ابن رشد تجدد الناحية التي تخصص فيها ولمم .
- (2) ولد سنة 421 هـ/ 1030 م عياض : الغنية : 184 . ابن بشكوال : الصلة : 1 :77 . ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : سفر : 1 : ق 1 :232 وما بعدها . ابن الجزري : غاية النهاية :1:66
  - (3) توفي بالمرية ، عياض : الغنية : 167 وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة : 1:76.
    - (4) رحل سنة 451 هـ / 1059 م .
      - (5) عياض : الغنية : 168 .
- (6) ولد سنة 433 هـ/ 1041 م . عياض الغنية : 223 وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة : 1 :332 وما بعدها . الزركلي: الاعلام : 4:103.
- (7) ويروي عنه بسنده المتصل الى الامام البخاري ، وأخرج له في الشفاء ( انظر الشفء لعياض : 1 :18 بتذييل مزيل الحفاء للشمني ) .

للسماع بقرطبة آخر عمره لعلو سنده وانقراض طبقته ، وصبـره على الجلوس اناء ليلـه ، واطراف نهاره ، واستوى في الأخذ عنه الآباء والابنـاء الى أن توفي رحمه الله )<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وابن بشكوال يترجم لـه بما هـو أهل لـه ، ويصف اقبال الـطلبة عليـه مظهـرا الناحيـة التي برز فيهـا وتخصص في قولتـه : ( وكانت الـرحلة اليه في وقته ، ومدار اصحـاب الحديث عليـه لثقته وجـلالته وعُلُو اسناده ، وَصِحَّـة كتبه )<sup>(2)</sup> .

7) وأبو محمد عبد الله بن محمد بن عبد الله الخشني المعروف بابن أبي جعفر<sup>(3)</sup> ( ـ 526 هـ / 1132, 1131 م ) كان من أقران ابن رشد ، وكان تلقى عن شيوخ بلده مرسية كأبيه أبي عبد الله مفتيها<sup>(4)</sup> ( ـ 494 هـ / 1101, 1101 م ) وأبي الوليد الباجي ، ولقي فقهاء طليطلة وقرطبة ، وتتلمذ لابن رزق وبه تفقه ، وحج وسمع بمكة ثم رجع الى بلده فربسبتة. وقد وصف تلميذه عياض بكونه : (شيخ فقهاء وقته بشرق الأندلس وأحفظهم للمذهب مع المعرفة بالتفسير لكتاب الله ، والتفنن في المعارف ، والمشاركة في العلوم )<sup>(5)</sup> . فهو رئيس فقهاء شرق الأندلس ، وأحفظهم للمذهب ، وهذا الوصف اذا وازناه بالوصف المسند الى ابن رشد نجد سمعة ابن أبي جعفر منتشرة

انتشاراً جهوياً بينها سمعة ابن رشد غطت بري الاندلس والمغرب . 8) وأبـو عبـد الله محمــد بن احمـد بن خلف التجيبي المعــروف بـإبن

(1) عياض : الغنية : 224 وما بعدها .

(2) ابن بشكوال : الصلة : 1 :323 .

- (3) عياض : الغنية : 213 وما بعدها . ولد سنة 447 هـ/ 1056, 1055 م . ابن بشكوال : الصلة : 1 :284.
  - (4) عياض: الغنية : 214 . ابن بشكوال : الصلة : 2:533 . وفي الصلة : لقبه أبو بكر .
    - (5) عياض : الغنية : 213 .

A CONTRACT OF CONT

الحاج<sup>(1)</sup> ( \_ 529 هـ/ 1134 م ) كان من اقـران ابن رشد الـذين اجتمع معهم عنـد بعض الشيـوخ . فكـلاهمـا تتلمـذ لابن رزق وبـه تفقــه وتتلمـذ لابن الطلاع ، وجلس عند أبي مروان بن سراج .

وكان من نظراء ابن رشد الذين شاركوه في الفقه وفي الافتاء ، وفي الشورى وتولوا القضاء ، وشاركوه في كثير من الصفات الاخلاقية ، وفي هيأته ولباسه ، وفي التدريس بجامع قرطبة ، غير انه برز في الحديث والادب اكثر . أثبت له تلميذه عياض ما يلي : (كان حسن الضبط ، جيّد الكتب ، كثير الرواية ، له حظ من الادب )<sup>(2)</sup> . ووصفه النباهي بأنه (كان معدوداً في المحدثين والادباء بصيراً بالفتيا ، راسماً في الشورى )<sup>(3)</sup> . فأولى الصفات اعتباره من اهل الحديث ، وثانيتها عده من الادباء<sup>(4)</sup> . وكان الناس يوجهون إليه بعض الاسئلة ، ويستفتونه في الوقت الذي كانت الاسئلة تتهاطل على صاحبه وقرينه ابن رشد<sup>(2)</sup> وسبب ذلك اعتماد الناس على فتوى ابن رشد ، وتقديمهم اياه على غيره سواء كانوا من العامة أو الخاصة .

وهذا النص لعياض : ( وكانت امور الانـدلس الكبار قـد صرفهـا اليه أمير المسلمين أيام قضائه وفتواه ، واعتمـد على فتـواه بعد وفـاة ابن رشد )<sup>(6)</sup>

- (1) ولـد ( سنة 458 هـ/ 1066 م ) عيـاض : الغنية : 117 ومـا بعدهـا . ابن بشكوال : الصلة : 2 :550 الضبي : بغية الملتمس : 51 . الزركلي: الاعلام : 6 :210 .
  - (2) عياض : الغنية : 117 .
  - (3) النباهى : تاريخ قضاة الاندلس : 102 .
  - (4) وسبب ذلك انه اعتنى بتقييد الغريب واللغة والادب عند شيخه ابن سراج .
- (5) انظر الاستفتاء الذي جاء من غرناطة لابن الحاج وابن رشد ، وقد أجاب عنه كل على انفراد ، وتشابه جواباهما ، ( ابن رشد : الفتاوى : 109 و ) . ومن فتاوى ابن الحاج ما جاء بفتاوى ابن رشد : سئل ابن الحاج عن مسألة في الحبس كتب بها إليه من جيان فأجاب عنها: (ابن رشد: الفتاوى: 38 و. وما بعدها). وانظر مجموعة من فتاويه منتشرة في المعيار المعرب للونشريسي (-1914هـ/1508م).

يعطينا بوضوح ان منزلة ابن رشد الفقهية كانت سابقة على غيره ، وان سمعة ابن الحاج طغت عليها سمعة ابن رشد ، فلم تلق مكمانتها ولم تجمد فتاواه<sup>(1)</sup> الرواج الكثير الا بعد وفاة ابن رشد .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

9) وأبو الوليد هشام بن احمد بن هشام الهلالي الغرناطي المعروف بابن البقوة<sup>(2)</sup> ( ـ 530 هـ/ 1135 م ) كان من معاصري ابن رشد وأقرانه . سكن المرية ، وأخذ من عامة شيوخها كطاهر بن هشام الازدي<sup>(3)</sup> ، ومن المطارئين عليها كأبي الوليد الباجي وأبي العباس العذري ، ولقي أبا بكر المرادي<sup>(4)</sup> ( ـ 489 هـ/ 1096 م ) .

وكان خروجه من المرية بعد سنة 480 هـ ، واستقراره بغرناطة حيث تولى الاحكام والقضاء مدة ثـلاثين سنة وكان معـدوداً في حفاظ الحـديث ، المعتنين بالتنقير في معانيه ، واستخراج الفقه منه مع التقدم في حفظ مسـائل الرأي ، والبصر بعقد الوثائق ، والتقدم في معرفة أصول الدين .

فهو قد كان من عيون علماء غرناطة وما جاورها ، ومن جلة شيوخها : تخصص في حفظ الحديث، وتميز في استخراج الفقه منه ، وتقدم في الاحـاطة بـالنَّـوازل والعلم بمسـائـل الـرأي ، والبصـر بعقـد الـوثـائق ولمـع في ابــرام الشروط . . . وهو قد كان ذا نـزعة تحـررية : ابتعـد عن نصوص الفقهـاء ،

<sup>(1)</sup> ألف ابن الحاج كتاب النوازل . وهو الأثر الوحيد الذي خلفه . قال فيه النباهي في تاريخ قضاة الاندلس : كتابه في نوازل الاحكام متداول لهذا العهد بأيدي الناس ا هـ . وهو ما يزال غطوطاً . ونقل منه النباهي في كتابه المذكور ص : 199 . واعتنى به أبو زيد عبد الرحمن بن محمد القيسي السابق الذكر فرتبه كما رتب نوازل ابن رشد ( انظر التنبكتي : نيل الابتهاج : 165)واختصره أبو القاسم الضبي وتوجد نسخة من هذا الاختصار بخزانة ابن يوسف بمراكش رقمها: 191. وقلة تآليفه أحد العوامل التي جعلت ابن الحاج دون ابن رشد في الاشتهار.

 <sup>(2)</sup> ولمد سنة 444 هـ/ 1052 م . عيساض : الغنية : 278 ابن بشكسوال : الصلة : 2 :619 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 485 . ابن فرحون : الديباج : 348 .
 (3) ابن عبد الملك : الذيل والتكملة : سفر : 4 :561 وما بعدها .

واعتمد على نصوص الحديث في استخراج الاحكام ، واستنباط الفقه ، وتخطى ما تعود عليه الكثير من اصحابه وشيوخه من تقيد بأقوال الفقهاء ، والتزام لآراء من سبقوه ، وهو وان كان موسوماً بالعدالة، وحالفه التوفيق في تآليفه<sup>(1)</sup> ، فإنه لم يبلغ ما بلغ اليه ابن رشد في النفاذ الى مذهب مالك وتطويعه للطلبة ، وتأنيسه للناس .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

(10) وأبو جعفر احمد بن محمد بن عبد العزيز اللخمي القرطبي المعروف بابين المرخي<sup>(2)</sup> ( - 533 هـ/ 1138 م ) كان من الاقران الذين تتلمذوا على عدد من شيوخ ابن رشد كأبي علي الجياني الذي لازمه وأكثر عنه ، وأبي مروان بن سراج الذي تأثر به ، فكان له حظ جيد من الادب ، وكان الجياني يثني عليه ، ويقدمه ، ويقول فيه وفي أبي بكر بن مفوز : (ليس من هنا الى مكة في هذا الباب مثلها)<sup>(3)</sup> . اسمع باشبيلية كثيراً وبقرطبة ، فكان في عداد المحتمي في المحتين بعد من الادب ، وكان الجياني مكة في عليه ، ويقدمه ، ويقول فيه وفي أبي بكر بن مفوز : (ليس من هنا الى مكة في هذا الباب مثلها)<sup>(3)</sup> . اسمع باشبيلية كثيراً وبقرطبة ، فكان في عداد المحتصين بعلم الحديث الفاهمين له ، المحسنين ضبطه ، المتقنين تقييده ، ولئن نعته الضبي بكونه فقيهاً فاضلًا لكنه وسمه بالوصف الابرز فيه مقادلًا : هو ( محدث امام )<sup>(4)</sup> فبالحديث تميز دون الفقه وبروايته كان اماماً مقدماً ، وكان ذا حظ جيد من الادب دون سواهما من العلوم الاسلامية .

ان كتب التراجم والحوليات أثنت على ابن رشـد خيراً ، وأجمعت عـلى ﴿

- (1) الف : مفيد الحكام فيها يعرض لهم من النوازل والاحكام في مجلد ضخم في الفروع على مذهب مالـك وهو تصنيف مخطوط . وهو التأليف الذي أخذ منه ابن عاصم الغرناطي ، وضمنه تحفته التي سماها : تحفة الحكام في نكت العقود والاحكام ، والـذي قـال فيه : ( فضِمنُه المفيد . . ) أي مفيد الحكام لابن هشام ، محمد المهـدي الوزاني : حاشيته على التاودي : 1 :42 .
- (2) اشبيلي الاصل، قرطبي القرار ، مولده في رجب سنـة 458 هـ/ 1066 م . عياض : الغنيـة : 174 وما بعدها. ابن بشكوال : الصلة : 1 :82 وما بعدها .
  - (3) عياض : الغنية : 175 .
  - (4) الضبي : بغية الملتمس : 167 .

عظيم منزلته الفقهية ، واتفقت على امامته العلمية ، وانتهاء المشيخة اليـه في حيـاته ، فلم يشـاركـه فيهـا من سبقـوه الى الحيـاة والتـدريس والتـأليف ممن عاصروه ، ولم يبلغ شأوها لداته ورفاقه ـ زمن الطلب ـ قبل وفاته .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وتزداد قيمته وضوحاً ومنزلته بروزاً بما حلي به من نعوت كان بها جديراً ولها اهلًا ، وانتزعها من الكاتبين عليه بكفاءة نادرة .

حلاه تلميذه عياض بهذه النعوت : (زعيم فقهاء وقته بأقطار الاندلس والمغرب ومقدمهم ، المعترف له بصحة النظر وجودة التأليف ودقة الفقه وكان اليه المفزع في المشكلات بصيراً بـالاصول والفـروع والفـرائض والتفنن في العلوم )<sup>(1)</sup> .

وسايره فيها ابن فـرحـون في الـديبـاج<sup>(2)</sup> ، وزروق في العجـالـة<sup>(3)</sup> ، والحطاب في مواهب الجليل<sup>(4)</sup>، والحجوي في الفكر السامي<sup>(5)</sup> .

ووسمه تلميذه ابن بشكوال بما يلي : (كان فقيهاً عالماً حافظاً للفقه ، مقدماً فيه على جميع اهل عصره ، عارفاً بالفتوى على مذهب مالك وأصحابه ، بصيراً بأقوالهم واتفاقهم واختلافهم : نافذاً في علم الفرائض والاصول ، من اهل الرياسة في العلم والبراعة في الفهم )<sup>(6)</sup> .

وماشاه في هذه السمات النباهي في تاريخه<sup>(7)</sup> ، والمقري في ازهاره<sup>(8)</sup> .

(1) عياض : الغنية : 122 .
 (2) ابن فرحون : الديباج : 278 .
 (3) زروق : العجالة : 114 ظ .
 (4) الحطاب : مواهب الجليل : 1 :35 .
 (5) الحجوي : الفكر السامي : 4 :45 .
 (6) ابن بشكوال : الصلة : 2 :546 .
 (7) النباهي : ازهار الرياض : 3 :60 .

CERTIFICATION CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

واقتبس مخلوف من هـذه السمـات وتلك فـأورد فيـه : ( المعتـرف لـه بصحـة النـظر ، وجـودة التـأليف، زعيم الفقهـاء اليـه المـرجـع في حـل المشكلات ، متفنناً في العلوم، بصيراً بالاصـول والفروع ، فـاضلًا ، دينـاً ، اليه الرحلة )<sup>(1)</sup> .

أمـا اليافعي فيصفـه بعبـارة : (كـان من اوعيـة العلم )<sup>(2)</sup>، وهي التي نقلها عنه ابن العماد الحنبلي في شذراته<sup>(3)</sup> .

هذه جملة من صفاته ذكرها المترجمون له تنوه بمكانته العلمية ، وتشيد ـ بصفة أخص ـ بمنزلته الفقهية ، وتظهر ـ اذا قمارناهما بما كمان عليه معماصروه ونظراؤه المعرف بهم سمابقاً ـ في غير التواء ، ولا مكمابرة انمه الخبير بمذهب مالك وأصحابه ، العليم بمواضع اتفاقهم واختلافهم ، العارف بالفقه اصولاً وفروعاً ، النافذ في الفرائض ، ذو الفهم الدقيق ، والنظر الجيد ، الذي انتهت اليه الرحلة ، وسلمت اليه الصدارة ، و (كان شيخ الفقهاء في عصره بالاندلس والمغرب )<sup>(4)</sup> . فما هي العوامل التي جعلته يتبوأ زعمامة الفقهاء في المذهب المالكي ، ويتصدر الرئاسة في الفتوى ؟

انها لكثيرة ، ولكن لا يمكن ان نغفل منها عما يلي :

**أولًا** : انبه امتاز بحنافيظة قنوينة استنطاع أن يحفظ بهنا كتب المذهب والاصول ، وان يستوعب مذهب مالك استيعاباً كاملًا ، وقد سلم له شيوخه ومعاصروه وتلاميذه بسعة حفظه وقوة ذاكرته فكان بحق من اوعية العلم .

ومن هناك عُدّ عند المالكية : (حافظ المذهب)<sup>(5)</sup> ، وأقبل عليه الطلبة

- (2) اليافعي : مرآة الجنان : 3:225 .
- (3) ابن العماد : شذرات الذهب : 4:62 .
- (4) عبد اللطيف محمد السبكي ومن معه : تاريخ التشريع الاسلامي : 317 .
- (5) ابن رشد : المقدمات : 2:353 و . مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم 21096 .

<sup>(1)</sup> مخلوف : الشجرة : 129 .

والاصحاب يختبرون حفظهم عنده، ويعـرضون عليـه المدونـة : كأبَـوي بكر يحيى بن علي بن محمد بن عمر الجذلي<sup>(1)</sup> ومحمد بن الجد الفهري<sup>(2)</sup>

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وجاء في ترجمة ابن زروق الحفيد<sup>(3)</sup> : لو رآه ابن القاسم لقربه عينا ، او الحافظ ابن رشد لقال : هلم يا حافظ الرشد ؛ او اللخمي<sup>(4)</sup> لأبصر منه محاسن التبصرة ، او القرطبي<sup>(5)</sup> لنال منه التـذكرة ، او القـرافي<sup>(6)</sup> لاستفاد منه قواعده المحررة ، او ابن الحاجب<sup>(7)</sup> لاستند الى بابه في كشف الاشكالات المحررة)<sup>(8)</sup> .

 (1) كان من اهل المعرفة الجيدة ، والحفظ للمسائل ، والتفنن فيها ، والعلم الكامل بالوث ائق ( ابن فرحون: الديباج : 354 ) .

(2) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1 :343 . مخلوف : الشجرة : 159 .

- (3) هــو ابـو عبــد الله محمـد بن احمــد بن زروق الحفيـد التلمسـاني ( ـ 842 هـ / 1439 م ) اصــولي ، فقيه ، مفسـر ، محـدث مقــرىء لغوي ، بيـاني عــروضـي السخـاوي . الضـوء اللامع : 7: 50 ومـا بعدها . التنبكتي : نيل الابتهـاج : 293 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 317:8 وما بعدها . محلوف : الشجرة : 252 وما بعدها .
- (4) هو ابو الحسن علي بن محمد المربعي اللخمي ( ـ 478 هـ / 1085 م ) حاز رئياسة افريقية بعـد اصححابه تفقه بـه جماعـة منهم المازري . ابن فـرحـون : الـديباج : 203 . ابن مـريم : البستان : 201 وما بعدها . الحطاب : مواهب الجليل : 1: 35 . كحالة :معجم المؤلفين : 7: 197 الزركلي : الاعلام : 5: 148 .
- (5) هـو ابو العباس احمد بن عمر الانصاري القـرطبي يعرف بـابن المزين ( ـ 656 هـ / 1258 م ) محدث فقيه : مؤلف المفهم لما اشكل من تلخيص مسلم، ومختصر الصحيحين ، والتـذكرة في ذكر الموق واحوال الآخرة . السيوطي : حسن المحاضرة : 1: 260 . ابن فرحون : الديبـاج : 88 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 2: 27 مخلوف : الشجرة : 194 .
- (6) هو ابو العباس احمد بن ادريس القرافي : ( ـ 684 هـ / 1285 م ) ابن فرحون : الديباج : 62 وما بعدها . وما بعدها . خلوف : الشجرة : 188 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين: 1: 158 وما بعدها .
- (7) همو ابو عمرو عثمان بن عمر المعروف بمابن الحاجب ( ـ 646 هـ / 1246 م ) ابن خلكمان : وفيات الاعيان : 2: 113 وما بعدها . السيوطي : بغية الوعماة : 2: 134 وما بعدها . كحمالة : معجم المؤلفين : 6: 265 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 167 وما بعدها .
  - (8) ابن مريم : البستان : 203 . المقري : نفح الطيب :5: 421 .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ثانياً : انه اختص بعقل نـير ، وذكاء وقـاد ، وفهم جيد : اعـانه عـلى استبطان المعاني ، وتنظيم المفاهيم ، واستنباط الاحكام ، والتوفيق بين الأراء . . . وقد ظهر حسن استيعابه ، وجودة فهمه منذ كان تلميذاً يدرس الفقه والعلوم امام شيوخه ، وكان لاعتداده برأيه الصائب انه لم يقبل رأى شيخـه ابن رزق في المناظرة التي وقعت بين يـديه . فقـد حكى ابن رشد في الفصل الذي عنونه : ( فصل في جواز اخراج · الزكاة من المال قبل حلول الحُوْلِ عليه وما يتعلق بذلك من ضمان زكاة ما تلف منه قبل الحمول او بعده بقرب ذلك أو أبعد منه )<sup>(1)</sup>. وبعد ان انهى الكلام فيه حكى : (هذا الـذي اعتقده في هذه المسألة ، وهي في الكتـاب مشكلة حضرت المنـاظرة فيهـا عند شيخنـا الفقيه ابي جعفـر رحمه الله تعـالى فتنازعنـا فيها عنـده تنازعـاً شـديـداً واختلفنا في تأويـل وجوههـا اختلافـاً بعيـداً، فـطال الكـلام ، وكـثر المـراء والجدال. ولا اوافق على اعتقاد الشيخ رحمة الله عليه ورضوانه في جميع فروع المسألة ، وهذا الذي كتبته هو اعتقادي في هذا الباب )<sup>(2)</sup> وساعدته فطنته وجودة ادراكه على أن يعد عجوز المذهب بحق ، يسلم به بذلك من جاء بعده من المالكية ممن استعملوا كتبه ، واستجودوا آراءه، واطمأنوا الى افهمامه وتحقيقاته ، واقواله وتدقيقاته . . .

ثالثاً : إنه تتلمذ لجلة الشيوخ ، واعيان الاساتذة ، وزعماء العلوم الاسلامية الذين لمعوا في قرطبة والاندلس ، امثال ابي مروان بن سراج ، وابي علي الغساني ، وابي جعفر بن رزق ، وابوي عبد الله ابن ابي العافية وابن الطلاع ونظرائهم ، وتفقه عند الثلاثة الاخيرين ، ولديهم تعلم المسائل وحذق الفروع وفهم الاصول ، وعرف عقد الشروط وفقه النوازل ...

ولازم ابن رزق اكثر ، ولديه ـ فيها يبـدو ـ تفتقت مواهبـه ، وظهرت

(1) ابن رشد : المقدمات : 1: 234 .
 (2) المصدر السابق : 1: 237 .

Lifet by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ميوله ، وَنَمَت استعداداته ، ومنه استفاد الفوائد التي اعلن عنها في كتابه المقدمات بصفة خاصة ، وعليه عول في فهم المدونة واصول المالكية ، وعنده تخرج في المناظرة ، وبه مال الى التعمق في مذهب مالك والاحاطة باقوالـه وروايات اصحابه ...

فكان لهذا التتلمذ التأثير الكبير في نفس ابن رشد الطالب ، وهو من البيت الحسيب ، والاسرة العريقة في العلم كي يطمح الى تقليد الشيوخ والنهج على منوالهم ، والاستنان بهم في اكتناز العلوم الاسلامية ، والتعمق فيها ، والاحاطة بفرع من فروعها يكتسب به مكاناً بينهم في مدينة تعج بالعلماء ، وفي حاضرة من حواضر العالم الاسلامي العلمية يكثر فيها المتنافسون على اعلى المراتب العلمية . .

جاء في بيان موقف الاندلسيين من العلوم ما يلي : ( واما حال اهل الاندلس في فنون العلوم فتحقيق الانصاف في شأنهم في هذا الباب انهم احرص الناس على التميز . فالجاهل الذي لم يوفقه الله للعلم يجهد ان يتميز بصنعة ، ويربأ بنفسه ان يرى فارغا عالة على الناس لان هذا عندهم نهاية القبح . والعالم عندهم معظم من الخاصة والعامة ، يشار اليه، ويحال عليه وَيَنْبُهُ قدره وذكره عند الناس ، ويكرم في جوار أو ابتياع حاجة وما اشبه ذلك )<sup>(1)</sup> . ومن الواضح ان ظاهرة كهذه لا تغيب عن ابن رشد ، ولا تنمحي من قرارة نفسه ، وحينئذ فليس من السها ان يترعم شخص معاصريه ، ويبذ نظراءه واقرانه في أي علم لولا مؤ هلات قوية ، ومعلومات غزيرة ، وصفات علمية واخلاقية ممتازة ...

وثابرت هذه النفس الطموحة للوصول الى ما عـزمت عليه ، وجعلتـه نصب عينيها ، فتواصل منها الجد في الطلب ، والاجتهاد في الاخذ ، واستمر

(1) المقري : نفح الطيب :2: 106 وما بعدها .

FOR QUR'ÂNIC THOUGHT

منها البحث والاستقصاء ، والفهم والاحاطة . . ولما بدأت في العطاء والافادة كان منها الـدأب على التنقـير في المسائـل ، ومناقشـة الكتب ، وزيادة التعمق والفهم . وهذه كتبه المصنفة في الفقه خير شاهد على استيعابه المسائل اصـولاً وفروعاً ، وعلى جلاء فهمه ، وحسن الافادة منها .

ومن الواضح ان ابن رشد يمثل بحق إحدى حلقات السلسلة في شيـوخ الانـدلس ، والمقدمـين في فقه مـالك ، الـذين انتهت اليهم الـرحلة ، وآلت اليهم الفتوى ، وكانوا البارزين في الشورى .

فشيخه ابن رزق تفقه بابي عمر احمد بن عيسى بن هلال المعروف بابن القطان<sup>(1)</sup> ( \_ 460 هـ / 1068 م) وبابي عبـد الله محمد بن عبـد الله بن عتاب<sup>(2)</sup> ( \_ 462 هـ / 1069 م) القرطبيين وهما اللذان دارت عليهما الفتـوى الى ان فرق المـوت بينهما واجتمعت لهما الشورى في عهـدهما ، واعتبـرا زعيمي المفتين . وهما اللذان اخذ عنهما كذلـك ابن الطلاع، وتفقـه بهما ، وابن القـطان تفقه بالصاحبين أبوي محمد عبد الله بن سعيد بن الشقـاق<sup>(3)</sup> ( \_ 426 هـ / 1035 م )

(3) وعن ابن الشقــاق اخذ ابن رزق وابن ابي العــافية ، وابن الشقــاق حاز الــرئاســة في الشــورى والافتاء وتولى الوزارة .

عياض : المدارك : 4: 729 ابن بشكوال : الصلة : 1: 258 وما بعــدهـا . ابن فــرحـون : الديباج : 139 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 113 .

<sup>(1)</sup> ولد سنة 300 هـ /1000 م. وقدمه المستظهر للشورى سنة 414 هـ عـلى يد قـاضيه عبـد الرحمن ابن بشير . وكان بذ اهل زمانه بالاندلس حفظا واستنباطا، وأبرع الناس طرا بمعرفة المسائل واختـلاف العلماء من اهل المـذهب وغيرهم ، والـطبـع في الفتـوى والنفـوذ في علم الـوثـائق والاحكام .

عيـاض : المدارك : 4: 813 ومـا بعـدهـا . ابن بشكـوال : الصلة : 1: 64 ومـا بعـدهـا . ابن فرحون : الديباج : 40 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 119 .

<sup>(2)</sup> عياض : المدارك 4: 810 وما بعدها . ابن فرحون : الديباج : 274 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 119 .

وفنيتر الذيني التكريم الت التكريم ا

وعبد الله بن يحيى بن دحون<sup>(1)</sup> ( ـ 431 هـ / 1039 م ) وكلا<sup>ه</sup>ما من كبار المفتين بقرطبة .

وابن الشقاق وابن دحون تفقها بابي عمر احمد بن عبد الملك الاشبيلي المعروف بابن المكوي<sup>(2)</sup> ( ـ 401 هـ /1010 م ) الـذي كان شيخ الانـدلس في وقته ، ورئيس الفقهاء بها ، وصاحب كتاب الاستيعاب في رأي مالك في مائة جزء جمعه لأمير المؤمنين الحكم<sup>(3)</sup> .

وتفقه ابن دحون كذلك بـابي بكر محمـد بن يبقى بن زرب القـرطبي<sup>(4)</sup> ( ـ 381 هـ / 991 م ) قاضي الجماعة بقرطبة الذي بقي في خطته من سنـة<sup>367</sup> هـ الى ان توفي .

وابن زرب وابن المكوي تفقها بـابي عبد الله محمـد بن احمد القـرطبي المعروف اللؤلؤي<() ( ــ 350 هـ / 961 م ) وبابي ابـراهيم اسحاق بن ابـراهيم

- (2) ولسد سنة324 هـ /935 م . الحميسدي : جلوة المقتبس : 123 ومسا بعمدهسا . عيساض : المدارك : 4: 635 وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة :1: 28 وما بعمدها . مخلوف : الشجرة : 102 .
  - (3) الضبي : بغية الملتمس : 18 وما بعدها .
- (4) ولـد في رمضـان عـام :317 هـ /929 <sup>.</sup>م: له كتاب الخصـال في الفقـه . الحميـدي : جــذوة المقتبس :93 . عياض : المدارك : 4: 630 وما بعدها . مخلوف : الشجرة :100 .

(5) اللؤلؤي صناعة ابيه . كان له بصر باللغة والشعر والوثائق وبراعة في علم السنن ، وتقدم في الفتيا . واخذ من جميع العلوم الاسلامية بنصيب وافر ، وكان من اهل الحدس الصادق والقياس العجيب والرأي المصيب . وكان إماماً في الفقه على مذهب مالك مقدماً في الفتيا على أصحابه، ولم يزل مشاوراً من ايام احمد بن بقي الى ان توفي . ابن فرحون : الديباج : 252 وما بعدها . خلوف : الشجرة : 89 وما بعدها . الصفدي : الوافي بالوفيات : 21 .

<sup>(1)</sup> عمر ابن دحون واخذ عنه ابن رزق وابن ابي العافية ، وكمان من جلة الفقهاء وكبارهم عارفًا بالفتوى وعارفا بالرأي على مذهب مالك واصحابه . فقيها غوّاصاً ، ضابطاً للرواية .

عياض : المدارك : 4: 729 وما بعـدهـا . ابن بشكـوال : الصلة : 1: 260 . ابن فـرحـون : الديباج : 140 . مخلوف : الشجرة : 114 .

ابن مسرة التجيبي القـرطبي<sup>(1)</sup> ( ـ 352 هـ / 963 م ) وكـلاهمـا كـــان رأسا في الفقه، وعلما في الحفظ ، والرأي الصائب .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

واللؤلؤي وابن مسرة تفقها بأبوي عبد الله محمد بن عمر بن لبابة القرطبي<sup>(2)</sup> ( \_ \_ 314 هـ / 926 م ) واسلم بن عبد العزيز القرطبي <sup>(3)</sup>( \_ 319 هـ / 931 م ) الذي سمع بالاندلس ورحل الى المشرق ، وولي قضاء الجماعة لعبد الرحمن الناصر<sup>(4)</sup> ( \_ 350 هـ / 961 م ) وكان اسلم يميل الى مذهب الشافعي لأخذه عن شيوخ شافعية ، كابي ابراهيم اسماعيل بن يحيى المزني<sup>(3)</sup> ( \_ 264 هـ / 878 م ) وابي محمد الربيع بن سليمان المرادي المؤذن<sup>(6)</sup> ( \_ 270

- (1) كان ابو ابراهيم حافظاً للفقه على مذهب مالك واصحابه ، متقدما فيه ، صدراً في الفتوى، وكان يناظر عليه في الفقه ، ابن الفرضي : تاريخ علماء الاندلس : 1: 68 . الحميدي : جذوة المقتبس : 158 . عياض : المدارك : 424:3 وما بعدها . الضبي : بغية الملتمس : 235 . يخلوف : الشجرة : 90 .
- (2) وكان الصَّاحبان ايوب بن سليمان ( ـ301 هـ / 913 م ) وابن لبابة تدور عليهما الشورى ثم انفرد الاخير بالفتوى بعد وفاة صاحبه ودارت عليه الاحكام نحو ستين عاما . انظر ترجمة ابن لبابة في : ابن الفرضي : تاريخ علياء الاندلس :1: 333 وما بعدها . الحُميدي : جذوة المقتبس :11 ابن عذاري : البيان المغرب :2: 193 ابن فرحون : الديساج 245 وما بعدها . خلوف : الشجرة :86
- (3) وتردد في قضاء الجماعة بقرطبة هـو واحمد بن محمد بن زياد ( ـ 312 هـ / 925, 924 م ) ثم لما تـوفي هذا تـولى اسلم القضاء بعـده ، وبقي فيه الى وفـاتـه . ابن الفـرضي : تـاريـخ علماء الانـدلس : 1: 80 الحميدي : جـذوة المقتبس : 163 . الضبي : بغية الملتمس : 239 . وما بعدها . ابن عذاري : البيان المغرب : 2: 205 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 86 . وما بعدها .
  - (4) الضبي : بغيـة الملتمس : 17 وما بعدها .
- (5) ابن عبد البر : الانتقاء : 100 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 97 . السبكي : طبقات الشافعية : 2: 238 وما بعدها . ابن خلكان : وفيات الاعيان : 1: 166 وما بعدها . الزركلي : الاعلام : 1: 327 . بروكلمان : تاريخ الادب العربي : 3: 298 وما بعدها .
- (6) الشيـرازي : طبقات الفقهـاء : 98 السبكي : طبقات الشـافعية : 1: 259 ومـا بعدهـا . ابن خلكان : وفيات الاعيان :2: 52 وما بعدها . والزركلي : الاعلام : 3: 39 .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

هـ / 884 م ) صاحبي الشافعي<sup>(1)</sup> ( \_ 204 هـ / 820 م )

وابن لبابة اخذ عن أبي القاسم أبـان بن عيسى<sup>(2)</sup> ( ـ 262 هـ /876 م ) وتفقه بالعُتبي (3) وعليه اعتماده .

وأبان بن عيسى أخذ عن أبيه عيسى بن دينار<sup>(4)</sup> بقـرطبة وعن سحنـون بـالقيـروان وعن ابن كـنـانــة<sup>(5)</sup> ( ـ 185 أو 186 هـ / 801 أو 802 م ) وابن الماجشون<sup>(6)</sup> ( ـ 212 هـ / 827, 828 م ) ومطرف<sup>(7)</sup> بالمدينة وغيرهم .

- (4) سمع بمصر من ابن القاسم واقتصر عليه ، وهو الذي علم أهل الاندلس الفقه ، وكان ممن انتشر على يديه فقه مالك : وكان أفقه من يجيى بن يجيى ، ولعيسى سماع من ابن القاسم عشرون كتابا ، وتأليف في الفقه سمي الهدية في عشرة أجزاء كتب به الى بعض الأمراء . وكتب الى ابن القاسم في رجوعه على رجع عنه من كتاب أسد فيا بلغه ، ويسأله إعلامه بذلك فكتب اليه ابن القاسم : أعرضه على عقلك فيا رأيته حسنا فأمضه، وما أنكرته فدعه . وهذا يدل على ثقة ابن القاسم تفقه أبي محمد عيسى بن دينار . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 161 . ابن خير : الفهرست : 1 : 212 . ابن فرحون : الديباج 178 وما بعدها . محلوف : الشجرة : 64 .
- (5) هو أب عمرو بن عيسَى بن كنانة من فقهاء المدينة أخذ عن مالك وغَلَبَ عليه الرأي وهو الذي جلس في حلقة مالك بعد وفاته. توفّي سنة 186 أو 185هـ. الشيرازي: طبقات الفقهاء: 146 وما بعدها. عياض: المدارك: 1: 292 وما بعدها.
- (6) هو أبو مروان عبد الملك بن عبد العزيز بن الماجشون القرشي مفتي المدينة تفقمه بأبيه وبمالمك وغيرهما : الشيرازي : طبقات الفقهاء : 148 ابن فرحون : الديساج : 153 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 56 .

(7) هو أبو مصعب مطرف بن عبد الله الهلالي المدني تفقه بمالك وصحبه 17 سنـة توفي عــام 220 هـ

<sup>(1)</sup> هو ابو عبد الله محمد بن ادريس الشافعي المطلبي ولد عام 150 هـ . ابن عبد البر: الانتقاء65 وما بعدها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 71 وما بعدها . بروكلمان : تاريخ الادب العربي : 3: 292 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> ابن الفرضي : تاريخ علماء الاندلس : 1: 23 الحميدي : جذوة المقتبس : 161 وما بعدهــا . عياض : المدارك :439:34 ابن خير . الفهرست :1: 23 ابن فرحون : الديباج :98 مخلوف : الشجرة :35 وأبان هذا شوور فى قرطبة وولى قضاء طليطلة .

<sup>(3)</sup> ابن الفرضي : تاريخ علياء الأندلس : 1 : 309 وما بعدهما . الحميدي : جذوة المقتبس : 36 وما بعدها .

A CONTRACTOR CE CHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

والعتبي سمع من يحيى بن يحيى الليثي<sup>(1)</sup> بالأنىدلس ، ورحل فـأخـذ عن سحنون وأصبغ بن الفرج وسوا<sup>ه</sup>ما .

هذه سلسلة فقهاء بعضهم من بعض ، توارثوا الفقه كابرا عن كابـر ، حتى وصل أمرهم الى الفقيه ابن رشد ، فتسلم منهم العلم باليمين ، وقام فيه بقوة اليقين ، واحاطه بعناية لا تخفى على ذي عينين .

رابعاً : انه كان قيها على المدونة والمستخرجة فهو قـد حفظهـما ، واطلع الاطلاع الكامل على ما فيهما ، واستوعب المسائل الموجـودة بهما ، وعـول على شيوخه وصفاء ذهنه في فهمهما .

نقل أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله الوهراني<sup>(2)</sup> أنه سمع أبا محمد ابن أبي زيد يقول : ( من حفظ المدونة والمستخرجة لم تبق عليه مسألة )<sup>(3)</sup> وبالاضافة الى ما سبق فانه قام بتدريسهما ، وشرح ما فيهما لطلبته ومريديه ، والتعليق عليهما ، والتوفيق بين مختلف الروايات ، والتصويب والتعديل والمصادقة ، والبيان والتحصيل ، والتعليل والتوجيه بما لم يسبق اليه . وهو الذي يعتبر بحق مقرب المستخرجة الى الطلبة ، فلولاه لبقيت أصعب من أن تتناول ، وأبعد من أن تفهم وأعوص من أن تؤخذ منها الأحكام .

وكتاباته عليهما في تأليفيه : كتـاب المقدمـات وكتاب البيـان والتحصيل تعد من أحْسَنِ ما كتب في فقه مذهب الامام مالـك وامتعه ، ومن ثم تقبلهـا

- / 835 م الشيـرازي : طبقات الفقهـاء : 147 . ابن فـرحـون : الـديبـأج : 346 . مخلوف : الشجرة : 57 .
  - (1) الحميدي : جذوة المقتبس : 359 وما بعدها .
- (2) أبو القاسم الهمداني يعرف بالوهراني وبالتجاني وبابن الخرّاز . عياض : المـدارك : 4 : 960 وما بعدها .
  - (3) ابن فرحون : الديباج : 255 .

الناس قبولا حسنا وباركوها ، وأقبلوا عليها درسا ورواية ، وتدريسا وحفظا<sup>(۱)</sup> واختصاراً وبرمجة وترتيبا . . . ولم تفقد نضارتها بتوالي السنين ، ولم تقدم.وعلى هذين التأليفين اقتصر ابن سعيد في المغرب لما ترجم لابن رشد ولم يذكر غيرهما<sup>(2)</sup> .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ونوه الضبي بابن رشد وبكتابه البيان والتحصيل في عبارة : ( هو كتاب كبير ظهر فيه علمه )<sup>(3)</sup> . وأثنى ابن القـاضي ذاكرا ان ابن رشـد ألف كتبا لم يسبق اليهـا ، وعد منهـا الكتابـين السابقـين ، وعلق عليهـما : ( ليس هنـاك مثلهما )<sup>(4)</sup> .

وذكر ابن عذاري شرح المسْتخرجة فوصفه بانـه ( تأليف لم يسبق أحـد من العلماء الى مثله ، ينيف على المائة جزء )<sup>(5)</sup> .وعدّ له مقدمات في الفقه قال في شأنها : ( فسّر فيها مذهب مالك رحمه الله بأبلغ حجة وأوضح معنى )<sup>(6)</sup> .

ووصف الحجوي كتاب البيان والتحصيل بكونه ( من كتب المالكية الجليلة القدر المعتمدة عند كل من جاء بعده . قال ـ أي ابن رشد ـ في أوله : ومن جمعه الى كتابي المقدمات حصل ما لا يسع جهله من أصول الـديانـات ، وأحكم رد الفرع الى أصله ، وحصل على درجة من يجب تقليده )<sup>(7)</sup> .

ومن الشواهد على مقدرة ابن رشد الفقهية وحسن تصىرفه في عبـارات

 <sup>(1)</sup> ممن كمان يحفظ المقدمات أبو عبد الله محمد بن سليمان النفـزي الشـاطبي ( 481 - 552 هـ ) يعرف بابن بركة . ( ابن الابار : التكملة : 2 : 487 ) .
 (2) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب : 1 : 162 .
 (3) الضبي : بغية الملتمس : 51 .
 (4) ابن القاضي : جدوة الاقتباس : 157 .
 (5) ابن عذاري : البيان المغرب : 4 : 74 .
 (6) المصدر السابق .
 (7) الحجوي : الفكر السامي : 4 : 54 .

الفقهاء والتوفيق بين الروايات الواردة عنهم : ما جاء في مقدمة البيان والتحصيل وحكاه ابن رشد عن نفسه قائلا : ( دخل علي في صدر سنة 506 هـ بعض الأصحاب من أهل جيان ، وبعض الطلبة من أهل شلب يقرأ علي في كتاب الاستلحاق من العُتبية فمر في قراءته علي بحضرته بأول مسألة من سماع أشهب منه ، وهي من المسائل المشكلة لأنه قال فيها : سألنا مالكا أترى العمل على الحديث الذي جاء في القافة ، ويؤخذ بقولهم اليوم ، ويصدقون ؟ فقال : أما فيها تلحق من الولد فنعم ، وأما بقايا الجاهلية فلا أرى أن يؤخذ بقولهم .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وفي بعضها : ولا يكون ذلك الا في ولادة الجاهلية .

ووقع في بعض الكتب : وأما بقايا الجاهلية فلا وأرى أن يؤخذ بقولهم .

وفي بعض : ولا يكون ذلك في ولادة الجاهلية .

فأشكلت المسألة على القارىء كما اشكلت على من سواه وحق لهم ان تشكل عليهم لما ذكرناه من اختلاف الألفاظ فيها مع تقديم وتأخير وقع في سياقتها وسألني أن أبينها عليه ففعلت . وكان مما بينت عليه من أمرها : ان الاختلاف الذي وقع فيها في الكتب يرجع الى روايتين مستقيمتين ففي الرواية الواحدة : تثبت الواو في وارى ، وتثبت الا في قوله : ولا يكون ذلك الا في ولادة الجاهلية.

وفي الـروايـة الأخــرى : تسقط الـواو من وأرى ، وتسقط : لا ، من قوله : ولا يكون ذلك في ولادة الجاهلية .

وبسطت القول في ذلك ، وبينت عليه كل رواية منها ، وما يستقيم بـه معنـاها فسـرّ بذلـك هـو ومن حضـر المجلس ، وقـالـوا : والله لقـد ظهـرت المسألة ، وارتفع الإشكال منهـا . وكم من مسألـة عويصـة في العتبية لا يفهم معنـاها ، وتحمـل على غـير وجهها فلو استخـرجت المسائـل المشكلة منهـا ،



وشرحتها ، وبينتها لأبقيت بذلك أثراً جميلا يبقى لك ذكره ، ويعود عليـك ما بقيت الدينا أمره )<sup>(1)</sup> .

وعلق ابن رشد على هذا الاقتراح الوجيه بما يأتي : « وإنما تكون الفائدة التامة التي يعظم النفع بهاويستسهل العناء فيها أن يتكلم على جميع الديوان كله ، مسألة مسألة على الولاء كي لا يشكل على أحد من الناس معنى في مسألة منها الا ويجد التكلم عليها ، والشفاء مما في نفسه منها ، لأنه ديوان لم يعن أحد فيه ممن تقدم كما عنوا بالمدونة التي كثرت الشروح لها ، على أنه كتاب قد عول الشيوخ المتقدمون من القرويين والاندلسيين عليه ، واعتقدوا أنه من لم يعفظه ولا تفقه فيه كحفظه للمدونة وتفقهه فيها بعد معرفة الأصول وحفظه لسنن الرسول فليس من الراسخين في العلم، ولا من المعدودين فيمن يشار إليه من أهل الفقه<sup>(2)</sup>.

خامساً ) : إنه كان موفقاً في طريقته التعليمية توفيقا كبيراً ، وسابقا في التحقيق والبيان، ومتفننا في تقريب الغوامض للأذهان ، وفاتحا لبـاب الاجتهاد في الفروع ، وكذلك كان موفقا في تـآليفه الى حـد كبير ، فكـان ذلك مـدعاة لشهـرتها وانتشـارهـا ، واقبـال الفقهـاء والـطلبـة عليهـا من عصـره الى هـذه العصور . فهو الشيخ الذي استـطاع ان يقدم علومـه الى تلاميـذه وأصحابـه بأسلوب ذي اتجاهين متكاملين :

فمن جهة التفت الى عيون كتب الفقـه في المذهب المـالكي وأصولهـا ، وهو الواعي بما فيها ، البصير بمختلف الأقوال والروايات عن مالك وأصحـابه وممن جاء بعدهم من الفقهاء ، والعليم بآراء الصحابة ومن أتى بعدهم . . .

ومن جهة أخرى حرك انتباه الناس اليه وإليها ، وأثار عقولهم نحوه

(1) أنظر ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 : 2 و ( المخطوط ) .

<sup>(2)</sup> المصدر السابق : 1 : 2 ظ . وهذا النص يرشد الى طريقة التعليم بالأندلس في عهد ابن (2) المصدر السابق : 1 : 2 ظ . وهذا النقه .

ونحوها ، وأهاج اهتمامهم به وبها ، وشوقهم اليه واليهـا ، لأنه (كـان أوحد زمـانه في طـريقة الفقـه )<sup>(1)</sup> ، واختص بطريقـة تُكَوَّن الـراسخين في العلم ، المعـدودين فيمن يشـار إليـه من أهـل الفقــه . ولأنها ـ أي تلك العيـون من الكتب ـ معتمد الشيوخ المتقدمين القرويين والاندلسيين .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

وابن رشد هو الذي أثبت ما يلي محكما الصلة بين الكتب العيون والطريقة التعليمية ممثلة في تأليفية كتاب القدمات ، وكتاب البيان والتحصيل ، مظهرا جدواها ومدى ما يتخرج به الطالب بها فاذا جمع الطالب بين الكتابين حصل الضروري من أصول الدين وأصول الفقه ، وعرف العلم من سبيله ، وأحذه من بابه وطريقه ، وأحكم رد الفرع الى أصله واستغنى معرفة ذلك كله عن الشيوخ في المشكلات، هو الذي أثبت: ( وحصل درجة من يجب تقليده في النوازل والمعضلات ، ودخل في زمرة العلماء الذين أثنى الله عليهم في غير ما آية من كتابه ، ووعدهم بترفيع الدرجات )<sup>(2)</sup>

وما دوَّنهُ كتابة سبق أن أشاعه مشافهة في دروسه ، ونشره مباشرة بين مريديه ، وهي طريقة نشط بها الدروس ، وحرك الطلبة ، وأحيا العلم ، وأعطى للفقه المالكي بصفة خاصة لونا جديدا من النضارة تخطى ما اعتاده الناس من اقتصار على أقوال علماء مدنهم ، وحفظ آرائهم والتقيد بمذاهبهم ، وما جرى به العمل في قواعدهم ، وعمل على تخريج طلبة يكونون مجتهدين في المسائل على الأقل ، ويقدرون على ربط الفروع بالأصول ، ويتأهلون للفتوى بجدارة ، وإلى القضاء بكفاءة عالية ، ويحفظون الفقه بالفهم النير .

لقـد أراد أن يكـون مـدرسـة : تخـرج العلماء ، وتنشـر العلوم ممثلة في الاعتناء الشديـد بمذهب مـالك ، والـرجوع الى أقـواله هـو وأكابـر أصحابـه بـالبحث والتنقير ، والفهم والادراك ، ووصـل جميع ذلـك بالكتـاب والسنـة

(1) الضبي : بغية الملتمس : 51 .

(2) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 : 3 ظ .



وعمل الصحابة وأصول المذهب المالكي وطرائق استنباطه .

فاذا كان ابن العربي - وهو الذي آلت اليه والى أبي القاسم بن ورد رئاسة المذهب المالكي في الأندلس بعد وفاة ابن رشد - ينتقد قائلا : ( عطفنا عنان القول الى مصائب نزلت بالعلماء في طريق الفتوى لما كثرت البدع ، وتعاطت المبتدعة منصب الفقهاء ، وتعلقت أطماع الجهال به ، فنالوه بفساد الزمان ، ونفوذ وعد الصادق تغير في قوله : اتخذ الناس رؤ وساً جهالاً فسئلوا فافتوا بغير علم فضلوا وأضلوا<sup>(1)</sup> . وبقيت الحال هكذا فماتت العلوم الا عند آحاد الناس ، واستمرت القرون على موت العلم وظهور الجهل ، وذلك بقدر فو قول مالك وكبراء أصحابه ، ويقال : قد قال في هذه المالة أهل قرطبة ، في قول مالك وكبراء أصحابه ، ويقال : قد قال في هذه المالة أهل قرطبة ، وأهل طلمنكة<sup>(2)</sup> ، وأهل طليطلة . وصار الصبي اذا عقل وسلكوا به أمثل طريقة لهم علموه كتاب الله ، ثم نقلوه الى الأدب ، ثم الى الموطأ ، ثم الى المدونة ، ثم الى وثائق ابن العطار<sup>(3)</sup> ، ثم يختمون له بأحكام ابن سهل<sup>(4)</sup> ثم رواه له ذلك الله . وفلان المحريطي<sup>(5)</sup> ، وابن مغيث لا أغاث الله ثراه ، فيرجع القهقرى ، ولا يزال يمشي الى وراء ...)

- (1) البخاري : كتاب العلم : باب كيف يقبض العلم من حديث أخرجه عن عبد الله بن عمرو ابن العاص : بدايته : ان الله لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه من العباد ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يبتى عمالما اتخذ الناس رؤ وسما جهالا . . السندي : حماشيته عملى البخاري : 1 : 30 ابن ماجه : المقدمة : باب اجتناب الرأي والقياس .
  - (2) أنظر طلمنكة : الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 128 .
- (3) هو أبو محمد عبد الله بن أحمـد القرطبي يعـرف بابن العـطار ( ــ 399 هـ / 1009 م ) عياض : المدارك : 4: 500 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 101 .
- (4) هو ابو الأصبغ عيسى بن سهل الأسدي القرطبي ( ـ 486 هـ / 1093 م ) كـان يحفظ المدونـة والمستخرجة ، وألف كتـاب الاعلام بنـوازل الأحكام . ابن فـرحون : الـديبـاج : 181 ومـا بعدها . مخلوف : الشجرة : 122 .
  - (5) المجريطي نسبة الى مجريط : أنظـرها : الحميري : صفة جزيرة الاندلس : 179 وما بعدها .
    - (6) ابن فرحون : الديباج : 121 . الحجوي : الفكر السامي : 4: 14 وما بعدها .

Died by residence version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إذا كمان ابن العربي في قوله هذا يتبرم ، ويعد من المصائب النازلة بالعلماء في طريق الافتاء كثرة البدع ، وتعاطي المبتدعة منصب الفقهاء وانتصاب الجهال للفتوى ويخني باللائمة على طريقة تكوين الطلبة ، وتخريج العلماء الأكفاء ، ويعطي الخطوط الكبرى لتكوين المدرسة الجديرة بالتركيز في الوسط الأندلسي ، ويضع اللبنات الأولى للطريقة المثلى للتعليم . إذا كمان ابن العربي كذلك فإن ابن رشد وقد سبقه في الميدان ، وعاصره مدة من الزمان - كان متفقا معه في تبرمه من انتصاب الجهال للافتاء في جواب له وكان يشعُر بما شعر به ابن العربي .

ولكنه وقف من الادواء بالدواء ، فكان يدافع عن أهل الحق ، ويدعو الى الاعتصام من البدعة في دروسه وفي فتاواه ، فمن جواب لـه ما يـلي : ( عصمنا الله واياك من الآراء المهوية ، والفتن المحيرة ، وأعاذنا واياك من حيرة الجهل ، وتعاطي الباطل ، ورزقنا واياك الثبات على السنة ، والتمسك بهما ، ولزوم الـطريقة المستقيمة التي درج عليها السلف ، وانتهجها بعدهم صالح الخلف )<sup>(1)</sup> .

وفي سؤال له هذا نصه : ( الجواب رضي الله عنك وأرضاك فيها يقوله أهل الكلام بعلم الأصول من الأشعرية ، ومذهبهم انهم يقولون : لا يكمل الايمان الا به ، ولا يصح الاسلام الا باستعماله ومطالعته وتحقيقه ، وانه يتعين على العالم والجاهل قراءته ودراسته ، فهل يصح ذلك ـ وفقك الله من قولهم : وان المسلمين مندوبون الى قولهم ومجبرون على مذهبهم أم لا يسوغ لهم ذلك ولا يلزمهم البحث عليه والطلب له . وإن من قولهم أيضاً : إنه لا ينبغي لأحد من المسلمين في أول ابتدائه لتبصرته بأمر دين الله ،ودخوله في معرفةما يفهم به أمر الصلاة الله روضة عليه من وضوء وصلاةان يتعلم شيئاً من ذلك الا بعد نظره وقراءته لعلم أصولهم ، واقتدائه بمذهبهم ، ومتى خالف ذلك من قولهم كفروه، وهو ـ وفقك الله ـ مع جهله ـ ربما أخرجه ذلك الى التعطيل ، أو

(1) ابن رشد : الفتاوى : 113 و .

يعطله عن أداء المفروض عليه ، بين لنا وفقك الله ذلك ، وفسره لنا وأوضحه مشروحا موفقا لذلك مأجورا عليه ان شاء الله عز وجل ، وما عجزنا عنه ، وفقك الله ـ من القول ، واغفلناه من الذكر الذي يتم به مفهوم نزعتنا ، ونهاية اشارتنا فلك الفضل في التنبيه عليه ، والاعلام به مأجورا عليه ان شاء الله ، ولك الفضل في الاحالة على الكتب التي منها الجواب ، وقولة كل من قال من أهل العلم في جوابنا منك )<sup>(1)</sup> .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فكان الذي أجابه : سؤالك هذا وقفت عليه ، وما ذكرت فيه عن الطائفة من اهل الكلام بعلم الاصول على مذهب الاشعرية من انه لا يكمل الايمان الا به ، ولا يصح الاسلام الا باستعماله ومطالعته لا يقوله احد من أئمتهم ، ولا يتأوله عليهم الا جاهل غَبَيُّ اذ لو كان الايمان لا يكمل والاسلام لا يصح الا بالنظر والاستدلال من طريق العقل على القوانين التي رتبها اهل الكلام على مذهب الاشعرية ، والمناهج التي نهجوهما على أصولمم : من وجود الاعراض بالجواهر، واستحالة بقمائها فيهما ، وما اشبه ذلك من ادلة العقول التي يستدلون بها لبين ذلك النبي تشخ للنماس وبلغه اليهم كما امره الله تعالى في كتابه حيث يقول : « يأيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالاته »<sup>(2)</sup>.

فكما بينا انه ﷺ لم يدع الناس في امر التوحيد ، وما يجب عليهم من الاعتقاد فيه الى الاستدلال بالاعراض ، وتعلقها بالجواهـر ، ولا أن أحداً من أصحابه تكلم بذلك ، إذ لم يرو عنه ﷺ ، ولا عن واحـد منهم كلمة واحـدة فما فوقها من هذا النمط من الكلام من طريق تواتر ولا آحاد من وجه صحيح ولا مستقيم . عـلى انه ﷺ وهم رضي الله عنهم عـدلوا عنـه الى ما هـو أولى وأبين ، وأجلى وأقرب الى الافهام لسبقه اليها بأوائل العقـول وبدائههـا، وهو

(1) ابن رشد : الفتاوى : 113 و .
 (2) سورة المائدة : 69 .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ما أمر الله به من الاعتبار لمخلوقاته في غير ما آية مـن كتابـه اذ لم يمت ﷺ حتى بين للناس ما نـزل اليهم ، وبلغ اليهم مـا أمر ببيـانـه لهم ، وتبليغـه اليهم ، فقال ﷺ في خُطْبة الوداع(1) ، وهو في مقامات له شتى بحضرة عامة أصحابه : الاهل بلغت ؟ فكان الذي انزل الله من الوحي ، وأمر بتبليغه هو كمال الدين وتمامه لقوله تعالى : اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي (2) . فلا حاجة بأحد في اثبات التوحيد وما يجب لله من الصفات ، ويجوز عليه منها ، ويستحيل بها الى سوى ما انزله في كتابه ، وبينه عـلى لسان رسوله على من الآيات التي نبه عليها ، وأمر بالاعتبار بها ، من ذلك قوله عز وجل : « وفي أنفسكم أفلا تبصرون »<sup>(3)</sup> اشارة الى ما فيها من آثـار الصنعة ، ولطيف الحكمة الدّالين على وجود الصانع الحكيم ، وانه واحد قادر عالم مريد ليس كمثله شيء(4) ، كما ذكر في محكم كتابه وهو السميع البصير ، لأن العاقبل إذا نبظر الى نفسه ، وما ركّب فيها من الحسواس التي عنها يقسم الادراك ، والجوارح التي يباشر بها القبض والبسط ، والاعضاء المعدة للافعال التي يختص بها كالاضراس التي تحدث له عند استغنائه عن الرضاع ، وحاجته الى الطعام ، وكالمعدة التي ينضج فيها الطعام ، ثم ينقسم فيها على الاعضاء في مجـاري العـروق المهيـأة لـذلـك ويـرسب ثقله الى الامعـاء حتى يبـرز عن البدن ، والى ما امر به من الاعتبار بقول متعالى : « أفلا ينظرون الى الابل كيف خلقت وإلى السهاء كيف رفعت وإلى الجبال كيف نصبت ، وإلى الأرض كيف سطحت »(5) ، والى قوله : « ان في خلق السموات والأرض واختلاف

 (1) اخرجها مسلم : كتاب الحج : باب وجوه الاحرام حديث جابر الطويل . انظرها في : غلوف : التتمة : 24 وما بعدها .
 (2) سورة المائدة : 4 .
 (3) سورة الذاريات : 21 .
 (4) سورة الشورى : 9.
 (5) سورة الغائسية : 20, 19, 18, 17 .

الليل والنهار لآيات لأولي الالباب <sup>(1)</sup> ، وإلى قوله : « أفرأيتم ما تمنون أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون <sup>(2)</sup> ، إلى آخر الآيات ، وإلى ما أشبه ذلك من الأدلة الواضحة ، والحجج اللائحة التي يدركها كافة ذوي العُقول ، وعامة من لزمه حكم الخطاب ، وهي في القرآن اكثر من ان تحصى ، فلا يمكن ان تستقصى ، ثبت عنده وجود الصانع الحكيم ، ثم تيقن وحدانيته وعلمه ، وقدرته وارادته بما شاهده من انبناء افعاله على الحكمة ، واطرادها في سبلها ، وجريها على طرقها ، وعلم سائر صفاته توقيفاً على الكتاب المنزل الذي بان حقه ، وعلى النبي المرسل الذي ظهر صدقه بما ظهر على يديه من المعجزات وعول عليه سلف الامة هو الواجب ، إذ هو أصح وأبين ، وفي التوصل الى المقصود اقرب لأنه نظر عقلي بديهي مركب على مقدمات من العلم لا يقع الخلف في دلالتها .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

أما الاستدلال على ذلك بطريقة المتكلمين من الاشعريين، ان كانت من طرق العلم الصحيحة ، فلا يؤمن من العيب على صاحبها ، ولا الانقطاع على سالكها ، ولذلك تركه السلف المتقدم من ائمة الصحابة والتابعين ، ولم يعولوا عليه لا لعجزهم عنه ، فقد كانوا ذوي عقول وافرة وافهام ثاقبة ، ولم يأت آخر هذه الامة بأهدى مما كان عليه اولها ، فمن الحق الواجب على من ولاه الله أمر المسلمين ان ينهي العامة والمبتدئين عن قراءة مذاهب المتكلمين الاشعريين ، ويمنعهم من ذلك غاية المنع ، خمافة ان تنبو افهامهم عن فهمها فيضلوا بقراءتها ويأمرهم ان يقتصروا فيما يلزمهم اعتقاده على الاستدلال الذي نطق به القرآن ، ونبه الله عليه عباده في عكم التنزيل اذ هو ابين وأوضح لائح ، يدرك بديهة العقل بأيسر تأمل في الحين ، فيبادروا

(1) سورة آل عمران : 190 .
 (2) سورة الواقعة : 62, 61 .

بعد الى العلم ما يلزمهم التفقه فيه من احكام الوضوء والصلاة والـزكاة والصيام وسائر الشرائع والاحكام ومعرفة الحلال في المكاسب من الحرام . واما من شدا في الطلب وله حظ وافر من الفهم فمن الحظ له ان يقرأها اذا وجد اماماً فيها يفتح عليه مغلقها لانه يزداد بقراءتها والوقوف عليها بصيرة في اعتقاده ، ويعرف بـذلك وجه الكمال في العلم ويـدخل في الصنف الـذي عناهم النبي عليه بقوله : يحمل هـذا العلم من كل خلف عـدوله ينفـون عنه تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين<sup>(1)</sup> .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

هذا الواجب فيما سألت عنه ، لا ماحكيت عن الطائفة المذكورة من انه يتعين على العالم والجاهل قراءة مذاهب المتكلمين من الاشعريين ، والبداية بذلك قبل تعلم ما يفهم به امر دينه من وضوئه وصلاته وسائر العبادات المفترضة عليهم ويكفر من خالف ذلك . وما الكفر الا في اعتقاد ما ذهبوا اليه من ذلك لأنهم اذا لم يصلوا ولا صاموا ولا حجوا حتى يعرفوا الله تعالى من تلك الطرق الغامضة البعيدة قد لا يصلون الى معرفته من تلك الطريق الا بعد المدة الطويلة ، أو تنبو أفهامهم عنها جملة فيمرقون عن الدين ، ويخرجون من جملة المسلمين اعاذنا الله من الشيطان الرجيم ، ولانكب بنا عن المهج المستقيم برحته انه منعم كريم وبالله التوفيق لا شريك له )<sup>(2)</sup> .

فهذا الجواب يبين في جلاء الطريغة التعليمية التي يرتضيها ابن رشد مع الصغار، ومع الجهال والعوام، صيانة لهم من المروق عن الدين، واقتداء بهدي السلف الصالحين، ويأمر ولي امر المسلمين المشرف على حظوظهم ان يكون ساهراً على الطريقة التدريسية المثلى القريبة الى العقول، والمناسبة للمستوى، فلا بد من سلوك التدرج من السهل الى المعقد، ومن البسيط الى المركب، ولا بد من الاستعانة بالمدرس الكفء ليكون اميناً

(1) سبق تخريجه .
 (2) ابن رشد : الفتاوى : 113 ، وما بعدها .

وقادراً على الأخذ بأيدي الطلاب ، مذللًا لهم الغوامض والصعاب ، وكان يعطي الاوصاف الحقيقية للمالكي ، والعالم الذي يستحق هذا اللقب : فيذكر : ( المالكي انما هو من ترجح عنده مذهب مالك على سائر المذاهب لمعرفته بوجوه الترجيح او اعتقد انه اصح المذاهب من غير علم فمال اليه . والعالم على الحقيقة هو العالم بالاصول والفروع لا من عني بحفظ الفروع ، ولم يتحقق معرفة الاصول )<sup>(1)</sup> .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وكان يعمل على تأسيس مدرسة فقهية جديدة للنظر والفهم لاحياء ما اندرس من العلم ، وبعث طريقة تعليمية تتجاوب ووجوه الاصلاح ، وتخفف من ضغوط الانتقادات وكان بعمله هذا في ميداني التدريس والتأليف ، وفي ميدان اختيار اصحابه وتلامذته لوظائف الشورى والقضاء وغيرهما ، وفي نطاق تشجيعه طلابه على ارتياد الفقه والنبوغ فيه والاحاطة به مع حسن الفهم سبّاقاً الى الاصلاح ، متقدماً في تطبيق الطريقة التعليمية المثلى التي قرب بها المذهب ، وخدم الاصول والفروع معاً ، وأعاد للمذهب شبابه وغضارته .

وليس عجيباً ان ينوه زروق بـابن رشد التنـويـه القـوي حين تـرجم للعتبي ، وذكـر المجموعـة التي دونها المسماة بـالعتبية ، فينقـل عن المشـائـخ قولهم : (ولولا شرح ابن رشد لهـا بالبيـان والتحصيل لبعـدت الافادة بهـا ، وانما صارت حجة لكتبه عليها )<sup>(2)</sup> .

وليس غريباً ان يضرب بـابن رشـد المثـل في قــدرتـه عــلى الشـرح والاستيعـاب ، والتبسيط والتقريب وتـذليل الصعـاب ، وان ينقل المقـري في

(1) المصدر السابق : 123 ظ .

(2) زروق: العجالة : 113 و ( المخطوط ) .



نفح الطيب مـا قالـه الشيخ أبـو يحيى محمد المعـروف بابن السكاك<sup>(1)</sup> : ( اما شيخي وبركتي أبو عبـد الله محمد بن عبـاد الرنـدي<sup>(2)</sup> ( ـ 792 هـ/ 1390 م ) فـإنه شـرح الحكم لابن عطاء الله<sup>(3)</sup> في سفـر، وعقـد درر نشـورهـا في نـظم بديع . . فقرب بها حقائق الشاذلية<sup>(4)</sup> تقريباً لم يسبق اليه كما قرب الامـام ابن رشد مذهب مالك تقريباً لم يسبق اليه )<sup>(5)</sup> .

سادساً ) انه كان متديناً تديناً كاملًا : الالتزام منهجه ، والخلق الجميـل طابعه ، والهدي الصالح طريقه وسمته .

حكى تلميذه الفقيه أبـو مروان عبـد الملك بن مسرة انـه شاهـد شيخه ( القاضي أبا الوليد رحمه الله يصوم يوم الجمعة دائماً في الحضر والسفر )<sup>(6)</sup> .

وفي الهامش 2 من الصلة لابن بشكوال : قال عمر بن دحية : سألت حفيده<sup>(7)</sup> شيخنا أبا الوليد بن رشد عن ذلك ، وقد ثبت النهي عن صيام يوم الجمعة فقال لي : سألت أبي عن ذلك فقال لي : جاز البحر يوم الجمعة وهال عليه ، فنذر ان خلصه الله تعالى ان يصومه )<sup>(8)</sup> . وفي هذا التوجيه والتعليل نظر : لأن ابن رشد لم يثبت انه جاز البحر الا في آخر حياته ( ربيع الأول سنة 520 هـ ) وهو يكاد يتضارب مع شهادة ابن مسرة.

- (1) هو محمد بن أبي البركات بن السكـــاك العياضي(ــ818 هــ) قــاضي الجماعـة بفاس . التنبكتي : نيل الابتهاج : 284 . مخلوف : الشجرة : 251 .
  - (2) التنبكتي : نيل الابتهاج : 279 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 238 وما بعدها .
  - (3) هو تاج الدين بن عطاءالله السكندري ( ـ 707 هـ ) الشعراني : الطبقات الكبرى : 24:2 .
- (4) نسبة الى أبي الحسن علي بن عبد الله الشاذلي ( ـ 656 هـ/ 1258 م ) الشعراني : الطبقات :5:2 مخلوف : الشجرة : 186 وما بعدها .
- (5) المقري : نفح الـطيب : 5 :346 وانظر مـا نقله في هذا المـوضوع . التنبكتي : نيـل الابتهاج : 281 .
- (6) ابن بشكوال : الصلة : 2 :546. زروق: العجالة : 114 ظ ، الحطاب : مواهب الجليل:: 36: (7) أي حفيد ابن رشد .
  - (8) ابن بشكوال : الصلة : 2:546 .

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

والرأي الأظهر ليس مع هذه الشهادة لأن ابن رشد كان مالكي المذهب شديد التعلق به ، وهو الذي قال وكتب في مقدماته : ﴿ وَلَمْ يَرْ مَالِكَ رَحْمَهُ اللهِ تعالى النهي الذي جاء في صيام يوم الجمعة منفرداً لا يصوم قبله ولا بعـده<sup>(1)</sup> وقال : لا بأس بصيامه منفرداً ، وان يتحرى ذلك وذكر ان بعض أهل الفضل كان يتحرى صيامه)<sup>(2)</sup>.

E GHAZI TRU

وبالقدر الذي هجى به ابن رشد الحفيد بسبب نكبته السابق ذكـرها ، وشارك الشعر في التشهير به والحط منه ، مدح جـده بسبب تدينه المتـين ، وعقيدته العميقة وساهم القريض في تقريضه واعلاء شأنه ، ونشر سمعته الطيبة .

أنشد أبو الحسين محمد بن محمد بن جبير الكناني البلنسي(3) ( ــ 614 هـ/ 1217 م ) مخلع البسيط :

لم تسلزم السرشد يسا ابن رشد لما عسلا في السزمسان جِدُّك ما هکـذا کـان فیـه جَـدُك (4) وكــنــت في الــديـن ذا رِيَــاء سابعاً : انه بلغ رتبة الاجتهاد المذهبي : فهو من الطائفة التي يصح لها الفتوى عموماً بالاجتهاد ، والقيـاس على

- (1) قال أبو مطرف القنازعي ( ـ 413 هـ/ 1022 م ):سألت أبا محمد الاصيلي ( ـ 392 هـ/ 1099 م ) عن حديث الاعمش عن أبي صالح عن أبي هريـرة عن النبي ﷺ : لا يصـوم احـدكم يـوم الجمعة الا ان يصوم قبله ( بيوم) أو بعده ( بيـوم ) فقال لي أبـو محمد : هـذا حديث كـوفي ، ليس من حديث اهل المدينة ، ولم يأخذ بـه مالـك لأنه وجـد الناس عـلى خلاف. . والحديث اخرجه البخاري في كتاب الصوم في باب صوم يوم الجمعة ، وأخرجه مسلم في كتاب الصيام في باب كراهة صيام يوم الجمعة منفرداً . واللفظ لمسلم .
  - (2) ابن رشد : المقدمات : 181:1 .
  - (3) مخلوف : الشجرة : 174 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 8 :245 وما بعدها .
- (4) يا ابن رشد : يخاطب الحفيد ، جـدَّك الأولى بكسر الجيم يقصـد الحظ . وجدك الشانية بفتـح الجيم يقصد ابن رشد الجد .

applied by registered version FOR QURANIC THOUGHT

الاصول ، اذ هي ممن كملت لها آلات الاجتهاد التي يصح لها قياس الفروع على الاصول وهي التي قال في شأنها : ﴿ وَامَا الطَّائِفَةِ الثَّالِثَةِ فَهِي التي يُصْحُ لها الفتوى عموماً بالاجتهاد والقيـاس على الاصـول التي هي الكتاب والسنـة واجماع الامة بالمعنى الجامع بينهما وبين النازلة ، أو على ما قيس عليها ان عدم القياس عليها ، أو عنلي ما قيس على ما قيس عليها ان عدم القياس عليها وعلى ما قيس عليهـا . ومن القياس جـلى وخفى لأن المعنى الذي يجمـع بين الفرع والاصل قـد يعلم قطعاً بدليل قاطع لا يحتمل التأويل وهو على وجوه ، وقد يعلم بالاستدلال فلا يـوجب غلبة الـظن وهو ايضـاً على وجـوه، ولا يـرجع الى القيـاس الخفي الا بعد عـدم الجلي . وهـذا كله يتفاوت العلماء في التحقيق بـالمعرفـة به تفـاوتاً بعيـداً ، وتفترق أحـوالهم ايضـاً في جـودة الفهم بذلك ، وحدة الذهن فيه افتراقاً بعيداً اذ ليس العلم الذي هو الفقه في الدين بكثيرة الرواية والحفظ وانما هو نور يضعه الله حيث يشاء ، فمن اعتقد في نفسه انه ممن يصح له الفتـوى بما اتـاه الله عز وجـل من ذلك النـور المركب على المحفوظ المعلوم جاز له ان استفتي ان يفتي ، واذا اعتقد الناس ذلـك فيه جاز ان يستفتى ، فمن الحظ للرجل ان لا يفتي حتى يرى نفسه اهلًا لذلك ، ويراه الناس اهلًا له على ما حكى مالك من ان ابن هرمز اشار بذلك على من استشاره في ذلك )<sup>(1)</sup> .

هذا هو رأيه ، وهو الذي عمل على أن يكون من هذه الطائفة متخطياً الطائفة الاولى التي اعتقدت صحة مذهب مالك تقليداً يغير دليل ؛ فـاخذت انفسها بحفظ مجرد اقواله وأقوال أصحابه في مسائـل الفقه دون ان تتفق في معانيها فتميز الصحيح منها من السقيم ، ومجاوزا الطائفة الثانية التي اعتقدت صحة مذهبه بما بان لها من صحـة أصولـه من السقيم الخارج عنهـا إلا أنها لم تبلغ درجة التحقيق لمعرفة قياس الفروع على الاصول ، وبالغا رتبة الطائفة

(1) ابن رشد : الفتاوى : 165 وما بعدها .

الثالثة التي اعتقدت صحة مذهبه بما بان لها ايضاً من صحة أصوله : فأخذت انفسها بحفظ مجرد أقواله وأقوال أصحابه في مسائل الفقه ، ثم تفقهت في معانيها فعلمَت الصحيح منها الجاري على أصوله من السقيم الخارج عنها ، وبلغت درجة التحقيق بمعرفة قياس الفروع على الاصول بكونها عالمة باحكام القرآن عارفة بالناسخ منها من المنسوخ ، والمفصل من المجمل ، والخاص من العام ، عالمة بالسنن الواردة في الأحكام ، مميزة بين صحيحها من معلومها عالمة بأقوال العلماء من الصحابة والتابعين، ومن بعدهم من فقهاء الامصار ، وما اتفقوا عليه او اختلفوا فيه ، عالمة من علم اللسان ما تفهم به معاني الكلام ، بصيرة بوجوه القياس ، عارفة بوضع الادلة فيها ومواضعها .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ومن امثلة تصرفه واجتهاده :

- لما سئل عن الرجل يسند جرة فيها زيت او عسل الى باب رجل فيفتح صاحب الدار بابه فتنكسر الجرة ويَنهرق ما فيها . هل عليه ضمانها وضمان ما كان فيها أو لا ضمان عليه ؟ أجاب : (لا اذكر هذه المسألة منصوصة لاحد غير انها مسألة تجري في اصولهم على قولين : احدهما انه يضمن صاحب الدار ، وانه لا ضمان . والصحيح عندي الذي كنت اقضي به الا ضمان على صاحب الدار )<sup>(1)</sup> .

ومن شواهد اختياراته :

- حين وجه اليه هذا السؤال من المرية : الجواب رضي الله عنك وارضاك مع الرغبة الى فضلك أن تقف على هذا السؤال وتنظره ، فقد وقع فيه ما اوجب الكشف عنه ، وذلك ابقـاك الله ما تقـول في الرجـل العاصي التارك للصلاة المفروضة عامداً حتى خرج وقتها هـل يجب على تـاركها عمـداً اعادتها واجباً او استحباباً ؟ وان كان يجب ذلك عليه فـرضا واجبـا هل يكـون

(1) ابن رشد : الفتاوي : 110 و.

ذلك بالامر او بأمر ثان مبتدأً ؟ وان كان بأمر ثان كما ذكر، بعض الفقهاء فبين صفاته والدليل على وجوبه ، وان كان لا يوجد بَيِّنه ياجرك الله تعالى . ولقد قال بعض من ناظره في هذه المسألة:ان النبي ﷺ قضى الصلاة ، يوم الوادي بعد ما طلعت الشمس ، ويوم شغله المشركون عن صلاة الظهر والعصر هل يقال في الجميع : قضى رسول الله ﷺ وسلم أواداهما ؟ وبين لنا ما يجب في قول من قال : قضى رسول الله ﷺ ان كان يجب عليه شيء ام لا ، وفسر لنا الجميع نوعا نوعا وفصلا فصلاً ، وما يجب في ذلك فهذا أمر قد وقع واحببنا الوقوف من مذهبك على حقيقته مانا متفضلاً والله يأجرك ويحسن جزاءك بحوله وفضله .

Plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فقال رضي الله عنه : تصفحت ارشدنا الله وإياك سؤالك هذا ووقفت عليه . ومن نام عن الصلاة او تركها ناسياً لها او متعمداً لعذر او لغير عذر حتى خرج وقتها فعليه ان يصليها بعد خروج وقتها فرضاً واجباً ، ولا يسعه تأخيرها عن وقت ذكره اياها ان كان نسيها ولا عن وقت قدرته عليها ان كان تركها لعذر غلبه عليها ـ واما ان تركها متعمداً لتركها متهاونا دون عذر غَلَبَه عَليها فهو عاص لله عز وجل في تأخيرها عن وقتها ، وفي تأخيرها بعد وقتها بما اخرها وهذا كله مما لا أختلاف فيه من أحد من علماء السلمين .

واختلف المتكلمون في الأصول منهم هل وجب ذلك بالأمر الاول او بأمر ثانٍ ، ولا تأثير لاختلافهم هذا في وجوبه إذ قد أجمعوا ان في الشرع ادلة كثيرة على ذلك . فمن قال:ان ذلك واجب بالأمر الاول . قال : ان الادلة الواردة في الشرع على ذلك مؤكدة له ولو لم ترد لاستغنى عنه به ومن قال : ان ذلك لا يجب بالأمر الأول وجعل الأدلة الواردة في الشرع على وجوب ذلك استئناف شرع لا مزية للأمر الاول عليها في انعدام الوجوب بكل واحد منها فيما وقع الأمر به . وهذا هو مذهب المالكيين من البغداديين وهو الصحيح عندي . ومن الدليل على صحته أن من أمر ان يفعل فعلًا في وقت يعينه

ففعله في غير ذلك الـوقت فقد عصى الأمـر بترك مـا أمره بفعله في الـوقت ، وفعـل بعد الـوقت ما لم يـأمره بفعله لأن الأمـر بالفعـل في الـوقت لا يتنـاول الفعل : بعد الوقت بنص ولا بدليل بل تحديد الـوقت بفعله يدل عـلى انه لا يفعل بعد الوقت عند من يقول بدليل الخطاب وهو مذهب الإمام مالـك رحمه الله . الا تـرى انه استـدل بقول الله عـز وجل : «ويذكروا اسم الله في ايـام معلومات على ما رزقهم من بهيمةالانعام<sup>(1)</sup>»، على أنه لا يضحى بليل، وأيضاً

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

يفعل بعد الوقت عند من يقول بدليل الخطاب وهو مدهب الإمام مالت رحمه الله . الاترى انه استدل بقول الله عز وجل : «ويذكروا اسم الله في ايام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الانعام<sup>(1)</sup> »، على أنه لا يضحى بليل، وأيضاً فلو كان الأمر بفعل العبادة في الوقت يتناول قضاءها بعد الوقت كما تناول فعلها في الوقت لاكتفى الله عزّ وجل في ايجاب شهر رمضان بقوله : فمن شهد منكم الشهر فليصمه<sup>(2)</sup>»، عن قوله : «ومن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة من ايام آخر<sup>(3)</sup>»، كما اكتفى بقوله : «ولو أن قرآنا سيرت به الجبال ، او قطعت به الأرض أو كلم به الموق<sup>(4)</sup>»، عن ذكر الجواب بما دل عليه من الكلام ، ومثل هذا في القرآن كثير لا يحصى إذ من البلاغة في المنطق الايجاز فيه ،وحذف ما يستغني الكلام عنه لدلالته عليه ، فإذا ثبت هذا فالأدلة على وجوب قضاء الصلوات والفوائت عموماً بعد الوقت كثيرة .

منها صلاة النبي ﷺ الصبح بأصحابه بعد ان طلعت الشمس إذ نام عنها في الوادي ، وصلاة العصر بعد غروب الشمس يـوم الحندق ، وقوله ﷺ : « إذا رقد احدكم عن الصلاة او نسيها ثم فزع اليها فليصلها كما كـان يصليها في وقتها »<sup>(5)</sup> الحديث .

وقوله ﷺ فيه : «أونسيهايدخل تحته التارك لها سهواً والتـارك لها عمـدا

- (3) سورة البقرة : الآية : السابقة .
  - (4) سورة الرعد :32 .
- (5) من نسي صلاة فليصلها اذا ذكرها . (أخرجه ابـو داود في كتاب الصلاة ، باب من نـام عن صلاة او نسيها ).

 <sup>(1)</sup> سورة الحج : 26

<sup>(2)</sup> سورة البقرة 184 .

And Decision CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

لان النسيان في اللغة هو الترك فيحمل على عمومه في السهو والقصد لا سيما وهو في العمد اظهر منه في السهو لانه حقيقة في العمد ومجاز في السهو إذ انما الحقيقة فيه في السهو أنسيت لا نسيت . وقد روي عن انس بن مالك ان النبي عنه قال : من نسي صلاة فليصلها إذا ذكرها لا كفارة لها الا ذلك<sup>(1)</sup>، إذ الكفارة لا تكون إلا فيما يلحق فيه الاثم وهو العمد دون عذر لان الله قد تجاوز لامة نبيه محمد عنه عن النسيان والسهو قال رسول الله عنه : «تجاوز الله لامتي عن الخطأ والنسيان وعما استكرهوا عليه<sup>(2)</sup>» . وقوله في الحديث : « فليصل متى ذكر تركه للصلاة عمد لأن التارك لها عمداً لا ينفك ان يعتريه الذهول عن ذكرها في بعض الاحيان على اغلب الاحوال .

والاداء يستعمل فيها صلي من الصلوات في وقتها . والقضاء فيها صلي منهما بعد فوات وقتها والاصل في ذلك : ان الاداء انما جاء من الامانمات المعينات ، قمال الله عز وجل : « ان الله يأمركم ان تؤدوا الامانمات الى اهلهما»<sup>(3)</sup> . وقال :« ومن اهمل الكتاب من ان تأمنه بقطار يؤده اليك ومنهم من ان تأمنه بدينار لا يؤده اليك الا ما دمت عليه قائماً<sup>(4)</sup>». وكانت الصلوات المفروضات موكولية الى امانمات العباد ، قمال الله عز وجل : « انا عرضنا الامانة<sup>(3)</sup>» ، يريد ما تعبد به عباده في الإيممان به وشرائع دينه على السموات والارض والجبال الآية ، وكانت اوقاتها معينة سمي فاعلها في وقتها مؤدياً لها .

<sup>(1)</sup> البخاري : كتاب مواقيت الصلاة : بـاب من نسي صلاة فليصل اذا ذكر ولا يعيـد الا تلك الصـلاة ( مسلم : كتاب المسـاجد ومـواضع الصـلاة : باب قضـاء الصلاة الفـائتة بأربع روايات واخرج الحديث باللفظ الذي ذكره ابن رشد : الطحاوي في شرح معـاني الأثار : في باب ينام الرجل او ينساها كيف يقضيها : ج1: 466 اخرجه عن انس رضي الله تعالى عنه .

<sup>(2)</sup> اخرجه ابن ماجه في سننه في ابواب الـطلاق: باب طـلاق المكره والنـاسي عن ابي هـريـرة بلفظ : ان الله تجاوز لي عن امتي الخطأ والنسيان وما استكـرهوا عليه ، ابن ماجـة: السنن : 1: 322

<sup>(3)</sup> سورة النساء : 57 .

<sup>(4)</sup> سورة آل عمران : 74 .

<sup>(5)</sup> سورة الأحزاب: 72.

Alle by certain CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وإن القضاء لما جاء في الديون الثابتة في الذمة بالمعاوضات المبادلات قال رسول الله ﷺ للتي سألته هل تحج عن ابيها ؟ أرأيت لو كان على ابيك دين أكنت قـاضيته ؟ قـالت : نعم قال : فـدين الله احق ان يُقْضَي<sup>(1)</sup> ، وكـانت الصلاة المفعولة بعد الوقت واجبة عن ( )<sup>(2)</sup> وهو الصلاة التي كـانت عليه في الوقت سُمِّي فاعلها بعد الوقت قاضياً لها وجب عليه منها في وقتها سواء تركها في وقتها مفرطاً فيها او متهاوناً بها او معتمداً لتركها او نـاسيا لها او كان قد نام عنها او غلبه على فعلها عذر غالب . فإذا لم تختص تسمية فعل الصلاة بعد الوقت بالقضاء بأحد هذه الوجوه دون سائرها لم يمتنع ان يقال في صبلاة ان ذلك قضاء لا أداء .

وقد تقرر وعلم أن رسول الله ﷺ لم يترك صلاة العصر يوم الخندق الى غروب الشمس الا لغلبة المشركين اياه على فعلها في الوقت بكل حال او نسيانه اياها لاشتغاله بما دهمه من أمرهم ، ولا يمتنع في اللسان أن يسمى فعل الصلاة في وقتها وبعد وقتها قضاء وإداء لأنه وأجب في الموضعين جميعا ، والدين الواجب على الرجل يجوز أن يقال : فيه أداه عن نفسه وقضاه عنها قبل حلوله وبعد حلوله الا أن الأولى تسمية فعل الصلاة في وقتها أداءو بعد وقتها قضاء بما ذكرته وشرحته فالاداء لما وجب بالأمر الأول، والقضاء لما وجب بالأمر الثاني هذا هو المختار وبالله التوفيق<sup>(3)</sup>.

ومن شواهد ربط الفروع بالاصول وعرض المسائل المتشابهة : ـ ما اجاب به: (امامـا حكيت عن ابن سهل رحمـه الله من انه ذكـر في

أخرجه الطحاوي في مشكل الآثار : 2: 219 عن عبد الله بن أبي رافع بلفظ : استقبلت رسول الله ﷺ جارية شابة من خثعم فقالت : ان ابي شيخ كبير وقد ادركته فريضة الحج، افيجزىء ان احج عنه ؟ قال : حجي عن ابيك .
 (2) بياض بالأصل.
 (3) ابن رشد : الفتاوى : 6 وما بعدها .

احكامه ان الرجل اذا غاب وخلف اصلا ، وقام ابوه بعدم الانفاق ان الحاكم لا يبيعه عليه ولا يخرجه من يديه ، فإنما حكى ذلك عن الشيخ الفقيه ابي عبد الله بن عتاب رحمه الله وهو صحيح لأن نفقة الأبوين قد كانت ساقطة عنه فلا تجب عليه لهما حتى يطلبا بها فإذا غاب عنهما لم يصح ان يحكم لهما عليه بها في مغيبه وتباع عليه فيها أصوله لاحمال أن يكون في ذلك الوقت قد مات أو قد استدان من الدين مايغترقها ويكون أحقّ بها من نفقتهما، وذلك بخلاف نفقة الزوجة والفرق بينهما ان نفقة الأبوين ساقطة حتى يعلم وجوبها سقوطها بمعرفة موته او استغرران نفقة الأبوين ساقطة حتى يعلم وجوبها سقوطها بمعرفة موته او استغرران ذمته بالديون، وهذا من باب استصحاب بين من أكل شاكا في الفجر او شاكا في الغروب، والفرق بين من ايقن بين من أكل شاكا في الفجر او شاكا في الغروب، والفرق بين من ايقن بعده، يعده، يعنه من المولو تجري عليه كثير من الاحكام المان من الفرق بعده، يعن من أكل شاكا في الفجر او شاكا في الغروب، والفرق بين من ايقن ومن ذلك مسألة كتاب طلاق السنة من المونة في المقود في المقود بوت بعض ولده في تفرقته بين ان يفقد وهو حرّ أو يعتق بعد ان فقد ان فقد. ومثل هذا كثير من ايقن

plied by registered version) FOR QURĂNIC THOUGHT

ومن شواهد حسن فهمه، وسداد توجيهه :

- جوابه عن مسألة اتت من غرناطة فيمن قال بتكفير تارك الصلاة ، كما يلي : تصفحت حصمنا الله واياك من الخطأ والزلل ، ووفقنا لما يرضيه في القول والعمل - سؤ الك، ووقفت على مضمنه ، واحطت بمجمله ومفصله ، وما حكيت عن هذا الرجل من القول الذي اذاعه، واستنصر به واحتج له ، وأبى الرجوع عنه : وهو ان تارك الصلاة كافر ، لان الصلاة ايمان ومن ترك الصلاة فقد ترك الايمان ، وتارك الايمان مخلد في النيران هو قول من لم يتحقق بمعرفة عقائد الدين ، ولا تحصلت عنده اقوال علماء المسلمين ، فهو

(1) ابن رشد الفتاوي : 86 و.

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

كما قالت عائشة ام المؤمنين لابي سلمة بن عبد الرحمن من التابعين : هل تدرى ما مثلك يا ابا سلمة مثل الفروج يسمع الديكة تصرخ فيصرخ معها ، او قول من نكب عن سبيل المؤمنين فلم يصر اليها ، ومال الى اصل المبتدعين فلم يجر عليه لان ما قاله لم يقل به أحد من علماء السنة، ولا ذهب اليه أحد من أهل الملة لأن الايمان عند أهل السنة هو التصديق الحاصل في القلب بالله لا شريك له وبملائكته ورسله وما جاءوا به من عنده وبيوم الآخر على اختلاف بينهُم هل من شرط صحته العلم بذلك أم لا ؟ على قولَين : الأصح منهما في النظر ان ذلك ليس بشرط في صحته قال الله عز وجل: «وما أنت بمؤ من لنا ولو كنا صادقين»<sup>(1)</sup> ، أي وما أنت بمصدق لنا ولو كنا صادقين . ومنه قولهم : فلان يؤمن بالبعث ويؤمن بالشفاعة ويؤمن بعذاب القبر أي يصدق بذلك وفلان لا يؤمن بذلك أي لا يصدق به فهو من أفعال القلوب لا اختلاف بين أحد من أهل السنةفي ذلك ، وما روي ان الصلاةمن الايمان على ما قاله أهل التأويل في قوله الله عز وجل: «وما كان الله ليضيع ايمانكم» <sup>(2)</sup> . أي صلاتكم الى بيت المقدس صحيح، لان الصلاة لا تصح الا مع الأيمان، اذ من شـرطُ صحتها النية، واعتقاد الوسيلة الى الله تعالى بها والقربة : وذلك لا يصح مع عدم الايمان . فلما كانت الصلاة لا تصح الا مع مقارنة الايمان لما قيل فيها : انها ايمان ، ومن الايمان ، لانها لو تجردت عن الايمان لم تكن صلاة ولا طاعة فسميت باسم الاصل الذي ثبت لها الحكم والتسمية بـه وهو الايمان وكـذلك ما لا يصح فعله الا بنية من الفرائض والسنن والنوافل هو ايمان، ومن الايمان على هذا الوجه، يشهد بصحة ذلـك قول النبي ﷺ: الايمـان بضع وسبعـون خصلة اعلاها شهادة ان لا إله إلا الله ، وادناها امـاطة الاذى عن الـطريق<sup>(3)</sup>

<sup>(1)</sup> سورة يوسف : 17 .

<sup>(2)</sup> سورة البقرة : 142 .

<sup>(3)</sup> أخرجه الترمذي عن ابي هريرة بلفظ : الايمان بضع وسبعون باباً ادناها اماطة الاذى عن الطريق وارفعها قول لا إله إلا الله . في ابواب الايمان : باب ما جاء في استكمال الايمان وزيادته ونقصانه . ابن ماجه السنن : 1: 15 (باب في الايمان . ابن العربي : العارضة : 10: 88).

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

فإذا ترك الرجل الصلاة عامداً وهو مؤمن بالله تعالى معتقـد أنه أوجبهما عليه فليس بكافر، لـوجود الايمـان، به، لان الكفر وهو الجهل بالله تعالى، والجحد له ضد الايمان ، فوجود الايمان به ينفى الكف عنه هذا ما لا يخفى على عاقل ، وليس معنى قول من قال من اهل السنة:ان تارك الصلاة عامـداً كافر انه بتركا الصلاة يكون تاركا للايمان فيصير بذلك كافراً مخلداً في النيران كما قاله هذا الانسان لان المؤمن لا يذهب ايمانه بتركه الايمان الا ان يتركه لضده وهو الكفر بالله تعالى والجحد له ، واما إذا تركه لغفلة عنه او بنسيان او اشتغال بما سواه ساعة من دهر او ساعات فليس بكافر ، لانه اذا رجع لنفسه فتذكر الايمان وجده بقلبه دون الكفر، ولم يكلف الله عباده استصحاب تذكر الايمان على كل حال من الاحوال ولو كلفهم ذلك لكان تكليفهم اياه اعلاما منه بوجوب تخليدهم في النار اذ ليس ذلك بداخل تحت قدرتهم واستـطاعتهم مثل قـوله تعـالى :« ولايـدخلون الجنـة حتى يلج الجبـل في سمٍّ الخياط<sup>(1)</sup>»وإنما معنى ما ذهبوا اليه ان من ترك الصلاة عمداً من غير عذر ولا علة اتهم في الايمان، ولم يصدق في ادعـائه ايـاه ، وحكم له بحكم الكـافر ، فقتل ولم يورث منه ورثته من المسلمين على ظاهر قـول النبي ﷺ: من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا فذلك المسلم الذي له ذمة الله ورسولـه ، ومن أبى فهو كافر وعليه الجزية(2) ، يريـد انه يحكم لـه بحكم الكافـر، لا لأن ترك الصـلاة عندهم كفر على الحقيقة، وإنما هو عندهم دليل عليه يفهم من مذهبهم، قول اسحاق بن راهويه<sup>(3)</sup> ( \_ 237 هـ / 851 م ) . منهم .

وقد أجمعوا في الصلاة على شيء لم يجمعوا عليه في سائر الشـرائع وهـو

(1) سورة : الاعراف : 39 .

(2) البخاري : كتاب الصلاة : باب فضل استقبال القبلة : السندي : حاشيته على البخاري :1: 81 اخرجه البخاري عن انس بلفظ : من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا واكل ذبيحتنا فللك المسلم الذي له ذمة الله ورسوله فلا تخفروا الله في ذمته .

(3) كحالة : معجم المؤلفين : 2: 228 الشيرازي : طبقات الفقهاء : 94 .

أن من عرف بالكفر ثم رؤي يصلي الصلاة في وقتها ، وصلى صلوات كثيرة في أوقاتها ولم يعلم أنه أقر بلسانه بالتوحيد ، فانه يحكم له بحكم الايمان بخلاف الصوم والزكاة والحج يريد أنه كما يحكم له بفعل الصلاة دون سائر الشرائع بحكم الايمان والاسلام فكذلك يحكم له اذا تركها دون سائر الشرائع بحكم الكفر والارتداد .

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

وقول أحمد بن حنبل<sup>(1)</sup> ( ـ 241 هـ / 855 م ) رحمه الله : أنه لا يكفر أحد من أهل القبلة بذنب الا بترك الصلاة عامدا أي لا يحكم له بحكم الكفر بذنب الا بذلك ، وإلى هذا نحا أصبخ من أصحابنا في العتبية لأنه قال : تركه إياها واصراره على أنه لا يصلي جحد لها فيقتل اذا قال : لا أصلي ، وان زعم انه غير جاحد لها فيقتل عندهم على الكفر بالمعنى الذي ذكرناه ، ولا يرثه ورثته المسلمون اذ لا يصدق عندهم فيها يدعي من الايمان كالزنديق الذي يقتل بما ثبت من كفره ، ولا يصدق فيها يدعي من الايمان وليس يقتل عند هؤلاء على ذنب من الذنوب كها ذهبت إليه في سؤ الك ردا على المسؤ ول عن قوله لأنه لو قتل عندهم على ذنب من الذيوب لورثوا معه ورثته من المسلمين . وهذا المذهب مروي عن علي بن أبي طالب<sup>(2)</sup> وعبد الله بن عباس<sup>(3)</sup> ، وجابر بن عبد الله<sup>(4)</sup> ، وأبي الدرداء<sup>(2)</sup> من الصحابة رضي الله عنهم أجمعين ومن أهل العلم<sup>(6)</sup> من يرى أنه يضرب ابدا ، ويسجن حتى

<sup>(1)</sup> الشيرازي : طبقات الفقهاء : 91 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 2: 26 وما بعدها .

<sup>(2)</sup> الشيرازي : طبقات الفقهاء : 41 وما بعدها . ابن حجر الاصابة : 2 : 507 وما بعدها .

<sup>(3)</sup> الشيرازي : طبقات الفقها : 48 وما بعـدها . ابن حجـر : الاصابـة : 2 : 339 وما بعـدها . محلوف : التنمة : 91 وما بعدها .

<sup>(4)</sup> ابن حجر : الاصابة : 1: 213 .

<sup>(5)</sup> الشيرازي : طبقات الفقهاء : 47 . ابن حجر الاصابة : 3 : 45 وما بعدها . مخلوف : التتمة : 84 .

<sup>(6)</sup> هو أبو حنيفة النعمان .



يصلي ، ولا يبلغ به القتل اذا أقر بفرضها .

والذي نقول بـه ونعتقده ، ونـوقن بصحته ونتبعـه أحسن الأقاويـل في ذلك لقول الله عز وجل : « فبشر عبادي الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولو الألباب»<sup>(1)</sup> .

وهو ما ذهب اليه مالك رحمه الله والشافعي وأكثر أهل العلم: أن ترك الصلاة عمدا ليس بكفر على الحقيقة ، ولا بدليل عليه . وان الحكم في تاركها عمدا وهو مقر بفرضها أن يقتل اذا أبي من فعلها على ذنب من الذنوب ، ويرثه ورثته من المسلمين ، وإنما قلنا : ان هذا القول أحسن الأقاويل وأولاها بالاتباع لوجوب القتل عليه بقول أبي بكر الصديق<sup>(2)</sup> رضي الله عنه في جماعة الصحابة من غير نكير عليه : والله لا قاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة ، فقاتلهم ولم يسبهم لأنهم قالوا له : ما كفرنا بعد ايماننا ولا كنا على أموالنا ، وقول رسول الله ﷺ : نهيت عن قتل المصلين<sup>(3)</sup> .

فدل ذلك على أنه أمر بقتل من لم يصل مع الحكم له بالايمان لاقراره به لأنه من أفعال القلوب ، فلا يعلم الا من جهته فيحكم بـه لمن أظهره ، والله أعلم بما يبطنه .

<sup>(1)</sup> سورة الزمر : 16 , 17 .

<sup>(2)</sup> الشيبرازي : طبقات الفقهـاء : 36 ومـا بعـدهـا . الـطحـاوي : مشكـل الأثـار : 1 : 427 . مخلوف : التتمة : 31 وما بعدها .

<sup>(6)</sup> أخرجه الطبراني في الكبير عن انس ورَمز له بالصحة . السيوطي : الجامع الصغير : 2 : 108 وأخرج مالك في الموطأ باب جامع الصلاة : عن عبيد الله بن عدي بن الخيار انه قال : بينها رسول الله ﷺ جالس بين ظهراني الناس إذ جاءه رجل فساره فلم يدر ما ساره به حتى جهر رسول الله ﷺ فاذا هو يستأذنه في قتل رجل من المنافقين. فقال رسول الله ﷺ حين جهر : أليس يشهد ان لا إله إلا الله وان محمدا رسول الله ؟ قال الرجل : بلى ولا شهادة له . فقال : أولئك الذين نهاني الله عنهم . واليس يشهد ان لا يليس يشهد ان لا إله إلا الله ولا صلاة له .

Dired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وذهب ابن حبيب الى أن تارك الصلاة عامدا لتركها أو مفرطا فيها كافر على ظاهر قول النبي ﷺ : من ترك الصلاة فقد كفر<sup>(1)</sup> وقال ذلك في الصيام والزكاة والصلاة كلها .

واحتج للمساواة بينها وبينهن بقول أبي بكر الصديق رضي الله عنه : والله لا قاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة . وقوله شاذ بعيد عن النظر ، خطا عند أهل التحصيل من العلماء لأن الأدلة تمنع من حمل الحديث على ظاهره . والقياس عليه غير صحيح . وانما يتخرج ان ترك الصلاة كفر على الحقيقة كما ذهب اليه المسؤول عن قوله في سؤ الك على مذهب المعتزلة الذين يزعمون ان الايمان في الشريعة هو فعل جميع فرائض الدين مع العبادات وترك المحظورات . وانه قد نقل هذا الاسم عن مقتضى اللغة ، وجعل في الشرع اسما لجميع الواجبات ، ومن ذهب مذهبهم، لا يفرق بين الصلاة وبين سائر الواجبات كما فعل هذا القائل ، فقوله بدعة صار بانفراده به من بين جميع الأمم وحده أمة .

فإذا ثبت ما قلناه وأوضحناه ان الايمـان من أفعال القلوب ، ولا يصـح أن يحكم على أحد بكفـر الا من ثلاثـة أوجه : الـوجهان منهـا متفق عليهما ، والثالث مختلف فيه .

فأما الاثنان المتفق عليهما : فأحدهما أن يقر عـلى نفسه بـالكفر بـالله تعالى .

(1) رواه محمد بن نصر المروزي وابن عبد البر موقوفا عن ابن عباس رضي الله عمها (والمنذري : الترغيب : 3 : 385) وأخرجه ابن حبان في صحيحه من حديث عن حديث بريدة رضي الله عنه (المنذري : الترغيب : 3 : 384) وأخرجه الدارقطي عن أنس ( من الشيباني : تمييز الطيب من الحبيث : 163 ) وانظر ما قاله الشيباني : فيمن أخرجه غير الدارقطي ... ـ العجلوني : كشف الحفاء : 2 : 238 . وذكر أنه رواه الدارقطى في العلل عن أنس . وَفَتَنْتَنْ الْبَرْجَانَ فَيُوْلَقُوْلَا لَيْتَا الْمُنْتَانِ وَلَقَتَ الْعَامَ الْعَامُ الْعَامَ الْعَ For QURĂNIC THOUGHT

والثاني : أن يقول قـولا أو يفعل فعـلا قـد ورد في السمـع والتوقيف، وانعقد الاجماع ان ذلك لا يقع الا من كافر ، وان لم يكن ذلك في نفسه كفرا عـلى الحقيقة ، وذلـك نحو استحـلال شرب الخمـر وغصب الأموال ، وتـرك فرائض الدين والقتل والزنى ، وعبادة الأوثان والاستخفاف بالرسل ، وجحـد سورة من القرآن ، وأشباه ذلك كثير .

فصارت هذه الأقاويل والأفعال بانعقاد الاجماع على أنها كفر علما على الكفر وان لم تكن من جنس الكفر بمثابة ان لو قال النبي ﷺ : من أكل هذا الطعام ، أو دخل هذه الدار فهو كافر ، لكان دخول تلك الدار أو أكل ذلك الـطعام علما على الكفر وان لم يكن ذلك من جنس الكفر . وبهـذا القسم يلحق تارك الصلاة من كفره من أهل السنة لتركها على ما ذكرناه وليس ذلك بصحيح اذ لا دليل عليه لقائله الا ظواهر آثار محتملة التأويل . وقوله ﷺ : من ترك الصلاة فقد كفر ومن ترك الصلاة فقـد حبط عمله<sup>(1)</sup> وما أشبه ذلك من الأثار .

والثالث : مختلف فيه : أن يقول قولا يعلم ان قائله لا يمكنه مع اعتقاد التمسك به معرفة الله تعالى والتصديق لـه ، وان كان يـزعم انه عـرف الله تعـالى ، ويصدق بـه بهذا الـوجه حكم بـالكفر بـه من كفر أهـل البدع بمـآل قولهم ، وعليه يدل مذهب مالك في قوله الواقع في العتبية : ما آيـة أشد عـلى

<sup>(1)</sup> أخرج الحديث الأول من الحديثين الدارقطني عن أنس . وهو عند أحد والترمذي والنسائي وابن حبان والحاكم من حديث بريدة ولفظه : العهد الذي بيننا وبينهم ترك الصلاة ، ومن ترك الصلاة فقد كفر . ولمسلم عن جابر رفعه : بين الرجل والكفر ترك الصلاة . ( الشيباني تمييز الطيب من الخبيث : 164) . وأخرج الثاني البخاري : كتاب مواقيت الصلاة : باب من ترك صلاة العصر ، عن بريدة بلفظ من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله انظر الطهطاوي : هداية الباري : 2 : 2010 . وأخرجه بذلك اللفظ النسائي في كتاب الصلاة : باب من ترك صلاة العصر : سنن النسائي بشرح السيوطي وحاشية السندي : 1: 6 .

وَقَنْتُيْتُمُ الْبُرْجَانِيُ الْعَكَرَاكُمُ الْعَكَرَاكُمُ الْعَكَرُ الْعَكرُ الْعَكر الْع

أهل الأهواء من هذه الآية: «يوم تبيض وجوه وتسود وجوه فاما الذين اسودت وجوههم» (1) الآية .

وأما القطع على أحد بكفر أو ايمان فلا يصح لاحتمال ان يبطن خلاف ما يظهر الا بتوقيف النبي ﷺ لنا على ذلك اللهم الا أن يظهر لنا عند مناظرة من نناظره على مذهبه انه معتقد لما نناظره عليه ، ويذهب الى نصرته ظهورا يقع لنا به العلم الضروري لما يظهر الينا من الامارات الدالة على اعتقاده كما يعلم بما يظهر من الامارات والاسباب وقصد القاصد الى ما يورد من الخطاب الخجل والوجل والشجاعة والجبن والعقوق والبر . فهذا وجه القول فيما سألت عنه من تكفير تارك الصلاة عمدا موعبا موجزا .

ومن الـواجب ان ينهي هذا الـرجل عن الخوض فيها لا علم لـه بـه ، والتكلم فيها لا أصل عنده منه ، وان صح عليه مـا ذكرت من تضليل الأئمة المقتدى بهم ولعنهم وتبريه من مذاهبهم فـالواجب ان يستتـاب من ذلك فـان تمادى على قوله ولم يَتُبْ منه فعل به كما فعل عمر بن الخطاب بالـرجل المتهم في اعتقاده لسؤ اله عن المشكلات . وبالله التوفيق )<sup>(2)</sup> .

هذا عدد من العوامل ، وعدد آخر منها سبق التعرض اليها في الفصول الأخرى تفاعلت وتآزرت فجعلت من ابن رشد رأسا في الفقه ، وصدرا في الافتاء ، وعلما في العلم ، ومقدما على الفقهاء ، وشيخا للعصر دون منازع خاصة بعد وفاة أبي علي الصدفي . إليه يلجأ في الصعوبات ويفرع في المشكلات<sup>(3)</sup> .

ولعظيم منزلته العلمية ، وعلو مكانته الفقهية اعتبر عند المالكيين شيخا

(1) سورة آل عمران : 106 , 107 .

(2) ابن رشد : الفتاوى : 7 وما بعدها .

(3) مؤنس : شيوخ العصر : 97 .

CELEVICIE CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

من شيوخ المذهب المتـأخرين كـأبي الوليـد الباجي ، وأبي عبـد الله بن عتاب وأبي بكر بن العربي ونظرائهم<sup>(1)</sup> .

ولو سرحنا النظر ، ووسعنا البحث ، والتفتنا الى من لمع من الفقهاء ، في هذا العصر ـ عصر ابن رشد ـ في أي قطر لوجدنا ثلاثةفقهاء مالكيةتباعدت أو تقاربت أقطارهم ، كانوا يمثلون عصارة ما انتجته بيئاتهم ، تغذوا بالثقافة الاسلامية ، وتعلموا متنوع العلوم ، ومختلف الفنون ، فنبغوا فيما نبغوا فيه ، ولمعوا في الفقه المالكي فيها لمعوا .

هؤلاء هم فرسان حلبة ميدان الفقه الاسلامي ، وهم ابن رشد ( 450 - 520 هـ / 1058 ) وابو بكر الطرطوشي ( 451 - 520 هـ / 1059 - 1126 م ) وأبو عبد الله المازري<sup>(2)</sup> ( 453 - 536 هـ / 1061 هـ / 1141 م ) .

فالأولان انجبتهما الاندلس ، وكلاهما ابتدأ تعلمه بها ، ولكن ابن رشد لم يخرج من قرطبة واكتفى بعلمائها فتخرج على أيديهم .

أما الطرطوشي<sup>(3)</sup> فقد ارتحل الى المشرق سنة 476هـ. وحج،ودخل

(1) ابن فرحون : مقدمة في مصطلح ابن الحاجب : 2 ظ ( المخطوط ) .

(3) هو محمد بن الوليد القـرشي الفهري الـطرطوشي : أصله من طـرطوشـة ( أنظـر الحمـوي : معجم البلدان : 6 : 42 وما بعدها ، وهنا ترجمته ) . ويعرف بابن زندقة . وهو الذي عناه ابن الحاجب في مختصره الفقهي في باب العتق في قوله : وقال الأستاذ ومقتضاه إذا باعه قبل التقويم ان يقوم». واشتهر بالزهد والانقباض والقناءه على بعد صيته وعظم رئاسته، وكان مجانبا للسلطان.

عياض : الغنية : 130 وما بعدها . ابن بشكوال : الصلة : 2 : 545 ابن خلكان : وفيات الأعيان : 3 : 393 وما بعدها . المقري : أزهار الرياض : 3 : 162 وما بعدها . الحجوي : الفكر السامي : 4 : 54 وما بعدها . الـزركـلي : الاعـلام : 7 : 359 . كحـالـة : معجم المؤلفين : 12 : 96 .

<sup>(2)</sup> المقري : أزهار الرياض : 3 : 165 وما بعدها . الحجوي : الفكـر السامي : 4 : 56 كحـالة : معجم المؤلفين : 11 : 32 .

بغداد والبصرة وفلسطين ولبنان ، وتعلم على شيوخ كثيـرين ، وسكن الشام مـدة ودرس بهـا مشتغـلا بـالفقـه والأصـول وعلم التـوحيـد ، وحصلت لـــه الامامة .

E GHAZI TRUST

FOR QUR'ANIC THOUGHT

واستقر أخيرا بمدينة الاسكندرية ينشر العلم ، ويعلم الفقه ، وعليه تفقه الاسكندريون ، ونجب عليه منهم عدة بعد قتل بني عبيد لعلمائها : فهو الذي أحيا معالم العلم بعدمًا تعطلت دروسه ، وكان يقول : ان سألني الله عن المقام بالاسكندرية مع ما هي عليه من تعطيل الجمعة وغير ذلك من المناكر التي كانت أيام العبيديين أقول له : وجدت قوما ضلالا فكنت سبب هدايتهم .

والشالث أنجبته افسريقية في الشسريط الساحلي الذي تبقى بيد الصنهاجيين ، ولد وتعلم بالمهدية . هم ثلاثة نجوم ظهروا في سماء الفقه المالكي في أقطارهم بذوا معاصريهم ، وما تقدم عليهم غيرهم وهم أحياء . فابن رشد ظهر ولمع في بري الاندلس والمغرب والمازري بالمهدية بأفريقية ، والطرطوشي بالاسكندرية في مصر بالمشرق . وكل واحد منهم ساهم في احياء الفقه المالكي بالكلمة في الدروس ، وبالكتابة في تآليفهم القيمة التي دلت على استيعابهم ، وحسن تصرفهم<sup>(1)</sup> وما منهم الا من شهد له بالرئاسة والامامة والتقدم في بلده .

فابن رشد سبق ما وصف به ، والطرطوشي حلي بأنه : (تقدم في الفقه مذهبا وخلافا ، وفي الأصول وعلم التوحيد ، وحصلت لـه الامامة ، ولازم الزهد والقناعة مع بعد صيته وعظم رئاسته )<sup>(2)</sup> .

(1) من تاليف الطرطوشي : التعليقة في الخلافيات : 5 أجزاء . وكتاب كبير عارض به احياء علوم الدين للغزالي . . . ومن تآليف المازري : أيضا المحصول في بـرهـان الأصـول لأي المعـالي الجويني ، ونظم الفرائد في علم العقائد ، وتعليق على المدونة ، وشرح التلقـين لعبد الـوهاب في عشر مجلدات ، والكشف والانباء على المترجم بالاحياء . . . والمازري نعتوه بكونه : ( امام افريقية وما رواءهـا من المغرب ، وآخر المستقلين من شيـوخ أفريقيـة بتحقيق الفقه ورتبـة الاجتهـاد ودقـة النـظر )<sup>(1)</sup> و( كان أحد رجال الكمال في العلم في وقته ، واليه يفزع في الفتوى في الطب في بلده كما يفزع اليه في الفتوى والفقه )<sup>(2)</sup> لم يكن في عصره للمالكية في اقطار الأرض ـ في وقته ـ افقه منه ولا اقوى لمذهبهم<sup>(3)</sup> .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

هؤلاء الشلاثة عـرفت أقدارهم عنـد الخاص والعـام ، وسعى حـذاق الطلبة الى الاخذ عنهم ، والقراءة والـرواية منهم القـاضي عياض الـذي أخذ عنهم ، وجمع بينهم فكانـوا أساتـذته ، فهـو قد تتلمـذ لابن رشد مبـاشرة ، وتتلمذ للآخرين بالاجازة ، واستجازهما جميع رواياتهما وتآليفهما .

وبهما حيي الفقه المالكي وجدد نشاطه ، والتف الطلاب ، وكثر الاصحاب ، وإليهما تحولت الانظار ، ومنهم القاضي أبو اسحاق ابراهيم بن الحاج احمد الانصاري الغرناطي الذي سمع بقرطبة أبا الوليد ابن رشد ، وأجازه الطرطوشي والمازري .

ونقل الحطاب ما يلي : (حكى التّادلي<sup>(4)</sup> عن المازري ان الشيخ أبا الوليد افتى بسقوط الحج عن اهل الاندلس ، وان الطرطوشي افتى بأنه حرام على اهل المغرب وان من غرّ وحج سقَطَ فرضه ، ولكنه آثم بما ارتكب من الغرر)<sup>(3)</sup> . وهو نص يبين تشابُه الاوضاع في العالم الاسلامي في تلك الازمنة باعتبار فقدان الطريق المأمونة الى الحج ، وبالتالي فقدان الاستطاعة التي هي

- (1) المصدر السابق : 132 .
  - (2) المصدر السابق : 133 .
    - (3) المصدر السابق .
- (4) هو أبو يعقوب يوسف بن يحيى السّاذلي يعرف بابن الزيات توفي وهو قاض بدقداق عام (627 أو 628 هـ ) . التنبكتي : نيل الابتهاج : 532 . مخلوف : الشجرة : 185 .
  - (5) الحطاب : مواهب الجليل : 2 :97 وقال : ان هذا النقل نقله ابن فرحون كذلك .

وَقَنْتُنَا الْمَرْتَا الْمَرْتَا الْمَرْتَا الْمَرْتَا الْمَرْتَا الْمُحَالَةُ الْمُرْتَا الْمُحَالِقَةُ الْعُ الله الله الله المحالية المحال For QURANIC THOUGHT

الوصول الى البيت من غير مشقة مع الأمن على النفس والمـال ، والتمكن من اداء الفرائض وترك التفريط وارتكاب المناكير .

ويوضح تقارب فتوى الشيخين أبي الوليد بن رشد وأبي بكر الطرطوشي فَهُمَا يتفقان في عدم وجوب الحج على اهل الاندلس والمغرب ، ولكنهما يفترقان في الحكم لمن غر وحج، فابن رشد لا يعتبره آثماً وانما فعل مكروهاً ، في فتواه التي أجاب بهما امير المسلمين علياً بن يوسف بالنسبة الى اهل الاندلس : ( وفرض الحج ساقط عن اهل الاندلس في وقتنا هذا لعدم الاستطاعة التي جعلهما الله شرطاً في الوجوب لأن الاستطاعة القدرة على الوصول مع الأمن على النفس والمال وذلك معدوم في هذا الزمان . وإذا سقط فرض الحج لهذه العلة صار نقلاً مكروهاً لتقحم الغرر فيه)<sup>(1)</sup> . وفي فتواه الموالية العدوة ( المغرب ) : ( ان من سوى اهل الاندلس من اهل العدوة سبيلهم العدوة ( المغرب ) : ( ان من سوى اهل الاندلس من اهل العدوة سبيلهم وأموالهم )<sup>(2)</sup> .

والـطرطوشي يعتبـر من حج وغـر آثماً ولعـل سر الخـلاف ، اختـلاف الشيخين في تقديـر شدة الغـرر ، وعظمـة تقحم الخطر ، ثم ان الـطرطوشي سافر من الاندلس ، وعاش بنفسه المخاطر ، وتخطى الصعوبات الشديدة . .

والنص يبرز ما كان بين هؤلاء الاشياخ من ترابط وتقـدير ، واحتـرام آراء بعضهم واعتبار فالمازري يحكي رأيي معاصريه : ابن رشد والطرطوشي وينقلهما بأمانة ، ويعتبرهما وجيهين . ويعقب عليهما بأن ما ذكره هو قول ائمة المسلمين المقتدى بهم .

> (1) ابن رشد : الفتاوى : 120 ظ . (2) المصدر السابق .

وفي تعليق للمازري ما نصه : (قد علَّق الله على الاستطاعة وبين العلماء ان الاستطاعة هي الـوصول الى البيت من غير مشقة مع الأمن على النفس والمـال ، والتمكن من اقـامـة الفـرائض ، وتـرك التفـريط وارتكــاب المناكير . وسبب هذه الشروط ان الشيخ أبا الوليد افتى بسقوط الحج عن اهل

plied by registered version) FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

الاندلس وأفتى الطرطوشي بأنه حرام على أهل المغرب فمن غرّ وحج سقط فرضه ولكنه آثم بما ارتكب من الغرر وهذا قول ائمة المسلمين المقتدى بهم فاعلموه واعتقدوه )<sup>(1)</sup> .

وفي عهد السلطان أبي سعيد المريني<sup>(2)</sup> ( ـ 638 هـ/ 1240 م ) : ( رأى فقهاء فاس ان لا معدل عما عول عليه زعماء الفقهاء كـابن رشد ، واصحـاب الوُثائق كالمتيطي<sup>(3)</sup> ، من اعتماد عمل اهل قرطبة ومن في معناهم )<sup>(4)</sup> .

ومن شواهد امامة ابن رشد ، وتقدمه بين شيوخ المذهب عنـد من جاء بعده تعويل خليل<sup>(5)</sup> ( ــ 776 هـ/ 1374 م ) عليه ، فلاعتبـاره عجوز المـذهب جعله احد شيوخ اربعة اعتمد ترجيحهم واختيارهم في مختصره الفقهي الذي

(1) الخطاب : مواهب الجليل : 2:497 .

- (2) هو عثمان بن عبـد الحق المريني ولـد سنة ( 593 هـ/ 1198 م ) السـلاوي : الاستقصاء : 2 :5 الزركلي : الاعلام : 4 :368 .
- (3) هـو القاضي أبـو الحسن عـلي بن عبـد الله الانصـاري ( ـ 570 هـ/ 1174 م ) سمى كتـابـه في الوثائق : النهاية والتمام في معرفة الوثائق والاحكام . اعتمده المفتون والحكام ، واختصره ابن هـارون الكنـاني . التنبكتي : نيـل الابتهـاج : 199 . مخلوف : الشجـرة : 163 . كحـالـة : معجم المؤلفين : 7 :291 .

(4) المقري : نفح الطيب : 1 :557 وما بعدها .

(5) هو ضياء الدين أبو المودة خليل بن اسحاق الكردي المصري الشهير بالجندي كان من اهل الدين والصلاح والاجتهاد في العلم الى الغاية حتى انه لا ينام في بعض الاوقات الا زمناً يسيراً بعد طلوع الفجر ليريح النفس من جهد المطالعة والكتب . ابن حجر : الدرر الكامنة :86:2 ابـن مـريـم : البستـان : 96 ومـا بعدهـا . التنبكتي : نيل الابتهـاج : 112 ومـا بعـدهـا . يخلوف : الشجرة : 223 الزركلي : الاعلام : 2:364 .

ted by Total I CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT جمع فيه الفروع الفقهية الكثيرة من كتب المذهب المالكي ( مبيناً لما بـه الفتوى )<sup>(1)</sup> . وهؤلاء الأربعة هم : 1) أبو بكر بن يونس الصقلى<sup>(2)</sup> ( \_ 451 هـ/ 1059 م ) دفين المنستير . 2) وأبسو الحسن السلخمسي<sup>(3)</sup> ( ـ 478 هـ/ 1086, 1085 م ) دفسين صفاقس . 3) وأبو الوليد ابن رشد ( \_ 520 هـ/ 1126 م ) دفين قرطبة . 4) وأبو عبد الله المازري(<sup>4)</sup> ( ـ 536 هـ/ 1141 م ) دفين المنستير . أثبت خليل في طالع مختصره ما نصه : ( فسأجبت سؤالهم بعد (1) من كلام خليل في مقدمة مختصره . انظره في الخرشي : الشرح على خليل : 1:35 . (2) هو أبو بكر محمد بن عبد الله بن يونس التميمي وهو الذي يعبر عنه ابن عـرفة بالصقـلي . كان ملازماً للجهاد موصوفاً بالنجدة . وكان فقيهاً امـاماً فـرضياً عـالماً . الف كتـاباً جـامعاً لمسـائل المدونة . وفي جامعه ذكر الشنقيطي في الطليحة ص : 80 رجز: واعستسمدوا الجسامع لابسن يسونس وكسان يسدعى مصحفساً لسكن نسسى الحطاب مواهب الجليل : 1:35 . مخلوف: الشجرة : 111. (3) هو أبو الحسن على بن محمد الربعي المعروف باللخمي القيرواني . انتهت اليـه رئاسـة الفقه في وقته وكانت اليه الرحلة. تفقه به المازري . وهو الذي الف التبصرة ( تعليقـات على المـدونة ) وهي من الكتب المعتمدة في المذهب ، والتي نظم فيها القلاوي الشنقيطي في الطليحة قوله : رجز : واعستسمدوا تسبسصرة السلخسمي ولم تسكسن لسعسالسم امي باختسياره منذهب منالنك لدى امستيساره ليكينيه مزق ( انظر الطليحة ص 79 ) . الدباغ : معالم الايمان : 3 :199 وما بعدها . (4) وفيها ألفه ابن رشد والمازري نظم الشنقيطي في الطليحة ص 79 وسميت بهـذا الاسم لصوغهـا تحت شجرة طلح : رجز . واعستسمدوا مسا السف ابسن رشد والمسازرى مسرشيداً لسلرشيد انظر ترجمة المازري : كحالة : معجم المؤلفين : 11 :32 وفيه ولد سنة 453 هـ/ 1061 م .

الاستخارة مشيراً فيها للمدونة ، الى اختلاف شارحيها في فهمها ، وبالاختيار للخمي لكن ان كان بصيغة الفعل فذلـك لاختياره هـو في نفسه ، وبـالاسم فذلـك لاختياره من الخـلاف ، وبالتـرجيح لابن يـونس كـذلـك ، وبالظهور لابن رشد كذلك ، وبالقول للمازري كذلك )<sup>(1)</sup> .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

فكل واحد من هؤلاء الاعيان الأربعة خصَّةُ بشيء لتصرفه فيه ، وقـوة عارضته ، وتمكنه منه ، واعتمد عليه في ميـدانه حتى لكـأن كلا منهم في بـابه . مثل ما قال الشاعر : \_وافر\_ :

إذا قسالت حــذام فصــدقسوهما فسإن القسول مما قمالت حــذام

وبدأ باللخمي لأنه اجرؤ هم ، وان كان ثانيهم وفاة ، ولذا افـرده بمادة الاختيار .

وخص ابن يـونس بالتـرجيح لأن اكــثر اجتهاداتــه في الليـل مــع بعض اقوال من سبقه ، وما يختار لنفسه قليل .

وخص المازري بالقول لأنه لما قويت عارضته في العلوم ، وتصرف فيها تصرف المجتهدين كان صاحب قول يعتمد عليه .

وأفرد ابن رشد بالظهور لاعتماده كثيراً على ظاهر الروايات <sup>¢</sup> فيقـول : يأتي على رواية كذا ، وظاهر ما في سماع كذا كذا<sup>(3)</sup> .

ويشير خليل بمـادة الظهـور لاختيار ابن رشـد ، فيرمـز بـالاسم نحـو الاظهر والظاهر لاختياره من خلاف من تقدمه وبالفعل نحو : ظهـر لاختياره في نفسه وهو قليل .

(1) الحرشي : على خليل ; 1 :36 وما بعدها .

- (2) المراد بالروايات ( غالباً) : اقوال مالك . ( الحطاب : مواهب الجليل : 1 :40 ) .
- (3) ابن غازي : شفاء الغليل : 2 ظ ( نحطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم 12893 م ) .

وإنما استعمل خليل صيغة الاسم لاختيار الشيوخ من الخلاف ، وصيغة الفعل لاختيارهم في انفسهم لأن الوصف يدل على الثبوت ، والفعل يدل على الحدوث .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وابن عـرفة<sup>(1)</sup> ( ـ 803 هـ/ 1401 م ) يقـدم ابن رشد عـلى اللخمي اذا نصا في مسألة وتناولاها بالكلام ، واختلفا فيها .

( ذكر عبد الرحمن الغرياني الطرابلسي<sup>(2)</sup> في حاشيته على المدونة ( التهذيب ) من شيخه الزغبي<sup>(3)</sup> ( ـ 833 هـ / 1430 م ) عن الامام ابن عرفة قال : لا يجوز لأحد يقف في مسألة على نص ابن رشد ، ويأخذ فيها بكلام اللخمي ، قال : وسبب ذلك اختلاف كلامهما في مسألة فأراد قاضي الجماعة أن يحكم فيها بقول اللخمي فأنكر عليه ابن عرفة وذكر ما تقدم )<sup>(4)</sup> .

وأجاب الحجوي في الفكر السامي موفقاً بين كلام ابن عرفة واعتراض التنبكتي بـأن القضيـة اغلبيـة لا كليـة عنـد من لا قـدرة لــه عـلى النــظر في الادلة(٥) .

- (1) هو أبو عبد الله محمد بن محمد بن عرفة الورغمي التونسي . ابن فرحون : الديباج : 337 وما بعدها . ابن مريم : البستان : 190 وما بعدها . التنبكتي : نيل الابتهاج : 274 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 227 كحالة : معجم المؤلفين : 11 :285 .
- (2) هو أبو زيـد عبد الـرحمن الغريـاني الطرابلسي التـونسي . التنبكتي : نيل الابتهـاج : 274 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 260 .
- (3) هـو أبو يـوسف يعقوب بن ابي القـاسم الزغبي التـونسي قاضي الجمـاعـة بتـونس من أكـابـر اصحـاب ابن عرفـة . ولي قضاء القيـروان قبــل تـوليه قضـاء تونس وتـوفي وهو قـاضيهـا . التنبكتي : نيل الابتهاج : 349 مخلوف: الشجرة : 244 .

(4) التنبكتي : نيل الابتهاج : 171 وما بعدها الحجوي : الفكر السامي : 54:4 . وقد بحث التنبكتي كلام ابن عرفة قائلاً : وان كان له وجه ما فإنه قد لا يوافق عليه ، وراداً عليه بأن خليلاً في مختصره المبين لما به الفتوى ذهب في مسائل على قول اللخمي مع وقوفه على خلاف ابن رشد ونقله له في التوضيح ، ومورداً بعض الشواهد على ذلك ، فانظرها في نيل الابتهاج : 172 .

(5) الحجوي : الفكر السامي : 4:54 .

ETC 2 PDIEL BY TO IS CONCERNING THOUGHT

لقد حاز ابن رشد القبول في مختلف العصور ، ونال المكانة المرموقة بين الفقهاء المالكية ، ووقع الاعتماد عليه منهم ، فهل كان منهم اتفاق على ذلك ؟ وهل اعتمدت آراؤ ه في كل المسائل التي طرحها ، وتكلم فيها من جميع الفقهاء بحيث يطمئن اليها ، ويوثق بها دون بحث وتنقير ، ودون تأمل ونظر ؟ ان الباحثين من علماء المذهب تتبعوا كتبه ، وبحثوا آراءه في المسائل، وأقواله في الفروع وعرضوها على مقالات السابقين واللاحقين ، وكتب المتقدمين والمتأخرين ، فوجدوا فيها ما يقال ، وحذروا من اتفاقاته ، وطالبوا الطلبة بمزيد التحري في اي موضوع نقل فيه الاتفاق<sup>(1)</sup> وألحوا على الفقهاء بازدياد التقصي وعدم الاغترار بذكره الوفاق بين اهل المذهب في الفروع التي تكلم عنها . أثبت زروق في شرح قول الرسالة : «والماء اطهر وأطيب» ان الشيوخ حذّروا من اجماعات ابن عبد البر ، واتفاقات ابن رشد ، وخلافيات

فيا هو نصيب هذا التحذير من الصواب ؟

ان المتتبع للمسائل التي حكى فيها الاتفاق يجد بعضها منقوضـاً بوقـوع الاختلاف فلا يتم له دعواه فيها فمن ذلك :

1) ما جاء في باب الشركة في حاشية العدوي<sup>(3)</sup> ( ـ 1189 هـ /1775 م ) عـلى الخـرشي<sup>(4)</sup> ( ـ 1101, 1690 م ) في قـول خليـل : وإنمـا تصـح من اهـل

(1) المراد بالاتفاق : اتفاق اهل المـذهـب انهــم قالوا قــولاً واحداً في المسـالة وليس بينهم خـلاف . الحطاب : مواهب الجليل : 1 :40 .

(2) المرجع السابق : زروق شرح السرسالة : 103:1 .

(3) هو ابو الحسن علي بن احمد الصعيدي العدوي تتلمذ لتلاميذ الخرشي واقــرانه. ولــد ببني عدي عام1112 م كان شديد الشكيمة فيالدين يصدع بالحق ويأمر بالمعروف . له مؤ لفــات تدل عـلى فضله وعلمه . مخلوف : الشجرة : 341 وما بعدها .

(4) هو ابو عبد الله محمد بن عبد الله الخرشي : اليه انتهت رئاسة المالكية مجصر . لـه شرح كبـير =



التوكيل والتوكل .

ذكر العدوي ان المستفاد مما ذكر ان العبد والمحجور غليه ليسا من أهل التوكيل كما انهما ليس من اهل التوكيل وفي ذلك خلاف :

فعند ابن رُشْد انهما من اهل التوكل . والذي عليه جمع واختاره جمع انه لا يصح توكل المحجور . وظهر ان كونهما ليسا من اهل التوكيل محل وفاق . وإنما النزاع في انهما ليسا من اهل التوكل : وكل من القولين قوي . الا ان مـا ذهب إليه ابن رشـد وحكى عليه الاتفـاق فاقـل احوالـه ان يكون هو الراجح ولذا ذهب إليه ابن رشد وافتى به ابن ناجي .

ويؤخـذ من كتاب السلم ومن كتـاب المديـان في المدونـة . ويميل اليـه اقتصار التوضيح على الموكل فلم يذكر التوكيل<sup>(1)</sup> .

2) ما جاء في اكمال الاكمال للآبي :

انه نقل حكاية ابن حارث<sup>(2)</sup> وابن رشد الاتفاق على ان الـوضوء يفتقر الى نية<sup>(3)</sup> .

ومقالة ابن رشد موجودة في المقد مات في الفصل الـذي عقده لبيـان

- على مختصر خليل وشرح صغير اقبل عليه الناس وخاصة بعد تحشيته بحاشية على العـدوي .
   مخلوف : الشجرة : 317 .
  - (1) العدوي : حاشية على الخرشي : 3: 39 .
- (2) هو ابو عبد الله محمد بن حارث بن اسد الخشني ( ـ 361 هـ / 971 م ) تفقه بالقيروان ثم بقرطبة وبها استقر له تآليف منها: كتاب في الاتفاق والاختلاف في مذهب مالك ، وكتاب رأي مالك الذي خالفه فيه اصحابه : الحميدي : جذوة المقتبس : 49 وما بعدها . الضبي : بغية اللتمس : 71 ابن خير والفهرست : 1: 404 الدباغ : معالم الايمان : 3: 81 وما بعدها : محلوف الشجرة : 94 وما بعدها الخشني : تاريخ قضاة قرطبة : 6 وما بعدها : (مقدمة العطار ) .
   (3) الأبي : اكمال : الاكمال : 2: 5 .

معنى قوله تعالى : (اذا قمتم الى الصلاة )<sup>(1)</sup> حيث أفصح ان (من تعليق الله الأمر بالوضوء بارادة الصلاة بيانا ظاهراً ان الوضوء يراد للصلاة ويفعل من اجلها، وانه فرض من فرائضها وشرط في قبولها وصحتها قال رسول الله المي : لا يقبل الله صلاة بغير طهور<sup>(2)</sup> ، وقال ﷺ : لا يقبل الله صلاة امرىء احدث حتى يتوضا<sup>(3)</sup>، ودليلاً واضحاً على افتقاره الى النية لان الله تعالى قد شرط من صفة فعل الصلاة ارادة فعله من اجلها واذا فعله تبردا او تنظيفا فلم يفعله على الشرط الذي شرطه الله في فعله وذلك يوجب ان لا يجزئه، وهذا امر متفق عليه في المذهب )<sup>(4)</sup>.

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقفى الأبي على أثر نقله ان حكاية الاتفاق غير سليمة وان ما ادعى فيه ابن رشد وابن حارث قبله الاتفاق في المذهب لا يعدو ان يكون الرواية المشهورة عن مالك . ونقض دعواهما بما ذكره الإمام المازري في شرح قوله عليه الصلاة والسلام : (الطهور شطر الايمان . . .)<sup>(5)</sup> حيث اثبت : الحديث حجة لمشهور قـول مالـك رحمه الله تعـالى ان الوضوء والتيمم يفتقـران الى نية لأن جعـل الطهور من الايمان صيره عبادة، وكل عبادة تفتقر الى نية حتى عند المخالف وأيضاً لحديث: ( انما الاعمال بالنيات )<sup>(6)</sup>، وشذ عنه ان الوضوء لا يفتقر الى نية . . .)<sup>(7)</sup> .

- (2) اخرجه مسلم: كتاب الطهارة : باب الوضوء وفضله (الابي: اكمال الاكمال :2: 7 ).
- (3) اخرجه مسلم : كتاب الطهارة : باب الوضوء وفضله (الابي : أكمال الاكمال :2:9 ).

(4) ابن رشد : المقدمات : 1: 49 وما بعدها .

(5) اخرجه مسلم: كتاب الطهارة : باب الوضوء وفضله (الآبي : أكمال الاكمال :2: 3 وما بعدها .)
 بعدها .)
 (6) البخاري : كتاب كيف كمان بدء الموحي : وكتاب الايمان : بماب ما جاء في ان الاعمال

(6) البخاري : كتاب كيف كمان بدء الوحي : ودتاب الايمان : بـب م جاء في ان الاسمان بالنية والحسبة ولكل امرىء ما نوى، وفي كتاب النكاح : باب من هاجر او عمل خيراً تزويج امرأة فله ما نوى . مسلم: كتاب الاجارة : باب قوله 難 ( إنما الاعمال بالنية وانه يدخل فيه الغزو وغيره من الاعمال » .

(7) الآبي : أكمَّال الأكمال :2: 4 وما بعدها .

<sup>(1)</sup> سورة : المائدة : 7 .

Alect by registered version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ولذلك عقب الآبي على حكاية الاتفاق بما يلي : ( ولا يصح اي الاتفاق لصحة الرواية المتقدمة .)<sup>(1)</sup> وذكر الخرشي في شرحه مختصر خليل ان النية في الوضوء فرض اتفاقا وعلى المشهور<sup>(2)</sup> وما ذكره الخرشي في شرحه مختصر خليل في قوله : (وكذا تصح صلاة من لم ينو عدد الركعات اتفاقاً عند ابن رشد وعلى الاصح عند غيره )<sup>(3)</sup> واورد الموّاق ( ـ 897 هـ / 1492 م )<sup>(4)</sup> في شرحه المختصر عند قوله خليل : (او لم ينو الركعات ) انقالاً عزاها لاصحابها تكشف عن جلية الخلاف ، فنقل : (عن ابن عرفة : لو نوى منوي امامه جاهلا قصره واتمامه أجزاه . ابن رشد اتفاقاً . فقول المازري وابن بشير<sup>(3)</sup> في لزوم عدد الركعات قولان خلافه .)<sup>(6)</sup>

ونقل المواق عن (ابن يونس : لو انه دخل مع الإمام وهو لا يدري اهو يصلي ظهراً او جمعة لاجزاه ما صادف من ذلك )<sup>(7)</sup> . وساق مستند ابن رشد حيث اورد : والحجة في ذلك ان علي بن ابي طالب وابا موسى الاشعري قدما على رسول الله ﷺ في حجة الوداع محرمين فسألهما رسول الله ﷺ : بم احرمتها ؟ فكلاهما قال : قلت : لبيك اهلالا كاهلال النبي ﷺ فصوب فعلهما<sup>(8)</sup> .

(1) المرجع السابق : 2: 5 .

(2) الجرشي : شرح خليل :1: 129 وعلق العدوي بان الاتفاق قول ابن رشد ، وحكماية المشهور قول المازري .
(3) الحرشي : شرح : خليل :1: 267 .
(4) هو ابو عبد الله محمد بن يوسف العبدري الغرناطي الشهير بالمراق .
(4) هو ابو عبد الله محمد بن يوسف العبدري الغرناطي الشهير بالمراق .
(5) هو ابو عبد الله محمد بن يوسف العبدري الغرناطي الشهير بالمراق .
(5) هو ابو الطاهر ابراهيم بن عبد الصمد بن بشير التنويحي المهدوي كان حيا سنة 526 هـ . ومات شهيداً وكان بينه وبين أي الحسن اللخمي قرابة .
(6) المواق : التاج والاكليل :161 .
(7) المواق : التاج والاكليل :5161 .
(8) المرجع السابق .

Declevent CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

لم يحط التحذير من اتفاقات ابن رشد من مكانته العلمية، ولم ينزله من زعامته الفقهية، وبقي إماما عند المتأخرين، وشيخا من شيوخ المالكين .

ويمكن الجواب عن هذا التحذير الذي لا يعدو أن يكون الا احتياطا لا يستدعي التوقف الكبير ، ولا التردد في كل ما نقل فيه الاتقاق بجملة امور .

اولاً : ما ثبت في النفحة الاحمدية : (ما جاء في التحذير من اجماعات ابن عبد البر . . . الخ ، ليس على اطلاقه وذلك ان ابن عبد البر ما ذكر لفظ واجمعوا الا استثنى منه البعض ويعلم ذلك من مطالعة كتبه ، وكذلك ابن رشد ما ذكر الاتفاق الا واعقبه استثناء . واما الباجي في خلافياته فانه ثبت عنده صحة فقه اللخمي وقلده فيها قال )<sup>(1)</sup> ومما يمكن ان يؤيد ما جاء في النفحة الاحمدية ما يقتبس من كلام ابن رشد في المقدمات مثل :

قـوله في الصـلاة : (واتفق مالـك وجميع اصحـابـه عـلى ابـاحـة بـين الصـلاتين المشتـركتين في الـوقت لعذر السفـر والمرض والمطر في الجملة عـلى الاختلاف بينهم في ذلك على التفصيل )<sup>(2)</sup> .

وقوله في كتاب الزكاة : (وفي قولـه ﷺ ليس فيما دون خمسـة او سق صدقة<sup>(3)</sup> دليل على ان الزكاة لا تجب في الفواكه ولا في الخضـر وإنما تجب فيـما يوسق ويدخر قوتا من الأقوات : الحبوب والطعام ، وهو مذهب مالك وجميع

(1) احمد بن الشمس : النفحة الاحمدية : 1: 11 .
 افادنا بذلك الشيخ محمد الشاذلي النيفر نقلا من خط والده رحمه الله .
 (2) ابن رشد : المقدمات : 1: 135 .

(3) اخرجه مالك : الموطأ: كتاب الزكاة: ما تجب فيه الزكاة : (السيوطي : تنوير الحوالك 1:11 البخاري : كتاب الـزكاة : باب ما ادى زكاته فليس بكنز (الطهطاوي : هداية البصري : 2: 161 ).



اصحابه الا ابن حبيب<sup>(1)</sup> فانه اوجب الزكاة في الفواكه )<sup>(2)</sup> .

وقوله في كتاب الأشربة : ( فلما كان حلول صفات الخمر في العصير علة في تحريمه وتنجيسه وجب إذا ارتفعت منها تلك الصفات التي هي العلة في التحريم والتنجيس ان يزول الحكم بزوال العلة ، وهذا ما لاخلاف فيه بين احد من القايسين ان الحكم الواجب لعلة شرعية يزول بزوال العلة مالم تخلفها علة اخرى موجبة لمثل حكمها ، فىلا خلاف اعلمه بين احد من المسلمين اعلمه في ان الخمرة نجسة ولا في انها اذا تخللت من ذاتها تطهر فتحل. الا ما ذهب اليه ابن لبابة<sup>(3)</sup> في انها نجاستها مختلف فيه )<sup>(4)</sup>.

ثانياً : لم يعتبر رأي من خالف في المواطن التي حكى فيهما الاتفاق لشذوذه وانفراد صاحبه ، او لشذوذ الرواية وتوهينها وعدم مماشاتها للاصول، بينها الحجة الوجيهة والدليل المصيب يؤازر القول المشهور أو يعضد الرواية المشهورة وهذا منه ـ فيها يبدو ـ اعتداد في التصرف في تلك المواطن لا مجرد ادعاء ، أو محض قصور في الاطلاع، ونقص في المعرفة . . .

ثـالثاً : يمكن ان نـوفق بين اتفـاقات ابن رشـد والتحـذيـرات منهـا بمـا نستخلصـه ممـا وفق بـه الحجـوي بـين كـلام ابن عـرفـة واعتـراض التنبكتي السابقين ، فنظهر: ان قضية الاتفاقات اغلبية لا كلية عند من لا سعـة له في الاطلاع على الاقوال والآراء، ولا قدرة له على النظر في الحجج والادلة .

- (2) ابن رشد : المقدمات : 1: 205 .
- (3) عياض : المدارك : 4: 398 ابن فرحون : الديباج : 251 وما بعدها .
   (4) ابن رشد : المقدمات : 2: 337 .

 <sup>(1)</sup> هـو ابـو مـروان عبـد الملك بن حبيب السلمي القـرطبي البيـري ( 238 هـ /852 م) مؤلف الواضحة في الفقه والسنن . (الشيرازي : طبقـات الفقهاء : 162 . ابن فـرحون : الـديباج : 154 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 74 وما بعدها . بروكلمان : تاريخ الادب العربي : 283:3



الفصل الثالث نسبة المقدمات الى مؤلفها



This file was downloaded from QuranicThought.com



## نسبة المقدمات

يكاد المترجمون لابن رشد والاخباريون يجمعون على نسبة المقدمات اليه لولا شذوذ بعضهم : فيوسف اليان سركيس في معجم مطبوعاته أسند الكتاب الى ابن رشد الحفيد ، وعده سادس مؤلفاته<sup>(1)</sup> حين ترجم له .

ومحمد فريد وجدي في دائـرة معارفـه نسبه كـذلك الى الحفيـد ، وأثبته ثاني تآليفه في قولته : ( وله كتاب المقدمات في الفقه )<sup>(2)</sup> .

وهذه النسبة منهما غير صحيحة . والثابت أن المقدمات من تآليف ابن رشد . وقد صرح نفسه بذلك في مقدمة كتابه البيان والتحصيل حيث قال : ( وقد كان بعض الأصحاب سألني ان أمهد في أول كتاب منه <sup>(3)</sup> مقدمة تنبني عليها مسائله من الكتاب والسنة ويرد اليه القياس عليها مع الربط والتقسيم والتحصيل لمعانيها ، فرأيت ان اختصر ذلك في كتب هذا الديوان اكتفاء بما اعتمدته منه في كتب المدونة ، وذلك اني جمعت جملا وافرة مما كنت أورده في أول كمل كتاب منها على الأصحاب المجتمعين الي للمذاكرة فيها والمناظرة وأقدمه وأمهده من معنى اسمه واشتقاق لفظه وتبيين أصله من الكتاب عليه ، وردها اليه بالتقسيم لها ، والتحصيل لما يمن من الكتاب

سركيس : معجم المطبوعات العربية والمعربة : 2 : ملزمة 109 .

(2) وجدي : دائرة معارف القرن العشرين : 4: 230 .

(3) أي من البيان والتحصيل .

الفقيه أبي جعفر بن رزق رحمه الله ، وطريقته في ذلك واقتفاء لأثره فيه ، وان كنت أكثر احتفالا منه في ذلك لاسيها في أول كتاب الوضوء ف لي كنت أشبع القول فيها ببنائي اياه على مقدمات من الاعتقادات في أصول الديانات وأصول الفقه في الأحكام الشرعيات لا يسع جهلها ، ولا يستقيم التفقه في حكم من أحكام الشرع قبلها ، فله الفضل في التقدم والسبق ف انه نهج الطريق وأوضح السبيل ، ودل عليه بما كان يعتمده من ذلك بما لم يسبقه من تقدم من شيوخه اليه ، وليس ذلك بغريب ، فرب حامل فقه الى من هو أفقه منه ، ومبلغ حديث الى من هو أوعى له منه ، والتوفيق بيد الله يؤ تيه من يشاء .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ووصلت ما جمعته من ذلك بعض ما استطرد القول فيه من أعيان مسائل وقعت في المدونة ناقصة مفرقة ، فذكرتهما مجموعة ملخصة مشروحة بعللها فاجتمع من ذلك تأليف مفيد ينتهي أزيد من 25 جزءا سميته بكتاب المقدمات المهدات لما اقتضته رسوم المدونة من الأحكام الشرعيات والتحصيلات المحكمات لأمهات مسائلها المشكلات<sup>(1)</sup>.

وصرح تلاميذ ابن رشد باضافة ( المقدمات ) اليه كالقاضي عيـاض في الغنية<sup>(2)</sup> ، وابن الوزان جامع الفتاوى<sup>(3)</sup> ، وابن بشكوال في الصلة<sup>(4)</sup> وغيرهم ممن سمعها منه ، وقرأها عليه ، ورواها عنه مباشـرة أو بالاجـازة العامـة وقد سبق ذكر العديد منهم .

ولقد صنفها ابن رشـد بعد وفـاة شيخه ابن رزق ( ــ 477 هـ / , 1084 1085 م ) وآية ذلك ترحمه عليه لما ذكر اسمه في المقدمة حيث سجل : ( جريـا

> (1) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 : 3 و . وما بعدها . ( المخطوط ) . (2) عياض : الغنية : 122 . (3) ابن رشد : الفتاوى : 168 ظ . (4) ابن بشكوال : الصلة : 2 : 546 .

The by registered weater CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

على سنن شيخنا الفقيه أبي جعفر بن رزق رحمه الله تعالى )<sup>(1)</sup> ، وفي ثنايا الكتاب حيث دون (والى هذا كان يذهب شيخنا الفقيه ابن رزق رحمه الله الكتاب حيث دون (والى هذا كان يذهب شيخنا الفقيه ابن رزق رحمه الله تعالى )<sup>(2)</sup> ، وحيث قال : (... وهي في الكتاب مشكلة حضرت المناظرة فيها عند شيخنا الفقيم أبي جعفر رحمه الله تعالى فتنازعنا فيها عنده ... )<sup>(3)</sup> ، وصنفها قبل الشروع في تصنيف : البيان والتحصيل ، أي قبل صدر سنة ( 506 ه / 1112 م )<sup>(4)</sup>. ويشهد لهذا ما جاء في مقدمة كتابه قبل صدر سنة ( 506 ه / 1112 م )<sup>(4)</sup>. ويشهد لهذا ما جاء في مقدمة كتابه منه معدر سنة ( 506 ه / 1112 م )<sup>(4)</sup>. ويشهد لهذا ما جاء في مقدمة كتابه منه معدم تنبي عليها مسائله من الكتاب والسنة ويرد اليه بالقياس عليها مع البيان والتحصيل : ( وقد كان بعض الأصحاب سألني أن أمهد في أول كتاب منه مقدمة تنبني عليها مسائله من الكتاب والسنة ويرد اليه بالقياس عليها مع الربط بها والتقسيم والتحصيل لمعانيها فرأيت ان أختصر ذلك في كتب هذا الديوان اكتفاء بما اعتمدته منه في كتب المدونة وذلك اني جعت جلا وافرة مما الديوان اكتفاء بما اعتمدته منه في كتب المونة وذلك اني جعت جلا وافرة معا الديوان اكتفاء بما والتقسيم والتحصيل لعانيها فرأيت ان أختصر ذلك في كتب هذا والمنة أورده في أول كتاب والنا أورده في أول كتاب منه مقدمة تنبني عليها مع الربط بها والتقسيم والتحصيل لمعانيها فرأيت ان أختصر ذلك في كتب هذا والمنا أورده في أول كل كتاب منها على الأصحاب المجتمعين الي للمذاكرة فيها الديوان اكتفاء بما اعتمدته منه في كتب المونة وذلك اني جعت جملا وافرة مما الديوان أورده في أول كل كتاب منها على الأصحاب المجتمعين الي للمذاكرة فيها الديوان أورده في أول كل كتاب منها على الأصحاب المجتمعين الي للمذاكرة فيها الديوان أورده في أول كل كتاب منها على الأصحاب المجتمعين الي المذاكرة فيها والمحاب المرحمان المرحمان الفرة ما والمراحميا معاني منه منه ونه أول كل كتاب منها على الأصحاب المجتمعين الي المذاكرة فيها والنظرة ... فأجتمع من ذلك تأليف مفيد ينتهي أزيد من خسة وعشرين والمراحمات المميا ميا أريان ما محاني ما محاني ما محاني ما محسة وعشرين المراحمات المرعات ما مالمانه ما الحكمات لامهات ما مليا ما ملاونا ما ألحان ما محاني ما الحكمات المهات ما مليا ما المراحمان الأحكا ما الشرعيات ، والتحصيات الممات ماماتالها مالمرانيا

لم تسعف المصادر ولا المراجع بتاريخ مضبوط لتـاريخ بـدايـة تـأليف المقـدمات ، ولا تـاريخ الانتهـاء منه ، ولم يـذكر ابن رشـد نفسه أي تـاريـخ منهـما ، رغم ما قـام به من ضبط بـالنسبة الى ( البيـان والتحصيـل ) وتـدقيق

- (1) ابن رشد : المقدمات : 1:2.
  - (2) المصدر السابق : 1: 118 .
  - (3) المصدر السابق : 1 : 237 .
- (4) شرع ابن رشد في تأليف البيان والتحصيل سنة 506 هـ كما صرح في المقـدمة . وقـد سبق نقل كلامه . ( ابن رشد : البيان والتحصيل : I : 2 و ) وتوالى في اكمـال الكتاب الى أن اتمـه في مستهل شهر ربيع الآخر سنة 517 هـ / أوائل جوان 1123 م ( ابن رشد : البيان والتحصيل : I : 8 و ) .
  - (5) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 : 3 و . وما بعدها .

لتاريخ تقديمه لخطة قضاء الجماعة بقرطبة وتاريخ استعفائه منها . وهذا لا يعني قلة عناية منه بالمقدمات ، وشدة احتفاء بالبيان ، بل كان التأليفان مقدمين عنده وعند طلبته على السواء ، وظهر فيهما علمه وجودة فهمه وحسن استيعابه ، وكانا متكاملين في نظره ، بما أحال قارىء البيان ومطالعه على ما ذكره سابقا في المقدمات ، واكتفى بعرضه فيها مفصلا نوعا ما عن تكريره في البيان الا بالاشارة والاختصار<sup>(1)</sup> . ومما يدل على عنايته بالمقدمات : أنها كانت أخر كتبه التي عكف على تدريسها واقرائها للطلبة ، الى أن أصيب بالعلة التي أفضت به الى قضاء نحبه ، وقد تولى قراءتها عليه تلميذه الفقيه أبو مروان بن مسرة باذن من شيخه صدر جمادى الآخرة سنة 520 هـ .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

دون ابن الوزان في الفتاوى التي جمعها ما يلي : ( وسألنا معشر أصحابه العودة الى مجلسه للسماع بنفسه الشرح أو كتاب المقدمات فمال الى رغبة من رغبه في المقدمات وأذن بقراءتها عليه صاحبنا الفقيه مروان<sup>(2)</sup> بن مسرة صدر جمادى الآخرة من السنة<sup>(3)</sup> في الأصل الذي أنسخه رضي الله عنه لنفسه وهمو الذي انتسخ الناس منه وهو من المسودة التي نقل ذلك الأصل منها وقوبل بعد بها حتى انتهى من الكتاب الى الجزء التاسع عشر ، ووقفنا منه في آخر كتاب اللقطة ، وأول كتاب الغصب وعدة أجزاء الكتاب كله سبعة وعشرون جزءاً الجامع منه في جزءين وذلك في العشر الأواخر من جمادى الآخرة المؤرخ من السنة<sup>(4)</sup>)<sup>(3)</sup>.

وأثبت ابن رشد في شأن كتـابه المقـدمـات : ( . . . الا انـه كتـاب لم يتخلص بعـد فاذا تخلص بعـون الله ونقـل من مسـودتـه ان شـاء الله وجمعـه

(1) سبق التنصيص على قوله . ( من المصدر السابق ) .
 (2) الصواب أبا مروان .
 (3) و (4) أي سنة 520 هـ .
 (5) ابن رشد : فتاوى ; 168 ظ .

وفنيتر الذي التكريم الت For our Anic thought

الطلاب الى هذا الكتاب<sup>(1)</sup> حضل على معرفة ما لا يسع جهله من أصول الديانات وأصول الفقه ، وعرف العلم من طريقه ، وأخذه من بابه وسبيله . . . )<sup>(2)</sup> .

ومن خلال النصين يمكن أن يستفاد :

 ان كتاب المقدمات تم وبقي في المسودة الى سنة 517 هـ ولم يخلصه ابن رشـد في الأصل المنقـول عن المسودة الا بعـد تاريـخ الانتهاء من تصنيف البيـان والتحصيل ، ولكن مـا جاءت سنة 520 هـ الاكـان الأصـل ـ الـذي انتسخه ابن رشد لنفسه وأخرجه من المسودة وقوبل بها بعد ـ هو الذي يمسكه الطلبة بين يديه : يقرأون بحضرته ، وينتسخ الناس منه .

2) ان هذا الكتاب ُعكف على تدريسه واسماعه في أخريات حياته تلبية لـرغبة من رغب في ذلـك ، وأسمع منـه 18 جـزءاً ، وتـوقف في أثنـاء الجـزء التاسع عشر في آخر كتاب اللقطة وأول كتاب الغصب .

3) ان هذا الكتاب يحتوي على سبعة وعشرين جزءا . الجامع منه في جزءين . ومن الواضح ان ابن رشد كان شديد العناية بتآليفه ممثلا في طول المدة التي يقضيها فيها كتابة في المسودات أو تخليصا منها ونقلا الى الأصول التي ينتسخ منها الناس . فقد أتم تأليف البيان والتحصيل في ست عشرة سنة وثلاثة أشهر تقريبا ابتدأه في صدر عام 506 هـ وانتهى منه في مستهل شهر ربيع الأخر عام 517 هـ . ولا يبعد ان يكون مكث سنوات في تصنيف المقدمات ، وان يكون قد بذل مجهودات مضنية ومتواصلة طوال أعوام في سبيل التصنيف ومن أجل اتمامه في المسودة .

(1) أي كتاب البيان والتحصيل .
 (2) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 :3 ظ .



This file was downloaded from QuranicThought.com



الفصل الرابع الغرض من تأليف المقدمات



This file was downloaded from QuranicThought.com



## الغرض من تأليف المقدمات

يتبين الغرض من التأليف حين نطالع مقدمته ، ونتعرض اليهما بالتحليل ، وها هو ذا ابن رشـد يفصح عن مـراده من تصنيفه ( المقـدمات ) ويقول : (أما بعد حمد الله تعالى الذي هـدانا لـلايمان والاسـلام . والصلاة على نبيه الذي استنقذنا به من عبادة الأوثان والأصنام ، وعلى جميع أهل بيتـه وصحابته النجباء البررة الكرام، فان بعض اصحابنا المجتمعين الى المذاكرة والمناظرة في مسائل كتب المدونة سألنى ان أجمع لـه ما أمكن ممـا كنت أورده عليهم عند استفتاح كتبها ، وفي أثناء بعضها مما يحسن الدخول به الى الكتب أو الى ما استفتحت عليه من فصول الكلام ، وتعظم الفائدة ببسطه وتقديمه وتمهيده من معنى اسمه ، واشتقـاق لفظه وتبيـين أصله من الكتاب والسنـة ، وما اتفق عليه أهل العلم من ذلك واختلفوا فيه بوجه بناء مسائله عليه وردها اليه وربطها بالتقسيم لها وبالتحصيل لمعانيها جريا على سنن شيخنا الفقيه أبي جعفر بن رزق رحمه الله تعالى وطريقته في ذلك ، واقتفاء لأثره فيـه وان كنت أكثر احْتفالا منه في ذلك لاسيما في أول كتاب الوضوء فاني كنت أشبع القـول فيه ببنائي اياه على مقدمات من الاعتقادات في أصول الديانات وأصول الفقه في الأحكام الشرعيات لا يسع جهلهـا ، ولا يستقيم التفقه في فن من الفنـون قبلهما . فله التفضل بالتقدم والسبق لأنه نهج الطريق وأوضح السبيل ودل عليه بما كان يعتمده من ذلك مما لم يسبقه من تقدم من شيوخه اليه فقد سمألته رحمه الله تعالى عما كان يستفتح به شيخه أبو عمر بن القطان مناظرته في ابتداء كتب المدونة فقال لي : كان لا يزيد على ما ذكره ابن أبي زيد في أوائل الكتب من مختصره ، وكل يستبق الى ما وفق اليه ، فلقد كان اكمل الله كرامته لديـه

أفقه من شيوخه ، وأنفع للطالب منهم ، وليس ذلك بغريب فرب حامـل فقه الى من هو أفقه منه ، ومبلغ حديث الى من هو أوعى منه ، والتـوفيق بيد الله يؤتيه من يشاء .

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فأجبت السائل لما سألني من ذلك رجاء ثواب الله تعالى ورغبة في حسن المثوبة عليه . ووصلت ذلك ببعض ما استطرد القول فيه من أعيان مسائل وقعت في المدونة ناقصة مفرقة فـذكرتهـا مجموعـة ملخصة مشـروحة بعللهـا مبينة .

فاجتمع من ذلك تـاليف مفيـد لم يسبقني أحـد ممن تقـدم الى مثله : سميته بكتاب المقدمات الممهدات لبيان ما اقتضته رسـوم المدونـة من الأحكام الشرعيات والتحصيلات المحكمات لامهات مسائلها المشكلات﴾<sup>(1)</sup> .

ف الغرض من الكتـاب يتمثل في العنـوان الذي تسمى بـه وينحـل الى عنصرين رئيسيين هما :

أولهما : المقدمات الممهدات لبيان ما اقتضته رسوم المدونة من الأحكمام الشرعيات .

وفي هـذا العنصر جمع ابن رشد ـ عـلى حد تعبيـره ـ ما أمكن ممـاكان يورده على طلبته المجتمعين به للمذاكرة والمناظـرة تقدمـة بين يـدي أي كتاب من كتب المدونة ، وتوطئة عند الدخـول في أي رسم من رسومهـا ، من أجل توضيح ما اقتضته تلك الرسوم من أحكـام شرعيـة . وبيان مـا تستدعيـه من قوانين فقهية .

والمقـدمات التي كـان يحفل بهـا في دروسه كـانت بمثابـة التشويق لفهم المدونة وما فيها من مسائل وما عنونت بـه كتبها . وكـانت بمنزلـة التسهيل لمـا

<sup>(1)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1: 2 وما بعدها .

صعب على الطلبة ، والتبسيط لما تعقد على الأصحاب ، والتوضيح لما انغلق على التلاميذ .

Plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وقد وجدوا فيها جوا ماتعا ، وطريقة مبتكرة لم يجدوها عند غيره من الشيوخ نظرائه ، وظفروا منها بفوائد متنوعة أوصلت الفروع بالأصول ، وربطت المعاني الشرعية بالمعاني اللغوية ، وأبانت مواطن الوفاق ، وأفصحت عن مواضع الخلاف ، وأشارت الى مثار الاختلاف ، وأوردت مختلف الأدلة النقلية والعقلية ناصرة الرأي المصيب ، ومؤيدة الرواية الصحيحة ، مرجحة القول الذي يؤثره ، ومصوّبة النقل الذي يزكيه ، وحصرت الموضوعات وقسمتها ، وتتبعتها في مظانها وفرعتها . وأدنت قصي المسائل ، وقربت بعيد الفروع . . .

ان ما ظفر بـ التلاميـذ من علم نـافـع ، وأسلوب نشيط ، وطـريقـة تعليمية جديدة مجدية حدا ببعضهم أن يقتـرح على ابن رشـد تدوين ما تفرد به ، وتقييد التعليقـات المفيدة ، وجمعهـا في تصنيف يبقيه أثـرا جميلا بعـده ، ويتركه حديثا تعود عليه بركته ما دامت الدنيا . وفكر في الاقتـراح وقدر أمـره حق التقدير فـرأى ان لا مهرب من الاجـابة ، ولا مخلص من الانكبـاب على تحقيق أمل المقترحين ، وتجسيم رغبة السائلين ، فاجابهم لما سألوه ، ودون ما رغبوه ، رجاء ثواب الله تعالى ، ورغبة في حسن المثوبة لديه

ثانيهما : التحصيلات المحكمات لامهات مسائلها المشكلات .

وفي العنصر الثاني جمع كذلك ما كان يقوله من استطراد ، وجمل ما كان يذكره بالمناسبة في بحث أعيان المسائل الواقعة في المدونة ناقصة مفرقة ، فلم شتاتها ، وتدارك خللها ، وضم ما توزع منها في مواطن متعددة من المدونة في اختصار وتلخيص ، وقام بشرحها وتحليلها ، وتوجيهها وتعليلها في تفصيل وتحصيل ، وازال اشكالاتها في أسلوب سهل مفهوم ، وفتح مقفلاتها ، وحل غوامضها بما يدخل على الطالب برد اليقين ويدربه على فهم أقوال العلماء

السابقين ، ويعلمه طرائقهم في فهم الدين ، ويمرنه على سلوك سبيل المجتهدين . فكان هذا العنصر مضافا الى سابقه ، وزائدا عن سؤ ال السائلين ، وطلب الراغبين ، ولكنه يتجاوب مع تطلعاتهم ، ويصادف هوى في نفوسهم، ويروي ظمأهم، فما منهم من أحد إلا ولسان حاله يقول ويُردّد ما جاء في القرآن الحكيم ؛ (وقل ربّ زدني علما)<sup>(1)</sup>.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

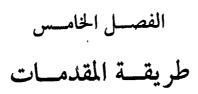
وينسجم مع العنصر سابقه ، ويتساوق معه على قدم المساواة ، اذ يتعلقان بالمدونة ، ويندرجان في نطاق التعليقات عليها ، وينتظمان في سلك التقييدات، وان كانت بهذه التعليقات والتقييدات من نوع فريد، وتأليف وحيد ،( فاجتمع من ذلك تأليف مفيد لم يسبقني أحد ممن تقدم الى مثله )<sup>(2)</sup> و ( سميته بكتاب المقدمات المهدات . . . الا انه كتاب لسم يتخلص بعد ، فاذا تخلص بعون الله ونقل من مسودته ان شاء الله وجمعه الطالب الى مذا الكتاب - أي البيان والتحصيل - حصل على معرفة ما لا يسع جهله من أصول الديانات واصول الفقه ، وعرف العلم من طريقه ، وأحذه من بابه في المشكلات ، وحصل في درجة من يجب تقليده في النوازل المعضلات ، ووعدهم فيه بترفيع الدرجات )<sup>(3)</sup>

(1)سورة طه : 111 .

(2) ابن رشد : المقدمات : 1: 3 .

(3) ابن رشد : البيان والتحصيل : 1 : 3 ظ .







This file was downloaded from QuranicThought.com



## طريقة المقدمات

تناول ابن رشد في كتابه المقدمات كتب المدونة ورسومها ، بما كان يمهد به لتلك الكتب ويقدمه متوقفاً عند كـل كتاب ، مـورداً ما تيسـر له تقـديمه، جامعاً في أثناء الكلام عليه ما أمكن بسطه وتحليله .

وقد تمثل عمله في أمور :

أولًا : اعتنى بـالناحيـة اللغويـة لجملة من عنـاوين الكتب ببيـان معنى أسمائها واشتقاق ألفاظها .

\* ففي كتاب الوضوء عقد فصلاً في معرفة اشتقاق الوضوء : ذكر فيه : أن ( الوضوء مشتق من الوضاءة وهي النظافة أيضاً والحسن ، ومنه قيل : فلان وضيء الوجه أي نظيفه فكأن الغاسل لوجهه أو لشيء من أعضائه وضاء أي نظفه بالماء وحسنه .

والوضوء في اللغة يقع على غسل العضو الواحد ، فما فوقه والدليل على ذلـك ما روي عن النبي ﷺ مفصـلاً<sup>(1)</sup> من أن الـوضـوء قبـل الـطعـام ينفي الفقر ، وبعده ينفي اللمم ويصحح البصر<sup>(2)</sup> . وسمي غسل اليد وضوءاً .

<sup>(1)</sup> مفصلًا هكذا في النسخة المطبوعة ، أما في المخطوطة فـ ( متصلًا ) ، ولعل الصواب : معضلًا فليتأمل مع ما يأتي في تخريج الحديث .

<sup>(2)</sup> العجلوني : كشف الحفاء : 2 :336 . نقـل العجلوني عن الصغـاني ان هـذا الحـديث مـوضـوع بينـها ينسب اليـه ابن رشــد الاتصال فليتأمل .



وأما في الشرع إذا أطلق فلا ينطلق الا على غسل جملة أعضاء على وجه مخصوص )<sup>(1)</sup>. فهو قـد بيَّن الاشتقـاق، وشرح المعنى اللغـوي للمشتق منه ،. وأظهر ما يستفـاد لغة من التعبـير وهو قـول القائـل : فلان وضيء الموجه ، ووضح الاثر الذي يتركه غاسل وجهه بالماء من التنظيف والتحسين .

وأثبت الاستعمال اللغوي للوضوء الذي يقع على غسل العضو الواحد فما فوقه ، واستدل على هذا الاستعمال بما روي في الحديث الذي ساقه .

ثم عرض المعنى الشرعي مظهراً انه لا يطلق الوضوء اصطلاحاً الا على غسل جملة اعضاء على وجه مخصّوص .

فهـو يريـد ان يوحي بـالعلاقـة بين الاستعمـالين اللغـوي والشرعي ، ويشعـر بالنقلة من الاستعمـال اللغـوي العـام الى الاستعمـال الاصـطلاحي الخاص .

\* وفي كتاب الصلاة استفتـمح الحديث بعقـد فصل في معـرفة اشتقـاق اسم الصـلاة وجاء بـالفصل الـذي يليه لعـرض الصلة بين المعنيـين اللغـوي والاصطلاحي ، وقد سبق الحديث عنهما في ( فصل ابن رشد اللغوي ) .

\* وفي كتاب الصيام : استفتح الكلام بعقد فصل في معرفة اشتقاق الصيام ثم تلاه بفصل ثان لبيان المعنى الشرعي وعرض الصلة بينه وبين المعنى اللغوي . وقد سبق الحديث عن ذلك في ( فصل ابن رشد اللغوي ) .

\* وفي كتاب الاعتكاف : استهل الكلام بما يلي ، دون ان يحصره في فصل ويعنونه به كما فعل في الكتب الأخرى السابقة : ( الاعتكاف في كملام العرب هو الاقامة واللزوم يقال منه : اعتكف فلان مكان كذا اذا أقام فيه ، ولازمه، ولم يخرج عنه ، وعكف فلان على فلان اذا أقام عليه ولازمه ، ومنه

<sup>(1)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1 :43 وما بعدها .

قول الله عز وجل : « وانظر الى إله ك الذي ظلتَ عليه عاكِف »<sup>(1)</sup> أي مقيماً وملازماً ، وقال عز وجل : « ما هذه التماثيلُ التي انتم لها عاكفون »<sup>(2)</sup> ، أي ملازمون . وقال : « فأتوا على قوم يَعْكُفُون على أصنام لهم »<sup>(3)</sup> ، أي يلازمونها ويقيمون على عبادتها . وهو في الشريعة : الاقامة على ما هو عليه في اللغة الا انه في الشريعة الاقامة على عمل مخصوص دون ما سواه في موضع مخصوص لا يتعداه على شرائط قد أحكمتها السنة في ذلك )<sup>(4)</sup> فهو يعرض المعنى اللغوي ، ويضرب له المثال ، ويبين استعمال القرآن له في شلاث آيات قرآنية ، ثم يبين المعنى الاصطلاحي ويظهر الصلة بين المعنيين والارتباط بينها .

plied by registered version FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وهكذا يمضي مستفتحاً جملة من الكتب بعـرض اشتقـاق ألفـاظهـا . وبيان معانيها في كلام العرب مؤيدة بالاستعمالات القرآنية والحديثية وبالشعر العربي في بعض الاحيان<sup>(5)</sup> ، وتوضيح مدلولاتها الشرعية والاشارة الى الصلة بين المدلولين اللغوي والاصطلاحي . وهذا ما نجده في كتاب الزكاة<sup>(6)</sup> ، وفي كتـاب الجهاد<sup>(7)</sup> ، وفي كتـاب الحج والعمـرة<sup>(8)</sup>، وفي كتاب العقيقـة<sup>(9)</sup> ، وفي

- (1) سورة طه : 95 .
- (2) سورة الأنبياء : 52 . (3) سورة الاعراف : 138 .
- (4) ابن رشد : المقدمات : 1 :190 .
- (5) كما ورد في كتاب الصيام : ابن رشد : المقدمات : 1 :176 .
  - وفي كتاب العقيقة : ابن رشد : المقدمات : 2 :340 .
  - وفي كتاب الايلاء : ابن رشد : المقدمات : 2 :478 .
- وفي كتاب الكفالة : ابن رشد : المقدمات : 202 ظ ( المخطوط ) .
  - (6) ابن رشد : المقدمات : 1 :200 وما بعدها .
    - (7) المصدر السابق : 1 :258 وما بعدها .
      - (8) المصدر السابق: 1 :287 .
      - (9) المصدر السابق : 2 :340 .

Alled by reglected version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

كتاب طلاق السنة<sup>(1)</sup> ، وفي كتاب الـظهار<sup>(2)</sup> ، وفي كتـاب الايلاء<sup>(3)</sup> ، وفي كتاب ما جاء في تحريم الـربى في الصرف<sup>(4)</sup> ، وفي كتـاب الاستبراء<sup>(5)</sup> ، وفي كتـاب الجعل والاجـارة<sup>(6)</sup> ، وفي كتاب التفليس<sup>(7)</sup> ، وفي كتـاب الكفالـة<sup>(8)</sup> ، وفي كتاب العرايا<sup>(9)</sup> ، وفي كتاب المساقاة<sup>(10)</sup>، وفي كتاب القراض<sup>(11)</sup>وفي كتـاب المكاتب<sup>(12)</sup>، وفي كتاب الجراحات<sup>(13)</sup> .

والناظر في جميع الكتب التي طرقها في المقدمات يتبين : أن ابن رشد لم يتتبع جميعها ولم يتناولها كلها من الناحية اللغوية ، فإذا كمان قد شرح لغويماً الكتب التي ذكرناهما فإنه مر عملى كتب ورسوم اخرى دون شرح : ككتاب النذور والايمان<sup>(11)</sup> ، وكتاب الرضاع<sup>(15)</sup> وكتاب اللعان<sup>(10)</sup> ، وكتاب السلم<sup>(17)</sup> ، وكتاب الحوالة<sup>(18)</sup> ، وكتاب الشركة<sup>(19)</sup> . . .

- (1) المصدر السابق: 2 :332 .
- (2) المصدر السابق : 2 :465 .
- (3) المصدر السابق : 2:478 .
   (4) المربية المحمد (3) المربية (4) .
- (4) المصدر السابق : 2:50 وما بعدها .
  - (5) المصدر السابق: 2:603.
     (6) ابن رشد : المقدمات : 2:620.
  - (7) المصدر السابق : 190 و ( المخطوط ) .
  - (8) المصدر السابق : 202 و . وما بعدها .
    - (9) المصدر السابق : 231 ظ .
      - (10) المصدر السابق : 235 ظ .
      - (11) المصدر السابق : 238 ظ .
      - (12) المصدر السابق : 269 ظ .
      - (13) المصدر السابق : 302 ظ .
         (14) المصدر السابق : 1 :306 .
      - (15) المصدر السابق : 2:374 .
      - (16) المصدر السابق : 2:490 .
      - (17) المصدر السابق : 511:2 .
      - (18) المصدر السابق: 209 و.
      - (19) المصدر السابق : 204 ظ .

Director Central Centr

ولا يعترض عليه ، ولا يؤ اخذ بهذا النقص لأنه لم يلتزم بايراد المعاني اللغوية ، وربطها بمدلولاتها الشرعية بالنسبة الى كل كتاب ، وانما أراد أن يجمع منها ما أمكن مما كان يورده في الـدروس ، ويذكـره في المناظـرات ، ورغب في الاختصار وعدم التـطويل ، لأن الكتـاب ليس شرحـاً من الشروح التي تتناول المدونة وتتبعها جملة جملة ، وكلمة كلمة ...

على ان ابن رشد لم يلتزم طريقة موحدة في عرض المعاني اللغوية ، بل هو يتصرف : فهو تارة يعقد فصلًا واحـداً لبيان معنى الاسم لغـوياً واشتقـاق لفظه ولتعريفه شرعيـاً ، والاشارة الى وجـه الارتباط بـين المعنيين كـما ورد في كتاب الجهاد<sup>(1)</sup> وفي كتاب الحج والعمرة<sup>(2)</sup> .

وتارة أخرى يعقد لذلك فصلين متتابعين ، ينسجمان ويتكاملان مثلها كان في الفصلين الأولين<sup>(3)</sup> من كتاب الصلاة وفي كتـاب الصيام<sup>(4)</sup> وفي كتـاب طلاق السنة <sup>(5)</sup>

وطوراً : يستفتح الكتاب بالمعنى اللغوي ، ويعنونـه بفصل كما وقع في كتاب الصلاة وفي كتاب العرايا<sup>©</sup> ، وفي كتاب القراض<sup>(7)</sup> .

وطوراً آخر : يدخل مباشرة في المدلول اللغوي بعد ذكر الرسم واثبات الكتاب دون أن يثبت كلمة : « فصل » ، كما جـاء في كتاب الاعتكـاف<sup>(®)</sup> ،

- في الفصل الذي رتبه لذلك : انظر ابن رشد : المقدمات : 1 :258 وما بعدها .
  - (2) انظر كذلك : المصدر السابق : 1 :287 .
  - (3) ابن رشد : المقدمات : 1 :97 وما بعدها .
    - (4) المصدر السابق : 1 :176 .
    - (5) المصدر السابق : 380:2 .
    - (6) المصدر السابق : 231 ظ .
    - (7) المصدر السابق : 238 ظ .
    - (8) المصدر السابق : 1 :190 .

وفي كتاب الزكاة<sup>(1)</sup>، وفي كتاب المساقاة<sup>(2)</sup> وأحياناً : لا يستهل الكتاب بالاشتقاق اللغوي ، والمعنى الاصلي في كلام العرب ، ولا يتعرض الى ذلك الا قبل الدخول في الكتاب أو بعد الدخول فيه وفي أثنائه ، فالفصل المعقود لمعرفة اشتقاق الوضوء<sup>(3)</sup> أورده قبل الباب المعقود للقول في توقيت الوضوء<sup>(4)</sup> وهو أول رسم في المدونة<sup>(3)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

والفصل الذي جعله لمعنى الربى <sup>(6)</sup> كان في أثناء كتاب ما جاء في تحريم الربي في الصرف<sup>(7)</sup> .

والمعاني اللغوية التي أتى بها ابن رشد اختلف اختصارهـا ، وتفاوتت في الايجاز<sup>(ه)</sup> ، وكان يختار منها ما يراه أصوب أو أصح أو أرجح :

من ذلك ما اختاره في كتاب الصلاة <sup>(9)</sup> وقد سبق ، وما ابتكره من توجيه لتسمية الصدقة الواجب أخذها من المال زكاة في قوله : (والـذي أقول به : أنه انما سميت بذلك لأن فاعلها يزكو بفعلها عند الله تعالى ، أي يرتفع حاله بـذلك عنـده سبحانـه وتعالى ، يشهـد لهذا قـول الله تعالى : خـذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها<sup>(10)</sup> وذلك بـين ظاهـر ولم أره لمن تقدم ممن على هذا المعنى تكلم )<sup>(11)</sup> .

(1) المصدر السابق : 1 :200 . (2) المصدر السابق : 235 ظ ( المخطوط ) . (3) ابن رشد : المقدمات : 1 :34 وما بعدها . (4) المصدر السابق : 1 :5 . (5) ابن رشد : المقدمات : 2 :502 وما بعدها . (6) ابن رشد : المقدمات : 2 :502 وما بعدها . (7) المصدر السابق : 2 : 501 (8) قرارن بين ما جراء في كتراب العقيقة ومرا ورد في كتراب التفليس في الموضوع تجد ما جاء في الكتاب الأول أطول نسبياً .

(9) المصدر السابق : 1:97 وما بعدها .

(10) سورة التوبة ; 104 .

(11) ابن رشد : المقدمات : 1 : 201 .



ومن الشواهد ما حققه في معنى العقيقة بعد الاتيان بقول احمد بن حنبل ثُمّ التعليق عليه بأنه غير محقق .

أثبت ابن رشد : (وقال احمد بن حنبل رحمه الله تعالى : انما العقيقة المذبح نفسه وهو قطع الاوداج والحلقوم ، ومنه قيل للقماطع رحمه في أبيه وأمه : عاق . وهمو كلام غير محصل والتحقيق فيه عملى مما ذهب اليه أن العقيقة الذبيحة نفسها لأنها هي التي تقطع أوداجها وحلقومها فهي فعيلة من العق الذي هو القطع بمعنى مفعولة مثل قتيلة ورهينة وما أشبه ذلك )<sup>(1)</sup> .

ثانياً : اهتم في أوائل الكتب ببيان أصل اسمائهـا من الكتاب والسنـة وعقد فصولاً عـرض فيها المشـروعية والحكمـة والحكم الشرعي ودليله النقـلي والعقلى ، فمن ذلك :

\* ما أورده : (والعقيقة<sup>(2)</sup> من الأشياء التي كانت في الجاهلية فأقرت في الاسلام . روي عن عبد الله بن بُريدة<sup>(3)</sup> عن أبيه<sup>(4)</sup> أنه قال : كنا في الجاهلية اذا ولد لنا غلام ذبحنا عنه شاة ، ولطخنا رأسه بدمها ، ثم كنا في الاسلام إذا ولد لنا غلام ذبحنا عنه شاة ولطخنا رأسه بالزعفران<sup>(5)</sup> .

فهي سنة من سنن الاسلام ، وشرع من شرائعه الا انها ليست بواجبة عند مالك رحمه الله وجميع أصحابه . وهي عندهم من السنن التي الأخذ بها فضيلة وتركها غير خطيئة : والدليل على ذلك ان رسول الله ﷺ سئل عن العقيقة ، فقال : لا أحب العقوق . وكأنه انما كره الاسم وقال : من ولـد له

(1) ابن رشد : المقدمات : 2 :340 .

- (2) العقيقة هي الذبيحة التي تذبح عن المولود يوم سابعه .
- (3) همو أبو سهمل عبد الله بن بريدة الاسملي ( 115 هـ ) قباضي مرو . ابن حجر : تهذيب (3) التهذيب : 5:151 .
  - (4) هو بريدة بن الحُصّيب : انظر ابن الأثير : أسد الغابة : 1 :209 وما بعدها .
    - (5) أخرجه أبو داود : كتاب الضحايا : باب في العقيقة : 2 :96 .

ولد فأحب ان ينسك على ولده فليفعل<sup>(1)</sup> وما روي ان رسول الله ﷺ قـال : الغلام مرتهن بعقيقته تذبح عنه يوم سابعه ، ويحلق رأسه ، ويسمى<sup>(2)</sup> ، يدل على وجويها ، وتأويل ذلك عندنا على ان ذلك كـان في أول الاسلام ثم نسخ ذلك بقوله : من أحب أن ينسك على ولده فليفعل فسقط الوجوب )<sup>(3)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

لقد ألحق ابن رشد هذا الكلام بالحديث عن المعنى اللغوي دون ان يفصل بينهما « بفصل » ولا « بعنوان » . وهو كلام ابان فيه فعل الجاهلية بدم العقيقة وعدول الاسلام عن مظاهرها التي لا دلالة لها ولا معقولية ، وسنه السنة الحميدة في القيام بالعقيقة مورداً حكمها عند مالك وأصحابه . ومظهراً حصول الاتفاق في المذهب على انهاسنة :النهوض بهما فضيلة ، والقعود عنهما غير جريرة ، ومستدلاً بحديث ينص على عدم وجوبهما ، وموفقاً بينه وبين الحديث الثاني الذي ساقه وأثبت أنه منسوخ بالحديث الأول .

ومن خلال ذلك يظهر التبطور الحاصل في العقيقة : من الجاهلية الى اول الاسلام الى ما بعد النسخ ، ويتضح تاريخها وجذورها .

\*\* وما ذكره في الفصل الأول من باب النكاح : ( فصل في بيـان حكم النكاح في الشرع هل هو واجب أو مندوب اليه او مباح ؟ قال الله عز وجل : « وهو الذي خلق من الماء بشراً فجعله نسباً وصهراً وكـان ربك قـديراً »<sup>(4)</sup> . وقـال تعالى : « ومن آيـاته أن خلق لكم من أنفسكم ازواجـاً لتسكنـوا اليهـا

(3) ابن رشد : المقدمات : 2 :340 وما بعدها .

(4) سورة الفرقان : 54 .

 <sup>(1)</sup> اخرجه مالك : الموطأ : كتباب العقيقة : ما جاء في العقيقة : ( السيوطي : تنوير الحوالك 2 :45) وأبو داود : كتاب الضحايا : باب في العقيقة : 2 :50 . والنسبائي : كتاب العقيقة : العقيقة عن الغلام : 7 :164 بلفظ آخر عن عمرو بن شعيب عن جده .

<sup>(2)</sup> أخرجه أبو داود : كتاب الضحايا : باب في العقيقة : 2 :95 والنسـاثي : كتاب العقيقـة : متى يعق : 7 :166 .

وجعل بينكم مودة ورحمة »<sup>(1)</sup> . وقال تعالى : « يـ أيها ا لناس انا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ان أكرمكم عند الله أتقاكم »<sup>(2)</sup> الآية . . . وقال تعالى : « يأيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منها رجالاً كثيراً ونساء »<sup>(3)</sup> . وقال تعالى : « هـو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ليسكن اليها فله تغشاها »<sup>(4)</sup> الآية . . .

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فالنكاح الذي هو الغشيان جبل الله الخلق عليه بما ركب فيهم من الشهوات ليكون بهم نسل حتى يكمل ما قدره من الخلق وأباحه في الشرع على وجهين : احدهما : عقد النكاح والثاني ملك اليمين . فلا يحل استباحة الفرج بما عدا هذين الوجهين . قال الله عز وجل : « والذين هم لفروجهم حافظون الا على أزواجهم أو ما ملكت ايمانهم فإنهم غير ملومين فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون » <sup>(5)</sup> .

فأما النكاح فإنه في الجملة مرغب فيه ومندوب اليه ) <sup>(6)</sup> .

تحدث في هذا المقال عن مشروعية النكاح مباشرة دون ان يقدم بين يديها اللغوي والشرعي في شيء من التفصيل وان كان موجزاً ، وساق جملة من الآيات القرآنية تثبت أن الشرع استن الزواج وانتهجه للناس ، ثم تخلص في لطف ، وانتقل في ترتيب وانسجام الى المعنى العرفي العادي للنكاح ، وأثبت حكمته في ايجاز واباحته من جهتين احتج لهما بالقرآن ، وأعطى حكمه اصالة دون اعتبار لحالات الناس .

(1) سورة الروم : 20 .
 (2) سورة الحجرات : 13 .
 (3) سورة النساء : 1 .
 (4) سورة الاعراف : 189 .
 (5) سورة المعارج : 31,30,29 وما بعدها .
 (6) ابن رشد : المقدمات : 2 :342 وما بعدها .

\*وما ذكره في الفصل الثاني من كتاب الجعل والاجارة : (فصل في أصل جواز الاجارة قول الله عز وجل : نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سخريا<sup>(1)</sup> . يقول تبارك وتعالى : ليستسخر هذا هذا في خدمته اياه ويعود هذا على هذا بما في يده من فضل الله رخصة منه لعباده، ونعمة عددها عليهم بأن جعل افتقار بعضهم لبعض سبباً لمعايشهم في الدنيا وحياتهم فيها حكمة منه لا إلـه إلا هو وبالله سبحانه وتعالى التوفيق )<sup>(2)</sup> . عرض لمشروعية الاجازة وتأصيلها من الكتاب الـذي استنها ، وبين حكمتها ، ووضح سر تشريعها، وأبان

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

هذه عينات مما كان يذكره ابن رشد في مداخل الكتب تأصيلاً لهما وعرضاً لحكمها . وتوجيهاً لمشروعيتهما . وادراكاً لسرها ، وقد انتهج هذه الطريقة في جميع الكتب التي رسمها وحاذى بها المدونة . وهي طريقة سلكهما في غير الكتب مثل مما جاء في ليلة القدر فانه جرى على مما سبق بيانه . وقال : « قال الله عزوجل :أنّا انزلناه في ليلة القدر<sup>(3)</sup> . يريد الكتاب المبين لان الهاء من انزلناه عائدة عليه ، وان كمان لم يتقدم له ذكر في هذه السورة فمانه قد تقدم في سورة الدخمان في قوله : حم والكتاب المبين انا انزلناه في ليلة مباركة )<sup>(4)</sup> ومثل ما اورده في الفصل الذي أثبته للحكم في الاسرى<sup>(6)</sup> حيث ساق الآيات القرآنية واستخلص منها الاحكام الاسلامية التي يستفاد منها ، وقابل الآيات بعضها ببعض وأبان ما كان مفسراً منها لبقيّتها، ووضح القاعدة

(1) سورة الزخرف : .31
 (2) ابن رشد : المقدمات : 2: 620 .
 (3) سورة القدر : 1 .
 (4) سورة الدخان : 1, 2 .
 (5) ابن رشد : المقدمات : 1: 215 .
 (6) المصدر السابق : 1: 276 وما بعدها .

الاصولية: وهي تقدم الحظر على الأمر قرينة تدل على ان المراد به الابـاحة لا الوجوب. وأورد لها مثالين من القرآن<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ثالثاً : وعني بذكر ما اتفق عليه اهل العلم وما اختلفوا فيه، وببيان مثار الخلاف وعرض الأدلة التي توافق مذهب مالك أو مذهب غيره <sup>(2)</sup> والحجج التي تؤ ازر رأيه او رأي بعض المالكيين والردود على المخالفين خارج المذهب كانوا أو داخله .

رابعاً : وعني ببناء مسائل كل كتاب عليه وردها اليه وربطهـا بالتقسيم لها والتحصيل لمعانيها .

وهـذان الأمران يتعرض اليهما في اي كتاب وفي اي باب من الرسوم التي طرقها ما أمكن له ذلك ، وما تيسر له من القول، وما حضره من التحقيق<sup>(3)</sup> فهو يؤصل ويبني، ويفرع ويقسم ويسرد الاقوال، ويورد الانقال ، ويظهر مواطن الاجماع، ومواضع الاختلاف، ويثبت ما وقع عليه الوفاق داخل المذهب المالكي وما كان فيه خلاف ، ويصوب ويصحح ويضعف ويرجح ويحتج لما يراه ، ويؤيد مذهب مالك ويناصره، ويعلله ويشرحه ، ويربط المسائل بأصولها ويسوق المسائل المتناظرة<sup>(4)</sup> التي تنتظم في قاعدة واحدة، وتتخرج على أصل واحد ، ويوجه الفروع ويحصل معانيها ، ويستشهد احياناً بوقائع من مجتمعه يدعم بها الرأي، ويوضح بها الحكم ويطبقه عليها<sup>(3)</sup> ويعطي رأيه في الخلاف . فيوفق او يفند ، او يذكر الخلاف ولا يعلق<sup>(6)</sup> .

- (1) المصدر السابق : 1: 277 .
- (2) ابن رشد : المقدمات : 211 و . وما بعدها . هناك ساق أدلة الحنفية في منع الحبس .
  - (3) ابن رشد : المقدمات : 1: 100 .
  - (4) المصدر السابق : 1: 277 ثم 212 ظ وما بعدها .
    - (5) المصدر السابق : 269 ظ وما بعدها .
- (6) انظر ما ذكره من اقوال في فصل واختلف في العمل في الاعتكاف حاكياً قولي ابن القاسم وابن وهب دون تأييد لواحد منهما مستخلصا ما فيه الوفاق بينهما :ابن رشد : المقدمات : 490:1 .

فمن الشواهد :

ما جاء في القول الذي عقده في صلاة الجمعة والذي بين فيه مشروعيتها وحكمها مستنداً الى القرآن وإلى حديث الرسول على ، ومبيناً انه لا يجوز التخلف عنها الا لعذر او علة كها جاء في الحديث المساق ، وقد قسم الأعذار على ثلاثة : ( - منها ما يباح التخلف عنها بسببه باتفاق كالمرض والشغل بجنازة ميت لينظر في أمره على ما في سماع ابن القاسم ومعنى ذلك اذا لم يجد من يكفنه وخشي عليه التغير ان أخر ذلك الى ان يصلي الجمعة ، أو يكون في الموت يجود بنفسه قاله في السماع الذكور ، وحكاه ابن حبيب عن مالك . وقال في الاعمى الذي لا قائد له: ان الجمعة ساقطة عنه .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

. ومنها ما يباح على اختـلاف كالجـذماء لمـا على النـاس من الضرر في مخالطتهم في المسجد الجامع ، والمطر وعندي ان قولهم في المطر ليس باختلاف قول وإنما ذلك على قدر حال المطر والله تعالى أعلم ، وفي تخلف العروس عنها اختلاف ضعيف .

\_ ومنها لا يباح باتفاق مثل المدين يخشى ان يقوم عليه غرماوءه فيسجنوه وما اشبه ذلك )<sup>(1)</sup> .

ثم عقد فصلًا لتحديد البعد الذي يلزم منه الحضور الى الجمعة وتعيينه فرسخا وهو ثلاثة أميال<sup>(2)</sup> تلاه بفصل قـال فيه : (وهـذا الحد لمن كـان خارج المصر ، وأما من كان في المصر فيتعـين عليه الاتيـان الى الجمعة وان كـان بينه وبين المسجد الجامع ثلاثة اميال او أكثر كذا روى ابن أبي أويس<sup>(3)</sup> (\_227 هـ) عن مالك وابن وهب ايضاً . وهو عندي تفسير للمذهب )<sup>(4)</sup> .

(1) ابن رشد: المقدمات : 162:1

(2) المصدر السابق : 1: 163 .

(3) همو ابو عبيد الله اسماعيمل بن ابي أويس، هو ابن اخت مالك وصهمو على ابنتيه . الشيرازي طبقات الفقهاء : 149 ، عياض : المدارك : 1: 369 ، ابن فرحون : الديباج : 92 .

<sup>(4)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1: 163 .

Died by collected version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

\* ومن اختياراته حكايته الخلاف في حكم غسل الميت أهو واجب ام سنة<sup>(1)</sup> ؟ فبعد ان ذكر ان غسله سنة مسنونة لجميع المسلمين حاشا الشهداء من المجاهدين وشرعه الله في الاولين والآخرين أورد القول المقابل مضعفاً اياه في نقله : ( وقد قيل: ان غسله واجب قاله عبد الوهاب<sup>(2)</sup> (ـ224 هـ / 1031 م) واحتج من نص على ذلك بقول النبي على في ابنته رضي الله عنها : آغسلنها ثلاثا . <sup>(3)</sup> وبقوله على في المحرم : اغسلوه<sup>(4)</sup> لان الأمر للوجوب )<sup>(3)</sup> .

ثم انعطف على الدليلين فردهما ، وأبان انهها لا يحملان حجة ظاهرة على أن الأمر للوجوب واستغلهها ليكونا مؤيدين لما اختاره موافقا لرأي ابن ابي زيد القيرواني قائلًا : (وليس ذلك بحجة ظاهرة لان امر النبي ﷺ بغسل ابنته خرج مخرج التعليم بصفة الذي قد كان قبل معلوما معمولًا به وكذلك أمره بغسل المحرم خرج مخرج التعليم بما يجوز ان يعمل بالمحرم من غسله ، وترك تحنيطه وتخمير رأسه . فالقول بأن الغسل سنة أظهر وهو قول ابن أبي زيد )<sup>(6)</sup>.

ومن آرائمه التي اثبتت سعة نبظره وسداد قوله ما نقله من خلاف في

(2) هـو ابـو محمـد عبـد الـوهـاب بن عـلي بن نصر البغـدادي ، الـزركـلي : الاعـلام : 4: 335 الشيرازي : طبقات الفقهـاء : 168 ، عياض : المـدارك : 2: 691 ابن فرحـون : الديبـاج : 159 ، وما بعدها .

(3) ابنته هي زينب قاله الجمهور . أخرج الحديث مالك : الموطأ : كتـاب الجنائـز : غسل الميت (السيوطي : تنوير الحوالك : 1: 222)، البخاري : كتاب الجنائز : باب غسل الميت ووضوئـه (الطهطاوي: هدية الباري : 1: 103 )

(4) أخرجه البخاري : كتاب الجنائز : باب الحنوط للميت (الطهطاوي : هدية الباري :1: 103 وما بعدها ).

- (5) ابن رشد : المقدمات : 1: 172 .
- (6) ابن رشد : المقدمات : 1: 172 .

<sup>(1)</sup> قال بالوجوب: عبد الوهاب وابن محرز وابن عبد البر، وبالسنية ابن ابي زيد وابن يونس وابن رشد، انظر: الصاوي: بلغة السالك :1: 193 .

مسألة اقتران النية بتكبيرة الاحرام هل هو شرط صحة اولا ؟

وما ابداه من تصحيح مذهب مالك رغم فقدان التَنْصيص على مـذهبه ومذهب اصحاب المتقدمين ، وما اظهره من تصحيح كذلك لمذهب المخالفين ، بالاعتماد على القياس وطرد المسائل والفروع على وتيرة واحدة حتى لا يظهر بينهـا التنافـر في الاحكام ، ولا التضـارب في التوجيـه أثبت ابن رشد: (واختلف اهل العلم هل من شرط صحة الاحرام ان تكون النية مقارنة للفظ الذي هو التكبير عندنا او ليس ذلك من شرطه ، ويجزىء ان تتقدمه بيسير بعد اجماعهم انه لا يجوز ان تتقدمه بكثير ولا ان يتقدمها اللفظ بيسبر ولا كثير ؟ فذهب ابو حنيفة الى انه يجوز ان تتقدمه بيسير، وذهب الشافعي الى انه لا يجوز ان تتقدمه بيسير ولا كشير ، والى هـذا ذهب عبـد الوهاب من اصحابنا وهو ظاهر قول ابن ابي زيد في رسالته : والدخول في الصلاة بنية الفرض فريضة(١) . وليس عن مالك رحمه الله تعالى في ذلك نص ولا عن احد من اصحابه المتقدمين . ولو كـان ذلـك عنـدهم من فـروض الصلاة لتكلموا عليه ، ولما اغفلوا ذكره ، ولا وسع احد عندهم جهله، ولا اجازوا امامة من يجهله كما لا تجوز عندهم إمامة من يجهل ان القبلة والمباشىرة تنقضان الوضوء وما اشبه ذلك مما اجمعوا عليه ولم يختلفوا فيه ، وإن كان الخلاف فيه موجوداً .

FOR QUR'ANIC THOUGHT

والصحيح عندي على مذهبه ومذهبهم انه ليس من شرط صحة الاحرام مقارنة النية للتكبير وأنه يجزىء ان تتقدمه بيسير ، فاذا قام الرجل ولم يجدد النية مع الاحرام معاً نسيانا فصلاته تامة جائزة لتقدم نيته قبل تلبسه بالصلاة إذ لا يتصور من القائم للصلاة عدم النية لها قياسا على قولهم في الغسل والوضوء وعلى ما اجمع عليه اهل العلم في الصيام للنص الوارد في

الآبي الأزهري : الثمر الداني :576 ، ذكر ابن ابي زيـد قولـه ذلك في بـاب جمل من الفـرائض والسنن الواجبة والرغائب .



ذلك عن النبي ﷺ . وفرق بـين الموضعـين من خـالف في ذلـك بتفـاريق لا تسلم من الاعتراض ليس هذا موضع ذكرها والانفصال عنها ). <sup>(1)</sup> .

ومن خلال هذا النقل ترى تحرر ابن رشد فهو لا يوافق ابن ابي زيد في هذا الموضوع ويوافقه في الموضوع السابق ، وقد تمسك بالقياس في الفروع وقياس هذه المسألة بمسألة صحة ايقاع النية قبل ابتداء الصيام المجمع عليها . حين عرض للمسألة الاخيرة في كتاب الصيام ، وأبدى الفرق بين المسألتين في نظر المفرقين ورده وأعاد تمسكه برأيه ، ورفضه للخلاف في قوله : (وليس ذلك بفرق بيس الموضعين اذ لو كانت النية في الصيام قبل الفجر كالعدم لوجب ايقاعها مع الفجر معاً وان في ذلك مشقة إذ لا ينفع عمل بغير نية فلا يتنع عندي قياس الصلاة على الصيام في جواز تقدم النية قبل ابتداء الصلاة على وجه القياس لان جواز ذلك في الصيام الجاع من اهل العلم فيه سنة قائمة عن النبي تنشي ، فهذا اصل يجب ان ترد النية إليه الصلاة المختلف فيها كما رد إليه الغسل والوضوء، فيجوز فيها من تقدم النية قبل ابتدائها ما جوز في الغسل والوضوء، فيجوز فيها من تقدم النية قبل ابتدائها ما جوز في الغسل والوضوء، فيجوز فيها من تقدم النية قبل ابتدائها ما جوز في الغسل والوضوء قياسا على الوضوء<sup>(20)</sup>.

هذا اصرار منه على الوفاء لرأيه مدعوماً بالدليل، والحاح على استعمال القياس ، وتأويل ادلة المخالف بما يستفيـد منه تـأييداً لقـوله ، ونقضـاً لحجة مخالفه

ومن شواهد ترتيبه المسائل التي تناولها تقدمة وتـأصيلًا وتفـريعاً وتنـظيماً وتقسيماً .

(1) ابن رشد : المقدمات : 1: 122 .

(2) كذا في النسخة المطبوعة . وفي المخطوطة قياسا على الصيام : انظرها47 ظ.

(3) ابن رشد : المقدمات : 1: 182 .

ما اثبته في كتاب التفليس(1) : فقد استهل الكتاب بالاتيان بالمعنى اللغـوي للفلس ، والمعنى الشـرعي للتفليس وبمـدلـول المفلس بفتـــح الـلام المشددة ، والمفلس بكسرها مع التخفيف ، وساق لذلك شاهداً حديث المفلس مبرزاً ما فهمه الصحابة من المفلس ابتداء حين سألهم النبي ﷺ عنه ، ومـوجهاً إلى معنى شـرَعى جديـد لفت النبي ﷺ انظار صحـابته إليـه ، وهو يدخل في نطاق التحذير من التعدي على الغير بالقول وبـالفعل ، ويـرشد الى البعد عن إذاية الناس باي نوع من انواع الاذايات ، لأن الاذايات تفلس صاحبها يوم القيامة من الحسنات .

CE GHAZI TRUST

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ثم اورد للمعنى الشرعي المقصود من عقد هذا الكتاب حديثاً روي عن 🐘 أبي سعيد الخدري انبه قال : اصيب رجل(2) في عهد الرسول ﷺ في ثمار ابتاعها فكثر دينه ، فقال رسول الله ﷺ : تصدقوا عليه ، فتصدق عليه فلم يبلغ ذلك وفاء دينه ، فقال رسول الله ﷺ : خذوا مـا وجدتم وليس لكم الا ذلك (<sup>3)</sup> .

واستخلص منه : انه ﷺ خلعه من مالـه فقط ، ومـا أمـر ببيعـه ولا بسجنه ، وهو مذهب اغلب فقهاء الامصار : فالمفلس عندهم لا يؤ اجر في الـدين، ولا يحبس فيه . واستـدل لذلـك بقولـه تعالى : وإن كـان ذو عسـرة فنظرة الى ميسرة(4). ونص على مخالفة ابن حنبل لفقهاء الامصار في قوله : ان المفلس يؤاجر فيها عليه من الدين ، ونص على أن مذهب ابن حنب هو مة ها ابن شهاب الزهري (5) ( - 124 هـ / 742 م ) حكاه عنه الطحاوي ،

ابن رشد : المقدمات : 190 وما بعدها .

(2) وهو معاذ بن جبيل : انظر ترجمته في ابن الأثير : اسد الغابة : 5: 194 وما بعدها .

(3) الطحاوي : شرح معاني الأثار : 4: 157 ابن موسى الحنفي : المعتصر من المختصر : 251 .

(4) سورة البَّقرة : 279 . (5) هو ابو بكر محمد بن عبيد الله بن شهاب الزهري .

الشيرازي : طبقات الفقهاء : 63 وما بعدها . ابن حجر : تقريب التهذيب : 2: 207 مخلوف : الشجرة : 46



وقال : ما علمت احداً قاله غيره .

ونص على رأي شريح<sup>(1)</sup> ( ـ 82 هـ / 701 , 702 م ) المخالف للاكثرين في قوله : يحبس في الـدين، واورد له حجته وهي فهمه : ان الآية عنده ما وردت الا في الربى ولو كان المراد غير ما ذهب اليه لكانت القـراءة : وان كان ذا عسرة فنظرة الى ميسرة . بينها القراءة: وأن كان ذا عسرة فنظرة الى ميسرة .

وفسر ابن رشد الآية تفسيراً عاما في الـربى وغيره رادًاً عـلى شريـح ، ورادًاً على المخالف بقضاء عمر بن الخطاب وعمر بن عبـد العزيـز<sup>(2)</sup> ( ــ 101 هـ / 720 م )اللذين حكما بقسمة مال المفلس بين غرمائه ، وتركـاه حتى يرزقـه الله تعالى .

هذا جملة ما استهل به الكتاب دون ان يبتدئه بفصل ، ثم عقد الفصل الاول مبينا كيف كان الحكم في اول الاسلام : ان المديان يباع فيها عليه من السدين إذا لم يكن له مال يفي بجسا عليه. وهو حكم بشرائع من سبق من الانبياء وأحتج له بادلة اولها : قول الله تعالى في قصة يوسف عليه السلام : فها جزاؤه إن كنتم كاذبين قالوا جزاؤه من وجد في رحله فهو جزاؤه <sup>(3)</sup> أي استعباده واسترقاقه .

وثانيها : الحديث المروي في الخضر سأله مسكين ان يتصدق عليه لوجه الله ، فاذن له ان يبيعه ويأخـذ ثمنه . إذ لم يكن عنـده ما يعـطيه ولم يشـأ أن يكسفه وفاء بما سأله به وتعظيماً لله .

(1) هو ابو امية شريح بن الحارث الكوفي النخعي القاضي . الشيرازي : طبقات الفقهـاء <sup>.</sup>: 80 . ابن حجر : تقريب التهذيب : 1: 349 .

(2) هو ابو حفص بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم الأموي امير المؤمنين . الشيرازي : طبقات
 الفقهاء : 64 . ابن حجر : تقريب التهذيب : 2: 59 وما بعدها .

(3) سورة يوسف : 74, 75 .



وثالثها : الحديث المروي في شأن الصحابي المدين الذي أذن غـريمه ان يأخذه ويبيعه في دينه .

ثم تخلص الى الفصل الثاني الذي ابان فيه الحكم في الرجل اذا غرق في الدين ، وقام به غرماؤ ه ماذا يفعل به . واورد رواية ابن الماجِسُون في حبسه آسْتِبْراء مدة تختلف في كثرة المال وقلته . وإذا اجتمع أهل دينه قسم ما وجد له من مال بينهم بالحصص بعد أيمانهم واستحلف بعد انقضاء مدة الحبس بالله الذي لا إله إلا هو ماله مال ظاهر ولا باطن ولئن وجد مالا ليؤ دين إليه حقه .

ثم تخلص الى الفصـل الثالث الـذي أتى به لبيـان من يتحاص في مـال المفلس ؟ ومتى يقبل اقراره بالدين ؟ ومتى لا يقبل ؟

ثم انتقل الى الفصل الرابع الذي عرض فيه أنَّ مدار هذا الكتاب عـلى ستة فصول:

أحدها: معرفة ما يجوز للمفلس من اقرار المفلس وافعاله قبل التفليس وبعده مما لا يجوز.

والثاني : معرفة ما يحجر عليه فيه من ماله ويتحاص فيـه الغرمـاء ، مما يترك له ، ولا يتحاص فيه الغرماء .

والثالث : معرفة حكم ضمان ما يحجر عليه فيه من المال . والرابع : معرفة وجه الحكم في المحاصة . والخامس : معرفة ما يتحاص به من الديون مما لا يتحاص به منها . والسادس : معرفة ما يكون الغريم أحق به في التفليس من الغرماء مما تحاصهم فيه ولا يكون أحق منهم به .

ثم ينطلق في الحديث على هذه الفصول الستة مبتدئا بأولها ومفرعا عنه

Died by redistered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصولا أخرى ساق فيها الأحكام وأرجع المسائل الى أصولها ونظائرهما . وذكر مختلف الروايات عن ممالك ، واعتبر بعضها مفسرا لما في المدونة ، وفصل الأحكام حسب الأحوال على منهج ممالك فيما تحصل عنده ، وجمع المسائل المتفرقة في الأبواب المتعددة .

ثم ينتقل الى باقي الفصول محللا ، شارحا ، ومعللا ، وموجها ، ومبينا ما اتفق فيه وما اختلف ، وخاتما الفصل الأخير من الكتاب بقوله ؛ وما وجد من الخلاف في بعض المسائل<sup>(1)</sup> فليس بخلاف بما قسمناه وأحكمناه وانما الخلاف بينهم فيها لاختلافهم من أي قسم هو منها فمن تأول ان ذلك بيده رآه احق به في الموت والفلس ، ومن تأول ان ذلك قد خرج من يده وليس بقائم عند المبتاع رآه اسوة الغرماء في الموت والفلس جميعا ، وذلك كمسألة من استؤجر على سقي حائط فسقاه حتى اثمر ثم فلس قال في المدونة : انه أحقّ بالثمرة في الفلس دون الموت ، وروى أصبغ انسه أحق في الموت والفلس ، والا ظهر انه أسوة الغرماء في الموت والفلس . والفلس ، والا ظهر انه أسوة الغرماء في الموت ، وروى أصبغ انسه أحق في الموت على المعنى الذي ذكرته في مكان غير هذا )<sup>(2)</sup>.

خامساً : واهتم كذلك بأعيان مسائل كانت في المدونة مشتتة ، غير تمامة ، فجمعهما ولخصها وشرحها وبينهما ووجههما . وهي مسائل ذكرهما استطرادا كما دون ذلك في المقدمة ، وأوردها تتميما لتعليقاته على المدونة ، وتوضيحا لما أشكل منها ، وتحصيلا لأمهاتها الغامضة . وهو بهذا الصنيع قد قرب البعيد ، وبسط المعقد ، وسهل الصّعب ، وفتح المغلق ، وصوب آراء

(1) المسائل المتعلقة بالفصل السادس وهـو معرفة ما يكون الغريم أحق بـه من الغرماء في الموت والفلس أو في الفلس دون الموت مما لا يكون أحق به في شيء من ذلـك ويخلص الغـرماء . وهذا الفصل تحدث عن مسائله في 4 فصول .

من تقدمه من الفقهاء الذين كتبوا على المدونة أو لم يكتبوا عليها ، وردّ آراء آخرين ، وماشى بعضهم في مواضع ولم يماشهم في مواضع أخرى . فهو اذا قد غربل الأقوال ، ووجه شروح المدونة أو مختصراتها أو التقييدات عليها ، وصحح التأويلات لمعانيهما ، وحصل فقه مسائلهما ، وضبط احكام فروعها ضبط من اتسع اطلاعه ، وجمع في بعض المواطن النظائر جمع الحمافظ للفروع ، وذكر بالقواعد الأصولية المالكية مع التعرض للخلاف والاحتجاج لمذهبه تذكير الأصولي البارع . فمن الشواهد على ذلك :

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

1) . ما جاء في الفصل السابع من فصول القول في التيمم ، وتعلق بمسألـة : هل يرفع التيمم الحدث الأكبر والأصغر أولا يرفع ؟ فقد حكى ثلاثة آراء :

الرأي الأول : لمالك وجميع أصحابه وجمهور أهل العلم انـه لا يرفـع الحدث الأكبر ولا الحدث الأصغر .

الرأي الثاني : لسعيد بن المسيب<sup>(1)</sup> وابن شهاب يـرفع الحـدث الأصغر ولا يرفع الحدث الأكبر .

الرأي الثالث : لأبي سلمة بن عبد الرحمن<sup>(2)</sup> يوفع الحدثين جميعا حدث الجنابة ، والحدث الذي ينقض الوضوء . ومعنى هذا الرأي : ان الانسان اذا تيمم للوضوء أو من الجنابة كان على طهارة أبـدا ، ولم يجب عليه الغسل ولا الوضوء وان وجد ماء ما لم يحدث أو يجنب . ثم عقب على ما وقع في المدونة من ابن مسعود<sup>(3)</sup> يقول بقول أبي سلمة مصححاً الفهم بما يلي : ( وقد وقع في

- (1) هو أبو محمد سعيد بن المسيب بن حزن المخزومي ( ـ 93 هـ ) الشيرازي : طبقات الفقهـاء : 57 وما بعدهـا . ابن حجر : تقـريب التهذيب : 1 : 305 ومـا بعدهـا . السيوطي : اسعـاف المبطأ : 17 .
- (2) هو أبو سلمة بن عبد الرحمن بن عوف الزهري ( ـ 94 هـ ) . الشيرازي : طبقات الفقهاء :
  61. ابن حجر : تقريب التهذيب : 2: 430 . السيوطي : اسعاف المبطأ : 45 .
- (3) هو أبو عبد الرحمن عبد الله بن مسعود الهـذلي ( ـ 32 هـ ) ابن الأثير : أسـد الغابـة : 3 : 384 .
  وما بعدها . ابن حجر : تقريب التهذيب : 1 : 500 نخلوف : التتمة : 82 وما بعدها .

المدونة<sup>(1)</sup> عن ابن مسعود ما ظاهره انه كان يقول مثله ، ولا يصح ان يحمل الكلام على ظاهره ، فان المحفوظ عن ابن مسعُود ما حكينا عنه قبل<sup>(2)</sup> من أن الجنب لا يتيمم بحال ، ثم رجع الى هذا الذي ذكره عنه وعن مالك وسعيـد ابن المسيب من أنه اذا تيمم وصلى ثم وجد الماء انه يغتسل ) .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

2) . وما جاء في الفصل 15 من القول في التيمم شرحا لما في المدونـة : ( ويريد في المدونة بقـوله آخـر الوقت ووسـطه آخر الـوقت المختار خـلاف ما ذهب اليه ابن حبيب )<sup>(3)</sup> .

3) . وما جاء في الفصل الذي طرق فيه مقادير أقل الطهر وأكثر الحيض والنفاس وأقلهها : ففي أقل الطهر سرد اختلافا ذا أربعة أقوال عقب عليها بما ارْتَاه .

. أولها : قول ابن الماجشون وروايته عن مالك ان أقله خمسة أيـام فكلما قل الطهر كثر الحيض وكلما كثر الحيض كثر الطهر وهـو ضعيف لأنه يقتضي ان المرأة قد تحيض أكثر من نصف دهرها وذلك يرده الأثر .

ثانيها : قول سحنون وهو دليل المدونة على ما تأوله ابن أبي زيد أن أقله ثمانية أيام . <sup>(4)</sup> .

- (2) في الفصل الخامس من القـول في التيمم ونصه : ومن أهـل العلم من ذهب الى أن الجنب لا رخصة له في التيمم وهو مذهب عمر بن الخطاب ، وكان عبد الله بن مسعـود يقولـه ثم رجع عنه . ( ابن رشد : المقدمات : 1 : 80 ) .
  - (3) ابن رشد : المقدمات : 1 : 85 وما بعدها .
- (4) في هذا القول شاهد على عرض تـأويل المتقـدّمين وتـأييده . ونمـوذج لصنيعه في تعليقـاته عـلى الأقوال ومسائل المدونة .

<sup>(1)</sup> سحنون : المدونة : 1 : 45 . وفيها : قال : وقال مالك في الجنب لا يجد الماء فيتيمم ويصلي ثم يجد الماء بعد ذلك . قال : يغتسل لما يستقبل وصلاته الأولى تامة . وقاله سعيد بن المسيب وابن مسعود وقد كان يقول غير ذلك ثم رجع الى هذا انه يغتسل ذكره عن ابن مسعود سفيان` ابن عيينة من حديث وكيع .



**وثالثها** : رواية التونسي<sup>(1)</sup> عن مالك ، وروايـة أصبغ عن ابن القـاسم ان أقله عشرة أيام .

ورابعها : قول محمـد بن مسلمة<sup>(2)</sup> ( ــ 206 هـ ) ان أقله خسـة عشـر يوما وهذا القول الرابع له حظ من القياس .

وبعد ان وضح حظ القول الأخير من القياس ، ووجاهته من حيث استقامته مع الأدلة الشرعية حين تجمع ويوفق بينها وتفهم الفهم الدقيق أثبت : (وأما سائر الاقاويل فلاحظ لها في القياس ، وانما أخذت من عادة النساء ، لأن كل ما وجب تحديده في الشرع ولم يرد به نص لزم الرجوع فيه الى العادة كنفقة الزوجات وشبه ذلك . وقد حكى أحمد بن المعذل<sup>(3)</sup> عن ابن الماجشون انه وجد من النساء من يكون طهرها خمسة أيام ، وعرف ذلك بالتجربة من جماعة النساء )<sup>(4)</sup>.

4) . وما جاء في نفس الفصل لما بين أكثر الحيض وهو خمسة عشر يوما ، متعرضا الى أصله من الحديث النبوي ، وقائلا : أنه قول مالك وأصل مذهبه ( وقد قال : ال ،مرأة اذا تمادى بها الدم استظهرت بثلاثة أيام على أكثر أيامها ، ثم اغتسلت وصلت وصامت ، وَلَم يبين ان كان يطؤ ها زوجها فيها بينها وبين الخمسة عشر يوما ويكون حكمها حكم المستحاضة أم لا ؟ )<sup>(5)</sup>

- (2) هـ و أبو هشام محمد بن مسلمة المخزومي . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 147 . ابن عبد البر : الانتقاء : 56 . عياض : المدارك : 1 : 358 . ابن فسرحون : المديساج : 227 . مخلوف : الشجرة : 56 .
- (3) هـو أبو الفضـل أحمد بن المعـذل بالـذال المعجمة العبـدي البصري الفقيـه المتكلم تلميـذ ابن المجشون ومحمد بن مسلمة وغيـرهما . الشيـرازي : طبقات الفقهـاء : 164 . ابن فرحـون : الديباج : 30 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 64 وما بعدها .

(5) ابن رشد : المقدمات : 1 : 90 .

وأورد مختلف تأويلات المالكية على مالك في ذلك ، فذكر ان منهم من رأى ان اغتسالها بعد الاستظهار استحسان واحتياط للصلاة ، ولا يطؤها زوجها حتى تتم خسة عشر يوما فتطهر طهرا آخر واجبا . وبهذا الرأي دليل رواية ابن وهب عن مالك<sup>(1)</sup> في قوله : رأيت أن احتاط لها فتصلي وليس ذلك عليها أحب الي من أن تترك الصلاة وهي عليها .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فاذا بنى قوله على الاحتياط فمن الاحتياط ترك وطئها قبل الخمسة عشر يوما ، وايجاب الغسل عليها اذا أكملت الخمسة عشر يوما وقضاء الصيام .

ومنهم من ذهب الى انها اذا اغتسلت وصلت وصامت اجزأها صومها ، ووطِئَها زوجها ، وكان حكمها حكم المستحاضة ، فلا يجب عليها غسل عند تمام الخمسة عشر يوما الا استحسانا وهو دليل ما في كتاب الحج الثالث من قوله في الحائض في الحج : ان الكري يجس عليها أقصى ما يمسكها الدم والاستظهار قبل أن تطوف بعد الاستظهار كالمستحاضة وان كان ابن أبي زيد قد تأول ان الكراء يفسخ بينها وبين الكري ان تمادى بها الدم بعد الاستظهار وهو بعيد . فهذا من ابن رشد جمع للأقوال ، وتأييد للروايات ، وتعليل للآراء ، وربط لهما بالأصول ، واستنتاج من الروايات ، وتعليق على التأويلات بالبعد أو بالقبول .

وفي ختـام الكلام عـلى أكثر الحيض استخلص من تـأويل قـول مالـك السابق الذكر ما يلي : ( فعلى هـذا التأويـل في أكثر الحيض لمـالك قـولان : أحـدهما : أكثـره خمسة عشـر يومـا<sup>(2)</sup> . **وثانيهـما** : ان أكثر حيض كـل امرأة أيامها المعتادة مع الاستظهار ما بينها وبين الخمسة عشر يوما )<sup>(3)</sup> .

(1) الرواية في كتاب الوضوء من المدونة . ( من المقدمات : 1 : 93) .

(2) وهو القول الذي صدر به هنا وسـابقا واستـدل له بحـديث : انكن ناقصـات عقل ودين . . . واعتبره أصل مذهب مالك .

(3) ابن رشد : المقدمات : 1: 90 .



وأورد رأي أبي حنيفة الذي يقول : أكثر الحيض عشـرة أيام ورده بـأنه قول لا يعضده اثر ولا يوجبه نظر<sup>(1)</sup> .

5) . وما جاء في الفصل الذي جعله لما تراه المرأة من الدم على اختلاف أحوالها حيث حصر النساء الواجدات للدم في خمس ، وبين ما يعتبر من الدم الذي رأينه دم علة وفساد ، أو دم حيض . . .<sup>(2)</sup> ثم رتب بعد ذلك من الدم الذي رأينه دم علة وفساد ، أو دم حيض . . .<sup>(2)</sup> ثم رتب بعد ذلك ان الدم المحكوم له بانه دم حيض اذا تمادى اختلف فيه على ستة أقوال . هذا بالنسبة الى المعتادة اهتم بخمسة منها ، ثم انتقل بعد الى الحديث عن المبتدأة وهي التي تجد دم الخلاف فيه على ستة أقوال . هذا بالنسبة الى المعتادة اهتم بخمسة منها ، ثم انتقل بعد الى الحديث عن المبتدأة الخلاف فيها على خمسة أقوال واعتبرها كالمعتادة قائلا : لأن عادة بداءتها في الخلاف فيها على خمسة أقوال واعتبرها كالمعتادة قائلا : الذا عادة بداءتها في الحيض تجعل كعادة لها ، غير أنه ينقل عن ابن القاسم انه يرى في المبتدأة الحيض تجعل كعادة لها ، غير أنه ينقل عن ابن القاسم انه يرى في المبتدأة الخلاف في عمد بن مسلمة في المعتادة : فلا يرى ان تستظهر بثلاثة أيام<sup>(R)</sup> .

وروي عن ابن نافع انها تستظهر بثـلاثة أيـام وان زاد على خمسـة عشر يوما.فهو قول سـادس اعتبره شـذوذاً في المذهب ولـذلك لم يرتّبه بعـد ذكر الأقوال الخمسة مباشرة ، وعرضه للمسألة السابقة .

أما المرأة التي اختلفت أيامها المعتـادة فحكى ابن رشد الخـلاف فيها ، وشهر انها تستظهر على اكثر أيامها ، وقابله بقول ابن حبيب:انها تستظهر على أقل أيامها ، ونقل ما مال اليه ابن لبابة"<sup>(4)</sup> انها تغتسل عند أقل أيامها من غـير

(4) هو أبو عبد الله محمد بن يحيى بن عمر بن لبابة ( ـ 336 هـ ) يلقب بالبـرجون لـه اختيارات في الفتوى والفقه خارجة عن المذهب مؤلف كتاب المنتخب ( على مقاصد الشرح لمسائل المدونة ) الضبي : بغية الملتمس : 114 . عياض المـدارك : 4 : 398 . وما بعـدهـا . ابن فـرحـون : الشياج : 215 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 86 .

 <sup>(1)</sup> انظر البحث الذي ساقه ابن رشد في اثبات أقل الطهر . ( في المقدمات : 1 : 89 ) .

<sup>(2)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1: 92 .

<sup>(3)</sup> المصدر السابق : 1: 93 .

استظهار وتكون مستحاضة ، ولكنه خطأه ورده ردا عنيفًا ونص على أنه ( خطأ صراح يرده القرآن ، ويبطله الاعتبار ) <sup>(1)</sup> .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

6) . وما جاء في الوكالة في النص(2) الذي عقده لبيان الحكم في صورة اذا مات الموكل على القول الذي يـرى فيه ان الـوكالـة تنفسخ بمـوته ولم يعلم الوكيل بموته أو عزل ولم يعلم بعزلته فاختلف هل يكون معـزولا بنفس العزل أو الموت على ثلاثة أقوال أوردها ابن رشد ، وحرر القول فيها وعزاها لاصحابها، وجمع فيها ما أتي به من المواضيع المتفرقة التي استخرجت منها الأقوال.

وذكر في الفصل الموالي : <sup>(2)</sup> ان ذلك تلخيص المسألة عنـده وتخريجهـا ، وأبرز انه قد تؤ ولت فيها تأويلات كثيرة ساقها وتعقبها .

ثم اثبت في الفصل التالي قوله : وهذا كلمه لا يسلم من الاعتراض ، والصحيح ان المسألة تتخرج فيها ثلاثة أقوال كما قدمت ، والأصل في هذا الاختلاف اختلاف الأصوليين فيمن علم بالحكم ثم نسخ ولم يبلغه النسخ هل يكون الحكم منسوخا عنه بورود النسخ فيه وان لم يبلغه أو لا يكون منسوخا عنه الا ببلوغه اليه )<sup>(3)</sup>.

فالمبحث طريف ، والتخريج لطيف ، بالرجوع الى القواعد الأصولية التي توضح بساطة المسألة ، وتظهر توجيه الاختلاف فيها وهذا يدل على علم ابن زشد بأصول الفقه وعلى انتباهـه الى ما بينـه وبين الفـروع من صلة قويـة ولحمة متينة . والى فهم خفي عمن سبقه من الشيوخ والى استقصاء جمع فيـه الأنهال من مختلف الأبواب ، وتحليل ابان فيه تلخيص المسألـة وتخليصها من

(1) ابن رشد : المقدمات : 1: 93 .

- (2) المصدر السابق : 249 ظ . وما بعدها .
  - (3) المصدر السابق : 250 .



التأويلات غير المتناسقة (1) .

7) . وما جاء في الكلام على الكلب اذا ولغ في الاناء قوله : (وقد اختلف في معنى ما وقع في المدونة من قول ابن القاسم : وكان يضعفه . فقيل : انه أراد بذلك انه كان يضعف الحديث لأنه حديث آحاد ، وظاهر القرآن يعارضه ، وما ثبت أيضا في السنة من تعليل النبي على طهارة الهرة بالطواف علينا والمخالطة لنا .

وقيل : بل أراد بذلك انه كان يضعف وجوب الغسل . وقيل : بل أراد بذلك انه يضعف العدد .

فالتأويل الأول : ظاهر في اللفظ بعيد في المعنى اذ ليس في الأمـر بغسل الاناء سبعا ما يقتضي نجاسته ، وعارضـه ظاهـر القرآن ، ومـا علل به الُنبي عليه الصلاة والسلام طهارة الهرة .

والتـأويـل الثـاني : بعيـد في اللفظ ظـاهـر في المعنى لان الأمـر محتمـل للوجوب وللندب . فاذا صح الحـديث وحمل عـلى الندب والتعبـد لغير علة لم يكن معارضا لظاهر القرآن ولا لما علل به النبي عليه السلام طهارة الهرة .

وأما التأويـل الثالث فهـو بعيـد في اللفظ والمعنى اذ لا يصـح تضعيف العـدد مع ثبـوت الحديث لأنـه نص فيـه عـلى السبـع ، ولا يجـوز ان يصـح الحديث ويضعف ما نص فيه عليه وبالله التوفيق ) <sup>(2)</sup> .

<sup>(1)</sup> أنظر بحث المسألة وتفصيل القول فيها برمته في المقدمات لابن رشد : 249 ظ . وما بعدها . (2) ابن رشد : المقدمات : 1: 62 .



الفصل السادس اصل طريقة المقدمات



This file was downloaded from QuranicThought.com



# اصل طريقة المقدمات

ان خلق الوفاء للشيوخ ، والاعتراف بـالجميل لهم ، والامـانة العلمية التي كان يجملها ابن رشد تبدو ظاهرة تميز بها ، وأعلن عنهـا في مقدمة كتابـه المقدمات، والتزم بها في دروسه ، وسجلـها في هـذا التأليف وهـو الـذي دون بقلمه وصـرح بأن الـطريقة المتـوخاة ، والسبيـل المنتهج فيـها كان يستفتح به كتب المدونة ورسومها من معانٍ ، وما يبين اصول الكتب والـرسوم من القرآن والسنة ، وما يورده من مسائل متفق فيها او مختلف فيها ، وما يأتي بـه من تقسيمات وتـرتيبات وتحصيلات . . كانت من ايحـاءات شيخه ابن رزق ، ومن طريقته التي سنها في دروسه ومناظراته ومذاكـراته التي كـان يجمع حولها الطلاب .

ف ابن رشد متبع ومقتف آثار ابن رزق الذي وسمه تلميذه ابن رشد بقوله : ( فلقد كان ـ اكمل الله كرامته ـ افقه من شيوخه وانفع للطلاب منهم )<sup>(1)</sup> وبرر ما حلاه به بقوله : ( وليس ذلك بغريب فرب حامل فقه إلى من هو افقه منه ، ومبلغ حديث إلى من هو اوعى له منه . والتوفيق بيد الله يؤتيه من يشاء )<sup>(2)</sup> وشكر له دلالته على الطريقة المسلوكة ، واعترف له بالسبق في هذا المضمار وبالتقدم والابتكار، واشاد به في العبارات التالية : ( . . . فله الفضل بالتقدم والسبق لانه نهج الطريق واوضح السبيل ودل

(1) ابن رشد : المقدمات : 1:2 وما بعدها .
 (2) المصدر السابق : 1:3 .

The by constant of the constan

عليه بما كان يعتمده من ذلك مما لم يسبقه من تقدم من شيوخه اليه )<sup>(1)</sup> .

وابن رزق - من بين شيوخ ابن رشد - الوحيد الذي توفق الى الطريقة المشلى ، والفريد الذي اهتدى الى الاسلوب الانفع ، والفقيه الافقه من اساتذته ، فلا غرابة ان يتأثر به ابن رشد ، وان ينتفع بفهمه ، وان يقتفي اثره في مذاكراته ، وفي حلقات دروسه وفي مناظراته ، وان يحتفل بما احتفل به ، وان يحرص على نفع الطلبة . وان يسلك السبيل الانجع لتكوين التلاميذ ، وتخريج الاصحاب تخريجاً يصلهم بأهم كتب المذهب ، ويربطهم باقوال مالك وروايات اصحابه .

ولقد بلغ اعجاب ابن رشد بطريقة استاذه ان سأله عن مصدرها ، وهل كان شيخه الفقيه ابن القطان يسلكها في ابتداء كتب المدونة ؟ وإلى أي مدى كان يحتفي بها في مناظراته ؟ فاجاب بان ابن القطان لم يكن يحتفل بما يحتفل به هو ، ولم يكن يعتني بما اعتنى به هو ، ولم يكن يأتي إلا بما أتى به ابن ابي زيد القيرواني في اوائل الكتب من مختصره .

ودون ابن رشد بقلمه سؤ ال شيخه ابن رزق وجوابه بقوله : (فقد سألته رحمه الله تعالى عما كان يستفتح به شيخه الفقيه ابدو عمر بن القطان مناظراته في ابتداء كتب المدونة فقال لي : كان لا يمزيد عملى ما ذكره ابن أبي زيد في اوائل الكتب من مختصره )<sup>(2)</sup> .

فالطريقة اذن من مبتكرات ابن رزق ، وهي طريقة اوحى لـه بها ابن القطان باحتذاء طريقـة ابن ابي زيد في تـأليفه مختصـر المدونـة . وطريقـة ابن رزق.أقتبسهامن دروسه ومن مجالسه العلميـة تلميذه ابن رشـد . هذا مـا يثبته ويصرح به : (جريا على سنن شيخنا الفقيه ابي جعفر بن رزق رحمه الله تعالى

- (1) المصدر السابق : 1: 2 .
- (2) ابن رشد : المقدمات : 1: 2 .



وطريقته في ذلك واقتفاء لأثره فيه )<sup>(1)</sup> وينص على انه كــان افقه من اســاتذتــه وانفع للطلاب منهم .

ولم يثبت لنا مؤلفو كتب التراجم ومصنفو الحوليات ان ابن رزق ترك تآليف في هذا الباب تسمح بالاطلاع عليها والتعرف على طريقته فيها واجراء المقارنة بينها وبين طريقة ابن رشد غير كلمة مجملة غامضة وردت عند مخلوف في الشجرة في قولته : (له تآليف حسنة)<sup>(2)</sup> . ولو كانت لـه تآليف لما خفيت على المتقدمين الذين ترجموا له اندلسيين كانوا او غيرهم والذين سبق ذكرهم لما تم التعريف بـه<sup>(3)</sup> . ولو دون طريقته لما صرح ابن رشد انه اقتبسها من مجالس المناظرات واقتفى اثرها نتيجة الاستماع اليها والتأثر بها في حلقات دروس الفقه ، ولما اقترح بعض الطلاب على ابن رشد ان يجمع طريقته في تأليف مفيد هو كتاب المقدمات الذي نصّ في شأنه : (فاجتمع من ذلك تأليف مفيد لم يسبقني احد ممن تقدم الى مثله )<sup>(4)</sup> . فالمستخلص : ان ابن رزق لم يسبق الى الطريقة التي التزمها إلقاء ، وان ابن رشد لم يسبق الى الطريقة التي تبناها تدوينا وتأليفاً .

ومن الواضح المصرح به ان طريقة ابن رشد امتازت عن طريقة ابن رزق بميزتين على الاقل :

اولاهما : كانت أكثر توسعـا في المقدمـات الممهدات لمـا اقتضته رسـوم المدونة من الأحكام والشرعيات ، وكانت اكثر احتفالاً وبصفة خاصة في بداية

(1) المرجع السابق.

(2) مخلوف : الشجرة : 121 .

(3) ولا أعلم مستند رأي الشيخ محمد الشاذلي النيفر وهو يصرح بتدوين ابن رزق تمهيداً للمدونة ومدخلا لابوابها ورسومها حين قال : (فكتب مدخلا لها ابن رزق ثم ابن رشد) (انـظر رأيه في كتابه « قطعة من موطأ ابن زياد ص: 9). كتاب الوضوء وفي ذلك يصرح ابن رشد : ( وان كنت اكثر احتفالاً منه في ذلك لا سيما في اول كتاب الوضوء فاني كنت اشبع القول فيه ببنائي اياه على مقدمات من الاعتقادات في اصول الديانات ، واصول الفقه في الاحكام الشرعيات لايسع جهلها ، ولا يستقيم التفقه في فن من الفنون قبلها )<sup>(1)</sup> . فاذا كان حفيا برسوم المدونة حفاوة اوفر ، ومعتنياً بها عناية اكثر فإن اهتمامه باوائل كتاب الوضوء اغزر .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وتمثل احتفاله بها بتدوين مقدمـات في العقيدة ، وتسجيـل تمهيدات في اصـول الفقـه لا يمكن جهلهـــا ، ولا يسلم تَعَلُّم أي علم قبلهــا . وخصص لذلك38 صفحة تقريباً قسمها على فصول رئيسية وأخرى فرعية .

أ ) فالفصول الرئيسية في العقيدة هي التالية :

\* فصل في معرفة الطريق الى وجوب التفقه والمدخول في نموع من الشرائع<sup>(2)</sup>.

\* فصل في معرفة شرائط التكليف<sup>(3)</sup> جعل لـه فصلًا فرعيًا يتعلق بحالي الصبي فيما دون البلوغ وهما حال لا يعقل فيها معنى القربة وحال يعقل فيها معناها .

\* فصل في وجوب الاستدلال<sup>(4)</sup>، جعل لـه فصلاً فـرعياً تكملة وتوضيحاً لقول الله عز وجل : ألم تر إلى الـذي حاج ابـراهيم في ربه ان آتـاه الله الملك إذ قال ابراهيم ربي الـذي يحيي ويميت قال : انـا احيي واميت قال ابراهيم فإن الله يـأتي بالشمس من المشـرق فأت بهـا من المغرب فبهت الـذي

(1) ابن رشد : المقدمات : 1:2 .

(2) ابن رشد : المقدمات : 1: 3 وما بعدها .

(3) المصدر السابق : 1:4 . وما بعدها .

(4) المصدر السابق : 1: 5 وما بعدها .



كفر والله لا يهدي القوم الظالمين'(!) .

\* فصل في وحدانية الله عز وجل واسمائه وما هو عليه من صفات ذاته وافعاله<sup>(2)</sup> وجعل له 11 فصلًا قسم فيها الحديث واستدل له وسار مع عقيدة اهل السنة ورأي مالك في بعض المواقف كما فعل في الفصل السادس منها الذي ابتدأه بقوله : (ولا يجوز أن يسمى الله تعالى الا بما سمى به نفسه أو سماه به رسوله ي وأجمعت الأمة عليه هذا قول أبي الحسن الاشعري ...)<sup>(3)</sup>.

ب) والفصول الرئيسية في اصول الفقه هي الآتية :

\* فصل في الطريق الى معرفة أحكام الشرائع<sup>(4)</sup> وجعل له سبعة فصول فرعية .

\* فصل في وجوب القياس<sup>(5)</sup> وجعل له 12 فصلاً فرعياً من اهمها الفصل الاول منها المعقود لبيان دليل القياس وهو الاجماع المعلوم حصوله وتقرره قبل خلق أهل الظاهر القائلين بنفيه<sup>(6)</sup>.

ج ) ثم اورد الفصول الرئيسية الآتية :

\* فصل في وجوب طلب العلم<sup>(7)</sup> جعل له تسعة فصول فرعية كانت تشتمل على احكام شرعية مؤيدة بالأدلة وعلى نصائح تربوية وعلى تشجيعات على طلب العلم والتفقه في الدين ، وعلى الوسائل التي تعين على ذلك . . .

(1) سورة البقرة : 257 .

- (2) ابن رشد : المقدمات : 1:7 وما بعدها .
  - (3) ابن رشد : المقدمات : 1: 11 .
  - (4) المصدر السابق : 1: 14 وما بعدها .
  - (5) المصدر السابق : 19:1 وما بعدها .
  - (6) المصدر السابق :1: 20 وما بعدها .
  - (7) المصدر السابق : 1: 26 وما بعدها .

\*\* فصل في تحديد القول بالايمان والاسلام<sup>(1)</sup> . جعل له 11 فصلاً فرعياً رتب القول فيها ترتيباً، وأبان مذهب أهل السنة واحتج له ، ورد على أهل الاعتزال ومن اهم الفصول الفرعية له الفصل السابع<sup>(2)</sup> الذي عقده واختار فيه ان اول الواجبات الايمان بالله تعالى باعتباره مذهب من يرى أن الايمان هو التصديق الحاصل في القلب ليس من شروط صحته المعرفة وهو الذي اختاره ابو الوليد الباجي واحتج له . وخالف مذهب من يقول : ان اول الواجبات النظر والاستدلال وهو مذهب أبي بكر الباقلاني . ونقل حكاية ابي الوليد الباجي عن شيخه ابي جعفر السمناني<sup>(3)</sup> ( ـ 444 هـ / 1052 م ) انه كان يقول : القول بان النظر أول الواجبات مسألة من مسائل الاعتزال بقيت في المذهب عند من التزمها ، واستدل على ذلك بأدلة بعضها ناقشه فيها ابن عليها .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

والذي يتتبع المسائل التي طرقها في الفصول التي خصصها للكلام على أصول الدين سواء في بداية المقدمات او في اثنائها يستطيع ان يصف ابن رشد بالمتكلم وقد اعلن ان (المتكلم هو العالم بأصول المديانات )<sup>(4)</sup> . وسبق افراد «ابن رشد المتكلم » بفصل.

(1) المصدر السابق :8 ظ وما بعدها . وقع الرجوع الى المخطوط هنا لوجود نقص في المطبوع يتمثل فيما يلي : (فصل تحديد القول بالايمان والاسلام ، ولا يصح شيء من العبادات الا بعد الاقرار بالمعبود والتصديق به فاول الواجبات ) قارن بين هذا وما جاء في المطبوع :1: 33 .

(2) ابن رشد : المقدمات : 1: 37 وما بعدها .

(3) هو ابو جعفر محمد بن احمد بن محمد السمناني ولد سنة 361 هـ / 972 م، من أهل سمنان العراق قاضي الموصل وشيخ الحنفية اشعري العقيدة اخذ عنه الباجي بالموصل الاصول وبقي جها عاماً يدرس عليه . انظر ترجمته : الصفدي : الوافي : 2: 65 كحالة : معجم المؤلفين : 8: 318 اللكنوي : الفوائد البهية : 159 وما بعدها .

(4) ابن رشد : المقدمات : 213 و .

Lifet by collected vestor CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

كذلك المتتبع لمسائل اصول الفقه التي بحثها سواء في بداية التأليف او في اثنائه تظهر انه « اصولي »، بحق عالم بها بصدق، عارف بمواطن الاجماع والاتفاق ، وبمواضع الخلاف ، مطلع على أدلة المجمعين والمختلفين مبيّن آراء مالك الاصولية ومناهجه في استخراج الاحكام ومناهج اصحابه الذين وافقوه او خالفوه . وهو حين يعرض لذلك يختصر في اغلب الأحوال ويحيل على المطولات التي قد يعينها ، ويفصل ويتجاوز حد الايجاز في احوال اخرى .

ويمكن للباحث من خلال احاديث ابن رشد في المسائل الاصولية بنوعيها :اصول الدين واصول الفقه ، ان يفردها بالتأليف ويظهر بها أصول مالك وقواعده المصرح بها او المستنتجة من اجتهاداته وفتاواه ، وعقيدة مالك ومذهبه في علم الكلام ، وان يستبين بها آراء ابن رشد وحججه ومواقفه من الادلة التي تناصر أى رأي معروض او قول منقول، دون تحيز او استنقاص إذا استعان الباحث بجملة تآليف ابن رشد وجع شتات الموضوعات المفرقة هنا وهناك ، وقرب اطراف الابواب بعضها من بعض .

ويبدو ان ابن رشد في المقدمات الاصولية المتعلقة بعلم الكلام قدساير ابن ابي زيد القيرواني في رسالته التي استهلها بمقدمات في العقيدة .

واضاف اليها المقدمات الاصولية المتعلقة بأصول الفقه سعياً في الافادة، وتدريباً على الاجتهاد، واحياء لتحريك الطلبة لـلاتصال بأصول العلوم الاسلامية .

ويتضح مما وقع التصريح ان طريقة ابن ابي زيد في مختصره كانت ماثلة في الاذهان حاضرة في الدروس ، وكانت متبعة عند ابن القطان شيخ ابن رزق، ولكنها كانت شبه منتقدة عند ابن رشد اذ عد ابن رزق افقه وانفع للطلاب ، واوعى واقدر على التصرف العلمي، واوفق في الابتكار ، واوسع دائرة في الفهم .

Directory content of the second content of t

وبالرغم من شديد اعجابه بابن رزق ، فإنه كان مستقلا عنه لا يوافقه اذا رأى الرأي الى غير جانبه ، والـدليل في غير صالحه ، ومن الشواهـد على ذلك ما سبق عرضه في المناظرة التي وقعت امام شيخه وموقفه منها<sup>(1)</sup> ، وما اثبته في قوله : (وقد قيل في صلاة العيدين: انهها واجبتان بـالسنة عـلى الكفايـة والى هـذا كـان يـذهب شيخنـا الفقيـه ابن رزق رحمـه الله تعـالى والاول هـو المشهور والمعروف انهما سنتان على الاعيان)<sup>(2)</sup> .

ثانيهما : كانت اشد عناية ببعض المسائل التي جمع شتاتهما من مختلف الكتب ، وكانت اوفر اهتماماً بأعيان فروع وردت في المدونة في عدة ممواضع منها ، فلمها ليكمل بها جوانب كل فرع منها ، وليتم شرحه وتموجيهه . وقمد اعتمد في سبيل ذلك عملى التّلخيص لا التطويمل، وسلك طريق التعليمل والتبيين ليزيل الغموض، ويضبط معالم كل مسألة .

ولئن كانت تلك المسائل المعتنى بها معتبرة عند ابن رئسد استطراداً حسب قوله في مقدمة المقدمات فانها كانت متداخلة مع جملة التعليقات منسجمة معها ، تآلفت مع التمهيدات ولم تـظهـر انها كـانت خـارجـة عن الكتاب، ولا بعيدة عن الموضوع المطروق .

واحتفاؤ ، بتكميل انقاص المسائل ، وتجميع متفرقات عناصرها وتبيين غوامضها، وتحليل معقداتها، وشرح خوافيها وتلخيص مطولاتها يـظهر مـدى ثانياً لتميز طريقة ابن رشد عن طريقة ابن رزق، ويبرز مدى اعـانتها على الفهم السريع لجوانب الموضوع الـذي تهيأ الكـلام فيه ، فـلا يؤ جله ولا يحيله ، وإنما يمكنه حين الحديث عنه ، ويقرب له بعيد الابواب ، ويسهل لـه معقد المسائل . واحتفاله هذا يعلن كذلك عن مـدى التنظيم المسلوك في كـل كتاب ، وعن حسن الترتيب المتبع في كل فصل ، وعن جمال العـرض في كل

<sup>(1)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1: 234 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق : 1: 118 .

ما حرر . ومن شواهد جمعه ما ساقه في كتاب العيوب في الفصل الذي عقده لعرض الخلاف في الرد بالعيب اهو نقض بيع أم ابتداء بيع؟ فقال : ( واختلف في الرد بالبيع هل هو نقض بيع او ابتداء بيع ؟ فجعله ابن القاسم في كتاب الاستبراء من المدونة ابتداء بيع إذ اوجب المواضعة على المشتري وروى ذلك عن مالك . وله في كتاب العيوب خلاف ذلك في الذي اعتق عبده فرد . الغرماء عتقه فباعه السلطان في دينه، ثم ثبت انه كان له مال تؤدى منه ديون الغرماء ، وقال اشهب في كتاب الاستبراء : هو نقض بيع وروى كذلك عن مالك رحمه الله في العتبية .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وله خلاف ذلك في مسألة كتاب العيـوب المذكـورة ان العبد لا يعتق ، فجعله راجعاً اليه بملك مستأنف لا على الملك الاول)<sup>(١)</sup> .

ف ابن رشد جمع الاقوال في المسألة من مختلف كتب المدونة وتآليف المالكية . ف اورد لابن القاسم قوليه الموجودين في كتاب الاستبراء وكتاب العيوب من المدونة وذكر ان اول قوليه رواه عن مالك وهو اعتبار الرد بالعيوب ابتداء بيع ، فالكلام في كتاب العيوب جلب له ما يستفاد من كتاب الاستبراء تكميلاً لجوانب المسألة وتجميعاً للاقوال فيها .

واورد كذلك لاشهب قوليه : الموجود اولهما ـ وهو اعتبار الرد بـالعيب نقض بيـع ـ في كتاب الاستبـراء وفي العتبية، وهـو روايـة منـه عن مـالـك ، والموجد ثانيهما في كتاب العيوب من المدونة .

ومن شواهد جمعه ما اتى به في كتاب الرواحل والدواب في صورة انعقاد كراء دابة او راحلة وكان العقد عاريا من البيان وذلك كأن يقول : اكتري منك دابتك بغلك او حمارك او راحلتك ولا يزيد على ذلك ، فان ابن رشد قال فيها : ( واما الوجه الثالث إذا قال : اكتري منك بغلك او راحلتك ولم

(1) ابن رشد : المقدمات : 2 : 1 58 .

يزد على ذلك فهي على انها مضمونة غير معينة حتى يعينهما بالتسمية لها او بالاشارة اليهما . روى ذلك ابن القماسم عن مالمك رحمه الله تعمل في كتاب المرواحل والمدواب ، واليه ذهب ابن حبيب قمال في الصانمع إذا استعمله المرجل عملا فهو عملى الصانمع مضمون في مماله ان ممات قبل ان يتم مما استعمل إلا ان يشترط عمل يده ، أو يكون إنما قصد لرفقه واحكامه .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وحكى ذلك عن اصبغ وانه مذهب مالك رحمه الله تعالى .

وروى ايضاً ابن القاسم عن مالك رحمه الله تعالى نحوه في اول كتاب الجعل والاجارة وهو الذي يأتي على ما في كتاب النذور من المدونية . قال في الذي يحلف أن لا يدخل دار فلان:انه يجوز له أن يدخلهما إذا خرجت عن ملكه مالم يقل دار فلان هذه فعينها بالاشارة اليها .

ومثله ايضاً في سماع يحيى من كتـاب الايمان بـالـطلاق فـرق بـين أن يحلف الرجل لا دخلت خانك أولا دخلت هذا الخان .

وفي سماع عيسى عن ابن القاسم في الكتاب المذكور في الـذي يجلف أن لا يستخدم عبد فلان ، فيعتق فلان عبده ذلـك أنه لا يجـوز له أن يستخـدمه بعـد العتق وان لم يقل هـذا العبد . فيـدخل لـلاختلاف<sup>(۱)</sup> في هـذه الـروايـة فالمعنى<sup>(2)</sup> في مسألة الكراء . والاول هو المشهور المنصوص عليه)<sup>(i)</sup> .

فابن رشد جمع مختلف النماذج للمسألة الواحدة من مختلف الابواب من عديدالروايات وابان فيها الاختلاف المستخرج بالمعنى لا بالتنصيص، واظهر مشهور القولين مما يفيد ان المشهور ما كثر قائله ، وان المنصوص عليه ما صرح فيه الرأي .

(1) الصواب الاختلاف لا للاختلاف ليستقيم المعنى ولما هو موجود بمخطوط المقدمات : 138 ظ.
 (2) الصواب بالمعنى لا فالمعنى ليستقيم ولما هو موجود بمخطوط المقدمات : 138 ظ.
 (3) ابن رشد : المقدمات :2: 641 .





This file was downloaded from QuranicThought.com



المقارنة بين طريقة ابن أبي زيد وطريقة ابن رشد

ان الاشارة الى طريقة ابن أبي زيد في مختصـره تدعـو الى إجراء مقـارنة بينها وبين طريقة ابن رشد لاظهار ما بينهما من تلاق أو افتراق .

ويمكن أن نأخذ كتاب الزكاة مثالا تجري عليه المقارنة :

أ) ما جاء في المدونة :

كتاب الزكاة الأول من المدونة الكبرى في زكاة الذهب والورق قلت لعبد الرحمن بن القاسم : ما قول مالك فيها زاد على المائتين من الدراهم أيؤ خذ منه فيها قل أو كثر بحساب ذلك ؟ فقال : نعم ، ما زاد على المائتين ما قل أو كثر يكفيه ربع عشرة .

قلت : ما قول مالك بن أنس في رجل له عشرة دنانير ومائة درهم؟ فقال : عليه الزكاة .

قلت : فما قوله في رجل له مائة درهم وتسعة دنانير قيمة التسعة الدنانير مائة درهم ؟

فقال : لا زكاة فيها . . . (1) .

هذا ما جاء في بداية كتاب الزكاة الأول من المدونة : دخول مباشـرة في الاسئلة التي تسأل عن مذهب مالك في الفروع التي تنتظم في الكتاب وجواب ابن القاسم عنها . . . وهكذا استمر العـرض : أسئلة وأجوبـة وتذييـل بآثـار

(1) سحنون : المدونة : 2:2 .



ورواية أقوال : وتدوين لرأي سحنون وغيره . . . ب) ما جاء في مختصر المدونة لابن أبي زيد :

جامع ما تجب فيه الزكاة من العين والحلي وغيـره ، وزكاة العـروض في الادارة والتجارة وزكاة الفوائد .

ان الله سبحانه أجمل فرض الـزكاة في كتـابه فقـال : خذ من أمـوالهم صدقة<sup>(1)</sup> وقال : وأقيموا الصـلاة وآتوا الـزكاة<sup>(2)</sup> . فبـين الله تلك الزكـاة على لسان نبيه ﷺ ، فمن ذلك قوله عليه السـلام : ليس فيما دون خمس أواق من الورق صدقة<sup>(3)</sup> . وفي حديث آخر : مائتي درهم<sup>(4)</sup> .

فـإذا بلغت مائتي درهم فعنهـا خمسة دراهم ، ومضى أن صـرف دينـار الزكاة عشرة دراهم . واجمعت الأمة الا زكاة من الذهب في أقـل من عشرين دينـارا ، وان في العشـرين نصف دينـار . وروي ذلـك للنبي عليــه السـلام أيضا<sup>(3)</sup> .

قال مالك : انما الزكاة من الأموال في العين والحرث والماشية : (٥) .

وأوقية الفضة أربعـون درهمـا فـما زاد عـلى خمس أواق من الفضـة أو عشرين دينارا من الذهب زكى بحسابه من كل مال ربع عشرة .

ولا زكاة في مال الا بعـد حول من يـوم يفاد الا ربـح المال فــان حولــه حـول أصله كولادة المـاشية . ولا زكــاة في عيون الفلوس وان ســويت مــا في

- (3) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما تجب فيه الزكاة ( السيوطي : تنوير الحوالك : 1 : 241 ) .
  - (4) سحنون : المدونة : 2 : 4 ( يرويه عن ابن وهب ) .
  - (5) أنظر : سحنون : المدونة : 2: 4 ( يرويه عن أشهب ) .
- (6) مالك : الموطأ : كتاب الزكماة : ما تجب فيـه الزكـاة : ( السيوطي : تنـوير الحـوالك :1: 241

<sup>(1)</sup> سورة التوبة : 104 .

<sup>(2)</sup> سورة البقرة : 42 .

Died by refisience version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الزكاة وهي كالعروض ويقومها المدير .

ويجمع بين الذهب والفضة في الزكاة كجمع للضان مع المعز فمن لـه مائة درهم وعشرة دنانير أوله سبعة عشر دينارا وعشرة دراهم أوله مائـة درهم وعشرة دراهم وتسعة دنانير فعليه ربع عشر كل صنف منها .

ومن له مائة درهم وسبعة دنـانير قيمتهـا مائـة درهم أوله عشـرة دنانـير. وسبعون درهما تساوي عشرة دنانير فلا زكاة عليه . . . <sup>(1)</sup> .

هذا مثال من كلام أبي محمد بن أبي زيد في مختصره : احتـوى مدخـلا بين يدي اختصار مسائل كتاب الزكاة التي ساقها هنا ، ومقدمة تشتمل على ما يلى :

ابيان مشروعية الزكاة من الكتاب الكريم والسنة المطهرة واجماع
 الأمة .

2) توضيح لاستخدام القواعـد الأصولية من أجل تبيين وظيفة السنة النبوية بالنسبة الى القرآن الكريم في هذا الموضوع على غاية من الاختصار .

3) تقرير حكم الزكاة انطلاقا من القرآن .

4) اثبات صرف دينار الزكاة عشرة دراهم حتى لا يكـون عرضـة للتغير فيتبدل النصاب الذي أراده الشرع ، ويتغير الحكم الذي أمر الدين .

ج) ما جاء في المقدمات :

فصل في معرفة اشتقاق اسم الزكاة (2) :

الزكاة مأخوذة من الزكاء وهو النهاء من ذلك قولهم : زكا الزرع اذا نمـا

(1) ابن أبي زيد : محتصر المدونة : 1 ظ وما بعدها . الملف 219 العدد الرتبي9 / 6 .
 (2) ابن رشد : المقدمات : 1 : 200 .

وطاب وحسن وزكت النفقة اذا تمت وبورك فيها . ومن ذلك قول الله تعالى : « اقتلت نفسا زكية بغير نفس »<sup>(1)</sup> . ومنه تـزكية القـاضي الشهود لأنـه ينمي حالهم ويرفعهم من حال الخطأ الى حال العدالـة . ومنه يقـال : زكا فـلان ، وفلان أزكى من فلان .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فصل<sup>(2)</sup> فسميت الصدقة الواجب أخـذها من المـال زكاة لان المـال اذا زكى نما وبورك فيه .

وقيل : انما سميت بذلك لأنها تزكو عند الله أي تنمو لصاحبها عنده سبحانه وتعالى كما روي : من تصدق بصدقة من كسب طيب ولا يقبل الله الا طيبا كان انما يضعها في كف الـرحمن يربيهـا له كـما يربي أحـدكم فلوه أو فصيله حتى تكون مثل الجبل<sup>(3)</sup> .

وقيل:انما سميت بذلك لأنها لا تؤخـذ الا من الأموال التي يبتغى فيهـا النهاء لا من العروض المقتناة .

والذي أقول به : انه انما سميت بذلك لان فاعلها يزكو بفعلها عند الله تعالى أي يرتفع حاله بذلك عنده سبحانه وتعالى يشهد لهذا قوله تعالى : خـذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بهـا<sup>(4)</sup> . وذلك بـين ظاهـر ، ولم أره لمن تقدم ممن على هذا المعنى تكلم .

فصل في وجـوب الزكــاة (٥)

والزكاة واجبة كوجوب الصلاة أوجبها الله عز وجل على عباده وقرنها بها

(1) سورة الكهف : 73 .

(2) ابن رشد : المقدمات : 1 : 201 .

(3) البخاري : كتاب الزكاة . باب الصدقة من كسب طيب ، وأخرجه ابن خزيمة .

(4) سورة التوبة : 104 .

(5) ابن رشد : المقدمات : 1 : 201 .

في غير ما آية من كتابه فقال تعالى : وأقيموا الصلاة وآتوا الـزكاة<sup>(1)</sup> . وقـال تعـالى : «فان تـابوا وأقـاموا الصـلاة وآتوا الـزكـاة فخلوا سبيلهم<sup>(2)</sup> . وقـال تعالى : «فان تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فاخوانكم في الـدين »<sup>(3)</sup> . وقال تعالى : «وما أمروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الـدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة<sup>(4)</sup> » . وقال تعالى : «قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون والذين هم عن اللغو معرضون والذين هم للزكاة فاعلون»<sup>(5)</sup> .وقال تعالى : «قد أفلح من تزكّى وذكر اسم ربّه فصلّى »<sup>(6)</sup> . ومثل هذا في القرآن كثير .

GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

فصل<sup>(7)</sup>

وهي احــدى دعـائم الاســلام الخمس . قـال رســول الله ﷺ : بني الاسلام على خمس :

شهادة ان لا إله إلا الله ، وإقام الصلاة ، وايتاء الزكاة ، وصيام شهر رمضان ، وحج البيت من استطَاع اليه سبيلا<sup>(8)</sup> . وروي عنه ﷺ انـه قام في الناس فقال : يأيها الناس أنه أتاني آت من ربي في المنام فقال لي : يا محمد لا صلاة لمن لا زكاة له ، ولا زكاة لمن لا صلاة له<sup>(9)</sup> .

(1) سورة البقرة : 42 .
(2) سورة التوبة : 5 .
(3) سورة التوبة : 11 .
(4) سورة التوبة : 11 .
(5) سورة المونون : 1, 2, 3, 4 .
(6) سورة الأعلى : 14, 15 .
(7) ابن رشد : المقدمات : 1 : 2011 وما بعدها .
(8) البخاري : كتاب الايمان : 1 : 38 وما بعدها .
(9) أصله حديث أخرجه أبو داود في كتاب الزكاة : باب في زكاة السائمة .

مانع الزكاة في النار ، والمتعدي فيها كمانعها ، وقد توعد الله في غير ما آية من كتابه مانعها فقـال تعالى :«فـويل للمصلين الـذين هم عن صلاتهم ساهون الذين هم يراءون ويمنعون الماعون»<sup>(1)</sup> والماعـون الزكـاة في قول اكـثر أهل العلم . والويل واد في جهنم يسيل من عصارة أهل النار في النار عـلى ما روي .

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقال تعالى : « والـذين يكنزون الـذهب والفضة ولا ينفقـونها في سبيل الله فبشـرهم بعذاب أليم يـوم يحمى عليها في نـار جهنم فتُكوى بهـا جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لانفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون» <sup>(2)</sup> .

والكنز هو المال الذي لا تؤدى زكاته ، وان لم يكن مدفونا . وما أدي زكاته من المال فليس بكنز وان كان مدفونا . ذكر مالك في موطئه عن عبد الله ابن دينار<sup>(3)</sup> انه قـال : سمعت عبد الله بن عمـر<sup>(4)</sup> يسأل عن الكنـز ما هـو ؟ فقال : هو المال الذي لا تؤدى منه الزكاة<sup>(5)</sup> .

فقوله تعالى : « « ولا ينفقونها » ليس على ظاهـره من العموم ، والمعنى فيه ولا ينفقون ما وجب عليهم انفاقه منها . وقـد قيل : ان الضمـير في قولـه تعالى : « ولا ينفقونها » عـائد عـلى الزكـاة وان لم يتقدم لهـا ذكر لأنها المـرادة بالانفاق .

- (3) هو أبو عبد الرحمن المدني مولى ابن عمر مات سنة 27 هـ . ابن حجر : تقريب التهذيب : 1 : 413 .
- (4) ابن عبد البر : الاستيعاب : 2 : 341 . وما بعدها . ابن حجر : الاصابة : 2 : 347 وما بعدها . ابن حجر : تقريب التهذيب : 1 : 435 . السيوطي : اسعاف المبطأ : 24 .

(5) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما جاء في الكنز ( السيوطي : تنوير الحوالك : ١ : 249 ) .

<sup>(1)</sup> سورة الماعون : 4, 5, 6 .

<sup>(2)</sup> سورة التوبة : 34, 35 .

Died by registered version FOR QURANIC THOUGHT

وقيل : انه يعود على الفضة والذهب داخل فيها بالمعنى . وقيل : انه لما كان المعنى في الذهب والفضة سواء جاز أن يرجع الضمير اليهما جميعا بلفظ واحد مثل قوله تعالى : « والله ورسوله أحق أن يرضوه »<sup>(1)</sup> . فقال : يرضوه ولم يقل يرضوهما ، لما كان رضاء الله فيه رضاء رسوله . وقيل : أنه يعود على الكنوز . وإذا قلنا انه عائد على الفضة والذهب أو على الفضة والذهب داخل فيها بالمعنى أو على الكنوز فالمراد بانفاقها انفاق الـزكاة الـواجبة فيها ..وبيان هذا انه قد روي عن النبي ﷺ أنه قال في تفسير الآية : ما من رجل لا يؤدي زكاة ماله الا جعل يوم القيامة صفائح من نار فتكوى بها جبهته وجنباه وظهره في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضي الله بين الناس ثم يرى باخفافها ، وتعضه بأفواهها كلما مرت أخـراها ردت أولاها حتى يقضي الله بين العباد ثم يرى سبيله ، وان كانت غنما فمثل ذلك الا أنه قال : تنطحه بقرونها وتطوّه باظلافها<sup>(2)</sup> ، وروي عن ابن عباس<sup>(3)</sup> انه قال في هذه الآ هي خاصة في من له يؤد كلما من أخـراها ردت أولاها حتى يقضي الله بين العباد ثم يرى سبيله ، وان كانت غنما فمثل ذلك الا أنه قال : تنطحه بقرونها وتطوّه باظلافها<sup>(2)</sup> ، وروي عن ابن عباس<sup>(3)</sup> انه قال في هذه الآية هي خاصة فيمن لم يؤد زكاة ماله من الما من ما دلك الا أنه مال اله الم

وقـال تبـارك وتعـالى : « ولا يحسبن الـذين يبخلون بمـا آتـاهم الله من فضله هـو خيرا لهم بـل هو شـر لهم سيطوقـون ما بخلوا بـه يوم القيـامة<sup>(4)</sup> » معناه : بخلوا بالزكاة الواجبة عليهم في ما آتاهم الله من فضله .

وروي عن النبي ﷺ أنه قال في تفسير هـذه الآية : مـال البخيـل

(1) سورة التوبة : 62 .

(2) البخاري : كتاب الزكاة : باب اثم مانع الزكاة . وباب زكاة البقرة .

(3) ابن حجر : الاصابة : 2 : 330 وما بعدها . ابن حجر : تقريب التهذيب : 1 : 425 السيوطي : اسعاف المبطأ : 23 . مخلوف التتمة : 91 وما بعدها .
 (4) سورة آل عمران : 180 .

الذي منع حق الله منه يصير ثعبانا في رقبته<sup>(2)</sup> وقال ﷺ : من أتاه الله مالا فلم يؤد زكاته مثل له يوم القيامة شجاعا أقرع لـه زبيبتان يـطوقه يـوم القيامـة ثم يأخذ بلهزمتيه يعني بشدقيه ثم يقول : انــا مالك ، انا كنزك<sup>(2)</sup> ، وقيل ؛ إنّه يجعل في عنقه طوق من نار .

CE GHAZI TRUST

FOR QUR'ANIC THOUGHT

### فصل<sup>(4)</sup>

فمن جحد فرض الزكاة فهو كافر يستتاب فان تاب والا قتل كالمرتد . وقال ابن حبيب : ان تركها كفر وان كان مقرا بفرضها كالصلاة عـلى مذهبـه وليس بصحيح .

وأما من أقر بفرضيتها ومنعها فانه يضرب وتؤخذ منه كرها الا أن يمنع في جماعة ويدفع بقوة فانهم يقاتلون عليها حتى تؤخذ منهم كما فعل أبو بكر الصديق رضي الله تعالى عنه بأهل الردة حين شحوا بأداء الزكاة فقال : والله لو منعوني عقالا كانوا يؤدونه الى رسول الله ﷺ لجاهدتهم عليه<sup>(4)</sup> . فقاتلهم وأمر بقتالهم وقال : والله لاقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة .

## فصل

واختلف فيمن أخذت منه الزكاة كرها هل تجزئه أم لا على قولين :

أحدهما : انها لا تجزئه لأنه لا نية له .

والثاني : انها تجزئه وهو الاظهر لأن الزكاة متعينة في المـال فاذا اخـذها

(1) البخاري : كتاب الزكاة : باب اثم مانع الزكاة .
(2) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما جاء في الكنز ( السيوطي : تنوير الحوالك : 1 : 249 ) .
(3) ابن رشد : المقدمات : 1 : 203 .
(4) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما جاء في أخذ الصدقات والتشديد فيهما ( السيوطي : تنوير .
(5) ابن رشد : المقدمات : 1 : 203 .



من اليه أخذها اجزأت كما تجزىء الصبي والمجنون اذا اخذت من أموالهما وان لم تصح النية منهما في تلك الحال .

فصل()

وانما ورد في القرآن الأمر بالزكاة بألفاظ مجملة وعامة فالمجمل منه ما لا يفهم المراد منه من لفظه ويفتقر في البيان الى غيره مثل قوله تعالى : وآتوا حقه يوم حصاده<sup>(2)</sup> . فلا يفهم من هذا اللفظ جنس الحق ولا مقداره ، ولا يمكن امتثال الأمر به الا بعد بيان ، ومثل هذا اللفظ اذا ورد وجب اعتقاد وجوب المراد به الى أن يرد البيان .

والعام ما ظهر استغراقه الجنس فيجب امتثال الأمر به لحمله على عمومه حتى يأتي ما يخصصه مثل قوله تعالى : «خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها<sup>(3)</sup> » ، وما أشبه ذلك : فالظاهر في قوله تعالى : من أموالهم ان الزكاة تؤخذ من جميع أصناف الأموال ، ومن القليل والكثير منها ، إذ لم يخص شيئا من ذلك دون شيء . وقوله تعالى : «صدقة تطهرهم وتركيهم بها » من المجمل الذي يفتقر الى بيان ، إذ لا يفهم من نفس هذا اللفظ قدر الصدقة التي يقع بها التطهير والتزكية بها ، فالآية مشتملة على نص والتفسير لأنها نص في الأخذ ، وفي أنه تشي مأمور به ، وعموم في الأموال ، ومجمل في المقدار .

(1) ابن رشد : المقدمات : 1: 203 وما بعدها .

(2) سورة الانعام : 143 .

(3) سورة التوبة : 104 .



فصل<sup>(1)</sup>

واختلف في قول الله عز وجل : « وأقيموا الصلاة وآتوا الـزكاة »<sup>(2)</sup> ، وقوله تعالى : « والذين هم للزكاة فاعلون »<sup>(3)</sup> ، وما أشبه هـذه الألفاظ هـل هي مجملة تفتقـر الى بيـان أو عـامـة يجب حملهـا عـلى عمـومهـا حتى يـرد مـا يخصصها ، والأصح انها مجملة مفتقرة الى البيان .

فص\_ل(4)

اختلف في قول الله عزّ وجلّ : ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو<sup>(5)</sup> فقيل : العفو في هذه الآية الزكاة وقيل : إنّه ما سمح به المعطي، وقيل : إنه ما فضل عن العيال، فأمّا من ذهب إلى أن العفو فيها الزكاة أو إلى أنه ما سمح به المعطي فالآية عنده محكمة غير منسوخة ، وأما من ذهب إلى أن العفو ما فضل عن العيال فمنهم من قال : إن ذلك كان واجباً في اول الاسلام ، وأن احدهم كان إذا حصد زرعه أخذ منه قوته وقوت عياله ، وما يزرعه في العام المقبل ، وتصدق بالباقي ، ثم نسخ ذلك بفرض الزكاة .

ومنهم من قال : ان الآية محكمة غير منسوخة وهي على الندب لا على الوجوب، مثـل قولـه تعالى : يسـألونـك ماذا ينفقـون قل مـا انفقتم من خير فللوالدين والاقربين واليتامى والمساكين وابن السبيـل وما تفعلوا من خـير فإن الله به عليم<sup>(6)</sup> .

(1) ابن رشد : المقدمات : 1 : 204 .
 (2) سورة المؤمنون : 42 .
 (3) سورة المؤمنون : 4 .
 (4) ابن رشد : المقدمات : 1: 204 .
 (5) سورة البقرة : 213 .
 (6) سورة البقرة : 213 .

ومنهم من قال : ان الآية محكمة على الوجوب، فذهب إلى هذا جماعة من أهل الزهد والورع فحرموا ما فوق الكفاف ، وإلى نحو هذا ذهب أبو ذر<sup>(1)</sup> رضي الله تعالى عنه لأنه قد رويت عنه آثار كثيرة في بعضها شدة تدل على أنه كان يذهب إلى أن كل مال مجموع يفضل عن القوت وسداد العيش فهو كنز ، وكان يقول : الاكشرون هم الاخسرون يوم القيامة ، ويل لاصحاب المئين . وقد روي عن النبي على في هذا آثار كثيرة الا أن جمهور أهل العلم تأولوها في الزكاة على خلاف ما حملها عليه أبو ذر رضي الله تعالى عنه وبالله التوفيق .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

## فصــل<sup>(2)</sup>

وقد بين الرسول على محمل القران في الزكاة وغيرها وحصر عمومه المراد به الخصوص قولاً وعملاً كما أمر الله تعالى به حيث يقول في كتابه : وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نـزل إليهم<sup>(3)</sup> . فبين النبي على مم تؤخذ الزكاة من الأموال؟ وممن تؤخذ من النـاس ؟ وكم يؤخذ منها ؟ ومتى تؤخذ ؟ فقال : ليس على المسلم في عبده ولا في فرسه صدقة<sup>(4)</sup> فدل على أن الزكاة لا تجب في العروض المقتناة لغير التجارة، وانها خـارجة عن عموم قول الله عـز وجل : خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها<sup>(3)</sup> ، والحلي المتخذ للباس محصوص من العموم المذكور بالقياس على ذلك عنـد مالـك وجميع اصحـابه. وقـال على : ليس فيها دون خمس اواق صـدقة ، وليس فيها دون خمس ذود

(2) ابن رشد : المقدمات : 1: 204 وما بعدها .

(3) سورة النحل : 44 .

(4) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما جاء في صدقة الرقيق والحيل والعسل : (السيوطي : تنويس الحوالك :1: 263 ) ابو داود : كتاب الزكاة : باب صدقة الرقيق .

(5) سورة التوبغ : 104 .

 <sup>(1)</sup> ابن الأثير : اسد الغابة : 1: 357 . وما بعدها . مخلوف : التتمة : 83 .

صدقة، وليس فيها خمسة اوسق صدقة<sup>(1)</sup> فتبين أن ما دون هذه المقادير لا زكاة فيها ، وانها مخصصة من العموم خارجة عنه ، ولذلك بين على مقدار الزكاة فقال : هاتوا إلي ربع العشر من كل اربعين درهما درهما<sup>(2)</sup> وقال : في كل عشرين مثقالا ذهبا نصف مثقال<sup>(3)</sup> . وقال : فيها سقت السهاء والعيون والبعل<sup>(4)</sup> العشر ، وفيها سقي بالنضح نصف العشر<sup>(3)</sup> وقال في زكاة الماشية في كل اربع وعشرين من الابل فدونها من الغنم الحديث<sup>(6)</sup> . وقال : في كل ثلاثين من البقر تبيع ، وفي كل اربعين بقرة مسنة ، وفي كل اربعين من الغنم شاة<sup>(7)</sup>

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فص\_\_\_\_(<sup>(8)</sup>

وفي قوله ﷺ : ليس فيما دون خمسة اوسق صدقة<sup>(9)</sup> دليل على أن الزكاة لا تجب في الفـواكه ولا في الخضـر وإنمـا تجب فيـما يـوسق ويـدخـر قـوتـا من الاقـوات : الحبوب والـطعام . وهـو مذهب مـالك وجميـع اصحابـه الا ابن

- (1) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما تجب فيه الزكاة : (السيوطي : تنوير الحوالك :1: 241 ). ابو داود : كتاب الزكاة : باب ما تجب فيه الزكاة . البخاري : كتـاب الزكـاة : باب مـا ادي زكاته فليس بكنز ).
  - (2) سحنون : المدونة :2: 4 ( يرويه سحنون عن ابن وهب).
    - (3) المصدر السابق : (يرويه سحنون عن اشهب ).
    - (4) البعل : هو الكابوس : الذي ينبت من ماء السهاء .
- (5) البخاري الصحيح : كتاب الزكاة : باب العشر فيها يسقى من ماء السهاء الطهطاوي : (هداية الباري :1: 393 ) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : زكماة ما يخرص من ثمار النخيل والاعناب واللفظ له (السيوطى : تنوير الحوالك1: 258 ).
  - (6) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : صدقة الماشية : (السيوطي : تنوير الحوالك : ١: 250 ).
- (7) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما جاء في صدقة البقر . (السيوطي : تنوير الحواليك :1:1:2 وما بعدها ).
  - (8) ابن رشد : المقدمات : 205:1 .
  - (9) مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما تجب فيه الزكاة ( السيوطي : تنوير الحوالك : 1: 241 ).

حبيب فإنه اوجب الـزكاة في الفواكه فخرجت الفواكه والخضر بـذلك عنـد مالك من عموم قول الله تعـالى : خذ من أمـوالهم صدقـة تطهـرهم وتزكيهم بهـا<sup>(1)</sup> ومن عموم قـول النبي ﷺ فيما سقت السماء والعيون والبعـل العشر ، وفيما سقي بالنضح نصف العشر<sup>(2)</sup> وذكر التمر في حديث ابي سعيد الخدري<sup>(3)</sup> في بعض الروايات عنه<sup>(4)</sup> محمول عند اهل العلم انه خرج على سؤال سائل فلا تعلق لاحد بظاهره في اسقاط الزكاة مما يوسق مما عدا التمر.

GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

فصــــل <sup>(5)</sup>

كذلك بين ﷺ متى يجب اخذ الـزكاة من المـال الذي تجب فيـه الزكـاة فقال ﷺ : وليس في المال المستفاد زكاة حتى يحول عليه الحول<sup>©</sup> .

فعم بظاهر قوله هـذا جميع الأمـوال المستفادة، فخرج من عموم قـوله الحبوب والثمار بدليل قول الله عز وجـل : كلوا من ثمره إذا أثمر وآتوا حقـه يوم حصاده : (7) وخرج منه أيضاً متى يخرج من المعـدن من الذهب والـورق بالقياس على الحبوب والثمار عند مالك لانه يعتمل كما يعتمل الـزرع وينبت في الأرض كما ينبت الزرع ويخرج من ذلك أيضاً نماء المـاشية فتـزكى عـلى

- (2) البخاري : الصحيح: كتـاب الزكـاة : باب العشـر فيما يسقى من مـاء السهاء (الـطهطاوي : هذاية الباري :1: 393 )
- (3) هو سعد بن مالك ( 74 ) ابن الأثير : اسد الغابة :2: 365 ابن حجر : تقريب التهذيب : 1: 289.
- (4) وهي ان رسول الله ﷺ قال : ليس فيها دون خمسة اوسق من التمر صدقة : الحديث: مالك : الموطأ : كتاب الزكاة : ما تجب فيه الزكاة : (السيوطي : تنوير الحوالك :1: 241 ).
  - (5) ابن رشد : المقدمات : 1: 206 .
- (6) سحنون : المدونة :2: 32 (يرويه عن ابن وهب عن ابن عمر موقوفًا ، وابن مهدي عن علي موقوفاً ) .
  - (7) سورة الانعام : 143 .

<sup>(1)</sup> سورة التوبة : 104 .

اصولها ، ولا يستقبل بها الحول بدليل قول النبي ﷺ : كل ذات رحم فولدها بمنزلتها ، ولعلة افتراق الحول فيها مع خروج المصدق مرة في العام . واختلف قول مالك في ارباح الاموال فمرة رآها مزكاة على اصول الأموال ، قياساً على غذاء الماشية ، وللمشقة الداخلة عليه في حفظ أمواله . ومرة قال : انه يستقبل بها حولا كسائر الفوائد ، وهو الاظهر، لان الربح ليس بمتولد عن المال بنفسه كغذاء الماشية ، وإنما يحصل لصاحب المال من بائعه بمبايعته اياه ، ولو شاء لم يبايعه اياه فاشبه ما يحصل له من عنده بهبة او صدقة ، اذ لو شاء لم يهبه ولم يصدق عليه وبالله عز وجل التوفيق .

Plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل في معرفة ما تجب فيه الزكاة من الاموال<sup>(1)</sup>

فالزكاة لا تجب الا في ثلاثة اشياء : في الحرث والعين والماشية، فالعين هو الذهب والورق . والماشية : الابل والبقر والغنم : والحرث ما يخرج من الارض من الحبوب والثمار والكروم ، لان السنة قد خصصت ما عدا هذه الاشياء الثلاثة من عموم قول الله عز وجل : خذ من اموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها<sup>(2)</sup> . وخصصت من هذه الاشياء الثلاثة أيضاً بعضها على ما تقدم من ذلك في تبيين النصاب وما لا يوسق ويدخر من جميع الثمار .

فهذه جملة ثلاثة عشر فصلًا ساقها ابن رشد على التوالي في كتاب الزكاة يمكن استخلاص الامور التالية منها .

استهل الكتاب بالفصل الاول لمعرفة اشتقاق اسم الزكاة أورد فيه
 المعنى اللغوي للفظها ، وأبان انه يستعمل في المحسوس (زكا الـزرع)، وفي
 المعنوي (زكت النفقة)، واستعمله القرآن العظيم في الآية التي ساقها ، كما

(1) ابن رشد : المقدمات : 1: 206 .
 (2) سورة التوبة : 104 .

Died by collective vector) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

استعمله الاصطلاح الفقهي في تزكية الشهود.

2) واعقبه بالفصل الثاني لتـوضيح وجـه التسمية الاصطلاحية لكلمة صدقة زكاة وساق لذلك ثلاثة وجوه .

الوجهان الاولان ضعفهما ومرضهما بقيل رغم جلبـه لاولهما دليـلًا نقليا هو الحديث الذي اثبته، ولثانيهما تعليلًا عقلياً .

وثـالث الـوجـوه كـان من ابتكـاراتـه ـ حسب قـولـه ـ ومن اختيـاراتـه واستنتاجاته مؤيداً ما ارتآه بالآية القرآنية التي ختم بها الفصل ، والتي اوحت له بالمعنى اللطيف .

3) والفصلان السابقان يعتبران زيادة على ما جاء في مختصر ابن ابي زيد ، وتجسيماً من ابن رشد لما سجله على نفسه في مقدمة المقدمات، وبعد ان افتتحا لمسائل الكتاب يربطان الطالب باللغة العربية ابتداء، وباللغة الاصطلاحية انتهاء ، ويوجهانه الى استخلاص المعاني المقصودة من مختلف الاستعمالات الواردة في الكلام العربي والقرآن الحكيم والحديث النبوي . وثاني الفصلين يعرض ارتباط الوجوه بالأدلة ، وتصرف ابن رشد، ووجيه فهمه ، وصفاء ادراكه ، وحسن اختياره وابتكاره. وكأنه يتبنى رأي من يقول كم ترك الاول للآخر ؟ ويعمل بمقتضاه.

4) وانتقل في الفصل الثالث الى حكم الزكة فعنون الفصل بالحكم ، وقرر وجوبها قياسا على الصلاة التي اقترنت بها ، وساق مجموعة من الآيات القرآنية مستنداً وتأييداً عدتها ست وصرح أنه لم يستوف ما ورد في القرآن مما يتعلق بالزكاة .

5) وعقد الفصل الرابع لزيادة عرض أدلة الـوجوب من السنـة المطهـرة وجلب النصوص الواردة في تهديد مانع الزكاة والمتعدي فيها ، وهي نصـوص قـرآنية وسنيـة . توقف في بعضهـا مفسراً شـارحاً مؤ يـداً مبينا ان المـال الذي

أديت زكاته لا يسمى كنزاً ، ولا يعتبر كنزاً وان كان مـدفونـا ، جالبـا لذلـك آراء العلماء واقـوالهم ليعضد مـا تبناه من تفسـير وما اختـاره من تأويـل بيـانـاً لذهب مالك ، وتوضيحاً لطريقته الاجتهادية في كيفية جمع الادلة واستخدامها، واستخراج الاحكام منها، وانتصاراً له منها.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

6) وساق الفصل الخامس مرتباً على ما سبق في الفصلين قبله ، مثبتا حكم جاحد فرضية الزكاة عن المالكية ،وذاكراً رأي ابن حبيب في تارك الزكاة أنه كافر قياسا على الصلاة ، ومعترضاً عليه بأنّه غير صحيح، وعارضاً حكم من اقر بفرضيتها ولكنه امتنع من اعطائها إذا كان وحده او انضم إلى جماعة وامتنع بهم ، ودليل ما ذهب إليه .

7) وسجل في الفصل السادس اختلاف العلماء فيمن اخذت منه الـزكاة غصبا عنه هل تجزئه اولاً ؟ على قولين، وأبان مستند كـل وقال : ان اظهـرهما الذي يرى الاجزاء اعتباراً باجزائها عن الصبي والمجنون إذا اخذت منهما وان لم تصح النية منهما في تلك الحال .

8) إنه بالمقارنة ، بين هذه الفصول : الشالث والرابع والخامس والسادس وما اورده ابن ابي زيد في اوائل كتاب الزكاة يتبين مدى الفوارق بينهما ، فإذا كان ابن ابي زيد قد اثبت حكم الزكاة في سياق حديثه عن الاجمال الواقع في الآيتين اللتين جلبهما ماراً عليه في ايجاز كبير فإن ابن رشد افرد لحكم الزكاة والاحكام المعلقة بمواقف الناس منها اربعة فصول : انتظم فيها القول وانبنى بعضه على بعض وتخلص الكلام من فصل الى آخر تخلصاً ظهر فيه اتصال كل بما قبله ، وارتباطه بما سبقه . وساق فيها من الشواهد اكثر مما ساقه ابن ابي زيد وفسر بعض الايات مما يدل على معرفته بالتفسير وبالاقوال فيه وابرز كيف يستفاد مذهب مالك في مفهوم الكنز واظهر اختياره من الخلاف، وتصحيحه في بعض الاقوال : وكل ذلسك مفقسود في المختصر . . . ومتماش مع الخط الذي رسمه في مقدمة المقدمات .

Died by reference version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

9) وطرق في الفصل السابع مسائل اصولية : فعرف المجمل ونص على افتقاره الى البيان وعرف العام ، ونص على وجوب العمل به ، وحمله على عمومه حتى يأتي ما يخصصه . وذكر ان الأمر بالـزكاة وارد في الكتـاب الحكيم بالفاظ مجملة وعامة . وأتى بآية الانعـام 143 ، مثالاً للمجمل، وبآيـة اخرى هي آية التوبة 104 مثالاً للمجمل في البعض بالفاظ محمل مثالاً للمجمل في البعض وعلى عموم وعلى عموم في آية التحري منه منه منه وعموم في الأخذ وفي إنه بش مأمور به ، وعموم في الأموال، وعموم في المحمل في الموال، وعموم في الموال، وعموم في الموال، وعموم في المحمل في المحمل في المحمل في المحمل في المحمل في الموال، وعموم في المحمل في الموال، وعلى معمل في المحمل في المحمل في الموال، وعلى عموم في المحمل في المحمل في المحمل في المحمل في المحمل في الموال، وعلى المحمل في محمل في المحمل في في محمل في المح

10) ورتب الفصل الثامن على سابقـه وعرض فيـه اختلاف العلماء في قوله تعالى ( وآتواالزكاة<sup>(1)</sup>)وما اشبه هذا اللفظ هل هو مجمل او عـام ؟ واختار الاصح منهما إنه مجمل يحتاج إلى بيان .

11) وساق بالمناسبة في الفصل التاسع الاختلاف في آية : ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو<sup>(2)</sup> ما المراد من العفو؟ ونص على ثـلاثة معـان وبنى على المعنيين الاولين وهما : الزكـاة او ما سمـح به المعطي ان الآية محكمة ليست منسوخة ، واثبت اختـلاف القائلين ان المراد من العفو ما فضل عن العيال على ثلاثة اقوال :

أولها : ان ذلك كان واجباً في بداية الاسلام ثم نسخ بفرض الزكاة : وثانيها : ان الآية من قبيل المحكم غير المنسوخ، وهي عسلى الاستحباب لا على الفرضية وساق لذلك آية 213 - 217 من سورة البقرة شبيها او نظيراً.

ثالثها : ان الآية من قبيل المحكم وهي على الوجوب ( عكس سابقـه ) وهـذا رأي جماعـة من الزهـاد والمتورعـين ، وإلى نحو من هـذا ذهب ابـو ذر

(1) (2) سورة البقرة : 217.42 .

CELEVICIDE CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الغفاري واورد له ابن رشد بعض كلامه وأشار إلى وجود آثار كثيـرة تؤ ازره لم ينص عليها وختم الفصل برأي جمهور العلماء الذي تأول الآية في الزكاة مخالفاً ما حملها عليه ابو ذر .

12) وأبان في الفصل العاشر ان الرسول على قام بوظيفته خير قيام امتثالاً لأمر الله فبين مجمل القرآن في الزكاة وغيرها ، وحصر عمومه بالخصوص، قولاً وعملاً ، فبين مم تؤخذ الزكاة من الأموال ؟ وممن تؤخذ من الناس ؟ وكم يؤخذ منها ؟ ومتى تؤخذ ؟ وساق الاحاديث التي ذكرها هنا . وباستخدام القواعد الاصولية استخلص مذهب مالك واصحابه في خصوص الاجابة عن الاسئلة المتقدمة .

13) وافرد الفصل الحادي عشر لبيان مذهب مالك واصحابه في وجوب المزكاة مما يوسق ويدخر قوتاً من الأقوات، وانها لا تجب في الفواكه ولا في الخضر استنتاجاً من حديث : ليس فيما دون خمسة اوسق صدقة<sup>(1)</sup> ، ولم يخالف في ذلك من المالكية الا ابن حبيب الذي اوجب الزكاة في الفواكه ثم ربط ما استنتجه من الحديث في شأن الفواكه والخضر وهو مذهب مالك بآية التوبة 104 فاعتبر الفواكه والخضر خارجة من عموم الآية كما اعتبرها خارجة من عموم قول الرسول تشخ: فيما سقت السماء والعيون والبعل العشر ، وفيما سقي بالنضح نصف العشر<sup>(2)</sup>.

ولم ينس ما جاء في بعض روايات حديث ابي سعيد الخدري التي ذكر فيهـا التمر فعلق عليهـا بأن الـزيادة فيهـا محمولـة عند أهـل العلم عـلى انها خرجت جواباً عن سؤال سائل فهي خاصة به، ولا تعلق لاحـد بظاهـرها في اسقاط الزكاة مما يوسق من غير التمر .

وَقَنْتُنَا الْبَرْغَانَيُ الْمَكَ الْعَانَيُ الْمَكَ الْعَانَيُ الْمُكَانِي الْمُكَانِي الْمُكَانِي الْمُكَانِ Jied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الذي تجب فيه انطلاقاً من الحديث الذي اثبته ذاكراً انه يعم جميع الأموال المستفادة، ويحرج من عموم الأموال المستفادة الحبوب والثمار مستدلا بآية: وآتوا حقّه يوم حصاده<sup>(1)</sup>، ويحرج منه ما يحرج من المعدن من الذهب والفضة قياساً على الحبوب والثمار عند مالك، ويحرج منه نماء الماشية التي تزكى على أصولها، ولا يستقبل بها الحول واحتج لهذا بحديث ساقه واورد اختلاف قول مالك في ارباح الأموال، فهو مرة قياسيها على نماء الماشية ورآها مزكاة على اصول الاموال، ومرة اعتبرها مستقلة بنفسها يستقبل بها حولا كسائر الفوائد وعلق ابن رشد على القول الثاني بأنه اظهرهما وعلله تعليلاً عقلياً

15) وخصص الفصل الثالث عشر لمعرفة ما تجب فيـه الزكـاة، وحصره في ثلاثة اشياء في الحرث والعين والماشية. وشرح كل قسم رابطاً اياه بأصله ، وبما سبق ذكره واستخلاصه . .

16) وانه بالمقارنة كذلك بين الفصول السابع والشامن الى الثالث عشر وما صدر به ابن ابي زيد كتاب الزكاة يتضح لدى المطالع والمقارن مدى الجهد الذي بذله ابن رشد في اوائل كتاب الزكاة ومدى التنظيم للفصول فيا بينها ومدى سهولة العبارة، ووضوحها، وفهمها ومدى التبسيط للقواعد الاصولية وطريقة استخدامها تطبيقاً بالمثال، وانطلاقاً من الأدلة التي توافرت بين يدي المطالع ، فسهل تفسيرها، وضبطها، واستخدامها ، وتحرير القول فيها وابرز مذهب مالك ، وشايعه بالأدلة ولم ينس المخالف من اصحابه، واستثنى من موافقة اصحابه له ابن حبيب الاندلسي، واظهر اختياره لواحد من قولي مالك مدعوما بالدليل ومؤيداً بوجهة نظره، وجمع - في حذق - شتات المسائل ومختلف الروايات ، وعلق عليها موفقاً بينها ، واستخلص ما استخلصه في تنظيم محكم ، وترتيب لطيف .

(1) سورة الانعام : 143 .

17) وهكذا استرسل ابن رشد في عرض الفصول الموالية وقد رتبها وربط لاحقها بسابقها ، وساق للاحكام الأدلة، وللشروط اصولها من القرآن والسنة والاجماع ، والتزم بابراز مذهب مالك ومناصرته واظهار من وافقه من اصحابه، ومن خالفه ، ولم ينس ان يذكر المخالفين من المذاهب الأخرى بذكر اسم المخالف حينا وبعدم ذكر اسمه حينا آخر كما ورد في الفصل الذي عقده لبيان ان البلوغ والعقل لا يشترطان في المأخوذ منه الزكاة<sup>(1)</sup> كما انه لم يغفل عن إجراء المقارنة في نصاب الورق بين وزنه في القديم وهو الوزن المجمع عليه ووزنه في عصره في بلده . وكذلك فعل بالنسبة الى نصاب الطعام المدخر. وجمع ما ورد في مقدار الوسق في كتاب الزكاة من المدونة وفي كتاب النكاج في باب نفقة الزوجات، وبنى على كل معنى من المعنيين مقدار النصاب وانتهى الى اختيار ان النصاب خسة وعشرون قفيزاً بالكيل القرطبي وهو ما قدمه واعتبره اولى الاقاويل عنده واحوط في الزكاة<sup>(2)</sup>

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

18) ومن امهات مسائل المدونة المشكلات وقـد حصل فيهـا القول مـا اورده في اثناء الكلام على زكاة الحلي ونصه : (ووقـع ما في المـدونة بـين رواية ابن القـاسم وعـلي بن زيـاد وابن نـافـع واشهب لفظ فيـه اشكـال والتبـاس واختلاف في الرواية واختلف الشيوخ في تأويله وتخريجه اختلافـاً كثيراً. ونص الـرواية؛ وقـد روى ابن القاسم وابن نـافع وعـلي بن زياد ايضـاً إذا اشترى الرجل حليا او ورثه فحبسه للبيع كلما احتاج اليه باع او للتجارة .

وروى اشهب فيمن اشترى حليا للتجارة معهم وهو مربوط بالحجارة لا يستطيع نزعه فلا زكاة عليه فيه حتى يبيعه، وان كان ليس بمربوط فهو بمنزلـة العين يخرج زكاته في كل عام . زاد في بعض الروايات زكـاة بعد قـوله : كلما احتاج اليه باع او لتجارة، واسقط معهم .

(1) ابن رشد : المقدمات : 1: 209 .

(2) ابن رشد : المقدمات : 1: 210 ومما بعدها .



فأما عـلى هذه الـرواية بثبـوت لفظة « زكـاة » واسقاط لفـظة « معهم » فتستقيم المسألة ، ويرتفع الالتبـاس ، لأن رواية اشهب تكـون حينئذ منفـردة منقطعة عما قبلها جارية على مذهبه المعلوم وروايته عنه .

ويكون معنى رواية ابن القاسم وعلي بن زياد وابن نافع أنه حـلي ذهب وفضة لا حجارة معها<sup>(1)</sup> .

وأما على الرواية الأخرى إذَا سَقَطَتْ لفظة « زكاة » وتثبت<sup>(2)</sup> لفظة « معهم » فمن الشيوخ من قال : انها رواية خطأ لا يستقيم الكلام بها لأن اللفظ يدل إذا اعتبرته على خلاف الاضول من وجوب الزكاة في العروض المقتناة ساعة البيع لقوله : فلا زكاة عليه حتى يبيع . وهو قد جمع الشراء والميراث في حلي مربوط بالحجارة ، والحجارة عروض لاختلاف ان الزكاة لا تجب فيها إذا كانت موروثة الا بعد أن يحول الحول على ثمنها بعد قبضه .

ومنهم من قال: معنى ذلك انه إذا باع وكان ذلك الحلي المربوط بالحجارة من ميراث انه يزكي ثوب الذهب ويستقبل بشوب الحجارة سنة من يوم قبضه ، وان كان من شراء زكى الجميع إذا باع مديراً كان أو غير مدير ، وهذا تأويل ابن لبابة ، فيكون على هذا التأويل في الكتاب<sup>(3)</sup> في الحلي المربوط ثلاثة أقوال .

ومنهم من قال : معنى الرواية ان المدير يقوم مثل رواية اشهب فيكون على هذا المالك في الكتاب<sup>(4)</sup> قولان .

ومنهم من قال : معنى ذلك ان المدير يقوم ، وان ما تكلم عليه ابن

(2) الصواب : ثبتت كما في المخطوط السابق الذكر .

(3) و (4) أي في المدونة .

<sup>(1)</sup> الصـواب : معهـما. كـما في المخـطوط : 57 ظ . رقم : 12100 وكـما يقتضيـه المعنى وسيـاق الكلام .

القـاسم قيل:في المـدير وغـير المديـر معناه في الحـلي الذي ليس بمـربوط ، وان الذي تدل عليه رواية ابن القاسم عن مالك في المدونة في الحلي المـربوط مثـل ما ذهب اليه مالك في رواية أشهب عنه فلم يجعل في الحلي المربوط اختـلافاً . وفي جميع التأويلات بعد وهذا أبعدها .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

والصحيح في تأويـل الروايـة المذكـورة اذا سقط منها « زكـاة » ، وثبت فيها « معهم » ان جواب مالك في رواية ابن القاسم وعـلي وابن نافـع عنه في. قوله : وان كان ليس بمربوط فهو بمنزلة العين يخرج زكاته في كل عام .

وإن جوابه في رواية أشهب عنه في قوله : فلا زكاة عليه فيه حتى يبيعـه وانه انفرد دونهم في الرواية عنه في الحلي المربوط ، وانفـردوا دونه في الـرواية عنه في الحلي الذي ليس بمربوط .

وإنما الاشكال في الرواية إذ جمعهم الـراوي في الروايـة أولًا ، ثم فصل ما انفرد بـه كل واحـد منهم دون صاحبـه ، وقصر في العبـارة بتقـديم بعض الكلام على بعض .

والصواب في سوق الكلام دون تقصير في العبارة ان شاء الله أن نقول : قد روى ابن القاسم وعلي وابن نافع وأشهب : إذا اشترى الرجل حلياً أو ورثه فحبسه للبيع كلما احتاج إليه باعه أو لتجارة ، قال في رواية اشهب عنه فيما اشتراه للتجارة وهو مربوط بالحجارة لا يستطيع نزعه فلا زكاة عليه فيه حتى يبيعه.قال في رواية ابن القاسم وعلي وابن نافع وان كان ليس بمربوط فهو بمنزلة العين حتى يستخرج زكاته في كل عام اشتراه أو ورثه ، فعلى هذا التأويل إنما تكلم مالك رحمه الله تعالى في رواية ابن القاسم وعلي وابن نافع في الحلي الذي ليس بمربوط وهي زيادة بيان في ما رواه منفرداً في الحلي الربوط .

ولم يجتمع ابن القاسم وأشهب في الرواية عن مالك في الحلي المربوط في



لفظ ولا معنى . وهذا التأويل هو الذي اخترناه وعولنا عليه بصحتـه وجريـانه على المعلوم المتقرر من روايتهما جميعاً المختلفة عن مالك في الحلي المربوط وإليه ذهب سحنون فيها جلبه من الروايتين والله أعلم .

ويحتمل ان يكون تأويل الرواية المذكورة لسقوط « زكاة » وثبوت « معهم » ان جواب مالك في رواية أشهب معهم في قوله : وان كان ليس بمربوط فهو بمنزلة العين يخرج زكاته في كل عام ، وان جوابه في رواية اشهب دونهم في الشراء خاصة في قوله : فلا زكاة عليه فيه حتى يبيعه وان جامعهم في الرواية في الحلي الذي ليس بمربوط وانفرد دونهم في الرواية في الحلي المربوط في الشراء خاصة . ويكون الصواب في سوق الكلام على هذا التأويل دون وأشهب اذا اشترى الرجل حلياً أو وزنه<sup>(1)</sup> فحبسه للبيع كلما احتاج إليه باعه أو للتجارة قال في رواية أشهب عنه دونهم : إذا اشترى<sup>(2)</sup> للتجارة وهو مربوط بالحجارة قال في رواية أشهب عنه دونهم : إذا اشترى<sup>(2)</sup> للتجارة وهو مربوط بالحجارة لا يستطيع نزعه فلا زكاة عليه فيه حتى يبيعه . وقال في روايتهم بوائشهب اذا اشترى الرجل حلياً أو وزنه<sup>(1)</sup> فحبسه للبيع كلما احتاج إليه باعه يو بالحجارة قال في رواية أشهب عنه دونهم : إذا اشترى<sup>(2)</sup> للتجارة وهو مربوط بالحجارة لا يستطيع نزعه فلا زكاة عليه فيه حتى يبيعه . وقال في روايتهم بالحجارة لا يستطيع نزعه فلا زكاة عليه فيه حتى يبيعه . وقال في روايتهم بالحجارة وهو مربوط الخيارة الي مربوط الحبارة فهو بمنزلة العين حتى بالحجارة ال يستطيع نزعه فلا زكان ليس بمربوط المحبارة في براك في روايتهم ما بالحبارة . وهذا التأويل ايضاً صحيح بين ، وفيه زيادة بيان على التأويل الذي اخترناه ، وهو أن الحلي الذي ليس بمربوط لا اختلاف فيه بين الرواية<sup>(1)</sup> عن المتجارة ، وهو أن الحلي الذي ليس بمربوط لا اختلاف فيه بين الرواية<sup>(1)</sup> عن

19) فإبن رشد استوقفه الاشكال الحاصل من رواية ابن القاسم وابن

- (2) الصواب : اشتراه كما في المخطوط السابق .
- (3) الصواب : كلما كما في المخطوط السابق .
- (4) الصواب : الرواة كما في المخطوط السابق .
- (5) ابن رشد : المقدمات : 1 :222 وما بعدها .

<sup>(1)</sup> الصواب : ورثة كما في المخطوط : 58 و . وكما يقتضيه سياق الكلام وموضوع البحث .

نافع وعلي بن زياد ورواية اشهب في موضوع زكاة الحلي وحصل فيه الكلام . وقد أورد تأويلات الشيوخ السابقين الذين تعاطوا المسألة والروايتين ، وهي أربعة تأويلات عزا ثانيها لابن لبابة ، ولم ينسب باقيها إلى مؤوليها ، وأبرز ما نتج عن بعض هذه التأويلات من خلاف وتعدد أقوال ، وقد عقب عليها جميعاً بأنها بعيدة ، وأبعدها آخرها . وساق كيفية التصحيح الذي ارتآه . وبين منشأ الأشكال في الرواية إذ جمع الراوي الراويس وهم اصحاب مالك المذكورون في الرواپة اولا ، ثم فصل ما انفرد به كمل واحد منهم دون صاحبه ، وقصر في العبارة بتقديم بعض الكلام على بعض ، وهكذا راح يصوب سوق الكلام دون تقصير في العبارة ، والعبارة ، وأورد تأويلين صححها واختار أولها في العرض وأوضح ان ثانيهها يحمل زيادة بيان على الأول وبتأويليه زال الاشكال وارتفع الخلاف الذي نجم عن التأويلات الخاطئة .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

20) ومن المسائل الأمهات المشكلة في المدونة ما تعرض اليه في الفصول التي عقدها في جواز اخراج الزكاة من المال قبل حلول الحول عليه وما يتعلق بذلك من ضمان زكاة ما تلف منه قبل الحول او بعده بقرب ذلك أو أبعد منه . وقد سبقت الاشارة اليها ، وقال فيها : ( وقد وقع في مسائل هذا الباب في المدونة التباس ، والذي يتحصل عندي منها ان الطعام ان ضاع جميعه في الاندر في عمله فلا ضمان عليه اذ لم يفرط . واختلف قول مالك إذا أدخله في منزله ثم تلف ولم يفرط اما انه تلف بقرب ادخاله منزله ولم يمكنه يوجب عليه الضمان بنزلة الدنانير . وكذلك او بأنه ليس اليه تفريقه فانتظر مجيء الساعي وان طال انتظاره فمرة فرق بينه وبين الدنانير ورآه ضامناً ، ومرة لم يوجب عليه الضمان بنزلة الدنانير . وكذلك اذا عزل العشر ليفرقه ان كان ولم يفريقه أو لينتظر الساعي ان لم يكن اليه تفريقه فضاع بعد ان أدخله منزله من ليه تفريقه أو لينتظر الساعي ان لم يكن اليه تفريقه فضاع بعد ان أدخله منزله ولم يفرط ، اما ان تلف بالقرب أو بالبعد فاختلف قول مالك إذا

(1) ابن رشد : المقدمات : 1 :234 وما بعدها .



كاختلافه في المسألة الأولى فمرة حمله محمل العين ومرة رآه بخلاف ذلك .

وقال ابن القاسم:ان كان أَشْهَد ولم يكن له تفريقه فلا ضمان عليه وان تأخر عنه الساعي وسواء على مـذهب ابن القاسم ضـاع العشر الـذي عزلـه وأدخله منزله أو ضاع جميع الطعام وقد أدخله منزله ولم يعزل منـه شيء<sup>(1)</sup> ولا ضمان عليه في الوجهين جميعاً ما أقام منتظر الساعي اذا اشهد .

وقول ابن القاسم خلاف قول مالك جميعاً في هذا الطرف . وانظر على مذهب ابن القاسم اذا كان ممن لا يسعى عليه الساعي ، وكانت تفرقة زكاته اليه ان أدخل جميع الطعام أو عشره معزولاً منه فضاع بالقرب من غير تفريط هل هو عنده بمنزلة العين ويسقط عنه الضمان أو هو عنده بخلاف العين ويكون ضامناً إلا ان يشهد ؟ والأظهر عندي من مذهبه انه لا ضمان عليه وإن لم يشهد وقول المخزومي<sup>(2)</sup> (-188 هـ/804م) في الباب مثل احد قولي مالك انه لا ضمان عليه وان لم يشهد لأنه غير مفرط في انتظار الساعي ، وليس عليه أكثر مما صنع ، وكذلك على مذهبه ان كان ممن اليه تفرقة زكاته فضاع بعد ان أدخله منزله بـالقرب من غير تفريط . وأما إذا ضيع أو فرط عشره معزولاً كان او لا ، كان اليه تفريقه ، أو كان مما يسعى اليه الساعي .

وأشَّهب يفرق إذا عزل عشره فضاع من غير تفريط بين ان يكون اليـه تفرقة زكاته أو الى الساعي فرأى انه إذا كان اليه تفريق زكاته فلا ضمان عليه بمنزلة المال العين، واذا كان الى الساعي فهو بينهما جميعاً وله أخذ عشر البـاقي كأنه يرى أنها لا تجوز مقاسمته عـلى الساعي . قـال أبو اسحـاق التونسي من رأيي<sup>(3)</sup> :اذا أدخله بيته على انه ضامن للزكاة وأراد التصرف في مـاله فهـذا بين

(١) الصواب : شيئًا كما في المخطوط : 60 ظ . وحسبها تقتضيه القواعد العربية .

- (2) هو المغيرة بن عبدالرحمن المخزومي انظر مخلوف: الشجرة: 56.
- (3) الصواب: رأيه أما كما في المخطوط: 60 ظ ، وكما يقتضيه السياق.

وَفَتَنْتَا الْمَنْتَا الْمُنْتَانَ الْمُكَانَةُ الْمُنْتَانَةُ الْمُنْتَانَةُ الْمُكَانَةُ الْمُكَانَةُ الْمُ The by collected vesion CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

انه ضامن اذا ضاع وعليه الزكاة .

وأما لو خشي عليه في الاندر فأدخله في بيته على باب الحرز له فضاع لم يضمن شيئاً وهذا الـذي قال أبـو اسحاق كـلام صحيح لا يصـح ان يختلف فيـه . وانما الاختـلاف إذا لم يعلم على اي الـوجهين أدخله منـزله فمـرة حمله مالك رحمه الله تعالى على الضمان فضمنه ولم يصدقه انه فعل ذلك عـلى النظر وانه أراد حرزه بإدخاله منزله ، ومرة صدقه بأن فعله انما كان منه على النظر ، وانه أراد الحرز فصار الطعام عنده على وجه الامانة فأسقط عنه الضمـان هذا الذي اعتقده في هذه المسألة وهي في الكتاب مشكلة )<sup>(3)</sup> .

21) فابن رشد في هبذه المسألـة يعرض تحصيـل القول فيهـا ، ولكنه لا يعرض وجه الاشكال فيها كما عرضه في سابقتها ، ويتعرض لرأي أبي اسحاق التونسي ويستصوبه .

22) ومن تصويباته ما جاء في الفصل<sup>(1)</sup> الذي عقد لبيان العمل في زكاة الابل والغنم على كتاب عمر الذي ذكره مالك في موطئه<sup>(2)</sup> وتناوله ابن رشد بالشرح فقال : ( وقوله ولا يجمع بين مفترق ولا يفرق بين مجتمع خشية الصدقة : ذهب الشافعي الى ان النهي في ذلك انما هو للسعاة ، وذهب مالك ال أن النهي في ذلك انما هو لأرباب المواشي ، والصواب ان النهي على عمومه لهما جميعاً ، لا يجوز للساعي ان يجمع غنم رجلين اذا لم يكونا خليطين فيزكيهما على الخلطة ليأخذ اكثر من الواجب له ، ولا ان يفرق غنم الخليطين فيزكيهما على الانفراد ليأخذ اكثر من الواجب له ، وكذلك ارباب الماشية لا يجوز لهم إذا لم يكونوا خلطاء ان يقولوا : نحن خلطاء ليؤ دوا على الخلطة اقل

(1) ابن رشد : المقدمات : 1 :235 وما بعدها .

- (2) ابن رشد : المقدمات : 1 :246 وما بعدها .
  - (3) الموطأ : كتاب الزكاة .



ما يجب عليهم في الانفراد ، ولا يجوز لهم اذا كانـوا خلطاء ان ينكروا الخلطة ليؤ دوا على الانفارد اقل مما يجب عليهم على الخلطة .

وأما أبو حنيفة الذي لا يقول بالخلطة ، فيقول : المعنى في ذلك انه لا يجوز للساعي ان يجمع ملك الرجلين فيزكيهما على ملك واحد مثل ان يكون للرجلين اربعون شاة فيما بينهما ولا ان يفرق بملك الرجل الواحد فيزكيه على املاك متفرقة مثل ان يكون له مائة وعشرون فلا يجوز له ان يجعلها ثلاثة أجزاء أربعين اربعين اربعين فيأخذ منها ثلاثة شياه . والمراد عنده هو في مثل ان يكون للرجلين مائة شاة وعشرون شاة على الثلث والثلثين فيأخذ منهما الساعي شاتين قبل القسمة فيكون قد أخذ من غنم صاحب الثلثين شاة وثلثا وانما عليه شاة ومن غنم صاحب الثلث ثلثي شاة وعليه شاة فيرجع صاحبه عليه بثلث شاة ) آني .

23) فإبن رشد يخالف في الفهم أمامه مالكاً ، ويدلي برأيه الـذي يخالف كذلك الشافعي ، والذي يجمع فيه بين رأيي مالك والشافعي ويحمل الحديث على عمومه فيتناول السعاة وأرباب المواشي على السواء ويرى أن لا وجه لتخصيصه بأحدهما تبعاً لأي واحد من مالك والشافعي . ويبين لأبي حنيفة فهماً للحديث غير الذي اختاره هو وصوبه . ويشرح بالمثال فهم أبي حنيفة للحديث ومقصوده . وهذا من ابن رشد تحرر واستقلال في الفهم ، واتصال مباشر بالأصول ، واستحضار لها ولأقوال العلماء فيها بحيث لم يقتصر على الأقوال ، ولم يحصر نفسه وقلمه في حشرها وترديدها فحسب فيكون عمله آلياً ، تسجيلاً لما وقع وترديداً لما كان ، وإعادة لما قبل ، بل كان ينشط بفكره المسائل ويحصل القول في المشكلات .

(1) ابن رشد : المقدمات : 1 :246 وما بعدها .

Indiad by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

25) فبإبن رشد ربط المسألة الفقهية في الفصل السابق بمأصلهما من الحديث وأظهر ان كتاب عمر ليس فيه محل يحتمل الخلاف في خصوص زكاة الغنم داخل المذهب إلا ما حكاه المداودي وغلطه فيه اذ لم يجد له وجهماً ولا أصلاً اما خارج المذهب فيوجد الخلاف وللخلاف اصل وموجب .

26) وعقد فصلا<sup>(5)</sup> لبيان أجناس الماشية بجميع اسنانها ، فـذكر فيـه ان الابـل بجميع اسنـانها صنف واحد يجمـع في الزكـاة وان البقر كلهـا بجميـع اجناسها الجـواميس وغير الجـواميس جنس واحد تجمـع في الزكـاة ، وكذلـك

(2) هو أبو جعفر احمد بن نصر الداودي الاسدي له النـامي في شرح المـوط ، والـواعي في الفقه والنصيحة في شرح البخـاري ، والايضاح في الـرد على القـدرية وغـير ذلـك : الشيـرازي : طبقات الفقهاء : 160 ابن فرحون : الـديباج : 35 . مخلوف : الشجـرة : 110 وما بعـدها . وقال مخلوف: توفي الداودي عام 440 هـ .

(3) غلعا : في المخطوط : 63 ظ .

(4) ابن رشد : المقدمات : 1 : 248 .

(5) ابن رشد : المقدمات : 1 :248 .

<sup>(1)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1 : 248 .

applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الغنم كلها بجميع اجناسها ضأنها ومعزها تجمع في الزكاة وقال : لا اختلاف في هذا احفظه الا ما ذهب اليه ابن لبابة من ان الضان والمعز صنفان لا يجتمعان في الزكاة وان الذهب والفضة صنفان لا يجتمعان في الزكاة )<sup>(1)</sup> وأورد له دليله من القرآن وهو قوله تعالى : « وهو الذي أنشأ جنات معروشات وغير معروشات والنخل والزرع مختلفاً أكله والزيتون والرّمان متشابهاً وغير متشابه كلوا من ثمره اذا أثمر وآتوا حقه يوم حصاده ولا تسرفوا ان الله لا يجب المسرفين ومن الانعام حولة وفرشاً كلوا مما رزقكم الله ولا تتبعوا خطوات المسرفين حرم ام الانثين اما اشتملت عليه ارحام الانثين نبتوني بعلم ان الذكرين حرم ام الانثين اما اشتملت عليه ارحام الانثين نبتوني بعلم ان المعز من الضان لكان البقر من البقر اثنين »<sup>(2)</sup> وتوجيه دليله : فلو كان المعز من الضان لكان البقر من الابل اذ لا فرق في ذلك بين التلاوة . وهذا معنى توجيه ابن لبابة وليس نصه \_ على حد تعبير ابن رشد .

وفي الفصل بيـان لمـواطن الاتفـاق ، وأمـاكن الاختـلاف ، وعــرض للأصل الذي اعتمد عليه المخالف وبنى عليه رأيه .

(1) المصدر السابق .
 (2) سورة الانعام : 145, 144, 143, 142 .



This file was downloaded from QuranicThought.com



## الفصل الثامن مدى التوفيق في تجسيم الغرض من المقدمات



This file was downloaded from QuranicThought.com



## مدى التوفيق في تجسيم الغرض من المقدمات

ان ما أعلن عنه ابن رشد في مقدمة المقدمات ليبين الخط الذي أراد أن يسير فيه حين يتتبع تراجم المدونة ويماشي رسومها ، وما صرح به ليوضح المنهج الذي اختاره لما يأتي على كتبها وعناوينها ، وهو ما سعى في تحقيقه بقلمه ، وما التزم بتجسيمه بخطه ، بحيث ان الباحث المتتبع ليظفر أنه أطال نسبيا حين التزم بالاطالة خصوصا في أوائل كتاب الوضوء وحين أشبع القول هناك في المقدمات الاعتقادية ، والتمهيدات المتعلقة بأصول الفقه . وانه اختصر كذلك نسبيا فيها أثبته في بقية الكتاب وسائر الرسوم<sup>(1)</sup> .

وان الباحث ليجد الفرق بينا بين تمهيدات ابن رشد في مقدماته ومقدمات ابن أبي زيد في مختصره وكذلك يجد الكثير من المعلومات التي اجتمعت في التمهيدات التي تساعد الطالب على التعلم ، والباحث على استجماع الفكرة وتطورها ، والحكم وتوضيحه تأصيلا وتفريعا ، وفاقا وخلافا ، وتسهل عليه مطالعة المؤلفات التي اعتنت بالمدونة شروحا كمانت أو مختصرات أو تعليقات بحيث يتعرف على المواطن المنتقدة ، والمواطن التي سلمت من الاعتراض والتصويب . ومنها يطمئن على سلامة المذهب وعلى

<sup>(1)</sup> وقد صرح بانه جنح الى الاختصار في قولته : قد اتينا على ما شرطنا من بيان الحدود المميزة بين من يجوز فعله عمن لا يجوز في الأبكار وغيرهن فنرجع الآن لذكر القول في أحكام أفعال من لا يجوز فعله من السفهاء البالغين اذ قد تقدم القول في أفعال الصبيان فنذكر من ذلك الآن ما أمكن ذكره وحضر حفظه على شرط الايجاز والاختصار وترك التطويل والاكثار ( انظر : ابن رشد : المقدمات : 199 و ) .

Died by colleged version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

معرفة ما فيه من روايات كانت محل لبس فصارت بفهم ابن رشد وذكائه محل وضوح ذلك ان الباحث ليجد هذه النتيجة مجسمة في ثنايا الكتاب حين يتعرض الى الروايات المروية فيوفق بينها أو يصوب بعضها أو يحللها ، ولما يتعرض الى اسهاء الشيوخ الذين بحثوا في المدونة وخدموها والى اسهاء كتبهم سواء أكان الشيوخ اندلسيين أم مغاربة أم تونسيين أم مصريين أم عراقيين ، فالكتاب يتتبع المسائل ، ويسترسل مع الموضوعات بداية من أصل الأسدية الى مدونة سحنون الى شروحها واختصاراتها ، والتعليقات عليها ، ومن قول مالك والروايات المروية عنه الى أقوال أصحابه المتقدمين والمتأخرين ، ومن القرآن والسنة الى الاجماع ، ومن أقوال الصحابة وآرائهم الى أقوال التابعين وتابعيهم ومذاهب علماء الأمصار . فمن شواهد ذلك :

\* ما ورد في معرفة وجه حكم المعاملة في العمل في المعادن وهـو أن يكون على سبيل الاجارة الصحيحة ، وقد بـين انه وقـع الاختلاف هـل تجوز المعاملة فيها على الجزء منها أولا؟ على قولين :

أحدهما : ان ذلك لا يجوز لأنه غرر وهو قول أصبغ في العتبية واختيـار محمد بن المواز وقول أكثر أصحاب مالك .

والثاني : ان ذلك جائز وهو قول ابن القاسم في أصل الأسدية واختيار لفضل بن سلمة<sup>(1)</sup> قال : لأن المعادن لما لم يجز بيعها جازت المعمالة فيها عملى الجزء منها قياسا على المساقاة والقراض<sup>(2)</sup> .

فابن رشد زيادة على ما ذكره في أول القولين ، أورد القـول الثاني مبينـا انه قول ابن القاسم في أصل الاسـدية ومـوضحا انـه اختيار فضـل بن سلمة مختصر المدونة . وقد تردد ذكره في المقدمات في عديد المواضع مثل ما جـاء في

> (1)الشيرازي : طبقات الفقهاء : 164 . (2) ابن رشد : المقدمات : 1 : 225 وما بعدها .

pied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

القـول في زكاة الفـطر مم تخـرج ؟ : (والثـالث قـول ابن المـاجشـون حكـاه الفضل عنه انها تخـرج من خمسة أشيـاء وهي القمح والشعـير والسلت والتمر والاقط والزبيب )<sup>((1)</sup>.

ومن نظائر ذلك : ما جاء في باب الايلاء قوله : ( والرابع أنه يمكن من الفيء بوطء كامل ولا يقع عليه الحنث الا بتمامه وهو قول ابن القاسم في أصل الاسدية ، وظاهر قوله في المدونة وما يوجد له من خلاف ذلك فقدقيل: انه من اصلاح سحنون )<sup>(2)</sup>وهي مسألة مختلف فيها هذا هو القول الرابع والأخير فيها وهي من الباب المذكور من قسم : ان يحلف على ترك الوطء بطلاق المولي منها في حالة ما إذا كان الطلاق ثلاثا وهذه الحالة اختلف فيها ابتذاء على قولين : أحدهما : انه مول .

وثانيهما : انه غير مول ، فاذا قلنا انه مول فلا يطلق عليه حتى يحل أجل الايلاء ، واختلف على هذا القول في حكمه اذا حل الأجل على أربعة أقوال : رابعها هو المذكور هنا<sup>(3)</sup>. فابن رشد يتتبع قول ابن القاسم الذي صدر عنه أولاً في الأسدية أصل مدونة سحنون والذي يستفاد من ظاهر المدونة لسحنون وهو من اصلاحه .

وما جاء في كتـاب الجنايـات : قولـه : ( ورسم سحنون هـذا الكتاب بكتاب جنايات العبيد )<sup>(4)</sup> .

\* وما ورد من نقل عن أبي اسحاق التونسي وهو من خالص رأيه فيمن أضاع ماله وعليه الزكاة متى يضمن ؟<sup>(3)</sup> وقد سبق الحديث عنه وأبو اسحاق

- (1) المصدر السابق : 1 : 257 .
- (2) المصدر السابق : 1 : 483 .
- (3) المصدر السابق : 1 : 482 وما بعدها .
  - (4) المصدر السابق : 306 و .
- (5) المصدر السابق : 1 : 236 وما بعدها .

التونسي قد تردد ذكره في المقدمات في عديد المواضع مشل قولـه :(وذكر أبـو اسحاق التونسي أنه قد تؤول على ما في المدونة انه أجاز مجامعة الرجل امرأته في الصحراء الى القبلة وهو بعيد )<sup>(1)</sup> .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

\* وما ورد من انقال عن ابن لبابة ـ مؤلف المنتخب وهـو من شروح المدونة ـ تـارة يصوبهـا وأخرى ينتقـدها . وقـد سبق عـرض بعضهـا مثـل : ( وحكى ابن لبابة في المنتخب قـولا ثامنـا في المسألـة وهو ان الجنب يتيمم الى الكوعين بالسنة لا بالقرآن ، وغير الجنب الى المنكبين على ظاهـر ما في القـرآن واحتج لذلك بما يقف عليه من تأمله في موضعه من كتابه )<sup>(2)</sup> .

ومثـل : ( وذهب ابن لبابـة الى أنها تغتسل عنـد أقل أيـامهـا من غـير استظهار وتكون مستحاضة وهو خطأ صراح يرده القرآن ويبطله الاعتبار ) <sup>(3)</sup>.

ومثل : ( فأما ان ترك اعتبار تعيين الايام فهو قول سحنون وذهب اليه ابن لبابة وقال : يلزم من قال : باعتبار تعيين الأيام ان يقول:اذا ذكر صلاة لا يدري من أي يوم ان يصلي سبع صلوات صلاة لكل يـوم من أيام الجمعة ، وهذا يلزم ، وكذلك يجب أن يقول في أيام الجمعة وما قل من الصلوات مما لا كبير مشقة فيه الا أن قول ابن لبابة عندي أظهر )<sup>(4)</sup> وساق التعليل عـلى ما ظهر عنده .

ومثـل : ( وذهب ابن لبابـة الى ان الاعتكاف يصـح في غير مسجـد ، وان ترك مباشرة النساء لا يلزم المعتكف الا اذا اعتكف في مسجد على ظـاهر ما في القرآن وهو شذوذ من القول فتدبر ذلك ) <sup>(5)</sup> .

<sup>(1)</sup> المصدر السابق : 1: 64 .

<sup>(2)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1: 80 .

<sup>(3)</sup> الكلام يتعلق بالمرأة التي اختلفت أيام حيضها المعتادة . انظر ابن رشد : المقدمات : I : 93 .

<sup>(4)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1 : 151 .

<sup>(5)</sup> المصدر السابق : 1 : 191 .

ومثل :( وهذاام الاخلاف فيه بين أحد من القايسين ان الحكم الواجب لعلة شرعية يزول بزوال العلة ما لم تخلفها أخرى موجبة لمثل حكمها ، فلا خلاف بين أحد من المسلمين أعلمه في أن الخمرة نجسة ولا في انها اذا تخللت من ذاتهما تطهر فتحل الا ما ذهب اليه ابن لبابة في ان نجاستهما مختلف فيها )<sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ومثل : (وهو قول اصبغ وظاهر ما في المدونة على ما قاله ابن لبابة )<sup>(2)</sup> .

\* وما ورد من انقال من مختصر الطليطلي : للتأييد<sup>(3)</sup> أو لإظْهَار انفراده بما حكى من المسألة من اتفاق<sup>(4)</sup> أو لاعتباره مصدرا لما أخذه من أقوال أصحاب مالك كما ورد في أحكام المفقود اذا انكشف أمره بالاتيان أو علم حياته أو موته قبل انقضاء الأجل والعدة هل ينتقض حكم الحاكم ؟ قال ابن رشد في أثناء القول : ( وأما اذا انكشف انه مات بعد انقضاء الاجل والعدة أو أنه حي ففي ذلك ثلاثة أقوال : أحدها: ان الحكم ماض لا ينتقض فلا يكون له اليها سبيل ولا يكون لها منه ميراث : حكى هذا القول في مختصره ابن عيشون عن ابن نافع وهو بعيد ، لأن الحاكم اذا حكم باجتهاده ثم بان له أو لغيره انه أخطأ في حكمه خطأ متفقا عليه نقض ذلك الحكم باجماع . ونوجها كالمنعي لها لكان له وجه في القياس ، ولكنهم لم يقولوا ذلك فأين هذا من قول ابن نافع ؟ الا انه يشبه ما روي عن مالك فيمن خرص الخارص الم من قول ابن نافع ؟ الا انه يشبه ما روي عن مالك فيمن خرص الخارص

- (1) المصدر السابق : 1 : 337 .
   (2) المصدر السابق : 1 : 72 .
   (3) المصدر السابق : 1 : 127 .
- (4) انظر المصدر السابق : 1: 186 .

عليه لا على ما وجد . والصحيح ان عليه الـزكـاة لأنـه قـد انكشف خـطاً الخارص فوجب الـرجوع الى الحق )<sup>(1)</sup> فـابن رشد نقـل عن ابن عيشون رأي ابن نافع واستبعده ورد عليه .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

\* وما ورد في تتبع قول مالك اللاحق من السابق قول ابن رشد : فصل وبيع الغائب على مذهب ابن القاسم جائز ما لم يتفاحش بعده ، والعقد عليه صحيح وان لم يعلم ان كان حين العقد قائها أو تالفا ، فان وجد قد تلف قبل العقد انتقض البيع باتفاق ، وان تلف بعد العقد وقبل القبض فاختلف قول مالك رحمه الله في ذلك : فمرة قال : ان مصيبته من البائع وينتقض البيع كتلفه قبل العقد وهو آخر قوله ، ومرة قال : ان مصيبته من البائع ،

\* ومـا ورد من أنقـال عن ابن أبي زيـد مؤلف المختصـر والنـوادر والزيادات : مثل ما جاء في أقل الـطهر وقـد اختلف فيه عـلى أربعة أقـوال : الثاني منها : ( قول سحنون وهو دليل المدونة على ما تأوله ابن أبي زيد ان أقله ثمانية أيام )<sup>(3)</sup> .

فَابن رشد وان وجد دليلا لتأويل ابن أبي زيـد والتسليم له بهـذا القول فانه لا يسلم له التأويل الآتي ويرى أنه بعيد في قوله : ( . . وان كان ابن أبي زيد تأول ان الكراء يفسخ بينها وبين الكري ان تمادى بها الدم بعد الاستظهار وهو بعيد )<sup>(4)</sup> .

وان ما قلناه بالنسبة الى المؤلفات التي اعتنت بالمدونة اختصارا أو شرحا

(1) ابن رشد : المقدمات : 1 : 409 وما بعدها .

(2) المصدر السابق : 2: 553 .

(3) ابن رشد : المقدمات : 1 : 89 .

(4) المصدر السابق : 1 : 90 .

وتفليت الذيني في الفكر العربي المحكم العربي الع FOR QURANIC THOUGHT

أو تعليقا وتقييدا لينسحب عـلى أمهات كتب المـذهب المالكي وغيـره ، فابن رشد ينقل منها احيانا ويعتبر ذلك تفسيرا للمذهب أو تقييدا لـرأي ، وأحيانـا يعـدها مصـدرا للأقـوال ومرجعـا للروايات وأحيـانـا أخـرى ينتقـد مـا فيهـا ويصوبه ، ويعدل ما فيها ويصححه ـ ومن أمثلة ذلك :

\* ما أثبته في الوكالة ونصه : (ويد الوكيل كيد موكله فيها وكله عليه ، فمن حلف الا يفعل فعلا فوكل على فعله فهو حانث الا ان يكون نوى الا يفعله هو بنفسه . وكذلك من حلف ان يفعل فعلا فوكل غيره على فعله فقـد بر الا ان يكون نوى ان يلي الفعل بنفسه . ففعـل الوكيـل كفعل المـوكل فيـها يوجبه الحكم . هذا معنى قولنا:يدالوكيل كيد الموكل .

وقد أتى ابن شعبان<sup>(1)</sup> ( ـ 355 هـ / 966 م ) في هذا بعبارة فـاسدة غـير مرضية واحتجاج غير صحيح فقال : وفعل الوكيل فعل مـوكله لأن من حلف الا يفعـل فعلا فـوكل غيـره على فعله حنث ، واحتـج لذلـك بقـول الله عـز وجل : « الله يتوفى الا نفس حين موتهـا والتي لم تمت في منامهـا »<sup>(2)</sup> ، وقولـه تعالى : « قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم »<sup>(3)</sup> . قال:فكان فعل ملك الموت هو فعل الله عز وجل .

فهو فعل الله تعالى لأنه خالقه وفاعله حقيقة ، وكـذلك ، أفعـال سائـر العبــاد الله خـالقهــا وفــاعلهــا ، قــال الله تعــالى : « والله خلقكم ومــا تعملون »<sup>(4)</sup> . وقال تبارك وتعالى : « أن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا

(1) هو ابو اسحاق محمد بن القاسم بن شعبان القرطي . عاش فوق الثمانين ، اليه انتهت رئاسة المالكيين . ألف الزاهي في الفقه ، وكتاب مختصر ما ليس في المختصر ، وكتاب أحكام القرآن وغيرها . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 155 . عياض : المدارك : 3 : 293 . ابن فرحون : الديباج : 248 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 80 .
 (2) سورة الزمر : 30 .
 (3) سورة السجدة : 11 .

<sup>(4)</sup> سورة الصافات : 96 .

Aled by cellect uesion CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ذبابا ولو اجتمعوا له وان يسلبهم الذباب شيئا لا يستنقذوه ضعف الطالب والمطلوب »<sup>(1)</sup> وقال :«وأسروا قولكم أو اجهروا به انه عليم بذات الصدور الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير »<sup>(2)</sup> .

وأما فعل الوكيل فلا يجوز ان يكون فعل الموكل وانما هو كفعله في وجوب الحكم ولا يقال لضرب السلطان أو قتل أوْ كتب لما لم يفعله بيده وانما أمر به غيره الا مجازاً لا حقيقة فكيف يصح قياس فعل الموكل والوكيل من المخلوقين بأفعال الخالق تعالى ، وما يستقيم هذا الاحتجاج الا على مذهب أهل القدر القائلين بأن أفعال العباد مخلوقة لهم تعالى الله عن ذلك علوا كبيراً ولو تدبر ابن شعبان هذا الكلام لما تكلم به ولكنها غفلة وغلطوليس أحد بمعصوم من الخطإ والغلط وبالله التوفيق ) <sup>(3)</sup>.

فابن رشد يصحح عبارة ابن شعبان في هذا المقام ، ويبين فساد عبارتـه وفساد احتجاجه ويحَـذّر من الانسياق معه أو أخذ عبارتـه ودليله مسلمين دون تمحيص وبلا تخليص ، ومن ثم فقد تحرى هو في عبارته وأوردها مستقيمة على وجُهها ، سليمة من علتها .

\* وما أثبته في كتاب الرجم في قوله : ( ان من زنى ببهيمة من البهائم لم يجب عَليه حد الا ما وقع في كتاب ابن شعبان من ان الحد في ذلك واجب عليه وهو بَعِيد )<sup>(4)</sup>.

\* وما أثبته في كتاب الصلاة ونصه : ( وكذلك الاعتدال في الفصل بين أركان الصلاة الاختلاف فيه في المذهب ففي مختصر ابن الجلاب انبه

(1) سورة الحج : 71 .

- (2) سورة : الملك : 13, 14 .
- (3) ابن رشد : المقدمات : 249 و .
- (4) ابن رشد المقدمات : 289 و .



فـرض والأكثر انـه غير فـرض فمن لم يعتدل في رفعـه من الركـوع والسجـود استغفر الله ولم يعد روى ذلك عيسى<sup>(1)</sup> ( ـ 212 هـ ) عن ابن القاسم . . )<sup>(2)</sup> فهو يظهر ان ما في مختصر ابن الجلاب<sup>(3)</sup> ( ـ 378 هـ / 988 م ) يقابل المشهور وقول الأكثرين في المذهب .

\* وما أثبته في كتاب الصيام مبينا افتقاره الى النية ونصه : ( وانما افتقر الصيام الى النية وان لم يكن فعلا مأمورا به من أفعال الابدان وانما هو امساك عن فعل وهو ترك ، والمتروك في الشرع لا يفتقر الى نية ، لأنه ترك مختص بزمن معلوم : فانه يفتقر الى النية بخلاف ما كان منهالا يختص بزمن معلوم كترك الزنى وشرب الخمر وما أشبه ذلك . وقد أطلق القول جماعة من أهل اللغة ان الصيام ليس بعمل ، والى هذا ذهب الطحاوي وقال فيا روي عن النبي يتش انه قال حكاية عن ربه : كل عمل ابن آدم فهو له الا الصيام فانه لي وانا أجزي به<sup>(4)</sup> انه استثناء منفصل بمعنى لكن . والصواب ما ذكرناه )<sup>(5)</sup> . فهو يرد على الطحاوي ويبين صواب ما ذهب اليه هو ومال .

- (1) هو أبو محمد عيسى بن دينار بن وهب الطليطلي به ويحيى انتشر علم مالك بـالأندلس ورجعت الفتيا بها الى رأيه . له كتاب الهدية في الفقه ، وله سماع من ابن القـاسم عشرون كتـابا . . . الشيرازي : طبقات الفقهاء : 161 عياض : المدارك : 3 : 15 . ابن فرحون : الديباج : 178 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 64 .
  - (2) ابن رشد المقدمات : 1 : 116 .
- (3) هو أبو القاسم عبيد الله بن الحسن بن الجلاب من أهل العراق . له كتاب التفريح في الفقه ( نحطوط ) وكتاب في مسائل الخلاف . أنظر بم سماه الشيرازي : طبقات الفقهاء : 168 . ابن فرحون : الديباج : 146 . مخلوف : الشجرة : 92 . بروكلمان : تاريخ الأدب العربي : 3 : 285 وما بعدها ، البغدادي : هدية العارفين :1 : 447

كحالة : معجم المؤلفين : 6: 238 وما بعدها . (4) مسلم : كتاب الصيام : باب أحاديث ثواب الصوم . ( الآبي : اكمال الاكمال : 3: 265 ومـا

بعدها) .

(5) ابن رشد : المقدمات : 1 : 181 وما بعدها .

\* وما أثبته في كتاب المديـان في قولـه : ( فان شهـد له قـوم بالعـدم ، وعليه آخرون بالملا ولم يعينوا له مالا ، ففي أحكام ابن زياد ان شهادة من شهد بالملا أعمل وان كانوا أقل عدولا ، ويحبس بشهادتهم حتى تقوم لـه بينة انه أعدم بعد ذلك بجائحة أتت عليه . وهذا عندي بعيد . فلا يصح عندي في المسألة الا رواية أبي زيد ان ذلك تكاذب وتهاتر ، وان بينة العدم أعمل لأنها اثبتت حكما وهو تحليفه وتسريحه ، والثانية نفت الحكم . وانما يشب ان يقال : ان بينة الملا أعمل ان كان هذا الاختلاف بين البينتين بعد أن حلف وسرح لأن البينة التي شهدت عليه بـالملا تكـون ههنا هي التي أوجبت الحكم وهـورده الى السجن والله أعلم . وروايـة أبي زيـد وقعت في كتـاب المـديـان والتفليس في بعض الـروايـات قــال فيهـا :إنــهلا ينــظر الى هؤلاء ولا الى هؤلاء ، ويدس في ذلك أهل الصلاح والفضل ، فان كان له مال ضيق عليه حتى يؤخذ منه الحق ، وان لم يكن لـه شيء خلى حتى يـرزقه الله تعـالى هذه الـرواية تجعـل البينتين متعـارضتين تسقـطان جميعا اذا استـوتـا في العدالـة ، ويرجع الى أصل حاله ، فان كان متهما بانه خبأ مالا حبس حتى يأتي ببينة على العـدم اعدل من البينـة التي شهدت عليـه بالمـلا ، وان كان إنمـا سجن تلوما وإختباراً اطلق اذا انقضت مدة اختباره على ما حكيناه عن ابن الماجشون من التفصيل في ذلك) (1).

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ولكن الذي يلفت الانتباه ابتداء من مقدمة المقدمات وانتهاء بما انتشر فيها وحرر فيها أمور :

أولها : ان بناء المسائل المختلف فيهما على أصولها من الكتماب والسنة أمر أغلبي لا كلي : فهناك من المسائل الخلافية التي لم يظهر لها أصولها مثمل : قـولـه : واختلف في ركعـتي الفجـر . . . فقيــل : انهما سنـة وقيــل : انهما استحباب . فاما الاختلاف في ركعتي الفجر فمنصوص عليه . روى أبو زيـد

(1) ابن رشد : المقدمات : 189 ظ وما بعدها .

عن ابن القاسم انهما سنة وهو مذهبه في المدونة بدليل اشتراطه لهما النية فيهما ومثله في سماع ابن القاسم من العتبية ، وروى أشهب عن مالك انه يستحب العمل بهما وليستا بسنة ، ومثله في سماع عيسى من كتاب المحاربين والمرتدين لاصبغ )<sup>(1)</sup> . فغاية ما في هذا القول : انما هو التصريح بالخلاف المداخلي في مذهب مالك وبالقائلين بكل قول وبمصدر النقل .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

ومثل قوله :(وقـد اختلف في سـتر العـورة فقيـل : انها من فـرائض الصلاة وقيل : انها ليست من فروض الصلاة وانما هي فرض في الجملة سنـة في الصـلاة : فمن رآهـا من فـروض الصـلاة أوجب الاعـادة عـلى من صلى مكشوف العورة وهو قادر على سترها ومن لم يرها من فروض الصلاة لم يوجب عليه الاعادة الا في الوقت )<sup>(2)</sup> .

ومثل قوله : ( وقد اختلف فيمن ذبح ما ينحر أو نحر ما يذبح من غير ضرورة قال مالك في كتاب ابن المواز : لا يؤكل كان ناسياً أو متعمداً وهو ظاهر ما في المدونة ، وقال اشهب : يؤكل كان ناسياً أو متعمداً وهو ظاهر قول عبد العزيز ابن أبي سلمة<sup>(3)</sup> ( - 160 هـ ) في العتبية ، وقيل : يكره أكله ، وقال ابن بكير<sup>(4)</sup> : ( - 226 هـ ) ان ذبح البعير اكل وان نحرت الشاة لم تؤكل )<sup>(3)</sup> . ايراد للأقوال ،وعروا للمصادر احياناً ، وبناء على الأقوال احكاماً اختلفت باختلافها ، ولكن وصلها بالأصول مفقود ، وعرض منشأ الخلاف غير موجود .

(4) هو أبو زكريا يحيى بن يحيى بن بكير التميمي النيسابـوري كان ثقـة أميناً ، ولازم مـالكاً وروى عنـه الشيخان البخـاري ومسلم ، ابن فرحـون : الديبـاج : 349 وما بعـدهـا . ابن حجـر : تقريب التهذيب : 2 :360 مخلوف : الشجرة : 58 .

(5) ابن رشد : المقدمات : 1 : 324 .

<sup>(1)</sup> ابن رشد : المقدمات : 1 : 118 .

<sup>(2)</sup> المصدر السابق : 1 :134 .

<sup>(3)</sup> هو أبو عبد الله عبد العزيز بن عبد الله بن أبي سلمة الماجشون مات ببغداد. الشيرازي: طبقات الفقهاء: 67. ابن حجر: تقريب التذهيب: 1: 510.

Died by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ثانيها : ان عزو الأقوال لأربـابها ، ونسبـة الآراء إلى أصحابها أمر اغلبي كذلك لا كلي : فهو أحياناً لا يضيف الأقوال الداخلية للمذهب الى قائليها ، كما لا ينسب الأقوال الخارجية الى ذويها وأحياناً لا يتعرض اليها .

مثل قوله : (واختلف اذا صلى المسافر بالمسافرين ركعتين ثم قام لإتمام الصلاة فيها يصنع القوم خلفه على ثلاثة اقوال : احدها انهم يسلمون لأنفسهم وينصرفون ، وقيل : انهم يقدمون من يسلم بهم ، والثاني : انهم ينتظرونه حتى يتم الصلاة فيسلمون بسلامه ، والثالث انهم يتبعونه ويعيدون الصلاة )<sup>(1)</sup> .

ومثل : ( وأما الشرائط التي لا تجب الجمعة الا بها ولا تصح دونها فهي ثلاثة ، ايضاً : الامام والجماعة وموضع الاستيطان قرية كانت أو مصراً على مذهب مالك رحمه الله تعالى ، وقد قيل في الامام والجماعة : انهما من شرائط الصحة كالوضوء والنية والتوجه الى القبلة وما أشبه ذلك وقيل : انهما من شرائط الوجوب )<sup>(2)</sup> .

ومثـل قولـه : ( وقد اختلف هـل من شروط صحتـه ـ أي الجعل ـ ان يكون للجاعل فيه منفعة ام لا؟ على قولين ; <sup>(3)</sup> .

ومثل قوله في عرض الأقوال في حكم زكاة الفطر : ( ومن أصحابنا من اطلق القول بأنها سنة )<sup>(4)</sup> .

ومثل قـولـه في حكم الغـاصب ومـا يجب عليـه : ( واختلف ان كـان صغيراً لم يعقل فقيـل : ان ما اصـابه من الامـوال والديـات هدر كـالبهيمـة

(1) ابن رشد : المقدمات : 1:160 .

- (2) المرجع السابق : 1 :164 .
- (3) ابن رشد : المقدمات : 2:623 .
  - (4) المصدر السابق: 1:252 .

العجماء التي جعل رسول الله ﷺ جرحها جباراً ، وقيل : ان ما أصابه من الاموال في ماله وما أصابه من الدماء حملته العاقلة ان كانت الثلث فصاعدا كالخطأ سواء ، وقيل:ان ما أصابه من الاموال هدر وما اصابه من الدماء حملته العاقلة ان بلغ الثلث وحكمه حكم المجنون المغلوب على عقله )<sup>(1)</sup> .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ثالثها : ان سلوك الاختصار في عرض بعض المسائل وبعض الفروع قد يتنافى مع الغرض الذي ساقه في قوله : ( وتعظم الفائدة ببسطه وتقديمه وتمهيده )<sup>(2)</sup> .

فهو لم يتناول في بعض كتب المـدونة ورسـومها مـا يتعلق بها لغـوياً كـما دونه في المقدمة ، وقد سبقت الاشارة الى بعض تلك الكتب .

وهو ينص على انه اختصر ، ويحيل على امهات الكتب والأولى التنصيص على ما هو موجود فيها ولو اختصاراً . مثل قوله : (وتختص الجمعة بسنن وفضائل تنفرد بها دون سائر الصلوات منها الغسل ، والطيب والانصات وتعجيل الرواح وترك التخطي وما أشبه ذلك مما هو مذكور في امهات الكتب )<sup>(3)</sup> فيا أشار اليه هنا يشتمل على فروع متعددة وأقوال مختلفة يكن ان يعرج عليها ويعطينا رأيه فيها كما اعطاه في غيرها ، ويمكن ان يصوب ويصحح بعض الروايات والمعاني ويناقش كماصحح وناقش سواها . ويعطي للباحث والمطالع مزيداً من التدرب على الفهم والاقتناع .

رابعها : ان الجنوح الى رد بعض التأويلات أو الأقسوال بسطريق استبعادها ، او التعقيب عليها بأن فيها نظراً دون بسط وجه الاستبعاد ، ومن غير تحرير النظر امر سلبي وهو موجود يترك الباحث والمطالع يتشوقان الى

(1) المصدر السابق : 224 ظ وما بعدها .
 (2) المصدر السابق : 1 :2 .
 (3) المصدر السابق : 1 :166 .



ted by Total I

التعليل، ويتشوقان الى التوجيه حتى يطمئن وحتى يعرف وجه الصواب والقوة .

فمن أمثلة ذلك :

1) تعليقه على رأي ابن شعبان في كتابه : ان من زن ببهيمة يجب عليه
 1- لحد بقوله : ( وهو بعيد )<sup>(1)</sup> ، فأين وجه البعد ؟ وأين تحرير المقال فيه ؟

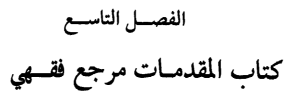
2) وتعليقه على ما قيل في اختصاص الشهادة في الـزنى بأربعـة شهداء من بين سائر الاشياء فبعد ان ساق احسن ما قيل في هـذا أورد : (وقد قيـل انما احتيج في الزنى الى أربعة شهداء لأنه بمنـزلة فعلين لأن الـزاني منه الفعـل ومنها التمكين فاحتاج كل فعل الى شاهدين وهذا فيه نظر)<sup>(2)</sup> .

فأين توجيه النظر ، وبسط الكلام فيه ؟

<sup>(1)</sup> ابن رشد المقدمات : 289 و .

<sup>(2)</sup> المصدر السابق : 289 ظ وما بعدها .







This file was downloaded from QuranicThought.com



## كتاب المقدمات مرجع فسقهى

على الرغم مما بدا في الكتاب من سلبيات فـإنه يعتبر بحق مرجعاً من المراجع فيما أورده وحرره . وبـالرغم من بعض التحـذيرات الصـادرة بازاء بعض الجوانب منه فإنه يعـد مصدراً من مصـادر الفقه المـالكي في انقالـه وفي تدقيقاته ، وفي ضبطه المذهب ، وفي بيان مثار الخلاف وتوجيهه ، وفي عرض الصحيح من الأقوال وتأييده ، وفي الاعلان عن المشهور منها ودعمه .

إن الكتاب جدير بأن يتبوأ مكانة ممتازة في عصره وبعد عصره ، وان يوضع في موضع المرآة المجلوة التي تعكس المذهب المالكي بوضوح ، والتي تحقق المدونة أجل تحقيق اذ تظهر المذهب وعقيدة مؤسسه وأصحابه ، وتبين منشأه وتطوره ، أصوله وتفريعاته ، وتعرض مواقف ابن رشد منها موافقة واعتراضاً ، تأييداً واستبعاداً ، إذ تدقق معاني المدونة وتضبط تأويلاتها ، وتحل مشكلاتها ، وتغربل ما قيل فيها سابقاً الى عصره ، كما تغربل آراء المالكيين في أفهامهم لها ، وأقوالهم في كتبهم ، أو انقالهم في تآليفهم . كل ذلك بحذق وامانة ، وموضوعية وفطانة، وبحفظ نادر ، ودراية قوية على الاستيعاب والفهم . وحسن الجمع والتركيب ، وجمال العرض ، والتبويب ، وقدرة على الإفهام ، وإيصال المعلومات الى الأفهام .

والكتاب يمثل حلقىة جديـدة في التآليف المـالكية ، ونـظرة جديـدة الى المدونة أساساً ، والى التصانيف الفقهية لشيوخ المذهب وعلمائه ، بما ارتأينـاه سابقاً ، وجلبنا له بعض الشواهد من المقدمات وان كانت طافحـة بالشـواهد



بل هي كلها شاهد على صاحبها وعلى طريقته فيها ، وعلى ما جلبه من نقول، واحاط به من اقوال ، وما طـالعه من مؤلفـات توافـرت على امتـداد العصور التي سبقته ، وما تهيأ له منها فغنم منها الكثير ، وأعطى الكثير ، وتحرى فيهـا التحري التام ، وضبط الضبط الكامل .

ولا غرابة أن يعد ابن رشد نفسه كتابه هذا مرجعاً أساسياً ومن هناك فهو يحيل عليه ويكتفي بما ذكره فيه عن اعادته في كتابه اللذي ألفه من بعد وهو « البيان والتحصيل » كما سبق اثباته ، وسلفت الاشارة اليه ، وان يجعله مشوقاً للطلاب ، ومسهلاً لاقتحام ما في المدونة من صعاب ، ومدرباً لهم على ادراك المسائل بأصولها، وعلى استنباط الأحكام وتطبيقها على فروعها : كل ذلك بحسن ذكاء ، وصواب تدبير .

ولا بدع ان يعرف تـلاميذ ابن رشـد لهذا الكتـاب قدره فيقبلوا عليه ويرووه عنه ، ويحفظوه<sup>(۱)</sup> ويَنْسخُوه ويسمعوه لطلبتهم ، ويشهـدوا له بـالسبق والتدقيق ، والحفظ وتمام الاستيعاب ، ويسلموا له بسلامة المعلومات الفقهية وغيرها ، ويشكروا له سعيـه فيه ، وهكـذا تسلسل الأمر عند النـاس . ولا خفاء ان الكتاب انتشر عند المالكيين وعـرف قدره منهم ، فعـولوا عـلى الأخذ منه ، وقل ان تجد بعد وفاة مصنفه في أي عصر من العصور من لا يأخذ منـه او من البيان والتحصيل او منهما معاً .

ويمكن أن يقال : ان الذين اعتنوا بالمدونة بعده استفادوا من مقدماته ، ونقلوا منها . وان الذين اهتموا بمذهب مالك وألفوا فيه قـل ان لا يشيروا الى آرائه واختياراته وتشهيراته ، فمن شواهد ذلك :

ما قام به أبو الحسن علي الرجراجي في منهاج التحصيل الذي شرح فيه

(1) كان ابن بركة يُسْتظهر المقدمات ، انظر ابن الابار : المعجم : ١٦٥ .



المدونة واعتمد فيما،اعتمد عليه في ذلك على كـلام ابن رشد . وقـد سبق الحديث عنه في شروح المدونة .

وابن رشـد الحفيد في كتـابه بـدايـة المجتهـد ونهايـة المقتصـد ينقـل من المقدمات وقد سبق ذلك .

وما قام به خليل في توضيحه اذ نقل عن ابن رشد وفي مختصره اذ اعتمد عليه وقد سبق القول فيه . وما سايره فيه شراح خليل والمحشون على تلك الشروح . فبهرام<sup>(1)</sup> ( ـ 805 هـ/ 1402 م ) ينقل في شرحه على خليل من المقدمات مثل قوله : ( وروي إلحاق الخنزير في ذلك<sup>(2)</sup> بناء على ان الغسل للقذارة ، وعلى هذا فيلحق به سائر السباع لاستعمالها النجاسة قاله ابن رشد )<sup>(3)</sup> .

وقوله : ( والمشهور انه لا يؤمر بالغسل لها ـ أي النجاسة ـ عند قصد الاستعمال ، وقيل : يؤمر على الفور بناء على أن الأمر المطلق هل يحمل على الفور او التراخي ؟ ولا يحتاج في ذلك الى نية قاله الباجي وابن رشد ، قالا : وانما يفتقر التَّعبُّد الى النية اذا فعله الشخص في نفسه ، اما هـذا وغسل الميت وما شابهها فلا )<sup>(4)</sup> .

- (2) أي في غسل الاناء من ولوغ الكلب فيه .
- (3) بهرام : شرحه على المختصر الخليلي : 1 :21 و ظ . وانظر النقل بالمعنى من مقدمات ابن رشد : 1 :62 .
  (4) بهرام : شرحه على المختصر الخليلي :1:21 و .

انظر رأي ابن رشد في المقدمات : 1،173 .

هو أبو البقاء تاج الدين بهرام بن عبد الله بن عبد العزيز الـدميري ، مولده سنة ( 734 هـ/ 1334 م) . قاضي قضاة مصر. السخاوي : الضوء اللامع : 3 :19 وما بعدها السيوطي : حسن المحاضرة : 1 :263 التنبكتي : نيـل الابتهاج : 101 ومـا بعدهـا . مخلوف : الشجرة : 239 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 3 :80 .

sare applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقـولـه : ( ابن رشـد والأصل في هـذا قـولــه تعـالى : « والمنخنقــة والموقوذة . . »<sup>(1)</sup> الى آخره، ولا يخلو ذلك من احوال خمسة : أحدها ان تموت في ذلـك الفعل ، والثـاني : ان تكون مـرجـوة الحيـاة ، والثـالث : ان ينفـذ مقاتلهـا، والرابع : ان ييأس من حياتها ، والخامس : ان يشـك في حياتهـا : ولا خلاف فيها اذا كانت مرجوة الحياة ان الذكاة تعمل فيها وتؤكل .

وأما ان انفذت مقايله افالمشهور انها لا تؤكل ، ولا تعمل المذكاة فيهما وروي ابو زيد عن ابن القماسم في كتاب المديات فيمن ضرب رجلاً فمانفذ مقماتله ثم اجهز عليه آخر ان الثاني يقتمل ويعاقب الأول . والصحيح رواية سحنون والأول يقتل ويعاقب الثاني فعلى رواية أبي زيد تعمل الذكاة في المنفوذ المقاتل : فظاهره ان الخلاف غير منصوص عليه في المنفوذة المقاتل )<sup>(2)</sup> .

والمواق<sup>(3)</sup> ( - 897 هـ/ 1492 م ) في التاج والاكليل لمختصر خليل
 يورد الانقال كثيراً عن ابن رشد ومن مقدماته مثل قوله في كتاب الزكماة :
 ( ابن رشد ولا تجب في شيء من الحيوان سوى الابل والبقر والغنم )<sup>(4)</sup> .

( قال:والزكاة مأخوذة من الزكاء وهو النمو زكا الزرع نما وطاب وحسن وزكى القاضي الشهود انمى حالهم ورفعهم من حال السخطة الى حال العدالة فسميت الصدقة الواجب اخذهـا من المال بـزكاة لأن المـال الذي اخــذت منه

(3) هو أبو عبد الله محمد بن يوسف بن ابي القاسم العبـدري الشهير بـالمواق . القـرافي : توشيــع الديباج : 63 وما بعدها . التنبكتي : نيل الابتهاج : 324 وما بعدها . الـزركلي : الاعــلام : 8 :30 . كحالة : معجم المؤلفين : 11 :133 .

(4) المواق : التاج والاكليل : 2 :256 ( انظر النقل بالمعنى من المقدمات لامن رشد 1 :2116 .

<sup>(1)</sup> سورة المائدة : 4 .

<sup>(2)</sup> بهرام : شرحه على المختصر ص : 2 :10 و ( انظر ذلك في المقدمات لابن رشد : 1 :322 وما بعدها ) .



يبارك فيه ويزكو . . )<sup>(1)</sup> .

وقوله : ( ابن رشد : يجب على مذهب مالك ترتيب الفوائت في القضاء الأول فالأول . . . )<sup>(2)</sup> .

● ونقـل محمد بن ابـراهيم التتائي<sup>(3)</sup> ( ـ 942 هـ/ 1535 م ) في كتـابـه فتح الجليل في حل الفاظ جواهر درر خليل عن ابن رشد ومن مقدماته : مثل قوله : ( ابن رشد قول ابنلبابة: تغتسل لأقل عادتها والزائد استحـاضة خـطأ صراح )<sup>(4)</sup> .

ومن شراح خليل الـذين اقتبسوا من المقـدمـات وأشـاروا اليهـا في انقالهم الخرشي<sup>(c)</sup> (ـ 1101 هـ/1690 م) في شرحه الصغـير مثل قوله : ( ابن رشد وهذا بنـاء على قـول من يرى انـه لا يكون مسجـداً إلا ما كان له سقف<sup>(6)</sup> .

ومثـل قولـه : ( ومن فاتتـه الجمعة ممن تجب عليـه فكـل هؤلاء يكـره جمعهم وان جمعوا لم يعيدوا على الاظهر ، ابن رشد لان المنع لا يرجع لاصـل

- (1) المواق : التاج والاكليل : 2 :55
   (1) المواق : 2 :55
   (2) : 2 :55
   (2) : 2 :55
   (3) : 2 :55
   (4) : 2 :55
   (5) : 2 :55
   (5) : 2 :55
   (5) : 2 :55
   (5) : 2 :55
   (6) : 2 :55
   (7) : 2 :55
   (7) : 2 :55
   (7) : 2 :55
   (7) : 2 :55
   (7) : 2 :55
   (7) : 2 :55
   (7) : 2 :55
   (7) :
  - (2) المواق : التاج والاكليل : 2:2 . ( انظر النقل من المقدمات لابن رشد : 1:147) .
- (3) هو أبو عبد الله شمس الدين بن محمد بن ابراهيم بن خليل التتائي المصري القرافي : تـوشيح الـديباج : 48 ظ . التنبكتي : نيـل الابتهاج : 335. مخلوف : الشجـرة : 272 . الـزركـلي : الاعلام : 6 :192.

(4) التتائي : فتح الجليل : 1 :159 ظ . انظر ذلك في المقدمات لابن رشد : 1 :93 .

(5) هـو عبد الله محمـد بن عبد الله الخـرشي ، انتهت اليه رئـاسـة المـالكيـة بمصـر . الـزركـلي : الاعلام : 7 :118 مخلوف : الشجرة : 317 .

(6) الخرشى : الشرح : 2:27 . ( انظر المقدمات لابن رشد : 1:164 وما بعدها ) .

CERTIFICATION CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الصلاة وانما يرجع لوصف بها فهي مجزئة بأصلها مكروهة بوصفها )<sup>(1)</sup> .

وقــد استـفاد ســالم السنـهوري<sup>(2)</sup> (\_ 1015 هـ / 1606 م) في شرحه على المختصر الخليلي من المقدمات ونقل عنها في مثل قوله : (وحكى في المقدمات فيه ثلاثة اقوال : ثالثها ان ذاب بلا صنعة )<sup>(3)</sup> اورد هذا الكلام عنــد بيان الماء المطلق وشرح كلام خليل : (او ذاب بعد جموده )<sup>(4)</sup>

وفي مثل قوله : (ابن رشد فتوى الباجي بعيدة لان المسجد إذا حصل مسجداً لا يعود غير مسجد إذا انهدم بل يبقى على ما كان عليـه من التسمية والحكم وان لا تصبح تسمية الفضاء المتخذ لبناء المسجد مسجداً قبل البناء . ا هـ)<sup>(5)</sup> .

وما قام بـه محمد البنـاني<sup>(\*)</sup> ( ــ 1194 هـ / 1780 م ) في حاشيتـه على عبد الباقي الـزرقاني<sup>(7)</sup> ( ـ 1099 هـ / 1688 م ) عـلى مختصر خليـل في قولـه : (قال في المقدمات : مذهب الإمام مالك رحمه الله وجميع اصحابه وجمهور أهـل العلم أنّه-أي التيمم ـ يرفع الحدث ، وقال ابو سلمة بن عبد الرحمن : يرفـع

- (1) الخرشي : الشرح :2: 84 .
- (2) هو ابو النجاة سالم بن محمد السنهوري مفتي المالكية بمصر . الزركلي : الاعلام : 3: 1:16 مخلوف : الشجرة : 289 .
  - (3) السنهوري : شرح المختصر : 1: 4 ظ.
    - (4) المصدر السابق .

(5) المصدر السابق : 1: 241 و .

- (6) هــو ابو عبد الله محمد بن الحسن البناني الفاسي مولده سنة 1133 هـ /1721 م البغــدادي : هــديــة العارفين : 2: 342 . كحالة : معجم المؤلفين :9: 221 وما بعدها .
- (7) هو عبد الباقي بن يوسف الزرقاني مولده سنة1020 هـ / 1611 م . الازهـري: اليواقيت الثمينـة : 1: 238 وما بعـدها . البغـدادي : هديـة العـارفـين : 1: 497 . كحالة : معجم المؤلفين : 5: 80 .

الحدثين جميعاً ؛ وقال ابن المسيب<sup>(1)</sup> وابن شهاب : يرفع الاصغر دون الأكبر وان كان التيمم عند مالك واصحابه لا يرفع الحدث جملة فإنه يستباح به عنده ما يستباح بالوضوء والغسل . ا هـ )<sup>(2)</sup> .

E GHAZI TRUST

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ومـا حكاه في قـوله : ( وعـده<sup>(3)</sup> ابن رشد في مقدماته من فضـائـل الصلاة ) <sup>(4)</sup> .

وممن نقـل عن ابن رشد ، واخـذ من مقدمـاته أبـو الحسن الصغـير
 ( - 719 هـ ) في تقييـده على تهـذيب البـراذعي ، فكـان يحيـل عليهـا ويقتبس منها.<sup>(5)</sup> .

وكـذلـك يشـير ابن غـازي في كتـابـه تكميـل التقييـد الى مـا كتب في المقدمات ، ويحيل عليها في مثل قوله : (والرابعة ممنوعة ابن بشير اجماعاً قلت تسليم ابن عرفة هنا الاجماع يدل على انه يتأول مـا في المقدمـات من الكراهـة على المنع وهو خلاف قول خليل : وهل تكره الرابعة أو تمنع : خلاف )<sup>(6)</sup> .

وممن أخذ عن ابن رشدوعاد الى المقدمات ابن عرفة الورغمي وتـلاميذه وتلاميذ تلاميذه في تصانيفهم .

فابن عرفة تقدم النقل عنه وسبق رأيه في كتب ابن رشد .

ومختصره في الفقه طافح بـالنقـل عن ابن رشـد ، ومن نقله عنـه من مقدماته ما يلي :

 (1) هو ابو محمد سعيد بن المسيب بن حزن المخزومي القرشي ( ـ94 هـ / 713 م ). الزركيل : الاعلام : 3: 155 .
 (2) بناني : حاشيته على الزرقاني : 1: 150 .
 (3) اي وَعَدَّ القبض .
 (4) بناني : حاشيته على الزرقاني : 1: 268 .
 (5) انظر : ابي الحسن الصغير : التقييد : 1: 4 ظ . ثم7 و ، ثم<sup>10</sup> ظ ، ثم<sup>11</sup> ظ ، ثم<sup>12</sup> و .
 (6) ابن غازي : التقييد : مجلد : 1: 1 ظ . (وفي وجوب غسل ما طال منها – اي اللحية – عن الذقن قولان لابن رشد عن معلوم المذهب وسماع موسى رواية ابن القاسم وقاله الابهري )<sup>(1)</sup> وما نقله ابن عرفة هنا عن ابن رشد كان من المقدمات في الفصل الذي عقده لبيان فرض غسل الوجه<sup>(2)</sup> وقوله تعالى :«فاغسلوا وجوهكم<sup>(3)</sup>».

plied by registered version) FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

(فرائض الوضوء : النية ابن رشد وابن حارث اتفاقا . المازري على المشهور)<sup>(4)</sup> . والنقل عن ابن رشد موجود في المقدمات في الفصل الذي ساقـه في تبيين فرائض الوضوء من سننه ومستحباته<sup>(5)</sup> , .

(ابن رشد وعلى المشهور ان نكس بحضرة الماء اعاد المقدم وما بعده
 وان كان ناسياً وان جف وضوءه فالعامد قيل: يعيد وضوءه وصلاته . . . )<sup>(6)</sup> .

والمسألة برمتها مأخوذة من مقدمات ابن رشد<sup>(7)</sup> .

والأبي يأخذ عن ابن رشد وينقل من مقدماته احياناً بالنص وأخرى بالمعنى : فمن نقله قوله في نصاب العين في كتاب الـزكاة : (ان لم تجـز بجواز الوازنة وقل النقص فذكر ابن رشد في سقوط زكاتها قولين، وإذا جازت بجواز الوازنة وقل النقص ففيها قـول بسقوط الـزكاة وإذا جمعت الصـورتان تحصـل فيهما ثلاثة اقوال وجوب الزكاة قل النقص او كثر وهو المشهور، وسقوطهـا في

- (1) ابن عرفة : المختصر : 1 : 11 و ( المخطوط ) .
   (2) ابن رشد : المقدمات : 1 : 50 وما بعدها .
   (3) سورة المائدة : 7 .
   (4) ابن عرفة : المختصر : 1 : 7 ظ . (المخطوط) .
  - (5) ابن رشد : المقدمات : 1: 53 .
  - (6) ابن عرفة المختصر : 1:13 و (المخطوط ).
     (7) ابن رشد : المقدمات : 1: 54 وما بعدها .
- (8) انظر ترجمته في : القرافي : توشيح الديباج : 53 ظ.

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الوجهين لابن لبابة ، والثالث لابن القاسم في العتبية ان قل النقص كـالحبة زكيت . . . )<sup>(1)</sup> .

ومن نقله فيها (اذا خالط الحرام المال فإن كان الغالب الحلال فاجاز ابن القاسم معاملة صاحبه وقبول هديته وأكل طعامه وكرهه ابن وهب وحرم ذلك اصبغ . ابن رشد قول ابن القاسم القياس وقول ابن وهب استحسان، وقول اصبغ شديد على غير قياس .

وإن كان الغالب الحرام فكرهـ مالـك وابن القاسم واصبـغ على اصله من المنع .

واما إن كان المال كله حراماً اما لان جميع ما بيده حرام أو لانه مستغرق الذمة بحيث إذا رد ما بيده لم يبق له شيء. قال ابن رشد : اختلف في معاملتهم وقبول هديتهم وأكل طعامهم على اربعة اقوال : فقيل : لا يجوز شيء من ذلك إلا ما علم انه ورثه او وهبه إلا أن يكون ترتب في ذمته ما يستغرق ما وهبه او روثه، وقيل : يجوز وان كان ما عليه يستغرق ذلك إذا عامل بالقيمة دون عاباة، ولا تجوز هبته في شيء من ذلك ولا محاباته : تم بقية نقله من جامع المقدمات )<sup>(2)</sup>

والرصاع<sup>(3)</sup> ( ــ 894 هـ / 1489 م ) في شرح حدود ابن عرفة ينقـل عن ابن رشد .

(2) المرجع السابق : 3: 213 . (انظر ابن رشد: المقدمات: كتاب الجامع : فصل في معاملة من خالط ماله الحرام وقبول هبته وأكل طعامه ووراثته عنه : 324 ظ. وما بعدها ).

(3) هو ابو عبد الله محمد بن قماسم الانصاري المشهور بالمرصاع التونسي . السخاوي : الضوء (3) هو ابو عبد الله محمد بن قماسم الانصاري المشهور : 323 وما بعدها . مخلوف : الشجرة : 259 وما بعدها . كحالة : معجم المؤلفين : 11: 137 .

الأبي : اكمال الاكمال : 3: 110 (انظر وقارن بينه وبين ما جاء في المقـدمات لابن رشـد1: 209 وما بعدها .



مثل قوله : (ووجه ابن رشد قولها )<sup>((1)</sup> وقوله : (قال ابن رشد : معناه ولم يفترقا في المجلس وهو اوسع من الصرف )<sup>(2)</sup> ، وقوله : (فان قال :متى طلقتك فقد ارتجعلتك فهل تصح الرجعة بذلك؟ قال في سماع القرينين<sup>(3)</sup> : لا تصح بذلك قال ابن رشد:لان الرجعة لابد فيها من النية بعد الطلاق )<sup>(4)</sup>، وقوله : (قال ابن رشد : الطلاق حق على الرجل والرجعة حق له والذي عليه يلزمه بالتزامه والذي له ليس له اخذه قبل ان يجب إذ لا خلاف فيه انه ليس لاحد ان يأخذ حقا قبل ان يجب له إنما اختلف في إسقاطه قبل وجوبه كالشفعة ليس له اخذها قبل وفي اسقاطها قبله خلاف )<sup>(5)</sup>.

وممن اعتمد على النقـل من المقدمـات زروق ( ـــ 899 هــ / 1493 م ) في شرح رسالة ابن ابي زيد القيرواني .

ـ مثل قوله : (واصله في المقدمات) <sup>(6)</sup>

ـ ومثـل قولـه : (وكون الاحـرام والسلام متفقـاً عليهما بـالوجـوب هو المعروف ونص عليه ابن رشد )<sup>(7)</sup> .

وهذا النقل يلتقي مع نص ابن رشد في المقدمات : (ومنها ثلاث متفق عليها في المذهب وهي تكبيرة الاحرام والسـلام وقراءة ام القـرآن على الإمـام والفذ ، فاما تكبيرة الاحرام فانها فرض عند مالك وجميع اصحابه واكثر أهـل

(1) الرصاع : شرح حدود ابن عرفة : 65 .
 (2) المرجع السابق : 161 .
 (3) هما اشهب وابن نافع .
 (4) الرصاع : شرح حدود ابن عرفة : 200 .
 (5) المرجع السابق : 200 .
 (6) زروق : شرح الرسالة : 1:30 .
 (7) المرجم السابق : 1:53 .



العلم . . . وكذلك السلام من الصلاة واجب عنـد مالـك واصحابـه واكثر اهل العلم )<sup>(1)</sup> .

ـ ومثل قوله في شرح كلام ابن ابي زيد (وترفع يديك حـذو منكبيك او دون ذلك يعني مع الاحرام او قبله متصلًا به او بعده كذلك والمشهور ان هذا الرفع فضيلة وقيل سنة ونحوه لابن رشد . . . )<sup>(2)</sup> .

وهـذا النقل عن ابن رشـد من المقـدمـات في نصـه عـاطفـاً عـلى سنن الصــلاة ورفـع اليــدين عنـد الإحــرام، وقـد قيــل في رفـع اليدين: انــه استحباب )<sup>(3)</sup> .

ومما يظهر اهمية المقدمات، بين كتب المذهب، وكبير العناية بها، نظمها في ابيات نظمها عبد الرحمن بن علي الرقعي<sup>(4)</sup> (-859هـ/1454، 1455م)، فيقول في أول المنظومة: ــرجزــ

قــال الـفــقــير عـابـد الـرحمـن من بعــد اسـم الله ذي الإحسـان الحــمـد لله الـعــظيــم الخــالـق باري الورى من غير شكل سابق<sup>(5)</sup>

- (1) ابن رشد : المقدمات : 1: 113 وما بعدها .
  - (2) زروق : شرح الرسالة: 1: 154 .
  - (3) ابن رشد : المقدمات : 1: 116 .
- (4) الرقعي منسوب الى رقعة قرية من فاس. كمان عالما ، صالحاً ، عارفا بالفقه ، حسن الخلق افدت ذلك من شيخنا محمد الشماذلي النيفر ، نقىلاً من معجم المؤلفين المالكيين. وشرح هذه المنظومة محمد بن ابراهيم التنائي المصري شرحا سماه : شرح خطط السداد والرشد نظم مقدمة ابن رشد طبع هذا الشرح بهامش الدر الثمين والمورد المعين شرح المرشد المعين على الضروري من علوم الدين لابن عماشر تماليف محمد بن احمد ميارة المالكي . ط . 3 ( 1370 هـ / 1951 م) بالقاهرة .
  - (5) التناني : خطط السداد والرشد : 6 .

TREPRIED VIEND CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ويقول في اثنائها \_ رجز \_.

وأسأل الله بلوغ القصد لنظمنا رواية ابن رشد ورجما لغيره زيادة نزيدها كي تحصل الافادة لكهل او شيخ او الصبيان او من يريد علم هذا الشان<sup>(1)</sup> ويقول في اواخرها مثبتا تاريخ نظمها : - رجز -. وشهرة المتمام في الزمان بغرة شهر ربيع الشاني وشهرة المتمام في الزمان بعد شمانمائة عدينا<sup>(2)</sup> في ثالث الاعوام مع خمسينا بعد شمانمائة عدينا<sup>(2)</sup> واختفى بالمقدمات بعض الكتاب .. فضمنوها مراسلاتهم : وكتب ابن الاحر<sup>(3)</sup> ( - 807 ه / 1404 م ) الى امير المؤمنين ابي عنان فارس<sup>(4)</sup> رسالة يهنئه بشفاء ولده وولي عهده الأمير ابي زيان محمد<sup>(1)</sup> من مرض ، ويُورّي بالكتب ، جاء في هذه الرسالة : (ابقى الله مولانا الخليفة ولسعادته القدح المعلى . ولزاهر كماله التاج المحلى ،، تجلى من حلاه نزهة الناظر ، ويسير

بعـلاه المثل السـائر ، ويتسق من ثنـاه العقد المنـظم ، ويتضح بهـداة القصد الامم ، ولا زالت مقدمات النصر له مبسوطة ومعونة السعد باشارته منوطة ، وهدايته متكفلة باحياء علوم الدين، وايضاح منهاج العابدين . . . )<sup>(6)</sup> .

(1) المرجع السابق : 42 .

- (3) هــو ابـو الــوليد اسمــاعيل بن يــوسف الخزرجي الانصــاري المعروف بــابن الاحمر مؤ رخ اديب غرناطي الاصل اقامته ووفاته بفاس .
- (4) هو ابو عنان فارس بن عـلي بن يعقوب المـريني المتوكـل على الله مـولده سنـة729 هـ / 1329 م ووفاته سنة759 هـ /1358 م. ابن القاضي : جـذوة الاقتباس :314 ومـا بعدهـا. السلاوي : الاستقصاء :2:89 وما بعدها. الزركلي : الاعلام :5:323 وما بعدها .
- ابن القـاضي : جـذوة الاقتبـاس : 99 . البغـدادي هـديـة العـارفـين : 1: 215 ، الــزركـلي : الاعلام : 1: 329 . المقري : ازهار الرياض : 1: 186 هامش . 3 .
  - (5) انظر الحديث عنه عند السلاوي : الاستقصاء :2: 101 .
    - (6) المقري : ازهار الرياض :3: ۱۹٪ وما بعدها .

<sup>(2)</sup> المرجع السابق : 429 .



وجاء فيها كذلك : ( . . . وانت حجة العلماء الذي تقصر عن تقصي مآثره فطن الاذكياء ، إن انبهم التفسير ففي يديك ملاك التأويل ، او اعتاض تفريع الفقه فعندك فضل البيان له **والتحصيل**. . . )<sup>(1)</sup> .

> (1) المرجع السابق : 3: 199 . انظر كامل الرسالة في المرجع السابق : 3: 198 وما بعدها .



This file was downloaded from QuranicThought.com



## الفصل العاشر كتاب المقدمات بين المطبوع والمخطوط



This file was downloaded from QuranicThought.com



كتاب المقدمات بين المطبوع والمخطوط

1) المطبوع :

طبع كتاب المقدمات :

طبعة أولى مع المدونة الكبرى مفصولا بينهما بجدول خطين صدرت سنة 1324 هـ عن المطبعة الخيرية بمصر لمالكها ومديرهما السيد عمر حسين الخشماب . طبعت المدونة في 4 أجزاء . وطبعت المقدمات معهما في الأجزاء الثلاثة الأولى منها . وقد ذكر في ج 3 ص 472 ما يلي : تم كتاب كراء الدور وبه تمت المقدمات بحمد الله وقوته .

وطبعة ثانية في جزئين<sup>(1)</sup> منفصلين وهي أول طبعة ظهرت على وجه البسيطة على نفقة الحاج محمد أفندي ساسي المغربي التونسي على حد تعبير طابعها طبعت بمطبعة السعادة بالقاهرة مصر سنة 1325 هـ<sup>(2)</sup> الجزء الأول منها يشتمل على 325 صفحة يضاف اليهـا 6 صفحات فهـرست الكتاب ، والجـزء

(2) وقد أشار كرنكوف الى هذه الطبعة والى ما تضمنه الكتاب في إيجاز غل في قوله : (وكتب أبو الموليد محمد بن رشد عرضا للفقرات الصعبة التي وردت في المدونة عنوانـه : المقدمات الممهـدات طبع بـالقـاهـرة عـام 1325 هـ مجلدين من قـطع الـربـع ) . انـظر دائـرة المعارف الاسلامية : 11 : 311 . ولعله لم يطلع على الطبعة الأولى اذ لم يشر اليها ، واغتر بما كتب على الطبعة الثانية فأحال القارىء عليها وحدها ، فليتأمل .

 <sup>(1)</sup> ورد في أول صفحة من الجزء الثاني اثبات تاريخ وفاة ابن رشد سنة 420 هـ. وهو خطأ بين ، فليعلم .

الثاني يحتوي على 342 صفحة يضاف اليها صفحة واحدة للفهرست . والثابت انها الطبعة الثانية لا الأولى .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ed by Total I

\* وطبعة ثالثة بالأوفست . طبعتها دار صادر ببيروت وجمعت الجزءين في مجلد واحد . جددت فيها الطبعة الثانية ، وأغفلت تاريخ تجديدها .

وهذه هي النسخة التي وقع الاعتماد عليها في هذا البحث ، والاحـالة عليها .

2) المخطوط :

توجد نسخ منه في المغـرب وفي تونس ؛ ففي المغـرب توجـد مجموعـة نسخ :

أ ـ نسخة في ثلاثة مجلدات بخزانة القرويين بفاس مسجلة تحت عـدد
 6353 <sup>(1)</sup> .

ب ـ نسخة ثانية بهايتروتلاش بخزانة ابن يـوسف بمراكش تحمـل رقم الترتيب : 207<sup>(2)</sup> .

ج ـ نسخة ثالثة بخزانـة الجامـع الكبير بمكنـاس تحمل رقم التـرتيب : 374 وهي جزء واحد<sup>(3)</sup> .

د ـ نسخة رابعة بخـزانة الجـامع الكبـير بمكناس تحمـل رقم الترتيب : 377 وهي في جزئين<sup>(4)</sup> .

(4) المرجع السابق .

<sup>(1)</sup> المعلومات من المجلد الأول من لائحة المخطوطات الموجودة بخزانة القـرويين بفـاس نشر وزارة الأوقاف والشؤ ون الاسلامية ( 1973 م ) .

<sup>(2)</sup> نشر وزارة الأوقاف : لائحة المخطوطات الموجودة بخزانة ابن يوسف بمراكش سلسلة التراث المخطوط (3) ( سنة 1973 م ) ص 8 . ( باب الفقه ) .

<sup>(3)</sup> نشر وزارة الأوقاف : لائحة المخطوطـات الموجـودة بخزانـة الجـامـع الكبير بمكنـاس : مىلسلة التراث المخطوط(2) ( سنة 1972 م ) ص 17 .



\* وفي تونس توجد نسختان بدار الكتب الوطنية :

احداهما : تـوجـد في مجلد واحـد كبـير<sup>(1)</sup> اصلهـا من أحبـاس المكتبـة الاحمدية مسجلة تحت عدد 2647 حبسها الباي محمد الصادق باشا باي تـونس بتاريخ أوائل صفر 1291 هـ :

> المسطرة : 33 . المقاس : 30 × 20 . الأوراق : 338 . الخط : تونسي . الرقم : 12100 . الناسخ : شعبان بن محمد العبيدي . تاريخ النسخ : 1197 هـ .

> > ورد في نهايتها :

انتهى هذا الكتاب المبارك بحمد الله تعالى وحسن عونه وتوفيقه الجميل على يد كاتبه العبد الحقير الذليل الراجي رحمة ربه المنان عبده شعبان بن محمد العبيدي نسبا ، المالكي مذهبا ، الأشعري اعتقادا غفر الله له ولوالمديه ولمشائخه ولمن علمه خيرا ولوالديه ، ولمن أحسن اليه ولوالمديه ولجميع المسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات ، ووافق الفراغ من نسخه يوم الأحد يوم ستة خلون من ربيع الثاني عام سبعة وتسعين ومائة وألف . وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وآله وصحبه وسلم تسليها كثيرا الى يوم الدين والحمد لله رب العالمين<sup>(2)</sup> .

(1) بخزانة كاتب الاطروحة نسخة منها كاملة مصورة .
 (2) ابن رشد : المقدمات : 338 ظ .

وهذه النسخة واضحة النسخ ، جميلة الخط ، وقع الاعتناء بها اذ قوبلت على الأصل المنتسخ منه مقابلة فيها تتبع يتمثل فيها ما أثبته مرارا كثيرة بالطُّرَر مثل : «بلغت المقابلة بقدر الاستطاعة » . وبمقارنة ما طبع من كتاب المقدمات بهذه النسخة يتجلى لنا النقص الكبير من جملة الكتاب ويتضح ان المطبوع لا يمثل كامل الكتاب ، وانما هو جانب منه ظن طابعوه والمشرفون على أمر طبعه وتسويقه انه الكتاب برمته ـ والعليم باغراض المقدمات ، الفطن لما بينها وبين المدونة من شدة الاتصال يستبين له ان ما طبع لا يأتي على كل كتب المدونة ورسومها ، ويجده توقف عند كتاب كراء الدور . أما الكتب التالية فهي تمثل بقية المقدمات التي يتضمنها المخطوط :

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

| كتاب كراء الأرضين          | 145 ظ.  | ( احتوى توطئة و 10 فصول ) |
|----------------------------|---------|---------------------------|
| فصل في المغارسة            | 148 و.  | ( توطئة و 4 فصول )        |
| كتاب تضمين الصناع          | 149 ظ.  | ( 16 فصلا )               |
| كتاب الأقضية               | 178 ظ.  | ( توطئة و 17 فصلا )       |
| كتاب حريم الابار           | 181 و.  | ( توطئة و 9 فصول )        |
| كتاب الشهادات              | 183 و.  | ( توطئة و 32 فصلا )       |
| كتاب المديان               | 188 و.  | (مدخل و 18 فصلاً)         |
| كتاب التفليس               | 190 و.  | (مدحل و 19 فصلا)          |
| كتاب المأذون له في التجارة | 195 و.  | ( مدخل و 19 فصلا )        |
| كتاب الرهون                | 200 و.  | ( 16 فصلا )               |
| كتاب الكفالة               | 202 و.  | ( 42 فصلا )               |
| كتاب الحوالة               | 209 و . | ( مدخل و 4 فصول )         |
| كتاب الحبس والصدقة والهيبة | 209 ظ   | ( مدخل و 32 فصلا )        |
| كتاب الهبات                | 215ظ.   | ( 10 فصلا )               |
| كتاب الوديعة               | 218 و.  | ( توطئة و 12 فصلا )       |
| كتاب العارية               | 220 ظ.  | ( توطئة و 10 فصول )       |
|                            |         |                           |

Died by constant CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

( 15 فصلا ) 222 و. كتاب اللقطة ( 10 فصول ) كتاب الغصب 224 و . كتاب الاستحقاق ( 12 فصلا ) 227 و. ( مدخل و 11 فصلا ) كتاب الصلح 229 ظ. كتاب العراياً 231 ظ: (14 فصلا) 233 ظ. (15 فصلا) كتاب الجوائح 235 ظ. ( توطئة و 16 فصلا ) كتاب المساقاة ( 20 فصلا ) 238 ظ. كتاب القراض

erted by Total

تحصيل القول في باب شراء العامل من يعتق عليه 242 و ( يشتمل عـلى

4 مسائل ) .

| ( 18 فصلا )         | 244 و.   | كتاب الشركة              |
|---------------------|----------|--------------------------|
| ( توطئة و 11 فصلا ) | 248 و.   | كتاب الوكالات            |
| ( توطئة و 39 فصلا ) | 251 ظ.   | كتاب الشفعة              |
| ( مدخل و 40 فصلا )  | 258 و.   | كتاب القسمة              |
| ( مدخل و 36 فصلا )  | . 261 و. | كتاب الولاء والمواريث    |
| ( توطئة و 23 فصلا ) | 266 و.   | كتاب العتق               |
| ( 22 فصلا )         | 269 ظ.   | كتاب المكاتب             |
| ( مدخل و 14 فصلا )  | 272 و.   | كتاب التدبير             |
| ( مدخل و 16 فصلا )  | 274 و.   | كتاب امهات الأولاد       |
| ( توطئة و 25 فصلا ) | 276 ظ.   | كتاب الوصايا .           |
| ( توطئة و 24 فصلا ) | 279 ظ.   | كتاب السرقة              |
| ( توطئة و 19 فصلا ) | 283 ظ.   | كتاب المحاربين والمرتدين |
| ( توطئة و 29 فصلا ) | 286 ظ.   | كتاب الرجم               |
| ( توطئة و 19 فصلا ) | 290 و .  | كتاب الحد في القذف       |
| ( 48 فصلا )         | 293 و.   | كتاب الديات              |



| ( 26 فصلا )        | 297 ظ.  | كتاب القسامة    |
|--------------------|---------|-----------------|
| ( 24 فصلا )        | 302 ظ.  | كتاب الجراحات : |
| ( مدخل و 12 فصلا ) | 306 و . | كتاب الجنايات   |
|                    | 307 ظ.  | كتاب الجامع     |

وكتباب الجامع اعتبره ابن رشد الجزء الثباني للمقدمات ، مدونا في بدايته : ( إني لما ضمنت الجزء الأول من كتاب المقدمات بيان ما يجب اعتقاده من المعتقدات التي اوجبها الله عز وجل على المكلفين من عباده من الايمان بـه والاقرار بوحدانيته والمعرفة به على ما هو عليه من صفات ذاته وافعاله لما نصب لهم من الدلالات على ذلك في محكم كتابه ، والايمان برسوله محمد ﷺ والتصديق لما جاء به من عنده ، والمعرفة لصحة رسالته ونبوته بالدلالة المظاهرة ، والمعجبزات الباهبرة التي أظهر الله تعمالي ، وأحكمام الكتماب من ناسخه ومنسوخه ، وخاصه وعامه ، ومفصله ومجمله ونصه ومحتمله ، وحقيقته ومجازه ، وأحكام السنن وتقاسيمها ، وحقيقة الاجماع ووجه القيـاس ووجوب الحكم به فيما لم يرد بـه نص في الكتـاب ولا في السنـة ، ولا فيما اجتمعت عليه الأمة ما تنقسم عليه أحكمام الشرائم من واجب ومستحب ومباح وحرام ومكروه ، وتفسير ذلـك كله وبيانـه وضمنا سـائر أجـزاء أحكام جيع شرائع الدين وفرائضها وسننهما وفضائلهما وشرائط صحتهما وفسادهما ، رأيت ان اختمه بجزء جمامع يحتـوي على مما تتم به المعـرفة من العلم بنسب النبي ﷺ وأزواجـه وأولاده وعيون سيـرته واخبـاره من حين مـولـده الي وقت وفاته ، وعلى جمل ما تحوي معرفته مما يجب على الانســان في خاصتــه أو يحرم عليه أو يستنحب له أو يكره أو يباح لنه في مطنعمه ومشربه وملبسنه وجميع شأنه، وعلى بيان فضل مكة والمدينة وفضل مالك امام دار الهجرة ومقدار مرتبته في العلم )() وقد قسم كتاب الجامع على النحو الآتي :

(1) ابن رشد : المقدمات : 307 ظ .



باب في ذكر نسب النبي ﷺ ومـولده يتعلق بـذلك 307 ظ ( تضمن 14 فصـلا ) ومبعثه وصفتـه واسمائـه وأخلاقـه وسننـه ووفـاتـه وأزواجـه وأولاده وهجرته وبعوثه ، وغزواته وغير ذلك مما :

| 318 و   | فصل في الزهد والورع.                                   |
|---------|--------------------------------------------------------|
| 320 ظ   | فصل في المفاضلة بين الفقر والغنى                       |
| 321 ظ   | فصل في البغي والحسد                                    |
| 322و    | فصل في الصدق والكذب                                    |
| 322ظ    | فصل فيها يجوز فيه النظر من أمر النجوم مما لا يجوز      |
| 324 و   | فصل في شراء المغنيات وبيعهن                            |
|         | فصل في معاملة من خالط ماله الحرام وقبول هبته وأكل      |
| 324 ظ   | طعامه ووراثته عنه                                      |
| 325 و   | فصل في التحليل من الظلامات والتباعات                   |
| _ 325 و | فصلٌ في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                |
| 326 و   | فصلٌ في اللباس للرجال والنسَّاء وما كان في معنى اللباس |
| 327 و   | فصل في دخول الحمام                                     |
| 328 و   | فصل في السلام والمصافحة والاستئذان                     |
| 329 و   | فصل في تشميت العاطس                                    |
| 329 ظ   | <br>فصل في المهاجرة                                    |
| 329 ظ   | فصل في بيان السنن التي في البدن                        |
| 330 و   | فصل في التناجي                                         |
| 330 و   | فصل في التيامنُّ في الأشياء                            |
| 330 ظ   | فصل في المشي في النعل الواحدة                          |
| 330 ظ   | فصل في السنة في الطعام والشراب                         |
| 331 ظ   | فصل فيها يجب أتيانه من الولائم والدعوات                |
| 331 ظ   | فصل في العيادة                                         |
|         | - <i>Q</i> 0 ·                                         |

وَفَقَيْتَهُ الْأَرْضَا فَقَالَ الْعَدَالِيَ الْعَدَالِيَ الْعَدَالِيَ الْعَدَالِيَ الْعَدَالِيَ الْعَدَالِيَ The Dynamic Charling Ce Ghazi Trust For QURANIC THOUGHT

| 331 ظ                            | فصل في الغيبة                                                                                                |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 332 و                            | فصل في التماثيل                                                                                              |
| 332 و                            | فصل في وصل الشعر وما كان في معناه وفي الخضاب                                                                 |
| 332 و                            | فصل في التفرقة بين الصبيان في المضاجع                                                                        |
| 332 ظ                            | فصل فيها يجوز للرجل ان ينظر اليه من النساء                                                                   |
| 332 ظ                            | قصل في حضور اللهو                                                                                            |
| 332 ظ                            | فصل في قراءة القرآن بالألحان                                                                                 |
| 333 و                            | فصل في السفر بالقرآن الى أرض العدو والتعوذ به                                                                |
|                                  | فصل في التداوي بالكي وقطع العروق والحجامة وشرب                                                               |
| 333 ظ                            | . الدواء                                                                                                     |
|                                  | فصل في اللعب بالنرد وبالشطرنج وما كان في                                                                     |
| 333 ظ                            | معناهما                                                                                                      |
| 334 ظ                            | فصل في قتل الحيات وما يؤذي من الحيوان                                                                        |
| 334 ظ                            | فصل في السنة في السفر للرجال والنساء                                                                         |
| 1                                | 1                                                                                                            |
| 334 ظ                            | فصل في تنزيه المساجد عما لم توضع له                                                                          |
| 334 ط<br>334 ظ                   | فصل في تنزيه المساجد عما لم توضع له<br>فصل في وسم الانعام والدواب وخصائصها                                   |
|                                  | <b>—</b>                                                                                                     |
| 334 ظ                            | فصل في وسم الانعام والدواب وخصائصها                                                                          |
| 334 ظ<br>335 و                   | فصل في وسم الانعام والدواب وخصائصها<br>فصل في الرؤ يا والحلم                                                 |
| 334 ظ<br>335 و<br>335 و          | فصل في وسم الانعام والدواب وخصائصها<br>فصل في الرؤ يا والحلم<br>فصل في السباق                                |
| 334 ظ<br>335 و<br>335 و<br>335 ظ | فصل في وسم الانعام والدواب وخصائصها<br>فصل في الرؤيا والحلم<br>فصل في السباق<br>فصل في الشؤم والعدوى والطيرة |

verted by Total I

ومن خلال هذا العرض المجمل لما بقي من المقدمـات مخطوطـا ، ومن نتائج الموازنة بين ما طبع وما بقي دون طبع . نستخلص أمرين :



verted by Total Ima

**أولهما** : لم يقع الانسجام بين ترتيب بعض الأبواب في المطبوع وتـرتيبها في المخطوط ، فكانت على النحو التالي :

| الملاحظة  | الصفحة         | ترتيب المخطوط                      | المنفحة | الجزء | ترتيب المطبوع    |
|-----------|----------------|------------------------------------|---------|-------|------------------|
|           | 133 و          | كتاب بيوع الآجال                   | 524     | 2     | كتاب بيوع الأجال |
|           |                |                                    | -       |       | فصل في تقسيم     |
|           |                |                                    |         |       | البيوع في الصحة  |
|           |                | كتاب الرواحل                       | 539     | 2     | والفساد          |
|           | 137 ظ          | والدواب                            | 547     | 2     | كتاب بيع العدد   |
|           | 143 ظ          | كتاب كراء الدور                    | 557     | 2     | كتاب بيع الخيار  |
| غير مطبوع | 145 ظ          | كتاب كراء الأرضين                  | 569     | 2     | كتاب العيوب      |
| غير مطبوع | 148 و          | فصل في المغارسة                    | 591     | 2     | كتاب المرابحة    |
| غير مطبوع | 149 ظ          | كتاب تضمين الصناع                  | 603     | 2     | كتاب الاستبراء   |
|           |                |                                    |         |       | كتاب التجارة الى |
|           | 151 ظ          | كتاب البيوع الفاسدة                | 611     | 2     | أرض الحرب        |
|           |                |                                    |         |       | كتاب الجعل       |
|           | 153 ظ          | كتاب بيع الغرر                     | 620     | 2     | والاجارة         |
|           |                |                                    |         |       | كتاب الرواحل     |
|           | 156 ظ          | كتاب بيع الخيار                    | 637     | 2     | والدواب          |
|           | 166 و<br>١٢٠١٠ | كتاب المرابحة                      | 661     | 2     | كتاب كراء الدور  |
|           | 169 ظ          | كتاب الاستبراء<br>كتاب التجارة الي |         |       |                  |
|           | 171 ظ          | اللاب المتجارة الى<br>أرض الحرب    | ł       |       |                  |
| ŀ         | 173 ظ          | كتابالجعل والاجارة                 |         |       |                  |
| غير مطبوع | 178 ظ          | كتاب الأقضية                       |         |       |                  |

Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ثانيهما : ما تبقى من الكتاب مخطوطا يشمل ( 169 ورقة ) وهو يمثل النصف من كامل المقدمات ، فاذا كان الذي طبع منها تضمنه جزءان ، فان الـذي ما يـزال مخطوطا وما يـزال ينتظر التحقيق والنشـر يمكن ان يـطبـع في جزءين كذلك :

ثانية النسختين :

توجد في مجلدين . أصلها من مكتبة الشيخ محمد القلعي .

المجلد الأول :

وينتهي بما يلي : ( انتهى الجزء الأول من كتاب المقدمات للقـاضي أبي الوليد بن رشد رحمه الله تعالى ، ويتلوه الجزء الثاني المبدوء بكتـاب الشهادات عـلى يد الفقـير الى مولاه الغني عبـده عثمان بن سـالم السـوسي غفـر الله لـه ولوالديه ولمثائخه ولاخوانه المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات الاحياء منهم والأموات ، وكان الفراغ منه حين تاريخه صبيحة يـوم الاثنين السـادس عشر من رجب الاصب سنة ثلاثة وخمسين ومائتين وألف )<sup>(1)</sup> .

انظر هذا المجلد : ابن رشد : المقدمات : 1 : 412 و ( رقم : 21097 ) .



المجلد الثاني :

أوله : كتاب الشهادات : 1 ظ .

ونهايته بعد تحرير الكلام في آخر فصل من المقدمات وهو في حكم اجماع أهل المدينة وترجيح مذهب مالك رحمه الله تعالى وذكر فضله وعلو مرتبته في العلم . كما يأتي : ( انتهى كتاب المقدمات لحافظ المذهب أبي الوليد بن رشد رحمه الله تعالى وجزاه الله أحسن الجزاء آمين على يد كاتبه ، وأفقر الورى الى ربه وأحوجهم الى رحمته عثمان بن سالم السوسي التميمي غفر الله له ولوالديه ولمشائخه ولجميع المسلمين والمسلمات الاحياء منهم والأموات ، وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم وكان الفراغ في الثالث والعشرين جمادى الثانية صبيحة يوم الأحد منه سنة ثلاثة وخمسين ومائتين وألف )<sup>(1)</sup> .

انظر هذا المجلد : ابن رشد : المقدمات : 2: 353 و ( رقم : 21096 ) .



This file was downloaded from QuranicThought.com



## الخياتمية



This file was downloaded from QuranicThought.com



## الخاتمية

انه من القليل ان نظفر بشخصية مثل ابن رشد جمعت بين الفقه والسياسة ، فوفقت بينهما الى بعيد الحدود ، ووفقت فيهما الى مديد الأفاق ، واستطاعت ان تلائم بين متطلبات الدين ، وظروف الواقع ، بما أملاه عليه تدينه المتين ، وبصره العميق في جميع الظروف التي عاشها سواء أكانت عادية أم استثنائية . ومن النادر ان نجد شخصية كابن رشد قدرت أن تشارك في السلطة ، وتقاسم الدولة مسؤ ولياتهما ، فتمثل دورها أحسن تمثيل ، وتقوم بمهامها أسلم قيام ، وان تخرج من الوظائف التي تكلفت بها بشرف وسلام ، وان تحافظ على طهارة سمعتها ، وحظي منزلتها أجود حفاظ ، وان تنجح في سفاراتها السياسية نجاحا في اطراد ، وان تعيش من أجل أفكارها ومبادئها فتنشرها باللسان وبالحركة والسفر وبالتدوين .

واستطاع ابن رشد ان يكون من ألمع ما أنجبت الأنكلس ، وانتجت الدولة اللمتونية ، وان يكون من المقدمين في إحياء الفقه المالكي ، والمجددين شبابه في ظل دولة عرفت فضل الفقهاء ، ومكنتهم من السلطة الفعلية فقاموا أو قام بعضهم على الأقل بما يمليه الموقف ، وما يقتضيه الظرف أفضل قيام ،

وها هو ذا الحجوي يصور لنا الأمور في قـوله : (ثم أحيـا الله الدولـة الاسلامية في المغرب الأقصى والأندلس بـالخليفة الأعـظم يوسف بن تـاشفين اللمتـوني الذي جمـع شمل تلك الممـالك ، وأقـام العدل ، ونصر الـدين ، وأظهر الفقه ، وكان مالكي المـذهب ، فَصَارَتْ للفقهـاء في وقته ووقت ولـده علي من نصف القرن الخامس الى الربع الأول من السادس الكلمةالنافـذة ،

A CONTRACTOR OF CONTRACTOR OF

وعاد للمذهب المالكي هناك شبابه )(1) .

وهـذه شهادة من دارس خبير لتاريخ الفقه الاسـلامي تصور الحـالـة أصدق تصوير ، في غير تعصب ولا تحامل ، وتوضح الاسباب القريبة للنفس الجديد للمذهب ، والحياة الجديدة له في خلال الطور الرابـع للفقه وهـو طور الشيخوخة والهرم المقرب من العدم بدايتـه من أول القرن الخـامس الى القرن الرابع عشر للهجرة على حد تعبير الحجوي<sup>(2)</sup> .

وكأن النص يلمح الى ابن رشـد تلميحا قـويا في تعبيـره : « من نصف القرن الخامس الى الربع الأول من السادس » . وهي المدة التي عاشها تقـريبا ابن رشد وشيوخه ونظراؤ ه وتلاميذه .

وفي المدة التي أشار اليهما الحجوي لم يتىرجم الا لعدد قليل من فقهاء الأندلس الباقين بها وهم أبو الوليد الباجي<sup>(3)</sup> وأبو علي الصدفي<sup>(4)</sup> وأبو الـوليد ابنرشد<sup>(5)</sup> وأبو بكر بن فتحون الأريولي<sup>(6)</sup> وأبو عمران موسى بن سعادة<sup>(7)</sup> ، ألمعهم في الفقه والجاه العريض بعد أبي الـوليد البـاجي ابن رشد ، وأنبههم ذكبرا بعد أبي علي الصدفي ابن رشد الـذي آلت اليه مشيخة العصر في الأنـدلس زيادة على مشيخة الفقه ف ( ـ كان مـلاذ الناس ومـوئلهم في تلك السنين العصيبة التي شهـدت اشتداد الضغط النصراني على الأنـدلس ، وما

- (1) الحجوي : الفكر السامي : 4: 3 وما بعدها .
   (2) المرجع السابق : 4: 2 .
  - (3) المرجع السابق : 4: 51 وما بعدها .
  - (4) المرجع السابق : 4: 53 وما بعدها .
    - (5) المرجع السابق : 4: 54 .
      - (6) المرجع السابق : 4: 55 .
  - (7) المرجع السابق ; 4: 55 وما بعدها .

صحب ذلــك مـن اضــطراب وقلق مـتــزايــدين في ذلــك الـبلد المهيض الجناح ) <sup>(1)</sup> .

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وأضاف الى ذلك الدكتور مؤنس قائلا : ( ان أبا الوليد محمد بن أحمد بن رشد ـ الجد ـ كان أشبه براع لأهل قرطبة وما جاورها من موسطة الأندلس يلتفون حوله ، ويلجأون اليه ، وينشط هو لما فيه صالحهم ، وينوب عنهم في الحديث الى السلطات القائمة ، ويشير على أصحابها بالرأي ، وقد استمر قائها بذلك حتى قرب وفاته ، أي انه كان يقوم في ناحيته بنفس المهمة التي اضطلع بها أبو علي الصدفي في شرق الأندلس<sup>(2)</sup>)<sup>(3)</sup>.

ولئن اعتمد مؤنس في استخلاصه ما أضافه على نص النّباهي اللذي ساقه في تاريخ قضاة قرطبة ، فانه استخلاص ناقص لا تروّي فيه ، لأن ما يفيده صريحُ قول النباهي وهو : (فاستخار القاضي أبو الوليد في النهوض الى المغرب مبينا على أمير المسلمين علي بن يوسف بن تاشفين [ ما الجزيرة ]<sup>(4)</sup> عليه )<sup>(5)</sup> ان ابن رشد كان شيخ جميع الاندلس وراعيها كلها ، لا أنبه كان

(2) أنظر ما أورده الد . مؤنس في الدور الذي قام به الصدفي لما سقطت سرقسطة في يـد الفونسو المحـارب ملك أرغـون سنــة 512 هجري / 1118 م . من تنشيط النــاس واستنهـاض همم المرابطين للخروج الى الجهاد وإيقاف التقدم النصـراني : فكانت واقعة كتندة عـلى مقربة من دروقة التي فقد فيها الصدفي .(انظر : مؤنس : شيوخ العصر : 93 وما بعدها ) .

(3) مؤنس : شيوخ العصر : 97 .

(4) في النص الذي أثبته الد. مؤنس ــ بالجزيرة عليه ــ وعلّق عليه بالهامش 1 بقوله: كذا في الأصل المطبوع والعبارة غير قويمة. والصواب ما أصلحناه اعمّادا على أصل النص المنقول عن فتاوى ابن رشد والموجود بها فلينظر هناك ص 168 و. وتأييدا بما جاء في أزهار الرياض للمقري: 3: 61 فلينظر كذلك، وليتأمل.

(5) مؤنس : شيوخ العصر : 96 وما بعدها . وانظر النباهي ، تاريخ قضاة الانـدلس : 99 وقارن بين ما ورد في الكتابين وما وجد بالفتاوى لابن رشـد : 168 و . وبأزهـار الريـاض للمقري : 3 : 61 .

 <sup>(1)</sup> مؤنس : شيوخ العصر في الأندلس : 96 .

راعيا لأهل قرطبة وما جاورهـا من موسـطة الأندلس فحسب ، بـل يمكن أن نتصور الفرق بين مدى رعاية أبي علي الصدفي ومدى رعايـة ابن رشد ، فـاذا كانت رعاية الأول جهوية فان رعاية الثاني قطرية .

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ويمكن أن تُصحح الصورة الحقيقة لرعاية الثاني فنقول : انها كانت أوسع مدى ، وأبعد أثراً ، وأنها شملت أهل بر العدوة كما شملت أهل الأندلس ، وتمثلت في نصيحته السياسية ، واشارته على أمير المسلمين علي ببناء سور مدينة مراكش حماية له ولرعيته حين اشتد ضغط ابن تومرت المهدي وأتُباعه على الدولة اللمتونية .

وان الترابط بين ابن رشد وكتاب المقدمات كالترابط بينه وبين كتاب البيان والتحصيل ترابط عضوي ، فلولا ابن رشد ما كانت المقدمات ، ولا كان البيان والتحصيل ، ولولا أغراض الكتابيين وما سعى في تحقيقه فيهما ما كان ابن رشد ذو الشهرة التي لا تنكر في المذهب ، وذو الباع الـذي لا يخفى على من أتوا بعده من المالكيين .

ويمكن أن نقـول دون تردد : ان البيـان والتحصيـل ذاتـه يعتمـد عـلى المقدمات التي سبقته في التدوين ، وتقدمت عليه في الظهور ، وهذا زائد مزية يتفوق به أول الكتابين في التأليف على ثانيهما .

وان الاتصال بين المقدمات والمدونة ليبدو مكينا في التعليقات التي تساير المدونة كتابا فكتـابا وتمـاشيها رَسْما فـرسما . وان الـوحدة بـين أجزاء الكتـاب لتظهر متماسكة اذ لم يغب في الغالب على ذهن ابن رشد التخطيط المحتذى ، والتصميم المتبع ، وأنه ليشعر بما يريده من الكتاب ، ويحس بما يطرقه فيه من موضوعات ويحرره من معلومات . ومن الشواهـد على ذلـك أنه ـ وان لم يُشر ولو تلميحا في مقدمة المقدمات الى كتـاب الجامـع ـ لكنه أحـال عليه في أثناء التحرير ، وأشعـر المطالـع به ، وهيـأه لمطالعتـه ، وشوقـه اليه ليتم جـوانب

المسألة ، ويكمل عناصر الموضوع ـ مثل ما ذكره في كتاب الصيام في الفصل الذي ساقه لبيان ان شهر رمضان لا يجب صيامه الا برؤية الهلال أو اكمال شعبان ثلاثين يوما : (والصواب ما ذهب اليه مالك رحمه الله تعالى من تفسير حديث ابن عمر<sup>(1)</sup> بحديث ابن عباس<sup>(2)</sup> ، لأن التقدير يكون بمعنى التمام قال الله عز وجل : «قد جعل الله لكل شيء قدرا »<sup>(3)</sup> أي تماما ، وقد زدنا هذا المعنى بيانا في كتاب الجامع )<sup>(4)</sup> .

CE GHAZI TRU

FOR QUR'ÁNIC THOUGHT

كما أنه ربط كتاب الجامع بجملة كتاب المقدمات واعتبره منبنيا عليه وثمارا له<sup>(5)</sup> وهذا البحث المتسع نسبيا ليكشف جوانب من موضوعه ، ويجلي شخصية لم يعرها أحد الى هذا العصر اهتماما ببحث مستقل بها ، ولم يـدرس واحد مقدماته دراسة تنفرد بها وتحلل طريقتها ، وليعرف بنواح كانت مجهولة لدى الكثيرين .

وهـو مـع مـا ورد فيـه من دراسـة وتحليـل ، وكشف وتعـريف يـوحي بامكانية مزيد البحث ، واضافة عناصـر أخرى تكـون أبحاثـا مستقلة كإفـراد تلاميد ابن رشد بمعجم ، وكإفراد الاعلام الذين ذكرهم بتأليف يترجم لهم ، ويحــدد عصـورهم ، وتصــانيفهم ، ومـواقفهم من الفقــه وســائــر العلوم الاسلامية ، ويبرز تأثرهم بها وتأثيرهم فيهـا ، وكإفـراد رسالـة للكتب الوارد

(2) وهو قوله عليه الصلاة والسلام : فان غم عليكم فعدوا ثلاثين يوما ثم أفطروا . أخرجهما مالك في موطأ كتاب الصيام : ما جاء في رؤ ية الهلال للصوم والفطر في رمضان ( السيوطي : تنوير الحوالك : 1 : 269 وبعدها ) لكن الحديث الثاني رواه بالمعنى .

(3) سورة الطلاق : 3 .

(4) ابن رشد : المقدمات : 1 : 187 .

(5) انظر ما أثبته مدخلا لمحتوى كتاب الجامع ، وقد سبق نقله .

<sup>(1)</sup> وهو قوله عليه الصلاة والسلام : لا تصـوموا حتى تـروا الهلال ولا تفـطروا حتى تروه فـان غم عليكم فاقدروا له .



ذكرها في المقدمات . . . وكجدول احصائي لأرائه الخاصة ، وتصويباته لبعض الأقوال . . .

وان الكتاب لفي حاجة الى تحقيق علمي جديد يصلح ما في المطبوع منه من أخطاء مطبعية كثيرة : فيها ما أفسد المعنى وغير المقصود ، وفيها ما أوقف الفهم ، وعطل المراد الذي يستعان به على تصور المسائل وادراكها ، ويكمل به جميع الكتاب حتى لا يبقى المطبوع مبتورا يظن به - من لا دراية له - الكمال وما هو بكامل ، ويحسبه تاما وهو ناقص ، ويخرج به الكتاب المخطوط المدفون بالكتبات ، ويقربه للناس حتى يستفيدوا مما فيه من علوم عقلية وفقهية وأخلاقية وتربوية وتاريخية موصولة بمنابعها الأصلية الثرى .

وأدعـو الله العلي القـديـر ان يـوفق الى هـذا الكتـاب من ينكب عليـه فيحققه ويسد به ثغرة في التراث الاسلامي ويخرجه للنـاس حتى يفيدوا منـه ، انه سميع مجيب .



فهرس المصادر والمراجع القرآن الكريم ( المصحف ) (أ) نشر وتوزيع المكتبة العتيقة ( تونس ) \_ الآبي الأزهري : صالح عبد السميع . الثمر الداني في تقريب المعاني شرح رسالة ابن أبي زيد القيرواني . ط: 1369 هـ/ 1950 م. مصر. \_ الآبي : محمد بن خلف الوشتاتي ( أبو عبد الله ) ( \_ 828 هـ/ 1425 م ) . إكمال المعلم (7 أجزاء) . ط . اوفست ( دار الكتب العلمية بيروت ) ط . مطبعة السعادة القاهرة 1328 م . مع مكمل اكمال الاكمال لأبي عبد الله محمد بن محمد السنوسي . ( \_\_ 825 \_\_ ) \_ ابن الابار : محمد بن عبد الله القضاعي البلنسي ( أبو عبد الله ) ( \_ 659 ه\_/ 1260 م) \* التكملة لكتاب الصلة ( جزءان ) . نشر العطار . ط . دار السعادة . مصر . ( 1375 هـ/ 1955 م ) . \* الحلة السيراء (جزءان). تحقبق وتعليق : د . حسين مؤنس . ط . ونشر الشركة العربية للطباعة والنشر ( القاهرة ) 1:b أ1963 م .





## (ب)



(ت)



.

.





,

۰.









تحقيق الاستـاذ : ابراهيم الابيـاري ود. حـامد عبـد المجيد ود. احمد احمد بدوي .

المطبعة الأميرية : ط : 1374 هـ/ 1955 م . - أبسو داود : سليمان بن الاشعث الأزدي السجستاني ( - 275 هـ/ 889 · ( r السنن ( جزءان ) . بتعليقات احمد سعد على . ط: 1: مصر ( 1371 هـ/ 1952 م ) . - الدسوقي : محمد بن أحمد بن عرفة ( - 1230 هـ/ 1815 م ) . حاشية على الشرح الكبير لأحمد الدردير على مختصر خليل (4 أجزاء) . ط: 3 بولاق. مصر. 1319 هـ. ـ ابن أبي دينار : محمد بن أبي القاسم الرعيني القيرواني ( أبـو عبـد الله ) (كان حياً عام 1092 هـ/ 1681 م). المؤنس في أخبار افريقية وتونس. مط . الدولة التونسية . بحاضرتها المحمية ـ ط: 1: 1286 هـ. (ذ) - الذهبي: محمد بن احمد ( شمس الدين أبو عبد الله ) ( - 748 هـ/ 1348



(J) - ابن رشد : الجد : مجمد بن أحمد ( أبو الوليد ) ( - 520 هـ / 1126 م ) . المقدمات (جزءان) . ط : دار صادر بيروت ( بالاوفست ) . ـ ابن رشد الحفيد : محمد بن احمد بن محمد ( أبو الوليد ) ( \_ 595 هـ/ 1198-م) . \* بداية المجتهد ونهاية المقتصد ( جزءان ) . مراجعة وتصحيح عبد الحليم محمد عبد الحليم وعبد الرحمن حسن محمود . ط . القاهرة : 1975 م . \* فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال . تقديم وتعليق د. البير نصري نادر . مط . دار المشرق بيروت : ط : 3 :(1973 م ) . - الرَّصّاع : محمد بن قاسم ( أبو عبد الله ) ( - 894 هـ/ 1489 م ) . شرح حدود ابن عرفة . المطبعة التونسية : ط :1:350 هـ .

(j)

ـ ابن الزبير : أحمد بن ابراهيم ( أبو جعفر ) ( ـ 708 هـ/ 1308 م ) . صلة الصلة . تحقيق ا . ليفي بروفنسال : مكتبة خياط بيروت . ( 1937 م ) . ط . اوفست . - ابن أبي زرع : علي بن محمد (كان حياً قبل 726 هـ/ 1326 م ) .



ـ السخاوي : محمد بن عبـد الرحمن ( شمس الـدين ، أبو الخـير ) ( \_902 هـ/ 1497 م ) .

الضوء اللامع لأهل القرن التاسع ( 12 جزءاً ) .

. 611





d by Total 1

الانصاف في ا لتنبيه على الأسباب التي أوجبت الاختلاف بين المسلمين في آرائهم . ط : 1 دار الفكـر . دمشق 1394 هـ/ 1974 م . تحقيق د . محمـد رضوان الداية . - السيوطى : عبد الرحمن ابو بكر ( جلال الدين أبو الفضل ) ( - 911 هـ/ 1505 م) . \* اسعاف المبطا . بذيل تنوير الحوالك شرح موطا مالك . \* بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة ( جزءان ) . تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم . ط: 1 مصر. 1384 هـ/ 1964 م. \* تنوير الحوالك شرح موطأ مالك ( 3 أجزاء ) . نسخة مصورة بالاوفست دار الكتب العلمية بيروت . صحبة اسعاف المبطا برجال موطأ للسيوطي . \* الجامع الصغير في احاديث البشير النذير ( جزءان ) . ط 4 : دار الكتب العلمية بيروت ط . اوفست ) . \* حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة (جزءان) ط . مطبعة ادارة الوطن مصر . 1299 هـ .

### (ش)



ـ الصفدي : خليل بن ايـبك ( صلاح الدين ) ( ـ 764 هـ/ 1263 م ) . الوافي بالوفيات ( 9 أجزاء ) . بيروت من 1381/1962 م الى 1394 هـ/ 1974 م .

ـ الصعيدي : عبد المتعال : المجددون في الاسلام من القرن الاول الى الرابع عشر ( 100 هـ/ 1370 هـ ) .

ط : 2 مصر 1382 هـ/ 1962 م .

| (ض)                                    |
|----------------------------------------|
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| بغية الملتمس في تاريخ رجال الاندلس .   |
| ط : دار الكتاب العربي مصر ( 1967 م ) . |

## (ط)

ـ الطحاوي : احمد بن محمد بن سلامة الازدي ( أبو جعفر ) ( ـ <sup>321</sup> هـ/ 933 م ) . \* شرح معاني الآثار ( 4 أجزاء ) . تحقيق وتعليق : محمد زهري النجار . ط : 1 :1399 هـ/ 1979 م . دار الكتب العلمية : بيروت .

ط



ـ طوقان : قدري حافظ . العلوم عند العرب . مشروع الالف كتاباً )4( نشر مكتبة مصر 1956 م .

(2)





(غ)

**الغُبريني** : أحمد بن أحمد بن عبد الله (ــ 714هــ/1315م) عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية. تحقيق الأستاذ رابح بونار ط . الشركة الوطنية للنشر والتوزيع. الجزائر (1389 هـ/ 1970م).



This file was downloaded from QuranicThought.com



. ४ .

(J)

.

ـ لطفي عبد البديع : الاسلام في اسبانيا . ـ اللكنـوي : محمـد عبـد الحي بن محمـد عبـد الحليم الانصـاري اللكنـوي الهندي ( أبو الحسنات ) ( ـ 1304 هـ / 1887 م ) . Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) FGHAZI TRUST FOR QURANIC HOUGHT

622

-



Converted b

- **ـ محمد لطفي جمعة** : (الدكتور) (\_1372 هـ/1953 م). تاريخ فلاسفة الاسلام ( القرن 14 هـ ) .
- ـ المنذري : عبد العظيم بن عبد القوي ( زكي الدين ) (ـ656 هـ/1258 م). الترغيب والترهيب من الحديث الشريف ( 4 أجزاء ) . ضبط وتعليق مصطفى محمد عمارة . دار احياء التراث العربي بيروت . ط : 3. 1388 هـ / 1968 .
- ـ المهدي : محمد المهـدي بن محمد العمـراني الوزاني ( أبـو عيسى ) ( ـ 1342 هـ / 1923 م ) .

الحاشية على شرح محمد التاودي على تحفة الأحكام ( 3 أجزاء ) طبعة حجرية فاس 1330 هـ . - ابن موسى الحنفي : يوسف بن موسى الملطي ( ابو المحاسن جمال الدين ) ( ـ 803 هـ / 1400 م ) . المعتصر من المختصر . - المعاق : محمد بن يوسف العبدري ( أبو عبد الله)( ـ 897 هـ / 1492 م ) . - المواق : محمد بن يوسف العبدري ( أبو عبد الله)( ـ 897 هـ / 1492 م ) .



(<sup>j</sup>) النباهي: علي بن عبد الله النباهي المالقي ( أبو الحسن ) ( بعد عام 712 هـ / 1390 م ) . تاريخ قضاة قرطبة أو المرقبة العليا فيمن يستحق القضا والفتيا . نشر ١ . لـيــفـي برفنصال . القاهرة : 1948 م . ـ ابن النديم : محمد بن اسحاق ( أبو الفرج ) ( \_ 438 هـ / 1047 م ) . الفهرست . مكتبة خياط بيروت . ـ النسائى : احمد بن شعيب ( أبو عبد الرحمن ) ( \_ 303 هـ/ 915 م ) . السنن (8 أجزاء) . بشرح جلال الدين السيوطي وحاشية محمد بن محمد بن عبـد الهادي السندي . ط : 1 :1348 هـ/ 1930 م . ـ النووي : يحبّى بن شرف (محيي الدين أبو زكريا) تهذيب الأسماء واللغات (3 مجلدات) نسخة مصورة بالأوفست عن ط. إدارة الطباعة المنيرية بمصر (- 1330 هـ/1911 م). - النيفر : محمد بن محمد ألطيب . عنوان الاريب عما نشأ بالمملكة التونسية من عالم اديب ( جزءان ) . ط : 1 المطبعة التونسية بتونس 1351 هـ . (-\*) \_ هونکه زيغريد : شمس العرب تسطع على الغرب ( وأثر الحضارة العربية على اوربة ) . ترجمة فاروق بيضون وكمال دسوقي . راجعه مارون عيسى الخُوري .



منشورات المكتب التجاري للطباعة والتوززيع والنشـر ( بيروت ) ط : 1 آذار 1964 م .

(و)

ابن أبي الوفاء : عبد القادر بن محمد (. 775 هـ/1373 م) .
 الجواهر المضية في طبقات الحنفية .
 ط : 1 . حيدر آباد الدكن . الهند . 1332 هـ .
 الونشريسي : أحمد بن يحكي (أبو العباس) (. 914 هـ/1508 م)
 العيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل إفريقية والأندلس والمغرب (12 جزءا)
 خرجه جاعة من الفقهاء بإشراف الد. محمد حجى نشر وزارة الأوقاف

والشؤون الإسلامية للملكة المغربية (\_1401هـ/1981م).

(ي)

- اليافعي : عبد الله بن اسعد ( أبو محمد ) ( ـ 768 هـ/ 1367 م ) . مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة مـا يعتبر من حـوادث الزمـان ( 4 أجزاء ) . ط . 1 حيدر آباد الدكن . بين عام 337 هـ وعام 1339 هـ .



المراجع الاجنبية :

- Georges Vajda: Index des Manuscrits Arabe de la Bibliothéque Nationnale de Paris. (1953).

- P. M. Pidal. Ibid. 81.

erted by Total I

المخطوطات :

ــ بهرام : بهرام بن عبد الله الدميري : ( أبو البقاء تاج الدين ) ( ــ 805 هـ/ 1402 م ) .

الشرح الكبير على مختصر خليل .

مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم مجلد (1) 11416 مجلد (2) 11417 مجلد (3) 11418 .

مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم مجلد 1 : 12101 ومجلد 2 :2021 ومجلد 3 :2103 ومجلد 4 :12104 ومجلد 5 :2105 ، ونسخة ثانية مجلد 1 :10610 . ومجلد 2 :10611 ومجلد 3 :10612 ، ومجلد 4 :10613 ، ومجلد 5 :10614 ونسخة ثالثة مجلد 1 :3562 ، ونسخة رابعة مجلد 4 :6944 .





مخـ طوط دار الكتب الـوطنيــة بتــونس ج 1 رقم : 10844 ج 2 رقم : . 10845 - ابن غازي : محمد بن احمد ( أبو عبد الله ) ( - 919 هـ / 1513 م ) . \* تكميل التقييد . مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس مجلد 1 رقم : 15157 . \* شفاء الغليل . مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم : 12893 . ـ ابن فرحون : إبراهيم بن علي ( برهان الدين ) ( \_ 799 هـ/ 1397 م ) . مقدمة مصطلح ابن الحاجب . مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم : 15429 . ـ القرافي : محمد بن يحيى ( بدر الدين ) ( ـ 1008 هـ/ 1600 م ) . توشيح الديباج وحلية الابتهاج . مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم 18577 . ـ ابن ناجى : قاسم بن عيسى بن ناجي التنوخي القيرواني ( ـ 837 هـ ) . شرح التهذيب . مخطوط دار الكتب الوطنية بتونس رقم 6234 . مجموع ( مخطوط ) دار الكتب الوطنية بتونس رقم : <sup>93</sup> . المحلات والدوريات واللوائح : دائمة لنوادر المخطوطات العربية المعروضة في مكتبة جامعة القرويين بفاس بمناسبة مرور 1100 مستهل تأسيس هذه الجامعـة : 245 -1380 هـ . 1960-859 م . المملكة المغربية : وزارة التهذيب الوطني والشبيبة والرياضة . مطبعة النجمة : الرباط : 1960 .



بربيرا : المكتبات وهواة الكتب في اسبانيا الاسلامية .

- 4) مجلة الهداية ( تونس ) السنة 74 العدد : 4 . 5) مجلة الهداية الاسلامية ( القاهرة ) شوال: 1351 .
- محمد الخضر حسين : شيخ جامع الزيتونة الاعظم في تونس .

6) لائحة المخطوطـات الموجـودة بخزانـة القرويـين بفاس المجلد الأول المديرية العامة للثقافة : وزارة الاوقاف والشؤ ون الدينية 1973 م .



This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com



# فهرس الآيات القرآنية

سورة البقرة

| الاتِّــة                                        | عددها | الصفحة      |
|--------------------------------------------------|-------|-------------|
| إقيموا الصلاة وأتوا الزكماة                      | 42    | 524-519-516 |
| آتوا الزكاة                                      | 42    | 531         |
| رما كان الله ليضيع إيمانكم                       | 142   | 438         |
| ومن كان مريضا او على سفر فعدة من أيام أخر        | 184   | 434         |
| فمن شهد منكم الشهر فليصمه                        | 184   | 434         |
| يسألونك ماذا ينفقون قل ما انفقتم وما تفعلوا من   |       |             |
| خير فان الله به عليم .                           | 213   | 524         |
| ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو                    | 217   | 531-524     |
| الم تر الى الذي حاج ابراهيم في ربه والله لا يهدي |       |             |
| القوم الظالمين .                                 | 257   | 507-506-199 |
| وإن كان ذو عسرة فنظرة الى ميسرة                  | 279   | 490         |



•

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| سورة أل عمران                                                                   |         |                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------|---------------------------------------|
| كلما دخل عليها زكرياء المحراب وجد عندها<br>رزقا …                               | 37      | 201                                   |
| رمن اهل الكتاب من إن تأمنه بقنطار يؤده اليك الا<br>مادمت عليه قائما             | 74      | 435                                   |
| يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ففي رحمة الله هم<br>فيها خالدون                        | 107-106 | 444                                   |
| ولا يحسبن الذين ببخلون بما آتاهم الله من فضله<br>سيطوقون ما بخلوا به .          | 180     | 521                                   |
| ن في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهار<br>كيات لأولى الالباب .           | 190     | 426-425                               |
| سورة النسباء .                                                                  |         | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| ا ايها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة<br>بث منهما رجالا كثيرا ونساء . | 1       | 483                                   |
| ن الله بأمركم ان تؤدوا الامانات الى اهلها                                       | 57      | 435                                   |
| زله بعلمه                                                                       | 185     | 184                                   |
| سورة المانسدة                                                                   |         |                                       |
| منخنقة والموقوذة                                                                | 4       | \$66                                  |
| م اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتي                                            | 4       | 425                                   |
| قمتم الى الصلاة                                                                 | 7       | 455                                   |
| سلوا وجوهكم                                                                     | 7       | 570                                   |



| أيها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربك وإن لم تفعل<br>ا بلغت رسالاته    | 69                 | 424     |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------|---------|
| ورة الاتعام .                                                        |                    |         |
| و الذي انشأ جناب معروشات ومن البقر اثنين                             | 143-142<br>145-144 | 534     |
| لوا من ثمرو اذا ائمر وأتوا حقه يوم حصاده                             | 143                | 527     |
| ئوا حقه يوم حصناده                                                   | 143                | 533-523 |
| سورة الاعسراف .                                                      |                    |         |
| لا يدخلون الجنة حتى بلج الجمل في سم الخياط                           | 39                 | 439     |
| أتوا على قوم يعكفون على اصنام لهم                                    | 138                | 477     |
| لو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها<br>يسكن اليها فلما تغشاها | 189                | 483     |
| سورة التوبسة .                                                       |                    |         |
| فان تابوا واقاموا الصلاة                                             | 11-5               | 419     |
| والذين يكنزون الذهب والفضمة فذوقوا ما كنتم<br>تكنزون                 | 35-34              | 520     |
| والله ورسوله احق ان يرضوه                                            | 62                 | 521     |
| ولا تصل على احد منهم مات ابدا                                        | 85                 | 180     |
|                                                                      | 100                | 179     |



Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| خذ من اموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها                              | 104   | 480-180<br>523-518-516<br>528-527-525 |
|--------------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------|
| ان صلاتك سكن لهم                                                   | 104   | 180                                   |
| سورۇ يوسىف .                                                       |       |                                       |
| وما انت بمؤمن لنا ولو كنا صادقين                                   | 17    | 438                                   |
| فما جزاؤه ان کنتم کاذبین فهو جزاؤه                                 | 75 74 | 491                                   |
| سورة الرعـد .                                                      |       |                                       |
| ولو ان قرآنا سیرت به الجبال او قُطْعت به الارض أو<br>کلم به الموتی | 32    | 434                                   |
| سبورة النحبل .                                                     |       |                                       |
| وأنزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل البهم                        | 44    | 525                                   |
| فاذا جاء أجلهم لا يستاخرون ساعة ولا يستقدمون                       | 86    | 199                                   |
| سورة الكهف .                                                       |       |                                       |
| اقتلت نفسا زاکیة بغیر نفس .                                        | 73    | 518                                   |
| ىسورة مريسم .                                                      |       |                                       |
| قولى انى نذرت للرحمن صوما                                          | 25    | 181                                   |



Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) FGHAZI TRUST FOR QURANIC HOUGHT

| سورة طسه .                                                         |         |         |   |
|--------------------------------------------------------------------|---------|---------|---|
| إنظر الى الهك الذي ظلت عليه عاكفا                                  | 95      | 477     |   |
| قِل ربَّ زدني علما                                                 | 111     | 472     |   |
| سورة الانبياء                                                      |         |         |   |
| ما هذه النماثيل التي انتم لها عاكفون                               | 52      | 477     |   |
| سبورة الحج .                                                       |         |         |   |
| ويذكروا اسم الله في ايام معلومات على مارزقهم من<br>بهيمة الانعام . | 26      | 434     |   |
| ان الذين تدعون من دون الله ان يخلقوا ذبابا                         | 71      | 554-553 | - |
| ســورة المؤمنـون .                                                 |         |         | _ |
| قد إفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون                         | 4-3-2-1 | 519     | - |
| والذين هم للزكاة فاعلون                                            | 4       | 524     | - |
| سورة الفرقان .                                                     |         |         | _ |
| وهو الذي خلق من الماء بشرا فجعله نسبا وصهرا<br>وكان ربك قديرا      | 54      | 482     | - |
| سورة العنكبوت .                                                    |         |         | - |
| ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر                                  | 45      | 181     |   |





| سورة الـروم .                                                                |       |         |
|------------------------------------------------------------------------------|-------|---------|
| ِمن آياته ان خلق لكم من انفسكم ازواجا لتسكنوا اليها<br>حِعل بينكم مودة ورحمة | 20    | 483-482 |
| سورة السجدة .                                                                |       |         |
| قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم                                            | 11    | 553     |
| سورة الاحــزاب .                                                             |       |         |
| ن الله وملائكته يصلون على النبي وسلموا تسلميا                                | 56    | 180     |
| رالذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا<br>الما مبينا                | 58    | 206     |
| نا عرضنا الامانة                                                             | 72    | 435     |
| سورة الصافحات .                                                              |       |         |
| الله خلقكم وما تعملون                                                        | 96    | 553     |
| سورة الزمسر .                                                                |       |         |
| بشر عبادي الذين يستمعون القول واولنك هم اولو<br>لالباب                       | 17-16 | 441     |
| لله يتوفى الانفس حين موتها                                                   | 39    | 553     |
| سورة الشبورى .                                                               |       |         |
| بس كمثله شيء                                                                 |       | 425     |



Converted by Total Image Converter • (no stamps are applied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| لله لطيف بعباده يرزق من يشاء                  | 17    | 201     |
|-----------------------------------------------|-------|---------|
| سورة الزخرف .                                 |       |         |
| حن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا سخريا | 31    | 484     |
| يعنده علم الساعة                              | 85    | 184     |
| سورة الدخان .                                 |       |         |
| حم والكتاب المبين انا انزلناه                 | 2-1   | 484     |
| سورة الحجرات .                                |       |         |
| ياأيها الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى         | 13    | 483     |
| سورة الذاريسات .                              |       |         |
| وفي انفسكم افلا تبصرون                        | 21    | 425     |
| سبورة القمبر .                                |       |         |
| إِنَا كُل شيء خلقناه بقدر                     | 49    | 203-183 |
| سورة الواقعة .                                |       |         |
| افرأيتم ما تمنون ام نحن الخالقون              | 62-61 | 426     |



Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

| مسورة المجادلية .                                         |               |     |
|-----------------------------------------------------------|---------------|-----|
| يرفع الله الذين أمنوا منكم والذين اوتوا العلم درجات       | i 1           | 80  |
| سورة الطلاق .                                             |               |     |
| قد جعل الله لکل شيء قدر ا                                 | 3             | 597 |
| سورة الملك .                                              |               |     |
| واسروا قولكم او اجهروا به وهو اللطيف الخبير               | 14-13         | 554 |
| سورة المعارج .                                            |               |     |
| والذين هم لفروجهم حافظون فاولئك هم العادون                | 30-29         | 483 |
| سورة الجن .                                               |               |     |
| عالم الغيب فلا يظهر على غيبه احدا الا من ارتضى<br>من رسول | 2726          | 203 |
| سبورة الأعلسي .                                           |               |     |
| قد افلح من نزکی وذکر اسم ربه فصلی                         | 15 14         | 519 |
| سورة الغاشيسة .                                           |               |     |
| فلا ينظرون الى الابل كيف خلقت والى الارض<br>تيف سطحت      | 1817<br>20-19 | 425 |





| ـورة القــدر .                                  |       |     |
|-------------------------------------------------|-------|-----|
| انزلناه في ليلة القدر                           | 1     | 484 |
| ـورة البينــة .                                 |       |     |
| ما امروا الا ليعبدوا الله مخلصين ويؤتوا الزكاة  | 5     | 519 |
| سورة الماعون .                                  |       |     |
| ويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ويمنعون<br>ماعون | 6-5-4 | 520 |



# فهرس الاحاديث النبوية

# - Ì -

ارأيت لو كان على ابيك دين اكنت قاضيته : 436 .

اذا ذكر القضاء فامسكوا : 68 .

اذا رقد احدكم عن الصلاة او نسيها ثم فز ع اليها فليصلها كما كان يصليها في وقتها : 434 .

أليس يشهد أن لا اله الا الله وان محمدار سول الله ... 441 .

انكن ناقصات عقل ودين : 497 .

انما الاعمال بالنيات (بالنية) 455 .

إياكم والغلو في الدين وانما اهلك ... : 68 .

الايمان بضع وسبعون خصلة اعلاها شهادة ان لا اله الا الله وأدناها اماطة الاذى عن الطريق : 438 .

- نيا -

بني الاسلام على خمس ... : 519 . بين الرجل والكفر ترك الصلاة : 443 .

### \_ ت \_

تجاوز الله لامتي عن الخطأ والنسيان وعما استكرهوا عليه : 435 .



اتخذ الناس رؤوسا جهالا فسئلوا فافتوا بغير علم فضلوا واضلوا :422 . تصدقوا عليه ... خذوا ما وجدتم وليس لكم الا ذلك : 490 .

# • ح • الجمعة حج المساكين : 192 . • ح •

الحج جهاد كل ضعيف : 192 .

-ż-

خطبة الوداع : 425 . خير الامور اوساطها : 68 . دين الله بين الغالى والمقصر : 68 .

- ) -

ارفعوا ايديكم فانها اخبرتني انها مسمومة : 192 .

\_ ط\_ \_

الطهور شطر الايمان : 455 .

# - ż -

الغلام مرتهن بعقيقته تذبح عنه يوم سابعه ويحلق رأسه ويسمى : 482 . اغسلنها ثلاثا : 487 . اغسلوه : 487 .

## \_ ف \_

فان غم عليكم فعدوا ثلاثين يوما ثم افطروا : 597 . في كل ثلاثين من البقر تبيع وفي كل اربعين بقرة سنة ...: 526 . في كل اربع وعشرين من الابل فدونها من الغنم ... : 526 . في كل عشرين مثقالا ذهبا نصف مثقال : 526 .



فيما سقت السماء والعيون والبعل العشر وفيما سقى بالنفح نصف العشر : 526–527–532 .

- ق -

قدموا قريشا ولا تقدموها : 92 . قصة الثلاثة النفر الذين اووا الى غار ... 201 . قصة جريج : 201 .

- 브 -

کبر ، کبر : 92 ،

كل ذات رحم فولدها بمنزلتها : 528 .

كل عمل ابن أدم فهو له الا الصيام ... 555 .

كنا في الجاهلية اذا ولد لنا غلام ذبحنا .عنه شاة ولطخنا رأسه بدمها ثم كنا فى الاسلام ... 481 .

- U -



#### - 4 -

erted by Total I

مال البخيل الذي منع حق الله منه يصبر ثعبانا في رقبته : 521 ـ 522 . ما من رجل لا يؤدي زكاة ماله الا جعل يوم القيامة صفائح ... : 521 . من أتاه الله مالا فلم يؤد زكاته مثل له يوم القيامة ثعبانا : 522 . من حفظ على امتي اربعين حديثا يبتغي بذلك وجه الله فيه الحلال والحرام : 190 . من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله : 443 . من ترك الصلاة فقد كفر ومن ترك الصلاة فقد حبط عمله : 443 . من تمرك الصلاة فقد كفر ومن ترك الصلاة فقد حبط عمله : 518 . من تمرك الصلاة فقد كفر ومن ترك الصلاة فقد حبط عمله : 443 . من تمرك الصلاة فقد كفر ومن ترك الصلاة فقد حبط عمله : 443 . من تما صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا فذلك المسلم الذي له ذمة الله ورسوله ... 439 . من نسي صلاة فليصلها اذا ذكرها لا كفارة لها الا ذلك : 434 ـ 435 .

#### - ن -

نهى عن بيع وشرط.البيع باطل والشرط باطل : 191 . نهيت عن قتل المصلين : 441 .

#### 

هاتوا الي ربع العشر عن كل اربعين درهما،درهما : 526 .

### - و -

الوضوء قبل الطعام ينفي الفقر وبعده ينفي اللمم ويصحح النظر : 475 .

## - ي -

ياأيها الناس انه اتاني آت من ربي في المنام ... 519 .

يا نساء المؤمنات لا تحقرن احداكن ان تهدي لجارتها ولو كراع شاة محرقا : 182 . يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين : 205 ـ 427 .



erted by Total Im

# فهرس اسماء البلدان والاماكن

- Ì -

الاستانة : 116 . اركش: 245 . ارغون : 108 ، 279 ، 285 . ارنيسول : 280 . اريولة : 213 ، 232 ، 263 ، 266 . ازكد: 349 . إسبانيا : 36 ، 48 ، 51 . استوريا: 31 الاسكندرية : 49 ، 383 ، 391 ، 446 اشبونة : 245 ، 250 اشبيلية : 26 ، 28 ، 33 ، 46 ، 41 . 93 . 88 . 83 . 74 . 73 . 64 . 123 . 118 . 113 . 107 . 104 . 210 . 209 . 129 . 127 . 125 . 256 . 251 . 232 . 214 . 211 . 277 . 264 . 263 . 259 . 258 407 . 394 . 393 . 344 . 343 اغرناطة : 274 . اغمات : 33 ، 392 . افراغة : 37 .

· 446 · 410 · 392 · 381 · 378 . 447 أقليش: 31 ، 37 . البيرة : 288 ، 368 ، 286 ، 258 ، 368 المرية : 27 ، 28 ، 30 ، 34 ، 47 ، . 88 . 74 . 59 . 58 . 56 . 50 257 . 249 . 242 . 157 . 153
 · 403 · 394 · 384 · 344 · 291 432 . 406 السانة : 280 , 109 , 81 : السانة الاندلس : 8 ، 23 ، 25 ، 29 ، 30 ، .41.37.36.35.33.32.31 .49.48.46.45.44.43.42 . 57. 55. 54. 53. 52. 51. 50 .75.72.71.66.65.63.61 ,91,89,88,87,83,81,79 106 (105 (104 (102 (95 (93

افريقية : 25 ، 32 ، 72 ، 123 ، 124 ، 123 ، 124 ، 125 ، 124 ، 125 ، 364 ، 362 ، 364 ، 364 ، 365 ، 364 ، 365 ، 365

, 120 , 114 , 112 , 109 , 108 , 149 , 132 , 127 , 125 ,123 , 167 , 162 , 159 , 154 , 152



are applied by registered version) FOR QURANIC THOUGHT

erted by Total Im

· 210 · 206 · 204 · 197 · 189 بلنسية : 27 ، 28 ، 42 ، 47 ، 63 ، · 222 · 218 · 217 · 215 · 213 · 254 · 253 · 249 · 232 · 89 · 88 · 377 · 370 · 267 · 266 · 257 , 239 , 233 , 232 , 231 , 228 . 384 , 381 , 379 · 253 · 251 · 246 · 244 · 242 , 261 , 259 , 257 , 255 , 254 بياسة : 344 . بيروت : 116 ، 339 ، 580 . · 275 · 268 · 266 · 265 · 262 · 281 · 280 · 279 · 278 · 276 \_ ت \_ تدمير : 232 · 333 · 308 · 291 · 284 · 283 تلمسان : 127 ، 138 . · 366 · 365 · 364 · 362 · 344 توزر : 260 . · 387 · 378 · 372 · 370 · 368 تونس : 51 ، 79 ، 88 ، 260 ، 317 ، · 401 · 399 · 395 · 392 · 388 · 372 · 349 · 346 · 345 · 340 · 408 · 406 · 405 · 404 · 403 · 393 · 390 · 389 · 374 · 373 : 414 : 413 : 412 : 411 : 409 . 581 . 580 . 452 · 422 · 420 · 417 · 416 · 415 ـ ث ـ · 449 · 448 · 447 · 446 · 445 الثغر الأُعلى : 56 ، 79 ، 89 . . 596 . 595 . 594 . 593 . 555 - 5 -أوروبا : 44 . جامع الأزهر : 386 . ايطاليا : 333 . جامع الزيتونة : 346 . جامع سبتة : 229 . ۔ ب ۔ جامع قرطبة : 62 ، 70 ، 80 ، 92 ، باب عباس : 301 . · 231 · 212 · 165 · 109 · 94 باب عبد الجبار: 83 . 405 , 402 , 401 , 259 , 243 باجة تونس : 374 . جامع قليوشة : 263 . باجة الاندلس : 256 ، 378 . جامع مرسية : 249 . باريس : 311 ، 345 ، 346 . جبانة باب تاغزوت : 112 . باليرمو : 333 . جبل درن : 277 . بايزيد : 56 . الجزائر: 32 ، 233 ، 255 . بجانة : 74 ، 368 ، 370 الجزيرة: 26، 34، 35، 51، 127، 127، بجاية : 255 ، 269 ، 386 ، 387 ، 595 , 342 , 280 , 244 جيان : 54 ، 167 ، 231 ، 253 ، البر تغال : 108 . . 419 . 405 . 344 . 264 برجة : 291 . برشلونة : 63 . - 7 -سطة : 246 . حدارَه (نهر) : 258 . البصرة : 88 ، 446 . حمة بجانة : 56 . بطليوس : 30 ، 33 ، 35 ، 42 ، 47 ، حيدر آباد الدكن : 339 . . 378 <del>- خ</del> -بغداد : 30 ، 41 ، 88 ، 93 ، 378 ، خراسان : 154 . . 446 . 379



erted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) FOR QURADIC THOUGHT

> الشام : 88 ، 93 ، 154 ، 157 ، 387 ، 387 خزانة الاسكوريال : 115 . . 446 . خيبر: 192. شرين : 261 . - 2 -شلب : 65 ، 248 ، 249 ، 419 دار الهجرة : 454 . ئىنترىن : 42 . دانية : 42 ، 44 ، 57 ، 127 ، 240 ، شنتمرية : 69 ، 245 ، 251 . . 266 . 249 ۔ ص ۔ دررقة : 89 ، 371 ، 595 . مىغاقس : 391 ، 450 ، 450 دقداق : 447 . صقلية : 380 ، 377 ، 364 ، 152 ، 380 دلاية : 153 . . 402 . 383 . 382 -ر-الربض الشرقي : 65 . \_ ط \_ الربض الغربي : 274 . طر ابلس الشام : 157 . رقعة : 573 . طرطوشة : 254 . 445 . 445 رندة : 334 ، 335 طلمنكة : 121 ، 422 ، روطة : 37 . طليطلة : 27 ، 31 ، 27 : طليطلة -ز -. 369. 248. 121. 74. 69. 47 زبيد : 250 ، 393 . . 422 . 404 . 378 الزلاقة: 9، 31، 35، 48، 48. طنجة : 32 ، 215 . الزهراء: 71 ، 167 . - 3 -- س -العدوة : 16 ، 25 ، 25 ، 34 ، 72 ، 72 سبتة : 32 ، 51 ، 61 ، 75 ، 215 ، - 255 - 233 - 228 - 206 - 106 · 247 · 246 · 233 229 · 227 x 401 x 333 x 284 x 281 x 280 · 395 382 · 343 · 336 · 248 . 596 . 448 . 404 العراق: 61 - 54 - 191 - 358 - 191 سجلماسة : 394 . . 508 . 389 سرفسطة : 26 ، 37 ، 45 ، 55 ، 56 ، 56 . 595 . 89 . 88 . 79 . 69 - 2 -السكة العظمي : 301 . غرناطة : 20 . 39 . 33 . 26 : 4 سلا: 281 . . 262 . 260 . 258 . 243 . 232 السبهلة : 69 . , 395 , 394 , 345 , 344 , 274 السودان : 51 . . 437. 406. 405 سوسة : 392 . ال فليب ال السينغال : 32 . فلس : 137 ، 204 ، 2014 ، 239 ، - ش -1 333 1 264 1 255 1 282 1 246 . 376 . 375 . 374 . 372 . 370 شارع المبلطة : 83 . . 389 . 387 . 383 . 382 . 379 شاطبة : 42 ، 89 ، 127 ، 157 ، 157 . 880 . 873 . 449 . 396 · 266 · 254 · 253 · 233 · 232 فحص مطرف : ٢٩ . . 384



plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

erted by Total I

فلسطين : 446 . قلبوشة : 263 . -ق- ` القيروان : 357 ، 361 ، 363 ، 364 ، القاهرة : 79 ، 386 ، 116 ، 79 . , 380 , 378 , 368 , 367 , 366 قتندة (أوكتندة) : 56 ، 89 ، 385 ، , 391 , 390 , 389 , 382 , 381 . 595 . 454 . 452 . 416 . 394 . 392 قرطبة: 9، 11، 12، 28، 33، 3 قشتالة : 27 ، 31 ، 46 . · 51 · 46 · 45 · 42 · 41 · 37 ك \_ .63 .62 .58 .57 .54 .53 الكوفة : 358 . .73 .72 .71 .70 .66 .65 - ل -· 84 · 83 · 81 · 79 · 75 · 74 لبلة : 248 ، 232 ، 64 ، 41 ، 28 ·94 ·93 ·92 ·91 ·89 ·87 . 348 , 344 , 263 , 258 , 105 , 101 , 98 , 97 , 96 , 95 لبنان : 339 ، 446 . 112 
 110 
 109 
 108 
 107
 لبيدة : 378 . · 125 · 124 · 123 · 121 · 113 لشبونة : 42 . ·133 ·131 ·129 ·127 ·126 لورقة : 59 . · 157 · 152 · 151 · 149 · 141 لورية : 265 . · 167 · 166 · 165 · 164 · 159 ليون: 31 . · 210 · 209 · 189 · 169 · 168 - م -· 219 · 218 · 215 · 214 · 212 مالقة : 26 ، 129 ، 192 ، 192 · 230 · 228 · 222 · 221 · 220 المجاز : 32 . · 237 · 236 · 233 · 232 · 231 مجريط : 422 . · 245 · 243 · 241 · 240 · 238 محلة الشرقية : 301 . · 251 · 250 · 248 · 247 · 246 المحيط الأطلسي : 51 . · 256 · 255 · 254 · 253 · 252 مسجد عبيد الله بن أدهم : 248 . · 265 · 261 · 259 · 258 · 257 المدينة : 191 ، 357 ، 364 ، 416 ، 416 · 275 · 274 · 273 · 268 · 266 . 589 , 586 , 430 · 280 · 279 · 278 · 277 · 276 مراکش : 12 ، 32 ، 33 ، 37 ، 52 ، · 295 · 289 · 287 · 283 · 282 · 126 · 112 · 108 · 106 · 58 · 336 · 308 · 301 · 299 · 296 · 244 · 239 · 222 · 210 · 127 · 378 · 369 · 367 · 365 · 348 · 282 · 281 · 280 · 258 · 246 · 401 · 394 · 393 · 390 · 389 · 296 · 295 · 286 · 285 · 284 · 414 · 411 · 407 · 404 · 402 . 596 . 580 . 299 · 454 · 449 · 445 · 422 · 416 مرسية : 27 ، 44 ، 45 ، 55 ، 63 ، . 596 . 595 . 464 · 253 · 249 · 232 · 127 · 88 فسنطينة : 374 ، 375 . · 384 · 266 · 263 · 261 · 259 القصر الكبير : 291 . . 404 قفصية : 367 . مرسى تونس: 260 ، قلعة حماد : 233 ، 255 . مسجد قرطبة : 279 ، 345 .

قلمورية : 211 .



rter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT

erted by Total II

مكة : 30 ، 153 ، 88 ، 41 ، 30 : مكة المشرق : 30 ، 37 ، 41 ، 42 ، 44 ، · 386 · 378 · 253 · 249 · 191 · 93 · 88 · 72 · 70 · 55 · 49 . 586 , 584 , 404 , 402 , 392 · 149 · 129 · 125 · 123 · 118 مكناس : 580 . · 249 · 246 · 241 · 167 · 153 مكناسة الزيتون : 281 ، 375 ، 377 . · 369 · 364 · 357 · 265 · 253 منت يشم : 28 ، 41 . · 402 · 389 · 385 · 378 · 371 المنستير : 378 ، 382 ، 394 ، 450 . . 446 . 445 . 415 . 403 المهدية : 88 ، 124 ، 125 ، 246 ، 246 مصرى: 81 ، 88 ، 93 ، 339 ، 339 ، 358 ، . 446 . 259 . 253 . 250 . 249 · 379 · 373 · 372 · 367 · 362 الموصل : 389 ، 508 . : 565 : 446 : 416 : 402 : 387 . 579 . 568 . 567 ميورقة : 30 ، 41 ، 259 ، 262 . 262 . المضيق : 32 . المغرب : 25 ، 30 ، 32 ، 33 ، 35 ، - ن -ندرومة : 127 . · 51 · 50 · 49 · 48 · 44 · 37 · 36 نفزاوة : 389 . · 83 · 75 · 73 · 70 · 54 · 53 نهر الباجة : 51 . · 204 · 129 · 114 · 108 · 105 نهر النيجر: 51 . . 246 . 244 . 233 . 231 . 217 · 308 · 289 · 288 · 284 · 280 - 9 -وادي آش : 252 . · 371 · 366 · 364 · 349 · 342 واسط: 88 . , 393 , 392 , 387 , 374 , 372 وشقة : 367 . , 447 , 446 , 409 , 408 , 399 . 595 . 593 . 580 . 449 . 448 - ي -اليمن : 250 . مقبرة ابن عباس : 112 ، 132 ، 301 .



erted by Total I

## فهرس الاعلام والاسر والطوائف والامم

آل البيت : 99 . ابراهيم بن عبد الرحمن بن ابي بكر آل بيت الفاسي : 264 . المتولى : 374 . آل ابي اوفي : 180 . ابر اهيم بن عبد الرفيع التونسي (ابو اسحاق) : 365 ، 365 . ابن الابسار : 18، 55، 56، 59، 87، ابراهيم بن عجنس الكلاعي : 367 . , 103 , 101 , 100 , 99 , 95 · 124 · 123 · 115 · 113 · 112 ابراهيم بن محمد بن ابراهيم التطيلي : · 131 · 130 · 129 · 128 · 126 . 268 ابر اهیم بن محمد بن سفیان : 155 . · 254 · 241 · 158 · 157 · 138 . 269 , 264 , 263 , 261 ابر اهیم بن یحیی بن ابر اهیم بن سعید (ابن ابان بن عيسي (أبو القاسم) : 416 . الامين) : 248 . ابراهيم الابياري : 100 . ابر اهیم بن یحیی الزرقالی (ابو اسحاق) : ابر اهيم بن احمد بن سليمان : 155 . . 46 ابراهيم بن يعقوب بن يوسف : 118 . ابراهيم بن محمد التطيلي (ابو اسحاق) ابر اهيم بن يوسف بن تاشفين : 56 . . 268 ابو بكر الصديق : 441 ، 442 ، 422 . ابر اهيم بن احمد المستملي (ابو اسحاق) ابو بكر بن عبد الرحمن : 390 ، 392 . . 172 ابن الاثير 17 ، 48 ، 50 51 ، 118 ابراهيم ابن الحاج احمد بن عبد الرحمن . 273 الانصارى : 262 ، 447 . ابن الاعرابي (ابو سعيد) : 173 ، 192 . ابر اهيم بن خلف بن محمد بن فرقد القريشي ابو بكر الغازي النيسابوري : 191 . (ابو اسحاق) : 112 ، 232 ، 259 . ابو بكر بن مفوز : 251 ، 407 . ابراهيم زکې خورشيد : 18 .



erted by Total Ima

. 414 . 43 . 42 ابو سلمة بن عبد الرحمن : 192 ، 438 ، . 494 ابو نعيم الاصبهاني : 190 . . 387 اجداي بن سير اللمتوني : 274 . احسان عباس (الدكتور) : 126 . احمد بن ابان بن سعيد : 162 . احمد بن احمد الغبريني (ابو العباس) : . 269 احمد بدوي : 100 . . 172 احمد بن ادريس القرافي (ابو العباس) : . 410 احمد امين : 43 ، 360 ، 366 . . 171 احمد بن الحسين المتنبى : 103 . احمد بن حنبل : 440 ، 443 ، 481 ، . 490 احمد بن خالد : 161 ، 223 . احمد الخفاجي (شهاب الدين ) : 86 . . 172 احمد بن خلف التجيبي : 168 . احمد بن خلف القليعي (ابو جعفر) : . 33 احمد بن داود الدينوري (ابو حنيفة) : . 160 . 373 احمد بن دحيم : 174 . احمد بن سابق (ابو جعفر) : 127 . . 407 احمد بن سعيد بن حزم الصدفي : 169 ، . 192 . 173 . 171 احمد بن العافية الاجول (ابسو العباس) : 377 . . 163 احمد بن عباس (ابو جعفر) : 47 . احمد بن عثمان بن مكحول (ابر جعفر) : . 403 احمد بن عبد الرحمن الخزرجي القرطبي : , 70 الحمد بن عبد الرحمن الخولاني : 390 . احمد بن عبد الرحمن بن مضا اللخمى (ابو جعفر) : 97 . احمد بن عبد الرحمن المقري : 52 . . 403 أحمد بن عبد الملك بن المكوى (أبو عمر) : . 105

أحمد بن على البغدادي : 42 . احمد بن علي التجيبي الزقاق (ابو العباس) احمد بن على الصنهاجي : 333 . احمد بن على الانصاري : 59 . احمد بن عمر الانصاري ابن المزين : . 410, 386 احمد بن ابي عمران (ابو الفضل) : احمد كمال : 116 . احمد بن محمد الأموي (ابو عمر) : احمد بن محمد اليستي الخطابي (ابو سليمان) : 161 . احمد بن محمد بن البني : 54 . احمد بن محمد بن الحذاء (ابو عمر) : احمد بن محمد بن زياد : 415 . احمد بن محمد بن احمد الزهري (ابو بكر) : 269 . احمد بن محمد القلشاني (ابو العباس) : احمد بن محمد اللخمي بن المرخى : 70 ، احمد بن محمد الانصاري الخروبي (ابو العباس) : 252 . احمد بن محمد الهروي (ابو عبيد) : احمد بن المشاط : 169 ، 170 ، 171 . احمد بن المعذل : 496 . الحمد بن نصبر: 364 ، 420 ، احمد بن يوسف القيسي الوراق (ابو القاسم) : 268 . الأروبيون : 101 . ارسطو: 81 ، 103 ، 107 ، 109 . الاسبان : 31 ، 81 ، اسحاق بن على بن يوسف بن تاشفين :



plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

erted by Total I

اسحاق بن يحيى الورياغلي (أبو ابراهيم) : . 396 أسد بن الفرات : 357 ، 358 359 ، . , 366 , 362 , 361 , 360 بنو إسرائيل : 81 ، 82 . الاسكندراني تاج الدين احمد بن محمد : . 429 . 372 اسلم بن عبد العزيز القرطبي : 415 . اسماعيل بن ابراهيم بن غالب : 190 . إسماعيل بن ابي اويس : 486 . إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني : . 163 اسماعيل بن المعتضد بن عباد : 42 . إسماعيل بن يحيى المزني (ابو ابراهيم) : . 548 . 415 إسماعيل بن يوسف الخزرجي (ابن الاحمر) : 574 . الاسكندريون : 446 . الاشاعرة : 11 ، 103 ، 197 ، 198 ، · 424 · 423 · 206 · 205 · 204 . 427 . 426 . 263 الاشعري ابو الحسن : 204 ، 507 . اشهب : 54 ، 121 ، 198 ، 312 ، · 511 · 419 · 365 · 359 · 321 · 538 · 537 · 536 · 535 · 534 . 572 . 557 . 539 الاصيلي ابو محمد : 171 ، 430 . الأفرنج: 81 ، 105 . افرويس : 101 . . 596 الافريقيون : 62 . افلاطون : 81 . الاقليلي ابو القاسم : 161 ، 162 ، 163 ، . 164 اقليدس : 365 . اصبغ بن السمح الغرناطي (أبو القاسم) : . 45 اصبغ بن الفرج : 54 ، 312 ، 313 ، · 512 · 496 · 440 · 417 · 362 . 571 . 557 . 551 . 548

اصبغ بن محمد الازدي (ابو القاسم) : . 393 . 241 . 153 اصحاب السهلة : 69 . الاعمش : 430 . ابن ابي اصيبعة : 113 ، 115 ، 126 ، 126 . 133 . 127 بنو الافطس : 42 ، 47 ، 69 . الفونسو السادس : 31 ، 32 ، 46 ، . 595 , 285 , 284 , 108 الاندلسيون : 35 ، 36 ، 37 ، 40 ، , 152 , 150 , 149 , 79 , 68 , 46 , 204 , 185 , 168 , 167 , 164 · 277 · 218 · 215 · 214 · 209 , 505 , 421 , 420 , 412 , 283 الأعمش :430 . بنوأمية : 159 . اليسع بن عيسي بن حزّم الغافقي : 300 . انس بن مالك رضي الله تعالى عنه : . 442 . 441 . 439 اهل اشبيلية : 125 ، 251 ، 256 ، اهل الاعتزال : 184 ، 198 ، 199 ، . 508 , 204 الهل افريقية : 381 ، 392 . أهل الاندلس : 16 ، 36 ، 50 ، 66 ، 66 ، · 193 · 185 · 102 · 95 · 70 · 69 · 365 · 308 · 251 · 215 · 204 · 449 · 448 · 416 · 412 · 392 اهل الأهواء : 205 ، 444 . اهل البدع : 165 ، 203 ، 443 . اهل البيت : 99 . اهل البيرة : 286 . أهل المرية : 153 ، 242 . اهل تيزي : 374 . أهل جبل درن : 277 . أهل الجماعة : 197 ، 199 . اهل جيان : 253 ، 264 ، 419 .



s are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

erted by Total I

أهل دانية : 240 . أهل دورقة : 371 . أهل الردة : 522 . اهل الزيغ : 198 ، 200 ، 204 ، . 205 اهل سبنة : 227 . اهل سمنان : 508 . الهل السنة : 11 ، 67 ، 93 ، 184 ، · 202 · 199 · 198 · 197 · 185 . 508 , 439 , 206 , 204 , 203 أهل شاطبة : 267 . الهل شلب : 248 ، 419 . أهل صقلية : 377 ، 383 . اهل طلمنكة : 422 . اهل طليطلة : 422 . اهل الظاهر : 117 ، 118 ، 120 ، . 507 اهل العراق : 61 ، 154 . اهل العدوة : 448 ، 596 . الهل غرناطة : 59 ، 258 ، 262 . اهل القدر : 554 . الهل قرطبة : 12 ، 72 ، 73 ، 110 ، . 204 . 164 . 159 . 151 . 123 . 238 . 237 . 222 . 215 . 214 . 256 . 251 . 250 . 248 . 243 . 274 . 273 . 268 . 261 . 258 . 393 . 278 . 277 . 276 . 275 . 596 . 595 . 449 . 422 الهل قلعة حماد : 233 ، 255 . الهل القيروان : 363 ، 390 ، 392 . -اهل لبلة : 258 . اهل اللغة : 555 . أهل لورية : 265 . اهل المدينة : 430 ، 589 . اهل مرسية : 127 ، 253 . الهل العشرق : 129 . اهل مصر: 360 . اهل المغرب : 42 ، 2014 ، 374 ، . 449 . 447

اهل النحو: 365 . اهل النظر : 62 . اهل وادي اش : 252 . أهل وشقة : 367 . ايوب بن سليمان : 415 . ۔ ب ۔ الباجي سليمان بن خلف (ابو الوليد) : · 64 · 63 · 55 · 43 · 41 · 30 · 11 · 204 · 167 · 149 · 122 · 80 · 379 · 378 · 266 · 256 · 213 · 453 · 445 · 406 · 404 · 384 . 594 . 568 . 565 . 508 . 457 الباجي عبد الملك بن عبد العزيز (ابو مروان) : 363 . الباقلاني محمد بن الطيب (ابو بكر) : . 508 . 389 . 205 . 198 البخاري : 61 ، 90 ، 98 ، 154 ، · 198 · 173 · 172 · 171 · 155 . 557 . 403 . 395 البربر: 25 ، 48 ، 233 ، 246 ، . 389 . 275 . 274 البربري أبو القاسم بن بهلول : 381 . البرزلي : 386 . ابن بر طلة : 367 . برغواطة : 75 . بريدة رضي الله عنه : 442 ، 443 ، . 481 بريرة: 191. ابن بسام : 27 ، 45 ، 160 . بشر بن البراء : 192 . ابن بشير ابراهيم بن عبد اتم (ابر الطاهر) : 564 ، 456 ، 569 . البطروني : 367 . البطليوسي ابو محمد بن السيد : 67 ، 68 ، . 268 . 249 البغدادي اسماعيل باشا : ١٢ . 298 . . 348 . 338 البغدادي أبو على : 160 - 162 - 163 . بقي بن مخلد : 83 ، 92 .



الترجالي أبو جعفر بن هارون : 125 . ابن بقي (ابو القاسم) : 92 ، 257 ، . 414 . 260 ابن بقي عبد الرحمن بن محمد (ابو الحسن) : 89 ، 92 ، 257 . أبو بكر بن اسحاق : 191 . أبو بكر بن فورك : 205 . بندود بن يحيى القرطبي (ابو بكر): 82 . بنو عبد المؤمن : 83 ، 110 ، 118 ، . 127 . 120 بنو عبيد : 446 . بنو عدي : 453 . بنو غانية : 262 . بهرام : 565 . البياسي : 35 . بيت بني الباجي : 83 . بيت بني بقي : 83 . بيت بني الحاج : 83 . بين ابن حمدين : 95 . بيت بني رشد : 81 ، 82 ، 83 ، 84 ، . 149 . 138 . 134 . 130 . 86 بيت بني زهر : 83 . بيت بني سراج : 83 . بيت بنى مغيث : 83 . \_ ت \_ التابعون : 119 ، 301 ، 399 ، 426 ، 426 . 548 . 438 . 432 التاهرتي أبو الفضل : 170 . التتائي محمد بن ابراهيم (أبو عبد الله شمس الدين) : 567 ، 573 . التجيبي محمد بن أحمد بن عبد الرحمن : . 127 التجيبي محمد بن محمد بن احمد بن خلف ... بن بيطير (أبو القاسم) : 258 ، . 393 التجيبي محمد بن أحمد بن عبد الملك بن أبي جمرة : 268 ، 269 . التجيبي محمد بن أحمد بن مرزوق الحفيد : 212 . . 446

الترمذي : 98 ، 260 ، 443 . ابو الطاهر تميم (الامير) : 51 ، 281 ، . 284 . 282 ابن تغري بردي : 168 . تغلب : 54 . التنبكتي أحمد بابا : 334، 340، 346، . 458 . 452 . 390 . 387 . 374 التونسي (أبو اسحاق) : 62 ، 372 ، , 539 , 496 , 392 , 389 , 381 . 550 , 549 , 540 تونسيون : 548 . ابن تومرت المهدي : 110 ، 284 ، . 596 . 299 التيفاشي أبو الفضل : 73 . ـ ث ـ ثابت بن قاسم بن ثابت السرقسطي : 162 . ابن ثابت : 365 . ٹوبان : 68 . - 5 -جابر بن عبد الله : 191 ، 440 . الجاناتي عمران بن موسى (أبو موسى) : . 375 الجبرية : 69 . جبلة : 380 . ابن جبير الكنانى البلسنى محمد بن محمد (أبو الحسين) : 430 . جدالة : 32 . جريج : 201 . ابن أبي جعفر : (أبو جعفر) : 269 . ابن جعفر (أبو محمد) : 253 . ابن الجلاب عبيد الله بن الحسن (ابو القاسم): 554 ، 555 . الجلودي محمد بن عيسى (أبو حامد) : . 155 جماهر بن محمد : 369 . جوينبل : 365 . الجويني أبو المعالى : 204 ، 377 ،

verted by Total Image C



(no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

erted by Total Im:

. 311 . 66 . 64 . 41 . 40 . 30 الجياني الغساني حسين بن محمد (ابو . 378 . 368 على): 55 ، 56 ، 60 ، 70 ، 80 ، · 172 · 171 · 169 · 168 · 167 الحزمية : 41 . حسن أحمد محمود : (الدكتور) : 18 ، · 190 · 189 · 178 · 174 · 173 . 218 . 215 · 251 · 242 · 241 · 230 · 192 أبو الحسن بن الاخضر : 263 . . 411 . 407 . 252 الحسن بن طريف : 191 . - 5 -الحسن بن ايوب الحداد (ابو على) : حاتم الطائي : 202 . . 166 حاتم بن محمد الطر ابلسي (أبو القاسم) : الحسن بن عبد الله بن سعيد : (190 . · 169 · 167 · 164 · 157 · 91 الحسن بن عيسي بن المناصف (أبو . 174 . 171 . 170 الوليد) : 90 ، 245 . ابن الحاج محمد بن احمد (أبو عبد الله) : حسين بن سلامة السّني الاكودي : 321 . · 215 · 177 · 160 · 100 · 95 · 80 حسين مؤنس (الدكتور) : 595 . · 245 · 232 · 231 · 223 · 216 الحسين بن على : 99 . · 257 · 256 · 253 · 250 · 249 ابن الحصار خلف بن ابر اهيم بن النخاس , 393 , 345 , 344 , 259 , 258 (أبو القاسم) : 70 ، 402 . . 406 . 405 . 404 الحصائري (أبو الحسن) : 382 . ابن الحاجب عثمان أبو عمرو : 334 ، الحطاب : 447 ، 408 ، 384 ، 298 : الحطاب . 445 , 410 , 386 حاجى خليفة : 347 ، 348 . ابن الحكار الصقلي : 383 . حكم بن محمد الجذامي (أبو العاصي) : ابن حارث الخشنى : 362 ، 454 ، . 172 . 570 . 455 الحكم أمير المؤمنين : 3.17 . 414 . ابن حازم الفارسي : 380 . الحكيمي محمد بن محمد الحسيني : الحاكم صاحب المستدرك: 443. . 347 . 206 حامد عبد المجيد (الدكتور) : ١٥٥ . حماس بن محمد : 368 ، 369 . ابن حبان : 442 ، 443 . حبيب ابن اوس الطاني (أبو تمام) : حمديس بن أبر أهيم بن صبخر اللخمي : . 367 . 103 ابن حبيب الاندلسي (عبد الملك) : 228 ، حمدين بن محمد الغرطبي (أبو جعفر ) : · 458 · 442 · 388 · 368 · 269 216 . 97 . 96 . 95 . 94 . 80 . 522 . 512 . 498 . 495 . 486 . 279 . 248 . 533 . 532 . 530 ابن حمنين أحمد {أبو الغاسد) : 220 . . 2.12 ابن حجر العسقلاني : 4.3 . الحجوي : 18 ، 103 ، 190 ، 338 ، اس حمدين محمد (ابع عبد ابيد): 1.1 . \$93 . 458 . 452 . 418 . 408 . 232 . 216 . 215 . 54 . 53 . 594 . 288 . 287 . 259 . 258 . 245 ابن الحذاء أبو عمر : 174 . , 344 , 336 , 308 , 290 , 289 ابن حزم على (ابو محمد) : 28 , 20 , . 141



GHAZI TRU FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

verted by Total Image (

حمزة بن محمد النسائي : 91 . بنو حمود : 26 . الحميدي محمد بن فتوح (أبو عبد الله) : . . 388 . 367 حمير : 32 . الحميري (أبو جعفر) : 114 . . 378 . 377 أبو حنيفة النعمان : 121، 191، . 541 , 498 , 488 , 358 , 339 . 173 حيان بن خلف : 45 . ابن حيان (أبو مروان) : 29 . . 402 ابن حوبيل (أبو بكر) : 170 . ابن حوط الله داود (أبو سليمان) : 128 ، ابن خلدون : 285 . . 264 . 263 ابن خلكان : 118 . ابن حوط الله عبد الله بن سليمان (أبو محمد): 87، 98، 264، 264، 264 - خ -أبو خالد بن رفاعة : 393 . . 569 خثعم : 436 . الخرشي محمد بن عبد الله (أبو عبد الله) : . 567 . 456 . 453 ابن خروف القرطبي : 114 . الخشني أبو محمد بن أبي جعفر : 241 ، . 404 الخشني محمد بن عبد الله (أبو عبد الله) : . 404 الخطابي : 154 ، 160 ، 161 . ابن الخطيب (لسان الدين) : 18 ، 51 ، · 285 · 281 · 242 · 238 · 96 . 192 . 174 . 286 خلف بن أبي القاسم البر ادعي (أبو سعيد) : . 529 . 542 خلف بن عبد الملك (ابن بشكوال) : 17 ، ابن دحية : 79 . · 124 · 87 · 86 · 85 · 69 · 59 · 150 · 142 · 141 · 137 · 131 . 364 · 235 · 221 · 212 · 158 · 151 · 231 · 297 · 261 · 242 · 239 · 404 · 340 · 338 · 335 · 309 .462 .408

خلف بن أبي القاسم الازدي البراذعي (أبو سعيد) : 266 ، 371 ، 372 ، 373 ، . 383 . 381 . 380 . 377 خلف الله المجاصى: 347. خلف بن مدير : 241 . خلف مولى يوسف بن بهلول البلنسي : خلف بن محمد الخيام (أبو صالح) : خلف بن النخاس (أبو القاسم : 59 ، خلف بن يحيى (أبو القاسم) : 169 . خليل بن اسحاق الجندى : 14 ، 373 ، · 453 · 452 · 451 · 450 · 449 · 568 · 567 · 566 · 565 · 456 الخليل الفراهيدي : 70 . ابن خيرة محمد الاموي (أبو عبد الله) : · 231 · 184 · 178 · 158 · 157 . 411 , 404 , 402 , 399 , 250 ابن خيرة أبو الوليد : 393 . ابن خير : 308 ، 335 ، 388 ، 340 ، . 368 , 363 , 348 , 342 - 2 -الدارقطني : 442 ، 443 . أبو داود السجستاني : 98 ، 120 ، 173 ، أبو داود الموفوني المقرىء : 381 . الداودي أحمد بن نصر (أبو جعفر) : دراس بن إسماعيل الفاسي (أبو ميمونة) : الدلائي احمد بن عمر العذري (أبو العباس) : 55 ، 154 ، 153 ، 55 : (العباس) · 190 · 189 · 172 · 167 · 156 . 406



. 211

. 557

. 155

. 375

. 510

· 96 · 95 · 94 · 93 · 92 · 91 الدولة اللمتونية (المرابطية) : 48 ، 57 ، . 120 . 113 . 102 . 98 . 97 · 283 · 216 · 105 · 83 · 74 · 69 , 279 , 252 , 209 , 131 , 123 . 596 , 593 , 384 , 287 , 286 . 302 . 301 . 300 الدولة الموحدية : 81 ، 82 ، 83 ، ابن رشد احمد بن محمد بن احمد (ابن ابي . 117 , 116 , 110 , 105 الوليد الحفيد) : 83 ، 84 ، 130 ، ابن ابي دينار : 11 ، 18 ، 210 ، . 133 . 132 . 131 ابن رشد احمد بن احمد بن محمد (والد ابي ابن دينار عبد الله : 520 . الوليد الجد) : 9 ، 83 ، 85 ، 149 . ابن دينار عيسى : 312 ، 416 ، 555 ، ابن رشد الجد: 7، 8، 9، 10، 11، .i. .18.17.16.15.14.13.12 ابو ذر الغفاري : 525 ، 531 ، 532 . .64.61.58.57.52.21.19 ابو ذر الهروي عُبد الله بن احمد : 154 . .93.86.85.83.81.79.77 . 377 . 172 . 155 . 132 . 115 . 113 . 101 . 100 ابن ذروة المرادي : 267 . . 142 . 141 . 139 . 137 . 135 بنوذي النون : 26 ، 47 ، 69 . . 150 . 149 . 147 . 145 . 143 - ر -, 158 , 156 , 154 , 153 , 151 الرازي احمد بن الحسن (ابو العباس) : . 172 . 171 . 169 . 165 . 160 . 182 . 179 . 175 . 174 . 173 ابن راهويه إسحاق : 439 . , 193 , 192 , 190 , 189 , 187 الرجراجي ابو عبد الرحمن : 374 ، . 203 . 200 . 198 . 197 . 195 . 211 . 210 . 209 . 207 . 204 الرجراجي على بن سعيد (أبو الحسن) : . 220 . 219 . 218 . 215 . 213 . 564 . 385 . 227 . 225 . 223 . 222 . 221 ابن رذمير : 239 ، 244 ، 279 . . 233 . 232 . 230 . 229 . 228 . 285 . 282 . 281 . 280 . 239 . 238 . 237 . 236 . 234 ابن رزق (ابو جعفر) : 15 ، 151 ، · 244 · 243 · 242 · 241 · 240 . 308 . 179 . 158 . 153 . 152 . 250 . 249 . 248 . 247 . 245 . 405 . 404 . 402 . 401 . 399 . 256 . 255 . 253 . 252 . 251 · 463 · 462 · 414 · 413 · 411 · 262 · 261 · 259 · 258 · 257 , 509 , 505 , 504 , 503 , 469 . 267 . 266 . 265 . 264 . 263 . 276 . 274 . 273 . 271 . 268 زرق اشا: 75 . . 281 . 280 . 279 . 278 . 277 رزين بن معاوية العبدري (أبو الحسن) : . 286 . 285 . 284 . 283 . 282 . 253 . 249 . 293 . 290 . 289 . 288 . 287 بئو رزين : 69 . . 300 . 299 . 297 . 296 . 295

erted by Total I

اين رشد احمد بن محمد (أبو القاسم قاضي . 308 . 307 . 305 . 303 . 301 الجماعة بقرطبة) : 83 ، 77 ، 89 . . 330 . 324 . 317 . 311 . 310



erted by Total Im:

· 337 · 336 · 335 · 334 · 332 الروم : 244 ، 262 ، 277 . , 343 , 342 , 341 , 340 , 339 ابن ريدان يحيى بن محمد (أبو بكر) : · 349 · 348 · 347 · 346 · 344 , 348 , 338 · 385 · 365 · 364 · 359 · 350 رينان: 115 . · 399 · 396 · 395 · 394 · 393 -ز-, 404 , 403 , 402 , 401 , 400 ابن الزبير : 18 ، 263 ، 385 ، 394 . , 411 , 410 , 407 , 406 , 405 ابن زرب محمد بن يبقى (أبو بكر) : · 419 · 418 · 417 · 413 · 412 . 414 · 427 · 423 · 422 · 421 · 420 أمزرع: 61 . , 444 , 435 , 430 , 429 , 428 ابن ابي زرع : 11 ، 18 ، 211 ، 219 ، . 449 . 448 . 447 . 446 . 445 . 285 , 221 , 454 , 453 , 452 , 451 , 450 الزركلي : 18 ، 47 ، 103 ، 297 ، , 461 , 458 , 457 , 456 , 455 . 340 , 339 , 310 , 298 , 470 , 469 , 465 , 464 , 463 زروق : 18 ، 100 ، 113 ، 151 ، . 479 . 478 . 476 . 475 . 471 , 340 , 310 , 298 , 220 , 210 491 489 484 482 481 , 453 , 428 , 408 , 386 , 346 , 504 , 503 , 499 , 498 , 497 . 572 , 512 , 510 , 508 , 506 , 505 ابن زروق الحفيد (أبو عبد الله) : 410 . , 532 , 530 , 529 , 515 , 513 الزرويلي على بن محمد (أبو الحسن) : · 541 · 540 · 537 · 534 · 533 . 376 . 551 . 549 . 548 . 547 . 542 ابن رزیاب محمد بن ابراهیم (ابو عبد , 565 , 564 , 563 , 553 , 552 الله): 370 . : 570 · 569 · 568 · 567 · 566 الزقاق على ابن قاسم : 387 . · 579 · 574 · 573 · 572 · 571 ابن ابي زمنين محمد : 371 ، 377 . زناتة : 274 ، 275 ، 389 . · 594 · 593 · 589 · 588 · 584 زهر بن عبد الملك الاشبيلي (أبو العلاء) : . 597 · 596 · 595 .84 .80 ابن رشد الحفيد : 10 ، 73 ، 75 ، 79 ، ابن زهر محمد بن عبد الملك الحفيد (أبو · 99 · 97 · 86 · 84 · 83 · 82 بكر): 73 ، 84 . · 109 · 107 · 106 · 104 · 100 ابن زهر عبد الله (أبو محمد) : 84 . · 117 · 113 · 112 · 111 · 110 ابن زهر عبد الملك (أبو مروان) : 84 . · 125 · 124 · 123 · 120 · 118 · 130 · 129 · 128 · 127 · 126 الزهري (أبو المصعب) : 92 . · 145 · 134 · 133 · 132 · 131 زهير العامري : 47 . · 343 · 289 · 235 · 206 · 151 زونان : 312 ، 313 . ,565,461,430,348 ابن الزيات يوسف بن يحيى التاملي (أبو ابن رشد عبد الله بن ابي الوليد الحفيد : يعقرب) : 447 . . 133 . 132 . 83 زياد بن محمد التجيبي ابن الصفار (أبو عمرو): 55 . ابن رشيق الحسن : 156 .



GHAZI TRU FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

erted by Total Im

سعيد بن سعد بن عبادة : 258 . زيد بن ثابت : 349 . سعيد بن عبد الجليل (ابو عبد الله) : ابن ابي زيد القيرواني: 15، 167، 197، . 321 . 320 · 378 · 376 · 372 · 371 · 370 469 417 389 381 380 . 172 , 504 , 497 , 495 , 488 , 487 , 517 , 516 , 515 , 513 , 509 , 556 , 552 , 533 , 530 , 529 . 173 . 573 . 572 . 569 ابن زيدون (ابو بكر) : 33 . ېنو زېرى : 26 . زينب الحرة : 34 . . 253 زينب بنت الرسول صلى الله عليه وسلم : . 487 . 190 . 163 . 161 . 159 ۔ س ۔ الاسفراييني (أبو اسحاق) : 204 . سابق سيد : 96 . سحنون : 13 ، 166 ، 268 ، 312 ، . 252 · 362 · 361 · 360 · 321 · 313 أبو سلمة بن عبد الرحمن : 568 . . 367 · 366 · 365 · 364 · 363 . 495 . 417 . 416 . 380 . 368 , 550 , 549 , 548 , 537 , 516 . 128 . 566 . 552 السخاوي : 386 . . 386 ابن السراج : 62 . سراج بن محمد بن سراج : 171 . . 347 ابن سراج عبد الملك (ابو مروان) : 158 . · 167 · 164 · 163 · 162 · 161 سند بن عنان : 172 ، 184 . . 407 . 405 . 402 . 178 . 177 السنهوري سالم : 568 . . 411 سراج بن عبد الملك (ابو الحسين) : 95 . الصن): 371، 343، 341 (الصن . 250 سراج بن قرة الكلابي رضي الله تعالى عنه : . 75 . 159 سركيس: 99 . ابن سعيد : 18 ، 59 ، 72 ، 73 ، 300 ، . 365 . 418 . 311 . 309 معيد بن احمد الطليطلي (ابو القاسم) : . 301 . 46 ابن سيده : 44 . أبو سعيد الخدري : 490 ، 527 ، 532 .

سعيد بن عثمان بن السكن (ابو على) : سعيد بن عثمان النحوي (ابن القزاز) : سعيد بن المسيب : 234 ، 495 ، 495 ، سعيد بن نصر (ابو عثمان) : 170 . ابن سعيد الوجدي (ابو محمد) : 266 . السفاقسي عثمان (ابو عمرو) : 154 . سفيان بن العاصي (ابو بحر) : 250 , السلاوي الناصري : 18 ، 219 ، 222 . سليمان بن موسى الكلاعي (أبو الربيع) : سليمان بن يوسف بن ابراهيم البجائي : سليمان الونشريسي (أبو الربيع): 346 . ابن سمحون ابو ابکر ابن سلیمان : 12.3 . سهل بن محمد بن سهل بن مالك (ابو سواجات مولى يحسى بن على بن حمودة : سيبويه : 70 ، 93 ، 159 ، 263 ، السيد عبد العزيز سالم (الدكتور) :

السيوري عند الخالق : 365 ، 381 ،



GHAZI TRU FOR QUR'ANIC THOUGHT

verted by Total Ima

. 392 . 391 الصفدي : 113 ، 115 ، 116 . السيوطى : 59 ، 92 ، 130 . الصقلي(ابن فروج) : 372 . - ش -الشافعي مُحمد بن ادريس : 122 ، , 416 , 415 , 391 , 359 , 255 . 541 . 540 . 488 . 441 شانسو: 31 . ابن شبرمة : 191 . شريح ابن الحاج الكوفي (ابو امية) : . 491 شعبان بن محمد العبيدي : 581 . ابن شعبان محمد بن القاسم (ابو اسحاق) : . 560 ، 554 ، 553 الشعراني عبد الوهاب بن احمد (ابو المواهب) : 288 ، 289 ، 290 . الشنقيطي : 349 . ابن شهاب الزهري مُحمد بن عبيد الله (ابو بكر) : 494 ، 490 ، 569 . شوقى ضيف : 301 . الشيرازي : 366 . ۔ ص ۔ ابن صاحب الصلاة التلمساني : 332 . صالح بن عبد الملك الاوسى القنترال (أبو الحسن) : 100 . أبو صالح : 430 . صبيغ : 206 .. الصحابة رضوان الله تعالى عنهم : 119 ، · 422 · 399 · 332 · 301 · 248 · 469 · 441 · 440 · 432 · 426 . 548 الصدفي الحسين بن محمد (ابو على) : · 243 · 233 · 88 · 70 · 63 · 55 · 253 · 252 · 250 · 249 · 245 · 385 · 267 · 266 · 261 · 257 596, 595, 594, 444 الصعيدى عبد المتعال : 289 . الصغير على (ابو الحسن) : 376 ، . 569 . 396

الصقالبة : 25 . صفوان بن ادريس الاسدي (ابو بحر) : , 262 , 255 , 233 , 99 , 98 , 63 . 267 صلاح الدين الايوبي : 81 ، 300 . بنو صمادح : 34 . صنهاجة : 274 ، 275 . الصنهاجيون : 446 . ابن الصيرفي : 49 . ۔ ض ۔ الضبى احمد بن عبد الملك (ابو جعفر) : · 251 · 151 · 112 · 99 · 87 · 298 · 263 · 261 · 260 · 258 . 418 ، 407 ، 384 ، 310 \_ ط\_ طارق بن يعيش : 63 . أبو الطاهر بن الدمنة : 98 . طاهر بن عبد العزيز : 163 . طاهر بن محمد بن سهلويه النيسابوري (ابو الحسين) : 156 . طاهر بن مفوز (ابو الحسن) : 155 ، . 158 . 157 طاهر بن هشام الاسدي : 406 . الطاهر بن يوسف بن تاشفين : 51 . الطبراني : 68 ، 92 ، 441 . الطبري (ابو جرير) : 121 . الطحاوي احمد بن محمد (ابو جعفر) : · 490 · 340 · 339 · 338 · 193 . 555 الطراز : 367 . ابن الطراوة : 123 .

الطرطوشي محمد بن الوليد (ابو بكر) : · 384 · 262 · 246 · 49 · 37 · 14 . 449 , 448 , 447 , 446 , 445



os are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

erted by Total Im

. 174 . 173 . 172 . 171 . 170 ابن طريف احمد (ابو الوليد) : 233 ، . 248 . 240 . 198 . 192 . 183 . 255 . 248 . 487 . 457 . 453 . 442 . 265 ابن طفيل (أبو بكر) : 82 ، 83 ، 106 . عبد الحليم النجار (الدكتور) : 370 . الطلمنكى أحمد بن محمد (ابو عمر) : عبد الحق بن غالب بن عطية (ابو محمد) : . 170 . 169 . 71 . 63 . 59 الطليطلى مُحمد بن عبد الله ( ابن عيشون) : عبد الحق بن محمد بن هارون السهمي . 552 . 551 . 369 القرشى: 152، 377، 372، 383، الطوائف : 8 ، 9 ، 23 ، 25 ، 25 ، 28 ، 28 . 391 · 40 · 39 · 36 · 33 · 31 · 30 · 29 عبد الحميد الديباجي : 381 . , 52, 49, 48, 46, 45, 44, 42 عبد الحميد بن الصايغ : 391 ، 392 . · 83 · 74 · 70 · 69 · 63 · 55 . 105 ابن عبد الرحمن : 367 . عبد الرحمن بن ابي الغمر (ابو زيد) : \_ ظ \_ . 566 . 557 . 313 . 312 الظاهرية : 118 ، 120 . عبد الرحمن بن احمد الازدي (ابن - 8 -القصير) : 260 . عائشة ام المؤمنين رضي الله تعالى عنها : عبد الرحمن بن أسبط : 34 . . 438 . 191 عبد الرحمن بن الحسن النيسابوري : ابن عات (أبو عمر) : 395 . . 163 عاشر بن محمد (ابو محمد) : 268 ، عبد الرحمن بن بشير: 413. , 384 , 367 عبد الرحمن الرقعي : 16 ، 573 . ابن عاشر : 573 . عبد الرحمن بن عبد الله الوهراني (ابو ابن عاصم الغرناطي : 407 . القاسم): (36() ، 417 . عامر بن محمد بن مرجى الانصاري : عبد الرحمن بن عبد المؤمن (أبو محمد) : . 267 . 173 ابن عامر الميورقي : 381 . عبد الرحمن بن عفان الجزولي : 375 . ابن عباد : 241 . عبد الرحمن بن عوف رضي الله تعالى بنو عباد : 26 ، 46 . . 256 : Aie عباد بن صهيب : (190 . عبد الرحمن الغرياني الطرابلسي : 376 . عباد بن محمد بن اشرف : 33.3 . , 452 العباديون : 93 . عبد الرحمن بن القاسم الشعبي : 6،4 . عباس بن عمرو المسقلي (ابو الفضل) : عند الرحمن بن قرّمان القرطبي : 229 . . 162 . 251 . 250 بنو العباس : 301 . عبد الرحمن بن محمد بن رشيق : 396 . ابن عبدون : 217 . عند الرحمن بن محمد المصبري الثبيدي عبد الباقي الزرقاني : 568 . القير وأني: 378 ، 378 ، 402 ، ابن عبد البريوسف النمري (ابو عمر) : عبد الرحمي بن محمد القيسي (أبو زيد) : . 90 . 89 . 57 . 44 . 43 . 42 . 406 . 345 . 167 . 157 . 154 . 152 . 149



عبد الرحمن الناصر : 25 ، 26 ، 253 ، . 415 عبد الرحمن بن يحيى العطار (ابو زيد) : . 192 . 173 عبد الرحيم بن الفرس : 262 . عبد الرحيم بن عيسى الازدي (ابن ملجوم) : 98 . عبد الصمد بن سعيد الامي المقبري: . 240 عبد العزيز بن خلف بن مدير : 245 . عبد العزيز بن محمد القوري (ابو فارس) : 376 . 377 . عبد العزيز بن عبد الله بن حزمون القرطبي : 401 . ابن عقال : 367 . عبد اللطيف محمد السيكي : 18 . عبد الله بن أبان بن عيسى بن دينار : . 390 . 337 عبد الله بن ابراهيم الحجاري : 71 . عبد الله بن ابي اوفي : 180 . عبد الله بن احمد بن يربوع : 60 . عبد الله بن اسد الجهني : 172 . عبد الله بن ايوب بن زاذان الضرير : . 191 عبد الله بن بريدة : 481 . عبد الله بن بلقين : 33 . عبد الله بن حيان الاروشي : 47 . عبد الله بن أبي رافع : 436 . عبد الله بن السائب : 92 . عبد الله بن سعيد بن الشقاق (ابو محمد) : . 414 . 413 عبد الله بن عباس : 440 ، 442 ، . 597 . 521 عبد الله بن عبد الرحمن الطائى : 235 . عبد الله بن عبد الرحمن بن عمر الشارمساحي : 379 . عبد الله بن عدى الجرجاني (أبو أحمد) : . 156

عبد الله بن العسال الزاهد (ابو محمد) : . 242 عبد الله بن على اللخمي الرشاطي : 60 . عبد الله بن مالَك القرطبي (ابو مروان) : . 378 عبد الله بن محمد بن مغيث (ابو محمد) : . 107 عبد الله بن محمد بن عيسى التادلي الفاسي : . 367 عبد الله بن محمد المكي الحموي (ابو محمد) : 172 . عبد الله بن مرتنيل القرطبي : 362 . عبد الله بن مسعود : 68 ، 494 ، 495 . عبد الله بن ياسين : 48 . عبد الله بن يحيى بن دحون (أبو محمد) : . 414 عبد الله بن يحيى : 169 . العبدوسي (ابو عمران) : 375 . عبيد الله بن الحسن بن الجلاب (أبو القاسم) : 554 ، 555 . عبيد الله بن عدي بن الخيار رضي الله تعالى عنه : 441 . عبد المؤمن بن على الموحدي : 106 ، . 117 عبد الملك بن محمد البلنسي (ابو مروان بن جريول) : 126 . عبد الملك بن محمد المنصور بن ابي عامر : 25 . ابن عبد الملك المراكشي : 18 ، 45 ، . 250 : 138 : 132 : 131 : 130 عبد الملك بن جهور : 74 . عبد الملك بن الحسن : 313 . عبد الملك بن سابح : 387 ، 388 . عبد الملك بن محمد بن أبي عامر : 28 . عبد الملك بن هشام (أبو محمد) : 164 ، . 362 عبد المنعم الكندي ابن بنت خلدون: . 390

erted by Total Ima



.171

. 449

عمرو): 334 .

GHAZI TRU

عبد المنعم بن محمد بن عبد الرحيم: . 416 . 384 . 267 عبيد الله بن محمد بن أدهم : 33 ، 248 . عبيد الله بن يحيى: 164 ، 166 ، 169 ، . 171 . 170 العبيديون : 446 . عبد الواحد بن حفص الهنتاتي (ابو محمد) : 108 . عبد الوارث بن سعيد : 191 . عبد الوارث بن سفيان : 174 . عبد الواحد بن محمد بن موهب التجيبي : عبد الواحد بن محمد بن خلف القيسي البنشكلي : 249 . عبد الوهاب بن على بن نصر البغدادي القاضي : 122 ، 277 ، 377 ، 380 ، . 488 . 487 . 446 . 389 عبد الوهاب بن محمد : 387 . ابن عتاب محمد بن عبد الله (أبو عبد الله): . 571 · 152 · 151 · 90 · 89 · 87 · 63 · 233 · 232 · 231 · 169 · 167 . 445 . 252 . 249 . 240 ابن عتاب عبد الرحمن بن محمد (ابو . 392 محمد) : 87 ، 89 ، 233 ، 241 ، · 256 · 255 · 253 · 251 · 248 . 235 . 115 . 262 . 261 . 259 . 258 . 257 . 403 . 267 . 265 . 263 العتبي محمد بن احمد بن عبد العزيز (ابو عبدالله): 316 ، 309 ، 311 ، 312 ، x 416 x 413 x 388 x 324 x 313 . 454 . 437 . 428 عثمان بن مالك : 387 . عثمان بن سالم السوسي التميمي : 334 . . 291 . 589 . 588 عثمان بن عبد الحق المريني (ابو سعيد) : . 256 . 232 عثمان بن على بن دعمون الغر ناطي (ابو

عثمان بن عیسی بن کنانة (ابو عمرو) : ابن عجلان : 190 . ابن عدي : 68 . ابن عذارى : 17 ، 44 ، 59 ، 210 ، · 277 · 274 · 223 · 222 · 220 · 298 · 284 · 282 · 281 · 280 . 418 . 388 . 310 . 299 العراقيون : 61 ، 548 . أبو العرب التميمي : 368 . ابن العربي محمد بن عبد الله (ابو بكر) : · 120 · 102 · 96 · 93 · 63 · 60 · 242 · 214 · 197 · 149 · 125 · 263 · 260 · 257 · 256 · 254 . 371 . 367 . 267 . 266 . 264 . 445 . 423 . 422 . 395 . 394 ابن عرفة الورغمي محمد بن محمد : 75 ، · 450 · 386 · 385 · 376 · 374 · 570 · 569 · 458 · 456 · 452 ابن العسال عبد الله بن فرج بن غزلون (ابو محمد) : 31 . ابن العطار (ابو حفص): 389 ، 390 . العقاد عباس محمود : 101 - 104 -ابن عقال : 365 . عقبة بن نافع الفهري : 259 . على بن ابر الهيم (ابو الحسن) : 386 . على بن احمد الصنعيدي العدوي : 453 م علي بن المعد بن فراج السباري : 334 -على بن احمد الجذامي البرجي : ٢٨ . على بن احمد بن عبد الرحمن بن يعيش : على بن أحمد بن البانش (أبو الحسن) : - 513, 263, 262, 256, 80, 62

erted by Total Im:



علي بن أحمد الانصاري بن البيذش : عمر بن حسن بن دحية (أبو الخطاب) : 70 . 100 . 79 علي بن بندار القزويني (ابو الحسن) : . 156 على بن الحسن بن فهر : 156 . علي بن زياد (ابو الحسن) : 357 ، . 319 . 538 . 537 . 536 . 535 . 534 الصقلى : 372 . على بن أبي سعيد المريني (أبو الحسن) : . 333 . 266 علي بن صالح بن أبي الليث بن عز الناس : 254 . على بن ابي طالب : 202 ، 440 ، ابن عون : 368 . . 456 على بن عبد الله الشاذلي : 429 . على بن عبد الله الطوسي : 163 . علي بن عبد الله الانصاري : 84 ، 257 . على بن عبد العزيز : 161 ، 163 . على بن محمد القارى: 86 . على بن محمد بن عبد الله الجذامي (أبو الحسن) : 291 . على بن النعمة (أبو الحسن) : 232 . على بن يوسف بن تاشفين : 8 ، 9 ، 12 ، . 54 . 53 . 52 . 51 . 48 . 35 . 23 · 210 · 209 · 95 · 75 · 58 · 57 · 221 · 220 · 219 · 214 · 211 · 244 · 239 · 238 · 237 · 222 · 278 · 277 · 276 · 275 · 273 . 462 · 284 · 283 · 281 · 280 · 279 · 448 · 342 · 299 · 287 · 285 . 596 . 595 . 436 . 422 ابن العماد الحنبلي : 142 ، 168 ، . 409 . 298 . 264 عمر التميمي (أبو حفص) : 389 . . 382 . 373 عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه : · 491 · 444 · 234 · 206 · 50 · 36 - غ -. 542 , 540 , 495 ابن عمر رضي الله تعالى عنه : 68 ، . 569 . 377 . 597 . 520 . 112

عمر حسين الخشاب : 579 . عمر بن عبد العزيز : 234 ، 491 . عمر بن عبد اللطيف القابسي : 317 ، عمر بن عبد النور ابو حفص الحكار عمر بن واجب القيسي (ابو حفص) : عمر بن واجب (ابو الخطاب) : 56 . عمرو بن شعيب : 191 . ابن عون الله (أبو جعفر) : 170 . عون الله بن نوح : 75 . عويمر ابو الدرداء : 440 . عياض اليحصبي ابو الفضل : 10 ، 19 ، · 91 · 90 · 63 · 61 · 60 · 59 , 168 , 166 , 156 , 150 , 125 · 220 · 216 · 210 · 190 · 189 · 237 · 234 · 233 · 227 · 221 · 248 · 247 · 245 · 243 · 238 , 298 , 297 , 290 , 289 , 266 · 338 · 337 · 336 · 335 · 309 · 372 · 371 · 360 · 344 · 343 · 402 · 401 · 395 · 386 · 385 · 447 · 408 · 405 · 404 · 403 ابو عيسى الرملي : 174 . عيسى بن سهل (ابو الاصبغ) : 80 ، عيسى الغبريني (أبو مهدي) : 374 . عيسي بن مسعود المنكلاتي (أبو الروح): ابن عبينة : 192 ، 495 . ابن غازي محمد بن احمد : 375 ، 376 ،

GHAZI TRU

erted by Total In



. 262

. 574

, 408

ابن غانية اسحاق بن محمد (أبو ابر اهيم)`: - ق -القابسي على بن خلف (ابو الحسن) : 91 ، ابن غانية أبو زكرياء : 63 . . 380 . 371 . 174 . 172 . 157 . 388 . 382 الغربيون : 101 . قاسم بن اصبغ : 161 ، 170 ، 174 . الغزالي : 37 ، 49 ، 52 ، 53 ، 75 ، قاسم بن ثابت القرقسطي (أبو محمد) : · 289 · 288 · 287 · 255 · 110 . 162 . 160 . 446 . 291 . 290 \_ ف \_ ابن القاسم عبد الرحمن : 54 ، 122 ، فاض الحسن (قمر) : 51 . . 364 . 361 . 360 . 359 . 312 .485 .416 .410 .366 .365 فارس بن علي المريني (ابو عنان) : . 511 . 500 . 498 . 496 . 486 الفارسي(أبو علي): 184 ، 203 ، 204 . . 536 . 535 . 534 . 515 . 512 . 552 . 549 . 548 . 539 . 537 ابن فتحون الأوريولي (محمد بن خلف) : . 571 . 570 . 566 . 557 . 555 . 593 . 60 . 57 . 56 ابن فتحون خلف بن محمد (ابو القاسم) : قاسم بن سعدان : 163 . . 266 . 265 . 232 القاسم بن سلام (ابو عبيد) : 161 . ابن الفخار محمد (أبو عبد الله) : 169 . . 164 . 163 . 162 الفخر بن الخطيب : 197 . فاسم بن عيسى بن ناجى التنوخي ابن الفراء (أبو عبد الله) : 58 . القيرواني : 372 ، 373 ، 454 . ابو الفرج : 228 . ابن فرحون : 10 ، 18 ، 59 ، 85 ، .138.132.131.130.87.86 قاسم بن محمد الارسي (ابن الطيلسان) : 168 · 165 · 151 · 150 · 141 . 132 . 131 . 129 · 254 · 221 · 220 · 210 · 189 قاسم بن محمد بن بشار : 163 . · 335 · 334 · 309 · 298 · 263 ابن القاضي : 1.38 ، 2.13 ، 2.39 ، 2.98 , 394 , 382 , 372 , 338 , 337 . 418 . 338 قبائل الأندلس: 81 . ابن الفرضي عبد الله بن محمد (ابو القتبي : 161 ، 161 . الوليد) : 43 . ابن قنيبة احمد بن عبد الله (ابو جعفر) : الغرموسي الجزولي : 385 . . 162 الفرنج : 50 ، 108 . ابن قنيبة ابر محمد عبد الله بن مسلم : ابن الفصيح عمر بن احمد (ابر بكر) : . 174 . 162, 161 . 291 . 58 القدرية : 198 ، 69 ، 198 ، 199 فضل بن سلمة بن حرير الجهني البجاني : القرافي بدر الدين : 387 . , 549 · 548 · 388 · 387 · 368 قرىش: 92، ابن فطيس (ابر المطرف) : 170 . القرويون : 61 - 62 ، 2.38 ، 274 -فخجرم: 389 . . 377 . 376 . 372 . 370 . 345

GHAZI TRU

erted by Total I



FOR QUR'ANIC THOUGHT

erted by Total I

· 420 · 396 · 383 · 382 · 379 ابن ابي ليلي : 191 . . 580 . 421 القرطبيون: 85 ، 95 ، 109، 152 · 209 · 189 · 168 · 167 · 164 · 275 · 251 · 237 · 222 · 214 . 557 . 336 . 283 . 276 القسنطيني ابن الخطيب : 375 . القشتاليون : 71 . ابن القطان احمد بن محمد (ابو عمر) : · 275 · 165 · 164 · 151 · 15 . 509 , 504 , 469 , 413 , 285 القلاوي الشنقيطي : 371 ، 450 . . 570 القلصادي علي بن محمد البسطي (ابو الحسن) : 374 . قمر (فاض الحسن) 51 . القنازعي (ابو مطرف) : 430 . . 4. كارل بروكلمان : 18 ، 283 ، 311 ، . 396 . 383 . 379 . 373 . 370 كحالة عمر رضا: 18 ، 141 ، 151 ، . 389 . 347 . 339 . 298 . 297 كريمة بنت احمد المروزية : 172 . كرنكو: 370 . كرنكوف : 579 . كلب بن وبرة : 159 . - J -ابن لبابة محمد بن عمر (ابو عبد الله) : . 416 . 415 ابن لبابة محمد بن يحيى (ابو عبد الله) : · 534 · 498 · 458 · 380 · 311 . 571 . 567 . 551 . 550 اللخمي (ابو الحسن) 62 ، 365 ، 385 ، · 452 · 451 · 450 · 410 · 391 . 457 لقمان بن يوسف : 368 . لمتونة : 32 . لمطة : 32 .

ابن الماجشون عبد الملك (ابو مروان): 416 , 556 , 549 , 496 , 495 , 492 المازري ابو عبد الله الامام : 14 ، 98 ، · 246 · 168 · 124 · 122 · 104 · 259 · 253 · 252 · 250 · 249 · 393 · 392 · 391 · 386 · 262 , 448 , 447 , 446 , 445 , 410 , 456 , 455 , 451 , 450 , 449 مالك : 53 ، 54 ، 53 ، 70 ، 70 , 122 , 121 , 120 , 118 , 92 , 166 , 165 , 145 , 125 , 124 , 321 , 268 , 246 , 198 , 169 · 359 · 358 · 357 · 348 · 337 , 364 , 363 , 362 , 361 , 360 · 370 · 369 · 368 · 366 · 365 · 389 · 387 · 378 · 374 · 373 · 407 · 399 · 395 · 394 · 390 · 415 · 414 · 413 · 412 · 409 · 421 · 420 · 419 · 417 · 416 · 431 · 430 · 429 · 428 · 422 · 455 · 451 · 443 · 441 · 434 · 488 · 486 · 485 · 481 · 457 · 509 · 497 · 496 · 495 · 494 · 520 · 516 · 515 · 512 · 511 · 532 · 530 · 528 · 527 · 526 · 538 · 537 · 536 · 534 · 533 · 551 · 548 · 541 · 540 · 539 · 564 · 558 · 557 · 555 · 552 · 572 · 571 · 569 · 568 · 567 . \$ 597 \$ 589 \$ 586 \$ 573 ابو مالك الاشعري : 202 . المالكية : 103 ، 118 . مؤمل بن يحيى : 368 . المتيطي علمي بن



amps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

erted by Total In

محمد بن الحسين النيسابوري (ابو عبد الرحمن) : 163 . محمد بن خالد : 312 . محمد بن خلف بن المرابط (ابو الوليد) : . 198 . 60 محمد بن خلفة الابي : 145 ، 246 ، · 456 · 455 · 454 · 386 · 385 . 570 محمد بن خلف الاوسى : 286 . محمد بن خلف بن صاعد الغسانى : 248 . 249 محمد بن خطاب (ابو عبد الله) : 382 . محمد بن خليل القيسى : 232 . محمد بن ابي الخيار العبدري (ابو عبد الله) : 393 . محمد بن داود : 277 . محمد الدسوقي : 300 . محمد بن ابي دليم (ابو عبد الله) : 171 . محمد بن رباح بن مناعد الأموي الطليطلي : 369 ، 551 . محمد رضوان الداية (الدكتور) : 69 . محمد الرمادي البنبلي : 323 . محمد زهري النجار: 339 . محمد بن سحنون : 388 . محمد بن سحنون الندرومي (ابو عبد الله) : 127 . محمد بن سعد بن مردنیش (ابو عبد الله) : . 266 . 265 محمد بن سعدون (ابر عبد الله) : 190 ، . 391 . 381 . 191 محمد بن سعيد بن محمد الرعيني الاندلمي : . 346 محمد بن السكاك (ابو يحيى) : 429 . محمد بن سلامة القضاعي الشافعي (ابوعبد الله) : 192 . محمد بن سليمان الذهلي : 191 . محمد بن سليمان النغزي الشاطبي بن بركة : 418 ، 564 ، 564 .

الانصاري (ابو الحسن) : 449 . المتكلمون : 197 . المتوكل بن الافطس : 33 . مجوس : 198 ، 199 . مجاهد العامري : 44 ، 45 . محارب بن دثار : 191 . ابن محرز عبد الرحمن التونسي (ابو القاسم) : 389 ، 390 ، 392 ، 487 . محمد بن ابان بن عیسی بن دینار (ابو عبد الله) : 337 ، 390 ، 337 محمد بن ابراهیم بن عبدوس (ابو عبد الله): 388 ، 379 : (الله محمد بن ابى العافية الجوهري الأشبيلي (ابو عبد الله) : 158 ، 178 ، 184 ، . 414 . 413 محمد بن احمد السمناني (ابو جعفر) : . 508 محمد بن احمد بن طاهر : 44 . محمد بن احمد بن العافية الاجول : 377 . محمد بن احمد اللؤلؤي : 414 ، 415 . محمد بن احمد المروزي (ابو يزيد) : . 172 . 171 محمد بن احمد ميارة : 573 . محمد بن أحمد بن يوسف الجرجاني : . 171 محمد بن احمد الهروي (ابو اسامة) : . 156 محمد بن اصبغ الازدي (ابو عبد الله) : . 265 . 241 . 236 . 232 . 212 محمد بن بكر بن داسة (ابو بكر) : 173 . محمد بن جهور (ابو الوليد) 74 . محمد بن حسن (ابو عبد الله) : 191 م محمد بن حسن البناني : 568 . محمد بن حسن بن صدقة الطوخي : 330 . 332 محمد بن حسن بن خلف بن برنجال (ابر بكر): 240 ، 240 ، 241 . محمد بن حسن الشيباني : 358 . محمد بن الحمين الزبيدي : 162 .



محمد الشاذلي النيفر : 19 ، 457 ، 505 محمد بن عبد الله الفلنقي (ابو عبد الله) : . 573 . 251 محمد بن صاف بن خلف الانصاري (ابو عبد الله) : 265 . . 255 محمد الصادق باشا باي تونس : 324 ، . 581 . 341 . 330 . 327 محمد الطاهر بن عاشور : 221 ، 341 ، . 285 . 284 . 277 . 343 342 محمد بن طاهر : 45 . محمد بن عبادة الانصاري (ابو عبد الله) :. . 370 . 231 محمد بن عباد الرندي (ابوعبد الله) : . 161 . 429 محمد بن عبد الحكم : 368 ، 388 . محمد بن عبد الرحمن بن عبادة الانصارى . 59 (ابو عبد الله) : 252 . محمد بن عبد الرحمن القيسي بن تريس . 264 . 232 (ابو عبد الله) : 267 . محمد عليش : 300 . محمد بن عبد الرحيم بن فرس (ابو عبد محمد بن عمر 192 . الله): 232 ، 257 ، 232 محمد العبدري (ابو بكر) : 231 ، 255 . الله) : 289 . محمد بن عبد الكريم (الدكتور) : 210 ، . 297 محمد بن عبد الله (السلطان) : 332 . محمد بن عبد الله الابهري (ابو بكر) : . 570 زيان) : 574 . محمد بن عبد الله بن ابي عابد (ابو عبد الله) : 167 . . 326 محمد بن عبد الله بن احمد القنطري الشلبي: . 342 محمد بن عبد الله بن خليل القيسي (ابو عبد الله) : 258 . محمد بن عبد الله بن عبد الرحيم البرقي : . 164 . 579 محمد بن عبد الله بن يحيى (ابو عيسى) : . 170 محمد بن عبد الله بن يحيى بن فرج بن . 571 الجد الفهري (ابو بكر) : 120 ، 232 ، محمد بن قاسم بن هلال : 169 . . 410 . 343 . 264 . 263

محمد بن عبد الله بن ميمون العبدري : محمد بن عبيدون : 166 . محمد عبد الله عنان : 237، 234، 274، محمد العذاري المساكني الشريف : 323 . محمد بن عبد الملك الخولاني النحوي : محمد بن على بن عبد الملك الفارض : محمد بن على بن جعفر القيسي (ابو عبد الله) 11 ، 213 ، 235 ، 235 ، 255 محمد بن على المعافري ابن الجوزي : محمد بن على النفزي (ابو عبد الله) : محمد بن عمر الفهري بن رشيد (ابو عبد ابو محمد بن منصور : 56 . محمد بن عيمي التميمي (ابو عبد الله) : . 382 . 228 . 227 . 192 . 166 محمد بن فارس بن علي المريني (ابو محمد بن فرج خلف الله المديوني : 325 ، محمد بن فرج(ابو عبد الله)مولى ابن الطلاع: 64 ، 164 ، 166 ، 167 ، 167 · 252 · 251 · 243 · 241 · 230 . 413 , 411 , 401 , 399 , 389 محمد افندي ساسي المغربي التونسي : محمد فريد وجدي : 461 . محمد بن قاسم الرصاع (ابو عبد الله) :

GHAZI TRU

verted by Total Imag



FOR QURĂNIC THOUGHT

erted by Total Image (

محمد بن ابي القاسم المشذالي البجائي (ابو عبد الله) : 334 ، 386 . محمد القلعي : 588 . محمد القوري (ابو عبد الله) 375 . محمد لطفي جمعة (الدكتور) : 345 ، . 346 محمد بن محمد بن احمد بن لب ابن الحاج : . 393 محمد بن محمد بن جهور الاسدي (ابو بكر): 87، 98، 128. محمد بن مسلمة : 496 ، 498 . محمد بن معن بن صمادح (المعتصم) : . 74 محمد بن مكي الكشميهني (ابو الهيثم) : . 172 ابو محمد بن منصور : 56 . محمد بن منظور الاشبيلي (ابو بكر) : . 79 محمد الانباري (ابو بكر) : 163 . محمد بن نصر المروزي : 442 . محمد بن هارون الكناني (ابو عبد الله) : . 449 . 346 محمد بن هشام بن احمد بن وليد (ابو القاسم) : 268 . محمد بن وضاح : 166 ، 170 ، 171 . محمد بن المواز : 368 ، 388 ، 548 ، . 557 محمد بن يحيى البكري : 164 . محمد بن يحيى بن الغراء (ابو عبد الله) : . 58 . 50 محمد بن يحيى الانصاري الخزرجي بن البرذعي : 129 - 130 . محمد بن يوسف بن سعادة (ابو عبد الله) . 253 . 232 محمد بن يوسف بن زمرك : 117 . محمد بن يوسف بن عبد الله التميمي (ابو الطاهر) 302. محمد بن يوسف الفريري : 171 ، 172 . محمود على مكي (الدكتور) : 115 .

. 285 . 275 . 222 18 . 10 . مخلوف محمد 8 · 103 · 98 · 94 · 91 · 90 · 131 · 130 · 128 · 124 · 115 . 254 . 152 . 151 . 150 . 138 . 288 . 287 . 268 . 263 . 261 · 382 · 348 · 338 · 309 · 289 . 505 . 409 .32. 30. 25. المرابطون : 9 · 48 · 39 · 37 · 35 · 33 · 67 · 63 · 55 · 52 · 51 · 123 · 110 · 95 · 75 · 70 . 237 . 218 . 217 . 215 . 165 · 275 · 274 · 273 · 239 · 238 . 288 . 282 . 278 . 277 . 276 . 595 . 378 امرؤ القيس الكندي 182 . المرادي (ابو بكر بن الحسن الحضر مي) : . 406 . 349 المرادي الربيع بن سليمان (ابو محمد) . 415 المراكشي عبد الواحد : 52 ، 53 ، 54 ، - 107 - 85 - 84 - 71 - 66 - 65 . 118 . 117 . 112 . 110 . 109 مروان بن عبد الملك قاضي المرية : . 291 ابو مروان الوراق : 285 . المستشرقون : 55 . المستظهر الاموي : 28 ، 413 . المستظهر بالله العباسي : 50 . المستنصر بالله العباسي خليفة بغداد : . 379 المستنصير الموجدي : 127 . ابن مسرة اسحاق بن ابراهيم (ابر ابراهيم) : 415 . ابن مسرة عند الملك (ابو مروان) : 156 ، . 339 . 338 . 295 . 251 . 172 . 464 . 429 مسعر بن كذام : 191 .



GHAZI TRU

مسلم : 61 ، 100 ، 154 ، 155 ، 156 . 557 , 395 , 265 , 246 , 240 . 279 المصامدة : 32 ، 248 ، 275 ، 277 . مصريون: 548 . مطرف بن عبد. الله الهلالي (ابو . 67 مصبعب) : 416 . المظفر بن الافطس : 42 . المعاهدون : 12 ، 52 ، 239 ، 244 ، · 284 · 283 · 280 · 279 · 278 . 286 معاوية بن ابي سفيان رضي الله تعالى عنه: 202 . . 154 المعتزلة : 442 . المعتصم بن صمادح : 23 . المعتضد بن عباد : 28 ، 41 ، 42 . المعتمد بن عباد : 33 ، 34 ، 74 ، . 165 ابن معمر (ابو عبد الله) : 192 . معمر الوداني (ابو يزيد) : 369 . المغاربة : 364 ، 548 . . 259 ابن مغیث یونس بن عبد الله (ابو الحسن) : 91 ، 102 ، 154 ، 162 ، · 257 · 256 · 221 · 166 · 164 . 422 . 263 المغيرة بن عبد الرحمن المخزومي : . 539 . 593 ابن مقانا (ابو اسحاق) 33 . المقتدر احمد بن سليمان بن هود : 30 ، . 41 · 59 · 18 · 13 · المقرى : 9 · 70 · 65 · 62 · 61 · 60 · 137 · 99 · 75 · 73 · 72 · 280 · 247 · 212 · 151 · 141 . 428 . 408 . 338 . 298 . 296 ابن مكى : 308 . مكي بن ابي طالب المقرىء (ابو محمد) : . 183 . 166 . 159 . 572 . 552 مكي بن عبدان : 156 .

الملاحي : 394 . الملثمون : 97 ، 217 ، 262 ، 275 ، ملوك الطوائف : 55 . المنجور : 387 . المنصور بن أبي عامر : 25 ، 26 ، 28 ، المنصور بن محمد ابن الحاج داود اللمتوني : 63 . مننديث بيدال : 14 . ابن مهدي : 407 . المهدوي (ابو على) : 391 . المهلب بن ابي صفرة (ابو القاسم): المواق محمد بن يوسف العبدري (ابو عبد الله) 566 ، 456 (الله) الموحدون : 37 ، 48 ، 73 ، 81 ، · 117 · 116 · 111 · 106 · 104 . 367 . 299 . 264 . 123 . 118 ابو موسى الاشعري : 456 . موسى بن ابي موسى حبيب (ابو عمران) : موسى بن عبد الرحمن بن ابي تليد (ابو عمران) : 70 ، 89 . موسى بن عيسى الفاسي (ابو عمران): . 390 : 389 : 382 موسى بن سعادة (ابو عمران) : 253 ، موسى بن معاوية : 312 ، 313 ، 570 . موسى بن ميمون (ميمونيد) : 81 . - ن -النابغة الذبياني : 181 . ابن ناجي : 352 . الناصر محمد بن يعقوب الموحدي : . 133 . 127 . 126 . 113 ابن نافع : 312 ، 321 ، 498 ، 534 ، 534 · 551 · 538 · 537 · 536 · 535

verted by Total Image (



GHAZI TRU FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

· 317 · 314 · 302 · 297 · 296

· 345 · 343 · 341 · 340 · 338

erted by Total Im

النباهي : 13، 17، 18، 59، 87، 94، · 212 · 151 · 150 · 141 · 112 · 338 · 298 · 296 · 280 · 221 . 595 , 408 , 406 , 405

ابن النحاس : 62 . النسائي احمد (ابو عبد الرحمن) : 90 ، . 443 . 365 . 257 . 156 . 98 . 91 النسفي ابر اهيم بن معقل : 172 ، 173 . النصارى : 27 ، 31 ، 34 ، 35 ، 37 ، . 284 . 283 . 281 . 278 . 42 . 286 ابو نضرة الغفاري : 202 . نوح شيخ النجور : 151 . النووي : 386 .

- A -هاري و.هازارڊ : 18 . هبة الله بن عقبة (ابو بكر) : 380 . ابن هرمز : 431 . ابو هريزة : 190 ، 192 ، 205 ، 430 . هشام بن احمد بن العواد (ابو الوليد) : · 232 · 191 · 165 · 158 · 153 . 402 . 377 . 265 . 243 . 242 هشام بن أحمد بن هشام الهلالي الغرناطي (ابو الوليد) : 406 . هشام بن عروة : 191 . بنو هود: 26، 37، 69، 277. الهوزني ابو القاسم : 64 . - و -

الوقشي (ابو الوليد) : 46 . ابن وهب : 358 ، 359 ، 365 ، 485 . 151 . 571 وهب بن بقية بن خالد الطحان : 192 . . 161 وهب بن مسرة : 171 . ابن الوزان (ابو الحسن محمد) : 13 . · 244 · 243 · 142 · 141 · 17 , 295 , 282 , 281 , 280 , 245 , . 555 . 512 . 417 . 416

. 464 . 462 ابن ورد احمد التميمي (ابو القاسم) : 58 ، . 291 . 254 . 243 . 242 . 230 . 422 . 394 وكيم : 495 . الونشريسي : 405 - ي -اليا**فعي : 142 ، 298 ، 409 .** ياقوت الحموي : 65 . يحيى،بن احمد بن عبد السلام العلمي (ابو زكريا) : 386،48 . يحيى بن اسحاق بن يحيى: 335 - 336 -. 390 . 337 يحيىبن بكير : 90 ، 22 ، 557 . ابو يحيى الحضرمي : 73 . ابو يحيى بن روادة (ابو بكر) : 58 . . 273 يحيىبن ذي النون (المأمون) : 74 . ابو يحيى اخو المنصور : (110 . ابو يحيى بن روادة والى قرطبة : 58 . . 275 يحيى بن عبدالله الحد الفهري (ابو بكر) : . 64 يحيى بن عبد الله (ابو عبسي) : 164 ، . 170 . 166 يحيي بن على بن حمود : 75 . يحيى بن عبر : 368 . يحيى بن على بن محمد الحذلي : 410 . یحیی بن محمد بن رزق (ابو بکر) : یحیی بن مالك بر عاند (ابو زكریا) :

يحيى بن يحيى الليثي : 90، 92، 166 ا · 388 · 313 · 312 · 170 · 169



يوسف بن اليان سركيس : 461 . يوسف الموحدي (ابو يعقوب) : 82 ، يوسف بن تاشفين 8 . ، 9 ، 23 ، 32 ، 32 ، . 107 . 106 · 49 · 48 · 37 · 36 · 35 · 34 · 33 يزيد الراضي : 34 . · 75 · 58 · 57 · 52 · 51 · 50 اليسيتني : 387 . . 593 . 284 . 244 . 228 . 216 اليهود : 29 ، 81 . يوسف بن عبد الاعلى:367 . يعقوب الزغبي (ابو يوسف) : 376 ، يوسف بن عبد الغني سنو الحسيني : . 452 . 360 يعقوب المنصور الموحدي : 73 ، 81 ، يوسف بن عبد المؤمن (ابو يعقوب .112.110.108.107.83.82 الموحدي) : 81 ، 106 ، 107 ، 120 ، . 133 . 126 . 118 . 117 . 116 . 264 . 125 ينالة اللمتوني (ابو عمر) : 97 ، 279 . يوسف عليه السلام : 491 . يوسف بن محمد الفاسي (ابو الحجاج) : . 35 ابو يوسف : 358 . ابن يونس الصقلي محمد بن عبد الله (ابو ابن يوسف : 580 . بكر) : 120 ، 382 ، 450 ، 451 ، يوسف بن ابراهيم العبدري الثغري (ابو . 487 . 456 الحجاج) : 262 ، 393 . يونس الصوفي : 368 . یوسف بن ابی موسی بن سلیمان بن فتح الجذامي : 334 .





الفهــرس العــام

| 7  | المقىدمية                                               |
|----|---------------------------------------------------------|
|    | البساب الأول :                                          |
| 21 | ابن رشد الجـد                                           |
|    | الفصل الأول: (المدخل)                                   |
|    | نظرة موجزة في أوضاع الأندلس العامة في عصر دول الطوائف   |
| 23 | وعصري يوسف بن تاشفين وابنه علي                          |
| 25 | ٥ أوضاع الأندلس العامة في عصر دول الطوائف               |
| 25 | _ تشتت الوحدة الأندلسية                                 |
| 32 | _ الاستعانة بالمرابطين                                  |
| 35 | ه أوضاع الأندلس العامة في عصري يوسف بن تاشفين وابنه على |
| 35 | _ موقعــة الزلاقــة                                     |
| 36 | _ خلَّم ملوكُ الطوائف                                   |
| 39 | ه الحركة العلمية في عصري الطوائف والمرابطين             |
| 39 | ــ ازدهار الحركة العلمية في عصر الطوائف                 |
| 48 | _ امتداد ازدهار الحركة العلمية في عصر المرابطين         |
| 54 | ــ مناقشة رأى المراكشي                                  |
| 64 | _ ظهور الاجتهاد والنظر في الأصول                        |
| 65 | _ الحضارة الأندلسية متكاملة الجوانب                     |
| 71 | ـــ قرطبة تستقطب الحركة العلمية والنشاط الحضاري         |
|    | الفصل الثاني :                                          |
| 77 | اسرة ابن رشــد                                          |
|    | ه والد أبي الوليد الجـد                                 |



| 84  | ـ التعـريف بـه            |
|-----|---------------------------|
| 86  | » أبو الوليد الجـد        |
| 87  | * ابن أبي الوليد الجـد    |
| 88  |                           |
|     | * حفيد أبي الوليد الجد    |
| 99  | ۔۔ التعريـف بـه           |
| 123 | ـــالتعريف بشيوخـه        |
| 127 |                           |
| 130 | ه أبناء أبي الوليد الحفيد |
|     | الفصل الشالث :            |
| 135 | ابن رشد وعموده النسبي     |
|     | الفصل البرابع :           |
| 139 | ابن رشد ومیلاده           |
|     | الفصيل الحيامس :          |
| 143 | ابن رشـد وتمبيـزه         |
|     | الفصــل السـادس :         |
| 149 | ابن رشـد الطـالـب         |
| 151 | شيسوخمه                   |
|     | الفصــل السـابع :         |
| 175 | ابن رشـد اللغـوي          |
|     | الفصسل الشامن :           |
| 187 | ابن رشد الراوي المحدث     |
|     | القصسل الشاسع :           |
| 195 | ابن رشـد المتكنــم        |



|       | الفصــل العاشر :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 207   | ابن رشـد القــاضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | الفصل الحادي عشر :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 225   | ابن رشد المدرس الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 265   | _ تلاميــذه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | الفصل الشاني عشر :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 271   | ابن رشد السياسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | الفصل الشالث عشر :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 293   | ابن رشد ووفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | الفصل الرابع عشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 305   | ابن رشد المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | البساب الثساني :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 353   | كتاب المقدماتكتاب المقدمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | الفصل الأول : (المدخل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 355   | بسطة في المدونة ومختصراتها وشروحها والتعليقات عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 357   | ه المدونة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 357   | _ الأسدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 361   | الأسلية بين بلكي سيحنون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 362   | اقتصار الناس على مدونة سحنون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 364   | آراء العلماء في المدونة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 367   | متعريك الاعتبار المنتخب والتعارين والمتعادين والمتعادين والمتعارين والمتعارين والمتعادين والمتعادين والمتعاد و |
| 379   | A full - A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 387   | • سروح المتوقف المستقلمين والتقييدات والزيادات على المدونة ······                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 207   | الفصل الشاني :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 397 . | ابن رشد الفقيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |



|     | الفصــل الثــالث :                                       |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 457 | نسبة المقدمات إلى مؤلفها                                 |
|     | الفصــل الرابــع :                                       |
| 467 | الغرض من تأليف المقدمات                                  |
|     | الفصيل الخسامس :                                         |
| 473 | طريقة المقدمـات                                          |
|     | الفصــل السـادس :                                        |
| 501 | أصل طريقة المقدمات                                       |
|     | الفصــل السـابع .                                        |
| 513 | المقارنة بين طريقتي ابن أبي زيد وابن رشد                 |
|     | الفصــل الشـامن :                                        |
| 545 | مدى التوفيق في أجسيم الغرض من المقدمات                   |
|     | الفصيل التياسع :                                         |
| 561 | كتاب المقدمات مرجع في أغراضه                             |
|     | الفصيل العباشر :                                         |
| 577 | كتاب المقدمات بين المطبوع والمخطوط                       |
| 591 | الحاتمية :                                               |
|     | r                                                        |
|     | ه فهرس المصادر والمراجع                                  |
| 599 | - Italie With CAAr EXANURIA:                             |
| 627 | _المخطوطية _ لاحمدو: !! يسم ومدن يده                     |
| 629 | ـــ المجلات والدوريات                                    |
| 631 | الفهسارس                                                 |
| 633 | ه فهرس الآيات القرآنية                                   |
| 642 | • فهرس الأحاديث النبوية                                  |
| 646 | <ul> <li>فهرس أسماء البلدان والأماكن</li> <li></li></ul> |
| 651 | ه قهرس الاعلام والأسر والطوائف والأمم                    |





الهجارالتحريبيّة للكنّالي. الملو الرسمي : شارع غومة المحمودي ــ ص. ب : 1185 طرابلس ــ الجماهيرية العربية الليبية الشمية الاشتراكية ــ المانف : 30384 ــ 30284 ــ نلخس : 2000 الحناب العرع الرئيسي : 4 ، نيج 7101 ــ المتار 2 ص. ب : 1104 القياضة الأصلية 1000 تونس ــ الجمهورية التونسية ــ المانف : 236600 ــ 236025 ــ نلكس : 14966 التياب الشهسين : 3,950 د.ل ــ 3,950 د.

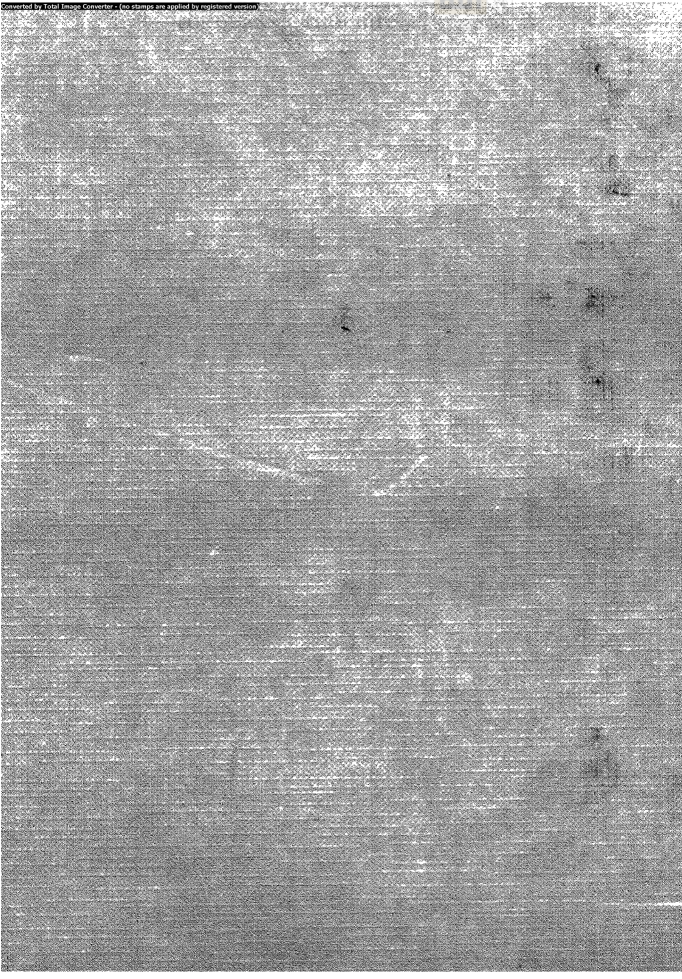




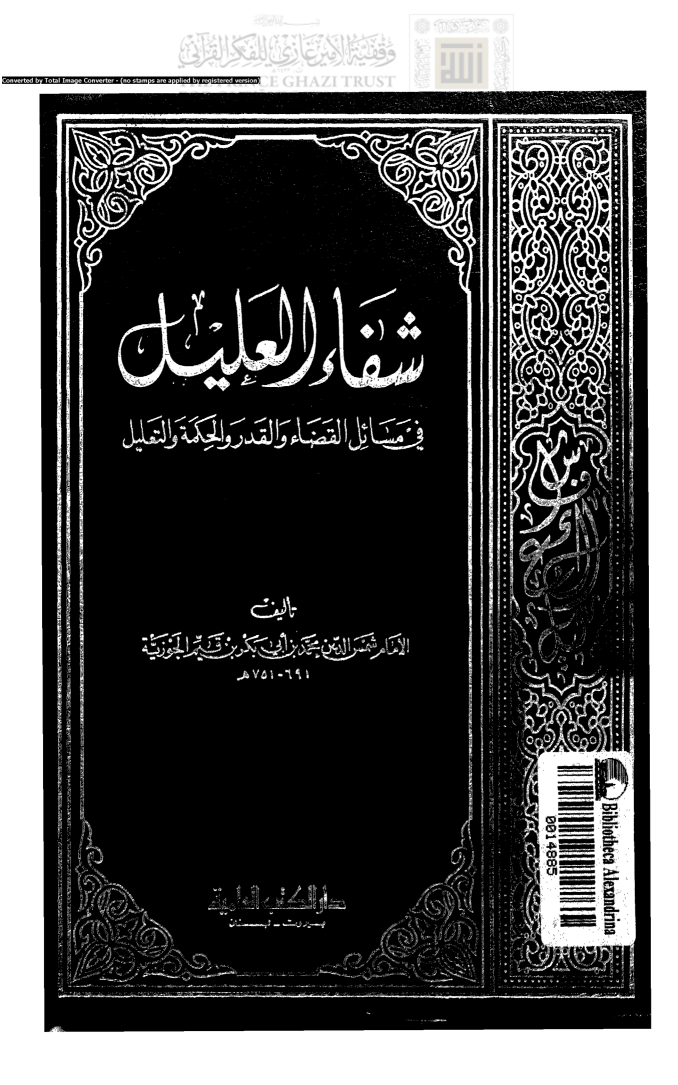








This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com









. .

فيتصفي إثل القسباء والقدد وللحكمة والتعليل

.

.

.

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

.





•) ••



· الن تذير فَنَجْر الجَوَزِيَّة الأمكم شمسوالدة ٧٥١-٦٩١هر

لطارية



جبميع الحقوق محفوظة لدار لالتر لالعلمي ببيروت - لبتنان

## الطبعية الشكالثة

للعبامين بكروت البنان م. ب. ۱۱/۹٤۲٤ ـ م. ب. Nasher 41245 Le هُ الله : ١٩٦٦١٣٥ - ٢٠٢١ ٢٢ - ١٠٥٠٨ - ٢٧٥٥٧٨ ف اکس: ۲۳ ۲۰۲۱/۱۰۲۹ /۰۰



مقترة مترة التي الأ

الحمد لله ذي الإفضال والإنعام، وصلى الله تعالى وسلم على سيدنا محمدٍ وعلى آله وصحبه والأئمة الأعلام.

أما بعد فإن أهماً ما يجب معرفته على المكلّف النبيل، فضلاً عن الفاضل الجليل، ما ورَدَ في القضاء والقدر والحكمة والتعليل، فهو من أسنّى المقاصد، والإيمان به قطب رحَى التوحيد ونظامه، ومبدأ الدين المبين وختامه، فهو أحد أركان الإيمان، وقاعدة أساس الإحسان، التي يَرجع إليها، ويدور في جميع تصاريفه عليها، فالعدل قوام الملك، والحكمة مظهر الحمد، والتوحيد متضمّن لنهاية الحكمة وكمال النعمة. ولا إله إلا الله وحدة، لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، فبالقدر والحكمة ظهر خلقه وشرعه المبين ألا له الخلْقُ والأمر، تبارك الله ربّ العالمين.

فصل: وقد سلك جاهير العقلاء في هذا الباب في كل واد، وأخذوا في كل طريق، وتولَّجوا كلَّ مَضيق، وركبوا كل صعب وَذَلول، وقصدوا الوصول إلى معرفته، والوقوف على حقيقته، وتكلَّمت فيه الأمم قديماً وحديثاً، وساروا للوصول إلى مغزاه سيراً حثيثاً، وخاضت فيه الفرق على تباينها واختلافها، وصنَّف فيه المصنَّفون الكتب على تنوع أصنافها. فلا أحد إلا وهو يُحدَّث نفسَه بهذا الشأن، ويطلب الوصول فيه إلى حقيقة العرفان، فتراه إما متردداً فيه مع نفسه، أو مُناظراً لبني جنسِه، وكلَّ قد اختار لنفسه قولاً لا يعتقد الصواب في سواه، ولا يرتضي إلا إياه. وكلَّ قد اختار لنفسه قولاً لا يعتقد الصواب في سواه، ولا يرتضي إلا إياه. Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ففاز بأخَسَّ الآراء والمطالب، فرحَ بما عنده من العلم الذي لا يُسمن ولا يُغني من جوع، وقدَّم آراء من أحسنَ به الظنَّ على الوحي المنسزل المشروع، والنسصِّ المرفوع، حيرانُ يأتَمُّ بكل حيران، يحسب كلَّ سراب ماءً، فهو طولَ عمره ظهآن، ينادَى إلى الصواب من مكان بعيد، أقْبِل إلى الهدَى، فلا يستجيبُ إلى يوم الوعيد، قد فرح بما عنده من الضلال، وقنع بأنواع الباطل وأصناف المُحال، منَعه الكفرُ الذي اعتقده هدًى وما هو ببالغه عن الهداة المهتدين، ولسانُ حالِه أو قالِه يقول: ﴿ أَهُولاء منَّ اللهُ عليهم مِن بيننا، أليسَ اللهُ بأعلم بالشاكرين﴾ (<sup>1)</sup>.

فصل: ولما كان الكلامُ في هذ الباب نفياً وإثباتاً موقوفاً على الخبَر عن أسهاء الله وصفاتِه وأفعالِه وخلْقِهِ وأمرِهِ، فأسعدُ الناس بالصواب فيه مَن تلقَّى ذلك مِن مِشكاة الوحي المبين، ورغب بعقله وفطرته وإيمانه عن آراء المتهوكين، وتشكيكاتِ المشككين، وتكلفَات المتنطعين، واستمطرَ ديَمَ الهدايةِ من كلماتٍ أعلم الخلق برب العالمين، فإن كلهايه الجوامعَ النوافع في هذا الباب وفي غيره كَفَتْ وشَفَتْ وجَمَعَتْ وفَرَّقَتْ وأوضَحَتْ وبَينتْ وحَلَّتْ محلَّ التفسير والبيان لما تضمنه القرآنُ. ثم تلاه أصحابُه من بعدِه على نهجه المستقيم، وطريقه القويم، فجاءت كلماتهم كافيةً شافيةً مختصرة نافعة، لِقُرب العهد ومباشرة التلقّي من تلك المِشكاة التي هي مَظهرُ كل نور ، ومنبع كل خير، وأساس كل هدى. ثم سلك آثارَهم التابعون لهم بإحسان، فاقتفوا طريقهم، وركبوا منهاجهم، واهتدَّوًا بهداهم، ودعوا إلى ما دعواً إليه، ومَضَوًّا على ما كانوا عليه. ثم نبغ في عهدهم وأواخرٍ عهد الصحابة القدرية مجوسُ هذه الأمة، الذين يقولون لا قدر، وأن الأمر أنُّف، فمن شاء هَدَى نفسَه، ومن شاء أضلُّها، ومن شاء بخسها حظَّها وأهملها، ومن شاء وفقها للخير وكملها، كلُّ ذلك مردودٌ إلى مشيئة العبد ومقتَطحٌ من مشيئة العزيز الحميد. فأثبتوا في مُلكه ما لا يشاء ، وفي مشيئته ما لا يكون. ثم جاء خلفُ هذا السلف فقرروا ما أسسه أولئك من نَفْي القدّر وسمّوه عدلاً ، وزادوا عليه نَفْيَ صفاته سبحانه وحقائق أسمائه وسموه توحيداً، فالعدلُ عندهم إخراجُ أفعال الملائكة والإنس والجن وحركاتِهم وأقموالهم وإراداتهم من قمدرته ومشيئته وخَلْقه . والتوحيدُ عندمتأخريهم تعطيلُه عن صفات كماله ونعوت جلاله ، وأنه لا سمعَ له ولا بصرَ ولا قدرةَ ولا حياةَ ولا إرادةَ تقوم به ولا كلام، ما تكلُّم ولا

(1) سورة الأنعام الآية: ٥٣.

وَفَنَيْتَا الْأَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمُعَالَةُ الْمُعَالَةُ الْمُعَالَةُ الْمُعَالَةُ الْمُ

يتكلم، ولا أَمَّر ولا يأمر، ولا قال ولا يقول، إنْ ذلك إلا أصواتٌ وحروف مخلوقة منه في الهواء أو في محلّ مخلوق، ولا استوى على عرشه فوق سهاواته، ولا تُرفعُ إليه الأيدي، ولا تَعْرُجُ الملائكة والروح إليه، ولا ينزل الأمر والوحي من عنده، وليس فوق العرش إله يُعبد ولا رب يُصَلَّى له ويُسجد، ما فوقه إلا العَدمُ المحض والنفي الصَّرف، فهذا توحيدُهم وذاك عدلهم.

فصل: ثم نبغت طائفة أخرى من القدرية فنفت فعل العبد وقدرته واختياره، وزعمت أن حركته الاختيارية \_ ولا اختيار \_ كحركة الأشجار عند هبوب الرياح وكحركات الأمواج، وأنه على الطاعة والمعصية مجبور"، وأنه غير مُيَسَّر لما خُلق له، بل هو عليه مقسور ومجبور . ثم تلاهم أتباعُهم على آثارهم مقتدين، ولمنهاجهم مقتفين، فقرّروا هذا المذهب وانتموا إليه وحققوه وزادوا عليه أن تكاليف الرب تعالى لعباده فقرّروا هذا المذهب وانتموا إليه وحققوه وزادوا عليه أن تكاليف الرب تعالى لعباده فقرّروا هذا المذهب وانتموا إليه وحققوه وزادوا عليه أن تكاليف الرب تعالى لعباده فقرّروا هذا المذهب وأنها في الحقيقة كتكليف المقعد أن يَرْقَى إلى السبع الطبّاق، كلّها تكليف ما لا يُطاق، وأنها في الحقيقة كتكليف المقعد أن يَرْقَى إلى السبع الطبّاق، فالتكليف بالإيمان وشرائعه تكليف بما ليس من فعل العبد ولا هو له بمقدور، وإنما وليسوا عليها قادرين، ثم عاقبهم عليها وليسوا في الحقيقة فاعلين. ثم تلاهم على آثارهم محققوهم من العباد فقالوا ليس في الكون معصية البتة إذ الفاعل مطبع للإرادة موافق للمراد كما قيل:

أصحبــــتُ منفعلاً لما يختـــــارُه مِنِّي ففِعلي كلُّه طاعاتُ

ولاموا بعضَ هؤلاء على فعله فقال: إنْ كنتُ عصيتُ أمره فقد أطعتُ إرادته، ومطيعُ الإرادة غيرُ ملوم وهو في الحقيقة غيرُ مذموم. وقرر محققوهم من المتكلمين هذا المذهبَ بأن الإرادةَ والمشيئة والمحبة في حق الرب سبحانه هي واحدٌ، فمحبَّتُه هي نفسُ مشيئته، وكلَّ ما في الكون فقد اراده وشاءه، وكلُّ ما شاءه فقد أحبه.

وأخبرني شيخُ الإسلام قدَّسَ الله رو قه أنه لام بعضَ هذه الطائفة على محبة ما يُبغضه الله ورسوله فقال له الملومُ المحبةُ ار تحرقُ من القلب ما سوى مُراد المحبوب، وجميعُ ما في الكون مُرادُه، فأيَّ شيءِ أَبه نمى منه ؟ قال الشيخ: فقلتُ له: إذا كان قد سخِط على أقوام ولعنهم وغضب عليهم و نمهم فواليتَهم أنتَ وأحببتَهم وأحببتَ أفعالَهم ورضيتها تكونُ موالياً له أو معادياً ؟ قال: فبُهت الجبريّ ولم ينطق بكلمة.

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وزعمت هذه الفرقةُ أنهم بذلك للسنة ناصرون، وللقدر مُثْبتون، ولأقوال أهل البدع مبطلون. هذا وقد طووا بساط التكليف، وطفّفوا في الميزان غايةَ التطفيف، وحملوا ذنوبَهم على الأقدار، وبرّأوا أنفسَهم في الحقيقة من فعل الذنوب والأوزّار، وقالوا إنها في الحقيقة فعلُ الخلاّق العليم، وإذا سمع المنزّه لربه هذا قال: سبحانك هذا بهتّان عظيم، فالشر ليس إليك والخير كله في يديك.

لقد ظنت هذه الطائفة بالله أسوأ الظن، ونسبَته إلى أقبح الظلم. وقالوا إن أوامر الرب ونواهيَهُ كتكليف العبد أن يرقَى فـوق السمـوات، وكتكليـف الميـت إحيـاء الأموات، والله يعذّب غبادَه أشد العذاب على فعل ما لا يقدرون على تَرْكه وعلى تركِ ما لا يقدرون على فعله، بل يعاقبهم على نفسَ فعلِه الذي هو لهم غيرُ مقدور، وليس أحدَّ ميسَّر له بل هو عليه مقهور ونرى العازَفَ منهم ينشد مترنماً، ومن ربه متشكياً ومتظلماً:

ألقاهُ في المِّ مكتـوفـاً وقـال لــه إيـاكَ إيـاكَ أن تبتــلَّ بــالماء

وليس عند القوم في نفس الأمر سببٌ، ولا غاية، ولا حكمة، ولا قوة في الأجسام، ولا طبيعة ولا غريزة، فليس في الماء قوةُ التبريد، ولا في النار قوةُ التسخين، ولا في الأغذية قوةُ الغذاء، ولا في الأدوية قوةُ الدواء، ولا في العين قوةُ الإبصار، ولا في الأذن قوةُ السماع، ولا في الأنف قوةُ الشم، ولا في الحيوان قوة فاعلةٌ ولا جاذبة، ولا ممسكة ولا دافعة، والربُّ تعالى لم يفعلُ شيئاً بشيء ولا شيئاً لشيء، فليس في أفعاله باء تسبيب ولا لامُ تعليل، وما وَرَد من ذلك فمحمولٌ على باء المصاحبة ولام العاقبة.

وزادوا على ذلك أن الأفعالَ لا تنقسم في نفسها إلى حسن وقبيح، ولا فحرقَ في نفس الأمر بين الصدق والكحذب، والسِرَّ والفجور، والعحدل والظلم، والسجود للمرحن والسجود للشيطان، والإحسان إلى الخلق والإساءة إليهم، ومَسَبَّتُهِ الخالق والثناء عليه، وإنما نعلم الحسَنَ من ذلك من القبيح بمجردِ الأمر والنهي، ولذلك يجوزُ النهيُ عن كل ما أَمِر به والأمرُ بكل ما نُهِيَ عنه، ولو فُعِل ذلك لكان هذا قبيحاً وهذا حسناً.

وزاد بعض محققيهم على هذا أن الأجسامَ كلُّها متاثلةً فلا فرقَ في الحقيقة بين جسم النار وجسم الماء، ولا بين جسم الذهب وجسم الخشب، ولا بين المسك والرجيع، وإنما تفترق بصفاتها وأعراضها مع تماثلها في الحدَّ والحقيقة. وزادوا على ذلك بأنْ قالوا : الأعراضُ كلها لا تبقَى زمانين ولا تستقر وقتين.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

فإذًا جَعْتَ بين قولهم بعدم بقاء الأعراض، وقولِهم بتماثل الأجسام وتساوي الأفعال، وإن العبدَ لا فعلَ له البَتَة وإنه لاسبَبَ في الوجود، ولا قوةَ ولا غريـزةَ ولا طبيعة، وقولِهم إن الرب تعالى ليس له فعلَّ يقوم به، وفعلَه غيرُ مفعوله، وقولِهم إنه ليس بمباين لخلقه ولا داخلَ العالم ولا خارجَه ولا متصلاً به ولا منفصلاً عنه، وقولِهم إنه لا يتكلم ولا يُكلَّم ولا قال ولا يقولُ ولا سمع أحد خطابه ولا يسمعه، ولا يراه المؤمنون يوم القيامة جهرةً بأبصارهم من فوقهم، أنْتَجَتْ لكَ هذه الأصولُ عقلاً يعارضُ السمعَ ويناقضُ الوحي، وقد أوصاكَ الأشياخُ عند التعاريض بتقديم هذا المعقول على ما جاء به الرسول:

فلــو أنَّــي بُليـــتُ بهاشمـــيًّ خـوُّولَتــهُ بنـــو عبـــدِ المدّان لَهــانَ عليَّ مــا أَلقَــى ولكـــنْ تعالَـوْا فـانظـروا بِمَـن ابتلانِـيَ

فصل: ولما كانت معرفة الصواب في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل واقعةً في مرتبة الحاجة، بل في مرتبة الضرورة، اجتهدتُ في جمع هذا الكتاب وتهذيبه وتحريره وتقريبه، فجاء فرداً في معناه بديعاً في مغزاه، وسميته: (شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل) وجعلتُهُ أبواباً.

الباب الأول: في تقدير المقادير قبل خلق السموات والأرض.

الباب الثاني: في تقدير الرب تعالى شقاوةَ العبادة وسعادَتهم وأرزاقَهم وآجالهم وأعمالهم قبل خلقهم، وهو تقدير ثان بعد الأول.

الباب المثالث: في ذكر احتجاج آدمَ وموسى في ذلك وحُكْم النبي ﷺ لآدم. الباب الرابع: في ذكر التقدير الثالث والجنينُ في بطن أمه. الباب الخامس: في ذكر التقدير الرابع ليلةَ القدر. الباب السادس: في ذكر التقدير الخامس اليومي. الباب السابع: في أنّ سبّقَ المقادير بالسعادة والشقاوة لا يقتضي تركَ الأعمال، بل يُوجب الاجتهادَ والحرصَ لأنه تقدير بالأسباب. الباب الثامن: في قوله تعالى: ﴿ إن الذين سبقتْ لهم منا الحسني).

Y

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الباب التاسع: في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شِيء خلقناه بقدر ﴾ .

**الباب العاشر : في** مراتب القضاء والقدر التي مَنْ استكمل معرفتَها والإيمانَ بها فقد آمن بالقدر ، وذِكْرِ المرتبة الأولى .

**الباب الحادي عشر : في** ذِكر المرتبة الثانية من مراتب القضاء والقدر وهي مرتبة الكتابة .

الباب الثاني عشر : في ذِكر المرتبة الثالثة وهي مرتبةُ المشيئة. الباب الثالث عشر : في ذكر المرتبة الرابعة وهي مرتبة خَلْق الأعمال. الباب الرابع عشر : في الهدى والضلال ومراتبهما .

**الباب الخامس عشر : في** الطبع ِ والختم ِ والقُفل والغلّ والسدّ والغِشاوة ونحوِها وأنه مجعولٌ للرب .

الباب السادس عشر: في تفرد الرب بالخلق للذات والصفات والأفعال.

الباب السابع عشر: في الكسب والجبر ومعناهما لغةً واصطلاحاً، وإطلاقهما نفياً وإثباتاً.

الباب الثامن عشر: في فعَلَ وأفعَلَ في القضاء والقدر والكسب وذكر الفعل والانفعال.

الباب التاسع عشر: في ذِكر مناظرة بين جبريّ وسُنّي. الباب العشرون: في مناظرة بين قَدَري وسُني. الباب الحادي والعشرون: في تنزيه القضاء الإلٰهي عن الشر ودخوله في المقْضيّ. الباب الثاني والعشرون: في طرق إثبات حكمة الرب تعالى في خَلْقه وأمره وإثبات الغايات المطلوبة والعواقب الحميدة التي فَعَلَ وأمَرَ لأجلها. وهو من أجَلّ أبواب الكتاب.

**الباب الثالثُ والعشرون: في** استيفاء شَبَهِ نُفاةِ الحكمةِ وذِكر الأجوبة المفصَّلة عنها.

**الباب الرابعُ والعشرون: في** معنى قول السلف: من أصول الإيمان الإيمان بالقدر خيرٍه وشره وحُلوه ومره.

الباب الخامسُ والعشرون: في بيان بُطلان قول من قال إن الرب تعالى مريدً للشر وفاعل له، وامتناع إطلاق ٍ ذلك نفياً وإثباتاً.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الباب السادس والعشرون: فيا دَلَّ عليه قـولُـه ﷺ : (أعـوذُ بـرضـاك مـن سخطك، وأعوذ بعفوك من عقوبتك، وأعوذ بك منك مِنْ تحقيق القدر وإثباتِه وأسرارِ هذا الدعاء).

الباب السابعُ والعشرون: في دخول الإيمان بالقضاء والقدر والعدل والتوحيد والحكمة تحت قوله: ( ماض فِيّ حُكمك ، عدلٌ فيّ قضاؤُك ) وما تضمنه الحديثُ من قواعد الدين.

الباب الثامنُ والعشرون: في أحكام الرضا بالقضاء واختلافِ الناس في ذلك وتحقيقِ القول فيه.

**الباب التاسعُ والعشرون:** في انقسام القضاء والقدر والإرادةِ والكتابةِ والحُكم والأمر والإذْن والجعْل والكلماتِ والبعثِ والإرسال والتحريم والعطاء والمنع إلى كونيَّ يتعلق بخلقَه ودينيَّ يَتعلق بأمرَه، وما في تحقيق ذلكَ من إزالَةِ اللّبس والإشكال.

**الباب الموفي ثلاثين: في** الفطرة الأولى التي فَطَر الله عباده عليها ، وبيان أنها لا تنافي القضاء والعدلَ بل توافقه وتجامعه .

وهذا حسين الشروع في المقصود، فما كان فيه من صواب فمن اللهِ وحده، هو المانَّ به، وما كان فيه من خطأ فمنِّي ومن الشيطان، واللهُ بريء منه ورسولهُ.

فيا أيها المتأملُ له الواقفُ عليه لك غُنْسه، وعلى مؤلفه غُرْمه، ولك فائدتُه وعليه عائدتُه، فلا تَعْجل بإنكار ما لم يتقدم لك أسبابُ معرفته، ولا يحْملنَّكَ شَنآنُ مؤلفه وأصحابِه على أن تُحرَمَ ما فيه من الفوائد التي لعلّك لا تظفر بها في كتاب، ولعل أكثرَ مَنْ تُعَظّمهُ ماتوا بحسرتها ولم يصِلُوا إلى معرفتها. واللهُ يقسم فضلَه بين خلقه بعلمه وحكمته وهو العليم الحكيم، والفضلُ بيد الله يُؤتيه من يشاء والله ذو الفضلُ العظيم.





## الباب الأوّلُ

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

في تقدير المقادير قبل خلق السموات والأرض

عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: سمعتُ رسولَ الله علي يقول: (كتَبَ الله مقاديرَ الخلائق قبل أن يخلقَ السمواتِ والأرضَ بخمسينَ ألف سنة وعرشُه على الماء ، رواه مسلم في الصحيح. وفيه دليل على أن خَلْق العرش سابقٌ على خلق القلم، وهذا أصَحُّ القولين ليا رَوَى أبو داود في سُننه عن أبي حفصة الشامي قال: قال عُبادةُ بن الصامت لابنه : يا بني إنك لن تجدَ طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكُ ليُخطِئكَ وما أخطأك لم يكن ليُصيبَك، سمعتُ رسول الله يَتَقَلَ يقول: وإن أوّل ما خَلَقَ الله القلمَ، فقال له اكتب ، فقن : رَبَّ وماذا أكتب ؟ قال اكتب مقاديرَ كلّ شيء حتى تقسوم الساعة ، يا بني : سمعتُ ر مديل الله يتقول: ومَنْ مات على غير هذا فليس مني .

وكتابةُالقلم للقدر كان في الساعة التي خُلِقَ فيها ليا رواه الإمام أحد في مسنده من حديث عبادةَ بن الصا ، قال: حدثني أبي قال: دخلت على عبادةَ وهو مريض أتخايلُ فيه الموت فقلت ، بتاه أوْصِني واجتهد لي، فقال أجلسوني، فلما أجلسوه قال: يا بني إنك لن تجد طعم ' يمان ولن تبلغ حقّ حقيقة العلم بالله تبارك وتعالى حتى تؤمن بالقدر خيره وشرّه. قلد : يا أبتاه، وكيف لي أن أعلم ما خيرُ القدر وشرّه ؟ قال: تعلمُ أنَّ ما أخطأَك لم يكن له سبك وما أصابك لم يكن ليخطئك، يا بني إني سمعت رسول الله يَؤْلِي يقول: وإنّ أ ما خَلَق اللهُ تعالى القلمَ ثم قال اكتب فجرَى في تلك الساعة بما علم كان إلى يوم الا امة، يا بني إن متّ ولي أن أعلم ما خيرُ القدر وشرّه ؟ قال: تعلمُ من علم أن ما أخطأَك لم يكن له سبك وما أصابك لم يكن ليخطئك، يا بني إني سمعت رسول بنا يقول: وإنّ أ ما خَلَق اللهُ تعالى القلمَ ثم قال اكتب فجرَى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم الا امة، يا بني إن متَّ ولست على ذلك دخلت النار ، وهذا الذي بمته القدمُ في الله من أخبر في عمر بنُ محمد أن سلمان بن مهران حدثه قال: قال عُبادةُ بن الصامت ادعوا لي ابني – وهو يموتُ – لعلمي أخبرُه بما معت من رسول الله في يقول: وإن أول شيء خلق الني من خلقه الله من خلقه القلم ، فقال له من

اكتب، فقال يا رب ماذا أكتب؟ قال: القدرَ ، قال رسول الله بيني : ( فمَنْ لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار ».

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وعن عبد الله بن عباس قال: كنتُ خَلْفَ النبي عَلَيْكَم يوماً فقال لي: ويا غلامُ إني أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجدّه تجاهك، إذا سألتَ فَسَل الله، وإذا استعنتَ فاستعنْ بالله، واعلَمْ أن الأمة لو اجتمعتْ على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كَتَبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يُضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رُفعت الأقلامُ وجَفَّت الصَّحف». رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ صحيح».

وعن أبي هريرة قال: قلتُ يا رسول الله إني رجل شاب، وأنا أخاف على نفسي العَنتَ ولا أجدُ ما أتزوج به النساء، فسكتَ عنّي، ثم قلتُ مثلَ ذلك فقال النبي ﷺ : يا أبا هريرة جَفَّ القلم بما أنت لاق فاختص على ذلك أو ذَرْ، رواه البخاري في صحيحه قال: حدثنا أصبَغ حدثنا ابنَّ وهب عَن يونس عن الزَّهري عن أبي سَلَمة بن عبد الرحن عن أبي هريرة. ورواه ابنُ وهب في كتاب القدر. وقال فيه: وفائذنْ لي أن أختصي ، قال: فسكت عني حتى قلت ذلك ثلاثَ مرات فقال: وجفَّ القلم بما أنت لاق .

وقال أبو داود الطيالسي حدثنا عبد المؤمن هو ابن عبد الله قال كنا عند الحسن فأتاه يزيد بن أبي مرم السلولي يتوكأ على عصا فقال: يا أبا سعيد أخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿ وما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب مِنْ قبل أن نبرأها ﴾ <sup>(١)</sup> فقال الحسن: نعم، والله إن الله ليقضي القضية في السماء ثم يضّرب لها أجلاً أنه كائنَّ في يوم كذا وكذا في ساعة كذا وكذا، في الخاصة والعامة، حتى إن الرجل ليأخذ العصا ما يأخذ هما إلا بقضاء وقدر. قال: يا أبا سعيد والله لقد أخذتها وإني عنها لغني ثم لا صبر لي عنها، قال الحسن: أو لا تَرَى. واختُلفَ في الضمير في قوله: فر من قبل أن نبرأها ﴾ فقيل هو عائد على الأنفس ليقربها منه، وقيل هو عائد على الأرض، وقيل عائد على المصيبة، والتحقيق أن يقال هو عائد على البرية التي تعم هذا كلّه، ودلَّ عليه السياق وقولُه ( نبرأها ) فينتظم التقاديرَ الثلاثة انتظاماً واحداً، والله أعلى عنها ما يأخذ على المصيبة، والتحقيق أن يقال هو عائد على البرية التي تعم هذا الأرض، وقيلَ عائدً على المصيبة، والتحقيق أن يقال هو عائدً على البرية التي تعم هذا

أعلم. (1) سور الحديد الآية ۲۲.

قال ابن وهب أخبرني عمر بن محمد أن سليان بن مهران حدثه ، قال : قال عبدالله بــن مسعود : إن أول شيء خلقه الله عز وجل من خلقه القلم، فقال له اكتبْ ، فكتب كلّ شيء يكون في الدنيا إلى يوم القيامة ، فيُجْمعُ بين الكتاب الأول وبين أعمال العباد فلا يخالف ألِفاً ولا واواً و [ لا ] مياً .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وعن عبد الله بن عمرو قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: ﴿ إِنَّ اللهُ عَزَ وَجُلُ خَلَق خلقه في ظلمة ثم ألقى عليهم من نوره، فمنْ أصابه من ذلك النور شيء اهتدى، ومَنْ أخطأه ضل » قال عبد الله فلذلك أقول: ﴿ جف القلم بما هو كائن » رواه الإمـام أحد .

وقال أبو داود حدثنا عباس بن الوليد بن مزيد قال: أخبرني أبي قال: سمعتُ الأوزاعي قال: حدثني ربيعة بن يزيد ويحيى بن أبي عمرو الشيباني قال: حدثني عبد الله ابن فيروز الديلمي قال: دخلت على عبدالله بن عمرو بن العاص وهو في حائط له بالطائف يُقال له الوَهْط فقلت خِصال بَلَغتني عنك تُحدَّث بها عن رسول الله علي أنه قال: دمَنْ شرب الخمر لم تُقبل توبتُه أربعينَ صباحاً، وإنّ الشقيّ من شقيّ في بطن أمه». وقال: سمعت رسول الله علي يقول: د إن الله خلق خلقه في ظلمة ثم ألقى عليهم من نوره فمن أصابه من ذلك النور يومئذ اهتدى ومن أخطاه ضلّ، فلذلك أقولُ: دجفَ القلم على علم الله».

ورواه الإمام أحمد في مسنده أطولَ من هذا عن عبدالله بن فيروز الديلمي قال: دخلتُ على عبدالله بن عمرو وهو في حائط له بالطائف يقال له الوَهْط وهو مُخاصِرً فتَى من قريش يُزَنَّ بشرب الخمر، فقلتُ بلغني عنك حديثُ أن من شرب شربة خر لم تقبل توبته أربعين صباحاً، وأن الشقيّ من شقي في بطن أمه، وأن من أتى بيتَ المقدس لا ينُهزه إلا الصلاةُ فيه خَرَجَ من خطيئته مثلَ يوم ولَدته أمه، فلما سمع الفتى ذكر الخمر اجتذب يده من يده ثم انطلق، فقال عبدالله بنَ عمرو : إني لا أحل لأحد أن يقول عَليَّ ما لم أقلْ، سمعتُ رسولَ الله يَيَالَهُ يقول: من شرب الخمر شربة لم تُقبل له صلاةٌ أربعينَ صباحاً فإن تاب تاب الله عليه، فإن عاد لم تُقبل له صلاة أربعين صباحاً، فإن تاب تاب الله عليه، فإن عاد ، قال الدري في الثالثة أو في الرابعة كان حقاً على الله أن يسقيهُ من ردغة الخبال يوم القيامة <sup>(1)</sup> .

 <sup>(</sup>١) في المطبوعة سقط في الحديث، راجع مسند ابن حنبل جـ ١٠ ص ١٦٨ دار المعارف ١٩٥١.

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUICANICCTHOUGHT

> قال: وسمعتُ رسول الله علي يقول: « إن الله عز وجل خلَقَ خلقه في ظلمة مُ ألقى عليهم من نوره فمن أصابه من نوره يومئذ اهتدى، ومن أخطأه ضلّ، فلذلك أقول جف القلم على علم الله ». وسمعتُ رسول الله علي يقول: إن سليان بن داود سأل الله عز وجل ثلاثاً فأعطاه اثنتين ونحن نرجو أن تكون لنا الثالثة<sup>(1)</sup>. سأل الله تعالى حكماً يصادف حكمة فأعطاه الله إياه، وسأله ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده فأعطاه إياه، وسأله أتيا رجل خَرَجَ من بيته لا يريد إلا الصلاة في هذا المسجد خَرَجَ من خطيئته مثل يوم ولدته أمه. فنحن نرجو أن يكون الله تعالى عز وجل قد أعطانا<sup>(1)</sup>

- (1) في المسئد وله ي.
- (٢) في المسند وأعطاه.



## الباب الثاني

في تقدير الرب تبارك وتعالى شقاوة العباد وسعادتهم وأرزاقهم وآجالهم وأعمالهم قبل خلقِهم، وهو تقدير ثان ٍ بعد التقدير الأول

وعن عمران بن حصين قال: قيل يا رسول الله أعلم أهلَ الجنة من أهل النار ؟ فقال: نعم: قيل ففيم يعمل العاملون؟ قال: ﴿ كل ميسر لما خُلق له، متفق عليه، وفي بعض طرق البخاري: كل يعمل لما خُلق له، أو لما يسِّر له.

وعن أبي الأسود الدؤلي قال: قال لي عمران بن حصين: أرأيت ما يعمل الناسُ

(١) سورة الليل الآية: ٥.
 (٢) سورة الليل الآية: ٥.

Slied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

اليوم ويكدحون فيه أشيء قضي عليهم ومضى عليهم من قدر قد سبق، أو فيا يستقبلون به مما أتاهم به نبيهم وثبتت الحجة عليهم؟ فقلت: بل شيء قضي عليهم ومضى عليهم، قال: فقال: أفلا يكون ظلماً؟ قال: ففزعت من ذلك فزعاً شديداً وقلست: كلَّ شيء خَلْقُ الله وملكُ يده فلا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون، قال: فقال لي يرحك الله إني لم أرد بما سألتك إلا لأحزرَ عقلك، إنّ رجلين من مُزَينة أتيا رسولَ الله عَلَيْهَم فقالا: يا رسول الله أرأيت ما يعمل الناسُ اليوم ويكدحون فيه أشيء قضي عليهم ومضى فيهم من قدر قد سبق، أو فيا يستقبلون به، مما أتاهم به نبيهم وثبتت [ به ] الحجة عليهم. فقال: بل شيء قضي عليهم ومضى فيهم وتصديقُ ذلك في كتاب الله عز وجل هونفس وما سواها، فألهمها فجورها وتقواها في <sup>(١)</sup> رواه مسلم في صحيحه.

وعن شُفي الأصبحي عن عبدالله بن عمرو قال: خرج علينا رسول الله علي وفي يده كتابان. فقال: أتدرون ما هذان الكتابان ؟ قال: قلنا: لا ، إلا أنْ تخبرنا يا رسول الله، قال للذي في يده اليمنى: هذا كتاب من رب العالمين تبارك وتعالى بأسماء أهل الجنة وأسماء آبائهم وقبائلهم، ثم أجل عليهم فلا يُزاد فيهم ولا يُنقص أبداً، ثم قال للذي في يساره: هذا كتاب أهل النار بأسمائهم وأسماء آبائهم وقبائلهم ثم أجل على آخرهم فلا يزاد فيهم ولا ينقص منهم أبداً، فقال أصحاب رسول الله على فلا شيء نعمل إن كان هذا أمراً قد فُرغ منه ؟ قال رسول الله على الله على ماحب الجنة ينم له بعمل أهل الجنة وإن عمل أي عمل، وإن صاحب النار يُختم له ماحب الجنة ينم له بعمل أهل الجنة وإن عمل أي عمل، وإن صاحب النار يُختم له في العباد، ثم قال باليمنى فنبذ بها فقال: فريق في الجنة، ونبذ باليسرى فقال: فريق بعمل أهل النار وإن عمل أي عمل، ثم قال بيده فقبضها ثم قال: فرغ ربكم عز وجل من العباد، ثم قال باليمنى فنبذ بها فقال: فريق في الجنة، ونبذ باليسرى فقال: فريق بعمل أهل النار وإن عمل أي عمل، ثم قال بيده فقبضها ثم قال: فرغ ربكم عز وجل من العباد، ثم قال باليمنى فنبذ بها فقال: فريق في الجنة، ونبذ باليسرى فقال: فريق نو السعر . رواه الترمذي عن قتيبة عن ليث أبي قبيل عن شُفي، وعن قتيبة عن بكر بن نصر عن أبي قبيل به، وقال حديث حسن صحيح غريب، ورواه النسائي والإمام أحد، وهذا السياق له.

وفي صحيح الحاكم وغيره من حديث أبي جعفر الرازي حدثنا الربيع بن أنس عن أبي العالية عن أبي بن كعب في قوله تعالى: ﴿ وإِذْ أَخَذَ ربكَ من بني آدمَ مِنْ ظهورهم ذُريتَهمُ﴾ <sup>(٢)</sup> قال: جمعهم له يومئذ جعاً ما هو كائن إلى يوم القيامة فجعلهم أزواجاً ثم

- (۱) سورة الشمس الآية: ۷.
- (٢) سورة الأعراف الآية: ١٧٢.

plied by registered version) FOR QURĂNIC THOUGHT

صورهم واستنطقهم فتكلموا وأخذ عليهم العهد والميشاق وأشهدهم على أنفسهم (الستُ بربكم قالوا بلى شهدنا أنْ تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين) (<sup>()</sup> إلى قوله (المبطلون) قال: فإني أشهد عليكم السموات السبع والأرضين السبع وأشهد عليكم أباكم آدم أن تقولوا يوم القيامة لم نعلم أو تقولوا إنا كنا عن هذا غافلين فلا تشركوا بي شيئاً فإني أرسل إليكم رُسلي يذكرونكم عهدي وميثاقي وأنزل عليكم كتبي، فقالوا نشهد أنك ربنا وإلهنا لا رب لنا غيرك. ورفع لهم أبوهم آدم فرأى فيهم الغنينَّ والفقير وحسن الصورة وغير ذلك فقال: ربِّ لو سويتَ بين عبادك، فقال: إني أحب أنْ أشكر، ورأى فيهم الأنبياء مثلَ السُّرجُ، وذكر تمام الحديث.

وفي صحيحه وجامع الترمذي من حديث هشام بن يزيد عن يزيد بن أسلم عن أبي صالح عن أبي هريرة قال: قال رسول الله يَتَلَيَّهُ : لَمّا خلق الله آدم مسحَ فسقط من ظهره كل نسمة هو خالقها إلى يوم القيامة أمثال الذَّر ، ثم جعل بين عيني كل إنسان منهم وبيصاً من نور ، ثم عرضهم على آدم فقال: مَنْ هؤلاء يا رب ؟ فقال: هؤلاء ذريتك، فرأى فيهم رجلا أعجبه وبيصُ ما بين عينيه. فقال: يا رب من هذا ؟ قال: ابنك داود ، يكون في آخر الأمم، قال: كم جعلت له من العمر ؟ قال: ستين سنة ، قال: يا رب زده من عمري أربعين سنة ، قال الله إذا يكتب ويختم فلا يبدّل، فلما انقضى عمرُ آدمَ جاءه ملكُ الموت. قال: أو لم يبنَ من عمري أربعون سنة ؟ قال له: إذا يكتب ويختم فلا يبدّل، فلما انقضي عمر آدم جاءه ملك الموت. قال: او لم يبق من عمري اربعون سنة قال له: أو لم تجعلها لابنك داود ؟ قال: او لم يبق من ونسي فنسيت ذريته وخطىء فخطئتْ ذريته ، قال هذا على شرط مسلم.

وفي موطأ مالك عن زيد بن أبي أنيسة أن عبد الحميد بن عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب أخبره عن مسلم بن يسار الجهني أن عمر بن الخطاب سُئل عن هذه الآية ووَإِذْ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم (<sup>(۲)</sup> فقال عمر سمعت رسول الله علية سئل عنها ، فقال: إن الله خلفي آدم ثم مسح ظهره بيمينه فاستخرج منه ذرية فقال: خلقت هؤلاء للجنة وبعمل أهل الجنة يعملون ، ثم مسح ظهره فاستخرج منه ذرية فقال : خلقت هؤلاء للنار وبعمل أهل النار يعملون ، فقال رجل يا رسول الله ففي فقال : خلقت هؤلاء للنار وبعمل أهل النار يعملون ، فقال رجل يا رسول الله ففي عمل من أعمال أهل الجنة فيدخله به الجنة ، وإذا خلق العبد للنار استعمله بعمل أهل (1) سورة الأعراف الآية : ١٢٢.

Dired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

النار حتى يموت على عمل من أعمال أهل النار فيدخله النار. قال الحاكم: هذا الحديث على شرط مسلم، وليس كما قاله بل هو حديث منقطع، قال أبو عمر: هو حديث منقطع فإن مسلم بن يسار هذا لم يلق عمر بن الخطاب، بينها نعيم بسن ربيعة، هذا إن صح أن الذي رواه عن زيد ابن أبي أنيسة فذكر فيه نعيم بن ربيعة، إذ ليس هو بأحفظ من مالك ولا تمن يُحتج به إذا خالفه مالك، ومع ذلك فإن نعيم بسن ربيعة ومسلم بـن يسار جميعاً مجهولان غيرُ معروفين بحمْل العلم ونقْل الحديث، وليس هو مسلم ابن يسلر العابدَ البصريَّ، وإنما هو رجل مدني مجهول. ثم ذكر من تاريخ ابن أبي خيثمة قال: قرأتُ على يحيى بن معين حديثَ مالك هذا فكتب بيده على مسلم بن يسار: لا يُعرف. قال أبو عمر: هذا الحديث وإن كان عليلَ الإسناد فإن معناه عن النبي ﷺ قد رُوي من وجوه كثيرة من حديث عمر بن الخطاب وغيره، وممن رَوى عن النبي مَثِلَثُهُ معناه في القدر علىُّ بــن أبي طالب وأبيُّ بن كعب وابنُ عباس وابنُ عمر وأبوَّ هريرة وأبو سعيد الخدري وأبو سريحة العبادي وعبداللهبسن مسعود وعبدالله بسن عمرو ابن العاص وذو اللحية الكلابي وعمران بن حصين وعائشة وأنسُ بن مالك وسراقة بن جعشم وأبو موسى الأشعري وعبادة بن الصامت، قلتُ: وحذيفةُ بن البان وزيدُ بن ثابت وجابرُ بن عبدالله وحذيفة بــن أسيد وأبو ذر ومعاذ بن جبل وهشامُ بن حكيم، وأبو عبدالله \_ رجلٌ من الصحابة روى عنه أبو نصر وعبدًالله بسن سلام وسلمان الفارسي وأبو الدرداء وعمرو بــن العاص وعائشة أم المؤمنين وعبدُالله بــن الزّبير وأبو أمامة الباهلي وأبو الطفيل وعبد الرحمن بسن عوف \_ وبعضُ أحاديثهم موقوفة وستمر بك جميعاً متفرقةً في أبواب الكتاب إن شاء الله عز وجل.

وقال إسحاق بن راهُويه: أخبرنا بقيّة بن الوليد قال: أخبرني الزبيدي محمد بن الوليد عن راشد بن سعد عن عبد الرحمن بن أبي قتادة عن أبيه عن هشام بن حكيم بن حزام أن رجلاً قال: يا رسول الله أتُبتدأ الأعمال أم قد مضى القضاء ؟ فقال: إن الله لم أخرج ذرية آدم من ظهره أشهدهم على أنفسهم ثم أفاض بهم في كفيه فقال: هؤلاء للجنة وهؤلاء للنار، فأهلُ الجنة ميسرون لعمل أهل الجنة وأهلُ النار ميسرون لعمل أهل النار. قال إسحاق: وأخبرنا عبدُ الصمد حدثنا حاد حدثنا الحريري عن أبي نصرة أن رجلاً من أصحاب النبي يتلكي يقال له أبو عبدالله دخل عليه أصحابه يعودونه وهو يبكي فقالوا له: ما يُبكيك؟ قال: سمعتُ رسول الله عليه أصحابه يعودونه



قبضةً بيمينه وأخرى بيده الأخرى قال: هذه لهذه وهذه لهذه ولا أبالي، فلا أدري في أي القبضتين أنا .

أخبرنا عمرو بن محمد بن إسماعيل بن رافع عن المقبري عن أبي هريرة عن النبي يَتَاشَحُ قال: إن الله تعالى خلق آدم من تراب ثم جعله طيناً ثم تركه حتى إذا كان صلصالاً كالفخار كان إبليس يمر به فيقول: خُلقتَ لأمر عظيم، ثم نفخَ الله فيه من روحه قال: يا رب ما ذريتي؟ قال: اخترْ يا آدم، قال: اخترْت يمينَ ربي وكلتا يدّي ربي يمين، فبسط الله كفه فإذا كلَّ منْ هو كائن من ذريته في كف الرحن.

أخبرنا النضر أخبرنا أبو معشر عن أبي سعيد المقبري ونافع مولى الزبير عن أبي هريرة قال: لما أراد الله أن يخلق آدم، فذكر خلق آدم، فقالله: يا آدم أيَّ يديَّ أحبًّ إليك أن أريك ذريتك فيها ؟ قال: يمينُ ربي وكلتا يدي ربي مجين، فبسط يمينه وإذا فيها ذريتُه كلهم ما هو خالقٌ إلى يوم القيامة، الصحيح على هيئته والمُبتلى على هيئتـه والأنبياء على هيئاتهم، فقال: ألا أعفيتهم كلهم. فقال: إني أحببتُ أن أشكر، وذكرَ الحديث. وقال محمد بن نصر المروزي حدثنا محمد بن يحيى ثنا سعيد بن أبي مرم أنا الحديث. وقال محمد بن نصر المروزي حدثنا محمد بن يحيى ثنا سعيد بن أبي مرم أنا الليث بن سعد حدثني ابن عجلان عن سعيد بن أتي سعيد المقبري عن أبيه عن عبدالله ابن سلام قال: خلق اللهُ آدمَ ثم قال بيده فقبضها فقال: اخترْ يا آدمُ، فقال: اخترت يمين ربي وكلتا يديك يمين، فبسطها فإذا فيها ذريته، فقال: من هؤلاء يا رب ؟ قال: منْ قضيت أن أخلق من ذريتك من أهل الجنة إلى أن تقوم الساعة.

قال: وثنا إسحاق بن راهويه أنا جعفر بن عون ثنا هشام بن سعد عن زيد بن سالم عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: لما خلق الله آدم مسح ظهره فسقط من ظهره كلّ نسمة هو خالقها من ذريته إلى يوم القيامة، وذكر الحديث.

وقال إسحاق بن الملاي ثنا المسعودي عن علي بن نديمة عن سعد عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم﴾ <sup>(١)</sup> قال: إن الله أخذَ على آدم ميثاقه أنه ربَّه، وكتب رزقه وأجله ومصيباته، ثم أخرج من ظهره ولدَه كهيئة الذَّر فأخذ عليهم الميثاق أنه ربهم وكتب رزقهم وأجلهم ومصيباتهم.

قال: وحدثنا وكيع حدثنا الأعمش عن حبيب بن أبي ثابت عن ابن عباس قال:

(١) سورة الأعراف الآية: ١٧٢.

وَفَقَيْتَهُ الْأَنْتَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ وَقَوْعَتْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ JIEL DV REIERCE AVERAGE CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

مسح الله ظهر آدم فأخرج كلَّ طيبٍ في يمينه وفي يده الأخرى كل خبيث.

وقال محمد بن نصر حدثنا الحسن بن محمد الزعفراني وثنا حجاج عن ابن جريج عن الزبير بن موسى عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: إن الله ضرب منكبه الأيمن فخرجت كل نفس مخلوقة للجنة بيضاء نقية، فقال: هؤلاء أهل الجنة، ثم ضرب منكبه الأيسر فخرجت كل نفس مخلوقة للنار سوداء فقال: هؤلاء أهل النار، ثم أخذ عهده على الإيمان والمعرفة به والتصديق له وبأمره من بني آدم كلّهم وأشهدهم على أنفسهم فآمنوا وصدقوا وعرفوا وأقروا.

حدثنا إسحاق حدثنا روح بن عبادة بن محمد بن عبد الملك عن أبيه عن الزبير بن موسى عن سعيد بن جبير عن ابن عباس بهذا الحديث وزاد : قال ابن جريج وبلغني أنه أخرجهم على كفه أمثال الخردل .

قال إسحاق وأخبرنا جرير عن منصور عن مجاهد عن عبدالله بن عمرو في قوله ﴿وإِذَ أَخَذَ رَبِكَ مَن بَنِي آدم ﴾ قال: أخذهم كما يُؤخذ بالمشط. وفي تفسير أسباط عن السدّي عن أصحابه أبي مالك وأبي صالح عن ابن عباس وعن مرة الهمداني عن ابن مسعود وعن أناس من أصحاب النبي ﷺ في قوله: ﴿ وإذ أخذ ربك من بني آدم ﴾ الآية، قال: لما أخرج الله آدمَ من الجنة قبل أن يهبط من السماء مسح صفحة ظهر آدم اليمني فأخرج منه ذريةً بيضاء مثل اللؤلؤ كهينة الذرّ فقال لهم ادخلوا الجنة برحمتي ، ومسح صفحة ظهره اليسرى فأخرج منه ذريةً سوداء كهيئة الذر فقال ادخلوا النار ولا أبالي، فذلك حين يقولُ أصحابُ اليمين وأصحابُ الشمال، ثم أخذ منهم الميثاق فقال: ألستُ بربكم؟ قالوا : بلي ، فأعطاه طائفةً طائعين وطائفة كارهين على وجه التقية ، فقال هو والملائكة: ﴿ شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين. او تقولوا إنما أشرك أباؤنا من قبل () الآية ، فلذلك ليس أحدٌ من ولدِ آدمَ إلا وهو يعرف أن الله ربه، ولا مشركٌ إلا وهو يقول ﴿ إِنَّا وَجَدَنَنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّنَا عَلَى آتُنَارِهِم مقتدون﴾ (٢) فذلك قوله عز وجل: ﴿وإذْ أَخَذَ رَبِكَ مَن بِنِي آدم مِن ظهورِهِمْ ذريته م﴾ (٢) وذلـك حين يقـول ﴿ولـه أسلم مـنْ في السمـوات والأرض طـوعـــأُ (1) mec 6 الأعراف الآبة: ١٧٢. (٢) سورة الزخرف الآبة: ٢٣.

(٣) سورة الأعراف الآية: ١٧٢.

Lied by registered version FOR QURANIC THOUGHT

وكَرِهاً ﴾ <sup>(۱)</sup> وذلك حين يقول ﴿قل فللَّــه الحجةُ البالغة فلو شاء لهداكم أجمعين﴾ <sup>(۲)</sup> قال: يعني يوْمَ أَخذِ الميثاق.

وقال إسحاق حدثنا وكيع حدثنا مضر عن ابن سليط قال: قال أبو بكر رضي الله عنه: خلق الله الخلق قبضتين فقال لمن في يمينه ادخلوا الجنة بسلام، وقال لمن في يده الأخرى ادخلوا النار ولا أبالي. وأخبرنا جرير عن الأعمش عن أبي ظبيان عن رجل من الأنصار من أصحاب محمد ﷺ قال: لما خلق الله الخلق قبض قبضتين بيده فقال لمن في يمينه أنتم أصحاب اليمين، وقال لمن في اليد الأخرى أنتم أصحاب الشهال فذهبت إلى يوم القيامة.

وقال عبد الله بن وهب في كتاب القدر : أخبرني جرير بن حازم عن أيوب السجستاني عن أبي قلابة قال : إن الله عز وجل لما خلق آدم أخرج ذريته، ثم نَشَرَهم في كفه، ثم أفاضهم، فألقَى التي في يمينه عن يمينه، والتي في يده الأخرى عن شماله ثم قال : هؤلاء لهذه ولا أبالي، وهؤلاء لهذه ولا أبالي، وكُتِبَ أهلُ النار وما هم عاملون وأهلُ الجنة وما هم عاملُون فطُويَ الكتابُ ورُفع القلم.

وقال أبو داود حدثنا مسدد حدثنا حماد بن زيد عن أيوب عن أبي قلابة عن أبي صالح فذكره، قال ابن وهب: وأخبرني عمرو بن الحارث وحيوة بن سريح عن ابن أبي أسيد هكذا قال عن أبي فراس حدثه أنه سمع عبد الله بن عمرو يقول: إن الله عز وجل لما خلق آدم نفضه نَفْضَ المرُود فأخرج من ظهره ذريته أمثال النَّغَف، فقبضهم قبضتين، ثم ألقاهما ثم قبضهما فقال: ﴿ فَرِيقٌ في الجنة وفريقٌ في السعير ﴾ <sup>(٢)</sup>. قال ابن وهب: وأخبرني يونس بن يزيد عن الأوزاعي عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: مَنْ كان يزعم أن مع الله قاضياً أو رازقاً أو يملك لنفسه ضراً أو نفعاً أو موتاً أو حياة أو نشوراً لقِيمَ الله فأدحضَ حجَّتَ وأحرقَ لسانَه، وجعلَ صلاتَه وصيامَه هباءً، وقطع به الأسباب وأكبَّه الله على وجهه في النار، وقال إن الله خلقَ الخَلْق فأخذَ منهم الميثاق به الأسباب وأكبَّه الله على وجهه في النار، وقال إن الله خلقَ الخَلْق فأخذَ منهم الميثاق بعارات عرشُه على الماء. وذكر أبو داود ثنا يحيى بن حبيب ثنا معتمر ثنا أبي عن أبي العالية في قوله عز وجل: ﴿يوم تبيضٌ وجوه وتسودٌ وجوه، فأما الذين اسودَتْ

- (۱) سورة آل عمران الآية ۸۳.
- ۲) سورة الأنعام الآية : ۱٤٩.

(٣) سورة الشورى الآية : ٧.

e Converter - (no stamps are applied by registered version) C.F. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وجوهُهم أكَفرتم بعد إيمانكم فذوقوا العذابَ بما كنتم تكفرون، وأما الذين ابيضتْ وجوهُهم ففي رحمة الله هم فيها خالدون﴾ (١) قال: صاروا فريقين، وقال لمن سَوَّد وجوهَهم وغيَّرهم: أكفرتم بَعد إيمانكم، قال: هو الإيمانُ الذي كان حيث كانوا أمةً واحدةً مسلمين. قال أبو داود وحدثنا موسى بن إسماعيل حدثنا حماد حدثنا أبو نعامة السعدي قال: كنا عند أبي عثهان النهدي فحمدنا الله عز وجل فذكرناه ودعوناه فقلبت: لأنا بأول هذا الأمر أشدُّ فرحاً مني بآخره، فقال أبو عثمان: ثَبَّتَكَ الله كنا عند سلمان فحمدنا الله عز وجل وذكرناه ودعوناه فقلت، لأنا بأول هذا الأمر أشد فرحاً مني بآخره، فقال سلمان: ثَبَّتكَ الله إن الله تبارك وتعالى لما خلقَ آدم مسح ظهره فأخرج من ظهره ما هو ذارى؛ إلى يوم القيامة، فخلقَ الذكرَ والأنثى والشقاوة والسعادةَ والأرزاقَ والآجالَ والألوانَ، ومَنْ عَلِمَ السعادةَ فعَلَ الخيرَ ومجالسَ الخير ومن علم الشقاوةَ فعَلَّ الشرَّ ومجالسَ الشر . وقال أبو داود : حدثنا موسى بن إسماعيل حدثنا حاد أخبرنا عطاء بن السائب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: مسح ربك تعالى ظهرَ آدم فأخرج منه ما هو ذارى إلى يوم القيامة، أخذ عهودَهم ومواثيقهم، قال سعيد : فيَرَوْن أن القلم جفٌّ يومئذٍ . وقال الضحاك : خرجوا كأمثال الذر ثم أعادهم، فهذه وغيرها تدل على أن الله سبحانه قدّر أعمال بني آدم وأرزاقَهم وآجالَهم وسعادَتهم وشقاوتهم عقيب خلق أبيهم وأراهم لأبيهم آدم وصورهم وأشكالهم وحِلاهم وهذا \_ والله أعلم \_ أمثالُهم وصورُهم.

وأما تفسير قوله تعالى: ﴿وإذْ أخذ ربك من بني آدم ﴾ <sup>(٢)</sup> الآية ، به ففيه ما فيه ، وحديثُ عمرَ لو صحَّ لم يكن تفسيراً للآية ، وبيانَ أن ذلك هو المراد بها ، فلا يدل الحديثُ عليه ، ولكن الآية دلت على أن هذا الأخذ من بني آدم لا من آدم ، وأنه من ظهورهم لا من ظهره ، وأنهم ذرياتهم أمةً بعد أمة ، وأنه إشهاد تقوم به الحجة له سبحانه فلا يقول الكافر يوم القيامة كنتُ غافلا عن هذا ، ولا يقول الولدُ أشركَ أبي وتبعتُه ، فإنّ ما فطَرَهم الله عليه من الإقرار بربوبيته وأنه ربهم وخالقُهم وفاطرهم حجةً عليهم ، ثم دل حديثُ عمر وغيره على أمر آخر لم تدل عليه الآية وهو القدر السابقُ والميثاقُ الأول ، وهو سبحانه لا يحتجُّ عليهم بذلك وإنما يحتج عليهم برُسله وهو

- (١) سورة آل عمران الآية: ١٠٦.
- (٢) سورة الأعراف الآية : ١٧٢.



الذي دلت عليه الآية، فتضمنت الآيةُ والأحاديثُ إثباتَ القدَرِ والشرع وإقامةَ الحجة، والإيمانَ بالقدر، فأخبر النبيُّ مَثِلَيْتُ لما سُئل عنها بما يحتاج العبد إلى معرفته والإقرار به معها وبالله التوفيق.



## البَّابُ الثالث في ذِكر احتجاج آدمَ وموسى في ذلك وحكم النبي ﷺ لآدم صلواتُ الله وسلامهُ عليهم

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ : احتج آدمُ ومُوسى فقال موسى: يا آدم أنت أبونا خَيَّبْتَنَا وأخرجتَنَا من الجنة، فقال له آدم: أنت موسى اصطفاك الله بكلامه وخطّ لك التوراةَ بيده، أتلومني على أمر قدّره الله عليَّ قبل أن يخلقني بأربعين سنة ؟ فقال النبي ﷺ : « فحجَ آدمُ موسى، فحج آدم موسى، فحج آدم موسى» وفي رواية « كتَبَ لك التوراةَ بيده».

وفي لفظ آخر : تحاجَّ آدمُ وموسى فحج آدمُ موسى، فقال له موسى : أنتَ آدم الذي أغويتَ الناسَ وأخرجتَهم من الجنة، فقال آدم : أنت موسى الذي أعطاه اللهُ علْمَ كل شيءٍ واصطفاه على الناس برسالته؟ قال : نعم، قال أفتلومني على أمر قُدر عليَّ قبل أن أخلق.

وفي لفظ آخر: احتج آدم وموسى عند ربها فحجَّ آدمُ موسى، فقال موسى أنت آدم الذي خُلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه وأسْجدَ لك ملائكته وأسْكنك في جنته، ثم أهبطتَ الناسَ بخطيئتك إلى الأرض، قال آدم: أنت موسى الذي اصطفاك الله برسالته وبكلامه، وأعطاكَ الألواحَ فيها تبيانُ كل شيء وقرّبك نجياً فبكمْ وجدتَ الله كتَبَ التوراةَ قبل أن أخلق؟ قال موسى بأربعين عاماً، قال آدم: هل وجدتَ فيها: فوعصى آدمُ ربَّه فغوى (<sup>1)</sup>. قال: نعم، قال: أفتلومني على أن عملتُ عملاً كتبه الله عليَّ أن أعمله قبل أن يخلقني بأربعين سنة؟ قال رسول الله يَقْتِلُهُ : 1 فحج آدم موسى ٢.

(١) سورة طه الآية: ١٢١.



وفي لفظ آخر : احتج آدم وموسى فقال له موسى : أنت الذي أخرجتنا خطيئتُك من الجنة ، وُذكر الحديثَ متَّفقٌ على صحته . وهذا التقديرُ بعد التقدير الأول السابق بخلق السموات بخمسين ألف سنة .

وقد ردّ هذا الحديثَ من لم يفهمه من المعتزلة كأبي علي الجبائي ومَنْ وافقه على ذلك، وقال: لو صح لَبَطلت نبوَّات الأنبياء، فإنَّ القدرَ إذا كان حجةً للعاصي بَطَل الأمرُ والنهي، فإن العاصي بتَرك الأمر أو فعل النهى إذا صحّت له الحجة بَالقدَر السابق ارتفع اللوم عنه: وهذا من ضلال فريق الاعتزال وجهلهم بالله ورسوله وسنته، فإن هذا حديثٌ صحيح متفق على صحته، لم تزل الأمةُ تتلقاه بالقبول من عهد نبيها قرناً بعد قرن وتقابله بالتصديق والتسليم، ورواه أهلُ الحديث في كتبهم وشهدوا به على رسول الله يتلقير أنه قاله، وحكموا بصحته، فما لأجهل الناس بالسنة ومَنْ عُرف بعداوتها وعداوةٍ حمَّلَتها والشهادة عليهم بأنهم مُجسَّمةٌ ومُشَبِّهة حَشُويةٌ وهذا الشأن؟ ولم يزلُّ أهلُ الكلام الباطل المذموم موكَّلين برد أحاديث رسول الله ﷺ التي تخالفُ قواعدَهم الباطلة وعقائدهم الفاسدة كما ردوا أحاديثَ الرؤية، وأحاديثَ عُلوَّ الله على خلقه، وأحاديثَ صفاته القائمة به، وأحاديثَ الشفاعة، وأحاديث نزوله إلى سائه ونزوله إلى الأرض للفصل بين عباده، وأحاديثَ تكلمه بالوحى كلاماً يسمعه مَن شاء من خلقه، حقيقةً، إلى أمثال ذلك. وكما رَدَّت الخوارجُ والمعتزلة أحاديثَ خروج أهل الكبائر من النار بالشفاعة وغيرها، وكما ردت الرافضةُ أحاديثَ فضائل الخلفاءَ الراشدين وغيرهم من الصحابة، وكما ردت المعطِّلة أحاديثَ الصفات والأفعال الاختيارية، وكما ردت القدّرية المجوسية أحاديث القضاء والقدر السابق – وكلٌّ من أصل أصلاً لم يؤصله الله ورسولة قاده قسراً إلى رد السنة وتحريفها عن مواضعها \_ فلذلك لم يؤصَّل حزبٌ الله ورسولِه أصلا غيرَ ما جاء به الرسول، فهو أصلُهم الذي عليه يعوّلون، وجُنتهم التي إليها يرجعون.

ثم اختلف الناسُ في فهم هذا الحديث ووجهِ الحجة التي توجهتْ لآدمَ على موسى. فقالت فرقة: إنما حَجَّه لأن آدم أبوه، فحجّه كما يحجّ الرجلُ ابنَه وهذا الكلامُ لا محصَّل فيه البتةَ، فإنَّ حجةَ الله يجِبُ المصيرُ إليها مع الأبِ كانت أو الابن أو العبدِ أو السيدِ، ولو حَجَّ الرجلُ أباه بحق وَجَب المصيرُ إلى الحجة.

وقالت فرقة: إنما حَجّه لأن الذنبَ كان في شريعةٍ، واللومَ في شريعةٍ. وهذا من

Difei by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

جنس ما قبله، إذ لا تأثيرَ لهذا في الحجة بوجه، وهذه الأمةُ تلـوم الأمـمَ المخـالفـة لرسلها المتقدمةَ عليها وإنْ كـان لم تجمعهـم شريعـةٌ واحـدة، ويقبـلُ اللهُ شهـادتَهـم عليهم وإن كانوا من غير أهل شريعتهم.

وقالت فرقة أخرى: إنما حجّه لأنه كان قد تاب من الذنب والتائب من الذنب كمن لا ذنب له ولا يجوز لومه. وهذا وإن كان أقرب مما قبله فلا يصح لثلاثة أوجه: أحدها: أن آدَم لم يذكر ذلك الوجه، ولا جعَلَه حجة على موسى، ولم يقل أتلومني على ذنب قد تُبت منه. الثاني: أن موسى أعرف بالله سبحانه وبأمره ودينه من أن يلومَ على ذنب قد أخبره سبحانه أنه قد تاب على فاعله واجتباه بعدته وهداه، فإن هذا لا يجوز لآحاد المؤمنين أن يفعله فَصْلاً عن كليم الرحمن. الثالثُ: أن هذا يستلزم إلغاء ما عَلَّق به النبيُّ عَلَيْهِ وَجْهَ الحجة واعتبارَ ما ألغاه فلا يُلتفت إليه.

وقالت فرقة أخرى: إنما حجّه لأنه لامه في غير دار التكليف ولو لامه في دار التكليف لكانت الحجة لموسى عليه، وهذا أيضاً فاسد من وجهنين: أحدُهما: أن آدم لم يقل له لُمتني في غير دار التكليف وإنما قال أتلومني على أمر قُدر عليّ قبل أن أُخلق، فلَم يتعرض للدار وإنما احتج في القدر السابق. الثاني: أن الله سبحانه يلوم الملومين من عباده في غير دار التكليف، فيلومهم بعد الموت ويلومُهم يوم القيامة.

وقالت فرقة أخرى: إنما حَجّه لأن آدم شهد الحكمَ وجريانَه على الخليقة وتفرُّدَ الرب سبحانه بربوبيته وأنه لا تُحَرّك ذرة إلا بمشيئته وعلمه وأنه لا راد لقضائه وقدره وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، قالوا : ومشاهدةُ العبد الحكُم لا يدع له استقباحَ سيئة لأنه شهد نفسَه عدّماً مَحْضاً، والأحكامُ جاريةعليه معروفةٌ له وهو مقهورٌ مربوبٌ مدبَرٌ لا حيلةَ له ولا قوة له، قالوا : ومَنْ شهد هذا المشهدَ سقط عنه اللوم . وهذا المسلكُ أبطلُ مسلكِ سلك في هذا الحديث، وهو شرٌ من مسلكِ القدّرية في ردّه، وهم إنما ردوه إبطالاً لهذا القول وردًّا على قائليه، وأصابوا في ردهم عليهم وإبطال قولهم، وأخطأوا في رد حديث رسول الله يَوْلِيُنْه ، فإن هذا المسلكَ لو صح وبطال قولهم، وأخطأوا في رد حديث رسول الله يُوْلِيْ ، فإن هذا المسلكَ لو صح معنى ولا يلامُ جان على جنايته ولا ظالمً على ظلمه، ولا يُنكر مُنكرَ أبداً ، ولهذا قال شيخُ الملحدين ابنُ سينا في إشاراته . العارفُ لا ينكر مُنكراً لاستبصاره بسر الله تعالى شيخُ الملحدين ابنُ سينا في إشاراته . العارفُ لا ينكر مُنكراً لاستبصاره بسر الله تعالى في القدر ، وهذا كلامٌ منال من من المال ومتابعة الرسل، وأعرفُ خلق أبداً ، ولما بو في شيخُ المحدين ابنُ سينا في إشاراته . العارفُ لا ينكر مُنكراً لاستبصاره بسر الله تعالى في القدر ، وهذا كلامٌ منسلخ من المال ومتابعة الرسل، وأعرفُ خلق إله به رسلُه في القدر ، وهذا كلامٌ منسلخ من المال ومتابعة الرسل، وأعرفُ خلق إله به رسلُه

وَقَنْتُنَا الْمَرْتَى الْعَالَةُ الْمَرْتَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَلَيْكُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَ Aller by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وأنبياؤهُ، وهم أعظم الناس إنكاراً للمُنكر، وإنما أرسلوا لإنكار المنكر، فالعارفُ أعظمُ الناس إنكاراً للمنكر لبصرته بالأمر والقدر، فإن الأمرَ يُوجب عليه الإنكارَ، والقدرُ يُعينه عليه ويُنفذه له، فيقومُ في مقام: ﴿ إياكَ نعبدُ وإياك نستعينُ (١) وفي مقام: ﴿ فاعبدُهُ وتوكلْ عليه ﴾ (٢) فنعبدُه بأمره وقدَره ونتوكل عليه في تنفيذ أمره بقدره، فهذا حقيقةُ المعرفةِ وصاحبُ هذا المقام هو العارفُ بالله، وعلى هذا أجعت الرسلُ من أولهم إلى خاتمهم، وأما من يقول:

أصبحـــت منفعلاً لما يختـــاره مِنْسِى ففِعلى كلُّـه طـاعــاتُ ويقول: أنا وإن عصيتُ أمرهُ فقد أطعتُ إرادته ومشيئته، ويقول: العارفُ لا ينكر منكراً لاستبصاره بسر الله في القدر فخارجٌ عما عليه الرسلُ قاطبةً وليس هو من أتباعهم. وإنما حكى اللهُ سبحانه الاحتجاجَ في القدر عن المشركين أعداء الرسل فقال تعالى: ﴿ سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤُنا ﴾ (٢) إلى قوله: ﴿ قُلْ فلله الحجةُ البالغة فلو شاء لهداكُم أجعين﴾ (١) وقال تعالى: ﴿وقال الذين أشركوا لو شاء الله ما عَبدنا من دونه من شيء ﴾ (٥) إلى قوله: ﴿ فَهُلْ عَلَى الرُّسُلَ إِلَّا البَّلاغُ المبين﴾ (٦) وقال تعالى: ﴿وإذا قيل لهم أنفِقوا مما رزقكم الله قال الذين كفروا للذين آمنوا أنطعمُ مَن لو يشاء الله أطعمه ﴾ (٧) وقال تعالى: ﴿ وقالوا لو شاء الرحمن ما عبدناهم، ما لهم بذلك مِن علم إنْ هم إلا يَخْرُصون ﴾ (٨) فهذه أربعُ مواضعَ حكى فيها الاحتجاج بالقدر عن أعدائه، وشيخِهم وإمامهم في ذلك عدوَّه الأحقر إبليس حيث احتج عليه بقضائه فقال: ﴿رَبٍّ بما أَغُوبِتني لأَزَيننَّ لهم في الأرض ولأغوينَّهم أجعين﴾ (١) فإن قيل: قد عُلم بالنصوص والمعقول صحةُ قولهم: لو شاء الله ما أشركناً ولا آباؤنا ، ولو شاء الله ما عبدنا من دونه من شيء نحن ولا آباؤنا ، ولو شاء الرحمن ما عبدناهم، فإنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، وقد قال تعالى: ﴿ولو شاء ربك ما فعلوه ﴾ (١٠) وقال: ﴿ ولو شئنا لآتينا كلَّ نفس هُداها ﴾ (١١) فكيف أكذَبهم ونَفَى عنهم

- سورة الفاتحة الآية: ٥.
   سورة مود الآية: ١٢٣.
   سورة مود الآية: ١٢٣.
   سورة الأنعام الآية: ١٤٩.
   سورة الأنعام الآية: ١٤٩.
- (2) سورة النحل الآية: ٣٥.
- (٦) سورة النحل الآية: ٣٥.

- (٧) سورة يس الآية : ٤٢ .
- ٨) سورة الزخرف الآية: ٢٠.
- (٩) سورة الحجر الآية: ٣٩.
- (١٠) . سورة الأنعام الآية: ١١٢ .
- (١١) سورة السجدة الآية: ١٣.

العلَّمَ وأثبتَ لهم الخَرْصَ فيا هم فيه صادقون، وأهلُ السنة جيعاً يقولون لو شاء الله م أشرك به مشرك ولا كَفَر به كافر ولا عصاه أحد من خَلْقه، فكيف يُنكر عليهم ما هم فيه صادقون ؟ قيل: أنكر سبحانه عليهم ما هم فيه أكذبُ الكاذبين وأفجرُ الفاجرين ولم ينكر عليهم صدقاً ولا حقاً، بل أنكر عليهم أبطلَ الباطل، فإنهم لم يذكروا ما ذكروه إثباتاً لقدره وربوبيته ووحدانيت وافتقاراً إليه وتوكلاً عليه واستعانةً به لأمره، ولو قالوا كذلك لكانوا مصيبين، وإنما قالوه معارضين لشرعه ودافعين به لأمره، فعارضوا شرعه وأمرَه، ودفعوه بتضائه وقدره، ووافقهم على ذلك كلَّ من عارض الأمرَ ودفعه بالقدر، وأيضاً فإنهم احتجوا بميئته العامة وقدره على كلَّ من عارض الأمرَ ودفعه بالقدر، وأيضاً فإنهم احتجوا بميئته العامة وقدره على بالقدر ودفعه به والإخبار عن الله أنه يحب ذلك منهم ويرضاه حيث شاءه وقضاه، وأن لهم الحجةً على الرسل بالقضاء والقدر.

FOR QURAPICE GHAZI TRUST

(١) في الكلام غموض، وفي ٩ منازل السائرين، ٩ طبعة المنار، ؛ (النصير) في موضع (البصير)، و (سيئة)
 في موضع (سنته)، و (تطلب) في مـوضـع (يطلب) ولم يشرحـه ابـن القيم في كتـابـه (مـدارج
 السالكين).

d by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered vortion) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> واستقباحاً للقبيح، وكلما ازدادتْ معرفتُه بالله وأسمائه وصفاته وأمره قَوِيَ استحسانُه واستقباحُه، فإنه يوافقُ في ذلك ربَّه ورسلَه ومقتضى الأساء الحسنى والصفات العُلَى. وقد كان شيخ الإسلام في ذلك موافقاً للأمر ، وغضبُه لله ولحدوده ومحارمه ومقاماته في ذلك شهيرةٌ عند الخاصة والعامة، وكلامُه المتقدمُ بيِّن في رسوخ قدمِه في استقباح ما قبَّحه الله واستحسان ما حسَّنه الله وهو كالْمُحْكم فيه وهذا متشابة فيُردُّ إلى محكم كلامه، والذي يليقُ به ما ذكره شيخنا أبو العباس أحمدُ بن ابراهيم الواسطى في شرحه، فذكر قاعدةً في الفناء والاصطلام فقال: «الفناء عبارةٌ عن اصطلام العبد لغلبةٍ وجود الحق وقوة العلم به في العبد فيزيدُ بذلك يقينه به ومعرفتَه به وبصفاته سبحانه فيَذهل بذلك كما يذهل الإنسان في أمر عظيم دَهمه، فإنه ربما غاب عن شعوره بما دَهمه من ألأمور المهمة، مثالُه رجلٌ وقفَ بين يدي سلطان عظيم قاهر من ملوك الأرض فأذهله ما يلاحظه من هيبته وسلطانه عن كثير مما يشعر به، وهذا تقريبٌ والأمرُ فوق ذلك، فكيف بمنْ أشهدَه اللهُ عز وجل فردانيتَه حيث كان ولا شيء معه، فرأى الأشياء مَواتاً لا قِوام لها إلا بقُدرتِه فشهدها خيالاً كالهباء بالنسبة إلى وجود الحق تعالى، وذلك في البصائر القلبية بالكشف الصحيح بعد التصفية والتدريب. في القيام بأعباء الشريعة وحَمْل أثقالها ، والتخلق بأخلاقها ليصفى الله عبده من دَرَنه ، ويكشف لقلبه فيرى حقائق الأشياء،فمتى تجلت على العبد أنوارُ المشاهدة الحقيقية الروحية الدالة على عظمة الفردانية تلاشى الوجودُ الذي للعبد واضمحل كما يتلاشى الليلُ إذا أسفرَ عليه الصباح، ويكونُ العبد في ذلك آكلاً شارباً فلا يظهرُ عليه شيء مغايرٌ لما اعتاده لكنْ يزدادُ إيمانُه ويقينُه حتى ربما غطى إيمانُه عن قلبه كل شيء في أوقات سُكْرِه، ويبقى وجودُه كالخيال قائماً بالعبودية في حضرة ذي الجلال، وتعودُ عليه البصائرُ الصحيحة في معرفة الأشياء عند صحوه، ثم يزول عنه عدَم التمييز، ويقوى على حاله فيتصرف، وذلك هو البقاء بحيث يتصرف في الأشياء ولا يُحجب عنه ما وجده من الإيمان والإيقان في حال البقاء ، بل يعودُ عليه شعورُه الأولُ بوجودٍ آخرَ يتولاه الله عز وجل مشهده فيه قيامه عليه بتدبيره، ويصلُ إلى مقام المراد بعد عبوره على مَقام المريد فيصيرُ به يَسمع وبه يَنطق كما جاء في الحديث الصحيح. ووجه آخرُ وهو أن الفانيَ في حال فنائه قبل أن يبلغ إلى مقام البقاء والصحو والتمبيز يستتر من قلبه محل الزهد والصبر والورع، لا بمعنَّى أن تلكُ المقاماتِ ذهبتْ وارتفع عنها العبدُ لكنْ بمعنى أن الشهودَ ستَرَ محلَّها من القلب وانطوتْ واندرجتْ في ضمن ما

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> وجده اندراج الحال النازل في الحال العالي، فصارت فيا وَجَدَه الواجد من وجود الحق ضمناً وتَبعاً، وصارَ القلب مشتغلاً بالحال الأعلى عن الحال الأدنى بجيث لو فتش قلب العبد لوُجد فيه الزهد والورع وحقائق الخوف والرجاء مستوراً بأمثال الجبال من الأحوال الوجودية التي يضيق القلب عن الاتساع لمجموعها، وفي حال البقاء والصحو والتمييز تعود عليه تلك المقامات بالله لا بوجود نفسه. إذا علمت ذلك انحل إشكال قوله: د إن مشاهدة العبد لم تدع له استحسان حسنة ولا استقباح سيئة لصعوده إلى معنى الحكم، أي أن صفة حُكم الله حَشَتْ بصيرتَهُ وملاً ثلها فشهد قيام الله على الأشياء ورادته القدرية فيها وحكمة عليها فرأى الأشياء كلما منه صادرةً عن نفاذ حكمه وتقديره وإرادته القدرية فغاب بما لاحظ من الجمع عن التمييز والفرق. ويُسمَّى هذا جمعاً، لأن العبد الجمع نظرُه إلى مولاه في كل حُكم وقع في الكون، وفي ملاحظة هذا الحكم الذي صدرت عنه التصرفات اجتمع قلبُه، ولضعفي قلبه حين هذا الاجماع لم يسع بين العبد اجتمع نظرُه إلى مولاه في كل حُكم وقع في الكون، وفي ملاحظة هذا الحكم الذي صدرت عنه التصرفات اجتمع قلبُه، ولضعفي قلبه حين هذا الاجماع لم يسع بين عدرت عنه التصرفات اجتمع قلبُه، ولضعفي قلبه حين هذا الاجماع لم يسع بين عدرت عنه التصرفات اجتمع قلبُه، ولضعفي قلبه حين هذا الاجماع لم يسع واردادته القدرية فعاب بما لاحظ من الجمع عن التمييز والفرق. ويُسمَّى هذا الحكم واردوراد العبر العبي الحين والقبيح، بمعنى أنه انطوى حكم معوفته بالحسن والقبيح في التمييز الشرعي بين الحسن والقبيح، بمعنى أنه انطوى حكم معرفته بالحس والقبيح في ع هذه المعرفة الساترة له عن التمييز، لا بمعنى أنه ارتفع عن قلبه حكم التحسين والتقبيح، بل اندرج في مشهده وانطوى بحيث لو فُتش لوُجد حكم التحسين والتقبيح في مستوراً في طي مشهده ذلك، وبالله التوفيق،.

> وتلخيصُ ما ذكره شيخُنا رحمه الله أن للفعل وجهين، وجة قائم بالرب تعالى وهو قضاؤُه وقدرُه له وعلمُه به [ ووجة قائمٌ بالعبد وهو ما يصدر عنه من أفعال]، والعبدُ له ملاحظتان، ملاحظة للوجه الأول وملاحظة للوجه الثاني، والكمالُ أن لا يغيبَ بأحد الملاحظتين عن الأخرى بل يشهد قضاء الرب وقدرَه ومشيئَته ويشهدَ مع ذلك فعلَه وجنايتَه وطاعتَه ومعصيتَه، فيشهدَ الربوبيةَ والعبودية، فيجتمع في قلبه معنى قوله: ﴿ لَمْ شَاء منكم أن يستقيم ﴾ <sup>(١)</sup> مع قوله: ﴿ وما تشاؤون إلا أن يشاء الله ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ كَلا إنه تذكرةٌ، فمن شاء ذَكَرَه، وما يذكرون إلا أن يشاء الله ﴾ <sup>(٢)</sup> ، فمن الناس مَنْ يتسعُ قلبُه لهذين الشهودين، ومنهم مَن يضيق قلبُه عن اجتاعها بقوة الوارد عليه وضعْفِ المحلِّ فيغيبُ بشهودِ العبودية والكَسْب وجهةِ الطاعة والمصيةِ عن شهود الحكم القائم بالرب تعالى من غير إنكار له، فلا يظهرُ عليه إلا أثرُ الفعل وحُكمه الشرعي، وهذ

- (١) سورة التكوير الآية: ٢٨.
- (٢) سورة الإنسان الآية : ٣٠.

(٣) سورة المدثر الآية: ٥٦.

JIEL DY RESILENCE VERSION CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIE THOUGHT

لا يضره إذا كان الإيمان بالحكم قائماً في قلبه، ومنهم مَنْ يغيبُ بشهود الحكم وسَبْقِه وأولية الرب تعالى وسَبْقِه للأشياء عن جهة عبوديته وكَسْبه وطاعته ومعصيته فيغيبُ بشهود الحكم عن المحكوم به فضْلاً عن صفته، فإذا لم يشهد له فعلاً فكيف يشهد كونَه حسناً أو قبيحاً، وهذا أيضاً لا يضرّه إذا كان علمُه بحُسن الفعل وقبحه قائماً في قلبه وإنما توارى عنه لاستيلاء شُهود الحكم على قلبه، وبالله التوفيق.

فأين هذا من احتجاج أعداء الله بمشيئته وقدره على إبطال أمره ونهيه وعباد هؤلاء الكفرة يشهدون أفعالَهم كلَّها طاعات لموافقتها المشيئة السابقة، ولو أغضبهم غيرُهم وقصَّر في حقوقهم لم يشهدوا فعلَه طاعةً مع أنه وافق فيه المشيئة، فما احتج بالقدر على إبطال الأمر والنهي إلا مَنْ هو مِن أجهل الناس وأظلمِهم وأتبعهم لهواه. وتأمل قولَه سبحانه بعد حكايته عن أعدائه واحتجاجهم بمشيئته وقدره على إبطال ما أمرهم به رسولُه، وأنه لولا محبته ورضاه به لما شاءه منهم: ﴿ قل فلله الحُجةُ البالغةُ فلو شاء لهداكم رسولُه، وأنه لولا محبته ورضاه به لما شاءه منهم: ﴿ قل فلله الحُجةُ البالغةُ فلو شاء لهداكم ويضرهم وتمكنّنهم من الإيمان بمعرفة أوامره ونواهيه، وأعطاهم الأسماع والأبصار وتضرهم وتمكنّنهم من الإيمان بمعرفة أوامره ونواهيه، وأعطاهم الأسماع والأبصار وتضرهم وتمكنّنهم من الإيمان بعرفة أوامره ونواهيه، وأعطاهم الأسماع والأبصار وتضرهم وتمكنّنهم من الإيمان بعرفة أوامره ونواهيه، وأعطاهم الأسماع والأبصار وتضرهم وتمكنّنهم من الإيمان بعرفة أوامره ونواهيه، وأعطاهم الأسماع والأبصار وتضائه، ثم قرر تمام الحجة بقوله: ﴿ فلو شاء لهداكم أجعين ﴾ <sup>(٢)</sup> فإنّ هذا يتضمن أنه يعبدون معه إلها غيره، فإثباتُ القدر والمشيئة من تمام حجته الباطلة عليه بمشيئته يعبدون معه إلها غيره، فإثباتُ القدر والمي فلو شاء لماكم أجعين ﴾ المان المتفردُ بالربوبية والملكِ والتصرف في خلّقه، وأنه لا رب غيره ولا إله سواه، فكيف أدلة الذه وأن كلَّ شيء ما خلا الله باطل، فالقضاء والقدر والمشيئة النافذة من أعظم وحجتُهم الداحضة، وبالله التوفيق.

إذا عرفت هذا فموسى أعرفُ بالله وأسمائه وصفاته من أن يلوم على ذنب قد تاب منه فاعلهُ فاجتباه ربه بعده وهداه واصطفاه، وآدمُ أعرفُ بربه من أن يحتجَّ بقضائه وقدره على معصيته، بل إنما لام موسى آدمَ على المعصية التي نالت الذرية بخروجهم من الجنة ونزولهم إلى دار الابتلاء والمحنة بسبب خطيئة أبيهم فذكَر الخطيئةَ تنبيهاً على سبب المعصية والمحنة التي نالت الذرية، ولهذا قال له: «أخرجْتَنا ونفسَك من الجنة»

· (١) سورة آل عمران الآية: ١٤٩ ·

(٢) سورة آل عمران الآية: ١٤٩.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT وفي لفظٍ ﴿ خَيِّبتنا ﴾ فاحتج آدم بالقدر على المصيبة ، وقال إن هذه المصيبةَ التي نالت الذريةَ بسبب خطيئتي كانت مكتوبةً بقدره قبل خلقي، والقدرُ يحتج به في المصائب دون المعائب، أي أتلومني على مصيبةٍ قُدرتْ عليَّ وعليكم قبل خلقي بكذا وكذا سنة. هذا جوابُ شيخنا رحمه الله. وقد يتوجهُ جوابٌ آخرُ، وهو أن الاحتجاج بالقدر على الذنب ينفع في موضع ويضر في موضع، فينفعُ إذا احتُج به بعد وقوعِه والتوبةِ منه وتَرْكِ معاودتِه كما فعل آدم، فيكونُ في ذكر القدر إذ ذاك من التوحيد ومعرفة أسماء الرب وصفاته وذِكْرها ما ينتفع به الذاكرُ والسامعُ، لأنه لا يدفعُ بالقدر أمراً ولا نهياً ولا يُبطلُ به شريعةً، بل يُخبر بالحق المحض على وجه التوحيد والبراءةٍ من الحوْل والقوة. يوضحه أن آدم قال لموسى: أتلومني على أن عملت عملا كان مكتوباً عليَّ قبل أن أُخلق؟ فإذا أذنب الرجلُ ذنباً ثم تاب منه توبةً وزال أمره حتى كأن لم يكن فأنَّبه مؤنبٌ عليه ولامه حَسُن منه أن يحتج بالقدر بعد ذلك ويقولَ هذا أمرٌ كمان قد قُدر عليَّ قبل أن أُخلق، فإنه لم يدفع بالقدرِ حقاً ولا ذَكره حجةً له على باطل، ولا محذورَ في الاحتجاج به، وأما الموضعُ الذي يضر الاحتجاجُ به ففي الحال والمستقبل، بأن يرتكبَ فِعلاً محرّماً أو يتركَ واجباً فيلومه عليه لائم فيحتجَّ بالقدر على إقامته عليه وإصراره، فيُبطلَ بالاحتجاج به حقاً ويرتكب باطلاً، كما احتج به المصرّون على شركهم وعبادتهم غيرَ الله فقالوا :﴿ لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤناً ﴾ (١) ، ﴿ وقالوا لو شاء الرحن ما عبدناهم (٢) فاحتجوا به مصوِّبين لما هم عليه وأنهم لم يندموا على فعله ولم يَعزموا على ترْكه ولم يقروا بفساده، فهذا ضدٌّ احتجاج مَنْ تبين له خطأ نفسه ونَدمَ وعَزِم كلِّ العزم على أن لا يعودَ ، فإذا لامه لائم بعد ذلك قال كان ما كان بقدر الله. ونكتةُ المسألة أن اللومَ إذا ارتفع صَحّ الاحتجاجُ بالقدر وإذا كان اللوم

فإن قيل: فقد احتجّ عليٍّ بالقدر في ترْك قيام الليل وأقرّه النبيَّ ﷺ كما في الصحيح عن عليّ أن رسول الله ﷺ طرَقَه وفاطمةً ليلاً فقال لهم: ألا تصلّون؟ قال: فقلت: يا رسول الله إنما أنفسنا بيد الله فإذا شاء أن يبعثها بعثها، فانصر ف رسولُ الله ﷺ حين قلتُ له ذلك ولم يرجع إليّ شيئاً،ثم سمعتُه وهو مدبر يضربُ فخذَه وهو

(١) سورة لأنعام الآية: ١٤٨.

واقعاً فالاحتجاجُ بالقدر باطل.

(٢) سورة لزخرف الآية : ٢٠.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

يقول: ﴿ وكان الإنسانُ أكثر شيء جدلا ﴾ (١) قيل: علٌّ لم يحتج بالقدر على تَرْك واجب لا فِعل محرم، وإنما قال: إن نفسَه ونفسَ فاطمةَ بيد الله فإذا شاء أن يوقظهما ويبعثَ أنفسَها بعثها، وهذا موافق لقول النبي ﷺ ليلَة ناموا في الوادي إن الله قبضَ أرواحنا حيث شاء وردَّها حيث شاء ، وهذا احتجاج صحيح صاحبُه يُعذر فيه ، فالنائمُ غيرُ مفـرَّط واحتجـــاج غير المفــرَّط بـــالقـــدرَّصــحيَّـــح. وقـــد أرشـــد النبيّ مَالَهُ إلى الاحتجاج بالقدر في الموضع الذي ينفعُ العبدَ الاحتجاجُ به، فروى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَنَّا : ( المؤمنُ القوي خيرٌ وأحبّ إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كلٌّ خير، احرص على ما ينفعُك، واستعنْ بالله ولا تعجَزْ، وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلتُ كذا وكذا ولكنْ قُلْ قُدَّر الله وما شاء فَعَل، فإن لو تفْتحُ عملَ الشيطان،. فتضمن هذا الحديثُ الشريف أصولاً عظيمةً من أصول الإيمان، أحدها: أن الله سبحانه موصوفٌ بالمحبة، وأنه يحِبُّ حقيقةً. الثاني: أنه يحبُّ مُقتضى أسائه وصفاته وما يوافقها، فهو القويُّ ويحبّ المؤمنَ القويّ، وهو وتْر يحبُّ الوتر، وجميلٌ يحب الجمالَ، وعليم يحب العلماء، ونظيفٌ يحب النظافةَ، ومؤمن يحب المؤمنين، ومحسن يحب المحسنين، وصابر يحب الصابرين، وشاكر يحب الشاكرين. ومنها أن محبتَه للمؤمنين تتفاضلُ فيحبُّ بعضَهم أكثرَ من بعض. ومنها أن سعادةَ الإنسان في حرصه على ما ينفعه في معاشه ومَعاده، والحرصُ هو بذلُ الجهد واستفراغُ الوُسْع، فإذا صادف ما يَنتفُع به الحريصُ كان حرصه محموداً، وكمالُه كلُّه في مجموع هذين الأمرين أن يكون حريصاً وأن يكون حرصه على ما يَنتفُع به، فإن حرصَ على مالا يتنفعه أو فَعَلَ ما ينفعه بغير حرص فاتَة من الكمال بحسَب ما فاته من ذلك، فالخيرُ كله في الحرص على ما ينفع، ولما كان حِرصُ الإنسان وفعلُه إنما هو بمعونة الله ومشيئته وتوفيقه أمَرَهُ أن يستعيَّنَ به ليجتمعَ له مقامُ ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ (٢) فإنَّ حِرصَه على ما ينفعه عبادةٌ لله، ولا تتم إلا بمعونته، فأمرَه بأن يعبدَه وأن يستعينَ به، ثم قال: ( ولا تعجَّزْ » فإن العجزَ ينافي حرصَه لمحلى ما ينفعه ويُنافي استعانَته بالله، فالحريصُ على ما ينفعه المستعينُ بالله ضد العاجز، فهذا إرشادٌ له قبلَ رجوع المقدور إلى ما هو مِنْ أعظم أسباب حصوله، وهو الحرصُ عليه مع الاستعانة عِمَنْ أَزَمَةُ الأمور بيده ومصدرُها منه ومردُّها إليه، فإنْ فاته ما لم يقدَّر له فله حالتان: ·

(1) سورة الكهف الآية: 26.

(٢) سورة الفاتحة الآية: ٥.

حالة عجز وهي مفتاح عمل الشيطان فيلقيه العجز الى الو الو فائدة في الو الشيطان ، بل هي مفتاح اللوم والجزَع والسخط والأسف والحزن ، وذلك كله من عمل الشيطان ، فنهاه بيليم عن افتتاح عمله بهذا المفتاح ، وأمرة بالحالة الثانية وهي النظر إلى القدر وملاحظته وأنه لو قُدر له لم يفته ولم يغلبه عليه أحد ، فلم يبق له ههنا أنفع من شهود القدر ومشيئة الرب النافذة التي تُوجب وجود المقدور ، وإذا انتفت امتنع وجوده ، فلهذا قال : « فإن غلبك أمر فلا تقل لو أني فعلت لكان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاء فعل المؤرشدة إلى ما ينفعه في الحالتين حالة حصول مطلوبه وحالة فواته ، فلهذا كان هذا الحديث مما لا يستغني عنه العبد أبداً بل هو أَشَدَّ شيء إليه ضرورةً ، وهو يتضمن إثبات القدر والكَسْب والاختيار والقيام والعبودية ظاهراً وباطناً في حالتي حصول المطلوب وعدمه ، وبالله التوفيق .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT



# البَّابُ الرَّابِع في ذِكر التقديرِ الثالث والجنينُ في بطن أمه، وهو تقديرُ شقاوته وسعادته ورزقه وأجَله وسائرِ ما يلقاه، وذِكر الجمع بين الأحاديث الواردة في ذلك

عن عبدالله بن مسعود قال: حدثنا رسول الله ﷺ وهو الصادق المصدوق: ( إن أحدَكم ليُجمعُ خلقه في بطن أمه أربعين يوماً ، ثم يكون في ذلك عَلَقةً مثلَ ذلك، ثم يكون في ذلك مُضْغةً مثلَ ذلك ، ثم يُرْسلُ الله إليه الملك فينفخ فيه الروحَ ويُؤمر بأربع كلمات ، يكتَبُ رزقه وأجله ، وعمله ، وشقي أو سعيد ، فو الذي لا إله غيرُه إنّ أحدَكم ليعملُ بعمل أهل الجنة حتى ما يكونُ بينه وبينها إلا ذراع فيسبِقُ عليه الكتابُ فيعملُ بعمل أهل النار فيدخلها ، وإن أحدَكم ليعملُ بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراعٌ فيسبقُ عليه الكتابُ فيعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها

وعن حذيفة بن أسيد يبلغ به النبي ﷺ قال: «يدخل الملَكُ على النَّطْفة بعدما تستقر في الرحم بأربعين أو خس وأربعين ليلةً فيقول: يا ربَّ أشقيٌّ أم سعيد، فيكتبان، فيقول أي رب: أَذَكَرٌ أمَّ أنثى فيكتبان، ويَكتبُ عملَه وأثرَه وأجلَه ورزقَه، ثم تُطوَى الصحيفةُ فلا يُزاد فيها ولا يُنقص» رواه مسلم.

وعن عامر بن واثلة أنه سمع عبدالله بن مسعود يقول: الشقيٍّ من شقيَ في بطن أمه والسعيدُ من وُعظ بغيره، فأتى رجلاً من أصحاب رسول الله ﷺ يقال له حُذَيفة بن أسيد الغفاري فحدثه بذلك من قول ابن مسعود فقال: وكيف يشقى رجلٌ بغير عمل؟ فقال له الرجل: أتعجَبُ من ذلك؟ فإني سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: وإذا مرّ بالنطفة اثنتا. مرّ بالنطفة اثنتا. وجلدها ولحمها وعظمها، ثم قال: يا رب أذكر أم أنثى؟ فيَقضي ربك ما يشاء ويَكَتبُ الملك، ثم يقول: يا رب أجلُه؟ فيقضي ربك ما يشاء، ويَكتب الملَك، ثم يثقول: يا رب رزقُه؟ فيَقضي ربك ما يشاء، ويكتب الملك، ثم يَخرجُ الملَكُ بالصحيفة . في يده فلا يزيد على ما أمر ولا يَنقص».

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وفي لفظ آخرَ: سمعتُ رسول الله ﷺ بأذني هاتين يقول: ﴿ إِن النطفة تقع في الرحم أربعين ليلة ثم يتسوَّرُ عليها الملك ». قال زهير بن معاوية: أحسبه قال: ﴿ الذي يخلقها »، فيقول: يا رب أذكر أم أنثى ؟ فيجعلها الله ذكراً أو أنثى، ثم يقول: يا رب أسَوِيَّ أم غيرُ سويَّ ؟، فيجعله الله سوياً أو غير سوي، ثم يقول: يا رب ما رزقُه وما أجلُه وما خُلقه ؟ ثم يجعله الله شقياً أو سعيداً ».

وفي لفظ آخرَ: ٩ إن ملكاً موكَّلا بالرحم إذا أراد الله أن يخلق شيئاً بإذن الله ولِبِضْعِ وأربَّعين ليلة » ثم ذكَر نحوه. وهذا الحديثُ بطُرقِه انفرد به مسلم.

وعن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ : « إن الله عز وجل وَكُل بالرحم ملكاً: فيقول: أي رب: نطفة؟ أي رب: علقة، أي رب، مُضغة؟ وإذا أراد أن يقضيَ خَلْقاً قال الملك: أي رب ذَكر أو أنثى، شقي أو سعيد؟ فما الرزقُ، فما الأجَل؟ فيُكتبُ كذلك في بطن أمه، متفق عليه.

وقال ابن وهب أخبرني يونس عن ابن شهاب أن سعيد بن عبد الرحمن بن هنيدة حدثهم أن عبدالله بن عمر قال: قال رسول الله ﷺ : « إذا أراد الله أن يخلق النسمة قال ملك الأرحام معها: يا ربَ أذكر أم أنثى؟ فيقضي الله بأمره، ثم يقول: يا رب شقي أم سعيد؟ فيقضي الله أمره،.ثم يَكتبُ بين عينيه ما هو لاق حتى النكبةَ يُنكَبها ».

قال ابن وهب وأخبرني عبدالله بن لهيعة عن بكر بن سوادة الجدمي عن أبي تميم الجيشاني عن أبي ذر أن النبي ﷺ قال: « إذا دخلت ـ يعني النطفةَ ـ. في الرحم أربعين أتى ملكُ النفس فعرج إلى الرب فقال: يا رب عبدك أذكر أو أنشى؟ فيقضي الله بما هو قاض ، أشقي أم سعيد؟ فيكتب ما هو كائن » وذَكَرَ بقيةَ الحديث.

وقال ابن وهب أخبرني ابن لهيعة عن كعب بن علقمة عن عيسى عن هلال عن عبدالله بن عمرو بن العاص أنه قال: إذا مكثَت النطفةُ في رحم المرأة أربعين ليلة جاءها ملكٌ فاختلجها، ثم عرَج بها إلى الله تعالى: اخْلقْ يا أحن بالخالقين، فيقضي الله



فيها بما يشاء من أمره، ثم تُدفع إلى الملَك فيَسأل الملكُ عند ذلك فيقول: يا رب أَسِقْط أم يَتم؟ فيبيَّنُ له، ثم يقول: يا رب أواحدٌ أم توأم؟ فيبيَّنُ له، ثم يقول: اقطع رزقَه مع خلقه فيقضيهما جميعاً، فو الذي نفسُ محمد بيده لاينال إلا ما قُسِم له يومئذٍ إذا أَكَلَ رزقَه قُبض.

وقال عبدالله بن أحمد أنا العلاء ثنا أبو الأشعث ثنا أبو عامر عن الزبير بن عبدالله حدثني جعفر بن مصعب قال: سمعت عروة بن الزبير يحدث عن عائشة عن النبي يَوَلَكُم قال: وإن الله سبحانه حين يريدُ أن يَخلق الخلقَ يبعثُ ملكاً فيدخلُ الرخم فيقول: أي رب ماذا ؟ فيقول غلامٌ أو جارية أو ما شاء أن يخلق في الرحم، فيقول: أي رب أشقي أم سعيد ؟ فيقول شقي أو سعيد، فيقول أي ربِّ ما أجلُه ؟ فيقول كذا وكذا، فيقول: ما خَلْقه ؟ ما خلائقُه ؟ فيقول: كذا وكذا، فما شيءً إلا وهو يُخلق معه في الرحم.

وفي المسند من حديث إسماعيل بن عبيد الله وهو ابن أبي المهاجر أن أم الدرداء حدثته عن أبي الدرداء عن النبي ﷺ قال: فرغَ الله عز وجل إلى كل عبد من خمسٍ : من أجلِه، ورزقِه، ومضجعِه، وأثرِه، وشقيٍّ أم سعيد ».

وقال ابن حميد ثنا يعقوب بن عبدالله عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: إذا وقعت النطفة في الرحم تلبث أربعةَ أشهر وعشراً ثم تُنفخ فيها الروح، ثم تلبث أربعين ليلةً ثم يُبعث إليها ملَك فنَقفها في نقرة القفا وكتب شقياً أو سعيداً ».

وروى ابن أبي خيثمة ثنا عبد الرحمن بن المبارك ثنا حماد بن زيد عن أيوب عن محمد عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: ﴿ السعيدُ مَنْ سعِدَ في بطن أمه ﴾ رواه أبو داود في القدر عن عبد الرحمن عن حماد عن هشام بن حسان عن محمدٍ به.

وقال أحمد بن عبد أنبأنا علي ن عبدالله بن ميسرة ثنا عبد الحميد بن بيان ثنا خالد بن عبدالله عن يحيى عن عبيا 'لله عن أبيه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله علي : « الشقيَّ مَنْ شقي في بطن أمه والسعيدُ مَنْ سعد في بطن أمه » وقال سعيد عن أبي إسحاق عن أبي الأحوص عن عبدالله قال: « الشقي من شقي في بطن أمه والسعيد مَنْ وعُظ بغيره ». وقال شعبة عن : نارق عن طارق عن عبدالله بن مسعود قال: إن أصدق الحديث كتاب الله، وأحسن الهدى هدى محمد، وشرَّ الأمور مُحْدثاتُها، Life by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فاتَّبعوا ولا تبتدعوا ، فإن الشقي من شقى في بطن أمه ، والسعيدُ مَنْ وعُظ بغيره ، وإن شرَّ الروايا روايا الكذب، وشرُّ الأمور مُحْدثاتها، وكلُّ ما هو آتٍ قريب، رواهن أبو داود في القدر ، وذكر الطـبري من رواية أبي إسحاق عن أبي عبدة عنه أنه كان يجيء كلَّ يوم خميس يقوم ْقائماً لا يجلسُ فيقول: إنما هما اثنتان، فأحسنُ الهدى هدى محمدٌ ، وأصدقُ الحديث كتابُ الله، وشرُّ الأمور محدثاتها وكلُّ مُحْدَثٍ ضلالة، إنَّ الشقيّ مَنْ شقي في بطن أمه، وإن السعيدَ مَنْ وُعظ بغيرِه، أَلاَ فلا يطولن عليكم الأمدُ، ولا يُلْهِينكم الأملُ، فإن كلّ ما هو آتٍ قريب، وإنما البعيدُ ما ليس آتياً، وإن من شرار الناس بُطّالُ النهار جيفةُ الليل، وإن قتلَ المؤمن كُفر، وإن سِبابَه فسوقٌ، ولا يحلُّ لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث، أَلا إن شرَّ الروايا روايا الكذب، وإنه لا يَصلح من الكذب جد ولا هزْل ولا أن يَعِدَ الرجلُ صفِيَّه، ثم لا ينجزُه، ألاَّ وإن الكذبَ يهدي إلى الفجور وإن الفجورَ يهدي إلى النار، وإن الصدقَ يهدي إلى البر وإن البر يهدي إلى الجنة، وإن الصادقَ يقال له: صَدَقَ وبَرَّ، وإنَّ الكاذبَ يُقال له: كَذَبَ وفَجَر، وإني سمعتُ رسول الله عَظَّيْتُهِ يقول: ﴿ إِنَّ العبدَ لَيَصْدُقُ فَيُكتب عندالله صِدَّيقاً ، وإنه لميكذبُ حتى يُكتب عند الله كذاباً ، أَلاَ هَلْ تدرون ما العِضةُ ؟ هي النميمةُ التي تفسدُ بين الناس» وهذا متواتر عن عبدالله. وبلَغَ مُعاويةَ أن الوباء اشتد بأهل دار فقَّال: لو حَوَّلناهم عن مكانهم، فقال له أبو الدرداء : وكيفَ لك يا معاويةُ بأنفس قد حضرتْ آجالُها؟ فكأن معاويةً وَجَدَ على أبي الدرداء، فقال له كعب: يا معاويةً لا تجدْ على أخيك، فإن الله سبحانه لم يدعْ نفساً حين تستقر نطفتُها في الرحم أربعين ليلة إلا كتَبَ خَلْقها وخُلقها وأجلها ورزقها، ثم لكل نفس ورقة خضراء معلقة بالعرش فإذا دنا أجلها خَلِقتْ تلك الورقةُ حتى تَيبسَ ثم تسقط، فإذا يبستْ سقطتْ تلك النفسُ وانقطع أجلُها ورزقُها. ذكَره أبو داود عن محمود بن خالد ثنا مروان ثنا معاوية بن سلام حدثني أخي زيد بن سلام عن جده ابن سلام قال: بلّغ معاويةً فذَكره. وقال أبو داود ثنا واصل بن عبد الأعلى ثنا ابن فضيل عن الحسن بن عمرو الفقيمي عن الحكم عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿وكلَّ إنسان ألزمناه طائره في عنقه﴾ (١) قأل: ما مِنْ مولود يُولد إلا في عنقه ورقة مكتوب فيها شقى أو سعيد . وفي الصحيحين عن أبي بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ : 1 إن الغلامَ الذي قتله الخضرُ طُبِع يوم طُبِع كافراً

· (١) سورة الإسراء الآية : ١٣.

Died by resistence version CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ولو عاش لأرهق أبويه طغياناً وكفراً ».

وفي صحيح مسلم عن عائشة قالت: تُوفي صبي من الأنصار فقلتُ: طوبى له عصفورٌ من عصافير الجنة لم يعمل السوءَ ولم يدركه. فقال: 1 أو غير ذلك يا عائشة، إن الله خَلَقَ للجنة أهلاً خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم 1. ولا يناقض هذا حديث سمُرة بن جُندب الذي رواه البخاري في صحيحه من رؤيا النبي يَبَلَيْكُم أطفالَ المشركين حول إبراهيم الجليل في الروضة ، فإن الأطفال منقسمون إلى شقي وسعيد كالبالغين، فالذي رآه حول إبراهيم السعداء من أطفال المسلمين والمشركين ، وأنكر على عائشة شهادتها للطفل المعين أنه عصفور من عصافير الجنة .

فاجتمعت هذه الأحاديثُ والآثارُ على تقدير رزق العبد وأجله وشقاوته وسعادته وهو في بطن أمه، واختلفت في وقت هذ التقدير، وهذا تقديرً بعد التقدير الأول السابق على خلق السموات والأرض، وبعد التقدير الذي وقع يومَ استخراج الذرية بعد خلق أبيهم آدم. ففي حديث ابن مسعود أن هذا التقدير يقع بعد مائة وعشرين يوماً من حصول النطفة في الرحم، وحديثُ أنس غير مؤقت، وأما حديثُ حذيفة بن أسيد فقد وقت فيه التقديرُ بأربعين يوماً ، وفي لفظ بأربعين ليلة ، وفي لفظ اثنتين وأربعين ليلة، وفي لفظ بثلاث وأربعين ليلة، وهو حديث تفرد به مسلم ولم يروه البخاري، وكثيرٌ من الناس يظن التعارض بين الحديثين ولا تعارض بينهما مجمد الله، وإن الملك الموكل بالنطفة يكتب ما يقدره الله سبحانه على رأس الأربعين الأولى حتى يأخذ في الطور الثاني وهو العلقة، وأما الملك الذي ينفخ فيه فإنما ينفخها بعد الأربعين الثالثة فيُؤمر عند نُفخ الروح فيه بكتْب رزقِهِ وأجله وعمله وشقاوته وسعادته. وهذا تقديرٌ آخرُ غير التقدير الذي كتبه الملك الموكل بالنطفة، ولهذا قال في حديث ابن مسعود (ثم يرُسل إليه الملك فيُؤمر بأربع كلمات) وأما الملك الموكل بالنطفة فذاك راتب معها ينقلها بإذن الله من حال إلى حال فيقدرُ اللهُ سبحانه شأن النطفة حتى تأخذ في مبدأ التخليق وهو العَلَق، ويقدرُ شأنَ الروح حين تتعلق بالجسد بعد مائة وعشرين يوماً، فهو تُقديرٌ بعد تقدير . فاتفقت أحاديثُ رسول الله عَظَّرَ وصدَّقَ بعضُها بعضًا ، ودلت كلها على إثبات القدر السابق ومراتب التقدير، وما يُؤتى أحدَّ إلا مِنْ غَلَطِ الفم أو غلطٍ في الرواية، متى صحت الرواية وفُهمت كما ينبغي تبين أن الأمر كله من مشكاةٍ واحدة صادقة متضمنة لنفس الحق، وبالله التوفيق.

٣٩



### الباب الخامس

## في ذكر التقدير الرابع ليلة القدر

قال الله تعالى: ﴿ حمّ، والكتاب المبين، إنا أنزلناه في ليلة مباركة إنا كنا منذرين، فيها يفرّقُ كلَّ أمر حكم، أمراً من عندنا إنا كنا مرسلين ﴾ <sup>(١)</sup> وهذه هي ليلة القدْر قطعاً لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أنزلناه في ليلة القدر ﴾ <sup>(٢)</sup> ومن زعماً نها ليلة النصف من شعبان فقد غلط، قال سفيان عن ابن أبي نجيح عن مجاهد: ليلة القدْر ليلة الحكم. وقال سفيان عن محمد بن سوقة عن سعيد بن جبير: يُؤذن للحجاج في ليلة القدر فيكتبون بأسمائهم وأسماء آبائهم فلا يُعاذر منهم أحد ولا يُزاد فيهم ولا ينقص منهم. وقال ابن علية: حدثنا ربيعة بن كلثوم قال: قال رجل للحسن وأنا أسمع: أرأيت ليلة القدر ، في كلّ رمضان هي ؟ قال: نعم، والله الذي لا إله إلا هو إنها لفي كلَّ رمضان، وإنها لليلة وذكر يوسفُ بن مهران عن ابن عباس قال: يكتب مِنْ أَمَّ الكتاب في ليلة القدر ما وذكر يوسفُ بن مهران عن ابن عباس قال: يكتب مِنْ أَمَّ الكتاب في ليلة القدر ما يكون في السَّنة من موت وحياة ورزق ومطر حتى الحجاج، يقال يحجً فلان ويج وذكر يوسفُ بن مهران عن ابن عباس قال: يكتب مِنْ أَمَّ الكتاب في ليلة القدر ما يكون في السَّنة من موت وحياة ورزق ومطر حتى الحجاج، يقال يحجً فلان ويجم وذكر يوسفُ بن مهران عن ابن عباس قال: يكتب مِنْ أَمَّ الكتاب في ليلة القدر ما القدر وذكر عن سعيد بن جبير في هذه الآية: إنك لترى الرجل يمشي في الأسواق وقد وقع اسمه في الموتي. وقال مقاتل: يقدر الله في ليلة القدر أسانة ويج وقد وقع اسمه في الموتي. وقال مقاتل: يقدر الله في ليلة القدر أمر السنة في بلاده وقد وقع اسمه في الموتي. وقال أبو عبد الرحن السلمي: يُقدر أمر السنة كلّها في ليلة القدر. وهذا هو الصحيح. إن القدر مصدرُ قدرَ الشيء يقدراًم قدراً، فهي ليلة الحرام

- (1) سورة الدخان ( \_ 0.
- (٢) سورة القدر الآية : ١.

٤٠



والتقدير . وقالت طائفة : ليلة القدْر ليلةُ الشرف والعظمة من قولهم ولفلان قدْر في الناس . فإنْ أراد صاحبُ هذا القول أن لها قدراً وشرفاً مع ما يكون فيها من التقدير فقد أصاب ، وإن أراد أن معنى القدْر فيها هو الشرفُ والخطَر فقد غلِط ، إن الله سبحانه أخبرَ أن فيها يفْرِق ، أي يفصل ، اللهُ ويبينُ ويبرمُ كل أمر حكيم.



#### الباب السادس

في التقدير الخامس اليومي

قال الله تعالى: ﴿ يسأله منْ في السموات والأرض كلَّ يوم هو في شأن ﴾ (١) ذَكر الحاكم في صحيحه مِن حديث أبي حمزة الثمالي عن سعيد بن جبير عن ابن عباس أنَّ مما خلق الله لوحاً محفوظاً من دُرة بيضاء ، دفتاه من ياقوتة حراء ، قلمُه نور وكتابه نور ، ينظر فيه كلّ يوم ثلاثمائة وستين نظرة أو مرةً، ففي كل نظرة منها يخلق ويرزق ويحيي ويميت ويعز ويذل ويفعل ما يشاء ، فذلك قوله : ﴿ كُلُّ يُوم هُو في شَانَ ﴾ وقال مجاهد والكلبي وعبيد بن عمير وأبو ميسرة وعطاء ومقاتل: من شأنه أنه يحيي ويميت، ويرزق ويمنع، وينصر ويعز ويذل، ويفك عانياً، ويشفي مريضاً، ويجيبُ داعياً، ويعطي سائلًا ، ويتوب على قوم، ويكشف كرباً ، ويغفر ذنباً ، ويضع أقواماً ويرفع آخرين ، دَخَلَ كلامُ بعضهم في بعض، وقد ذكر الطبراني في المعجم والستة وعثهان بن سعيد الدارمي في كتاب الرد على المريسي عن عبدالله بن مسعود قال: إن ربكم عز وجل ليس عنده ليل ولا نهار ، نورُ السموات والأرض نورُ وجهه ، وإن مقدار كل يوم من أيامكم عنده اثنتي عشرة ساعة ، فيُعرضُ عليه أعمالكم فيها على ما يكره فيغضبه ذلك ، وأولُ من يعلم غضبه حمّلةُ العرش يجدونه يثقل عليهم فيسبحه حملةُ العرش وسرادقات العرش والملائكة المقربون وسائرُ الملائكة ، ثم ينفخ جبريلُ في القرن فلا يبقى شيء إلا سمم صوته، فيسبحون الرحمن ثلاث ساعات حتى يمتلىء الرحمن عز وجل رحمة، فتلك ستُّ ساعات، ثم يُؤتَّى بالأرحام فينظر فيها ثلاث ساعات، فذلك قوله في كتَّابه ﴿ هُو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء ﴾ (٢) وقوله : ﴿ يَهْبُ لمن يَشَاء إِنَاثًا وَيَهْبُ لَمْن يَشَاء

(١) سورة الرحمن الآية: ٢٩.

(٢) نسورة آل عمران الآية : ٦.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

الذكورَ ، أو يزوِّجهم ذُكراناً وإناثاً ويجعلُ منْ يشاء عقياً إنه عليم قدير ﴾ (١) فتلك تسعُ ساعات، ثم يُؤتى بالأرزاق فينظر فيها ثلاث ساعات، فذلك قوله في كتابه: ﴿ يبسطُ الرزقَ لمن يشاء ويقدر ﴾ (٢) ، ﴿ كُلُّ يوم هو في شأن﴾ (٢) قال: هذا شأنكم وشأنُ ربكم تبارك وتعالى. قال الطبراني: ثنا بشر بن موسى، ثنا يحيى بن إسحاق، أن حماد ابن سلمة عن أبي عبد السلام عن عبدالله أو عبيد الله بن مكرز، عن ابن مسعود فذكره، وقال عثمان بن سعيد الدارمي: ثنا موسى بن إسماعيل ثنا حماد بن سلمة عن الزبير بن أبي عبد السلام عن أيوب بن عبيد الله الفهري أن ابن مسعود قال: إن ربكم ليس عنده ليل ولا نهار ، فذكر الحديث إلى قوله: « فيسبحه حملة العرش وسرادقات العرش والملائكة المقربون وسائر الملائكة »: فهذا تقديرٌ يومي، والذي قبله تقدير حولي، والذي قبله تقدير عُمري عند تعلق النفس به، والذي قبله كذلك عند أول تخليقه وكونهِ مضغةً، والذي قبله تقدير سابق على خلق السموات والأرض بخمسين ألفَ سنةٍ . وكلُّ واحدٍ من هذه التقادير كالتفصيل من التقدير السابق، وفي ذلك دليل على كمال علم الرب وقدرتهِ وحكمته، وزيادةُ تعريُفٍ لملائكته وعباده المؤمنين بنفسُهُ وأسهائه. وقد قال تعالى ﴿ إِنَّا كَنَا نَسْتَنْسَخُ مَا كَنَمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (!) وأكثر المفسرين على أن هذا الاستنساخ من اللوح ا حفوظ، فتستنسخ الملائكة ما يكون من أعمال بني آدم قبل أن يعملوها فيجدون ذَلد موافقاً لما يعملونه، فيثبت الله تعالى منه ما فيه تُوابٌ أو عقاب ويطرحُ منه اللغو . رذ ـ ي ابن مردويه في تفسيره من طرق إلى بقية عن أرطاة. ابن المنذر عن مجاهد عن ابن عمر يرفعه ( إن أول ما خلق الله القلم فأخذه بيمينه وكلتا يديه بيمين، فكتب الدنيا وما 👘 ن فيها من عمل معمول من بر أو فجور، رطب أو يابس، فأحصاه عند الذكر ل: اقرؤوا إن شئتم ﴿ هذا كتابنا ينطق عليكم بالحقَّ إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون (٥) فهل تكون النسخة إلا من شيء قد فُرغ منه. وقال آدم: ثنا ورقاء عن عظاء بالسائب عن مقسم عن ابن عباس ﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسُخُ مَا كنتم تعملون ﴾ قال: تستنب الحفظة من أمّ الكتاب ما يعملُ بنو آدم، فإنما يعمل الإنسانُ على ما استنسخ الملَّك ن أم الكتاب. وفي تفسير الأشجع عن سفيان عن منصورً

GHAZI TRU

- (١) سورة الشوري الآية : ٤٩ .
- (٤) سورة الجائية الآية: ٢٩. (٥) سورة الجائية الآية: ٢٩

- (٢) سورة الشورى الآية: ١٢. (٣) سورة الرحمن الآية: ٢٩.
- ٤٣

عن مقسم عن ابن عباس قال: كتب في الذكر عنده كلَّ شيء هو كائن، ثم بَعَثَ الحفَظة على آدمَ وذريته وكل ملائكته ينسخون من الذكر ما يعمل العباد، ثم قرأ هذا كتابنا ينطقُ عليكم بالحق إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون﴾. وفي تفسير الضحاك عن ابن عباس في هذه الآية قال: هي أعمالُ أهل الدنيا، الحسناتُ والسيئاتُ تنزلُ من السهاء كلَّ غداة وعشية، ما يصيب الإنسانَ في ذلك اليوم أو الليلة، الذي يُقتلُ والذي يغرقُ والذي يقعُ من فوق بيت والذي يتردّى من جبل، والذي يحرق بالنار، فيحفظون عليه ذلك كلَّه، وإذا كان الشيء صعدوا به إلى السمَّاء فيجدونه كما في السماء مكتوباً في الذكر الحكيم.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT



الباب السابع

في أن سبْقَ المقادير بالشَّقاوة والسعادة لا يقتضي تركَ الأعمال بل يقتضي الاجتهاد والحرص

يسبقُ إلى أفهام كثير من الناس أن القضاء والقدر إذا كان قد سبَقَ فلا فائدة في الأعمال وأن ما قضاه الرب سبحانه وقدره لا بد من وقوعه، فتوسط العمل لا فائدة فيه. وقد سبق إيراد هذا السؤال من الصحابة على النبي يَتَنْكُم فأجابهم بما فيه الشفاء والهدى. ففي الصحيحين عن علي بن أبي طالب قال: كنا في جنازة في بقيع الغرُقد فأتانا رسول الله يَتَنْكُم ومعه مخصرة فنكَّس فجعل ينكثُ بمخصرته ثم قال: ما منكم من أحد، ما من نفس منفوسة إلا كُتب مكانُها من الجنة والنار، وإلا قد كتبت شقية أو من أهل السعادة فسيصير إلى عمل السعادة ومن كان من أهل الشقاوة فسيصير إلى من أهل السعادة فسيصير إلى عمل السعادة ومن كان من أهل الشقاوة فسيصير إلى عمل أهل الشقاوة، فقال: اعملوا فكلٌّ ميسر، أما أهل السعادة فيسرون لعمل أهل من أو السعادة، وأما أهلُ الشَّقاوة فيُيسرون لعمل أهل الشقاوة، ثم قرأ فوأما من أعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليُسرى. وأما من بخل واستغنى وكذّب بالحسنى فسنيسره للعُسرى في (١) وفي بعض طرق البخاري و أفلا نتكلُ على كتابنا وندعُ العمل، من فسنيسره للعُسرى في المسادة فسيصير إلى عمل السعادة، م قرأ في قاما من أعطى فسنيسره للعُسرى في الله أول الشقاوة ولي عض ما أهل السعادة فيسرون لعمل أهل فسنيسره للعُسرى إلى وفي بعض طرق البخاري و أفلا نتكلُ على كتابنا وندعُ العمل، فمن أعطى فسنيسره للعُسرى إلى ولي عمل أهل الشقاوة و يسيمير إلى عمل أهل السعادة فيسرون لعمل أهل فسنيسره للعُسرى إلى عمل أهل الشقاوة و يعض طرق المناري و أفلا نتكلُ على كتابنا وندعُ العمل فمن كان من أهل الشقاوة».

وعن أبي الزبير عن جابر بن عبدالله قال: جاء سُراقة بن مالك بن جعثم فقال: يا رسول الله بين لنا ديننا كأننا خُلقنا الآن، ففيم العملُ اليومَ أفيا جفّت به الأقلامُ

(١) سورة الليل الآية: ٥.



وجرتُ به المقادير أم فيا يستقبل؟ قال: لا بل فيا جفتْ به الأقلام وجرت به المقادير ، قال: ففيم العملُ؟ فقال: اعملوا فكلٌّ ميسر . رواه مسلم.

وعن عمران بن حصين قال: قيل: يا رسول الله أعلم أهل الجنة من أهل النار ؟ فقمال: نعم قيل: ففيم يعملُ العاملون فقال: كل ميسر لما خُلقٌ له. متفق عليه. وفي بعض طرق البخاري « كل يعمل لما خُلق له، أو لما يسر له »، ورواه الإمام أحمد أطولَ من هذا فقال: ثنا صفوان بن عيسى ثنا عروة بن ثابت عن يحيى بن عقيل عن أبي نعيم عن أبي الأسود الدؤلي قال: غدوت على عمران بن حصين يوماً من الأيام فقال: إن رجلاً من جُهينة أو مُزينة أتى إلى النبي عَظَّرٍ فقال: يا رسول الله أرأيت ما يعمل الناس اليوم ويكدحون فيه، شيء قُضي عليهم أو مضى عليهم في قدر قد سبق أو فيا يستقبلونه مما أتاهم به نبيهم واتَّخذت عليهم الحجة؟ قال: بلُّ شيء قُضي عليهم، قال: فلم يعملون إذاً يا رسول الله؟ قال: مَنْ كان الله عز وجل خَلَقه لواحدةٍ من المنزلتين فهيأه لعملها ، وتصديقُ ذلك في كتاب الله ﴿ ونفس وما سوَّاها. فألهمها فجورَها وتقواها ﴾ (١).

وقال المحاملي: ثنا أحمد بن المقدام ثنا المعتمر بن سليمان قال: سمعتُ أبا سفيان يحدَّث عن عبدالله بن دينار عن عبدالله بن عمر أنه قال: نزَّل ﴿ فمنهم شقيٌّ وسعيد ﴾ (٢) فقال عمر : يا نبي الله علام نعمل، على أمر قد فُرغ منه ؟ أم لم يُفرغ منه ؟ قال: لا على أمر قد فُرغ منه قد جَرتْ به الأقلام، ولكن كلُّ ميسر ﴿ فأما مَنْ أُعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليُسرى. وأما من بخل واستغنى وكذَّب بالحسنى فسنيسر ه للعسر ي 🗳 (٢).

فاتفقتْ هذه الأحاديثُ ونظائرها على أن القدرَ السابقَ لا يمنع العمل ولا يوجب الاتكال عليه، بل يُوجب الجد والاجتهاد . ولهذا لما سمع بعضُ الضحابة ذلك قال: ما كنتُ أشدَّ اجتهاداً مِني الآن. وهذا. مما يدلُّ على جلالة فِقْه الصحابة ودِقة أفهامهم وصحة علومهم، فإن النبي ﷺ أخبرهم بالقدر السابق وجريانه على الخليقة بالأسباب، فإن العبدَ ينالُ ما قُدر له بالسبب الذي أُقدرَ عليه ومُكِّن منه وهيءَ له، فإذا أُتي بالسبب أوصله إلى القدر الذِّي سبقَ له في أم الكتاب، وكلما زاد اجْتهاداً في تحصيل السبب كان حصول المقدور أدنى إليه. وهذا كما إذا قُدر له أن يكون من أعلم أهل (۱) سورة الشمس الآية: γ. (٣) سورة الليل الآية: ٥.

(٢) سورة هود الآية: ١٠٥.

٤٦

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> زمانه فإنه لا ينال ذلك إلا بالاجتهاد والحرص على التعلم وأسبابه، وإذا قُدر له أن يرزق الولدَ لم ينل ذلك إلا بالنكاح أو التسرّي والوطْء ، وإذا قُدر له أن يستغل من أرضه من المُغلِّ كذا وكذا لم ينله إلا بالبذْر وفعل أسباب الزرع، وإذا قُدر الشبع والريّ فذلك موقوف على الأسباب المحصّلة لذلك من الأكل والشرب واللبس، وهذا شأن أمور المعاش والمعاد، فمن عطل العمل اتكالا على القدر السابق فهو بمنزلة من عطل الأكل والشربَ والحركةَ في المعاش وسائر أسبابه اتكالاً على ما قُدر له. وُقد فطَرَ اللهُ سبحانه عبادهُ على الحرص على الأسباب التي بها مرامُ معاشهم ومصالحهم الدنيوية، بلِّ فطر الله على ذلك سائرَ الحيوانات، فهكذا الأسباب التي بُها مصالحهم الأخرويةُ في مَعادهم فإنه سبحانه رب الدنيا والآخرة، وهو الحكيم بما نصَبه من الأسباب في المعاش والمعاد ، وقد يسَّر كلاً من خلْقه لما خلقه له في الدنيا والآخرة فهو مُهيأ له ميسر له. فإذا علم العبدُ أن مصالحَ آخرته مرتبطةٌ بالأسباب الموصلة إليها كان أشدَّ اجتهاداً في فعلها ، من القيام بها ، منه في أسباب معاشه ومصالح دنياه. وقد فقة هذا كل الفقهِ منْ قال ( ما كنتُ أشدَّ اجتهاداً مني الآن ، فإن العبد إذا علم أن سلوكَ هذا الطريق يُفضى به إلى رياض مُونقة وبساتين معجبة ومساكن طيبة ولذة ونعيم لا يشوبه نكد ولا تعب كان حرصُه على سلوكها واجتهادهُ في المسير فيها بحسب علمه بما يفضى إليه فله ولهذا قال أبو عثمان النهدي لسلمان : ﴿ لأَنا بأول هذا الأمر أشدُّ فرحاً مني بآخره ، وذلك لأنه إذا كان قد سبق له من الله سابقةٌ وهيأه ويسره للوصول إليهاً كان فرحُه بالسابقة التي سبقتْ له من الله أعظم من فرحه بالأسباب التي تأتي بها فإنها سبقتْ له من الله قبل الوسيلة منه وعلمها الله وشاءها وكتبها وقدرها وهيأ له أسبابها لتوصله إليها، فالأمر كله من فضله وجُوده السابق؛ فسبقَ له من الله سابقةُ السعادة ووسيلتها وغايتها، فالمؤمن أشد فرحاً بذلك مِنْ كون أمره مجعولاً إليه، كما قال بعض السلف د واللهِ ما أحبُّ أن يجعلَ أمري إلـيَّ، إنه إذا كان بيد الله خيرٌ من أن يكون بيدي » فالقدرُ السابقُ معين على الأعمال وما يحثُّ عليها ومقتض لها ، لا أنه منافٍ لها وصادٍّ عنها. وهذا موضَّع مزلةٍ قدم ، منْ ثبتتْ قدمُه فاز بالنعيُّم المقيم ومنْ زلت قدمُه عنه هوى إلى قرار الجحيم. فالنبي يَتَقِيدُ أرشد الأمة في القدر إلى أمرين هما سببا السعادة: الإيمان بالأقدار فإنه نظامُ التوحيد، والإتيان بالأسباب التي توصل إلى خيره وتحجز عن شره وذلك نظامُ الشرع، فأرشدهم إلى نظام التوحيد والأمر فأبى ٤٧

المنحرفون إلا القدحَ بإنكاره في أصل التوحيد، أو القدحَ بإثباته في أصل الشرع، ولم تتسع عقولهم التي لم يلق الله عليها من نوره للجمع بين ما جعت الرسلُ جميعُهم بينه، وهو القدرُ والشرعُ والخُلقُ والأمر. وهَدَى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه، واللهُ يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم. والنبي ﷺ شديدُ الحرص على جمْع هذين الأمرين للأمة، وقد تقدم قوله داحرص على ما ينفعك، واستعنْ بالله ولا تعجز» وإن العاجز منْ لم يتسع للأمرين، وبالله التوفيق.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT



الباب الثامن في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ منا الحسني أولئك عنها مبعدون﴾ (١)

قد تقدمت الأحاديثُ بوقوع أهل السعادة في إحدى القبصتين وكتابتهم بأسمائهم وأسهاء آبائهم في ديوان السعداء قبل خلْقهم. وفي صحيح الحاكم من حديث الحسين بن واقد عن يزيد النحوي عن عكرمة عن ابن عباس قال: لمَّا نَزَلَتْ: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبَدُونَ من دون الله حصّب جهم ﴾ (٢) قال المشركون: فالملائكة وعيسى وعزير أيعبدون من دون الله. قال: فنزلت: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مَنَا الْحُسَنَّى أُولَئُكَ عنها مبعدونُ وهذا إسناد صحيح. وقال على بــن المديني : ثنا يحيى بن آدم ثنا أبو بكر بن عياش عن عاصم قال: أخبرني أبو رزين عن أبي يحيى عن ابن عباس أنه قال: آيةً لا يَسأل الناسُ عنها لا أدري أعرفوها فلم يسألوا عنها، أو جهلوها فلا يسألون عنها، فقيل له: وما هي؟ فقال: لما نَزَلَتْ: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبَدُونَ مَنْ دُونَ اللهُ حَصَّبَ جَهُمْ أَنَّمْ لها واردون﴾ شَقٌ ذلك على قريش أو على أُهل مكة وقالوا : يَشْتُمُ آلمتنا ، فجاء ابن الزبعري فقال : ما لكم؟ قالوا يشتم آلهتنا. قال: وما قال؟ قالوا: قال: ﴿ إِنَّكُم وما تُعبدون من دون الله حَصَب جهنم أنتم لها واردون﴾ قال: ادعوه لي، فلما دُعي النبي ﷺ قال: يا محمد هذا شيء لآلهتنا خاصةً أم لكل مَنْ عُبِدَ مِنْ دون الله؟ فقال: لا بل لكل من عُبد من دون الله، فقال ابن الزبعري: خُصِمْتَ وربٍّ هذه البَنِيَّة ـ يعني الكعبة ـ ألستَ تزعمُ أن الملائكةَ عبادٌ صالحون، وأن عيسى عبدٌ صالح، وأن عزيراً عبد صالح، وهذه بنو مليح تعبدُ الملائكةَ، وهذه النصاري تعبدُ عيسي، وهذه اليهود تعبد عزيراً. قال:

- (١) سورة الآنبياء الآية: ١٠١.
- (٢) سورة الأنبياء الآية: ٩٨ .

onverter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فضجَّ أهلُ مكةَ فأنزلَ الله عز وجل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لهم منا الحسني أولئك عنها مُبْعَدون، لا يسمعون حسيستها ﴾ (١) . قال: ونَزَلَتْ: ﴿ وَلَمَّا ضُرُّبِ ابْنُ مَرْيَمَ مثلًا إذا قومك منه يَصِدُّون ﴾ (٢) قال: هو الضجيج، وهذا الإيراد الذي أورده ابن الزَّبْعَرى لا يَردُ على الآية ، فإنه سبحانه قال: ﴿ إِنَّكُم وما تُعبدون من دون الله ﴾ (٣) ولم يقل « ومن تعبدون»، و« ما » لما لا يَعْقِل فلا يدخلُ فيها الملائكةُ والمسيحُ وعزَير، وإنما · ذلك للأحجار ونحوها التي لا تُعقل، وأيضاً فإن السورةَ مكية، والخطَّاب فيها لعُباد الأصنام، فإنه قال: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تُعبدونَ ﴾، فلفظة ﴿ إِنَّكُم ﴾ ولفظة ﴿ ما ﴾ تبطلُ سؤالُه، وهو رجلٌ فصيح من العرب لا يخفَّى عليه ذلك، ولكن إيرادَه إنما كان من جهة القياس والعموم المعنوي الذي يعم الحكمُ فيه بعموم علَّتِه، أي إن كان كونهُ معبوداً يوجب أن يكون حصّب جهنم، فهذا المعنى بعينه موجودٌ في الملائكة وعزيرٍ والمسيح، ﴿ فأجيبَ بالفارق وذلك من وجوه: أحدُها : أن الملائكة والمسيح وعزيراً ممن سبقتْ لهم من الله الحسني، فهم سعداء لم يفعلوا ما يستُوجبون به النارَ فلًا يُعذَّبون بعبادة غيرهم مع بغضهم ومعاداتهم لهم، فالتسويةُ بينهم وبين الأصنام أقبحُ من التسوية بين البيم والربا والميت والذَّكيّ، وهذا شأنُ أهل الباطل، وإنما يسوّون بين ما فَرَقَ الشرعُ والعقلُ والفطرة بينه، ويفرقون بين ما سوًّى اللهُ ورسولُه بينه. الفرقُ الثاني: أن الأوثان حجارةٌ غيرُ مكَّلفة ولا ناطقةٍ فإذا حُصبت بها جهنم إهانةً لها ولعابديها لم يكن في ذلك مَنْ لا يستحق العذابَ، بخلاف الملائكة والمسيح وعُزّيرٍ فإنهم أحياء ناطقون، فلو حُصبت بهم النار كان ذلك إيلاماً وتعذيباً لهم. الثالث: أن مَنْ عَبَد هؤلاء بزعمه فإنه لم يعبدهم في الحقيقة، فإنهم لم يَدْعوا إلى عبادتهم، وإنما عَبَدَ المشركون الشياطينَ وتوهموا أن العبادة لهؤلاء ، فإنهم عبدوا بزعمهم من أدعى أنه معبودٌ مع الله وأنه معه إله، وقد برًّا الله سُبحانه ملائكَته والمسيحَ وُعُزَّيراً من ذلك، وإنَّما ادعى ذلك الشياطين وهم بزعمهم يعتقدون أنهم يرضَوْن بأن يكونوا معبودين مع الله، ولا يرضى بذلك إلا الشياطيُّ، ولهذا قال سبحانه: ﴿ ويوم يَحشرهم جميعاً ثم يقُول للملائكة أهٰؤلاء إياكم كانوا يعبدون، قالوا : سبحانك أنت ولِيُّناً مِنْ دونهم، بل كانوا يعبدون الجن أكثرُهُم بهم مؤمنون﴾ (٤) . وقمال تعمالى : ﴿ أَلَمَ أُعهمه إِلَيْكَسَم يَسَا بَنِي آدَم

- (1) سورة الأنبياء الآية: ١٠١.
  - (٢) سورة الزخرف الآية : ٥٧.

- (٣) سورة الأنبياء الآية: ٩٨.
   (٤) سورة سأ الآبة: ٤٠.
- ٥.

ألا تعبدوا الشيطان (<sup>()</sup>وقـال تعـالى: ﴿وقمالـوا اتخذ الرحمٰنُ ولـداً سبحـانـه بـل عبادٌ مكرمون، لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتَضَى وهمْ مِن خشيته مشفقون، ومَنْ يقلْ منهم إني إله من دوته فذلك نجزيه جهنم كذلك نجزي الظالمين (<sup>()</sup>) فيا عبدَ غيرَ الله إلا الشيطان، وهذه الأجوبةُ منتزعةٌ من قوله: ﴿إن الذين سَبَقَتْ لهم منا الحسنى ﴾ <sup>(1)</sup> فتأمل الآية تجدها تلوحُ في صفحات ألفاظها، وبالله التوفيق. والمقصودُ ذِكْرُ الجسنى التي سبقتْ من الله لأهل السعادة قبل وجودهم.

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

وقال عبد الرحمن بن أبي حاتم : ثنا أبو سعيد بن يحيى بن سعيد ثنا أبو عامر العقدي ثنا عروة بن ثابت الأنصاري ثنا الزهري عن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف أن عبد الرحمن بن عوف مرض مرضاً شديداً أغمي فيه عليه، فأفاق فقال: أغمي عليَّ ؟ قالوا : نعم، قال: إنه أتاني رجلان غليظان فأخذا بيدي فقالا : انطلقْ نحاكمك إلى العزيز الأمين، فانطلقا بي فتلقاها رجل وقال: أين تريدان به ؟ قالا : نحاكمه إلى العزيز الأمين، فقال: دعاه فإن هذا ممن سبقتْ له السعادةُ وهو في بطن أمه.

وقال عبدالله بن محمد البغوي : ثنا داود بن رشيد ثنا ابن علية حدثني محمد بن محمد القرشي عن عامر بن سعد قال : أقبلَ سعدٌ مِنْ أرض له فإذا الناسُ عكوفٌ على رجل فاطلع فإذا هو رجل يسب طلحة والزبيرَ وعلياً فنهاه ، فكأنما زاده إغراءً ، فقال :ويلَكَ تريدُ أن تسبَّ أقواماً هم خيرٌ منك ؟ ، ولتنتهينَّ أو لأدعونَ عليك ، فقال : كأنما يخوفني نبي من الأنبياء ، فانطلق فدخل داراً فتوضاً ودخل المسجد ثم قال : اللهم إن كان هذا قد سب أقواماً قد سبقتْ لهم منك حُسنى ، أسْخطك سبه إياهم ، فأرني اليوم آية تكون للمؤمنين آيةً ، وقال : تخرجُ بُخْتِيةٍ مِنْ دار بني فلان لا يردُّها شيء حتى تنتهي إليه ويتفرق الناس وتجعلَه بين قوائمها وتطأه حتى طفى <sup>(٤)</sup> ، قال : فأنا رأيت سعداً يتبعه الناس يقولون : استجاب الله لك يا أبا إسحاق ، استجاب الله لك يا أبا إسحاق .

وقال تعالى: ﴿ وجاهدوا في الله حقَّ جهاده هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين

- (١) سورة يسّ الآية: ٦٠.
- (٢) سورة الأنبياء الآية : ٢٦ .
- (٣) سورة الأنبياء الآية: ٩٨.
- ٤) كذا في الأصل ولم أعرفه.

٥١

onverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> من حرج مِلَة أبيكم إبراهيم هو سهاكم المسلمين من قبلُ وفي هذا ﴾ <sup>(۱)</sup> أي الله سهاكم من قبل القرآن وفي القرآن، فسبقت تسمية الحق سبحانه لهم مسلمين قبل إسلامهم وقبلَ وجودهم. وقال تعالى: ﴿ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين، إنهم لهم المنصورون، وإن جندتنا لهم الغالبون ﴾ <sup>(۲)</sup> وقال ابن عباس في رواية الوالبي عنه في قوله: ﴿وبَشر الذين آمنوا أن لهم قدم صدق عند ربهم ﴾ <sup>(۲)</sup> قال: سبقت لهم السعادة في الذكر الأول. وهذا لا يخالف قولَ مَن قال إنه الأعمال الصالحة التي قدموها، ولا قولَ مَن قال: إنه محمد يتقلق ، فإنه سبق لهم من الله في الذكر الأول السعادة بأعالهم على يد محمد يتقلق ، فهو خير تقدم لهم من الله، ثم قدمه لهم على يد رسوله، ثم يقدمهم عليه يوم لقائه، وقد قال تعالى: ﴿لولا كتاب من الله سبق لمسكم فيا أخذتم عذاب عظيم ﴾ <sup>(۱)</sup> وقد اختلف السلف في هذا الكتاب السابق، فقال جهورُ المعمرين من السلف ومَن لقائه، وقد قال تعالى: ﴿لولا كتاب من الله سبق لمسكم فيا أخذتم عذاب عظيم ﴾ <sup>(۱)</sup> بعدهم: لولا قضالا من الله سبق لكم يا أهل بدر في اللوح المحفوظ أن الغنائم حلال رفته معديم وقال آخرون: لولا كتاب من الله سبق أنه لا يعذب معلم من الها ومن لكم لماقبكم. وقال آخرون: لولا كتاب من الله سبتق أنه لا يعذب أحداً إلا بعد معدام ما الغائم حلالً معلوا ما شاؤوا لماقبهم. وقال آخرون: ولولا كتاب من الله سبتق أنه لا يعذب أحداً إلا بعد معلوا ما شاؤوا لماقبهم. وقال آخرون، وهو الصواب: لولا كتاب من الله سبتق كله لمستم فيا أخذم عذاب عظيم. واله أعل.

- (١) سورة الحج الآية: ٧٨.
- (٢) سورة الصافات الآية: ١٧١.
  - (٣) سورة يونس الآية : ٢ .
  - 1) سورة الانفال الآية: ٦٨.

٥٢



## البَّابُ التاسِع في قوله تعالى: ﴿ إِنَا كُلْ شِيء خلقناه بقدر ﴾

قال سفيان عن زياد بن إسماعيل المخزومي: ثنا محمد بن عباد بن جعفر ثنا أبو هريرة قال: جاء مشركو قريش إلى رسول الله ﷺ يخاصمون في القدر. فنزلت هذه الآية: ﴿ إن المجرمين في ضلال وسُعُر، يوم يُسحبون في النار على وجوههم ذوقوا مسّ سقر، إنا كلَّ شيء خلقناه بقدر ﴾ <sup>(۱)</sup> رواه مسلم.

وقد رَوى الدارقطني من حديث حبيب بن عمرو الأنصاري عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ : « إذا كان يومُ القيامة نادى منادٍ أين خُصهاء اللهِ؟ وهم القدريةُ » ولكنْ حبيب هذا ــ قال الدارقطني ــ مجهول، والحديثُ مضطربُ الإسناد ولا يثبت.

والمخاصمون في القدر نوعان. أحدهما: مَنْ يُبطلُ أمرَ الله ونهيته بقضائه وقدره، كالذين قالوا: ﴿ لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ﴾ <sup>(٢)</sup> والثاني: مَنْ ينكر قضاءه وقدرة السابقَ. والطائفتان خُصهاء الله. قال عوف: مَنْ كذّب بالقدر فقد كذّب بالإسلام، إن الله تبارك وتعالى قدر أقداراً، وخلق الخلق بقدر، وقسم الآجال بقدر، وقسم الأرزاق بقدر، وقسم البلاء بقدر، وقسم العافية بقدر، وأمرَ ونَهى. قال الإمام أحد: القدرُ قدرةُ الله. واستحسن ابنُ عقيل هذا الكلام جداً، وقال: هذا يدل على دقة علم أحد وتبحره في معرفة أصول الدين. وهو كها قال أبو الوفاء، فإن إنكارَ القدر إنكار لقدرة الرب على خلق أعمال العباد وكتابها وتقديرها، وسلّفُ القدرية كانوا ينكرون علمه بها وهم الذين اتفق سلفُ الأمة على تكفيرهم، وسنذكرُ ذلك فيا بعدُ إن شاء الله.

(١) سورة القمر الآية : ٤٨ .

(٢) سورة الأنعام الآية : ١٤٨ .

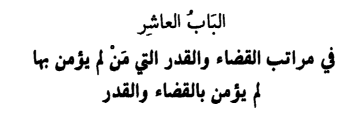
onverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

> وفي تفسير على بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عباده العلماء ﴾ (١) قال: الذين يقولون إن الله على كل شيء قدير. وهذا مِنْ فقه ابن عباس وعلمه بالتأويل ومعرفته بحقائق الأسماء والصفات، فإن أكثرَ أهل الكلام لا يوفون هذه الجملة حقَّها ، ولو كانوا يقرّون بها ، فمنكـو القدر وخلق أفعال العباد لا يقرّون بها على وجهها ، ومنكرو أفعال الرب القائمة به لا يقرون بها على وجهها ، بل يصرحون أنه لا يقدر على فعل يقومُ به، ومَنْ لا يقر بأن الله سبحانه كلَّ يوم هو في شأن يفعل ما يشاء لا يقر بأن الله على كل شيء قدير ، ومَنْ لا يقر بأن قلوبَ العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن يقلّبها كيف يشاء \_ وأنه سبحانه مقلّبُ القلوب حقيقةً وأنه إن شاء أن يقيم القلب أقامه وإن شاء أن يُزيغه أزاغه ـ لا يقرُّ بأن الله على كل شيء قدير ، ومَنْ لا يقر بأنه استوى على عرشه بعد أن خَلَق السموات والأرض ، وأنه يَنزِلُ كُلَّ ليلةٍ إلى ساء الدنيا يقول: مَنْ يسألني فأعطيَه، مَنْ يستغفرني فأغفر له، وأنه نزلَ إلى الشجرة فكلَّم موسى كلِّمَه منها ، وأنه يَنزل إلى الأرض قبل يوم القيامة حين تخلو من سكانها، وأنه يجيء يومَ القيامة فيفصلُ بين عباده، وأنه يتجلى لهم يضحكُ، وأنه يريهم نفسَه المقدسةَ، وأنه يضعُ رجله على النار فيضيقُ بها أهلها وينزوي بعضُها إلى بعض. إلى غير ذلك من شؤونه وأفعاله التي مَنْ لم يقرّ بها يقر بأنه على كل شيء قدير، فيا لها كلمة من حبر الأمة وترجمان القرآن. وقد كان ابنُ عباس شديداً على القدّرية، وكذلك الصحابةُ، كما سنذكرُ ذلك إن شاء الله تعالى.

> > (۱) سورة فاطر الآية: ۲۸.

٥2





وهي أربعُ مراتب (المرتبة الأولى) عِلْمُ الرب سبحانه بالأشياء قبل كونها (المرتبة الثانية) كتابتُه لها قبل كونها (المرتبة الثالثة) مشيئتهُ لها (الرابعة) خلْقه لها.

فأما المرتبة الأولى وهي العلم السابق فقد اتفق عليه الرسل من أولهم إلى خاتمهم، واتفق عليه جميع الصحابة ومَنْ تبعهم من الأمة، وخالفهم مجوس الأمة. وكتابتة السابقة تدل على علمه بها قبل كونها. وقد قال تعالى: ﴿ وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة ، قالوا : أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك، قال إني أعلم ما لا تعلمون ﴾ <sup>(1)</sup> قال مجاهد : علم مِنْ إبليس المعصية وخلَقه لها . وقال قتادة : كان في علمه أنه سيكون من تلك الخليقة أنبياء ورسل وقوم صالحون ، وساكنو الجنة . وقال ابن مسعود : أعلم ما لا تعلمون من إبليس . وقال مجاهد أيضاً : علم مِنْ إبليس أنه لا يسجد لآدم .

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدري نفسٌ ماذا تكسِب غداً، وما تدري نفس بأيّ أرض تموت، إن الله عليم خبير ﴾ <sup>(٢)</sup>. وفي المسند من حديث لقيط بن عامر عن النبي عَيَّاتُهُم أنه قال: يا رسول الله: ما عندكَ مِنْ عِلْم الغيب؟ فقال: «ضَنَّ ربك بمفاتيحَ خس من الغيب لا يعلمها إلا الله» وأشار بيده. فقلت: ما هن؟: قال: عِلْمُ المنيَّةِ، قد عَلِمٌ متى منيةُ أحدِكم ولا تعلمونه، وعِلْم المنيِّ حين يكون في الرحم قد علمَه ولا تعلمونه، وعلِم ما في غدٍ، قد علَم ما أنتَ طاعم

(١) سورة البقرة الآية : ٣٠.

(٢) سورة لقمان الآية: ٣٤.

Died by resistence werein C E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ولا تعلمُه، وعلمُ يوم الغيث يُشرقُ عليكم مشفقين، فيظل يضحكُ قد علمَ أنَّ غوثَكم إلى قريب ، \_ قال لقيط : «لن نعدمَ مِنْ رب يضحكُ خيراً \_ وعلمُ برم الساعة ». وقد تقدمَ حديثُ عليّ المتفقُ على صحته : «ما منكم من أحد ، ما من نفسَ منفوسة إلا وقد عُلم مكانها من الجنة أو النار ؟ ». وقال البزار : حدثنا محد بن عمر بن هياج الكوفي ثنا عبيد الله بن موسى ثنا فضيل بن مرزوق عن عطية عن أبي سعيد عن النبي يَرَالَمُ أحسبه قال : يُؤتَى بالهالكِ في الفترة والمعتوه والمولود ، فيقول الهالكُ في الفترة ، لم يأتي كتاب ولا رسول ويقول المعتوه : أي رب لم تجعل لي عقلاً أعقل به خيراً ولا شراً ، ويقول المولود : أي رب لم أدرك العمل ، قال : فيُرفع لم نار فيُقال لمم : زدُوها \_ أو يقال : ادخلوها \_ فيردُها مَنْ كان في علم الله سعيداً أن لو أدرك العمل ، قال : ويُمسِك عنها مَنْ كان في علم الله شقياً أن لو أدرك العمل ، فيقول تبارك وتعالى : " إيابي عصيتم فكيف رُسلي بالغيب » .

وفي الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي يَتَنْتُهُ قال: ( ما مِنْ مولود يولدُ إلا على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه كما تنتج البهيمة جمعاً، هل تحسون فيها من جدعاء حتى تكونوا أنتم تجدعونها »، قالوا : يا رسول الله أفرأيت مَنْ يموتُ منهم وهو صغير ؟ قال: الله أعلم بما كانوا عاملين » ومعنى الحديث : الله أعلم بما كانوا عاملين لو عاشوا. وقد قال تعالى : ﴿ أفرأَيْتَ من أَتَخَذَ إلٰهَهُ هواه وأضلَّهُ اللهُ على عِلم ﴾ <sup>(1)</sup> قال ابن عباس : علم ما يكون قبل أن يخلقه ، وقال أيضاً : على علم قد سَبَق عنده ، وقال أيضاً : يُريدُ الأمر الذي سَبَقَ له في أم الكتاب وقال سعيد بن جبير ومقاتل : على علمه فيه . وقال أبو إسحاق : أي على ما سَبَقَ في علمه أنه ضال قبل أن يخلقه . وهذا وهذا يضاً : يُريدُ الأمر الذي سَبَقَ له في أم الكتاب وقال سعيد بن جبير ومقاتل : على علمه فيه . وقال أبو إسحاق : أي على ما سَبَقَ في علمه أنه ضال قبل أن يخلقه . وهذا الذي ذكرة جمهورُ المفسرين . وقال المتحلي : على علم منه بعاقبة أمره، قال : وقيلَ : على ما سَبَق في علمه أنه ضال قبل أن يخلقه . وكذلك ذكر البوي ، وأبو الفرج بن الذي ذكرة جمهورُ المفسرين . وقال المهدوي : فأضلَه الله على علم علم أبه لا لا يعلي في يكرة منهم المهدوي وغيرُه ما سَبَق في علمه أنه ضال قبل أن يخلقه . وكذلك ذكر البوي ، وأبو الفرج بن يحون ي قال : على علمه السابق فيه أنه لا يهتدي ، وذكر طائف، منهم المهدوي وغيرُه ما يسَبَق في علمه أنه ضال قبل أن يخلقه . وكذلك ذكر البوي ، وأبو الفرج بن يستحقه ، قال : على علم من عابد المهدوي : فأضلَه الله على علم علم علم في الم لا يكون وعلي في الآية هذا أحدُهما ، قال المهدوي : فأضلَه الله على علم علم منه بائه لا ينعتر عده ، قال : وقيل : على علم منْ عابد الصنم أنه لا ينفع ولا يضرُر . وعلى الأول يحون وعلى علم ، حالاً من الفاعل ، فالمعنى : أضلَه الله على علم من أمل الضلال في يحون و على من أمل الفاعل ، فالمنى : أضلَه الله في حال علم الكافر المالال في يكون و على علم ، حالاً من الفاعل ، فالمعنى : أضلَه الله في حال علم الكافر بأنه ضال. يكون ه على علم ، حالاً من الفاعل ، فالمن أنه أنه الله في حال علم الكافر بأنه ضال.

(١) سورة الجائية الآية : ٢٣.

Averted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> قلتُ: وعلى الوجه الأول فالمعنى: أضلَّه الله عالمًا به وبأقواله وما يناسبُه ويليق به ولا يصلح له غيره قبل خلقه وبعده، وأنه أهلَّ للضلال وليس أهلاً أن يُهدَى، وأنه لو هُدي لكان قد وضع الهدى في غير محله وعند مَنْ لا يستحقه، والرب تعالى حكم إنما يضع الأشياءَ في محالَها اللائقة بها، فانتظمت الآية على هذا القول في إثبات القدر والحكمة التي لأجلها قدرَ عليه الضلال. وذَكر العلم إذْ هو الكاشفُ المبين لحقائق الأمور ووَضْع الشيء في مواضعه وإعطاء الخير مَن يستحقه ومنْعِه مَن لا يستحقه، فإن هذا لا يحصلُ بدون العلم، فهو سبحانه أضلُّه على علمه بأحواله التي تناسب ضلاله وتقتضيه وتستدعيه وهو سبحانه كثيراً ما يذكر ذلك مع إخباره بأنه أضل الكافر كما قال: ﴿ فَنَمَنْ يُرد الله أن يهديَهُ يشرحْ صدرَه للإسلام، ومَن يُردْ أن يضلُّه يجعلْ صدره ضيقاً حرجاً كمانما يصعد في السماء، كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ يُضل به كثيراً ويَهدي به كثيراً وما يضل به إلا الفاسقين، الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يُوصل ويفسدُونَ في الأرض أولئكَ هُم الخاسيرون﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ والله لا يهدي القومَ الظَّالِمينَ ﴾ (٢) ، والله لا يهدي القوم الفاسقين (1) ، (1) الله لا يهدي من هو كاذب كفار (0) ، ﴿ ويُضل الله الظالمين ﴾ (٦) ﴿ كَذَلَتْ يَضَلُّ الله من هو مسرف مرتباب ﴾ (٧) ، • وكذلك يَطبع الله على كلِّ قلب متكبر جبار ﴾ (^) ، ﴿ كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون () وقد أخبر سبحانه أنه يفعل ذلك عقوبةً لأرباب هذه الجرائم، وهذا إضلال ثان بعد الإضلال الأول كما قال تعالى: ﴿ وقُولِهم قلوبُنَا غُلْف بل طَبِّع الله عليها بكفرهم فلا يؤمنون إلا قليلاً ﴾ (١٠) وقال تعالى: ﴿وما يُشْعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون، ونقلب أفئدتهم وأبصارَهم كما لم يؤمنوا به أولَ مرةٍ ونَّذرُهم في طُغْيانِهِم يعْمَهُونَ ﴾ (١١) وقال: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسى لَقُومُه يَا قُومَ لِمَ تُؤْذُونني وقد

- (١) سورة الأنعام الآية: ١٢٥.
- (٢) سورة البقرة الآية : ٢٦ .
  - (٣) سورة الصف الآية : ٧٠.
  - (٤) سورة الصف الآية : ٥.
  - (٥) سورة الزمر.الآية : ٣.
  - (٦) سورة إبراهيم الآية : ٢٧.

- (٧) سورة غافر الآية: ٣٤.
- (٨) سورة غافر الآية: ٣٥.
- (٩) سورة الروم الآية: ٥٩.
- (١٠) سورة النساء الآية: ١٥٥.
- (١١) سورة الأنعام الآية: ١٠٩.

تعلمون أني رسولُ الله إليكم، فلما زاغوا أزاغَ الله قلوبهم والله لا يهدي القوم الفاسقين ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ في قلوبهم مرض فزَّادهم الله مرضًّا ﴾ (٢) وقال : ﴿ يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم واعلموا أن الله يحولُ بين المرء وقلبه وأنه إليه تُحشرون﴾ (٢) أي إن تركتم الاستجابة لله ورسولِه عاقبكم بأن يحولَ بينكم وبين قلوبكم فلا تقدرون على الاستجابة بعد ذلك. ويشبه هذا إنْ لم يكن بعينه قولَه : ﴿ ولقد أهلكنا القرونَ مِن قبلكم لَمَّا ظلموا وجاءتهم رسلُهم بالبينات وما كانوا ليؤمنوا ﴾ (٤) الآية، وفي موضع آخرَ: ﴿ تَلَكَ القرى نقصَّ عليك من أنبائها ولقد جاءتهم رسلُهم بالبينات فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا من قبل كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين ﴾ (٥) . وفي هذه الآية ثلاثة أقوال . أحدُها : قال أبو إسحاق : هذا إخبار عن قوم لا يؤمنون، كما قال عن نوح: ﴿ إَنَّه لن يُؤمِّن من قومِكَ إلاَّ من قد آمنَ ﴾ (٦) واحتجَّ على هذا بقوله: ﴿ كذلك يُطبع الله على قُلوب الكافِرين ﴾ (٧) قال: وهذا يدل على أنه قد طبع على قلوبهم. وقال ابنُ عباس: فما كان أولئك الكفارُ ليؤمنوا عند إرسال الرسل لما كذبوا يوم أخَذَ ميثاقهم حين أخرجهم من ظهر آدم فآمنوا كرْهاً وأقروا باللسان وأضمروا التكذيب. وقال مجاهد: فما كانوا لو أحييناهم بعد هلاكهم ليؤمنوا بما كذَّبوا به من قبل هلاكِهم. قلتُ: وهو نظيرُ قوله: ﴿ولو رُدُّوا لِعَادُوا لما نُهوا عنه ﴾ <sup>(٨)</sup>. وقال آخرونُ: لما جاءتهم رسلُهم بالآيات التي اقترحوها وطلبوها ما كانوا ليؤمنوا بعد رؤيتها ومعاينتها بما كذبوا به من قبل رؤيتها ومعاينتها فمنعَهم تكذيبُهم السابقُ بالحق لما عرفوه من الإيمان به بعد ذلك، وهذه عقوبة مَنْ ردّ الحق أو أعرضَ عنه فلم يقبله، فإنه يُصرف عنه ويُحال بينه وبينه، ويقلب قلبُه عنه، فهذا إضلالُ العقوبة وهو مِنْ عدْل الرب في عبده. وأما الإضلالُ السابقُ الذي ضل به عن قبوله أولاً والاهتداء به فهو إضلال ناشىء عن علم الله السابق في عبده أنه لا يصلح للهدى ولا يليق به وأن محلَّه غيرُ قابل له، فالله أعلمُ حيث يضعُ هداه وتوفيقَه كما هو أعلَمُ حيث يجعل رسالته، فهو أعلَمُ حَيث يجعلها أصلاً وميراثاً، وكما أنه ليس

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

- (١) سورة الصف الآية : ٥.
- (٢) سورة البقرة الآية : ١٠.
- (٣) سورة الأنفال الآية : ٢٤.
- ٤) سورة يونس الآية: ١٣.

- (٥) سورة الأعراف الآية: ١٠١.
  - (٦) سورة هود الآية : ٣٦.
- (٧) سورة الأعراف الآية : ١٠١.
  - (٨) سورة الأنعام الآية : ٢٨.

كلّ محل أهلاً لتحمل الرسالة عنه وأدائها إلى الخلق فليس كل محل أهلاً لقبولها والتصديق بها كما قال تعالى: ﴿وكذلك فتَنا بعضَهم ببعض ليقولوا أهؤلاء مَنَّ الله عليهم من بينِنا أليس الله بأعلم بالشاكرين﴾ (١) ، أي ابتلّينا واختبرنا بعضَهم سعض فابتلى الرؤساء والسادة بالأتباع والموالي والضعفاء ، فإذا نظرَ الرئيسُ والمطاع إلى المون ا والضعيف أنف أن يسْلم وقال: هذا يمن الله عليه بالهدى والسعادة دوني، قال الله تعالى: أليس الله بأعلم بالشاكرين (٢) وهم الذين يعرفون النعمة وقدرها ويشكرون الله عليها بالاعتراف والذل والخضوع والعبودية، فلو كانت قلوبكم مثلَ قلوبهم تعرفون قدر نعمتى وتشكروننى عليها وتذكرونني بها وتخضعون لي كخضوعهم وتحبؤنني كخبهم لَمَننتُ عليكم كما مننتُ عليهم، ولكِنْ لِمَنِّي ونعمِي محالٌ لا تليقُ إَلا بها وَلا تِحْسُنُ إلا: عندها، ولهذا يَقرنُ كشـراً بين التخصيص والعلم كقوله هُهنا: ﴿ أَلَيس الله بأعلم بالشاكرين﴾ وقوله: ﴿وإذا جاءتهم آية قالوا لن نُؤمِنَ حتَّى نُؤتى مثل ما أُوتي رسل الله الله أعلم حيث يجعل رسالتَه ﴾ (٢) وقوله : ﴿ وربُّكَ يخلقُ ما يَشال ويختار ، ما كانَ لَهُم الخِيرةُ سبحان الله وتعالى عما يشركون، وربكَ يعلُّمُ ما تُكِنُّ صدورُهُم وما يُعلنونَ ﴾ (؛) أي سبحان المتفرد بالخلق والاختيار مما خلق وهو الاصطفاء والاجتباء. ولهذا كان الوقفُ التام عند قوله: ﴿وَيَخْتَارُ﴾ ثم نَفَى عنهم الاختيارَ الذي اقترحوه بإرادتهم وأن ذلك ليس إليهم بل إلى الخلاق العليم الذي هو أعلم بمحال الاختيار ومواضعه لا مَنْ قال: ﴿ لولا نُزَّلَ هذا القرآنُ على رجل من القريتين عظيم ﴾ (٥) فأخبر سبحانَه أنه لا يبعث الرسلَ باختيارهم وأن البشر ليس لهم أن يختاروا على الله بل هو الذي يخلق ما يشاء ويختار ، ثم نَفَّى سبحانه أن تكون لهم الخيرة كما ليس لهم الخلُّق. ومنْ زِعَمَ أن «ما» مفعول « يختار » فقد غلِط، إذْ لو كان هذا هو المراد لكانت الخيرةُ منصوبةً على أنها خبر كان، ولا يصح المعنى وما كان لهم الخيرة فيه ، وحَدْفُ العائد ، فإن العائد هٰهنا مجرور بحرف لم يجر الموصول بمثله، فلو حُذِفَ مع الحرف لم يكن عليه دليل فلا يجوز حذْفُه، وكذلك لم يَفهم معنى الآية مَنْ قال إن الاختيارَ ههنا هو الإرادة كما يقول المتكلمون، أنه سبحان فاعلّ بالاختيار، فإن

Plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

- (١) سورة الأنعام الآية : ٥٣.
- (٢) سورة الأنعام الآية : ٥٣.
   (٢) سورة الأنعام الآية : ٥٣.

- ٤) سورة القصص الآية: ٦٨.
- (٥) سورة الزخرف الآية: ٣١.
- (٣) سورة الأنعام الآية : ١٢٤.
- ٥٩

Died by registered version FOR QURANIC THOUGHT

هذا الاصطلاحَ حادثٌ منهم لا يُحملُ عليه كلامُ الله، بل لفظُ الاختيار في القـرآن مطـابـقٌ لمعنـــاه في اللغـــة وهـــو اختيــار الشيء على غيره، وهـــو يقتضي ترجيحَ ذلك المختار وتخصيصَه وتقديمَه على غيره، وهذا أمر أخصُّ من مطلق الإرادة والمشيئة، قال في الصحاح: ﴿ الخيرةُ ﴾ الاسمُ مِنْ قولك ﴿ خار الله لك في هذا الأمر ﴾ والخَبِرَةُ أيضاً: يقول محمد خبرَةُ الله من خلقه، وخبرة الله أيضاً بالتسكين، والاختيار الاصطفاء، وكذلك التخبرُ والاستخارةُ طلبُ الخبرة، يقال: استخر الله يخرُ لك، وخيّرته بن الشيئين: فوّضتُ إليه الاختيار. انتهى » فهذا هو الاختيارُ في اللغة وهو أخص مما اصطلح عليه أهلُ الكلام. ومن هذا قولُه: ﴿وما كَانَ لِمُؤْمِنِ ولا مؤمنَةٍ إذا قضّى الله ورسولُه أمراً أن يكونَ لهمُ الخيرَةُ من أمرِهم ﴾ (١) وقوله تعالى : ﴿ واختارَ موسَى قومه سبعينَ رجُلاً لميقاتِنا ﴾ (٢) أي اختار منهم. وبهذا يحصلُ جوابُ السؤال الذي تورده القدريةُ: يقولون في الكفر والمعاصي هل هي واقعةٌ باختيار الله أم بغير اختياره، فإن قلتم باختياره فكلُ مختارٍ مَرْضيٍّ مُصطفًى مُحبوب فتكون مرضيةً محبوبة له، وإن قلتم بغير اختياره لم يكن بمشيئته واختياره. وجوابُه أن يقال: ما تعنون بالاختيار [أُهو] العام في أصطلاح المتكلمين وهو المشيئة والإرادة أم تعنون به الاختيارَ الخاص الواقع في القرآن والسنة وكلام العرب ، و إن أردتم بالاختيار الأولَ فهي واقعةٌ باختياره بهذا الاعتبار، لكنْ لا يجوزُ أن يُطلَق ذلك عليها لما في لفظ الاختيار من معنى الاصطفاء والمحبة، بل يُقال واقعةٌ بمشيئته وقدرته. وإن أردم بالاختيار معناه في القرآن ولغة العرب فهي غيرُ واقعة باختياره بهذا المعنى وإن كانت واقعة بمشيئته. فإن قيل: فهل تقولون إنها واقعة بإرادته أم لا تطلقون ذلك؟ قيل: لفظُ الإرادة في كتاب الله نوعان: إرادة كونية شاملة لجميع المخلوقات كقوله: ﴿ فعال لما يريد ﴾ (٢) وقوله: وإذا أردنا أن نهلك قرية (1) وقوله:
إن كان الله يريد أن يغويَكم (٥) ونظائر ذلك، وإرادةٌ دينية أمرية لا يجب وقوعُ مرادها، كقوله: ﴿ يريد الله بَكُم اليسْرَ ﴾ (٦)

- (١) سورة الأحزاب الآية : ٣٦.
- (٢) سورة الاعراف الآية: ١٥٥.
  - (٣) سورة البروج الآية : ١٦.
- ٤) سورة الإسراء الآية : ١٦.
  - (۵) سورة هود الآية: ٣٤.
- (٦) سورة البقرة الآية: ١٨٥.

٦.

Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANTE THOUGHT

وقوله: ﴿والله يريد أن يتوب عليكم ﴾ (١) فهي مرادةٌ بالمعنى الأول غيرُ مرادة بالمعنى الثاني. وكذلك إن قيل: هل هي واقعة بإذنه أم لا؟ والإذنُ أيضاً نوعان: كوني كقوله: ﴿وما هم بضارّين به من أحد إلا بإذن الله ﴾ (٢) وديني أمري كقوله: ﴿ آللهُ أذنَ لكم ﴾ (٢) وقوله : ﴿ أَذِن للذين يقاتلون بأنهم ظُلموا ﴾ (٤) . ولفظُ الاختيار مشتق من الخير المخالف للشر ، ولما كان الأصل في الحي أنه يريدُ ما ينفعه وما هو خير سميت الإرادة اختياراً ، وهذا يتضمنُ أن الإرادة لا ترجِّح نوعاً على نوع إلا لمرجح رجّح ذلك النوعَ عند الفاعل، والمقصودُ أنه يذكر العلم عند التخصيصات كَقوله تعالى: ﴿ ولقد اخترناهم على علم على العالمين ؟ (٥) لا خلافَ بين الناس أن المعنى: على علْم منَّا بأنهم أهلُ الاختيار ، فالجملةُ في موضع نصب على الحال، أي اخترناهم عالمين بهم وبأحوالهُم وماً يقتضي اختيارُهم من قبل خَلْقهم. ذَكَر سبحانه اختيارَهم وحكمتَه في اختياره إياهم، وذكَّر عِلْمَه الدالَّ على مواضع حكمته واختياره، ومن هذا قولُه سبحانه: ﴿ ولقد آتينا إبراهيم رُشده من قبلُ وَكنا به عالمين ﴾ (٦) وأصحَّ الأقوال في الآية أن المعنى: من قبل نزول التوراة، فإنه سبحانه قال: ﴿ ولقد آتينا مُوسى وهُرون الفرقان وضياء وذكراً للمتقين ﴾ (٧) وقال: ﴿ وهذا ذكر مبارك أنزلناه أفأنتم له منكرون ﴾ (^) ثم قال: ﴿ولقد آتينا إبراهيم رشده من قبل ﴾ (١) [أي من قبل] ذلك. ولهذا قُطعتْ « قبل » عن الإضافة وبُنيتْ لأن المضاف مَنْوِيّ معلومٌ وإنْ كان غيرَ مذكور في اللفظ. وذَكَر سبحانه هؤلاء الثلاثةَ وهم أئمةُ الرسل وأكرمُ الخلق عليه محمداً وإبراهيم وموسى. وقد قيلَ: ( من قبلُ ) أي في حال صِغره قبل البلوغ. وليس في اللفظ ما يدلُّ على هذا ، والسياقُ إنما يُقتضى ( من قبل ما ذُكر ). وقيل المعنيُّ بقوله : « من قبل» أي في سابق علمنا ، وليس في الآية أيضاً ما يدل على ذلك، ولا هو أمرٌ ّ ختص بإبراهيم، بل كلّ مؤمن فقد قدر الله هداه في سابق علمه، والمقصود قوله: وكنا به عالمين (<sup>(۱۱)</sup>، قال البغوي: أنه أهل للهداية والنبوة. وقال أبو الفرج: أي

- (١) سورة النساء الآية : ٢٧ .
- (٢) سورة البقرة الآية : ١٠٢.
- (٣) سورة يونس الآية : ٥٩.
- (٤) سورة الحج الآية : ٣٩.
- (٥) سورة الدخان الآية : ٣٢.
- (٦) سورة الأنبياء الآية: ٥١.

- (٧) سورة الأنبياء الآية: ٤٨.
- (٨) سورة الأنبياء الآية: ٥٠.
- (٩) سورة الأنبياء الآية: ٥١.
- (١٠) سورة الأنبياء الآية: ٥١.

pried by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عالمين بأنه موضع لإيتاء الرشد. وقال صاحب الكشاف: المعنى علْمُه به أنه علم منه أحوالاً بديعة وأسراراً عجيبة وصفاب قـد رضييَــهما وحدَهما حتى أهلـه لمخالّيه ومخالصية، وهذا كقولك في حُر من الناس: أنا عالم بفلان، فكلامك هذا من الاحتواء على محاسن الأوصاف، وهذا كقوله: ﴿ الله أعلم حيث يجعل رسالتَه ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ ولقد اخترْناهُم على علم ﴾ <sup>(7)</sup> ، ونظيره قولُه: ﴿ إن الله اصطَفَى آدمَ ونوحاً وآل إبراهيم وآل عِمْران على العالمين، ذريةً بعضها من بعض والله سميع عليم ﴾ <sup>(7)</sup> وقريب منه قوله: ﴿ ولسلمانَ الريح عاصفةً تجري بِأمرِهِ إلى الأرض التي باركْنا فيها وكُنَا بِكُلَ شيء عالِمِينَ ﴾ <sup>(1)</sup> حيث وضعنا هذا التخصيص في المحلّ الذي يليقُ به من

فصل: وهو سبحانه كما هو العليم الحكيم في اختياره مَنْ يختارُه مِنْ خَلقه، وإضلالِه مَنْ يضله منهم، فهو العليم الحكيم بما في أمره وشرعه من العواقب الحميدة والغايات العظيمة، قال تعالى: ﴿ كُتِبَ عليكُمْ القتالُ وهو كُرَّ لكُمْ، وعسى أن تكْرَهُوا شيئاً وهُوَ خَيْرٌ لكُمْ وعسَى أن تُحِبَّوا شَيئاً وهو شَرٌّ لكُمْ والله يعلَمُ وأنتُمْ لا تعْلَمُون ﴾ <sup>(ه)</sup>، بين سبحانه أن ما أمرَهم به يَعلم ما فيه من المصلحة والمنفعة لهم التي اقتضت أن يختارَه ويأمرهم به، وهم قد يكرهونه إما لعدم العلم وإما لنفور الطبع، فهذا علمه بما في ويأمرهم به، وهم قد يكرهونه إما لعدم العلم وإما لنفور الطبع، فهذا علمه بما في عواقب أمره مما لا يعلمونه، وذلك علمه بما في اختياره من خلقه بما لا يعلمونه. فهذه وإنْ كرهنه النفوسُ، وفلك علمه بما في اختياره من خلقه بما لا يعلمونه. فهذه وإنْ كرهنه النفوسُ، وفلك علمه بما في اختياره من خلقه بما لا يعلمونه. فهذا وإنْ كرهنه النفوسُ، وفل علمه بما في المتخارة وإنا لنفور الطبع، وعلى الرضا بقضائه وإنْ كرهنه النفوسُ. وفي حديث الاستخارة واللهم إني أستخيرك بعلمك، وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فأقدره لي ويسره لي في مارك لي فيه، وإن كنت تعلمه شراً لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فاصرفه عني واصرفني عنه واقدر لي الخيرَ حيث كان ثم رضي به، ومل عواقبة أمري فاصرفه عني واصرفني عنه واقدر لي الخيرَ حيث كان ثم رضي به، ومل عليه وتيسره له وليس له من نفسه شيء مي ذلك، بل علمه مراً ي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فاصرفه عني واصرفني عنه واقدر لي الخيرَ حيث كان ثم رضي به، ولما عليه وتيسره له وليس له من نفسه شيء من ذلك، بل علمه من علم من المصلحة وقدرته

- (١) سورة الأنعام الآية: ١٢٤.
   (٢) سورة الدخان الآية: ٣٢.
- ٤) سورة الأنبياء الآية: ٨١.
- (٥) سورة البقرة الآية : ٢١٦.
- (٣) سورة آل عمران الآية: ٣٣.

ted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> يعلم، وقدرتُه منه، فإنْ لم يقدره عليه وإلا فهو عاجز، وتيسيره منه فإن لم ييسره عليه وإلا فهو متعسر عليه بعد إقداره - أرشده النبي عليه إلى محض العبودية وهو جلب الخيرة من العالم بعواقب الأمور وتفاصيلها وخيرها وشرها ، وطلبُ القدرة منه فإنه إنْ لم يقدره وإلا فهو عاجز ، وطلبُ فضله منه ، فإنْ لم ييسره له ويهيئه له وإلا فهو متعذر عليه، ثم إذا اختاره له بعلمه وأعانه عليه بقدرته ويسره له من فضله فهو يحتاج إلى أن يبقيه عليه ويديمه بالبركة التي يضعها فيه، والبركةُ تتضمن ثبوتَه ونموه، وهَذا قَدْر زائد على إقداره عليه وتيسيره له، ثم إذا فعل ذلك كلُّمه فهو محتاج إلى أن يرضيه به فإنه قد يهيىء له ما يكرهه فيظل سأخطأ ويكونُ قد خار الله له فيه. قال عبد الله بن عمر : « إن الرجل ليستخيرُ الله فيختار له فيسخطُ على ربه فلا يلبث أن ينظر في العاقبةِ فإذا هو قد خار له » وفي المسندِ من حديث سعد بن أبي وقاص عن النبي ﷺ « مِنْ سعادة ابن آدم استخارتُه الله تعالى، ومن سعادة ابن آدم رضاه بما قضاً الله، ومن شِقوة ابن آدم تركه استخارةَ الله عز وجل، ومن شقوة ابن آدم سخطُه بما قضى الله» فالمقدورُ يكتنفه أمران: الاستخارةُ قبله والرضا بعده، فمن توفيق الله لعبده وإسعاده إياه أن يختار قبل وقوعه ويرضى بعد وقوعه ، ومِنْ خِذلانِه له أن لا يستخبرَهُ قبل وقوعه ولا يرضى به بعد وقوعه. وقال عمر بن الخطاب: لا أبالي أصبحتُ على ما أحبُّ أو على ما أكره، لأني لا أدري الخير فيما أحب أو فيما أكره. وقال الحسن: لا تكرهوا النقهاتِ الواقعةَ والبلايا الحادثةَ، فلَربَّ أمر تكرهُه فيه نجاتُك، ولربَّ أمر تُؤثره فيه عَطَبُك.

> فصل؛ ومما يناسب هذا قوله تعالى: ﴿ لقد صَدَقَ الله رسوله الرؤيا بالحق لَتدخُلُن المسجدَ الحرام إن شاء الله آمنين محلِّقين رؤوسَكم ومُقَصِّرين لا تخافون فعلمَ ما لم تعلموا فجعلَ من دون ذلك فتحاً قريباً ﴾ <sup>(١)</sup> بيَّنَ سبحانه حكمةَ ما كرهوه عام الحديبيَة مِنْ صدّ المشركين لهم حتى رجعوا ولم يعتمروا ، وبيَّنَ لهم أن مطلوبَهم يحصلُ بعد هذا فحصل في العام القابل، وقال سبحانه : ﴿ فعلم ما لم تعلموا فجعل من دون ذلك فتحاً قريباً ﴾ <sup>(١)</sup> وهو صلح الحديبية ، وهو أولُ الفتح المذكور في قوله : ﴿ إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾ <sup>(٢)</sup> فإن بسببه حصلَ من مصالح الدين والدنيا والنصر وظهور الإسلام

- (٢) سورة الفتح الآية : ٢٧.
- -

(٣) سورة الفتح الآية : ١ .

وبطلان الكفر ما لم يكونوا يرجونه قبل ذلك، ودخلَ الناسُ بعضهُم في بعض، وتكلم المسلمون بكلمة الإسلام وبراهينه وأدلته جهرةً لا يخافون، ودخلَ في ذلك الوقت في الإسلام قريب ممن دخلَ فيه إلى ذلك الوقت، وظهرَ لكل أحد بغيُ المشركين وعداوتهم وعنادهُم، وعلمَ الخاصُّ والعام أن محمداً وأصحابه أولو الحق والهدى، وأن أعداءهم ليس بأيديهم إلا العدوان والعناد، فإن البيت الحرام لم يُصد عنه حاج ولا معتمرٌ مِنْ زمن إبراهيم، فتحققتُ العربُ عنادَ قريش وعداوتَهم، وكان ذلك داعيةَ لبشَرِ كثير إلى الإسلام، وزاد عنادُ القوم وطغيانهم، وذلك مِن أكبر العون على نفوسهم، وزاد صبرُ المؤمنين واحتماهم والتزامهم لحكم الله وطاعة رسوله، وذلك من أعظم أسباب نصرهم، إلى غير ذلك من الأمور التي علمها الله ولم يعلمها الصحابةُ،

FOR QURAPICATION FOR CHAZI TRUST

فصل: ويشبه هذا قول يوسف الصديق: ﴿ يا أبتِ هذا تأويلُ رؤياي من قبلُ قد جعلها ربي حقاً وقد أحسن بي إذ أخرجني من السجن وجاء بكم من البدو من بعد أن نزَغَ الشيطانُ بيني وبين إخوتي، إن ربي لطيف لما يشاء إنه هو العليم الحكيم ﴾ <sup>(1)</sup>، فأخبرَ أنه يلطُفُ لما يريده فيأتي به بطرق خفية لا يعلمها الناس، واسمه اللطيفُ يتضمن علمَه بالأشياء الدقيقة وإيصاله الرحمة بالطرق الخفية، ومنه التلطف كما قال أهل الكهف: ﴿ وليتلطفُ ولا يُشعرنَ بكم أحداً ﴾ <sup>(٢)</sup> فكان ظاهرُ ما امتُحن به يوسف من مفارقة أبيه وإلقائه في السجن وبيعِه رقيقاً ثم مراودةِ التي هو في بيتها عن نفسه وكذبها عليه وسجنه محناً ومصائبَ وباطنُها نعماً وفتحاً جعلها الله سبباً لسعادته في الدنيا والآخرة.

ومن هذا الباب ما يَبتلي به عبادَه من المصائب، ويأمرهُم به من المكاره، وينهاهم عنه من الشهوات، هي طرقٌ يوصلهم بها إلى سعادتهم في العاجل والآجل، وقد حُفّت الجنةُ بالمكاره وحُفت النار بالشهوات، وقد قال يَبَالَخُهِ : « لا يقضي الله للمؤمن قضاء إلا خيراً له، إنْ أصابته سراء شكرَ فكان خيراً له، وإن أصابته ضراء صَبَر فكان خيراً له ». وليس ذلك إلا للمؤمن، فالقضاء كله خيرٌ لمن أعطى الشكرَ والصبر جالباً ما جلَبَ وكذلك ما فعلَه بآدم وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد يَبَالَخُ من الأمور التي

(١) سورة يوسف الآية: ١٠٠.

Dired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

هى في الظاهر محن وابتلاء وهى في الباطن طرق خفية أدخلهم بها إلى غاية كمالهم وسُعادتهم. فتأمل قصةً موسى وما لطُفَ له مِنْ إخراجه في وقتٍ ذبح فرعون للأطفال، ووحيه إلى أمه أن تلقيه في اليم، وسَوْقِه بلطفه إلى دارٍ عدوه الذي قدر هلاكة على يديه وهو يذبحُ الأطفالَ في طلبه، فرماه في بيته وحجره على فراشه، ثم قَدر له سبباً أخرجه من مصر وأوصلَه به إلى موضع لاحكمَ لفرعون عليه، ثم قدّر له سبباً أوصله به إلى النكاح والغنى بعد العزوبة والعَيْلة ، ثم ساقه إلى بلدِ عدوه فأقام عليه به حجتَه، ثم أخرجه وقومَه في صورة الفارين منه وكان ذلك عينَ نُصرتهم على أعدائهم وإهلاكهم وُهم ينظرون. وهذا كله مما يُبينُ أنه سبحانه يفعل ما يفعله لما يريده من العواقب الحميدة والحكم العظيمة التي لاتدركها عقولُ الخلق مع ما في ضِمِنها من الرحمة التامة والنعمة السابغة والتعرف إلى عباده بأسمائه وصفاته، فكَمْ في أكل آدَم من الشجرة التي نُهي عنها وإخراجه بسببها من الجنة مِنْ حكمةٍ بالغةٍ لا تهتدي العَقولُ إلى تفاصيلها، وكذَّلك ما قدَّره لسيدٍ ولذه من الأمور التي أوصله بها إلى أشرف غاياته وأوصله بالطرق الخفية فيها إلى أحمد العواقب، وكذلك فعْلُه بعباده وأوليائه يوصل إليهم نعمَه ويسوقهم إلى كهالهم وسعادتهم في الطرق الخفية التي لا يهتدون إلى معرفتها إلا إذا لاحت لهم عواقبها، وهذا أمر يضيق الجنَّانُ عن معرفة تفاصيله، ويحصرُ اللسانُ عن التعبير عنه، وأعرَفُ خلْق الله به أنبياؤه ورسلَّهُ، وأعرفُهم به خاتمهم وأفضلُهم، وأمتُه في العلم به على مراتبَهم ودرجاتهم ومنازلهم من العلم بالله وبأسمائه وصفاته، وهو سبحانه قد أحاط علماً بذلك كلَّه قبل السموات والأرض وقَدرة وكَتبه عنده، ثم يأمرُ ملائكتَه بكتابة ذلك من الكتاب الأول قبل خَلق العبد فيطابقُ حاله وشأنه لما كتَب في الكتاب ولما كَتبته الملائكةُ لا يزيد شيئاً ولا يَنقص مما كتبه سبحانه وأثبتَه عنده، كان في علمه قبل أن يكتبه، ثم كتبه كما في علمه، ثم وُجد كما كتبه. قال تعالى: ﴿ أَلَم تعلم أَن الله يعلم ما في السموات والأرض إن ذلك في كتاب، إن ذلك على الله يسير ﴾ (١) والله سبحانه قد علم قبل أن يُوجد عبادَه أحوالَهم وما هم عاملون وما هم إليه صائرون، ثم أخرجهم إلى هذه الدار ليُظهرَ معلومَه الذي عَلمه فيهم كما عَلمه، وابتلاهم من الأمر والنهي والخير والشر بما أظهر معلومه فاستحقوا المدحَ والذم والثواب والعقاب بما قام بهم من الأفعال والصفات المطابقة للعلْم السابق، ولم يكونوا

(١) سورة الحج الآية : ٧٠.

يستحقون ذلك وهي في علمِه قبل أن يعملوها فأرسلَ رسلَه وأنزل كتبه وشرّع شرائعه إعذاراً إليهم واقامةً للحجة عليهم لئلا يقولوا كيف تعاقبنا على عِلمك فينا وهذا لا يدخلُ تحتُّ كسبنا وقدرتنا ، فلما ظهر علمُه فيهم بأفعالهم حصل العقابُ على معلومه الذي أظهره الابتلاء والاختبار، وكما ابتلاهم بأمره ونهيه ابتلاهم بما زَيَّن لهم من الدنيا وبما رَكَّب فيهم من الشهوات فذلك ابتلاء بشرعه وأمره وهذا ابتلاء بقضائه وقدره. وقال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زَيْنَةً لِهَا لَنْبُلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحَسْنُ عملاً ﴾ (١) وقال: ﴿ وهو الذي خلقَ السمواتِ والأرض في ستة أيام وكَان عرَشُه على الماء ﴾ (٢) فأخبر في هذه الآية أنه خلَق السمواتِ والأرضَ ليبتلى عباده بأمره ونهيه، وهذا من الحق الذي خَلَق به خلْقه، وأخبرَ في الآية التي قبلها أنه خلق الموتَ والحياة ليبتليهم أيضاً فأحياهم ليبتليَهم بأمره ونَهيْه، وقدر عليهم الموتَ الذي ينالون به عاقبةً ذلك الابتلاء من الثواب والعقاب، وأخبر في الآية الأولى أنه زين لهم ما على الأرض ليبتليهم به أيهم يؤثر ما عنده عليه، وابتلى بعضَهم ببعض، وابتلاهم بالنعم والمصائب، فأظهر هذا الابتلاء علمَه السابق فيهم موجوداً عِياناً بعد أن كان غيباً في علمه، فابتلى أبوي الإنس والجن كلاًّ منها بالآخر، فأظهر ابتلاء آدم ما عَلِمه منه، وأظهر ابتلاء إبليسَ ما عَلِمه منه ، فلهذا قال للملائكة : ﴿ إِنِّي أَعلم ما لا تعلمون ﴾ (٢) . واستمر هذا الابتلاء في الذرية إلى يوم القيامة فابتلى الأنبياء بأممهم، وابتلى أمّمهم بهم، وقال لعبده ورسوله وخليله إني مبتليك ومبتل بك، وقال: ﴿ونبلوكم بالشر والخير فتنةً وإلينا تُرجعون﴾ (١) وقال: ﴿وجعلنا بعضَكم لبعض فتنةً ﴾ (٥)، وفي الحديث الصحيح أن ثلاثةَ أراد الله أن يبتليهم، أبرصَ وأقرعَ وأعمى، فأظهر الابتلاء حقائقَهم التي كَانت في عِلمه قبل أن يخلقهم، فأما الأعمى فاعترف بإنعام الله عليه وأنه كان أعمى فقيراً فأعطاه الله البصر والغنى وبَذَل للسائل ما ظلبه شكراً لله، وأما الأقرعُ والأبرصُ فكلاهها جَحدها ما كان عليه من قبل ذلك من سوء الحال والفقر ، وقال في الغني : إنما أُوتيته كابراً عن كابر، وهذا حالُ أكثر الناس لا يعترفُ بما كان عليه أولاً من نقص أو جهل وفقر وذنوب، وأن الله سبحانه نَقَله من ذلك إلى ضدّ ما كان عليه، وأنعم

FOR QURĂNIC THOUGHT

(1) سورة الكهف الآية:

(٢) سورة هود الآية: ٧.

- (٤) سورة الأنبياء الآية؛ ٣٥.
- (٥) سورة الفرقان الآية: ٢٠.

(٣) سورة البقرة الآية: ٣٠.

GHAZI TRU FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

> بذلك عليه، ولهذا ينبه سبحانه الإنسانَ على مبدأ خَلْقه الضَّعيف من الماء المهين ثم نَقْلِه في أطباق خَلْقه وأطواره من حال إلى حال حتى جعلَه بشراً سوياً يسمع ويبصر ويقول وينطق ويبطش ويعلم فنسيّ مبدأه وأولَه وكيف كان، ولم يعترفْ بنعم ربه عليه كما قال تعالى: ﴿ أيطمع كل امرى، منهم أن يدخل جنة نعم. كلا إنا خلقناهم مما يعلمون ﴾ (١) وأنت إذا تأملتَ ارتباطَ إحدى الجملتين بالأخرى وجدت تحتها كنزاً عظيمًا من كنوز المعرفة والعلم، فأشار سبحانه بمبدأ خلقه مما يعلمون من النطفة وما بعدها إلى موضع الحجة والآيةِ الدالةِ على وجوده ووحدانيته وكماله وتفرده بالربوبية والإلهية، وأنه لا يحسُنُ به مع ذلك أن يتركهم سُدىً لا يرسل إليهم رسولاً ولا ينزل عليهم كتاباً، وأنه لا يعجَزُ مع ذلك أن يخلقهم بعد ما أماتهم خلقاً جديداً، ويبعثهم إلى دار يوفيهم فيها أعمالَهم من الخير والشر، فكيف يطمعون في دخول الجنة وهم يكذبون ويكذّبون رُسلي، ويعدلون بي خَلْقي وهم يعلمون من أيّ شيء خلقتهم. ويشبه هذا قولَه: ﴿ نحن خلقناكم فلولا تُصدقونَ ﴾ (٢) وهم كانوا مصدَّقين بأنه خالقُهُم ولكنْ احتجِّ عليهم بخلقه لهم على توحيده ومعرفته وصدق رسله فدعاهم منهم ومِنْ خلقه إلى الإقرار بأسمائه وصفاته وتوحيدٍه وصدق رسله والإيمان بالمعاد، وهو سبحانه يذكر عبادَه بنعمه عليهم ويدعُوهم بها إلى معرفته ومحبته وتصديق رسله والإيمان بلقائه كما تضمنته سورة النِّعم وهي سورةُ النحل من قوله: ﴿ خلق الإِنسان مِن نطفة ﴾ (٢) إلى قوله: ﴿والله جعل لكم مما خلق ظلالاً وجعل لكم من الجبال أكناناً وجعل لكم سرابيل تقيكم الحر وسرابيـل تقيكـم بـأسكـم، كـذلـك يتم نعمتـه عليكـم لعلكـم تسْلمون﴾ (١) فذكَّرهم بأصول النعم وفروعها وعدَّدَها عليهم نعمةً نعمةً، وأخبر أنه أنعم بذلك عليهم ليسلموا له فتكمل نعمة عليهم بالإسلام الذي هو رأس النعم، ثم أخبر أ عمن كَفَرَه ولم يشكر نعمَه بقوله: ﴿ يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها ﴾ (٥) قال مجاهد: المساكنُ والأنعامُ وسرابيلُ الثياب والحديد يعرفُه كفارُ قُريش ثم ينكرونه بأن يقولوا هذا كان لآبائنا ورثناه عنهم. وقال عون بن عبدالله: يقولون: لولا فلان لكان كذا وكذا . وقال الفراء وابن قتيبة : يعرفون أن النعمَ من الله ولكنْ يقولون هذه بشفاعة

- (٤) سورة النحل الآية: ٨١. (٥) سورة النحل الآية: ٨٣.
- (٢) سورة الواقعة الآية: ٥٧.
  - (٣) سورة النحل الآية: ٤.

(١) سورة المعارج الآية: ٣٩، ٣٩.

FOR QURANIC THOUGHT

آلمتنا. وقالت طائفةٌ: النعمةُ هٰهنا محمد عَنَّكُم وإنكارُها جَحْدُهم نبوتَه، وهذا يُروى عن مجاهد والسدّي، وهذا أقربٌ إلى حقيقة الإنكار فإنه إنكار لما هو أجلَّ النعمة إلى غير الله فقد أنكروا نعمة الله بنسبتها إلى غيره، فإن الذي قال إنما كان هذا لآبائنا ورثناه كابراً عن كابر جاحداً لنعمة الله عليهم غير معترفٍ بها، وهو كالأبرص والأقرع اللذين ذكَّرهما الملَّكُ بنعم الله عليهما فأنكرا وقالا : إنما ورثنا هذا كابراً عن كابر ، فقال: إن كنتما كاذبين فصيَّركما الله إلى ما كنتما . وكونُها موروثةً عن الآباء أبلغُ في إنعام الله عليهم إذ أنعم بها على آبائهم ثم ورَّثهم إياها فتمتعوا هم وآباؤهم بنعمته. وأما قولُ الآخرين: ( لولا فلان لما كان كذا » فيتضمنُ قَطْعَ إضافة النعمة إلى مَنْ لولاه لم تكن، وإضافتَها إلى مَنْ لا يملك لنفسه ولا لغيره ضرّاً ولا نفعاً، وغايتها أن تكون جزءاً من أجزاء السبب أجرى الله تعالى نعمته على يده، والسببُ لا يستقلُّ بالإيخاد وجَعْلُه سبباً هو من نعم الله عليه، وهو المنعمُ بتلك النعمة وهو المنعم بما جَعَلَه مِن أسبابها، فالسببُ والْمُسبَّبُ من إنعامه، وهو سبحانه قد يُنعم بذلك السبب وقد يُنعم بدونه فلا يكون له أثر، وقد يسلبه تسبيبيتَه، وقد يجعل لها معارضاً يقاومها، وقد يرتب على السبب ضدَّ مقتضاه، فهو وحده المنعم على الحقيقة. وأما قولُ القائل بشفاعة آلهتنا فتضمَّنَّ الشركَ مع إضافة النعمة إلى غير وليها ، فالآلهةُ التي تُعبد من دون الله أحقرُ وأذل من أن تشفعَ عند الله وهي محضرة في الهوان والعذاب مع عابديها ، وأقربُ الخلق إلى الله وأحبَّهم إليه لا يشفع عنده إلا من بعد إذنه لمن ارتضاه، فالشفاعةُ بإذنه مِنْ نعمه، فهو المنعمُ بالشفاعة وهو المنعم بقبولها وهو المنعم بتأهيل المشفوع له، إذ ليس كلَّ أحد أهلاً أن يُشفَع له، فمَن المنعمُ على الحقيقة سواه؟ قال تعالى: ﴿ وما بِكُم من نعمة فمن الله ﴾ (١) فالعبدُ لا خروج له عن نعمته وفضله ومنته وإحسانه طرفة عين لا في الدنيا ولا في الآخرة، ولهذا ذم الله سبحانه من آتاه شيئاً من نعمة فقال: إنما أوتيته على علم عندي. وفي الآية الأخرى: ﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ ضُرّ دعانا ثم إذا خوَّلناه نعمةً منا قال إنما أوتيته على علم؟ (٢) وقال البغوي : على علم من الله أني له أهل، وقال مقاتل: على خير علِّمه اللهُ عندي. وقال آخرون: على عِلْم من الله أني له أهل. ومضمونُ هذا القول أنَّ الله آتانيه على علمه بأني أهلُه. وقال آخرون: بل العلم له نفسه، ومعناه أوتيتهُ على علم منى بوجوه المكاسب. قاله قتادة وغيرُه. وقيل:

(١) سورة النحل الآيةُ : ٥٣.

(٢) سورة الزمر الآية: ٤٩.

المعنى قد علمتُ أني لما أوتيتُ هذا في الدنيا فلى عند الله منزلةٌ وشرف. وهذا معنى قول مجاهد : أوتيته على شرف، قال تعالى : ﴿ بَّل هي فتنةً ﴾ (٢) أي النعمُ التي أوتيها فتنةٌ نختبره فيها ومحنة نمتحنه بها، لا يدل على اصطفائه واجتبائه وأنه محبوب لنا مقرَّب عندنا. ولهذا قال في قصة قارون: ﴿ أو لم يعلم أن الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أشد منه قوة وأكثر جعاً ﴾ (٢) فلو كان إعطاء المال والقوة والجاه يدل على رضاء الله سبحانه عمن آتاه ذلك وشرفٍ قَدْره وعلو منزلته عنده لما أهلك من آتاه من ذلك أكثرَ مما آتي قارون، فلمّا أهلكهم مع سَعة هذا العطاء وبَسْطته عُلم أن عطاءه إنما كان ابتلاءً وفتنة لا محبةً ورضاً واصطفاءً لهم على غيرهم. ولهذا قال في الآية الأخرى: ﴿ بل هى فتنة ﴾ أي النعمة فتنة لا كرامةً ﴿ولكنَّ أكثرهم لا يعلمون ﴾ (") ثم أكد هذا المعنى بقوله: ﴿قد قالها الذين من قبلهم فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون، فأصابهم سيئاتُ ما كسبوا ﴾ (1) أي قد قال هذه المقالة الذين مِنْ قبلهم لما آتيناهم نعمَنا. قال: قال ابن عباس: كانوا قد بطِروا نعمةَ الله إذ آتاهم الدنيا وفرحوا بها وطَغوا وقالوا هذه كرامةٌ من الله لنا . وقوله : ﴿ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسُبُونَ ﴾ المعنى أنهم ظنوا أن ما آتيناهم لكرامتهم علينا، ولم يكن كذلك، لأنهم وقعوا في العذاب ولم يُغْنَ عِنهم ما كسَبوا شيئًا ، وتبين أن تلك النعم لم تكن لكرامتهم علينا وهوان مَنْ منعناه إياها . وقال أبو إسحاق: معنى الآية أن قُولهم إنما آتانا الله ذلك لكرامتنا عليه وأنا أهله أحبط أعمالَهم، فكنَّى عن إحباط العمل بقوله: ﴿ فَمَا أَغْنَى عَنِهُمُ مَا كَانُوا يَكْسَبُونَ ﴾ ثم أبطل سبحانه هذا الظن الكاذبَ منهم بقوله: ﴿ أَو لَم يعلموا أَنَ الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ﴾ (٥) والمقصودُ أن قولَه: ﴿ على علم عندي ﴾ (١) إنْ أُريدَ به علمُه نفسُه كان المعنى أوتيتُه على ما عندي من العلم والخبرة والمعرفة التي توصلتُ بها إلى ذلك وحصَّلته بها، وإنْ أريد به علمُ الله كان المعنى أُوتيتُه على ما عَلم الله عندي من الخير والاستحقاق وأني أهله وذلك من كراءتم عليه. وقد يترجح هذا القولُ بقوله . ٩ أوتيتُه ٩ ولم يقل حصَّلتُه واكتسبتُه بعلي ومعرفتي، فدلَّ على اعترافه بأن غيره آتاه

FOR QUR'ANIC THOUGHT

- إياه، ويدل عليه قولُه تعالى: ﴿بل هي ننة﴾ أي محنة واختبار، والمعنى أنه لم يُؤَّت
  - (١) سورة الزمر الآية: ٤٩.
  - (٢) سورة القصص الآية : ٧٨.
    - (٣) سورة يونس الآية : ٥٥ .

- (٤) سورة الزمر الآية: ٥٠.
- (٥) سورة الزمر الآية: ٥٢.
- (٦) سورة القصص الآية: ٧٨.
- ٦٩

هذا لكرامته علينا بل أوتيَّه امتحاناً منا وابتلاءً واختباراً هل يشكر فيه أم يكفر، وأيضاً فهذا يوافقُ قوله: ﴿ فأما الإنسانُ إذا ما ابتلاه ربه فأكرمَه ونعَّمه، فيقولُ ربي أكرمَن ، وأما إذا ما ابتلاه فَقدَرَ عليه رزقَه فيقولُ ربي أهانَن ﴾ (١) فهو قد اعترف بأن ربه هو الذي آتاه ذلك ولكنْ ظن أنه لكرامته عليه، فالآيةُ على التقدير الأول تتضمنُ ذمَّ مَنْ أضاف النعم إلى نفسه وعلمِه وقوتِه ولم يضفها إلى فضل الله وإحسانه، وذلك مَحْضُ الكفر بها، فإن رأسَ الشكر الاعترافُ بالنعمة وأنها من المنعم وحده، فإذا أضيفتْ إلى غيره كان جَحْداً لها ، فإذا قال أُوتيته على ما عندي من العلم والخبرة التي حصَّلتُ بها ذلك فقد أضافها إلى نفسه وأعجب بها كما أضافها إلى قدرته الذين قالُوا مَنْ أشد منا قوةً، فهؤلاء اغتروا بقوتهم وهذا اغتر بعلمه، فما أغنى عن هؤلاء قوتهُم ولا عن هذا علمُه. وعلى التقدير الثاني يتضمن ذمَّ مَنْ اعتقد أنَّ إنعام الله عليه لكونه أهلاً ومستحقاً لها ، فقد جَعَلَ سببَ النعمة ما قام به من الصفات التي يستحقُّ بها على الله أن يُنعم عليه وأن تلكَ النعمةَ جزالا له على إحسانه وخيره فقد جَعَلَ سَببها ما اتصف به هُو لاما قام به ربه من الجود والإحسان والفضل والمنة ، ولم يعلم أن ذلك ابتلاء واختبار له أيشكر أم يكفر، ليس ذلك جزاءً على ما هو منه، ولو كان ذلك جزاءً على عمله أو خيراً قام به فالله سبحانه هو المنعم عليه بذلك السبب، فهو المنعم بالمسبَّب والجزاء، والكلُّ محضٌ مِنته وفضله وجوده وليس للعبد من نفسه مثقال ذرة من الخير، وعلى التقديرين فهو لم يضف النعمةَ إلى الرب من كل وجـه وإنْ أضافها إليه مِنْ وجهٍ دون وجه، وهو سبحانه وحده هو المنعم من جميع الوجوه على الحقيقة بالنعم وأسبابها فأسبابُها مِنْ نعمه على العبد وإنْ حَصَلتْ بِكَسْبِه فكسبُه مِنْ نعمه، فكلَّ نعمةٍ فمن الله وحده حتى الشكرُ فإنه نعمة وهي منه سبحانه فلا يطيق أحدَّ أن يشكره إلا بنعمته، وشكرُه نعمةً منه عليه كما قالٌ داود: يا رب كيف أشكرك وشكري لك نعمة مِن نعمك على تستوجب شكراً آخر ؟ فقال: الآن شكرتَني يا داود . ذكره الإمام أحمد ، وذُكر أيضاً عن الحسن قال : قال داود : إلهي لو أن لكلَّ شعرة من شعري لسانين يذكرانك بالليل والنهار والدهرَ كله لما أدّوا مالك عليَّ من حق نعمةٍ واحدة. والمقصودُ: أن حال الشاكر ضدُّ حال القائل: ﴿ إنما أُوتيته عَلى علم عندي ﴾ ونظيرُ ذلك قولُه: ﴿ لا يسأمُ الإنسانُ من دعاء الخير وإنْ مسه الشر فيؤوسٌ قَنوط،

nlied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

(١) سورة الفجر الآية: ١٥.

ولئن أذقناه رحمةً مِنا مِن بعد ضراءَ مسته ليقولَنَّ هذا لي <sup>())</sup> قال ابن عباس: يريدُ مِنْ عندي. وقال مقاتل: يعني أنا أحق بهذا. وقال مجاهد: هذا بعملي وأنا محقوق به وقال الزجاج: هذا واجب بعملي استحققته. فوصف الإنسانَ بأقبح صفتين: إن مسته الشر صار إلى حال القانط ووجَم وجومَ الآيس، فإذا مسه الخير نسي أن الله هو المنعم عليه الْمُفْضل بما أعطاه فبطر وظن أنه هو المستحق لذلك، ثم أضاف إلى ذلك تكذيبَه بالبعث فقال: « وما أظن الساعة قائمة »، ثم أضاف إلى ذلك ظنَّه الكاذبَ أنه إنْ بُعث

GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فصل: وفي قوله تعالى: ﴿ وأَضلَّهُ اللَّهُ على عِلَمُ ﴾ <sup>(٢)</sup> قولٌ آخر، أنه على علم الضال، كما قيل على علم منه أن معبودَه لا ينفع ولا يضر، فيكونُ المعنى: أضلَّه الله مع علمه الذي تقوم به عليه الحجة، لم يضله على جهل وعدم علم، هذا يشبه قوله: ﴿ فلا تَجْعَلُوا للهِ أنداداً وأنتم تعلمون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقولَه: ﴿ فصدَهم عن السبيل وكسانوا مستبصرين ﴾ <sup>(٢)</sup> وقولَه: ﴿ وجحدوا بِها واسْتَيْقَنَنْها أنفُسُهم ﴾ <sup>(٥)</sup> وقولَه: ﴿ وآتينا تمود الناقة مبصرة فظلموا بها ﴾ <sup>(٢)</sup> وقولَ موسى لفرعون: ﴿ لقد علمتَ ما أنزل هؤلا الا وبُّ السموات والأرض بصائر ﴾ <sup>(٣)</sup> وقولَه تعالى: ﴿ الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وإن فريقاً منهم ليكتمون الحق وهم يعلمون ﴾ <sup>(٨)</sup> وقولَه: ﴿ فَانهم لا يعد إذ هذاهم حتى يبين لهم ما يتقون الحق وهم يعلمون ﴾ <sup>(٨)</sup> وقولَه: ﴿ فانهم لا يكذَّبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ والما ين أن لمؤلام الا يعد إذ هذاهم حتى يبين لهم ما يتقون <sup>(٢)</sup> ونوله: ﴿ والذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون ﴾ <sup>(٢)</sup> ونوله: ﴿ والله يضاً قوماً القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه »، فإن الضال عياناً كما في الحديث و الذي الموله. أن فوا من ال عن سلوك طريق رشده وهو يراها عياناً كما في الحديث و أنه والما يلما بن عذا المقدير فهو من ال عن سلوك طريق رشده وهو يراها عياناً كما في الحديث و أنه والما يوا من ال عن المول منه بعلمه »، فإن الضال عن الطريق قد يكون متبعاً لمواه عالماً بأن الرشد والهدى في خلاف ما يعمل، ولما كان المدى هو معرفة الحق والعمل به كان له مندان الجهلُ وتركُ العمل به، فالأولُ ضلال في العلم والثاني ضلال في القصد والعمل.

- (١) سورة فصلت الآية : ٤٩.
- (٢) سورة الجاثية الآية : ٢٣ .
- (٣) سورة البقرة الآية : ٢٢ .
- (٤) سورة العنكبوت الآية: ٣٨ النمل: ٢٤.
  - ۵) سورة النمل الآية : ١٤.

- (٦) سورة الاسراء الآية: ٥٩.
- (٧) سورة الإسراء الآية: ١٠٢.
- (٨) سورة الانعام الآية: ٢٠ .
- (٩) سورة الانعام الآية: ٣٣.
- (١٠) سورة التوبة الآية : ١١٥ .



فقد وقع قولهُ: ﴿على علم﴾<sup>(١)</sup> في قوله تعالى: ﴿ولقد اخترناهم على علم﴾<sup>(٢)</sup> وفي قوله: ﴿وأضله الله على علم﴾ وفي قوله: ﴿قال إنما أوتيتُه على علم﴾<sup>(٣)</sup> فالأولُ يَرجع العلْمُ فيه إلى الله قولاً واحداً، والثاني والثالث فيهما قولان، والراجحُ في قوله: ﴿وأضله الله على علم﴾ أن يكون كالأول وهو قولُ عامة السلف، والثالثُ فيه قولان محتملان، وقد ذُكر توجههُما، والله أعلم. والمقصودُ ذِكر مراتب القضاء والقدر علماً وكتابةً ومشيئة وخلقاً.

- (١) سورة الجائية الآية : ٢٣.
- (٢) سورة الدخان الآبة: ٣٢.
- (٣) سورة القصص الآية : ٧٨ .



## الباب الحادي عشر في ذكر المرتبة الثانية وهي مرتبة الكتابة

وقد تقدم في أول الكتاب ما دل على ذلك من نصوص القرآن والسنة الصريحة فنَذكر هنا بعضَ ما لم نذكره. قال تعالى: ﴿ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون. إن في هذا لبلاغاً لقوم عابدين ﴾ (١) فالزبورُ هنا جميعُ الكتب المنزلة من السهاء لا تختص بزبور داود ، والذكرُ أم الكتاب الذي عند الله، والأَرضُ الدنيا، وعبادُه الصالحون أمةُ محمد ﷺ. هذا أصح الأقوال في هذه الآية وهي عَلم من أعلام نبوة رسول الله عَظَّيْتُم ، فإنه أخبر بذلك بمكةَ وأهلُ الأرض كلهم كفار أعداء له ولأصحابه والمشركون قد أخرجوهم من ديارهم ومساكنهم وشتتوهم في أطراف الأرض، فأخبرهم ربهم تبارك وتعالى أنه كَتب في الذكر الأول أنهم يرثون الأرض من الكفار ، ثم كتب ذلك في الكتب التي أنزلها على رسله، والكتابُ قد أطلق عليه الذكر في قول النبي ﷺ في الحديث المتفق على صحته (كان اللهُ ولم يكن شيء غيرُه وكان عرشهُ على المَّاء وكَتب في الذكر كُلَّ شيء ؛ فهذا هو الذكر الذي كتب فَيه أن الدنيا تصير لأمة محمد ﷺ . والكتبُ النزلة قد أطلق عليها الزُّبُر في قوله تعالى: وما أرسلنًا مِن قبلِكَ إلا رجالاً نرٍّ حى إليهم فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون بالبينات والزبر ﴾ (٢) أي أرسلناهم بـالآيـات الواضحـات والكتـب التي فيهـا الهدى والنور . والذكرُ ههنا الكتابان اللذان أنزلا قبل رسول الله عظي وهما التوراةُ والإنجيل، والذكرُ في قوله: ﴿ وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نُزل إليهم﴾ (٢) هو القرآنُ، ففي هذه الآية عِلْمُه بما كان قبل كونه وكتابتُه له بعد علمه. وقال تعالى: ﴿ إِنَّا نِحْنُ

- سورة الأنبياء الآية: ١٠٥.
- (٣) سورة النحل الآية: ٤٤.
- (٢) سورة الأنبياء الآية: ٧.

نُحيى الْمَوْتَى ونكتب ما قدموا وآثارَهم وكُلَّ شيء أحصيناهُ في إمام مُبين ﴾ <sup>(١)</sup> فجمَع بين الكتابين الكتاب السابق لأعمالهم قبل وجودهم والكتاب المقارِن لأعمالهم، فأخبر أنَّه يحييهم بعدما أماتَهُمْ للبعث ويجازيهم بأعمالهم، ونبَّه بكتابته لها على ذلك، قال: نكتبُ ما قدموا من خير أو شر فعلوه في حياتهم «وآثارهم» ما سنّوا من سنّة خير أو شر فاقْتُدي بهم فيها بعد موتهم. وقال ابن عباس في رواية عطاء : « آثارهم » ما أثروا من خير أو شر ، كقوله : ﴿ يُنبأُ الإنسانُ يومئذ بما قَدم وأخر ﴾ <sup>(٢)</sup> فإن قلتَ : قد استُفيد هذا من قوله: «قدموا» فما أفاد قولُه «آثارهم» على قوله؟ قلتُ: أفاد فائدةً جليلة وهو أنه سبحانه يكتب ما عملوه وما تولَّد من أُعالهم فيكونُ المتولَّد عنها كأنهم عملوه في الخير والشر وهو أثرُ أعمالهم، فآثارُهم هي آثارُ أعمالهم المتولدة عنها وهذا القول أعمّ من قول مقاتل، وكأن مقاتلاً أراد التمثيلَ والبيان على عادة السلف في تفسير اللفظة العامة بنوع أو فردٍ من أفراد مدلولها تقريباً وتمثيلاً لا حصراً وإحاطة. وقال أنس وابن عباسٌ في رواية عكرمة: نزلتْ هذه الآية في بني سَلمة، أرادوا أن ينتقلوا إلى قرب المسجد وكانت منازلُهم بعيدة فلما نزلتْ قالوا بلُّ نمكتُ مكانَّنا ، واحتج أربابُ هذا القول بها في صحيح البخاري من حديث أبي سعيد الخُدْري قال: كانت بنو سلمة في ناحية المدينة فأرادوا النُّقْلَة إلى قرب المسجد فنزلت هذه الآية: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحِي الْمَوْتَى ونكتب ما قدموا وآثارهم 🛠 (٢) فقال رسول الله ﷺ : « يا بني سلمة ديارُكم تكتب آثاركم؛ وقد روى مسلم في صحيحه نحوه من حديث جابر وأنس. وفي هذا القول نظرٌ ، فإن سورةَ يس مكية وقصة بني سلمة بالمدينة، إلا أن يُقال هذه الآيةُ وحدها مدنية، وأحسنُ من هذا أن تكون ذُكرت عند هذه القصة ودلت عليها وذُكروا بها عندها إما من النبي مُثلَّثُه وإما من جبريل فأطلق على ذلك النزول. ولعل هذا مرادُ من قال في نظائر ذلك : نزلتْ مرتين، والمقصود أن خطاهم إلى المساجد من آثارهم التي يكتبها الله لهم. قال عمر بن الخطاب: لو كان الله سبحانه تاركاً لابن آدم شيئًا لتَرك ما عفَت عليه الرياحُ من أثر . وقال مسروق: ما خطا رجلٌ خطوةٌ إلا كتبت له حسنةً أو سيئةً. والمقصودُ أن قوله: ﴿ وَكُلْ شَيءُ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مَبِينَ﴾ (؛) وهو اللوحُ المحفوظ، وهو أم الكتاب، وهو الذكرُ الذي كُتب فيه كُلُّ شيء ـ

FOR QURĂNIC THOUGHT

- (١) سورة يُس الآية ١٢٠ . (٢) سورة القيامة الآية : ١٣ .
- (٤). سورة يس الآية : ١٢.

(٣) سورة يس الآية : ١٢.

Anverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> يتضمنُ كتابةَ أعمال العباد قبل أن يعملوها ، والإحصاء في الكتاب يتضمن علْمَه بها وحفظَه لها والإحاطَة بعددها وإثباتَها فيه. وقال تعالى: ﴿وما مِن دَابَّةٍ في الأرض ولَا طَائِر يطيرُ بجمناحَيْهِ إلا أمم أمثالكم ما فَرَّطْنا في الكتاب مِن شَي، ثُمّ إلى رَبَّهم يُحشرون ﴾ (١) وقد اختُلف في الكتاب ههنا، هل هو القرآنُ أو اللوحُ المحفوظ على قولين، فقالت طائفةٌ : المرادُ به القرآن، وهذا من العام المرادِ به الخاص، أي ما فرطنا فيه من شيء يحتاجون إلى ذكره وبيانه، كقوله: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الكتاب تبياناً لِكُلّ شيْءٍ ﴾ (٢) ويجوز أن يكون من العام المرادِ به عمومُه، والمرادُ أن كلَّ شيءٍ ذُكر فيه مجملًا ومفصلاً كما قال ابن مسعود وقد لَعن الواصلةَ والمستوصلة: ما لي لا ألعنُ مَن لعنه الله في كتابه؟ فقالت امرأة: لقد قرأتُ القرآنَ في وجدتُه، فقال: إن كنتِ قرأته فقد وجدته، قال تعالى: ﴿ ما آتاكم الرسولُ فخُذُوه وما نهاكُمْ عنْهُ فانتَهُوا ﴾ (٢) ولَعن رسولُ الله ﷺ الواصلةَ والمستوصلَة . وقال الشافعي: ما نزَلُ بأحدٍ مِن المسلمين نازلةٌ إلا وفي كتاب الله سبيلُ الدَّلالة عليها. وقالت طائفة: المرادُ بالكتاب في الآية اللوحُ المحفوظ الذي كَتب الله فيه كل شيء، وهذا إحدى الروايتين عن ابن عباس، وكأن هذا القول أظهر في الآية، والسياقُ يدل عليه، فإنه قال: ﴿ وما مِن دابَّةٍ في الأرض ولا طائر يطيرُ بجناحَيْهِ إلى أمم أمثالكم ﴾ (٤) وهذا يتضمنُ أنها أمم أمثالُنا في الخلق والرزق والأكل والتقدير أول وأنها لم تُخلق سُدّى، بل هي معبّدة مذللة قد قدر خلقها وأجلها ورزقها وما سمير إليه، ثم ذكر عاقبتَها ومصيرها بعد فنائها، ثم قال: إلى ربهم يُحشرون (<sup>()</sup> فذكر مبدأها ونهايتها، وأدخل بين هاتين الحالتين قوله: تُوجد، فلا يناسبُ هذا كر كتاب الأمر والنهى وإنما يناسب ذِكر الكتاب الأول، ولن نَصر القولَ الأول أر جب عن هذا بأن في ذكر القرآن ههنا الإخبار عن تضمنه لذِكر ذلك والإخبار به فلم نفرُّط فيه من شيء بل أخبرناكم بكل ما كان وما هو كائن إجمالاً وتفصيلاً. رجّحه أمر آخر وهو أن هذا ذُكر عقيب قوله: ﴿وقالوا لولا نُزَّلَ عليه آيةً من ربَّه قُلْ إن الله قادر على أن يُنزَّل آيةً ولكنَّ أكثرَهُم لا

- (١) سورة الأنعام الآية: ٨.
   (٢) سورة النحل الآية: ١٩.
- ٤) سورة الأنعام الآية: ٣٨.
- (0) سورة الأنعام الآية: ٣٨.
- (٦) سورة الأنعام الآية: ٣٨
- (٣) سورة الحشر الآية: ٧
- ۷٥

يعلمون ﴾ (١) فنبتههم على أعظم الآيات وأدلها على صدق رسول الله عليه وهو الكتاب الذي يتضمن بيانَ كل شيء ولم يفرَّط فيه من شيء، ثم نبِّههم بأنهم أمة من جملة الأمم التي في السموات والأرض وهذا يتضمن التعريفَ بوجود الخالق وكمال قدرته وعلمه وسعةٍ ملكه وكثرة جنوده والأمم التي لا يحصيها غيرُه، وهذا يتضمن أنه لا إله غيره ولا ربَّ سواه وأنه رب العالمين، فهذا دليل على وحدانيته وصفات كماله من جهةٍ خلقه وقدره، وإنزالُ الكتاب الذي لم يفرَّط فيه من شيء دليلٌ من جهة أمره وكلامه، فهذا استدلالٌ بأمره وذاك بخلْقه: ﴿ أَلَا لَهُ الخَلْقِ وَالأَمْنِ تَبَارِكَ اللهُ رَبِّ العالمينَ ﴾ (٢) وشهد لهذا أيضاً قوله: ﴿ وقالوا لولا أُنزل عليه آياتٌ من ربه قُل إنَّها الآياتُ عند الله وإنما أنا نذير مبين، أولَمْ يكْفِهِم أنَّا أنزَلنا عليك الكتابَ يُتْلَى عليهم إن في ذلك لَرِحةً وذكرى لقوم يؤمنُون ﴾ (٢) ولِمن نَصَر أن المراد بالكتاب اللوح المحفوظ أن يقول: لما سألوا آيةً أخبرَهم سبحانه بأنه لم يترك إنزالَها لعدم قدرته على ذلك \_ فإنه قادر على ذلك \_ وإنما لم ينزلها لحكمته ورحمته بهم وإحسانه إليهم إذْ لوْ أنزلها على وَفق اقتراحهم لَعوجلوا بالعقوبة إن لم يؤمنوا . ثم ذَكر ما يدل على كمال قدرته بخلق الأمم العظيمة التي لا يحصِي عددها إلا هو، فمن قدر على خلق هذه الأمم مع اختلاف أجناسها وأنواعها وصفاتها وهيئاتها كيف يعجز عن إنزال آية ؟ ثم أخبر عن كمال قدرته وعلمه بأن هؤلاء الأمم قد أحصاهم وكتبهم وقدر أرزاقهم وآجالهم وأحوالهم في كتاب لم يفرّط فيه من شيء ثم يُميتهم ثم يحشُرهم إليه، والذين كذَّبوا بآياتنا صُم وبُكم في الظلمات عن النظر والاعتبار الذي يؤديهم إلى معرفة ربوبيته ووحدانيته وصيدق رسله. ثم أخبر أن الآياتِ لا تستقل بالهدى ولو أنزلها على وَفق اقتراح البشر ، بل الأمرُ كله له مَن يشأ يضلله ومن يشأ يجعلُه على صراط مستقيم، فهو أظهرُ القولين. والله أعلم.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال: ﴿ حَم، والكتاب المبين، إنا جعَلْناهُ قُرآناً عرَبِيّــاً لعلَّكُمْ تَعْقِلون، وإنه في أَمَّ الكتاب لدَيْنا لعليٍّ حكيمٍ ﴾ <sup>(1)</sup> قال ابن عباس: في اللوح المحفوظ المقري <sup>(0)</sup> عندنا. قال مقاتل: إن نُسخته في أصل الكتاب وهو اللوح المحفوظ، وأَمَّ الكتاب أصلُ الكتاب،

- (1) سورة الأنعام الآية: ٣٧.
   (1) سورة الأعراف الآية: ٥٤.
- ٤) سورة الزخرف الآية: ٣.
- (٥) المعنى: المكتوب عندنا: لكن الكلمة لا تؤديه.
- (٣) سورة العنكبوت الآية: ٥٠.

pied by cepistered version FOR QUR'ANIC THOUGHT

وأمَّ كل شيء أصله، والقرآنُ كتبه الله في اللوح المحفوظ قبل خلق السموات والأرض كما قال تعالى: ﴿ بل هو قرآن مَجيد، في لوح محفُوظ ﴾ <sup>(١)</sup> وأجع الصحابةُ والتابعون وجيعُ أهل السنة والحديث أن كل كائن إلى يوم القيامة فهو مكتوب في أم الكتاب، وقد دلّ القرآنُ على أن الرب تعالى كتب في أم الكتاب ما يفعله وما يقوله فكتب في اللوح أفعاله وكلامه، فتبّت يدا أبي لهب في اللوح المحفوظ قبل وجود أبي لهب. وقولهُ وهذا اختيارُ ابن عباس، ويجوز أن يكون مِن صلة أم الكتاب، أي أنه في الكتاب الذي عندنا، وهذا اختيارُ ابن عباس، ويجوز أن يكون مِن صلة الخبر، إنه عليّ حكيم عندنا ليس هو كما عند المكذبين به، وإن كذبتم به وكفرتم فهو عندنا في غاية الارتفاع والشرف والإحكام.

وقال تعالى: ﴿ فمن أظلَمُ ممن افْتَرى على الله كذباً أو كَذَّبَ بِآياتِهِ أولئِكَ ينالُهم نصيبُهم من الكتاب ﴾ <sup>(٢)</sup> قال سعيد بن جبير ومجاهد وعطية: أي ما سَبَق لهم في الكتاب من الشقاوة والسعادة، ثم قرأ عطية: ﴿ فريقاً هَدَى وفريقاً حَقَّ عليهِم الضلالةُ ﴾ <sup>(٢)</sup> والمعنى أن هؤلاء أدركَهم ما كُتب لهم من الشقاوة، وهذا قولُ ابن عباس في رواية عطاء، قال: يريدُ ما سَبق عليهم في علمي في اللوح المحفوظ، فالكتاب على هذا القول الكتاب الأول، ونصيبُهم ما كُتب لهم من الشقاوة والأعال بان زيد والقرطي والربيع بن أنس: ينائهم ما كُتب لهم من الأرزاق والأعمال فإذا فني نصيبُهم واستكملوه جاءتهم رسلنا يتوفونهم. ورجّح بعضُهم هذا القول لمكان حتى التي مي للغاية <sup>(٤)</sup> يعني أنهم يستوفون أرزاقهم وأعمارهم إلى الموت. ولمن نصر القولَ الأول أن يقول: حتى في هذا الموضع هي التي تدخل على الجمل وينصرف الكلام فيها إلى الابتداء كما في قوله:

## فيا عجباً حتى كُليبُ تسبُّني

والصحيح أن نصيبهم من الكتاب يتناول الأمرين فهو نصيبُهم من الشقاوة،

- (١) سورة البروج الآية : ٢٢ .
- (٢) سورة الأعراف الآية : ٣٧.
- (٣) سورة الأعراف الآية : ٣٠.
- ٤) يعني قوله تعالى تماماً للآية: ٤ .. حتى إذا جاءتهم رسلنا يتوفونهم قالوا أين ما كنتم تدعون من دون
   ١لله قالوا ضلوا عنا وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين ٩.

Diret by constance (westing) C E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ونصيبهم من الأعمال التي هي أسبابها ، ونصيبهم من الأعمار التي هي مدة اكتسابها ، ونصيبهم من الأرزاق التي استعانوا بها على ذلك، فعمّت الآيةُ هذا النصيبَ كلَّه. وذَكر هؤلاء بعضَه وهؤلاء بعضَه، هذا على القول الصحيح وأن المرادَ مَا سَبق لهم في أم الكتاب. وقالت طائفة: المراد بالكتاب القرآن. قال الزجاج: معنى « نصيبُهم من الكتاب، ما أخبرَ الله من جزائهم نحو قوله: ﴿ فَأَنذَرْ تُكم ناراً تَلَظَّى ﴾ (١) وقُوله: أيسْلكُه عذاباً صَعداً (٢) قال أربابُ هذا القول: وهذا هو الظاهر، لأنه ذكر عذابهم في القرآن في مواضعَ ثم أخبر أنه ينالهم نصيبُهم منه، والصحيحُ القول الأولُ وهو نصيبهم الذي كتب لهم أن ينالوه قبل أن يُخلقوا ، ولهذا القول وجهٌّ حسن وهو أن نصيب المؤمنين منه الرحمةُ والسعادة ونصيبَ هؤلاء منه العدَّابُ والشقاء، فنصيبُ كلِّ فريق منه ما اختاروه لأنفسهم وآثروه على غيره، كما أن حظَّ المؤمنين منه كان الهدى والرحة فحظ هؤلاء منه الضلال والخيبة، فكان حظَّهم من هذه النعمة أن صارت نقمةً وحسرة عليهم. وقريبٌ مـن هـذا قـولـه: ﴿وَتَجْعُلُـونَ رَزَقَكُـم أَنَكُـم تكذَّبون﴾ (٢) أي تجعلون حظكم من هذا الرزق الذي به حياتُكم التكذيبَ. قال الحسن: تجعلون حظكم ونصيبكم من القرآن أنكم تكذَّبون. قال: وخسر عبدٌ لا يكون حظه من كتاب الله إلا التكذيبَ به. وقال تعالى: ﴿وَكُلْ شِيء فعلوه في الزبر ﴾ (١) قال عطاء ومقاتل: كل شيء فعلوه مكتوب عليهم في اللوح المحفوظ. وروى حماد بن زيد عن داود بن أبي هند عن الشعبي « وكلُّ شيء فعلوه في الزُّبُر » قال: كُتب عليهم قبل أن يعملوه. وقالت طائفةٌ: المعنى أنه يُحصّى عليهم في كُتب أعمالهم، وجمع أبو إسحاق بين القولين فقال: مكتوبٌ عليهم قبل أن يفعلوه ومكتوبٌ عليهم إذا فعلوه للجزاء ، وهذا أصح. وبالله التوفيق.

وفي الصحيحين من حديث ابن عباس قال: ما رأيتُ شيئاً أشبهُ باللَّمم مما قال أبو هريرة إن النبي ﷺ قال: « إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا، أدرك ذلك لا محالة، فزنا العينين النظرُ، وزنا اللسان النطقُ، والنفس تمنّى وتشتهي، والفرْج يصدَّق ذلك ويكذّبه، وفي الصحيح أيضاً عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «كتب على ابن آدم نصيبُه من الزنا مدركٌ ذلك لا محالة، فالعينان زناهما النظرُ، والأذنان

- (١) سورة الليل الآية : ١٤. (٢) سورة الجن الآية : ١٧.
- (٣) سورة الواقعة الآية: ٨٢.
- ٤) سورة القمر الآية: ٥٢.

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> زناهما الاستماع، واللسانُ زناه الكلام، واليدُ زناها البطش، والرجلُ زناها الخطا، والقلبُ يهوى ويتمنى، ويصدق الفرج ذلك كله ويكذّبه». وفي صحيح البخاري وغيره عن عمران بن حصين قال: ودخلتُ على النبي يتلقد وعقّلتُ ناقتي بالباب، فأتاه ناس من بني تميم فقال: اقبلوا البشرى يا بني تميم، قالواً: قد بشرتنا فأعطنا، مرتين، ثم دخلَ عليه ناس من اليمن فقال: اقبلوا البشرى يا أهل اليمن إذْ لم يقبلها بنو تميم، قالوا: قد قبلنا يا رسول الله، قالوا جئنا لنسألك عن هذا الأمر، قال: كان الله ولم يكن شيء غيرُه وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كلّ شيء، وخلقَ السمواتِ والأرضَ، فنادى مناد: ذهبَتْ ناقتك يا بن الحصين، فانطلقتُ فإذا هي ينقطعُ دونَها وما يكون بقوله وفعله، وكتب مقتضى أسمائه وصفاته وآثارها كما في قله وما يفعله وما يكون بقوله وفعله، وكتب مقتضى أسمائه وصفاته وآثارها كما في الصحيحين من الشراب، في الذاد عن الأعرج عن أبي هريرة قال: قال رسول الله يتقليمُ دونَها وما يكون بقوله وفعله، وكتب مقتضى أسمائه وصفاته وآثارها كما في الصحيحين من



## الباب الثاني عشر

## في ذكر المرتبة الثالثة من مراتب القضاء والقدر وهي مرتبة المشيئة

وهذه المرتبة قد دلَّ عليها إجماعُ الرسل من أولهم إلى آخرهم، وجميعُ الكتب المنزلة من عند الله، والفطرة التي فطر الله عليها خلْقه، وأدلِةُ العقول والعِيَّان، وليس في الوجود مُوجبٌ ومقتض إلا مشيئةُ الله وحده فها شاء كان وما لم يشأ لم يكن، هذا عمومُ التوحيد الذي لا يقوم إلا به، والمسلمون من أولهم إلى آخرهم مجمعون على أنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، وخالفهم في ذلك منْ ليس منهم في هذا الموضع ، وإنْ كان منهم في موضع آخر ، فجوَّزوا أن يكون في الوجود ما لا يشاء الله وأن يشاء ما لا يكون، وخالفَ الرسل كلهم وأتباعهم منْ نفى مشيئة الله بالكلية ولم يثبتْ له سبحانه مشيئة واختياراً أوجدَ بها الخلق كما يقوله طوائف من أعداء الرسل من الفلاسفة وأتباعهم. والقرآن والسنة مملوءان بتكذيب الطائفتين فقوله تعالى ﴿ ولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدِهم مِنْ بعدٍ ما جاءتهم البينات ولكن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من كفر ، ولو شاء الله ما اقتتلوا ولكن الله يفعل ما يريد ﴾ (١) ، وقال تعالى ﴿ كَذَلْكَ اللهُ يفعل ما يشاء ﴾ (٢) وقال ﴿ وكذلك جعلنا لكل نبي عدُواً شياطين الإنس والجن يُوحي بعضهم إلى بعض زُخرف القول غُروراً ولـو شـاءً ربـك مـا فعلــوه فــذرهــم ومـاً يفترون ﴾ (٢) وقال ﴿ ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلُّهم جميعاً ﴾ (٤) وقال ﴿ ولو شاء ربك لجعلَ الناسَ أمة واحدة ﴾ <sup>(٥)</sup> ، وقال ﴿ ولو شاء الله لجمَعهم على الهدى ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال ﴿ ولو شئنا لآتينا كلَّ نفْس هداها ﴾ (٧) وقال ﴿ ولو شاء الله لانتصر منهم ﴾ (^)

(١) سورة البقرة الآية: ٢٥٣.

(٣) سورة الانعام الآية: ١١٢.

(٤) سورة يونس الآية: ٩٩.

- (٢) سورة آل عمران الآية: ٤٠.
- (٦) سورة الأنعام الآية: ٣٥.
- (٧) سورة السجدة الآية : ١٣.

(٥) سورة هود الآية: ١١٨.

- ٨) سورة محمد الآية: ٤.
- ٨٠

.

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> وقال ﴿ ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك ﴾ (١) وقال: ﴿ فإن يـشآ الله يختم على قلبك ﴾ (٢) ، وقال: ﴿ إِنْ يَشَأْ يَدْهَبْكُم أَيُّهَا النَّاسُ وِيَأْتِ بِآخَرِينَ وَكَانَ الله على ذلك قديراً ﴾ (٢) وقال ﴿ لتدخُلنَّ المسجد الحرامَ إن شاء الله آمنين ﴾ (٤) ، وقال عن نوح إنه قال لقومه ﴿ إنما يأتيكم به الله إنْ شاء ﴾ (٥) وقال إمام الحنفاء وأبو الأنبياء لقومه ولا أخاف ما تشركون به إلا أن يشاء ربي شيئاً وسع ربي كلّ شيء علماً (1) وقال الذبيح له ﴿ ستجدُني إن شاء الله من الصابرين ﴾ (٧) ، وقال خطيبُ الأنبياء شُعيب وما يكون لنا أن نعود فيها إلا أن يشاء الله ربُّنا وسع ربنا كلَّ شيء علمًا على الله توكلنا ﴾ (^) وقال الصديق الكريم ابن الكريم ابن الكُريم ﴿ ادخلوا مصر إن شاء الله آمنين ﴾ (١) ، وقال حمو موسى: ﴿وما أريد أن أشقَّ عليك ستجدبني إن شاء الله من الصالحين ﴾ (١٠) وقال كليم الرحمن للخضر ﴿ ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً ﴾ (١١) ، وقال قوم موسى له ﴿ وإنا إن شاء الله لمهتدون ﴾ (١٢) وقال لسيد ولد آدم وأكرمهم عليه ﴿ ولا تُقولنَّ لشيء إني فاعلَّ ذلك غداً إلا أن يشاء الله ﴾ (١٢) وقال ♦قل لا أملك لنفسي ضراً ولا نفعاً إلا ما شاء الله﴾(\*')، وقال عن أهل الجنة خالدين فيها ما دامت السموات والأرض إلاما شاءربك (١٥) ما يوعن أهل النار كذلك ليبين أن الأمر راجع إلى مشيئته ولو شاء لكان غير ذلك، وقال ﴿ربكم أعلَمُ بكم إن يشأ يرحمكم أو إن يشأ يعذبكم ﴾ (١١) وقال ﴿ يغفر لمن يشاء ويُعذب من يشاء ﴾ (١٧) وقال ﴿ ولو بسط الله الرزقَ لعباده لبغوا في الأرض ولكنْ ينزلُ بقدرٍ ما يشاء ﴾ (١٨) وقال ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَبْسُطُ الرَزْقُ لَمْنَ يَشَاءُ وَيَقْدُرُ ﴾ (١١) وقال ﴿ يُحَوُّو اللهُ مَا يَشَاء

- (١) سورة الاسراء الآية : ٨٦.
- (٢) سورة الشوري الآية : ٢٤.
- (٣) سورة النساء الآية: ١٣٣.
- ٤) سورة الفتح الآية: ٢٧.
- (٥) سورة هود الآية : ٣٣.
- (٦) سورة الأنعام الآية: ٨٠.
- (٧) سورة الصافات الآية: ١٠٢.
- (٨) سورة الاعراف الآية: ٨٩.
- ۹۹) سورة يوسف الآية : ۹۹.
- (١٠) سورة القصص الآية : ٢٧ .

- (١١) سورة الكهف الآية : ٦٩.
- (١٢) سورة البقرة الآية : ٧٠.
- (١٣) سورة الكهف الآية : ٢٤ .
- (١٤) سورة يونس الآية : ٤٩ .
- (١٥) سورة هود الآية: ١٠٨.
- (١٦) سورة الاسراء الآية: ٥٤.
- (١٧) سورة البقرة الآية: ٢٨٤.
- (١٨) سورة الشورى الآية : ٢٧.
- (١٩) سورة الاسراء الآية: ٣٠.
  - ۸۱

E GHAZI TRU FOR QUR'ANIC THOUGHT

> ويُثْبِت ﴾ (١) وقال ﴿ من يشإ الله يضْللهُ ومن يشأ يجعلْه على صراط مستقيم ﴾ (٢) وقال: ﴿وما أرسلنا من رسولَ الا بلسان قومه ليبيِّن لهم فيُضلُّ اللهُ من يشاء ويهدي من يشاء وهو العزيز الحكيم ﴾ (٢) وقال ﴿ ويضلُّ اللهُ الظالمين ويفعل الله ما يشاء ﴾ (١) ، وقال: ﴿ ولكنْ جعلناه نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا ﴾ (٥) وقال: ﴿ قُلْ لله المشرق والمغـرب يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ (٢) وقال ﴿ قُلْ لُو شَاء الله ما تلوته. عليكم ولا أدراكم به ﴾ (٧) وقال ﴿ نحن خلقناهم وشددَنا أسْرهم وإذا شئنا بدلنا أمثالهم تبديلاً ﴾ (^)، وقال ﴿ وما يذكرون إلا أن يشاء الله ﴾ (١) وفي الآية الأخرى ﴿ وما تشاؤون إلا أن يشاء الله 🖗 (١٠)، فأخبر أن مشيئتهم وفعلهم موقوفان على مشيئته لهم هذا وهذا. وقال ﴿ قُلْ اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاءً ﴾ (١١) وقال ﴿ والله يدعو إلى دار السلام ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم (١٢) وقال ﴿ ويعذب المنافقين إن شاء أو يتوبَّ عليهم ﴾ (١٢) وقوله برحته من يشاء يضاعفُ لمن يشاء ﴾ (١١) وقوله ﴿ نصيبُ برحتنا من نشاءً ﴾ (١٧) وقوله ﴿ نرفع درجاتٍ من نشاء كه (١٨) وقوله ﴿ ذلك فَضُل الله يؤتيه من يشاء كم (١١) وقوله تعالى : ﴿ ولك نُ الله بمن على من يشاء من عباده (٢٠) وقدول ، ﴿ فَنُجِّم من نشاء ﴾ (٢١) ، وقدول ، ﴿ فيبسطه في السهاء كيف يشاء ﴾ (٢٢) وقوله ﴿ إن ربي لطيفٌ لما يشاء ﴾ (٢٢). وقوله: ♦ يؤتي الحكمة من يشاء ﴾<sup>(٢١)</sup> وقوله: ♦ ولو نشاء لطمسنا على أعينهم ﴾ <sup>(٢٥)</sup> وقـولــه:

- (١٣) سورة الاحزاب الآية: ٢٤. (١) سورة الرُّعد الآية: ٣٩. (٢) سورة الأنعام الآية: ٣٩. (١٤) سورة آل عمران الآية: ٧٤. (١٥) سورة النور الآية: ٢١. (٣) سورة ابراهيم الآية: ٤. (١٦) سورة البقرة الآية: ٢٦١ . (٤) سورة ابراهيم الآية: ٢٧. (١٧) سورة يوسف الآية: ٥٦. . ٥٢ سورة الشورى الآية: ٥٢. (١٨) سورة الأنعام الآية ٨٣ ويوسف الآية: ٧٦. (٦) سورة البقرة الآية: ١٤٢. (١٩) سورة الجمعة الآية: ٤. (٧) سورة يونس الآية: ١٦. (٢٠) سورة إبراهيم الآية ١١. (٨) سورة الانسان الآية : ٢٨. (٢١) سورة يوسف الآية : ١١٠. (٩) سورة المدثر الآية: ٥٦. (٢٢) سورة الروم الآية: ٤٨ . (١٠) سورة الإنسان الآية: ٣٠ (٢٣) سورة البقرة الآية : ٢٦١ . (١١) سورة آل عمران الآية: ٢٦. (٢٤) سورة البقرة الآية: ٢٦٩.
  - (١٢) سورة يونس الآية: ٢٥.
  - ٨٢

ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم (<sup>()</sup> وقوله (إن يشأ يُسكن الريح) <sup>()</sup> وقوله ﴿ لو نشاء جعلناه حُطاماً ﴾ (٢) وقوله ﴿ لو نشاء جعلناه أجاجاً ﴾ (١) وقوله ﴿ فسوف يغنيكم الله من فضله إن شاء ﴾ (٥) ، وقول الله إن يشأ يدهب كم ويستخلف من بعد مم ما يشاء ﴾ (1) وقوله ﴿ولو شاء الله لأعنتكم ﴾ (٧) وقوله ﴿ الله. يَجْتَبِي إليه من يشاء ﴾ (٨) وقوله عن كليمه موسى ﴿ إنَّ هي إلَّا فتنتَّك تضلُّ بها من تشاء وتَهدي من تشاء ﴾ (١) وهذه الآياتُ ونحوها تتضمن الرَّدَّ على طائفتي الضلال نفاةِ المشيئة بالكلية ونُفاة مشيئة أفعال العباد وحركاتهم وهُداهم وضلالِهم، وهو سبحانه تارةً يخبر أن كل ما في الكون بمشيئته، وتارةً أنَّ ما لم يشأ لم يكن، وتارةً أنه لو شاء لكان خلافٌ الواقع، وأنه لو شاء لكان خلافُ القدر الذي قدره وكتبه، وأنه لو شاء ما عُصِيَّ، وأنه لو شاء لجمع خلْقه على الهدى وجعلهم أمةً واحدة، فتضمن ذلك أن الواقع بمشيئته، وأن ما لم يقع فهو لعدم مشيئته، وهذا حقيقة الربوبية، وهو معنى كونه رَبَّ العالمين وكونهِ القيَّومَ القائم بتدبير عباده، فلا خلْق ولا رزق ولا عطاء ولا منْع ولا قبضَ ولا بسُطَ ولا موتَ ولا حياةً ولا إضلال ولا هدَى ولا سعادة ولا شقاوة إلا بعد إذنه، وكلُّ ذلك بمشيئته وتكوينه اذْ لا مالك غيره ولا مدبر سواه ولا ربَّ غيره، قال تعالى وربَّكَ يخلقُ ما يشاء ويختار ﴾ <sup>(١٠)</sup>وقال ﴿ ونقرٌ في الأرحام ما نشاء ﴾<sup>(١١)</sup> وقال ﴿ في أيَّ صورةٍ ما شاء ركَّبك﴾ (١٢)وقال ﴿ لله ملكُ السمواتِ والأرض يخلقُ ما يشاء يهبُ لمن يشاء إناثاً ويهبُ لمن يشاء الذكور، أو يزوجهم ذكراناً وإناثاً ويجعل من يشاء عقياً ﴾ (١٢) وقال ﴿ يهدي اللهُ لنوره من يشاء ﴾ (١١). وتقدم في حديث حذيفة بن أُسيد في صحيح مسلم في شأن الجنين ( فيقضي ربُّك ما يشاء ويكتبُ الملك ). وفي صحيح البخاري من حديث أبي موسى عن النبي صليت ، اشفعوا تُؤجروا ويقضي الله على لسان نبيه ما يشاء ٢. وفي صحيح البخاري من حديث علي بن أبي طالب حين طرقه النبيُّ سَلِيْتُهِ وفاطمة ليلاً فقال: ﴿ أَلا تصليان؟ فقال على: ۖ إِنما أنفسنا بيد الله فإذا شاء أَنْ

FOR QURĂNIC THOUGHT

poplied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

يبعثنا بعثنا. وفي صحيحه أيضاً في قصة نومهم في الوادي عنه ﷺ 1 إن الله قبضَ أرواحكم حين شاء وردَّها حين شاء ». وفي حديث ابن مسعود الذي في المسند وغيره في قصة رجوعهم من الحديبيةِ ونومِهم عن صلاة الصبح، فقال النبي ﷺ: ﴿ إِنَّ الله لو شاء لم تناموا عنها ولكنْ أراد أن تكون لمن بعدكم، فهكذا لمن نام ونسي». وفي لفظ آخر : ( إن الله سبحانه لو شاء أيقظنا ولكنه أراد أن يكون لمن بعدكم ، وفي مسند الإمام أحمد عن طفيل بن. سخيرة أخي عائشة لأمها أنه رأى فيا يرى النائم كأنه مسر برهْط من اليهود فقال: منْ أنتم؟ قالوا: نحن اليهود، قال: إنكم أنتم القومُ لولا أنكم تزعمون أن عزيراً ابنُ الله، فقالت اليهود : وأنتم القومُ لولا أنكم تقولون ما شاء الله وشاء محمد ، ثم مرّ برهط من النصارى فقال : منْ أنتم ؟ قالوا : نحن النصارى ، قال : إنكم أنتم القومُ لولًا أنكم تقولون المسيحُ ابنُ الله، قالوا : وأنتم القومُ لولا أنكم تقولون ما شاء اللهُ وشاء محمد، فلما أصبح أخبر بها من أخبر ثم أتَّى النبيَّ عَلَيْكُم فأخبره ققال: أخبرت أحداً؟ قال: نعم، فلما صلوا خطبهم فحمد الله وأثنى عليه فقال: إن طفيلاً رأى رؤيا فـأخبرَ بها مـنْ أخبرَ مِنكـم وإنكـم تقـولـون كلمـة كــان يمنعني الحيــالخ منكم \_ زاد البيهقى \_ فلا تقولوها ولكنْ قولوا ما شاء الله وحده لا شريك له ، وروى جعفر عن عون عن الأجلح عن يزيد بن الأصم عن ابن عباس قال: جاء رجل إلى النبي بَيَالَيْهُ يكلمه في بعض الأمر فقال الرجل لرسول الله: ما شاء الله وشئت ، فقال رسول الله عَلَيْهُم : أجعلتني لله عدْلًا بل ما شاء الله وحده. وروى سعيد عن منصور عن عبدالله بن يسار عن حذيفة عن النبي عَلَيْتُهُ قال: ﴿ لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا: ما شاء الله ثم شاء فلان» قال الشافعي في رواية الربيع عنه: المشيئةُ إرادةً الا عز وجل ﴿ وما تشاؤون إلا أن يشاء الله ﴾ (١) فأعلم الله خلقه أن المشيئة له دون خلقه وأن مشيئتهم لا تكون إلا أن يشاء الله، فيقال لرسول الله عظي ما شاء الله ثم شئت، ولا يقال ما شاء الله وشئت، قال: ويقال: مَنْ يُطع الله ورسوله فإن الله تعبد الباد بأن فرض عليهم طاعة رسوله. فإذا أطيع رسول الله فقد أُطيع 'للهُ بطاعة رسوله. وفي صحيح مسلم من حديث عبدالله بن عمرو عن النبي ﷺ ، تلوبُ العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرّفها كيف يشاء ، ثم قال رسول الله عَظَّيْتُهُ : يا مصرّف القلوب صرّف قلوبنا على طاعتك ، وفي حديث النواس بن سمّان سمعت ا

(1) سورة الانسان الآية: ٣٠.

ter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

النبي عَلَيْكُم يقول: ﴿ ما من قلب إلا بين إصبعين من أصابع الرحمن إن شاء أقامه وإن شاء أزاغه» وكان رسول الله عَلَيْهُم يقول: اللهم يا مقلِّب القلوب ثبت قلوبنا على دينك، والميزانُ بيد الرحمن يرفع أقواماً ويخفضُ آخريـن إلى يـوم القيـامة». وفي الصحيحين من حديث عبدالله بن عمرو سمعتُ النبي مُظالمٍ وهو قائم على المنبر يقول: ٩ إنما بقاؤكم فيا سلف من الأمم قبلكم كما بين صلاة العصر إلى غروب الشمس » وذكر الحديث وقال في آخره:﴿فذلك فضلى أوتيه منْ أشاء ﴾.وفي صحيح البخاري مرفوعاً « مَثَل الكافر كمثل الأرزة صهاء معتدلة حتى يقصمها الله إذا شاء » وقال عبد الرزاق عن معمر عن همام: هذا ما حدثنا أبو هريرة قال: قال رسول الله عليه : • قال الله تبارك وتعالى: لا يُقلُّ ابنُ آدم يا خيبةَ الدهر فإني أنا الدهرُ أرسلُ الليلَ والنهار فإذا شئت قبضْتهما » قال الشافعي : تأويله والله أعلم أن العرب كان شأنُها أن تذه الدهرَ وتسبه عند المصائب التي تنزل بهم من موتٍ أو هرم أو تلف أو غير ذلك، فيقولون: إنما يهلكنا الدهرُ وهو الليلُ والنهارُ ، ويقولون : أصابتهم قوارعُ الدهر وأبادهم الدهرُ ، فيجعلون الليلَ والنهارَ يفعلان الأشياء فيذمون الدهرَ بأنه الذي يفنيهم ويفعل بهم، فقال رسول الله عنهم : لا تسبوا الدهرَ على أنه الذي يفنيكم والذي يفعل بكم هذه الأشياء، فإنكم إذا سببتم فاعل هذه الأشياء فإنما تسبون الله تبارك وتعالى فإنه فاعل هذه الأشياء. وفي حديث أنس يرفعه: «اطلبوا الخيرَ دهركم كلَّه وتعرَّضوا لنفحات رحمة الله فإن لله عز وجل سحائب من رحمته يصيب بها من يشاء من عباده وسلُوا الله أن يستر عوراتكم ويؤمِّن روعاتكم ، وفي الصحيحين من حديث عبادة بن الصامت قال: كنا عند النبي يَتَلِيُّكُم فقال: تبايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئاً ولا تزنوا ولا تسرقوا، فمن وفي مِنكم فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئًا فعُوقب به فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً فستره الله فهو إلى الله إن شاء عذبه وإن شاء غفر له. وفيهما أيضاً من حديث احتجاج الجنة والنار قولُ الله للجنة: أنتِ رحمتي أرحمُ بِكِ مِن أشاء \_ وللنار \_ أنتِ عذابي أعذَب بك من أشاء. وفيه أيضاً من حديث أبي هريرة عن النبي عَظَّيْمٍ : لا يقلْ أحدكم اللهم اغفر لي إن شئت وارحمني إن شئت \_ وارزقني إن شئت ليعزمَ مسألته، إنه يفعلُ ما يشاء لا مُكره له. وفي صحيح مسلم عنه يرفعه: ﴿ المؤمن القوي خيرٌ وأحبُّ إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير ، احرصْ على ما ينفعك ، واستعن بالله ولا تعجز ، وإن أصابك شيء فلا تقل لو

أني فعلت كذا وكذا ولكن قلْ قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عملَ الشيطان ، وفي حديث أبي ذر : ويا عبادي كلكم ضال إلا منْ هديته ، الحديث ، وفي آخره : • ذلك بأني جواد أفعلُ ما أشاء ، عطائي كلام ، فإذا أردتُ شيئاً فإنما أقولُ له كن فيكون ، وفي حديث أنس بن مالك عن النبي يَتَلَيَّهُ وما أنعم الله على عبد من نعمة من أهل وولد فيقول ما شاء الله لا قوة إلا بالله فيرى فيه آية دون الموت ، وهذا الحديث الصحيح مشتق من قوله تعالى : ﴿ ولولا إذ دخلت جنتك قلتَ ما شاء الله لا قوة إلا بالله ﴾ <sup>(1)</sup> وفي حديث أنس بن مالك عن النبي وقعت له ساجداً فيدعني ما شاء الله أن يدعني ، وفي حديث الشفاعة وفإذا رأيت ربي وقعت له ساجداً فيدعني ما شاء الله أن يدعني ، وفي حديث آخر وأهل الجنة دخولاً إليها فيسكت ما شاء الله أن وفيه قوله سبحانه : لا أهزأ بك ولكني على ما أشاء قدير . والحديثان في الصحيحين ، وفيها من حديث أبي هريرة عن النبي عَلَيَّاتُهُ : ولكل نبي دعوة فأريد إن شاء الله أن أختبىء دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة ، وقال : ولا يدخل النار إن شاء الله أن أصحاب الشجرة الذين بايعوا تحتها أحد ، وقال : ولا يدخل النار إن شاء الله أن أصحاب الشجرة الذين بايعوا تحتها أحد ، وقال : ولا يدخل النار إن شاء الله أن أصحاب الشجرة الذين بايعوا تحتها أحد ، وقال : ولا يدخل النار إن شاء الله من أسما الله أوسع ما بين أيلة إلى كذا ، . وقال في المينة ولا يدخلها الطاعون ولا الد جال أصحاب الشجرة الذين بايعوا تحتها أحد ، وقال : ولا يدخلها الطاعون ولا الد جال أن شاء الله أو يزارة المقابر ، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون ، وقال لما حاصر

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

إلى شاء الله ، وقال في زيارة المعابو " وإن إن شاء الله ، وقال لما قدم مكة : « منزلنا غداً إن شاء الله الطائف : « إنا قافلون غداً إن شاء الله ، وقال لما قدم مكة : « منزلنا غداً إن شاء الله فلان غداً إن شاء الله ، وقال في بعض أسفاره : « إنكم تسيرون عشيتَكم وليلتكم ثم إنكم تأتون الماء غداً إن شاء الله ، وقال للأعرابي الذي عاده من الحمى « لا بأس طهور إن شاء الله ، وأخبر عن سليان بن داود أنه قال « لأطوفن الليلة على سبعين امرأة كل واحدة تأتي بفارس يقاتل في سبيل الله ، فقال له الملك قل إن شاء الله ، فلم يقل فطاف عليهن جيعاً فلم تحمل منهن إلا امرأة واحدة جاءت بشق رجل ، وايم الذي نفس محمد بيده لو قال إن شاء الله بالا امرأة واحدة جاءت بشق رجل ، وايم الذي حلف فقال : إن شاء الله فإن شاء الله بالا امرأة واحدة جاءت بشق رجل ، وايم الذي نفس محمد بيده لو قال إن شاء الله باهدوا في سبيل الله فرساناً أجعون » . وقال « من حلف فقال : إن شاء الله فإن شاء الله باهدوا في سبيل الله فرساناً أجعون » . وقال « من حلف فقال : إن شاء الله فإن شاء الله » وقال الا امرأة واحدة جاءت بشق رجل ، وايم الذي المس محمد بيده لو قال إن شاء الله باهدوا في سبيل الله فرساناً أجعون » . وقال « من حلف فقال : إن شاء الله فإن شاء الله » وقال ا الم الم واحدة با ما الله فرساناً أجعون » . وقال ا من نفس محمد بيده لو قال إن شاء الله إله وقال : « ألا مشمر الجام في وقال : « لأغزونَ تسيت كه (٢) قال الحسن : إذا نسيت أن تقول إن شاء الله ، وقال تعالى هو الاستثناء الذي نسيت كه (٢) قال الحسن : إذا نسيت أن تقول إن شاء الله ، وهذا هو الاستثناء الذي

(١) سورة الكهف الآية: ٣٩.

(٢) سورة الكهف الآية : ٢٤

كان يجوَّزه ابنُ عباس متراخياً، ويتأولُ عليه الآية لا الاستثناء في الاقرار واليمين والطلاق والعتاق. وهذا من كمال علم ابن عباس وفقهه في القرآن. وقد أجمع المسلمون على أن الحالف إذا استثنى في يمينه متصلاً بها فقال: لأفعلن كذا، أو لا أفعله إن شاء الله، أنه لا يحنث إذا خالف ما حلف عليه، لأن من أضل أهل الإسلام أنه لا يكون شيء إلا بمشيئة الله، فإذا علَّق الحالف الفعل أو الترك بالمشيئة لم يحنتْ عند عدم المُشيئة ولا تجبُّ عليه الكفارة. ولو ذهبنا نذكر كل حديث أو أثرِ جاء فيه لفظ المشيئة وتعليق فعل الرب بها لطال الكتاب جداً.

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

وأما الإرادة فورودها في نصوص القرآن والسنة معلوم أيضاً كقوله ﴿فعال لما يريد ﴾ (١) ﴿ فأراد ربك أنَّ يبلغا أشدها ﴾ (٢) ﴿ وإذا أردنا أن نهلك قرية ﴾ (٢) ويريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ <sup>(1)</sup> ، ﴿ إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون (٥) ، ﴿ ومن يرد الله فتنته فلن تملك له من الله شيئاً (٥) . وقول نوح ولا ينفعكم نصحي إن أردت أن أنصح لكم إن كان الله يريد أن يغويكم هو ربكم وإليه ترجعون ﴾ (٧) وقوله ﴿ فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً ﴾ (^) وقوله ﴿وإذا أراد الله بقوم سوءاً فلا مردً له ﴾ (١) وقوله ﴿ والله يريد أن يتوب عليكم ويريد الذين يتبعون الشهوات أن تميلوا ميلاً عظيماً ، يريد الله أن يخفف عنكم وخلق الإنسان ضعيفاً ﴾ (١٠) وأخبر أنه إذا لم يرد تطهير قلوب عباده لم يكن لهم سبيلٌ إلى تطهيرها فقال ﴿ أُولئك الذين لم يرد الله أن يطهر قلوبهم لهم في الدنيا خزي ولهم في الآخرة عذاب عظيم ﴾ (١١) وقال ﴿ وأن الله يهدي من يريد ، وأن الله يحكم ما يريد ﴾ (١٢) وقال ﴿ ما يـريد ليجعـل علـيـكـم من حرج ولكن يريد ليطهر كم (١٢) وقوله ﴿ فمن يملكُ من الله شيئاً إن أراد أن يهلكُ المسيح ابن مريم وأمه ومن في الأرض جميعاً ﴾ (١٢) وقوله ﴿ إنما يريد الله ليذهب عنكم

- سورة هود الآية: ١٠٧. (A) سورة الرعد الآية: ١١. (٢) سورة الكهف الآية: ٨٢. (١٠) سورة النساء الآية: ٢٧. (٣) سورة الإسراء الآية: ١٦. (١١) سورة المائدة الآية : ٤١ . ٤) سورة البقرة الآية: ١٨٥. (٥) سورة يس الآية: ٨٢.

  - (٦) سورة المائدة الآية: ٤١.
  - (٧) سورة هود الآية: ٣٤.

- (٨) سورة الانعام الآية: ١٢٥.

  - (١٢) سورة الحج الآية: ١٦.
  - (١٣) سورة المائدة الآية: ٦.
  - (١٤) سورة المائدة الآية : ١٧.

٨Y

by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> الرجس أهل البيت ﴾<sup>(۱)</sup> وقوله ﴿قل من ذا الذي يعصمكم من الله إن راد بكم سوءاً أو أراد بكم رحمة ﴾<sup>(۲)</sup> وقول صاحب يس ﴿أَتَقَذ من دونه آلهة إن يردن الرحن بضر لا تغن عني شفاعتهم شيئاً ولا ينقذون ﴾<sup>(۳)</sup> وقوله ﴿قل أرأيتم ما تدعود من دون الله إن أرادني الله بضر هل هن كاشفات ضره أو أرادني برحمة هل هر، ممسكات رحته ﴾<sup>(١)</sup> وقوله ﴿يريد الله أن لا يجعل لهم حظاً في الآخرة ﴾<sup>(٥)</sup> وقوله ﴿من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد ﴾<sup>(٢)</sup> والنصوص النبوية في إثبات إرادة الله أكثرُ من أن تُحصر ، كقوله ٩ من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين » ، ٩ من يرد الله به خيراً يصب منه » ، ٩ إذا أراد الله بالأمير خيراً جعل له وزيرَ صدق »، ٩ إذا أراد الله رحمة أمة قبض نبيها قبلها »، ٩ إذا أراد الله ملكة أمة عذبها ونبيًها حي فأقر بعنه بهلكها » ، ٩ إذا أراد الله بعد خيراً عجل له العقوبة في الدين » ، ٩ من يرد ينه بهلكها » ، ٩ إذا أراد الله بعد خيراً عجل له العقوبة وي الدنيا » ، ٩ فأقر برأرض جعل له إليها حاجة » ، ٩ إذا أراد الله بالأمير خيراً معل أمة عذبها ونبيًها حي فأقر بعد شراً أمسك عنه توبته حتى يوافي يوم القيامة كأنه عير » ، ٩ إذا أراد الله قبض عبد بقر من اله بنه منا اله قبلها » ، ٩ إذا أراد الله بالأمير خيراً معل ما ونبيًها من والا الله به خيراً أمسك عنه وبنه الله بعد خيراً عجل له العقوبة في الدنيا » و إذا أراد الله بأرض جعل له إليها حاجة » ، ٩ إذا أراد الله بأهل بيت خيراً أداد الله قبض عبد بأرض جعل له إليها حاجة » ، ٩ إذا أراد الله بأهل بيت خيراً أدخل عليهم باب الرفق » ، ٩ إذا أراد الله بقوم عداباً أصاب من كان فيهم ثم بعثوا على نياتهم ٤. والآثارُ

> فصل: وهلهنا أمر يجب التنبية عليه والتنبة له، وبمعرفته تزول إشكالات كثيرة تعرض لمن لم يحط به علماً، وهو أن الله سبحانه له الخلق والأمر. وأمره سبحانه نوعان: أمر كَوْني قدّري، وأمر ديني شرعي، فمشيئته سبحانه متعلقة بخلقه وأمره الكوني، وكذلك تتعلق بما يحب وبما يكرهه، كلَّه داخل تحت مشيئته، كما خَلَق إبليس وهو يُبغضه وخَلَق الشياطينَ والكفارَ والأعيانَ والأفعالَ المسخوطة له وه ويبغضها. فمشيئته سبحانه شاملة لذلك كلّه. وأما محبته ورضاه فمتعلقة بأمره الديني شرّعه الذي شرّعه على ألسنة رسله، فما وُجد منه تعلقت به المحبة والمشيئة جيعاً فهو وبوب للرب واقع بمشيئته، كطاعات الملائكة والأنبياء والمؤمنين، وما لم يُوجد منه تعلقت به محبتُه وأمره الديني ولم تتعلق به مشيئته ، وما وجد من الكفر والفسوق والمعاصي نعلقت به مشيئته ولم تتعلق به محبتُه ولا رضاه ولا أمرُه الديني، وما لم يُوجد منه لم علقت به مشيئته وأمرُه

> > (۱) سورة الأحزاب الآية : ۳۳.
> >  (۲) سورة الأحزاب الآية : ۱۷.

(٣) سورة يس الآية : ٢٣.

- (٤) سبرة الزمر الآية: ٣٨.
- ۵) سورة آل عمران الآية: ۱۷٦.
  - (٦) سورة الاسراء الآية : ١٨.
- ٨٨

t by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) FOR QURANCE HOUGH

> محبتُه، فلفظ المشيئةِ كوني ولفظ المحبة ديني شرعي، ولفظ الإرادة ينقسم إلى إرادة كونية فتكونُ هيَّ المشيئة وإرادة دينية فتكونُ هي المحبة. إذا عرفتَ هذا فقولُه تعالى: ولا يرضى لعباده الكفر 
> (۱) وقولُه : 
> لا يحبّ الفساد 
> (۲) وقولُه : 
> لا يريد بكم العسر ﴾ (٢) لا يناقضُ نصوصَ القدر والمشيئةِ العاملة الدالة على وقوع ذلك بمشيئته وقضائه وقدره، فإن المحبةَ غيرُ المشيئة، والأمر غيرُ الخلق. ونظيرُ هذا لفظُ الأمر فإنه نوعان: أمرُ تكوين وأمرُ تشريع، والثاني قد يُعصَى ويخالف بخلاف الأول، فقولُه تعالى: ﴿ وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها ﴾ (1) لا يناقض قولَه: إن الله لا يأمر بالفحشاء \$ <sup>(0)</sup> ولا حاجةً إلى تكلُّف تقدير أمَرْنا مترفيها بالطاعة فعصَوْنا وفسقوا فيها، بل الأمر هٰهنا أمرُ تكوين وتقدير لا أمرُ تشريع، لوجوهٍ أحدُها: أن المستعملَ في مثل هذا التركيب أن يكونُ ما بعد الفاء هو المأموَّر به، كما تقول: أمرتُه فقام، وأمرتُه فأكل، كما لو صَرَّخَ بلفظه افعلْ، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَلْنَا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا (٢) وهذا كما تقولُ دعوتُه فأقبلَ، وقال تعالى: الثاني: أن الأمر بالطاعة لا يخص المترفين فلا في يوم يدعوكم فتستجيبون بحمر المترفين فلا في يدعوكم فتستجيبون بحمده () من الثاني الأمر بالطاعة لا يخص المترفين فلا () يصحُّ حَمْلُ الآية عليه بل تسقطُ فائدةُ ذِكر المترفين، فإن جميعَ المبعوث إليهم مأمورون بالطاعة فلا يصح أن يكون أمرُ المترفين علةَ إهلاك جميعهم. الثالثُ: أن هذا النسقَ العجيبَ والتركيبَ البديع مقتض ترتَّبَ ما بعد الفاء على ما قبلها ترتَّبَ المسبَّب على سببه والمعلول على عِلَّته. ألا تَرَى أن الفسقَ علةُ ؛ حق القول عليهم ؛ ، و؛ حق القول عليهم» علةٌ لتدميرهم، فهكذا الأمرُ سببٌ لفسقهم ومقتضٍ له، وذلك هو أمرُ التكوين لا التشريع، الرابعُ: أن إرادتَه سبحانه لإهلاكهم إنما كانت بعد معصيتهم ومخالفتهم لرسله فمعصيتُهم ومخالفتُهم قد تقدّمتْ فأراد اللهُ إهلاكهم فعاقبهم بأن قدرَ عليهم الأُعالَ التي يتحتم معها هلاكهم، فإن قيل: فمعصيتُهم السابقةُ سببٌ لهلاكهم فها الفائدة في قوله: ﴿ أمرنا مترفيها ففسقوا فيها ﴾ (^)، وقد تقدّمَ الفسقُ منهم؟ قيل: المعصيةُ السابقةُ وإن كانت سبباً للهلاك لكنْ يجوزُ تخلُّفُ الهلاكِ عنها ولا يتحتمُ، كما

- (١) سورة الزمر الآية: ٧.
- (٢) سورة البقرة الآية : ٢٠٥.
- (٣) سورة البقرة الآية: ١٨٥.
- ٤) سورة الاسراء الآية: ١٦.

- ۵) سورة الاعراف الآية : ۲۸.
- (٦) سورة الإسراء الآية: ٦١.
   (٢) سورة الإسراء الآية: ٥٢.
- , ۲) شوره ۱۱ *سر*۱۰ ۱۱ یک ۲۰۱۰ . د ) مالا الآ<sup>۲</sup> س
- (٨) سورة الإسراء الآية : ١٦.
- ۸٩

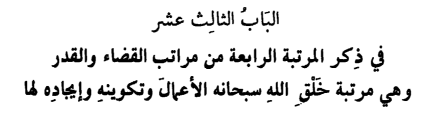
هو عادةُ الرب تعالى المعلومةُ في خلْقه أنه لا يتحتمُ هلاكُهم بمعاصيهم، فإذا أراد إهلاكَهم ولا بد أحدثَ سبباً آخر يتحتمُ معه الهلاك، ألا تَرَى أن ثموداً لم يهلكهم بكفرهم السابق حتى أخرجَ لهم الناقَة فعقروها فأهلكوا حينئذ، وقوم فرعون لم يهلكهم بكفرهم السابق بوسى حتى أراهم الآيات المتابعات واستحكم بغيُهم وعنادُهم فحينئذ أهلكوا. وكذلك قوم لوط لما أراد هلاكهم أرسلَ الملائكة إلى لوط في صورة الأضياف فقصدوهم بالفاحشة ونالوا من لوط وتواعدوه، وكذلك سائرُ الأمم إذا أراد اللهُ هلاكها أحدث لما بغياً وعدواناً يأخذُها على أثره، وهذا عادتُه مع عباده عموماً وخصوصاً، فيعصيه العبدُ وهو يخلم عنه ولا يعاجلُه حتى إذا أراد أخذَه قَيّضَ له عملاً يأخذُه به مضافاً إلى أعاله الأولى فيظنَ الظانُ أنه أخذه سندلك العمل وحده، وليس كذلك، بل حق عليه القول بذلك وكان قبل ذلك لم يحق عليه القـول

بأعماله الأولى حيث عمل ما يقتضي ثبوت الحق عليه ولكنْ لم يحكم به أحكم الحاكمين ولم يُمض الحكم، فإذا عملَ بعد ذلك ما يقرر غضب الرب عليه أمضى حكمة عليه وأنفذه، قال تعالى: ﴿ فلنا آسفونا انتقمنا منهم ﴾ <sup>(1)</sup> وقد كانوا قبل ذلك أغضبوه بمعصية رسوله ولكن لم يكن غضبُه سبحانه قد استقر واستحكم عليهم إذ كان بصدد أن يزول بإيمانهم، فلما أيس من إيمانهم تقرر الغضبُ واستحكم فحلّت العقوبة. فهذا الموضع من أسرار القرآن وأسرار التقدير الإلهي، وفكرُ العبد فيه من أنفع الأمور له فإنه لا يدري أي المعاصي هي الموجبة التي يتحتم عندها عقوبته فلا يقال بعدها ، والله المستعان.

وسنعقد لهذا الفصل باباً في الفَرْق بين القضاء الكوني والديني نشبع الكلام فيه إن شاء الله لشدة الحاجة إليه، إذ المقصود في هذا الباب مشيئة الرب وأنها الموجبةُ لكل موجود كما أن عدمَ مشيئته موجبٌ لعدم وجود الشيء، فهما الموجبتان، ما شاء الله وَجَبَ وجودُه وما لم يشأ وَجَبَ عدمُه وامتناعُه، وهذا أمر يعمَّ كلَّ مقدور من الأعيان والأفعال والحركات والسكنات، فسبحانه أن يكون في مملكته ما لا يشاء أو أن يشاء شيئاً فلا يكون، وإن كان فيها ما لا يحبه ولا يرضاه، وإن كان يحب الشيءَ فلا يكون لعدم مشيئته له، ولو شاءه لوُجد.

(١) سورة الزخرف الآية: ٥٥.





وهذا أمر متَّفَق عليه بين الرسل ﷺ ، وعليه اتفقت الكتبُ الإلهيةُ والفطرُ والعقولُ والاعتبارُ، وخالفَ في ذلك مجوسُ الأمة فأخرجتْ طاعاتٍ ملائكتِه وأنبيائه ورسله وعباده المؤمنين \_ وهي أشرفُ ما في العالم \_ عن ربوبيته وتكوينه ومشيئته، بل جعلوهم هم الخالقين لها ولا تعلقَ لها بمشيئته ولا تدخلُ تحت قدرته، وكذلك قالوا في جميع أفعال الحيوانات الاختيارية. فعندهم أنه سبحانه لا يَقْدِرُ أن يهديَ ضالاً، ولا يضلُّ مهتدياً، ولا يقْدر أن يجعلَ المسلمَ مسلماً والكافرَ كافراً والمصلّى مصلياً، وإنما ذلك بجَعْلهم أنفسَهم كذلك لا بجَعْله تعالى . وقد نادى القرآنُ بل الكتبُ السماوية كلها والسنةُ وأدلة التوحيد والعقول على بطلان قولهم، وصاح بهم أهلُ العلم والإيمان من أقطار الأرض، وصنَّفَ حزبُ الإسلام وعصابةُ الرسول وعسكره التصانيفَ في الرد عليهم، وهي أكثرُ من أن يحصيها إلا الله، ولم تزَل أيدي السلف وأئمة السنة في أقفيتهم، ونواصيهم تحت أرجلهم إذ كانوا يردون باطلَهم بالحق المحض، وبدعتَهم بالسنة، والسنةُ لا يقومُ لها شيء، فكانوا معهم كالذَّمة مع المسلمين إلى أن نبغتْ نابغةٌ ردوا بدعتَهم ببدعة تقابلُها ، وقابلوا باطلهم بباطل مِن جنسه ، وقالوا ؛ العبدُ مجبورٌ على أفعاله مقهورٌ عليها لا تأثير له في وجودها البتةَ وهي واقعةٌ بإرادته واختياره، وغلا غُلاتهم فقالوا : بل هي عين أفعال الله، ولا تُنسب إلى العبد إلا على المجاز ، والله سبحانه يلومُ العبدَ ويعاقبه ويخلده في النار على ما لم يكن للعبد فيه صُنع ولا هو فِعلُه بل هو محضُ فِعل الله، وهذا قولُ الجبرية، وهو إن لم يكن شراً من القدّرية فليس هو بدونه في البطِّلان، وإجماعُ الرسل واتفاقُ الكتب الإلهية وأدلةُ العقول والفطر والعيان يكذَّبُ

هذا القولَ ويردّه. والطائفتان في عميَّ عن الحق القويم والصراط المستقيم. ولما رأى القاضي وغيرُه بطلانَ هذا القول وتناقضَه للشرائع والعدل والجِبِلَّةِ قالوا : قدرةُ العبد وإن لم تؤثَّر في وجود الفعل فهي مُؤثرةٌ في صفةٍ منَّ صفاته، وتلك الصفةُ تسمَّى كَسْبًا وهي متعلَّقُ الأمر والنهي والثواب والعقاب، فإن الحركةَ التي هي مِن طاعته والحركة التي هي مِن معصيته قد اشتركا في نفس الحركة وامتازت إحداهما عن الأخرى بالطاعة والمعصية، فذاتُ الحركةِ ووجودُها واقعٌ بقدرة الله وإيجاده، وكونها طاعةً ومعصيةً واقعٌ بقدرة العبد وتأثيره. وهذا وإن كَان أقربَ إلى الصواب فالقائلُ به لم يُوفه حقّه، فإن كونَها طاعةً ومعصيةً هو موافقة الأمر ومخالفتُه، فهذه الموافقةُ ' والمخالفةُ إما أن تكون فعلاً للعبد يتعلقُ بقدرته واختياره، وإن كان لم يكن للعبد اختيارٌ ولا فِعل ولا كَسب البتة فلم يثبتْ هؤلاء مِن الكسب أمراً معقولاً ، ولهذا يقال: مُحالاتُ الكلام ثلاثة : كَسْبُ الأُشْعري ، وأحوالُ أبي هاشم ، وطَفرةُ النظام . ولما رأى طَائفةٌ فسادَ هذا قالوا : المؤثرُ في وجود الفعل هو قدرةُ الرب على سبيل الاستقلال، قالوا : ولا يمتنعُ اجتماعُ المؤثرين على أثر واحد . ولم يستوحش هؤلاء مِن القول بوقوع مفعول بين فاعلين ولا مقدور بين قادرين، قالوا : كما يمتنعُ وقوعُ معلوم بين عالِمين، ومرادٍ بين مُريدين، ومحبوب بين مُحبَّيْن، ومكروه بين كارهين (١) ، قالوا: ونحن نشاهدُ قادرَيْن مستقليْن كلٌّ منهما يمكنه أن يستقلَّ بالفعل يقعُ بينهما مفعولٌ واحد يشتركان في فِعله والتأثير فيه، قالوا : وليس معكم ما يُبطلُ هذا إلا قولُكم إن إضافتَه إلى أحدِهما على سبيل الاستقلال يمنع إضافتَه إلى الآخر، واضافَته إليهما. وفي هذه الحجة إجمال لابد له مِن تفصيل، فيجوزُ وقوعُ مفعول بين فاعلين لا يستقلُّ أحدُهما به، كالمتعاونَيْن على الأمر لا يَقْدرُ عليه أحدُّها وحده، ويجوزُ وقوعُ مفعول بين فاعلين يشتركانَ فيه كلٌّ منهما يستقلُّ به على سبيل البدَل ، وهذا ظاهر أيضاً ، وَيَجوزُ وقوعُ مفعول بين فاعلين يشتركان فيه وكلُّ منهما يَقْدر عَليه حالَ الانفراد، كمحمول يحملُه اثنان كلٌّ منهما يمكنه أن يستقلَ بحَمْله وحده. وكلٌّ هذه الأقسام ممكنةٌ بلّ واقعةً بقيَ قسمٌ واحد وهو مفعولٌ بين فاعلين كلُّ منها فَعَلَه على سبيلُ الاستقلال فهذا محال، فإن استقلالَ كلٌّ منهما بفعله ينفى فعلَ الآخر له، فاستقلالُهما ينافي استقلالَهما. وأكثرُ الطوائف يُقر بوقوع مقدور بين قادرين وإن اختلفوا في كيفية

FOR QURAPICE GHAZI TRUST

(1) في الأصل ، محبوب بين نحبوبين ، ومكروه بين مكروهين .

re applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وقوعه، فقالت طائفة: الفعلُ يُضافُ إلى قدرة الله سبحانه على وجه الاستقلال بالتأثير، ويُضاف إلى قدرة العبد لكنها غيرُ مستقلة، فإذا انضمتْ قدرة الله إلى قدرة العبد صارت قدرةُ العبد مؤثرةً على سبيل الاستقلال بتوسط إعانةٍ قدرة الله وجَعْل قدرة العبد مؤثرة. والقائلُ بهذا لم يتخلصُ من الخطأ حيث زعم أن قدرة العبد مستقلةٌ بإعـانــة قــدرة الله لــه، فعــاد الأمـرُ إلى اجتماع مــؤثــريــن على أثـرٍ واحــد لكن قدرةَ أُخدِهما وتأثيرَه مستندٌ إلى قدرة الآخر وتأثَّيره، وكأنه ـ والله أعلُّم ـ أراد أنْ قدرةَ الرب مستقلةٌ بالتأثير في إيجاد الفعل. وهذا قد قاله طائفةٌ من العلماء، وقائلُ هذا لم يتخلصْ من الخطأ حيث جعلَ قدرةَ العبد مستقلةٌ بالتأثير في إيجاد المقدور، وهذا، باطلَّ إذْ غايةُ قدرة العبد أن تكون سبباً، بل جزءاً من السبب، والسببُ لا يستقلُّ بحصول المسبَّب ولا يُوجبه، وليس في الوجود ما يُوجبُ حصولَ المقدور إلا مشيئةُ الله وحده. وأصحابُ هذا القول زعموا أن الله أعطى العبدَ قدرةً وإرادةً وفوَّضَ إليه بها الفعلَ والتَّركَ وخلاَّه وما يريدُ، فهو يفعلُ ويترك بقدرته وإرادته اللتين فُوَّضَ إليه الفعلُ والتركُ بها. وقالت طائفة أخرى: مقدورُ العبد هو عينُ مقدور الرب بشرط أن يفعلَه العبدُ إذا تركَه الربُّ ولم يفعلهُ، لا على أنه يفعله والربُّ له فاعلَّ لاستحالةٍ خلْق بين خالقين، وهذا بعينه مذهبُ مَنْ يقولُ بوقوع مفعول بين فاعلين على سبيل [البدُّل]. وهذا مذهبُ كثيرٍ من القدَرية منهم الشخَّام وغيرُه. وقالت طائفة يجوزُ وقوعُ فعل بين فاعلين بنِسبتين مختلفتين، بإحداهها يكون مُحدِثاً وبالأخرى يكون كاسباً . وهذا مذهبُ النجار وضرار بن عمرو ومحمد بن عيسى بن حفص، والفَرقُ بين هذا المذهب ومذهب الأشعريين مِن وجهين، أحدُها أن صاحبَ هذا المذهب يقول العبدُ فاعل حقيقةً وإنْ لم يكن محدِثًا مخترعًا للفعل، والأشعري يقول العبدُ ليس بفاعل ِ وإنْ نُسِب إليه الفعلُ، إنما الفاعلُ في الحقيقة هو الله فلا فاعلُ سواه. الثاني: أنهم يقولون الربُّ هو المحدِثُ والعبدُ هو الفاعل.

وقالت فرقة : بلْ أفعالُ العباد فعلٌ لله على الحقيقة ، وفعلُ العبد على المجاز . وهذا أحدُ قولَي الأشعري .

وقالت فرقة أخرى منهم القلانسي وأبو إسحاق في بعض كتبه إنها فعلَّ لله على الحقيقةوفعلُ الإنسان على الحقيقة، لا على معنى أنه أحدثها بل على معنى أنها كَسْب له. وقالت طائفة أخرى وهم جَهْم وأتباعُه إن القادرَ على الحقيقة هو الله وحده وهو

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الفاعلُ حقاً، ومَن سواه ليس بفاءل على الحقيقة ولا كاسب أصلاً، بل هو مضطر إلى جميع ما فيه مِن حركة وسكون، وقولُ القائل قامَ وقعدَ وَأكلَ وشربَ مَجَازٌ بمنزلة ماتَ وكبرَ ووقعَ وطلعت الشمسُ وغربت، وهذا قولُ الجبرية الغُلاة. وقابلَه طائفة أخرى فقالوا : العبادُ مُوجدون لأفعالهم مخترعون لها بقدَرهم وإرادتهم، والربُّ لا يوصفُ بالقدرة على مقدور العبد، ولا تدخَلُ أفعالُهم تحت قدرته، كما لا يوصفُ العبادُ بمقدور الرب ولا تدخلُ أفعالُه تحت قدرهم. وهذا قولُ جهور القدرية، وكلُّهم منفقون على أن الله سبحانه غيرُ فاعل لأفعال العباد، واختلفوا هلْ يُوصف بأنه مخترعها متفقون على أن الله سبحانه غيرُ فاعل لأفعال العباد، واختلفوا هلْ يُوصف بأنه مخترعها السنة أثبتَ كونَها مقدورةً لله وأن الله سبحانه قادر على أعيانها وأن العباد أحدثوها ومُحدثها وأنه قادر عليها وخالق لها، فجمهورُهم نفَوا ذلك، ومَن يقربُ منهم إلى السنة أثبتَ كونَها مقدورةً لله وأن الله سبحانه قادر على أعيانها وأن العباد أحدثوها وقدار الله لهم على إحداثها. وليس معنى قدرة الله عليها عندهم أنه قادر على فعلها، هذا عندهم عينُ الحال بل قُدرته عليها إقدارُهم على إحداثها، فإنه العباد أحدثوها وإقداره وتمكينه، وهؤلاء أقربُ القدرية إلى السنة.

وأربابُ هذه المذاهب مع كل طائفةٍ منهم خطأً وصوابٌ، وبعضُهم أقربُ إلى الخطأ. وأدلةُ كل منهم وحججُه إنما تنهضُ على بُطلان خطأ الطائفة الأخرى لا على إبطال ما أصابوا فيه. فكلُّ دليل صحيح اللجبرية إنما يدل على إثبات قدرة الرب تعالى ومشيئته وأنه لا خالق غيره وأنه على كُل شيء قدير ، لا يُستثنى من هذا العموم فردٌ واحد من أفراد الممكنات، وهذا حق ولكنْ ليس معهم دليل صحيح ينفى أن يكون العبد قادراً مريداً فاعلاً بمشيئته وقدرته وأنه هو الفاعل حقيقةً وأفعاله قائمةٌ به ، وأنها فعلَّ له لا لله وأنها قائمةٌ به لا بالله. وكلُّ دليل صحيح يقيمُه القدَريةُ فإنما يدل على أن أفعال العباد فِعلٌ لهم قائم بهم واقع بقدرتهم ومشيئتهم وإرادتهم وأنهم مختمارون لها غيرُ مضطرين ولا مجبُّورين. وليس معهم دليل صحيح ينفي أن يكون الله سبحانه قادراً على أفعالهم وهو الذي جعلَهم فاعلين. فأدلة الجبرية متضافرة صحيحة على مَن نَفى قدرةَ الرب سبحانه على كل شيء من الأعيان والأفعال ونَّفى عمومَ مشيئته وخَلْقه لكل موجود وأثبتَ في الوجود شَيئًا بدون مشيئته وخُلقه، وأدلةُ القَدَرية متضافرةٌ صحيحة على مَن نَفى فعلَ العبد وقدرته ومشيئتَه واختيارَه، وقال إنه ليس بفاعل شيئاً والله يعاقبه على ما لم يفعله ولا له قدرةٌ عليه بل هو مضطر إليه مجبورٌ عليه. وأهلُ السنة وحزبُ الرسول وعسكرُ الإيمان لامع هؤلاء ولا مع هؤلاء ، بل هم مع هؤلاء فيا أصابوا فيه، وهم مع هؤلاء فيا أصابوا فيه، فكلُّ حق مع طائفة من الطوائف فهم

يوافقونهم فيه، وهم براءٌ من باطلهم، فمذهبُهم جَمْعُ حقَّ الطوائفِ بعضِه إلى بعض، والقولُ به ونَصْرُه وموالاةُ أهله مِن ذلك الوجه، ونَفِّيُ باطل كل طائفةٍ من الطوائف وكسْرُه ومعاداةُ أهله من هذا الوجه. فهُم حكامٌ بين الطوائف لا يتحيزونَ إلى فنةٍ منهم على الإطلاق، ولا يردُّون حقٌّ طائفة من الطوائف، ولا يقابلون بدعةً ببدعة، ولا يردّون باطلاً بباطل، ولا يحملهم شَنآنُ قوم يعادونهم ويكفّرونهم على أن لا يعدلوا فيهم، بل يقولون فيهم الحقَّ، ويحكمون في مقالاتهم بالعدل، واللهُ سبحانه وتعالى أمَّر رسولَه أن يَعْدِلَ بين الطوائف فقال: ﴿ فلذلك فادعُ واستقم كما أمرتَ ولا تتبع أهواءَهم وقل آمنتُ بما أنزلَ اللهُ مِن كتابٍ وأُمرتُ لأَعدل بينكُم **﴾ <sup>(١)</sup> فأمرَه سبحانَه** أن يدعو إلى دينه وكتابه وأن يستقيمَ في نَفْسه كما أمره، وأن لا يتبَع هوى أحدٍ من الفِرِق، وأن يؤمنَ بالحق جميعِهِ ، لا يؤمنَ ببعضه دون بعض، وأن يعدلَ بين أرباب المقالات والديانات. وأنتَ إذا تأملت هذه الآية وجدتَ أهلَ الكلام الباطل وأهلَ الأهواء والبدع من جميع الطوائف أبخسَ الناس منها حظاً وأقلُّهم نصيباً، ووجدتَ حزبَ الله ورسوله وأنصارَ سنته هم أحقَّ بها وأهلها، وهم في هذه المسألة وغيرها من المسائل أسعد بالحق من جميع الطوائف، فإنهم يُشْتون قدرة الله على جميع الموجودات من الأعيان والأفعال، ومشيئته العامة، وينزهونه أن يكون في ملكه ما لا يقدر عليه ولا هو واقع تحت مشيئته، ويثبتون القدرَ السابقَ وأن العباد يعملون ما قدره الله وقضاه وفرَغَ منه، وأنه لا يشاؤون إلا أن يشاء الله، ولا يفعلون إلا مِن بَعد مشيئته، وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن. ولا تخصيصَ عندهمَ في هاتين القضيتين بوجهٍ من الوجوه. والقدرُ عندهم قدرةُ الله تعالى وعلمُه ومشيئتُه وخَلْقه؛ فلا تتحركُ ذرة فما فوقها إلا بمشيئته وعلمه وقدرته، فهم المؤمنون بلا حول ولا قوةٍ إلا بالله، على الحقيقة إذا قالها غيرُهم على المجاز إذْ العالَمُ عُلُويه وسفليه وكلُّ حي يفعل فعلاً فإن فعلَه بقوة فيه على الفعل، وهو في حَوْل مِنْ تَركٍ إلى فعل ومن فعل إلى ترك، ومن فعل إلى فعل، وذلك كله بالله تعالى لا بالعبد . ويؤمنونَ بأن من يَهْدِه الله فلا مضل له ومَن يضلل فلا هادي له. وأنه هو الذي يجعل المسلم مسلماً والكافر كافراً، والمصلىَ مصلياً، والمتحرك متحركاً ، وهو الذي يُسَيَّر عبده في البر والبحر ، وهو المسيِّر والعبدُ السائـر ، وهو المحرِّك والعبدُ المتحرك، وهو المقيمُ والعبدُ القائم، وهو الهادي والعبدُ المهتدي،

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

( أ ) سورة الشورى الآية : ١٥ .

Slied by registered version) CE GHAZI TRUST

وأنه المطعِمُ والعبدُ الطاعم، وهو المحيى المميتُ والعبدُ الذي يحتى ويموت. ويثبتون مع ذلك قدرةَ العبد وإرادته واختيارَه وفعلَه حقيقةً لا مجازاً، وهم متفقون على أن الفعلَ غير المفعول كما حكاه عنهم البغوي وغيرُه، فحركاتُهم واعتقاداتُهم أفعالٌ لهم حقيقةً وهي مفعولةٌ لله سبحانه مخلوقةٌ له حقيقةً، والذي قام بالرب عز وجل عِلمُه وقدرتُه ومشيئتُه وتكوينُه، والذي قام بهم هو فِعلُهم وكَسْبُهم وحركاتُهم وسكناتُهم، فهم المسلمون المصلّون القائمون القاعدون حقيقةً، وهو سبحانه هو المقدرُ لهم على ذلك، القادرُ عليه، الذي شاءه منهم وخَلَقه لهم، ومشيئتهم وفعلهم بعد مشيئته، فإ يشاؤون إلا أن يشاء الله، وما يفعلون إلا أن يشاء الله.

وإذا وازنتَ بين هذا المذهب وبين ما عداه من المذاهب وجدتَه هو المذهبَ الوسطَ والصراطَ المستقيم، ووجدتَ سائر المذاهب خطوطاً عن يمينه وعن شماله، فقريبٌ منه وبعيدٌ وبينَ ذلك.

وإذا أعطيتَ الفاتحةَ حقُّها وجدتَها من أولها إلى آخرها مناديةً على ذلك ، دالةً عليه صريحةً فيه، وإنْ كان حمدُه لايقتضي غير ذلك، وكذلك كمالُ ربوبيته للعالَمين لايقتضى غيرَ ذلك، فكيف يكون الحمد كلَّه لمن لايقدِرُ على مقدور أهل سهاواته وأرضِه من الملائكة والجن والإنس والطير والوحش، بل يفعلون ما لا يقدرُ عليه ولا يشاؤه، ويشاء ما لا يفعلُه كثيرٌ منهم فيشاء ما لا يكون ويكونُ ما لا يشاء، وهل يقتضي ذلك كمالُ حمدِه، وهل يقتضيه كمالُ ربوبيته. ثم قوُله: ﴿ إياك نعبدُ وإياك نستعين ﴾ (١) مُبطلٌ لقول الطائفتين المنحرفتين عن قصد السبيل، فإنه يتضمنُ إثباتَ فعل العبد وقيامَ العبادةِ به حقيقةً ، فهو العابدُ على الحقيقة ، وإن ذلك لا يحصُلُ له إلا بإعانة رب العالمين عز وجل له، فإنْ لم.يُعنه ولم يُقْدره ولم يشأ له العبادةَ لم يتمكن منها ولم يوجد منه البتة، فالفعلُ منه والإقدارُ والإعانةُ من الرب عز وجل. ثم قولُه: اهدنا الصراط المستقيم (٢) يتضمن طلب الهداية ممن هو قادر عليها وهى بيده إن شاء أعطاها عبده، وإن شاء مَنَّعه إياها . والهدايةُ معرفةُ الحق والعملُ به، فمن لم يجعله ّ الله تعالى عالماً بالحق عاملاً به لم يكن له سبيل إلى الاهتداء ، فهو سبحانه المتفردُ بالهداية . الموجبة للاهتداء التي لا يتخلفُ عنها، وهي جَعْلُ العبد مريداً للهدى مُحبًّا له مُؤثراً له عاملاً به، فهذه الهدايةُ ليست إلى ملك مقرب ولا نبي مرسل، وهي التي قال سبحانه (1) سورة الغاتجة الآبة: 0. (٢) سورة الفاتحة الآية: ٢.

Director of the second ce ghazi trust For our anic thought

فيها: ﴿ إِنَكَ لا تهدي من أحببتَ ولكن الله بهدي من يشاء ﴾ <sup>(١)</sup> مع قوله تعالى: ﴿ وإِنكَ لتهدي إلى صراط مستقم ﴾ <sup>(٢)</sup> فهذه هدايةُ الدعوة والتعليم والإرشاد وهي التي هدى بها ثمودَ فاستحبوا العمى عليها، وهي التي قال تعالى فيها: ﴿ وما كان الله ليضل قوماً بعد إذْ هداهم حتى يبيَّنَ لهم ما يتقون ﴾ <sup>(٢)</sup> فهداهم هدى البيان الذي تقوم به حجته عليهم ومنَعهم الهدايةَ الموجبة للاهتداء التي لا يضلّ من هداه بها، فذاك عدلُه فيهم وهذه حكمتُه فأعطاهم ما تقومُ به الحجة عليهم، ومَنَعهم ما ليسوا له بأهل ولا يليقُ بهم. وسنذكرُ في الباب الذي بعدَ هذا إنْ شاء الله تعالى ذِكْرِ الهُدى والضلال ومراتبتهما وأقسامتهما، فإنه عليه مَدارُ مسائل القدر.

والمقصود ذكر بعض ما يدل على إثبات هذه المرتبة الرابعة من مراتب القضاء والقدر ، وهي خَلق الله تعالى لأفعال المكلّفين ودخولُها تحت قدرته ومشيئته كما دخّلت تحت علمه وكتابه – قال تعالى : ﴿ الله خالق كل شيء وهو على كل شيء وكيل ﴾ <sup>(1)</sup> وهذا عام محفوظ لا يَخرج عنه شيء من العالَم أعيانِه وأفعالِه وحركاتِه وسكناتِه ، وهذا عام محفوظ لا يَخرج عنه شيء من العالَم أعيانِه وأفعالِه وحركاتِه وسكناتِه ، وليس مخصوصاً بذاته وصفاته ، فإنه الخالقُ بذاته وصفاته وما سواه مخلوقٌ له ، واللفظ قد فرق بين الخالق والمخلوق ، وصفاته سبحانه داخلة في مسمَّى اسمه ، فإنّ الله سبحانه أميان وأفعال ، وهو الخالقُ لأعيانَه وما يصدر عنها من الأفعال ، كما أنه العالِم أعيان وأفعال ، وهو الخالقُ لأعيانَه وما يصدر عنها من الأفعال ، كما أنه العالِم بتفاصيل ذلك ، فلا يَخرجُ شيء منه عن علمه ولا عن قدرته ولا عن خلقه ومشيئته . قالت القدريةُ نحن نقول إن الله خالقُ أفعال العباد لا على أنه محدثها ومخبرعها لكنْ على معنى أنه مُقدّرها فإن الله خالقُ أفعال العباد لا على أنه محدثها وخبرعها لكنْ

وَلأَنِــتَ تَفْــرِي مــا خَلَقْــتَ وبعــضُ القــوم يخلـــقُ ثم لا يفــرِي أي لأنتَ تُمضي ما قدرتَه وتُنفذه بعزمك وقدرتك، وبعضُ القوم يقدّر ثم لا قوةَ له ولا عزيمة على إنفاذ ما قدَّره وإمضائه. فالله تعالى مقدّرُ أفعال العباد وهم الذين أوجدوها وأحدثوها. قال أهلُ السنة قدماؤكم ينكرون تقديرَ الله سبَحانه لأعمال العباد

- سورة القصص الآية : ٥٦.
   سورة الزمر الآية : ٦٢.
- (٥) سورة المؤمنون الآية: ١٤.

- (٢) سورة الشورى الآية: ٥٢.
   (٣) سورة التوبة الآية: ١١٥.
- ٩٧

البتة، فلا يمكنهم أن يجيبوا بذلك، ومَن اعترف منكم بالتقدير فهو تقدير لا يرجع إلى تأثير، وإنما هو مجردُ العلم بها والخبر عنها، وليس التقديرُ عندكم جَعْلَها على قدر كذا وكذا، فإنّ هذا عندكم غيرُ مقدور للرب ولا مصنوع له، وإنما هو صنعُ العبد وإحداثُه، فرجَع التقديرُ إلى مجرد العلم والخبر، وهذا لا يسمَّى خَلْقاً في لغة أمة من الأمم، ولو كان هذا خَلْقاً لكان مَن عَلَمَ شيئاً وعَلِمَ أسماءه وصفاتِه وأخبرَ عنه بذلك خالقاً له، فالتقديرُ الذي أثبتموه إن كان متضمناً للتأثير في إيجاد الفعل فهو خلافُ مذهبكم، وإنْ لم يتضمن تأثيراً في إيجاده فهو راجعٌ إلى مَحْض العلم والخبر.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

قالت القدريةُ قوله: ﴿ الله خالقُ كل شيَّء ﴾ <sup>(١)</sup> مِن العامّ المرادِ به الخاص، ولاسيا فإنكم قلم إن القرآن لم يدخلْ في هذا العموم، وهو من أعظم الأشياء وأجلّها، فخصصنا منه أفعالَ العباد بالأدلة الدالة على كونها فعلَهم ومَنْعَهم.

قالت أهلُ السنة: القرآنُ كلامُ الله سبحانه، وكلامُه صفةٌ من صفاته، وصفاتُ الحالق وذاتُه لم تدخلْ في المخلوق، فإنّ الحالقَ غيرُ المخلوق، فليس ههنا تخصيص البتة، بل الله سبحانه بذاته وصفاته الخالقُ وكل ما عداه مخلوق، وذلك عمومٌ لا تخصيص فيه بوجه، إذْ ليس إلا الخالق والمخلوق، والله وحدّه الخالقُ وما سواه كلّه محلوق. وأما الأدلةُ الدالة على أن أفعالَ العباد صُنع لهم وإنما أفعالُهم القائمة بهم، وأنهم هم الذين فعلوها، فكلُها حق نقولُ بموجبها، ولكنْ لا ينبغي أن تكون أفعالاً لهم ومخلوقةً مفعولةً لله، فإن الفعلَ غيرُ المفعول، ولا نقول إنها فعلَّ لله، والعبدُ مضطر محبور عليها، ولا نقولُ إنها فعلَّ للعبد واللهُ غيرُ قادر عليها ولا جاعل العبد فاعلاً لها، ولا نقولُ إنها مخلوقةً بين مخلوقين مستقلّين بالإيجاد والتأثير، وهذه الأقوال كلها بعاطة. قالت القدريةُ قولُه تعالى : ﴿الله خالقُ كل شيء ﴾ <sup>(1)</sup> يعني مما لا يقدر عليه باطلة. قالت القدريةُ قولُه تعالى : ﴿الله خالقُ كل شيء ﴾ <sup>(1)</sup> يعني مما لا يقدر عليه نور عليه، وأما أنعال العباد التي يقدرُ عليها ولا جاعل العبد فاعلاً لما، ولا نقولُ إنها محلوقةً بين مخلوقين مستقلّين بالإيجاد والتأثير، وهذه الأقوال كلها باطلة. وأما أفعال العباد التي يقدرُ عليها العبادُ فإضافتُها إليهم ينفي إضافتها إليه، وإلاً

قالت أهلُ السنة إضافتُها إليهم فِعلاً وكسْباً لا ينفي إضافَتها إليه سبحانه خَلْقاً ومشيئةً، فهو سبحانه الذي شاءها وخَلَقها وهم الذين فعلوها وكسبوها حقيقةً، فلو لم تكن مضافةً إلى مشيئته وقدرته وخَلْقه لاستحال وقوعُها منهم إذ العبادُ أعجزُ وأضعفُ

(١) سورة الزمر الآية : ٦٢ .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

مِن أن يفعلوا ما لم يشأه الله ولم يُقدر عليه ولا خَلَقه.

فصل: ومما يدل على قدرته سبحانه على أفعالهم قولُه: ﴿والله على كل شيء قدير ﴾ (١) . واعتراضُ القدرية على الاستدلال بذلك والجوابُ عنه نظيرُ الاعتراض على قوله: ﴿الله خالقُ كل شيء﴾ وجوابِه. ونزيدُه تقريراً أن أفعالهم أشياء ممكنةٌ، والله قادرٌ على كل ممكن، فهو الذي جَعَلهم فاعلين بقدرته ومشيئته، ولو شاء لحالَ بينهم وبين الفعل مع سلامة آلة الفعل منهم، كما قال تعالى: ﴿ ولو شاء الله ما اقتتل الذين مِن بعدِهم مِن بعدٍ ما جاءتهم البيناتُ ولكن اختلفوا فمنهم مّن آمنَ ومنهم مّن كفرَ ولو شاء الله ما اقتتلوا ولكن الله يفعل ما يريد ﴾ (٢) وقال: ﴿ ولو شاء ربُّك ما فعلوه ﴾ (٢) ، وقال: ﴿ ولو شاء ربك لآمَن مَن في الأرض كلُّهم جميعاً ﴾ (١) فهو سبحانه يحولُ بين المرء وقلبه، وبين الإنسان ونُطقه، وبين اليد وبطُشِها، وبمين الرِّجل ومَشْبِها، فكيف يُظَنُّ به ظَنُّ السُّوْء ويُجعلُ له مَثلُ السوء، أنه لا يقدرُ على ما يَقـدِرُ عليه عباده، ولا تدخلُ أفعالُهم تحت قدرته، تعالى اللهُ عما يقولُ الظالمون والجاحدون لقدرته علواً كبيراً. نعمْ ولا نظنَّ به ٰظنَّ السوء ونجعلُ له مَثْل السوء، أنه يعاقبُ عبادَه على ما لم يفعلوه ولا قدرةً لهم على فِعله، بل على ما فعلَه هو دونهم واضطرَّهم إليه وجَبَّرهم عليه، وذلك بمنزلة عقوبة الزَّمن إذ لم يطرْ إلى السهاء، وعقوبةِ أشلَّ اليدِ على تَرْكِ الكتابة، وعقوبة الأخرس على ترك الكلام، فتعالى الله عن هذين المذهبين الباطلين المنحرفين عن سواء السبيل .

فصل: ومن الدليل على خَلْق أعمال العباد قولُه تعالى: ﴿والله جعلَ لكم مما خلقَ ظلالاً وجعلَ لكم من الجبال أكناناً وجعلَ لكم سرابيلَ تقيكم الحر وسرابيلَ تقيكم بأسكم ﴾ <sup>(٥)</sup> فأخبرَ أنه هو الذي جعلَ السرابيلَ، وهي الدروعُ والثيابُ المصنوعةُ ومادتها لا تسمى سرابيل إلا بعد أن تحيلها صنعة الآدمين وعلمهم، فإذا كانت مجعولة لله فهي مخلوقة له مجملتها ،صورتِها ومادتِها وهيئاتها. ونظيرُ هذا قولهُ: ﴿والله جعلَ لكم مِن بيوتكم سَكناً وجعلَ لكم مِن جلود الأنعام بيوتاً تستخفونها يوم ظعنكم ويومَ إقامتكم ﴾ <sup>(٦)</sup> فأخبرَ سبحانه أن البيوتَ المصنوعةُ المستقرة والمنتقلة مجعولة له، وهي إنما

(١) سورة الحشر الآية : ٦ .

(٣) سورة الأنعام الآية: ١٣٧.

- (٢) سورة البقرة الآية : ٢٥٣ .
- (٥) سورة النحل الآية: ٨١.
- (٦) سورة النحل الآية: ٨٠

(٤) سورة يونس الآية : ٩٩.

صارت بيوتاً بالصنعة الآدمية. ونظيرُه قولُه تعالى: ﴿ وَآيَةٌ لهم أنا حلّنا ذريتَهم في الفُلك المشحون، وخلقنا لهم من مثله ما يركبون ﴾ <sup>(١)</sup> فأخبرَ سبحانه أنه خالقُ الفلكِ المصنوع للعباد. وأبعدَ مَن قال إن المرادَ بمثله هو الإبل، فإنه إخراجُ الماثل حقيقةً واعتبار لما هو بعيدٌ عن الماثلة. ونظيرُ ذلك قولُه تعالى حكايةً عن خليله إنه قال لقومه: ﴿ أتعبدون ما تنحتون، والله خلقكم وما تعملون ﴾ فإنْ كانت وما ، مصدريةً كما قدره بعضُهم فالاستدلالُ ظاهرٌ وليس بقويّ، إذ لا تناسبَ بين إنكاره عليهم عبادةَ ما ينحتونه بأيديهم وبين إخبارهم بأن الله خالقُ أعالهم من عبادة تلك الآلمة ونحتِها وغير ذلك، فالأولى أن تكون وما ، موصولةً، أي واللهُ خَلقكم وخَلق آلمتكم وقد حَلَّه عملهم وصُنُعُهم ولا يقالُ المرادُ مادتُه، فإنّ مادتَه غيرُ معمولة موالي التي يصيرُ معمولة هم، وإنما

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: وقد أخبرَ سبحانه أنه هو الذي جعلَ أئمةَ الخير يدعون إلى الهدى وأئمةَ الشر يدعون إلى النار، فتلك الإمامةُ والدعوةُ بجَعْله، فهي مجعولةٌ له وفعلٌ لهم. قال تعالى عن آل فرعون: ﴿ وجعلناهم أئمةً يدعون إلى النار﴾ <sup>(٢)</sup> وقال عن أئمة الهدى: ﴿ وجعلناهم أئمةً يهدون بأمرنا﴾ <sup>(٢)</sup> فأخبرَ أن هذا وهذا بجَعْله مع كونه كَسْبًا وفعلاً للائمة. ونظيرُ ذلك قولُ الخليل: ﴿ ربنا واجعلنا مسلمين لك﴾ <sup>(1)</sup> فأخبرَ الخليلُ أنه سبحانه هو الذي يجعلُ المسلمَ مسلماً. وعند القدريةِ هو الذي جعلَ نفسته مسلماً، لا أنَّ الله جعلَه مسلماً، ولا جعلَه إماماً يَهْدِي بأمره، ولا جعلَ الآخرَ إماماً يدعو إلى النار على الحقيقة، بل هم الجاعلون لأنفسهم كذلك حقيقةً، ونسبةُ هذا الجعُل إلى الله مجازً بعنى التسمية، أي سمّنا مسلمين لك، وكذلك: ﴿ جعلناهم أئمةً في أنه الله بحازً

فصل: ومِنْ ذلك إخبارُه سبحانه بأنه هو الذي يُلهم العبدَ فجورَه وتقواه. والإلهامُ: الإلقاء في القلب لا مجردُ البيان والتعليم، كما قاله طائفةٌ من المفسرين، إذْ لا يُقال لمن بيَّن لغيره شيئاً وعلّمه إياه إنه قد ألهمه ذلك، هذا لا يُعرف في اللغة البتة، بل الصوابُ ما قاله ابنُ زيد، قال: جَعَلَ فيها فجورَها وتقواها، وعليه حديثُ عمران بن

(1) سورة يس الآية: ٤١.
 (1) سورة القصص الآية: ٤١.

- (٣) سورة الأنبياء الآية : ٧٣.
- ٤) سورة البقرة الآية: ١٢٨.

Dired by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

حصين أن رجلا من مُزينة أو جُهينة أتى النبي عَلَيْهُم فقال: يا رسولَ الله، أرأيتَ ما يعملُ الناس فيه ويكدحون أشي تقضي عليهم ومضى عليهم مِن قدر سابق أو فيا يَستقبلون مما أتاهم به نبيهم ؟ قال: بل شيء قُضي عليهم ومضى، قال. ففيم العملُ ؟ قال: مَنْ خلقَه الله لإحدى المنزلتين استعملَه بعمل أهلها، وتصديقُ ذلك في كتاب الله: ﴿ ونفس وما سَوَّاها، فألهمها فجورَها وتقواهاً ﴾ <sup>(١)</sup>. فقراءتُه هذه الآيةَ عقيبَ إخباره بتقديم القضاء والقدر السابق يدل على أن المراد بالإلهام استعالُها فيا سبق له لا مجردُ تعريفها، فإن التعريفَ والبيانَ لا يستلزمُ وقوعَ ما سبق به القضاء والقدرُ. ومَنْ فسَرَّ الآية من السلف بالتعليم والتعريف فمرادُه تعريفُ مستلزمٌ لحصول ذلك لا تعريفٌ مجردٌ عن الحصول، فإنه لا يُسمَّى إلهاماً، وبالله التوفيق.

فصل: ومِن ذلك قولُه تعالى: ﴿وأُسِرُّوا قولكم أو اجهروا به إنه عليٌّ بذات الصدور ، ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ﴾ (٢) وذاتُ الصدور كلمةٌ لما يشتمل عليه الصدرُ من الاعتقادات والإراذات والحب والبغض، أي صاحبةُ الصدور، فإنها لمّا كانت فيها قائمةً بها نُسبتْ إليها نسبةَ الصَّحبة والملازمة. وقد اختُلفَ في إعراب د من خلق ، هو النصب أو الرفع ، فإن كان مرفوعاً فهو استدلالٌ على علمه بذلك . لخلقه له، والتقديرُ أنه يعلمُ ما تضمنته الصدورُ وكيف لا يعلم الخالقُ ما خَلقه. وهذا الاستدلالُ في غاية الظهورُ والصحة، فإن الخلقَ يستلزمُ حياةً الخالق وقدرتَه وعلمَه ومشيئتَه. وإنْ كان منصوباً فالمعنى: ألا يعلم مخلوقه، وذَكَّرَ لِفظَةَ ( من ) تغليباً ليتناولَ العلمَ العاقلَ وصفاتِه غلى التقديرين. فالآيةُ دالة على ما في الصدور كما هي دالة على علمه سبحانه به، وأيضاً فإنه سبحانه خلقه لما في الصدور دليلاً على علمه بها فقال: فألا يعلم من خلق ﴾ أي كيف يخَفى عليه ما في الصدور وهو الذي خَلَقه، فلو كان ذلك غيرَ مخلوق له لَبطَلَ الاستدلال به على العلم، فخلقهُ سبحانه للشيء مِن أعظم الأدلة على علمه به، فإذا انتفَى الخلق انتفى دليلُ العلم فلم يبقّ ما يدل على علمه بما ينطوي عليه الصدر إذا كان غيرَ خالق اذلك، وهذا مِن أعظم الكفر برب العالمين، وجَحْدٌ لما اتفقتْ عليه الرسلُ مِن أولهم إ آخِرِهم وعلم بالضرورة أنهم ألقوه إلى الأمم كما ألقوا إليهم أنه إله واحد لاشريك له

- (١) سورة الشمس الآية : ٨.
- (٢) سورة الملك الآية : ١٣.

فصل؛ ومِن ذلك قولُه تعالى حكايةً عن خليله إبراهيم أنه قال: ﴿ربَّ اجعلني مقيمَ الصلاة ومِنْ ذَرِيتي ﴾ (١) وقولُه: ﴿ فَاجْعَلْ أَفَئَدَةَ مَنَ النَّاسَ تَهْوِي إليهم ﴾ (٢) وقولُهُ تعالى: ﴿ وجعلنا في قلوب الذين اتّبعوه رأفةً ورحمةً ورهبانية ﴾ (٢) وقولُه حكايةً عن زكريا انه قال عن ولده: ﴿وَاجْعَلْهُ رَبٍّ رَضَيًّا ﴾ (٤) وقال في الطرف الآخر: ﴿ فَبِمَا نَقْضهم ميثاقهم لعنَّاهم وجعلنا قلوبَهم قاسية﴾ <sup>(ه)</sup> وقال: ﴿وجعلنا على قلوبهم أكنَّةً أَنْ يفقهوه وفي آذانهم وَقْرًا ﴾ (1) وهذه الأكنةُ والوقْرُ هي شدةُ البغض والنفرةِ والإعراض التي لا يستطيعون معها سمعاً ولا عقْلاً . والتحقيقُ أنَّ هذا ناشىء عن الأكِنَّة والوقر ، فهو مُوجبٌ ذلك ومقتضاه. فمس فَسَّر الأكنَّة والوقر به فقد فسرهما بموجبهما ومقتضاهما ، وبكل حال فتلك النفرة والإعراض والبغض من أفعالهم ، وهي مجعولةً لله سبحانه، كما أن الرأفة والرحمةَ وميلَ الأفئدةِ إلى بيته هو مِن أفعالهم والله جاعلُه، فهو الجاعلُ للذوات وصفاتِها وأفعالِها وإرادتها واعتقاداتها ، فذلك كلَّه مجعولٌ مخلوقٌ له ، وإنْ كان العبدُ فاعلاً له باختياره وإرادته. فإنْ قيلَ: هذا كُلُّه معارَضٌ بقوله تعالى: ما جعلَ الله من بحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام **؟** <sup>(٧)</sup> والبحيرةُ والسائبة إنما . صارت كذلك بجَعْل العبادِ لها، فأخبرَ سبحانه أن ذلك لم يكن بجعله، قيل: لا تعارضَ بحمد الله بينُ نصوص الكتاب بوجه ما ، والجعلُ هٰهنا جعلٌ شرعي أمري ، لا كوني قدري، فإنَّ الجعلَ في كتاب الله ينقسم إلى هذين النوعين كما ينقسم إليهما الأمرُ والإذنُ والقضاء والكتابةُ والتحريم، كما سيأتي بيانه إن شاء الله. فنفى سبحانه عن البحيرة والسائبة جَعْلَه الدينيَّ الشرعيَّ، أي لم يشرَّعْ ذلك ولا أمرَ به، ولكنَّ الذين كفروا افترَوْا عليه الكذبّ، وجعلوا ذلك ديناً له بلا علم. ومِن ذلك قولُه تعالى: ﴿ليجعلَ ما يلقِي الشيطانُ فتنةً للذين في قلوبهم مرضَّ والقاسيةِ قلوبُهم﴾ (٨) فأخبرَ سبحانه أن هذه الفتنة الحاصلة بما ألقى الشيطانُ هي بجعله سبحانه، وهذا جعلٌ كوني قدري , ومِنْ هذا قولُه عَظَّيْمٍ في الحديث الذي رواه الإمام أحمد وابن حبان في صحيحه: «اللهم اجعلني لك شكَّاراً لك ذَكَّاراً لك رَهَّاباً لك مِطواعاً لك مُخبتاً

FOR QUR'ANIC THOUGHT

- (1) سورة إبراهيم الآية: ٤٠.
- (٢) سورة إبراهيم الآية: ٣٧.
- (٣) سورة الحديد الآية : ٢٧.
  - ٤) سورة مرم الآية: ٦.

- (٥) سورة المائدة الآية : ١٣.
- (٦) سورة الأنعام الآية : ٢٥.
- (٧) سورة المائدة الآية : ١٠٣.
  - (٨) سورة الحج الآية: ٥٣.

pe Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANT

إليك أواها مُنيباً ، فسأل ربَّه أن يجعلَه كذلك وهذه كلّها أفعال اختيارية واقعة بإرادة العبد واختياره. وفي هذا الحديث: «وسدَّدْ لساني » وتسديدُ اللسان جَعْلُه ناطقاً بالسداد من القول. ومثلَه قولُه في الحديث الآخر : «اللهم اجعلَني لك مخلصاً » ومثله قولُه : «اللهم اجعلَني أعْظم شكرَك وأكثر ذكرك واتبع نصيحتَك وأحفظ وصيتَك »، ومثلَه قولُ المؤمنين : «ربنا أَفْرغْ علينا صبراً وثبَتْ أقدامنا » فالصبرُ وثباتُ الأقدام فعلان اختياريان ، ولكن التصبير والتثبيت فعلُ الرب تعالى، وهو المسؤولُ ، والصبرُ والثباتُ فِعلُهم القائمُ بهم حقيقةً. ومثله قولُه : «ربَّ أوْزِعْني أن أشكرَ نعمتَك التي أنعمتَ علي وعلى والدي وأنْ أعملَ صاحاً ترضاه »، وقال ابنُ عباس والمسرون بَعْده : أنعمتَ علي وعلى والدي وأنْ أعملَ صاحاً ترضاه »، وقال ابنُ عباس والمسرون بَعْده : أفهني . قال أبو إسحاق : وتأويلُه في اللغة : كلّني عن الأشباء إلا نفس شكر نعمتك ال وهذا يقال في تفسير الموزع المولع ، ومنه الحديثُ : كان رسولُ الله يتلكي موزعاً بالسؤال أمضي . قالزع عنه أي كف وأن أعملَ صاحاً ترضاه »، وقال ابنُ عباس والمفسرون بَعْده : وهذا يقال في تفسير الموزع المولع ، ومنه الحديثُ : كان رسولُ الله يتلكي موزعاً بالسؤال أمنوع عنه أي مولعاً به ، كانه كُفَ ومُنع إلا منه . وقال في الصحاح : «وزعته أزعه وزعاً كففته » فانزع عنه أي كف ، وأوزعتُه باللتيء أغريتُه به ، فأوزع به فهو موزع به ، واستوزعتُ فانزع عنه أي كف ، وأوزعتُه باللهمة فألميني » فقد دار معنى اللفظة على معنى ألهميني فالذ واجعلني مُعرى به وكُفَني عما سواه. وعند القدرية أن هذا غيرُ مقدور للرب بل هو غيرُ مقدور العبد.

فصل: ومن ذلك قوله تعالى ﴿ واعلموا أن فيكم رسول الله لو يطيعكم في كثير من الأمر لعنتم ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكرَّه إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون﴾ <sup>(١)</sup> فتحبيبه سبحانه الإيمان إلى عباده المؤمنين هو إلقاء محبته في قلوبهم، وهذا لا يقدرُ عليه سواه، وأما تحبيبُ العبد الشيء إلى غيره فإنما هو بتزيينه وذكر أوصافه وما يدعو إلى محبته. فأخبر سبحانه أنه جعل في قلوب عباده المؤمنين الأمرين: حبه وحسنه الداعي إلى حبه، وألقى في قلوبهم كراهة ضده من الكفر والفسوق والعصنيان، وأن ذلك محضُ فضله ومنته عليهم، حيث لم يكلهم إلى أنفسهم بل تولَّى هو سبحانه هذا التحبيب والتزيين وتكريه ضده، فجاد عليهم به فضلا منه ونعمة، والله عليم بمواقع فضله ومن يصلح له ومن لا يصلح، حكيمً معليهم به فضلا منه ونعمة، والله عليم بمواقع فضله ومن يصلح له ومن لا يصلح، حكيمً

(١) سورة الحجرات الآية ١٧.

قلوبهم لو أنفقت ما في الأرض جيعاً ما ألفت بين قلوبهم ولكن الله ألف بينهم إنه عزيز حكيم . واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً ♦ <sup>(1)</sup> وتأليف القلوب جعل بعضها يألف بعضاً ويميلُ إليه ويحبه ، وهو من أفعالها الاختيارية ، وقد أخبر سبحانه أنه هو الذي فعل ذلك لا غيره ، ومن ذلك قوله ﴿يا أيها الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ همم قوم أن يبسطوا إليكم أيديهم فكفَ أيديهم عنكم ♦ <sup>(٢)</sup> فأخبر سبحانه بفعلهم ، وهو الهم ، وبفعله وهو كنّهم عما فكف أيديهم عنكم ♦ <sup>(٢)</sup> فأخبر سبحانه أشلَّ أيديهم وأماتهم وأنزل عليهم عذاباً حال فكف أيديهم عنكم ♦ <sup>(٢)</sup> فأخبر سبحانه أشلَّ أيديهم وأماتهم وأنزل عليهم عذاباً حال بينهم وبين ما همُّوا به ، بل كف ً قدرهم وارادتهم مع سلامة حواسهم وبنيتهم وصحة آلات الفعل منهم . وعند القدرية هذا محال ، بل هم الذين يكفون أنفسهم ، والقرآن صريح في إبطال قولم . ومئله قوله ﴿ وهو الذي كف أيديهم عنكم وأيديكم عنهم ببطن مكة من بعد أن أظفركم عليهم ﴾ <sup>(٢)</sup> فهذا كف أيديهم عنام منهم ، والقرآن

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ <sup>(1)</sup> والإيمان والطاعة من أجلَّ النعم بل هما أجل النعم على الإطلاق، فهما منه سبحانه تعلياً وإرشاداً وإلهاماً وتوفيقاً ومشيئةً وخلقاً، ولا يصح أن يقال إنها أمراً وبياناً فقط فإن ذلك حاصل بالنسبة إلى الكفار والعصاة، فتكون نعمته على أكفر الخلق كنعمته على أهل الإيمان والطاعةوالبرّ منهم، إذ نعمة البيان والإرشاد مشتركة، وهذا قول القدرية وقد صرح به كثير منهم، ولم يجعلوا لله على العبد نعمة في مشيئته وخلقه فعله وتوفيقه إياه حين فعله، وهذا من قولهم الذي باينوا به جميع الرسل والكتب، وطردوا ذلك حين لم يجعلوا لله على العبد منة في إعطائه الجزاء، بل قالوا ذلك محض حقه الذي لا منَّة لله عليه فيه، واحتجوا بقوله ﴿ لهم أجرّ غيرُ ممنون ﴾ <sup>(٥)</sup> قالوا أي غير ممنون به عليهم إذ هو جزاء أعمالهم وأجورها، قالوا والمنةُ تكدرُ النعمة والعطية، ولم يدعوا هؤلاء للجهل بالله موضعاً، وقاسوا منّته على منة المخلوق، فإنهم مشبّهة في الأفعال معطّلة في الصفات،

- (١) سورة الأنفال الآية : ٦٢ .
  - (٢) سورة فاطر الآية : ٣.
  - (٣) سورة الفتح الآية : ٢٤ .

- ٤) سورة النحل الآية : ٥٣.
- (٥) سورة الإنشقاق الآية: ٢٥.

verted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> وليست المنةُ في الحقيقة إلا لله فهو المانَ بفضله، وأهل سمواته وأهل أرضه في محض منته عليهم. قال تعالى ﴿ يمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا على إسلامكم بل الله يمنُّ عليكم أن هداكم للايمان إن كنتم صادقين (١) وقال تعالى لكليمه موسى ﴿ولقد منَّنا عليك مرةً أخرى (٢) وقال ﴿ولقد مننا على موسى وهارون (٢) وقال ﴿ ونريدُ أَن نمنَّ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين﴾ (١) ولما قال النبي سَلِيْتُ للأنصار : ألم أجدكم ضلالاً فهداكم الله بي، وعالة فأغناكم الله بي، قالوا : اللهُ ورسوله أمنُّ. وقال الرسلُ لقومهم ﴿ إِنْ نَحْنُ إِلا بِشَرَّ مثلكم ولَكن الله بمِن على من يشاء من عباده﴾ (٥) فمنَّه سبحانه محضُ إحسانهِ وفضلهِ ورحمتهِ، وما طاب عيش أهل الجنةِ فيها [ إلا ] بمنته عليهم، ولهذا قال أهلها وقد أقبل بعضهم على بعض يتساءلون: إنا كنا قبلُ في أهلنا مشفقين. ﴿فَمَنَ الله علينا ووقانا عذاب السموم﴾ (١) فأخبروا لمعرفتهم بربهم وحقه عليهم أن نجاهم من عذاب السموم بمحض منته عليهم. وقد قال أعلم الخُلق بالله وأحبهم إليه وأقربهم منه وأطوعهم له ولن يدخل أحدّ منكم الجنة بعمله، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ﴿ وَلا أَنَا إِلَّا أَن يَتَغْمَدُنِي اللهُ بَرَحَةٍ مِنْهُ وفضل؛ وقال: ١ إن الله لو عذبَ أهل سمواته وأرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم، ولو رحمهم لكانت رحمته لهم خيراً من أعمالهم، والأول في الصحيح، والثاني في المسند والسنن، وصححه الحاكم وغيره: فأخبر سيدُ العاملين أنه لا يدخل الجنة بعمله.

> وقالت القدرية إنهم يدخلونها بأعمالهم لئلا يتكدر نعيمهم عليهم بمشيئة الله، بل يكون ذلك النعيم عوضاً. وما رمى السلف من الصحابة والتابعين ومن بعدهم القدرية عن قوس واحدة إلا لعظم بدعهم ومنافاتها لما بعث الله به أنبياءه ورسله، فلو أتى العباد بكل طاعة وكانت أنفاسهم كلها طاعات لله لكانوا في محض منته وفضله وكانت له المنة عليهم. وكلما عظمت طاعة العبد كانت منة الله عليه أعظم، فهو المان بفضله، فمن أنكر منته فقد أنكر إحسانه. وأما قوله تعالى: ﴿ لهم أجرّ غير ممنون ﴾ فلم يختلف أهلُ العلم بالله ورسوله وكتابه أن معناه و غيرُ مقطوع ، ومنه ريبُ المنون، وهو الموت، لأنًه يقطعُ العمر.

- (1) سورة الحجرات الآية : ١٧.
  - (٢) سورة طه الآية: ٣٧.
- (٣) سورة العبافات الآية: ١١٤.
- ٤) سورة القصص الآية : ٥.
- (٥) سورة ابراهيم الآية: ١١.
   (٦) سورة الطور الآية: ٢٧.
- 1.0

فصل: ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَعْرِينَا بِينِهِم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة﴾ (١) وقوله: ﴿وألقينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة﴾ (٢) وهذا الإغراء والإلقاء محضٌ فعله سبحانه، والتعادي والتباغض أثره، وهو محضٌ فعلهم، وأصلُ ضلال القدرية والجبرية مِنْ عدم اهتدائهم إلى الفرق بين فعله سبحانه وفعل العبد. فالجبرية جعلوا التعادي والتباغـض فعـل الرب دون المتعـاديـن والمتبـاغضين. والقدرية جعلوا ذلك محضَّ فعلهم الذي لا صنع لله فيه ولا قدرة ولا مشيئة. وأهل الصراط السويّ جعلوا ذلك فعلهم وهو أثرٌ فعلَّ الله وقدرته ومشيئته، كما قال تعالى: هو الذي يُسيركم في البر والبحر (<sup>(r)</sup> فالتسيير فعله، والسير فعلُ العباد، وهو أثرُ التسيير . وكذلك الهدى والإضلال فعله، والاهتداء والضلال أثرُ فعله، وهما أفعالنا القائمة بنا، فهو الهادي والعبدُ المهتدي، وهو الذي يضلُّ من يشاء والعبدُ الضالُّ، وهذا حقيقةً ، والطائفتان عن الصراط المستقيم ناكبتان .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: ومن ذلك قوله تعالى عن خليله إبراهيم إنه قال ﴿ رب اجعلْ هذا البلد آمناً واجنبني وبنيَّ أن نعبد الأصنام ﴾ (؛) فها هنا أمران: تجنيب عبادتها واجتنابه، فسأل الخليل ربه أن يجنبه وبنيه عبادتها ليحصل منهم اجتنابها ، فالاجتناب فعلهم والتجنيب فعله، ولا سبيل إلى فعلهم إلا بعد فعله. ونظيرُ ذلك قولُ يوسف الصديق ﴿ رَبِّ السجن أحب إليّ مما يدعونني إليه، وإلا تصرف عني كيدهن أصبُ إليهن وأكن من الجاهلين، فاستجاب له ربه فصرف عنه كيدهن إنه هو السميع العليم ﴾ (٥) وصرف كيدهن هو صرف دواعي قلوبهن ومكرهن بألسنتهن وأعمالهن، وتلك أفعال اختيارية، وهو سبحانه الصارفُ لها، فالصرف فعله والانصراف أثرُ فعله وهو فعلُ النسوة.ومن ذلك قوله سبحانه لنبيه محمد عليه فرولولا أن ثبتناك لقد كدتَ تركنُ اليهم شيئًا قليلاً ﴾ (1) فالتثبيتُ فعله والثباتُ فعلُ رسوله، فهو سبحانه المثبتُ وعبدهُ الثابتُ. ومثله قوله ﴿ يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ويضلّ الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء ﴾ (٧) فأخبر سبحانه أن تثبيت المؤمنين وإضلال الظالمين

- (١) سورة المائدة الآية: ١٤.
- (٢) سورة المائدة الآية: ٦٤.
- (٣) سورة يونس الآ. ت: ٢٢ .
- (٤) سورة ابراهم الآية: ٣٥.

- (0) سورة يوسف الآية : ٣٣ .
- (٦) سورة الاسراء الآية: ٧٤.
- (٧) سورة ابراهيم الآية : ٢٧.

- 1.7

فعله، فإنه يفعلُ ما يشاء، وأما الثباتُ والضلالُ فمحض أفعالهم. ومن ذلك قوله تعالى: (فها نقضِهم ميثاقهم لعنَّاهم وجعلنا قلوبهم قاسيةً يحرفون الكلم عن مواضعه (<sup>())</sup> فأخبر أنه هو الذي قسَّى قلوبهم حتى صارت قاسية، فالقسارةُ وصفها وفعلُها، وهي أثرُ فعله وهو جعلها قاسية، وذلك أثرُ معاصيهم ونقضهم ميثاقهم وتركهم بعض ما ذكروا به، فالآية مبطلة لقول القدرية والجبرية.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَاهُم مَن جَنَاتَ وَعِيوْنَ، وَكَنُوزُ وَمَقَامَ كَرَمٍ ﴾ <sup>(٢)</sup> وهم إنما خرجوا باختيارهم، وقد أخبر أنه هو الذي أخرجهم، فالإخراج فعله حقيقةً، والخروج فعلهم حقيقةً، ولولا إخراجه لما خرجوا. وهذا بخلاف قوله ﴿ والله أنبتكم من الأرض نباتاً، ثم يعيدكم فيها ويخرجكم إخراجاً ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله ﴿ هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله ﴿ أخرجكم من بطون أمهاتكم ﴾ <sup>(٥)</sup> فإن هذا إخراج ًلا صنع لهم فيه، فإنه بغير اختيارهم وإرادتهم. وأما قوله ﴿ كما أخرجك ربك من بيتك بالحق ﴾ <sup>(٢)</sup> فيحتمل أن يكون إخراجاً بقدره ومشيئته فيكون من الأول، ويحتمل أن يكون إخراجاً يوجبه بأمره فلا يكون من هذا . فيكونُ الإخراج في كتاب الله ثلاثة أنواع ، أحدها : إخراج الخارج باختياره ومشيئته والثاني إخراجه قهراً أو كرهاً، والثالثُ إخراجه أمراً

فصل: وقد ظن طائفة من الناس أنّ من هذا الباب قوله تعالى ﴿ فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم وما رميت إذْ ميت ولكن الله رمى ﴾ <sup>(v)</sup> وجعلوا ذلك من أدلتهم على القدرية، ولم يفهموا مر الآية، وليست من هذا الباب فإن هذا خطاب لهم في وقعة بدر حيث أنزل الله سمانه ملائكته فقتلوا أعداءه، فلم يفرّد المسلمون بقتلهم بل قتلتهم الملائكة، وأما رحمي يكي فمقدوره كان هو الحذف والإلقاء، وأما إيصال ما رمى به إلى وجوه العد مع البعد وإيصال ذلك إلى وجوه جيعهم فلم يكن من فعله، ولكنه فعلُ الله وحده ألرمي يُراد به الحذف والإيصال، فأثبت له الحذف بقوله

- (١) سورة المائدة الآية: ٣.
- (٢) سورة الشعراء الآية: ٥.
- (0) سورة النحل الآية: ٧٨.
   (٦) سورة الأنفال الآية: ٥.
- (٧) سورة الأنفال الآية : ١٧.

٤) سورة الحشر الآية: <sup>1</sup>

(٣) سورة نوح الآية : ١٨

إذ رميت ونفى عنه الإيصال بقوله (وما رميت).

فصل: ومن ذلك قوله: ﴿ وأنه هو أضحك وأبكى ﴾ (١) والضحك والبكاء فعلان اختياريان، فهو سبحانه المضحك المبكى حقيقةٌ والعبدُ هو الضاحك الباكي حقيقة. وتأويلُ الآية بخلاف ذلك إخراجٌ للكلام عن ظاهره بغير موجب، ولا منافاة بين ما يذكر من تلك التأويلات وبين ظاهره، فإن إضحاك الأرض بالنبات وإبكاءَ السهاء بالمطر ، وإضحاك العبد وإبكاءه بخلق آلات الضحك والبكاء له، لا ينافي حقيقة اللفظ وموضوعه ومعناه من أنه جاعل الضحك والبكاء فيه، بل الجميعُ حق.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ هو الذي يُريكم البرقِّ خوفاً وطمعاً ﴾ (٢) ورؤية البرق أمر واقع بإحساسهم، فالإرادة فعله والرؤية فعلنا، ولا يُقال إراءة البرق خلَّقُه فإن خلقه لا يسمّى إراءة ولا يستلزم رؤيتنا له، بل إراءتنا له جعْلنا نراه، وذلك فعلُه سبحانه. ومن ذلك قولُ الخضرِ لموسى ﴿ فأراد ربك أن يبلغا أشدَّهما ويستخرجا كنزها ﴾ (٢) فبلوغُ الأشدّ ليس من فعلهما واستخراجُ الكنز من أفعالهما الاختيارية، وقد أخبر أن كليها بإرادته سبحانه. ومن ذلك قولهُ تعالى عن السحَرة ﴿وما هُم بضارين به من أحد إلا بإذن الله **﴾** <sup>(٤)</sup> وليس إذنه هنا أمره وشرعه، بل قضاؤه وقدرتُهُ ومشيئته، فهو إذاً كوني قدري لا ديني أمري.

فصل: ومن ذلك قولة تعالى ﴿ وألزمهم كلمة التقوى وكانوا أحقَّ بها وأهلها ﴾ (٥) وكلمة التقوى هي الكلمة التي يُتقى اللهُ بها، وأعلى أنواع هذه الكلمة هي قولُ لا إله إلا الله، ثم كلَّ كلمةٍ يُتقى اللهُ بها بعدها فهي من كلمة التقوى . وقد أخبرَ سبحانه أنه ألزمها عباده المؤمنين فجعلها لازمة لهم لا ينفكون عنها، فبإلزامه التزموها، ولولا إلزامه لهم إياها لما التزموها، والتزامها فعل اختياري تابع لإرادتهم واختيارهم فهو الملزم وهم الملتزمون.

فصل: ومن ذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ خُلَقَ هَلُوعاً إِذَا مُسَّهُ الشَّر جَزُوعاً وإذا مسَّه الخير منَّوعاً ﴾ (٢) وهذا تفسيرُ الهلوع، وهو شدةُ الحرص الذي يترتب عليه

- (١) سورة النجم الآية : ١٣.
- (٤) سورة البقرة الآية: ١٠٢.
- (٢) سورة الرعد الآية : ١٢.
- - - (٣) سورة الكهف الآية: ٨٢.
- (0) سورة الفتح الآية: ٢٦.
- (٦) سورة المعارج الآية : ١٩.

وَقَنْتُنَا الْأَرْبَى الْعَالَ الْعَالَي الْعَالَ الْعَالَي الْعَالَ الْعَالَي الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْع Sled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الجزع والمنع، فأخبر سبحانه أنه خلق الإنسان كذلك، وذلك صريح في أن هلعه مخلوق لله كما أن ذاته مخلوقة، فالإنسان مجملته ذاته وصفاته وأفعاله وأخلاقهِ مخلوق لله، ليس فيه شيءٌ خلق لله وشيء خُلق لغيره، بل الله خالقُ الإنسان مجملته وأحواله كلها، فالهلعُ فعله حقيقةً والله خالقٌ ذلك فيه حقيقةً، فليس الله سبحانهِ بهلوع ولا العبدُ هو الخالق لذلك.

فصل: ومن ذلك قوله تعالى ﴿وما كان لنفس أن تؤمن إلا بإذن الله ويجعلُ الرجسَ على الذين لا يعقلون﴾ (١) وإذنه ها هنا قضاَّوه وقدرُه لا مجردُ أمره وشرعه. كذلك قال السلفُ في تفسير هذه الآية ، قال ابن المبارك عن الثوري : بقضاء الله. وقال محمد بن جرير : يقول جل ذكره لنبيه : وما لنفس خَلقها من سبيل إلى أن تُصدقك إلا أن يأذن لها في ذلك، فلا تجهدن نفسك في طلب هداها وبلغها وعيد الله ثم خلَّها فإن هداها بيد خالقها، وما قبل الآية وما بعدها لا يدل إلا على ذلك، فإنه سبحانه قال ﴿ولو شاء ربك لآمنَ من في الأرض كلُّهم جميعاً أفأنت تُكره الناسَ حتى يكونوا مؤمنين، وما كان لنفس أن تؤمن إلا بإذن الله ﴾ (٢) أي لا تكفى دعوتُك في حصول الإيمان حتى يأذن الله لمن دعوته أن يؤمن. ثم قال: ﴿ قُلْ انظروا ماذا في السموات والأرض وما تغني الآيات والنذرُ عن قوم لا يؤمنون﴾ (٢) قال ابن جرير : يقول تعالى : يا محمد قل لهؤلاً، السائلينك الآياتِ على صحة ما تدعو إليه من توحيد الله وخلْع الأنداد والأوثان: انظروا أيها القومُ ماذا في السموات من الآيات الدالة على حقِّية ما أدعوكم إليه من توحيد الله، من شمسِها وقمرها، واختلاف ليلها ونهارها، ونزول الغيث بأرزاق العباد من سحابها، وفي الأرض من جبالها وتصدّعها بنباتها وأقوات أهلها وسائر صنوف عجائبها ، فإن في ذلك لكم إنْ عقلتم وتدبرتم عظةً ومُعتبراً ودلالةً على أن ذلك من فعل من لا يجوزُ أن يكون له في ملكه شريك؛ ولا له على حفظه وتدبيره ظهير ، يُغنيكم عما سواها من الآيات وما يُغني عن قوم قد سبق لهم من الله الشقاء وقُضى عليهم في أم الكتاب أنهم من أهل النار ، فهم لا يؤمنون بشيء من ذلك ولا يصدقون به ولو جاءتهم كل آية حتى يروا العذاب الأليم . فصل: ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ إِنسَانَ أَلَزْمَنَاهُ طَائَرَهُ فِي عَنْقَهُ وَنَخْرِجُ لَهُ يَوْم (١) سورة يونس الآية: ١٠٠. (٣) سورة يونس الآية: ١٠١. (٢) سورة يونس الآية: ١٠٠.

bled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

القيامة كتاباً يلقاه منشوراً ﴾ (١) قال ابن جرير ، وكلِّ إنسان ألزمناه ما قضى له أنه عامله، وما هو صائر إليه من شقاء أو سعادة بعمله في عنقه لا يفارقه. وهذا ما قاله الناسُ في الآية، وهو ما طار له من الشقاء والسعادة، وما طار عنه من العمل. ثم ذكر عن ابن عباس قال: ﴿ طائره ﴾ عمله وما قدر عليه فهو ملازمه أينما كان وزائلٌ معه أينا زال. وكذلك قال ابن جريج وقتادة ومجاهد هو عمله، زاد مجاهد : وما كُتب له، وقال قتادة أيضاً: سعادتُه وشقاوته بعمله، قال ابن جرير: فإنْ قال قائل: فكيف قال ألزمناه طائره في عنقه، إن كان الأمر على ما وصفت، ولم يقل في يديه أو رجليـه أو غير ذلك من أعضاء الجسد ؟ قيل إن العنقَ هي موضعُ السهات وموضع القلائد والأطوقـة وغير ذلك مما يزين أو يشين، فجرى كلامُ العرب بنسبة الأشياء اللازمة سائرَ الأبدان الى الأعناق، كما أضافوا جنايات أعضاء الأبدان إلى البد فقالوا ذلك بما كسبت بداه وإن كان الذي جرَّه عليه لسانُه أو فرجه، فكذلك قول ﴿ ألزمناه طائره في عنقه ﴾ (٢) وقال الفرّاء : الطائرُ معناه عندهم العملُ، قال الأزهري : والأصلُ في هذا أن الله سبحانه لَمَّا خَلَق آدمَ علم المطبعَ من ذريته والعاصيّ فكتب ما علمه منهم أجمعين، وقضى بسعادة من علمه مطيعاً وشقاوة من علمه عاصياً، فطار لكلّ ما هو صائر إليه عند خلْقه وإنشائه. وأما قوله ﴿ في عنقه﴾ (٣) فقال أبو إسحاق: إنما يقال للشيء اللازم هذا في عنق فلان، أي لزُّومُه له كلزوم القلادة من بين ما يُلبسُ في العنق. قال أبو على: هذا مِثلُ قولهم طوقتك كذا وقلَّدتك كذا ، أي صرفته نحوك وألزمتك إياه، ومنه قُلَّده السلطانُ كذًا، أي صارت الولاية في لزومها له في موضع القلادة ومكان الطوق. وقيل: إنما خُصَّ العنقُ لأن عمله لا يخلو إما أن يكون خيراً أو شرأ، وذلك مما يزين أو يشين كالحلى والغُل فأضيف إلى الأعناق. قالت القدريةُ : إلزامةُ ذلك وسْمُه به وتعليمُهُ بعلامةٍ يعرف الملائكة [ بها ] أنه سعيد أو شقى والخبر عنه لا أنه ألزمه العملَ فجعله لازماً له. قال أهل السنة: هذه طريقةٌ لكم مُعروفةٌ في تحريف الكلم عن مواضعه، سلكتموها في الجسم والطبع والعقل، وهذا لا يُعرفه أهلُ اللغة، وهو خلافٌ حقيقة اللفظ وما فسره به أعلم الأمة بالقرآن، ولا يُعرف ما قلتموه عن أحد من سلف الأمة البتة، ولا فسَّرَ الآية غيرُكم به، ولا يصحّ حملُ الآية عليه فإن الخبرَ عنه بذلك

(١) سورة الاسراء الآية : ١٣.

(٢) سورة الاسراء الآية: ١٣.

(٣) سورة يس الآية ٣٠.

والعلامة أعلم بها إنما حصل بعد طائره اللازم له من عمله، فلما لزمه ذلك الطائرُ ولم ينفك عنه أخبرَ عنه بذلك وصارت عليه علامةٌ وسمةٌ، ونحن قد أريناكم أقوال أئمة الهدى وسلف الأمة في الطائر فأرونا قولكم عن واحد منهم قاله قبلكم. وكلُّ طائفة من أهل البدع تجر القرآن إلى بدعها وضلالها وتفسره بمذاهبها وآرائها والقرآنُ بريء من ذلك، وبالله التوفيق.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فصل: ومن ذلك قولة تعالى (وما يأتيهم من رسول إلا كانوا به يستهزئون كذلك نسلكه في قلوب المجرمين لا يؤمنون به (<sup>(۱)</sup> وقد وقع هذا المعنى في القرآن في موضعين هذا أحدهما، والثاني في سورة الشعراء في قوله (ولو نزّلناه على بعض الأعجمين فقرأه عليهم ما كانوا به مؤمنين، كذلك سلكناه في قلوب المجرمين، لا يؤمنون به حتى يروا العذاب الأليم (<sup>۲)</sup> قال ابن عباس: سلك الشرك في قلوب المكذبين كما سلك الخرزة في الخيط. وقاله أبو إسحاق: أي كما فعلَ بالمجرمين الذين استهزؤوا بمن تقدم من الرسل كذلك سلك ألضلالَ في قلوب المجرمين.

واختلفوا في مفسِّر الضمير في قوله ﴿ نسلكه ﴾ <sup>(٢)</sup> فقال ابن عباس: سلكنا الشرك، وهو قولُ الحسن، وقال الزجاجُ وغيره: هو الضلالُ، وقال الزبيع: يعني الاستهزاء، وقال الفراء: التكذيبُ. وهذه الأقوال ترجعُ إلى شيء واحد، والتكذيبُ والاستهزاء والشكر كلُّ ذلك فِعلُهم حقيقةً. وقد أخبرَ أنهُ سبحانه هو الذي سلكه في قلوبهم.

وعندي في هذه الأقوال شيء، فإن الظاهر أن الضمير في قوله: ﴿ لا يؤمنون به ﴾ هو الضمير في قوله: ﴿ سلكناه ﴾ ، فلا يصح أن يكون المعنى لا يؤمنون بالشرك والتكذيب والاستهزاء ، فلا تصح تلك الأقوال إلا باختلاف مفسّر الضميرين ، والظاهرُ اتحادُه ، فالذين لا يؤمنونَ به هو الذي سلكه في قلوبهم ، وهو القرآن ، فإن قيل : فما معنى سلكه إياه في قلوبهم وهم ينكرونه ؟ قيل : سلكه في قلوبهم بهذه الحال ، أي سلكناه غيرَ مؤمنين به فدخل في قلوبهم مكذَّباً به كما دخل في قلوب المؤمنين مصدَقاً به ، وهذا مُراد مَن قال إن الذي سلكه في قلوبهم هو التكذيب والصلال ، ولكن فسر الآيةَ بالمعنى ، فإنه إذا دخل في قلوبهم مكذبين به فقد دخل التكذيب

- ۱۳ سورة الإسراء الآية: ۱۳.
- (٢) سورة الشعراء الآية: ١٩٨.

(٣). سورة يس الآية: ٣٠.

Dist by constant CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والضلال في قلوبهم. فإن قيل فما معنى إدخاله في قلوبهم وهم لايؤمنون به؟، قيل: لتقوم عليهم بذلك حجةُ الله فدخلَ في قلوبهم وعلموا أنه حق وكذّبوا به فلم يدخلْ في قلوبهم دخول مصدَّق به مؤمن به مرضيّ به، وتكذيبهم به بعدَ دخوله في قلوبهم أعظمُ كفراً مِن تكذيبهم به قبل أن يدخل في قلوبهم، فإن المكذّبَ بالحق بعد معرفته له شرَّ من المكذّب به ولم يعرفه. فتأمله فإنه مِن فقه التفسير ، والله الموفق للصواب .

فصل؛ ومن ذلك قولة تعالى: ﴿ أَلَم تَر أَنَا أَرَسَلْنَا الشَيَاطَيْنَ عَلَى الكَافَرِين تَؤَرُّهُم أزاً (() فالإرسالُ ها هنا إرسال كوني قدري، كإرسال الرياح، وليس بإرسال ديني شرعي، فهو إرسالُ تسليطٍ بخلاف قوله في المؤمنين: ﴿ إِنَّ عَبَادِي لِيس لكَ عَلِيهُمْ سلطان ﴾ (٢) فهذا السلطان المنفى عنه على المؤمنين هو الذي أرسل به جندَه على الكافرين. قال أبو إسحاق: ومعنى الإرسال ههنا التسليط، تقول: قد أرسلت فلإناً على فلان، إذا سلطته عليه، كما قال: ﴿ إِنَّ عبادي ليس لكَ عليهم سلطانٌ إلا مَن اتبعكَ من الغاوين ﴾ (٣) فاعلم أن مَن اتبعه هو مسلّط عليه. قلتُ: ويشهدُ له قولُه تعالى: ﴿ إِنَّمَا سَلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يتولُّونَهُ وَالَّذِينَ هَـم بِـه مَشْرَكُونَ ﴾ (٤) وقـولُـه: وتؤزهم أزاً \$ <sup>(a)</sup> فالأزُّ في اللغة التحريكُ والتهييج، ومنه يقال لغليان القدر الأزيزُ، لتحركِ الماء عند الغليان، وفي الحديث: كان لصدر رسول الله عليه أزيزٌ كأزيز المرجل من البكاء. وعبارات السلف تدورُ على هذا المعنى، قال ابن عباس: تُغريهم إغراء، وفي روايةٍ أخرى عنه، تسلُّهم سلاً، وفي رواية أخرى: تحرَّضهم تحريضاً، وفي أخرى: تزعجهم للمعاصي إزعاجاً، وفي أخرى: توقدهم إيقاداً، أي كما يتحرك الماء بالوَقْد تحتَه. قال أبو عبيدةَ: الأزيزُ الإلهابُ والحركةُ كالتهاب النار في الحطب، يقال: إز قدرَك أي ألهبْ تحتَها النارَ: وائتزت القِدرُ إذا اشتدّ غليانُها، وهذا اختيارُ الأخفش. والتحقيقُ أن اللفظة تَجمعُ المعنيين جميعاً. قالت القدريةُ: معنى ﴿ أرسلنا الشياطين على الكافرين ﴾ خلّينا بينهم وبينها ليس معناه التسليط. قال أبو على: الإرسال يُستعملُ بمعنى التخلية بين المرسل وما يريد، فمعنى الآية خلّينا بين الشياطين وبين الكافرين، ولم يمنعُهم مِنهم، ولم يعدَّهم بخلاف المؤمنين الذين قيل فيهم إن عبادي ليس

- (١) سورة مريم الآية : ٨٣.
- (٢) سورة الحجر الآية: ٤٢.

- ٤) سورة النحل الآية: ١٠٠.
  - (٥) سورة مريم الآية : ٨٣.

- (٣) سورة الحجر الآية: ٤٢.
- 117

لك عليهم سلطان. قال الواحدي: وإلى هذا الوجه يذهبُ القدّرية في معنى الآية، قال: وليسُ المعنى على ما ذهبوا إليه. وقال أبو إسحاق: والمختارُ أنهم أرسلوا عليهم، وقيِّضوا لهم بكفرهم، كما قال تعالى:﴿ومَن يَعْشُ عَن ذِكر الرحن نُقَيِّض له شيطاناً فهو له قرين () وقال: ﴿ وقيَّضنا لهم قرناءَ فزينوا لهم ما بين أيديهم وما خَلْفهم () وإنما معنى الإرسال التسليطُ. قلت: وهذا هو المفهومُ مِن معنى الإرسال كما في الحديث: إذا أرسلتَ كلبك المعْلَمَ ـ أي سلَّطته ـ ولو خُلِّي بينه وبين الصيد مِن غير إرسال منه لم يبع صيده. وكذلك قولُه: ﴿ وَفِي عاد إذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهُمُ الرَّيْحَ العقيم ﴾ (٢) أي سلطناها وسَخّرناها عليهم. وكذلك قولُه: ﴿وأرسلَ عليهم طَيراً أبابيل﴾ (٤). وكذلك قولهُ: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَبِحَةً وَاحْدَةً﴾ (٥). والتخليةُ بين المرسل وبين ما أرسِلَ عليه مِن لوازم هذا المعنى، ولا يتم التسليطُ إلا به، فإذا أرسلَ الشيءُ الذي مِن طبعه وشأنه أن تفعلَ فعلاً ولم تمنعه مِن فِعله فهذا هو التسليطُ. ثم إن القدريةَ تناقضوا في هذا القول، فإنهم إنْ جَوّزوا منعَهم منهم وعِصمتهم وإعادتَهم فقد نقضوا أصلَهم، فإنَّ منعَ المختار مِن فِعله الاختياري مع سلامةِ النية وصحةِ بنيته يدل على أن فِعله وتركَه مقدورٌ للرب، وهذا عينُ قول أهل السنة. وإن قالوا: لا يقدرُ على منعهم وعِصْمتهم منهم وإعادتهم فقد جعلوا قدرتَها ومشيئتها بفعل ما لا يقدرُ الربُّ على المنع منه، وهذا أبطل الباطل.

Plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ثم قال القدرية : ﴿ تؤزّهم أزاً ﴾ <sup>(1)</sup> تأمرُهم بالمعاصي أمراً ، وحكوا ذلك عن الضحاك ، وهذا لا يُلتفت إليه ، إذ لا يقال لمن أمرَ غيرَه بشيء قد أزَّه ، ولا تساعدُ اللغة على ذلك ، ولو كان ذلك صحيحاً لكان يؤزّ المؤمنين أيضاً ، فإنه يأمرُهم بالمعاصي أكثرَ مِن أمر الكافرين فإن الكافرَ سريع الطاعة والقبول من الشيطان فلا يحتاج مِن أمره ما يحتاج إليه مِن أمر المؤمنين ، بل يأمر الكافر مرة ويأمر المؤمن مرات ، فلو كان الأزُّ الأمرَ لم يكن له اختصاص بالكافرين .

فصل: ومن ذلك قولُه تعالى: ﴿قُلْ أُعوذ برب الناس ملكِ الناس إله الناس من

(1) سورة الزخرف الآية: ٣٦.
 (٢) سورة فصلت الآية: ٢٥.

(٣) سورة الذاريات الآية: ٤١.

- ( ٤ ) سورة الفيل الآية : ٣ . ( ٥ ) سورة القمر الآية : ٣١ .
- (0) سورة القمر الديه: ١١،
   (1) سورة القمر الديه: ١١،
- (٦) سورة مريم الآية : ٨٣.

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

شر الوسواس الخناس الذي يوسوس في صدور الناس من الجنّة والناس (<sup>()</sup> وقوله: (أعوذُ بك مِن هَمَزاتِ الشياطين، وأعوذُ بك ربَّ أن يَحْضُرون (<sup>()</sup> وقوله: (فإذا قرأتَ القرآنَ فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم (<sup>()</sup>). ومن المعلوم أن الإعاذةَ من الشيطان الرجيم ليست بإماتته ولا تعطيل آلاتِ كيده، وإنما هي بأن يعصم المستعيذ مِن أذاه له ويحولَ بينه وبين فعله الاختياري له، فدلَّ على أن فعله مقدورً له سبحانه إن شاء سلّطه على العبد وإن شاء حال بينه وبينه. وهذا على أصول القدرية باطلّ، فلا يثبتون حقيقةَ الإعاذةِ وإنْ أثبتوا حقيقة الاستعاذة من العبد، وجعلوا الآية رداً على الجبرية، والجبرية أثبتوا حقيقة الاعاذة ولم يثبتوا حقيقةَ الاستعاذةِ من العبد، بل المستعاذةُ فعلُ الرب حقيقة الإعاذة ولم يثبتوا حقيقةَ الاستعاذةِ من العبد، وجعلوا الآية رداً على المستعاذةُ فعلُ الرب حقيقةَ كما أن الإعاذة في مله. وقد ضلَّ الطائفتان عن الصراط المستقيم وأصابت كلُّ طائفةٍ منها في أثبتته من الحق.

فصل: ومن ذلك قولُه تعالى: ﴿ واصبر وما صَبْرك إلا بالله ﴾ <sup>(٤)</sup> وقول هود : ﴿وما توفيقي إلا بالله ﴾ ومعلوم أن الصبر والتوفيق فِعل اختياري للعبد ، وقد أخبر أنه به لا بالعبد ، وهذا لا ينبغي أن يكون فِعلاً للعبد حقيقة ولهذا أمر به ، وهو لا يأمرُ عبدَه بفعل نفسِه سبحانه وإنما يُؤمر العبد بفعله هو ، ومع هذا فليس فِعلَه واقعاً به وإنما هو بالخالق لكل شيء ، الذي ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، فالتصبيرُ منه سبحانه ، وهو فعله ، والصبرُ هو القائم بالعبد وهو فعل العبد ، ولهذا أثنى على مَن يسأله أن يُصبره فقال تعالى : ﴿ ولما برزوا لجالوت وجنوده قالوا ربّنا أفرغ علينا صبراً وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين فهزموهم بإذن الله <sup>(٥)</sup> ففي الآية أربعة أدلة ، أحدُها قولُهم : وأفرغ علينا صبراً » والصبرُ فِعلهم الاختياري فسألوه ممن هو بيده ومشيئته وإذنه إن شاء أعطاهموه وإن شاء منعهموه . الثاني : قولم : ووثبت أقدامنا ، ومشيئته وإذنه إن شاء أعطاهموه وإن شاء منعهموه . الثاني : قولم ، ولا سبيلَ إلى ومشيئته وإذنه إن شاء أعطاهموه وإن شاء منعهموه . الثاني : قولم ، ولا سبيلَ إلى ومشيئته وإذنه إن شاء أعطاهموه وإن شاء منعهموه . الثاني : قولم ، ولا اله ان ومشيئته وإذنه إن شاء أعطاهموه وإن شاء منعهموه . الثاني : قولم ، ولا سبيلَ إلى ومشيئته وإذنه إن شاء أعطاهموه وإن شاء منعهموه . الثاني : قولم ، ولا سبيلَ إلى ورثبات الأقدام فعل اختياري ، ولكن التثبيتَ فِعلَه والثبات فِعلَهم ، ولا سبيلَ إلى ورثبات الأقدام فعل اختياري ، ولكن التثبيت فيعلَه والثبات في فلهم ، ولا سبيلَ إلى ورثبات الأقدام فعل الثالث : قولم : ووانصرنا على القوم الكافرين » فسألوه النصر وذلك بأن يُقوي عزائمهم ويشجعهم ويصبَرهم ويثبتهم ويلقي في قلوب أعدائهم الخور والخوف والرعب فيحصل النصر ، وأيضاً فإن كونَ الإنسان منصوراً على غيره إما أن

- (١) سورة الناس الآية: ١ ـ ٦ .
- (٢) سورة المؤمنون الآية : ٩٧.
- (٤) سورة النحل الآية : ١٢٧.
- (٥) سورة البقرة الآية: ٢٥٠.

- (٣) سورة النحل الآية: ٩٨ .
- 112

Alled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

يكون بأفعال الجوارح وهو واقع بقدرة العبد واختياره، وإما أن يكون بالحجة والبيان والعلم وذلك أيضاً فعلُ العبد . وقد أخبرَ سبحانه أن النصرَ بجملته مِن عنده، وأثنى على من طلبه منه . وعند القدرية لا يدخلُ تحت مقدور الرب . الرابع : قولُه : ﴿ فهزموهم بإذن الله ﴾ <sup>(١)</sup> وإذنُه ها هنا هو الإذنُ الكوني القدَري ، أي بمشيئته وقضائه وقدره، ليس هو الإذن الشرعي الذي بمعنى الأمر ، فإن ذلك لا يستلزم الهزيمة ، بخلاف إذنه الكوني وأمره الكوني فإن المأمورَ المكونَ لا يتخلفُ عنه البنة .

فصل: ومن ذلك قُولُه تعالى: ﴿ولا تطعْ مَن أغفلنا قلبه عن ذِكرنا واتَّبِع هواه ﴾ (٢) وفي الآية ردٍّ ظاهرٌ على الطائفتين وإبطالٌ لقولها ، فإنه سبحانه أغفلَ قلبَ العبد عن ذِكره فغفلَ هو، فالإغفالُ فِعلَ الله والغفلةُ فعلُ العبد. ثم أخبرَ عن اتَّباعه هواه، وذلك فِعلُ العبد حقيقةً. والقدريةُ تحرّفُ هذا النصَّ وأمثالَه بالتسمية والعلم، فيقولون: معنى (أغفلنا قلبه) سميناه غافلاً أو وجدناه غافلاً، أي عَلمناه كذلك. وهذا مِن تحريفهم، بل أغفلتُه مثلُ أقمتُه وأقعدتُه وأغنيتُه وأفقرتُه، أي جعلتُه كذلك، وأما أفعلتُه أو أوجدتُه كذلك كأحدتُه وأجنبتُه وأبخلتُه وأعجزتُه فلا يقعُ في أفعال الله البتة، إنما يقعُ في أفعال العاجز أن يجعلَ جباناً وبخيلاً وعاجزاً فيكونَ معناه صادفْته كذلك. وهل يخطرُ بقلب الداعي: اللهم أقدرني أو أوزعني وألهمني أي سمِّني وأعلمني كذلك؟، وهل هذا إلا كذبٌّ عليه وعلى المدعوَّ سبحانه؟، والعقلاء يعلمون عِلمًا ضرورياً أن الداعي إنما سأل الله أن يخلقَ له ذلك ويشاءه له ويقدرَه عليه، حتى القدريُّ إذا غابت عنه بدعته وما تقلده عن أشياخه وأسلافه وبقي وفطرتَه لم يخطرْ بقلبه سوى ذلك. وأيضاً فلا يمكنُ أن يكونَ العبدُ هو المغْفِلَ لنفسه عن الشيء، فإن إغفالَه لنفسه عنه مشروطٌ بشعوره به، وذلك مضادّ لغفلته عنه، بخلاف إغفال الرب تعالى له فإنه لا يضاد علمَه بما يُغفلُ عنه العبدَ ، وبخلاف غفلةِ العبد فإنها لا تكوَّنُ إلا مع عدم شعوره بالمغفول عنه، وهذا ظاهرٌ جداً، فثبتَ أن الإغفالَ فِعل الله بعبده، والغفلة فعل العبد .

فصل: ومن ذلك قولُه تعالى إخباراً عن نبيه شعيب إنه قال لقومه: ﴿ قد افترينا على الله كذباً إنْ عُدْنا في مِلتكم بعد إذْ نجّانا الله منها وما يكون لنا أن نعود فيها إلا

- (١) سورة البقرة الآية : ٢٥١ .
- (٢) سورة الكهف الآية : ٢٨ .

لمعنية الله ربينا (1) وهذا يبطل تأويل القدرية المشيئة في مثل ذلك بمعنى الأمر ، فقد أن يشاء الله ربينا (1) وهذا يبطل تأويل القدرية المشيئة في مثل ذلك بمعنى الأمر ، فقد علمت أنه من الممتنع على الله أن يأمر بالدخول في ملة الكفر والشرك به ، ولكن استئنوا بمشيئتهالتي يضل بها من يشاء ويهدي من يشاء . ثم قال شعب (وسع ربنا كلَّ شيء علماً )، فرد الأمر إلى مشيئته وعلمه ، فإن له سبحانه في خَلْقه علماً محيطاً ، ومشيئته نافذة وراء ما يعلمه الخلائق ، فامتناعتا من القود فيها هو متبلغ علومنا ومشيئتا وله علم آخر ومشيئة أخرى وراء علومنا ومشيئتنا ، فلذلك رد الأمر إليه . فرماله قول إبراهم : (ولا أخاف ما تشركون به إلا أن يشاء ربي شيئاً وسع ربي كلَّ شيء علماً أفلا تتذكرون (1) فأعادت الرسل بمكمال معرفتها بالله أمورها إلى مشيئة ال نوب وعلمه ، ولمذا أمر الله رسولة أن لا يقول لشيء إنه فاعله حتى يَستثني بمشيئة الله فإنه إن شاء فعله وإن شاء لم يفعله ، وقد تقدم تقريرُ هذا المعنى ، وبالجملة فكلُّ دليل في القرآن على التوحيد فهو دليلً على القدر وخلق أفعال العباد ، ولمذا كان إثبات

القدر أساسَ التوحيد ، قال ابن عباس: الإيمانُ بالقدر نظامُ التوحيد منْ كذَّب بالقدر نقضَ تكذيبُه توحيدَه.

(1) سورة الأعراف الآية: ٨٩.

(٢) سورة الانعام الآية: ٨٠.



## البَّابُ الرَّابِع عَشر في الهدى والضلال ومراتِبِها والمقدور مِنها للخَلْق وغَيرِ المقدور لهم

هذا المذهب هو قلب أبواب القدر ومسائله، فإنَ أفضلَ ما يقدرُ الله لعبد، وأجلُّ ما يَقْسِمه له الهدى، وأعظمُ ما يَبتليه به ويُقْدره عليه الضلالُ، وكلُّ نعمة دون نعمة الهدى، وكلُّ مصيبة دون مصيبة الضلال. وقد اتفقت رسلُ الله مِن أولهم إلى آخرِهم وكتُبه المنزلةُ عليهم على أنه سبحانه يُضلَّ من يشاء ويهدي من يشاء، وأنه مَنْ يهده الله فلا مُضلَّ له ومَن يُضلل فلا هاديَ له، وأن الهدى والإضلالَ بيده لا بيد العبد، وأن العبدَ هو الضال أو المهتدي، فالهدايةُ والإضلالُ فِعلُه سبحانه وقَدرُه، والاهتداء والضِلالُ فِعلُ العبدِ وكَسْبه، ولا بدّ قبل الخوض في تقرير ذلك مِن ذِكر مراتب المدى والضلالُ في القرآن. فأما مراتبُ الهدى فأربعةً. إحداها: الهدى العام، وهو هدايةً كل نفس إلى مصالح معاشها وما يقيمها، وهذا أعم مراتبه. المرتبة الثانية: الهدى يعنى البيان والدلالة والتعليم والدعوة إلى مصالح العبد في معاده، وهذا خاص المدى بعنى البيان والدلالة والتعليم والدعوة إلى مصالح العبد في معاده، وهذا خاص المدى بعنى، وهذه المرتبة أخصَّ من المرتبة الأولى وأعم من الثالثة. المرتبة الثانية: المدى بي معاده، وهذا خاص المدى بولرادية والتعليم والدعوة إلى مصالح العبد في معاده، وهذا خاص الهدى به وهذه المرتبة أخصَّ من المرتبة الأولى وأعم من الثالثة. المرتبة الثانية المداية المدى م والمداء، وهي هداية التوفيق، ومشيئة الله لعبده الهداية، وخلقه دواعي المدى، ولرادية والقدرةُ يومَ الماد إلى طريق الجنة والنار.

فصل: فأما المرتبةُ الأولى: فقد قال سبحانه: ﴿ سبِّح اسمَ ربك الأعلى. الذي خَلَق فسوّى. والذي قَدَّر فهدى﴾ <sup>(١)</sup> فذكر سبحانه أربعةَ أمور عامة: الخُلقَ والتسويةَ والتقديرَ والهدايةَ، وجَعَلَ التسويةَ مِن تمام الخلق، والهدايةَ من تمام التقدير. قال عطاء:

(١) سورة الأعلى الآية : ١.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

خَلَق فسوًّى، أحسنَ ما خَلَقه، وشـاهِـدُه قـولُـه تعـالى: ﴿ الذي أحسـنَ كـلَّ شيء خَلْقه ﴾ (١) فإحسانُ خلْقِه يتضمنُ تسويتَه وتناسبَ خَلْقه وأجزائه بحيث لم يحصلْ بينها تفاوتٌ يخلُّ بالتناسب والاعتدال. فالخلقُ الإيجادُ، والتسويةُ إتقانه وإحسانُ خَلْقه. وقال الكلبي: خَلَقَ كلَّ ذي روح فجمعَ خَلْقه وسوَّاه باليدين والعينين والرجلين. وقال مقاتل: خَلَّق لكل دابة ما يصلحُ لها من الخلق. وقال أبو إسْحاق: خَلق الإنسانَ مستوياً ، وهذا تمثيلٌ وإلا فالخلق والتسويةُ شامل للإنسان وغيره ، قال تعالى : ﴿ ونفس وما سوّاها ﴾ (٢) ، وقال: ﴿ فسوًّاهن سبعَ سموات ﴾ (٢) فالتسويةُ شاملةٌ لجميع مخلوقاته : ما تَرى في خَلْق الرحمن مِن تفاوت ﴾ <sup>(1)</sup> وما يوجد مِن التفاوت وعدم التسوية فهو راجعٌ إلى عدم إعطاء التسوية للمخلوق، فإن التسويةَ أمرٌ وجودي، تتعلقُ بالتأثير والإبداع، فما عُدِمَ منها فالعدم بإرادة الخالق للتسوية، وذلك أمرٌ عَدَّمي يكفي فيه عدمُ الإبداع والتأثير ، فتأملْ ذلك فإنه يزيلُ عنك الإشكال في قوله: ﴿ ما تَرى في خلق الرحمن مِن تفاوت ﴾ فالتفاوت حاصلٌ بسبب عدم مشيئة التسوية ، كما أن الجهل والصممَ والعَمَى والخَرَس والبَّكم يكفي فيها عدمُ مشيئة خَلْقها وإيجادها. وتمامُ هذا يأتي إن شاء الله في باب دخول الشر في القضاء عند قول النبي مُتَّلَّظُهُ: ﴿ وَالشَّرُّ لَيس إليك، والمقصودُ أن كلَّ مخلوق فقد سوّاه خالقُه سبحانه في مُرتبةٍ خَلْقه، وإنْ فاتته التسويةُ مِن وجهِ آخرَ لم يخْلق له .

فصل: وأما التقديرُ والهدايةُ فقال مقاتل: قَدَّرَ خَلْق الذَّكر والأنثى فهدى الذكر للأنثى كيف يأتيها. وقال ابن عباس والكلبي وكذلك قال عطاء: قَدَّرَ مِن النسل ما أراد ثم هَدَى الذكر للأنثى. واختار هذا القولَ صاحبُ النظم فقال: معنى وهدى، هدايةُ الذّكر لإتيان الأنثى كيف يأتيها، لأن إتيانَ ذُكران الحيوان لإناثه مختلف لاختلاف الصور والخلق والهيئات، فلولا أنه سبحانه جَبَلَ كلَّ ذَكر على معرفة كيف يأتي أنثى جنسه لما اهتدى لذلك. وقال مقاتل أيضاً: هداه لمعيشته ومَرعاه. وقال الستدي: قَدَّرَ مدةَ الجنين في الرحم ثم هذاه للخروج. وقال مجاهد: هدى الإنسانَ ليبيل الخير والشر والسعادة والشقاوة وقال الفرّاء: التقديرُ فهدَى وأضلّ، فاكتفى مِن ذِكر أحدِهما بالآخر.

(١) سورة السجدة الآية : ٢٩.
 (٣) سورة البقرة الآية : ٢٩.
 (٢) سورة الشمس الآية : ٢٩.
 (٢) سورة اللك الآية : ٣.

قلتُ: الآيةُ أعمَّ مِن هذا كله وأضعفُ الأقوال فيها قولُ الفراء، إذ المرادُ ها هنا الهدايةُ العامةُ لمصالح الحيوان في معاشه، ليس المرادُ هدايةَ الإيمان والضلال بمشيئته، وهو نظيرُ قوله: ﴿ ربنا الذي أعطى كلَّ شيء خَلْقه ثم هدى ﴾<sup>(1)</sup> فإعطاءُ الخلْق إيجادُه في الخارج، والهدايةُ التعليمُ والدلالةُ على سبيل بقائه وما يحفظه ويُقيمه. وما ذكر مجاهدٌ فهو تمثيلٌ منه لا تفسيرٌ مطابق للآية، فإن الآية شاملة لهداية الحيوان كله ناطقِه وبهيمِه، وطيره ودوابِه، فصيحهِ وأعجمهِ. وكذلك قولُ مَن قال إنه هدايةُ الذكر وبهيمِه، وطيره ودوابِه، فصيحهِ وأعجمهِ. وكذلك قولُ مَن قال إنه هدايةُ الذكر وكذلك قولُ مَن قال إلى الله. وكذلك قولُ مَن قال هذاه للمرعى، فإن ذلك مِن الهداية التي لا يحصيها إلا الله. وكذلك قولُ مَن قال هذاه للمرعى، فإن ذلك مِن الهداية إلى اليقام الندي عند خروجه مِن بطن أمه، والهداية إلى معرفته أمَّ دون غيرها حتى يتبعها أين ذهبتْ، والهداية إلى المود ما ينفعُه مِن المرعى دون ما يضرّه منه، وهداية الطير والوحش فروادا إلى الأفعال العجيبة التي يعجزُ عنها الإنسان، كهداية النحل إلى سلوك السبل والدواب إلى الأفعال العجيبة التي يعجزُ عنها الإنسان، كهداية الناح إلى سلوك السبل آتي فيها مراعيها على تباينها، ثم عَوْدِها إلى بيوتها من الشجر والجبال وما يغرسُ بنو والدواب إلى الأفعال العجيبة التي يعجزُ عنها الإنسان، كهداية النحل إلى سلوك السبل والدواب إلى الأفعال العجيبة التي يعجزُ عنها الإنسان، كهداية النحل إلى سلوك السبل آتي فيها مراعيها على تباينها، ثم عَوْدِها إلى بيوتها من الشجر والجبال وما يغرسُ بنو

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأمرُ النجل في هدايتها من أعجب العجب، وذلك أنّ لها أميراً ومدبراً وهو اليعسوبُ وهو أكبر جسماً من جميع النحل، وأحسنُ لوناً وشكلاً. وإناثُ النحل تلدُ في إقبال الربيع، وأكثر أولادها يكنّ إناثاً، وإذا وقع فيها ذكر لم تدعه بينها، بل إما أن تطرده وإما أن تقتله، إلا طائفة يسيرةً منها تكون حولَ الملك، وذلك أن الذكورَ منها لا تعمل شيئاً ولا تكسبُ. ثم تجمعُ الأمهات وفراخها عند الملك فيخرج بها إلى المرعى من المروج والرياض والبساتين والمراتع في أقصر الطرق وأقربها، فتجتني منها كفايتها فيرجعُ بها الملك، فإذا انتهوا إلى الخلايا وقف على بابها ولم يدغ ذكراً ولا نحلة غريبة تدخلها، فإذا تكامل دخولُها دخلَ بعدها وتواجدت النحلُ مقاعدَها وأماكنها، فيبتدىء الملكُ بالعمل كأنه يعلّمها إياه، فيأخذ النحلُ في العمل ويتسارعُ إليه، ويتركُ فيبتدىء الملكُ بالعمل كأنه يعلّمها إياه، فيأخذ النحلُ في العمل ويتسارعُ اليه، ويتركُ وليتدىء الملكُ بالعمل كانه يعلّمها إياه، فيأخذ النحلُ في العمل ويتسارعُ إليه، ويتركُ وليتدىء الملكُ بالعمل كانه يعلّمها إياه، فيأخذ النحلُ في العمل ويتسارعُ اليه، ويتركُ ولا تعمل ويجلس ناحيةً بحيث يشاهدُ النحلَ، فيأخذُ النحلُ في إيها ولا تفارقها ولا تعمل ولا تكسب، وهم حاشيةُ الملكِ من الذكورة، ومنها فرقة تهيءُ الملك ولا تفارقه

(١) سورة طه الآية: ٥٠.

pplied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وتصنعه، والشمعُ هو ثفلُ العسل وفيه حلاوة كحلاوة التين، وللنحل ذبه عنايةٌ شديدةً فوق عنايتها بالعسل، فينظفهُ النَّحلُ ويصفيه ويخلُّصه من أبوالها وغيرها، وفرقةٌ تبنى البيوت، وفرقةً تسقى الماء وتحمله على متونها، وفرقةً تكنسُ الخلايا وتنظفها من الأوساخ والجيفِ والزبل، وإذا رأت بينها نحلة مهينة بطالة قطعتها وقتلتها حتى لا تفسد عليهن بقية العمال وتعديهنَّ ببطالتها ومهانتها . وأول ما يبنى في الخلية مقعدُ الملك وبيتُه، فيبنى له بيتاً مربعاً يشبه السريرَ والتختَ، فيجلسُ عليه ويستديرُ حوله طائفة من النحل يشبه الأمراءَ والخدمَ والخواصّ لا يفارقنه، ويجعلُ النحلُ بين يديه شيئاً يشبه الحوض يصب فيه من العسل أصفى ما يقدر عليه ويملأ منه الحوض يكون ذلك طعاماً للملك وخواصة، ثم يأخذن في ابتناء البيوت على خطوط متساوية كأنها سككٌّ ومحالٌّ، وتبنى بيوتها مسدسة متساوية الأضلاع كأنها قرأت كتابَ إقليدس حتى عرفتْ أوفق الأشكال لبيوتها، لأن المطلوب من بناء الدور هو الوثاقة والسَّعةُ. والشكلُ المسدسُ دون سائر الأشكال إذا انضمتْ بعضُ أشكاله إلى بعض صار شكلاً مستديراً كاستدارة الرَّحي، ولا يبقى فيه فروجٌ ولا خللٌ ويشدّ بعضه بعضاً حتى يصير طبقاً واحداً محكماً لا يدخلُ بين بيوته رؤوس الإبر ، فتبارك الذي ألهمها أن تبنى بيوتها هذا البناءَ المحكم الذي يعجزُ البشر عن صنع مثله، فعلمتْ أنها محتاجة إلى أنَّ تبنى بيوتها من اشكال موصوفة بصفتين، إحداهماً: أن لا تكون زواياها ضيقة حتى لا يبقى الموضعُ الضيق معطلاً ، الثانيةُ : أن تكون تلك البيوتُ مشَكلة بأشكال إذا انضم بعضها إلى بعض امتلأت العرْصة منها فلا يبقى منها [شيء] ضائعاً، ثم إنها علمت أن الشكلَ الموصوف بهاتين الصفتين هو المسدسُ فقط، فإن المثلثاتِ والمربعاتِ وإنْ أمكن امتلاء العرصة منها إلا أن زواياها ضيقة، وأما سائر الأشكال وإنْ كانت زواياها واسعة إلا أنها لا تمتلىء العرصةُ منها بل يبقى فيا بينها فروجٌ خالية ضائعة. وأما المسدسُ فهو موصوف بهاتين الصفتين، فهداها سبحانه إلى بناء بيوتها على هذا الشكل من غير مسطرةٍ ولا آلة ولا مثال يُحتذى عليه. وأصْنعُ بني آدمَ لا يقدر على بناء البيت المسدس إلا بالآلات الكبيرة، فتبارك الذي هداها أن تسلك سبُّل مراعيها إلى قُوتها وتأتيها ذُللا لا تستعصي عليها ولا تضل عنها ، وأن تجتنى أطيبَ ما في المرعى وألطفه ، وأن تعود إلى بيوتها الخالية فتصب فيها شراباً مختلفاً ألوانه فيه شفاء للناس، إنَّ في ذلك لآياتٍ لقوم يتفكرون. فإذا فرغت من بناء البيوت خرجت خماصاً تسيحُ سهلاً

tamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT

وجبلاً فأكلت من الحلاواتِ المرتفعة على رؤوس الأزهار وورق الأشجار فترجعُ بطاناً، وجعلَ سبحانه في أفواهها حرارةً منضجة، تنضج ما جنته فتعيدهُ حلاوةً ونضجاً ، ثم تمجّه في البيوت حتى إذا امتلأت ختمتها وسدَّت رؤوسها بالشمع المصفى ، فإذا امتلأت تلك البيوتُ عمدت إلى مكان آخر إن صادفته فاتخذت فيه بيوتاً، وفعلت كما فعلت في البيوت الأولى، فإذا بردَ الهواء وأخلف المرعى وحيل بينها وبين الكسب لزمت بيوتها واغتذت بما ادخرته من العسل، وهي في أيام الكسب والسعى تخرج بكرةً وتسيحُ في المراتع وتستعمل كلَّ فرقةٍ منها بما يخصها من العمل، فإذا أمستْ رجعت إلى بيوتها، فإَذا كان وقتُ رجوعها وقفَ على باب الخلية بواب منها ومعها أعوان. فكلٌّ نحلةٍ تريدُ الدخول يشمها البوابُ ويتفقدها ، فإن وجد منها رائحة منكرة أو رأى بها لطخة من قذَر منعها من الدخول وعزلها ناحية إلى أن يدخل الجميعُ فيرجع إلى المعزولات الممنوعات من الدخول فيتفقدهن ويكشف أحوالهن مرةً ثانيةً، فمن وجده قد وقع على شيء منتن ِ أو نجس قده نصفين، ومن كانت جنايته خفيفةً تركه خارج الخلية هذا دأب البواب كل عشية، وأما الملك فلا يكثر الخروج من الخلية إلا نادراً، إذا اشتهى التنزه، فيخرجُ ومعه أمراء النحل والخدم فيطوفُ في المروج والرياض والبساتين ساعةً من النهار ثم يعود إلى مكانه. ومن عجيب أمره أنه ربما لحقه أذى مِن النحل أو من صاحب الخلية أو من خدمه فيغضب ويخرج من الخلية ويتباعد عنها ويتبعه جميعُ النحل وتبقى الخلية خالية ، فإذا رأى صاحبُها ذلك وخاف أن يأخذ النحلِّ ويذهبَ بها إلى مكان آخر احتال لاسترجاعه وطلب رضاه، فيتعرفُ موضعه الذي صار إليه النحل فيعرفه باجتماع النحل إليه فإنها لا تفارقه وتجتمعُ عليه حتى تصير عليهِ عنقوداً، وهو إذا خرج غضباً جلسَ على مكان مرتفع من الشجرة وطافت به النحلُ وانضمتْ إليه حتى يصير كالكرة فيأخذ صاحبُ النحل رُمحاً أُو قصبة طويلة ، ويشدّ على رأسه حزمة من النبات الطيب الرائحة العطير النظيف ويدنيه إلى محل الملك، ويكون معه إما مزهر أو يراع أو شيء من آلات الطرب فيحركه وقد أدنى إليه ذلك الحشيش فلا يزال كذلك إلى أن يرضى الملك، فإذا رضى وزال غضبه طغر ووقع على الضِّغث وتبعه خدمُه وسائرُ النحل، فيحمله صاحبه إلى الخلية فينزل ويدخلها هو وجنوده. ولا يقع النحل على جيفة ولا حيوان ولا طعام. ومن عجيب أمرها أنها تقتلُ الملوك الظلمة المفسدة، ولا تدين لطاعتها. والنحلُ الصغار المجتمعة الخلق هي العسّالة،

ted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> وهي تحاول مقاتلة الطوال القليلة النفع وإخراجها ونفيها عن الخلايا ، وإذا فعلت ذلك جاد العسل، وتجتهد أن تقتل ما تريد قتله خارج الخلية صيانة للخلية عن جيفته. ومنها صنفٌ قليلُ النفع كبيرُ الجسم. وبينها وبين العسالة حربٌ ، فهي تقصدها وتغتالها وتفتحُ عليها بيوتها وتقصدُ هلاكها، والعسالة شديدة التيقظ والتحفظ منها، فإذا هجمت عليها في بيوتها حاورتها وألجأتها إلى أبواب البيوت فتتلطخ بالعسل فلا تقدر على الطيران ولا يفلتُ منها إلا كل طويل العمرَ، فَإِذا انقضتْ الحربُ وبرد القتال عادت إلى القتلى فحملتها وألقتها خارج الخلية. وقد ذكرنا أن الملك لا يخرجُ إلا في الأحايين، وإذا خرج خرج في جموع من الفراخ والشبان، وإذا عزم على الخروج ظلّ قبل ذلك اليوم أو يومين يعلم الفراخَ وينزلها منازلها ويرتبها ، فيخرجُ ويخْرجن معه على ترتيب ونظام قد دبره معهن لا يخرجن عنه، وإذا تولدتْ عنده ذكرانٌ عرف أنهم يتطلبن الملكَ فيجعل كل واحد منهم على طائفة من الفراخ، ولا يقتلُ ملكٌ منها ملكاً آخر ، لما في ذلك من فساد الرعية وهلاكها وتفرقها . وإذا رأى صاحب الخلية الملوك قد كثرت في الخلية وخاف من تفرق النحل بسببهم احتال عليهم وأخذ الملوك كلُّها إلا واحداً، ويحبسُ الباقي عنده في إناء ويدع عندهم من العسل ما يكفيهم، حتى إذا حدث بالملك المنصوب حدث مرض أو موت أو كان مفسداً فقتلته النحل أخذ من هؤلاء المحبوسين واحداً وجعله مكانه لئلا يبقى النحلُ بلا ملك فيتشتت أمرها . ومن عجيب أمرها أن الملك إذا خرج متنزها ومعه الأمراء والجنود ربما لحقه إعياء فتحمله الفراخ، وفي النحل كرامٌ عمال لها سعى وهمة واجتهاد، وفيها لئامٌ كسالى قليلةُ النفع مؤثرة للبطالة، فالكرامُ دائماً تطردها وتنفيها عن الخلية ولا تساكنها خشية أن تعدي كرامها وتفسدها . والنحلُ من ألطف الحيوان وأنقاه، ولذلك لا تلقى زبلها إلا حين تطير وتكرهُ النتن والروائح الخبيثة، وأبكارها وفراخها أحرسُ وأشَّدُ اجتهاداً من الكبار، وأقل لسعاً وأجود عسلاً، ولسعها إذا لسعت أقل ضرراً من لسع الكبار. ولما كانت النحلُ من أنفع الحيوان وأبركه \_ قد خُصت من وحى الرب تعالى وهدايته بما لم يشركها فيه غيرها، وكان الخارجُ من بطونها مادة الشفاء من الأسقام والنور الذي يضيء في الظلام بمنزلة الهداةٍ من الأنام \_ كان أكثرُ الحيوان أعداءها وكان اعداؤها من أقل الحيوان منفعةً وبركةً ، وهذه سُنة الله في خلقه ، وهو العزيز الحكيم .

فمصل: وهذه النملُ من أهدَى الحيوانات، وهدايتُها من أعجب شيء، فإن النملة

الصغيرة تخرج من بيتها وتطلبُ قوتها وإنْ بعدتْ عليها الطريق، فإذا ظفرت به حملته وساقته في طرق معوجة بعيدة ذات صعود وهبوط في غاية من التوعّر حتى تصل إلى بيوتها فتخزن فيها أقواتها في وقت الإمكان، فإذا خزنتها عمدت إلى ما ينبت منها ففلقته فلقتين لئلا ينبت ، فإن كان ينبتُ مع فلْقِهِ باثنتين فلقته بأربعة ، فإذا أصابه بللّ وخافت عليه العفن والفساد انتظرت به يوماً ذا شمس فخرجت به فنشرته على أبواب بيوتها ثم أعادته إليها ، ولا تتغذى منها نملةٌ مما جعه غُيرها ، ويكفي في هداية النمل ما حكاه الله سبحانه في القرآن عن النملة التي سمع سليان كلامها وخطابها لأصحابها بقولها ﴿ يا أيها النملُ ادخلوا مساكنكم لا يحطمنكم سليمانُ وجنودُهُ وهم لا يشعرون﴾ فاستفتحت خطابها بالنداء الذي يسمعه من خاطبته، ثم أتت بالاسم المبهم، ثم أتبعته بما يثبته من اسم الجنس إرادة للعموم، ثم أمرتهم بأن يدخلوا مساكنهم فيتحصنوا من العسكر، ثم أخبرت عن سبب هذا الدخول وهو خشيةً أن تصيبهم مضرةً الجيش فيحطمهم سليمانُ وجنودهُ، ثم اعتذرت عن نبي الله وجنوده بأنهم لا يشعرون بذلك، وهذا من أعجب الهداية، وتأمل كيف عظم اللهُ سبحانه شأن النمل بقوله ﴿وحُشر لسليان جنودهُ من الجن والإنس والطير فهم يوزعون ﴾ (١) ثم قال ﴿ حتى إذا أتوا على وادي النمل ﴾ (٢) فأخبر أنهم بأجعهم مروا على ذلك الوادي، ودلَّ على أن ذلك الوادي معروفٌ بالنمل كوادي السباع ونحوه، ثم أخبر بما دلَّ على شدة فطنة هذه النملة ودقة معرفتها حيث أمرتهم أن يدخلوا مساكنهم المختصة بهم، فقد عرفت هي والنملُ أنَّ لكل طائفة منها مسكناً لا يدخل عليهم فيه سواهم، ثم قالت﴿ لا يحطمنكم سلمان وجنوده) فجمعت بين اسمه وعينه وعرفته بهما وعرَّفت جنوده وقائدها، ثم قالت ﴿وهم لا يشعرون﴾ فكأنها جعتْ بين الاعتذار عن مضرة الجيش بكونهم لاً يشعرون وبين لوْم أمة النمل حيث لم يأخذوا حذَّرهم ويدخلوا مساكنهم، ولذلك تبسم نبي الله ضاحَكًا من قولها، وإنه لموضعُ تعجب وتبسم. وقد روى الزَّهري عن عبدالله بن عبدالله بن عيينة عن ابن عباس أن رسول الله عليه من عن قتل النمل والنحلة والهدهد والصرد . وفي الصحيح عن أبي هريرة عن النبي بَتَلِظُمُ قال: نزلَ نبي من الأنبياء تحت شجرة فقرصته نملة فأمر بجهازه فأخرج وأمرَ بقرية النمل فأحرقت فأوحى الله إليه أمِن أجل أن قرصتك نملة أحرقت أمةً من الأمم تسبح فهلاً نملةً (٢) سورة النمل الآية ٢٨.

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

واحدةً. وذكر هشامُ بن حسان أن أهل الأحنف بن قيس لقوا من النمل شدةً فأمر الأحنفُ بكرسي فوُضع عند تنورين فجلس عليه ثم تشهَّد ثم قال لتنتهن أو ليحرقن عليكن ونفعل ونفعل، قال: فذهبن. وروى عوفٌ بن أبي جُميلة عن قسامة بن زهير قال: قال أبو موسى الأشعري: إن لكل شيء سادةً، حتى للنمل سادةً. ومن عجيب هدايتها أنها تعرفُ ربها بأنه فوق سمواته على عرشه، كما رواه الإمام أحمدُ في كتاب الزهد من حديث أبي هريرة يرفعه قال: خرج نبي من الأنبياء بالناس يستسقون فإذا هم بنملة رافعةٍ قوائمها إلى السهاء تدعو مستلقيةً على ظهرها فقال: ارجعوا فقد كفيتم أو سقيم بغيركم. ولهذا الأثر عدة طرق ، ورواه الطحاوي في التهذيب وغيره. وقال الإمام أحمد حدثنا وكبع حدثنا مسعر عن زيد العمي عن أبي الصديق الناجي <sup>(۱)</sup> قال: خرج سليانُ بن داود يستسقي فرأى نملةً مستلقية على ظهرِها رافعة قوائمها إلى الساء وهي تقول: اللهم إنا خلقٌ من خلقك ليس بنا غنى عن سقياك ورزقك، فإما أن تسقينا وترزقنا ، وإما أن تهلكنا ، فقال : ارجعوا فقد سقيم بدعوة غيركم ، ولقد حدثني أن نملة خرجتٌ من بيتها فصادفت شقٌّ جرادةٍ فحاولت أن تحمله فلم تطق، فذهبت وجاءت معها بأعوان يحملنه معها، قال: فرفعتُ ذلك من الأرض فطافت في مكانه فلم تجده فانصرفوا وتركوها، قال: فوضعته فعادت تحاولُ حمَّلهُ فلم تقدرُ فذهبتُ وجاءتُ بهم فرفعتهُ، فطافت فلم تجده فانصرفوا قال: فعلتْ ذلك مراراً، فلما كان في المرة الأخرى استدار النمل حلقة ووضعوها في وسطها وقطعوها عضواً عضواً ، قال شيخنا : وقد حكيت له هذه الحكاية فقال: هذه النمل فطرها الله سبحانه على قبح الكذب وعقوبة الكذاب. والنملُ من أحرص الحيوان، ويضرب بحرصه المثل، ويذكرُ أن سليان صلوات الله وسلامه عليه لما رأى جرصَ النملة وشدة ادخارها للغذاء استحضر نملة وسألها كم تأكل النملة من الطعام كل سنة ؟ قالت : ثلاث حبات من الحنطة ، فأمر بإلقائها في قارورة وسدًّ فم القارورة وجعلَ معها ثلاث حبات حنطة وتركها سنة بعدما قالت، ثم أمر بفتح القارورة عند فراغ السنة فوجد حبة ونصف حبة فقال: أين زعمك؟ أنت زعمت أن قوتك كل سنة ثلاث حبات، فقالت: نعم ولكنْ لما رأيتك مشغولاً بمصالح أبناء جنسك حسبتُ الذي بقي من عمري فوجدتُه أكثر من المدة

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

 <sup>(</sup>١) في المطبوعة بياض بعد قوله وحدثنا، إلى قوله وقال،، معزو إلى بياض في الأصل المخطوط.
 والتكملة من كتاب الزهد: ٨٧ مطبعة أم القرى ١٣٥٧ هـ. وفي عبارته اختلاف قليل.

المضروبة فاقتصرت على نصف القوت واستبقيتُ نصفه استبقاء لنفسى، فعجب سليمان من شدة حرصها، وهذا من أعجب الهداية والعطية. ومن حرصها أنها تكدّ طولَ الصيف وتجمع للشتاء ، علماً منها بإعواز الطلب في الشتاء وتعذر الكسب فيه . وهي على ضعفها شديدةُ القوى فإنها تحمل أضعاف أضعاف وزنها وتجرّه إلى بيتها . ومن عجيب أمرها أنك إذا أخذت عضو كزبرة يابساً فأدنيته إلى أنفك لم تشم له رائحة فإذا وضعته على الأرض أقبلت النملة من مكان بعيد إليه، فإن عجزت عن حمله ذهبت وأتت معها بصف من النمل يحملونه ، فكيف وجدت رائحة ذلك من جوف بيتها حتى أقبلت بسرعة إليه، فهى تدرك بالشم من البعد ما يدركه غيرُها بالبصر أو بالسمع، فتأتي من مكان بعيد إلى موضع أكل فيه الإنسان وبقي فيه فتاتّ من الخبز أو غيره فتحمله وتذهب به وإن كان أكبر منها، وإن عجزت عن حمله ذهبت إلى جُحرها وجاءت معها بطائفة من أصجرابها فجاؤوا كخيط أسود يتبع بعضهم بعضاً حتى يتساعدوا على حمله ونقله. وهي تأتي إلى السنبلة فتشمها فإنْ وجدتها حنطة قطعتها ومزقتها وحملتها، وإن وجدتها شعيراً فلا. ولها صدقُ الشم وبعدُ الهمة وشدة الحرص والجرأة على محاولة نقل ما هو أضعاف أضعاف وزنها. وليس للنمل قائدٌ ورئيس يدبرها كما يكون للنحل، إلا أن لها رائداً يطلب الرزق فإذا وقف عليه أخبر أصحابه فيخرجن مجتمعاتٍ. وكلُّ نملة تجتهدُ في صلاح العامة منها غير مختلسةٍ من الحبّ شيئاً لنفسها دون صواحباتها. ومن عجيب أمرها أن الرجل إذا أراد أن يحترز من النمل لا يسقط في عسل أو نحوه فإنه يحفرُ حفيرة ويجعلُ حولها ماء، أو يتخذ إناء كبيراً ويملأه ماء ثم يضعُ فيه ذلك الشيء، فيأتي الذي يُطيف به فلا يقدر عليه، فيتسلق في الحائط ويمشى على السقف إلى أن يحاذي ذلك الشيء فتلقى نفسها عليه، وجربنا نحن ذلك. وأحمى صانعٌ مرةً طوقاً بالنار ورماه على الأرض ليبرد، واتفق أن اشتمل الطوقُ على نمل فتوجه في الجهات ليخرج فلحقه وهجُ النار فلزم المركز ووسط الطوق، وكان ذلك مركزاً له وهو أبعد مكان من المحيط.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: وهذا الهدهُد من أهدى الحيوان وأبصره بمواضع الماء تحت الأرض لا يراه غيره. ومن هدايته ما حكاه الله عنه في كتابه أن قال لنبي الله سليمان وقد فقده وتوعده فلما جاءه بدره بالعذر قبل أن ينذره سليمان بالعقوبة، وخاطبه خطاباً هيجه به على الإصغاء إليه والقبول منه، فقال: أحطت بما لم تحط به، وفي ضمن هذا أني أتيتك بأمر

قد عرفته حق المعرفة بحيث أحطت به وهو خبر عظيم له شأن، فلذلك قال: وجئتك من سبأ بنبأٍ يقين. والنبأ هو الخبر الذي له شأنَّ والنفوسُ متطلعة إلى معرفته. ثم وصفه بأنه نبأ يقيِّ لا شك فيه ولا ريب ، فهذه مقدمةٌ بين يدي إخباره لنبي الله بذلك النبأ استفرغت قلب المخبرِ لتلقي الخبر، وأوجبت له التشوق التامَّ إلى سماعه ومعرفته، وهذا نوع من براعة الاستهلال وخطاب التهييج، ثم كشف عن حقيقة الخبر كشفاً مؤكداً بأدلة التأكيد، فقال: إني وجدت امرأة تملكهم، ثم أخبر عن شأن تلك الملكة وأنها من أجلّ الملوك بحيث أوتيت من كل شيء يصلح أن تؤتاه الملوك. ثم زاد في تعظيم شأنها بذكر عرشها الذي تجلسُ عليه وأنه عرش عظيم، ثم أخبر بما يدعوهم إلى قصدهم وغزوهم في عقر دارهم بعد دعوتهم إلى الله فقال: وجدتها وقومها يسجدون للشمس من دون الله، وحذف أداة العطف من هذه الجملة وأتى بها مستقلةً غير معطوفة على ما قبلها إيذاناً بأنها هي المقصودة وما قبلها توطئة لها ، ثم أخبر عن المغوي لهم الحامل لهم على ذلك وهو تزيين الشيطان لهم أعمالهم حتى صدهم عن السبيل المستقيم وهو السجودٌ لله وحده، ثم أخبر أن ذلك الصد حال بينهم وبين الهداية والسجود لله الذي لا ينبغي السجود إلاً له، ثم ذكر من أفعاله سبحانه إخراج الخبء في السموات والأرض، وهو المخبوء فيهما من المطر والنبات والمعادن وأنواع ما ينزل من السهاء وما يخرج من الأرض. وفي ذكر الهدهد هذا الشأن من أفعال الرب تعالى بخصوصه إشعار بما خصه الله به من إخراج الماء المخبوء تحت الأرض. قال صاحب الكشاف: وفي إخراج الخبء أمارةٌ على أنه من كلام الهدهد، لهندسته ومعرفته الماء تحت الأرض، وذلك بإلهام من يخرج الخبء في السموات والأرض جلت قدرته ولطف علمه. ولا يكاد يخفي على ذي الفراسة الناظر بنور الله مخايلٌ كل شخص بصناعة أو فن من العلم في روائه ومنطقه وشمائله، فما عمل آدمي عملاً إلا ألقى الله علَّيه رداءَ عمله.

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: وهذا الحمامُ مِن أعجب الحيوان هدايةً حتى قال الشافعي: أعقلُ الطبر، وبُرُقُ الحمام هي التي تحملُ الرسائل والكتب، ربما زادت قيمةُ الطبر منها على قيمة المملوك والعبدَ ، فإن الغرضَ الذي يحصلُ به لا يحصلُ بمملوكولا بحيوان غيره، لأنه يذهبُ ويرجعُ إلى مكانه من مسيرة ألف فرسخ فما دونها. وتُنْهِي الأخبارَ والأغراضَ والمقاصدَ التي تتعلقُ بها مهماتُ الممالك والدول. والقيّمون بأمرها يعتنون بأنسابها ـ اعتناءً عظياً فيفرقون بين ذكورها وإناثها وقتَ السِّفاد، وتُنقلُ الذكورُ عن إناثها إلى

polied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

غيرها والإناث عن ذكورها، ويخافون عليها مِن فساد أنسابها وحملها مِن غيرِها، ويتعرفون صحةَ طرقها ومحلِّها، لا يأمنون أن تُفسدَ الأنثى ذَكراً مِن عَرَض الحمام فتعتريها الهجنة. والقيمون بأمرها لا يحفظون أرحامَ نسائهم ويحتاطون لها كما يحفظون أرحامَ حَهامهم ويحتاطون لها. والقيمون لهم في ذلك قواعدٌ وطرقٌ يعتنون بها ْغايةً الاعتناء بحيث إذا رأوا حماماً ساقطاً لم يخفّ عليهم حسبُها ونسبُها وبلدُها ويعظّمون صاحبَ التجربة والمعرفة، وتسمحُ أنفسُهم بالجُعْلِ الوافر له. ويختارون لحمل الكتب والرسائل الذكورَ منها، ويقولون هو أحنُّ إلى بيتهُ لمكان أنثاه، وهو أشدَ متناً وأقوى بدناً وأحسن اهتداءً . وطائفةٌ منهم تختارُ لذلك الإناثَ ويقولون الذكرُ إذا سافر وبعد ﴿ عهدُه حنَّ إلى الإناث وتاقت نفسه إليهن، فربما رأى أنثى في طريقه ومجيئه فلا يصبرُ عنها فيتركُ المسبرَ ومال إلى قضاء وطره منها. وهدايتُه على قدر التعليم والتوطين. والحمامُ موصوف باليمن والإلفِ للناس، ويحب الناسَ ويجبونه، ويألفُ المكانَ ويثبتُ على العهد والوفاء لصاحبه وإن أساء إليه، ويعود إليه مِن مسافات بعيدةٍ، وربما صَدَّ فتركَ وطنَه عشر حِجج وهو ثابت على الوفاء حتى إذا وَجَدَ فرصةً واستطاعةً عاد إليه. والحهامُ إذا أراد السِّفادَ يُلطفُ للأنثى غايةَ اللطف، فيبدأ بنشر ذَنَّبه وإرخاء جناحه، ثم يدنو من الأنثى فيهدر لها ويقبلها ويزِفُّها وينتفش ويرفعُ صدره، ثم يعتريه ضَرْبٌ مِـنُ الولَه، والأنثى في ذلك مرسلةٌ جناحَها وكتفها على الأرض، فإذا قضى حاجته منهاً رَكبتُه الأنثى، وليس ذلك في شيء من الحيوان سواء . وإذا علم الذكرُ أنه أودع رحمَ الأنثى ما يكون منه الولد يقوم هو والأنثى بطلب القصب والحشيش وصغار العيدان فيعملان منه أفحوصةً وينسجانها نسجاً متداخلاً في الوضع الذي يكون بقدر حيان الحمامة، ويجعلان حروفَها شاخصةً مرتفعةً لئلا يتدحرج عنها البيض ويكون حضناً للحاضن، ثم يتعاودان ذلك المكانَ ويتعاقبان الأفحوصَ يستخنانه ويطيبانه وينفيان طباعه الأولى ويُحْدثان فيه طبعاً آخر مشتقاً ومستخرجاً مِن طباع أبدانها ورائحتها لكى تقع البيضة إذا وقعتْ في مكان هو أشبهُ المواضع بأرحام الحمام، ويكون على مقدار من الحر والبرد والرخاوة والصلابة، ثم إذا ضربها المخاضُ بادرتْ إلى ذلك المكان ووضعتْ فيه البيضَ، فإن أفزعها رعد قاصف رَمَتْ بالبيضة دون ذلك المكان الذي هيأته كالمرأة التي تُسقط من الفزع، فإذا وضعت البيضَ في ذلك المكان لم يزالا يتعاقبان الحَضنَ حتى إذا بلغ الحضنُ مداه وانتهت أيامُه انصدع عن الفرخ فأعاناه على

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

خروجه، فيبدآن أولاً بنفخ الريح في حلقه حتى تتسع حويصلته علماً منهما بأن الحويصلة تضيق عن الغذاء، فتتسع الحويصلةُ بعد التحامها وتتفتقُ بعد ارتتاقها، ثم يعلمان أن الحويصلة وإنْ كانت قد اتسعت شيئاً فإنها في أول الأمر لا تحتملُ الغذَّاءَ فيزَّقانه بلعابها المختلط بالغذاء وفيه قُوي الطعم، ثم يعلمان أن طبع الحويصلة يضعفُ عن استمرار الغذاء وأنها تحتاجُ إلى دفع وتقويةٍ لتكون لها بعضُ المتانة فيلقطان من الغيطان الحبَّ الليِّ الرِّخو ويزقانه الفرخَ ثم يزقانه بعد ذلك الحَبَّ الذي هو أقوى وأشد، ولا يزالان يزقانه بالحب والماء على تدريج بحسب قوة الفرخ وهو يطلبُ ذلك منهما، حتى إذا علما أنه قد أطاق اللقط منعاه بعضَ المنع ليحتاج إلى اللقط ويعتاده، وإذا علما أن رئتَه قد قويت ونمتْ، وأنها إنْ فطاه فطماً تاماً قوي على اللقط وتبلّغ لنفسه ضرباه إذا سألها الزقَّ ومنعاه، ثم تُنزعُ تلك الرحةُ العجيبةُ منها وينسيان ذلك العطفَ المتمكن حين يعلمان أنه قد أطاق القيامَ بنفسه والتكسبَ، ثم يبتدئان العملَ ابتداءً على ذلك النظام. والحمامُ يشاكلُ الناسَ في أكثر طباعه ومذاهبه فإنَّ مِن إناثه أنثى لا تريدُ إلا زوجَها، وفيه أخرى لا تردُّ يدَ لامسٍ، وأخرى لا تُنالُ إلا بعد الطلب الحثيث، وأخرى تُركب مِن أول وهلة وأول طلب، وأخرى لها ذَكرٌ معروف بها وهي تمكّن ذكراً آخر منها، إذا غاب زوجها لم تمتنع ممن ركبها، وأخرى تمكن مَن يغنيُّها عن زوجها وهو يراهما ويشاهدهما ولا تبالي بحضوره، وأخرى تغري (١) الذكرَ وتدعوه إلى نفسها، وأنثى تركب أنثى وتساحقها، وذكرٌ يركب ذكراً ويعسِفه. وكلُّ حالةٍ توجدُ في الناس ذكورهم وإناثهم توجدُ في الحمام. وفيها من لا تبيضُ وإنْ باضت أفسدت البيضةَ كالمرأة التي لاتريد الولدَ كيلا يشغلَها عن شأنها. وفي إناثِ الحهام مَن إذا عَرَضَ لها ذكرٌ، أيٌّ ذكر كان، أسرعتْ هاربةً ولا تواتي غيرَ زوجها البتة، بمنزلة المرأة الحرة. ومنها ما يأخَذُ أنثى يتمتع بها ثم ينتقلُ عنها إلى غيرها، وكذلك الأنثى توافقُ ذكراً آخرَ غير زوجها وتنتقلُ عنه، وإنْ كانوا جميعاً في برج واحد . ومنها ما يتصالح على الأنثى منها ذكران أو أكثرُ فتعايرُهم كلَّهم حتى إذا غلبَ واحدٌ منهم رفيقه وقهره مالت إليه وأعرضتَ عن المغلوب. وفي الحديث أن النبي ﷺ رأى حمامةً تتبع حمامةً فقال: شيطانٌ يتبع شيطانه. ومنها ما يزقَّ فراخَه خاصةً. ومنها ما فيه شفقةً ورحمة بالغة يزق فراخَه وغَيرَها. ومِن عجيب هُداها أنها إذا حملت الرسائلَ سلكت

· (١) في الأصل و تعمط ٥.

الطرق البعيدة عن القرى ومواضع الناس لئلا يعرض لها من يصدّها. ولا يرد مياهَهم بل يردُ المياة التي لا يردها الناس. ومِن هدايتها أيضاً أنه إذا رأى الناسَ في الهواء عرف أي صنف يريده وأي نوع من الأنواع ضدّه فيخالف فعله ليسلم منه. ومِن هدايته أنه في أول نهوضه يَغْفلُ ويمرّ بين النسر والعُقاب، وبين الرَّخَم والبازي، وبين الغراب، والصقر، فيعرفُ مَن يقصدُه ومن لا يقصده. وإن رأى الشاهينَ فكأنه يرى السم الناقع، وتأخذه حيرةٌ كما يأخذ الشاةَ عند رؤية الذئب، والحمار عند مشاهدة الأسد ومِن هداية الحمام أن الذكر والأنثى يتقاسمان أمرَ الفراخ، فتكون الحضانة والتربيةُ والكفالةُ على الأنثى، وجلَّبُ القوت والرزقَ على الذكر، فإن الأبَ هو صاحبُ العيال والكاسبُ لهم، والأم هي التي تحبل وتلد وترضع.

FOR QURAPICE GHAZI TRUST

ومِن عجيب أمرها ما ذكَره الجاحظ أن رجلاً كان له زوجُ حمام مقصوص ورَوجٌ طيار ، وللطيار فرخان ، قال : ففتحت لها في أعلى الغرفة كوّةً للدخول والخروج وزق فراخهما ، قال : فحبسني السلطان فجأةً فاهتممت بشأن المقصوص غايةَ الاهتمام ، ولم أشكَ في موتهما لأنهما لا يقدران على الخروج من الكوة ، وليس عندهما ما يأكلان ويشربان ، قال : فلما خُلّي سبيلي لم يكن لي هَمّ غيرُهما ففتحت البيت فوجدت الفراخ قد كبرت ووجدت المقصوص على أحسن حال ، فعجبت ، فلم ألبث أن جاء الزوجُ الطيار فدنا الزوجُ المقصوص إلى أفواههماً يستطعمانهما كما يستطعمُ الفرخ فزقاهما. فانظر إلى هذه الهداية فإن المقصوصيين لما شاهدا تلطّف الفراخ للأبويس وكيف فانظر إلى هذه الهداية فإن المقصوصيين لما شاهدا تلطّف الفراخ للأبويس وكيف فانظر على الذركتهما رحة ألميا رحة الطيارين

ونظيرُ ذلك ما ذكره الجاحظُ وغيره، قال الجاحظ، وهو أمر مشهور عندنا بالبصرة، إنه لما وقع الطاعونُ الجارف على أهل متحلّة فلم يشكّ أهلُها أنه لم يبق منهم أحدٌ فعمدوا إلى باب الدار فسدوه، وكان قد بقي صبي صغير يرضع ولم يفطنوا له، فلما كان بعد ذلك بمدة تحول إليها بعضُ ورّثة القوم ففتحَ البابَ فلما أفضى إلى عَرصة الدار إذا هو بصبي يلعب مع جراء كلبة قد كانت لأهل الدار فراعه ذلك، فلم يلبث أن أقبلت كلبة قد كانت لأهل الدار فلما رآها الصبي حبا إليها فأمكنتُه مِن أطبائها فمصتها. وذلك أن الصبي لما اشتد جوعُه ورأى جراء الكلبة يرتضعون مِن أطباء الكلبة حبّا إليها فعطفتْ عليه فلما سقته مرة أدامت له ذلك وأدام

وَفَتَنَيْنَ الْمَرْتَى الْمَكَرُ الْعَرَى الْمُعَالَةُ الْمُرْتَى الْمُعَالَةُ الْعَرَى الْمُعَالَةُ الْعَرَى Intel by registered version C E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

هو الطلبَ. ولا يُستبعد هذا وما هو أعجبُ منه، فإن الذي هَدَى المولودَ إلى مصَ إبهامه ساعةً يُولد ثم هداه إلى التقام حلمةِ ثدي لم يتقدم له به عادةً كأنه قد قيل له هذه خزانةُ طعامك وشرابك التي كأنك لم تزل بها عارفاً.

وفي هدايته للحيوان إلى مصالحه ما هو أعجبُ مِن ذلك. ومن ذلك أن الديك الشاب إذا لقي حَبًا لم يأكله حتى يفرقه فإذا هَرمَ وشاخ أكله مِن غير تفريق، كما قال المدائني إن إياس بن معاوية مر بديك ينقر حَبَّاً ولا يفرقه فقال: ينبغي أن يكون هرِماً فإن الديك الشاب يفرقُ الحبّ ليجتمع الدجاجُ حوله فتصيبَ منه، والهرِمُ قد فنيتْ رغبته فليس له همة إلا نفسَهُ. قال إياس: والديكُ يأخذ الحبة فهو يُريها الدجاجةَ حتى يلقيها من فيه، والهرمُ يبتلعها ولا يلقيها للدجاجة.

وذكر ابن الاعرابي قال: أكلتْ حيةٌ بيضَ مكاء فجعلَ المكاء يصوّتُ ويطيرُ على رأسها ويدنو منها حتى إذا فتحتْ فاها وهمتْ به ألقى حَسَكةً فأخذتْ بحلقها حتى ماتت. وأنشد أبو عمرو الشيباني في ذلك قول الأسدي. إن كنـــــتَ أبصرتنى عَيْلاً ومُصطلماً فــربما قتــل المكّـــاء ثعبـــانـــا

وهدايةُ الحيوانات إلى مصالح معاشها كالبحر. حدَّثْ عنه ولا حرج. ومِن عجيب هدايتها أن الثعلب إذا امتلأ من البراغيث أخذَ صوفةً بفمه ثم عمد إلى ماء رقيق فنزل فيه قليلاً قليلاً حتى ترتفع البراغيث إلى الصوفة فيلقيها في الماء ويخرج، ومِن عجيب أمره أن ذئباً أكل أولادَه وكان للذئب أولاد وهناك زبية فعمد الثعلب وألقى نفسه فيها وحفر فيها سرداباً يخرج منه، ثم عمد إلى أولاد الذئب فقتلهم وجلس ناحية ينتظر الذئب، فلما أقبل وعرف أنها فعناته هرب قدامه وهو يتبعه فألقى نفسه في الزبية ثم خرج من السرداب فألقى الذئب نفسه وراءه فلم يجده ولم يُطق الخروج فقتله أهلُ وفت ثم أعملَ فكرة في أخذ الأخرى فتراءى لصاحبها من بعيد وفي فمه شي شبه وفت ثم أعملَ فكرة في أخذ الأخرى فتراءى لصاحبها من بعيد وفي فمه شيء شبيه وفقت ثم أعملَ فكرة في أخذ الأخرى فتراءى لصاحبها من بعيد وفي فمه شيء شبيه والطائر، وأطمعه في استعادتها بأن تركه وفر فظنّ الرجل أنها الدجاجة فأسرع نحوها وخالفه الثعلب إلى أختها فأخذها وذهب. ومن عجيب أمره أنه أتى إلى جزيرة فيها وخالفه الثعلب إلى أختها فأخذها وذهب. ومن عجيب أمره أنه أتى إلى جزيرة فيها وزاقة الإر مؤالمعه في استعادتها بأن تركه وفر فظنّ الرجل أنها الدجاجة فأسرع نحوها وخالفه الثعلب إلى أختها فأخذها وذهب. ومن عجيب أمره أنه أتى إلى جزيرة فيها وزاقة في نجرى الماء الذي في أخذ منها شيئاً فلم يُطق، فذهب وجاءً بضيغْث من حشيش وألقاه في مجرى الماء الذي نحو الطير ففزع منه، فلما عرفت أنه حشيش رجعت إلى

أماكنها فعاد لذلك مرةً ثانيةً وثالثة ورابعة حتى تواظِبَ الطيرُ على ذلك، وألِفَتْه فعمد إلى جرزة أكبرَ من ذلك فدخل فيها وعبرَ إلى الطير فلم يشكّ الطير أنه مِن جنس ما قبله فلم تنفرْ منه فوثبَ على طائر منها وعدا به.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ومِن عجيب أمر الذئب أنه عَرَضَ لإنسان يريدُ قتله فرأى معه قوساً وسهماً فذهب وجاء بعظم رأس جمل في فيه. وأقبل نحو الرجل فجعل الرجل كلما رماه بسهم اتقاه بذلك العظم حتى أعجزه وعاين نفادَ سهامه فصادف مَن استعان به على طرد الذئب .

ومن عجيب أمر القرد ما ذكره البخاري في صحيحه عن عمرو بن ميمون الأودي قال: رأيتُ في الجاهلية قرداً وقردةً زَنيا فاجتمع عليها القرودُ فرجوهما حتى ماتا فهؤلاء القرودُ أقاموا حدَّ الله حين عطّله بنو آدم.

وهذه البقرُ يُضرب ببلادتها المثلُ. وقد أخبر النبي ﷺ أن رجلاً بينا هو يسوق بقرةً إذ ركبها فقالت لم أخلقٌ لهذا فقال الناسُ: سبحان الله بقرةٌ تتكلم، فقال: فإني أومن بهذا أنا وأبو بكر وعمر، وما هما، ثم قال: وبينا رجلٌ يرعى غنماً له إذ عدا الذئبُ على شاة منها فاستنقدها منه فقال الذئب: هذه استنقذتها مني فمن لها يومَ السبع يومَ لا راعيَ لها غيري، فقال الناس: سبحان الله ذئبٌ يتكلم، فقال رسولُ الله ﷺ

ومن هداية الحمار الذي هو من أبلد الحيوان أن الرجل يسير به ويأتي به إلى منزله من البعد في ليلة مظلمة فيعرف المنزل فإذا خُلّي جاء إليه، ويفرق بين الصوت الذي يُستوقفُ به والصوتِ الذي يُحثُّ به على السير .

ومِن عجيب أمر الفأر أنها إذا شربت من الزيت الذي في أعلى الجرة فنقص وعز عليها الوصولُ إليه ذهبت وحملت في أفواهها ماء وصبته في الجرة حتى يرتفع الزيتُ فتشربه. والأطباء تزعم أن الحقنة أخذت مِن طائر طويل المنقار إذا تعسّر عليه الذرقُ جاء إلى البحر المالح وأخذ بمنقاره منه واحتقن به فيخرج الذرقُ بسرعة. وهذا الثعلبُ إذا اشتد به الجوع انتفخ ورمى بنفسه في الصحراء كأنه جيفة فتتداوله الطير فلا يُظهرُ حركة ولانَفَساً فلا تشك أنه ميت حتى إذا نقر بمنقاره وثب عليها فضمها ضمة الموت. وهذا ابنُ عرس والقنفذُ إذا أكلا الأفاعيَ والحياتِ عمدا إلى الصَّعر النهري فأكلاه كالترياق لذلك. ومِن عجيب أمر الثعلب أنه إذا أصاب القنفذَ قلبَه لظهره

وَفَتَتَنَا الْمَرْتَ الْمُتَا الْعَالَةُ الْعَال Alied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

لأجل شوكهِ فيجتمعُ القنفذُ حتى يصير كَبَةَ شوكِ فيبولُ الثعلبُ على بطنه ما بين مغرز عَجْبه إلى فكيه، فإذا أصابه البولُ اعتراه الأسرَ فانبسط فيسلخه الثعلب مِن بطنه ويأكل مسلوخه.

وكثيرٌ من العقلاء يتعلم من الحيوانات البَهْم أموراً تنفعه في معاشه وأخلاقه وصناعته وحربه وحزَّمه وصبره. وهدايةُ الحيوان فوق هداية أكثر الناس، قال تعالى: ﴿ أَم تحسبُ أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إنْ هُم إلا كالأنعام بل هم أضلُ سبيلاً ﴾ (١) قال أبو جعفر الباقر: واللهُ ما اقتصرَ على تشبيههم بالأنعام حتى جعلهم أضلَّ سبيلاً منها. فمِن هدى الأنثى من السباع إذا وضعتْ ولدَّها أن ترفعه في الهواء أياماً تهرب به من الذرّ والنمل لأنها تضعه كقطعة من لحم، فهي تخاف عليه الذرّ والنمل فلا تزال ترفعه وتضعه وتحوّله مِن مكان إلى مكان حتى يشتد . وقال ابن الأعرابي: قيل لشيخ من قريش: من علمك هذا كلَّه وإنما يعرفُ مثله أصحاب التجارب والتكسب، قال: علمني الله ما علم الحامة تقلب بيضهما حتى تعطى الوجهين جميعها نصيبها مِسن حضانتها ، ولخوف طباع الأرض على البيض إذا استمر على جانب واحد . وقيل لاء زَ: مَن عَلمك اللجاجَ في الحاجة والصبرَ عليها وإن استعصتْ جتى تظفر بها ؟ قال: مَنْ علم الخنفساة إذا صعدت في الحائط تسقط ثم تصعد ثم تسقط مراراً عديدة حتى تستمر صاعدةً. وقيل لآخر: مَن علمك البكور في حوائجك أولَ النهار لا تخلُّ به، قال: مَن علم الطير تغدو خِياصاً كلَّ بُكرةٍ في طلب أقواتها على قربها وبعدها لا تسأمُ ذلك ولا تخافُ ما يعرضُ لها في الجو والأرض. وقيل لآخر: مَن علمك السكونَ والتحفظ والتاوت حتى تظفر بأربك فإذا ظفرتَ به وثبتَ وثوبَ الأسد على فريسته ؟ فقال: الذي عَلَّم الهرة أن ترصدَ حُجرَ الفأرة فلا تتحرك ولا تتلوى ولا تختلج كأنها ميتة، حتى إذا برزتٌ لها الفأرةُ وثبتْ عليها كالأسد. وقيل لآخر: مَن علمكَ الصبرَ والجلد والاحتمال وعدم السكون؟ قال: مَن علَّم أبا أيوب صبره على الأثقال والأحمال الثقيلة والمشى والتعب وغِلْظة الجمَّال وضربه، فالثقلُ والكُلُّ على ظهره ومرارةُ الجوع والعطش في كبده وجهدٌ التعب والمَشقة ملء جوارحه ولا يعدلُ به ذلك عن الصبر . وقيل لآخر : مَن علمك حسنَ الإيثار والسماحة بالبذل؟ قال : مَن علم الديكَ يصادفُ الحبة في الأرض وهو يحتاج إليها فلا يأكلها بل يستدعي الدجاجَ ويطلبهن طلباً حثيثاً

(1) سورة الفرقان الآية: ٤٤.

Director constant con

حتى تجيء الواحدةُ منهن فتلقطَها وهو مسرور بذلك طيبُ النفس به، وإذا وُضع له الحبّ الكثير فرقه ها هنا وها هنا وإنْ لم يكن هناك دجاج لأن طبعه قد ألِفَ البذلَ والجودَ فهو يرَى مِن اللؤم أن يستبدّ وحده بالطعام. وقيل لآخر: مَن علمك هذا التحيِّلَ في طلب الرزق ووجوة تحصيله؟ قال: مَن علم الثعلبَ تلك الحيلَ التي يعجز العقلام عن علمها وعملها ، وهي أكثر من أن تذكر ، ومَّن علم الأسدَ إذا مشي وخاف أن يُقتفى أثرُه ويُطلب عَفّى أثرَ مشيته بذنبه، ومَن علمّه أن يأتي إلى شِبله في اليوم الثالث مِن وَضعه فينفخَ في منخريه لأن اللبؤة تضعه جرواً كالميت فلا تزال تحرسُه حتى يأتي أبوه فيفعل به ذلك، ومَنْ أَلهمَ كرامَ الأسود وأشرافَها أن لا تأكل إلا مِن فريستها ، وإذا مر بفريسةٍ غيره لم يدنُّ منها ولو جَهَده الجوعُ ، ومَن علم الأسد أن يخضع للببر ويذلُّ له إذا اجتمعا حتى ينال منه سُؤلَه (١) . ومِن عُجيب أمره أنه إذا استعصى عليه شيء من السباع دعا الأسد فأجابه إجابةَ المملوك لمالكه ثم أمره فربضَ بين يديه فيبول في أذنيه فإذا رأت السباعُ ذلك أذعنتْ له بالطاعة والخضوع، ومَن علم الثعلبَ إذا اشتد به الجوعُ أن يستلقىَ على ظهره ويختلسَ نَفَسه إلى داخل بدنه حتى ينتفخ فيظنِّ الظانِّ أنه مَيْتةً فيقع عليه فيئب على من انقضى عمره منها ، ومَن علمه إذا أصابه صدع أو جرح أن يأتي إلى صبغ معروف فيأخذ منه ويضعه على جرحه كالمرهم، ومن علم الدبِّ إذا أصابه كَلْم أن يأتيَّ إلى نبت قد عرفه وجهله صاحبُ الحشائش فيتداوى به فيبرأ ، ومن علم الأنثى مِن الفيلة إذا دنًا وقتُ ولادتها أن تأتيَّ إلى الماء فتلدَ فيه لأنها دون الحيوانات لا تلد إلا قائمة لأن أوصالها على خلاف أوصال الحيوان، وهي عاليةٌ فتخافُ أن تُسقطه على الأرض فينصدعَ أو ينشقَّ فتأتي ماءً وسَطًا تضعه فيه يكون كالفِراش اللين والوطاء الناعم، ومنَ عَلَم الذبابَ إذا سقطَ في مائعٍ أن يَتّقي بالجناح الذي فيه الداءُ دون الآخر ، مَن عَلم الكلبَ إذا عاين الظباء أن يعرَّف المعتلُّ مِن غيرِه والذكَر من الأنثى فيقصدَ انذكر مع عِلمه بأن عَدْوَه أشدَّ وأبعدُ وثبةً ويدعُ الأبني على نقصان عَدْوها لأنه قد علم أر الذكرَ إذا عدا شوطاً أو شوطين حقن ببوله، وكلُّ حيوان إذا اشتد فزعة فإنه يدركه لحقن، وإذا حقن الذكرُ لم يستطع البولَ مع شدة العدو فيقلُّ عَدْوُه فيدركه الكلبُ، إنَّما الأنثى فتحذفُ بَوْلها لسَّعة القُبُّل وسهولة ا المخرج فيدومُ عَدْوها، ومَنْ علمه أنه إنا كسا الثلخُ الأرضِّ أن يتأمل الموضعَ الرقيق

(١) في الأصل ومنه له .

الذي قَد انخسف فيعلمَ أن تحته جُحرَ الأرنب فينبشَه ويصطادَها عِلماً منه بأن حرارة أنفاسها تذيب بعضَ الثلج فيرقّ. ومَن علم الذئبَ إذا نام أن يجعل النومَ نُوَبَاً بين عينيه فينامَ بإحداهها حتى إذا نعست الأخرى نام بها وفتح النائمة حتى قال بعضُ العرب: ينسام بسباحسدى مقلتيسه ويتقسمي بأخرى المنسايسا فهو يقظسانُ نسائسمُ

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ومَن علَّم العصفورةَ إذا سقط فَرْخُها أن تستغيثَ فلا يبقى عصفورٌ بجوارها حتى يجيء فيطيرون حول الفرخ ويحركونه بأفعالهم ويُحدثون له قوةً وهِمةً وحركةً حتى يطير معهم. قال بعض الصيادين: ربما رأيتُ العصفورَ على الجائط فأومىء بيدي كأني أرميه فلا يطبرُ، وربما أهويتُ إلى الأرض كأني أتناولُ شيئًا فلا يتحركُ، فإن مسستُ بيدي أدنى حصاةٍ أو حجرٍ أو نواة طار قبل أن تتمكن منها يدي، ومَن علَّم الحمامةَ إذا حملتُ أن تأخذ هي وَالأب في بناء العش، وأن يقيما له حروفاً تشبه الحائط-، ثم يسخَّناه ويحدثا فيه طبيعةَ أخرى، ثم يُقَلّبا البيضَ في الأيام، ومَن قسم بينهما الحضانةَ والكد فأكثرُ ساعات الحضانة على الأنثى وأكثرُ ساعاتٍ جَلْبِ القوت على الأب، وإذا خرج الفرخُ علِيها ضيقَ حوصلِته عن الطعام فنفخا فيه نفْخاً متدارِكاً حتى تتسع حوصلته ثم يزقانه اللعابَ أو شيئًا قبل الطعام، وهو كماللبًا للطفل، ثم يعلمان احتياجَ الحوصلة إلى دباغ فيزقانه من أصل الحيطان مِن شيء بين الملح والتراب تندبغُ به الحوصلةُ، فإذا اندبغت زقَّاه الحبّ، فإذا علما أنه أطاق اللقطَ منعاه الزقَّ على التدريج، فإذا تكاملت قوته وسألها الكَفالة ضرباه، ومَن علمهما إذا أراد السِّفادَ أن يبتدىء الذكرُ بالدعاء فتتطاردَ له الأنثى قليلاً لتذيقَه حلاوةَ المواصلة ثم تطيعَه في نفسها، ثم تمتنَع بعضَ التمنع ليشتد طلبه وحبه، ثم تتهادى وتتكسلَ وتريّه معاطفها وتعرضَ محاسنها، ثم يحدثَ بينهما من التغزل والعشق والتقبيل والرشف ما هو مُشاهَد بالعِيان، ومَن علَّم. المرسَلَة منها إذا سافرتْ ليلاً أن تستدل ببطون الأودية ومجاري المياه والجبال ومهاب الريح ومطلع الشمس ومغربها، فتستدلُّ بذلك وبغيره إذا ضلت، فإذا عرفت الطريق مَرَتَ كالريّح، ومّن علم اللبب وهو صنف من العناكب أن يلطأ بالأرض ويجمع نفسه فيُرِيّ الذبابةُ أنه لاهٍ عنها ثم يثب عليها وثوبَ الفهد، ومَنْ علم العنكبوت أن تنسبخ تلك الشبكةَ الرفيعةَ المحكمةَ وتجعلَ في أعلاها خيطاً ثم تتعلقَ به فإذا تعرقلت البعوضةُ في الشبكة تدلت إليها فاصطادتها، ومَنْ علم الظبي أنه لا يدخلُ كناسه إلا مستدبراً ليستقبل بعينيه ما يخافه على نفسه وخِشْفه، ومَن عَلم السَّنوْرَ إذا رأى فأرةً في السقف 142

This file was downloaded from QuranicThought.com

Died by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

أن يرفع رأسه كالمشير إليها بالعود ، ثم يشيرَ إليها بالرجوع ، وإنما يريدُ أن يدهشها فتزلق فتسقط ، ومن علم البربوغ أن يحفر بينَه في سفح الوادي حيث يرتفع عن مجرى السيل ليَسُلم من مَدتق الحافر ومجرى الماء ، ويعمقه ثم يتخذ في زواياه أبواباً عديدة ويجعلَ بينها وبين وجه الأرض حاجزاً رقيقاً ، فإذا أحس بالشر فتح بعضها بأيسر شيء وخرج منه . ولما كان كثيرَ النسيان لم يحفر بيته إلا عند أكمة أو صخرة علامة له على البيت إذا ضل عنه . ومَنْ علم الفهد إذا سمن أن يتوارى لثقل الحركة عليه حتى يذهب ذلك السِّمن ثم يظهر . ومَن علم الأيُلَ إذا سقط قرنُه أن يتوارى لأنّ سلاحة قد ذهب فيسمنُ لذلك فإذا كمل نبات قرنه تعرضَ للشمس وللريح وأكثرَ من الحركة ليشتد لحمه ويزول السِّمن المانع له من العدو .

وهذا باب واسع جداً ويكفي فيه قولُه سبحانه: ﴿وما مِن دابة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم لمثالكم ما فرّطنا في الكتاب من شيء ثم إلى ربهم يحشرون، والذين كذّبوا بآياتنا صم وبكم في الظلمات، مَن يشأ الله يضلله ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم (<sup>1)</sup> وقد قال النبي عَنَقَيْ : «لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت مراط مستقيم (<sup>1)</sup> وقد قال النبي عَنقَتْ : «لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت وهو أن الكلاب أمة لا يمكن إفناؤها لكثرتها في الأرض فلو أمكن إعدامها من الأرض لأمرت بقتلها . وهذا يحتمل وجهين، أحدُّها : أن يكون إخباراً عن أمر غير ممكن فعله، وهو أن الكلاب أمة لا يمكن إفناؤها لكثرتها في الأرض فلو أمكن إعدامها من أحرقت أمة من الأمم تستح، فهي أمة تخلوقة بحكمة ومصلحة فإعدامها وإفناؤها أحرقت أمة من الأمم تستح، فهي أمة تخلوقة بعكمة ومصلحة فإعدامها وإفناؤها وإلا أمم أمثالكم به يريد يعرفونني ويوحدونني ويسبحونني ويعمدونني مثل قوله تعلماء . وإلا أمم أمثالكم بيريد يعرفونني ويوحدونني ويسبحونني ويعمدونني مثل قوله تعلماء . وإن من شيء إلا يستبح معمده (<sup>1)</sup> ومثل قوله : (ألم تر أن الله يستبح له من في السموات والأرض والطير صافات كل قد علم متلاته وتسبيحه (<sup>1)</sup> ويدك على عدا السموات والأرض والطير صافات كل قد علم متلاته وتسبيحه (<sup>1)</sup> ويدل على هذا والم تعالى : (ألم تر أن الله يستبح له من في أو الم تر أن الله يستبح له من في واله تعالى : (ألم تر أن الله يستبح بعمده (<sup>1)</sup> ومثل قوله : (ألم تر أن الله يستبح له من في والموات والأرض والطير صافات كل قد علم متلاته وتسبيحه (<sup>1)</sup> ويدل على هذا وران من شيء الأرض والطير صافات كل قد علم متلاته وتسبيحه (<sup>1)</sup> ويدل على هذا والمر والنجوم والجبال والشجر والدواب (<sup>1)</sup>، وقوله : (وله يسجد ما في السموات والقمر والنجوم منه الم الشري اله يسجد والدواب (<sup>1)</sup>، وقوله : (وله يسجد ما في السموات ورا في الأرض من دابة (<sup>0</sup> ويدل عليه قوله تعالى : (يا جبال أوتي معه والطير (<sup>1)</sup>) ووله ير والنجوم والشمس

(1) سورة الأنعام الآية : ٣٨.

۲) سورة الاسراء الآية: 12.

(٣) سورة النور الآية : 11.

- ٤) سورة الحج الآية : ١٨.
- (٥) سورة النحل الآية: ٤٩ .
- (٦) سورة سبأ الآية : ١٠.

ويدل عليه قولُه فرواوحى ربَّك إلى النحل (<sup>(1)</sup> وقولُه فقالت نملة يا أيها النمل (<sup>(1)</sup> وقول سليان فرعلمنا منطق الطير (<sup>(1)</sup> وقدال مجاهد : « أمسم أمثالكم » أصناف مصنفة تُعرف بأسهائها . وقال الزجاج « أمم أمثالكم » في أنها تُبعث . وقال ابن قتيبة : « أمسم أمثالكم » في طلب الغذاء وابتغاء الرزق وتوقي المهالك . وقال سفيان بن عيينة : ما في الأرض آدمي إلا وفيه شبة من البهائم ، فمنهم من يهتصر اهتصار الأسد ، ومنهم من يعدو عدو الذئب ، ومنهم من ينتج نباح الكلب ، ومنهم من يتطوس كفعل الطاووس ، ومنهم من يشبه الخنازير التي لو ألتي إليها الطعام الطيب عافته فإذا قام الرجل عن رجيعه ولغت فيه ، فلذلك تجد من الآدمين من لو سمع خسين حكمةً لم يحفظ واحدة منها وإن أخطأ رجل ترواًه وحفظه . قال الخطابي : ما أحسن ما تأول سفيان هذه الآية واستنبط منها هذه الحكمة ، وذلك أن الكلام إذا لم يكن حكمة ما عوام الرجل عن واستنبط منها هذه الحكمة ، وذلك أن الكلام إذا لم يكن حكمة ما يوام ورجب منها وإن أخطأ رجل ترواًه وحفظه . قال الخطابي : ما أحسن ما تأول سفيان هذه الآية واستنبط منها هذه الحكمة ، وذلك أن الكلام إذا لم يكن حكمة ما يوام ورجب المصير إلى باطنه ، وقد أخبر الله عن وجود المائلة بين الإنسان وبين كل طائر ودابة ، وذلك متنع من جهة الخلقة والصورة ، منعدم من جهة النطق والمعرفة ، فوجب أن يكون منصر قا إلى المائلة في الطباع والأخلاق . وإذا كان الأمر كذلك فاعلم أنك إنم يكون منصر قا إلى المائلة في الطباع والأخلاق . وإذا كان الأمر كذلك فاعلم أنك إنم يكون منصر قا بل المائلة في الطباع والأخلاق . وإذا كان الأمر كذلك فاعلم أنك إنم يكون منصر قا بل المائلة في الطباع والأخلاق . وإذا كان الأمر كذلك فاعلم أنك إنم

FOR QURANIC THOUGHT

والله سبحانه قد جعل بعض الدواب كسوباً محتالاً وبعضَها متوكلاً غيرَ محتال. وبعض الحشرات يدخر لنفسه قوت سَنَته، وبعضَها يتكلُ على الثقة بأن له في كل يوم قدرَ كفايته رزقاً مضموناً وأمراً مقطوعاً، وبعضَها يدخر وبعضَها لا تكسّب له، وبعض الذكورة يعولُ ولدَه وبعضَها لا يعرف ولدَه البتة، وبعض الإناث تكفلُ ولدَها لا تعدُوه وبعضَها تضعُ ولدَها وتكفلُ ولدَ غيرها، وبعضَها لا تعرفُ ولدَها إذا استغنى عنها وبعضَها لا تزال تعرفُه وتعطفُ عليه، وجعلَ بعض الحيوانات يُتْمُها من قبل أمهاتها وبعضها يتُمها من قبل آبائها، وبعضَها لا يلتمس الولدَ وبعضَها يستفرغُ الهم في طلبه، وبعضَها يعرف الإحسانَ ويشكره وبعضَها لا يلتم الولدَ وبعضَها يستفرغُ الهم يؤثرُ على نفسه وبعضَها إذا نفر بما يكفي أمةً من جنسه لم يدع أحداً يدنو منه،

- سورة النحل الآبة: ٦٨.
- (٢) سورة النمل الآية : ١٨ .

(٣) سورة النمل الآية: ١٦.

are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وبعضَها يحب السَّفاد ويكثرُ منه وبعضَها لا يفعله في السنة إلا مرة، وبعضَها يقتصر على أنثاه وبعضَها لا يقف على أنثى ولو كانت أمه أو أخته، وبعضَها لا تمكنُ غيرَ زوجها مِن نفسها وبعضَها لا ترد يد لامس، وبعضَها يألف بني آدم ويأنس بهم وبعضَها يستوحش منهم وينفر غايةَ النَّفار، وبعضَها لا يأكل إلا الطيّبَ وبعضَها لا يأكلُ إلا الخبائت، يستوحش منهم وينفر غايةَ النَّفار، وبعضَها لا يأكل إلا الطيّبَ وبعضَها لا يأكلُ إلا الخبائت، وبعضَها يجمع بين الأمرين، وبعضَها لا يؤذي إلا من بالغ في أذاها، وبعضَها يؤذي من لا يؤذيها، وبعضَها حقود لا ينسى الإساءة، وبعضَها لا يذكر ها البتة، وبعضَها لا يؤذيها، وبعضَها يشتد غضبُه فلا يزال يُسترضَى حتى يرضَى، وبعضَها عنده علم ومعرفة بأمور دقيقة لا يهتدي إليها أكثرُ الناس وبعضَها لا معرفة له بشيء من ذلك البتة، وبعضَها يستقبحُ القبيحَ وينفر منه وبعضَها الحسنُ والقبيحُ سواء عنده، وبعضَها يقبلُ التعليمَ بسرعةٍ وبعضَها مع الطول وبعضهَا لا يقبل ذلك بحال .

وهذا كله مِنْ أدل الدلائل على الخالق لها سبحانه وعلى إتقان صُنعه وعجيب تدبيره ولطيف حكمته، فإن فيا أودعَها من غرائب المعارف وغوامض الحيل وحُسن التدبير والتأتي لما تريده ما يستنطقُ الأفواة بالتسبيح ويملأ القلوبَ مِن معرفته ومعرفة حكمته وقدرته، وما يَعلمُ به كلّ عاقل أنه لم يُخْلَقْ عبثاً ولم يُترك سدىً، وأن له سبحانه في كل مخلوق حكمةً باهرةً وآيةً ظاهرة وبرهاناً قاطعاً يدلّ على أنه رب كل شيء ومليكُه، وأنه المنفرد بكل كمال دون خلقه وأنه على كل شيء قدير وبكل شيء عليم.

فصل: فلنرجع إلى ما ساقنا إلى هذا الموضع وهو الكلام على الهداية العامة التي هي قرينةُ الخلق في الدلالة على الرب تبارك ومعالى وأسهائه وصفاته وتوحيده. قال تعالى إخباراً عن فرعون انه قال: ﴿فَمَنْ رَبَّكَهَا ياموسى، قال ربَّنا الذي أعطى كلَّ شيء خَلَقه ثم هَدَى ﴾ <sup>(1)</sup> قال مجاهد ؛ ﴿ أعطى كلَّ شيء خلقه ﴾ لم يعط الإنسان خَلْق البهائم ولا البهائم خَلْق الإنسان. وأقوالُ أكثر المفسرين تدور على هذا المعنى، قال عطية ومقاتل : أعطى كلَّ شيء صورتَه، وقال الحسن وقتادة : أعطى كلَّ شيء صلاحَه، والمعنى أعطاه مِن الخلق والتصوير ما يصلحُ به لما خُلقَ له ثم هداه لما خُلق له وهداه لما يُصلحه في معيشته ومَطعمه ومشربه ومنكحه وتقلبه وتصرفه. هذا هو القولُ الصحيح

(١) سورة طه الآية : ٥٠.

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

الذي عليه جهور المفسرين، فيكون نظير قوله: ﴿قَدَّر فَهدى ﴾ <sup>(1)</sup> وقال الكلبي والسدّي: أعطى الرجل المرأة والبعير الناقة والذكر الأنثى من جنسه. ولفظ السدّي : أعطى الذكر الأبثى مثل خَلْقه ثم هَدَى إلى الجماع. وهذا القول اختيار ابن قتيبة والفراء. قال الفراء : أعطى الذكر من الناس امرأة مثلة والشاة شاة والثور بقرة ، ثم ألهم الذكر كيف يأتيها . قال أبو إسحاق : وهذا التفسير جائز لأنا نرى الذكر من الحيوان يأتي الأنثى ولم يرّ ذكراً قد أتى أنثى قبله ، فألهمه الله ذلك وهداه إليه . قال : والقول الأول ينتظم هذا المعنى لأنه إذا هداه لمصلحته فهذا داخل في للصلحة . قلت : أرباب هذا القول هضموا الآية معناها ، فإن معناها أجل وأعظم مما ذكروه . وقوله : ﴿ أعطى كل شيء ﴾ يأبى هذا التفسيرَ فإنّ حُلَ كلّ شيء على ذكور الحيوان وإناثه خاصة متنع ومن لم يسافد من الحيوان ، وكيف يُسمَّى الحيوان الذي يأتيه الذكر حمن بني آدم بأدل عبارة عله ، وكيف يَخرجُ من هذا اللفظ الملائكة والجن ومن لم يتزوج من بني آدم ومن لم يسافد من الحيوان ، وكيف يُسمَّى الحيوان الذي يأتيه الذكر خاصة متنع بأدل عبارة عليه وأوضحها فقال : ﴿ وأنه خَلَق الزوجين الذي قلم ما ذكروه في قوله ، في أعطى ومن لم يسافد من الحيوان ، وكيف يُسمَّى الحيوان الذي يأتيه الذكر خلي قام تحم ومن لم يسافد من الحيوان ، وكيف يُسمَّى الحيوان الذي يأتيه الذكر خلي قامة م بأدل عبارة عليه وأوضحها فقال : ﴿ وأنه خلق الزوجين الذي والأنثى <sup>(٢)</sup> فحمل قوله : ﴿ أعطى كلّ شيء خَلَقه ﴾ <sup>(٢)</sup> على هذا المعنى غيرُ صحيح ، فتأمله.

وفي الآية قول آخر قاله الضحاك قال: ﴿ أعطى كل شيء خلقه ﴾ أعطى اليد البطش، والرّجل المشي، واللسان النطق، والعينَ البصرَ، والأذنَ السمعَ. ومعنى هذا القول: أعطى كلَّ عضو من الأعضاء ما خُلق له، والخلقُ على هذا بمعنى المفعول، أي أعطى كلَّ عضو مخلوقَه الذي خَلقه له، فإن هذه المعاني كلّها مخلوقةٌ لله أودعها الأعضاء. وهذا المعنى وإن كان صحيحاً في نفسه لكن معنى الآية أعم – والقولُ هو الأولُ وأنه سبحانه أعطى كلَّ شيء خلقه المختص به ثم هذاه لما خُلق له ولا خالق سواه سبحانه ولا هادي غيره، فهذا الخلقُ وهذه الهداية من آيات الربوبية ووحدانيته، فهذا وجه الاستدلال على عدو الله فرعون، ولهذا لما علم فرعون أن هذه حجةً قاطعة لا مطعن فيها بوجه من الوجوه عدّل إلى سؤال فاسد غير وارد فقال: ﴿ فها بالُ القرون الأولُ ﴾ <sup>(1)</sup> أي فها للقرون الأولى لم تقرَّ بهذا الرب ولم تعبده بل عبدت الأوثان، والمعنى: لو كان ما تقولُه حقاً لم يَخْف على القرون الأولى ولم يهدوه، فاحبة

- (1) سورة الأعلى الآية : ٣.
- (٢) سورة النجم الآية : ٤٥.

(1) سورة طه الآية: ٥٠.

(٣) سورة طه الآية: ٥١.

بما يشاهده هو وغيرة من آثار ربوبية ربّ العالمين، فعارضه عدوَّ الله بكفر الكافرين به وشرك المشركين، وهذا شأنُ كلَّ مبطل، ولهذا صار هذا ميزاناً في ورثته يعارضون نصوص الأنبياء بأقوال الزنادقة والملاحدة وأفراخ الفلاسفة والصابئة والسَّحرة ومبتدعة الأمة وأهل الضلال منهم، فأجابه موسى عن معارضته بأحسن جواب فقال: ﴿عِلَمُها عند ربي ﴾ <sup>(1)</sup> أي أعمالُ تلك القرون وكفرهُم وشركهم معلوم لربي قد أحصاه وحفظه وأودعه في كتاب فيجازيهم عليه يوم القيامة، ولم يُودعه في كتاب خَشْيةَ النسيان والضلال فإنه سبحانه لا يضلّ ولا ينسى، وعلى هذا فالكتاب ها هنا كتابُ الأعمال.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

هذا: أنه سبحانه قد علم أعمالَهم وكتبها عنده قبل أن يعملوها فيكون هذا مِن تمام قوله: ﴿ الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى ﴾ فتأمله فصل: وهو سبحانه في القرآن كثيراً ما يجمعُ بين الخلق والهداية كقولة في أول سورةٍ أنزلها على رسوله: ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خَلَق خَلَق الإنسانَ مِن عَلَق اقرأ وربَّكُ الأكرمُ الذي عَلَم بالقلم علَّم الإنسانَ ما لم يعلم ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ الرحنُّ علَم

وربَّكُ الأكرمُ الذي عَلَّم بالقلم علَّم الإنسانَ ما لم يعلم (<sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ الرحمنُ علَّم القرآنَ. خَلَق الإنسانَ علمه البيان (<sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ أَلْم نجعل له عينين ولساناً وشفتين وهديناه النجدين فلا اقتحم العقَبَة ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ إِنَا خَلَقنا الإِنسانَ مِن نَطفة أَمشاج نبتليه فجعلناه سميعاً بصيراً. إنا هديناه السبيلَ إما شاكراً وإما كفوراً ﴾ <sup>(6)</sup> وقوله: ﴿ أَمَّن خلق السموات والأرض وأنزلَ لكم من السماء ماء فأنبتنا به حدائق ذاتَ بهجة ﴾ <sup>(1)</sup> الآيات، ثم قال: ﴿ أُمَّن يهديكم في ظلمات البر والبحر ﴾ <sup>(١)</sup> فالخلقُ إعطاء الوجود العيني الخارجي، والهدى إعطاء الوجود العلمي الذهني، فهذا خَلْقهُ وهذا هداه وتعليمة.

فصل: المرتبةُ الثانية من مراتب الهداية هدايةُ الإرشاد والبيان للمكلَّفين، وهذه الهدايةُ لا تستلزمُ حصولَ التوفيق واتّباعَ الحق، وإنْ كانت شرطاً فيه، أو جزءَ سبب، وذلك لا يستلزمُ حصولَ المشروط والمسبَّب، بل قد يتخلفُ عنه المقتضَى إما لعدَم

- (١) سورة طه الآية: ٥٢.
- (٢) سورة العلق الآيات: ١ ـ ٥ .
  - (٣) سورة الرحن الآية : ٢ . `
    - (٤) سورة البلد الآية : ٨.

- (٥) في سورة الإنسان الآية: ٢.
- (٦) سورة النمل الآية : ٦٠ .
- (٧) سورة النمل الآية : ٦٣.

كمال السبب أو لوجود مانع، ولهذا قال تعالى: ﴿ وأما ثمودُ فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى ﴾ <sup>(1)</sup> وقال: ﴿ وما كان الله ليُضلَّ قوماً بعدَ إذْ هَدَاهم حتى يبيَّن لهم ما على الهدى ﴾ <sup>(1)</sup> وقال: ﴿ وما كان الله ليُضلَّ قوماً بعدَ إذْ هَدَاهم حتى يبيَّن لهم ما الاهتداء أولاً بعد أن عَرَفوا الهدى فأعرضوا عنه فأعاهم عنه بعد أن أراهموه. وهذا شأنهُ سبحانه في كلّ مَن أنعمَ عليه بنعمة فكفَرها، فإنه يسلبه إياها بعد أن كان نصيبَه وحظَّه، كما قال تعالى: ﴿ ذلك بأن الله لم يك مغيراً نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ﴾ <sup>(1)</sup> وقال تعالى عن قوم فرعون: ﴿ وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلمًا وعُلواً ﴾ <sup>(1)</sup> أي جحدوا بآياتنا بعد أن تيقنوا صحتها، وقال: ﴿ كيف يهدي قوماً كفروا بعد إيمانهم وشهدوا أن الرسولَ حق وجاءهم البيناتُ والله لا يهدي القوم النال. ﴾ <sup>(2)</sup>

وعُلواً (1) أي جحدوا بآياتنا بعد أن تيقنوا صحتها، وقال: ﴿ كيف يهدي قوماً كفروا بعد إيمانهم وشهدوا أن الرسولَ حق وجاءهم البيناتُ والله لا يهدي القوم الظللين (<sup>6</sup>). وهذه الهدايةُ هي التي أثبتها لرسوله حيث قال: ﴿ وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم (<sup>1)</sup> ونَفَى عنه تلك الهداية الموجبة وهي هدايةُ التوفيق والإلهام بقوله: ﴿ إنك لا تهدي من أحببت ﴾ <sup>(N)</sup>. ولهذا قال يَتَقَلَّهُ: بُعثتُ داعياً ومبلغاً وليس إليّ من الهداية شيء، وبُعث إبليسُ مُزيناً ومُغُوياً وليس إليه من الضلالة شيء. قال تعالى: ﴿ والله يدعو إلى دار السلام ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ <sup>(A)</sup> فجمع سبحانه أو الله يدعو إلى دار السلام ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم (<sup>A)</sup> فجمع سبحانه بين الهدايتين العامة والخاصة فعمَّ بالدعوة حُجةً مشيئةً وعَدْلاً وخصَّ بالهداية نعمةً معميئةً وفضلاً، وهذه المرتبةُ أخصَّ من التي قبلها فإنها هداية تخص المكلَّفين، وهي معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ <sup>(A)</sup> وقال: ﴿ رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكونَ للناس عمد الله حلي خَلْقه التي لا يعذب أحداً إلا بعد إقامتها عليه، قال تعالى: ﴿ وما كنا على الله حجة بعد الرسل <sup>(A)</sup> وقال: ﴿ رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكونَ للناس على الله حجة بعد الرسل <sup>(A)</sup> وقال: ﴿ أن تقول نفسًها عليه، قال تعالى: أو ما كنا على الله حجة بعد الرسل <sup>(A)</sup> وقال أن تقول نفسً يا حسرتى على ما فرطت في على الله حجة بعد الرسل <sup>(A)</sup> وقال فر أن تقول نفسً يا حسرتى على ما فرطت في على الله حيان كنت لمن الساخرين، أن تقول لو أن الله هداني لكني من جنب الله وإن كنت لمن الساخرين، أن تقول لو أنّ الله هداني لكن من جنب الله وإن كنت لمن الساخرين، أن تقول لو أنّ الله عداني عار في اله إلى إلى على النه عداني لكنت من

- (١) سورة فصلت الآية : ١٧.
- (٢) سورة التوبة الآية : ١١٥.
  - (٣) سورة الانفال الآية : ٥٣.
  - (٤) سورة النمل الآية : ١٤.
- (٥) سورة آل عمران الآية: ٨٦.
- (٦) سورة الشورى الآية: ٥٢.

- (٧) سورة القصص الآية : ٥٦.
- (٨) سورة يونس الآية: ٢٥.
- (٩) سورة الاسراء الآية: ١٥.
   (٩) سورة النساء الآية: ١٦٥.
- (۱۱) سورة الزمر الآية: ۵٦.
  - (١١) سورة الملك الآية : ٨.

er- (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قيل: كيف تقوم حجته عليهم وقد مَنَعهم من الهدى وحال بينهم وبينه، قيل: حجته قائمة عليهم بتخليته بينهم وبين الهدى وبيان الرسل لهم، وإراءتهم الصراط المستقيم حتى كأنهم يشاهدونه عياناً، وأقام لهم أسباب الهداية ظاهراً وباطناً ولم يحل بينهم وبين تلك الأسباب، ومَن حال بينه وبينها منهم بزوال عقل أو صغر لا تمييز معه أو كَوْنِه بناحية من الأرض لم تبلغه دعوة رسله فإنه لا يعذبه حتى يقيم عليه حجته، فلم يمنعهم من هذا الهدى ولم يحل بينهم وبينه. نعم، قطّع عنهم توفيقة ولم يُرد مِن نفسه إعانتهم والإقبال بقلوبهم إليه فلم يَحُل بينهم وبين ما هو مقدور لهم وإن حال بينهم وبين ما لا يقدرون عليه وهو في له ومشيئتة وتوفيقة. فهذا غير مقدور لهم وهو الذي مُنِعُوه وحيل بينهم وبينه. فتأمل هذا الموضع واعرف قَدْرَه، والله المستّعان.

فصل: المرتبةُ الثالثةُ مِن مراتب الهداية هدايةُ التوفيق والإلهام وخَلَق المشيئة المستلزمةِ للفعل. وهذه المرتبةُ أخصٌ مِن التي قبلها، وهي التي ضلَّ جُهالُ القدرية بإنكارها، وصاح عليهم سلفُ الأمة وأهل السنة منهم مِن نواحي الأرض عصراً بعد عصر إلى وقتنا هذا. ولكنَّ الجبريةَ ظلمتهم ولم تنصفُهم كما ظلموا أنفسهم بإنكار الأسباب والقُوى وإنكار فعل العبد وقدرتهِ وأن يكون له تأثيرٌ في الفعل البتة، فلم يهتدوا لقول هؤلاء بل زادهمَ ضلالاً على ضلالهم وتمسكاً مما هم عليه. وهذا شأنُ المبطل إذا دعا مبطلاً آخرَ إلى تَرْكِ مذهبه لقولهِ ومذهبهِ الباطل ، كالنصرانيّ إذا دعا اليهوديَّ إلى التثليث وعبادةِ الصليب وأن المسيح إله تامٌ غيرُ خلَوق، إلى أمثال ذلك من الباطل الذي هو عليه.

وهذه المرتبة تستلزم أمرين: أحدهما فعل الرب تعالى وهو الهدى، والثاني فعلُ العبد وهو الاهتداء، وهو أثر فعله سبحانه فهو الهادي والعبدُ المهتدي، قال تعالى (ومِنْ يهد اللهُ فهو المهتد )<sup>(1)</sup> ولا سبيل إلى وجود الأثر إلا بمؤثره التام، فإن لم يحصلُ فعلهُ لم يحصلُ فعل العبد، ولهذا قال تعالى: ﴿ إِنْ تحرص على هداهم فإن الله لا يهدي من يُضل )<sup>(1)</sup> وهذا صريح في أن هذا الهدى ليس له يَظْلُمُ ولو حرص عليه، ولا إلى أحد غير الله، وأن الله سبحانه إذا أضلَّ عبداً، لم يكن لأحد سبيلً إلى هدايته كما قال تعالى ﴿ من يضلل الله فلا هادي له )<sup>(1)</sup> وقال تعالى ﴿ من يشأ الم

(١) سورة الاسراء الآية : ٩٧.

(٢) سورة النحل الآية: ٣٧.

(٣) سورة الاعراف الآية : ١٨٦ .

E GHAZI TRU FOR QUR'ANIC THOUGHT يضلله ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم (١) وقال تعالى ﴿ أَفَمَن زُين له سوءً عمله فرآه حسناً فإن الله يضل من يشاء ويهدي من يشاء فلا تذهب نفسك عليهـم حسرات ﴾ (٢) وقال تعالى ﴿ أفرأيت من اتخذ إلهه هواه وأضله الله على علم وختم على سمعه وقلب وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله أفلا تذكرن (٢) وقال تعالى ﴿ ليس عليك هداهم ولكن الله يهدي من يشاء **﴾** <sup>(1)</sup> وقال ﴿ولو شئنا لآتينا كلَّ نفس هداها **﴾** <sup>(0)</sup> وقال ﴿ أَفَلَم يِيأُس الذين آمنوا أن لو يشاء الله لهدى الناس جيعاً ﴾ (1) وقال ﴿ فمن يره الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام، ومن يُرد أن يضله يجعلْ صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعد في السماء ﴾ (٧) وقال أهل الجنة ﴿ الحمدُ لله الذين هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ﴾ (^) ولم يريدوا أن بعضَ الهدِيُّ منه وبعضه منهم، بل الهدى كله منه ولولا هدايته لهم لما اهتدوا. وقال تعالى ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بَكَافٍ عَبِدَه ويخوفونك بالذين من دونه ومن يضلل الله فيا له من هاد ومن يهد الله فيا له من مضل أليس الله بعزيز ذي انتقام 🗲 (١) وقال ﴿ وما أرسلنا من رسول الإ بلسان قومه ليبيِّن لهم فيضل الله من يشاءً ويهدي من يشاء وهو العزيز الحكيم ﴾ (١٠)وقال ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أنَّ اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى ومنهم من حقت عليه الضلالة ﴾(١١) وقال تعالى ﴿ يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا

وفي الآخرة ويضل الله الظالمين ويَفعَل الله ما يشاء ﴾ <sup>(١٢)</sup> وقال تعالى ﴿ كَذَلْكَ يُضل الله من يشاء ويهدي من يشاء وما يعلم جنود ربك الإ هو ﴾ <sup>(١٢)</sup> وقال ﴿ يُضل به كثيراً ويهدي به كثيراً وما يضل به الا الفاسقين ﴾ <sup>(١٢)</sup>وقال ﴿ يهدي به الله من اتبع رضوانه

- سورة الانعام الآية: ٣٩.
  - (٢) سورة فاطر الآية: ٨.
- (٣) سورة الجائبة الآية : ٢٣.
- (1) سورة البقرة الآية : ٢٧٢.
- (٥) سورة السجدة الآية: ١٣.
  - (٦) سورة الرعد الآية : ٣١.
- (Y) سورة الانعام الآية: ١٢٥.

- (٨) سورة الأعراف الآية: ٤٣.
  - (٩) سورة الزمر الآية : ٣٦.
  - (١٠) سورة إبراهيم الآية: ٤.
  - (١١) سورة النحل الآية: ٣٦.
  - (١٢) سورة ابراهيم الآية: ٢٧.
  - (١٣) سورة المدثر الآية؛ ٣١.
  - (١٤) سورة البقرة الآية : ٢٦.
- 127

سبل السلام ويخرجهم من الظلمات إلى النور ويهديهم إلى صراط مستقيم ﴾ <sup>(١)</sup> وأمر سبحانه عباده كلهم أن يسألوه هدايتهم الصراط المستقيم كل يوم وليلة في الصلوات الخمس، وذلك يتضمن الهداية إلى الصراط والهداية فيه، كما أن الضلال نوعان: ضلال عن الصراط فلا يهتدى إليه، وضلالٌ فيه، فالأول ضلالٌ عن معرفته والثاني ضلال عن تفاصيله أو بعضها.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

قال شيخنا: (ولما كان العبد في كل حال مفتقراً إلى هذه الهداية في جميع ما يأتيه ويذرهُ – من أمور قد أتاها على غير الهداية فهو بحتاج إلى التوبة منها، وأمور هدي إلى أصلها دون تفصيلها أو هُدي إليها من وجه دون وجه فهو محتاج إلى تمام الهداية قيها ليزداد هدى، وأمور هو محتاج إلى أن يحصل له من الهداية فيها في المستقبل مثل ما حصل له في الماضي، وأمور هو خال عن اعتقاد فيها هو محتاج إلى الهداية [ فيها ] وأمور لم يفعلها فهو محتاج إلى فعلها على وجه الهداية، إلى غير ذلك من أنواع الهدايات – فرض الله عليه أن يسأله هذه الهداية في أفضل أحواله، وهي الصلاة، مرات متعددة في اليوم والليلة». انتهى كلامه. ولا يتم المقصود إلا بالهداية إلى الطريق والهداية فيها، فإن العبد قد يهتدي إلى طريق تصده وتزيله <sup>(٢)</sup> عن غيرها ولا يهتدي إلى تفاصيل سيره فيها وأوقات السير من غيره وزاد المسير وآفات الطريق. ولهذا قال وهذا التفسير يحتاج إلى تفسير، فالسبيلُ الطريق وهي المنهاجُ، والنه، وهي وسندًا وهذا الموايق وله تعالى في وألكلً جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً (<sup>(٦)</sup> قال سبيلاً وسنة. وهذا التفسير يحتاج إلى تفسير، فالسبيلُ الطريق وهي المنهاجُ، والسنة الشرعة وهي وهذا الموايق. وهذا قال وهذا التفسير يحتاج إلى تفسير، فالسبيلُ الطريق وهي المائي أوليا. وهذا الموايق وحزوناته وكيفية المسير فيه وأوقات السير، وعلى هذا فقوله وسبيلاً وهنة ، يكون السبيلُ المنهاجُ والسنة الشرعة، فالمقدم في الآية للمؤخر في التفسير. وفي ولمنة منه أول السبيلُ المنهاجُ والسنة الشرعة، والمقدم والمؤمور المواين. وسنة ، يكون السبيلُ المنهاجُ والسنة الشرعة، فالمقدم في الآية للمؤخر في التفسير. وفي لفظ آخر، وسنة وسبيلاً ، فيكون المقدم للمقدم والمؤخر للتالي.

فصل: ومن هذا إخبارة سبحانه بأنه طبعَ على قلوب الكافرين وختم عليها وأنه أصمَّها عن الحق وأعمى أبصارها عنه، كما قال تعالى: ﴿ إن الذين كفروا سواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون، ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم﴾ <sup>(1)</sup> والوقفُ التام هنا. ثم قال ﴿ وعلى أبصارهم غشاوة﴾ <sup>(۵)</sup> كقوله ﴿ أفرأيت من اتخذ إلهه هواه وأضله

- ٤) سورة البقرة الآية : ٦.
- ۵) سورة البقرة الآية : ۷
- (٢) في الأصل وقصده وتنزيله ٢.
   (٣) سورة المائدة الآية : ٤٨ .

الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة \$ <sup>(1)</sup> وقال تعالى : ﴿ وقالوا قلوبنا غلف بل طبع الله عليها بكفرهم \$ <sup>(۲)</sup> وقال تعالى ﴿ كذلك يطبعُ الله على قلوب الكافرين \$ <sup>(۳)</sup> ﴿ كذلك نطبعُ على قلوب المعتدين \$ <sup>(٤)</sup> ﴿ ونطبعُ على قلوبهم فهم لا يسمعون \$ <sup>(٥)</sup> وأخبر سبحانه أن على بعض القلوب أقفالاً تمنعها من أن تنفتح لدخول الهدى إليها وقال ﴿ قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء والذين لا يؤمنون في آذانهم وقر

الهدى إليها وقال توقل هو للدين أملوا هدى وشقاء والدين لا يومنون في ادامهم وقر وهو عليهم عمى \$ <sup>(1)</sup> فهذا الوقرُ والعمى حال بينهم وبين أن يكون لهم هدى وشفاءً . وقال تعالى ﴿ إنا جعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفي آذانهم وقراً \$ <sup>(y)</sup> وقال تعالى : ﴿ وكذلك زُين لفرعون سوء عمله وصد عن السبيل \$ <sup>(A)</sup> قرأها الكوفيون ا وصد » بضم الصاد حلاً على (زُيـن) وقال تعالى : ﴿ إن الله لا يهدي مسن هسو مسرف كذاب \$ <sup>(1)</sup> وقال ﴿ الله لا يهدي القوم الظالمين \$ <sup>(1)</sup> ومعلوم أنه لم ينف هدى البيان والدلالةِ الذي تقومُ به الحجةُ فإنه حجته على عباده.

والقدرية ترد هذا كله إلى المتشابه، وتجعله من متشابه القرآن، وتتأوله على غير تأويله، بل تتأوله بما يقطع ببطلانه وعدم إرادة المتكلم له، كقول بعضهم: « المرادُ من ذلك تسميةُ الله العبدَ مهتدياً وضالاً »، فجعلوا هداه وإضلالهُ مجردَ تسمية العبد بذلك، وهذا مما يعلم قطعاً أنه لا يصح حملُ هذه الآيات عليه. وأنت إذا تأملتها وجدتها لا تحتملُ ما ذكروه البتة، وليس في لغة أمة من الأمم فضلاً عن أفصح اللغات وأكملها « هداه » بمعنى سماه مهتدياً، و « أضله » سماه ضالاً ، وهل يصح أن يقال وأكملها « هداه » بعنى سماه مهتدياً، و « أضله » سماه ضالاً ، وهل يصح أن يقال وأكملها « هداه » بعنى سماه مهتدياً، و « أضله » سماه ضالاً ، وهل يصح أن يقال المحرفة للقرآن من هذا ليس عليك تسميتهم مهتدين ولكن الله يسمي من يشاء المحرفة للقرآن من هذا ليس عليك تسميتهم مهتدين ولكن الله يسمي من يشاء مهتدياً، وهل فهم أحد قط من قوله تعالى (انك لا تهدي من أحببت )

- ٣٢) سورة الجاثية الآية : ٢٣.
- (٢) سورة النساء الآية: ١٥٥.
- (٣) سورة الاعراف الآية: ١٠١.
  - (٤) سورة يونس الآية : ٧٤.
- (4) سورة الأعراف الآية: ١٠٠.
  - (٦) سورة فصلت الآية: ٤٤.

- (٧) سورة الكهف الآية: ٥٧.
  - (٨) سورة غافر الآية : ٣٧.
- (٩) سورة غافر الآية : ٢٨.
- (١٠) سورة الاحقاف الآية: ١٠.
  - (١١) سورة البقرة الآية؛ ٢٧٢.
  - (١۴) سورة القصص الآية : ٥٦.
- 122

e applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

مهتدياً ولكن الله يسميه بهذا الاسم. وهل فهم أحد من قول الداعي: ﴿ اهدنا الصراط المستقيم، وقوله ، اللهم اهدني من عندك، ونحوه اللهم سمني مهتدياً ؟ . وهذا من جناية القدرية على القرآن ومعناه نظيرُ جنايةٍ إخوانهم من الجهمية على نصوص الصفات وتحريفها عن مواضعها . وفتحوا للزنادقة والملاحدة جنايتهم على نصوص المعاد وتأويلها بتأويلات إن لم تكن أقوى من تأويلاتهم لم تكن دونها . وفتحوا للقرامطة والباطنية تأويل نصوص الأمر والنهى بنحو تأويلاتهم. فتأويلُ التحريفِ الذي سلسلته هذه الطوائفُ أصلُ فسادٍ الدين وخراب العالم. وسنفردُ إن شاء الله كتاباً نذكر فيه جناية المتأولين على الدنيا والدين. وأنت إذا وازنت بين تأويلات القدرية والجهمية والرافضة لم تجد بينها وبين تأويلات الملاحدة والزنادقة من القرامطة والباطنية وأمثالهم كبير فرق. والتأويل الباطلُ يتضمن تعطيل ما جاء به الرسول والكذبّ على المتكلم أنه أراد ذلك المعنى، فتضمن إبطال الحق وتحقيق الباطل ونسبة المتكلم إلى ما لا يليق به من التلبيس والإلغاز مع القول عليه بلا علم إنه أراد هذا المعنى. فالمتأوِّل عليه أن يبين صلاحية اللفظ للمعنى الذي ذكره أولاً واستعمال المتكام له في ذلك المعنى في أكثر المواضع حتى إذا استعمله فيا يحتملُ غيره حمل على ما عهد منه استعماله فيه. وعليه أن يقيم دليلاً سالماً عن المعارض على الموجب لصرف اللفظ عن ظاهره وحقيقته إلى مجازه واستعارته ، و إلا كان ذلك مجرد دعوى منه فلا تقبل.

وتأول بعضهم هذه النصوص على أن المراد بها هداية البيان والتعريف لا خلق الهدى في القلب، فإن الله سبحانه لا يقدر على ذلك عند هذه الطائفة. وهذا التأويل من أبطل الباطل، فإن الله سبحانه يخبر انه قسم هدايته للعبد قسمين: قسماً لا يقدر عليه غيره وقسماً مقدوراً للعباد، فقال في القسم المقدور للغير ﴿ وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم ﴾ <sup>(1)</sup> وقال في غير المقدور للخير ﴿ إنك لا تهدي من أحببت ﴾ <sup>(7)</sup> وقال: أمن يضلل الله فلا هادي له ﴾ <sup>(7)</sup>. ومعلوم قطعاً أن البيان والدلالة قد تحصل له ولا تنفى عنه. وكذلك قولُه: ﴿ فإن الله لا يهدي من يضل ﴾ <sup>(1)</sup> لا يصح حلُه على هداية الدعوة والبيان، فإن هذا يهدي وإن أضله الله بالدعوة والبيان. وكذا قولُه: ﴿ وأضله الله على علم وختَم على سمعه وقلبه وجعلَ على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد

(١) سورة الشورى الآية : ٥٢.
 (٣) سورة الاعراف الآية : ١٨٦.
 (٢) سورة النص الآية : ٣٧.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الله () هل يجوزُ حُمَّله على معنى فمن يدعوه إلى الهدى ويبين له ما تقوم به حجةُ الله عليه؟ وكيف يصنع هؤلاء بالنصوص التي فيها أنه سبحانه هو الذي أضلَّهُم، أيجوزُ لهم حلُها على أنه دعاهم إلى الضلال، فإن قالوا ــ ليس ذلك معناها وإنما معناها ألفًاهُمُ ووجدهم كذلك، أو أعلمَ ملائكتَه ورسلَه بضلالهم، أو جعلَ على قلوبهم علامةً يعرفُ الملائكةُ بها أنهم ضُلاًل \_ قيل: هذا من جنس قولكم إن هُداه سبحانه وإضلالَه بتسميتهم مهتدين وضالين، فهذه أربعُ تحريفات لكم وهو أنه سماهم بذلك، وعلَّمهم بعلامة يعرفهم بها الملائكة، وأخبر عنهم بذلك ووجدَهم كذلك. فالإخبارُ من جنس التسمية، وقد بينا أن اللغة لا تحتملُ ذلك، وأن النصوص إذا تأملها المتأملُ وجدَها أبعدَ شيء من هذا المعنى. وأما العلامةُ فيا عجبًا لفرقةِ التحريف وما جَنتْ على القرآن والإيمان، ففي أي لغة وأي لسان يدل قوله تعالى: ﴿ إِنْكَ لا تَهْدِي مَنْ أُحْبَبَتَ ﴾ (٢) على معنى إنكَّ لا تعلَّمه بعلامة ولكن الله هو الذي يعلمه بها ، وقولُه : ﴿ من يضلل الله فلا هادي له ﴾ (٢) من يعلمه الله بعلامة الضلال لم يعلمه غيره بعلامة الهدى ، وقولُه : ولو شئنا لآتينا كلّ نفس هُداها (٤) لعلمناها بعلامة الهدى الذي خلقتُه هي لنفسها وأعطِّته نفسَها. وفي أي لغةٍ يُفهم من قول الداعي:﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾ علَّمنا بعلامة يعرفُ الملائكة بها أننا مهتدون، وقولُهم: ﴿رَبَّنا لا تَزْغ قلوبَنا بعدَ إذْ هديتنا ﴾ لا تعلُّمها بعلامةٍ أهل الزيغ. وقولُه: ﴿ يَا مَقَلَبَ القُلُوبِ ثُبْتُ قَلِّي عَلَى دينَكَ ، يا مصرّف القلوب صرف قلبي على طاعتك ،

وأمثالُ ذلك من النصوص، ففي أي لغة وأي لسان يُفهم من هذا علَّمنا بعلامة الثبات والتصريف على طاعتك؟ وفي أي لغة يكون معنى قوله: ﴿وجعلنا قلوبهم قاسية﴾ (٥) علمناها بعلامة القسوة أو وجدناها كذلك؟ نعم لو نزلَ القرآنُ بلغة القدرية والجهمية وأهل البدع لأمكن حمله على ذلك، أو كان الحق تبعاً لأهوائهم وكانت نصوصُه تبعاً لبدع المبتدعين وآراء المتحيرين .

وأنت تجدُّ جميعَ هذه الطوائف تُنزل القرآنَ على مذاهبها وبدعها وآرائها ، فالقرآن عند الجهمية جهمي، وعند المعتزلة معتزلي، وعند القدرية قدري، وعند الرافضة

- , ۲۳ ، ۱۹ ، ۱۹ ، ۱۹ ، ۱۹ ، ۲۳ .
- (٢) سورة القصص الآية: ٥٦.
- (٣) سورة الاعراف الآية: ١٨٦.
- (٤) سورة السجدة الآية: ١٣.
  - (٥) سورة المائدة الآية : ١٣

applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

رافضي، وكذلك هو عند جميع أهل الباطل، وما كانوا أولياءه: ﴿ إِنَّ أُولِيَاوُه إِلَّا المتقون ولكنَّ أكثرهم لا يعلمُون ﴾ (١) . وأما تحريفهُم هذه النصوص وأمثالَهَا بأن المعنى ألفاهم ووجدهم ففي أي لسان وأي لغة وجدتم و هديت الرجلّ إذا وجدتَه مهتدياً ، أو ختمَ الله على قلبه وسمعه وجعلَ على بصره غشاوةً: وجدَه كذلك؟ وهل هذا إلا ﴿ افتراء محضٌّ على القرآن واللغة . فإن قالوا : نحن لم نقل هذا في نحو ذلك وإنما قلناه في نحو أضله الله أي وجده ضالاً ، كما يقال أحدتَ الرجلَ وأبخلتَه وأجننته، إذا وجدته كذلك أو نسبتَه إليه .. فيقال لفرقة التحريف: هذا إنما وردَ في ألفاظ معدودة نادرة ، وإلا فضع هذا البناءَ على أنك فعلتَ ذلك به، ولا سيا إذا كانت الهمزةُ للتعدية من الثلاثي كقام وأقمته، وقعد وأقعدته، وذهب وأذهبته، وسمع وأسمعته، ونام وأنمته، وكذآ ضل وأضله الله وأسعده وأشقاه وأعطاه وأخزاه وأماته وأحياه وأزاغ قلبه وأقامه إلى طاعته وأيقظه مِن غفلته وأراه آياتِه وأنزله منزلاً مباركاً وأسكنه جنته، إلى أضعاف ذلك، هل تجدُّ فيها لفظاً واحداً معناه أنه وجده كذلك، تعالى الله عما يقول المحرَّفون. ثم انظرْ في كتاب و فعل وأفعل؛ هل تظفرُ فيه بأفعلته بمعنى وجدته مع سَعة الباب إلا في الحرفين أو الثلاثة نقلاً عن أهل اللغة ؟ . ثم انظرْ هل قال أحدٌ من. الأولين والآخرين من أهل اللغة إن العرب وضعت أضله الله وهداه وختم على سمعه وقلبه وأزاغ قلبه وصرفه عن طاعته ونحو ذلك لمعنى وجده كذلك؟. ولما أراد سبحانه الإبانةَ عن هذا المعنى قال: ﴿ ووجدك ضالاً فهدى ﴾ (٢) ولم يقل: وأضلك. وقال في حق مَن خالف الرسولَ وكفر بما جاء به: • وأضله على علم، ولم يقل: ووجده الله ضالاً . ثم أي توحيدٍ وتمدّح وتعريفٍ للعباد أن الأمر كله لله وبيده وأنه ليس لأحد من أمره شيء في مجرد التسمية والعلامة ومصادفة الرب تعالى عبادَه كذلك ووجودِه لهم على هذه الصفات مِن غير أن يكون له فيها صُنع أو خلق أو مشيئة ؟، وهل يعجزُ البشرُ عن التسمية والمصادفة والوجود كذلك فأيَّ مدح وأي ثناء يحسن على الربّ . تعالى بمجرد ذلك؟ فأنتم وإخوانكم من الجبرية لم تمدحوا ألرب بما يستحق أن يُمدح به ولم تثنـوا عليه بأوصاف كماله ولم تقدروه حقَّ قدره. وأتباعُ الرسول وحزبُه وخاصته بريئون منكم ومنهم في باطلكم وباطلهم، وهم معكم ومعهم فيا عندكم من الحق لا يتحيزون إلى غير ما بيَّنه الرسولُ وجاء به ولا ينحرفون عنه نصرةً لآراء الرجال

(1) سورة سورة الانفال الآية : ٣٤.

(٢) سورة الضحى الآية : ٧.

المختلفة وأهوائهم المتشتنة. وذلك فضلُ الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم. قال ابن مسعود : علمنا رسولُ الله يتلقي التشهد في الصلاة والتشهد في الحاجة ، أن الحمد لله نستعينة ونستغفرة ونعوذُ بالله من شرور أنفسنا ، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محداً عبده ورسوله ، ويقرأ ثلاث آيات : ﴿ اتقوا الله حق تُقاته ﴾ <sup>(1)</sup> الآية : ﴿ واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام ان الله كان عليكم رقيباً ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً ﴾ <sup>(1)</sup> الآية . قال الترمذي : هذا حديث صحيح . وقال أبو داود : حدثنا محد بن كثير أخبرنا سفيان عن خالد الحداء عن عبد الأعلى عن عبدالله بن الحارث قال ، خطب عمر بن الخطاب بالجابية فحمد الله وأثنى عليه وعنده جائليق يترجم له ما يقول فقال ـ من يهدهالله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له ، فنفض جبينه كالمنكر لما يقول ، قال عمر ، ما يقول ؟ قالوا : يا أمير المؤمنين يزعم أن الله لا يضل أحداً ، قال عمر : كذبت أي عدواً الله ، بل الله يا أمير المؤمنين يزعم أن الله لا يضل أحداً ، قال عمر : كذبت أي عدواً الله ، بل الله عز وجل خلق أهل الجنة وما هم عاملون ، وخلق أهل النار وما هم عاملوا نوا : مؤلا العليم بن أنها الخار ، أما والله لولا عهد لك لضربت عنهده ، إن الله مو روحل خلق أمل الجنة وما هم عاملون ، وخلق أهل النار وما هم عاملون فقال . مؤلاء هذه وهؤلاء هذه قال اله النور الن أما والله لولا عهد لك لضربت عنقك ، إن الله مؤلاء هذه وهؤلاء هذه قال اله النار وما هم عاملون ، وخلق أهل النار وما هم عاملون فقال . مؤلاء هذه وهؤلاء هذه قال الجنة وما هم عاملون ، وخلق أهل النار وما هم عاملون فقال .

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فصل: المرتبة الرابعة من مراتب الهداية الهداية إلى الجنة والنار يوم القيامة. قال تعالى: (احشروا الذين ظلموا وأزواجَهم وما كانوا يعبدون من دون الله فاهدوهم إلى صراط الجحيم (<sup>1)</sup> وقال تعالى: (والذين قتلوا في سبيل الله فلن يُضل أعمالَهم سيهديهم ويصلح بالَهم (<sup>0)</sup>. فهذه هداية بعد قتلهم. فقيل المعنى: سيهديهم إلى طريق الجنة ويصلح بالَهم في الآخرة بإرداء خصومهم وقَبول أعمالهم. وقال ابن عباس: سيهديهم إلى أرشد الأمور ويعصمهم أيامَ حياتهم في الدنيا . واستُشكلَ هذا القول، لأنه أخبرَ عن المقتولين في سبيله بأنه سيهديهم، واختاره الزجاج وقال : يصلح بالَهم في المعاش وأحكام الدنيا، قال: وأراد به: يجمع لهم خيرَ الدنيا والآخرة. وعلى هذا القول فلا بد مِن حمل قوله: (قتلوا في سبيل الله) على معنىً يصحَّ معه إثبات الهداية وإصلاح البال.

- (١) سورة آل عمران الآية : ١٠٢.
  - (٢) سورة النساء الآية: ١٣١.

- ٤) سورة الصافات الآية : ٢٣.
  - (٥) سورة محمد الآية:٤.
- (٣) سورة الأحزاب الآية : ٧٠.
- ١٤٨



## البَّابُ الخَامِس عشر في الطبع والحتم والقُفل والغُل والسد والغشاوة والحائل بين الكافر وبين الإيمان وأن ذلك مجعول للرب تعالى

قال تعالى: ﴿ إِن الذين كفروا سواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون - نتم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ﴾ <sup>(١)</sup> وقال تعالى: ﴿ أَفراَيت من اتخذ إله هواه وأضله الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعلَ على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله أفلا تذكرون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال تعالى: ﴿ وقالوا قلوبُنا غلف بل طبعَ الله عليها بكفرهم ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال: ﴿ كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين ﴾ <sup>(١)</sup> وقال: ﴿ ونطبعُ على قلوبهم فهم لا يسمعون ﴾ <sup>(٥)</sup> وقال تعالى: ﴿ وأفلا يتدبرون القرآن، أم على قلوب أقفالها ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال: ﴿ كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين ﴾ <sup>(١)</sup> وقال: ﴿ ونطبعُ على أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمّحون، وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً فأغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمّحون، وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً وقد فأغشيناهم فهم لا يبصرون، وسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون ﴾ <sup>(١)</sup>. وقد فأغشيناهم فهم لا يبصرون وسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون أو من فأغشيناهم فهم لا يبصرون منها القدرية والجبرية فحرفها القدرية بأنواع من التحريف وأجبرها على ذلك وقهرتها على اله أنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون أو النار وقد. وأجبرها من غير فعل منها ولا إرادة ولا اختيار ولا كسب البتة. بل حال بينها وبين المدى ابتداءً من غير ذن ولا سبب من العبد يقتضي ذلك، بل أمرة وحالَ مع أمره رواجبرها من غير ذن ولا سبب من العبد يقتضي ذلك، بل أمرة وحال مع أمره رواراد الهدى ابتداءً من غير ذن ولا سبب من العبد يقتضي ذلك، من أمرة وحال من أمرة لكنه م أمره وحال مع أمره

- (١) سورة البقرة الآية : ٦.
- (٢) سورة الجائبة الآية : ٢٣.
- (٣) سورة النساء الآية: ١٥٥.
- (٤) سورة الاعراف الآية : ١٠١ .
- (٥) سورة الاعراب الآية: ١٠٠.
  - (٦) سورة محمد الرية: ٢٤.
  - (٧) سورة يسّ الآية: ٨.
- 129

بعضُهم: بل أحبَّ له الضلالَ والكفرَ والمعاصيَ ورضيه منه. فهدَى أَهلَ السنة والحديث وأتباعَ الرسول لما اختلف فيه هاتان الطائفتان من الحق بإذنه واللهُ يهدي مَن يشاء إلى صراط مستقيم.

FOR QURĂNIC THOUGHT

قالت القدريةُ: لا يجوزُ حملُ هذه الآيات على أنه منعَهم من الإيمان وحال بينهم وبينه إذْ يكون لهم الحجةُ على الله ، ويقولون كيف يأمرنا بأمر ثم يحُولُ بيننا وبينه ويعاقبناً عليه وقد منعنا مِن فعله، وكيف يكلفنا بأمر لا قدرة لنا عليه، وهل هذا إلا بمثابةٍ مَنْ أمرَ عبدَه بالدخول مِن باب ثم سد عليه الباب سداً محكماً لا يمكنه الدخولُ معه البتة ثم عاقبه أشدَّ العقوبة على عدم الدخول؟، وبمنزلة مَن أمرَه بالمشي إلى مكان ثم قيده بقيد لا يمكنه معه نقلٌ قدمه ثم أخذ يعاقبه على ترك المشي؟ . وإذا كان هذا قبيحاً في حق المخلوق الفقير المحتاج فكيف يُنسب إلى الرب تعالى مع كمال غناه وعلمه وإحسانه ورحمته. قالوا : وقد كُذَّب الله سبحانه الذين قالوا قلوبُنا غلف وفي أكنَّة وإنها قد طُبِع عليها وذمَّهم على هذا القول فكيف يُنسب إليه تعالى. ولكن القومَ لما أعرضوا وتركوا الاهتداء بهداه الذي بَعثَ به رسله حتى صار ذلك الإعراضُ والنَّفار كالإلف والطبيعة وااسجية أشبة حالُهم حالَ مَن مُنع عن الشيء وصدّ عنه وصار هذا وقُرآ في آذانهم، وخَتاً على قلوبهم، وغشاوةً على أعينهم، فلا يخلُّصُ إليها الهدى. وإنما أضاف الله تعالى ذلك إليه لأن هذه الصفة قد صارت في تمكنها وقوة ثباتها كالخلقة التي خُلق عليها العبد. قالوا: ولهذا قال تعالى: ﴿ كَلا بِل رَانَ عَلَى قُلُوبِهُمْ مَا كَانُوا يَكْسَبُونَ ﴾ (١) وقال: ﴿ بِل طبعَ الله عليها بكفرهم ﴾ (٢) وقال: ﴿ فَلَمَا زَاغُوا أَزَاغُ الله قَلُوبَهُم ﴾ (٢) وقال: ﴿ فَأَعْقَبِهُمْ نَفَاقًا فِي قَلُوبَهُمْ إِلَى يَوْمَ لِلْقَوْنَهِ بِمَا أَخْلِفُوا اللهُ مَا وعدوه وبما كانوا يكَذبون﴾ (؛) ولَعمرُ الله إن الذي قاله هؤلاء حقُّه أكثرُ مِن باطله، وصحيحة أكثر مِن سقيمه، ولكن لم يوفوه حقَّه، وعظموا الله مِن جهةٍ وأخلوا بتعظيمه مِن جهة، فعظموه بتنزيهه عن الظلم وخلاف الحكمة، وأخلُّوا بتعظيمه مِن جهة التوحيـد وكمال القدرة ونفوذ المشيئة. والقرآن يدلُّ على صحة ما قالوه في الران والطبع والحتم من وجـهٍ، وبطلانِه من وجه. وأما صحتُه فإنه سبحانه جعلَ ذلكَ عقوبةً لهم وجزاءً على كفرهـم

سورة المطففين الآية : ١٤.

(٢) سورة النساء الآية: ١٥٥.

- (٣) سورة الصف الآية: ٥.
   (٤) سورة التوبة الآية: ٧٧.
- 10.
- .

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> وإعراضهم عن الحق بعد أن عرفوه، كما قال تعالى﴿ فَلَمَا زَاغُوا أَزَاغُ الله قُلُوبَهُم وَالله لا يهدي القوم الفاسقين (1)وقال: (كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون (1) وقال: ﴿ ونُقلُّب أفندتَهم وأبصارَهم كما لم يؤمنوا به أولَ مرة ونــذرُهــم في طغيــانهم يَعْمهون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال: ﴿ ثم انصر فوا صرفَ الله قلوبهم **﴾ <sup>(٤)</sup> . وقد اعترفَ بعضُ القدرية** بأن ذلك خَلْق الله سبحانه ولكنه عقوبة على كفرهم وإعراضهم السابق، فإنه سبحانه يعاقبُ على الضلال المقدور بإضلال بعدَّه ويثيبُ على الهدى بهديَّ بعدَّه، كما يعاقب على السيئة بسيئة مثلِها ويثيب على ألحسنة بحسنةٍ مثلها . وقال تعالى: ﴿والذين اهتدوًا زادهم هدىً وآتاهم تقواهم﴾ (٥) وقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً يصلح لكم أعمالكم (٢) وقال تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً ويُكفّر ﴾ (٧) . ومن الفرقان الهدى الذي يفرقُ به بين الحق والباطل ، وقال في صد ذلك: ﴿ فيا لكم في المنافقين فئتين والله أركسَهم بما كسبوا ﴾ (^) وقال: ﴿ في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ﴾ (١) وقال: ﴿ ثم انصرفوا صرف الله قلوبهم ﴾ (١٠). وهذا الذي ذهب إليه هؤلاء حقّ، والقرآنُ دل عليه وهو موجب العدل، والله سبحانه ماض في العبد حكمًه، عدلٌ في عبده قضاؤه، فإنه إذا دعا عبدَه إلى معرفته ومحبته وذِكْرَه وشكره فأبي العبدُ إلا إعراضاً وكفراً قَضي عليه بأن أغفل قلبه عن ذكره، وصدّه عن الإيمان به، وحال بين قلبه وبين قبول الهدى، وذلك عدلٌ منه فيه، وتكون عقوبتهُ بالختم والطبع والصد عن الإيمان كعقوبته له بذلك في الآخرة مع دخول النار ، كما قال: ﴿ كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون ثم إنهم لصالو الجحيم ﴾ (١١) فحجابهُ عنهم إضلال لهم وصدّ عن رؤيتـم وكمال ٍ معرفته، كما عاقب قلوبَهم في هذه الدار بصدّها عن الإيمان. وكذلك عقوبتهُ لهم بصدّهم عن السجود له يومَ القيامة مع الساجدين هو جزاء امتناعهم من السَّجود له في الدُّنيا. وكذلك عماهم عن الهدي في الآخرة عقوبة لهم على عماهم في الدنيا. لكن أسباب هذه الجرائِم في الدنيا كانت

- (١) سورة الصف الآية : ٥.
- (٢) سورة المطففين الآية : ١٤.
- ۳) سورة الانعام الآية : ١١٠.
- ٤) سورة التوبة الآية : ١٢٧.
  - (٥) سورة محمد الآية: ١٧.
- (٦) مورة الأحزاب الآية : ٧٠.

- (γ) سورة الانفال الآية : ٢٩.
- (٨) سورة النساء الآية: ٨٨.
- (٩) سورة البقرة الآية: ١٠.
- (١٠) سورة التوبة الآية : ١٢٧.
- (١١) سورة المطففين الآية : ١٥.
  - 101

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT مقدورة لهم واقعةً باختيارهم وإرادتهم وفِعلهم، فإذا وقعتْ عقوبات لم تكن مقدورةً بل قضاء جار عليهم ماض عَدْلٌ فيهم. وقال تعالى: ﴿ ومن كان في هذا أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً ﴾ (١) ومِن ههنا ينفتح للعبد بابِّ واسع عظير النفع جداً في قضاء الله المعصيةَ والكفرَ والفسوقَ على العبد ، وأن ذلك محضُ عدل فيه ، وليس المرادُ بالعدل ما يقوله الجبرية إنه الممكن، فكلِّ ما يمكنُ فعلُه بالعبد فهو عندهم عدل، والظلمُ هو الممتنع لذاته، فهؤلاء قد سدوا على أنفسهم بابَ الكلام في الأسباب والحكم. ولا المرادُ به ما يقولُه القدريةُ النفاةُ إنه إنكارُ عمومٍ قدرةِ الله ومشيئته على أفعال عباده وهدايتهم وإضلالهم، وعموم مشيئته لذلك، وإَن الأمر إليهم لا إليه. وتأمل قولَ النبي عَلَيْكِ : ماض في حكمك، عدلٌ في قضاؤك، كيف ذكر العدلَ في القضاء مع الحكم النافذ، وفي ذلك ردّ لقول الطائفتين القدرية والجبرية، فإن العدلَ الذي أثبتته القدرية منافٍ للتوحيد ، معطل لكمال قدرة الرب وعموم مشيئته ، والعدلُ الذي أثبتته الجبريةُ منافٍ للحكمة والرحمة ولحقيقة العدل. والعدلُ الذي هو اسمهُ وصفتهُ وَنعْته سبحانه خارجٌ عن هذا وهذا، ولم يعرفه إلا الرسلُ وأتباعهُم. ولهذا قال هودٌ عليه الصلاةُ والسلام لقومه: ﴿ إِنِّي تَوْكَلْتُ على الله ربي وربكم ما من دابة إلا هو آخذٌ بناصيتها إنَّ ربي على صراط مستقيم ﴾ (٢) فأخبر عن عموم قدرته ونفوذ مشيئته وتصرفه في خلقه كيف شاء ، ثم أخبر أنه في هذا التصرف والحكم على صراط مستقيم. وقال أبو إسحاق: أي هو سبحانه وإن كانت قدرتهُ تنالهم بما شاء فإنه لا يشاء إلا العدلَ. وقال ابن الأنباري: لما قال ﴿ هو آخذٌ بناصيتها ﴾ كان في معنى لا يخرج مين قبضته وأنه قاهر بعظيم سلطانه لكل دابةٍ فأتبعَه قولَه: ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَى صَرَاط مُستقيمَ ﴾ قال: وهذا نحوُ كلام العرب إذا وَصفوا بحسن السيرة والعدل والإنصاف قالوا: فلان على طريقةٍ حسنة، ولَيس ثم طريق. ثم ذَكر وجهاً آخرَ فقال: لما ذَكر أن سلطانه قد قَهر كلَّ دابةٍ أتبع هذا قولَه إن ربي على صراط مستقيم، أي لا تخفى عليه مشيئةٌ، ولا يعدلُ عنه هارب، فذكرَ الصراطَ المستقيمَ وهو يعني به الطريقَ الذي لا يكون لأحد مسلك إلا عليه ، كما قال: ﴿ إِن رَبِكَ لِبِالمُرْصِاد ﴾ .

PDIEd by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يجنه ولا يهضمُه ثوابَ ما عمله، ولا يحملُ عليه ذنبَ غيره، ولا يأخذُ أحداً مجريرة أحد ، ولا يكلُّفُ نفساً ما لا تطبقه ، فيكون من باب : ﴿ له الملكُ وله الحمد ﴾ ومن باب: ( ماض في حكمك عدل في قضاؤك ، ومِن باب: ( الحمد لله رب العالمين ، أي كما أنه ربّ العالمين المتصرفُ فيهم بقدرته ومشيئته، فهو المحمودُ على هذا التصرف وله الحمدُ على جميعه . وعلى القول الثاني المرادُ به التهديدُ والوعيدُ وأن مصير العباد إليه وطريقَهم عليه لا يفوته منهم أحد ، كما قال تعالى : ﴿ قال هذا صراطٌ على مستقيم ﴾ (١) قال الفراء: يقولُ مرجعُهم إليَّ فأجازيهم، كقوله: ﴿ إِن رَبِكَ لَبِالمُرْصَادَ ﴾ (٢) . قال: وهذا كما تقول في الكلام: طريقُك على وأنا على طريقك، لمنْ أوعدتَه. وكذلك قال الكلبي والكسائي، ومثلُ قوله: ﴿وعلى الله قصد السبيل ومنها جائر ﴾ (٢) على أحد القولين في الآيةً. وقال مجاهد: الحق يرجعُ إلى الله وعليه طريقُه. ود منها ، أي ومن السبيل ما هو جائر عن الحق، ﴿ ولو شاء لَهُداكم أجمعين ﴾ (١) . فأخبرَ عن عموم مشيئته وأن طريقَ الحق عليه مُوصلة إليه، فمن سَلكها فإليه يصل ومّن عدلَ عنها فإنه يضل عنه. والمقصودُ أن هذه الآياتِ تتضمنُ عدلَ الرب تعالى وتوحيدَه، والله يتصرفُ في خلقه بملكه وحمده وعدله وإحسانه فهو على صراط مستقيم في قوله وفعله وشرعه وقدره وثوابه وعقابه ، يقول الحقَّ ويفعل العدل ، د والله يقول الحق وهو يهدي السبيل » . فهذا العدلُ والتوحيدُ اللذان دل عليهما القرآن لا يتناقضان، وأما توحيدُ أهل القدر والجبر وعدلهم فكل منهمًا يبطلُ الآخرَ ويناقضُه.

فصل: ومن سلك من القدرية هذه الطريق فقد توسط بين الطائفتين، لكنه يملزمه الرجوع إلى مثبتي القدر قطعاً، وإلا تناقض أبين تناقض ، فإنه إذا زعم أن.الضلال والطبع والختم والقفل والوقر وما يحولُ بين العبد وبين الإيمان مخلوق لله، وهو واقع بقدرته ومشيئته، فقد أعطى أن أفعال العباد مخلوقة وأنها واقعة بمشيئته، فلا فرق بين الفعل الابتدائي والفعل الجزائي إن كان هذا مقدوراً لله واقعاً بمشيئته والآخر كذلك، وإنْ لم يكن ذلك مقدوراً ولا يصع دخولُه تحت المشيئة، فهذا كذلك. والتفريق بين النوعين تناقض محض وقد حكى هذا التفريق عن بعض القدرية أبو القاسم الأنصاري في شرحه الإرشاد فقال: ولقد اعترف بعض القدرية بأن الختم والطبع توابع غير أنها

- (٣) سورة النحل الآية : ٩ .
- (٤) سورة النحل الآية: ٩.

107

.٤١ سورة الحجر الآية : ٤١.

۲) سورة الفجر الآية : ۱٤ .

وَقَنْتُنَا الْمَرْتَا الْمُرْتَا الْمُعَالَةُ الْمُرْتَا الْمُعَالَةُ الْمُرْتَا الْمُعَالَةُ الْمُعَالَةُ الْمُ

عقوباتّ مِن الله لأصحاب الجرائم، قال: وممن صار إلى هذا المذهب عبدُ الواحد بن زيد البصري وبكر ابن أخته، قال: وسبيلُ المعاقَبين بذلك سبيل المعاقَبين بالنار، وهؤلاء قد بقي عليهم درجةٌ واحدة وقد تحيزوا إلى أهل السنة والحديث.

فصل: وقالت طائفة منهم: الكافرُ هو الذي طَبِع على قلبه بنفسه<sup>(۱)</sup> في الحقيقة وخَتم على قلبه، والشيطانُ أيضاً فعلَ ذلك، ولكنْ لما كان الله سبحانه هو الذي أقدر العبدَ والشيطانَ على ذلك نَسبَ الفعل إليه لإقداره<sup>(۲)</sup> للفاعل على ذلك [لا] لأنه هو الذي فعله.

قال أهلُ السنة والعدل: هذا الكلامُ فيه حق وباطل، فلا يقبلُ مطلقاً ولا يرد مطلقاً. فقولكم: إن الله سبحانه أقدرَ الكافرَ والشيطانَ على الطبع والختم كلام باطل، فإنه لم يقدره إلا على التزيين والوسوسة والدعوة إلى الكفر، ولم يقدره على خلق ذلك في قلب العبد البتة، وهو أقلَّ من ذلك وأعجز. وقد قال النبي يَتَهَايَنَم : « بُعثتُ داعياً ومبلغاً وليس إليَّ من الهداية شيء، وخُلق إبليس مزيناً وليس إليه من الضلالة شيء ». فمقدورُ الشيطان أن يدعو العبدَ إلى فعل الأسباب التي إذا فعلَها خَتم الله على قلبه وسمعه وطبع عليه كما يدعوه إلى الأسباب التي إذا فعلَها خَتم الله على قلبه يحقابه بالختم والطبع، وأسباب العقاب فعلَه، وتزيينُها وتحسينُها فعلُ الشيطان، والجميعُ مخلوق لله.

وأما ما في هذا الكلام من الحق فهو أن الله سبحانه أقدر العبدَ على الفعل الذي أوجبَ الطبعَ والختم على قلبه، فلولا إقدارُ الله على ذلك لم يفعله. وهذا حق لكنَّ القدريةَ لم تُوف هذا الموضعَ حقه. وقالت: أقدره قدرةً تصلحُ للضدين فكان فعلُ أحدها باختياره ومشيئته التي لاتدخلُ تحت مقدور الرب، وإنْ دخلتْ قدرتُه الصالحةُ لها تحت مقدوره سبحانه، فمشيئتُه واختيارُه وفعلَه غيرُ واقع تحت مقدور الرب. وهذا من أبطل الباطل، فإنَّ كلَّ ما سواه تعالى مخلوقٌ له داخلٌ تحت قدرته واقع بمشيئته ولو لم يشأ لم يكن.

قال (٢) القدريةُ ، لما أعرضوا عن التدبر ولم يُصغوا إلى التذكر وكان ذلك مقارناً

- ١) في الأصل: على قلب نفسه.
- (٢) في الأصل: لإقراره، وما بين المعقوفين ليس في الأصل.
   (٣) في الأصل وقلت ...

al Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> لإيراد الله سبحانه حجَّته عليهم أضيفت أفعالُهم إلى الله لأن حدوثَها إنما اتفق عند إيراد الحجة عليهم. قال أهل السنة: هذا مِن أمحل المحال، أن يضيفَ الرب إلى نفسه أمراً لا يُضاف إليه البتة لمقارنته ما هو مِن فِعله . ومن المعلوم أن الضد يقارنُ الضد ، فالشر يقارن الخير ، والحق يقارن الباطل ، والصدق يقارن الكذب ، وهل يقال إن الله يجب الكفرَ والفسوقَ والعصيانَ لمقارنتها ما يجبه من الإيمان والطاعة، وإنه يجب إبليسَ لمقارنة وجوده لوجود الملائكة ؟ فإن قيل: قد يُنسب الشيء إلى الشيء لمقارنته له وإنَّ لم يكن له فيه تأثير ، كقوله تعالى : ﴿ وإذا ما أَنزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه ايماناً فأما الذين آمنوا فزادتهم إيماناً وهم يستبشرون. وأما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجساً إلى رجسهم وماتوا وهم كافرون (١) ومعلوم أن السورةَ لم تُحدثْ لهم زيادةَ رجس، بل قارنَ زيادةَ رجسِهم نزولها فنُّسب إليها ـ قيل: لم ينحصرُ الأمرُ في هذين الأمرين اللذين ذكرتموهما ، وهما إحـداثُ السُّمورةِ الرجسَ والشاني مقـارنتُـه لنزولها، بل هُهنا أمرٌ ثالثٌ، وهو أن السورةَ لما أنزلت اقتضى نزولُها الإيمانَ بها وِالتصديقَ والإذعان لأوامرها ونواهيها والعملَ بما فيها، فوطَّن المؤمنون أنفسَهم على ذلك فازدادوا إيماناً بسببها. فنُسبت زيادةُ الإيمان إليها إذْ هي السببُ في زيادته، وكذَّب بها الكافرون وجحدوها وكذَّبوا مَن جاء بها ووطَّنوا أَنفسَهم على مخالفة ما تضمنته وإنكاره فازدادوا بذلك رجساً فنُسب إليها إذ كان نزولُها ووصولُها إليهم هو السبب في تلك الزيادة، فأين هذا مِن نسبة الأفعال القبيحة عندكم التي لا تجوز نسبتُها إلى الله عند دعوتهم إلى الإيمان وتدبر آياته. على أن أفعالَهم القبيحة لا تُنسب إلى الله سبحانه، وإنما هي منسوبة إليهم، والمنسوبُ إليه سبحانه أفعالُه الحسنة الجميلة المتضمنة للغايات المحمودة والحِكم المطلوبة. والختمُ والطبع والقفل والإضلال أفعالٌ حسنة مِن الله وَضَعَها في أليق المواضع بها إذْ لا يُليق بذَّلْك المحل الخبيث غيرُها. والشركُ والكفر والمعاصي والظلم أفعالُهم القبيحةُ التي لا تُنسب إلى اللهِ فعلاً وإنْ نُسبت إليه خَلْقاً، فخلقُها غيرُها والخلقُ غيرُ المخلوق، والفعلُ غيرُ المفعول، والقضاء غيرُ المقضي، والقدرُ غيرُ المقدور. وستمر بك هذه المسألةُ مستوفاةً إنْ شاء الله في باب اجتماع الرضا بالقضاء وسخط الكفر والفسوق والعصيان إن شاء الله.

قال القدريةُ: لما بلغوا في الكفر إلى حيث لم يَبْقَ طريقٌ إلى الإيمان لهم إلا بالقسر

سورة التوبة الآية: ١٣٤.

والإلجاء ، ولم تقتض حكمتهُ تعالى أن يقسرهم على الإيمان لئلا تزولَ حكمةُ التكليف عبر عن ترْك الإلجاءَ والقسْر بالختم والطبع إعلاماً لهم بأنهم انتهوا في الكفر والإعراض إلى حيث لاينتهون عنه إلا بالقسر . وتلك الغايةُ في وصف لجّاجهم وتماديهم في الكفر .

FOR QURAPICE GHAZI TRUST

قال أهل السنة : هذا كلام باطل فإنه سبحانه قادرٌ على أن يخلق فيهم مشيئة الإيمان وإرادتَه ومحبته فيؤمنون بغير قسر ولا إلجاء، بل إيمانَ اختيارٍ وطاعة كما قال تعالى: ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جيعاً (<sup>()</sup>) وإيمان القسر والإلجاء لا يسمى إيماناً ، ولهذا يؤمنُ الناس كلُّهم يومَ القيَّامة ولا يسمى ذلك إيماناً لأنه عن إلجاء واضطرار ، قال تعالى : ﴿ ولو شئنا لآتينا كلَّ نفس هداها ﴾ (٢) وما يحصلُ للنفوس من المعرفة والتصديق بطريق الإلجاء والاضطرار والقسر لا يُسمى هدى، وكذلك قولُه: أفلم ييأس الذين آمنوا أنْ لو يشاء الله لَهدَى الناسَ جميعاً (<sup>(r)</sup> فقولكم لم يبق طريقٌ إلى الإيمان إلا بالقسر باطل، فإنه بقي إلى إيمانهم طريقٌ لم يُرهم الله إياه وهو مشيئتهُ وتوفيقه وإلهامه وإمالةُ قلوبهم إلى الهدى وإقامتها على الصراط المستقيم، ذلك أمر لا يعجزُ عنه ربّ كل شيء ومليكة ، بل هو القادرُ عليه كقدرته على خلقه ذواتهم وصفاتهم وذرياتهم، ولكنَّ مَنعَهم ذلك لحكمته وعدله فيهم وعدم استحقاقهم وأهليتهم لبذل ذلك لهم كما مَنَّع السفيلَ خصائصَ العلو، ومنع الحارَّ خصائصَ البارد، ومنع الخبيثَ خصائص الطيب. ولا يُقال فلم فَعَل هذا ؟ ، فإن ذلك مِن لوازم مُلكه وربوبيته ومن مقتضيات أسمائه وصفاته، وهل يليق بحكمته أن يسوّيَ بين الطيب والخيبث والحسن والقبيح والجيد والرديء ؟ . ومِن لـوازم الربـوبيـة خلـقُ الزوجين وتنـويـعُ المخلوقات وأخلاقِها. فقولُ القائل لِمَ خلَق الرَّديَّ والخبيثَ واللئيمَ سؤالُ جاهلٍ بأسمائه وصفاته، وملكه وربوبيته، وهُو سُبحانه فَرَّق بين خَلْقه أعظمَ تفريق، وذلك مِن كهال قدرته وربوبيته، فجعلَ منه ما يقبلُ جميعَ الكهال المكن، ومنه ما لا يقبل شيئاً منه، وبيْن ذلك درجاتٌ متفاوتة لا يحصيها إلا الخلاقُ العليم. وهَدَى كلَّ نفس إلى حصول ما هي قابلةً له، والقابلُ والمقبولُ والقبول كلَّه مفعوله ومخلوقه وأثرُ فِعله وخَلْقه. وهذا هو الذي ذَهَب عن الجبرية والقدرية، ولم يهتدوا إليه، وبالله التوفيق. قالت القدريةُ: الختمُ والطبع هو شهادتُه سبحانه عليهم بأنهم لا يؤمنون، وعلى

- (١) سورة يونس الآية : ٩٩.
- (٢) سورة السجدة الآية: ١٣.

107

(٣) سورة الرعد الآية: ٣١.

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

أسهاعهم وعلى قلوبهم.

قال أهل السنة: هذا هو قولكم بأن الختم والطبع هو الإخبارُ عنهم بذلك، وقد تقدّم فساد هذا بما فيه كفايةٌ وأنه لايقال في لغة من لغات الأمم لمن أخبرَ عن غيره بأنه مطبوع على قلبه وإنّ عليه ختماً وإنه قد طُبع على قلبه وخُتم عليه، بل هذا كذب على اللغات وعلى القرآن. وكذلك قول من قال إن خَتمه على قلوبهم إطلاعُه على ما فيها من الكفر. وكذلك قولُ من قال إنه إحصاؤه عليهم حتى يجازيهم به، وقولُ من قال إنه إعلامها بعلامةٍ تعرفُها بها الملائكة. وقد بينا بطلانَ ذلك بما فيه كفاية.

قالت القدرية : لا يلزم من الطبع والحتم والقفل أن تكون مانعةً من الإيمان ، بل يجوزُ أن يجعلَ الله فيهم ذلك مِن غير أن يكون مَنَعهم من الإيمان ، بل يكون ذلك مِن جنس الغفلة والبلادة والعشا في البصر فيورث ذلك إعراضاً عن الحق وتعامياً عنه ، ولو أنعمَ النظرَ وتفكرَ وتدبرَ لمَا آثر على الإيمان غيرَه. وهذا الذي قالوه يجوزُ أن يكون في أول الأمر فإذا تمكنَ واستحكم من القلب ورسخَ فيه امتنعَ معه الإيمان ، ومع هذا فهو أثر فعله وإعراضه وغفلته وإيشار شهوته وكبره على الحق والهدى ، فلما تمكنَ فيه واستحكم صار صفةً راسخةً وطبعاً وختماً وقفلاً وراناً ، فكان مبدأه غيرَ حائل بينهم وبين الإيمان ، والإيمان ممكن معه ، لو شاؤوا لآمنوا مع مبادىء تلك الموانع فلما وبين الإيمان ، والإيمان ممكن معه ، لو شاؤوا لآمنوا مع مبادىء تلك الموانع فلما استحكمتُ لم يبقَ إلى الإيمان سبيل. ونظيرُ هذا أن العبد يستحسن ما يهواه فيميلُ إليه بعضَ الميل، ففي هذه الحال يمكنُ صرفُ الداعية له إذ الأسبابُ لم تَستحكم ، فإذا استمر على ميله واستدعى أسبابَه واستمكنتُ لم يمكنه صرفُ قلبه عن الهوى والموى فيُطبع على قلبه ويُختم عليه فلا يبقى فيه مكلً لغير ما يهواه ويميلُ إليه مقطبع على قلبه وينت على الإنعن أسبابُ لم يستحكم ، فإذا استمر الم ميله واستدعى أسبابَه واستمكنتُ لم يمكنه صرفُ قلبه عن الهوى والمع مقدوراً له في أول الأمر فلما تمكنتْ أسبابُ لم يتستحكم ، فإذا

تـولّـع بـالعِشــق حتــى عشِــق فلمــا استقــلّ بــه لـم يُطِـــق رأى لجـــةً ظنهـــا مـــوجـــةً فلمــا تمكّـــنَ منهـــا غــــرق

فلو أنهم بادروا في مبدأ الأمر إلى مخالفة الأسباب الصادة عن الهدى لسهّل عليهم ولَما استعصى عليهم، ولَقدروا عليه. ونظيرُ ذلك المبادرةُ إلى إزالة العلة قبل استحكام أسبابها ولمزومِها للبدن لزوماً لا ينفك منها، فإذا استحكمت العلةُ وصارت كالجزء من البدن عَز على الطبيب استنقادُ العليل منها. ونظيرُ ذلك المتوحلُ في حمّاة، فإنه ما لم يدخل تحتها فهو قادر على التخلص، فإذا توسط معظمَها عزّ عليه وعلى غيره إنقادُهُ، فمبادىء الأمور مقدورة للعبد، فإذا استحكمت أسبابُها وتمكنت لم يبقَ الأمرُ مقدوراً له. فتأملُ هذا الموضعَ حق التأمل فإنه مِن أنفع الأشياء في باب القدر ، والله الموفق للصواب. والله سبحانه جاعلٌ ذلك كلَّه وخالقُه فيهم بأسباب منهم، وتلك الأسبابُ قد تكون أموراً عدمية يكفي فيها عدم مشيئة أضدادها ، فلاً يشاء سبحانه أنْ يخلق للعبد أسبابَ الهدى فيبقى على العدم الأصلي ، وإن أراد مِن عبده الهدايةَ فهي لا تحصلُ حتى يريد من نفسه إعانتَه وتوفيقه ، فإذا لم يردْ سبحانه مِن لمحصلُ

المداية.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: ومما ينبغي أن يُعلم أنه لا يمتنعُ مع الطبع والختم والقفل حصولُ الإيمان، بأن يَفكَ الذي خَتم على القلب وطَبع عليه وضَرب عليه القفلَ ذلك الختم والطابعَ والقفلَ، ويهديته بعد ضلاله ويعلمه بعد جهله، ويرشده بعد غيه، ويفتح قفلَ قلبه بمفاتيح توفيقه التي هي بيده، حتى لو كتب على جبينه الشقاوةَ والكفرَ لم يمتنع أن يمحوَها ويكتب عليه السعادةَ والإيمان. وقرأ قارىء عند عمر بن الخطاب (أفلا يتدبرون القرآنَ أم على قلوب أقفالُها كوعنده شاب فقال: اللهم عليها أقفالُها ومفاتيحُها بيدك لا يفتحُها سواك؛ فعرَفها له عمرُ وزادته عنده خيراً. وكان عمرُ يقول في دعائه: اللهم إن كنت كتبتني شقياً فامحني واكتبني سعيداً فإنك تمحو ما تشاء وتثبت. فالرب ذلك ليس مقدوراً للرب، ولا يدخلُ تحت فعله، إذ لو كان مقدوراً له ومنتيحُها العبد نائقضَ جودَه ولطفه. والجبريةُ حيث زعمتُ أنه سبحانه إذا وكان مقدوراً له ومنتيه الرب لا يغتره، بعد هذا ولا يحرَّ عليه وقد ضلَ ههنا فريقان: القدريةُ حيث زعمتُ أن نعالى فعال لما يريدُ، لا حجرُ عليه. وقد ضلَ ههنا فريقان القدريةُ حيث زعمتُ أن ذلك ليس مقدوراً للرب، ولا يدخلُ تحت فعله، إذ لو كان مقدوراً له ومنتيه العبد

والطائفتان حجرَتْ على من لا يدخل تحت حَجْرِ أحدِ أصلاً وجميعُ خلْقِهِ تحتَ حجْره شرعاً وقَدَراً. وهذه المسألةُ من أكبر مسائل القدر، وسيمر بك إن شاء الله في باب المحو والإثبات ما يَشفيك فيها. والمقصودُ أنه مع الطبع والختم والقفل لو تعرّضَ العبدُ أمكنه فكُّ ذلك الختم والطابع وفتحُ ذلك القفل، يفتحه مَن بيده مفاتيحُ كل شيء، وأسبابُ الفتح مقدورةٌ للعبد غيرُ ممتنعة عليه، وإن كان فَك الختم وفتح القفل غيرَ مقدور له كما أن شربَ الدواء مقدور له، وزوالَ العلة وحصولَ العافية غيرُ مقدور، فإذا استحكم به المرضُ وصار صفةٌ لازمةٌ له لم يكن له عذر في تعاطي ما إليه Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

> من أسباب الشفاء وإن كان غيرَ مقدور له، ولكنْ لما ألِفَ العلةَ وساكَنَها ولم يحب زوالَها ولا آثر ضدَها غليها مع معرفته بما بينها وبين ضدها من التفاوت فقد سدّ على نفسه باب الشفاء بالكلية. والله سبحانه يهدي عبدَه إذا كان ضالاً وهو يحسب أنه على هدى، فإذا تبين له الهدى لم يعدل عنه لمحبته وملاءمته لنفسه. فإذا عَرف الهدى فلم يحبه ولم يرضَ به وآثر عليه الضلالَ مع تكرر تعريفه منفعةَ هذا وخيرَه ومضرةَ هذا وشره فقد سدّ على نفسه باب الهدى بالكلية، فلو أنه في هذه الحال تعرضَ وافتقر إلى من بيده هُداه، وعلم أنه ليس إليه هُدى نفسه، وأنه إنْ لم يهده الله فهو ضال، وسأل الله أن يُقيلَ قلبَه وأن يقيه شر نفسه وقَقَة وهَداه. بل لو علمَ الله منه كراهيةً لما هو عليه من الضلال، وأنه مرضً قاتلً إنْ لم يشفه منه أهلكه، لكانت كراهتُه وبغضُه إياه عليه من الضلال، وأنه مرضً قاتلً إنْ لم يشفه منه أهلكه، لكانت كراهتُه وبغضُه إياه مع كونه مُبتلًى به من أسباب الشفاء والهداية. ولكنْ مِن أعظم أسباب الشقاء والضلال مع كونه مُبتلًى به من أسباب الشفاء والهداية. ولكنْ مِن أعظم أسباب الشقاء والضلال فرك، ورغبَ إلى الله في فك ذلك عنه، وفعل مقدوره لكان هداه ألم يهده أله منه كراهيةً لما هو مع كونه مُبتلى به من أسباب الشفاء والمداية. ولكنْ مِن أعظم أسباب الشقاء والضلال ولكنْ إذا استحكم الطبعُ والختمُ حال بينه وبين كراهة ذلك وسؤال الرب فكّه وفتح. قلبه.

> فصل: فإن قيل: فإذا جوَّزْمَ أن يكون الطبعُ والحتم والقفل عقوبةً وجزاء على الجرائم والإعراض والكفر السابق على فعل الجرائم – قيل: هذا موضع يغلّط فيه أكثرُ الناس، ويظنون بالله سبحانه خلاف مُوجِب أسمائه وصفاته. والقرآن مِن أوله إلى آخره إنما يدل على أن الطبع والختم والغشاوة لم يفعلها الرب سبحانه بعبده من أول وهلة حين أمره بالإيمان أو بيّنه له، وإنما فعلَه بعد تكرار الدعوة منه سبحانه والتأكيد في البيان والإرشاد وتكرار الإعراض منهم والمبالغة في الكفر والعناد، فحينئذ يطبعُ على قلوبهم ويختم عليها فلا تقبلُ الهدى بعد ذلك. والإعراضُ والكفرُ الأولُ لم يكن مع ختم وطبع، بل كان اختياراً فلما تكرر منهم صار طبيعةً وسجيةً، فتأمل هذا المعنى في قوله عملي قلوبهم وعلى سَمْعِهم، وعلى أسمارهم غشاوة ولهم عذابٌ عظيم لا يُؤْمِنونَ، ختَمَ الله عمل قلوبهم وعلى سَمْعِهم، وعلى أسمارهم غشاوة ولهم عذابٌ عظيم كان أكثرُهم كفاراً عمل قلوبهم وعلى سَمْعِهم، وعلى أسمارهم غشاوة ولهم عذابٌ عظيم كان أكثرُهم كفاراً عمل الذ ليس حُكماً يعم جميع الكفار ، بل الذين آمنوا وصدقوا الرسل كان أكثرُهم كفاراً

> > (1) سورة البقرة الآية: ٦.

الكفار، فعلَ الله بهم ذلك عقوبةً منه لهم في الدنيا بهذا النوع من العقوبة العاجلة، كما عاقب بعضَهم بالمسخ قردةً وخنازيرَ وبعضَهم بالطمس على أعينهم، فهو سبحانه يعاقب بالطمس على القلوب كما يعاقب بالطمس على الأعين، وهو سبحانه قد يعاقبُ بالضلال عن الحق عقوبةً دائمة مستمرة، وقد يعاقب به إلى وقتٍ ثم يعافي عبدَه ويهديه كما يعاقبُ بالعذاب كذلك.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: وهنا عدة أمور عاقبَ بها الكفارَ بمنعهم عن الإيمان، وهي الختم، والطبع، والأكنَّةُ والغطاء، والغلاف، والحجاب، والوقر، والغشاوة، والرانَ، والغل، والسدّ، والقفلُ، والصمم، والبَكم، والعمى، والصدّ، والصرّف، والشدّ على القلب، والضلالُ، والإغفالُ، والمرضُ، وتقليبُ الأفئدة، والحولُ بين المرء وقلبه، وإزاغةُ القلوب، والخذلانُ، والإركاسُ، والتثبيطُ، والتزيينُ، وعدمُ إرادة هداهم وتطهيرهم، وإماتةُ قلوبهم بعد خلق الحياة فيها فتبقى على الموت الأصلي، وإمساكُ النور عنها فتبقى في الظلمة الأصلية، وجعلُ القلب قلباً قاسياً لا ينطبعُ فيه مثالُ الهدى وصورته، وجعلُ الصدر ضيقاً حرجاً لا يقبلُ الإيمان.

وهذه الأمورُ منها ما يرجعُ إلى القلب كالحتم والطبع والقفل والأكنة والإغفال والمرض ونحوها، ومنها ما يرجعُ إلى رسوله الموصل إليه الهدى كالصمم والوقر، ومنها ما يرجعُ إلى طليعته ورائده كالعمى والعَشا، ومنها ما يرجع إلى ترجمانه ورسوله المبلغ عنه كالبتكم النطقي، وهو نتيجةُ البكم القلبي فإذا بكمَ القلب بكم اللسانُ. ولا تُصغ إلى قول من يقول إن هذه مجازات واستعارات، فإنه قال بحسب مبلغه من العلم والفهم عن الله ورسوله. وكأن هذا القائلَ حقيقةُ القفل عنده أن يكون من حديد، والمتم أن يكون بشمع أو طين، والمرض أن يكون حُمّى بنافض أو قولنج أو غيرهما من أمراض البدن، والموت هو مفارقة الروح للبدن ليس إلا، والعمى ذهاب ضوء العين الذي تبصر به. وهذه الفرقةُ مِن أغلظ الناس حجاباً، فإن هذه الأمورَ إذا أضيفتْ إلى محالّها كانت بحسب تلك المحال، فنسبةُ قفل القلب إلى القلب كنسبة قفل المين الذي تبصر به. وهذه الفرقةُ مِن أغلظ الناس حجاباً، فإن هذه الأمورَ إذا أضيفتْ إلى محالّها كانت بحسب تلك المحال، فنسبةُ قفل القلب إلى القلب كنسبة قفل الباب إليه، وكذلك الحتم والطابع الذي هو عليه هو بالنسبة إليه كالحتم والعابي الذي على الباب والصندوق ونحوهما، وكذلك نسبةُ الصمم والعمى إلى الأذن والعين، وكذلك موتُه وحياتُه نظيرُ موت البدن وحياته، بل هذه الأمورُ أذم والعين، وكذلك موتُه وحياتُه نظيرُ موت البدن وحياته، بل هذه الأمورُ أذم للقلب مائه وكذلك موتُه وحياتُه نظيرُ موت البدن وحياته، بل هذه الأمورُ أذم للقلب منها

17.

وأقوى منه. وكلاهما باطل، فالعمى في الحقيقة والبَكم والموت والقفل للقلب، ثم قال تعالى: ﴿ فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تَعْمَى القُلُوبُ التي في الصَّدور ﴾ <sup>(١)</sup> والمعنى أنه معظم العمى وأصله، وهذا كقوله عَلَيَكَم : د إنما الربا في النسيئة، وقوله: د إنما الماء من المله ي، وقوله: د ليس الغنى عن كثرة العَرَض إنما الغنى غنى النفس ، وقوله: د ليس المسكين الذي تردّه اللقمة واللقمتان والتمرة والتمرتان إنما المسكين الذي لا يجدُ ما يغنيه ولا يُفطنُ له فيتصدق عليه، وقوله: د ليس الشديدُ بالصَّرعة إنما الشديدُ الذي يغنيه ولا يُفطنُ له فيتصدق عليه، وقوله: د ليس الشديدُ بالصَّرعة إنما الشديدُ الذي أوْلى بهذه الأسماء وأحقٌ ممن يسمونه بها، فهكذا قوله: ﴿ لا تعمى الأبصار ولكنْ تعمَى القلُوبُ التي في الصَّدور ﴾. وقريبٌ من هذا قوله: ﴿ لا تعمى الأبصار ولكنْ وجوهكم قِبَلَ المشرق والمغرب، ولكن البرَّ مَن آمن بالله واليوم الآخر ﴾ الآية. وعلى التقديرين فقد أثبت للقلب عمى حقيقةً، وهكذا جمعُ ما نسب إليه. ولما كان القلب التقديرين فقد أثبت كلقلب عمى حقيقةً، وهكذا جيعُ ما نسب إليه. ولما القلب التقديرين فقد أثبت كلقلب عمى حقيقةً، وهكذا جيعُ ما نسب إليه. ولما كان القلب التقديرين قلب القل منه والذي يحركها ويستعملها، والإرادةُ والقرى القلب الختارية تنعث كانت هذه الأمثال أصلاً ولكن المرات من الله واليوم الآخر كالي القلب التقديرين فقد أثبت كلقلب عمى حقيقةً، وهكذا جيعُ ما نسب إليه. ولما كان القلب التقديرين قلو المي من هذه الذي يحركها ويستعملها، والإرادةُ والقوى والحركة القرلة.

FOR QURANIC THOUGHT

فلنذكر هذه الأمور مفصلة ومواقعتها في القرآن. فقد تقدم الحتم. قال الأزهري: وأصله التغطية، وخَتم البذر في الأرض إذا غطاه. قال أبو إسحاق، معنى ختم وطبع في اللغة واحد، وهو التغطية على الشيء والاستيثاق منه فلا يدخله شيء، كما قال تعالى: أم على قلوب أقفالها (٢) وكذلك قوله: ﴿ طبع الله على قلوبهم ﴾ <sup>(٢)</sup>: قلت: الحتم والطبع يشتركان فيا ذكر ويفترقان في معنى آخر، وهو أن الطبع ختم يصير سجية وطبيعة، فهو تأثير لازم لا يفارق. وأما الأكنة ففي قوله تعالى: ﴿ وجعلنا على قلوبِهم أكنتَّة أن يَفقَهُوهُ (٤) وهي جَع كِنان، كعنان وأعنة، وأصله من الستر والتغطية، ويقال كنّة وأكنته وليسا بمعنى واحد، بل بينها فرق، فأكنه إذا ستره وأخفاه، كقوله تعالى: ﴿ أو أكننتُمْ في أنفُسِكُمْ ﴾ <sup>(٥)</sup> وكنّه إذا صانـه وحفظـه، كقـوك، كقـوك، كقوله مكنون به <sup>(٢)</sup>. ويشتركان في الستر. والكِنان ما أكن الشيء وستره وهو كالغلاف. وقد مكنون بنا أو أكننتُمْ في أنفُسِكُمْ <sup>(٥)</sup>

- (١) سورة الحج الآية: ٤٦.
- (٢) سورة محد الآية: ٢٤.
  - (٣) سورة محمد الآية: ١٦.

- (٤) سورة الأنعام الآية : ٢٥ .
   (٥) سورة البقرة الآية : ٢٣٥ .
- (٦) سورة الصافات الآية: ٤٩.
- 171

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وبينك حجاب، فذكروا غطاء القلب وهي الأكنة وغطاء الأذن وهو الوقر، وغطاء العين وهو الحجاب. والمعنى: لا نفقه كلامك ولا نسمعه ولا نراك، والمعنى أنّا في ترّك القبول منك بمنزلة مَن لا يفقه ما تقول ولا يراك. قال ابن عباس: قلوبنإ في أكنة مثل الكنانة التي فيها السهام. وقال مجاهد: كجعبة النبل. وقال مقاتل: عليها غطاء فلا نفقه ما تقول.

فصل: وأما الغطاء فقال تعالى: ﴿ وعَرَضْنَا جهنَّم يَومئِذِ للْكَافِرِينَ عرضاً الذينَ كانَتْ أعيُنُهم في غَطاء عن ذكري وكانوا لا يَستَطِيعُونَ سَمعاً ﴾ <sup>(١)</sup> وهذا يتضمن معنيين، أحدُهما أن أعينهم في غطاء عما تضمنه الذكرُ من آيات الله وأدلة توحيده وعجائب قدرته، والثاني أن أعينَ قلوبهم في غطاء عن فهم القرآن وتدبره والاهتداء به، وهذا الغطاء للقلب أولاً ثم يسري منه إلى العين.

فصل: وأما الغلافُ فقال تعالى: ﴿ وقالوا قُلوبُنَا غُلف بل لعنَّهُم اللهُ بكفرهِمْ ﴾ (٢) وقد اختُلف في معنى قولهم: ﴿قلوبُنا غلف﴾ (٢) فقالت طائفة: المعنى قلوبنا أوعية للحكمة والعلم، فما بالُها لا تفهمُ عنك ما أتيتَ به أو لا تحتاج إليك، وعلى هذا فيكون غلف جمع غلاف، والصحيحُ قولُ أكثر المفسرين إن المعنى: قلوبنا لا تفقه ولا تفهم ما تقول، وعلى هذا فهو جع أغلفُ كأحمر وحُمر . قال أبو عبيدة: كـل شيء في غلاف فهو أغلف كما يقال سيف أغلف وقوس أغلف، ورجل أغلفُ غيرُ مختون. قسال ابن عباس وقتادة ومجاهد : على قلوبنا غشاوة ، فهي في أوعية فلا تعي ولا تفقهُ ما تقول. وهذا هو الصواب في معنى الآية لتكررِ نظائره في القرآن كقولهم: ﴿قلوبنا في أكِنَّه ﴾ (؛) وقوله تعالى: ﴿ كانت أعيُّنُهم في غطاءٍ عن ذِكْرِي ﴾ (٥) ونظائر ذلك. وأما قول من قال: هي أوعية للحكمة فليس في اللفظ ما يدل عليه البتة، وليس له في القرآن نظير يُحمَّل عليه، ولا يقال مثلُ هذا اللفظ في مدح الإنسان نفسه بالعلم والحكمة، فأين وجدتم في الاستعمال قولَ القائل: قلبي غلاف، وقلوب المؤمنين العالمين غلف، أي أوعية للعلم؟ والغلاف قد يكون وعاء للجيد والرديء، فلا يلزمُ مِن كَوْن القلب غلافاً أن يكون داخله العلْمُ والحكمة. وهذا ظاهر جداً، فإن قيل: فالإضراب ببَّلْ على هذا القول الذي قويتموه ما معناه، وأما على القول الآخر فظاهرٌ، أي ليست (٢) سورة البقرة الآية: ٨٨. (٤) سورة فصلت الآية: ٥. (٥) سورة الكهف الآية: ١٠١.

Alled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

قلوبكم محلاً للعلم والحكمة بل مطبوعٌ عليها ؟ قيل: وجه الإضراب في غاية الظهور ، وهو أنهم احتجوا بأن الله لم يفتح لهم الطريقَ إلى فهم ما جاء به الرسول ومعرفته ، بل جعلَ قلوبهم داخلةً في غلف فلا تفقهه ، فكيف تقومُ به عليهم الحجة ، وكأنهم ادعوا أن قلوبهم خُلقت في غلف فهم معذورون في عدم الإيمان فكذبهم الله وقال: ﴿ بل طبعَ الله عليها بكفرهم ﴾ <sup>(١)</sup> وفي الآية الأخرى ﴿ بل لعنهم الله بكفرهم ﴾ <sup>(٢)</sup> فأخبرَ سبحانه أن الطبع والإبعاد عن توفيقه وفضله إنما كان بكفرهم الذي اختاروه لأنفسهم وآثروه على الإيمان فعاقبهم عليه بالطبع واللعنة ، والمعنى: لم نَخْلق قلوبَهم غُلفاً لا تعي ولا تفقه ثم نأمرهم بالإيمان وهم لا يفهمونه ولا يفقهونه ، بل اكتسبوا أعمالاً عاقبناهم عليها بالطبع على القلوب والختم عليها.

فصل: وأما الحجاب ففي قول تعالى حكاية عنهم: ﴿ وَمِن بينِنا وبينِكُ حِجاب ﴾ (٢) وقوله: ﴿ فإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالآخرة حجاباً مستوراً ﴾ <sup>(٢)</sup> على أصح القولين، والمعنى: جعلنا بين القرآن إذا قرأته وبينهم حجاباً يحولُ بينهم وبين فهمه وتدبره والإيمان به، ويبينُه قولُه: ﴿ وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفي آذانهم وقراً ﴾ <sup>(٥)</sup> وهذه الثلاثةُ المذكورة في قوله: ﴿ وقالوا قلوبنا في أكنة ما تدعونا إليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا وبينك حجاب ﴾ <sup>(٢)</sup> فأخبرَ سبحانه أن ذلك جَعلُه، فالحجابُ يمنعُ رؤيةَ الحق، والأكنةُ تمنعُ مِن فهمه، والوقرُ يمنعُ مِن ساعه. وقال الكلبي : الحجابُ يمنعُ رؤيةَ الحق، والأكنةُ تمنعُ مِن فهمه، والوقرُ يمنعُ مِن ساعه. وقال الكلبي : الحجابُ همنا مانع يمنعهم من الوصول إلى رسول الله بالأذى من وقيل على النسب، أي ذو ستر، والصحيحُ أنه على بابه، أي مستوراً من الإبصار فلا يترى. ونجيءُ مفعول بمعنى فاعل لا يَثبت، والنسبُ في مفعول لم يشتق مِن فعله، على فعله، فوله أي ذو ستر، والصحيحُ أنه على بابه، أي مستوراً من الإبصار فلا يترى. ونجيءُ مفعول بمعنى فاعل لا يَثبت، والنسبُ في مفعول لم يشتق مِن فعله، عرف معاه، مؤمو ماي فعله، فاحبار عليه فعله، فواع بلاه، أي مستوراً عن الإبصار فلا وقيل على النسب، أي ذو ستر، والصحيحُ أنه على بابه، أي مستوراً من الإبصار فلا يترى. ونجيءُ مفعول بمعنى فاعل لا يَثبت، والنسبُ في مفعول لم يشتق مِن فعله، عمكان مهول، أي ذي هول، ورجل موطوب أي ذي رطوبة، فأما مفعول فهو جار على فعله فهو الذي وقع عليه الفعل كمضروب ومجروح ومستور.

فصل: وأما الران فقد قال تعالى: ﴿ كَلا بِل رَانَ عَلَى قَلُوبَهُمُ مَا كَانُوا

- (٥) سورة الأنعام الآية: ٢٥.
- (٦) سورة فصلت الآية: ٥.
- (١) سورة النساء الآية: ١٥٥.
  - ۲) سورة البقرة الآية : ۸۸ .
  - (٣) سورة فصلت الآية : ٥.
    - (٤) الإسراء الآية: ٤٥.

يكسبون ﴾ (١) قال أبو عبيدة: غلب عليها، والخمرُ ترينُ على عقل السكران، والموت يرينُ على الميت فيذهب به، ومن هذا حديث أسيفع جهينة وقول عمر: د فأصبح قدرينَ به ، أي غلب عليه وأحاط به الرينُ. وقال أبو معاذ النحوي: الرينُ أن يسودً القلبُ من الذنوب، والطبعُ أن يطبع على القلب وهو أشد من الرين، والإقفالُ أشد من الطبع وهو أن يُقفل على القلب . وقال الفراء : كثرت الذنوبُ والمعاصي منهم فأحاطت بقلوبهم فذلك الرينُ عليها. وقال أبو إسحاق: ران غطى، يقال: ران على قلبه الذنب يرين ريناً أي غشبه، قال: والرينُ كالغشاء يغشَى القلبَ ومثله الغين، قلت: ﴿ أَخْطَأُ أَبُو إسحاق، فالغينُ ألطفُ شيء وأرقه، قال رسول الله ﷺ : وإنه لَيغان على قلبي وإني لأستغفر الله في اليوم مائة مرة، وأما الرينُ والران فهو من أغلظ الحجب على القلب وأكثفها. وقال مجاهد: هو الذنبُ على الذنب حتى تحيط الذنوبُ بالقلب وتغشاه فيموت القلب. وقال مقاتل: غمرت القلـوبَ أُعمالُهـم الخبيثةُ. وفي سنــن النسـائسي والترمذي من حديث أبي هريرة عن رسول الله ﷺ قَالٌ: إن العبد إذا أخطأ خطيئةً نُكتتْ في قلبه نكتةٌ سوداء، فإن هو نزع واستغفر وتابَ صقِلَ قلبُه، وإن زاد زِيد فيها حتى تعلو قلبه، وهو الران الذي ذكر الله: ﴿ كلا بل ران على قلوبهم ما كانُوا يكسبون ﴾ (٢) قال الترمذي: هذا حديث صحيح. وقال عبد الله بن مسعود: كلما أذنبَ نُكت في قلبه نكتة سوداء حتى يسود القلب كله. فأخبر سبحانه أن ذنوبهم التي اكتسبوها أوجبت لهم ريناً على قلوبهم فكان سببُ الران منهم، وهو خلقُ الله فيهم، فهو خالقُ السبب ومسبّبه، لكنَّ السببَ باختيار العبد والمسبب خارجٌ عن قدرته واختياره.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فصل: وأما الغلّ فقال تعالى: ﴿ لقد حَقَّ القولُ على أكثرهم فهم لا يؤمنون إنا جعلنا في أعناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مُقمَحون، وجعلنا مِن بين أيديهم سداً ومِن خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لا يبصرون ﴾ <sup>(٢)</sup> قال الفراء: حبسناهم عن الإنفاق في سبيل الله. وقال أبو عبيدة: منعناهم عن الإيمان بموانع، ولما كان الغل مانعاً للمغلول من التصرف والتقلب كان الغلُّ الذي على القلب مانعاً من الإيمان. فإن قيل: فالغل المانع من الإيمان هو الذي في القلب فكيف ذَكَر الغلَّ الذي في العنق ؟ قيل: لما كان

- ١٤ . ١٤ . سورة المطففين الآية : ١٤ .
- (٢) سورة المطففين الآية: ١٤.

(٣) سورة يس الآية ٨٠.

عادةُ الغل أن يوضع في العنق ناسبَ ذَكرَ محلَّه والمرادُ به القلب، كقوله تعالى: ﴿وكلَّ إنسان ألزمناه طائره في عنقه ﴾ <sup>(١)</sup> ومن هذا قولهم، إثمي في عنقك، وهذا في عنقك. ومن هذا قوله: ﴿ولا تجعلْ يدك مغلولةً إلى عنقك ﴾ <sup>(٢)</sup> شَبَّه الإمساكَ عن الإنفاق

باليد إذا غُلّت إلى العنق. ومن هذا قال الفراء: إنا جعلنا في أعناقهم أغلالاً ، حبسناهم عن الإنفاق. قال أبو إسحاق: وإنما يقال للشيء اللازم: هذا في عنق فلان، أي لزُومه كلزوم القلادة من بين ما يُلبس في العنق. قال أبو على: هذا مثلُ قولهم: طرّقتك كذا وقلدتك كذا، ومنه: قلده السلطان كذا، أي صارتُ الولايةُ في لزومها له في موضع القلادة ومكان الطوق. قلت: ومِن هذا قولُهم: قلدت فلاناً حُكم كذا وكذا ، كأنك جعلته طوقاً في عنقه. وقد سمى الله التكاليفُ الشاقة أغلالاً في قُوله: ﴿ويضع عنهم إصرَهم والأغلالَ التي كانت عليهم ﴾ (٢) فشبهها بالأغلال لشدتها وصعوبتها. قال الحسن: هي الشدائدُ التي كانت في العبادة كقَطْع أثر البول، وقتل النفس في التوبة، وقطع الأعضاء الخاطئة ، وتتبع العروق من اللحم. وقال ابن قتيبة : هي تحريم الله سبحانه عليهم كثيرًا مما أطلقه لأمة محمد عليهم، وجعَلَها أغلالاً لأن التحريم يَمنع كما يقضّ الغلُّ اليدَ . وقوله : ﴿ فهي إلى الأذقانَ ﴾ ، قالت طائفة : الضميرُ يعود إلى الأيدي وإنْ لم تُذكر ، لدلالة السياق عُليها قالوا : لأن الغل يكون في العنق فتجمعُ إليه اليد ، ولذلك سمي جامعة، وعلى هذا فالمعنى: فأيديهم أو فأيمانهم مضمومة إلى أذقانهم. هذا قول الفراء والزجاج. وقالت طائفة: الضميرُ يرجع إلى الأغلال، وهذا هو الظاهر، وقوله فهي إلى الأذقان أي واصلة وملزوزة إليها، فهو غلَّ عريض قد أحاط بالعنق حتى وصَّل إلى الذقن. وقوله: ﴿ فَهُمْ مُقْمَحُونَ ﴾ قال الفراء والزجاج: المَقْمَح هو الغاضَّ بصرَه بعد رفع رأسه، ومعنى الإقراح في اللغة رفعُ الرأس وغض البصر، يقال أقمح البعيرُ رأسَه وقمح. وقال الأصمعي: بعير قامح إذا رفع رأسه عن الحوض ولم يشرب. قال الأزهري: لما غُلت أيديهم إلى أعناقهم رَفعت الأُغلالُ أذقانَهم ورؤوسهم صعداً ، كالإبل الرافعة رؤوسَها ، انتهى. فإن قيل: فما وجهُ التشبيه بين هذا وبين حبس القلب عن الهدى والإيمان؟ قيل: أحسنُ وجه وأبينه، فإن الغل إذا كان في العنق واليدُ مجموعةٌ إليها مَنع اليَد عن التصرف والبطش، فإذا كان عريضاً قد ملأ العنق ووصلَ إلى الذَّقن

- (١) سورة الإسراء الآية : ١٣.
- (٢) سورة الإسراء الآية : ٢٩.

(٣) سورة الأعراف الآية: ١٥٧.

منعَ الرأسَ من تصويبه وجَعلَ صاحبه شاخصَ الرأس منتصبَه لا يستطيع له حركة ، ثم أكد هذا المنع والحبس بقوله: ﴿ وجعلنا من بين أيديهم سداً ومِن خلفهم سداً ﴾(١) قال ابن عباس: مَنعهم من الهدى لِها سبق في علمه، والسدَّ الذي جُعل من بين أيديهم ومن خلفهم هو الذي سَدّ عليهم طريقَ الهدى . فأخبر سبحانه عن الموانع التي مَنعهم بها من الإيمان عقوبةً لهم، ومثَّلها بأحسن تمثيل وأبلغه. وذلك حالُ قوم قد وُضعت الأغلالُ العريضة الواصلة إلى الأذقان في أعناقهم، وضَّمت أيديهم إليها ، وجُعلوا بين السدين لا يستيطعون النفوذَ من بينهما ، وأغشيت أبصارُهم فهم لا يرون شيئاً ، وإذا تأملتَ حالَ الكافر الذي عَرف الحق وتبين له ثم جحدَهُ وكفرَ به وعاداه أعظمَ معاداة وَجدتَ هذا المثلَ مطابقاً له أتم مطابقة، وأنه قد حِيل بينه وبين الإيمان كما حيل بين هذا وبين التصرف، والله المستعان.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: وأما القفلُ فقال تعالى: ﴿ أفلا يتدبرون القرآنَ أم على قلوب أقفالُها ﴾ (٢) قال ابن عباس: يريدُ على قلوب هؤلاء أقفال. وقال مقاتل: يعني الطبع على القلب، وكأن القلب بمنزلة الباب المرتج الذي قد ضُرب عليه قفل، فإنه ماكم يُفتح القفلُ لا يمكن فتحُ الباب والوصول إلى ما وراءه، وكذلك ما لم يُرفع الختم والقفل عن القلب لم يدخل الإيمانُ والقرآنُ. وتأملْ تنكبرَ القلب وتعريفَ الأقفال، فإن تنكيرَ القلوب يتضمنُ إرادةَ قلوب هؤلاء وقلوبٍ من هم بهذه الصفة ، ولو قال أم على القلوب أقفالها لم تدخل قلوب غيرهم في الجملة. وفي قوله ﴿ أقفالها ﴾ بالتعريف نوعُ تأكيدٍ، فإنه لو قال: ٤ أقفال ، لذهب الوهمُ إلى ما يُعرف بهذا الاسم فلما أضافها إلى القلوب عُلم أن المراد بها ما هو للقلب منزلة القفل للباب، فكأنه أراد أقفالها المختصةَ بها التي لا تكونُ لغيرها ، والله أعلم.

فصل: وأما الصممُ والوقر ففي قوله تعـالى: ﴿ صُمَّم بُكَـم عمـي﴾ (٢) وقـولـه: أولئك الذين لعنهم الله فأصمتهم وأعمى أبصارهم (<sup>1)</sup> وقوله: ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأْنَا لَجَهُمُ كثيراً من الجن والإنس لهم قلوب لايفقهون بها ولهم أعين لايبصرون بها ولهم آذانً لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون ﴾ (٥) وقوله : ﴿ وَالَّذِينَ (٤) سورة محمد الآية : ٢٣. (١) سورة يس الآية: ٩. (0) سورة الاعراف الآية: ١٧٩. (٢) سورة محمد الآية: ٢٤.

- (٣) سورة البقرة الآية: ١٨ و١٧١.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

لا يؤمنون في آذانهم وَقْر وهو عليهم عَمى أولئك يُنادَوْن من مكان بعيد ﴾ (١)، قال ابن عباس: في آذانهم صمم عن استماع القرآن، وهو عليهم عمى: أعمى الله قلوبهم فلا يفقهون، أولئك ينادَوْن من مكان بعيد مثلَ البهيمة التي لا تفهم إلا دعاءً ونداءٍ. وقال مجاهد : بعيد من قلوبهم . وقال الفراء : نقول للرجل الذي لا يفهم : كذلك أنت تُنادي من مكان بعيد . قال: وجاء في التفسير كأنما ينادون من السهاء فلا يسمعون ، انتهى . والمعنى أنهم لا يسمعونولا يفهمون كما أن مَن دُعي مِن مكان بعيد لم يسمع ولم يفهم.

فصل: وأما البَّكم فقال تعالى : ﴿ صُمٌّ بِكُمَّ عُمي ﴾ (٢) والبُكُم جمع أبكم وهو الذي لا ينطق. والبَّكمُ نوعان: بكم القلب وبَكَم اللسان، كما أن النطقَ نطَّقان: نطقُ القلب ونطق اللسان، وأشدُّهما بكم القلب كما أن عماه وصممه أشدُّ من عمى العين وصمم الأذن، فوَصَفهم سبحانه بأنهم لا يفقهون الحق ولا تنطق به ألسنتهم. والعلُّم يدخلُ إلى العبد من ثلاثة أبواب، من سمعه وبصره وقلبه، وقد سُدت عليهم هذه الأبواب الثلاثة، فسد السمعُ بالصمم، والبصرُ بالعمى، والقلبُ بالبكم. ونظيرُه قوله تعالى: لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها (<sup>(r)</sup>) وقد جَمع سبحانه بين الثلاثة في قوله: ﴿وجعلنا لهم سمعاً وأبصاراً وأفئدة فما أغنى عنهم سمعُهم ولا أبصارُهم ولا أفئدتُهم من شيء إذ كانوا يجحدون بآيات الله (٤) فإذا أراد الله سبحانه هدايةً عبدٍ فتح قلبَه وسمعَه وبصرَه، وإذا أراد ضلاله أصمّه وأعماه وأبكمه، ويالله التوفيق.

فصل: وأما الغشاوةُ فهـو غطاء العين كما قـال تعـالى: ﴿وجعـلَ على بصره غشاوة **﴾** <sup>(٥)</sup> وهذا الغطاء سَرَى إليها من غطاء القلب، فإنَّ ما في القلب يظهر على العين من الخير والشر ، فالعين مرآةُ القلب تُظهر ما فيه، وأنت إذا أبغضتَ رجلاً بغضاً شديداً أو أبغضتَ كلامه ومجالسته تجدُ على عينك غشاوة عند رؤيته ومخالطته، فتلك أثر البغض والإعراض عنه. وغلظت على الكفار عقوبةً لهم على إعراضهم ونفورهم عُن الرسول. وجَعْلُ الغشاوةِ عليها يُشعر بالإحاطة على ما تحته، كالعامة، ولما عشوا عن ذكره الذي أنزله صار ذلك العشا غشاوةً على أعينهم فلا تبصرُ مواقع الهدى.

- (0) سورة الجائية الآية: ٢٣.
- (٢) سورة البقرة الآية ١٨، ١٧١.
- - (٣) سورة الاعراف الآية: ١٧٩.

e Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: وأما الصد فقال تعالى: ﴿ وكذلك زُين لفرعون سوء عمله وصد عن السبيل ﴾ <sup>(۱)</sup> قرأ أهلُ الكوفة على البناء للمفعول حَمْلاً على زُين، وقرأ الباقون وصد بفتح الصاد، ويحتملُ وجهين أحدُهما أعرضَ فيكون لازماً، والثاني صد غيرَه فيكون متعدياً. والقراءتان كالآيتين لا تتناقضان. وأما الشدَّ على القلب ففي قوله تعالى: ﴿ وقال موسى ربنا إنك آتيت فرعون وبلاه زينة وأموالاً في الحياة الدنيا ربنا ليُضلوا عن سبيلك ربنا اطمسْ على أموالهم واشددْ على قلوبهم فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب ولمذا قال أو ما قد أجيبتُ دعوتكما فاستقما ﴾ <sup>(۱)</sup> فهذا الشدَّ على القلب هو الصدّ والمنعُ. ولمذا قال ابن عباس: يريدا منعها، والمعنى قسَّها واطبعُ عليها حتى لا تلين ولا تنشرت ولمذا قال ابن عباس: يريدا منعها، والمعنى قسَّها واطبعُ عليها حتى لا تلين ولا تنشرت ساقسي قلبه فلا يؤمنُ حتى تظهر آباتي وعجائي بمصر . وهذا الشدَ والتقسيةُ من كمال ساقسي قلبه فلا يؤمنُ حتى تظهر آباتي وعجائي بمصر . وهذا الشدَ والتقسيةُ من كمال بالمائب، ولمذا كان محموداً عليه فهو حسن منه وأقبحُ شيء منهم، فإنه عدل منه وحكمة وهو ظلم منهم وسفَه. فالقضاء والقدر فعل عادل حكيم غي عليها حتى يركال وحكمة وهو ظلم منهم وسفَه. فالقضاء والقدر وعل عادل حكيم غيانه عدل منه والشر في أليق المواضع بها، والمقضيًّ القدر فعلُ عادل حكيم غينًا علم من كمال وحكمة وهو ظلم منهم وسفَه. فالقضاء والقدر يكون ظلماً وجوراً وسفهاً وهو فعلُ والشر في أليق المواضع بها، والمقضيًّ المقدر يكون ظلماً وجوراً وسفهاً وهو فعلُ والشر في أليق المواضع بها، والقضيًا لمائي من عاد منه وأقبحُ شيء منهم، فإنه عدل منه

فصل: وأما الصرف فقال تعالى: ﴿ وإذا ما أنزلت سورة نظر بعضّهم إلى بعض هل يراكم مِن أحد ثم انصر فوا صرّف الله قلوبهم بأنهم قوم لا يفقهون ﴾ <sup>(٣)</sup> فأخبر سبحانه عن فعلهم وهو الانصراف، وعن فعله فيهم وهو صرف قلوبهم عن القرآن وتدبره لأنهم ليسوا أهلا له، فالمحلّ غيرُ صالح ولا قابل، فإنّ صلاحية المحلّ بشيئين، حُسن فهم وحُسن قصد، وهؤلاء قلوبُهم لا تفقة وقصودُهم سيئة، وقد صرّح سبحانه بهذا في قوله: ﴿ ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم ولو أسمعهم لتولوا وهم معرَّضون ﴾ <sup>(1)</sup> فأخبر سبحانه عن عدم قابلية الإيمان فيهم وأنهم لا خيرَ فيهم يدخلُ بسببه إلى قلوبهم فلم يُسمعهم سماع إفهام ينتفعون به وإنْ سمعوه سماعاً تقوم به عليهم حجتُه، فسماع الذي سمعهم مناع إفهام ينتفعون به وإنْ سمعوه مناعاً تقوم به عليهم آخرَ قام بقلوبهم عن من الإيمان لو أسمعهم هذا السماع الخاص، وهو الكبرُ والتولي

- (١) سورة غافر الآية: ٣٧.
- (٢) سورة يونس الآية : ٨٨.

- (٣) سورة التوبة الآية: ١٢٧.
- ٤) سورة الانفال الآية : ٢٣.

Difet by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والإعراض، فالأولُ مانع من الفهم، والثاني مانعٌ من الانقياد والإذعان، فأفهام سيئة وقصودٌ رديئة، وهذه نسخةُ الضلال وعَلَم الشقاء كما أن نسخةَ الهدى وعَلم السعادة فهم صحيح وقصدٌ صالح. والله المستعان.

وتأمل قولَه سبحانه: ﴿ ثم انصر فوا صَرَفَ الله قلوبهم ﴾ (١) كيف جعلَ هذه الجملَة الثانية سواء كانت خبراً أو إعادةَ عقوبةٍ لانصرافهم فعاقبهم عليه بصرفٍ آخرَ غير الصرف الأول، فإنَّ انصرافَهم كان لعدَم إرادتـه سبحـانـه ومشيئتـه لإقبـالهم، لأنه لا صلاحيةَ فيهم ولا قبولَ، فلم يُنلهم الإقبالَ والإذعان فانصر فت قلوبُهم بما فيها من الجهل والظلم عن القرآن، فجازاهم على ذلك صَرفاً آخرَ غيرَ الصرف الأول كما جازاهم على زيغ قلوبهم عن الهدى إزاغةً غير الزيع الأول كما قال: ﴿ فَلَمَا زَاغُوا أَزَاغَ الله قلوبَهم ﴾ (٢) وهكذا إذا أعرضَ العبدُ عن ربه سبحانه جازاه بأن يُعرض عنه فلا يمكنه من الإقبال عليه. ولتكنُّ قصةُ إبليس منك على ذكر تنتفع بها أتمَّ انتفاع، فإنه لما عصى ربَّه تعالى ولم ينقَدْ لأمره وأصرَّ على ذلك عاقبه بأنْ جعلَه داعيًّا إلى كل معصية، فعاقبه على معصيته الأولى بأن جعله داعيًّا إلى كل معصية وفروعها صغيرها وكبيرها . وصار هذا الإعراضُ والكفر منه عقوبةً لذلك الإعراض والكفر السابق. فمِن عقاب السيئة السيئةُ بعدَها كما أنَّ من عقاب الحسنة الحسنةُ بعدَها. فإن قيل: فكيف يلتَئِم إنكاره سبحانه عليهم الانضراف والإعراض عنه وقد قال تعالى: ﴿ فَأَنَّى تُصْرَفونَ (\*) . وقدال: ﴿ فَنْأَنَّسَى يَدُوْفَكُونَ ﴾ (؛) وقدال: ﴿ فَمَا هُمْ عَنْ التَّذَكُرَةُ معرضين﴾ (٥) فإذا كان هو الذي صرفَهم وجعلَهم معرضين ومأفوكين فكيف يَنفي ذلك عليهم؟ قيل: هم دائرون بين عدله وحُجته عليهم، فمكّنهم وفتحَ لهم البابَ ونهجَ لهم الطريقَ وهيأ لهم الأسبابَ، فأرسل إليهم رسلَه وأنزل عليهم كُتبه ودعاهم على ألسنةٍ رُسُله وجعلَ لهم عقولاً تميزُ بين الخير والشر والنافع والضار وأسباب الردّى وأسباب الفلاح، وجعلَ لهم أسهاعاً وأبصاراً فآثروا الهوى على التقوى واستحبوا العمى على الهدى، وقالوا معصيتك آثرُ عندنا مِن طاعتك، والشرك أحبُّ إلينا مِن توحيدك، وعبادةُ سواك أنفعُ لنا في دنيانا من عبادتك، فأعرضَتْ قلوبهم عِن ربهم وخالقهم

- سورة التوبة الآية: ١٢٧ .
- ۵) سورة المدثر الآية : ٤٩.

(٤) سورة الأنعام الآية: ٩٥.

- (٢) سورة الصف الآية: ٥.
   (٣) سورة يونس الآية: ٣٢.
- 179
- . -

ومليكهم وانصرفتْ عن طاعته ومحبته، فهذا عدلُه فيهم وتلك حجتُه عليهم، فهم سدّوا على أنفسهم باب الهدى إرادةً منهم واختياراً فسدّه عليهم اضطراراً، فخلاًهم وما اختاروا لأنفسهم، وولاهم ما تولوْه ومكّنهم فيا ارتضوْه، وأدخَلهم من الباب الذي استبقوا إليه وأغلق عنهم الباب الذي تولّوا عنه وهم معرضون، فلا أقبح مِن فعلهم ولا أحسنَ مِن فعله، ولو شاء لخَلقَهم على غير هذه الصفة ولأنشأهم على غير هذه النشأة، ولكنه سبحانه خالقُ العلوّ والسِّفل، والنور والظلمة، والنافع والضار، والطيب والخبيث، والملائكة والشياطين، والشاء والذئابَ ومُعطيها آلاتِها وصفاتِها وقواها وأفعالَها، ومستعملُها فيا خُلقت له فبعضُها بطباعها وبعضُها بإرادتها ومشيئتها، وكلُّ ذلك جار على وفق حكمته، وهو مُوجب حده ومقتضَى كماله المقدس ومُلكه التام، ولا نسبةً لما علمه الخلقُ من ذلك إلى ما خفيَ عليهم بوجه ما، إنْ هو إلا كنقرة ولا نسبةً لما علمه الخلقُ من ذلك إلى ما خفيَ عليهم بوجه ما، إنْ هو إلا كنقرة ولا نسبةً لما علمه الخلقُ من ذلك إلى ما خفيَ عليهم بوجه ما، إنْ هو إلا كنقرة

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: وأما الإغفال فقال تعالى: ﴿ ولا تطع مَن أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتّبع هواه وكان أمره فُرُطاً ﴾ <sup>(١)</sup> سُئل أبو العباس ثعلب عن قوله: ﴿ أغفلنا قلبه عن ذكرنا ﴾ <sup>(٢)</sup> فقال: جعلناه غافلاً. قال: ويكون في الكلام ، أغفلتُه سميتُه غافلاً ، ووجدتُه غافلاً » قلتُ: التُفْلُ الشيء الفارغُ ، والأرضُ التُفْلُ التي لا علامةَ بها ، والكتابُ المُفلُ الذي لا شكلَ عليه ، فأغفلناه تركناه غُفلاً عن الذكر فارغاً منه ، فهو إبقاء له على العدم الأصلي لأنه سبحانه لم يشأ له الذكرَ فبتي غافلاً ، فالغفلةُ وصفه والإغفالُ فعلُ الله فيه بشيئته وعدم مشيئته لتذكره ، فكلّ منها مقتض لغفلته ، فإذا لم يشأ له التذكرَ لم يتذكر وإذا شاء غفلته امتنع منه الذكرُ ، فإن قيل: فهل تُضاف الغفلةُ والكفرُ والإعراض ونحوها إلى عدم مشيئة الرب أضدادها أم إلى مشيئته لوقوعها ؟ قيل: وقال: ﴿ ومَن يُرد الله فتنتَه فلن تملكَ له من الله شيئاً ومَن يُرد أن يضله ﴾ <sup>(١)</sup> فإن قيل: فكيف يكون عدم السبب المقتضي مُوجباً للأثر. قيل: الأثرُ وإن كان وجودياً فيل: فكيف يكون عدم السبب المقتضي مُوجباً للأثر. قيل: الأثر وإن كان وجودياً فلا بد له من مؤله العدم أما العدم أن على على الأول أولئك الذين لم يُرد أن يطهر قلوبهم الم الم الم المرابي فيله الذكر. منها المن الم يشا وقوعها ي قيل: وقال: ﴿ ومَن يُرد الله فتنتَه فلن تملكَ له من الله شيئاً ومن يُرد أن يضله ﴾ <sup>(١)</sup> فإن وقال: فكر من مؤثر وجودي ، وأما العدم فيكفي فيه عدم سببه ومُوجبه فيبقى على العدم الأصلي ، فإذا أضيفَ إليه كان من باب إضافة الشيء إلى دليله، فعدم ألسبب

(1) سورة الكهف الآية : ٢٨ .

(٢) سورة الكهف الآية : ٢٨.

- (٣) سورة المائدة الآية: ٤١ .
   (٤) سورة سورة المائدة الآية: ٤١ .

  - ··· (£)
    - ~~~

Life by resistence version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

دليـلَّ على عدم المسبَّب، وإذا سُمي موجباً ومقتضياً بهذا الاعتبار فلا مشاحة في ذلك، وأما أن يكون العدَّمُ أثراً ومؤثَّراً فلا. وهذا الإغفالُ ترتب عليه اتباعُ هواه وتفريطُه في أمره. قال مجاهد: كان أمرُه فُرطاً أي ضَياعاً. وقال قتادة: أضاع أكبرَ الضيعة. وقال السدي: هلاكا. وقال أبو الهيثم: أمرَّ فُرط أي متهاوَنَّ به مضيَّع، والتفريطُ تقديمُ العجز. قال أبو إسحاق: مَن قدّم العجزَ في أمر أضاعه وأهله. قال الليث: الفُرطُ الأمرُ الذي يُفرَّط فيه، يقال: كل أمر فلان فرطً. قال الفراء فرطاً متروكاً يفرَّطُ فيا لا ينبغي التفريطُ فيه واتّبع ما لا ينبغي اتباعُه وغَفلَ عما لا يحسنُ الغفلةُ عنه.

فصل: وأما المرض فقال تعالى: ﴿ فِي قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ﴾ (١) وقال: فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض (<sup>(1)</sup> وقال: ﴿ ولا يرتابَ الذين أوتوا الكتابَ والمؤمنون وليقولَ الذين في قلوبهم مرض والكافرون ماذا أراد الله بهذا مثلاً **﴾** <sup>(r)</sup> . ومرضُ القلب خروجٌ عن صحته واعتداله، فإنَّ صحته أن يكون عارفاً بالحق محباً له مُؤثراً له على غيره، فمرضهُ إما بالشك فيه وإما بإيثار غيره عليه، فمرضُ المنافقين مرضُ شك وريب، ومرضُ العُصاة مرضُ غَيَّ وشهوة. وقد سمَّى الله سبحانه كلاً منها مرضاً . قال ابن الأنباري : أصلُ المرض في اللغة الفسادُ . مَرض فلانٌ فسد جسمُه وتغيرتْ حالُه. ومرضتْ الأرض تغيرتْ وفسدتْ، قالت ليلي الأخيلية: إذا هبط الحجّاج أرضاً مريضةً تتبع أقصى دائها فشَف اهما و قال آخر ألم تَرَ أنَّ الأرضَ أضحتْ مريضةً لفقه إلحسين والبلادُ اقشعــرَتِ والمرضُ يدور على أربعة أشياء ، فسَّاد وضعف ونقصان وظلمة ، ومنه مرضَ الرجلُ في الأمر إذا ضعفَ فيه ولم يبالغ، وعينٌ مريضةُ النظر أي فاترةٌ ضعيفة، وريحٌ مريضة إذا هتَّ هَوبُها، كما قال: ٨ . احت لأربعك الرياح مريضة \* أي لينةً ضعيفة حتى لا يعفى أثرُها . وقال ابنُ الأعرابي: أصلُ المرض النقصانُ،

141

. "1

ومنه بدنٌ مريض أي ناقصُ القوة، وقلبٌ مريض ناقصُ الدين، ومرضَ في حاجتي إذا نقصتْ حركتُه. وقال الأزهري عن المنذري عن بعض أصحابه: المرضُ إظلامُ الطبيعة واضطرابُها بعد صفائها . قال : والمرضُ الظلمة ، وأنشد :

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وليلـةٍ مـرِضـتْ مِـن كـل نـــاحيــةٍ فما يضيُّ لها شمسٌ ولا قمـــــرُ

هذا أصلُه في اللغة، ثم الشكُّ والجهلُ والحيرة والضلالُ وإرادة الغي وشهوةُ الفجور في القلب تعودُ إلى هذه الأمور الأربعة، فيتعاطى العبدُ أسبابَ المرض حتى يمرضَ فيعاقبه الله بزيادة المرض لإيثاره أسبابته وتعاطيه لها .

فصل: وأما تقليبُ الأفئدة فقال تعالى : ﴿ ونقلُّبِ أَفَئدتَهم وأبصارَهم كما لم يؤمنوا به أولَ مرة ونَذَرُهـم في طغيـانهم يعمهـون ﴾ (١) وهـذا عطفٌ على أنها إذا جـاءت لا يؤمنون، أي نحُولُ بينهم وبين الإيمان، ولو جاءتهم تلك الآيةُ فلا يؤمنون. واختُلف في قوله: ﴿ كَمَا لَم يؤمنوا به أول مرة ﴾ (٢) فقال كثير من المفسرين: المعنى نحولُ بينهم وبين الإيمان لو جاءتهم الآية كما حُلنا بينهم وبين الإيمان أولَ مرة. قال ابن عباس، في رواية عطاء عنه: ونقلُّب أفئدتهم وأبصارَهم حتى يرجعوا إلى ما سبقَ عليهم من علمي. قال: وهذا كقوله: ﴿ واعلموا أن الله يحولُ بين المرء وقلبه ﴾ (") وقال آخرون: المعنى: ونقلب أفئدتهم وأبصارَهم لتركهم الإيمانَ به أولَ مرةٍ فعاقبناهم بتقليب أفئدتهم وأبصارهم. وهذا معنى حَسَن ، فإنَّ كافَ التشبيه تتضمن نوعاً من التعليل كقوله : ﴿ وأحسن كما أحسنَ الله إليك﴾ (٢) وقوله: ﴿ كما أرسلنا فيكم رسولاً منكم يتلو عليكم آيـاتيــا ويزكّيكم ويعلّمكم الكتابَ والحكمةَ ويعلمكم ما لم تكونـوا تعلمـون، فـاذكـروني أذكرُكم ﴾ (٥) والذي حسَّن اجتماعَ التعليل والتشبيه الإعلامُ بأن الجزاءَ من جنس العمــل في الخير والشر . والتقليبُ تحويلُ الشيء من وجه إلى وجه . وكان الواجبُ مِـن مقتضى إنزال الآية ووصولهم إليها كما سألوا أن يؤمنوا إذا جاءتهم لأنهم رأوها عياناً وعرفوا أدلتها وتحققوا صدقها فإذا لم يؤمنوا كان ذلك تقليباً لقلوبهم وأبصارهم عن وجهها الذي ينبغي أن تكون عليه. وقد روى مسلم في صحيحه مِن حديث عبدالله بن عمرو أنه

- (٤) سورة القصص الآية: ٧٧. ۲ – ۱) سورة الانعام الآية : ۱۱۰. (٣) سورة الأنفال: الآية: ٢٤.
- (٥) سورة البقرة الآية : ١٥١.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

سمع رسول الله عظي يقول: إن قلوبَ بني آدم كلُّها بين إصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرّفه كيف يشاء ، ثم قال رسول الله عَنَّالَهُم : اللهم مصرّفَ القلوب صرفٌ قلوبنا على طاعتك. وروَى الترمذي مِن حديث أنس قال: كان رسول الله ﷺ يُكثر أن يقول: يا مقلِّبَ القلوب ثبتْ قلى على دينك، فقلت: يا رسولَ الله آمنا بك وبما جئت به فهل تخافٌ علينا. قال: نعم إن القلوب بين إصبعين من أصابع الله يقلبها كيف يشاء . قال : هذا حديثٌ حسن . وروَى حماد عن أيوب وهشام ويعلى بن زياد عن الحسن قال: قالت عائشة رضي الله تعالى عنها: دعوةٌ كان رسول الله عظيم يكثر أن يدعو بها: يا مقلّب القلوب ثبتْ قلبي على دينك، فقلت: يا رسول الله، دعوة كثيراً ما تدعو بها، قال: إنه ليس مِن عبدٍ إلا وقلبُه بن اصعين من أصابع الله فإذا شاء أن يقيمه أقامه وإذا شاء أن يزيغه أزاغه. وقوله: فروسر ...م ي م يعمهون ﴾ (١) قال ابن عباس: أخذلُهم وأدعهُم في ضلالهم يتمادَوْن.

فصل: وأما إزاغة القلوب فقال تعالى: ﴿ فَلَمَا زَاغُوا أَزَاغَ الله قَلُوبَهِم ﴾ (٢) وقال عن عباده المؤمنين إنهم سألوه: ﴿ربنا لا تزغْ قلوبنا بعدَ إذْ هديتَنا﴾ وأصلُ الزيع الميلُ، ومنه زاغت الشمسُ إذا مالت، فإزاغةُ القلب إمالتهُ، وزيغهُ مبلُه عن المدى إلى الضلال. والزيغُ يوصف به القلبُ والبصرُ كما قال تعالى: ﴿ وإذْ زاغت الأبصارُ وبلغت القلوبُ الحناجر ﴾ (٢) وقال قتادة ومقاتل: شَخَصتْ فَرقاً. وهذا تقريبٌ للمعنى فإن الشخوصَ غيرُ الزيغ، وهو أن يَفتحَ عينيه ينظرُ إلى الشيء فلا يُطرق. ومنه شَخَصَ بصرُ الميت . ولما مالت الأبصارُ عن كل شيء فلم تنظرُ إلا إلى هؤلاء الذين أقبلوا إليهم من كل جانب اشتغلتْ عن النظر إلى شيء آخرَ فمالت عنه وشخصتْ بالنظر. إلى الأحزاب. وقال الكلبي : مالت أبصارُهم إلا مِن النظر إليهم. وقال الفراء : زاغت عن كل شيء فلم تلتفتْ إلا إلى عدوَّها متحيرةً تنظرُ إليه. قلت: القلبُ إذا امتلأ رعباً شغَله ذلك عن ملاحظة ما سوى المخوف فزاغ البصرُ عن الوقوع عليه وهو مقابلُه.

فصل: وأما الخذلان فقال تعالى: ﴿ إِنَّ يَنصرُكُمُ الله فلا غالبَ لكم وإنْ يخذلكم فمن ذا الذي ينصركُم مِن بعده﴾ <sup>(٤)</sup> وأصلُ الخذلان التركُ والتخْلية. ويقال للبقرة

- (٣) سورة الاحزاب الآية: ١٠. سورة الانعام الآية: ١١٠.
  - (٢) سورة الصف الآية: ٥.

- ٤) سورة آل عمران الآية: ١٦٠.

to stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURALIC THOUGHT

والشاة إذا تخلفتْ مع ولدها في المرعى وتَركت صواحباتِها: خَذول. قال محمد بن إسحاق في هذه الآية المن ينْصرْك الله فلا غالب لك من الناس ولن يضرك خذلانُ مَن خذلَك، وإن يخذلْك فلنْ ينصرَك الناسُ، أي لا تتركُ أمري للناس وارفضْ الناس لأمري، والخذلانُ أن يخلَّى الله تعالى بين العبد وبين نفسه ويكله إليها ، والتوفيقُ ضدُّه أن لا يدعَه ونفسَهُ ولا يَكله إليها بل يصنعُ له ويلطفُ به ويعينهُ ويدفع عنه ويكلأه كلاءةَ الوالد الشفيق للولد العاجز عن نفسه، فمن خُلى بينه وبين نفسه فقد هلك كلّ الهلاك، ولهذا كان من دعائه عُلاَّتِهِ: «يا حيٌّ يا قَيُّومُ يا بديعَ السموات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، لا إله إلا أنت، برحمتك أستغيث، أصلح لي شأني كلُّه، ولا تكلُّني إلى نفسي طَرْفَة عين ولا إلى أحد مِن خلقك». فالعبدُ مطروحٌ بين الله وبين عدوه إبليس، فإن تولاه الله لم يظفرْ به عدوه، وإن خذله وأعرضَ عنه افترسه الشيطان كما يفترسُ الذئبُ الشاةَ. فإن قيل: فما ذنب الشاة إذا خَلَّى الرّاعي بين الذئب وبينها، وهل يمكنها أن تقوّى على الذئب وتنجو منه؟ قيل: لعَمرُ الله إن الشيطان ذئبُ الإنسان كما قاله الصادق المصدوق ، ولكنَّ لم يجعل الله لهذا الذئب اللعين على هذه الشاة سلطاناً مع ضعفها ، فإذا أعطت بيدها \_ وسالمت الذئبَ ودعاها فلبت دعوتَه وأجابت أمرَه ولم تتخلفْ، بل أقبلتْ نحوه سريعةً مطيعة وفارقت حِمى الراعى الذي ليس للذئاب عليه سبيل، ودخلتْ في محل الذئاب الذي مَن دخلَه كان صيداً لهم ـ فهل الذنبُ كل الذنب إلا [على] الشاة، فكيف والراعي يحذرُها ويخوفها وينذرها ، وقد أراها مصارعَ الشاة التي انفردتْ عن الراعي ودخلتُّ وادي الذئاب .

قال أحد بن مروان المالكي في كتاب المجالسة : سمعت ابن أبي الدنيا يقول : إن لله سبحانه من العلوم ما لا يُحصى، ويعطي كلَّ واحد من ذلك ما لا يعطي غيره. لقد حدثنا أبو عبد الله أحد بن محمد بن سعيد القطان ثنا عبيد الله بن بكر السهمي عن أبيه ان قوماً كانوا في سَفَر فكان فيهم رجلّ يمر بالطائر فيقول : أتدرون ما تقول هؤلا ، فيقولون لا ، فيقول تقول كذا وكذا ، فيحيلنا على شيء لا ندري أصادق فيه هو أم كاذب ، إلى أن مروا على غنم وفيها شاة قد تخلفت على سخلة لها فجعلت تحنو عنقها إليها وتثغو ، فقال أتدرون ما تقول هذه الشاةً ؟ قلنا لا ، قال : تقول للسخلة الحقي لا يأكلُكُ الذئب كما أكل أخاك عام أول في هذا المكان. قال : فانتهينا إلى الراعي فقلنا له : وتَدَتْ هذه الشاة قد من ولدت سخلةً عام أول في فقلنا

Diled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بهذا المكان. ثم أتينا على قوم فيهم ظعينةً على جل لها وهو يرغو ويحنو عنقَه إليها فقال: أتدرون ما يقولُ هذا البعير ؟ قلنا لا ، قال: فإنه يلعن راكبته ويزعم أنها رحلته على مخيط وهو في سنامه ، قال: فانتهينا إليهم فقلنا يا هؤلاء إن صاحبنا هذا يزعم أن هذا البعير يلعن راكبته ، ويزعم أنها رحلته على مخيط وأنه في سنامه ، قال: فأناخوا البعيرَ وحطوا عنه فإذا هو كما قال. فهذه شاةٌ قد حذرت سخلتها من الذئب مرةً فحذرت. وقد حذّر الله سبحانه ابنَ آدم من ذئبه مرةً بعد مرة وهو يأبى إلا أن يستجيب له إذا دعاه ، ويبيت معه ويصبح: ﴿ وقال الشيطانُ لما قُضي الأمرُ إن الله وعدَكم وعُدَ الحق ووعدتُكم فأخلفتكم وما كان لي عليكم مِن سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم ما أنا بِمُصْرخكم وما أنتم بِمُصرخيّ إلي كفرتُ عما أشركتموني مِن قبلُ إن الظالمين لهم عذاب ألم في (<sup>11</sup>).

فصل: وأما الإركاسُ فقال تعالى: ﴿ فَمَا لَكُم فِي المُنافَقين فَتَتين والله أركسَهم بما كسَبوا أتريدون أن تَهدوا منْ أضلَّ الله ومَن يضلل اللهُ فلن تجدَ له سبيلاً ﴾ <sup>(٢)</sup> قال الفراء أركسهم ردَّهم إلى الكفر. وقال أبو عبيدة: يقال ركستُ الشيءَ وأركستهُ، لغتان، إذا رددته. والرَّكْسُ قلبُ الشيء على رأسه. أو ردّ أوله على آخره، والارتكاسُ الارتداد. قال أمية:

َ فِـــأَرِ كُسُـــوا في حميم النِــــار إنهمُ كانوا عصاةً وقالوا الإفــكَ والزورا

ومن هذا يقال للروث الرّكس لأنه رُدَّ إلى حال النجاسة، ولهذا المعنى سُمي رجيعاً. والرَّكسُ والنكسُ والمركوسُ والمنكوسُ بمعنى واحد. قال الزجاج: أركسهم نكسَهم وردَّهم. والمعنى أنَّه ردَّهم إلى حُكم الكفر من الذل والصَّغار. وأخبر سبحانه عن حكمه وقضائه فيهم وعدله، وإنْ كان إركاسُه كان بسبب كسبهم وأعمالهم، كما قال: ﴿ بل رانَ على قُلوبهم ما كانُوا يكسِبُون﴾ <sup>(٢)</sup> فهذا توحيدُه وهذا عدله لا ما تقوله القدريةُ المعطِّلةُ من أَن التوحيد إنكارُ الصفاتِ والعدل والتكذيبُ بالقدر.

فصل: وأما التثبيطُ فقال تعالى: ﴿ولو أرادوا الخروجَ لأعدّوا له عُدة ولكنْ كرة اللهُ انبعاثهم فثبَّطَهُم وقيل اقعُدوا معَ القاعِدين﴾ <sup>(٤)</sup> والتثبيطُ رد الإنسان عن الشيء

- (1) سورة إبراهيم الآية: ٢٢.
- (٢) سورة النساء الآية : ٨٨ .

- ٣) سورة الطففين الآية : ١٤ .
- (٤) سورة التوبة الآية : ٤٦ .

converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> الذي يفعله. قال ابن عباس: يريدا خذلَهم وكسَّلهم عن الخروج. وقال في رواية أخرى: حبسَهم. قال مقاتل: وأوحَى إلى قلوبهم اقعدوا مع القاعدين. وقد بين سبحانه حكمته في هذا التثبيط والخذلان قبلُ وبعدُ فقال: ﴿ إنما يستأذنُك الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر وارتابت قلوبُهم فهم في رَيبهم يترددون، ولو أرادوا الخروجَ لأعدوا له عدة ولكنْ كره اللهُ انبعاثَهم فشبطُهم وقيل اقعُدوا مع القاعِدينَ ﴾ (١) فلما تركوا الإيمانَ به وبلقائه وارتابوا بما لا ريبَ فيه ولم يريدوا الخروج في طاعة الله ولم يستعدوا له ولا أخذوا أهبةَ ذلك كره سبحانه انبعاتَ مَن هذا شأنهُ، فإنَّ مَن لم يَرفعْ به وبرسوله أو كتابه رأساً ولم يقبلْ هديته التي أهداها إليه على يدِ أحبٌّ خَلقه إليه وأكرمِهِم عليه ولم يعرفْ قدرَ هذه النعمة ولا شَكرها بل بدَّلها كفراً فإن طاعةَ هذا وخروجَه مع رسوله يكرهُه الله سبحانه فثبطه لئلا يقعَ ما يكره مِن خـروجه وأوحى إلى قلبه قَدَراً وكَوْناً أن يقعدَ مع القاعدين. ثم أخبر سبحانه عن الحكمة التي تتعلق بالمؤمنين في تثبيط هؤلاء عنهم فقال: ﴿ لو خرجوا فيكم ما زادوكم إلاَّ خبالاً ولأوْضعوا ﴾ (٢) والخبالُ الفساد والاضطراب، فلو خرجوا مع المؤمنين لأفسدوا عليهم أمرَهم فأوقعوا بينهم الاضطراب والاختلاف. قال ابن عباس: ما زادوكم إلا خبالاً، وعجزاً وجبناً، يعني يُجبنوهم عن لقاء العدو بتهويل أمرهم وتعظيمهم في صدورهم. ثم قال:﴿ولأوضعوا خلالكم﴾ أي أسرعوا في الدخول بينكم للتفريق والإفساد . قال ابن عباس: يريد ضعَّفوا شجاًعتكم، يعني بالتفريق بينهم لتفرق الكلمة فيجبنوا عن العدو . وقال الحسن: لأوضَعوا خلالَكم بالنميمة لإفساد ذات البين. وقال الكلبي : ساروا بينكم يبغونكم العيب، قال امرؤ القيس: أرانـــا مُــوضِعِين لحتم غيـــب ونُسحـرُ بـالطعــام وبــالشراب أي مسرعين، ومنه قول عمر بن أبي ربيعة: تَبِسَالَهُنَّ بِالعِرفِانَ لما حَسَرَقْنَنِي وقلبن امْرَوَّ بِـاغٍ أكبلَّ وأوضعنا أي أسرع حتى كلّت مطيتُهُ: ﴿ يبغونكم الفتنةَ وفيكم سمّاعون لهم ﴾ (٢) قال قتادة: وفيكم مَن يسمع كلامَهم ويطيعهم. وقال ابن إسحاق: وفيكم قوم أهلُ محبةٍ لهم وطاعةٍ

- (١) سورة التوبة الآية : ٤٥ .
- (٢) سورة التوبة الآية: ٤٧.

(٣) سورة التوبة الآية: ٤٧ .

فيا يدعونهم إليه لِشرفهم فيهم. ومعناه على هذا القول: وفيكم أهل سمع وطاعة لهم لو صحبهم هؤلاء المنافقون أفسدوهم عليكم. قلت: فتضمَّنَ «سمَّاعين» معنى « مستجيبين» وقال مجاهد وابن زيد والكلبي: المعنى، وفيكم عيون لهم ينقلون إليهم ما يسمعون منكم، أي جواسيسُ. والقولُ هو الأول، كما قال تعالى: ﴿ سمَّاعون للكذب﴾ <sup>(1)</sup> أي قابلون له، ولم يكن في المؤمنين جواسيسُ للمنافقين، فإن المنافقين، كانوا مختلطين بالمؤمنين، ينزلون معهم ويرحلون ويصلون معهم ويجالسونهم، ولم يكونوا متحيزين عنهم قد أرسلوا فيهم العيونَ ينقلون إليهم أخبارَهم، فإن هذا إنما يفعله مَن انحاز عن طائفة ولم يخالطها وأرصدَ بينهم عيوناً له. فالقولُ قولُ قتادة وابن إسحاق والله أعلم.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فإن قيل: انبعائهم إلى طاعته طاعةً له فكيف يكرهُها ؟ وإذا كان سبحانه يكرهها فهو يحبُّ ضدتها لا محالة إذ كراهة أحد الضدين تستلزم محبة الضد الآخر، فيكون قعودُهم محبوباً له فكيف يعاقبهم عليه ؟ قيل: هذا سؤالٌ له شأن، وهو من أكبر الأسئلة في هذا الباب. وأجوبة الطوائف على حسب أصولهم. فالجبرية تجيب عنه بأن أفعاله لا تُعلل بالحكم والمصالح، وكلُّ ممكن فهو جائز عليه، ويجوزُ أن يعذبهم على فعل ما يحبه ويرضاه وتَرْك ما يبغضه ويسخطه، والجميع بالنسبة إليه سواء. وهذه الفرقة قد سدت على نفسها باب الحكمة والتعليل. والقدرية تجيب عنه على أصولها بأنه سبحانه لم يثبطهم حقيقةً ولم يمنعهم بل هم منعوا أنفسهم وثبطوها عن الخروج وفعلوا ما لا يريد، ولما كان في خروجهم المفسّدة التي ذكرها الله سبحانه ألقى في نفوسهم كراهة لا يريد م رسوله. قالوا : وجعل سبحانه إلقاء كراهة الإنبعات في قلوبهم كراهة مشيئة من غير أن يكرة هو سبحانه انبعائهم، فإنه أمرّهم به، قالوا : وكيف يأمرهم بما يكرهُه.

ولا يخفى على مَن نوَّرَ اللهُ بصيرَتَه فسادُ هذين الجوابين وبُعدُهما مِن دلالة القرآن، فالجُوابُ الصحيحُ أنه سبحانه أمرَهم بالخروج طاعةً له ولأمره واتّباعاً لرسوله ﷺ ونصرةً له وللمؤمنين، وأحبّ ذلك منهم ورضيّه لهم ديناً وعلِمَ سبحانه أن خروجهم لو خرجوا لم يقعْ على هذا الوجه، بل يكون خروجُهم خروجَ خذلان لرسوله وللمؤمنين، فكان خروجاً يتضمنُ خلافَ ما يحبه ويرضاه، ويستلزمُ وقوعَ ما يكرهه ويبغضه،

(١) سورة المائدة الآية : ٤١ .

erted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

> فكان مكروها من هذا الوجه ومحبوباً له من الوجه الذي خرج عليه أولياؤه. وهو يعلم أنه لا يقع منهم إلا على الوجه المكروه إليه فكرهة وعاقبتهم على ترك الخروج الذي يجبه ويرضاه، لا على ترك الخروج الذي يبغضه ويسخطه. وعلى هذا فليس الخروج الذي كرهه منهم طاعةً حتى لو فعلوه لم يُثبتهم عليه ولم يَرْضَه منهم. وهذا الخروج الذي كرهه منهم طاعةً حتى لو فعلوه لم يُثبتهم عليه ولم يَرْضَه منهم. وهذا الخروج والثاني التخلف عن رسوله والقعود عن الغزو معه. وهذا الضد يبغضة ويكرهه أيضاً. والثاني التخلف عن رسوله والقعود عن الغزو معه. وهذا الضد يبغضة ويكرهه أيضاً. وكراهته للخروج على الوجه الذي كانوا يخرجون عليه لا يُنافي كراهته لهذا الضد. وكراهته للخروج على الوجه الذي كانوا يخرجون عليه لا يُنافي كراهته لهذا الضد. أكره له من الآخر لأنه أعظم مفسدةً. فإن قعودهم مكروه له، وخروجتهم على الوجه أكره له من الآخر أليه، ولم يكن لهم بد مِن أحد المكروهين إليه سبحانه، فدفع الذي ذكره أكرة إليه، ولم يكن لهم بد مِن أحد المكروهين إليه سبحانه، فدفع معه، فالذي ذكره أكرة إليه، ولم يكن لهم بد مِن أحد المكروهي إليه سبحانه، فدفع معه، فاذي منه مغوض منه معنوض معنه معودهم مكروه له، وخروجتهم على الوجه الذي ذكره أكرة إليه، ولم يكن لهم بد مِن أحد المكروهين إليه سبحانه، فدفع مدفع، منهم منه معنوض مهم ومفسدة قعودهم مكروه من اله منعانه، فدفع مده، فإن مفسدة قعودهم تختص بهم ومفسدة خروجهم تعود على المؤمنين، فتأمل هذا الموضع.

> فإَن قلتَ: فهلا وفَّقهم للخروج الذي يجبه ويـرضّاه وهـو الذي خـرج عليـه المؤمنون؟ قلت: قد تقدم جوابٌ مثل هذا السؤال مراراً. وإنَ حكمتَه سبحانه تأبى أن يضعَ التوفيقَ في غير محله وعند غير أهله، فالله أعلَمُ حيثُ يجعلُ هداه وتوفيقه وفضله.وليس كل محل يصلح لذلك، ووضع الشيء في غير محله لا يليق بحكمته.

> فإن قلت: وعلى ذلك فهلاً جعل المحالّ كلها صالحة ؟ قلت: يأباه كمالُ ربوبيته وملكه، وظهورُ أسمائه وصفاته وفي الخلق والأمر. وهو سبحانه لو فعلَ ذلك لكان محبوباً له، فإنه يحب أن يُذكر ويُشكر ويُطاع ويُوحد ويُعبد، ولكن كان ذلك يستلزمُ فوات ما هو أحبُّ إليه من استواء أقدام الخلائق في الطاعة والإيمان، وهو محبتهُ لجهاد أعدائه، والانتقام منهم، وإظهار قَدْرِ اوليائه وشرفهم، وتخصيصهم بفضله وبذل نفوسيهم له في معاداة من عاداه، وظهور عزته وقدرته وسطوته وشدة أخذه وأليم عقابه، وأضعاف أضعاف هذه الحكم التي لا سبيلَ للخلق ولو تناهوًا في العلم والمعرفة إلى الإحاطة بها، ونسبةُ ما عقلوه منها إلى ما خفيَ عليهم كنقرة عصفور في بحر.

فصل: وأما التزيينُ فقال تعالى: ﴿وَكَذَلْكَ زَيَّنَا لَكُلُ أَمَةً عَمَلُهُمُ ﴾ <sup>(١)</sup> وقال:

(1) سورة الأنعام الآية: ١٠٨.

al Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> ﴿ أَفَمَن زُين لَه سُوءٌ عَمَلُه فَرَآه حَسْناً فَإِنَّ اللهُ يُضُلُّ مَن يَشاء ويهدي مَّن يَشاء ﴾ (١) وقال: ﴿ وزيَّن لهم الشيطانُ ما كانوا يعملون﴾ (٢) أضاف التزيينَ إليه منه سبحانه خلقاً ومشيئةً وحَذَفَ فاعله تارة ونسبه إلى سببه ومن أجراه على يده تارة. وهذا التزيين [ منه ] سبحانه حَسَنٌ إذْ هو ابتلاء واختبار بعيد ليتميز المطيعُ منهم من العاصي والمؤمنُ من الكافر كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضَ زَيْنَةً لِهَا لَنْبَلُوهُم أيهم أحسن عملاً ﴾ (٢) وهو من الشيطان قبيحٌ، وأيضاً فتزيينه سبحانه للعبد عملَه السييء عقوبةٌ منه له على إعراضيه عن توحيده وعبوديته وإيثار سبىء العمل على حسنه، فإنه لا بدَ أن يعرفه سبحانه السيء من الحسن، فإذا آثر القبيحَ واختاره وأحبه ورضيه لنفسه زَيِنه الله له وأعماه عن رؤيَّة قبحه بعدَ أن رآه قبيحاً . وكلُّ ظالم وفاجر وفاسق لا بد أن يريَّه الله تعالى ظلمه وفجورَه وفسقه قبيحاً، فإذا تمادى عليه ارتفعتْ رؤية قبحه مِن قلبه فربما رآه حَسناً عقوبةً له، فإنه إنما يكشف له عن قبحه بالنور الذي في قلبه وهو حجة الله عليه، فإذا تمادى في غيَّه وظلمه ذهبَ ذلك النور فلم يَر قبحَه في ظلمات الجهل والفسوق والظلم. ومع هذا فحجة الله قائمةٌ عليه بالرسالة وبالتعريف الأول، فتزيينُ الرب تعالى عدلٌ وعقوبته حكمة، وتزيينُ الشيطان إغواء وظلم، وهو السببُ الخارجُ عن العبد، والسببُ الداخلُ فيه حبَّه وبغضُهُ وإعراضهُ. والربُّ سبحانه خالقُ الجميع، والجميعُ واقعٌ بمشيئته وقدرته ولو شاء لهدى خلقُه أجمعين. والمعصومُ من عَصَمَه الله والمخذولُ من خذله الله. ألاَ له الخلقُ والأمرُ تبارك الله رب العالمين.

فصل: وأما عدم مشيئته سبحانه وإرادته فكما قال تعالى: ﴿ أولئـك الذين لم يُرد الله أن يطهر قلوبهم ﴾ <sup>(٤)</sup> وقال: ﴿ لو شئنا لآتينا كل نفس هداها ﴾ <sup>(٥)</sup> . ﴿ ولو شاء ربك لآمن مَن في الأرض كلهم جميعاً ﴾ <sup>(٢)</sup> وعدم مشيئته للشيء مستلزم لعدم وجوده، كما أن مشيئته تستلزم وجودَه. فما شاء الله وجَبَ وجوده، وما لم يشأ امتنع وجوده. وقد أخبر سبحانه أن العباد لا يشاؤون إلا بعد مشيئته ولا يفعلون شيئاً إلا بعدَ مشيئته. فقال: ﴿ وما تشاؤون إلا أن يشاء الله ﴾ <sup>(٢)</sup> ، ﴿ وما يذكرون إلا أن يشاء

- (١) سورة فاطر الآية: ٨.
- (٢) سورة الأنعام الآية : ٤٣.
- (٣) سورة الكهف الآية : ٧.
- ٤١) سورة المائدة الآية : ٤١ .

- ۵) سورة السجدة الآية: ۱۳.
- (٦) سورة يونس الآية : ٩٩ .
- (٧) سورة الإنسان الآية : ٣٠.

الله ﴾ فإن قيل: فهل يكون الفعلُ مقدوراً للعبد في حال عدم مشيئة الله له أن يفعله ؟ قيل: إن أريدَ بكونه مقدوراً سلامةُ آلةِ العبد التي يتمكنُ بها من الفعل وصحة أعضائه ووجودُ قواه وتمكينُه من أسباب الفعل وتهيئةُ طريق فعله وفتحُ الطريق له فنَعَمْ هو مقدورٌ بهذا الاعتبار . وإنْ أريدَ بكونه مقدوراً القدرَةُ المقارنةُ للفعل وهي الموجبةُ له التي إذا وُجدتْ لم يتخلف عنها الفعل فليس بمقدور بهذا الاعتبار . وتقريرُ ذلك أن القدرة نوعان، قدرةٌ مصحِّحةٌ وهي قدرة الأسباب والشروط وسلامةِ الآلة وهي مناط التكليف، وهذه متقدمةٌ على الفعلُّ غير موجبة له، وقدرةٌ مقارِنةٌ للفعل مستلزِمةٌ له لا يتخلف الفعلُ عنها ، وهذه ليست شرطاً في التكليف فلا يتوقف صحته وحُسنه عليها ، فإيمانُ مَن لم يشأ الله إيمانَه وطاعةُ مَن لم يشأ الله طاعتَه مقدورٌ بالاعتبار الأول غيرُ مقدور بالاعتبار الثاني. وبهذا التحقيق تزولُ الشبهةُ في تكليف ما لا يطاق، كما يأتي بيانه في موضعه إن شاء الله تعالى. فإذا قيل: هل خَلَق لمن علم أنه لا يؤمن قدرةً على الإيمان أم لم يخلقُ له قدرةً؟ قيل: خَلق له قدرةً مصحّحة متقدمة على الفعل هي مناطً الأمر والنهى، ولم يخلقْ له قدرةً موجبة للفعل مستلزمةً له لا يتخلف عنها ، فهذه فضلهُ يؤتيه من يشاء ، وتلك عدلُه التي تقوم بها حجتُه على عبده. فإن قيل: فهل يمكنه الفعلُ ولم يَخلقْ له هذه القدرةَ؟ قيل: هذا هو السؤالُ السابق بعينه وقد عرفتَ جوابَه، وبالله التو فيق .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: وأما إماتة قلوبهم ففي قوله: ﴿ إنك لا تسمع الموتى ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ أو مَنْ كان ميناً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس كمن مَثلُه في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ لينذر مَن كان حياً ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ وما أنت بمسمع مَن في القبور ﴾ <sup>(1)</sup> فوصف الكافر بأنه ميت وأنه بمنزلة أصحاب القبور ، وذلك أن القلب الحي هو الذي يعرف الحق ويقبله ويحبه ويؤثره على غيره، فإذا مات القلب لم يبق فيه إحساس ولا تمييز بين الحق والباطل ولا إرادة للحق وكراهة للباطل ، بمنزلة الجسد الميت الذي لا يحس بلذة الطعام والشراب وألم فقدهما . وكذلك وصف سبحانه كتابه ووحيه بأنه روح ، لحصول حياة القلب به، فيكون القلب حياً ويزداد حياة بروح

- (١) سورة النمل الآية: ٨٠.
- (٢) سورة الأنعام الآية : ١٢٢ .

. - /

(٣) سورة يس الآية : ٧٠ .
 (٤) سورة فاطر الآية : ٢٢ .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

أيُلقى الرَّوحَ مِن أمرِهِ على من يشاء من عباده (<sup>(1)</sup> وقال: ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنتَ تدري ما الكتابُ ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدي به مَن نشاء مِن عبادنا ﴾ (٢) فجعله رُوحاً لما يحصل به من الحياة ونوراً لما يحصلُ به من الهدى والإضاءة، وذلك نور وحياة زائدة على نور الفطرة وحياتها، فهو نورٌ على نور وحياةً على حياة. ولهذا يَضربُ سبحانه لمن عَدِم ذلك مثلاً بمستوقِدِ النار التي ذهب عنه ضوؤها، وبصاحب الصَّيب الذي كان خطه منه الصواعقَ والظلماتِ والرعدَ والبرقَ، فلا استنار بما أوقد من النار ولا حيى بما في الصَّيب من الماء. ولذلك ضرب هذين المثلين في سورة الرعد لمن استجاب له فحصل على الحياة والنور ، ولمن لم يستجب له وكان حظه الموتَّ والظلمة، فأخبر عمن أمسك عنه نورَه بأنه في الظلمة ليس له مِن نفسه نور ، فقال تعالى : ﴿ الله نور السموات والأرض مَثَلُ نوره كمشكاة فيها مصباح، المصباحُ في زجاجة، الزجاجةُ كأنها كوكب دري يوقد مِن شجرة مباركة زيتونةٍ لا شرقية ولا غربية ، يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار ، نورٌ على نور يهدي الله لنوره من يشاء ﴾ (٢) ثم ذَكَرَ من أمسك عنه هذا النورَ وَلَم يجعله له فقال: ﴿والذين كفروا أعمالهم كسرابٍ بقيعة يحسبه الظمآنُ ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئًا ووجَد الله عنده فوفَّاه حسابه والله سريع الحساب، أو كظلمات في بحر لجّي يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب، ظلماتٌ بعضُها فوق بعض إذا أخرج يدَه لم يكد يراها ، ومَن لم يجعل الله له نوراً فإ له من نور 🏈 (٤) .

وفي المسند من حديث عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله عَنَّاتُهُ : 1 إن الله خلقَ خلقه في ظلمة ثم ألقى عليهم من نوره، فمن أصابه من ذلك النور اهتدى، ومَن أخطأه ضلَّ، فلذلك أقولُ جَف القلم على علم الله،، وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بآياتنا صم وبكم في الظلمات مَن يشأ الله يضلله ومَن يشأ يجعله على صراط مستقيم ﴾ (٥) وهذه الظلماتُ ضد الأنوار التي يتقلب فيها المؤمن فإن نور الإيمان في قلبه، ومدخله نور، ومخرجه نور، وعلمه نور، ومشيئته في الناس نور، وكلامه نور، ومصيره إلى نور، والكافرُ بالضد. ولما كان النور من أسمائه الحسني وصفاته كان دينه نوراً،

- (١) سورة غافر الآية: ١٥.
- ٤) سورة النور الآية : ٣٩.

- (٢) سورة الشورى الآية: ٥٢.
- (٣) سورة النور الآية: ٣٥.

- (0) سورة الأنعام الآية: ٣٩.
- 181

pplied by registered version)CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

ورسولُه نوراً، وكلامه نوراً، وداره نوراً يتلألأ، والنورُ يتوقد في قلوب عباده المؤمنين، ويجري على ألسنتهم، ويظهر على وجوههم، وكذلك لَمّا كان الإيمان [ صفته ] واسمه المؤمنَ لم يعطه إلا أحبّ خلقِه إليه. وكذلك الإحسانُ صفتهُ وهو المحسن ويجب المحسنين، وهو صابر يجب الصابرين،، شاكر يجب الشاكرين، عَفُوّ يجب أهل العفو، حييّ يجب أهلَ الحياء، ستير يجب أهل الستر، قوي يجب أهل القوة من المؤمنين، عليم يجب أهل العلم من عباده، جواد يجب أهل الجود، جميل يجب المتجملين، برّ يجب الأبرار، رحيم يجب الرحماء، عَدْل يجب أهل العدل، رشيد يجب أهل الرشد، وهو الذي جعل من يجبه مِن خلقه كذلك، وأعطاه من الصفات ما شاء، وأمل الرشد، وهو الذي جعل من يجبه مِن خلقه كذلك، وأعطاه من الصفات ما شاء، الفضل العظيم.

فصل: وأما جَعْلهُ القلبَ قاسياً فقال تعالى: ﴿ فَبَا نَقْضِهِم مَيْنَاقَهُم لَعَنَّاهُم وجعلنا قلوبَهم قاسية يُحرِّفون الكلِمَ عن مواضعه ونسُوا حظاً مما ذكروا به ﴾ (١) والقسوةُ لشدة والصلابة في كل شيء، يقال حجرٌ قاس، وأرض قاسية لا تنبت شيئاً قال ابن عباس: قاسبةٌ عن الإيمان. وقال الحسن: طُبع عليها. والقلوبُ ثلاثة قلب قاس وهو اليابس الصلب الذي لا يقبلُ صورةَ الحق ولا تنطبع فيه، وضدُّه القلبُ اللين المتماسك، وهو السليم من المرض الذي يقبلُ صورةَ الحق بلينه ويحفظه بتماسكه، بخلاف المريض الذي لا يحفظ ما ينطبع فيه لميعانه ورخاوته كالمائع الذي إذا طَبعتَ فيه الشيءَ قَبِلَ صورتَه بما فيه من اللين ولكنَّ رخاوتَه تمنعه مِن حفظها ، فخيرُ القلوب القلبُ الصُّلب الصافي اللين، فهو يَرَى الحق بصفائه ويقبله بلينه ويحفظه بصلابته. وفي المسند وغيره عن النبي ﷺ : (القلوبُ آنيةُ الله في أرضه، فأحبُّها إليه أصلبُها وأرقُّها وأصفاها ، وقد ذَكَّر سبحانه أنواعَ القلوب في قوله: ﴿ ليجعلَ ما يلقى الشيطانُ فتنةً للذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم وإن الظالمين لفي شقاق بعيد ، وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحقَّ مِن ربهم فيؤمنوا به فتُخبتَ له قلوبهم ﴾ (٢) فذكَر القلبَ المريض، وهو الضعيفُ المنحلَّ الذي لا تثبتُ فيه صورةُ الحق، والقلُّبَ القاسيِّ اليابسَ الذي لا يقبلُها ولا تنطبع فيه، فهذان القلبان شقيان معذبان. ثم ذَكر القلبَ المخبتَ المطمئن إليه، وهو الذي ينتفع بالقرآن ويزكُو به. قال الكلبي: ﴿ فَتُخْبِتَ لَهُ قَلُوبِهِمْ ﴾ فترقَّ للقرآن قلوبُهم. وقد (٢) سورة الحج الآية: ٥٣.

بين سبحانه حقيقة الإخبات ووَصَف المخبتين في قوله: ﴿وبشر المخبتين الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبُهم، والصابرين على ما أصابهم، والمقيمي الصلاة، ومما رزقناهم ينفقون ﴾ <sup>(١)</sup> فذكر للمخبتين أربع علامات، وَجَلَ قلوبهم عند ذكره، والوجلُ خوف مقرون بهيبة ومحبة، وصبرَهم على أقداره، وإتيانَهم بالصلاة قائمة الأركان ظاهراً وباطناً، وإحسانَهم إلى عباده بالإنفاق مما آتاهم. وهذا إنما يتأتى للقلب المخبت: قال ابن عباس: والمخبتين التواضعين. وقال مجاهد: المطمئنين إلى الله. وقال الأخفش: الخاشعين. وقال ابن جرير: الخاضعين. وقال الزجاج: اشتقاقه من الخبنت وهو المنخفضُ من الأرض، وكلُّ مخبت متواضعٌ، فالإخبات سكونُ الجوارح على وجه التواضع والخشوع لله.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

فإن قيل: فإذا كان معناه التواضع والخشوع فكيف عُدَّيَ بإلى في قوله: ﴿ وأخبتوا إلى ربهم ﴾ <sup>(٢)</sup> قيل: ضمن معنى أنابوا واطمأنوا وتابوا، وهذه عباراتُ السلف في هذا الموضع. والمقصودُ أن القلب المخبت ضد القاسي والمريض، وهو سبحانه الذي جعل بعضَ القلوب مخبتاً إليه وبعضَها قاسياً، وجعلَ للقسوة آثاراً وللإخبات آثاراً. فمن آثار القسوة تحريفُ الكلم عن مواضعه، وذلك من سوء الفهم وسوء القصد، وكلاهما ناشىء عن قسوة القلب، ومنها نسيان ما ذُكر به، وهو تَرْكُ ما أمر به علماً وعملاً. ومن آثار الإخبات وَجَلُ القلوب لذكره سبحانه، والصبرُ على أقداره، والإخلاص في عبوديته، والإحسانُ إلى خلقه.

فصل: وأما تضييقُ الصدر وجَعْلُه حرجاً لا يقبلُ الإيمان فقال تعالى: ﴿ فَمَن يرد الله أن يهديه يشرحُ صدره للإسلام ومن يُرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصَّعد في السهاء ﴾ <sup>(٣)</sup> والحريجُ هو الشديدُ الضيق في قول أهل اللغة جميعهم، يقال: رجل حرَج وحرج أي ضيق الصدر ، قال الشاعر:

لا حسرجُ الصدر ولا عنيف

وقال عبيد بن عمير : قرأ ابن عباس هذه الآية فقال : هل هنا أحدٌ من بني بكر ؟ قال رجل. نعم قال: ما الحرَجةُ فيكم؟ قالوا : الوادي الكثيرُ الشجر الذي لا طريقَ

(١) سورة الحج الآية : ٣٤.
 (٢) سورة هود الآية : ٣٢.

(٣) سورة الأنعام الآية: ١٢٥.

re applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فيه. فقال ابن عباس: كذلك قلبُ الكافر. وقرأ عمر بن الخطاب الآية فقال: ايتوني رجلاً مِن كنانة واجعلوه راعياً فأتَوْه به، فقال عمر: يا فتى ما الحرجةُ فيكم؟ فقال:؟ الشجرةُ تُحدق بها الأشجارُ الكثيرة فلا تصلُ إليها راعية ولا وحشية، فقلل عمر:

كذلك قلبُ الكافر لا يصلُ إليه شيء من الخير . قال ابن عباس : يجعل صدره ضيقاً حرجاً، إذا سَمع ذِكر الله اشمأز قلبهُ، وإن ذُكر شيء من عبادة الأصنام ارتاح إلى ذلك. ولما كَانَ القلبُ محلاً للمعرفة والعلم والمحبة والإنابة، وكانت هذه الأشياء إنما تدخل في القلب إذا اتسع لها، فإذا أراد الله هدايةً عبد وسع صدرَه وشرحَه فدخلتْ فيه وسكَنته، وإذا أراد ضلاله ضَيّق صدره وأحرجه فلم يجدْ محلاً يدخل فيه فيعدلُ عنه ولا يساكنه. وكلٌّ إناء فارغ إذا دخل في الشيء ضاق به، وكلما أفرغتَ فيه الشيءَ ضاق، إلا القلب اللين، فَكلها أَفْرِغ الإيمان والعلُّم اتسعَ وانفسحَ، وهذا مِن آياتٌ قدرة الرب تعالى. وفي الترمذي وغيره عن النبي ﷺ: إذا دخل النورُ القلبَ انفسح وانشرح. قالوا: فما علامةُ ذلك يا رسولَ الله؟ قال: الإنابةُ إلى دار الخلود، والتجافي عن دار الغرور، والاستعدادُ للموت قبل نزوله. فشَرْحُ الصدر مِن أعظم أسباب الهدى، وتضييقُه من أسباب الضلال، كما أن شرحَه مِن أجلَّ النعم وتضييقَه مِن أعظم النقم، فالمؤمنُ منشرحُ الصدر منفسحُه في هذه الدار على ما ناله مِن مُكروهها، وإذا قوى الإيمانُ وَخالطتْ بشاشتهُ القلوبَ كان على مَكارِهها أَشْرَحَ صدراً منه على شهواتها ومحابِّها. فإذا فارقها كان انفساحٌ رُوحه والشرحُ الحاصلُ له بفراقها أعظمَ بكثير ، كحال مَن خرج مِن سِجن ضيق إلى فضاءٍ واسع موافق له ، فإنها سِجنُ المؤمن، فإذا بعثه الله يومَ القيامة رأى مِن انشراح صدره وَسعته ما لا نسبةَ لما قَبْله إليه، فشرحُ الصدر كما أنه سببُ الهداية فهو أصلُ كل نعمة وأساسُ كل خير. وقد سأل كليم الرحمن موسى بن عمران ربه أن يشرح له صدرته لما علم أنه لا يتمكن من تبليغ رسالته والقيام بأعبائها إلا إذا شَرح له صدرَه. وقد عدَّد سبحانه مِن نعمه على خاتم أنبيائه ورسله شَرْحَ صدرِه له . وأخبر عن أتباعه أنه شَرَح صدورَهم للإسلام .

فإن قلت: فما الأسباب التي تشرحُ الصدرَ والتي تضيقه؟ قلتُ: السببُ الذي يشرحُ الصدرَ النورُ الذي يقذفه الله فيه، فإذا دخله ذلك النورُ أظلم وتضايق، فإن قلت : فهل يمكنه اكتساب هذا النور أم هو وَهْبِي قلت : هو وَهْبِي وكَسْبِي، واكتسابُه أيضاً مجردُ موهبة من الله تعالى، فالأَمرُ كله لله والحمدُ كله له والخير كله بيديه، وليس مع العبد

فَقَدْ الْحَرَى الْعَرَى الْع Intel by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

مِن نفسه شيء البتةَ بل الله واهبُ الأسباب ومسبِّباتها وجاعلُها أسباباً ومانحُها مَن يشاء ومانعُها مَن يشاء، إذا أراد بعبده خيراً وفَّقه لاستفراغ وسُعْه وبَدْل جهده في الرغبة والرهبة إليه فإنها مادتا التوفيق، فبقدر قيام الرغبة والرهبة في القلب يحصل التوفيق. فإنْ قلت: فالرغبةُ والرهبةُ بيده لا بيد العبد، قلت: نَعم واللهِ، وهما مجردُ فَضْله ومِنْته، وإنما يجعلهما في المحلِّ الذي يليق بهما ويحبسهما عمن لا يصلح لهما. فإن قلت: فما ذنبُ مَن لا يصلحُ ؟ قلت : أكثرُ ذنوبه أنه لا يصلح ، لأن صلاحيتَه بما اختاره لنفسه وآثره وأحبه من الضلال والغَيَّ على بصيرة مِن أمره، فآثر هواه على حق ربه ومَرْضاته، واستحبّ العمى على الهدى، وكان كُفْرُ المنعم عليه بصنوف النعم وجحدُ إلاهيّته والشَّركُ به والسعيُّ في مساخطه أحبَّ إليهِ مِن شُكره وتوحيده والسعى في مَرْضاته، فهذا مِن عدم صَلاحيته لتوفيق خالقه ومالكه، وأيَّ ذنب فوق هذا ؟ فإذا أمسكَ الحكَمُ العَدْلُ توفيقَه عمن هذا شأنه كان قد عَدَل فيه وانسّدتْ عليه أبوابُ الهداية وطرق الرشاد فأظلم قلبهُ فضاق عن دخول الإسلام والإيمَّان فيه، لو جاءته كلُّ آية لم تزده إلا صلالاً وكفراً . وإذا تأمل مَن شَرَحَ اللهُ صدرَه للإسلام والإيمان هذه الآيةَ وما تضمنته من أسرار التوحيد والقدر والعدل وعظمة شأن الربوبية صار لقلبه عبوديةً أخرى ومعرفةٌ خاصة، وعَلم أنه عَبْدٌ من كل وجه وبكل اعتبار وأنْ الرب تعالى ربٌّ كل شيء ومليكُه مِن الأعيان والصفات والأفعال، والأمرَ كلَّه بيده والحمد كلَّه له وأزِمَةَ الأمور بيده ومرجعَها كُلُّها إليه. ولهذه الآية شأن فوقَ عقولنا وأجلُّ مِن أفهامنا وأعظمُ مما قال فيها المتكلمون الذين ظلموها معناها وأنفسَهم كانوا يظلمون. تالله لقد غلظَ عنها حجابُهم وكثُفتْ عنها أفهامهم ومنعتهم من الوصول إلى المراد بها أصولُهم التي أصلوها وقواعدُهم التي أسسوها ، فإنها تضمنتْ إثباتَ التوحيد والعدل الذي بَعَثَ اللهُ به رسلَه وأنزل به كتبه، [ لا التوحيدَ ] والعدلَ الذي يقوله معطَّلو الصفات ونفاةُ القدر . وتضمنت إثبات الحكمة والقدرة والشرع والقـدر والسبب والحكم والذنب والعقوبة، ففتحَتْ للقلب الصحيح باباً واسعاً مِن معرفة الرب تعالى بأسائه وصفاتٍ كماله ونعوت جلاله وحكمته في شرعه وقدّره وعدله في عقابه وفضله في ثوابه، وتضمنتْ كمال توحيده وربوبيته وقيّوميته وإلهيته ، وأن مصادرَ الأمور كلُّها عن محض إرادته ومردَّها إلى كمال حكمته، وأن المهديّ مَن خصَّه الله بهدايته وشَرَح صدره لدينه وشريعته، وأن الضال مَن جعلَ صدره ضيقاً حرجاً عن معرفته ومحبته كأنما 180

يتصاعد في السهاء، وليس ذلك في قدرته، وأنّ ذلك عدلٌ في عقوبته لمن لم يقدُره حقَّ قَدْره وجَحَدَ كهالَ ربوبيته وكفرَ بنعمته وآثر عبادةَ الشيطان على عبوديته، فسدّ عليه باب توفيقه وهدايته وفتحَ عليه أبواب غَيّه وضلاله فضاق صدرُه وقسا قلبه وتعطلتُ من عبودية ربها جوارحُه وامتلأتْ بالظلمة جوانحُه، والذنبُ له حيث أعرضَ عن الإيمان واستبدل به الكفرَ والفسوقَ والعصيانَ ورضي بموالاة الشيطان وهانت عليه

الإيمان واستبدل به الكفر والفسوق والعصيان ورضي بمواده السيطان وهالت عليه معاداةُ الرحمن فلا يحدَّثُ نفسَه بالرجوع إلى مولاه ولا يعزمُ يوماً عن إقلاعه عن هواه، قد ضاد الله في أمره بحبَّ ما يُبغضُهُ وبِبغض ما يحبه، ويوالي مَن يعاديه ويعادي مَن يواليه، يغضبُ إذا رضيَ الربَّ ويرضى إذَ غضب. هذا وهو يتقلبُ في إحسانه ويسكنُ في داره ويتغذى برزقه ويتقوى على معاصيه بنعمه، فَمنْ أعدلُ منه سبحانه عما يصفه به الجاهلون والظالمون إذا جَعَلَ الوحي على أمثال هذا مِن الذين لا يؤمنون.

فصل: وإذا شرّح الله صدر عبده بنوره الذي يقذفه في قلبه أراه في ضوء ذلك النور حقائق الأسهاء والصفات التي تضل فيها معرفة العبد إذ لا يمكن أن يعرفها العبد على ما هي عليه في نفس الأمر، وأراه في ضوء ذلك النور حقائق الإيمان وحقائق العبودية وما يصححها وما يفشدها، وتفاوتت معرفة الأسهاء والصفات والإيمان والإخلاص وأحكام العبودية بحسب تفاوتهم في هذا النور . قال تعالى: ﴿ أَوَ مَنْ كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشي به في الناض كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ <sup>(1)</sup> وقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يُؤتكم كفلين مِن رحته منها ﴾ <sup>(1)</sup> وقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يُؤتكم كفلين مِن رحته منها كه <sup>(1)</sup> وقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يُؤتكم كفلين مِن رحته منها كه <sup>(1)</sup> وقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يُؤتكم كفلين مِن رحته ويجعلْ لكم نوراً تمشون به ﴾ <sup>(٢)</sup> فيكشفُ لقلب المؤمن في ضوء ذلك النور عن حقيقة المثل الأعلى مستوياً على عرش الإيمان في قلب العبد المؤمن، فيشهد بقلبه رباً عظياً إحدى يديه والأرضون السبعُ قبضةُ اليد الأخرى، يمكُ السمواتُ السبعُ قبضةُ يا حدى يديه والأرضون السبعُ قبضةُ اليد الأخرى، يمكُ السمواتُ السبعُ قبضةً يوالأرضين على إصبع والجبالَ على إصبع والشجر على إصبع والثَّرى على إصبع ثم يرهن ثم يقولُ أنا الملك ُ فالسمواتُ السبعُ في كفه كخردلة في كف العبد، يحيطُ ولا يراط به، ويحصر خَلقه ولا يحصرونه، ويدركُهم ولا يدركونه. لو أن الناسَ مِن لَدُن يُحاط به، ويحصر خَلقه ولا يحصرونه، ويدركُهم ولا يدركونه. لو أن الناسَ مِن لَدُن

(١) سورة الأنعام الآية : ١٢٢.

(٢) سورة الحديد الآية: ٢٨.

كلَّ عليم، وفي قدرته فوق كل قدير، وفي جُوده فوق كل جواد، وفي رحمته فوق كل رحيم، وفي جماله فوق كل جميل، حتى لو كان جمالُ الخلائق كلِّهم على شخص واحد منهم ثم أعطي الخلقُ كلُّهم مثلَ ذلك الجمال لكانت نسبتهُ إلى جمال الرب سبحانه دون نسبة سراج ضعيف إلى ضوء الشمس. ولو اجتمعتْ قُوى الخلائق على شخص واحد منهم ثم أعْطّى كلّ منهم مثلّ تلك القوة لكانت نسبتُها إلى قوته سبّحانه دون نسبة قوة البعوضة إلى حَمّلةِ العرش. ولو كان جُودهم على رجل واحد وكلُّ الخلائق على ذلك الجود لكانت نسبتُه إلى جوده دون نسبة قطرة إلى البحر. وكذلك عِلْمُ الخلائق إذا نُسب إلى علمه كان كنقرة عصفور من البحر. وكذلك سائر صفاته كحياته وسمعه وبَصَرِه وإرادته، فلو فُرضَ البحرُ المحيط بالأرض مِداداً تحيطُ به سبعةُ أبحر، وجميعُ أشجار الأرض شيئاً بعد شيء أقلاماً لَفنيَ ذلك المدادُ والأقلامُ ولا تفني كلماته ولا تنفَد ، فهو أكبر في علمه مِن كل عالم ، وفي قدرته من كل قادر ، وفي جوده من كل جواد . وفي غِنــاه من كل غنى، وفي علوّه من كل عال ، وفي رحمته من كل رحيم. استوَى على عرشه واستولى على خلقه ، منفردٌ بتدبير مملكته فلا قبضَ ولا بسطَ ولا منع ولا هدى ولا ضلالَ ولا سعادة ولا شقاوةَ ولا موت ولا حياةَ ولا نفع ولا ضر إلا بيده. لا مالكَ غيرُه، ولا مدبرَ سواه، لا يستقلُّ أحدٌ معه بملكِ مثقالٌ ذرة في السموات والأرض، ولاله شركةٌ في ملكها. ولا يحتاج إلى وزير ولاظهير ولامعين، ولا يغيبُ فيخلفُه غيرُه، ولا يعيى فيعينهُ سواه. ولا يتقدم أحدَّ بالشفاعة بين يديه إلا مِن بعد إذنه لمن شاء وفيمن شاء. فهو أولُ مَشَاهِد المعرفة ثم يتزَقى منه إلى مشهد فوقه لا يتم إلا به وهو مشهدُ الإلهية فيُشهدُ سبحانه متجلياً في كماله بأمره ونهيه ووَعْده ووعيده وثوابه وعقابه وفضله في ثوابه، فيُشهد رباً قيوماً متكلماً آمراً ناهياً يحب ويبغض ويرضى ويغضب، قد أرسلَ رُسله وأنزل كتبه وأقام على عباده الحجةَ البالغة وأتم عليهم نعمتَه السابغة، يهدي من يشاء منه نعمة وفضلاً ويضلّ من يشاء حكمةً منه وعدلاً، ينزلُ إليهم أوامرَه وتعرضُ عليه أعمالُهمْ. لم يخلقْهم عبثاً ولم يتركهم سدى، بل أمرُه جار عليهم في حركاتهم وسكناتهم وظواهرهم وبواطنهم، فلله عليهم حُكم وأمر في كل تحريكة وتسكينة ولحظة ولفظة، وينكشف له في هذا النور عدلُه وحكمته ورحمته ولطفه وإحسانه وبره في شرعه وأحكامه، وأنها أحكام رب رحيم محسن لطيف حكيم قد بهرت حكمته العقولَ وأقرَّتْ بها الفِطرُ وشهدتْ لمنزلها بالوحدانية ولمن جاء بها

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT onverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> بالرسالة والنبوة، وينكشف له في ضوء ذلك النور إثبات صفات الكمال وتنزيهه سبحانه عن النقص والمثال، وأن كل كمال في الوجود فمعطيه وخالقه أحق به وأولى، وكلَّ نقص وعيب فهو سبحانه منزة متعال عنه، وينكشف له في ضوء هذا النور حقائق المعاد واليوم الآخر وما أخبر به الرسول عنه حتى كأنه يشاهده عياناً وكأنه يخبر عن الله وأسمائه وصفاته وأمره ونهيه ووعده ووعيده إخبارَ مَن كأنه قد رأى وعاين وشاهد ما أخبر به. فمن أراد سبحانه هدايته شرّح صدرة لهذا فاتسع له وانفسح، ومَن أراد ضلالته جعل صدره من ذلك في ضيق وحرّج لا يجد فيه مسلكاً ولا منفذاً والله الموفق المعين. وهذا الباب يكفي اللبيب في معرفة القدر والحكمة ويطلعه على العدل والتوحيد اللذين تضمنها قوله : (شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكم، إن الدين عند الله الإسلام (<sup>(1)</sup>).

> > ۱۸) سورة آل عمران الآية : ۱۸.



## البابُ السَّادس عشر فيا جاء في السنة مِن تفرّد الرب تعالى بخَلْق أعمال العباد كما هو منفرد بخلق ذواتهم وصفاتهم

قال البخاري في كتاب خلق أفعال العباد. حدثنا علي بن عبدالله ثنا مروان بن معاوية ثنا أبو مالك عن ربعي بن حراش عن حذيفة قال الُّنبي عَلَّيْهُم. إن الله يصنعُ كلَّ صانع وصنعته. قال البخاري: وتلا بعضُهم عند ذلبك ﴿والله خلقكم وما تعملونَ﴾ (١) ، حدثنا محمد أبو معاوية عن الأعمش عن شقيق عن حذيفة نحوه موقوفاً عليه. وأما استشهادُ بعضهم بقوله تعالى: ﴿والله خلقكم وما تعملون ﴾ بحَمْل ﴿ مَا ه على المصدر، أي خلَقكم وأعمالَكم، فالظاهرُ خلافٌ هذا وأنها موصولة، أي خَلَقكم وخلقَ الأصنام التي تعملونها، فهو يدلُّ على خَلْق أعمالهم مِن جَعِةٍ اللزوم، فإن الصم اسم للآلة التي حلَّ فيها العملُ المخصوصُ، فإذا كان مخلوقاً لله كَانٍ خلقه متناولاً لمادته وصورته. قال البخاري: وحدثنا عمرو بن محمد حدثنا ابن عيينة عن عمرو عن طساوس عن ابن عمر : • كلَّ شيء بقدر ، حتى وضعُك يدَّك على خدك ، قال البخاري وحدثني اسماعيل قال حدثني مالك عن زياد بن سعد عن عمد بن مسلم عن طاوس قال: أدركتُ ناساً من أصحاب رسول الله عليه يتقولون: كل شيء يقدَر حتى العَجْزُ والكَيَسُ. رواه مسلم في صحيحه عن طساوس وقال: سمعتُ عبدًالله بن عمر يقول قال رسول الله مُتَالِثُهُ : ( كُلُّ شيء بقدر حتى العجزُ والكَيِّسُ ). قال البخاري : وقال ليث عن طـاوس عن ابن عباس ﴿ إِنَّا كُلَّ شيء خلقناه بقدَر ﴾ (٢) حتى العجزُ والكيِّسُ. قال البخاري : سمعتُ عبيدالله بن سعيد يقول سمعت يحيي بن سعيد يقول : مازلتُ أسمعُ أصحابنا يقولون: أفعالُ العباد مخلوقة. قسال البخباري: حسر كماتُهم (٢) سررة القمر الآية: ٤٩. (١) سورة الصافات الآية : ٩٦.

Deal Image Converter - (no stamps are applied by registered vorsion) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأصواتُهم وأكسابُهم وكتابتُهم مخلوقة. وقال جابر بن عبدالله: كان رسول الله ﷺ يعلمنا الاستخارة في الأمور كما يعلمنا السورة من القرآن، يقول: [ إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين مين غير الفريضة. ثم ليقل اللهم إني أستخيرُك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك مِن فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدر، وتَعْلَم ولا أعلم، وأنتَ علاَّم الغيوب، اللهم إن كنتَ تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فيسره لي ثم باركْ لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فاصرفه عني واصرفني عنه، واقدُرْ لي الخيرَ حيث كان ثم رضنى به، قال: ويُسمِّي حاجتَه. قال الترمذي هذا حديث حسن صحيح. فقوله إذا همَّ أحدُكم بالأمر صَريحٌ في أنه الفعلُ الاختياري المتعلق بإرادة العبد، وإذا عُلم ذلكُ فقولُه : ( أستقدرك بقدرتك ) أي أسألك أن تُقدرني على فعله بقدرتك. ومعلوم أنه لم يُسأل القدرةَ المصححةَ التي هي سلامةُ الأعضاء وصحةُ البنية، وإنما سأل القدرُةَ التي توجب الفعلَ فعلمَ أنها مقدورةٌ لله ومخلوقة له، وأكَّدَ ذلك بقوله: ٥ فإنك تقْدر ولاّ أقدر ، تقدرُ أن تجعلني قادراً فاعلاً ولا أقدر أن أجعلَ نفسي كذلك. وكذلك قوله: « تعلم ولا أعلم » أي حقيقةُ العلم بعواقب الأمور ومآلُها والنافعُ منها والضارُّ عندك وليس عندي . وقوله ا يسره لي أو اصر فه عني ، فإنه طلبَ مِن الله تيسيرَه إن كان له فيه مصلحةٌ وصَرْفَه عنه إن كان فيه مَفسدة. وهذا التيسيرُ والصرفُ متضَّمِن إلقاء داعيةِ الفعل في القلب أو إلقاءَ داعيةِ التركِ فيه، ومتى حَصَّلتْ داعيةُ الفعل حصل الفعلُ، وداعيةُ التركِ امتنع الفعل.

وعند القدرية ترجيحُ فاعلية العبد على الترك منه ليس للرب فيه صُنع ولا تأثير ، فطلبُ هذا التيسيرِ منه لا معنى له عندهم ، فإن تيسيرَ الأسباب التي لا قدرةَ للعبد عليها موجودٌ ولم يسأله العبدُ .

وقوله «ثم رضني به» يدلّ على أن حصول الرضا وهو فعل اختياري مِن أفعال القلوب أمرَّ مقدور للرب تعالى وهو الذي يجعل نفسَه راضياً. وقوله: «فاصرفه عني واصرفني عنه» صريحٌ في أنه سبحانه هو الذي يصرفٌ عبدَه عن فعله الاختياري إذا شاء صرَّفه عنه كما قال تعالى في حق يوسف الصديق: ﴿ كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء ﴾ (١) وصرفُ السوء والفحشاء هـو صَرْفٌ دواعي القلب وميله إليهما

19+

y Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> فينصرفان عنه بصرف دواعيها. وقولُه: (واقدُرْ لي الخيرَ حيث كان ) يعم الخيرَ المقدور للعبد من طاعته وغيرَ المقدور له، فعُلم أن فعلَ العبد للطاعة والخير أمرَّ مقدورٌ لله إن لم يَقدره الله للعبد لم يقع من العبد. ففي هذا الحديث الشفاء في مسألة القدر. وأمرَ النبيَّ عَلَيْتُهُ الداعيَ به أن يقدّم بين يدي هذا الدعاء ركعتين عبوديةً منه بين يدي نجواه، وأن يكونا من غير الفريضة ليتجردَ فعلُها لهذا الغرض المطلوب. ولما كان الفعلُ الاختياري متوقفاً على العلم والقدرة والإرادة لا يحصلُ إلا بها توسّل الداعي إلى الله بعلمه وقدرته وإرادته التي يؤتيه بها من فضله، وأكد هذا المعنى بتجرده وبراءته من ذلك فقال: (إنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق التيسيرَ بالخير والصرفَ بالشر. وهو علمُ الله سبحانه تحقيقاً للتفويض إليه واعترافاً وبراءته من ذلك فقال: (إنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق وبراءته من ذلك فقال: وإنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق وبراءته من ذلك فقال: وإنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق وبراءته من ذلك فقال: وإنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق وبراءته من ذلك فقال: وإنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق وبراءته من ذلك فقال: وإنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق وبراءته من ذلك فقال: وإنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق وبراءاته من ذلك فقال: وإنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر، وأمرَ الداعي أن يعلق وبراءاته المتعان.

وفي الترمذي وغيره مِن حديث الحسن بن علي قال: علمني رسولُ الله ﷺ كلمات أقولهن في الوِتر: «اللهم اهدِني فيمن هَدَيت، وعافني فيمن عافيت، وتولّني فيمن توليت، وبارك لي فيا أعطيت، وقِني شرَّ ما قضيت، إنَّكَ تقضي ولا يُقضَى عليك، إنهُ لا يَذِلَّ مَن واليت، تباركتَ وتعاليت». فقولُه «اهدني، سؤال للهداية المطلقة التي لا يتخلفُ عنها الاهتداء.

وعند القدرية أن الرب سبحانه وتعالى عن قولهم لايقدرُ على هذه الهداية وإنما يقدرُ على هداية البيانِ والدلالةِ المشتركةِ بين المؤمنين والكفار .

وقولُه وفيمن هديت ، فيه فوائدُ أحدُها أنه سؤالٌ له أن يدخَله في جلة المهديين وزمرتهم ورفقتهم. الثانية توسلٌ إليه بإحسانه وإنعامه، أي يا ربي قد هَدَيتَ من عبادك بشراً كثيراً فَضْلاً منك وإحساناً فأحسن إليّ كما أحسنتَ إليهم. كما يقول الرجلُ للملك اجعلني مِن جلة مَن أغنيتَه وأعطيتَه وأحسنتَ إليه. الثالثةُ أن ما حصلَ لأولئك مِن الهدى لم يكن منهم ولا بأنفسهم، وإنما كان منك فأنتَ الذي هديتهم. وقولُه : وعافني فيمن عافيت ، إنما يسأل ربَّه العافية المطلقةَ وهي العافيةُ مِن الكفر والفسوق والعصيان والغفلة والإعراض وفعل ما لا يحبه وتَرْكِ ما يحبه، فهذا حقيقةً العافية ، وهذا ما سُئلَ الربُّ شيئاً أحبَّ إليه مِن العافية ، لأنها كلمة جامعة للتخلص من الشر كله وأسبابه. وقولُه : وقولُه : وتولني فيمن توليت » سؤالٌ للتولي الكامل ليس المرادُ

Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CF GFHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

به ما فعلَه بالكافرين مِن خلق القدرة وسلامة الآلة وبيان الطريق، فإن كان هذا هو ولايتَه للمؤمنين فهو وليّ الكفار كما هو وليّ المؤمنين، وهو سبحانه يتولى أولياءه بأمور لا توجد في حق الكفار مِن توفيقهم وإلهامهم وجَعلِهم مهديين مطيعين. ويدلُّ عليه قولُه و إنه لا يَذلُّ مَن واليت ، فإنه منصورٌ عزيز غالب بسبب تَوليك له، وفي هذا تنبيه على أن مَن حصلَ له ذلك في الناس فهو بنقصان ما فاته مِن تولي الله، وإلا فمع الولاية الكاملة ينتفي المذل كله ولو سلط عليه بالأذى مَن في أقطارها، فهو العزيزُ غير الدليل.وقوله وقي شر ما قضيتَ ، يتضمنُ أن الشر بقضائه، فإنه هو الذي يقي منه. وفي المسند وغيره أن رسول الله يتشر أن الشر بقضائه، فإنه هو الذي يقي منه. وفي المسند وغيره أن رسول الله يتشر قال لمعاذ بن جبل : يا معاذُ والله إني لأحبك، وهذه أفعال اختيارية ، وقد سأل الله أن يعينه على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك ، وهذه أفعال اختيارية ، وقد سأل الله أن يعينه على فعلها . وهذا الطلبُ لا معنى له عند وهذه أفعال اختيارية ، وقد سأل الله أن يعينه على فعلها . وهذا الطلبُ لا معنى له عند وهذه أفعال اختيارية ، وقد سأل الله أن يعينه على فعلها . وهذا الطلبُ الا معنى له عند والتري أن تقول دُبُرَ كلَّ صلاةٍ . والتمكينُ وإزاحةُ الأعذار وسلامةً الآلة ، وهذا وهذه أفعال اختيارية ، وقد سأل الله أن يعينه على فعلها . وهذا الطلبُ لا معنى له عند واصلٌ للسائل وللكفار أيضاً .

والإعانة التي سألها أن يجعله ذاكراً محسناً لعبادته كما في حديث ابن عباس عنه يَتَلَقُهُ في دعائه المشهور : (ربَّ أعنَّي ولا تعنْ عليّ ، وانصرني ولا تنصرْ عليّ ، وامكر لي ولا تمكرْ عليّ ، واهدني ويسَر الهدى لي ، وانصرني على من بَغَى عليَّ ، ربّ اجعلْني لك شكّاراً ، لك ذكاراً ، لك رهاباً مطواعاً ، لك مخبتاً ، إليك أوّاها منيباً ، ربّ تقبلُ توبتي ، واغسل حَوْبتي ، وأجبْ دعوتي ، وثبّتْ حُجتي ، واهد قلبي ، وسدد لساني ، واسلل سخيمةً صدري ». رواه الإمام أحد في المسند وفيه أحدّ وعشرون دليلاً فتأملها .

وفي الصحيحين أنه ﷺ كان يقول بعد انقضاء صلاته: ولا إله إلا الله وحدّه لا شريك له، له الملكُ وله الحمدُ وهو على كل شيء قدير ، اللهم لا مانع لما أعطيتَ ولا معطي لما منعتَ ، ولا ينفعُ ذا الجدّ منك الجدَّ ». وكان يقولُ ذلك الدعاءَ عند اعتداله مِن الركوع ، ففي هذا نَفْيُ الشريكِ عنه بكل اعتبار ، وإثباتُ عموم الملك له بكل اعتبار ، وإثباتُ عموم الحمد ، وإثباتَ عموم القدرة ، وأن الله سبحانه إذا أعطى عبداً فلا مانع له وإذا منعه فلا معطي له ـ وعند القدرية أن العبدَ قد يَمنع مَن أعطى اللهُ ويُعطي مَن منعه ، فإنه يفعلُ باختياره عطاءً ومنعاً لم يشأه الله ـ ولم يجعله معطياً مانعاً فيُتصورَ أن يكون لمن أعطى مانع ولمن منع معطٍ .

وفي الصحيح أن رجلاً سأله أن يدله على عمل يدخلُ بـه الجنةَ فقال و إنه لَيسير على من يَسَره الله عليه . فدل على أن التيسير الصادر مِن قِبله سبحانه يُوجب اليسر في العمل، وعدم التيسير يستلزمُ عدمَ العمل لأنه ملزومُه، والملزومُ ينتفي لانتفاء لازمه. والتيسيرُ بمعنى التمكين وخلق الفعل وإزاحة الأعذار وسلامة الأعضاء حاصلٌ للمؤمن والكافر . والتيسيرُ المذكور في الحديث أمر آخر وراء ذلك وبالله التوفيق والتيسير .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وفي الصحيح عنه مَظْنَيْمُ أنه قال لأبي موسى: و ألاَ أدلكَ على كنز من كنوز الجنة، لا حول ولا قوة إلا بالله ، وقد أجمَّ المسلمون على هذه الكلمة وتلقيها بالقَبول ، وهي شافية كافية في إثبات القدر وإبطال قول القدرية. وفي بعض الحديث: ﴿ إِذَا قَالِمَا الْعَبْدُ قال الله: أسلمَ عبدي واستسلم». وفي بعضه ٩ فوّضَ إليَّ عبدي». قال بعض المنتسبين للقدر : لما كانت القدرةُ بالنسبة إلى الفعل وإلى الترك بحصول الدواعي على التسوية ، وما دام الأمرُ كذلك امتنع صدورُ الفعل، فإذا رَجَحَ جانبُ الفعل على الترك بحصول الدواعي وإزالة الصوارف حصلَ الفعل، وهذه القوةُ هي المشارُ إليها بقولنا : ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وشأنُ الكلمة أعظمُ مما قال، فإن العالَمَ العُلويَّ والسفلي له تحولٌ مِن حالٍ إلى حال، وذلك التحولُ لا يقعُ إلا بقوة يقع بها التحولُ، فكذلك الحوْل، وتلك القوَّةُ قائمة بالله وحده، ليست بالتحويل، فيدخلُ في هذا كلُّ حركة في العالم العلوي والسفلي، وكل قوة على تلك الحركةِ قسرية أو إرادية أو طبيعية، وسواء كانت مِن الوسط أو إلى الوسط أو على الوسط، وسواء كانت في الكم أو الكيف أو في الأين، كحركة النبات وحركة الطبيعة وحركة الحيوان وحركة الفلك وحركة النفس والقلب، والقوةُ على هذه الحركات التي هي حولٌ، فلا حول ولا قوة إلا بالله. ولما كان الكنزُ هو المال النفيس المجتمع الذي يخفي على أكثر الناس، وكانَ هذا شأن هذه الكلمـة كانت كنزاً مِن كنوز الجُّنة فأوتيها النبيُّ ﷺ مِن كنزٍ تحت العرش. وكأن قائلها أسلم واستسلم لمن أزمَّةُ الأمور بيديه وفوض أمره إليه.

وفي المسند والسنن عن أبي الديلمي قال: أتيتُ أبيَّ بن كعب فقلت: في نفسي شيء من القدر فحدثني بشيء لعل الله يُذهبه عني من قلبي، فقال: إن الله لو عذب أهلَ ساواته وأهلَ أرضه لعذَّبهم وهو غيرُ ظالم لهم، ولو رحمهم لكانت رحمتُه خيراً لهم مِن أعالهم، ولو أنفقتَ مثلَ أحد ذهباً ما قبله الله منك حتى تؤمنَ بالقدر وتعلمَ أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك، ولو متَّ على غير ذلك كنتَ

من أهل النار ، قال: فأتيتُ عبدَ الله بن مسعود وحذيفة بن اليان وزيد بن ثابت فكلَّ منهم حدثني بمثل ذلك عن رسول الله يَسْتَقْم . وهذا الحديث حديث صحيح رواه الحاكم في صحيحه، وله شأن عظيم، وهو دال على أن مَن تكلم به أعرفُ الخلق بالله وأعظمهُم له توحيداً وأكثرهم له تعظياً، وفيه الشفاء التام في باب العدل والتوحيد، فإنه لا يزال يجولُ في نفوس كثير من الناس كيف يجتمعُ القضاء والقدر والأمر والنهي، وكيف يجتمعُ العدل والعقاب على المقضيِّ المقدَّر الذي لا بد للعبد من فعله.

FOR QURAPICE GHAZI TRUST

ثم سلك كلُّ طائفة في هذا المقام وادياً وطريقاً، فسلكَ الجبريةُ وادي الجبر وطريقً المشيئة المحضة الذي يرجّح مثلاً على مثل مِن غير اعتبار علة ولا غاية ولا حكمة. قالوا : وكل ممكن عدل، والظلم هو المتنع لذاته، فلو عَذَّب أهلَ سمواته وأهلَ أرضه لكان متصرفاً في ملكه، والظلمُ تصرفُ القادر في غير ملكه، وذلك مستحيل عليه سبحانه. قالوا : ولما كان الأمر راجعاً إلى محض المشيئة ثم تكن الأعمال سبباً للنجاة، فكانت رحمتُه للعباد هي المستقلة بنجاتهم، فكانت رحمتُه خيراً مِن أعمالهم. وهؤلاء راعَوْا جانبَ الملك وعَطَلوا جانبَ الحمد، واللهُ سبحانه له الملكُ وله الحمد .

وسلكَت القدرية وادي العدل والحكمة ، ولم يوفوه حقه وعطلوا جانب التوحيد ، وجاروا في هذا الحديث ولم يَدُروا ما وجهه . وربما قابلَه كثير منهم بالتكذيب والرد له وأن الرسولَ لم يقل ذلك . قالوا : وأي ظلم يكون أعظمَ من تعذيب من استنفد أوقات عمره كلَّها واستفرغ قواه في طاعته ، وفعل ما يجبه ولم يعصه طَرفةَ عين وكان يعملُ بأمره دائماً ؟ فكيف يقول الرسول يَعْلَق أن تعذيب هذا يكون عدلاً لا ظلماً ؟ قالسوا : ولا يقال إن حقه عليهم، وما ينبغي له أعظمُ من طاعاتهم ، فلا تقعُ تلك الطاعات في مقابلة نعمه وحقوقه ، فلو عذبهم لعذبهم بحقه عليهم ، لأنهم إذا فعلوا مقدورَهم من طاعته لم يكلَّفوا بغيره، فكيف يُعذبون على تركِ ما لا قدرةَ لهم عليه ؟ وهل ذلك إلا مقابلة نعمه وحقوقه ، فلو عذبهم لعذبهم بحقه عليهم ، لأنهم إذا فعلوا مقدورَهم من بنزلة تعذيبهم على كونهم لم يخلقوا السموات والأرضَ ونحو ذلك مما لا يدخلُ تحت مقابلة ما يكلُّفوا بغيره، فكيف يُعذبون على تركِ ما لا قدرةَ لهم عليه ؟ وهل ذلك إلا مقدورهم ؟ قالوا : فلا وجه لهذا الحديث إلا ردّه أو تأويلُه وحُله على لا يدخلُ تحت مهم أنه لو أراد تعذيبهم جعلهم أمة واحدة على الكفر ، فلو عذبهم في هذه الحال لكان غيرَ ظالم لهم، وهو لم يقلُ لو عذبهم مع كونهم مطيعين له عابدين له لعذبهم وهو غيرُ فعرَ ظالم لهم ، وهو لم يقلُ لو عذبهم مع كونهم مطيعين له عابدين له لغذبهم وهو غيرُ ن غيرَ ظالم لهم ، م أخبر أنه لو عدبهم مع الرحة لكانت رحته لهم خيراً من أعلوم ، ثم أخبر أنه لا يُقْبَلُ من العبد عملٌ حق يؤمن بالقدر ، والقدرُ هو علم الله بالكائنات وحُكمه فيها . لا يُقْبَلُ من العبد عملٌ حق يؤمن بالقدر ، والقدرُ هو علم الله بالكائنات وحُكمه فيها .

Sance applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ووقفت طائفة أخرى في وادي الحيرة بين القدر والأمر والثواب والعقاب، فتارة يغلب عليهم شهود القدر فيغيبون به عن الأمر، وتارة يغلب عليهم شهود الأمر فيغيبون عن القدر، وتارة يبقون في حيرة وعمى. وهذا كله إنما سببه الأصول الفاسدة والقواعد الباطلة التي بنوا عليها. ولو جمعوا بين الملك والحمد والربوبية والإلهية والحكمة والقدرة، وأثبتوا له الكمال المطلق ووصفوه بالقدرة التامة الشاملة، والمشيئة العامة النافذة التي لا يوجد كائن إلا بعد وجودها، والحكمة البالغة التي ظهرت في كل موجود لعلموا حقيقة الأمر وزالت عنهم الحيرة، ودخلوا إلى الله سبحانه من باب أوسع من السموات السبع، وعرفوا أنه لا يليق بكماله المقدس إلا ما أخبر به عن نفسه على ألسنة رسله، وأن ما خالفه ظنون كاذبة وأوهام باطلة تولدت بين أفكار باطلة وآراء مظلمة.

فنقول وبالله التوفيق وهو المستعان وعليه التُّكَلانُ ولا حول ولا قوة إلا بالله: الربُّ تبارك اسمه وتعالى جدُّه، ولا إله غيره. هو المنعم على الحقيقة بصنوف النعم التي لا يحصبِها أهلُ سمواته وأرضه، فإيجادهمُ نعمةٌ منه وجَعْلهم أحياءً ناطقين نعمةٌ منه، وإعطاؤهم الأسماع والأبصار والعقول نعمسة منه، وإدرار الأرزاق عليهم على اختلاف أنواعها وأصنافها نعمةٌ منه، وتعريفُهم نفسَه بأسائه وصفاته وأفعاله نعمة منه، وإجراء ذكره على ألسنتهم ومحبته ومعرفته على قلوبهم نعمةٌ منه، وحفظهم بعد إيجادهم نعمةٌ منه، وقيامه بمصالحهم دقيقهـا وجليلهـا نعمـةٌ منه، وهدايتُهم إلى أسباب مصالحهم ومعايشهم نعمةٌ منه. وذِكرُ نعمه على سبيل التفصيل لاسبيلَ إليه ولا قدرةَ للبشر عليه، ويكفى أن النَّفس مِن أدنى نِعمه التي لا يكادون يعدّونها، وهو أربعة وعشرون ألف نفّس في كل يوم وليلة. فلله على العبد في النفس خاصةً أربعةً وعشرون ألفَ نِعمة كلَّ يَوم وليلة ، دع ما عدا ذلك مِن أصنافٍ نعمه على العبد . ولكل نعمةٍ من هذه النعم حقٌّ مِّن الشكر يستدعيه ويقتضيه ، فإذا وُزَّعتْ طاعاتُ العبد كلُّها على هذه النعم لم يُخرِجْ قسطُ كل نعمةٍ منها إلا جزءاً يسيراً جداً لا نسبةَ إلى قدْر تلك النعمة بوجه من الوجوه. قال أنس بن مالك: 1 يُنشر للعبد يومَ القيامة ثلاثةُ دواوين، ديوانٌ فيه ذنوبهُ وديوان فيه العملُ الصالح (١) ، فيأمرُ الله تعالى أصغرَ نِعمة مِن نعمه فتقوم فتستوعبُ عملَه كلَّه، ثم تقولُ: أي رَبَّ وعزتِك

 <sup>(1)</sup> سقط من المطبوعة ذكر الديوان الثالث ، والسياق يدل على أنه و ديوان نعم الله ، .

وجلالِك ما استوفيتُ ثَمني وقد بقيت الذنوبُ والنعم. فإذا أراد الله بعبد خيراً قال: ابنَ آدم ضَعَفتُ حسناتِك، وتجاوزتُ عنسيئاتك، ووهبتُ لك نِعمي فيا بيني وبينك.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وفي صحيح الحاكم حديثُ صاحب الرمّانة الذي عبدَ الله خسمائة سنةٍ يأكل كلّ يوم رمانة تخرجُ مِن شجرة ثم يقوم إلى صَلاته، فسأل ربه وقتَ الأجّل أن يقبضه ساجداً وأن لا يجعلَ للأرض عليه سبيلاً حتى يُبعثَ وهو ساجد، فإذا كانَّ يومُ القيامة وقفَ بين يدي الرب فيقولُ تعالى: ( أدخلوا عبدي الجنةَ برحمتي، فيقولُ: ربٌّ بل بعملي، فيقولُ الرب جل جلاله: قايسوا عبدي بنعمتي عليه وبعمله، فتؤخذَ نعمةُ البصر بعبادة خسائة سنة، وبقيت نعمة الجسد فضلاً عليه، فيقول: أدخلوا عبدي النار، فيجرَّ إلى النار، فينادِي: ربّ برحتك، رب برحتك أدخلني الجنة، فيقولُ: رُدّوه. فيوقفَ بين يديه فيقول: يا عبدي مَن خلَقك ولم تكن شيئًا ؟ فيقول: أنتَ يا رب، فيقول: مَن قوَّاكَ على عبادة خسمائة سنة ؟ فيقول: أنتَ يا رب، فيقول: من أنزلكَ في جبل وسط اللجة وأخرج لك الماء العذبَ مِن الماء المالح، وأخرج لك كل يوم رُمانة وإنما تخرجُ مرةً في السنة، وسألتني أن أقبضك ساجداً ففعلتُ ذلك بك؟ فيقول: أنت يا رب، فيقول الله: فذلك برَّحتى، وبرحتى أدخلكَ الجنة، رواه مِن طريق يحيى بن بكير، حدثنا الليثُ بن سعد عن سليان بن هرم عن محمد بن المنكدر عن جابر عن النبي مَنْكُمْ ، والإسناد صحيح، ومعناه صحيح لا ريب فيه، فقد صح عنه مَنْكُمُ أنه قال: ولن ينجوَ أحدٌ منكم بعمله، وفي لفظ: ولن يدخل أحدٌ منكم الجنةَ بعمله،. قالوا: ولا أنت يا رسولَ الله؟ قال: ﴿ وَلا أَنَا ، إِلا أَن يَتَغَمَّدُنِي اللهُ بَرَحَةٍ مِنه وَفَضَلَ ﴾ . فقد أخبر عظي أنه لاينجى أحداً عمله من الأولين ولا مِن الآخرين إلا أن يرحمه ربه سبحانه، فتكون رحمتُهُ خيراً له من عمله، لأن رحمته تنجيه وعمله لا ينجيه. فعُلم أنه سبحانه لو عَذَّب أهلَ سمواته وأرضيه لَعذبهم ببعض حقه عليهم. ومما يوضحه أنه كلما كملتْ نعمةُ الله على العبد عظمَ حقَّه عليه وكان ما يُطالَبُ به مِن الشكر أكثرَ مماء يُطالَبُ [ به ] مَن دونه، فيكونُ حق الله عليه أعظمَ وأعمالُه لا تفي بحقه عليه. وهذا إنما يعرفهُ حقَّ المعرفة مَن عرفَ الله وعرفَ نفسه. وهذا كلِّه لو لم يحصل للعبد مِن الغفلة والإعراض والذنوب ما يكون في قبالة طاعاته، فكيف إذا حصلَ له مِن ذلك ما يوازي طاعاته أو يزيدُ عليها ، فإن مِن حق الله على عبده أن يعبده لا يشركُ به شيئًا ، وأن يذكرَه ولا ينساه، وأن يشكره، ولا يكفره، وأن يرضى به رباً وبالإسلام ديناً

وبمحمد يَتَقِيلُهُ رسولاً . وليس الرضا بذلك مجردَ إطلاق هذا اللفظ وحالًه وإرادتُه تكذّبه وتخالفه. فكيف يَرضى به ربّاً مَن يَسخط ما يقضيه له إذا لم يكن موافقاً لإرادته وهواه فيظل ساخطاً به متبرماً، يَرضى وربَّه غضبان، ويغضبُ وربَّه راض ، فهذا إنما رضي مِن ربه حظاً لم يرضَ بالله رباً ؟ وكيف يدّعي الرضا بالإسلام ديناً مَّن يَنبذ أصولَه خلف ظهره إذا خالفت بدعته وهواه، وفروعَهوراءه إذا لـم توافق غرضَه وشهوته ؟ وكيف يصح الرضا بمحمد رسولاً ممن لم يُحكّمه على ظاهره وباطنه ويتلقى أصول دينه وفروعَه مِن مِشكاته وحده ؟ وكيف يَرضى به رسولاً مَن يَتركُ ما جاء به لقول غيره، ولا يتركُ قولَ غيره لقوله، ولا يُحكمه ويحتج بقوله إلا إذا وافق تقليدَه ومذهَبه فإذا خالفه لم يلتفت إلى قوله ؟ .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

والمقصودُ أن مِن حقه سبحانه على كل أحد من عبيده أن يرضى به ربّاً وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولاً ، وأن يكون حبه كله لله ، وبغضه في الله ، وقوله لله ، وتركه لله ، وأن يذكره ولا ينساه ، ويطيعه ولا يعصيه ، ويشكره ولا يكفره ، وإذا قام بذلك كله كانت نِعمُ الله عليه أكثر من عمله ، بل ذلك نفسُه من نعم الله عليه حيث وفقه له ويسره وأعانه عليه وجعله من أهله واختصه به على غيره ، فهو يستدعي شكراً آخرَ عليه ، ولا سبيل له إلى القيام بما يجب لله من الشكر أبداً . فنعمُ الله تطالبه بالشكر وأعإله لا تقابلها ، وذنوبه وغفلتهُ وتقصيره قد تستنفد عمله ، فديوانُ النعم وديوانُ الذنوب يستنفدان طاعاته كلَّها.

هذا وأعمالُ العبد مستحقة عليه بمقتضى كونه عبداً مملوكاً مستعملاً فما يأمره به سيده، فنفسُه مملوكة، وأعمالُه مستحقة بموجب العبودية، فليس له شيء من أعماله كما أنه ليس له ذرة من نفسه، فلا هو ما كُ لنفسَه ولا صفاته ولا أعماله ولا لما بيده من الممال في الحقيقة، بل كلَّ ذلك مملوك مليه مستحق عليه لمالكه، أعظم استحقاقاً من سيد اشترى عبداً بمخالص ماله ثم قال اعدم وأدَّ إليَّ فليس لك في نفسك ولا في كسبك شيء. فلو عمل هذا العبد من الأعمال مر عمل فإن كلَّه مستحق عليه لسيده وحق من حقوقه عليه، فكيف بالمنعم المالك على ا تقيقة الذي لا تعد نعمة وحقوقه على عبده ولا يمكن أن تقابلها طاعاته بوجه، فلو عذبه سبحانه لعذبه وهو غير ظالم له، وإذا رحمه فرحته خير له من أعماله، ولا تكون أعماله ثمناً لرحته البتة، فلولا فضلُ الله رحمه فرحته خير له من أعماله، ولا تكون أعماله ثمناً لرحته البتة، فلولا فضلُ الله وَقَنْتُنَا الْذِيْعَانَ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَيْ الْعَالَي Ind by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ورحتهُ ومغفرته ما هنأ أحداً عيش ّالبتة، ولا عرف [ أحدّ ] خالقه، ولا ذكره، ولا آمن به، ولا أطاعه، فكما أن وجودَ العبد \_ محض وجوده \_ [ من جوده] وفضله ومنتهِ عليه، وهو المحمودُ على إيجاده، فتوابعُ وجودِهِ كُلّها كذلك، ليس للعبد منها شيء كما ليس له في وجوده شيء، فالحمدُ كله لله، والفضلُ كله له، والإنعام كله له، والحقَّ له على جميع خلقهِ، ومن لم ينظر في حقه عليه وتقصيره وعجزه عن القيام به فهو من أجهل الخلق بربه وبنفسه، ولا تنفعه طاعاته ولا يُسمعُ دعاؤه.

قال الإمام أحمد حدثنا حجاج حدثنا چرير بن حازم عن وهب قال: بلغني أن نبي الله موسى مرّ برجل يدعو ويتضرع فقال: يا ربّ ارحمه فإني قد رحمته، فأوحى الله تعالى إليه: لو دعاني حتى ينقطع فؤادُهُ ما استجبتُ له حتى ينظرَ في حقي عليه.

والعبدُ يسيرُ إلى الله سبحانه بين مشاهدةِ منته عليه ونعمه وحقوقه وبين رؤية عيب نفسه وعمله وتفريطه وإضاعته، فهو يعلم أن ربه لو عذبه أشدّ العذاب لكان قد عَدلَ فيه، وأن أقضيته كلها عدّل فيه، وأن ما فيه من الخير فمجردُ فضله ومنتهِ وصدقته عليه. ولهذا كان في حديث سيد الاستغفار : ( أبوء لك بنعمتك عليَّ وأبوء بذنبي ». فلا يرى نفسه إلا مقصراً مذنباً ولا يرى ربّه إلا محسناً متفضلاً . وقد قسم الله خلقه إلى قسمين لا ثنالنث لها ، تنائبين وظالمين فقال: ﴿ ومن لم يتب فأولئك هسم الظالمون ﴾ <sup>(1)</sup> وكذلك جعلهم قسمين ، معذبين وتائبين ، فمن لم يتب فأولئك هسم بد ، قال تعالى ﴿ ليعذب الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على المؤالمون ﴾ <sup>(1)</sup> وكذلك جعلهم قسمين ، معذبين وتائبين ، فمن لم يتب فيا ولئو بلا على بد ، قال تعالى ﴿ ليعذب الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على من ذلك أحد وعلق فلاحهم بها ، قال تعالى : ﴿ وتوبوا إلى الله جيعاً أيها المؤمنون للمائمين والمؤمنات ﴾ <sup>(1)</sup> ومدت سبحانه من جعلة نعمه على خير خلقه وأكرمهم عليه وأطوعهم له وأخشاهم له أن تاب عليه وعلى خواص أتباعه فقال ( لقد تاب الله على وأطوعهم له وأخشاهم له أن تاب عليه وعلى خواص أتباعه فقال في قله علي النبي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعد ما كاد يزيغُ قلوبُ وأطوعهم له وأخشاهم له أن تاب عليه وعلى خواص أتباعه فقال ( لقد تاب الله على وأطوعهم له وأخشاهم له أن تاب عليه وعلى خواص أتباعه فقال أله تو بالله على وأطوعهم له وأخشاهم له أن تاب عليه وعلى خواص أتباعه فقال أله تو تاب الله على وأطوعهم ما وأخشاهم له أن تاب عليه وعلى خواص أتباعه فقال ألهم إلى أخر مهم عليه وكري منهم <sup>(1)</sup> ثم كرر توبته عليهم فقال ألم تاب عليهم إنه بهم رؤوف رحم أ<sup>(1)</sup>

- (1) سورة الحجرات الآية: ١١.
   (٢) سورة الأحزاب الآية: ٧٣.
- (٤) سورة التوبة الآية : ١١٧
- (٥) سورة التوبة الآية : ١١٧

(٣) ` سورة النور الآية: ٣١.

وقداً متوبته عليهم على توبة الثلاثة الذين خلَّفوا <sup>(1)</sup> . وأخبر سبحانه أن الجنة التي وعدها أهلها في التوراة والإنجيل يدخلها التائبون<sup>(٢)</sup> فذكر عموم التائبين أولاً ثم خسص النبي والمهاجرين والأنصار بها ، ثم خصً الثلاثة الذين خلَّفوا ، فعُّلم بذلك احتياجُ جميع الخلق إلى تسوبته عليهم ومغفرته لهم وعفوه عنهم . وقد قال تعالى لسيد ولد آدم وأحب خلقه إليه « عفا الله عنك » فهذا خبرً منه وهو أصدق القائلين ، أو دعالا لرسوله بعفوه عنه ، وهو طلب من نفسه . وكان عَظَيْكُ يقول في سجوده أقرب ما يكون من ربه : « أعوذ برضاك من سخطك ، وأعوذ بعفوك من عقوبتك ، وأعوذ بك منك ، لا أحصي ثناء عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك » . وقال : « لأطوع نساء الأمة وأفضلهن وخبرهن الصديقة بنت الصديق » . وقد قالت له : « يا رسول الله لئن وافقت ليلة القدر فيا أدعو به » ، قال : « قولي اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني » . قال الترمذي : حديث حسن

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وهو سبحانه لمحبته للعفو والتوبة خلق خلقه على صفات وهيئات وأحوال تقتضي توبتهم إليه واستغفارهم وطلبهم عفوه ومغفرته . وقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة قال : قال رسول الله يتلكم : ولو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولجاء بقوم يذنبون فيستغفرون الله فيغفر لهم » . والله تعالى يحبُّ التوابين . والتوبةُ من أحبّ الطاعات إليه ، ويكفي في محبتها شدةُ فرحه بها ، كما في صحيح مسلم عن أبي هريرة قال : قال رسول الله يتلكم : قال الله عز وجل : وأنا عند ظنّ عبدي بي ، وأنا معه حين يذكرني والله لله أفرحُ بتوبةٍ عبده من أحدكم يجدُ ضالته في الفلاة ، وفي الصحيحين من حديث عبدالله ابن مسعود عن رسول الله يتلكم : ولله أشدُّ فرحاً بتوبة عبده المؤمن من رجل في أرض ابن مسعود عن رسول الله يتلكم : ولله أشدُّ فرحاً بتوبة عبده المؤمن من رجل في أرض أورحُ بتوبة معه راحلته عليها طعامة وشرابه فنام فاستيقظ وقد ذهبت فطلبها حتى أدركه العطش ثم قال أرجع إلى المكان الذي كنت فيه فأنام حتى أموت ، فوضع رأسه على ساعده ليموتَ ، فاستيقظ وعنده راحلته عليها زادُه وطعامه وشرابه. فالله أشد فرحاً بتوبة العرب من من هذا براحلته عليها عنام فانام عرى أموت ، فوضع رأسه وركة أورح ، ولي من أوجع إلى المكان الذي كنت فيه فأنام حتى أموت ، فوضع رأسه وركة أدركه العطش ثم قال أرجع على المكان الذي كنت فيه فأنام عرى أموت ، فوضع رأسه ورحاً بتوبة العده ليموت ، فاستيقظ وعنده راحلته عليها زادُه وطعامه وشرابه. فالله أشد

- (1) يشير إلى قوله تعالى بعد الآية السابقة من سورة التوبة: ﴿ وعلى الثلاثة الذين خلفوا .... ﴾.
- (٢) إشارة إلى قوله تعالى ١١١/٩ ﴿ إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون وعدداً عليه حقاً في التوراة والإنجيل والقرآن ﴾. ثم قررله
   (٦) التائبون....).

rted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> بشير يرفعه إلى النبي يَتَلَيْمُ قال: و لله أشدُّ فرحاً بتوبة عبده من رجل حملَ زاده ومزاده على بعير ثم سار حتى كان بفلاة فأدركته القائلة فنزل فقال تحت شجرة فغلبته عينه وانسلَّ بعيرهُ فاستيقظ فسعى شرفاً فلم ير شيئاً، ثم سعى شرفاً ثانياً، ثم سعى شرفاً ثالثاً، فلم ير شيئاً، فأقبل حتى أتى إلى مكانه الذي قال فيه فبينا هو قاعدٌ فيه إذ جاء بعيرهُ يمشي حتى وضع خُطامه في يده، فالله أشدَّ فرحاً بتوبة العبد من هذا حين وجد بعيره. فتأمل محبته سبحانه لهذه الطاعة التي هي أصلُ الطاعات وأساسها. فإن من زعم أن أحداً من الناس يستغني عنها ولا حاجة به إليها فقد جهل حقَّ الربوبية ومرتبة العبودية، وينتقصُ من أغناه بزعمه عن التوبة من حيث زعم أنه مُعظم له، إذ عطله عن هذه الطاعة العظيمة التي هي من أجل الطاعات والسريفة التي هي من أجلً العبودية، وينتقصُ من أغناه بزعمه عن التوبة من حيث زعم أنه مُعظم له، إذ عطله عن هذه الطاعة العظيمة التي هي من أجل الطاعات، والقُربة الشريفة التي هي من أجلً القُربات، وقال لستَ من أهل هذه الطاعة ولا حاجة به إليها فقد جهل حقً تربي من أبل عن هذه الطاعة العظيمة التي هي من أجل الطاعات، والقُربة الشريفة التي هي من أجلً قدرُه ولا قدرَ العبدَ حقرة قدره، وقد جعل بعض عباده غنياً عن مغفرة الله وعفوه وتوبته إليه، وزعم أنه لا يحتاج إلى ربه في ذلك.

> وفي الصحيحين من حديث أنس بن مالك قال: قال رسول الله عَلَيْنَةَ : ( للهُ أَشَدُّ فرحاً بتوبة عبده حين يتوب عن أحدكم من رجل<sup>(۱)</sup> كان على راحلته بأرض فلاة فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه فأيس منها فأتى شجرةً فاضطجع وقد يئس من راحلته، فبينا هو كذلك إذ هو بها قائمةً عنده، ثم قال من شدة الفرح : اللهم أنتَ عبدي، وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح ، وأكملُ الخلق أكملهم توبةً وأكثرهم استغفاراً.

> وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ﴿ وَاللَّهَ إِنَّي لأستغفر الله وأتوبُ إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة ﴾ ولما سمع أبو هريرة هذا من النبي ﷺ كان يقول ما رواه الإمام أحمد في كتاب الزهد عنه: ﴿ إِنِي لأستغفر الله في اليوم والليلة اثني عشر ألف مرة بقدر ديتي ﴾. ثم ساقه من طريق آخر وقال: ﴿ بقدْر ذنبه ﴾. وقال عبدالله ابنُ الإمام أحمد : حدثنا يزيد بن هارون أنبأنا محمد بن راشد عن مكحول عن رجل عن أبي هريرة قال: ﴿ ما جلستُ إِلى أحد أكثر استغفاراً من رسول الله ﷺ ﴾، قال الرجل: ﴿ وما جلستُ إِلى أحد أكثر استغفاراً من أبي هريرة ». وفي

> > (1) في صحيح مسلم وحين يتوب إليه من أحدكم .

۲..

rted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) FOR QURĂNIC THOUGHT

> صحيح مسلم عن الأغر المزني أن رسول الله ﷺ قال: 1 إنه ليغانُ على قلبي، وإني لأستغفرُ الله في اليوم مائة مرةٍ، وفي السنن والمسند من حديث ابن عمر قال: كنا نعدُ لرسول الله عليه في المجلس الواحد مائة مرة د ربّ اغفرْ لي وتُبُّ على إنَّكَ أنت التسوابُ الرحيم . قال الترمذي هذا حديث حسن صحيح. وقال الإمام أحمد حدثنا إسهاعيل ثنا يونس عن حيد بن هلال عن أبي بردة: قال: جلستُ إلى شيخ من أصحاب رسول الله مَالَةٍ في مسجد الكوفة فحدثني قال: سمعتُ رسول الله، أو قال: قال رسول الله بَعَالَةِ • يا أيها الناس توبوا إلى الله عز وجل واستغفروه فإني أتوب إلى الله وأستغفره كل يوم مائة مرة». قال الإمام أحمد وثنا يحيى عن شعبة ثنا عمرو بن مرة قال: سمعت أبا بردة قال: سمعتُ الأغر يحدث ابن عمر أنه سمع رسول الله عَظَّمَ يقول ويا أيها الناس توبوا إلى ربكم عز وجل فإني أتوب إليه في اليوم مائة مرة، وقال أحمد ثنا يزيد أنا حاد بن سلمة عن على بن زيد عن أبي عثمان النهدي عن عائشة قالت: ( كان النبي متلقم يقول: اللهم اجعلني من الذين إذا أحسنوا استبشروا وإذا اساؤوا استغفروا ، وكان من دعائه عليه في أول الصلاة عند الاستفتاح بعد التكبير واللهم أنتَ ربي وأنا عبدك، ظلمتُ نفسي واعترفتُ بذنبي، فاغفر لي إنه لا يغفرُ الذنوبَ إلا أنت، واهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت، لبيك وسعديك، والخيرُ في يديك ، وأنا بك وإليك ، تباركت وتعاليت ، أستغفرك وأتوب إليك » رواه مسلم. وفي الصحيحين عنه أنه كان يقول في دعائه واللهم باعدْ بيني وبين خطاياي كها باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نقني من خطاياي بالماء والثلج والبرد . وكان يقول هذا سراً لم يعلمُ به من خلقه حتى سألهُ عنه أبو هريرة. وروى عنه عليُّ بن أبي طالب أنه كان إذا استفتح الصلاةَ قال: ( لا إله إلا أنت ، ظلمتُ نفسي وعَملتُ سوءاً ، فاغفر لي إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت ، . وفي الصحيحين أنه كان يقول في ركوعه وسجوده ، سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي ٢. وفي صحيح مسلم من حديث عبدالله بن أبي أوفي أنه صلي كان إذا رفع رأسه من الركوع قال وسمع الله لمن حمده، اللهم ربنا لك الحمد ملَّ السموات وملَّ الأرض وملَّ ما شئت من شيء بعدُ ، اللهم طهرني بالثلج والبرد والماء البارد، اللهم طهرني من الذنوب والخطايا كما ينقى الثوبُ الأبيض من الوسخ». وفي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة أن رسول الله ﷺ كان يقول في سجوده « اللهم اغفر ذنبي كله دقَّه وجلَّه، أوَّله وآخره، علانيته وسرَّه. وفي مسند الإمام أحمد 2.1

أنه كان يقول في صلاته واللهم اغفر لي ووسع عليَّ في ذاتي، وبارك لي فيا رزقتني ». وفي صحيح مسلم عن فروة بن نوفل قال: قلت لعائشة: حدثيني بشيء كان رسول الله مالك يدعو به في صلاته، قالت بنعم كان يقول واللهم إني أعوذُ بك من شر ما علمت ومن شر ما لم أعلم »، وكان يقول بين السجدتين واللهم اغفر لي وارحني واجبرني واهدني وارزقني »، وكان يقول في قيامه إلى الصلاة بالليل واللهم لك الحمد »-الحديث-وفيه وفاغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، وما أسرفت وما أنت أعلم به مني، أنت المقدم وأنت المؤخر ، لا إله إلا أنت » وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري أن النبي عليك كان يدعو بهذا الدعاء واللهم اغفر لي خطيئي، على كل شيء قدير ، وما أنت أعلم به مني، أنت المؤخر ، وما أحد الدعاء وي المحيحين من أبي وجهلي، وإسرافي في أمري، وما أنت أعلم به مني، أنت المؤخر، وأنت المؤخر، وأنت على كل شيء قدير ».

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وحقيقةُ الأمر أن العبد فقير إلى الله بكل وجه وبكل اعتبار، فهو فقير إليه من جهة ربوبيته له، وإحسانه إليه، وقيامه بمصالحه، وتدبيره له، وفقيرٌ إليه من جهة إلهيته وكونه معبوده وإلهه ومحبوبـه الأعظم الذي لا صلاح له ولا فلاحَ ولا نعيم ولا سرور إلا بأن يكون أحبَّ شيء إليه، فيكون أحب إليه من نفسه وأهله وماله ووالده وولده ومن الخلق كلهم. وفقيرٌ إليه من جهة معافاته له من أنواع البلاء ، فإنه إن لم يُعافه منها هلك ببعضها. وفقيرٌ إليه من جهة عفوه عنه، ومغفرته له، فإنه لم يعْفُ عن العبد ويغفر له فلا سبيل إلى النجاة، فما نُجِّي أحدٌ إلا بعفو الله، ولا دخل الجنة إلا برحمة الله . وكثيرٌ من الناس ينظرُ إلى نفس ما يتابٌ منه فيراه نقصاً ولا ينظرُ إلى كمال الغاية الحاصلة بالتوبة، وأن العبد بعد التوبة النصوح خيرٌ منه قبل الذنب، ولا ينظر إلى كمال الربوبية وتفرد الرب بالكمال وحده، وأن لوازم البشرية لا ينفك منها البشرُ، وأن التوبة غاية كل أحد من ولد آدم وكماله كما كانت هي غايته وكماله، فليس للعبد كمالٌ بدون التوبة البتة، كما أنه ليس له انفكاكٌ عن سببها فإنه سبحانه هو المتفردُ المستأثر بالغنى والحمد من كل وجه وبكل اعتبار ، فرحمته للعبد خيرٌ له من عمله ، فإن عمله لا يستقل بنجاته ولا سعادته، ولو وكل إلى عمله لم ينجُ به البتة. فهذا بعضُ ما يتعلق بقوله عَظْنَهُم ، إن الله لو عذْب أهلَ سمواته وأهلَ أرضه لعذبهم وهو غير ظالم هم ه .

ومما يوضحه أن شكره سبحانه مستحق عليه بجهة ربوبيته لهم وكونهم عبيده

2.1

| 0 1135255 0 |
|-------------|
|             |
| 0 1312115 0 |

ومماليكه، وذلك يوجب عليهم أن يعرفوه ويعظموه ويوحدوه ويتقربوا إليه تقرب العبد المحب الذي يتقلب في نعمه ولا غناءَ به عنه طرفةً عين، فهو يدأبُ في التقرب إليه بجهده، ويستفرغُ في ذلك وسعه وطاقته، ولا يعدلُ به سواه في شيء من الأشياء، ويؤثر رضا سيده على إرادته وهواه، بل لا هوى له ولا إرادةَ إلا فيا يريد سيدُه ويحبه. وهذا يستلزم علوماً وأعمالاً وإرادات وعزائم لا يعارضُها غيرها ، ولا يبقى له معها التفاتّ إلى غيره بوجه. ومعلومٌ أن ما يطبع عليه البشرُ لا يفي بذلك، وما يستحقه الربّ تعالى لذاته وأنه أهلَّ أن يعبدَ أعظم مما يستحقه لإحسانه، فهو المستحقُّ لنهاية العبادة والخضوع والذل لذاته ولإحسانه وإنعامه. وفي بعض الآثار دلو لَــم أخلق جنةً ولا ناراً لكُنت أهلاً أن أعبد ، ولهذا يقولُ أعبد خلقه له يوم القيامة وهم الملائكة ( سبحانك ما عبدناك حق عبادتك ؛ فمن كرمه وجوده ورحمته أن رضي من عباده بدون اليسير مما ينبغي أن يعبد به ويستحقه لذاته وإحسانه، فلا نسبة للواقع منهم إلى ما يستحقه بوجه من الوجوه، فلا يسعهم إلا عفوه وتجاوزه. وهو سبحانه أعلم بعباده منهم بأنفسهم فلو عذبهم لعذبهم بما يعلمه منهم، وإنْ لم يحيطوا به علماً، ولو عذبهم قبل أن يرسل رسله اليهم على أعمالهم لم يكن ظالماً لهم، كما أنه سبحانه لم يظلمهم بمقته لهم قبل إرسال رسوله بملي كفرهم وشركهم وقبائحهم، فإنه سبحانه نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وع جمهم إلا بقايا من أهل الكتاب (١) ولكن أوجب على نفسه إذ كتب عليها الرحمة أنه لا بنذب أحداً إلا بعد قيام الحجة عليه برسالته. وسرُّ المسألة أنه لما كان شكرُ المنعم على قدْره وعلى قدْر نعمه، ولا يقوم بذلك أحد، كان حقه سبحانه على كل أحد، و لطالبة به، وإن لم يغفر له ويرحمه وإلا عذبه (٢) فحاجتهم إلى مغفرته ورحمته وع ه كحاجتهم إلى حفظه وكلاءته ورزقه، فإن لم يحفظهم هلكوا، وإن لم يرزقهم كوا، وإن لم يغفر لهم ويرحمهم هلكوا وخسروا. ولهذا قال أبوهم آدم وأمهم حوا: ﴿ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين ﴾ (٢) وهذا ش ولده من بعده وقد قال موسى كليمة سبحانه ﴿ رب إني ظلمتُ نفسي فاغفر لي ٢٠٠ وقال ﴿ سبحانك تبتُ إليك وأنا أول المؤمنين ﴾ (٥) وقال (1) إشارة إلى حديث عيا , بن حمار المجاشعي عنه بالله . انظره كاملاً في صحيح مسلم ١٥٩/٨. (٢) في العبارة من قوله و، ن، إلى قوله وعذبه، بعض اضطراب، والسياق غير محتاج إليها. (٣) سورة الاعراف الآية ٢١. (٥) سورة الاعراف الآية: ١٤٣. (1) سورة القصص الآية:

FOR QURĂNIC THOUGHT

ELEVENTIC THOUGHT

(ب) انحفر في ولأخي وأدخلنا في رحمتك وأنت أرحم الراحمين () وقال (أنت ولينا فاغفر لنا وارحمناً وأنت خيرُ الغافرين﴾ (٢) وقال خليله إبراهيم ﴿رب اجعلني مقيَّم الصلاة ومن ذريتي، ربنا وتقبل دعاء ربنا اغفر لي ولوالدي وللمؤمنين يوم يقومُ الحساب﴾ (٢) وقال ﴿ الذي خلقني فهو يهدين﴾ (١) إلى قوله ﴿ والذي أطمع أن يغفر لي خطيئتي يوم الدين ﴾ (٥) وقال أولُ رُسله إلى أهل الأرض ﴿ رِبٍ إِنِّي أُعُودَ بِكَ أَن أسألك ما ليس لي به علم، وإلا تغفر لي وترحمني أكن من الخاسرين 🗲 (٢) وقال لأكرم خلقه عليه وأحبهم إليه ﴿واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات﴾ (٧) وقال ﴿إِنَّا أنزلنا إليك الكتباب بالحق ﴾ (٨) إلى قبوليه ﴿ واستغفر الله إن الله كبان غفوراً رحياً ﴾ (١) وقال ﴿ إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً ليغفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر ويتم نعمته عليك ويهديك صراطاً مستقياً **﴾ <sup>(١٠)</sup> وقد تقدم حديثُ ابن عباس في** دِعِائَه ﷺ ورب أعنى ولا تعن على . وفيه ورب تقبل توبتي واغسل حوبتي . ، الحديث، وقد أخبرَ سبحانه عن أعبُّدٍ البشر داود أنه استغفر ربه ووخر ساجداً وأناب، وقال تعالى ﴿ فغفرنا له ذلك ﴾ (١١) وقال عن نبيه سليان ﴿ ولقد فتنا سليان وألقينا على كرسيه جسداً ثم أناب، قال رب المخفرْ لي وهب لي ملكاً لا ينبغى لأحدِ من بعدي إنك أنتَ الوهاب ﴾ (١٢)، وقال عن نبيه يونس إنه ناداه في الظلمات ﴿ لا إله إلا أنت سبحانك إني كنتُ من الظالمين﴾ (١٣) وقال صديق الأمة وخيرُها وأبرِها

- (١) سورة الاعراف الآية: ١٥١.
- (٢) سورة الاعراف الآية: ١٥٥.
  - (٣) سورة ابراهيم الآية : ٤١.
  - ٤) سورة الشعراء الآية: ٧٨.
  - (٥) سورة الشعراء الآية: ٨٢.
    - (٦) سورة هود الآية: ٤٧
  - (٧) سورة غافر الآية: ٥٥.
  - (٨) سورة الزمر الآية : ٢ .
  - (٩) مورة النساء الآية: ١٠٦.
- (١٠) سورة الفتح الآية : ١ .
  - (١١) سورة ص الآية : ٢٥.
  - (١٢) سورة ص الآية : ٣٥.
- (١٣) سورة الأنبياء الآية: ٨٧.

2 • 2

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> وأتقاها لله بعد رسوله (يا رسول الله علمني دعاء أدعو به في صلاتي )، فقال - قل -(اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كبيراً ، ولا يغفرُ الذنوب إلا أنت ، فاغفر لي مغفرة من عندك ، وارحمني إنك أنت الغفورُ الرحم ) . فاستفتح الخبر عن نفسه بأداة التوكيد التي تقتضي تقريرَ ما بعدها ، ثم ثنّى بالإخبار عن ظلمه لنفسه ، ثم وصف ذلك الظلم بكونه ظلماً كبيراً ، ثم طلب من ربه أن يغفر له مغفرةً من عنده ، أي لا يبلغها علمه ولا سعيه ، بل هي محضُ منته وإحسانه ، وأكبرُ من عمله ، فإذا كان هذا شأن من وزن بالأمة فرجح بهم فكيف بمن دونه .

1.0



## البَّابُ السَّابِع عشر في الكَسْبِ والجبر ومعناها لغةً واصطلاحاً وإطلاقها نفياً وإثباتاً . وما دلَّ عليه السمعُ والعقل مِن ذلك

أما الكسبُ فأصلهُ في اللغة الجمعُ. قاله الجوهري، وهو طلبُ الرزق. يقال: كسبتُ شيئا واكتسبتُه، بمعنى، وكسبتُ أهلي خبراً، وكسبتُ الرجلَ مـالاً فكسِبه. وهذا مما جاء على فَعَلَته ففعلَ. والكواسبُ الجوارحُ. وتكسَّب تكلَف الكَسْب، انتهى. والكسبُ قد وقع في القرآن على ثلاثة أوجه: أحدُها عقدُ القلب وعزمه، كقوله تعالى: ولا يؤاخذُكم الله باللغو في أيمانكم ولكنْ يؤاخذكم مما كَسَبَتْ قلوبكم في <sup>(1)</sup> أي مما عزمتم عليه وقصدتموه. وقال الزجاج: أي يؤاخذكم مما كَسَبَتْ قلوبكم في <sup>(1)</sup> أي مما المتقوا وأن تَعْتلوا في ذلك بأنكم حلّفتم. وكأنه التفت إلى لفظ المؤاخذة، وأنها الأولُ أصح، وهو قولُ جهور أهل التفسير، فإنه قابلَ به لغو اليمين، والقولُ الأولُ أصح، وهو قولُ جهور أهل التفسير، فإنه قابلَ به لغو اليمين، وهو أن الأخرى: ﴿ ولكنْ يؤاخذُكم مما على ترك المر والتقوى لمكان اليمين، والقولُ الأورى أصح، وهو قولُ جهور أهل التفسير، فإنه قابلَ به لغو اليمين، وهو أن الأورى أصح، وهو قولُ جهور أهل التفسير، فا ينه قابلَ به لغو اليمين، وهو أن الوجُه الثاني من الكسب كسبُ المال من التجارة قال تعالى به لغو اليمين، وهو أن والوجُه الثاني من الكسب كسبُ المال من التجارة قال تعالى في أي يا الذين الوجُه الثاني من الكسب كسبُ المال من التجارة قال تعالى: ﴿ يا أيباً الذين آمنوا أنفقوا الوجُه الثاني من الكسب كسبُ المال من التجارة قال تعالى: ﴿ يا أيباً الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم ومما أخرجنا لكم من الأرض ﴾ <sup>(٢)</sup> فالأولُ للتجار والثاني للزراع. الوجةُ الثانك من الكسب السعيُ والعملُ كقوله تعالى: ﴿ يا يكلّ الله نفساً إلا وُسمها من طيبات ما كسبتم وما أخرجنا لكم من الأرض ﴾ <sup>(٢)</sup> فالأولُ للتجار والثاني للزراع. الوجةُ الثالث من الكسب السعيُ والعملُ كقوله تعالى: ﴿ يا يكلّ الله نفساً إلا وسُعها ما ما كَسَبَتْ وعليها ما اكتسبت ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ ما كنم تكسبون ﴾ <sup>(٥)</sup>، أوذكُرْ به

(١) سورة البقرة الآية: ٢٢٥.
 (٢) سورة المائدة الآية: ٨٩.

- (2) سوبة البقرة الآية: ٢٨٦.
- (٥) وقالانعام الآية: ٣.

- (٣) سورة البقرة الآية : ٢٦٧.
- ۲۰٦

ان تُبْسلَ نفسَّ بما كسبتُ **﴾** <sup>(١)</sup> فهـذا كلـه للعمـل. واختلـف النـاسُ في الكسـب والاكتساب هل هما بمعنى واحد أم بينهما فرق، فقالت طائفة: معناهما واحد. قال أبو الحسن علي بن أحد : وهو الصحيحُ عند أهل اللغة ولا فرق بينهما ، قال ذو الرمة : ألفى أبـاه بهذا الكسـب يَكتسـبُ

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وقال الآخرون: الاكتساب أخصّ مِن الكسب، لأن الكسبّ ينقسم إلى كسبه لنفسه، ولغيره، ولا يقال يكتسب، قال الحطيئة :

ألقيت كاسبَهم في قعر مظلمة فاغفر هداك مليك الناس يا عمر قلت : والاكتساب افتعال، وهو يستدعي اهتماماً وتعملاً واجتهاداً. وأما الكسب فيصح نسبتة بأدنى شيء، ففي جانب الفضل جَعَلَ لها ما لها فيه أدنى سعي، وفي جانب العدل لم يجعل عليها إلا ما لها فيه اجتهاد واهتمام. وأما الجبر فيرجع في اللغة إلى ثلاثة أصول: أحدُها أن يغنى الرجل من فقر، أو يجبر عظمه من كَسر، وهذا من الإصلاح. وهذا الأصل يُستعمل لازماً ومتعدياً. يقال جَبرتُ العظمَ، وجبرَ. وقد جَمَعَ العجّاجُ بينهما في قوله:

## قد جَبّر الدين الإله فجبر

الأصلُ الثاني الإكراءُ والقهرُ، وأكثرُ ما.يُستعمل هذا على أفعل، يقال: أجبرتهُ على كذا، إذا أكرهتَه عليه، ولا يكاد يجيىء جَبَرتُه عليه إلا قليلاً. والأصلُ الثالث مِن العزّ والامتناع، ومنه نخلة جبّارة. قال الجوهري: والجبّارُ من النخل ما طال وفات اليدَ، قال الأعشى:

طريسق وجَبَّسارٌ رِوالا أصرلُسه عليه أبسابيسلٌ مِسن الطير تَنعَسبُ وقال الأخفش في قوله تعالى: ﴿ إِن فيها قوماً جبارين﴾ <sup>(٢)</sup> قال: أراد الطولَ والقوةَ والعِظم. ذَهَبَ في هذا إلى الجبّار مِن النخل، وهو الطويلُ الذي فات الأيدي. ويقال: رجل جبار، إذا كان طويلاً عظياً قوياً تشبيهاً بالجبار مِن النخل. قال قتادة: كانت لهم أجسام وخِلَق عجيبة ليست لغيرهم. وقيل: الجبار ههنا مِن جَبَرَه على الأمر، إذا أكرهه عليه. قال الأزهري: وهي لغة معروفة، وكثيرٌ من الحجازيين

سورة الأنعام الآية: . ٢٠.
 (٢) سورة المائدة الآية: . ٢٢.

۲.۷

يقولونها، وكان الشافعي رحمه الله يقول: جَبَره السلطانُ، ويجوزُ أن يكون الجبارُ مِن أَجُبَره على الأمر، إذا أكرهه. قال الفراء: لم أسمع فَعَالاً مِن أفعلَ إلا في حرفين وهما جبّار مِن أجبرَ، ودَراك مِن أَدركَ. وهذا اختيارُ الزجاج، قال: الجبارُ مِن الناس العاتي الذي يُجبر الناسَ على ما يريد، وأما الجبّارُ مِن أسماء الرب تعالى فقد فسّره بأنه الذي يَجبر الكسير ويُغني الفقيرَ والربُّ سبحانه كذلك. ولكنْ ليس هذا معنى اسمه الجبّار، ولهذا قَرَنه باسمه المتكبر، وإنما هو الجبروت. وكان النبي يَبَالَهُ يقول: وسبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة فالجبارُ اسم مِن أسماء التعظيم كالمتكبر والملك والعظيم والقهار. قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ الجبار المتكبر ﴾ <sup>(١)</sup> هو العظيمُ وجبروتُ الله عظمتُه. والجبّارُ مِن أسماء الملوك. والجُبُرُ الملكُ. والجبارةُ

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

## وانْعَـمْ صباحاً أيها الجبـرُ

أي أيها الملك. وقال السدي: هو الذي يُجبر الناسَ ويقهرهم على ما يريد .

وعلى هذا فالجبار معناه القهار. وقال محمد بن كعب: إنما سُمي الجبار لأنه جَبَرَ الحلقَ على ما أراد، والحلقُ أدقَ شأناً مِن أن يعصوا ربهم طَرْفَة عين إلا بمشيئته. قال الزجاج: الجبارُ الذي جَبَرَ الحلقَ على ما أراد. وقال ابن الأنباري: الجبارُ في صفة الرب سبحانه الذي لا يُنال، ومنه قولُهم نخلةٌ جبارة، إذا فاتت يد المتناول. فالجبارُ في صفة الرب سبحانه الذي لا يُنال، ومنه قولُهم نخلةٌ جبارة، إذا فاتت يد المتناول. فالجبارُ في مفة الرب سبحانه الذي لا يُنال، ومنه قولُهم نخلةٌ جبارة، إذا فاتت يد المتناول. فالجبارُ في مفة الرب سبحانه يرجعُ إلى ثلاثة معان الملك والقهر والعلو، فإن النخلة إذا طالت وارتفعت وفاتت الأيدي سُميت جبارةً، ولهذا جعلَ سبحانه اسمة الجبار مقروناً بالعزيز والمتكبر. وكلُّ واحد من هذه الأسهاء الثلاثة تضمّن الاسمين الآخرين. وهذه الأسهاء الثلاثة نظيرُ الأسهاء الثلاثة، وهي الخالقُ البارىء المصوِّر. فالجبارُ المتكبر يجريان متجرى التفصيل لمعنى اسم العزيز، كما أن البارىء المصوِّر. فالجبارُ المتكبر يجريان فالجبارُ مِن أوصافه يرجع إلى كمال القدرة والعزة والملك، ولهذا كان من أسمائه الحسنى. وأما المخلوقُ فاتصافةُ بالجبار ذم له ونقص كما قال تعالى: ﴿ كذلك يطبعُ الله على كل قلب متكبر جبار ﴾<sup>(1)</sup> وقال تعالى لرسوله علكم : ﴿ وماأنتَ عليهم بجبار ﴾<sup>(1)</sup>،

- (١) سورة الحشر الآية : ٢٣.
- (٢) جورة غافر الآية: ٣٥.

(٣) سورة ق الآية: ٤٥.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أي مسلَّط تقهرهمُ وتُكرههم على الإيمان. وفي الترمذي وغيره عن النبي ﷺ : ( يُحشرُ الجبارون والمتكبرون يوم القيامة أمثالَ الذَّر يطأهم الناس .

فصل: إذا عُرف هذا فلفظُ الكَسْب تطلقه القدريةُ على معنى، والجبريةُ على معنى، وأهلُ السنة والحديث على معنى. فكسبُ القدرية هو وقوعُ الفعل عندهم بإيجاد العبد وإحداثه ومشيئته من غير أن يكون الله شاءه أو أوجده. وكسبُ الجبرية لفظ لا معنى له ولا حاصلَ تحته، وقد اختلفت عباراتُهم فيه، وضربوا له الأمثالَ وأطالوا في المقال، فقال القاضي: الكسبُ ما وَجدوا عليه قدرةً مُحدثةً، وقبل إنه المتعلقُ بالقادر على غير جهة الحدوث، وقبل إنه المقدورُ بالقدرة الحادثة. قالوا: ولسنا نريدُ بقولنا: وما وجدوا عليه قدرة محدثة بأنها قدرةً على وجوده، فإن القادرَ على وجوده هو الله وجدوا عليه قدرة محدثة بأنها قدرةً على وجوده، فإن القادرَ على وجوده هو الله وحده، وإنما نعني بذلك أن للكسب تعلقاً بالقدرة الحادثة لا مِن باب الحدوث والوجود. وقال الإسفرائيني: وحقيقةُ الخلق مِن الخالق وقوعُه بقدرته مِن حيث صح انفرادُه به، وحقيقةُ الفعل وقوعُه بقدرته، وحقيقةُ الكسب مِن المكتسِب وقوعُه بقدرته مع انفراده به. ويختصُ القديمُ تعالى بالخلق، ويشترك القديمُ والمحدَثُ في

قلت: مُراده أن إطلاقَ لفظ الخلق لا يجوز إلا على الله وحده، وإطلاقَ لفظ الكسب يختصّ بالمحدّث، وإطلاق لفظ الفعل يصح على الرب سبحانه والعبدِ.

وقال أيضاً : كلُّ فِعل يقع على التعاون كان كسباً مِن المستعين. قلت : يريدُ أن الخالق يستقلّ بالخلق والإيجاد ، والكاسب إنما يقع منه الفعل على جهة المعاونة والمشاركة منه ومِن غيره لا يمكنه أن يستقل بإيجاد شيء البتة . وقال آخرون : قدرة المكتسِب تتعلق بمقدوره على وجه ما ، وقدرة الخالق تتعلق به من جيع الوجوه. قالوا : وليس كون الفعل كسباً مِن حقائقه التي تخصه ، بل هو معنى طرأ عليه ، كما يقول منازعونا مِن المعتزلة إن هذه الحركة لُطف، وهذا الفعلُ لُطف ، وصيغة وافعل ، يصير أمراً بالإرادة لأنها حدَثت بالإرادة ، واعتقاد الشيء على ما هو به يصير علماً بسكون النفس إليه ، لا أنه يتحدث كذلك به ، والأشياء قد تقترن في الوجوه فتتغيرُ أوصافُها وأحكامُها . قالوا : فالحركة إذا صادفت المتحركَ بها على وجه مخصوص تُسمى سباحة مثلاً ولطماً ومشياً ورقصاً . وقال الأشعري وابنُ الباقلاني : الواقعُ بالقدرة الحادثة هو كونُ الفعل كسباً ، دون كونه موجوداً أو محدثاً ، فكونه كسباً وصف للوجود بثابة هو

1+9

كونه معلوماً. ولخص بعضُ متأخريهم هذه العبارات بأن قال: الكسبُ عبارةٌ عن الاقتران العادي بين القدرة المحدِثة والفعل ، فإن الله سبحانه أجرى العادةَ بخلق الفعل عند قدرة العبد وإرادته لا بها. فهذا الاقترانُ هو الكسب. ولهذا قال كثيرٌ من العقلاء : إنَّ هذا مِن مُحالات الكلام ، وإنه شقيقُ أحوال أبي هاشم ، وطفْرةِ النَّظَام ، والمعنى القائم بالنفس الذي يسميه القَائلون به كلاماً. وشيءٌ مِن ذلك غيرُ معقول متصوّر . والذي استقر عليه قول الأشعري : إن القدرة الحادثةَ لا تؤثر في مقدورها ، ولم يقم [ بها ] المقدورُ ولا صفةٌ من صفاته، بل المقدورُ بجميع صفاته واقعٌ بالقدرة القديمة ، ولا تأثير للقدرة الحادثة فيه . وتابَعه على ذلك عامةُ أصحابه . والقاضي أبو بكر يوافقه مرةً ومرة يقول: القدرةُ الحادثة لا تؤثر في إثبات الذات وإحداثها ولكنها ﴿ تقتضى صفةً للمقدور زائدةً على ذاته تكون حالاً له. ثم تارة يقول: تلك الصفةُ التي ِ هي مِن أثر القدرة الحادثة مقدورةً لله تعالى. ولم يمتنع مِن إثبات هذا المقدور بين قادرين على هذا الوجه. وقد إضطربتْ آراء أتباع الأشعري في الكسب اضطراباً عظياً، واختلفت عباراتُهم فيه اختلافاً كثيراً. وقد َّذكره كلَّه أبو القاسم سليمان بن ناصر الأنصاري في ( شرح الإرشاد ) وذكر اختلاف طرائقهم واضطرابَهم فيه ثم قال: وقد قال الأستاذ في 1 المختصر ٢: قولُ أهل الحق في الكسب لا يرجعُ إلى إثبات قدرةٍ للعبد عليه كما يقال إنه معلوم له ، إلا أن الإمام ادّعى على الأستاذ أنه أثبتَ للقدرة الحادثة أثراً في الحدوث، فإنه لما نَفى الأحوالَ وأثبتَ للقدرة الحادثة أثراً فلا يُعقلُ الجمعُ بينها إلا أن يكون الأثرُ في الحدوث. ثم ذكر لنفسه مذهباً ذكره في الكتاب المترجَم (بالنظامية )، وانفرد به عن الأصحاب وهو قريبٌ مِن مذهب المعتزلة ، والخلافُ بينه وبينهم فيه في الاسم. قال: وهذا العقدةُ التي تورَّطَ الأصحابُ فيها في الكسب شبيهةٌ بالعقدة التي وقعتْ بين الأئمة في القراءة والمقروء . قال: وما ذكره الإمامُ في والنظامية » له وجه، غيرَ أنه مما انفرد باطلاقه، ولكل ناظرِ نظرهُ، والله يرحمنا وإياه.

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

قلت: الذي قاله الإمامُ في والنظامية ، أقربُ إلى الحق مما قاله الأشعري وابنُ الباقلاني ومَن تابعها . ونحن نذكرُ كلامَه بلفظه . قال : وقد تقررَ عند كل حاظ بعقله مُترقِّ عن مراتب التقليد في قواعد التوحيد أن الربَّ سبحانهُ يطالِب عبادَه بأعبالهم في حياتهم ودواعيهم إليها ، ومُثيبهُم ومُعاقبهُم عليهما في مماهم . وتبينَ بمالنصوص التي ٢١٠ verted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> لاتتعرصُ للتأويلات أنه أقدرَهم على الوفاء بما طالبهم به، ومكّنهم من التوصل إلى امتثال الأمر والانكفاف عن مواقع الزجر . ولو ذهبتُ أتلو الآيَ المتضمنةَ لهذه المعاني لَطال المرام، ولا حاجةً إلى ذلك مع قطع اللبيب المنصيف به. ومَن نظرَ في كليات الشرائع ـ وما فيها من الاستحثاث والزواجر عن الفواحش الموبقات، وما نيطَ ببعضها مِن الحدود والعقوبات، ثم تلفّتَ على الوعد والوعيد، وما يجبُ عَقْدُه مِن تصديق المرسلين في الإنباء عما يَتَوجَّهُ على المرَدة العُتاة مِن الحساب والعقاب وسُوء المنقلَب والمَّاب، وقول الله لهم لِمَ تعديتم وعصيتم وأبيتم وقد أرخيتُ لكِم الطوّلَ وفسحتُ لكم المهَل وأرسلتُ الرسلَ وأوضحتُ المحجَّةُ لئلا يكونَ للناس عليَّ حجةٌ. وأحاطَ بذلكُ كلَّه ثم استرابٌ في أن أفعال العباد واقعةٌ على حسب إيثارهم وأختيارهم واقتدارهم – فهو مصابٌ في عقله أو مستقرٌّ على تقليده مصممٌ على جهله. ففي المصبر إليه ـ أنه لا أثر لقدرة العبد في فعله ـ قطعُ طلباتِ الشرائع والتكذيبُ بما جاء به المرسلون. فإنْ زعم مَن لم يوفق لمنهج الرشاد أنه لا أثرَ لقدرة العبد في مقدوره أصلاً، وإذا طُولب بمتعلَّق طلب الله بفعل العبد تحريماً وفرضاً ذهبَ في الجواب طولاً وعرضاً، وقال: لله أن يفعل ما يشاء، ولا يتعرض للاعتراض عليه المعترضون، لا يُسأل عما يفعلُ وهم يُسألون \_ قيل له: ليس لما جئتَ به حاصلٌ. كلمة حقٌّ أريد بها باطل. نعمْ يفعلُ الله ما يشاء ويُحكم ما يريد، ولكنْ يتقدسُ عن الخُلْف ونقيضِ الصدق. وقد فهمنا بضرورات المعقول من الشرع المنقول أنه \_ عزَّتْ قدرتهُ \_ طالبَ عبادَه بما أخبرَ أنهم ممكَّنون مِن الوفاء به ، فلم يكلِّفهم إلا على مبلغ الطاقة والوُسع في موارد الشرع. ومَن زِعمَ أنه لا أثر للقدرة الحادثة في مقدورها كمَّا لا أثرَ للعلم في معلومه فوجْهُ مطالبةٍ العبد بأفعاله عنده كوجهِ مطالبته بأن يُثبتَ في نفسه ألواناً وإدراكاتٍ، وهذا خروجٌ من حد الاعتدال إلى التزام الباطل والمحال، وفيه إبطالُ الشرع وردُّ ما جاء به النبيون. فإذا لزمَ المصبرُ إلى أن القدرةَ الحادثةُ تؤثرُ في مقدورها، واستحال إطلاقُ القول بأن العبدَ خالقُ أعماله فإنَّ فيه الخروجَ عما دَرَجَ عليه سلفُ الأمة واقتحام ورطاتِ الضلال. ولا سبيلَ إلى المصير إلى وقوع قعل العبد بقدرته الحادثةِ والقدرةِ القديمة، فإن الفعلَ الواحدَ يستحيل حدوثة بقادرَيْن، إذ الواحدُ لا ينقسم، فإنْ وقعَ بقدرة الله استقل بها وأسقط أثرُ القدرة الحادثة، ويستحيلُ أن يقعَ بعضهُ بقدرة الله تعالى، فإنَّ الفعلَ الواحد لا يعض له.

وهذه مَهواةٌ لا يَسْلُمُ مِن غوائلها إلا مرشَد موفق، إذ المرءُ بين أن يدّعي الاستبدادَ، وبين أن يُخرج نفسَه عن كونه مطالباً بالشرائع، وفيه إبطالُ دعوة المرسلين، وبين أن يُثبتَ نفسَه شريكاً لله في إيجاد الفعل الواحد. وهذه الأقسام بجملتها باطلةٌ، ولا ينجي من هذا الملتَطم ذِكرُ اسم محض ولقب مجرّد مِن غير تحصيل معنى. وذلك أن قائلاً لو قال: العبدُ يكتسبُ وأثرُ قدرته الاكتسابُ، والربُّ سبحانَه خالقٌ لما العبدُ مكتسبٌ له، قيل له: فما الكسبُ وما معناه، وأديرتْ الأقسامُ المتقدمةُ على هذاالقائل فلا يجدُ عنه مهرباً.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

ثم قال: ٩ فنقولُ: قدرةُ العبد مخلوقةٌ لله تعالى باتفاق القائلين بالصانع، والفعلُ المقدورُ بالقدرة الحادثة واقعٌ يها قطعاً ولكنه يضافُ إلى الله سبحانه تقديراً وخَلْقاً، فإنه وَقَعَ بفعل الله وهو القدَرةُ فِعلاً للعبد ، وإنما هي صفتهُ ، وهي ملكٌ للهُ وخَلْق له ، فإذا كان مُوقعُ الفعل خَلْقاً لله فالواقعُ به مضافٌ خَلْقاً إلى الله تعالى وتقديراً. وقد ملَّكَ اللهُ تعالى العبدَ اختياراً يصرّف به القدرة، فإذا أوقعَ بالقدرة شيئاً آل الواقعُ إلى حُكم الله مِن حيثُ أنه وقعَ بفعل الله. ولو اهتدتْ إلى هَذا الفرقةُ الضالةُ لم يكنَّ بيننا وبينهم خلافٌ، ولكنهم ادْعَوا استبداداً بالاختراع وانفراداً بالخلق والابتداع فضَلُّوا وأضلُّوا ، وتبين تميزُنا عنهم بتفريغ المذهبين ، فإنا لَمَّا أَضفنا فعلَ العبد إلى تقدير الإله سبحانه قلنا أحدثَ الله تعالى القدرةَ في العبد على أقدار أحاط بها عِلمُه، وهيأ أسبابَ الفعل، وسلبَ العبدَ العلمَ بالتفاصيل، وأراد مِن المبد أن يفعل فأحدث فيه دواعيَ مستحثَّةً وخيرَةً وإرادةً، وعَلم أن الأفعالَ ستقعُ على قدر معلوم فوقعتْ بالقدرة التي اخترعها العبدُ على ما علمَ وأراد، فاختيارُهم واتصافهم بالاقتدار والقدرة خَلْقُ اللهِ ابداءً، ومقدورُها مضافٌ إليه مشيئةً وعِلماً وقضاءً وخلْقاً مِن حيثُ أنه نتيجةً ما انفردَ بخلقه، وهو القدرةُ، ولو لم يُرِدْ وقوعَ مقدورها لمّا أقدره عليه ولمّا هيأ أسبابَ وقوعه. ومَن هدى لهذا استمرَ له الحقَّ المبين، فالعبدُ فاعلُّ مختار مطالَبٌ مأمورٌ منهيَّ، وفعلُه تقديرٌ للهِ مِن أدلة خلق مقضيٍّ. وَنحن نضربُ في ذلك مثلاً شرعياً يستروحُ إلَّيه الناظرُ في ذلك فنقول: العبدُ لا يملكُ أن يتصرف في مال سيده، ولو استبد بالتصرف فيه لم يَنفذ تصرفهُ، فإذا أذن له في بيع ماله فباعه نفذَ ، والبيعُ في التحةبق معزوَّ إلى السيد مِن حيثُ أن سببه إذنهُ، ولولا إذنه لم يَنفذ التصرفُ، ولكن العبدَ يُؤمر بالتصرف ويُنهى ويُوبّخ على المخالفة ويعاقب. فهذا واللهِ الحقَّ الذي لا غطاءَ دونه ولا 212

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

مِراء فيه لمن وعاه حقَّ وَعْيه. وأما الفرقةُ الضالة فإنهم اعتقدوا انفرادَ العبد بالخلق، ثم صاروا إلى أنه إذا عَصَى فقد انفردَ بخلق فعله والربُّ كارهٌ له، فكان العبدُ على هذا الرأي الفاسد مزاحياً لربه في التدبير مُوقعاً ما أراد إيقاعه شاء الرب أو كره.

فإن قيل: على ماذا تحملون آيات الطبع والختم والإضلال في القرآن، وهي متضمنةٌ اضطرارَ الرب سبحانه للأشقياء إلى ضلالتهم، قلنا إذا أتاح اللهُ حلٌّ هذا الإشكال والجواب عن هذا السؤال لم يبق على ذوي البصائر بعده غموض. فنقول أولاً : من أنبأ الله سبحانه عن الطبع على قلوبهم كانوا مخاطِّبين بالإيمان مطالبين بالإسلام والتزام الأحكام مطالبةَ تكليفٍ ودعاء مع وَصْفهم بالتمكن والاقتدار والإيثار كما سبق تقريره ومن اعتقد أنهم كانوا منوعين مأمورين مصدودين قهراً مدعوّين فالتكليف عنده إذا بمثابةٍ ما لو شُدًّ من الرَّجُل يَداه ورجلاه رباطاً وأُلقى في البحر ثم قيل له لا تبتلُّ. وهذا أمرٌ لا يحمل شرائع الرسل عليه إلا غائبٌ بنفسه، مجترىء على ربه، ولا فرق عند هذا القائل بين أمر التسخير والتكوين في قوله ﴿ كونوا قردةً خاسئين﴾ (١) وقوله إنما أمرُه إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون (٢) وبين أمر التكليف، فإذا بطل ذلك فالوجة في الكلام على هذه الآي \_ وقد غَوى في حقائقها أكثرُ الفرق \_ أن يقول: إذا أراد الله بعبدٍ خيراً أكمل عقله وأتمَّ بصيرته، ثم صرف عنه العوائق والدوافع، وأزاح عنه الموانع، ووفَّق له قرناء الخير، وسهَّل له سبله، وقطع عنه الملهيات وأسباب الغفلات، وقيض له ما يقرّبه إلى القربات فيوافيها ثم يعتادُها ويمرُنُ عليها، واذا أراد الله بعبده شراً قدَّر له ما يبعده عن الخير ويقُصيه، وهيأ له أسباب تماديه في الغيّ، وحبب إليه التشوف إلى الشهوات، وعرَّضه للآفات، وكلما غلبتُ عليه دواعي النفُس. خنّست دواعي الخير، ثم يستمر عـلى الشرور على مرّ الدهور، ويأتي مهاويَها، ويتعاون عليه الوسواسُ ونزعاتُ الشيطان ونزعات النفس الأمارة بالسوء، فتنسجُ الغفلة على قلبه غشاوةً بقضاء الله وقدره. فذلكم الطبعُ والختمُ والأكنةُ. وأنا أضربُ في ذلك مثلاً فأقول: لو فرضنا شاباً حديث العهد بحلمه لم تهذبه المذاهب، ولم تحنكه التجارب، وهو على نهاية في غُلمته وشهوته، وقد استمكن من بُلغة من الحطام، وخُص بمسْحة من الجمال، ولم يَقم عليه قوّام يزغه عن ورطات الردى، ويمنعه عن الارتباك في شبكات الهوى، ووافاه أخدان الفساد وهو في غُلواء شبابه يحدث نفسه بالبقاء أمداً (٢) سورة يس الآية: ٨٢. (١) سورة البقرة الآية: ٦٥.

بعيداً، فما أقربَ مَن هذا وصفه من خَلَع العِذار والبدار إلى شيم الأشرار، وهو مع ذلك كله مؤثر مختار ليس مجبراً على المعاصي والزلات، ولا مصدوداً عن الطاعات، ومعه من العقل ما يستوجب به اللائمة إذا عصى، فمَن هذا سبيله لا يستحيل في العقل تكليفه، فإنه ليس ممنوعاً ولكن إنْ سبَقَ له مِن الله سُوء القضاء فهو صائر إلى حكم الله الجَزْم وقضائه الفصل، محجوجٌ بحجة الله إلا أن يتغمده الله برحمته وهو أرحم الراحين.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وهذا الذي ذكرته بيّن في معاني الآيات لا يتمارَى فيه موفَّق. قال الله تعالى: ﴿مُ قَسَت قلوبكم مِن بعد ذلك فهي كالحجارة ﴾ <sup>(١)</sup> ، أراد أنهم استمروا على المخالفات ، وأصروا بانتهاك الحرمات فقست قلوبهم. وقال تعالى: ﴿ولا تُطع من أغفلنا قلبَه عن ذكرنا ﴾ <sup>(٢)</sup> فقد جمَعَت بين تفويض الأمور كلها نفعها وضرَّها خيرها وشرها ، إلى الإله جلّت قدرتهُ ، وبين إثبات حقائق التكليف وتقرير قواعد الشرع على الوجه المعقول. ألست في هذا أهدى سبيلاً وأقومَ قيلاً ممن يقدرُ الطبع منعاً والختم صداً ودفعاً ثم ينفي التكاليف بزعمه ؟.

وقد افترق الخلق في هذا المقام فرقاً، فذهب ذاهبون إلى أن المخذولين ممنوعون مدفوعون لا اقتدار لهم على إجابة دُعاة الحق، وهم مع ذلك مُلزمون. وهذا خطب جسم وأمر عظم، وهو طعن في الشرائع وإبطال للدعوات، وقد قال تعالى ﴿وما مَنَعَ الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال لإبليس ﴿ ما منعك أن تسجد ﴾ <sup>(٤)</sup> نعوذُ بالله من سوء النظر في مواقع الخطر. وذهَبَ طوائف من الضَّلال إلى أن العبد يعصي والربُّ لما يأتي به كاره، فهذا خبُط في الأحكام الإلهية، ومزاحة في الربوبية. ولو لم يُرد الربُّ من الفُجّار ما علمه منهم في أزليته لما فَطَرَهم مع علمه بهم، كيف وقد أكمل قواهم وأمدهم بالعدد والعُدد والعتاد وسهل لهم طريق الحيد عن السداد. فإن قيل: فَعَلَ ذلك بهم ليطيعوه، قلنا أنَّى يستقيم ذلك وقد علم أنهم يعصونه ويهلكون أنفسهم، ويهلكون أولياءه وأنبياءه، ويشقون شقاوة لا يسعدون بها أبداً ؟ ولو علم سيدٌ عن أنه يريد منه ابتناء رائيك من الفرق مع علمه نهم، كيف وقد أكمل وعلي والم وأمدهم بالعدد والعُدد والعتاد وسهل لهم طريق الحيد عن السداد. فإن قيل: وعملكون أولياءه وأنبياءه، ويشقون شقاوة لا يسعدون بها أبداً ؟ ولو علم سيدٌ عن أنه يريد منه ابتناء القناطر والمساجد، وهو مع ذلك يقول أمل أنه لا يعل يعلي المال زاعاً

- (1) سورة الكهف الآية: ٥٥.
- (٢) سورة الآية : ٧٤.
- (٣) سورة الكهف الآية : ٢٨.
   (1) سورة ص الآية : ٢٥.

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

> فهذا السيد مفسدٌ عبده وليس مصلحاً له باتفاق من أرباب الألباب. فقد زاغت الفئتان وضلت الفرقتان. واعترضت إحداهما على القواعد الشرعية وزاحت الأخرى أحكام الربوبية، واقتصد الموقَّقون فقالوا: مُراد الله من عباده ما علم أنهم إليه يصيرون، ولكنه لم يسلبهم قدرتهم ولم يمنعهم مَراشدهم، فقرت الشريعة في نصابها، وجرت العقيدة في الأحكام الإلهية على صوابها. فإن قيل : كيف يريد الحكيمُ السَّفه ؟ فقد أوضحنا أن الأفعال متساوية في حق من لا ينتفع ولا يتضررُ، ولكن إذا أخبرَ أنه مكلّف، مطالب عباده، مزيح عللهم، فقوله الحقَّ وكلامه الصدق. وأقرب أمر يعارضون به أن الحكيم منا إذا رأى جواريه وعبيده يرُج بعضهم في بعض وهم على محارمهم بمرأى منه ومسمع فلا يحسنُ تركهم على ما هم عليه، والربٌ سبحانه يطلعُ على سوء أفعالهم ويستدرجهم من حيثُ لا يعلمون.

> ثم قال: وقد أطلقتُ أنفاسيْ ولكنْ لو وجدتُ في اقتباس هذا العلم مَن يسردُ لي هذا الفصل لكان ــ وحقَّ القائم على كل نفس بما كسبت ــ أحبَّ إليّ من مُلكُ الدنيا بحذافيرها أطولَ أمدها ». انتهى كلامه بلفظهً .

> وهذا توسّط حسن بين الفريقين. وقد أنكره عليه عامة أصحابه ، منهم الأنصاري شارحُ الإرشاد وغيرهُ. وقالوا : هو أقربُ من مذهب المعتزلة ، ولا يرجعُ الخلافُ بينه وبينهم إلا إلى الاسم فقط ، وإن هذا مما انفرد به ولكنْ بقيّ عليه فيه أمور : منها أنه نفى كراهة الله لما قدّره من المعاصي بناء على أصله أن كل مُراد له فهو محبوب له ، وأنه إذا كان قد قدّر الكفر والفسوق والعصيان فهو يريدُه ويحبه ولا يكرهه ، وإن كانت قدرةُ العبد واختيارهُ مؤثرة في إيجاد الفعل عنده بإقدار الرب سبحانه ، وقد أصاب في هذا وأجاد ، ولكنّ القول بأن الله سبحانه يعب الكفر والفسوق والعصيان والذي قاده إذا كان واقعاً قولٌ في غاية البطلان ، وهو مخالفٌ لصريح العقل والنقل. وأحبه . ومَن لم يفرق بن الميئة والمحبة هي الإرادة والمشيئة ، وإن كل ما شاءه فقد أراده وأحبه . ومَن لم يفرق بين المشيئة والمحبة لزمه أحدُ أمرين باطلين لا بد له من التزامه ، ولا قدره ولا قضاه . وقد قال بكل من المتلاز مي طائفة . قالت طائفة : لا يحبها ولا يرضاها فيا شاءها ولا قضاها وقالت طائفة : هي والعميان ، أو القولُ بأنه ما شاء ذلك ورضاها . فاشاءها ولا قضاها وقالت طائفة : هي واقعيان ، أو القولُ بأنه ما شاء ذلك يرضاها فيا شاءها ولا قضاها وقالت طائفة : هي واقعة بينيئته وإرادته فهو يجبها ولا

Alled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

على من احتج على محبته بمشيئته في ثلاثة مواضع من كتابه في سررة والأنعام ، وو النحل ، وو الزخرف ، فقال تعالى : ﴿ سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حَرَّمنا من شيء كذلك كذّب الذين من قبلهم حتى ذاقوا بأسنا قلْ هل عندكم مِن علم فتخرجوه لنا إن تتبعون إلا الظنّ وإن أنتم إلا تخرصُون ﴾ <sup>(۱)</sup> وكذلك حكى عنهم في و النحل ، ثم قال ﴿ كذلك فَعَل الذين من قبلهم فهل على الرسُل إلا البلائح المبين ﴾ <sup>(۲)</sup> وقال في والزخرف ، ﴿ وقالوا لو شاء الرحمن ما عبدناهم ما له أقرَّهم عليه ، وأنه لولا محبته له ورضاه به لما شاءه منهم ، وعارضوا بذلك أمره ونهيه روعوة الرسل . قالوا : كيف يأمرُ بالشيء قد شاء منهم ، وعارضوا بذلك أمره ونهيه شاء وقوعه ، ولو كرهه لم يمكنا منه ولحال بيننا وبينه ؟ فكذَّبهم سبحانه في ذلك ، وأخبر أن هذا تكذيب منهم لرسله ، أن رسله متفقون على أنه سبحانه في ذلك ، عدم عنه مي يونه لولا بغضه وكراهته لما أذاق المشركين بالله عذابه ، فإنه لا يعذب مراجع ما يعه من منا شيئاً قد

ثم طالبهم بالعلم على صحة مذهبهم بأن الله أذن فيه، وأنه يحبه ويرضى به، ومجردُ إقراره لهم قدراً لا يدل على ذلك عند أحد من العقلاء، وإلا كان الظلم والفواحش والسعي في الأرض بالفساد والبغي محبوباً له مرضياً.

ثم أخبر سبحانه أنه مستندهم في ذلك إنما هو الظن، وهو أكذب الحديث، وأنهم لذلك كانوا أهل الخرص والكذب ثم أخبر سبحانه أن له الحجة عليهم من جهتين، إحداهما ما ركبه فيهم من العقول التي يفرقون بها بين الحسن والقبيح، [والحق] والباطل، والأسماع والأبصار التي هي آلة إدراك الحق والتي يُفرقُ بها بينه وبين الباطل، والثانية إرسال رسله، وإنزالُ كتبه، وتمكينهم من الإيمان والإسلام، ولم يؤاخذهم بأحد الأمرين بل بمجموعهما، لكمال عدله وقطعاً لعذرهم من جميع الوجوه. ولذلك سمى حجته عليهم بالغة، أي قد بلغتْ غايةَ البيان وأقصاه بحيث لم يبق معها مقالً لقائل، ولا عذرٌ لمعتذر. ومن اعتذر إليه سبحانه بعذر صحيح قبله.

r17 -

وهذا من تمام حُجته البالغة، فإنه إذا امتنع الشيء لعدم مشيئته لزم وجودهُ عند مشيئته، فما شاء كان وما لم يشأ يكن. كان هذا من أعظم أدلة التوحيد ومن أبين أدلة بطلان ما أنتم عليه من الشرك واتخاذ الأنداد من دونه، فما احتججتم به من المشيئة على ما أنتم عليه من الشرك هو من أظهر الأدلة على بطلانه وفساده. فلو أنهم ذكروا القدر والمشيئة توحيداً له، وافتقاراً والتجاءً إليه، وبراءةً من الحوّل والقوة إلا به، ورغبةً إليه أن يلقيهم مما لو شاء أن لا يقع منهم لما وقع لنفعهم ذلك ولفتح لهم باب الهداية، ولكن ذكروه معارضين به أمره، ومبطلين به دعوةَ الرسل، فما ازدادوا به إلا ضلالاً .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

والمقصود أنه سبحانه قد فرق بين حجته ومشيئته . وقد حكى أبو الحسن الأشعري في مقالاته اتفاق أهل السنة والحديث على ذلك . والذي حكى عنه ابن فورك في كتاب تجريده لمقالاته أنه كان يفرق بين ذلك ، قال : ووكان لا يفرقُ بين الود والحب والإرادة والمشيئة والرضا . وكان لا يقول إن شيئاً منها يخص بعض المرادات دون بعض ، بل كان يقول إن كل واحد منها بمعنى صاحبه على جهة التقييد الذي يزولُ معه الإبهام ، وهو أن المؤمن محبوبٌ لله أن يكون مؤمناً من أهل الخير كما علم ، والكافر أيضاً مرادٌ أن يكون كافراً كما علم من أهل الشر ويحب <sup>(1)</sup> أن يكون ذلك كذلك كما علم . وكذلك كان يقول في الرضا والاصطفاء والاختيار ، ويقيدُ اللفظ بذلك حتى لا يتوهم فيه الخطأ م . انتهى .

والذي عليه أهلُ الحديث والسنة قاطبة والفقهاء كلهم وجمهورُ المتكلمين والصوفية أنه سبحانه يكره بعض الأعيان والأفعال والصفات، وإن كانت واقعة بمشيئته، فهو يبغضها ويمقتها كما يبغضُ ذاتَ إبليس وذوات جنوده، ويبغضُ أعمالهم، ولا يحب ذلك وإنْ وجد بمشيئته. قال تعالى ﴿والله لا يحب الفساد ﴾ <sup>(٢)</sup>، وقال ﴿والله لا يحب الظالمين ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال ﴿ إن الله لا يحب كل مختال فخور ﴾ <sup>(1)</sup> وقال ﴿لا يحب الله الجهر بالسُّوء من القول إلا من ظلم ﴾ <sup>(٥)</sup> وقال ﴿ولاً تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال ﴿ إن تكفروا فإن الله غني عنكم ولا يرضى لعباده الكفر ﴾ <sup>(٢)</sup> فهذا إخبارٌ عن

- كذا في المطبوعة ولعل في النص سقطا.
  - · (٢) سورة البقرة الآية : ٢٠٥.
- (٢) سورة المائدة الآية : ٨٧.
   (٢) سورة المزمر الآية : ٧.

(٥) سورة النساء الآية : ١٤٨

- (٣) سورة آل عمران الآية : ٥٧ .
  - ٤) سورة لقيان الآية : ١٨.

re applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

عدم محبته لهذه الأمور، ورضاه بها بعد وقوعها. فهذا صريحٌ في إبطال قول من تأول النصوص على أنه لا يحبها ممن لم تقع منه ويحبها إذا وقعت، فهو يحبها ممن وقعت منه ولا يحبها ممن لم تقع منه. وهذا من أعظم الباطل والكذب على الله، بل هو سبحانه يكرهها ويبغضها قبل وقوعها وحال وقوعها وبعد وقوعها، فإنها قبائح وخبائث والله منزه عن محبة القبيح والخبيث، بل أكره شيء إليه. قال الله تعالى ﴿ كُلُّ ذَلَكَ كَانَ سيئه عند ربك مكروهاً ﴾ (١) وقد أخبر سبحانه أنه يكره طاعات المنافقين، ولأجل ذلك يثبطهم عنها فكيف يحب نفاقهم ويرضاه ويكون أهله محبوبين له مصطفين عنده مرضين. ومن هذا الأصل الباطل نشأ قولُهم باستواء الأفعال بالنسبة إلى الرب سبحانه، وأنها لا تنقسم في نفسها إلى حسن وقبيح، فلا فرق بالنسبة إليه سبحانه بين الشكر والكفر ، ولذلك قالوا لا يجب شكرهُ على نعمه عقلاً . فمن هذا الأصل قالوا إن مشيئته هي عينُ محبته، وإن كل ما شاءه فهو محبوب له ومرضي له ومصطفى ومختار . فلم يمكنهم بعد تأصل هذا الأصل أن يقولوا إنه يبغض الأعيانَ والأفعالَ التي خلقها ويحب بعضها، بل كلٌّ ما فعله وخلقه فهو محبوب له، والمكروةُ المبغوضُ ما لم يشأه ولم يخلقه. وإنما أصلوا هذا الأصل محافظة منهم على القدر، فحثوا به على الشرع والقدر،والتزموا لأجله لوازم شوَّشوا بها القدر والحكمة، وكابروا لأجلها صريح العقل، وسوَّوا بين أقبح القبائح وأحسن الحسنات في نفس الأمر، وقالوا هما سواء لا فرقَ بينها إلا بمجرد الامر والنهى، فالكذب عندهم والظلُّم والبغُّى والعدوان مساو للصدق والعدل والإحسان في نفس الأمر . ليس في هذا ما يقتضي حسنه ولا في هذا ما يقتضى قبحه، وجعلوا هذا المذهب شعاراً لأهل السنة والقول بخلاف قول أهل البدع من المعتزلة وغيرهم. ولعمرُ الله إنه لمن أبطل الأقوال وأشدّها منافاةً للعقل والشرع، ولفطرة الله التي فطر عليها خلُّقه . وقد بينا بطلانه من أكثر من خمسين وجهاً في كتاب المفتاح.

والمقصودُ أنه لما انضم القولُ به إلى القول بأنه سبحانه لا يحب شيئاً ويبغضُ شيئاً بل كلَّ موجودٍ فهو محبوب له ، وكلَّ معدوم فهو مكروه له ، وانضم إلى هذين الآخرين إنكارُ الحِكمُ والغاياتِ المطلوبة في أفعاله سبحانه ، وأنه لا يفعلُ شيئاً لمعنى البتة ، وانضم إلى ذلك إنكارُ الأسباب ، وأنه لا يفعلُ شيئاً بشيء ، وإنكارُ القوي والطبائع والغرائز ،

(١) سورة الإسراء الآية : ٣٨.

nverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

> وأن تكون أسباباً أو يكون لها أثر ـ انسد عليهم بابُ الصواب في مسائل القدر والتزموا هذه الأصول الباطلة لوازمَ هي أظهرُ بطلاناً وفساداً ، وهي مِن أدلَ شيء على فساد هذه الأصول وبطلانها ، فإن فسادَ اللازم من فساد ملزومه. فإن قيل: الكراهةُ والمحبةُ ترجعُ إلى المنافرة والملاءمة للطبع ، وذلك مُحال في حق مَن لا يوصف بطبع ولا منافرة ولا ملاءمة، قيل: قد دلَّتْ النصوصُ التي لا تُدفع على وصفه تعالى بالمحبة والكراهة، فتبيينكم حقائقَ ما دلَّتْ عليه بالتعبير عنها بملاَّءمة الطبع ومنافرته باطلَّ، وهو كنَّفي كلَّ مبطلٍ حقائقَ أسمائه وصفاته بالتعبير عنها بعبارات أصطلاحية توصَّل بها إلى نفى ما وَصفَ به نفسَه، كتسمية الجهمية المعطِّلة صفاتِه إعراضاً، ثم توصلوا بهذه التسميَّة إلى نفيها، وسموا أفعاله القائمة به حوادثَ ثم توصلوا بهذه التسمية إلى نفيه، وقالوا: لا تحله الحوادث، كما قالت المعطلةُ ولا تقومُ به الأعراضُ. وسموا علوَّه على خَلَقْه، واستواءَه على عرشه. وكونَه قاهراً فوق عبادهُ، تحيزاً وتجسمًا، ثم توصلوا بنفي ذلك إلى نفي علوّه عن خلقه واستوائه على عرشه، وسَموا ما أخبرَ به عن نفسهِ مِن الوجه واليدين والإصبع جوارحَ وأعضاء ، ثم نفُّوًا ما أثبته لنفسه بتسميتهم له بغير تلك الأساء ، ﴿ إِنَّ هِي إِلَّا أَسَاءً سَمَيتَمُوهَا أَنتُمُ وأَبَاؤُكُمُ مَا أَنزَلَ اللهُ بَهَا مِن سلطان إن يتَّبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس، ولقد جاءَهم مِن ربهم الهدى ﴾ (١). فتوصَّلوا بالتشبيه والتجسيم والتركيب والحوادث والأعراض والتحيز إلى تعطيل صفات كماله ونعوت جلاله وأفعاله، وأخْلَوا تلك الأسماء مِن معانيها وعطَّلوها مِن حقائقها. فيقال لمن نَفِي محبتَه وكراهتَه لاستلزامهما ميلَ الطبع ونفرتَه: ما الفرقُ بينك وبين من نَفَى كونَه مريداً لاستلزام الإرادة حركةَ النفْس إلى جَلْب ما ينفعُها بالمسموع والمبصّرِ، وانطباع صورة المرئى في الرائي وحَمْلَ الهواء الصوتَ المسموع إلى أذن السامع، ومَن نَفَى علمَه لاستلزامه انطباعَ صورةِ المعلوم في النفس الناطقة، ونَفَّى غضبَه ورضاه لاستلزام ذلك حركة القلب وانفعالَه بما يرِدُ عليه مِن المؤلم والسار، ونَفَى كلامَه لاستلزام الكلام محلاً يقومُ به ويظهرُ منه مِن شفةٍ ولسان ولهوَاتٍ. ولمَّا لم يكنْ أحداً أقرَّ بوجود رب العالمين طَرْدُ ذلك وَقعَ في التناقض ولا بد ، فإنه أيُّ شيءُ أثبتَه لزمَه فيه ما التزم، كمَنْ أثبتَ ما نفاه هو مِّن غير فرق البتة. ولهذا قال الإمام أحد وغيرُه مِن أَنَّمة السنة: لا نزيلُ عن الله صفةً مِن صفاته لأجل شناعة المُشْعين. والمقصودُ أنَّا لا

> > (١) سورة النجم الآية : ٢٣.

er - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

نجحدُ محبتَه تعالى لما يجبه وكراهتَه لما يكرهه لتسمية النفاة ذلك ملاءمةً ومنافرةً. وينبغي التفطنُ لهذا الموضع فإنه من أعظم أصول الضلال. فلا نُسمي العرش حيّزاً ، ولا نسمى الاستواءَ تحيزاً، ولا نسمى الصفاتِ أعراضاً ولا الأفعالَ حوادثَ، ولا الوجه واليَّدين والأصابعَ جوارحَ وأعضاء، ولا إثباتَ صفاتٍ كماله التي وَصَف بها نفسَه تجسيماً وتُشبيها، فنجنيَ جنايتين عظيمتين، جنايةً على اللفظ وجنايةً على المعنى، فنبدلَ الاسم ونعطلَ معناه. ونظيرُ هذا تسميةُ خَلْقه سبحانه لأفعال عباده وقضائه السباق جَبْراً . ولذلك أنكرَ أئمةُ السنة كالأوزاعي وسفيان الثوري وعبد الرحمن بن مهدي والإمام أحمد وغيرهم هذا اللفظ. قال الأوزاعي والزبيدي ليس في الكتاب والسنة لفظ ( جبر ،، وإنما جاءت السنة بلفظ ( الجَبْل ، كما في الصحيح أن النبي يُتَلْبُهُم قال لأشج عبد القيس ﴿ إِنَّ فَيْكَ خُلُقَيْنَ يُحِبِّهُما اللهُ: الحَلَّمُ والأَناةَ ، فَقَالَ : أَخلقين تُخلَّقتُ بها أم جُبْلْتُ عليها ، فقال: بل جُبلتَ عليها ، فقال: الحمدُ لله الذي جبَّلني على ما يحب . فأخبر النبيُّ عَلَيْكِ أن الله جَبَله على الحلم والأناة وهما من الأفعال الاختيارية وإنْ كانا خُلقين قائمين بالعبد ، فإن من الأخلاق ما هو كسْبي ومنها ما لا يدخل تحت الكسب، والنوعان قد جَبلَ اللهُ العبد عليهما ، وهو سبحانه يحب ما جبلَ عبدَه عليه مِن محاسن الأخلاق، ويكره ما جبله عليه من مساوئها، فكلاهما بجَبله وهذا محبوبٌ له وهذا مكروه، كما أن جبريلَ صلوات الله عليه مخلوقٌ له وإبليسَ عليه لعائن الله مخلوقٌ له وجبريلُ محبوب له مصطفى عنده وإبليس أبغضُ خَلْقه إليه. ومما يوضح ذلك أن لفظ الجبر لفظ مجمل فإنه يقال: أجبرَ الأب ابنته على النكاح، وجَبَر الحاكم الرجلَ على البيع، ومعنى هذا الجبر أكرهَه عليه، ليس معناه أنه جعله مُحبًّا لذلك راضياً به مختاراً له. واللهُ تعالى إذا خَلق فعلَ العبد جعله محتباً له مختاراً لإيقاعه راضياً به كارهاً لعدَمه. فإطلاقُ لفظ الجبر على ذلك فاسدٌ لفظاً ومعنى، فإنه سبحانه أجلُّ وأعزَ مِن أن يجبرَ عبدَه بذلك المعنى، وإنما يُجبِر العاجزُ عن أن يَجعلَ غيرَه فاعلاً بإرادته ومحبته ورضاه، وأما مَن جعل العبد (١) مريداً محبًّا مؤثراً لما يفعله فكيف يقال إنه جَبرَه عليه، فهو سبحانه أجلَّ وأعظمُ وأقدرُ مِن أن يجبر عبدَه ويكرهه على فعل يشاؤه منه، بل إذا شاء مِن عبده أن يفعلَ فعلاً جعله قادراً عليه مريداً له محبًّا مختاراً لإيقاعه، وهو أيضاً قادر على أن جعلَه فاعلاً له باختياره مع كراهته له وبغضه ونُفرته

في المطبوعة د من جعل فعل العبد ...

11.

وَقَنْتَيْنَا الْأَنْتَى الْعَادَ الْعَادَةُ الْمَالَى الْعَادَ الْعَادَةُ الْعَادَةُ الْعَادَةُ الْعَادَةُ ال Single by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

عنه. فكلَّ ما يقع من العباد بإرادتهم ومشيئاتهم فهو سبحانه الذي جعلَهم فاعلين له سواء أحبوه أو أبغضوه وكرهوه، وهو سبحانه لم يجبرهم في النوعين كما يجبرُ غيرُه مَن لا يقدرُ على جَعْله فاعلاً بإرادته ومشيئته. نَعم نحنُ لا ننكر استعمالَ لفظ الجبر فيا هو أعم مِن ذلك بحيثُ يتناول مَن قَهَر غيرَه وقدَرُ على جَعْله فاعلاً لما يشاء فِعلَه وتاركاً لما لا يشاء فِعلَه، فإنه سبحانه المحدثُ لإرادته له وقدرته عليه. قال محمد بن كعب القرطبي في اسم « الجبار » إنه سبحانه هو الذي جَبر العبادَ على ما أراد . وفي الدعاء المعروف عن علىّ رضي الله عنه واللهم داحيّ المدحوَّات وبارىءَ المسموكات جبارَ القلوب على فطرتها شقيها وسعيدها ، فالجبرُ بهذا المعنى معناه القهرُ والقدرةُ وأنه سبحانه قادر على أن يفعلَ بعبده ما شاء، وإذا شاء منه شيئاً وقع ولابد، وإنْ لم يشأ لم يكن، ليس كالعاجز الذي يشاء ما لا يكونَ ويكوُن ما لايشاء. والفرقُ بين هذا الجبر وجبر المخلوق لغيره من وجوه: أحدُها أن المخلوقَ لا قدرةَ له جَعْل الغير مريداً للفعل محبًّا له، والربُّ تعالى قادرٌ على جَعل عبده كذلك. الثاني أن المخلوقَ قد يجبر غيرَه إجباراً يكون به ظالماً معتدياً عليه، والربُّ أعدلُ مِن ذلك فإنه لا يظلم أحداً مِن خلقه بل مشيئتهُ نافذة فيهم بالعدل والإحسان، بل عدلُه فيهم من إحسانه إليهم كما سنبينه إن شاء الله تعالى. الثالثُ أن المخلوقَ يكون في جبره لغيره سفيهاً أو غائباً أو جاهلاً، والربُّ تعالى إذا جَبر عبدَه على أمر من الأمور كان له في ذلك من الحكمة والعدل والإحسان والرحمة ما هو محمودٌ عليه بجميع وجوه الحمد . الرابعُ أن المخلوقَ يجبر غيرَه لحاجته إلى ما جَبَرِه عليه ولانتفاعه بذلكَ وهذا لأنه فقير بالذَّات، وأما الربُّ تعالى فهو الغني بذاته الذي كلٌّ ما سواه محتاجٌ إليه وليس به حاجةٌ إلى أحد. الخامسُ أن المخلوق يجبر غيرَه لنقصه فيجبره ليحصلَ له الكمالُ بما أجبره عليه، والربُّ تعالى له الكهالُ المطلق مِن جميع الوجوه، وكمالُه مِن لوازم ذاته لم يستفدْه مِن خَلْقه، بل هو الذي أعطاهم من الكمال ما يليقُ بهم، فالمخلوقُ يجبرُ غيرَه ليتكمّل، والربُّ تعالى مُنزه عن كل نقص فكمالُه المقدس ينفي الجبر . السادسُ أن المخلوق يجبر غيرَه على فِعل يُعينه به على غرضه لِعجزه عن التوصُّل إليه إلا بمعاونته له، فصار الفعلُّ مِن هذا والقهرُ والإكراه مِن هذا محصِّلا لغرض المكْرِه كما أنَّ المعينَ لغيرِه باختيارِه شريكٌ له في الفعل، والربُّ تعالى غَني عما سواه بكل وجهٍ فيستحيلُ في حقه الجبر السابعُ أن المجبورَ على ما لا يريد فِعلَه يجدُ مِن نفسه فَرْقاً ضرورياً بينه وبين ما يريدُ فِعلَه 221

a by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> باختياره ومحبته، فالتسويةُ بين لأمرين تسويةٌ بين ما عُلم بالحس والاضطرار الفرقُ بينهما ، وهو كالتسوية بين حركة المرتعش وحركة الكاتب، وهذا من أبطال الباطل. الثامنُ أن الله سبحانه قد فطرَ العبادَ على أن المجبور المكرة على الفعل معذورً لا يستحق الذم والعقوبةَ، ويقولون قد أكره على كذا وجبرَه السلطانُ عليه، وكما أنهم مفطورون على هذا فهم مفطورون أيضاً على ذمٍّ من فَعَلَ القبائحَ باختياره، وشريعتهُ سبحانه موافقةٌ لفطرته في ذلك، فمن سوَّى بين الأمرين فقد خرجَ عن مُوجِب الشرع والعقل والفطرة. التاسعُ أنَّ من أمر غيرَه بمصلحة المأمور وما هو محتاجٌ إليه ولا سعادةً له ولا فلاحَ إلا به لا يقال جَبَّره على ذلك، وإنما يُقال نَصَحه وأرشدَه ونَفعه وهَداه ونحو ذلك، وقد لا يختار المأمورُ المنهيُّ ذلك فيجبرُه الناصحُ له على ذلك، من له ولاية الإجبار ، وهذا جبرُ الحق وهو جائزٌ بل واقعٌ في شرع الرب وقدَره وحكمته ورحمته وإحسانه، لا نمنعُ هذا الجبر. العاشرُ أن الربَّ ليس كمثله شيء في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، فجعله العبدَ فاعلاً لقدرته ومشيئته واختياره أمرّ يختص به تبارك وتعالى، والمخلوقُ لا يقدرُ أن يجعل غيرَه فاعلاً إلا بإكراهه له على ذلك، فإنْ لم يكرهْه لم يقدِرْ على غير الدعاء والأمر بالفعل وذلك لا يصيّر العبدَ فاعلاً فالمخلوقُ هو [ الذي ] يجبر غيره على الفعل ويكرهه عليه ، فنسبةُ ذلك إلى الرب تشبية له في أفعاله بالمخلوق الذي لا يجعلُ غيرَه فاعلاً إلا بجبره له وإكراهه، فكمالُ قدرته تعالى وكمالُ ا علمه وكمالُ مشيئته وكمالُ عدله وإحسانه وكمالُ غناه وكمالُ مُلكه وكمالُ حُجته على عبده تَنفي الجبرَ.

فصل: فالطوائف كلّها متفقة على الكسب ومختلفون في حقيقته. فقالت القدرية هو إحداث العبد لفعله بقدرته ومشيئته استقلالاً ، وليس للرب صُنع فيه ولا هو خالق فعله ولا مكونَه ولا مريداً له. وقالت الجبرية : الكسب اقتران الفعل بالقدرة الحادثة من غير أن يكون لها فيه أمر ، وكلا الطائفتين فرق بين الخلق والكسب ، ثم اختلفوا فيا وقع به الفرق. فقال الأشعري في عامة كتبه : الكسب أن يكون الفعل بقدرة مُحدَثة ، فمَن منع الفعل بقدرة قديمة فهو فاعل خالق ، ومَن وقع منه بقدرة محدثة ، فمَن منع الفعل بقدرة من يفعل بغير آلة ولا جارحة فهو خالق ، ومَن يعتاج في فعله إلى الآلات والجوارح فهو مكتسب. وهذا قول الاسكافي وطوائف من المعتزلة . قال :

\*\*\*

nverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

> واختلفوا هل يُقال إن الإنسانَ فاعل على الحقيقة ، فقالت المعتزلة كلَّها إلا الناشى أ إن الإنسان فاعلَّ محدث ومخترع ومنشى على الحقيقة دون المجاز . وقال الناشى أ : الإنسان لا يفعلُ في الحقيقة ولا يُحدث في الحقيقة ، وكان يقول : إن البارى أحدث كَسْبَ الإنسان . قال : فلزمة محدّث لا لمحدث في الحقيقة ومفعول لا لفاعل في الحقيقة . قلت : وجه إلزامه ذلك أنه قد أعطى أن الإنسان غيرُ فاعل لفعله وفعله مفعول وليس هو فعلاً لله ولا فعلاً للعبد فلزمه مفعول من غير فاعل لفعله وفعله مفعول وليس هو لأبي الحسن وللجبرية . فإن عندهم الإنسان ليس بفاعل حقيقة والفاعل هو الله وأفعال الإنسان قائمة لم تقم بالله ، فإذا لم يكن الإنسان فاعلها مع قيامها به فكيف يكون الله سبحانه هو فاعلها ، ولو كان فاعلها لعادت أحكامها عليه واشتُقت له منها أسماء ، وذلك مستحيل على الله ، فيلزمك أن تكون أفعالاً لا فاعلَ ها ، فإن العبد ليس بفاعل عندك ولو كان الرب فعلية أنه منها أسماء ، منها مع قيامها به فكيف يكون الله

فإن قيل: فما تقولون أنتم في هذا المقام ؟ قلنا: لا نقول بواحد من القولين بل نقول هي أفعال للعباد حقيقةً ومفعولةً للرب، فالفعل عندنا غير المفعول، وهو إجاعٌ مِن أهل السنة حكاه الحسين بن مسعود البغوي وغيره. فالعبد فعله حقيقة، والله خالقه وخالق ما فعل به من القدرة والإرادة وخالق فاعليته. وسرَّ المسألة أن العبد فاعل منفعل باعتبارين، هل هو منفعل في فاعليه فربَّه تعالى هو الذي جَعله فاعلاً بقدرته ومشيئته وأقدره على الفعل، وأحدث له المشيئة التي يفعل بها. قال الأشعري: وكثير من أهل الإثبات يقولون إن الإنسان فاعل في الحقيقة بمعنى مكتسب، ويمنعون أنه من أهل الإثبات يقولون إن الإنسان فاعل في الحقيقة بمعنى مكتسب، ويمنعون أنه محدث. قلت: هؤلاء وقفوا عند ألفاظ الكتاب والسنة فإنهما مملوآن مِن نسبة الأفعال بل العبد بإسمها العام وأسمائها الخاصة، فالاسم العام كقوله تعالى: ﴿ تعملون ﴾ تعملون ﴾، ﴿ تكسبون ﴾، والأسهاء الخاصة ويجاهدون ». وأما لفظ الإحداث فلم يجىء إلى العبد بإسمها العام وأسمائها الخاصة، فالاسم العام كقوله تعالى: ﴿ تعملون ﴾ ويؤمنون ه، وويخافون »، وويتوبون»، ويجاهدون ». وأما لفظ الإحداث فلم يجىء إلا في الذم كقوله يتياني ؛ ولعن الله من أحدث حديًا أو آوى محديًا، فهذا ليس بعنى الفعل والكسب. وكذلك قول عبدالله بن مغفل لابنه: و إياك والحدث في الإسلام». ولا يمنة فا على أو أحدث حديًا أو آوى محديًا، فيهذا ليس بعنى الفعل والكسب. وكذلك قول عبدالله بن مغفل لابنه: وإياك والحدث في أسرسلام». ولا يمني إطلاقه على فعل الخير مع التقيد. قال بعض السلَه: وإذ أحدث الله لك نعمة فأحديث ها شكراً، وإذا أحدث ذنباً فأحدين له توبة». ومنه الم onverter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قولُه: وهل أحدثت توبة وأحدثت للذنب استغفاراً ». ولا يلزمُ مِن ذلك إطلاقُ اسم الحدثِ عليه والإحداث على فِعله. قال الأشعري: ووبلَغني أن بعضَهم أطلقَ في الإنسان أنه مُحدِث في الحقيقة، بمعنى مكتسب، قلت ههنا ألفاظ، وهي فاعل وعامل ومكتسِب وكاسب وصانع ومحدِث وجاعل ومؤثر ومُنشىء وموجد وخالق وبارىء ومصور وقادر ومريد، وهذه الألفاظ ثلاثة أقسام: قسم لم يُطلق إلا على الرب سبحانه، كالبارىء والبديع والمبدع، وقسم لا يطلَق إلا على العبد كالكاسب والكتسب، وقسم وقعَمَ إطلاقه على الرب والعبد، كاسم صانع وفاعل وعامل ومنشىء ومريد وقادر، وأما الخالق والمسور فإن استُعملا مُطلقين غيرَ مقيديَّن لم يُطلقا إلا على ومريد وقادر، وأما الخالقُ والمسور فإن استُعملا مُطلقين غيرَ مقيديَّن لم يُطلقا إلا على الرب كقوله: ﴿ الحالق البارىء المسور في ال

ولأنستَ تفسرِي مسا خلَقستَ وبعس حضُ القسوم يخلسقُ ثم لا يفسري

أي لك قدرة تُمضي وتُنفذ بها ما قدرتَه في نفسك وغيرُك يقدر أشياء وهو عاجزً عن إنفاذها وإمضائها. وبهذا الاعتبار صح إطلاق دخالق ، على العبد في قوله تعالى : فو فتبارك الله أحسن الخالقين (<sup>7)</sup> أي أحسن المصورين والمقدرين . والعرف تقول : و فترت الأديم وخلقته ، إذا قِستَه لتقطعَ منه مزادة أو قربة ونحوها : قال مجاهد : يصنعون ويصنع الله والله خير الصانعين . وقال الليث : رجل خالق ، أي صانع ، وهن يصنعون ويصنع الله والله خير الصانعين . وقال الليث : رجل خالق ، أي صانع ، وهن الخالقات ، للنساء . وقال مقاتل : يقول تعالى هو أحسن خَلقاً من الذين يخلقون التاثيل وغيرَها التي لا يتحرك منها شيء : وأما البارىء فلا يصح إطلاقة إلا عليه سبحانه ، فإنه الذي بَراً الخليقة وأوجدها بعد عدّمها ، والعبد لا تتعلق قدرته بذلك ، إذ غاية فإنه الذي بَراً الخليقة وأوجدها بعد عدّمها ، والعبد لا تتعلق قدرته بذلك ، إذ غاية مقدوره التصرف في بعض صفات ما أوجده الربَّ تعالى وبَراه، وتغييرُها مِن حال إلى مهموز ، ولا د برأت من المرض ، لأنه فعل لازم غير متعد . وكذلك مُبدعُ الشيء مهموز ، ولا د برأت من المرض ، لأنه فعل لازم غير متعد . وكذلك مُبدعُ الشيء وبديعة لا يصح إطلاقة إلا على الرب ، كقوله د بديع السموات والأرض ». والإبداعُ

(1) سورة الحشر الآية: ٢٤.

(٢) سورة المؤمنون الآية : ١٤.

d by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> سُنة ، ثم يقال لمن اتَّبعه عليه مبتدعٌ أيضاً . وأما لفظُ الموجد فلم يقعْ في أسمائه سبحانه وإن كان هو الموجد على الحقيقة، ووقَع في أسمائه الواجدُ، وهو بمعنى الفنيّ الذي له الوجد، وأما الموجدُ فهو مُفْعِل مِن أُوجدَ، وله معنيان:أحدُهما أن يَجعَلَ الشيءَ موجوداً: وهو تعديةُ وَجَده وأوجده، قال الجوهري: وُجد الشي؛ عن عدّم فهو موجَد ، مثل حُمَّ فهو محموم ، وأوجدَه الله . ولا يقال وَجَده ، والمعنى الثاني أوجدَه جعلَ له جِدَةً وغنى، وهذا يتعدّى إلى مفعولين. قال في الصحاح: أوجدَه الله مطلوبَه. أي أظفره به، وأوجده، أي أغناه. قلت: وهذا يحتملُ أمرين. أحدُها أن يكون من باب حَذْفِ أحدِ المفعولين، أي أوجدَه مالاً وغِنى، وأن يكون مِن باب صيَّره واجداً. مثل أغناه وأفقره، إذا صيّره غنياً وفقيراً. فعلى التقدير الأول يكون تعديةً وجد مالاً وغنى وأوجده الله إياه، وعلى الثاني يكون تعديةَ وجد وجداً إذا استغنى. ومَصْدُر هذا الوجد بالضم والفتح والكسر ؛ قال تعالى: ﴿ أُسكنوهن من حيث سكنتم من وُجدكم ﴾ (١) فغيرُ ممتنع أن يُطلَق على مَن يفعلُ بالقدرة المحدثة أنه أوجَد مقدورُه كما يطلق عليه أن فعَله وعملَه وصنعه وأحدثه، لا على سبيل الاستقلال. وكذلك لفظُ المؤثر لم يردْ إطلاقهُ في أسماء الرب، وقد وقعَ إطلاقُ الأثر والتأثير على فعل العبد، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَحْيِي المُوتَى وَنَكْتَبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُم ﴾ (٢) قال ابن عباس: ما أثروا مِن خبر أو شر، فسَمى ذلك آثاراً لحصوله بتأثيرهم. ومِن العجب أن المتكلمين يمتنعون مِن إطلاق التأثير والمؤثر على مَن أُطلق عليه في القرآن والسنة، كما قال النبي يَتَلِيمُ لبني سلمةً (ديارُكم تكتبُ آثارَكم)، أي الزموا دياركم، ويخصُّونه بمن لم يقُمُ إطلاقهُ عليه في كتاب ولا سنة وإن استعملَ في حقه الإيثارُ والاستئثارُ كما قال أخو يوسف: ﴿ تَاللَّهُ لَقَدَ آثَرِكَ الله عَلَيْنَا ﴾. وفي الأثر: ﴿ إذا استأثر الله بشيء فاله عنه ﴾. وقال الناظم:

> > استأثر الله بالثناء وبالحمد وولى الملامة الرجُلا

ولما كان التأثيرُ تفعيلاً مِن أثرتُ في كذا تأثيراً فأنا مُؤثر لم يتمنعُ إطلاقهُ على العبد . قال في الصحاح: التأثيرُ إبقاءُ الأثر في الشيء . وأما لفظُ الصانع فلم يردْ في أسهاء

سورة الطلاق الآية: ۲.
 سورة يس الآية: ۲.

FOR QURANIC THOUGHT

الرب سبحانه ولا يمكن ورودُه، فإن الصَّانعَ مَن صَنَّع شيئًا عدْلًا كان أو ظلمًا ، سفَّها أو حكمةً، جائزاً أو غيرَ جائز ، وما انقسم مسماه إلى مدحٍ وذم لم يجيء اسمهُ المطلق في الأسماء الحسنى، كالفاعل والعامل والصانع والمريد والمتكلم، لانقسام معاني هذا الأسماء إلى محمود ومذموم، بخلاف العالم والقادر والحي والسميع والبصير . وقد سمَّى النبي ﷺ العبدَ صانعاً . قال البخاري : 3 حدثنا على بن عبدالله ثنا مروان بن معاوية ثنا أبو مالك عن ربعي بن خراش عن حذيفة قال: قال النبي عليه: 1 إن الله يصنع كلَّ صانع وصنعته». وقد أطلق سبحانه على فعله اسم الصُّنع فقال: ( صُنعَ الله الذي أتقنَ كل شيء ٢. وهو منصوب على المصدر ، لأن قُوله تعالى: ﴿ وتَرَى الجبالَ تحسبها جامدةً وهَى تمر مر السحاب﴾ (١) يدلّ على الصنعة. وقيل هو نَصْب على المفعولية، أي انظروا صُنع الله، فعلى الأول يكون صُنع الله مَصدْراً بمعنى الفعل، وعلى الثاني يكون بمعنى المصنوع والمفعول، فإنه الذي يمكن وقوعُ النظر والرؤية عليه. وأما الإنشاء فإنما وقع إطلاقة عليه سبحانه فعلاً كقوله : ﴿ وينشىء السحابَ الثقال ﴾ (٢) وقوله : ﴿ فأنشأ لكم به جنات ﴾ (٢) وقوله : ﴿ وَنُنْشَئَكُم فَيَا لا تعلمون ﴾ (١) وهو كثير ، ولم يردْ لفظ المنشىء، وأما العبدُ فيطلَقُ عليه الإنشاء باعتبار آخر، وهو شروعهُ في الفعل وابتداؤه له، يقول: أنشأ يحدثنا، وأنشأ السيرَ، فهو منشىء لذلك، وهذا إنشاء مقيد، وإنشاء الرب إنشاء مطلق. وهذه اللفظة تدور على معنى الابتداء ، أنشأه الله أي ابتدأ خَلْقه ، وأنشأ يفعلُ كذا، ابتدأ، وفلان ينشىء الأحاديثَ أي يبتدى. وَضْعَها، والناشيءُ أولُ ما ينشأ من السحاب . قال الجوهري : وناشئةُ الليل أولُ ساعاته التي منها ينشأ الليلُ ، والصحيحُ أنها لا تختص بالساعة الأولى ، بل هي ساعاته ناشئة بعد ناشئة ، كلما انقضت ساعة نشأت بعدتها أخرى. وقال أبو عبيدة: ناشئةُ الليل ساعاته وآناؤه ناشئة بعد ناشئة. قيال الزجاج: ناشئةُ الليل، كلَّ ما نشأ منه، أي حدث منه، فهو ناشئة. قال ابن قتيبة: هي آناء اللَّيل وساعاتهُ، مأخوذةٌ مِن نشأتْ تنشأ نشأ، أي ابتدأتْ وأقبلتْ شيئاً بعد شيءً. وأنشأها اللهُ فنشأتْ. والمعنى إن ساعات الليل الناشئة. وقولُ صاحب الصحاح منقُولٌ عن كثير من السلف. قال على بن الحسين: ناشئةُ الليل ما بين المغرب إلى العشاء ، وهذا قولَ أنس وثابت وسعيد بن جبير والضحاك والحكم واختيارُ الكسائبي. قالوا : ناشئةُ

- (١) سورة النمل الآية : ٨٨.
- (٢) سورة الرعد الآية : ١٢.

- (٣) سورة المؤمنون الآية : ١٩.
  - (٤) سورة الواقعة الآية : ٢١

applied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

الليل أولُه. وهؤلاء راعَوْا معنى الأولية في الناشئة. وفيها قولٌ ثالث، إن الليلَ كلَّه ناشئة ، وهذا قولٌ عِكرمة وأبي مجلز ومجاهد والسدى وابن الزبير وابن عباس في رواية . قال ابنُ أبي مليكه: سألتُ ابنَ الزبير وابن عباس عن ناشئة الليل فقالا الليلُ كلُّه ناشئة. فهذه أقوالُ مَن جعلَ ناشئة الليل زماناً. وأمَا من جعلَها فِعلاً ينشأ بالليل فالناشئةُ عندهم اسم لما يُفعلُ بالليل من القيام. وهذا قولُ ابن مسعود ومعاوية بن قرة وجماعة . قالوا : ناشئةُ الليلُ قيامُ الليل. وقال آخرون منهم عائشة: إنما يكون القيامُ ناشئةً إذا تقدمه نومٌ، قالت عائشةُ: ناشئةُ الليل القيامُ بعد النومُ، وهذا قولُ ابن الأعرابي، قال: إذا نمتَ مِن أول الليل نومةً ثم قمتَ فتلك النشأة، ومنه ناشئةُ الليل. فعلى قول الأولين ناشئةُ الليل بمعنى مِن، إضافة نوع إلى جنسه، أي ناشئة مِنه. وعلى قول هؤلاء إضافة بمعنى في، أي طاعة ناشئة فيه والمقصودُ أن الإنشاء ابتداء سواء تقدّمه مثلُه كالنشأة الثانية أو لم يتقدمه كالنشأة الأولى. وأما الجعلُ فقد أُطلق على الله سبحانه بمعنيين أحدُهما الإيجادُ والخلقُ، والثاني التصييرُ، فالأول يتعدى الى مفعول، كقوله: « وجَعَلَ الظلمات والنور » والثاني أكثر ما يتعدى إلى مفعولين كقوله: ﴿ إِنَّا جعلناه قرآنا عربياً ﴾ (١) وأطلق على العبد بالمعنى الثاني خاصةً كقوله: ﴿ وجعلوا لله مما ذَرَأ من الحرث والأنعام نصيباً ﴾ (٢) . وغالبٌ ما يستعمل في حق العبد في جعل التسمية والاعتقاد حيث لا يكون له صُنع في المجعول، كقوله: ﴿وجعلوا الملائكةَ الذين هم عبادُ الرحمن إناثاً ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله : ﴿ قُلْ أَرأَيتُم ما أَنزَلَ الله لكم مِن رزق فجعلتم منه حراماً وحلالاً ﴾ (٤) وهذا يتعدّى إلى واحدٍ وهو جَعْلُ اعتقادٍ وتسمية. وأما الفعلُ والعملُ فإطلاقة على العبد كثير، ولبئس ما كانوا يفعلون، ولبئسَ ما كانوا يعملون، وبما كنتم تعملون». وأطلقه على نفسه فِعلاً واسماً، فالأول كقوله: ﴿ويفعلُ الله ما يشاء ﴾ (٥) والثاني كقوله : ﴿ فعَّال لما يريد ﴾ (٢) ، وقبوله : ﴿ وكنا فباعلين ﴾ (٧) في موضعين من كتابه أحدهما قولُه: ﴿وسخَّرنا مع داود الجبالَ يُسَبِّحنَ والطبرَ وكنا فاعلين ﴾ (٨) والثاني قوله : ﴿ يوم نطوي السماءَ كطّي السجلّ للكتب كما بدأنا أولَ خَلق

- (1) سورة الزخرف الآية: ٣.
  - (٢) سورة الأنعام الآية : ١٣٦.

(٣) سورة الزخرف الآية : ١٩.

(٤) سورة يونس الآية: ٥٩.

(٧) سورة الأنبياء الآية: ٧٩.

(٥) سورة إبراهيم الآية: ٢٧.

(أ) سورة هود الآية : ١٠٧.

(٨) سورة الأنبياء الآية . ٧٩.

eter (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

نعيده وعداً علينا إنا كنا فاعلين (<sup>()</sup> فتأمل قوله : ﴿ كنا فاعلين في هذين الموضعين المتضمنين للصنع العجيب الخارج عن العادة كيف تجدُه كالدليل على ما أخبر به ، وأنه لا يستعصي على الفاعل حقيقة ، أي شأننا الفعلُ كما لا يخفى الجهرُ والإسرار بالقول على من شأنه العلم والخبرة ، ولا تصعب المغفرة على من شأنه أن يغفر الذنوب ، ولا الرزْقُ على من شأنه أن يرزق العباد . وقد وقَعَ الزجّاجُ على هذا المعنى بعينه فقال : ﴿ وكنا فاعلين ﴾ ، قادرين على فِعل ما نشاء .

(1) سورة الأنبياء الآية: ١٠٤.



## البَّابُ الثامِن عَشر في فَعَلَ وأفعلَ في القضاء والقدر والكسب وذِكر الفعل والانفعال

ينبغي الاعتناءُ بكَشْف هذا الباب وتحقيق معناه فبذلك بٍنحلّ عن العبد أنواعٌ مِن ضلالاتِ القدَرية والجبرية حيث لم يعطوا هذا البابَ حقّه من العرفان.

اعلَمْ أن الرب سبحانه فاعلٌ غيرُ منفعل، والعبدَ فاعلٌ منفعل، وهو في فاعليته منفعلٌ للفاعل الذي لا ينفعلُ بوجه. فالجبريةُ شهدتْ كونَه منفعلاً يجري عليه الحكم بمنزلة الآلة والمحلّ، وجعلوا حركتَه بمنزلة حركات الأشجار، ولم يجعلوه فاعلاً إلا على سبيل المجاز، فقام وقَمَد وأكلَ وشرب وصلّى وصام عندهم بمنزلة مرضَ وألم ومات، ونحو ذلك مما هو فيه منفعل محضاً. والقدريةُ شهدتْ كونَه فاعلاً مَحْضاً غيرَ منفعل في فعله. وكلّ من الطائفتين نظرَ بعين عوراء. وأهلُ العلم والاعتدال أعطوا كلا منفعل في فعله. وكلّ من الطائفتين نظرَ بعين عوراء. وأهلُ العلم والاعتدال أعطوا كلا عندهم الشرعُ والقدر في نصابه، ومهدوا وقوعَ الثواب والعقاب على من هو أوّل به، فأثبتوا نُطقَ العبد حقيقةً، وإنطاق الله الذ، أنطق كلَّ شيء في أن فالإنطاق فعلُ الله الذي شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذ، أنطق كلَّ شيء في أن فالإنطاق فعل الله الذي المهاء والأرض إنه لقد مثل ما أنكم نطقون في أن فالإنطاق فعلُ الله الذي شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذ، أنطق كلَّ شيء في أن فالإنطاق فعلُ الله الذي السماء والأرض إنه لحقيقةً، وإنطاق الما لذي المقون في أن فالم أن كونهم ومناظرتُهم، واستقر شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذ، أنطق كلَّ شيء في أن فالا تعالى: في فو أنه اله الدماء والأرض إنه لحق مثل ما أنكم نطقون في أن فكم أن كونَهم ينطون هو أمرً السماء والأرض إنه لحق مثل ما أنكم نطقون في أن فكم أن كونَهم ينطقون هو أمرً السماء والأرض إنه لحق مثل ما أنكم نطقون في أن فكم أن كونَهم ينطقون هو أمرً السماء والأرض إنه لحق مثل ما أنكم نطقون في أن فكم أن كونَهم ينطقون هو أمرً السماء والأرض إنه لحق مثل ما أنكم نطقون في أن فكم أن كونَهم ينطقون هو أمرً الما أمر أسماء والما في أمر ألهم أن كونَهم ينطقون هو أمر ألسماء والأرض إنه لحقيقية كون ما خبر به، وأن هذا حقيقة لا بحاز. ومن جقتل السماء والما والعبد إلى بنه بنا بقال أمر أله كونَهم ينطقون هو أمر أله ألما أمر أله أمن أن كونَهم ينطقون هو أمر أله أله أمر أله أمر أله ألمي أمر أمر أمر أمر أمر أله أكم أن كونَهم ينطقه عققاً مؤسافة نُطق القبل ألماة نُطق العبد إلي وأله أنا عنده منها أن كونَهم ينطقه عنقاً ألما إضافة ألما أله ألمن ألما ألمن من مناه ألمن من ما فنده من أمر ألمن أمر ألمن ألما أمر ألما ألما ألما ألمن من منهم من ألمن ألمن ألمنه منفية ألما ألمن

(٢) سورة الذاريات الآية : ٢٢.

لا أخبر به، فتأمله. ونظيرُ هذا قولُه تعالى: ﴿ وأنه هو أضحك وأبكى ﴾ (١) فهو المضحكُ المبكى حقيقةً، والعبدُ الضاحكُ الباكي حقيقة، كما قال تعالى: ﴿ فليضكحوا قليلا وليبكوا كثيراً ﴾ (٢) وقال: ﴿ أَفْمِنْ هَـذَا الحديث تعجبون وتضحكون ولا تبكون﴾ (٢) فلولا المنطق الذي أنطقَ والمضحك المبكى الذي أضحك وأبكى لم يوجد ناطقٌ ولا ضاحك ولا باك. فإذا أحبَّ عبداً أنطقه بما يجب وأثابه عليه، وإذا أبغضه أنطقه بما يكرهه فعاقبه عليه، وهو الذي أنطق هذا وهذا، وأجرى ما يحب على لسان هذا، وما يكره على لسان هذا، كما أنه أجرى على قلب هذا ما أضحكه وعلى قلب هذا ما أبكاه. وكذلك قولُه تعالى: ﴿ هو الذي يسيركم في البر والبحر ﴾ (٤) وقولُه: قل سيروا في الأرض (\*) فالتسييرُ فعلهُ حقيقةً ، والسيرُ فعلُ العبد حقيقةً ، فالتسييرُ فِعل مَحْض والسيرُ فِعل وانفعال. ومِن هذا قولُه تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَى زِيدٌ منها وَطَرَأً زوّجناكها ﴾ (1) فهو سبحانه المزوج ورسولُه المتزوج. وكذلك قولُه: ﴿وزوجناهم بحورٍ عين﴾ (٧) فهو المزوّجُ وهم المتزوجون. وقد جمعَ سبحانه بين الأمرين في قوله: ﴿ فَلَّمَا زاغوا أَزاغ الله قلوبَهم﴾ (٨) فالإزاغةُ فِعلهُ والزَّيغُ فِعلهم. فإن قيل: أنتم قررتم أنه لم يقعْ منهم الفعل إلا بعدَ فِعله، وأنه لولا إنطاقه لهم وإضحاكة وإبكاؤه لَمَا نطقوا ولا ضحكوا ولا بكوا، وقد دلّت هذه الآيةُ على أن فعله بعدَ فِعلهم، وأنه أزاغ قلوبَهم بعد أن زاغوا، وهذا يدل على أن إزاغةَ قلوبهم هو حُكمه عليها بالزيغ لا جعْلُها زائغةً، وكذلك قـولُـه: ﴿ أَنطقنا الله ﴾ (٢) المرادُ جَعَلَ لنا آلـةَ النطـق، أضحك وأبكى (···) جَعَلَ لهم آلة الضحك والبكاء، قيل: أمَّا الإزاغة المترتبة على زَيغهم فهي إزاغةً أخرى غيرُ الإزاغة التي زاغوا بها أولاً عقوبةً لهم على زيغهم والربُّ تعالى يعاقبُ على السيئة بمثلها كما يثيب على الحسنة بمثلها. فحدث لهم زيغٌ آخرُ غيرُ الزيغ الأول، فهم زاغوا أولاً فجازاهم الله بإزاغةٍ فوق زيغهم.

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

- (١) سورة النجم الآية : ٤٣ .
- (٢) سورة التوبة الآية : ٨٢.
- (٣) سورة النجم الآية : ٦٠ .
- ٤) سورة يونس الآية: ٢٢.
- (٥) سورة الأنعام الآية: ١١.

- (٦) سورة الاحزاب الآية : ٣٧.
- (٢) سورة الدخان الآية : ٥٤.
- (٨) سورة الصف الآية : ٥.
- (٩) سورة فصلت الآية: ٢١.
- (١٠) سورة النجم الآية : ٤٣ .

۲۳.



فإن قيل: فالزيغُ الأول من فِعلهم وهو مخلوق لله فيهم على غير وجه الجزاء وإلا تسلسلَ الأمر، قيل: بل الزيغُ الأولُ وقعَ جزاءً لهم وعقوبةً على تركهم الإيمانَ والتصديقَ لما جاءهم من الهدى، وهذا التركُ أمر عدَمي لا يستدعي فاعلاً فإنّ تأثيرَ الفاعل إنما في الوجود لا في العدم.

فإن قيل: فهذا التركُ العدّمي له سبب أو لا سبب له؟ قيل: سببهُ عدم سبب ضده فيبقى على العدّم الأصلى، ويشبُّهُ هذا قولُه: ﴿ ولا تكونوا كالذين نسُّوا الله فأُنساهم أنفسَهم﴾ (١) عاقبهم على نسيانهم له بأن أنساهم أنفسَهم فنسوا مصالحها أن يفعلوها، وعيوبَها أن يصلحوها، وحظوظَها أن يتناولوها. ومِن أعظم مصالحها وأنفع حظوظها ذِكرُها لربها وفاطرِها، وهي لا نعيمَ لها ولا سرورَ ولا فلاح ولا صلاح إلا بذكره وحبه وطاعته والإقبال عليه والإعراض عما سواه، فأنساهم ذلك لما نسوه، وأحدث لهم هذا النسيانُ نِسياناً آخرَ، وهذا ضدّ حال الذين ذكَروه ولم ينسوْه، فذكَّرهم مصالحَ نفوسهم ففعلوها، وأوقفهم على عيوبها فأصلحوها، وعرفهم حظوظها العالية فبادروا إليها، فجازَى أولئك على نسيانهم بأن أنساهم الإيمانَ ومحبته وذِكرَه وشكرَه، فلما خلَتْ قلوبُهم مِن ذلك لم يجدوا عن صده محيصاً . وهذا يبينُ لك كمالَ عدله سبحانه في تقدير الكفر والذنوب عليها . وإذا كان قضاؤه عليها بالكفر والذنوب عدلاً منه عليها فقضاؤه عليها بالعقوبة أعدلٌ وأعدلٌ، فهو سبحانه ماض في عبده حُكمةً، عدلٌ فيه قضاؤه. وله فيها قضاءان قضاء السبب وقضاء المسبِّب، وكلاها عدلٌ فيه، فإنه لما تركَ ذكرَه وترك فعلَ ما يحبه عاقبه بنسبان نفسه ، فأحدث له هذا النسبانُ ارتكابَ ما يبغضه ويسخطه بقضائه الذي هو عدل، فترتب له على هذا الفعل والترك عقوباتً وآلام لم يكن له منها بدٍّ، بل هي مترتبة عليه ترتبَ المسببات على أسبابها ، فهو عدل مَحْضَ مِن الرب تعالى، فعدَلَ في العبد أولاً وآخراً، فهو مُحسن في عدله محبوبٌ عليه محمود فيه، يحمدهُ مّن عدلَ فيه طوعاً وكرها. قال الحسن: لقد دخلوا النارَ وإنَّ حمدَه لفي قلوبهم ما وجدوا عليه سبيلاً . وسنزيدُ هذا الموضع بَسْطاً وبياناً في باب دخول الشر في القضاء الإلهي إن شاء الله، إذ المقصودُ ههنا بيانُ كون العبد فاعلاً منفعلاً، والفرقُ في هذا الباب بين فَعلَ وأفعلَ وأن الله سبِّحانه أفعلَ والعبد فعلَ، فهو الذي أقام العبدَ وأضله وأماته، والعبد هو الذي قام وضلٌّ ومات. وأما قولكم إن معنى

(1) سورة الحشر الآية: ١٩.

أنطقه وأضحكه وأبكاه جعلَ له آلةً ينطق بها ويَضحك ويبكي فإعطاؤه الآلةَ وحدها لا يكفي في صدق القول بأنه أنطقه وأضحكه ، فلو أن رجلاً صمتَ يوماً كاملاً فحلفَ حالفٌ أن الله أنطقه لكان كاذباً حانثاً ، ولو دعوتَ كافرين إلى الإسلام فنطقَ أحدُهما بكلمة الشهادة وسكتَ الآخرُ لم يقلُ أحد قط إن الله قد أنطق الساكتَ كما أنطق المتكلم ، وكلاهما قد أعطى آلة النطق ، ومتعلَّقُ الأمر والنهي والثواب والعقّاب والفِعلُ لا الإفعالُ.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فإن قيل: هل تطردون هذا في جميع أفعال العبد مِن كُفره وزناه وسرقته فتقولون إن الله أفعله وهو الذي فعل، أمْ تخصّون ذلك ببعض الأفعال فيظهر تناقضكم؟ قيل: ههنا أمران أمر لغوي وأمر معنوي، فأما اللغوي فإن ذلك لا يطّرد في لغة العرب، لا يقولون: أزنى الله الرجلَ وأسرقه وأشربه وأقتله إذا جعلَه يزني ويسرقُ ويشرب ويقتل، وإن كان في لغتها أقامه وأقعدَه وأنطقه وأضحكه وأبكاه وأضله، وقد يأتي هذا مضاعفاً كفهمه وعلمه وسيره، وقال تعالى: ﴿ ففهَّمناها سليانَ ﴾ <sup>(١)</sup> فالتفهيمُ منه منه سبحانه والفهمُ مِن نبيه سليان، وكذلك قولُه: ﴿ وعلمناه مِن لدناً علماً ﴾ <sup>(١)</sup> فالتغليمُ منه سبحانه، وكذلك التسييرُ والسير والتعلم مِن العبد، فهذا المعنى ثابت في جميع الأفعال فهو سبحانه هو الذي جعلَ العبدَ فاعلاً كما قال: ﴿ وجعلناهم أئمةً يهدون بأمرنا ﴾ <sup>(١)</sup>، ﴿ وجعلناهم أئمةً يدعون إلى النار ﴾ <sup>(١)</sup> فهو سبحانه الذي جعلَ أئمة الأفعال فهو سبحانه هو الذي جعلَ العبدَ فاعلاً كما قال: ﴿ وجعلناهم أئمةً يهدون بأمرنا ﴾ <sup>(١)</sup>، ﴿ وجعلناهم أئمةً يدعون إلى النار ﴾ <sup>(١)</sup> فهو سبحانه الذي جعلَ أئمة المدى يهدون بأمره وجعلَ أئمة الضلال والبدع يدعون إلى النار ، فامتناعُ إطلاق أكلمه فتكلم لا يمنعُ مِن إطلاق أنطقة فنطقَ. وكذلك امتناعُ إطلاق أهداه بأمره وأدعاه إلى فتكلم لا يمنعُ مِن إطلاق أنطقة فنطقَ. وكذلك امتناعُ إطلاق أهداه بأمره وأدعاه إلى النار لا يمنعُ مِن إطلاق جعلَه يهدي بأمره ويدعو. إلى النار .

فإن قيل: ومع ذلك كله هل تقولون إن الله سبحانه هو الذي جعل الزانيين يزنيان، وهو الذي جمّ بينهما على الفعل وساق أحدّهما إلى صاحبه؟ قيل: أصل بلاء أكثر الناس من جهة الألفاظ المجملة التي تشتمل على حق وباطل، فيطلقها مَن يريدُ حقها فينكرها مَن يريدُ باطلها. فيردُّ عليه من يريد حقَّها. وهذا باب إذا تأمله الذكي الفطن رأى منه عجائب وخلّصه من ورطات تورط فيها أكثرُ الطوائف. فالجعلُ المضافُ إلى الله سبحانه يراد به الجعلُ الذي يجبه ويرضاه، والجعل الذي قدّره وقضاه،

- (1) سورة الأنبياء الآية: ٨٩.
   (1) سورة الكهف الآية: ٦٥.
- (٣) سورة الانبياء الآية : ٧٣.
   (٢) حالة الآية : ٧٣.
- (٤) سورة القصص الآية : ٤١.

nverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> قال الله: ﴿ ما جعل الله من بَحيرة ولا سائبة ولا وَصيلة ولا حام ﴾ <sup>(١)</sup> فهذا نفي جعله الشرعي الديني، أي ما شرعَ ذلك ولا أمرَ به ولا أحبه ورضيه، وقال تعالى: ﴿ وجعلناهم أئمة يدعون إلى النار ﴾ <sup>(٢)</sup> فهذا جعل كوني قدري، أي قدرنا ذلك وقضيناه، وجعُل العبد إماماً يدعو إلى النار أبلغُ من جعله يزني ويسرق ويقتل. وجَعْلُه كذلك أيضاً لفظ مجملٌ [ لا ] يراد به أنه جَبَره وأكرهه عليه واضطره إليه، وهذا مُحال في حق الرب تعالى وكماله المقدس، يأبي ذلك وصفاتُ كماله تمنعُ منه كما تقدم، ويراد به أنه مكّنه مِن ذلك وأقدره عليه مِن غير أن يضطره إليه ولاأكرهه ولا أجبره، فهذا حق.

> فإن قيل: هذا كله عدول عن المقصود ، فمن أحدث معصية وأوجدها وأبرزها مِن العدم إلى الوجود ؟ قيل: الفاعل لها هو الذي أوجدها وأحدثها وأبرزها مِن العدم إلى الوجود بإقدار الله له على ذلك وتمكينه منه مِن غير إلجاء له ولا اضطرار منه إلى فعلها .

> فإن قيل: فمن الذي خلّقها إذاً؟ قيل لكم: ومَن الذي فعلَها؟ فإن قلّم الربّ سبحانه هو الفاعلُ للفسوق والعصيان أكْذبكم العقلُ والفطرة وكُتبُ اللهِ المنزلةُ وإجماعُ رسله وإثباتُ حمده وصفاتُ كماله، فإن فيعلَه سبحانه كله خير وتعالى أن يفعلَ شراً بوجه من الوجوه، فالشرُّ ليس إليه والخيرُ هو الذي إليه، ولا يفعل إلا خيراً، ولا يريد إلا خيراً ولو شاء لَفعلَ غيرَ ذلك، لكنه تعالى تنزه عن فعل ما لا ينبغي وإرادتِه ومشيئته كما هو منزه عن الوصف به والتسمية به.

وإن قلتم: العبدُ هو الذي فعلَها بما خُلق فيه من الإرادة والمشيئة، قيل: فالله سبحالـه خالقُ أفعال العباد كلها بهذا الاعتبار . ولو سلكَ الجبريّ مع القدّري هذا المسلكَ لاستراح معه وأراحه ، وكذلك القدري معه ، ولكن انحرفَ الفريقان عن سواء السبيل <sup>.</sup> كها قال:

سارت مشرقة وسرت مغرّب ا شتران بين مُشرق ومُغررب فإن قيل: فهل يمكنه الامتناع منها وقد خلقت فيه نفسُها أو أسبابُها الموجبة لها ، وخَلْقُ السبب الموجب خلق لمسببه ومُوجبه ؟ قيل: هذا السؤالُ يورَدُ على وجهين، (1) سورة المائدة الآية: ١٠٣. by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURADIC THOUGHT

> أحدها أن يراد به أنه يصيرُ مضطراً إليها، مُلجأ إلى فِعلها بخلّقها أو خَلْق أسبابها بجيث لا يبقى له اختيارٌ في نفسه ولا إرادةٌ وتبقى حركتهُ قسريةً لا إرادية، الثاني أنه هل لاختياره وإرادته وقدرته تأثير فيها أو التأثيرُ لقدرة الرب ومشيئته فقط، وذلك هو السببُ الموجب للفعل. فإن أوردتموه على الوجه الأول فجوابهُ أنه يمكنه أن يفعل وأن لا يفعل ولا يصير مضطراً مُلجأ بخلّقها فيه ولا بخلق أسبابها ودواعيها، فإنها إنما بكون مريداً غيرَ مريد، فاعلاً غيرَ فاعل، مُلجأً غيرَ ملجى، وإن أوردتموه على الوجه الثاني فجوابهُ أن لإرادته واختياره وقدرته أثراً فيها وهي السببُ الذي خلقها الله به في يكون مريداً غيرَ مريد، فاعلاً غيرَ فاعل، مُلجأً غيرَ ملجى، وإن أوردتموه على الوجه الثاني فجوابهُ أن لإرادته واختياره وقدرته أثراً فيها وهي السببُ الذي خلقها الله به في العبد، فقولُكم إنه لا يمكنه التركُ مع الاعتراف بكونه متمكناً من الفعل جَمْعٌ بن النقيضين، فإنه إذا تمكن ألفعل كان الفعل اختيارياً إن شاء فعله وإن شاء لم يفعله، فكيف ينه على من الفعل كان الفعل اختيارياً إن شاء فعله وإن شاء لم يفعله، فكيف يسح أن يقال لا يمكنه تركُ الفعل الاختياريا إن شاء فعله وإن شاء لم يفعله، فكيف ينه إذا تمكن من الفعل كان الفعل اختياريا إنه أنه وان شاء لم يفعله، وحقيقةُ الأمر أنه يمكنه الترك لو أراده لكنه لا يريدُه فصار لازماً بالإرادة الجازمة.

> فإن قيل: فهذا يكفي في كونه مجبوراً عليه، قيل: هذا من أدلٍّ شيء على بطلان الجبر، فإنه إنما لزم بإرادته المنافية للجبر، ولو كان وجوبُ الفعل بالإرادة يقتضي الجبرَ لكان الرب تعالى وتقدس مجبوراً على أفعاله لوجوبها بإرادته ومشيئته، وذلك محال.

> فإن قيل: الفرقُ أن إرادة الرب تعالى من نفسه، لم يجعله غيرهُ مريداً، والعبدُ إرادته من ربه، إذ هي مخلوقة له فإنه هو الذي جعله مريداً، قيل: هذا موضعً اضطرب فيه الناس فسلكت فيه القدريةُ وادياً وسلكت الجبرية وادياً. فقالت القدريةُ : العبدُ هو الذي يحدث إرادته وليست مخلوقة لله، واللهُ مكّنه من إحداث إرادته بأن خلقه كذلك. وقالت الجبرية بل الله هو الذي يُحدث إرادات العبد شيئاً بعد شيء. فإحداثُ الإرادات فيه كإحداث لونه وطوله وقصره وسواده وبياضه مما لا صُنعله فيه البتة. فلو أراد أن لا يريد لما أمكنه ذلك وكان كما لو أراد أن يكون طوله وقصره ولونه على غير ما هو عليه، فهو مضطر إلى الإرادة. وكلَّ إرادة من إراداته فهي متوقفةٌ على مشيئة الرب لها بخصوصها، فهي مرادةٌ له سبحانه كما هي معلومة مقدورة، فلز مهم القولُ بالجبر من هذه الجهة ومن جهة نفيهم أن يكون لإرادة العبد وقدرته أثر في الفعل.

Slied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

فإن قيل: فأي واد تسلكونه غير هذين الواديين، وأي طريق تمرون فيها سوى هذين الطريقين؟ قيل: نعم ههنا طريقةٌ ثالثة لم يسلكها الفريقان ولم يهتد إليها الطائفتان، ولو حكمت كلٌّ طائفة ما معها من الحق والتزمت لوازمه وطردته لساقها إلى هذا الطريق ولأوقعها على المحجة المستقيمة. فنقول وبالله التوفيق وهو المستعان وعليه التَّكلان ولا حول ولا قوة إلا بالله: العبدُ بجملته مخلوق لله، جسمهُ وروحه وصفاته وأفعاله وأحواله، فهو مخلوق من جميع الوجوه، وخلق على نشأة وصفة يتمكن بها من إحداث إرادته وأفعاله. وتلك النشأَةُ بمشيئة الله وقدرته وتكوينه فهو الذي خلقه وكونه كذلك، وهو لم يجعل نفسه كذلك، بل خالقة وباريه جعله محدثًا لإرادته وأفعاله ، وبذلك أمره ونهاه وأقام عليه حجته وعرّضه للثواب والعقاب، فأمره بما هو متمكنَّ من إحداثه، ونهاه عما هو متمكن من تركه، ورتَّب ثوابه وعقابه على هذه الأفعال والتروك التي مكَّنه منها ٍوأقدره عليها وناطها به، وفطر خلقه على مدحه وذمه عليها مؤمنَهم وكافرهم المقرّ بالشرائع منهم والجاحد لها، فكان مريداً شائياً بمشيئة الله له، ولولا مشيئةُ الله أن يكون شائياً لكان أعجز وأضعف من أن يجعل نفسه شائياً. فالرب سبحانه أعطاه مشيئة وقدرة وإرادة، وعرفه ما ينفعه وما يضره، وأمره أن يجري مشيئته وإرادته وقدرته ب الطريق التي يصلُ بها إلى غاية صلاحه، فإجراؤها في طريق هلاكه بمنزلة من أعطى عبده فرساً يركبها وأوقفه على طريق نجاة وهلكة وقال أجرها في هذا الطريق، فدل بها إلى الطريق الأخرى وأجراها فيها، فغلبته بقوة بأسها وشدة سيرها، وعز عليه ردُّها عن جهة جريها، وحيل بينه وبين إدارتها إلى ورائها مع اختيارها وإرادة فلو قلت كان ردُّها عن طريقها ممكناً له مقدوراً أصبت، وإن قلت: لم يبق ( هذه الحال بيده من أمرها شيء ولا هو متمكن أصبت، بل قد حال بينه وبين ردّ من يحول بين المرء وقلبه ومن يقلب أفئدة المعاندين وأبصارهم. وإذا أردت فهم ذا على الحقيقة فتأمل حال من عرضت له صورة بارعة الجيال فدعاه حسنها إلى محبنه فنهاه عقله وذكره ما في ذلك من التلف والعطب، وأراه مصارع العشاق عن يمينه ون ن شهاله ومن بين يديه ومن خلفه، فعاد يعاودُ النظر مرة مرة، ويحث نفسه على الته ق وقوة الإرادة، ويحرَّضها على أسباب المحبة، ويدني الوقود من النار، حتى إذا اشتعلت وشبّ ضرامها ورمت بشررها وقد أحاطت به وطلب الخلاص قال له القله عيهات لاتَّحين مناص وأنشده:

Jied by registered version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

تــولَــع بــالعشــق حتى عشِــقْ فلما استقــــلَّ بــــه لم يُطــــقْ فلما تمكَّـــن منهــا غَــرقْ رأى لجةً ظنهــــا مــــوجـــةً

فكان التركُ أولاً مقدوراً له لما لم يوجد السببُ التام والإرادة الجازمة الموجبة للفعل، فلما تمكّن الداعي واستحكمت الإرادة قال المحبُّ لعاذله: يـــا عـــاذلي والأمــــرُ في يــــده هلاً عــذلــتَ وفي يـــدي الأمــر

فكان أولُ الأمر إرادةً واختياراً ومحبة، ووسطه اضطراراً، وآخره عقوبةً وبلاء. ومثلُ هذا برجل ركب فرساً لا يملكه راكبًه ولا يتمكن من رده، وأجراه في طريق ينتهى به إلى موضع هلاك، فكان الأمرُ إليه قبل ركوبها. فلما توسطت به الميدان خرج الأمرُ عن يده، فلما وصلتْ به إلى الغاية حصل على الهلاك. ويشبه هذا حالَ السكران الذي قد زال عقلَةُ إذ جنى عليه في حال سكره لم يكن معذوراً لتعاطيه السببَ اختياراً، فلم يكن معذوراً بما ترتبَ عليه اضطراراً. وهذا مأخذ من أوقع طلاقه من الأئمة، ولهذا قالوا: إذا زال عقله بسبب يُعذر فيه لم يقعْ طلاقه، فجعلوا وقوع الطلاق عليه من تمام عقوبته. والذين لم يوقعوا الطلاق قولهم أفقهُ، كما أفتى به عثمانُ ابن عفان، ولم يُعلم له في الصحابة مخالفٌ، ورجعَ عليه الإمامُ أحمد ، واستقر عليه قوله ، فإن الطلاقَ ما كان عن وطر والسكران لا وطر له في الطلاق. وقد حكم النبي عَلَيْتُهُ بعدم وقوع الطلاق في حال الغلق والسكرُ من الغلق، كما أن الإكراه والجنون مَّن الْغلق، بل قد نصّ إلامام أحمد وأبو عبيد وأبو داود على أن الغضب إغلاقٌ وفسرَ به الإمام أحد الحديث في رواية أبي طالب، وهذا يدل على أن مذهبه أن طلاقَ الغضبان لا يقع، وهذا هو الصحيحُ الذي يُفتى به إذا كان الغضبُ شديداً قد أغلق عليه قصده، فإنه يصيرُ بمنزلة السكران والمكره، بل قد يكونان أحسن حالاً منه، فإن العبد في حال شدة غضبه يصدرُ منه ما لا يصدر من السكران من الأقوال والأفعال. وقد أخبر الله سبحانه أنه لا يجيبُ دعاءه على نفسه وولده في هذه الحال، ولو أجابه لقضى إليه أجله، وقد عذر سبحانه من اشتد به الفرحُ بوجود راحلته في الأرض المهلكة بعد ما يئس منها فقال: ( اللهم أنتَ عبدي وأنا ربك ) ولم يجعله بذلك كافراً لأنه أخطأ بهذا



القول من شدة الفرح. فكمالُ رحمته وإحسانه وجوده يقتضي أن لا يؤاخِذ من اشتد غضبهُ بدعائه على نفسه وأهله وولده ولا بطلاقه لزوجته، وأما إذا زال عقّلهُ بالغضب فلم يعقل ما يقولُ فإن الأمة متفقةٌ على أنه لا يقع طلاقهُ ولا عتقه، ولا يكفرُ بما يجري على لسانه من كلمة الكفر.



الباب التاسع عشر

في ذكر مناظرةِ جرتْ بين جبري وسني جعها مجلسُ مذاكرة

قال الجبري: القولُ بالجبر لازم لصحة التوحيد ، ولا يستقيم التوحيدُ إلا به ، لأنّا إنْ لم نقلٍ بالجبر أثبتنا فاعلاً للحوادث مع الله إن شاء فعل وإن شاء لم يفعل ، وهذا شرك ظاهر لا يخلص منه إلا القولُ بالجبر .

قال السني: بل القولُ بالجبر منافٍ للتوحيد، ومع منافاته للتوحيد فهو مناف للشرائع ودعوة الرسل والثواب والعقاب، فلو صح الجبرُ لبطلت الشرائعُ وبطل الأمرُ والنهي، ويلزم من بُطلان ذلك بطلانُ الثواب والعقاب.

قال الجبري: ليس من العجب دعواك منًافاة الجبر للأمر والنهي والثواب والعقاب، فإن هذا لم يزل يقال، وإنما العجبُ دعواك منافاته للتوحيد وهو من أقوى أدلة التوحيد، فكيف يكون المصور للشيء المقوي له منافياً له؟

قال السني: منافاته للتوحيد من أظهر الأمور، ولعلها أظهر من منافاته الأمر والنهي. وبيانُ ذلك أن أصل عقد التوحيد وإثباته هو شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، والجبر ينافي الكلمتين، فإن الإله هو المستحق لصفات الكمال، المنعوتُ بنعوت الجلال، وهو الذي تسألهه القلوب، وتصمد إليه بسالحب والخوف والرجاء، فالتوحيد الذي جاءت به الرسلُ هو إفراد الرب بالتأله الذي هو كمالُ الذل والحضوع والانقياد له، مع كمال المحبة والإنابة وبذل الجهد في طاعته ومرضاته، وإيثار محابَّة ومرادِه الديني على محبَّة العبد ومراده، فهذا أصلُ دعوة الرسل وإليه دعوا الأممَ، وهو التوحيدُ الذي لا يقبلُ اللهُ من أحد دبن سواه، لا من الأولين ولا من

Plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

والعقاب لأجله، وشرعَ الشرائع لتكميله وتحصيله. وكان من قولك أيها الجبري إن العبدَ لا قدرة له على هذا البتة، ولا أثر له فيه، ولا هو فعله، وأمرُه بهذا أمرٌ له بما لا يطيق، بل أمرَّ له بإيجاد فعل الرب، وإن الرب سبحانه أمره بذلك وأجبره على ضده، وحال بينه وبين ما أمره به، ومنعه منه وصده عنه ولم يجعل له إليه سبيلاً بوجه من الوجوه، مع قولك إنه لا يُحب ولا يحَب فلا تتألهه القلوب بالمحبة والود والشوق والطلب وإرادةِ وجهه، والتوحيدُ معنى ينتظم من إثبات الإلهية وإثبات العبودية، فرفعت معنى الإلهية بإنكار كونه محبوباً مودوداً تتنافس القلوبُ في محبته وإرادة وجهه والشوق إلى لقائه، ورفعت حقيقة العبودية بإنكار كون العبد فاعلاً وعابداً ومحبًّا، فإن هذا كله مجاز لا حقيقة له عندك، فضاع التوحيدُ بين الجبر وإنكار محبته وإرادة وجهه، ولا سيا والوصفُ الذي وصفته به منفرٌ للقلوب عنه، حائلٌ بينها وبين محبته، فإنك وصفته بأنه يأمر عبده بما لا قدرة له على فعله ، وينهاه عما لا يقدر على تركه ، بل يأمره بفعله هو سبحانه وينهاه عن فعله هو سبحاته، ثم يعاقبه أشدّ العقوبة على ما لم يفعله البتة، بل يعاقبه على أفعاله هو سبحانه. وصرحت بأن عقوبته على توك ما أمره وفعل ما نهاه بمنزلة عقوبته على ترك طيرانه إلى السهاء، وترك تحويله للجبال عن أماكنها، ونقله مياه البحار عن مواضعها، وبمنزلة عقوبته له على ما لا صُنع له فيه من لونه وطوله وقصره وصرّحت بأنه يجوز عليه أن يعذب أشد العذاب لمن لم يعصه طرفة عين، وأن حكمته ورحمته لا تمنعُ ذلك، بل هو جائز عليه، ولولا خبره عن نفسه بأنه لا يفعل ذلك لم ننزهه عنه. وقلتَ إن تكليفه عباده بما كلفتهم به بمنزلة تكليف الأعمى بالكتابة والزمن بالطيران، فبغضت الربَّ إلى من دعوته إلى هذا الاعتقاد، ونفرته عنه وزعمت أنك تقرر بذلك توحيده وقد قلعت شجرة التوحيد من أصلها. وأما منافاة الجبر للشرائع فأمر ظاهر لا خفاء به، فإن مبنى الشرائع على الأمر والنهي وأمرُ الآمر لغيره بفعل نفسه لا بفعل المأمور ، ونهيه عن فعله لا فعل المنهي ، عبثٌ ظاهر، فإن متعلق الأمر والنهى فعلُ العبد وطاعته ومعصيته، فمن لا فعل له كيف يُتصور أن يوقعه بطاعةٍ أو معصية، وإذا ارتفعت حقيقةُ الطاعة والمعصية ارتفعت حقيقةُ الثواب والعقاب وكان ما يفعله الله بعباده يوم القيامة من النعيم والعذاب أحكاماً جاريةً عليهم بمحض المشيئة والقدرة لا أنها بأسباب طاعاتهم ومعاصيهم، بل هنا أمر آخر وهو أن الجبر منافٍ للخلْق كما هو منافٍ للأمر، فإن الله سبحانه له الخلقُ

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والأمرُ ، وما قامت السمواتُ إلا بعدله ، فالخلقُ قام بعدله وبعدله ظهر ، كما أن الأمر بعدله وبعدله وُجد ، فالعدلُ سببُ وجود الخلق والأمر وغايتهُ ، فهو علةُ الفاعلية والغائية ، والجبرُ لا يجامعُ العدلَ ولا يجامع الشرعَ والتوحيد .

قال الجبري : لقد نطقت أيها السني بعظيم ، وفهت بكبير ، وناقضت بين متوافقين ، وخالفت بين متلازمين ، فإن أدلة العقول والشرع المنقول قائمة على الجبر ، وما دلّ عليه العقلُ والنقلُ كيف ينافي موجب العقل والشرع ؟ فاسمع الآن الدليلَ الباهر والبرهان القاهر على الجبر ثم نُتبعه بأمثال ، فنقول : صدورُ الفعل عند حصول القدرة والداعي إما أن يكون واجباً أو لا يكون واجباً ، فإن كان واجباً كان فعل العبد اضطرارياً ، وذلك عين الجبر ، لأن حصول القدرة والداعي ليس بالعبد ، وإلا لزم التسلسل ، وهو فاهر ، وإذا كان كذلك فعند حصولها يكون واجباً وعند عدم حصولها يكون الفعل والداعي واجباً ، فإن حصول القدرة والداعي ليس بالعبد ، وإلا لزم التسلسل ، وهو متنعاً فكان الجبرُ لازماً لا محالة . وأما إنْ لم يكن حصولُ الفعل عند حصول القدرة والداعي واجباً ، فإما أن يتوقف رجحانُ الفعل على رجحان الترك على مرجمح أولاً يتوقفُ ، فإنّ توقف كان حصولُ ذلك الفعل عند حصول الفعل عند حصول القدرة على مرجح كان الجبرُ لازماً لا ألا عالة الفعل على رجحان الترك على مرجمح أولاً بلا مور مرجح كان جائزَ الوقوع وجائزَ العدم ، فوقوعهُ بغير مرجح يستلزمُ حصولَ الأثر بلا مؤتر وذلك عال . وإذا كان واجباً كان اضطرارياً وهو عينُ الجبر . وإن لم يتوقف على مرجح كان جائزَ الوقوع وجائزَ العدم ، فوقوعهُ بغير مرجح يستلزمُ حصولَ الأثر بلا مؤثر وذلك محال . فإن قلت : المرجح هو إرادةُ العبد ، قلتُ لك : إرادةُ العبد مادية ، والكلامُ في حدوثها كالكلام في حديث المراد بها ، ويلزمُ التسلسل .

قال السني: هذا أحدُّ سهم في كنانتك، وهو مجمد الله سهم لا ريش له ولا نصل، مع عوجه وعدم استقامته، وأنا أستفسرك عما في هذه الحجة من الألفاظ المجملة المستعملة على حق وباطل، وأبينُ فسادها. فما تعني بقولك إن كان الفعل عند القدرة والداعي واجباً كان فعل العبد اضطرارياً وهو عينُ الجبر؟ أتعني به أن يكون مع القدرة والداعي بمنزلة حركة المرتعش، وحركة من نفضته الحمى، وحركة من رُمي به من مكان عال فهو يتحرك في نزوله اضطراراً منه، أم تعني به أن الفعل عند اجتاع القدرة والداعي يكون لازم الوقوع بالقدرة؟ فإن أردت بكونه اضطرارياً المعنى الأول كذبتك العقول والفطر والحس والعيان، فإن الله فطر عباده على التفريق بين حركة من رُمي به من شاهق فهو يتحرك إلى أسفل وبين حركة من يرقى في الجبل إلى علوه، وبين حركة المرتعش وبين حركة المراق والمجاهد

12.

sare applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

والمصلى، وحركة المكتوف الذي قد أُوثق رباطاً وجُر على الأرض، فمن سوّى بين الحركتين فقد خلع ربقة العقل والفطرة والشرعة من عنقه. وإن أردت المعنى الثاني وهو كونُ الفعل لازم الوجود عند القدرة والداعي كان لازم الوجود ، وهذا لا فائدة فيه. وكونه لازماً وواجباً بهذا المعنى لا ينافي كُونه مختاراً مراداً له مقدوراً له غير مكره عليه ولا مجبور ، فهذا الوجوبُ واللزوم لا ينافي الاختيار ، ثم نقول: لو صحّت هذه الحجة لزم أن يكون الرب سبحانه مضطراً على أفعاله مجبوراً عليها بمعنى ما ذكرت من مقدماتها ، وأنه سبحانه لا يفعل بقدرته ومشيئته ، وما ذكرت من وجوب الفعل عند القدرة والداعي وامتناعه عند عدمها ثابت في حقه سبحانه. وقد اعترف أصحابك بهذا الإلزام وأجابوا عنه بما لا يجدي شيئاً. قال ابن الخطيب عقيب ذكر هذه الشبهة: فإن قلت هذا ينفي كونه فاعلاً مختاراً، قلتُ: الفرق أن إرادة العبد محدَّثة فافتقرت إلى ارادة يُحدثها الله دفعاً للتسلسل، وإرادة الباري قديمة فلم تفتقر إلى إرادة أخرى ، وردَّ هذا الفرق صاحبُ التحصيل فقال : ولقائل أن يقول : هذا لا يدفعُ التقسيم المذكورَ، قلتُ: فإن التقسيم متردد بين لزوم الفعل عند الداعي وامتناعه عند عدمه ، وهذا التقسيمُ ثابت في حق الغائب والشاهد . وكونُ إرادة الرب سبحانه قديمةً من لوازم ذاته لا فاعل لها لا يمنع هذا الترديد والتقسيم، فإنها عند تعلقها بالمراد يلزمُ وقوعهُ وعند عدم تعلقها به يمتنعُ وقوعه، وهذا اللزومُ والامتناعُ لا يخرجه سبحانه عن كونه فاعلاً مختاراً، ثم نقول: هذا المعنى لا يسمّى جبراً ولا اضطراراً، فإن حقيقة الجبر ما حصل بإكراه ضير الفاعل له إلى الفعل وحمله على إيقاعه بغير رضاه واختياره . والربُّ سبحانه هو الخالقُ للإرادة والمحبة والرضا في قلب العبد فلا يسمَّى ذلك جبراً ، لا لغة ولا عقلاً ولا شرعاً . ومن العجب احتجاجُك بالقدرة والداعي على أن الفعل الواقعَ بهما اضطراريّ من العبد والفعل عندكم لم يقع بهما ولا هو فعل العبد بوجه وإنما هو عينُ فعل الله، وذلك لا يتوقف على قدرة من العبد ولا داع منه، ولا هناك ترجيحٌ له عند وجودهما، ولا عدم ترجيح عند عدمهما، بل نسبةُ الفعل إلى القدرة والداعي كنسبته إلى عدمها، فالفعل عندك غير فعل الله فلا ترجيح هناك من العبد ولا مرجح ولا تأثير ولا أثر .

قال السني: وقد أجابك إخوانُك مِن القدّرية عن هذه الحجة بأجوبة أخرى، فقال أبو هاشم وأصحابه: لا يتوقف فعل القادر على الداعي بل يكفي في فعله مجردُ قدرته. FOR QURĂNIC THOUGHT

قالوا: فقولك عند حصول الداعي إما أن يجب الفعلُ أو لا يجب عندنا أو لا يجب الفعل بالداعي ولا يتوقف عليه، ولا يمكنك أيها الجبري الردُّ على هؤلاء، فإن الداعي عندك لا تأثير له في الفعل البتة وهو متوقفٌ عليه ولا على القدرة، فإن القدرةَ الحادثة عندك لا تؤثر في مقدورها فكيف يؤثرُ الداعى في الفعل؟ فهذه الحجة لا تتوجه على أصولك البتة، وغايتُها إلزامُ خصومك بها على أصولهم. وقال أبو الحسين البصري وأصحابه : يتوقفُ الفعل على الداعي . ثم قال أبو الحسين إذا تجردَ الداعي وَجَب وقوعُ الفعل، ولا يَخرجُ بهذا الوجوب عَن كُونه اختيارياً. وقال محمود الخوارزمي صاحبةُ: لاينتهى بهذا الداعي إلى حد الوجوب، بل يكون وجودُه أولى قالوا: فنجيبُك عن هذه الشبهة على الرأيِّين جميعاً ، أما على رأي أبي هاشم فنقول: صدورُ إحدى الحركتين عنه دون الأخرى لا يحتاج إلى مرجِّح، بل مِن شأن القادر أن يوقع الفعل مِن غير مرجح لجانب وجوده على عدمه. قالوا: ولا استبعادَ في العقل وفي وجود مخلوق متمكن من الفعل بدلاً عن الترك، وبالضد من غير مرجح، كما أن النائم والساهيّ يتحركان من غير داع وإرادة. فإنْ قلتم: بلَّ هناك داع وإرادةً لا يذكرها النائمُ والناسي كان ذلك مكاّبرةً. قلت: وأصحاب هذا القول يُقولون إن القادرَ هو الذي يفعل مع جواز أن لا يفعل. وأصحابُ القول الأول يقولون: بل يفعل مع وجوب أن يفعل. ومحمود الخوارزمي توسط بين المذهبين وقال: بل يفعل مع أولوية أن يفعل، ولاينتهي الترجيح إلى حد الوجوب. فالأقوال خسةٌ، أحدُها أنَّ الفعل موقوف على الداعي، فإذا انضمت القدرةُ إليه وجبَ الفعل بمجموع الأمرين. وهذا قولُ جهورُ العقلاء. ولم يصنع ابنُ الخطيب شيئًا في نسبته له إلى الفلاسفة وأبي الحسين البصري من المعتزلة. الثاني: أن الفعل يجبُ بقدرة الله وقدرةِ العبد. وهذا قولُ مَن يقول إن قدرةَ العبد مؤثرة في مقدوره مع قدرة الله على عين مقدور العبد. وهذا قولُ أبي إسحق واختيارُ الجويني في (النظامية ) الثالثُ: قولُ مَن يقول. يجبُ بقدرة الله فقط. وهذا قولُ الأُشْعري والقاضي أبي بكر . ثم اختلفا فقال القاضي: كونهُ فعلاً واقعً بقدرة الله ، وكونه صلاةً أو حجاً أو زناً أو سرقةً واقعٌ بقدرة العبد، فتأثيرُ قدرة الله في ذات الفعل وتأثيرُ قدرة العبد في صفة الفعل. وقال الأشعري: أصلُ الفعل ووصفهُ واقعان بقدرة الله، ولا تأثيرَ لقدرة العبد في هذا ولا هذا. الرابعُ: قول من يقولُ: لا يجبُ الفعلُ مِن القادر البتة ، بل القادرُ هو الذي يفعل مع جواز أن لا يفعل ، فلا ينتهي فعلُ القادر المختار إلى الوجوب أصلاً . وهذا قولُ أبي هاشم وأصحابه . الخامسُ : أن يكون عند الداعي أوْلى بالوقوع ولا ينتهي إلى حد الوجوب . وهذا قولُ أبي هاشم وأصحابه . الخامسُ : أن يكون عند الداعي أوْلى بالوقوع ولا ينتهي إلى حد الوجوب . وهذا قولُ والخامسُ : أن يكون عند الداعي أوْلى بالوقوع ولا ينتهي إلى حد الوجوب . وهذا قولُ وقال : إن العبد مستقل بإيجاد فعله . قال : والعلمُ بذلك ضروري قال ابن الخطيب : وهذا غلوّ منه في القدر ، وقولُه إنه يتوقفُ على الداعي والداعي خلوق لله غلو في الجبر فجمعَ بين القدر والجبر مع غُلوه فيها . ولم ينصفه ، فليس ما ذهب إليه غلو في قدر ولا جبر ، فإنّ توقّف الفعل على الداعي ووجوبه عنده بقدرة العبد ليس جبراً فضلاً عن أن يكون غلواً فيه ، وكونُ العبد محدثاً لفعله ضرورةً بما خلقه الله فيه مِن القدرة والاختيار ليس قولاً بذهب القدرية فضلاً عن كونه غلواً فيه .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

**فصل:** قال الجبري: إذا كان الداعي ليس مِن أفعالنا وهو عِلَّمُ القادر أن في ذلك الفعل مصلحةً له، وذلك أمرٌ مركوز في طبيعته التي خُلق عليها، وذلك مفعول لله فيه، والفعلُ واجبٌ عنده ـ فلا معنى للجبر إلا هذا .

قال له السني: أخوك القدّري يجيبك عن هذا بأن ذلك الداعي قد يكون جهلاً وغلَطاً ، وهذه أمورٌ يُحدثها الإنسانُ في نفسه فيفعلُ على حسب ما يتوهم أن فيه مصلحتَه ، صادَفها أو لم يصادفها ، فالداعي لا ينحصرُ في العلم خاصة.

قال الجبري: لا يساوي هذا الجوابُ شيئاً، فإن العطشانَ مثلاً يدعوه الداعي إلى شُرب الماء لعلمه بنقمه وشهوته وميله إلى شربه، وذلك العلمُ وتلك الشهوةُ والميلُ إلى الشرب مِن فعل الله، فيجب على القدري أن يترك مذهبه صاغراً داخراً ويعترفُ بأن ذلك الفعلَ مضافٌ إلى مَن خَلَق فيه الداعيَ المقتضِي.

قال القدري : ذلك الداعي وإن كان مِن فِعل الله إلا أنه جارٍ مَجرى فِعل المكلَّف لأنه قادر على أن يبطل أثرَه بأن يستحضر صارفاً عن الشرب، مثل أن يُحجم عن الشراب تجربة هل يقدر على مخالفة الداعي أم لا، فإحجامهُ لأجل التجربة إثرَ داع ثان هو الصارف يعارض الداعي، فالحي قادرٌ على تحصيله وقادرٌ على إبقاء الداعي الأول بحاله، فإبقاؤه الداعي الأول بحاله وإعراضهُ عن إحضار المعارض له أمرٌ لولاه ما حصل الشرب، فمنْ هذا الوجهِ كان الشربُ فِعلاً له، لأنه قادرٌ على تحصيل

الأسباب المختلفة التي تصدر عنها الآثار. ويصير هذا كمن شاهد إنساناً في نار متأججة وهو قادر على إطفائها عنه مين غير مشقة ولا مانع، فإنه إن لم يطفئها استحق الذمَّ ، وإن كان الإحراق مين أثر النار. وقد أجاب ابن أبي الحديد بجواب آخر فقال: ويكن أن يقال: إذا تجرد الداعي كما ذكرتم في صورة العطشان فإن التكليف بالفعل والترك يسقط، لأنه يصبر أسوأ حالاً مين الملجأ. وهذا من أفسد الأجوبة على أصول جيع الفرق، فإن مقتضى التكليف قائم، فكيف يسقط مع حضور الفعل والقدرة ؟ وهذا قسم رابع من الذين رُفع عنهم التكليف أثبته هذاالقدريَّ زائداً على الثلاثة الذين رُفع عنهم القلم، وهذا حَرْق منه لإجاع الأمة المعلوم بالضرورة ، ولو سقط التكليف عند تجرد الداعي لكان كلَّ مَن تجردَ داعية إلى فعل ما أمر به قد سقط عنه التكليف وهذا القول أقبح من الذين مكليف ما لا يطاق. ولما أمر به قد سقط عنه التكليف

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال الجبري: إذا كان الداعي مِن الله وهو سببُ الفعل والفعلُ واجب عنده كان خالقُ الفعل هو خالق الداعي، أي خالقُ السبب.

قال السني: هذا حق فإن الداعي مخلوق لله في العبد وهو سبب الفعل، والفعل يضاف إلى الفاعل لأنه صدر منه ووقع بقدرته ومشيئته واختياره، وذلك لا يمنع إضافتَهُ بطريق العموم إلى من هو خالق كلّ ذيء وهو على كل شيء قدير. وأيضاً فالداعي ليس هو المؤثر، بل هو شرط في تأثير القادر في مقدوره، وكون الشرط ليس من العبد لا يُخرجه عن كونه فاعلاً، وغاية قدرة العبد وإرادته الجازمة أن يكون شرطاً أو جزء سبب، والفعل موقوف على شروط وأسباب لا صنع للعبد فيها البتة، وأسهل الأفعال رفع العين لرؤية الشيء.

فَهَبْ أَن فَتَحَ العين فعلُ العبد إلا أنه لا يستقل بالإدراك فإن تمام الإدراك موقوف على خَلْق الدَّرْك وكونِه قابلاً للرؤية ، وخَلْق آلة الإدراك وسلامتها ، وصرف الموانع عنها ، فما تتوقفُ عليه الرؤيةُ مِن الأسباب والشروط التي لا تدخل تحت مقدور العبد أضعافُ أضعافِ ما يَقدرُ عليه من تقليب حدَقته نحو المرئي . فكيف يقول عاقل إن جزءَ السبب أو الشرط موجبٌ مستقل لوجود الفعل؟ وهذا الموضُ مما ضلّ فيه الفريقان حيث زعمت القدريةُ أنه موجبٌ للفعل ، وزعمت الجبريةُ أنه لا أثر له فيه فخالفت الطائفتان صريحَ المعقول والمنقول ، وخرجتْ عن السمع والعقل . والتحقيقُ أن

Lied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قدرةَ العبد وإرادته ودواعيَه جزءٌ مِن أجزاء السبب التام الذي يجب به الفعلُ. فمن زَعَم أن العبد مستقل بالفعل مع أن أكثر أسبابه ليست إليه فقد خرج عن مُوجب العقل والشرع. فهَبْ أن دواعيَ حركة الضرب منك مستقلاً بها فهل سلامةُ الآلة منك ؟ وهل وجودُ المحل المنفعل وقبوله منك ؟ وهل خَلْقُ الفضاء بينك وبين المضروب وخلوه من المانع منك ؟ وهل إمساكُ قدرته عن مضاربتك وغلبك منك ؟ وهل القوةُ التي في اليد والرباطات والاتصالات التي بين عظامها وشدّ أسرُها منك ؟ ومَنْ زَعَم أنه لا أثر للعبد بوجه ما في الفعل، وأن وجود قدرته وإرادته وعدّمها بالنسبة إلى الفعل على السواء فقد كابر العقل والحس.

قال الجبري: إن انتهت سلسلة الترجيحات إلى مرجِّح مِن العبد فذلك المرجِّح ممكن لا محالة، فإنْ ترجَّح بلا مرجَّح انسد عليكم باب إثبات الصانع إذا جوزتم رجحانَ أحدِ طرفي الممكن، وإن توقف على مرجَّح آخرَ لزمَ التسلسلُ فلا بد من انتهائه إلى مرجح من الله لا صُنع للعبدُ فيه.

قال السني: أما إخوانك القدرية فإنهم يقولون: القادر المختار يحدث إرادته وداعيته بلا مرجّح مِن غيره. قالوا: والفطرة شاهدة بذلك، فإنا لا نفعل ما لم نُردْ، ولا نريد ما لم نعلم أن في الفعل منفعة لنا أو دفع مضرة، ولا نجد لهذه الإرادة إرادة أحدتَتْها، ولا لعلمنا بأنّ ذلك نافع علماً آخرَ أحْدثه. فالمرجح هو ما خُلق عليه العبد وفُطر عليه من صفاته القائمة به. فالله سبحانه أنشأ العبد نشأة يتحرك فيها بالطبع، فحركته بالإرادة والمشيئة مِن لوازم نشئه وكونه حيواناً، فإرادته وميله مِن لوازم كونه خيّاً، فأفعال العبد الخاصة به هي الدواعي والإرادات لا غير، وما يقع بها مِن الأفعال شبيه بالفعل المتولد من حيث كان المتولد سبباً، وهذه الأفعال صادرة عن الدواعي التي عرفها العبد أبتداءً مِن غير واسطة، فاشتراكها في أن كل واحد منها مستند إلى . فعل خاص بالعبد، فهما متاثلان من هذه الجهة.

قال السني: وهذا جوابٌ باطل بأبطلَ منه ، ورد فاسد بأفسدَ منه . ومعاذَ الله ـ والله أكبرُ وأجلَ وأعظم وأعز ـ أن يكون في عبده شيء غيرُ مخلوق له ولا هو داخلٌ تحت قدرته ومشيئته . فها قَدَرَ اللهَ حق قدْره مَنْ زَعَم ذلك ، ولا عرفه حتى معرفته ولا عظمه حقَّ تعظيمه ، بل العبدُ جسمهُ وروحُه وصفاته وأفعاله ودواعيَه وكل ذرة فيه مخلوقٌ لله خلقاً تصرف به في عبده . وقد بينا أن قدرته وإرادته ودواعيه جزء من أجزاء سبب Prolifed by registered version)CE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

الفعل غيرُ مستقل بإيجاده، ومع ذلك فهذا الجزُء مخلوق لله فيه، فهو عبدٌ مخلوق مِن كل وجه وبكل اعتبار ، وفقرُه إلى خالقه وبارئه مِن لوازم ذاته ، وقلبهُ بيد خالقه وبين أصبعين من أصابعه يقلّبه كيف يشاء، فيجعلهُ مُريداً لما شاء وقوعَه منه، كارهاً لما لم يشأ وقوعه، فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن. ونعم والله سلسلة المرجحات تنتهي إلى أمرُ الله الكوني ومشيئته النافذة التي لا سبيلَ لمخلوق إلى الخروج عنها، ولكنَّ الجبر لفظ بجملٌ يراد به حق وباطل كما تقدم. فإن أردتم به أن العبدَ مضطر في أفعاله، وحركتَه في الصعود في السلم كحركته في وقوعه منه فهذا مكابرة للعقول والفِطر . وإن أردتم به أنه لا حول له ولا قوة إلا بربه وفاطره فنَّعم لا حول ولا قوة إلا بالله وهي كلمة عامة لا تخصيص فيها بوجه ما ، فالقوةُ والقدرة والحولُ بالله ، فلا قدرة له ولا فعل إلا بالله ، فلا ننكرُ هذا ولا نجحدُه لتسمية القَدري له جبراً، فليس الشأنُ في الأسماء ﴿ إِنْ هَي إلا أسمـاء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان﴾ (١)، فلا نترك لهذا الأساء مقتضَى العقل والإيمان. والمحذورُ كلُّ المحذور أن نقول إن الله يعذب عبدَه على ما لا صنع له فيه ولا قدرة له عليه ولا تأثير له في فعله بوجه ما ، بل يعذبه على فعله هو سبحانه وعلى حركته إذا سقط من علو إلى سفل. نعمُ لا يمتنعُ أن يعذبه على ذلك إذا كان قد تعاطى أسبابه بإرادته ومحبَّه كما يعاقب السكرانَ على ما جناه في حال سكره لتفريطه وعدوانه بارتكاب السبب، وكما يعاقب العاشقَ الذي غُلب على صبره وعقله وخرج الأمر عن يده لتفريطه السابق بتعاطى أسباب العشق، وكما يعاقب الذي آل به إعراضهُ وبغضهُ للحق إلى أن صار طبعاً وقُفلاً ورَيْناً على قلبه فخرج الأمر عن يده وحيلَ بينه وبين الهدى، فيعاقبُه على ما لم يبقَ له قدرةٌ عليه ولا إرادةٌ، بل هو ممنوع منه ، وعقوبتهُ عليه عدل محض لا ظلم فيه بوجه ما .

فإن قيل: فهل يصيرُ في هذا الحال مكلَّفاً وقد حيلَ بينه وبين ما أمر به وصُدًّ عنه ومُنع منه أم يزول التكليف؟ قيل: ستقف على الجواب الشافي إن شاء الله عن هذا السؤال في باب القول في تكليف ما لا يطاق قريباً ، فإنه سؤال جيد : إذ المقصودُ ههنا الكلامُ في الجبر وما لفظه من الإجال وما في معناه من الهدى والضلال.

**فصل:** قال الجبري: إذا صدرَ من العبد حركةٌ معيّنة فإما أن تكون مقدورةً للرب وحده، أو العبد وحده، أو للرب والعبد ، أو لا للرب ولا للعبد ، وهذا القسم الأخير \_\_\_\_\_\_

(1) سورة النجم الآية : ٢٣.

For QURANIES THOUGHT

باطلّ قطعاً. والأقسام الثلاثة قد قال بكل واحد منها طائفة. فإن كانت مقدورةً للرب وحده فهو الذي يقوله، وذلك عينُ الجبر. وإن كانت مقدورةً للعبد وحده فذلك إخراجٌ لبعض الأشياء عن قدرة الرب تعالى، فلا يكون على كل شيء قديراً، ويكون العبدُ المخلوق الضعيف قادراً على ما لم يقدرُ عليه خالقهُ وفاطرُه. وهذا هو الذي فارقتْ به القدريةُ التوحيدَ وضاهت به المجوسَ. وإن كانت مقدورةً للرب والعبد لزمت الشركةُ ووقوعُ مفعول بين فاعلين ومقدور بين قادرين، وأثرَ بين مؤثرين، وذلك محال لأن المؤثرين إذا اجتمعا استقلالاً على أثر واحد فهو غني عن كل منها بكل منها، فيكون محتاجاً إليهما مستغنياً عنهما.

قال السني: قد افترق الناسُ في هذا المقام فرقاً شتى ففرقةٌ قالت: إنما تقعُ الحركة بقدرة الله وحده لا بقدرة العبد ، وتأثير قدرة العبد في كونها طاعة أو معصية ، فقدرةُ الرب وحده اقتضت وجودَها وقدرة العبد اقتضت صفتها . وهذا قولُ القاضي أبي بكر ومَن اتبعه. ولَعمرُ الله إنه لغير شافٍ ولا كافٍ، فإن صفة الحركة إن كان أثراً وجودياً فقد أثرت قدرتهُ في أمر موجود فلا يمتنعُ تأثيرُها في نفس الحركة، وإن كان صفتها أمراً عدَمياً كان متعلَّق قدرته عدماً لا وجوداً ، وذلك ممتنع، إذْ أثرُ القدرة لا يكون عدماً صرفاً. وفرقةً أخرى قالت: بل الفعلُ وصفتهُ واقعٌ بمحض قدرة الله وحده، ولا تأثيرَ لقدرة العبد في هذا ولا هذا ، وهذا قولُ الأشعريُّ ومَن اتبعه . وفرقةً قالت: بل المؤثرُ قدرةُ العبدِ وحده دون قدرة الرب. ثم انقسمت هذه الفرقةُ إلى فرقتين، فرقة قالت إن قدرةَ العبد هي المؤثرة مع كون الرب قادراً على الحركة، وقالت إن مقدورات العباد مقدورة لله تعالى، وهذا قولُ أبي الحسين البصري، وأتباعه الحسينية، وفرقة قالت: إن قدرة العبد هي المؤثرةُ، والله سبحانه غيرُ قادر على مقدور ، وهذا قولُ المشايخية أتباع أبي على وأبي هاشم . وليس عند ابن الخطيب وجمهور المتكلمين غيرُ هذه الأقوال التي لا تَشفي عليلاً ولا تُروي غليلاً ، وليس عند أربابها إلا مناقضةُ بعضهم بعضاً . وقد أجاب بعضُ أصحاب أبي الحسين عن هذا السؤال أنه وإن كان يقول بمقدورٍ بين قادرين فله أن يقول في هذا المقام إن كان الدليلُ الذي ذكرته دليلاً صحيحاً على استحالة اجتماعها على فعل واحد فإنما يدل على استحالته على فعلهما على سبيل الجمع ولا يستحيلُ على سبيل البدل، كما يستحيلُ حصولُ جوهرين في مكان واحد ولا يستحيلُ حصولها فيه على البدل. وهذا جوابٌ باطل قطعاً ، فان مضمونه أن

nverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> أحدها لا يقدرُ عليه إلا إذا تركت الآخر . فحالُ تلبس العبد بالفعل بقدرته وإرادته إن كان مقدوراً لله فهو القولُ بمقدور بين قادرين، وإن لم يكن مقدوراً له لزمَ إخراجُ بعض المكنات عن قدرته. فإن قلتَ: هو قادرٌ عليه بشرط أن لا يقدر عليه العبد ، قبل ذلك: فهذا تصريحٌ منك بأنه في حال قدرة العبد عليه لا يقدرُ عليه الرب، فلا ينفعك القولُ بأنه قادرٌ عليه على البدل. وأيضاً فإن قدَر عليه بشرطٍ أن لا يقدرَ عليه العبدُ فإذا قدرَ العبدُ عليه انتفتْ قدرةُ الرب لانتفاء شرطها، وهذا مما صاح به عليكم أهل التوحيد مِن أقطار الأرض ورمَوْكم به عن قوس واحدة، وإنما صانعتم به أهلُّ السنة مصانعة، وإلا فحقيقةُ هذا القول أن العبدَ يقدرُ على ما لا يقدرُ عليه الرب، وحكايةُ هذا الرأي الباطل كافيةٌ في فساده، فإن قلت: كما لا يمتنعُ معلومٌ واحد بين عالمين، ومراد واحد بين مُريدين، قيل: هذا مِن أفسد القياس، لأن المعلومَ لا يتأثرُ بالعالم، والمرادَ لا يتأثرُ بالمريد، فيصحُ الاشتراك في المعلوم والمرادِ كما يصح الاشتراكُ في المرئى والمسموع، وأما المقدورُ فيجوزُ اشتراكُ القادرين فيه بالقدرة المصحَحة وهي صحة وقوعه مِن كل واحد منهما، وصحةُ التأثير من أحدهما لاتنافي صحتَه من الآخر. أما اشتراكُها فيه بالقدرة الموجبة المقارنة لمقدورها فهو عينُ المحال، إلا أن يراد الاشتراكُ على البدل فيكون تأثيرُ أحدهما فيه شرطاً في تأثير الآخر . ولما تفطن أبو الحسين لهذا قال: لستُ أقولُ إن إضافته إلى أحدهما هي اضافته إلى الآخر، كما أن الشيءَ الواحد يكون معلوماً لعالمين ويمتنعُ أن يكون عُلُمُ أحدهما به هو علَّم بالآخر فهكذا أقول في المقدور بين قادرين، ليست قدرة أحدُهما عليه هي قدرة الآخر، والمفعول بين فاعلين ليس فعلُ أحدهما فيه هو فعل الآخر ، وإنما معنى قولي هذا أنه فِعل لهذا وتأثير له أنه لِقدرته وداعيته وُجد، وليس معنى كونه وُجد لقدرة هذا وداعيته هو معنى كَوْنه وُجد لقدرة الآخر وداعيته. قال: وليس يمتنعُ في العقل إضافةُ شيء واحد إلى شيئين لكنه يمتنعُ أن يكون إضافتُه إلى أحدهما هي عين إضافته إلى الآخر . وهذا لا يجدي عنه شيئاً . فإن التقسيمَ المذكورَ دائر فيه . ونحن نقول : قد دل الدليلُ على شمول قدرة الرب سبحانه لكل مكن من الذوات والصفات والأفعال، وأنه لا يخرج شيء عن مقدوره البتَّة. ودلَّ الدليلُ أيضاً على أن العبدَ فاعلَ لفعله بقدرته وإرادته، وأنه فعل له حقيقةً يُمدحُ ويُذم به عقلاً وعُرفاً وشرعاً، وفطرةً فَطرَ اللهُ عليها العبادَ حتى الحيوانَ البهيمَ. ودل الدليلُ على استحالة مفعول واحد بالعين بين 121

فاعلين مستقلين، وأثر واحد بين مؤثرين فيه على سبيل الاستقلال. ودل الدليلُ أيضاً على استحالة وقوع حادث لا محدث له، ورُجحان راجح لا مرجَّح له، وهذه أمور كتبها الله سبحانه في العقول وحُجج العقل لاتتناقضُ ولا تتعارضُ ولا يجوز أن يُضرب بعضها ببعض، بل يقال بها كلها ويُذهب إلى موجبها فإنها يَصدُق بعضها بعضاً. وإنما يعارضُ بينهما مَن ضعفتْ بصيرتُه وإن كثر كلامُه وكثرتْ شكوكُه، والعلمُ أمر آخرُ وراء الشكوك والإشكالات، ولهذا تناقضَ الخصوم.

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

وهذا رأسُ مال المتكلمين. والقولُ الحق لم ينحصر في هذه الأقوال التي حكوها في المسألة. والصوابُ أن يقال: تقعُ الحركةُ بقدرة العبد وإرادته التي جعلها الله فيه ، فالله سبحانه إذا أراد فعل العبد خلق له القدرة والداعيّ إلى فعله، فيُضاف الفعلُ إلى قدرة العبد إضافة السبب إلى مسببه، ويضافُ إلى قدرة الرب إضافة المخلوق إلى الخالق، فلا يمتنعُ وقوعُ مقدور بين قادرين قدرةُ أحدِهما أثر لقدرة الآخر وهي جزء سبب، وقدرةُ آلقادر الآخر مستقلة بالتأثير . والتعبيرُ عن هذا المعنى بمقدور بين قادرين تعبير فاسد وتلبيس، فإنه يوهمُ أنهها متكافئان في القدرة، كما تقولُ: هذا الثوبُ بين هذين الرجلين، وهذه الدارُ بينُ هذين الشريكين، وإنما المقدورُ واقع بالقدرة الحادثة وقوعَ المسبب بسببه، والسببُ أو المسبب والفاعل والآلةُ كُله أثرُ القدرة القديمة. ولا نعطُلُ قدرة الرب سبحانه عن شمولها وكمالها وتناولها لكل ممكن، ولا نعطل قدرة الرب التي هي سبب عما جعلها الله سبباً له ومؤثرة فيه، وليس في الوجود شيء مستقل بالتأثير سوّى مشيئة الرب سبحانه وقدرته ، وكلٌّ ما سواه مخلوق له وهو أثرُ قدرته ومشيئته ، ومن أنكرَ ذلك لزمه إثبات خالق سوى الله، أو القولُ بوجود مخلوق لا خالق له، فإن فعل العبد إن لم يكن مخلوقاً لله كان مخلوقاً للعبد، إما استقلالاً وإما على سبيل الشركة وإما أن يقعَ بغير خالق، ولا مخْلص عن هذه الأقسام لمنكر دخول الأفعال تحت قدرة الرب ومشيئته وخلقه. وإذا عرف هذا فنقول: الفعلُ وقعَ بقدرة الرب خلْقاً وتكويناً كما وقعتْ سائرُ المخلوقاتِ بقدرته وتكوينه، وبقدرة العبد سبباً ومباشرة والله خلق الفعل والعبد فعله وباشره والقدرة الحادثة وأثرها واقعان بقدرة الرب ومشئته.

فصل قال الجبري : لو كان العبدُ فاعلاً لأفعاله لكان عالماً بتفاصيلها ، لأنه يمكن أن يكون الفعلُ أزيدَ مما فعله أو أنقصَ ، فوقوعه على ذلك الوجه مشروط بالعلم بتفصيله ،

ومعلوم أن النائم والغافل قد يفعلُ ولا يشعر بكيفية ولا قدرةٍ، وأيضاً فالمتحرك يقطعُ المسافة ولا شعور له بتفاصيل الحركة ولا أجزاء المسافة، ومحرك إصبعه محرك لأجزائها ولا يشعر بعدد أجزائها ولا بعدد أحيازها، والمتنفسُ يتنفس باختياره ولا يشعر في الغالب بنفسه فضلاً عن أن يشعر بكميته وكيفيته ومبدئه ونهايته، والغافلُ قد يتكلم بالكلمة ويفعل الفعل باختياره ثم بعد فراغه منه يعلم أنه لم يكن قاصداً له ، فنحن نعلم علماً ضرورياً من أنفسنا عدم علمنا بوجود أكثر حركاتنا وسكناتنا في حالة المشى والقيام والقعود ، ولو أردنا فصل كل جزء من أجزاء حركاتنا في حالة إسراعنا بالمشي والحركة والإحاطة به لم يمكنا ذلك، بل ونعلم ذلك من حال أكمل العقلاء فما الظنَّ بالحيوانات العجم في مشيها وطيرانها وسباحتها حتى الذر والبعوض، وهذا مُشاهد في السكران ومن اشتد به الغضب، ولهذا قال تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سُكارى حتى تعلموا ما تقولون ﴾ (١) فدل على أن السكران يصدر منه أقوالٌ لا يعلُّم بها فكيف يكون هو المحدث لتلك الأقوال وهو لا يشعر بها ، والإرادةُ فرعُ الشعور ، ولهذا أفتى الصحابةُ بأنه لا يقعُ طلاقُ السكران ، نزلوا حركة لسانه منزلة تحريك غيره له بغير إرادته، ولهذا قال النبي ﷺ ولا طلاق في الإغلاق، لأن الإغلاقَ يمنعُ العلم والإرادة، فكيف يكون التطليقُ فعله وهو غير عالم به ولا مريد له. وأيضاً فقد قال جهورُ الفقهاء إن الناسي غيرُ مكلف، لأنه فعله لا يدخل تحت الاختيار، ففعله غيرة مضاف إليه مع أنه وقع باختياره. وقد أشار النبي ﷺ إلى هذا المعنى بعينه في قوله 1 من أكلَ أو شرب ناسياً فليتم صومه فإنما أطعمه الله وسقاه 1 فأضاف فعله إلى الله لا إليه ، فلم يكن له فعل في الأكل والشرب فلم يفطر به .

FOR QURAPICE GHAZI TRUST

قال السني: هذا موضع تفصيل لا يليقُ به الإجمال، فنقول: ما يصدرُ من العبد من الأفعال ينقسم أقساماً متعددة بحسب قدرته وعلمه وداعيته وإرادته فتارة يكون ملْجأ إلى الفعل لا إرادة له فيه بوجه ما، كمنْ أمسكت يدهُ وضُرب بها غيرهُ أو أمسكت إصبعه وقلع بها عينُ غيره، فهذا فعله بمنزلة حركات الأشجار بالريح، ولهذا لا يترتب عليه حكم البتة ولا يمدح عليه ولا يذم ولا يثاب ولا يعاقب، وهذا لا يُسمى فاعلاً عقلاً ولا شرعاً ولا عُرفاً، وتارةً يكون مكرهاً على أن يفعل، فهذا فعله يضاف إليه وليس كالملجأ الذي لا فعل له. واختلف الناسُ هل يقال إنه فعل باختياره وإنه يختارُ

(١) سورة النساء الآية: ٤٣.

10.

werted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> ما فعله ـ أولا يطلق عليه ذلك ، على قولين . والتحقيق أن النزاع لفظي . فإنه فعل بإرادة هو محمول عليها مُكره عليها . فهو مكره مختار ، مكره على أن يفعل بإرادته مُريد ليفعل ما أكره عليه . فإن أريدَ بالمختار من يفعل بإرادته وإن كان كارهاً للفعل فالمكره مختار ، وأيضاً فهو مختار ليفعل ما أكره لتخلصه به مما هو أكره إليه من الفعل ، فلما عرض له مكروهان أحدهما أكره إليه من الآخر اختارَ أيسرهما دفعاً لأشقهما ، ولهذا يقتل قصاصاً إذا قتل عند الجمهور ، والملجأ لا يقتل باتفاق الناس . ومما يوضح هذا أن المكره على التكلم لا يتأتى منه التكلمُ إلا باختياره وإرادتِه ، ولهذا أوقع طلاقه وعتاقه بعضُ العلماء ، والجمهور قالوا لا يقعُ ، لأن الله جعل كلام المكره على كلمة الكفر لغواً لا يترتب عليه أثرهُ ، لأنه وإن قصد التكلم باللفظ دفعاً عن نفسه فلم يقصد معناه وموجبه ، حتى قال بعض الفقهاء لو قصد الطلاق بقلبه مع الإكراه لم يقعُ طلاقه لأن قوله هذر ولغو عند الشارع ، فوجوده كعدمه في حكمه ، فبقي مجردُ القصد وهو غير موجب للطلاق ، وهذا ضعيف فإن الشارع إنما ألغى قول المكره إذا تجرد عن القصد وكان قلبُه مطمئناً بضده ، فأما إذا قارن اللفظ القصدُ وإطمان القلب بموجبه فإنه لا

> فإن قيل : فما تقولون فيمن ظنّ أن الإكراه لا يمنع وقوع الطلاق فقصده جاهلاً بأن الإكراه مانع من وقوعه، قيل : هذا لايقع طلاقه لأنه لما ظنّ أن الإكراه على الطلاق يوجب وقوعه إذا تكام به كان حكم قصده حكم لفظه فإنه إنما قصده دفعاً عن نفسه لما علم أنه لا يتخلص إلا به . ولم يظن أن الكلمة بدون القصد لغو ، أو دهش عن ذلك ولا وطرّ له في الطلاق ، فهذا لا يقع بخلاف الأول ، فإنه لما أكره على الطلاق نشأ له قصد طلاقها إذ لا غرض له أن يقيم مع إمرأة أكره على طلاقها وإن كان لو لم يُكره لم يبتدىء طلاقها . والمقصود أن المكره مريد لفعله غيرُ ملجأ إليه .

> فصل وأما أفعالُ النائم فلاريب في وقوع الفعل القليل منه والكلام المفيد . واختلف الناسُ هل تلك الأفعال مقدورة له أو مكتسبة أو ضرورية بعد اتفاقهم على أنها غيرُ داخلة تحت التكليف. فقالت المعتزلة ، وبعضُ الأشعرية : هي مقدورة له ، والنومُ لا يضاد القدرة وإن كان يضاد العلم وغيره مِن الإدراكات. وذهب أبو إسحاق وغيرهُ إلى أن ذلك الفعل غير مقدور له ، وأن النوم يضاد القدرة كها يضاد العلم. وذهب القاضي ابو بكر وكثيرٌ من الأشعرية إلى أن فعل النائم لا يقطع بكونه مكتسباً ولا

بكونه ضرورياً. وكلَّ من الأمرين ممكن قال أصحاب القدرة: كان النائم قادراً في يتفظته وقدرته باقية والنوم لا ينافيها ، فوجب استصحاب حكمها . قالوا : وأيضاً فالنائم إذا انتبه فهو على ما كان عليه في نومه ، ولا يتجددام وراء زوال النوم وهو قادر بعد الانتباه وزوال النوم غير موجب للاقتدار ولا وجوده نافياً للقدرة . قالوا : وأيضاً قد يوجد من النائم ما لو وجد منه في حال اليقظة لكان واقعاً على حسب الداعي والاختيار ، والنوم وإن نافى القصد فلا ينافي القدرة . قال النافون للقدرة : قولكم النوم لا ينافي القدرة دعوى كاذبة ، فإن النائم منفعل محض متأثر صرف، وهذا لا يمتنع من يؤثر فيه . وقولكم لم يتجدد له أمر غير زوال النوم فالتجدد زوال المانع من القدرة فعاد إلى ما كان عليه ، كمن أوثق غيره رباطاً ومنعه من الحركة فإذا حل رباطه تجدد زوال المانع . قالوا : نجد تفرقة ضرورية بين حركة النائم وحركة المرتعش والملوج ، وما ذاك إلا أن حركته مقدورة له ، وحركة المرتعش غير مقدورة له . والتحقيق أن حركة نائائم ضرورية له غير مكتسبة ، وكما فرقنا في حق المتيقظ بن حركة الرتعاش والملوج ، وما النائم ضرورية له غير مكتسبة ، وكما فرقنا في حق المرتعش والموركة وحركة النائم ضرورية له غير مكتسبة ، وكما فرقنا في حق المتيقظ بن حركة الرائم وحركة الرجعش والملوج ، وما ذاك إلا أن حركته مقدورة له ، وحركة المرتعش غير مقدورة له . والتحقيق أن حركة تصفيقه كذلك نجد تفرقة ضرورية بين حركة النائم وحركة الرتعش والملوج ، وما

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل وأما زائل العقل بجنون أو سكر فليست أفعاله اضطرارية كأفعال الملجأ ولا اختيارية بمنزلة أفعال العامل العالم بما يفعله ، بل هي قسم آخر من الاضطرارية ، وهي جارية مجرى أفعال الحيوان وفعل الصبي الذي لا تمييز له ، بل لكل واحد من هؤلا ، داعية إلى الفعل يتصورها ، وله إرادة يقصد بها وقدرة يُنفذ بها وإن كان داعيه نوعاً آخر غير داعي العاقل العالم بما يفعله ، فلا بد أن يتصور ما في الفعل من الغرض ثم يريده ويفعله ، وهذه أفعال طبيعية واقعة بالداعي والإرادة والقدرة ، والدواعي والإرادات تختلف وهذا لا يكلَّف أحد هؤلاء بالفعل فأفعاله لا تدخل تحت التكليف وصفاتهم خلقاً ، فهي مفعولة وأفعاله لهم ، والساهي الذي يفعل الفعل من الغرض ثم وصفاتهم خلقاً ، فهي مفعولة وأفعاله لمم ، والساهي الذي يفعل الفعل مع غلته وذهوله فهو إنما يفعله بقدرته إذ لو كان عاجزاً لما تأتَّى منه الفعل ، وله إرادة لمع مع ففلته وذهوله فالإرادة شيء والشعور بها شيء آخر ، فالعبد قد يكون له إرادة وهو ذاهل عن شعوره فهو إنما يفعله بقدرته إذ لو كان عاجزاً لما تأتَّى منه الفعل ، وله إرادة لكنه غافل عنها ، فالإرادة شيء والشعور أما شيء آخر ، فالعبد قد يكون له إرادة وهو ذاهل عن شعوره فهو إنما يفعله بقدرته إذ لو كان عاجزاً من تأتَّى منه الفعل ، وله إرادة لكنه غافل عنها ، فالإرادة شيء والشعور أما شيء آخر ، فالعبد قد يكون له إرادة وهو ذاهل عن شعوره فهو إنما يفعله بقدرته إذ لو كان عاجزاً ما تأتَّى منه الفعل ، وله إرادة لكنه غافل عنها ، ومناتهم خلقاً ، فلي منعورة با شيء آخر منعه من الشعور ، وله إرادة وهو ذاهل عن شعوره فالإرادة شيء والشعور أما له بن أخر منعه من الشعور بالإرادة وهو ذاهل عن شعوره والم الشغال محل التصور منه بأمر آخر منعه من الشعور بالإرادة فعملت عملها وهي والم بله المنه ألفعل ألاختياري يستلزم الشعور عند كل جزء من أجزائه ، وبالله التوفيق .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

التفصيل فلا يستلزمه.

فصل قال الجبري :ضلالُ الكافر وجهله عند القدري مخلوقٌ له موجودٌ بإيجاده اختياراً ، وهذا ممتنعٌ ، فإنه لو كان كذلك لكان قاصداً له إذ القصدُ مِن لوازم الفعل اختياراً ، واللازمُ ممتنعٌ فإن عاقلاً لا يريدُ لنفسه الضلالَ والجهلَ فلا يكون فاعلاً له اختياراً .

قال السنى: عجباً لك أيها الجبريُّ تنزهُ العبدَ أن يكون فاعلاً للكفر والجهل والظلم ثم تجعلُ ذلكٌ كلَّه فعل الله سبحانه. ومن العجب قولك إن العاقل لا يقصدُ لنفسه الكفرَ والجهل وأنت ترى كثيراً من الناس يقصد لنفسه ذلك عناداً وبغياً وحسداً مع علمه بأن الرشدَ والحق في خلافه، فيطيعُ دواعيَ هواه وغيه وجهله ويخالف داعي رُشده وهداه، ويسلك طريق الضلال ويتنكب عن طريق الهدى وهو يراهما جميعاً، قال أصدقُ القائلين:﴿ سأصرفُ عن آياتيَ الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق وإن يروا كلَّ آيةٍ لا يؤمنوا بها وإنْ يروا سبيلَ الرشد لا يتخذوه سبيلاً وإن يروا سبيل الغي يتخذوه سبيلا ذلك بأنهم كذَّبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين وقال تعالى: ﴿وأما ثمودُ فهديناهم فاستحبوا العمى على المدى () وقال تعالى عن قوم فرعون ﴿ فَلَمَا جَاءَتَهُمْ آياتُنا مبصرة قالوا هذا سحرٌ مبين. وجحدوا بها واستيقنتها أنفُسهم ظلماً وعُلواً ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال تعالى ﴿وزَين لهم الشيطان أعمالهم فصدَّهم عن السبيل وكانوا مستبصرين ﴾ (٢) وقال تعالى ﴿ ولقد علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاف ﴾ (٤) وقال : ﴿ بئس ما اشتروا به أنفسهم أن يكفروا بما أنزل الله بغياً أن ينزَّل الله من فضَّله على مَن يشاء من عباده (٥) وقال تعالى: ﴿ يا أهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله وأنتم تشهدون. يا أهل الكتاب لم تُلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون \$ (<sup>1)</sup> وقال: ﴿يا أهل الكتاب لم تصدون عن سبيل الله من آمن تبغونها عِوجاً وأنتم شهدا، ﴾ ٧٧ وهذا في القرآن كثير يبينُ سبحانه فيه اختيارهم الضلال والكفر عمداً على علم. هذا وكم من قاصد أمراً يظن أنه رشدً وهو صلال وغيّ.

- (۱) سورة فصلت الآية : ۱۷.
- (٢) مورة النمل الآية : ١٣.
- (٣) سورة النمل الآية: ٢٤.
- (1) سورة البقرة الآية : ١٠٢.

107

(0) سورة البقرة الآية: ٩٠.

(٦) سورة آل عمران الآية: ٧٠.

(٧) سورة آل عمران الآية: ٩٩.

فصل قال الجبري: لو جاز تأثيرُ تندرة العبد في القول بالإيجاد لجاز تأثيرها في إيجاد كل موجود، لأن الوجود قضيةٌ واحدة مشتركة بين الموجودات المكنة وإن اختلفت محالة وجهاتُه. ويلزمُ من صحة تأثير القدرة في بعضه صحةُ تأثيرها في جيعه لاتحاد المتعلَّق، وإنْ ما ثبت لأحد المثلين ثبت للآخر. وأيضاً فالمصحح للتأثير هو الإمكان، ويلزمُ من الاشتراك في المصحح للتأثير الاشتراك في الصحة، ومعلومٌ قطعاً أن قدرة العبد لا تتعلق بإيجاد الأجسام وأكثر الأعراض، إنما تتعلقُ ببعض الأعراض القائمة بمِحِلّ قدرته.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

قال السني: لقد كشف الله عُوار مذهب يكون إثباتُه مستنداً إلى مثل هذه الخرافات التي حاصلُها أنه يلزم من صحة قدرة العبد على قلع حصاة من الأرض صحة قدرته على قلع الجبل، ومن إمكان حمَّله لوطل إمكانُ حلّه لمائة ألف رطل، ومن إيجاده للفعل القائم به من الأكل والشرب والصلَّاة وغيرها صحة إيجاده للفعل القائم به من الأكل والشرب والصلاة وغيرها صحة إيجاده لخلق السموات والأرض وما بينها. وهل سُمع في الهذيان بأسمج من هذا وأغثَّ منه. واشتراك الموجودات في مسمّى الوجود الكلي العام لا يلزم منه أنَّ ما جاز على موجود ما جاز على كل موجود. وهذا أسمج من الأول وأبينُ فساداً. ولا يلزمُ من ذلك تمائلُ البعوضة والفيل، وتماثلُ الأجسام والأعراض. ومن يجعلُ من الجبرية للقدرة الحادثة تعلقاً ما بنعل العبد يعترفُ بالفرق، ويقولُ قدرتُه تتعلقُ ببعض الأعراض ولا تتعلسقً بالأجسام ولا بكل الأعراض. فإن احتجَّ على إبطال التأثير بهذه الشبهة الغنة ألزم بها بعينها في عموم تعلق قدرته بكل موجود.

**فصل** قال الجبري : دليلُ التوحيد ينفي كون العبد فاعلاً ، وأن يكون لقدرته تأثيرٌ في فعله وتقريره بدليل التانع .

قال السني: دليلُ التوحيد إنما ينفي وجودَ رب ثان، ويدل على أنه لا ربَّ إلا هو سبحانه، ولا يدل على امتناع وجودِ مخلوق له قدرةٌ وإرادة مخلوقة يُحدثُ بها وهو وقدرتُه وإرادتهُ وفعلهُ مخلوق لله، فهو بعَد طول مقدماته واعتراف فضلائكم بالعجز عن تقريره وذكر ما في مقدماته من منع ومعارضَةٍ، إنما ينفي وجودَ قادرين متكافئين قدرةُ كل واحدٍ منها من لوازم ذاتهِ ليسَّت مستفادة من الآخر، وهو دليل صحيحٌ في نفسه، وإن عجزتم عن تقريره، ولكن ليس فيه ما ينفي أن تكون قدرةُ العبد وإرادتهُ

وَقَنْتُنَا الْبَرْتَ الْمَالَكُ الْعَالَيُ الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَال Jifel by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

سبباً لوجود مقدوره، وتأثيرها فيه تأثير الأسباب في مسبباتها، فلا للتوحيد قررتم بدليل التانع ولا للجبر. وقد كَفانا أفضلُ متأخريكم بيان تنافي هذا الدليل من المنوع والمعارضات.

قال الجبري: دعنا من هذا كله ، أليس في القول بتأثير قدرة العبد في مقدوره مع الاعتراف بأن الله سبحانه قادرٌ على مقدور العبد إلزامَ وقوع المقدور الواحد بين القادريْن والدليلُ ينفيه ؟

قال السني: ما تعني بقولك يلزم وقوع مقدور بين قادرين ؟ أتعني به قادرين مستقلين متكافئين أم تعني به قادرين تكون قدرة أحدهما مستفادة من الآخر ؟ فإن عنيت الأول مُنعت الملازمة وإنْ عنيت الثاني منع انتفاء اللازم. ومثبتو الكسب يجيبون عن هذا بأنه لا يمتنع وقوع مقدور بين قادرين لقدرة أحدهما تأثير في إيجاده ولقدرة الآخر تأثير في صفته، كما يقوله القاضي أبو بكر ومن تبعه. والأشعري يجيب عنه على أصله بأنّ الفعل وقع بين قادرين لا تأثير لقدرة أحدهما في المقدور ، بل تعلَّقُ قدرته أصله بأنّ الفعل وقع بين قادرين لا تأثير لقدرة أحدهما في المقدور ، بل تعلَّقُ قدرته وهذا الاعتذار لا يخرج عن الجبر ، وإن زُخرفت له العبارات . وأجاب عنه الحسينية بما وهذا الاعتذار لا يخرج عن الجبر ، وإن زُخرفت له العبارات . وأجاب عنه الحسينية بما مكيناه أنه لا يمتنع مقدور بين قادرين على سبيل البدل ويمتنع على سبيل الجمع ، وقد وهذا الاعتذار لا يخرج عن الجبر ، وإن زُخرفت له العبارات . وأجاب عنه الحسينية بما تقدم فسادُه . وأجاب عنه المشايخية بأنه مقدور للعبد وليس مقدوراً للرب ، وهذا أبطلُ الأجوبة وأفسدها ، والقائلون به يقولون إن الله – سبحانه عن إفكهم – يريد أبطلُ الأجوبة وأفسدها ، والقائلون به يقولون إن الله – سبحانه عن إفكهم م يريد يريد ، وكفى بهذا بطلاناً وفساداً

قال الجبري: الفعل عند المرجَّح التام واجب والمرجحُ ليس من العبد وإلا لزم . التسلسلُ فهو من الرب، فإذا وجبَ الفعلُ عنده فهو الجبرُ بعينه.

قال السني: قد تقدم هذا الدليلُ وبيانُ ما فيه، وحيث أعدتموه بهذه العبارة الوجيزة المختصرة فنحن نذكر الأجوبة عنه كذلك. قولُكم لا بد من مرجح يرجِّح الفعل على الترك أو بالعكس مسلَّم. قولُكم: المرجحُ إن كان من العبد لزمَ التسلسلُ وإن كان من الرب لزم الجبرُ جوابُه ما المانعُ أن يكون من فعل العبد، ولا يلزمُ التسلسلُ بأن يكون من فعله على وجهٍ لا يكون التركُ ممكناً له حينئذ. ولا يلزمُ من

سلب الاختيار عنه في فعل المرجح سلُّبه عنه مطلقاً ، ثم ما المانعُ أن يكون المرجحُ من فعل الله، ولا يلزمُ الجبرُ فإنكم إن عنيتم بالجبر أنه غيرُ مختار للفعل، ولا مريدٍ له لم يلزم الجبرُ بهذا الاعتبار ، لأن الربَّ سبحانه جعل المرجح اختيار العبد ومشيئته فانتفى الجبرُ ، وإن عنيتم بالجبر أنه وُجد لا بإيجاد العبد لم يلزم الجبرُ أيضاً بهذا الاعتبار ، وإن عنيتم أنه يجبُ عند وجود المرجح وأنه لا بد منه فنحن لا ننفي الجبرَ بهذا الاعتبار . وتسمية ذلك جبراً اصطلاحٌ يختص بكم، وهو اصطلاح فاسد، فإنَّ فعلَ الرب سبحانه يجبُ عند وجود مرجحه التام، ولا يكون ذلك جبراً بالنسبة إليه سبحانه، ثم هذا لازم على من أثبت الكسب منكم، فنقول له في الكسب ما قاله في أصل الفعل سواء، ومن لم يثبت الكسب لزم ذلك في فعل الرب كما تقدم. فإن قلم: الفرقُ أن صدورَ الفعل عن القادر موقوفٌ على الإرادة وإرادةُ العبد محدثة فافتقرتُ إلى مُحدث، فإن كان ذلك المحدثُ هو العبد لزمَ التسلسلُ فوجب انتهاء جميع الإرادات إلى إرادةٍ ضرورية يخلقُها الله في القلب ابتداءً ويلزمُ منه الجبرُ بخلاف إرادة الرب سبحانه فإنها قديمةً مستغنية عن إرادة أخرى فلا تسلسل، قيل لكم: لا يجدي هذا عليكم في دفع الإلزام، فإن الإرادة القديمة إما أن يصح معها الفعلُ بدلاً عن الترك وبالعكس أولاً، فإن كان الأولُ فلا بد لأحد الطرفين من مرجح، والكلام في ذلك المرجح كالكلام في الأول، ويلزمُ التسلسلُ، وإنْ كان الثاني لزمَ الجبرُ .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

قال الجبري: معتمدي في الجبر على حرف لا خلاص لكم منه إلا بإلزام الجبر، وهو أن العبد لو كان فاعلاً لفعله لكان محدثاً له ولو كان محدثاً له لكان خالقاً له والشرعُ والعقلُ ينفيه، قال تعالى ﴿ يا أيها الناس اذكروا نعمة الله عليكم هل من خالق غيرُ الله يرزقكم من السماء والأرض لا إله إلا هو فأنَّى تؤفكون﴾ <sup>(1)</sup>

قال السنى:

قد دل العقلُ والشرعُ والحس على أن العبدَ فاعل له وأنه يستحق عليه الذمَّ واللعن، كما ثبتَ عن النبي ﷺ أنه رأى حماراً قد وُسم في وجهه. فقال أَلَمْ أَنْهَ عن هذا ؟ لعنَ اللهُ مَن فعلَ هذا ، وقال تعالى في ولوطاً آتيناه حُكماً وعلماً ونجيناه من القرية التي كانت تعملُ الخبائث ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال في أوطل تجزوُن إلا ما كنتم تعملون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال في ووفيت (1) سورة فاطر الآية : ٣. (٢) سورة الأنياء الآية : ٢٤.

تعليم ما عملت (<sup>()</sup> وهذا في القرآن أكثر مِن أن يُذكر ، والحسُّ شاهدٌ به فلا تقبلُ شبهةٌ تُقام على خلافه ، ويكون حكم تلك الشبهة حكمَ القدْح في الضروريات فلا يُلتفت إليه ، ولا يجبُ على العالم حلَّ كل شبهة تعرضُ لكل أحدٍ ، فإنَ هذا لا آخر له . التحر الذي مالان مو مومال حديثاً له ، إن أردمَ بكونه تحديثاً صدور الفعل منه

اتحد اللازم والملزوم، وصار حقيقة قولكم لو كان فاعلاً لكان فاعلاً . وإن أردتم بكونه محدثاً كونَه خالقاً سألناكم ما تعنون بكونه خالقاً ؟ هل تعنون به كونَه فاعلا أم تعنون به أمراً آخر غيرَ كونه فاعلاً فبينوه. فإن قلتم: نعني به كونَه موجداً للفعل من العدم إلى الوجود، قيل: هذا معنى كونه فاعلاً ، فإ الدليلُ على إحالةً هذا المعنى، فسمُّوه ما شئتم إحدثاً أو إيجاداً أو خَلْقاً فليس الشأنُ في التسميات وليس المتنع إلا أن يكون مستقلاً بالإيجاد، وهذا غيرُ لازم لكونه فاعلاً فإنا قد بينا أن غاية قدرة ما يكون مستقلاً بالإيجاد، وهذا غيرُ لازم لكونه فاعلاً فإنا قد بينا أن غاية قدرة العبد وإرادته وداعيه وحركته أن تكون جزء سبب، وما توقف عليه الفعلُ من الأسباب التي لاتدخلُ تحت قدرته أكثر من الجزء الذي إليه بأضعاف مضاعفة، والفعلُ لا يتم إلا بها. فإن قيل: فهذا الجبرُ بعينه، قيل: ذلك السببُ الذي أُغفيَ به من من خالقه وفاطره ولمنشئه هو الذي أخرجه من الشرك والتعطيل وأدخله في باب التوحيد، فالأولُ أدخله في باب العدل والثاني أدخلَه في باب التوحيد، ولم يكن ممن نقضَ التوحيد ، ولا من نقض العدل بالتوحيد من الموجيد من المروبي من من وهؤلاء جنوًا على العدل ولا من نقض العدل بالتوحيد ، فهؤلاء جنوًا على التوحيد إلى من طالة من من من من عنه من الموجود ، فهؤلاء جنوًا على التوحيد ، ولم يكن من من خالقه وفاطره ولمنيئه هو الذي أخرجه من المولك والتعطيل وأدخله في باب التوحيد ، فالأولُ أدخله في باب العدل والثاني أدخلَه في باب التوحيد ، ولم يكن من من من طالة وفاطره ولم من نقض العدل بالتوحيد ، فهؤلاء جنوًا على التوحيد التوحيد من التوحيد بالعدل ولا من نقض العدل بالتوحيد ، فهؤلاء جنوًا على التوحيد إلى صراط مستقي .

سورة الزمر الآية : ٧٠.



## البَّابُ العِشرُون في ذِكرٍ مناظرةٍ بين قدَري وسُيْ

قال القدري: قد أضاف الله الأعمال إلى العباد بأنواع الإضافة العامة والخاصة ، فأضافَها إليهم بالاستطاعة تارةً ، كقوله : ﴿ ومَن لم يستطع منكم طوْلاً أن ينكح المحْصَنات المؤمنات ﴾ <sup>(١)</sup> وبالمشيئة تارةً ، كقوله : ﴿ لمن شاءَ مِنكم أن يستقيم ﴾ <sup>(٢)</sup> ، وبالإرادة تارةً ، كقول الخضر : ﴿ فأردتُ أن أعيبَها ﴾ ، وبالفعل والكسب والصنع ، كقوله : ﴿ يفعلون ﴾ ، ﴿ يعملون ﴾ ﴿ بما كنتم تكسبون ﴾ <sup>(٢)</sup> ﴿ لبئس ما كانوا يصنعون ﴾ <sup>(١)</sup> ، وأما بالإضافة الخاصة فكإضافة الصلاة والصيام والحج والطهارة والزنا والسرقة والقتل والكذب والكفر ، والفسوق وسائر أفعالهم إليهم ، وهذه الإضافة تمتنع إضافتها إليه كما أن إضافة أفعاله تعالى تمتنع إضافتها إليهم ، فلا تجوز أضافة أفعالهم إليه سبحانه دونهم ولا إليه معهم ، فهي إذاً مُضافة إليهم دونه .

قال السني: هذا الكلام مشتمل على حق وباطل، أما قولك إنه أضاف الأفعال إليهم فحق لا ريب فيه، وهذا حجة لك على خصومك من الجبرية، وهم يجيبونك بأن هذا الإسناذ لا حقيقة له، وإنما هو نسبة مجازية صححها قيام الأفعال بهم، كما يقال جَرَى الماء وبرد وسخن، ومات زيد . ونحن نساعدك على بطلان هذا الجواب ومنافاته للعقول والشرائع والفطر ، ولكن قولك هذه الإضافة تمنع إضافتها إليه سبحانه كلام فيه إجال وتلبيس، فإن أردت بمنع الإضافة إليه منع قيامها به ووصفيه بها وجرياً أحكامها عليه واشتقاق الأسماء منه له فنعم، هي غيرُ مضافة إليه بشيء من هذه الاعتبارات والوجوه، وَإن أردت بعدم إضافتها إليه عدم إلى علمه بها

- (١) سورة النساء الآية : ٢٥.
- · (٢) سورة التكوير الآية : ٢٨ .
- (٣) سورة الاعراف الآية : ٣٩.
   (٤) سورة المائدة الآية : ٣٣.

وقدرته عليها ومشيئته العامة وخَلْقه، فهذا باطلٌ، فإنها معلومةٌ له سبحانه مقدورةٌ له مخلوقة، وإضافُتها إليهم لا تمنعُ هذه الإضافَة، كالأموال فإنها مخلوقةٌ له سبحانه وهي ملكُه حقيقةٌ قد أضافها إليهم، فالأعمالُ والأموالُ خَلْقهُ وملكُه وهو سبحانه يضيفُها إلى عبيده وهو الذي جعلَهم مالكيها وعامليها، فصحت النسبتان، وحصول الأموال بكسَبْهم وإرادتهم كحصول الأعمال وهو الذي خلق الأموالَ وكاسبيها والأعمالَ وعامليها، فأموالَهم وأعمالُهم ملكه وبيده كما أن أسماعهم وأبصارَهم وأنفسَهم ملكه ويبده، فهو الذي جعلهم يسمعون ويبصرون ويعملون فأعطاهم حاسةَ السمع والبصر وقوةَ السمع والبصر وفعلَ الأسماع والأبصار، وأعطاهم آلةَ العمل وقوةَ العمـل ونفسَ

العمل، فنسبة قوة العمل إلى اليد والكلام إلى اللسان كنسبة قوة السمع إلى الأذن والبصر إلى العين، ونسبةُ الرؤيةِ والاستماع اختياراً إلى محلّها كنسبة الكلام والبطش إلى محلهما، وإن كانوا هم الذين خلقوا لأنفسهم الرؤية والسمع فهل خلّقوا محلّها، وقُوّى المحلِّ والأسباب الكثيرة التي تصلح معها الرؤية والسمعُ، أم الكلُّ خَلْقُ مَن هو خالقُ كلِّ شيء وهو الواحدُ القهار؟

قال القدري: لو كان الله سبحانه هو الفاعل لأفعالهم لاشتقتْ له منها الأسهاء وكان أولى بأسمائها منهم، إذْ لا يَعقلُ الناسُ على اختلاف لغاتهم وعاداتهم ودياناتهم قائلًا إلا مَن فعَل القيام، وآكلاً إلا مَن فعل الأكل، وسارقاً إلا مَن فعلَ السرقَة. وهكذا جميعُ الأفعال لازمُها ومتعدّيها فقلبتم أنتم الأمرَ وقلَبتم الحقائقَ فقلتم مَنْ فَعَلَ هذه الأفعال حقيقة لا يُشتق له منها اسمّ وإنما يُشتق منها الأسماء لمن لم يفعلها ولم يحدِثها، وهذا خلافُ المعقول واللغاتِ وما تتعارفه الأمم.

قال السني: هذا إنما يَلزمُ إخوانَك وخصومك الجبريةَ القائلين بأن العبد لم يفعل شيئًا البتةَ، وأما مَن قال العبدُ فاعلٌ لفعله حقيقةً، واللهُ خالُقه وخالقُ آلات فعله الظاهرة والباطنة، فإنه إنما يشتق الأسماءَ لمن فَعلَ تلك الأفعال، فهو القائمُ والقاعد والمصلّي والسارق والزاني حقيقةً، فإنّ الفعلَ إذا قام بالفاعل عاد حكمه إليه ولم يعد إلى غيره، واشتق له منه اسمّ ولم يشتق لمن لم يقم به. فههنا أربعةُ أمور: أمران معنويان في النفي والإثبات، وأمران لفظيان فيهما. فلما قام الأكل والشرب والزنا والسرقة بالعبد عادت أحكامُ هذه الأفعال إليه واشتُقتْ له منها الأسماء، وامتنع عَوْدُ أحكامِها



إلى الرب، واشتقاقُ أمهائها له. ولكن من أين يمنع هذا أن تكون معلومةً للرب سبحانه مقدورةً له، مكوِّنة له، واقعة مِن العباد بقدرة ربهم وتكوينه ؟

قال القدري : لو كان خالقاً لها لزمته هذه الأمور .

قال السني: هذا باطلّ ودعوى كاذبة، فإنه سبحانه لا يُشتق له اسمّ مما خَلَقه في غيره ولا يعود حكمُه عليه، وإنما يشتق الاسمُ لمن قام به ذلك، فإنه سبحانه خَلَق الألوان والطعومَ والروائح والحركاتِ في محالها ولم يشتق له منها اسم ولا عادت أحكامُها إليه. ومعنى عوْدِ الحكم إلى المحلّ الإخبارُ عنه بأنه يقومُ ويقعد ويأكل ويشرب.

قال السني: ومِن ههنا عُلم ضلالُ المعتزلة الذين يقولون إن القرآن مخلوق خَلقه الله في محلَّ ثم اشتُقَ له اسمُ المتكلم باعتبار خَلْقه له وعاد حكمُّه إليه فأَخبرَ عنه أنه تكلم به. ومعلومٌ أن الله سبحانه خالقُ صفات الأجسام وأعراضها وقُواها فكيف جاز أن يُشتق له اسم مما خلَقَه مِن الكلام في غيره ولم يشتق له اسمَّ مما خَلَقه مِن الصفات والأعراض في غيره؟ فأنت أيها القدري نقضتَ أصولك بعضَها ببعض ، وأفسدت قولك في مسألة الكلام بقولك في مسألة القدر، وقولك في القدر بقولك في الكلام ، فجعلتَه متكلمً بكلام قائم بغيره وأبطلتَ أن يكون فاعلُ الفعل قائماً بغيره. فإن كنتَ أصبتَ في مسألة الكلام فقد نقضتَ أصلك في القدر ، وإن أصبتَ في هذا الأصل لزمَ خطأك في مسألة الكلام فقد نقضتَ أصلك في القدر ، وإن أسبتَ في هذا الأصل لزمَ خطأك

قال القدري : فها تقول أنتَ في هذا المقام؟ قال السني : لاتناقضَ في هذا ولا في هذا ، بل أصفُه سبحانه بما قام به ، وأمتنُع من وَصفْه بما لم يقم.

قال القدري: فالآن حَمِيَ الوطيسُ، فأنتَ والمسلمون وسائرُ الخلق تسمونه تعالى خالقاً ورازقاً ومميتاً. والخلقُ والرزقُ والموتُ قائمٌ بالمخلوق والمرزوق والميت، إذ لو قام ذلك بالرب سبحانه فالحلقُ إما قديمٌ وإما حادث، فإن كان قديماً لزمَ قِدم المخلوق لأنه نسبةٌ بين الخالق والمخلوق، ويلزمُ مِن كونها قديمةً قدمُ المصحّح لها، وإن كان حادثاً لزمَ قيامُ الحوادث به، وافتقرَ ذلك الخلقُ إلى خَلْق آخرَ فلزمَ التسلسلُ، فثبتَ أن الخلقَ غيرُ قائم به سبحانه، وقد اشتُق له منه اسمٌ. FOR QUR'ANIC THOUGHT

قال السني: أيُّ لازم مِن هذه اللوازم التزمَه المرء كان خيراً مِن أن يَنفى صفةً الخالقية عن الرب سبحانه ، فإن حقيقة هذا القول أنه غيرُ خالق، فإنَّ إثباتَ خالق بلا خَلْق إثباتُ اسم لامعنى له، وهو كإثبات سميع لاسَمْع له، وبصيرٍ لا بَصر له، ومتكلم قادرٍ لا كلام له ولا قدرة، فتعطيلُ الرب سبحانه على فعله القائم به كتعطيله على صفاته القائمة به، والتعطيلُ أنواعٌ، تعطيلُ المصنوع عن الصانع وهو تعطيلُ الدهرية والزنادقة، وتعطيلُ الصانع عن صفات كماله ونعوت جلاله وهو تعطيل الجهمية نُفاةِ الصفات، وتعطيله عن أفعاله وهو أيضاً تعطيلُ الجهمية، أصل أنبائه ودبَّ فيمن عَدَاهم مِن الطوائف فقالوا : لا يقومُ بذاته فِعلُ لأن الفعلَ حادثٌ وليس محلاً للحوادث كما قال إخوانُهم لاتقومُ بذاته صفةً لأن الصفةَ عَرَضٌ وليس محلاً للأعراض، لو التزمّ الملتزمُ أيَّ قولُ التزمّه كان خيراً مِن تعطيل صفات الرب وأفعاله. فالمُشبِّهةُ ضلالُهم وبدعتهُم خيرٌ مِن المعطلة. ومعطَّلة الصفاتِ خيرٌ مِن معطَّلة الذات، وإن كان التعطيلان متلازمَيْن لاستحالةٍ وجودٍ ذاتٍ قائمة بنفسها لا تُوصف بصفةٍ، فوجودُ هذه محال في الذهن وفي الخارج. ومعطلة الأفعال خيرٌ مِن معطَّلة الصفات، فإن هؤلاء نَفَوْا صفةَ الفعل وإخوانُهم نَفَوا صفاتِ الذات. وأهلُ السمع والعقل وحزبُ الرسول والفرقة الناجيةُ بُرآء مِنْ تعطيل هؤلاء كلَّهم، فإنهم أثبتوًا الذاتَ والصفاتِ والأفعالَ وحقائقَ الأساء الحسنى إذْ جَعَلَها المعطلةُ مجازاً لا حقيقة له. فشرًّ هذه الفرق لخيرها الفداء . والمقصود أنه أيٌّ قول لزمَه المُلتزمُ كان خيراً مِن نفى الخلق وتعطيل هذه الصفة عن الله. وإذا عُرِضَ على العقل السليم مفعولٌ لا فاعلَ له ومفعولٌ لا فاعل لفعله لم يجدْ بين الأمرين فَرَقاً في الإحالة ، فمفعولٌ بلا فعل كمفعول بلا فاعل لافرقَ بينها البتة، فَليَعرض العاقلُ على نفسه القولَ بتسلسل ألحوادث. والقولَ بقيام الأفعال بذات الرب سبحامه ، والقولَ بوجود مخلوق حادث عن خَلْق قديم قائم بذات الرب سبحانه، والقولَ بو-رد مفعول بلا فعل، ولينظرْ أَيُّ هذه الأقوال أبعدُ عن العقل والسمع وأيها أقربُ إا لهما . ونحن نذكرُ أجوبة الطوائف عن هذا السؤال، فقالت طائفةٌ : نختارُ مِن هذا الـ سيم والترديد كَوْنَ الخلق والتكوين قديمًا قائمًا بذات الرب سبحانه ، ولا يلزمنا قِدمُ الم نلوق المكوّن كما نقول نحن وأنتم إن الإرادةَ قديمة ولا يلزمُ مِن قدمها قِدَم المراد . وكلٌّ ما أجبتم به في صورة الإلزام فهو جوابُنا بعينه في مسألة المكوّن، وهذا جوابٌّ سديد، وهو جواب جمهور الحنَّفية والصوفيَّة

وأتباع الأئمة. فإن قلتم إنما لا يلزمُ مِن قدم الإرادة قدمُ المراد، لأنها تتعلقُ بوجود المراد في وقته فهو يريدُ كَوْنَ الشيء في ذلك الوقت وأما تكوينُه وخَلْقه قبل وجوده فمُحالً، قيل لكم: لسنا نقول إنه كوَّنه قبل وقت كوْنه، بل التكوينُ القديمُ اقتضى كوْنَه في وقته، كما اقتضت الإرادةُ القديمة كوْنَه في وقته. فإن قلتم: كيف يُعقلُ تكوينَّ ولا مكوّن ؟ قيل: كما عقلتم إرادةَ ولا مُرادٌ. فإن قلتم: المريد قد يريدُ الشيء قبل كوْنه ولا يكوّنُه قبل كَوْنه، قيل: كلامُنا في الإرادة المستلزمة لوجوده [لا] في الإرادة التي لا تستلزمُ المراد، وإرادةُ الرب سبحانه ومشيئتُه تستلزمُ وجود مراده. وكذلك التكوينُ يوضحه أن التكوينَ هو اجتماعُ القدرة والإرادةِ وكلمة التكوين، وذلك كلَّه قديمٌ، ولا يلزمُ منه قدمُ المكوَّن. قالوا: وإذا عَرَضنا هذا على العقول وذلك كلَّه قديمٌ، ولا يلزمُ منه قدمُ المكوَّن. قالوا: وإذا عَرَضنا هذا على العقول وذلك مُله قديمٌ، ولا يلزمُ منه قدمُ المكوَّن. قالوا: وإذا عَرَضنا هذا على العقول وذلك مُله قديمٌ، ولا يلزمُ منه قدمُ المكوَّن. قالوا: وإذا عَرَضنا هذا على العقول وذلك مُله قديمٌ، ولا يلزمُ منه قدمُ المكوَّن. قالوا: وإذا عرَضنا هذا على العقول وذلك مُله قديمٌ، ولا يلو منه قدمُ المكوَّن. قالوا: وإذا عرَضنا هذا على العقول وذلك مُله قديمٌ، ولا يلزمُ منه قدمُ المكوَّن. قالوا: وإذا عرَضنا هذا على المقول وذلك مُله منه عليها مفعولاً بل فعل بادرتْ إلى قبول ذاك وإنكار هذا. فهذا

nlied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

وقالت الكرّامية: بل نختارُ مِن هذا الترديد كونَ التكوين حادثاً . وقولكُم: يلزمُ · مِن ذلك قيامُ الحوادث بذات الرب سبحانه فالتكوينُ هو فِعلَّه وهو قائم به، وكأنكم قلم يلزمُ مِن قيام فِعله به قيامُه به، وسميتم أفعاله حوادثَ وتوسلتم بهذه التسمية إلى تعطيلها كما سَمَّى إخوانُكم صفاتِه أعراضاً وتوسلوا بهذه التسمية إلى نفيها عنه ، وكما سمَّوْا عُلوَّه على مخلوقاته واستواءَه على عرشه تحيزاً وتوسلوا بهذه إلى نفيه ، وكما سموا وجَهه الأعلى ويديه جوارحَ وتوسلوا بذلك إلى نفيها . قالوا : ونحن لاننكرُ أفعالَ خالق السموات والأرض وما بينهما ، وكلامَه، وتكليمَه، ونزولَه إلى السهاء، واستواءَه عليَ عرشه؛ وبجيئَه يوم القيامة لفصل القضاء بين عباده، ونداءه لأنبيائه ورسله وملائكته، وفِعلَه ما شاء بتسميتكم لهذا كلُّه حوادثَ. ومَن أنكرَ ذلك فقد أنكرَ كونَه ربَّ العالمين، فإنه لا يتقررُ في العقول والفطر كونُه ربًّا للعالمين إلا بأن يثبتَ له الأفعالُ الاختياريةٌ، وذاتٌ لاتفعلُ ليست مستحقة للربوبية ولا للإلٰهية ، فالإجلالُ عن هذا الإجُلال واجبٌ، والتنزية عن هذا التنزيه متعينٌ. فتنزيهُ الرب سبحانه عن قيام الأفعال به تنزية له عن الربوبية وملكه. قالوا : ولنا على صحة هذه المسألة أكثرُ مِن ألف دليل من القرآن والسنة والعقول، وقد اعترف أفضلُ متأخريكم بفساد شبهكم كلها على إنكار هذه، وذَكَرها شبهة شبهةً وأفسدَها، والتزمَ بها جميعُ الطوائف حتى الفلاسفةُ الذين هم أبعدُ الطوائف مِن إثبات الصفات والأفعال. قالوا : ولا يمكنُ إثباتُ حدوث



العالم، وكون الرب خالقاً، ومتكلماً، وسامعاً، ومبصراً، ومجيباً للدعوات، ومدبراً للمخلوقات، وقادراً ومريداً، إلا القولَ بأنه فعالٌ وإن أفعاله قائمةٌ به، فإذا بَطَلَ أن يكون له فعلٌّ وأن تقومَ بذاته الأمور المتجددةُ بَطَل هذا كلُّه .

**فصل:** وقد أجاب عن هذا عبدُ العزيز بن يحيى الكناني في حيدته فقال في سؤاله للمريسي، بأي شيء حَدَثت الأشياء ؟ فقال له: أحدثها اللهُ بقدرته التي لم تَزَلْ. فقلتُ له: أحدَّثها بقدرته كما ذكرت. أو ليس تقول إنه لم يَزَلْ قادراً ؟ قال: بلى: قلت: فتقول إنه لم يزلُّ يفعلُ؟. قال: لا أقولُ هذا. قلت: فلا بد أن نُلزمك أن تقول: إنه خَلَق بالفعل الذي كان بالقدرة، لأن القدرة صفة. ثم قال عبد العزيز : لم أقل لم يَزَل الخالقُ يخلق، ولم يَزَل الفاعلُ يفعل، وإنما الفعلُ صفةٌ، واللهُ يقدِرُ عليه ولا يمنعه منه مانعً. فأثبت عبدُ العزيز فِعلاً مقدوراً لله هو صفةً ليس مِن المخلوقات، وأنه به خَلَق المخلوقاتِ. وهذا صريح في أن مذهَبه كمذهب السلف وأهل الحديث، لأن الخلقَ غيرُ المخلوق، والفعل غيرُ المفعول، كما حكاه البغوي إجماعًا لأهل السنة. وقد صرح عبدُ العزيز أن فعلَه سبحانه القائم به، وأنه خَلَق به المخلوقاتِ، كما صرح به البخاري في آخر صحيحه، وفي كتاب خَلْق الأفعال، قال في صحيحه دباب ما جاء في تخليق السموات والأرض وغيرها من الخلائق، وفعل الرب وأمره»: فالربُّ سبحانه بصفاته وفعله وأمْره وكلامِه هو الخالقُ المكوّن غيرُ مخلوق . وما كان بفعله وأمْره وتخليقه وتكوينه فهو مفعولٌ مخلوق مكوّن. فصرّح إمامُ السنَّة أن صفةَ التَّخليق هي فعلُ الرب وأمرُه، وأنه خالقٌ بفعله وكلامه. وجيعُ جُند الرسول وحزبه مع محمد بن إسهاعيل في هذا . والقرآنُ مملوء مِن الدلالة عليه ،كما دلَّ عليه العقلُ والفطرة ، قال تعالى : ﴿ أُولِيس الذي خلـق السمـواتِ والأرضَ بقـادر على أن يخلـقَ مثلهـم﴾ (١) ثم أجـاب نفسَــه بقوله: ﴿ بَلِّي وهُو الخلاَّق العليم﴾ (٢) فأخبر أنه قادر على نفس فعله وهو أن يخلق، فنفسُ أن يخلق فِعلٌ له وهو قادر عليه. ومّن يقول لا فِعلَ لهُ وإن الفعلَ هو عينُ المفعول يقول لا يقدِرُ على فعل يقوم به البتة، بل لا يقدرُ إلا على المفعول المباين له الحادثِ بغير فعل منه سبحانه. وهذا أبلغُ في الإحالة مِن حدوثه بغير قدرة، بل هو في الإحالة كحدوثه بغير فاعل، فإن المفعولَ يدل على قدرة الفاعل باللزوم العقلي، ويدل على فِعله الذي وُجد به بالتضمّن، فإذا سَلَبْت دلالته التضمنيةَ كان سبب دلالته (٢) سورة يس الآية: ٨١.

Converted by Total Image Converter - (no Stamps are applied by registered Version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> اللزومية أسهل، ودلالة المفعول على فاعله وفعله دلالة واحدة، وهي أظهر بكثير من دلالته على قدرته وإرادته . وذكر قدرة الرب سبحانه على أفعاله وتكوينه في القرآن كثير ، كقوله : ﴿ قل هو القادر على أن يبعث عليكم عذاباً من فوقكم ﴾ <sup>(١)</sup> وأن يبعث هو نفس فيعله ، والعذاب هو مفعوله المباين له . وكذلك قوله : ﴿ أليس ذلك بقادر على أن يحيي الموتى ﴾ <sup>(٢)</sup> فإحياء الموتى نفس فيعله ، وحياتهم مفعوله المباين له ، وكلاهما على أن يحيي الموتى ﴾ <sup>(٢)</sup> فإحياء الموتى نفس فيعله ، وحياتهم مفعوله المباين له ، وكلاهما مقدور له . وقال تعالى : ﴿ بَلَى قادرين على أن نسوّي بنانه ﴾ <sup>(٢)</sup> فتسوية البنان فعله واستواؤها مفعوله . ومنكرو الأفعال يقولون إن الرب سبحانه يقدر على المفعولات المباينة له ولا يقدر على أهدا وهو سبحانه له الخلق والأمر . فالجهمية أنكرت خلقه وأمرته، وقالوا خلقه نفس مخلوقه ، وأمره مخلوق من مخلوقاته ، فلا خلق ولا أمر . ومن يقل أحرت بقيام أنه ومنكرو الأفعال يقولون إن الرب سبحانه يقدر على المفعولات أثبت له الكلام القائم بذاته ونفي مناه له الزم ولا متعدً . وأهل السنة يقولون الربً وأمرته، وقالوا خلقه نفس مخلوقه ، وأمره مخلوق من مخلوقاته ، فلا خلق ولا أمر . ومن يقل أحد بقيام أفعاله به ونفي صفة الكلام عنه فيثبت الأمر دون الحلق . وأهل السنة يقل أحد بقيام أفعاله به ونفي صفة الكلام عنه فيثبت الأمر دون الحلق . وأهل السنة يشبتون له تعالى ما أثبته لنفسه من الخلق والأمر ، فالخلق . وأهل السنة يشبتون له تعالى ما أثبته لنفسه من الخلق والأمر ، فالخلق فعله والأمر قوله، وهو يشتون له تعالى ما أثبته لنفسه من الخلق والأمر ، فاخلق فعله والأمر قوله، وهو يشتون له تعالى ما أثبته لنفسه من الخلق والأمر ، فالخلق فعله والأمر قوله، وهو مسحانه يقول ويفعل.

> وأجابت طائفة أخرى من أهل السنة والحديث عن هذا بالتزام التسلسل، وقالوا : ليس في العقل ولا في الشرع ما ينفي دوام فاعلية الرب سبحانه وتعاقب أفعاله شيئاً قبل شيء إلى غير غاية كما تتعاقب شيئاً بعد شيء إلى غير غاية ، فلم تزل أفعالاً . قالوا : والفعل صفة كمال ، ومن يفعل أكمل ممن لا يفعل . قالوا : ولا يقتضي صريح العقل إلا هذا ، ومن زعم أن الفعل كان ممتنعاً عليه سبحانه في مُدد غير مقدرة لا نهاية لها ، ولا يقدر أن يفعل ثم انقلب الفعل من الاستحالة الذاتية إلى الأمكان الذاتي من غير حدوث سبب ولا تغير في الفاعل ، فقد نادى على عقله بين الأنام . قالوا : وإذ كان هذا في العقول جاز أن ينقلب العالم من العدم إلى الوجود من غير فاعل ، وإن امتنع هذا في بداهة العقول فكذلك نجد إمكان الفعل وانقلابه من الامتناع الذاتي إلى الإمكان الذاتي بلا سبب . وأما أن يكون هذا ممكناً وذاك ممتنعاً فليس في العقول ما يقضي بذلك . قالوا : وإنا أن يقفل من

- (1) سورة الانعام الآية: ٦٥.
- (٢) سورة القيامة الآية: ٤٠ .

(٣) سورة القيامة الآية: ٤.

are applied by registered version) LE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

متبعة، فيجبُ مراعاةُ لفظه . وهو ينقسم إلى واجب وممتنع وممكن ، كالتسلسل في المؤثر محالٌ ممتنع لذاته، وهو أن يكون مؤثران كلَّ واحدٍ منها استفاد تأثيره ممن قبله لا إلى غاية. والتسلسلُ الواجب ما دل عليه العقل والشرع من دوام أفعال الرب تعالى في الأبد، وأنه كلما انقضى لأهل الجنة نعيم أحدث لهُم نعيًّا آخر لا نفاد له. وكذلك التسلسلُ في أفعاله سبحانه من طرق الأزل، وأنَّ كلِّ فعل مسبوق بفعل آخر، فهذا واجبٌ في كلامه، فإنه لم يزل متكلمًا إذا شاء، ولم تحدث له صفةُ الكلام في وقت، وهكذا أفعاله التي هي من لوازم حياته، فإن كل حي فعال، والفرقُ بين الحي والميت بالفعل. ولهذا قال غيرُ واحدٍ من السلف: الحيُّ الفعال. وقال عثمانُ بن سعيد : كلَّ حي فعال. ولم يكن ربنا سبحانه قط في وقت من الأوقات المحققة أو المقدّرة معطلاً عن كهاله من الكلام والإرادة والفعل. وأما التسلسلُ الممكن فالتسلسلُ في مفعولاته من هذا الطرف، كما يتسلسلُ في طرفٍ الأبد. فإنه إذا لم يزل حيًّا قادراً مريداً متكلمًا ، وذلك من لوازم ذاته، فالفعلُ ممكن له بوجوب هذه الصفات له، وأن يفعل أكملُ من أن لا يفعل. ولا يلزم من هذا أنه لم يزل الخلق معه، فإنه سبحانه متقدم على كل فرد من مخلوقاته تقدم [ من ] لا أول له ، فلكل مخلوق أولُ والخالقُ سبحانه لا أول له ، فهو وحده الخالق وكلٌّ ما سواه مخلوق كائن بعد أن لم يكن. قالوا: وكل قول سوى هذا فصريح العقل يرده ويقضى ببطلانه . وكلٌّ من اعترف بأن الرب سبحانه لَّم يزل قادراً على الفعل لزمه أحدُ الأمرين، لا بد له منهما، إما أن يقول بأن الفعل لم يزل ممكناً، وإما أن يقول لم يزل واقعاً ، وإلا تناقض تناقضاً بيّناً حيث زعم أن الرب سبحانه لم يزل قادراً على الفعل والفعلُ محالً ممتنع لذاته لو أراده لم يمكن وجودُه، بل فرضُ إرادته عنده محال وهو مقدور له، وهذا قولٌ ينقضُ بعضهُ بعضاً، وأجابت طائفة أخرى بالجواب المركب على جميع التقادير . فقالوا : تسلسلُ الآثار إما أن يكون ممكناً أو ممتنعاً، فإن كان ممكناً فلا محذور في التزامه، وإن كان ممتنعاً لم يلزم من بطلانه بطلانُ الفعل الذي لا يكون المخلوقُ إلا به ، فإنا نعلم أن المفعول المنفصل لا يكون إلا بفعل، والمخلوق لا يكون إلا بخلق، قبل العلم بجواز التسلسل وبطلانه. ولهذا كثيرٌ من الطوائف يقولمون: الخلقُ غيرُ المخلوق، والفعلُ غير المفعول، مع قمولهم ببطلان التسلسل، مثل كثير من أتباع الأئمة الأربعة، وكثير من أهل الحديث والصوفية والمتكلمين. ثم من هؤلاء من يقول: الخلقُ الذي هو التكوين صفةٌ كالإرادة. ومنهم من

Jied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

يقول: بل هي حادثةٌ بعد أن لم تكن كالكلام والإرادة، وهي قائمة به سبحانه، وهم الكرامية ومن وافقهم أثبتوا حدوثها وقيامها بذاته وأبطلوا دوامها فيراراً من القول بحوادث لا أول لها . وكلا الفريقين لا يقول إن ذلك التكوين والخلق مخلوق ، بل يقول إن المخلوق وُجد به كما وجد بالقدرة. قالوا: فإذا كان القول بالتسلسل لازماً لكل من قال إن الرب تعالى لم يزل قادراً على الخلق يمكنه أن يفعل بلا ممانع فهو لازم لك · كما ألزمته لخصومك، فلا ينفردون بجوابه دونك. وأما ما ألزموك به من وجود مفعول بلا فعل ومخلوق بلا خلق فهو لازمَّ لك وحدك. قالوا: ونحن إنما قلنا الفعلُ صفةٌ قائمة به سبحانه وهو قادر عليه لا يمنعه منه مانع، والفعلُ القائم به ليس هو المخلوق المنفصل عنه فلا يلزمُ أن يكون معه مخلوق في الأزل إلا إذا ثُبت أن الفعل اللازم يستلزم الفعل المتعدي، وأن المتعدي يستلزم دوامَ نوع المفعولات، ودوامُ نوعِها يستلزم أن يكون معه سبحانه في الأزل شيء منها، وهذه الأمورُ لا سبيلَ لك ولا لغيرك إلى الاستدلال على ثبوتها كلها. وحينئذ فنقول أيٌّ لازم لزم من إثبات فعله كان القولُ به خيراً من نفي الفعل وتعطيله. فإن ثبت قيامُ فُعله به من غير قيام الحوادث به كما يقوله كثيرٌ من الناس بطل قولكم. وإن لزم من إثبات فعله قيام الأمور الاختيارية به والقولُ بأنها مفتتحة ولها أول فهو خيرٌ من قولكم، كما تقوله الكرامية، وإن لزم تسلسلها وعدم أوليتها في الأفعال اللازمة فهو خيرٌ من قولكم. وإن لزم تسلسلُ الآثار وكونُه سبحانه لم يزل خالقاً ، كما دل عليه النص والعقل، فهو خير من قولكم، ولو قُدر أنه يلزم أن الخلق لم يزل مع الله قديمًا بقدمه كان خيراً من قولكم، مع أن هذا لا يلزم ولم يقل به أحد من اهل الإسلام، بل ولا أهل الملل، فكلُّهم متفقون على أن الله وحده الخالق وكلَّ ما سواه مخلوق موجود بعد عدمه وليس معه غيره من المخلوقات يكون وجوده مساوياً لوجوده. فما لزم بعد هذا من إثبات خلقه وأمره وصفات كماله ونعوت جلاله وكونهِ رب العالمين وأنَّ كماله المقدس من لوازم ذاته فإنًّا به قائلون، وله ملتزمون، كما أنا ملتزمون لكل ما لزم من كونه حيًّا علياً قديراً سميعاً بصيراً متكلماً آمراً ناهياً فوق عرشه بائناً من خلقه ، يراه المؤمنون بأبصارهم عياناً في الجنة وفي عرصات القيامة ويكلمهم ويكلمونه. فإن هذا حق، ولازم الحق مثله. وما لم يلزم من إثبات ذلك من الباطل الذي تتخيله حفافيشُ العقول فنحن له منكرون ، وعن القول به عادلون ، وبالله التوفيق .

وَقَنْ يَشْرُدُنَ أَنْ يَنْ الْعَرَ الْعَرَانِي الْعَرَ الْعَرَانِي الْعَرَ الْعَرَانِي الْعَرَ الْعَرَانِي الْ العالم المعالية المع FOR QURĂNIC THOUGHT

قال القدري: كونُ العبد موجداً لأفعاله وهو الفاعلُ لها من أحلى الضروريات والبديهيات فإن كل عاقل يعلم من نَفسه أنه فاعل لما يصدُ منه من الأفعال الواقعة على وفق قصده وداعيته ، بخلاف حركة المرتعش والجرور على وجهه ، وهذا لا يتمارى فيه العاقل ولا يقبل التشكيك والقدح في ذلك ، والاستدلال على خلافه استدلالٌ على بطلان ما عُلمت صحتهُ بالضرورة ، فلا يكون مقبولاً .

قال السني: قد أجابك خصومُك من الجبرية عن هذا بأن العاقل يعلم من نفسه وقوعَ الفعل مقارناً لقدرته ولا يعلم من نفسه أنه واقع بقدرته، والفرقُ بين الأمرين ظاهر، ولو كان وقوعُه بقدرته هو المعلوم بالضرورة لما خالف فيه جمَّ عظيم من العقلاء يستحيلُ عليهم الإطباق على جحْد الضروريات. وهذا الجوابُ مما لا يشفي عليلاً . ولا يُروي غليلاً ، وهو عباراتٌ لا حاصلَ تحتها ، فإن كلُّ عاقل يجد من نفسه وقوعَ الفعل بقدرته وإرادته وداعيته، فإن ذلك هو المؤثرُ في الفعل، ويجد تفرقةً ضرورية بين مقارنة القدرة والداعية للفعل ومقارنة طوله ولونه وشمه وغير ذلك من صفاته للفعل، ونسبةُ ذلك كله عند الجبري إلى الفعل نسبة واحدة، والله سبحانه أجرى العادة بخلق الفعل عند القدرة والداعي لا بها. وإنما اقترن الداعي والقدرةُ بالفعل اقتراناً مجرداً. ومعلوم أن هذا قدْح في الروريات، ولا ريب أن من نظر إلى تصرفات العقلاء ومعاملاتهم مع بعضهم بعضاً , جدهم يطلبون الفعل من غيرهم طلب عالم بالاضطرار أن المطلوب منه الفعل هو المحصَّل له الواقع بقدرته وإرادته. ولذلك يتلطفون لوقوع الفعل منه بكل لطيفة، ويحتالون عليه بكل حيلة، فيعطونه تارةً ويزجرونه تارة ويخوفونه تارة ويتوصلون بخراج الفعل منه بأنواع الرغبة والرهبة، ويقولون قد فعل فلان كذا فبالك لا ته الُ كما فعل. وهذا أمرَّ مشاهد بالحس والضرورة، فالعقلاء ساكِنو الأنفس إلى أن الذي من العبد يقع وبه يحصل، ولو حرك أحدهم أصبعه فشتمت المحرِّك لها لغضب \_شتمك، وقال كيف تشتمني ولم يقلْ لم نشتُم ربي. وهذا أوضح من أن يضرب له الألل ل أو يُبسط فيه المقال. وما يعرض في ذلك من الشُّبه جار مجرى السفسطة . وقد فطر الله العقلاء على ذم فاعل الإساءة ومدَّح فاعل الإحسان. وهذا يدل على أنهم مفطو ون على العلم بأنه فاعل لأن الذم فرعٌ عليه، ويستحيلُ أن يكون الفرعُ معلوماً باضا رار والأصلُ ليس كذلك \_ والعقلاء قاطبة يعلمون أن الكاتب مثلاً يكتب إذا د ويسك إذا أراد، وكذلك الباني والصائع، وأنه إذا

re applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عجزت قدرتُه أو عُدمت إرادته بطل فعله، فإن عادت إليه القدرةُ والإرادة عاد الفعلُ. وقولُك لو كان ذلك أمراً ضرورياً لاشتراك العقلاء فيه، جوابك أنه لا يجب الأشتراكُ في الضروريات، فكثيرٌ من العقلاء يخالفون كثيراً من الضروريات لدخول شبهة عليهم، ولا سيا إذا تواطؤوا عليها وتناقلوها، كمخالفة الفلاسفة في الإلهيات بيسير من الضروريات، وهم جمع كثير من العقلاء. وهؤلاء النصارى يقولون ما يعلم فسادُهُ بضرورة العقل وهم يناظرون عليه وينصرونه. وهؤلاء الرافضة يزعمون أنَّ أبا بكر وعمر لم يؤمنا بالله ورسوله طرفة عين، ولم يـزالا عـدويـن لـرسـول الله عليه مترصدين لقتله، وأن رسولَ الله عَلَيْ أقام علياً على رؤوس جميع الصحابة وهم ينظرون إليه جهرةً وقال: هذا وصبي وولي العهد من بعدي فكلكم له تسمعون، وأطبقوا على كتمان هذا النص وعصيانه. وهؤلاء الجهمية ومن قال بقولهم يقولون ما يخالفُ صريح العقل من وجود مفعول ٍ بلا فعل ومخلوق ٍ بلا خلق. وهؤلاء الفلاسفة وهم المدلُّون بعقولهم يثبتون ذواتاً قائمَةً بأنفسهم خارج الذهن وليست في العالم ولا خارجةً عن العالم، ولا متصلةً به ولا منفصلةً عنه، ولا مباينةً له ولا محايثةً، وهو ما يُعلم بصريح العقل فسادُه. وهؤلاء طائفةُ الاتحادية تزعم أن الله هو هذا الوجود ، وأن التعدد والتكثير فيه وهم محض. وهؤلاء منكرو الأسباب يزعمون أنه لا حرارة في النار تحرق بها، ولا رطوبةَ في الماء يُروى بها، وليس في الأجسام أصلاً لا قوى ولا طبائع، ولا في العِالم شيء يكون سبباً لشيء آخر البتة. وإن لم تكن هذه الأمور جحداً للضروريات فليس في العالم من جحد الضروريات. وإن كانت جحداً للضروريات بطل قولُكم إن جعاً من العقلاء لا يتفقون على ذلك. والأقوالُ التي يجحد بها المتكلمون الضرورياتِ أضعاف أضعافٍ ما ذكرناه. فُهم أجحدُ الناس لما يُعلم بضرورة العقل، وكيف يصح في عقل سليم سميعٌ لا سمع له، بصيرٌ لا بصر له، حي لا حياة له. أمّ كيف يصح عند ذي عقل مرئيٌّ يُرى بالأبصار عِياناً لا فوق الرائي وَلا تحته، ولا عن يمينه ولا عن شهاله، ولا خلفه ولا أمامه، أم كيف يصح عند ذي عقل إثباتُ كلام قديم أزلي لو كان البحرُ يمده من بعده سبعةُ أبحر وجميعُ أشجار الأرض على اختلافها وكبرها وصغرها أقلاماً يُكتب به لنفدت البحارُ وفنيت الأقلام ولم يفن ذلك الكلام، ومع هذا فهو معنى واحد لا جزء له ولا ينقسم، وهو والنهي فيه عينُ الأمر ، والنفي فيه عين الإثبات ، والخبرُ فيه عينُ الاستخبار ، والتوراةُ فيه عينُ الإنجيل

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وعين القرآن، وذلك كله أمر واحد إنما يختلف بمسمياته ونسبه، وقد أطبق على هذا جع عظيم من العقلاء وكفَّروا من خالفهم فيه واستحلوا منهم ما حرمه الله. وهؤلاء الجهميةُ يقولون إن للعالم صانعاً قائماً بذاته ليس في العالم ولا هو خارج العالم، ولا فوق العالم ولا تحته، ولا خلفه ولا أمامه، ولا عن يمينه ولا عن يسرته، ولا هو مباين له ولا محايث له، فوصفوا واجب الوجود بصفة ممتنع الوجود، وكفروا من خالفهم في ذلك واستحلوا دمه وقالوا ما يُعلم فساده بصريح العقل، ولو ذهبنا نذكر ما جحد فيه أكثر الطوائف الضروريات لطال الكتابُ جداً. وهؤلاء النصاري قد طبقت شرقَ الأرض وغربها وهم من أعظم الناس جحداً للضروريات. وهؤلاء الفلاسفة هم أهل المعقولات وهم من أكثر الناس جحداً للضروريات. فاتفاقُ طائفةٍ من الطوائف على المقالة لا يدل على مخالفتها لصريح العقل. وبالله التوفيق.

فصل: قال القدري : قال الله سبحانه ﴿ ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك 🏈 (١) وعند الجبري أن الكل فعل الله وليس من العبد شيء .

قال الجبري: في الكلام استفهام مقدّر تقديرهُ أفمن نفسك. فهو إنكار لا إثبات. وقرأها بعضُهم ﴿فمن نفسك﴾ بفتح الميم ورفع نفسك، أي من أنت حتى تفعلها. قال: ولا بد من تأويل الآية، وإلا ناقض قوله في الآية التي قبلها ﴿وإن تصبهم حسنةً يقولوا هذه من عند الله وإن تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندك قل كل من عند الله ﴾ (٢) ، فأخبر أن الحسنات والسيئات جيعاً من عنده لا من عند العبد .

قال السنى: أخطأتما جميعاً في فهم الآية أقبِحَ الخطأ. ومنشأ غلطكها أن الحسنات والسيئات في الآية [ ليس ] المراد بها الطاعات والمعاصي التي هـي فعـل العبــد الاختياري، وهذا وهم محضٌّ في الآية. وإنما المرادُ بها النعمُ وَالمصَّائب. ولفظُ الحسنات والسيئات في كتاب الله يُراد به هذا تارةً وهذا تارة. فقوله تعالى ﴿ إِن تمسسُكُم حسنةً تسؤهم وإن تصبُّكم سيئةٌ يفرحوا بها ﴾ (٢) وقوله ﴿ إِن تُصبِك حسنةٌ تسؤهُم وإن تصيبك مصيبةً يقولوا قد أخذنا أمرنا من قبل () وقوله ﴿وبلوْناهم بالحسنات والسيئات ﴾ (٥) وقوله ﴿ وإن تصبهم سيئةٌ بما قدمت أيديهم فإن الإنسان كفور ﴾ (١)

- (٤) سورة التوبة الآية: ٥٠. (1) سورة النساء الآية: ٧٩. (٢) سورة النساء الآية: ٧٨.
  - - (٣) سورة آل عمران الآية : ١٢٠ .
- (٥) سورة الأعراف الآية: ١٦٨. (٦) سورة الشورى الآية : ٤٨.

Slied by registered version) CE GHAZI TRUST

وقوله ﴿ فِإِذَا جَاءتهم الحَسنَةُ قَالُوا لَنَا هَٰذَه وَإِن تَصْبَهُم سَيَّنَة يَطَّيرُوا بموسى ومن معه (() وقوله: ﴿ ما أصابك من حسنية فمين الله وميا أصابيك مين سيئية فمين نفسك﴾ (٢) المرادُ به في هذا كله النعمُ والمصائب. وأما قوله ﴿ من جاء بالحسنة فله عشر أمنالها ومن جاء بالسيئة فلا يُجزى إلا مثلها ﴾ (٢) وقوله ﴿ إن الحسنات يذْهبن السيئات (1) وقوله ﴿ فأولئك يبدّل الله سيئاتهم حسنات (٥) فالمراد به في هذا كله الأعال المأمور بها والمنهى عنها، وهو سبحانه إنما قال ما أصابك ولم يقل ما أصبت وما كسبت، فها يفعله العُبدُ يقال فيه ما أصبت وكسبت وعملت كقوله ﴿ ومنْ يعمل من الصالحات وهو مؤمن﴾ (٢) وكقوله ﴿ مَنْ يَعْمَلُ سُوءًا يَجُزُ بِهُ وَمَنْ يَكْسُبُ خَطَيْئَةً أو إثماً ﴾ (٧) وقولُ المذنب التائب : يا رسول الله أصبتُ ذنباً فأقمْ على كتاب الله. ولا يقال في هذا أصابك ذنب وأصابتك سيئة. وما يُفعل به بغير اختياره يقال فيه أصابك كقوله ﴿ وما أصابكم من مصيبة فما كسبت أيديكم ﴾ (^) وقوله ﴿ وإن تصبك مصيبة يقولوا قد أخذنا أمرنا من قبل 🏈 (١) وقوله ﴿ أو لما أصابتكم مصيبةٌ قد أصبتم مثليها ﴾(١٠) فجمع الله في الآية بين ما أصابوا بفعلهم وكسبهم وما أصابهم مما ليس فعلاً لهم، وقوله ﴿ونحن نتربص بكم أن يصيبكم اللهُ بعذابٍ من عنده ﴾ (١١) وقوله ﴿ولا يزال الذين كفروا تضيبهم بما صنعوا قارعة ﴾ (١٢) وقُوله ﴿ فأصابتكم مصيبةً الموت﴾ (١٢) . فقوله ﴿ ما أصابكُ من حسنة ﴾ (١٤) هو من هذا القسم الذي يصيبه العبدُ ـ لا باختياره. وهذا إجماعٌ من السلف في تفسير هذه الآية. قال أبو العالية : وإن تصبكم خسنةً، هذا في السراء، وإن تصبهم سيئة، هذا في الضراء، قال السَّدي: الحسنة · الخصب، تنتجُ مواشيهم وأنعامهم ويحسن حالهم فتلد نساؤهم الغلمان. قالوا هذا من

- (١) . سورة الاعراف الآية : ١٣١.
- (٢) سورة النساء الآية: ٧٩.
- (٣) سورة الانعام الآية: ١٦٠.
- (٤) سورة هود الآية ١١٤.
- (٥) سورة الفرقان الآية: ٧٠.
- (٦) سورة طه الآية : ١١٢.
- (γ) سورة النساء الآية: ١١٤.

- (٨) سورة الشورى الآية: ٣٠.
- (٨) سورة التوبة الآية : ٥٠.
   (٩) سورة التوبة الآية : ٥٠.
- (١) سورة الوب (ي. ٢٠٠)
   (١٠) سورة آل عمران الآية : ١٦٥.
  - (١١) سورة التوبة الآية: ٥٢.
  - (١٢) سورة الرعد الآية: ٣١.
  - (١٣) سورة المائدة الآية : ١٠٦.
  - (١٤) سورة النساء الآية : ٧٩.



عند الله، وإن تضبهم سيئة قال: الضر في أموالهم، تشاءموا بمحمد وقالوا هذه من عنده. قالوا : بتركنا ديننا وأتباعنا محداً أصابنا ما أصابنا ، فأنزل الله سبحانه رداً عليهم قل كلٌّ من عند الله (١) الحسنة والسيئة.

وقال الوالبي عن ابن عباس: ما أصابك مِن حسنة فمن الله. قال: ما فتح اللهُ عليك يومَ بدر. وقالُ أيضاً: هو الغنيمةُ والفتح، والسيئةُ ما أصابه يومَ أحد. شُج في وجهه وكُسرت رَباعيَته . وقال: أما الحسنةُ فأنعم الله بها عليك وأما السيئةُ فابتلاكُ بها . وقال أيضاً: ما أصابك مِن نكبة فبذنبك وأنا قدرتُ ذلك عليك. ذكرَ ذلك كلَّه ابن أبي حاتم. وفي تفسير أبي صالح عن ابن عباس: إن تُصبك حسنةٌ: الخصبُ، وإن تصبك سيئةً : الجدبُ والبلاء . وقال ابن قتيبة في هذه الآية : الحسنةُ النعمةُ والسيئةُ البلية . فإن قيل: فقد حكى أبو الفرج بن الجوزي عن أبي العالية أنه فسَّر الحسنةَ والسيئة في هذه الآية بالطاعة والمعَصية وهو مِن أعلم التابغين، فالجوابُ أنه لم يذكر بذلك إسناداً ولا نعلم صحتَه عن أبي العالية. وقد ذكر ابنُ أبي حاتم بإسناده عن أبي العالية ما تقدم حكايتُهُ أن ذلك في السراء والضراء ، وهذا هو المعروفُ عن أبي العالية ، ولم يذكر ابن أبي حاتم عنه غيرَه، وهو الذي حكاه ابن قتيبة عنه. وقد يُقال إن المعنيين جميعاً مرادان باعتبار أنَّ ما يوفقه الله مِن الطاعات فهو نعمة في حقه أصابته مِن الله، كما قال: ﴿ وما بكم مِن نعمةٍ فَعِـن الله ﴾ (٢) فهذا يدخلُ فيه نِعم الدين والدنيا ، وما يقع منه مِن المعصية فهو مصيبة أصابته من الله وإن كان سببُها منه. والذي يوضح ذلك أن الله سبحانه إذا جعل السيئة هي الجزاء على المعصية من نفس العبد بقوله: ﴿وما أصابك مِن سبئة فمن نفسك ﴾ (\*) فالعملُ الذي أوجب الجزاء أولى أن يكون مِن نفسه ، فلا منافاة بين أن تكون شيئةُ العمل من نفسه وسيئةُ الجزاء مِن نفسه، ولا ينافي ذلك أن يكون الجميعُ مِن الله قِضاء وقدراً، ولكن هو مِنْ الله عدلٌ وحكمة ومصلحة وحسَن، ومِن العبد سَيئةٌ وقبيح وقد رُوي عن ابن عباس أنه كان يقرأها: دوما أصابك مِن سَيِّئة فمن نفسك وأنا قدرتها غليك، وهذه القراءةُ زيادة بيان، وإلا فقد دلَّ قولُه قبل ذلك: ﴿ قُلْ كُلٌّ مِنْ عَنْدَ الله ﴾ (٤) على القضاء السابق والقدر النافذ . والمعاصي قد يَكُون بِعِضُها عقوبةً بعض، فيكون لله على المعصية عقوبتان عقوبةً بمعصيةٍ تتولد منها (٣) سورة النساء الآية: ٧٩. (١) سورة النساء الآية : ٧٨. (٤) سورة النساء الآية : ٧٨.

slied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وتكون الأولى سبباً فيها، وعقوبةٌ بمؤلم يكون جـزاءهـا، كما في الحديث المتفَّق على صحته عن ابن مسعود عن النبي عَلَيْكُم وعليكم بالصدق فإن الصدق يهدي إلى البر، والبرَّ يهدي إلى الجنة، ولا يزالُ الرجلُ يصْدقُ ويتحرّى الصدق حتى يُكتب عند الله صِدّيقاً. وإياكم والكذبَ فإن الكذبَ يَهدي إلى الفجور، والفجورُ يهدي إلى النار. ولا يزال الرجلُ يكذب ويتحرى الكذبَ حتى يُكتب عندالله كذاباً ي. وقد ذَكر الله سبحانه في غيرٍ موضع مِن كتابه أن الحسنةَ الثانيةَ قد تكون مِن ثواب الحسنة الأولى، وأن المعصية قد تكون عقوبةً للمعصية الأولى. فالأولُ كقوله تعالى: ﴿ولو أنهم فعلوا ما يُوعظون به لكان خيراً لهم وأشدَّ تثبيتاً. وإذاً لآتيناهم مِن لَدُنا أجراً عظيماً. ولَهديناهم صراطً مستقياً ﴾ (١) وقـال تعـالى: ﴿ والذيـن جـاهـدوا فينـا لَنهـدينهـم سبلنا ﴾ (٢) وقال: ﴿ يهدي به الله مَن اتبع رِضوانه سبلَ السلام ويخرجهم مِن الظلمات إلى النور بإذنه ويهديهم إلى صراط مستقم ﴾ (٢) وأما قولُه: ﴿ والذين قتلوا في سبيل الله فلن يُضل أعمالهم ﴾ (٤) ﴿ سيهدِيهم ويصلحُ بِالَّهم ﴾ (٥) فَيَحتملُ أن لا يكونَ مِن هذا ، وتكونَ الهدايةُ في الآخرة إلى طريق الجنة ، فإنه رتَّب هذا الجزاءَ على قتلهم. ويُحتملُ أن يكون مِنه، ويكونَ قولُه: ﴿سيهديهم ويصلح بالهم﴾ إخباراً منه سبحانه عما يفعلُه بهؤلاء الذين قتلوا في سبيله قبل أن قتلوا. وأُتى به بصيغة المستقبل إعلاماً منه بأنه يجددُ له كلُّ وقت نوعاً مِن أنواع الهداية وإصلاح البال شيئاً بعد شيء. فإن قلتَ: فكيف يكونُ ذلك المستقبِّلُ خبراً عن الذين قُتلوا ؟ قلت : الخبرُ قولُه : ﴿ فلن يضلَّ أعمالهم ﴾ . أي أنه لا يُبطلها عليهم ولا يترهم إياها. هذا بعد أن قتلوا. ثم أخبرَ سبحانه خبراً مستأنفاً عنهم أنه سيهديهم ويُصلح بالَهم لَمَّا علمَ أنهم سيُقتلون في سبيله وأنهم بذلوا أنفسَهم له، فلهم جزاءان جزاءً في الدنيا بالهداية على الجهاد، وجزاءً في الآخرة بدخول الجنة، فيردُّ السامعُ كلَّ جملةٍ إلى وقتها لِظهور المعنى وعدم التباسِه، وهو في القرآن كثير، والله أعلم. وقد قال تعالى: ﴿ كَذَلْكَ لِنصرفَ عَنه السُّوءَ وَالفَّحْشَاء ﴾ (٢) وقال: ﴿ ولما بلغ أشدَّه واستوى آتيناهُ حُكماً وعِلماً وكذلك نَجزي المحسنين ﴾ (٧) وقال: إيا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً يُصلحُ لكمْ أعمالكم ويغفرُ لكم

(٣) سورة المائدة الآية: ١٦. (٢) سورة يوسف الآية: ٢٤. (٧) سورة يوسف الآية: ٢٢.

For QURĂNIC THOUGHT

ذنوبَكم ﴾ (١) وقال: ﴿ وإِنْ تُطيعوه تهتدوا ﴾ (٢) وقال: ﴿ ثم آتينا موسى الكتاب تماما على الذي أحسن﴾ (٢) فضمَّنَ التهامَ معنى الإنعام فَعدَّاه بعَلَى، إنعـاماً مِنا على الذي أحسن. وهذا جزالا على الطاعات بالطاعات. وأمّا الجزاء بالمعاصى على المعاصى فكقوله: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ الله قلوبَهِم ﴾ (٤) وقوله: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِين نَسُوا الله فأنساهم أنفسهم﴾ (٥) وقوله: ﴿ ونقلُّبُ أفئدتهم وأبصارَهم كما لم يؤمنوا به أولَ مرةٍ ونذَرهم في طغيانهم يَعْمهون ﴾ (1) وقولِه : ﴿ إن الذين تولُّوا مِنكم يومَ التقى الجمعان إنما استزلَّهم الشيطانُ ببعض ما كسبوا ﴾ (٧) وقولِه: ﴿ وقالوا قلوبنا غلف بل لعنهم الله بكفرهم فقليلاً ما يؤمنون ﴾ (^) وقولِه : ﴿ ويومَ حُنينٍ إذ أعجبتكم كثرتكم فلم تُغن عنكم شَيْئاً وضاقت عليكم الأرضُ بما رَحُبت ثم ولَّيم مُدْبرين ﴾ (١) . وهو كثيرٌ في القرآن. وعلى هذا فيكونُ النوعان مِن السيئات، أغنى المصائبَ والمعايب، مِن نفس الإنسان، وكلاهما بقَدَر الله، فشرُّ النفس هو الذي أوجب هذا وهذا. وكان النبي يَنْتُنْهُمْ يَقُولُ في خطبته المعروفة ( ونعوذُ بالله مِن شرور أنفسنا ومِن سيئات أعمالنا ، فشرُّ ـ النفس نوعان صفةٌ وعمَلٌ، والعملُ ينشأ عن الصفة، والصفةُ تتأكد وتقوى بالعمل، فكلِّ منها يُمد الآخر . وسيئاتُ الأعمال نوعان قد فسرها الحديث، أحدُها مساويها وقبائحُها، فتكون الإضافةُ فيه من النوع إلى جنسه، وهي إضافةٌ بمعنى مِن، أي السيئات مِن أعمالنا . والثاني أنها ما يسوء العاملَ مما يعود عليه مِن عقوبةٍ عمله ، فيكونُ ّ مِن إضافةِ المسبّب إلى سببه، وتكونُ الإضافةُ على معنى اللام . وقد يرجحُ الأولُ بأنه يكون قد استعاذ مِن الصفةِ والعملِ الناشيء عنها، وذلك يتضمنُ الاستعاذةَ مِن الجزاء الشيء المترتب على ذلك، فتضمَّنتْ الاستعادةُ ثلاثة أمور : الاستعادة من العذاب، ومِن سببه الذي هو العمل، ومِن سبب العمل الذي هو الصفةُ. وقد يرجِّحُ الثاني أن شر النفس يعمّ النوعين كما تقدم، فسيئاتُ الأعمال ما يسوءُ مِن جزائها، ونَبُّهُ بقوله: «سيئات أعمالنا» على أن الذي يسوءُ مِن الجزاء إنما هو بسبب الأعمال

- سورة الاحزاب الآية : ٧٠.
  - (٢) سورة النور الآية : ٥٤.
- (٣) سورة الانعام الآية: ١٥٤.
- (٤) سورة الصف الآية: ٥.
- (٥) سورة الحشر الآية: ١٩.

- (٦) سورة الانعام الآية : ١١٠.
- (γ) سورة آل عمران الآية: ١٥٥.
  - (٨) سورة البقرة الآية : ٨٨.
  - (٩) سورة التوبة الآية: ٢٥.

الإرادية، لا مِن الصفات التي ليست مِن أعمالنا، ولمّا كانت تلك الصفة شرآ استعاذ منها وأدخلها في شر النفس وقال الصدّيق رضي الله تعالى عنه للنبي تلكي : • علّمني دعاءَ أدعو به في صَلاتي، قال: قل: ﴿ اللهم فاطرَ السمواتِ والأرض عالِمَ الغيب والشَّهادة ﴾ <sup>(١)</sup> ربَّ كل شيء ومليكَه، أشهدُ أن لا إله إلا أنت أعوذُ بك مِن شرَ نفسي وشرَّ الشيطان وشركه، وأن أقترف على نفسي سوءاً أو أجرَّه إلى مسلم. قُله إذا أصبحتَ وإذا أمسيت وإذا أخذتَ مضجعك، ولما كان الشرَّ له مصدرٌ يبتدىء منه وغايةٌ ينتهي إليها وكان مصدرُه إمَّا مِن نفس الإنسان وإما مِن الشيطان وغايتُه أن يعودَ على صاحبه أو على أخيه المسلم تضمَّنَ الدعاء هذه المراتبَ الأربعةَ بأوجزِ لفظ وأوضحِه وأبينه.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فصل: قال السني: فليس لكَ أيها القدَري أن تحتجَّ بِالآية التي نحن فيها لمذهبك، لوجوه: أحدُها أنك تقول فِعلُ العبدِ حسنةً كان أو سَيئةً هو منه لا مِن الله، بل الله سبحانه أعطى كلَّ واحدٍ مِن الاستطاعة ما يفعلُ به الحسناتِ والسيئات، ولكن هذا أحْدَث مِن عند نفسِه إرادةً فَعَلَ بها الحسناتِ، وهذا أحْدَث إرادةً فعل بها السيئاتِ، وليستْ واحدةٌ مِن الإرادتين من احداث الرب سبحانه البتةَ ولا أوْجبتها مشيئتُه. والآيةُ قد فرقتْ بين الحسنةِ والسيئةِ وأنتم لا تفرقون بينهها ، فإن الله عندكم لم يشأ هذا ولا هذا.

قال القدري: إضافة السيئة إلى نفس العبد، لكونه هو الذي أَحْدَثها وأوجدها، وأضاف الحسنة إليه سبحانه لكونه هو الذي أَمَرَ بها وشَرَعهاٍ.

قال السني: الله سبحانه أضاف إلى العبد ما أصابه من سيئة وأضاف إلى نفسه ما أصاب العبدَ مِن حسنة. ومعلوم أن الذي أصاب العبدَ هو الذي قام به ، والأمرُ لم يقم بالعبد وإنما قام به المأمور وهو الذي أصابه ، فالذي أصابه لا تصح إضافته إلى الرب عندكم ، والمضاف إلى الرب لم يقم بالعبد ، فعُمَّمَ أن الذي أصابه مِن هذا وهذا أمرَّ قائم به. فلو كان المرادُ به الأفعالَ الاختياريَّة مِن الطاعات والمعاصي لاستوت الإضافة ولم يصح الفرق، وإن افترقا في كون أحدهما مأموراً به والآخر منهيَّا عنه . على أن النهيَ أيضاً مِن الله كما أن الأمرَ منه ، فلو كانت الإضافة لأجل الأمر لاستوى المأمورُ

(١) سورة الزمر الآية : ٤٦.



قال القدري: أنا أَجَوِّزُ تعلَّقَ الطاعة والمعصية بمشيئة الرب سبحانه، وإحداثهُ على وجه الجزاء لا على سبيل الابتداء، وذلك أن الله سبحانه يعاقبُ عبدَه بما شاء ويثيبُه، فكما يعاقبه بخلق الجزاءَ الذي يسوءهُ وخَلْق الثواب الذي يسره، ولذلك يحسنُ أن يعاقبه بخلق المعصية وخلق الطاعة، فإن هذا يكون عَدَلاً منه. وأمّا أن يخلقَ فيه الكفرَ والمعصيةَ ابتداءً بلا سبب فمعاذَ الله مِن ذلك.

قال السني: هذا توسطّ حسنّ جداً لا يأباه العقلُ ولا الشرعُ، ولكن متى ابتدأ الأولُ وليس هو عندك مقدوراً لله ولا واقعاً بمشيئته فقد أثبتَّ في مُلكه ما لا يقدرُ عليه وأدخلتَ فيه ما لا يشاء ونقضتَ أصلَك كلَّه، فإنك أصَّلْتَ أن فِعلَ العبدِ الاختياريَّ قدرةُ العبد عليه واختيارُه له ومشيئته تمنعُ قدرةَ الرب عليه ومشيئتَه له. وهذا الأصلُ لا فرقَ فيه بين الابتدائي والجزائي.

قال القدري : فالقرآنُ قد فرقَ بين النوعين وجعلَ الكفرَ والفسوقَ الثاني جزاءً على الأول، فعُمُ أن الأولَ مِن العبد قطعاً وإلاّ لم يستقم جَعلُ أحدِهما عقوبةً على الآخر . وقد صرَّح بذلك في قوله : ﴿ فيا نقضهم ميثاقَهم لَعنَّاهم وجعلنا قلوبَهم قاسية ﴾ <sup>(١)</sup> فأضاف نقضَ الميثاق إليهم وتقسيةَ القلوب إليه . فالأولُ سببٌ مِنهم والثاني جزاءً منه سبحانه . قال تعالى : ﴿ ونقلَب أفئدتَهم وأبصارَهم كما لم يؤمنوا به أولَ مرةٍ ونذرُهم في طغيانهم يعمهون ﴾ <sup>(٢)</sup> فأضاف عدم الإيمان أولاً إليهم إذ هو السببُ وتقليبُ القلوب وتَرَّكهم في طغيانهم هو الجزاءُ . ومثلُه قولُه : ﴿ فلما زاغوا أزاغَ اللهُ قلوبَهم ﴾ <sup>(٢)</sup>

قال السني: نَعم هذا حق، لكنْ ليس فيه إخراجُ السبب عن كونه مقدوراً للرب سبحانه واقعاً بمشيئته . ولو شاء لَحال بين العبدِ وبينَه ووفقه لضده، فهي البقيةُ التي بقيتُ عليك مِن القدر، كما أن إنكارَ إثباتِ الأسباب واقتضائها لمسبباتها وترتّبها عليها هي البقيةُ التي بقيتُ على الجبريّ في المسألة أيضاً . وكلاكما مصيب مِن وَجْه مخطئة مِن وجه. ولو تخلّص كلّ منكما مِن البقيةِ التي بقيتُ عليه لوجدتما روحَ الوفاق، واصطلحتا على الحق، وبالله التوفيق.

- (٢) سورة الأنعام الآية : ١١٠.

(٣) سورة الصف الآية: ٥.

وَقَنْتُنَا الْأَنْتُ الْعَالَةُ الْمُنْتَى الْعَادَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَلَيْكُمُ الْعَادَ الْعَالَةُ عَلَي Single by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال القدري: فما تقولُ أنت أيها السني في الفعل ِ الأول إذا لم يكن جزاء فما وجهُه وأنتَ ممن يقول بالحكمةِ والتعليل وتنزَّهِ الربّ سبحانه عن الظلم الذي هو ظلم، لا ما يقولُه الجبريّ إنه الجمع بين النقيضين؟.

قال السني: لا يلزمُني في هذا المقام بيانُ ذلك، فإني لم أنتصب له، إنما انتصبُ لإبطال احتجاجك بالآية لمذهبك الباطل، وقد وفيتُ به، ولله في ذلك حكم وغايات محمودة لا تبلغها عقولُ العقلاء ومباحثُ الأذكياء، فالله سبحانه إنما يضعُ فضلَه وتوفيقه وإمدادَه في المحل الذي يصلحُ له، وما لا يصلحُ له مِن المحال يدعُه غُغلاً فارغاً مِن الهدى والتوفيق فيَجري مع طبعه الذي خُلق عليه، ولو علم الله فيهم خبراً لأسمعهم ولو أسمعهم لَتَولَوا وهم مُعرضون.

قال القدري: فإذا كان الله سبحانه قد أحدث فيهم تلك الإرادةَ والمشيئة المستلزمةَ لوجود الفعل كان ذلك إيجاداً منه سبحانه لذلك فيهم، كما أوجدَ الهدى والإيمانَ في أهله .

قال السني: هذا مُعترَك النزال وتفرق طرق العالم، والله سبحانه أعطى العبدَ مشيئةً وقدرةً وإرادةً تصلح لهذا ولَهذا، ثم أَمدَّ أهلَ الفضل بأمور وجودية زائدة على ذلك المشترك. أوجبَ له الهدايةَ والإيمانَ وأمسكَ ذلك الإمداد عمن علم أنه لا يصلح له ولا يليق به فانصرفت قوى إرادته ومشيئته إلى ضده اختياراً منه ومحبةً لا كرهاً واضطراراً.

قال القدري: فهل كان يمكنُه إرادةُ ما لم يُعَنْ عليه ولم يُوفق له بإمداد زائد على خلق الإرادة.

قال السني: إن أردتَ بالإمكان أنه يمكنه فعلُه لو أراده فنَعم، هو ممكنٌ بهذا الاعتبار مقدور له. وإن أردتَ به أنه ممكن وقوعُه بدون مشيئة الرب وإذنه فليس يكن، فإنه ما شاء الله كان ووجبَ وجودُه، وما لم يشأ لم يكنْ وامتنع وجوده.

قال القدري : فقد سلمتَ حينئذ أنه غيرُ ممكن للعبد إذا لم يشأ الله منه أن يفعلَه فصار غيرَ مقدورٍ للعبد ، فقد عُوقب على تَرْك ما لا يقدر على فعله .

قال السني: عدمُ إرادةِ الله سبحانه للعبد ومشيئته أن يَفعل لا يُوجبُ كونَ الفعل غيرَ مقدورٍ له، فإنه سبحانه لا يريدُ مِن نفسه أن يعينه عليه مع كونه أقدرَه عليه .

ولا يلزمُ مِن إقداره عليه وقوعُه حتى تُوجَد منه إعانةٌ أخرى. فانتفاء تلك الإعانةِ لا يخرج الفعل عن كونه مقدوراً للعبد، فإنه قد يكونُ قادراً على الفعل لكنْ يتركُه كسلاً وتهاوناً وإيثاراً لفعل ضدّه، فلا يصرفُ اللهُ عنه تركَ الواقع، ولا يُوجب عَدَم صَرْفه كونَه عاجزاً عن الفعل، فإن الله سبحانه يعلمُ أنه قادر عليه بالقدرة التي أقدره بها، ويعلم أنه لا يريدُه مع كونه قادراً عليه، فهو سبحانه مريدٌ له ومنه الفعل، ولا يريد مِن نفسه إعانتَه وتوفيقَه. وقَطْعُ هذه الإعانةِ والتوفيق لا يخرج الفعلَ عن كونه مقدوراً له وإنْ جعلتَه غيرَ مراد. وسرَّ المسألةِ الفرقُ بينَ تعلّق الإرادةِ بفعل العبد وتعلّقها بفعله هو سبحانه بَعده. فمن لم يحط معرفةً بهذا الفرق لم يُكشفْ له حجابُ المسألة.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال الجبري : إمّا أن تقولَ إن الله عَلم أن العبدَ لا يَفعل أو لم يَعلم ذلك . رالثاني مُحال . وإذا كان قد عَلم أنه لا يفعله صار الفعلُ ممتنعاً قطعاً إذ لو فَعله لا نقلبَ العلمُ القديمُ جهلاً .

قال السني: هذه حجة باطلة من وجوه: أحدُها أن هذا بعينه يُقال فيا علم اللهُ أنه لا يفعله وهو مقدور له فإنه لا ينفعُ البتة مع كونه مقدوراً له، فيا كان جوابك عن ذلك فهو جوابُنا لك. وثانيهما أن الله سبحانه يعلم الأمورَ على ما هي عليه، فهو يَعلم أنه لا يفعله لعدم إرادته له لا ليعدم قدرته عليه. وثالثُها أن العلم كاشف لا مُوجب، وإنما الموجبُ مشيئةً الرب، والعلمُ يكشفُ حقائقَ المعلومات. عُدنا إلى الكلام على الآية التي احتجَّ بها القدريَّ وبيان أنه لا حجة فيها من ثلاثة أوجه أحدُها أنه قال ما إصابك ولم يقلُ ما أصبت. الثاني أن المرادَ بالحسنة والسيئة النعمة والمصيبةُ. الثالثُ أنه قال: ﴿ قُلْ كلُّ مِن عندِ اللهُ ﴾ <sup>(1)</sup> فالإنسان هو فاعلُ السيئات ويستحقّ عليه العقاب، واللهُ هو المنعمُ عليه بالحسنات عملاً وجزاء ، والعادلُ فيه بالسيئات قضاءً وجزاءً. ولو كان العملُ الصالح مِن نفس العبد كما كان السيء مِن نفسه لكان الأمران <sup>-</sup>كلامها مِن نفسه، واللهُ سبحانه قد فَرق بين النوعين. وفي الحديث الصحيح الإليي و يا عبادي مِن نفسه ، واللهُ سبحانه قد فَرق بين النوعين. وفي الحديث الصحيح المالي و يا عبادي إنها هي أيها هي أم أمران - من العبد كما كان السيء مِن نفسه لكان الأمران -كلامها وتحد غير ذلك فلا يلومنٌ إلا نفسه .

(١) سورة النساء الآية : ٧٨.

Dife by resistence version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: قال الجبريَّ: أولُ الآيةِ مُحكَم وهو قوله: ﴿ كُلُّ مِن عند اللهَ﴾ وآخرُها متشابه وهو قوله: ﴿ما أصابكَ مِن حسنةٍ فمن الله وما أصابك مِن سيئةٍ فمن نفسك﴾ (١)

قال القدري : آخِرُها مُحكم وأولُها متشابه .

قال السنى: أخطأتما جميعاً. بل كلاهما مُحكَم مُبين، وإنما أُوتِيتما مِن قلة الفهم في القرآن وتدبره، فليس بين اللفظين تناقض لا في المعنى ولا في العبارة، فإنه سبحانه وتعالى ذكر عن هؤلاء الناكلين عن الجهاد أنهم إن تُصِبْهم حسنة يقولوا هذه مِن عند الله وإن تُصِبِهم سيئة يقولوا لرسوله عَلَيْهُم هذه مِن عندك، أي بسبب ما أمرتَنا به مِن دينك وتَرْكنا ما كُنا عليه أصابَتْنَا هذه السيئات لأنك أمرتنا بما أوجبها ، السيئات ههنا هي المصائبُ، والأعمالُ التي ظنوا أنها سببُ المصائبِ هي التي أُمروا بها. وقولُهم في السيئة التي تصيبهم هذه مِن عندك تتناولُ مصائبَ الجهاد التي حَصَلت لهم مِن الهزيمة والجراح وقَتْل مَن قُتل منهم، وتتناول مصائبَ الرزق على وجه التطّيرِ والتشاؤم، أي أصابنا هذا بسّبب دينك، كما قال تعالى عن قوم فرعون: ﴿ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الْحُسْنَةُ قَالُوا لنا هذه، وإن تصبهم سيئة يطيّروا بموسى ومَن معه ﴾ (٢) أي إذا جاءَهم ما يُسرُّون به ويتنعمون به مِن النعم قالوا نحن أهل ذلك ومستحقوه، وإن أصابهم ما يسوءُهم قالوا هذا بسبب ما جاء به موسى. وقال أهلُ القرية للمرسلين: ﴿ إِنَّا تَطَيَّرُنَا بَكُمُ ﴾<sup>(٣)</sup>. وقال قومُ صالح له عليه الصلاةُ والسلام ﴿ اطْبِرِنَا بِكَ وَبَمْنَ مَعْكُ ﴾ (٤). وكانوا يقولون لما ينالُهم مِن سبب الحرب هذا مِنك لأنك أمرتَنا بالأعمال الموجبة له، وللمصائب الحاصلة من غير جهة العدو ، وهذا أيضاً منك ، أي بسب مفارقتنا لديننا ودين آبائنا والذخول في طاعتك. وهذه حالُ كلِّ مَن جَعل طاعةَ الرسول عَظَّتْ سَبِبًا لشر أَصابه مِن السماء أو مِن الأرض. وهؤلاء كثير من الناس وهم الأقلُّون عندَ الله تعالى قدْراً الأرذلونَ عنده. ومعلومٌ أنهم لم يقولوا هذه مِن عندكُ بمعنى أحدثَتها . ومَن فَهم هذا تبينَ له أن قولَه تعالى: ﴿ ما أصابكَ مِن حسنةٍ فمن الله وما أصابك مِن سيئة فمن نفسك ﴾ (٥) لا يناقض قولَه تعالى : ﴿ قُلْ كُلٌّ مِن عند الله ﴾ (٦) بل هذا تحقيق

- (١) سورة النساء الآية: ٧٩.
- (٢) سورة الاعراف الآية : ١٣١.
  - (٣) سورة يسَ الآية: ١٨.

- (٤) سورة النمل الآية : ٤٧.
   (٥) سورة النساء الآية : ٢٩.
- (٦) سورة النساء الآية : ٧٨.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

له، فإنه سبحانه بَيَّنَ أن النعمَ والمصائبَ كلُّها مِن عنده فهو الخالقُ لها المقدّر لها المبتلي خَلْقَه بها، فهي من عنده، ليس بعضُها مِن عنده وبعضها خلقاً لغيره. فكيف يُضافٌ بعضُها إلى الرسول عَظِيمًا لم يُحدثها . فلم يبقَ إلا ظنَّهم أنه سبب لحصولها ؛ إمَّا في الجملة كحال أهل التطير وإما في الواقعةِ المعينة كحال اللائمين له في الجهاد، فأبطل الله سبحانه ذلكَ الوهمَ الكاذبَ والظنَّ الباطلَ وبيَّنَ أن ما جاء به لا يُوجب الشرَّ البتةَ، بل الخيرُ كلَّه فيا جاء عَظَّيْ به، والشرُّ بسبب أعمالهم وذنوبهم، كما قال الرسلُ عليهم السلام لأهل القرية ( طائركم معكم ) ولا يناقِضُ هذا قولَ صالح عليه السلام لقومه : ( طائركم عند الله، وقولَه تعالى عن قوم فرعون: ﴿ وإن تصبهمْ سيئة يطيروا بموسى ومَن معه ألا إنما طائرهم عند الله () بلّ هاتان النسبتان نظير ماتين النسبتين في هذه الآية وهي نسبة السيئة إلى نفس العبد ونسبةُ الحسنةِ والسيئة إلى أنهما مِن عند الله عز وجل. فتأملُ انفاقَ القرآن وتصديقَ بعضِه بعضاً . فحيث جَعل الطائر معهم والسيئة مِن نفس العبد فهو على جهةٍ السبب الموجب، أي الشرُّ والشؤمُ الذي أصابكم هو مِنكم ومعكم، فإن أسبابه قائمة بكم، كما تقولُ شرَّك مِنك وشؤمك فيك، يُرادُ به العملُ، وطائرُك مَعك. وحيثُ جَعل ذلك به العَمل وجزاءه، فالمضاف إلى العبد العملُ والمضافُ إلى الرب الجزاء ، فطائرُكم معكم طائرُ العمل، وطائرُكم عند الله الجزاء ، فما جاءت به الرسلُ ليس سبباً لشيء مِن المصائب، ولا تكون طاعةُ الله ورسوله سبباً لمصيبة قط، بل طاعةً الله ورسولِه لا تُوجب إلا خيراً في الدنيا والآخرة، ولكنْ قد يصيب المؤمنين بالله ورسوله مصائبُ بسبب ذنوبهم وتقصيرهم في طاعة الله ورسوله كما لحقهم يومَ أُحُدٍ ويومَ حَنين، وكذلك ما امتُحنوا به من الضرَّاء وأذى الكفار لهم ليس هو بسبب نفس إيمانهم ولا هو مُوجبه، وإنما امتُحنوا به ليَخْلص ما فيهم مِن الشر فامتُحنوا بذلك كما يمتحن الذهبُ بالنار ليَخْلص مِن غشَّه. والنفوسُ فيها ما هو مِن مقتضى طبعها، فالامتحانُ يمحّص المؤمنَ مِن ذلك الذي هو من مُوجبات طبعه، كما قال تعالى: وليمحّص الله الذين آمنوا ويحق الكافرين (<sup>()</sup> وقال: ﴿ وليبتلي الله ما في صدور كم ﴾ (٢) فطاعةُ الله ورسوله لا تجلب إلا خيراً ومعصيته لا تجلب إلا شراً . ولهذا قال سبحانه : ﴿ فيما لهؤلاً ٩ القوم لا يكادون يفقهون حديثاً ﴾ (٤) فإنهم لو فقهوا الحديث

- (1) سورة الاعراف الآية : ١٣١ .
- (٣) سورة آل عمران الآية : ١٥٤ .
- ۲) سورة آل عمران الآية : ۱٤۱ .
- ٤) سورة النساء الآية: ٧٨.

For QUR'ANIC THOUGHT

لعلموا أنه ليس في الحديث الذي أنزله الله على رسوله ما يُوجب شرءً البتةَ، ولعلموا أنه سببُ كلّ خير، ولو فقهوا لعلموا أن العقولَ والفِطَر تشهدُ بأن مصالحَ المعاش والمعاد متعلقة بما جاء به الرسول، فلو فقهوا القرآنَ علموا أنه أمرَهم بكل خير ونهاهم عن كل شر، وهذا مما يُبين أن ما أمر اللهُ به يُعلم حسنُه بالعقل، وأنه كلَّه مصلحة ورحة ومنفعة وإحسان، بخلاف ما يقوله كثير مِن أهل الكلام الباطل، إنه سبحانه يأمرُ العبادَ بما لا مصلحةً لهم فيه بل يأمرُهم بما فيه مضرة لهم. وقولُ هؤلاء تصديق وتقرير لقول المتطيرين بالرسل.

فصل: ومما يوضح الأمر في ذلك أنه سبحانه لما قال: ﴿ ما أصابكَ مِن حسنة فمن الله وما أصابكَ مِن سيئة فمن نفسك ﴾ (١) عقَّبَ ذلك بقوله: ﴿وأرسلناك للناس رسولاً وكفى بالله شهيداً ﴾ (٢). وذلك يتضمنُ أشياء : مِنها تنبيهُ أمتِه على أن رسوله الذي شَهد له بالرسالة إذا أصابه ما يَكره فمن نفسه فما الظنُّ بغيره. ومنها أن حجةً الله قد قامت عليهم بإرساله، فإذا أصابهم سبحانه بما يسوءهم لم يكن ظالماً لهم في ذلك لأنه قد أرسلَ رسولُه إليهم يُعلمهم بما فيهُ مصالحهُم وما يَجلبُها لهم، وما فيه مضرتُهم وما يَجلبها لهم، فمن وَجد خيراً فليحمد الله ومَّن وَجد غيرَ ذَلك فلا يلومنَّ إلا نفسَه. ومنِها أنه سبحانه قد شَهدَ له بالرسالة بما أظهره على يديه مِن الآيات الدالةِ على صدقه وأنه رسولُه حقًّا . فلا يضرَّه جَحْدُ هؤلاء الجاهلين الظالمين المتطيرين به لرسالته و[ هو ] مَن شَهد له ربُّ السموات والأرض. ومنها أنهم أرادوا أن يجعلواسيئاتهم وعقوباتِها حجةً على إبطال رسالته فشهد له بالرسالة وأخبر أن شهادتَه كافية. فكان في ضِمن ذلك إبطالُ قولهم إن المصائبَ من عند الرسول عظيم وإثباتُ أنها مِن عند أنفسهم بطريق الأولى. ومِنها إبطالُ قول الجهمية المجبرةِ ومَن وافقهم في قولهم إن الله قد يعذِّبُ العبادَ بلا ذنب. ومنها إبطَّالُ قول القدَرية الذين يقولون إن أسبابَ الحسنات والسيئات ليست مِن الله بل هي مِن العبّد . ومنها ذمَّ مّن لم يتدبر القرآنَ ولم يفقهه، وأن إعراضَه عن تدبره وفقهه يوجب له مِن الضلال والشقاء بحسب إعراضيه. ومنها إثباتُ الأسباب وإبطال قول من ينفيها ولا يرى لها ارتباطاً بمسبباتها. ومنها أن الخيرَ كلَّه مِن الله والشرَّ كلَّه مِن الَّنفس، فإن الشر هو الذنوبُ وعقوبتُها، والذنوبُ مِن النفس وعقوبتُها مترتبة عليها، والله هو الذي قدر ذلك وقضاه، وكلٌّ مِن عنده (٢) سورة النساء الآبة: ٧٩. (٢) سورة النساء الآية ٧٩.

re applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

قضاءً وقدراً وإن كانت نفسُ العبد سبّبها مجزدُ فضْل الله ومَّنه وتوفيقه كما تقدم تقريره. ومنها أنه سبحانه لمَّا رَدَّ قولهم إن الحسنة مِن الله والسيئةَ مِن رسوله وأبطله بقوله: ﴿ قُلْ كُلٌّ مِن عند الله ﴾ رفعَ وَهُمَ مَن توهم أن نفسَه لا تأثير لها في السيئة ولا هي منها أصلاً بقوله: ﴿ ما أصابكَ مِن حسنةٍ فمن الله وما أصابك مِن سيئة فمن نفسك﴾ (١) وخاطبه بهذا تنبيهاً لغيره كما تقدم. ومنها أنه قال في الرد عليهم: ﴿قُلْ كلٌّ من عند الله ﴾ ولم يقلُّ مِن الله لمَّا جَمَعَ بين الحسناتِوالسيئات، والحسنة مضافة إلى الله مِن كل وجه، والسيئةُ إنما تُضاف إليه قضاءً وقدراً وخلْقاً، وأنه خالقها كما هو خالقُ الحسنة، فلهذا قال: ﴿ قُلْ كُلٌّ مِن عند الله ﴾ وهو سبحانه إنما خلقها لحكمةٍ فلا تُضاف إليه مِن جهةٍ كونها سيئةً، بل من جهةٍ ما تضمنته من الحكمة والعدل والحمد، وتُضافُ إلى النفس [من جهة] كونها سيئة. ولَمَّا ذكر الحسنة مفردةً عن السيئة قال: ﴿ما أصابكَ مِن حسنةٍ فمن الله﴾ ولم يقلُّ مِن عند الله ، فالخيرُ منه وإنه مُوجَبُ أسائِه وصفاتِه، والشر الذي هو بالنسبة إلى العبد شرٌّ مِن عنده سبحانه فإنه مخلوق له عدلاً منه وحكمةً . ثم قال: ﴿وما أصابكَ مِن سِيئةٍ فمن نفسِكَ ﴾ ولم يقل مِن عندك، لأن النفسَ طبيعتُها ومقتضاها ذلك فهو مِن نفسها، والجميعُ من عندِ الله، فالسيئةُ من نفس الإنسان بلا ريب، والحسنةُ مِن الله بلا ريب، وكلاهما مِن عنده سبحانه قضاءً وقدراً وخَلْقاً . فَفَرق بينَ ما مِن الله وبين ما من عنده. والشرُّ لا يُضاف إلى الله إرادةً ولا محبَّةً ولا فعلاً ولا وصفاً ولا إسماً. فإنه لا يريد إلا الخير ولا يحب إلا الخيرَ ولا يفعلُ شراً ولا يُوصف به ولا يسمَّى بإسمه. وسنذكرُ في باب دخول الشر في القضاء الإلهي وجة نسبته إلى قضائه وقدّره إن شاء الله.

فصل: وقد اختُلفَ في كاف الخطاب في قوله : ﴿ما أصابك مِن حسنةٍ فمِن الله وما أصابك مِن سيئةٍ فمن نفسك﴾ هل هي لرسول الله أو هي لكلّ واحدٍ مِن الآدميين. فقلل ابنُ عبّاس في رواية الوالبي عنه : الحسنة ما فتح الله عليه يوم بدر من الغنيمة والفتح ، والسيئةُ ما أصابه يوم أحد أنْ شَج في وجهه وكُسرت رَباعيَته . وقالت طائفة : بل المرادُ جنسُ ابن آدم كقوله : ﴿ يأيها الإنسانُ ما غرك بربك الكرم ﴾ <sup>(1)</sup> روى سعيدٌ عن قتادة : ﴿ ما أصابك من سيئةٍ فمن نفسك ﴾ قال : عقوبةٍ يا ابن آدم بذنبك . ورجحتْ طائفة القـول الأول ، واحتجـوا بقـول ه : ﴿ وأرسلناك للنـاس

(١) سورة النساء الآية : ٧٩.

(٢) سورة الانفطار الآية: ٦.

Converted by Total Image Converter - (no stampe are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> رسولاً ﴾ (١) قالوا: وأيضاً فإنه لم يتقدم ذِكرُ الإنسان ولا خطابة، وإنما تقدمَ ذِكرُ الطائفة. قالوا: ما حكاه الله عنهم، فلو كانوا هم المرادين لقال ما أصابهم أو ما أصابكم على طريق الالتفات. قالوا : وهذا مِن باب السبب لأنه إذا كان سيدُ وَلدِ آدم وهكذا حكمه فكيف بغيره. ورجَّحتْ طائفة القول الآخرَ، واحتجتْ بأن رسول الله مَلَاتُهُ معصوم لا يصدرُ عنه ما يُوجب أن تصيبَه به سيئة. قالوا : والخطابُ وإن كان له في الصورة فالمرادُ به الأمةُ، كقوله: ﴿ يأيها النَّبِيُّ إذا طلقتم النساءَ ﴾ <sup>(٢)</sup>. قالوا: ولَمَّا كان أول الآية خطاباً له أجرى الخطابَ جميعَه على وجه واحد ، فأفرده في الثاني والمرادُ به الجميعُ، والمعنى وما أصابكم مِن سيئة فمن أنفسكم، فالأولُ له والثاني لأمته، ولهذا لَمَّا أَفْرِدَ إصابةَ السيئة قال: ﴿وما أصابكم مِن مصيبةٍ فما كسبتْ أيديكم ﴾ (٢) وقال: ﴿ أَوَ لَمَّا أصابتكم مصيبة قد أُصبُّم مثليْها قلَّم أنى هذا قلْ هو من عند أنفسكم﴾ (٢) وقال: ﴿ ويومَ حُنين إذْ أعجبتكم كثرتُكم فلم تُغن عنكم شيئاً وضاقت عليكم الأرضُ بما رحبت ثم توليتم مدبرين. ثم أنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين (٥) فأخبرَ أن الهزيمةَ بذنوبهم وإعجابهم، وأن النصرَ بما أنزله على رسوله وأيّده به إذْ لم يكن منه من سبب الهزيمة ما كان منه. وجَمَعتْ طائفة ثالثة بين القولين وقالوا: صورةُ الخطاب له ﷺ ، والمرادُ العمومُ كقوله: ﴿ يأيها النبيُّ اتق اللهُ ولا تُطع الكافرين والمنافقين﴾ (٦) ثم قال: ﴿ واتَّبع ما يُوحى إليك مِن ربك﴾ (٧) ثم قال: ﴿ وتوكل على الله ﴾ (^) وكقوله : ﴿ ولقد أُوحى إليك وإلى الذين مِن قبلك لئن · أشركت ليتحبط ن عملك ولتكون في الخاسرين . بل الله فاعبد وكُنْ مِن الشاكرين ﴾(١) وقوله: ﴿ فإن كنت في شك مما أنزلنا إليك فاسأل الذين يقرؤون الكتاب مِن قبلك﴾(١٠). قالوا: وهذا الخطابُ نوعان نوع يختص لفظهُ به لكنْ يتناولُ ا غيرَه بطريق الأولى، كقوله: ﴿ يأيها النبي لِمَ تحرمُ ما أحلَّ الله لك تبتغي مرضاة

- (١) سورة النساء الآية : ٢٩.
- (٢) سورة الطلاق الآية: ١.
- (٣) سورة الشورى الآية : ٣٠.
- (1) سورة آل عمران الآية : ١٦٥ .
  - (٥) سورة التوبة الآية : ٢٥.

- (٦) سورة الاحزاب الآية : ٤٨.
- (٧) سورة الاعراف الآية : ٢٠٣.
- (٨) سورة الاحزاب الآية : ٣.
  - (٩) سورة الزمر الآية : ٦٥.
  - (١٠) سورة يونس الآية : ٩٤ .

Slied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

أزواجك (<sup>1)</sup> ثم قال: ﴿ قد فرضَ الله لكم تحلَّة أيمانكم (<sup>1)</sup> ونوع يكون الخطاب له وللأمة ، فأفرده بالخطاب لكونه هو المواجّه بالوحي وهو الأصل فيه والمبلّغ للأمة والسفير بينهم وبين الله. وهذا معنى قول كثير من المفسرين الخطاب له والمراد غيره. ولم يريدوا بذلك أنه لم يخاطَب بذلك أصلاً ولم يُرَد به البتة ، بل المراد أنه لمّا كان إمامَ الخلائق ومُقَدَّمَهم ومتبوعَهم أفرد بالخطاب وتبعته الأمة في حُكمه ، كما يقول السلطان لمقدم العساكر اخرج غداً وانزل بمكان كذا واحل على العدو وقت كذا ، قالوا فقوله : ﴿ ما أصابكَ مِن حسنة فمن الله وما أصابك مِن سيئة فمن نفسك (<sup>1)</sup>. للناص رسولاً (<sup>1)</sup> فإن هذا له خاصة . قالوا : وهذه الشرطية لا تستلزم الوقوع بل تربط الجزاء بالشرط ، وأما وقوع الشرط والجزاء فلا يدلً عليه ، فهو مقدر في حكم تربط الجزاء بالشرط ، وأما وقوع الشرط والجزاء فلا يدلً عليه ، فهو مقدر في حق تربط الجزاء بالشرط ، وأما وقوع الشرط والجزاء فلا يدلً عليه ، فهو مقدر في حق تربط الجزاء بالشرط ، وأما وقوع الشرط والجزاء فلا يدلً عليه ، فهو مقدر في حق

قال القدري : إذا كانت الطاعاتُ والمعاصي مقدَّرةً والنعمُ والمصائبُ مقدَرة فلِمَ فرقَ سبحانه بين الحسناتِ التي هي النعم والسيئاتِ التي هي المصائب فَجَعَل هذه مِنه سبحانه وهذه مِن نفس الإنسان والجميعُ مقدر ؟

قال السني: بينهما فروق، الفرق الأولُ أن نِعم الله وإحسانه إلى عباده يقعُ بلا كتب منهم أصلاً، بل الربَّ سبحانه ينعم عليهم بالعافية والرزق والنصر وإرسال الرسل وإنزال الكتب وأسباب الهداية، فيفعلُ ذلك من لم يكن منه سبب يقتضيه وينشىء للجنة خُلْقاً يسكنهم إياها بغير سبب منهم ويُدخل أطفال المؤمنين ومجانينهم الجنة بلا عمل، وأما العقاب فلا يعاقب أحداً إلا بعمله. الفرقُ الثاني أن عمل الحسنات من إحسان الله ومنه وتفضله عليه بالهداية والإيمان، كما قال أهلُ الجنة فرا لحدد لله الذي والسمع والبصر والعقول والأفئدة وإرسال الرسل وتبليغهم البلاغ الذي العدوا به والسمع والبصر والعقول والأفئدة وإرسال الرسل وتبليغهم البلاغ الذي اهتدوا به والمامهم الإيمان وتحبيبه إليهم وتزيينه في قلوبهم وتكريه ضده إليهم، كلَّ ذلك من نعمه كما قال تعالى فرولكنَّ الله حبَّبَ إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكرَّه إليكم

- (١) سورة التحريم الآية : ١.
- (٥) سورة الاعراف الآية: ٤٣ .

(٤) سورة النساء الآية: ٧٩.

(٢) سورة التحريم الآية: ٢.
 (٣) سورة النساء الآية: ٧٩:

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون. فضلاً من الله ونعمةً واللهُ عليم حكيم (١) فجميعُ ما يتقلبُ فيه العالم من خير الدنيا والآخرة هو نعمة محضة بلا سبب سابق يُوجب ذلك لهم، ومن غير حوْل وقوة منهم إلا به، وهو خالُقهم وخالقً جزائها، وهذا كلَّه منه سلحانه، بخلاف الشر فإنه لا يكون إلا بذنوب العبد، وذنبه من نفسه. وإذ تدبر العبدُ هذا علم أن ما هو فيه من الحسنات من فضَّل الله فشكر ربه على ذلك فزاده من فضله عملاً صالحاً ونعاً يفيضها عليه، وإذا علم أن الشر لا يحصلُ له إلا من نفسه وبذنوبه استغفر ربه وتاب فزالَ عنه سبب الشر ، فيكون دائماً شاكراً مستغفراً، فلا يزالُ الخيرُ يتضاعفُ له والشرُّ يندفعُ عنه، كما كان النبي عَظَّهُ يقول في خطبته (الحمد لله) فيشكر الله ثم يقول (نستعيُّنُه ونستغفره)، نستعينه على طاعته ونستغفره من معصيته ونحمده على فضله وإحسانه، ثم قال وونعوذُ بالله من شرور أنفسنا ، لما استغفره من الذنوب الماضية استعاذ به من الذنوب التي لم تقع بعدُ ، ثم قال ومِن سيئات أعمالنا ﴾ فهذه استعاذة من عقوبتها كما تقدم، ثم قال و من يهد الله فلا مضلٌّ له ومن يضلل فلا هادي له ، فهذه شهادة للرب بأنه المتصرفُ في خلْقه بمشيئته وقدرته وحكمته وعلمه، وأنه يهدي من يشاء ويُضل من يشاء، فإذا هدى عبداً لم يضله أحدّ وإذا أضله لم يهده أحد . وفي ذلك إثباتُ ربوبيته وقُدرته وعلمه وحكمته وقضائه وقدره الذي هو عقد نظام التوحيد وأساسه . وكلُّ هذا مقدَّمة بين يدي قوله وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهدُ أن محمداً عبدهُ ورسوله، فإن الشهادتين إنما تتحققان بحمد الله واستعانته واستغفاره واللجوء إليه والإيمان بأقداره. والمقصودُ أنه سبحانه فرقَ بين الحسنات والسيئات بعد أن جمع بينهما في قوله ﴿ كُلٌّ من عند الله ﴾ فجمع بينهما الجمع الذي لا يتم الإيمانُ إلا به وهو أن هذا الخير والحسنة نعمةً منه فاشكروه عليه يزدكم من فضله ونعمهٍ، وهذا الشرّ والسيئة بذنوبكم فاستغفروه يرفعه عنكم، وأصله من شرور أنفسكم فاستعيذوا به يخلصكم منها ولا يتم ذلك إلا بالإيمان بالله وحده، وهو الذي يهدي ويُضل، وهو الإيمانُ بالقدر، فادخلوا عليه من بابه، فإن أزمَّةَ الأمور بيده، فإذا فعلتم ذلك صَدَقَ منكم شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. فهذه الخطبةُ العظيمةُ عقد نظام الإسلام والإيمان. فلو اقتصر لهم على الجمع دون الفرق أعرض العاصي والمذنب عن ذم نفسه والتوبة من ذنوبه والاستعاذة من

سورة الحجرات الآية ٧.

شرها وقام في قلبه شاهدُ الاحتجاج على ربه بالقدر ، وتلك حجةً داحضة تبع الأشقياء فيها إبليسَ وهي لا تزيد صاحبها إلا شقاءً وعذاباً كما زادت إبليس طرداً وبُعداً عن ربه، وكما زادت المشركين ضلالاً وشقاء حين قالوا ﴿ لو شاء الله ما أشركْنا ولا آباؤنا ﴾ () وكما تزيد الذي يقول يدوم القيامة ﴿ لدو أن الله هداني لكنت من المتقين ﴾ (٢) حسرةً وعذاباً . ولو اقتصر لهم على الفرْق دون الجمع لغابوا به في التوحيد والإيمان بالقدر واللجوء إلى الله في الهداية والتوفيق والاستعاذة به من شر النفس وسيئات العمل والافتقار التام إلى إعانته وفضله. وكان في الجمع والفرق بيان حق العبودية. وسيأتي تمامُ هذا الكلام على هذا الموضع العظيم القدر إن شاء الله بإثبات اجتماع القدر والشرع وافتراقهما . الفرقُ الثالثُ أن الحسنة يضاعفها اللهُ سبحانه وينميها ويكتبها للعبد بأدنى سعي ويثبتُ على الهم بها، والسيئةُ لا يؤاخذ على الهم بها ولا يضاعفها ويبطلها بالتوبة والحسنة الماحية والمصائب المفكرة، فكمانت الحنسةُ أولى بالإضافة إليه تعالى، والسيئة أولى بالإضافة الى النفس. الفرقُ الرابعُ أن الحسنة التي هي الطاعةُ والنعمةُ يحبها ويرضاها، فهو سبحانه يحب أن يُطاع ويحب أن ينعم ويحسن ويجود، وإن قدر المعصية وأراد المنع فالطاعة أحب إليه والبذلُ والعطاء آثرُ عنده، فكان إضافة نوعي الحسنة له وإضافة نوعي السيئة إلى النفس أولى. ولهذا تأدب العارفون من عباده بهذا الأدب فأضافوا إليه النعم والخيرات وأضافوا الشرور إلى محلها كما قال إمام الحنفاء والذي خلقني فهو يهدين . والذي هو يطعمني ويسقين وإذا مرضت فهو يشفين،، فأضاف المرضَ إلى نفسه والشفاء إلى ربه. وقال الخضير ﴿ أَمَّا السفينةُ فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها ﴾ (٢) ثم قال ﴿وأما الجدارُ فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنزٌّ لهما وكان أبوهما صالحاً فأراد ربك أن يبلغا أشدَّهما ويستخرجا كنزهما ﴾ (٤) . وقال مؤمنو الجن وإنا لا ندري أشرٌّ أريُّد بمن في الأرض أم أراد بهم ربهم رشداً . الفرقُ الخامس أن الحسنة مضافة إليه . لأنه أحسن بها من كل وجه وبكل اعتبار كما تقدم، فما من وجه من وجوهها إلا وهو يقتضي الإضافة إليه، وأما السيئة فهو سبحانه إنما قدَّرها وقضاها لحكمته، وهي باعتبار تلكُ الحكمة من إحسانه ، فإن الرب سبحانه لا يفعل سوءاً قط كما لا يوصف به ولا يُسمى

FOR QURĂNIC THOUGHT

- (1) سورة الأنعام الآية : 12A .
- (٣) سورة الكهف الآية: ٧٩.

(٢) سورة الزمر الآية: ٥٧.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

باسمه، بل فعله كله حسن وخير وحكمة، كما قال تعالى ﴿ بِيدِهِ الحَيرِ ﴾ (١) وقال أغرف الخلق به ( والشر ليس إليك ، فهو لا يخلق شراً محضاً من كل وجه ، بل كل ما خلقه ففي خلَّقه مصلحةٌ وحكمة وإن كان في بعضُه شرَّ جزئي إضافي، وأمَّا الشرّ الكلى المطلقٌ من كل وجه فهو تعالى منزه عنه وليس إليه . الفرقُ السادسُ أن ما يحصلُ للإنسان من الحسنات التي يعملها فهي أمورٌ وجودية متعلقة بمشيئة الرب وقدَره ورحته وحكمته وليست أموراً عدميةً تُضافَ إلى غير الله بل هي كلها أمورُ وجودية ، وكلَّ موجودٍ حادثٌ والله مُحْدثُه وخالقُه، وذلك أن الحسناتِ إما فِعلُ مأمور أو تركُ محظور ، والترك أمر وجودي ، فترك الإنسان لما نُهى عنه ومعرفته بأنه ذنب قَبيحٌ وبأنه سببُ العذاب فبغضه له وكراهته له ومنعُ نفسه إذا هوته وطلبته منه أمورً وجودية ، كما أن معرفته بالحسنات كالعدل والصدق حسنة ، وفعله لها أمر وجودي ، والإنسان إنما يُثاب على ترك السيئات إذا تركيها على وجه الكراهة لها والامتناع عنها وكف النفس عنها. قال تعالى ﴿ ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكره إليكم الكفر والفسوق والعصيان (٢) وقال تعالى ﴿ وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى ﴾ (٢) وقال ﴿ إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ﴾ (٢) . وفي الصحيحين عنه مَتَلَقَهُ وَثَلَاتٌ مَن كُن فيه وجد حلاوة الإيمان، من كان الله ورسوله أحبَّ إليه مما سواهما، ومَن كان يحب المرء لا يحبه الا لله، ومن كان يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يُلقى في النار ، . وقد جعل عَلَيْهُمُ البغضَ في الله من أوثق عرى الإيمان، وهو أصلُ الترك، وجعلَ المنع لله مِن كمال الإيمان، وهو أصلُ الترك، فقال د من أوثق عُرى الإيمان الحبُّ في الله والبغضُ في الله،، وقال د مَن أحبُ لله وأبغض لله وأعطى لله ومنعَ لله فقد استكمل الإيمان، وجعلَ إنكار المنكر بالقلب من مراتب الإيمان، وهو بُغضه وكراهته المستلزمُ لتركه، فلم يكن التركُ من الإيمان إلا بهذه الكراهة والبغض والامتناع والمنع لله، وكذلك براءةُ الخليل وقومِه من المشركين ومعبودهم ليست تركاً محضاً بلَّ تركاً صادراً عن بغض ومعاداةٍ وكراهة. هي أمورٌ وجودية، هي عبودية للقلب يترتبُ عليها خلو الجوارح من العمل، كما أن التصديق والإرادة والمحبة للطاعة من عبودية القلب يترتبُ عليها آثارُها في الجوارح. وهذا الحب

- (1) سورة البقرة الآية: ٢٤٩.
- (٢) سورة الحجرات الآية: ٧.

- (٣) سورة النازعات الآية: ٤٠.
- ٤٥) سورة العنكبوت الآبة: ٤٥.

والبغض تحقيقُ شهادة أن لا إله إلا الله. وهو إثباتُ تألهِ القلب لله ومحبته، ونفي ُ تألمه لغيره وكراهته، فلا يكفي أن يعبد الله ويحبه ويتوكل عليه وينيب إليه ويخافه ويرجوه حتى يترك عبادة غيره والتوكل عليه والإنابة إليه وخوفه ورجاءه ويُبغض ذلك. وهذه كلها أمور وجودية، وهي الحسناتُ التي يُثيب الله عليها. وأما مجردُ عدم السيئاتِ من غير أن يعرف أنها سيئة ولا يكرهها بقلبه ويكف نفسه عنها ، بل يكونَ تركها لعدم خطورها بقلبه، فهذا تكون السيئاتُ في حقه بمنزلتها في حق الطفل والنائم، ولا يثاب على هذا الترك، لكن قد يُثاب على اعتقاد تحريها وإن لم يكن له إليها داعية البتة. فالترك ثلاثة أقسام، قسم يُثاب على اعتقاد تحريها وإن لم يكن له إليها داعية البتة. يتركها لغير الله لا لله. فهذا تكون السيئات في حقم يعاقب عليه، وقسم لا يُثاب ولا يُعاقب . فالترك ترك العالم بتحريها الكاف نفسه عنها لله مع قدرته عليها. والثاني كترك من فالأولُ ترك العالم بتحريها الكاف نفسه عنها لله مع قدرته عليها. والثاني كترك من فالأولُ ترك العالم بتحريها الكاف نفسه عنها لله مع قدرته عليها. والثاني كترك من فالأولُ ترك العالم بتحريها الكاف نفسه عنها لله مع قدرته عليها. والثاني كترك من والذلك كترك الله لا لله. فهذا يُعاقب على تركه لغير الله كما يُعاقب على فعله لغير الله، والناك كترك الما له مع قدم يناب على أنعال القلب، فإذا عبد به غير الله الم النادي الماه. والطفل.

فإن قيل: كيف يُعاقب على ترك المعصية حياءً من الخلق وإبقاءً على جاهه بينهم وخوفاً منهم أن يتسلطوا عليه والله سبحانه لا يذمَّ على ذلك ولا يمنع منه ؟ قيل: لا ريب فإنه لا يعاقب على ذلك وإنما يعاقب على تقربه إلى الناس بالترك ومراءاتهم به وبأنه تركها خوفاً من الله ومراقبةً وهو في الباطن بخلاف ذلك. فالفرقُ [ بينّ ] بيْنَ تركي يتقرب به إليهم ومراءاتهم به وترك يكون مصدره الحياء منهم وخوفَ أذاهم له وسقوطه من أعينهم، فهذا لا يُعاقب عليه بل قد يُثاب عليه إذا كان له فيه غرض يجبه الله من حفظ مقام الدعوة إلى الله وقبولهم منه ونحو ذلك.

وقد تنازع الناسُ في الترك هل هو أمرَّ وجودي أم عدّمي، والأكثرون على أنه وجودي. وقال أبو هاشم وأتباعه: هو عدمي وإن المأمور يُعاقب على مجرد عدم الفعل لا على ترك يقوم بقلبه. وهؤلاء رتبوا الذمَّ والعقاب على العدم المحض . والأكثرون يقولون: إنما يُثاب من ترك المحظور على ترك وجودي يقومُ بنفسه، ويُعاقب تاركُ المأمور على ترك وجودي يقوم بنفسه، وهو امتناعه وكفَّه نفسه عن فعل ما أمرَ به إذا تبين هذا فالحسناتُ التي يُثاب عليها كلَّها وجودية ، فهو سبحانه الذي حبب الإيمان والطاعة إلى العبد، وزينه في قلبه وكره إليه أضدادها. وأمّا السيئاتُ فمنشأها من

 Dired by registered version
 CE GHAZI TRUST

 FOR QUR'ĂNIC THOUGHT
 Image: Comparison of the second second

الجهل والظلم، فإن العبد لا يفعلُ القبيح إلا لعدم علمه بكونه قبيحاً أو لهواه وشهوته مع علمه بقبحه. فالأولُ جهلٌ والثاني ظلم. ولا يترك حسنةً إلا لجهله بكونها حسنةً ، أو لرغبته في ضدها لموافقته هواه وغرضه. وفي الحقيقة فالسيئاتُ كلها ترجعُ إلى الجهل، وإلا فلو كان علمه تاماً برجحان ضررها لم يفعلها ، فإن هذا خاصة الفعل، فإنه إذا علم أن إلقاءه بنفسه من مكان عال ٍ يضرهُ لم يُقدم عليه، وكذلك لُبثه تحت حائطٍ مائل، وإلقاؤه نفسه في ماء يغرقُ فَيه، وأكلُّه طعاماً مسموماً، لا يفعله لعلمه التام بمضرته الراجحة، بل هذه فطرةٌ فطر الله عليها الحيوان بهيمه وناطقه، ومن لم يعلم أن ذلك يضره كالطفل والمجنون والسكران الذي انتهى سُكره فقد يفعلهُ. وأمَّا من أقدم على ما يضره مع علمه بما فيه من الضرر فلا بد أن يقوم بقلبه أن منفعته له راجحةً ولا بد مِن رُجحان المنفعةِ عنده إمَّا في الظن وإما في المظنون. ولو جزم راكبُ البحر بأنه يغرق ويذهب مالهُ لم يركبْ أبداً. بل لا بد من رُجحان الانتفاع في ظنه وإن أخطأ في ذلك. وكذلك الذنوبُ والمعاصى. فلو جزمَ السارق بأنه يؤخذُ ويُقطع لم يقدم على السرقة ، بل يظن أنه يسلم ويظفر بالمال. وكذلك القاتلُ والشاربُ والزاني، فلو جزم طالبُ الذنب بأنه يحصلُ له الضررُ الراجحُ لم يفعله، بل إما أن لا يكون جازماً بتحريمه أو لا يجزم بعقوبته، بل يرجو العفو والمغفرة وأن يتوبَ ويأتي بحسناتٍ تمحو أثره. وقد يغفل عن هذا كله بقوة وإرادة الشهوة واستيلاء سلطانها على قلبه بحيث تغيبه عن مطالعة مضرة الذنب والغفلة من أضداد العلم. والشهوةُ أصلُ الشر كله. قال تعالى ﴿ولا تُطمُّ من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتَّبع هواه وكان أمرهُ فُرُطاً ﴾ <sup>(1)</sup> ينبغي أن يعلم أن الهوى وحده لا يستقل بفساد السيئات إلا مع الجهل، وإلا فصاحب الهوى لو جزم بأن ارتكاب هواه يضُره ولا بدّ ضرراً راجحاً لانصرفت نفسه عن طاعته له بألطبع. فإن الله سبحانه جعل في النفس حبًّا لما ينفعها وبغضاً لما يُضرها، فلا تفعلُ مع حضور عقلها ماتجزمُ بأنه يضرها ضرراً راجحاً. ولهذا يُوصف تاركُ ذلك بالعقل والحجي واللب، فالبلاء مُركب من تزيين الشيطان وجهل النفس فإنه يزين لها السيئات ويُريها أنها في صُور المنافع واللذات والطيبات ويُغفلها عن مطالعتها لمضرتها فتُولد من بين هذا التزيين وهذا الإغفال والإنساء لها إرادةً وشهـوة ، ثم يُمدها بأنواع التزيين فلا يزال يقوى حتى يصبر عزماً جازماً يقترن به الفعل، كما زيَّنَ

(١) سورة الكهف الآية: ٢٨.

age Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

> للأبوين الأكل من الشجرة وأغفلها عن مطالعة مضرة المعصبة، فالتزيين هو سببُ إيثار الخير والشر، كما قال تعالى ﴿وزيَّن لهم الشيطان ما كانوا يعملون﴾ (١) وقال أفمن زُين له سوء عمله فرآه حسناً (<sup>r)</sup> ، وقال في تزيين الخير ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم﴾ (٣) وقال في تزيين النوعين ﴿ كذلك زيَّنا لكل أمةٍ عملهم ثم إلى ربهم مرجعهم فينبئهم بما كانوا يعملون﴾ (١) وتزيينُ الخير والهدَى بواسطة الملائكة والمؤمنين، وتزيينُ البشر والضلال بواسطة الشياطين من الجن والإنس، كما قال تعالى : ﴿ وكذلك زين لكثير من المشركين قتل أولادهم شركاؤهم ﴾ (٥) وحقيقة الأمر أن التزيين إنما يغتر به الجاهلُ لأنه يلبس له الباطل والضَّارَ المؤذي صورة الحق والنافع الملائم، فأصلُ البلاء كله من الجهل وعدم العلم. ولهذا قال الصحابة • كلُّ من عصى الله فهو جاهل، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا التوبةُ على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب (1) وقال ﴿ وإذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقلْ سلامٌ عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة أنه من عمِلَ منكم سوءاً بجهالة ثم تاب من بعده وأصلح فإنه غفورًا رحيم (٧) قال أبو العالية : سألتُ أصحاب محمد عن قوله ﴿ إِنَّا التوبةُ على الله للذين يعملُون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب ﴾ فقالوا : كلُّ من عصى الله فهو جاهل ، ومن تاب قبل الموتِ فقد تاب من قريب. وقال قتادة: أجمَّ أصحاب رسول الله ﷺ على أن كلَّ ما عُصي اللهُ به فهو جهالةٌ عمداً كان أو لم يكن. وكلُّ من عصى الله فهو جاهل. وقال مجاهد : من شيخ أو شاب فهو بجهالة. وقال: من عصى ربه فهو جاهل حتى ينزع عن خطيئته . وقال هو وعطاء : الجهالةُ العمد . وقال مجاهد : من عمل سوأ خطأ أو عمْداً فهو جاهلٌ حتى ينزع منه. ذكر هذه الآثار ابنُ أبي حاتم، ثم قال: ورُوي عن قتادة وعمرو بن مرة والنووي نحو ذلك خطأ أو عمداً . ورُوي عن مجاهد والضحاك: ليس من جهالته أن لا يعلم حلالاً ولا حراماً ، ولكن من جهالته حين دخل فيه. وقال عكرمة : الدماء كلها جهالةٌ. ومما يُبينُ ذلك قوله ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى الله من عباده العلماء ﴾ (٨) وكلٌّ من خشيه فأطاعه بفعل أوامره وترك نواهيه فهو عالم، كما قال تعالى ﴿ أَمَّن هو قانتٌ آناءَ الليل ساجداً وقائهاً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه قُلْ هُل

> > (١) سورة الأنعام الآية : ٤٣.

(٣) سورة الحجرات الآية : ٧.

(٤) سورة الأنعام الآية : ١٠٨

- (٢) سورة فاطر الآية : ٨.
- (٦) سورة النساء الآية: ١٧.

(۵) سورة الأنعام الآية: ۱۳۷.

- (٧) سورة الأنعام الآية: ٥٤.
  - (٨) سورة فاطر الآية : ٢٨

يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ﴾ (١) وقال رجل للشعبي: أيها العالم، فقال، لسنا بعلماء إنما العالم من يخشى الله. وقال ابن مسعود: وكفى بخشية الله علماً، وبالاغترار بالله جهلاً. وقوله: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى الله من عباده العلماء ﴾ (٢) يقتضي الحصر من الطرفين أن لا يخشاه إلا العلماء ولا يكون عالماً إلا من يخشاه فلا يخشاه إلا عالِمٌ وما من عالم إلا وهو يخشاه، فإذا انتفى العلمُ انتَّفت الخشيةُ، وإذا انتفت الخشيةُ دلت على انتفاء العلم، لكنَّ وقع الغلطُ في مسمى العلم اللازم للخشية حيثُ يظن أنه يحصلُ بدونها وهذا ممتنع، فإنه ليس في الطبيعة أن لا يخشى النار والأسد والعدو من هو عالم بها مواجة لها، وأنه لا يخشى الموت من ألقى نفسه من شاهق، ونحو ذلك. فأمنه في هذه المواطن دليلُ عدم علمه ، وأحسنُ أحواله أن يكون معه ظن لا يصلُ إلى رتبة العلم ليقيني. فإن قيل: فهذا ينتقضُ عليكم بمعصية إبليس فإنها كانت عن علم لا عن جهل، وبقوله ﴿وأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى ﴾ (٢) وقال: ﴿ وآتينا ممود الناقة مبصرة (٤) وقال عن قوم فرعون: ﴿ وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعُلواً ﴾ (٥) وقال: ﴿ وعاداً وثمود وقد تبين لكم من مساكنهم وزين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل وكانوا مستبصرين ﴾ (١) وقال موسى لفرعون ﴿ لقد علمت ما أنزل هؤلاء إلا ربُّ السموات والأرض بصائر ﴾ (٧) وقال ﴿ وما كان الله ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون﴾ (^) وقال: ﴿ والذين آتيناهم الكتابَ يعرفونه كما يعرفون أبناءهم (١) يعنى القرآن. أو محمداً عَظَّمَتُم ، وقال ﴿يا أهل الكتاب لم تُلسون الحقَّ بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون \$(١٠) وقال: ﴿ فإنهم لا يُكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون ﴾ (١١) والجحودُ إنكارُ الحق بعد معرفته. وهذا كثير

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

في القرآن. قيل: حُججُ الله لا تتناقض، بل كلها حق يُصدق بعضها بعضاً، وإذا كان سبحانه قد أثبت الجهالة لمن عمل السوءَ وقد أقرَّ به وبرسالته وبأنه حرم ذلك وتوعد عليه بالعقاب، ومع ذلك يحكمُ عليه بالجهالة التي لأجلها عمل السوء، فكيف بمن

(۵) سورة النمل الآية: ١٤.
 (١٠) سورة آل عمران الآية: ٧١.

nverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

> أشركَ به وكفر بآياته وعادى رسله، أليس ذلك أجهل الجاهلين. وقد سمى تعالى أعداءه جاهلين بعد إقامة الحجة عليهم فقال ﴿خذ العفو وامر بالعرف وأعرض عن الجاهلين ﴾ (١) فأمرة بالإعراض عنهم بعد أن أقام عليهم الحجة وعلموا أنه صادق. وقال: ﴿ وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً ﴾ (٢) فالجاهلون هنا الكفارُ الدين علموا أنه رسول الله. فهذا العلُّم لا ينافي الحكم على صاحبه بالجهل، بل يثبتُ له العلم وينافي عنه في موضع واحد ، كم قال تعالى عن السحرة من اليهود ﴿ ولقد علموا لمن أشتراه ما له في الآخرة من خلاق ولبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون ﴾ (٢) فأثبت لهم العلم الذي تقوم به عليهم الحجةً ونفى عنهم العلم النافع الموجب لترك الضار . وهذا نكتةُ المسألة وسرُّ الجواب، فها دخل النار إلا عالم ولا دخلها إلا جاهل. وهذا العلُّم لا يجتمعُ مع الجهل في الرجل الواحد يوضحه أن الهوى والغفلة والإعراض تصد عن كماله واستحضاره ومعرفة موجبه على التفصيل، وتقيمُ لصاحبه شبهاً وتأويلاتٍ تعارضُه، فلا يزال المقتضى يضعف والعارض يعملُ عمله حتى كأنه لم يكن، ويصيرُ صاحبهُ بمنزلة الجاهل من كل وجه، فلو علم إبليسُ أن تركه للسجود لآدم يبلغُ به ما بلغ وأنه يوجب له أعظم العقوبة وتيقن ذلك لم يتركه، ولكن حال الله بينه وبين هذا العلم ليقضي أمرهُ وينفذ قضاؤه وقدرُه. ولو ظن آدمُ وحواءُ أنهما إذا أكلا من الشجرةُ خرجا من الجنة وجرى عليهما ما جرى ما قرباها. ولو علم أعدام الرسل تفاصيل ما يجري عليهم وما يصيبهم يوم القيامة وجزموا بذلك لما عادوهم. قال تعالى عن قوم فرعون ﴿ولقد أنذرهم بطشتنا فتماروا بالنذر﴾ (٢) وقال ﴿وحيل بينهم وبين ما يشتهون كما فُعل بأشياعهم من قبل إنهم كانوا في شك مُريب﴾ (٥) وقال عن المنافقين وقد شاهدوا آياتِ الرسول وبراهين صدقه عياناً ﴿وارتابت قلوبُهم فهم في ريْبهم يترددون (1) وقال ﴿ ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم (٧) وقال ﴿ في قلوبهم مرضَّ﴾ (^) وهو الشك، ولو كان هذا لعدم العلم الذي تقومُ به الحجةُ عليهم لما كانواً في الدركَّ الأسفل من النار، بل هذا بعد قيام الحجة عليهم وعلمهم الذي لم ينفعهم،

- (1) سورة الاعراف الآية : 199 . (۲) سورة الفرقان الآية : ٦٣ .
  - (\*) سورة البقرة الآية : ١٠٢.
    - ٤) سورة القمر الآية : ٣٦.

- سورة سباً الآية : ٥٤ . سورة التوبة الآية : ٤٥ .
- سورة الحديد الآية: ١٤ . -
- ٨) سورة المنافقون الآية : ٣.

فالعلم يضعف قطعاً بالغفلة والإعراض واتباع الهوى وإيثار الشهوات. وهذه الأمور توجب شُبهات وتأويلات تضاده. فتأمل هذا الموضع حقّ التأمل فإنه من أسرار القدر والشرع والعدل. فالعلم يراد به العلم التام المستلزم لأثره، يُرادُ به المقتضى وإن لم يتم بوجود شروطه وانتفاء موانعه. فالثاني يجامعُ الجهلَ دون الأول. فتبين أن أصل السيئات الجهلُ وعدمُ العلم. وإن كان كذلك فعدمُ العلم ليس أمراً وجودياً بل هو لعدم السمع والبصر والقدرة والإرادة. والعدمُ ليس شيئاً حتى يستدعي فاعلاً مؤثراً فيه، بَل يكفي فيه عدمُ مشيئة ضده وعدم السبب الموجب لضده. والعدم المحضُ لا يضاف إلى الله فإنه شر والشرُّ ليس إليه. فإذا انتفى هذا الجازمُ عن العبد ونفسُه بطبعها متحركةٌ مريدةٌ وذلك من لوازم شأنها تحركت بمقتضى الطبع والشهوة وغلب ذلك فيها على داعي العلم والمعرفة فوقعت في أسباب الشر ولا بد .

FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: والله سبحانه قد أنعمَ على عباده مين جملة إحسانه ونعمه بأمرين هما أصل السعادة، أحدُهما أنْ خَلَقَهم في أصل النشأة على الفطرة السليمة، فكلَّ مولود يُولد على الفطرة حتى يكون أبواه هما اللذان يُخْرِجانِه عنها، كما ثبت ذلك عن النبي عُناي ، وشَبه ذلك بخروج البهيمة صحيحةً، سالمة حتى يجدعها صاحبها. وثبت عنه أنه قال: يقول الله تعالى إني خلقتُ عبادي حنفاءَ فأتتهم الشياطين فاحتالتهم عن دينهم، وحرّمتْ عليهم ما أحللتُ لهم، وأمرتْهم أن يشركوا بي ما لم أنزلْ به سلطانا. فإذا تُركتْ النفسُ وفطرتها لم تؤثر على محبة باريها وفاطرها وعبادته وحدَه شيئًا، ولم تشرك به، ولم تجحدْ كمالَ ربوبيته، وكان أحبُّ شيء إليها وأطوعَ شيء لها وآثرَ شيء عندها ولكن يعدّنا مَن يقترنُ بها من شياطنُ الجن والإنس بتزيبنه وإغوائه حتى ينغمس موجبها وحكمُها. الأمرُ الثاني أنه سبحانه هدَى الناسَ هدايةً عامةً بما أودعَه فيهم من المعرفة ومكَّنهم مِن أسبابها، وبما أنزل إليهم مِن الكتب وأرسل إليهم من الرسل، وعلَّمُهم ما لم يكونوا يعلمونه ففي كل نفس ما يقتضي معرفتَها بالحق ومحبَّها له. وقد هدى الله كُلٌّ عبدٍ إلى أنواع مِنَّ العلم يمكنُه التوصلُ بها إلى سعادةِ الآخرة، وجَعَل في فطرته محبةً لذلك، لكنْ قد يُعرْض العبدُ عن ظلب عِلْم ما ينفعُه فلا يريدُه ولا يعرفه. وكونُه لا يريد ذلك ولا يعرفُه أمر عَدَمي، فلا يُضاف إلى الرب لا هذا ولا هذا ، فإنه مِن هذَه الحيثيةِ شر ، والذي يضاف إلى الرب علمُه به وقضاؤه له بعدم مشيئته لضده، وإبقائه على العدَم الأصلي. وهو مِن هذه الجهةِ خيرٌ فإن العلمَ بالشرُّ 191

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

خيرٌ من الجهل به . وعدمُ رفعه بإثبات ضده إذا كان مقتضّى الحكمةِ كان خيراً ، وإن كان شراً بالنسبة إلى محله . وسيأتي تمامُ تقرير هذا في باب دخول الشر في القضاء الإلٰهى إن شاء الله سبحانه .

فصل: وهُهنا حياةً أخرى غيرُ الحياة الطبيعية الحيوانية نِسبتُها إلى القلب كنسبة حياة البدن إليه. فإذا أمدَّ عبدَه بتلك الحياة أثمرت له مِن محبته وإجلاله وتعظيمه والحياء منه ومراقبته وطاعتِه مثَل ما تثمر حياةُ البدن له مِن التصرفِ والفعل وسعادةِ النفس ونجاتها وفَلاَحها بهذه الحياة. وهي حياةٌ دائمة سرمدية لا تنقطع. ومتى فَقَدتْ هذه الحياةَ واعتاضتْ عنها بحياتها الطبيُّعية الحيوانية كانت ضالةً معَّذَّبة شقية، ولم تسترحُ راحةَ الأمواتِ ولم تعشُّ عَيش الأحياء ، كما قال تعالى: ﴿سِيدَكُرُ مَن يخشى. ويتجنبها الأشقى. الذي يَصْلَى النارَ الكبرى. ثم لا يموتُ فيها ولا يحي ﴾ (١). فإن الجزاءَ مِن جِنْس العمل، فإنه في الدنيا لَمَّا لَم يُحْبِّي الحياةَ النافعة الحقيقيَّة التي خُلق لها، بل كانت حياتُه مِن جنس حياةِ البهائم، ولم يكن ميتاً عديمَ الإحساس، كانت حياتُه في الآخرةِ كذلك، فإن مقصودَ الحيَّاةِ حصولُ ما يَنتفع به ويَلتذ به، والحيُّ لابد له مِن لذة أو ألم، فإذا لم تحصل له اللذةُ لم يحصل له مقصّودُ الحياة، كمن هو حَيّ في الدنيا وبه أمراضٌ عظيمة تحولُ بينه وبين التنعم بما يتنعم به الأصحاء، فهو يختارُ الموتَّ ويتمناه ولا يحصل له، فلا هو مع الأحياء ولا مع الأموات. إذا عُرف هذا بالشرُّ مِن لوازم هذه الحياة وعَدَمُها شرٌّ وهو ليس بشيء حتى يكونَ مخلوقاً. واللهُ خالقُ كل شيءٍ، فإذا أمسكَ عن عبدٍ هذه الحياةَ كان إمساكُها خيراً بالنسبة إليه سبحانه، وإن كان شراً بالإضافة إلى العبد لفواتِ ما يَلتذ ويتنعم به. فالسيئاتُ من طبيعة النفس ولم يمد بهذه الحياة التي تحول بينها وبينها فصار الشرُّ كلَّه مِن النفُس، والخبرُ كله مِن الله، والجميعُ بقضائه وقدره وحكمته، وبالله التوفيق.

فصل: قال القدري: ونحن نعترفُ بهذا جميعه ونقر بأن الله خَلق الإنسانَ مُريداً ولكنْ جعَله على خِلْقة يُريد بها وهو مريدٌ بالقوةِ والقَبول، أي خَلَقه قابلاً لأنْ يُريدَ هذا وهذا. وأمّا كونُه مريداً لهذا المعنى فليس ذلك بخَلْق الله، ولكنه هو الذي أحدثَه بنفسه، وليس هو مِن إحداث الله.

(1) سورة الأعلى الآية : ١٠.

erted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> قال الجبري : هذه الإرادة حادثة فلا بد لها من مُحدث فالمحدث لها إمّا أن يكون نفس الإنسان أو مخلوق خارج عنها أو ربَّها وفاطرُها وخالقها. والقسمان الأولان مُحالً فتعين الثالث. أما المقدمة الأولى فظاهرة. إذ المحدث إما النفس وإما أمرً خارج عنها ، والخارج عنها إما الخالق أو المخلوق. وأما المقدمة الثانية فبيانها أن النفس وكرهما ممتنع ، فإنها لو توقف إحداثها على إرادة أخرى فالكلام فيها كالكلام في وكلاهما ممتنع ، فإنها لو توقف إحداثها على إرادة أخرى فالكلام فيها كالكلام في الأولى ، ويلزم التسلسل إلى غير نهاية ، فلا توجد إرادة حق يتقدمها إرادات با محدثة للإرادة على إرادة أخرى فالكلام فيها كالكلام في الأولى ، ويلزم التسلسل إلى غير نهاية ، فلا توجد إرادة حق يتقدمها إرادات باحداثها إذا تتخون هي المحدثة الإرادة منها بطل أن تكون هي المؤثرة في إحداثها إذا رحقوع الحادث بلا إرادة من الفاعل المختار عال. وإذا بطل أن تكون مُحدثة للإرادة بإرادة وأن يُحدثها بغير إرادة تعيَّن أن يكون المحدث لملك الإرادة أمرا خارجاً عنها . فحينئذ إما أن يكون مخلوقا أو يكون هو الخالق سبحانه ، والأول محدثة للإرادة بإرادة وأن يُحدثها بغير إرادة تعيَّن أن يكون المحدث لمك الإرادة فراز خارجاً عنها . فحينئذ إما أن يكون مخلوقا أو يكون هو الخالق سبحانه ، والأول فاراً خارجاً عنها . فحينئذ إما أن يكون محلوقا أو يكون هو الخالق سبحانه ، والأول أمرا خارجاً عنها . فحينئذ إما أن يكون محلوقا أو يكون هو الخالق سبحانه ، والأول أمرا خارجاً عنها . فحينئذ إما أن يكون محلوقا أو يكون هو الخالق سبحانه ، والأول أمرا خارجاً عنها . فحينئذ إما أن يكون مريد لم يكنه جعل أسبحانه ، والأول مال لأن أمرا خارجاً عنها . فحينئذ إما أن يكون مريد لم يكنه جعل الإنسان مريداً وإذا تما مريداً أمرا أور أول أرادة بالماد إن كان غيرَ مريد لم يكنه بعن أر الإنسان مريداً وإلى أن مريداً مراز أمرا أو خالي الحدث إلى أن عان غيرَ مريد لم يكون هو الخالق سبحانه ، والأول مال لأن أمرا أر ألما الحدث إلى أن غيرَ مريد لم يكنه جعل الإنسان مريداً وإن كان مريداً فالكلام في إرادته كالكلام في إرادة الإنسان سواء . فنعين أن يكون المحدث لتلك

> قال القدري: قد اختلفت طُرق أصحابنا في الجواب عن هذا الإلزام. فقال الجاحظ: العبد يُحدث أفعالَه بغير إرادة منه، بل مجرد قدرته وعلمه بما في الفعل من الملاءمة فإذا علم موافقة الفعل له وهو قادر عليه أحدثه بقدرته وعلمه ، وأنكر توقفه على إرادة محدثة ، وأنكر حقيقة الإرادة في الشاهد ، ولم ينكر الميلَ والشهوة ، ولكن لا يتوقف إحداث عليها ، فإن الإنسان قد يفعل ما لا يشتهيه ولا يميل إليه . وخالفه مجيع الأصحاب ، وأثبتوا الإرادة الحادثة ثم اختلفوا في سبب حدوثها ، فقال طائفة منهم : كونُ النفس مريدة أمرً ذاتي لها ، وما بالذات لا يُعلل ولا يُطلب سبب وجودٍ . وطريقة التعليل تُسلَك ما لم يمنع منها مانع . واختصاص الذات بالصفة الذاتية لا يُعلل ، فهكذا اختصاص النفس بكونها مريدة هو أمرٌ ذاتي لها ، وما بالذات لا يُعلل ولا يُطلب سبب وجودٍ . ولا يقلل المنه الذاتي في منها مانع . واختصاص الذات بالصفة الذاتية لا يُعلل ، فهكذا اختصاص النفس بكونها مريدة هو أمرٌ ذاتي لها ، وبذلك كانت نفساً ؟ وكقول فيكذا اختصاص النفس بكونها مريدة هو أمرٌ ذاتي لها ، وبذلك كانت نفساً ؟ وكقول القائل ، لِم أرادت كذا ؟ وماالذي أوجب لها إرادتَه كقوله لِمَ كانت نفساً ؟ وكقوله لم كانت النار محرقة أو متحركة ؟ ولم كان الماء مائعاً سيالا ؟ ولم كان المواء خفيفاً ؟

Dired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فكونُ النفس مريدةً متحركةً بالإرادة هو معنى كونها نفساً ، فهو بمنزلة قول القائل لِمَ كانت نفساً وحركتُها بمنزلة حركة الفلك ، فهي خُلقت هكذا. وقالت طائفة أخرى: بل اللهُ سبحانه أحدث فيها الإرادةَ ، والإرادةُ صالحةً للضدين ، فخلق فيها إرادة تصلح للخير والشر ، فآثرت هي أحدهما على الآخر بشهوتها وميلها فأعطاها قدرة صالحةً للضدين وإرادةً صالحةً لهما ، فكانت القدرةُ والإرادةُ مِن إحداثه سبحانه ، واختيارُها أحد المقدورين المرادين من قبلها ، فهي التي رجحته . قالوا : والقادرُ المختارُ يرجحُ أحد مقدوريه على الآخر بغير مرجّح ، كالعطشان إذا قدم له قدحان متساويان مين كل وجه ، والهارب إذا عن له طريقان كذلك فإنه يرجح أحدهما بلا مرجح . فالله سبحانه أحدث فيه إرادةَ الفعل ولكن الإرادة لا تُوجب المراد فأحدثها فيه امتحاناً له مين كل وجه ، والهارب إذا عن له طريقان كذلك فإنه يرجح أحدهما بلا مرجح . فالله سبحانه أحدث فيه إرادةَ الفعل ولكن الإرادة لا تُوجب المراد فأحدثها فيه امتحاناً له يارئم من كونها مخلوقة لله حاصلةً بإحداثه وجوب الفعل عندها . وقال أبو الحسين يلزمُ مِن كونها مخلوقة لله حاصلةً بإحداثه وجوب الفعل عندها . وقال أبو الجسين وابتلاء ، وأقدره على خلافها وأمره بمخالفتها ، ولا ريب أنه قادر على مخالفتها ، فلا يلزمُ مِن كونها مخلوقة لله حاصلةً بإحداثه وجوب الفعل عندها . وقال أبو الحسين وابود عن الفعل يتوقف على الداعي والقدرة وهما من الله خلقاً فيه ، وعندهما يمب وجود الفعل باختيار العبد وداعيه ، فيكون هو الحدث له بما فيه من الواعين وجود الفعل باختيار العبد وداعيه ، فيكون هو الحدث له بما فيه مندواعي والقدرة . فهذه طرقُ أصحابنا في الجواب عا ذكرم.

قال السني: لَم تتخلصوا بذلك مِن الإلزام ولم تُبيّنوا به بطلانَ حجتهم المذكورة، فلا منعتم مقدماتها وبينتم فسادها ولا عارضتموها بما هو أقوى منها، كما أنهم لم يتخلصوا مِن إلزامكم ولم يبينوا بطلانَ دليلكم، وكان غايةُ ما عندكم وعندهم المعارضةَ وبيانَ كل منكم تناقضَ الآخر، وهذا لا يفيدُ نصرةَ الحق وإبطالَ الباطل، بل يفيدُ بيانَ خطأكم وخطأهم وعدولكم وإياهم عن منهج الصواب. فنقول وبالله التوفيق: مع كل منكما صوابَّ مِن وجه وخطأً مِن وجه. فأما صوابُ الجبري فمن جهة إسناده الحوادثَ كلها إلى مشيئة الله وخطأته وقضائه وقدره. والقدريُّ خالق الضرورةَ في ذلك، فإن كونَ العبد مريداً فاعلاً بعدَ أن لم يكن أمرَّ حادث. فإما أن يكون له يحدثُ وإما أن لا يكون، فإن لم يكن له محدثٌ لزم حدوثُ الحوادث بلا محدث، وإن كان له محدثٌ فإما أن يكون، هو العبد أو الله سبحانه أو غيرتها. فإن كان هو العبد محدثُ وإما أن لا يكون، فإن لم يكن له محدثٌ لزم حدوثُ الحوادث بلا محدث، وإن فالقولُ في إحداثه لتلك الفاعليه كالقول في إحداث سببها ويلزمُ التسلسل، وهو باطل ههنا بالاتفاق، لأن العبد كائن بعد أن لم يكن، فيمنتعُ أن تقومَ به حوادثُ لا أول FOR QUR'ANIC THOUGHT

المكونَ لإرادةِ العبد وقدرته وإحداثه وفِعله . وهذه مقدماتٌ يقينية لا يمكن القدحُ فيها. فمن قال إن إرادةَ العبد وإحداثه حصلَ بغير سبب اقتضى حدوثَ ذلك ، والعبدُ أحدث ذلك، وحالة عند إحداثه كما كان قبلَه، بل خصَّ أحدَ الوقتين بالإحداث من غير سبب اقتضى تخصيصه، وإنه صار مريداً فاعلاً محدثاً بعد أن لم يكن كذلك من غير من جعله كذلك ـ فقد قال ما لايُعقل، بل خالف صريحَ الفعل، وقال مجدوث حوادثَ بلا محدث. وقولكم إن الإرادة لا تُعلل كلام باطل لا حقيقةً له. فإن الإرادةَ أمر حادث فلا بدًّ له مِن مُحدث. ونظير هذا المحال قولُكم في فعل الرب سبحانه أنه بواسطة إرادةٍ يحدثها لا في محل من غير سبب اقتَّضي حدوثها يكون مريداً بها للمخلوقات. فارتكبتم ثلاث مُحالاتٍ: حدوثَ حادث بلا إرادة من الفاعل، وحدوثَ حادث بلا سبب حادث، وقيامَ الصفةِ بنفسها لا في محل. وادعيتم مع ذلك أنكم أربابُ العقول والنظر. فأي معقول أفسدَ من هذا ، وأي نظر أعمى منه. وإن شئت قلت: كونُ العبد مريداً أمرٌ ممكن. والممكنُ لا يترجحُ وجودُه على عدمه إلا لمرجح تام. والمرجحُ التام إما من العبد ، وإما مِن مخلوق آخر ، وإما من الله سبحانه. والقسمان الأولان باطلال فتعيَّن الثالث كما تقدم. فهذه الحجةُ لا يمكن دفعُها ، ولا يمكن دفعُ العلم الضروري باستناد أفعالنا الاختيارية إلى ارادتنا وقدرتنا. وإنا إذا أردنا الحركةً يمنةً لم تقع يسرةً، وبالعكس. فهذه الحجةُ لا يمكن دفعُها والجمعُ بين الحجتين هو الحق، فإن الله سبحانه خالقُ إرادة العبد وقدرتهِ وجاعلُها سبباً لإحداثه الفعلَ فالعبدُ محدث لفعله بإرادته واختياره وقدرتهِ حقيقةً، وخالقُ السبب خالقٌ للمسبب. ولو لم يشأ سبحانه وجودَ فعله لمَّا خَلَق له السببَ الموجدَ له.

فقال الفريقان للسني: كيف يكونُ الرب تعالى مُحدثاً لها والعبدُ أيضاً ؟ .

قال السني: إحداثُ الله سبحانه لها بمعنى أنه خَلقها منفصلةً عنه قائمةً بمحلها وهو العبد، فجعل العبدَ فاعلاً لها بما أحدثَ فيه مِن القدرة والمشيئة. واحداثُ العبد لها بمعنى أنها قامت به وحدثتْ بإرادته وقدرته، وكلّ مِن الإحداثين مستلزمٌ للآخر، ولكنَّ جهةَ الإضافة مختلفة، فيا أحدثه الرب سبحانه مِن ذلك فهو مباين له، قائم بالمخلوق، مفعول له لا فعل. وما أحدثه العبدُ فهو فعلٌ له، قائم به، يعودُ إليه حكمهُ، ويُشتق له منه اسمه. وقد أحدِثه العبدُ فهو فعلٌ له، قائم به، يعودُ إليه حكمه، ويُشتق له منه اسمه. وقد أحدِثه الله سبحانه كثيراً مِن الحوادث إليه وأضافها verter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إلى بعض مخلوقاته ، كقوله : ﴿ الله يَتوفى الأنفسَ حين موتها والتي لم تمت في منامها ﴾ <sup>(۱)</sup>. وقال : ﴿ قل يتوفاكم مَلَك الموت الذي وُكُل بكم ﴾ <sup>(۲)</sup> وقال : ﴿ توفته رسلُنا ﴾ <sup>(۳)</sup> وقال : ﴿ إذ يُوحي ربك إلى الملائكة اني معكم فَنَبَتوا الذين آمنوا سألتي في قلوب الذين كفروا الرعب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ يثبّت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا ﴾ <sup>(0)</sup> ، وقال : ﴿ وأنزل الله عليك الكتاب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ قل نزَّله روح وقال : ﴿ فكلاً أخذنا بذنبه ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ فأخذهم العذاب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ قل نزَّله روح وقال : ﴿ فكلاً أخذنا بذنبه ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ فأخذهم العذاب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ وقل تكثر . وقال : ﴿ فكلاً أخذنا بذنبه ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ فأخذهم العذاب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ وقل تكثر . وقال : ﴿ فكلاً أخذنا بذنبه ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ فأخذهم العذاب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ وَاضافها إلى وقال : ﴿ فكلاً أخذنا بذنبه ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ فأخذهم العذاب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ وَاضافها إلى وقال : ﴿ فكلاً أخذنا بذنبه ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ فأخذهم العذاب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿ وَاضافها إلى وقال : ﴿ فكلاً أخذنا بذنبه ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ فأخذهم العذاب ﴾ <sup>(1)</sup> وقال : و وَالا كثر . ومانه هذه الأفعال إلى نفسه إذ هي واقعة بخلقه ومشيئته وقضائه . وأضافها إلى أسبابها إذ هو الذي جعَلها أسباباً لمحمولها بين الإضافتين . ولا تناقض بين السببين . وإذا أسبابها إذ هو الذي جعَلها أسباباً لمحمولها بين الإضافتين . ولا تناقض بين السببين . وإذا أسبابها إذ هو الذي جعَلها أسباباً محمولها بين الإضافتين . ولا تناقض بين السببين . وإذا أسبابها إذ هو الذي جعَلها أسباباً محمولها بين الإضافتين . ولا تناقض بين السببين . وإذا أسبابها إذ هو الذي جعَلها أسباباً محمولها بين الإضافتين . ولا تناقض بين السببين . وإذا أسبابها إذ هو الذي أن إضافة الفعل الاختياري إلى الحيوان بطريق النسب . ون م ي أسبابها إذ هو الذي خليا في الما منهم الما من ي أله الن المان . ووقوعه بإر ادته لا يُنافي إضافة الفعل الرب سبحانه خلقاً ومشيئةً وقدراً . ونظيره قوله تعالى : ﴿ إنا لما طغَى الما حلناكم في الجارية كراما وقال لنوح : ﴿ أمل ما من كل روجين ائنين ﴾ الرب سبحانه هو الذي حملهم فيها بإذنه وأمره ومشيئته ، ونوحً حملهم بفعله ومباشرته .

فصل: وأما قولُ الجاحظ إن العبدَ يُحدث أفعالَه الاختياريةَ مِن غير إرادةٍ منه. بل بمجرد القدرة والداعي. فإنْ أراد نفيَ إرادةٍ العبد وجَحْدَ هذه الصفة عنه فمكابرةً لاتنكر مِن طوائفَ هم أكثرُ الناس مكابرةَ وجحداً للمعلوم بالضرورة، فلا أرْخص مِن ذلك عندهم وإن أراد أن الإرادةَ أمر عدَمي، وهو كونةُ مغلوب لا مُلجأ، فيقال: هذا العدَمُ مِن لوازم الإرادة لا إنه نفسها. وكونُ الإرادة أمراً عدمياً مكابرٌ. أخرى، وهي بمنزلة قول القائل القدرةُ أمرٌ عدَمي لأنها بمعنى عدَم العجز. والكلامُ

- (١) سورة الزمر الآية: ٤٢.
- (٢) سورة السجدة الآية : ١١.
- (٣) سورة الأنعام الآية : ٦١.
- (٤) سورة الأنفال الآية: ١٢.
- ۵) سورة ابراهيم الآية: ۲۷.
- (٦) سورة النساء الآية: ١١٣.
- (٧) سورة النحل الآية : ١٠٢.

- (٨) سورة النحل الآية : ١١٣.
  - (٩) سورة غافر الآية: ٥.
- (١٠) سورة العنكبوت الآية : ٤٠.
  - (١١) سورة القمر الآية : ٤٢.
  - (١٢) سورة الحاقة الآية: ١١.
  - (١٣) سررة هود الآية : ٤٠.



عدَمي لأنه عدُم الخَرَس. والسمعُ البصرُ عدميّ لأنها عدمُ الصمم والعمى. وأما قولُه إن الفعل يقع بمجرد القدرةِ وعلم الفاعل بما فيه من الملاءمة فمكابرة ثالثة فإن العبد يجدُ مِن نفسه قدرةً على الفعل وعلماً بمصلحته ولا يفعُله لعدم إرادته له ليا في فِعْله مِن فوات محبوب له أو حصول مكروه إليه، فلا يُوجبُ القدرةُ والعلمُ وقوعَ الفعل ما لم تقارنها الإرادة.

فصل: وأما قولُ الآخر إن كونَ النفس مريدةً أمر ذاتي لها فلا يُعلل، إلى آخره [ فهو ] كلام في غاية البطلان. فهب أنا لا نطلبُ علةً كونها مريدةً فكونُها كذلك هو مخلوق فيها أم غير مخلوق، وهي التي جَعَلتْ نفسها كذلك أم فاطرُها وخالقها هو الذي جعلها كذلك، وإذا كان سبحانه هو الذي أنشأها مجميع صفاتها وطبيعتها وهيئاتها فكونُها مريدةً هو وصف لها وخالقها خالق لأوصافها فهو خالق لصفة المريدية فيها. فإذا كانت تلك الصفة سبباً للفعل، وخالق السبب خالقٌ للمسبَّب، والمسبَّبُ واقع بقدرته ومشيئته وتكوينه. وهذا مما لا ينكره إلا مكابر معاند.

فصل: وأما قولُ الطائفة الأخرى إن الله سبحانه خَلَق فيه إرادةً صالحة للضدين فاختار أحدَهما على الآخر، ولا ريبَ أن الأمر كذلك، ولكنّ وقوع أحد الضدين باختياره وإيثاره له وداعية إليه لا يخرجُه عن كونه مخلوقاً للرب سبحانه مقدوراً له مقدَّراً على العبد واقعاً بقضاء الرب وقدره، وإنه لو شاء لَصرفَ داعيةً العبد وإرادتَه عنه إلى ضده، فهذه هي البقيةُ التي بقيت على هذه الفرقة من إنكار القدر فلو ضموها عنه إلى ضده، فهذه هي البقيةُ التي بقيت على هذه الفرقة من إنكار القدر فلو ضموها إلى قولم لأصابوا كل الأصابة، ولكانوا أسعدَ بالحق في هذه المسألة من سائر الطوائف. وتعقيقُ ذلك أن الله سبحانه بعدله وحكمته أعطى العبد قدرةً وإرادةً يتمكن بها من جَلْب ما ينفعه ودَفْع ما يضره، فأعانه بأسباب ظاهرة وباطنة. ومن وأعانه بإرسال رسله وإنزال كتبه وقرّن به ملائكته، وأزال عنه كل علة يحتج بها عليه، ثم فطرهم سبحانه على إرادة ما ينفعهم وكراهةٍ ما يؤذيهم ويضرهم كما فطر على وأعانه بإرسال رسله وإنزال كتبه وقرّن به ملائكته، وأزال عنه كل علة يحتج بها دذلك الحيوانَ البهمٍ. ثم كان كثيرٌ مما ينفعهم وكراهةٍ ما يؤذيهم ويضرهم كما فطر على وأعانه إلى النهم مسحانه على إرادة ما ينفعهم وكراهةٍ ما يؤذيهم ويضرهم كما فطر على وأعانه إلى الهم منه وإنزال كتبه وقرّن به ملائكته، وأزال عنه كل علة يحتج بها ينه ثم فطرهم سبحانه على إرادة ما ينفعهم وكراهةٍ ما يؤذيهم ويضرهم كما فطر على وأعانه إلى الدهمٍ. ثم كان كثيرٌ ما ينفعهم لا علم لهم به على التفصيل. والذي يعلمونه ذلك الحيوانَ البهمٍ. ثم كان كثيرٌ ما ينفعهم لا علم لمم به على التفصيل. والذي يعلمونه إن النافع أمرٌ مشترك بينهم وبين الحيوانات. وثم أمورٌ عظيمة هي أنفعُ شيء لمم، وما المولاح لهم ولا مادة ولا سعادة إلا بمعرفتها وطلبها وفعلها، ولا سبيلَ لهم إلى ذلك ي النافع منه وتعريفٍ خاص، فأرسل إليهم رسله، وأنول عليهم كتبه، فعرفهم ما هو

الأنفعُ لهم وما فيه سعادتهم وفلاحُهم فصادَقَتْهم الرسلُ مشتغلين بأضدادها قد ألِفوها وساكَنُوها وجَرَتْ عليها عوائدُهم حين ألِفتها الطباعُ فأخبرتهم الرسُل أنها أضرُّ شيء عليهم وأنها من أعظم أسباب ألمهم وفواتٍ أربهم وسرورهم، فنهضت الإرادةُ طالبة للسعمادة والفلاح، إذ الدعموةُ إلى ذلمك محركةٌ للقلموب والأسماع والأبصمار إلى الاستجابة، فقام داعي الطبع والإلفِ والعادةِ في وجه ذلك الداعي معارضاً له، يَعدُ النفسَ ويمنيها ويرغبها ويزين لها ما ألفته واعتادته لكونه ملائهًا له. وهو نقد عاجل، وراحةٌ مؤثرة، ولذة مطلوبة، ولهو ولعب وزينة وتفاخر وتكاثر، وداعي الغلاح يدعو إلى أمر آجل في دار غير هذه الدار لا يُنال إلا بمفارقة ملاذها وطيباتها ومسراتها وتجرع مرارتها والتعرض لآفاتها وإثار الغير لمحبوباتها ومشتهياتها، يقول خذ ما تراه ودعْ ما سمعت به، فقامت الإرادةُ بين الداعيين تصغي إلى هذا مرة وإلى هذا مرة. فههنا معركةُ الحرب ومحل المحنة فقتيل وأسير وفائز بالظفر والغنيمة. فإذا شاء الله سبحانه رحمةً عبدٍ جَذَب قوي إرادته وعزيمته إلى ما ينفعه ويحييه الحياةَ الطيبة ، فأوْحَى إلى ملائكته أن ثَبّتوا عبدي واصرفوا همتَه وإرادتَه إلى مرضاتي وطاعتي. كما قال تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبِكَ إِلَى المَلائِكَةِ أَنِي مَعْكَمٍ فَتُبْتُوا الذين آمنوا ﴾ <sup>(١) َ</sup>وقال النبي عَلَيْهُ : ﴿ إِنَّ لَلْمَلْكَ بِقَلْبِ ابْنِ آدَمَ لَهُ ، وَلَلْشَيْطَانَ لَمْهُ ، فَلَمَهُ المَلْكَ إيعادُ بالخير وتصديقٌ بالوعد، ولمة الشيطان إيعاد بالشر وتكذيب بالحق، ثم قرأ: ﴿ الشيطان يعدكم الفقرَ ويأمركم بالفحشاء والله يعِدُكم مغفرة منه وفضلاً ﴾ (٢) وإذا أراد خذلانَ عبد أمسك عنه تأييدَه وتثبيتَه وخلى بينه وبين نفسه. ولم يكن بذلك مضلاً له لأنه قد أعطاه قدرةً وإرادةً وعرفه الخيرَ والشر وحذره طريقَ الهلاك وعرَّفه بها، وحضَّه على سلوك طريق النجاة وعرَّف بها . ثم تركه وما اختار لنفسه وولاه ما تولى، فإذا وَجدَ شراً فلا يلومنَّ إلا نفسته.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال القدّري: فتلك الإرادةُ المعينة المستلزِمةُ للفعل المعين إن كانت بإحداث العبد فهو قولُنا ، وإن كانت بإحداث الرب سبحانه فهو قولُ الجبري ، وإن كانت بغير محدثٍ لزمَ المحَال.

قال السني: لا تفتقرُ كل إرادةٍ من العبد إلى مشيئةٍ خاصة مِن اللهِ تُوجب حُدوثها .

(٢) سورة البقرة الآية : ٢٦٨ .

(1) سورة الأنفال الآية: ١٢.

Died by registered version)CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

بل يكفي في ذلك المشيئة العامة لجعله مريداً ، فإن الإرادة هي حركة النفس ، والله سبحانه شاء أن تكون متحركة ، وأما أن تكون كلَّ حركة تستدعي مشيئة مفردة فلا . وهذا كما أنه سبحانه شاء أن يكون الحيُّ متنفَّساً ولا يفتقرُ كلَّ نَفَس مِن أنفاسه إلى مشيئة خاصة . وكذلك شاء أن يكون هذا الماء بجملته جارياً ، ولا تفتقرُ كلَّ قطرة منه إلى مشيئة خاصة يجري بها الماء ، وكذلك مشيئته لحركات الأفلاك وهبوب الرياح ونزول الغيث ، وكذلك خطرات القلوب ووساوس النفس ، وكذلك مشيئته أن يكون العبد متكلماً لا يستلزم أن يكون كلَّ حرف بمشيئته فركات الأفلاك وهبوب الرياح تبين ذلك فهو سبحانه شاء أن يكون كلَّ حرف بمشيئته غير مشيئة الحرف الآخر . وإذا تبين ذلك فهو سبحانه شاء أن يكون كلَّ حرف بمشيئته غير مشيئة الحرف الآخر . وإذا للضدين ، فإذا شاء أن يكون كلَّ حرف بمشيئته فير مشيئة الحرف الآخر . وإذا وإذا شاء أن يُضله تركة ونفسته وتخلَّى عنه . والنفس متحركةلا بطبعها لا بد لما من مراد محبوب هو مألوهُها ومعودُها فإن لم يكن الله وحدة أه هو معبودها ومرادها ، وإلا كان غيرُه لها معبوداً ومراداً ولا بد ، فإن حركتها ومحبتها من لوازم ذاتها ، وإلا يقب رتبها وفاطرها وتعبده أحبت غيرة وعبَدتُه ، وإن لم تتعلق إرادتها با بفان لم مراد محبوب هو مألوهُها ومعبودُها فإن لم يكن الله وحدة أه هو معبودها ومرادها ، وإلا مراد عبوب هو مألوهُها ومعبودُها فإن لم يكن الله وحدة أه مل معبودها ومرادها ، وإلا مراد عبوب هو مألوهُها ومعبودُها فإن لم يكن الله وحدة أه من معبودها ومرادها ، وإلا مراد عبوب هو مألوهُها ومعبودُها فإن لم يكن الله وحدة أو من لوازم ذاتها ، فإن لم مراد عبوب هو مألوهُها ومعبودُها فإن لم يكن الله وحدة أه هو معبودها ومرادها ، وإلا ما ما من يُولا ما معبوداً ومراداً ولا بد ، فإن حركتها ومحبتها من لوازم ذاتها ، فإن لم ماده ما رابها وفاطرَها وتعبده أحبت غيرة وعبَدتُه ، وإن لم تتعلق إرادتها بما ينفعها في ما مادها تعلقت عا يفرها فيها ولا بد ، فلا تعطيل في طبيعتها وهكذا خلقت .

فإن قلت: فأين مشبئةُ الله لهداها وضلالها، قلت: إذا شاء إضلالَها تركَها ودواعيَها وخلَّى بينها وبين ما تختاره، وإذا شاء هداها جَذَب دواعيَها وإرادتَها اليه وصَرَف عنها موانعَ القبول، فيُمدَّها على القدر المشتركِ بينها وبين سائر النفوس بإمداد وجودي ويصرفُ عنها الموانعَ التي خلّى بينها وبين غيرها فيها. وهذا بمشيئته وقدرته، فلم يخرجُ شيء من الموجودات عن مشيئته وقدرته وتكوينه البتة. لكنْ يكون ما يشاء بأسباب وحِكم. ولو أن الجبريةَ أثبتتُ الأسبابَ والحِكم لانحلَّتْ عنها عقدُ هذه المسألة. ولو أن القدريةَ سحبتْ ذيلَ المشيئةِ والقدرَ والخلْق على جميع الكائنات، مع إثباتِ الحِكم والغاياتِ المحمودة في أفعال الرب سبحانه، لانحلَّت عنها عقدُها. وبالله التوفيق.

۳..



## الباب الحادي والعشرون في تنزيه القضاء الإلهي عن الشر

قال الله تعالى: ﴿ قُل اللهم مالك الْمُلكِ تُؤْتِي الملكَ من تشاء، وتنزع الملكَ مِمَّنْ تشاء وتُعزّ من تشاء وتُذلُّ من تشاء، بيدِكَ الخيرُ إنك على كُلّ شَيء قديرٌ ﴾ (١) فصدر الآية سبحانه بتفرده بالملك كله. وأنه هو سبحانه هو الذي يُؤتيه من يشاء لا غيرُه. فالأول تفردُه بالملك، والثاني تفرُدُه بالتصرف فيه. وأنه سبحانه هو الذي يعز مَن يشاء بما يشاء مِن أنواع العز ، ويذل من يشاء بسَلْب ذلك العز عنه . وأن الخير كله بيديه ليس لأحد معه منه شيء ، ثم ختمها بقوله : ﴿ إِنَّكَ على كُلَّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ (٢) . فتناولت الآيةُ مُلكه وحدَه وتُصرفَه وعموم قدرته . وتضمنت أن هذه التصرفات كلها بيده، وأنها كله خيرٌ، فسَلْنُهُ الملكَ عمن يشاء وإذلالُه من يشاء خير، وإن كان شرآ بالنسبة إلى المسلوب الذليل، فإن هذا التصرفَ دائـر بين العـدل والفضـل والحكمـة والمصلحة لا يخرج عن ذلك، وهذا كلُّه خير يُحمد عليه الربُّ ويُثنى عَليه به كما يُحمد ويُثنى عليه بتنزيهه عن الشر ، وأنه ليس إليه كما ثبتَ في صحيح مسلم أن رسولَ الله مَنْالَةُ عَالَيْهُ كَانَ يَثْنَى عَلَى رَبُّهُ بَذَلْكَ فِي دَعَاءُ الاستفتاح في قوله: (لبيك وسعدَيْك، والخير في يديك والشر ليس إليك، أنا بك وإليك. تباركتَ وتعاليت، فتبارك وتعالى عن نسبة الشر إليه، بل كلٌّ ما نُسب إليه فهو خير. والشر إنما صار شراً لانقطاع نسبتِه وإضافتـه إليه. فلو أضيف إليه لم يكن شراً كما سيأتي بيانه. وهو سبحانه خالقُ الخير والشر . فالشرُّ في بعض مخلوقاته لا في خلْقِه وفِعله . وخلقُه وفِعْله وقضاؤه وقدرُه خير كله . ولهذا تنزه سبحانه عن الظلم الذي حقيقتُه وَضْعُ الشيء في (٢) سورة التحريم الآية : ٨. ۲٦. سورة آل عمران الآية: ٢٦.

Dired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

غير موضعه كما تقدم. فلا يضعُ الأشياءَ إلا في مواضعها اللائقةِ بها. وذلك خير كله. والشرُّ وَضْعُ الشيء في غير محلَّه. فإذا وُضع في محله لم يكن شراً. فعُلم أن الشر ليس إليه. وأسماؤه الحسنى تَشهد بذلك، فإن مُنها القدّوسَ السلام العزيزَ الجبارَ المتكبّرَ. فالقدوسُ المنزهُ مِن كل شر ونقص وعيب، كما قال أهل التفسير هو الطاهرُ مِن كل عيب المنزهُ عما لا يليق به. وهذا قولُ أهل اللغة. وأصلُ الكلمة مِن الطهارة والنزاهة. ومنه بيت المقدس لأنه مكانٌ يُتطهر فيه من الذنوب، ومَن أمَّه لا يريدُ إلا الصلاة فيه رَجَعَ مِن خطيئته كيوم ولَدَته أُمُّه، ومنه سُميت الجنةُ حظيرةَ القُدس لطهارتها من آفات الدنيا. ومنه سُمى جبريلُ روحَ القدس لأنه طاهر من كل عيب. ومِنه قولُ الملائكة: ﴿وَنحن نسبحُ بحمدك ونقدُّسُ لك ﴾ (١) فقيل: المعنى ونقدس أنفسنا لك، فعُدّي باللام . وهذا ليس بشيء . والصواب أن المعنى نقدسك وننزهك عما لا يليق بك. هذا قولُ جمهور أهل التفسير . وقال ابن جرير : ونقدسُ لك ننسُبك إلى ما هو مِن صفاتك من الطهارة مِن الأدناس، ومما أضاف إليك أهلُ الكفر بك. قال: وقال بعضهم: نعظمك ونمجدك. قاله أبو صالح. وقال مجاهد: نعظمك ونكبرك. انتهى. وقال بعضهم: ننز هك عن السوء فلا ننسبُه إليك. واللامُ فيه على حَدَّها في قوله ردف لكم، لأن المعنى تنزيهُ الله لا تنزيه نفوسهم لأجله. قلت: ولهذا قُرن هذا اللغظُ بقـولهم: فنسبح بحمدك كله فإن التسبيح تنزيه الله سبحانه عن كل سوء . قال ميمون بن مهران : سبحانَ الله كلمة يُعظم بها الربُّ ويحاشَى بها مِن السوء . وقال ابن عباس : هي تنزية للهِ مِن كل سوء . وأصلُ اللفظة مِن المباعدة . من قولِهم : سبّحتُ في الأرض ، إذًا تباعدتُ فيها. ومنه: ﴿ كُلٌّ في فلك يسبحون﴾ (٢) . فمن أثنى على الله ونزهه عن السوء فقد سبحه. ويقال: سبِّحَ اللهَ وسبح له، وقدَّسه وقدَّس له، وكذلك اسمُه السلام. فإنه الذي سَلِمَ من العيوب والنقائص. ووصفُه بالسلام أبلغُ في ذلك مِن وَصْفه بالسالم. ومِن مُوجِبات وصفه بذلك سلامةٌ خَلْقهِ مِن ظُلمه لهم. فسَلِم سبحانه مِن إرادة الظُّلم والشر، ومن التسمية به، ومِن فعلِه، ومِن نسبته إليه. فهو السلامُ مِن صفات النقص وأفعال النقص وأسماء النقص، الْمُسلِّم لخَلْقِهِ مِن الظلم، وهذا وَصَف سبحانه ليلة القدر بأنها سَلامٌ، والجنة بأنها دارُ السلام، وتحيةُ أهلها السلام. وأثنَى على أوليائه بالقول السلامُ. كلَّ ذلك السالِمُ من العيوب. وكذلك الكبيرُ مِن أسمائه، والمتكبر. قال قتادةُ

(١) سورة البقرة الآية: ٣٠.

\* • ٢

(٢) سورة الأنبياء الآية : ٣٣.

re applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وغيره: هو الذي تكبر عن السوء. وقال أيضاً : الذي تكبر عن السيئات. وقال مُقاتل : المتعظمُ عن كل سوء. وقال أبو إسحاق: الذي يَكْبُر عن ظلم عباده. وكذلك اسمُه العزيزُ الذي له العزةُ التامة. ومِن تمام عزيِّه براءتُه عن كل سوء وشر وعيب، فإن ذلك ينافي العزةَ التامَّة. وكذلك اسمُه العَلَىُّ الذي علا عن كل عيب وسوء ونقص. ومن كمال مُلوه أن لا يكون فوقه شيء . بل يكون فوق كل شيء ، وكذلك اسمه الحميدُ ، وهو الذي له الحمدُ كله. فكمالُ حَمده يُوجب أن لا يُنْسب إليه شر ولا سوء ولا نقص لا في أسمائه ولا في أفعاله ولا في صفاته . فأسماؤه الحسنى تمنعُ نسبة الشر والسوء والظلم إليه، مع أنه سبحانه الخالقُ لكل شيء. فهو الخالقُ للعباد وأفعالهم وحركاتهم وأقوالهم. والعبدُ إذا فَعل القبيحَ المنهى عنه كان قد فعل الشر والسوء. والربُّ سبحانه هو الذي جعله فاعلاً لذلك. وهذا الجعلُ منه عدل وحكمة وصواب، فجعْلُه فاعلاً خير ، والمفعولُ شر قبيح. فهو سبحانه بهذا الجَعْل قد وَضع الشيء موضعه لما له في ذلك من الحكمة البالغة التي يُحمد عليها. فهو خير وحكمة ومصلحة، وإن كان وقوعُه مِن العبد عيباً ونقصاً وشراً . وهذا أمر معقول في الشاهد . فإن الصانعَ الخبير إذا أخذ الخشبةَ العوجاء والحجرَ المكسور واللبنةَ الناقصة فوضعَ ذلك في موضع يليقُ به ويناسبه كان ذلك منه عدلاً وصواباً يُمدح به، وإن كان في المحل عِوجٌ ونقص وعيب يُذم به المحل. ومَن وضع الخبائثَ في موضعها ومحلها اللائق بها كان ذلك منه حكمةً وعدلاً وصواباً . وإنما السفة والظلم أن يضعها في غير موضعها . فمن وَضع العهامةَ على الرأس، والنعلِّ في الرجل، والكُحْل في العين، والزبالة في الكناسة، فقد وَضع الشيء موضيعه، ولم يظلم النعلِّ والزبالةَ إذ هذا محلُّهما . ومِن أسمائه سبحانه العدلُ والحكيم الذي لا يضع الشيء إلا في موضعه . فهو المحسنُ الجواد الحكم العدل في كل ما خَلَقَه وفي كل ما وَضعه في محله وهيأه له. وهو سبحانه له الخلقُ والأُمرُ. فكما أنه في أمره لا يأمر إلا بأرجح الأمرين، ويأمُرُ بتحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المغاسد وتقليلها، وإذا تَعارضَ أمران رجحَ أحسنُهُما وأصلحهما. وليس في الشريعة أمر يُفعل إلا ووجودُهُ للمأمور خير مِن عدمه، ولا نهيَّ عن فعل إلا وعدمُه خير مِن وجوده.

فإن قلتَ: فإذا كان وجودُه خيراً مِن عدمِهِ فكيف لا يشاء وجودَه، وإذا كان عدمُه خيراً من وجوده فكيف يشاء وجودَه،؟ فالمشيئةُ العامةُ تنقضُ عليك هذه القاعدةَ الكليةَ ـ قلت: لا تنقضها لأن وجوده وإن كان خيراً مِن عدمِه فقد يستلزم

Siled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وجودُه فوات محبوب له هو أحبُّ إليه مِن وقوع هذا المأمور مِن هذا المعنى. وعدمُ المنهيِّ وإن كان خيراً مِن وجودِه فقد يكون وجودُه وسيلةً وسبباً إلى ما هو أحبُّ إليه مِن عدمه. وسيأتي تمامُ تقرير ذلك في باب اجتماع القدر والشرع وافتراقسها إن شاء الله. والربُّ سبحانه إذا أمر بشيء فقد أحبه ورضيَه وأراده وبيّنه. وهو لا يحب شيئاً إلا ووجودُه خير مِن عدمه. وما نهَى عنه فقد أبغضه وكرهة. وهو لا يبغضُ شيئاً إلا وعدمُه خير مِن وجوده، هذا بالنظر إلى ذات هذا وهذا. وأمّا باعتبار إفضائه إلى ما يجب ويكره فله حكم آخرُ. ولهذا أمر سبحانه عبادَه أن يأخذوا بأحسن ما أنزل إليهم. فالأحسنُ هو المأمورُ به، وهو خيرٌ مِن المنهيّ عنه. وإذا كانت هذه سنتَه في أمره ويفعلَه خيراً مِن أن لا يخلقه وقضائه وقدرِه. فيا أراد أن يخلقه أو يفعلَه كان أن يخلقه ويفعلَه خيراً مِن أن لا يخلقه ولا يفعله، وبالعكس. وما كان عدمُه خيراً من وجوده ويفعلَه خيراً مِن أن لا يخلقه ولا يفعله، وبالعكس. وما كان عدمُه خيراً من وجوده

فإن قلتَ: فلِمَ خلقَه وهو شر؟ قلتُ: خلقه له وفعلُه خيرٌ لا شر، فإن الخلقَ والفعلَ قائم به سبحانه، والشرُّ يستحيل قيامه به واتصافه به. وما كان في المخلوق من شر فلعدم إضافته ونسبته إليه. والفعل والخلق يضاف إليه فكان خيراً. والدن شاءه كلَّه خير والذي لم يشأ وجوده بقي على العدم الأصلي وهو الشر، فإن الشر كلَّه عدم، وإن سببه جهلٌ وهو عَدمُ العلم، أو ظُلَم وهو عدم العدل. وما يترتبُ على ذلك مِن الآلام فهو من عدم استعداد المحلّ وقبوله لأسباب الخيرات واللذات.

فإن قلت: كثير من الناس يطلق القولَ بأن الخير كله من الوجود ولوازمه والشر كله من العدَم ولوازمه، والوجودَ خير والشرَّ المحضَ لا يكون إلا عدماً ۔ قلتُ: هذا اللفظُ فيه إجمال. فإن أريد به أن كل ما خَلقه الله وأوجده ففيه الخير ووجودُه خير من عدمه، وما لم يخلقه ولم يشأه فهو المعدومُ الباقي على عدمه ولا خيرَ فيه، إذ لو كان فيه خير لفعله. فإنه بيده الخير، فهذا صحيح. فالشرَّ العدّمي هو عدمُ الخير. وإن أريد أن كل ما يلزم الوجودَ فهو خير وكل ما يلزمُ العدم فهو شر، فليس بصحيح. فإن الوجودَ قد يلزمه شر مرجوح، والعدم قد يلزمه خير راجح. مثالُ الأول النارُ والمطرُ والحر والبرد والثلج ووجودُ الحيوانات، فإن هذا موجود ويلزمه شرّ جزئي مغمور بالنسبة إلى ما في وجود ذلك من الخير. وكذلكُ المأمور به قد يلزمه مِن الألَم والمشقة

e applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل؛ وتحقيق الأمر أن الشر نوعان، شر متحض حقيقي مِن كل وجه، وشر نسبي إضافي من وجه دون وجه. فالأول لا يدخل في الوجود، إذ لو دخل في الوجود لم يكن شراً محضاً. والثاني هو الذي يدخل في الوجود. فالأمور التي يُقال هي شرور إما أن تكون أموراً عدمية أو أموراً وجودية. فإن كانت عدمية فإنها إما أن تكون عدماً لأمور ضرورية للشيء في وجوده، أو ضرورية له في دوام وجوده وبقائه، أو ضرورية له في كماله. وإما أن تكون غيرَ ضرورية له في وجوده ولا بقائه ولا كماله مرورية له في كماله. وإما أن تكون غيرَ ضرورية له في وجوده ولا بقائه ولا كماله وإن كان وجودُها خيراً من عدمها. فهذه أربعة أقسام. فالأول كالإحساس والحركة والنفَس للحيوان. والثاني كقوة الاغتذاء والنمو للحيوان المغتذي النامي. والثالث كصحته وسمعه وبصره وقوته. والرابع كالعلم بدقائق المعلومات التي العلم بها خير من والنفاس للحيوان. والثاني كقوة الاغتذاء والنمو للحيوان المغتذي النامي. والثالث والنفس للحيوان والثاني كقوة الاغتذاء والنمو للحيوان المغتذي النامي. والثالث والنفس للحيوان والثاني كقوة الاغتذاء والنمو للحيوان المغتذي النامي والثالث والنفس للحيوان والثاني كقوة الاغتذاء والنمو الحيوان المغتذي النامي والثالث الجهل وليست ضرورية له. وأما الأمور الوجودية فوجود كل ما يُضاد الحياة والبقاء والكمال، كالأمراض وأسبابها، والآلام وأسبابها، والموانع الوجودية التي تمع حصول الجهل وليست فرورية له. وأما الأمور أوجودية فوجود كل ما يُضاد الحياة والبقاء والكمال، كالأمراض وأسبابها، والآلام وأسبابها، والموانع الوجودية التي تمع حصول الجهل وليست فرورية له. وأما الأمور الوجودية فوجود كل ما يُضاد الحياة والبقاء والكمال، كالأمراض وأسبابها، والآلام وأسبابها، والموانع الوجودية المي تمومول والكمال، كالأمراض وأسبابها، والوليع ولي الموديئة المانعة من وصول الخير ووصوله إلى المحل القابل له المستعد لحصوله، كالمواد الرديئة المانعة من وصول الغذاء إلى أعضاء البدن وانتفاعها به، وكالمقائد الباطلة والإرادات الفاسدة المانعة الغذاء إلى أعضاء البدن وانتفاعها به، وكالمقائد الباطلة والإرادات الفاسدة المانعة

إذا عُرف هذا فالشرُّ بالذات هو عدمُ ما هو ضروري للشيء في وجوده أو بقائه أو كماله. ولهذا العدم لوازمُ مِن شر أيضاً. فإن عدمَ العلم والعدل يلزمها مِن الجهل والظلم ما هو شرور وجودية. وعدمُ الصحة والاعتدال يلزمهما مِن الألم والضرر ما هو شر وجودي. وأما عدمُ الأمور المستغنى عنها كعدم الغنى المفرط، والعلوم التي لا يضر الجهل بها، فليس بشر في الحقيقة، ولا وجودُها سبباً للشر. فإن العلم من حيث هو علْمٌ والغنى من حيثُ هو غنّى لم يُوضع سبباً للشر، وإنما يترتب الشر مِن عدم صفة تقتضي الحير، كعدم العفة والصبر والعدل في حق الغنيّ. فيحصلُ الشر له في غناه معدمَ هذه الصفات. وكذلك عدمُ الحكمة ووضعُ الشيء موضعة. وعدمُ إرادة الحكمة في حق صاحب العلم يوجبُ ترتبَ الشر له على ذلك. فظهرَ أن الشر لم يترتب إلاً على عدم . وإلا فالموجودُ مِن حيث وجودُه لا يكون شراً ولا سبباً للشر. فالأمورُ الوجودية ليست شروراً بالذات بل بالقرض من حيث أنها تنضمن عدم أمرور الوجودية ليست شروراً بالذات بل بالقرض من حيث أنها تنضمن عدم أمرور إلى أمور رية أن نافعة . فإنك لا تجد شيئاً من الأفعال التي هي شر إلا وهي كمال بالنسبة إلى أمور وجهة الشرفية بالنسبة إلى أمور أخر. مثالُ ذلك أن الظلم يمدر عن قرور Dired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

تطلب الغلبة والقهر وهي القوةُ الغضبيةُ التي كمالُها بالغلبة ولهذا خُلقت، فليس في ترتّب أثرها عليها شر مِّن حيث وجوده، بل الشر عدمُ ترتب أثرها عليها البتة، فتكون ضعيفةً عاجزة مقهورة وإنما الشر الوجوديِّ الحاصلُ شرٌّ إضافي بالنسبة إلى المظلوم بفواتٍ نفسه، أو ماله، أو تصرفه، وبالنسبة إلى الظالم لا مِن حيثُ الغلبةُ والاستيلاء ولكن مِن حيثُ وَضْع الغلبةِ والقهر والاستيلاء في غير موضعه . فعَدل به مِن محله إلى غير محله. ولو استعمل قوةَ الغضب في قهر المؤذي الباغي مِن الحيوانات الناطقة والبهيمة لكان ذلك خيراً ، ولكن عدّل به إلى غير محله فوضعَ القهر والغلبةَ موضعَ العدُّل والنَّصَفة ، ووَضع الغلظَة موضعَ الرحمة ، فلم يكن الشر في وجودٍ هذه القوة ولا في تَرتب أثرها عليها مِن حيثُ هما كَذلك، بل في إجرائها في غير مجراها ومثالُ ذلك مالا جارٍ في نهر إلى أرض يسقيها وينفعها . فكماله في جريانه حتى يصلَ إليها. فإذا عُدل به عن مجراه وطريقه إلى أرض يضرها ويخربُ دورها كان الشر في العدول به عما أعِد له وعدم وصوله إليه. فهكذا الإرادةُ والغضبُ أعِين بهما العبدُ ليوصل بهما إلى حصول ما ينفعه وقهر ما يؤذيه ويهلكه. فإذا استعملا في ذلك فهو كمالُها وهو خير . وإذا صُرفًا عن ذلك إلى استعمال هذه القوة في غير محلها ، وهذه في غير محلها، صار ذلك شراً إضافياً نسبياً. وكذلك النارُ كمالُها في إجراقها، فإذا أحرقتْ ما ينبغي إحراقه فهو خير ، وإن صادفت ما لا ينبغي إحراقه فأفسدته فهو شر إضافي بالنسبة إلى المحل المعين. وكذلك القتلُ مثلاً هو استعالُ الآلةِ القطَّاعة في تفريق اتصال البدن. فقوةُ الإنسان على استعمال الآلة خيرٌ، وكونُ الآلةِ قابلةً للتأثير خير، وكونُ المحل قابلاً لذلك خير، وإنما الِشر نسبي إضافي وهو وضعُ هذا التأثير في غير موضعه والعدولُ به عن المحل اللائق به إلى غيره. وهذا بالنسبة إلى الفاعل، وأما بالنسبة إلى المفعول فهو شر إضافي أيضاً، وهو ما حصلَ له من التألم وفاتَه من الحياة، وقد يكون ذلك خيراً له مِن جهة أخرى خيراً لغيره. وكذلك الوطء. فإن قوةَ الفاعل وقبول المحل كمالٌ. ولكن الشر في العدول به عن المحل الذي يليقُ به إلى محل لا يحسن ولا يليق. وهذه حركةُ اللسان وحركاتُ الجوارح كلها جاريةٌ على هذا المجرى. فظهر أن دخول الشر في الأمور الوجودية إنما هو بالنسبة والإضافةٍ لا أنها مِن حيث وجودها وذواتُها شر . وكذلك السجودُ ليس هو شراً مِن حيث ذاته ووجوده . فإذا أضيف إلى غير الله كان شراً بهذه النسبة والإضافة. وكذلك كلُّ ما وجودُه كفر



وشِرِك إنما كان شراً بإضافته إلى ما جعله كذلك، كتعظيم الأصنام، فالتعظيم من حيث هو تعظيم لا يُمدح ولا يُذم إلا باعتبار متعلَّقه. فإذا كان تعظيماً لله وكتابه ودينه ورسوله كان خيراً محضاً، وإن كان تعظيماً للصنم وللشيطان فإضافته إلى هذا المحل جعلتْه شراً كما أن إضافته السجود إلى غير الله جعلته كذلك.

فصل: ومما ينبغي أن يُعلم أن الأشياء المكوَّنَة مِن موادَّها شيئاً فشيئاً كالنبات والحيوان إما أن يعرض لها النقص الذي هو شر في ابتدائها أو بعد تكونها. فالأول هو بأن يعرض لمادتها من الأسباب ما يجعلها رديئة المزاج ناقصة الاستعداد، فيقع الشر فيها والنقص في خَلَقها بذلك السبب. وليس ذلك بأن الفاعلَ حرمه وأذهب عنه أمراً وجودياً به كهاله، بل لأن المنفعل لم يقبل الكهال والتهام. وعدم قبوله أمرَّ عدّمي ليس بالفاعل. وأما الذي بالفاعل فهو الخير الوجودي الذي يَتقبلُ به كهالَه وتمامه ونقصه. وراشر الذي حصلَ فيه هو مَن عدم إمداده بسبب الكهال فبقي على العدم الأصلي وبهذا يُفهم سرَّ قوله تعالى: ﴿ ما ترى في خلْق الرحمن من تفاوت ﴾ <sup>(١)</sup> فإن ما خلَقه القبول ليس أمراً مخلوقاً يتعلقُ بفعل الوجودي ليس فيه تفاوت ﴾ <sup>(١)</sup> فإن ما خلَقه القبول ليس أمراً مخلوقاً يتعلقُ بفعل الوجودي ليس فيه تفاوت أن فإن ما خلَقه فهو أمر وجودي به كمالُ المخلوق وتمامُه. وأما عيبُه ونقصُه فمن عدم قبوله. وعدمُ القبول ليس أمراً مخلوقاً يتعلقُ بفعل الوجودي ليس فيه تفاوت إنها ما خلَقه مؤلما الخلق، فإن الحلوق وتمامُه. وأما عيبُه ونقصُه فمن عدم قبوله. وعدمُ وعدمُ القبول ليس أمراً مخلوقاً يتعلقُ بفعل الوجودي ليس فيه تفاوت إنها حصل بسبب هذا القبول ليس أمراً مؤلوله تعالى: في ما ترى في خلُق الرحمن من عدم الحلق لامن نفس الحلق القبول ليس أمراً مؤلولة مقطار الوجودي ليس فيه تفاوت إنها حصل بسبب هذا وعدمُ الما من الحلوق أو معامُه. وأما عيبُه ونقصُه فمن عدم قبوله. وعدمُ الما والذي إلى الرب سبحانه هو الحلق وأما العدمُ فليس هو بفاعل له. فإذا لم يتمامه. والذي إلى الرب سبحانه هو الحلق وأما العدمُ فليس هو بفاعل له. فإذا لم التفاوت، وكذلك النبات.

فصل: وأما الثاني وهو الشر الحاصلُ بعد تكونه وإيجاده فهو نوعان أيضاً أحدُهما أن يُقطع عنه الإمدادُ الذي به كمالُه بعد وجوده كما يُقطع عن النبات إمداده بالسقي، وعن الحيوان إمداده بالغذاء، فهو شر مُضاف إلى العدم أيضاً، وهو عدمُ ما يَكملُ به. الثاني حصولُ مضادٍ مناف وهو نوعان. أحدُهما قيامُ مانع في المحل يمنع تأثيرَ الأسباب الصالحة فيه كما تقوم بالبدن أخلاط رديئة تمنع تأثيرَ الغذاء فيه وانتفاعَه به، وكما تقومُ بالقلب إراداتٌ واعتقادات فاسدةٌ تمنع انتفاعَه بالهدى والعلم. فهذا الشر وإن كان وجودياً وأسبابُه وجودية فهو أيضاً مِن عدم القوة والإرادة التي يُدفع بها

(1) سورة الملك الآية: ٣.

re applied by registered version)CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ذلك المانع. فلو وُجدت قوةً وإرادة تدفعه لم يتأثر المحلَّ به. مثالُه غلبةُ الأخلاطِ واستيلاؤها مِن عدم القوة المنضجة لها أو القوةِ الدافعة لما يحتاج إلى خروج، وكذلك استيلاء الإرادات الفاسدة لضعف قرة العفة والصبر، واستيلاء الاعتقادات الباطلة لعدم العلم المطابق لمعلومه . فكلُّ شر ونقص فإنما حصلَ لعدم سبب ضده ، وعدمُ سبب ضده ليس فاعلاً له بل يكفي فيه بقاؤه على العدم الأصلي. الثاني مانع مِن خارج كالبرد الشديد والحرق والغرّق، ونحو ذلك مما يصيبُ الحيوانَ والنبات فيحدثُ فيه الفساد. فهذا لاريبَ أنه شر وجودي مستند إلى سبب وجودي، ولكنه شر نسبي إضافي. وهو خير مِن وجه آخر، فإن وجودَ ذلك الحر والبردِ والماء يترتب عليهُ مصالحُ وخيرات كلية هذا الشر بالنسبة إليها جزئي. فتعطيلُ تلك الأسباب لتفويت هذا الشر الجزئي يتضمن شراً أكثر منه وهو فواتُ تلك الخيرات الحاصلة بها ، فإن ما يحصل بالشمس والريح والمطر والثلج والحر والبرد من مصالح الخلق أضعاف أضعاف ما يحصلُ بذلك مِن مُفاسدَ جزئيةٍ هي في جَنْب تلك المصالح كقطرةٍ في بحر. هذا لو كان شرُّها حقيقياً فكيف وهي خيرٌ مِن وجهٍ وشر مِن وجه، وإن لم يَعلمُ جهةَ الخيرِ فيها كثيرٌ من الناس. فما قَدَّرها الرب سبحانه سُدىً ولا خلِّقها باطلاً . وعند هذا فبُقال الوجودُ إما أن يكون خيراً مِن كل وجه، أو شراً من كل وجه. أو خيراً من وجهٍ شرأ من وجه. وهذا على ثلاثة أقسام: قسمٌ خيرهُ راجحٌ على شره، وعكسه، وقسم مستو خيرهُ وشره. وإما أن لا يكون فيه خيرٌ ولا شر. فهذه ستةُ أقسام. ولا مزيد علَّيها . فبعضُها واقعٌ ، وبعضُها غيرُ واقع .

فأما القسم الأولُ وهو الخيرُ المحضَ مِن كل وجه الذي لا شر فيه بوجه ما فهو أشرفُ الموجودات على الإطلاق وأكملُها وأجلَّها. وكلَّ كمال وخير فيها فهو مستفادً مِن خيره وكماله في نفسه. وهي تستمد منه وهو لايَستمد منها. وهي فقيرة إليه وهو غني عنها. كل منها يسأله كماله. فالملائكةُ تسأله ما لاحياةَ لها إلا به، وإعانتَها على ذِكره وشكره وحسن عبادته وتنفيذ أوامره والقيام بما جعلَ إليهم مِن مصالح العالم العلوي والسفلي، وتسأله أن يغفرَ لبني آدمَ. والرسلُ تَسأله أن يعينَهم على أداء رسالاته وتبليغها، وأن ينصرَهم على أعدائهم، وغيرَ ذلك مِن مصالحهم في مَعاشهم ومَعادهم. وبنو آدمَ كلّهم يسألونه مصالحتهم على تنوعها واختلافها. والحيوانُ كلّه يسأله رزقَه وغذاءة وقوته وما يقيمه ويسأله الدفعَ عنه. والشجرُ والنباتُ يسأله غذاءة وما يكملُ

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

به. والكونُ كله يسأله إمدادَه بقاله وحاله: ﴿ يسأله مَن في السموات والأرض كلَّ يوم هو في شأن﴾ (١) . فأكفُّ جميع العالم ممتدةً إليه بالطلب والسؤال، ويده مبسوطةٌ لهم بالعطاء والنوال. يمينُه ملأى لا يُغيضها نفقة آناءَ الليل والنهار. وعطاؤه وخيره مبذولٌ للأبرار والفجار. له كلٌّ كمال ومنه كلِّ خبر. له الحمد كله، وله الثناء كله، وبيده الخير كله، وإليه يرجعُ الأمر كله، تبارك اسمُه، وتباركتْ أوصافُه، وتباركتْ أفعالُه، وتباركتْ ذاته. فالبركةُ كلها له ومنه. لا يتعاظمه خيرٌ سُئله، ولا تنقصُ خزائنه على كثرة عطائه وبذله. فلو صُور كلٌّ كمال في العالم صورةً واحدةً ثم كان العالم كله على تلك الصورة لكان نسبةُ ذلك إلى كماله وجلاله وجاله دون نسبة سراج ضعيف إلى عن الشمس.

فصل: وأما الأقسامُ الخمسةُ الباقية فلا يدخلُ منها في الوجود إلا ما كانت المصلحةُ والحكمةُ واالخير في إيجاده أكثر من المفسدة. والأقسامُ الأربعةُ لا تدخلُ في الوجود . أما الشرُّ المحض الذي لا خيرَ فيه فذاك ليس له حقيقةٌ بل هو العدم المحض .

فإن قيل: فإبليسُ شرٌّ محض، والكفرُ والشرك كذلك، وقد دخلوا في الوجود، فأي خير في إبليس وفي وجود الكفر؟ قيل: في خلق إبليس مِن الحكم والمصالح والخيرات التي ترتبتْ على وجوده ما لا يَعلمه إلا الله، كما سننبه على بعُضه. فالله سبحانه لم يخلقُه عبثاً ولا قصدَ بخلقه إضرارَ عباده وهلاكَهم. فكمْ لله في خَلْقه مِن حكمةٍ باهرة وحجةٍ قاهرة وآية ظاهرة ونعمة سابغة. وهو وإن كان للأديان والإيمان كالسُّموم للأبدان ففي إيجاد السُّموم مِن المصالح والحكم ما هو خيرٌ مِن تفويتها. وأما الذي لا خيرَ فيه ولا شر فلا يدخلُ أيضاً في الوجود فإنه عبث، فتعالى الله عنه . وإذا امتنع وجودُ هذا القسم في الوجود فدخولُ ما الشرُّ في إيجاده أغلبُ مِن الخير أوْلى بالامتناع. ومَن تأمَّلَ هذا الوجودَ عَلم أن الخبر فيه غالبٌ، وأن الأمراضَ وإن كثرتْ فالصحة أكثر منها، واللذاتُ أكثرُ من الآلام، والعافية أعظمُ مِن البلاء، والغرقُ والحرقُ والهدمُ ونحوُها \_ وإن كثرت \_فالسلامةُ أكثر .ولو لم يوجدْ هذا القسمُ الذي خير، غالبٌ لأجل ما يَعرض فيه من الشر لَفاتَ الخير الغالبُ. وفواتُ الخير الغالب شرٍّ غالب. ومثال ذلك النارُ، فإن في وجودها منافَع كثيرةً، وفيها مفاسدُ، لكنْ إذا قابلنا بين مصالحها ومفاسدها لم تكن لمفاسدها نبسبةُ إلى مصالحها. وكذلك المطرُ (١) سورة الرحين الآية : ٢٩.



والرياحُ والحر والبرد. وبالجملة فعناصُر هذا العالم السَّفلي خيرها ممتزجٌ بشرها، ولكنَّ خيرها غالبٌ. وأما العالمُ العلويّ فيريءٌ مِن ذلك.

فإن قيل: فهلا خَلَق الخلاقُ الحكيم هذه خاليةً مِن الشر بحيث تكون خيراتٍ محضة؟ فإن قلم: اقتضت الحكمةُ خَلْقَ هَذا العالم ممتزجاً فيه اللذةُ بالألم والخيرُ بالشر فقد كان يمكن خلقُه على حالة لا يكون فيه شر كالعالم العلوي ـ سلمنا أن وجود ما الخيرُ فيه أغلبُ مِن الشر أولى مِن عدمِه، فأيُّ خير ومصلحةٍ في وجود رأس الشر كله ومنبعه وقدوة أهله فيه إبليسَ، وأيُّ خير في إبقائه إلى آخر الدهر، وأيّ خير يغلبُ في نشأةٍ يكون فيها تسعةٌ وتسعون إلى النار وواحدٌ في الجنة، وأيّ خير غالب حصلَ بإخراج الأبوين مِن الجنة حتى جرَى على الأولاد ما جَرَى، ولو داما في الجنة لارتفع الشرُّ بالكلية. وإذا كان قد خَلَقهم لعبادته فكيف اقتضت حكمتُه أن صرف البهم عنا ووَفق لها الأقلُّ من الناس. وأيّ خير يغلب في خَلْق الكفر والفسوق والعصيان والظلم والبغي، وأيّ خيرٍ في إيلام غير المكلفين كالأطفال والمجانين. فإن قلتم: فائدتُه التعويضُ انتُّقِض عليكمٌ بإيلام البهائم. ثم وأيّ خير في خَلْق الدّجال وتمكينهِ من الظهور والافتتان به؟ وإذْ قد اقتضت الحكمة ذلك فأي خبر حصلَ في تمكينه من إظهار تلك الخوارق والعجائب، وأي خير في السحر وما يترتب عليه مِن المفاسد والمضار، وأي خير في إلباس الخلق شيعاً وإذاقةً بعضيهم بأسَ بعض، وأي خبر في خلق السموم وذات السموم والحيوانات العادية المؤذية بطبعها، وأي خير في خراب هذه البنية بعد خَلْقها في أحسن تقويم وردّها إلى أرذل العمر بعد استقامتها وصلاحها ، وكذلك خرابُ هذا الدار ومحو أثرها. فإن كان وجودُ ذلك خيراً غالباً فإبطاله إبطالٌ للخير الغالب. دعْ هذا كله فأي خير راجح أو مرجوح في النار وهي دار الشر الأعظم والبلاء الأكبر؟ ولاخلاصَ لكم عن هذه الأسئلة إلا بسد باب الحكم والتعليل، وإسناد الكون إلى محض المشيئة، أو القول بالإيجاب الذاتي وأن الرب لا يفعلَ باختياره ومشيئته.

هذه الأسئلةُ إنما تَرِدُ على مَن يقول بالفاعل المختار ، فلهذا لجأ القائلون إلى إنكار التعليل جملةً فاختاروا أحدَ المذهبين، وتحيزوا إلى إحدى الفئتين. وإلا فكيف تجمعون بين القول بالحكمةِ والتعليل وبين هذه الأمور ؟

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUE AND CE HOUGH

> فالجوابُ بعدُ أن نقول. سبحان الله والحمدُ لله ولا إله إلا الله والله أكبر. بل في تحقيق هذه الكلمات الجوابُ الشافي: ﴿ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِاطْلًا سِبْحَانِكَ فَقْنَا عَذَابَ النار ﴾ (١) . ﴿ وما خلقنا السمواتِ والأرضَ وما بينها لاعبين. ما خلقناها إلا بالحق ﴾ (٢) ﴿ وما خلقنا السموات والأرضَ وما بينها باطلاً، ذلك ظن الذين كفروا، فويلٌ للذيهن كفروا من النار ﴾ (٢) ، ﴿ أفحسبتم أنما خلقناكم عبشاً وأنكم إلينا لا ترجعون. فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو رب العرش الكرُّم ﴾ (٤) . ﴿ الله الذي خَلَق سبعَ سموات ومِن الأرض مثلَهن. يتنزلُ الأمرُ بينهنَ لتعلموا أن الله على كل شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً ﴾ (٥) ﴿ جعل الله الكعبة البيتَ الحرامَ قياماً للناس، والشهرَ الحرام والْهَدْي والقلائد . ذلك لتعلموا أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض وأن الله بكلُّ شيء عليه \$ (1) . ﴿ صُنَّع اللهِ الذي أتقن كلَّ شيء ﴾ (٢) ، و﴿أحسنَ كُلْ شيءٍ خَلَقَه ﴾ (^) . ﴿ ما تَرَى في خلقَ الرحمن مِن تفاوت) (١) . بل هو في غاية التناسب، واقعٌ على أكمل الوجوه وأقربها إلى حصول الغايات المحمودة والحِكم المطلوبة. فلم يكُن تَحصلُ تلك الحِكم والغايات التي انفرد الله سبحانه بعلمها على التفصيل وأطلع مَن شاء مِن عباده على أيسر اليسير منها إلا بهذه الأسباب والبدايات. وقد سأله الملائكةُ المقرّبون عن جنس هذه الأسئلة وأصلها فقال: ﴿ إِنِّي أعلم ما لا تعلمون ﴾ <sup>(١٠)</sup> وأقروا له بكمال العلم والحكمة وأنه في جميع أفعاله على صراط مستقيم. وقالوا: ﴿ سبحانك لا علمَ لنا إلا ما علمتَنا إنك أنت العليم الحكيم﴾(١١) ولمَّا ظهرَ لهم بعضُ حِكمته فيا سألوا عنه وأنهم لم يكونوا يعلمون قال: ﴿ أَلَمُ أَقُلُ لَكُمُ إِنَّي أعلم غيبَ السموات والأرض وأعلم ما تُبدون وما كنتم تكتمون ﴾ (١٢)

فصل: ونحن نذكر أصولاً مهمةً نبين.بها جوابَ هذه الأسئلة. وقد اعترف كثير من المتكلمين ممن له نظرة في الفلسفة والكلام أنه لا يمكن الجوابُ عنها إلا بالتزام

- (1) سورة آل عمران الآية : ١٩١ .
- (٢) سورة الدخان الآية : ٣٩.
  - (٣) سورة الدخان الآية : ٣٨.
- ٤) سورة المؤمنون الآية : ١١٥.
- ۵) سورة الطلاق الآية : ١٢.
- (٦) سورة المائدة الآية : ٩٧ .

- (٧) سورة النمل الآية : ٨٨.
- (٨) سورة السجدة الآية : ٧.
- (٩) سورة الملك الآية : ٣.
- (١٠) سورة البقرة الآية : ٣٠.
- (١١) سورة البقرة الآية : ٣٢.
- (١٢) سورة البقرة الآية : ٣٣ .

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

القول بالموجَب بالذات، أو القول بإبطال الحكمة والتعليل، وأنه سبحانه لا يفعلُ شيئاً لشيء ولا يأمرُ بشيء لحكمة ولا جَعلَ شيئاً من الأشياء سبباً لغيره، وما ثمَّ إلا مشيئةً محضة وقُدرة ترجّح مثلاً على مثل بلا سبب ولا علة، وأنه لايقال في فِعله لِمَ ولا كيف ولا لأي سبب وحكمة، ولا هو معللٌ بالمصالح.

قال الرازي في مباحثه: فإن قيل: فلِمَ لم يخلق الخالقُ هذه الأشياءَ عَريّةً عن كل الشرور ؟ فنقول: لأنه لو جَعَلها كذلك لكان هذا هو القسم الأول، وذلك مما خرج عنه. يعني كان ذلك هو القسم الذي هو خير محض لا شر فيه. قال: وبقي في الفعل قسم آخرُ وهو الذي يكون خيرُه غالباً على شره. وقد بيناً أن الأوْلى بهذا القسم أن يكون موجوداً. قال: وهذا الجوابُ لا يعجبني، لأن لقائل أن يقول إن جميعَ هذه الخيرات والشرور إنما توجد باختيار الله سبحانه وإرادته، فالاحتراقُ الحاصلُ عقيبَ الناس ليس موجَباً عن النار، بل الله اختار خَلْقَه عقيبَ مماسة النار. وإذا كان حصولُ الاحتراق عقيب مماسة النار باختيارالله وإرادته فكان يمكنه أن يختارَ خَلْق الإحراق بالناس ليس موجباً عن النار، بل الله اختار خَلْقَه عقيبَ ماسة النار. وإذا كان حصولُ الناس ليس موجباً عن النار باختيارالله وإرادته فكان يمكنه أن يختارَ خَلْق الإحراق بالاحتراق عقيب ماسة النار باختيارالله وإرادته فكان يمكنه أن يختارَ المالية الإ عندما يكون خيراً ولا يختار خَلْقَه عندما يكون شراً. ولا خلاص عن هذه المطالبة إلا ببيان كونه فاعلاً بالذات لا بالقصد والاختيار. ويرجع حاصلُ الكلام في هذه المألة إلى مسألة القدم والحدوث.

فانظر كيف اعترف بأنه لا خلاصَ عن هذه الأسئلة إلا بتكذيب جميع الرسل من أولهم إلى آخرهم، وإبطال جميع الكتب المنزلة من عند الله، ومخالفة صريح العقل في أن خالق العالم سبحانه مريدً مختار، ما شاء كان بمشيئته وما لم يشأ لم يكن لعدم مشيئته، وأنه ليس في الكون شيء حاصلٌ بدون مشيئته البتة. فأقرَّ على نفسه أنه لا خلاصَ له في تلك الأسئلة إلا بالتزام طريقة أعداء الرسل والملل القائلين بأن الله لم يخلق السموات والأرضَ في ستة أيام، ولا أوجد العالم بعد عَدَمه، ولا يفنيه بعد إيجاده، وصدورُ ما صدرَ عنه بغير اختياره ومشيئته فلم يكن مختاراً مريداً للعالم.

وليس عنده إلا هذا القولُ أو قول الجبرية منكري الأسباب والحِكم والتعليل، أو قولُ المعتزلة الذين أثبتوا حكمةً لا ترجع إلى الفاعل وأوجبوا رعاية مصالح شبّهوا فيها الخالقَ بالمخلوق وجعلوا له بعقولهم شريعةً أوجبوا عليه فيها وحرّموا وحجّروا عليه. فالأقوالُ الثلاثة تتردد في صدره وتتقاذف به أمواجها تقاذفَ السفينة إذا لعبتْ بها الرياحُ الشديدة. والعاقلُ لا يرضى لنفسه بواحدٍ من هذه الأقوال لمنافاتها العقلَ والنقلَ

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

والفطرة. والقولُ الحق في هذه الأقوال كيوم الجمعة في الأيام أضلَّ الله عنه أهلَ الكتابين قبلَ هذه الأمة وهداهم إليه كما قال النبي يَتَلِيَّهُ في الجمعة: • أضلَّ الله عنها مَن كان قبلنا فاليومَ لنا وغداً لليهود وبعد غد للنصارى •. ونحن هكذا نقولُ بحمد الله. ومنه القولُ الوَسط الصواب لنا ، وإنكارُ الفاعل بالمشيئة والاختيار لأعداء الرسل ، وإنكارُ الحكمة والمصلحة والتعليل والأسباب للجهمية والجبرية ، وإنكارُ عموم القدرة والمشيئة العائدة إلى الرب سبحانه من محبته وكراهته وموجَب خَمده ومقتضى أسائه وصفاته ومعانيها وآثارها للقدرية المجوسية . ونحن نبرأ إلى الله من هذه الأقوال وقائلها إلا مِن حق تتضمنه مقالَةُ كل فرقة منهمَ فنحن به قائلون ، وإليه منقادون ، وله ذاهبون .

فصل: الأصل الأول إثباتُ عموم عِلمه سبحانه وإحاطته بكل معلوم، وأنه لا تخفى عليه خافيةٌ، ولا يعزبُ عنه مثقالُ ذرة في السموات والأرض، بل قد حاط بكل شيء علماً . وأحصى كل شيء عَدداً . والخلافُ في هذا الأصل مع فرقتين إحداهما أعداء الرسل كلُّهم، وهم الذين ينفون عِلمَه بالجزئيات. وحاصلٌ قولهم أنه لا يعلم موجوداً البتة. فإن كل موجودٍ جزئيٌّ معينٌ، فإذا لم يعلم الجزئيات لم يكن عالماً بشيء مِن العالم العلوي والسفلي. والفرقةُ الثانيةُ غلاة القدَرية الذين اتفق السلفُ على كفرهم وحكموا بقتلهم الذين يقولون لا يَعلم أعمالَ العبادِ حتى يعملوها ، ولم يعلمُها قبل ذلك ولا كَتبَها ولا قدرها ، فضلاً عن أن يكون شاءها وكونها . وقولُ هؤلاء معلومُ البطلان بالضرورة مِن أديان جميع المرسلين، وكُتب الله المنزلة. وكلامُ الرسول عَلَيْ مملوًّ بتكذيبهم وإبطال قولهم، وإثبات عموم علمه الذي لا يشاركه فيه خلقُه، ولا يحيطون بشيء منه إلا بما شاء أن يطلعَهم عليه ويعلمَهم به . وما أخفاه عنهم ولم يطلعهم عليه ولا نِسبة لما عرفوه إليه إلا دون نسبة قطرةٍ واحدة إلى البحار كلها كما قال الخضر لموسى، وهما أعلمُ أهل الأرض حينئذ : ما نقصَ عِلمي وعلمُك مِن علم الله إلا كما نقص هذا العصفورُ من البحر . ويكفى أن ما يتكام به مِن علمه لو قدر أن البحر يُمده مِن بعدِه سبعةُ أبحر مدادٍ وأشجارُ الأرض كلُّها من أول الدهر إلى آخره أقلامٌ يَكتب به ما يَتكام به مما يعلمه لَنفدت البحارُ وفنيت الأقلامُ ولم تنفد كلماتُه. فنسبةُ علوم الخلائق إلى علمه سبحانه كنسبة قدرتهم إلى قدرته، وغناهم إلى غناه، وحكمتهم إلى حكمته. وإذا كان أعلم الخلق على الإطلاق يقول: ولا أحصى ثناءً عليك، أنت كما أثنيتَ على

onverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> نفسك؛ ويقول في دعاء الاستخارة: وفإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت علامُ الغيوب، ويقول سبحانه للملائكة : ﴿ إِنِّي أَعلَم مَا لا تعلمون ﴾. ويَقولُ سبحانه لأعلم الأمم وهمْ أمةُ محمد عليه: ﴿ كتب عليكم القتالُ وهو كُرَّهُ لكم، وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم، وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم، والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾. ويقول لأهل الكتاب: ﴿ وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً ﴾. وتقول رسله يومَ القيامة حين يسألهم ماذا أجبتم: ﴿ قالوا لا علمَ لَنا إنك أنت علامُ الغيوب﴾ . وهذا هو الأدبُ المطابق للحق في نفس الأمر، فإن علومَهم وعلومَ الخلائق تضمحلّ وتتلاشى في علمه سبحانه كما يضمحل ضوء السراج الضعيف في عين الشمس. فمين أظلم الظلم وأبين الجهل وأقبح القبيح وأعظم القِحة والجراءة أن يَعترض مَن لا نسبة لعلمه إلى علوم الناس التي لا نسبة لها إلى علوم الرسل التي لا نسبة لها إلى علم رب العالمين عليه، ويقدحَ في حكمته، ويظنَّ أن الصوابَ والأولى أنْ يكون غيرَ ما جَرَى به قلمُه وسَبق به علمُه، وأن يكون الأمر بخلاف ذلك. فسبحان الله ربَّ العالمين تنزيهاً لربوبيته وإلهيته وعظمته وجلاله عما لا يليقُ به مِن كل ما نَسبه إليه الجاهلون الظالمون. فسبحان الله كلمة يحاشِي الله بها عن كل ما يخالفُ كمالَه مِن سوءٍ ونقص وعيب، فهو المنزه التنزية التام، من كل وجه وبكل اعتبار، عن كل نقص متوهَّم. وإثباتُ عموم حمده وكماله وتمامِه ينفى ذلك. واتصافهُ بصفات الإلهية التي لا تكون لغيره وكونهُ أكبرَ مِن كل شيء في ذاته وأوصافه وأفعاله يَنفي ذلك لمن رَسخت معرفتهُ في معنى سبحان الله والحمدُ لله ولا إله إلا الله والله أكبر، وسافر قلبهُ في منازلها، وتلقيَّ معانيها مِن مِشكاة النبوة لا مِن مشكاةٍ الفلسفة والكلام الباطل وآراء المتكلمين.

> فهذا أصلّ يجب التمسكُ به في هذا المقام. وأن يعلم أن عقول العالمين ومعارفهم وعلومهم وحكمهم تقصرُ عن الإحاطة بتفساصيسل حكمة الرب سبحسانسه في أصغس مخلوقاته.

> الأصلُ الثاني سبحانه حيّ حقيقةً، وحياتُه أكمل الحياة وأتمها، وهي حياةُ تستلزمُ جميع صفات الكمال ونفي ضدادها مـن جميع الوجـوه. ومـن لـوازم الحيـاة الفعـلُ الاختياري، فإن كل حي فعالٌ. وصدورُ الفعل عن الحي بحسب كمال حياته ونقصها. وكلّ من كانت حياتُه أكملُ من غيره كان فعله أقوى وأكمل، وكذلك قدرته، ولذلك كان الرب سبحانه على كل شيء قدير، وهو فعال لما يريد. وقد ذكر البخاري

s are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

في كتاب خلق الأفعال عن نعيم بن حماد أنه قال: والحيُّ هو الفعال. وكل حي فعال ». فلا فرق بين الحي والميت إلا بالفعل والشعور . وإذا كانت الحياةُ مستلزمةً للفعل ، وهو الأصلُ الثالث ، فالفعلُ الذي لا يعقلُ الناسُ سواه هو الفعلُ الاختياري الإرادي الحاصلُ بقدرة الفاعل وإرادته ومشيئته . وما يصدر عن الذات من غير سفير قدرة منها ولا إرادة لا يسميه أحد من العقلاء فعلاً وإن كان أثراً من آثارها ومتولداً عنها ، كتأثير النار في الإحراق ، والماء في الإغراق ، والشمس في الحرارة ، فهذه آثار صادرة عن الأجسام وليست أفعالاً لها : وإن كانت بقوى وطبائع جعلها الله فيها . فالفعلُ والعملُ من الحي العالم لا يقع إلا بمشيئته وقدرته . وكونُ الرب سبحانه حياً فاعلاً من الموردات ناطقها وصامتها ، جادُها وحيوانُها ، علويَّها وسفليّها . فمن أنكرَ فعل الرب الوجودات ناطقها وصامتها ، جادُها وحيوانُها ، علويَّها وسفليّها . فمن أنكرَ فعل الرب الواقع بمشيئته واختياره وفعله فقد جحد ربه وفاطره ، وأنكر أن يكون للعالم رب .

الأصلُ الرابع أنه سبحانه ربط الأسباب بمسبباتها شرعاً وقدراً. وجعل الأسباب محلَّ حكمته في أمره الديني والشرعي، وأمره الكوني القدري، ومحلَّ ملكه وتصرفه. فإنكارُ الأسباب والقوى والطبائع جحد للضروريات وقدح في العقول والفطر، ومكابرة للحس وجحد للشرع والجزاء، فقد جعل سبحانه مصالح العباد في معاشهم ومعادهم، والثواب والعقاب والحدود والكفارات والأوامر والنواهي والحلَّ والحُرمة، كلَّ ذلك مرتبطاً بالأسباب قائماً بها. بل العبدُ نفسه وصفاته وأفعاله سبب لما يصدر عنه. بل الموجودات كلها أسباب ومسببات. والشرعُ كله أسباب ومسببات والمقاديرُ أسباب ومسببات. والقدر جار عليها متصرف فيها. فالأسباب محل الشرع. والقدرُ أسباب ومسببات. والقدر جار عليها متصرف فيها. فالأسباب محل الشرع. والقدرُ أسباب ومسببات. والقدر جار عليها متصرف فيها. فالأسباب محل الشرع. والقدرُ أسباب ومسببات. والقدر جار عليها متصرف فيها. فالأسباب محل الشرع. والقدرُ أسباب ومسببات. والقدم فيها معارف فيها. فالأسباب محل الشرع. والقدرُ أسباب ومسببات. والقدم فيها معارف فيها. فالأسباب محل الشرع. والقدرُ أسبون من إثبات الأسباب. كقوله (بما كنم تعملون)<sup>(1)</sup> (بما كنم والقرآن مملوء من إثبات الأسباب. كقوله (بما كمبت أيديكم)<sup>(1)</sup> وما كنم مناورا هنيئاً بما أسلفتم في الأيام الخالية (<sup>(1)</sup> (بما كسبت أيديكم)<sup>(1)</sup> ومنادين واشربوا هنيئاً بما أسلفتم في الأيام الحالية (<sup>(1)</sup> (بما كسبت أيديكم)<sup>(1)</sup> وما كنم واشربوا هنيئاً بما أسلفتم في الأيام المالية (<sup>(1)</sup> (بما يواقاي) (فيا من الذين واشربوا عنه وأكلهم أموالَ الناس بالباطل)<sup>(1)</sup> (فيا نقضيهم ميثاقهم وكفرهم بآيات

- (١) سورة لقمان الآية : ١٥.
- (٢) سورة الاعراف الآية: ٣٩.
- (٣) سورة الحج الآية: ١٠.
- ٤) سورة الشورى الآية : ٣٠.
   (۵) سورة الحاقة الآية : ٢٤.
- (1) سورة النساء الآية: ١٦٠.
- 310

الله وقتلهم الأنبياء بغير حق وقولهم قلوبنا غُلف (١) إلى قوله ﴿ وبكفرهم وقولهم على مريم بهتاناً عظيماً. وقولهم إنا قتلناً المسيح عيسى بن مريم € (٢) وقوله ﴿ فَبَمَا نَقْضَهُمُ ميثاقهم لعنَّاهم وجعلنا قلوبهم قاسيةً ﴾ (٢) وقوله ﴿ فِبِما رَحمةٍ من الله لنت لهم﴾ (٤) وقوله ﴿ ذلك بأنهم كانت تأتيهم رسلهم بالبينات فكفروا فأخذهم الله ﴾ (٥) وقوله ذلك بأنهم قالوا إنما البيعُ مثلُ الربا () وقوله ﴿ذلك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل وأن الذين آمنوا اتبعوا الحق من ربهم 🏶 (٧) وقوله 🕏 فعصوا رسولَ ربهم فأخذهم أخذة رابية (٨) وقوله (فكذب وها فكانوا من المهلكين (٩) (فعصى فرعون الرسول فأخذناه أخذاً وبيلاً ﴾ (١٠) ﴿ فكذبوه فعقروها فدمدم عليهم ربهم بذنبهم فسواها ﴾(١١) وقوله ﴿ فلما آسفونا انتقمنا منهم فأغرقناهم أجمعين فجعلناهم سلفاً ومثلاً للآخرين﴾ (١٢)وقوله ﴿ ونزلنا من السماء ماءً مباركاً فأنبتنا به جناتٍ وحبًّ الحصيد ﴾ (١٢) وقوله ﴿ حتى إذا أقلَّت سحاباً ثقالاً سقناه لبلد ميت فأنزلنا به الماء فأخرجنا به من كل الثمرات﴾ (١٢) وقوله ﴿ يهدي به الله من اتبع رضوانه سُبُّل السلام ﴾ (١٠) وقوله ﴿ قاتلوهم يعذبهم الله بأيديكم ويخزهم ﴾ (١٦) الآية . وقوله ﴿ وأنزلنا من المعصرات ماء ثجاجاً لنخرج به حباً ونباتاً وجنات ألفافاً ((١٧) وكل موضع رُتب في الحكم الشرعي أو الجزائي على الوصف أفاد كونه سبباً له، كقوله ﴿وَالْسارق والسارقة فاقطعوا أيديهها جزاءً بما كسبا نكالاً من الله ﴾ (١٠) وقول ه ﴿الزانية والزاني فاجلدوا كل واحدٍ منها مائة جلدة﴾(١١) وقوله ﴿والذين يمسَّكون بالكتاب وأقاموا الصلاة إنا لا نضيع أجر المصلحين (٢٠) وقوله ﴿ الذين كفروا وصدّوا عن سَبِيل الله

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

- (١) سورة النساء الآية: ١٥٥.
  - (٢) سورة النساء الآية: ١٥٦.
     (٣) سورة المائدة الآية: ١٣.
- (٤) مورة آل عمران الآية : ١٥٩.
  - (٥) سورة غافر الآية : ٢٢.
  - (٦) سورة البقرة الآبة: ٢٧٥.
    - (٧) سورة محمد الآية: ٣.
  - (٨) سورة الحاقة الآية : ١٠.
  - (٩) سورة المؤمنون الآية : ٤٨.
  - (١٠) سورة المزمل الآية: ١٦.

- (١١) سورة الشمس الآية : ١٤.
   (١٢) سورة الزخرف الآية : ٥٥.
  - (١٣) سورة ق الآية : ٩ .
- ( ١٤ ) سورة الأعراف الآية : ٥٧ .
  - (١٥) سورة المائدة الآية : ١٦.
  - (١٦) سورة التوبة الآية : ١٤.
  - (١٧) سورة النبأ الآية ١٤٠.
  - (١٨) سورة المائدة الآية : ٣٨ .
    - (١٩) سورة النور الآية : ٢.
- (٢٠) سورة الاعراف الآية : ١٧٠ .

ted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> زدناهم عذاباً فوق العذاب بما كانوا يفسدون ﴾ (١) وهذا أكثرُ من أن يستوعب. وكل موضع تضمن الشرط والجزاء أفاد سببية الشرط والجزاء، وهو أكثر من أن يستوعب. كقوله ﴿ يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعلْ لكم فرقاناً ﴾ (٢) وقوله لئن شكرتم لأزيدنكم ولئن كفرتم إن عذابي لشديد ﴾ (٢) وكل موضع رتب فيه الحكم على ما قبله بحرف أفاد التسبيب، وقد تقدم وكلٌّ موضع تقدم ذكرت فيه البالخ تعليلاً لما قبلها بما بعدها أفاد التسبب. وكل موضع صُرح فيه بأن كذا جزالا لكذا أفاد التسبيب، فإن العلة الغائية علة للعلة الفاعلية. ولو تتبعنا ما يفيدُ إثبات الأسباب من القرآن والسنة لزاد على عشرة آلاف موضع . ولم نقل ذلك مبالغة بل حقيقةً ويكفي شهادة الحس والعقل والفطر . لهذا قال من قال من أهل العلم: تكلم قـوم في إنكار ا الأسباب فأضحكوا ذوي العقول على عقولهم، وظنوا أنهم بذلك ينصرون التوحيدَ فشابهوا المعطَّلة الذين أنكروا صفات الرب ونعوت كماله، وعلوه على خلقه، واستواءه على عرشه، وتكلمه بكتبه، وتكليمه لملائكته وعباده، وظنوا أنهم بذلك ينصرون التوحيد فما أفادهم إلا تكذيب الله ورُسله، وتنزيهه عن كل كمال، ووصفه بصفات المعدوم والمستحيل. ونظيرُ من نزَّه الله في أفعاله وأن يقوم به فعل البتة ، وظنَّ أنه ينصرُ بذلك حدوث العالم وكونه مخلوقاً بعد أن لم يكن، وقد أنكر أصلَ الفعل والخلق جملةً . ثم من أعظم الجناية على الشرائع والنبوات والتوحيد إيهامُ الناس أن التوحيد لا يتم إلا بإنكار الأسباب. فإذا رأى العقلاء أنه لا يمكن إثبات توحيد الرب سبحانه إلا بإبطال الأسباب ساءت ظنونُهم بالتوحيد وبمن جاء به. وأنت لا تجد كتاباً من الكتب أعظم إثباتاً للأسباب من القرآن. وبالله العجب إذا كان اللهُ خالق السبب والمسبب، وهو الذي جعل هذا سبباً لهذا، والأسبابُ والمسببات طوعُ مشيئته وقدرته، منقادة لحكمه، إن شاء أن يبطل سببية الشيء أبطلها، كما أبطل إحراق النار على خليله إبراهيم، وإغراق الماء على كليمه وقومه، وإن شاء أقام لتلك الأسباب موانع تمنع تأثيرها مع بِقاء قواها، وإن شاء خلى بينها وبين اقتضائه لآثارها، فهو سبحانه يفعلُ هذا وهذا وهذا، فأيُّ قدْح يُوجب ذلك في التوحيد ؟ وأيُّ شرك يترتب على ذلك بوجه من الوجوه، ولكن ضعفاء العقول إذا سمعوا أن النار لا تحرق، والماء لا يغرق، والخبز لا

> > (١) سورة النحل الآية : ٨٨ .

(٢) سورة الانفال الآية : ٢٩.

(٣) سورة ابراهم الآية : ٧.

يشبع، والسيف لا يقطع، ولا تأثير لشيء من ذلك البتة، ولا هو سبب لهذا الأثر، وليس فيه قوة وإنما الخَالقُ المختارُ يشاء حصول كل أثر من هذه الآثار عند ملاقاة كذا لكذا، قالت هذا هو التوحيدُ وإفرادُ الرب بالخلق والتأثير. ولم يدر هذا القائل أن هذا إساءة ظن بالتوحيد، وتسليط لأعداء الرسل على ما جاؤوا به كما تراه عياناً في كتبهم ينفِّرون به الناسَ عن الإيمان. ولا ريب أن الصديقَ الجاهل قد يضر ما لا يضره العدو العاقل. قال تعالى من ذي القرنين ﴿ وآتيناه من كل شيء سبباً ﴾ (١) قال على بن أبي طلحة عن ابن عباس:علماً قال قتادة وابنُ زيد وابن جريج والضحاك. علماً تسبب به إلى ما يريد . وكذلك قال إسحاق : علماً يُوصله إلى حيث يريد . وقال المبرد : وكلَّ ما وصل شيئاً بشيء فهو سبب. وقال كثير من المفسرين: آتيناه من كل ما بالخلق إليه حاجةً علماً ومعونةً له . وقد سمى الله سبحانه الطريق سبباً في قوله ﴿ فأَتْبِع سبباً ﴾ (٢) قال مجاهد: طريقاً. وقيل: السببُ الثاني هو الأول، أي أتْبع سبباً من تلك الأسباب التي أوتيها مما يوصله إلى مقصوده. وسمى سبحانه أبواب السَّماء أسباباً إذ منها يُدخل إلى السماء. قال تعالى عن فرعون ﴿ لعلى أبلغُ الأسباب، أسبابَ السموات ﴾ (٢) أي أبوابها التي أدخل منها إليها. وقال زهير:

FOR QURAPICATION FOR CHAZI TRUST

ومَـن هـابَ أسبـابَ المنـايــا ينلُنــه ولـــو رامَ أسبـــابَ السماء بسُلّــــم وسمى الحبلُ سبباً لإيصاله إلى المقصود. قال تعالى: ﴿ فليمدد بسبب إلى سماء ﴾ (أ) . قال بعض أهل اللغة السببُ مِن الحبال القويُّ الطويلُ . قال: ولا يُدّعى الحبل سبباً حتى يُصعد به ويُنزل. ثم قيل لكل شيء وصلت به إلى موضع أو جاجةٍ تريدها سبب. يقال: ما بيني وبين فلان سببٌ، أي آصرةُ رحم، أو عاطفةُ مودة. وقد سمَّى تعالى وصْل الناس بينهم أسباباً، وهي التي يتسببون بها إلى قضاء حوائجهم بعضِهم من بعض. قال تعالى ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ الذَّيَّنِ اتَّبَعُوا من الذين اتَّبعوا ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب﴾ (٥) يعنى الواصلاتِ التي كانت بينهم في الدنيا. وقال ابن عباس وأصحابه: يعنى أسباب المودة الواصلاتِ التي كانت بينهم في الدنيا. وقال ابنَ زيد : هي الأعمال التي كانوا يؤمِّلون أن يصلوا بها إلى ثواب الله . وقيل : هي الأرحامُ

- (٢) سورة الكهف الآية: ٨٥.
- ٤) سورة الحج الآية: ١٥. (٥) سورة البقرة الآية : ١٦٦.

(٣) سورة غافر الآية : ٣٦.

التي كانوا يتعاطفون بها . وبالجملة فسمّى الله سبحانه ذلك كلّه أسباباً لأنها كانت يُتوصل بها إلىمسبباتها . وهذا كلّه عند نفاة الأسباب مجازٌ لاحقيقة له . وبالله التوفيق .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

## فصل

الأصل الخامسُ أنه سبحانه حكيم لا يفعل شيئاً عبثاً ولا لغيرِ معنّى ومصلحة وحكمةٍ هي الغايةُ المقصودة بالفعل، بل أفعالهُ سبحانه صادرةٌ عن حكمة بالغة لأجْلهاً فعل، كما هي ناشئة عن أسباب بها فعل. وقد دل كلامه وكلامُ رسوله على هذا وهذا في مواضعَ لا تكادُ تُحصى، ولا سبيلَ إلى استيعابِ أفرادها فنذكر بعضَ أنواعها.

النوعُ الأول التصريح بلفظ الحكمة وما تصرَّف منه كقوله. ﴿ حكمةٌ بِالغة ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله ﴿ وأنزل الله عليك الكتابَ والحكمة ﴾ <sup>(۲)</sup> وقوله ﴿ ومن يُؤت الحكمة فقد أوتيَ خيراً كثيراً ﴾ <sup>(۳)</sup> والحكمةُ هي العلم النافع، والعملُ الصالح. وسمي حكمةً لأن العلم والعمل قد تعلقا بمتعلقهما وأوصلا إلى غايتهما. وكذلك لا يكون الكلام حكمة حتى يكون موصلاً إلى الغايات المحمودةِ والمطالب النافعة، فيكون مرشداً إلى العلم النافع والعمل الصالح، فتحصلُ الغايةُ المطلوبة. فإذا كان المتكلمُ به لم يقصد مصلحة المخاطبين، ولا هداهم، ولا إيصالهم إلى سعادتهم ودلالتهم على أسبابها وموانعها ولا كان ذلك هو الغاية المقصودة المطلوبة، ولا تكلم لأجلها، ولا أرسل الرسلُ وأنزل الكتب لأجلها، ولا نصب الثواب والعقاب لأجلها، لم يكن حكيمً ولا كلامه حكمة ، فضلاً عن أن تكون بالغة .

النوع الثاني إخبارهُ أنه فعل كذا لكذا ، وأنه أمر بكذا لكذا ، كقوله ﴿ذلك لتعلموا أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله ﴿ الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمرُ بينهن لتعلموا أن الله على كل شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً ﴾ <sup>(م)</sup> وقال ﴿ جعل اللهُ الكعبة البيت الحرام قياماً للناس

- (١) سورة القمر الآية: ٥.
- (٢) سورة النساء الآية : ١١٣. (٥
  - (٣) سورة البقرة الآية : ٢٦٩.
- (٤) سورة المائدة الآية : ٩٢.
- ۵) سورة الطلاق الآية : ۱۲.

This file was downloaded from QuranicThought.com

والشهرَ الحرامَ والْهَدْي والقلائدَ ذلك لتعلموا أن الله يعلمُ ما في السموات وما في الأرض وأن الله بكل شيء عليم﴾ (١) ، وقوله ﴿ رُسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكونَ للناس على الله حُجةٌ بعد الرسل ﴾ (٢) وقوله ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابِ بِالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله (٢) وقوله ﴿ لئلا يعلم أهل الكتاب ألا يقدرون على شيء من فضل الله ﴾ (٢) ، وقوله ﴿ وما جعلنا القبلة التي كنت عليها إلا لنعلم من يتبع الرسولَ من ينقلب على عقبيه ﴾ (٥) وقوله ﴿ فإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصداً . ليعلم أن قد أبلغوا رسالاتٍ ربهم﴾ (1) أي ليتمكنوا بهذا الحفظ والرصدِ من تبليغ رسالاته فيعلم الله ذلك واقعاً، وقوله ﴿وينزلُ عليكم مِن السماء ماء ليطهركم به ويذهب عنكم رجْزَ الشيطان وليربط على قلوبكم ويثبت به الأقدام ﴾ (٧) وقوله ﴿ ويُبطِلُ الباطل ﴾ (٨) وقوله ﴿ وما جعله الله إلا بشرى لكم ولتطمئن قلوبكم به ﴾ (١) ، وقوله ﴿قُلْ نزله روحُ القدُس مِن ربك بالحق ليثبت الذين آمنوا ﴾ (١٠) وقوله ﴿ وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكةً وما جعلنا عِدتهم إلا فتنة للذين كفروا ليستيقن الذين أوتوا الكتاب ويزدادَ الذين آمنوا إيماناً ﴾ (١١) وقوله ﴿ وكذلك جعلناكم أمةً وسطاً لتكونوا شهداءً على الناس ويكونَ الرسولُ عليكم شهيداً ﴾ (١٢) وقوله ﴿وأنزلنا إليك الذِكرَ لتبين للناس ما نزل إليهم (١٢) وقوله ﴿ هذا بلاغٌ للناس وليُندروا به وليعلموا أنما هو إله واحد وليذكر أولو الألباب﴾ (١٢) وقوله ﴿ لقد أرسلنا رُسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتابَ والميزان ليقوم الناس بالقسط وأنزلنا الحديدَ فيه بأسَّ شديدٌ ومنافع للناس وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب ﴾ (١٥) وقوله : ﴿ وكذلك نُري إبراهيم ملكوت السموات والأرض وليكون من الموقنين 🗲 (١١). وقبوليه ﴿ والخيبلَ والبغبال والحميرَ

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

- (١) سورة المائدة الآية : ٩٧ .
- (٢) سورة النساء الآية: ١٦٥.
- (٣) سورة النساء الآية: ١٠٥.
- ٤) سورة الحديد الآية: ٢٩.
- (٥) سورة البقرة الآية: ١٤٣.
- (٦) سورة الجن الآية: ٢٧.
- (٧) سورة الأنفال الآية: ١١.
- (٨) سورة الأنفال الآية: ٨.

- (٩) سورة آل عمران الآية : ١٢٦.
  - (١٠) سورة النحل الآية : ١٠٢.
  - (١١) سورة المدثر الآية : ٣١.
  - (١٢) سورة البقرة الآية : ١٤٣.
  - (١٣) سورة النحل الآية : ٤٤ .
  - (١٤) سورة ابراهيم الآية : ٥٢.
  - (١٥) سورة الحديد الآية : ٢٥.
  - (١٦) سورة الأنعام الآية : ٧٥.

۳۲.

لتركبوها وزينةً ويخلقُ ما لا تعلمون \$ <sup>(١)</sup> . وهذا في القرآن [كثير ] فإن قيل اللامُ في هذا كله لامُ العاقبة كقوله ﴿ فالتقطه آل فرعون ليكونَ لهم عدواً وحزناً \$ <sup>(٢)</sup> وقوله ﴿ وكذلك فتناً بعضَهم ببعض ليقولوا أهؤلاء منَّ الله عليهم من بيننا \$ <sup>(٣)</sup> وقوله ليجعل ما يلقي الشيطانُ فتنةً للذين في قلوبهم مرض \$ <sup>(1)</sup> وقوله ﴿ ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حيًّ عن بينة \$ <sup>(۵)</sup> وقوله ﴿ ولتصغى إليه أفئدةُ الذين لا يؤمنون بالآخرة وليرضَوه وليقترفوا ما هُم مقترفون \$ <sup>(٦)</sup> فإن ما بعد اللام في هذا ليس هو

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

بعد وبدو يوتاو ولي وراد عليم للمروع بما يتورك بعنوان عاقبة الفعل دخلت عليه لام الغاية المطلوبة، ولكن لما كان الفعلُ منتهياً إليه وكان عاقبة الفعل دخلت عليه لامُ التعليل وهي في الحقيقة لامُ العاقبة، فالجوابُ من وجهين: أحدُهما أن لامَ العاقبة إنما تكون في حق من هو جاهل أو هو عاجزٌ عن دفعها. فالأولُ كقوله ﴿ فالتقطه آلُ فرعون ليكونَ لهم عدواً وحزناً ﴾ (\*) والثاني كقول الشاعر:

لدوا للموتِ وابنوا للخوربِ فكلَّك مُ يصيرُ إلى ذهــــاب وأما من هو بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير فيستحيلُ في حقه دخولُ هذه اللام . وإنما اللامُ الواردةُ في أفعاله وأحكامه لامُ الحكمة والغاية المطلوبة . الجوابُ الثاني إفرادُ كل موضع من تلك المواضع بالجواب . أما قوله ﴿ فالتقطه آل فرعون ليكون لم عدواً وحزناً ﴾ فهو تعليل لقضاء الله سبحانه بالتقاطه وتقديره له ، فإن التقاطهم له إنما كان بقضائه وقدره ، فهو سبحانه قدرً ذلك وقضى به ليكون لم عدواً وحزناً . وذكر فعلهم دون قضائه لأنه أبلغُ في كونه حزناً لهم وحسرة عليهم ، فإن من اختارَ أخذَ ما يكون هلاكُه على يديه إذا أصيب به كان أعظم لحزنه وغمه وحسرته من أن لا يكون فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه فيه صنُع ولا اختيار . فإنه سبحانه أراد أن يُظهر لفرعون وقومه ولغيرهم من خلقه أله قدر فعلهم به في هذا أبلغ وأعجبُ مِن أن يذكر القضاء والقدر . وقد أعلمنا سبحانه أن أفعال عباده كلها واقعةً بقضائه وقدره . وأما قوله تعالى : ﴿ وكذلك فتنا بعضهم

- (١) سورة النحل الآية: ٨.
- (٢) سورة القصص الآية : ٨.
- (٣) سورة الأنعام الآية : ٥٣.
- (٤) سورة الحج الآية : ٥٣.

- ( 0 ) سورة الأنفال الآية : ٤٢ .
- (٦) سورة الأنعام الآية : ١١٣.
   (٢) سورة القصص الآية : ٨.
- 271

ببعض ليقولوا أهؤلاء منَّ الله عليهم من بيننا (<sup>(1)</sup> فلا ريب أن هذا تعليلٌ لفعله المذكور، وهو امتحانُ بعض خلّقه ببعض، كما امتحن السادات والأشراف بالعبيد والضعفاء والموالي، فإذا نظر الشريف والسيد للى العبد والضعيف والمسكين قد أسلم أنف وحمّي أن يُسلم معه أو بعده، ويقول: هذا يسبقني إلى الخير والفلاح وأتخلف أنا، فلو كان ذلك خيراً وسعادةً ما سبقنا هؤلاء إليه. فهذا القولُ منهم هو بعض الحِكم والغاية المطلوبة بهذا الامتحان، فإن هذا القول دال على إباء واستكبار وترث الانقياد تطلب لنفسها وتارة تُطلب لغيرها، فتكون وسيلة إلى مطلوب لغيره. والعلل الغائية تارة قالوه، وما يترتب عليه هذا القولُ، موجبٌ لآثار مطلوب لفيه. وقولُ هؤلاء ما وحكمته وعزه وقهره وسلطانه وعطائه من يستحق عطاءه ويحسنُ وضعه عنده، ومنعه من يستحق المنع ولا يليق به غيره. ولهذا قال تعالى (<sup>(1)</sup> وحكمته وعزه وقهره وسلطانه وعطائه من يستحق عطاءه ويحسنُ وضعه عنده، ومنعه من يستحق المنع ولا يليق به غيره. ولهذا قال تعالى (<sup>(1)</sup> ولا يشكر ربه عليها. وكانت فنة بعضهم بعض لحصول هذا التميز الذي ترتب عليه شكر هؤلاء ولا يشكر من يمن من ين من يعم عليهم فيا منً عليهم، من بين من لا يعرفها ولا يشكر ربه عليها. وكانت فننة بعضهم بعض لحصول هذا التمييز الذي ترتب عليه من يشكر مقول قدر النعمة ، ويشكرون المنعم عليهم فيا منً عليهم، من بين من لا يعرفها من يستحق المع ولا يليق به غيره. ولهذا قال تعالى (أليس الله بأعلم بالشاكرين) (<sup>(1)</sup>

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: وأما قوله: ﴿ ليجعلَ ما يلقِي الشيطانُ فتنةً للذين في قُلوبِهم مرضٌ والقاسيةِ قلوبُهم ﴾ <sup>(٢)</sup> فهي على بابها، وهي لام الحِكمة والتعليل. أخبر الله سبحانه أنه جَعل ما ألقاه الشيطانُ في أمنية الرسول محنةً واختباراً لعباده، فافتتن به فريقان، وهم الَذين في قلوبهم مرضٌ والقاسيةً قلوبهم. وعمام المؤمنون أن القرآن والرسولَ حق، وأن إلقاء الشيطان باطل، فآمنوا بذلك وأخبتت له قلوبُهم. فهذه غاية مطلوبة مقصودة بهذا القضاء والقدر. والله سبحانه جَعل القلوبَ على ثلاثة أقسام، مريضة وقاسية ومُخبتة. وذلك لأنها إما أن تكون يابسةً جامدةً لا تلين للحق اعترافاً وإذعاناً، أو لا تكون كذلك. فالأولُ حالُ القلوب القاسية الحجرية التي لا تقبلُ ما يُبت فيها، ولا ينطبع فيها الحق، ولا ترتسم فيها العلوم النافعة، ولا تلين لإعطاء الأعمال الصالحة. وأما النوع

- سورة الأنعام الآية: ٥٣.
- (٢) سورة الأنعام الآية: ٥٣.

(٣) سورة الحج الآية: ٥٣.

Died by redistered version FOR QURANIC THOUGHT

مع ضعف وانحلال. والثاني هو القلبُ المريض، والأول هو الصحيح المخبت. وهو جم الصلابةَ والصفاءَ واللينَ فيبصرُ الحقّ بصفائه، ويشتدُّ فيه بصلابته، ويرحم الخلق بلينه. كما في أثرَ مروي: والقلوبُ آنية الله في أرضه فأحبُّها إلى الله أصَّلبُها وأرقَّها وأصفاها .. كما قال تعالى في أصحاب هذه القلوب: ﴿ أَشداء على الكفار رُحماء بينهم ﴾ (١) فهذا وصف منه للمؤمنين الذين عرفوا الإيمانَ بصفاء قلوبهم، واشتدوا على الكفار بصلابتها، وتراحموا فيا بينهم بلينها. وذلك أن القلبَ عضو من أعضاء البدن، وهو أشرف أعضائه، ومَلِكُها المطاع. وكل عضو كاليد مثلاً إما أن تكون جامدةً ويابسةً لا تلتوي ولا تبطش، أو تبطش بضعف، فَذلك مثلُ القلب القاسي، أو تكون مريضةً ضعيفة عاجزة، ولضعفها ومرضها، فذلك مثلُ الذي فيه مرضّ، أو تكون باطشةً بقوة ولين، فذلك مثلُ القلب العليم الرحيم. فبالعلم خَرج عن المرض الذي ينشأ مِن الشهوةِ والشبهة ، وبالرحة خَرج عن القسوة . ولهذا وَصَف سبحانه مَن عدا أصحاب القلوب المريضة والقاسية بالعلم والإيمان والإخبات. فتأمل ظهورَ حكمته سبحانه في أصحابٍ هذه القلوب، وهم كل الأمة فأخبر أن الذين أوتوا العلم علموا أنه الحق مِن ربهم، كما أخبر أنهم في المتشابه يقولون: آمنًا به كلٌّ مِن عند رُبنا. وكلا الوصفين موضعُ شبهة. فكان حظهم منه الإيمانَ، وحظ أرباب القلوب المنحرفة عن الصحة الافتتان. ولهذا جعل سبحانه إحكام آياته في مقابلة ما يُلقى الشيطان بإزاء الآيات الْمُحكَمات في مقابلة المتشابهات. فالإحكامُ ههنا بمنزلة إنزال المحكمات هناك. ونسخُ ما يُلقِي الشيطانُ ههنا في مقابلة رَدَّ المتشابُه إلى الْمُحكم هناك. والنسخُ ههنا رَفْعُ مَا ألقاه السَّيطانُ لا رفْعُ ما شرعه الربُّ سبحانه. وللنسخ معنى آخر وهو النسخُ من أفهام المخاطبين ما فهموه مما لم يُردْه ولا دلَّ اللفظ عليه وإن أوهمه، كما أُطلق الصحابةُ النسخَ على قوله: ﴿ وإنْ تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبُكم به الله فيغفرُ لمن يشاء ﴾ (٢) قالوا نسخها قوله : ﴿ رَبَّنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ (٢) الآية . فهذا نسخ مِن الفهم لا نسخ للحكم الثابت ، فإن المحاسبة لا تستلزمُ العقابَ في الآخرة ولا في الدنيا أيضاً. ولهذا عمَّهم بالمحاسبة ثم أخبر بعدها أنهُ يغفرُ لمن يشاء ويُعذب مَن يشاء . ففهْمُ المؤاخذة التي هي المعاقبة من الآية تحميل لها فوق وُسعها فرفَعَ هذا المعنى

(٣) سورة البقرة الآية : ٢٨٦.

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

مِن فهمه بقوله: ﴿ربَّنَا لا تُؤَاخِذْنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ إلى آخرها. فهذا رفع لفهم غير المراد من إلقاء الملك. وذاك رفع لما ألقاه غيرُ الملك في أسماعهم أو في التمنّي. وللنسخ معنى ثالث عند الصحابة والتابعين، وهو تركُ الظاهر إما بتخصيص عام أو بتقييد مطلق. وهذا كثير في كلامهم جداً. وله معنّى رابع، وهو الذي يعرفُه المتأخرون، وعليه اصطلحوا، وهو رفعُ الحكم بجملته بعدَ ثبوته بدليل رافع له. فهذه أربعةُ معان للنسخ.

والإحكام له ثلاثة معان: أحدُّهما الإحكام الذي في مقابلة المتشابه، كقوله: ﴿ منه آيات مُحْكمات هُن أمّ الكتاب وأَخَرُ متشابهات ﴾ (١) . والثاني الإحكام في مقابلة نَسْخ ما يُلقي الشيطان كقوله: ﴿ فينسخُ الله ما يُلقي الشيطان ثم يُحكِم الله آياته ﴾ <sup>(٢)</sup> . وهذا الإحكام يعم جيع آياته، وهو إثباتُها وتقريرها وبيانها. ومنه قوله: ﴿ كتاب لَحكمت آياته ﴾ <sup>(٣)</sup> . الثالث إحكام في مقابلة الآيات المنسوخة ، كما يقوله السلف كثيراً، هذه مقابلة ما يُلقي للمنوطة : إحكام في مقابلة الآيات المنسوخة ، كما يقوله السلف كثيراً، هذه مقابلة ما يُلقيه الشيطان في منابلة الآيات المنسوخة ، كما يقوله السلف كثيراً، هذه مقابلة ما يُلقيه الشيطان في أمنيته ما يلقيه المبلغ أو في سمّع المبلغ . فالحكمُ هنا هو المنزلُ من عند الله أحكمه الله، أي فصله من المتياهه بغير المنزل، وفصل منه ما ليس منه معنى المنزل وتاويله، وهو تمييزُ المعنى المقصود من غيره حتى لا يشتبة به. والمقصود أن يابطاله. وتارة يكون في إبقاء المنزل واستمراره فلا ينسخ بَعد ثبوته. وتارة يكون في معنى المنزل وتأويله، وهو تمييزُ المعنى المقصود من غيره حتى لا يشتبة به. والمقصود أن يابها. وهذا الاختبار والامتحان مُظهر لمختلف القلوب الثلائة. فالقاسية والمريضة ظهر تُحَبوها من الشك والكفر، والمحينة للذين في قلوبهم مرضً <sup>(1)</sup> هي لام التعليل على وزيادة بغض الكفر والشرك والنفرة عنه. وهذا من الم الثلاثة. فالقاسية والمريضة ظهر وزيادة بغض الكفر والشرك والنفرة عنه. وهذا من أعظم حكمة هذا الإلقاء.

فصل: وأما اللامُ في قوله: ﴿لِيَهْلِكَ مِن هَلكَ عن بيّنةِ ويحيى مَن حَيَّ عن بينة﴾<sup>(٥)</sup> فلامُ التعليل على بابها. فإنها مذكورةٌ في بيان حكمته في جَمع أوليائه وأعدائه على غير ميعاد، ونصرةِ أوليائه مع قلتهم ورقتهم وضَعفِ عددهم وعُدتهم على أصحاب الشوكة والعدد والحدّ والحديد الذين لا يتوهم بشرَّ أنهم يُنصرون عليهم.

- (1) سورة آل عمران الآية : Y.
- (٢) سورة الحج الآية: ٥٢.
- ٤) سورة الحج الآية : ٥٣.
   ٢) سورة الحج الآية : ٥٣.
- لاية : ٥٢ .
  - (٣) سورة هود الآية : ١.

(٥). سورة الأنفال الآية : ٤٣ .

فكانت تلك آيةً مِن أعظم آيات الرب سبحانه صدَّق بها رسولَه وكتابه ليُهلك بعدها مَن اختار لنفسه الكفرَ والعناد عن بينة، فلا يكونُ له على الله حجةٌ، ويحيَى مَن حيّ بالإيمان بالله ورسوله عن بينة، فلا يبقى عنده شك ولا ريب. وهذا مِن أعظم الحُكم. ونظيرُ هذا قوله: ﴿ إن هو إلا ذِكرٌ وقرآن مبين، لينذِرَ من كان حياً ويَحِقَّ القولُ على الكافرين ﴾ <sup>(۱)</sup>.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

فصل: وأما اللام في قوله: ﴿ولِتصغَى إليه أفئدةُ الذين لا يُؤْمِنُون بالآخرة ﴾ <sup>(1)</sup> فهي على بابها للتعليل. فإنها إن كانت تعليلاً لفعل العدو، وهو إيحاء بعضيهم إلى بعض فظاهر . وعلى هذا فيكون عطفاً على قوله: ﴿ غَروراً ﴾ <sup>(1)</sup> فإنه مفعول لأجله. أي ليُعرُّوهم بهذا الوحي، ولتصغى إليه أفئدةُ من يُلقي إليه فيرضاه ويعمل بموجبه. فيكون سبحانه قد أخبر بمقصودهم من الإيحاء المذكور. وهو أربعةُ أمور : غرور مَن فيكون سبحانه قد أخبر بمقصودهم من الإيحاء المذكور . وهو أربعةُ أمور : غرور مَن واليكم الله، وإصغاء أفئدتهم إليهم، ومحبتُهم لذلك، وانفعالهم عنده بالاقتراف . وإن كان ذلك تعليلاً لجعله سبحانه لكل نبي عدواً فيكونُ هذا الحكمُ مِن جلة الغايات والحكم المطلوبة بهذا الجعل، وهي غايةٌ وحكمة مقصودةٌ لغيرها لأنها مفضيةٌ إلى أمور وهي محبوبةٌ مطلوبة للرب سبحانه، وفواتُها يستلزمُ فواتَ ما هو أحبّ إليه مِن

فصل: النوع الثالث الإتيان بكي الصريحة في التعليل كقوله تعالى: ﴿ مَا أَفَاء اللهُ على رسوله مِن أهل القُرى فلله وللرسول ولذي القُربى واليتامى والمساكين وابن السبيل كي لا يكونَ دُولةً بين الأغنياء منكم ﴾ <sup>(٤)</sup> فعللَ سبحانه قِسمةَ الفَيء بين هذهَ الأصناف كي لا يتداوله الأغنياء دون الفقراء والأقريراء دون الضعفاء. وقرله سبحانه: ﴿ ما أصابَ مِن مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير. لكيلا تأسَوًا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم ﴾ <sup>(٥)</sup> فأخبرَ سبحانه أنه قَدَر ما يصيبُهم من البلاء في أنفسهم قبل أن يبرأ الأنفسَ أو المصيبة أو الأرضَ أو المجموعَ، وهو الأحسن. ثم أخبر أن مصدرَ ذلك قدرتُه عليه وأنه يسيرً

(١) سورة يس الآية : ٦٩.

- ٤) سورة الحشر الآية: ٧.
- (٥) سورة الحديد الآية: ٢٢.
- (٢) سورة الأنعام الآية : ١١٣.
   (٣) سورة الأنعام الآية : ١١٢.

فيه بقدره، وكتابته ولا بد قد كُتبت قبلَ خلْقهم هان عليهم الفائت فلم يأسوا عليه ولم يفرحوا بالحاصل لعلمهم أن المصيبةَ مُقدرةٌ في كل ما على الأرض، فكيف يَفرح بشيء قد قُدرت المصيبةُ فيه قبل خَلْقه . ولما كانت المصيبةُ تتضمنُ فواتَ محبوب ، أو خوفَ فواتِه ، أو حصولَ مكروه ، أو خوف حصوله ، نبَّه بالأسّى على الفائت على مفارقةِ المحبوب بعد حصوله وعلى فَوْتِه حيث لم يحصل ، ونَبَّه بعدم الفرح به إذا وَجد على توطين النفس لمفارقته قبل وقوعها وعلى الصبر على مرارتها بعد الوقوع . وهذه هي أنواع المصائب . فإذا تيقنَ العبدُ أنها مكتوبة مقدرةٌ وأن ما أصابه منها لم يكن ليخطئه ، وما أخطأه لم يكن ليصيبه هانت عليه وخف حلها وأنزلَها منزلَة الحر والبرد . فصل: النوع الرابع ذِكرُ المفعول له وهو علة للفعل المعلّل به كقوله : ﴿

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فصل: النوع الرابع ذكر المفعول له وهو عنه للفعل المعل به تعلوله ، تروير . عليك الكتاب تيبياناً لكل شيء وهدي ورَحقة (<sup>1)</sup> ونصب ذلك على المفعول له أحسن من غيره كما صرّح به في قوله : (لنبين للناس ما نُزل إليهم) <sup>(1)</sup> وفي قوله : (ولأتم نيعمتي عليكم ولعلكم تهتدون) <sup>(1)</sup> فإتمام النعمة هو الرحة . وقوله : (وما أهلكنا من قرية إلا لها منذرون) <sup>(1)</sup> في ذكرى وما كنا ظالمين <sup>(0)</sup> وقوله (ولقد يَسَّرنا القرآن للذكر (<sup>1)</sup> أي لأجل الذكر كما قال : (فا فا من ترناه بلسانك لعلمه ميذكرون) <sup>(1)</sup> وقوله : (فاللقيات ذكراً (<sup>1)</sup> (<sup>1)</sup> في تشرّناه بلسانك لعلمه ميذكرون) <sup>(1)</sup> وقوله : (فاللقيات ذكراً (<sup>1)</sup> (<sup>1)</sup> في للإعذار والإنذار . وقوله : (م بلقاء ربيم ميؤمنون) <sup>(1)</sup> فهذا كله مفعول لأجله وقوله : (أنا صببنا الماء صبًا (<sup>11)</sup> بلقاء ربيم ميؤمنون) <sup>(1)</sup> فهذا كله مفعول لأجله وقوله : (أنا صببنا الماء صبًا بلقاء ربيم ميؤمنون) <sup>(1)</sup> فهذا كله مفعول لأجله وقوله : (أنا صببنا الماء صبًا بلقاء ربيم ميؤمنون) <sup>(1)</sup> فهذا كله مفعول لأجله وقوله : (أنا صببنا الماء صبًا بلقاء ربيم ميؤمنون (<sup>1)</sup> فهذا كله مفعول لأجله وقوله : (أنا صببنا الماء صبًا بلقاء ربيم موقع الإعطاء . وأما قوله : (أنا صببنا الماء صبًا بلام موقع التسليم ، والعطاء موضع الإعطاء . وأما قوله : (م يريكم البرق خوفاً وطمعاً) <sup>(1)</sup> بورد معول أن يكون من ذلك ، أي إخافة لكم وإطماعاً ، وهو أحسن ، ويحتمل أن موقوله : (موانا إلى ألساء فوقهم كيف بنيناها (<sup>1)</sup>) إلى قوله : (تبصرة وذكرى لكل

- (١) سورة النحل الآية: ٨٩.
   (٧) سورة مريم الآية: ٩٧.
- (٢) سورة النحل الآية: ٤٤.
  (٨) سورة المرسلات الآية: ٤٤.
- (٣) سورة البقرة الآية: ١٥٠.
   (٩) سورة المرسلات الآية ٥٠.
- (٤) سورة الشعراء الآية : ٢٠٨.
   (١٠) سورة الأنعام الآية : ١٥٤.
- (٥) سورة الشعراء الآية: ٢٠٩. (١١) سورة عبس الآية: ٢٥. (١٣) سورة الروم الآية : ٢٤.
  - (٦) سورة القمر الآية : ١٧.
    (١٢) سورة النازعات الآية : ٣٣. (١٤) سورة ق الآية : ٣.



عبد منيب﴾ <sup>(١)</sup> أيْ لأجْل التبصرةِ والذكرى. والفرقُ بينها أن التبصرةَ تُوجب العلمَ والمُعرفةَ ، والذكرى تُوجب الإنابةَ والانقياد. وبها تتم الهداية.

فصل: النوعُ الخامسَ الإتيانُ بأنْ والفعل المستقبلِ بعدها تعليلاً لما قبله، كقوله: أنْ تقولوا إنما أُنزل الكتابُ على طائفتين مِن قبلنا ﴾<sup>(1)</sup> وقوله : ﴿ أَن تقولَ نفسٌ يا حسرتي ﴾ (٢) وقوله : ﴿ أَن تَضِلَّ إحداهُما فَتُذَكر إحداهما الأخرى ﴾ (٤) ونظائره. وفي ذلك طريقان: أحدُهما للكوفيين، والمعنى لئلا تقولوا، ولئلا تقول نفس. والثاني للبصريين أن المفمولَ له محذوفٌ، أي كراهةَ أن تقولوا، أو حذارَ أن تقولوا. فإن قيل: كيف يستقيم الطريقان في قوله تعالى: ﴿ أَن تَضُلُ إحداهما فتذكرَ إحداهما الأخرى ﴾ فإنك إن قدرت لئلا تضلَّ إحداهما لم يستقم عطف: ﴿ فتذكر إحداهما ﴾ عليه، وإن قَدَّرتَ حذارَ أن تضل إحداها لم يستقم العطفُ أيضاً، وإن قَدرت إرادة أنْ تضل لم يصح أيضاً ، قيل: هذا مِن الكلام الذي ظهورُ معناه مُزيل للإشكال. فإن المقصودَ إذكارُ إحداهها الأخرى إذا ضَلَّت ونسيت. فلما كان الضلالُ سبباً للإذكار جُعِلَ موضعَ العلة. كما تقول أعددتُ هذه الخشبةَ أن يميلَ الحائطُ فأدعمه بها. فإنما أعددتها للدعم لا للميل وأعددتُ هذا الدواءَ أن أمرضَ فأتداوى به. ونحوه. وهذا قولُ سيبويه والبصرينِ قال أهلُ الكوفة : تقديرُه كي تُذكر إحداهما الأخرى إن ضلت، فلما تقدم الجزاء اتصل بما قبله ففُتحت أن. قال الفراء، ومثله قوله: د ليعجبني أن يسأل السائل فيُعطى، معناه: ليعجبني أن يُعطى السائل إذا سأل. لأنه إنما يعجبه الإعطاء لا السؤال. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بني آدَم مِن ظهورهم ذريتَهم وأشهدَهم على أنفسهم ألستُ بربكم قالوا بَلِّي شهدْنا أن تقوَّلوا يومَ القيامةِ إنا كنا عن هذا غافلين. أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا مِن قبلُ وكنا ذريةً مِن بعدِهم ﴾ (٥) فذَكَر سبحانه مِن حُكم أُخْذِ الميثاق عليهم أن لا يحتجوا يومَ القيامة بغفلتهم عن هذا الأمر ولا بتقليد الأسلاف. ومنه قُولُه: ﴿ وَذَكَرَ بِهِ أَن تُبْسِلُ نَفُسٌ بِمَا كَسِبَ ﴾ (٢) فالضميرُ في به للقرآن، وأن تبسلَ في محل نَصْب على أنه مفعولٌ له . أي حذارَ أن تُسلم نفسٍّ إلى الهلكة والعذاب وترتهن بسوء عملها .

- (١) سورة قَ الآية : ٨.
- ۲) سورة الأنعام الآية : ١٥٦.
- - (٣) سورة الزمر الآية : ٥٦.
- ٤) سورة البقرة الآية: ٢٨٢ .
   (٥) سورة الأعراف الآية : ١٧٢ .
  - (٦) سورة الأنعام الآية : ٧٠.

فصل: النوعُ السادسُ ذكرُ ما هو مِن صرائح التعليل. وهو من أجل. كقوله: (مِن أجل ذلك كتبنا على بني إسرائيل أنه مَن قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الارض فكأنما قتل الناسَ جميعاً (<sup>(۱)</sup>. وقد ظنتْ طائفةٌ أن قوله: «مِنَ أجل ذلك» تعليلٌ لقوله،: (فأصبح مِن النادمين) <sup>(۲)</sup> أي مِن أجُل قتْله لأخيه. وهذا ليس بشيء، لأنه يشوشُ صحة النَّظم، وتقلَّ الفائدةُ بذكره، ويذهبُ شأنُ التعليل بذلك للكتابة المذكورةِ وتعظيم شأنِ القتلِ حين جُعِلَ عِلةً لهذه الكتابة، فتأمله.

فإن قلت: كيف يكونُ قتلُ أحدِ بني آدمَ للآخر عِلةً لحُكمِهِ على أمةٍ أخرى بذلك الحُكم؟ وإذا كان علةً فكيف كان قاتلٌ نفس واحدة بمنزلة قاتل الناس كلهم؟ قلتُ: الربُّ سبحانه يجعلُ أقضبتَه وأقدارَه عللاً وأسباباً لشرعه وأمره فجعَلَ حُكمه الكوني القدريَّ عِلة لحكمه الديني الأمري . وذلك أن القتلَ عنده لما كان من أعلى أنواع الظلم والفساد فخمَ أمرُه وعظمَ شأنُه، وجُعِل إثمهُ أعظم مِن إثم غيره، ونزل قاتل النفس الواحدة منزلة قاتل الأنفس كلُّها . ولا يلزمُ من التُشبيه أن يكون المشبَّه بمنزلة المشبَّه بهُ من كل الوجوه. فإذا كان قاتلُ الأنفسُ كلِّها يَصْلَى النارَ وقاتلُ النفس الواحدة يصلاها صحَّ تشبيههُ به. كما يأثمُ من شَرب قطرةً واحدةً من الخمر ومن شرب عدة قناطير، وإن اختلف مقدارُ الإثم. وكذلك مَن زنى مرةً واحدةً وآخرُ زنى مِراراً كثيرة. كلاهما آثم وإن اختلف قَدْر الإثم. وهذا معنى قول مجاهد : من قتَل نفساً واحدةً يصلى النار بقتلها كما يصْلاها من قتلَ الناس جميعاً . وعلى هذا فالتشبيهُ في أصل العذاب لا في وَصْفه . وإن شئتَ قلتَ : التشبيهُ في أصل العقوبة الدنيوية وقَدْرها ، فإنه لا يَختلف بقلة القتل وكثرته، كما لو شَرِب قطرةً فإن حده حدٌّ من شرب راويةً، ومن زنى بامرأة واحدة حده حد من زنى بألف. وهذا تأويلُ الحسن وابن زيد. قالا : يجبُ عليه من القصاص بقتلها مثلُ الذي يجب عليه لو قتل الناس جيعاً . ولك أن تجعلَ التشبية في الأذى والغم البواصل إلى المؤمنين بقتل الواحد منهم، فقد جعلهم كلُّهم خصاءه، وأوصلَ إليهم من الأذى والغم ما يُشْبِهُ القتلَ. وهذا تأويلُ ابن الأنباريّ . وفي الآبة تأويلات أخَر

فصل: النوعُ السابعُ التعليلُ بلَعَلَّ. وهي في كلام الله سبحانه للتعليل مجردةً عن

(١) سورة المائدة الآية : ٣٢.

(٢) سورة المائدة الآية : ٣١.

ss are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

معنى الترجَّي. فإنها إنما يقارنُها معنى الترجَي إذا كانت مِن المخلوق، وأمّا في حَق مَن لا يصحُّ عليه الترجَّي فهي للتعليل المحض. كقوله: ﴿ اعبدوا ربكم الذي خَلقكم والذين مِن قبلكم لعلكم تتقون ﴾ <sup>(١)</sup>. فقيل: هو تعليلَّ لقوله: ﴿ اعبدوا ربكم وقيل: تعليلَّ لقوله ﴿ خلقكم ﴾. والصوابُ أنه تعليلَّ للأمرين لشَرَّعه وخَلْقه. ومنه قولُه: ﴿ كُتب عليكم الصيامُ كما كُتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقولُه: ﴿ إنا أنزلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقولُه: ﴿ لعلكم تذكَرَّون ﴾ <sup>(1)</sup> يتذكرُ أو يخشى ﴾ <sup>(٥)</sup> فلعل في هذا كلَّه قد أخلصتْ للتعليل، والرجاء الذي فيها متعلقٌ بالمخاطَبين.

فصل: النوعُ الثامنُ ذِكْرُ الحُكم الكوني والشرعي عقيبَ الوصف المناسب له . وتارةً يُذكرُ بِإِنَّ ، وتارةً يقرنُ بالفاء ، وتارةً يُذكر مجرداً . فالأول كقوله : ﴿وزكريا إِذْ نادى رَبَّه ربَّ لا تَذَرْني فرداً وأنت خيرُ الوارثين ، فاستجبنا له ووَهَبْنا له يَحيى وأصلحنا له زوجَه إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويَدْعوننا رَغباً ورَهَباً وكانوا لنا خاشعين <sup>(1)</sup> وقوله : ﴿ إِنَّ المتقين في جناتٍ وعيون آخذينَ ما آتاهم رَبُّهم ، إنهم كانوا قبل ذلك محسنين <sup>(1)</sup> وقوله : ﴿ وَالَذِينَ يُسَحُونَ بِالكُتَابِ وأقاموا الصلاة إِنَّ لا نُضِعُ أَجرَ المخلصين <sup>(1)</sup> وقوله : ﴿ وَالذين يُستَكون بِالكُتابِ وأقاموا الصلاة إِنَّا لا نُضِعُ أَجرَ المصلحين <sup>(1)</sup> وقوله : ﴿ وَالذين يُستَكون بِالكُتابِ وأقاموا الصلاة إِنَّا لا نُضِعُ أَجرَ

والثاني كقوله: ﴿ السَّارقُ والسارقةُ فاقطعوا أيديَهها جزاءٌ بما كَسَبًا﴾ <sup>(١٠)</sup>: ﴿ الزانيةُ والزاني فاجلدوا كلَّ واحدٍ منها مائةَ جلدةٍ﴾ <sup>(١١)</sup> ﴿ والذين يَرمونَ المحصناتِ ثم لم يأتوا بأربعةِ شهداءَ فاجلدوهُم ثمانين جلدة﴾ <sup>(١٢)</sup>.

والثالثُ كقوله: ﴿ إِنَّ المتقينِ في جناتٍ وعيونَ﴾ (١٣) ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمنوا وعملوا

- (١) سورة البقرة الآية : ٢١.
- (٢) سورة البقرة الآية : ١٨٣ .
  - (٣) سورة يوسف الآية : ٢.
- ٤) سورة الأعراف الآية : ٥٧.
  - (٥) سورة طه الآية : ٤٤.
- (٦) سورة الأنبياء الآية: ٨٩
- (v) سورة الذاريات الآية : ١٥ .

- (A) سورة يوسف الآية: ٢٤.
- (٩) سورة الأعراف الآية : ١٧٠.
  - (١٠) سورة المائدة الآية : ٣٨.
    - (١١) سورة النور الآية: ٢.
    - (١٢) سورة النور الآية: ٤.
- (١٣) سورة الذاريات الآية : ١٥.

\*\*\*

الصالحات وأقاموا الصلاة وآنوا الزكاة لهم أجرهُم عند ربهم (<sup>()</sup>. وهذا في التنزيل يَزِيدُ على عدة آلاف موضع. بل القرآنُ مملوء منه. فإن قيل: هذا إنما يفيدُ كونَ تلكَ الأفعال أسباباً لما رُتَّب عليها، لا يقتضي إثبات التعليل في فعل الرب وأمره، فأين هذا من هذا ؟ قيل: لَمّا جَعل الربَّ سبحانه هذه الأوصاف عِللاً لهذه الأحكام وأسباباً لها ذلك على أنه حَكم بها شرعاً وقدراً لأجْل تلك الأوصاف، وأنه لم يَحكمْ بها لغير علة ولا حِكمة. ولهذا كان كلَّ تلك الأوصاف، وأنه لم يَحكمْ بها لغير علة ولا حِكمة. ولهذا كان كلَّ مَن نفى التعليلَ والحكمَ نَفى الأسبابَ، ولم يجعلْ لحكم الرب تأملَ شرعَ الرب وقدره وجزاءه جزَم جزماً ضرورياً ببطلان قول النفاة. والله سبحانه تأملَ شرعَ الرب وقدره وجزاء جزَم عليها ويتين ذلك خَبَراً وحَسًا وفطرةً وعقلاً. ولو تقد رَبَّب الأحكام على أسبابها وعللها وبَيَّن ذلك خَبَراً وحَسًا وفطرةً وعقلاً. ولو

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ذكرنا ذلك على التفصيل لقام منه عدة أسفار.
 فصل: النوع التاسع تعليلة سبحانه عدم الحكم القدري والشرعي بوجود المانع منه.
 كقوله: ﴿ ولولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم ستُففا من فضة ﴾ <sup>(۲)</sup> ﴿ ولو بسط الله الرزق لعباده لَبَغَوْا في الأرض ولكنْ ينزّلُ بقدر ما يشاء وانه بعباده خبير بصير ﴾ <sup>(۳)</sup> وقوله: ﴿ وما مَنعَنا أن نرسلَ بالآيات إلا أنْ كذّب بها الأولون ﴾ <sup>(1)</sup> أي آيات الاقتراح لا الآيات الدالة على صدق الرسل التي يقيمها هو الأولون ﴾ <sup>(1)</sup> أي آيات الاقتراح لا الآيات الدالة على صدق الرسل التي يقيمها هو وعربي ﴾ <sup>(0)</sup> وقوله: ﴿ وما مَنعَنا أن نرسلَ بالآيات إلا أنْ كذّب بها الأولون ﴾ <sup>(1)</sup> أي آيات الاقتراح لا الآيات الدالة على صدق الرسل التي يقيمها هو وعربي ﴾ <sup>(0)</sup> وقوله: ﴿ ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا لولا فُصلَتْ آياته أأعجمي وعربي ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا لولا فُصلَتْ آياته أأعجمي وعربي ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا لولا فُصلَتْ آياته أأعجمي وعربي ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا لولا فُصلَتْ آياته أأعجمي وعربي ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا لولا فُصلَتْ آياته أأعجمي وعربي ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا لولا فُصلت مالمان مالمان مالمان مربي أيون المالمان مالمان مالمان مالمان مالمان القومي الأمر م وعربي ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿ وقالوا لولا أنزل عليه ملك ولو أنزلنا مآلماً لمالمان مالمان مالمالمان مالمان مالمان مالمان مالمان مالمان مالمان مالمان مالمال

(1) سورة البقرة الآية: ٢٧٧.
 (٢) سورة الزخرف الآية: ٣٣.

(٣) سورة الشورى الآية: ٢٧.

- (٢) سورة الإسراء الآية: ٥٩.
- (٨) سورة فصلت الآية: ٤٤.
- (1) سورة الانعام الآية: ٨.

۳۳.

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> مَلَك. وقال تعالى: ﴿وما منعَ الناسَ أن يؤمنوا إذْ جاءهم الهدى إلا أن قالوا أبَعَثَ الله بشراً رسولاً . قُل لو كان في الأرض ملائكة عشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السهاء متلكاً رسولاً ﴾ <sup>(١)</sup> . فأخبر سبحانه عن المانع مِن إنزال الملائكة وهو أنه لم يجعل الأرضَ مسكناً لهم، ولا يستقرون فيها مطمئنين. بَل يكون نزولهم لينفذوا أوامرَ الرب سبحانه ثم يَعْرُجون إليه . ومِن هذا قولُه : ﴿وما مَنَعنا أن نرسلُ بِالآيات إلا أنْ كذَّب بها الأولون﴾ (٢) . فأخبر سبحانه عن حِكمته في الامتناع مِن إرسال رُسله بآيات الاقتراح والتشهي، وهي أنها لاتُوجب الإيمان فقد سألها الأولون فلمَّا أوتوها كَذَّبوا بها فأهلكوا . فليس لهم مصلحةً في الإرسال بها ، بل حكمتُه سبحانه تأبي ذلك كلَّ الإباء . ثم نَبَّه على ما أصابٌ ثمودَ مِن ذلك فاسم اقترحه إلا المَّة فلما أَعْطوا ما سألوا ظَلَموا ولم يؤمنوا، فكان في إجابتهم إلى ما سألوا هلا دلهم وسسسه مقال: ﴿وما نُرسل بالآيات إلا تخويفاً ﴾ (٢) أي لأجل التخويف ، فهو منصوبٌ نصب المفعول لأجله . قال قتادة: إن الله يخوِّفُ الناسَ بما شاء مِن آياته لعلهم يعتبون، أو يذكرون أو يرجعون. وهذا يعم آياتِه التي تكون مع الرسل والتي تقعُ بَعدهم في كل زمان، فإنه سبحانه لايزالُ يُحْدِثُ لعباده مِن الآياتِ ما يخوّفهم بها ويذكّرهم بها. ومِن ذلك قولُه: وقالوا لولا نُزَّل عليه آيةً مِن ربه قل إن اللهَ قادرٌ على أن ينزَّل آيةً ولكنَّ أكثرهم لا يعلمون ﴾ (١) أي لا يعلمون حكمتَه تعالى ومصلحةَ عباده في الامتناع من إنزال الآيات التي يقترحها الناسُ على الأنبياء وليس المراد أن أكثرَ الناس لا يعلمون أن الله قادرٌ ، فإنه لم ينازعْ في قدرةِ الله أحدٌ مِن المقرِّين بوجوده سبحانه ولكنَّ حِكمتَه في ذلك لا يعلمُها أكثرُ الناس.

> فصل: النوعُ العاشرُ إخبارُه عن الحكم والغايات التي جَعَلها في خَلْقه وأمره. كقوله: ﴿الذي جَعَلَ لكم الأرضَ فراشاً والسهاءَ بناءً وأنزلَ مِن السهاء ماء فأخرجَ به من الثمراتِ رزقاً لكم﴾<sup>(٥)</sup> وقوله: ﴿أَلَمْ نَجَعل الأرضَ مهاداً والجبالَ أوتاداً وخلقناكم أزواچاً وجعلنا نومَكم سُباتاً وجعلنا الليل لباساً وجعلنا النهار مَعاشاً﴾<sup>(١)</sup> إلى قوله:

> > (١) سورة الإسراء الآية : ٩٤ .

(٣) سورة الإسراء الآية: ٥٩.

- (٢) سورة الإسراء الآية : ٥٩.
   (٢) سورة الإسراء الآية : ٥٩.
- ٤) سورة الأنعام الآية: ٣٧.
   (٥) سورة إبراهيم الآية: ٣٢.
  - (٦) سورة النبأ الآية. ٦.

pplied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأنزلنا مِن الْمُعصر ات ماءً ثجاجاً (<sup>(1)</sup> لنخرج به حباً ونباتاً <sup>(7)</sup>. وجنَّاتِ أَلفافاً (<sup>(7)</sup>). وقوله : ﴿ أَلِم نجعل الأرضَ كَفاتاً أحياءً وأمواتاً وجعَلنا فيها دواسيَ شسامخاتٍ وأسقينسا كمساء فُراتاً﴾(؛) وقوله: ﴿والله جَعَل لكم مِن بيوتكم سَكنا وجعلَ لكم مِن جلود الأُنعام بيوتاً تستخفونها يوم ظَعْنكم ويومَ إقامتكم ومِن أصوافها وأوبارها وأشعارها أثأثاً ومتاعاً إلى حين والله جَعَل لكم مما خَلَق ظِلالا وجَعَل لكم من الجبال أكناناً وجَعَل لكم سرابيلَ تقيكم الحرَّ وسرابيل تقيكم بأسكم ﴾ (٥) وقوله: ﴿ فلينظر الإنسانُ إلى طعامه ﴾ (1) إلى قوله: ﴿ متاعاً لكم ولأنعامكم ﴾ (٧) وقوله: ﴿ ومِن آياته أَنْ خلَق لكم مِن أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها ﴾ <sup>(٨)</sup> وقوله : ﴿ اللهُ الــذي خَلَق السموات والأرضّ وأنزل مِن السهاء ماءً فأخرج به مِن الثمرات رزقاً لكم وسخَّر لكم الفُلكَ لتجريَ في البحر بأمره وسخّر لكم الأنهار ﴾ (١) ﴿ وسخَّر لكم الشمسُّ والقمرَ دائبَيْن وسخّر لكم الليلَّ والنهار ﴾ (١٠) وقوله : ﴿ الله الذي سخَّر لكم البحر كتجري الفلك فيه بأمره ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ﴾ (١١) إلى أضعاف أضعاف ذلك في القرآن مما يفيد من له أدنى تأمل القطع بأنه سبحانه فَعَل للحِكم والمصالح التي ذَكرها وغيرِها مما لم يذكره. وقولُه: ﴿ وَأَوْحى ربَّكَ إلى النحل أَنَ اتَّخذِي مِن الجبال بيوتاً ومِن الشجر ومما يَعرشون ثم كلِّي مِن كل الثمرات فاسلكي سُبل ربك ذُلُلا يَخرجُ مِن بطونها شراب مختلف ألوانهُ فيه شِفاء للناس إنَّ في ذلك لآيةً لقوم يتفكرون ﴾ (١٢)وقوله : ﴿وإنَّ لكم في الأنعام لَعبرةً نُسقيكم مما في بطونها ولكم فيها منافعُ كثيرةً ومنها تأكلون ﴾ (١٣) وقوله: ﴿والأنعامَ خَلَقَها لَكُم فيها دفٌّ ومنافعُ ومنها تَأْكلونَ﴾(١٢) ﴿ولكم فيها جَالٌ حين تُريحونُ وحين تَسرحونُ (١٥) ﴿وتحملُ أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس إنَّ ربكم لَرؤوفٌ رحيم ﴾ (١٦) ﴿والخيلُ والبغالَ والحميرَ لتركبوها وزينةً ويخلق ما لا تعلمون﴾ (١٧) فهل يستقيمُ ذلك ويصحُّ فيمن لا يفعلُ لِحكمةٍ ولا

- (1) سورة النبأ الآية: ١٤.
   (٨) سورة الروم الآية: ٢١.
- (٢) سورة النبأ الآية: ١٥.
   (٩) سورة إبراهيم الآية: ٣٢.
- (٣) سورة النبأ الآية: ١٦.
   (١٠) سورة إبراهيم الآية: ٣٣.
   (٤) سورة الموسلات الآية: ٢٥.
- (٤) سورة المرسلات الآية: ٢٥.
   (١١) سورة الجائية الآية: ١٢.
   (٥) سورة النحل الآية: ٨٠.
- (0) سورة النحل الآية: ٨٠.
   (١٢) سورة النحل الآية: ٢٨.
   (٦) سورة عبس الآية: ٢٤.
   (٦) سورة عبس الآية: ٢٤.
- سورة عبس الآية : ٢٤. (١٣) سورة المؤمنون الآية : ٢١.
- (٧) سورة النازعات الآية : ٣٣. (١٤) (١٥) (١٦) (١٧) سورة النحل الآيات : ٥، ٢، ٥، ٨.

Direct by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بالفعل؟ ومعلومٌ بالضرورة أن هذا الإثباتَ وهذا النفيَ متقابلان أعظمَ التقابل.

فصل: النوعُ الحادي عَشَر إنكارُه سبحانه على مَن زَعَم أنه لم يخلق الخلقَ لغايـة ولا لِحكمةٍ كقوله: ﴿ أَفحسبتم أَنما خلقناكم عبثاً ﴾ (١) وقوله: ﴿ أَيحُسَب الإِنسانُ أَن يُترك سُدى ﴾ (٢) وقوله : ﴿ وما خَلقنا السمواتِ والأرضَ وما بينها لاعبين ﴾ (٢) ﴿ ما خلقناه إإلا بالحق﴾ (١). والحقُّ هو الحِكمُ والغاياتُ المحمودةُ التي لأجْلها خَلَق ذلك كله. وهو أنواعٌ كثيرة. منها أن يُعرف اللهُ تعالى بأسمائه وصفاته وأفعاله وآياته. ومنها أن يُحَبَّ ويُعبد ويُشكر ويُذكر ويُطاع. ومنها أن يَأمر ويَنهى ويَشرع الشرائع. ومنها أنْ يُدبر الأمر ويبرم القضاءَ ويتصرفَ في المملكة بأنواع التصرفات. ومنها أن يثيبَ ويُعاقبَ فيجازي المحسن بإحسانه والمسيء إسليته المرجم المستان مغذات بمودأ مشهوداً، فيُحْمَد على ذلك ويُشكر . ومنها أن يَعلم خَلقُه أنه لا إله غيره رد . بَ سَ .. واه . ومنها أن يَصْدقَ الصادقُ فيكرمَه ويَكْذِبَ الكاذبُ فيهينَهِ ومنها ظهورُ آثارِ أسمائه وصفاته على تنوعِها وكثرتها في الوجود الذهني والخارجي، فيعلمُ عبادُه ذلك عِلمً مطابقًا لما في الواقع. ومنها شهادةُ مخلوقاته كلها بأنه وحدَه ربُّها وفاطرُها ومليكُها وأنه وحده إلهها ومعبودُها. ومنها ظهورُ أثر كماله المقدس، فإن الخلقَ والصنع لازم كماله، فإنه حيَّ قديـر، ومَن كان كذلك لم يكن إلا فاعلاً مختاراً. ومنها أنْ يظهرَ أثرُ حكمته في المخلوقات بوضع كل منها في موضعه الذي يليق به ومحبته على الوجه الذي تشهدُ العقولُ والفِطر بُحُسنه فتشهدُ حِكمتَه الباهرة. ومنها أنه سبحانه يحب أن يجودَ ويُنعم ويَعفو ويَغفر ويَسامح، ولا بدّ مِن لوازم ذلك خَلقاً وشَرْعاً. ومنها أنه يحب أن يُثنى عليه ويُمدحَ ويُمجد ويُسبح ويُعظم. ومنها كثرة شواهدٍ ربوبيته ووحدانيته وإلهيته ، إلى غير ذلك من الحكم التي تَضَمنها الخلقُ. فخلق مخلوقاتهِ بسبب الحق، ولأجل الحق، وخَلْقُها ملتبس بالحق، وهو في نفسه حق، فمصدرُه حق، وغايتهُ حق، وهو متضمن للحق. وقد أثنى على عباده المؤمنين حيثُ نزهوه عن إيجاد الخلق لا لشيء ولا لغاية. فقال تعالى: ﴿ويتفكرون في خلق السمواتِ والأرض ربَّنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك ﴾ (٥) . وأخبرَ أن هذا ظنُّ أعدائه لا ظنَّ أوليانُه. فقال: ﴿وما خلقنا السماءَ

- سورة المؤمنون الآية : ١١٥. (٣) سورة الأنبياء الآية : ١٥. (٥) سورة الدخان الآية : ٣٨.
  - (٢) سورة القيامة الآية: ٣٦. (٤) سورة الأنبياء الآية: ١٦.

e applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

والأرضَ وما بينها باطلاً ذلك ظن الذين كفروا ﴾ (١) . وكيف يَتوهم أنه عَرَفه مَن يقول إنه لم يَخلقْ لِحكمة مطلوبةٍ له، ولا أمر لحكمةٍ، ولا نَهى لحكمةٌ، وإنما يُصدرُ الخلقَ والأمرَ عن مشيئةٍ وقدرةٍ مَحضة لا لحكمةٍ ولا لغاية مقصودة. وهل هذا إلاّ إنكارٌ لحقيقة حَمْده. بل الخلقُ والأمر وإنما قام بالحكم والغايات. فهما مظهران بحمده وحكمته، فإنكارُ الحكمة إنكارٌ لحقيقة خلقِهِ وأمره. فإن الذي أثبته المنكرون مِن ذلك يُنزه عنه الربُّ ويتعالى عن نسبته إليه ﴿ فإنهم أثبتوا خَلْقاً وأمراً لا رحمةَ فيه ولا مصلحةً ولا حكمة، بل يجوزُ عندهم، أو يقعُ، أن يأمرَ بما لا مصلحةً للمكلَّف فيه البتة، وينهى عما فيه مصلحة، والجميعُ بالنسبة إليه سواء. ويجوزُ عِندهم أن يأمرَ بكل ما نهى عنه ويَنْهَى عن جميع ما أمر به، ولا فرقَ بين هذا وهذا إلا لمجرد الأمر والنهي. ويجوزُ عندهم أن يُعذب مَن لم يعصه طَرفةَ عَيْن، بل أفنى عمره في طاعته وشكره وذِكره، وينعم على من لم يطعه طرفة عين بل أفنى عمره في الكفر به والشرك والظلم والفجور ، فلا سبيلَ إلى أن يُعرِفَ خلافٌ ذلك منه إلا بخبر الرسول وإلا فهو جائز عليه. وهذا مِن أقبح الظن وأسوئه بالرب سبحانه. وتنزيههُ عن كتنزيهه عن الظلم والجور، بل هذا هو عينُ الظلم الذي يتعالى الله عنه والعجّبُ العجابُ أن كثيراً مِن أرباب هذا المذهب ينزهونه عما وَصفَ به نفسه مِن ثفات الكمال ونعوت الجلال ويزعمون أن إثباتها تجسيم وتشبيه، ولا ينزهونه عن هذا الظلم والجور، ويزعمون أنه عَدْل وحق، وأن التوحيدَ عندهم لا يتم إلا به كما لا يتم إلا بإنكار استوائه على عرشه وعلوه فوق سماواته وتكلِّمه وتكليمه، وصفاتٍ كماله. فلا يتم التوحيدُ عند هذه الطائفةِ إل بهذا النفي وذلك الإثباتٍ، واللهُ وليَّ التوفيق.

فصل: النوعُ الثاني عَشَر إنكارُه سبحانه أن يسوي بين المختلفين، أو يفرق بين المتاثلين، وأن حكمته وعدله يأبى ذلك. أما الأول فكقوله: ﴿أفنجعلُ المسلمين كالمجرمين. مالكمْ كيف تحكمون ﴾ <sup>(٢)</sup> فأخبر أن هذا حكم باطل جائر يستحيلُ نسبتُه إليه كما يستحيلُ نسبةُ الفقر والحاجة والظلم إليه.ومنكرو الحكمة والتعليل يجوّزون نسبةَ ذلك إليه، بل يقولون بوقوعه. وقال تعالى: ﴿أَمْ نَجعل الذين آمنوا وعملوا (1) سورة من الآية: ٢٢.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعلُ المتقين كالفجّار (<sup>()</sup>) وقال: ﴿أَمْ حَسِبَ الذين اجترحوا السيئاتِ أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواءً مَحْياهم ومماتهم ساء ما يحكمون (<sup>(1)</sup> فجعل سبحانه ذلك حُكماً سيئاً يتعالى ويتقدس عن أن يجوز عليه ، فضلاً عن أن يُنسب إليه . بل أبلغُ من هذا أنه أنكرَ على مَن حسب أن يدخلَ الجنةَ بغير امتحان له وتكليف يبين به صبرُه وشُكره ، وأن حِكمته تأبى ذلك . كما قال تعالى : ﴿أم حسبَّم أن تدخلوا الجنةَ ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلَم الصابرين (<sup>(1)</sup> وقال : ﴿أم حسبَّم أن تدخلوا الجنةَ ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلَم قبلكم مستَهم البأساء والضرّاء وزُلزلوا (<sup>(1)</sup> وقال : ﴿أم حسبَم أن تُتركوا ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ولم يتخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين وليجةً (<sup>(1)</sup>) فأنكرَ عليهم هذا الظنَّ والحسبان لمخالفته لحكمته.

وأما الثاني وهو أن لا يفرق بين المتاثلين فكقوله: ﴿ ومَن يُطع اللهَ والرسولَ فأولئك مع الذين أنعم اللهُ عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحَسُنَ أولئك رفيقاً ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله: ﴿ والمؤمنين والمؤمناتُ بعضُهم أولياء بعض ﴾ <sup>(٣)</sup> وقوله: ﴿ المنافقون والمنافقاتُ بعضُهم مِن بعض ﴾ <sup>(٨)</sup> وقوله: ﴿ فاستجاب لهم ربهم أني لا أضيعُ عملَ عامل منكم مِن ذكر أو أنثى بعضكم مِن بعض ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ ولما بلغَ أشُده آتيناه حُكما وعلماً وكذلك نجزي المحسنين ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ أَكُفَّارُكم خيرٌ مِن أولائكم ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ دَمَر اللهُ عليهم وللكافرين أمثالُها ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ سُنة مَن قد أرسلنا قبلك مُكما وعلماً وكذلك نجزي المحسنين ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ أَكُفَّارُكم خيرٌ مِن أولائكم ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ دَمَر اللهُ عليهم وللكافرين أمثالُها ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ سُنة مَن قد أرسلنا قبلك مِن رسلنا ولا تجد لسنتنا تحويلاً ﴾ <sup>(١1)</sup> وقوله: ﴿ سُنة مَن قد أرسلنا قبلك مِن رسلنا ولا تجد لسنتنا تحويلاً ﴾ <sup>(١1)</sup> وقوله: ﴿ سُنة مَن قد أرسلنا قبلك مِن رسلنا ولا تجد لسنتنا تحويلاً ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله: ﴿ عادي أنه الله التي قد خلَت من قبلُ ولن عاد تمن اللهُ عليهم وللكافرين أمثالُها ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله، ﴿ سُنة مَن قد أرسلنا قبلك

- (١) سورة صَّ الآية: ٢٨.
- (٢) سورة الجاثية الآية : ٢١.
- (٣) سورة آل عمران الآية: ١٤٢.
- ٤) سورة البقرة الآية : ٢١٤.
- (٥) سورة التوبة الآية : ١٦.
  - (٦) سورة النساء الآية : ٦٩.
  - (٢) سورة التوبة الآية : ٧١.
  - (٨) سورة التوبة الآية : ٦٧.

- (٩) سورة آل عمران الآية: ١٩٥.
  - (٩) مورة يوسف الآية: ٢٢.

    - (١٢) سورة محمد الآية: ١٠.
  - (١٣) سورة الأسراء الآية: ٧٧.
    - (١٤) سورة الفتح الآية : ٢٣.
    - (١٥) سورة غافر الآية: ٨٥.
- 880

Life by registered werston CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وإذلالهم وكبتهم. وقال تعالى: ﴿ إن الذين يحادُّون الله ورسولَه كُبتوا كما كُبتَ الذين من قبلهم﴾ <sup>(١)</sup> والقرآن مملوء مِن هذا. يخبرُ تعالى أن حُكمَ الشيء في حِكمته وعدله حكَمُ نظيره ومماثله، وضدُّ حكم مضادَّه ومخالِفه. وكلَّ نوع من هذه الأنواع لو استوعبناه لجاء كتاباً مفرداً.

فصل: النوعُ الثالثُ عشَر أمرُه سبحانه بتدبر كلامِه والتفكُّر فيه، وفي أوامره ونواهيه وزواجره. ولولا ما تضمّنه من الحكم والمصالح والغايات المطلوبة والعواقب الحميدة التي هي محلَّ الفكر لمَّا كان للتفكُّر فيه معنى. وإنما دعاهم إلى التفكر والتدبر لِيُطلعهم ذلك على حِكمته البالغة وما فيه من الغاياتِ والمصالح المحمودة التي تُوجب لمن عَرَفها إقرارَه بأنه تنزيلٌ مِن حكيم حميد . فلو كان الحقَّ ما يقوله النَّفاة وأن مرجعَ ذلك وتصورَه مجردُ القدرة والمشيئة التي يجوزُ عليها تأييدُ الكاذب بالمعجزة ونَصْرُهُ وإعلاؤه، وإهانةُ الحق وإذلالُه وكَسْرُه، لما كان في التدبر والتفكر ما يدلُّهم على صدق رسله ويقيمُ عليهم حجتَه، وكان غايةَ ما دُعوا إليه القدَرُ المحض، وذلك مشتركٌ بين الصادق والكاذب والبَر والفاجر . فهؤلاء بإنكارهم الحكمةَ والتعليلَ سدّوا على نفوسهم بابَ الإيمان والهدى وفتحوا عليهم بابَ المكابَرةِ وجَحْدِ الضروريات. فإنَّ ما في خلْق الله وأمْره مِن الحكم والمصالح المقصودة بالخلق والأمر والغايات الحميدة أمرَّ تشهدُ به الفطر والعقولُ ولا يُنكرهُ سليمُ الفطرة. وهم لا ينكرون ذلك وإنما يقولون وَقَع بطريق الإتفاق لا بالقصد، كما تسقطُ خشبةٌ عظيمة فيتفق عبورُ حيوان مؤذٍ تحتها فتهلكُه. ولاريب أن هذا ينفي حمدَ الرب سبحانه على حصول هذه المنافع والحِكم، لأنها لم تحصلْ بقصده وإرادته ، بل بطريق الاتفاق الذي لا يُحمد عليه صاحبُه ولا يُثنى عليه ، بل هو عندتهم بمثابة ما لَوْ رَمَّى رجلٌ درهماً لا لغرض ٍ ولا لفائدةٍ، بل لمجرد قدرته ومشيئته على طَرْحه، فاتفقَ أنْ وقَعَ في يد محتاج انتَّفعَ به. فهذا مِن شأن الحِكم والمصالح عند المنكرين.

فصل: النوعُ الرابعُ عشر إخبارُه عن صدور الخُلق والأمر عن حكمته وعلمه. فيَذكرُ هذين الاسمين عن ذكر مصدر خَلْقه وشرعه تنبيهاً على أنهها إنما صدرا عن حكمة مقصودةٍ مقارنةٍ للعلم المحيط التام. لقوله: ﴿وإنك لَتُلَقَّى القرآنَ مِن لَدنْ حكيم

(1) سورة المجادلة الآية : 0.

Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

عليم ﴾ (١) وقوله: ﴿ تنزيلُ الكتاب مِن الله العزيز الحكيم ﴾ (٢) . فذكر العزةَ المتضمنةَ لكمال القدرة والتصرف، والحكمةَ المتضمنةَ لكمال الحمد والعلم. وقولهٍ: ﴿والسارقُ والسارقةُ فاقطعوا أيديَهما جزاءً بما كَسبا نَكالاً مِن الله والله عزيز حكيم ﴾ (٢) وسمَع بعضُ الأعراب قارئاً يقرأها: 1 والله غفور رحيم، فقال: ليس هذا كلامُ الله. فقيلٌ: أتكذُّبُ بالقرآن؟ فقال: لا ، ولكنْ لا يحسنُ هذا . فرجَم القارىء إلى خطئه فقال: د عزيز حكيم»، فقال: صَدَقْت. وإذا تأملتَ ختم الآيات بالأسهاء والصفات وجدت كلامَه مختبًّا بذكرِ الصفة التي يقتضيها ذلك المقام، حتى كأنها ذُكرت دليلاً عليه ومُوجبةً له. وهذا كقوله: ﴿ إَن تعذَّبْهم فإنهم عبادك وإن تغفرْ لهم فإنك أنت العزيزُ الحكيم ﴾ (١) أي فإنَّ مغفرتك لهم مصدرٌ عن عزةٍ هي كمالُ القدرة لا عن عجز وجهل. وقولِه: ﴿ذَلَكَ تَقَدِيرُ العزيز العليم ﴾ (٥) في عدةٍ مواضعَ مِن القرآن. يَذكرُ ذلك عَقِيبَ ذِكْرِه الأجرامَ العلويةَ وما تضمنه مِن فلْق الإصباح، وجَعْل الليل مسكناً، وإجراء الشمس والقمر بحساب لايعدوانه، وتزين الساء الدنيا بالنجوم وحراستها. وأخبر أن هذا التقديرَ المحكمَ المتقنَ صادرٌ عن عزته وعلمه، ليس أمراً اتفاقياً لا يُمدح به فاعلُه ولا يُثنى عليه به كسائر الأمور الاتفاقية. ومِن هذا خَتْمُه سبحانه قصصَ الأنبياء وأممهم في سورة الشعراء عَقِيبَ كل قصة: ﴿وإن ربك لهو العزيزُ الرحيم ﴾ (1) فإن ما حَكم به لرسله وأتباعهم ولأعدائهم صادرٌ عن عزةٍ ورحة ، فوضعَ الرحةَ في محلُّها وانتقم مِن أعدائه بعزته، ولمجَّى رسلَه وأتباعَهم برحمته. والحكمةُ الحاصلة من ذلك أمرٌ مطلوب مقصود ، وهي غايةُ الفعل لا أنها أمر اتفاقي .

فصل: النوعُ الخامس عشَّر إخبارُه بأن حُكمَه أحسنُ الأحكام وتقديرَه أحسنُ التقادير . ولولا مطابقتُه للحكمة والمصلحة المقصودة المرادة لَما كان كذلك إذْ لو كان حُسنه لكونه مقدوراً معلوماً كما يقوله النَّفاةُ لكان هو وضدُّه سواءً ، فإنه بكل شيء عليم ، وعلى كل شيء قدير . فكان كلَّ معلوم مقدور أحسنَ الإحكام وأحسنَ التقادير ، وهذا ممتنع . قال تعالى : ﴿ ومَنْ أحسنُ مِنِ الله حُكمَّ لقوم يوقنون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال : ﴿ ومَنْ

- (١) سورة النمل الآية : ٦.
- (٢) سورة الزمر الآية: ١.
- (٣) سورة المائدة الآية : ٣٨.

- ۵) سورة الانعام الآية: ٩٦.
   (٦) سورة الشعراء الآية: ٩.
  - (٧) سورة ألمائدة الآية: ٥٠.
- .

Lied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أحسنُ ديناً ممن أسلم وجهته لله وهو محسن (<sup>(1)</sup> فجعل هذا أن يختارَ لهم ديناً سواه ويرتضي ديناً غيرَه، كما يمتنع عليه العيبُ والظلم. وقال تعالى: ﴿ ومَنْ أَحسنُ قولاً ممن دعا إلى الله وعمل صالحاً وقسال إنني مسن المسلمين (<sup>(1)</sup>)، وقسال: ﴿ فقَسَرَسًا فنعسم القادرون (<sup>(1)</sup>) وقال: ﴿ فتبارك الله أحسنُ الخالقين (<sup>(1)</sup>). فلا أحسنُ مِن تقديره وخَلْقِه لوقوعه على الوجه الذي اقتضته حكمتُه ورحتُه وعلمُه. وقال تعالى: ﴿ ما ترى في خَلْق الرحن مِن تفاوت (<sup>(0)</sup>) ولولا مجيئَه على أكمل الوجوه وأحسنِها، ومطابقتُها للغايات المحمودةِ والحِكم المطلوبة لكان كلَّه متفاوتاً أو كان عدم تفاوته أمراً اتفاقياً لا يُحمد فاعلُه لأنه لم يُرده ولم يقصده وإنما اتَّفق أن صار كذلك.

فصل: النوعُ السادس عشرَ إخبارُه سبحانه أنه على صراط مستقيم في موضعين مِن كتابه ، أحدُهما قولُه حاكياً عن نبيه هود : ﴿ إِنِي توكلتُ على الله ربي وربكم ما مِن دابة إلا هو آخذ بناصيتها إن ربي على صراط مستقيم (<sup>1)</sup> . والثاني قوله : ﴿ وضربَ اللهُ مثلاً رجلين أحدُهما أبكم لا يقدرُ على شيء وهو كلَّ على مولاه أينا يوجَّهه لا يأت بخير هل يستوي هو ومَنْ يأمرُ بالعدل وهو على صراط مستقيم (<sup>0)</sup> . قال أبو إسحاق : أخبرَ أنه وإن كانت قدرتُه تنالهم بما شاء فهو لا يشاء إلا العدلَ. قال ابن الأنباري : لَمَّا قال : ﴿ إِلا هو آخذ بناصيتها ﴾ كان في معنى لا تخرجُ عن قبضته ، قاهرٌ بعظيم سلطانه كلَّ دابة ، فأتبعَ ذلك قوله ﴿ إن ربي على صراط مستقيم ﴾ أي إنه على الخق. قال : وهذا نحوُ كلام العرب إذا وتصفوا رجلاً حسنَ السيرةِ والعدل والإنصاف قالوا فلانٌ طريقهُ حسنة ، وليس ثَمَّ طريق .

وذُكر في معنى الآية أقوال أخر هي مِن لوازم هذا المعنى وآثاره. كقول بعضِهم: إن ربي يدلّ على صراط مستقيم. فدلالته على الصراط مِن موجبات كونه في نفسه على صراط مستقيم. فإن تلك الدلالة والتعريفَ مِن تمام رحمته وإحسانه وعدله وحكمته. وقال بعضُهم: معناه: لا يخفّى عليه شيءٌ ولا يعدل عنه هارب. وقال بعضهم: المعنى: لا مسلكَ لأحد ولا طريقَ له إلا عليه، كقوله: ﴿ إِنَ رَبِكَ لَبِالمُرصادِ ﴾ <sup>(٨)</sup>. وهذا المعنى حق ولكنّ كونَه هو المراد بالآية ليس بالبيّن، فإن الناسَ كلهم لا يسلكون الصراط المستقيم حتى يقال إنهم يصلون سلوكه إليه. ولَمَا أراد سبحانه هذا المعنى قال:

(1) سورة النساء الآية: ١٢٥. (٤) سورة المؤمنون الآية: ١٤.
 (٦) سورة النساء الآية: ٣٣. (٥) سورة الملك الآية: ٣٠. (٧) سورة النحل الآية: ٧٦.
 (٣) سورة المرسلات الآية: ٣٣. (٦) سورة هود الآية: ٥٦. (٨) سورة الفجر الآية: ١٤.

""ለ

Life by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

(إلينا مرجعُهم)<sup>(1)</sup> (إن إلينا إيابهم)<sup>(1)</sup>، (إن ربك لبالمرصاد)، (وأن إلى ربك المنتهى)<sup>(1)</sup>. وأمّا وصفُه سبحانه بأنه على صراط مستقيم فهو كونُه يقول الحق ويفعلُ الصواب فكلماته صدق وعدل كلَّه صواب وخير: والله يقول الحقَّ وهو يَهدي السبيل، فلا يقولُ إلا ما يُحمد عليه لكونه حقاً وعدلاً وصدقاً وحكمةً في نفسه. وهذا معروف في كلام العرب. قال جرير يمدح عمرَ بنَ عبد العزيز:

أميرُ المؤمنين على صراطٍ إذا اعسوج المواردُ مستقيسمُ وإذا عُرف هذا فمن ضرورةِ كونه على صراط مستقيم أنه لا يفعلُ شيئًا إلا بحكمة يُحمد عليها وغاية هي أوْلَى بالإرادة مِن غيرها. فلا تخرجُ أفعالُه عن الحكمة والمصلحة والإحسان والرحة والعـدل والصواب كما لا تخرجُ أقـوالُه عسن العـدل والصدق.

فصل: النوع السابع عشر حَمْدُه سبحانه لنفسه على جميع ما يفعله وأمْرَة عبادَه بجمده. وهذا ليا في أفعاله من الغايات والعواقب الحميدة التي يستحقَّ فاعلَها الحمد . فهو يُحمد على نفس الفعل، وعلى قصْد الغاية الحميدة به، وعلى حصولها . فهنا ثلاث أمور . ومنكرو الحِكم والتعليل ليس عندهم محموداً على قصد الغاية ، ولا على حصولها ، إذ قصدُها عندهم مستحيل عليه ، وحصولُها عندهم أمر اتفاقي غيرُ مقصود ، كما صرَّحوا به . فلا يُحمد على ما لا يجوزُ قصدُه ، ولا على حصوله . فلم يبقَ إلا نفسُ الفعل . ومعلوم أن الفاعلَ لا يُحمد على فعله ، إن لم يكن له فيه غاية مطلوبة هي أولى به من عدمها ، وإلا فمجردُ الفعل الصادر عن الفاعل إذا لم يكن له غاية يقصدُه بها لا يُحمد عليه . بل وقوعُ هذا الفعل من القادر المختار الحكم محال . ولا يقعُ الفعلُ على حكمه ، من عائب ، والله منزَه من العيد . فحمدُه سبحانه من أعظم الأدلة على كمال حكمته . الحكم والغايات التي تعطيلها تعطيل اليهم ورحتُهم وإتمامُ نعمته عليهم وغير ذلك من

فصل: النوعُ الثامن عشر إخبارُه بإنعامه على خلقه وإحسانه إليهم، وأنه خلق لهم ما في السموات وما في الأرض، وأعطاهم الأسباعَ والأبصار والأفئدةَ ليمّ نعمته عليهم.

- ۱) سورة يونس الآية: ۷۰.
  - (٢) سورة الغاشية الآية : ٢٥ .

344

. (٣) سورة النجم الآية : ٤٢ . ومعلوم أن المنعم المحسنَ لا يكون كذلك ولا يستحق هذا الاسم حتى يقصدَ الإنعام على غيره والإحسان إليه. فلو لم يفعل سبحانه لغرض الإنعام والإحسان لم يكن منعاً في الحقيقة ولا محسناً، إذ يستحيلُ أن يكون كذلك مَن لم يقصد الإنعامَ والإحسان. وهذا غنيّ عن التقرير . يوضحُه أنه سبحانه حيث ذكر إنعامه وإحسانه فإنما يذكره مقروناً بالحكم والمصالح والمنافع التي خَلَق الخلقَ وشرع الشرائع لأجلها ، كقوله في آخر سورة النحل : ﴿ واللهُ جَعَل لكم مما خَلق فلِلالاً وجعل لكم من الجبال أكناناً وجعل لكم سرابيل تقيكم الحرَّ وسرابيل تقيكم بأستكم كذلك يتم نعمتَه عليكم لعلكم تسلمون ﴾ <sup>(١)</sup> . فهذا في الخلق . وقال في الشرع في أمره باستقبال الكعبة : ﴿ ومن حيثُ يكونَ للناس عليكم حجةً إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوُهم واخشَوْني ولأتم نعمتي عليكم ولعلكم تهتدون ﴾ <sup>(١)</sup> وقال في أمره بالوضوء والتيمم ﴿ ما يريدُ اللهُ ليجعلَ عليكم ولعلكم تهتدون ﴾ <sup>(١)</sup> وقال في أمره بالوضوء والتيمم ﴿ ما يريدُ اللهُ ليجعلَ عليكم من حرجتَ فولًا وجهلُ شطرَ المنجدِ الحرام وحيثُ ما كنتم فولُّوا وجوهكم شطرَه لمثلا يكونَ للناس عليكم حجةً إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوُهم واخشَوْني ولاتم نعمتي عليكم ولعلكم تهتدون ﴾ <sup>(١)</sup> وقال في أمره بالوضوء والتيمم ﴿ ما يريدُ اللهُ ليجعلَ عليكم مِن حرَج ولكن يريدُ ليطهَّرَكم وليم نعمتَه عليكم لعلكُم تشكُرونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>. فهد اللهُ ليجعلَ عليكم مِن حرَج ولكن يريدُ ليطهَّركم وليم نعمتَه عليكم لعلكُم تشكُرون ﴾ <sup>(٢)</sup>.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: النوع التاسع عشر اتصافه بالرحة وأنه أرحم الراحين وأن رحمّته وسِعت كلَّ شيء. وذلك لا يتحققُ إلا بأن تُقصدَ رحمَّة خَلَقه بما خلَقَه لهم، وربما أمرَهم به. فلو لم تكن أوامرُه لأجل الرحبة والحكمة والمصلحة وإرادة الإحسان إليهم لما كان رحمة. ولو حَصَلَتْ بها الرحمَّة لكانت اتفاقيةً لا مقصودةً. وذلك لا يُوجب أن يكون الآمرُ سبحانه أرحمَ الراحين. فتعطيلُ حكمته والغاية المقصودة التي لأجلها يَفعلُ إنكارٌ لرحمته في الحقيقة، وتعطيلُ ها. وكان شيخُ هذا المذهب جَهْمُ بنُ صفوان يقف على الجَدَامَى ويشاهدُ ما هم فيه مِن البلايا ويقول: أرحمُ الراحين يفعلُ مثلَ هذا ؟ يعني أنه ليس ثمَّ رحمة في الحقيقة، وأن الأمر راجعٌ إلى مَحْض المشيئةِ الخاليةِ عن الحكمة والرحة، ولا حكمةً عندَه ولا رحة، فإن الرحمة لا تُعقل إلا من يعني أنه ليس ثمَّ رحة في الحقيقة، وأن الأمر راجعٌ إلى مَحْض المشيئةِ الخاليةِ عن يعني أنه ليس ثمَّ رحة في الحقيقة، وأن الأمر راجعٌ إلى مَحْض المشيئةِ الخاليةِ عن يعني أنه ليس ثمَّ رحة في الحقيقة، وأن الأمر راجعٌ إلى مَحْض المشيئةِ الخاليةِ عن محكمة لم يفعلُ الشيء لرحة في الحقيقة، وأن الأمر أليه، فإذا لم يفعلُ لغرض ولا غاية ولا الحكمة والرحة، ولا حكمة عندَه ولا رحة، فإن الرحمة لا تُعقل إلا مِن فِعْل مَن يفعلُ الشيء لرحة في ونفيه والإحسان إليه، فإذا لم يفعلْ لغرض ولا غايةٍ ولا رحمة لم يفعل الرحة والإحسان.

(٢) سورة البقرة الآية : ١٥٠ . (٣) سورة المائدة الآية : ٦.

٣٤.

onverter • (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أفعاله بأنه لحكمةٍ يَعلمُها هو سبحانه وإن كان السائلُ لا يعلّمُها ، كما أجابَ الملائكة لَمَّا قال لهم: ﴿ إِنِّي جاهلٌ فِي الأرض خليفةً ﴾ (١) فقالوا: ﴿ أَتَجعلُ فيها مَن يفسدُ فيها ويسفكُ الدَّماء ، ونحن نسبِّحُ بحمدك ونقدسُ لك ﴾ (٢) فأجابهم بقوله : ﴿ إِنِّي أَعَلَمُ مَا لا تعلمون﴾ (٢) . ولو كان فِعلُه مجرداً عن الحِكم والغايات والمصالح لَكان الملائكةُ أعلَم به إن سَأَلوا هذا السؤالَ ولم يصحّ جوابُهم بتفرده بعلم ما لا يعلمونه مِن الحِكم والمصلحة التي في خَلْق هذه الخليقة . ولهذا كان سؤالُهم إنما وتَقم عِن وجهِ الحكمة ، لم يكن اعتراضاً على الرب تعالى. ولو قُدر أنه على وجه الاعتراض فهو دليلٌ على عِلمهم أنه لا يفعلُ شيئاً إلا لحكمةٍ، فلما رأوًا أن خَلْقَ هذا الخليفةِ مُنافٍ للحكمة في الظاهر سألوه عن ذلك. ومِن هذا قولُه تعالى: ﴿وإذا جاءتهم آيةٌ قالوا لن نؤمنَ حتى نُؤتى مثلَ ما أُوتِيَ رسُلُ الله اللهُ أعلم حيث يجعلُ رسالتَه ﴾ (نا) فأجابهم بأن حكمته وعلمه يأبي أن يضمَّ رسالاتِه في غير تحلها وعندَ غير أهلها. ولو كان الأمرُ راجعاً إلى محض المشيئة لم يكن في هذا جوابٌ، بل كان الجوابُ أن أفعاله لا تُعلل، وهو يرجِّحُ مثلاً على مثل بغير مرجِّح، والأمرُ عائد إلى مجرد القدرة، كما يقوله المنكرون. وكذلك قولُه: ﴿ وَكَذَلْكَ فَتَنَّا بِعَضْهِم بِبْعَض ليقُولوا أَهْؤَلاء مَنَّ الله عليهم مِن بينِنا أليس الله بأعلم بالشاكرين ﴾ (٥) فلما سألوا عن التخصيص بمشيئة الله وأنكروا ذلك أجيبوا بأن الله أُعلَمُ بمن يصلحُ لمشيئته، وهو أهلٌ لها، وهم الشاكرون الذين يعرفون قَدْرَ النعمةِ ويشكرون عليها المنعم. فهؤلاء يصلحون لمشيئته ولو كان الأمرُ عائداً إلى محض المشيئة لم يَحْسُن هذا الجوابُ. ولهذا يذكرُ سبحانه صفةَ العلم حيث يذكرُ التخصيصَ والتفصيلَ بينهما على أنه إنما حصلَ بعلمه سبحانه بما في التخصيص المفصّل مما يقتضي تخصيصه وتفصيله، وهو الذي جعله أهلاً لذلك. كما قال تعالى: ﴿ولسليانَ الريحَ عاصفةً تجري بأمره إلى الأرض التي باركنا فيها وكُنا بكل شيء عالمين﴾ <sup>(1)</sup> فذكر علمه عَقِيبَ ذِكر تخصيصه سليمانَ بتسخير الريح له وتخصيصِه الأرضَ المذكورةَ بالبركة. ومنه قوله: ﴿جَعَلَ الله الكعبةَ البيتَ الحرام قياماً للناس والشهرَ الحرامَ والهدْيَ والقلائدَ ذلك لتعلموا أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض وأن الله بكل

(١) سورة البقرة الآية : ٣٠.
 (٢) سورة البقرة الآية : ٣٠.

(٣) سورة البقرة الآية : ٣٠.

- (1) سورة الأنعام الآية: ١٢٤.
- ۵۵) سورة الأنعام الآية : ۵۳.
- (٦) سورة الأنبياء الآية: ٨١.

Directory version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

شيء عليم <sup>(()</sup> فذكر صفة العلم التي اقتضت تخصيص هذا المكان وهذا الزمان بأمر اختصا به دون سائر الأمكنة والأزمنة . ومن ذلك قولُه سبحانه : ﴿ فأنزل اللهُ سكينَتَه على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى وكانوا أحق بها وأهلَها وكان اللهُ بكل شيء علياً ﴾ <sup>(1)</sup> فأخبر أنه وضع هذه الكلمةَ عند أهلها ومَن هم أحقٌ بها ، وأنه أعلم بمن يستحقها مِن غيرهم . فهل هذا وصف من يخص بمحض المشيئة لا بسبب وغاية .

فصل: النوعُ الحادي والعشرون إخبارُه سبحانه عن تَرْكه بعضَ مقدوره لما يستلزمُه من المفسّدة، وأن المصلحة في تركه ولو كان الأمرُ راجعاً إلى محض المُشيئة لم يكن ذلك علةً للحكم. كقوله تعالى: ﴿إِن شرَّ الدوابِّ عند الله الصمُّ البكم الذين لا يعقلون. ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم، ولو أسمعهم لتولُّوا وهم مُعْرِضُونَ ﴾ (٢) فعلل سبحانه عدم إسهاعهم السهاعَ الذي ينتفعون به وهو سهاعُ الفهم بأنهم لا خيرَ فيهم يَحسُن معه أن يُسمعهم، وبأن فيهم مانعاً آخرَ بمنعُ من الانتفاع بالمسموع لو سمعوه، وهو الكبر والإعراض. فالأول من باب تعليل عدم الحكم بعدُم ما يقتضيه. والثاني من بـاب تعليله بوجودٍ مانعه. وهذا إنما يصحُّ تمن يأمر وينهَى ويفعلُ للحِكم والمصالح. وأما من يُجرد فعلَه عن ذلك فإنه لا يضافُ عدَمُ الحُكم إلا إلى مجرد مسبَّبه فقط. ومِن هذا تنزيهه نفسَه عن كثير مما يقدُر عليه فلا يفعله لمنافاته لحكمته وحمده، كقوله تعالى: ﴿ ما كان الله ليذَر المؤمنين على ما أنتم عليه حتى يَمِيزَ الخبيثَ مِن الطيِّب وما كمان الله ليطلعكم على الغيب ﴾ (٢) وقدوله : ﴿ ومما كمان اللهُ مُعَمَّدَّ بَهمم وهمم يستغفرون﴾ (٥) وقوله: ﴿وما كان اللهُ ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبيّن لهم ما يتقون **\$** <sup>(1)</sup> وقوله : ﴿ وما كان ربك لِيُهلك القُرى بظلم وأهلها مصلحون **؟** <sup>(٧)</sup> وقوله : وما كانربك مُهلك القُرَى حتى يبعث في أمها رسولاً يتلو عليهم آياتِنا \$<sup>(A)</sup> فنزه نفسَه عن هذه الأفعال لأنها لا تليقُ بكماله وتنافي حكمتَه وحده. وعند النَّفاةِ أنها ليست مما يُنزه الربُّ عنه، لأنها مقدورةٌ له وهو إنما يُنزه عما لا يقدرُ عليه، ولكن

- (١) سورة المائدة الآية: ٩٧ .
- (٢) سورة التوبة الآية: ٤٠.
- (٣) سورة الأنفال الآية : ٢٢ .
- ٤) سورة آل عمران الآية : ١٧٩ .

- (0) سورة الأنفال الآية : 33°.
- (٦) سورة التوبة الآية : ١١٥.
- (٧) سورة هود الآية: ١١٧.
- (٨) سورة القصص الآية : ٥٩.

Converter - (no stamps are applied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

علمنا أنها لا تقعُ لعدم مسببه لها لا لقُبحها في نفسها .

فصل: النوعُ الثاني والعشرون أن تعطيلَ الحكمةِ والغاية المطلوبة بالفعل إما أن يكون لعدم عام الفاعل بها أو تفاصيلها، وهذا محالٌ في حق من هو بكل شيء عليم. وإما لعجزه عن تحصيلها. وهذا ممتنعٌ في حق من هو على كل شيء قدير . وإما لعدم إرادته ومشيئته الإحسانَ إلى غيره وإيصالَ النفع إليه، وهذا مستحيلٌ في حق أرحم الراحمين، ومَن إحسانُه من لوازم ذاته فلا يكونَ إلا محسناً منعهاً مناناً. وإما لمانع يمنعُ من إرادتها وقصدها ، وهذا مستحيل في حق مَن لا يمنعه مانعٌ عن فعل ما يريد . وإمَّا لاستلزامها نقصاً ومنافاتها كهالاً، وهذا باطلٌّ بل هو قلب للحقائق وعكسٌّ للفطر ومناقضة لقضايا العقول. فإنَّ من يفعلُ لحكمةٍ وغاية مطلوبة يحمد عليها أكمل ممن يفعل لا لشيء البتة. كما أنَ من يخلقُ أكمل ممن لا يخلق، ومن يعلم أكملُ ممن لا يعلم، ومن يتكلم أكمل ممن لا يتكلم، ومن يقدر ويريدُ أكملُ ممن لا يتصف بذلك. وهذا مركوز في الفطر مستقر في العقول. فنفيُ حكمته بمنزلة نفي هذه الأوصاف عنه. وذلك يستلزمُ وصفه بأضدادها وهي أنقَصُ النقائص. ولهذا صرَّح كثير من النفاة كالجويني والرازي بأنه لم يقم على نفي النقائص عن الله دليل عقلي إلا مستنداً لنفي السمع والإجماع. وحينئذ فيقال لهؤلاء : إن لم يكن في إثبات الحكمة نقص لم يجز نفيُّها. وإن كانت نقصاً فأين في السمع أو في الإجاع نفيُ هذا النقص؟ وجمهور الأمة يثبت حكمته سبحانه والغايات المحمودة في أفعاله. فليس مع النفاة سمع ولا عقل ولا إجماع. بل السمعُ والعقل والإجماعُ والفطرة تشهدُ ببطلان قُولهم. والله الموفقُ للصواب. وجمائح ذلك أن كهالَ الرب تعالى وجلالَه وحكمتَه وعدلَه ورحمتَه وقدرته وإحسانه

وجماع ذلك ال كمان الرب لعانى ومبارك وتحصف وتعمد وتعمد ورقب و تو تو تاب وحده ومجده وحقائق أسمائه الحسنى تمنع كون أفعاله صادرةً منه لا لحكمة ولا لغاية مطلوبة . وجميعُ أسمائه الحسنى تنفي ذلك وتشهدُ ببطلانه . وإنما ننَّهنا على بعض طُرق القرآن ، وإلا فالأدلة التي تضمنها إثباتُ ذلك أضعافُ أضعافِ ما ذكرنا ، وبالله التوفيق .

فصل: وكيف يَتوهمُ ذو فطرة صحيحة خلاف ذلك وهذا الوجود شاهد بحكمته وعنايته بخلقه أتم عناية، وما في مخلوقاته من الحِكم والمصالح والمنافع والغايات المطلوبة والعواقب الحميدة أعظَّمُ مِن أن يحيط به وصف أو يحصره عقل. ويكفي الإنسان فكرُه في نفسه و خلقه وأعضائه ومنافعها وقواه وصفاته. وهيئاته .فإنه لو استنفذ عمره لم يحط

علماً بجميع ما تضمنه خلَّقه من الحكم والمنافع على التفصيل. والعالم كله علويه وسفليه علماً بجميع ما تضمنه خلَّقه من الحكم والمنافع على التفصيل. والعالم كله علويه وسفليه بهذه المثابة، ولكن لشدة ظهور الحكمة ووضوحها وجَدَ الجاحد السبيلَ إلى إنكارها. وهذا شأنُ النفوس الجاهلة الظالمة كما أنكرت وجود الصانع تعالى مع فَرْط ظهور آياته ودلائل ربوبيته بحيث استوعبت كل موجودٍ، ومع هذا فسمحت بالمكابرة في إنكاره. ومكذا أدلة علوه سبحانه فوق مخلوقاته مع شدةٍ ظُهورها وكثرتها سمحت نفوسُ ومكذا أدلة علوه سبحانه فوق مخلوقاته مع شدةٍ ظُهورها وكثرتها سمحت نفوسُ وسلامه عليه، فإن أدلةً صدقه في الوضوح للعقول كالشمس في دلالتها على النهار، ومع هذا فلم يأنف الجاحدون والمكابرون من الإنكار. وهكذا أدلة ثبوت صفات الكمال لمعطي الكمال هي مِن أظهر الأشياء وأوضحها وقد أنكرَها من أنكرها ولا

ومع هذا فلم يأنف الجاحدون والمكابرون من الإنكار . وهكذا أدلةُ ثبوتٍ صفات الكهال لمعطي الكمال هي مِن أظهر الأشياء وأوضحها وقد أنكرَها من أنكرها ولا يُستنكر هذا، فإنك تجدُ الرجل منغمساً في النعم وقد أحاطتٍ به من كل جانب وهو يشتكي حاله ويسخط مما هو فيه، وربما أنكر النعمة. فضلالُ النفوس وغيُّها لا حدَّ له تنتهي إليه، ولا سيا النفوسُ الجاهلةُ الظالمة. ومِن أعجب العجب أن تسمح نفسٌ بإنكار الحِكم والعلل الغائية والمصالح التي تضمنها هذه الشريعةُ الكاملة التي هي من أدل الدلائل على صدق من جاء بها، وأنهَ رسُول الله حقًّا، ولو لم يأتِ بمُعجزَةٍ سواها لكانت كافيةً شافيةً، فإن ما تضمنته من الحكم والمصالح والغايات الحميدةِ والعواقب السديدة شاهدةٌ بأن الذي شرعها وأنزلها أحكَمُ الحاكمين وأرحم الراحمين. وشهود ذلك في تضاعيفها ومضمونها كشهود الحكم والمصالح والمنافع في المخلوقات العلوية والسفلية وما بينهما من الحيوان والنبات والعناصر والآثار التي بها انتظام مصالح المعاش. فكيف يرضى أحد لنفسه إنكار ذلك وجَحده. ومن تجمل واستحى من العقلاء قال ذلك أمرٌ اتفاقي غيرُ مقصود بالأمر والخلق. وسبحان الله كيف يستجيزُ أحد أن يظن برب العالمين وأحكم الحاكمين أنه يعذب كثيراً من خلقه أشدّ العذاب الأبدي لغير غايةٍ ولا حكمة ولا سبب، وإنما هو محضُ مشيئةٍ مجردة عن الحكمة والسبب، فلا سبب هناك ولا حكمةَ ولا غاية. وهل هذا إلا من أسوأ الظن بالرب تعالى؟ وكيف يستجيزُ أن يظن بربه أنه أمر ونهى وأباح وحرّم وأحب وكره وشرعَ الشرائع وأمر بالحدود لا لحكمةٍ ولا مصلحة يقصدها، بل ما تم إلا مشيئةٌ محضة رجَّحت مثلاً على مثل بغير مرجِّح، وأيّ رحةٍ تكون في هذه الشريعة ؟ وكيف يكون المبعوث بها رحمةً مهداةً للعالمين لو كان الأمر كما يقول النَّفاة؟ وهل يكون الأمرُ

 Jied by registered version
 CE GHAZI TRUST

 FOR QUR'ĂNIC THOUGHT
 Image: Comparison

 Image: Comparison
 Image: Comparison<

والنهى إلا عقوبة وكلفة وعبثاً، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

ولو ذهبنا نذكر ما يطلع عليه أمثالنا من حكمة الله في خلقه وأمره لزاد ذلك على عشرة آلاف موضع مع قصور أذهاننا، ونقص عقولنا ومعارفنا. وتلاشيها وتلاشى علوم الخلائق جميعُهم في علم الله كتلاشي ضوء ألسراج في عين الشمس. وهذا تقريب وإلا فالأمر فوق ذلك . وهل إبطاله الحِكسم والمنساسبات والأوصسافَ التي شُـرعـت الأحكامُ لأجلها إلا إبطال للشرع جلةً. وهل يمكن فقيهاً على وجه الأرض أن يتكلم في الفقه مع اعتقاده بطلانَ الحكمة والمناسبة والتعليل وقصدِ الشارع بالأحكام مصالح العباد؟ وجنايةُ هذا القول على الشرائع مِن أعظم الجنايات، فإن العقلاءَ لا يمكنهم إنكارُ الأسباب والحكم والمصالح والعلل الغائية، فإذا رأوًا أن هذا لا يمكن القولُ به مع موافقة الشرائع، ولا يمكنهم رفْعُه عن نفوسهم خلَّوا الشرائع وراء ظهورهم، وأساؤوا بها الظنَّ، وقالوا لا يمكننا الجمعُ بينها وبين عقولنا ، ولا سبيل لنا إلى الخروج عن عقولنا، ورأوا أن القول بالفاعل المختار لا يمكن إلا مع نَفْي الأسباب والحكم والقوى والطبائع، ولا سبيل إلى نفيها فنَفوا الفاعل. وأولئكَ لم يمكنهم القول بنفي الفاعل المختار ورأوا أنه لا يمكنهم إثباته مع إثبات الأسباب والحيكم والقُوى والعلل فنفوها . وبينَ الطائفتين بُعد المشرقَين . ولا تستهن بأمر هذه المسألة فإن شأنها أعظمُ وخطرَها أجلّ، وفروعَها كثيرة. ومِن فروعِها أنهم لما تكلُّموا فيما يُحْدثه الله تعالى من المطر والنبات والحيوان والحر والبرد والليسل والنهسار والإهلال والإبـدار والكسـوف والاستسرار وحوادث الجو وحوادث الأرض انقسموا قسمين، وصاروا طائفتين، فطائفةٌ جعلتْ الموجبَ لذلك مجردَ ما رأوْه عِلَّةً وسبباً من الحركات الفلكية والقُوى الطبيعية والنفوس والعقول، فليس عندهم لذلك فاعل مختار مُريد . وقابَلهم طائفةٌ من المتكلمين فلم يسببوا لذلك سبباً إلا مجردَ المشيئةِ والقدرةِ، وأن الفاعل المختارَ يرجّح مثلاً على مثل بلا مرجِّح ولا سببٍ ولا حِكمة ولا غايةٍ يَفعلُ لأجلها. ونفَوْا الأسبابَ والقوى والطبائعَ والقرائنَ والحِكمُ والغاياتِ، حتى يقول من أثبتَ الجوهرَ الفرد منهم إن الفلك والرَّحا ونحوها مما يدورُ متفكك دائماً عند الدوران، والقادرُ المختارُ يُعيدُه كلَّ وقتٍ كما كان، وإن الألوانَ والمقاديرَ والأشكالَ والصفاتِ تُعدمُ على تعاقب الآناتِ والقادرُ المختارُ يُعيدُها كلَّ وقتٍ، وإن ملوحةَ ماء البحر كلَّ لحظة تُعدم وتذهبُ ويعيدُها القادرُ المختارُ، كلَّ ذلك بلا سبب ولا حِكمةٍ ولا عِلة غائبَة. ورأوًا



أنهم لا يمكنهم التخلصُ مِن قول الفلاسفة أعداء الرسل إلا بذلك. ورأى أعداء الرسل أنهم لا يمكنهم الدخولُ في الشريعة إلا بالتزام أصول هؤلاء. ولم يهتد الطائفتان للحق الذي لا يجوز غيرُه، وهو أنه سبحانه يَفعلُ بمشيئته وقُدرته وإرادته، ويفعلُ ما يفعلهُ بأسباب وحِكم وغايات محودة، وقد أوْدَعَ العالم مِن القُوى والطبائع والغرائز والأسباب والمسبَّباتِ ما به قام الخلقُ والأمرُ. وهذا قولُ جمهور أهل الإسلام، وأكثر طوائفَ النَّظَار، وهو قولُ الفقهاء قاطبةً إلا مَن خلَّى الفقة ناحيةً وتكلم بأصول النفاةِ فعادى فقهه أصولَ دينه.



## الباب الثاني والعشرون

## في استيفاء شُبه النافِين للحكمة والتعليل وذكر الأجوبة عنها

قالت النفاةُ: قد أجلبتم علينا بما استطعتم من خيْل الأدلةِ وَرَجْلها، فاسمعوا الآن ما يُبطله ثم أجيبوا عنه إن أمكنكم الجواب. فنقول ما قاله أفضلُ متأخريهم محدٌ بن عمر الرازي: كلٌّ من فعل فِعلاً لأجل تحصيل مصلحةٍ أو لدفع مفْسدة، فإن كان تحصيل تلك المصلحة أولى من عدم تحصيلها كان ذلك الفاعلُ قد استفاد بذلك الفعل تحصيلَ ذلك. ومن كان كذلك كان ناقصاً بذاته مستكملاً بغيره، وهو في حق الله مُحالٌ. وإن كان تحصيلها وعدمُه بالنسبة إليه سواءً فمع ذلك لا يحصل الرُّجحان فامتنع تحصيلها. ثم أورد سؤالاً وهو لا يقال حصولُها واللَّا حصولُها بالنسبة إليه وإن كان على التساوي إلا أنّ حصولها للعبد أوْلى مِن عدم حصولها له، فلأجل هذه الأولوية العائدةِ إلى العبد يرجِّح الله سبحانه الوجود على العدم. ثم أجاب بأنا نقول تحصيلُ تلك المصلحة وعدمٌ تحصيلها له إمَّا أن يكونا متساويين بالنسبة إلى الله أولا يستويان، وحينئذ يعود التقسيم المذكور. قال المثبتون: الجواب عن ، ه الشبهة من وجوهٍ. أحدها أن قولك إن كلٌّ من فعل لغرض يكون ناقصاً بذاته مستكملاً بغيره ما تعني بقولك إنه يكون ناقصاً بذاته؟ أتعني به أنه يكون عادماً لشيء من الكمال الذي لا يجبُ أن يكون له قبل حدوثِ ذلك المراد . أم تعني به أن يكونُ عادماً لما ليس كمالاً قبلَ وجوده، أم تعني به معنى ثالثاً ، فإن عنيت الأول فالدعوى باطلة ، فإنه لا يلزمُ من فعله لغرض حصولُه أولى من عدمه أن يكون عادماً لشيء من الكمال الواجب قبلُ حدوث المراد ، فإنه يمتنعُ أن يكون كمالاً قبل حصوله . وإنَّ عنيتَ الثاني لم يكن عدمه نقصاً ، فإن الغرضَ ليسَ كمالاً قبل وجوده ، وما ليس بكمالٍ في وقتٍ لا يكون عدمهُ

Lifed by refisience version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

نقصاً فيه، فيا كان قبلَ وجوده عدمهُ أوْلى مِن وجوده، وبعدَ وجوده وجودُه أوْلى من عدمه، لم يكن عدمُه قبل وجودِه نقصاً ولا وجودُه بعد عدمه نقصاً، بل الكمالُ عدمُه قبلَ وقتِ وجوده، ووجودُه وقتَ وجودِه. وإذا كان كذلك فالحكمُ المطلوبةُ والغاياتُ من هذا النوع وجودُها وقتَ وجودها هو الكمالُ، وعدمُها حينئذ نقصٌ، وعدمها وقت عدمها كمالٌ، ووجودها حينئذ نقص. وعلى هذا فالنافي هو الذي نسب النقص إلى الله لا المثبتُ. وإن عنيت به أمراً ثالثاً فلا بد من بيانه حتى ننظر فيه .

الجوابُ الثاني أن قولك يلزمُ أن يكون ناقصاً بذاته مستكملاً بغيره أتعني به أن الحكمة التي يجبُ وجودُها إنما حصلتْ له من شيء خارج عنه، أم تعني أن تلك الحكمة نفسها غيرٌ له وهو مستكمَل بها ؟ فإن عنيت الأول فهو باطل، فإنه لا ربَّ غيره ولا خالقَ سواه. ولم يستفد سبحانه من غيره كمالاً بوجه من الوجوه بل العالم كلَّه إنما استفاد الكمال الذي فيه منه سبحانه وهو لم يستفد كماله من غيره كما لم يستفد وجوده من غيره. وإن عنيت الثاني فتلك الحكمةُ صفتهُ سبحانه وصفاته ليست غيراً له، فإن حكمته قائمةٌ به وهو الحكمُ الذي له الحكمةُ م فنوتُ حكمته لا يستلزمُ العالم، والسميعُ الذي له السمع، والبصيرُ الذي له البصر. فثبوتُ حكمته لا يستلزمُ استكماله بغير منفصل عنه، كما أن كماله سبحانه بصفاتهٍ وهو لم يستفدها من غيره.

الجوابُ الثالثُ أنه سبحانه إذا كان إنما يفعلُ لأجل أمر هو أحبُّ إليه من عدمه كان اللازمُ من ذلك حصولَ مُراده الذي يجبُه وفعلَ لأجله، وهذا غايةُ الكمال، وعدمُه هو النقصُ، فإن من كان قادراً على تحصيل ما يحبه وفعله في الوقت الذي يحب على الوجه الذي يحب فهو الكاملُ حقاً، لا من لا محبوب له، أوله محبوب لا يقدر على فعله.

الجوابُ الرابع أن يقال: أنت ذكرت في كتبك أنه لم يقم على نفي النقص عن الله دليل عقلي، واتبعت في ذلك الجويني وغيره، وقلتم إنما يُنفي النقصَ عنه عز وجل بالسمع، وهو الاجماع، فلم تنفُوه عن الله عز وجل بالعقول ولا بنص منقول عن الرسول، بل بما ذكرتموه من الإجماع، وحينئذ فإنما يُنفى بالإجماع ما انعقد الإجماعُ على نفيه، والفعلُ بحكمةٍ لم ينعقد الإجماعُ على نفيه، فلم تجمع الأمةُ على انتفاء التعليل لأفعال الله. فإذا سميت أنت ذلك نقصاً لم تكن هذه التسميةُ موجبة لانعقاد الإجماع على نفيها. فإن قلت أهلُ الإجماع أجعوا على نفي النقص وهذا نقص ... قيل: نعمُ

وَفَعَنْ الْمَرْتِ الْمَرْتِ الْمَكَ الْعَامَ الْعَامَ الْعَامَ الْعَامَ الْعَامَ الْعَامَ الْعَامَ الْعَامَ ال Intel by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

الأمةُ مجمعة على ذلك ، ولكن الشأن في هذا الوصف المعنيِّ أهو نقصٌ فيكون قد أجمعت على نفيه؟ فهذا أول المسألة . والقائلون بإثباته ليس هو عندهم نقصاً ، بل هو عين الكمال . ونفيهُ عينُ النقص .

وحينئذ فنقول في الجواب الخامس إن إثبات الحكمة كمال كما تقدم تقريره، ونفيه نقص، والأمةُ مجمعة على انتفاء النقص عن الله، بل العلمُ بانتفائه عن الله تعالى من أعلى العلوم الضرورية المستقرة في فطر الخلق، فلو كانت أفعالهُ معطلة عن الحِكم والغاياتِ المحمودة لزم النقصُ، وهو محال، ولزوم النقص مِن انتفاء الحكم أظهر في العقول والفِطر والعلوم الضرورية والنظرية من لزوم النقص من إثبات ذلك.

وحينئذ فنقول في الجواب السادس: النقصُ إما أن يكون جائزاً أو ممتنعاً، فإن كان جائزاً بطل دليلكَ، وإن كان ممتنعاً بطل دليلُكَ أيضاً. فبطل الدليلُ على التقديرين.

الجواب السابع : أن النقص منتف عن الله عز وجل عقلاً كما هو منتف عنه سمعاً ، والعقلُ والنقل يُوجبُ اتصافه بصفات الكمال والنقصُ هو ما يضاد صفات الكمال. فالعلمُ والقدرةُ والإرادةُ والسمعُ والتصرُ والكلامُ والحياةُ صفاتُ كمال ، وأضدادها نقصٌ ، فوجب تنزيههُ عنها لمنافاتها لكماله ، وأمّا حصولُ ما يحبه الرب تعالى في الوقت الذي يحبه فإنما يكون كمالاً إذ حصلَ على الوجه الذي يحبه ، فعدمهُ قبل ذلك ليس نقصاً ، إذ كان لا يحب وجودَه قبل ذلك.

الجواب الثامنُ أن يقال: الكمالُ الذي يستحق سبحانه وتعالى هو الكمالُ الممكن أو الممتنع. فالأولُ مُسَلَّم، والثاني باطلٌ قطعاً، فلمَ قلتَ إن وجودَ الحادث في غير وقته الذي وُجد فيه ممكنٌ، بل وجودُ الحادث في الأزل ممتنعٌ، فعدمهُ لا يكون نقصاً ؟

الجوابُ التاسع أن عدم الممتنع لا يكون كمالاً ، فإن الممتنع ليس بشيء في الخارج ، وما ليس بشيء لا يكون عدمُه نقصاً ، فإنه إن كان في المقدور ما لا يحدث إلا شيئاً بعد شيء ، كان وجودُه في الأزل ممتنعاً ، فلا يكون عدمهُ نقصاً ، وإنما يكون الكمالُ وجودُه حين يمكن وجوده .

الجوابُ العاشر أن يقال إنه تعالى أحدثَ أشياءَ بعد أن لم يكن مُحدثاً لها كالحوادث المشهودة، حتى أن القائلين بكون الفلَك قديماً عن علة موجبةٍ يقرّون

mps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بذلك، ويقولون إنه يُحدث الحوادث بواسطته. وحينئذ فنقول هذا الإحداث إما أن يكون صفة كمال، وإما أن لا يكون. فإن كان صفةَ كمال فقد كان فاقداً لها قبل ذلك. وإن لم يكن صفة كمال فقد اتصف بالنقص. فإن قلت نحن نقولُ بأنه ليس صفة كمال ولا نقص \_ قيل: فهلا قلم ذلك في التعليل. وأيضاً فهذا محالٌ في حق الرب تعالى، فإن كلٌّ ما يفعله يستحق علَّيه الحمد ، وكلُّ ما يقوم من صفاته فهو صفةً كمال وضده نقصٍّ. وقد يُنازع النَّظارُ في الفاعلية هل هي صفةُ كمال أم لا . وجهور المسلمين من جميع الفرق يقولون هي صفة كهال. وقالت طائفة ليست صفة كمال ولا نقص، وهو قولُ أكثر الأشعرية . فإذا التزم هذا القول قيل له الجوابُ من وجهينَ، أحدهما أن من المعلوم تصريح العقل أن من يخلق أكملُ ممن لا يخلق، كما قال تعالى ﴿ أفمن يخلقُ كمن لا يخلق أفلاً تذكَّرون ﴾ (١) وهذا استفهام إنكار يتضمنُ الإنكار على من سوّى بين الأمرين يعلمُ أن أحدهما أكملُ من الآخر قطعاً. ولا ريبَ أن تفضيلَ من يخلق على من لا يخلقُ في الفطر والعقول كتفضيل منْ يعلم على من لا يعلم، ومن يقدر على من لا يقدر ، ومن يسمع ويبصر على من لا يسمع ولا يبصر . ولما كان هذا مستقرآ في فِطر بنى آدم جعله الله تعالى من آلة توحيده وحُججه على عباده. قال تعالى ﴿ ضرب الله مثلاً عبداً مملوكاً لا يقدرُ على شيء ومَن رزقناه منا رزقاً حسناً فهو ينفق منه سراً وجهراً هل يستوون الحمدُ لله بل أكثرهم لا يعلمون. وضرب الله مثلاً رجلين أحدُهما أبكم لا يقدر على شيء وهو كَلٌّ على مولاه أينما يوجِّهه لا يأتِ بخير هل يستوي هــو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم (٢) وقال تعالى ﴿ هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون﴾ (٢) وقال تعالى ﴿وَمَا يَسْتَوِي الأعمى والبصيرُ ، ولا الظلماتُ ولا النورُ، ولا الظلُّ ولا الحَرورُ، وما يستوي الأحياء ولا الأموات﴾ (٤) وقال تعالى مثل الفريقين كـالأعمـى والأصم والبصير والسميـع هـل يستـويـــان مثلاً أفلا تذكرون﴾ (٥). فمن سوًّى بين صفة الخالقية وعدمها فلم يجعل وجودها كمالاً ولا عدمها نقصاً فقد أبطل حججَ الله وأدلة توحيده، وسوى بين ما جُعل بينها أعظم التفاوت .

> (١) سورة النحل الآية : ١٧. (٢) سورة النحل الآية : ٧٥.

٤) سورة فاطر الآية: ٢٢.
 (٥) سورة هود الآية: ٢٤.

- (٣) سورة النحل الآية : ٧٦.

۳٥.

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وحينئذ فنقول في الجواب الحادني عشر إذا كان الأمر كما ذكرتم فلم لا يجوزُ أن يفعلُ لحكمة يكون وجودُها وعدمُها بالنسبة إليه سواء كما أنه عندكم لم يُحدث ما يحدثه مع كون الإحداث والخلق وعدمه بالنسبة إليه سواء ، مع أن هذه إرادةُ لا تُعقل في الشاهد ، فقولوا مثل ذلك في الحكمة . وإن ذلك لا يُعقل لا سيا والفعل عندكم هو المفعولُ المنفصلُ فجوّزوا أيضاً أن يُفعل لحكمة منفصلة ، وأنتم إنما قلتم ذلك فراراً من قيام الحوادث به ومن التسلسل فكذلك قولواً بنظير ذلك في الحكمة ، والذي يلزم أولئك فهو نظيرُ ما يلزمكم سواء .

الجوابُ الثاني عشر أن يقال: العقلُ الصريح يقضي بأن من لا حكمة لفعله ولا غاية يقصدها به أوْلى بالنقص ممن يفعل لحكمة كانت معدومةً ثم صارت موجودة في الوقت الذي اقتضت حكمتهُ إحداثَ الفعل فيه، فكيف يشُوغُ لعاقل أن يقول فِعله للحكمةِ يستلزمُ النقصَ وفعلهُ لا لحكمةٍ لا نقَصَ فيه.

الجوابُ الثالثُ عشر أن هؤلاء النَّفاة يقولون إنه سبحانه يفعلُ ما يشاء من غير اعتبار حكمة ، فيجوِّزون عليه كسلَّ ممكن ، حتى الأمر بسالشرك والكذب والظلم والفواحش والنهتي عن التوحيد والصدق والعدل والعقاب . وحينئذ فنقول إذا جازت عليه هذه المراداتُ وليس في إرادتها نقص وهذا مراد فلا نقص فيه ، فقولُهم من فعل شيئاً لشيء كان ناقصاً بدونه قضيةٌ كلية ممنوعة العمومُ ، وعمومُها أوْلى بالمنع من قول القائل من أكرم أهلَ الجهل والظلم والفساد وأهان أهل العلم والعدل والبر كان سفيهاً من أرسل إماءه وعبيده يفجُر بعضهم بعض ، ويقتلُ بعضُهم بعضاً وهو قادرٌ على أن يكفَّهم كان سفيهاً ، والله قد فعل ذلك ولم يكن به سفيهاً جائراً . وكذلك قولُ القائل من أرسل إماءه وعبيده يفجُر بعضهم بعض ، ويقتلُ بعضُهم بعضاً وهو قادرٌ على أن المكلية التي اذت النفاة جائزًا على الذول في يدخل في عموم هذه القضية ، فكذا القضية

الجوابُ الرابعُ عشرَ أنه لو سُلَم لهم أنه مستكملٌ بأمر حادث لكان هذا من الحوادث المرادات، وكلٌّ ما هو حادثٌ مرادٌ عندهم، فليس بقبيح، فإن القبح عندهم ليس إلا مخالفة الأمر والنهي، واللهُ ليلس فوقه آمرٌ ولا ناه، فلا يُنزه عندهم عن شيء من الممكنات البتة، إلا ما أخبر بأنه لا يكون، فإنهم ينزهونه عن كونه، لمخالفة حكمته، والقبيحُ عندهم هو الممتنعُ الذي لا يدخل تحت القدرة، وما دخل تحت القدرة لم يكن قبيحاً ولا مستلزِماً نقصاً عندهم.



وجماعُ ذلك بالجواب الخامس عشر أنه ما من محذور يلزمُ من تجويز فعله لحكمة إلا والمحاذيرُ التي يلزمُ من كونه يفعلُ لا لحكمةٍ أعظمُ امتناعاً. فإن كانت تلكُ المحاذيرُ غيرُ ممتنعة كانت محاذيرُ إثبات الحكمة أولى بعدم الامتناع. وإن كانت محاذير إثبات الحكمة ممتنعة فمحاذير نفيها أولى بالامتناع.

الجوابُ السادسَ عشر أن فعل الحي العالم الاختياري لا لغايةٍ ولا لغرض يدعوه إلى فعله لا يعقل بل هو من المتنعات ولهذا لا يصدرُ إلا من مجنون أو نائم أو زائل العقل فإن الحكمة والعلة الغائية هي التي تجعلُ المريد مريداً فإنه إذا علم بمصلحة الفعل ونفعه وغايته انبعثت إرادته إليه فإذا لم يعلم في الفعل مصلحةً، ولا كان له فيه غرض صحيح ولا داع يدعوه إليه فلا يقع منه إلا على سبيل العبث. هذا الذي لا يعقل العقلاء سواه وحينئذ فنفي الحكمة والعلة والغاية عن فعل أحكم الحاكمين نفي لفعله الاختياري في الحقيقة ، وذلك أنقصُ النقص وقد تقدم تقريرُ ذلك، وبالله التوفيق .

فصل قال نُفاة الحكمة هب أن الحجة بطلت، فلا يلزم من بطلان دليل بطلان الحكم. فنحن نذكرُ حجة غيرِها فنقول: لو كان فعله تعالى معلَّلاً بعلة فتلك العلةُ إن كانت قديمةً لزم من قدمها قدمُ الفعل وهو محالٌ. وإن كانت محدثةً افتقر كونه موجداً لتلك العلة إلى علة أخرى وهو محال. وهذا معنى قول القائل علة كل شيء صُنعه ولا علةً لصنعه . قالوا : ونحن نقررُ هذه الحجة تقريراً أبسط من هذا فنقول : إن كان فعلهُ تعالى لحكمةٍ فتلك الحكمةُ إما قديمةٌ أو محدثة. فإن كانبت قديمةً فإما أن يلزمَ من قدمها قدمُ الفعل أو لا يلزم. فإن لزم فهو محالً. وإن لم يلزم القدمُ والفعلُ موجودٌ بدونها فالحكمةُ غيرُ حاصلة من ذلك الفعل لحصوله دونها ، وما لا تكونُ الحكمةُ متوقفةً على حصوله لا يكون متوقفاً عليها. وهو المطلوب. وإن كانت الحكمةُ حادثةٌ بجدوث الفعل فإما أن تقتقر إلى فاعل أو لا تفتقرُ إلى فاعل فإن لم تفتقر لزمّ حدوثٌ من غير فاعل، وهو محال. وإن افتقرت إلى فاعل فذلك الفاعلُ إما أن يكون هو الله أو غيره، ولا يجوزُ أن يكون غيره لأنه لا خالق إلا الله وإن كان هو الله فإما أن يكون له في فعله غرضٌ أولا غرضَ له فيه فإن كان الأول فالكلامُ فيه كالكلام في الأول، ويلزمُ التسلسل، وإن كان الثاني فقد خلا فعلة عن الغرض، وهو المطلوب. فإن قلت: فعله لذلك الغرض لغرض هو نفسه فما خلا عن غرض، ولم يلزم التسلسلُ ۔ قلنا : فيلزمُ مثلهُ في كل مفعول مخلوق، وهو أن يكون الغرض منه هو نفسه من غير حاجةٍ إلى تونين النظرية التكريم الت التكريم ا

غرض آخر ، وهو المطلوب . فهذه حجةٌ باهرةٌ وافية بالغرض. قال أهلُ الحكمة : بل هي حجةٌ داحضةٌ باطلة من وجوهٍ. والجواب عنها من وجوه.

الجوابُ الأولُ أن نقول: لا يخلو إما أن يمكن أن يكون الفعلُ قدمَ العين، أو قدم النوع، أو لا يمكن واحدٌ منها. فإن أمكن أن يكون قدم العين أو النوع أمكن في الحكمة التي يكون الفعلُ لأجلها أن تكون كذلك. وإن لم يمكن أن يكون الفعلُ قدمَ العين ولا النوع فيقال: إذا كان فعلهُ حادثَ العين أو النوع كانت الحكمةُ كذلك. فالحكمة يُحدى بها حذو الفعل، فها جاز عليه جاز عليها، وما امتنع عليه امتنع عليها.

الجوابُ الثاني أن منْ قال إنه خالقٌ مكون في الأزل لما لم يكن بعدُ قال قوْلي هذا كقول من قال هو مريدٌ في الأزل لما لم يكن بعدُ. فقولي بقدم كونه فاعلاً كقول هؤلاء بقدم كونه مريداً. وعلى هذا فيمكنني أن أقول بقدم الحكمة التي يخلقُ ويريدُ لأجلها. ولا يلزمُ من قدم الحكمة قدمُ الفعل، كما لم يلزَمْ من قدم الإرادة قدمُ المراد، وكما لم يلزمٌ من قدم صفة التكوين قدمُ المكون. فقولي في قدم الحكمة مع حدوث الفعل. التي فعل لأجلها كقولكم في قدم الإرادة والتكوين سواء. وما لزمني لزمكم مثلهُ. وجوابُكم هو جوابي بعينه. ولا يمتنعُ ذلك على أصول طائفة من الطوائف. فإن ومن قال من الفلاسفة إن فعله قديمٌ للمفعول المعنى يقول إن الحكمة قديمةٌ، ومن قال بحدوث أعيان الفعل ودوام نوعه يقول ذلك في الحكمة سواءً. ومن الطوائف. فإن ومن قال من الفلاسفة إن فعله قديمٌ للمفعول المعنى يقول إن الحكمة النظار. فلا يمتع على أصل طائفةٍ من الطوائف إثبات الحكمة في فعله سبحانه.

الجوابُ الثالث قولُك يفتقرُ كونهُ محدثاً لتلك العلة إلى علة أخرى ممنوعٌ. فإن هذا إنما يلزمُ لو قيل كلَّ حادثٍ فلا بد له من علة . ونحن لا نقول هذا ، بل نقولُ يفعلهُ لحكمةٍ . ومعلومٌ أن المفعول لأجله مرادٌ للفاعل محبوبٌ له ، والمرادُ المحبوبُ تارةٌ يكون مراداً لنفسه . وتارةً يكون مراداً لغيره . والمرادُ لغيره لا بد أن ينتهي إلى المراد لنفسه قطعاً للتسلسل . وهذا كما نقوله في خلْقه بالأسباب أنه يخلقُ كذا بسبب كذا ، وكذا بسبب كذا ، حتى ينتهي الأمر إلى أسباب لا سبب لها سوى مشيئة الرب . فكذلك يخلق لحكمةٍ ، وتلك الحكمةُ لحكمةٍ ، حتى ينتهي الأمر إلى حكمة لا حكمة فوقها .

الجوابُ الرابعُ أن النفاة يقولون كلُّ مخلوق فهو مرادٌ لنفسه لا لغيره، وحينئذ فلا



يمتنعُ أن يكون بعضُ المخلوقات مراداً لغيره. وينتهي الأمرُ إلى مرادٍ لنفسه، بل هذا أولى بالجواز من جعْل كل مخلوق مراداً لنفسه. وكذلك في الأمر يكونُ مراداً لغيره حتى ينتهي إلى أمْر مرادٍ لنفسه.

الجوابُ الخامس أن يقال: غايةُ ما ذكرتم أنه يستلزمُ التسلسلَ. ولكن أيُّ نَوْعي التسلسل هو اللازم؟ التسلسلُ الممتنع أو الجائزُ . فإن عنيتم الأولَ مُنع اللزومُ . وإن عنيتم الثاني مُنع انتفاءُ اللازم. فإن التسلسلَ في الآثار المستقبلة ممكنَّ، بل واجبَّ. وفي الآثار الماضية فيه قولان للناس. والتسلسلُ في العلل والفاعلين مُحال باتفاق العقلاء، بأن يكون لهذا الفاعل فاعلَّ قبله وكذلك ما قبله إلى غير نهاية. وأمَّا أن يكون الفاعلُ الواحدُ القديمُ الأبدي لم يزلْ يفعلُ ولا يزال فهذا غيرٌ ممتنع. إذا عُرف هذا فالحكمةُ التي لأجلها يَفعل الفعلَ تكون حاصلةً بعده. فإذا كان بعدهاً حكمةً أخرى فغايةً ذلك أنَّ يلزمَ حوادثَ لا نهايةً لها. وهذا جائزٌ بل واجبٌ باتفاق المسلمين. ولم ينازع إلا بعضُ أهل البدع مِن الجهمية والمعتزلةِ. فإن قيل: فيلزمُ مِن هذا أن لا تحصلَ الغايةُ المطلوبة أبداً قيل: بل اللازمُ أن لا تزال الغايةُ المطلوبةُ حاصلةً دائماً. وهذا أمرَّ معقول في الشاهد . فإن الواحد مِن الناس يفعلَ الشيءَ لحكمةٍ يحصلُ بها محبوبةً. ثم يلزمُ مِن حصول محبوبه محبوبٌ آخر يفعلُ لأجله. وهَلَّم جراً حتى لو تصور دوامُه أبداً لكانت هذه حالَه وكماله. فلم تزل محبوباتهُ تحصلُ شيئاً بعد شيء ،وهذا هو الكمال الذي يريده مع غيناه التام الكامل عن كل ما سـواه، وفقرٍ ما سواه إليه من جميع الوجوه. وهو الكهالُ إلا ذلك، وفاته هو النقص. وهو سبحانه كتب على نفسه الحرمة والإحسان، فرحمتهُ وإحسانهُ مِن لوازم ذاته. فلا يكون إلا رحيًّا محسناً. وهو سبحانه إنما أمرَ العباد بما يحبه ويرضاه. وأراد لهم مِن إحسانه ورحمته ما يحبه ويرضاه. لكنْ فرقٌ بين ما يريدُ هو سبحانه أن يخلقَه ويفعلَه لِما يحصلُ به مِن الحكمة التي يحبها فهذا يفعلهُ سبحانه، ولا بد مِن وجوده، وبين ما يريدُ مِن العباد أن يفعلوه ويأمرهم بفعله ويحبُّ أن يقع منهم، ولا يشاء خلقَه وتكوينه. ففرقٌ بين ما يريدُ خَلْقَه وما يأمرُ به ولا يريدُ خلقه. فإن الفرقَ بين مَا يريدُ الفاعل أن يفعلَه وما يريدُ من المأمور أن يفعله فرقٌ واضح. واللهُ سبحانه له الخلقُ والأمر . فالخلقُ فِعله والأمر قولُه ، ومتعلَّقه أفعال عباده . وهو سبحانه قد يأمرُ عبدَه ويريدُ مِن نفسه أن يُعينَ عبدَه على فعل ما أمرَه لتحصلَ حكمتُه ومحبتُه من ذلك المأمور به. وقد يأمره ولا يريدُ من نفسه إعانته على فعل

المأمور لمآله مِن الحكمة الثابتة في هذا الأمر وهذا الترك. يأمرُه لـثلا يكونَ له عليه، حجةٌ ولئلا يقول: ما جاءني مِن نذير ، ولو أمرتَني لبادرتُ إلى طاعتك. ولم يُردْ مِن نفسه إعانته لأن محلهُ غيرُ قابل لهذه النعمة. والحكمة التامة تقتضي أن لا توضعَ النعمُ عند غير أهلها، وأن لاتُمنع مِن أهلها. قال تعالى: ﴿ وألزمهم كَلُّمة التقوى وكانوا أحقَّ بها وأهلَها ﴾ (١). وقال: ﴿ أليس الله بأعلم بالشاكرين ﴾ (٢) وقال: ﴿ ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم ﴾ (٢) ولا يقال: فهلا سَوَّى بين خلقه في جَعْلهم كلهم أهلاً لذلك، فإن هذا ممكن له. ولا أن يقال: فهلا سوى بين صورهم وأشكالهم وأعهارهم وأرزاقهم ومعاشهم. وهذا وإن كان ممكناً فالذي وقعَ من التفاوت بينهم هو مقتضًى حِكمته البالغة وملكه التام وربوبيته. فاقتضت حكمتهُ أنْ سوّى بينهم في الأمر وفاوتَ بينهم في الإعانة عليه كما فاوتَ بينهم في العلوم والقَدْرِ والغنى والحسْن والفصاحة وغير ذلك. والتخصصاتُ الواقعةُ في مُلكه لا تُناقض حكمتَه، بل هي من أدَّل شيء على كمال حكمته. ولولاها لم يظهرْ فضْله. ومنه قال تعالى: ﴿ وَلَكُنَّ اللهَ حَبَّبَ ٓ إِلَيْكُم الإيمانَ وزينه في قلوبكم وكره إليكم الكفرَ والفسوقَ والعصيانَ أولئك هم الراشدون. فضلاً من الله ونعمةً ﴾ (٢) ، واللهُ عليمٌ بمن يصلحُ لهذه النعمة ، حكيمٌ في وضعها عند أهلها ومنَعْها غيرَ أهلها. وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا اتَّقُوا الله وآمنوا برسوله يُؤْتكم كفلين من رحمته ويجعل لكم نوراً تمشون به ويغفرْ لكم واللهُ غفورٌ رحيم. لئلا يعلمَ أهلُ الكتاب ألاّ يقدرون على شيء من فضل الله وأن الفضلَّ بيد الله يُؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴾ (٥) وقال تعالى: ﴿ هو الذي بعثَ في الأَمّيين رسولاً منهم يتلو عليهم آياتهِ ويزكّيهم ويعلّمهم الكتابَ والحكمةَ وإن كانوا مِن قبل لفي ضلال مبين. وآخرين منهم لَمّا يلحقوا بهم وهو العزيز الحكم. ذلك فضلُ اللهُ يؤتيه مَن يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴾ (1) وقال تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا مَن يَرتدَ منكم عن دينه فسوف يأتي اللهُ بقوم يحبهم ويحبونه أذلةٍ على المؤمنين أعزةٍ على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومةً لائم ذلك فضلُ الله يُؤْتيه من يشاء والله واسع عليم ﴾ (٧)

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

- (١) سورة الفتح الآية : ٢٦ .
- (٢) سورة الأنعام الآية : ٥٣.
- (٣) سورة الانفال الآية : ٢٣.
- ٤) سورة الحجرات الآية: ٧.

- (٥) سورة الحديد الآية: ٢٨. والآية: ٢٩.
  - (٦) سورة الجمعة الآيات: ٤،٣،٢.
    - (٧) سورة المائدة الآية : ٥٤.

. 800

وقالت الرسلُ لقومهم: ﴿إِن نحن إلا بشرّ مثلَكم ولكن الله بمنَّ على مَن يشاء مِن عباده (<sup>1)</sup> وقال تعالى: ﴿وقالوا لولا نُزَّل هذا القرآنُ على رجل من القريتين عظيم أهُمْ يَقْسمون رحةَ ربك نحن قَسَمنا بينهم معيشتَهم في الحياة الدنيا ورفعنا بعضَهم فوق بعض درجات (<sup>1)</sup> الآية. وفي حديث مثل المؤمنين واليهود والنصارى قال تعالى لأهل الكتاب هل ظلمتكم من حقكم من شيء قالوا لا ، فهو فضلى أوتيه من أشاء. وقال تعالى: ﴿ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحَسُنَ أولئك رفيقاً. ذلك الفضلُ من الله وكفى بالله علياً ( أي يعامُ أين يضعَ فضلَه ومن يتصلح له ممن لا يصلح ، بل يمنعهُ غيرَ أهله ، ولا يضعه عند غير أهله . وهذا كثيرٌ في القرآن يَذكر أن تخصيصَه هو فضلُه ورحتُه فلو ساوَى بين الخلائق لم يُعرف قَدْرُ فضله ونعمته ورحته .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فهذا بعضُ ما في تخصيصه من الحكمة . وفي كتاب الزهد للإمام أحد أن موسى قال: يا ربَّ هلا سويتَ بين عبادك ؟ : قال إني أحببتُ أن أشكر . فمواضعُ التحصل ومواقع الفصل التي يقدحُ بها نفاة الحكمةِ هي من أدل شيء على كمال حكمته سبحانه ، ووَضْعِه للفصل مواضعَه ، وجعْلهِ عند أهله الذين هم أحقّ به وأوْلى مِن غيرهم . وهو الذي جَعَلهم كذلك بحكمته وعلمه وعزته ومُلكه . فتبارك الله ربّ العالمين ، وأحكمُ الحاكمين . ولا يجبُ بل لا يمكنُ المشاركةُ في حكمته ، بل ما حَصَل للخلائق كلهم من العلم بها كنقرةِ عصفور في البحر المحيط . وأيَّ نقص في دوام حكمته شيئاً بعد شيء العالم بها كنقرة عصفور في البحر المحيط . وأيَّ نقص في دوام حكمته شيئاً بعد شيء كما تدوم إرادته وكلاً مه وأفعالُه وإحسانة وجُودُه وَإنعامه . وهل الكمال إلا في هذا التسلسل ، فباذا نفَر النفاةَ منه . أنَفَرَهم أن يقال : لم يزلُّ ولا يزالُ حياً ، علياً ، قديراً ، حكياً ، متكلياً ، عسناً ، جواداً ، ملكاً ، موصوفاً بكل كمال ، غنياً عن كل ما سواه، لا تُنْفَدُ كلماتهُ ، ولاتناهى حكمتهُ ، ولا تعجزُ قدرتهُ ، ولا ينبل مكاه ، وهل الكمال إلا في لا تُنْفَدُ كلماتهُ ، ولا تسلم من الحالة ، ولا تعجز أنه ولا يزالُ حياً ، علياً ، قديراً ، إلا سلب ذلك عنه . والله الموفق بنصله و إعانه ، ولا تعجز أن قدرتهُ ، ولا ينواك ما سواه ، إلا سلب ذلك عنه . والله الموفق بنصله وإعانته . وعانه و إعانه م ولا ينبل على ما سواه ، إلا سلب ذلك عنه . والله الموفق بعضله وإعانته .

الجوابُ السادسُ أن الرب تبارك وتعالى إذا خَلَق شيئاً فلا بد من وجود لوازمه، ولا بد مِن عدم أضداده. فوجود الملزوم بدون لازمه مُحال. ووجودُ الضد مع ضد

(١) سورة إبراهيم الآية: ١١.
 (١) سورة الزخرف الآية: ٣١.

٤) سورة النساء الآية ٦٩ و٧٠.

ممتنع. والحالُ الممتنع ليس بشيء . ولا يتصور العقل وجوده في الخارج. وإذا كان هذا التسلسل الجائز مِن لوازم خَلقِه وحكمته لم يكن في القول محذورٌ . بل كان المحذورُ في نفبه .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

توضيحُه الجوابُ السابعُ أنه لم يقم دليلٌ عقلي ولا سمعي على امتناع دوام أفعال الرب في الماضي والمستقبل أصلاً. وكل أدلة النفاة من أولها إلى آخرها باطلة. وقد كفى مؤونة إبطالها الرازي والآمدي في أكثر كتبهما، وغيرهما. وأما إثباتُ الحكمة فقد قام على صحته العقلُ والسمعُ والفطرةُ وسائرُ أنواع الأدلة كما تقدمت الإشارة إلى بعض ذلك. فكيف يُقدحُ في هذا المعلوم الصحيح بذلك النفي الذي لم يقمْ على صحته دليل البتة.

الجوابُ الثامن أن التسلسل إما أن يكون ممكناً أو ممتنعاً فإن كان ممكناً بَطَل استدلالكم. وإن كان ممتنعاً أمكن أن يقال في دَفعه تنتهي المراداتُ إلى مراد لنفسه لا لغيره، وينقطعُ التسلسل.

الجوابُ التاسعُ أن يقال: ما المانعُ أن تكونَ الفاعليةُ معلَّلةً بعلة قديمة. قولُكم يلزمُ مِن قِدمها قدمُ المعلول ينتقِضُ عليكم بالإرادةِ ، فإنها قديمةٌ ولم يلزم من قدمها قدم المراد . فإن قلم: الإرادةُ القديمةُ تعلقتْ بالمراد الحادث في وقت حدوثه ، واقتضتْ وجودَه حينئذٍ ، فهلا قلم إن الحكمةَ القديمةَ تعلقتْ بالمراد وقت حدوثه كما قلم في الإرادة . فإن قلم : شأن الإرادةِ التخصيصُ قيل لكم : وكذلك الحكمةُ شأنُها تخصيصُ الشيء بزمانه ومكانه وصفته . فالتخصيصُ مصدرهُ الحكمةُ والإرادةُ والعلمُ والقدرةُ . فإن لزم من قدم الحكمة قدمُ الفعل لَزم من قدم الإرادة قدمه ، وإن لم يلزم ذلك لم يلزم هذا .

الجوابُ العاشر أن يقال: لو لم يكن فِعلُه لحكمة وغاية مطلوبة لم يكن مريداً. فإن المريدَ لا يعقل كونهُ مريداً إلا إذا كان يريدُ لغرض وحكمة، فإذا انتفت الحكمةُ والغرضُ انتفت الإرادةُ، ويلزمُ من انتفاء الإرادة أن يكون موجباً بالذات، وهو علة تامة في الأزل لمعلوله، فيلزم أن يقارنه جميع معلوله، ولا يتأخر فيلزمُ مِن ذلك قدم الحوادث المشهودة. وإنما لزَم ذلك مِن انتفاء الحكمةِ والغرض المستلزمةِ لنفي الإرادة المستلزمة للإيمان الذاتي المستلزم لقدم الحوادث. وتقرير هذا وبسطه في غير هذا الموضع.

Dired by registered version) CF GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: قال نفاةُ الحكمة: جميعُ الأغراض يرجعُ حاصلُها إلى شيئين: تحصيلُ اللذة والسرور، ودفعُ الألم والحزن والغم. اللهُ سبحانه قادرٌ على تحصيل هذيــن المطلوبين ابتداءً من غير شيء من الوسائط. ومَن كان قادراً على تحصيل المطلوب ابتداءً بغير واسطة كان توسُلُه إلى تحصيله بالوسائط عبثاً، وهو على الله مُحال. قال أصحابُ الحكمةِ عن هذه الشبهة أجوبة.

الجوابُ الأول أن يقال: لا ريبَ أن الله على كل شيء قدير ، لكنْ لا يلزم إذا كان الشيء مقدوراً ممكناً أن تكون الحكمةُ المطلوبةُ لوجوده يمكن تحصيلها مع عدمه. فإن الموقوفَ على الشيء يمتنعُ حصولُه بدونه كما يمتنعُ حصولُ الابن بكونه ابناً بدون الأب. فإن وجودَ الملزوم بدون لازمه مُحال. والجمعُ بين الضدين مُحال. ولا يقال: فيلزمَ العجزُ لأن المحالَ ليس بشيء فلا تتعلقُ به القدرةُ، والله على كل شيء قدير، فلا يخرجُ ممكن عن قدرته البتّة.

الجوابُ الثاني أن دعوى كَوْن توسطِ أحدِ الأمرين إذا كان شرطاً أو سبباً له عبثاً دعوى كاذبةً باطلة . فإن العبثَ هَو الذي لا فائدةَ فيه . وأمّا توسطُ الشرط أو السبب أو المادة التي يُحدثُ فيها ما يُحدثه فليس بعبثٍ.

توضيحُه الجوابُ الثالث أن حصولَ الأعراض والصفاتِ التي يُحدثها الله سبحانه في موادها شروط لحصول تلك المواد ولا يُتصور وجودُها بدونها فتوسطها أمر ضروري لا بد منه ؛ فيقلبُ عليكم دليلكُم. ونقول: هل يقدر سبحانه على إيجاد تلك الحوادث بدون توسط موادَها الحاملةِ لها ، أو لا يمكن ؟ فإن قلتم : يمكن ذلك كان توسّطها عبثاً . وإن قلتم لا يقَدر كان تعجيزاً . فإن قلتم هذا فرضٌ مستحيل والْمُحال ليس بشيء قُيل صدقتم وهذا جوابُنا بعينه .

الجوابُ الرابع أن يقال: إذا كان في خَلْق تلك الوسائط حِكم أخرى تحصلُ بخُلقها . للفاعل وفي خَلْقها مصالحُ ومنافعُ لتلك الوسائط لم يكن توسّطها عبثاً ، ولم تكن الحكمةُ حاصلةُ بعدمها . كما أنه سبحانه إذا جَعَلَ رَزْقَ بعض خَلْقه في البخارات مثلاً فاقتضى ذلك أن تخليقَ الصانع إلى مَن يحتاج فينتفع هؤلاء بالصانع وهؤلاء باليمن كان في ذلك مصلحةُ هؤلاء وهؤلاء . وإذا تأملتَ الوجودَ رأيته قائماً بذلك شاهداً على منكري الحكمة . فكم لله سبحانه في إحداثِ تلك الوسائط مِن حكم ومصالحَ ومنافعَ للعباد لو بَطَلت تلك الوسائط لفاتت تلك الحِكم والمصالح .



الجوابُ الخامسُ قولُك يلزمُ العبثَ وهو على الله مُحال. فيقال: إن كان العبثُ عليه محالاً لَزِم أن لا يفعلَ ولا يأمرَ إلا لمصلحةٍ وحكمةٍ فبطَلَ قولُك بقولك. وإن لم يكن العبتُ عليه محالاً بطلت هذه الحجة فيتحقق بطلانها على التقديرين.

الجوابُ السادسُ أن يقال: ما المانعُ أن يفعلَ سبحانه أشياءَ معللةً وأشياءَ غيرَ معللة ، بل مرادة لذاتها. وإذا جاز هذا جاز أن يقال إن هذه الوسائطَ غيرُ معللة . ولا يمكنك نَفْيُ هذا القسم إلا بأن تقول إن شيئاً مِن أفعاله غيرُ معلل البتة . وأنت إنما نفيتَ هذا بلزوم العبث في توسط تلك الأمور . ولا يلزمُ مِن انتفاء التعليل في بعض الأفعال انتفاؤه في الجميع . فإنه لا يجب أن يكون كلَّ شيء لعلة . فأنت نفيتَ جواز التعليل وغاية هذه الحجة لو صحتْ أن تدلَّ على أنه لا يجبُ في كل شيء أن يكون لعلة فلم ينَبْت الحُكْم والدليل . وهذا كما يقول الفقهاء مع قولهم بالتعليل إن مِن الأحكام ما يفيدُ غيرَ معلل . فهلا قلت في الخلق كقولهم في الأمر . وهذا إنما هو بطريق الإلزام وإلا فالحق أن جميع أفعاله وشرعه لها حِكم وغاياتٌ لأجلها شُرع وفعل وإن لم يعلمها الخلقُ على التفصيل . فلا يلزمُ مِن عدم علمهم بها انتفاؤُها في نفسها.

الجوابُ السادسُ أن غايةَ هذه الشبهةِ أن يكون سبحانه قادراً على تحصيل تلك الحكم بدون تلك الوسائط كما هو قادرٌ على تحصيلها بها. وإذا كان الأمران مقدورين له لم يكن العدولُ عن أحد المقدورين إلى الآخر عبئاً إلا إذا كان المقدورُ الآخرُ مساوياً لهذا من كل وجه. ولا يمكن عاقلاً أن يقولَ إن تعطيل تلك الوسائط وعدّمها مساو من كل وجه لوجودها. وهذه من أعظم البهت وأبطل الباطل، وهو يتضمنُ القدح في الحس والعقل والشرع كما هو قدح في الحكمة. فإنَّ مَن جَعَلَ وجودَ الرسل وعَدَمها سواءً، ووجودَ هذه الوسائط جيعها وعَدَمها سواء، فلم يَدَعْ للمكابرة موضعاً.

الجوابُ السابعُ قولُك جميعُ الأغراض يرجعُ حاصلُها إلى شيئين؛ تحصيل اللذة ودفع الهم والحزن، أتريد به الغرضَ الذي يَفعلُ لأجله الحيوان، أو الحكمة التي يفعلُ الله سَبحانه لأجلها، أمْ تريدُ به ما هو أعمّ مِن ذلك؟ فإن أردتَ الأولَ لم يُفدك شيئاً. وإن أردتَ الثانيَ أو الثالثَ كانت دعوى مجردةً لا برهانَ عليها، فإن حكمة الرب تعالى فوق تحصيل اللذة ودفْع الغم والحزن، فإنه يتعالى عن ذلك، بل ليس كمثل حكمته شيء، كما أنه موصوفٌ بالإرادة وليس كإرادة الحيوان، فإن الحيوان يريدُ ما يريدُه ليجلب له منفعة أو يدفع به عنه مضرة، وكذلك غضبه ليس مشابهاً لغضب

خَلْقه، فإن غَضَب المخلوق هو غليانُ دم قلبه طَلَباً للانتقام والله يتعالى عن ذلك. وكذلك سائرُ صفاته، فكما أنه ليس كمثَّله شيء في إرادته ورضاه وغضبه ورحمته وسائر صفاته فهكذا حكمتُه سبحانه لاتماثل حكمة المخلوقين، بل هي أجل وأعلى من أن يقال إنها تحصيل لذة أو دفع حزن. فالمخلوقُ لنقصه يحتاج أن يفعل ذلك لأن مصالحه لاتتم إلا به والله سُبحانه غني بذاته عن كل ما سواه، لا يستفيدُ مِن خَلْقه كمالاً، بل خَلَقهم يستفيدون كمالهم منه.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الجواب الثامن أن يُقال قد دلّ الوحي مع العقل على أنه سبحانه يحب ويُبغض. أما الوحيُ فالقرآنُ مملوء مِن ذلك. وأما العقلُ فها نشاهدُ في العالم مِن إكرام أوليائه وأهل طاعته، وإهانة أعدائه وأهل معصيته، شاهدٌ لمحبته لهؤلاء ورضاه عنهم، وبغضه لهؤلاء وسخطه عليهم. ومعلومٌ قطعاً أن من يحب ويُبغض أكملَ محبة وبغض وهو قادرٌ على تحصيل محابه فإن حكمتَه فها يفعله ويتركه أتمٌ حكمه وأكملُها. فهو يفعل ما يفعله لأنه يوصلُ إلى محابه، ويترك ما يتركه لأنه لا يحبه. وإذا فعل ما يكرهه لم يفعله إلا لإفضائه إلى ما يحب وإن كبان مكروها في نفسه. فإن أردتَ باللذة والسرور والهم والحزن الحب والبغض فالربٌ تعالى يحب ويبغضٌ. لم يلزم من كونه يفعلُ لحكمةٍ أن يتصف بذلك.

الجواب التاسع أنه سبحانه إذا كان قادراً على تحصيل ذلك بدون الوسائط، وهو قادرً على تحصيله بها، كان فعلُ النوعين أكملَ وأبلغَ في القدرة وأعظمَ في مُلكه وربوبيته من كونه لا يفعل إلا بأحد النوعين. والربُّ تعالى تتنوع أفعاله لكمال قدرته وحكمته وربوبيته فهو سبحانه قادرٌ على تحصيل تلك الحكمة بواسطة إحداث مخلوق منفصل، وبدون إحداثه، بل ربما يقومُ به من أفعاله اللازمة وكلماته وثنائه على نفسه وحده لنفسه فمحبوبه يحصلُ بهذا وهذا. وذلك أكمل ممن لا يحصل محبوبه إلا بأحد النوعين.

الجوابُ العاشرُ أن الربَّ سبحانه كاملٌ في أوصافِه وأسهائِه وأفعاله فلا بد مِن ظهور آثارِها في العالم، فإنه محسنٌ ويستحيلُ وجودُ الإحسان بدون من يحسن إليه، ورزاق فلا بد من وجود من يرزقه، وغفّار، وحلم، وجواد، ولطيف بعباده، ومنّان، ووهّاب، وقابض، وباسط، وخافض، ورافع، ومُعز، ومذل، وهذه الأسماء تقتضي متعلّقاتٍ تتعلقُ بها وآثاراً تتحققُ بها. فلم يكن بد مِن وجود متعلّقاتها وإلا تعطلتُ

37.

Since by registered version FOR QURANIC THOUGHT

تلك الأوصاف وبطلت تلك الاسهاء . فتوسط تلك الآثار لا بد منه في تحقق معاني تلك الأسهاء والصفات ، فكيف يقال إنه عبث لا فائدة فيه ، وبالله التوفيق .

فصل: قال نُفاة الحكمة لو وجب أن يكون خَلْقه وأَمْره معلَّلاً بحكمةٍ وغرض لكان خَلْقُ الله العالمَ في وقتٍ معين دون ما قبله ودونَ ما بعده معلَّلاً برعايةٍ غرض ومصلحة. ثم تلك المصلحةُ والغرضُ إما أن يقال كان حاصلاً قبل ذلك الوقت أو لم يكن حاصلاً قبله. فإن كان ما لأجله أوجدَ الله االعالم في ذلك الوقت حاصلاً قبل أن أوجده فيلزم أن يقال إنه كان موجداً له قبل أن لم يكن موجداً له وذلك محال. وإن قلنا إن ذلك الغرض والمصلحة لم يكن حاصلاً قبل ذلك الوقت، وإنما حدث في ذلك الوقت، فنقول حصول ذلك الغرض في ذلك الوقت إما أن يكون مفتقراً إلى المحدث أو لا يفتقر . فإن لم يفتقر فقد حدث الشيء لا عن موجد ومحدث، وهو محال. وإن افتقر إلى محدث فإن افتقر تخصص احداث ذلك الغرض بذلك الوقت إلى غرض آخر عاد التقسمُ الأول فيه، ولزمَ التسلسل. وإن لم يفتقرُ إلى رعاية غرض آخرَ فحينئذ تكون موجدية الله سبحانه وخالقيته غنيمة عن الأغراض والمصالح، وهذا هو المطلوب. قالوا: وهذه الحجة كما أنها قائمة في اختصاص العالم بذلك الوقت المعين فهي قائمة في اختصاص كل حادث من الحوادث بوقته المعين وملخصُها أن إحداث الحادث في وقته إن كان لغرض فإن كان ذلك الغرضُ حاصلاً قبله لزمَ حدوثُه قبل حدوثه، وإلا افتقرَ إلى الإحداث. فإحداثه إن كان لغرض تسلسل، وإلا ثبتَ المطلوبُ. قال أهلُ الحكمة هذه الحجةُ بعينها مذكورةٌ في ضمن الحجة الثانية التي تقدمت وكأنكم يعجبكم التشيعُ بكُره الباطل. وجميعُ مِا أجبناكم به هناك فهو الجوابُ ههنا بعينه . فغايةُ هذا أنه تسلسل في الآثار لا في المؤثرات، وتسلسل في الحوادث المستقبلة. وذلك جائزٌ بل واجب باتفاق المسلمين، سوى قول جهم والعلاف. وغاية الأمر أن يكون في الحوادث ما يُراد لنفسه وفيها ما يُراد لغيره. والحكمة المطلوبة لنفسها لاتفتقر إلى أخرى تراد لأجلها. وإن هذا الدليلَ لو صحتْ مقدماته، وهيهاتَ، فإنما يدل على أن أفعاله تعالى لا يجبُ تعليلها . ولا يلزم من ذلك أن لا يجوزَ تعليلها ، فنفيُّ الوجوب شيء ونفي الجواز شيء . فهب أنا سلّمنا الأول فأين دليل الثاني. وغايتها أنهاً تدلّ على عدّم تعليل بعض الحوادث لا على عدَم تعليل جيعها. وبالجملة فها تقدمَ هناك مُغْن عن الإطالة في الأجوبة . وسر المسألة أن دوامَ فاعليته في المستقبل متَّفَق عليه . والسلفُ على



دوامِها في الماضي . وإنما خالف في ذلك كثيرٌ من أهل الكلام .

فصل: قال نفاة الحكمة : قد قام الدليلُ على أنه سبحانه خالقُ كل شيء ، فأَي حكمة أو مصلحة في خلق الكفر والفسوق والعصيان ؟ وأي حكمة في خلق من علم أنه يكفر ويفسق ويظلم ويفسد الدنيا والدين ؟ وأيَّ حكمة في خلق كثير من الجهادات التي وجودها وعدمها سواء ، وكـذلـك كثير من الأشجار والنبات والمعادن المعطلة والحيوانات المهملة بل العادية المؤذية ؟ وأيَّ حكمة في خلق السموم والأشياء المضرة ؟ وأي حكمة في خلق إبليس والشياطين ؟ وإن كان في خلقهم حكمة فأي حكمة في بقائه إلى آخر الدهر ؟ وإماتة الرسل والأنبياء ؟ وأي حكمة في إخراج آدم وحواء من الجنة وتعريض الذرية لمذا البلاء العظيم ، وقد أمكن أن يكونوا في أعظم العافية ؟ وأي حكمة في إيلام الحيوانات ؟ وإن كان في خلقهم حكمة فأي حكمة في بقائه إلى آخر الدهر ؟ وإماتة الرسل والأنبياء ؟ وأي حكمة في إخراج آدم وحواء من الجنة وتعريض الذرية لهذا البلاء العظيم ، وقد أمكن أن يكونوا في أعظم العافية ؟ وأي حكمة في إيلام الحيوانات ؟ وإن كان في إيلام المكلفين منها حكمة في إيلام غير المكلف كالبهائم والأطفال والمجانين ؟ وأي حكمة له في خلقه لعافية ؟ وأي بأنواع العذاب الدائم الذي لا ينقطع ؟ وأي حكمة في تسليط أعدائه على أوليائه بأنواع العذاب الدائم الذي لا ينقطع ؟ وأي حكمة في تسليط أعدائه على أوليائه وتعريضهما بالتكليف لأنواع المثاق والعذاب .

قالوا: ونحن العقلاء نعلم علماً ضرورياً أن خلود أهل النار فيها فِعْلُ الله ونعلم ضرورةً أنه لا فائدة في ذلك تعود إليه، ولا إلى المعذّبين، ولا إلى غيرهم. قالوا: ويكفينا في ذلك مناظرة الأشعري لأبي هاشم الجبائي<sup>(۱)</sup> حين سأله عن ثلاثة إخوة مات أحدُهم مسلماً قبل البلوغ، وبلغ الآخران فهات أحدُهما مسلماً والآخرُ كافراً، فاجتمعوا عند رب العالمين فبلغ المسلم البالغ المرتبة العلية بعمله وإسلامه فقال أخوه يا رب هلا رفعتني إلى منزلة أخي المسلم، فقال إنه عمل أعمالاً لم تعملها، فقال يا رب فهلا أحييتني حتى أعمل مثل عمله، قال علمت أن موتك صغيراً خير لك إذ لو بلغت لكفرت، فصاح الأخ الثالث من أطباق الجحيم، وقال يا رب فهلا أمتني صغيراً قبل البلوغ كما فعلت بأخي، فها جوابه ؟ قال: فانقطع الشيخ ولم يذكر جواباً: قال نُفاة الحكمة: وهذا قاطع في المسألة لا غبارَ عليه. وقال تعالى: ﴿ يعذَب من يشاء ويرحمُ من يشاء ﴾ <sup>(١)</sup>

- (١) الذي في كتب الكلام أن المناظرة كانت بين أبي الحسن وشيخه أبي على الجبائي.
  - (٢) سورة العنكبوت الآية : ٢١.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال: ﴿ لله ما في السموات وما في الأرض وإن تُبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبْكم به اللهُ فيغفر لمن يشاء ويُعذب من يشاًء ﴾ <sup>(١)</sup> و: ﴿ لا يُسأل عما يَفعل ﴾ <sup>(٢)</sup>. فرَدَّ الأمر إلى محض مشيئته وأخبرَ أن صدورَ الأشياء كلها عنها. وقالوا: وأصلُ ضلال الخلق هو طلبُ تعليل أفعالِ الرب، كما قال شيخُ الإسلام في تائيّته:

وأصلُ ضلال الخَلْقِ من كل فِرقةٍ هـو الخوصُ في فِعـل الإلـهِ بعلَّةٍ

فإنهم لما طلبوا علة أفعاله فأعجزهم العلم بها افترقوا بعد ذلك ، فطائفة رَدت الأمر إلى الطبيعة والأفلاك التزمت مكابرة الحس والعقل ، وقالوا إن خلودَ أهل النار في النار أنفعُ لهم وأصلح من كونهم في الجنة ، وإن إبقاء إبليس يُغوي الخلق ويضلهم أنفعُ لهم من إماتته ، وأن إماتة الأنبياء أصلح للأمم من إبقائهم بينهم ، وإن تعذيب الأطفال خير لهم مِن رحمتهم ، إلى غير ذلك من المحالات التي قادهم إليها الخوض في تعليل أفعال من لا يسأل عما يفعل . فلذلك قلنا إن الصوابَ القولُ بعدم التعليل ، وتخلصنا من الحبائل والأشراك التي وقعتم فيها .

قال أهلُ الحكمة؛ ليست هذه الأسئلةُ والاعتراضاتُ التي قد جئم بها في حِكمة أحكم الحاكمين بأقوى من الأسئلة والاعتراضات التي قدّح بها أهلُ الإلحاد في وجوده سبحانَه. وقد أقاموا أربعين شبهة تنفي وجوده. وكذلك الاعتراضاتُ التي قدح بها المعطلة في إثبات صفات كماله قد علمة شأنها وكِبَرها، وكذلك الاعتراضاتُ التي نفى بها الجهمية علوّه على خلقه، واستواءه على عرشه، وتكلمه بكتبه، وتكليمه لعباده. وقد علمة الاعتراضات التي اعترض بها أهلُ الفلسفة على كونه خالقاً للعالم في ستة أيام، وعلى كونه يقيم الناس من قبورهم، ويبعثهم إلى دار السعادة أو الشقاء، ويبدّل هذا العالم ويأتي بغيره. واعتراضاتُ هؤلاء وأسئلتُهم أضعافُ اعتراضاتِ نفاة الحكمة وغاياتِ أفعالهِ المقصودة، وكذلك اعتراضات نفاة القدر وأسئلتُهم، إلى غير ذلك. وواب مُعانداً، كما أقام لكل نعمة حاسداً ولكل شر رائداً، وهذا من تمام حكمته الباهرة وقدرته القاهرة، ليتم عليهم كلمته، وينفذ فيهم مشيئته ويُظهر فيهم حكمته، ويقون مناداً، من المام حكمة حاسداً ولكل شر رائداً، وهذا من مام حكمة المام ويقن مينهم بكمة منه منها منه مشيئة وينفر منها ولكل حق ما محمة وعلى معانداً، كما أقام لكل نعمة حاسداً ولكل شر رائداً، وهذا من تمام حكمته والماهرة وقدرته القاهرة، ليتم عليهم كلمته، وينفذ فيهم مشيئته ويُظهر فيهم حكمته، ولمان الباهرة وقدرته الماهرة، ليتم عليهم محمة، وينفذ فيهم مشيئة ويُظهر فيهم حكمته، ولمان

٣٨٤ : ٢٨٤ .
 ٣٠٤ : ٢٨٤ .

(٢) سورة الأنبياء الآية : ٢٣.

For QURANIC THOUGHT

الحسنى، ويتبين لأوليائه وأعدائه يوم القيامة أنه لم يخل لحكمةٍ، ولم يخلق خَلْقه عبئاً، ولا يتركُهم سُدىً، وأنه لم يخلق السموات والأرضَ وما بينها باطلاً، وأن له الحمدَ التام الكامل على جميع ما خلقه وقدّره وقضاه وعلى ما أمرَ به ونهى عنه، وعلى ثوابه وعقابه، وأنه لم يَضع من ذلك شيئاً إلا في محلّه الذي لا يليقُ به سواه. قال تعالى: ﴿ وأقسموا بالله جهد أيمانهم لا يبعثُ اللهُ من يموتُ بلى وعداً عليه حقاً ولكن اكثرَ الناس لا يعلمون ليبينَ لهم الذي يختلفون فيه وليعُلَمَ الذين كفروا أنهم كانوا كاذبينَ ﴾ <sup>(١)</sup> وإذا تبيّن لأهل الموقف ونفذ فيهم قضاؤه الفصلُ، وحكمة العدل، نطق الكونُ أجعًه بحمده كما قال تعالى: ﴿ وقُضِي بينهم بالحق وقيل الحمدُ لله ربً

وجواب هذه الأسئلة من وجوه. أحدُها أن الحكمة. إنما تتعلّق بالحدوث والوجود والكفر والشرور. وأنواع المعاصي راجعة إلى مخالفة نَهْيي الله ورسوله، وترك ما أمر به؛ وليس ذلك من متعلق الإيجاد في شيء ونحن إنما التزمّنا أن ما فعله الله وأوجده فله فيه حكمة وغاية مطلوبة. وأما ما تركه سبحانه وما يفعله فإنه وإن كان إنما تركه لحكمة في ذلك فلم يدخل في كلامنا فلا يَردُ علينا. وقد قيل إن الشر ليس إليه بوجه. فإنه عدمُ الخير وأسبابِه، والعدمُ ليس بشيء كاسمه. فإذا قلنا إن أفعال الرب تعالى واقعة بحكمةٍ وغاية محمودة لم يَرد علينا تركُه.

يوضحُه الجوابُ الثاني وهو أنه سبحانه قد يتركُ ما لو خَلَقه لكان في خلقه له حكمةٌ فيتركه لعدم محبته لوجوده، أو لكون وجوده يضاد ما هو أحبّ، أو لاستلزام وجوده فوات محبوب له آخرَ. وعلى هذا فتكون حكمتهُ في عدم خلقه أرجح من حكمته في خلقه. والجمع بين الضدين مستحيل. فرجَّح سبحانه أعلى الحكمتين بتفويت أدناهما. وهذا غايةُ الحكمة فخَلَقه وأمرُه مبنيّ على تحصيل المصالح الخالصة، أو الراجحة بتفويت المرجوحةِ التي لا يمكنُ الجمعُ بنيها وبين تلك الراجحة، وعلى دفع المفاسدِ الخالصةِ أو الراجحة وإن وُجدت المفاسدُ المرجوحةُ التي لا يمكنُ الجمعُ بين عدمها وعدم تلك الراجحة. وخلافُ هذا هو خلافُ الحكمة والصواب.

الجوابُ الثالث أن يُقال: غايةُ ذلك انتفاء الحكمة في هذا النوع من المقدورات.

(١) سورة النحل الآية : ٣٨.

(٢) سورة الزمر الآية: ٧٥.

وَفَقَيْنَا الْمَرْتَى الْعَالَ الْعَالَي الْعَالَ الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي Ined by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فيلزم من ذلك انتفاؤها في جميع خلقه وحكمه . فهب أن هذا النوع لا حكمة فيه فمِنْ أين يستلزمُ ذلك نفيَ الحكمةِ والغرض في كل شيء ، كيف وفيه من الحِكم والغاياتِ المحمودة ما هو معلومٌ لأهل البصائر الراسخين في العلم، كما سننبًه على ذلك مِنه إن شاء الله .

الجوابُ الرابعُ أنا لم ندَّع حِكمةً يجبُ أو يمكن إطلاعُ الخلقِ على تفاصيلها. فإن حكمةَ الله أعظم وأجلَّ من ذلك، فما المانع من اشتمال ما ذكرتم من الصور وغيرها على الحكم، حجةً ينفرد الله بعلمها كما قال للملائكة وقد سألوه عن ذلك: ﴿ إني أعلم ما لا تعلمون﴾ <sup>(١)</sup> فمن يقول بلزوم الحكمة لأفعاله وأحكامِه مطلقاً لا يوجبُ مشاركة خلقه له في العلم لها.

الجوابُ الخامس أن الله سبحانه ليس كمثله شيء في دسر ولا في صفاته ولا في أفعاله. وله في جميع ما ذكرتم وغيره حكمة ليست من جنس الحكمة التي للمخلوقين، كما أن فعله ليس مماثلاً فعلهم، ولا قدرته وإرادته ومشيئته ومحبته ورضاه وغضبه ماثلاً لصفات المخلوقين.

الجوابُ السادس أن الحكمة تابعةٌ للعلم والقدرة، فمن كان أعلمَ وأقدرَ كانت أفعالُه أحكم وأكمل. والرب منفردٌ بكمال العلم والقدرة. فحكمتُه بحسب عِلمه وقدرتِه، كما تقدم تقريره، فحكمتُه متعلقةٌ بكل ما تعلق به علمه وقدرتُه.

الجوابُ السابع أن الأدلّة القاطعةَ قد قامت على أنه حكيمٌ في أفعاله وأحكامه، فيجبُ القول بموجبها . وعدمُ العلم بحكمته في الصور المذكورة لا يكون مسوّغاً لمخالفة تلك الأدلة القاطعة ، لا سيا وعدمُ العلم بالشيء لا يستلزمُ العلم بعدمه .

الجوابُ الثامن أن كمالَه المقدس يمنعُ خلو هذه الصور التي تقصّيتم عن الحكمة، وكمالُه أيضاً يأبى اطلاع خلقه على جميع حكمته، فحكمتُه تمنعُ إطلاعَ خلقه على جميع حكمته، بل الواحدُ منا لو أطلعَ غيره على جميع شأنه وأمره عُدّسفيهاً جاهلاً، وشأن الرب أعظمُ من أن يُطلع كلّ واحدٍ من خلقه على تفاصيل حكمته.

الجوابُ التاسعُ أنكم إما أن تعترفوا بأن له حكمةً في شيء من خلقه وأمره، أو تنكروا أن يكون له في شيء من خلقه وأمره حكمةٌ، فإن أنكرتم ذلك وما هو من \_\_\_\_\_\_

(1) سورة البقرة الآية: ٣٠.

So are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الظالمين ببعيد كذبتم جميع كتب الله ورسله والعقلَ والفطرة والحسّ، وكذبتم عقولكم قبل تكذيب العقلاء، فإن جَحْدَ حكمة الله الباهرة في خلقه وأمره بمنزلة جَحْد الشمس والقمر والليل والنهار . وغيرُ مستنكر لكثير من طوائف أهل الكلام المكابرةُ في جحدَ الضروريات. وإن أقررتم بحكمته في بعض خلقه وأمره قيل لكم فأي الأمرين أولى به، وجود تلك الحكمة أم عدمها . فإن قلتم عدمها أولى من وجودها كان هذا غاية الكذب والبُهتِ والمحال. وإن قلتم وجودُها أكملُ قيل فهل هو قادرٌ على تحصيلها في جيع خلقه وأحكامه أم غيرُ قادر . فإن قلتم غيرُ قادر جئتم بالعظيمة في العقل والدين وانسلختم من عقولكم وأذهانكم، وإن قلتم بل هو قادرٌ على ذلك قيل فإذا كان قادراً على شيء وهو كمالٌ في نفسه ووجودُه خيرٌ من عدمه وهو أوْلى به فكيف يجوز نفيُه عنه ؟ فإن قلتم إنما نفيناه لأنا لم نطلع على حقيقته قيل صدقتم والله سائلكم في جميع ما تنفونه عن الله، إنما مستندكم في نفيه عدم الاطلاع على حقيقته ، ولم تكنوا بقبول قوْل الرسل فصرتم إلى النفي.

الجواب العاشر أن العقلاء قاطبةً متفقون على أن الفاعلَ إذا فعلَ أفعالاً ظهرت فيها حكمته ووقعت على أتم الوجوه وأوفقها للمصالح المقصودة بها، ثم إذا رأوا أفعاله قد تكررت كذلك ثم جاءهم من أفعاله ما لا يعلمون وَجْهَ حِكمته فيه لم يَسَعْهم غير التسليم لما عرّفوا من حكمته واستقر في محقولهم منها، وردَّوا منها ما جهلوه إلى محكم ما علموه. هكذا نجد أرباب كل صناعة مع أستاذهم حتى إن النفاة يسلكون هذا المسلك بعينه مع أئمتهم وشيوخهم فإذا جاءهم إشكال على قواعد أئمتهم ومذاهبهم قالوا هم أعلم منا، وهم فوقنا في كل علم ومعرفة وحكمة، ونحن معهم كالصبي مع معلمه وأستاذه، فهلا سلكوا هذا السبيل مع ربهم وخالقهم الذي بهرت حكمته العقول، وأستاذه، فهلا سلكوا هذا السبيل مع ربهم وخالقهم الذي بهرت حكمته العقول، أعلم منا، وهم فوقنا في كل علم ومعرفة وحكمة، ونحن معهم كالصبي مع معلمه أعلم منا، وهم فوقنا في كل علم ومعرفة مع أستاذهم حتى إفراني المعلى ألاميم أعلم منا، وهم فوقنا في كل علم ومعرفة وحكمة، ونحن معهم كالصبي مع معلمه وأستاذه، فهلا سلكوا هذا السبيل مع ربهم وخالقهم الذي بهرت حكمته العقول، أعلم منا، وهم فوقنا في كل علم ومعرفة وحكمة، ونحن معهم كالصبي مع معلمه وأستاذه، فهلا سلكوا هذا السبيل مع ربهم وخالقهم الذي بهرت حكمته العقول، وكان نسبتها إلى حكمته أولى من نسبه عين الخفاش الى جرم الشمس. ولو أن العالم الفاضل المبرز في علوم كثيرة عوض [ علمه ] على من لا يشاركه في صنعته ولا هو من أهلها، وقدح في أوضاعها لخَرج عن موجب العقل والعلم، وعُدًا ذلك نقصاً وسفهاً، فكيف بأحكم الحاكمين وأعلم العالمين، وأقدر القادرين إ

الجوابُ الحادي عشرَ أن الحكمة إنما تتم بخلق المتضادات والمتقابلات، كالليل والنهار، والعلو والسفل، والطيب والخبيث، والخفيف والثقيل، والحلو والمر، والبرد والحر، والألم واللذة، والحياة والموت، والداء والدواء، فخلق هذه المتقابلات هو محلَّ

ظهور الحكمة الباهرة، ومحلٌّ ظهورِ القدرة القاهرة، والمشيئة النافذة، والْمُلك الكامل التام. فتوهم تعطيل خلق هذه المتضادات تعطيلٌ لمقتضيات تلك الصفاتِ وأحكامها وآثارها ، وذلك عين المحال. فإن لك صفة من الصفات العليا حُكمٍّ ومقتضياتٍ وأثراً هو مظهرُ كمالها ، وإن كانت كاملةً في نفسها ، لكن ظهورَ آثارها وأحكامها مِن كمالها ، فلا يجوزُ تعطيلُه، فإن صفة القادر تستدعي مقدوراً وصفة الخالق تستدعي مخلوقاً، وصفة الوهاب الرازق المعطي المانع الضار النافع المقدِّم المؤخِّر المعز المذل العفو الرؤوف تستدعى آثارها وأحكامها. فلو عطلت تلك الصفاتُ عن المخلوق المرزوق المغفور له المرحوم المعفو عنه لم يظهر كمالها ، وكانت معطَّلة عن مقتضياتها وموجبَّاتها . فلو كان الخلقُ كلهم مطيعين عابدين حامدين لتعطلَ أثرُ كثيرٍ من الصفات العلى والأسماء الحسني. وكيف كان يظهرُ أثرُ صفةِ العفو والمغفرةِ والصفّح والتجـاوز والانتقام والعز والقهر والعدل والحكمة التى تنزل الأشياء منازلها وتضعُها مواضعها؟ فلو كان الخلقُ كلهم أمةً واحدةً لفاتت الحِكمُ والآيات والعبر والغاياتُ المحمودةُ في خلقهم على هذا الوجه، وفات كمالُ الملك والتصرف، فإن الملك إذا اقتصر تصرفُه على مقدور واحد من مقدوراته فإما أن يكون عاجزاً عن غيره فيتركه عجزاً ، أو جاهلاً بما في تصرفه في غيره مِن المصلحة فيتركه جهلًا. وأماً أقدرُ القادرين وأعلم العالمين وأحكم الحاكمين فتصرفُه في مملكته لا يقفُ على مقدور واحدٍ، لأن ذلك نقصٌ في مُلكه. فالكمالُ كلّ الكمال في العطاء والمنع والخفض والرفع والثواب والعقاب والإكرام والإهانة والإعزاز والإذلال والتقديم والتأخير والضر والنفع، وتخصيص هذا على هذا، وإيثار هذا على هذا. ولو فعل هذا كله بنوع واحدٍ متماثل الأفراد لكان ذلك منافياً لحكمته. وحِكمتُه تأباه كلَّ الإباء . فإنه لا يَفرقُ بين متاثلين ، ولا يسوِّي بين مختلفين . وقد عاب على من يفعلُ ذلك، وأنكر على من نسبَه إليه. والقرآن مملوع من عيبه على من يفعلُ ذلك. فكيف يجعلُ له العبيدُ ما يكرهون، ويضربون له مثلَ السوء وقد فطرَ الله عباده على إنكار ذلك من بعضهم على بعض وطعْنِهم على من يفعله ، وكيف يعيبُ الربّ سبحانه من عباده شيئاً ويتصف به ، وهو سبحانه إنما عابه لأنه نقصٌّ فهو أولى أن يتنزه عنه . وإذا كان لا بد من ظهور آثار الأسماء والصفات ولا يمكنُ ظهورُ آثارها إلا في المتقابلات والمتضادات لم يكن في الحِكمة بدّ من إيجادها، إذْ لو فُقدت لتعطلت الأحكامُ بتلك الصفات وهو مُحال.

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

يوضحُه الوجه الثاني عشر أن من أسمائه الأسماء المزدوجة كالمعزّ والمذلّ، والخافض الرافع، والقابض الباسط، والمعطى المانع، ومن صفاته الصفاتُ المتقابلةُ كالـرضا والسخط، والحب والبغض، والعفو والانتقام، وهذه صفاتُ كمال، وإلا لَمْ يتصف بها، ولم يتسم بأسمائها، وإذا كانت صفاتِ كمال فإما أن يتعطل مُقتضاها وموجبها وذلك يستلزمُ تعطيلها في أنفسها، وإما أن تتعلق بغير محلها الذي يليقُ بأحكامها وذلك نقص وعيب يتعالى عنه. فيتعينُ تعلقها بمحالها التي تليق بها. وهذا وحده كاف في الجواب لمن كان له فِقةً في باب الأسماء والصفات ولا غيره يغيره.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

يوضحه الوجة الثالث عشر أن من أسمائه الملك. ومعنى الملك الحقيقي ثابت له سبحانه بكل وجه. وهذه الصفة تستلزم سائر صفات الكمال. إذ من المحال ثبوت الملك الحقيقي التام لمن ليس له حياة ولا قدرة ولا إرادة ولا سمع ولا بصر ولا كلام ولا فعل اختياري يقوم به. وكيف يُوصف بالملك من لا يأمر ولا ينهى ولا يثيب ولا يعاقب ولا يعطي ولا يمنع ولا يعز ويذل ويهين ويُكرم ويُنعم وينتقم ويخفض ويرفع ويرسل الرسل إلى أقطار مملكته ويتقدم إلى عبيده بأوامره ونواهيه. فأيَّ مُلك في الحقيقة لمن عدم ذلك. وهذا يبينُ أن المعطلين لأسمائه وصفاته جعلوا مماليكه أكمل منه ، ويأنف أحدُهم أن يقال في أميره وملكه ما يقوله هو في ربه ، فصفة ملكية الحق مستلزمة لوجود ما لا يتم التصرف إلا به. والكلَّ منه سبحانه فلم يتوقف كمال ملكه على غيره، فإن كل ما سواه مسند إليه ، ومتوقفٌ في وجوده على مشيئته وخلقه .

يوضحة الوجة الرابع عشر أن كمال ملكه بأن يكون مقارّناً مجمده. فله الملك وله الحمد. والناس في هذا المقام ثلاث فرق. فالرسل وأتباعهم أثبتوا له الملك والحمد. وهذا مذهب من أثبت له القدر والحكمة وحقائق الأسماء والصفات، ونزّهه عن النقائص ومشابهة المخلوقات. ويوحشك في هذا المقام جميع الطوائف غير أهل السنة الذين لم يتحيزوا إلى نحلة ولا مقالة ولا متبوع من أهل الكلام. والفرقة الثانية الذين أثبتوا له الملك وعطلوا حقيقة الحمد. وهم الجبرية نُفاة الحكمة والتعليل، القائلون بأنه يجوزُ عليه كلَّ مكن، ولا يُنزه عن فعل قبيح، بل كلَّ ممكن فإنه لا يقبح منه، وإنما القبيح المستحيل لذاته، كالجمع بين النقيضين، فيجوزُ عليه تعذيبُ ملائكته وأنبيائه ورسله وأهل طاعته، وإكرام إبليس وجنوده وجعَلهم فوق أوليائه في النعم المقيم أبداً، ولا سبيل لنا إلى العلم باستحالة ذلك إلا من نفي الخلف في خبره فقط. فيجوز أن يأمر

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

بمشيئته ومشيئة أنبيائه، والسجود للأصنام وبالكذب والفجور وسفك الدماء ونهب الأموال، وينهى عن البر والصدق والإحسان والعفاف. ولا فرق في نفس الأمر بين ما أمرَ به ونهىَ عنه إلا التحكم بمحض المشيئة، وأنه أمر بهذا ونهىَ عن هذا، من غير أن يكون فيا أمر به صفةُ حسن تقتضي محبته والأمر به، ولا فيا نهى عنه صفةُ قبح تقتضي كراهته والنهيَ عنه. فهؤلاء عطَّلوا حدّه في الحقيقة وأثبتوا له مُلكاً بلا حد، مع أنهم في الحقيقة لم يثبتوا له مُلكاً، فإنهم جعلوه معطَّلاً في الأزل والأبد، لا يقوم به فعلَّ البتةً. وكثيرٌ منهم عطّله عن صفات الكمال التي لا يتحققُ كونه ملكاً ورباً وإلهاً إلا بها. فلا مُلك أثبتوا ولا حدة.

الفرقة الثالثة أثبتوا له نوعاً مِن الحمد وعطّلوا كهل مُلكه. وهم القدرية الذين أثبتوا نوعاً من الحكمة ونفوا لأجلها كهال قدرته. فحافظوا على نوع من الحمد عطّلوا له كهال الملك. وفي الحقيقة لم يثبتوا لا هذا ولا هذا. فإن الحكمة التي أثبتوها جعلوها راجعة إلى المخلوق، لا يعود إليه سبحانه حُكمها، والملك الذي اثبتوه فإنهم في الحقيقة إنما قرروا نفيّه لنفي قيام الصفات التي لا يكون ملكاً حقاً إلا بها، ونفّي قيام الأفعال الاختيارية. فلم يقم به عندهم وصف ولا فعلّ، ولا له إرادة ولا كلام ولا سمع ولا بصر ولا فعل له ولا حب ولا بغض، معطّل عن حقيقة الملك والحمد. والمقصود أن معوم ملكه يستلزم إثبات القدر، وأن لا يكون في ملكه شيء بغير مشيئته. فالله أكبرُ من ذلك وأجلّ. وعمومُ حده يستلزم أن لا يكون في خلقه وأمره ما لا حكمة فيه ولا غاية محودة يفعل لأجلها ويأمرُ لأجلها. فالله أكبر وأجلّ من ذلك.

يوضحه الوجه الخامس عشر أن مجردَ الفعل مِن غير قصد ولا حِكمة ولا مصلحة يقصده الفاعلُ لأجلها لا يكونُ متعلّقاً للحمد ، فلا يحمد عليه ، حتى لو حصلت به مصلحةً من غير قصد الفاعل لحصولها لم يستحق الحمدَ عليها ، كما تقدم تقريره . بل الذي يقصد الفعل لمصلحة وحكمة وغاية محمودة وهو عاجزٌ عن تنفيذ مُراده أحقً بالحمد مِن قادر لا يفعلُ لحكمة ولا لمصلحةً ولا لقصدِ الإحسان. هذا المستقرُّ في فِطر الخلق . والربُّ سبحانه حدُه قد ملأ السمواتِ والأرض وما بينهما وما بعد ذلك . فملا الحالم العلوي والسفلي والدنيا والآخرة ، ووسِع حدُه ما وسعَ علمهُ ، فله الحمد التام على جميع خلقه . ولا حكم يحكم إلا مجمده ، ولا قامت السمواتُ والأرض ولا بينهما وما بعد ذلك . فملاً بحيع خلقه . ولا حكم يحكم إلا محمده ، ولا قامت المواتُ والأرضُ أنه الحمد التام على يتحولُ شيء في العالم العلويّ والسفليّ من حال إلى حال إلا محمده . ولا دخل أهل الجنة تعتد (محده العام المعلم المع المجنةَ وأهلُ النار النارَ إلا مجمده، كما قال الحسنُ رحمة الله عليه : ( لقد دخل أهلُ النار النارَ وإن حمده لفي قلوبهم ما وجدوا عليه سبيلاً ، وهو سبحانه إنما أنزل الكتاب مجمده، وأرسلَ الرسلَ مجمده، وأمات خلقه مجمده، ويحييهم مجمده. ولهذا حَمِدَ نفسه

الوجة السادسُ عشر أنه سبحانه يجبُ أن يُشكر ويحبُ أن يُشكر ، عقلاً وشرعاً وفطرةً. فوجوبُ شكره أظهرُ من وجوب كل واجب. وكيف لا يجبُ على العباد حدّه وتوحيدُه ومحبته وذكر آلائه وإحسانه وتعظيمُه وتكبيرُه والخضوع له والتحدثُ بنعمته والإقرارُ بها مجميع طرق الوجوب ؟ فالشكرُ أحبُّ شيء إليه وأعظمُ ثواباً، وإنه خلق الخلقَ وأنزل الكتبَ وشرعَ الشرائعَ وذلك يستلزمُ خَلْقَ الأسباب التي يكون الشكرُ بها أكملُ. ومن جُملتها أن فاوت بين عباده في صفاتهم الظاهرةِ والبطنةِ، في خلقهم وأخلاقهم وأديانهم وأرزاقهم ومعايشهم وآجالهم فإذا رأى المعافي المبتلى، والغنيَّ الفقيرَ،

- (١) سورة الانعام الآية: ٤٥.
  - (٢) سورة الكهف الآية : ١.
  - (٣) سورة الأنعام الآية: ١.
    - (٤) سورة سبأ الآية: ١.

- (۵) سورة الروم الآية: ١٧ و١٨.
  - (٦) سورة السجدة الآية : ٧.
  - (٧) سورة النمل الآية: ٨٨.

Died by registered version FOR QURANIC THOUGHT

والمؤمنُ الكافِرَ، عَظُم شكرُه لله، وعَرَفَ قدرَ نعمته عليه، وما خصه به وفضّله على غيره، فازداد شكراً وخضوعاً واعترافاً بالنعمة. وفي أثر ذكرَه الإمامُ أحدُ في الزهد : و أنّ موسى قال : يا ربّ هلا سويتَ بين عبادك ؟ قال اللي أحببتُ أن أشكر ، فإن قيل : فقد كان من المكن أن يسوّيَ بينهم في النّعم ويسوّيَ بينهم في الشكر ، كما فعل بالملائكة ، قيل : لو فعل ذلك لكان الحاصلُ من الشكر نوع آخرُ غيرُ النوع الحاصل منه على هذا الوجه ، والشكرُ الواقعُ على التفضيل والتخصيص أعلى وأفضلُ من غيره . وهذا كان شكر الملائكة وخضوعُهم وذلهم لعظمته وجلاله بعد أن شاهدوا من إبليسَ ما جرى له ، ومن هاروت وماروت ما شاهدوه ، أعلى وأكملُ مما كان قبله . وهذه حكمةُ الرب . وهذا كان شكر الأنبياء وأتباعُهم بعد أن عاينوا هلاك أعدائهم ، وانتقام الرب منهم ، وما أنزل بهم من بأسه ، أعلى وأكمل ، وكذلك شكرُ أهل الجنة في الجنة وهم يشاهدون أعداءه المكذّبين لرسله المشركين به في ذلك العذاب . فلا ريب أن شكرهم منهم ، وما أنزل بهم من بأسه ، أعلى وأكمل ، وكذلك شكرُ أهل الجنة في الجنة وهم منهم ، وما أنزل بهم من بأسه ، أعلى وأكمل ، وكذلك العذاب . فلا ريب أن شكرهم منهم ، وما أنزل بهم من بأسه ، أعلى وأكمل ، وكذلك العذاب . فلا ريب أن شكرهم منهم ، وما أنزل بهم من بأسه ، أعلى وأكمل ، وكذلك العذاب . فلا ريب أن شكرهم منهم من أملا وعبتهم لربهم أكملُ وأعظمُ مما لو قدر اشتراكَ جيع الخلق في النعم من كل وجه أكملُ وأمّ . فالضدً يُظهرُ حسنَه الضدً . وبضدها تتبينُ الأشياء . من كل وجه أكملُ وأمّ . فالضدً يُظهرُ حسنَه الضدً . وبضدها تتبينُ الأشياء .

ولولا خَلْقُ القبيح لما عُرفت فضيلةً الجمال والحسن، ولولا خَلْقُ الظلام لما عُرفت فضيلةُ النور، ولولا خلْقُ أنواع البلاء لما عُرف قَدْرُ العافية. ولولا الجحيمُ لما عُرف قَدْرُ الجنة. ولو جعل الله سبحانه النهار سرمداً لما عُرف قدرُه، ولو جعل الليل سرمداً لما عُرف قدره. وأعرفُ الناس بقدر النعمة من ذاق البلاء. وأعرفُهم بقدر الغنى من قاسى مرائرَ الفقر والحاجة. ولو كان الناسُ كلهم على صورة واحدة مِن الجمال لما عُرف قَدْرُ الجمال. وكذلك لو كانوا كلهم مؤمنين لما عُرف قدرُ الإيمان والنعمةِ به، فتباركَ من له في خلقه وأمره الحِكمُ البوالغ، والنعم السوابغ.

يوضحه الوجة السابع عشر أنه سبحانه يجب أن يُعبد بأنواع العبودية، ومن أعلاها وأجلَها عبوديةُ الموالاةِ فيه، والمعاداةِ فيه. والحبّ فيه، والبغض فيه، والجهادِ في سبيله، وبذل مُهتج النفوس في مرضاته، ومعارضة أعدائه، وهذا النوعُ هو ذروةُ سنّام العبودية، وأعلى مراتبها، وهو أحبُّ أنواعها إليه، وهو موقوفٌ على ما لا يحصلُ بدونه مِن خلق الأرواح التي تواليه وتشكره وتؤمن به، والأرواح التي تعاديه وتكفر به ويُسلِّط بعضَها على بعض لتحصلَ بذلك محابَه على أمّ الوجوه، وتقرب أولياءه إليه



لجهاد أعدائه ومعارضتهم فيه وإذلالهم وكبتهم ومخالفة سبيلهم، فتعلو كلمتُه ودعوتُه على كلمة الباطل ودعوته، ويتبينُ بذلك شرفُ علوها وظهورها. ولو لم يكن للباطل والكفر والشرك وجودٌ فعلى أي شيء كانت كلمته ودعوتُه تعلّو ؟ فإن العلّو أمرٌ لشيء يستلزم غالباً ما يُعلّى عليه. وعلو الشيء على نفسه محالٌ. والوقوف على الشيء لا يحصلُ بدونه.

يوضحهُ الوجهُ الثامن عشر أن من عبوديته العتقَ والصدقةَ والإيثارَ والمواساةَ. فلو سَوَّى بين خلقه جميعهم لتعطلتْ هذه العبودياتُ التي هي أحبُّ شيء إليه، ولأجلِها خَلَق الجنَّ والإنسَ، ولأجلها شَرَع الشرائعَ وأنزلَ الكتبَ وأرسلَ الرسلَ وخَلَق الدنيا والآخرةِ. وكما أن ذلك مِن صفات كماله فلو لم يقدر الأسباب التي يحصلُ بها ذلك لغاب هذا الكمالُ وتعطلت أحكامُ تلك الصفات كما مر.

توضيحة الوجة التاسع عشر أنه سبحانه يفرح بتوبة عبده إذا تاب إليه أعظم فرح يُقدر أو يخطر ببال أو يدورُ في خلد . وحصولُ هذا الفرح موقوفَ على التوبة الموقوفةِ على وجود ما يُتاب منه ، وما يتوقف عليه الشيء لا يوجَدُ بدونه ، فإن وجودَ الملزوم بدون لازمه محال. ولا ريب أن وجودَ الفرح أكملُ مِن عدمه . فمن تمام الحكمة تقديرُ أسبابه ولوازمه . وقد نبة أعلَمُ الحلق بالله على هذا المعنى بعينه حيث يقولُ في الحديث الصحيح و لو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولجاء بقوم يذنبون ثم يستغفرون فيغفرُ لهم ه ويظهرُ فضلَه وجودُه وحِلْمُه وكرمه . وهو واسعُ المغفرة ، فكيف يعطلُ هذه الصفة ، أم ويظهر فضلَه وجودُه وحِلْمُه وكرمه . وهو واسعُ المغفرة ، فكيف يعطلُ هذه الصفة ، أم تقدير الذنوب والمعاصي فلِمَن يغفرُ وعلى مَن يتوب وعمن يعفو ويسقط حقًّه ويظهر فضلَه وجودُه وحِلْمُه وكرمه . وهو واسعُ المغفرة ، فكيف يعطلُ هذه الصفة ، أم نقدير الذنوب والمعاصي والمخالفات إلا هذا وحدة لكفَى به حكمة وغاية محودة . تقدير الذنوب والمعاصي والمخالفات إلا هذا وحدة لكفَى به حكمة وغاية محودة . فكيف والحِكَمُ والمعالي والخالفات إلا هذا وحدة لكفَى به حكمة وغاية محودة . فكيف والحِكَمُ والمالي والغايات المحمودةُ التي في ضِمن هذا التقدير فوق ما يخطرُ بالبال. وكان بعضُ العباد يدعو في طوافه : اللهم اعصمني من الماصمي ، ويكرر ذلك فقيل له في المنام أنت سألتني العصمة ، وعبادي يسألوني العصمة ، فإذا عصمتكم من بالبال وكان بعضُ العباد يدعو في طوافه : اللهم اعصمني من الماصي ، ويكرر ذلك فقيل له في المنام أنت سألتني العصمة ، وعبادي يسألوني العصمة ، فإذا عصمتكم من الذنوب فلمن أغفرُ وعلى من أتوب وعمن أعفو . ولو لم تكن التوبة أحبَّ الأشياء إليه الذنوب فلمن أغلم أخلق عليه .

يوضحة الوجة العشرون أنه قد يترتبُ على خَلْق مَن يَكْفر به ويُشرك به ويعاديه مِن الحِكم الباهرة والآيات الظاهرة ما لم يكن يحصلُ بدون ذلك. فلولا كُفْر قوم مدينة

نوح لما ظهرتْ آية الطوفان وبقيتْ يتحـدتُ بها الناسُ على ممر الزمان. ولولا كُفر عادٍ لما ظهرتْ آية الريح العقيم التي دمرت ما مرت عليه. ولولا كُفر قوم صالح لما ظهرت آية إهلاكهم بالصيحة . ولولا كُفر فرعونَ لما ظهرتْ تلك الآياتُ والعجائب يتحدث بها الأممُ أمة بعد أمةٍ، واهتدى من شاء الله فهلكَ بها من هَلَك عن بَيِّنةٍ، وحَيٍّ بها من حَيٍّ عن بينة ، ظهر بها فضلُ الله وعدلُه وحكمتُه وآياتُ رسله وصِدقُهم. فمعارضةُ الرسل وكسْرُ حججهم ودحضُها والجوابُ عنها وإهلاكُ الله لهم مِن أعظم أدلة صدقهم وبراهينه. ولولا مجيءُ المشركين بالحد والحديد والعُدد والشوكة يومَ بَدْر لما حصلتْ تَلك الآيةُ العظيمة التي ترتَّبَ عليها مِن الإيمان والهدى والخير ما لم يكن حاصلاً مع عَدَمها. وقد بينا أن الموقوفَ على الشيء لا يوجدُ بدونه. ووجودُ الملزوم بدون لازمه ممتنع. فلله كم عمَّرت قصةُ بدر من رَبْع أصبحَ آهلاً بالإيمان، وكم فتحتَّ الأولي النُّهي من باب وصلوا منه إلى الهدى والإيقان، وكم حَصَّل بها مِن محبوب للرحمن وغَيْظ للشيطان. وتلك المفسدةُ التي حصلت في ضيمنها للكفار مغمورةٌ جداً بالنسبة إلى مصالحها وحِكمها . وهي كمفسدة المطر إذا قطعَ المسافر ، وبلَّ الثيابَ ، وخربَ بعضَ البيوتَ، بالنسبة إلى مصَّلحة العامة. وتأملُ ما حصلَ بالطوفان وغرق آل فرعون للأمم من الهدى والإيمان الذي غمرَ مفسدةَ من هلك به حتى تلاشت في جَنْبٍ مصلحته وحِكمته. فكم لله مِن حكمةٍ في آياته التي ابتلَى بها أعداءهُ وأكرمَ فيها أولياءه. وكم له فيها مِن آلةٍ وحُجة وتبصرةٍ وتذكرةٍ. ولهذا أمر سبحانه رسولَه أن يذكَّر بها أمتَه فقال تعالى: ﴿ ولقد أرسلنا موسى بآياتنا أن أخرج قومك مِن الظلمات إلى النور وذكَّرهم بأيام الله إن في ذلك لآياتٍ لكلِّ صبَّار شكورٌ . وإذ قال موسى لقومه اذكروا نعمةَ اللهُ عليكم إذ أنجاكم مِن آل فرعونَ يسومونكم سوء العذاب ويذبحون أبناءكم ويستحيُون نساءكم وفي ذلكم بلاء مين ربكم عظيم (١) . فذكَّرهم بأيامه وإنعامه ونجاتهم من عدوهم وإهلاكهم وهم ينظرون. فحصلَ بذلك مِن ذكرٍه وشكره ومحبته وتعظيمه وإجلاله ما تلاشت فيه مفسدةً إهلاك الأبناءوذبحهم واضمحلت . فإنهم صاروا إلى النعيم وخلصُوا من مفسدة العبودية لفرعون إذ كبروا وُسَوْمِهم له سوءَ العذاب. وكان الألم الذي ذاقه الأبوان عند الذبح أيسرَ مِن الآلام التي كانوا تجرعوها باستعباد فرعون وقومه لهم بكثير، فحظى بذلك الآباء والأبناء. وأراد سبتحانه أن يُري عبادَه ما هو مِن اعظم

FOR QURAPICATION FOR CHAZI TRUST

(1) سورة ابراهيم الآية : ٥.

\*\*\*

nverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.F. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> آياته وهو أن يُربّى هذا المولودُ الذي ذَبِح فرعونُ ما شاء الله مِن الأولاد في طلبه في حِجْر فرعون وفي بيته وعلى فراشه. فكم في ضِمن هذه الآية مِن حكمةٍ ومصلحة ورحة وهداية وتبصرة. وهي موقوفةٌ على لوازمها وأسبابها. ولم تكن لتوجد بدونها، فإنه ممتنعٌ. فمصلحةُ تلك الآية وحكمتُها غمرتْ مفسدةَ ذَبِح الأبناء وجعَلتها كأن لم تكن. وكذلك الآياتُ التي أظهرها سبحانه على يد الكرم ابُّن الكرم ابن الكرم . و العجائبُ والحِكمُ والمصالحُ والفوائدُ التي في تلك القصة التي تزَّيدُ على الألَّف لم تكن لتحصلَ بدون ذلك السبب الذي كان فيه مفسدةُ حزونة يعقوب ويوسف ثم انقلبتْ تلك المفسدةُ مصالحَ اضمحلتْ في جنبها تلك المفسدةُ بالكلية، وصارت سبباً لأعظم المصالح في حقّه، وحقّ يوسف، وحقّ الإخوة، وحق امرأة العزيز، وحق أهل مصر، وحق المؤمنين إلى يوم القيامة . فكم جنَّى أهلُ المعرفة بالله وأسمائه وصفاته ورُسُله مِن هذه القصة مِن ثمرةٍ، وكم استفادوا بها مِن علمٍ وحكمةٍ وتبضَّرةٍ. وكذلك المفسدةُ التي حصلت لأيوب مِن مَسَّ الشيطان له بنَصب وعذاب اضمحلت وتلاشت في جنب المصلحة والمنفعة التي حصلتْ له ولغيره عند مفارقة البلاء وتبدله بالنعماء. بل كان ذلك السببُ المكروةُ هو الطريق الموصل إليها، والشجرة التي جُنيتْ ثمارُ تلك النعم منها. وكذلك الأسبابُ التي أوصلتْ خليلَ الرحمن إلى أن صارت النارُ عليه برداً وسلاماً مِن كُفر قومه وشِركهم وتكسيره أصنامَهم وغضبِهم لها وإيقادِ النيرانِ العظيمةِ له وإلقائه فيها بالمنجنيق حتى وقعَ في روضةٍ خضراء في وسط النــار ، وصارت آيةً وحجة وعِبرة ودلالة للأمم قرناً بعد قرن. فكم لله سبحانه في ضِمن هذه الآية مِن حكمةٍ بالغة ونعمةٍ سابغة ورحةٍ وحجة بيّنة ، ولو تعطلتْ تلك الأسبابُ لتعطلت هذه الحِكمُ والمصالح والآيات. وحكمتُه وكماله المقدس يأبى ذلك. وحصولُ الشيء بدون لازمه ممتنعٌ. وكم بَين ما وقع مِن المفاسد الجزئية في هذه القصة وبين جعْل صاحبها إماماً للحنفاء إلى يوم القيامة. وهل تلك المفاسدُ الجزئيةُ إلا دون مفسدة الحر والبرد والمطر والثلج بالنسبة إلى مصالحها بكثير . ولكن الإنسان كما قال الله تعالى : ﴿ كَانَ ظَلُوماً جهولاً ﴾ (١) ظلومٌ لنفسه جهولٌ بربَّه وعظمته وجلاله وحكمته وإتقان صنعه . وكم بَيْن إخراج رسول الله عليه عن مكةً على تلك الحال ودخولهِ إليها ذلك الدخولَ الذي لم يفرح به بشرٌ حبوراً لله وقد اكتنفه من بين يديه ومِن خلفه وعن يمينه وعن

> > (1) سورة الأحزاب الآية : ٧٢.

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> شهاله المهاجرون والأنصار، قد أحدقوا به والملائكةُ من فوقهم والوحيُّ من الله ينزلُ عليه وقد أدخله حرمه ذلك الدخولَ. فأين مفسدةُ ذلك الإخراج الذي كان كأن لم يكن؟.. ولولا معارضةُ السّحرةِ لموسى بإلقاء العصيِّ والحبال حتى أخذوا أعينَ الناس واسترهبوهم لَما ظهرت آية عصا موسى حتى ابتلعت عِصيَّهم وحبالهم. ولهذا أمرَهم موسى أن يلقوا أوّلاً ثم يلقي هو بعدَهم. ومِن تمام ظهور آيات الرب تعالى وكمال اقتداره وحكمتِه أن يخلقَ مثلَ جبريل صلواتُ الله وسلامه عليه الذي هو أطيبُّ الأرواح العلوية وأزكاها وأطهرُها وأشرفُها وهو السفير في كل خير وهدى وإيمان وصلاح، ويخلقَ مقابله مثلَ رُوح اللعين إبليس الذي هو أخبتُ الأرواح وأنجسُها وشرّها وهو الداعى إلى كل شرّ وأصلُه ومادتهُ. وكذلك مِن تمام قدرته وحكمته أن خَلَق الضياء والظلام، والأرض والسهاء، والجنة والنار، وسِدرة المنتهَى وشجرةَ الزقوم وليلة القَدْر وليلة الوباء والملائكةَ والشياطين والمؤمنين والكفارَ والأبرار والفجّار والحر والبرد والداء والدواء والآلام واللذات والأحزان والمسرات، واستخرج سبحانه من بين ما هو من أحب الأشياء إليه من أنواع العبوديات والتعرف إلى خلقه بأنواع الدلالات. ولولا خَلْقُ الشياطين والهوى والنفس الأمَّارة لَما حَصَلتْ عبوديةُ الصبر، ومجاهدة النفس والشيطان ومخالفتُها ، وتركُ ما يهواه العبدُ ويحبه لله ، فإن لهذه العبودية ا شأناً ليس لغيرها . ولولا وجودُ الكفار لما حَصَلتْ عبوديةُ الجهاد ، ولَما نال أهلُه درجة الشهادة، ولما ظهرَ من يُقدّم محبَّة فاطره وخالقه على نفسه وأهله وولده، ومَن يُقدم أدنى حظ مِن الحظوظ عليه. فأين صبرُ الرسل وأتباعهم وجهادُهم وتحملُهم لله أنواعَ المكارهِ والمشاقُّ وأنواعَ العبوديةِ المتعلقةِ بالدعوة وإظهارها لولا وجودُ الكفار ؟ وتلك العبوديةُ تقتضى علمَه وفضلَه وحكمتَه، ويُستخرجُ منها حمده وشكره ومحبته والرضا عنه.

> يوضحه الوجة الحادي والعشرون أنه قد استقرت حكمته سبحانه أن السعادة والنعيمَ والراحةَ لا يُوصل إليها إلا على جسر المشقة والتعب، ولا يُدخَلُ إليها إلا من باب المكارِه والصبر وتحمل المشاق. ولذلك حَفَّ الجنةَ بالمكارِهِ والنارَ بالشهوات. ولذلك أخرجَ صفيَّة آدمَ منَ الجنة وقد خلقها له، واقتضت حكمته أن لا يدخلَها دخولَ استقرار إلا بعد التعب والنصَب، فها أخرجَه منها إلا ليدخله إليها أتم دخول. فلله كم بين الدخول الأول والدخول الثاني مِن التفاوت، وكم بين دخول رسول الله

وَفَقَيْتُهُ الْأَنْتُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةًا لَهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَ Sled by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يَكُنُ مكةً في جواد المطعم بن عديّ ودخوله إليها يومَ الفتح، وكم بين راحةِ المؤمنين ولذتهم في الجنة بعد مقاساةِ ما قبلها وبين لذتهم لو خلقوا فيها، وكم بين فرحةِ من عافاه بعدَ ابتلائه وأغناه بعد فقره وهداه بعد ضلاله وجع قلبه بعد شتاته وفرحة من لم يذق تلك المرارات. وقد سبقت الحكمةُ الإلهيةُ أن المكارة أسبابُ اللذات والخيرات، كما قال تعالى: ﴿ كُتب عليكم القتالُ وهو كُرةً لكم وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خيرً لكم وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شرٌّ لكم والله يَعلَمُ وأنتم لا تعلمون ﴾ <sup>(1)</sup>.

وربما كـان مكـروهُ النفــوس إلى تحبوبها سبباً مـا مِثْلُــهُ سبــبُ

يوضحهُ الوجهُ الثاني والعشرون أن العقلاء قاطبةً متفقون على استحسان إتعاب النفوس في تحصيل كمالاتها من العلم النافع والعمل الصالح والأخلاق الفاضلة وطلب محمدة مَن ينفعهم حمدُه. وكلَّ من كان أتعَبَ في تحصيل ذلك كان أحسنَ حالاً وأرفعَ قَدْراً . وكذلك يستحسنون إتعابَ النفوس في تحصيل الغنى والعز والشرف، ويذمون القاعدَ عن ذلك وينسبونه إلى دناءة الهمة وخسة النفس وضعّة القدْر .

دع المكسارم لا تنهــض لبغيتهـــا واقعد فإنك أنت الطاعــم الكـاسي

وهذا التعبُ والكدّ يستلزمُ آلاماً وحصولَ مكارة ومشاقَّ هي الطريقُ إلى تلك الكهالات. ولم يقدحوا بتحمل تلك في حكمة من يحملها، ولا يعدّونه عائباً، بل هو العقلُ الوافر، ومن أمر غيره به فهو حكيم في أمره، ومن نهاه عن ذلك فهو سفية عدوّ له. هذا في مصالح المعاش، فكيف بمصالح الحياة الأبدية الدائمة والنعيم المقيم ؟ كيف لا يكونُ الآمرُ بالتعب القليل في الزمن اليسير الموصل إلى الخير الدائم حكياً رحياً محسناً ياصحاً لمن يأمرهُ وينهاه عنَ ضده من الراحة واللذة التي تقطعه عن كهاله ولذته ومسرته وصلاحه ونهيه على في أمره و ونهيه من المصالح العاجلة التي بها سعادتُه وفلاحهُ وصلاحه ونهيه على في مضرته وعطبه وشقاوته. فأوامر الرب تعالى رحة وإحسانً وشفالاً ودوالا وغذالا للقلوب وزينةً للظاهر والباطن وحياةً للقلب والبدن. وكم في ضمنه من مندرة وفرحةٍ ولذة ونعيم وقُرة عين.

فما يسميه هؤلاء تكاليف إنما هو قرةُ العيون وبهجةُ النفوس وحياةُ القلوب ونورُ العقول وتكميلُ للفِطر ، وإحسانٌ تام إلى النوع الإنساني أعظمُ من إحسانه إليه بالصحة

(١) سورة البقرة الآية : ٢١٦.

والعافية والطعام والشراب واللباس. فنعمتهُ على عباده بإرسال الرسل إليهم وإنزال كتبه عليهم، وتعريفهم أمره ونهيه وما يحبه وما يبغضه أعظمُ النعم وأجلها وأعلاها وأفضلها. بل لا نسبة لرحتهم بالشمس والقمر والغيث والنبات إلى رحتهم بالعلم والإيمان والشرائع والحلال والحرام. فكيف يقال أيَّ حكمة في ذلك، وإنما هو مجردُ مشقة ونصَب بغير فائدة. فوالله إن من زعم ذلك وظنه في أحكم الحاكمين لأضلَّ مِن الأنعام وأسوأ حالاً من الحمير. ونعوذُ بالله من الخذلان والجهل بالرحمن وأسمائه وصفاته.

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

وهل قامت مصالحُ الوجود إلا بالأمر والنهي وإرسال الرسل وإنزال الكتب. ولولا ذلك لكان الناسُ بمنزلة البهائم يتهارجون في الطرقات، ويتسافدون تسافد الحيوانات، لا يعرفون معروفاً، ولا ينكرون منكراً، ولا يمتنعون من قبيح، ولا يهتدون إلى صواب. وأنت ترى الأمكنة والأزمنة التي خفيت. فيها آثارُ النبوة كيف حال أهلها وما دخل عليهم من الجهل والظلم والكفر بالخالق والشركِ بالمخلوق واستحسان القبائح وفسادٍ العقائد والأعمال. فإن الشرائع بتنزيل الحكيم العليم أنزلها وشرعها الذيّ يعلُّم مَا في ضمنها من مصالح العباد في المعاش والمعاد ، وأسباب سعادتهم الدنيوية والأخروية ، فجعلها غذاءً ودواءً وشفاءً وعصمة وحصناً وملجأ وجُنة ووقايةً، وكانت بالقياس إلى مصالح الأبدان بمنزلة حكم عالم ركَّب للناس أمِّواً يصلحُ لكل مرض ولكل ألم وجعلهُ مع ذلك غذاة للأصحاء فمن يغذى به من الأصحاء غذاه ومن تداوى به من الرض شفاه. وشرائعُ الرب تعالى فوق ذلك وأجلَّ منه، وإنما هو تمثيلٌ وتقريب. فلا أحسنُ مِن أمره ونهيه وتحليله وتحريمه. أمرهُ قوتٌ وغذا؛ وشفا؛ ، ونهيه حماية وصيانة . فلم يأمرُ عباده بما أمرهم به حاجةً منه إليهم ولا عبثاً، بل رحمةً وإحساناً ومصلحةً، ولا نهاهم عما نهاهم عنه بُخلاً منه عليهم، بل حمايةً وصيانةً عما يؤذيهم ويعودُ عليهم بالضرر إن تناولوه. فكيف يتوهم من له مُسكة من عقل خلوها من الحكم والغايات المحمودة المطلوبة لأجلها ؟ ولهذا استدل كثيرٌ من العقلاء على النبوة بنفس الشريعة ، واستغنوا بها عن طلب المعجزة. وهذا من أحسن الاستدلال، فإن دعوة الرسل من أكبر شواهد صدِقهم. وكلُّ من له خبرةٌ بنوع من أنواع العلوم إذا رأى حاذقاً قد صنَّف فيه كتاباً جليلاً عرف أنه من أهل ذلك العلم بنظره في كتابه. وهكذا كلٌّ من له عقلٌ وفطرةٌ سليمة وخبرة بأقوال الرسل ودعوتهم إذا نظرَ في هذه الشريعة قطع قطعاً نظير القطع

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بالمحسوسات أن الذي جاء بهذه الشريعة رسولٌ صادق، وأن الذي شرعها أحكمُ الحاكمين. ولقد شهد لها عقلاء الفلاسفة بالكمال والتمام، وأنه لم يطرق العالم ناموسٌ أكمل ولا أحكمُ. هذه شهادةُ الأعداء. وشهد لها من زعم أنه من الأولياء بأنها لم تُشرع لحكمة ولا لمصلحة. وقالوا أيُّ حكمةٍ في الإلزام بهذه التكاليف الشاقة المتعبة، وأيُّ مصلحةٍ للمكلف في ذلك، وأيٌّ غرضٍ للمكلف، وما هي إلا محضُ المشيئة المجردة من قصدِ غايةٍ أو حكمة.

ولو استحيي هؤلاء من العقلاء لمنعهم الحياء من تسويد القلوب والأوراق بمثل ذلك. وهل تركت الشريعة خيراً ومصلحة إلا جاءت به وأمرت به وندبت إليه ؟ وهل تركت شراً ومفسدةً إلا نهت عنه ، وهل تركت لمفرح إفراحاً ، أو لمتعنت تعنتاً أو لسائل مطلباً ؟ ﴿ مَن أحسنُ من الله حُكماً لقوم يُوقنون ﴾ <sup>(1)</sup>.

وعند نفاة الحُكْم أنه يجوزُ عليه ضدَّ ذلك الحكم من كل وجه، وأنه لا فرق بينه وبين ضده في نفس الأمر إلا لمجرد التحكم والمشيئة . فلو اجتمعت حكمةً جميع الحكماء من أول الدهر إلى آخره ثم قيست إلى حكمة هذه الشريعة الكاملة الحكيمة الفاضلة لكانت كقطرة من بحر . وإنما نعني بذلك الشريعة التي أنزلها الله على رسوله وشرعها للأمة ودعاهم إليها، لا الشريعة المدَّلة ولا المؤولة، ولا ما غلط فيه الغالطون وتأوله المتأولون . فإن هذين النوعين قد يشتملان على فاسد وشر ، بل الشرَّ والفسادُ الواقعُ بين وإلا فالشريعة على وجهها خيرٌ محض ومصلحة من كل وجه، ورحة وحكمة ولطف بالمكلَّفين، وقيامُ مصالحهم بها فوق قيام مصالح أبدانهم بالطعام والشراب ، فهي مكملة بالمكلَّفين، وقيامُ مصالحهم بها فوق قيام مصالح أبدانهم بالطعام والشراب ، فهي مكملة للفطر والعقول، مرشدة إلى ما يجبه ألله ويرضاه، ناهية على يخضه ويسخطه ، مستعملة لكل قوة وعضو وحركة في كماله الذي لا كمال له سواه، آمرة بمكارم الأخلاق ومعاليها، ناهيةً عن دنيئها وسفسافها .

واختصارُ ذلك أنه شرع استعمال كل قوةٍ وكل عضوٍ وكل حركةٍ في كمالها. ولا سبيل إلى معرفةٍ كمالها على الحقيقة إلا بالوحي. فكانت الشرائعُ ضروريةً في مصالح الخلق. وضرورتها له فوق كل ضرورة تقدر . فهي أسبابٌ موصلة الى سعادةِ الدارين،

سورة المائدة الآية : ٥٠.

Dired by registered version) C E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ورأسُ الأسباب الموصلة إلى حفظ صحة البدن وقوتهِ واستفراغ أخلاطه. ومن لم يتصور الشريعة على هذه الصورة فهو من أبعد الناس عنها. وقد جعل الحكيم العليم لكل قوة من القوى، ولكل حاسة من الحواس، ولكل عضو من الأعضاء، كمالاً حسياً وكمالاً معنوياً، وفقد كماله المعنوي شرّ من فقد كماله الحسي. فكمالة المعنوي بمنزلة الروح، والحسيَّ بمنزلة الجسم. فأعطاه كماله الحسيَّ خلقاً وقدراً، وأعطاه كماله المعنوي شرعاً وأمراً. فبلغ بذلك غاية السعادة والانتفاع بنفسه. فلم يدع للإحسان إليه والاعتناء بمصالحه وإرشاده إليها وإعانته على تحصيلها إفراحاً يفرحه ولا شفاءً يطلبه، بل أعطاه من ذلك ما لم يصلُ اليه إفراحه، ولا تُدركُ معرفته.

ويكفي العاقل البصير الحيَّ القلب فكرةٌ في فرع واحدٍ من فروع الأمر والنهي: وهو الصلاة وما اشتملت عليه من الحكم الباهرة، والمصالح الباطنة والظاهرة، والمنافع المتصلة بالقلب والروح والبدن، والقوى التي لو اجتمع حكماً العالم قاطبةً واستفرغو قواهم وأذهانهم لما أحاطوا بتفاصيل حكمها وأسرارها وغاياتها المحمودةِ، بل انقطعو كلُّهم دون أسرار الفاتحة، وما فيها من المعارف الإلهية، والحِكم الربانية، والعلو. النافعة، والتوحيدِ التام، والثناء على الله بأصول أسمائه وصفاته: وذكر أقسام الخليقا باعتبار غاياتهم ووسائلهم، وما في مقدماتها وشروطها من الحكم العجيبة من تطهير الأعضاء والثياب والمكان، وأخذِ الزينة، واستقبال بيته الذي جعله إماماً للناس. وتفريغ القلب لله وإخلاص النية وافتتاحِها بكلمةٍ جامعةٍ لمعاني العبودية دالةٍ على أصول الثناء وفروعه مخرجةٍ من القلب الالتفاتَ إلى ما سواه والإقبال على غيره، فيقدم بقلبه الوقوف بين يدي عظيم جليل أكبر من كل شيء وأجل من كل شيء بلإ سبب في كبريائه السموات وما أظلت والأرض وما أقلت والعوالم كلها. عس له الوجوه، وخضعت له الرقاب، وذلتْ له الجبابرة، قاهرٌ فوق عباده، ناظرٌ اليهم، عالمٌ بما تكنَّ صدور هم، يسمعُ كلامهم، وذكره تبارك اسمه وتعالى جده وتفرده بالألهية . ثم أخذ في الثناء عليه بأفضل ما يثنى عليه به من حمده وذكر ربوبيته للعالم وإحسانه إليهم ورحمته بهم وتمجيده بالملك الأعظم في اليوم الذي لا يكون فيه ملك سواه حتى يجمع الأولين والآخرين في صعيد واحد ويُدينهم بأعالهم، ثم إفراده بنوعي التوحيد توحيد ربوبيته استعانةً به، وتوحيدٍ إلهيته عبوديةً له. ثم سؤاله أفضل مسؤول وأجلَّ مطلوب على الإطلاق وهو هداية الصراط المستقيم الذي نصبه لأنبيائه ورسله وأتباعهم وجعله

صراطاً موصلاً لمن سلكه إليه وإلى جنته وأنه صراط من اختصهم بنعمته بأن عرفهم الحق وجعلهم مُتبعين له، دون صراط أمة الغضب الذين عرفوا الحق ولم يتبعوه، وأهل الضلال الذين ضلوا عن معرفته واتباعه. فتضمنت تعريف الرب، والطريق الموصل إليه، والغاية بعد الوصول. وتضمنت الثناء، والدعاء، وأشرف الغايات وهي العبودية، وأقرب الوسائل إليها وهي الاستعانة مقدماً فيها [ الغاية ] على الوسيلة والمعبود المستعان على الفعل إيذاناً لاختصاصه وأن ذلك لا يصلح إلا له سبحانه. وتضمنت ذكر الإلهية والربوبية والرحةِ، فيثنى عليه ويُعبد بإلهيته، ويخلق ويرزق ويُميت ويُحيي ويُدبر الملك ويُضل من يستحق الإضلال ويغضب على من يستحق الغضب بربوبيته وحكمته، ويُنعم ويرحم ويجود ويعفو ويغفر ويهدي ويتوب برحته.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فلله كم في هذه السورة من أنواع المعارف والعلوم والتوحيد ، وحقائق الإيمان.

ثم يأخذُ بعد ذلك في تلاوة ربيع القلوب وشفاء الصدور ونور البصائر وحياة الأرواح وهو كلامُ رب العالمين فيحلَّ به في ما شاء من روضات موُنقات وحدائق مُعجبات، زاهيةٍ أزهارُها مونقةٍ ثمارُها قد ذللت قطوفها تذليلاً وسُهلت لمتناولها تسهيلاً، فهو يجتنى من تلك الثهار خيراً، يؤمر به، وشراً ينهى عنه، وحكمةً وموعظةً وتبصرةً وتذكرة وعبرةً وتقريراً لحق، وحضاً لباطل، وإزالةً لشبهة، وجواباً عن مسألة، وإيضاحاً لمشكل، وترغيباً في أسبـاب فلاح وسعـادة، وتحذيـراً مـن أسبـاب خسران وشقاوة، ودعوةً إلى هدى، ورداً عن رديء، فتنزلُ على القلوب نزول الغيث على الأرض التي لا حياة لها بدونه، ويحل منها محلَّ الأرواح من أبدانها . فأي نعيم وقرةٍ عين ولذة قلب وابتهاج وسرور لا يحصل له في هذه المناجاة والربُّ تعالى يسمعُ لكلامه جارياً على لسان عبده ويقول: حمدني عبدي ، أثنى عليَّ عبدي ، ومجدني عبدي ، ثم يعودُ إلى تكبير ربه عز وجل فبجد ربه عهد التذكرة كونه أكبر من كل شيء بحق عبوديته وما ينبغي أن بعامل به. ثم يرجعُ جاثياً له ظهره خضوعاً لعظمته وتذللاً لعزته واستكانةً لجبروته مسبّحاً له بذكر اسمه العظيم. فنزه عظمته عن حال العبد وذله وخضوعه، وقابل تلك العظمة بهذا الذل والانحناء والخضوع، قد تطامن وطأطأ رأسه وطوى ظهره وربه فوقه يرى خضوعه وذله، ويسمعُ كلامه، فهو ركنُ تعظيم وإجلال كما قال عليه الله الما الركوع فعظموا فيه الربَّ ثم عاد إلى حاله من القيام حامداً لربه مثنياً عليه بأكمل محامده وأجمعها وأعمها، مثنياً عليه بأنه أهلُ الثناء والمجد، معترفاً

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

بعبوديته، شاهداً بتوحيده وأنه لامانع لما أعطى ولا مُعطيّ لما مَنع، وأنه لا ينفع أصحاب الجدود والأموال والحظوظ وجدودهم عنده ولو عظمت، ثم يعودُ إلى تكبيره ويخر له ساجداً على أشرف ما فيه وهو الوجهُ فيعفره في التراب ذلاً بين يديه ومسكنة وانسكاراً وقد أخذ كلٌّ عضو من البدن حظه من هذا الخضوع حتى أطرافُ الأنامل ورؤوسُ الأصابع. وندبَ له أن يسجدَ معه ثيابه وشعره فلا يكفيه، وأن يكونَ بعضه محمولاً على بعض، وأن يتأثر الترابُ بجبهته، وينالَ قبل وجهة المصلى، ويكونَ رأسُه أسفل ما فيه تكميلاً للخضوع والتذليل لمن له العز كله والعظمة كلها. وهذا أيسر من حقه على عبده. فلو دام كذلك من حين خُلق إلى أن يموتَ لما أدّى حقَّ ربه عليه. ثم أمر أن يسبح ربه الأعلى فيذكرَ علوه سبّحانه في حاله سفوله هو وينزهه عن مثل هذه الحال. وإن مَن هو فوق كل شيء وعال على كل شيء يُنَزَّهُ عن السفول بكل معنى، بل هو الأعلى بكل معنى من معاني العلُّو . ولمَّا كانَ هذا غايةً ذل العبد وخضوعه وانكساره كان أقربَ ما يكون الربِّ منه في هذه الحال. فأمر أن يجتهدَ في الدعاء لقربه مِن القريب المجيب. وقد قال تعالى: ﴿واسجدْ واقترب﴾ (١) وكأن الركوع كالمقدمة بين يدي السجود والتوطئة له. فينتقلُ مِن خضوع إلى خضوع أكملَ وأتَمَّ منه وأرفع شأناً. وفَصَل بينها بركن مقصودٍ في نفسه يجتهدُ فيه بالحمد والثناء والتمجيد ، وجُعل بين خضوع قَبله وخضوع بعده. وجعل خضوع السجود بعد الحمد والثناء والمجد، كما جعل خضوع الركوع بعد ذلك. فتأمل هذا الترتيب العجيب، وهذا التنقلَ في مراتب العبودية، كيف ينتقلُ من مقام الثناء على الرب بأحسن أوصافه وأسهائه وأكمل محامده إلى مَن له خضوعُه وتذلله أن له هذا الثناء. ويستصّحبُ في مقامه خضوعَه بما يناسبُ ذلك المقامَ ويليقُ به فيذكر عظمةَ الرب في حال خضوعِه وعلوَّه في حال سفوله . ولمَّا كان أشرفَ أذكار الصلاة القرآنُ شُرع في اشرف أحوال الإنسان وهي هيئةُ القيام التي قد انتصب فيها قائماً على أحسن هيئة. ولمّا كان أفضل أركانها الفعلية السجود شرع فيها بوصف التكرار وجُعل خَاتمة الركعة وغايتها التي انتهت إليها مطابق افتتاح الركعة بالقرآن واختتامها بالسجود أول سورة افتتح بها الوحى فإنها بُدئت بالقرآءة وخُتمت بالسجود. وشُرع له بين هذين الخضوعين أن يجلسَ جلسة العبيد ويسألَ ربه أن يغفرُ له ويرحه ويرزقَه ويهديَه ويعافيه. وهذه

(1) سورة العلق الآية : ١٩.

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الدعواتُ تجمعُ له خيرَ دنياه وآخرته. ثم شُرع له تكرارُ هذه الركعة مرةً بعد مرة كما شُرع تكرارُ الأذكار والدعوات مرةً بعد مرة ليستعد بالأول لتكميل ما بعده ويجبَرَ بما بعده ما قبله ، وليُشبعَ القلبَ مِن هذا الغذاء ، وليأخذَ زاده ونصيبَه وافراً مِن الدواء ليقاومه ، فإن منزلة الصلاة من القلب منزلة الغذاء والدواء . فإذا تناول الجائعُ الشديدُ الجوع من اللقمة أو اللقمتين كان غناؤها عنه وسدُّها مِن جوعه يسيراً جداً . وكذلك المرضُ الذي يحتاج إلى قدر يغني من الدواء إذا أخذ منه المريض قراطاً من ذلك لم يزل مرضه بالكلية وأزال بحسبه . فيا حصل الغذاء أو الشفاء للقلب بمثل الصلاة ، وهي مصحته ودوائه بمنزلة غذاء البدن ودوائه . ثم لما أكملَ صلاتَه شُرع له أن يقعدَ قِعدة العبد الذليل الملكين لسيده ، ويثني عليه بأفضل التحيات ويسلم على من جاء بهذا الحظ الجزيل ومن نالته الأمة على يديه ، ثم يسلم على نفسه وعلى سائر عباد الله الماركين له في هذه العبودية ، ثم يتشهد شهادة الحق ، ثم يعودَ فيصلي على مَن علم الأمة هذا الخير مذه الجزيل ومن نالته الأمة على يديه ، ثم يسلم على نفسه وعلى سائر عباد الله الماركين له في هذه العبودية ، ثم يتشهد شهادة الحق ، ثم يعودَ فيصلي على مَن علم الأمة هذا الخير ودتهم عليه . ثم شُرع له أن يسأل حوائجه ويدعو بما أحل ما دائم بين يدي ربه مُقْبلاً عليه . فإذا قضى ذلك أذن له في الخروج منها بالتسليم على الماركين له في العبد . فإذا قضى ذلك أذن له في الخروج منها بالتسليم على الماركين له في الصلاة .

هذا إلى ما تضمنته الأحوالُ والمعارفُ مِن أول المقامات إلى آخرها ، فلا تجدُ منزلةً مِن منازل السير إلى الله ولا مقاماً من مقامات العارفين إلا وهو في ضمن الصلاة. وهذا الذي ذكرناه من شأنها كقطرة من بحر . فكيف يقال إنها تكليفٌ محض لم يُشرع لحكمة ولا لغاية قَصَدها الشارع ، بل هي مَحْضُ كلفة ومشقة مستندة إلى مَحْضِ المشيئة ، لا لغرض ولا لفائدة البتة ، بل مجرد قهر وتكليف وليست سبباً لشيء منَ مصالح الدنيا والآخرة.

ثم تأمل أبواب الشريعة ووسائلها وغاياتِها كيف تجدُها مشحونةً بالحكم المقصودة والغايات الحميدة التي شُرعت لأجلها التي لولاها لكان الناس كالبهائم بل أسوأ حالاً . فكم في الطهارة من حكمة ومنفعة للقلب والبدن وتفريج للقلب وتنشيط للجوارح وتخفيف من أحمال ما أوجبته الطبيعة وألقاه عن النفس من دَرَن المخالفات، فهي منظفة للقُلب والروح والبدن، وفي غسل الجنابة من زيادة النعومة والإخلاف على البدن نظير ما تحلّل منه بالجنابة ما هو مِن أنفع الأمور . وتأمل كونَ الوضوء في الأطراف التي هي محل الكسب والعمل. فجُعِل في الوجه الذي فيه السمع والبصر والكلام والشمَّ والذوق . وهذه الأبواب هي أبواب المعاصي والذنوب كلها ؛ منها يدخل إليها . ثم جعل في اليدين وهما طرفاه وجناحاه اللذان بهما يبطش ويأخذ ويعطي. ثم في الرَّجْلين اللتين بهما بمشي ويسعى. ولمّا كان غسلُ الرأس مما فيه أعظم حرج ومشقة جَعَل مكانه المسحّ وجَعَل ذلك مخرجاً للخطايا من هذه المواضع حتى يخرّج مع قُطْر الماء مِن شعره وبشرته. كما ثبت عن النبي عليه من حديث أبي هريرة قال: ﴿ إذا توضأ العبدُ المسلم أو المؤمنُ فغَسَل وجهه خرجَ من وجهه كلٌّ خطيئة نظر إليها بعينه مع الماء، أو مع آخر قَطْر الماء . فإذا غَسَل يديه خرجَ مِن يديه كلَّ خطيئة كانت تبطشُها يداه مع الماء أو معَ آخر قَطْر . فإذا غَسَل رجليه خرجتْ كلُّ خطيئة مشتها رجلاه مع الماء أو مَع آخر قَطَر الماء ، حتى يخرج نقياً من الذنوب ، رواه مسلم. وفي صحيح مسَّلم أيضاً عنَّ عثهان بن عفان قال: قال رسول الله عَلَيْكُم: ﴿ مَن تَوَضَّأُ فَأَحْسَنِ الوَضُوءَ خَرَجَتْ خَطَايَاهُ حَتَّى تخرجَ مِن تحت أظفاره، فهذا من أجلَّ حكم الوضوء وفوائده. وقال نُفاة الحكمة أنه تكليفٌ ومشقة وعناء محض لامصلحةً فيه ولا حكمةً شُرع لأجلها. ولو لم يكن في مصلحته وحكمته إلا أنه سياءً هذه الأمة وعلامتُهم في وجوههم وأطرافهم يوم القيامة بين الأمم ليست لأحدٍ غيرهم، ولو لم يكن فيه من المصلحة والحكمة إلا أن المتوضىءَ يطهرُ يديه بالماء وقلبه بالتوبة ليستعد للدخول على ربه ومناجاته والوقوف بين يديه طاهر البدن والثوب والقلب، فأي حكمة ورحة ومصلحة فوق هذا. ولمًا كانت الشهوةُ تجري في جميع البدن حتى إن تحتَ كل شعرة شهوةً سرى غسل الجنابة إلى حيث سرت الشهوةُ كما قال النبي عَظَّتْهُ : { إِنْ تَحْتُ كُلِّ شَعْرَةٍ جِنَابَةً } فأمر أن يُوصل الماء الى أصل كل شعرة فيبرد حرارة الشهوة فتسكن النفس وتطمئن إلى ذكر الله وتلاوة كلامه والوقوف بين يديه. فو الله لو أن أبقراط ومن دونه أوصوا بمثل هذا لخضع أتباعهم لهم فيه وعظموهم عليه غاية التعظيم وأبدوا له من الحكم والفوائد ما قَدَروا عليه. ثم لما كان العبدُ خارج الصلاة مهمل جوارحِه قد أسامها في مراتع الشهوات والحظوظ أمر العبودية مجميع جوارحه كلها على ربه وتأخذ مجظها من عبوديته، فيُسْلم قلبَه وبدنَه وجوارحَه وحواسَّه وقواه لربه عز وجل، واقفاً بين يديه

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

مُقْبِلاً بكلّه عليه، مُعرضاً عمن سواه، متنصلاً مِن إعراضه عنه وجنايته على حقه. ولمّا كان هذا طبعه وذاتَه أمر أن يجددَ هذا الركوع إليه والإقبالَ عليه وقتاً بعد وقت لئلا يطول عليه الأمد فينسى ربَّه وينقطع عنه بالكلّية. وكانت الصلاةُ من أعظم نعم الله عليه وأفضل هداياه التي ساقها إليه. فأبى نفاة الحكمة إلا جعلها كلفة وعناءً وتعباً



لا لحكمةٍ ولا لمصلحة البتة إلا مجرد القهر والمشيئة .

وقد فُتح ذلك الباب فَسُق الشريعةَ كلها مِن أولها إلى آخرها هذا المساق، واستدلّ بما ظهرَ لك على ما خفيَ عنك. ولعل الحكمةَ فيا لم تعلمُه أعظمُ منها فيا علمتَه. فإن الذي علمتَه على قدر عقلك وفهمك، وما خفيَ عنك فهو فوق عقلك وفهمك. ولو تتبعنا تفصيلَ ذلك لجاء عدةَ أسفار فيكتفي منه بأدنى بينة والله المستعان.

الوجهُ الثالثُ والعشرون أن هذه الجماداتِ والحيوانات المختلفة الأشكال والمقادير والصفات والمنافع والقوى والأغذية والنباتات التي هي كذلك فيها من الحكم والمنافع ما قد أَكْثرت الأممُ في وصفه وتجربته على ممر الدهور ، ومع ذلك فلم يصلوا منه إلا إلى أيسرِ شيء وأقله. بل لو اتفق جميعُ الأمم لم يحيطوا علماً مجميع ما أُودعَ واحدٌ مِن ذلك النوع مِن الحِكم والمصالح. هذا إلى ما في ضمن ذلك مِن الاعتبار والدلالة الظَّاهرة على وجودٍ الخالق ومشيئته واختياره وعلمه وقدرته وحكمته. فإن المادةَ الواحدةَ لا تحتملُ بنفسها هذه الصورَ الغريبةَ والأشكالَ المتنوعةَ والمنافعَ والصفات. ولو تركبتْ مع غيرِها فليس حدوث هذه الأنواع والصور بنفس التركيب أيضاً ولا هو مفيض له. فحصول هذه التنوع والتفاوت والاختلاف في الحيوان والنبات مِن أعظم آيات الرب تعالى، ودلائل ربوبيته وقدرته وحكمته وعلمه وأنه فعَّالٌ لما يريد اختياراً ومشيئة. فتنويعُ مخلوقاته وحدوثُها شيئًا بعد شيء من أظهر الدلالات. وتأمل كيف أرشدَ القرآنُ إلى ذلك في غير موضع كقوله تعالى: ﴿وفي الأرض قطع متجاورات وجنات من أعناب وزرع ونخيل صنوان وغير صنوان يُسقى بماء واحد ونفضل بعضها على بعض في الأكل ان في ذلك لآيات لقوم يعقلون (١) وقوله تعالى: ﴿ إِن فِي خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من السهاء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ وَمِن آياته خَلْـقُ السَّمـواتِ والأرض واختلافُ ألسنتكـم وألـوانكـــم إنَّ في ذلـــك لآيــات للعالمين ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿ هو الذي أنزلَ من السماء ماءً لكم منه شرابٌ ومنه شجرٌ فيه تسيمون. يُنبت لكم به الزرعَ والزيتونَ والنخيلَ والأعنابَ ومِن كل الثمرات إن في (١) سورة الرعد الآية: ٤. (٣) سورة الروم الآية: ٢٢. ۲) سورة البقرة الآية: ۱٦٤.

**ግለ**ደ

ذلك لآيةً لقوم يتفكرون ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ واللهُ خَلَق كلَّ دابةٍ من ماء فمنهم مَن يمشي على بطنه ومنهم مَن يمشي على رجلين ومنهم مَن يمشي على أربع يخلقُ الله ما يشاء إن الله على كل شيء قدير ﴾ (٢) ، فتأملْ كيفُ نَبَّه سبَّحانه باختلاف الحيوانات في المشي مع اشتراكها في المادةِ على الاختلاف فيا وراء ذلك من أعضائها وأشكالها وقواها وأفعالها وأغذيتها ومساكنها، فنبَّه على الإشتراكِ والاختلاف، فيشيرُ إلى يسير منه، فالطيرُ كلُّها تشتركُ في الريش والجناح وتتفاوت فيا وراء ذلك أعظمَ تفاوت، واشتراك ذوات الحوافر في الحافر كالفرس والحمار والبغل وتفاوتِها في ما وراء ذلك، واشتراكٍ ذواتٍ الأظلاف في الظلف وتفاوتها في غير ذلك، واشتراك ذوات القرون فيها وتفاوتها في الخلق والمنافع والأشكال، واشتراك حيوانات الماء في كونها سابحةً تأوي فيها وتتكونُ فيها وتفاوتها أعظمَ تفاوتٍ عجز البشرُ إلى الآن عن حصره، واشتراكِ الوحوش في البُعد عن الناس والتفاوت عنهم وعن مساكنهم وتفاوتِها في صفاتها وأشكالها وطبائعها وأفعالها أعظمَ تفاوت يَعجزُ البشر عن حصره، واشتراكِ الماشي منها على بطنه في ذلك وتفاوتٍ نوعه، واشتراك الماشي على رجلين في ذلك وتفاوت نوعه أعظم تفاوت. وكُل من هذه الأنواع له علمَّ وإدراك وتحيُّلَّ على جلب مصالحه ودفع مضاره يُعجزُ كثيرٌ منها نوعَ الإنسان. فمن أعظم الحكم الدلالةُ الظاهرة على معرفة الخالق الواحد المستولي بقوته وقدرته وحكمته على ذلك كله بحيثُ جاءت كلُّها مطيعةً منقادةً منساقةً إلى ما خَلَقها له على وَفْق مشيئته وحكمته ،وذلك ادل شيء على قوته القاهرةٍ وحكمته البالغة وعلمه الشامل، فيُعلُّ إحاطةُ قدرة واحدة وعلم واحد وحكمة واحدة، أعني بالنوع، من قادر واحد حكيم واحد، مجميع هذه الأنواع

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأضعافها مما لا تعلمه العقولُ البشرية ، كما قال: ﴿ وَيَخْلُقُ مَا لا تعلمونَ ﴾ (٢) ، وقال: فلا أقسم بما تُبصرون، وما لا تبصرون ﴾ (أ) فيجمع غايات فعله وحكمة خلقه وأمره إلى غاية وأحدة هي منتهى الغايات، وهي إلهيةُ الحقَّ التي كلُّ إلهية سواها فهي باطلَّ ومُحال، فهي غاية الغايات، ثم يُنْزَلُ منهًا إلى غايات أَخْرَ هي وسائلٌ بالنسبَة إليها وغاياتٌ بالنسبة إلى ما دونها . ﴿وأن إلى ربك المنتَهى ﴾ (٥) فليس وراءه معلومٌ ولا

- (1) سورة النحل الآية: ١٠.
- (1) سورة الحاقة الآية: ٣٨.
- (٢) سورة النور الآية: ٤٥.
- (٥) سورة النجم الآية: ٤٢.
- (٣) سورة النحل الآية: ٨.



مطلوبٌ ولا مذكورٌ إلا العدمَ المحضَ. وليس في الوجودِ إلا اللهُ ومفعولاتُه، وهي آثارُ أفعاله، وأفعالُه آثارُ صفاته، وصفاتُه قائمةٌ به مِن لوازم ذاته.

والمقصودُ أن الغاياتِ المطلوبةَ العلمُ بإحاطة علم واحدٍ مِن عالم واحدٍ ، وفِعْلٍ واحدٍ مِن فاعل واحد ، وقدرةٍ واحدة من قادر واحد ، وحكمة واحدة من حكمٍ واحد ، بجميع ما فيه على اختلاف ما فيه. واجتمعت غاياتُ فعله وأمره إلى غاية واحدة. وذلك من أظهر أدلة توحيد الإلهية كما ابتدأت كلُّها من خالق واحد وقادر واحد ورب واحد . ودل على الأمرين ، أعنى توحيد الربوبية والإلهية ، النظامُ الواحدُ والحكمةُ الجامعةُ للأنواع المختلفة مع ضدها وتعذرها. ودلَّ افتقارُ بعضها إلى بعض وتشبَّك بعضها ببعض ومعاونةُ بعضُها ببعض وارتباطهُ به على أنها صنع فاعل واحد وربّ واحد. فلو كان معه آلهة وأربابٌ غيرهُ كما لا ترضى ملوكُ الدُّنيا أن يحتاجَ مملوك أحدهم إلى مملوكٍ غيرهِ مثله، لما في ذلك من النقص والعيب المنافي لكمال الاقتدار والغناء. ودل انتظامُها في الوجود، ووقوعُها في ثباتها واختلافها على أكمل الوجوه وأحسنِها، على انتهائها إلى غاية واحدة ومطلوب واحد هو إلٰهها الحق ومعبودُها الأعلى الذي لا إلهُ لها غيرة ولا معبودَ لها سواه. فتأملْ كيف دلَّ اختلافُ الموجودات وثباتها واجتماعها فبما اجتمعت فيه وافتراقها فبما افترقت على إله واحد ورب واجد ودلت على صفات كماله ونعوت جلاله. فالموجوداتُ بأسرها كعسكر واحدٍ له مَلِك واحدٌ وسلطانٌ واحد يحفظُ بعضَه ببعض، وينظمُ مصالحَ بعضه ببعض، ويسد خللَ بعضه ببعض، فيُمد هذا بهذا، ويقوِّي هذا بهذا، وينقص من هذا فيزيدُه في الآخر، أيولج الليلَ في النهار ويولجُ النهار في الليلُ ( () و في يخرج الحي من الميت ويخرجُ الميت من الحي﴾ (٢)، ويبيدُ هذا فينشيءُ مكانه من جنسه ما يقومُ مَقامه ويسدّ مَسده، فيشهد حُدوثُ الثاني أن الذي أحدثه وأوجده هو الذي أحدث الأول لاغيره، وأن حكمتَه لم تتغيرُ، وعلمَه لم ينقصْ، وقدرتَه لم تضعف، وأنه لا يتغيرُ بتغيير ما يغيرُ منها، ولا يضمحلٌّ باضمحلاله، ولا يتلاشى بتلاشيه، بل هو الحيُّ القيومُ العزيزُ ّ الحكيم. هذا إلى ما في لوازم مكبرها وانتظام بعضها ببعض وما يصدر عنها من الأفعال والآثار من حِكم وأفعال أخرى وغمايمات أخرى حكمهما حكم مموادهما وحواملها، كما نشاهده في أشخاصها وأعننه مثال ذلك في أحدوثة واحدة أنك ترى

(1) سورة فاطر الآية: ١٣.
 (٢) سورة الروم الآية: ١٩.

prolified by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المعدةَ تشتاق الغذاءَ وتجتذبه إليها، فانظرُ لوازمَ ذلك قبل تناوله ولوازمَه بعد تناوله، وما يترتبُ على تلك اللوازم مِن عمارة الدنيا . فإذا جَذَبْته إليها أنضجَتْه وطبختُه كما تُنضج القِدْرُ ما فيها فتنضجهُ الإنضاجَ الذي تُعِده لتغذي جميع أجزاء البدن وقواه وأرواحه به، وهي إذا أنضجته لأجل نصيبها الذي ينالها منه فهو قليلٌ مِن كثير بالنسبة إلى انتفاع غيرها به فيدفع ما فضل عن غذائها عنها إلى مَن هو شديدُ الحاجة إليه على قدر حاجته من غير أن يقصد ذلك أو يشعر به، ولكن قد قصده وأحكمه من هو بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير ، يدبرُه بحكمته ولطفه ، وساقه في المجاري التي لا تنفذُ فيها الإبرُ لدقة مسالكها حتى أوصلَه إلى المحتاج إليه الذي لا صلاحَ له إلا بوصوله إليه. وكانت طبيعةُ الكبد ومزاجُها في ذلك تلى طبيعةَ المعدة وفعلُها بَلى فعلَها. وكذلك الأمعاء وباقى الأعضاء، كالكبد للقلب في إعداد الغذاء، والقلب للرئة، والرئة للقلب في إعداد الهواء وإصلاحه. فالأعضاء الموجودةُ في الشخص إذا تأملتَها وتأملتَ أفعالَها ومنافعها وما تَضمنه كلُّ واحد منها مِن حكمةٍ اختصتْ به. كشكله ووصفه ومزاجه ووضعه مِن الشخص بذلك الموضع المعين علمتَ علمًا يقيناً أن ذلك صادرٌ عن خالق واحد ومدبر واحد وحكم واحد . فانتقل من هذا إلى أشخاص العالم شخصاً شخصاً من النوع الإنساني ثجد الحكمة الواحدة الظاهرة في تلك الأفراد الكثيرة قد نفعت بعضهم ببعض، وأعانت بعضهم ببعض، حارثاً لزارع، وزارعاً لحاصد، وحائكاً لخياط، وخياطاً لنجار، ونجاراً لبناء. فهذا يعينُ هذا بيده، وهذا برجله ، وهذا يُعينه بعينه ، وهذا بأذنه ، وهذا بلسانه ، وهذا بماله . وإذ لا يقدرُ أحدُهم على جميع مصالحه ولا يقومُ بجاجاته ولا توجدُ في كل واحد منهم جميعُ خواصً نوعه، فهم بأشخاصهم الكثيرة كإنسان واحدٍ يقوم بعضُهُ بمصالح بعض، قد كمل خواص الإنسانية في صفاته وأفعاله وصنائعه وما يرادُ منه. فإن الواحدَ منهم لا يفي بأن يجمعَ َ جميعَ الفضائل العلمية والعملية والقوة والبقاء، فجُعلَ ذلك في النوعُ الإنساني بجملته. واللهُ سبحانه قد فَرْق كمالاتِ النوع في أشخاصه، وجعَلَ لكل شخص منها ما هو مستعد قابِلٌ له بحيث لو قَبل أكثر من ذلك لأعطاه فإنه جوادٌ لذاته، قد فاض جوده وخيرة على العالم كله، وفضل عنه أضعافُ ما فاض عليهم، فهو يُقيضه على تعاقب الآنات أبداً، وكذلك يفصل في الجنة فضل على أهلها فينشىء لها خلقاً يسكنهم فضلها. وإنما يتخصص فضله بحسب استعداد العوامل والمعدات. وذلك بمشيئته

۳AY

tamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وحكمته، فهو الذي أوجدها، وهو الذي أعدّها، وهو الذي أمدها، ولَمّا كان جودُه وفضلُه أوسعَ من حاجة الخلق لم يكن بد من بقاء كثير منه مبذولاً في الوجود مهملاً. وهذا كضوء الشمس مثلاً ، فإن مصالح الحيوان لا تتم إلا به ، وهي تشرقٌ على مواضع فضلت على حوائج بني آدم والحيوان. وكذلك المطرُ والنباتُ وسائرُ النعم، ومع ذلكَ فلم يعطل وجودها عن حكم ومصالح وعِبر ودلالاتٍ. وعطاء الرب ونعمه أوسع من حوائج خلقه، فلا بد أن يبقى في المياه والاقوات والنبات وغير ذلك أجزاء مهملة. ولا يُقال ما الحكمة في حلقها. فإن هذا سؤالُ جاهلٌ ظالم، فإن الحكمة في خلق الأرض وما عليها ظاهرة لكل بصير، والمعمور بعضها لا كلها والرب تعالى واسع الجود دائمه، فجودُه وخيره عام دائم، فلا يكون إلا كذلك، فإن ذلك من لوازم علمه وقدرته وحكمته. ولعلمه وقدرته وحكمته العموم والشمول والكمال المطلق بكل اعتبار . فيعلم من استقراء العالم وأحواله انتهاؤه إلى عالم واحد ، وقادر واحد ، وحكيم واحد ، أتقن نظامَه أحسنَ الإتقان وأوجدَه على أمّ الوجود . وهو سبحانه ناظمُ أفعال الفاعلين مع كثرتها ، ورابطٌ بعضها ببعض ، ومعينُ بعضها ببعض ، وجاعل بعضها سبباً لبعض، وَغَايَةً لبعض. وهذا مِن أدلَّ الدليل على أنه خالق واحد، وربَّ واحد، وقادر واحد ، دلَّ على قدرته كثرة أفعاله وتنوعُها في الوقت الواحد وتعاقُبها على تتالي الآنات وتعين تصرفاته في مخلوقاته مع كثرتها . ودلَّ على علمه وحكمته كون كل شيء كبير وصغير ودقيق وجليل داخلاً في النظام الحكمي ليس منها شي؛ حتى مسامُ الشعر في الجلد ومَراشحُ اللعاب في الفم ومجاري الشعب الدقيقة من العروق في أصغر الحيوانات التي تعجزُ عنها أبصارُنا ولا تنالُها قدرتنا، وهذا فيا دَقَّ لِصغره وفيا جلَّ لعظمه، كالرياح الحاملة للسحب إلى الأرض الجرز التي لا نباتَ بها فيمطرها عليها فيُخرِجُ بها نباتاً ويحيى بها حيواناً ويجعلُ فيها جزئين من الطعام والشراب والأقوات والأدوية ، دَعْ ما فوق ذلك مِن تسخير الشمس والقمر والنجوم واختلاف مطالعها ومغاربها لاقامة دولة الليل والنهار وفصول العام التي بها نظامُ مصالح من عليها. فإذا تأملتَ العالمَ وجدتَه كالبيت المبنيّ المعدّ ، فيه جميعُ عباده ، فالسماء سُقفه ، والأرض بساطة ، والنجوم زينته، والشمس سراجه، ومصالحُ سكانه، والليل سكنهم، والنهار معاشهم، والمطر سقياهم، والنبات غذاؤهم، ودواؤهم وفاكهتهم، والحيوانُ خَدتمهم ومنه قـوتهم ولباسهم، والجواهر كنوزهم وذخائرهم، كل شيء منها لما يصلح له،فضروب النبات

applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

لجميع حاجاتهم، وصنوف الحيوانات معدة لجميع مصالحهم. وذلك أدل دليل على وحدانية خالقه وقدرته. فلم يكن لونُ السهاء أزرق اتفاقاً ، بلُّ لحكمة باهرة. فإن هذا اللون أشدُّ الألوان موافقة للبصر حتى إن في وصف الأطباء لمن أصابه ما أضرَّ ببصره أو كل بصره إدمان النظر إلى الخضرة وما قرب منها إلى السواد. فجعل أحكم الحاكمين أديم السهاء بهذا اللون ليمسك الابصار الراجعة فلا ينكأ فيها. فهذا الذي أدركه الناس بعد الفكر والتجربة قد وُجد مفروغاً منه في الخِلقة. ولم يكن طلوع الشمس وغروبُها على هذا النظام لغير علةٍ ولا حكمةٍ مطلوبة. فكم من حكمةٍ ومصلحة في ذلك من إقامة الليل والسكن فيه والنهار والمعاش فيه. فلو جعل الله عليهم الليل سرمداً لتعطلت مصالحهم وأكثرُ معايشهم. والحكمةُ في طلوعها أظهرُ مِن أنَّ تنكرَ . ولكن تأمل الحكمة في غروبها ، إذ لولا ذلك لم يكن للناس هدوة ولا قرار ولا راحة ، وكان الكدُّ الدائم بتكافؤ أبدانهم وتسرع فسادها ، وكان ما على الأرض يُحرقُ بدوام شروق الشمس مِن حيوان ونبات. فصار النورُ والظَّلمة على تضادهما مُتعاونَيْن متظاهريْن على ما فيه صلاحُ العالم وقوامُه ونظامُه . وكذلك الحكمةُ في ارتفاع الشمس وانحطاطها لإقامة هذه الأزمنة الأربعة وما في ذلك من الحكمة. فإن في الشَّتاء تغورُ الحرارةُ في الشجر والنبات فيتولد من ذلك مواد الثار وتكيف الهواء، فتنشأ منه السحابُ ويحدثُ المطر الذي به حياة الأرض والحيوان، وتشتد أفعالُ الحيوان وتقوَى الأفعالُ الطبيعية. وفي الربيع تتحركُ الطبائع، وتظهرُ الموادُّ الكامنةُ في الشتاء. وفي الصيف يسخنُ الهواء فتنضَّجُ الثارُ، ويتحلَّل فضولُ الأبدان، ويجف وجهُ الأرض فيتهيأ للبناء وغيره. وفي الخريف يصفو الهواء ويعتدلُ فيذهبُ بسَوْرةٍ حر الصيف وسَمومه. إلى أضعاف أضعاف ذلك من الحكم. وكذلك الحكمةُ في تنقَّل الشمس · فإنها لو كانت واقفةً في موضع واحد لفاتت مصالحُ العالم ولما وصلَ شعاعُها إلى كثير من الجهات، لأن الجبالَ والجدرانَ يرجبانها عنها. فاقتضت الحكمةُ الباهرةُ أن جُعلتْ تطلع أولَ النهار من المشرق وتشرقُ بل ما قابلها من وجه الغرب، ثم لاتزال تغشَى وجهاً بعد وجه حتى تنتهيَ إلى الغرب فتشرقَ على ما استتر عنها أولَ النهار فتأخذَ جميعُ الجهات منها قسطاً من النفع. و ٓ ذلك الحكمةُ الباهرةُ في انتهاء مقدار الليل ا والنهار إلى هذا الحد ، فلو زاد مقدارُ احدهما زيادةً عظيمةً لتعطلت المصالحُ والمنافع وفسدَ النظام. وكذلك الحكمةُ في ابتداء القمر دقيقاً ثم أخْذِه في الزيادة حتى يكملَ ثم

يأخذَ في النقصان حتى يعود إلى حالته الأولى. فكم في ذلك من حكمةٍ ومصلحةٍ ومنفعةٍ للخلق. فإنهم بذلك يعرفون الشهورَ والسنيَّ والآجالَ وأشهرَ الحج والتاريخ ومقاديرَ الأعمار ومددَ الإجارات وغيرَها. وهذا وإن كان يحصلُ بالشمس إلا أن معرفته بالقمر وزيادته ونقصانه أمرَّ يشترك فيه الناسُ كلَّهم. وكذلك الحكمةُ في إنارة القمر والكواكب في ظلمة الليل، فإنه مع الحاجة إلى الليل وظلمته لهدوء الحيوان وبَرْد الهواء عليه وعلى النبات لم يُجعل الليلُ ظلاماً محضاً لا ضياء فيه فلا يمكن فيه سفر ولا عمل. وربما احتاج الناسُ إلى العمل بالليل لضيق الوقت عليهم في النهار ولشدة الحر فيتمكنون في ضوء القمر مِن أعمال كثيرة، وجُعل نورُه بارداً ليقاومَ حرارةَ نور الشمس فيرد سَمومه فيعتدل الأمر، ويكسر كيفيةُ كلَّ منهما كيفيةَ الآخر، ويزيلٌ ضررَها. وكذلك الحكمةُ في خلق النجوم، فإن فيها من الهداية في البرّ والبحر والاستدلال على الأوقات وزينة السهاء وغير ذلك ما لم يكن حاصلاً بمجرد الاتفاق، كها يقوله نُفاةُ الحكمة. واقتضت هذه الحكمةُ أن جُعلت نوعين، نوعاً منها يَظهر وقتاً ويحتجبُ آخرَ، ونوعاً آخرَ لايزال ظاهراً غيرَ محتجب، بل جُعل ظاهراً بمنزلة الأعلام التي يَهتدي بها الناسُ في الطرقات المجهولة وهم ينظرون إليها متى أرادوا ويهتدون بها إلى حيث شاؤوا ومجُعلت الحكمةُ في النوع الأول الاستدلالَ بظهوره على أمور تعاديه متى طلع في وقت يعنى دلَّ على تلك الأمور . فقامت المصلحةُ والحكمةُ بالنوعين مع ما في خلقها مِن حِكم أخرى ومصالحَ لا يَهتدي إليها العباد . فما خَلَق اللهُ شيئاً سُدى. وقد نظم الله سبحانه الحوادثَ الأرضية بالأزواج والأجرام العلوية أكملَ نظام تَعْجزُ عقولُ البشر عن الإحاطة ببعضه. وقد استفْرَغَت الأممُ السابقةُ قوى أذهانها في إدراك ذلك فلم تَصِلْ منه إلا إلى ما لا نسبةَ له إلى ما خفيَ عليها بوجهٍ ما . وقد جعَل الخلاقُ العليم سبحانه النجومَ فرقتين، فرقةٌ منها لازمةٌ مراكزَها مِن الفلك ولا تسيرُ إلاّ بسيره، وفرقةً أخرى مُطْلقة تنتقلُ في البروج وتسير بأنفسها غيرَ سير فَلكها . فلكل منها مسيران مختلفان ، أحدُهما عام مع الفلك نحو المغرب ، والآخرُ خاص لنفسه نحو المشرق. وقد شُبه هذا النوع بنملةٍ تدبّ على رحاً والرحا تدورُ ذاتَ اليمين والنملةَ تدورُ ذاتَ الشَّمال. فللنملة في تلك الحال حركتان مختلفان إحداهما حركةً بنفسها تتوجه أمامها، والأخرى بغيرها هي مقهورةً عليها تبعاً للرحي تجذبها إلى خلفها. فلهذا النوع من النجوم حركتان مختلفتان على وزن وتقدير لا يَعْدُوه. فزعم

plied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

39.



نفاةُ الحكمة أن ذلك أمرٌ اتفاقى لا لحكمةٍ ولا لغرض مقصود .

فإن قلت فيا الغرض المقصود بذلك، وأيَّ حكمة فيه، قيل: استدلّ بما عرفت من الحكمة على ما خفيَ عنك منها. ولا تجعلْ ما خفيَ عليك دليلاً على بطلانها. مع أن من بعض الحكم في ذلك أنها لو كانت كلها راتبةً لبطلت الدلالات التي تكون مِن تنقل المتنقل منها ومسيرها في كل واحد من البروج. كما يُستدلً على أمور كثيرة وحوادثَ جَة بتنقل الشمس والقمر والسيارات في منازلها. ولو كانت كلَّها متنقلةً لم يكن لمسيرها منازلُ تُعرف ولا رسمَّ يُقاس عليه. فإنه إنما يُقاس مسيرُ المتنقلة منها بتنقلها في البروج الراتبة، كما يقاس سيرُ السائر على الأرض بالمنازل التي يقطعها. وبالجملة فلو كانت كلها محال واحدة لَبَطل النظامُ الذي اقتضته الحكمةُ التى جَعلها مكذا. فذلك تقديرُ العزيز العلم وصُنع الرب الحكم. وكيف يرتابُ ذو بصيرة أن مكذا. فذلك تقديرُ معر حكم أتقن ما صنعه وأحكمَ ما دبره ويعرفُ بما فيه من الحكم والمالح والمافع إلى خلقه. فشهدت العقولُ والفِطر بأنه ذو الحكمةِ الباهرة والقدرة والمصالح والما لتام المحيط، وأنه لم يخلق ذلك باطلاً ولا من الحكمة عليه من الحكمة القاهرة والعلم التام المحيط، وأنه لم يخلق ذلك باطلاً ولا من عليه. في من المائر في المائر من المائرا.

وكذلك الحكمة في تعاقب الحر والبرد على التدريج على أبدان الحيوان والنبات، فإن قيامتها وكمالها لما كان بذلك اقتضت الحكمة الإلهية أن لا يدخل أحدُهما على الآخر وهلة فلا يتحمله، بل بالتدريج قليلاً قليلاً إلى أن ينتهي مُنتهاه ويحصلَ المقصودُ به مِن غير ضرر يعم. وهذا كلَّه بأسباب هي منشأ الحِكم والمصالح. فلا تُبطلُ السببَ بإثبات الحكمة ، ولا الحكمة بالسبب ، ولا السببَ والحكمة بالمشيئة ، فتكونَ من الذين يبخس حظهم من العقل والسمع.

وكذلك الحكمة في خلق النار على ما هي عليه كاملة في حاملها، فإنها لو كانت ظاهرة كالهواء والماء والتراب لأحرقت العالَم وما فيه. ولم يكن بدَّ مِن ظهورها في الأحايين للحاجة إليها. فجُعلت مخزونة في الأجسام تُورى عند الحاجة إليها فتمسكُ بالمادة والحطب ما احتيج إلى بقائها ثم تخبو إذا استُغنيَ عنها. فجُعلت على خِلقة وتقدير وتدبير حصلَ به الاستمتاع بها والانتفاع مع السلامة مِن ضررها. ثم في النار خَلَةٌ أخرى وهي أنها مما خُص به الإنسانُ دون سائر الحيوان. فإن الحيوانات لا تستعمل النار ولا تستمتع بها. ولَمَّا اقتضت الحكمةُ الباهرةُ ذلك اغتنت الحيوانات عنها في لباسها وأقواتها فأعطيت من الشعور والأوبار ما يغنيها عنها وجُعلت أغذيتُها

بالمفردات التي لا تحتاج إلى طبخ وخَبز . ولَمَّا كانت الحاجةُ إليها شديدةً جُعل من الآلات والأسباب ما يُتمكن به مِن إثارتها إذا شاء ومن إبطالها. ومِن حِكَمِها هذه المصابيحُ التي يوقدها الناس فيتمكنون بها من كثير حاجاتهم. ولولاها لكان نصفُ

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أعهارهم بمنزَّلة أصحاب القبور . وأما منافعها في إنضاج الأغذيَّة والأدوية والدفُّ فلا تَخفى. وقد نبّه تعالى على ذلك بقوله: ﴿أَفَرَأَيتُم النارَ التي تُورُونَ. أَأَنْتُمْ أَنشأتم شجرَتها أم نحنُ المنشئون. نحن جعلناها تذكرةً ومتاعاً للْمُقُوينَ﴾ <sup>(١)</sup> أي تذكر بنار الآخرة فيَحترز منها ويستمتعُ بها المقوون وهم النازلون بالفيفاء وهي الأرض الخاليةً. وخصّ هؤلاء بالذكر لشدة حاجتهم إليها في خَبزهم وطبخهم حيث لا يجدون ما يشترونه فيغنيهم عما يصنعونه بالنار .

وكذلك الحكمةً في خَلْق النسيم وما فيه من المصالح والعبر . فإنه حياةً هذه الأبدان وقوامها من خارج ومن داخل. وفيه طردُ هذه الأصوات فيؤديها إلى السامع. وهو الحاملُ لهذه الأراييح يؤديها إلى المسام وينقلها من موضع إلى موضع. وهو الذي يُزجى السحابَ ويسوقه من مكان إلى مكان على ظهره كالروايا على ظهور الإبل. وهو الذي يُسير السحاب أولاً فيكون كسفاً متفرقةً فيؤلف بينه ثانياً فيصير طبقاً واحداً، ثم يُلقحه ثالثاً كما يلقح الفحلُ الأنثى فيحملُ الماء كما تحمل الأنثى مِن لقاح الفحل، ثم يسوقه رابعاً إلى أحوج الأماكن والحيوان إليه، ثم يعصره خامساً حتى يخرج ماؤه، ثم يذرو ماءه بعد عصره سادساً حتى لا يسقط جملةً فيُهلك ما يقعُ عليه، ثم يربي النبات سابعاً فيكون له بمنزلة الماء والغذاء ، ويجففه.بحرارته ثامناً لئلا يعفنَ ولا يمكن بقاؤه. ولهذا اقتضت الحكمةُ الباهرةُ أن تكون الرياحُ مختلفة المهاب والصفات والطبائع. فزعمَ نفاةً الحكمة أن هذا كله أمرَّ اتفاقى لا سببَ ولا غايةً له .

وهذا لو تتبعناه لجاء عدةَ أسفار . بل لو تتبعنا خِلقة الإنسان وحدّه وما فيها من الحكم والغايات لعجزنا نحن وأهلُ الأرض عن الإحاطة بتفصيل ذلك. فلنرجع إلى جواب نُفاة الحكمة والتعليل فنقول:

في الوجه الرابع والعشرين: قولُهم أيٌّ حكمةٍ في خلق إبليسَ وجنوده. ففي ذلك مِن الحكم ما لا يحيط بتفصيله إلا الله. فمنها أن يكمل لأنبيائه وأوليائه مراتبَ ّ

(١) سورة الواقعة الآية: ٧١ و٧٢ و٧٣.

العبودية بمجاهدة عدو الله وحزبه ، ومخالفته ومراغمته في الله ، وإغاظته وإغاظة أوليائه ، والإستعاذة به منه واللجأ إليه أن يعيذَهم من شره وكيده، فيترتبُ لهم على ذلك من المصالح الدنيوية والأخروية ما لم يحصل بدونه. وقدمنا أن الموقوفَ على الشيء لا يحصلُ بدونه. ومنها خوفُ الملائكة والمؤمنين مِن ذنبهم بعد ما شاهدوا من حال إبليسَ ما شاهدوه. وسقوطُه من المرتبة الملكية إلى المنزلة الإبليسية يكون أقوى وأتم. ولا ريبَ أن الملائكةَ لما شاهدوا ذلك حصلت لهم عبوديةً أخرى للرب تعالى، وخضوعٌ آخر، وخوفٌ آخر، كما هو المشاهدُ من حال عبد الملك إذ رأوْه قد أهان أحدَهم الإهانةَ التي بلغتْ منه كلٌّ مبلغ وهم يشاهدونه ، فلا ريبَ أن خوفهم وحذرَهم يكون أشدًّ. ومنها أنه سبحانه جعلَه عبرةً لمن خالف أمره وتكبر عن طاعته وأصرَّ على معصبته، كما جعل ذنبَ أبي البشر عبرةً لمن ارتكب نهيه أو عصي أمره ثم تاب وندم ورجَع إلى ربه، فابتلى أبوي الجن والإنس بالذنب، وجَعل هذا الأب عبرةً لمن أصرّ وأقام على ذنبه ، وهذا الأب عبرةً لمن تاب ورجع إلى ربه . فلله كم في ضِمن ذلك من الحكم الباهرة والآياتِ الظاهرة. ومنها أنها محكَّ امتحنَ اللهُ به خلَّقَه ليتبين به خبيثهم من طيبهم. فإنه سبحانه خَلق النوع الإنساني من الأرض وفيها السهلُ والحزن، والطيب والخبيث، فلا بد أن يظهرَ فيهم ما كان في مادتهم، كما في الحديث الذي رواه الترمذي مرفوعاً وإن الله خلقَ آدم مِن قبضة قبضها من جميع الأرض فجاء بنو آدم على مثل ذلك منهم الطيبُ والخبيثُ والسهل والحزنُ . وغيرَ ذلك فها كان في المادة الأصلية فهو كائنٌ في المخلوق منها . فاقتضت الحكمةُ الإلهيةُ إخراجه وظهورَه. فلا بد إذاً مِن سبب يُظهر . ذلك. وكان ابليسُ محكاً يميزُ به الطيبَ من الخبيث، كما جعل أنبياءه ورسلَه محكاً لذلك التمييز . قال تعالى: ﴿ ما كان الله لِيذرَ المؤمنين على ما أنتُم عليه حتى يميزَ الخبيثَ من الطيب﴾ (١) فأرسل رسله إلى المكلَّفين وفيهم الطيبُ

FOR QURĂNIC THOUGHT

أن خلَطهم في دار الامتحان فإذا صاروا إلى دار القرار ميز بينهم وجعلَ لمؤلاء داراً على حدة ولهؤلاء داراً على حدة. حكمةً بالغةّ وقدرة قاهرة. ومنها أن يظهر كمالُ قدرته في خلق مثل جبريل والملائكة وإبليس والشياطين. وذلك مِن أعظم آيات قدرته ومشيئته وسلطانه. فإنه خالقُ الأضداد كالسماء والأرض، والضياء والظلام، والجنة

والخبيثُ، فانضاف الطيبُ إلى الطيب والخبيثُ إلى الخبيث. واقتضت حكمتُه البالغةُ

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

والنار، والماء والنار، والحر والبرد، والطيب والخبيث. ومنها أنَّ خَلْقَ أحدِ الضدين من كمال حسن ضدّه. فإن الضد إنما يظهر حُسنه بضده. فلولا القبيحُ لم تُعرف فضيلة الجميل. ولولا الفقر لم يُعرف قدر الغني، كما تقدم بيانُه قريباً. ومنها أنه سبحانه يحب أن يُشكر بحقيقة الشكر وأنواعه. ولا ريب أن أولياءه نالوا بوجود عدو الله إبليس وجنودِه وامتحانِهم به من أنواع شكره ما لم يكن ليحصلَ لهم بدونه. فكم بين شكرِ آدم وهو في الجنة قبل أن يخرجَ منها وبين شكرِه بعد أن ابتُلي بعدوه ثم اجتباه ربهُ وتاب عليه وقبله. ومنها أن المحبة والإنابةَ والتوكل والصبر والرضاء ونحوَها أحبّ العبودية إلى الله سبحانه. وهذه العبودية إنما تتحققُ بالجهاد وبذل النفس لله وتقديم محبته على كل ما سواه. فالجهادُ ذروةُ سنام العبودية وأحبها إلى الرب سبحانه. فكان في خلق إبليس وحزبه قيامٌ سوق هذه العبودية وتوابعها التي لا يُحصى حكمَها وفوائدها وما فيها من المصالح إلا الله. ومنها أنَّ في خلق من يُضاد رسلَه ويكذبهم ويعاديهم من تمام ظهور آياته وعجائب قدرته ولطائف صنعه ما وجودُه أحبُّ إليه وأنفعُ لأوليائه من عدمه، كما تقدم من ظهور آية الطوفان والعصا واليد وفلق البحر وإلقاء الخليل في النار ، وأضعاف أضعاف ذلك من آياته وبراهين قدرته وعلمه وحكمته . فلم يكن بدّ من وجود الأسباب التي يترتبُ عليها ذلِك كما تقدم. ومنها أن المادةَ النارية فيها الإحراقُ والعلو والفساد، وفيها الإشراقُ والإضاءةُ والنور، فأخرج منها سبحانه هذا وهذا، كما أن المادة الترابيةَ الأرضية فيها الطيبُ والخبيثُ والسهل والحزن والأحر والأسود والأبيض، فأخرج منها ذلك كله حكمةً باهرة، وقدرةً قاهرةً، وآيةً دالة على أنه: ﴿ ليس كمثله شيءٌ وهو السميعُ البصير ﴾ (١) . ومنها أن من أسمائه الخافضَ الرافع المعز المذلَّ الحكمَ العدل المنتقم. وهذه الأسماء تستدعي متعلَّقاتٍ يظهر فيها إحكامُها كأساء الإحسان والرزق والرحمة ونحوها. ولا بد مِن ظهور متعلَّقات هذه وهذه. ومنها أنه سبحانه الملكُ التام الْمُلك، ومِن تمام مُلكه عمومُ تصرفه، وتنوعِه بالثواب والعقاب والإكرام والإهانة والعدل والفضل والإعزاز والإذلال. فلا بدًّ من وجود مَن يتعلقُ به أحدُ النوعين كما أوجد من يتعلقُ به النوعُ الآخر . ومنها أن من أسمائه الحكمَ، والحكمةُ من صفاته سبحانه ، وحكمتُه تستلزمُ وضعَ كل شيء موضعه الذي لا يليقُ به سواه. فاقتضت خلْقَ المتضادات وتخصيصَ كل واحد منها لايليقُ به غيرهُ من الأحكام

(١) سورة الشورى الآية: ١١.

وَقَنْتُنَا الْمُرْتَعَانَ عَالَ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ Ined by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

والصفات والخصائص . وهل تتم الحكمةُ إلا بذلك . فوجودُ هذا النوع من تمام الحكمة ، كما أنه مِن كمال القدرة. ومنها أن حمده سبحانه تام كاملٌ من جميع الوجوه. فهو محمودٌ على عدله ومنعه وخفضه وانتقامه وإهانته، كما هو محمودٌ على فضله وعطائه ورفعه وإكرامه. فلله الحمدُ التام الكاملُ على هذا وهذا. وهو يَحمد نفسَه على ذلك كلَّه. ويحدده عليه ملائكتُه ورسلُه وأولياؤه. ويحمدُه عليه أهلُ الموقف جميعُهم. وما كان مِن لوازم كمال حمده وتمامه فله في خلقه وإيجاده الحكمةُ التامةُ كما له عليه الحمدُ التام. فلا يجوزُ تعطيلُ حده كما لا يجوزُ تعطيلُ حكمته . ومنها أنه سبحانه يحب أن يظهر لعباده حِلِمه وصبره وأناته وسعة رحمته وجوده. فاقتضى ذلك خلقَ من يشرك به ويضاده في حكمه ويجتهدُ في مخالفته ويسعى في مساخطه . بل يشبهه سبحانه وهو مع ذلك يسوقُ إليه أنواعَ الطيبات، ويرزقُه ويعاقبه، ويمكن له من أسباب ما يلتذ به من أصناف النعم، ويجيب دعاءه، ويكشفُ عنه السوء، ويعاملهُ من بره وإحسانه بضد ما يعامله هو به من كفره وشِركه وإساءته. فلله كم في ذلك من حكمةٍ وحمد. ويتحببُ إلى أوليائه ويتعرفُ بأنواع كمالاته. كما في الصحيح عنه عليه أنه قال: ولا أحد أصبر على أذى يسمعُه من الله يجعلون له الولدَ وهو يرزقُهم ويعاقبهم». وفي الصحيح عنه عليه فيا يروى عن ربه : د شتمنى ابز آدم وما ينبغي له ذلك. وكذبني ابنُ آدم وما ينبغي له ذلك. أما شتمه إياي فقولُه تخذ الله ولداً وأنا الأحدُ الصمد الذي لم ألد ولم أولد ولم يكن لي كفؤاً أحد . وأما نكديبُه إيّاي فقوله لن يعيدني كما بدأني ، وليس أولُ الخلقُ بأهونَ عليه من إعادته. وهو سبحانه مع هذا الشم له والتكذيب يرزقُ الشام المكذب، ويعاقبه، ويدفع عنه، ويد إلى جنته، ويَقبل توبتَه إذا تاب إليه، ويبدله بسيئاته حسنات، ويَلْطف به في - بم أحواله، ويؤهله لإرسال رسله، ويأمرُهم بأن يُلينوا له القولَ ويرفقوا به. قال الفد أنُّ بنُّ عياض: دما من ليلةٍ يختلط ظلامُها إلَّا نادى الجليلُ جلَّ جلاله: ﴿ مَن أعظمُ ﴾ جوداً. الخلائق لي عاصون وأنا أكلاُهم في مضاجعهم كأنهم لم يعصوني، وأتون حِفظَهم كأنهم لم يذنبوا. أجودُ بالفضل على العاصي، وأتفضلُ على المسيء . مَن ذا الذي دعاني فلم ألبِّه . ومن ذا الذي سألني فلم أعطه . أنا الجوادُ ومني الجود. أنا كمريمُ ومني الكرم. ومِن كرمي أني أعطي العبدَ ما سألني وأعطيه ما لم يسألني. ومِ , كرمي أني أعطي التائبَ كأنه لم يعصنى. فأين عنى يهربُ الحلقُ، وأين عن بابي يتذ \_ العاصون». وفي أثر إلهي: ﴿ إِنِّي وَالْإِنْسُ وَالْجُنَّ فِي نَبَّأَ 390

e applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

عظيم. أخلقُ ويُعبد غيري. وأرزقُ ويُشكر سواي». وفي أثر حسن «ابن آدم ما أنصفتني. خيري إليك نازلٌ وشَرُّكَ إليَّ صاعد . كم أتحبَّب إليك بالنعم وأنا غني عنك، وكم تتبغضُ إليَّ بالمعاصي وأنت فقيرٌ إلي. ولا يزالُ الملك الكريمُ يَعْرِج إليَّ منك بعمل قبيح، وفي الحديث الصحيح الو لم تذنبوا لذهبَ الله بكم ولجاء بقوم يذنبون فيستغفرون فيغفر لهم، فهو سبحانه لكمال محبته لأسمائه وصفاته اقتضى حدُه وحكمته أن يخلقَ خلقاً يُظهرُ فيهم أحكامها وآثارها . فلمحبته للعفو خَلق من يحسن العفو عنه . ولمحبته للمغفرة خَلقَ من يُغفرُ له ويحلم عنه ويصبرُ عليه ولا يعاجلُه، بل يكون يحبّ أمانَه وإمهالَه، ولمحبته لعدله وحكمته خَلَق من يُظهر فيهم عدلَه وحكمته. ولمحبته للجود والإحسان والبر خلق من يعامله بالإساءة والعصيان وهو سبحانه يعامله بالمغفرة والإحسان. فلولا خَلقُ من يُجري على أيديهم أنواعَ المعاصي والمخالفات لفاتت هذه الحكمُ وللصالح وأضعافُها وأضعافُ أضعافها. فتبارك الله ربُّ العالمين وأحكمُ الحاكمين، ذو الحكمة البالغة والنعم السابغة. الذي وصلت حكمتُه إلى حيثُ وصلت قدرتُه ، وله في كل شيء حكمةٌ باهرة ، كما أن له فيه قدرةً قاهرة وهداياتٍ إنما ذكرنا منها قطرةً من بحر. وإلا فعقولُ البشر أعجزُ وأضعفُ وأقصرُ مِن أن تحيط بكمال حكمته في شيء من خلقه. فكم حصَّل بسبب هذا المخلوق البغيض للرب المسخوطِله من محبوب له تبارك وتعالى يتصلُ في حبه ما حصلَ به من مكروهه. والحكيُّم الباهرُ الحكمةِ هو الذي يُحصِّل أحبّ الأمرين إليه باحتمال المكروه الذي يبغضُه ويسخطه إذا كان طريقاً إلى حصول ذلك المحبوب. ووجودُ الملزوم بدون لازمه محالً. فإن يكنُ قد حصلَ بعدو الله إبليسَ مِن الشرور والمعاصي ما حصلَ فكم حصلَ بسبب وجوده ووجود جنوده مِن طاعةٍ هي أحبُّ إلى الله وأرضى له مِن جهادٍ في سبيله ومخالفةٍ هوى النفس وشهوتِها له. ويحتملُ المشاقُ والمكاره في محبته ومرضاته. وأحبُّ شيء للحبيب أن برى محته يتحمَّل لأجله من الأذي والوصِّب ما يصدق محته.

مِن أجلك قد جعلت خدي أرضـاً للشـامـت والحسـودِ حتى تـرضـى

وفي أثر إلهي «بغيتي ما يتحملُ المتحملون مِن أجلي». فلله ما أحبّ إليه احتمال محبيهأذى أعدائه لهم فيه وفي مرضاته. وما أنفعَ ذلك الأذى لهم وما أحدَهم لعاقبته. وماذا ينالون به مِن كرامة حبيبهم وقربهُ قرةُ عيونهم به. ولكنْ حرامٌ على منكري محبة ٣٩٦



الرب تعالى أن يشموا لذلك را**ئحةً**، أو يدخلوا من هذا الباب، أو يذوقوا مِن هذا الشراب.

فقلْ للعيون العُمْـي للشمـس أعينَ سواك تـراهـا في مغيـب ومَطْلِـع وسامحُ نفـوسـاً لم تـؤهـلْ لحبهـم فما يَحسنُ التخصيصُ في كُل موضع ِ

فإن أغضبَ هذا المخلوقُ ربَّه فقد أرضاه فيه أنبياؤه ورسله وأولياؤه. وذلك الرضاء أعظم من ذلك الغضب. وإن أسخطه ما يجري على يديه من المعاصى والمخالفاتٍ فإنه سبحانه أشدًّ فرحاً بتوبة عبده من الفاقد لراحلته التي عليها طعامُه وشرابه إذا وجدها في المفاوز المهلكات. وإن أغضبه ما جرى على أنبيائه ورسله من هذا العدو فقد سرّه وأرضاه ما جرى على أيديهم مِن حربه ومعصيته ومراغمته وكبته وغيظه . وهذا الرضاء أعظم عنده وأبرُّ لديه مِن فواتِ ذلك المكروه المستلزم لِفوات هذا المرضيّ المحبوب، وإن أسخطه أكلُ آدم مِن الشجرة فقد أرضاه توبتُه وإنابتُه وخضوعُه وتذلَّله بين يديه وإنكسارُه له. وإن أغضبه إخراجُ أعدائه لرسوله مِن حرمه وبلدته ذلك الخروجَ فقد أرضاه أعظمَ الرضاء دخولُه إليها ذلك الدخولَ. وإن أسخطه قتلُهم أولياءَه وأحبَّاءَهُ وتمزيقُ لحومهم وإراقةُ دمائهم فقد أرضاه نيلُهم الحياةَ التي لا أطيبَ منها ولا أنعمَ ولا ألذَّ في قربه وجواره. وإن أسخطه معاصى عباده فقد أرضاه شهودٌ ملائكته وأنبيائه ورسله وأوليائه سَعةَ مغفرته وعفوه وبرّه وكرمِه وجودِه والثناء عليه بذلك وحمدِه وتمجيده بهذه الأوصاف التي حَمْدُه بها والثناء عليه بها أحبُّ إليه وأرضَى له مِن فوات تلك المعاصي وفواتٍ هذه المحبوبات. واعلَم أن الحمد هو الأصلُ الجامع لذلك كله. فهو عقدُ نظام الخلق والأمر. والربُّ تعالى له الحمدُ كله مجميع وجوهه واعتباراته وتصاريفه. فما خَلَّق شيئًا ولا حكم بشيء إلا وله فيه الحمدُ. فـوصـلَ.حدُه إلى حيـث وصل خلقُـه وأمـرَه حداً جقيقيـاً يتضمـنُ محبَّـه والرضا به وعنه والثناءَ عليه والإقرارَ بحكمته البالغة في كل ما خلقه وأمرَ به. فتعطيلُ حكمته غيرُ تعطيل حمده كما تقدم بيانُه. فكما أنه لا يكونُ إلا حيداً فلا يكون إلا حكيماً . فحمدُه وحكمتُه كعلمه وقدرته وحياته من لوازم ذاته . ولا يجوزُ تعطيلُ شيء من صفاته وأسمائه عن مقتضياتها وآثارها ، فإنَّ ذلك يستلزُم النقصَّ الذي يناقضُ كمَّاله وكبرياءه وعظمته. موفينية الأرتية الي العكر العراقي العراق Intel by registered version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يوضحه الوجه الخامس والعشرون أنه كما أن مِن صفات الكمال وأفعاله الحمد والثناء أنه يجودُ ويعطي ويمنحُ فمنها أن يعيذَ وينصرَ ويغيثَ فكما يحبُّ أن يلوذ به اللائذون يحبُّ أن يعوذَ به العائذون. وكمالُ الملوك أن يلوذَ بهم أولياؤهم، ويعوذوا بهم، كما قال أحمد بن حسين الكندي في ممدوحه:

يـا مــــنِ ألـــوذُ بـــه فيما أؤملُـــه ومـــن أعـــوذُ بـــه فيما أحـــاذرُهُ لا يجبرُ النـــاس عظماً أنت كاسرُهُ ولا يَهيضونَ عظماً أنــت جــابـرُهُ

ولو قال ذلك في ربه وفاطره لكان أسعدَ به من مخلوق مثله. والمقصودُ أن ملك الملوك يحبُّ أن يلوذَ به مماليكه، وأن يعوذوا به، كما أمرَ رسولَه أن يستعيذ به من الشيطان الرجيم في غير موضع من كتابه. وبذلك يُظهرُ تمام نعمته على عدوه إذا أعاذه وأجاره من عدوه. فلم يكن إعاذته وإجارتهُ منه بأدنى النعمتين. والله تعالى يحبُّ أن يكمل نعمته على عباده المؤمنين، ويريَهم نصرَه لهم على عدوهم، وحمايتهم منه وظفرهم بهم. فيا لها مِن نعمة كمل بها سرورهُهم ونعيمُهم وعدل أظهره في أعدائه وخصمائه. وما منهما إلاّ لسه فيسه حكمسةٌ يقصرُّ عن إدراكها كسلٌ باحث

الوجة السادس والعشرون قولُه أيَّ حكمة في إبقاء إبليسَ إلى آخر الدهر وإماتة الرسل. فكم لله في ذلك من حكمة تضيقُ بها الأوهام. فمنها أنه سبحانه لما جعله محكاً ومحنة يخرج به الطيّب من الخبيث، ووليه من عدوه، اقتضت حكمتة إبقاءه ليحصل الغرضُ المطلوبُ بخلقه. ولو أماته لفات ذلك الغرضُ، كما أن الحكمة اقتضت بقاء أعدائه الكفار في الأرض إلى آخر الدهر. ولو أهلكهم البتة لتعطلت الحكمُ الكثيرةُ في إبقائهم. فكما اقتضت حكمتة امتحانَ أبي البشر اقتضت امتحانَ أولاده من بعده به، فتحصل السعادةُ لمن خالفه وعاداه، وينحازُ إليه من وافقه ووالاه. ومنها أنه لما سبق فلمه وحكمتهُ أنه لا نصيب له في الآخرة، وقد سبق له طاعةً وعبادةً، جزاه بها في الدنيا بأن أعطاه البقاء فيها إلى آخر الدهر. فإنه سبحانه لا يظلمُ أحداً حسنةً عملها. في الدنيا بأن أعطاه البقاء فيها إلى آخر الدهر . فإنه سبحانه لا يظلمُ أحداً حسنةً عملها. فادا الموري فيجزيه بحسناته في الآخرة، وقد سبق له طاعةً وعبادةً، جزاه بها في فاما المؤمنُ فيجزيه بحسناته في الدنيا وفي الآخرة، وأما الكافرُ فيجزيه بحسنات ما عمل للدنيا بأن أعطاه البقاء فيها إلى آخر الدهر . فإنه سبحانه لا يظلمُ أحداً حسنةً عملها. في الدنيا بن أعطاه البقاء فيها إلى آخر الدهر . فإنه سبحانه لا يظلمُ أحداً حسنةً عملها الدنيا بن أعطاه البقاء فيها إلى أخر الدهر . فإنه سبحانه لا يظلمُ أحداً حسنةً عملها و في الدنيا . فإذا أفضى إلى الآخرة لم يكن له شيء ، كما ثبت هذا المعنى في الصحيح عن في الدنيا . فإذا أفضى إلى الآخرة لم يكن له شيء ، كما ثبت هذا المعنى في الصحيح عن في الدنيا . فإذا أن إبقاءه لم يكن كرامة في حقه ، فإنه لو مات كان خيراً له وأخفً Died by collected version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

التسليمُ لحكمه، والقدح في حكمته، والخُلْفِ والعمل على اقتطاع عباده وصدَّهم عن عبوديته، كانت عقوبةُ الذنب أعظم عقوبةٍ بحسب تغلظه. فأبقَى في الدنيا وأمْلَى له ليزداد هذا إثماً على إثم ذلك الذنب فيستوجب العقوبة التي لا تصلح لغيره فيكون رأسَ أهل الشر في العقوبة كما كان رأسهم في الشر والكفر . ولما كان مادة كل شر وعنه ينشأ جُوزي في النار مثل فعله . فكل عَذاب ينزلُ بأهل النار يُبدأ به فيه ثم يسرى منه إلى أتباعه عدلاً ظاهراً أو حكمةً بالغة. ومنها أنه قال في مخاصمته لربه ﴿ أَرأَيتِكَ هذا الذي كرَّمت عليَّ لئن أخرتن إلى يوم القيامة لأحتنكنَّ ذريته إلا قليلاً ﴾ (١) وعلم سبحانه أن في الذرية من لا يصلحُ لما كنته في داره ولا يصلح إلا لما يصلحُ له الشوك والروْث أبقاء له، وقال له بلسان القدر هؤلاء أصحابك وألياؤك فاجلس في انتظارهم وكلما مرّ بك واحدٌ منهم فشأنك به فلو صلح لي لما ملَّكك منه فإني أتولى الصالحين وهم الذين يصلحون لي وأنت وليَّ المجرمين الذين غنُوا عن موالاتي وابتغاء مرضاتي. قال تعالى: ﴿ إنه ليس له سلطانٌ على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون. إنما سلطانة على الذين يتولونه والذين هم به مشركون (٢) . فأما إمانة الأنبياء والمرسلين فلم يكن ذلك لهوانهم عليه، ولكن ليصلوا إلى محل كرامته ويستريحوا من نكدِ الدنيا وتعبها ومقاساةٍ أعدائهم وأتباعهم، وليحيي الرسل بعدهم فيرى الناسُ رسولاً بعد رسول فإماتتُهم أصلحُ لهم وللأمة. أمّا همفلراحتهم من الدنيا ولحوقهم بالرفيق الأعلى في أكمل لذة وسرور، ولا سيا وقد خيَّرهم ربُّهم بين البقاء في الدنيا واللَّحاق به، وأما الأممُ فيعلم أنهم لم يطيعوهم في حياتهم خاصةً، بل أطاعوهم بعد مماتهم كما أطاعوهم في حياتهم، وأن أتباعهم لم يكونوا يعبدونهم، بل يعبدون الله بأمرهم ونهيهم، والله هو الحيُّ الذي لا يموتُ. فكم في إمانتهم من حكمةٍ ومصلحة لهم وللأمم. هذا وهمْ بشرَّ ولم يخلق اللهُ البشرَ في الدنيا على خلقةٍ قابلةٍ للدوام، بل جعلهم خلائفَ في الأرض، يخلفُ بعضُهم بعضاً. فلو أبقاهم لفاتت المصلحةُ والحكمة في جعلهم خلائف، ولضاقت بهم الأرضُ. فالموت كمالٌ لكلٌ مؤمن. ولولا الموتُ لما طاّب العيشُ في الدنيا ولا هناء لأهلها بها. فالحكمة في الموت كالحكمة في الحياة.

This file was downloaded from QuranicThought.com

FOR QURĂNIC THOUGHT

نعمة ومصلحة تعجزُ العقولُ عن معرفتها على التفصيل. ولو استفرغتْ قواها كلُّها في معرفة ذلك وإهباط آدمَ وإخراجه من الجنة كان يعسر كماله ليعود إليها على أحسن أحواله. وهو سبحانه إنما خلقه ليستعمره وذريته في الأرض ويجعلهم خلفاءً يخلفُ بعضُهم بعضاً، فخلفهم سبحانه ليأمرهم وينهاهم ويبتليهم. وليست الجنةُ دار ابتلاءَ وتكليف. فأخرج الأبوين إلى الدار التي خُلقوا منها وفيها ليتزودوا منها إلى الدار التي خُلقوا لها، فإذا وفَّوا تعب دار التكليف ونصبها عرفوا قدْرَ تلك الدار وشرفها وفضلها. ولو نشأوا في تلك الدار لما عرفوا قدرَ نعمته عليهم بها. فأسكنهم دار الامتحان وعرَّضهم فيها لأمره ونهيه لينالوا بالطاعة أفضل ثوابه وكرامته. وكان من المكن أن يحصل لهم النعيمُ المقيمُ هناك. لكنَّ الحاصل عقِيبَ الابتلاء والامتحان ومعاناةِ الموت وما بعده وأهوال القيامة والعبور على الصراط نوعٌ آخرُ من النعيم لا يُدرك قدرهُ. وهو أكملُ من نعَّج من خُلق في الجنة من الولدان والحور العين بما لا يشبه بينهما بوجهٍ من الوجوه. ومن الحكم في ذلك أنه سبحانه أراد أن يتخذ من ذرية آدم رسلاً وأنبياء وشهداء يحبهم ويحبونه، وينزلُ عليهم كتبه، ويعهدُ إليهم عهده، ويستعبدهم له في السراء والضراء ، ويُؤثرون محابه ومراضيه على شهواتهم، وما يحبونه ويهوونه. فاقتضت حكمتهُ أنْ أنزلهم إلى دارِ ابتلاهم فيها بما ابتلاهم ليكملوا بذلك الابتلاء مراتب عبوديته، ويعبدونه بما تكرَّهه نفوسهم. وذلك محضُ العبودية. وإلا فَمن لا يُعبدُ الله إلا بما يحبه ويهواه فهو في الحقيقة إنما يعبدُ نفسه . وهو سبحانه يحبُّ من أوليائه أن يوالُوا فيه ويعادوا فيه ، ويبذلوا نفوسهم في مرضاته ومحابه . وهذا كلُّه لا يحصلُ في دار النعيم المطلق.

ومن الحكمة في إخراجه من الجنة ما تقدم التنبيه عليه من اقتضاء أسهاء الله الحسنى لمسمياتها ومتعلقاتها، كالغفور الرحيم التواب العفو المنتقم الخافض الرافع المعز المذل المحيي المميت الوارث. ولا بد من ظهور أثر هذه الأسهاء ووجود ما يتعلق به. فاقتضت حكمته أن أنزلَ الأبوين من الجنة ليظهر مقتضى أسهائه وصفاته فيهها وفي ذريتهها. فلو تربت الذريةُ في الجنة لفاتت آثارُ هذه الأسهاء وتعلقاتها والكمالُ الإلهي يأبى ذلك. فإنه الملكُ الحق المبينُ. والملكُ هو الذي يأمر وينهى ويكرمُ ويهين، ويثيبُ ويعاقب، ويعطي ويمنع، ويعز ويذل، فأنزلَ الأبوين والذريةَ إلى دار تُجرى عليهم هذه الأحكام. وأيضاً فإنهم أنزلوا إلى دار يكون إيمانُهم تاماً. فإن الإيمان قولٌ وعملٌ

Jied by registered version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وجهادٌ وصبرٌ واحتمالٌ. وهذا كله إنما يكون في دار الامتحان، لا في جنة النعيم. وقد ذكر غيرٌ واحد من أهل العلم منهم أبو الوفا بن عقيل وغيرهُ أن أعمال الرسل والأنبياء والمؤمنين في الدنيا أفضلُ من نعيم الجنة . قالوا : لأن نعيمَ الجنة حظَّهم وتمتعهم ، فأين يقاسُ إلى الإيمان وأعماله والصلوات وقراءة القرآن والجهاد في سبيل الله وبذل النغوس في مرضاته وإيثاره على هواها وشهواتها. فالإيمانُ متعلقٌ به سبحانه. وهو حقه عليهم، ونعيمُ الجنة متعلقٌ بهم وهو حظهم. فهم إنما خُلقوا للعبادة والجُنةَ دارُ نعيم لا دارُ تكليف وعبادة. وأيضاً فإنه سبحانه سبق حُكمه وحكمته بأن يجعل في الأرض خليفةً. وأعلم بذلك ملائكته. فهو سبحانه قد أراد أن يكون هذا الخليفة وذريته في الأرض قبل خلقه لما له في ذلك من الحكم والغايات الحميدة. فلم يكن بدّ من إخراجه من الجنة إلى دار قد سكناهم فيها قبل أن يخلقه. وكان ذلك التقديرُ بأسباب وحكم. فمن أسبابه النهيُّ عن تلك الشجرة، وتخليتُه بينه وبين عدّوه حتى وسوسَ إليه بالأكل، وتخليتهُ بينه وبين نفسه حتى وقعَ في المعصية . وكانت تلك الأسبابُ موصلةً إلى غايات محمودةٍ مطلوبة تترتبُ على خروجه من الجنة ثم يترتبُ على خروجه أسبابٌ أخرُ جُعلتْ غاياتٍ لحكم أخرَ . ومن تلك الغايات عودُه إليها على أكمل الوجوه. فذلك التقديرُ وتلك الأسباب وغاياتُها صادرةٌ عن محض الحكمة البالغة التي يحدُه عليها أهلُ السموات والأرض والدنيا والآخرة. فما قدّر أحكمُ الحاكمين ذلك بَّاطلًا، ولا دبره عبثًا، ولا أخلاه من حكمته البالغة وحمده التام. وأيضاً فإنه سبحانه قال للملائكة ﴿ إِنَّي جَاعِلٌ في الأرض خليفةً قالوا أتجعلُ فيها من يُفسد فيها ويسفكُ الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدّس لك قال إني أعلمُ ما لا تعلمون ﴾ (١) . ثم أظهر سبحانه من علمه وحكمته الذي خفيَ على الملائكة من أمر هذا الخليفة ما لم يكونوا يعرفونه بأن جعلَ من نسُّله من أوليائه وأحبائه ورسله وأنبيائه من يتقربُ إليه بأنواع التقرب، ويبذل نفسه في محبته ومرضاته. يسبح بحمده آناءَ الليل وأطراف النهار . ويذكره قائماً وقاعداً وعلى جنبه ، ويعبده ويذكره ويشكره في السراء والضراء، والعافية والبلاء، والشدة والرخاء، فلا يثنيه عن ذكره وشكره، وعبادته شدةً ولا بلالا ولا فقرٌّ ولا مرضٍّ، ويعبدهُ مع معارضة الشهوة وغايات الهوى وتعاضد الطباع لأحكامها ومعاداة بني جنسه وغيرهم له ، فلا يصدُّه ذلك عن عبادته وشكره وذِكره والتقرب إليه . فإن كانت عبادتكم لي

(1) سورة البقرة الآبة: ٣٠.

Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

بلا مُعارض ولا ممانع فعبادةُ هؤلاء لي مع هذه المعارضات والموانع والشواغل. وأيضاً فإنه سبحانه أراد أن يظهر لهم ما خفي عليهم من شأن ما كانوا يعظمونه ويجلونه ولا يعرفون ما في نفسه من الكبر والحسد والشر . فذلك الخَبرُ وهذا الشر كامنٌ في نفوس لا يعلمونها. فلا بد من إخراجه وإبرازه لكي تُعلم حكمةُ أحكم الحاكمين في مقابلةً كل منهما بما يليقُ به. وأيضاً فإنه سبحانه لما خلقَ خلْقه أطواراً وأصنافاً وسبقَ في حكمه وحكمته تفضيلُ آدمَ وبنيه على كثير ممن خَلَق تفضيلاً جعل عبوديتهم أكملَ من عبودية غيرهم، وكانت العبودية أفضلَ أحوالهم وأعلى درجاتهم، أعني العبودية الاختيارية التي يأتون بها طوعاً واختياراً لا كرهاً واضطراراً ، ولهذا أرسل اللهُ جبريلَ إلى سيد هذا النوع الإنساني يخيرة بين أن يكون عبداً رسولاً أو ملكاً نبياً فاختار بتوفيق ربه له أن يكون عبداً رسولاً . وذكر سبحانه بأتم العبودية في أشرف مقاماته وأفضل أحواله، كمقام الدعوة والتحدي والإسراء وإنزال القرآن، وأنه لما قام عبدُ الله يدعوه ﴿وإنْ كَنتُم في ريبٍ مما نزْلنا على عبدنا ﴾ (١) ﴿سبحان الذي أُسرى بعبده ﴾ (٢) ﴿ تبارك الذي نزَّل الفرقان على عبده ﴾ (٢) فأثنى عليه ونوَّه به لعبوديته التامة له. ولهذا يقول أهلُ الموقف حين يطلبون الشفاعة اذهبوا إلى محمد عبدٌ غفر اللهُ له ما تقدم من ذنبه وما تأخر. فلما كانت العبوديةُ أشرفُ أحوال بني آدم وأحبَّها إلى الله، وكَان لها لوازمُ وأسبابٌ مشروطة لا تحصلُ إلا بها، كان من أعظم الحكمة أن أخرجوا إلى دار تجري عليهم فيها أحكامُ العبودية وأسبابُها وشروطها وموجباتها. فكان إخراجهم من الجنة تكميلًا لهم وإتمامًا لنعمته عليهم، مع ما في ذلك من محبوبات الرب تعالى، فإنه يحب إجابة الدعوات وتفريج الكربات، وإغاثةَ اللهفات، ومغفرةً الزلات وتكفير السيئات، ودفع البليات، وإعزاز من يستحق العز، وإذلال من يستحق الذل، ونصر المظلوم وجبر الكسير، ورفع بعض خلقه على بعض، وجعلهم درجات ليُعرف قدْرُ فضله وتخصيصه. فاقتضى ملكه التام وحمدهُ الكامل أن يخرجَهم إلى دار يحصلُ فيها محبوباته سبحانه، وإن كان لكثيرٍ منها طرقٌ وأسبابٌ يكرهها، فالموقوفٌ على الشيء لا يكون بدونه، وإيجادُ لوازم الحكمة من الحكمة، كما أن إيجادَ لوازم العدل من العدل ، كما ستقف عليه في فصل إيلام الأطفال إن شاء الله .

- (١) سورة البقرة الآية : ٢٣.
- (٢) سورة الإسراء الآية : ١.

(٣) • سورة الفرقان الآية : ١.

وَفَعَيْنَا الْذِرْعَانَ عَالَا الْعَكَانَ الْعَكانَ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِي الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَكانَ الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَكَانَ الْعَكَانِي الْعَكَانَ الْعَكَانِ عَالَيْكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِي الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَكَانِ الْعَانَ الْعَانَ الْعَكَانَ الْعَانَ الْعَكَانِ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَكَانِ الْعَكَانِي الْعَكَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَكَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانَ الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي الْعَانِي عَالَي الْعَانِي الْعَا الْعَانَ الْعَانِي لَعَانِ عَامِي الْعَالِيُكَانِي الْ

الوجة الثامنُ والعشرون أنه سبحانه أبرزَ خلقه من العدم إلى الوجود ليجريَ عليه أحكامَ أسمائه وصفاته فيظهرَ كمالةُ المقدسُ وإن كان لم يزل كاملاً. فمن كماله ظهورُ آثار كماله في خلقه وأمره، وقضائه وقدره، ووعده ووعيده، ومنعه وإعطائه، وإكرامه وإهانته، وعدله وفضله، وعفوه وإنعامه، وسعة حلمه وشدة بطشه وقد اقتضى كمالة المقدسُ سبحانه أنه كلَّ يوم هو في شأن. فمن جلّةِ شؤونه أن يغفر ذنباً، ويفرّج كرباً، ويشفي مريضاً، ويفك عانياً، وينصرَ مظلوماً، ويغيث ملهوفاً، ويجبر كسيراً، ويغني فقيراً، ويجببَ دعوةً، ويقيل عثرةً، ويعزُ ذليلاً، ويذل متكبراً، ويقممَ جباراً، ويميت ويحيى، ويُضحك ويُبكي، ويخفضَ ويرفع، ويعطي ويمنع، ويرسل رسله من الملائكة ومن البشر في تنفيذ أوامره وسوق مقاديره التي قدرها إلى مواقيتها التي وقتها ما. وهذا كلهُ لم يكن ليحصل في دار البقاً، وإنما اقتضت حكمته البالغة حصوله في دار الامتحان والابتلاء.

يوضحه الوجة التاسعُ والعشرون أن كمال ملكه التام اقتضى كمالَ تصرفه فيه بأنواع التصرف. ولهذا جعل الله سبحانه الدُّورَ ثلاثةً؛ داراً أخلصها للنعيم واللذة والبهجة والسرور، وداراً أخلصها للألم والنصب وأنواع البلاء والشرور، وداراً خلط خيرها بشرها ومزج نعيمها بشقائها ومزج لذتها بألمها يلتقيان ويطالبان. وجعل عمارة تينك الدارين من هذه الدار. وأجرى أحكامه على خلقه في الدُّور الثلاثة بمقتضى ربوبيته وإلهيته وعزته وحكمته وعدله ورحته. فلو أسكنهم كلَّهم دار البقاء من حين أوجدهم لتعطلت أحكامُ هذه الصفات، ولم يترتب عليها آثارها.

يوضحة الوجة الثلاثون أن يوم المعاد الأكبر يوم مظهر الأساة والصفات وأحكامها . ولهذا يقول سبحانه (لمن الملكُ اليومَ لله الواحد القهار)<sup>(۱)</sup> وقال : (الملكُ يومئذ الحقُّ للرحن)<sup>(۲)</sup> وقال : (يومَ لا تملك نفس لنفس شيئاً والأمر يومئذ لله)<sup>(۲)</sup> حتى إن الله سبحانه ليتعرف إلى عباده ذلك اليوم بأساء وصفات لم يعرفوها في هذه الدار . فهو يومُ ظهور المملكة العظمى والأساء الحسنى والصفات العلى . فتأمل ما أخبر به الله ورسولة من شأن ذلك اليوم وأحكامه ، وظهور عزته تعالى وعظمته وعدله وفضله ورحته وآثار صفاته المقدسة التي لو خُلقوا في دار البقاء لتعطلت ،

- (1) سورة غافر الآية: ١٦.
- (٢) سورة الفرقان الآية : ٢٦.

(٣) سورة الانفطار الآية: ١٩.

٤•٣

Lifed by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وكمالهُ سبحانه ينفي ذلك. وهذا دليلٌ مستقل لمن عرف الله تعالى وأسماءه وصفاته على وقوع المعاد وصدق الرسل فيما أخبروا به عن الله عنه، فتطابق دليلُ العقل ودليلُ السمع على وقوعه.

الوجة الحادي والثلاثون أن الله سبحانه يحب أن يعبد بأنواع التعبدات كلها. ولا يليق ذلك إلا بعظمته وجلاله، ولا يحسنُ ولا ينبغي إلا له وحده. ومن المعلوم أن أنواع التعبد الحاصلة في دار الابتلاء والامتحان لا تكونُ دار المجازاة. وإن كان في هذه الدارُ بعضُ المجازاة فكمالها وتمامها إنما هو في تلك الدار. وليست دار عمل وإنما هي دار جزاء وثواب. أوجب كمالة المقدسُ أن يجزيَ فيها الذين اساؤوا بما عملوا ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى، فلم يكن بد من دار تقع فيها الإساءة والإحسانُ، ويجري على أهلهما أحكامُ الأسماء والصفات. ثم يُعقبهما داراً يجازي فيهما المحسن والسيء، ويُجزي على أهلها فيها أحكام الأسماء والصفات. ثم يُعقبهما داراً يجازي فيهما المحسن من الفقه في أحكام الأسماء والصفات. ثم يُعقبهما داراً يجازي فيهما المحسن بعتنع ومستحيل. وهو تعطيلٌ لربوبيته وإلهيته وملكه وعزه وحكمته. فمن فُتح له باب من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لآثارها ومتعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لآثارها ومتعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومتعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومتعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومتعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومتعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومتعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومنعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومنعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومنعلقاتها، واستحالة من الفقه في أحكام الأسماء والصفات، وعلم اختصاصها لاثارها ومنعلقاتها، واستحالة عربُ مان الأمر كما أخبرتُ به الرسلُ، وأنه لا يجوزُ عليه سبحانه ولا ينبغي له غيرُ ما أبواب الإيمان فيفتحه اللهُ على من يشاء من عباده ويحرمه من يشاء.

الوجة الثاني والثلاثون أنه كم لله سبحانه من حكمة وحد وأمر ونهي وقضاء وقدر في جعَّل بعض عباده فتنة لبعض، كما قال تعالى: ﴿ وَكذلك فتنّا بعضهم ببعض ﴾ <sup>(1)</sup> وقال تعالى: ﴿ وجعلنا بعضكم لبعض فتنة أتصبرون ﴾ <sup>(٢)</sup>. فهو سبحانه جعل أولياءه ننة لأعدائه، وأعداءة فتنة لأوليائه، والملوك فتنة للرعية ، والرعية فتنة لهم، والرجال فتنة للنساء، وهن فتنة لهم، والأغنياء فتنة للفقراء ، والفقراء فتنة لهم، وابتلى كل أحد بضد جعله متقابلاً. فما استقرت أقدام الأبوين على الأرض إلا وضدهما مقابلهما ، واستمر الأمر في الذرية كذلك إلى أن يطوي الله الدنيا ومن عليها. وكم له سبحانه في مثل عذا الابتلاء والامتحان من حكمة بالغة، ونعمة سابغة ، وحكم نافذ ، وأمر ونهي، وتصريف دال على ربوبيته وإلهيته وملكه وحده، وكذلك ابتلاء عباده بالخير والشر في هذه الدار هو من كمال حكمته ومقتضى حده التام .

(١) سورة الانعام الآية : ٥٣.

٤٠٤

(٢) سورة الفرقان الآية : ٢٠.

plied by registered version) FOR QURĂNIC THOUGHT

الوجهُ الثالثُ والثلاثون أنه لولا هذا الابتلاء والامتحانُ لما ظهر فضلُ الصبر والرضا والتوكل والجهاد والعفة والشجاعة والحلم والعفو والصفح. واللهُ سبحانه يحب أن يكرمَ أولياءه بهذه الكمالات، ويحبّ ظهورها عليهم ليثنيَ بها عليهم هو وملائكته، وينالوا باتصافهم بها غاية الكرامة واللذة والسرور . وإن كانت مرةَ المبادىء فلا أحلى من عواقبها. ووجودُ الملزوم بدون لازمه ممتنعً. وقد أجرى الله سبحانه حكمته بأن كمال الغايات تابعة لقوة أسبابها وكمالها، ونقصانها لنقصانها. فمن كمل أسباب النعيم واللذة كملت له غايتُها ومن حرمها حُرمها ، ومن نقصها نقص له من غاياتها . وعلى هذا قام الجزاء بالقسط والثواب والعقاب. وكفي بهذا العالم شاهداً لذلك. فربُّ الدنيا والآخرة واحدٌ، وحكمتهُ مطردة فيهما ، و﴿له الحمدُ في الأولى والآخرة، وله الحكمُ وإليه تُرجعون 🗲 (١) .

يوضحه الوجهُ الرابعُ والثلاثون وهو أن أفضلَ العطاء وأجلهُ على الإطلاق الإيمانُ وجزاؤه. وهو لا يتحققُ إلا بالامتحان والاختبار . قال تعالى ﴿ آلم. أحسِبَ الناسُ أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يُفتنون. ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين. أمْ حسبَ الذين يعملون السيئاتِ أن يسبقونا ساء ما يحكمون. من كان يرجو لقاء.الله فإن أجل الله لآت وهو السميعُ العليم. ومن جاهد فإنما يجاهدُ لنفسه إن الله لغنيّ عن العالمين﴾ (٢) . فذكر سبحانه في هذه السورة أنه لا بد أن يمتحن خلقه ويفتنهم ليتبين الصادقُ من الكاذب، والمؤمنُ من الكافر، ومن يشكره ويعبده ممن يكفره ويُعرض عنه ويعبدُ غيره. وذكر أحوال الممتحنين في العاجل والآجل، وذكر أئمة الممتحنين في الدنيا وهم الرسلُ وأتباعهم، وعاقبة أمرهم وما صاروا إليه. وافتتح بالإنكار على من يحسّب أنه يتخلصُ من الامتحان والفتنة في هذه الدار إذا ادعى الإيمان. وأن حكمته سبحانه وشأنه في خلْقه يأبى ذلك. وأخبر عن سر هذه الفتنة والمحنة وهو تبيين الصادق من الكاذب، والمؤمن من الكافر. وهو سبحانه كان يعلمُ ذلك قبلَ وقوعه، ولكن اقتضى عدلُه وحدهُ أنه لا يجزي العبادَ بمجرد علمه فيهم، بل بمعلومه إذا وُجد وتحقق. والفتنةُ هي التي أظهرته وأخرجته إلى الوجود، فحينئذ حسُن وقوعُ الجزاء عليه. ثم أنكر سبحانه على من لم يلتزم الإيمانُ به ومتابعة رسله خوف الفتنة والمحنة التي يمتحن بها رسله وأتباعهم ظنه وحسبانه أنه بإعراضه عن (٢) سورة العنكبوت الآيات: ٢، ٢، ٢، ٤، ٥، ٢.

are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الإيمان وتصديق رسله يتخلصُ من الفتنة والمحنة، فإن بين يديه من الفتنة والمحنة والعذاب أعظم وأشق مما فرّ عنه. فإن المكلفين بعد إرسال الرسل إليهم بين أمرين، إما أن يقول أحدُهم آمنت، وإما أن لا يقول، بل يستمرّ على السيئات. فمن قال آمنا امتحنه الربُّ تعالى وابتلاه لتتحقق بالإيمان حجةً إيمانه وثباته عليه، وأنه ليس بإيمان عافية ورخاء فقط بل إيمانٌ ثابتٌ في حالتي النعماء والبلاء. ومن لم يؤمن فلا يحسب أنه يُعجز ربه تعالى ويفوته، بل هو في قبضته وناصيته بيده، فله من البلاء أعظم مما ابتلى به من قال آمنت. فمن آمن به وبرسله فلا بد أن يُبتلى من أعدائه وأعداء رسله بما يؤلمه ويشقَّ عليه . ومن لم يؤمنْ به وبرسله فلا بد أن يعاقبه فيحصل له من الألم والمشقة أضعافُ ألم المؤمنين. فلا بد من حصول الألم لكل نفس مؤمنةٍ أو كافرة، لكن المؤمن يحصلُ له الألم في الدنيا أشدَّ ثم ينقطعُ ويعقبهُ أعظم اللذة. والكافرُ يحصلُ له اللذةُ والسرورُ ابتداءً ثم ينقطعُ ويعقبه أعظمُ اللذة. والكافرُ يحصلُ له اللذةُ والسرورُ ابتداءً ثم ينقطعُ ويعقبه أعظم الأمل والمشقة . وهكذا حالُ الذين يتبعون الشهوات فيلتذون بها ابتداءً ثم تعقبها الآلام بحسب ما نالوه منها . والذين يصبرون عنها يألمون بفقدها ابتداءً ثم يعقبُ ذلك الألمَ من اللذة والسرور بحسب ما صبروا عنه وتركوه منها . فالألمُ واللذةُ أمر ضروري لكل إنسان. لكنَّ الفرق بين العاجل المنقطع اليسير والآجل الدائم العظيم بونًا. ولهذا كان خاصةً العقل النظر في العواقب والغايات فمن ظنَّ أنه يتخلصُ من الألم بحيث لا يصيبه البتة فظنَّه أكذب الحديث. فإن الإنسان خُلق عرضةً للذة والأمل والسرور والحزن والفرح والغم. وذلك في جهتين، من جهةٍ تركيبه وطبيعته وهيئته، فإنه مركبٌ من أخلاطٍ متفاوتةٍ متضادة يمتنعُ أو يعزَّ اعتدالُها من كل وجه، بل لا بد أن يبغى بعضُها على بعض، فتخرج عن حد الاعتدال فيحصل الألم. ومن جهة بني جنسه فإنه مدني بالطبع لا يمكنهُ أن يعيش وحده، بل لا يعيشُ إلا معهم، وله ولهم لذاذاتٌ ومطالبٌ متضادة ومتعارضة لا يمكن الجمعُ بينها، بل إذا حصلَ مِنها شيء فاتَّ منها أشياء. فهو يريدُ منهم أن يوافقوه على مطالبه وإرادته، وهم يريدون منه ذلك. فإن وافقهم حصلَ له من الألم والمشقة بحسب ما فاته من إرادته. وإن لم يوافقهم آذوه وعذبوه وسعوا في تعطيل مراداته كما لم يوافقهم على مراداتهم، فيحصلُ له من الألم والتعذيب بحسب ذلك. فهو في ألم ومشقة وعناء وافقهم أو خالفهم، ولا سيا إذا كانت موافقتُهم على أمور يعلمُ أنها عقائدُ باطلةً وإراداتٌ فاسدةٌ وأعمالٌ تضره في

٤ • ٦

FOR QUR'ANIC THOUGHT

عواقبها ففي موافقتهم أعظمُ الأمل وفي مخالفتهم حصولُ الألم. فالعقلُ والدينُ والمروءةُ والعلم تأمرهُ باحتمال أخف الألمين تخلصاً من أشدهما. وبإيثار المنقطع منهما لينجو من الدائم المستمر . فمن كان ظهيراً للمجرمين من الظَّلمة على ظلمهم ، ومن أهل الأهواء والبدع على أهوائهم وبدعهم، ومن أهل الفجور والشهوات على فجورهم وشهواتهم ليتخلصَ بمظاهرتهم من ألم أذاهم أصابه من ألم الموافقة لهم عاجلاً وآجلاً أضعاف أضعافٍ ما فر منه. وسنةُ الله في خلقه أن يعذبهم بإنذار من إيمانهم وظاهرهم. وإن صبر على ألم مخالفتهم ومجانبتهم أعقبه ذلك لذةً عاجلة وآجلة تزيدُ على لذة الموافقة بأضعاف مضاعفة . وسنةُ الله في خلفه أن يرفعه عليهم ويذلهم له بحسب صبره وتقواه وتوكله وإخلاصه. وإذا كان لا بدَّ من الألم والعذاب فذلك في الله وفي مرضاته ومتابعة رسله أوْلى وأنفعُ منه في الناس ورضائهم وتحصيل مراداتهم ولما كان زمن التألم والعذاب فصبرة طويل فأنفاسه ساعات وساعاته أيام وأيامه شهور وأعوام. بلا سبحانه الممتحنين فيه بأن ذلك الابتلاء آجلاً ثم ينقطع. وضربَ لأهله أجلاً للقائه يسليهم به ويشكر نفوسهم ويهون عليهم أثقاله فقال ﴿ من كان يرجو لقاءَ الله فإنَّ أُجلَ الله لاَّتِ وهو السميعُ العليم ﴾ (١) . فإذا تصور العبدُ أجلَ ذلك البلاء وانقطاعه وأجلَ لقاء المبتلي سبحانه وإثباته هان عليه ما هو فيه وخفَّ عليه حمله. ثم لما كان ذلك لا يحصلُ إلا بمجاهدةٍ للنفس وللشيطان ولبني جنسه. وكان العاملُ إذا علم أن ثمرة علمه وتعبه تعودُ عليه وحده لا يشركه فيها غيرهُ، كان أمَّ اجتهاداً وأوفر سعياً، فقال تعالى ﴿ومن جاهدَ فإنما يجاهدُ لنفسه إن الله لغني عن العالمين﴾ (٢) . وأيضاً فلا يتوهم متوهمٌ أن منفعة هذه المجاهدة والصبر والاحتمال تعود على الله سبحانه، فإنه غنيَّ عن العالمين، لم يأمرهم بما أمرهم به حاجةً منه إليهم، ولا نهاهم عما نهاهم عنه بخلاً منه عليهم، بل أمرهم بما يعود نفعه ومصلحته عليهم في معاشهم ومعادهم، ونهاهم عما تعود مضرته وعتيه عليهم في معاشهم ومعادهم. فكانت ثمرةُ هذا الابتلاء والامتحان مختصةً بهم. واقتضت حكمته أنْ نصب ذلك سبباً مُفضياً إلى تميز الخبيث من الطيب، والشقي من الغُويّ ، ومن يصلح له ممن لا يصلح. قال تعالى ﴿ ما كان الله ليذر المؤمنين على مَّا أَنتم عليه حتى يميزَ الخبيث من الطيب ﴾ (٢) فابتلاهم سبحانه بإرسال الرسل إليهم، بأوامره

- (1) سورة العنكبوت الآية : ٥.
- (٢) سورة العنكبوت الآية : ٦.

(٣) سورة آل عمران الآية : ١٧٩ .

έ٠γ

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ونواهيه واختياره. فامتاز برسله طيبهم من خبيثهم وجيدهم من رديئهم. فوقع الثواب والعقاب على معلوم أظهره ذلك الابتلاء والامتحان. ثم لما كان المتحن لا بد أن ينحرف عن طريق الصبر والمجاهدة لدواعي طبيعته وهواه، وضعفه عن مقاومة ما ابتُلى به، وعده سبحانه أن يتجاوز له عن ذلك ويكفره عنه، لأنه لما أمر به والتزم طاعَته اقتضت رحمتهُ أن كفر عنه سيئاته وجازاه بأحسن أعماله ، ثم ذكر سبحانه ابتلاء العبد بأبويه، وما أُمُر به من طاعتها، وصبره على مجاهدتها له على أن لا يشرك به، فيصبر على هذه المحنة والفتنة ولا يطيعهما بل يصاحبهما على هذه الحال معروفاً، ويعرض عنها إلى متابعةٍ سبيل رسله، وفي الإعراض عنهما وعن سبيلهما والإقبال على من خالفهما وعلى سبيله من الامتحان والابتلاء ما فيه. ثم ذكر سبحانه حال من دخل في الإيمان على ضعف عزم وقلة صبر وعدم ثبات على المحنة والابتلاء ، وأنه إذا أوذي في الله كما جرتٌ به سنةً الله واقتضت حكمته من ابتلاء أوليائه بأعدائه وتسليطهم عليهم بأنواع المكاره والأذى لم يصبر على ذلك وجزع منه وفر منه ومن أسبابه كما يفر من عَذاب الله، فجعل فتنةَ الناس له على الإيمان وطاعةٍ رسله كعذاب الله لمن يعذبه على الشرك ومخالفة رسله . وهذا يدل على عدم البصيرة وأن الإيمان لم يدخلْ قلبه ولا ذاق حلاوته حتى سوى بين عذاب الله له على الإيمان بالله ورسوله وبين عذاب الله لمن: لم يؤمنْ به وبرسله. وهذا حالُ من يعبد الله على حرف واحد، لم ترسخ قدمهُ في الإيمان وعبادة الله فهو من المفتونين المعذبين وإن فر من عذاب الناس له على الإيمان. ثم ذكرَ حال هذا عند نصرة المؤمنين، وأنهم إذا نُصروا لجأ إليهم وقال كنتُ معكم والله سبحانه يعلم من قلبه خلاف قوله. ثم ذكر سبحانه ابتلاءً نوحٍ بقومه ألف سنةٍ إلا خمسين عاماً، وابتلاء قومه بطاعته فكذبوه فابتلاهم بالغرق ثم بعده بالخرق، ثم ذكر ابتلاءَ إبراهيم بقومه وما ردّوا غليه وابتلاهم بطاعته ومتابعته. ثم ذكر ابتلاء لوطٍ بقومه وابتلاءَهم به وما صار إليه أمره وأمرهم. ثم ذكر اتبلاء شعيب بقومه وابتلاءَهم به وما انتهت إليه حالهم وحالة. ثم ذكر ما ابتلى به عاداً وثموداً وقارون وفرعون وهامان وجنودهم من الإيمان به وعبادته وحده، ثم ما ابتلاهم به من أنواع العقوبات. ثم ذكر ابتلاء رسوله محمد علي بأنواع الكفار من المشركين وأهل الكتاب وأمره أن يجادل أهل الكتاب بالتي هي أحسن، ثم أمر عباده المبتلين بأعدائه أن يهاجروا من أرضهم إلى أرضه الواسعة فيعبدونه فيها، ثم نبههم بالنقلة الكبرى من دار الدنيا إلى ٤٠٨

Life by reference version C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

دار الآخرة على نقلتهم الصغرى من أرض إلى أرض، وأخبرهم أن مرجعهم إليه، فلا قرارَ لهم في هذه الدار دون لقائه. ثم بينَّ لهم حال الصابرين على الابتلاء فيه بأنه يبوؤهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ، فسلاهم عن أرضهم ودارهم التي تركوها لأجله وكانت مباءً لهم بأن بوأهم داراً أحسن منها وأجع لكل خير ولذة ونعيم مع خلود الأبد ، وأن ذلك بصبرهم على الابتلاء وتوكلهم على ربهم، ثم أخبرهم بأنه ضامنٌ لرزقهم في غير أرضهم كما كان يرزقهم في أرضهم فلا يهتموا بحمل الرزق، فكم من دابة سافرت من مكان إلى مكان لا تحمل رزقها ، ثم أخبرهم أن مدة الابتلاء والامتحان في هذه الدار قصيرةٌ جدا بالنسبة إلى دار الحيوان والبقاء . ثم ذكر سبحانه عاقبةُ أهل الابتلاء ممن لم يؤمن به وأن مُقامهم في هذه الدار تمتعٌ، وسوف يعلمون عند النقلة منها ما فاتهم من النعيم المقيم وما حصلوا عليه من العذاب الأليم. وذكر عاقبةَ أهل الابتلاء ممن آمن به وأطاع رسله وجاهد نفسه وعدوه في دار الابتلاء ما به هاديه وناصره. فأخبر سبحانه أن أجلَّ عطاءٍ وأفضله في الذنيا والآخرة هو لأهل الابتلاء الذين صبروا على ابتلائه وتوكلوا عليه. وأخبر أن أعظم عذابه وأشقه هو للذين لم يصبروا على ابتلائه وفروا منه وآثروا النعيم العاجل عليه. فمضمون هذه السورة هو سرَّ الخلق والأمر، فإنها سورةُ الابتلاء والامتحان، وبيان حال أهل البلوى في الدنيا والآخرة. ومن تأمل فاتحتها ووسطها وخاتمتها وجدَ في ضمنها أن أول الأمر ابتلاً وامتحان، ووسطه صبرٌ وتوكل، وآخره هدايةٌ ونصر . والله المستعان.

يوضحه الوجة الخامس والثلاثون وهو أنه سبحانه أخبر أنه خلق السموات والأرض والعالم العلوي والسفلي ليبلونا أينا أحسن عملاً. وأخبر أنه زين الأرض بما عليها من حيوان ونبات ومعادن وغيرها لهذا الابتلاء. وأنه خلق الموت والحياة لهذا الابتلاء. فكان هذا الابتلاء غاية الخلق والأمر. فلم يكن بد من دار يقع فيها هذا الابتلاء وهي دارُ التكليف. ولما سبق في حكمته أن الجنة دارُ نعيم لا دارُ ابتلاء وامتحان جعل فيها دار الابتلاء جسراً يعبر عليه إليها ومزرعة يبذر فيها وميناء يزود منها. وهذا هو الحق الذي خلق الخلق به ولأجله. وهو أن يُعبد وحده بما أمر به على السنة رسله. فأمر ونهى، ووعدنا بالثواب والعقاب، ولم يخلق خلقه سدى لا يأمرهم ولا ينهاهم، ولا يتركهم هملاً لا يثيبهم ولا يعاقبهم، بل خُلقوا للأمر والنهي والثواب والعقاب، ولا يليقٌ بحكمته وحده غير ذلك.

2.9

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

فصل وقد عُرف من هذا الجواب عن قولهم أيَّ حكمةٍ في خلق النفس مريدة للخير والشر وهلا خُلقت مريدةً للخير وحده، وكيف اقتضت الحكمة تمكينها من الشر مع القدرة على منعها منه . وأيٌّ حكمةٍ في إعطائها قوةً وأسباباً يعلم المعصي أنها لا يفعل بها إلا الشر وحده. وأي حكمةٍ في إقرار هذه النفوس على غيها وظَّلمها وعدوانها. ومعلوم أن من يفعل لحكمةٍ إذا رأى عبيده يقتلُ بعضهم بعضاً ، ويفسدُ بعضهم بعضاً ، ويظلمُ بعضُهم بعضاً، وهو قادرٌ على منعهم فلا بدعة حكمته وهمـاً لهم بحيثُ يتركهم كذلك. فإمّا أن يكون عالماً بما يأتون، أوْ لا يكون قادراً على منعهم، أوْ لا يكون من يفعلُ لغرض وحكمة ، والأولان مستحيلان في حق الرب تعالى ، فتعين الثالثُ . ومبنى هذه الشبهةِ على أصلِ فاسد وهو قياسُ الرب على خلْقه، وتشبيههُ في أفعاله بحيث يحسن منه ما يحسن منهم ويقبحُ منه ما يقبح منهم. ولهذا كانت القدريةُ مشبهةَ الأفعال. ومتأخروهم جمعوا بين هذا التشبيه وبين تعطيل الصفات، فصاروا معطلين للصفات مشبهين في الأفعال. وهذا الأصل الفاسد مما رده عليهم سائر العقلاء، وقالوا قياس أفعال الرب على أفعال العباد من أفسد القياس. وكذلك قياسُ حكمته على حكمتهم، وصفاتُه على صفاتهم. ومن المعلوم أن الرب تعالى علم أن عباده يقعُ منهم الكفرُ والظُلُمُ والفسوقُ، وكان قادراً على أن لا يوجدهم وأن يوجدهم كلَّهم أمةً واحدةً على ما يحب ويرضى ، وأن يحول بينهم وبين بغي بعضهم على بعض ، ولكنَّ حكمته البالغة أبت ذلك واقتضت إيجادهم على الوجه الذي هم عليه. وهو سبحانه خلق النفوس أصنافاً، فصنفٌ مريدٌ للشر وحده وهي نفوسُ الشياطين. وصنف فيه إرادةُ النوعين وهي النفوسُ البشريةُ . فالأُولى الخيرُ لَهُم طباع وهي محمودةٌ عليه . والشرُّ للنفوس الثانية طباعٌ وهي مذمومةً عليه. والصنفُ الثالثُ مجسب الْغالب عليه من الوصفين. فمن غلب عليه وصفُ الخبر التحق بالصف الأول. ومن غلب عليه وصفُ الشر التحق بالصنف الثالث. فإذا اقتضت الحكمةُ وجودَ هذا الصنف الثالث فأنَّ تقتضي وجودَ الثاني أوْلى وَأُحْرى. والرب تعالى اقتضت قدرته وعزته وحكمته إيجاد المتقابلات في الذوات والصفات والأفعال كما تقدم. وقد نوّع خلقه تنويعاً دالاً على كمال قدرته وربوبيته. فمن أعظم الجهل والضلال أن يقول القائل هلا كان خلقُه كلُّهم نوعاً واحداً فيكون العالم علوا كله أو نوراً كله أو الحيوان ملكاً كله . وقد يقعُ في الأوهام الفاسدة أن هذا كان أوْلى وأكمل، ويعرض الوهمُ الفاسدُ ما ليس ممكناً كمالاً .

٤١.

Jied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الوجة السادس والثلاثون قوله وأيَّ حكمة في إيلام الحيوانات غير المكلفة ؟ فهذه مسألةً تكلم الناس فيها قديماً وحديثاً وتباينت طرفُهم في الجواب عنها. فالجاحدون للفاعل المختار الذي يفعل بمشيئته وقدرته يحيلون ذلك على الطبيعة المجردة، وأن ذلك من لوازمها ومقتضياتها، ليس بفعل فاعل ولا قدرة قادر ولا إرادة مريد. ومنكرو الحكمة والتعليل يردون ذلك إلى محض المشيئة وصرف الإرادة تخصص مثلاً على مثل بلا موجب ولا غاية ولا حكمة مطلوبة ولا سبب أصلاً. وظنوا أنهم بذلك يتخلصون من السؤال ويسدون على نفوسهم باب المطالبة . وإنما سدوا على نفوسهم باب معرفة الرب وكياله وكيال أسمائه وأوصافه وأفعاله، فعطلوا حكمته وحقيقة إلهيته وحده، وكانوا كالمستجيرين من الرمضاء بالنار . وأما من أثبت حكمة وتعليلاً لا يعود إلى الخواب والعقاب . وقالوا : قد يكون في ذلك إثابة لإثابتهم بصبرهم وتألمهم، وإثابة لم يعث ألثواب والعقاب . وقالوا : قد يكون في ذلك إثابة لإثابتهم بولام اليوا يعود إلى الثواب والعقاب . وقالوا : قد يكون في ذلك إثابة لإثابتهم بولام اليوات على نفوسهم باب تتاب ولا تعالي من المؤال اليوات من الموساء بالنار . وأما من أثبت حكمة وتعليلاً لا يعود إلى المواب والعقاب . وقالوا : قد يكون في ذلك إثابة لإثابتهم بصبرهم وتألمهم، وإثابة لم وتعويض في القيامة بما نالم من تلك الآلام ، فلم أورد عليهم إيلام الحيوات التي لا للثواب والاقاب (ألمام من تلك الآلام ، فلما أورد عليهم إيلام الحيوات التي لا

وأمّا المثبتون لحقائق أسهاء الرب وصفاته وحكمته التي هي وصفة ولأجلها تَسَمَّى بالحكيم وعنها صدر خلْقة وأمرة فهم أعلم الفرق بهذا الشأن، ومسلكُهم فيه أصح المسالك، وأسّلم من التناقض والاضطراب. فإنهم جمعوا بين إثبات القدرة والمشيئة العامة والحكمة الشاملة التي هي غاية الفعل وربطوا ذلك بالأسهاء والصفات، فتصادق عندهم السمع والعقل والشرع والفطرة. وعلموا أن ذلك مقتضى الحكمة البالغة، وأنه من لوازمها، وأن لازم الحق حق، ولازم العدل عدل، ولوازم الحكمة من الحكمة.

فاعلم أن ههنا أمرين: نفساً متحرَّكَةً بالإرادة والاختيار، وطبيعة متحركةً بغير الاختيار والإرادة. وأن الشر منشأة من هذين المتحركين وعن هاتين الحركتين. وخُلقت هذه النفسُ وهذ الطبيعة على هذا الوجه. فهذه تتحركُ لكمالها وهذه تتحركُ لكمالها. وينشأ عن الحركتين خيرٌ وشر، كما ينشأ عن حركة الأفلاك والشمس والقمر وحركة الرياح والماء والنار خير وشر، فالخيراتُ الناشئة عن هذه الحركات مقصودةٌ بالقصد الأول. إمّا لذاتها، وإما لكونها وسيلةً إلى خيرات أمّ منها. والشرورُ الناشئة عنها غيرُ مقصودةٍ بالذات وإن قُصدت قصد الوسائل واللوازم التي لا بد منها. فما روبي المناب الأصل.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

جُبلت عليه النفسُ من الحركة هو من لوازم ذاتها. فلا تكون النفسُ البشريةُ نفساً إلا بهذا اللازم. فإذا قيل: لِمَ خُلقت متحركة على الدوام؟ فهو بمنزلة أن يقال: لم كانت النفسُ نفساً، ولم كانت النارُ ناراً، والريحُ ريحاً، فلو لم يُخلق الإنسان على هذه الصفة والخلقة ما كان إنساناً. فإن قيل: فلم خُلقت النفسُ على هذه الصفة قيل: من كمال الوجود خلْقها على هذه الصفة كما تقدم. وكذلك كمالُ فاطرها ومبدعها اقتضى خلْقها على هذه الصفة ، لما في ذلك من الحكم التي لا يحصيها إلا مبدعها سبحانه . وإن كان في إيجاد هذه النفس شرٍّ فهو شر جزئي بالنسبة إلى الخير الكلي الذي هو سببٌ إيجادها. فوجودُها خيرٌ من أن لا توجد. فلو لم يخلقُ مثلَ هذه النفس لكان في الوجود نقصٌ وفواتٌ حِكم ومصالح عظيمةٍ موقوفة على خلْق مثل هذه النفس. ولهذا اعترضت الملائكة على خلق الإنسان وقالوا أتجعل فيها من يُفسد فيها ويسفك الدماء ﴾ (١) أجابهم سبحانه بأن في خلْقه من الحِكم والمصالح ما لا تعلمه الملائكة والخالق سبحانه يعلمه. وإذا كانت الملائكةُ لا تعلم ما في خلق هذا الإنسان الذي يُفسد في الأرض ويسفك الدماء من الحِكم والمصالح فغيرهم أوْلى أن لا يحيط به علماً . فخلقُ هذا الإنسان من تمام الحكمة والرحة والمصلحة. وإن كان وجودة مستلزماً لشر فهو شر مغمورٌ بما في إيجاده من الخير. كإنزال المطر والثلج، وهبوب الرياح، وطلوع الشمس، وخلْق الحيوان والنبات والجبال والبحار . وهذا كما أنه في خلْقه فهو في شرعه ودينه وأمره. فإنَّ ما أمر به من الأعمال الصالحة خيرة ومصلحته راجحٌ. وإن كان فيه شر فهو مغمورٌ جداً بالنسبة إلى خيره. وما نهى عنه من الأعمال والأقوال القبيحة فشرَّه ومفسدته راجحٌ، والخيرُ الذي فيه مغمورٌ جداً بالنسبة إلى شره. فسنتهُ سبحانه في خلْقه وأمره فعل ألخير الخالص والراجح، والأمر بالخير الخالص والراجح. فإذا تناقضت أسبابُ الخير والشر ، والجمعُ بين النقيضين مجال ، قدّم أسباب الخير الراجحة على المرجوحة، ولم يكن تفويتُ المرجوحة شراً، ودفع أسباب الشر الراجحة بالأسباب المرجوحة، ولم يكن حصولُ المرجوحة شرآ بالنسبة إلى ما اندفع بها من الشر الراجح. وكذلك سنتهُ في شرغه وأمره. فهو يقدّم الخير الراجح وإن كان في ضمنه شر مرجوح. ويعطلُ الشرَّ الراجحَ وإن فات بتعطيله خيرٌ مرجوح. هذه سنتهُ فيما يُحدثه ويبدعه في سمواته وأرضه، وما يأمرُ به وينهى عنه. وكذلك سنته في الآخرة. وهو

(١) سورة البقرة الآية : ٣٠.

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

سبحانه قد أحسنَ كلَّ شيء خلقه . وقد أتقن كلَّ ما صنع . وهذا أمرَّ يعلمه العالمون · بالله جملةً ، ويتفاوتون في العلم بتفاصيله .

وإذا عُرف ذلك فالآلام والمشاقَّ إما إحسانٌ ورحمةٌ، وإما عدلٌ وحكمة، وإما إصلاحٌ وتهيئة لخير يحصلُ بعدها، وإما لدفع ألم هو أصعبُ منها، وإما لتولدها عن لذات ونعم يولّدها عنها أمرٌ لازم لتلك اللذات، وإما أن تكون من لوازم العدل أو لوازم العدل أو لوازم الفضل والإحسان فتكون من لوازم الخير التي إن عطلت ملزوماتها فات بتعطيلها خيرٌ أعظمُ من مفسدة تلك الآلامُ. والشرعُ والقدرُ أعدلا شاهد بذلك. فكم في طلوع الشمس من ألم لمسافر وحاضر. وكم في نزول الغيث والثلوج من أذى كما سماه الله بقوله ﴿ إِنْ كَانَ بكم أذى من مطر ﴾ <sup>(1)</sup> وكم في هذا الحر والبرد والرياح من أذى موجب لأنواع من الآلام لصنوف الحيوانات. وأعظمُ لذات الدنيا لذةُ الأكل والشرب والنكاح واللباس والرياسة، ومعظمُ آلام أهل الأرض كالعام والشبجاعة والزهد والعفة والخام والموءة والعبر، وكم أن يالارض أو كلها ناشئةٌ عنها ومتولدةٌ منها. بل الكمالات الإنسانية لا تنالُ إلا بالآلام والمشاق،

لـولا المشقــة ســاد النــاسُ كلّهــمُ الجودُ يفقـــرُ والإقــدامُ قنَّـــالُ

وإذا كانت الآلام أسباباً للذات أعظم منها وأدوم كان العلم يقضي باحتمالها. وكثيراً ما تكون الآلام أسباباً لصحة لولا تلك الآلام لفاتتاً. وهذا شأن أكبر أمراض الأبدان. فهذه الحمى فيها من المنافع للأبدان ما لا يعلمه إلا الله، وفيها من إذابة الفصلات وإنضاج المواد الفجة وإخراجها ما لا يصل إليه دوالا غيرها. وكثير من الأمراض إذا عرض لصاحبها الحجى استبشر بها الطبيب. وأما انتفاع القلب والروح بالآلام والأمراض فأمر لا يحسَّ به إلا من فيه حياة . محة القلوب والأرواح موقوفة على آلام الأبدان ومشاقها. وقد أحصيت فوائد الأمراض فزادت على مائة فائدة. وقد حجب الله سبحانه أعظم اللذات بأنواع المكاره وجعلها جسراً موصلاً إليها، كُما حجب أعظم الآلام بالشهوات واللذات وجعلها جسراً موصلاً إليها. وهذا قالت العقلاء قاطبة إن النعم لا يُدرك بالنعم، وإن الراحة لا تناك بالراحة ، وإن من آثر اللذات فهذه الآلام والأمراض أحمراً موصلاً

۱۰۲) سورة النساء الآية: ۱۰۲.

النعم، إذ هي أسباب النعم. وما ينال الحيواناتِ غير المكلفة منها فمغمور جداً بالنسبة إلى مصالحها ومنافعها ، كما ينالها من حر الصيف وبرد الشتاء وحبس المطر والثلج وألم الحمل والولادة والسعي في طلب أقواتها وغير ذلك . ولكنّ لذاتيها أضعاف أضعاف آلامها . وما ينالها من المنافع والخيرات أضعاف ما ينالها من الشرور والآلام ، فسنة الله في خلقه وأمره هي التي أوجبها كمال علمه وحكمته وعزته . ولو اجتمعت عقول العقلاء كلهم على أن يقترحوا أحسن منها لعجزوا عن ذلك ، وقيل لكل منهم ارجع بصر العقل فهل ترى من خلل ﴿ ثم ارجع البصر كرتين ينقلب إليك البصر خاسئا أضدادها ، والأشياء من خلافها ، فأخرج الحيّ من الميت ، واليت من المحر خاسئا أضدادها ، والأشياء من خلافها ، فأخرج الحيّ من الميت ، والميت من الحي من اليابس واليابس من الرطب . فكذلك أنشأ اللذات من الآلام والآلام من اللذات ؛ فأعظمُ اللذات ثمرات الآلام ونتائجها ، وأعظمُ الآلام ثمرات اللذات ونتائجها .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وبعد فاللذة والسرور والخير والنعم والعافية والصحة والرحمة في هذه الدار المملوءة بالمحن والبلاء أكثر من أضدادها بأضعاف مضاعفة. فأين آلام الحيوان من لذته ؟ وأين سُقمه من صحته، وأين جوعة وعطشه من شبعه وريه، وتعبة من راحته ؟ قال تعالى: ﴿ فإنّ مع العسر يُسراً، إن مع العسر يسراً ﴾ <sup>(٢)</sup>، ولن يغلب عشر يسرين. وهذا لأن الرحمة غلبت الغقب، والعفو سبق العقوبة، والنعمة تقدمت المحنة، والخير في الصفات والأفعال، والشر في المفعولات لا في الأفعال. فأوصافة كلها كمالً. وأفعاله كلها خيرات. فإن ألم الحيوان لم يعدم بأله عافية من ألم هو أشدً من ذلك وأفعاله كلها خيرات. فإن ألم الحيوان لم يعدم بأله عافية من ألم هو أشدً من ذلك الألم، أو تهيئة لقوة وصحة وكمال، أو عوضاً لا نسبة لذلك الألم إليه بوجه ما. فآلام بكثير. وكذلك لذات الدنيا جيعها بالنسبة إلى آلام الآخرة. والله سبحانه لم يخلق بكثير وكذلك لذات الدنيا جيعها بالنسبة إلى آلام الآخرة. والله سبحانه لم يخلق الآلام واللذات سدى. ولم يقدرهما عبئاً، ومن كمال قدرته وحكمته أن جعل كل واحدة منها تثمر الأخرى. ولوازم الخلقة يستحيل ارتفاعها كما يخلق القاد والذات الدنيا جيعها بالنسبة إلى آلام الخرة. والله سبحانه لم يخلق واحدة منهما تثمر الأخرى. ولم يقدرهما عبئاً، ومن كمال قدرته وحكمته أن جعل كلً والحاجة واللذات مدى المنواق. فلا يكون المخلوق إلا فقيراً عناجة أن يعل كلًا واحدة منها تثمر الأخرى. ولوازم الخلقة يستحيل ارتفاعها كما يستحيل ارتفاع الفقر واحدة منها تثمر الأخرى الوازم الخلقة يستحيل أو تفاعها كما يستحيل ارتفاع الفقر واحدة ونها تثمر الأخرى الوازم الخلقة يستحيل أو تفاعها كما يستحيل ارتفاع الفقر واحدة ونها تشر الأخرى ولوازم ألم الحقوان لا يجوع ولا يعطش ولا يتألم في علم والحدة منها تشر الأخرى ولوازم ألم الحقوان المحلوق أله فقيراً معاجاً القص العلم والحاجة والنقص عن المخلوق. فلا يكون المحلوق إلا فقيراً عامة من الم أله في الم والعاجة والناه لم يكن حيواناً، ولكانت هذه الدار دار بقاء ولذة مطلقة كاملة، والله لم واكون والفساد لم يكن حيواناً، ولكانت هذه الدار دار ربقاء ولذة مطلقة كاملة، والله لم

(١) سورة الملك الآية : ٤.

212

۲) سورة الشرح الآية: ۵ – ۲.

Diled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

يجعلها كذلك، وإنما جعلها داراً ممتزجاً ألمها بلذتها، وسرورُها بأحزانها، وغُمومُها وصحتها بسقمها، حكمةً منه بالغة.

فصل ولما كانت الآلام أدوية للأرواح والأبدان كانت كمالاً للحيوان، خصوصاً لنوع الإنسان. فإنَّ فاطره وبارتُه إنما أمرضَه ليشفيه، وإنما ابتلاه ليعافيه، وإنما أماته ليحييه . فهو سبحانه يسوقُ الحيوان والإنسان في مراتب كماله طوراً بعد طور إلى آخر كماله بأسباب لا بدّ منها. وكمالة موقوفٌ على تلك الأسباب. ووجودُ الملزوم بدون لازمه ممتنعٌ، كوجود المخلوق بدون الحاجة والفقر والنقص، ولوازم ذلك ولوازم تلك اللوازم. وَلَكُن أَكْثَر النفوس جاهلةٌ بالله وحكمته وعلمه وكماله فيفرضُ أموراً ممتنعة ويقدرها تقديراً ذهنياً، ويحسبُ أنها أكملُ من المكن الواقع. ومع هذا فربُّها يرحمها لجهلها وعجزها ونقصها. فإن اعترفت بذلك واعترفت له بكماله وحده، وقامت بمقتضى هذين الاعترافين، كان نصيبها من الرحمة أوفر. والله سبحانه افتتح الخلق بالحمد، وختمَ أمرَ هـذا العلم بـالحمـد، فقـال ﴿ الحمـدُ لله الذي خلـق السمـوات والأرض﴾ (١) وقال ﴿وقْضي بينهم بالحق وقيل الحمدُ لله رب العالمين﴾ (٢). وأنزل كتابه بالحمد ، وشرع دينه بالحمد . وأوجب ثوابه وعقابه بالحمد . فحمدهُ من لوازم ذاته. إذ يستحيل أن يكون إلا محموداً. فالحمدُ سببُ الخلق وغايتهُ. بالحمدِ أوجده وللحمد وُجد. فحمدهُ واسعٌ لما وسع علمه ورحمتهُ. وقد وسِعَ ربُّنا كلَّ شيء رحمَّةً وعلماً. فلم يوجدْ شيئاً ولم يقدره ولم يشرعه إلا مجمده ولحمده. وكلَّ ما خلقه وشرعه فهو متضمن للغايات الحميدة، ولا بد من لوازمها ولوازم لوازمها. ولهذا ملأ حَدة سمواتهِ وأرضه وما بينهما وما شاء من شيء بعدُ مما خلقه ويخلقه بعد هذا الخلق. فحمده ملأ ذلك كله. وحدة تعالى أنواعٌ. حدٌ على ربوبيته. وحد على تفرده بها. وحمدٌ على ألوهيته وتفرده. وحمدٌ على نعمته. وحمدٌ على منته. وحمدٌ على حكمته. وحدٌ على عدله في خلقه . وحدٌ على غناه عن إيجاد الولد والشريك والوليَّ من الذل. وحدٌ على كماله الذي لا يليقُ بغيره. فهو محمودٌ على كل حال وفي كل آن ونفس، وعلی کل ما فعل وکل ما شرع، وعلی کل ما هو متصفٌّ به، وعلی کل ما هو منزه عنه، وعلى كل ما في الوجود من خير وشر ولذة وألم وعافية وبلاء . فكما أن الملك كله له والقدرة كلها له، والعزة كلها له، والعلم كله له، والجهال كله له، والحمد كله له،

(1) سورة الأنعام الآية 1.

(٢) سورة الزمر الآية ٧٥.



كما في الدعاء المأثور : واللهم لك الحمدُ كله ، ولك الملكُ كله ، وبيدك الخيرُ كله ، وإنيك يرجعُ الأمرُ كله ، وأنتَ أهلٌ لأن تُحمد ، وما عمرت الدنيا إلا بحمده ، ولا الجنة إلا بحمده ، ولا النارُ إلا بحمده ، حتى إن أهلها ليحمدونه ، كما قال الحسنُ ولقد دخل أهل النار النار وإن قلوبهم لتحمده ما وجدوا عليه من حجةٍ ولا سبيل » .

فصل فإن قيل : فأيُّ لذة وأي خير ينشأ من العذاب الشديد الذي لا ينقطعُ ولا يفتر عن أهله ، بل أهله فيه أبدَ الآباد، كلما نضجتْ جلودُهم بدلوا جلوداً غيرها ، ولا يقضي عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم طرفة عين؟ قيل: لعمرُ الله هذا سؤالٌ يقلقل الجبالَ، فضلاً عن قلوب الرجال. وعن هذا السؤال أنكر من أنكر حكمة العزيز الحكيم، وردًّ الأمر إلى مشيئة محضة لا سبب لها ولا غاية، وجوَّز على الله أن يعذب أهل طاعته وأولياءه وينزلهم إلى أسفل الجحيم، وينعم أعداءه المشركين به ويرفعهم إلى أعلى جنات النعيم أبد الآباد، وأن يدخل الناس من شاء بغير سبب ولا عمل أصلاً، وأن يفاوت بين أهلها مع تساويهم في الأعمال، ويسوي بينهم في العذاب مع تفاوتهم في الأعمال، وأن يعذب الرجل بذنب غيره، وأن يَبطَل حسناته كلها فلا يثيبه بها أو يثيب بها غيره. وكل ذلك جائزٌ عليه لا يُعلم أنه لا يفعله إلا بخبر صادق. إذْ نسبةُ ذلك وضده إليه حد سواء. وقالوا: ولا مخلص من هذا السؤال إلا بهذا الأصل. وربما تمسكوا بظاهرٍ من القول لم يضعوه على مواضعه، ولم يجمعوا بينه وبين أدلة العدل والحكمة، وتعليق الأمور بأسبابها وترتيبها عليها وآثار الموازنة والمقابلة. وأخطأوا في فهم القرآن كما أخطأوا في وصف الرب بما لا يليقُ به ، وفي التجويز عليه ما لا يجوز عليه . وقابلهم مثبتو الأسباب والحِكم من القدرية . وزعموا أنهم يتخلصون من قبيح القول بما أثبتوه من الحكمة والتعليل. ولكن وقعوا في نظيره، أو ما هو شر منه حيث أوجبوا على الله سبحانه تخليدَ من أفنى عمره في طاعته ثم ارتكب كبيرةً واحدةً ومات مصراً عليها في النار مع أعدائه الكفار أبدَ الآباد. ولم يرقبوا له طاعةً ولم يرعوا له إسلاماً. وهم في هذا المدهب شرٌّ قولاً من إخوانهم الجبْرية فإن أولئك لم يوجبوا على الله ذلك الحكم، وإنما جوزوه عليه وجوزوا أن لا يفعله . وهؤلاء أوجبوا عليه تخليد أهل الكبائر مع الكفار ولم يجوزوا عليه إخراجهم منها . وأصابهم في غلطهم على القرآن والسنة وما يجوزُ على الرب وما لا يجوزُ عليه ما أصاب إخوانهم من الجبرية . ولما ظن غيرهمُ من أهل النظر والبحث أن هذا هو الفسادُ الذي أخبرتْ به الرسلُ، وعلموا أن هذا مناف



للحكمة والرحمة والعدل والمصلحة، قالوا إن ذلك تخويفٌ وتخييلٌ لا حقيقة له، يزعُ النفوسَ السبعية والبهيمية عن عدوانها وشهواتها ، فتقومُ بذلك مصلحة الوجود .

وكان من أكبر أسباب إلحاد هؤلاء وكفرهم بالله واليوم الآخر نسبة أولئك مذاهبهم الباطلة وأقوالهم الفاسدة إلى الرسل، وإخبارهم أنهم دعوا إلى الإيمان بها. كما أصابهم تعميم في باب مسألة حدوث العالم حيث أخبروهم أن الرسل أخبرت عن الله أنه لم يزل معطلاً عن الفعل والفعلُ غيرُ بمكن منه، ثم انقلب من الإحالة الذاتية إلى الإمكان الذاتي عند ابتدائه بلا تجدد سبب ولا أمر قام بالفاعل. وقالوا من لم يعتقد هذا فليس بمؤمن ولا مصدق للرسل. فهذا في المبدأ وذاك في المعاد.

ثم جاءت طائفة أخرى فطووا بساط الخلق والأمر جملة وقالوا كل هذا محال وتلبيس،وما ثمَّ وجودان بل الوجودُ كله واحد، ليس هناك خالقٌ ومخلوق، ورب ومربوب، وطاعةٌ ومعصيةٌ، وما الأمرُ إلا نسقٌ واحدٌ والتفريق من أحكام الوهم والخيال، فالسمواتُ والأرضُ والدنيا والآخرة والأزلُ والأبدُ والحسنُ والقبيحُ كله شيء واحد وهو من عينٍ واحدةٍ، ثم استدركوا فقالوا: لا بل هو العين.

ونشأ الناسُ إلا من شاء الله بين هؤلاء الطوائف الأربع لا يعرفون سوى أقوالهم ومذاهبهم فعظمت البليةُ، واشتدت المصيبة، وصار أذكياءُ النـاس زنـادقـةَ العـالم، وأدناهم إلى الخلاص أهل البلادة والبله. والعقلُ والسمعُ عن هذه الفرق بمعزل، ومنازُلهم منهما أبعدُ منزل. فنقول وبالله التوفيق والله المستعان وعليه التكلان.

دل القرآن والسنة والفطرة وأدلة العقول أنه سبحانه خلق السموات والأرض وما بينهما بالحق، ولم يخلق شيئاً عبثاً ولا سدى ولا باطلاً ، وإنما أوجد العالم العلوي والسفلي ومن فيهما بالحق الذي هو وصفه واسمه وقوله وفعله. وهو سبحانه الحق المبين فلا يصدر عنه إلا حق، ولا يقول إلا حقاً ، ولا يفعلُ إلا حقاً ، ولا يأمرُ إلا بالحق، ولا يجازي إلا بحق. فالباطلُ لا يضافُ إليه ، بل الباطلُ ما لم يُضف إليه ، كالحكم الباطل ، والدين الباطل الذي لم يأذنْ فيه ولم يشرعه على ألسنة رسله ، والمعبود الباطل الذي لا يستحق العبادة وليس أهلاً لها ، فعبادته باطلةً ودعوته باطلة . والقول الباطل هو الكذبُ والزورُ والمحالُ من القول الذي لا يتعلقُ بحق موجود بل متعلقهُ باطلٌ لا حقيقة له . وهو سبحانه إنما خلق الذي لا يتعلق على موجود بل متعلقهُ باطلٌ لا حقيقة له .

٤١Y

rted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> وعلى كماله وجلاله. وذلك أمر فطري ابتدأ الله عليه خلقه. وهي فطرته التي فطر الناس عليها، كما فطرهم على الإقرار به كما قالت الرسل لأممهم ﴿ أَفِي الله شك فاطر السموات والأرض ﴾ <sup>(١)</sup> فالخلق مفطورون على معرفته وتوحيده، فلو خُلّوا وهذه الفطرة لنشأوا على معرفته وعبادته وحده. وهذه الفطرة أمر خلقي خُلقوا عليه ولا تبديل لخلقه. فمضى الناس على هذه الفطرة قروناً عديدة ثم عرض لها موجب فسادِها وخروجها عن الصحة والاستقامة، بمنزلة ما يعرض للبدن الصحيح والطبيعة الصحيحة مما يوجب خروجهما عن الصحة إلى الانحراف. فأرسلَ رُسله ترد الناس إلى فطرتهم ما يوجب خروجهما عن الصحة إلى الانحراف. فأرسلَ رُسله ترد الناس إلى فطرتهم من الكمال والتمام في قوتي العلم النافع والعمل الصالح، فازدات فطرتهم كمالاً إلى كمالها. فهؤلاء لا يحتاجون في الماد إلى تهذيب وتأديب ونار تذيب فضلاتهم الخبيئة وتطهرهم من الأدران والأوساخ، فإنّ انقيادهم للرسل أزال عنهم ذلك كله.

> وقسم استجابوا لهم من وجه دون وجه فبقيت عليهم بقية من الأدران والأوساخ التي تنافي الحقَّ الذي خُلقوا له فهيا لهم العليم الحكيم من الأدوية الابتلاء والامتحان بحسب تلك الأدواء التي قامت بهم. فإنْ وَفَتْ بالخلاص منها في هذه الدار ، والاففي البرزخ ، فإنْ وفي بالخلاص ، وإلا ففي موقف القيامة وأهوالها ما يخلصُهم من تلك وفي بابن وفي بها ، وإلا فلا بد من المداواة بالدواء الأعظم ، وآخِرُ الطب الكي ، البقية ، فإن وفي بها ، وإلا فلا بد من المداواة بالدواء الأعظم ، وآخِرُ الطب الكي ، فيدخلون كِبْرَ التمحيص والتخليص حتى إذا هُذبوا ولم يبق للدواء فائدة أخرجوا من مارستان المرضى إلى دار أهل العافية ، كما دل على ذلك السنة المتواترة عن النبي عَيَّات موسَرَّحَ به في قوله : ٢ حتى إذا هُذبوا ونُقوا أذِن لهم في دخول الجنة ، وكذلك قوله تعالى : ﴿ طِبَمْ فادخلوها خالدين ﴾ <sup>(٢)</sup> فلم يأذن لهم في دخول الجنة ، وكذلك قوله الطيبين ، فليس فيها شيء من الخبث أصلاً . وهذا يلبثُ هؤلاء في النار على قدر حاجتهم إلى التطهر وزوال الخبث .

> القسمُ الثالث قوم لم يستجيبوا للرسل ولا انقادوا لهم، بل استمروا على الخروج عن الفطرة ولم يرجعوا إليها، واستحكم فسادُها فيهم أتمَّ استحكمام، لا يُرجى لهم صلاح. فهؤلاء لا يفي مجيءً الدنيا ومصائبُ الموت وما بعدَه وأهوالُ القيامة بزوال أوساخهم

وأدرانهم. ولا يليقُ بحكمة العليم الحكيم أن يجاور بهم الطيبين في دارهم، ولم يُخلقوا للفناء، فهؤلاء أهلُ دار الابتلاء والامتحان، باقون فيها ببقاء ما معهم من ذرَّن الكفر والشرك، والنارُ إنما أوقدت عليهم بأعمالهم الخبيثة، فعذابهمُ بنفس أعمَّالهم التي لهم منها صورٌ من العداب تناسبها وتشاكلها. فالعذاب باق عليهم ما بقيت حقائق تلك الأعمال وما تولَّدَ منها. فما دامت موجباتُ العذاب باقيةً فالعذابُ باق .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

يبقى أن يقال: فهل ذهبَ أثرُ الفطرة الأولى بالكلية بحيث صارت كأن لم تكن وبَطلتْ بالكلية وانتقل الأمرُ إلى العارض المفسد لها ، وعلى هذا فلا سبيلَ إلى خلاصهم من العذاب إذْ هو أثرٌ ذلك الفساد الذي أزال الفطرة؟ أو يُقال: الفطرةُ لم تذهبُ بالكلية وإنما استحكم مرضها وفسادُها وأصلها باق كما يستحكمُ مرضُ البدن وفسادُه والحياةُ قائمةٌ به لكنها حياة لاتنفع. فإذا قدر دواً، كرية صعبُ التناول لا سبيل إلى الصحة إلا بتكرير تناوله مراراً كثيرَ العدد جداً يزيلُ ذلك المرضَ العارضَ فيظهر أثر الفطرة الأولى فلا يحتاج بعده إلى الدواء هذا سر المسألة. ومن يذهبُ إلى هذا التقدير الثاني فإنه يقول: العقل لا يدلُّ على امتناع ذلك، إذ ليس فيه ما يُحيلهُ. ونقول: بل قد دلَّ العقلُ والنقلُ والفطرةُ على أن الرب تعالى حكمٍ رحمٍ، والحكمةُ والرحمةُ تأبى بقاءَ هذه النفوس في العذاب سرمداً أبد الآباد بحيث يدوم عذابها بدوام الله، فهذا ليس من الحكمة والرحمة. قالوا : وقد دلت الدلائلُ الكثيرة من النصوص والاعتبار على أنّ ما شرعه الله في هذه الدار وقدّره من العذاب والعقوبات فإنما هو لتهذيب النفوس وتصفيتها من الشر الذي فيها، ولحصول مصلحة الزَّجْر والاتعاظ، وفطهًّا للنفوس عن المعاودة، وغيرَ ذلك من الحكم التي إذا حصلت خلا التعذيبُ عن الحكمة والمصلحة فيبطلُ، فإنه تعذيبٌ عليم حكيم رحيم لا يعذبُ سُدىٍّ، ولا لنفع يعودُ إليه بالتعذيب، بل كلا الأمرين محالً. وإذاً لا يقعُ التعذيبُ إلا لمصلحة المعَذَّب أو مصلحةٍ غيره. ومعلومٌ أنه لا مصلحةً له ولا لغيره في بقائه في العذاب سرمداً أبدَ الآباد. قالوا: فما دلَّ عليه القرآنُ والسنة أن جنسَ الآلام لمصلحة بني آدم قولُه تعالى: ﴿ذلك بأنهم لا يصيبُهم ظَمَّ إولا نَصَبّ ولا محـمصـة في سبيل الله ولا يطؤون موطئاً يغيظ الكفارَ ولا ينالون من عدو نَيَّلاً إلا كُتب لهم به عملٌ صالح ﴾ (١) وقوله: ﴿وليمحُّصَ اللهُ الذين آمنوا ويَمحقَ الكافرين ﴾ (٢) فأخبر أن ألم القتل والجراح في سبيله تمحيصٌ، أي تطهيرٌ (٢) سورة آل عمران الآية : ١٤١ .

(1) سورة التوبة الآية : ١٢٠.

FOR QURANIC THOUGHT

وتصفية للمؤمنين، وبشَّرَ الصابسريسن على ألم الجوع والخوف والفقسر وفَقْسدِ الأحباب وغيرهم بصَّلاته عليهم ورحمته وهدايته. وقال تعالى: ﴿ مَن يعملْ سوءاً يُجْزَ بِـه ﴾ (١) قال أبو بكر الصديق: يا رسولَ الله: جاءت قاصمةُ الظَّهر، وإننا لم نعملُ سوءاً. فقال: يا أبا بكر ألستَ تنصب ٢ ألستَ تحزن ٢ أليس يصيبك الأذى ٢ قال: بلي. قال: فذلك مما تُجزَوْنَ به. وقال تعالى: ﴿وما أصابكم مِن مصيبةٍ فَبَمَا كَسبتْ أيدِيكُم ﴾ (٢). وفي هذا تبشيرٌ وتحذيرٌ إذْ أعلمنا أن مصائبَ الدنيا عقوباتٌ لذنوبنا. وهو أرحمُ من أن يْتَنِي العقوبةَ على عبده بذنب قد عاقبه به في الدنيا ، كما قال عليهم : د مَن بُلي بشيء مِن هذه القاذورات فسَتَره الله فأمرة إلى الله إن شاء عذَّبه وإن شاء غَفر له . وَمَن عُوقب في الدنيا فاللهُ أكرمُ مِن أن يُثَنى العقوبةَ على عبده (. وفي الحديث: ﴿ الحدودُ كَفَّاراتٌ لأهلها ، وفي الصحيحين من حديثٍ عُبادة : د ومَن أصاب مِن ذلك شيئاً فعُوقب به في الدنيا فهو كفَّارة له ، وفي الصحيح عنه ﷺ : ﴿ مَا يَصِيبُ المؤمنَ مِن وَصَبٍ ولا هُم ولا حزن ولا أذيَّ حتى الشوكةُ يشاكها إلا كَفَّرَ اللهُ بها مِن خطاياه». وقال: د لا يزالُ البلاء بالمؤمن في أهله وماله وولده حتى يَلْقَى الله وما عليه مِن خطيئةٍ». وفي حديث آخر : 1 إن المؤمن إذا مرضَ خرجَ مثلَ البُردة في صفائها ولونها ». وفي الحديث الآخر: ﴿ إِنَّ الحَمَّى تَنْفَى الذَّنُوبَةِ كَمَا يَنْفَى الكَيرُ خَبَّتُ الحديد ﴾. وفي حديث آخر : و لا تَسُبي الحمّى فإنها تُذهب خطايا بني آدم . ومِن أسماء الحمّى مكفّرةُ الذنوب . وفي الحديث الصحيح ( يقول اللهُ عزَّ وجل يومَ القيامة : ( عبدي مرضتُ فلم تَعُدْني . قال : كيف أعودُك وأنت ربٌّ العالمين. قال: مَرضَ عبدي فلانٌ فلم تَعُدْه. أمَّا لو عُدْتَه لوجدتني عنده». وهذا أبلغُ مِن قوله في الإطعام والإسقاء «لوجدت ذلك عندي». فهو سبحانه عند المبتلَّى بالمرض رحمةً منه له وخيراً وقرباً منه لكَسْر قلبه بالمرض، فإنه عند المنكسرةِ قلوبُهم. وهذا أكبرُ مِن أن يُذْكر. وربُّ الدنيا والآخرة واحدٌ. وحكمتُه ورحمتُه موجودةٌ في الدنيا والآخرة. بل ظهورُ رحمته في الآخرة أعظمٌ. فعذابُ المؤمنين بالنار في الآخرة هو مِن هذا الباب، كعذابهم في الدنيا بالمصائب والحدود. وكذلك حَبْسُهم بين الجنة والنار حتى يهذَّبوا ويُنقوا. وقد عُلم بالنصوص الصحيحة الصريحة أن عذابهم في النار متفاوتٌ قدراً ووقتاً بحسب ذنوبهم. وأنهم لا يخرجون منها جملةً واحدةً، بل شيئًا بعد شيء حتى يبقى رجلٌ هو آخرُهم خروجاً. . ١٢٣ : الآية : ١٢٣ . (٢) سورة الشورى الآية: ٣٠.

converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT

> وكذلك عذابُ الكفار فيها متفاوتٌ تفاوتاً عظيماً . فالمنافقون في دركها الأسفل. وأبو طالبٍ أخفُّ أهلها عذاباً، في ضحضاح من نار يغلي منه دماغُه . وآلُ فرعون في أشدَ العذاب. قالوا: فإذا كان العذابُ في الدار التي فيهًا رحمةً واحدةٌ من مائة رحمة هو رحمةٌ بأهله ومصلحةٌ لهم ولطفٌ بهم فكيف بهم في الدار التي يظهرُ فيها مائةٌ رحمةٍ كلَّ رحمةٍ منها طِباقُ ما بين الساء والأرض. وقد قال تعالى: ﴿وَلَنذيقُنُّهُم مِن العذاب الأدنى دون العذابِ الأكبر لعلهم يَرجعون﴾ (١) فأخبر أنه يعذبهم رحمةً بهم ليردهم العذابُ إليه كما يعذِّبُ الأبُ الشفيقُ ولده إذا فرَّ منه إلى عدوه ليرجع إلى تبره وكرامته. وقال الله تعالى: ﴿ما يَفعلُ اللهُ بعذابكم إن شكرتم وآمنتم ﴾ (٢) وأنتَ تمجد تحت هذه الكلمات أن تعذيبَه لكم لا يزيدُ في مُلكه ولا يَنتفعُ به، ولا هو سُدىً خال من حِكمة ومصلحة ، وأنكم إذا بدلتم الشكرَ والإيمان بالكفر كان عذابكم منكم، وكان كفرُكم هو الذي عُذبتم به، وإلا فأيُّ شيء يلحقهُ مِن عذابكم، وأيّ نفع يصلُ إليه منه. قالوا: وحينئذ فالحكمةُ تقتضي أن النفوسَ الشريرةَ لا بد لها مِن عذاب يهذبها بحسب وقوعها، كما دلَّ على ذلكَ السمعُ والعقلُ، وذلك يوجبُ الآنتهاءَ لا الدوامَ. قالوا: واللهُ تعالى لم يخلق الإنسان عبثاً، وإنما خلقه ليرحمه لا ليعذبه، وإنما اكتسب موجب العذاب بعد خَلْقه له، فرحتهُ له سبقتْ غضبَه، وموجبُ الرحةِ فيه سابقٌ على مُوجب الغضب وغالبٌ له، وتعذيبهُ ليس هو الغاية لخلقه، وإنما تعذيبهُ لحكمةٍ ورحمة والحكمةُ والرحةُ تأبى أن يتصل عذابهُ سرمداً إلى غير نهاية. أما الرحمةُ فظاهرٌ ، وأما الحُكمةُ فلأنه إنما عذَّبَ على أمر طرأ على الفطرة وغيرها ، ولم يُخلق عليه مِن أصل الخلقة، ولاخُلق له، فهو لم يُخلق للإِشراك ولا للعذاب وإنما خُلق للعبادة والرحمة، ولكنْ طرأ عليه موجبُ العذاب فاستحقَّ عليه العذابَ. وذلك الموجد، أ لا دوامَ له فإنه باطلٌ، بخلاف الحق الذي هو موجِبُ الرحمة فإنه دائمٌ بدوام الحق سبحانه، وهو الغايةً، وليس موجبُ العذاب غايةً، كما أن العذابَ ليس بغايةٍ، بخلاف الرحمة فإنها غايةٌ وموجبها غايةٌ. فتأمل حقَّ التأمل فإنه سرَّ المسألة. قالوا: والرُّبُّ تعالى تَسَمَّى بالغفور الرحيم ولم يتسَمَّ بالمعذِّر. ولا بالمعاقِب، بل جَعَلَ العذابَ والعقابَ في أفعاله كما قال تعالى: ﴿ نَبِّيءْ عبادي أَ: إِ أَنا الغفورُ الرحم. وأن عذابي هو العذابُ

> > · (١) سورة السجدة الآية : ٢١.

(٢) سورة النساء الآية: ١٤٧.

الأليم﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ إن ربَّك سريعُ العقاب وإنه لغفورٌ رحيمٍ﴾ (٢) وقال: ﴿ إِنَّ بَطْشٌ ربك لشديد . إنه هو يُبدىء ويُعيد . وهُو الغفورُ الودود ﴾ (٢) وقال : ﴿ حَم. تنزيلُ الكتاب مِن الله العزيز العليم. غافر الذنب وقابل التَّوْبِ شديدِ العقاب﴾ (٢) وهذا كثيرٌ في القرآن. فإنه سبحانه يتمدحُ بالعفو والمغفرة والرحمة والكرم والحِلم ويتسمى. ولم يتمدح بأنه المعاقِبُ ولا الغضبانُ ولا المعذَّبُ ولا المسقم، إلا في الحديث الذي فيه تعديدُ الأسماء الحسنى ولم يَثبت . وقد كَتَبَ علَى نفسِه كتاباً أن رحمتَه سبقتْ غضبَه. وكذلك هو في أهل النار ، فإن رحمَته فيهم سبقتْ غضّبه، فإنه رحمهم أنواعاً من الرحة قبل أن أغضبوه بشركهم، ورَحَمهم في حال شركهم، ورحمهم بإقامة الحجة عليهم، ورحمتهم بدعوتهم إليه بعد أن أغضبوه وآذوا رُسله وكذبوهم، وأمهلهم ولم يعاجلُهم بل وسِعتهم رحمتهُ فرحتُه غلبتْ غضبه. ولولا ذلك لخربَ العالم، وسقطت السمواتُ على الأرض، وخرَّت الجبالُ. وإذا كانت الرحمة غالبةً للغضب سابقةً عليه امتنع أن يكون موجبُ الغضب دائماً بدوامه غالباً لرحته. قالوا: والتعذيبُ إما أن يكون عبثاً ، أو لمصلحة وحكمة . وكونه عبثاً مما ينزه أحكم الحاكمين عنه . ونسبتُه إليه نسبةٌ لما هو مِن أعظم النقائص إليه . وإن كان لمصلحةٍ فالمُصلحةُ هي المنفعةُ ولوازمُها وملزوماتُها. وهي إما أن تعود على الرب تعالى، وهو يتعالى عن ذلك ويتقدسُ عنه، وإما أن تعودَ إلى المخلوق، إما نفس المعذب، وإما غيرُه أو هما. والأول ممتنع. ولا مصلحةً له في دوام العقوبة بلا نهاية. وأما مصلحةٌ غيره فإن كانت هي الاتعاظ والانزجار فقد حصلتْ، وإن كانت تكميلَ لذته وبهجته وسروره، بأن يرى عدوه في تلك الحال وهو في غاية النعيم، فهذا لو كان أقسى الخلق لرَقَّ لعدوه مِن طول عذابه ودوام ما يقاسيه. فلم يبقَ إلا كسرُ تلك النفوس الجبارة العتيدة ومداواتها كما تصل إلى مادة أدواتها وأمراضها فتحسمها . وتلك المادة شر طارىء على خير خُلقتٌ عليه في ابتداء فطرتها. قالوا: والأقسامُ المكنةُ في الخلق خمسة لا مزيدَ عليها. خير محض، ومقابله، وخير راجح، ومقابله، وخير وشر متساويان. والحكمةُ تقتضي إيجاد قِسمين منها وهما الخيرُ الخالصُ والراجح. وأما الشر الخالص أو الراجح فإن الحكمةَ لا تقتضي وجوده، بل تأبى ذلك. فإن كلَّ ما خلقه الله سبحانه فإنما خلَّقه لحكمة وجودُها أولَى

FOR QURĂNIC THOUGHT

- (١) سورة الحجر الآية: ٥٠.
- (٢) سورة الاعراف الآية : ١٦٧.
- (٣) سورة البروج الآيتان: ١٣،١٢.
- ٤) سورة غافر الآيات: ٢، ٢، ٣.

من عدمها . وخَلَق الدوابَّ الشريرةَ والأفعال التي هي شر لما يترتب على خَلْقها من الخير المحبوب فلم يخلق لمجرد الشر الذي لا يستلزم خيراً بوجه ما . هذا غاية المحال . فالخير هو المقصودُ بالذات بالقصد الأول . والشر إنما قُصدَ قصد الوسائل والمبادىء لاقصدَ الغايات والنهايات . وحينئذ فإذا حصلت الغايةُ المقصودةُ بخلقه بَطَل وزال كما تبطلُ الوسائل عند الانتهاء إلى غاياتها ، كما هو معلوم بالحس والعقل . وعلى هذا فالعذابُ شر وله غايةٌ تطلبُ به وهو وسيلةٌ إليها ، فإذا حصلت غايتُه كان بمنزلة الطريق الموصلة إلى القصد ، فإذا وصلَ بها السائرُ إلى مقصده لم يبق لسلوكها فائدةٌ . وسرُّ المسألة أن الرحةَ غايةُ الخلق والأمر لا العذاب ، فالعذابُ من مخلوقاته ، وذلك مقتضى أنه خلقَه لغاية محودة . ولا بد من ظهور أسائهُ وأثر صفاته عموماً وإطلاقاً . فإن هذا هو الكمالُ ، والرب جل جلاله موصوفٌ بالكمال ، منزَّه عن النقص .

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

قالوا : وقد قال تعالى : ﴿ فَأَمَّا الذين شَقُوا فَنِي النار لهم فيها زفير وشهيق. خالدين فيها ما دامت السموات والأرض إلا ما شاء ربَّك إنّ ربك فعّال لما يريد ﴾ <sup>(١)</sup> وقال : ﴿ النارُ مَتُواكم خالدين فيها إلا ما شاء الله ﴾ <sup>(٢)</sup>. قال أبو سعيد الخدري : هذه تقضي على كل آية في القرآن. ذكره البيهقي وحرب وغيرُهما . وقال عبد الله بنُ مسعود : و لَيأتينَّ على جهنم زمان ليس فيها أحد . وذلك بعد ما يلبثون فيها أحقاباً ه. وعن عمر ابن الخطاب وأبي هريرة مثلة . ذكره جاعة من المصنفين في السنة . وهذا يقتضي أن الدار لا يبقى فيها أحد هي التي يلبث فيها أهلها أحقاباً . وقال عبد الرحن بن زيد بنُ أسلم و أخبرنا الله بالذي يشاء لأهل الجنة فقال تعالى : ﴿ عطاءً غيرَ بحذوذ ﴾ <sup>(٢)</sup> ولم أسلم و أخبرنا الله بالذي يشاء لأهل الجنة فقال تعالى : ﴿ عطاءً غيرَ بعذوذ ﴾ <sup>(٢)</sup> ولم أسلم و أخبرنا الله بالذي يشاء لأهل الجنة فقال تعالى : ﴿ عطاءً غيرَ بدوذ ﴾ <sup>(٢)</sup> وليومَ من الدمتي بعضرُنا بيض وبالذي يشاء لأهل الجنة فقال تعالى : ﴿ عطاءً غيرَ بدوذ ﴾ المام الذار لا يبقى أبول الذي يشاء لأهل الجنة فقال تعالى الماء عبر الرحن بن زيد بن أسلم و أخبرنا الله بالذي يشاء لأهل الجنة فقال تعالى الماء من قوله : ﴿ ويومَ منها الذار بعضرا الذي الذي ألم النار علما الماء الم الم الما في مورة الأنعام من قوله : سماء الذي أن ربك حكم علم ﴾ <sup>(٤)</sup> إلى قوله : ﴿ يا معشراً الجن والإنس ألم يأتيكم رُسُلٌ شاء الله إن ربك حكم علم ﴾ <sup>(٤)</sup> إلى قوله : ﴿ يا معشراً الجن والإنس ألم يأتيم رُسُلٌ منهاء الله إن ربك حكم علم ﴾ <sup>(٤)</sup> إلى قوله : ﴿ يا معشراً الجن والإنس ألم يأتيكم رُسُلٌ الحياةُ الدنيا وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين ﴾ <sup>(٥)</sup> . وهذا خطاب للكفار من

- ٤) سورة الانعام الآية: ١٢٨.
- سورة هود الآيتان: ١٠٦ ٢٠٧٠.
   سورة الانعام الآية: ١٢٨.
- ۵) سورة الانعام الآية : ١٣٠ .
- (٣) سورة هود الآية : ١٠٨
- ٤٢٣

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT الجن والإنس من وجوه. أحدُها استكبارُهم منهم أي من إغوائهم وإضلالهم. وإنما استكبروا من الكفار . الثاني قولُه : ﴿وقال أولياؤهم من الإنس﴾ (١) وأولياؤهم هم الكفارُ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا الشياطينَ أُولياءَ للذين لا يؤمنون﴾ (٢) فحزبُ الشيطان هم أولياؤه. والثالثُ قولُه: ﴿ وشَهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين ﴾ (٢) . ومع هذا فقال: ﴿ النارُ مَثواكم خالدين فيها إلا ما شاء الله ﴾ (٢) . ثم ختم الآيةَ بقوله: إن ربك حكيم عليم \$ (أه) فتعذيبهم متعلقٌ بعلمه وحكمته. وكذلك الاستثناء صادرٌ عن علم وحكمة. فهو عليٌّ بما يفعلُ بهم حكيٌّ في ذلك. قالوا: وقد وردَ في القرآن أنه سبحانه إذا ذكر جزاء أهل رحمته وأهل غضبه معاً أبّد جزاء أهل الرحمة وأطلق جزاءَ أهل الغضب، كقوله: ﴿ فَأَمَّا الذينَ شَقُوا فَفِي النار لهم فيها زفيرٌ وشهيقٌ. خالدين فيها ما دامت السمواتُ والأرضُ إلا ما شاء ربُّك إن ربك فعالٌ لما يريد. وأما الذين سُعدوا ففي الجنة خالدين فيها ما دامت السموات والأرض إلا ما شاء ربك عطاءً غيرَ مجذوذ ﴾ (أ) وقوله: ﴿ إن الذين كفروا مِن أهل الكتاب والمشركين في نار جهنمَ خالدين فيها أولئك هم شرُّ البَرِية إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هُم خيرُ البريَّةِ. جزاؤهم عند ربَّهم جنَّاتُ عَدْن ِ تجري من تحتها الأنهارُ خالدين فيها أبداً رَضي اللهُ عنهم ورضُوا عنه ذلك لمن خشّي ربه 🗲 (٧) وقوله: ﴿ يومَ تبيضُّ وجوهٌ وتسود وجوة فأما الذين اسودت وجوهتهم أكفرتم بعد إيمانكم فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون. وأما الذين ابيضتْ وجوهُهم ففي رحمة الله هم فيها خالدون 🏈 (^). وقد يقرنُ بينهما في الذكر ويقضي لهم الخلودُ كقُولُه : ﴿ وَمَن يَعْصُ اللهَ وَرَسُولُه فإن له نارَ جهنمَ خالدين فيها أبداً ﴾ (١) وقوله: ﴿ ومَن يَعْص اللهَ ورسولُه ويتعدَّ حدودَه يُدخلُه ناراً خالداً فيها ﴾ (١٠) ولكنَّ مجرة ذِكر الخلود والتأييد لا يقتضي عدمَ النهاية ، بل الخلودُ هو المكتُ الطويلُ، كقولهم قيدٌ مخلَّد . وتأييدُ كل شيء بعسَبه. فقد يكون التأييدُ لمدة الحياة الدنيا. قال تعالى عن اليهود: ﴿ ولن يتمنَّوْه أبداً بما قَدَّمتْ

- (1) سورة الانعام الآية : ١٢٨.
- (٢) سورة الاعراف الآية : ٢٧.
- (٣) سورة الاعراف الآية : ١٣٠ .
- (٤) سورة الانعام الآية : ١٢٨.
- (٥) سورة الانعام الآية : ١٢٨.

- (٦) سورة هود الآية: ١٠٦.
- (γ) سورة البينة الآية : ۲.
- (٨) سورة آل عمران الآية : ١٠٦.
  - (٩) سورة الجن الآية : ٢٣.
  - (١٠) سورة النساء الآية: ١٤.

Jiel by registered version CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

أيديهم﴾ (١) ومعلومٌ أنهم يتمنونه في النار حيث يقولون: ﴿ يا مالكُ ليقض علينا ربَّكَ (٢) وإنما استفيد عدم انتهاء نعيم الجنة بقوله: ﴿ إِنَّ هَذَا لَرَزَقُنَا مَأَلَه مِن نَفاد **﴾** <sup>(7)</sup> وقوله: ﴿عطاءً غيرَ مجذوذ **﴾** <sup>(1)</sup> وقوله: ﴿لهم أجرُّ غير ممنون **﴾** <sup>(0)</sup> أي مقطوع، ومَن قال لا يُمَنُّ به عليهم فقد أخطأ أقبح الخطأ. ولم يجي مثلُ ذلك في عذاب أهل النار. وقوله عز وجل: ﴿وما هم بخارجَيْ من النار ﴾ (١) ﴿وما هم منهـا بِمُخْرَجِينَ ﴾ (٧) وقوله: ﴿ لا يُقضَى عليهم فيموتوا ولا يُخَفَّفُ عنهم من عذابها ﴾ (٨) وقوله تعالى: ﴿ كلما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها ﴾ () في موضعين من القرآن ، وقوله: ﴿ كَلَّمَا نَضِجتُ جَلُودُهم بدَّلْنَاهُ م جَلُوداً غَيرَها ﴾ (١٠) غيرُ مصروفٍ عن ظاهره، وحقيقتُه على الصحيح. وقد زعمتْ طائفةٌ أن إطلاقَ هذه الآيات مقيَّد بآيات التقييد بالاستثناء بالمشيئة، فيكون من باب تخصيص العموم. وهذا كأنه قولُ مَن قال مِن السلف في آية الاستثناء إنها تَقضي على كل وعيدٍ في القرآن. والصحيح أن هذه الآيات على عمومها وإطلاقها، ولكن ليس فيها ما يدلُّ على أن نفس الَّنار دائمةً بدوام الله لا انتهاء لها. هذا ليس في القرآن، ولا في السنة ما يدلُّ عليه بوجهٍ ما . وفرقٌ بين أن يكون عذابُ أهلها دائماً بدوامها وبين أن تكون هي أبدية لا انقطاعَ لها فلا تستحيلُ ولا تضمحل، فهذا شيءٌ وهذا شيء. لا يقال: فلا فرقَ على هذا بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة إذْ كَان كلٌّ منهاً يضمحل وينقطع، قيل: ما أظهرَ الفروقَ بينهما والأمرُ أبين من أن يحتاج إلى فرق . وأيضاً فعذابُ الدنيا ينقطعُ بموت المعذَّب وإقلاع العذاب عنه. وأما عذابُ الآخرة فلا يموتُ من استحقَّ الخلودَ فيه ولا يُقلعُ العذابُ عنه ولا يدفعُه عنه أحد ، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ عذابَ رِبِكَ لَواقعٌ ما لَه مِنَ دافع ﴾ (١١) وهو لازمٌ لا يفارِق. قال تعالى: ﴿ إِنَّ عذابها كانَ غراماً ﴾ (١٢) أي لازماً . ومنه سُمى الغريمُ غريماً ، لملازمة غريمه .

- (١) سورة البقرة الآية : ٩٥ .
- (٢) سورة الزخرف الآية : ٧٧.
  - (٣) سورة ص الآية : ٥٤.
- ٤) سورة هود الآية: ١٠٨.
- (٦) سورة الانشقاق الآية : ٢٥.
- (٦) سورة البقرة الآية : ١٦٧ .

- (٧) سورة الحجر الآية : ٤٨.
- (٨) سورة فاطر الآية: ٣٦.
- (٩) سورة السجدة الآية : ٢٠.
- (١٠) سورة النساء الآية: ٥٦.
- (١١) سورة الطور الآية : ٧.
- (١٢) سورة الفرقان الآية : ٦٥ .

فصل ؛ وأما الآثارُ في هذه المسألة فقال الطبراني : حدثنا عبدُ الرحن بن سلم حدثنا سهلُ بن عثان جدئنا عبدالله بن مسعر بن كدام عن جعفر بن الزبير عن القاسم عن أبي أمامة عن النبي يَتَالِمُ و ليأتين على جهنم يومَّ كأنها ورقٌ هاج واحرَّ تخفق أبوابها ». وقال حرب في مسائله: سألتُ إسحاق قلتُ: قولُ الله عز وجل ﴿ خالدين فيها ما دامت السمواتُ والأرضُ إلا ما شاء ربك ﴾ (١) قال: أتتْ هذه الآية على كل وعيد في القرآن. حدثنا عبدُ الله بن معاذ حدثنا معتمرُ بن سلبان قال: قال أبي: حدثنا أبو نضرة عن جابر ، أو أبي سعيد ، أو بعض أصحاب النبي علي الله قال: هذه الآية تأتي على القرآن كله إلا ما شاء ربك، إنه فعال لَما يريد. قَالَ المعتمر: قال: أيّ كلَّ وعيدٍ في القرآن. ثم تأوّل حرب ذلك فقال: معناه عندي والله أعلم أنها تأتي على كل وعيدٍ في القرآن لأهل التوحيد . وكذلك قولة ﴿ إلا ما شاء ربك ﴾ استثنى من أهل القبلة الذين يخرجون من النار . وهذا التأويلُ لا يصح، لأن الاستثناء إنما هو في وعيد الكفار ، فإنه سبحانه قال ﴿ يوم يأتِ لا تكلم نفسَّ إَلا بإذنه فمنهم شقى وسعيد . فأما الذين شقوا ففي النار ﴾ (٢) الآية . ثم قال: ﴿ وأما الذين سُعدوا ففي الجُنة ﴾ (٢) فأهلُ التوحيد من الـدَّيـن سُعـدوا وآيـة الانعـام صريحة في حق الكفار كما تقدم بيانه. قال حرب: وحدثنا عبيدُ الله بن معاذ حدثنا أبي ثنا شعبةُ عن أبي مليح سمع عمر بن ميمون يحدثُ عبدالله بن عمرو قال: 1 ليأتين على جهنم يومَّ تصطفقُ فيه أبوابُها ليس فيها أحدٌ وذلك بعدما يلبثون فيها أحقاباً . حدثنا عبيدُ الله ثنا أبي ثنا شعبة عن يحيى بن أيوب عن أبي زرعة عن أبي هريرة قال: أما الذي أقولُ إنه سيأتي على جهنم يوم لا يبقى فيها أحد، وقرأ ﴿فَأَمَا الذين شَقُوا فَفَى النارَ () الآية. قال عبيد الله: كان أصحابنا يقولون: يعنى بها الموحدين. وقد تقدم أن هذا التأويل لا يصح. وقال عبد بن حميد في تفسيره: أخبرنا سليانُ بن حرب حدثنا حماد بن سلمة عن ثابت عن الحسن قال: قال عمر ١٠ لو لبثَ أهلُ النار في النار بقدْر رمل عالج لكان لهم على ذلك يومّ يخرَّجون فيه ». وقال: أخبرنا حجاج بنُ منهال عن حماد بن سَّلمة عن حيدٍ عن الحسن أن عمر بن الخطاب قال: 1 لو لبث أهل النار عددَ رمل عالج لكان لهم يوم يخرجون فيه ؛ ورواهُ هذا الأثر أئمةٌ ثِقات كلُّهم. والحسنُ سمعه من بعض التابعين، ورواه غيرُ

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGHT

- (١) سورة هود الآية: ١٠٧.
- (٢) سورة هود الآية : ١٠٦.

- (٣) سورة هود الآية : ١٠٨.
- (٤) سورة هود الآية: ١٠٦.

Juied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

منكرٍ له. فدلَّ هذا الحديثُ أنه كان متداولاً بين هؤلاء الأئمة لا ينكرونه. وقد كانوا ينكرون على من خرج عن السنة أدنى شيء. ويروون الأحاديث المبطلة لفعله. وكان الإمامُ أحد يقول: وأحاديثُ حاد بن سلمة هي الشجا في حلوق المبتدعة، فلو كان هذا القولُ عندهم من المدع المخالفة للسنة والإجماع لسارعوا إلى رده وإنكاره.

وفي تفسير على بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله: ﴿ قَالَ النَّارُ مَثُواكُم خَالَدَيْنَ فيها إلا ما شاء الله إن ربَّك حكيمٌ عليم ﴾ (١) قال ولا ينبغي لأحد أن يحكم على الله في خلقه ولا ينزلهم جنةً ولا ناراً ، قال الطبري : وروى عن ابن عباس أنه كان يتأولُ في هذا الاستثناء أن الله جعل أمرَ هؤلاء في مبلغ عذابه إياهم إلى مشيئته وهذا التفسيرُ من ابن عباس يُبطل قول من تأول الآية على أن معناها سوى ما شاء الله من أنواع العذاب، أو قال: المعنى إلا مدة مُقامهم قبل الدخول من حين بُعثوا إلى أن دخلوا، أو أنها في أهل القبلة ﴿ وما ﴾ تعنى ﴿ من ﴾، أو أنها تعنى الواو، أي وما شاء الله، وهذه كلها تأويلاتٌ باردةٌ ركيكة لا تليقُ بالآية . ومن تأملها جزم ببطلانها . وقال السدّي في قوله تعالى: ﴿ لا بنين فيها أحقاباً ﴾ (٢) قال: سبعائة حُقب، كلُّ حقب سبعون سنة، كل سنةٍ ثلاثمائةٍ وستون يوماً، كلَّ يوم كألف يوم كألف سنةٍ مما تعدون. وتقييدُ لبثهم فيها بالأحقاب تقييدٌ غوله ﴿لا يذوقون فيها برداً ولا شراباً﴾ (٢) وأما مدةً مكثهم فيها فلا تُقدر بالأ قاب، وهذا تأويلٌ فاسد. فإنه يقتضي أن يكونوا بعد الأحقاب ذائقين للبرد والشراب. وقالت طائفةٌ أخرى: الآية منسوخةٌ بقوله ﴿وما هم منها بمخرجين﴾ (٤) وقوله ﴿ هم فيها خالدون﴾(٥) وهذا فاسدٌ أيضاً إن أرادواً بالنسخ الرفع، فإنه لا يد- في الخبر إلا إذا كان بمعنى الطلب. وإن أرادوا بالنسخ البيان فهو صحيح. وهو إ يدل على أن عذابهم دائم مستمر ما دامت باقيةً، فهم فيها خالدون، وما هم بمخرجي وهذا حق معلومٌ دلالةُ القرآن والسنة عليه. لكنَّ الشأنَ في أمر آخر، وهو أن النار أسة دائمةٌ بدوام الرب، فأين الدليلُ على هذا من القرآن أو السنة بوجهٍ من الوجوه. الت طائفة: هي في أهل التوحيد. وهذا أقبحُ مما قبله، وسياقُ الآيات يردّه رداً عِماً. ولما رأى غيرُهم بطلانَ هذه التأويلات قال: لا يدلّ

- سورة الأنعام الآية : ٢٨
  - (٢) سورة النبأ الآية : ٢٣.
  - (٣) سورة النبأ الآية : ٢٤ .
- . .

٤٨ : الحجر الآية : ٤٨ .

(٥) سورة البقرة الآية : ٣٩.

فر المعادية ذِكرُ الأحقاب على النهاية ، فإنها غيرُ مقدرة بالعدد ، فإنه لم يقلُ عشرةً ولا مائةً ، ولو قُدرت بالعدد لم يدل على النهاية إلا بالمفهوم ، فكيف إذا لم تُقدر ؟ قالوا : ومعنى الآية

أنه كلما مضى حُقب تبعه حُقب لا إلى نهاية. وهذا الذي قالوه لا تدلَّ الآية عليه بوجه. وقولهمُ إن الأحقاب فيها غيرُ مقدرةٍ فيقال: لو أريدَ بالآية بيانُ عدم انتهاء مدة العذاب لم يُقيد بالأحقاب، فإن ما لا نهاية له لا يُقال فيه هو باق أحقاباً ودهوراً وأعصاراً أو نحو ذلك. ولهذا لا يُقال ذلك في نعيم أهل الجنة. ولا يقالُ للأبديّ الذي لا يزولُ هو باق أحقاباً أو آلآفاً من السنين، فالصحابة أفهم لمعاني القرآن. وقد فهم منها عمرُ بن الخطاب خلافَ فهم هؤلاء، كما فهم ابنُ عباس من آية الاستثناء خلافٌ فهم أولئك. وفهمُ الصحابة في القرآن هو الغايةُ التي عليها المعوّل. وقد قال ابن مسعود د ليأتين على جهنم زمان تخفق أبوابها ليس فيها أحد وذلك بعدما يلبثون فيها أحقاباً». وقال ابن جرير: حديث عن المسيب عمن ذكره عن ابن عباس دخالدين فيها ما دامت السمواتُ والأرض إلا ما شاء ربك. قال: أمرَ الله النارَ أن تأكلهم. قال: وقال ابن مسعود: فذكره وقال: حدثنا محمد بن حميد ثنا جرير عن بيان عن الشعبي قال: د جهم أسرع الدارين عمراناً وأسرعُها خراباً ». قلت لا يدلُّ قولهُ أسرعُها خراباً على خراب الدار الأخرى كما في قولة تعالى ﴿ أُصحاب الجنة يومئذ خيرٌ مستقرأ وأحسنُ مقيلاً (() وقوله ﴿ آلله خيرٌ أما يشركون ﴾ () وقوله في الحديث: ( الله أعلى وأجلَّ. وقوله أسرعُها عمراناً يحتملُ معنيين أحدُها مسارعةُ الناس إلى الأعمال التي يدخلون بها جهناً وإبطاؤهم عن أعمال الدار الأخرى. والثاني أن أهلها يدخلونها قبل دخول أهل الجنة إليها، فإن أهلَ الجنة إنما يدخلونها بعد عبورهم على الصراط وبعد حبسهم على القنطرة التي وراءه، وأهلُ النار قد تبوأوا منازلهم منهاً، فإنهم لا يجوزون على الصراط ولا يُحبسون على تلك القنطرة. وأيضاً ففي الحديث الصحيح أنه دلما ينادي المنادي لتتبع كل أمة ما كانت تعبدُ فيتبعُ المشركون أوثانهم وآلهتهم فتتساقط بهم في النار ، وتبقى هذه الأمةُ في الموقف حتى يأتيها ربُّها عز وجل ويقول ألا تنطلقون حيُّ انطلق الناسُ، وقد ذكر الخطيبُ في تاريخه في ترجمةِ سهل بن عبيد الله بن داود بن سليان أبو نصر البخاري: حدثنا محمد بن نوح لجند سابوري: حدثنا جعفر بن محمد بن عيسى الناقد : حدثنا سهل بن عثمان : ثنا عبدالله بن مسعر بن كدام ، عن جعفر بن

(١) سورة الفرقان الآية : ٢٤.

٤٢٨

(٢) سورة النمل الآية : ٥٩.

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الزبير ، عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبي أمامة ، قال : قال رسولُ الله ﷺ ويأتي على جهنم يوم ما فيها من بني آدم أحدٌ ، تخفقُ أبوابُها كأنها أبواب الموحّدين ». وليس العمدةُ على هذا وحده فإن إسناده ضعيفٌ. وقد رُوي من وجهٍ آخرَ عن ابن مسعود ، وقد تقدم.

فصل: والذين قَطَعوا بأبدية النار وأنها لا تفنى لهم طرق:

أحدُها : الآياتُ والأحاديثُ الدالةُ على خلودهم فيها ، وأنهم لا يموتون وما هم منها بمخْرجين ، وأن الموت يُذبح بين الجنة والنار ، وأن الكفارَ لا يدخلون الجنةَ حتى يلجَ الجملُ في سم الخِياط ، وأمثالُ هذه النصوص . وهذه الطريقُ لا تدل على ما ذكروه . وإنما تدل أنها ما دامت باقيةً فهم فيها . فأين فيها ما يدلّ على عدم فنائها ؟

الطريقُ الثاني دعوى الإجماع على ذلك. وقد ذكرنا من أقوال الصحابة والتابعين ما يدل على أن الأمرَ بخلاف ما قالوا ، حتى لقد ادَّعني إجماعُ الصحابة من هذا الجانب استناداً إلى تلك النقول التي لا يُعلم عنهم خلافُها .

الطريقُ الثالثُ أنه كالمعلوم بالضرورة من دين الإسلام أن الجنةَ والنارَ لا تفنيان، بل هما باقيتان. ولهذا أنكرَ أهلُ السنة كلهم على أبي الهذيل وجهم وشيعتهما ممن قال بفنائها. وعدّوا أقوالهم من أقوال أهل البدع المخالفة لما جاء به الرسولُ. ولا ريبَ أن هذا من أقوال أهل البدع التي خرجوا بها عن السنة، ولكنْ من أين تصح دعوى العلم النظري أن النارَ باقيةٌ ببقاء الله دائمة بدوامه، فضلاً عن العلم الضروري. فأين في الأدلة الشرعية أو العقلية دليلٌ واحد يقتضي ذلك ؟

الطريقُ الرابعُ أن السنةَ المستفيضة أو المتواترة أخبرت بخروج أهل التوحيد من النار دون الكفار . وهذا معلومٌ من السنة قطعاً . وهذا الذي قالوه حق لا ريب فيه . ولكن أهل التوحيد خرجوا منها وهي باقية لم تفْنَ ولم تُعدم، والكفارُ لا يحصلُ لهم ذلك بل هم باقون فيها ما بقيتْ .

الطريقُ الخامس أن العقلَ يدلُّ على خلودِ الكفار فيها وعدم خروجهم منها، فإن نفوسهم غيرُ قابلة للخير، فإنهم لو خرجوا منها لعادوا كفاراً كما كانوا. وقد أشار تعالى إلى ذلك بقوله ﴿ولو رذوا لعادُوا لما نهُوا عنه﴾ (١) . وهذا يدلّ على غاية عتوَّهم

۲۸ - سورة الأنعام الآية : ۲۸ -

وإصرارهم وعدم قبول الخير فيهم بوجهٍ من الوجوه، فلا تصلحُ نفوسُهم الشريرةُ الخبيثةُ إلا للعذاب، ولو صلحت لصلحتْ على طول العذاب، فحيث لم يُؤثرُ عذابُهم تلك الأحقاب الطويلة في نفوسهم ولم يُطيبها عُلم أنه لا قابلية فيهم للخير أصلاً ، وإن أسبابَ العذاب لم تطفأ من نفوسهم فلا يطفأ العذابُ المترتبُ عليها . وهذه الطريقُ وإن أنكرت ببادىء الرأي فهي طريقٌ قويةٌ. وهي ترجعُ إلى طريق الحكمةِ وأن الحكمةُ التي اقتضتْ دخولهم هي التي اقتضت خلودهم. ولكنَّ هذه الطريقَ محرمٌ سلوكُها على نُفاة الحكمة وعلى مُثبتيها من المعتزلة والقدريةِ أما النفاةُ فظاهر . وأما المثبتةُ فالحكمةُ عندهم أن عذابهم لمصلحتهم. وهذا إنما يصح إذا كان لهم حالتان، حالة يعذبون فيها لأجل مصلحتهم، وحالةٌ يزولُ عنهم العذابُ لتحصل لهم تلك المصلحة. وإلا فكيف تكون مصلحتهم في عذاب لا انقطاع له أبداً . وأمَّا من يثبت حكمةً راجعةً إلى الرب تعالى فيمكنهم سلوكُ هذه الطريق، لكن يقال: الحكمةُ لا تقتضي دوام عذابهم بدوام بقائه سبحانه. وهو لم يُخبر أنه خلقهم لذلك. وإنما يُعذَّبون لغايةٍ محمودةٍ إذا حصلت حصل المقصودُ من عذابهم. وهو سبحانه لا يعذب خلقه سُدى وهو قادر على أن يُنشئهم بعد العذاب الطويل نشأة أخرى يجردةً عن تلك الشرور والخبائث والتي كانت في نفوسهم وقد أزالها طولُ العذاب. فإنهم خُلقوا قابلين للخير على الفطرة. وهذا القبولُ لازمُّ لخلقتهم، وبه أقرّوا بصانعهم وفاطرهم، وإنما طرأ عليه ما أبطل مقتضاه، فإنما زال ذلك الطارىء بالعذاب الطويل بقي أصلُ القبول بلا مُعارض. وأما قولهُ تعالى ﴿ ولو رُدوا لعادوا لما نُهوا عنه) فهذا قبلَ مثابرتهم للعذاب. قال تعالى ﴿ ولو ترى إذ وقفوا على النار فقالوا يا ليتنا نُردٌ ولا نكذب بآياتِ ربنا ونكون من المؤمنين. بل بدا لهم ما كانوا يُحفون من قبلٌ ولو رُدوا لعادوا لما نُهوا عنه وإنهم لكاذبون ﴾ (١) . فتلك الخبائثُ والشرورُ قائمةٌ بنفوسهم لم تُزلها النارُ فلو ردوا لعادوًا لقيام المقتضى للعود . ولكنْ أين أخبرَ سبحانه أنه لو ردَّهم بعد العذاب الطويل السرمدي لعادوا لما نهُوا عنه. وسر المسألة أن الفطرة الأصلية لا بد أن تعمل عملها كما عمل الطاريء عليها عمله. وهذه الفطرةُ عامةٌ لجميع بني آدم، كما في الصحيحين من حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ دما مِن مولودٍ إلا يُولدُ على الفطرة». وفي لفظٍ دعلى هذه الملة». وفي صحيح مسلم من حديث عِياض بن حماد المجاشعي عن النبي مُعَلَّمُهُ فيما يروى عن ربه

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

(1) سورة الأنعام الآية: ٢٧.

قال: 1 إني خلقتُ عبادي حُنفاء كلَّهم وإنهم أتتهم الشياطين فاحتالتهم عن دينهم وأمرتهمُ أن يشركوا بي ما لم أنزلْ به سلطاناً ، فاخبرَ أن الأصلَ فيهم الحنيفية ، وأنهم خُلقوا عليها، وأن صدّها عارضٌ فيهم باقتطاع الشياطين لهم عنها، فمن المتنع أن يعمل أثرُ اقتطاع الشياطين ولا يعمل أثرُ خلق الرحمن جلَّ جلاله عمله، والكلُّ خلْقُه سبحانه فلا خالق سواه، ولكن ذاك خلْقٌ يحبه ويرضاه ويُضاف أثرهُ إليه وهذا خلقٌ يبغضُهُ ويسخطه ولا يُضاف أثرهُ إليه، فإن الشرَّ ليس إليه والخيرَ كله في يديه. فإن قيل: فقد قال سبحانه ﴿ولو علم اللهُ فيهم خيراً لأسمعهم﴾ (١) وهذا يقتضى أنه لا قابلية فيهم ولا خير عندهم البتة، ولو كان عندهم لخرجوا به من النار مع الموحَّدين، فإنه سبحانه يخرجُ من النار من في قلبه أدنى مثقال ذرةٍ من خيرٍ ، فعلم أن هؤلاء ليس معهم هذا القدْرُ اليسيرُ من الخير، قيل: الخيرُ في هَذا الحديثِ هو الإيمانُ بالله ورسله كما في اللفظ الآخر وأدنى أدنى أدنى مثقال ذرةٍ من إيمان، وهو تصديقُ رُسله، والانقيادُ لهم بالقلب والجوارح. وأما الخيرُ في الآية فالمرادُ به القبولُ والزَّكاءُ ومعرفةُ قدر النعمة وشكر المنعم عليها. فلو علم الله سبحانه ذلك فيهم لأسمعهم إسماعاً ينتفَعون به، فإنه قَد سمعُوا سماعاً تقومُ به عليهم الحجةً. فتلك القابليةُ ذهب أثرُها، وتعطلت بالكفر والجحود، وعادت كالشيء المعدوم الذي لا ينتفع به. وإنما ظهر أثرها في قيام الحجة عليهم، ولم يظهر أثرُها في انتفاعهم بما عملوه وتيقنوه. فإن قيل: فالغلامُ الذي قتله الخضرُ طبع يوم طبع كافراً، وقال نوحٌ عن قومه ﴿ولا يلدوا إلا فاجراً كَفَّاراً ﴾ (٢). وفي الحديث الذي رواه الإمام أحمد والترمذي مرفوعاً وإن بني آدم خُلقوا على طبقات شتى، فمنهم من يولد مؤمناً ويحيا مؤمناً ويموتُ مؤمناً، ومنهم من يُولد كافراً ويحيا كافراً ويموتُ كافراً، الحديث، قيل: هذا لا يناقضُ كونه مولوداً على الفطرة، فإنه طُبع وولد مقدراً كفرهُ إذا عقل. وإلا ففي حال ولادته لا يعرف كفراً ولا إيماناً، فهي حالٌ مقدرةٌ لا مقارنة للعامل، فهو مُولودٌ على الفطرة ومولودٌ كافراً باعتبارين صحيحين ثابتين له، هذا بالقبول وإيثار الإسلام لو خُلى، وهذا بالفعل والإرادة إذا عقل. فإذا جعت بين الفطرة السابقةٍ، والرَّحةِ السابَقَةِ العاليةٍ، والحكمةِ البالغةِ، والغنى التام، وقرنْت بين فطرته ورحمته وحكمته وغناه تبين لك الأمر .

FOR QURĂNIC THOUGHT

(1) سورة الأنفال الآية : 27 .

amps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الطريقُ السادسُ قياسٌ دارِ العدل على دار الفضل، وأن هذه كما أنها أبديةٌ فالأخرى كذلك، لأن هذه تُوجب عدلَه، وعدلُه ورحمتُه مِن لوازم ذاته. وهذه الطريقُ غيرُ نافذة ، فإن العدلَ حقَّه سبحانه لا يجبُ عليه أن يستوفيَه ، ولا يلحقه بتركه نقصٌ ولا ذمَّ بوجهٍ من الوجوه. والفضلُ وعدُه الذي وَعدَ به عبادَه وأحقَّه على نفسه. والفرقُ بين الدارين من وجوهٍ عديدةٍ شرعاً وعقلاً . أحدُها أن الله سبحانه أخبرَ بأن نعيمَ الجنة مالَه مِن نفادٍ، وأن عطاءَ أهلها غيرُ مجذوذٍ وأنه غيرُ ممنون، ولم يجيءُ ذلك في عذاب أهل النار . الثاني أنه أخبر بما يدلُّ على انتهاء عذاب أهل النار في عدة آيات ا كها تقدم، ولم يخبرُ بما يدلّ على انتهاء نعيم أهل الجنة، ولهذا احتاج القائلون بالتأييد الذي لا انقطاعَ له إلى تأويل تلك الآياتِ، ولم يجيءْ في نعيم أهل الجنة ما يحتاجون إلى تخصيصِه بالتأويل. الثالثُ أن الأحاديث التي جاءت في انتهاء عذاب النار لم يجيءُ شيٌّ منها في انتهاء نعيم الجنة . الرابعُ أن الصحابَةَ والتابعين إنما ذكروا انقطاعَ العذاب ولم يَذكرْ أحدٌ منهم انقطاعَ النعيم. الخامسُ أنه قد ثَبتَ أن الله سبحانه يُدخل الجنة بلا عمل أصلاً بخلاف النار. السادسُ أنه سبحانه يُنشىء في الجنة خلقاً يمتعُهم فيها ولا ينشيءُ في النار خلقاً يعذَّبهم بها. السابع أن الجنةَ مِن مقتضَى رحمته والنارَ مِن مقتضَى غضبه. وأن الذين يدخلون النار أضعاف أضعاف الذين يدخلون الجنة، فلو دام عذابُ هؤلاء كدوام نعيم هؤلاء لَغلبَ غضبهُ رحمتَه فكان الغضبُ هو الغالب السابق، وهذا ممتنع. الثامنُ أن الجنة دارُ فضله والنارَ دارُ عدله، وفضلهُ يغلبُ عدلَه. التاسعُ أن النارَ دارُ استيفاء حقه الذي له، والجنة دارُ وفاء حقه الذي أحقَّه هو على نفسه، وهو سبحانه يترك حقَّه ولا يتركُ الحق الذي أحقَّه على نُفسه . العاشرُ أن الجنةَ هي الغايةُ التي خُلقوا لها في الآخرة، وأعمالَها هي الغايةُ التي خُلقوا لها في الدنيا، بخلافِ النار فإنه سبحانه لم يخلق خلْقَة للكفر به والإشراكِ، وإنما خلقهم لعبادته وليرحمهم. الحادي عشر أن النعيم مِن مُوجب أسمائه وصفاته والعذابَ إنما هو مِن أفعاله، قال تعالى: ﴿نبيٍّ عبادِي أَني أنا الغُفورُ الرحيمُ. وأن عذابي هو العذابُ الأليمِ﴾ <sup>(١)</sup> . وقال: ﴿ إِنَّ ربك لسريع العقاب وأن الله غفور رحيم ﴾ (٢) . وقال ﴿ اعلموا أن الله شديد العقاب وأن الله غفورٌ رحيم ﴾ (٢) . وما كان مِن مقتضى أسمائه وصفاته فإنه

- (١) سورة الحجر الآيتان: ٤٩ ؛ ٥٠.
   (٢) سورة الأعراف الآية : ١٦٧.
- (٣) سورة المائدة الآية : ٩٨ .

applied by registered version) FOR QURANIC THOUGHT

يدومُ بدوامه. فإن قيل: فإن العذاب صادرٌ عن عزته وحكمته وعدله، وهذه أسماءُ حُسني وصفاتُ كمالٍ فيدوم ما صدرَ عنها بدوامها ، قيل: لَعمر الله إن العذابَ صدرَ عن عزةٍ وحكمةٍ وعدل وانتهاؤه عند حصول المقصودِ منه يصدرُ عن عزةٍ وحكمةٍ وعدل ، فلم يخرج العذابُ ولا انقطاعُه عن عزته وحكمته وعدله ، ولكنْ عند انتهائه يكون عزةً مقرونةً برحةٍ، وحكمةً مقرونةً بجودٍ وإحسان وعفو وصفح، بالعزةُ والحكمةُ لم يزالا ولم ينقصا، بل صدَر جميعُ ما خَلقه ويخلقهُ وأمَّر به ويأمرُ به عن عزته وحكمته. الثاني عشرَ أن العذابَ مقصودٌ لغيرِه لا لنفسه، وأما الرحمةُ والإحسانُ والنعيمُ فمقصودٌ لنفسِه، فالإحسانُ والنعيمُ غايةٌ، والعذابُ والألمُ وسيلةٌ، فكيف يقاس أحدُهُما بالآخر. الثالثُ عشرَ أنه سبحانه أخبرَ أن رحمتَه وَسِّعتْ كلَّ شيء، وأن رحمتَه سَبقتْ غضبَه، وأنه كتبَ على نفسه الرحةَ، فلا بد أن تسَم رحتُه هؤلاء المعذَّبين، فلو بقُوا في العذاب لا إلى غايةٍ لم تسْعهم رحمتُه. وهذا ظاهرٌ جداً. فإن قيل: فقد قال سبحانه عَقِيبِها : ﴿ فَسَأَكْتُبُها للذِّين يتقون ﴾ (١) إلى آخر الآية يخرجُ غيرَهم منها لخروجهم مِن الوصف الذي يُستحق به، قيل: الرحمُّة المكتوبة لهؤلاء هي غيرُ الرحمةِ الواسعةُ لجميع الخلق، بل هي رحةٌ خاصةٌ خصَّهم بها دون غيرهم، وكَتبُّها لهم دون مَن سواهم، وهم أهلُ الفلاَّح الذين لا يعذَّبون، بل هم أهلُ الرحمة والفوزُ والنعيم. وذكر الخاصَّ بعد العام استطراداً . وهو كثيرٌ من القرآن. بل قد يستطردُ مِن الخاصَّ إلى العام، كقوله: ﴿ هو الذي خَلَقَكُم مِن نفس واحدةٍ وجَعل منها زوجَها ليسكنَ إليها فلما تغشاها حملتْ حَملاً خفيفاً فمرّتْ به فلما أُثقلتْ دعَوَا اللهَ ربَّهما لئن آتيتنا صالحاً لنكونن من الشاكرين. فلما آتاهما صالحاً جَعَلا له شركاءَ فيما آتاهما فتعالى الله عما يشركون ﴾ (٢) فهذا استطرادٌ مِن ذِكْر الأسويس إلى ذِكر الذرية. ومِس الاستطراد قولُه: ﴿ولقد زيَّنا السماءَ الدنيا بمصابيح. وجعلنَّاها رُجوماً للشياطين﴾(٢) فالتي جُعلتُ رجوماً ليست هي التي زُينت بها السهاء ، ولكن استطردَ مِن ذِكر النوع إلى نوع آخر وأعاد ضميرَ الثاني على الأول لدخولها تحت جنس واحد . فهكذا قولُه : ورحتى وسعت كلُّ شيء فسأكتُبها للذين يَتقون (<sup>1)</sup> فالمكتّوبُ للذين يتقون نوعٌ خاص من الرحمة الواسعة. والمقصودُ أن الرحمةَ لا بد أن تسمّ أهلَ النار، ولا بد أن

- سورة الاعراف الآية : ١٥٦.
- (٢) سورة الاعراف الآية : ١٨٩ .
- (٣) سورة الملك الآية : ٥.
- (٤) سورة الاعراف الآية : ١٥٦ .

تنتهيَ حيثُ ينتهي العلم، كما قالت الملائكةُ: ﴿رَبَّنا وسِعْتَ كُلَّ شيء رحمةً وعلمًا ﴾ (١) الرابعُ عشرَ أنه قد صحّ عنه عَلَيْهِ حديثُ الشفاعة، قولُ أولي العزم « إن ربي قد غضبَ اليومَ غضباً لم يغضبْ قبله مثلَه، ولن يغضبَ بعده مثلَه، وهذا صريحٌ في أن ذلك الغضبَ العظيمَ لا يدومُ. ومعلومٌ أن أهلَ النار إنما دخلوها بذلك الغضب، فلو دام ذلك الغضبُ لدام عذابُهم، إذْ هو موجّبُ ذلك الغضب. فإذا رضى الربُّ تبارك وتعالى وزال ذلك الغضبُ زال موجَّبُه. وهذا كما أن عقوباتِ الدنيا العامةَ وبلاءَها أثار غضبه، فإذا استمرّ غضبُه استمر ذلك البلاء . فإذا رضيّ وزال غضبُه زال البلاء وخَلْفته الرحة. الخامسُ عشرَ أن رضاه أحبُّ إليه مِن غضبه، وعفوَه أحبُّ إليه من عقوبته، ورحمَّه أحبُّ إليه من عذابه، وعطاءه أحبُّ إليه مِن منعه. وإنما يقعُ الغضبُ والعقوبةُ والمنع بأسباب تناقضُ موجَبَ تلك الصفاتِ والأسماء. وهي سبحانه كما يحبُّ أساءَه وصفاته يجبّ آثارَها وموجبَها كما في الحديث أنه: ( وترّ يجبّ الوترّ ، جميلٌ يجب الجمالَ، نظيفٌ يحبُّ النظافةَ، عَفُوْ يحب العفو ، وهو شَكورٌ يحب الشاكرين، عليٌّ يحب العالمين، جوادٌ يحب أهلَ الجود، حتى ستيرٌ يحب أهلَ الحباء والستر، صبورٌ يحب الصابرين، رحيمٌ يحب الرحماءَ. فهو َيَكرهُ ما يضادّ ذلك. وكذلك كَرة الكفرَ والفسوقَ والعصيَّانَ والظلمَ والجهلَ، لمضادةِ هذه الأوصاف لأوصاف كهاله الموافقةِ لأسائه وصفاتهٍ. ولكنْ يريدة سبحانه لاستلزامه ما يحبه ويرضاه، فهو مرادٌّ له إرادةَ اللوازم المقصودةِ لغيرها، إذْ هي مُفضيةٌ إلى ما يحب، فإذ حصلَ بها ما يحبه وأدتْ إلى الغاية المقصودة له سبحانه لم تبقَّ مقصودةً لا لنفسِها ولا لغيرِها، فتزولُ ويخلفها أضدادُها التي هي أحبَّ إليه سبحانه منها وهي موجَّب أسائه وصفاته . فإن فهمتَ سرَّ هذا الوجه وإلا فجاوزه إلى ما قبله ، ولا تعجَّلْ بإنكاره.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

هذا وسر المسألة أنه سبحانه حكمٌ رحيم إنما يخلقُ بحكمة ورحمة . فإذا عذّبَ مَن يعذَّبُ لحكمةٍ كان هذا جارياً على مقتضاها . كما يوجد في الدنيا من العقوبات الشرعية والقدرية من التهذيب والتأديب والزجر والرحمة واللطف ما يزكّي النفوس ويطيّبها ويمحصها ويخلّصها من شرها وخَبثها . والنفوسُ الشريرةُ الظالمةُ التي لو رُدتُ إلى الدنيا قبل العذاب لعادت لما نُهيت عنه لا يصلحُ أن تسكنَ دارَ السلام التي تنافي الكذب والشر والظام . فإذا عُذبت هذه النفوسُ بالنار عذاباً يخلصُها من ذلك الشر

(١) سورة غافر الآية : ٧.

ويُخرج خَبَّنها كان هذا معقولاً في الحكمة، كما يوجد في عذاب الدنيا وخلق من فيه شر يزول بالتعذيب من تمام الحكمةِ. أمّا خلقُ نفوس شريرة لايزولُ شرها البتةَ، وإنما خُلقتْ للشر المحض وللعذاب السرمدِ الدائم بدوام خالقها سبحانه، فهذا

لا تَظهرُ موافقُته للحكمة والرحمة، وإن دُخُلَ تحت القدرة فدخولُه تحت الحكمة والرحة ليس بالبيّن. فهذا ما وصلَ إليه النظرُ في هذه المسألة التي تكعُّ فيها عقولُ العقلاء.

وكنتُ سألتُ شيخَ الإسلام قدّس اللهُ روحه فقال لي: هذه المسألة عظيمةٌ كبيرةٌ ولم يُجبْ فيها بشيء، فمضى على ذلك زمنٌ حتى رأيتُ في تفسير عبد بن حميد الكثي بعضَ تلكُ الآثار التي ذكرتُ، فأرسلتُ إليه الكتابَ وهو في مجلسه الأخير، وعلَّمتُ على ذلك الموضع، وقُلتُ للرسول: قل له: هذا الموضعُ يَشْكُلُ عليه ولا يَدري ما هو، ِ فَكَتَب فَيها مَصْنَفَه المشهورَ زَحَةُ الله عليه. فمن كانَ عنده فضلُ علم فليُحْدثه، فإنَّ فوق كل ذي علم عليًّا . وأنا في هذه المسألة على قول أمير المؤمنين علَّى بن أبي طالب رضي الله عنه، فإنه ذَكر دخولَ أهل الجنة الجنةَ وأهل النارِ النارَ، ووَصفَ ذلك أحسَنَ صفةٍ. ثم قال: ( ويفعلُ اللهُ بعد ذلك في خَلْقه ما يَشاء ). وعلى مذهب عبدِالله ابن عباس رضي الله عنها حيث يقول: ٩ لا ينبغي لأحدٍ أن يحكمَ على الله في خَلْقه ولا ينزلهم جنةً ولا ناراً ٢. وذكر ذلك في تفسير قولهُ: ﴿ قال النارُ مَثُواكم خالدين فيها إلا ما شاء الله ﴾ (١) . وعلى مذهب أبي سعيد الخدري حيث يقول: و انتهى القرآنُ كلُّه إلى هذه الآية : ﴿ إِنَّ رَبِّكَ فَعَّالٌ لمَّا يَرِيدُ ﴾ (٢) وعلى مذهب قتادة حيث يقولُ في قوله : ﴿ إِلا ما شاء ربُّكُ ﴾ (٢) اللهُ أعلمُ بتبيينه على ما وقَعَتْ. وعلى مذهب ابن زيد حيث يقولُ: • أخبرنا اللهُ الذي يشاء لأهل الجنة فقال: ﴿ عطاءً غيرَ مجذوذٍ ﴾ (<sup>،)</sup> ولم يخبرُنا بالذي يشاء لأهل النار ». والقولُ بأن النار وعذابَها دائمٌ بدوام الله خبر عن الله بما يفعله، فإنْ لم يكن مطابقاً لخبره عن نفسِه بذلك وإلا كان قولاً عليه بغير علم، والنصوصُ لا تُفهِمُ ذلك . والله أعلم.

فصل: وها هنا مذاهبُ أخرى باطلة . منها قولُ مَن قال إنهم يُعذَّبون في النار مدةً لُبثهم في الدنيا . وقولُ مَن قال: إنها تتقلبُ عليهم طبيعةً ناريةً يلتذّون بها كما يلتذَ

سورة الأنعام الآية: ١٢٨.
 سورة هود الآية: ١٢٨.
 سورة هود الآية: ١٠٢.
 سورة هود الآية: ١٠٢.

All by collected wards C E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

صاحبُ الجرب بالحك. وقولُ مَن يقولُ إنها تفنى هي والجنةُ جيعاً ويعودان عَدماً. وقولُ مَن يقولَ تفنى حركاتُها ويَبقَى أهلُها في سكون دائم. ولم يُوفق للصواب في هذا الباب غيرُ الصحابة ومَن سلكَ سبيلَهم وبالله التوفيق.

فصل: فإن قيل: فما الحكمةُ في كون الكفار أكثرَ من المؤمنين، وأهل النار أضعافَ أضعافٍ أهل الجنبة، كما قسال تعمالي: ﴿ومما أكثرُ الناس ولسو حَرَّصتَ ا بمؤمنين » <sup>(۱)</sup> وقال: ﴿وقليلٌ مِن عبادي الشَّكور ﴾ <sup>(۲)</sup> وقال: ﴿ إِلَّا الَّذِين آمنوا وعملوا الصالحاتِ وقليلٌ ما هُم﴾ (٢) وقال: ﴿وإن تطعْ أكثرَ مَن في الأرض يُضلُّوك عن سبيل الله ﴾ (٢) وبَعْثُ النار مِن كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعون وواحدٌ إلى الجنة ، وكيف نَشَأ هذا عن الرحمةِ الغالبة وعن الحكمة البالغة، وهلَّ كان الأمرُ بالضد مِن ذلك؟ قيل: هذا السؤالُ مِن أظهر الأدلة على قول الصحابة والتابعين في هذه المسألة، وأن الأمرَ يعودُ إلى الرحمة التي وُسِعتْ كلَّ شيء وسبقت الغضبَ وغلبتُه،وعلى هذا فاندفع السؤالُ بالكلية. ثم نقول: المادة الأرضيَّةُ اقتضتْ حصولَ التفاوتِ في النوع الإنساني كما في المسند والترمذي عنه ﷺ : ﴿ أَنَ اللَّهُ خَلَقَ آدمَ مِن قَبِضَةٍ قَبَّضُهَا مَنَّ جميع الأرض فكان منهم الخبيثُ والطيبُ والسهلُ والحزْنُ، وغير ذلك، فاقتضتْ مادةً النوع الإنساني تفاوتُهم في أخلاقهم وإراداتهم وأعمالهم، ثم اقتضتْ حكمةُ العزيز الحكيم أن ابتلَى المخلوقَ مِن هذه المادةِ بالشهوة والغضب والحب والبغض ولوازمها، وابتلاء بعدوّه الذي لا يألوه خبالاً ولا يغفلُ عنه، ثم ابتلاء مع ذلك بزينة الدنيا وبالهوى الذي أمر بمخالفته . هذا على ضَعفه وحاجته . وزيَّن له حبَّ الشهواتِ من النساء والبنين والقناطير المقنطرةٍ من الذهب والفضةٍ والخيل المسوَّمةٍ والأنعام والحرث رأمرَه بترك قضاء أوطاره وشهواته في هذه الدار الحاضرة العتيدة المشاهدةِ إلى دار أخرى غايتُه إنما تحصلُ فيها بعد طيّ الدنيا والذهاب بها. وكان مقتضَى الطبيعةِ الإنسانية أن لا يثبتَ على هذا الابتلاء أحدٌ ، وأن يذهبَ كلُّهم مع مَيْل الطبع ودواعي الغضب والشهوة فلم يَحُلُّ بينهم وبين ذلك خالقُهم وفاطرُهم، بل أرسلَ إليهم رسلَه، وأنزر، عليهم كتبه، وبيّن لهم مواقعَ رضاه وغضبه، ووَعَدهم على مخالفةٍ هواهم وطبائعهم أكملَ اللذات في دار النعيم، فلم تَقْوَ عقولُ الأكثرين على إيثار الآجل المنتظر

(١) سورة يوسف الآية : ١٠٣.

(٢) سورة سبأ الآية: ١٣.

(٣) سورة ص الآية : ٢٤.
 (٤) سورة الانعام الآية : ١١٦.

وَفَنَيْتَا الْأَنْتَا الْمَنْتَا الْمُنْتَا الْمُعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ Ined by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بعد زوال الدنيا على هذا العاجل الحاضرِ المشاهَد، وقالوا: كيف يُباع نَقْدٌ حاضرٌ وهو قَبْضُ اليد بنسيئةٍ مؤخرة وعُدنا بحصولها بعد طيّ الدنيا وخرابِ العالم، ولسانُ حالِ أكثرهم يقول:

خُذْ ما تـراه ودَعْ شيئاً سمعتَ بـه

فساعَدَ التوفيقُ الإلهيُّ مَن عَلَمَ أنه يصلح لمواقع فضله فأمدّه بقوةٍ إيمان وبصيرة رأى في ضوئها حقيقة الآخرة ودوامَها وما أعد الله فيها لأهل طاعته وأهل معصيته، ورأى حقيقةَ الدنيا وسرعةَ انقضائها وقلة وفائها وظلمَ شركائها ، وأنها كما وَصَفها الله سبُحانه لعبَّ ولهوَّ وزينةٌ وتفاخر بين أهلها وتكاثرٌ في الأموال والأولادِ، وأنها كغيثٍ أعجبَ الكفارَ نباتهُ ثم يهمجُ فتراه مصفَّراً ثم يكون حُطاماً. فنشأنا في هذه الدار ونحن منها وبنوها لا نألفُ غيرَها . وحكمت العاداتُ وقَهَر سلطانُ الهوى . وساعدَه داعي النفوس وتقاضاه موجّب الطباع. وغَلّب الحسّ على العقل، وكانت الدولة له، والناسُّ على دين الملك. ولا ريبَ أن الذِّي يخرقُ هذه الحجبَ، ويقطعُ هذه العلائقَ، ويخالفُ العوائدَ، ولا يستجيبُ لدواعي الطبع، ويعصِي سلطانَ الهوى لا يكونُ إلا الأقلّ. ولهذا كانت المادةُ النارِية أقلَّ اقتضاءً لهذا الصنف مِن المادة الترابيةِ، لخفةٍ النار وطيشها، وكثرةِ نقلتها وسرعةٍ حركتها وعدم ثباتها، والماء المادةُ الملكيةُ فتربه مِن ذلك. فلذلك كان المخلوق خيراً كله. فالعقلاء المخاطبون مخلوقون مِن هذه المواد الثلاث. واقتضت الحكمةُ أن يكونوا على هذه الصفةِ والخِلقةِ . ولو كانوا على غير ذلك لم يحصلْ مقصودُ ّ الامتحان والابتلاء وتنوع العبودية وظهورِ آثارِ الأساء والصفات. فلو كان أهلُ الإيمان والخير هم الأكثرين الغالبين لفاتت مصلحة الجهاد وتوابعه التي هي مِن أجل أنواع العبودية، وُفات الكمالُ المترتبُ على ذلك. فلا أحسُ مما اقتضاهُ حكَّمةُ أحكم الحاكمين في المخلوق مِن هذه المواد . ثم إنه سبحانه يُخلِّصُ ما في المخلوق من تينكُ المادتين من الخبث والشر ويمحّصه، ويستخرج طيّبه إلى دار الطيبين، ويلقى خبيثة ّ حيث تُلقَى الخبائثُ والأوساخ. وهذا غايةُ الحكمةِ كما هو الواقع في جواهر المعادن المنتفع بها من الذهب والفضة والحديد والصفر . فخلاصةُ هذه المواد وطيبُها أقلُّ مِن وَسَخهاً وخَبَثها. والناسُ زَرْعُ الأرض والخيرُ الصافي من الزرع بعد زوانه وقصله وقصفه وتبنه أقلُّ من بقية الأجزاء. وتلك الأجزاء كالصور له والوقاية، كالحطب والشوك للثمر ، والتراب والحجارة للمعادن النفيسة .

فصل: الوجهُ السابعٌ والثلاثون قولُه: وأيُّ حكمةٍ في تسليط أعدائه على أوليائه يسومونهم سوءَ العذاب. فكمْ لله في ذلك مِن حكمٍ باهرةٍ. مِنها حصولٌ محبوبه من عبودية الصبر والجهاد ، وتحملُ الأذى فيه والرضى عنه في السرّاء والضرّاء ، والثباتُ على عبوديته وطاعته مع قوة المعارض وغَلَبته وشوكته ، وتمحيصُ أوليائه مِن أحكام البشرية ودواعي الطباع ببذل نفوسهم له وأذى أعدائه لهم، وتمييزُ الصادق من الكاذب، ومَن يريده ويعبده على جميع الحالات ممن يعبدهُ على حَرْف. وليحصلَ له مرتبةُ الشهادة التي هى مِن أعلى المراتب. ولا شيءَ أبرُّ عند الحبيب مِن بذل محبةٍ نفسه في مرضاته ومجاهدةِ عدوه. فكم لله في هذا التسليط مِن نعمةٍ ورحةٍ وحكمةٍ. وإذا شئتَ أن تعلَّم ذلك فتأمل الآياتٍ من أواخر آل عمران من قوله : ﴿قد خَلَتْ مِن قبلكم سُننَّ﴾ (١) إلى قوله : ﴿ إنما ذلكم الشيطانَ يخوَّفُ أولياءَه فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين ﴾[1] إلى قوله : ﴿ ما كان الله ليدر المؤمنين على ما أنتم عليه حتى يميزَ الخبيثَ مِن الطيب ﴾ (٢) . فكان هذا التمييزُ مِن بعض حِكم ذلك التسليط. ولولا ذلك التسليطُ لم تظهرُ فضيلةُ الصبر والعفو والحكم وكَظْم الغيظ، ولا حلاوةُ النصر والظفرِ والقهر، فإن الأشياء يظهرُ حسنُها بأصدَادها . ولولا ذلك التسليطُ لم تستوجب الأعداء المحقَّ والاهانة والكبتَ. فاستخرجَ ذلك التسليطُ مِن القوة إلى الفعل ما عند أولياءه، فاستحقوا كرامتَهم عليه، وما عند أعدائه فاستحقوا عقوبتَهم عليه، فكان هذا التسليطُ ا مما أظهرَ حكمتَه وعزتَه ورحتَه ونعمتَه في الفريقين، وهو العزيزُ الحكيم.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الوجهُ الثامنُ والثلاثون قوله: وأيَّ حكمة في تكليف الثَّقلين وتعريضِهم بذلك للعقوبة وأنواع المشاق؟ فاعلم أنه لولا التكليفُ لكان خلقُ الإنسان عبثاً وسُدى. والله يتعالى عن ذلك. وقد نزَّه نفسه عنه كما نزَّه نفسه عن العيوب والنقائص. قال تعالى أفحسبتم أنما خلقناكم عبثاً وأنكم إلينا لا ترجعون﴾ <sup>(1)</sup> وقال ﴿ أيَحسبُ الإنسانُ أن يترك سُدى﴾ <sup>(م)</sup> قال الشافعي ولا يؤمر ولا يُنهى». ومعلومٌ أنَّ ترك الإنسان كالبهائم مهملاً معطلاً مضاد للحكمة. فإنه خُلق لغايةٍ كماله، وكمالهُ أن يكون عارفاً بربه محباً له قائماً بعبوديته. قال تعالى: ﴿ وما خلقتُ الجَنَّ والإِنسَ إِلا ليعبدون ﴾ <sup>(1)</sup>

(۱) سورة آل عمران الآية : ۱۳۷ .
 (۲) سورة آل عمران الآية : ۱۷۵ .

(٣) سورة آل عمران الآية : ١٧٩.

- (٤) سورة المؤمنون الآية : ١١٥.
  - (٥) سورة القيامة الآية : ٣٦.
- (٦) سورة الذاريات الآية : ٥٦.

وقال ﴿ لتعلموا أن الله على كل شيء قديرٌ وأن الله قد أحاط بكل شيء عِلماً ﴾ (١) وقال ﴿ذلك لتعلموا أن الله يعلم ما في السمواتِ وما في الأرض وأن الله بكل شيء عليم (٢) فهذه المعرفة وهذه العبودية هما غاية الخلسق والأسر ، وهما أعظم كمال الإنسان. واللهُ تعالى من عنايته به ورحمته له عرضه لهذا الكمال وهيأ له أسبابه الظاهرة والباطنة ، ومكّنه منها . ومدارُ التكليف على الإسلام والإيمان والإحسان ، وهي ترجعُ إلى شكر المنعم، كلها دقيقها وجليلها منه وتعظيمه وإجلاله، ومعاملته بما يليقُ أن يُعاملَ به، فنذكر آلاؤه ونَشكر فلا يكفر، ويُطاع فلا يُعصى، ويُذكر فلا ينسى، هذا مع تضمن التكليف لاتصاف العبد بكل خُلق جميل، وإثباته بكل فعل جميل وقول سديد ، واجتنابه لكل خُلق سيء وترك كل فعل قبيح وقول زور . فتكليفة متضمنَّ لمكارم الأخلاق، ومحاسن الأفعال، وصدق القول، والإحسان إلى الخليقة، وتكميل نفسه بأنواع الكمالات، وهجْر أضداد ذلك والتنزه عنها، مع تعريضه بذلك التكليف للثواب الجزيل الدائم، ومجاورة ربه في دار البقاء. فأيُّ الأمرين أليقُ بالحكمة، هذا أو إرسالهُ هملاً كالخيلُ والبغال والحمير يأكلُ ويشربُ وينكعُ كالبهائم؟ أيقتضي كمالهُ المقدسُ ذلك؟ ﴿ فتعالى اللهُ الملكُ الحق لا إله إلا هو ربُّ العرش الكريم ﴾ (٢) وكيف يليقُ بذلك الكهال طيٌّ بساطٍ الأمر والنهي والثواب والعقاب وترك إرسال الرسل وإنزال الكتب وشرع الشرائع وتقرير الأحكام؟ وهل عرف الله من جور عليه خلاف ذلك؟ وهل ذلك إلا من سوء الظن به؟ قال تعالى: ﴿وما قدروا الله حقَّ قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء ﴾ () فحُسنُ التكليف في العقول كحُسن الإحسان والإنعام والتفضل والطول. بل هو من أبلغ الإحسان والإنعام. ولهذا سمّي سبحانه ذلك نعمة ومنة وفضلاً ورحمةً. وأخبر أن الفرح به خبرٌ من الفرح بالنعم المشتركة بين الأبرار والفجار . قال تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بِدَلُوا نَعْمَةَ اللَّهُ كَفَراً ﴾ (٥) فنعمةُ الله ها هنا نعمتهُ بمحمد ﷺ وما بعثه به من الهدى ودين الحق. وقال ﴿ لقد منَّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياتهِ ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين (١) وقال تعالى ﴿ هو الذي بعث في

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

- (١) سورة الطلاق الآية : ١٢.
- (٢) سورة المائدة الآية : ٩٧ .
- (٣) سورة المؤمنون الآية : ١١٦ .
- (٤) سورة الأنعام الآية : ٩١ .
- (A) سورة ابراهيم الآية : ٢٨.
- (٦) سورة آل عمران الآية : ١٦٤ .

|     | 0 MSSM 0    |
|-----|-------------|
| eei | 9 <b></b> 3 |
| JST |             |
| HT  | 0 10315 0   |

الأمين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمُهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبلُ لفي ضلال مبين. وآخرين منهم لما يلحقوا بهم وهو العزيزُ الحكم ذلك فضلُ الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم (<sup>(1)</sup> وقال ﴿وما أرسلناك إلا ر-نة للعالمين <sup>(1)</sup> وقال ﴿قُل بفضل الله وبرحَته فبذلك فليفرحوا هو خيرٌ مما يجْمعون ﴾ <sup>(1)</sup> وقال ﴿اليوم أكملتُ لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيتُ لكم الإسلام ديناً ﴾ <sup>(2)</sup> وقال ﴿واذكروا نعمة الله عليكم وما أنزلَ عليكم من الكتاب والحكمة يعظكم به ﴾ <sup>(ه</sup> وقال ﴿واعلموا أن فيكم رسولَ الله لو يُطيعكم في كثير من الأمر لعنمٌ ولكن الله محبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكره إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون. فضلاً من الله ونعمة والله عليم حكم ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال لرسوله ﴿وأنزل الله عليك والفضل في الحقيقة إلا ذلك وتوابعه وتمرته في القلوب والأبدان في الدنيا والآخرة ؟ وهل في العقول السليمة والفطر المستقيمة أحسن من ذلك وأليقُ بكمال الرب وأسرائه عليك

plied by registered version) CE GHAZI TRU FOR QURANIC THOUG

الوجة التاسعُ والثلاثون قولة في مناظرة الأشعري للجبائي في الإخوة الثلاثة الذين مات أحدُهم صغيراً وبلغ الآخر كافراً والثالثُ مسلماً إنها مناظرةً كافيةً في إبطال الحكمة والتعليل ورعاية الأصلح. فلعمرُ الله إنها مبطلةً لطريقة أهل البدع من المعتزلة والقدرية الذين يوجبون على ربهم مراعاة الأصلح لكل عبد وهو الأصلحُ عندهم، فيشرعون له شريعةً بعقولهم، ويحجرون عليه ويحرّمون عليه أن يخرج عنها، ويوجبون عليه القيام بها، وكذلك كانوا من أحق الناس وأعظمهم تشبيهاً للخالق بالمخلوق في أفعاله، وأعظمهم تعطيلاً عن صفات كماله، فنزهوه عن صفات الكمال وشبهوه بخلقه في الأفعال، وأدخلوه تحت الشريعة الموضوعة بآراء الرجال، وسمَّوا ذلك عدلاً وتوحيداً بالزور والبهتان. وتلك تسميةً ما أنزل الله بها من سلطان. فالعدل قيامة بالقسط في أفعاله، والتوحيدُ إثباتُ صفات كماله (شهد الله أنه لا إله هوَ والملائكةً

- (١) سورة الجمعة الآيتان: ٢، ٣.
- (٢) سورة الأنبياء الآية: ١٠٧.
- (٣) سورة يونس الآية : ٥٨.
  - (٤) سورة المائدة الآية: ٣.

- (0) سورة البقرة الآية : ٢٣١ .
- (٦) سورة الحجرات الآية: ٧.
- (γ) سورة النساء الآية : ۱۱۳.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم. إن الدين عند الله الإسلام ﴾ (١) فهذا العدلُ والتوحيدُ الذي جاء به المرسلون. وذلك التوحيدُ والعدلُ الذي جاء به المعطّلون.

والمقصودُ أن هذه المناظرة وإنْ أبطلت قول هؤلاء وزلزلتْ قواعدهم فإنها لا تبطل حكمة الله التي اختص بها دون خلقه، وطوى بساط الإحاطة بها عنهم، ولم يطلعهم منها إلا على ما نسبته إلى ما خفى عنهم كقطرةٍ من بحار الدنيا. فكم لله سبحانه من حكمة في ذلك الذي أخرمه صغيراً ، وحكمة في الذي مدَّ له في العمر حتى بلغَ وأسلم، وحكمةٍ في الذي أبقاه حتى بلغ وكفر. ولو كان كل من علم أنه إذا بلغ يكُفر يخترمهُ صغيراً لتعطل الجهادُ والعبودية التي يحبها اللهُ ويرضاها، ولم يكن هناك مُعارض وكان الناسُ أمةً واحدةً، ولم تظهر آياتهُ وعجائبه في الأمم، ووقائعهُ وأيامه في أعدائه، وإقامةُ الحجج وجدالُ أهل الباطل بما يُدحض شُبهتهم وينصر الحقَّ ويظهره على الباطل، إلى أضعاف أضعافٍ ذلك من الحكم التي لا يحصيها. إلا الله. والله سبحانه يحبُّ ظهور أسمائه وصفاته في الخليقة. فلو اخترم كلٌّ من علم أنه يكفر إذا بلغ لفات ذلك . وفواتة منافٍ لكمال تلك الأسماء والصفات واقتضائها لآثارها . وقد تقدَّم بسط ذلك أتم من هذا.

الوجة الأربعون قولة إنه سبحانه ردّ الأمرَ إلى محض مشيئة بقوله ﴿يعذب من يشام ويرحم من يشاء ﴾ (٢) وقوله ﴿ فيغفرُ لمن يشام ويعذبُ من يشاء ﴾ (٢) وقوله فإنَّ الله يضلّ من يشاء ويهدي من يشاء 
(1) وقوله ﴿ لا يسأل عما يَفعل كله حق، ولكنْ أين فيه ابطالٌ حكمته وحده والغايات المحمودة المطلوبة بفعله، وأنه لا يفعلُ شيئًا لشيء، ولا يأمر بشيء لأجل شيء ولا سبب لفعله ولا غاية ؟ أفترى أصتحاب الحكمة والتعليل يقولون إنه لا يفعل بمشيئته، أو إنه يُسأل عما يفعل. بل يقولون إنه يفعلُ بمشيئته مقارناً للحكمة والمصلحة، ووضع الأشياء مواضعها. وإنه يفعلُ ما يشاء بأسباب وحكم ولغايات مطلوبة وعواقب حيدةٍ. فهم مثبتون لملكه وحده. وغيرُهم يثبت مُلكاً بلاً حد ، أو نوعاً من الحمد مع هغم الملك ، إذالربٌّ تعالى

- (1) سورة عمران الآيتان: ١٩،١٨.
- (٤) سورة فاطر الآية : ٨.
- (٢) سورة العنكبوت الآية : ٢١.
- (0) سورة الأنبياء الآية: ٢٣.
- (٣) سورة البقرة الآية: ٢٨٤.
- 221

له كيال الملك وكيالُ الحمد ، فكونةُ يفعلُ ما يشاء لا يمنعُ أن يشاء بأسباب وحكم وغاياتٍ، وأنه لا يشاءُ إلا ذلك. وأما قوله ﴿لا يسأل عما يفعل وهم يسألون﴾ <sup>(۱)</sup>

فهذا لكمال علمه وحكمته، لا لعدم ذلك وأيضاً فسياقُ الآية في معنى آخر وهو إبطال إلهية من سواه، وإثباتُ الألوهية له وحده. فإنه سبحانه قال ﴿ أَم اتخذوا آلهَةً من الأرض همُ يُنْشرون. لو كان فيهما آلهة إلا اللهُ لفسدتا فسبحان الله رب العرش عنا يصفون لا يُسأل عما يفعلُ وهم يسألون﴾ <sup>(٢)</sup> فأين في هذا ما يدلَّ على إبطال التعليل بوجه من الوجوه؟ ولكنَّ أهلَ الباطل يتعلقون بألفاظ نزلوها على باطلهم لا تنزلُ عليه ، وبمعان متشابهة يشتبه فيها الحقَّ بالباطل فعُمدتهم المتشابه من الألفاظ والمعاني. فإذا فصلت وبينت يتبين أنها لا دلالة فيها، وأنها مع ذلك قد تدلّ على نقيض مطلوبهم. وبالله التوفيق.

- ١) سورة الأنبياء الآية : ٢٣.
- (٢) سورة الأنبياء الآية : ٢٣.



## الباب الرابع والعشرون

## في قول السلف من أصول الإيمان الإيمانُ بالقدّر خيره وشره حُلوه ومره

قد تقدّم أن القدر لا شر فيه بوجه من الوجوه، فإنه علم الله وقُدرته وكتابه ومشيئته. وذلك خير محض وكمالً من كل وجه. فالشرّ ليس إلى الرب تعالى بوجه من الوجوه، لا في ذاته ولا في أسمائه ولا في صفاته ولا في أفعاله. وإنما يدخل الشر الجزئي وقد يكون خيراً بالنسبة إلى المحل القائم به من وجه، كمّا هو شر له من وجه، بل هذا هو الغالب. وهذا كالقصاص وإقامة الحدود وقتل الكفار. فإنه شر بالنسبة إلى محل من كل وجه بل من وجه دون وجه. وخيرٌ بالنسبة إلى غيرهم لما فيه من مصلحة الزجر والنَّكال ودفع الناس بعضهم ببعض. وكذلك الآلامُ والأمراضُ إن كانت شروراً من وجه فهي خيراتٍ من وجوه عديدة. وقد تقدم تقريرُ ذلك. فالخيرُ والشرّ من جنس اللذةِ والألم والنفع والضرر. وذلك في المقضي المقدر لا في نفس صفة الرب وفعله اللذةِ والألم والنفع والضرر. وذلك في المقضي المقدر لا في نفس مفة الرب وفعله فعدلٌ وخيرٌ وحكمةٌ ومصلحة، كما يأتي في المار الذي بعد هذا إلى من

فإن قيل: فما الفرقُ بين كون القدر خيراً وشراً وكونه حلواً ومراً ؟ قيل: الحلاوةُ والمرارةُ تعودُ إلى مباشرةِ الأسباب في العاجل. والخيرُ والشرُ يرجعُ إلى حُسن العاقبة وسوئها. فهو حلو ومرّ في مبدئه وأوله. وخيرٌ وشر في منتهاه وعاقبته. وقد أجرى الله سبحانه سُنته وعادته على أن حلاوةَ الأسباب في العاجل تُعقب المرارة في الآجل، ومرارتُها تعقبُ الحلاوة، فحلو الدنيا مرَّ الآخرةِ، ومرَّ الدنيا حلوُ الآخرة. وقد Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> اقتضت حكمتهُ سبحانه أن جعل اللذات تشمر الآلامَ، والآلام تشمرُ اللذات. والقضاءُ والقدرُ منتظمٌ لذلك انتظاماً لا يخرجُ عنه شيءٌ البتة. والشرُّ مرجعهُ إلى اللذات وأسبابها. والخيرُ المطلوبُ هو اللذاتُ الدائمةً. والشرُّ المرهوبُ هو الآلامُ الدائمةً. فأسباب هذه الشرور وإن اشتملت على لذةٍ ما، وأسبابُ تلك خيرات وإن اشتملت على ألم ما. فألمَ يعقب اللذة الدائمة أولى بالإيثار والتحمل من لذة تُعقب الألم الدائم. فلذة ساعةٍ في جنْبِ ألم طويلٍ كَلا لذةٍ. وألم ساعةٍ في جنبِ لذةٍ طويلةٍ كلا ألم.



الباب الخامس والعشرون

## في امتناع إطلاق القول نفياً وإثباتاً إن الربَّ تعالى مريدٌ للشرَ وفاعلٌ له

هذا موضع اختلف فيه مثبتو القدر ونفاته. فقال النفاة: لا يجوزُ أن يقال إن الله سبحانه مريد للشر أو فاعل له. قالوا: لا يريدُ الشرَّ وفاعلهُ شرير. هذا هو المعروفُ لغةً وعقلاً وشرعاً. كما أن الظالم فاعلَّ الظلم ، والفاجر فاعلُ الفجور ومريدهُ والربُّ يتعالى ويتنزه عن ثبوت معاني أسماء السوء له ، فإن أسماءه كلها حُسنى وأفعاله كلها خيرٌ. فيستحيلُ أن يريدَ الشر ، فالشرُّ ليس بإرادته ولا بفعله. قالوا : وقد قام الدليلُ على أن فعله سبحانه غيرُ مفعوله ، والشرُّ ليس بفعل له ، فلا يكون مفعولاً له.

وقابلهم الجبرية فقالوا : بل الربَّ سبحانه يريدُ الشر ويفعلهُ. قالوا : لأن الشرَّ موجودٌ فلا بد له من خالق، ولا خالق إلا الله، وهو سبحانه إنما يخلق بإرادته، فكلَّ مخلوق فهو مرادَّ له وهو فعله . ووافقوا إخوانهم على أن الفعل عينُ المفعول والخلق نفسُ المخلوق. ثم قالوا : والشرُّ مخلوق له ومفعولٌ فهو فعله وخلقهُ . رواقع بإرادته . قالوا وإنما لم يُطلق القولُ إنه يريدُ الشر ويفعلُ الشر أدباً لفظياً فقط، كما لا يطلق القولُ بأنه رب الكلاب والخنازير ويُطلق القول بأنه رب كل شيء وخالقهُ . قالوا : وأما ولكم إن الشريرَ مريدُ الشر وفاعله فجوابه من وجهين. أحدهما إنما يمتنعُ ذلك بأن الشرير من قام به الشر وفعل الشر لم يقم بذات الرب فإن أفعالَه لا تقومُ به إذ هي نفسُ مفعولاته، وإنما هي قائمة بالخلق . وكذلك اشتقت لهم منها الأسماء، كالفاجر والفاسق والمعلمي والحاجّ والصائم ونحوها . الجوابُ الثاني أن أسماء الله تعالى توقيفيةٌ . ولم يُسم نفسه إلا بأحسنِ الأسماء . قالوا : والربَّ تعالى أعظمُ من أن يكون في ملكه ما لا يريدهُ ولا يخلقهُ. فإنه الغالبُ غيرُ المغلوب. وتحقيقَ القول في ذلك أنه يمتنعُ إطلاقُ إرادة الشر عليه وفعله نفياً وإثباتاً لما في إطلاق لفظ الإرادة والفعل من إبهام المعنى الباطل ونفي المعنى الصحيح. فإن الإرادة تُطلق بمعنى المشيئة وبمعنى المحبة والرضا.

الباطل ونفى المعنى الصحيح. فإن الإرادة تُطلق بمعنى المشيئة وبمعنى المحبة والرضا. فالأول كقوله ﴿ إن كان الله يريدُ أن يغويكم ﴾ (١) وقوله: ﴿ ومن يُرد أن يُضله ﴾ (٢) وقوله: ﴿ وإذا أردنا أن نهلك قريةً ﴾ (7) والثاني كقوله: ﴿ واللهُ يريدُ أن يتوب عليكم ﴾ (٤) وقوله . ﴿ يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ (٥) . فالإرادة بالمعنى الأول تستلزمُ وقوع المراد ولا تستلزُم محبته والرضا به. وبالمعنى الثاني لا تستلزم وقوع المراد وتستلزم محبته. فإنها لا تنقسم، بل كل ما أراده من أفعاله فهو محبوبٌ مرضىّ له. ففرقٌ بِنَ إرادة أفعاله وإرادة مفعولاته، فإن أفعاله خيرٌ كلها وعدلٌ ومصلحةٌ وحكمةٌ لا شر فيها بوجهٍ من الوجوه. وأما مفعولاتهُ فهى موردُ الانقسام. وهذا إنما يتحقق على قول أهل السنة إن الفعل غيرُ المفعول والخلق غير المخلوق ، كما هو الموافقُ للعقول والفطر واللغةِ ودلالة القرآن والحديث وإجماع أهل السنة ، كما حكاه البغوي في شرح السنة عنهم. وعلى هذا فهاهنا إرادتان ومرادان: إرادةُ أن يفعل، ومرادُها فعله القائم به . وإرادةُ أن يفعل عبده ، ومرادُها مفعوله المنفصل عنه . وليسا بمتلازمين . فقد يريدُ من عبده أن يفعل ولا يريدُ من نفسه إعانته على الفعل وتوفيقه له وصرف موانعه عنه. كما أراد من إبليس أن يسجد لآدم ولم يردُّ من نفسه أن يعينه على السجود ويوفقه له ويثبت قلبه عليه ويصرفه إليه. ولو أراد ذلك منه لسجد له لا محالة، وقولهُ: ﴿ فعالٌ لما يريد ﴾ (٢) إخباره عن إرادته لفعله لا لأفعال عبيده. وهذا الفعل والإرادةُ لا ينقسمُ إلى خير وشر كما تقدم. وعلى هذا فإذا قيل هو مريدً للشر أوهم أنه محبٍّ له راضٍ به . وإذا قيل إنه لم يرده أوهم أنه لم يخلقه ولا كونه . وكلاهها باطلٌ. ولذلك إذا قيلٌ إن الشر فعله أو إنه يفعلُ الشر أوهم أن الشر فعله القائمُ به ، وهذا محال. وإذا قيل لم يفعله أو ليس بفعل له أوهم أنه لم يخلقه ولم يكونه، وهذا محال. فانظر ما في إطلاق هذه الألفاظ في النفي والإثبات من الحق والباطل الذي يتبينُ بالاستقصاء والتفصيل.

- (١) سورة هود الآية : ٣٤.
- (٢) سورة الأنعام الآية: ١٢٥.
- (٣) سورة الإسراء الآية : ١٦.
- ٤) سورة النساء الآية : ٢٧ .
- (٥) سورة البقرة الآية : ١٨٥.
- (٦) سورة هود الآية : ١٠٧.

y Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

> وإن الصواب في هذا الباب ما دل عليه القرآن والسنة من أن الشرَّ لا يُضاف إلى الرب تعالى لا وصفاً ولا فعلاً، ولا يتسمّى باسمه بوجهٍ من الوجوه. وإنما يدخلُ في مفعولاته بطريق العموم، كقوله تعالى ﴿ قُلْ أُعوذ برب الفلق من شر ما خلق ﴾ (١) فما ها هنا موصولةً أو مصدريةً. والمصدرُ بمعنى المفعول، أي من شر الذي خلقه، أو من شر مخلوقه. وقد يُحذف فاعلُه كقوله حكايةً عن مؤمني الجن ﴿وأنا لا ندري أشرّ أريد بمن في الأرض أم أراد بهم ربُّهم رشداً ﴾ (٢) وقد يسند إلى محله القائم به كقول إبراهيم الخليل: ﴿ الذي خلقني فهو يهدين. والذي هو يطعمني ويسقين . وإذا مرضتُ فهو يشفين ﴾ (٢) وقول الخضر: ﴿أما السفينةُ فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردتُ أن أعيبها ﴾ (). وقال في بلوغ الغلامين: ﴿ فأراد ربُّك أن يبلغا أشدها ﴾ () وقد جمَّ الأنواع الثلاثة في الفاتحة في قوله ﴿ اهدنا الصراطَ المستقم. صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين () (ا) والله تعالى إنما نسب إلى نفسه الحير دون الشر فقال تعالى ﴿ قُل اللهم مالك الملك تُؤتى الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتُعز من تشاء وتُذل من تشاء بيدك الخيرُ إنك على كل شيء قدير ﴾ (٧) وأخطأ من قال: المعنى بيدك الخير والشر ، لثلاثة أوجه: أحدُها أنه ليس في اللفظ ما يدلُ على إرادة هذا المحذوف. بل ترك ذكره قصداً أو بياناً أنه ليس بمراد. الثاني أن الذي بيد الله تعالى نوعان، فضلَّ وعدل، كما في الحديث الصحيح عن النبي عليه د بِمِنَّ الله ملأى لا يُغيضُها نفقةً سحاء الليلَ والنهار أرأيتم ما أنفق منذ خلق الخلق فإنه لن يغض ما في يمينه وبيده الأخرى القسط يخفضُ ويرفع، فالفضلُ لإحدى اليدين والعدلُ للأخرى، وكلاهما خيرٌ لا شر فيه بوجه. الثالثُ أن قولَ النبي سَلَّكُم البيك وسعديك والخيرُ في يديك والشرُّ ليس إليك ، كالتفسير للآية . ففرق بين الخير والشر وجعلَ أحدهما في يدي الرب سبحانه، وقطع إضافة الآخر إليه مع إثبات عموم خلْقه لكل شيء.

- (١) سورة الفلق الآية : ١ ٢.
  - (٢) سورة الجن الآية : ١٠.
  - (٣) سورة الشعراء الآية : ٧٨ .
  - (٤) سورة الكهف الآية : ٧٩.

- (٥) سورة الكهف الآية : ٨٢.
- (٦) سورة الفاتحة الآية: ٥ ـ ٦.
- (٧) سورة آل عمران الآية : ٢٦.
- v

و تقابل المعادي و المربع تعالى يُشتق له مِن أو صافه وأفعاله أسهاءَ ولا يُشتق له مِن مخلوقاته . و كلَّ اسم من أسهائه فهو مشتقّ مِن صفة من صفاته ، أو فعل قائم به فلو كان يُشتق له اسمٌ باعتبار المخلوق المنفصل يسمى متكوناً ومتحركاً وساكناً وطويلاً وأبيضَ وغيرَ

له اسمٌ باعتبار المخلوق المنفصل يسمى متكوناً ومتحركاً وساكَّناً وطَّويلاً وأبيضَ وغيرَ ذلك، لأنه خالقٌ هذه الصفاتّ. فلمّا لم يُطلق عليه اسمّ مِن ذلك مع أنه خالقة عُلم أنه يَشتق أسماءه مِن أفعاله وأوصافه القائمةِ به. وهو سبحانه لايتصف بما هو مخلوقٌ منفصلٌ عنه، ولا يتسمّى باسمه، ولهذا كان قولُ مَن قال إنه يسمَّى متكلماً بكلام منفصل عنه وخَلَقه في غيره، ومريداً بإرادة منفصلةٍ عنه، وعادلاً بعدل مخلوق منفصلِّ عنه، وخالقاً بخلق ٍ منفصل ٍ عنه هو المخلوقُ، قولاً باطلاً مخالفاً للعقل والنَّقْلَ واللغةِ، مع تناقضه في نفسهً. فإن اشَتُق له اسمَّ باعتبار مخلوقاته لزمَ طَرْدُ ذلك في كل صفةٍ أو فِعل خلَقَه، وإن خُص ذلك ببعض الأفعال والصفات دون بعض كان تحكمًا لا معنى له. وحقيقةُ قول ٍ هؤلاء أنه لم يقم به عدلٌ ولا إحسانٌ ولا كلامٌ ولا إرادةٌ، ولا فِعل البتة . ومن تجهمَ منهم نَفَي حقائقَ الصفات وقال لم تقمُّ به صفةٌ ثبوتيةٌ . فنفَوا صفاته وردّوها إلى السلوب والإضافات. ونَفوْا أفعالَه وردّوها إلى المصنوعات المخلوقات. وحقيقةُ هذا أن أسماءه تعالى ألفاظٌ فارغةٌ عن المعاني لا حقائقَ لها، وهذا من الإلحاد فيها وإنكار أن تكون حسني. وقد قال تعالى: ﴿ولله الأسماءُ الحُسني فادعُوه بها وذرُوا الذين يُلْحدون في أسمائه سيُجزَوْن ما كانوا يعملون﴾ (١) . وقد دلّ القرآنُ والسنةُ على إثبات مصادر هذه الأسماء له سبحانه وصفاً كقوله تعالى: ﴿ أَنَّ القوةَ لله جيمـة ﴾ (٢) وقـولـه : ﴿ إِنَّ الله هـو الرزَّاق ذو القـوةِ المتينُّ ﴾ (٢) وقـولـه : فاعلموا أنما أنزلَ بعلم الله (٤) وقوله تتلكم: • الأحرقت سُبحات وجهه ما انتهى إليه بصرُه مِن خلقه » وقول عائشة : ( الحمد لله الذي وسعَ سمعُه الأصوات » وقوله ﷺ : اعوذ برضاك من سُخطك ، وقوله : « أسألك [ بعلمك ] الغيب وقدرتك على الخلق » وقوله: 1 أعوذُ بعزتك أن تضلَّني ٢. ولـولا هـذه المصـادر لأنتَفَـت حقـائـق الأسهاء والصفات والأفعال، فإن أفعالَه غيرُ صفاته وأسماءَه غيرُ أفعاله وصفاته، فإذا لم يقم به فِعِلَّ ولا صفة فلا معنى للاسم المجرد، وهو بمنزلة صوت لا يفيد شيئاً، وهذا غايةُ الإلحاد.

(١) سورة الاعراف الآية : ١٨٠ .
 (٢) سورة البقرة الآية : ١٦٥ .

(٤) صورة هود الآية : ١٤.

(٣) سورة الذاريات الآية: ٥٨.



البَّابُ السَّادس والعشرون فيا دلّ عليه قولُه ﷺ : «اللهم إني أعوذُ برضاك من سُخطك، وأعوذ بعفوك من عقوبتك، وأعوذُ بك منك، لا أحصي ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك، من تحقيق القدر وإثباته وما تضمنه الحديث من الأسرار العظيمة

قد دل هذا الحديث العظيم القدر على أمور منها : أنه يُستعاذُ بصفات الرب تعالى كما يُستعاذ بذاته . وكذلك يُستغاث بصفاته كما يُستغاث بذاته . كما في الحديث : ويا حيّ يا قيوم يا بديع السموات والأرض ، ياذا الجلال والإكرام ، لا إلة إلا أنت . برحتك أستغيث ، أصلح لي شأني كلَّه ، ولا تكلني إلى نَفسي طرفةَ عين ، ولا إلى أحد من خلقك ، وكذلك قوله في الحديث الآخر : وأعوذُ بعزتك أن تضلّني ، وكذلك استعادتُه بكلمات الله التامات وبوجهه الكرم وتعظيمه . وفي هذا ما يدلّ على أن هذه صفات ثابتة وجودية ، إذ لا يُستعاذ بالعدم . وأنها قائمة به غيرُ مخلوقة ، إذ لا يُستعاذ بالمخلوق . وهو احتجاج صحيح . فإن رسولَ الله عَلَيْكَ لا يَستعيذ بمخلوق ولا يتسغيث به ولا يدل أمته على ذلك .

ومنها أن العفوَ من صفات الفعل القائمةِ به . وفيه ردٍّ على مَن زعمَ أن فِعلَه عينُ مفعوله . فإن المفعولَ مخلوقٌ ولا يُستعاذ به .

ومنها أن بعضَ صفاته وأفعالهِ سبحانه أفضلُ مِن بعض. فإن المستعاذَ به أفضلُ من المستعاذ منه . وهذا كما أن صفةَ الرحة أفضلُ من صفة الغضب . ولذلك كان لها الغلبةُ والسبقُ. ولذلك كلامُه سبحانه هو صفتُه . ومعلومٌ أن كلامَه الذي يُثني على نفسه به

ويَذكر فيه أوصافَه وتوحيدَه أفضلُ من كلامه الذي يَذمَّ به أعداءَه ويذكرُ أوصافَهم ولهذا كانت سورةُ الإخلاص أفضلَ من سورة تَبَّت، وكانت تعدلُ ثلثَ القرآن دونها. وكانت آيةُ الكرسي أفضلَ آية في القرآن. ولا تُصغ إلى قول من غلظ حجابهُ إن الصفات قديمةٌ؛ والقديمُ لا يتفاصلُ. فإن الأدلةَ السمعيةَ والعقليةَ تُبطل قولَه. وقد جَعَل سبحانه ما كان مِن الفضل والعطاء والخبر وأهلَ السعادة بيده اليمنى، وما كان مِن العدل والقبض بيده الأخرى. ولهذا جَعَلَ أهل السعادة في القبضةِ اليُمنى، وأهلَ الشقاوة في القبضة الأخرى، والمقسِطون على منابرَ مِن نور عن يمينه، والسمواتِ مطوياتٍ بيمينه، والأرض بالأرض.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ومنها أن الغضبَ والرضاء والعفو والعقوبة لمَّا كانت متقابلةً استعاذ بأحدهما من الآخر . فلمّا جاء إلى الذات المقدسة التي لا ضدَّ لها ولا مقابلَ قال: ﴿ وأعوذُ بِكَ مَنْكَ ﴾ فاستعاذ بصفة الرضى من صفةُ الغضب، وبفعل العفو من فعل العقوبة، وبالموصوف بهذه الصفات والأفعال منه. وهذا يتضمنُ كمالَ الإثباتِ للقدّر والتوحيد بأوجز لفظٍ وأخْصره. فإن الذي يستعاذ منه من الشر وأسبابه هو واقعَّ بقضاء الرب تعالى وقدَره. وهو المنفردُ بخلقه وتقديره وتكوينه. فما شاء كان وما لم يَشأ لم يكن. فالمستعادُ منه إما وصفُه وإما فعلُه وإما مفعولة الذي هو أثرُ فعله. والمفعولُ ليس إليه نفعٌ ولا ضر ولا يضرُّ إلا بإذن خالقه، كما قال تعالى في أعظم ما يتضررُ به العبدُ وهُو السِّحر: وما هم بضارين به من أحد إلا بإذن الله (<sup>()</sup>) فالذي يُستعاذ منه هو بمشيئته وقضائه وقدره. وإعاذتُه منه وصَرَّفه عن المستعيذ إنما هو بمشيئته أيضاً وقضائه وقدره. فهو المعيدُ مِن قدره بقدره، ومما يُصدره عن مشيئته وإرادته بما يُصدره عن مشيئته وإرادته. والجميعُ واقعٌ بإرادته الكونيةِ القدرية. فهو يُعيذ مِن إرادته بإرادته، إذ الجميعُ خَلقُه وقدره وقضاؤهُ . فليس هناك خلقٌ لغيره فيعيذَ منه هوُ ، بل المستعادُ منه خلقٌ له، فهو الذي يُعيذ عبدَه من نفسه بنفسه، فيعيذُه مما يريده به بما يريدُه به. فليس هناك أسبابٌ مخلوقةٌ لغيره يستعيذُ منها المستعيذُ به كما يستعيذُ من رجل ظلَّمه وقهره برجلٍ أقوى أو نظيره. فالمستعاذُ منه هو الذنوبُ وعقوباتُها ، والآلامُ وأسبابُها . والسببُ مِن قُضائه ، والمسبَّبُ مِن قضائه . والإعاذةُ بقضائه . فهو الذي يُعيذ من قضائه بقضائه. فلم يُعِدُّ إلا بما قدّره وشاءه. قدّر الاستعاذة منه وشاءها، وقدّر الإعاذة سورة البقرة الآية: ١٠٢.

٤٥.

وشاءها . فالجميعُ قضاؤه وقدره وموجَب مشيئته . فنتجتْ هذه الكلمةُ التي لو قالها غيرُ الرسول لبّادر المتكلمُ الجاهلُ إلى إنكارها وردّها. إنه لا يملكُ الضرَّ والنفعَ والخلقَ والأمرَ والإعاذةَ غيرُك. وإن المستعاذَ منه هو بيدك وتحت تصرفك ومخلوقً مِن خَلْقك. فما استعذتُ إلا بك. ولا استعذتُ إلا منك. وهذا نظيرُ قوله في الحديث الآخر: دلا ملجأً ولا منجى منك إلا إليك، فهو الذي يُنجى مِن نفسه بنفسه. ويُعيذ مِن نفسه بنفسه. وكذلك الفرارُ ، يفرُّ عبدُه منه إليه. وهذ كله تحقيقٌ للتوحيد والقدر ، وأنه لا ربَّ غيرُه ولا خالقَ سواه، ولا يملكُ المخلوقُ لنفسه ولا لغيره ضرّاً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً ، بل الأمرُ كله لله ليس لأحد سواه منه شي. كما قال تعالى لأكرم خَلْقه عليه وأحسنِهم إليه: ﴿ ليس لِكَ مَنِ الأَمر شيءٌ ﴾ (١) . وقال جواباً لمن قال هل لنا من الأمر شيء : ﴿ قُلْ إن الأمرَ كلَّه لله ﴾ (٢) ، فالملكُ كله له. والأمرُ كله له. والحمدُ كله له. والشفاعةُ كلها له. والخيرُ كله في يا.يه. وهذا تحقيقُ تفردِه بالربوبية والألوهية. فلا إلهَ غيرُه، ولاربَّ سواه. ﴿ قُل أَفَرَأَيتُم ما تَدْعُون مِن دون الله إنْ أرادنيَ اللهُ بضُرَّ هل هُن كاشفاتُ ضرَّه أو أرادني برحةٍ هل هن ممسكاتُ رحمتِه قل حسبي الله عليه يتوكلُ المتوكلون﴾ (٢) . ﴿وإنْ يمسكَ الله بضر فلا كاشفَ له إلا هو وإن يُسسك بخير فهو على كل شيء قدير ﴾ (\*) ﴿ما يفتح اللهُ للناس من رحمةٍ فلا ممسكَ لها وما يمسكْ فلا مرسلَ له من بعده وهو العزيزُ الحكيم ﴾ (•) فاستعذ به منه، وفرَّ منه إليه، واجعل لجأك منه إليه. فالأمرُ كلَّه له. لا يملكُ أحدٌ معه منه شيئًا. فلا يأتي بالحسناتِ إلا هو. ولا يَذهبُ بالسيئات إلا هو. ولا تتحركُ ذرة فما فوقها إلا بإذنه. ولا يضرّ سمّ وُلا سحرٌ ولا شيطان ولا حيوانً ولا غيرُه إلا بإذنه ومشيئته. يصبب بذلك من يشاء وتصرفه عمن يشاء. فأعرف الخلق به وأقواهم بتوحيده مَن قال في دعائه (وأعوذُ بكَ منك). فليس للخلق مَعاذ سواه ولامستعاذٌ منه إلا وهو ربُّه وخالقُه ومليكُه وتحت قهره وسلطانه. ثم ختمَ الدعاءَ بقوله : { لا أحصى ثناءً عليكَ أَنْتَ كَما أَثْنِيتَ على نفسك ، اعترافاً بأن شأَنَه وعظمت ا

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- ونعوتَ كماله وصفاته أعظمُ وأجلَّ مِنْ أَنْ يَحْصَبَها أَحَدٌ مَنَ الخَلَقِ، أَو يَبْلُغَ أَحَدٌ حقيقةً
  - (١) سورة آل عمران الآية : ١٢٨ .
  - ٤) سورة الأنعام الآية : ١٢.
    - (٥) سورة فاطر الآية: ٢.

(٣) سورة الزمر الآية : ٣٨.

(٢) سورة آل عمران الآية : ١٥٤.



الثناء عليه غيرُه سبحانه . فهو توحيدٌ في الأسماء والصفاتِ والنعوت . وذاك توحيدٌ في العبودية والتأله وإفرادُه تعالى بالخوف والرجاءِ والاستعاذة . وهذا مضادُّ الشركِ ، وذاك مضادُّ التعطيل . وبالله التوفيق .



ثبتَ عن النبي عَلَيْكُم أنه قال: وما أصابَ عبداً قطُّ همٌّ ولا غمٌّ ولا حزنٌ فقال: اللهم إني عبدُك ابنُ عبدك ابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض فيَّ حُكمُك، عدْلٌ في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك سَمّيتَ به نفسك، أو أنزلتَّه في كتابك، أو علمتَه أحداً مِن خلقك، أو استأثرتَ به في علم الغيب عندك، أن تجعلَ القرآنَ ربيعَ قلبي، ونورَ صدري، وجلاءَ حزني، وذهابَ همّى وغمّى، إلا أذهبَ اللهُ همَّه وغمَّه، وأبدله مكانَه فرحاً ، قالوا : يا رسولَ الله : أَفَّلا نتعلَّمهن ؟ قال: ﴿ بِلَي ، ما ينبغي لمن يسمعهن أن يتعلمهن ». فقد دلَّ هذا الحديثُ الصحيحُ على أشياء. منها أنه استوَّعِبَ ا أقسامَ المكروهِ الواردةَ على القلب. فالهمُّ يكون على مكروهٍ يتوقع في المستقبل يهتم به القلب. والحزنُ على مكروهٍ ماضٍ من فوات محبوبٍ أو حصولٌ مكروه إذا تذكره أحدثَ له حزناً . والغمُّ يكونُ على مُكروهٍ حاصلٍ في ألحال يُوجب لصاحبه الغمَّ . فهذه المركوهاتُ هي مِن أعظم أمراض القلب وأدوائهً. وقد تنوع الناسُ في طرق أدويتها والخلاص منها. وتباينت طرقُهم في ذلك تبايناً لا يحصيه إلا الله. بل كلُّ أحدٍ يسعى في التخلص منها بما يظنَّ أو يُتوهم أنه يخلُّصه منها. وأكثرُ الطرق والأدوية التي يستعملُها الناسُ في الخلاص منها لايز! ها إلا شدةً. كمن يتداوَى منها بالمعاصي على اختلافها مِن أكبر كبائرها إلى أصغرد . وكمن يتداوى منها باللهو واللعب والغناء وسماع الأصوات المطربة وغيرٍ ذلك. ﴿ كَثْرُ سَعْي بِنِي آدم أو كُلُّه إنما هو لدفع هذه الأموروالتخلص منها . وكلُّهم قد أخط الطريقَ إلا مَن سَعَى في إزالتها بالدواء الذي

Died by registered version) CE GHAZI TRUST

وَصَفه اللهُ لإزالتها . وهو دواءً مركّب مِن مجموع أمورٍ متى نقصَ منها جزءً من الشفاء بقدرهٍ. وأعظمُ أجزاء هذا الدواء هو التوحيدُ والاسْتغفارُ . قال تعالى: ﴿ فاعلْم أنه لا إلة إلا الله واستغفرْ لذنبك ولِلمؤمنين والمؤمنات﴾ (١) وفي الحديث «فإن الشيطانَ يقول: أهلكُ بني آدمَ بالذنوب وأهلكوني بالاستغفار وبلا إلٰهَ إلا الله. فلما رأيتُ ذلك بثنتُ فيهم الأهواء .. فهم يذنبون ولا يتوبون لأنهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً. ولذلك كان الدعاء المفرَّجُ للكربِ محضَّ التوحيد ، وهو و لا إله إلا الله العظيم الحليم، لا إلهَ إلا هو ربُّ العرش العظيم، لا إلهَ إلا هو ربُّ السموات وربُّ الأرض ربُّ العرش الكريم . وفي الترمذيّ وغيره عن النبي ﷺ دعوةُ أخي ذي النون ما دعاها مكروبٌ إلا فرَّجَ اللهُ كَرْبه: ولا إلهَ إلا أنتَ سبحانَك إني كنتُ من الظالمين، فالتوحيدُ يُدخلُ العبدَ على الله . والاستغفارُ والتوبةُ يرفع المانعَ ، ويزيلُ الحجابَ الذي يحجبُ القلبَ عن الوصول إليه. فإذا وصلَ القلبُ إليه زال عنه همُّه وغمه وحزنه. وإذا انقطع عنه حَصَرَته الهمومُ والغمومُ والأحزان ، وأثَّته مِن كل طريق، ودخلتْ عليه من كُل باب، فلذلك صَدر هذا الدعاء المذهبِّ للهم والغم والحزن بالاعتراف له بالعبودية حقّاً منه ومن آياته، ثم أتبعَ ذلك باعترافه بأنه في قبضته وملكه وتحت تصرفه، بكون ناصيته في يده يصرفه كيف يشاء. كما يُقاد مَن أمسك بناصيته شديدُ القُوى لا يستطيعُ إلا الانقيادَ له . ثم أتبعَ ذلك باقراره له بنفاذ حُكمه فيه ، وجريانه عليه شاءَ أم أبي. وإذا حَكمَ فيه بحكم لم يستطعْ غيرُه ردَّه أبداً . وهذا اعتراف لربه بِكَمَالِ القدرة عليه. واعترافٌ من نفسهُ بغايةٍ العجز والضعف. فكأنه قال: أنا عبدٌ ضعيفٌ مسكين يَحكمُ فيه قويٌّ قاهرٌ غالب. وإذا حَكم فيه بحكمٍ مضى حكمُه فيهِ ولا بد. ثم أتبعَ ذلك باعترافه بأن كلَّ حكم وكل قضيةً يُنفذها فيه هذا الحاكم فهي عدلٌ محض منه لا جورَ فيها ولا ظلم بوجهٍ من الوجوه، فقال: ماض في حُكمُك، عدلٌ في قضاؤك. وهذا يعمُّ جميعَ أقضيته سبحانه في عبده، قضاءه السابقَ فيه قبل إيجاده، وقضاءه فيه المقارِنَ لحياته وقضاءه فيه بعد مماته، وقضاءه فيه يومَ مَعاده. ويتناولُ قضاءًه فيه بالذنب، وقضاءًه فيه بالجزاء عليه. ومَن لم يثلج صدرهُ لهذا ويكون له كالعام الضروري لم يعرف ربَّه وكماله ونفسه وعينه، ولا عدلَ في حُكمه، بل هو جهولٌ ظلوم، فلا علمَ ولا إنصافَ.

> . (١) سورة محمد الآية : ١٩.

verter - (no stamps are applied by registered version) FOR QURANIC THOUGHT

وفي قوله: دماض فيّ حكمَك عدلٌ فيَّ قضاؤك، ردٍّ على طائفتي القدرية والجبرية، وإن اعترفوا بذلك بألسنتهم فأصولُهم تناقضهُ. فإن القدريةَ تنكرُ قدرتَه سبحانه على خَلْق ما به يَهتدِي العبدُ غيرُ ما خَلَقه فيه وجَبَله عليه . فليس عندهم لله حكمَّ نافذٌ في عبده غيرُ الحكم الشرعي بالأمر والنهي. ومعلومٌ أنه لا يصحُّ حَمُّلُ الحديثِ على هذا الحكم. فإن العبدَ يطيعهُ تارة ويعصيه تارةً، بخلاف الحكم الكوني القدري فإنه ماض في العبد ولا بد <sup>(١)</sup> قائمة بكلماته التاماتِ التي لا يجاوزهن بَرٍّ ولا فاجر. ثم قولُه بعد ذلك: ( عدلٌ في قضاؤك، دليلٌ على أن الله سبحانه عادلٌ في كل ما يفعلُه بعبده من قضائه كله، خيره وشره وحلوه ومره فعله وجزائه. فدلَّ الحديثُ على الإيمان بالقدر، والإيمان بأن الله عادلٌ فيا قضاه. فالأولُ التوحيدُ. والثاني العدل. وعند القدريةِ النفاةِ لو كان حُكمه فيه ماضياً لَكان ظالماً له بإضلاله وعقوبته. أما القدريةُ الجبرية فعندهم الظلمُ لا حقيقةَ له، بل هو الممتنعُ لذاته الذي لا يدخلُ تحت القدرة. فلا يَقْدِرُ الرب تعالى عندهم على ما يُسمى ظلماً حتى يقال تَرَك الظلم وَفعَل العدلَ. فعلى قولهم لا فائدةَ من قوله عدلٌ في قضاؤك، بل هو بمنزلة أن يقال نافذٌ فيَّ قضاؤك ولا بد . وهو معنى قولِه ماض في حُكمك. فيكون تكريراً لا فائدةَ فيه. وعلى قولهم فلا يكونُ ممدوحاً بترك الظلم، إذ لا يُمدح بترك المستحيل لذاته، ولا فائدةَ في قوله: ﴿ إِنِّي حرمتُ الظلُّمَ على نفسى، أو يُظن معناه إني حَرمتُ على نفسي ما لا يدخلُ تحت قدرتي وهو المستحيلاتُ. ولا فائدة في قوله: ﴿فلا يخافُ ظُلُّماً ولا مَضماً ﴾ (٢) فإن كلَّ أحدٍ لا يخافُ من المستحيل لذاته أن يقع. ولا فائدةَ في قوله: ﴿وما اللهُ يريدُ ظلماً للعباد ﴾ (٢) ولا في قوله : ﴿ وما أنا بَظَّلاَم للعبيد ﴾ (٠) فنعوذُ حُكمه في عباده بملكه ، وعدلُه فيهم بحمده، وهو سبحانه له الملكَّ وله الحمدُ وهو على كل شيء قدير . ونظيرُ هذا قولُه سُبحانه حكايةً عن نبيه هودٍ أنه قال: ﴿ إِنِّي تُوكَلْتُ على الله ربي وربَّكُم ما مِن دابةٍ إلا هو آخذٌ بناصيتها إنَّ ربي على صراط مستقم ﴾ (٥) فقوله: ﴿ما مِن دَابَةٍ إلا هن آخذ بناصيتها ﴾ مثلُ قوله ( ناصيتي بيدك ماض في حُكمك ) وقوله : ﴿ إِنَّ ربي على صراط مستقيم ﴾ (1) مثلُ قوله: (عَدلٌ في قضاؤكُ، أي لا يتصرفُ في تلك

(1) هكذا بالأصل.

- (٤) سورة قَ الآية : ٢٩.
- (٢) سورة طه الآية : ١١٢ .
- ٥٥) سورة هود الآية: ٥٦.
   ٥٦) سورة هود الآية: ٥٦.
- (٣) سورة غافر الآية : ٣١.
- ٤٥٥

by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> النواصي إلا بالعدل والحكمة والمصلحة والرحمة، لا يظلمُ أصحابَها، ولا يعاقبهم بما لم يعملوه، ولا يهضمهُم حسناتِ ما عملوه. فهو سبحانه على صراط مستقيم في قوله وفعله ، يقولُ الحق ويفعلُ الخبرَ والرشد . وقد أخبر سبحانه أنه على الصراط المستقيم في سورة هودٍ وفي سورة النحل. فأخبرَ في هود أنه على صراطٍ مستقيم في تصرفه في النواصي التي هي في قَبْضته وتحت يده. وأخبرَ في النحل أنه يأمرُ بالعدل ويفعله . وقد زعمت الجبرية أن العدلَ هو المقدورُ . وزعمت القدريةُ أن العدلَ إخراجُ أفعال الملائكة والجن والإنس عن قدرته وخَلْقه . وأخطأت الطائفتان جيعاً في ذلك . والصوابُ أن العدلَ وَضْعُ الأشياء في مواضعها التي تليقُ بها وإنزالُها منازلَها، كما أن الظلمَ وَضْعُ الشيء في غير موضعه وقد تسمَّى بالحَكَم العدل . والقدريةُ تنكرُ حقيقةَ اسم الحكَم، وتردَّه إلى الحُكم الشرعي الدينيِّ، وتزعمُ أنها تُثْبِت حقيقةَ العدل، والعدلُ عندهم إنكارُ القدر ، ومع هذا فينسبونه إلى غاية الظلم. فإنهم يقولون إنه يخلَّدُ في العذاب الأليم مَن افنى عمرَه في طاعته ثم فَعَلَ كبيرةً ومات عليهًا. فإن قيل: فالقضاء بالجزاء عدلٌ إذ هو عقوبةٌ على الذنب فيكونُ القضاء بالذنب عدلاً على أصول أهل السنة ، وهذا السؤالُ لا يلزمُ القدريةَ ولا الجبريةَ، أما القدريةُ فعندهم أنه لم يقض المعصية، وأما الجبريةُ فعندهم أن كلَّ مقدورٍ عدلٌ. وإنما يَلزمكم أنتم هذا السؤال ـ قَيل: نعم. كلَّ قضائه عدلٌ في عبده. فإنه وَضَّعٌ له في موضعه الذي لا يحسنُ في غيره. فإنه وَضَعً العقوبةَ ووضع القضاءَ بسببها وموجّبها في موضعه. فإنه سبحانه كما يجازي بالعقوبة فإنه يعاقبُ بنفس قضاء الذنب. فيكون حكمُه بالذنب عقوبةً علىذنب سابق. فإن الذنوبَ تكسب بعضها بعضاً . وذلك الذنب السابق عقوبةً على غفلته عن ربه وإعراضه عنه. وتلك الغفلةُ والإعراضُ هي في أصل الجبلَّة والنشأة. فمن أراد أن يكملَه أقبل بقلبه إليه وجَذبَه إليه وألهمه رُشده وألقى فيه أسبابَ الخير ، ومَن لم يردْ أن يكمله تَرَكه وطَبَعه وخلَّى بينه وبين نفسه ، لأنه لا يصلحُ للتكميل وليس محلَّه أهلاً وقابلاً لما وُضِّع فيه من الخير. وها هنا انتهى عِلْمُ العباد بالقدَر. وأمَّا كونُه تعالى جَعَلَ هذا يصلحُ وأعطاه ما يصلحُ له وهذا لا يصلحُ فمنعه ما لا يصلحُ له فذاك موجَّب ربوبيته وإلٰهيته وعِلمه وحكمته ، فإنه سبحانه خالقُ الأشياء وأضدادِها . وهذا مقتضَى كماله وظهور أسمائه وصفاته كما تقدّم تقريرهُ. والمقصودُ أنه أعدلُ العادلين في قضائه بالسبب وقضائهُ بالمسبَّب . فما قَضى في عُبده بقضاء إلا وهو واقعٌ في محله الذي لا يليقُ به غيرهُ. إذ هو الحكَمُ العدلُ الغنيُّ الحميد .

plied by resistened version) C.E. GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: وقولُه دأسألُك بكل اسم سَميتَ به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمتَه أحداً مِن خَلَقك أو استأثرتَ به في عَلَّم الغيب عندك، إن كانت الروايةُ محفوظةً هكذا ففيها إشكالٌ. فإنه جَعَل ما أنزلَه في كتابه، أو علّمه أحداً من خلقه، أو استأثرَ به في علم الغيب عنده، قسيًّا لما سَمًّى به نفسَه. ومعلومٌ أن هذا تقسيمٌ وتفصيلٌ لما سَمَّى به نفسَه. فوجْهُ الكلام أن يقال: سميتَ به نفسَك فَأُنزلتَه في كتابك أو علمتَه أحداً مِن خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك. فإن هذه الأقسامَ الثلاثةَ تفصيلٌ لما سَمًّى به نفسته. وجوابُ هذا الإشكال أنَّ وأو ، حرفُ عطف والمعطُّوفُ بها أخصُّ مما قبله ، فيكونُ مِن باب عطف الخاص على العام. فإن ما سَمَّى به نفسَه يتناولُ جميعَ الأنواع المذكورة بعده، فيكون عطفٌ كلَّ جلةٍ منها مِن باب عطفِ الخاص على العام. فإن قيل: المعهودُ مِن عطف الخاص على العام أن يكونَ بالواو دون سائر حروف العطف ـ قيل: المسوِّغُ لذلك في الواو هو تخصيصُ المعطوف بالذكر لمرتبته من بين الجنس واختصاصه بخاصة غيره منه حتى كأنه غيره، أو إرادتين لِذَكْرِه مرتين باسمه الخاص وباللفظ العام، وهذا لا فرقَ فيه بين العطف بالواو أو بأو، مع أن في العطف بأو على العام فائدةً أخرى وهي بناءً الكلام على التقسيم والتنويع كمَّا بُني عليه تاماً . فيقال سميتَ به نفسَك فإما أنَّزلتَه في كتابك وإما علمتَه أحداً مِّن خلقكً. وقد دلَّ الحديثُ على أن أسهاءَ الله غيرُ مخلوقةٍ، بل هو الذي تكلم بها وسمَّى بها نفسه. ولهذا لم يقَلْ بكل اسم خَلَقْتَه لنفسك. ولو كانت مخلوقة لم يسأله بها. فإن الله لا يُقسَم عليه بشيء مِن خَلْقُه . فالحديثُ صريحٌ في أن أسماءه ليست من فعل الآدميين وتسمياتهم. وأيضاً فإن أسهاءه مشتقةٌ مِن صفاته وصفاته قديمة به. فأسهاؤها غيرُ مخلوقة. فإن قيل: فالإسم عندكم هو المسمَّى أو غيرُه؟ قيل: طالما علط الناس في ذلك وجهلوا الصواب فيه. فالاسم يُرادُ به المسمّى تارة. ويُرادُ به اللفظ الدال عليه أخرى. فإذا قلتَ: قال الله كذا ، واستوى اللهُ على عرشه ، وسمع الله ورأى وخَلَق، فهذا المرادُ به المسمى نفسُه. وإذا قلتَ: الله اسمَّ عربي والرحمنُ اسم عربي والرحمن من أسماء الله والرحمــن وَزْنُه فعلان والرحمن مشتقٌ من الرحة، ونحوَ ذلك، فالاسمُ ههنا للمسمَّى، ولا يُقال غيرهُ لما في لفظ الغير من الإجمال. فإن أريدَ بالمغايرة أن اللفظَ غيرُ المعنى فحقٌّ وإن أريد أن الله سبحانه كان ولا اسمَ له حتى خَلَق لنفسه اسماً، أو حتى سمًّاه خَلْقُه بأسماءَ مِن صُنعهم، فهذا من أعظم الضلال والإلحاد. فقولُه في الحديث: سميتَ به نفسك، ولم

onverted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

> يقلْ خلقته لنفسك، ولا قال: سَمَّاك به خَلَقَك، دليلَّ على أنه سبحانه تكلم بذلك الاسم وسمَّى به نفسه، كما سَمَّى نفسه في كتبه التي تكلم بها حقيقة بأسهائه. وقوله : أو استأثرت به في علم الغيب عندك ، دليلَّ على أن أسهاءه أكثرُ مِن تسعة وتسعين، وأن له أسهاء وصفات استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمُها غيرهُ. وعلى هذا فقولُه : د إن لله تسعةً وتسعين اسماً من أحصاها دخلَ الجنة ، لا ينفي أن يكون له غيرُها. والكلام مجلة واحدة. أي له أسهاء موصوفة بهذه الصفة . كما يقال د لفلان مائةً عبد أعدهم للتجارة . واحدة. أي له أسهاء موصوفة بهذه الصفة . كما يقال د لفلان مائةً عبد أعدهم للتجارة . أسهاءه تنحصر في هذا العدد . وقد دلَّ الجديث على أن التوسل إليه سبحانه بأسمائه وصفاته أحبُّ إليه وأنفعُ للعبد من التوسل إليه بمخلوقاته . و كذلك سائرُ الأحاديث . كما في حديث الاسم الأعظم واللهم إلي أسألك بأن لك الحمد لا إله إن أن المائه بديعُ السموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا حيَّ يا قيّوم ، وفي الحديث الآخر بديعُ السموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا حيًّ يا قيّوم ، وفي الحديث الأن أن يؤلد ولم يكن له كفواً أحد ، وفي اللهم إلى أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المائه وقدرتك على الحقي ألذي أنه اله الذي لا إله إلا أنت الأحد العي ما يله بعلمك الغير الأحاديث . ومنا لك بأني أشهد أنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يله ولم يؤلد ولم يكن له كفواً أحد ، . وفي الحديث محاح رواها ابنُ حبان والإمامُ أحد والحامً . وقدرتك على الخلق ، . وكلها أحاديث صحاح رواها ابنُ حبان والإمامُ أحد والحامً .

> وقوله : دأن تجعلَ القرآنَ ربيعَ قلبي ونورَ صدري ، يجمعُ أصلين : الحياةَ والنورَ . فإن الربيعَ هو المطرُ الذي يُحْيي الأرضَ فينبتُ الربيع . فيسأل الله بعبوديته وتوحيده وأسمائه وصفاته أن يجعلَ كتابه الذي جَعَله رُوحاً للعالمين ونوراً وحياةً لقلبه بمنزلة الماء الذي يُحيي به الأرضَ ، ونوراً له بمنزلة الشمس التي تستنيرُ بها الأرض . والحياةُ والنورُ جاعُ الخير كله . قال تعالى : ﴿ أَوَمَن كان ميْتاً فأحييناهُ وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس كمن مَثَلَه في الظلمات ﴾ <sup>(٢)</sup> . وقال تعالى : ﴿ وكذلك أوحينا إليك رُوحاً مِن أمرنا ما كنتَ تدري ما الكتابُ ولا الإيمانُ ولكن جعلناهُ نوراً نهدي به مَن نشاءً مِن عبادنا ﴾ <sup>(٢)</sup> . فأخبرَ أنه رُوحٌ تحصلُ به الحياةُ ، ونورٌ تحصلُ به الهدايةُ . فأتباعُه لهم الحياةُ والهدايةُ . وخالفوه لم الموتُ والضلال . قد ضربَ سبحانه المثلَ لأوليائه وأعدائه بهذين

- (1) سورة الأعراف الآية : ١٨٠.
- (٢) سورة سورة الأنعام الآية : ١٢٢ .
  - (٣) سورة الشورى الآية : ٥٢.



الأصلين في أول سورة البقرة، وفي وسط سورة النور، وفي سورة الرعد. وهما المثلُ المائى والمثلُ الناري .

وقولُه : • وجلاءً حزني وذهابَ هتي وغمّي اإن جلاءَ هذا يتضمنُ إزالَةَ المؤذي الضار . وذلك يتضمنُ تحصيلَ النافع السار . فتضمنَ الحديثُ طلبَ أصول ِ الخبرِ كله ودَفْع الشر . وبالله التوفيق.



## الباب الثامن والعشرون في أحكام الرضا بالقضاء واختلاف الناس في ذلك وتحقيق القول فيه

هذا البابُ مِن تمام الإيمان بالقضاء والقدر . وقد تنازعَ الناسُ فيه هل هو واجبٌّ أو مستَحَبٍّ على قولين: وهما وجهان لأصحاب أحمد. فمنهم مَن أوجبه واحتجّ على وجوبه بأنه مِن لوازم الرضا بالله ربّاً ، وذلك واجبٍّ . واحتجٍّ بأثر إسرائيلي: ﴿ مَن لَم يرضَ بقضائي ولم يصبرْ على بلائي فليتخذْ له ربًّا سواي». ومنهم مَن قال: هو مستحبٌّ غيرُ واجب. فإن الإيجابَ يُستلزمُ دليلاً شرعياً ولا دليلَ يدلُّ على الوجوب. وهذا القولُ أرجحُ. فإن الرضا مِن مقامات الإحسان التي هي مِن أعلى المندوبات. وقد غلِطَ في هذا الأصل طائفتان أقبحَ غلطٍ. فقالت القدريَّةُ النَّفاةُ: الرضا بالقضاء طاعةً وقُربةٌ. والرض بالمعاصي لا يجوزُ، فليست بقضائه وقدره. وقالتُ غُلاةُ الجبرية الذين طَوَوْا بساطَ الأمر والنهي: المعاصي بقضاء الله وقدَره. والرضاء بالقضاء قربةٌ وطاعة. فنحن نرضى بها ولا نسخطها. واختلفتْ طرقُ أهل الإثبات في جواب الطائفتين. فأجابهم طائفَةٌ بأن لها وجهين، وجهاً يُرضَى بها منه وهو إضافتُها إلى الله سبحانه خلقاً ومشيئةً، ووجهاً يُسخطَ منه، وهو إضافتُها إلى العبد فعلاً واكتساباً. وهذا جواب جيد، لو وفوا به فإن الكسبَ الذي أثبته كثيس منهم لا حقيقةً له. إذ هو عندهم مقارنةُ الفِعل للإرادة والقدرة إيجاد به من غير أن يكون لها تأثيرٌ بوجهٍ ما . وقد تقدمُ الكلامُ في ذلك بما فيه كفايةٌ . وأجابهم طائفة أخرى بأنا نرضَى بالقضاء الذي هو فِعلُ الرب ونسخطُ المقضيَّ الذي هو فعلُ العبد . وهذا جواب جيد لو لم يعودوا عليه بالنقض والإبطال. فإنهم قالوا : الفعلُ غيرُ المفعول. فالقضاء عندهم نفسُ المقضيّ. فلو قال الأولون بأن للكسب تأثيراً في إيجاد الفعل وإنه سببٌ لوجوده، وقال الآخرون

(no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بأن الفعلَ غيرُ المفعول لأصابوا في الجواب. وأجابتهم طائفة أخرى بأن مِن القضاء ما يُؤْمرُ بالرضا به. ومنه ما يُنهَى عن الرضا به. فالقضاء الذي يحبه الله ويرضاه تَرضى به. والذي يُبغضه ويَسخطه لا نرضى به. وهذا كما أن مِن المخلوقات ما يبغضُه ويسخطُه وهو خالقه، كالأعيان المسخوطة له، فهكذا الكلامُ في الأفعال والأقوال سواء. وهذا جواب جيد غيرَ أنه يحتاج إلى تمام. فنقول: الحكمُ والقضاء نوعان: دينيَ وكونيَ. فالدينيَّ يجبُ الرضا به. وهو مِن لوازم الإسلام. والكونيُّ منه ما يجبُ الرضا به، كالنَّعم التي يجبُ شكرُها ومِن تمام شكرها الرضا بها، ومنه ما لا يجوزُ الرضا به كالمعائب والذنوب التي يسخطها الله وإن كانت بقضائه وقدره، ومنه ما يُستحبً وأما القضاء الذي هو وصفُه سبحانه وفعلُه، كعلمه وكتابه وتقديره ومشيئته، فالرضا به مِن تمام الرضا بالله ربًّا والكاً ومدبراً. فيهذا التضاء الذي هو المقضيَّ وأما القضاء الذي هو وصفُه سبحانه وفعلُه، كعلمه وكتابه وتقديره ومشيئته، فالرضا به مِن تمام الرضا بالله ربًّا والهاً ومالكاً ومدبراً. فبهذا التفصيل يتبينُ الصواب ويزولُ

فإن قيل: فكيف يجتمع الرضاء بالقضاء بالمصائب مع شدة الكراهة والنَّفرة منها ؟ وكيف يُكلفُ العبدُ أن يَرضى بما هو مؤلم له وهو كارة له والألم يقتضي الكراهة والبغض المضاد للرضا، واجتاع الضدين محال ؟ – قيل: الشيء قد يكون محبوباً مرضياً من جهة، ومكروهاً من جهة أخرى، كشرب الدواء النافع الكريه، فإن المريض يرضَى به مع شدة كراهته له، وكصوم اليوم الشديد الحر، فإن الصائم يرضَى به مع شدة كراهته له، وكالجهاد للأعداء ؟ قال تعالى: ﴿ كُتب عليكم القتالُ وهو كُرة لكم، وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم ﴾ <sup>(١)</sup> فالمجاهدُ المخلصُ يعلمُ أن القتالَ خير له فرضيَ به. وهو يكرهُه لما فيه من التعرض لإتلاف النفس وألمها ومفارقة المحبوب. ومتى قويَ الرضا بالشيء وتمكن انقلبت كَراهتُه محبة، وإن لم يخلُ من الألم، فالألم بالشيء لا ينافي الرضا به، وكراهتُه من التعرض لإتلاف النفس وألمها ومفارقة المحبوب. وجه آخر . فإن قيل: فهذا في حكم رضا العبد بقضاء الرب فهل يرضَى سبحانه ما المي به من الكفر والفسوق والعصيان بوجه من الوجوه؟ قيل: هذا الموضع أسكلُ من الذي قبله . قال كثيرً من الأشعرية بل جورهم ومن اتبعهم إن الرضا والمجة به ما قضي به من الكفر والفسوق والعصيان بوجه من الوجوه؟ قيل: هذا الموضع أسكلُ من الذي قبله . قال كثيرً من الأشعرية بل جورهم ومن اتبعهم إن الرضا والمحبة والإرادة فضى بعن الذي قبله من الأسمو والعصيان بوجه من الوجوه؟ قيل: هذا الموضع أسكلُ من الذي قبله . قال كثيرً من الأشعرية بل جورهم ومن اتبعهم إن الرضا والمحبة والإرادة في حق الرب تعالى بمعنى واحد . وإن كلَّ ما شاءه وأراده فقد أحبه ورضية . ثم أوردوا

(١) سورة البقرة الآية : ٢١٦.

nps are applied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

على أنفسهم هذا السؤالَ وأجابوا بأنه لا يمتنعُ أن يقال إنه يرضَى بها، ولكنْ لا على وجهِ التخصيص، بل يقال: يرضَى بكل ما خَلَقه وقضاه وقدره ولا نُفردُ مِن ذلك الأمورَ المذمومة، كما يقال: هو ربٌّ كلَّ شيء، ولا يقال ربٌّ كذا وكذا للإشياء الحقيرة الخسيسة . وهذا تصريحٌ منهم بأنه راض بها في نفس الأمر ، إنما امتنعَ الإطلاقُ أدباً واحتراماً فقط. فلما أوردَ عليهُم قولُه: ﴿ ولا يرضَى لعباده الكفرَ ﴾ (١) أجابوا عنه بجوابين: أحدُهما ممن لم يقعْ منه، وأمَّا مَن وَقَع منه فهو يرضاه، إذْ هو بمشيئته وإرادته. والثاني لا يرضاه لهم ديناً، أيْ لا يشرعه لهم ولا يأمرُهم به ويرضاه منهم كوناً . وعلى قولهم فيكون معنى الآية : ولا يَرضي لعباده الكفرَ حيثُ لم يُوجَد منهم فلو وُجد منهم أحبه ورضيه. وهذا في البطلان والفسادِ كما تراه. وقد أخبر سبحانه أنه لا يرضَى ما وُجد من ذلك وإن وَقَعَ بمشيئته ، كما قال تعالى: ﴿ وهو مَعَهم إذْ يُبَيِّتُون ما لا يَرضَى من القول﴾ (٢) فهذا قُولٌ واقع بمشيئته وتقديره، وقد أخبر سبحانه أنه لا يرضاه. وكذلك قولُه سبحانه: ﴿ وَاللَّهُ لَا يَحَبُّ الفسادَ ﴾ (٢) فهو سبحانه لا يحبه كوناً ولا ديناً وإن وقَعَ بتقديره، كما لا يحبُّ إبليسَ وجنودَه وفرعونَ وحزبَه وهو ربُّهم وخالقُهم. فمن جَعَل المحبةَ والرضا بمعنى الإرادة والمشيئة لزمَه أن يكون اللهُ سبحانه محبًّا لإبليسَ وجنودِهِ وفرعونَ وهامانَ وقارونَ وجميع الكفار وكُفرهم والظَّلمةِ وفِعلهم. وهذا كما أنه خلافُ القرآن والسِنة والإجماع المعلوم بالضرورة فهو خلافُ ما عليه فِطرُ العالمين التي لم تُعير بالتواطؤ والتواصي بالأقوال الباطلة وقد أخبرَ سبحانه أنه يمقتُ أفعالاً كثيرةً ويكرهُها ويبغضُها ويسخطُها فقال: ﴿ ولا تنكحوا ما نكعَ آباؤكم مِن النساء إلا ما قد سلفَ إنه كان فاحشةً ومقتاً وساء سبيلاً ﴾ (٢) وقال: ﴿ ذَلْكَ بِأَنهِمْ اتبعوا ما أسخطَ الله (٥) وقال: ﴿ كَبُّرَ مَقتاً عند الله أن تقولوا ما لا تفعلون ﴾ (٢) وقال: ﴿ ولكنْ كَرِه اللهُ انبعاثَهم فَثْبَّطهم ﴾ (٧) . ومُحالٌ حَمْلُ هذه الكراهةِ على غير الكراهة الدينية الأمرية ، لأنه أمرَهم بالجهاد وقال: ﴿ كُلُّ ذَلْكَ كَانَ سَيِّئَه عند ربك مكروهاً ﴾ (٨) . فأخبر أنه يكرهُ ويبغضُ ويمقتُ ويسخطُ ويعادي ويَذُمُّ ويَلعن . ومُحال

- (١) سورة الزمر الآية : ٧.
- (٢) سورة النساء الآية: ١٠٨.
- (٣) سورة البقرة الآية : ٢٠٥.

- (٥) سورة محد الآية: ٢٨.
- (٦) سورة الصف الآية : ٣.
- (٢) مورة التوبة الآية : ٤٦ .
- (٨) سورة الإسراء الآية : ٣٨.

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> أنه يحبُّ ذلك ويرضى به وهو سبحانه يكرهُه ويتقدسُ عن محبة ذلك وعن الرضا به ، بل لا يليقُ ذلك بعبده، فإنه نقص وعيبٌ في المخلوق أنه يحبّ الفسادَ والشرَّ والظلم والبغيَ والكفرَ ويرضاه، فكيف يجوزُ نسبةُ ذلك إلى الله تبارك وتعالى. وهذا الأصلُ من أعظم ما غلطَ فيه كثيرٌ من مثبتي القدر . وغلطُهم فيه يوازنُ غلطَ النفاة في إنكار القدر، أو هو أقبحُ منه، وبه تسلط عليهم النفاةُ وتمادوًا على قُبح قولهم، وأعظموا وأولئك قالوا : لا يَدْخلُ تحت مشيئته وقدرتـه خَلْقه . وأولئك قالوا : لا يكونُ في ملكه الشناعةَ عليهم به . فهؤلاء قالوا : يحبُّ الكفرَ والفسوقَ والعصيانَ والظلمَ والبغي الفسادَ . وأولئك قالوا : لا يَدْخلُ تحت مشيئته وقدرتـه خَلْقه . وأولئك قالوا : لا يكونُ في ملكه إلا ما يحبه ويرضاه. وهؤلاء قالوا : يحبُّ الكفرَ والفسوقَ والعصيانَ والظلمَ والبغي وأولئك قالوا : لا يَدْخلُ تحت مشيئته وقدرتـه خَلْقه . وأولئك قالوا : لا يكونُ في ملكه إلا ما يحبه ويرضاه . وهؤلاء قالوا : يكونُ في ملكه ما لا يشاء ويشاء ما لا يكون. والمنذ قالوا : وهؤلاء قالوا : يكونُ في ملكه ما لا يشاء ويشاء ما لا يكون. والمنذ قالوا : وهؤلاء قالوا : يكونُ في ملكه ما لا يشاء ويشاء ما لا يكون. والمنذ والفل والنه وتعالى عما يقولُ الفريقان علواً كبيراً ، والحمدُ لله الذي هدانا لما أرسلَ به فسبحان الله وتعالى عما يقولُ الفريقان علواً كبيراً ، والحمدُ لله الذي هدانا لما أرسلَ به فسبحان الله وتعالى عما يقولُ الفريقان علواً كبيراً ما يبدع هؤلاء ويشاء ما لا يكون. والمنةُ والفضلُ والنعمةُ والثاء الحسنُ. ونسأله التوفيقَ لما يعبه ويرضاه، وأن يُجنبنا مضلاَتُ البِدع والفتن.



هذا البابُ متصلَّ بالباب الذي قبله . وكلَّ منهما يقررُ لصاحبه . فما كان مِن كونيَّ فهو متعلقٌ بربوبيته وخَلَقه . وما كان من الدينيّ فهو متعلقٌ بإلاهيته وشَرْعه . وهو كما أخبرَ عن نفسه سبحانه له الخلقُ والأمرُ . فالخلقُ قضاؤُه وقدرُه وفعلُه . والأمرُ شرعُه ودينُه . فهو الذي خَلَق وشرع وأمرَ . وأحكامُة جاريةٌ على خَلَقه قدراً وشرعاً . ولا خروجَ لأحد عن حكمه الكونيّ القدريّ . وأمّا حُكمه الدينيّ الشرعيّ فيعصيه الفجارُ والفساقُ . والأمران غيرُ متلازمين . فقد يقضي ويقدر ما لا يأمرُ به ولا شَرَعه . وقد يَشرعُ ويأمرُ بما لا يقضيه ولا يقدره . ويجتمع الأمران فيا وقع مِن طاعات عباده وإيمانهم . وينتفي الأمران عالم يقع من المعاصي والفسق والكفر . وينفردُ القضاء الدينيّ والحُكم الشرعيّ في ما أمرَ به وشرعَه ولم يفعُله المأمورُ . وينفردُ القضاء الدينيّ من المعاصي .

إذا عُرف ذلك فالقضاء في كتاب الله نوعان كونيّ قدريّ ، كقوله : ﴿ فلما قَضينا عليه الموتَ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله : ﴿ وقُضيّ بينهم بالحق﴾ <sup>(٢)</sup> ، وشرعيّ دينيّ ، كقوله : ﴿وقَضى ربَّك ألا تعبدوا إلا إياه﴾ <sup>(٢)</sup> أي أمرَ وشرعَ . ولو كان قضاءً كونيًّا لما عُبد غيرُ الله .

(١) سورة سبأ الآية : ١٤.

~4

(٢) سورة الزمر الآية: ٦٩.

E GHAZI TRU FOR QUR'ANIC THOUGHT والحكمُ أيضاً نوعان. فالكونيُّ كقوله: ﴿ قَالَ رَبِّ احْكُمْ بِالحق ﴾ (١) أي افعل ما تَنصرُ به عبادَك وتخذلُ به أعداءَك. والدينيُّ كقوله: ﴿ ذلكُم حُكُمُ الله يَحكُم بينكم﴾ (٢) وقوله: ﴿ إِنَّ الله يَحكمُ ما يريد ﴾ (٢) . وقد يَردُ بالمعنيين معاً، كقوله: ﴿ ولا يُشركُ في حُكمه أحداً ﴾ <sup>(ي)</sup>. فهذا يتناولُ حكمه الكونيَّ وحكمَه الشرعيَّ. والإرادةُ أيضاً نوعان: فالكونيةُ كقوله تعالى: ﴿ فَعَالٌ لما يريد ﴾ (٥) وقوله: ﴿ وإِذَا أَردنا أَن نهلكَ قرية ﴾ (1) وقوله: ﴿ إِن كَانَ الله يريدُ أَن يُغويكم ﴾ (\*) وقوله: ﴿ ونريدُ أَن عَنَّ على الذين استُضعفوا في الأرض﴾ (^) ، والدينية كقوله : ﴿ يريدُ اللهُ بِكم اليسرَ ولا يريدُ بكم العسر ﴾ (١) وقوله: ﴿واللهُ يريدُ أن يتوبَ عليكم ﴾ (١٠) فلو كانت هذه الإرادةُ كونيةً لما حصلَ العسرُ لأحد منًّا، ولو وقعت التوبةُ مِنْ جميع المكلِّفين. وبهذا التفصيل يزولُ الاشتباهُ في مسألة الأمر والإرادة هل هما متلازمان أم لا . فقالت القدريةُ : الأمرُ يستلزمُ الإرادةَ واحتجوا بحُجج لا تندفعُ. وقالت المُثبتةُ: الأمرُ لا يستلزمُ الإرادةَ. واحتجوا بمحجج لا تندفعُ. والصوابُ أن الأمرَ يستلزمُ الإرادة الدينيةَ وَلا يستلزمُ الإرادةَ الكونية. فإنه لا يأمر إلا بما يريدُه شرعاً وديناً. وقد يأمرُ بما لايريدُه كوناً وقدراً، كإيمان من أمره، ولم يوفقه للإيمان مرادٌ له ديناً ولا كوناً. وكذلك أمَرَ خليلَه بذبح ابنه ولم يُردْه كوناً وقدَراً. وأمرَ رسولَه بخمسين صلاةً ولم يُردْ ذلك كوناً وقدراً. وبين هذين الأمرين وأمْرِ مَن لم يؤمن بالإيمان فرقٌ. فإنه سبحانه لم يحب مِن

وقدرا . وبين هذين الأمرين وامّرِ مَن لم يؤمن بالإيمان فرق . فإنه سبحانه لم يحب مِن إبراهيم ذبح ولده، وإنما أحبَّ منه عزمَه على الامتثال وأن يوطَّن نفسَه عليه . وكذلك أمْرُه محداً عَظَيَرٍ ليلةَ الإسراء بخمسين صلاةً . وأمّا أمْرُ مَن علم أنه لا يؤمنُ بالإيمان فإنه سبحانه يحبُّ من عباده أن يؤمنوا به وبرسله ، ولكن اقتضت حكمتُه أن أعان بعضَهم على فِعل ما أمَره ووفقه له ، وخذل بعضَهم فلم يُعنه ولم يوفقُه فلم تحصل مصلحةُ الأمر منهم وحصلتْ من الأمر بالذبح.

- (١) سورة الأنبياء الآية : ١١٢.
- (٢) سورة المتحنة الآية : ١٠.
- (٣) سورة المائدة الآية : ١ .
- ٤) سورة الكهف الآية : ٢٦ .
- (٥) سورة هود الآية : ١٠٧.

- (٦) سورة الاسراء الآية : ١٦.
  - (٧) سورة هود الآية : ٣٤.
- (٨) سورة القصص الآية: ٥.
- (٩) سورة البقرة الآية : ١٨٥ .
- (١٠) سورة النساء الآية: ٢٧.

Alle by referred version C E GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فصل: وأما الكتابة فالكونية كقوله (كتب الله لأغلبن أنا ورُسلي )<sup>(1)</sup> وقوله (ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثُها عبادي الصالحون )<sup>(۲)</sup>. وقوله: (كتب عليه أنه من تولاه فأنه يضله ويهديه إلى عذاب السعير )<sup>(۲)</sup>. والشرعية الأمرية كقوله (كتب عليكم الصيام )<sup>(1)</sup> وقوله (حُرمت عليكم أمهاتكم )<sup>(م)</sup> إلى قوله (كتاب الله عليكم )<sup>(1)</sup> وقوله (وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس )<sup>(۲)</sup> فالأولى كتابة بمعنى القدر ، والثانية كتابة بمعنى الأمر.

فصل والأمر الكوني كقوله ﴿ إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون ﴾ <sup>(٨)</sup> وقوله ﴿ وما أَسرَنا إلا واحدة كلمح بالبصر ﴾ <sup>(٨)</sup> وقوله ﴿ وكان أمر الله مفعولاً ﴾ <sup>(٢١)</sup> وقوله ﴿ وكان أمراً مقضياً ﴾ <sup>(١١)</sup> وقوله ﴿ وإذا أردنا أن نهلك قريةً أمرنا مترفيها ففسقوا فيها ﴾ <sup>(١١)</sup>. فهذا أمر تقدير كوني لا أمر ديني شرعيّ. فإن الله لا يأمر بالفحشاء. والمعنى قضينا ذلك وقدرناه. وقالت طائفة بل هو أمر ديني والمعنى قضينا ذلك وقدرناه. وقالت طائفة بل هو أمر ديني . والمعنى أمرناهم بالطاعة فحالفونا وفسقوا. والقول الأول أرجع لوجوه: أحدها أن الأضمار على خلاف إضمارين، أحدهما أمرناهم بطاعتنا، والثاني فخالفونا أو عصونا، ونحو ذلك الثالث أن ما بعد الفاء في مثل هذا التركيب هو المامر ديني العنى أمرناهم بالطاعة فحالفونا وفسقوا. والقول الأول أرجع لوجوه: أحدها أن الأضمار على خلاف أن ما بعد الفاء في مثل هذا التركيب هو المأمور به نفسه. كقولك : أمرته ففعل وأمرته أن ما بعد الفاء في مثل هذا التركيب هو المأمور به نفسه. كقولك : أمرته ففعل وأمرته ألمان ما بعد الفاء في مثل هذا التركيب هو المأمور به نفسه. كقولك : أمرته ففعل وأمرته ألمان ما بعد الفاء في مثل هذا التركيب هو المأمور به نفسه. كقولك : أمرته ففعل وأمرته ألما باحد الفاء في مثل هذا التركيب هو المأمور به نفسه. كقولك : أمرته ففعل وأمرته ألما مرته فركب لا يفهم المخاطب غير هذا . الرابع أنه سبحانه جعل سبب هلاكِ ألفام وأمرته فركب . لا يفهم المخاطب غير هذا . الرابع أنه سبحانه جعل سبب هلاكِ القرية أمره المذكور . ومن الملوم أن أمره بالطاعة والتوحيد لا يصلح أن يكون سبب الملاك ، بل هو سبب للنجاة والفوز . فإن قيل أمره بالطاعة مع الفسق هو سبب ألملاك ، بل هو سبب الماته والفرته والمرته الملاك ، قل هذا يخلون ما ما ما ما معانه منهم المخاطب غير في أمره بالطاعة مع الفسق هو سبب ألملاك ، في ما الموام أن أمره والموني والم في ما مع الفسق هو سبب ألملاك ، قل هذا يحمل أن ما معد الماني من المائم والمرة منهم المائمة مع الفسق هو سبب ألمالك ، قل هذا يلمان أن يكم المائم منهم المائمة مع الفسق هو سبب ألمالاك ، قل هذا يبطل أبلوجه الخامس، وسمو أن هذا الأمر ألم يختص بالمائم من المالم منها يضمو منهم المائم من مالموسب ألمالم من منهم المائمة مع المائم من المائم من المائم من المائم من المائم منها يضمو مالمائم من المائم من المالمو ألمام

- (١) سورة المجادلة الآية: ٢١.
- (٢) سورة الأنبياء الآية: ١٠٥.
  - (٣) سورة الحج الآية: ٤.
  - (1) سورة البقرة الآية: ١٧٨.
  - (٥) سورة النساء الآية : ٢٣.
  - (٦) سورة النساء الآية: ٢٤.

- (٧) سورة المائدة الآية : ٤٥ .
- (٨) سورة يس الآية: ٨٢.
- (٩) سورة القمر الآية: ٥٠.
- (١٠) سورة النساء الآية: ٤٧.
- (١١) سورة مرم الآية : ٢١.
- (١٢) سورة الاسراء الآية : ١٦.

Died by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

بالطاعة بالمترفين. يوضحه الوجة السادس أن الأمر لو كان بالطاعة لكان هو نفس إرسال رسله إليهم. ومعلوم أنه لا يحسنُ أن يقال أرسلنا رُسلنا إلى مترفيها ففسقوا فيها ، فإن الإرسال لو كان إلى المترفين لقال من عداهم نحن لم يُرسل إلينا . السابع أن إرادة الله سبحانه لإهلاك القرية إنما يكون بعد إرسال الرسل إليهم وتكذيبهم ، وإلا فقيل ذلك هو لا يريدُ إهلاكهم ، لأنهم معذورون بغفلتهم وعدم بلوغ الرسالة إليهم. قال تعالى : ﴿وما كان ربَّك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون ﴾ <sup>(٢)</sup> . فإذا أرسلَ الرسل فكذبوهم يوم أراد إهلاكها فأمر رؤساءها ومترفيها أمراً كونياً قدرياً لا شرعياً دينياً بالفسق في القرية فاجتمع أهلها على تكذيبهم وفسق رؤسائهم ، فحينئذ جاءها أمرُ الله وحق عليها قوله بالإهلاك . والمقصودُ ذكرُ الأمر الكوني والدينيَ . ومن الديني قوله أنه وحق عليها قوله بالإهلاك . والمقصودُ ذكرُ الأمر الكوني والدينيَ . ومن الديني قوله أنه وحق عليها قوله بالإهلاك . والمقصودُ ذكرُ الأمر الكوني والدينيَ . ومن الديني قوله أملها في أن الله يأمرُ بالعدل والإحسان ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله ﴿ إن الله يأمرُكم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها في أمرُ العدل والإحسان ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله ﴿ إن الله يأمرُكم أن تؤذوا الأمانات إلى

فصل وأما الإذن الكوني فكقوله تعالى ﴿ وما هم بضارين به من أحدٍ إلا بإذن الله ﴾ <sup>(1)</sup> أي بمشيئته وقدره . وأما الديني فكقوله ﴿ ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمةً على أصولها فيإذن الله ﴾ <sup>(م)</sup> أي بأمره ورضاه . وقوله ﴿ قُلْ أَرأَيتم ما أنزل اللهُ لكم من رزق فجعلتم منه حراماً وحلالاً قل آلله أذِن لكم أمْ على الله تفترون ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله ﴿ أَمْ لهم شَرَكاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله ﴾ <sup>(N)</sup> .

فصل وأما الجعَّل الكوني فكقوله ﴿ إناجعلنا في أعناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقْمحون. وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً ﴾ <sup>(٨)</sup> وقوله ﴿ ويجعلُ الرجسَ على الذين لا يعقلون ﴾ <sup>(١)</sup> وقوله ﴿ واللهُ جعلَ لكم من أنفسكم أزواجاً ﴾<sup>(١)</sup> وهو كثير. وأمّا الحعلُ الديني فكقوله ﴿ ما جعل اللهُ من بحيرةٍ ولا سائبة ولا وصيلة ولا وحام ﴾ <sup>(١١)</sup> أيْ ما شرع ذلك ولا أمر به. وإلا فهو مخلوق له واقعٌ بقدره ومشيئته.

- (١) سزرة هود الآية ١١٧.
- (٢) سورة النحل الآية : ٩٠ .
- (٣) سورة النساء الآية: ٥٨.
- (1) سورة البقرة الآية: ١٠٢.
- (٥) سورة الحشر الآية: ٥.

- (٦) سورة يونس الآية: ٥٩.
- (Y) سورة الشورى الآية: ٢١.
  - (٨) سورة يس الآية: ٨.
- (٩) سورة يونس الآية: ١٠٠.
- (١٠) سورة النحل الآية: ٧٢.
- (11) سورة المائدة الآيةِ: 103.



وأما قوله ﴿ جعل اللهُ الكعبة البيتَ الحرامَ قياماً للناس﴾ (١) فهذا يتناولُ الجعلين، فإنه جعلها كذلك بقدره وشرعه. وليس هذا استعمالاً للمشترك في معنييه، بل إطلاقُ اللفظِ وإرادةُ القدْرِ المشتركِ بين معنييه. فتأمله.

فصل وأما الكلمات الكونية فكقوله ﴿ وكذلك حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله ﴿ وتمت كلمة ربك الحسنى على بني إسرائيل بما صبروا ﴾ <sup>(٢)</sup> وقوله يتلقى وأعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن برَّ ولا فاجرَّ من شر ما خلق ، فهذه كلماته الكونية التي يخلق بها ويكون . ولو كانت الكلمات الدينية التي يأمرُ بها وينهى لكانت مما يجاوزُهن الفجارُ والكفار . وأمّا الديني فكقوله ﴿ وإن أحدَّ من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ﴾ <sup>(1)</sup> والمرادُ به القرآن . وقوله يتلقى في النساء واستحللتم فروجهن بكلمة الله ، أي إباحته ودينه . وقوله تعالى ﴿ فانكحوا ما وكتبه ﴾ <sup>(1)</sup> فكتبه كلماته التي يأمرُ بها ويكون . طاب لكم من النساء ﴾ <sup>(0)</sup> وقد اجتمع النوعان في قوله ﴿ وصدقت بكلمات ربها وكتبه ﴾ <sup>(1)</sup> فكتبه كلماته التي يأمرُ بها وينهى ويُحرم . وكلماته التي يخلق بها ويكون . ونجره أنها ليست جهمية تنكر كلمات دينه وكلمات تكوينه وتجعلها خلقاً من جلة

فصل وأما البعث الكوني فكقوله ﴿ فإذا جاء وعدُ أولاهما بعثنا عليكم عباداً لنا أولي بأس شديد ﴾ <sup>(v)</sup> وقوله ﴿ فبعثَ اللهُ غراباً يبحثُ في الأرض ﴾ <sup>(k)</sup>. وأما البعثُ الديني فكقوله ﴿ هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم ﴾<sup>(r)</sup> وقوله ﴿ كان الناسُ أمةً واحدةً فبعث اللهُ النبيين مبشرين ومنذرين ﴾<sup>(١٠)</sup>

**فصل**وأما الإرسالُ الكوني فكقوله ﴿ ألم تر أنا أرسَلْنا الشياطين على الكافرين تؤزّهم أزا ﴾<sup>(١١)</sup> وقوله ﴿ وهو الذي أرسلَ الرياح﴾<sup>(١٢)</sup> وأمّا الديني فكقوله ﴿ هو الذي أرسل

- (١) سورة المائدة الآية : ٩٧ .
- (٢) سورة يونس الآية : ٣٣.
- (٣) سورة الاعراف الآية : ١٣٧ .
  - .٦) سورة التوبة الآية : ٦.
  - (٥) سورة النساء الآية : ٣.
  - (٦) سورة التحريم الآية : ١٢.

- (٧) سورة الاسرا، الآية: ٥.
- (٨) سورة المائدة الآية : ٣١.
- (٩) سورة الجمعة الآية: ٢.
- (١٠) سورة البقرة الآية : ٢١٣ `
  - (١١) سورة مريم الآية : ٨٣.
- (١٢) سورة الفرقان الآية : ٤٨ .



رسوله بالهُدى ودين الحق﴾(١) وقوله ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رُسُولاً شَاهَداً عَلَيْكُمْ كُمَّا أرسلنا إلى فرعون رسولاً 🗲 (٢) .

فصل وأما التحريم الكوني فكقوله ﴿ وحَرَّمنا عليه المراضع من قبل ﴾ وقوله ﴿ قال فإنها محرمةٌ عليهم أربعين سنةً ﴾ (١) وقوله ﴿وحرامٌ عَلى قريةٍ أهلكناها أنهم لا يرجعون﴾ (•) وأما التحـريمُ الديني فكقـولــه ﴿ حـرمــت عليكــم أمهــاتكــم﴾(١) و فرحُرمت عليكم الميتة ﴾ (٧) و فرحرم عليكم صيد البر ما دمتم حُومًا ﴾ (٨) فو أحل اللهُ البيعَ وحرمَ الربّا ﴾ (١) .

فصل وأما الإيتاء الكوني فكقوله ﴿ والله يُؤتي ملكه من يشاء ﴾ (١٠) وقوله ﴿ قل اللهم مالكَ الملكِ تُؤتي الملك من تشاء﴾ (١١) وقوله ﴿وَآتيناهم ملكاً عظياً﴾ (١١). وأماً الإيتاء الديني فكقوله ﴿وما آتاكم الرسولُ فخذوه ﴾ (١٣) وقوله ﴿ خُذوا ما أنيناكم بقوة﴾(١٢). وأما قوله ﴿يُؤتي الحكمة من يشاء ومن يُؤتَ الحكمة فقد أوتيَ خيراً كثيراً ((10) فهذا يتناول النوعين، فإنه يؤتيها من يشاء أمراً وديناً وتوفيقاً وإلهاماً .

فصل وأنبياؤه ورسله وأتباعهم حظَّهم من هذه الأمور الديني منها . وأعداؤه واقفون مع القدر الكوني، فحيثُ ما مال القدرُ مالوا معه. فدينُهم دينُ القدر، ودينُ الرسل وأتباعهم دينُ الأمر. فهم يدينون بأمره ويؤمنون بقدره، وخُصاء الله يعصون أمره ويحتجون بقدره، ويقولون نحن واقفون مع مراد الله. نعمُ مع مراده الكوني لا الديني. ولا ينفعكم وقوفُكم مع المراد الكوني، ولا يكون ذلكم عذراً لكم عنده، إذْ لو عُذر بذلك لم يدُّم أحداً من خلقه، ولم يعاقبُه، ولم يكن في خلقه عاص ولا كافر. ومن زعم ذلك فقد كفر بالله وكتبه كلُّها وجميع رسله . وبالله التوفيق .

- (۱) سورة التوبة الآية : ۳۳.
- (٢) سورة المزمل الآية ١٥.
- سورة القصص الآية : ١٢ . (۳)
- ٤) سورة المائدة الآية : ٢٦.
- (٥) سورة الأنبياء الآية: ٩٥.
- (٦) سورة النساء الآية : ٢٣.
- سورة المائدة الآية: ٣. (Y)
- سورة المائدة الآية : ٩٦ . ()

- (٩) سورة البقرة الآية: ٢٧٥. (١٠) سورة البقرة الآية : ٢٤٧.
- (١١) سورة آل عمران الآية : ٣٦.
  - (١٢) سورة النساء الآية: ٥٤.
  - (١٣) سورة الحشر الآية: ٧.
  - (١٤) مورة البقرة الآية : ٦٣.
  - (١٥) سورة البقرة الآية : ٢٦٩.



## الباب الثلاثون

## في ذِكْرِ الفطرة الأولى ومعناها واختلاف الناس في المراد بها وأنها لا تنافى القضاء والقدر بالشَّقاوة والصَّلال

قال تعالى ﴿ فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون. منيبين إليه واتقوه وأقيموا الصلاة ولا تكونوا من المشركين ﴾ <sup>(١)</sup> وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة عن النبي محلق أنه قال: وكل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه ويُنصر انه ويجسانه كها تنتج البهيمة جعاء هل تحسون فيها من جدعاء حتى تكونوا أنتم تجدعونها ». ثم قرأ أبو هريرة ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ﴾ <sup>(٢)</sup> وفي لفظ آخر و ما من مولود إلا يولد على هذه الملة، وقد اختلف في معنى هذه الفطرة والراد بها. فقال مولود إلا يولد على هذه الملة، وقد اختلف في معنى هذه الفطرة والراد بها. فقال القاضي أبو يعلمي في معنى الفطرة: ها هنا روايتان عن أحد إحداهما الإقرار بمعرفة الله من ذريته إلى يوم القيامة أمثال الذر قال تعالى : ﴿ وأشهدهم على أنفسهم ألست ُبربكم تعالى. وهو العهد الذي أخذه الله عليهم في أصلاب آبائهم حتى مسح ظهر آدم فأخرج من ذريته إلى يوم القيامة أمثال الذر قال تعالى : ﴿ وأشهدهم على أنفسهم ألست ُبربكم قالوا بلى ﴾ <sup>(٣)</sup> فليس أحد إلا وهو يقرّ بأن له صانعاً ومدبراً، وإن ساه بغير اسمه قال تعالى أول ن سالتهم من خلقهم ليقولن الله ﴾ <sup>(١)</sup> فكل مولود يولد على ذلك الإقرار القارار عرفة الله النور والنا الذر قال تعالى : ﴿ وأشهدهم على أنفسهم ألست ُبربكم من ذريته إلى يوم القيامة أمثال الذر قال تعالى : ﴿ وأشهدهم على أنفسهم ألست ُبربكم من ذريته إلى يوم القيامة أمثال الذر قال تعالى : ﴿ وأشهدهم على أنفسهم ألست ُبربكم من ذريته إلى يوم القيامة أمثال الذر قال تعالى : ﴿ وأشهدهم على أنفسهم ألست ُبربكم من ذريته إلى يوم القيامة أمثال الذر قال تعالى : ﴿ وأشهدهم على أنفسهم ألست ُبربكم من ذريته إلى ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله ﴾ <sup>(١)</sup> فكلُّ مولود يولد على ذلك الإقرار الأول. قال: وليس الفطرة هنا الإسلام لوجهين: أحدهما أن معنى الفطرة ابتداءً المولة . ومنه قوله تعالى ﴿ فاطر السموات والأرض ﴾ <sup>(٥)</sup> أي مبتدئها. وإذ كانت

(1) سورة الروم الآية: ٣٠.
 (٢) سورة الروم الآية: ٣٠.

- (1) سورة الزخرف الآية : ٨٧.
- (٥) سورة الشورى الآية : ١١.
- (٣) سورة الاعراف الآية : ١٧٢.

polied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الفطرة هي الابتداء وجب أن تكون تلك هي التي وقعت لأول الخليقة ، وجرت في فطرة المعقول، وهو استخراجُهم ذريةً، لأن تلك حالةُ ابتدائهم، ولأنه لو كانت الفطرةُ هنا الإسلام لوجب إذا وُلد بين أبوين كافرين أن لا يرثها ولا يرثانه ما دام طفلاً لأنه مسلمٌ. واختلافُ الدين يمنعُ الإرث، ولوجب أن لا يصح استرقاقه ولا يُحكم بإسلامه بإسلام أبيه لأنه مسلم. قال: وهذا تأويلُ ابن قتيبة. وذكره ابنُ بطة في الإبانة. قال: وليس كل من تثبت له المعرفة حكم بإسلامه كالبالغين من الكفار ، فإن المعرفة حاصلةٌ وليسوا بمسلمين. قال: وقد أوماً أحدُ إلى هذا التأويل. وفي رواية الميموني، فقال: «الفطرة الأولى التي فطر الناس عليها»، فقال له الميموني: الفطرةُ الدينُ. قال: نعم.قال القاضي: وأراد أحدُ بالدين المعرفة التي ذكرناها . قال: والروايةُ الثانية : الفطرة هذا ابتداء خلقه في بطن أمه ، لأن حمَّله على العهد الذي أخذه عليهم وهو الإقرارُ بمعرفته حلِّ للفطرة على الإسلام، لأن الإقرار بالمعرفة إقرارٌ بالإيمان، والمؤمنُ مسلمٌ. ولو كانت الفطرةُ الإسلامَ لوجب إذا وُلد بين أبوين كافرين أن لا يرثانه ولا يرثها . قال: ولأن ذلك يمنعُ أن يكون الكفر خلْقاً لله، وأصولُ أهل السنة بخلافه. قال: وقد أومأ أحد إلى هذا نِّي رواية علىَّ بن سعيد وقد سأله عن قوله ( كلَّ مولودٍ يُولدُ على الفطرة، فقال: على الشقاوةِ والسعادة. ولذلك نقل محمدُ بنُ يحي الكحال أنه سأله فقال: هي التي فطرَ الناس عليها شقيٍّ أو سعيد . وكذلك نقل جبيلٌ عنه قال: الفطرةُ التي فطرَ اللهُ عليها العباد من الشقاوة والسعادة. قال: وهذا كلُّه يدلّ من كلامه على أن المرادَ بالفطرة ها هنا ابتداء خلُّقه في بطن أمه. قال شيخنا أبو العباس بــنُ تيمية: أحمد لم يذكر العهد الأول، وإنما قال: الفطرةُ الأولى التي فطر الناسُ عليها وهي الدينُ. وقال في غير موضع إنَّ الكافر إذا مات أبواه أو أحدهما حُكم بإسلامه. واستدل بهذا الحديث فدل على أنه فسر الحديث بأنه يولدُ على فطرةٍ الإسلام، كما جاء ذلك مُصرحاً به في الحديث. ولو لم تكن الفطرةُ عنده الإسلام لما صح استدلاله بالحديث. وقوله في موضع آخر. «يولدُ على ما فُطر عليه من شقاوةٍ وسعادة » لا ينافي ذلك. فإن الله سبحانه قدَّر السعادة والشقاوة وكتبهما. وقدر أنها تكونُ بالأسباب التي تحصلُ بها ، كفعل الأبوين ، فتهويد الأبوين وتنصيرهما وتمجيسُها هو بما قدره الله أنه يفْعل بالمولود، والمولودُ يولد على الفطرة سليًّا، وولد على أن هذه الفطرة السليمة يغيرها الأبوان كما قدر سبحانه ذلك وكتبه، كما مثل النبي علي ذلك · ٤٧١

FOR QURALIC THOUGHT

بقوله ( كما تنتجُ البهيمةُ جمعاءَ هل تحسُّون فيها من جدعاء ؛ فبين أن البهيمة تولدُ سليمةً ثم يجدعها الناسُ، وذلك بقضاء الله وقدره فكذلك المولودُ ولدُ على الفطرةِ سلياً ثم يُفسدُه أبواه. وذلك أيضاً بقضاء الله وقدره. وإنما قال أحمد وغيرهُ من الأئمة وعلى ما فُطر عليه من شقاوةٍ أو سعادةٍ ، لأن القدرية يحتجون بهذا الحديث على أن الكفر والمعاصى ليس بقضاء الله وقدره، بل مما ابتدأ الناسُ إحداثه. ولهذا قالوا لمالك ابن أنس : إن القدرية يحتجون علينا بأول الحديث فقال : احتجوا عليهم بآخره ، وهو قوله ( اللهُ اعلمُ بما كانوا عاملين ؛ فبين الْإمام أحمد وغيرهُ أنه لا حجة فيه للقدرية . فإنهم لا يقولون إن نفس الأبوين خلقا تهويده وتنصيره، بل هو تهوَّد وتنصَّر باختياره، ولكنَّ كانا سبباً في حصول ذلك بالتعليم والتلقين. فإذا أضيف إليهما هذا الاعتبارُ فلأن يُضاف إلى الله الذي هو خالقٌ كل شيء بطريق الأولى، لأنه سبحانه وإن كان خلقه مولوداً على الفطرة سلياً فقد قدر عليه ما سيكون بعد ذلك من تغييره، وعلم ذلك كما في الحديث الصحيح وإن الغلام الذي قتله الخضرُ طُبِع يوم طُبِع كافراً ولو بلغ لأرهق أبويه طغياناً وكفراً ، فقوله طبع يوم طبع أي قُدر وقُضى في الكتاب أنه يكفرُ لا أن كفره كان موجوداً قبل أن يولد ، ولا في حال ولادته ، فإنه مولود على الفطرة السليمة وعلى أنه بعد ذلك يتغير ويكفر . ومن ظنَّ أن الطبع على قلبه هو الطبع المذكور على قلب الكفار فهو غالط، فإن ذلك لا يقال فيه طبع يوم طبع، إذ كان الطبعُ على قلبه إنما يوجد بعد كفره. وقد ثبت في صحيح مسلم عن عياض بن حماد عن النبي مظلم فيا يروي عن ربه تبارك وتعالى أنه قال ، خلقت عبادي حنفاء كلهم فاختالتهم الشياطين وحرَّمْت عليهم ما أحللتُ لهم وأمرتهم أن يُشركوا بي ما لم أنزل به سلطانا ،. وهذا صريحٌ في أنه خلقهم على الحنيفية وأن الشياطين اختالتهم بعد ذلك. وكذلك في حديث الأسود بن سريع الذي رواه أحمد وغيره قال: بعث النبي سَلُّهُ سرية فأفضى بهم القتلُ إلى الذرية ، فقال لهم النبي سَلُّهُ ، ما حملكم على قتل الذرية؟ قالوا: يا رسول الله: أليسوا أولاد المشركين؟ قال: أو ليس خيارُكم أولاد المشركينُ ؟ ، ثم قام النبيُّ عَلَيْكُم خطيباً فقال: ﴿ أَلا إِن كُلَّ مُولُودٍ يُولد على الفطرة حتى يعربَ عنه لسانه ». فخطبته لهم بهذا الحديث عقيب نهيه عن قتل أولاد المشركين وقوله لهم ، أو ليس خيارُكم أولاد المشركين ، نص على أنه أراد بهم وُلدوا غير كفار ثم الكفر طرأ بعد ذلك. ولو أراد أن المولود حين يولدُ يكون إما مسلماً وإما كافراً على

ما سبق له به القدرُ لم يكن فيا ذكر حجةً على ما قصد من نهيه عن قتل أولاد المشركين. وقد ظنَّ بعضهم أن معنى قوله وأو ليس خياركم أولاد المشركين، أنه قد يكون في علم الله أنهم لو بقُوا لآمنوا، فيكون النهيُ راجعاً إلى هذا المعنى من التجويز. وليس هذا معنى الحديث، لكنْ معناه أن خياركم هم السابقون الأولون، وهؤلاء من أولاد المشركين، فإن آباءهم كانوا كفاراً، ثم إن البنين أسلموا بعد ذلك، فلا يضرُ الطفل أن يكون من أولاد المشركين إذا كان مؤمناً، فإن الله إنما يجزيه بعمله لا بعمل أبويه، وهو سبحانه يخرجُ المؤمن من الكافر والكافر من المؤمن، كما يخرجُ الحيُّ من الميت ويخرجُ الميت من الحي.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل: وهذا الحديثُ قد رُوي بألفاظٍ يفسرُ بعضُها بعضاً. ففي الصحيحين واللفظُ للبخاري عن ابن شهاب عن أبي سَلَمة عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله عَظَّة : د ما مِن مولودٍ يولدُ إلا على الفطرةِ فأبواه يهوّدانه أن ينصّرانه أو يمجّسانه كما تنتجُ البهيمةُ جُمَّاءَ هل تحسُّون فيها مِن جدعاء ٢. ثم يقول أبو هريرة:اقرؤوا :﴿ فطرةَ اللهِ التي فَطَرَ الناسَ عليها لا تبديلَ لخلق الله ذلك الدينُ القيَّمُ ﴾ (١) قالوا : يا رسول اللهِ : أفرأيتَ مَن يموتُ صغيراً ؟ قال: « الله أعلمُ بما كانوا عاملين ، . وفي الصحيح قال الصحيح قال الزهري: نصلِّي على مولودٍ يُتوفَّى وإن كان مِن أجْل أنه وُلد علَّى فطرة الإسلاُّم إذا استهلَّ صارخاً ولا نصلّي على مَن لم يستهل مِن أجل أنه سقط. فإن أبا هريرة كان يحدَّثُ أن النبي مُظْلَمُ قال: ( ما مِن مولودٍ إلا ويُولد على الفطرة فأبواه يهوَّدانه أو يُنصرانه أو يجسَّانه كما تنتجُ البهيمة جعاء هل تحسُّون فيها من جدعاء ٢. ثم يقولُ أبو هريرة: ﴿ فطرةَ الله التي فَطَر الناسَ عليها ﴾ . وفي الصحيحين من رواية الأعمش : • ما مِن مولودٍ إلا وهو على الملة ». وفي رواية ابن معاوية عنه: ( إلا على هذه الملة حتى يعربَ عنه لسانه ، فهذا صريحٌ بأنه يولدُ على مِلة الإسلام كما فسَّره ابنُ شهاب راوي الحديث. واستشهادُ أبي هريرة بالآية يدل على ذلك. قال ابنُ عبد البر وقد سُئُل ابنُ شهاب عن رجل عليه رقبةً مؤمنةً أيُجزىء أن يعتقَهوهو رضيعٌ ؟ قال: نعم، لأنه وُلد على الفطرة. وقال أبو عمر ـ وقد ذكر النزاعَ في تفسير الحديث ـ وقال آخرون: الفطرةُ ها هنا الإسلامُ. قالوا: وهو المعروفُ عند عامةِ السلف. وأهل التأويل قد

(1) الروم الآية : ٣٠.

applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أجمعوا في تأويل قول الله عز وجل: ﴿ فطرةَ اللهِ التي فَطَر الناسَ عليها ﴾ (١) قالوا: فطرةُ اللهِ دينُ الله الإسلام. احتجوا بقول أبي هريرة في هذا الحديثاقرؤوا إن شئتم فطرة الله التي فطر الناسَ عليها . وذكروا عن عكرمة ومجاهد والحسن وإبراهيمَ والضحّاك وقتادةَ في قوله عز وجل: ﴿ فطرةَ اللهِ التي فَطَّر النَّاسَ عليها ﴾ قالوا: « فطرةُ اللهِ» دينُ الله الإسلام، « لا تبديلَ لخلق الله»، قالوا : لدين الله. واحتجوا بحديث محمد بن إسحاق عن ثور بن يزيد عن يحى بن جابر عن عبد الرحمن بن عابد الأزدي عن عياض بن حماد المجاشعي أنَّ رسولَ اللهِ عَظَّمَ قَال للناس يوماً و ألا أحدثُكم بما حدَّثني اللهُ في الكتاب. إن اللهَ خلقَ آدمَ وبنيه حنفاءَ مسلمين وأعطاهم المالَ حلالاً لا حُرامَ فيه فجعلوا ما أعطاهم اللهُ حراماً وحلالاً ، الحديث. قال: وكذلك رَوى بكر بنُ مهاجر عن ثور بن يزيد بإسناده مثله في هذا الحديث. د حنفاء »: مسلمين. قال أبو عمر : رَوى هذا الحديث قتادة عن مطرف بن عبد الله عن عياض ولم يسمعه قتادةً مِن مطرف، ولكن قال: حدثني ثلاثةٌ عقبةُ بنَّ عبد الغافر ويزيدُ بنُ عبدالله بن الشخير والعلاء بن زياد كلُّهم يقولُ: حدَّثني مطرفٌ عن عياض عن النبي عَلَيْكُم فقال فيه : ﴿ وَإِنِّي خَلَقْتُ عَبَاذَي حَنْفَاءَ كُلْهُم ﴾ لم يقل ﴿ مسلمين ﴾. وكذلكٌ رواه الحسنُ عن مطرف، ورواه ابنُ إسحاق عمن لا يُتهمُ عن قتادة بإسناده قال: فيه ( وإني خلقتُ عبادي حنفاءَ كلَّهم ) ولم يقل: ( مسلمين ) قال: فدلَّ هذا على حفظٍ محمد بن إسحاق وإتقانه وضبطه. لأنه ذَكَر دمسلمين، في روايته عن ثور بن يزيد لهذا الحديث وأسقطه مِن رواية قتادة وقصّر فيه عن قوله ( مسلمين ) ، وزاده ثورٌ بإسناده. فالله أعلم. قال: والحنيفُ في كلام العرب المستقيمُ المخلصُ. ولا استقامةَ أكثرُ من الإسلام. قال: وقد رُوي عن الحسن والحنيفية حجَّ البيت ». وهذا يدلُّ على أنه أرادَ الإسلام. وكذلك رُوي عن الضحاك والسَّدي قال: حنفاءً: حُجَّاجاً. وعن مجاهد : حنفاءً : متَّبعين. قال : وهذا كلُّه يدلُّ على أن الحنفيةَ الإسلام . قال : وقال أكثرُ العلماء: الحنيفُ المخلصُ. وقال الله عزَّ وجل: ﴿ ما كان إبراهيمُ يهوديًّا ولا نصرانيًّا ولكنْ كان حنيفاً مسلماً ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ ملةَ إبراهيم حنيفاً ﴾ (٢) وقال: ﴿ ملةً

- (1) سورة الروم الآية : ٣٠.
- (٢) سورة آل عمران الآية: ٦٧.
- (٣) سورة آل عمران الآية: ٩٥.

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أبيكم إبراهيم هو سَمًّاكم المسلمين مِن قبلُ ﴾ (١) . وقال الشاعرُ وهو الراعي : أخليفــــةَ الرحمـــن إنّــــا معشــرٌ حنفــــاء نسجـــدُ بُكْـــرةَ وأصيلاً عسربٌ نَسرَى لله في أمسُوالنسا حسقَّ الزكساةِ مُنَسزًّلاً تنسزيلاً قال: فَهذا وصفُ الحنيفيةِ بِالإسلام وهو أمرٌ واضحٌ لا خفاءَ به. قال: ومما احتجّ به مَن ذهبَ في هذا الحديثِ إلى أن الفطرة في هذا الحديث الإسلامُ قولُه عَظَّةٍ. د خس من الفطرة». ويُروى د عشرٌ من الفطرة». قال شيخُنا: والدلائلُ على ذلك كثيرةً. ولو لم يكن المرادُ بالفطرةِ الإسلامَ لَمَا سألوا عقِيب ذلك (أرأيتَ مَن يموتُ مِن أطفال المشركين؟ ؛ لأنه لو لَم يكنَّ هناك ما يغيرُ تلك الفطرة لما سألــوه. والعلمُ القديمُ وما يجري مَجراه لا يتغيرُ . وقولُه : ﴿ فأبواه يهوَّدانه ﴾ بَيِّنَّ فيه أنهم يغيرون الفطرةَ ﴿ التي فُطر عليها. وأيضاً فإنه شَبَّه ذلك بالبهيمةِ التي تُولد مجتمعةَ الخَلْق لا نقصَ فيها ثم تُجدع بعد ذلك. فعُلم أن التغييرَ واردٌ على الفطرةِ السليمةِ التي وُلد العبدُ عليها. وأيضاً فإن الحديثَ مطابقٌ للقرآن كقوله : ﴿ فطرةَ الله التي فَطَر الناسَ عليها ﴾ (٢) . وهذا يعمُّ جميعَ الناس . فَعُلُّم أن الله سبحانه فَطُر الناسَ كلهُم على فطرته المذكورةٍ. وأيضاً فإنهُ أضافَ الفطَّرةَ إليه إضافةَ مدح لا إضافةَ ذمّ، فَعُم أنها فطرةٌ محودةٌ لا مذمومةٌ. كدين اللهِ وبيتِه وناقتِه. وأيضاً فإنه قال: ﴿ فأَقَمْ وجهَك للدين حنيفاً فطرةَ الله التي فَطر الناسَ عليها ﴾ (٢) وأيضاً فإن هذا تفسيرُ السَّلف. قال ابنُ جَرير: يقول: فسدَّدْ وجهَك نحو الوجهِ الذي وجّهك اللهُ يا محمد بطاعته وهي الدينُ. حنيفاً : يقول : مستقيًّا لدينه وطاعته. فطرةَ الله: يقول: صنعةَ الله التي خَلَق الناسَ عليها. ونَصْبُ فطرةَ على المصدر . معنى قوله: فأقمْ وجهَك للدين حنيفاً ، لأن المعنى فَطَر اللهُ الناسَ على ذلك ا فِطرةً. قال: وبنحُو الذي قلنا في ذلك قال أهلُ التأويل. ثم رَوى عز ابن زيدٍ قال: فطرةَ الله التي فَطَر الناسَ عليها : قال : الإسلامُ منذ خَلَقَهم اللهُ مِن آدمَ جميعاً يقرون بذلك. وعنَّ مجاهد : فطرةَ اللهِ: قال: الدينُ الإسلام. ثم رَوَى عن يزيد بن أبي مرمٍ. قال عمرُ لمعاذ بن جبل فقال: ما قِوام هذه الأمة ؟ قال معاذ: ثلاثُ وهن المنجياتُ، الإخلاصُ وهو الفطرةُ، فطرةُ الله التي فَطَر الناسَ عليها، والصلاةُ وهي المِلَّة، والطاعةُ وهي العصمة. فقال عمر : صدقتَ. وقولُه و لا تبديل لخلق الله ، يقول : لا تغييرَ لدين (١) سورة الحج الآية : ٧٨.

(٢) سورة الروم الآية : ٣٠.

٤Y٥

(٣) سورة الروم الآية: ٣٠.

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

الله. أي لا يصلح ذلك ولا ينبغي أن يُفعل. قال ابنُ أبي نجيح عن مجاهد : ولا تبديلَ لخلق الله ، أي لدين الله. ثم ذكرَ أن مجاهدا أرسلَ إلى عكرمة يسأله عن قوله : ولا تبديل لخلق الله ، قال : هو الخصا . فقال مجاهد : أخطأ . ولا تبديل لخلق الله ، إنما هو الدينُ . ثم قال : (لا تبديلَ لخلق الله ذلك الدينُ القيّم) <sup>(١)</sup> . ورُوي عن عكرمة و لا تبديل لخلق الله ، قال : لدين الله . وهو قولُ سعيد بن جبير والضّحاك وإبراهيم النخعي وابن زيد . وعن ابن عباس وعكرمة ومجاهد هو الخصا . ولا منافاة بين القولين كما قال تعالى : (ولا مُرنَّهم فَلَيُبَنَّكُن آذانَ الأنعام ولا مُرَنَّهم فَلَيُغَيِّرُنَّ خلقَ الله ؟ فَطَر الله عبادَه عليه من الدين تغييرً لخلقه . والخصا وقطعُ آذان الأنعام تغييرُ ما أيضاً . وهذا شبه الني يتخليرُ أحدَهما بالآخر . فأولئك يغيرون الشريعة وهؤلاء يغيرون الخلقة . فذلك يغيرُ ما خُلقت عليه نفسُه ورُوحُه ، وهذا يغيرُ ما خُلق عليه بدنهُ.

فصل: ولمّا صار القدريةُ يحتجون بهذا الحديثِ على قولهم صار الناسُ يتأولونه على تأويلاتٍ يُخْرجونه بها عن مقتضاه. فقالت القدريةُ: كلٌّ مُولودٍ يُولد على الإسلام واللهُ سبحانه لا يضلُّ أحداً ، وإنما أبواه يضلَّانه قال لهم أهلُ السنة : أنتم لا تقولون بأول الحديث ولا بآخره. أمّا أولهُ فإنه لم يولد أحدّ عندكم على الإسلام أصلاً ، ولا جعلَ الله أحداً مسلماً ولا كافراً عندكم. وهذا أحدثَ لنفسه الكفرَ وهذا أحدثَ لنفسه الإسلام. والله لم يخلق واحداً منهما، ولكن دعاهما إلى الإسلام، وأزاح عللهما، وأعطاهُما قدرةً مماثلةً، فهُما يصلح للضدين. ولم يخصُّ المؤمنَ بسبب يقتضى حصولَ الإيمان، فإن ذلك عندكم غيرُ مقدور له. ولو كان مقدوراً لكان مَنْعُ الكافر منه ظُلماً. هُذا قولُ عامةِ القدَرية . وإن كان أَبو الحسين يقول إنه خَصّ المؤمنَ بداعي الإيمان . ويقول: عند الداعي والقدرة يجبُ وجودُ الايمان. وهذا في الحقيقة موافقٌ لقول أهل السنة جقالوا : فأنتم قُلتم إن معرفةَ الله لا تحصلُ إلا بالنظر المشروطِ بالعقل. ويستحيلُ أن تكونَ المعرفةُ عندكم ضرورةً إلا بالنظر المشروط بالعقل. ويستحيلُ أن تكون المعرفةُ عندكم ضرورةً أو تكونَ مِن فِعل الله. وأمَّا كونُكم لا تقولون بآخره فهو أنه يُنسب فيه التهويدُ والتنصيرُ إلى الأبوين وعندكم أن المولودَ هو الذي أحدثَ لنفسه التهويدَ والتِنصيرَ دون الأبوين، والأبوان لا قدرةَ لمها على ذلك البتة . وأيضاً فقولُه : د الله أعلم بما كانوا عاملين، دليلٌ على أن الله يعلمُ ما يصبرون إليه بعد وَلادتهم على

٤.٧٦

الآية: ١١٩ .

Lied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الفطرة، هل يَبقون عليها فيكونون مؤمنينَ أو يغيرون فيصيرونَ كفاراً. فهو دليلَّ على تقدم العلم الذي ينكره غلاةُ القدريةِ، واتفقَ السلفُ على تكفيرهم بإنكاره. فالذي استدلَلتم به من الحديث على قولكم الباطل وهو قوله: د فأبواه يهوّدانه وينمترانه ، لا حجةَ فيه لكم، بل هو حجةً عليكم. فغيرُ اللهِ لا يقدرُ على جَعْل الهدى أو الضلال في قلب أحد . بل المرادُ بالحديث دعوةُ الأبوين إلى ذلك وتربيتُهما لهَ، وتربيتُهما على ذلك مما يفعلُه المعلمُ والمرتبي . وخَصَّ الأبوين بالذّكر على الغالب أنه جعل أبوان، وإلا فقد يقعُ مِن أحدِهما أو مِن غيرِهما .

فصل: قال أبو عمر بن عبد البر: اختلف العلماء في الفطرة المذكورة في هذا الحديث اختلافاً كثيراً . وكذلك اختلفوا في الأطفال وحُكمهم في الدنيا والآخرة . فسُئل عنه ابن المبارك فقال: تفسيرهُ آخرُ الحديث وهو قولُه: واللهُ أعلَم بما كانوا عاملين ، . هكذا ذَكَرَ أبو عبيد عن ابن المبارك لم يزد شيئاً . وذَكَر أنه سأل محمد بن الحسن عن تأويل هذا الحديث فقال: كان هذا القولُ من النبي عَظَّمَ أن يُؤمر الناسُ بالجهاد. هذا ما ذكره أبو عبيدة. قال أبو عمر : أمَّا ما ذكره عن ابن المبارك فقد رُوي عن مالك نحوُ ذلك، وليس فيه مَقْنع مِن التأويل ولا شرحٌ موعِبٌ في أمر الأطفال، ولكنها تؤدي إلى الوقوف عن القَطْع فيهم بكفرٍ وإيمان أو جنةٍ ونار ما لم يبلغوا العمل. قال: وأمَّا ما ذَكره عن محمد بن الحسن فأظن تحداً حاد عن الجواب فيه. إمَّا لإشكاله، وإما لجهله به، أو لما شاء الله. وأما قولُه إن ذلك كان من النبي سَلَّهُم قبلَ أن يؤمرَ الناسُ بالجهاد فلا أدري ما هذا. فإن كان أرادَ أنَّ ذلك منسوخٌ فغيرُ جائز عند العلماء دخولُ النسخ في إخبار اللهِ ورسوله، إذ المخبرُ بشيء كان أو يكون إذا رجعَ عن ذلك لم يخلُ رجوعُه مِن تكذيبه لنفسه، أو غلطِهِ فها أخبَرَ به، أو نسيانِه. وقد جلَّ اللهُ عن ذلك وعَصَم رسولَه منه ، وهذا لا يجهلهُ ولا يخالفُ فيه أحدٌ . وقولُ محد ابن الحسن إن هذا كان قبل أن يُؤمر الناسُ بالجهاد ليس كما قال إن في حديث الأسود بن سريع ما يتبين أن ذلك كان منه بعد الأمر بالجهاد . ثم روى بإسناده عن الحسن عن الأسود بن سريع قال: قال رسولُ الله عَلَيْ ٢ : ( ما بال أقوام بلغوا في القتل حتى قتَلوا الولدانَ؟ فقال رجلٌ: أو ليس إنما هم أولادُ المشركين؟ فَقال رسولُ الله سَلِيهِ : (أو ليس خيارُكم أولادَ المشركين؟ إنه ليس من مولودٍ يُولد إلا على الفطرة حتى يعبرَ عنه لسانُه ويهوّدُه أبواه أو ينصّرانه ،. قال: ورَوَى هذا الحديثَ عن الحسن

٤YY

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

جماعةٌ منهم أبو بكر المزني والعلاء بن زياد والمسري بن يحيى. وقد رُوي عن الأحنف عن الأسود بن سريع قال: وهو حديثٌ بصريّ صحيح. قال: ورَوى عوفٌ الأعرابيّ عن سمرة بن جُندب عن النبي مُسْلَم قال: ( كُلُّ مُولُودٍ يُولدُ على الفطرة ) فناداه الناسُ: يا رسولَ الله: وأولاد المشركين؟ قال: ﴿ وأولادُ المشركينِ ﴾. قال شيخُنا : أمَّا ما ذَكره أبو عمر عن مالك وابن المبارك فيمكنُ أن يقال: إن المقصودَ أن آخرَ الحديث يبينُ أن الأولَ قد سَبق في علم الله ، يعملون إذا بلغوا . أو أنَّ مِنهم مَنْ يؤمنُ فيدخلُ الجنَّةَ ومنهم مَن يكفرُ فيدخلُ النارَ . فلا يُحتجُّ بقوله: ( كلُّ مولودٍ يُولدُ على الفطرة؛ على نَفْي القدرِ، كما احتجت القدريةُ به. وعلى أن أطفالَ الكفار كلَّهم في الجنة لكونهم وُلدوا على الفطرةِ. فيكونُ مقصودُ مالكِ وابن المبارك أن حُكم الأطفال على ما في آخر الحديث. وأما قولُ محمد فإنه رَأَى الشريعةَ قد استقرتْ على أن وَلَدَ اليهوديّ والنصرانيّ يتبعُ أبويه في الدين في أحكام الدنيا فيُحكمُ له بحكم الكفر في أنه لا يُصلّى عليه ولا يُدفنَ في مقابر المسلمين ولا يرثُهُ المسلمون ويجوزُ استرقاقهم. فلم يَجُزْ لأحد أن يحتجَّ بهذا الحديث على أن حُكمَ الأطفال في الدنيا حُكمُ المؤمنين حتى تعربَ عنهم ألسنتهُم. وهذا حقٌّ ولكنَّ ظَنَّ أن الحديثَ اقتضى الحكمَ لهُم في الدنيا بأحكام المؤمنين فقال: هذا منسوحٌ كان قبلَ الجهاد لأنه بالجهاد أبيه استرقاق النساء والأطفال، والمؤمنُ لا يُسترقّ. ولكنّ كونَ الطفل يتبعُ أباه في الدين في الأحكام الدنيويةِ أمرَّ ما زال مشروعاً. وما زال الأطفالُ تَبَعاً لأبويهم في الأمور الدنيوية. والحديثُ لم يَقصدْ بيانَ هذه الأحكام، وإنما قَصَد بيانَ ما وُلد عليه الأطفالُ مِن الفطرة.

فصل: ومما ينبغي أن يُعلم أنه إذا قيل إنه وُلد على الفطرة، أو على الإسلام، أو على هذه الملة، أو خُلق حنيفاً، فليس المرادُ به أنه حين خرج مِن بطن أمه يَعلمُ هذا الدينَ ويريدُه. فإن الله يقولٌ: ﴿ واللهُ أخرجكم مِن بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئاً ﴾ <sup>(1)</sup>، ولكنَّ فطرتَه موجبةٌ مقتضيةٌ لدين الإسلام لقربه. فنفسُ الفطرة تستلزمُ الإقرارَ بخالقه ومحبتَه وإخلاصَ الدين له. وموجباتُ الفطرة ومقتضياتُها تحصلُ شيئاً بعد شيء بحسب كمال الفطرة إذا سَلِمَتْ مِن المعارض. وليس المرادُ أيضاً مجردَ قَبول الفطرةِ لذلك. فإن هذا القبولَ تغير بتهويد الأبوين

وتنصيرهما بحيث يُخرجان الفطرةَ عن قبولها ، وإن سَعَيَا بين بنيهما ودعائهما في امتناع حصول المقبول. وأيضاً فإن هذا القبولَ ليس هو الإسلامَ. وليس هو هذه الملَّة. وليس هُو الحنيفيةَ . وأيضاً فإنه سَبَّه تغيبرَ الفطرةِ بجَدْع البهيمةِ الجمعاء . ومعلومٌ أنهم لم يغيروا قبولَه. ولو تغيرَ القبولُ وزال لم تقمْ عليه الحجةُ بإرسال الرسل وإنزال الكتب. بل المرادُ أن كلَّ مولودٍ فإنه يولدُ على محبته لفاطره وإقراره له بربوبيته وادِّعائه له بالعبودية. فلو خُلِّي وعَدِمَ المعارضَ لم يَعْدلُ عن ذلك إلى غيره. كما أنه يولدُ على محبة ما يلائمُ بدنَه من الأغذية والأشربة ، فيشتهي اللبنَ الذي يناسبُه ويغذَّيه . وهذا مِن قوله تعالى: ﴿ رَبُّنا الذي أَعطَى كُلَّ شيءٍ خَلْقَه ثُمْ هَدَى ﴾ (١) وقوله: ﴿ الذي خَلَق فسوًّى . والذي قَدَّر فهدَى ﴾ (٢) . فهو سبَّحانه خَلَقُ الحيوانَ مهتدياً إلى جَلْب ما ينفعهُ ودَفْعٍ ما يضرّه. ثم هذا الحبُّ والبغضُ يحصلُ فيه شيئاً فشيئاً بحسب حاجته. ثم قد يَغْرِضُ لكثيرٍ من الأبدان ما يفسدُ ما وُلد عليه من الطبيعة السِليمةِ والعادةِ الصحِيحةِ، فهكذا ما وُلَّد عليه من الفطرة. ولهذا شُبهت الفطرةُ باللبن، بل كانت إياه في التأويل للرؤيا. ولما عُرض على النبي عَلَيْتُ ليلةَ الإسراء اللبن والخمر أخذَ اللبنَ فقيل له: أخذتَ الفطرةَ، ولو أخذتَ الخمرَ لَغَوَتْ أَمْتُكَ. فمناسبةُ اللين لبدنه وصلاحُه عليه دون غيره لمناسبة الفطرة لقلبه وصلاحه بها دون غيرها.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

فصل: قال ابنُ عبد البر : وقالت طائفةً : المرادُ بالفطرة في هذا الحديث الخلقةُ التي خُلق عليها المولودُ من المعرفة بربه. فكأنه قال: كلُّ مولودٍ يُولدُ على خلقةٍ يَعرفُ بها ربَّه إذا بلَّغ مبلَّغ المعرفة. يريدُ أنه خُلق خلقةً مخالفةً لخلقةٍ البهائم التي لا تصلُ بخلقها إلى معرفة ربها. قالوا: والفاطرُ هو الخالقُ. وأنكرتُ أن يكون المولودُ يُغطَر على إيمان أو كفر . قال شيخُنا صاحبُ هذا القول: إن أراد بالغطرة التمكنَ من المعرفة والقدرَةُ عليها فهذا ضعيفٌ، فإن مجرد القدرة على ذلك لا يقتضي أن يكون حنيفاً، ولا أن يكونَ على الملة ، ولا يحتاجُ أن يَذكر تغييرَ أبويه لفطرته حيَّن يُسأل عمن مات صغيراً ، ولأن القدرةَ في الكبير أكَملُ منها في الصغير ، وهو لمّا نهاهم عن قتل الصبيان فقالوا إنهم أولادُ المشركين قال: دأو ليس خيارُكم أولادَ المشركين؟ ما من مولودٍ إلا ويُولدُ على الفطرة،، ولو أريد القدرةُ لكان البالغون كذلك مع كونهم مُشْركين مستوجبين للقتل. وإن أراد بالفطرة القدرةَ على المعرفة مع إرادتها فالقدرةُ الكاملةُ مع الإرادةِ ۲) سورة الأعلى الآية: ۲.



التامةِ تستلزمُ وجودَ المراد المقدور . فدلّ على أنهم فُطروا على القدرة على المعرفة وإرادتها . وذلك مستلزمٌ للإيمان .

فصل: قال أبو عمر : وقال آخرون : معنى قوله يُولد على الفطرة يعنى البَداءَة التي ابتدأهم عليها. يريدُ أنه مولودٌ على ما فَطر الله عليه خَلقَه، من أنه ابتدأهم للحياَّةِ والموتِ والسعادةِ والشقاء إلى ما يصيرون إليه عند البلوغ مِن قَبولهم غيرَ إيمانهم واعتقادهم. قالوا : والفطرةُ في كلام العرب البَداءةُ وألفاظ المبتدىء ، وكأنه قال : يُولدُ ّ على ما ابتدأه اللهُ عليه من الشقاء والسعادة وغيرِ ذلك مما يصيرُ إليه وقد فُطر عليه واحتجوا بقوله تعالى: ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعَوَدُونَ . فَبَرِيقًا هَـدى وفيريقًا حَتَقٌ عَلَيهِمُ الضلالة ﴾ (١) . ورَوى بإسناده إلى ابن عباس قال: لم أدر ما فاطرُ السمواتِ والأرض حتى أتانا أعرابيان يختصهان في بئر فقال أحدُهما : أنا فطرتُها . أي ابتدأتها . وذكر دعاة على: (اللهم جبارَ القلوب على فِطرتها شقيها وسعيدها). قال شيخُنا: حقيقةُ هذا القُول أن كُلٌّ مولودٍ فإنه يُولد على ما سبقَ في علم الله أنه صائرٌ إليه . ومعلومٌ أن جميعَ المخلوقات بهذه المثابة. فجميعُ البهائم مولودة على ما سبقَ في علم الله لها. والأشجارُ مخلوقةً على ما سبق في علم الله. وحينئذ فيكون كلٌّ مخلوق قد خُلق على الفطرة. وأيضاً فلو كان المرادُ ذلكٌ لم يكن لقوله: ﴿ فأبواه يهوّدانه ﴾ معنى. فإنهها فَعَلا به ما هو الفطرةُ التي وُلد عليها. وعلى هذا القول فلا فرقَ بين التهويد والتنصير وبين تلقَّى الإسلام وتعليمه وبين تعلم سائر الحرف والصنائع، فإن ذلك كلَّه واحدٌ فيها سبقَ بَهُ العلم. وأيضاً فتمثيلُه ذلك َّبالبهيمةِ التي وُلدت جمعاء ثم جُدعت يبيِّنُ أن أبويه غيَّرا ما وُلدا عليه . وأيضاً فقوله : ( على هذه الملة ) وقولُه : ( إني خَلَقتُ عبادي حنفاء ) مخالفٌ لهذا . وأيضاً فلا فرقَ بين حال الولادة وسائر أحوال الإنسان ، فإنه مِن حين كان جنيناً إلى ما لا نهايةً له مِن أحواله على ما سبقَ في علم الله. فتخصيصُ الولادةِ بكونها على مقتضى القدر تخصيصٌ بلا مخصّص. وقد ثبتَ في الصحيح أنه قيل حين نَفَخ الروحَ فيه: ( يُكتبُ رزقُه وأجلُه وعملُه وشقيَّ أو سعيد ). فلو قيل كلُّ مولودٍ تُنفخ فيه الروحُ على الفطرة لَكان أشبة بهذا المعنى مع أن النفخَ هو بَعد الكتابة.

وَقَنْتُنْتُنْ الْبَرْغَانَ فَالْعَادَ الْعَانَيَ الْعَادَ الْعَانَيَ الْعَادَ الْعَانَ فَالْعَادَ الْعَانَ فَ Jied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عاملين ». قال المروزي : وقد كان أحمد بنُ حنبل يذهبُ إلى هذا القول ثم تركه. قال أبو عمر وما رَسَمه مالكٌ في موطئه وذكره في أبواب القدر فيه من الآثار ما يدلّ على أن مذهبه في ذلك نحو هذا. قال شيخنا : أئمة السّنة مقصودُهم أن الخلق صائرون إلى ما سبقَ في علم الله فيهم من إيمان وكفر . كما في الحديث الآخر أن الغلام الذي قتله الخِضر طبع يومَ طبع كافراً . والطبع الكتابُ . أي كُتب كافراً . كما في الحديث الصحيح : • فيكتبُ رزقُه وأجلُه وعملُه وشقيّ أو سعيد ». وليس إذا كان الله كَتبه كافراً يقتضي أنه حين الولادة كافرً . بل يقتضي أنه لا بدّ أن يكفر ، وذلك الكفرُ هو التغييرُ ، كما أن البهيمةَ التي وكدت جعاءَ قد سبقَ في علمه أنها تُجدع كُتب أنها بحدوعةٌ بحدْع يحدث لها بعد الولادة ، ولا يجب أن تكونَ عند الولادة مجدوعة .

فصل: وكلامُ أحمد في أجوبةٍ له أخرى يدلّ على أن الفطرةَ عنده الإسلام، كما ذَكر محمد بن نصر عنه أنه آخِرُ قوليه . فإنه كان يقول: إن صبيانَ أهل الحرب إذا سُبُوا بدون الأبوين كانوا مسلمين، وإن كانوا معهما فهُمْ على دينهما . فإن سُبوا مع أحدِهما ففيه عنه روايتان. وكان يحتج بالحديث. قال الخلال في الجامع: أنبأنا أبو بكر المروزي أنبأنا عبدُ الله قال في سَبِّي أهل الحرب إنهم مسلمون إذا كانوا صغاراً وإن كانوا مع أحد الأبويس. وكان يحتج بقول رسول الله عليه: • فأبواه يهودانه وينصرانه ،. قال: وأمَّا أهلُ الثغر فيقولون: إذا كان. مع أبويه إنهم يخيِّرونه على الإسلام. قال: ونحن لا نذهبُ إلى هذا، قال النبي عَلَيْكُم: ﴿ فَأَبُواه يهوّدانه وينصرانه ٢. قال الخلال: أنبأنا عبدُ الملك الميموني قال: سألتُ أبا عبدالله قَبْلَ الحبس عن الصغير يخرجُ مِن أرض الروم وليس معه أبواه فقال: إنْ مات صلَّى عليه المسلَّمون. قلتُ: يُكْرِه على الإسلام؟ قال: إذا كانوا صغاراً يصلُّون عليهم أكرة عليه. قلت: فإن كان معه أبواه؟ قال: إذا كان معه أبواه أو أحدُهما لم يُكره ودينُه على دين أبويه. قلتُ: إلى أي شيء تذهب ، إلى حديث النبي سَلَّكُم : ( كُلُّ مولودٍ يُولد على الفطرة حتى يكون أبواه؟ ، قال: نعم. وعمر بن عبد العزيز فادى به فلم يردّه إلى بلاد الروم إلا وحُكمه \* حُكمهم. قلتُ: في الحديث كان معه أبواه قال: لا ، وليس ينبغي إلا أن يكون معه أبواه. قال الخلال: ما رواه الميموني قولٌ أولٌ لأبي عبدالله. ولذلك نقل إسحاقُ بنُ منصور أن أبا عبدالله قال: إذا لم يكن معه أبواه فهو مُسلِم، قُلتُ: يجبرونه على الإسلام إذا كان معه أبواه أو أحدُهما ؟ قال: نعم. قال الخلالُ وقد رَوَى هذه المسألة عن أبي

Lied by registered version CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عبدالله: خَلْق كلهم قال: إذا كان مع أحد أبويه فهو مسلم. وهؤلاء النفرُ سمعوا مِن أبي عبد الله بعد الحبس، وبعضُهم قُبَّل وبعد . والـذي أذهبُ إليه ما رواه الجهاعةُ . قال الخلال: وحدثنا أبو بكر المروزي قال: قلتُ لأبي عبدالله: إني كنتُ بواسط فسألوني عن الذي يموت هو وامرأتُه ويدعان طفلين ولهما عمَّ ما تقولُ فيهما ؟ فإنهم قد كتبوا إلى البصرة فيها. فقال: أكرة أن أقولَ فيها برأي. دع حتى أنظرَ لعلَّ فيها عمن تقدم. فلما كان بَعْد شهر عاودتُه. قال: نظرتُ فيها فإذا النبيُّ بَعْلَكُم قال: ﴿ فأبواه يهوّدانه وينصرّانه ٢. وهذا ليس له أبوان . قلتُ : يُجبر على الإسلام ؟ قال : نعم . هؤلاء مسلمون لقول النبي عَلَيْكٍ . وكذلك نَقَل يعقوب بنُ سحبان قال: قال أبو عبدالله: إذا مات الذِّميَّ أبواه وهو صغيرٌ أجبر على الإسلام، وذكر الحديثَ: ﴿ فأبواه يُهوِّدانه ويُنصرانه ﴾. ونَقَل عنه عبدُ الكريم بنُ الهيثم العاقولي في المجوسيَّيْن يُولدُ لهما ولدّ فيقولان هذا مسلم، فيمكثُ خسَ سنين ثم يُتوفى. قال: ذاك يدفنهُ المسلمون، قال النبيُّ عَنالَهُم : ﴿ فَأَبُواه يُهوّدانه ويُنصّرانه ﴾ . وقال عبدالله بنُ أحمد : سألتُ أبي عن قوم يزوّجون بناتِهم من قوم على أنه ما كان مِن ذَكَر فهو للرجل مسلم، وكان مِن أنثى فهي مشركة يهودية أو بحوسية أو نصرانية . فقال : يُجبر هؤلاء من أباهم منهم على الإسلام لأن أباهم مسلماً ( ؟) لحديث النبي ﷺ : ﴿ فأبواه يهوّدانه وينصّرانه ﴾ يُودُّون كُلُّهم إلى الإسلام. ومثلُ هذا كثير في أجوبته يحتجُّ بالحديث على أنه إنما يصيرُ كافراً بأبويه. فإذا لم يكن مع أبوين كافرين فهو مُسلم. فلو لم تكن الفطرةُ الإسلامَ لم يكن بعدم أبويه يصبرُ مسَّلماً . فإن الحديث إنما دلَّ على أنه يُولد على الفطرة. ونَقَل عنه الميموني أن الفطرةَ هي الدينُ وهي الفطرةُ الأولى. قال الخلالُ: أخبرني الميموني أنه قال لأبي عبدالله: • كلُّ مولودٍ يُولد على الغطرة ، يدخلُ عليه إذا كان أبواه. يعنى أن يكونَ حُكمُه حكمُ ما كانوا صغاراً . فقال لي نعم ، ولكن يُدْخَلُ عليك في هذا . فتناظرنا بما يَدْخُلُ على مِن هذا القول وبما يكونُ. فقولُه قلتُ لأبي عبد الله فها تقولُ أنت فيها وإلى أي شَيء تذهب؟ قال أقولُ أنا ما أدري أخبرك هي مسلمة كما تَرَى. ثم قال لي: والذي يقولُ: ﴿ كُلُّ مُولُودٍ يُولد على الفطرة ﴿ ينظرُ أيضاً إلى الغطرةِ الأولى التي فُطر الناسُ عليها . قلتُ له : فها الغطرةُ الأولى أهي الدينُ؟ قال : نعم. فمن الناس مَن يحتج بالفطرةِ الأولى مع قول النبي عَظَّتْ : • كُلُّ مولودٍ يولدُ على الفطرةِ • . قلتُ لأبي عبدالله: فما تقولُ لأعرفَ قولَك؟ قال: أقول إنه على الفطرةِ الأولى. قال شيخُنا:

Sired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فجوابُ أحد أنه على الفطرةِ الأولى. وقولُه إنها الدينُ يوافقُ القولَ بأنه على دين الإسلام.

فصل: وأما جوابُ أحد أنه على ما فُطر من شقاوة وسعادة الذي ذكر محمد بن نصر أنه كان يقول به ثم تركه فقال الخلالُ: أخبرني محمد بن يحي الكحال أنه قال لأبي عبدالله وكل مولود يولد على الفطرة ، ما تفسيرها ؟ قال: هي الفطرة التي فطر الله الناس عليها شقي أو سعيد . وكذلك نقل عنه الفضلُ بن زياد وجبيلٌ وأبو الحارث أنهم سمعوا أبا عبدالله في هذه المسألة ، قال: الفطرة التي فطر الله العباد عليها من الشقاوة والسعادة . وكذلك نقل عنه عليّ بن سعيد أنه سأل أبا عبدالله عن وكل مولود يولد على الفطرة ، قال: الشقاوةُ والسعادة قال: يرجعُ إلى ما خُلق . وعن الحسن بن بوتاب قال : سألت أبا عبدالله عن أولاد المشركين . قلت أن ابن أبي شيبة أبا بكر قال: ويولد على الفطرة ، قال : الشقاوةُ والسعادة قال: يرجعُ إلى ما خُلق . وعن الحسن بن مولود من أطفال المشركين على الفطرة يولد على الفطرة التي خلق عليها من الشقاء والسعادة التي سبقت في أم الكتاب . ارفع ذلك إلى الأصل . هذا معنى وكل مولود يولد على الفطرة من من المفال المشركين على الفطرة التي خلق عليها من الشقاء مولود من أطفال المشركين على الفطرة يولد على الفطرة التي خلق عليها من السقاء يولد على الفطرة من من المقاوة أو ينصر انه فلم يعجبه شيء من هذا القول . وقال : كل مولود من أطفال المشركين على الفطرة يولد على الفطرة التي خلق عليها من الشقاء والسعادة التي سبقت في أم الكتاب . ارفع ذلك إلى الأصل . هذا معنى وكل مولود يولد على الفطرة ، فمن أصحابه من قال هذا قولاً قديماً له ثم تركه ومنهم من جعل المسألة على روايتين وأطلق . ومنهم من حكى عنه فيها ثلاث روايات الثالثةُ الوقف .

فصل: قال شيخنا : والإجاع والآثار المنقولة عن السلف لا تدل إلا على القول الذي رجَّحناه. وهو أنهم على الفطرة ثم صاروا إلى ما سَبق في علم الله فيهم من سعادة وشقاوة لا يدل على أنهم حين الولاذة لم يكونوا على فطرة سليمة مقتضية للإيان ومستلزمة له لولا العارض. وروى ابنُ عبد البر بإسناده عن موسى بن عبيدة : سمعت محمد بن كعب القرظي في قوله : ﴿ كما بدأكم تعودون . فريقاً هدى وفريقاً حق عليهم الضلالة ﴾ <sup>(١)</sup> قال : من ابتدأ الله خَلْقَه على الهدى صيَّره إلى الهدى وان عمل بعمل أهل الضلالة ﴾ ومن أبتدأ خلقه للضلالة صيَّره إلى الضلالة وإنْ عمل بعمل أهل الضلالة ، ومن أبتدأ خلقه للضلالة صيَّره إلى الضلالة وإنْ عمل بعمل أهل المدى وعملوا بعمل أهل الفلالة وعمل بعمل أهل السعادة مع الملائكة ثم ردَّه الله إلى ما ابتدأ خَلْقَ إبليسَ على الضلالة ، فقال : وكان من الكافرين . وابتدأ خلق السَّحرة على امدى وعملوا بعمل أهل الضلالة ، ثم هداهم الله إلى الهدى والسعادة وتوفاهم عليها مسلمين . فهذا المنقولُ عن محد بن كعب يبينُ أن الذي ابتدأهم عليه هو ما كُتب أنهم مسلمين . فهذا المنقولُ عن محد بن كعب يبينُ أن الذي ابتدأهم عليه هو ما كُتب أنهم مسلمين . فهذا المنقولُ عن عمد بن كعب يبينُ أن الذي ابتدأهم عليه وما كُتب أنهم مسلمين . فهذا المنقولُ عن عمد بن كعب يبينُ أن الذي ابتدأهم عليه هو ما كُتب أنهم مائرون إليه ، وأنهم قد يعملون قبلَ ذلك غيره. وأن من ابتُدى، على الضلالة أي

o stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

كُتب أن يموت ضالاً فقد يكون قبلَ ذلك عاملاً بمعل أهل الهدى. وحينئذ فمن ولد على الفطرة السليمة المقتضية للهدى لا يمنعُ أن يعْرِض لها ما يغيرُها فيصيرَ إلى ما سبق به القدر. كما في الحديث الصحيح و إنَّ أحدكم يعملُ بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراعً فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخل النار، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينها وبينه إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخل الجنة » وقال سعيدٌ بن جبر في قوله : ﴿ كَمَا بِدَأَكُمْ تعودون﴾ قال: كما كُتب عليكم تكونون. وقال مجاهد: ﴿ كما بدأكم تعودون﴾ شَعَىُّ وسعيد . وقال أيضاً : يبعثُ المسلم مسلماً والكافر كافراً . وقال أبو العالية : عادوا إلى علمه فيهم ﴿ فريقاً هدى وفريقاً حقَّ عليهم الضلالةَ ﴾. قلتُ: هذا المعنى صحيحٌ في نفسه، دلَّ عليه القرآنُ والسنةُ والآثارُ السلفيةُ وإجماعُ أهل السنة . وأما كونهُ هو- المراد بالآية ففيه ما فيه، والذي يظهرُ من الآية أن معناها معنى نظرائها وأمثالها من الآياتِ ، التي يحتج اللهُ سبحانه فيها على النشأةِ الثانية بالأولى، وعلى المعاد بالمبدأ. فجاء باحتجاج في ْغاية الاختصار والبيان. فقال: ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ كَقُولُه ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كنتم في رَيْبٍ من البعث فإنا خلقناكم من تراب (١) وقوله ﴿وضرب لنا مثلاً ونسى خلقه﴾ (٢) الآية، وقوله ﴿ أيحسبُ الإنسان أن يتُرك سُدى. ألم يكُ نُطفةً من مني ً يمنى. ثم كان علقةً فخلق فسوًّى ﴾ (٢) إلى قوله ﴿ أليس ذلك بقادر على أن يحيي الموتى ﴾ ()) وقوله ﴿ فلينظر الإنسانُ ممَّ خُلق. خُلق من ماء دافق. يخرجُ من بين الصُّلب والترائب. إنه على رجعه لقادر ﴾ (٥) أي على رجْع الإنسان حيّاً بعد موته. هذا هو الصوابُ في معنى الآية. يبقى أن يقال: فكيف يرتبط هذا بقوله ﴿ فريقاً هدى وفريقاً حق عليهم الضلالة ﴾ (<sup>()</sup> ؟ فيقال: هذا الذي أوجب أصحاب ذلك القول ما تأولوا به الآية. ومن تأمل الآية علم أن القول أولى بها. ووجهُ الارتباط أن الآية تضمنت قواعد الدين علماً وعملاً واعتقاداً . فأمر سبحانه فيها بالقسط هو الذي هو حقيقةُ شرعه ودينه. وهو يتضمنُ التوحيد فإنه أعدلُ العدل. العدلُ في معاملة الخلق، والعدلُ في العبادة، وهو الاقتصاد في السنة. ويتضمنُ الأمر بالإقبال على الله وإقامةٍ

- (١) سورة الحج الآية: ٥.
- (٢) سورة يس الآية : ٧٨.
- (٣) سورة القيامة الآية : ٣٨.

- (1) سورة القيامة الآية : ٤٠ .
- (٥) صورة الطارق الآية: ٥.
- (٦) سورة الأعراف الآية : ٢٩ .

عبوديته في ثبوته. ويتضمنُ الإخلاص له، وهو عبوديتُه وحده لا شريك له. فهذا ما فيها من العمل. ثم أخبر بمبدأهم ومعادهم فتضمن ذلك حدوث الخلق وإعادته. فذلك الإيمانُ بالمبدأ والمعاد. ثم أخبر عن القدر الذي هو نظام التوحيد فقال ﴿ فريقاً هَدى وفريقاً حق عليهم الضلالةُ ﴾ فتضمنت الآيةُ الإيمان بالقدر والشرع والمبدأ والمعاد والأمر مالعدل والإخلاص. ثم ختم الآية بذكر حال من لم يصدق هذا الخبر ولم يطع هذا الأمر بأنه قد أطاع الشيطان دون ربه وأنه على ضلال وهو يحسبُ أنه على هدى. والله أعلم.

**GHAZI TRU** 

FOR QUR'ANIC THOUGHT

فصل: وقال آخرون: معنى قوله ؛ كلُّ مولودٍ يولد على الفطرة ؛ أن الله فطرهم على الإنكار والمعرفة وعلى الكفر والإيمان فأخذ من ذريةِ آدم الميثاق حين خلقهم فقسال: ألستُ بربكم قالوا جميعاً بلي، فأما أهلُ السعادةِ فقالوا بلي على معرفةٍ له طوعاً من قلوبهم، وأمَّا أهل الشقاء فقالوا بلي كرهاً غير طوع. قالوا: ويصدق ذلك قوله تعالى: وله أسلم من في السموات والأرض طوعاً وكرهاً (<sup>()</sup> قالوا: وكذلك قوله ﴿كما بدأكم تعودون فريقاً هدى وفريقاً حقَّ عليهمُ الضلالة ﴾ (٢). قال محمد بن نصر المروزي: سمعت إسحاق بن راهُويه يذهب إلى هذا المعنى. واحتجَّ بقول أبي هريرة د اقرؤوا إن شئم ﴿ فطرة الله التي فطرَ الناسَ عليها لا تبديل لخلق الله (٢) ، قال: الحق نقول لا تبديل للخلقة التي جُبلٌ عليها ولدُ آدمكلهم. يعنى من الكفر والإيمان والمعرفة وإلانكار . واحتج بقوله تعالى : ﴿ وإذ أخذَ ربُّكَ مَنْ بَنِي آدُم مَن ظهورهم ذريتهم ﴾ (١) الآية. قال إسحاق: أجمع أهل العلم أنها الأرواح قبل الأجساد. واستنطقهم ﴿ وأشهدهم على أنفسهم ألستُ بربكم قالوا بلي شَهدنا أن تقولوا يوم القيامةٍ إنا كنا عن هذا غافلين. أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من, قبلُ﴾ <sup>(0)</sup> وذكر حديث أبي بن كعب في قصة الغلام الذي قتله الخضر قال: وكارْ، انظاهر ما قال موسى ﴿أقتلت نفْساً زكيةً بغير نفس﴾ <sup>(٦)</sup> فأعلم الله الخضر ما كان 'لغلامُ عليه من الفطرة التي فطره عليها وأنها لا تبديل لخلق الله، فأمر بقتله لأنه كاد. تد طُبع كافراً. وفي صحيح البخاري أن ابن. عباس كان يقرؤها ( وأما الغلامُ فكان كاقراً وكان أبواه مؤمنين ، قال إسحاق: فلو

(١) سورة ال عمران الآية: ٨٣.
 (٢) سورة الاعراف إلاية: ٢٩.

(٣) سورة الروم

- ٤) سورة الاعراف الآية: ١٧٢ .
- (٥) سورة الاعراف الآية : ١٧٢ .
  - (٦) سورة الكهف الآية : ٧٤.

ترك النبيُّ عَظَّمَ الناس ولم يبين لهم حكم الأطغال لم يعرفوا المؤمنين منهم من الكافرين ، لأنهم لا يدرون ما جُبل كلَّ واحد عليه حتى أخرج من ظهر آدم. فبينَ النبي ﷺ حُكم الأطفال في الدنيا بأن أبويه يهوِّدانه وينصِّرانه ويمجِّسانه. يقول: أنتم لا تعلَّمون ما طُبع عليه من الفطرة الأولى لكن حكم الطفل في الدنيا حكم أبويه. فاعرفوا ذلك بالأبوين، فمن كان صغيراً بين أبوين مسلمين الحق بحكم الإسلام، وأما إيمانُ ذلك وكفره مما يصبرُ إليه فعلم ذلك إلى الله. وبعلم ذلك فضَّل آللهُ الخضر في علمه هذا على موسى إذْ أطلعه الله عليه في ذلك الغلام وخصَّه بذلك. قال: ولقد سُئُّل ابنُ عباس عن ولدان المسلمين والمشركين فقال: حسبُك ما اختصم فيه موسى والخضر . قال إسحاق: ألا ترى إلى قول عائشة حين مات صبيٌّ من الأنصار بين أبوين مسلمين و طوبى له، عصفورٌ من عصافير الجنة، فردّ عليها النبيُّ عَلَيْهُ وقال (مه يا عائشةُ وما يدُريك ؟ إن الله خلق الجنة وخلق لها أهلاً وخلق النار وخلق لها أهلاً ، قال إسحاق: فهذا الأصل الذي يعتمد عليه أهل العلم. وسُئل حماد بن سلمة عن قول النبي سَلَّيْهُ ، كل مولود يولد على الفطرة ، فقال: هذا عندنا حيث أخذ العهد عليهم في أصلاب آبائهم. قال ابن ً قتيبة: يريدُ حين مسحَ ظهر آدم فاستخرج منه ذريته إلى يوم القيامة أمثال الذَّر وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى (<sup>()</sup>. قال شيخنا: أصل مقصود الأئمة صحيحٌ، وهو منعُ احتجاج القدرية بهذا الحديث على نفي القدر . لكن لا يحتاجُ مع ذلك أن يفسر القرآن والحديث إلا بما هو مرادُ الله ورسوله. ويجبُ أن يُتبع في ذَلْكُ ما دلَّ عليه الدليلُ. وما ذكروه أن الله فطرهم على الكفر والإيمان والمعرفة والنكرة إنْ أرادوا به أن الله سبق في علمه وقدره بأنهم سيؤمنون ويكفرون ويعرفون وينكرون، وأن ذلك كان بمشيئة الله وقدره وخلقه فهذا حق ترده القدرية. فغلاتُهم ينكرون العلم، وجميعُهم ينكرون عموم خلقه ومشيئته وقُدرته. وإن أرادوا أن هذه المعرفة والنكرة كانت موجودةً حين أخذ الميثاق، كما في ظاهر المنقول عن إسحاق، فهذا يتضمنُ شيئين: أحدهما أنهم حينئذ كانت المعرفةُ والإيمانُ موجوداً فيهم، كما قال ذلك طوائفٌ من السلف، وهو الذي حَكِي إِسحاق الإجماع عليه. وفي تفسير الآيةِ نزاعٌ بين الأئمة. وكذلك في خلق الأرواح قبل الأجساد قولان معروفان. لكنَّ المقصود هنا أن هذا إن كان حقاً فهو توكيد لكونهم ولدوا على تلك المعرفة

Plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

(١) سورة الأعراف الآية : ١٧٢.

Dired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والإقرار . فهذا لا يخالفُ ما دلَّتْ عليه الأحاديث من أنه يولد على الملةٍ ، وأن الله خلق خلْقه حنفاء ، بل هو مؤيدٌ لذلك . وأما قولُ القائل إنهم في ذلك الإقرار انقسموا إلى مطيع وكافر فهذا لم ينقل عن أحدٍ من السلف فيا أعلم إلا عن السُّدي في تفسيره. قال: لما أخرج الله آدمَ من الجنة قبل أن يهبطه من السماء مسح صفحة ظهره اليمنى فأخرج منه ذريةً بيضاء مثل اللؤلؤ كهيئةٍ الذَّر فقال لهم: ادخلوا الجنة برحمتي، ومسع صفحة ظهره اليسرى فأخرج منه ذريةً سوداءَ كهيئة الذر فقال: ادخلوا النار ولا أبالي. ذلك قولهُ. وأصحابُ اليمين وأصحاب الشهال: ثم أخذ منهم الميثاق فقال أُلستُ بربكم قالوا : بلي (1) فأعطاه طائفةً طائعين وطائفةً كارهين على وجه التقية فقال هو والملائكة: ﴿شهدنا أن تقولوا يومَ القيامة إنا كُنا عن هذا غافلين﴾ (٣). فليس أحدّ من ولد آدم إلا وهو يعرف الله بأنه ربُّه ، وذلك قوله عزّ وجل ﴿وله أسلم من في السموات والأرض طوعاً وكرُهاً ﴾ (٢) وكذلك قوله ﴿ قُلْ فَــلَّهُ الحجُّةُ البالغَةُ فلو شاء لهداكم أجميعين﴾ (١) يعنى يوم أخذ الميثاق. قال شيخنا: وقيل: هذا الأثر لا يوثقُ به، فإنَ في تفسير السدّي أشياء قد عُرف بطلان بعضِها. وهو ثقةٌ في نفسه. وأحسنُ أحوال هذا وأمثاله أن يكون كالمراسيل إن كان مأخوذاً عن النبي تعلُّم ، فكيف إذا كان مأخوذاً عن أهل الكتاب. ولو لم يكن في هذا الا معارضةً لسائر الآثار التي تتضمن التسوية بين جميع الناس في الإقرار لكفي . وأما قوله تعالى ﴿وله أسلم من في السموات والأرض طوعاً وكرهاً **﴾** <sup>(٥)</sup> فإنما هو في الإسلام الموجود منهم بعد خلْقهم. لم يقل إنهم حين العهد الأول أسلموا طوعاً وكرهاً. يدل على ذلك أن ذلك الإقرار الأول جعله الله عليهم حجة على من نسبه ولو كان فيهم كارةً لقال لم أقرّ طوعاً بل كرهاً ، فلا يقوم به عليه حجة . وأمَّا احتجاجُ أحمد بقول أبي هريرة واقرؤوا إن شتتم ﴿ فطرة اللهِ التي فطرَ الناسَ عليها لا تبديلَ لخلق اللهَ (١) فهذه الآية فيها قولان: أحدُّهما أن معناها النهيُّ، كما تقدَّم عن ابن جرير أنه فسرها فقال: أيَّ لا تبدلُوا دين الله الذي فطر عليه عباده. وهذا قولُ غير واحدٍ من المفسرين لم يذكروا غيره. والثاني ما قاله إسحاق، وهو أنها خبرٌ على ظاهرها، وأن خلْقَ الله لا يبدله

سورة الاعراف الآية: ١٧٢.

(٣) سورة آل عمران الآية : ٨٢.

- (٢) سورة الأعراف الآية : ١٧٢ .
   (٢) سورة الأعراف الآية : ١٧٢ .
- (٥) سورة آل مران الآية: ٨٢.

(٦) سورة الروم الآية: ٣٠.

٤٨Y

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

أحدّ. وظاهر اللفظ خبرّ، فلا يُجعل نهياً بغير حجة . وهذا أصح وحينئذ فيكون المرادُ أن ما جبلهم عليه من الفطرة لا يُبْدَلُ، فلا يُجبلون على غير الفطرة، لا يقعُ هذا أصلاً. والمعنى أن الخلق لا يتبدلُ فيخلقون على غير الفطرة. ولم يرد بذلك أن الفطرة لا تتغير بعد الخلق. بل نفسُ الحديث يبين أنها تتغيرُ، ولهذا شبهها بالبهيمة التي تُولد جعاء ثم تُجدع ولا تولد بهيمة مخصية ولا مجدوعةً. وقد قال تعالى عن السَّيطان ﴿ولآمرنُّهم فلَّيغَيِّرنْ خلْق اللهِ﴾ (١) فاللهُ أقدرُ الخلق على أن يغيروا مَا خلقهم عليه بقدرته ومشيئته، وإنما تبديل الخلق بأن يُخلقوا على غير تلك الفطرة فهذا لا يقدرُ عليه إلا الله والله لا يفعله، كما قال ﴿ لا تبديلَ لخلق الله ﴾ (٢) ولم يقل لا تغيير ، فإن تبديل الشيء يكون بذهابه وحصول بدَلَه، ولكن إذًا غُيَّر بعد وجوده لم يكن الخلقُ الموجودُ عند الولادة. وأما قول القائلُ: لا تبديل للخلقةِ التي جُبل عليها بنو آدم كلُّهم من كفر وإيمان، فإنْ عنى به ما سبق به القدرُ من الكفر والإيمان لا يقعُ خلافة فهذا حق، ولكن ذلك لا يقتضي أن تبديل الكفر بالإيمان وبالعكس ممتنعً، ولا أنه غيرُ مقدور ، بل العبدُ قادرٌ على ما أمره الله به من الإيمان، وعلى ترك ما نهاه عنه من الكفر ، وعلى أن يبدل حسناته بالسيئات وسيئاته بالحسنات، كما قال الله ﴿ إِلَّا مِن ظَلَم ثم بدل حسناً بعد سوء ﴾ (٢) وهذا التبديلُ كله بقضاء الله وقدره. وهذا بخلاف ما فُطروا عليه حين الولادةِ، فإن ذلك خلْق الله الذي لا يقدرُ على تُبَديله غيرة. وهو سبحانه لا يبدُّله بخلاف تبديل الكفر بالإيمان وبالعكس، فإنه يبدلهُ كثيراً، والعبدُ \_ قادرٌ على تبديله بإقدار الرب له على ذلك. ومما يوضحُ ذلك قوله تعالى ﴿ فَأَقَمْ وَجِهِكَ للدين حنيفاً فطرة الله التي فطرَ الناس عليها لا تبديل لخلق الله (٤) فهذه فطرة محمودةً، أمر الله بها نبيه. فكيف تنقسم إلى كفر وإيمان مع أمر الله تعالى بها ؟ وقد تقدم تفسيرُ السلفُ: ﴿ لا تبديل لخلق الله ؛ أي لدين الله. أو النهي عن الخصاء ونحوه. ولم يقلُّ أحدَّ منهم إن المعنى لا تبديل لأحوال العباد من كفر إلى إيمان وعكسه ، فإن تبديل ذلك موجودً. ومهما وقع كان هو الذي سبق به القدرُ. والربُّ تعالى حالمٌ بما سيكون لا يقعُ خلافٌ معلومهِ. فإذا وقع التبديلُ كان هو الذي علمه. وأما قوله عن الغلام إنه طُبِعَ يوم طُبع كافراً فالمرادُ به أنه كتب كذلك وقُدر وختم، فهو. من طبع

٤٨٨

(٣) سورة النمل الآية: ١١.

(٤) سورة الروم الآية: ٣٠.

re applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

الكتاب، ولفظ الطبع لما صار يستعمله كثيرٌ من الناس في الطبيعة التي هي بمعنى الخلقة والجبلة ظن الظان أن هذا مرادُ الحديث. وهذا الغلامُ الذي قتله الخضرُ ليس في القرآن ما يبينُ أنه كان غير بالغ ولا مكلفٍ، بل قراءة ابن عباس تدل على أنه كان كافراً في الحال. وتسميتهُ غلاماً لا تمنعُ أن يكون مكلفاً قريب العهد بالصغر . ويدل عليه أن موسى لم ينكَّر قتله لصغره بل لكونه زاكياً ولم يقتل نفساً. لكن يقال في الحديث الصحيح ما يدلُّ على أنه كان غير بالغ من وجهين أحدهما أنه قال: فمر بصبي يلعبُ مع الصبيان. الثاني أنه قال: ولو أدرك لأرهق أبويه طغياناً وكفراً وهذا دليلٌ على كونه لم يدرك بعد . فيقال: الكلامُ على الآية على التقديرين . فإن كان بالغاً وقد كفر فقد قتل على كفره الواقع بعد البلوغ ولا إشكال. وإن كان غير بالغ فلعل تلك الشريعة كان فيها التكليفُ قبل الاحتلام عند قوةٍ عقْل الصبي وكمال تمييُّزه. وإن لم يكن التكليفُ قبل البلوغ بالشرائع واقعاً فلا يمتنعُ وقوعُهُ بالتوحيد ومعرفة الله. كماً قاله طوائفٌ من أهل الكلام والفقه من أصحاب أبي حنيفة وأحمد وغيرهم. وعلى هذا فيمكنُ أن يكون مكلفاً بالإيمان قبل البلوغ وإن لم يكن مكلفاً بشرائعه . وكفرُ الصبي المميز عند أكثر العلماء مـؤاخذٌ به. فإذا ارتد صار مرتداً لكنْ لا يقتل حتى يبلغَ. فالغلام الذي قتله الخضر إما أن يكون كافراً بعد البلوغ فلا إشكال. وإما أن يكون غيرَ بالغ وهو مكلف في تلك الشريعة فلا إشكال أيضاً. وإما أن يكون مكلفاً بالتوحيد والمعرفة غير مكلف بالشرائع فيجوز ُ قتلهُ في تلك الشريعة . وإما أن لا يكون مكلفاً فقتل لئلا يفتن أبويه عن دينها كما يُقتل الصبيُّ الكافر في ديننا إذا لم يندفع ضررهُ عن المسلمين إلا بالقتل. وأما قتل سبي لم يكفر بعد بين أبوين مؤمنين للعلم بأنه إذا بلغَ كفر وفتن أبويه فقد يقال ليس في القرآن ولا في السنة ما يدل عليه، وأيضاً فإن الله لم يأمرْ أن يعاقب أحدّ بما يعلم أنه يكون منه قبل أن يكون منه . ولا هو سبحانه يعاقبُ العبادَ على ما يعلم أنهم سيفعلونه حتى يفعلونه . وقائلُ هذا القول يقول إنه ليس في قصة الخضر شيٌّ من الاطلاع على الغيب الذي لا يعلمه عمومُ الناس، وإنما فيها علمه بأسباب لم يكن علم بها موسى، مثل علْمه بأن السفينة لمساكين يعملون وراءهم ملكَّ ظالمٌ وهذا أمرٌ يعلمهُ غيرهُ. وكذلك كونُ الجدارِ كان لغلامين يتيمين، وأن أباهها كان رجلاً صالحاً ، وأن تحته كنزاً لهما ، مما يمكن أن يعلمه كثيرٌ من الناس. وكذلك كُفر الصبي مما يمكنُ أنه كان يعلمهُ كثيرٌ من الناس حتى أبواه، لكنْ لحبهما له

Dired by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

لا ينكران عليه ، أو لا يقبل منهما . فإن كان الأمر على ذلك فليس في الآية حجةً على قولهم أصلاً ، وإن كان ذلك الغلامُ لم يكفر بعد ولكن سبق في العلم أنه إذا بلغ كفر فمن يقولُ هذا يقولُ إن قتله دفعاً لشره، كما قال نوحٌ ﴿ ربٍّ لا تذرُّ على الأرض من الكافرين دياراً. إنك إن تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفاراً 🗲 (١) وعلى هذا فلم يكن قبل قيام الكفر به كافراً. وقراءة ابن عباس ووأما الغلام فكان كافراً وكان أبواه مؤمنين ، ظاهرها أنه كان حينتذ كافراً . فإن قيل : فهذا الغلامُ كان أبواه مؤمنين فلو كان مولوداً على فطرة الإسلام وهو بين أبوين مسلمين لكان مسلماً تبعاً لها وبحكم الفطرة. فكيف يقتل والحالة هذه ؟ قيل: إن كان بالغاً فلا إشكال، وإن كان مميزاً وقد كفر فيصح كُفره وردتهُ عند كثير من العلماء، وأن لا يقتل حتى يبلغَ عندهم. فلعل في تلك الشريعة يجوزُ قتل المميز الكافر وإن كان صغيرًا غير مميزً، فيكون قتلة خاصاً به. لأن الله أطلع الخضر على أنه لو بلغ لاختار غير دين الأبوين. وعلى هذا يدلّ قول ابن عباس لنجدة وقد سأله عن قتل صبيان الكفار فقال: لئن علمت فيهم ما علمه الخضرُ من الغلام فاقْتلهم. فإن قيل: إذا كان مولوداً على الفطرة وأبواه مؤمنين فمن أين جاء الكفر ؟ قيل: إنما قال النبي عظي ذلك على الغالب ، وإلا فالكفر قد يأتيه من قبل غير أبويه. فهذا الغلامُ إن كان كافراً في الحال فقد جاء الكفر من غير جهة أبويه ، وإن كان المراد أنه إذا بلغ سيكفر باختياره فلا إشكال.

فصل: وأمّا تفسيرٌ قول النبي عَلَيْكُم : • فأبواه يهوّدانه وينصرّانه ويمجّسانه ، أنه أراد به مجردَ الإلحاق في أحكام الدنيا دونَ أن يكون أراد أنها يغيران الفطرة فهذه خلاف ما يدلّ عليه الحديث . فإنه شَبّه تكفيرَ الأطفال مجّدْع البهائم تشبيهاً للتغيير بالتغيير . وأيضاً فإنه ذَكَر هذا الحديث لمّا قُتل أولادُ المشركين فنهاهم عن قَتْلهم وقال : • أليس خيارُكم أولادَ المشركين . كلَّ مولود يُولد على الفطرة ، فلو أرادَ أنه تابع لأبويه في خيارُكم أولادَ المشركين . كلَّ مولود يُولد على الفطرة ، فلو أرادَ أنه تابع لأبويه في الدنيا لكان هذا حجةً لهم . يقولون هم كفار كآبائهم . وكونُ الصغير يتبعُ أبويه في أحكام الدنيا هو لضرورة بقائه في الدنيا ، فإنه لابدّ له مِن مرب يربيه ، وإنما يربيه أبواه ، فكان تابعاً لها ضرورة . ولهذا مَن سُبي منفرداً عنها صاًر تابعاً للسابيه عند أبواه ، فكان تابعاً لها ضرورة . ولهذا من سُبي منفرداً عنها صاًر تابعاً لسابيه عند وإذ سُبي منفرداً عن أحدهما أو معها ففيه نزاعٌ بين العلماء . واحتجاجُ الفقهاء كأحد

٣٦: أوح الآية: ٣٦.

٤٩.

applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وغيرِه بهذا الحديث على أنه متى سُبي منفرداً عن أبويه يصير مسلماً. إذْ يستلزمُ أن يكون المرادُ بتكفير الأبوين لها مجردَ لَّحاقه لها في الدين ولكنَّ وجهَ الحجةِ أنه إذا وُلد وُلد على الملةِ فإنما ينقله عنها الأبوان اللذان يُغَيِّرانه عن الفطرة، فمتى سبَّاه المسلمون منفرداً عنها لم يكن هناك مَن يغيرُ دينه، وهو مولودٌ على الملةِ الحنيفية فيصبرُ مسْلِمًا بالمقتضى السالم عن المعارض. ولو كان الأبوان يجعلانه كافراً في نفس الأمر بدون تعليم وتلقين لكان الصبيُّ المسبيُّ بمنزلةِ البالغ الكافر ، ومعلومٌ أن البالغَ الكافرَ إذا سباه المسلَّمون لم يصرْ مسلماً لأنه صار كافراً حَقيقةً، فلو كان الصبيُّ التَّابعُ لأبويْه كافراً حقيقةً لم ينتقل عن الكفر بالسّباء، فعُلم أنه كان يجري عليه حكم الكفرِ في الدنيا تبعاً لأبويه لأنه صار كافراً في نفس الأمر . يُبين ذلك أنه لو سباه كفار ولم يكن معه أبواه لم يَصِرْ مسلماً ، فهو هنا كافرٌ في حكم الدنيا وإن لم يكن أبواه هوّداه ونصّراه. فعُلم أن المرادَ بالحديث أن الأبوين يلقنانه الكفرَ ويعلّمانه إياه. وذَكَر النبيُّ عَظَّمُ الأبوين لأنها الأصلُ العامّ الغالبُ في تربية الأطفال. فإن كلَّ طفل فلا بدَّ له من أبوين، وهما اللذان يربيانه مع بقائها وقدرتها . ومما يبيُّ ذلك قولُه في الحديث الآخر : • كلَّ مولودٍ يُولد على الفطرة حتى يعربَ عنه لسانهُ فإمّا شاكراً وإمّا كفوراً ». فجعلَه على الفطرة إلى أن يعقلَ ويميزَ في بتنذ يتبينَ له أحدُ الأمرين. ولو كان كافراً في الباطن بكفر الأبوين لكان ذلك مِ حين يُولد قبل أن يعرفَ عنه لسانُه. وكذلك قولُه في الحديث الصحيح ( إني خُلْقتُ عبادي حنفاءَ فاختالتهم الشياطين وحرَّمتْ عليهم ما أحللتُ لهم، وأمرتْهم أن يشركوا بي ما لم أنزَّل به سلطاناً، صريحٌ في أنهم خُلقوا على الحنيفيةِ وأن الشياطينَ اخت م وحَرَّمت عليهم الحلالَ وأمرتْهم بالشَّرك. فلو كان الطفلُ يصبرُ كافراً في نفس الأمر مِن حين يُولَد لكونه يتبعُ أبويه في الدين قبل أن يعلمَه أحدَّ الكفرَ ويلقنه إ لم تكن الشياطينُ هم الذين غيَّروهم عن الحنيفيةِ وأمروهم مالشرك.

فصل: ومنشأ الاشتباد هذه المسألة اشتباهُ أحكام الكفر في الدنيا بأحكام الكفر في الآخرة فإن أولاد النظر لما كان تجري عليهم أحكام الكفر في الدنيا، مثلُ ثبوت الولاية عليهم لآبائه ، وحضانتِهم لهم، وتمكنهم من تعليمهم وتأديبهم، والموازنة بينهم وبين سبيهم واسترد نهم وغير ذلك، صار يَظن مَن يَظن أنهم كفارٌ في نفس الأمر، كالذي تكلّم بال وعَمِلَ به. ومن ها هنا قال محد بنُ الحسن إن هذا

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT الحديثَ وهو قوله: 1 كلُّ مولود يُولد على الفطرة ، كان قبل أن تنزل الأحكامُ. فإذا عُرف أن كونَهم وُلدوا على الفطرة لا ينافي أن يكونوا تبعاً لآبائهم في أحكام الدنيا ، وقد زالت الشبهةُ وقد يكون في بلاد الكفر مَن هو مؤمنٌ يكتم إيمانه ولا يعلم المسلمون حاله فلا يُغسِّل ولا يُصلى عليه ويُدفن مع المشركين، وهو في الآخرةِ من أهل الجنة، كما أن المنافقين في الدنيا تجري عليهم أحكَّامُ المسلمين وهم في الدرك الأسفل من النار . فحكم الدار الآخرة غيرُ حكم الدار الدنيا. وقوله: ( كل مولود يُولد على الفطرة ) إنما أراد به الإخبارَ بالحقيقةِ التي خُلقوا عليها وعلى الثواب والعقاب في الآخرة إذا عملوا بموجبها وسَلِّمتْ عن المعارض. ولم يُرِدْ به الإخبارَ بأحكام الدنيا، فإنه قد عُلم بالاضطرار مِن شرع الرسول أن أولادَ الكفار تَبَعّ لآبائهم في أحكام الدنيا وأن أولادَهم لا ينزعون منهم إذا كانوا محاربين استرقواً. ولم يتنازع المسلمون في ذلك. لكنْ تنازعوا في الطفل إذا مات أبواه أو أحدُهما هل يُحكم بإسلامه. وعن أحمد في ذلك ثلاثُ روايات. إحداهن: يحكم بإسلامه بموت الأبويْن أو أحدهما، لقوله فأبواه يهوّدانه وينصّرانه، وهذا ليس معه أبواه، وهو على الفطرةِ وهي الإسلام لما تقدّم، فيكون مسلماً . والثانيةُ: لا يُحكم بإسلامه بذلك . وهذا قولُ الجمهور . قال شيخنا : وهذا القولُ هو الصواب، بل هو إجماعٌ قديم من السلف والخلف، بل هو ثابتٌ بالسنة

التي لاريبَ فيها. فقد عُلم انَّ أهلَ الذمةِ كانوا على عهد رسول الله عَلَيْ المدينةِ

ووادي القرى وخيبر ونجران واليمن وغير ذلك، وكان فيهم مَن يموتُ وله ولدّ

صغيرٌ، ولم يحكم النبيُّ عَلَّيْتُ بِإسلام أهل الذمة ولا خلفاؤه، وأهلُ الذمةِ كانوا في

زمانهم طَبَقَ الأرض بالشام ومصر والعراق وخراسان وفيهم مِن يتاماهم عددٌ كثيرٌ ولم

يحكموا بإسلام واحدٍ منهم، فإن عقدَ الذمة اقتضى أن يتولَّى بعضُهم بعضاً، فهم

يتولوْن حضانةَ يتاماهم كما كان الأبوان يتولّيان تربيتَهم. وأحمد يقولُ إن الذمّي إذا

مات ورثه ابنهُ الطفلُ، مع قوله في إحدى الروايات إنه يصيرُ مسلماً لأن أهل الذمة ما

زال أولادُهم يرثونهم لأن الإسلامَ حصلَ مع استحقاق الإرث لم يحصلْ قَبْله. ونصّ

على أنه إذا مات الذميِّ عن حَمْلٍ منه لم يرثه للحكم بإسلامه قبل وضعه ، وكذلك لو

كان الحملُ مِن غيره. كما إذا مات وخلَّفَ امرأةَ ابنه أو أخيه حاملاً فأسلمت أمَّه قبل

وضعه لم يرثه. لأنا حكمنا بإسلامه مِن حين أسلمت أمَّه. وكذلك هناك حُكمُنا

بإسلامه مِن حين مات أبوه. وقد وافق الإمامُ أحمد الجمهور على أن الطفلَ إذا مات

This file was downloaded from QuranicThought.com

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> . أبواه في دار الحرب لايُحكم بإسلامه. ولو كان موتُ الأبوين يجعله مسلمًا بحكم الفطرة الأولى لم يفترق الحالُ بين دار الحرب ودار الإسلام لوجودِ المقتضي للإسلام وهو الفطرةُ، وعدم المانع وهو الأبوان. وقد التزم بعضُ أصحابه الحكمَ بإسلامه ، وهو باطلٌ قطعاً، إذْ من المعلوم بالضرورةِ أن أهلَ الحُرب فيهم مَن بلغ يتيأً لغيره وأحكامُ ّ الكفار المحاربين جاريةٌ عليهم. والروايةُ الثالثةُ : إن كَفَله أهلُ دينه فهو باق على دين أبويه، وإن كفله المسلمون فهو مسلمٌ. نصّ عليه في رواية يعقوب بن بحنان كما ذكره الخلالُ في جامعه عنه قال: سُئل أبو عبدالله عن جاريةٍ نصرانيةٍ لقوم فولَدتْ عندهم ثم ماتت ما يكون الولد ؟ قال: إذا كَفَله المسلمون ولم يكن له مَن يكفله إلا هم فهم مسلمون. قيل له : فإن مات بعد الأم بقليل؟ قال : يدفنه المسلمون. وقال في رواية أبي الحارث في جارية نصرانية لرجل مسلم لها زوجٌ نصراني فولدتْ عنده وماتتْ عند المسلم وبقيّ ولدُها عنده ما يكون حُكم هُذا الصبي؟ قال: إذا كَفَله المسلمون فهو مسلم. وهذه الروايةُ إن لم يذكرها عامةُ الأصحاب وهي مِن جامع الخلال فهي أصحُّ الأقوال في هذه المسألة دليلاً . وهي التي نختارُها ، وبها تجتمعُ الأدلة . فإن الطفلَ يَتْبعُ مالكَه وسابيه. فكذلك يتبعُ كافَله وحاضَنه. فإنه لا يستقلُّ بنفسه، بل لابدَّ له ممن يتبعه ويكون معه. فتبعيته لحاضنه وكافله أوْلى مِن جَعْله كافراً بكون أبويه كافريْن وقد انقطعتْ تبعيتهُ لهما ، بخلافٍ ما إذا كَفَله أهل دين الأبوين ، فإنهم يقومون مَقامَهما ولا أثر لفقد الأبوين إذا كَفَله جدَّه أو جَدته أو غيرهُما مِن أقاربه. فهذا القولُ أرجحُ في النظر والله أعلم.

وليس المقصودُ ذكرَ هذه المسائل وما يصيرُ به الطفلُ مسلماً ، فإنا قد استوفيناها في كتابنا في أحكام أهل الملل بأدلتها واختلافِ العلماء من السلف والخلَف فيها وذِكْرِ مأخذهم. وإنما المقصودُ ذِكْر الفطرةِ وأنها هي الحنيفيةُ وأنها لا تُنافي القَدَر السابقَ بالشقاوة. واللهُ أعلم.

فصل: قال أبو عمر: وقال آخرون في معنى قول النبي يَرَايَّكُم: • كلَّ مولود يُولد على الفطرة • لم يُرِدْ رسولُ الله عَرَايَكُمْ بذكْرِ الفطرةِ ها هَنا كفراً ولا إيماناً ولا معرفةً ولا إنكاراً ، وإنما أراد أن كلَّ مولود يُولد على السلامة خِلقةً وطبعاً وبنيةً ليس معها كفرَّ ولا إيمانٌ ولا معرفةً ولا إنكارٌ ثم يعتقدُ الكفرَ أو الإيمانَ بعدَ البلوغ إذا متيَّز. واحتجوا بقوله في الحديث: • كما تنتجُ البهيمةُ جعاءً - يعني سالمةً - هل تحسُّون فيها مِن جدعاء ، يعني مقطوعة الأذن . فمثّلَ قلوبَ بني آدم بالبهائم لأنها تُولد كاملةً الحَلْق لايتبيَنُ فيها نقصانٌ ثم تَقطَع آذانُها بَعْدُ وأنوفُها فيقال هذه السوائبُ ، وهذه البحائر ، يقول كذلك قلوبُ الأطفال في حين ولادتهم ليس لهم حينئذ كفر ولا إيمان ولا معرفةٌ ولا إنكارٌ كالبهائم السالمة ، فلما بَلَغوا استهوتهم الشياطينُ فكفرَ أكثرُهم وعصمَ اللهُ أقلّهم. قالوا : ولو كان الأطفالُ قد فُطروا على شيءٍ من الكفر والإيمان في أولية أمرهم ما انتقلوا عنه أبداً . فقد تجدهم يؤمنون ثم يكفرون ثم يؤمنون . قالوا : ويستحيلُ في العقول أن يكون الطفلُ في حال ولادته يفعلُ كفراً أو إيماناً ، لأن الله أخرجهم من بطون أمهاتهم لا يعلمون شيئاً . فمن لم يعلم شيئاً استحال منه كفر أو إيمان أو معرفةٌ أو انكارٌ .

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

قال أبو عمر : هذا القولُ أصبحٌ ما قيل في معنى الفطرة التي تُولد الوِلدانُ عليها . وذلك أن الفطرةَ السلامةُ والاستقامةُ، بدليل قوله تعالى في حديث عياض بن حماد : د إني خلقتُ عبادي حنفاءً ، يعنى على استقامةٍ وسلامةٍ . وكأنه واللهُ أعلمُ أراد الدين . خَلَصوا مِن الآفات كلُّها والمعاصي والطاعات، فلا طاعةَ منهم ولا معصيةَ إذا لم يعلموا بواحدةٍ منها. ومِن الحجّة أيضاً في هذا قول الله تعالى: ﴿ إِنَّا تُجزِوْنَ مَا كُنَّمَ تعملون﴾ (١) ، ﴿ كُلُّ نفس بما كبسبتْ رهينة ﴾ (٢) . ومَن لم يبلغ وقتَ العمل يبرهن بشيء . قال تعالى: ﴿وما كُنَّا مُعذَّبين حتى نبعث رسولاً ﴾ (<sup>٢)</sup> قال شيخُنا : هذا القائلُ إن أراد بهذا القول أنهم خُلقوا خالين من المعرفة والإنكار مِن غير أن تكون الفطرةُ . تقتضي واحداً منهما ، بل يكونُ القلبُ كاللوح الذي يَقبلُ كتابة الإيمان والكفر وليس هو لأحدها أقبل منه للآخر، وهذا هو الَّذي يشْعرُ به ظاهرُ الكلام، فهذا قولٌ فاسدٌ ، لأنه حينئذٍ لا فرقَ بالنسبة إلى الفطرة بين المعرفة والإنكار والتهويد والتنصير والإسلام. وإنما ذلك بحسب الأسباب، فكان ينبغى أن يُقال فأبواه يسلمانه ويهوّدانه وينصرانه ويمجسانه، فلمّا ذكَرَ أن أبويه يكفّرانه، وذكَرَ الملل الفاسدة دون الإسلام، عُم أن حُكمَه في حصول ذلك بسبب منفصل عن حُكم الكفر . وأيضاً فإنه على هذا التقدير لا يكون في القلب سلامة ولاً عَطَبٌ وَلا استقامةُ ولا زَيْغٌ إذْ نسبتُه إلى كلّ منهما نسبةٌ واحدةً، وليس هو بأحدهما بأولى منه بالآخر، كما أنَّ اللوحَ قَبْلَ الكتابةِ

- (١) سورة النحريم الآية : ٧.
- (٢) سورة المدثر الآية : ٣٨.

Jied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

لا يَثْبُتُ لَهُ حُكم مدح ولا ذم، فما كان قابلاً للمدح والذم على السواء لم يستحقّ مدحاً ولا ذماً، والله تعالى يقول: ﴿ فاقم وجهَكَ للدين حنيفاً فطرةَ الله التي فَطَر الناسَ عليها ﴾ <sup>(1)</sup> فأمرَه بلزوم فطرته التي فَطَر الناسَ عليها. فكيف لا تكون ممدوحةً. وأيضاً فإن النبي يَتَشَيَّكُ شبهها بالبهيمةِ المجتمعةِ الخَلْق وشَبَه ما طرأ عليها مِن الكفر بجَدْعِ الأنفِ والأذن، ومعلومٌ أن كمالَهما محودٌ، ونقصَهما مذمومٌ، فكيف تكون قبلَ النقصَ لا محودة ولا مذمومة.

فصل: وإن كان المرادُ بهذا القول ما قاله طائفةٌ من العلماء أن المرادَ أنهم وُلدوا على الفطرةِ السليمةِ التي لو تُركت مع صحتها لاختارت المعرفةَ على الإنكار والإيمانَ على الكفر ، ولكن بما عَرَض لها من الفساد خَرَجَتْ عن هذه الفطرةٍ، فهذا القولُ قد يُقال، لا يَردُ عليه ما يَردُ على القول الذي قبله، فإن صاحبَه يقولُ: في الفطرةِ قوةً تميل بها إلى المعرفة والإيمان كما في البدن السليم قوةٌ يحبُّ بها الأغذيةَ النافعةَ، وبهذا كانت محمودةً وذُمّ مَن أفسدها . لكن يُقال: فهذه الفطرةُ التي فيها هذه القوةُ والقبولُ والاستعدادُ والصلاحيَّةُ هل هي كافيةٌ في حصول المعرفةِ أو تقفُ المعرفةُ على أدلةٍ من خارج؟ فإن كانت المعرفةُ تقَفُ على أدلةٍ من خارج أمكن أن تُوجد تارةً وتُعدمَ أخرى، ثم ذلك السبب يمتنع أن يكون موجباً للمعرفة بنفسه، بل غايتُه أن يكون معرَّفاً ومذكراً، فعند ذلك إن وَجَب حصولُ المعرفةِ كانت واجبةً الحصول عند وجودٍ ذلك السبب، وإلاَّ فلا . وحينئذ ٍ فلا يكون فيها إلا قبولُ المعرفةِ والإيمان، وحينئذٍ فلا فرقَ فيها بين الإيمان والكفرِ والمعرفة والإنكار، إنما فيها قوةٌ قابلةٌ لكل منهما ، واستعدادٌ له ، لكنْ يتوقفَ على المؤثر الفاعل مِن خارج. وهذا هو القسمُ الأولُ الذي أبطلناه وبّينا أنه ليس في ذلك مدحّ للفطرة. وأمّا إن كان فيها قوةً تقتضى المعرفة بنفسها وإن لم يوجَدْ مَن يعلَّمُها أدَّلَة المعرفة فيها بدون ما يسمعه مِن الأدلَّة سواء قيل إن المعرفة ضروريةٌ فيها، أو قيل إنها تحصلُ بأسباب تنتظمُ في النفس وإن لم يسهم كلامٌ مستدل، فإن النفسَ قد يقومُ بها من النظر والاستدلال ما لا تحتاجُ معه إلى كلام الناس. فإن كان كلٌّ مولودٍ يُولد على هذه الفطرة لزمّ أن يكون المقتضى للمعرفة حاصلاً لكل مولودٍ وهو المطلوبٌ. والمقتضي التامُّ مستلزِمٌ مقتضاه. فتبينَ أن أحد الأمرين لازمَّ إما كونُ الفطرةِ مستلزمةً للمعرفة، وإمَّا استواء الأمرين بالنسبة

(١) سورة الروم الآية : ٣٠ .

Converted by Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

> إليها، وذلك ينفى مدحَها. وتلخيصُ ذلك أن يقال: المعرفةُ والإيمانُ بالنسبة إليها ممكنَّ بلا ريب. فإمَّا أن تكون هي موجبة مستلزِمة لذلكِ. وإما أن لا تكون مستلزِمة له فلا يكون واجباً لها. فإن كان الثاني لم يكن فرقٌ بين الكفر والإيمان بالنسبة إليها ، أو كلاها ممكنٌّ لها. فثبت أن المعرفة لازمةٌ لها إلا أن يعارضَها مُعارض. فإن قيل: ليست موجبةً مستلزمةً للمعرفة ولكن هُميء إليها الميلُ مع قَبولها للنكرة قيل: فحينئذ إذا لم تستلزم المعرفةَ وُجدت تارةً وعُدمت تارةً. وهي وحدها لا تحصَّلُها فلا تخصُلُ إلا بشخص آخر كالأبوين، فيكونُ الإسلامُ والتهويدُ والتنصيرُ والتمجيسُ. ومعلومٌ أن هذه أنواعٌ بعضُّها أبعدُ عن الفطرةِ مِن بعض، كالتمجيس. فإن لم تكن الفطرةُ مقتضيةً للإسلام صار نسبتُها إلى ذلك كنسبة التهويد والتنصير إلى التمجيس، فوجب أن يُذكركما ذُكر ذلك. ويكونُ هذا كمكوّن الفطرةِ لا يقتضي الرَّضاعَ إلا بسبب منفصل ، وليس كذلك ، بل الطفلُ يختارُ مصَّ اللبنِ بنفسه. فإذا مُكّن مِن الثدي وُجدتَ الرضاعةُ لا محالة. فارتضاعُه ضروريٍّ إذا لم يُوجدْ مُعارض، وهو مولود على أن يرضعَ، فكذلك هو مولودٌ على أن يعرفَ الله. والمعرفةُ ضروريةٌ لا محالةَ إذا لم يوجد مُعارضٌ . وأيضاً فإن حبٌّ النفس لله وخضوعَها له وإخلاصها له ، مع الكفر به والشِّرك والإعراض عنه ونسيان ذِكْرِه، إما أن يكون نسبتُهما إلى الفطرةِ سواءً، أو الفطرةُ مقتضيةً للأول دون الثاني. قان كانا سواءً لزمَ انتفاءُ المدح كما تقدم. وإن لم يكن فرقَّ بين دعائهم إلى الكفر ودعائها إلى الإيمان، ويكون تمجيسُها كتحنيفها . وقد عُرف بُطلانُ هذا . وإن كان فيها مقتض لهذا فإمّا أن يكون المقتضي مستلزماً لمقتضاه عند عدم المعارض . وإما أن يكون متوقفاً على شخص خارج عنها . فإن كان الأولُ ثبتَ ذلك مِن لوازمها، وأنها مفطورةٌ عليه لا يفقد إلاَّ إذا فُسَّدت الفطرة. وإن قُدر أنه متوقفٌ على شخص فذلك الشخصُ هو الذي يجعلها حنيفيةً كما يجعلُها مجوسيةً، وحينئذٍ فلا فرقَ بين هذا وهذا. وإذا قيل هي إلى الحنفيةِ أميلُ كان كما يقال هي إلى غيرها أميل. فتبيَّن أن فيها قوةً موجيةً لحب الله والذلِّ له وإخلاص الدين له، وأنها موجبةً لمقتضاها إذا سَلِمَتْ من المعارض، كما أن فيها قوةً تقتضي شربَ اللبن الذي فُطرت على محبته وطلبه مما يبينُ هذا أن كلَّ حركةٍ إراديةٍ فإن الموجِبَ لها قوةً في المريد. فإذا أمكن في الإنسان أن يحبّ الله ويعبدَه ويخلص له الدينَ كان فيه قوةً تقتضي ذلك. إذ الأفعالُ الإراديةُ لا يكون سببُها إلا مِن نفس الحيّ المريدِ الفاعل. 297

Total Image Converter - (no stamps are applied by registered version) FOR QURANIC THOUGHT

> ولا يُشترط في إرادته إلا مجردُ الشعور بالمراد. فما في النفوس مين قوةٍ المحبة له إذا شَعَرتْ به تقتضي حُبه إذا لم يحصلْ مُعارض. وهذا موجودٌ في محبة الأطعمة والأشربة والنكاح والعلم وُغيرِها. وقد ثبتَ أنَّ في النفس قوةَ المحبةِ لله والإخلاص والذلَّ له والخضوع، وأن فيها قوةَ الشعور به، فيلزمُ قطعاً وجودُ المحبةِ له والتعظيم والخضوع بالفعل لوجودِ المقتضى إذا سَلِمَ عن الْمُعارض. وتبيّن أن المعرفة والمحبة لا يُشترط فيها وجودُ شخص منفصل ، وإن كان وجودُه قد يذَكِّرُ ويحرَّك، كما لو خُوطب الجائع أو الظرآن بوصفٍ طعام ، أو خُوطب المغتلمُ بوصف النساء ، فإن هذا مما يُذكِّره ويحرَّكُه ويثيرُ شهوتَه الكامنةَ بَالقوة في نفسه، لا أنه يُحدثُ له نفسَ تلك الإرادة والشهوة بعد أن لم تكن فيه، فيجعلُهاموجودةً بعد أن كانت عدماً، فكذلك الأسبابُ الخارجةُ عن الفطرة لا يتوقفُ عليها وجودُ ما في الفطرةِ مِن الشعور بالخالق ومحبتِه وتعظيمه والخضوع له، وإن كان ذلك مذكَّراً ومحرَّكاً ومنبهاً ومزيلاً للعارض المانع. ولذلك سَمَّى اللهُ سبحانه ما كَمَّلَ به موجبات الفطرة بذكر أو ذكرى ، وجعل رسوله مذكِّراً فقال: ﴿ فَذَكَّرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٍ ﴾ (١) وقال: ﴿ فَذَكَّرْ إِنَّ نَفَعت الذكرَى ﴾ (٢) وقال: ﴿ وما يتذكرُ إلا مَن يُنيب ﴾ (") وقال: ﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَرُ أُولُو الأَلبَابِ ﴾ () وقال: إن في ذلك لَذِكرَى لمن كان له قلبٌ (<sup>0)</sup> وقال: ﴿ ولقد يَسَّرْنا القرآن للذكْر فهل من مُدَّكر ﴾ (1) وقال: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَّنَاه بِلسانِكَ لَعَلَهُم يَتَذَكَرُونَ ﴾ (4). وهذا كثيرٌ في القرآن يخبرُ أن كتابه ورسوله مذكَّر لهم بما هو مركوزٌ في فِطرهم مِن معرفته ومحبته وتعظيمه وإجلاله والخضوع له والإخلاص له ومحبة شرعه الذي هو العدل المحض وإيثاره على ما سواه. فالفطرُ مركوزٌ فيها معرفتُه ومحبتُه والإخلاصُ له والإقرار بشرعه وإيثارة على غيره. فهي تعرفُ ذلك وتشعرُ به مُجملاً ومفصّلاً بعضَ التفصيل. فجاءت الرسلُ تذكّرها بذلَّك وتنبهها عليه وتفصّلهُ لها وتبينُه وتعرفُها الأسبابَ المعارضةَ لموجب الفطرةِ المانعةِ مِن اقتفائها أثرَها . وهكذا شأنُ الشرائع التي جاءت بها الرسلُ. فإنها أمرّ بمعروفٍ ونهيٌّ عن منكر ، وإباحةٌ طيِّب وتحريمُ خبيث، وأمرَّ بعدل

- (1) سورة الغاشية الآية : ٢١.
- (٢) سورة الأعلى الآية : ٩.
- (٦) سورة القمر الآية: ٤٠.

(٥) سورة قَ الآية: ٣٧.

(Y) سورة الدخان الآية: ٥٨.

- (٣) سورة غافر الآية: ١٣.
   (٤) سورة الذمر الآية: ٩.
- ٤٩٧

ونهيّ عن ظلم. وهذا كلَّه مركوزٌ في الفطرة. وكمالُ تفصيله وتبيينه موقوفٌ على الرسل. وهكذا بابُ التوحيد وإثباتِ الصفاتِ. فإنّ في الفطرةِ الإقرارَ بالكمال المطلق الذي لانقصَ فيه للخالق سبحانه. ولكنَّ معرفةَ هذا الكمال على التفصيل مما يتوقفُ على الرسل. وكذلك تنزيهه عن النقائص والعيوب هو أمرّ مستقر في فِطر الخلائق، خلافاً لمن قال من المتكلمين إنه لم يقم دليلٌ عقليّ على تنزيهه عن النقائص وإنما عُلم بالإجاع:

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قُبْحـاً لهاتيـك العقـول فـإنها عُقَـلٌ على أصحـابها ووبـالً فليس في العقول أبينُ ولا أجْلى مِن معرفتها بكمال خالق هذا العالم وتنزيهه عن العيوب والنقائص. وجاءت الرسلُ بالتذكرة بهذه المعرفة وتفصيلها. وكذلك في الفِطر الإقرارُ بسعادة النفوس البشرية وشقاوتها، وجزائها بكسبها في غير هذه الدار. وأمّا تفصيلُ ذلك الجزاء والسعادة والشقاوة فلا تعلم إلا بالرسل. وكذلك فيها معرفةُ العدل ومحبتُه وإيثارة. وأمّا تفاصيلُ العدل الذي هو شرعُ الرب تعالى فلا يُعلم إلا بالرسل. فالرسلُ تُذكَر بما في الفطر وتفصيله وتبينُه. وهذا كان العقلُ الصريحُ موافقاً للنقل الصحيح، والشرعةُ مطابقة للفطرة، يتصادقان ولا يتعارضان، خلافاً لمن قال إذا تعارضَ العقلُ والوحيُ قَدَمنا العقلَ على الوحي:

فَقَبِّحاً لعقلٍ ينقـضُ الوحيُ حُكمَـهُ ويشهــدُ حقــاً أنــه هــو كــاذبُ

والمقصود أن الله فطر عباده على فطرة فيها الإقرار به ومحبته والإخلاص له والإنابة إليه وإجلاله وتعظيمه. وأن الشخص الخارج عنها لا يحدث فيها ذلك ويجعلها فيها بعد أن لم تكن وإنما يذكرها بما فيها وينبهها عليه ويحركها له ويفصله لها ويبينهُ ويعرفُها الأسباب المقوية والأسباب المعارضة له والمانعة من كماله. كما أن الشخص الخارج لا يجعلُ في الفطرة شهوة اللبن عند الرَّضاع والأكل والشرب والنكاح، وإنما تذكر النفس وتحركها لما هو مركوزٌ فيها بالقوة.

فصل: ومما يبينُ ذلك أن الإقرار بالصانع مع خَلو القلب عن محبته والخضوع له وإخلاص الدين له لا يكون نافعاً. بل الإقرارُ به مع الإعراض عنه وعن محبته وتعظيمه والخضوع له أعظمُ استحقاقاً للعذاب. فلا بدَّ أن يكون للفطرةِ مقتض للعلم ومقتضٍ للمحبة. والمحبّةُ مشروطةٌ بالعلم. فإن ما لا يشعرُ به الإنسانُ لا يحبَّه. وألحبُّ

٤٩٨

للمحبوبات لا يكون بسبب من خارج، بل هو جبلي فطري. فإذا كانت المحبة جبلية فطرية فشرطها وهو المعرفة أيضاً جبلي فطري. فلا بد أن يكون في الفطرة محبة المخالق مع الإقرار به. وهذا أصل الحنيفية التي خلق الله خلقه عليها وفطرته فطرهم عليها. فعُم أن الحنيفية من موجبات الفطرة ومقتضياتها. والحبَّ للهِ والخضوع له والإخلاص هو أصل أعمال الحنيفية . وذلك مستلزم للإقرار والمعرفة. ولازم اللازم لازم . وملزوم الملزوم ملزوم . فالفطرة ملزومة لهذه الأحوال، وهذه الأحوال لازمة لها.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فصل؛ فقد تبين دلالة الكتاب والسنة والآثار واتفاق السلف على أن الخلق مفطورون على دين الله الذي هو معرفته والإقرار به ومحبته والخضوع له، وأن ذلك موجب فطرتهم ومقتضاها، يجب حصوله فيها إن لم يحصل ما يعارضه ويقتضي حصول ضده. وأن حصول ذلك فيها لا يقف على وجود شرط، بل على انتفاء المانع. فإذا لم ضده. وأن حصول ذلك فيها لا يقف على وجود شرط، بل على انتفاء المانع. فإذا لم يوجد فهو لوجود منافيه لا لعدم مقتضيه. ولهذا لم يذكر النبي يتخل لوجود الفطرة شرطاً، بل ذكر ما يمنع موجبها حيث قال: د فأبواه يهودانه وينصر انه ويمجسانه ، فحصول هذا التهويد والتنصير موقوف على أسباب خارجة عن الفطرة. وحصول الحنيفية والإخلاص ومعرفة الرب والخضوع له لا يتوقف أصله على غير الفطرة، وإن توقف كماله وتفصيلة على غيرها. وبالله التوفيق.

فصل: وقوله على يروى عن ربه تبارك وتعالى وإني خلقت عبادي حنفاء فاختالتهم الشياطين وحرمت عليهم ما أحللت لهم، يتضمن أصلين عظيمين مقصودين لأنفسهما ، ووسيلة تعين عليهما . أحدهما عبادته وحده لا شريك له . والثاني أنه إنما يُعبد بما شرعه وأحبه وأمر به .وهذان الأصلان هما المقصود الذي خَلق له الخلق فصدهما الشرك والبدع . فالمشرك يعبد مع الله غيره . وصاحب البدعة يتقرب إلى الله بما لم يأمر به ولم يشرعه ولا أحبه . وجعل سبحانه حل الطيبات مما يستعان به على ذلك ويتوسل به إليه . فمقدار الدين على هذين الأصلين وهذه الوسيلة . فأخبر سبحانه أن الشياطين به إليه . فمقدار الدين على هذين الأصلين وهذه الوسيلة . فأخبر سبحانه أن الشياطين بع التطعت عباده عن هذا المقصود وعن هذه الوسيلة ، فأمرتهم أن يُشركوا به ما لم ينزلُ بع سلطاناً . وهذا يتناول الإشراك بالمعبود الحق ، بأن يعبد معه غيره ، والإشراك بعبادته الحقة ، بأن تعبد بغير شرعه . وكثيراً ما يجتمع الشركان فيعبد المشرك معه غيره بعبادة لم يشرع المرك به غير شرعه . وكثيراً ما يجتمع الشركان فيعبد المشرك معه غيره . بعبادة لم يشرع المرك به عليه من . وقد بعان وقد ينفرد أحد المشركون به على من ين ن بعبادته الحقة ، بأن تعبد بغير شرعه . وكثيراً ما يجتمع الشركان فيعبد المشرك معه غيره . بعبادة لم يشرغ سبحانه أن يتعبد له بها . وقد ينفرد أحد المشركين فيشرك به غيره في نفس العبادة التي شرعها أو يعبده وحده بعبادة شركية لم يشركيا أو عبوس ألى عبادته

299

S are applied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

بتحريم ما أحله . وقد ذم الله سبحانه المشركين على هذين النوعين في كتابه في سورة الأنعام والأعراف وغيرهما ، يذكر فيها ذمهم على ما حرموه من المطاعم والملابس ، وذمهم على ما أشركوا به من عبادة غره ، أو على ما ابتدعوه من عبادته بما لم يشرعه . وفي المسند د أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة . فهي حنيفية في التوحيد وعدم الشرك ، سمحة في العمل وعدم الاصار والاغلال بتحريمهم من الطيبات الحلال . فيُعبد سبحانه بما أحبه ، ويستعان على عبادته بما أحلَّه . قال تعالى : ﴿ يا أيها الرسُلُ كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً ﴾ <sup>(١)</sup> وهذا هو الذي فطر الله عليه خلقه . وهو محبوب لكل أحد . مستقرّ سنته في كل فطرة . فإنه يتضمن التوحيد ، وإخلاص القصد ، والحب لله وحد ، وعبادته وحده بما يحب أن يعبد به ، والأمر بالمعروف الذي تحبه القلوب ، الضارة .

فصل؛ وهذا الذي أخبر به النبي ﷺ من أن كل مولود يولد على الفطرة الحنيفية هو الذي تقوم الأدلة العقلية على صحته، وأنه كما أخبر به الصادق المصدوق. ومن خالف ذلك فقد غلط وبيان ذلك من وجوه: أحدها أن الإنسان قد يحصل له من الاعتقادات والإرادات ما يكون حقاً. وقد يحصل له منها ما يكون باطلاً. إذ اعتقاداته قد تكون مطابقة لمعتقدها وهي الحق. والخبر عنها يسمى صدقاً. وقد تكون غير مطابقة وهي الباطل. والخبر عنها يسمى كذباً. والإرادات تنقسم إلى ما تكون نافعة له متضمنة لمصلحته، ومرادُها هو الخير والحسنُ. وإلى ما هو ضارة له مخالفة نافعة له متضمنة لمصلحته، ومرادُها هو الخير والحسنُ. وإلى ما هو ضارة له مالفة نافعة له متضمنة لمصلحته، ومرادُها هو الخير والحسنُ. وإلى ما هو ضارة له مالفة نافعة له متضمنة لمصلحته، ومرادُها هو الخير والحسنُ وإلى ما هو ضارة له مالفة نافعة له متضمنة لمصلحته، ومرادُها هو التر والقبح. وإذا كان الإنسانُ تارة يكون معتقداً للحق مريداً للخير، وتارةً يكون معتقداً للباطل مريداً للشر، فلا يخلو إما أن تكون نسبة نفسه الباطنة إلى النوعين نسبةً واحدة بحيث لا يكون فيها مرجحاً لأحدهما على الآخر، أو تكون نفسة مرجحة لأحد الأمرين على الآخر . فإن كان الأول لزم أن لا يوجد أحدُ النوعين إلا بمرجّح منفصل عنه. فإذا قدر رجحان أحدهما ترد أن لا يوجد أحدُ النوعين إلا بمرجّح منفصل عنه. فإذا قدر رجحان أحدهما تر أن لا يوجد أحد منها، وهو خلاف الموم بالفرورة . فإن كان الأول لزم أن لا يوجد ترجح هذا. فإما أن يتكافأ المرجّحان أو يترجّح أحدهما. فإن لا يومل والا م أن لا يوجد ترجح هذا. فإما أن يتكافأ المرجّحان أو يترجّح أحدهما. فإن تكان الأول لزم أن لا يعصل واحد منها، وهو خلاف الملوم بالفرورة . فإن نعام أنه إذا عرض على كل أحد أن يعتقد الحق ويصدق وأن يريد ما ينفعهُ، وعُرض عليه أن يعتقد الباطل ويكذب ويريد

(1) سورة المؤمنون الآية : ٥١.

٥..

ما يضره، مال بفطرته إلى الأول ونفر عن الثاني. فعلم أن فطرة الإنسان قوةً تقتضي اعتقاد الحق وإرادة الخير. وحينئذ الإقرار بوجود فاطره وخالقه، ومعرفته، ومحبته، والإيمانُ به، وتعظيمه، والإخلاص له، إما أن يكون من النوع الأول، أو الثاني. وكونه من الثاني معلومُ الفسادِ بالضرورة،فتعين أن يكون من الأول. وحينئذ فيجب أن يكون في الفطرة ما يقتضي محبته ومعرفته والإيمان به والتوسل إليه بمحابّه.

blied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

الوجهُ الثاني أن عبادته وحده بما يحبه إما أن تكون أكمل للنامن علماً وقصداً ، أو الإشراك به أكمل. والثاني معلومُ الفسادِ بالضرورة فتعين الأولُ ، وهو أن يكون في الفُطرة مقتض يقتضي توحيده وتألهه وتعظيمه .

الوجهُ الثالثُ أن الحنيفية التي هي دينُ الله ولا دينُ له غيرها إما أن تكون مع غيرها من الأديان متماثلين، أو الحنيفية أرجح، أو تكون مرجوحةً. والأول والـالثُ باطلان قطعاً. فوجب أن يكون في الفطرةِ مرجحٌ يرجعُ الحنيفية. وامتنع أن يكون نسبتُها ونسبةُ غيرها من الأديان إلى الفطرة سواء.

الوجة الرابع أنه إذا ثبت أن في الفطرة قوة تقتضي طلب معرفة الحق وإيثاره على ما سواه، وأن ذلك حاصلٌ مركوز فيها من غير تعلم الأبوين ولا غيرهما . بل لو فرض أن الإنسان تربّى وحده ثم عقل وميَّز لوجد نفسه ماثلة إلى ذلك نافرةً عن ضده، كما تجد الصبي عند أول تمييزه يعلم أن الحادث لا بد له من محدث. فهو يلتفت إذا ضرب من خلفة لعلمه أن تلك الضربة لا بد لها من ضارب فإذا شعر به بكى حتى يقتص له من خلفة لعلمه أن تلك الضربة لا بد لها من ضارب فإذا شعر به بكى حتى يقتص له وهو العدل، وإذا ثبت ذلك ثبت أن نفس الفطرة مقتضيةً لمعرفته سبحانه ومحبته وهو العدل، وإذا ثبت ذلك ثبت أن نفس الفطرة مقتضيةً لمعرفته سبحانه ومحبته وإجلاله وتعظيمه والخضوع له، من غير تعليم ولا دعاء إلى ذلك، وإن لم تكن فطرة كل أحد مستقلة بتحصيل ذلك . بل يحتاج كثير منهم إلى سبب معين للفطرة مقو لما ويقو بيئاً أن هذا السبب لا يحدث في الفطرة ما لم يكن فيها، بل يُعينها ويذكرها ويقويها. فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين يدعون العباد إلى موجب هذه الفطرة . ويقويها. فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين يدعون العباد إلى موجب هذه الفطرة . وإذا لم يحمل مانع يمنع الفطرة عن مقتضاها استجابت لدعوة الرسل ولا بد بما فيها من ويقويها. فيعل مانه عن الفطرة عن مقتضاها استجابت لدعوة الرسل ولا بد بما فيها من وإذا لم يحمل مانع يمنع الفطرة عن مقتضاها استجابت لدعوة الرسل ولا بد بما فيها من ويقويها. فيمن مانه مانع من عالما من ومنذرين يدعون العباد إلى موجب هذه الفطرة . ولا يكلفه ثمنه ، فإنه ما لم يحصل هناك مانع فإنه يجيبه ولا بد .

الوجهُ الخامسُ أنا نعلمُ بالضرورة أن الطفل حين ولادته ليس له معرفةً بهذا الأمر

ولا عنده إرادة له. ويعلم أنه كلما حصل فيه قوةُ العلم والإرادة حصل له من معرفته بربه ومحبته ما يناسبُ قوة فطرته وضعفها. وهذا كما يشاهد في الأطفال من محبة جلب المنافع ودفع المضار بحسب كمال التمييز وضعفه ، فكلاهما أمرَّ حاصلٌ مع النشأة على التدريج شيئاً فشيئاً إلى أن يصل إلى حده الذي ليس في الفطرة استعدادٌ لأكثر منه ، لكن قد يتفق لكثير من الفطر موانعٌ متنوعةٌ تحولُ بينها وبين مقتضاها وموجبها.

FOR QURAPICE GHAZI TRUST

الوجة السادسُ أنه من المعلوم أن النفوس إذا حصل لها معلم وداع حصل لها من العلم والإرادة بحسبه. ومن المعلوم أن كل نفس قابلةً لمعرفة الحق وإرادة الخير. ومجرد التعليم لا يوجبُ تلك القابلية. فلولا أن في النفس قوةً تقبل ذلك لم يحصل لها القبول. فإن لحصوله في المحل شروطاً مقبولة له. وذلك القبول هو كونه مهيئاً له مستعداً لحصوله فيه، وقد بيَّنا أنه يمتنعُ أن يكون سببهُ ذلك وضده إلى النفس سواء.

الوجة السابع أنه من المعلوم مشاركة الإنسان لنوع الحيوان في الإحساس والحركة الإرادية وجنس الشعور . وأن الحيوان البهيم قد يكون أقوى إحساساً وحياةً وشعوراً من الإنسان . وليس يقابل لما الإنسان قابل له من معرفة الحق وإرادته دون غيره . فلولا قوة في الفطرة والنفس الناطقة اختص بها الإنسان دون الحيوان يقبل بها أن يعرف الحق ويريد الخير لكان هو والحيوان في هذا العدم سواة . وحينئذ يلزم أحد أمرين كلاهما ممتنع . إما كون الإنسان فاقداً لهذه المعرفة والإرادة كغيره مس الحيوانات ، أو تكون حاصلة لها كحصولها للإنسان . فلولا أن في الفطرة والنفس الناطقة قوة تقتضي ذلك لما حصل لها . ولو كان بغير قوة ومقتض منها لا يمكن عليها .

يوضحه الوجة الثامنُ أنه لو كان السببُ مجردَ التعليم من غير قوةٍ قابلةٍ لحصل ذلَك في الجهادات والحيوانات، لأن السبب واحدَّ ولا قوة هناك يُهيءُ بها هذا المحل من غيره، فُعُلم أن حصول ذلك في محل دون محلٍ هو لاختلاف القوابل والاستعدادات.

الوجهُ التاسعُ أن حصول هذه المعرفة والإرادة في العدم المحض محالٌ. فلا بدّ من وجود المحل وحصوله في موجود غير قابل محال. بل لا بد من قبول المحل، وحصوله من غير مددٍ من الفاعل إلى القابل. فلو قُطْعَ الفاعلُ إمداده لذلك المحل القابل لم

0 • ٢

يوجدْ ذلك القبول. فلا بد من الإيجاد والإعداد والإمداد. فإذا استحال وجودُ القبول من غير إيجاد المحل استحال وجودهُ من غير إعداده وإمداده. والخلاقُ العليمُ سبحانه هو الموجدُ المعدُّ الممِدّ.

plied by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الوجة العاشرُ أنه من المعلوم أن النفسَ لا توجبُ بنفسها لنفسها حصولَ العلم والإرادة. بل لا بد فيها من قوة تقبل بها ذلك. لا تكون هي المعطية لتلك القوة. وتلك القوةُ لا تتوقف على أخرى. وإلا لزم التسلسلُ الممتنعُ والدورُ الممتنع، وكلاهما ممتنع. فهاهنا ثلاثةُ أمور. أحدُها وجود قوةٍ قابلة. الثاني أن تلك القوة ليست هي المعطية لها. الثالثُ أن تلك القوة لا تتوقف على قوة أخرى. فحينئذ لزمَ أن يكون فاطرها وبارئها قد فطرها على تلك القوة وأعدَّها بها لقبول ما خُلقت له. وقد علم بالضرورة أن نسبة ذلك إليها وضده ليسا على السواء.

الوجهُ الحادي عشر أنا لو فرضنا توقف هذه المعرفةِ والمحبة على سبب خارج أليس عند حصول ذلك السبب يوجدُ في الفطرة ترجيحُ ذلك ومحبته على ضده. فهذاً الترجيحُ والمحبةُ والأمر مركوزٌ في الفطرة.

الوجة الثاني عشر أنا لو فرضنا أنه لم يحصل المفسدُ الخارجُ ولا المصلحُ الخارج لكانت الفطرة مقتضية لإرادة المصلح وإيثاره على ما سواه. وإذا كان المقتضي موجوداً والمانعُ مفقوداً وجب حصولُ الأثر. فإنه لا يتخلف إلا لعدم مقتضية، أو لوجودٍ مانعه، فإذا كان المانعُ زائلاً حصل الأثر بالمقتضى السالم عن المعارض المقاوم.

الوجة الثالثُ عشر أن السبب الذي في الفطرةِ لمعرفة الله ومحبته وإخلاص له إما أن يكون مستلزماً لذلك، وإما أن يكون مقتضياً بدون استلزام، أو يستحيل أن لا يكون له أثرَّ البتة. وعلى التقديرين يترتب أثرهُ عليه، إما وحده على التقدير الأول، وإما بانضام أمر آخر إليه على التقدير الثاني.

الوجهُ الرابعُ عشر أن النفس الناطقة لا تخلو عن الشعور والإرادة ، بل هذا الخُلفُ ممتنعٌ فيها . فأن الشعور والإرادة من لوازم حقيقتها ، فلا يتصور إلا أن تكون شاعرةً مريدةٌ. ولا يجوز أن يقال إنها قد تخلو في حق خالقها وفاطرها عن الشعور بوجوده وعن محبته وإرادته ، فلا يكون إقرارها به ومحبتهُ من لوازم ذاتها . هذا باطل قطعاً . فإن النفس لها مطلوب مرادٌ بضرورة فطرتها . وكونها مريدةً هو من لوازم ذاتها . فإنه

Alled by registered version) CE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

حيةٌ وكلَّ حيّ شاعرٌ متحرك بالإرادة. وإذا كان كذلك فلا بد لكل مريدٍ من مراده، والمرادُ إمّا أن يكون مراداً لنفسه أو لغيره. والمراد لغيرهُ لا د أن ينتهي إلى مراد لنفسه قطعاً للتسلسل في العلل الغائية، فإنه محالٌ كالتسلسل في العل الفاعلة. وإذا كان لا بد للإنسان من مراد لنفسه فهو الله الذي لا إله إلا هو الذي تألهه النفوسُ وتحبه القلوبُ وتعرفهُ الفطرُ وتقربه العقولُ وتشهدُ بأنه ربَّها ومليكها وفاطرها. فلا بد لكل أحد من إله يأله وصمد يصمد إليه. والعبادُ مفطورون على محبة الإله الحق. ومعلوم بالضرورة أنهم ليسوا مفطورين على تأله غيره. فإذا إنما فطروا على تألهه وعبادته وحده. فلو خلوا وفطرهم لما عبدوا غيره ولا تألهوا سواه.

يوضحهُ الوجهُ الخامسُ عشر أنه يستحيل أن تكون الفطر خاليةً عن التأله والمحبة . ويستحيل أن يكون فيها تألهُ غير الله لوجوه، منها أن ذلكٍ خلافٌ الواقع. ومنها أن ذلك المخلوق ليس أولى أن يكون إلماً لكل الخلق من المخلوق الآخر. ومنها أن المشركين لم يتفقوا على إله واحدٍ، بل كل طائفة تعبدُ ما تستحسنه . ومنها أن ذلك المخلوق إن كان ميتاً فالحيُّ أكملُ منه فيمتنع أن يكون الناسُ مفطورين على عبادة الميت، وإن كان حيًّا فهو أيضاً مريدٌ فله إله يأله وحينئذ فلزم الدورُ الممتنعُ، أو التسلسلُ الممتنعُ، فلا بد للخلق كلهم من إله يألهوه، ولا يألهُ هو غيرة، وهذا برهان قطعي ضروري. فإن قلت: هذا يستلزم انه لا بد لكل حي مخلوق من إله،ولكنْ لم لا يجوز أن يكون مطلوب النفس هو مطلق التأله والمألوه لا إلهاً معيناً، كما تقوله طوائفٌ الاتحادية؟ قلت: هذا يتبين بالوجه السادس عشر وهو أن المراد إما أن يراد لنوعه أو لعينه. فالأولُ كإرادة العطشان والجائع والعاري لنوع الشراب والطعام واللباس. فإنه إنما يريدُ النوع، وحيث أراد المعين فهو القدّر المشترك بين أفراده. وذلك القدرُ المشترك كلي لا وجود له في الخارج، فيستحيل أن يراد لذاته إذ المرادُ لذاته لا يكون إلا معيناً، ويستحيل أن يوجد في اثنين. فإن إرادة كل واحدٍ منها لذاته تنافي إرادته لذاته. إذ المعنى بإرادته لذاته أنه وحده هو المرادُ لذاته الخاصة، وهذا يمنعُ أن يراد معه ثان لذاته. وإذا عُرف ذلك فلو كان القدرُ المشتركُ بين أفراد النوع أو بين الأثنين هو المراد لذاته لزم أن يكون ما يختصُّ به أحدهما ليس مراداً لذاته. وكذلك ما يختصّ به الآخرُ . والموجودُ في الخارج إنما هو الذاتُ المختصة لا الكلِّيّ المشترك <sup>(١)</sup> .

(١) بياض بالأصل.

0 • 2

تعلق الثالثة بالقدر المشترك لم يكن للخلق في الخارج إله. ولكان إلههم أمراً ذهنياً وجودهُ في الأذهان لا في الأعيان. وهذا هو الذي تألمه طوائف أهل الوحدة والجهمية الذين أنكروا أن يكون الله تعالى لا خارجَ العالم ولا داخله. فإن هذا إنما هو إلهّ مفروض يفرضهُ الذهنُ كما يفرضُ سائر الممتنعات الخارجة، وتظنه واجب الوجود وليس هو ممكن الوجود فضلاً عن وجوبه. وبهذا يتبين أن الجهمية وإخوانهم من القائلين بوحدة الوجودِ ليس لهم إلهٌ معين في الخارج يألهونه ويعبدونه . بل هؤلاء ألهوا الوجود المطلق الكلى وأولئك ألهوا المعدوم الممتنع وجوده. وأتباعُ الأنبياء إلاههم اللهُ الذي لا إله إلا هو الذي ﴿خَلَقَ الأرض والسموات العُلى، الرحمنُ على العرش استوى، له ما في السموات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثَّرى، وإن تجهر بالقول فإنه يعلُّم السرَّ وأخفى اللهُ لا إله إلا هو له الأسماء الحُسني﴾ (١) . هو الذي فطر القلوب على محبته والإقرار به وإجلاله وتعظيمه وإثبات صفات الكمال له وتنزيهه عن صفات النقائص والعيوب ، وعلى أنه فوق سمواته ، بائنَّ من خلْقه ، تصعدُ إليه أعالهم على تعاقب الأوقات، وترفع إليه أيديهم عند الرغبات، يخافونه من فوقهم ويرجون رحمته تنزل إليهم من عنده، فهممهم صاعدة إلى عرشه تطلب فوقه إلهاً علياً عظياً قد أستوى على عرشهُ واستولى على خلقهُ، يدبو الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرض إليه في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعـدون . ﴿ذلــك عــالم الغيـب والشهـادة العـزيــز الرحيم (٢) .

blied by registered version) E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والمقصودُ أنه إذا لم يكن في الحسيات الخارجة عن الأذهان ما هو مرادً لذاته لم يكن فيها ما يستحق أن يألهه أحدٌ فضلاً عن أن يكون فيها ما يجبُ أن يألمه كل أحدٍ. فتبين أنه لا بدَّ من إله معين هو المحبوبُ المرادُ لذاته. ومن الممتنع أن يكون هذا غير فاطر السمواتِ والأرض. وتبين أنه لو كان في السموات والأرض إلهٌ غيرهُ لفسدتا. وأن كل مولودٍ يولدُ على محبته ومعرفته وإجلاله وتعظيمه. وهذا دليلٌ مستقلٌ كافٍ فيا نحن فيه . وبالله التوفيق.

(تم بحمد الله)

سورة طه الآية: ٤.
 سورة التفابن الآية: ١٨.





## الفهرس

الموضوع

## الصفحة

| ۳                                                                           | مقدمة الكتاب                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Y                                                                           | فصل في تسمية الكتاب وتعداد أبوابه                                        |
| 11                                                                          | الباب الأول في تقدير المقادير قبل خلق السموات والأرض                     |
|                                                                             | الباب الثاني في تقدير الرب تبارك وتعالى شقاوة العباد وسعادتهم وأرزاقهم   |
| ۱٥                                                                          | وآجالهم وأعمالهم قبل خلقهم                                               |
|                                                                             | الباب الثالث في ذكر احتجاج آدم وموسى عليهما السلام في ذلك وحكم النبي     |
| ٢٤                                                                          | نظل لآدم                                                                 |
| ٣٥                                                                          | الباب الرابع في ذكر التقدير الثالث والجنين في بطن أمه                    |
| ٤.                                                                          | الباب الخامس في ذكر التقدير الرابع ليلة القدر                            |
| 27                                                                          | الباب السادس في ذكر التقدير الخامس اليومي                                |
| 20                                                                          | الباب السابع في أن سبق المقادير بالشقاوة والسعادة لا يقتضي ترك الأعمال   |
| الباب الثامن في قوله تعالى إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون ٤ |                                                                          |
| ٥٣                                                                          | الباب التاسع في قوله تعالى إنا كل شيء خلقناه بقدر                        |
|                                                                             | الباب العاشر في مراتب القضاء والقدر التي من لم يؤمن بها لم يؤمن باكت اء  |
| 00                                                                          | والقدر                                                                   |
|                                                                             | الباب الحادي عشر في ذكر المرتبة الثانية من مراتب القضاء والقدر وهي مرتبة |
| ۷۳                                                                          | الكتابة.                                                                 |
| ٨٠                                                                          | الباب الثاني عشر في ذكر المرثبة الثالثة وهي مرتبة المشيئة.               |
| 41                                                                          | الباب الثالث عشر في ذكر المرتبة الرابعة وهي خلق الأعمال                  |
|                                                                             | الباب الرابع عشر في الهدى والضلال ومراتبهما والمقدور منهما للخلق وغير    |
| 114                                                                         | المقدور لهم                                                              |
|                                                                             | 0.7                                                                      |



.

## الصفحة

## الموضوع

|     | الباب الخامس عشر في الطبع والختم والقفل والغل والسد والغشاوة والحائل بين     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| 129 | الكافر وبين الإيمان وأن ذلك مجعُول للرب تعالى                                |
|     | الباب السادس عشر فيما جاء في السنة من تفرد الرب تعالى بخلق أعمال العباد كما  |
| 184 | هو منفرد بخلق ذواتهم وصفاتهم                                                 |
|     | الباب السابع عشر في الكسب والجبر ومعناهما لغة واصطلاحا وإطلاقهما نفيا        |
| ۲۰٦ | وإثباتا.                                                                     |
|     | الباب الثامن عشر في فعل وأفعل في القضاء والقدر والكسب وذكر الفعل             |
| 444 | والانفعال                                                                    |
|     | الباب التاسع عشر في ذكر مناظرة جرت بين جبري وسني جمعهها مجلس                 |
| ۲۳۸ | مذاكرة                                                                       |
| 207 | الباب العشرون في ذكر مناظرة بين قدري وسني                                    |
| ۳۰۱ | الباب الحادي والعشرون في تنزيه القضاء الإلهي عن الشر                         |
|     | الباب الثاني والعشرون في استيفاء شبه النافين للحكمة والتعليل وذكر الأجوبة    |
| ٣٤٧ | عنها                                                                         |
|     | الباب الثالث والعشرون ( انظر التنبيه الآتي )                                 |
|     | الباب الرابع والعشرون في قول السلف من أصول الإيمان الإيمان بالقدر خيره       |
| ٤٤٣ | وشره حلوه ومره                                                               |
|     | الباب الخامس والعشرون في امتناع القول نفياً وإثباتاً إن الرب تعالى مريد للشر |
| 220 | وفاعل له                                                                     |
|     | البابِ السادس والعشرون فيا دل عليه قوله ﷺ اللهم إني أعوذ برضاك من            |
|     | سخطُك ( إلى آخر الحديث) من تحقيق القدر وإثباته وما تضمنه الحديث من           |
| ٤٤٩ | الأسرار العظيمة                                                              |
|     | الباب السابع والعشرون في دخول الإيمان بالقضاء والقدر والعدل والتوحيد         |
|     | والحكمة تحت قول النبي مُظْلَمُ ماض في حكمك (الحديث) وبيان مافيه من           |
| ٤٥٣ |                                                                              |
| - • |                                                                              |

۵.'۸

Lied by redistored version C E GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

« تنبيه )

طبع هذا الكتاب أول مرة بالمطبعة الحسينية سنة ١٣٢٣ هـ، بتصحيح رجل يدعى محمد بدر الدين. قال إنه راجع نصفه الأول على مخطوطتين، إحداهما وصلت إليه من العراق، والأخرى نسخة دار الكتب، ونصفه الثاني على نسخة دار الكتب فحسب. ولم يقل لماذا وهي طبعة يعيبها أنها أهملت الترقيم والضبط، وأن الأخطاء في القرآن والحديث فيها كثرت جداً، وأنها ناقصة باباً، وأن بها مواضع اضطراب تحتاج معالجتها إلى مزيد من التحقيق. وهي الطبعة التي طلبت مني تحريرها دار الكتب ألعلمية. فاجتهدت في نفي العيوب. لكن بعض مواضع الاضطراب، فضلا عن الباب الناقص، لابد فيه من تعقيق جديد كانت نشرتنا هذه خطوة نحوه. كنت أود أن اشرع في عمل المحين إلى جانب نسخة دار الكتب لإخراج النشرة القادمة وافية بحق هذا السفر القيم. الكتاب إلى جانب نسخة دار الكتب لإخراج النشرة القادمة وافية بحق هذا السفر القيم. أما الباب الساقط فهو الثاني والعشرون على الأرجح، وإن قال الفهرس شيئاً آخر. ذلك أن في مقدمة الكتاب تعداداً لفصوله جاء فيه أن الباب الثاني والعشرين و في طرق إنبات حكمة الرب تعالى في خلقه وأمره وإثبات الغايات الطلوبة والواقب الحميدة الكتاب الملوبة والعاني والعشرون على الأرجح، وإن قال الفهر المتم. إنبات حكمة الرب تعالى في خلقه وأمره وإثبات الغايات الملوبة الحميدة إثبات محمة الرب تعالى في خلقه وأمره وإثبات الغايات الملوبة والعشرين و في طرق إثبات الملوبة والمواقب الحميدة الحميدة الغايات الملوبة والعارين و في طرق إثبات الغايات الملوبة المي الجله الثاني والعشرين و أنه المواقب الحميدة إثبات الغايات الملوبة والعواقب الحميدة إثبات الغايات الملوبة والعارين و في طرق



وذكر الأجوبة المفصلة عنها » لكن كلمة « الباب الثاني والعشرين » جاءت في داخل الكتاب رأساً لموضوع الثالث والعشرين وعنوانه. ولم يردد في الداخل موضوع الثاني والعشرين ، ولا الثالث والعشرون رأساً لعنوان. ثم قال الناشر إن الأصل الذي نقل عنه أهمل في الفهرس ذكر الباب الثاني والعشرين.

فنحن هنا بين احتمالين. إما أن مقدمة الكتاب أصابت، والساقط إذن هو الثاني والعشرون. وإما أن المتن هو المصيب، والساقط إذن هو الثالث والعشرون رأساً لعنوان وموضوع الثاني والعشريس قلـت إن الاحتمال الأول هـو الأرجـح لأن المقـابلـة بين موضوعي البابين كما جاءا في المقدمة تدل على أن الثالث والعشرين تذييل لما قبله إذ إنه واستيفاء والشبه النافين للحكمة، فمن المناسب أن يجيء بعد الكلام عن طرق إثباتها، نكني فضلت أن أترك الأمر على حاله إذ كان القطع مجازفة غير مأمونة. أرجو أن تأتينا الطبعة القادمة باليقين في هذه وفي غيرها. والحمد لله على كل حال.

د الحساني ،







