





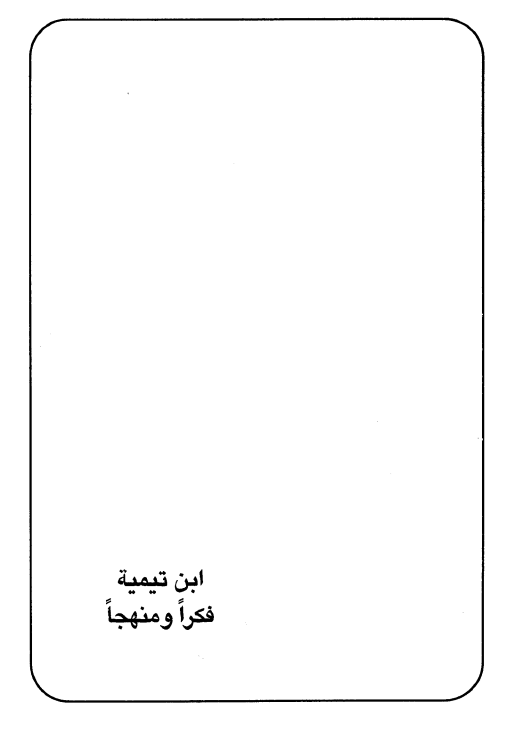
This file was downloaded from QuranicThought.com (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية )



This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

THE PART





This file was downloaded from QuranicThought.com (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية )

THE REAL PROPERTY IN



الاهداء

إلى الذين يستمعون القول فيتّبعون أحسنه.. إلى الذين ينتهجون سبل البحث العلمي، سعياً وراء الحقيقة.. إلى الذين تحرّروا من أسر الأهواء والنزعات الشخصية، وأثروا إنصاف الحق.. إلى الذين ينظرون إلى الأمور بعقلية فاحصة دارسة، لابعقلية التقليد الأعمى والتقديس الأجوف.. إليهم جميعاً، أُهدي هذا الكتاب مشفوعاً بصادق الودً، وخالص المحبّة.

المؤلف

This file was downloaded from QuranicThought.com

i i i i

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ قراءة نقدية لعقائد وأراء ابن تيمية ومناقشتها على ضوء الكتاب العزيز والسنّة النبوية والعقل الحصيف تأليف الراجي عفوربه جعفر السبحاني نشر مؤسسة الإمام الصادق ﷺ

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

السبحاني التبريزي، جعفر، ١٣٤٧ ق. ـ ابن تيمية فكراً ومنهجاً: قراءة نقدية لعقائد و آراء ابن تيمية ومناقشتها على ضوء الكتاب العزيز... / تأليف جعفر السبحاني. \_قم: مؤسسة الإمام الصادق للعلج ١٤٣٢ ق = ١٣٩٠ ISBN: 974\_978\_ 804 \_ 29. \_ 1 ٦١٦ ص . أُنجزت الفهرسة طبقاً لمعلو مات فسا. ابن تيمية، أحمد بن عبدالحليم، ٦٦٦ ـ ٧٢٨ ق. ـ ـ نقد و تفسير. ٢. وهابية ـ ـ شبه وردود . ۳ . شيعة \_\_ شبه وردود. ۲۰۱/۳۹۰ BP۲۰۱/۳۵ س ۱۷الف 194/217 المكتبة الوطنية في ايران TEATONT

| ابن تيمية فكراً ومنهجاً                                              | اسم الكتاب:     |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------|
| العلَّامة الفقيه جعفر السبحاني                                       | المؤلّف:        |
| الأُولى ١٤٣٢هـ. ق                                                    | الطبعة:         |
| مؤسسة الإمام الصادق ﷺ                                                | المطبعة:        |
| ۱۰۰۰ نسخة                                                            | الكمية:         |
| مؤسسة الإمام الصادق الله                                             | الناشر:         |
| التنضيد والإخراج الفني: مؤسسة الإمام الصادق العلام السيد محسن البطاط |                 |
| تسلسل الطبعة الأُولى: ٣٨٠                                            | تسلسل النشر:٦٦٣ |

توزيع

مکتبةالتوحید ایران ـقم؛ ساحة الشهداء +۹۸–۲۰۱۷۷٤۵٤۵۷ ۳۲ http://www.imamsadiq.org

This file was downloaded from Quranic Thought.com فرالمكتبة التحصصية للرد على الوهابية که



بشمرات التجز التجزي

## الإنسان بآرائه وأفكاره

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على خاتم أنبيائه وأشـرف رسله محمد وآله الطاهرين.

أمًا يعد؛

إذا أردنا أن نتعرّف على حقيقة شيء ما، فأقرب الطرق وأحسنها هو التعرّف على آثاره وثمراته، فإنّ الأثر خير دليل على واقع المؤثّر، فحلاوة الثمرة آية كون الشجرة طيّبة، ومرَّها دليل على أنّها شجرة خبيثة، وكلٌّ يعكس ما عليه الشيء من كمالٍ وجمال، أو عيب ونقصان؛ وهذا ما ينطبق على الإنسان، فأفضل وسيلة لتقييمه هي مراجعة آثاره ومؤلّفاته ودراسة ما فيها من آراء وعقائد، دون الاعتماد على تعديل هذا وجرح ذاك، على الرغم من أهميّة الجرح والتعديل وأقوال العلماء في تقييم الرجال.

هذا وقد اختلفت الآراء في أحمد بن تيمية الحرّاني(٦٦٢ـ ٧٢٨ه) فمن الناس من يصفه بالإمام في العقائد والمعارف والتفسير والفـقه، ويسـتشهد بكلامه ولا يجيز لنفسه ولا لغيره العدول عن مواقفه وآرائه قيد أنملة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ومنهم من يقف على طرف النقيض من ذلك، ويقول: إنّه عبد خذله الله، وأضلّه وأعماه وأصمّه.

ونحن لا ندري أيّاً من الرأيين هو الصواب، فـلو اتّـبعنا أحـدهما فـقد بخسنا حق الرجل حيث اقتفينا أقوالهم ـفي مدحه وذمّه ـبلا دليل.

ولذلك سلكْنا منهج الدراسة الصحيحة، وهو قراءة أفكاره وآرائه في ما تركه من الكتب والرسائل، واتّخذنا موقفاً علميّاً يرضاه الله سبحانه ورسوله، منطلقين من قوله سبحانه: ﴿ولا تَقْفُ ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْم إنَّ السَّمعَ وَالْبَصَرَ والفُؤاد كلُّ أُولئِكَ كانَ عَنْهُ مَسْؤولاً﴾.<sup>(١)</sup>

وسنقرأ شيئاً من آراء العلماء في حقّه وستجدها ـكما قلنا ـعلى طرفي نقيض.

اختلاف أراء العلماء في ابن تيمية

اختلفت أنظار العلماء في أحمد بن تيمية اختلافاً شديداً، وها نحن نذكر شيئاً من كلمات المادحين والذاميّن ولا نستقصي، إذ يطول عندئذٍ الكلام، كما يطول موقفنا مع القرّاء الكرام.

كلمات المادحين:

١. وصفه محمد بن شاكر الكتبي بقوله: الإمام العلّامة، الفقيه، المفسّر، الحافظ، المحدّث، شيخ الإسلام، نادرة العصر، ذو التصانيف والذكاء، تقي الدين أبو العباس ابن العالم المفتي شهاب الدين ابن الإمام شيخ الإسلام

١. الإسراء:٣٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة الخصصية للرد على الوهابية ،

مقدّمة المؤلف: الإنسان بآرائه وأفكاره

مجد الدين أبي البركات. قرأ بنفسه ونسخ عدّة أجزاء وصار من أئمة النقد ومن علماء الأثر مع التديّن والذكر والصيانة والنزاهة عن حطام هذه الدار، ثم أقبل على الفقه ودقائقه، وغاص على مباحثه... .<sup>(1)</sup>

۲. وصفه تلميذه الذهبي(المتوفّى ٧٤٩ه) قائلاً: وصنّف في فنون، ولعلّ تاَليفه تبلغ ثلاثمائة مجلّدة، وكان قوّالاً بالحق، نهّاءً عن المـنكر، ذا سـطوة وإقدام وعدم مداراة .<sup>(۲)</sup>

٣. أفاض عبد الحي ابن العماد الحنبلي الكلام في حياة ابن تيمية ونقل كلمات المادحين على وجه التفصيل، وقال:

أقبل على العلوم في صغره فأخذ الفقه والأصول عن والده \_ إلى أن قال \_: وبرع في ذلك وناظر وقرأ العربية على ابن عبد القوي ثم أخذ كتاب سيبويه فتأمله وفهمه، وأقبل على تفسير القرآن الكريم فبرز فيه، وأحكم أصول الفقه والفرائض والحساب والجبر والمقابلة وغير ذلك من العلوم، ونظر في الكلام والفلسفة، وبرز في ذلك على أهله وردّ على رؤسائهم وأكابرهم.<sup>(۳)</sup>

وسيوافيك \_عند دراسة آرائه \_ أنّه تأثّر بالفلسفة الإغريقية وقال بـقِدَم العالَم وعدم حدوثه، مكان الردّ عليها.

٤. ووصفه صلاح الدين الصفدي بقوله: الشيخ الإمام العالم العكمة المفسّر الفقيه، المجتهد الحافظ، المحدّث شيخ الإسلام ونادرة العصر، ذو

٢. نفس المصدر:٧٥/١. نقلاً عن الذهبي.

١. فوات الوفيات: ٧٤/١.

٣. شذرات الذهب في أخبار من ذهب:٨٠/٦. ٨١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟ ابن تيمية فكرأ ومنهجأ

التصانيف والذكاء والحافظة المفرطة....(١)

٥. وقال عنه الحافظ شـمس الديـن الداوودي: الإمـام العـَّلامة، الفـقيه المجتهد، الناقد المفسّر، البارع الأصولي، شيخ الإسلام، علم الزهاد، نـادرة دهره... إلى أن قال: شهرته تغنى عن الإطـناب فـي ذكـره، والإسـهاب فـي أمره.<sup>(۲)</sup>

كلمات القادحين

قد اطِّلعتَ علىٰ كلمات بعض المادحين الذين عرّفوه على الوجه الذي عرفت، وهناك كلمات قادحة وذامّة لمن وقف على آثاره وكـتبه أو شـافهه وكلّمه، وإليك نزراً من هذه الكلمات :

 د. يقول شهاب الدين ابن جهبل الحلبى (المتوفّى ٧٣٣ه) في الرسالة التي صنفها في نفي الجهة ردًا على ابن تيمية ما هذا لفظه: فالذي دعا إلى تصدير هذه النبذة ما وقع في هذه المدّة، ممّا علّقه بعضهم في إثبات الجهة واغترَ بها من لم يرسخ له في التعليم قدم، ولم يتعلِّق بأذيال المعرفة، ولا سحبه لجام الفهم ولا استبصر بنور الحكمة، فأحببت أن أذكر عقيدة أهـل السنَّة وأهل الجماعة ثم أَبيَّن فساد ما ذكره، مع أنَّه لم يدِّع دعوى إلَّا نقضها، ولا أطّد قاعدة إلّا هدمها. (٣)

٢. يقول الحافظ علي بن عبد الكافي السبكي(المتوفَّى٧٥٦هـ) في خطبة كتابه «الدرة المضيّة في الردّ على ابن تيمية» ما هذا لفظه:

 الوافى بالوفيات:١٥/٧، الترجمة ٢٩٦٤. ٢. طبقات المفسرين: ٤٦/١،الترجمة ٤٢.

٣. طبقات الشافعية الكبرى:٣٤/٩.

مقدّمة المؤلف: الإنسان بآرائه وأفكاره .

أمًا بعد، فإنّه لمّا أحدث ابن تيمية ما أحدث في أُصول العقائد، ونقض من دعائم الإسلام الأركان والمعاقد، بعد أن كان مستتراً بتبعية الكتاب والسنّة، مظهراً أنّه داع إلى الحق، هاد إلى الجنة، فخرج عن الاتّباع إلى الابتداع، وشذَ عن جماعة المسلمين بمخالفة الإجماع، وقال بما يقتضي وقال بحلول الحوادث بذات المقدّسة، وإنّ الافتقار إلى الجزء ليس بمحال، وقال بحلول الحوادث بذات الله تعالى، وإنّ القرآن محدث تكلم الله به بعد أن لم يكن، وإنّه يتكلّم ويسكت، ويحدث في ذاته الإرادات بحسب وقال لمخلوقات، وتعدّى في ذلك إلى استلزام قدم العالم، والتزم بالقول بأنّه لا والمخلوقات فقال بحوادث لا أول لها، فأثبت الصفة القديمة، حادثة، ولا نحلة من النحل، فلم يدخل في فرقة من الفرق الثلاث والسبعين التي ولا نحلة من النحل، فلم يدخل في فرقة من الفرق الثلاث والسبعين التي افترقت عليها الأمّة، ولا وقفت به مع أمّة من الأمم همة، وكلّ ذلك وإن كان كفراً شنيعاً، ممّا نقل جملته بالنسبة إلى ما أحدث في الفروي... (<sup>(1)</sup>

٣. يقول أبو بكر الحصني الدمشقي (المتوفّى ٢٩هه) في حق ابن تيمية: فاعلم أنّي نظرت في كلام هذا الخبيث الذي في قلبه مرض الزيغ، المتتبع ما تشابه من الكتاب والسنّة ابتغاء الفتنة، وتبعه على ذلك خلق من العوام وغيرهم ممّن أراد الله عزّ وجلّ إهلاكه، فوجدت فيه ما لا أقدر على النطق به، ولا لي أنامل تطاوعني على رسمه وتسطيره، لما فيه من تكذيب ربّ العالمين، في تنزيهه لنفسه في كتابه المبين، وكذا الازدراء بأصفيائه المنتخبين وخلفائهم الراشدين، وأتباعهم الموفقين، فعدلت عن ذلك إلى

١. لاحظ: الرسائل السبكية: ١٢١، طبع دار عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٣ه.

FOR QURĂNIC THOUGHT 👩 📷 أبن تيمية فكراً ومنهجاً

ذكر ما ذكره الأئمة المتّقون، وما اتّفقوا عليه من تبديعه وإخراجه ببغضه من الدين... .<sup>(1)</sup>

٤. يقول شهاب الدين ابن حجر الهيتمي (المتوفّى ٩٧٤ه): ابن تيمية عبد خذله الله، وأضلّه وأعماه وأصمّه وأذلّه، بذلك صرّح الأئمة الذين بيّنوا فساد أحواله وكذب أقواله، ومن أراد ذلك فعليه بمطالعة كلام الإمام المجتهد المتفق على إمامته وجلالته وبلوغه مرتبة الاجتهاد، أبي الحسن السبكي وولده التاج والشيخ الإمام العز بن جماعة، وأهل عصرهم وغيرهم من الشافعية والمالكية والحنفية، ولم يقصر اعتراضه على متأخّري السلف الشافعية بل اعترض على مثل على مثل عمر بن الخراب الخريف من أول المتوفق عملي المعن السبكي المتفق على إمامته وجلالته وبلوغه مرتبة الاجتهاد، أبي الحسن السبكي المتفق على إمامته وجلالته وبلوغه مرتبة الاجتهاد، أبي الحسن السبكي المتفق على إمامته وعليه ولمام العز بن جماعة، وأهل عصرهم وغيرهم من الشافعية والمالكية والحنفية، ولم يقصر اعتراضه على متأخّري السلف الموفية بل اعترض على مثل عمر بن الخطاب وعلي بن أبي طالب .

والحاصل أنّه لا يقام لكلامه وزن، بل يرمىٰ في كلّ وعر وحَزْن، ويعتقد فيه أنّه مبتدع ضال، مضلّ، غالٍ. عامله الله بعدله، وأجارنا من مـثل طـريقته وعقيدته وفعله.<sup>(۲)</sup>

وقال أيضاً في كتابه«الجوهر المنظّم في زيارة القـبر الشـريف النـبوي المكرّم»:

فإن قلت: كيف تحكي الإجماع السابق على مشروعية الزيارة والسفر إليها وطلبها، وابن تيمية من متأخّري الحنابلة منكر لمشروعية ذلك كلّه، كما راّه السبكي في خطّه، وأطال ابن تيمية في الاستدلال بـذلك بـما تـمجّه الأسماع وتنفر منه الطباع، بل زعم حرمة السفر لها إجماعاً، وأنّه لا تقصَّر فيه

- ١. دفع شبهة من شبّه وتمرّد:٢١٦، طبع مصر، عام ١٣٥٠ه. ولاحظ ص ٨٣ من الطبعة المحقّقة،
   ط ١٤١٨ه.
- ۲. الفتاوى الحديثية:٨٦، ونقله العلامة الشيخ محمد نجيب(المتوفّى ١٣٥٤ه) في كتابه «تطهير الفؤاد»:٩، ط مصر.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة الخصصية للرد على الوهابية \*



مقدّمة المؤلف: الإنسان بآرائه وأفكاره.

الصلاة، وأنَّ جميع الأحاديث الواردة فيها موضوعة، وتبعه بعض من تأخّر عنه من أهل مذهبه.

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

قلت: من هو ابن تيمية حتّى ينظر إليه؟ أو يعوّل في شيء من أمور الدين عليه؟ وهل هو إلّا كما قال جماعة من الأئمة الذين تعقّبوا كلماته الفاسدة، وحججه الكاسدة، حتّى أظهروا عوار سقطاته، وقبائح أوهامه وغلطاته، كالعز بن جماعة: عبد أذلّه الله وأغواه، وألبسه رداء الخزي، وبوّأه من قوة الافتراء والكذب ما أعقبه الهوان، وأوجب له الحرمان.<sup>(1)</sup>

ونحن نقتصر على هذه الكلمات التي قيلت في مدحه وفي ذمّه، ولا نطيل أكثر<sup>(٢)</sup>، غير أنّ هنا نكتة نلفت إليها نظر القارئ، وسيقف عليها في ثنايا الكتاب عن كثب، وهي ما نبّه عليها الشيخ سلامة القضاعي العزامي المصري(المتوفّى ١٣٧٩ه) في كتابه «فرقان القرآن» حيث قال: ومن عجيب أمر هذا الرجل أنّه إذا ابتدع شيئاً حكى عليه إجماع الأوّلين والآخرين كذباً وزوراً، وربما تجد تناقضه في الصفحة الواحدة، فتجده في منهاجه مثلاً يدّعي أنّه ما من حادث إلّا وقبله حادث إلى ما لانهاية له في جانب الماضي، ثم يقول: وعلى ذلك أجمع الصحابة والتابعون. وبعد قليل يحكي اختلافاً لحق الصحابة في أوّل مخلوق ما هو؟ أهو القلم أم الماء؟ وبينما تراه يتكلّم بلسان أهل الحقّ المنزهين، إذا بك تراه قد انقلب جهوياً«جهمياً».<sup>(٣)</sup>

فرقان القرآن: ١٣٢، طبع في مقدمة كتاب «الأسماء والصفات» للبيهقي.

٢. الكلمات التي قيلت في مدح الرجل أو ذمّه كثيرة، لا يتسع المجال، هنا، لنقلها، وما صدر ضدًه
 كان أكثر بكثير ممّا صدر لصالحه، وللوقوف على كلمات الذين ردّوا عليه، راجع موسوعتنا
 وبحوث في الملل والنحل»: ٤ / ٤٨ ـ ٢٢، (فقرة: آراء معاصريه ومقاربي عصره في حقّه)؛
 والرسائل السبكية، المقدّمة، نشر عالم الكتب، بيروت.
 ٣. فرقان القرآن: ١٣٢ ـ ١٢٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والحـقيقة أنَّ الذي يـدفع البـاحث إلى التـحقيق ورفـض التـقليد فـي شأن الرجل، ما نلاحظه من الأُمور التالية:

١. قيام عدد كبير من الفقهاء والعلماء منذ زمانه إلى زماننا هذا بكتابة الردود عليه، ونقد أفكاره وآرائه، إلى حدٍّ لم نعثر على مثله بين الماضين والمعاصرين، وقد ناهز عدد العلماء الذين ردّوا عليه (١١٤) عالماً ومحققاً، وقد عقد الشيخ عبد الله الهرري فصلاً لبيان أسماء العلماء والفقهاء والقضاة الذين ناظروا ابن تيمية أو ردّوا عليه وذكروا معايبه ممّن عاصروه أو جاءوا بعده.<sup>(1)</sup>

وهذه الردود الهائلة التي لو جُمعت لشكلت مكتبة خاصّة.

٢. إنَّ تلميذه المعروف الذهبي الذي وصف أستاذه بما عرفتَ من كونه قوّالاً بالحق، نهّاءً عن المنكر، إلى غير ذلك من الأوصاف، قد كتب إليه رسالة خاصّة نصحه فيها على وجه يدلّ على أنَّ التلميذ \_وهو الشفوق المحبّ الوادَ لأُستاذه<sup>(٢)</sup> \_قد بلغ من الاستياء منه إلى حدٍّ شديد، حيث يقول فيها:

إلى كم ترى القذاة في عين أخيك وتنسى الجذع في عينك؟ إلى كم تمدح نفسك وشقاشقك وعباراتك وتذم العلماء وتتبع عورات الناس... إلى أن قال: فهل معظم أتباعك إلّا قعيد مربوط خفيف العقل؟ أو عامي كذّاب بليد الذهن، أو غريب واجم قوي المكر؟ أو ناشف صالح عديم الفهم؟ فإن لم تصدِّقني ففتشهم وزنهم بالعدل.

يا مسلم أقدم حمار شهوتك لمدح نفسك، إلى كم تـصادقها وتـعادي الأخيار؟ إلى كم تصادقها وتزدري الأبرار؟ إلى كم تعظّمها وتصغّر العباد؟ إلى

۱. المقالات السنية:۵۰۳\_۵۰۲.

٢ . هذه عبارة الذهبي نفسه في الرسالة المذكورة.



متى تخاللها وتمقت الزهاد؟ إلى متىٰ تمدح كلامك بكيفية لا تمدح \_والله \_ بها أحاديث الصحيحين؟ يا ليت أحاديث الصحيحين تسلم منك بل في كل وقت تغير عليها بالتضعيف والإهدار، أو بالتأويل والإنكار.

أما لك أن ترعوي؟ أما حان لك أن تتوب وتنيب؟ أمّا أنت في عشر السبعين وقد قرب الرحيل؟ بليٰ \_والله \_ما أذكر أنّك تـذكر المـوت، بـل تزدري بمن يذكر الموت... .<sup>(1)</sup>

فإذا كان هذا حال التلميذ بالنسبة إلى أُستاذه، فما حال من عاداه وخاصمه؟

ويأتي في هذا الإطار، قول صلاح الدين الصفدي، الذي تـقدّم ثـناؤه البالغ على ابن تيمية، ولكنّه قال في شرحه على (لامية العـجم) عـند قـول الطغراني:

ويسا خسبيراً عسلى الأسسرار مسطِّلعاً

اصمتْ، ففي الصمت منجاةً من الزللِ يقال: إنَّ الخليل بن أحمد[الفراهيدي] رحمه الله تعالى اجتمع هو وعبد الله بن المقفّع ليلة فتحادثا إلى الغداة، فلمّا تفرّقا، قيل للخليل: كيف رأيته؟ قال: رأيت رجلاً علمه أكثر من عقله، وكذاكان ابن المقفّع، فإنّه قتله قلّةُ عقله وكثرةُ كلامه شرّ قتلة، ومات شرّ ميتة.

قال الصفدي (بعد ما ذكر ذلك): وكذا أيضاً كمان الشيخ الإمام العالم

 ٢٠ تكملة السيف الصقيل، للمحقق المعاصر الكوثري: ١٩٠-١٩٢. ولاحظ الرسائل السبكية، تحت عنوان النصيحة الذهبية: ٢١١-٢١٣. FOR QURĂNIC THOUGHT 👩 📷 🍯 المن تيمية فكراً ومنهجاً

العلامة تقي الدين أحمد ابن تيمية رحمه الله تعالى، علمُه متّسع جـدًاً إلى الغاية، وعقله ناقص يورّطه في المهالك، ويوقعه في المضايق.<sup>(1)</sup>

٣. إنَّ ابن تيمية طرح أفكاره وآراءه في عصر كانت فيه بغداد (عاصمة الخلافة الإسلامية) قد سقطت بأيدي التتار، وساد المسلمين الدمار والهلاك، وعمّت فيهم المذابح الفظيعة والمجازر الرهيبة على يد جيش التتار الوثني، ولا شك في أنَّ الدواء الناجع في تلك الأزمنة المظلمة، هو نشر التعاليم الإسلامية التي تدعو إلى الجهاد والوحدة وإعادة الثقة إلى النفوس والعمل على تقلي تقوية المعنويات ورفع المستوى العسكري لدى المسلمين عملاً بقوله تعالى: ﴿ وَاَعَدَ مَنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِباطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾ (٢).

ولكن ـ ويا للأسف ـ نرى أنَّ ابن تيمية طرح مسائل لا تمتّ بأي صلة لداء الهزيمة والإحباط عند المسلمين.

إنَّ طرح الخلافات الكلامية والفقهية في العصر الذي كانت فيه القوارع تُصبٌ على رؤوس المسلمين من الشرق والغرب ما هو إلاّ من قبيل صبّ الزيت على النار، وتعميق الجُرح غير المندمل، فإنّ الأفكار التي قدّمها ابن تيمية في ذلك العصر الرهيب تتلخص في أُمور نذكر منها ما يلي:

١. يجب توصيفه سبحانه بالصفات الخبرية بنفس المعاني اللغوية من
 دون تصرّف، كـالاستواء عـلى العرش، وأنّ له يـدأ ووجـهاً، وأنّ له نـزولاً
 وصعوداً.

١. نقله الشيخ يوسف النبهاني في كتابه: شواهد الحق:١٨٩-١٨٩، دار الفكر، ١٤٠٣هـ.
 ٢. الأنفال: ٦٠.

مقدّمة المؤلف: الإنسان بآرائه وأفكاره ......

٢. قِدَم العالم وليس هنا له أوّل.

٢. يحرم شدّ الرحال إلى زيارة النبيﷺ وتعظيمه بحجّة أنَّ ذلك يؤدي إلى الشرك.

٤. لا تصحّ أكثر الفضائل المنقولة في الصحاح والسنن في حـق عـلي وآلهﷺ.

إلى غير ذلك من الآراء الشاذّة عن الكتاب والسنّة وإجماع المسلمين. ولو افترضنا صواب آرائه وأفكاره في هـذه المجالات، فـلا شكّ أنّ نشرها في هذه الأجواء يفرّق الجماعة ويشقّ عصا المسلمين، ويشغلهم عن مواجهة الأعداء والحفاظ على بلاد المسلمين.

## \*\*\*

ونحن لمّا رأينا اختلاف أنظار العلماء في حقّ الرجل إلى درجة تنزِّهه جماعة، وتذمَّه جماعة أُخرى، رأينا أنّ من الصواب ترك قول هاتين الطائفتين ودراسة آراء الرجل مباشرة من كتبه وفتاواه، فإنّ ثمرة الشجرة أدلّ دليل على حقيقتها، فثمرة النخلة تنبئ عن طيبها وصفائها، وثمرة الحنظل مُرّة تخبر عن خبث أصلها.

وهذا ما دعانا إلى عرض آراء الرجل التي أخذناها من كتبه ورسائله، إلّا أنّنا ركّزنا على كتابه «منهاج السنّة»، لأنّه يعكس تـماماً آراءه فـي تـنزيه الله سبحانه وحقوق نبيّهﷺ وأهل بيته ﷺ.

ثمّ إنّ الرجل لمّاكان كثير الانتاج، ولا يكاد يكتب في موضوع إلّا وانتقل إلى موضوع آخر، فصارت الإحاطة بآرائه أمراً مشكلاً.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقد تكفّل جهد هذا الأمر جهابذة من علماءالمسلمين وأنصار الحق الذين تنبض قـلوبهم بـتنزيهه سـبحانه عـن الجسـم والجسـمانية والجـهة والحركة كما تنبض بحفظ مقام أولياء الله سبحانه وأصفيائه نذكر منهم ما يلي:

١. تقي الديـن عـلي بـن عـبد الكـافي السـبكي(المـتوفّى ٧٥٦ه) فـي «الرسائل السبكية في الرد على ابن تيمية وتلميذه ابن قيّم الجوزية».

۲. تقي الدين الحصني الدمشقي(المتوفّى ۸۲۹ه)في «دفع شُبَه من شُبَّه وتمرّد ونسب ذلك إلى الإمام أحمد».

٣. الدكتور محمود سيد صبيح (المعاصر)، فقد تتبع كلامه فيما يـقرب من (٤٠٠٠) صفحة أو يزيد، وردّ عليه في كتابٍ، سـمّاه:«أخطاء إبن تيمية في حق رسول اللهﷺ وأهل بيته ﷺ».

٤. العلّامة الشيخ عبد الله الهرري، فقد نقد آراء ابن تيمية بتأليف كتابه «المقالات السنية في الرد على ابن تيمية».

فجزي الله الجميع خير الجزاء وشكر سعيهم.

ونحمد الله سبحانه ونستعين بـه، راجـين الله أن يـرزقنا مـعرفة الحـق واتَّباعه، ومعرفة الضلال واجتنابه، إنّه بذلك قدير، وبالإجابة جدير.

جعفر السبحاني قم ـمؤسسة الإمام الصادق ﷺ الرابع من شهر شوال من شهور عام ١٤٣١ ه

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



ثناء وتقدير

أتقدّم بالشكر الوافر إلى المحقّق البارع الأُستاذ السيد حيدر محمد علي البغدادي الطحّان \_دام عزّه \_فقد أعاننا في تأليف هذا الكتاب، وأفادنا بآرائه وأفكاره، شكر الله مساعيه.

كما أتقدّم بالشكر الجزيل والثناء الجميل إلى محقّقي مؤسسة الإمام الصادق ﷺ ومن ساهم في طباعة الكتاب وإخراجه الفني، حيث بـذلوا جهدهم في تصحيح هذا الكتاب وإخراجه بهذه الحلّة القشيبة.

المؤلف

This file was downloaded from QuranicThought.com



,

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

•



الفصل الأوّل:

في الجانب الاعتقادي

وفيه موارد: ١. التجسيم في عقيدة ابن تيمية. ٢. التشبيه في عقيدة ابن تيمية (حركة الباري ونزوله). ٣. الجهة والمكان لله سبحانه عند ابن تيمية. ٤. نظرة إلى تكلّمه سبحانه في منهج ابن تيمية. ٥. عقائد نابية وشاذّة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية کې



This file was downloaded from QuranicThought.com (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية )

-

•



١

التجسيم في عقيدة ابن تيمية<sup>(۱)</sup>

قامت الشرائع السماوية على تنزيه الله سبحانه عن كونه جسماً أو جسمانياً مشابهاً لمخلوقاته إلى غير ذلك ممّا يعدّ من آثار المادة. غير أنّ احتكاك أقوام ممّن نزلت عليهم الشرائع بالوثنيين، صار سبباً للميل إلى التجسيم والتشبيه، وعلى رأسهم قوم بني إسرائيل. ويدلّ على ذلك شواهد، منها:

طلبهم من موسى الله إلهاً مجسّماً

إنَّ بني إسرائيل لمّا عبر بهم نبيَّهم موسىٰ ﷺ البحر ونـزلوا إلى الضـفة الأُخرى منه، رأوا قوماً يعبدون الأصنام، فطلبوا من موسى ﷺ أن يجعل لهم

١. يراد من القول بالتجسيم أنّه سبحانه جسم له أبعاد كأبعاد الجسم، ويراد من التشبيه تشبيهه سبحانه بالأجسام والممكنات وإثبات آثارهما له سبحانه، كالحركة والنزول وكونه في جهة إلى غير ذلك. غير ذلك. ولكنّ التعبيرين كالفقير والمسكين إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا. فعندما يذكران معاً يراد من كلّ معنى خاص، وإذا أفرد أحدهما يراد به كلا المعنيين، فليكن ذلك على ذكر منك فإنّه يفيدك في الفصول الآتية.

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST المعامة المعامة المعامة المحمد المعامة المحمد المحم المحمد المحم المحمد المح المحمد ال

إلهاً مثل ما لهؤلاء آلهة، لكي يعبدونه، فكأنّهم فكّروا أنّ عبادة الإله غير المرئي أمر غير مفيد، فيجب أن يكون المعبود بصورة موجود مجسّم، وهذا ما يحكيه قوله سبحانه:

﴿وَجاوَزْنا بِبَنِي إِسْرائيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْم يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنام لَهُمْ قالُوا يا مُوسى اجْعَلْ لَنا إِلٰهاً كَما لَهُمْ آلِهَةً قالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ﴾.<sup>(أ)</sup>

فالآية تحكي أنّ النزوع إلى الوثنية كان راسخاً في نفوسهم حتى غفلوا عن النعمة الكبرى التي شملتهم، وهي نجاتهم من فرعون، فطلبوا من موسى ما يضاد شريعته وعقيدته.

٢. طلبهم رؤية الله تعالى

الشاهد الثاني على رسوخ فكرة التجسيم عندهم أنّهم طلبوا من موسىﷺ رؤية الله سبحانه بالعين، ولولاها لم يؤمنوا به، وهـذا مـا يـحكيه الذكر الحكيم في قوله سبحانه: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتّىٰ نَرى اللهَ جَهْرَةً فَأَخَذَنْكُمُ الصّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ﴾.<sup>(٢)</sup>

٣. عبادتهم العجل في غياب موسى 避 عنهم

الشاهد الثالث على رسوخ فكرة التجسيم في أذهانهم وأنّهم كانوا يميلون إلى الإله المجسّم أكثر من ميلهم لما دعاهم إليه موسىﷺ، اغترارهم بما صنع السامريّ حيث صنع لهم عِجْلاً جسداً له صوت، ودعاهم لعبادته،

۱ . الأعراف:۱۳۸.

٢ ـ البقرة: ٥٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT Tatio فكرة التجسيم إلى النصرانية

فعكف القوم \_ إلّا القليل منهم \_ على عبادته، دون أن يدور في خُلد أحدهم أنّ هذا يخالف ما دعاهم إليه نبيّهم موسى علي عبر السنوات الطوال، وهذا ما يحكيه الذكر الحكيم عنهم، قال سبحانه:

﴿وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسى مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّهِمْ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُـوارُ أَلَـمْ يَرَوْا أَنَّهُ لا يُكَلِّمُهُمْ وَلا يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً اتَّخَذُوهُ وَكانُوا ظالِمينَ».<sup>(١)</sup>

وفي آية أُخرى يتّضح بصراحة أنّهم اتّخذوا هذا العجل إلهاً لهم، قـال سبحانه: ﴿فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوارٌ فَقالُوا هٰذا إلهُكُمْ وَإِلهُ مُوسى فَنَسِيَ».<sup>(٢)</sup>

وهذه الحوادث التاريخية المريرة على قـلب مـوسى الله التـي يـذكرها القرآن الكريم تحكي انـحراف بـني إسـرائـيل عـن خـط التـنزيه إلى خـط التجسيم.

تطرق فكرة التجسيم إلى النصرانية

لقد بُعث المسيح الله إلى بني إسرائيل بنفس ما بعث به الكليم الله ﴿وَإِذْ قالَ عيسى ابنُ مَرْيَمَ يا بَني إسرائيلَ إنّي رَسُولُ الله إلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْراةِ <sup>(٣)</sup>، وصرّح الله بعبوديته لله سبحانه، منذ أن كان في المهد صبياً ﴿قالَ إنّي عَبْدُ اللهِ آتانِيَ الْكِتابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًاً ﴾<sup>(٤)</sup>.

ولكن تطرّقت فكرة التجسيم إلى النصرانية بعدما رفع الله المسيح ﷺ .

۱. الأعراف:۱۷. ۲ . طه: ۸۸.

٣. الصف:٦

٤ . مريم: ٣٠.

iis file was downloaded from QuranicThought.com ﴿ المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾ وكان المبدأ لذلك هو الديانة البرهمانية التي رفعت عـلَم التثليث وقـالت بالآلهة الثلاثة، أعنى:

> ١. برهما ـ الخالق. ٢. فيشنو ـ الواقي . ٣. سيفا ـ الهادم.

فالإله عند البراهمة يشبه مثلثاً ذا أضلاع ثـلاثة، وكـانت تـلك الفكـرة منتشرة بين الروم القاطنين في سوريا وفلسطين وما جـاورَها حـيث بـعث المسيحﷺ.

فأخذ أتباعه في القرن الثاني نفس الفكرة فصبغوها بشكل آخر، فصار التثليث بالنحو التالي:

الأب، الابن، روح القدس. وهي التي يسمّونها الأقانيم الثـلاثة، يـنقل الأُستاذ محمد فريد وجدي عن دائرة معارف «لاروس»، ما يلي:

إن تلاميذ المسيح الأوّليّين الذين عرفوا شخصه، وسمعوا قوله، كانوا أبعد الناس عن اعتقاد أنّه أحد الأركان الثلاثة المكوّنة لذات الخالق، و ماكان بطرس \_ أحد حوارييه \_ يعتبره إلّا رجلاً موحىٰ إليه من عند الله، أمّا بولس فإنّه خالف عقيدة التلاميذ الأقربين لعيسى وقال: إنّ المسيح أرقى من إنسان وهو نموذج إنسان جديد أي عقل سام متولّد من الله.<sup>(1)</sup>

ثمّ إنّ القرآن الحكيم يتحدّث عن أنّ النصاري قد اقتبسوا هذه الفكرة من

دائرة معارف القرن العشرين، مادة «ثالوث».

This file was downloaded from QuranicThought.com



دور الأحبار والرهبان في نشر فكرة التجسيم بين المحدثين .....

الذين كفروا من قبل، قال سبحانه: ﴿وَ قَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرُ ابِنُ اللهِ وَقَـالَتِ النَّصارى الْمَسيحُ ابنُ اللهِ ذٰلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْواهِهِمْ يُـضاهِئُونَ قَـوْلَ الَّـذينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ﴾.<sup>(1)</sup>

دور الأحبار والرهبان في نشر فكرة التجسيم بين المحدثين

بُعث النبي الخاتم تشكل على تنزيهه سبحانه ورفع مقامه تعالى عن مشابهة المخلوقات، نستلهم ذلك من قوله سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ ﴾ غير أنَّ قسماً من الأحبار والرهبان الذين أسلموا ظاهراً \_ ولكن بقوا على ما كانوا عليه من الديانة الموسوية أو العيسوية باطناً \_ أشاعوا بين المسلمين نفس الفكرة بواسطة الأحاديث والقصص التي كانوا يحكونها عن كتبهم، فأخذها السُّذَج من المحدَّثين كحقائق صادقة واقعية، محتجّين بما نسب إلى النبي تشكر من قوله: «حدَثوا عن بني إسرائيل ولا حرج».

وقد اغترّ بهذه الإسرائيليات أو المسيحيات محدّثان معروفان هما: ابن خزيمة وابن مندة، فقد حشدا في كتابيهما كلّ ما يـدلّ عـلى تـلك الفكـرة الموروثة.

فْعن الأوّل يقول الرازي في تفسيره الكبير عند تفسير قوله سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ»: احتجّ علماء التوحيد قديماً وحديثاً بهذه الآية في نفي كونه تعالى جسماً مركباً من الأعضاء والأجزاء، وحاصلاً في المكان والجهة، وقالوا: لو كان جسماً لكان مثلاً لسائر الأجسام فيلزم وجود الأمثال والأشباه

۱ . التوبه: ۳۰.

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ

له، وذلك باطل بصريح قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ».

ثم قال: واعلم أنَّ محمد بن إسحاق بن خزيمة أورد استدلال أصحابنا بهذه الآية في الكتاب الذي سمّاه بـ «التوحيد» وهو في الحقيقة كتاب الشرك. ثم وصفه بقوله: إنّه مضطرب الكلام، قليل الفهم، ناقص العقل.<sup>(١)</sup> ولكلامه صلة، من أراد فليرجع إليه.

وكفى في حق الثاني (ابن مندة) ما سنذكره عنه من قوله: إنَّ لله سبحانه عرُشاً يجلس عليه وهو يئطَّ أطيط الرَّحْل.

## عقيدة أهل السنّة في التنزيه

اتُفق أهل السنّة وعلى رأسهم أئمة الأشاعرة على تنزيهه سبحانه عن مشابهة المخلوقات، وقد أفاضوا الكلام في ذلك بإجمال تارة وتفصيل أُخرى، وشذّ عنهم بعض الحنابلة وأهل الحديث، وها نحن نذكر بعض كلماتهم ليقف القارئ على أنّ علماء المسلمين عن بكرة أبيهم مجمعون على أنّه سبحانه منزّه عن مشابهة المخلوقات وعن كونه جسماً أو جسمانياً، وإليك أسماء بعض هؤلاء مع مقتطفات من أقوالهم:

١. أبو جعفر أحمد بن محمد المصري الطحاوي(٢٣٩\_ ٢٣١ه) في رسالته المعروفة بـ«العقيدة الطحاوية» التي أصبحت مع بعض شروحهًا كتاباً دراسياً في الجامعات. قال:

ولا شيء مثله، ثم قال: لا تبلغه الأحكام ولا تدركه الأفهام، ولا يشبهه<sup>(٢)</sup> الأنام.<sup>(٣)</sup>

١ . التفسير الكبير:١٥٠/٢٧. ٣. شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز: ١ / ٥٧ ـ ٨٤ ط . مؤسسة الرسالة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

عقيدة أهل السنّة في التنزيه

٢. أبو الثناء اللامشي الحنفي الماتريدي من علماء القرن الخامس وأوائل السادس، قال ما نصّه: وإذا ثبت أنّه تعالى ليس بجوهر، فلا يتصوّر أن يكون جسماً أيضاً، لأنّ الجسم اسم للمتركب عن الأجزاء، يقال: هذا أجسم من ذلك، أي أكثر تركّباً منه، وتركّب الجسم بدون الجوهرية وهي الأجزاء التي لا تتجزأ، لا يتصوّر؛ ولأنّ الجسم لا يتصوّر إلّا على شكل من الأشكال، تتجزأ، لا يتصوّر؛ ولأنّ الجسم لا يتصوّر أن يكون، إذ الفرد لا يتصوّر أن يكون موجوده على ومعى مكل من الأشكال، يكون مطوّلاً ومدوّراً ومثلثاً ومربعاً، ووجوده على من الأشكال من المتركب عن الأجزاء، يقال: هذا أجسم من المراب أي أكثر تركّباً منه، وتركّب الجسم بدون الجوهرية وهي الأجزاء التي لا تتجزأ، لا يتصوّر؛ ولأنّ الجسم لا يتصوّر أن يكون، إذ الفرد لا يتصوّر أن يكون مؤلو ومدوّراً ومثلثاً ومربعاً، ووجوده على واحد من هذه الأشكال مع ووجوده على واحد من هذه الأشكال مع وذلك من أمارات الحدث؛ ولأنّه لو كان جسماً لوقعت المشابهة والمماثلة بينه وبين سائر الأجسام في الجسمية، وقد قال الله تعالى: «لَمْ يُعْمَلْ من عُمْ يُعْمَاً، ومنْ أنّه والمائلة من أمارات الحدث؛ ولأنّه لو كان جسماً لوقعت المشابهة والمماثلة بينه وبين سائر الأجسام في الجسمية، وقد قال الله تعالى: «لَمْ يُمْ يُعْمَاً، يَتْ مَنْ يَعْنُ أن أي من أمارات الحدث؛ ولأنّه لو كان جسماً لوقعت المشابهة والمماثلة من أمارات الحدث؛ ولأنّه لو كان جسماً لوقعت المشابهة والمماثلة بين عُمْ يُعْه.<sup>(1)</sup>

٣. أبو بكر الباقلاني (المتوفّى ٤٠٣ه) في «تمهيد الأوائل»، قال:

إن قال قائل: لِمَ أنكرتم أن يكون القديم سبحانه جسماً؟ قيل له: لما قدّمناه من قبل، وهو أنّ حقيقة الجسم أنّه مؤلّف مجتمع بدليل قولهم: رجل جسيم، وزيد أجسم من عمرو، وعلماً بأنّهم يقصرون هذه المبالغة على ضرب من ضروب التأليف في جهة العرض والطول، ولا يوقعونها بزيادة شيء من صفات الجسم سوى التأليف، فلما لم يجز أن يكون القديم مجتمعاً مؤتلفاً، وكان شيئاً واحداً، ثبت أنّه تعالى ليس بجسم.<sup>(٢)</sup> ٤. أبو المظفر الاسفراييني (المتوفّى ٤٧١ه)، قال:

١ . التمهيد لقواعد التوحيد: ٥٦، تحقيق عبد المجيد تركي، ط. دار الغرب الإسلامي. ٢ . تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل:١١١، تحقيق أحمد فريد المزيدي. ط. دار الكتب العلمية .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

تلك اللك المعني الم المعني الم المعني ا

وأن تعلم أنَّ القديم سبحانه ليس بجسم ولا جوهر، لأنَّ الجسم يكون فيه التأليف، والجوهر يجوز فيه التأليف والاتّصال، وكلّ ماكان له الاتّصال أو جاز عليه الاتّصال يكون له حدّ ونهاية. وقد دللنا على استحالة الحدّ والنهاية على الباري سبحانه وتعالى، وقد ذكرالله تعالى في صفة الجسم الزيادة فقال: فوَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِهُ<sup>(۱)</sup> فبيّن أنَّ ماكان جسماً جازت عليه الزيادة والنقصان ولا تجوز الزيادة والنقصان على الباري سبحانه.<sup>(۲)</sup>

٥. عمر النسفي (المتوفّى ٥٣٤ه) في «العقيدة النسفية»، قال: والمُحدِث للعالم هو الله تعالى الواحد القديم القادر الحيّ العليم السميع البصير الشائي المريد، ليس بعَرَض ولا جسم ولا جوهر ولا مصوّر ولا ممدود ولا معدود ولا متبعّض ولا متجزّ ولا متركّب ولا متناه، ولا يوصف بالمائية ولا بالكيفية، ولا يتمكّن في مكان، ولا يجري عليه زمان، ولا يشبهه شيء، ولا يخرج من علمه وقدرته شيء.<sup>(٣)</sup>

هذه إلمامة عابرة بعقيدة أهل السنّة في التنزيه، وكتبهم الكلامية والعقديّة مليئة بمثل هذه الكلمات ولا حاجة إلى نقل المزيد منها، إنّـما الكـلام فـي عقيدة ابن تيمية في مجال التنزيه، فـالرجـل يـخفي عـقيدته فـي التـجسيم والتشبيه، تارة، فيقول: لا نقول: إنّه سبحانه جسم، ولا نقول: إنّه ليس بجسم. ولكنّه يظهرها، تارة أُخرى، ويصرّح بأنّه سبحانه جسم بـالمعنى الذي

> ١ . البقرة:٢٤٧. ٢ . التبصير في الدين: ١٥٩، ط ، تحقيق كمال يوسف الحوت ، ط . عالم الكتب. ٣ . العقيدة النسفية:٤، طبعة استنبول.

اختاره للجسم.

This file was downloaded from Quranic Thought.com



وها نحن نذكر كلماته من كتبه المختلفة، مشيرين إلى اسم الكتاب وطبعته ومحققه، حتى يرجع إليه من أراد أن يحقّق الموضوع عن كثب.

التجسيم في عقيدة ابن تيمية

النص الأوّل: يقول في تفسير قوله سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّميعُ الْبَصيرُ»<sup>(1)</sup>، و تفسير قوله: ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً»<sup>(1)</sup>، ما هذا نصّه:

«فإنَّه لا يدلَّ على نفي الصفات بوجه من الوجوه، بل ولا على نفي ما يسمّيه أهل الاصطلاح جسماً بوجه من الوجوه».<sup>(٣)</sup>

ومراده من الصفات في قوله: نفي الصفات، الصفات الخبرية التي أخبر عنها سبحانه، كاليد والوجه وغيرهما، فـهو يـعتقد أنَّ الجـميع يـوصف بـه سبحانه من غير تأويل ولا تعطيل، بل بنفس المعنى اللغوي. النص الثانى: وقال أيضاً:

«وأمّا ذكر التجسيم وذمّ المجسّمة، فهذا لا يعرف في كلام أحد من السلف والأئمّة، كما لا يعرف في كلامهم أيضاً القول بأنّ الله جسم أو ليس بجسم».<sup>(٤)</sup>

النص الثالث: ويقول في كتاب آخر له:

«وأمّا ما ذكره [العلّامة الحلّي] من لفظ الجسم وما يتبع ذلك، فإنّ هذا

١ . الشورى: ١١.
 ٣ . موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول أو «درء تعارض العقل والنقل» لابن تيمية: ١٠٠/١، وافقة صحيح المنقول لصريح المعقول أو «درء تعارض العقل والنقل» لابن تيمية: ١٠٠/١،
 ٩ . نفس المصدر: ١٨٩/١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

توفيد المركزي في المركزي المركز For QURANIC THOUGHT المركزي ومنهجاً

اللفظ لم ينطق به في صفات الله تعالى لاكتاب ولا سنّة، لا نفياً ولا إثباتاً، ولا تكلّم به أحد من الصحابة والتابعين وتابعيهم، لا أهل البيت ولا غيرهم».<sup>(1)</sup>

إلى هنا يتّضح أنّه أخفى التصريح بأنّه تعالى جسمّ، ونفىٰ أن يكون ذلك القول، يعني أنّ الله جسم أو ليس بجسم، قد ورد في كلام السلف، ولكنّه أظهر عقيدته في مواضع من كتبه، وهذا ما نلاحظه في النصّين التاليين:

النص الرابع: «وقد يراد بالجسم ما يشار إليه، أو ما يرى، أو ما تقوم به الصفات، والله تعالى يُرى في الآخرة وتقوم به الصفات ويشير إليه الناس عند الدعاء بأيديهم وقلوبهم ووجوههم وأعينهم.

فإن أراد بقوله: «ليس بجسم» هذا المعنى قيل له: هذا المعنى ــ الذي قصدت نفيه بهذا اللفظ ــ معنى ثابت بصحيح المنقول وصريح المعقول وأنت لم تقم دليلاً على نفيه.

وأمَّا اللفظ فبدعة نفياً وإثباتاً، فليس في الكتاب ولا السنّة، ولا قول أحد من سلف الأُمّة وأئمتها إطلاق لفظ «الجسم» في صفات الله تعالى، لا نفياً ولا إثباتاً».<sup>(٢)</sup>

> فقد عرّف إلهه الذي يعبده بالأَمور التالية: ١. أنّه يُشار إليه. ٢. أنّه يُرى.

١ . منهاج السنّة النبوية: ١٩٢/٢، تحقيق محمد رشاد سالم، ١٤٠٦ هـ، وفي طبعة بولاق: ١ / ١٩٧ . ٢ . منهاج السنّة: ١ / ١٨٠، طبعة بولاق، وج ١٣٤/٢\_ ١٣٥ الطبعة المحقّقة.

> This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية »

التجسيم في عقيدة ابن تيمية

٣. أنّه تقوم به الصفات فيكون مركّباً.
٤. أنّ له مكاناً وجهة، بدليل رفع الناس أيديهم عند الدعاء إلى الأعلى.
٤ فالإله بهذا المعنى عنده ثابت بصحيح المنقول وصريح المعقول.
النص الخامس: «فمن قال إنّ الله جسم، وأراد بالجسم هذا المركّب فهو مخطئ، ومن قصد نفى هذا التركيب عن الله فقد أصاب فى نفيه».<sup>(1)</sup>

وهذا إقرار منه بأنّ الله تعالى جسم، ولكنّه ـ كما يعتقد ـ لا يماثل سائر الأجسام، من حيث إنّ تركيبها حادث. فهو لا ينفي الجسمية عن الله تعالى، وإنّما ينفي عنه هذا التركيب الحادث، ويدلّ على ذلك قوله:(ومن قصد نفي هذا التركيب عن الله، فقد أصاب في نفيه) لهذا التركيب، وحسْب!!

النص السادس: وقال أيضاً: «وأمّا القول الثالث \_ و هو القول الثابت عن أئمة السنّة المحضة كالإمام أحمد وذويه \_ فلا يطلقون لفظ الجسم لا نفياً ولا إثباتاً، لوجهين: أحدهما: أنّه ليس مأثوراً لا في كتاب ولا سنّة، ولا أُثر عن أحد من الصحابة والتابعين [لهم بإحسان، ولا غيرهم من أئمة المسلمين]، فصار من البدع المذمومة».<sup>(٢)</sup>

النص السابع: وقال أيضاً: «وليس في كتاب الله، ولا سنّة رسوله، ولا قول أحد من سلف الأُمّة وأئمتها أنّـه ليس بـجسم، وأنّ صـفاته ليست أجساماً وأعراضاً».<sup>(٣)</sup>

- شرح حديث النزول: ٢٣٧، تحقيق محمد بن عبد الرحمن الخميس، نشر دار العاصمة.
  - ٢ . منهاج السنَّة: ٢٢٤/٢ ـ ٢٢٥، وفي طبعة بولاق: ١ / ٢٠٤ .
- ۳. بيان تلبيس الجهمية: ١٠١/١. تحقيق محمد بن عبدالرحمن بن قاسم، مطبعة الحكومة، مكمة المكرّمة، ١٣٩٢ه، ط١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

هذه كلماته التي نقلناها بنصّها من بعض كتبه، ودع عنك ما ذكره في الرسائل الكبرى التي سيوافيك شيء منه.

ولكن ما ندري ما ذا يريد بقوله: ثابت بصحيح المنقول، فهل يعني الذكر الحكيم؟ فما اختاره يضادّه تماماً حيث يقول : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ»، فلو كان سبحانه جسماً يلزم أن يكون له طول وعرض وارتفاع، وبالتالي يكون مركّباً من أجزاء محتاجاً في تحقّقه إلى كلّ جزء. هذا ما يقوله صحيح المنقول.

وأمّا ما نسبه إلى صريح المعقول فهو أيضاً يضادّ ما ذكره تماماً كذلك، إذ لو كان جسماً لاحتاج إلى مكان، فالمكان إمّا أن يكون قديماً فيكون إلهاً ثانياً، وإن كان حادثاً أحدثه سبحانه، فأين كان هو قبل إحداث هذا المكان؟

وأمّا رفع الناس أيديهم عند الدعاء فلا يعني أنّه سبحانه في السماء وإنّما يريدون إفهام رفعة مقام الله سبحانه برفعهم أيديهم؛ مضافاً إلى أنّ البركات تنزل من السماء، قال سبحانه: ﴿وَفِي السَّماءِ رِزْقُكُمْ وَما تُـوعَدُونَ﴾<sup>(١)</sup>، وسيأتي الكلام فيه، فانتظر.

وأمًا ما نسبه إلى السلف \_ فالسلف بريء منه براءة يوسف ممًا اتَّهم به \_ فيكفينا أن نذكر كلام البيهقي في كتابه «الأسماء والصفات»، قال: احتج أهل السنّة على أنّه سبحانه ليس في مكان بالحديث النبوي التالي، قالﷺ: «أنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء» فإذا لم يكن فوقه شيء ولا دونه شيء لم يكن في مكان.<sup>(٢)</sup>

١. الذاريات: ٢٢.

٢ . الأسماء و الصفات: ٤٠٠، باب ما جاء في العرش والكرسي.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



إجابة عن سؤال

وهناك كلمات كثيرة لأهل الحديث لا يسعها المقام.

إجابة عن سؤال

ربّما نسمع من الكثير من أتباع الرجـل قـولهم: إنّـه سـبحانه جسـم لا كالأجسام، نظير قولنا: شيء لاكالأشياء، فكـما أنّ الثـاني صحيح، فـالأوّل صحيح أيضاً.

والجواب عنه واضح، وهو أنّ الشيء لا يدلّ على خصوصية خاصّة، بل يدلّ على نفس الوجود والتحقّق، فلا مانع من أن يقال: إنّه شيء لاكالأشياء، أي له وجود لاكوجود الأشياء.

وأمًا الجسم فيدلّ على خصوصية مقوّمة له، وهو كونه ذا عرض وطول وارتفاع، فالقول بأنّه جسم يلازم ثبوت هذه الصفات، فتعقيبه بـ :لا كالأجسام ينفي هذه الخصوصيات، فيكون الكلام حاملاً للتناقض.

قال القاضي أبو بكر الباقلاني (المتوفّى ٤٠٣هـ):

فإن قالوا: ولِمَ أنكرتم أن يكون الباري سبحانه جسماً لاكالأجسام، كما أنّه عندكم شيء لاكالأشياء؟

قيل لهم: لأنّ قولنا (شيء) لم يبن لجنس دون جنس، ولا لإفادة التأليف، فجاز وجود شيء ليس بجنس من أجناس الحوادث وليس مؤلَّف، ولم يكن ذلك نقضاً لمعنى تسميته بأنّه شيء. وقولنا (جسم) موضوع في اللغة للمؤلَّف دون ما ليس بمؤلَّف، كما أنّ قولنا: (إنسان) و(مُحدَث) اسم لما وُجد من عدم، ولما له هذه الصورة دون غيرها، فكما لم يجز أن نثبت القديم سبحانه محدَثاً لا كالمحدثات وإنساناً لا كالناس، قياساً على أن لا شيء

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



كالأشياء، لم يجز أن نثبته جسماً لاكالأجسام، لأنّه نـقض لمـعنى الكـلام، وإخراج له عن موضوعه وفائدته.<sup>(١)</sup>

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

كلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية

إنّ ابن تيمية قد بدأ بنشر أفكاره الشاذّة لأول مرّة في رسالته في العقيدة الواسطية \_ أعني: الرسالة التاسعة من مجموعة الرسائل الكبرى \_ووصف فيها الباري سبحانه بالعبارة التالية:

«تواتر عن رسوله (صلى الله عليه وسلم) وأجمع عليه سلف الأَمَّة من أنَّه سبحانه فوق سماواته، على عرشه، عليٍّ على خلقه».<sup>(٢)</sup> ومعنى العبارة أنَّه سبحانه : ١. فوق السماوات . ٢. جالس على عرشه . ٣. في مكان مرتفع عن السماوات والأرض. وليس لهذه الجمل معنى سوى أنَّه كملك جالس على السرير في مكان مرتفع ينظر إلى العالم تحته.

نعم استند هو في كلامه هذا بما نقله ابن مندة في توحيده عن رسـول اللهﷺ أنّه قال:

- ١. تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل:١١٣، تحقيق أحمد فريد المزيدي، ط . دار الكتب العلمية،
   ١٤٢٦ه.
- ٢ . مجموعة الرسائل الكبرى، الرسالة التاسعة: ٤٠١/١ . ولكلامه صلة سـتوافـيك فـي بـحثنا عـن التشبيه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

«ويحك أتدري ما الله، إنّ عرشه على سماواته وأرضيه ـ وأشار هكـذا بأصابعه ـ مثل القبة عليها، وإنّه ليئطّ أطيط الرَّحْل بالراكب».<sup>(١)</sup>

وكأنّه سبحانه جسم كبير، له ثقل على العرش، وهو يئطّ كما يئطّ الرَّحْل حينما يجلس عليه الإنسان الثقيل.

وللأسف فإنَّ هذا الحديث قد ورد كثيراً في كتب الحديث، فقد نقله أبو داود في سننه برقم ٤٧٢٦، وابن خزيمة في توحيده برقم ١٤٧، وابن أبي عاصم في السنّة، ص ٥٧٥، وابن أبي حاتم في تفسير سورة البقرة برقم ٢٢٣.

ولا شكّ في أنّ هذا الحديث وأمثاله من الإسرائيليات التي تطرّقت إلى كتب الحديث، وهو من الآثار السلبية لمنع كتابة الحديث النبوي في القرن الأوّل وشيء من الثاني، حتى تداركه الدوانيقي عام ١٤٣ه.

ثمّ إنّ ابن تيمية لمّا رأى أنّ كلامه يستلزم أن يكون سبحانه جسماً كالأجسام حاول التهرّب عن ذلك بوجه، أوقعه \_ أيضاً \_ في المحذور، حيث جمع مصطلحات الحكماء والمتكلّمين في الجسم وقال:

> لفظ الجسم فيه إجمال، فقد يراد به : ١. المركّب الذي أجزاؤه مفرّقة فجمعت.

٢. أو ما يقبل التفريق أو الانفصال.
 ٣. أو المركّب من مادة وصورة.

٤. أو المركّب من الأجزاء المفردة التي تسمّىٰ الجواهر المفردة. وقال: والله تعالى منزّه عن ذلك كلّه.

. توحيد ابن مندة: ٤٢٩، طبعة مؤسسة المعارف، بيروت.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهائية »

FOR QURANIC THOUGHT 6 18051 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6 1905 6

ثم قال: وقد يراد بالجسم:

٥. ما يُشار إليه، أو ما يُرى، أو ما تقوم به الصفات، والله تعالى يُرى في الآخرة، وتقوم به الصفات، ويشير إليه الناس عند الدعاء بأيديهم وقلوبهم ووجوههم وأعينهم، فإن أراد [العلّامة الحلّي] بقوله: «ليس بحسم» هذا المعنى، قيل له: هذا المعنى ثابت بصحيح المنقول وصريح المعقول، وأنت لم تُقم دليلاً على نفيه.<sup>(١)</sup>

يلاحظ عليه: أنّ الجسم من المفاهيم الواضحة في العرف وليس مشتركاً بين هذه المعاني التي أخذها من الفلاسفة والمتكلّمين، فالصحابة عندما سمعوا قوله سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزادَهُ بَسْطَةً في الْعِلْمِ وَالْجِسْمِهُ<sup>(٢)</sup>، أو قوله سبحانه: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسامُهُمَ<sup>(٣)</sup> لم يخطر ببال أحد منهم أي واحد من المعاني المذكورة حتى المعنى الأخير الذي اختاره وقال عنه: «هذا المعنى ثابت بصحيح المنقول وصريح المعقول، وأنت لم تقم دليلاً على نفيه».

فالجسم عند العرب الأقحاح عامّة ما جاء نموذجه في نفس الآيتين نظير: طالوت في الآية الأولى، والمنافقين في الآية الثانية. فكلّ شيء كان كهذين النموذجين فهو جسم، والذي يجمع الجميع هو اشتماله على الطول والعرض والعمق، فلو قلنا \_والعياذ بالله \_: إنّه سبحانه جسم، فلا محيص من اشتماله على ما اشتملت عليه سائر الأجسام من الأبعاد الثلاثة.

١ . منهاج السنَّة النبوية: ١٣٤/٢\_ ١٣٥، وفي طبعة بولاق: ١ / ١٨٠.

۲ . البقرة:۲٤۷.

٣. المنافقون:٤.



ثمّ إنّه كرّر ما ذكره هنا في مقام آخر، <sup>(١)</sup> ولا حاجة لنقله. ثمً إنَّه تغلسف أيضاً في تفسير المكان وقال: قد يراد بالمكان: ما يحوي الشيء ويحيط به. ٢. ما يستقرّ الشيء عليه بحيث يكون محتاجاً إليه. ٣. قد يراد به ما كان الشيء فوقه وإن لم يكن محتاجاً إليه. ٤. وقد يراد به ما فوق العالم وإن لم يكن شيئاً موجوداً. ثم نفىٰ ما ذكره من المعاني للمكان واختار المعنى التالي: هو سبحانه فوق سماواته على عرشه، بائن من خلقه، وهذا المعنى حق، سواء سمّيت ذلك مكاناً أم لم تُسمّ. (٢) يلاحظ عليه أوَّلاً: أنَّه ليس للمكان إلَّا معنى واحد وهو كون شيءٍ في شيءٍ، وإحاطة شيء لشيء، ولذلك يفسّره أهل اللغة بقولهم: المكان موضع كون الشيء، فلو كان لله سبحانه مكان فليس إلّا بهذا المعنى، دون المعانى التي أخذها من مصطلحات الحكماء والمتكلِّمين، الذين لهم مـصطلحات خاصّة في المفاهيم لا صلة لها بمصطلحات العامة.

وثانياً: ما ذا يريد من قوله: إنّه «على عرشه»؟ إذ عندئذٍ يتوجّه إليه السؤال الثاني: إنّ ذاته سبحانه لا تخلو من أن تكون مماسّة للعرش ، أو غير مماسّة؟

فعلى الثاني تكون ذاته سبحانه منزهةً عن المكان ؛ لأنَّ المكان عبارة عن

١. لاحظ : منهاج السنة النبوية: ١٩٨/٢ ـ ٢٠٠، وفي طبعة بولاق : ١ / ٩٠.
 ٢. منهاج السنة النبوية: ١٤٤/١ ـ ١٤٥، وفي طبعة بولاق : ١ / ١٨٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT المعالية فكراً ومنهجاً

كون شيء في شيء، إلّا أنّه يكون ذا جهة وهو كونه فوق العرش يشار إليه، فقد أثبت لله الجهة التي هي من خصائص الأُمور المادّية.

وإن كانت مماسّة (على الأول) فيكون محتاجاً إليه. ولعمر القارئ إنّ صرف الحبر والقلم في نقد هذه الأفكار السقيمة تضييع للعمر والجهد، ولكن اغترار المتظاهرين بالسلفية بابن تيمية، ألجأني إلى دراسة هذه المواضيع. وسيأتي الكلام حول المكان والجهة لله مستقلاً.

موقف أهل البيت ﷺ من فكرة التجسيم

تقدّم أنّ ابن تيمية ذكر في كلماته أنّه لم يرد عن أهل البيت عليه ما يدلّ على عدم كونه جسماً، ولكنّه لبعده عنهم وما يبدو من كلماته من النصب والعداء الذي يكنّه لهم، فإنّه لم يراجع كلماتهم، فصار يـرمي الكـلام عـلى عواهنه من غير دليل.

وقد وقف الأصم والأبكم فضلاً عن العلماء على أنّ التوحيد والتنزيه من شعار أئمة أهل البيت عليه، كما أنّ التشبيه والجبر من شعار الأمويين، وهانحن ننقل شيئاً قليلاً من كلمات أهل بيت النبي تشيُّة :

يقول الإمام أمير المؤمنين ب في إحدى خطبه:

«ما وحدّه من كيّفه، ولا حقيقته أصاب مَن مثّله، ولا إيّاه عـنىٰ مـن شبّهه، ولا صمده من أشار إليه وتوهمه».<sup>(١)</sup>

٢. وقال ﷺ:

۱۸٦ نهج البلاغة: الخطبة ١٨٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com

موقف أهل البيت التكل من فكرة التجسيم .....

«فمن وصفَ الله سبحانه فقد قَرَنَهُ، ومَنْ قَرَنهُ فقد ثنّاه، ومَن ثنّاه فقد جزّاه، ومن جزّاه فقد جهله، ومن جَهله فقد أشار إليه، ومَن أشار إليه فقد حدّه، ومَن حدّه فقد عدّه... مع كلّ شيء لا بمقارنة، وغير كلّ شيء لا بمزايلة».<sup>(1)</sup>

٣. وروى الصدوق بإسناده إلى أبي إسحاق السبيعي، عـن الحـارث الأعور قال: خطب أمير المؤمنين علي بن أبي طـالبﷺ يـوماً خـطبة بـعد العصر، قال فيها:

«الحمد لله الذي لا يموت، ولا تنقضي عجائبه، لأنّه كلّ يوم في شأن، من إحداث بديع لم يكن، الذي لم يولد فيكون في العزّ مشاركاً، ولم يلد فيكون موروثاً هالكاً، ولم تقع عليه الأوهام فتقدّره شبحاً ماثلاً، ولم تدركه الأبصار فيكون بعد انتقالها حائلاً، الذي ليست له في أوّليّته نهاية، ولا في آخريّته حدّ ولا غاية، الذي لم يسبقه وقت، ولم يتقدمه زمان، ولم يتعاوره زيادة ولا نقصان، ولم يوصف بأين ولا مكان».<sup>(٢)</sup>

فأي كلمة أوضح في نفي التجسيم من قوله ﷺ: «ولم تقع عليه الأوهام فتقدّره شبحاً ماثلاً».

وأي جملة أوضح في نفي المكان من قوله: «**ولم يـوصف بأيـن ولا** مكان».

٤. وروى الصدوق \_ أيضاً \_ بإسناده عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني،

- ١. نهج البلاغة: الخطبة ١.
- ۲. التوحيد: ۳۳، برقم ۱.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

٤٢ ...... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

قال: دخلت علىٰ سيدي علي بن محمد[يعني الإمام عليّاً الهاديﷺ]... قال: فقلت له: يابن رسول الله إنّي أُريد أن أعرض عليك ديني...فقال: هاتِ يا أبا القاسم، فقلت: إنّي أقول:

إنَّ الله تبارك وتعالى واحد، ليس كمثله شيء، خارج عن الحدين: حد الإبطال، وحدَّ التشبيه، وإنّه ليس بجسم ولا صورة، ولا عرَض ولا جوهر، بل هو مجسِّم الأجسام ومصوِّر الصور، وخالق الأعراض والجواهر، وربّ كل شيء، ومالكه وجاعله ومُحدثه... فقال علي بن محمد الله: «يا أبا القاسم هذا والله دين الله الذي ارتضاه لعباده، فاثبتْ عليه ثبّتك الله بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة».<sup>(۱)</sup>

## \*\*\*

ثم إنّ ابن تيمية صار بصدد تصحيح حديث عبد الله بن خليفة، الظاهر في التجسيم على ما رواه عبد الله بن أحمد بن حنبل بإسناده عن عبد الله بن خليفة قال: جاءت امرأة إلى النبي تلكن فقالت: ادع الله أن يدخلني الجنة، قال: فعظم الرب عزّ وجلّ وقال: ﴿وَسَعَ كُرْسِيُّهُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ إِنَّه ليقعد عليه جلّ وعزّ، فما يفضل منه إلّا قيد أربع أصابع وإنّ له أطيطاً كأطيط الرحل إذا رُكب.<sup>(٢)</sup> فقال رداً على العلّامة الحلي حيث نقل الحديث فقال: فهذا لا أعرف له قائلاً ولا ناقلاً ولكن روي في حديث عبد الله بن خليفة أنّه: ما يفضل من العرش أربع أصابع، يُروى بالنفي تارة ويُروى بالإثبات، والحديث

- التوحيد: ٧٩، برقم ٣٧.
- ٢. السنّة: ٥٠١/١، برقم ٥٩٣.

موقف أهل البيت المجلل من فكرة التجسيم. ۲۳ موقف أهل البيت المجلل من فكرة التجسيم.

قد طعن فيه غير واحد من المحدّثين كـالإسماعيلي وابـن الجـوزي، ومـن الناس من ذكر له شواهد وقوّاه.

ولفظ النفي لا يرد عليه شيء، فإن مثل هذا اللفظ يرد لعموم النفي كقول النبيﷺ: «ما في السماء موضع أربع أصابع إلّا وملك قائم أو قاعد أو راكع أو ساجد»، أي ما فيها موضع.<sup>(۱)</sup>

يلاحظ عليه: أنّ الوارد في كتاب السنّة \_ أي كتاب إمام مذهبه أحمد بن حنبل الذي نقله عنه ولده عبد الله \_ هو الإثبات: ما يفضل منه إلّا قيد أربع أصابع \_ ومعنى ذلك أنّ العرش يمتلئ بوجوده سبحانه ويبقى منه مقدار أربع أصابع خالياً \_ وما احتمله من النفي للفرار عن المعنى الذي يُضحك الثكلى، وما استشهد به من الحديث \_ أعني قوله: «ما في السماوات موضع أربع أصابع إلّا وملك...» \_ يفارق المقام، فإنّ الاستثناء فيه بعد أربع أصابع وفي المقام قبله.

وعلى كلتا الصورتين فالحديث ظاهر في التجسيم، سواء امتلأ العرش بوجوده أو بقي منه أربع أصابع.

وعلى كلّ تقدير فآفة المجسّمة والمشبهة لا تنتهي بما ذكرنا فإنّهم أخذوا التجسيم والتشبيه من اليهود.

يقول الشهرستاني: وزادوا في الأخبار أكاذيب وضعوها ونسبوها إلى النبي عليه الصلاة والسلام، وأكثرها مقتبسة من اليهود، فـإنّ التشـبيه فـيهم طباع، حتى قالوا: اشتكت عيناه فعادته الملائكة، وبكى عـلى طـوفان نـوح

منهاج السنّة: ٦٢٩/٢، وفي طبعة بولاق: ١ / ٢٦٠.

٤٤ ...... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

حتى رمدت عيناه، وإنّ العرش ليئط من تحته كأطيط الرحل الجديد، وإنّـه ليفضل من كل جانب أربع أصابع.<sup>(۱)</sup>

ولو أراد الباحث تنظيم العقيدة الإسلامية عمّا عليه المشبهة من حمل الصفات الخبرية في الكتاب والسنّة على ظاهرها لأصبحت العقيدة الإسلامية عقيدة الزنادقة، وإن كنت في شكّ فلاحظ ما ذكره الشهرستاني، قال:

وأمًا ما ورد في التنزيل من الاستواء والوجه واليدين والجَنْب والمجيء والإتيان والفوقية وغير ذلك فأجروها على ظاهرها، أعني ما يفهم عند الإطلاق على الأجسام، وكذلك ما ورد في الأخبار من الصورة وغيرها في قوله عليه الصلاة والسلام: «خلق آدم على صورة الرحمن»، وقوله: «حتى يضع الجبار قدمه في النار» وقوله: «قلب المؤمن بين اصبعين من أصابع الرحمن»، وقوله: «خمّر طينة آدم بيده أربعين صباحاً»، وقوله: «وضع يده أو كفّه على كتفي»، وقوله: «حتى وجدت برد أنامله على كتفي» إلى غير ذلك؛ أجروها على ما يتعارف في صفات الأجسام.<sup>(٢)</sup>

إن الصفات الخبرية هي التي أوجدت فكرة التشبيه والتجسيم عند بعض السلفيين، والمراد بها ما أخبر عنه سبحانه دون أن يدلّ عليه العقل من كونه مستوياً على عرشه، أو أنّ له الوجه واليدين، والجَنْب والمجيء والإتيان والفوق.

ثم إنَّ السلف في تفسير الصفات الخبرية على مذاهب:

- ۱۰ الملل والنحل: ۱۲۱/۱، دار المعرفة، بيروت \_ ۱٤۱٦هـ.
  - ٢. الملل والنحل:١٢١/١.

This file was downloaded from QuranicThought.com



ا. منهم مَن يثبت الصفات الخبرية كـاليدين والوجـه ويـقولون هـذه الصفات وردت في الشرع، فـبالغوا فـي إثـبات الصـفات إلى حـدّ التشـبيه بصفات المحدثات.

قال الشهرستاني(المتوفّى٨٤٨ه): إنّ جماعة من المتأخّرين زادوا على ما قاله السلف، فقالوا: لابدّ من إجرائـها عـلى ظـاهرها، فـوقعوا فـي التشـبيه الصرف، ولقد كان التشبيه صرفاً خالصاً في اليهود... .<sup>(١)</sup>

٢. ومنهم مَن اكتفى بتلاوتها من دون أن يحقّقوا معانيها، ونسب ذلك إلى مالك بن أنس لمّا سُئل عن الاستواء على العـرش، قـال: الاسـتواء مـعلوم، والكيفية مجهولة، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة. ونسب ذلك إلى أحمد بن حنبل وسفيان الثوري وداود بن علي الإصفهاني.<sup>(٢)</sup>

٣. ومنهم مَن أوّل الظواهر لكي يخرجوا من مغبّة التشبيه والتجسيم، فقالوا: إنّ المراد من اليد قدرته ونعمته إلى غير ذلك من وجوه التأويل.

وعلى ذلك فالسلف إمّا مبتدعة، وهم الذين يجرون الصفات الخبرية على ظاهرها؛ وإمّا معطلة، وهم الذين يمرّون على الآيات ويتلونها دون أن يتفكّروا في حقائقها؛ أو مؤوّلة، وهم الذين يحملون الآيات على خلاف ظواهرها من دون وجود قرائن في نفس تلك الآيات.

وأمّا العلماء الواعون فهم برآء من التشبيه والتعطيل والتأويـل، لأنّهم يفرقون بين الظهور الإفرادي والظهور الجملي؟ وإنّما يحتاج إلى التأويل إذا

- ١. الملل والنحل: ١٠٥/١.
- ٢. الملل والنحل: ١٠٥/١.

 THE PRINCE GHAZI TRUST

 FOR QURANIC THOUGHT

 النظام المحمد المحم المحمد ال المحمد ا

أخذنا بالظهور الحرفي أو الإفرادي، وأمّا لو أخذنا بالظهور الجملي فنحن في غنى عنه، إذ تصير الجمل عندئذ ظاهرة في المعاني الكنائية أو المجازية، فالحجّة هو الثاني دون الأوّل، والآيات عندهم ظاهرة في معانيها التصديقية من دون حاجة إلى التأويل، وهي بين مجاز وكناية واستعارة، وأمّا تفصيل ذلك فله مجال آخر، وقد أوضحنا حاله في كتابنا «الإنصاف».<sup>(1)</sup>

وعلى كلَّ تقدير فابن تيمية يُعدَّ من الطائفة الأُولى، وهو إمام المدافعين عن حوزة أهل التشبيه، وشيخ إسلام أهل التجسيم ممّن سبقه من الكرّامية وجهلة المحدّثين، الذين أخذوا بالظواهر ونسبوها إلى الله سبحانه، وأحيوا بذلك عقيدة اليهود في الله سبحانه.

\*\*\*

وفي الختام ننقل ما ذكره في «التأسيس في ردّ أساس التقديس» المحفوظ في ظاهرية دمشق في ضمن المجلد رقم ٢٥ «من الكواكب الدراري»، قال: فمن المعلوم أنّ الكتاب والسنّة والإجماع لم ينطق بأنّ الأجسام كلّها محدثة، وأنّ الله ليس بجسم، ولا قال ذلك إمام من أئمة المسلمين، فليس في تركي لهذا القول خروج عن الفطرة ولا عن الشريعة.

وقال في موضع آخر: قلتم: ليس هو بجسم ولا جوهر ولا متحيّز ولا في جهة ولا يُشار إليه بحسّ ولا يتميّز منه شيءٌ من شيء، فكيف ساغ لكم هذا المعنى بلاكتاب ولا سُنّة .<sup>(٢)</sup>

> ١ . الإنصاف في مسائل دام فيها الخلاف:٣٥٩\_٣٥٢. ٢ . لاحظ : الرسائل السبكية: ٥١ (مقدمة المحقّق).



۲

FOR QUR'ÀNIC THOUGH

٤٧ .....

التشبيه في عقيدة ابن تيمية

(حركة الباري ونزوله)

من الأُمور الّتي يصرّ عليها ابن تيمية، تجويز الحركة والانتقال والنزول لله سبحانه، بل إنّه يقول فوق ذلك، وأنّه ينزل وينتقل من مكان إلى مكان، وأنّه لا مانع من ثبوت ذلك لله سبحانه، بل يدّعي إن عليه أئمة السلف.

هذا ما يدّعيه ابن تيمية في غير واحد من كتبه، وهانحن ننقل شيئاً من كلماته، ليتّضح للقارئ موقف الرجل من هذا الأمر.

صنّف عثمان بن سعيد الدارمي المجسّم (المتوفّى ٢٨٠ه)، كتاباً في الردّ<sup>(١)</sup> على كتاب بشر بن غياث المريسي الجهميّ (المتوفّى ٢١٨ه) في

١. اشتمل كتاب الرد هذا على ألفاظ منكرة أطلقها على الله، كالجسم والحركة والمكان والحيّز(ص ٢٧٩ ومابعدها) دعاه إليها عنف الرد وشدة الحرص على إثبات صفات الله وأسمائه التي كان يبالغ بشر المريسي في نفيها. قال الإمام الذهبي في هذا الكتاب: فيه بحوث عجيبة مع المريسي، يبالغ فيها في الإثبات، والسكوت عنها أشبه بمنهج السلف في القديم والحديث. سير أعلام النبلاء:٢٠/١٣(الهامش)، الترجمة ١٤٨.
 وقال الشيخ محمد حامد الفقي: إنّه أتى فيه بعض ألفاظ دعاه إليها عنف الردّي والحديث إلى الماي المريسي والحديث. والمكان والحديث. والمكوت عنها أشبه بمنهج السلف في القديم والحديث. سير أعلام النبلاء:٢٠/١٣ والماي الترجمة ١٤٨.
 وقال الشيخ محمد حامد الفقي: إنّه أتى فيه ببعض ألفاظ دعاه إليها عنف الردّ... كمثل الجسم والمكان والحيّز، فإنّني لا أوافقه عليها، ولا أستجيز إطلاقها... سير أعلام النبلاء: ١٠/١٠

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

التوحيد، نقل عنه ابن تيمية في بعض كتبه، ومن الردود التي نقلها ابن تيمية عن الدارمي المجسِّم ووافقه عليها، قوله: أمّا دعواك (يعني دعوىٰ بشر المريسي) أن تفسير القيّوم: «الّذي لا يزول عن مكانه ولا يتحرك»، فلا يقبل منك هذا التفسير إلّا بأثر صحيح مأثور عن رسول الله تلكُلُو أو بعض أصحابه أو التابعين، لأنّ الحيّ القيّوم يفعل ما يشاء ويتحرك إذا شاء، ويهبط ويرتفع إذا شاء، ويقبض ويبسط، ويقوم ويجلس إذا شاء، لأن أمارة ما بين الحي والميّت، التحرّك، كلّ حيّ متحرّك لا محالة، وكل ميّت غير متحرك لا محالة.<sup>(1)</sup>

ويقول ابن تيمية أيضاً: إنَّ جمهور أهل السنّة يقولون: إنّه ينزل ولا يخلو منه العرش، كما نُقل مثل ذلك عن إسحاق بـن راهـويه وحـمّاد بـن زيـد وغيرهما، ونقلوه عن أحمد بن حنبل في رسالته إلى مسدّد<sup>(٢)</sup>.

وقال في «الموافقة»: وأئمة السنّة والحديث على إثبات النوعين، وهـو الّذي ذكره عنهم مَنْ نقل مذهبهم، كـحرب الكـرماني وعـثمان بـن سـعيد الدارمي وغيرهما، بل صرح هؤلاء بلفظ الحركة، وأنّ ذلك هو مذهب أئمة السنّة والحديث من المتقدّمين والمتأخّرين، وذكر حرب الكرماني أنّه قول من لقيه من أئمة السنّة، كأحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه وعبدالله بـن

١. موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول (درء التعارض): ١ / ٣٣٣. نشر دار الكتب العلمية ـ بيروت ١٤٠٥ ه. وما نقله من المريسي وما رد به عليه فهو من مصاديق ضعف الطالب والمطلوب فليس معنى القيّوم هو الذي لا يزول عن مكانه بل معناه القائم بنفسه في مقابل الممكن القائم بغيره، وأمّا ما رد به فهو من الفضاحة بمكان وأن نقله يغني عن نقده وردة.
 ٢. منهاج السنّة: ٢ / ٣٣٦، وفي طبعة بولاق : ١ / ٢٦٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



التشبيه في عقيدة ابن تيمية (الحركة والنزول) ......

الزبير الحميدي وسعيد بن منصور، وقال عثمان بن سعيد وغيره: إنّ الحركة من لوازم الحياة، فكلّ حيّ متحرّك، وجعلوا نفي هذا من أقوال الجهمية نفاة الصفات، الذين اتّفق السلف والأئمة على تضليلهم وتبديعهم .<sup>(1)</sup>

هذه الكلمات تكفي في بيان نظرية الرجل، وأنّه يثبت لله سبحانه ما هو من صفات الأجسام، وسيوافيك في آخر المقال أنّه جسّد عقيدته في نزوله سبحانه عن العرش، بنزوله درجة من درجات المنبر إلى درجة أُخرى، وقبل دراسة هذه النظرية ومناقشتها، نقدم أُموراً:

الأوّل: تعريف الحركة

عرّفت الحركة بتعاريف مختلفة أصحّها وأسدّها هو أنّ الحركة: عبارة عن خروج الشيء من القوّة إلى الفعل على سبيل التدرّج.

والقوة عبارة عن الاستعداد، ووجود المستعدِّله يلازم خروجها من القوة إلى الفعلية، فهذا النوع من التعريف يشمل كلّ أنواع الحركة الجوهرية والعرضية، أمّا الأولى فإنّ نواة البرتقال تنطوي على قابلية خاصة وهي قابلية أن تكون شجرة في المستقبل، فإذا وقعت تحت التراب تحولت تلك القابلية إلى الفعلية، وبالتدريج تخرج من القوّة إلى الفعل.

هذا في الحركة الجوهرية، أمّا الحركة العرضية فمنها الحركة في الأين الّتي نسمّيها بالحركة الانتقالية إلى مكان آخر، فهي أيضاً داخلة في التعريف ففي الجسم قابلية لأن ينتقل من مكان إلى مكان، فإذا أخذ بالحركة، فقد صحّ

١ . الموافقة (درء التعارض): ١ / ٣٠٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

أن تتحول تلك القوة والقابلية إلى الفعلية، سواء أكمان ذلك بسبب عمال داخلي أو خارجي. هذه هي الحركة وأقسامها.

الثاني: وجود الإمكان في المتحرّك

إذا كانت الحركة هي الخروج من القوة إلى الفعل، فلازم ذلك إمكان وجود الشيء المترقّب في المتحرك . ومن المعلوم أنّ واجب الوجود بريء عن الإمكان فهو فعلية محضة لا ينسجم مع الإمكان. كيف يمكن أن يقال: إنّ في واجب الوجود، قوة ناقصة تتكامل بالخروج عنها إلى الفعلية، وهو كمال مطلق وغنيّ من عامة الجهات .

الثالث: ما هي الغاية من الحركة ؟

إنَّ الحركة لابدٌ لها من غاية، فما هي الغاية من حركة الباري فهل هـي الحركة من النقص إلى الكمال؟ أو من الكمال إلى النـقص؟ أو لا هـذا ولا ذاك؟

أمًا الأوّل فيلازم وجود النقص في الله سبحانه مع أنّـه الغـني المـطلق والكمال التامّ.

وأمّا الثاني فهو يلازم خروج الواجب من الكمال المطلق إلى النقص (الكمال النسبي).

وأمّا الثالث فهو يلازم العبث، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

هذه تحليلات فلسفية تعرضنا لها في هذا المقام لمن له مقدرة عــلمية على فهم هذه الأُمور، وهناك أمرَّ آخر هو:

This file was downloaded from QuranicThought.com



الرابع: في علّة ذهاب ابن تيمية وأسلافه إلى إثبات الحركة لله سبحانه

إنّ السبب لذهاب ابن تيمية وأسلافه المجسّمة إلى إثبات الحركة والنزول لله سبحانه، هو ما أخرجه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة عن رسول الله ﷺ أنّه قال: «يتنزّل ربنا تبارك وتعالى كلّ ليلة إلى السماء الدنيا، حين يبقى ثلث الليل الآخر، يقول: مَن يدعوني فأستجيبَ له، مَنْ يسألني فأُعطيَه، مَنْ يستغفرني فأغفرَ له »<sup>(۱)</sup>.

وعن هذا الحديث تثار تساؤلات، منها:

أوّلاً: أنّ الله سبحانه هو الغفور الرحيم، وأنّه أقرب إلينا من حبل الوريد، فأي حاجة إلى نزول الرب الجليل من عرشه إلى السماء الدنيا وندائه بقوله: مَن يدعوني فأستجيب له. وهو القائل عزّ اسمه: ﴿فَمَنْ تابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ» <sup>(٢)</sup>.

والقائل : ﴿أَفَلا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾<sup>(٣)</sup>. والقائل : ﴿قُلْ ياعِباديَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلىٰ أَنْفُسِهِمْ لا تَـقْنَطُوا مِـنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَميعاً ﴾<sup>(٤)</sup>، إلى غير ذلك من الآيات التي تكشف عن سعة رحمته لعموم عباده.

كما أنّه سبحانه وعد باستجابة دعاء من دعاه من عباده، فقال: ﴿ادْعُونِي

- محيح البخاري: ٨ / ٧١، باب الدعاء نصف الليل، برقم ٦٣٢١ ؛ صحيح مسلم: ٢ / ١٧٥، باب الترغيب في الدعاء.
   ٢ . المائدة: ٣٩.
  - ٤ . الزمر: ٥٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية )

.... ابن تيمية فكرأ ومنهجاً

أَسْتَجِبْ لَكُمْ<sup>» (١)</sup>، إلى غير ذلك من الآيات الدالّة على قُرب المغفرة من المستغفرين، والإجابة من الله سبحانه للسائلين آناء الليل والنهار، فأي حاجة إلىٰ نزول الرب الجليل من عرشه الكريم إلىٰ السماء الدنيا وندائه بقوله: «مَن يدعوني فأستجيبَ له»؟

ثانياً: تعالىٰ ربّنا عن النـزول والصـعود والمـجيء والذهـاب والحـركة والانتقال وسائر العوارض والحوادث التي تُـفضي إلى الجسـمية والتـحيّز، تعالىٰ الله عن ذلك علوّاً كبيراً، ومن هنا صار هذا الحديث وأشـباهه، سـبباً لذهاب الحشوية إلى التجسيم والسلفية إلى التشبيه.

ثالثاً: أنّ لازم ما ذكره أن يكون الله سبحانه دائم النزول والصعود وذلك لتعاقب الليل والنهار، فربّما يكون نصف النهار في بلد هو نصف الليل في بلد آخر، أو أوّل النهار في بلد هو أوّل الليل في بلد آخر، وكلّ بلد له نصف ليل، فحينئذٍ يلزم أن يكون سبحانه طول الليل والنهار بين النزول والصعود، ومعنى ذلك أنّه يتحرك في عامّة الليل الّذي يكون نهاراً في بلد آخر، وعامّة النهار الّذي يكون ليلاً في بلد آخر، وهو كماترى.

رابعاً: أي فائدة في هذا النداء الّذي لا يسمعه أي ابن أُنثىٰ حتّى يرغب إلى الدعاء؟!

\*\*\*

ومن العجيب أنَّ ابن تيمية نسب ذلك القول إلى أئمة السلف، ولكنَّ السلف والخلف بريئون من هذه النسبة ؛ وذلك لأنّهم يتلون كتاب الله ليل

۱ . غافر: ٦٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



التشبيه في عقيدة ابن تيمية (الحركة والنزول) .....٣

نهار وهو يقول: ﴿لَـيْسَ كَـمِثْلِهِ شَـيْءَ﴾<sup>(١)</sup> وإذا أثبتوا لله الحـركة والنـزول والصعود، فقد جعلوا لله مثلاً وشبيهاً.

ومن يرجع إلى كلمات علماء الإسلام الواعين من السلف والخلف يجد أنّهم متفقون على تنزيهه سبحانه من أوصاف الجسم والجسمانيات، وأنّهم قد أوّلوا الحديث المروي عن أبي هريرة، بما ينسجم وتقدّسه عن الجسمية.

يقول الحافظ ابن حجر في شرح الحديث المذكور، ما هذا نصّه: استدلّ به من أثبت الجهة وقال هي جهة العلو، وأنكر ذلك الجمهور ؛ لأنّ القول بذلك يُفضي إلى التحيّز، تعالى الله عن ذلك، وقد اختلف في معنى النزول على أقوال، ثم قال: وقد حكى أبو بكر بن فورك أنّ بعض المشايخ ضبطه بضم أوله على حذف المفعول أي ينزل ملكاً، ويقوّيه ما رواه النسائي من طريق الأغرّ عن أبي هريرة وأبي سعيد بلفظ: «إنّ الله يمهل حتّى يمضي شطر الليل ثم يأمر منادياً يقول: هل مَن داع فيستجاب له..» ثم قال: وبهذا يرتفع الإشكال .<sup>(۲)</sup>

ثم نقل عن البيضاوي أنّه قال: ولمّا ثبت بالقواطع أنّه سبحانه منزّه عن الجسمية والتحيّز امتنع عليه النزول على معنى الانتقال من موضع إلى موضع أخفض منه.

نعم ربّما يتمسّك المجسّمة بقوله سبحانه: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾<sup>(٣)</sup>.

- ۱ . الشوري: ۱۱.
- ٢. فتح الباري: ٣ / ٣٠.
  - ٣. الفجر: ٢٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST واللك المحمد المحم المحمد ا

ولكن الناظر في آيات تلك السورة يقف على أنّه سبحانه يصوّر هول القيامة ورعبها، ويقول قبل هذه الآية: ﴿كَلَّا إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكًا دَكًا»<sup>(١)</sup>، ثم يقول بعدها ﴿وَجِيءَ يَوْمَئِذٍ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ يَتَذَكَّرُ الإِنْسَانُ وَأَنَّىٰ لَهُ الذِّكْرى»<sup>(٢)</sup>. فإنّ المراد من مجيء جهنم إبرازها للعصاة، كما في قوله تعالى: ﴿وَبُرِّزَتِ الْجَحِيمُ لِمَنْ يَرى ﴾<sup>(٣)</sup>.

فالمراد من مجيئه سبحانه هو ظهور قـدرته فـي ذلك اليـوم العـصيب وسطوع شوكته، وكثيراً ما يقال: «جاء آل فلان» ويراد تسـلّطهم وسـيطرتهم على البلاد.

وفي الكشّاف: هو تمثيل لظهور آيات اقتداره وتبيين آثار قهره وسلطانه، مثّلت حاله في ذلك بحال الملك إذا حضر بنفسه ظهر بحضوره مـن آثـار الهيبة والسياسة ما لا يظهر بحضور عساكره كلّها ووزرائه وخواصّه عن بكرة أبيهم<sup>(1)</sup>.

وعلى ما ذكرنا فالمراد بمجيئه تعالى مجيء أمره، قال تعالى: ﴿وَ الأَمْرُ يَوْمَئِذ للهِ ﴾<sup>(٥)</sup>، ويؤيد هذا الوجه بعض التأييد قوله تعالى: ﴿هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيَهُمُ اللهُ فِي ظُلَلٍ مِنَ الْغَمَامِ وَ الْمَلاَئِكَةُ وَقُضِيَ الأَمْرُ<sup>﴾(٦)</sup> إذا انضم

- ١. الفجر: ٢١.
- ٢ . الفجر: ٢٣.
- ٣. النازعات: ٣٦.
- ٤. تفسير الكشاف: ٣ / ٣٣٧.
  - ٥ . الانفطار: ١٩ .
  - ٦. البقرة: ٢١٠.



إلى قوله: ﴿هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمَلاَئِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ أَمْرُ رَبِّكَ ﴾<sup>(١)</sup>، وعليه فهناك مضاف محذوف والتقدير: جاء أمر ربك، أو نسبة المجيء إليه تعالى من المجاز العقلي.<sup>(٢)</sup>

وكان لابن تيمية ومن لفّ لفّه أن يرجع إلى كلمات أئمة أهل البيت ﷺ، الذين هم أعدال الكتاب وقرناؤه، حتّى يقفوا على نعوته جلّ شأنه، ويتعرّفوا على مكانة هذا الحديث وأمثاله من الصحّة والسقم .

١. قال أمير المؤمنين علي ﷺ في إحدى خطبه:
 «الحمد لله الذي علا بحَوْله، ودَنا بطَوْلهِ». <sup>(٣)</sup>

فالإمامﷺ يؤكّد أنّه سبحانه قد ارتفع بقدرته على كلّ شيء، باعتبار كونه مبدأ كلّ موجود ومرجعه، فهو العليّ المطلق الذي لا أعلىٰ منه في وجـود وكمال رتبة وشرف<sup>(٤)</sup>، ولكنّه مع عـلوّه قـد دنـا وقـرُب بـفضله وإحسـانه وتكرّمه.

٢. وقال ﷺ في وصفه تعالىٰ:

«ما اختلف عليه دهرٌ فيختلف منه الحالُ، ولاكان في مكان فيجوز عليه الانتقالُ».<sup>(٥)</sup>

٣. وروى يعقوب بن جعفر الجعفري عن الإمام موسى الكاظم ﷺ قال:

٢ . الميزان في تفسير القرآن: ٢٠ / ٢٨٤ .

۱ . النحل: ۳۳ .

- ۲. نهج البلاغة: الخطبة ۸۳
- ٤. شرح نهج البلاغة، لابن ميثم البحراني:٢٣١/٢.
  - ۵. نهج البلاغة: الخطبة ۹۱.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية (

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

ذكر عنده قوم يزعمون أنّ الله تبارك وتعالى ينزل إلى السماء الدنيا، فقال: «إنّ الله تبارك وتعالىٰ لا ينزل، ولا يحتاج إلىٰ أن ينزل، إنّما منظره في القرب والبعد سواء، لم يبعد منه قريب، ولم يقرب منه بعيد، ولم يحتج إلى شيء بل يُحتاج إليه، وهو ذو الطَّول، لا إله إلّاهو العزيز الحكيم.

أمًا قول الواصفين: إنّه ينزل تبارك وتعالىٰ فإنّما يقول ذلك مَن ينسبه إلىٰ نقص أو زيادة، وكلُّ متحرِّك محتاج إلى من يحرِّكه أو يتحرَّك به، فمَن ظنّ بالله الظنون هلك، فاحذروا في صفاته من أن تقفوا له على حدٍّ تحدّونه بنقص أو زيادة، أو تحريك تحرّك، أو زوال أو استنزال، أو نهوض أو قعود، فإنّ الله جلّ وعزّ عن صفة الواصفين و نعت الناعتين وتوهُم المتوهِّمين، فوتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ \* الذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ \* وتَقَلَّبَكَ فِي السَّاجِدِينَهُ<sup>(1)</sup>». <sup>(٢)</sup>

وفي الختام، نقول: إنّ الرجل قد صرّح بمذهبه وهو على منبر الشام، يقول الرّحالة ابن بطوطة: وكان بدمشق من كبار فقهاء الحنابلة تقي الدين ابن تيمية كبير الشام يتكلّم في فنون، إلّا أنّ في عقله شيئاً. وكان أهل دمشق يعظّمونه أشدّ التعظيم، ويعظهم على المنبر، وتكلّم مرّة بأمر أنكره الفقهاء...ورفعوه إلى الملك الناصر فأمر بإشخاصه إلى القاهرة، وجمع القضاة والفقهاء بمجلس الملك الناصر، وتكلم شرف الدين الزواوي المالكي، وقال: «إنّ هذا الرجل قال كذا وكذا» وعدّد ما أُنكر على ابن تيمية، وأحضر

- ١ . الشعراء: ٢١٧ ـ ٢١٩ .
- ٢ . الكافي:١٢٥/١، كتاب التوحيد، باب الحركة والانتقال، الحديث ١؛ والتوحيد للصدوق: ١٨٣،
   باب نفي المكان، برقم ١٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



العقود بذلك ووضعها بين يدي قاضي القضاة.

قال قاضي القضاة لابن تيمية: ما تقول؟ قال: لا إله إلّا الله، فأعاد عليه فأجاب عليه بمثل قوله؛ فأمر الملك الناصر بسجنه، فسجن أعواماً وصنّف في السجن كتاباً في تفسير القرآن سمّاه «البحر المحيط» في نحو أربعين مجلداً.

ثمّ إنّ أُمّه تعرضت للملك الناصر، وشكت إليه فأمر بإطلاقه إلى أن وقع منه ذلك ثانية، وكنت إذ ذاك بدمشق، فحضرتُه يوم الجمعة، وهو يعظ الناس علىٰ منبر الجامع ويذكّرهم، فكان من جملة كلامه أن قال: (إنّ الله ينزل إلى سماء الدنيا كنزولي هذا) ونزل درجة من درج المنبر، فعارضه فقيه مالكي يعرف بابن الزهراء، وأنكر ما تكلّم به، فقامت العامّة إلىٰ هذا الفقيه وضربوه بالأيدي والنعال ضرباً كثيراً. <sup>(۱)</sup>

وربما يحاول بعض المتعصّبين لابن تيمية، أن ينفي حضور ابن بطوطة في ذلك العام في دمشق، لكنّه غفل عن أنّ النقل لا يخصر به، بل نقله الحافظ ابن حجر العسقلاني في موسوعتِه «الدرر الكامنة» <sup>(٢)</sup>، وهذا يدلّ على أنّ الخبر كان منتشراً يوم ذاك في البلد.

<ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اهْتدىٰ﴾.<sup>(٣)</sup>

- الرحلة لابن بطوطة: ١١٢، طبع دار الكتب العلمية.
  - ٢. الدرر الكامنة: ١٥٤/١.
    - ٣. النجم: ٣٠.

..... اين تيمية فكراً ومنهجاً

٣

## الجهة والمكان لله سبحانه عند ابن تيمية (١)

اتّفق علماء الإسلام \_ عدا بعض المحدّثين \_ على أنّه سبحانه منزّه عن الجهة والمكان، وقد برهنوا على ذلك ببراهين واضحة، نذكر بعضها:

 أن الجهة أو المكان لو كانا قديمين يلزم تعدد القدماء، ولو كانا حادثين يلزم أن يكون سبحانه محلاً للحوادث، حيث لم يكن ذا مكان ولا ذا جهة ثم وصف بهما.

٢. أنَّ الله سبحانه غني بالذات، فكونه ذا جهة أو ذا مكان، يلازم حاجته إليهما، فينقلب الغني فقيراً ، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

٣. أنَّ كلَّ ما هو في جهة إمّا جسم أو جسماني، وكلَّ منهما ممكن بـل حادث، فكيف يوصف بهما سبحانه وتعالى؟

هذه هي البراهين العقلية الَّتي تـفسَّر لنـا قـوله سـبحانه: ﴿لَـيْسَ كَـمِثْلِهِ شَيءٌ﴾<sup>(٢)</sup> فلو كان في جهة أو مكان، يكون له ملايين الأمثال، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

> ١ . هذا الفرع هو من فروع القول بتشبيه الباري بالممكنات، وهو متمّم للفصل السابق. ٢ . الشوري: ١١.

> > This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

| FOR QURĂ <u>NIC</u> THOUGHT<br>٥٩ | الجهة والمكان أو سبحانه عند ابن تيمية |
|-----------------------------------|---------------------------------------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST            |                                       |

وهذه البراهين مبثوثة ومشروحة في الكتب الكلامية والعقدية، ونحن في غنى عن أن نأتي بكلمات العلماء أو أن نشير إليها.

وإذا رجعنا إلى كلمات أئمة أهل البيت ﷺ الذين ينزّهون الباري أُشـدّ التنزيه نجد أنّهم يصفونه بنفي الجهة والمكان.

قال الإمام علي ﷺ: «مَنْ وَصَفَهُ فَقَدْ حَدَّهُ، وَمَنْ حَدَّهُ فَقَدْ عَدَّهُ، وَمَنْ عَدَّهُ فَقَدْ أَبْطَلَ أَزَلَهُ، وَمَنْ قَالَ: «كَيْفَ» فَقَدِ آسْتَوْصَفَهُ، وَمَنْ قَالَ: «أَيْنَ» فَقَدْ حَيَّزَهُ». <sup>(1)</sup>

وقال أيضاً: «لَا يَشْغَلُهُ شَأْنٌ، وَلَا يُغَيِّرُهُ زَمَانٌ، وَلَا يَحْوِيهِ مَكَانٌ، وَلَا يَصِفُهُ لِسَانٌ».<sup>(٢)</sup>

وقال في خطبة أُخرى له: «ولا أنَّ الأشياء تحويه، فتُقلَّه أو تُهوِيَه، أو أنَّ شيئاً يحملُه، فيُميلَه أو يُعدِّلَه! ليس في الأشياء بوالج، ولا عنها بخارج».<sup>(٣)</sup>

وروى الصدوق بإسناده عن سليمان بن مهران قـال: قـلت لجـعفر بـن محمد ﷺ: هل يجوز أن نقول: إنَّ الله في مكان؟ فقال: «سبحان الله وتعالى عن ذلك، إنّه لو كان في مكان لكان محدثاً، لأنّ الكائن في مكان محتاج إلى المكان، والاحتياج من صفات المحدَث لا من صفات القديم»<sup>(٤)</sup>.

وروى أيضاً عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الصادق على قال: «إنَّ الله

- ١. نهج البلاغة: الخطبة: ١٥٢ .
   ٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٧٨ .
  - ٣. نهج البلاغة: الخطبة ١٨٦.
- ٤ . توحيد الصدوق: ١٧٨، كتاب التوحيد، باب نفي المكان والزمان والحركة عنه تعالى، الحديث ١١ .

۲ ...... ابن تيمية فكراً ومنهجاً .....

تبارك وتعالى لا يوصف بزمان ولا مكان ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون، تعالى الله عمّا يـقولون عـلواً كبيراً».<sup>(1)</sup>

إلى غير ذلك من الكلمات الواردة في الجوامع الحديثية المعتبرة .

إذا عرفت ذلك فلنرجع إلى عقيدة ابن تيمية من خلال ما ورد في كتبه:

١. قال في «منهاج السنّة»: وجمهور الخلق على أنّ الله فوق العالم، وإن كان أحـدهم لا يــلفظ بـلفظ «الجـهة»، فـهم يـعتقدون بـقلوبهم، ويـقولون بألسنتهم: ربّهم فوق .<sup>(٢)</sup>

٢. قال في «بيان تلبيس الجهميّة»: والله تعالى قد أخبر عن فرعون أنّه طلب أن يصعد ليطّلع إلى إله موسى، فلو لم يكن موسى أخبره أنّ إلهه فوق، لم يقصد ذلك، فإنّه لو لم يكن مقراً به فإذا لم يخبره موسى به لم يكن إثبات العلوّ لا منه ولا من موسى ظلا، ثم قال: فموسى صدّق محمداً في أنّ ربه فوق، وفرعون كذّب موسى في أنّ ربه فوق. فالمقرّون بذلك متّبعون لموسى ولمحمد، والمكذبون بذلك مقبون لفرعون .

وهذا استدلال عجيب غريب، فليت شعري من أين علم ابن تيمية أنّ موسى الله أخبر فرعون بأنّ الله في السماء، وأنّه تعالى فوق؟! وكيف عرف أنّ فرعون إنّما طلب أن يصعد ليرى الله في السماء، انطلاقاً من فـهمه لكـلام

- ١٠ توحيد الصدوق، ١٨٤، كتاب التوحيد، باب نفي المكان والزمان والحركة عنه تعالى، الحديث٢٠.
  - ٢. منهاج السنّة النبوية: ٢ / ٦٤٢، وفي طبعة بولاق : ١ / ٢٦٢ ـ ٢٦٣. ٣. بيان تلبيس الجهمية: ١ / ٥٢٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

الجهة والمكان لله سبحانه عند ابن تيمية

موسى الله الايمكن أن يكون طلبه مبنيًا على توهمه أنَّ إله موسى جسم مادي، وبما أنَّه لا يراه في الأرض، فلا بد أن يكون في السماء، ولذا طلب من وزيره أن يجعل له صرحاً ليُشرف عليه ويراه؟ هذا إذا قلنا \_ وهو بعيد \_ إنّه كان يريد البحث حقًا عن إله موسى، ولم يقصد الاستهزاء والسخرية، أو خداع قومه والتمويه عليهم.

ولعمر القارئ أنَّ هذا النوع من الاستدلال يكشف عن عجز المستدلُّ حيث يتشبّث بهذا النوع من التسويلات.

يقول المحقّق الدواني في شرحه على العقائد العضدية: ولابن تيمية أبي العباس أحمد وأصحابه، ميل عظيم إلى إثبات الجهة، ومبالغة في القدح في نفيها. ورأيت في بعض تصانيفه: أنّه لا فرق عند بديهة العقل بين أن يقال: هو معدوم، أو يقال: طلبته في جميع الأمكنة فلم أجده. ونسب النافين إلى التعطيل.<sup>(1)</sup>

٣. وقال في «العقيدة الواسطية»: وقد دخل فيما ذكرناه من الإيمان بالله، الإيمان بما أخبر الله به في كتابه وتواتر عن رسوله ﷺ وأجمع عليه سلف الأُمّة، من أنّه سبحانه فوق سماواته على عرشه، عليّ علىٰ خلقه، وهو معهم سبحانه أينما كانوا، يعلم ما هم عاملون كما جمع بين ذلك في قوله: ﴿هُوَ الذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيّام ثُمَّ اسْتَوىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْها وَمَا يَنْزِلُّ مِنَ السَّماءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها

 ١. التعليقات على شرح الدواني للعقائد العضدية:٩٤ (المتن)، للسيد جمال الدين الحسيني الأفعاني ومحمد عبده، طبع مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، ١٤٢٣ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

وفيت المكريك في المكر For QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللهُ بِما تَعْمَلُونَ بَصِيرِ <sup>(1)</sup>، وليس معنى قوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمَ»: أنّه مختلط بالخلق فإنّ هذا لا توجبه اللغة، وهو خلاف ما أجمع عليه سلف الأُمّة، وخلاف ما فطر الله عليه الخلق، بل القمر آية من آيات الله من أصغر مخلوقاته وهو موضوع في السماء، وهو مع المسافر أينما كان، وهو سبحانه فوق العرش رقيب على خلقه مهيمن عليهم مطّلع إليهم، إلى غير ذلك من معاني ربوبيته .<sup>(٢)</sup>

يلاحظ عليه: أنَّ كلامه صريح في أنَّ الله سبحانه واقع في جهة وهي فوق السماوات، مستقر على عرشه، مستعلٍ على خلقه، فهو مهما أراد أن يـنكر عقيدته بأنَّ الله سبحانه في جهة، فلا يتسنّى له ذلك.

ثمّ إنّه لمّا لاحظ التعارض بين عقيدته \_ أعني: أنّ الله سبحانه مستقر على عرشه، بائن عن خلقه \_ وقوله سبحانه: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمَ حاول أن يجمع بين الآيتين، بتفسير المعيّة، بالمعيّة العلمية، حيث إنّـه سبحانه في العرش مع أنّه مطّلع على أعمال عباده.

أقول: وليس هذا إلّا تأويلاً للكتاب العزيز وتـفسيراً بـالرأي، حـيث إنّ عقيدته بأنّ الله فوق السماوات صارت سبباً لتفسير الآية بما مرّ.

إنَّ ابن تيمية كثيراً ما يردّ على الجهمية بتأويلهم آيات الصفات، ولكنَّه وقع في نفس ما يردّ به عليهم .

۱. الحديد:٤.

٢ . مجموعة الرسائل الكبرى لابن تيمية:١٠٠١هـ ٤٠١ ؛ العقيدة الواسطية، الرسالة التاسعة، طبعة محمد علي صبيح.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

الجهة والمكان لله سبحانه عند ابن تيمية

هب أنّه صحّ تأويل قوله سبحانه: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ ﴾ بالمعيّة، فبماذا يفسّر قوله سبحانه: ﴿ما يَكُونُ مِنْ نَجْوى ثَلاثَة إلّا هُوَ رابِعُهُمْ وَلاَ خَمْسَة إلّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنى مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إلّا هُوَ مَعَهُمْ أَينَ ما كَانُوا ثُمَّ يُنَبَّئُهُمْ بِما عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٍ <sup>(١)</sup>؟! فإنّ الآية صريحة في حضوره سبحانه بين الثلاثة وهو رابعهم، وبين الخمسة وهو سادسهم، لا أنّه مستقر في عرشه ينظر إلى مادونه فيعلم بما يجري بين العباد.

ثمّ إنّ الرجل لمّا لم يوفّق لتفسير المعيّة، تصوّر أنّ القول بالمعيّة يستلزم الحلول، ومن المعلوم أنّ الحلول في المخلوقات كفر بواح، لا يتكلّم به المتشرّع المؤمن بكتابه وسنّة رسوله، وإنّما المراد بالمعيّة، المعيّة القيّوميّة، فهو مع كونه خارجاً عن مخلوقاته لكن لا بنحو تنقطع صلته بهم، بل هو مع كونه موجوداً بنفسه، لكن عالم الإمكان قائم به قيام صدور لا قيام حلول.

وإذا أردنا أن نصوّر ذلك بتصوير أدنى فلنذكر هذا المثال:

إنّ النفس الإنسانية مع علوّها واستقلالها، لكن الصور الإبداعية التي تخلقها في عالمها قائمة بها، فلا الصور داخلة في النفس، ولا النفس منقطعة عنها، بشهادة أنّ النفس لو ذهلت عن الصور لم يبق منها شيء، فمن قال بالمعيّة \_ تبعاً للذكر الحكيم \_ إنّما يريد المعيّة القيّوميّة، ولذلك يقول الإمام على الله: «مع كلّ شيء لا بمقارنة، وغير كلّ شيء لا بمزايلة». <sup>(٢)</sup>

- . المجادلة:٧
- ٢. نهج البلاغة: الخطبة ١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

 THE PRINCE GHAZI TRUST

 FOR QURANIC THOUGHT

 و المعنية فكراً ومنهجاً

 ٦٤

ثم إنّ الرجل لمّا وقف على كلام الإمام علي علي في شأنه سبحانه مع المخلوقات، حاول أن يردّ عليه دون أن يذكر اسمه، يقول مخاطباً خصمه: فأنت تقول: إنّه موجود قائم بنفسه وليس بداخل في العالم ولا خارج عنه ولا مباين له ولا محايث(مجانب) له، وأنّه لا يقرب منه شيء ولا يبعد منه شيء، وأمثال ذلك من النفي الذي لو عُرض على الفطرة السليمة جزمت جزماً قاطعاً أنّ هذا باطل وأنّ وجود مثل هذا ممتنع، وكان جزمها ببطلان هذا أقوى من جزمها ببطلان كونه فوق العالم وليس بجسم.<sup>(1)</sup>

ويقول في موضع آخر: وأمّا الأحكام الكلّية فهي عقلية، فحكم الفـطرة بأنّ كل موجودين إمّا متحايثان (متجانبان) وإمّا متباينان، وبأنّ مـا لا يكـون داخل العالم ولا خارجه لا يكـون إلّا مـعدوماً. وأنّـه يـمتنع وجـود مـا هـو كذلك.<sup>(٢)</sup>

يلاحظ عليه أوّلاً: أنّ قوله: «بأنّ جزم الفطرة ببطلان القول بأنّه سبحانه ليس بداخل في العالم ولا خارج عنه، أقوى من جزمها ببطلان كونه فوق العالم وليس بجسم» يدلّ على أنّ كلا القولين عنده باطل، ولكن الأوّل أظهر بطلاناً من الثاني، فأين، إذاً، قوله: بأنّ سلف الأُمّة اتّفقوا على أنّه فوق العالم، وأنّه ليس لنا أن نصفه بأنّه ليس بجسم، إذ لم يرد في الكتاب والسنّة؟!

وثانياً: أنّ قوله: «ما لا يكون داخل العالم ولا خارجه لا يكون إلّامعدوماً»، يدلّ على أنّه يتصوّر أنّه سبحانه جسم، إذ من المعلوم أنّ الجسم إذا لم يكن

منهاج السنّة النبوية: ١٤٧/٢، وفي طبعة بولاق: ١ / ١٨٣ ـ ١٨٤.

۲. منهاج السنّة النبوية: ١٤٩/٢، وفي طبعة بولاق: ١ / ١٨٤.

الجهة والمكان لله سبحانه عند ابن تيمية

داخل العالم ولا خارجه يكون معدوماً.

وأمّا إذا قلنا: بأنّه سبحانه فوق أن يكون جسماً أو جسمانياً، وأنّ سنخ وجوده أعلى وأنبل من أن يكون مادّة أو مادّياً، جوهراً أو عـرضاً، أو يـنال حقيقته العقل، فمثل هذا أسمىٰ من أن يوصف بأنّه في خارج العالم أو داخل العالم، إذ الخارج والداخل ظرف للأُمور الجسمية، وما هو غير مماثل له فلا يوصف بالداخل ولا بالخارج.

ثمَّ إنَّ الرجل يصرِّح بأنَّ جعفر بن محمد الله من أئمة الدين، ويقول: قد استفاض عن جعفر الصادق أنّه سئل عن القرآن أخالق هو أم مخلوق؟ فقال: ليس بخالق ولا مخلوق، ولكنّه كلام الله، وهذا ممّا اقتدى به الإمام أحمد في المحنة، فإنَّ جعفر بن محمد من أئمة الدين باتّفاق أهل السنّة.<sup>(1)</sup>

فإذا كانت هذه مكانة الإمام الصادق الله فهو وآباؤه الأقدمون (بدءاً من علي الله وانتهاءً بأبيه الباقر الله) كلّهم من أئمة الدين، فلماذا لم يـرجع إلى شيء من أحاديثهم حول تنزيهه سبحانه عن المكان والجهة؟! ولماذا أعرض عن خطب الإمام علي الله وأحاديث العترة، الواضحة في تنزيه الله سبحانه عن شوائب المادة والماديات وعن الجهة والمكان؟!

قال على على الله الْحَمْدُ لِلَٰهِ الَّذِي لَا يَبْلُغُ مِدْحَتَهُ الْقَائِلُونَ، وَلَا يُحْصِي نَعْمَاءَهُ الْعَادُونَ، وَلَا يُؤَدِّي حَقَّهُ الْمَجْتَهِدُونَ (الجاهدون)، اَلَّذِي لَا يُدْرِكُهُ بُعْدُ الْهِمَم، وَلَا يَنَالُهُ غَوْصُ الْفِطَنِ، اَلَّذِي لَيْسَ لِصِفَتِهِ حَدٌّ مَحْدُودٌ، وَلَا نَعْتَ مَوْجُوَدٌ، وَلَا وَقْتَ مَعْدُودٌ، وَلَا أَجَلٌ مَمْدُودٌ... \_ إلى أن قال على: \_ فَمَنْ وَصَفَ

منهاج السنّة النبوية: ٢٤٥/٢، وفي طبعة بولاق: ١ / ٢٠٨.

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ

الله سُبْحانَهُ (يعني بصفة زائدة على ذاته) فَقَدْ قَرَنَهُ، وَمَنْ قَرَنَهُ فَقَدْ ثَنَاهُ ، وَمَنْ ثَنَّاهُ فَقَدْ جَزَّأَهُ، وَمَنْ جَزَّأَهُ فَقَدْ جَهِلَهُ، وَ مَنْ جَهِلَهُ فَقَدْ أَشَارَ إِلَيْهِ، وَمَنْ أَشَارَ إِلَيْهِ فَقَدْ حَدَّهُ، وَمَنْ حَدَّهُ فَقَدْ عَدَّهُ. وَمَنْ قَالَ «فِيمَ؟» فَقَدْ ضَمَّنَهُ، وَمَنْ قَالَ «عَلَامَ؟» فَقَدْ أَخْلَى مِنْهُ. كائِنٌ لَا عَنْ حَدَثٍ، مَوْجُودٌ لَا عَنْ عَدَمٍ. مَعَ كُلِّ شَيْءٍ لَا بِمُقَارَنَةٍ، وَغَيْرُ كُلِّ شَيْءٍ لَا بِمُزَايَلَةٍ».<sup>(1)</sup>

وقال الإمام موسى بن جعفر على الله تبارك وتعالى كان لم يزل بلا زمان ولا مكان وهو الآن كما كان، لا يخلو منه مكان، ولا يشغل به مكان، ولا يحلّ في مكان، ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم، ولا خمسة إلا هو سادسهم، ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا ليس بينه وبين خلقه حجاب غير خلقه، احتجب بغير حجاب محجوب، واستتر بغير ستر مستور، لا إله إلا هو الكبير المتعال».<sup>(٢)</sup>

وخلاصة الأمر أنّ الرجـل كـان مـتأثراً بـالروايـات التـي تسـلّلت عـبر مستسلمة أهل الكتاب إلى الأحاديث الإسلامية، وأنت تقرأ كثيراً مـنها فـي توحيد ابن خزيمة وابن مندة وغيرهما.

ويظهر من كلام ابن تيمية أنّه يسلّم بأنّ كثيراً من هذه الأحاديث يوافق التوراة، ولكنّه يرىٰ أنّ عدم إنكار النبي ﷺ يُعدّ دليلاً على صحّة غير المردود منها، قال: إنّ المشركين من العرب لم تكن تنازع فيه كماكانت تنازع في المعاد، مع أنّ التوراة مملوءة من ذلك ولم ينكره الرسولﷺ على اليهود

- نهج البلاغة: الخطبة ١.
- ۲. التوحيد للصدوق:١٧٩، كتاب التوحيد، باب نفي المكان والزمان والحركة عنه تعالى،
   الحديث١٢.



كما أنكر عليهم ما حرّفوه وما وصفوا به الرب من النقائص، كقولهم: ﴿إِنَّ اللهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياءُ﴾<sup>(1)</sup>، و ﴿يَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ﴾ <sup>(٢)</sup>، ونحو ذلك.<sup>(٣)</sup>

وقال في موضع آخر: وقد عُلم أنَّ التوراة مملوءة بإثبات الصفات التي تسمّيها النفاة تجسيماً، ومع ذلك فلم ينكر رسول الله ﷺ ولا أصحابه على اليهود شيئاً من ذلك ولا قالوا: أنتم تجسّمون.<sup>(٤)</sup>

وكفى في ردَّ ما يخبر به الأحبار في باب المعارف قوله سبحانه:﴿وَمَـا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ﴾<sup>(٥)</sup>، أي ما وصفوه حقّ وصفه وما عرفوه حقّ معرفته.

أقول: إنّ موقف القرآن من التوراة الرائجة ـ في أغلب الموارد ـ هـو موقف سلبيّ، حيث صرّح في أكثر من آية بأنّها محرّفة، ووصفها بأنّها أمنيّة، قال سبحانه: ﴿فَوَيْلٌ لِلّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَوَيْلُ لَهُمْ مِمّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِمّا يَكْسِبُونَهِ.<sup>(٦)</sup>

فالآية صريحة في أنَّ الأحبار كانوا يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقولون هذا من عند الله، وأنَّهم يتكسّبون بفعلهم هذا، وليس هذا الكتاب المزوّر إلّا التوراة المحرّفة، وكذلك ما يوصف بالكتب السماويّة الواردة في العهدين، وهذا المقدار كافٍ في عدم جواز الاعتماد على ما ورد في الكتب الموصوفة بالسماوية في باب المعارف خصوصاً ما يرجع إلى صفات الله سبحانه من

١. آل عمران: ١٨١ .
 ٢. منهاج السنّة: ١٥٢/٢، وفي طبعة بولاق: ١٨٥/١.
 ٤. منهاج السنّة: ٥٦٢/٢، وفي طبعة بولاق: ٢٥١/١ .
 ٥. الزمر: ٦٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

التجسيم والتشبيه والحركة والنزول، والتمكّن من المكان.

كيف نعتمد على كتاب وُصف بكونه ممّا أُنزل على موسى وهو يذكر مصارعة الرب مع يعقوب في خيمته، إلى طلوع الفجر؟! يقول: ثم قام في تلك الليلة وأخذ امرأتيه وجاريتيه وأولاده الأحد عشر،وعبر مخاضة يبوق، أخذهم وأجازهم الوادي وأجاز ما كان له. فبقي يعقوب وحده، وصارعه إنسانٌ حتى طلوع الفجر. ولما رأى أنّه لا يقدر عليه ضرب حُقّ فخذه. فانخلع حُقّ فخذ يعقوب في مصارعته معه. وقال: أطلقني لأنّه قد طلع الفجر، فقال: لا أطلقك إن لم تباركني. فقال له ما اسمك فقال: يعقوب، فقال: لا يُدعى اسمك في ما بعد يعقوب بل إسرائيل.<sup>(1)</sup>

هذه هي التوراة التي كتبتها أيدي الأحبار، ليتكسّبوا بها في الدنيا وهي مليئة بنزول الرب وحركته وجسمانيته، وغير ذلك مـمّا لا يـليق أن يكـتب ويسطّر!!

وقد افتخر أحد المحاضرين في «قناة المستقلة»، بأنّ ابن تيمية حلّ مشكلة تدور في أذهان الإلهيين، وهي أنّهم يقولون:إنّ الله سبحانه لا في داخل العالم ولا في خارجه، وعندئذ يطرح هذا السؤال: إذا لم يكن لا في داخل العالم ولا في خارجه، فكيف يكون موجوداً؟ فقد حلّ ابن تيمية المشكلة بقوله :إنّ الله على عرشه خارج هذا العالم. هذا ما تطرّق إليه المحاضر في تلك القناة الفضائية.

غير أنَّه غفل عن أنَّ السؤال عن مكان الله سبحانه وأنَّه هل هو في هذا

۱ الكتاب المقدّس، الإصحاح ۳۲ من سفر التكوين.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

الجهة والمكان لله سبحانه عند ابن تيمية

العالم أو خارجه، يساوق تسليم كونه جسماً متحيِّزاً، ومن المعلوم أنَّ المتحيِّز لا يفارق الحيِّز، فلابد أن يكون له مكان، وهو إمّا داخل العالم أو خارجه، وهذا يكشف عن أنّهم لم يعرفوا الله حق معرفته، إذ صوّروه موجوداً مادياً، وطلبوا مكاناً له، ثم زعموا أنّه إذا لم يكن في داخل العالم، فهو، إذاً في خارج العالم، وليس هو إلّا فوق السماوات!!

والحقّ أنّه لا معنى لأن نطلب لله مكاناً داخل العالم أو خارجه ؛ لأنّه ليس جسماً ولا جسمانياً، كما وصف نفسه ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ».

على أنَّ خارج العالم إذا لم يكن أمراً مادّياً فهو مساوق عند المحاضر للعدم، فيعود السؤال أيضاً: كيف يكون موجوداً في عالم معدوم؟

ثم أين كان سبحانه قبل أن يخلق هذا العالم؟ فإن قال: خارج هذا العالم، فيقال له: إنّ الخارج لا يتصور إلّا مع وجود الداخل، والمفروض أنّه لم يخلق الداخل حتى يتصور له خارج، ويكون فيه.

وحقيقة الكلام: أنّ البحث في أنّه سبحانه في داخل هذا العالم أو خارجه أو ليس فيهما، كلّ ذلك مبني على تصويره سبحانه موجوداً مادّياً، فيتطلب أنّه إمّا في داخل العالم أو خارجه لا في غيرهما.

وأمّا على القول بأنّ وجوده أرفع من أن يحيطه مكان أو يحدّه زمان، وأنّه سبحانه هو خالق الزمان والمكان، فإنّ السؤال عن مكانه في داخل العالم أو خارجه أو لا هذا ولا ذاك، يُعدّ ساقطاً، فهو سبحانه موجود قيّوم قائم بنفسه والكون قائم به نظير قيام الصور العلمية بالنفس، وعندئذٍ فهو في نفس العالم لكن لا بالحلول والممازجة، وفي خارج هذا العالم لكن لا بالمباينة، فلا ۲۰ ..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً FOR QURANIC THOUGHT أي تيمية فكراً ومنهجاً

يمكن للإنسان الغور في كنه وجوده، كما قال القائل: فيك يا أُعجوبة الكو ن غدا الفكر كليلا كلما أقدم فكري فيك شبراً فرّ ميلا وبذلك تقف على قيمة كلام ابن تيمية حيث يقول:ولم يقل أحد من سلف الأُمّة ولا من الصحابة والتابعين: إنّ الله ليس في السماء، ولا إنّه ليس على العرش، ولا إنّه في كل مكان، ولا إنّ جميع الأمكنة بالنسبة إليه سواء، ولا إنّه لا داخل العالم ولا خارجه، ولا متصل ولا منفصل، ولا إنّه لا تجوز الإشارة الحسيّة إليه بالأصابع ونحوها.<sup>(1)</sup>

الاتّكاء على أخبار الآحاد في تكوين العقائد

إنَّ جذور فكرة التجسيم والتشبيه التي استولت على فكر ابن تيمية ومقلّديه في العصر الحاضر، ترجع إلى اعتمادهم - في الأصول والفروع -علىٰ أخبار الآحاد، وقد انعقد مؤتمر قبل سنين في المدينة المنوّرة وكان موضوعه: دراسة حجّية أخبار الآحاد في الأصول والفروع، وقد قُدّم إلى المؤتمر حوالي ثمانين مقالاً كلّها تؤيد حجّية خبر الآحاد في الأصول، ولم يدرْ في خلَد واحد منهم، أنّ المقصود الأسنىٰ في العقائد هو تحصيل اليقين، ومن المعلوم أنّ أخبار الآحاد لا توجب علماً ولا يقيناً، نعم هي حجّة في باب الفروع لأنّ المقصود فيها هو تطبيق العمل على مضمون الخبر، سواء أفاد يقيناً أو ظناً أولا هذا ولا ذاك، وهو أمر ممكن.

١ . مجموع الفتاوى (كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية): ٥ / ١٥، تحقيق عبدالرحمن العاصي النجدي، طبعة مكتبة ابن تيمية.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

تفسيل المراجعة المراجع المراجعة الم

إنَّ أخبار الآحاد التي يعتمد عليها هؤلاء في الأصول والمعارف أكثرها مدسوس وموضوع من قبل مستسلمة أهل الكتاب أو الوضّاعين والكذّابين الذين كانوا يتاجرون بوضع الأحاديث، وقد تلقّفها عنهم السذّج من المحدِّثين، وتصوّروها حقائق راهنة، وحيكت لها الأسانيد بشكل لا يظهر معه تدخل الأحبار والرهبان في وضع هذه الأحاديث، ثمّ دوّنها أصحاب الصحاح والسنن ثقةً منهم برجالها، وقد جمعها ابن خزيمة وابن مندة في كتابيهما.

هؤلاء المجسّمة الذين يصوّرون الله تعالى أنّه في السماء ينظر إلى ما دونه من الخلائق، يستدلّون بما رواه مسلم من حديث الجارية، التي سألها رسول الله: أين الله؟ قالت: في السماء، قال: من أنا؟ قالت: أنت رسول الله... قالﷺ [لسيدها]: «اعتقها فإنّها مؤمنة».<sup>(١)</sup>

إنَّ الاحتجاج بهذه الرواية مشكل من جهتين:

الأولى: أنّ السيرة المستمرة لرسول الله تشكل في دعوته الناس للإسلام، هي أن ينطقوا بالشهادتين ويقرّوا بأن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله، ولم يرد عنه تشكل أنّه سأل أحداً \_غير هذه الجارية \_عن الله ومكانه وصفاته، فلماذا خُصّت هذه الجارية التي كانت بعيدة عن الإسلام، بهذا السؤال المشكل؟!

الثانية: أنّ هذه الرواية رويت بشكل آخر أيضاً، فهذا هو مالك يرويها في «الموطّاً» بالشكل التالي: أنّ رسول الله قال لها: أتشـهدين أن لا إله إلّا الله؟

صحيح مسلم: ١/١٧؛ سنن أبي داود: ١١/١١، الحديث ٩٣٠.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (1) ابن تيمية فكراً ومنهجاً

فقالت: نعم، قال: أتشهدين أنّي رسول الله؟ قالت: نعم. (١)

ورواها أحمد بالنحو التالي: قال: جاء رجل من الأنصار بأمة سوداء، فقال: يا رسول الله: أنَّ عليّ رقبة مؤمنة، فإن كنت ترى هذه مؤمنة فاعتقها، فقال لها رسول الله: أتشهدين أن لا إله إلاّ الله؟ قالت: نعم، قال: أتشهدين أنّي رسول الله؟ قالت: نعم، قال: تؤمنين بالبعث بعد الموت؟ قالت: نعم، قال: اعتقها.<sup>(۲)</sup>

وللعلّامة كمال الدين أحمد البياضي الحنفي كلام حول هذه الرواية نذكر عصارته: وأنّه مأوّل لمخالفته القواطع العقليات والنقليات، إذ لا يُتجاوز عن الظاهر إلّا لضرورة، فإنّ حجج الله تعالى تتعاضد ولا تتضاد... إلى أن قال: إنّها كانت أعجمية لا تقدر أن تفصح عمّا في ضميرها من اعتقاد التوحيد بالعبارة فتعرف بالإشارة أنّ معبودها إله السماء، فإنّهم كانوا يسمّون الله إله السماء، كما دلّ السؤال والاكتفاء بتلك الإشارة.<sup>(٣)</sup>

وبهذا يسقط الاستدلال بظاهر حديث الجارية على كونه سبحانه فـي السماء.

والعجب أنَّ ابن تيمية كلَّما يذكر شيئاً ممّا يدلَّ على التجسيم والتشبيه والحركة والنزول ينسبه إلى السلف قاطبة، وكأنَّ السلف عنده يتلخّص في مبتدعة السلفيين، وأمّا الآخرون فكأنّهم ليسوا من الأُمّة ولا من سلفهم، حتى

- ١ . الموطأ:١٤٥/١) كتاب العتاقة والولاء، باب ما يجوز من العتق.
  - ۲. مسند أحمد:۲/۳.۷
  - ٣. إشارات المرام من عبارات الإمام: ١٩٩\_.٢٠٠



أنّه يرمي المفكّرين من المسلمين ـ كإمام الحرمين والغـزّالي ـ فـي كـتابيه: منهاج السنّة والموافقة، بأنّهما أشدّ كفراً من اليهود والنصارى! فلو كان هؤلاء المفكّرون أشدّ كفراً من أهل الكتاب فعلى الإسلام السلام!!

بقي الكلام فيما يستند إليه المجسّمة، وهو أنّ كـل إنسـان يـتوجّه إلى السماء حين الدعاء ويرفع إليها يديه، وكأنّ الإنسان بالفطرة قائل بأنّ الله في السماء.

ولكن الإجابة عن ذلك واضحة.

أمّا أوّلاً: فبما أنّ الخيرات والبركات تنزل من السماء كما في قوله: ﴿وَفِي السَّماءِ رِزْقُكُمْ وَما تُوعَدُونَ﴾<sup>(١)</sup>، فلأجل ذلك يتوجّه إلى السماء وترفع الأيدي إليها.

وثانياً: أنَّ الإنسان بهذا العمل يجسّد علو مقامه سبحانه ورفعته.

ابن تيمية وجلوسه سبحانه على العرش

لا شكّ في أنّ الجلوس والقعود من صفات الإنسان أو غيره أيضاً، من غير فرق بين أن يكون الجلوس تربّعاً، أو على الركبتين، وهذا كالتحيّز، من صفات المادّة والمادّي، والموجود المنزّه عنهما لا يوصف بالجلوس.

ولكنّ ابن تيمية ينسب جلوس الله إلى أهل السنّة حيث قال في تفسير قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾<sup>(٢)</sup>: الاستواء من الله على عرشه المجيد على الحقيقة، لا على المجاز.<sup>(٣)</sup>

١ . الذاريات:٢٢.

٣. مجموع الفتاوي: ٥١٩/٥.

۲ . طه: 0.

his file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

وقال في كتابه «بيان تلبيس الجهمية»: إنَّ العرش في اللغة السرير بالنسبة إلى ما فوقه، وكالسقف إلى ما تحته، فإذا كان القرآن قد جعل لله عرشاً، وليس هو بالنسبة إليه كالسقف، عُلم أنَّه بالنسبة إليه كالسرير بالنسبة إلى غيره، وذلك يقتضي أنّه فوق العرش.<sup>(1)</sup>

ولست أدري أيّ معنىً يبقىٰ لهذه الآية: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَـيْءٌ﴾ إذا كـان سبحانه يوصف بالجلوس على العرش وبالصعود والنزول؟ وهل يغدو، جلّ شأنه، بعد تلك الأوصاف، إلّا ذا أمثال كثيرة وعديدة؟

يُذكر أنَّ ابن قيّم الجوزيّة جمع آراء أُستاذه ابن تيمية في قصيدته النونية، فجاءت مشحونة بالتجسيم، كالقول بأنَّ الله فوق سماواته، على عرشه، وأنَّه ينزل ويهبط ويصعد.

وإليك بعض أبيات قصيدته هذه التي أخذ يستهزئ فيها بعقيدة التنزيه: فأسرر قول معطّل ومكذّب فسي قالب التنزيه للرحمن إذ قال ليس بداخل فينا ولا هو خارج عن جملة الأكوان بال قال ليس ببائن عنها ولا فسيها ولا هو عينها ببيان كلا ولا فوق السماوات العُلى والعرش من رب ولا رحمان بال حظه من ربه حظ الثرى مسنه وحط قواعد البنيان لو كان فوق العرش كان كهذه أجسام سبحان العظيم الشان<sup>(۲)</sup>

۱ . بيان تلبيس الجهمية: ٥٧٦/١.
 ۲ . السيف الصقيل في الردّ على ابن زفيا ،: ٣٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com

تونينا المراجع المحالي The prince Ghazi trust For QURANIC THOUGHT ابن تيمية وجلوسه سبحانه على العرش

وأنت تلاحظ كيف يستهزئ ابن القيّم بعقائد المسلمين في هذه الأبيات. هذا، وقد فسّر المجسّمة (المقام المحمود) في قوله: ﴿عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُوداً»<sup>(١)</sup> بإقعاد النبي ﷺ على العرش إلى جانب ربّه تبارك وتعالى!!

وتأكيداً لهذا المعنى، نسب ابن القيّم لأبي الحسن الدارقطني الأبـيات التالية:

حديث الشفاعة عن أحمد إلى أحمد المصطفىٰ نسنده وجاء حديث باقعاده على العرش أيضاً فلا نجحده أمرّوا الحديث على وجهه ولا تدخلوا فيه ما يفسده ولا تنكروا أنّه قاعد ولا تنكروا أنّه يقعده<sup>(٢)</sup>

۱ الإسراء: ۷۹.
 ۲ الحظ : بدائع الفوائد لابن القيّم: ۳۹/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com



٤

نظرة إلى تكلّمه سبحانه

في منهج ابن تيمية (١)

يعد وصف التكلم لله سبحانه من الصفات الخبريّة، حيث أخبر عنه سبحانه في الذكر الحكيم بقوله: ﴿وكلّم الله مُوسَى تَكْلِيماً ﴾<sup>(٢)</sup>، وقوله: ﴿وَمَا كانَ لِبَشَر أَنْ يُكَلِّمُهُ الله إلّا وَحْياً أَوْ مِنْ وَراءِ حِجابِ أَوْ يُـرْسِلَ رَسُـولاً فَيُوحيَ بِإِذْنِهِ ما يَشاءُ إنَّهُ عَليٍّ حَكيمٌ ﴾.<sup>(٣)</sup> ولولا ذلك لَما صحّ لنا وصفه بهذا الوصف، لأنّ أسماءه وصفاته تعالى توقيفية.

ومن هنا اتفق المسلمون على كونه سبحانه متكلّماً، واتفقوا أيضاً على تنزيهه عن كونه متكلّماً بحرف وصوت، قائمين بذاته (كتكلّم الإنسان بهما)، بَيْدَ أنّهم اختلفوا في كيفية تكلّمه سبحانه. ولكي نتعرّف على حقيقة الكلام عند هؤلاء المختلفين، نأتي بنظرياتهم في هذا المجال.

۱ هذا الفرع من متممات القول بالتشبيه عند ابن تيمية.
 ۲ . النساء: ١٦٤.
 ۳ . الشورى: ٥١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



نظرية المعتزلة

ذهبت المعتزلة إلى أنَّ كلامه تعالى أصوات وحروف ليست قائمة بذاته تعالى، بل يخلقها في غيره، وتكلّمه في الحقيقة من صفات الفـعل لا مـن صفات الذات نظير كونه رازقاً ومنعماً.

قــال القـاضي عـبد الجـبار: حـقيقة الكـلام هـي الحـروف المـنظومة والأصوات المقطّعة، وهذا كما يكون سبحانه منعماً بنعمة توجد فـي غـيره ورازقاً برزق يوجد في غيره، وهكذا يكون متكلّماً بإيجاد الكلام في غيره، وليس من شرط الفاعل أن يحلّ عليه الفعل.<sup>(1)</sup>

هذه النظرية وإن كانت صحيحة لكنّها إنّما تتمّ إذا كان المخاطب شخصاً خاصًاً كتكليمه موسى أو تكليمه أحداً من الأنبياء بالطرق الثلاث، حيث قال: ١. ﴿إِلّا وَحْياً﴾.

> ۲. ﴿أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ﴾. ٣. ﴿أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً ﴾.

وأمّا إذا كان المخاطب عموم الناس من الأوّليـن والآخـرين، فـلابدٌ أن يفسّر بوجه آخر، وهو أنّ كلامه هو الفعل المنبئ عن جماله، المُظهر لكماله، كما سيوافيك.

١. شرح الأصول الخمسة للقاضى عبد الجبار: ٥٢٨؛ وشرح المواقف للسيد الشريف:٤٩٥.

تونينا لاري في الكراني THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

## نظرية الأشاعرة

لقد اختار الأشاعرة مذهباً خاصًا في هذا الأمر، حاولوا فيه التوفيق بين ما ذهبوا إليه من أنّ التكلّم من صفاته تعالى الذاتية (كالعلم والقدرة)، وبين اعترافهم باستحالة قيام الأصوات والحروف بذاته سبحانه، ويتلخّص هذا المذهب في أنّ كلام الله حقيقةً، هو الكلام النفسي القائم بذاته تعالى، وأنّه غير العلم والإرادة. قال الشهرستاني: وصار أبو الحسن الأشعري إلى أنّ الكلام معنى قائم بالنفس الإنسانية، وبذات المتكلّم، وليس بحروف ولا أصوات، وإنّما هو القول الذي يجده القائل في نفسه ويجيله في خلده، وفي تسمية الحروف التي في اللسان كلاماً حقيقياً تردّد، أهو على طريق الحقيقة أم على سبيل المجاز؟ وإن كان على طريق الحقيقة فإطلاق اسم الكلام عليه وعلى النطق النفسي بالاشتراك اللفظي.<sup>(1)</sup>

ترى أنَّ الأشعري يرى أنَّ واقع الكلام ليس قائماً بالحروف والأصوات وأنَّ حقيقته هي المعاني التي يردّدها الإنسان في نفسه ويجيلها في خـلده، وبهذا المعنى فسّر كلامه سبحانه وأسماه بالكلام النفسي.

ولسنا في صدد نقد عقيدة الأشعري في المقام، ولكن نشير هنا إلى نكتة وهي أنّ ما ذكره من قيام المعاني والمفاهيم بذاته ـ على فـرض تسليمه ـ يوجب رجوع وصف التكلّم إلى العلم، إذ ليس للعلم الحصولي حقيقة وراء قيام المفاهيم المتصوّرة بالذات، فلا يكون وصفاً لغير ذلك.

دنهاية الإقدام في علم الكلام، للشهرستاني: ٣٢٠، طبعة أكسفورد، ١٩٣٤ م.



على أنّ قيام المفاهيم المجرّدة بذاته سبحانه لا يخلو عن إشكال واضح مبيّن في محلّه.

وإنّما ذكرنا المذهبين (المعتزلة والأشاعرة) لأجل الإشارة إلى أنَّ المسلمين قاطبة \_وإن اختلفوا في حقيقة التكلّم \_متّفقون على تنزيهه سبحانه عن قيام الحروف والأصوات بذاته. أمّا المعتزلة فذهبوا إلى إيجاده سبحانه الحروف والأصوات في الشجر وغيره، وأمّا الأشاعرة فلم يعيروا لهما قيمة، وإنّما ركّزوا على الكلام النفسي الباطني القائم بالذات.

#### نظرية الإمامية

إنَّ مشاهير الإمامية قسَّموا كلامه سبحانه وتعالىٰ إلى قسمين:

وأمّا إذا كان المخاطب عامّة الناس في عامة الأجيال والأعـصار فـيفسّر

۱. القصص: ۳۰.

۸ ...... ابن تيمية فكراً ومنهجاً FOR QURANIC THOUGHT اور تيمية فكراً ومنهجاً

كلامه بصورة أخرى يسمعه كلّ الناس سماعاً عقلياً، وسماعاً يـضفي عـلى الإنسان التعرّف على كمال الله سبحانه، وهذا ما سنشرحه تالياً.

لاشك أنَّ الكلام في أنظار عامّة الناس هو الحروف والأصوات الصادرة من المتكلّم، القائمة به، وهو يحصل من تموّج الهواء واهـتزازه بـحيث إذا زالت الأمواج زال الكلام معه، ولكنّ الإنسان يتوسّع في إطلاقه، فيطلقه على كلّ فعل من أفعال المتكلّم إذا أفاد نفس الأثر الذي كان يفيده الكلام اللفظي.

فالكلام وإن وضع يوم وضع للأصوات والحروف المتتابعة الكاشفة عمّا يقوم في ضمير المتكلّم من المعاني، إلّا أنّه لو وجد هناك شيء يفيد ما تفيده الأصوات والحروف المتتابعة بنحو أعلى وأتمّ، لصحّت تسميته كلاماً أو كلمة، وهذا الشيء الذي يمكن أن يقوم مقام الكلام اللفظي هو فعل الفاعل الذي يليق أن يسمّى بالكلام الفعلي، ففعل كلّ فاعل يكشف عن مدى ما يكتنفه الفاعل من العلم والقدرة والعظمة والكمال، غير أنّ دلالة الألفاظ على السرائر والضمائر وضعية، ودلالة الأفعال والآثار على ما عليه الفاعل من العظمة، تكوينية.

ويمكن أن يستدلّ على هذا القسم من الكلام ببعض الآيات؛ يقول سبحانه: ﴿يا أَهْلَ الكِتابِ لا تَغْلُوا في دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلى اللهِ إلّا الحَقَّ إنّما الْمَسيحُ عِيسى ابنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقاها إلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُهُ.<sup>(١)</sup> ترى أنّه سبحانه يصف المسيح بكونه كلمته، لأنّ تولده بلا لقاح يعرب عن قدرة خالقه، وهكذا كلّ ما في الكون من الذرة إلى المجرّة،

۱ . النساء: ۱۷۱.



فالجميع كلامه ولسانه في مقام الفعل يتكلّم بلسان الحال، ويدلّ على عظمة الخالق وسعة علمه وإحاطة قدرته بكلّ شيء.

يقول الإمام عليﷺ: «يقول لما أراد كونه: كن، فيكون، لا بصوت يقرع، ولا بنداء يسمع. إنّما كلامه سبحانه فعل منه، أنشأه ومثّله، لم يكن من قبل ذلك كائناً، ولو كان قديماً لكان إلهاً ثانياً».<sup>(1)</sup>

> وقد نسب إليه هذان البيتان: أ-

أتــزعم أنّك جِــرم صـغير وفـيك انـطوى العـالم الأكـبرُ وأنت الكــتاب المـبين الذي بأحــرفه يــظهر المـضمرُ فكلّ ما في صحيفة الكون من الموجودات الإمكانية كلماته، وتخبر عمّا في المبدأ من كمال وجمال وعلم وقدرة.

## نظرية ابن تيمية

هذه نظرة سريعة إلى آراء المسلمين في تفسير معنى كونه سبحانه متكلّماً، وقد عرفت اتّفاقهم على تنزيهه عن وصفه بـالتكلّم، بـمعنى قـيام الحروف والأصوات بذاته، وحان وقت البحث عن عقيدة ابن تيمية وسلفه. وحاصل كلامه: أنّه سبحانه لم يزل متكلّماً وأنّ نوع التكلّم قديم، ولكن

مصاديقه حادثة، نظير ما يقول الحكماء في العالم في بعض الأنواع بأنَّ النوع قديم والمصاديق غير قديمة. وعلى كلّ تقدير فالحروف والأصوات قائمة بذاته ولا تفارق العلم والإرادة والكراهة، فالجميع من صفات الذات، وإليك نصوص كلامه من كتبه:

. نهج البلاغة: الخطبة ١٨٦.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (ومنهجاً من ابن تيمية فكراً ومنهجاً .....

١. قال في «منهاج السنّة»: وسابعها: قول من يقول: إنّه لم يزل متكلّماً إذا شاء بكلام يوا متكلّماً إذا شاء بكلام يقوم به وهو متكلّم بصوت يُسمع، وإنّ نوع الكلام قديم وإن لم يجعل نفس الصوت المعيّن قديماً. وهذا هو المأثور عن أئمة الحديث والسنّة، وبالجملة أهل الحديث. <sup>(١)</sup>

٢. وقال في «الموافقة»: وإذا قال السلف والأئمة إنّ الله لم يزل متكلّماً إذا شاء، فقد أثبتوا أنّه لم يتجدّد له كونه متكلّماً، بل نفس تكلّمه بمشيئته قديم، وإن كان يتكلّم شيئاً بعد شيء، فتعاقب الكلام لا يقتضي حدوث نوعه، إلّا إذا وجب تناهي المقدورات والمرادات.<sup>(٢)</sup>

٣. وقال: فحينئذٍ فيكون الحق هو القول الآخر، وهو أنّه لم يزل متكلّماً بحروف متعاقبة لا مجتمعة.<sup>(٣)</sup>

وقال أيضاً: وقد يقول هؤلاء إنّه يتكلّم إذا شاء ويسكت إذا شاء، ولم يزل متكلّماً بمعنى أنّه يتكلّم إذا شاء ويسكت إذا شاء.<sup>(٤)</sup>

وقال أيضاً: وفي الصحيح إذا تكلّم الله بالوحي، سمع أهل السماوات كجرّ السلسلة على الصفوان، فقوله:«إذا تكلّم الله بالوحي سمع» يدلّ على أنّه يتكلّم به حين يسمعونه. وذلك ينفي كونه أزلياً، وأيضاً فما يكون كجرّ السلسلة على الصفا يكون شيئاً بعد شيء، والمسبوق بغيره لا يكون أزليّاً.<sup>(0)</sup>

- ١. منهاج السنّة: ٢٦٢/٢، وفي طبعة بولاق: ١ / ٢٢١.
   ٢. موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول:٢٧٨/٢، دارالكتب العلمية، بيروت ـ ١٤١٧ه.
   ٣. نفس المصدر: ١٢٧/٤.
- ٤ . مجموع الفتاوي:١٥٠/٦، تحقيق عبدالرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي النجدي، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الثانية.
  - ٥. مجموع الفتاوي:٢٣٤/٦.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT نظرية ابن تيمية في تكلّمه سبحانه..

وقال أيضاً: وجمهور المسلمين يقولون إنَّ القرآن العربي كلام الله وقد تكلَّم الله به بحرف وصوت، فقالوا: إنَّ الحروف والأصوات قديمة الأعيان، أو الحروف بلا أصوات، وأنَّ الباء والسين والميم مع تعاقبها في ذاتها فهي أزليَّة الأعيان لم تزل ولا تزال، كما بسطت الكلام علىٰ أقوال الناس في القرآن في موضع آخر.<sup>(1)</sup>

حصيلة كلامه عبارة عن الأُمور التالية:

١. إنَّ تكلّمه سبحانه من صفات ذاته كالعلم والقدرة، فيجب أن يكون قائماً بذاته لا قائماً بفعله وليس كالرزق والنعمة، حتى يقوم بفعله، فإذا أنعم يصير منعماً وإذا رزق يصير رازقاً، بل تكلّمه ككونه عالماً وقادراً.

۲. إذا كان تكلّمه قائماً بالذات وداخلاً فيها، يجب أن يكون قديماً كقدم علمه وقدرته ولا يكون حادثاً.

٣. وبما أنّ التكلّم سنخ وجوده التدرّج، وحقيقته قائمة به أيضاً، فلابدٌ أن يكون نوع التكلّم قديماً وأفراده حادثاً، نظير قول الحكماء من الأغارقة: إنّ النفس الإنساني قديم بالنوع وإن كانت مصاديقه حادثة.

٤. أنَّ ما ذكره هو، في نظره، عقيدة جمهور المسلمين، وكأنَّ المسلمين عنده هم جماعة أهل الحديث فقط.

يلاحظ على ما ذكره أوّلاً: بأنّه إذا كـان التكـلّم الذي واقـع وجـوده الحدوث والتجدّد، قائماً بالذات ونابعاً عنها، فلازم ذلك، حدوث الذات، لأنّ

۱. مجموع الفتاوى:٥٥٦/٥٥\_٥٥٧.

FOR QURĂNIC THOUGHT 🐻 🐻 🐻 ٨٢ منهجاً

حدوث الجزء يلازم حدوث الكلّ، إلّا أن يرجع التكلّم إلى صفة الفعل، كما عليه العدلية من المعتزلة والشيعة.

وثانياً: أنّ القول بأنّ نوع التكلّم قديم، ومصاديقه حادثة، يستلزم قـدم الكلام، فيكون إلهاً ثانياً، كما في كلام الإمام أمير المؤمنين ﷺ المتقدّم، إلّا أن يكون التكلّم جزء الذات فيكون قديماً بقدمها.

وثالثاً: كيف ينسب مختاره إلى جمهور المسلمين، مع أنّ جمهور المسلمين هم الأشاعرة والماتريدية والإمامية والمعتزلة، والجميع يتبرأون من تلك النسبة. بل هم بُراء منها براءة يوسف ممّا اتُّهم به. وهذا هو الإمام الاسفرائيني شيخ الأشاعرة في عصره يقول: إنّا نعلم أنّ كلام الله تعالى ليس بحرف ولا صوت، لأنّ الحرف والصوت يتضمنان جواز التقدّم والتأخر، وذلك مستحيل على القادر سبحانه.<sup>(۱)</sup>

ورابعاً: لو كان تكلّمه سبحانه مع كلّ فـرد مـن المكـلّفين بـالحروف والأصوات، فلا يكون أسرع الحاسبين بل أبطأهم مع أنّه سبحانه يقول: ﴿ثُمَّ رُدُّوا إلى اللهِ مَوْلاهُمُ الْحَقِّ ألا لَهُ الحُكْم وَهُوَ أَسْرَعُ الحاسِبينَ».<sup>(٢)</sup>

وخامساً: أنَّ ما زعمه في كيفية تكلَّمه سبحانه يتّفق تـماماً مع ما ورد في التوراة في قصة آدم وحوّاء عند أكلهما من الشجرة، فقد جاء فيها ما هذا نصّه:

«ورأت المرأة أنَّ الشجرة طيبة للأكل ومتعة للعيون وأنَّ الشجرة شهية

١. التبصير في الدين: ١٦٧، تحقيق كمال يوسف الحوت، طبعة عالم الكتب، بيروت.
 ٢. الأنعام: ٦٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com

استدلال ابن تيمية على تكلَّمه سبحانه بحرف وصوت ومناقشته.....

للنظر فأخذت من شمرها وأكلت وأتت أيضاً زوجها الذي معها، فأكل فانفتحت أعينهما فعرفا أنّهما عريانان، فخاطا من ورق التين وصنعا لهما منه مآزر، فسمعا وقع خطى الرب الإله، وهو يتمشّى في الجنة عند نسيم النهار، فاختبأ الإنسان وامرأته من وجه الرب الإله فيما بين أشجار الجنّة، فنادى الرب الإله الإنسان وقال له: أين أنت؟ قال: إنّي سمعت وقع خطاك في الجنّة، فخفت لأني عريان فاختبأت. قال: فمن أعلمك أنّك عريان، هل أكلت من الشجرة التي أمرتك أن لا تأكل منها؟ فقال الإنسان: المرأة التي جعلتها معي هي أعطتني من الشجرة فأكلت...»<sup>(1)</sup>.

وبذلك تقف على قيمة كلام الشهرستاني في الملل والنحل حيث يقول:

«زادت المشبّهة في الأخبار أكاذيب وضعوها ونسبوها إلى النبي \_عليه الصلاة والسلام \_ وأكثرها مقتبس من اليهود، فإنّ التشبيه فيهم طباع حتى قالوا: اشتكت عيناه فعادته الملائكة، وبكى على طوفان نوح حتى رمدت عيناه... وزادوا على التشبيه قولهم في القرآن: إنّ الحروف والأصوات والرقوم المكتوبة قديمة أزلية، وقالوا: لا يعقل كلام ليس بحروف ولاكلم.<sup>(٢)</sup>

الاستدلال برواية جابر بن عبد الله

استدلّ ابن تيمية على أنّ تكلّمه سبحانه بحرف وصوت برواية جابر بن عبد الله التي أشار إليها البخاري [ في كتاب العلم، باب الخروج في طـلب

۱ التوراة: سفر التكوين، الفصل الثالث، الفقرات رقم ٦-١٣.

٢ . الملل والنحل للشهرستاني: ١ / ١٠٦ ، نشر دار المعرفة، بيروت.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهائية ،

FOR QURANCE THOUGHT ومنهجاً المعنية فكراً ومنهجاً المعنية فكراً ومنهجاً

العلم]، إشارة إجمالية وقال: «ورحل جابر بن عبد الله مسيرة شهر إلى عبد الله بن أُنيس في حديث واحد».<sup>(۱)</sup>

ثم نقل هذا الحديث في صحيحه، بهذه الصيغة: ويُذكَر عن جابر عن عبد الله بن أُنيس قال: سمعت النبي يقول: «يحشر الله العباد فيناديهم بصوت يسمعه مَن بَعُدَ كما يسمعه من قَرُبَ: أنا الملك، أنا الديَّان».<sup>(٢)</sup>

وأنت ترى أنَّ البخاري ينقله بتمريض، حيث يقول: (ويُذكَر عن جابر) الظاهر في عدم جزمه بالصحّة. نـعم نـقله فـي «الأدب المـفرد» بـلا لفـظ: (ويذكر)، قال:

حدَّثنا موسى، قال: حدَّثنا همّام، عن القاسم بن عبد الواحد، عن ابن عقيل أنَّ جابر بن عبد الله حدَّثه أنَّه بلغه حديث عن رجل من أصحاب النبي فابتعت بعيراً فشددت إليه رحلي شهراً حتى قدمت الشام، فإذا عبد الله بن أُنيس، فبعثت إليه أنَّ جابراً بالباب فرجع الرسول فقال: جابر بن عبد الله؟ فقلت: نعم، فخرج فاعتنقني، قلت: حديث بلغني لم أسمعه، خشيت أن أموت أو تموت. قال: سمعت النبي يقول: يحشر الله العباد أو الناس عراة غُرلاً بُهماً، قلنا: ما بُهماً؟ قال: ليس معهم شيء، فيناديهم بصوت يسمعه من بَعُد(أحسبه قال: كما يسمعه من قَرُب): أنا الملك.<sup>(٣)</sup>

- ١ . صحيح البخاري: ١ / ٢٧ ، برقم ١٩، كتاب العلم، باب الخروج في طلب العلم. ٢ . صحيح البخاري:٤٦٩/٤، كتاب التوحيد(٩٨)، باب (٣٢) ـ قول الله تعالى: ﴿وَلاَ تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ
  - عِنْدَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ...﴾، ط. دارالكتب العلمية، ١٤١٩ه.
    - ٣. الأدب المفرد:٣٢٦، الباب ٤٤٢ باب المعانقة برقم ٩٧٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*



مناقشة حول حديث جابر، و حديث أخر مرويّ عن أبي سعيد الخدريّ

يلاحظ على الاستدلال:

أوَّلاً: أنَّ البخاري نقل الحديث في «الصحيح» بـصيغة التـمريض عـن جابر، وهذا يدلّ على عدم جزمه به، ولا شكّ في أنَّ ما يورده فـي «الأدب المفرد» لا يرقىٰ من حيث الصحّة إلى مستوىٰ ما يورده في «الصحيح».

ثانياً: أنَّ الحديث المذكور، قد وقع في سنده ابن عـقيل (عـبد الله بـن محمد بن عقيل بن أبي طالب)، وهو ممّن لا يُحتجّ بحديثه، كما تُرشد إلىٰ ذلك كلمات أصحاب الجرح والتعديل، ومنها:

عن يحيى بن معين. ابن عقيل لا يُحتجّ بحديثه. وعنه أيـضاً: ضـعيف الحديث.

وعن أحمد بن حنبل: ابن عقيل منكر الحديث.

وعن ابن المديني: لم يرو عنه مـالك بـن أنس، ولا يـحيى بـن سـعيد القطّان.

وقال يعقوب: صدوق، وفي حديثه ضعف شديد جدًاً. وقال أبو حاتم وغيره: ليّن الحديث. وقال ابن خزيمة: لا أحتجّ به لسوء حفظه. وعن البخاري: منكر الحديث.<sup>(١)</sup> ثالثاً: أنّ الحديث رواه أبو القاسم الطبراني بإسناده عن أبي الوليد الطيالسي، وحجّاج بن المنهال، وشيبان بن فرّوخ، جميعاً عـن هـمّام بـن

انظر: ميزان الاعتدال:٤٨٤/٢ برقم ٤٥٣٦؛ وتهذيب الكمال:٧٨/١٦؛ برقم ٣٥٤٣.

يحيى، عن القاسم بن عبد الواحد، عن ابن عقيل، عن جابر، عن عبد الله بن أُنيس، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «يحشر الله العباد... فينادي منادٍ بصوت يسمعه مَن بَعُد...».<sup>(۱)</sup>

ومع وجود هذا اللفظ (ينادي مناد بصوت) في رواية الطبرانـي، فـإنّ الاستناد إلى هذا الحديث في إثبات الصوت لله سبحانه (حـتى مـع غـضّ الطرف عن سنده) يصبح أمراً متعذّراً.

رابعاً: أمّا الاستدلال بالحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه، عن أبي سعيد الخدري، والذي جاء فيه: قال النبي: يقول الله يا آدم فيقول: لبيك وسعديك، فينادي بصوت: إنّ الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثاً إلى النار.<sup>(٢)</sup> قوله: «فينادي» يقرأ على وجهين: بصيغة المعلوم فيكون المنادي هو الله ويصير كالشاهد على مذهب ابن تيمية، وبصيغة المجهول: «فيُنادىٰ بصوت» فيكون نائب فاعله هو آدم، ومع هذا الاحتمال لا يمكن أن يستدلّ بمثل هذا الحديث على عقيدة يطلب فيها العلم.

خامساً: أنَّ البخاري أخرجه في صحيحه من طريقين آخرين، عن أبي سعيد الخدري في عن النبي باللفظ التالي: يقول الله تعالى: يـا آدم، فـيقول: لبيك وسعديك والخير في يديك، فيقول: أخرج بعث النار....<sup>(٣)</sup>

فقد ورد فيه: يقول الله تعالى، مكان «فينادى بصوت» فصار الحديث

- ۲۹۴٬۲۳۰ ۲۹۶٬۳۹۶٬ ۲۹۶۶٬ ترجمة القاسم بن عبد الواحد، برقم ٤٨٠١.
- ٢ . صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب قوله تعالى:﴿وَلا تَنْفَعُ الشَّفاعَةُ﴾، برقم ٧٤٨٣.
- ٣. صحيح البخاري، كتاب حديث الأنبياء، برقم٣٣٤٨، وكتاب الرقاق، باب قوله تعالى:﴿إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ﴾، برقم٦٥٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

استدلال ابن تيمية على تكلّمه سبحانه بحرف وصوت ومناقشته

مردداً بين التعبيرين، ولا دلالة في التعبير الثاني على مرامه، إذ هو نظير قوله سبحانه: ﴿قالَ اللهُ هذا يَوْمَ يَنْفَعُ الصّادِقِينَ صِدْقُهُمْ﴾.<sup>(1)</sup> فتلخص ممّا ذكرنا أنّ الحديث لا يمكن الاحتجاج به من جهات: أوّلاً: أنّ البخاري ذكر، في صحيحه، حديث جابر عن عبد الله بن أنيس، بصيغة التمريض.

وثانياً: أنّ في سند حديث جابر، من لا يُحتج بحديثه، وهو ابن عقيل. وثالثاً: أنّ البخاري روى، في صحيحه، حديث أبي سعيد الخدري بلفظ: فينادي، الذي يُحتمل فيه وجهان: صيغة المعلوم وصيغة المجهول.

قال ابن حجر: «فيُنادى» مضبوطاً للأكثر بكسر الدال، وفي رواية أبي ذر بفتحها على البناء للمجهول، ولا محذور في رواية المعلوم، فإنّ قرينة قوله: «إنّ الله يأمرك» تدلّ على أنّ المنادي ملك يأمره الله بأن ينادي بذلك.<sup>(٢)</sup>

وأمًا شهاب الدين القسطلاني، فقال: (فيُنادَى) ـ بفتح الدال ـ مـصحّحاً عليها بالفرع وأصله.<sup>(٣)</sup>

ورابعاً: أنَّ البخاري روىٰ حديث أبي سعيد الخدري من طريقين آخرين، بـلفظ: يـقول الله تـعالى، دون لفـظ: يـنادي بـصوت. ومـع هـذا الاضطراب هل يصحّ لعالم أن يستدلّ بمثله على أصل من أُصول الدين؟

- ۱۱۹: المائدة: ۱۱۹.
- ٢ . فتح الباري:٤٦٠/١٣، كتاب التوحيد. وانظر: عمدة القاري، للعيني:١٥٤/٢٥، طبعة دار الفكر.
- ٣. إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري:٤٣١/١٠، طبعة دار إحياء التراث العربي. يُذكر أنّني رأيت أربع طبعات من صحيح البخاري، ضُبطت فيها لفظة (فيُنادَى) بصيغة المجهول.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

۹۰ معتقد المعتقد المعتقد

وخامساً: أنَّ معنىٰ قوله: فينادي بصوت (إذا صحّ ضبطها بصيغة المعلوم): أنَّه يوجِد النداء يوم القيامة ويسمعه من قرُب ومن بعُد، لا أنَّه يتكلَّم بذاته بالحروف والأصوات، ومثل هذا الاستعمال كثير، فلا فرق بين أن يقول: «نادىٰ» أو يقول: «قال»، فالجميع من صفات الفعل.

وسادساً: إذا دلّ العقل الحصيف، الذي عرفنا به الله سبحانه وتعالى، على امتناع قيام الحوادث بذاته، لا يعتدّ بخبر الواحد، وإن بلغ من الصحّة ما بلغ، إذا كان على خلاف ما يحكم به العقل الحصيف، الذي هو من حجج الله سبحانه.

وللشيخ محمد زاهد الكوثري في نقد هذا، كلام نذكره بنصه:

قال: وقد أفاض الحافظ أبو الحسن المقدسي شيخ المنذري في رسالة خاصّة في تبيين بطلان الروايات في ذلك زيادة على ما يوجبه الدليل العقلي القاضي بتنزيه الله عن حلول الحوادث فيه سبحانه، وإن أجاز ذلك الشيخ الحرّاني (ابن تيمية) تبعاً لابن ملكا اليهودي الفيلسوف المتمسلم، حتى اجترأ على أن يزعم أنّ اللفظ حادث شخصاً قديم نوعاً يعني أنّ اللفظ صادر منه تعالى بالحرف والصوت فيكون حادثاً حتماً، لكن ما من لفظ إلا وقبله لفظ صادر منه إلى ما لا أوّل له فيكون حادثاً حتماً، لكن ما من لفظ إلا وقبله لفظ المسكين بطلان القول بحلول الحوادث في الله جلّ شأنه، وأنّ القول بحوادث لا أوّل لها هذيان، لأنّ الحركة انتقال من حالة إلى حالة فهي تقتضي بحسب ماهيتها كونها مسبوقة بالغير، والأزل ينافي كونه مسبوقاً بالغير،

مقالات الكوثري: ١٢٤، طبعة عام ١٤١٤ه، المكتبة الأزهرية للتراث.



### استدلال بحديث أخر

روى البخاري قال: وقال مسروق عن ابن مسعود: إذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السماوات شيئاً.<sup>(۱)</sup>

ونقله أبو داود بلفظ آخر وقال: إذا تكلَّم الله بالوحي سمع أهل السماء للسماء صَلْصَلة كجرّ السلسلة على الصفا.<sup>(٢)</sup>

وقد زعم المستدل أنّ الصوت لله سبحانه، ولكن ظاهر الحديث الذي نقله أبو داود أنّ الصوت للسماء حيث إنّ المسموع لأهل السماء هو قوله: «للسماء صلصلة».

أضف إلى ذلك: أنَّ الاستدلال بحديث أعرض عن ذيله البخاري في صحيحه وتفرّد بنقله أبو داود، أمر مرفوض جدّاً، فإنَّ معرفة العقائد لا تخضع لخبر واحد.

إنَّ الله تعالى مستغنٍ عن أن يستعين في كلامه بالحروف والأصوات وإلَّا يكون فقيراً كالإنسان، تعالى الله عـن ذلك عـلوَّاً كـبيراً. ولذلك اشـتهر بـين المحقِّقين أنَّ من وصف الله تعالى بمعنى من معاني البشر فقد كفر.

ومن المناسب أن نأتي هنا، بما ذكره الخطيب البغدادي، حيث قال: يُردّ الحديث الصحيح الإسناد لأمور:

أن يخالف القرآن، أو السنّة المتواترة، أو العقل، لأنّ الشرع لا يأتـي إلّا بمجوّزات العقول.<sup>(٣)</sup>

١. صحيح البخاري، باب قول الله تعالى: ﴿ولا تنفع الشفاعة عنده ﴾ برقم ٧٤٨٠.
 ٢. سنن أبي داود: ٢١/٢٤، برقم ٤٧٣٤ كتاب السنة، باب في القرآن، برقم ٤٧٣٤، طبعة دار الفكر \_
 ١٤١٠ .

٣. الفقيه والمتفقه: ١٣٢/١.

FOR QURANI CTHOUGHT المعتقة فكراً ومنهجاً المعتقة فكراً ومنهجاً

ومن المعلوم أنّ هذه الأحاديث على خلاف العقل الحصيف، ومن أوضح مصاديق تشبيه الخالق بالمخلوق، غير أنّ غلاة الحنابلة \_ و على رأسهم ابن تيمية \_ قد بالغوا في الأخذ بالروايات المنقولة عن مستسلمة اليهود والنصارى، وتأثّروا بأقوالهم المشبعة بفكرة التجسيم والتشبيه، الأمر الذي جرّهم إلى تلك المغبّة المذمومة، وإلّا فالموحّد الذي يعتمد على النصوص القرآنية أوّلاً، والنبوية ثانياً، وحكم العقل الحصيف ثالثاً، لا يحوم حول هذه الروايات، ولا يقيم لها وزناً.

ذاته سبحانه ليست محلّاً للحوادث

إنَّ نظرية ابن تيمية في تكلَّمه سبحانه، وقوله:إنَّ الصوت والحروف قائمان بذاته، تستلزم أنَّ ذاته تكون محلاً للحوادث، ولم يقل به أحد من أئمة السلف إلا الكرّامية، وقد استدلّ المحقّقون على امتناع كون ذاته محلاً للحوادث بوجوه نأتي بها إجمالاً:

١. أنَّ حدوث الحوادث في ذاته يدلَّ على انفعاله، والانفعال من شؤون الممكن لا الواجب، كما هو واضح.

٢. أنَّ المقتضي للحادث إن كان ذاته كان أزلياً وهو خلاف الفرض، وإن كان غيره، كان الواجب مفتقراً إلى الغير.

٣. إن كان الحادث صفة كمال استحال خلو الذات عنها، وإن كان صفة نقص استحال اتصاف الذات بها.<sup>(١)</sup>

١. كشف المراد: ٢٩٤.

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

ذاته سبحانه ليست محلًا للحوادث ..

وقد أوضح سيف الدين الآمدي الوجه الثالث في كتابه «غاية المرام» وقال ما هذا نصّه: فالرأي الحق والسبيل الصدق والأقرب إلى التحقيق أن يقال: لو جاز قيام الحوادث به لم يخل عند اتّصافه بها إمّا أن توجب له نقصاً، أو كمالاً، أو لا نقص ولاكمال.

لا جائز أن يقال بكونها غير موجبة للكمال ولا النقصان، فـإنّ وجـود الشيء بالنسبة إلى نفسه أشرف له من عدمه، إلى أن قال:

ولا جائز أن يقال: إنّها موجبة لكماله، وإلّا لوجب قدمها لضرورة أن لا يكون البارئ ناقصاً محتاجاً إلى ناحية كمال في حال عدمها.

فبقي أن يكون اتّصافه بها ممّا يوجب القول بنقصه بالنسبة إلى حاله قبل أن يتّصف بها، وبالنسبة إلى ما لم يتّصف بها من الموجودات، ومحال أن يكون الخالق مشروفاً أو ناقصاً بالنسبة إلى المخلوق، ولا من جهة ما.<sup>(١)</sup>

وقال الأسفرائيني: إنّ الحوادث لا يجوز حلولها في ذاته وصفاته؛ لأنّ ما كان محلّاً للحوادث لم يخل منها، وإذا لم يخل منها كان محدثاً مثلها؛ ولهذا قال الخليلﷺ: **﴿لا أُحِبُّ الآفِلِينَ﴾<sup>(٢)</sup> بيّن به أنّ من حلّ به من المعاني ما يغيّره من حال إلى حال كان محدثاً لا يصحّ أن يكون إلهاً.<sup>(٣)</sup>** 

وبذلك ظهر أنَّ ابن تيمية قد أحيا منهج الكرّامية لا منهج السلف الصالح ولا من تبعهم بإحسان، والله هو الهادي إلى سواء السبيل.

١. غاية المرام في علم الكلام: ١٩١-١٩٢.
 ٢. الأنعام:٧٦.
 ٣٦. التبصير في الدين:١٦٠-١٦١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



٥

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

### عقائد نابية وشاذة

إنّ ما تبّناه ابن تيمية من القول بتجسيم الله سبحانه وحركته ونزوله و تكلّمه بصوت، وإن كان غريباً بعيداً عن الكتاب والسنّة ودلائل العقل، إلّا أنّ للرجل عقائد أُخرى أغرب من ذلك، نذكر منها نماذج أربعة: ١. استقرار الله على العرش وإمكان استقراره على ظهر بعوضة.

- ۲. قعود النبي ﷺ مع ربّه على العرش.
  ۳. فناء النار والعذاب، عن أهل النار.
  - ٤. تحريم ذكر الله مفرداً.

أمّا فيما يخصّ النموذج الأوّل، فيقول ابن تيمية: ولو شاء لاستقرّ على ظهر بعوضة، فاستقلت به بقدرته ولطف ربوبيته، فكيف على عرش عظيم أكبر من السماوات والأرض، فكيف تنكر أيها النفّاج <sup>(1)</sup> أنّ عرشه يقلّه.<sup>(٢)</sup>

لقد اعتقد ابن تيمية أنَّ الله عزَّ وجل جسم وأنَّ له استقراراً وأنَّ مع عظمته وكبره يستطيع أن يستقر على ظهر بعوضة. أفيصح في عصرنا هـذا

النَّفَّاج: المتكبّر المفتخر بما ليس عنده.

۲ . بيان تلبيس الجهمية:۰۱/۱

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST

الذي غلب على أهله التعقّل أكثر من التعبّد، الدعوة إلى الاعتقاد بربٍ تستطيع أن تحمله بعوضة، وهو في نفس الوقت أكبر من العرش، وهذا العرش أكبر من السماوات والأرض؟!! تالله إن نشر مثل هذه الأفكار السخيفة في هـذه الأيام يورث ابتعاد الناس عن الدين، والعزوف عنه إلى التيارات العلمانية .

وأمّا الثاني: \_ أعني: قعود النبي إلى جانب ربّه على العرش \_ فقد قـال الحافظ أبو حيان الأندلسي في تفسيره:

وقرأت في كتاب لأحمد بن تيمية \_هذا الذي عاصرناه وهو بخطه سمّاه كتاب العرش \_:إنّ الله تعالى يجلس على الكرسي وقد أخلى منه مكاناً يقعد فيه معه رسول اللهﷺ <sup>(1)</sup>

يُشار إلى أنَّ النسخة المطبوعة من التفسير خالية من هذا الكلام<sup>(٢)</sup>، قال الشيخ محمد زاهد الكوثري في تعليقه على (السيف الصقيل): وقد أخبرني مصحِّح طبعه في مطبعة السعادة أنّه استفظعها جداً، فحذفها عند الطبع، لئلا يستغلها أعداء الدين، ورجاني أن أسجل ذلك هنا استدراكاً لما كان منه ونصيحة للمسلمين.<sup>(٣)</sup>

. تفسير النهر الماد: ٢٥٤/١، تفسير آية الكرسي.

عقائد نابية وشاذة

- ٢. وقد نقل هذه الفقرة تقي الدين أبو بكر الحصني الدمشقي (المتوفّى ٨٢٩ه) عن أبي حيّان
   النحوي الأندلسي في تفسيره المسمّى بالنهر الماد، في كتابه: «دفع شبه من شبّه وتمرّد»: ٤٧/١ـ
   ٨٦، نشر المكتبة الأزهرية للتراث، مصر.
- ٣. السيف الصقيل في رد ابن زفيل للسبكي: ٩٧، طبعة مكتبة زهران؛ دفع شبه التشبيه بأكف التنوي لابن الجوزي:١٢٣، تحقيق حسن السقاف، طبعة الأردن، ١٤١٢ه؛ كشف الظنون لحاجي خليفة:١٤٣٨/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية ،

وقد مرّ في الفصل الثالث ما نسبه ابن القيّم إلى أبي الحسن الدارقطني من الأبيات التي تضمنت هذه الأُسطورة.

وأمّا الثالث: \_ أعني: قوله بفناء النار \_فقد قال ما نصّه:

وفي المسند للطبراني ذكر فيه أنّه ينبت فيها الجرجير، وحينئذٍ فيحتج على فنائها بالكتاب والسنّة، وأقوال الصحابة، مع أنّ القـائلين بـبقائها ليس معهم كتاب ولا سنّة ولا أقوال الصحابة.<sup>(1)</sup>

وقد نسب القول بفناء النار إلى السلف أيضاً، ونقل هذا عن عمر وابن مسعود وأبي هريرة وأبي سعيد وغيرهم.

وفيما ادّعاه ردّ لصريح القرآن والسنّة، فقد قـال سـبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ لَـعَنَ الكافِرِينَ وَأَعَدَّ لَـهُمْ سَـعيراً\* خـالِدينَ فِـيها أَبِـداً لا يَـجِدُونَ وَلِـيّاً وَلا نَصيراً».<sup>(٢)</sup>

وقد ردِّ عليه الكثير من علماء الإسلام، منهم المناوي، حيث قال: إنَّ الجنّة أبدية لا تفنىٰ والنار مثلها، وزعم جهم بن صفوان أنَّهما فانيتان لأنَّهما حادثتان، ولم يتابعه أحد من الإسلاميين بل كفّروه به، وذهب بعضهم إلى إفناء النار دون الجنة، وأطال ابن القيّم كشيخه ابن تيمية في الانتصار له في عدة كراريس، وقد صار بذلك أقرب إلى الكفر منه إلى الإيمان لمخالفته نصّ القرآن، وختم بذلك كتابه الذي في وصف الجنان.<sup>(٣)</sup>

- الرد على من قال بفناء الجنة والنار:٦٧.
  - ٢ . الأحزاب: ٢٤ و ٦٥.
  - ٣. فيض القدير:٣٤١/٦.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT

عقائد نابية وشاذة

وقال الشيخ سلامة القضاعي العزامي الشافعي: وبينما تراه ـ يعني: ابـن تيمية ـ يسبّ جهماً والجهمية، إذا بك تراه يأخذ بقوله في أنّ النار تفنىٰ وأنّ أهلها ليسوا خالدين فيها أبداً.<sup>(١)</sup>

وقال أبو بكر الحصني الدمشقي(٧٥٢ـ ٨٢٩هـ): واعلم أنّه انتُقد عليه زعمه أنّ النار تفنىٰ، وأنّ الله تعالى يفنيها، وأنّه جعل لهـا أمـداً تـنتهي إليـه وتفنىٰ، ويزول عذابها. وهو مطالب أين قال الله عزّ وجل؟ وأين قال رسول الله تشتين وصحّ عنه؟<sup>(٢)</sup>

ويكفي في بطلان هذه العقيدة قوله سبحانه في أهل الجحيم: ﴿كُـلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْها مِنْ غَمٍّ أُعِيدُوا فِيها وَذُوقُوا عَذابَ الْحَريق﴾.<sup>(٣)</sup> وقال سبحانه: ﴿مَأْواهُمْ جَهَنَّمَ كُلَّما خَبَتْ زِدْناهُمْ سَعِيراً﴾.<sup>(٤)</sup> وقال: ﴿إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾.<sup>(٥)</sup>

وأمّا الرابع: \_ أعني: تحريم ذكر الله مفرداً \_فقد قال ابن تيمية: فأمّا الاسم المفرد [يعني لفظ الجلالة] فلا يكون كلاماً مفيداً عند أحد من أهل الأرض، بل ولا أهل السماء، وإن كان وحده كان معه غيره مضمراً، أو كان المقصود به تنبيهاً أو إشارة كما يقصد بالأصوات التي لم توضع لمعنى، لا أنّه يقصد به

- ١. فرقان القرآن بين صفات الخالق وصفات الأكوان:١٣٥.
- ٢. دفع الشبهة عن الرسول والرسالة :١١٦، طبعة ١٤١٨ه، القاهرة؛ دفع شبه من شبّه وتمرّد للحصني: ٥٨/١، طبعة المكتبة الأزهرية للتراث، في مصر، والعنوانان هما لكتاب واحد.
  - ٣. الحج:٢٢
  - ٤. الإسراء:٩٧
  - ٥ . الفرقان:٦٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

المعاني التي تقصد بالكلام، ولهذا عدّ الناس من البدع ما يفعله بعض النساك من ذكر اسم الله وحده بدون تأليف كلام.<sup>(1)</sup>

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ

أقول: كيف يحرّم ذلك وقد أمر به الذكر الحكيم، قال سبحانه:﴿قُلِ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ في خَوضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾.<sup>(٢)</sup>

روى مسلم وغيره عن أنس في أنَّ رسول الله تَكْنَ قال: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: الله، الله» وفي لفظ آخر، قال: «لا تقوم الساعة على أحد حتى يقول: الله، الله».<sup>(٣)</sup>

ومن العجيب أنّه في الوقت الذي يحرّم ذكر الله مفرداً، يصحّح ما روي عن ابن عمر أنّه قد خدرت رِجْله، فقال: يا محمد.

قال في كتابه «الكلم الطيّب» تحت عنوان فصل في الرجل إذا خدرت، قال: عن الهيثم بن حَنَش فقال: كنّا عند عبد الله بن عمر، فخدرت رِجْله، فقال له رجل: اذكر أحبّ الناس إليك، فقال: يا محمّد، فكأنّما نشط من عقال. <sup>(٤)</sup>

إنّ هذا الكلام يناقض ما عليه أتباعه اليوم ـ أعـني: الوهـابيين ـ حـيث يحرّمون التوسل بالنبي وإنّ من قال يا محمد فقد أشرك، ويستميتون في ردّ دلالة حديث رواه عثمان بن حنيف في التوسل بالنبيﷺ كما سيمرّ عليك

- الرد على المنطقيين:٣٥.
  - ۲. الأنعام:۹۱.

٩٨

- ٣. صحيح مسلم: كتاب الايمان، باب ذهاب الإيمان آخر الزمان؛ سنن الترمذي، كتاب الفتن، الباب ٣٥؛ المستدرك للحاكم: ٤٩٥/٤.
  - ٤. الكلم الطيّب: ٥٥، كما في كتاب المقالات السنيّة للشيخ عبد الله الهرري.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT عقائد نابية وشاذة

في فصل آخر. وعلى ذلك فقد افترق الوهابيون عن إمامهم، ولم يتابعوه. ثمّ إنّ بعض أنصار الوهابية ـ أعني: الشيخ الألباني ـ قال بأنّ إسناد قول ابن عمر، ضعيف، ولكنّه لا يـضرّنا إذ ليس البـحث فـي صحّة الحـديث وضعفه، بل الكلام في أنّ ابن تيمية شيخ الوهابية وإمام ابن عـبد الوهـاب أجازه، ولكن التلاميذ حرّموه.

أضف إلى ذلك: أنَّ الذكر الحكيم يجوّز دعاء النبيﷺ ولكن يمنع أن نجعل دعاءه كدعاء غيره، قال سبحانه: ﴿لا تَجْعَلُوا دُعاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضاً (<sup>١)</sup>، وكان دعاؤهم بلفظ محمد تارة، ويا محمد أُخرى.



.

10.543

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



الفصل الثاني:

# آراء ابن تيمية في حقوق رسول الله ﷺ

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ANIC THOUGHT

١. زيارة النبي ﷺ وموقف ابن تيمية منها
٢. ابن تيمية وشدّ الرحال إلى قبر النبي ﷺ
٣. ابن تيمية والدعاء عند قبر النبي ﷺ
٢. ابن تيمية ومسّ قبر النبي ﷺ وتقبيل منبره
٥. ابن تيمية والحطّ من مقام النبي وخصائصه ﷺ
٥. ابن تيمية والحطّ من مقام النبي وخصائصه ﷺ
٢. التوسّل بالنبي ﷺ حيّاً وميّتاً
٢. ابن تيمية وعدم تمييز النبي ﷺ أهل الحق عن أهل الباطل
٨. ابن تيمية وإيمان أبويّ النبي ﷺ
٩. ابن تيمية والحلام من عليه النبي المالية المالية
٢. التوسّل بالنبي ﷺ حيّاً وميّتاً
٩. ابن تيمية وعدم تمييز النبي ﷺ أهل الحق عن أهل الباطل
٩. ابن تيمية وإيمان أبويّ النبي ﷺ
٩. ابن تيمية والحلاة في غار حراء



This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



قد يتطرّق إلى سمع أحد أو يقرأ في كتاب ما، أنّ ابن تيمية صدر في خصوص أهل البيت الله عن موقف خاطئ، وفكر غير ثاقب، ونزعة ملؤها الحقد والضغينة، حالت بينه وبين رؤية الواقع، ولكنّه سرعان ما سيرجع عن قضائه هذا ويرى أنّ موقفه من النبي وآله سيّان، حيث تجرّأ ـكذلك ـعلى رسول الله تلات وأنكر فضله وحقوقه ولم يرعاها.

لا ريب في أنّه إذا كان بين أفراد الإنسان حقيقة مشتركة يدخلون بها في نوع واحد، وهي كون الجميع حيواناً ناطقاً أي مفكّراً، فإنّ ثَـمّة خـصوصية لكلّ فرد يمتاز بها عن سائر الأفراد، وهي بين جسمانية وروحانية.

وبما أنّا لم نلتق بابن تيمية عن كثب، فـلا يـمكننا تـبيين خـصوصياته الجسمانية وقسمات وجهه، ولكن يمكن لنا تبيين نزعاته التي بها يتميّز عن أقرانه وأمثاله، وعندئذٍ يطرح هذا السؤال: ما هي خصوصياته الروحية العامّة؟

إنّ دراسة كتاب «منهاج السنّة» بطوله و «مجموع الفتاوى» التي جـمعها بعض مقلّديه من هنا وهناك يعرضان لنا نزعاته عن كثب، وأنّه كان من طبقة لها المعالم التالية:

١. إنَّ الحقِّ ما يراه هو وحده، وأنَّ عامّة الناس ـ في موارد الخلاف ـ هم على الباطل، ويجب عليهم أن يقفوا أثره.

٢. إذا واجه حديثاً أو أثراً لا يوافق رأيه وهواه، وصفه، جازماً، بالكذب

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهانية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST العلماني المحمد ال المحمد ا

والبطلان والدسّ، دون أن يسوق شاهداً على كذب الحديث أو بطلان الأثر، أو يذكر مَن كذّبه.

٣. إذا كان رأيه في مسألة ما مخالفاً للرأي العام السائد في عصره، نسبه إلى السلف وادّعىٰ اتّفاقهم عليه، دون أن يذكر كلماتهم حتى يُـعلم مـدى الاتّفاق عليه.

هذه بعض نزعات الرجل، التي يعكسها الكتابان المذكوران، والتي دفعت بفقهاء عصره إلى التصدّي له، وإلى تبديعه، ووصفه بالشذوذ والعدول عن الصراط المستقيم ومباينة مذاهب أهل السنّة<sup>(١)</sup>، ولم يتخلّف عن ذلك حتى الذهبي، حيث بعث إليه برسالة خاصّة، وصمه بالعُجب بنفسه والاغترار بآرائه، وأظهر فيها عواره وشذوذه. ومن أراد الوقوف على كلمات العلماء في حقّه فليرجع إلى كتاب «السيف الصقيل».

ولمّا مات ابن تيمية ماتت معه أفكاره وآراؤه ولم يعتدَّ بها إلّا القليل كابن القيّم وابن كثير، واستمرّ الحال كذلك حتى قام محمد بن عبد الوهاب بإحياء مذهبه بحرفيته في منطقة فقيرة من العلم والفكر، وقام آل سعود بدعمه ماليًا وعسكرياً لما رأوا في اتّباعه ضماناً لبقائهم وسلطتهم. وهانحن نذكر في هذا الفصل شيئاً من تجرّؤ الرجل على رسول الله تشتَقَ وبخس حقوقه إلى حدّ لم يسبقه فيه سابق.

 ١. قال اليافعي في ترجمته لابن تيمية: وله مسائل غريبة أنكر عليه فيها، وحُبس بسببها، مباينة لمذهب أهل السنة، ومن أقبحها نهيه عن زيارة النبيّ عليه الصلاة والسلام. مراة الجنان: ٤ / ٢٧٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



١

## زيارة النبي ﷺ وموقف ابن تيمية منها

سأل سائل ابن تيمية عمّا يُروىٰ عن النبيﷺ: «مَن زار قبري وجبت له شفاعتي»، و «من زار البيت ولم يزرني فقد جفاني»، وهل زيارة النبي على وجه الاستحباب أو لا؟

فأجاب : أمّا قوله: «مَن زار قبري وجبت له شفاعتي» فهذا الحديث رواه الدارقطني \_ فيما قيل \_ بإسناد ضعيف، ولهذا ذكره غير واحد من الموضوعات، ولم يروه أحد من أهل الكتب المعتمد عليها من كتب الصحاح والسنن والمسانيد.

وأمّا الحديث الآخر قوله: «مَن حج البيت ولم يزرني فقد جفاني» فهذا لم يروه أحد من أهل العلم بالحديث، بل هو موضوع على رسول الله تشيير ومعناه مخالف للإجماع، فإنّ جفاء الرسول تشيير من الكبائر... إلخ.

وأمًا زيارته فليست واجبة بـاتَّفاق المسـلمين، بـل ليس فـيها أمـر فـي

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

الكتاب ولا في السنّة، وإنّما الأمر الموجود في الكتاب والسنّة بالصلاة عليه والتسليم. وأكثر ما اعتمده العلماء في الزيارة قوله في الحديث الذي رواه أبو داود: «ما من مسلم يسلّم عليّ، إلّا ردّ الله عليّ روحي حتى أردّ عليه السلام».<sup>(1)</sup>

> ثمّ إنّ ابن تيمية قسّم في موضع آخر زيارة القبور إلى قسمين: الشرعية، والبدعية.

أمّا الأولى مثل الصلاة على الجنازة والمقصود بها الدعاء للميّت، كما يقصد بذلك الصلاة على جنازته، كماكان النبي تشيّ يزور أهل البقيع ويزور شهداء أحد، ويعلّم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا: السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنّا إن شاء الله بكم لاحقون، يرحم الله المستقدمين منّا ومنكم والمستأخرين، نسأل الله لنا ولكم العافية. اللهم لا تحرمنا أجرهم ولا تفتنًا بعدهم، واغفر لنا ولهم».

وأمَّا الثانية وهي الزيارة البدعية ـ وهي زيارة أهل الشرك، مـن جـنس زيارة النصارى الذين يقصدون دعاء الميت والاستعانة به وطلب الحوائبج عنده، فيصلّون عند قبره ويدعون به \_فهذا ونحوه لم يفعله أحد من الصحابة، ولا أمر به رسول الله ولا استحبّه أحدٌ من سلف الأُمّة وأئمتها.<sup>(٢)</sup>

وأجاب عن سؤال آخر حول الزيارة، فقال: أمّا الاختلاف إلى القبر بعد الدفن، فليس بمستحب، وإنّما المستحب عند الدفن أن يقام على قبره،

مجموع الفتاوى: ١٩/٢٧، طبعة القاهرة، دارالوفاء، ط٢، ١٤٢١ه.

٢. مجموع الفتاوي: ١٨٣/٢٤.



ويدعى له بالتثبيت. كما روى أبو داود في سننه عن النبي تلايد: أنّه كان إذا دفن الرجل من أصحابه يقوم على قبره، ويقول: سلوا له التثبيت، فإنّه الآن يسأل. وهذا معنى قوله: ﴿وَلا تُصَلِّ عَلىٰ أَحَدٍ مِنْهُمْ ماتَ أَبَداً وَلا تَقُمْ عَلىٰ قَبْرِهِ﴾<sup>(1)</sup>، فإنّه لمّا نهى نبيّه تلاي عن الصلاة على المنافقين وعن القيام على قبورهم، كان دليل الخطاب أنّ المؤمن يُصلّىٰ عليه قبل الدفن، ويقام على قبره بعد الدفن.

فزيارة الميّت المقرونة بالدعاء، والاستغفار هي من هذا القيام المشروع. وحاصل كلامه: أنّ الزيارة الشرعية منحصرة بالتسليم على الميّت والدعاء له على أن يغفر الله له، فهذا المقدار من الزيارة مشروع.

وأمّا الزيارة البدعية فهي عبارة عن التسليم على الميّت والصلاة عـنده والدعاء عنده، وطلب الحوائج مـن الرزق والنـصر عـنده وبـه، فـهذا ليس مشروعاً باتفاق أئمة المسلمين، إذ هذا لم يفعله رسول الله ولا أمـر بـه ولا رغّب فيه ولا فعله أحد من الصحابة والتابعين وسائر أئمة المسلمين.<sup>(٢)</sup>

فنقول ونحن ندرس كلامه في مقامات:

الأوّل: سرد الروايات الواردة في زيارته

إنّ دراسة الأحاديث الواردة في زيارة النبيﷺ يميط الستر عن وجه الواقع، وهل أنّ الروايات الواردة صحيحة أو حسنة أو موضوعة؟

۱ . التوبة:۸٤

جامع المسائل، المجموعة الرابعة:١٦٢\_ ١٦٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والمراد من الحسنة عبارة عن الرواية التي في سندها ضعف، ولكن كثرت طرقها ورواتها، كما عليه أهل الحديث في تفسير الحسن.

## الحديث الأوّل

قد أخرج قوله: «من زار قبري وجبت له شفاعتي» عدّة من الحفاظ وأئمة الحديث يزيد عددهم على أربعين محدّثاً وحافظاً، وها نـحن نـذكر بعض من رواه من قدماء المحدّثين:

 ١. ابن أبي الدنيا، أبو بكر عبد الله بن محمد القرشي (المتوفّى ٢٨١ه).<sup>(1)</sup>
 ٢. محمد بن إسحاق، أبو بكر النيسابوري (المتوفّى ٣١١ه) الشهير بابن خزيمة (أخرجه في صحيحه).

٣. الحافظ أبو الحسن عليّ بن عمر الدارقطني (المتوفّى ٣٨٥ه).<sup>(٢)</sup>
 ٤. الحافظ أبو بكر البيهقي(المتوفّى ٥٨٤ه).<sup>(٣)</sup>
 ٥. القاضي عياض المالكي(المتوفّى ٤٤٥ه).<sup>(٤)</sup>
 ٦. الحافظ أبو القاسم عليّ بن عساكر(المتوفّى ٢٥٥ه).<sup>(٥)</sup>
 ٧. الحافظ ابن الجوزي(المتوفّى ٩٩٥ه) في مثير الغرام الساكن.
 إلى غيرهم من العلماء والمصنّفين الذين ذكر أسماءهم وأسماء كتبهم

- ٢٠ كما في الغدير:١٤٣/٥٠.
   ٢٠ سنن الدارقطني:٢٧٨/٢، برقم ١٩٤.
- ٣. السنن الكبرى:٢٤٥/٥.
   ٥. مختصر تاريخ دمشق:٢٠٦/٢ في باب من زار قبره تَشْتَنْهُ، وهذا الباب أسقطه المهذُّب من
  - الكتاب في طبعه، والله يعلم سرّ تحريفه هذا وما أضمرته سريرته.[عن الغدير] .

This file was downloaded from Quranic Thought.com



الاستدلال بالروايات الواردة في زيارته تَلَكَتُ ......

العلامة المحقق الأميني.<sup>(1)</sup> حتى أنَّ مؤلَّفي «الفقه على المذاهب الأربعة» ـ وهم سبعة مؤلِّفين \_رووا هذا الحديث في موسوعتهم.<sup>(٢)</sup> فهل يمكن رمي هؤلاء الحفّاظ وفيهم ابن أبي الدنيا والبيهقي

والدارقطني وابن خزيمة بأنّهم اعتمدوا على حديث موضوع مدسوس في أمر مهم؟

وأمًا سند الحديث فقد تكلّم فيه تقي الدين علي بن عبد الكافي السبكي الشافعي (المتوفّى ٧٥١ه) في «شفاء السقام» ونحن نذكر بعض ما قاله:

إنَّ الأحاديث التي جمعناها في الزيارة بضعة عشر حديثاً ممّا فيه لفظ الزيارة غير ما يستدلّ به لها من أحاديث أُخر، وتضافر الأحاديث يزيدها قوة، حتى أنَّ الحسن قد يرتقي بذلك إلى درجة الصحيح. ثم قال: وبهذا بل بأقلّ منه، يتبيّن افتراء مَن ادّعى أنَّ جميع الأحاديث الواردة في الزيارة، موضوعة.

فسبحان الله!! أما استحى من الله ومن رسوله في هذه المقالة التي لم يسبقه إليها عالم ولا جاهل؟ لا من أهل الحديث، ولا من غيرهم؟ ولا ذكر أحدٌ موسى بن هلال ولا غيره من رواة حديثه هذا بالوضع، ولا اتّهمه به فيما علمنا!

فكيف يستجيز مسلم أن يطلق على كلّ الأحاديث التي هو واحد منها: «أنّها موضوعة» و لم يُنقل ذلك عن عالم قبله، ولا ظهر على هذا الحـديث شيء من الأسباب المقتضية للمحدّثين للحكم بالوضع، ولا حُكم متنه ممّا

۱. الغدير:۱٤٣/٥\_١٤٧.

٢ . الفقه على المذاهب الأربعة: ٧١١/١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

يخالف الشريعة، فمن أي وجه يحكم بالوضع عليه لو كان ضعيفاً؟ فكيف وهو حسن أو صحيح؟<sup>(١)</sup> أقول: رجال السند \_كما أخرجه الدارقطني \_كلّهم ثقات لاكلام فيهم إلّا في رجلين. وإليك البيان:

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ

روى الدارقطني قال حدثنا القاضي المحاملي، ثـنا«عـبيد» بـن محمد الوراق، ثنا موسى بن هلال العبدي، عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر ، قال: قال رسول الله: من زار قبري وجبت له شفاعتي. ولا غـبار فـي السند ولو كان كلام، فإنّما هو في موردين:

عبيد الله بن محمد الورّاق.

٢. موسى بن هلال العبدي.

أمًا الأوّل فهو بصورة المصغّر «عبيد» ثّقة بلاكلام، وثقّه الخطيب<sup>(٢)</sup> وقد أقام السبكي شواهد كثيرة على أنّ النسخة المصحّحة هو «عبيد».

وأمّا لو كان بصورة المكبر فقد ورد فيه التعديل والجرح، لا بـاتهامه بالوضع والدس والحيل ونظائره، بل بسوء الضبط وإليك كلمات القوم: ١. قال أبو حاتم الرازي: رأيت أحمد بن حنبل يحسن الثناء عليه.

وقال يحيى بن معين: ليس به بأس يكتب حديثه، وقال: إنّه في نـافع: صالح، وقال ابن عديّ: لا بأس به صدوق، وقال ابن حبان: كان ممّن غلب عليه الصلاح حتى غُلب عن ضبط الأخـبار، وجـودة الحـفظ للآثـار، تـقع

۸۰\_۷۹ في زيارة خير الأنام تَشْرَقْنَاً: ۷۹-۸۰
 ۲۰\_۷۹ برقم ۵۷۸۹.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



الاستدلال بالروايات الواردة في زيارته تَلْكَنْ المستدلال بالروايات الواردة في زيارته تَلْكَنْ المال

المناكير في روايته، فلما فحش خطؤه استحق الترك. (١)

فلو كان فيه كلام فـإنّما هـو فـي حـفظه، وبـما أنّ الحـديث فـي غـاية الاختصار، فاحتمال خطئه فيه بعيد.

٢. موسى بن هلال، قـال ابـن عـدي: أرجـو أنّه لا بأس به<sup>(٢)</sup>. كيف؟ وهـو من مشايخ أحمد بن حنبل، والمشهور أنّ أحـمد، ومـالك، وشـعبة، ويحيى بن سعيد، وعبد الرحمن بن مهدي، والبخاري، ومسلم، لا يروون إلّا عن ثقة.

وبذلك ظهر أنَّ وصف الحديث بكونه موضوعاً في غاية الخروج عن قواعد الحديث، فإن الضعيف على قسمين: قسم يكون ضعفُ راويه ناشئاً من كونه متهماً بالكذب ونحوه، فاجتماع الأحاديث الضعيفة من هذا الجنس لا يزيدها قوة.

وقسم يكون ضعف راويه ناشئاً من ضعف الحفظ مع كونه مـن أهـل الصدق والديانة، فإذا رأينا ما رواه قد جاء من وجه آخر، عرفنا أنّه ممّا قـد حفظه ولم يختل فيه ضبطه، هكذا قاله ابن الصلاح وغيره.

فاجتماع الأحاديث الضعيفة من هذا النوع يزيدها قوة وقد يرقى ذلك إلى درجة الحسن أو الصحيح.<sup>(٣)</sup>

ثمّ إنّ لهذا الحديث صوراً أُخرى جمعها العلّامة السبكي في «شفاء

١. شفاء السقام: ٧٤\_٧٥.

٢. الكامل:٣٥١/٦، برقم ١٨٣٤، دار الفكر، الطبعة الثالثة، ١٤٠٩هـ.

٣. شفاء السقام:٧٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

السقام» فبلغت إلى خمسة عشر حديثاً ويحتمل أن يكون الجميع صوراً مختلفة لحديث واحد كما يحتمل أن تكون أحاديث متعدّدة.

R QUR'ÂNIC THOUGHT

ثمّ تابعه العلّامة المحقّق الأميني في كتاب «الغدير» فبلغ عدد الأحاديث إلى اثنين وعشرين حديثاً.

وقــد درس هــذان العـلَمان الأحـاديث المـذكورة سـنداً ودلالة، وردًا الإشكالات المتوجّهة إليها.

وبما أنّ المجال لا يتّسع لنقل الأحاديث مع أسانيدها وما حولها من الكلمات، فلنقتصر علىٰ نقل الحديث مع الإشارة إلى مصدر أو مصدرين مما وقفنا عليه أو ما ذكره المحقق السبكي أو العلّامة الأميني.

وهذه الروايات الكثيرة الواردة في غير واحد من كتب السنن والتاريخ، والتي عكف على نقلها جهابذة الحديث وأعلامه لا يمكن أن توصف بالكذب والدسّ، أو تُرمىٰ بسبب ضعف أحد الرواة في الحفظ والنقل، فهذه الكثرة تدل على أنّ مضمون الرواية متواتر معنى، وأنّ الرسول حتّ على زيارة قبره في غير موقف، وإليك الصور أو الأحاديث الأُخر.

الحديث الثاني

من زار قبري حلّت له شفاعتي<sup>(۱)</sup>

 ١. الظاهر أن هذا الحديث، هو نفس الحديث الأوّل، وفي الثاني: حلّت، وفي الأوّل: وجبت، وينتهي السند في كليهما إلى ابن عمر. ورواه باللفظ الثاني؛ الدارقطني في سننه: ٢٧٨/٢، والسيوطي في الدر المنثور:٢٣٧/١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



الحديث الثالث

مَن جاءني زائراً لا تحمله حاجة إلَّا زيارتي كان حقًّا عليّ أن أكون له شفيعاً يوم القيامة.<sup>(1)</sup>

الحديث الرابع

مَن حجّ فزار قبري بعد وفاتي كان كمن زارني في حياتي.<sup>(٢)</sup> الحديث الخامس

> مَن حجّ البيت فلم يزرني فقد جفاني.<sup>(۳)</sup> الحديث السادس

مَن زار قبري أو «مَن زارني» كنت شفيعاً له أو شهيداً.<sup>(٤)</sup> الحديث السابع

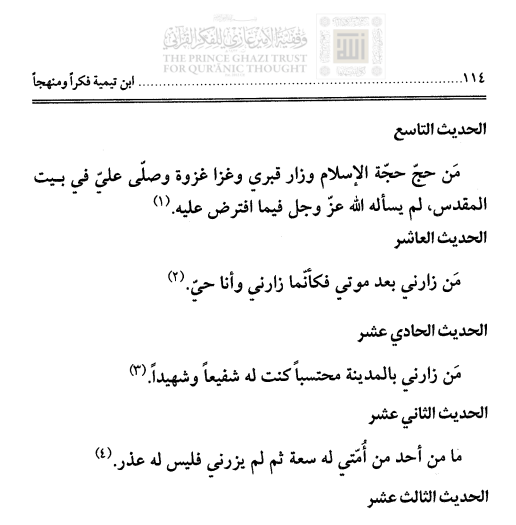
مَن زارني متعمّداً كان في جواري يوم القيامة.<sup>(٥)</sup>

الحديث الثامن

مَن زارني بعد موتي فكأنّما زارني في حياتي.<sup>(٦)</sup>

١. رواه الطبراني في معجمه الكبير:٢٩١/١٢، برقم ١٣١٤٩.
 ٢. رواه الدارقطني في سننه:٣٧٨/٣، برقم ١٩٣، كتاب الحج.
 ٣. رواه ابن عدي في الكامل:٢١٤/٢٤، برقم ١٩٥٦(النعمان بن شبل).
 ٤. رواه أبو داود الطيالسي في مسنده: ١٢/١.
 ٥. رواه أبو جعفر العقيلي في الضعفاء:٢١/٤، برقم ١٩٧٣.
 ٦. رواه الدارقطني في سننه: ١٩٣٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com



مَن زارني حتى ينتهي إلى قبري كنت له يوم القيامة شهيداً أو قـال: «شفيعاً».<sup>(٥)</sup>

- ١ . نقله السبكي عن الحافظ أبي الفتح الأزدي في الجزء الثاني من فوائده، ونقله عنه ابن حجر في لسان الميزان:٤/٢ في ترجمة الأزدي على ما في تعليقة محقّق كتاب: شفاء السقام.
- ٢. نقله السبكي عن أبي الفتوح سعد بن محمد بن إسماعيل اليعقوبي في جزء فيه فوائد، لاحظ: شفاء السقام:١٠٩.
  - ٢. أخرجه البيهةي في شعب الإيمان:٤٨٨/٣.
     ٢. أخرجه البيهةي في شعب الإيمان:٤٨٨/٣
- ٤. رواه الحافظ أبو عبد الله محمد بن محمود ابن النجار في كـتاب «الدرة الثـمينة فـي أخـبار المدينة» كما في شفاء السقام:١١٢.
  - ٥ . رواه الحافظ أبو جعفر العقيلي في كتاب الضعفاء:٤٥٧/٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*



الاستدلال بالروايات الواردة في زيارته كَلَيْفُكُمْ .....

الحديث الرابع عشر

من لم يزر قبري فقد جفاني.<sup>(۱)</sup>

الحديث الخامس عشر

مَن أتى المدينة زائراً لي وجبت له شفاعتي يوم القيامة.<sup>(٢)</sup> هذه خمس عشرة رواية أخرجها السبكي في «شفاء السقام»، ودرس أسانيدها على نحو لا يبقى لمريب ريب ولا لمشكّك شك. وقد تابعه المحقّق الأميني فأخرج صوراً أُخرى للرواية حتى تجاوزت العشرين حديثاً، نقتبس منها ما يلي:

الحديث السادس عشر

مَن حجّ إلى مكة شم قصدني في مسجدي كتبت له حجتان مبرورتان.<sup>(٣)</sup>

الحديث السابع عشر

مَن زارني متعمّداً كان في جواري يوم القيامة.<sup>(٤)</sup> الحديث الثامن عشر

مَن زارني بعد وفاتي وسلَّم عليِّ رددت عليه السلام .<sup>(٥)</sup>

١. رواه الحافظ أبو عبد الله ابن النجار في الدرة الثمينة: ٣٩٧، الباب١٦.
 ٢. وفاء الوفا للسمهودي: ١٣٤٨/٤.
 ٣. أخرجه الديلمي، ورواه السمهودي في وفاء الوفا: ١٣٤٧/٤.
 ٤. رواه الدارقطني في سننه: ٢٧٨/٢، الحديث ١٩٣.
 ٥. الفائق: الروض ٣٨٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

الحديث التاسع عشر

عن أمير المؤمنين ﷺ: «مَن زار قبر رسول الله كان في جواره».<sup>(۱)</sup>

إلى غير ذلك من الأحاديث التي رواها الأعلام من السنّة، وإذا أَضيف إليها ما رواه الشيعة عن أئمة أهل البيت ﷺ ، لظهر أنّ استحباب زيارة النبي الأعظم ﷺ ممّا حثّ عليه النبي وآله الأطهار، ولا يمكن رمي هؤلاء الأعلام ومن رووا عنهم من الرواة بالكذب والدسّ، أو سوء الحفظ والذكر.

ولعمر الحق، لو ورد معشار ما ورد في المقام، في موضوع من المواضيع التي يتبّناها ابن تيمية، لأقاموا الدنيا على صحّته وتضافره، ولم يقعدوها!!

المقام الثاني: الاستدلال بالكتاب على زيارة قبر رسول الله على الم

ثمَّ إنَّ الروايات المتقدِّمة وإن كانت كافية في إثبات زيارة قـبر رسـول الله تلتَظُ الله تلكُ ولكن يمكن الاستدلال قبلها بالآية الكريمة التي ستقرأها تالياً، وقد استدلّ بها لفيف من المحقّقين، أعني قوله سبحانه: ﴿وَلَـوْ أَنَّـهُمْ إِذْ ظَـلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَـوَجَدُوا اللهَ تَـوّابًا رَحِيماً».<sup>(۲)</sup>

إنَّ الآية في بدء النظر وإن كانت منصرفة إلى حياة النبي الدنيوية وانَّ على المؤمنين أن يطلبوا منه الاستغفار في حقّهم، لكنّه انصراف بدْوي، لأنّ الدليل قام على حياة النبي بعد رحيله من الدنيا، وأنّه يسمع كلامنا وسلامنا ويـردّ

۱. رواه ابن عساكر في مختصر تاريخ دمشق:٤٠٦/٢.
 ۲. النساء:٦٤.



جواب سلامنا. وعلى هذا فالآية غير محدودة بحياة النبي الدنيوية، ويشهد على ذلك فهم السلف الصالح للآية، فقد أخرج الحاكم عن عبد الله بن مسعود في قال: إنّ في سورة النساء لخمس آيات ما يسرّني أنّ لي بها الدنيا وما فيها \_و قد علمت أنّ العلماء إذا مروا بها يعرفونها \_ فإنّ اللهَ لا يَظْلِمُ مِثْقالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضاعِفْها وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْراً عَظيماً»،<sup>(1)</sup> وفإن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ ما تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّئاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخلاً تَرْيَماً هُ<sup>(٢)</sup>، وفإن الله لا يغفيرُ أنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ ما دُونَ ذلِكَ لِمَنْ يَشاءُه<sup>(٣)</sup>، إو إنّ الله لا يَغْفِرُ أنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ ما دُونَ ذلِكَ لِمَنْ يَشاءُه<sup>(٣)</sup>، إو إن الله لا يَغْفِرُ أنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ ما دُونَ ذلِكَ لِمَنْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفَرُوا الله وَاسْتَغْفَرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَعْفِرُ ما دُونَ ذلِكَ لِمَنْ نَفْسَهُ مُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا الله تَوَاباً رَحِيماً»<sup>(3)</sup>، إو إن أَنْ فَسْتَغْفَرُوا الله وَاسْتَغْفَرُ

قال عبد الله: ما يسرّني أنَّ لي بها الدنيا وما فيها.<sup>(٦)</sup>

ووجه الدلالة هو أنّه لوكانت هذه الآية محدّدة بحياة النبيﷺ فقط، لَما صحّ لابن مسعود أن يقول: ما يسرّني أن لي بها الدنيا وما فيها، لأنّ فيه إشارة إلى استمرارها بعد حياة النبيﷺ، لأنّه قال ذلك بعد رحلته ﷺ.

قال الشوكاني: احتجّ القائلون بأنّها مندوبة بقوله تـعالى:﴿وَلَـوْ أَنَّـهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جاءُوكَ فَـاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْـتَغْفَرَ لَـهُمُ الرَّسُـولُ»، ووجـه

- ۱ . النساء: ٤٠ . ۲۱ . النساء: ۳۱.
- ۳. النساء: ۱۱٦. ٤ . النساء: ٦٤.
  - ٥. النساء: ١١٠.
- ٦. مـجمع الزوائــد:١١/٧-١٢. أخـرجــه الحـاكـم في المستدرك:٣٣٤/٢، المعجم الكبير للطبراني:٢٢٠/٩؟؛ الدر المنثور:٤٩٨/٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT المعالية الم

الاستدلال بها أنه على حيّ في قبره بعد موته، كما في حديث (الأنبياء أحياء في قبورهم) وقد صحّحه البيهقي وألّف في ذلك جزءاً. قال الأُستاذ أبو منصور البغدادي: قال المتكلّمون المحقّقون من أصحابنا إنّ نبيّنا على حيّ بعد وفاته.

ويؤيد ذلك ما ثبت أنّ الشهداء أحياء يرزقون في قبورهم، والنبيﷺ منهم، وإذا ثبت أنّه حيّ في قبره كان المجيء إليه بعد الموت كالمجيء إليه قبله.<sup>(۱)</sup>

عمل الأعرابي

ذكر ابن عساكر في تاريخه، وابن الجوزي في «مثير الغرام الساكن»، وغيرهما بأسانيدهم إلى محمد بن حرب الهلالي، قال: دخلت المدينة فأتيت قبر النبي ﷺ، فزرته وجلست بحذائه، فجاء أعرابي فزاره ثم قال: يا خير الرسل، إنّ الله أنزل عليك كتاباً صادقاً قال فيه: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّاباً رَحِيماً»، واتي جئتك مستغفراً ربّك من ذنوبي مستشفعاً فيها بك، ثم بكى وأنشأ يقول:

يا خير من دُفنتْ بالقاع أعظُمهُ وطاب من طيبهنّ القاع والأكَمُ نفسي الفداء لقبر أنت ساكنُهُ فيه العفاف وفيه الجود والكرمُ ثم استغفر وانصرف.<sup>(٢)</sup>

۱. نيل الأوطار:٩٤/٥، دار الجيل، بيروت.
 ۲. وفاء الوفا:١٣٦٦/٤؛ الدرر السنية:٧٥؛ مختصر تاريخ دمشق:٤٠٨/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com



إنّ هذا الأعرابي أدرك بذهنه الوقّاد وسريرته الصافية وفطرته السليمة ما تنطوي عليه زيارة النبيﷺ من فوائد جمّة، وأنّ الآية غير محدّدة بحياة النبيﷺ فقط.

يقول العلّامة الأميني: هذه الحكاية حكاها محمد بن حرب الهلالي، عن أعرابيّ أتى قبر رسول الله تشكل وزاره، ثم قال ما يقرب ممّا ذكر، رواها ابن النجار وابن عساكر وابن الجوزي، والقسطلاني في المواهب، والسبكي في شفاء السقام، والخالدي في صلح الاخوان، وقال: تـلقّى هـذه الحكاية العلماء بـالقبول، وذكرها أئمّة المـذاهب الأربـعة في المناسك مستحسنين لها.<sup>(1)</sup>

## \*\*\*

المقام الثالث: المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم ﷺ

إنّ من تتبع كلمات العلماء الأبرار حول زيارة قبر النبي الشير لوجد أنّها سنّة عريقة بين المسلمين أجمع عليها العلماء، ورغّبوا فيها، وقد ذكر السبكي في كتابه «شفاء السقام» نصوص العلماء وإجماعهم على الزيارة .<sup>(٢)</sup> كما نقل نصوص العلماء على الاستحباب، الدكتور محمد السيد صبيح في كتابه «أخطاء ابن تيمية»، وجعله ثالث الأدلّة باسم: الإجماع على الزيارة.<sup>(٣)</sup>

كما أنَّ شيخنا العلّامة الأميني قد استقصىٰ كلمات الأعلام في المذاهب

- ۱. الغدير:۲۰۹/۵.
- ٢. شفاء السقام:١٧٥\_١٧٥.

٣. أخطاء ابن تيمية في حقرسول الله تَلْنَظْنَ وأهل بيته: ١٩٩ ـ ٢١٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &

FOR QURANIC THOUGHT (ومنهجاً

الأربعة، فذكر (٤٢) نصاً من أقوال فقهاء المذاهب الأربعة، كلّهم يـؤكّدون على استحباب الزيارة .<sup>(١)</sup> وها نحن نقتبس شيئاً مما صرّح به هؤلاء الأعلام:

١. قال أبو الحسن الماوردي (المتوفّى ٤٥٠ه) في «الأحكام السلطانية»: فإذا عاد وليُّ الحاجّ سار بهم على طريق المدينة لزيارة قبر رسول الله ليجمع لهم بين حج بيت الله وزيارة قبر رسول الله، رعاية لحرمته وقياماً بحقوق طاعته، وذلك وإن لم يكن من فروض الحج، فهو من مندوبات الشرع المستحبّة، وعبادات الحجيج المستحسنة.<sup>(٢)</sup>

٢. وقال القاضي عياض المالكي (المتوفّى ٥٤٤ هـ ) في الشفا: وزيـارة قبرهﷺ سنّة مجمع عليها،وفضيلة مرغّب فيها. ثم ذكر عدّة من أحـاديث الباب، فقال:

قال إسحاق بن إبراهيم الفقيه [يعني إسحاق بن راهويه، شيخ البخاري] : وممّا لم يزل من شأن من حجّ المرور بالمدينة والقصد إلى الصلاة في مسجد رسول الله عليه والتبرّك برؤية روضته ومنبره وقبره ومجلسه وملامس يديه ومواطن قدميه والعمود الذي استند إليه ومنزل جبريل بالوحي فيه عليه، ومن عمّره وقصده من الصحابة وأئمة المسلمين، والاعتبار بذلك كلّه.<sup>(۳)</sup>

٣. عقد الحافظ ابن الجوزي الحنبلي (المتوفّى ٥٩٧ه) في كتابه «مثير الغرام» باباً في زيارة قبر النبي الشَّ وذكر حديثي ابن عمر وأنس، المذكورين في الباب السابق.

۱۸۷\_۱۲۵.
 ۱۸۷\_۱۲۵.
 ۱۸۷\_۱۲۵.

۳. الشفا بتعريف حقوق المصطفى:١٩٤/٢؛ شرح الشفا للخفاجى:٥١٥/٣.

This file was downloaded from Quranic Thought.com

لفت الذي الكرام الذي المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الشينية المذاهب المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الشينية المذاهب المداهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الشينية المداهب المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الشينية المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم النبي الأكرم الشينية الأربعة وزيارة النبي الأكرم الشينية المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الشينية المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الشينية الأربعة وزيارة النبي الأكرم الشينية المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الألينية المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الألينية الأربعة وزيارة النبي الأكرم الألينية الألينية الألينية المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الألينية الألينية المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الألينية الألينية الألينية الألينية المذاهب الأربعة وزيارة النبي الأكرم الألينية الزينية الزينية الزينية الألينية الزينية الألينية الألينية الألينية الألينية الألينية الزينية الألينية الألينية الألينية الزينية الألينية الزينية الزينية

٤. قال الشيخ موفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي
٤. قال الشيخ موفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي
الحنبلي(المتوفّى ٦٢٠ ه) في كتابه «المغني»: فصل: يستحبّ زيارة قبر
النبي تشير المتوفّى من طريق الدارقطني
وأحمد.<sup>(1)</sup>

٥. قال محيي الدين النووي الشافعي (المتوفّى ٦٧٦ ه) في المنهاج
 المطبوع بهامش شرحه للمغني<sup>(٢)</sup>: ويستنّ شرب ماء زمزم وزيارة قبر رسول
 الشتَشَقَ بعد فراغ الحجّ.<sup>(٣)</sup>

ذهب الجمهور إلى أنّها مندوبة، وذهب بعض المالكية، وبعض الظاهرية إلى أنّها واجبة، وقالت الحنفية إنّها قريبة من الواجبات.

ثم قال: وذهب ابن تيمية الحنبلي إلىٰ أنّها غير مشروعة، وتبعه علىٰ ذلك بعض الحنابلة.<sup>(٤)</sup>

وممّا يؤكّد شذوذ رأي ابن تيمية (ومقلّديه)، ومخالفته للإجماع (أنّ المسلمين القاصدين للحجّ في جميع الأوقات، وعلى تباين الديار واختلاف المذاهب، قد دأبوا على الوصول إلى المدينة المشرّفة لقصد زيارته، ويعدّون

١. شرح مختصر الخرقي في فروع الحنابلة:٥٨٨/٦، وهذا الكتاب من تأليف الشيخ أبي القاسم عمر الحنبلي (المتوفّى ٣٣٤هـ) والشرح المذكور من أعظم كتب الحنابلة التي يعتمدون عليها.
 ٢. المغني:٤٩٤/١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

FOR QURĂNIC THOUGHT 🛛 🐻 🐻 المجامع FOR QURĂNIC THOUGHT

ذلك من أفضل الأعمال، ولم يُنقَل أنَّ أحداً أنكر ذلك عليهم، فكان إجماعاً).<sup>(1)</sup>

ونختم الكلام بما قاله الإمام مالك لأبي جعفر المنصور، في مناظرة جرت بينهما، رواها القاضي عياض في «الشفا»، ونقلها بإسناده إلى ابن حميد، قال: ناظر أبو جعفر - أمير المؤمنين - مالكاً في مسجد رسول الله فقال له مالك: يا أمير المؤمنين، لا ترفع صوتك في هذا المسجد، فإن الله تعالى أدّب قوماً فقال: ﴿لاَ تَرْفَعُوا أَصُوا تَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ...﴾ الآية، ومدح قوماً: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَعُضُّونَ أَصُوا تَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ...﴾ الآية، وذمّ قوماً، فقال: إِنَّ الَّذِينَ يُتادُونَكَ مِنْ وَراءِ الْحُجُراتِ...﴾ الآية، وإنّ ميتا

فاستكان لها أبو جعفر وقال: يا أبا عبد الله، أستقبل القبلة وأدعـو، أم أستقبل رسول اللهﷺ؟

فقال: ولمَ تصرف وجهك عنه؟ وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم ﷺ إلى الله تعالى يوم القيامة؟ بل استقبلُه واستشفعْ به، فيشفعه الله تعالى، قـال الله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهُ ...﴾.<sup>(٢)</sup>

إكمال

قد قسّم ابن تيمية الزيارة إلى زيارة شرعية وزيارة بدعيّة، وعرّف الثانية

انظر: نيل الأوطار: ٩٧/٥.

٢. الشفا للقاضي عياض: ٢ / ٢٠١ - ٢٠٦، الفصل ٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



عمل رسول الله تَلَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عمل ابن تيمية للزيارة إلى شرعية وبدعية .....

بالتسليم على الميّت والصلاة عنده والدعاء عنده، فقال: إنّ هذا ليس مشروعاً باتّفاق أئمة المسلمين.

مع أنًا نرى أنّ رسول الله على ما وصف بدعياً، حيث دعا لنفسه عند قبور البقيع.

روى مسلم عن بريدة الله قال: كان رسول الله تشكر إذا خرج إلى المقابر يعلمهم أن يقولوا: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنّا إن شاء الله بكم لاحقون، أنتم لنا فَرَط، ونحن لكم تَبَع نسأل الله لنا ولكم العافية.<sup>(1)</sup>

أو ليس قوله: نسأل الله لنا ولكم العافية، دعاءً للنفس عند قبور المؤمنين. وفي حديث عائشة الذي رواه مسلم: السلام عـلى أهـل الديـار مـن المؤمنين والمسلمين، ويرحم الله المستقدمين والمستأخرين.<sup>(٢)</sup>

ولم يكتف ي بذلك حتى علّم عائشة أن تزور قبور البقيع بالنحو الماضي.

والعجب أنَّ الأمر بالدعاء في الكتاب والسنّة مطلق يـعمّ كـلّ الأمكـنة ويكون عين التوحيد، ولكنّه يُصبح عند قبر الرسولﷺ شركاً حسب دين ابن تيمية ورأيه!!

إلى هنا تمّ الكلام حول زيارة قبر رسول الله على الله الله الله الله الله الكلام عن قصد الزيارة والسفر إليها، وهذا ممّا أنكره أيضاً ابن تيمية.

- ۱. صحيح مسلم: ٦٧١/٢ مسند أحمد: ٣٥٣/٥.
- ۲. صحيح مسلم:۲۲۰/۲؛ مسند أحمد:۲۲۱/۲.



175

۲

ابن تيمية وشدّ الرحال إلى قبر النبي عاينات

قسّم ابن تيمية الزيارة إلى شرعية وبدعية، والأُولى أشبه بالدعاء للميت، وجعل الزيارة الدارجة بين المتشرعين من القسم الثاني، ولكنّه لم يكتف بذلك، بل حرّم السفر إلى زيارة قبر النبيﷺ أو غيره من الأنبياء في غير واحد من كتبه وفتاواه، قال:

بل نفس السفر لزيارة قبر من القبور \_ قبر نبي أو غيره \_ منهيٍّ عنه عند جمهور العلماء، حتى أنّهم لا يجوزون قصر الصلاة فيه بناءً على أنّه سفر معصية لقوله الثابت في الصحيحين: «لا تشد الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، والمسجد الأقصى، ومسجدي هذا» وهو أعلم الناس بمثل هذه المسألة.<sup>(1)</sup> وقال: قالوا: ولأنّ السفر إلى زيارة قبور الأنبياء والصالحين بدعة لم يفعلها أحد من الصحابة ولا التابعين، ولا أمر بها رسول الله تلكري، ولا استحب ذلك أحد من أئمة المسلمين، فمن اعتقد ذلك عبادة وفعله فهو مخالف للسنة ولإجماع الأئمة.<sup>(۲)</sup>

- مجموع الفتاوى: ٥٢٠/٤.
- ۲ . الفتاوي الكبري:۱٤٢/۱.

This file was downloaded from Quranic Thought.com

لفت المركز ال ابن تيمية وشدً الرحال إلى قبر النبي تَلْتُشْتَلْزُ

وقال أيضاً: وقد ذكر أصحاب أحمد في السفر إلى زيارة قبور الأنبياء والصالحين هل نقصر فيها الصلاة؟ أربعة أقوال: قيل لا تقصر مطلقاً، وقيل: تقصر مطلقاً، وقيل: لا تقصر إلّا إلى قبر نبينا، وقـيل: لا يـقصر إلّا إلى قـبره المكرّم وقبور الأنبياء دون قبور الصالحين.

ولمّا كانت الأقوال الثلاثة الأخيرة مخالفة لرأيه، حاول أن يـفسّر وجـه الجواز، فقال:

والذين استثنوا قبر نبينا، لقولهم وجهان:

أحدهما \_ و هو الصحيح \_: أنّ السفر المشروع إليه هو السفر إلى مسجده، وهذا السفر تقصر فيه الصلاة بإجماع المسلمين، وهؤلاء راعوا مطلق السفر، ولم يفصّلوا بين قصد وقصد إذكان عامّة المسلمين لابد أن يصلّوا في مسجده، فكلّ من سافر إلى قبره المكرّم فقد سافر إلى مسجده المفضل.<sup>(1)</sup>

ولنا في كلامه وقفتان:

الأُولى: مقدّمة الأمر القربيّ لا توصف بالحرمة

إذا دلّت الروايات على استحباب زيارة النبي الأكرم على تكون زيارته أمراً قربيّاً يثاب الإنسان عليه إذا فعله، ويكون السفر إلى الأمر القربي إمّا مستحباً إذا قلنا بوحدة حكم المقدمة وذيها، أو يكون أمراً مباحاً، ولا يكون حراماً لأنّه يلزم منه التكليف بالمحال، إذ من جانب يأمر بالزيارة ـ و لو استحباباً ـ و من جانب يحرّم مقدّمته.

مجموع الفتاوى:١٨٥/٢٨

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ومنه يظهر حكم زيارة سائر المقابر وإن لم يكن فيها قبر نبي، بل يكفي وجود الصالحين من المؤمنين حيث إنّ رسول الله عظي أمر بزيارة القبور، وقال: «قد كنت نهيتكم عن زيارة القبور، فقد أُذن لمحمد بزيارة قبر أُمّه، فزوروها، فإنّها تذكّركم الآخرة».<sup>(1)</sup>

فإذا كانت زيارة القبور لأجل التذكّر والاعتبار، أمراً مرغوباً قربيّاً، فيكون السفر إليها إمّا مستحبّاً مثلها أو لا أقل مباحاً.

نعم، زيارة القبر المعيّن بشخصه لم يُؤمر بـه ـ إلّا النـبي وآله ـ، وإنّـما المطلوب زيارة القبور دون قبر خاص، فالسفر إلى زيارة قبر خاصّ كالوالد والصديق جائز لكن ليس بمأمور به بأمر خاص.

وإن شئت قلت: إنّ السفر إلى المشاهد والمقابر إذا كان لغاية غير أُخروية، ولم تكن تلك الغاية أمراً محرماً، كان السفر جائزاً، كسائر الأسفار.

وأمّا إذا كانت الغاية أمراً قربيّاً \_كما هو المفروض \_كان السفر إمّا مستحباً \_إذا قلنا باستحباب مقدّمة الأمر المستحب \_ أو مباحاً إذا لم نقل. وعلىٰ كلّ تقدير لا يعقل تحريم السفر إليها.

دليل القائل بحرمة السفر

استدلّ ابن تيمية على حرمة السفر بحديث: «لا تشدّ الرحال»<sup>(٢)</sup>، الذي رُوي بألفاظ مختلفة، أشهرها:

- محيح مسلم: ٩٧٧، في الجنائز؛ سنن أبي داود: برقم ٣٢٣٥؛ سنن الترمذي:برقم ١٠٥٤، الجنائز؛ سنن النسائي: ٤ / ٨٩، باب الجنائز؛ جامع الأصول من أحاديث الرسول لابن الأثير: ١٥٢/١١، برقم ٨٦٦٦
  - ۲. مجموع الفتاوى:۱۹۹/۲۷.



الأوّل: «لا تشدّ الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هـذا، ومسجد الحرام، ومسجد الأقصى».<sup>(١)</sup> وهذه رواية سفيان بن عيينة عن الزهريّ، عن سعيد، عن أبي هريرة.

والثاني: «تشدّ الرحال إلى ثلاثة مساجد».<sup>(٢)</sup> من غير حصر، وهذه رواية معْمَر عن الزهري بالسند المذكور.

والثالث: «إنّما يسافر إلى ثـلاثة مسـاجد: مسـجد الكـعبة، ومسـجدي، ومسجد إيلياء».<sup>(٣)</sup> وهذه رواية سلمان الأغرّ، عن أبي هريرة.

لقد استدلُّ ابن تيمية بهذا الحديث على حرمة السفر، لغير هذه المساجد الثلاثة، ولكن الاستدلال من الوهن بمكان، ويُعرف وهنه بالبيان التالي:

إنَّ المستثنى منه محذوف فهو أحد الأمرين:

١. لا تشد الرحال إلى مسجد من المساجد إلا إلى ثلاثة مساجد...
 ٢. لا تُشد الرحال إلى مكان من الأمكنة إلا إلى ثلاثة مساجد...

فلو كان المراد، الصورة الأولى، كما هو الظاهر، كان معنى الحديث النهي عن شد الرحال إلى أيّ مسجد من المساجد سوى المساجد الثلاثة، ولا يعني عدم جواز شدّ الرحال إلى أيّ مكان من الأمكنة إذا لم يكن المقصود مسجداً، فالحديث يكون غير متعرض لشدّ الرحال لزيارة الأنبياء والأئمّة الطاهرين والصالحين، لأنّ موضوع الحديث إثباتاً ونفياً هو المساجد، وأمّا

١. صحيح مسلم: ٣٢٧٤؛ صحيح البخاري: ١١٨٩.
 ٢. صحيح مسلم: ٣٢٧٥.
 ٣. صحيح مسلم: ٣٢٧٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

غير ذلك فليس داخلاً فيه، فالاستدلال به على تحريم شدّ الرحال إلى غير المساجد باطل.

وأمّا الصورة الثانية، فلا يمكن الأخذ بها، إذ يلزم منها كون جميع الأسفار محرّمة، سواء كان السفر لأجل زيارة المسجد أو غيره من الأمكنة، وهذا ممّا لا يلتزم به أحد من الفقهاء.

ثمّ إنَّ النهي عن شدَّ الرحال إلى أيّ مسجد غير المساجد الثلاثة ليس نهياً تحريمياً، وإنّما هو إرشاد إلى عدم الجدوى في سفر كهذا، وذلك لأنَّ المساجد الأُخرى لا تختلف من حيث الفضيلة، فالمساجد الجامعة كلّها متساوية في الفضيلة، فمن العبث ترك الصلاة في جامع هذا البلد والسفر إلى جامع بلد آخر مع أنّهما متماثلان.

وفي هذا الصدد يقول الغزالي: القسم الثاني: وهو أن يسافر لأجل العبادة إمّا لحج أو جهاد... ويدخل في جملته زيارة قبور الأنبياء عليه، وزيارة قبور الصحابة والتابعين وسائر العلماء والأولياء. وكلّ من يُتبّرك بمشاهدته في حياته يُتبّرك بزيارته بعد وفاته، ويجوز شدّ الرحال لهذا الغرض، ولا يمنع من هذا قوله تشته: «لا تشدّ الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا، والمسجد الحرام، والمسجد الأقصىٰ» لأنّ ذلك في المساجد؛ فإنّها متماثلة (في الفضيلة) بعد هذه المساجد.<sup>(1)</sup>

يقول الدكتور عبد الملك السعدي: إنَّ النهي عن شدَّ الرحال إلى المساجد الأُخرى، لأجل أنَّ فيه إتعاب النفس دون جدوى، أو زيادة ثواب؛

إحياء علوم الدين:٢٤٧/٢، كتاب آداب السفر.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



لأنّها في الثواب سواء بخلاف الثلاثة، لأنّ العبادة في المسجد الحرام بمائة ألف، وفي مسجد النبوي بألف، وفي المسجد الأقصى بخمسمائة، فزيادة الثواب تُحبِّب السفر إليها، وهي غير موجودة في بقية المساجد.<sup>(1)</sup>

والدليل على أنّ السفر لغير هذه المساجد ليس أمراً محرّماً، مـا رواه أصحاب الصحاح والسنن: «كان رسول الله يأتي مسجد قُبا، راكباً ومـاشياً، فيصلّي فيه ركعتين».<sup>(٢)</sup>

وهذا يعني أنّ النهي عن شدّ الرّحال لغير المساجد الثـلاثة ليس عـلى التحريم، لكون النبيّ كان يأتي مسجد قباء راكباً.<sup>(٣)</sup>

وممًا يعضد القول بأنَّ شدَّ الرَّحال لغير المساجد الثلاثة ليس محرّماً، أنَّ سعد بن أبي وقَّاص كان يحثَّ المسلمين على شدَّ الرّحال إلى مسجد قُباء. قال ابن حجر: ومن فضائل مسجد قُباء، ما رواه عمر بن شَبَّة في «أخبار المدينة» بإسناد صحيح عن سعد بن أبي وقّاص، قال: لأن أصلّي في مسجد قباء ركعتين أحبّ إليّ من أن آتي بيت المقدس مرّتين، لو يعلمون ما في قباء لضربوا إليه أكباد الإبل.<sup>(3)</sup>

- ۱. البدعة: ٦٠.
   ۲. صحيح مسلم: (٣٢٨٠)؛ صحيح البخاري: (١١٩٤)؛ سنن النسائي: (٦٩٤).
   ٣. فتح الباري: ٦٩/٣.
  - ٤. المصدر نفسه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

FOR QURĂNIC THOUGHT 🚺 🐻 🐻 👘 ١٣٠

الوقفة الثانية: هل كان المسلمون يـقصدون السـفر إلى المسـجد دون زيـارة النبي 歌愛 ؟

إنّه حاول أن يفسّر سفر المسلمين إلى المدينة المنوّرة بأنّهم كانوا يقصدون السفر إلى المسجد دون زيارة قبر النبي الأكرم شيّة، وهذا أمر تكذّبه السيرة المستمرة بين المسلمين عبر القرون، فإنّ الإجماع من السلف والخلف على أنّ الناس لم يزالوا في كلّ عام إذا قضوا الحجّ يتوجّهون إلى زيارته، وربما يزورونه قبل الحجّ، قال السبكي:

هكذا شاهدناه وشاهده من قبلنا، وحكاه العلماء عن الأعصار القديمة، وكلُّهم يقصدون ذلك ويعرجون إليه وإن لم يكن طريقهم، ويقطعون فيه مسافةً بعيدة وينفقون فيه الأموال، ويبذلون فيه المهج، معتقدين أنّ ذلك قربةً وطاعةً، وإطباق هذا الجمع العظيم من مشارق الأرض ومغاربها على مرّ السنين وفيهم العلماء والصلحاء وغيرهم يستحيل أن يكون خطأ، وكلُّهم يفعلون ذلك على وجه التقرّب به إلى الله عزّ وجلّ، ومَن تأخّر فإنّما يتأخر بعجزٍ أو تعويق المقادير مع تأسُّفه عليه وودّه لو تيسّر له، ومن ادّعى أنّ هذا الجمع العظيم مجمعون على خطإ، فهو المخطئ.

وما ربّما يقال من أنّ سفرهم إلى المدينة لأجل قصد عبادةٍ أُخرى وهو الصلاة في المسجد، باطلّ جداً، فإنّ المنازعة فيما يقصدُه الناس مكابرةً في أمر البديهة، فمن عَرف الناس عرف أنّهم يقصدون بسفرهم الزيارة يعرّجون إلى طريق المدينة، ولا يخطر غير الزيارة من القُرُبات إلّا ببال قليل منهم، ولهذا قلَّ القاصدون إلى البيت المقدَّس مع تيسّر إتيانه، وإن كان في الصلاة

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،



فيه من الفضل ما قد عُرف، فالمقصود الأعظم في المدينة الزيارة، كـما أنَّ المقصود الأعظم في مكّة الحجّ أو العمرة، وصاحب هذا السؤال إن شكّ في نفسه فليسأل كلّ من توجّه إلى المدينة ما قَصَد بذلك؟<sup>(١)</sup>

ويدلَّ على ما ذكرنا ما نقله المؤرَّخون عن بعض الصحابة والتابعين في هذا المجال.

قال ابن عساكر في ترجمة بلال: إنَّ بلالاً رأى في منامه النبيّ وهو يقول له: ما هذه الجَفُوة يا بلال، أما آن لك أن تزورني يا بلال؟ فانتبه حزيناً، وجِلاً خائفاً، فركب راحلته وقصد المدينة فأتى قبر النبيّ على فجعل يبكي عنده ويمرّغ وجهه عليه، فأقبل الحسنُ والحسين فجعل يضمُّهما ويقبّلهما فقالا له: يا بلال نشتهي نسمع أذانك الذي كنت تؤذّن به لرسول الله على، ففعل، فعلا سطح المسجد، فوقف موقفه الذي كان يقف فيه، فلمّا أن قال: «الله أكبر ـ الله أكبر» ارتجّت المدينة، فلما أن قال: «أشهد أن لا إله إلا الله» ازدادت رجّتها، فلما أن قال: «أشهد أنَّ محمّداً رسول الله» خرجت العواتق من خدورهن الله تكليلي من ذلك الذي يوم أكثر باكياً ولا باكية بالمدينة بعد رسول الله علي من ذلك اليوم.<sup>(٢)</sup>

قال السبكي: إنّ سفر بلال في زمن صدر الصحابة، ورسول عمر بن عبد العزيز في زمن صدر التابعين من الشام إلى المدينة، لم يكن إلّا للزيارة والسلام على النبيّ ولم يكن الباعثُ على السفر ذلك من أمر الدنيا ولا من

١. شفاء السقام: ٢١٢\_٢١٢.

٢ . مختصر تاريخ دمشق: ٢٦٥/٥، و أُسد الغابة:٢٠٨/١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية ﴾



أمر الدين ولا من قصد المسجد ولا من غيره.<sup>(١)</sup>

إنَّ عمر بن عبد العزيز كان يبعث بالرسول قاصداً من الشام إلى المدينة ليقرئ النبيِّ السلام ثمّ يرجع.<sup>(٢)</sup>

ثمَّ إنَّ عمر لمَّا صالح أهل بيت المقدس وقدم عليه كعب الأحبار وأسلم وفرحَ عمر بإسلامه، قال عمر له: هل لك أن تسير معي إلى المدينة وتزور قبر النبي وتتمتع بزيارته؟ فقال لعمر: أنا أفعل ذلك، ولمّا قدم عمر المدينة أوّل ما بدأ بالمسجد وسلّم على رسول الله.<sup>(٣)</sup>

وهكذا بانت الحقيقة، وظهر وجه الحق، ودلّت الروايات والأخبار على أنّ زيارة قبر النبي ﷺ تُعدّ من القربات، وأنّ السفر إليها أمر قربي، يتبع في حكمه حكم نفس الزيارة، وأنّ ما ذهب إليه ابن تيمية من تحريم السفر إلى قبر النبي ﷺ يخالف رأي الجمهور، ويضادّ سيرة السلف، ولا يجنح إليه إلّا من اغترّ به، ورضي بتقليده عن تقصير أو قصور.

كلام الإمام النووي في السفر إلى زيارة النبيَّ ﷺ

قال الإمام النووي: واعلم أنَّ زيارة قبر رسول الله تَلَيَّ من أهمّ القربات وأنجح المساعي، فإذا انصرف الحجّاج والمعتمرون من مكة استحبّ لهم استحباباً متأكداً أن يتوجّهوا إلى المدينة لزيارته تَلَيَّ وينوي الزائر من الزيارة التقرّب وشدّ الرحل إليه والصلاة فيه، وأنَّ الذي شرفت به تَلَيَّ خير الخلائق

> ١ . شفاء السقام: ٢٥١. ٢ . شفاءِ السقام: ١٤٣، الباب ٣: في ما ورد في السفر إلى زيارته. ٣. فتوح الشام: ١٤٨/١ في ذكر فتح بيت المقدس.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

ابن تيمية وشد الرحال إلى قبر النبي تلافيات ابن تيمية وشد الرحال إلى قبر النبي تلافيات ابن تيمية وشد الرحال إلى قبر النبي تلافيات

وليكن من أوّل قدومه إلى أن يرجع مستشعراً لتعظيمه ممتلئ القلب من هيبته كأنّه يراه، فإذا وصل باب مسجده ﷺ ثم يأتي القبر الكريم فيستدبر القبلة ويستقبل جدار القبر ويبعد من رأس القبر نحو أربع أذرع، ومن أحسن ما يقول ما حكاه الماوردي والقاضي أبو الطيب وسائر أصحابنا عن العتبي مستحسنين له قال: كنت جالساً عند قبر رسول الله ﷺ فجاء أعرابي فقال السلام عليك يا رسول الله سمعت الله يقول: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جاءُوكَ فَاسْتَغْفَروا الله وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا الله تَوَاباً رَحِيماً»<sup>(1)</sup> وقد جئتك مستغفراً من ذنبي مستشفعاً بك إلى ربي، ثم أنشأ يقول: يا خيرَ من دُفنت بالقاع أعظمةً فطاب من طيبهنَّ القاع والأكم<sup>(1)</sup>

- ۱ . النساء: ۲٤.
- ٢. المجموع:٢٠٢\_٢٠١٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية &



۲

...... ابن تيمية فكرأ ومنهجاً

## ابن تيمية وشد الرحال إلى قبر النبي

قسّم ابن تيمية الزيارة إلى شرعية وبدعية، والأُولى أشبه بالدعاء للميت، وجعل الزيارة الدارجة بين المتشرعين من القسم الثاني، ولكنّه لم يكتف بذلك، بل حرّم السفر إلى زيارة قبر النبيﷺ أو غيره من الأنبياء في غير واحد من كتبه وفتاواه، قال:

بل نفس السفر لزيارة قبر من القبور \_ قبر نبي أو غيره \_ منهيٍّ عنه عند جمهور العلماء، حتى أنّهم لا يجوزون قصر الصلاة فيه بناءً على أنّه سفر معصية لقوله الثابت في الصحيحين: «لا تشد الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، والمسجد الأقصى، ومسجدي هذا» وهو أعلم الناس بمثل هذه المسألة.<sup>(1)</sup> وقال: قالوا: ولأنّ السفر إلى زيارة قبور الأنبياء والصالحين بدعة لم يفعلها أحد من الصحابة ولا التابعين، ولا أمر بها رسول الله تشكر ، ولا استحب ذلك أحد من أئمة المسلمين، فمن اعتقد ذلك عبادة وفعله فهو مخالف للسنة ولإجماع الأئمة.<sup>(۲)</sup>

- مجموع الفتاوى: ٥٢٠/٤.
- ۲. الفتاوي الكبري:۱٤٢/۱.

This file was downloaded from Quranic Thought.com



الثاني: عمل السلف في ذلك. أمّا الأوّل: فيُردّ بوجوه:

٣. أنَّ صبر هاجر وابنها إسماعيل الله على الأذى والبُعد والوحدة والغربة، قد صار سبباً لجعل آثارهما ومواطئ أقدامهما مناسك لعبادة المؤمنين إلى يوم القيامة، فهل يُستكثر على أفضل الأنبياء الذي قال: «ما أُوذي نبي بمثل ما أُوذيت»، وصبر أجمل الصبر، هل يُستكثر عليه أن تكون آثاره محلاً للتبرّك بالصلاة والدعاء عندها؟!

٤. كيف لا يستجاب الدعاء عند مرقد خاتم الأنبياء؟ وقد نقل الدارمي في سننه في باب «ما أكرم الله تعالى نبيهﷺ بعد موته»، قال: حـدَّثنا أبـو

| ٣. التبيان في تفسير القرآن:٤٥٣/١. | ٢ . البقرة:١٢٥. | ۱. غافر:۲۰. |
|-----------------------------------|-----------------|-------------|
|-----------------------------------|-----------------|-------------|

## This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT IN TIME FOR QURANIC THOUGHT

النعمان، ثنا سعيد بن زيد، ثنا عمرو بن مالك النُّكري، ثنا أبو الجوزاء أوس بن عبد الله، قال: قُحط أهل المدينة قحطاً شديداً فشكوا إلى عائشة فقالت: انظروا قبر النبيﷺ فاجعلوا منه كُوَّاً إلى السماء، حتى لا يكون بينه وبين السماء سقف، قال: ففعلوا فمُطرنا مطراً، حتى نبت العشب، وسمنت الإبل حتى تفتقت من الشحم، فسمّي عام الفتق.<sup>(۱)</sup>

ويبدو من الآثار والروايات أنَّ السلف الصالح كانوا يصلّون ويدعون عند قبر النبيﷺ، تبركاً بتراب قبره ومحلّ دفنه. وإليك عدداً من تلك الروايات:

١. روى ابن حبّان والطبراني بإسناد صحيح. قال عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبته، رأيت أسامة قال: ورأيته يصلّي عند قبر رسول الله تلك فخرج مروان بن الحكم، فقال: تصلّي عند قبره؟ قال: إنّي أُحبّه. فقال له قولاً قبيحاً، ثم أدبر. فانصرف أُسامة فقال لمروان: إنّك آذيتني، وإنّي سمعت رسول الله تلك فاصر. يقول: إنّ الله يبغض الفاحش المتفحش، وإنّك فاحش متفحش. <sup>(٢)</sup>

والحديث يدلّ على أنَّ المسلمين بصفاء قلوبهم كانوا يـقصدون قـبر النبي بالصلاة والدعاء لديه، وأنَّ الطغمة الأموية وعـلى رأسـها مـروان بـن الحكم كانوا يمنعون من هذا العمل، وليس ما ذكر أوّل بـادرة بـدرت من مروان، بل كان يستمرّ على ذلك حقداً وضغينة على النبي.

٢. أخرج الحاكم في مستدركه وصحّحه (ووافقه الذهبي)، عن داود بن أبي صالح قال: أقبل مروان يوماً فوجد رجلاً واضعاً وجهه على القبر، فأخذ

- ١ . سنن الدارمي: ٥٦/١، برقم ٩٢.
- ۲. صحيح ابن حبان:۵۰٦/۱۲، برقم ٥٦٩٤؛ المعجم الكبير:١٦٦٦، بـرقم ٤٠٥؛ تـاريخ دمشـق: ٢٤٨/٥٧\_ ٢٤٩.

ابن تيمية والدعاء عند قبر النبي تلاي

برقبته، فقال: أتدري ما تصنع؟ قال: نعم، فأقبل عليه فإذا هو أبو أيوب الأنصاري في الله، فقال: جئت رسول الله ولم آت الحجر. سمعت رسول الله يقول: لا تبكوا على الدين إذا وليه أهله، ولكن ابكوا عليه إذا وليه غير أهله.<sup>(1)</sup>

لا شكّ في أنّ أبا أيوب مضيف رسول اللهﷺ كان يـدعو الله تـبارك وتعالى ووجهه على القبر.

٣. روى الحاكم والبيهقي عن أم علقمة أن امرأة دخلت بيت عائشة، فصلّت عند بيت النبي في وهي صحيحة فسجدت فلم ترفع رأسها حتى ماتت. فقالت عائشة: الحمد لله الذي يحيي ويميت. إن في هذه لعبرة لي في عبد الرحمن بن أبي بكر رقد في مقيل له قاله، فذهبوا يوقظونه فوجدوه قد مات.<sup>(٢)</sup>

كلَّ ذلك يدلَّ على أنَّ ما نسبه ابن تيمية إلى السلف الصالح لا يستند إلى دليل صحيح.

\*\*\*

وأمّا المقام الثاني \_أي ما نسبه إلى السلف من عدم استحباب الدعاء، أو جوازه عند قبر النبي \_: فيردّه ما نقلناه من مناظرة المنصور مع مالك وهي قضية معروفة، ولا ندري لأي جهة يكذبها ابن تيمية، وقد نقلها غير واحد من العلماء.

- المستدرك:٥١٥/٤.
- ٢ . المستدرك: ٤ / ٤٧٥ ـ ٤٧٦ ؛ شعب الإيمان: ٧ / ٢٥٦ ، بـرقم ١٠٢٢٢. يُـذكر أنَّ وفـاة عـبد الرحمن بن أبي بكر كانت في سنة ٥٣ هـ.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST STATE FOR QURANIC THOUGHT IN TIME STATE OF A STATE OF

ويكفي في ذلك ما يذكره الحصني في كتاب «دفع شبه مَن تشبّه وتمرّد»، حيث قال: أمّا الدعاء عند القبر فقد ذكره خلق ومنهم الإمام مالك وقد نصّ على أنّه يقف عند القبر، ويقف كما يقف الحاج عند البيت للوداع ويدعو، وفيه المبالغة في طول الوقوف والدعاء، وقد ذكره ابن المواز في الموازية، فأفاد ذلك أنّ إتيان قبر النبي تشتر والوقوف عنده والدعاء عنده من الأمور المعلومة عند مالك، وأنّ عمل الناس على ذلك قبله وفي زمنه، ولو كان الأمر على خلاف ذلك لأنكره، فضلاً عن أن يفتي به، أويقر عليه.

وقال مالك في رواية ابن وهب: إذا سلّم على النبيﷺ ودعا يـقف ووجهه إلى القبر، لا إلى القبلة، ويدعو ويسلّم،ولا يمسّ القبر بيده.

وقال أبو عبد الله محمد بن عبد الله السامري في كتاب «المستوعب» في باب زيارة قبر النبي علية (وإذا قدم مدينة رسول الله علية يستحب له أن يغتسل لدخوله، ثم يأتي مسجد رسول الله يتي ويقدم رجله اليمنى في الدخول... إلى أن يقول: ثم ذكر كيفية السلام والدعاء وأطال، ومنه: اللهم إنّك قلت في كتابك ... وذكر دعاء طويلاً، ثم قال: وإذا أراد الخروج عاد إلى القبر فودّع».

وهذا أبو عبد الله من أئمة الحنابلة، وساق هذا الكلام سياق المتّفق عليه، ومن جملة ما أفاد: أنّه يتوسّل بالنبيﷺ، ويتوجّه به بـعد وفـاته كـما فـي حياته، وأنّ الآية عامّة وشاملة للحياة وبعد الوفاة، فتنبّه لذلك.

وكذلك ذكره أبو منصور الكرماني من الحنفية: أنّه يدعو ويطيل الدعاء عند القبر المكرّم. لفت المعادي الذي المعادي المعاد ابن تيمية والدعاء عند قبر النبي تلائينا المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي

وقال الإمام أبوزكريا النووي في مناسكه وغيره: فصل في زيارة قبر النبي تلاتى، وذكر كلاماً مطوّلاً، ثم قال: «فإذا صلّى تحيّة المسجد أتى القبر، فاستقبله واستدبر القبلة على نحو أربعة أذرع من جدار القبر، وسلّم مقتصداً لا يرفع صوته»، وذكر كيفيّة السلام، ثم قال: «ويجتهد في إكثار الدعاء، ويغتنم هذا الموقف الشريف...» إلى آخره.

فهذه نقول الأئمة بتطويل الدعاء عند القبر المكرّم، وقد خاب من افترى وكلّ أحد تلحقه الخيبة على قدره.<sup>(١)</sup>

والعجب أنّ ابن تيمية يرمي السلف بترك الدعاء عند قبر النبيﷺ مع أنّا نرى أنّ السلف الصالح يدعون عند مرقد الإمام الثامن علي بـن مـوسى الرضاﷺ:فكيف عند قبر جده: النبي الأعظم ﷺ.

١. روى الحافظ ابن حجر في ترجمة الإمام الرضا عن الحاكم في تاريخ نيسابور قال: وسمعت أبا بكر محمد بن المؤمل بن الحسن بن عيسى يقول: خرجنا مع إمام أهل الحديث أبي بكر بن خزيمة وعديله أبي علي الثقفي مع جماعة من مشايخنا وهم إذ ذاك متوافرون إلى زيارة قبر علي بن موسى الرضا على بن خزيمة من متايخا وهم إذ ذاك متوافرون إلى زيارة قبر علي بن موسى الرضا على بن خزيمة و تضرعه عندها ما تحيّرنا.<sup>(٢)</sup>

٢. وقال ابن حبّان، وهو يتحدّث عن زياراته لقبر الإمام الرضـاﷺ: قـد زرتُه مراراً كثيرةً، وما حلّت بي شدّة في وقت مقامي بطوس فزرت قبر علي

دفع الشبه عن الرسول تَلَائِنَا والرسالة «أو دفع شبه من تشبّه وتمرد»: ۲۰۱-۲۰۲.
 ۲۰ تهذيب التهذيب: ۳۳۹/۷.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً ١٤٠

بن موسى الرضا صلوات الله على جدَّه وعليه، ودعوت الله إزالتها عنّي، إلَّا استجيب لي، وزالت عني تلك الشدَّة، وهـذا شـيء جـربته مـراراً فـوجدته كذلك.<sup>(1)</sup>

وفي هذا الصدد يقول العالم المجاهد السيد محسن الأمين العاملي في أرجوزته المسمّاة بـ«العقود الدرّية في ردّ شبهات الوهابية»: وكذا الصلاة لدى القبور تبرّكاً بذوي القبور فليس بـالصُّنع الردي إنَّ الأئسمة من سلالة أحمد ثِـــقل النــبى وقــدوة للــمقتدي قمالوا الصلاة لدي محلّ قبورنا في الفضل تعدل مثلها في المسجد عنهم روته لنا الثقات فبالهدي منهم إذا شئت الهداية فاقتد شرَفُ المكان بذي المكان محقق وأخو الحجيٰ في ذاك لم يتردد خـــير عـــبادة ربــنا فــى مــثله من غيره فإليه فاعمد واقصد وكذلكم طلب الحوائج عندها من ربنا أرجي لنيل المقصد إنَّ القـــبور بسـاكـنيها شُــرِّفت فـــلساكــنيها مــنزل لم يــجحد بــركاتها تـرجــى لداع إنّـها بركات شخص في الضريح موسَّد لا بدع إن كان الدعاء إليه فيد ـــها صــاعداً وبــغيرها لم يـصعد طلب الحوائج عند قبر مفضًل عـــند الإله وبـــالفعال مســـوًد كسـؤالهـا مـن ربـنا فـي مسـجد أو فــى زمــان فـاضل لم يـردد<sup>(٢)</sup>

١ . كتاب الثقات:٤٥٧/٨، ترجمة علي بن موسى الرضاطلَةِ.

٢ . كشف الارتياب في أتباع محمد بن عبد الوهاب:٣٩٩\_ ٤٠٠، الطبعة الثانية، ١٣٨٢ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com



٤

ابن تيمية ومسّ قبر النبي عظ وتقبيل منبره

إنَّ مـن السـنن الجـارية بـين العـقلاء، الاعـتزاز بـما يـتركه أحـباؤهم وأصدقاؤهم أو آباؤهم من أشياء. ومن مظاهر ذلك الاعتزاز، الاحتفاظ بها، وإدامة النظر إليها لاستذكار أصحابها، وغير ذلك من وجوه التعبير عن مشاعر الحبّ والوفاء لهم، كتقبيل الولد لصورة والده، أو لما كتبه بخطّه.

ومن المعلوم أنّ النبي الأكرم عليه أحبّ الخلق إلى المسلمين، ففي حال حياته كانوا يتبرّكون بماء وضوئه وشعره وكلّ ما له صلة به، وبعد رحيله يتبرّكون بمنبره<sup>(١)</sup> وقبره وآثاره، والباعث على كلّ ذلك هو الحبّ والولاء لصاحب الرسالة الكبرى، أو الرغبة في التبرّك بآثاره، من دون أن يكون فيه أي رائحة للشرك، فإنّ التبرك بآثاره في حال حياته، هو نفس التبرك بآثاره بعد رحيله، فإنّ الداعي إذا كان هو الحب فهو مشترك بين الحالين، وإن كان الداعي هو التبرك أي ترقّب رحمة الله سبحانه عن طريق آثاره عليه

١. عن ابن قُسيط (يزيد بن عبدالله بن قسيط، المتوفّى ١٢٢ه) والعتبي: كان أصحاب النبي تَلْمَنْ عَلَى الله عنها الله بن تَلْمَنْ عَلَى الله بن الله بن الله بن عنها المسجد جسّوا رمّانة المنبر التي تلي القبر بميامنهم ثم استقبلوا القبلة يـدعون. الشفا إذا خلا المسجد حقوق المصطفى:٢٠٠/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

أيضاً كذلك. وعلى كلّ تقدير، فالمؤثر هو الله سبحانه، والتبرّك بالآثار تمسُّك بالسبب.

وقد صدر إمام الحنابلة أحمد بن حنبل عن معرفة وعن فطرة سليمة، فأفتىٰ بجواز مسّ منبر النبيﷺ والتبرّك به وبقبره وتقبيله، قال ولده عبد الله بن أحمد: سألته عن الرجل يمسُّ منبر النبيﷺ ويتبرّك بمسِّه، ويُقَبّله، ويفعل بالقبر مثل ذلك، يريد بذلك التقرب إلى الله عزّ وجلّ؟ فقال: لا بأس بذلك.<sup>(1)</sup>

وقال عبدالله بن أحمد أيضاً: رأيت أبي يأخذ شعرة من شعر النبيﷺ فيضعها علىٰ فيهِ يُقبِّلها، وأحسب أني رأيته يضعها علىٰ عينه، ويغمسها في الماء ويشربه، يستشفي به.

نقل ذلك الذهبي، وعلّق عليه بقوله:

أين المتنطِّع المنكر على أحمد، وقد ثبت أنَّ عبد الله سأل أبـاه عـمّن يلمس رُمّانة منبر النبيﷺ ويمسّ الحجرة النبوية، فقال: لا أرىٰ بذلك بأساً. أعاذنا الله وإياكم من رأي الخوارج ومن البدع.<sup>(٢)</sup>

وقال العلّامة أحمد بن محمد المقري المالكي(المتوفّى ١٠٤١ه) فـي «فتح المتعال» نقلاً عن ولي الدين العراقي قال: أخبر الحافظ أبو سعيد بن العلا، قال: رأيت في كلام أحمد بن حنبل في جزء قـديم عـليه خـط ابـن

 العلل ومعرفة الرجال، لأحمد بن حنبل:٤٩٢/٢، برقم ٣٢٤٣، تحقيق الدكتور وحي الله...، ط. بيروت ١٤٠٨هـ.

٢. سير أعلام النبلاء: ٢١٢/١١، الترجمة ٧٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



ابن تيمية ومسّ قبر النبي تَكَثِّ وتقبيل منبره .....

ناصر<sup>(۱)</sup> وغيره من الحفّاظ: أنّ الإمام أحمد سُئل عن تقبيل قبر النـبيﷺ وتقبيل منبره؟ فقال: لا بأس بذلك.

قال: فأريناه التقي ابن تيمية فصار يتعجّب من ذلك، ويقول: عجبت من أحمد عندي جليل، هذاكلامه أو معنى كلامه.

وقال: وأي عجب في ذلك وقد روينا عن الإمام أحمد أنّه غسل قميصاً للشافعي وشرب الماء الذي غسله به.<sup>(٢)</sup>

وإذا كان هذا تعظيمه لأهل العلم، فما بالك بمقادير الصحابة؟ وكيف بآثار الأنبياء بي؟<sup>(٣)</sup>

روى محمد بن البزار قال: كنت مع أبي عبد الله أحمد بـن حـنبل فـي جنازة فأخذ بيدي وقمنا ناحية، فلمّا فرغ الناس من دفنه وانقضى الدفن جاء إلى القبر وأخذ بيدي وجلس ووضع يده على القبر، فقال: اللهم إنّك قلت في كتابك الحق: فأمّا إنْكانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحانٌ وَجَنَّةُ نَعِيمٌ \* وَأَمّا إنْ كانَ مِنْ أَصْحابِ اليَمينِ \* فَسَلامٌ لَكَ مِنْ أَصْحابِ الْيَمينِ \* وَأَمّا إنْ كانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضّالِّينَ \* فَنُزُلٌ مِنْ حَميم \* وَتَصْلِيَةُ جَحيم هُ وَأَمّا إنْ

- ١. هو الحافظ محمد بن ناصر أبو الفضل البغدادي توفّي سنة (٥٥٠ه) قـال ابـن الجـوزي فـي المنتظم:١٦٣/١٠:«كان حافظاً متقناً ثقة لا مغمز فيه».
  - ۲. ذكره ابن الجوزي في مناقب أحمد:٤٥٥، وابن كثير في تاريخه: ۲۳۱/۱۰.
    - ٣. انظر الغدير:٥٠/٥٠\_١٥١.
      - ٤. الواقعة:٨٨ ٩٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يؤمن بك وبرسولك الله فاقبل شهادتنا له، ودعا له وانصرف (١)

فإذا جاز مسّ قبر المسلم لداع من الدواعي، فالنبي الأعظم تلائي أولى بذلك، وتصوُّر أنّ مسّ قبر النبي قـد يـؤدّي إلى الشـرك، تـصوّر خـاطئ، فالمسلمون كانوا يتبرّكون بقبر النبي تَلَائِكُ عبر القرون، ولم يُذكر عن أحـد منهم أنّه أشرك، أو رُمي بالغلوّ.

ورغم كلّ هذا نرى أنّ ابن تيمية قد خالف إمام مذهبه حيث قال: اتّفق الأئمة على أنّه لا يمسّ قبر النبيﷺ ولا يقبّل، وهـذا كـلّه مـحافظة عـلى التوحيد، فإنّ من أُصول الشرك بالله اتّخاذ القبور مساجد.<sup>(٢)</sup>

إنّ تقبيل آثار النبي تلاتي لا يوصف بالعبادة ؛ لأنّ العبادة ليست مجرد خضوع للشيء، فلا يُعدّ نفس التوجّه إلى الأجسام والجمادات عبادة، بل هي عبارة عن الخضوع إلى الشيء، باعتبار أنّه إله أو ربّ، أو بيده مصير الخاضع في عاجله وآجله، وأمّا مسّ المنبر أو القبر وتقبيلهما لغاية التكريم والتعظيم لنبيّ التوحيد، فلا يوصف بالعبادة ولا يتجاوز التبرّك به في المقام عن تبرّك يعقوب بقميص ابنه يوسف، ولم يخطر بخلد أحد من المسلمين إلى اليوم الذي جاء فيه ابن تيمية بالبدع الجديدة، أنّها عبادة لصاحب القميص والمنبر والقبر أو لنفس تلك الأشياء.

والعجب انَّ ابن تيمية يدّعي اتّفاق الأئمة على أنّه لا يمسّ قبر النبي، وكأنَّ إمام مذهبه أحمد بن حنبل ليس من الأئمة!!

وها نحن نذكر نبذة يسيرة من تبرُّك السلف بقبر النبيﷺ:

1. طبقات الحنابلة: ٢٩٣/١\_٢٩٤.

٢. مجموع الفتاوي: ٢٧ / ٢٢٣ ؛ الجواب الباهر لزوار المقابر: ٣١؛ الرد على الأخنائي:٣١/١٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟



ا. أنَّ فاطمة الزهراءﷺ ـ بنت رسول اللهﷺ، وسيدة نساء العالمين ـ حضرت عند قبر أبيها وأخذت قبضة من تراب القبر وراحت تشمّها وتبكي وتقول:

ماذا على مَنْ شمّ تـربة أحـمد ألّا يشمّ مدى الزمان غوالياً<sup>(١)</sup> إنّ عمل السيدة الزهراءﷺ هذا، يدلّ على جواز التبرّك بقبر رسول الله وتربته الطاهرة .

٢. أنَّ بلالاً ـ مؤذّن رسول الله ـ أقام في الشام بعد وفاة النبيﷺ فرأى في منامه النبيﷺ في عهد عمر بن الخطاب، وهو يقول: «ما هذه الجفوة يا بلال؟ أما آن لك أن تزورني يا بلال» فانتبه حزيناً وجلاً خائفاً، فركب راحلته وقصد المدينة، فأتى قبر النبيﷺ فجعل يبكي عنده ويمرّغ وجهه عليه.<sup>(٢)</sup>

٣. كان عبدالله بن عمر يضع يده اليمنى على قبر النبي على الله عنه (٣)

وقد مرّ عليك حديث أبي أيوب الأنصاري الذي رواه الإمام أحمد والحاكم عن داود بن أبي صالح قال: أقبل مروان يوماً فوجد رجلاً واضعاً وجهه على القبر، فقال: أتدري ما تصنع؟ قال: نعم، فأقبل عليه فإذا هو أبو أيوب، فقال: نعم جئت رسول الله تشت ولم آت الحجر، سمعت رسول الله تشت يقول: «لا تبكوا على الدين إذا وليه أهله، ولكن ابكوا عليه إذا وليه غير أهله». (٤)

١. وفاء الوفا: ٤ / ١٤٠٥؛ صلح الاخوان: ٥٧.
 ٢. مختصر تاريخ دمشق: ٥ / ٢٦٥ ؛ أُسد الغابة: ١ / ٢٠٨.
 ٢. مختصر تاريخ دمشق: ٥ / ٢٦٥ ؛ أُسد الغابة: ١ / ٢٠٨.
 ٢. مسند أحمد: ٥ / ٤٢٢، برقم ٢٣٦٢٣ ؛ مستدرك الحاكم: ٤ / ٥٦٠، برقم ٥٧١٨؛ تاريخ دمشق: ٥ / ٢٤٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT 6 100 6 100 6 100 127

وأمًا التابعون فحدّث عن ذلك ولا حرج.

ثمّ إنّ محقّق كتاب «العلل ومعرفة الرجال» بعد أن نقل فتوى أحمد بن حنبل بجواز مسّ منبر النبيﷺ، حاول أن يفرّ من هذا المأزق بقوله: هذا لمّا كان منبره الذي لامس جسمه الشريف، وأمّا الآن بعد ما تغيّر لا يقال بمشروعية مسّه تبركاً به.

يلاحظ عليه: أوّلاً: لو كان جواز المسّ مختصّاً بالمنبر الذي لامسه جسم النبي الشريف دون ما لم يلامسه كان على الإمام المفتي أن يذكر القيد، ولا يطلق كلامه، حتى ولو افترضنا أنّ المنبر الموجود في المسجد النبوي في عصره كان نفس المنبر الذي لامسه جسم النبي الأكرم، وهذا لا يغيب عن ذهن المفتي، إذ لو كان تقبيل أحد المنبرين نفس التوحيد، وتقبيل المنبر الآخر عين الشرك، لما جاز للمفتي أن يَغفل عن التقسيم والتصنيف.

وثانياً: أنَّ ما يفسده هذا التحليل أكثر ممّا يصلحه، وذلك لأنَّ معناه أنَّ لجسمه الشريف تأثيراً على المنبر ومن تبرّك بـه، وهـذا يـناقض التـوحيد الربوبي من أنَّه لا مؤثر في الكون إلّاالله سبحانه، فكيف يعترف الوهابي بأنَّ لجسمه الشريف تأثيراً في الجسم الجامد، وأنّه يجوز للمسلمين أن يتبرّكوا به عبر القرون؟ أو ليس من المنطق الشائع عندكم قول القائل: ومن يقل بالطبع أو بالعلّة فذاك كفر عند أهل الملّة



٥

ابن تيمية والحطّ من مقام النبي وخصائصه ﷺ

للنبي الأكرم على مقامات وخصائص حفلت بذكرها مؤلَّفات علماء الإسلام، ومنهم علماء الإمامية كالحسن بن المطهر الحلّي، حيث تطرّق إلى جانب منها في مقدّمة كتاب النكاح من كتابه «تذكرة الفقهاء». ولا يمكن لعالم منصف أن ينكر هذه الخصائص، أو يقوم بمحاولة تسوية مقامه على مع مقام الآخرين، ولكنّ ابن تيمية جهد في إنكار كثير من تلك الفضائل ببيان خاص، وكما يلي:

 ١. روى غير واحد من الحفّاظ أنّه ﷺ قال: «ما من أحد يسلّم عليّ إلّا وقد ردّ الله عليّ روحي حتى أُسلِّم عليه».<sup>(١)</sup> وفي رواية أُخرى قال: «إنّ لله ملائكة سيّاحين في الأرض يبلغوني عن أُمّتي السلام».<sup>(٢)</sup>

والحديثان \_ خصوصاً الأوّل منهما \_ صريحان في أنّ الرسول لا يـترك

- ۱۰ سنن أبي داود، المناسك، برقم١٥٤٧؛ مسند أحمد، برقم ١٠٣٩٥.
- ٢. سنن النسائي، باب السهو، برقم ١٢٦٥؛ المستدرك على الصحيحين للحاكم:٢١/٢٤؛ مسند أحمد، برقم ٣٤٨٤.

.. ١٤٨ .. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

الجواب ويردّ على المسلِّم، ولكن ابن تيمية لما كان يعتقد بموت النبي العَالَ العَامَ فَقَالَ: وإذا سلم موتاً انقطعت به صلته بأُمّته، أراد أن ينفي جواب السلام، فقال: وإذا سلم المسلم عليه في صلاته «فإنّه وإن لم يردّ عليه» لكن الله يسلّم عليه عشراً، كما جاء في الحديث: من سلّم عليّ مرّة سلّم الله عليه عشراً، فالله يجزيه على هذا السلام أفضل «مما يحصل بالردّ»، كما أنّه من صلّىٰ عليه مرّة، صلّى الله عليه بها عشراً.<sup>(1)</sup>

فقوله: (فإنّه وإن لم يردّ عليه)، من قبيل إدخال السمّ في العسل، حيث ذكر في ذيل كلامه شيئاً من فضائله ﷺ، ولكنّه حاول بذلك إقناع المخاطب بما ذكره من عدم ردّ سلامه. لكن الله يسلّم عليه.

٢. الظاهر أنّ ما في الحديث المذكور يُعدّ من خصائصه عنه، وهو أنّ الله سبحانه يردّ عليه روحه حتى يجيب، ولكنّ ابن تيمية يريد سلب هـذه الفضيلة منه عليه، فقال: فالصحابة رضوان الله عليهم كانوا يعرفون أنّ هـذا السلام عليه عند قبره الذي قال فيه: «ما من أحد يسلّم عليّ إلّا ردّ الله علي روحي حتى أردّ عليه السلام» ليس من خصائصه ولا فيه فضيلة له على غيره، بل هو مشروع في حقّ كلّ مسلم حي وميّت.

ومن سلّم(عليه) يسلّم الله عليه عشراً كما يصلّي عـليه إذا صـلّى عـليه عشراً، فهو المشروع المأمور به الأفضل الأنفع الأكمل الذي لا مفسدة فيه، وذاك جهد لا يختصّ به.<sup>(۲)</sup>

مجموع الفتاوى:٣٩٥/٢٧\_ ٣٩٦.

٢ . مجموع الفتاوي:٤١٣/٢٧.

ابن تيمية والحطّ من مقام النبي وخصائصه تَكْشَعْنُ

فابن تيمية بصدد تجريد النبي من خصائصه ومنها هذه الخصيصة، ومن الواضح أنّه لو لم يكن هذا من خصائصه لما تكلّم به النبي الشي ، فإذا كان هو وسائر الناس في هذا الأمر سواء، فهل يصحّ أن يخاطب أُمّته بقوله: «ما من أحد يسلّم عليّ إلّا وردّ الله روحي»؟!

يُذكر أنّ مستنده في عموم هذا الأمر، هـو مـا رواه ابـن عـبد البـرّ فـي الاستذكار عن ابن عباس: «ما من أحد مرّ بقبر أخيه المؤمن كان يعرفه فـي الدنيا، فسلم عليه إلّا عرفه وردّ عليه السلام».<sup>(1)</sup>

ويلاحظ عليه: أوّلاً: أنّ ما رواه ابن عباس أخصّ ممّا ورد في حقّ الرسولﷺ ؛ لأنّه مختص بالمؤمن إذا سلّم على مؤمن كان يعيش معه في الحياة الدنيا، دون النبي الأكرمﷺ، فكلّ من سلّم عليه بعد رحيله من أُمّته إلى يوم القيامة يردّ الجواب عليه.

**وثانياً**: بأنّه ليس في حديث ابن عباس:«إلّا ردّ الله عليه روحه»، كما ذكره ابن تيمية في غير واحد من كتبه.<sup>(۲)</sup>

٣. أنَّ الحــديث يـحتاج إلى تأويـل وتـوجيه، إذ لازم ما ورد فيه أنَّ المسلمين كلَّهم أحياء في القبر أو في عالم البرزخ، فأي رجل سلَّم على من يعرفه يردّ عليه السلام، مع أنَّ المستفاد من الآيـات أنَّ الأنـبياء والأوليـاء والطبقة العليا من المؤمنين، وطبقة خاصّة من الطواغيت كفرعون وآله أحياء

١. الاستذكار:١٦٥/٢.

٢. منهاج السنّة:٤٤٢/٢، من النسخة المحقّقة، والنصّ غير موجود في طبعة بولاق.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

۲۵۰..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً المعام ا ۱۵۰ مال المعام المعام

يرزقون أو يعذّبون، لاكلّ مسلم مات وإن لم يكن من هذه الطبقة، والتفصيل في محلّه.

وممًا يشهد على أنَّ الرجل يحمل في قلبه حقداً وضغينة على النبي الأكرمﷺ، أنَّه فرّق بين إتيان مسجد قباء والبقيع وبين إتيان قبر النبيﷺ فزعم أنَّ في الأوّلين فائدة (يعني ثواباً) دون الثالث، وإليك نصّ كلامه:

فلم يبق في إتيان القبر فائدة لهم ولا له، بخلاف إتيان مسجد قباء، فإنّهم كانوا يأتونه كلّ سبت فيصلّون فيه اتّباعاً له تشيّ فإنّ الصلاة فيه كعمرة، ويجمعون بين هذا وبين الصلاة في مسجده يوم الجمعة، إذ كان أحد هذين لا يغني عن الآخر، بل يحصل بهذا أجر زائد، وكذلك إذا خرج الرجل إلى البقيع وأهل أحد كما كان يخرج إليهم النبي تشيّ يدعو لهم كان حسناً، لأنّ هذا مصلحة لا مفسدة فيها، وهم لا يدعون لهم في كلّ صلاة حتى يقال هذا يغني عن هذا .<sup>(1)</sup>

يسلاحظ عليه: لا يخفى ما في كلامه من سوء أدب وتجرّؤ، إذ كيف يترتّب على زيارة قبور المسلمين ثواب ولا يترتّب ذلك على زيارة قبر نبيّهم؟! أيمكن أن يقال: إنّه الله دعا إلى زيارة قبور المسلمين وفي نفس الوقت استثنى نفسه؟! وأي فائدة أعظم من تلك التي تترتّب على زيارته، وهو صاحب الشفاعة الكبرى في الآخرة، كما وردت بذلك الروايات؟

مجموع الفتاوى:٤١٦/٢٧.



على أنَّ المسلمين حينما يـزورون النـبيﷺ فـي الروضـة المشـرّفة يؤكّدون ميثاقهم مع النبيﷺ عـلى أن يـبقوا عـلى إيـمانهم بـما آمـن بـه وعملهم بما أمر به وتركهم عمّا نهى عنه، إلى غير ذلك ممّا يُعدّ من الفرائض والوظائف.

ثمّ إنّ السيرة الجارية بين المسلمين منذ رحلة النبيﷺ هـي الوفـود على قبر النبي الأكرمﷺ قبل الحجّ وبعده، وهذا أمر لا ينكره إلّا معاند، فهل يصحّ رمي كلّ هذه الجموع الغفيرة بالانحراف عن الدين؟!

أليس اتّفاق المسلمين على أمر فـي عـصر واحـد يكـون حـجّة عـلى مشروعيته، ولو كان معهم دليل ظنّي على الحكم يرتقي الحكـم إلى مـرتبة القطع؟ وهذا أمر نصّ عليه الأُصوليّون في كتبهم.

وهؤلاء فقهاء الأحناف والمالكية والشافعية والحنابلة كلّهم يـؤكّدون استحباب زيارة قبر النبيﷺ وترتّب الثواب عليها، أفلا يكون الخروج على ما اتّفقت عليه الأُمّة أمراً محرّماً، لو لم يكن ارتداداً عن السيرة؟!

ابن تيمية واسم النبي الشرقة في العهدين

سأل ابن تيمية سائل وقال: مشهور عندكم في الكتاب والسنّة أنّ نبيكم كان مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل، لكنّهم محوه عنهما، ثم قال: وهذا أمر يستشكله العقل.

فأجاب ابن تيمية بما هذه خلاصته: إنَّ الربَّ سبحانه إنَّما أخبر عن كون رسوله مكتوباً عندهم \_ أي الإخبار عنه، وصفته ومخرجه ونعته \_ ولم يخبر ٥١ ..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً معتقدة المعتقدة المعتق

بأنَّ صريح اسمه العربي مذكور عندهم في التوراة والإنجيل، وهذا أبلغ من ذكره بمجرد اسمه.<sup>(۱)</sup>

وهذا الجواب عن السؤال عجيب ؛ لأنّ القرآن الكريم ظاهر في أنّ المسيح بشّر بمجيء نبي اسمه أحمد، قال سبحانه: ﴿وَإِذْ قَالَ عِيسى بنُ مَرْيَمَ ليا بَني إسرائيلَ إنّي رَسُولُ اللهِ إلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوراةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلمّا جاءَهُمْ بِالبَيِّنات قالُوا هذا سِحْرٌ مُبِينٌ هِ.<sup>(٢)</sup>

وأي عبارة أوضح من قوله:﴿وَمُبَشِّراً بِرَسُولِ يأتي مِـنْ بَـعْدِي اسْـمُهُ أحْمَدُ»، وقال سبحانه:﴿الَّذينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ في التَّوراةِ وَالإِنْجِيلِ».<sup>(٣)</sup>

فقوله: «مكتوباً» كما يحتمل أنّه مكتوبٌ عندهم بالوصف والنعت والمخرج، كذلك يحتمل أن يكون مكتوباً ومذكوراً عندهم بالاسم خصوصاً إذا كان المكتوب اسمه المعروف محمد، فإنّ المسمّى بـه كـان قـليلاً عـند العرب، بالأخصّ إذا سمّي باسمه واسم أبيه فعندئذٍ يتعيّن، بخلاف التعريف بالوصف فربما لا يتعيّن.

ويظهر من آية أُخرى أنَّ نبي الإسلام وُصف في العهدين على نحو يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، قال سبحانه: ﴿الَّذِينَ آتَيْناهُمُ الْكِتابَ يَعْرِفُونَهُ كَما يَعْرِفُونَ أَبْناءَهُمْ﴾.<sup>(٤)</sup>

- ۸ هداية الحيارى:٤٢/١.
- ۲ . الصف:٦.
- ٣ . الأعراف:١٥٧.
- ٤ . البقرة:١٤٦ و الأنعام:٢٠.



والآية تشمل التعرّف بالاسم والوصف.

ومن حسن الحظ وجود اسمه في العهدين، فـقد ورد اسـمهﷺ فـي إنجيل يوحنا، بلفظ فارقليطا.<sup>(١)</sup>

كما ورد في التوراة، الباب١٧ من سفر التكوين، فقد جاءت البشارة فيه باسمه وبخلفائه الاثني عشر: واسمه بالعبرانية: «ماد ماد» ولفظة: «شنيم اسار» يعني اثنى عشر، و «نِسِي اِم» يعني إمام ؛ وبالسريانية اسمه : «طاب طاب»، و «روربنين» يعني: إمام. وإليك نص التوراة باللغتين المذكورتين:

ـ وَلِيَشْمِعيل شَمْعتَخٍ هِنّي بِريختي أَتُودِ هَفْرتي ٱتُودِهَرْبَتي ٱتُو بِمَادْمَادْ شِينِمْ اسْار نِسِي اِمْ وَاَنَاتَيِتُوا لَكُوىَ كَادِلْ. (بالعبرانية).

ـ دَعْال اِسْمْعَيْلَ شِمْعِتُك هٰابَرْكَتِهِ وَاسْكِتِّه وَاكْبِرِتِه طُـاب طُـاب تِـرِعْ سَرْرُوربِنينِ تَوْليدي وَاتْليُوحْ لِعْامَارُبَا.(بالسريانية).<sup>(٢)</sup>

وترجمة النص المذكور هي:

قد سمعت دعاءك يا إبراهيم في حقّ إسماعيل، فقد باركته، وصيّرته كبيراً بمحمد (ماد ماد) واثنا عشر إماماً من نسله، وسأُصيّره أُمّة عظيمة.<sup>(٣)</sup>

- ١ . انجيل يوحنا: الآية ١٥.
- ٢ . العهد القديم: سفر التكوين، الباب١٧ .

٣. لاحظ : أنيس الأعلام في نصرة الإسلام: ٦٨/٥-٦٩، البشارة الرابعة.



٦

## التوسّل بالنبي ﷺ حيّاً وميّتاً

قد حرّم ابن تيمية وبعده محمد بن عبد الوهاب التوسّل بالنبي الأكرم عليه بعد رحيله، سواء بدعائه أو بذاته وقداسته ومقامه، وإنّما جوّز التوسّل بدعاء الرسول عليه حينماكان حيّاً، أخذاً بقوله سبحانه: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَاباً رَحِيماً».<sup>(۱)</sup>

وإليك نصّين من كلامه:

قال في كتاب «التوسّل والوسيلة»: ولهذا لمّا ذكر العـلماء الدعـاء فـي الاستسقاء وغيره ذكروا الصلاة عليه ولم يذكروا فيما شرّع للمسلمين في هذه الحال التوسّل به، كما لم يذكر أحدٌ من العلماء دعـاء غـير الله، والاستعانة المطلقة بغيره في حال من الأحوال.<sup>(٢)</sup>

وقال في موضع آخر: وأمَّا الزيارة البدعية فهي التي يقصد بها أن يطلب

- ۱ . النساء: ۲٤.
- ٢. التوسّل والوسيلة: ١٥٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ﴾

ابن تيمية والتوسّل بالنبي تَلَافِيَنَا حياً وميتاً. ١٥٥

من الميّت الحوائج، أو يطلب منه الدعاء والشفاعة، أو يقصد الدعاء عند قبره لظن القاصد أنّ ذلك أجوب للدعاء، فالزيارة على هذه الوجوه كلّها مبتدعة لم يشرّعها النبيﷺ ولا فعلها الصحابة لا عند قبر النبيﷺ ولا عند غيره، وهي من جنس الشرك وأسباب الشرك.<sup>(1)</sup>

أ**قول**:إنَّ التوسّل بالنبي يتحقّق على صورتين:

١. التوسّل بذات النبي ﷺ ونفسه وشخصه، كأن يقول:
 اللّهم إنّي أتوسّل إليك بنبيّك محمد أن تقضي حاجتي.

٢. التوسّل بمقامه ومنزلته عند الله، كأن يقول:

اللهمّ إنّي أتوسّل إليك بجاه محمد وحرمته أن تقضي حاجتي.

فابن تيمية ومقلّدوه منالوهابية يحرّمون الصورتين، ويصفونهما بالشرك، ولكن الروايات الصحيحة تـدلّ عـلى صحّتهما، وقـبل أن نـذكر الروايات نأتي بمقدّمة موجزة.

لاشك أنَّ المؤثر والمجيب هو الله سبحانه، وأنَّه لا تأثير في عالم الوجود إلَّا له، وما سواه من العلل الطبيعية والملكوتية كلّها أسباب تحمل رحمة الله تبارك وتعالى، وتجري رحمته ونعمته وكرمه وإحسانه عن طريق تلك العلل، وقد تعلّقت إرادته سبحانه ومشيئته على نزول الرحمة عـن طريق العـلل والأسباب التي جعلها عللاً إعدادية للمسببات، وقد قال الإمام الصـادقﷺ:

التوسل والوسيلة: ٢٤.

FOR QURANI CTHOUGHT المعتقة فكراً ومنهجاً

«أبي الله أن تجري الأشياء إلّا بأسباب، فجعل لكلّ شيء سبباً».<sup>(١)</sup>

ومكانة الرسولﷺ وقداسته من إحدى الوسائل التي تـنزل رحـمتُه سبحانه من خلالها، ولا بُعد فـي ذلك، كـما هـو الحـال فـي طـلب الدعـاء والاستغفار من النبي في حال حياته، فإنّ دعاء النبي أحد أسـباب اسـتجابة الدعاء.

ومن درس الآيات القرآنية يـقف عـلى أنَّ الكـون يـعتمد عـلى نـظام الأسباب والمسبَّبات والعلل والمعلولات، وفي الوقت نفسه الجميع قائم بالله سبحانه مستمدّ منه.

فهذه هي الأرض والنباتات تعيش بسبب الماء النازل من السماء، فللماء تأثير في حياة الأرض والنبات، كما في قوله سبحانه: ﴿وَأَنْزَلَ مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَخْرَجْنا بِهِ أَزْواجاً مِنْ نَباتِ شَتّى»، (٢) فإذاً لا مانع من اتّخاذ ذات النبي تَنْشَق وسيلة إلى الله سبحانه حتى تجري رحمته من خلال دعائه أو لأجل قداسته وقربه من الله.

فالتوسّل بنبيّ التوحيد هو عين التـوحيد، والتـعلّق بــه هــو تــعلّق بــالله سبحانه.

فإن قلت: لماذا لا ندعو الله سبحانه مباشرة مع أنّه أقرب إلينا من حبل الوريد؟

قلت: لا مانع من أن يكون لهـذا الهـدف طـريقان: طـريق بـالمباشرة، وطريق بالوسيلة والسبب، والله سبحانه حينما يـقول: ﴿ادْعُـوني أسـتَجِب

۱ . الكافي: ۱/ ۱۸۳ . ۲۰۰۰ ۲ . طه:٥٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



ما يدلّ على التوسل بنفس النبي تَلَافَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ ال

لَكُم»،<sup>(۱)</sup> أو يقول: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلِيهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ»<sup>(۲)</sup>، يـقول أيـضاً: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوّاباً رَحِيماً».

إذا عرفت تلك المقدّمة، فلنذكر الروايات الصحيحة الدالّة على جـواز التوسّل بكلا قسميه: التوسّل بنفس النبيﷺ، والتوسّل بحق النبيّ ومنزلته.

التوسّل بنفس النبي ﷺ

روى عثمان بن حنيف، قال:إنّ رجلاً ضريراً أتىٰ إلى النبي الله فقال: ادعً الله أن يعافيني، فقال الله: إن شئت دعوت، وإن شئت صبرت وهو خير؟ قال: فادعُه، فأمره الله أن يتوضّأ فيُحسن وضوءه ويُصلّي ركعتين ويدعو بهذا الدعاء: «اللهم إنّي أسألك وأتوجه إليك بنبيّك نبي الرحمة يا محمّد إنّي أتوجّه بك إلى ربّي في حاجتي لتُقضى، اللهم شفّعه فيّ». قال ابن حنيف: فوالله ماتفرّقنا وطال بنا الحديث حتى دخل علينا كأن لم يكن به ضُرّ.

وهذا الحديث ذكره كثير من الحفّاظ والمحدّثين، نذكر ما وقـفنا عـليه نحن مباشرة:

- ١. ابن ماجة في سننه .<sup>(٣)</sup> قال ابن ماجة: قال أبو إسحاق: هذا حديث صحيح.
  - ۱ . غافر: ۲۰.
    - ۲.ق: ۱۲.
- ٣ . سن ابن ماجة:٤٤١/١، برقم ١٣٨٥. تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، نشر دار إحياء الكتب العربية.



٢. أحمد بن حنبل في مسنده.<sup>(١)</sup> وقد روى هذا الحديث من ثلاثة طرق.
٣. الترمذي في سننه.<sup>(٢)</sup>
قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح غريب.
٤. النسائي في عمل اليوم والليلة.<sup>(٣)</sup>
٥. ابن خزيمة في صحيحه.<sup>(3)</sup>
٦. الحاكم النيسابوري في مستدركه.<sup>(٥)</sup>
قال بعد ذكر الحديث: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

٧. السيوطي في الجامع الصغير.<sup>(٦)</sup> ورواه عن الترمذي والحاكم. قال زيني دحلان مفتي مكة المكرّمة: ذكر هـذا الحـديث مع أسانيد صحيحة، البخاري وابن ماجة والحاكم في مستدركه والسيوطي في جامعه. وقال الرفاعي \_الكاتب الوهابي المعاصر، الذي يسعى دوماً إلى تضعيف الأحاديث الخاصة بالتوسّل \_ حول هذا الحديث: لا شكّ أنّ هذا الحـديث

صحيح ومشهور وقد ثبت بلا شكّ، وجه ارتداد بصر الأعمى بدعاء رسول

- ۱. مسند أحمد: ١٣٨/٤، نقله عن مسند عثمان بن حنيف، طبع المكتب الإسلامي مؤسسة دار صادر، بيروت.
  - ٢ سنن الترمذي، كتاب الدعوات عن رسول الله تشتر ، برقم ٣٥٨٩.
     ٣ عمل اليوم والليلة:٢٩٩هـ ٢٣١، برقم ٢٥٨ و ٦٥٩ و ٦٦٠، تحقيق الدكتور فاروق حمادة.
     ٢ صحيح ابن خزيمة:٢٢٢٥/٢، برقم ١٢١٩، تحقيق الدكتور محمد مصطفى الأعظمى.
    - ٥. المستدرك: ٣١٣/١، طبعة حيدر آباد، الهند.
      - ٦. الجامع الصغير:٥٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية &



الله.<sup>(1)</sup> حتى أنّ ابن تيمية وصف هذا الحديث بالصحّة وقال: بأنّ المقصود من أبي جعفر الموجود في الحديث هو أبو جعفر الخطمي، وهو ثقة. أقول: جاء في مسند أحمد وغيره: أبوجعفر الخطمي، وأمّا في سنن ابن ماجة، ففيه: أبو جعفر.

هذا ما وقفنا عليه من مصادر الحديث، وقد نقل الدكتور محمود السيد صبيح أنَّ الحديث قد رواه البخاري في التاريخ الكبير:٢٠٩/٦، والترمذي:٢٦/٢٥، والنسائي:١٦٨/٦، ١٦٩، وابن خزيمة:٢٢٥/٢، والطبراني في المعجم الكبير:٣٠/٩، ٣١، والصغير:١/٦-٣، والدعاء:٢/١٣، ٣٢٠، وعبد بن حميد:١/١٤٧، وابن قانع في معجم الصحابة:٢٥٧/٦، ٢٥٨، وابن عساكر في الأربعون حديثاً: ٥٣/١، ٥٤، ٥٥، وتاريخ دمشق:٢٤/٦.

وقد صحّح الحديث جمع من علماء الحديث منهم: الترمذي، وابن ماجة، وابن خزيمة، والطبراني، والحاكم، والبيهقي، وأقرّ تصحيحه النووي في الأذكار، والحافظ المنذري، والذهبي، والهيثمي ابن حجر في أمالي الأذكار، والسيوطي، والمناوي، وابن أبي حاتم، وأبو زرعة، وابن حبان، وابن عساكر.<sup>(۲)</sup>

وممًا تقدّم يتّضح أنّ سند الحديث لا غبار عليه، وأنّ محاولة تضعيف الحديث، تُعدّ محاولة بائسة، مبعثها العناد والتعصّب.

إلى هنا تمّت دراسة الحديث من حيث السند، وبقي الكلام في دلالته.

 التوصل إلى حقيقة التوسل:١٥٨. وما ذكره «بدعاء رسول الله» فيه مغالطة والصحيح بالدعاء الذي علمه النبي تشتشيني، كما سيظهر.

۲. انظر: أخطاء ابن تيمية في حق رسول الله تَلْأَنْ عَلَى وأهل بيته: ٢٣٣٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية ﴾

وفينا لارغ في الكراني THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

دلالة الحديث على التوسّل بنفس النبيّ ﷺ

إنّ دلالة الحديث على أنّ النبيﷺ أرشد الأعمى إلى التوسّل به فـي دعائه الذي علّمه إيّاه، أمر واضح،وهذا يظهر بالتأمّل في الجُمل التالية:

> الأولى: اللّهم إنّي أسألك وأتوجه إليك بنبيّك فإنّ قوله: «بنبيّك» متعلّق بفعلين: أ. أسألك بنبيّك. ب. أتوجه إليك بنبيّك.

فالمسؤول به وما يتوجّه به إلى الله هو نفس النبي الأطهر على لا دعاؤه وإلا كان عليه أن يقول: اللهم إنّي أسألك وأتوجّه إليك بدعاء نبيّك، فإنّ من تمسّك برأي مسبق، لمّا رأى أنّه صريح في خلاف ما رامه، أخذ يؤوّل الكلام، فقدّر لفظ (دعاء) وقال: إنّ الأعمى إنّما توسّل بدعاء النبي على تقديره، من البطلان بوضوح، فأين كلمة دعاء في الحديث؟! وما الدليل على تقديره، سوى رأيه المسبق؟!

الثانية: محمد نبي الرحمة

إنّ هذه الفقرة توضح بأنّ المسؤول به نفس النبي ﷺ لا دعاؤه، كما أنّ الفقرة التالية تؤيد ذلك.

الثالثة: يا محمد إنّي أتوجه بك إلى ربي

فالأعمى بحكم هذا الدعاء اتّخذ قداسة النبيﷺ ومنزلته ونفسه الطيّبة وسيلة لاستجابة دعائه، وأين هو من توسّله بدعائه؟!

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*



دلالة الحديث على التوسّل بنفس النبيّ تَلْأَشِّ الله الحديث على التوسّل بنفس النبيّ تَلْتُشْتَكُ

الرابعة: وشفّعه فيّ

ومعنى هذه الجملة هو: اجعل النبيَّ ﷺ شفيعي وتـقبل شـفاعته فـي حقّي.

وبذلك يتّضح أنّ رسول الله ﷺ بشخصه ونفسه الكريمة، هو محور الدعاء كلّه، وليس فيه أي دليل على التوسّل بدعائه ﷺ أصلاً.

وكلّ من يزعم أنّ ذلك الرجل الضرير قد تـوسّل بـدعاء النـبيﷺ لا بشخصه وشخصيّته، فإنّما تغافل عن نصوص الرواية وتجاهلها.

وبما أنَّ الرواية صريحة في ردٌ مذهب ابن تيمية ومَنْ تابعه، حاولوا أن يشكّكوا في دلالة الحديث بشكوك واهية، نذكر منها ما يلي:

١. أنَّ التوسّل كان في حضور النبي لا في غيابه، مع أنَّ محطَّ البحث في هذه الأيام هو التوسّل به في غياب النبيﷺ.

يلاحظ عليه: كيف يقول ذلك والحديث نصّ على أنّ الضرير تـوسّل بالنبي ﷺ في غيابه، بشهادة ذيل الحديث حيث يقول ابن حنيف: «فوالله ما تفرّقنا وطال بنا الحديث، حتى دخل علينا كأن لم يكن به ضرًّ»، فإنّ قوله: قد دخل علينا، حاكٍ عن أنّ الأعمى قد ذهب إلى التوضّؤ والصلاة في مكان بعيد عن محضر النبي ﷺ وعمل بما أمر به النبي ﷺ ثم جاء إليه وقد ذهب ضرّه.

٢. أنّ التوسّل كان في حياة النبي ﷺ وإن لم يكن في محضره، ولكن الكـلام فـي التـوسّل بـالنبيﷺ بـعد رحـيله إلى الله سـبحانه، ولا يـمكن الاستدلال بهذه الرواية على جوازه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يلاحظ عليه: أنَّ الإشكال نابع عن قلَّة التتبِّع، كيف وقد فهم الصحابي الجليل عثمان بن حنيف عدم الفرق بين حياته ورحيله، فقد روى الطبراني عن عثمان بن حنيف أنَّ رجلاً كان يختلف على عثمان بن عفان في حاجته، وكان عثمان لا يلتفت إليه ولا ينظر في حاجته، فلقى ابن حنيف فشكا ذلك إليه، فقال له عثمان بن حنيف: ائت الميضاة ثم ائت المسجد فصل فيه ركعتين وقل: اللهم إنّي أسَّالك وأتوجه إليك بنبيِّك محمد ﷺ نبي الرحمة، يا محمد إنّي أتوجّه بك إلى ربّي فتقضى لي حاجتي. وتذكر حاجتك ورُح حتى أروح معك، فانطلق الرجل فصنع ما قال له، ثم أتى باب عثمان بن عفان فجاءه البواب حتى أخذ بيده فأدخله على عثمان بن عفان، فأجلسه معه على الطنفسة، فقال: حاجتك، فذكر حاجته وقضاها له، ثم قال له: ما ذكرت حاجتك حتى كان الساعة، وقال:ما كانت لك من حـاجّة،فـاذكـرها ، ثـم إنّ الرجل خرج من عنده فلقى عثمان بن حنيف فقال له: جزاك الله خيراً، ما كان ينظر في حاجتي ولا يلتفت إلىّ حتى كلّمتَه فيّ، فقال عثمان بن حنيف: والله ما كلَّمتُه فيك، ولكنِّي شهدت رسول اللهﷺ وأتاه ضرير فشكا إليه ذهاب بصره فقال له النبي علي الله الخر الحديث. (1)

والناظر إلى كتب الحديث يقف على أنَّ من نقله عنونه في باب ظاهر على استمرار العمل بالحديث، حيث ذكروه في باب صلاة الحاجة<sup>(٢)</sup>، وكلّ ذلك يدلّ على أنَّ المحدَّثين فهموا بأنَّه ضابطة عامّة تعمّ جميع الأزمان. ومن عجائب القول أنَّهم يركّزون على أنَّ من دعا نبيّاً أو ولياً بعد رحيله

- المعجم الكبير للطبراني:٣٠/٩ و ٣١، برقم ٨٣١١.
- ٢. كنز العمال:٥٢١/٦؛ العهود المحمدية للشعراني: ١١٢.

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »



وقال مثلاً: يا محمد اشفع لي، فقد أشرك؛ لأنَّ الدعاء مخَّ العبادة، ودعاء الميّت -على رأيهم - من صميم العبادة، وقد عزب عن المسكين أنَّ على ما ذكره يكون المتوسّل في زمان عثمان مشركاً لأنّه قال: يا محمد، وهو ميّت.

أضف إلى ذلك: وجود المغالطة في معنى الحديث، فإنّ المراد من قوله: الدعاء مخّ العبادة، أي دعاء الله سبحانه، لا دعاء كلّ شخص شخصاً، وإلّا لم يبق على أديم الأرض من يسجل اسمه في قائمة التوحيد، فإنّ الآباء والأُمهات ما زالوا يدعون أبناءهم.

سيرة الصحابة والتوسّل بنفس النبي تلطُّ

إنّ من سبر سيرة الصحابة في حياتهم يقف على أنّهم كانوا يـتوسّلون بالنبي ويتوجّهون به إلى الله تعالى في الأزمات والشدائد، وهانحن نذكر هنا بعض النماذج علىٰ ذلك:

 ١. عَنْوَن البخاري باباً بعنوان: سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا، وقد ذكر فيه الحديث التالي:

إنَّ عمر بن الخطاب كان إذا قُحطُوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب فقال: اللَّهم إنَّا كنَّا نتوسَّل إليك بنبينا فتسقينا وإنَّا نتوسَّل إليك بعمّ نبينا فاسقنا، فيسقون.<sup>(1)</sup>

فالحديث يدلّ على أنّ الإمام (عمر بن الخطاب)كان نفسه هو الداعي، وأنّه كان يقول في دعائه ذلك القول: إنّا كنّا نتوسّل إليك بنبيّنا فتسقينا وإنّا نتوسّل إليك بعم نبينا فاسقنا.

صحيح البخاري، برقم ١٠١٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فالإمام الداعي يقول إنّهم كانوا يتوسّلون بالنبيّ نفسه وبذاته وكرامته وقداسته لا بدعائه تشكر ، وإنّهم يتوسّلون الآن بشخص العباس لا بدعائه رحمه الله، وعلى ذلك فتقدير كلمة (بدعائه) تخرّص على الغيب، ويؤيد ذلك أنّ ابن حجر قال ضمن تفسيره لهذا الحديث: إنّ بلال بن الحارث المزني أحد الصحابة جاء إلى قبر النبي تشكر فقال: يا رسول الله استسق لأُمّتك فإنّهم قد هلكوا، فأتى الرجل في المنام فقيل له: «ائت عمر»، الحديث.<sup>(1)</sup>

وأمّا توسّل عمر بشخص العباس دون النبيﷺ فوجهه واضح، وهو أنّه أراد أن يتوسّل بشخص يشارك القـوم فـي الحـياة ومشـاكـلها مـن الشـدّة والضـرّاء، قــائلاً بأنّــا إذا لم نكـن مسـتحقين لنـزول الرحـمة، لكـن عـمّ الرسولﷺ مستحقّ لذلك، فليشملنا أيضاً.

٢. روى ابن عساكر، قال: روى ابن عُيينة عن إسماعيل بن أبي خالد، قال: خطب عمر بن الخطاب أُمَّ كلثوم بنت أبي بكر إلى عائشة فأطمعته، وقالت: أين المذهب بها عنك؟ فلمًا ذهبت قالت الجارية: تزوجيني عمر وقد عرفت غيرته وخشونة عيشه، والله لئن فعلت لأخرجن إلى قبر رسول الله عليًا ولأصيحن به، إنّما أُريد فتى من قريش يصبّ عليّ الدنيا صبّاً.<sup>(٢)</sup>

وواضح أنَّ الضمير في «به» راجع إلى رسول الله ﷺ.

٣. روى الطبري وابن كثير عن قرّة بن قيس التميمي: لا أنس قول زينب ابنة فاطمة حين مرّت بأخيها الحسين ﷺ صريعاً وهي تقول: يا محمداه، يا

۲ . تاريخ دمشق:۹٦/۲۵؛ الاستيعاب:١٨٠٧/٤ و١٨٠٨.

فتح الباري:٤٩٦/٢



ما يدلّ على التوسّل بحقّ النبي تَكَثِّ والأولياء .....

محمداه، صلّى عليك ملائكة السماء، هذا الحسين بالعراء، مرمّل بالدماء، مقطع الأعضاء... .<sup>(1)</sup>

ثمّ إنّ مَن يؤوِّل التوسّل بالذات إلى التوسّل بالدعاء غافل عن نكتة مهمّة وهي أنّ استجابة الدعاء لأجل قداسة نفس الداعي ونزاهته وعلو مقامه ومنزلته عند الله، وإلّا فالدعاء الصادر من نفس غير زكية لا يصعد ولا يستجاب، فلو كان للدعاء اعتبار فلأجل أنّه صادر عن روح قدسية ونفس كريمة لم تعص الله تعالى طرفة عين ، فيرجع التوسل بالدعاء إلى التوسّل بالذات.

إلى هنا تمّ الكلام في المقام الأوّل وهو التوسّل بنفس النبيﷺ. وإليك الكلام في المقام الثاني أعني التوسّل بحق النبيﷺ ومـنزلته وكرامته وجاهه، أو ما شئت...

\*\*\*

٢. التوسّل بحقّ النبي ﷺ والأولياء

قد منع ابن تيمية في كلامه السابق والوهمابيون عمامّة همذا النوع من التوسّل، وهانحن نذكر نصوصاً صحيحة تدلّ عليه، اعترف الأعاظم بصحّتها:

 ١. روى عطيّة العوفي، عن أبي سعيد الخدري أنّ رسول الله عليه قال: «من خرج من بيته إلى الصلاة؛ فقال: اللهم إنّي أسألك بحق السائلين عليك، وأسألك بحق ممشاي هذا فإنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا رياءً ولا سمعة، وخرجت اتقاء سخطك وابتغاء مرضاتك، فأسألك أن تعيذني من النار وأن

١. تاريخ الطبري: ٣٤٨/٤ الكامل في التاريخ لابن الأثير: ٨١/٤.



..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

تغفر لي ذنوبي، إنّه لا يغفر الذنوب إلّا أنتَ، أقبل الله عليه بوجهه واستغفر له سبعون ملك».<sup>(1)</sup>

إنَّ هذا الحديث واضح جدًاً في معناه، ويدلّ على أنّه يجوز للمسلم أن يتوسّل إلى الله بحرمة أُوليائه الصالحين ومنزلتهم ووجاهتهم عند الله سبحانه، فيجعل أولئك لله وسطاء وشفعاء لقضاء حاجته واستجابة دعائه، ودلالة الحديث على الموضوع الذي نتحدّث عنه واضحة.

ولمَّا لم يجد المخالف ثغرة في دلالة الحديث حاول تضعيف السند، فلم ير فيه من يغمزه أو يطعن عليه، إلَّا عطيّة العوفي، الذي لم يكن له أي جرم سوى ولائه وحبه لعليّ ﷺ<sup>(٢)</sup>، ولو صار هـذا سبباً لرفض الحـديث لذهب جُلُّ الأحاديث الصحيحة كما قال الذهبي: فـلو ردّ حـديث هـؤلاء (يعني: الشيعة) لذهب جملة من الآثار النبوية، وهذه مفسدة بيّنة.<sup>(٣)</sup>

٢. روى الطبراني عن عمر بن الخطاب عن رسول الله عنه أنه قال: لما أذنب آدم الذنب الذي أذنبه، رفع رأسه إلى السماء فقال: أسألك بحق محمد إلا غفرت لي فأوحى الله إليه: ومَنْ محمد؟ فقال: تبارك اسمك، لمّا خُلقْتُ رفعت رأسي إلى عرشك فإذا فيه مكتوب: لا إله إلا الله ومحمد رسول الله،

- ١. سنن ابن ماجة:٢٥٦/١، برقم ٧٧٨؛ مسند أحمد:٢١/٣؟؛ كنز العمال:١٩٦/١٥؛ المصنّف:٢٩/٧؟
   كتاب الدعاء للطبراني:١٤٩.
- ٢. ويدل علىٰ ذلك، قول الساجي: ليس بحجّة وكان يقدّم علياً على الكلّ، وقول الجوزجاني
   (الناصبي): مائل. يُذكر أنّه روى عن عطية جلّة الناس، وقد وتُقه ابن سعد، وابن معين(في رواية عنه)، وقال عباس الدوري عن ابن معين: صالح. انظر: مجمع الزوائد: ١٠٩/٩، وتهذيب الكمال:
   ١٤٥/٢٠، الترجمة ٣٩٥٦.
  - ٣. ميزان الاعتدال: ٥/١.

ما يدلُّ على التوسُّل بحقَّ النبي تَلَيْظُ والأولياء

.....۷

فقلت: إنّه ليس أحد أعظم عندك قدراً ممّن جعلت اسمه مع اسمك، فأوحى إليه إنّه آخر النبيين من ذريتك، ولولا محمد لما خلقتك.<sup>(1)</sup>

قال سبحانه: ﴿فَتَلَقّىٰ آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِماتٍ فَتابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُـوَ التَّـوّابُ الرَّحيمُ».<sup>(٢)</sup>

والحديث يفسّر الكلمات، وهي الأسماء الخمسة الطيّبة، روى الطبرسي: إنّ آدم رأى مكتوباً على العرش أسماءً معظّمة مكرّمة، فسأل عنها فـقيل له: هذه أسماء أجلّ الخلق منزلة عـند الله، والأسماء: محمد وعـلي وفـاطمة والحسن والحسين، فتوسّل آدم إلى ربّه بهم في قبول توبته ورفع منزلته.<sup>(٣)</sup>

ويظهر من الحوار الدائر بين مالك بن أنس إمام المالكية والمنصور الدوانيقي أنّ قصة توسّل آدمﷺ بالنبي محمدﷺ كانت معروفة مشهورة بين الناس، ولذلك قال مالك للمنصور: هو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم.

وقد أشار الشعراء إلى هذه الحقيقة في قصائدهم، قال أحدهم: بـــــه أجــــاب الله آدمَ إذ دعا ونجا في بطن السفينة نوحُ وقال الآخر:

قوم بهم غُفرت خطيئة آدم وهم الوسيلة والنجوم الطُلّغ (٤)

- ۱ المستدرك على الصحيحين: ٦١٥/٢؛ المعجم الأوسط: ٣١٤/٦؛ المعجم الصغير: ٨٢/٢ إمتاع الاسماع للمقريزى: ١٨٨/٣؛ الشفا بتعريف حقوق المصطفىٰ: ١٧٤/١؛ السيرة الحلبية: ٣٥٥/١.
   ٢. البقرة: ٣٧.
  - مجمع البيان: ١ / ٨٩، طبعة صيدا.
  - ٤. كشف الارتياب:٣٠٧، نقلاً عن المواهب، والبيت الأوّل لابن جابر، والثاني للواسطي.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

... ابن تيمية فكراً ومنهجاً 178

٣. توسّل النبي عليه الله وحقّ مَن سبقه من الأنبياء عليه الله النبي الله المعن المرابع المعام المعام الم

لمّا ماتت فاطمة بنت أسد، دخل عليها رسول الله عليها فجلس عند رأسها فقال: رحمك الله يا أُمّي...، بعد أُمّي ثمّ دعا رسول الله علي أُسامة بن زيد وأبا أيوب الأنصاري وعمر بن الخطاب وغلاماً أسود يحفرون، فحفروا قبرها، فلمّا بلغوا اللحد حفره رسول الله علي بيده وأخرج تُرابه بيده، فلمّا فرغ دخل رسول الله فاضطجع فيه ثم قال: «الله الذي يحيي ويميت وهو حيّ لا يموت، اغْفر لأُمّي فاطمة بنت أسد ولقِّنْها حجّتها، ووسّع عليها مدخلها، بحقّ نبيّك والأنبياء الذين من قبلي».<sup>(1)</sup>

إلى هنا تبيّن أنّ التوسّل بالنبيﷺ وبدعائه ونفسه وشخصه ومنزلته وجاهه ومقامه، أمر ندبت إليه السنّة النبوية وعمل به الصحابة، والروايـات الواردة في هذا المضمار كثيرة استقصينا قسماً منها في كتابنا:«الوهابية بين المباني الفكرية والنتائج العملية»، فلا حاجة إلى التكرار.

إنّما الكلام فيما يدّعيه ابن تيمية من اتّفاق الصحابة وسلف الأَمة وأئمة المسلمين، في كلّ ما يتبنّاه من عقائد، وما يختاره من آراء، ومنها تحريم التوسّل بالنبيﷺ في حين أنّ دراسة سيرة المسلمين والتتبُّع في غضون التاريخ يثبتان بوضوح أنّ التوسل بالنبيﷺ بأشكاله المختلفة، كان دأب المسلمين عبر القرون، ومنذ رحيل النبي الأكرمﷺ، وقد قام المحقّق السيد الشريف الدكتور محمود السيد صبيح برصد مواضع تلك التوسّلات بشكل

 المعجم الكبير للطبراني:٣٥٢/٢٤، برقم ٨٧١ حلية الأولياء:١٢١/٣؛ المعجم الأوسط للطبراني: ١٨/١، برقم ١٨٩؛ كنز العمال:١٤٨/١٢، برقم ٣٤٤٢٥.



موسّع في كتابه: «أخطاء ابن تيمية في حق رسول الله على وأهل بيته»، وقد استفدنا منه في هذا المجال، كما رجعنا إلى المصادر التي نقل عنها. وإليك نزراً منها:

٤. «يا محمداه» شعار المجاهدين والمظلومين

قال الطبري في تاريخه في ذكر حرب المسلمين مع أهل اليمامة من أتباع مسيلمة الكذّاب: وكان شعارهم يومئذٍ «يا محمداه».<sup>(١)</sup>

وليس لهذا الشعار من معنى إلّا الاستعانة بالنبيﷺ وليست هـي فـي الحقيقة إلّا الاستعانة بربّ النبيﷺ، وقد سبق منّا أنّ العلل والأسباب تنتهي إلى الله سبحانه، فكلّ فعل وقوّة من عباد الله، فهو بحول الله وقوته سبحانه.

وروى الطبري في تاريخه وابن الأثير في الكامل أنّ عمال الحجّاج كتبوا إليه:إنّ الخراج قد انكسر وإنّ أهل الذمّة قد أسلموا ولحقوا بالأمصار، فكتب الحجّاج إليهم: إنّ من كان له أصل في قرية فليخرج إليها، فخرج الناس فعسكروا فجعلوا يبكون وينادون: يا محمّداه، يا محمّداه وجعلوا لا يدرون أين يذهبون.<sup>(٢)</sup>

وروى ابن الأثير في الكامل في حوادث سنة (١٣٧ه) في حرب المسلمين مع المجوس بقيادة سنباذ، قال: فلمّا التقوا قدّم سنباذ السبايا من النساء المسلمات على الجمال، فلما رأيـن عسكـر المسـلمين قـمن في المحامل ونادين وامحمداه ذهب الإسلام، ووقعت الريح في أثـوابـهن،

١. تاريخ الطبرى:٥١٣/٢؛ البداية والنهاية:٣٥٧/٦.

٢. تاريخ الطبري:١٨٢/٥؛ الكامل لابن الأثير:٢٠٠/٤.

۲۷۰..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

فنفرت الإبل وعادت على عسكر سنباذ، فتفرّق العسكر وكمان ذلك سبب الهزيمة، وتبع المسلمون الإبل ووضعوا السيوف في المجوس ومن معهم.<sup>(۱)</sup>

٥. الاستعاذة برسول الله عليه

أخرج مسلم عن أبي مسعود إنّه كان يضرب غلامه، فجعل يقول: أعوذ بالله، قال: فجعل يضربه فقال: أعوذ برسُول الله، فتركه، فقال رسول اللهﷺ: والله، لله أقدر عليك منك عليه، فاعتقه.<sup>(٢)</sup>

والشاهد في أنّ العبد قد استعاذ برسول الله بعد الاستعاذة بالله سبحانه، وقد بلغ من تكريمه لرسول الله أنّه ترك ضربه، فلو كانت الاستعاذة بالرسول كفراً وشركاً، لكان عليه أن يضربه بأشدّ من ذلك.

وأمّا لماذا لم يترك ضربه عندما استعاذ بالله سبحانه، فشـرّاح الصحيح يحملونه على عدم سماعه لشدّة غضبه. وعلى كلّ حال فإن تلقّي الصحابة لهذه الكلمة يعبّر عن تكريم الرسولﷺلا الشرك بالله سبحانه.

روي عن عائشة أنّها قالت: بعثت صفيّة إلى رسول الله تلقيّة بطعام، قد صنعته له وهو عندي، فلمّا رأيت الجارية أخذتني رعـدة حـتى استقبلتني فضربت القصعة فرميت بها، قـالت: فـنظرت إلى رسـول الله تلقيّة فـعرفت الغضب في وجهه، فقلت: أعوذ برسول الله تلقيّة أن يلعنّي اليوم.<sup>(٣)</sup>

- ۱. الكامل في التاريخ:٤٨١/٥.
- ٢ . صحيح مسلم:٩٢/٥؛ شرح النووي لصحيح مسلم:١٣١/١١.
  - ٣. مسند أحمد:٢٧٧/٦؛ مجمع الزوائد:٣٢١/٤.



فهذا هو رسول الله الله يسمع من زوجته الاستعاذة به، فلو كانت الاستعاذة أمراً محرّماً أو سبباً للشرك أو تجاوزاً للحدّ ووروداً في الغلو، لنهىٰ رسول الله عائشة وكان عليه أن يغضب عليها أكثر من غضبه لضرب القصعة والرمي بها.

٦. التقرّب إلى النبي على الله النبي الم

روى أبو هريرة أنَّ النبي قال: إنَّ النساء أكثر أهل النار يوم القيامة، وعندئذ تقربت النساء بما استطعن، وكان في النساء امرأة عبد الله بن مسعود فانقلبتُ إلى عبد الله بن مسعود، فأخبرتْه بما سمعت من رسول الله تشكر وأخذت حليّها، قال ابن مسعود: أين تذهبين بهذه الحليّ؟ قالت: أتقرّب بها إلى الله ورسوله... الخ.<sup>(1)</sup>

والشاهد في قول زوجة ابن مسعود: «أتـقرّب بـها إلى الله ورسـوله»، فجعلت التقرّب إلى الرسول في عداد التقرّب إلى الله، دون أن يستشمّ منها المقرئ الكبير ريح الشرك والغلو.

وما ذلك إلا لأنّ التقرّب إلى الرسول بما أنّه رسول الله، والمبلّغ عنه، فهو تقرّب إلى الله سبحانه، ويشهد على ذلك قوله سبحانه: ﴿وَمَا نَـقَمُوا إلّا أَنْ أغناهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ <sup>(٢)</sup>، وقال سبحانه: ﴿وَلَـوْ أَنَّـهُمْ رَضُـوا مٰا آتـاهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَقالُوا حَسْبُنا اللهُ سَيُؤتِينا اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ ﴾.<sup>(٣)</sup>

ومن المعلوم أنَّ إغناء الرسول وإيتائه إنَّما هو بحول من الله سبحانه، فما

مسند أحمد: ٢٧٢٣/٢؛ حلية الأولياء: ٦٩/٢.

٢. التوبة: ٧٤.

٣. التوبة:٥٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

يصدر منه هو فعل للرسولﷺ وفي الوقت نفسه فعل لله سبحانه، وهذا هو نفس التوحيد الأفعالي الذي يشير إليه قوله سبحانه: ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهَ رَمِيْهِ.<sup>(1)</sup>

ترى أنّه سبحانه يسلب عن رسوله الرمي في عين الإثبات فيقول: ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ﴾، وليس هذا بتناقض ؛ لأنّ ما نفاه غير ما أثبته، فالأوّل هو الرمي بقوة مستقلة غير معتمدة على الله سبحانه، والثاني هو الرمي المستمدّ من حوله وقوته وإقداره.

٧. التوبة إلى الرسول ﷺ

روى البخاري عن عائشة أنّها اشترتْ نمرقة فيها تصاوير، فـلمّا رآهـا رسول الله على المالية الباب فلم يدخل، فعرفتْ في وجهه الكراهية، قالتْ: يا رسول الله أتوب إلى الله وإلى رسوله، ماذا أذنبتْ؟...الخ.<sup>(٢)</sup>

والشاهد في قولها: أتوب إلى الله وإلى رسوله، مع أنّها لم تعص إلّا الله سبحانه، ولكن لمّا أنّ الرسول هو الذي بلّغ حكمه، كان عصياناً له أيضاً، فتابت إليهما معاً.

٨. المفزع إلى الله ورسوله ﷺ

روى أحمد بإسناده إلى موسى، عن أبيه، عن عمرو بن العاص، قال: كان فزع بالمدينة فأتيت على سالم مولى أبي حذيفة وهو محتب بحمائل سيفه،

١ . الأنفال: ١٧.

٢ . صحيح البخاري:٧٧/٤، برقم ٥٩٦١، دار الكتب العلمية، ١٤١٩ه.

خطاب النبي تَكَان السلام في التشهّد....

فأخذت سيفاً فاحتبيت بحمائله، فقال رسول الله على الله العاليها الناس ألاكان مفزعكم إلى الله وإلى رسوله، قال: ألا فعلتم كما فعل هذان الرجلان المؤمنان»<sup>(1)</sup>.

أقول: لو أنَّ التكلَّم بما في الروايـة يُـعدَّ شـركاً، لمّـا رواهـا أحـمد ولا مشايخه.

٩. خطاب النبي ﷺ بالسلام في التشهّد

لمًا ذهب ابن تيمية إلى انقطاع الصلة بين الأحياء والأموات، بل إلى القول بأنّ الأنبياء والأولياء أموات لا يسمعون، صار ذلك مبرراً لبعض أتباع منهجه إلى القيام بتحريف التشهد، فالمسلمون قاطبة يسلّمون على النبي تشير في التشهد بصيغة الخطاب، ويقولون: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته. غير أنّ بعض مقلّديه عمد إلى تحريف الكلم عن مواضعه، فحرّف التشهد إلى قوله: السلام على النبي ورحمة الله وبركاته.<sup>(1)</sup>

ولكي نقف على شذوذ هـؤلاء المـبتدعة، نأتـي بـصيغة التشـهّد عـند المذاهب السنيّة الأربعة، وإليك البيان:

جاء في «الموسوعة الفقهية الكويتية»، وتحت عنوان (ألفاظ التشهّد) ما يلي:<sup>(٣)</sup>

يرى الحنفية والحنابلة أنَّ أفضل التشهد، التشهد الذي علَّمه النبي الشَّكْ،

 مسند أحمد: ٢٠٣/٤؛ السنن الكبرى للنسائي: ٨٢/٥ مجمع الزوائد للهيثمي: ٣٠٠/٩ (وقال: رجاله رجال الصحيح)؛ صحيح ابن حبان: ٥٦٧/١٥؛ سير أعلام النبلاء: ٥٦٥/٣.
 ٢٠ الفر: أخطاء ابن تيمية: ٣٩٠.

عبد الله بن مسعود وهو: التحيات لله، والصلوات والطيبات، السلام عـليك أيّها النبي ورحمة الله وبركاته... الخ.<sup>(1)</sup>

ويرى المالكية أنَّ أفضل التشهد تشهد عمر بن الخطاب وهو: التحيات لله، الزاكيات لله، الطيبات الصلوات لله، السلام عليك أيّها النبي ورحمة الله وبركاته... الخ.<sup>(٢)</sup>

وأمّا الشافعية فأفضل التشهد عندهم ما روي عن ابن عباس قال: كـان رسول اللهﷺ يعلّمنا التشهد كما يعلّمنا السورة من القرآن،فيقول: «قـولوا: التحيات المباركات، الصلوات الطيبات لله، السلام عليك أيّها النبي ورحمة الله وبركاته... الخ.<sup>(۳)</sup>

وعلى هذا فالمذاهب الأربعة متفقة على أنّ التسليم على النبي الله هو بصورة الخطاب،فمن حرّفها إلى التسليم بصيغة الغائب، فقد حرّف الكلم عن مواضعه، واتّبع غير سبيل المؤمنين، قال سبحانه: ﴿وَمَنْ يُشاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدىٰ وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَساءت مَصِيراً». <sup>(ع)</sup>

ومن العجيب أن يصبح السلام غير جـائز عـلى النـبيﷺ بـصيغة

- حديث تعليم النبي تَلَشَيْنَ التشهد لعبد الله بن مسعود، أخرجه البخاري في صحيحه: ١ / ٢٠٢، باب المكث بين السجدتين، وج ٧ / ١٢٧ و ١٣٦، كتاب الاستئذان ؛ ومسلم في صحيحه: ٢ / ١٣، باب التشهد في الصلاة.
   ٢. القوانين الفقهية: ٧٠؛ حاشية الدسوقى: ٢٥١/١.
  - ۳. الأذكار: ٦١-٦٢؛ روضة الطالبين: ٢٦٣/١؛ صحيح مسلم: ٣٠٢-٣٠٣.

٤. النساء: ١١٥.



الخطاب، مع أنّه جائز على غيره، فقد روى مسلم عن بريدة في قال: كان رسول الله على يعلّمهم إذا خرجوا إلى المقابر أن يقولوا: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنّا إن شاء الله بكم لاحقون، أنتم لنا فرّط، ونحن لكم تبع، نسأل الله لنا ولكم العافية.<sup>(1)</sup>

وفي حديث عائشة الذي رواه مسـلم: السـلام عـلى أهـل الديـار مـن المؤمنين والمسلمين، ويرحم الله المستقدمين والمستأخرين.<sup>(٢)</sup>

. 1 . صحيح مسلم: ٦٧١/٢؛ مسند أحمد: ٣٥٣/٥. ۲. صحيح مسلم:۲۲۰/۲؛ مسند أحمد:۲۲۱/٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



۷

ابن تيمية فكرأ ومنهجاً

ابن تيمية وعدم تمييز النبي الله

أهل الحق عن أهل الباطل

ذكر العلّامة الحلّي أنَّ رسول الله قال في حق عليّ ﷺ: «هذا فاروق أُمّتي يفرّق بين أهل الحق والباطل». وقال عبد الله بن عمر: ما كنّا نعرف المنافقين على عهد النبيﷺ إلّا ببغضهم عليّاً ﷺ.

ورد ابن تيمية على العلّامة الحلّي بكلام طويل قائلاً: ما المعنيّ بكون عليّ أو غيره فاروق الأُمة، يفرّق بين الحق والباطل؟ إن عنىٰ بذلك أنّه يميّز بين أهل الحق وأهل الباطل فيميّز بين المؤمنين والمنافقين، فهذا أمر لا يقدر عليه أحد من البشر، لا نبي ولا غيره، وقد قال تعالى لنبيه: ﴿وَمِمَّنْ حَوْلَكُمْ مِنَ الأَعْرابِ مُنافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدينَةِ مَرَدُوا عَلى النّفاقِ لا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ».<sup>(1)</sup>

فإذاكان النبيﷺ لا يعلم عين كلّ منافق في مدينته وفيما حولها، فكيف يعلم ذلك غيره؟<sup>(٢)</sup>

۱۰ التوبة: ۱۰۱.
 ۲ منهاج السنة: ٤ / ۲۹۰، وفي طبعة بولاق: ۲ /۱۷۹ ـ ۱۸۰.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية \*



لقد عزب عن المسكين أنّ النبي تلتل وإن كان لا يعلمهم ما لم يتكلّموا، ولكن يميّزهم بطريق آخر صرّح به كتاب الله العزيز، قال تعالى: ﴿وَلَوْ نَشاءُ لأَرَيْناكَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيماهُمْ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ في لَحْنِ الْقَوْلِ».<sup>(۱)</sup> على أنّه قد وهم في فهم الحديث إذ المقصود من كونه الفاروق بين أهل الحق والباطل، أنّه يُميَّز بولائه أهل الحق عن غيرهم، فمن تولّىٰ علياً الله وأطاعه واتّبع منهاجه، فهو من أهل الحق، ومن تولّىٰ عنه وخالفه وعصاه، فهو من أهل الباطل.

وأيّة غرابة في أن يكون عليّ الله، هو الفاروق الذي يفصل بين أهل الحق والباطل، وقد صحّ عن النبي تلكن أنّه قال فيه: «إنّه لا يحبّك إلّا مؤمن، ولا يبغضك إلّا منافق»<sup>(٢)</sup>، وصحّ عنه تلكن أيضاً أنّه قال:«مَن أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن أطاع علياً فقد أطاعني، ومن عصىٰ عليّاً فقد عصاني».<sup>(٣)</sup>

ثمّ إنّ ابن تيمية ادّعىٰ أنّ حديث «هذا فاروق أُمتي» حـديث مـوضوع مكذوب على النبيّ، ولم يرو في شيء من كتب العلم المـعتمدة، وليس له إسناد معروف.<sup>(٤)</sup>

- . محمد: ۳۰.
- ٢. مسند أحمد: ٩٥/١، ١٣٨، وروى مسلم عن عليّ الله قال: والذي فلق الحبة وبرأ النّسَمة إنّه لعهد النبيّ الأُمّيّ إليّ أن لا يحبّني إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق. صحيح مسلم، كتاب الإيمان، لعهد النبيّ الأُميّ إليّ أن لا يحبّني إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق. صحيح مسلم، كتاب الإيمان، برقم برقم ١٤٤. وانظر: سنن ابن ماجة، كتاب السنة، برقم ١١٤؛ وسنن الترمذي، كتاب المناقب، برقم ٣٧٥٧.
  - ۲. المستدرك على الصحيحين:١٢١/٣. صحّحه الحاكم، ووافقه الذهبي.
    - ٤. انظر: منهاج السنة: ٢٨٦/٤، وفي طبعة بولاق: ١٧٩/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً 178

إنَّ هذا الإصرار على ردِّ الحديث والجزم بوضعه، لا يصدران من عالم يحتاط في إطلاق الأحكام الجاهزة، ولكنّ ابن تيمية يسارع إلى ردَّ أو تأويل الأحاديث التي تسطع بفضائل عليّ، تعصّباً وعناداً، ومن المعلوم أنَّ التعصّب داء عُضال لا دواء له.

ولا أدري كيف يقطع بتكذيب الحديث، وقد رواه الطبراني عن أبي ذر وسلمان، ورواه البزّار عن أبي ذرّ وحده<sup>(١)</sup>، ورواه ابن عساكر عن أبيي ذرّ وسلمان، وعن أبي ذرّ، وعن ابـن عـباس<sup>(٢)</sup>، ورُوي أيـضاً عـن أبـي ليـلى الغفاري.<sup>(٣)</sup>

هذا وقد زاد الدكتور محمد رشاد سالم (محقّق منهاج السنّة) في الطين بِلَّة، حين قال: إنّه لم يجد الحديث المذكور لا في كتب الأحاديث الصحيحة ولاكتب الأحاديث الموضوعة!!!

وهكذا يضع التعصب الذميم والتقليد الأعمىٰ لـ(شيخ الإسلام الأمويّ) غشاوةً على العينين، فلا تبصران شيئاً يخالف هوىٰ صاحبهما!!

مجمع الزوائد:١٠٢/٩.

٢. تاريخ مدينة دمشق:٤١/٤٢ ٤٦٠٤، ترجمة علي بن أبي طالب برقم ٤٩٣٣.

٣. أُسد الغابة: ٢٨٧/٥، ترجمة أبي ليلي الغفاري.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



٨

ابن تيمية وعصمة الأنبياء والنبي الأعظم ﷺ

اتّفق المسلمون على أنّ الأنبياء معصومون بعد البعثة، إلّا من شدّ منهم ولا يعبأ به، وأمّا قبل البعثة فالأكثر على عصمتهم من الكبائر والصغائر، ومنهم من ذهب إلى عدم عصمتهم من الصغائر.

ويظهر من ابن تيمية عدم عصمتهم بعد البعثة من غير فرق بين نبي الإسلام وغيره، قال: والأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه كانوا لا يؤخرون التوبة، بل يسارعون ويسابقون إليها، لا يؤخرون ولا يصرّون على الذنب، بل هم معصومون من ذلك، ومن أخّر ذلك زمناً قليلاً كفّر الله ذلك بما يبتليه به كما فعل بذي النون علي (<sup>(۱)</sup>

وظاهر العبارة أنّهم يرتكبون الكبيرة بعد البعثة، غير أنّهم لا يصرّون على الذنب، بل يتوبون بين كبيرة وكبيرة.

ويستدلّ على ذلك بقوله سبحانه:﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًاً \* لِيَغْفِرَ لَكَ

۱. مجموع الفتاوى: ۲۰۹/۱۰.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِـعْمَتَهُ عَـلَيْكَ وَيَـهْدِيَكَ صِـراطـاً مُسْتَقِيماً».<sup>(1)</sup>

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

ثمّ وصف مَن فسّر هذه الآية وشبهها بنحو يعارض رأية بأنّه من الجهمية والباطنية.

ونقل في «منهاج السنّة» عن بعضهم: كان داود بعد التوبة خير منه قبل الخطيئة، وقال بعضهم: لو لم تكن التوبة أحب الأشياء إليه لما ابتلى بالذنب أكرم الخلق عليه.<sup>(٢)</sup>

وقال في موضع آخر: لو لم تكن التوبة أحب الأشياء إليـه لمـا ابـتليٰ بالذنب أكرم الخلق عليه.<sup>(٣)</sup>

ومراده من أكرم الخلق هو النبي الأعـظم ﷺ ومـن الذنب هـو الذنب الكبير، وهو ما ورد في قوله سبحانه: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ».

ولمّاكانت الآية ذريعة لاتّهام النبي الأعظم بعدم العصمة، فلنعطف عنان الكلام إلى تفسير الآية فـنقول: الذنب فـي اللـغة وإن فُسّـر بـالإثم والجـرم والمعصية، والجمع ذنوب،<sup>(٤)</sup> لكنّ المعنى الحقيقي أوسع من ذلك وهو كلّ شيء له تبعة سيئة بشهادة قوله سبحانه حاكياً عن موسىﷺ: ﴿وَلَهُمْ عَـليَّ

- ١. الفتح:١ـ٢
- ٢ . منهاج السنَّة: ٢ / ٤٣٢ من الطبعة المحقِّقة فقط.
- ۳. منهاج السنة: ۲۱۰/٦، وفي طبعة بولاق: ۳/ ۱۸۰.
  - ٤. لسان العرب:٦٢/٥.

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



ذَنْبٌ».<sup>(۱)</sup> عنىٰ بالذنب قتل الرجل الذي وكزه موسى ﷺ فقضى عليه، وكان ذلك الرجل من آل فرعون.<sup>(۲)</sup>

وقال في المقاييس: ذنب، الذال والنون والباء، أَصول ثـلاثة: أحـدها الجرم، والآخر مؤخّر الشيء، والثالث كالحظ والنصيب.

فبإذا أَريد الأوّل الذَّنْب والجُرم، والأصل الآخر الذَّنَب وهـو مـوُخَر الدواب.<sup>(٣)</sup>

وبما أنَّ الذَنْبَ والذَنَبَ من مادة واحدة وإنّما الاختلاف بالحركات فيمكن أن يقال: إنَّ المادة أي الذال والنون والباء، بمعنى ما يتبع الشيء ومؤخّره، فلو يطلق على ذنب الحيوانات فلأجل كونه مؤخّر الشيء، ولو يطلق على المعصية والجرم فلأنَّ له تبعة عرفية أو شرعية، فيستنتج من ذلك أنَّ الذنب في ألسن المتأخّرين وإن كان هو الجرم والمعصية ولكن المعنى الحقيقي ما للشيء من التبعة، سواء أكان جرماً شرعياً أو جرماً عرفياً وغير ذلك.

إذا علمت ذلك فاعلم أنّه كان للنبي عند المشركين تبعات كثيرة حيث إنّ النبي بدعوته ونهضته وثورته على الكفر والوثنية وما وقع بينه وبين المشركين من الحروب والمغازي بعد الهجرة، صار ذا تبعة سيئة عند الكفّار والمشركين على حدّ لم يكونوا غافرين له مادامت لهم شوكة ومقدرة، وما

- ١. الشعراء:١٤.
- ۲. لسان العرب:۲۲/۵.
- ٣. مقاييس اللغة: ٣٦١/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &

.... ابن تيمية فكراً ومنهجاً .....١٨٢

كانوا لينسوا زهوق ملَّتهم وانهدام سنَّتهم وطريقتهم،ولا ثارات من قتل من صناديدهم دون أن يشفوا غليل صدورهم بالانتقام منه وإمحاء اسمه وإعفاء رسمه، غير أنَّ الله سبحانه رزقهﷺ هذا الفتح وهو فتح مكة أو فتح الحديبية المنتهي إلى فتح مكة، فذهب بشوكتهم وأخمد نارهم، فستر بذلك عليه ما كان لهم عليهﷺ من الذنب وآمنه منهم.

فالمراد بالذنب \_ والله أعلم \_ التبعة السيئة التي لدعو ته عنه عند الكفّار والمشركين، وهو ذنب لهم عليه كما في قول موسى لربه: ﴿ وَلَهُمْ عَلَيَّ ذَنْبٌ فَأَخافُ أَنْ يَقْتُلُونَ (<sup>(1)</sup>، وما تقدّم من ذنبه هو ما كان منه تشت بمكة قبل الهجرة، وما تأخّر من ذنبه هو ماكان منه بعد الهجرة، ومغفرته تعالى لذنبه هي ستره عليه بإبطال تبعته بإذهاب شوكتهم وهدم بنيتهم، ويؤيد ذلك ما يتلوه من قوله: ﴿ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ ﴾ إلى قوله سبحانه: ﴿ وَيَنْصُرَكَ نَصْراً عَزِيزاً ﴾. <sup>(1)</sup>

وبكلمة قصيرة: المراد، هو الذنب من منظار المشركين كما هو المراد في قصة موسىﷺ حيث إنّ قتل القبطي كان ذنباً عندهم.

وللإمام الثامن علي بن موسى الرضائة كلام يؤيد هذا التفسير، وهو ما أجاب به المأمون الذي سأله قائلاً: فأخبرني عن قول الله تعالى: ولِيَغْفِرَ لَكَ الله ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ فقال الرضائة: «لم يكن أحد عند مشركي مكة أعظم ذنباً من رسول الله تشي ؛ لأنهم كانوا يعبدون من دون الله ثلاثمائة وستين صنماً، فلمّا جاءهم تشي بالدعوة إلى كلمة الإخلاص كبُر ذلك عليهم

- ۱. الشعراء:۱٤.
- ۲. تفسير الميزان:۲٥٤/۱۸.

۱۸۳.

وعظم وقالوا: ﴿وَجَعَلَ الآلِهَةَ إلهاً واحِداً إنّ هذا لَشَيءٌ عُجابٌ ﴿ وَانْطَلَقَ المَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ آلِهَتِكُمْ إنَّ هذا لَشَيْءٌ يُرادُ \* مَا سَمِعْنا بِهذا في الْمِلَّةِ الآخِرَةِ إنْ هٰذا إلّا اخْتِلاقٌ <sup>(١)</sup>، فلمّا فتح الله على نبيه مكة قال: يا محمد ﴿إنّا فَتَحْنا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً \* لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ عند مشركي مكة بدعائك إلى التوحيد فيما تقدّم وما تأخر».<sup>(٢)</sup>

## بيان آخر للآية

ابن تيمية وعصمة الأنبياء والنبى الأعظم تلافظ

هناك بيان آخر للآية وهو أنّ النبي الأعظم الله بسبب نهضته بـوجه الشرك والمشركين والوثنية صار غرضاً لسهام الاتّهام والشبهات، ولأجل أن توضع الحواجز بينه وبين الناس اتّهمه المشركون بتهم كثيرة ذكرها القرآن الكريم وهي(كاهن، ساحر، يتعلّم القرآن من غيره، أو مجنون لا يعتدّ بقوله وعمله) وغير ذلك.

وكلّ هذه الأوصاف انتشرت في الجزيرة العربية بين الناس، ومن المعلوم أن أكثر المشركين تلقّوا ذلك بالقبول، ولذا كانوا يبتعدون عن رسول الله علي والإيمان به، ولمّا قام النبي عليهذا الفتح المبين الذي زالت به شوكتهم وكسرت قوتهم، وأصبح هو القائد المحنّك الذي أصبح قادراً على قيادة أُمّة كبيرة وإدارة أُمور لا يقوم بها إلّا الأمثل من الرجال، فأثبت بذلك أنّه ليس بكاهن ولا ساحر ولا مجنون، وأين فتح البلاد وغزو الأقوام المسلحة،

۱ . ص: ۵\_۷.

٢. عيون أخبار الرضا ﷺ: ٢ / ١٨٠ ؛ مجمع البحرين:١٠٤/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

المعالية الم ١٨٤......

من الكهنة والسحرة والمجانين؟!

فالله سبحانه يقول: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحاً مُبِيناً»، ليترتب على ذلك زوال كلّ ما أُلصق به من صفات باطلة وتهم مزيّفة قبل الهجرة وبعدها.

فعلى هذا فالآية لو لم تدلّ على عظمة النبيﷺ خلقاً ومنطقاً وحنكة ، فهي لا تدلّ على أنّه كان عاصياً لله سبحانه.

ثمّ إنّ لابن تيمية ذريعة أخرى لاتّهام النبي تشكر بعدم العصمة وهو ذيل الآية، قال في «مجموع الفتاوى»: وقد قال الله لنبيّه بعد صلح الحديبية وبيعة الرضوان: ﴿إنّا فَتَحْنا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً \* لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِراطاً مُسْتَقِيماً \* وَيَنْصُرَكَ اللهُ نَصْراً عَزيزاً»، فأخبر أنّه فعل هذا ليهديه صراطاً مستقيماً، فإذا كان هذا حاله فكيف بحال غيره.<sup>(1)</sup>

وكان عليه أن يستدل على ما رامه بأن النبي الله يقرأ كلّ يوم سورة الحمد ويقول: ﴿إِهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ»، فلو كان على صراط مستقيم فما معنى طلبه الهداية على الصراط المستقيم؟!

ولكنّ المقصود واضح لمن صفا قلبه وخلت روحه عن الحقد والعناد، فالمراد بـ ﴿وَيَهْدِيَكَ صِراطاً مُسْتَقِيماً﴾ أي يثبّتك على صراط مستقيم؛ كما هو المراد من قوله: ﴿إِهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾.

ثمّ إنّ ذيل الآية: ﴿وَيَنْصُرَكَ اللهُ نَصْراً عَزِيزاً﴾ خير دليل على أنّ المراد هو أنّه سبحانه يثبّت النبي في الطريق المتصل إلى الغـاية، الذي سـلكه بـعد

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

مجموع الفتاوى:٤٠١/٢٢.

ابن تيمية وعصمة الأنبياء والنبي الأعظم تلافظ

الرجوع من الحديبية وفتح خيبر، حيث بسط سلطة الدين في أقطار الجزيرة حتى تتطهر الأرض من أرجاس الشرك وأدران الوثنية، فإنّ فتح مكة والطائف صار سبباً لقطع الشرك عن مواطن التوحيد، وذلّ اليهود وخضوع نصارى الجزيرة للإسلام، وهذا لا ينال إلّا بتثبيت النبي على على الصراط المستقيم الذي له ثمرات مثل ما ذكرنا.

بقيت هنا ذريعة أُخرى لمن يتَّهم النبي بعدم العصمة، وهي قوله سبحانه: ﴿أَلَـمْ يَـجِدْكَ يَـتِيماً فَاَوىٰ\* وَوَجَـدَكَ ضـالاً فَـهَدىٰ\* وَوَجَـدَكَ عـائلاً فَأَغْنىٰ».<sup>(١)</sup>

فربما يتوهم المتوهم أنَّ النبي الله كان ضالاً بنحو من الضلال، فهداه الله سبحانه إلى طريق التوحيد، ولكنّ هذا التفسير تفسير بالرأي، فـدراسـة مجموع آيات السورة يدلّ على أنَّ محور الآيات هو بيان حالات النبي منذ أن ولد: كان يتيماً، فآواه؛ وفقيراً، فأغناه؛ وضالاً (بالضلالة الطبيعية التي تعمّ كلّ إنسان لولا هداية الله تبارك وتعالى)، فهداه، فلا مانع، إذاً من أن يكون ضالاً بالطبيعة حتى شملته الهداية منذ فتح عينه على الدنيا.

والضلالة الطبيعية ذاتية وهي لازمة لكلّ موجود ممكن، فتزال بـتوفيق من الله سبحانه.

وإن شئت التفصيل فنقول: إنّ الضلالة التي تـقابل الهـدايـة والرشـاد، تُتصوّر على قسمين:

قسم تكون الضلالة فيه وصفاً وجودياً وحالة واقعية كامنة في النفس

۱. الضحي:۸

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997)

توجب منقصتها وظلمتها، كالكافر والمشرك والفاسق، والضلالة في هاتيك الأفراد صفة وجودية تكمن في نفوسهم، وتتزايد حسب استمرار الإنسان في الكفر والشرك والعصيان والتجرّؤ على المولى سبحانه، قال الله سبحانه: ﴿ولاً يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنّما نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لأَنْفُسهِمْ إِنّما نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِثْماً وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ».<sup>(1)</sup>

فإنّ لازدياد الإثم بالجوارح تأثيراً في زيادة الكفر، وقد وصف سبحانه بعض الأعمال بأنّها زيادة في الكفر، قال سبحانه: ﴿إِنَّما النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِـي الْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾.<sup>(٢)</sup>

وقسم تكون الضلالة فيه أمراً عدميّاً، بمعنى كون النفس فاقدة للرشاد غير مالكة له، وعندئذٍ يكون الإنسان ضالاً بمعنى أنّه غير واجد للهداية من عند نفسه، وفي الوقت نفسه لا تكمن فيه صفة وجودية مثل ما تكمن في نفس المشرك والعاصي، وهذا كالطفل الذي أشرف على التمييز وكاد أن يعرف الخير من الشر، والصلاح من الفساد، والسعادة من الشقاء، فهو آنذاك ضال، لكن بالمعنى الثاني، أي غير واجد للنور الذي يهتدي به في سبيل الحياة، لا ضال بالمعنى الأول بمعنى كينونة ظلمة الكفر والفسق في روحه.

إذا عرفت ذلك، فاعلم: أنّه لو كان المراد من الضالّ في الآية، ما يخالف الهداية والرشاد فهي تهدف إلى القسم الثاني منه لا الأوّل، بشهادة أنّ الآية بصدد توصيف النعم التي أفاضها الله سبحانه على نبيّه يوم افتقد أباه ثم أُمّه

۱ . آل عمران:۱۷۸.

٢. التوبة:٣٧.



۱۸۷ .....

ابن تيمية وعصمة الأنبياء والنبي الأعظم للشكل

فصار يتيماً لا ملجأ له ولا مأوى، فآواه وأكرمه بجدّه عبد المطلب ثم بعمّه أبي طالب، وكان ضالاً حسب الطبيعة الإنسانية، فهداه إلى أسباب السعادة وعرّفه وسائل الشقاء.

والالتزام بالضلالة بهذا المعنى لازم القول بالتوحيد الافعالي، فإنّ كلّ ممكن كما لا يملك وجوده وحياته، لا يملك فعله ولا هدايته ولا رشده إلّا عن طريق ربّه سبحانه، وإنّما يفاض عليه كلّ شيء منه، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّها النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَراءُ إلَى اللهِ وَاللهُ هُوَ الْعَنِيُّ الْحَمِيدُ (<sup>(1)</sup>، فكما أنّ وجوده مفاض من الله سبحانه، فهكذا كلّ ما يوصف به من جمال وكمال فهو من فيوض رحمته الواسعة، والاعتقاد بالهداية الذاتية، وغَناء الممكن بعد وجوده عن هدايته سبحانه، يناقض التوحيد الافعالي.

> as downloaded from QuranicThor (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية )

٩

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

## ابن تيمية وإيمان أبويّ النبيﷺ

سأل سائل ابن تيمية عن إسلام والديّ النبيﷺ وقال: هل يصحّ عن النبيﷺ أنّ الله تبارك وتعالى أحيا له أبويه حتى أسلما على يديه ثم ماتا بعد ذلك؟

فأجاب ابن تيمية بقوله: لم يصحّ ذلك عن أحد من أهل الحديث... لأنّ ظهور كذب ذلك لا يخفىٰ على متديّن. ثمّ هذا خلاف الكتاب والسنّة الصحيحة والإجماع، قال تعالى: ﴿إِنّما التَّوبَةُ عَلى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهالَة...﴾<sup>(1)</sup>، فبيّن الله تعالى أنّه لا توبة لمن مات كافراً.<sup>(٢)</sup>

ولا يخفى على القارئ الكريم أنَّ السائل قد سلَّم بأمر غير مسلَّم وهو:أنَّ

- ۱ . النساء:۱۷
- ٢٠ مجموع الفتاوى:٣٢٦.٣٢٤/٤ وهذا تصريح من ابن تيمية بأن أبوي النبي تَذَكَرُ ماتا كافرين، ولم يقتصر بذلك بل استدل عليه \_في ذيل كلامه \_ببعض الروايات.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

ابن تيمية وإيمان أبويّ النبي تَلَا

والدا النبي عليه ماتا وهما مشركان، لكن فرّع عليه ما سمعه من أنّ الله أحياهما حتى أسلما، ولكنّ الحق أنّه لم يدلّ دليل \_ ولو كان ضعيفاً \_ على أنّهما كانا مشركين، حتى يفرّع عليه ما ذكره السائل، بل القرائن تدلّ على أنّ بيت عبد المطلب كان بيت التوحيد، وأنّ خيمة التوحيد كانت قائمة في بيته، استظل تحتها الهاشميون عامّة إلّا من شذّ منهم.

وقد أشبعنا هذا الموضوع بحثاً في موسوعتنا «مفاهيم القرآن»<sup>(1)</sup>، ولكن نذكر للقارئ نزراً ممّا قلناه هناك:

اتفقت الإمامية على أنَّ آباء رسول الله تشكَّ من لدن آدم إلى عبد الله بن عبد المطلب مؤمنون بالله عزّ وجلّ موحدون، واحتجّوا على ذلك بالكتاب والأخبار، قال الله عزّ وجلّ: ﴿الّذي يَراكَ حِينَ تَقُومُ \* وَتَقَلَّبَكَ في السّاجِدينَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال رسول اللهﷺ: «لم يزل ينقلني الله مـن أصـلاب الطـاهرين إلى أرحام المطهرات حتى أخرجـني فـي عـالمكم هـذا، ولم يـدنسني بـدنس الجاهلية».<sup>(٣)</sup>

وأجمعوا على أنّ عمّه أبو طالب مات مؤمناً، وأنّ آمنة بنت وهب كانت على التوحيد، وأنّها تحشر في جملة المؤمنين.<sup>(٤)</sup>

- ١ . لاحظ : مفاهيم القر أن: ٢٧٦/٥.
  - ٢. الشعراء:٢١٨ـ٢١٩.
- ۳. تفسير الرازي:١٧٤/٢٤؛ السيرة الحلبية: ٢٠/١؛ الدر المنثور: ٩٨/٥.
  - ٤. أوائل المقالات:١٢ـ١٣.

نعم الاستدلال بالآية مبني على أنَّ المراد نـقل روحـه مـن سـاجد إلى ساجد، وهـو المـروي عـن ابـن عـباس، فـي قـوله تـعالى:﴿وَتَـقَلُّبَكَ فـي السّاجِدينَ﴾أي من نبيّ إلى نبيّ حتى أُخرجت نبياً.

وأمّا الاستدلال بالحديث فهو مبني على أنّه مَن كان كافراً فليس بطاهر، وقد قال سبحانه: ﴿إِنَّما المُشْرِكُونَ نَجَسٌ﴾.<sup>(١)</sup>

ويمكن الاستدلال على طهارة الوالد بما نقلت عنه من كلمات وأبيات عندما عرضت فاطمة الخثعمية نفسها عليه، فقال والد النبي تشيئ ردًا عليها:

أمًا الحرام فالممات دونه والحلّ لا حلّ فأستبينه يحمي الكريم عرضه ودينه فكيف بالأمر الذي تبغينه<sup>(٢)</sup>

وقد روي عن النبيﷺ أنّه قال: «لم أزل أُنقل من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات» ولعل فيه إيعازاً إلى طهارة آبـائه وأُمـهاته مـن العـهر والزنا، بل العصيان والشرك.

وأمًا والدته عنها فكفى في ذلك ما رواه الحفّاظ عنها عند وفاتها ف إنّها (رضي الله عنها) خرجت مع النبي عني وهو ابن خمس أو ست سنين ونزلت بالمدينة تزور أخواله \_ أي أخوال جده عني الله عنه وكان الرسول بعد النّجار، ومعها أم أيمن «بركة» الحبشية، فأقامت عندهم، وكان الرسول بعد الهجرة يذكر أموراً حدثت في مقامه ويقول: «إنّ أُمّي نزلت في تلك الدار،

- مفاتيح الغيب:٤٣١، والآية ٢٨ من سورة التوبة.
  - ٢. السيرة الحلبية: ٢/١.
- ٣. السيرة الحلبية: ٢ / ٢٤٤، دار المعرفة \_ ١٤٠٠ ه.

ابن تيمية وإيمان أبويّ النبي ﷺ

وكان قوم من اليهود يختلفون وينظرون إليّ، فنظر إليّ رجل من اليهود، فقال: يا غلام ما اسمك؟ فقلت: أحمد، فنظر إلى ظهري وسمعته يقول: هذا نبي هذه الأُمّة، ثم راح إلى إخوانه فأخبرهم، فخافت أُمّي عليّ، فخرجنا من المدينة، فلمّا كانت بالأبواء توفّيت ودفنت فيها».

روى أبو نعيم في دلائل النبوّة عن أسماء بنت رهم قالت: شهدت آمنة أَمَّ النبي ﷺ في علّتها التي ماتت بها، ومحمد عليه الصلاة والسلام غلام يَفَع،<sup>(1)</sup> له خمس سنين عند رأسها، فنظرت إلى وجهه وخاطبته بقولها: إنَّ صحّ ما أبصرتُ في المنام فأنت مـــبعوث إلى الأنــام فـالله أنــهاك عــن الأصنام أن لا تــواليـها مع الأقـوام ثم قالت: كلّ حي ميّت، وكلّ جديد بال، وكلّ كبير يفنى، وأنا ميّتة، وذكري باق، وولدت طهراً.

وقال الزرقاني في«شرح المواهب» نقلاً عن جلال الدين السيوطي تعليقاً على قولها: وهذا القول منها صريح في أنّها كانت موحّدة، إذ ذكرت دين إبراهيمﷺ وبشّرت ابنها بالإسلام من عند الله، وهل التوحيد شيء غير هذا؟! فإنّ التوحيد هو الاعتراف بالله وانّه لا شريك له والبراءة من عبادة الأصنام.<sup>(۲)</sup>

هذا بعض ما يمكن أن يقال، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى موسوعتنا

. يفع الغلام: ترعرع.

۲. الإتحاف للشبراوي:١٤٤؛ سيرة زيني دحلان بهامش السيرة الحلبية:٥٧/١.

197

1+

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ

ابن تيمية والصلاة في غار حراء

إنَّ المسلمين قاطبة عندما يعتمرون أو يحجّون، يزورون غار حراء ويتبرّكون به ويصلّون فيه، وقد تشرّف غار حراء بنزول القرآن فيه وتعبّد النبي علي عدّة أعوام، ولكن ابن تيمية يريد نفي كرامة هذا المكان، ويقول في كتاب «اقتضاء الصراط»: وأصل دين المسلمين أنّه لا تختص بقعة بقصد العبادة فيها إلّا المساجد خاصّة، وما عليه المشركون وأهل الكتاب من تعظيم بقاع للعبادة غير المساجد كما كانوا في الجاهلية يعظمون حراء، ونحوه من البقاع، هو ممّا جاء الإسلام بمحوه وإزالته ونسخه.<sup>(1)</sup>

أقول: إنّه سبحانه تبارك وتعالى أمرنا باتّخاذ مقام إبراهيم مصلّى وقال: ﴿وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إبْراهيمَ مُصَلّى﴾.<sup>(٢)</sup> أوَ لا يكون مصلّى خاتم الأنبياء مثله أو أفضل منه؟

يقول الإمام النووي:وأجمع السلف والخلف على التبرّك بـالصلاة فـي مـصلّى رسـول اللهﷺ فـي الروضـة المـباركة، ودخـول الغـار الذي دخلهﷺ.<sup>(٣)</sup>

١. اقتضاء الصراط: ٤٣٩/١].

۳. كما نقله عنه السيد الشريف في كتابه: «أخطاء ابن تيمية»، ص ٤٩٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



وقال ابن جُزَيِّ الغرناطي المالكي (المتوفَّى ٧٤١ه): من المواضع التي ينبغي قصدها تبرّكاً، قبر إسماعيل إلا وأُمَّه هاجر وهما في الحجر، وقبر آدم الله في جبل أبي قبيس، والغار المذكور في القرآن وهو جبل أبي ثور، والغار الذي في جبل حراء حيث ابتدأ نزول الوحي على رسول الله وزيارة قبور من بمكّة والمدينة من الصحابة والتابعين والأئمة.<sup>(1)</sup>

ثمّ إنّ ابن تيمية يستدلّ على عدم جواز التبرّك بزيارة غار حراء والصلاة فيه قائلاً: بأنّ النبيﷺ قد أقام في مكة بعد النبوة بضع عشر سنة لم يزره ولم يصعد إليه، وكذلك المؤمنون معه بمكة، وبعد الهجرة أتى مكة مراراً في عمرة الحديبية وعام الفتح وأقام بها قريباً من عشرين يوماً وفي عمرة الجعرانة لم يأت غار حراء ولا زاره.<sup>(٢)</sup>

أقول: قد تقدّم منا أنَّ من خصائص ابن تيمية القضاء البات في موضوعات ليس له فيها أي دليل ضعيف فضلاً عن القوي، فَمِنْ أين علم أنَّ النبي لم يزره وكذلك المؤمنون؟ على أنَّ عدم زيارة ذلك المحلّ لأجل أُمور هامّة كانت تقع على عاتقه، لا يدلّ على حرمته، وقد قلنا في محلّه: إنَّ ترك النبي الشي أو الصحابة شيئاً لا يدلّ على التحريم، وهذا هو أحد المواضيع التي يتمسّك بها أبناء ابن تيمية (وهو المسمّى بالترك) وهو من الصحّة بمعزل.

إلى هنا تمّ ما ذكره ابن تيمية في حقّ النبي الشي وهو يكشف عن عدم

- ۱. القوانين الفقهية: ۹٦/۱.
- ٢. مجموع الفتاوى:١٥١/٢٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

حبّه للنبيﷺ أو عناده لهﷺ، وهو وإن كان يتظاهر في بعض المقامات بالحبّ والتكريم لكن بوادر كلامه تكشف عمّا كان يحمل في قرارة نـفسه من بغض وكراهية تجاه النبيﷺ.

\*\*\*

بقي هنا شيء، وهو أنَّ ابن تيمية يتمسَّك ـ في عامّة المقامات ـ بـ فعل الصحابي، لكنّنا نراه يعدل عن ذلك الأصل في مورد تتبع عبد الله بن عمر للمواضع التي صلّىٰ فيها النبيﷺ فيصلّي فيها.

ولمّا كان فعل ذلك الصحابي عـلى خـلاف رأيـه وهـواه، أخـذ يـصفه بالابتداع.

يقول: وتحرّي هـذا \_ أي عـبد الله بـن عـمر \_ ليس مـن سـنّة الخـلفاء الراشدين، بل هو ممّا ابتدع، وقول الصحابي وفـعله إذا خـالفه نـظيره ليس بحجّة فكيف إذا انفرد عن جماهير الصحابة.<sup>(1)</sup>

أقول: كيف يصف عبد الله بن عمر بالتبديع وقد عقد البخاري باباً لهذا، وقال: باب المساجد التي على طرف المدينة والمواضع التي صلّىٰ فيها النبيﷺ، وقد نقل فيه أحاديث عشرة، ننقل منها حديثاً واحداً، ومن أراد المزيد فليرجع إليه.

روى البخاري وقال: حدَّثنا محمد بن أبي بكر المقدّمي قـال: حـدَّثنا فضيل بن سليمان قال: حدَّثنا موسى بن عقبة قال: رأيت سالم بن عـبد الله يتحرّى أماكن من الطريق فيصلّي فيها، ويحدّث أنَّ أباه كان يصلّي فيها، وأنّه

١. اقتضاء الصراط: ٣٩٠/١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ﴾

رأى النبيﷺ يصلّي في تلك الأمكنة. وحدّثني نافع عن ابن عمر أنّه كان يصلّي في تلك الأمكنة، وسألت سالماً فلا أعلمه إلّا وافق نافعاً في الأمكنة كلّها، إلّا أنّهما اختلفا في مسجد بشرف الروحاء.<sup>(١)</sup>

وروى ابن عبد البرّ في «الاستذكار» عن مالك بن محمد بن عمرو بن طلحة الديلمي، عن محمد بن عمران الأنصاري، عن أبيه أنّه قال: عدل إليّ عبد الله بن عمر وأنا نازل تحت سَرْحة بطريق مكة، فقال: ما أنزلك تحت هذه السرحة؟ فقلت: أردت ظلّها، فقال: هل غير ذلك؟ فقلت: لا ما أنزلني إلّا ذلك، فقال عبد الله بن عمر: قال رسول الله تشتَثَثَ : «إذا كنت بين الأخشبين من منى (ونفخ بيده نحو المشرق) فإنّ هناك وادياً يقال له السرر به شجرة سرّ تحتها سبعون نبيّاً».

ثم قال ابن عبد البرّ: هذا الحديث دليل على التبرّك بمواضع الأنبياء والصالحين وآثارهم، وإلى هذا قصد ابن عمر بحديثه هذا. والله أعلم.<sup>(٢)</sup> هذا ما آثرنا إيراده من أخطاء ابن تيمية في حقّ النبي الأعظم وضربنا الصفح عن كثير ممّا زلت قدماه في هذا المضمار.

ونودٌ \_الآن \_أن نطلع القارئ الكريم علىٰ شيء من كلماته في حقّ الإمام عليﷺ وأولاده الطاهرين، ليقف على حقيقة موقفه منهم، سلام الله تـعالى عليهم. وهذا ما نطرحه في الفصلين القادمين.

 محيح البخاري: ١٢٩، الباب ٨٨ ـ ٨٩، الحديث ٤٨٣. ولاحظ عامّة روايات الباب، ترى أنّ عبد الله بن عمر ليس الوحيد في تتبع الآثار.

٢. الاستذكار:٤٠٧/٤، ولاحظ: التمهيد:٦٧/١٣.



ないないないちょう

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



الفصل الثالث

آراء ابن تيمية في الإمام عليﷺ موقف أحمد بن حنبل من الإمام علي ﷺ إنكار ابن تيمية فضائل الإمام على ﷺ مواقف ابن تيمية من الإمام على ﷺ اتمهامه علياً بإيذاء فاطمة عليه ٢. دعواه بغض أكثر الصحابة لعلي ﷺ ٣. إنكار ابن تيمية حديث المؤاخاة ٤. إنكار ابن تيمية حديث الطائر ٥. اتِّهامه علياً بأنَّه قاتل للرئاسة لا للديانة ٦. إنكار ابن تيمية عرفان المنافقين ببغض علي 🕮 7. لم يكن لسيف على ﷺ في الوقائع تأثير **٨. ادّعاء تخلّف أكثر الأُمّة عن بيعة على ﷺ** ٩. نتائج خلافة على ﷺ

> This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،



تمهيد

## موقف أحمد بن حنبل من الإمام على ﷺ

إنّ أحمد بن تيمية ينتمي إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل الذي كـان متجاهراً بفضائل أهل البيت ﷺ وعلى رأسهم علي بن أبي طالب، وكفى في ذلك ما نقله من فضائل عليﷺ في كتاب فضائل الصحابة، ونذكر هنا أُموراً تعرب عن موقف ابن حنبل من علي ومن خصمه معاوية بن أبي سفيان.

١. قال محمد بن منصور الطوسي: كناً عند أحمد بن حنبل فقال له رجل: يا أبا عبد الله، ما تقول في هذا الحديث الذي يروى أنّ علياً قال: «أنا قسيم النار»؟ فقال: وما تنكرون من ذا؟ أليس روينا أنّ النبي تلائل قال لعلي: «لايحبّك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق»؟ قلنا: بلي. قال: فأين المؤمن؟ قلنا: في الجنة. قال: وأين المنافق؟ قلنا: في النار، قال: فعليّ قسيم النار.<sup>(١)</sup>

۲. وقال أيضاً: سمعت أحمد بن حنبل يقول: ما جاء لأحد من أصحاب رسول اللهﷺ من الفضائل ما جاء لعليﷺ.<sup>(۲)</sup>

٣. أخرج ابن الجوزي من طريق عبد الله بن أحمد بن حنبل قال: سألت

- طبقات الحنابلة: ٣٢٠/١. طبعة دار المعرفة، بيروت.
  - ٢. المستدرك على الصحيحين:١٠٧/٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

. . .

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

أبي فقلت: ما تقول في علي ومعاوية؟ فأطرق ثم قال:إيش أقول فيهما؟إنّ علياً كان كثير الأعداء، ففتش أعداؤه له عيباً فلم يجدوا، فجاءوا إلى رجل قد حاربه وقاتله فأطرَوه كياداً منهم له.<sup>(١)</sup>

قال ابن حجر بعد أن نقل هذا: فأشار بهذا إلى ما اختلقوه لمعاوية من الفضائل ممّا لا أصل له، وقد ورد في فضائل معاوية أحاديث كثيرة لكن ليس فيها ما يصحّ من طريق الإسناد، وبذلك جزم إسحاق بن راهويه والنسائي وغيرهما.<sup>(٢)</sup>

٤. إنَّ تربيع الخلفاء كان من قِبَل أحمد بن حنبل، وكان قبول خلافته ثقيلاً على بعض أهل الحديث \_ أعني: الذين كانوا عثمانيّي الهوىٰ \_ فهذا هو ابن أبي يعلى ينقل بالإسناد عن دويزة الحمصي قال: دخلت على أبي عبد الله أحمد بن حنبل حين أظهر التربيع لعلي فقلت: يا أبا عبد الله إنّ هذا لطعن أحمد بن حنبل حين أظهر التربيع لعلي فقلت: يا أبا عبد الله إنّ هذا لطعن على طلحة والزبير. فقال: بئسما قلت، وما نحن وحرب القوم وذكرها. فقلت: أصلحك الله إنّما ذكرناها حين ربّعت بعلي، وأوجبت له الخلافة، وما يجب فقال للأئمة قبله، فقال لي: وما يمن ونك؟ قال: قلت: حديث ابن عمر؟ أصلحك الله إنّما ذكرناها حين ربّعت بعلي، وأوجبت له الخلافة، وما يجب فقال للأئمة قبله، فقال لي: وما يمني من ذلك؟ قال: قلت: حديث ابن عمر؟ فقال لي: عمر خير من ابنه. قد رضي علياً للخلافة على المسلمين، وأدخله في الشورى، وعلي بن أبي طالب قد سمّىٰ نفسه أميرالمؤمنين، فأقول أنا:

- ۱. الموضوعات لابن الجوزى: ۲٤/۲.
- ٢. فتح الباري:١٠٤/٧، باب ذكر معاوية.
  - ٣. طبقات الحنابلة: ٣٩٣/١.



إنكار ابن تيمية فضائل الإمام علي ﷺ

هذا هو موقف إمام الحنابلة، وإمام ابن تيمية من عليّ ﷺ، فكان عليه أن يقتدي به، إلّا أنّه خالفه في ذلك وأبىٰ إلّا أن ينال من علي وكرامته، فأنكر الكثير من فضائله الثابتة عند حفّاظ المحدّثين، ثم وصفه بعبارات، يندى لها الجبين، ويخجل من إيرادها القلم.

وقد بلغ إنكار فضائله إلى حدّ أثار حفيظة علماء أهل السنّة، فاستنكروا آراءه في حق عليﷺ.

يقول ابن حجر: طالعت الرد المذكور [يعني: «منهاج السنّة» الذي رد به على «مفتاح الكرامة» للعلّامة الحلّي] لكن وجدته كثير التحامل إلى الغاية في رد الأحاديث التي يوردها ابن المطهر، وإن كان معظم ذلك من الموضوعات والواهيات، لكنّه رد في ردّه كثيراً من الأحاديث الجياد التي لم يستحضر حالة التأليف مظانّها، لأنّه كان لاتّساعه في الحفظ يتّكل على ما في صدره، والإنسان عامد للنسيان، وكم من مبالغة لتوهين كلام الرافضي أدته أحياناً إلى تنقيص علي ابن تيمية فكاتبه بأبيات.<sup>(1)</sup>

والأبيات التي أنشأها العلّامة الحلّي وخاطب بها ابن تيمية، هي: لو كنتَ تـعلمُ كـل مـا عـلم الورئ طُـرّاً لصـرتَ صـديق كـل العـالَمِ

١. لسان الميزان:٣١٩/٦ـ ٣١٩-(ويلاحظ أنّ مكان هذه الأبيات في هذه الطبعة ترك بياضاً، ثمّ إنّ
 ابن حجر اشتبه عليه الأمر حيث تخيّل أنّ اسم العلّامة يوسف بن الحسن فترجمه تحت هـذا
 العنوان يوسف بن الحسن، والصحيح هو: الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر).

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

لكن جهلت فقلت إنّ جميع مَن يهوى خلاف هواك ليس بعالِم<sup>(1)</sup> والعجب أنّ الشيخ تقي الدين السبكي الذي ردّ على ابن تيمية واتّهمه بالحشو وخلط الحقّ بالباطل، قد استجاد ردّ ابن تيمية على العلّامة الحلّي، وقال من قصيدة له:

وابن المطهَّر لم تطهُر خلائقهُ داع إلى الرفض غالٍ في تعصَبهِ ولابسن تسيميةٍ ردّ عليه به أجاد في الرد واستيفاء أضربهِ<sup>(٢)</sup>

أقول: قاتل الله التعصّب، يقول السبكي هذا في العلّامة ابن المطهّر، مع أنّ ابن حجر العسقلاني وصفه بقوله: كان ابن المطهّر مشتهر الذكر، حسن الأخلاق، ولمّا بلغه كتاب ابن تيمية، قال: لو كان يفهم ما أقول أجبته.<sup>(٣)</sup>

ومن هنا آثر سيّدنا محسن الأمين أن يصحّح البيتين المذكورين، فقال: وابن المطهر قـد طـابت خـلائقه داع إلى الحـق خـال مـن تـعصّبهِ ولابــــن تـــيميّة ردّ عـليه ومـا أجـاد فـي ردّه فـي كـل أضربهِ ثم أضاف أبياتاً أُخرى هي:

حسب ابن تيمية ماكان قبل جرئ

له وعــــاينه مـــن أهــل مــــدهبه

في مصر أو فـي دمشـق وهـو بـعد قـضـیٰ فـــــی السـجن مــمّا رأوه مــن مـصائبه

- أعيان الشيعة: ٨٩٨/٥، نقلاً عن تذكرة ابن عراق المصري؛ والدرر الكامنة: ١٧ (البيت الأول فقط).
- ٢. الوافي بالوفيات: ٢٦٢/٢١، الترجمة ١٨٠. ٣. لسان الميزان: ٣١٧/٢، الترجمة ١٢٩٥.



وهذا الاعتدار لابن نيمية بانه يتسرّع في تصعيف الاحاديث قبل ال يجمع طرقها، ليس بصحيح، وإنّما الصحيح في تقدير كلّ مطّلع منصف على أسلوب تعاطي ابن تيمية مع الأحاديث، أنّه يتسرّع فقط، وعن عمد وقصد، في تكذيب وتضعيف ما يتعلّق بفضائل عليّ من الأحاديث، لما يضمره في نفسه تجاه الإمام إلى.

أعيان الشيعة:٥٩٨/٥، ترجمة العلامة الحلي .

٢. الأحاديث الصحيحة: ٢٣٠/٤، الحديث ١٧٥٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

FOR QURANIC THOUGHT (Construction) (Construction)

يُذكر أن ابن تيمية، قال : حديث الموالاة قد رواه الترمذي وأحمد في مسنده عن النبي ﷺ أنّه قال: «من كنت مولاه فعليٌّ مولاه». وأما الزيادة، وهي قوله: «اللهمّ والِ مَن والاه وعادِ من عاداه...» الخ، فلا ريب أنّه كذب.<sup>(۱)</sup>

هكذا يزعم ابن تيمية مع أنَّ الشطر الثاني للحديث «اللهمّ والِ مَن والاه وعادِ من عاداه» قد أخرجه بإسناد صحيح عن أبي الطفيل، كلُّ من: أحمد في مسنده (٤ / ٣٧٠) ؛ والنسائي في خصائصه (٩٠) ؛ وابن حبان في صحيحه (٢٢٠٥)؛ وابن أبي عاصم في السنّة (١٣٦٧) ؛ والطبراني في المعجم الكبير (٤٩٦٨) ؛ والضياء في المختارة (٥٢٧). قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٩ / ١٠٤): (رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير فطر بن خليفة، وهو ثقة). وقال الألباني: (وإسناده صحيح علىٰ شرط البخاري).

وأخرجه أيضاً عبدالله بن أحمد (المسند: ١ / ١١٩) من طريق يزيد بن أبي زياد وسماك بن عبيد بن الوليد العبسي، عن عبدالرحمن بن أبي ليليٰ، عن علي ﷺ. قال الألباني: وهو صحيح بمجموع الطريقين عنه .

وأخرجه عن زيد بن أرقم كلٌّ من: أحمد (١ / ١١٨) ؛ وابن أبي عاصم (١٣٦٥) ؛ والطبراني (٤٩٦٩ ـ ٤٩٧٠) ؛ والحاكم (٣ / ١٠٩) وقال: صحيح على شرط الشيخين. قال الألباني: سكت عنه الذهبي، وهو كما قال لولا أن حبيباً كان مدلساً وقد عنعنه .

وأخرجه الطبراني في المعجم الأوسط عن زيد بن أرقم. قال الهـيثمي في المجمع (٩ / ١٠٦): رجاله ثقات.

١ . منهاج السنة: ٧ / ٣١٩، وفي طبعة بولاق : ٤ / ٨٥

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

إنكار ابن تيمية فضائل الإمام على الله

قال الألباني: وجملة القول أن حديث الترجمة (يعني: من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه) حديث صحيح بشطريه. <sup>(1)</sup> ثم إنَّ الألباني أصاب الحق في إثبات صحّة الحديث، ولكنّه أخطأ في ذيل كلامه، حيث قال: وأمّا ما يذكره الشيعة في هذا الحديث وغيره أنَّ النبي تَنْشَق قال في علي الله: «إنّه خليفتي من بعدي» فلا يصحّ بوجه من الوجوه، بل هو من أباطيلهم الكثيرة التي دلّ الواقع التاريخي على كذبها ؛ لأنّه لو فرض أنَّ النبي تَنْشَق قال، لوقع كما قال، لأنّه ﴿وَحْيَيٌ يُوحَى ﴾<sup>(٢)</sup> والله سبحانه لا يخلف وعده.

والحقِّ أنَّ المسكين قد خلط بين الإخبار والإنشاء، والجملة قصد بها الإنشاء، ولم يقصد الإخبار حتى يلزم التخلّف، وكم من أخبار في القرآن والسنة قصد بها الإنشاء ولم تقع. مثل قوله: «مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾<sup>(٣)</sup> وهل كانوا كذلك؟ لا أدري. والقارئ الكريم \_العارف بما جرى في عصر الصحابة من الحروب الطاحنة \_أدرى. وها نحن نذكر نماذج من مواقفه من علي وأولاده الم

- . سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٤ / ٣٤٣.
  - ٢ . النجم: ٧.
  - ٣. الفتح:٢٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &



7.7

١

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

اتّهامه عليّاً بإيذاء فاطمة عليه

يوجد في «منهاج السنّة» ما يدلّ على أنّ ابن تـيمية كـان يـبغض عـلياً ويظهر هذا في مواضع كثيرة من منهاجه نقتصر بذكر بعضها:

قال: لو قُدَّر أنَّ أبا بكر آذاها (فاطمة) فلم يؤذها لغرض نفسه، بل ليطيع الله ورسوله ويوصل الحق إلى مستحقه، وعلي الله كان قصده أن يتزوّج عليها فله في أذاها غرض بخلاف أبي بكر، فعُلم أنَّ أبا بكر كان أبعد أن يُذمَ بأذاها من علي وإنّما قصد طاعة الله ورسوله بما لا حظّ له فيه بخلاف عليّ فإنّه كان له حظّ فيما رابها به.<sup>(1)</sup>

> حاصل ما ذكره أمران: ١. إنَّ أبا بكر آذاها ليطيع أمر الله ورسوله. ٢. إنَّ عليّاً قصد أن يتزوج على فاطمة للإيذاء. وها نحن ندرس كلا الأمرين:

> > ١ . منهاج السنَّة: ٢٥٥/٤، وفي طبعة بولاق : ١٧١/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

ابن تيمية يتّهم عليّاً بإيذاء فاطمة عليه

أمّا الأوّل: فما ذكره من أنّ أبا بكر آذاها فلم يؤذها لغرض نفسه بل ليطيع الله ورسوله، يخالف كلام أبي بكر نفسه في أُخريات حياته، حيث ندم على كشفه بيت فاطمة، وقد ذكر ذلك غير واحد من المؤرّخين منهم:

١. أبو عبيد صاحب كتاب «الأموال»، حيث نقل عن عبد الرحمن بن عوف قوله: دخلت على أبي بكر أعوده في مرضه الذي توفي فيه فسلّمت عليه فقلت: ما أرى بك بأساً والحمد لله ولا تأس على الدنيا فوالله إن علمناك إلا كنت صالحاً مصلحاً، فأجاب أبا بكر بقوله: إني لا آسىٰ على شيء إلا على ثلاث فعلتهن وودت أني لم أفعلهن، وثلاث لم أفعلهن وودت أني لا أري له على أوريد ذكرها، وودت أني مالت وليه بن عبد الرحمن بن أو عليه فعلتها، فودت أني سالت رسول الله عنهن. فأما التي فعلتها وودت أني أفعلهن، وثلاث لم أفعلهن وودت أني أو الت رسول الله عنهن. فأما التي فعلتها وودت أني أو يد أريد أو عليها، فوددت أني مالت رسول الله عنهن. فأما التي فعلتها وودت أني أو يله أو يلم أو يله أو ينها التي فعلتها وودت أني أو يد أريد أو يله أو يله أو ينها التي فعلتها وودت أني أو يله أو يله أو يله أو يله، أو يله أو ينها التي فعلتها وودت ألم أو يد أو يد أو ين أو ي من التي أو ي عنق أحد الرجلين أو يمر أو أبي عبيدة) فكان أميراً وكنت وزيراً، وودت أني حيث كنت وجهت خالداً إلى أهل الردة أقمت بذي القسطة فإن ظفر المسلمون، وإلا كنت بصدد لقاء أو مد.<sup>(1)</sup>

إنَّ صاحب كتاب الأموال لم يصرّح بما قاله أبو بكر وكره تدوينه في كتابه بألفاظه، وليس هو إلَّا كشف بيت فاطمة بشهادة أنَّ غيره ذكر القصة وبنفس اللفظ.

۲. ذكر ابن أبي الحديد نفس القصة وقال: روى أحمد ـ و روى المبرَد في «الكامل» صدر هذا الخبر عن عبد الرحمن بن عوف ـ قال:

۱۹۳ ـ ۱۹۲ ـ ۱۹۴، مكتبة الكليات الازهرية.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ﴾

... فأمًا الثلاث التي فعلتها ووددت أنّي لم أكن فعلتُها: فوددت أنّي لم أكن كشفت عن بيت فاطمة وتركته ولو أُغلق على حرب، وودت أنّي يوم سقيفة بني ساعدة كنت قذفت الأمر في عنق أحد الرجلين: عمر أو أبي عبيدة فكان أميراً وكنت وزيراً، وودت أنّي إذ أُتيت بالفجاءة لم أكن أحرقته وكنت قتلته بالحديد أو أطلقته.<sup>(۱)</sup>

٣. نقل المسعودي في «مروج الذهب» نفس القصة بطولها وجاء فيها: فأمّا الثلاث التي فعلتها وودت أنّي تركتها: فوددت أنّي لم أكن فتشت بيت فاطمة، وودت أنّي لم أكن حرقت الفجاءة... الخ.<sup>(٢)</sup>

٤. روى أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني نفس القصة وقال: فأمّا الثلاث اللاتي وددت أنّي لم أفعلهن: فوددت أنّي لم أكن كشفت بيت فاطمة وتركته وإن أُغلق على الحرب.<sup>(٣)</sup>

٥. نقل ابن عبد ربه نفس القصة فقال: فأمّا الثلاث التي فعلتهن ووددت أنّي تركتهن: فوددت أنّي لم أكشف بيت فاطمة عن شيء وإن كانوا أغلقوه عن الحرب.<sup>(٤)</sup>

٦. نقل ابن عساكر في مختصر تاريخ دمشق نفس القصة وقال: فأمًا التي وددت أنّي تركتهن... إلى أن قال: فوددت أن لم أكن كشفت بيت فاطمة عن

- ١. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد:٥/٢٤\_ ٤٧؛ الكامل:١١/١. تحقيق الدكتور محمد أحمد
   الدالي، مؤسسة الرسالة.
  - ٢. مروج الذهب:١/٢ ٢٠، طبع دار الأندلس، بيروت.
    - ٣. المعجم الكبير:٦٢/١، برقم ٤٣.

٤. العقد الفريد: ٩٣/٤، تحت عنوان استخلاف أبي بكر لعمر.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟



خطبة علي الله بنت أبي جهل رواية موضوعة وقصّة خرافية .....

شيء مع أنّهم أُغلقوه على الحرب.<sup>(1)</sup>

٧. نقل ابن أبي الحديد عن أحمد بن عبد العزيز الجوهري مؤلّف كتاب (السقيفة): فذكر قوله: إنّي لا آسيٰ إلّا على ثلاث... ثم قال: فوددت أنّـي لم أكن كشفت عن بيت فاطمة وتركته ولو أُغلق على حرب.<sup>(٢)</sup>

٨ وروى الذهبي هذه القـصة، وأورد قـول أبـي بكـر، بـنفس الألفـاظ المتقدّمة.<sup>(٣)</sup>

٩. ورواها أيضاً الحافظ الهيثمي بنفس الألفاظ .<sup>(٤)</sup>
 ١. ورواها أيضاً ابن حجر العسقلاني بنفس الألفاظ.<sup>(٥)</sup>
 ١١. ورواها أيضاً المتقي الهندي بنفس الألفاظ.<sup>(٦)</sup>
 إلى هنا تمّ الكلام في الأمر الأوّل.

وأمّا الأمر الثاني \_ أعني: قول ابن تيمية بأنّه كان لعليّ غرض في إيذاء فاطمة \_فقد استوحاه (وبنيّة سيئة) من قصة خطبة عليّ بنت أبي جهل، فهاك الكلام في تلك القصة .

خطبة عليﷺ بنت أبي جهل رواية موضوعة وقصّة خرافية

لقد أوضحنا حال تلك الخطبة في كتابنا «الحديث النبوي بين الروايـة والدراية» وأثبتنا، بالأدلّة القاطعة، بأنّها قصة خرافية، ولا أصـل لهـا، نسـجها

- ۱ . مختصر تاریخ دمشق:۱۲۲/۱۳.
  - ٣. تاريخ الإسلام:١١٨/١١٨.
  - ٥. لسان الميز ان: ١٨٩/٤.

۲ . شرح نهج البلاغة:۲۷٫۲ ـ ٤۷. ٤ . مجمع الزوائد:۲۰/۲۰ ـ ۲۰۳. ٦ . كنزالعمال:٦٣١/٥، برقم ١٤١١٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

بعض الحاقدين، المتمرّغين في وحل الباطل، لينالوا من تلك القمّة الشمّاء.وها نحن ننقل إليك ما حقّقناه هناك ليتبيّن للقارئ أنّ أعداء عليّ ينحتون له أعمالاً هو منها بريء .

أخرج الترمذي عن ابن أبي مليكة، عن عبد الله بن الزبير؛ أنَّ عليّاً ذكر بنت أبي جهل، فبلغ ذلك النبيﷺ فقال: «إنّما فاطمة بضعة منّي، يؤذيني ما آذاها، وينصبني ما أنصبها».<sup>(١)</sup>

ولكنّ البخاري رواها بصور مختلفة عن المِسْوَر بن مَخْرمة في غير واحد من الأبواب، وهي كما يلي:

١. ما روى بسنده عن الوليد بن كثير، عن محمد بن عمرو بن حَلَحَلة اللَّوْلي، عن ابن شهاب أنَّ علي بن حسين حدَّثه: أنّهم حين قدموا المدينة من عند يزيد بن معاوية، مقتل حسين بن علي رحمة الله عليه، لقيه المِسْوَر بن مَخْرِمة، فقال له: هل لك إليَّ من حاجة تأمرني بها؟ فقلت له: لا، فقال له: فهل أنت مُعطِيَّ سيف رسول الله تَشْتَ ؟ فإنّي أخاف أن يغلبك القوم عليه، وأيم الله لئن أعطيتنيه لا يُخلَص إليهم أبداً، حتى تُبلَغ نفسي.

إنّ علي بن أبي طالب الله خطب ابنة أبي جهل علىٰ فاطمة الله، فسمعت رسول الله الله الله يخطب الناس في ذلك على منبره هذا، وأنا يومئذٍ مُحتلم.

فقال: إنّ فاطمة منّي، وأنا أتخوّف أن تُفتَن في دينها. ثم ذكر صهراً له من بني عبد شمس، فأثنىٰ عليه في مصاهرته إيّاه.

۱. سنن الترمذي:٦٩٩/٥، برقم ٣٨٦٩؛ ورواه أحمد في مسنده:٥/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



خطبة علي الله بنت أبي جهل رواية موضوعة وقصّة خرافية .....

قال: حدّثنى فصدَقَني، ووعدني فوفىٰ لي، وإنّي لست أَحرِّم حلالاً، ولا أحلُّ حراماً، ولكن والله لا تجتمع بنت رسول الله تشيَّ وبنت عدو الله أبداً.<sup>(۱)</sup> ٢. وأخرج بسنده عن الزهري، قال: حدّثني علي بن حسين: أنّ المسور بن مخرمة، قال: إنّ عليّاً خطب بنت أبي جهل، فسمعتْ بذلك فاطمة، فأتت رسول الله تشيَّ، فقالت: يزعم قومك أنّك لا تغضب لبناتك، وهذا عليّ ناكح بنت أبي جهل.

فقام رسول الله على فسمعتُه حين تشهّد، يقول: أمّا بعد، أنكحتُ أبا العاص بن الربيع فحدَّثني وصدقَني، وإنّ فاطمة بضعة منّي، وإنّي أكره أن يسوءَها، والله لا تجتمع بنت رسول الله على وبنت عدو الله عند رجل واحد. فترك عليّ الخطبة.

وزاد محمد بن عمرو بن حلحلة، عن ابن شهاب، عن عليّ، عن مسور: سمعت النبيﷺ وذكر صهراً له مـن بـني عـبد شـمس، فأثـنىٰ عـليه فـي مصاهرته إيّاه فأحسن، قال: حدّثني فصدقني، ووعدني فوفىٰ لي.<sup>(٢)</sup>

٣. روى بسنده عن ابن أبي مُلَيكة، عن المسور بن مخرمة، قال: سمعت رسول الله على يقول وهو على المنبر: إنّ بني هشام بن المغيرة استأذنوا أن يُنكحوا ابنتهم عليَّ بن أبي طالب، فلا آذن، ثمّ لا آذن، ثمّ لا آذن، إلّا أن يريد ابن أبي طالب أن يُطلِّق ابنتي وينكح ابنتهم، فإنّما هي بَضعة منّي يُريبني ما أرابها، ويؤذيني ما آذاها.<sup>(٣)</sup>

١. صحيح البخاري: ٨٣/٤ باب ما ذكر من درع النبي ﷺ. ٢. صحيح البخاري:٢٢/٥-٢٣، باب ذكر أصهار النبيﷺ. ٣. صحيح البخاري:٣٧/٧، باب ذبّ الرجل عن ابنته في الغيرة والإنصاف من كتاب النكاح.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &



مناقشة الرواية سندأ ومضمونأ

إنَّ اختلاف ألفاظ الرواية، وتعدُّد الصور المعروضة بها، وتباينَ الزيادات المُلحقة في كلّ صورة، لابدٌ أنَّه استوقف القارئ اللبيب \_ و قد ألقىٰ نظرة سريعة عليها \_ قبل أن تـتراكـم لديـه الأسـئلة حـول العـديد مـن فـقراتـها، والإشكالات الّتي تكتنفها من كلّ جانب.

وممّا يجدر ذكره أنَّ ما يُثار حول الرواية من إشكالات وتساؤلات، قائم على أساس صحّة صدورها عن (ابن الزبير، والمسور)، مع غضّ الطرف عمّا في أسانيدها من رواة، لهم هوىً ومَيْل إلى خصوم عليّ وأهل بيته إلام، وإن لم يقدح في وثاقتهم جلّ علماء الجرح والتعديل من السنّة، ومنهم:

ـ ابن أبي مُليكة، وهو عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة بن عبد الله بن جُدعان القرشيّ التيميّ(المتوفّى ١١٧ه). كـان قـاضياً لعـبد الله بـن الزبـير، ومؤذّناً له.<sup>(1)</sup>

و ابن شهاب الزهريّ (المتوفّى ١٢٤ه)، كان مقرّباً لدىٰ خلفاء بني أُميّة: عبد الملك، وهشام، ويزيد بن عبد الملك، الّذي جعله قاضياً مع سليمان بن حبيب المحاربي.<sup>(٢)</sup> قال عمر بن رُويح: كنت مع ابن شهاب الزهري نمشي، فرآني عمرو بن عبيد بعد، فقال: مالك ولمنديل الأُمراء، يعني ابن شهاب.<sup>(٣)</sup> وقال يحيى بن معين في منصور بن المعتمر، والزهريّ: هما سواء ومنصور

- ۱ . تهذيب الكمال:۲۵٦/۱۵، برقم ۳٤٠٥.
- ۲. تاريخ مدينة دمشق:۳٥٦/٥٥، الترجمة ٧٠٠١.
  - ۳۲۰/۵۵ تاریخ مدینة دمشق:۳۷۰/۵۵.

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



خطبة علي الله بنت أبي جهل رواية موضوعة وقصّة خرافية .....

أحبّ إليّ، لأنّ الزهريّ كان سلطانياً. (1)

\_ والوليد بن كثير القرشي المخزومي بالولاء (المتوفّى ١٥١ه). قـال الساجيّ: كان إباضياً، ولكنّه كان صدوقاً. وعن أبي داود: ثقة إلّا أنّه إبـاضيّ. وقال ابن سعد: ليس بذاك. وذكره العقيليّ في الضعفاء.<sup>(٢)</sup>

وليس القصد من ذكر ميول هؤلاء الرواة وأهوائهم لإثبات بطلان الرواية وكذبها - طبعاً بضميمة ما تقدّم من اختلاف ألفاظ الرواية وصورها، وما سيأتي حولها من تساؤلات وإشكالات - هو الدفاع عن (ابن الزبير، والمسور)، وقد دلّ التاريخ الصحيح على بغض ابن الزبير وعدائه الصارخ لأمير المؤمنين عليّ، ولسائر بني هاشم. أمّا المسور، فيكفي في اتضاح ميله وهواه، الاطلاع فقط على الكلمات الآتية، الّتي ذكرها الذهبي في ترجمته:

ـقدم دمشق بريداً من عثمان يستصرخ بمعاوية. ـكانت الخوارج تغشاه وينتحلونه. ـقال عروة: فلم أسمع المسور ذكر معاوية إلاّ صلّىٰ عليه. ـإنّ ابن الزبير لا يقطع أمراً دون المسور بمكة.<sup>(٣)</sup> نعم، لم يكن القصد من وراء ذلك الدفاع عن (ابن الزبير، والمسور)، وإنّما للتأمّل في صدور الرواية عنهما، وذلك لأنّ الدواعي إلى إشاعة ما جاء

- . تهذيب الكمال:٤٤٢/٢٦، الترجمة٥٦٠٦، تحقيق الدكتور بشار عواد.
  - ٢. تهذيب الكمال: ٧٣/٣١، الترجمة ٦٧٣٣.
  - ٣. سير أعلام النبلاء:٣٩٠/٣\_ ٣٩٤، برقم ٦٠.

 THE PRINCE GHAZI TRUST

 FOR QURANIC THOUGHT

 ابن تيمية فكراً ومنهجاً

في الرواية من قَدْح في عليّ الله كانت متوفّرة، فلماذا لم تُبَتَّ في عهده؟ ولِمَ لم يُشنِّع بها عليه حُسّادُه وخصومه، كأصحاب الجمل(ومنهم ابن الزبير نفسه)، ومعاوية وفئته الباغية، الذين لم يتركوا سهماً في كنائنهم إلّا رمَوه به، وقد شهد لهم التاريخ أنّهم كانوا بارعين في نسج التُّهم الباطلة ضدّه، فكيف فاتهم تعييره بالغضب النبويّ الهابط عليه كالصاعقة في خضمّ النزاعات الدامية، والمناظرات والردود الحادة، الّتي جرت بينهم وبينه الله؟

بل، لِمَ لم نجد لهذا الطعن الّذي تتضمّنه الرواية، أثراً في كلام ابن الزبير، الّذي وقف \_ أيّام تغلّبه على الحجاز \_موقفاً عدائياً سافراً من بني هاشم، ومن ابن عليّ الله نفسه، أعني محمد بن الحنفية؟

ولماذا يلجأ إلى ترك الصلاة على النبي على لئلا يشرئب بني هاشم لذكره، وبين يديه هذا السلاح النافذ (الرواية)؟ أما كان الأجدى له سياسياً ودينياً أن يبالغ في الصلاة عليه، ثم يذكر لهم موقفه على الغاضب من سيّدهم عليّ، ليُرغمهم على طأطأة رؤوسهم، وغضّ أبصارهم؟

كلّ ذلك يشير إلى أنّ الرواية وضعت في زمن متأخّر، حين خلا الجوّ لبني أُميّة، وبعد موت أكثر الصحابة وأكابرهم.

التساؤلات والإشكالات حول الرواية

هذا، وقد حان الآن وقت الوفاء بما وعدناك به ـ عزيزي القارئ ـ من ذكر التساؤلات والإشكالات الّتي يمكن أن تُثار حول الرواية، وأهمّها: الأوّل: ولد المسور بمكة بعد الهجرة بسنتين، وقدم به أبوه المدينة في



خطبة علي ﷺ بنت أبي جهل رواية موضوعة وقصّة خرافية .....

عقب ذي الحجة سنة ثمان، وهو أصغر من ابن الزبير بأربعة أشهر، وقُبض النبيﷺ والمسور ابن ثمان سنين،<sup>(۱)</sup> فكيف يُنقل عنه في الصورة الأُولى من رواية البخاري قوله: (فسمعت رسول اللهﷺ يخطب الناس في ذلك على منبره هذا، وأنا يومئذٍ محتلم)؟!

فابن ثمان سنين لا يُطلق عليه محتلم، ولا كالمحتلم.

الثاني: لماذا لم يروِ خبر الخِطبة من بين كلّ الصحابة سوى ابن الزبير، والمسور، مع أنّه كان لهما من العمر عند وفاة النبي ثمان سنوات؟!

وإذا كان الأمر بهذه الشهرة والخطورة، بحيث يصرّح به النبيﷺ من على المنبر جهاراً، كان من الطبيعي أن ينقله عدد منهم، وممّن هم أكبر سنّاً، وأكثر وعيّاً وإدراكاً من هـذين الصبيّين،فـلماذا اقـتصرت روايـة الخـبر عليهما؟<sup>(٢)</sup>

وربّما تنتهي أسانيد الرواية إلى شخص واحد، هو المسور بن مخرمة، فقد قال أبو عيسى الترمذي(بعد أن أخرج الرواية عن ابن أبي مليكة عن ابن الزبير): هكذا قال أيوب ـ يعني السختياني ـ عن ابن أبي مـليكة عـن ابـن

الاستيعاب:١٣٩٩/٣، برقم ٢٤٠٥؛ وتهذيب الكمال:٥٨١/٢٧، برقم ٥٩٦٧.

٢. أمّا ما رواه الحاكم بإسناده إلى شويَد بن غَفَلة، فهو مرسل أوّلاً، لأن سويداً لم يلقَ النبيّ، وإن أسلم في حياته تَلْوَضَيْنَ وفي طريقه الشعبيّ ثانياً، وهو معروف بانحرافه عن عليّ طلّية. يُسضاف إلى هذين: أنّ الخبر خالٍ من اللهجة الغاضبة، الّتي عرضتها لنا روايات البخاري. وإليك نصّ الخبر: عن سويد بن غفلة، قال: خطب عليّ ابنة أبي جهل إلى عمّها الحارث بن هشام، فاستشار الخبر: عن سويد بن غفلة، قال: خطب عليّ ابنة أبي جهل إلى عمّها الحارث بن هشام، فاستشار النبي تكوّني من النهجة الغاضبة، التي عرضتها لنا روايات البخاري. وإليك نص النهجة الغاضبة، الذي عرضتها لنا روايات البخاري. وإليك نص النجر: عن سويد بن غفلة، قال: خطب عليّ ابنة أبي جهل إلى عمّها الحارث بن هشام، فاستشار النبي تكري فقال: أعن حَسَبها تسألني؟ قال عليّ: قد أعلم ما حسبها، ولكن تأمرني بها؟ فقال: لا، فاطمة مضغة مني ولا أحسب إلّا وإنّها تحزن أو تجزع. فقال عليّ: لا آتي شيئاً تكرهه. المستدرك: ١٥٨/١٥٩٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الزبير، وقال غير واحد عن ابن أبي مليكة عن المسور بن مخرمة، ويحتمل أن يكون ابن أبي مليكة روى عنهما جميعاً.

وهذا يعني أنَّ رواية ابن الزبير للخبر مجرّد احتمال!!

الثالث: إنّ الصلة بين القصتين في كلام المسور مع علي بن الحسين مقطوعة \_ أعني: بين قصة سيف النبي تلكن وقصة خطبة ابنة أبي جهل \_ ومن هنا جهد الشُّرّاح في إيجاد وجه للمناسبة بينهما، فذكر الكرمانيّ ثلاثة وجوه، أغنانا ابن حجر عن ذكر اثنين منها، لأنّ كلاً منهما \_ حسب تعبيره \_ ظاهر التكلّف. أمّا الوجه الثالث الذي وصفه بالمعتمد، فهو: كما أنّ رسول الله كان يحبّ رفاهية خاطر فاطمة على، فأنا أيضاً أحبّ رفاهية خاطرك لكونك ابن ابنها، فأعطني السيف حتى أحفظه لك.<sup>(1)</sup> لكنّ ابن حجر عاد، فأورد عليه هذا الإشكال:

لا أزال أتعجّب من المسور كيف بالغ في تعصّبه لعلي بن الحسين، حتى قال: إنّه لو أودع عنده السيف لا يُمكّن أحداً منه حتى تزهق روحه، رعاية لكونه ابن ابن فاطمة، محتجّاً بحديث الباب، ولم يُراع خاطره في أنّ ظاهر سياق الحديث المذكور غضاضة على عليّ بن الحسين لما فيه من إيهام غضٍّ من جدّه عليّ بن أبي طالب، حيث أقدم على خطبة بنت أبي جهل على فاطمة، حتى اقتضى أن يقع من النبيّ في ذلك من الإنكار ما وقع، بل أتعجّب من المسور تعجّباً آخر أبلغ من ذلك، وهو أن يبذل نفسه دون السيف رعاية لخاطر ولد ابن فاطمة، وما بذلَ نفسه دون ابن فاطمة نفسه، أعني الحسين

۱. فتح الباري:۲۱٤/٦.



والد عليّ، الّذي وقعت له معه القصة حتى قُتل بأيـدي ظـلمة الولاة، لكـن يُحتمل أن يكون عذره أنّ الحسين لمّا خرج إلى العـراق مـاكـان المسـور وغيره من أهل الحجاز يظنون أنّ أمره يؤول إلى ما آل إليه، والله أعلم.<sup>(1)</sup>

وهذا الاعتذار لمسور في عدم نصرة الحسين ﷺ لا يصحّ بـتاتاً، فـلقد تقدّم آنفاً أنّ هواه كان مع أعداء عليّ وأهل بيته، فكيف يُنتظر منه أن يبذل نفسه دون ابن فاطمة، حتى وإن علم أنّ أمره يؤول إلى ما آل إليه؟!

الرابع: كيف ينقل عليّ بن الحسين الله للزهريّ تلك القصة الّتي تنتقص من شخصية جدّه أمير المؤمنين عليّ الله، وتحطّ من شأنه، لا سيّما بعد ذلك الوقت الّذي عاش فيه المأساة الدامية لمصرع أبيه الحسين الله وأهل بيته وأصحابه، وسمع ما يبثّه الإعلام الأموي ومناصروه من أخبار كاذبة، وقصص مفتعلة، تستهدف النيل من العترة الطاهرة، وطمس مآثرهم الجليلة؟

إنّ هذا الأمر لا يفعله إنسان عاديّ، فكيف يفعله مَن كان قمّةً في سجاياه، علماً وعقلاً وحكمة وجلالة قدر، حتى لو افترضنا أنّه حقاً سمع القصة من المسور؟

الخامس: إنَّ الأُمَّة مُجمعة على أنَّ عليَّا لو نكح ابنة أبي جهل، مضافاً إلى نكاح فاطمة الله لجاز، لأنَّه داخل تحت عموم الآية المبيحة للنساء الأربع، فابنة أبي جهل المشار إليها كانت مسلمة، لأنّ هذه القصة كانت بعد فتح مكة وإسلام أهلها طوعاً وكرهاً، ورواة الخبر موافقون على ذلك. هذا ما قاله ابن أبي الحديد.<sup>(٢)</sup>

١. فتح الباري:٣٢٧/٩.

٢. شرح نهج البلاغة: ٢٥/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

.... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

وعندئذ نقول: هل يُعقَل إذاً، إذا كان الأمر كذلك \_وهو فعلاً كذلك \_ أن يغضب الأسوة الحسنة في الخلَق العظيم وفي تطبيق الأحكام، وأمام الملأ هذا الغضب العارم \_ الّذي تصوّره روايات البخاري \_على ابن عمه وصهره وموضع سرّه وأبي ذريّته، وهل يُعقل والأمر كذلك أن يوجّه الرحمة المهداة للعالمين، والرؤوف الرحيم بالمؤمنين هذه الرسالة الشديدة اللهجة \_وعبر الناس \_إلى فاديه وناصره ورفيق دربه وجهاده وأوّل المؤمنين به؟!

ولمًا كان غضب النبي تلك إلى هذه الدرجة من أمرٍ جائز، لا يمكن أن يقبل به مسلم واع عارف بسيرته ومنزلته تلك، حاول بعض من يقدّس كلّ ما ورد في الصحيحين من روايات أن يتمحّل له أسباباً مختلفة، فقال ابن التين: أصحّ ما تُحمل عليه هذه القصة أنّ النبي تلك حرّم على عليّ أن يجمع بين ابنته وبين ابنة أبي جهل، لأنّه علّل بأنّ ذلك يؤذيه وأذيته حرام بالاتفاق، ومعنى قوله: (لا أُحرّم حلالاً) أي هي له حلال لو لم تكن عنده فاطمة، وأمّا الجمع بينهما الّذي يستلزم تأذّي النبي تلك لتأذي فاطمة به فلا.

وقال ابن حجر: وزعم غيره أنّ السياق يُشعر بأنّ ذلك مباح لعليّ، لكنه منعه النبيﷺ رعاية لخاطر فاطمة، وقَبِل هو ذلك امتثالاً لأمر النبيّ والّذي يظهر لي أنّه لا يبعد أن يُعدّ في خصائص النبيﷺ أن لا يُتزوج على بناته، ويُحتمل أن يكون ذلك خاصًاً بفاطمةﷺ.<sup>(۱)</sup>

وهكذا تتعدّد الاحتمالات، والتحميلات على محامل بعيدة، من أجـل الدفاع عن الرواية، الّتي لو كانت (في غير عليّ ﷺ) لرُئي فيها موقف آخر.

فتح الباري :۳۲۹\_۳۲۸/۹.

تاللك المحالي المحالي

وعلىٰ أية حال، فإنَّ ما قاله ابن حجر يخالف ما تقدَّم عن ابن أبي الحديد من إجماع الأُمّة على جواز النكاح لعليّ.

كما فات هؤلاء أنَّ عليًا \_كما تدلّ سيرته \_كان مثل النبيَ ﷺ يراعي خاطر فاطمة، ويتأذّىٰ لتأذّيها، فكيف لا يحسّ بحزنها وجزعها من هذا الأمر، فيتركه حباً بأنيسته ورفيقة حياته، ورعايةً لمشاعر صفيّة أخيه وحبيبه، قبل أن تنطلق إلى أبيها شاكيةً؟!

ثمّ ألا يؤذي جهرُ النبي ﷺ بمعاتبة عليّ هذا العتاب الشديد، وتعريضُه به من خلال الثناء على صهره من بني عبد شمس، ألا يؤذي ذلك عليّاً، حتى وإن كان قصده ﷺ ـكما يحتمله ابن حجر ـالمبالغة في رضا فاطمة ، <sup>(1)</sup> فالنبيَ ﷺ أجلّ من أن يحيف على أحد في حكم وغيره، وأجلّ من أن ينقض وصاياه في عليّ إله، الّتي حذّر فيها من إيذائه، تماماً كماكان يحذّر من إيذاء فاطمة.

روى ابن عبد البرّ المالكي بسنده عن عمرو بن شاس، قال: قال لي رسول الله ﷺ: قد آذيتني، فقلت: ما أُحبُّ أن أُؤذيك، فقال: مَن آذيٰ عليّاً فقد آذاني.<sup>(۲)</sup>

كما تقدّم في رواية عمران بن حُصين إعراض النبيّ عن أربعة من الصحابة، كانوا قد أخبروه بما صنع عليّ، قال: فأقبل رسول الله ﷺ والغضب يُعرف في وجهه، فقال: «ما تريدون من عليّ؟ ما تريدون من عليّ؟ ما تريدون من عليّ؟ إنّ عليّاً مني، وأنا منه، وهو وليّ كلّ مؤمن بعدي».

١. فتح الباري: ٨٦

٢. الاستيعاب:١١٨٣/٣، الترجمة ١٩٢٥.

ابن تيمية فكرأ ومنهجا

وفي الختام نقول: إنَّ قصارىٰ ما بذله بعض الشرّاح ومنهم ابن حجر، لا يخرج عن محاولة تبرير غضب النبيﷺ، وخطبة عـليّ، وإيـجاد وجـه للمناسبة بين قصة السيف وقصة الخطبة، كلَّ ذلك بحزمة من الاحـتمالات والتحميلات البعيدة والمتكلّفة.

ومن هنا كان عليهم أن يبذلوا جهودهم في تقييم الرواية بعرضها على التاريخ الصحيح في سيرة عليّ الله وقُربه من النبي، وأنّه كان يتّبعه اتّباع الظلّ لذي الظلّ وكان واقفاً على ما يبغض النبيﷺ أو يرضيه، فهل يتصوّر منه الله أن يخطب بنت أبي جهل ـ الذي هو من ألد أعداء الإسلام ـ على فاطمة الزهراء من دون استئذان النبيﷺ؟!

نعم لا نقول إنّ تزويج بنت أبي جهل المسلمة كان حراماً، ولكن ليس كلّ حلال يُعمل به، خصوصاً مثل عليﷺ بالنسبة إلى النبيﷺ وبضعته.

وهكذا يتبيّن من خلال الأدلّة الساطعة والقرائن القوية الّتي ذكرناها، أنَّ غرض الخائبين من وضع الخبر على وجوه مختلفة وزيادات متفاوتة، هو النيل من شخصية عليّ الله ومنزلته الرفيعة من النبي الله ، ولو على حساب الإساءة إلى النبي، الّذي صوّره الخبر - وحاشاه - رجلاً ثائراً، منساقاً مع عواطفه، فيغضب لأمر لا جُناح في إتيانه شرعاً وعرفاً!! وقد جاء اختيار القصة في أمر يتعلّق بفاطمة، إمعاناً في تأكيد غرضهم، وللتشويش على الحقيقة المرة، وصرف الأذهان عمّن غضبت عليهم حقاً فاطمة، الّتي قال فيها رسول



خطبة علي ﷺ بنت أبي جهل رواية موضوعة وقصّة خرافية ......

روى البخاري أنّ فاطمة على ابنة رسول الله على سألت أبا بكر الصديق بعد وفاة رسول الله عليه أن يَقْسِم لها ميراثها، ما ترك رسول الله عليه الله الله عليه.

فقال لها أبو بكر: إنّ رسول اللهﷺ، قال: لا نُورث ما تركنا صدقة. فغضبت فاطمةﷺ بنت رسول اللهﷺ فـهجرت أبـا بكـر، فـلم تـزل مهاجرته حتى توفّيت.<sup>(۱)</sup>

وروى البخاري أيضاً أنَّ فاطمة على بنت النبي الله أرسلت إلى أبي بكر تسأله ميراثها من رسول الله ممّا أفاء الله عليه بالمدينة وفدك وما يبقى من خمس خيبر \_ إلى أن قال: \_ فأبىٰ أبو بكر أن يدفع إلى فاطمة منها شيئاً، فوجدت فاطمة على أبي بكر في ذلك فهجرتُه، فلم تكلِّمه حتى توفِّيت، وعاشت بعد النبي ستة أشهر، فلمّا توفيت دفنها زوجها عليّ ليلاً، ولم يؤذن بها أبا بكر، وصلَّىٰ عليها.<sup>(٢)</sup>

> ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرِىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدُ».<sup>(٣)</sup>

- ۱. صحيح البخاري: ۷۹/٤، باب فرض الخمس.
- ٢. صحيح البخاري:١٣٩/٥، باب غزوة خيبر؛ وأخرجه أيضاً مسلم في صحيحه:١٥٣/٥، كتاب الجهاد، باب قول النبي: لا نورث ما تركناه صدقة؛ وأخرجه أحمد بن حنبل في مسنده: ٩/١.
   ٣٢. ق:٣٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



۲

R QUR'ÁNIC THOUGHT

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

دعواه بغض أكثر الصحابة لعلي ﷺ

قال ابـن تـيمية: إنَّ الله قـد أخـبر أنّـه سـيجعل للـذين آمـنوا وعـملوا الصالحات وداً وهذا وعد منه صادق، ومعلوم أنَّ الله قد جعل للصحابة مودّة في قلب كلّ مسلم، لا سيّما الخلفاء رضي الله عنهم ولا سيّما أبو بكر وعمر، فإنّ عامّة الصحابة والتابعين كانوا يودّونهما وكانوا خير القرون.

ولم يكن كذلك عليّ فإنّ كثيراً من الصحابة والتابعين كـانوا يـبغضونه ويسبّونه ويقاتلونه .<sup>(۱)</sup>

يلاحظ عليه: أوّلاً: أنَّ لازم كلامه أنَّ عليّاً لم يكن من مصاديق الآية المباركة، أعني قوله سبحانه: ﴿إنَّ الَّذينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمٰنُ وُدَاً﴾<sup>(٢)</sup> فإنَّ مفاد الآية عند ابن تيمية أنَّ شارة المؤمن وعلامته هي ودّ الناس له، وبـما أنَّ كـثيراً مـن الصـحابة والتـابعين كـانوا يـبغضونه ويسبّونه، فهذا آية عدم كونه مؤمناً وعاملاً للصالحات.

منهاج السنة: ١٣٧/٧، وفي طبعة بولاق: ٤ / ٣٨.

۲. مريم:۹۲.



ادِّعاء ابن تيمية بغض أكثر الصحابة لعلي الله .....

أفيصحٌ لمسلم أن يتفوّه بذلك، ويُخرج أوّل من آمن بالنبي عن عـداد المؤمنين؟ لا والله، كبرت كلمة تخرج من أفواههم.

وثانياً: لو كان معنى الآية أنَّ علامة الإيمان حب جميع الناس لما وجد على وجه الأرض مؤمن يحبه جميع الناس، فاليهود تبغض المسيحﷺ كما أنّهم يبغضون نبينا محمداًﷺ، والماديّون يبغضون الإلهـيين، وهـذا يـدلّ على أنَّ ابن تيمية لم يفهم معنى الآية وتسرّع في القضاء.

وثالثاً: أنّ معنى الآية أنّ المؤمن والذي يقوم بالعمل الصالح يحبّه الناس إجمالاً ؛ وذلك لأنّ تحلّيه بالإيمان يدعوه للتحلّي بالقيم والأعـمال النـافعة للناس، فلو كان هذا معنى الآية فعليّ ﷺ في سنامها.

ورابعاً: لو صحّ ما ذكره للزم نفاق وفسق كثير من الصحابة والتابعين لما ثبت في الصحيح من قول رسول الله تشتي لعلي الله: «لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق» وقد أخرجه غير واحد من الحفّاظ.<sup>(١)</sup> وقوله تشتي: «من سبّ عليّاً فقد سبّني، ومن سبّني فقد سبّ الله».<sup>(٢)</sup>

إلى غير ذلك من الروايات الحاثَّة على حبَّ عليَّ عليَّ هو مودَّته وموالاته.

وقد روى البخاري قول النبي ﷺ يوم خيبر: «لأعطين الراية غداً رجلاً يفتح الله على يديه يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله»، فبات النـاس يدوكون ليلتهم أيّهم يُعطاها، فلما أصبح الناس غدوا على رسول الله ﷺ

 انظر: صحيح مسلم: ١ / ٦١، باب نقص الإيمان بنقص الطاعات، كتاب الإيمان، ح١٤٤، دار الفكر؛ ومسند أحمد: ١٥٣/١، ح٧٢٣؛ والسنن الكبرى للنسائي: ١٣٧/٥، ح١٤٨٧ وخصائص أمير المؤمنين: ١١٩، ح١٠٢، وغيرها.

٢ . مستدرك الحاكم:١٢١/٣. وقد صحّحه الحاكم، وأقرّه الذهبيّ.

This file was downloaded from QuranicThought.com

كلّهم يرجو أن يُعطاها فقال: أين علي بن أبي طالب؟ فقيل: هو يا رسول الله يشتكي عينيه، قال: فأرسلوا إليه، فأُتي به، فبصق رسول الله في عينيه ودعا له، فبرأ حتى كأن لم يكن به وجع، فأعطاه الراية، فقال علي: يا رسول الله: أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا؟ فقالﷺ: انفُذ على رِسْلك حتى تنزل بساحتهم ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً، خير لك من أن يكون لك حُمر النَّعم.<sup>(1)</sup>

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ

أبعد هذا الحديث الذي يصوّر لنا منزلة عليّ عند الله ورسوله، نأخذ بدعوى ابن تيمية الباطلة: بأنّ كثيراً من الصحابة والتابعين يبغضونه ويسبّونه؟ إنّه بدعواه هذه إنّما يسيء إلى الصحابة والتابعين، لأنّهم يبغضون ويسبّون ويقاتلون (كما يزعم) مَن يحبّه الله ورسوله!!

وخامساً: إنَّ دعواه بأنَّ عليَّاً لم يكن من مصاديق الآية المتقدِّمة، يكذَّبها ما رواه بعض محدَّثي السنّة في هذا الشأن، فقد أخرج ابن مردويه، والديلمي عن البراء بن عازب أنَّه قال: قال رسول الله تَلَيَّ لعليّ -كرم الله تعالىٰ وجهه .. قل اللهم اجعل لي عندك عهداً، واجعل لي في صدور المؤمنين وداً، فأنزل الله هذه الآية<sup>(٢)</sup> - يعني قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمٰنُ وُداً».

قال العلامة الألوسي: وروى الإمامية خبر نزولها في عليّ ـكرّم الله تعالى وجهه ـ عن ابن عباس، والباقر.<sup>(٣)</sup>

محيح البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، الحديث ٤٢١٠.
 ٢. روح المعاني، للألوسي: ١٤٣/١٦. وانظر: تفسير المراغي: ٨٨/١٦
 ٣. روح المعاني:١٤٣/١٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية )



فأيّ تعصب، وأيّ عناد، يسوقان شيخ الإسلام الأموي إلى هذا المنحدر، ونحن نرىٰ هذا البون الشاسع بين دعواه، وبين ما وردت به الرواية؟!

وسادساً: إنّ الأدّعاء بأنّ كثيراً من الصحابة والتابعين كانوا يبغضون عليّاً.... هو ادّعاء كاذب، يفضحه الواقع التاريخي للصحابة والتابعين. فهاك بعض الشواهد التي تكشف عن وقوف الصحابة إلى جانب عليّ في الأيام العصيبة، وهو، بالطبع، أقوى تعبيراً عن مجرّد الودّ، ولا يتسع المجال لذكر موقف التابعين منه الله.

\_على الرغم من حصول البيعة لأبي بكر في السقيفة بـتلك الطريقة المعروفة، فإنّ عامّة الأنصار كان هواهم في عليّ، وقد عبّر عن ذلك بوضوح أحد ساداتهم، وهو النعمان بن عَجْلان الزُّرقي، حيث قال من قصيدة له: وكـان هـوانـا فـي عـليّ وإنّـه

لأهل لها من حيث ندري ولا ندري<sup>(1)</sup> ويؤيد ذلك أنّ أبا بكر لمّا بايعه عمر وغيره في السقيفة، قالت الأنصار أو

ويويد ذلك أن أبا بكر لما بايعة عمر وغيرة في السفيفة، قالب أو نصار أو بعض الأنصار: لا نبايع إلّا علياً.<sup>(٢)</sup>

إنَّ جلَّ المهاجرين والأنصار الذين أدركوا خلافه الإمام علي، كانوا قد انضوَوا تحت رايته، ويؤكد ذلك أنَّ معاوية لمَّا تمرّد على الإمام وكتب إليه يتهدّده، كتب علي إليه كتاباً، جاء فيه: وأنا مُرقل نحوك في جحفلٍ من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان، شديدٍ زِحامُهم... .<sup>(٣)</sup>

ويؤيد ذلك أنَّ جيش الإمامﷺ لمَّا سار إلى أهل الشام، كان (علي في

- ١. الاستيعاب:١٥٠٥/٤، الترجمة ٢٦١٩.
- ٣. نهج البلاغة، قسم الرسائل، رقم ٢٨.

تونيتا الذي الفراق الفراق THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

القلب في أهل المدينة، وأكثر مَن معه من أهل المدينة، الأنصار، ومعه عدد من خزاعة وكنانة وغيرهم من أهل المدينة).<sup>(١)</sup>

إنّ الذين والَواعلياً من المهاجرين والأنصار، والذين شهدوا معه جهاده ضد معاوية وفئته الباغية، كانت أسماؤهم من ألمع الأسماء في سماء الفضل والورع والإيمان، وهم كثيرون جدّاً، منهم: حذيفة بن اليمان، وأبو ذرّ الغفاري، وأُبيّ بن كعب، والمقداد بن الأسود، والعباس (عمّ النبي)، والفضل بن العباس، وعبد الله بن العباس (حبر الأُمة)، وأبو الهيثم بن التيهان، وجابر الأنصاري، وأبو أيوب الأنصاري، وخبّاب بن الأرتّ، وعديّ بن حاتم الطائي، وأبو عمرة الأنصاري، وعثمان بن حُنيف، وسهل بن حنيف، وخزيمة بن ثابت الأنصاري، وعمّار بن ياسر، وقيس بن سعد بن عبادة، وعبد الله بن بُديل الخزاعي، و....

فليعرّفنا ابن تيمية بأسماء الصحابة الذين أبغضوا عليّاً وسبّوه وقاتلوه، وليكشف عن سيرتهم وأعمالهم، وخصائصهم النفسية والإيمانية... وليكشف عن عدد الذين شهدوا مع معاوية حربه الظالمة ضد الإمام والخليفة الشرعي.

لا شكّ في أنّ أسماءهم \_مع قلّتهم \_كانت ذائعة في دنيا المكر والخداع، والتلوّن والنفاق، والتكالب على الحطام.

ورحم الله تعالى أبا قيس الأودي، حين قال: أدركتُ الناس، وهم ثلاث طبقات: أهل دين يحبّون عليّاً، وأهل دنيا يحبّون معاوية، وخوارج.<sup>(٢)</sup> فطوبيٰ لابن تيمية، وهو يثني عليٰ أهل الدنيا، ويصطفّ مُعهم!!

الكامل في التاريخ:۲۹۷/۳.

٢. الاستيعاب: ١١١٥/٣، الترجمة ١٨٥٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



٣

إنكار ابن تيمية حديث المؤاخاة

ذكر العلّامة الحلي حديث المؤاخاة بين النبيﷺ وعليٍّ الله فردٌ عليه ابن تيمية بقوله: إنّ هذا الحديث موضوع عند أهل الحديث لا يرتاب أحد من أهل المعرفة بالحديث أنّه موضوع وواضعه جاهل، كذب كـذباً ظـاهراً مكشوفاً، يعرف أنّه كذب من له أدنىٰ معرفة بالحديث.

إنَّ أحاديث المؤاخاة لعليَّ كلَّها موضوعة والنبي ﷺ لم يؤاخِ أحداً، ولا آخيٰ بين مهاجريّ ومهاجريّ، ولا بين أبي بكر وعمر، ولا بين أنصاريّ وأنصاريّ، ولكن آخيٰ بين المهاجرين والأنصار في أوّل قدومه المدينة.<sup>(1)</sup> ثمّة أمران في كلام ابن تيمية:

١. إنكار المؤاخاة بين المهاجرين.

٢. إنكار مؤاخاة النبيﷺ لعليِّﷺ بشكل مطلق. وهذا هو المهمّ عند ابن تيمية.

وقبل أن نذكر كلمات الحفّاظ والمؤرخين في قيضية المؤاخاة بين

منهاج السنة: ٣٦٠/٣٦١، وفي طبعة بولاق: ٤ / ٩٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

.. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

المهاجرين، نودُ أن ننقل هنا ردَّ الحافظ ابن حجر العسقلاني، الذي دحض به كلام ابن تيمية المتقدّم، قال: أنكر ابن تيمية في كتاب الردّعلى ابن المطهر (....) المؤاخاة بين المهاجرين، وخصوصاً مؤاخاة النبي لعليّ، قال: لأنّ المؤاخاة شُرّعت لإرفاق بعضهم بعضاً، ولتأليف قلوب بعضهم على بعض، فلا معنى لمؤاخاة النبي لأحدٍ منهم، ولا لمؤاخاة مهاجريّ لمهاجريّ.

وهذا ردِّ للنص بالقياس وإغفال عن حكمة المؤاخاة، لأنَّ بعض المهاجرين كان أقوى من بعض بالمال والعشيرة والقوة، فآخى بين الأعلى والأدنى ليرتفقنّ الأدنى بالأعلى، ويستعين الأعلى بالأدنى، وبهذا نظر في مؤاخاته لعليّ لأنّه هو الذي كان يقوم به من عهد الصبا من قبل البعثة واستمرّ، وكذا مؤاخاة حمزة وزيد بن حارثة، لأنَّ زيداً مولاهم، فقد ثبت أخوتهما وهما من المهاجرين، وسيأتي في عمرة القضاء قول زيد بن حارثة: إنَّ بنت حمزة بنت أخي.<sup>(1)</sup>

وإليك كلمات بعض المؤرخين والحفّاظ، الذين ذكروا المؤاخـاة بـين المهاجرين، وذكروا أيضاً مؤاخاة النبيﷺ لعليِّﷺ:

١. قال محمد بن حبيب البغدادي (المتوفّى ٢٤٥ه):

ذِكر مؤاخاة النبيَ ﷺ بين أصحابه المهاجرين قبل الهجرة، وكان آخيٰ بينهم على الحقّ والمواساة وذلك بمكّة، فآخيٰ ﷺ بين نفسه وبين عليّ بن أبي طالبﷺ، وآخيٰ بين حمزة بن عبدالمطلب۞ وبين زيد بن حارثة مولى

١. فتح الباري:٢٧١/٧.



229

رسول اللهﷺ… وآخیٰ بین أبي بکر وعمر رحمهما الله، وبین عثمان بـن عفّان وعبد الرحمن بن عوف… .<sup>(۱)</sup>

٢. قال البلاذري (المتوفّى ٢٧٩ه):

قالوا: وكان رسول اللهﷺ آخيٰ بين حمزة وبين زيد بن حـارثة عـلى الحقّ والمواساة، وبين أبي بكر وعمر، وبين... وقال لعلي:أنت أخي.<sup>(٢)</sup>

وقال أيضاً في ترجمة زيد بن حارثة: وآخيٰ رسول الله ﷺ بينه وبـين حمزة. وإليه أوصىٰ حمزة يوم أحد حين أراد القتال.<sup>(٣)</sup>

٣. قال الحافظ المؤرّخ ابن عبد البرّ (المتوفّى ٤٦٣ه):

آخى رسول الله يلي المهاجرين بمكة، ثم آخى بين المهاجرين والأنصار بالمدينة، وقال في كلّ واحدة منهما لعليّ: أنت أخي في الدنيا والآخرة، وآخى بينه وبين نفسه، فلذلك كان هذا القول وما أشبه من على الله. (٤)

ويعني بـ(هذا القول وما أشبه من عليّ)، قولهﷺ الذي رُوي من وجوه: أنا عبد الله، وأخو رسول الله، لا يقولها أحد غيري إلّا كذّاب.<sup>(٥)</sup>

٤. قال الحافظ جمال الدين المزّي(المتوفّى ٧٤٢ه) في ترجمة زيد بن

- ١. المحبُّر:٧٠ـ٧١.
- ٢. أنساب الأشراف: ٢٧٠/١، برقم ٦٢٥.
- ۳. أنساب الأشراف: ٤٧٢/١، برقم ٩٤٩.
- ٤. الاستيعاب:١٠٩٨/٣\_١٠٩٩، الترجمة ١٨٥٥.
  - ٥. الاستيعاب:١٠٩٨/٣.

حارثة: وأخىٰ رسول الله الله الله الله الله عبد المطلب. (١)

هذا وقد نقل كثير من المحدّثين وأصحاب السنن والآثار حديث مؤاخاة النبي عَالَيَ الله عليّ الله، وقوله علي الله انت أخي، وقول علي الله: أنا أخو رسول الله، فهاك بعض رواياتهم:

أخرج الترمذي عن ابن عمر، قال: آخيٰ رسول الله عليه بين أصحابه، فجاء عليّ تدمع عيناه، فقال رسول الله عليه: آخيت بين أصحابك ولم تؤاخ بيني وبين أحد، فقال له رسول الله عليه: أنت أخي في الدنيا والآخرة.

قال أبو عيسى[يعني الترمذي]: هذا حديث حسن غريب. وفي البـاب عن زيد بن أبي أوفيٰ.<sup>(٢)</sup>

وروى الإمام أحمد بإسناده عن ابـن عـباس، قـال: لمّـا خـرج رسـول الله على من مكّة خرج علي بابنة حمزة، فاختصم فيها علي وجعفر وزيد إلى النبي علي ... وقال زيد: ابنة أخي وكان زيد مؤاخياً لحمزة، آخىٰ بينهما رسول الله علي ... فقال رسول الله تلك لزيد: أنت مولاي ومولاها، وقال لعلي: أنت أخي وصاحبي، وقال لجعفر: أشبهت خَلقي وخُلقي. <sup>(٣)</sup>

وروى الحاكم بإسناده عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال:كان عليّ

. تهذيب الكمال: ٣٦/١٠، الترجمة ٢٠٩٤.

- ٢. سنن الترمذي: ٥٩٥/٥، كتاب المناقب، باب مناقب علي بن أبي طالب، برقم ٢٧٢٠. وانظر: المستدرك على الصحيحين: ١٤/٣ (مؤاخاة رسول الله بين الصحابة)؛ ومصابيح السنة: ١٧٣/٤، برقم ٤٧٦٩؛ والرياض النضرة: ١١١/٣، ١٦٤.
- ٣. مسند أحمد: ٢٣٠/١١. وانظر: الاستيعاب لابن عبد البرت: ١٠٩٨/٣ (وفيه: قال رسول الله تَلْكَنَانَةُ العلمي: أنت أخي وصاحبي).

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

إنكار ابن تيمية حديث المؤاخاة

يقول في حياة رسول الله الله الله يقول: ﴿أَفَإِنْ مَاتَ أَو قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>، والله لاننقلب علىٰ أعقابنا بعد إذ هدانا الله، والله لئن مات أو قُتل لأقاتلنّ علىٰ ما قاتل عليه حتىٰ أموت. والله إنّي لأخوه ووليّه وابن عمّه ووارث علمه، فمن أحقّ به منّي.<sup>(٢)</sup>

قال الحافظ نور الدين الهيثمي، بـعد أن نـقل الحـديث المـتقدّم: رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح.<sup>(٣)</sup>

أفرأيت، عزيزي القارئ، كيف يتعامىٰ (شيخ الإسلام الأموي) عن رؤية كلّ هذه الآثار الواردة في كتب مؤرّخي وحفّاظ ومحدّثي أهل السنّة، ويُنكر، بكلّ صلافة، المؤاخاة بين المهاجرين، ومؤاخاة النبي تشيّ لعلي الله؟ أفهكذا يفعل بغض عليّ بصاحبه، فيهين نفسه بنفسه ويُرديها في مهاوي الجهل والضلال؟

فلا أكرمَ اللهُ من يُكرمُهُ إذا ما أهان امرؤ نـفسَهُ

- ۱. آل عمران: ۱٤٤.
- ۲ . المستدرك على الصحيحين:١٢٦/٣. وانظر: المعجم الكبير للطبراني:١٠٧/١، برقم ١٧٦؛
   والسنن الكبرى للنسائي:١٢٥/٥، برقم ٨٤٥٠.
  - ٣. مجمع الزوائد:١٣٤/٩.



٤

إنكار ابن تيمية حديث الطائر

من الأحاديث المشهورة، في فضائل الإمام عليّ، عند محدّثي السنّة، ويزعم ابن تيمية أنّها من الموضوعات، حديث الطائر المشوي.

وقبل أن نأخذ في مناقشة كلام ابن تيمية حول هذا الحديث، يحسن أن نذكر الحديث نفسه، فهاكه كما ورد في أحد طرق الحاكم إليه:

روى الحاكم بإسناده عن يحيى بن سعيد، عن أنس بن مالك في قال: كنت أخدم رسول الله تشكر فقد مل مرسول الله تشكر فرخ مشوّي، فقال: اللهم ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطير، قال: فقلت اللهم اجعله رجلاً من الأنصار، فجاء علي فقلت: إنّ رسول الله تشكر على حاجة، ثم جاء فقلت: إنّ رسول الله تشكر على حاجة، ثم جاء فقال رسول الله تشكر: افتح. فدخل، فقال رسول الله تشكر: ما حبسك علي، فقال: إنّ هذه آخر ثلاث كرّات يردني أنس يزعم أنّك على حاجة.

فقالﷺ: ما حملك على ما صنعت؟

إنكار ابن تيمية حديث الطائر

فقلت: يا رسول الله! سمعت دعاءك فأحببت أن يكون رجلاً من قومي. فقال رسول الله تشتري: إن الرجل قد يحب قومه. قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.وقد رواه عن أنس جماعة من أصحابه زيادة علىٰ ثلاثين نفساً، ثمّ صحّت الرواية عن عليّ، وأبي سعيد الخدري، وسفينة.<sup>(1)</sup>

وقد أنكر ابن تيمية هذا الحديث، وقال في ردّه على العلّامة الحلّي، الذي كان قد أورد الحديث في كتابه:

والجواب من وجوه:

أحدها: المطالبة بتصحيح النقل، وقوله[يعني العلّامة الحلّي]: «روى الجمهور كافّة» كذب عليهم، فإنّ حديث الطير لم يروه أحد من أصحاب الصحيح، ولا صحّحه أئمّة الحديث، ولكن هو ممّا رواه بعض الناس، كما رووا أمثاله في فضل غير عليّ، بل قد رُوي في فضائل معاوية أحاديث كثيرة، وصُنِّف في ذلك مصنّفات، وأهل العلم بالحديث لا يصحّحون لا هـذا ولا هذا.

الثاني: أنّ حديث الطائر من المكذوبات والموضوعات عند أهل العلم والمعرفة بحقائق النقل، قال أبوموسى المديني:«قد جمع غير واحـد مـن الحفاظ طرق أحاديث الطير للاعتبار والمعرفة، كالحاكم النيسابوري وأبـي نُعيم، وابن مردويه، وسئل الحاكم عن حديث الطير فقال: «لا يصحّ».<sup>(٢)</sup>

۱۱ . المستدرك على الصحيحين:۱۳۰/۱۳۱.

٢ . منهاج السنَّة: ٣٧٢-٣٧١/٧، وفي طبعة بولاق : ٩٩/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

موقعت الديني في الفراية التي المركمة المعالية المركمة المركمة المعالية المركمة المحالية المحالية المحالية المح THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT IN TRUST IN THE PRINCE GHAZI TRUST

ونحن، بدورنا، نناقش كلام ابن تيمية من وجوه: الأوّل: ماذا يعني بـ(أصحاب الصحيح) في قوله: «إنّ حـديث الطير لم يروه أحد من أصحاب الصحيح»، فإن عنىٰ بهم الشيخين (البخاري ومسلم) لا غير، تمّ قوله، وإن عنىٰ جميع أصحاب الصحيح، لم يتمّ، لأنّ حديث الطير رواه أبو عيسى الترمذي في «الجـامع الصحيح»<sup>(١)</sup> الذي عُـرف بـ «سنن الترمذي»، وهو أحد الكتب الستة المعتمدة عند أهل السنّة، بل ذهب بعضهم إلى أنّه ثالث الكتب الستة، يعني أنّ رتبته بعد صحيحي الشيخين.

ثم إنّ عدم رواية أصحاب الصحيح لحديث ما، لا يضير بشهرته وانتشاره بين جمهور المحدّثين، ولا صحّته أيضاً، فكم من حديث صحيح شائع بين المحدّثين، لم يروه أصحاب الصحيح، ولعلّ مراجعة سريعة لكتاب «المستدرك على الصحيحين» لأبي عبد الله الحاكم، تكفي لمعرفة صحّة ما ذكرناه، فقد أورد هذا الحافظ طائفة من الأحاديث التي لم يروها الشيخان مع أنّها على شرطهما، وقد وافق الذهبيّ أبا عبد الله الحاكم في تصحيح كثير من تلك الأحاديث على شرطهما أو على شرط أحدهما.

الثاني: أنّ غرض ابن تيمية من الادّعاء بأنّ حديث الطير(هو ممّا رواه بعض الناس)، هو التوهين من شأن الحديث، ومن رواته، وهو ادّعاء فارغ، تكذّبه كلمات أعلام حفّاظ ومحدّثي السنّة حول الحديث، فهاك عدداً منها:

أ. قال الحاكم النيسابوري: «قد رواه عن أنس جماعة من أصحابه زيادة على ثلاثين نفساً...».<sup>(٢)</sup>

۱. الجامع الصحيح (سنن الترمذي ):٦٣٦/٥ ـ ٦٣٧، برقم ٣٧٢١.
 ۲ . المستدرك على الصحيحين:١٣١/٣.



ب. وقال الذهبيّ: «وأمّا حديث الطير فله طرق كثيرة جداً، وقد أفردتها بمصنّف...».<sup>(۱)</sup>

ج. وقال ابن كثير الدمشقي: «وحديث الطير قد صنّف الناس فيه، وله طرق متعددة...». ثم قال: «وقد جمع الناس في هذا الحديث مصنفات مفردة، منهم: أبو بكر بن مردويه، والحافظ أبو طاهر محمد بن أحمد بن حمدان...ورأيت فيه [يعني في حديث الطير] مجلّداً في جمع طرقه وألفاظه لأبي جعفر بن جرير الطبري المفسّر، صاحب التاريخ...».<sup>(٢)</sup>

د. وقال الشيخ عبد الرحمن بـن يـحيى المـعلمي (ذهـبيّ العـصر): «وحديث الطير مشهور، روي من طرق كثيرة...».

وبعد، فإمّا أن يكون ابن تيمية جاهلاً بهذه الطرق الكثيرة إلى الحديث، وشهرته، فادّعى ما ليس له به علم، وعندئذٍ يقال: كيف يتلاءم هذا مع كلّ هذا التعظيم والتبجيل له، وإطلاق لقب (شيخ الإسلام)عليه؟!

وإمّا أن يكون عارفاً بتلك الطرق، ولكنّه لبّس، عن عمدٍ، عـلى نـفسه، بكتمان الحقيقة، لشيء يعتمل في قلبه من الإمام علي ﷺ.

الثالث: أنّ ابن تيمية ينقل قول أبي موسى المديني (المتوفّى ٥٨١ ه) أنّه «سُئل الحاكم (المتوفّى ٤٠٥ه) عن حديث الطير، فقال: لا يصحّ»، بينما هو يُعرض عن تصحيح الحاكم نفسه للحديث، وتصريحه بـذلك فـي كـتابه «المستدرك على الصحيحين»!!! فأين الأمانة العلمية، وأين المـوضوعية يـا سماحة شيخ الإسلام (الأموي).

تذكرة الحفاظ:١٠٤٢/٣، ترجمة الحاكم النيسابوري.
 ٢. البداية والنهاية:٣٨٣/٢٨٣.

وبهذا التصحيح، تصحيح الحاكم (الذي وصفه الذهبي بالحافظ الكبير، إمام المحدّثين)<sup>(١)</sup> يُدحَض ـ أيضاً ـ ادّعاء ابن تيمية بأنَّ أنـمة الحـديث لا يصحّحون الحديث.

ولم ينفرد الحاكم بهذا التصحيح، بل ثمة طريق آخر إلى الحديث عند الطبراني، صحّحه الهيثمي، فقد روى الطبراني بإسناده عن عبد الرحمن بن أبي نعم، عن سفينة مولى رسول الله تشتي أنّ النبيّ أوتي بطير، فقال: اللهم ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطير: فجاء علي الله، فقال النبي تشتي : «اللهمّ وإليّ». <sup>(٢)</sup>

قال الحافظ نور الدين الهيثمي: رجال الطبراني رجال الصحيح غير فطر بن خليفة، وهو ثقة.<sup>(٣)</sup>

وممًا يثير العجب أنَّ الدكتور محمد رشاد سالم (محقِّق كتاب منهاج السنّة) نقل في هامش الكتاب المذكور تعليقات الهيثمي على أحاديث الطير، ولكنّه تغافل عن نقل التعليق المتقدّم -<sup>(ع)</sup> أعني قول الهيثمي:«رجال الطبراني رجال الصحيح غير فطر بن خليفة، وهو ثقة» ـ لأنّه يعلم أنَّ هذا التعليق يأتي علىٰ كلّ مزاعم شيخه حول الحديث. وهكذا تتسق جهود أتباع النهج الأُموي الرامية إلى طمس الحقائق، من خلال تغييب كلمات وأقوال علماء السنّة بشأن الأحاديث الواردة في فضل علي الله خاصّة، وفضل أهل البيت عامّة. الرابع: أنَّ ابن تيمية إنّما يُزري بنفسه وبعلمه حين يدّعي (أنَّ حديث

- ١. تذكرة الحفّاظ:١٠٣٩/٣.
  - ٣. مجمع الزوائد:١٢٦/٩.

۲ . المعجم الكبير: ٨٢/٧ برقم ٦٤٣٧.
 ٤ . منهاج السنة: ٣٧١/٧ ـ ٣٧٢ (الهامش ٥).

This file was downloaded from QuranicThought.com

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT إنكار ابن تيمية حديث الطائر

الطائر من المكذوبات الموضوعات عند أهل العلم والمعرفة بحقائق النقل)، فليس ثمّة أحد من أهل المعرفة بحقائق النقل، مَن تفوّه بمثل هذا الادّعاء، الذي لا يجرؤ عليه إلّا من تلبّس بالجهل، أو تردّى في هوّة العناد والتعصّب المقيت.

لقد روىٰ هذا الحديث جمع من حفّاظ ومحدثي السنّة، وأودعوه في كتبهم، وأفرد عدد منهم طرقه في مؤلَّف، ومنهم: أبو جعفر الطبري (المتوفَّى ٣٦ه)، والحاكم النيسابوري، وأبو نُعيم الأصبهاني، وابن مردويه، وشمس الدين الذهبي، ولم يذكر أيُّ منهم أنَّ الحديث مكذوب، كما تعرّض لنقده جملة من أعلام الجرح والتعديل، ولم يرمِهِ حتى المتمذهبون منهم بالوضع، وإنّما أقصىٰ ما وصفوا به الحديث أنَّه ضعيف.

وإليك بعض كلماتهم:

قال الترمذي، بعد أن روى الحديث من طريق السُّدّي: هـذا حـديث غريب لا نعرفه من حديث السُّدي إلّا من هذا الوجه، وقد رُوي هذا الحديث من غير وجه عن أنس... والسُّدّي اسمه إسماعيل بن عبد الرحمن وسمع أنس بن مالك، ورأى الحسين بن علي. وثّقه شعبة، وسفيان الثوريّ، وزائدة، ووثّقه يحيى بن سعيد القطّان.<sup>(1)</sup>

وقال أبو جعفر محمد بن عمرو العُقَيلي المكي(المتوفّى ٣٢٢ه): طرق هذا الحديث فيها لين.<sup>(٢)</sup>

۱. الجامع الصحيح(سنن الترمذي ):۲۳٦/۵۳ يرقم ۲۷۲۱.
 ۲ الضعفاء الكبير:١٨٩/٤ برقم ١٧٦٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ﴾

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأخرجه ابن الجوزي (المتوفّى ٥٩٧ه) في كتابه «العلل المتناهية» من طريق واحد عن ابن عباس، وستة عشر طريقاً عن أنس<sup>(١)</sup>، ولم يذكره في كتابه «الموضوعات».

يُذكر أنَّ بعض محققي كتب الحديث وشرّاحها (كالعلّامة علي بن سلطان محمد القاري) قد زعم بأنّ ابن الجوزي قال بأنّ حديث الطير موضوع<sup>(٢)</sup>، وهذا خطأ بيّن، والصواب أنّه قال بوضع حديث آخر، رواه القاسم بن جندب عن أنس، وفيه أنّ رسول الله ﷺ، قال: «يا أنس أوّل من يدخل من هذا الباب أمير المؤمنين... إذ جاء عليّ ﷺ».<sup>(٣)</sup>

وقال شمس الدين الذهبي: وأمًا حديث الطير فله طرق كثيرة جدًاً، وقد أفردتها بمصنَّف، ومجموعها يوجب أن يكون للحديث أصل.<sup>(٤)</sup>

وقال أيضاً: وحديث الطير \_على ضعفه \_فله طرق جمّة، وقد أفردتها في جزء، ولم يثبت، ولا أنا بالمعتقد بطلانه.<sup>(٥)</sup>

وقال ابن كثير الدمشقي: قد جمع الناس في هذا الحديث مصنّفات مفردة... وبالجملة، ففي القلب من صحّة هذا الحديث نظر، وإن كثرت طرقه.<sup>(٦)</sup>

- العلل المتناهية: ١ / ٢٢٨ ـ ٢٣٦، الأرقام ٣٦٠\_٢٧٧.
  - ٢. مرقاة المفاتيح:٣٩٣٨/٩، دارالفكر، ١٤٢٢ ه.
- ۳. الموضوعات لابن الجوزى:٣٧٦/١٦ ٣٧٧، الحديث السادس والعشرون.
  - ٤. تذكرة الحفاظ:١٠٤٢/٣
  - ٥. سير أعلام النبلاء:٢٣٣/١٣، الترجمة ١١٨.
    - ۳۸۷/۷. البدایة والنهایة:۳۸۷/۷.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية &



تأثير العقيدة في محاولات تضعيف حديث الطائر.....

وأنت ترى، عزيزي القارئ، أنَّ هؤلاء الحفّاظ من أهل السنّة، لم يرموا حديث الطير بالوضع، وإنّما ذهبوا إلى تضعيفه، وبهذا تبيّن كذب ابن تيمية في ادّعائه بأنَّ الحديث من المكذوبات الموضوعات عـند أهـل العـلم والمعرفة بحقائق النقل.

تأثير العقيدة في محاولات تضعيف حديث الطائر

والحقّ، أنّه لولا أنّ عقيدة هؤلاء الحفّاظ وغيرهم في تفضيل أبي بكر، تسبق نظرتهم إلى الحديث، لما ضعّفه أحد منهم، وهذا ما تشهد به كلماتهم المضطربة والمتسرّعة حول رجال أسانيد الحديث الذي رُوي بطرق جمّة (حسب وصف الذهبي الذي مرّ آنفاً)، وكذا تأويلاتهم المتعسّفة لمتنه، حين لم يجدوا قدحاً في رجال إسناد بعض طرقه. وممّا يدلّ على ذلك:

١. قول الذهبيّ في تعليقه على رواية الحاكم (التي رواها من طريق محمد بن أحمد بن عياض بن أبي طيبة، عن أبيه، عن يحيى بن حسّان، عن سليمان بن بلال، عن يحيى بن سعيد، عن أنس بن مالك)، قال: ابن عياض لا أعرفه.

ونسأل: هل أنَّ عدم معرفته بابن عياض، تسوَّغ له القول، بعد ذلك: ولقد كنت زماناً طويلاً أظنّ أنَّ حديث الطير، لم يجسر الحاكم أن يـودعه فـي مستدركه...؟!!!<sup>(1)</sup>

ألا يحتمل الذهبي أنَّ الحاكم، وهو عنده إمام المحدَّثين، قد كان يعرف

١٣١/٣: التلخيص، المطبوع في ذيل المستدرك على الصحيحين:١٣١/٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية ،

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ 

من لا يعرفه هو، خصوصاً مع كونه متقدّماً عليه زماناً؟

نعم، لابدّ للباحث الموضوعي أن يحتمل أو يظنّ ذلك، فقد ينكشف ـ بعد البحث ـ ماكان خافياً عليه من قبل، وهذا ما وقع للذهبيّ نفسه، سبحان الله، ومع الرجل الذي كان لا يعرفه، حيث قال في ترجمة (محمد بن أحمد بن عياض) في الميزان:

روى عن أبيه أبي غسان أحمد بن عياض بن أبي طيبة المصري، عن يحيى بن حسّان، فذكر حديث الطير. وقال الحاكم: هذا على شرط البخاري ومسلم.

وأضاف (الذهبي): قلت: الكلّ ثقات إلّا هذا، فأنا أتّهمه، ثم ظهر لي أنّه صدوق. روى عنه الطبراني، و... (إلى أن قال): مات في سنة إحدى وتسعين ومائتين.

ثم قال: فأمّا أبوه فلا أعرفه.(١)

ميزان الاعتدال:٤٦٥/٣، الترجمة ٧١٨٠.



بكر!! [لاحظ]، التي هي أوّل حكم أجمع عليه المسلمون في هذه الأُمّة...، فنقول وبالله التوفيق: هذا الحديث لا يقاوم ما أوجب تقديم أبي بكر والقول بخيريته من الأخبار الصحاح منضماً إليها إجماع الصحابة، لمكان سنده، فإنّ فيه لأهل النقل مقالاً، ولا يجوز حمل أمثاله علىٰ ما يخالف الإجماع، لا سيّما والصحابي[يعني أنساً] الذي يرويه ممّن دخل في هذا الإجماع...، فلو ثبت هذا الحديث، فالسبيل أن يؤوَّل علىٰ وجه لا ينقض عليه ما اعتقده!! [لاحظ]، ولا يخالف ما هو أصحّ منه متناً وإسناداً، وهو أن يقال: يُحمّل قوله: «بأحبّ خلقك»، علىٰ أنّ المراد منه ائتني بمن هو من أحبّ خلقك إليك فيشاركه فيه غيره، وهم المفضّلون بإجماع الأُمّة... فيؤوَّل هذا الحديث على الوجه الذي ذكرناه، أو علىٰ أنّه أراد به أحبّ خلقه إليه من بني عمّه وذويه، وقد كان النبيﷺ يطلق القول، وهو يريد تقييده، ويعمّ به ويريد تخصيصه... <sup>(1)</sup>

٣. قول ابن كثير الدمشقي المتقدّم: وبالجملة، ففي القلب من صحّة هذا الحديث [يعني حديث الطير] نظر، وإن كثرت طرقه!!

نعم، المشكلة، إذاً، في القلب، وليست في سند الحديث أو في متنه، ولو تجرّد القلب للحقّ، وسَلم من الهوىٰ، لزالت المشكلة، وأُودع الحديث في سائر كتب الصحيح، ولم يتنظّر فيه أحد.

٤. مبالغة ابن الجوزي في قدح بعض رجال أسانيد الحديث، وإصراره على اقتناص أي كلمة تجريح صدرت في حقّهم مع غـض الطـرف عـن

 شرح الطيبي على مشكاة المصابيح (المسمّى الكاشف عن حقائق السنن):٢٧٠/١١ دار الكتب العلمية ١٤٢٢ه . وانظر: مرقاة المفاتيح في شرح مشكاة المصابيح:٣٩٣٨/٩؟؛ وتحفة الأحوذي للمباركفوري:٢٣٤/٩٦، دار الحديث بالقاهرة، ١٤٢١ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

وتونيك الذي في المكالي المكاني THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

كلمات التعديل الواردة فيهم، ومن ذلك:

ألف: ما رواه من طريق عبيد الله بن موسى العبسي، عن عيسى بن عمر القاري، عن إسماعيل بن عبد الرحمٰن السُّدّي، عن أنس .

قال ابن الجوزي: وهذا لا يصحّ، لأنّ إسماعيل السُّدّي قد ضعّفه عبد الرحمن بن مهدي، ويحيى بن معين.<sup>(١)</sup>

يقول هذا ابن الجوزي، مع أنَّ السُّدّي(المتوفّى ١٢٧ه) قـد روىٰ عـنه شعبة، وسفيان الثوري، وزائدة بن قدامة<sup>(٢)</sup>، ووثّقوه، وروىٰ له مسـلم فـي «صحيحه» وروى له أصحاب السنن الأربعة، ووثّقه يحيى بن سعيد القطّان، وأحمد بن حنبل، والعجليّ، وابن حبّان، وقال ابن عديّ: وهو عندي مستقيم الحديث، صدوق لا بأس به.<sup>(٣)</sup>

ثمَّ إنَّه قد ورد عن عبد الرحمن بن مهدي ما يـنافي تـضعيفه للسـدّي، حيث قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سمعت أبي، قال: قال يحيى بن معين يوماً عند عبد الرحمن بن مهدي، وذكر إبراهيم بن مهاجر، والسُّدّي، فـقال يحيى: ضعيفان، فغضب عبد الرحمن وكَرِه ما قال.<sup>(٤)</sup>

وهكذا يتّضح (بعد أن تعرّفنا على كلمات أعلام محدّثي أهـل السنّة، وكبار علمائهم في الجرح والتعديل، في حقّ إسماعيل السُّـدّي) أنّ رجـال

- العلل المتناهية:٢٣٠/١، برقم ٣٦٣ (الطريق الثالث).
- ٢. قال أحمد بن حنبل: المتثبّتون في الحديث أربعة: سفيان، وشعبة، وزهير، وزائدة. سير أعلام النبلاء: ٧ / ٢٧٦، برقم ١٣٩.
- ۳. انظر: الجامع الصحيح (سنن الترمذي):٦٣٧/٥، برقم ٢٧٢١؛ وتهذيب الكمال:١٣٢/٣، ٣٦/١، الظر: الجماعيل بن عبد الرحمٰن السّدي)؛ وميزان الاعتدال:٢٣٦/١، برقم ٩٠٧.
  - ٤. تهذيب الكمال: ١٣٥/٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



إسناد حديث الطير (بهذا الطريق) ثقات.

 ب: و ما رواه من طريق الحسن بن حمّاد الضبّي، عن مسهر بن عبد الملك، عن عيسى بن عمر القاري، عن إسماعيل بن عبد الرحمٰن السُّدّي، عن أنس. ثم ضعّفه بالسُّدّي، وبمُسهر، لقول البخاري: وفي مُسهر بعض النظر.<sup>(۱)</sup>

**أقول: أمّ**ا السُّدّي، فقد تبيّن أنَّ جُلّ علمائهم قد وثّقوه، وفيهم من أدركه وروىٰ عنه، وهم أعرف به من المتأخّرين كيحيى بن مَعين (المتوفّى ٢٣٣ه) وغيره.

وأمّا مُسهر، فقد وثّقه تلميذه الحسن بن حمّاد الضبّي(الثقة)<sup>(٢)</sup>، وأبو يعلى الموصلي، وذكره ابن حبّان في كتاب «الثقات» وقال: يخطئ ويـهم، وقال النسائي: ليس بالقويّ.<sup>(٣)</sup>

وقد روىٰ هذا الحديث النسائي<sup>(٤)</sup> عن زكريا بن يحيى، عن الحسن بن حمّاد، ورواه أبو يعلى الموصلي<sup>(٥)</sup> (المتوفّى ٣٠٧ه) عن الحسن بن حمّاد، كلاهما بالإسناد المتقدّم.

ثمّ إنّ ابن الجوزي روى حديث الطير من طريق (أحمد بن سعيد بـن فرقد الجُدّي، عن أبي حُمّة محمد بن يوسف اليمامي، عن أبي قُرّة موسى

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT والمعادية المحمد المحمد

بن طارق، عن موسى بن عقبة، عن أبي النضر سالم مولى عمر بن عبيد الله، عن أنس بن مالك)<sup>(١)</sup>، ولم يتكلّم حول رجاله، ولم يجرح أحداً منهم، فالحديث، إذاً، غير معلول عنده، ولكنّ بعض المتأخّرين عصراً عن ابن الجوزي، أبي إلّا أن يقدح في أحد رجاله، من دون الاستناد إلى دليل، فقد قال الذهبي، وهو يذكر (أحمد بن سعيد بن فرقد الجُدّي) في ميزانه:

روى عـن أبـي حُـمّة، وعـنه الطَّبرانـي، فـذكر حـديث الطّير بـإسناد الصحيحين، فهو المتّهم بوضعه.<sup>(٢)</sup>

وعقَّب ابن حجر العسقلاني على كلام الذهبي بقوله: أخرجه الحاكم عن محمد بن صالح الأندلسي، عن أحمد هذا، عن أبي حُمّة... وأحمد بن سعيد معروف من شيوخ الطبراني، وأظنه دخل عليه إسناد في إسناد!!<sup>(٣)</sup>

قال السيد محسن الأمين العاملي: ولو كان معروفاً من شيوخ الطبري، فالذهبيّ لا يمكن أن يصدّقه وكيف يصدّقه، وهو يروي أنّ علياً أحبّ الخلق إلى الله وإلى رسولهﷺ؟! إنّ هذا ما لا يكون.<sup>(٤)</sup>

وأمًا ظنّ العسقلاني أنّه دخل عليه إسناد في إسناد، فهو ظنٌّ لا يغني من الحقّ شيئاً، وتضليل ليس لأحد إلىٰ قبوله من سبيل.<sup>(٥)</sup>

- العلل المتناهية: ٢٣٣/١، برقم ٣٧١ (الطريق العاشر).
  - ٢. ميزان الاعتدال: ١٠٠/١، برقم ٣٩٠.
    - ٣. لسان الميزان:١٧٧/١، برقم ٥٦٦.
      - ٤. أعيان الشيعة:٢/٨٩٨.
  - ٥ . نفحات الأزهار للسيد على الميلاني: ١٨٩/١٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &



ونستخلص ممّا تقدّم أنّ حديث الطير، حـديث مشـهور عـند السـنّة، صحيح عند الحاكم النيسابوري وغيره.

وقد رواه جمع من حفّاظهم ومحدَّثيهم، وبطرق كثيرة، بعضها على شرط السُّنن<sup>(1)</sup>، وبعضها بأسانيد رجالها كلّهم ثقات، أو كلّهم ثقات غير رجل واحد اختلفت كلمة رجالييهم فيه بين التوثيق والتضعيف، وقد أثبتنا دَور النزعة المذهبية الحاسم في محاولات تضعيف الحديث، ومن هنا اتّسمت تلك المحاولات بالتعنّت والتعسّف، والإسراف في تجريح الرواة، وإطلاق الاتّهامات الجاهزة.

ومع كلّ ذلك لم نجد من أهل العلم بحقائق النقل مَن رمى الحديث بالوضع، وإنّما هم بين مصحّح، ومحسِّنٍ، ومضعِّفٍ، وساكتٍ<sup>(٢)</sup> عن بعض طرقه، ولكنّ ابن تيمية لم يُبَالِ ما يقول، ولم يخش الله فيما يكتب ويسطِّرٍ، فادّعى أنّ الحديث من الموضوعات، وكأنّه لم يقرأ قوله سبحانه:﴿وَكُـلٌ صَغيرٍ وَكَبيرٍ مُسْتَطَرَ﴾.<sup>(٣)</sup>

- ١. قال الذهبي، وقد ذكر حديث الطير: له طرق كثيرة عن أنس، متكلَّم فيها، وبعضها على شرط السنن، من أجودها حديث قطن بن نُسَير شيخ مسلم، ثنا جعفر بن سليمان، ثنا عبد الله بن المثنى، عن عبد الله بن أنس بن مالك، عن أنس، قال: أُهدي إلى رسول الله تُشْرَقْنَ حَجَل مشويً، فقال: اللهم ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي، وذكر الحديث. تاريخ الإسلام (عصر الخلفاء الراشدين):٦٣٣/٣.
- ٢. مثل البوصيري، حيث عزا حديث الطير، برواية سفينة، للبزار، وسكت عنها، انظر: المطالب العالية لابن حجر: ٦٣/٤، برقم ٣٩٦٤ (هامش ١)، تحقيق الأُستاذ المحدّث حبيب الرحمن الأعظمي.
  - ٣. القمر:٥٣.

معنیا این ایک ایک ایک ایک THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تیمیة فکراً ومنهجاً

المعاند لا تقنعه حُجّة

قال الشيخ زين الدين المُناوي القاهري(المـتوفّى ١٠٣١ه)، وهـو يـردّ على ابن تيمية في حديث الطير:

وهذه الأخبار وإنْ فُرض ضعفها جميعاً، لكن لا يُنكِر تقوّي الحديث الضعيف بكثرة طرقه، وتعدّد مخرّجيه إلّا جاهل بالصناعة الحديثية، أو معاند متعصّب، والظنّ به [يعني ابن تيمية] أنّه من القبيل الثاني.<sup>(1)</sup>

ونودٌ في الختام أن نذكر لطلّاب الحقّ سنداً آخر لحديث الطير، أورده ابن كثير الدمشقي في كتابه «البداية والنهاية»، وأقـرّ بأنّـه أجـود مـن إسـناد الحاكم، فرجاله كلّهم ثقات، وليس لأحد فيهم مقال، فإليك سند الحديث، مع كلمات نقّاد الحديث حول رجاله:

قال ابن كثير، وهو يسرد عدداً من طرق الحديث: ورواه ابن أبي حاتم، عن عمار بن خالد الواسطي، عن إسحاق الأزرق، عن عبد الملك بن أبي سليمان، عن أنس، فذكر الحديث.<sup>(٢)</sup>

> هذا هو إسناد الحديث، وأمّا كلمات النقّاد، فهي كما يلي: الما أسبات

ابن أبي حاتم، وهو عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الحنظلي الرازي (المتوفَّى ٣٢٧ه) .

قال أبو يعلى الخليلي: كان بحراً في العلوم ومعرفة الرجال. وقال الإمام أبو الوليد الباجي: ثقة حافظ.<sup>(٣)</sup>

- ١. فيض القدير شرح الجامع الصغير: ٣ / ٢٢١، ولاحظ : نفحات الأزهار في خلاصة عبقات
   الأنوار:١٤/١٣.
- ۲۰ البداية والنهاية: ۲٦٣/٧٢.
   ۳۰ سير أعلام النبلاء: ۲٦٣/١٣، الترجمة ١٢٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية &



YEV

المعاند لا تقنعه حُجّة .....

\_عمّار بن خالد الواسطي. قال عبد الرحمن بن أبي حاتم: كان ثقة، صدوقاً. وذكره ابن حبّان في «الثقات». وقال ابن حجر: ثقة. (1) \_إسحاق بن يوسف الأزرق (المتوفّى ١٩٥ه) . وثِّقه يحيى بن معين، والعجلي، وهو من رجال الصحيحين، وروى له أصحاب السنن الأربع. (٢) ـ عبد الملك بن أبي سليمان مَيْسرة العرزمي(المتوفّى ١٤٥ه). وثِّقه أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، والعجلي، والنُّسائي، وغيرهم. وعن سفيان الثوري أنَّه كان يقول له الميزان. روى له مسلم، وأصحاب السنن الأربع، واستشهد بـه البخاري فـي «الصحيح»، وروى له في الأدب. (۳) ومن أراد التعرّف على المزيد من طرق الحديث، فليرجع إلى موسوعة «عبقات الأنوار» للسيد حامد حسين الموسوي الكنتوري اللكهنوي (المتوفَّى ١٣٠٦هـ)، وقـد لخَّص السيد عـلي المـيلاني(حفظه الله) هـذه الموسوعة باسم «نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار»، فوقعت أبحاثه

الموسوعة باسم الفحات الأرهار في حارضة عبقات الانوار»، فوقعت ابحاله في حديث الطير، فقط، في جزأين مستقلّين، هما الثالث عشر، والرابع عشر، فراجعهما إن أحببت.

. تهذيب الكمال:١٨٧/٢١، الترجمة ٤١٥٨.

٣. تهذيب الكمال:٣٢٢/١٨، الترجمة ٣٥٣٢.

٢. تهذيب الكمال:٤٩٦/٢، الترجمة٣٩٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



٥

## اتّهامه عليّاً بأنّه قاتَلَ للرئاسة لا للديانة

إنَّ مَن سبر كتاب «منهاج السنّة» يقف على مواضع كثيرة تكشف عن بغض مؤلّفه لعلي وأولاده، وأنّه كان يستر ذلك ببعض المدائح أحياناً، ولكنّه سرعان ما ينقضها ويتركها، وقد وقف على ذلك ابن حجر العسقلاني في ترجمته لابن تيمية في كتابه «الدرر الكامنة»، فقال: ومنهم من ينسبه إلى النفاق لقوله في عليّ ما تقدّم. ولقوله: إنّه كان مخذولاً حيثما توجّه. وإنّه حاول الخلافة مراراً فلم ينلها. وإنّه اول الخلافة مراراً فلم ينلها. وإنّما قاتل للرياسة لا للديانة. ولقوله: إنّه كان يحب الرياسة وأنّ عثمان كان يحب المال. ولقوله: أبو بكر أسلم شيخاً يدري ما يقول، وعليَّ أسلم صبيّاً والصبي لا يصح إسلامه على قول.

This file was downloaded from QuranicThought.com

| 729 | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ÀNIC THOUGHT |                       | 1 21                     |
|-----|------------------------------------------------|-----------------------|--------------------------|
| 127 | Linite Linite                                  | <br>للرئاسة لاللديانة | امه عليّاً بإنّه قاتَل ا |

فألزموه بالنفاق لقوله عليه: «ولا يبغضك إلا منافق». (١)

وهذه الجمل تفصح عن حقده، وعمًا ينطوي قلبه من ضغينة على أبي الحسنﷺ، وهذا الذي ذكره عنه ابن حجر قليل من كثير، فإنّ مَن تفحّص كتاب «منهاج السنّة» يقف على العشرات من أمثال هذه الجمل.

وقد تتبع الدكتور محمود السيد صبيح كتب ابن تيمية وعلى رأسها «منهاج السنّة» وجمع أخطاءه في حق رسول الله على وأهل بيته بعد ما قرأ أربعين ألف صفحة من كتبه يقول: وقد تتبعت كثيراً من أقوال مبتدعة هذا العصر فوجدت استدلالهم بابن تيمية، فتتبعت بحول الله وقوته كلام ابن تيمية فيما يقرب من أربعين ألف صفحة أو يزيد فوجدته قد أخطأ أخطاء شنيعة في حق رسول الله على وأهل بيته وصحابته. وأنت خبير أنّ جناب رسول الله على وأهل بيته أهم عندنا أجمعين من جناب ابن تيمية، لذا غيرة على رسول الله على وعلى جنابه الرفيع جمعت جملة أخطاء لابن تيمية وقع فيها في حق رسول الله على وأهل بيته وصحابته.

وها نحن نقتبس من هذا الكتاب ما استخرجه مؤلفه في ذلك المضمار مع الرجوع إلى المصدر الذي أشار إليه حتى نكون على اطمئنان في النقل.

١. قال ابن تيمية: وفتاويه [يعني فتاوىٰ الإمام عليّ] من جنس فتاوى عمر وعثمان، ليس هو أولى بالصواب منهم، ولا في أقوالهـم من الأقـوال المرجوحة أكثر ممّا في قوله، ولاكان ثناء النبي ﷺ ورضاه عنه بأعظم من ثنائه عليهم ورضائه عنهم، بل لو قال القائل: إنّه لا يُعرف من النبي ﷺ أنّه النبي المرجوحة من النبي النبي المرجوحة أكثر من النبي المرجومة المرجومة المرجومة المرجومة من النبي المرجومة المرجومة المرجومة أولى المرجومة من النبي المرجومة أكثر من النبي المرجومة أكثر من النبي المرجومة المرجومة المرجومة أكثر من النبي المرجومة المرجومة أكثر من المرجومة أكثر من المرجومة المرجومة أكثر من المرجومة المرجومة المرجومة أكثر من المرجومة أكثرة المرجومة المرجومة أكثر من النبي المرجومة أكثر من النبي المرجومة أكثر من النبي المرجومة أكثرة من النبي المرجومة أكثرة أكثرة أكثرة المرجومة أكثرة أكثرة أكثرة أكثرة أكثرة أكثرة أكثرة المرجومة أكثرة المرجومة أكثرة أ مربعة أكثرة أكثرة

الدرر الكامنة: ١ / ١٥٥، طبعة حيدر آباد.

٢. أخطاء ابن تيمية:٦(المقدمة)، طبعة القاهرة، ١٤٢٣ ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

۲۵۰ ۲۵۰ For QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

عتب على عثمان في شيء وقد عتب على علي في غير موضع، لما أبعَدَ، فإنّه لمّا أراد أن يتزوج بنت أبي جهل اشتكته فاطمة لأبيها... .<sup>(١)</sup>

أقول: حاصل كلامه أنّه جعل عليّاً والخليفتين في كفة واحدة في العلم بالشريعة، وكفى في بطلان ذلك لجوء عمر إلى علي في مواضع كثيرة، وقد تواتر قوله: لولا علي لهلك عمر<sup>(٢)</sup>، وربما يـلتجئ إلى عـليﷺ ويـقول: لا أبقاني الله بعد ابن أبي طالب.<sup>(٣)</sup>

كيف يقول ذلك وكان عمر نفسه يقول: عليٌّ أقضانا؟<sup>(٤)</sup>

ومن تجرُّنُه تقوّله على وليَّ الله الأعظم من أنَّ النبي عتب على عليّ في غير موضع. أمّا دعوى أنّه أراد أن يتزوج بنت أبي جهل، فقد تقدّم الكلام حولها، وأثبتنا أنّها قصة مختلقة، نسجها خصوم عليّ الله من شخصيته ومنزلته من النبي تلاً، ولصرف الأنظار عمّن غضبت عليهم فاطمة الله وهجرتهم ولم تكلّمهم حتى توفّيت الله.

٢. قال ابن تيمية: كقولهﷺ: «لأعطينَ الراية رجلاً يحب الله ورسـوله ويحبّه الله ورسوله»، وقوله: «إنّه لعهد النبي الأُمّي إليَّ أنّه لا يحبني إلّا مؤمن ولا يبغضني إلّا منافق»، وقولهﷺ: «أما ترضى أن تكون منّي بمنزلة هارون

- ١ . منهاج السنَّة: ٤ / ٢٤١ ـ ٢٤٢، وفي طبعة بولاق : ٢ / ١٦٨.
- ٢. لاحظ: الاستيعاب: ١١٠٣/٣؛ الرياض النـضرة:١٤٢/٣؛ مـناقب الخـوارزمـي: ١٨٠، بـرقم ٦٥؛ الأربعين للرازي:٤٦٦.
  - ۳. الرياض النضرة:۱٤٥/٣؛ تذكرة الخواص:١٤٨، إلى غير ذلك من المصادر.
- ٤ ـ الاستيعاب: ٣ / ١١٠٢، ترجمة علي بن أبي طالب. رواه باسناده عن عبد الرحمن بن أبي ليليٰ، عن عمر، ورجال الرواية ثقات. ورواه أيضاً بإسناده عن ابن عباس.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

اتهامه عليّاً بأنّه قاتَلَ للرئاسة لا للديانة..

من موسى، إلّا أنّه لا نبي بعدي». فهذه الأُمور ليست من خصائص عليّ، لكنّها من فضائله ومناقبه التي تُعرف بها فضيلته، واشتهر رواية أهل السنّة لها، ليدفعوا بها قدح من قدح في عليّ، وجعلوه كافراً أو ظالماً، من الخوارج.<sup>(1)</sup>

أقول: لا يخفى أنَّ الرجل بصدد إنكار خصائص عليﷺ بـتبديلها إلى الفضائل ثم التهوين ممّا أوردوه مـنها بـزعم أنَّ الغـاية مـنها هـو ردّ عـادية الخوارج الذين كفّروا عليّاً .

كيف لا يكون من خصائصه الله قول الرسول الله في غزوة تبوك: «أما ترضى أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبي بـعدي» فـ إنّ الاستثناء دليل على أنّ كل ما للنبي من مناصب دينية فجميعها ثابت لعلي الله إلّا النبوة، فهل قال النبي للله مثل هذا القول لأحد من الصحابة؟ وهل هناك مَن تحلّىٰ بهذه المنقبة غيره؟

وهل قال النبيﷺ قوله: «لا يحبك إلاّ مؤمن ولا يبغضك إلّا مـنافق»، لغير عليّ؟

وعلى كلّ تقدير فهذه الكلمات الصادرة عن النبي الأعظمﷺ لدليل واضح على علو مقامه وسموّ كعبه.

وللحافظ ابن حجر في «الإصابة» كلام حول خصائص عـليﷺ يـليق بالمحقق الرجوع إليها ومطالعتها حتى يقف على ما لعليﷺ مـن الفـضائل والمناقب ما ليس لغيره.<sup>(٢)</sup>

٣. وقمال: وممن المعلوم أنَّ الخملفاء الثلاثة اتَّفقت (أتفق) عليهم

١ . منهاج السنّة: ٤ / ٢٧١، وفي طبعة بولاق: ٢ / ١٩٩.

٢. الإصابة: ٥٦٩\_٥٦٤/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

المسلمون، وكان السيف في زمانهم مسلولاً على الكفّار، مكفوفاً عن أهل الإسلام، وأمّا عليّ فلم يتّفق المسلمون على مبايعته، بل وقعت الفتنة تلك المدّة، [وكان السيف في تلك المدّة ] مكفوفاً عن الكفّار مسلولاً على أهل الإسلام.<sup>(1)</sup>

أقول: أوّلاً: إنّ السيف لم يكن مكفوفاً عن الكفّار في زمان علي ﷺ بل كان مسلولاً عليهم في المشرق الإسلامي كما يـذكره المـؤرّخون، حـيث حصلت الفتوحات في زمان خلافته.

ذكر ابن الأثير في الكامل: وفيها (يعني سنة تسع وثلاثين) توجّه الحارث بن مُرَّة العبدي إلى بلاد السند غازياً متطوعاً بأمر أمير المؤمنين علي ﷺ فغنم وأصاب غنائم وسبياً كبيراً، وقسم في يوم واحد ألف رأس، وبقي غازياً إلى أن قُتل بأرض القيقان هـو ومـن مـعه إلاّ قـليلاً سـنة اثـنتين وأربـعين أيّـام معاوية.<sup>(٢)</sup>

وثانياً: إنَّ الاختلافات والصراعات التي وقعت أيَّام خلافة على ﷺ قـد كانت نتيجة طبيعية لسياسة الخلفاء، خصوصاً الثالث منهم، حيث حلّت العصبية والقبلية، والطبقية، محل العدالة والمساواة والموازين الإسلامية، وكان الإمام على ﷺ يريد إرجاع هذه الأُمَّة عن تلك القبلية والعصبيّة وهاوية الانحراف وحب الدنيا، إلى سيرة رسول الله ﷺ وأيامه، فتمرّد عليه أصحاب الدنيا وعشًاق السلطة، وجيّشوا الجيوش بالأموال التي اغتصبوها من بيت مال المسلمين لمحاربة الإمام ﷺ، فحاربهم ﷺ امتثالاً لصريح القرآن، وأوامر رسول الله ﷺ

منهاج السنة: ١٦١/٤، وفي طبعة بولاق: ٢ / ١٤٨.

٢ . الكامل في التاريخ:٣٨١/٣.

اتهامه عليّاً بأنّه قاتَلَ للرئاسة لا للديانة......

روى أبو أيوب الأنصاري قال: أمر رسول الله ﷺ عليّاً الله الناكثين والمارقين .<sup>(۱)</sup>

وروى أبو سعيد الخدري قال: أمرنا رسول الله بقتال الناكثين والقاسطين والمارقين، قلنا: يا رسول الله أمرتنا بقتال هؤلاء فمع مَن؟ قال: «مع علي بن أبي طالب».<sup>(٢)</sup>

فعلىٰ هذا فقد قام عليّ بما أمر به رسول الله، ولكنّ ابن تيمية لا يعبأ بكلام رسول الله إذا ما تعلّق بعليّ الله، ولا بنبوءاته علي التي تأتي في إطار حرصه على أُمّته، ورغبته في أن تمضي في السير على طريق الهداية، وأن تتنكّب عن طريق الضلال، فيدلّها على معالم الطريق، ويرشدها إليه بإشارات واضحة، ومن ذلك قوله علي لأصحابه: «إنّ منكم من يقاتل على تأويل القرآن كما قاتلت على تنزيله»، قال أبو سعيد الخدري: فاستشرف لها القوم وفيهم أبو بكر وعمر، قال أبو بكر: أنا هو؟ قال: لا، قال عمر: أنا هو؟ قال: لا، ولكن خاصف النعل \_ يعني علياً [وكان الله يخصف نعل رسول الله الله؟ فأتيناه، فبشرناه فلم يرفع به رأسه، كأنّه قد كان سمعه من رسول الله الله؟

- 1. المستدرك: ١٣٩/٣.
- ۲. انظر تاريخ ابن كثير: ۳۰٥/۷. إلى غير ذلك من مصادر الحديث التي تناهز حد التضافر.

٣. المستدرك على الصحيحين: ٣ / ١٢٢ ـ ١٢٣، وصحّحه علىٰ شرط البخاري ومسلم، ووافقه الذهبي. يذكر أنَّ الحاكم رواه من طريقين: أحدهما: من طريق عبد السلام بـن حـرب، عـن الأعمش، عن إسماعيل بن رجاء، عن أبيه، عن أبي سعيد. والثـاني: مـن طـريق عـبيد الله بـن موسى، عن فطر بن خليفة، عن إسماعيل بن رجاء، عن أبيه، عـن أبـي سـعيد. ورجـال كـلا الطريقين، ثقات.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إذن، فالقتال على تأويل القرآن، كان من مواطن البشرى، ولذا استشرف لها أبو بكر وعمر، ولكن تلك النبوءة لم تتحقّق إلّا على يد حليف القرآن، وتلك البُشرى لم تُزَفّ للقرآن، وللرسالة وصاحبها، وللأُمّة جمعاء، إلّا من بطل الإسلام، الذي كان في طليعة مَن قاتل مع رسول الله تشيّ على تنزيل القرآن.

ونسأل: ألا يُعتبَر ابن تيمية، بذلك الكلام الذي يعيب به مَن حَمل راية الدفاع عن القرآن، وصانه من تحريف المتأوَّلين المبطلين، ألا يُعتبر بـذلك طاعناً على رسول الله نفسه، ومنغِّصاً عليه فرحه وسروره ببقاء القرآن، الذي جاد بكلّ شيء في سبيل تحكيمه في الحياة، مصوناً من التحريف بـعد رحيلهﷺ؟

ثمّ إنّ السيف في زمان الخلفاء الثلاثة لم يكن مكفوفاً عن أهل الإسلام، فعلى الرغم من أنّ التاريخ الذي كتبوه بأيديهم قد أسرف كثيراً في ذكر أخبار المرتدّين الذين حاربهم أبو بكر، فإنّك تجد في ثنايا صفحاته أنّ ثمّة جماعة من المسلمين، لم ترتدّ، وأُخرى امتنعت عن أداء الزكاة لسبب من الأسباب، ليس من بينها إنكار فريضة الزكاة، وممّا يدلّك على ذلك قول الخفشيش،

أطعنا رسول الله ماكان بيننا فيا لعباد الله ما لأبي بكر أيـملكنا بكر، إذا مات، بـعده فذاك وبيت الله قاصمةُ الظَّهرِ<sup>(١)</sup> ويدلّ على ذلك أيضاً قصة مالك بن نويرة وقومه، الذين قتلهم خالد بن

١. تاريخ المدينة المنورة لابن شبّة: ٥٤٧ ـ ٥٤٨؛ وانظر: تاريخ الطبري:٤٧٧/٢.



اتهامه عليّاً بأنّه قاتَلَ للرئاسة لا للديانة.....

فكيف يدّعي ابن تيمية، بعد هذا وغيره أنَّ السيف كان مسلولاً فقط على الكفّار؟

ثمّ إنّ عليّاً ما خاض غمار الحروب إلّا بعد إتمام الحجّة، وإبلاغ القوم بما يجب عليهم، وبعد تكبّرهم ورفضهم ماكان له بـد إلّا مـحاربة المـفسدين وتجار الأموال، ومستغلّي المناصب غير المستحقين لها.

ولذا فالاختلاف والصراعات لم تكن معلولة لحكومة علي ﷺ، بل كانت أثراً طبيعياً للتربية غير السليمة لمن سبقه ممّن رفضوا حكومة العدل الإلهي وسعوا وراء ملذّاتهم الدنيوية، والتي وقف عليﷺ حائلاً بينهم وبينها، مما دعاهم للتآمر عليه ومحاربته.

۱. تاريخ الطبري :٥٠٣/٢ ـ٥٠٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



٦

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

إنكار ابن تيمية عرفان المنافقين ببغض علي ﷺ

تضافرت الروايات على أنَّ قسماً من الصحابة كانوا يعرفون المنافقين ببغضهم علي بن أبي طالبﷺوهذا من فضائله التي لا تنكر، ولكن ابن تيمية حاول أن ينكره، حيث قال:

«ومن قدّر أنّه سمع عن بعض الأنصار أمراً يوجب بغضه فأبغضه، لذلك كان ضالاً مخطئاً ولم يكن منافقاً لذلك، وكذلك من اعتقد في بعض الصحابة اعتقاداً غير مطابق فظنّ فيه أنّه كان كافراً أو فاسقاً فأبغضه لذلك، كان جاهلاً ظالماً ولم يكن منافقاً. وهذا ممّا يبيَّن به كذب ما يُروى عن بعض الصحابة كجابر أنّه قال: «ما كنّا نعرف المنافقين على عهد النبي شي إلّا ببغضهم عليّ بن أبي طالب» فإنّ هذا النفي من أظهر الأُمور كذباً، لا يخفى بطلان هذا النفي على آحاد الناس فضلاً عن أن يخفى مثل ذلك على جابر أو نحوه. ثم ذكر علامات المنافقين الواردة في سورة التوبة، وقال:ليس في شيء منها بغض عليً.<sup>(1)</sup>

لقد بذل ابن تيمية كلّ ما في وسعه، لردّ هذه المنقبة التي اختصّ بها عليّ

منهاج السنة: ١٤٩/٧، وفي طبعة بولاق: ٤ / ٣٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



وحده من دون الصحابة أجمعين، واستثار كلّ أضغانه الأموية للحطّ من قـدر الإمامﷺ، ولجأ، لهذا الغرض، إلى مختلف الأساليب المـموِّهة والمـضلِّلة، الأمر الذي أوقعه في تناقضات واضحة، أعماه الحقد عن رؤيتها.

والحقّ أنَّ كلام جابر من أنَّهم كانوا يعرفون المنافقين ببغض عليّ، هو تجسيد حيِّ لما صحِّ من قول رسول اللهﷺ لعليّ:«إنَّه لا يحبّك إلَّا مؤمن، ولا يبغضك إلّا منافق».<sup>(۱)</sup>

فلمَ، إذاً، كلّ هذا التعسّف في ردّ كلامه، بل في ردّ الحديث الشريف؟

ومن الغريب قول ابن تيمية: إنّ القرآن الكريم ذكر علامات المنافقين، وليس في شيء منها بغض عليّ، ثـم هـو يـنقل عـن الصحيحين مـن أنّ النبيﷺ قال: «آية المنافق ثلاث: إذا حدّث كذب، وإذا وعد أخـلف، وإذا إئتمن خان».<sup>(٢)</sup> وهذه العلامات، كماترى، لم تُذكر في القرآن الكريم.

وينقل، أيضاً، عن الصحيحين من أنَّ النبي ﷺ قال: «آية الإيمان حب الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار».<sup>(٣)</sup> وهذه العلامة، أيضاً، لم تُذكر في القرآن الكريم. والسبب واضح، وهو أنَّ تلك الآيات لم تكن بصدد الحصر... وابن تيمية يعلم ذلك، ولكن بغض عليّ ﷺ، هو الذي حمله على هذا الجدل المقيت.

 مسند أحمد: ٩٥/١، و١٣٨، و١٣ل، وانظر: سنن الترمذي: ٣٤٣/٥، وصحيح مسلم: ٨٦/١، وفيه عن علي طلي الله: «والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إنّه لعهد النبيّ الأُمّيّ أنّه لا يحبني إلا مؤمن، ولا يبغضني إلا منافق».
 ٢. منهاج السنة: ٧/ ١٤٨، وفي طبعة بولاق: ٤ / ٤٠.

ثمّ إنّ ابن تيمية قد فسّر كلام جابر، بما يراه، ثم ذهب إلى بيان امتناعه!! قال: والمقصود هنا أنّه يمتنع أن يقال: لا علامة للنفاق إلّا بغض عـليّ، ولا يقول هذا أحد من الصحابة.<sup>(1)</sup>

ونسأل ابن تيمية: من قال لك أنَّ ما فسَّرتَ به كلام جابر، هو المعنى المقصود منه؟!

ولمّا ضاقت به السبل، عاد فقال: لكنّ الذي قـد يـقال: إنّ بـغضه مـن علامات النفاق، كما في الحديث المرفوع:«لا يبغضني إلّا منافق» فهذا يمكن توجيهه، فإنّه مَنْ عَلِمَ ما قام به عليّ الله من الإيمان بالله ورسوله والجهاد في سبيله، ثم أبغضه على ذلك، فهو منافق.<sup>(٢)</sup>

فلمَ إذاً، كلَّ هذا الجدل واللجاج، والإطناب المملّ، والذهاب في كلَّ اتجاه، من أجل ردّ كلام جابر؟؟!

ولست أدري، كيف يرى ابن تيمية أنَّ نفاق من يبغض الأنصار أظهر<sup>(٣)</sup> من نفاق من يبغض عليّاً، مع أنَّ هذه المزية ثابتة لعليّ وحده، في حين أنّها ثابتة (مع القول بصحة الحديث) للأنصار بمجموعهم، ففرق كبير بين أن يبغض شخص عليّاً فيوصم بالنفاق، وبين أن يبغض طائفة واسعة هم الأنصار، وهذا يعني أنّ من يبغض بعض الأنصار ـ لأمرٍ ما ـ لا يُعدّ منافقاً، في حين أن من يبغض عليّاً وحده يُعدّ منافقاً، فأيّ النفاقينُ أظهر؟

- ١ . منهاج السنَّة: ١٥٢/٧، وفي طبعة بولاق : ٤ / ٤٢.
- ٢. منهاج السنّة: ١٥٢/٧، وفي طبعة بولاق : ٤ / ٤٢. الظاهر من عبارته(فإنّه من علم ما قام به علي من الايمان... ثم أبغضه على ذلك، فهو منافق) أنّه يرى أنّ من أبغضه علىٰ غير ذلك، كأن يكون على قتالهﷺ سيّده معاوية، الخصم الألدّ لعليّ، فهو ليس بمنافق. ٣. منهاج السنة:١٥٢/٧، وفي طبعة بولاق: ٤ / ٤٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



إنكار ابن تيمية عرفان المنافقين ببغض علي للَّلِلا ......

ومن أعجب العجائب قول ابن تيمية: (أنَّ النفاق في بغض عمر أظهر منه في بغض علي).<sup>(1)</sup>

فليأتنا بحديث نبوي يثبت هذا؟ وإلاّ فإنّ إطلاق الكلام جُزافاً وبلا دليل لا يعجز عنه الجاهلون. اللهم إلاّ أن يدّعي ابن تيمية أنّه أعلم بعمر من رسول الله يشيّ وأنّ قوله هو الحقّ، ولا يمكن أن يرقىٰ إليه قول النبي يشيّ الله وعندئذٍ فلاكلام لنا معه، لأنّه لا يُستبعد من مثله أن يشتطّ فيقول وقد دافع عن يزيد وأنّ النفاق في بغض يزيد أظهر منه في بغض عليّ.

وختاماً إنّ القائل بعرفان المنافقين ببغض عليّ ليس هو جابر بن عبد الله وحده بل شاركه فيه غيره، وقد أخرج شيخنا المحقّق الأميني في غديره مَنْ ذكرَ هذا الموضوع من رواة الحديث، ومنهم:

١. أبو ذر الغفاري فإنّه قال: ماكنًا نعرف المنافقين على عهد رسول الله إلّا بثلاث: بتكذيبهم الله ورسوله، والتخلّف عن الصلاة، وبغضهم عليّ بن أبي طالب.

٢. أبو سعيد الخدري، قال: كنّا نعرف المنافقين نحن معشر الأنصار ببغضهم عليّاً.

٢. أبو سعيد محمد بن الهيثم، قال: إن كنّا لنعرف المنافقين نحن معاشر الأنصار إلّا ببغضهم عليّ بن أبي طالب.

٤. أبو الدرداء. قال: إن كنّا نعرف المنافقين معشر الأنصار إلّا بـبغضهم علي بن أبي طالبﷺ.<sup>(٢)</sup>

> ١ . منهاج السنّة: ١٥٣/٧، وفي طبعة بولاق : ٤ / ٤٢. ٢ . للوقوف على مصادر هذه الصور، راجع: الغدير في الكتاب والسنة: ٣ / ١٨٢\_ ١٨٤.

> > This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

V

لم يكن لسيف عليِّ في الوقائع تأثير

أنكر ابن تيمية دور الإمام علي الله في الحروب والغزوات التي خاضها المسلمون مع رسول الله الله وقال: سيفه جزء من أجزاء كثيرة \_ إلى أن قال: \_ وكثير من الوقائع التي ثبت بها الإسلام لم يكن لسيفه فيها تأثير، كيوم بدر كان سيفاً من سيوف كثيرة.<sup>(1)</sup>

أقول: نحن نعرض قول ابن تيمية هذا على ما ورد في «السيرة النبوية» لابن هشام حوّل مَنْ قُتل في معركة بدر من المشركين على يد علي بن أبي طالب:

۱. العاص بن سعید بن العاص بن أمية.
 ۲. الولید بن عتبة بن ربیعة.
 ۳. عامر بن عبد الله.

منهاج السنّة: ٨٩/٨ ـ ٩٠، وفي طبعة بولاق: ٤ / ١٦٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



٩. ويقال: قتله حمزة بن عبد المطلب.
 ٢. ويقال: قتله عبد الرحمن بن عوف.
 ٣. ويقال: قتله عمّار بن ياسر.
 ٤. ويقال: قتله الحصين بن الحارث، وعثمان بن مظعون.
 ٥. ويقال: قتله النعمان بن مالك، ويقال: أبو دجانة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية ﴾

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (1997) ابن تيمية فكراً ومنهجاً

١. حنظلة بن أبي سفيان. يقال: اشترك فيه هو وحمزة وزيد بن حارثة.
 ٢. عتبة بن ربيعة بن عبد شمس. اشترك فيه هو وعبيدة بن الحارث وحمزة.

٣. زمعة بن الأسود بن المطلب بن أسد. يقال: اشترك فيه هو وحمزة وثابت.

٤. عقيل بن الأسود بن المطلب.اشترك فيه هو وحمزة. (١)

وها هو الإمام علي ﷺ يخاطب معاوية في كتاب له إليه: «وعندي السيف الذي أعضضته بجدّك وخالك وأخيك في مقام واحد».وخاطبه في كتاب آخر: «فأنا أبو حسن قاتل جدّك وأخيك وخالك شدخاً يوم بدر».<sup>(٢)</sup>

وروى مسلم في صحيحه باسناده عن قيس بن عُباد، قال: سمعت أبا ذرّ يقسم قسماً أنّ **«هذانِ خَصْمانِ اختَصَمُوا في رَبِّهِم»**.<sup>(٣)</sup> أنّها نـزلت فـي الذين برزوا يوم بدر: حمزة، وعلي، وعبيدة بن الحارث، وعتبة وشيبة ابـنا ربيعة، والوليد بن عتبة.<sup>(٤)</sup>

وأمّا آثار عليٍّ في غزوة أُحد، فهي آثار مشهورة سجّلها المؤرخون وأصحاب السير في صحائفهم، ومن ذلك ما رواه الطبري في تاريخه، قال:

- ا . السيرة النبوية لابن هشام:٣٦٥/٢-٣٦٧٢، دار إحياء التراث العربي، وقـال الشـيخ المـفيد: وقـد أحصي عدد من قتلهم أمير المؤمنين للظِّلا فكان ٣٥ رجلاً سوى من شرك في قتله . ٢ ـ نهج البلاغة، قسم الرسائل، برقم ٦٤، ١٠. ٣. الحج:١٩.
- ٤. لاحظ: صحيح مسلم:٢٤٥/٨، برقم ٣٠٣٣؛ تاريخ الطبري:١٩٧/٢ و ٢٦٩؛ كنز العمال:٢٧٣/٥؛ الطبقات الكبري لابن سعد:١٧/٣، وغيرها.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

لم يكن لسيف على الله في الوقائع تأثير ..

حدَّثنا أبو كريب قال: حدثنا عثمان بن سعيد قال: حدثنا حبان بن علي، عن محمد بن عبيد الله بن أبي رافع، عن أبيه، عن جدَّه قال: لمّا قتل علي بن أبي طالب أصحاب الألوية أبصر رسول الله تشي جماعة من المشركين، فقال لعلي: إحمل عليهم، فحمل عليهم وفرق جمعهم، وقتل عمرو بن عبد الله الجحمي، ثم أبصر جماعة أُخرى، فقال لعلي: إحمل عليهم، فحمل عليهم، وفرق جمعهم، وقتل شيبة بن مالك، فقال جبريل: يا رسول الله إنَّ هذه للمواساة، فقال رسول الله تشي وأنا منه»، فقال جبريل: وأنا منكما، قال: فسمعوا صوتاً:

لا سيف إلا ذو الفقار ولا فتلى إلا علي <sup>(1)</sup> وقال ابن أبي الحديد(بعد أن نقل عن الواقدي وابن حبيب والمدائني، أسماء المقتولين من المشركين بأُحد، وأسماء قاتليهم)، قال: فجميع من قُتل من المشركين يوم أُحد ثمانية وعشرون، قَتل عليّ عليه منهم ما اتُّفق عليه، وما اختُلف فيه، اثني عشر، وهو إلى جملة القتلىٰ كعدة من قَتل يوم بدر إلى جملة القتلى يومنذ، وهو قريب من النصف.<sup>(۲)</sup>

وفي وقعة الأحزاب، ألم يسمع ابن تيمية بقول رسول الله الله حينما برز علي الله لعمرو بن عبد ود العامري: «برز الإيمان كلّه إلى الشرك كلّه»...

قال الفخر الرازي: إنَّ رسول اللهﷺ قال: «لضربة عـليٍّ يـوم الخـندق أفضل من عبادة الثقلين».<sup>(٣)</sup>

- ١. تاريخ الطبري:١٩٧/٢و ٥١٤.
- ٣. نهاية الفصول في دراية الأصول:١١٤، ولاحظ: تاريخ دمشق:١٥٥/١(ترجمة على للله)؛ فرائد السمطين:٢٥٥/١، برقم ١٩٢؛ الدر المنثور:١٩٢/٥].

٢ . شرح نهج البلاغة:٥٤/١٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



وعن الحاكم: أنّ يحيى<sup>(١)</sup> بن آدم قال: ما شبهت قتل عليّ عمراً إلّا بقول الله عزّ وجل: ﴿فَهَزَمُوهُمْ بِإِذْنِ اللهِ وَ قَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ﴾<sup>(٢)</sup>.<sup>(٣)</sup>

وهل أنّ ابن تيمية لم يقرأ التاريخ ولم يسمع بغزوة خيبر ولم يبلغه ما ورد في مسند أحمد من عدّة طرق، وصحيحي مسلم، والبخاري من طرق متعدّدة، وفي الجمع بين الصحاح الستة أيضاً عن عبد الله بسن بريد، قال: سمعت أبي يقول: حاصرنا خيبر، وأخذ اللّواء أبو بكر، فانصرف، ولم يفتح له، ثمّ أخذه عمر من الغَد فرجع، ولم يفتح له، وأصاب النّاس يومئذ شدّة وجُهد، فقال رسول الله تشتي : «لأُعطينَ هذه الراية رجلاً يحبّ الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله، يفتح الله على يديه».

فبات الناس يتداولون ليلتهم، أيّهم يُعطاها؟ فلمّا أصبح النّاس غدوا إلى رسول الله ﷺ كلّهم يرجو أن يُعطاها. فقال النبيّ: أين عليّ بن أبي طالب؟ فقيل: يشتكي عينه... فأرسل إليه، فأتىٰ، فبصق رسول الله ﷺ في عينه، ودعا له فبَرأ، فأعطاه الراية، ومضى عليّ فلم يرجع، حتّى فتح الله على يديه».

قال عمر بن الخطّاب ما أحببتُ الإمارة إلّا يـومئذٍ، قـال: فـتطاولتُ ـ فتساورت لها ـ رجاء أن أُدعى لها: قال: فدعا رسول الله ﷺ عليّ بن أبي طالب فأعطاها إيّاه(فأعطاه إيّاها) وقال: امشِ ولا تلتفت حتّى يفتح الله عليك.

قال: فسار عليِّ شيئاً \_ماشياً \_ثمّ وقف ولم يلتفت فصرخ عليّ: يا رسول

- ١. هو يحيى بن آدم بن سليمان القرشي، الأموي بالولاء، روايته في الصحيحين، وفـي السُـنن.
   توفّي سنة (٢٠٣ه).تهذيب الكمال:١٨٨/٣١، الترجمة ٦٧٦٨.
  - ٢. البقرة:٢٥١.

۳. المستدرك على الصحيحين(كتاب المغازي):٢٤/٣؛ المناقب للخوارزمى:١٧١.

170.

الله على ماذا أُقاتل الناس؟ قال: قاتلهم حتّى يشهدوا أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله، فإذا فعلوا ذلك فقد منعوا منك دماءهم وأموالهم إلّا بحقّها، وحسابهم على الله، ففتح الله بيده».<sup>(1)</sup>

لم يكن لسيف عليَّ اللَّهِ في الوقائع تأثير .

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

ولنسمِع ابنَ تيمية وأتباعه ومقلّديه قولَ ابن هشام في السيرة في أحداث غزوة حنين: قال: قال ابن إسحاق: وحدّثني عاصم بن عمر بن قتادة، عن عبد الرحمن بن جابر، عن أبيه جابر بن عبد الله، قال: بينا ذلك الرجل من هوازن صاحبُ الراية على جمله يصنع ما يصنع، إذ هوىٰ له [يعني مال عليه] عليّ بن أبي طالب رضوان الله عليه ورجل من الأنصار يريدانه، قال: فيأتيه علي بن أبي طالب من خلفه، فضرب عُرقوبي الجمل، فوقع على عجزه، ووثب الأنصاري على الرجل، فضربه ضربة أطن قدمه بنصف ساقه، فانجعف عن رحله [يعني: سقط عنه صريعاً]، قال: واجتلد الناس، فوالله ما رجعت راجعة الناس من هزيمتهم حتى وجدوا الأسرى مكتّفين عند رسول الله تلاك. (<sup>(۲)</sup>

وحامل راية المشركين ــ هــذا ــكـان اســمه جـرول، وكـان يكـرّ عـلى المسلمين وينال منهم، وبقتله تمّ النصر للنبي والمؤمنين.

هذا جانب من آثار عليّ المشهودة في أهم المعارك الّتي قـامت عـليها أعمدة الاسلام، ولكن ابن تيمية تعامى عن ذلك، وجحد أمراً هو أسطع من

 ١. لاحظ: صحيح البخاري: ٤ / ١٢ و ٢٠، باب دعاء النبي تَلَائِنَكَ، وص ٢٠٧، باب مناقب المهاجرين وفضلهم؛ وج ٥ / ٢٧، باب غزوة خيبر؛ صحيح مسلم: ٥ / ١٩٥، باب قوله تعالى: (هُوَ الذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ) الفتح: ٢٤ ؛ وج ٧ / ١٢٠ و ١٢٢، باب فضائل علي طلَيْلاً ؛ سنن الترمذي: ٥ / ٣٠٣ باب مناقب علي طلَيْلاً ؛ مسند أحمد: ٢ / ١٨٢، وج ٥ / ٣٢٣ و ٣٥٨.
 ٢. السيرة النبوية لابن هشام:٣ و٤٤٥٤.

FOR QURANIC THOUGHT 👩 تعديمية فكراً ومنهجاً

نور الشمس في رائعة النهار، وشذَّ شذوذاً عجيباً؛ بقوله: «وكثير من الوقائع التي ثبت بها الإسلام لم يكن لسيفه فيها تأثير».

وممّا يدلّك على شذوذ هذا القول (الّذي شاء الله تعالى أن ينطق بـه صاحبه ليشين به نفسه، ويفضح به سريرته)، هو قول الحافظ الكبير المؤرّخ ابن عبدالبرّ القرطبي المالكي (المتوفّى ٤٦٣هه)، وهو يترجم لابن أبي طالب:

وأجمعوا على أنّه صلّى القبلتين، وهاجر، وشهد بدراً والحديبية، وسائر المشاهد وأنّه أبلى ببدر وبأُحد وبالخندق وبخيبر بلاء عظيماً، وأنّه أغنى في تلك المشاهد، وقام فيها المقام الكريم.<sup>(1)</sup>

(لقد كان عليّ ـ كرّم الله وجهه ـ فارس الجماعة الإسلامية الأُولى، وإنّ حسابه فيها ليس حساب عشرة رجال، وإنّما حساب عشرات وعشرات.

والصحف التي سجّلت غزوات الرسول ـ صلوات الله وسلامه عـليه ـ تشهد أنَّ عليٍّ بن أبي طالب كان جيشاً عاملاً في كلّ ملتحم بين المسلمين والمشركين.

وهذه حقيقة تظاهرت على صدقها الأخبار المتواترة نـثراً وشـعراً، كـما سجّلها القصص الشعبي الشائع على الألسنة، والمتلقّى من جيل إلى جيل.

والحقّ أنّ مكان عليّ بن أبي طالب في معارك الإسلام، ومكمانته فـي الأبطال، أكبر من أن تخفى وراء دخان التعصّب والجدل، وأن تعمى عمليها مقولات القائلين في مواقف الخصومة والملاحاة).<sup>(٢)</sup>

الاستيعاب:١٠٩٦/١٠٩٧، الترجمة ١٨٥٥.

٢. علي بن أبي طالب، لعبد الكريم الخطيب المصري: ١٣٠، ١٤٥.

وممّن سجّل بطولات عليّ في معارك الإسلام الخالدة، من الشعراء المتقدّمين، الشاعر المفلق أبو تمّام حبيب بن أوس الطائي (المتوفّى ٢٣١ﻫ) فقال من قصيدة له في مدحه الله: ف\_لامثله أخ، ولا م\_ثله صـهرُ أخوه إذا عُـد الفخار، وصهره كما شُدٌ من موسى بهارونه الأزْر وشُـــد بـــه أزر النــبى مـحمّد يمزقها عن وجهه الفتح والنصر ومازال صبّاراً دياجير غمرة وسيف الرسول، لا دَدان ولا دثْر (١) هو السيف سيف الله في كلِّ مشهد فأيّ يــد للـذمّ لم يـبر زنـدها ووجه ضلال ليس فيه له أثر يسدّ به الثّغر المخوف من الردي ويعتاص <sup>(٢)</sup> من أرض العدوّ به الثغر بأحدد وبددر حمين مماج بمرجمله وفسرسانه أحمد ومماج بمهم بمدر ويسوم حسنين والنبضير وخميبر وبـالخندق الثـاوي بـعقْوته <sup>(٣)</sup> عـمرو سما للمنايا الحمر حتى تكشّفت وأسيافه حــمر وأرمـاحه حــمر (٤)

- ۱ . الددان: السيف الكليل. والدُّثر: البطيء الخامل.
  - ۲. یعتاص: یقوی ویشتد.
    - ٣. العَقوة: الساحة.
- ٤. ديوان أبي تمّام:١٤٤، طبعة دار صعب، بيروت.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



٨

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

ادّعاء تخلّف أكثر الأُمّة عن بيعة عليﷺ

تضافرت الروايات والأخبار على أنَّ الصحابة والتابعين قد بايعوا عـليًّا بيعة واقعية ولم يتخلّف عنه إلّا بضعة أفراد.

وإليك نتفاً ممّا ذكره المؤرخون، قال ابن واضح الأخباري: وبايع الناس إلّا ثلاثة نفر من قريش: مروان بن الحكم، وسعيد بن العاص، والوليد بن عقبة... إلى أن قال: وقام قوم من الأنصار فتكلّموا وكان أوّل من تكلّم ثابت بن قيس بن شمّاس الأنصاري وكان خطيب الأنصار، فقال: والله يا أمير المؤمنين لئن كانوا تقدموك في الولاية [يريد الخلفاء الثلاثة] فما تقدّموك في الدين، ولئن كانوا سبقوك أمس فقد لحقتهم اليوم، ولقد كانوا وكنت لا يخفى موضعك، ولا يجهل مكانك، يحتاجون إليك فيما لا يعلمون، وما احتجت إلى أحد مع علمك.

ثم قـام خـزيمة بـن ثـابت الأنـصاري، وهـو ذوالشـهادتين، فـقال: يـا أميرالمؤمنين ما أصبنا لأمرنا هذا غـيرك، ولاكـان المـنقلب إلّا إليك، ولئـن

> This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،

ادّعاء تخلّف أكثر الأُمّة عن بيعة على ظلِّ .....

صدقنا أنفسنا فيك، فلأنت أقدم الناس إيـماناً، وأعـلم النـاس بـالله، وأولى المؤمنين برسول الله، لك ما لهم، وليس لهم ما لك.

وقام صعصعة بن صوحان فقال: والله يا أمير المؤمنين لقد زيّنتَ الخلافة وما زانتْك، ورفعتَها و ما رفعتك، ولهي إليك أحوج منك إليها.

ثم قام مالك بن الحارث الأشتر فقال: أيّها الناس هذا وصي الأوصياء.... إلى أن قال: من كملت فيه الفضائل، ولم يشكّ في سابقته وعـلمه وفـضله الأواخر، ولا الأوائل.

ثم قام عقبة بن عمرو فقال: من له يوم كيوم العقبة وبيعة كبيعة الرضوان، والإمام الأهدي الذي لا يُخاف جوره، والعالم الذي لا يُخاف جهله. <sup>(١)</sup>

وممّا قاله علي ﷺ في وصف بيعته بالخلافة: وبسطتم يـدي فككفتُها، ومددتُموها فقبضتها، ثم تداككتم عليّ تداكّ الإبل الهيم على حياضها يـوم وردها، حتى انقطعت النعل، وسقط الرداء، ووطئ الضعيف، وبلغ من سرور الناس ببيعتهم إياي أن ابتهج بها الصغير، وهدج إليها الكبير، وتحامل نحوها العليل، وحسَرت إليها الكعاب.<sup>(٢)</sup>

وروى أحمد بن حنبل باسناده عن محمد بن الحنفية قال: كنت مع علي، وعثمان محصور، قال: فأتاه رجل فقال: إنّ أمير المؤمنين مقتول،... إلى أن قال: فأتىٰ عليِّ الدار، وقد قُتل الرجل فأتىٰ داره فدخلها وأغلق عليه بابه، فأتاه الناس فضربوا عليه الباب فدخلوا عليه فقالوا: إنّ هذا الرجل قد قُتل، ولابدٌ للناس من خليفة، ولا نعلم أحداً أحق بها منك، فقال لهم علي: لا

١٠٤ اليعقوبي:١٧٩/٢.
 ٢. نهج البلاغة، الخطبة رقم ٢٢٩.

۴۵۸ و کی ایستان کا ۲۷۰ میں ۲۷۰ و ۲۲۸ و ۲۲۸ و ۲۲۸ و ۲۲۸ و ۲۶۸ و ۲۷۰ و ۲۶۰ و ۲۶۸ و ۲۶۸

تريدوني [وفي رواية الطبري: لا تفعلوا] فإنّي لكم وزير خـيـر مـني لكــم أميـر.

فقالوا: لا والله ما نعلم أحداً أحقَّ بها منك. قال: فإن أبيتم عليِّ فإنَّ بيعتي لا تكون سرّاً ولكن أخرج إلى المسجد، فمن شاء أن يبايعني بايعني. قال: فخرج إلى المسجد فبايعه الناس.<sup>(۱)</sup> والرواية تدلّ على أُمور:

١. زهد علي في الخلافة، وعدم طلبه لها أو طمعه فيها، واعتزاله في بيته حتى جاء الصحابة يطلبونه للبيعة.

٢. أنّ الصحابة من المهاجرين والأنصار والناس عامّة هم الذين قصدوا عليّاً وطلبوا منه أن يوافق على البيعة وألحّوا عليه حتى قبلها.

٣. أنَّ عليّاً كان أحقّ الناس بالخلافة يومئذٍ في نظر الصحابة، ويدلّ على ذلك إلحاحهم عليه، ليقبل البيعة وتصريحهم بأنّهم لا يـعلمون أحـقٌ مـنه بالخلافة يومئذٍ.

٤. اتّفاق الناس على عليّ وإجـماعهم عـلى بيعته وفيهم المـهاجرون والأنصار، ولم يتوقّف عن بيعته إلّا أهل الشام، وهذا لا يضر بعد إجماع أهل المدينة.<sup>(٢)</sup>

وما ذكره المؤلّفان إنّما هو على غرار كون الخلافة أمراً انتخابياً، وهذا هو الذي لم يرغب فيه الإمامﷺ، ولذلك قال: «فإنّي لكم وزير خير منّي لكم

۱. فضائل الصحابة:٥٧٣/٢؛ تاريخ الطبري:٤٢٧/٤.

٢ ـ بيعة علي بن أبي طالب في ضوء الروايات الصحيحة تأليف: أُمّ مالك الخالدي وحسن فرحان المالكي :٢٠٤ـ١٠٥، مركز الدراسات التاريخية في الأردن، الطبعة الثالثة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟

111.

أمير»، وأمّا على المبنى الصحيح وهـو أنّ الخـلافة أمـر تـنصيصي مـن الله سبحانه، فليس للإمام رفضها أو ردّها، ولكن حيثما أعرضت الأُمّة عن ذلك لم يرغب الإمام فيها على ضوء اقتراحهم.

ادِّعاء تخلُّف أكثر الأُمَّة عن بيعة على طلِّة

ومع هذه الشواهد، وأقواها، حسب مباني القوم، رواية أحمد بن حنبل، وهي صحيحة على شرط مسلم ورجالها ثقات رجال الشيخين، هل يبقى في قلب أحد شكّ في بيعة المهاجرين والأنصار لعليّ ﷺ بالخلافة؟

وهل يحق لمنصف أن يذعن لما قاله ابن تيمية: نصف الأَمَّة ـ أو أقل أو أكثر ـ لم يبايعوه (يعني: عليّ بن أبي طالب)؟<sup>(١)</sup>

أو يذعن لما قاله في موضع آخر، وقد تمادىٰ أكثر: فلم يظهر في خلافته دين الإسلام.<sup>(۲)</sup>

ولكي تطمئنّ أكثر، عزيزي القارئ، إلىٰ كـذب دعـوى ابــن تـيمية بأنّ نصف الأمة أو أقلّ أو أكثر لم يبايعوا عليّاً، نعرض لك شيئاً ممّا أورده العلماء والحفّاظ والمؤرّخون حول إصفاق الناس على بيعته لللهِ.

أ. قـال ابـن سـعد(المتوفّى ٢٣٠ه): قـالوا... وبـويع لعـلي بـن أبـي طالب رحمه الله بـالمدينة، الغـد مـن يـوم قُـتل عـثمان، بـالخلافة، بـايعه: طلحة والزبير، وسـعد بـن أبـي وقـاص، وسـعيد بـن زيـد بـن عـمرو بـن نـفيل، وعـمّار بـن يـاسر، وأسـامة بـن زيـد، وسـهل بـن حـنيف، وأبـو أيوب الأنصاري، ومحمد بن مسلمة، وزيد بن ثابت، وخزيمة بـن ثـابت،

۱ انظر منهاج السنّة: ١٠٥/٤، وفي طبعة بولاق: ٢ / ١٣٥.
 ٢ منهاج السنّة: ١٧/٤، وفي طبعة بولاق: ٢ / ١٣٨.

FOR QURĂNIC THOUGHT 👩 🗱 🍏 👘 ۲۷۱

وجميع من كان بالمدينة من أصحاب رسول الله بي وغيرهم.<sup>(١)</sup> ب. قال أبو حنيفة الدينوري(المتوفّى ٢٨٢ه):

فلمًا قُتل [يعني عثمان] بقي الناس ثلاثة أيام بلا إمام، وكان الذي يصلّي بالناس الغافقي، ثم بايع الناس عليّاً هي، فقال: «أيّها الناس، بايعتموني علىٰ ما بويع عليه من كان قبلي، وإنّما الخيار قبل أن تقع البيعة، فإذا وقعت فلا خيار، وإنّما على الإمام الاستقامة، وعلى الرعيّة التسليم، وإنّ هذه بيعة عامّة، من ردّها رغب عن دين الإسلام، وإنّها لم تكن فلتة».

ثمّ قال الدِّينوري:

وكتب عليَّ بن أبي طالب إلىٰ معاوية:«أمَّا بعد، فقد بلغك الذي كان من مصاب عثمان، **واجتماع الناس عليّ ومبايعتهم لي**، فادخل في السـلم أو ائذن بحرب». وبعث الكتاب مع الحجّاج بن غَزِيّة الأنصاري.<sup>(٢)</sup>

> ج. روى الطبري باسناده عن أبي بشير العابدي، قال: .

كنت بالمدينة حين قُتل عثمان، واجتمع المهاجرون والأنصار فيهم طلحة والزبير، فأتوا عليّاً، فقالوا: يا أبا حسن، هلمّ نبايعك، فقال: لا حاجة لي في أمركم، أنا معكم، فمن اخترتم فقد رضيت به فاختاروا، فقالوا: والله ما نختار غيرك... .<sup>(٣)</sup>

د. روى الحاكم النيسابوري باسناده عن الأسود بن يزيد النخعي، قال:

- ۱. الطبقات الكبرى:۳۱/۳.
- ٢ . الأخبار الطوال: ١٤٠ـ١٤١(بيعة علي بن أبي طالب).
- ۳. تاريخ الطبري:٤٥/٣ (خلافة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب).

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



لمّا بويع علي بن أبي طالب في علىٰ منبر رسول الله في قال خزيمة بن ثابت، وهو واقف بين يدي المنبر: إذا نصحن بايعنا عالياً فحسبنا أبو حسنٍ مما نخاف من الفتن وجددناه أولى الناس بالناس إنّه أطبُّ قريش بالكتاب وبالسُّننُ وإنَّ قسريشاً ما تشقَ غباره إذا ما جرىٰ يوماً على الضَّمَر البُدُن وفيه الذي فيهم من الخير كلَه وما فيهم كلّ الذي فيه من الحَسن

ثمّ نفى الحاكم صحّة ما ادّعي على بعضهم من أنّهم قعدوا عن بيعته، ووصم من زعم ذلك بأنّه يجحد تلك الأحوال، والصواب أنّهم قعدوا عن نصرته في الحرب، وروى في هذا الشأن عدّة أخبار، ثمّ قال:

فبهذه الأسباب وما جانسها، كان اعتزال من اعتزل عن القتال مع علي الله في القتال مع علي الله في المع علي الله قتال من قاتله. (١)

وممّا يؤكد ما سبق، وأنّ نفيراً من الصحابة إنّما قعدوا عن القتال معه لا عن بيعتهﷺ، هو تلك الأعذار التي قدّموها بين يدي الإمام، ونقلها أبو حنيفة الدينوري، قال:

ثمَّ إنَّ عليَّاً في نادى في الناس بالتأهُّب للمسير إلى العراق، فدخل عليه سعد بن أبي وقاص، وعبد الله بن عمر بن الخطاب، ومحمد بن مسلمة، فقال لهم: «قد بلغني عنكم هناة كرهتها لكم»، فقال سعد: «قد كان ما بلغك، فأعطني سيفاً يعرف المسلم من الكافر حتى أُقاتل به معك»!!!

۱۱۸٬۳۰۰ المستدرك على الصحيحين:۳/۱۱۸٬۳۰۰.

FOR QURĂNIC THOUGHT 🐻 🐻 TVE

وقال عبد الله بن عمر: «أُنشدك الله أن تحملني على ما لا أعرف». وقال محمد بن مسلمة: «إنّ رسول الله ﷺ أمرني أن أُقاتل بسيفي ما قوتل به المشركون، فإذا قوتل أهل الصلاة ضربت به صخر أُحد حتى ينكسر، وقد كسرته بالأمس». ثم خرجوا من عنده.

ثمّ إنّ أسامة بن زيد دخل، فقال: «اعفني من الخروج معك فـي هـذا الوجه، فإنّي عاهدت الله ألّا أُقاتل من يشهد أن لا إله إلّا الله».<sup>(١)</sup> ويؤكّده أيضاً قول ابن أبي الحديد:

فأمًا أصحابنا [يعني المعتزلة] فإنّهم يذكرون في كتبهم أنّ هؤلاء الرَّهط إنّما اعتذروا بما اعتذروا به لمّا ندبهم إلى الشخوص معه لحرب أصحاب الجمل، وأنّهم لم يتخلّفوا عن البيعة، وإنّما تخلّفوا عن الحرب. ه. قال الإمام أبو عبد الله القرطبي(المتوفّى ٦٧١ه):

انعقدت خلافته [يعني خلافة عـليّ ﷺ] فـي مسـجد رسـول اللهﷺ، ومهبط وحيه، ومقرّ النبوة، وموضع الخـلافة، بـجميع مـن كـان فـيها مـن المهاجرين والأنصار، بطوع منهم وارتضاء واختيار... .<sup>(۲)</sup>

فهل يجهل ابن تيمية هذه الأقوال، وهذه الأخبار والروايات التاريخية؟ نحن لا نظنّ ذلك، ولكنّه الهوى الذي يوافق الهوى الأمويّ البغيض، ويهوي بصاحبه في هذا الوادي السحيق.

وهاك، أخيراً، نموذجاً واحداً من أقوال العلماء، المتأخّرين عن ابن

الأخبار الطوال:١٤٢..١٤٣.

٢. بيعة علي بن أبي طالب في ضوء الروايات الصحيحة:١٢٢، نقله عن التذكرة للقرطبي:٦٢٣.



تيمية، حول بيعة الإمام عليٍّ ﷺ، واتفاق الناس عليها:

و. قال الحافظ ابن حجر العسقلاني (المتوفَّى ٨٥٢ه):

وكانت بيعة عليّ بـالخلافة عـقب قـتل عـثمان... فـبايعه المـهاجرون والأنصار وكلّ من حضر، وكتب ببيعته إلى الآفاق، فأذعنوا كلّهم إلّا معاوية في أهل الشام، فكان بينهم بعدُ، ما كان.<sup>(١)</sup>

ونختم البحث في هذا الموضوع بالإشارة إلى أنَّ مؤلُّفا كتاب «بيعة علي بن أبي طالب في ضوء الروايات الصحيحة» قد تتبّعا الروايات التي تزعم أنَّ بعض الصحابة امتنع عن بيعة عليّ الله، وناقشا أسانيدها، فوجدا أنَّها كلّها ضعيفة أو منكرة، وأوردا الروايات والأقوال التي تثبت إجماع المهاجرين والأنصار والبدريين وكبار الصحابة على بيعته الله، وخلصا إلى النتيجة التالية، وهي أنَّ:

(كلَّ الروايات التي استثنت بيعة بعض كبار الصحابة كسعد وابن عـمر وأُسامة وغيرهم، روايات ضعيفة منكرة، تعارضها الروايات الصحيحة، وإلى الآن لم نجد رواية سليمة تثبت تخلِّف بعض هؤلاء عن البيعة).<sup>(٢)</sup>

١. فتح الباري:٧٢/٧.
 ٢ . بيعة على بن أبى طالب في ضوء الروايات الصحيحة:٢٥٣. ٢٥٤ .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

١. الحجرات: ٩.

٩

R QUR'ÀNIC THOUGHT

...... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

## نتائج خلافة علىﷺ

يقول ابن تيمية: وعلي الله يخص أحداً من أقاربه بعطاء، لكن ابتدأ بالقتال لمن لم يكن مبتدئاً بالقتال حتى قتل بينهم ألوف مؤلّفة من المسلمين، وإن كان ما فعله هو متأوّل فيه تأويلاً وافقه عليه طائفة من العلماء وقالوا: إنّ هؤلاء بغاة، والله تعالى أمر بقتال البغاة بقوله: ﴿فَقَاتِلُوا الَّتي تَبْغي ﴾، لكن نازعه أكثر العلماء، كما نازع عثمان أكثرهم، وقالوا إنّ الله تعالى قال: ﴿وَإِنْ طائِفَتانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما فَإِنْ بَغَتْ إحداهُما عَلى الأُخرىٰ فقاتِلُوا الّتي تَبْغِي حَتّى تَفيءَ إلى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما بِالْعَدْلِ».<sup>(1)</sup>

قالوا: فلم يأمر الله بقتال البغاة ابتداءً، بل إذا وقع قتال بين طائفتين من المؤمنين فقد أمر الله بالإصلاح بينهما، فإن بغت إحـداهـما عـلى الأُخـرى قوتلت، ولم يقع الأمر كذلك.<sup>(٢)</sup>

وقال أيضاً: ولم يحصل بالقتال لا مصلحة الدين ولا مصلحة الدنيا، ولا

٢ . منهاج السنَّة: ٢٣١/٨\_ ٢٣٢، وفي طبعة بولاق : ٤ / ٢٠٤.



قوتل في خلافته كافر، ولا فَرِح مسلم. (١)

أقول: إنَّ مَن يقول: لم يكن قتال علي في الجمل وصفين لم يكن بأمر من رسول الله وإنّما كان رأياً رآه<sup>(٢)</sup>، إمّا جاهل بالحديث المتضافر، الذي أمر النبي تَلَاثِ فيه علياً للهِ: «بقتال الناكثين و القاسطين و المارقين»، أو متجاهل؛ فقد روى البزّار، وأبو يعلى، والطبراني، والحاكم، وابن أبي عاصم، وابن عساكر بأسانيد كثيرة، عن علي، وأبي أيوب، وأُمَّ سلمة، وغيرهم حديث أنَّ النبي تَلاثِ (أمر علياً بقتال الناكثين، والقاسطين، والمارقين).

ومجموع هذه الطرق يـقتضي صحّة الحـديث، أو حسـنه عـلىٰ أقـل تقدير.<sup>(٣)</sup>

وقد احتجّ به الحافظ ابن حجر، وقال: «الناكثين أهل الجمل؛ لأنّهم نكثوا البيعة، والقاسطين أهل الشام؛ لأنّهم جاروا على الحق في عدم مبايعته، والمارقين أهل النهروان؛ لثبوت الخبر الصحيح فيهم: إنّهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية».<sup>(٤)</sup>

ولا شك في أنَّ أمر النبيَ ﷺ بقتال هؤلاء، فيه مصلحة ديـنية كـبرىٰ، وعزّة للإسلام، وليس على الإمامﷺ الذي استجاب لذلك الأمر، من حرج، إذا لم يدرك ابن تيمية وأمثاله تلك المصلحة.

- منهاج السنة: ٤٥٤/٧، وفي طبعة بولاق: ٤ / ١٢١.
- ٢ . منهاج السنَّة: ٤ / ٤٩٦، وفي طبعة بولاق : ٢٣٦/٢.
- ٣. انظر كتاب: بيعة علي بن أبي طالب في ضوء الروايات الصحيحة: ٨٧ وفيه مصادر الحديث المذكور).
  - ٤. المصدر نفسه، نقلاً عن «تلخيص الحبير: ٤ / ٥١ » لابن حجر.

THE PRINCE GHAZI TRUST ( THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ) IN TUAL ( A CONTRACT OF A CON

وفي رواية البزّار: «ليت شعري أيّتكن صاحبة الجمل الأدبب، تخرج فتنبحها كلاب الحوأب، يُقتل عن يمينها وعن يسارها قتلىٰ كثير، ثم تنجو بعد ماكادت».<sup>(۲)</sup>

ونذكر في المقام، أيضاً، ما أخرجه الحاكم عن أبي سعيد قال: كنّا جلوساً ننتظر رسول الله تلكيّن فخرج علينا من بعض بيوت نسائه قال: فقمنا معه فانقطعت نعله، فتخلّف عليها عليّ يخصفها، ومضى رسول الله ومضينا معه ثم قام ينتظره وقمنا معه فقال: «إنّ منكم من يقاتل على تأويل هذا القرآن كما قاتلت على تنزيله» فاستشرفنا وفينا أبو بكر وعمر، فقال:«لا ولكنّه خاصف النعل» قال: فجئنا نبشره، قال: فكأنّه قد سمعه.<sup>(٣)</sup>

- ١. مسند أحمد:٥٢/٦ و ٩٧. قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري:٥٥/١٣» : أخرج هذا أحمد، وأبو يعلىٰ، والبزّار، وابن حبّان وصحّحه، والحاكم. وصحّحه أيضاً الذهبي، وابن حجر، وقال ابن كثير في «البداية والنهاية»:٢٢٢/٦: وهذا إسناد على شرط الصحيحين ولم يخرجوه. انظر: سير أعلام النبلاء: ٢ / ١٧٧ ـ ١٧٨، الترجمة١٩، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة ١٤٠٥ه.
- ٢. قال الهيثمي في «مجمع الزوائد:٢٣٤/٧»: رواه البزار ورجاله ثقات، وكذلك قال الحافظ ابن
   حجر في «فتح الباري:٥٥/١٣».
  - ۲. مستدرك الحاكم:۱۲۳/۳، وصحّحه على شرط البخاري ومسلم، ووافقه الذهبي.

نتائج خلافة على لللله

ثم إنَّ عليًا لم يبدأ بقتال أحد، وإنَّما قاد خصومه الجيوش لمحاربته، فقد جمع الناكثون \_مثلاً \_الأموال، ودخلوا بجيشهم البصرة، ووالي عليِّ يومئذٍ عليها عثمان بن حنيف، فمنع (عائشة) ومن معها من الدخول، فقالا: لم نأت لحرب، وإنّما جئنا لصلح، فكتبوا بينهم وبينه كتاباً أنّهم لا يحدثون حدثاً إلى قدوم عليٍ لله وأنَّ كلّ فريق منهم آمن من صاحبه، ثم افترقوا فوضع عثمان بن حنيف السلاح، فنتفوا لحيته وشاربه وأشفار عينيه وحاجبيه وانتهبوا بيت المال وأخذوا ما فيه... الخ.<sup>(1)</sup>

فإذا كان تعامل القوم مع والي عليﷺ علىٰ البصرة، بهذه الصورة، فهل يصحّ لعليﷺ أن يتركهم وشأنهم؟!

كيف يتركهم وقد خرجوا من مكة ومعهم خلق عظيم، يقول ابن واضح الأخباري: خرجت عائشة ومعها طلحة والزبير في خلق عظيم وقدم يعلىٰ بن منية بمال من مال اليمن قيل إنَّ مبلغه أربعمائة ألف دينار فأخذه منه طلحة والزبير فاستعانا به وسارا نحو البصرة.<sup>(٢)</sup>

وأفضل دليل على أنَّ الإمام علي الله لم يبدأ بالقتال قوله لأصحابه: «لا تقاتلوهم حتى يبدأوكم، فإنّكم بحمد الله على حجّة، وترككم إياهم حتى يبدأوكم حجّة أُخرى لكم عليهم».

ثمّ إنّ الإمام علي الله أخذ مصحفاً وقـال: مَـن يأخـذ هـذا المـصحف فيدعوهم إليه وله الجنّة.

- ۱ انظر: تاريخ اليعقوبي:۱۸۱/۲، وتاريخ الطبري:٤٨٥/٣ و ٤٨٦.
  - ۲ . تاريخ اليعقوبي:۱۸۱/۲.

THE PRINCÉ GHAZI TRUST ( THU III) THE PRINCÉ GHAZI TRUST

فقام غلام شاب اسمه مسلم فأخذ القرآن بيمينه ونادى القوم، فـقطعوا يده اليمنيٰ، فتناول القرآن باليسرى، وناداهم فقطعوها، فانهالوا عليه بالسيوف حتى قُتل .<sup>(1)</sup>

ثمّ أخذ أصحاب الجمل يرمون عسكر عليّ بالنبل رميّاً متتابعاً، حتى قتل ثلاثة أو أكثر، وضجّ إليه أصحابه، قالوا: عقرتْنا سهامُهم، وهذه القـتلىٰ بـين يديك، عند ذلك استرجع الإمام الإ وقال: اللهم اشهد، ثم لبس درع رسول الله (ذات الفضول) وتقلّد ذا الفقار، ودفع راية رسول الله الله السوداء وهي المعروفة بالعقاب دفعها إلى ولده محمد بن الحنفية، وقال للحسن والحسين إنّما دفعت الراية لأخيكما وتركتكما لمكانكما من رسول الله.<sup>(۲)</sup>

فكيف يدّعي ابن تسيمية، مع هذا، أنَّ الإمام ابتدأ بالقتال، ولم يبدأ بالإصلاح كما أمر الله؟!

كيف يدّعي ذلك، والإمام نفسه يقول لعامر بن مطر الشيباني: والله مـا أُريد إلّا الصلح حتّى يُردّ علينا؟!<sup>(٣)</sup>

كيف يدّعي ذلك، وقد صرّح المؤرّخون بأنّ علياً في أقمام ثلاثة أيمام يبعث رسله إلى أهل البصرة، فيدعوهم إلى الرجوع إلى الطاعة والدخول في الجماعة، فلم يجد عند القوم إجابة، فزحف نحوهم؟!!<sup>(٤)</sup> اقرأ واقضِ

١. أُسد الغابة:٣٠٨/٣؛ الأغاني:٢٠٣/١٠؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد:١١٢/٩، وغيرها. ٢. شرح نهج البلاغة:١١١/٩. ٤. الأخبار الطوال، لأبي حنيفة الدينوري :١٤٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،



1+

## ابن تيمية ونزول أية الولاية في حقّ عليﷺ

روى جمع من المحدَّثين والمفسَّرين نزول آية الولايـة فـي عـلي<sup>الِي</sup>، وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّـذِينَ يُـقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ﴾.<sup>(1)</sup>

روي عن أنس بن مالك: أنَّ سائلاً أتى المسجد وهو يقول: مَن يقرض المليَّ الوفيّ؟ وعليٌّ الله راكع يقول بيده خلفه للسائل، أي اخلع الخاتم من يدي.

قال رسول الله ﷺ: «يا عمر وجبت». قال: بأبي أنت وأُمّي يا رسول الله ما وجبت؟ قالﷺ: «وجبت له الجنّة والله، وما خلعه من يده حتى خلعه الله من كلّ ذنب ومن كلّ خطيئة» قال: فما خرج أحدٌ من المسجد حتى نزل جبرئيل بقوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ

1. المائدة:00.

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ»، فأنشأ حسّان بن ثابت يقول: أبا حسن تفديك نفسي ومهجتي وكلَّ بطيءٍ في الهدى ومسارع أيذهب مدحى والمحبّين ضائعاً وما المدحُ في ذات الإله بـضائع فأنت الذي أعطيت إذ أنت راكعً فدتك نفوش القوم يا خير راكع بخاتمك الميمون يا خيرَ سيّدٍ ویا خیرَ شارِ ثمَّ یا خیر بائع فأنـــزل فــيك اللهُ خــيرَ ولايــةٍ وبيتنها في محكمات الشرائع

إذا عرفت ذلك فلنقرأ ما قاله ابن تيمية، وننظر كيف أنّـه حكـم حكـماً قاطعاً بكذب نزول الآية في علي، وسوف نقف على مصادر نزول الآية في حقّهﷺ ... وأنّ الحفّاظ والمفسّرين أوردوا حديث النزول في آثارهم.

قال: وقد وضع بعض الكذّابين حديثاً مفترىٰ أنَّ هذه الآية نزلت في عليًّ لمَّا تصدَّق بخاتمه في الصلاة، وهذا كذب بإجماع أهل العلم، وكذبه بيَّن من وجوه كثيرة.<sup>(1)</sup> ثم ردِّ نزولها في حقّ علي <sup>لللا</sup>بوجوه واهية أشبه بالاجتهاد في مقابل النص.

منهاج السنّة: ٣٠/٢، وفي طبعة بولاق: ١ / ١٥٥.

وتينيا (يالي) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية ونزول آية الولاية في حقّ علي الله

هلم معي، أيّها القارئ، لنسرد لك أسماء عدد من الأعلام، الذين روَوْا نزول هذه الآية في عليﷺ وجميعهم من حفّاظ السنّة ومفسّريهم، ومَن يُعتمد عليهم في الحديث والتفسير والعقيدة، وهؤلاء ـ والعياذ بـالله ـ هـم الكذّابون عند ابن تيمية!! وهؤلاء الأعلام هم:

الحافظ عبد بن حُميد الكشي (المتوفّى ٢٤٩ه) بإسناده عن ابن عباس.<sup>(1)</sup>

۲. ابن جرير الطبري (المتوفّى ۳۱۰ه) بإسناده عن السُّدّي، وعتبة بن أبي حكيم، ومجاهد.<sup>(۲)</sup>

٣. ابن أبي حاتم الرازي (المتوفّى ٣٢٧ه) في تفسيره، بإسناده عن سَلَمة بن كُهيل، وعتبة بن أبي حكيم.<sup>(٣)</sup>

٤. الحافظ أبو القاسم الطبراني في معجمه الأوسط. <sup>(2)</sup>

٥. الحافظ أبو بكر الجصّاص الرازي (المتوفّى ٣٧٠ ه) في أحكام القرآن. (٥)

٦. الحافظ أبو الحسن الواحدي النيسابوري (المتوفّى ٤٦٨ ه).<sup>(٦)</sup>
 ٧. الحافظ أبو القاسم ابن عساكر الدمشقي (المتوفّى ٥٧١ ه).<sup>(٧)</sup>

FOR QURĂNIC THOUGHT 🛛 👸 ابن تيمية فكراً ومنهجاً

٨. الحافظ أبو الفرج ابن الجوزي الحنبلي (المتوفّى ٥٩٧ ه).<sup>(1)</sup>

۹. أبو السعادات مبارك بن الأثير الشيباني الجزري الشافعي(المتوفَّى ٦٠٦ه).<sup>(٢)</sup>

·١. القاضي ناصر الدين البيضاوي في تفسيره.<sup>(٣)</sup>

وهؤلاء العشرة الذين انتخبناهم من جمع غفير قد رووا نزول الآية في حق عليّ ﷺ قبل أن يولد ابن تيمية، ولو أردنا الاستقصاء لطال بنا البحث، ولكن كفانا عناء ذلك شيخنا العلامة الأمينيﷺ حيث أنهيٰ عدد من ذكر نزول الآية إلى (٦٦)محدّثاً ومفسّراً وكلامياً.<sup>(٤)</sup>

وقد ناقش البعض في صحّة نزول الآية في حقّ عليَّ ﷺ بأنَّ الوارد في الآية صيغة الجمع، فإنَّ قوله تعالى: ﴿الَّذينَ﴾صيغة جمع فلا يكون عليٌ هو المراد وحده.<sup>(٥)</sup>

وقد سبقه إلى هذا الإشكال غيره، كابن كثير الدمشقي في تفسيره. (٦)

وقد أجاب عنه غير واحد من علمائنا بأنّ استخدام صيغة الجمع لأجل الترغيب بالإتيان بمثله، ولا ينافي انطباقه على الفرد الخارجي.

- الرياض النضرة:١٨٢/٣.
- ٢. جامع الأصول:٤٧٨/٩، الحديث ٦٥٠٣. وقد نقله من طريق النسائي.
  - أنوار التنزيل:۲۷۲/۱.
  - ٤. الغدير:٢٢٠/٣\_٢٢٠٢.
  - . نثر اللآلي على نظم الأمالي: ١٦٩.
    - . تفسير ابن كثير: ۷۳/۲.



هذا وقد استعملت صيغة الجمع في الذكر الحكيم وأريد بها الواحد في مواضع، منها:

١. قوله تعالى:﴿والَّذينَ هاجَروا في اللهِ مِنْ بَعْدِ ما ظُلِمُوا لَنُبَوِّئَنَّهُمْ في الدُّنيا حَسَنَةً﴾.<sup>(1)</sup>

فإنَّ الآية نزلت في أبي جندل بن سهيل العامري.<sup>(٢)</sup> ٢. قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذين يَتْلُونَ كِتابَ اللهِ وَأَقامُوا الصَّلاةَ وَانفَقُوا مِمّا رَزَقْناهُمْ»،<sup>(٣)</sup> نزلت في الحصين بن الحارث بن المطلب بن عبد مناف،<sup>(٤)</sup> وغيرهما كثير.

وأمّا كيفية دلالتها على ولاية الإمام على ﷺ فقد أشبعنا الكلام فيها، فـي أسفارنا الكلامية.

- ١. النحل:٤١.
- ٢. تاريخ مدينة دمشق: ٦٦٨/٨؛ الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٧١/١٠.
  - ۳. فاطر:۲۹.
  - ٤. الإصابة: ٢٣٦٧١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

11

صور أُخرى لتعرّض ابن تيمية للإمام عليﷺ وأصحابه

قد سبق منّا أنّ ابن حجر قال في ترجمة العلّامة الحلّي: وكم من مبالغة له(يعني ابـن تـيمية) لتـوهين كـلام الحـلّي، أدّت بـه أحـياناً إلى تـنقيص عليَّ اللهِ.<sup>(1)</sup>

وليس ابن حجر وحيداً في هذا المقال بل أدركه غير واحد ممّن قرأ كتبه، وهذا هو العلّامة العلوي بن طاهر الحدّاد، يقول: وفي منهاج ابن تيمية من السبّ والذم الموجه المورد في قالب المعاريض ومقدّمات الأدلّة في أمير المؤمنين علي والزهراء البتول والحسنين وذريتهم ما تقشعر منه الجلود وترجف له القلوب، ولا سبب لعكوف النواصب والخوارج على كتابه المذكور إلّا كونه يضرب على أوتارهم ويتردّد على أطلالهم وآثارهم، فكنْ منه ومنهم على حذر.<sup>(۲)</sup>

١. لسان الميزان:٣١٩/٦.

٢. القول الفصل في ما لبني هاشم من الفضل، الجزء الثاني، نقلاً عن كتاب المقالات السنية:٣٧٦.



وممًا يدل على ذلك الأُمور التالية:

التشكيك في إيمان على ﷺ قبل البلوغ

حكم ابن تيمية بكفر عليّ قبل البلوغ، فقال: ولا إيمان الصبي مثل إيمان البالغ، فأُولئك يثبت لهم حكم الإيمان والكفر وهم بالغون، وعليٍّ يثبت له حكم الكفر والإيمان وهو دون البلوغ، والصبي المولود بين أبوين كافرين يجري عليه حكم الكفر في الدنيا باتفاق المسلمين، وإذا أسلم قبل البلوغ على قولين للعلماء، بخلاف البالغ فإنّه يصير مسلماً باتفاق المسلمين فكان إسلام الثلاثة مخرجاً لهم من الكفر باتفاق المسلمين، وأمّا إسلام علي فهل يكون مخرجاً له من الكفر على قولين مشهورين، ومذهب الشافعي أنّ إسلام الصبي غير مخرج له من الكفر.<sup>(1)</sup>

أقول: قل لي بربّك متى كفر عليّ ، وهو الذي وُلد في بيت التوحيد، حتى يؤمن؟؟! متى كفر الله وقد نشأ وتربّى في أحضان النبي الله منذ نعومة أظفاره، (وكان النبي الله وقد نشأ وتربّى ويتعبّد على ملّة إبراهيم ودين الحنيفية، ويتحنّث وبجانب الناس، ويعتزل ويطلب الخلوة، وينقطع في جبل حراء، وكان عليّ الله معه كالتابع والتلميذ)؟<sup>(٢)</sup> ولقد وصف عليّ الله علاقته بالنبي في تلك الفترة بقوله: ولقد علمتم موضعي من رسول الله تلك بالقرابة القريبة، والمنزلة الخصيصة وضعني في حجره وأنا وليد يضمّني إلى صدره، ويكنفني في فراشه ويُمسَّني جسده، ويُشمّني عَرْفَه، وكان يمضغ الشيء ثم

> ١ . منهاج السنّة: ٢٨٥/٨، وفي طبعة بولاق : ٢١٨/٤\_٢١٩. ٢ . شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد:٢٤٨/١٣.

... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

يُلقمنيه... إلى أن قال الله: ولقد كنت أتّبعه اتّباع الفصيل إثر أُمّه، يرفع لي في كلّ يوم من أخلاقه عَلَماً ويأمرني بالاقتداء به. ولقد كان يجاور في كلّ سنة بحراء فأراه ولا يراه غيري. ولم يجمع بيت واحد يومئذ في الإسلام غير رسول الله الله الله وخديجة وأنا ثالثهما. أرى نور الوحي والرسالة، وأشمّ ريح النبوة، ولقد سمعت رنّة الشيطان حين نزل الوحي عليه الله فقلت: يا رسول الله ما هذه الرنّة؟ فقال: «هذا الشيطان قد أيس من عبادته، إنّك تسمع ما أسمع، وترى ما أرى، إلّا أنّك لست بنبي، ولكنّك لوزير وإنّك لعلىٰ خير».<sup>(1)</sup>

أيّها القارئ المنصف: قل لي بربك هل يمكن أن يحكم بالكفر على من يرفع له رسول الله كلّ يوم من أخلاقه عَلَماً ويأمره بالاقتداء به، وكان معه في غار حراء، ويرى نور الوحي والرسالة ويشمّ ريح النبوّة؟

وممًا تجدر الإشارة إليه أنَّ ابن تيمية لمَّاكان مولَعاً، لسوء حظّه، باقتناص كلّ فكرة سوداء خطرت علىٰ أذهان من سبقه من النواصب، الذيـن كـتب عليهم شقاؤهم أن ينالوا من عليَّ اللهِ، فإنَّه اقتنص هذه الفكرة من الجاحظ، ثم شانَها أكثر، بما نضح عليها من بغضه وحنقه.

وتتلخّص فكرة الجاحظ في: تفضيل إسلام أبي بكر علىٰ إسلام عليّ، بعد افتراض أنّ إسلامهما كان معاً، والسبب الأساس في هذا التفضيل، كـما يدّعي هو: أنّ عليّاً أسلم وهو حَدَث غرير، وطفل صغير، فلا يُلحق إسلامه بإسلام البالغين.

وقد ردٌ الشيخ أبو جعفر الإسكافي المعتزلي (المتوفّى ٢٤٠ هـ) عملي

. نهج البلاغة:١٥٩/١، الخطبة القاصعة، برقم ١٩٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



التشكيك في إيمان علي ﷺ قبل البلوغ.....

الجاحظ، من جهات، وها نحن نقتبس شيئاً ممّا قاله الإسكافي، لأنّه يصلح أيضاً للردّ على ابن تيمية.

قال: قد بيّنا أنّه[عليه السلام] قد أسلم بالغاً، ابن خمس عشرة سنة، أو ابن أربع عشرة سنة، علىٰ أنّا لو نزلنا على حكم الخصوم، وقلنا ما هـو الأشـهر والأكثر من الرواية، وهو أنّه أسلم وهو ابـن أحـد عشـر، لم يـلزم مـا قـاله الجاحظ، لأنّ ابن عشر قد يستجمع عقله، ويعلم من مبادئ المعارف ما يستخرج به كثيراً من الأُمور المعقولة.

ولولا أنَّ إسلامه كان إسلام المميِّز العارف، لَما مدحه رسول الله بذلك، حيث قال لابنته فاطمة: «زوّجتك أقدمهم سِلماً»، ولاقرن إلى قوله: «وأكثرهم علماً، وأعظمهم حلماً»، والحلم: العقل، وهذان الأمران غاية الفضل، فلولا أنّه أسلم إسلام عارف مميّز، لَما ضمّ إسلامه إلى العلم والحِلم اللّذين وصفه بهما، وكيف يجوز أن يمدحه بأمر لم يكن مُثاباً عليه، ولا معاقباً به لو تركه؟<sup>(1)</sup>

ولولا أنَّ إسلامه كان كذلك، لما افتخر هو الله بالسبق إلى الإسلام علىٰ رؤوس الأشهاد، ولا خطب بـه عـلى المنبر، وخصوصاً فـي عصر قـد حـارب فـيه أهـلَ البصرة والشـام والنـهروان، وقـد اعـتورته الأعـداء وهجته الشعراء، فلو وجد هؤلاء سبيلاً إلى دحض مـاكـان يـفخر بـه من

روى الحاكم بإسناده عن سلمة بن كهيل، عن أبي صادق، عن الأغرّ، عن سلمان ، قال: قال رسول الله تَلَكَثُنَا: أوّلكم وروداً عليّ الحوض، أوّلكم إسلاماً علي بن أبي طالب.
 وروى أيضاً بإسناد صحيح (وافقه عليه الذهبي) عن زيد بن أرقم ، في قال: إنّ أوّل من أسلم مع رسول الله تَلَكَثُنَا: علي بن أبي طالب.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

تقدّم إسلامه لبدأوا بذلك، وتركوا ما لا معنىٰ له.<sup>(1)</sup>

ثمّ إنّ الشعراء مدحته على المسبقه إلى الإسلام، فكيف لم يردّ علىٰ هؤلاء الذين مدحوه بالسبق شاعر واحد من أهل حربه؟ ولقد قال في أُمّهات الأولاد قولاً خالف فيه عمر، فذكروه بذلك وعابوه، فكيف تركوا أن يعيبوه بما كان يفتخر به ممّا لا فخر فيه عندهم، وعابوه بقوله في أُمّهات الأولاد؟<sup>(٢)</sup>

٢. نزول آية: ﴿لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ ... ﴾ في حق عليّ

نسب ابن تيمية إلى عليّ ﷺ ما هو بريء منه، كبراءة يوسف ممّا اتّهم به، وقال: وأنزل الله تعالى في علي قوله: ﴿يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكارىٰ حتّى تَعْلَمُوا ما تَقُولُونَ﴾.<sup>(٣)</sup> لمّا صلّى فقرأ وخلَط.<sup>(٤)</sup>

روى الترمذي، وأبو داود، والطبري، وابن أبي حاتم بإسنادهم عن أبي عبد الرحمن السُّلَمي أنَّ جماعة من الصحابة دُعوا إلى بيت أحدهم، فصنع لهم طعاماً، وسقاهم خمراً، قبل تحريم الخمر، ثم حضرت الصلاة، فتقدّم أحدهم ليصلّي بهم، فخلط في صلاته، وحرّف آية من القرآن. وقد اضطربت الروايات المذكورة، مع أنّها مرويّة عن رجل واحد، في

روت معاذة بنت عبد الله العدوية، قالت: سمعتُ علياً طلاب يخطب على منبر البصرة، ويقول: أنا الصِّديق الأكبر، آمنت قبل أن يؤمن أبو بكر، وأسلمت قبل أن يُسلم.
 وروىٰ حبّة بن جُوَين العُرني أنّه سمع علياً طلا يقول: أنا أوّل رجل أسلم مع رسول الله تَشْرَحْنَنَ .
 شرح نهج البلاغة:٢٢٨/١٣\_٢٢٩.
 ٢ انظر: شرح نهج البلاغة:٢١٩/٢٢ ـ ٢٤١.
 ٣. انظر: شرح نهج البلاغة:٢١٩/٢٢ ـ ٢٤١.

٤. منهاج السنَّة: ٧ / ٢٣٧، وفي طبعة بولاق : ٤ / ٦٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية \*



ادِّعاء ابن تيمية نزول آية: ﴿لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ ...﴾ في حق عليَّ اللَّهِ ......................

صاحب الدعوة، والإمام والمأموم، وفي الآية التي حصل فيها التحريف؛ وذلك كما يلي:

١. فرواية الترمذي تقول: إنّ صاحب الدعوة هو عبد الرحمن بن عوف، وإنّ علياً كان هو الإمام<sup>(١)</sup> .

٢. ورواية أبي داود تقول: إنّ صاحب الدعوة رجل من الأنصار <sup>(٢)</sup>. ٣. وفي رواية للطبري، وابن المنذر: أنّ إمام الجماعة كان عبد الرحمن بن عوف<sup>(٣)</sup>.

٤. وفي رواية لابن أبي حاتم: أنّهم قدّموا فلاناً<sup>(٤)</sup> (يعني للصلاة).<sup>(٥)</sup> وأنت ترى أنّ ابن تيمية قد تعلّق، لغرض (أو مرض) في قلبه، بالرواية التي تزعم أنّ عليّاً كان هو إمام الجماعة، وأغمض عينيه عن سائر الروايات التي تذكر غيره، كما أنّه لم يُشر ـ للغرض نفسه ـ إلى اختلاف الروايات واضطرابها في الموضوع، وحكم حُكماً قاطعاً بأنّ الآية نزلت في عليّ!! ثمّ إنّ هذه الروايات معارضة برواية صحيحة الإسناد، مرويّة عن أبي عبد الرحمن السلميّ، أيضاً، وإليك نصّها:

روى الحاكم النيسابوري بإسناده عن أبي عبد الرحمن عن عليٍّ الله، قال:

- ١. سنن الترمذي: ٨٦٠ كتاب تفسير القرآن، باب (ومن سورة النساء)، برقم ٣٠٢٧.
   ٢. سنن أبي داود: ٦٨٩، كتاب الأشربة، باب في تحريم الخمر، برقم ٣٦٧١.
   ٣. جامع البيان (تفسير الطبري): ١٢٨/٤، برقم ٩٥٢٦، وكتاب تفسير القرآن لابن المنذر: ٧١٩/٢، برقم ١٧٩٩.
  - ٤ . تفسير القرآن العظيم(تفسير ابن أبي حاتم): ٩٥٨/٣، برقم ٥٣٥٢.
  - ٥. انظر: تفسير آلاء الرحمن للشيخ البلاغي :١٣/٢ ٤٢٢٤؛ والتفسير الكاشف: ٢٣٦/٢٣٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com

۲۹۲..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

دعانا رجل من الأنصار، قبل تحريم الخمر، فحضرت صلاة المغرب، فتقدّم رجل فقراً ﴿قُلْ يا أَيُّها الكافِرُونَ ﴾ فالتبس عليه، فـنزلت ﴿لا تَقْرَبُوا الصلاةَ وَأَنْتُمْ سُكارىٰ حَتّىٰ تَعْلَمُوا ما تَقُولُونَ ﴾ الآية.<sup>(١)</sup>

ومن الملاحظ أنَّ هذه الرواية لم تتحدَّث عن مجلس للخمر حضره عليِّ الله عن رجل (لم يُسمّ) كان قد تقدّم لإمامة الجماعة، فالتبست عليه الآية بسبب سُكره.

فأين هذا ممّا زُعم من تقدّم عليّ لإمامة الجماعة ونزول الآية فيه؟ ولكن ابن تيمية أبيٰ أن يأخذ بهذه الرواية وأمثالها، وآثر الاقتداء بالمارقين الذين كانوا يذهبون إلى أنّ الآية المذكورة نزلت في علي ﷺ.

قال الحاكم، بعد أن أورد تلك الرواية:

وفي هذا الحديث فائدة كثيرة، وهي أنّ الخوارج تـنسب هـذا السكـر وهذه القراءة إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب دون غيره وقد بـرّأه الله منها، فإنّه راوي هذا الحديث.<sup>(٢)</sup>

فطوبيٰ لابن تيمية، وهو يتّبع رأي الخوارج، ويتمسّك به دون غيره من الآراء والأقوال!!

وليت الأمر اقتصر عـلى هـذا الاخـتلاف والاضـطراب بـين الروايـات المروية عن أبي عبد الرحمن نفسها، بل هناك اختلاف بينها وبين الروايات

- ۱. المستدرك على الصحيحين:٣٠٧/٢. صحّحها الحاكم، ووافقه الذهبيّ.
  - ٢. المصدر نفسه.



الواردة عن غيره في سبب نزول الآية، فعن ابن عباس، قال:

نزلت هذه الآية في جماعة من الصحابة كمانوا يشربون الخمر، قبل التحريم، ثم يأتون الصلاة مع النبيﷺ فيصلّون معه، فنهاهم الله تعالى عن ذلك.<sup>(1)</sup>

وعن محمد بن كعب القُرظي:... ثمّ أُنزلت التي في النساء، بينا رسول الله ﷺ يصلّي بعض الصلوات إذ غنّى سكران خلفه، فأنزل الله: ﴿لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكارىٰ﴾ الآية. فشربها طائفة من الناس وتركها طائفة،ثم نزلت الرابعة التي في المائدة، فقال عمر بن الخطاب: انتهينا يا ربّنا.<sup>(٢)</sup>

وختاماً نقول: لوكان عند ابن تيمية بعض الإنصاف، لذكر ما رواه جماعة من محدّثي السنّة في شأن الآيات الّتي نزلت في الخمر، حتى يتبيّن للقارئ مَن كان يكرع الخمر، وظلّ يشربها إلى أن نزل في تحريمها نصّ صريح.

روى أبو داود، والترمذي، والنسائي، والطبري، وابن المنذر، وابن أبي حاتم بأسانيدهم إلى أبي ميسرة عمرو بن شرحبيل، أنّ عمر بن الخطاب، قال: اللهم بيّن لنا في الخمر بيان شفاء، فنزلت الآية التي في البقرة: فيسألونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِما إِثْمٌ كَبِيرٌ الآية، فدعي عمر فقرئت عليه، فقال: اللهم بيّن لنا في الخمر بيان شفاء، فنزلت التي في النساء: في أيُّها الّذينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكارى»، فدعي عمر فقرئت عليه، ثم قال... فنزلت التي في المائدة: فإِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ ... إلى قوله:

أبو بكر الحداد اليمني، تفسير الحداد:٢٥٨/٢، طبعة دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٣م.
 ٢. الدر المنثور:١٦٥/٣، وقال: أخرجه ابن المنذر.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

<فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ»فدُعي عمر فقرئت عليه، فقال: انتهينا انتهينا.<sup>(١)</sup>

قال الشيخ محمد جواد مغنية: وعلى أية حال، فإن صحّ أنَّ جماعة من الصحابة شربوا، وأنَّ إمامهم خلط في صلاته، فهؤلاء هم الذين أشركوا بالله، وعبدوا الأوثان، وشربوا الخمر، وأكلوا الحرام في الجاهلية التي نشأوا فيها، وتربّوا عليها... وعلي بن أبي طالب ليس منهم، لأنّه نشأ وترعرع في حجر الرسول الأعظم عليات، وهو الذي تولّىٰ تربيته وتهذيبه منذ نعومة أظفاره، وصاغه كما يشاء ويريد.<sup>(۲)</sup>

٣. تكذيب ابن تيمية فضائل أصحاب علي 🕮

بما أنَّ الرجل كان يعادي عليًا (كما يتبيَّن ذلك بوضوح، من مواضع كثيرة من كتابه)، فمن الطبيعيِّ جداً، أن يعادي أصحاب علي وأنصاره، بحكم أنَّ صديق عدوك هو عدو أيضاً، وقد تجلّت تلك المعاداة بإنكار فضيلة رابية لعمّار بن ياسر، اتفق المسلمون عليها وأصفق رواتهم على نقلها، وهي قول رسول الله عليها له: «تقتلك الفئة الباغية».

يقول ابن تيمية: فهاهنا للناس أقوال: منهم مَن قدح في حديث عمّار. ومنهم مَن تأوّله علىٰ أنّ الباغي: الطالب، وهو تأويل ضعيف .

وأمًا السلف والأثمة فيقول أكثرهم ـكأبي حنيفة ومالك وأحمد وغيرهم ـ لم يوجد شرط قتال الطائفة الباغيّة، فإنّ الله لم يأمر بقتالها ابتداءً، بل أمر إذا

- ١ . ســـنن التــرمذي:٨٦٨ بــرقم ٢٠٦٠. وانـــظر: سـنن أبـي داود:٦٨٩، بـرقم ٣٦٧٠، وجــامع البيان:٤٥/٤٤ـ٤٥، برقم ١٢٥١٦ـ ١٢٥٢٠، وغيرها.
  - ٢. التفسير الكاشف: ٢٣٢/٢.

تكذيب ابن تيمية فضائل أصحاب على الجلا

اقتتلت طائفتان أن يصلح بينهما، ثم إنْ بغت إحداهما على الأُخرى قوتلت الّتي تبغي، وهؤلاء قوتلوا ابتداءً قبل أن يبدؤوا بقتال .<sup>(1)</sup>

قد تقدّم أنّ من الاساليب التي درج عليها ابن تيمية، أنّه إذا مرّ بحديث في فضائل علي وآله وأصحابه وكان مخالفاً لهواه، ادّعى علىٰ بعض الناس تضعيفه، أو القدح فيه من دون أن يذكر المضعّف، أو القادح.

والعجب أنّه يضعّف حديثاً رواه أكثر من عشرين صحابياً، ويقول في حقّه الحافظ ابن عبدالبرّ: تواترت الآثار عن النبي ﷺ أنّه قال: «تقتل عمّاراً الفئة الباغية»، وهو من أصحّ الأحاديث. <sup>(٢)</sup>

فإذاكان مثل هذا الحديث ضعيفاً فما هو الصحيح عنده؟!

وللحافظ ابن حجر كلام حول الحديث، نذكره بنصّه حتى يُعلم مـدى انحراف الرجل عن أمير المؤمنين ﷺ وأصحابه، قال:

فائدة: روى حديث: «تقتل عمّاراً الفئة الباغية» جماعة من الصحابة منهم: قتادة بن النعمان ـ كما تـقدّم ـ وأُمَّ سـلمة عـند مسـلم، وأبـو هـريرة عند الترمذي، وعبد الله بن عمرو بن العـاص عـند النسائي، وعثمان بـن عفان وحذيفة وأبو أيوب وأبو رافع وخزيمة بن ثابت ومعاوية وعمرو بن العاص وأبـو اليسر وعـمّار نـفسه وكلّها عـند الطبراني وغيره، وغـالب طرقها صحيحة أو حسنة، وفيه عن جماعة آخرين يطول عدّهم. وفي هذا الحديث علم من أعـلام النبوة وفضيلة ظـاهرة لعـليّ ولعـمّار، وردٌ على

> ١ . منهاج السنّة: ٤ / ٣٩٠ ـ ٣٩١، وفي طبعة بولاق : ٢ / ٢٠٤ ـ ٢٠٥. ٢ . الاستيعاب: ٣ / ١١٤٠ .

۲۹٦ المعنية فكراً ومنهجاً FOR QURANCE THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

النواصب الزاعمين أنَّ عليّاً لم يكن مصيباً في حروبه.<sup>(١)</sup>

وكفيٰ في صحّة الحديث عند أهل السنّة أنَّ الشيخين قد خرّجاه. <sup>(٢)</sup>

وأمًا قوله: إنَّ السلف والأئمة فيقول أكثرهم لم يوجد شرط قتال الطائفة الباغية، فهو من الأكاذيب القبيحة، والَّذي نقله كبار العـلماء والفـقهاء، عـن السلف الصالح (لا عن أتباع النهج الأموي) خلاف ذلك، فقد صرّح الإمـام ابن قدامة المقدسيّ الحنبليّ (المتوفّىٰ ٦٢٠ ه) بأنّه (أجمعت الصحابة رضي الله عنهم علىٰ قتال البغاة، فإنَّ أبا بكر قاتل مانعي الزكاة، وعليّ قـاتل أهـل الجمل وصفين وأهل النهروان )<sup>(٣)</sup>.

وممّا يؤكّد ذلك أنّ كلّ مَن تبقّىٰ من أهل بيعة الرضوان، وفيهم البدريّون (إلّا أفراداً معدودين معروفين اعتزلوا القـتال)، كـانوا مـع الإمـام عـلي فـي (صفّين) .

روىٰ خليفة بن خيّاط، عن أبي غسان، عن عبدالسلام بن حرب، عـن يزيد بن عبدالرحمن، عن جعفر بن أبي المغيرة، عن عبدالله بن عبدالرحمن بن أبزىٰ، عن أبيه، قال:

(شهد مع علي ثمانمائة ممّن بايع بيعة الرضوان، قال: قُتل فـيهم ثـلاثة وستون، منهم عمّار بن ياسر)<sup>(٤)</sup> .

> ۱ . فتح الباري:٥٤٣/١. ۲ . لاحظ : صحيح البخاري:٢٠٧/٣؛ وصحيح مسلم:١٨٦/٨. ٣. المغني: ٨ / ٥٢٢ (كتاب قتال أهل البغي)، مطبعة الإمام بمصر. ٤. تاريخ خليفة: ١٩٦ .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصية للرد على الوهابية \*

تكذيب ابن تيمية فضائل أصحاب علي ﷺ

وهذا السند صحيح، ورجاله بين الثقة والصَّدوق.<sup>(1)</sup>

وهؤلاء الصحابة الكرام أورع من أن يقاتلوا من لم يـوجد فـيها شـرط الطائفة الباغية، ولكنّ ابن تيمية لا يقيم لهذا العدد الكبير من الصحابة وزناً، ما داموا في صفّ الإمام علي ﷺ.

وممًا يشهد لما تقدّم، أنّ عبدالله بن عمر بن الخطاب، سمّىٰ فئة معاوية بالفئة الباغية، وعبّر عن ندمه على قعوده عن حرب صفّين.

روىٰ عمر بن شَبّة (المتوفّى ٢٦٢ ه)، عن الفضل بن دُكين وأبي أحمد الزبيري، قالا: حدثنا عبدالله بن حبيب بن أبي ثابت، عن أبيه، عن ابن عمر أنّه قال \_ حين حضرته الوفاة \_: ما أجد في نفسي من أمر الدنيا شيئاً، إلّا أنّي لم أُقاتل الفئة الباغية مع عليّ بن أبي طالب .<sup>(٢)</sup>

وروى الحاكم النيسابوري بإسناده عن الزُّهري، عن حمزة بن عبدالله بن عمر أنِّ عبدالله بن عمر قال: ما وجدتُ في نفسي من شيء في أمر هـذه الآية،<sup>(٣)</sup> ما وجدتُ في نفسي أنّي لم أقاتل هذه الفئة الباغية كما أمرني الله عزوجل.

قال الحاكم بعد أن روى ذلك: هذا باب كبير قد رواه عن عبدالله بن عمر جماعة من كبار التابعين، وإنّما قدّمت حديث شعيب بن أبي حـمزة، عـن

١ . بيعة على بن أبي طالب في ضوء الروايات الصحيحة: ١٩٦ . ٢ . نقله ابن عبدالبرّ في الاستيعاب: ٣ / ٩٥٣، وروىٰ ابن عبدالبرّ نحوه بإسناده عـن يحيى بـن سليمان الجعفي وأسد بن موسى، عن أسباط بن سالم، عن حبيب بن أبي ثابت، عن ابن عمر، ورواه أيضاً بإسناده عن أبي بكر بن أبي الجهم، عن ابن عمر . ٣. يعنى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا﴾.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

الزهريّ، واقتصرت عليه لأنّه صحيح على شرط الشيخين.<sup>(١)</sup>

ونسأل: أيّهما أعرف بوصف فئة معاوية في حرب (صفِّين): ابن تيمية، أم ابن عمر، الّذي عاصر أحداث (صفِّين)، ووصم فئةَ معاوية (كما وصمها رسول الله ﷺ من قبل) بالفئة الباغية بعد مرور أكثر من ثلاثين عاماً على نهاية تلك الحرب، وعبّر عن أساه على ترك قتالها؟!

ونقول أخيراً: إنّما نحن أوردنا هذه الأدلّة على سبيل الاحتجاج على ابن تيمية ومقلّديه، وإلّا فإنّ قول الرسول ﷺ لعمّار: «تقتلك الفئة الباغية» كافٍ، وحده، لإثبات بغي معاوية وفئته، وإلّا كيف يصف الرسول ﷺ الفئة الّـتي تقتل عمّاراً بالفئة الباغية، ولم يتحقّق فيها شرط البغي والعدوان؟!

ومن هنا، فإنَّ كلَّ مَن يدَّعي أنَّ فئة معاوية لم تكن بالباغية، فإنَّما هو يردَّ على رسول الله ﷺ ويصرَّ على تخطئته ﷺ في قوله.. أعاذ الله المؤمنين الصادقين من سُبات العقل وقبح الزلل، ومن الخذلان والخسران .

١ . المستدرك على الصحيحين: ٣ / ١١٥ ـ ١١٦، وقد أقرّ الذهبي بصحّته على شرط الشيخين.



ابن تيمية وحديث النبي عليه: «أنت وليّ كلّ مؤمن بعدي»

روى أصحاب السنن والمسانيد أن النبي الله قال لعلي: «أنت ولي كل مؤمن بعدي»، غير أن مفاد الحديث لمًا لم يوافق هـوى ابـن تـيمية، أفـتى بتضعيفه وتكذيبه، فقال: ومثل قوله: «أنت ولي كلّ مؤمن بعدي» فـإنّ هـذا موضوع باتفاق أهل المعرفة بالحديث.<sup>(١)</sup> ويـقول أيـضاً فـي مكـان آخـر: وكذلك قوله: «هو ولي كلّ مؤمن بعدي» كذب على رسول الله.<sup>(٢)</sup>

وكان على ابن تيمية أن يقول: إنّ هذا الحديث صحيح بـاتّفاق أهـل المعرفة، غير أنّه راقه أن يموّه على صحّته ويشوّهه بيهرجته كما هو دأبه.

أفهل يحسب الرجل أنّ من أخرج هذا الحديث من أئمّة فنّه ليسوا من أهل المعرفة بالحديث، وفيهم إمام مذهبه أحمد بن حنبل، الّـذي أخـرجـه باسناد صحيح، رجاله كلّهم ثقات؟ قال: حدّثنا عبد الرزاق، حدّثنا جعفر بن سليمان، حدّثني يزيد الرَّشك، عن مطرف بـن عـبد الله، عـن عـمران بـن

> ١ . منهاج السنّة: ٥ / ٣٥ ـ ٣٦، وفي طبعة بولاق: ٣ / ٩ . ٢ . منهاج السنّة: ٧ / ٣٩١، وفي طبعة بولاق: ٤ / ١٠٤ .

FOR QURĂIC THOUGHT 💿 🐲 💿 🔭 ......

حصين، قال: بعث رسول الله سرّية وأمّر علي بن أبي طالب، فأحدث شيئاً في سفره، فتعاقد أربعة من أصحاب محمد أن يـذكروا أمره إلى رسـول الله عليها.

قال عمران: وكنّا إذا قدمنا من سفر بدأنا برسول الله فسلّمنا عليه، قـال: فدخلوا عليه فقام رجل منهم، فقال: يا رسول الله إنّ عـليّاً فـعل كـذا وكذا، فأعرض عنه. ثم قام الثاني فقال: يا رسول الله إنّ عليّاً فعل كذا وكذا، فأعرض عنه. ثم قام الثالث فقال: يا رسول الله إنّ عليّاً فعل كذا وكذا. ثم قام الرابع فقال: يا رسول الله إنّ عليّاً فعل كذا وكذا.

قال: فأقبل رسول الله على الرابع وقد تغيّر وجهه وقال: «دعوا عليّاً، دعوا عليّاً، دعوا عليّاً، إنّ عليّاً منّي وأنا منه، وهو ولي كلّ مؤمن بعدي».<sup>(1)</sup>

وقد أخرجه الحافظ أبو يعلىٰ الموصلي عن عبيد الله بن عمر القواريري، عن جعفر بن سليمان، بالسند المذكور.<sup>(٢)</sup>

وأخرجه ابن أبي شيبة<sup>(٣)</sup>، وابـن حـبّان فـي صحيحه <sup>(٤)</sup>، وأبـو نـعيم الأصبهاني في حلية الأولياء<sup>(٥)</sup>، ومحب الدين الطبري<sup>(٢)</sup>، والبغوي<sup>(٧)</sup>، وابن

- ١ . مسند أحمد: ٥ / ٦٠٦، الحديث ١٩٤٢٦. وانظر: مسند أبي داود الطيالسي: ١١١، الحديث ٨٢٩.
- ٢٠ مسند أبي يعلى: ١/ ٢٠٣، الحديث ٣٥٠، دار القبلة للثقافة الإسلامية، ومؤسسة علوم القـرآن،
   ١٤٠٨ هـ.
  - ٣. المصنف:١٨٠/١٢، الحديث ١٢١٧.
  - ٤. صحيح ابن حبّان: ٥ / ٢٧٤، مؤسسة الرسالة، ١٤١٤ ه.
    - ۰. حلية الأولياء:۲۹٤/٦.

۲. الرياض النضرة:١١٦/٣، الحديث ٤٧٦٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



كثير في تاريخه<sup>(١)</sup>، والسيوطي<sup>(٢)</sup>، والمتقي<sup>(٣)</sup>.

وهناك من المحدَّثين والرواة وأصحاب المصادر الحديثية من روى أنَّ رسول الله ﷺ قال: «ما تريدون من عليٍّ؟ ما تريدون من عليٍّ؟ ما تريدون من عليٍّ، إنّ علياً منّي وأنا منه، وهو وليُّ كلّ مؤمن بعدي». أخرجه بهذا اللفظ: الترمذي في جامعه، وقال: هذا حديث حسن غريب، <sup>(٤)</sup> وكذلك النسائي<sup>(٥)</sup>، ومحبّ الدين<sup>(٦)</sup>، وابن حجر<sup>(٧)</sup>، وقال: إسنادٌ قويٍٍّ.

وهناك إسناد آخر لهذا الحديث، وهو: أخرج أبو داود الطيالسي، عن أبي عوانة ، عن أبي بلج، عن عمرو بن ميمون، عن ابن عباس: أنَّ رسول الله اللَّا قال لعليٍّ: «أنت وليُّ كلِّ مؤمن بعدي».<sup>(٨)</sup> والإسناد صحيح، ورجاله كلّهم ثقات.

قال العلّامة الأميني بعد أن ناقش ابن تيمية في هذا الحديث وغيره: هذه

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT المعالية الم

نبذة يسيرة من مخاريق ابن تيمية، ولو ذهبنا إلى استيفاء ما في منهاج بدعته من الضلالات، والأكاذيب، والتحكّمات، والتقوّلات، فعلينا أن نعيد استنساخ مجلّداته الأربع ونردفها بمجلّدات في ردِّها، ولم أجد بياناً يعرب عن حقيقة الرجل ويمثَّلها للملأ العلميّ، غير أنّي أقتصر علىٰ كلمة الحافظ ابن حجر في كتابه «الفتاوى الحديثية»<sup>(1)</sup> قال: ابن تيميّة عبدً خذله الله وأضلّه وأعماه وأصمّه وأذلّه، وبذلك صرّح الأئمة الذين بيّنوا فساد أحواله وكذب أقواله، ومن أراد ذلك فعليه بمطالعة كلام الإمام المجتهد المتَّفق على إمامته وجلالته وبلوغه مرتبة الاجتهاد أبي الحسن السبكي وولده التاج والشيخ الإمام العز بن جماعة، وأهل عصرهم وغيرهم من الشافعيّة والمالكيّة والحنفيّة.<sup>(٢)</sup>

۲. الغدير:۳۰٦/۳.

۱۱٤ . الفتاوى الحديثية: ۱۱٤.



ابن تيمية وحديث سدّ الأبواب كلّها إلّا باب علي ﷺ

إنَّ ابن تيمية يهتم ويجهد نفسه في إنكار كلَّ فضيلة من الفضائل، الَّتي رواها الثقات ونقلها الحفَّاظ في كتبهم، في حقّ علي ﷺ، وما هذا إلَّا لأنَّ ثبوت هذه الفضائل له ﷺ لا يوافق هواه، ولذا تراه يشطب على الجميع بـقلم عريض ويصفه بالكذب والوضع، وها هو يقول في الحديث المعروف بسد الأبواب: إنَّ هذا ممّا وضعته الشيعة على طريق المقابلة.<sup>(1)</sup>

وقد استشهد على رأيه بقوله: وإنَّ الذي في الصحيح عن أبي سعيد عن النبي أنَّه قال في مرضه الذي مات فيه: «لا يبقين في المسجد خَـوخَة إلَّا سُدَّت إلا خوخة أبي بكر» ورواه ابن عباس أيضاً في الصحيحين.<sup>(٢)</sup>

ولسائل أن يسأل ابن تيمية: من أين علم أنّ الحديث ممّا وضعته الشيعة على طريق المقابلة؟ ومجرد حبّ الشيعة علياً لا يكون دليلاً على اتّهامهم بالوضع!!

ثم هل تكون المعارضة دليلاً على وضع هذا الحديث؟ فلماذا لا تكون

١. منهاج السنّة: ٥ / ٣٥، وفي طبعة بولاق: ٣ / ٩.
 ٢. نفس المصدر.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT او المناهجة فكراً ومنهجاً

المعارضة دليلاً على وضع الحديث الآخر؟

وعلى كلّ تقدير فالمعارضة لا تكون دليلاً إذا لم يمكن الجمع بين الحديثين، فإنّ سد الباب غير سدّ الخوخة، فالخوخة عبارة عن طاقات كانت في المسجد، فالخوخة في اللغة هي كوّة تعدّي الضوء إلى البيت، فلا مانع من أن يسدّ النبي على الأبواب كلّها إلّا باب علي، ويأمر أيضاً بسدّ الخوخات كلّها إلّا خوخة بيت أبي بكر، ولذلك يقول العلّامة الأميني تعليقاً على عبارة ابن تيمية: لا أجد لنسبة وضع هذا الحديث إلى الشيعة دافعاً إلّا القحّة والصلف، ودفع الحقائق الثابتة بالجلبة والسخب<sup>(۱)</sup>، فإنّ نصب عينيّ الرجل كتب الأئمة من قومه وفيها مسند إمام مذهبه أحمد قد أخرجوه فيها بأسانيد جمّة صحاح وحسان، عن جمع من الصحابة تربو عدّتهم على عدد ما يحصل به التواتر عندهم.<sup>(۲)</sup>

هذا كلّه على سبيل المماشاة، وهلمّ معي الآن لتقرأ مَن نقل الحديث من أئمة الحديث والرواية، لنرىٰ مدى صدق كلام ابن تيمية ودقّته.

فقد أخرج هذا الحديث جمع من الصحابة نأتي بأسمائهم:

١. زيد بن أرقم، ٢. عمر بن الخطاب، ٣. البراء بن عازب، ٤. عبد الله بن عمر بن الخطاب، ٥. عبد الله بن عباس، ٦. أبو سعيد الخدري، ٧. سعد بن مالك، ٨ أبو حازم الأشجعي، ٩. جابر بن عبد الله الأنصاري، ١٠. جابر بن سمرة، ١١. سعد بن أبي وقّاص، ١٢. أنس بن مالك.

۱ . السخب والصخب: الصَّياح واضطراب الأصوات.
 ۲. الغدير :۲۸٥/۳.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة الخصصية للرد على الوهابية ،



مضافاً إلى أنَّ الإمام علي ﷺ هو أحد من يُروى عنه هذا الحديث، ومن أراد أن يقف على متون الحديث ومصادره فليرجع إلى موسوعة الغدير.<sup>(١)</sup> وها نحن نذكر نزراً يسيراً منها، ليكون كنموذج لما لم نذكره:

ا. روى الإمام أحمد (بسنند صحيح) عن عمرو بن ميمون، عـن ابـن عباس، قال: وقال [ يعني رسول الله ﷺ ]: سدّوا أبواب المسجد غير باب عليّ <sup>(۲)</sup>. ورواه النسائي <sup>(۳)</sup>، والحاكم (وصحّحه، وأقرّه الذهبيّ).<sup>(٤)</sup>

٢. روى الحاكم بسنده عن زيد بن أرقم قال: كانت لنفر من أصحاب رسول الله أبواب شارعة في المسجد فقال يوماً سدّوا هذه الأبواب إلّا باب عليّ قال: فتكلّم في ذلك ناس، فقام رسول الله تشكّل فحمد الله وأثنى عليه ثمّ قال: أمّا بعد فإنّي أُمرت بسدّ هذه الأبواب غير باب عليّ فقال فيه قائلكم، والله ما سددتُ شيئاً ولا فتحته ولكن أُمرت بشيءٍ فاتّبعته.<sup>(٥)</sup>

٣. قال ابن حجر: تنبيه: جاء في سدّ الأبواب التي حول المسجد أحاديث يخالف ظاهرها حديث الباب(لا يبقيّن في المسجد باب إلّا سُدّ إلّا باب أبي بكر) منها: حديث سعد بن أبي وقاص قال: أمرنا رسول الله بسدّ الأبواب الشارعة في المسجد وترك باب عليّ.

- ۱. الغدير:۲۸٥/۳\_ ۳۰٤.
- ۲. مسند أحمد: ۱ / ۳۳۱.
- ٣. خصائص أمير المؤمنين: ٥٩، الحديث ٤٢، وص ٥٨، الحديث ٤١ (وحسّنه محقّق الكتاب أبو إسحاق الأثرى).
  - ٤. المستدرك على الصحيحين: ٣ / ١٣٢.
- ٥. المستدرك:١٢٥/٣، (وصحّحه الحاكم، وسكت عليه الذهبي)، وانظر: مسند أحمد: ٤ / ٣٧٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أخرجه أحمد والنسائي وإسناده قويّ، وفي رواية للطبراني في الأوسط رجالها ثقات (من الزيادة)، فقالوا: يا رسول الله سددت أبوابنا! فقالﷺ: «ما أنا سددتها ولكن الله سدّها».

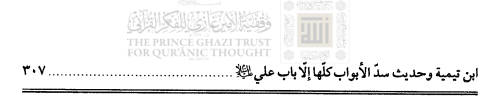
وعن زيد بن أرقم قال: كان لنفر من الصحابة أبواب شارعة في المسجد، فقال رسول الله تشكر: سدّوا هذه الأبواب إلّا باب علي»، فتكلّم ناس في ذلك، فقال رسول الله تشكر: «إنّي والله ما سددت شيئاً ولا فتحته ولكن أمرت بشيء فاتبعته». أخرجه أحمد والنسائي والحاكم ورجاله ثقات.

وعن ابن عباس قال: أمر رسول الله الله بأبواب المسجد فسدّت إلّا باب علي، وفي رواية وأمر بسد الأبواب غير باب عليٍّ، فكان يدخل المسجد وهو جنب ليس له طريق غيره. أخرجهما أحمد والنسائي ورجالهما ثقات.

وعن جابر بن سمرة قال: أمرنا رسول الله ﷺ بسد الأبواب كـلّها غـير باب عليٍّ فربما مر فيه وهو جنب. أخرجه الطبراني.

وعن ابن عمر قال: كنّا نقول في زمن رسول الله عليه وسول الله عليه خير الناس ثم أبو بكر ثم عمر ؛ و لقد أُعطي علي بن أبي طالب ثلاث خصال لأن يكون لي واحدة منهنّ أحبّ إليّ من حمر النعم: زوّجه رسول الله عليه ابنته وولدت له، وسدّ الأبواب إلّا بابه في المسجد، وأعطاه الراية يوم خيبر. أخرجه أحمد، وإسناده حسن.

وأخرج النسائي من طريق العلاء بن عرار (بمهملات) قال: فقلت لابن عمر:أخبرني عن علي وعثمان فذكر الحديث، وفيه: وأمّا علي فلا تسأل عنه أحد أو انظر إلى منزلته من رسول الله تشيئ قد سدّ أبوابنا في المسجد وأقرّ



بابه. ورجاله رجال الصحيح إلّا العلاء وقد وثّقه يحيى بن معين وغيره. وهذه الأحاديث يقوّي بعضها بعضاً وكلّ طريق منها صالح للاحتجاج فضلاً عن مجموعها.

وقد أورد ابن الجوزي هذا الحديث في الموضوعات أخرجه من حديث سعد بن أبي وقاص وزيد بن أرقم وابن عمر مقتصراً على بعض طرقه عنهم، وأعلّه ببعض من تكلّم فيه من رواته، وليس ذلك بقادح لما ذكرت من كثرة الطرق، وأعلّه أيضاً بأنّه مخالف للأحاديث الصحيحة الثابتة في باب أبي بكر وزعم أنّه من وضع الرافضة قابلوا به الحديث الصحيح في باب أبي بكر انتهى، وأخطأ في ذلك خطأ شنيعاً، فإنّه سلك في ذلك ردّ الأحاديث الصحيحة بتوهّمه المعارضة، مع أنّ الجمع بين القصتين ممكن.<sup>(1)</sup>

١٠ فتح الباري: ٧ / ١٤ ـ ١٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

..... ابن تيمية فكرأ ومنهجاً ۳.۸

## إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم

يقول ابن تيمية: وحديث: «أنا مدينة العلم وعليٍّ بابها» أضعف وأوهن، ولهذا إنّما يُعدّ في الموضوعات وإن رواه الترمذي، وذكره ابن الجوزي وبيّن أنّ سائر طرقه موضوعة، والكذب يُعرف من نفس المتن.<sup>(١)</sup>

أقول: كيف يحكم بوضع حديث نقله جماعة من مشاهير الصحابة أوّلاً، وأعاظم التابعين ثانياً، وأبرز العلماء ثالثاً عبر القرون، وقد كفانا في ذلك ما حققه علّامة عصره العلم الحجّة السيد حامد حسين اللكهنوي، فأفرد لبيان أسانيد الحديث جزءاً خاصًاً من كتابه «عبقات الأنوار» ونقله إلى العربية المحقق العلّامة السيد علي الحسيني الميلاني في موسوعته «نفحات الأزهار» وطبع في ثلاثة أجزاء.<sup>(٢)</sup>

أمّا من رواه من الصحابة:

الإمام علي الله، ٢. الإمام السبط الحسن الله، ٣. الإمام السبط الحسين الله، ٣. الإمام السبط الحسين الله، ٤. عبد الله الحسين الله، ٤. عبد الله الحسين الله، ٤. عبد الله بن عبد الله الأنصاري، ٦. عبد الله بن مبد مالك، ٦. بن مسعود، ٧. حذيفة بن اليمان، ٨ عبد الله بن عمر، ٩. أنس بن مالك، ١٠. عمرو بن العاص .

وأمًا من رواه من التابعين، فمنهم:

۱ . منهاج السنّة: ٥١٥/٧، وفي طبعة بولاق : ١٣٨/٤. ٢ . لاحظ نفحات الأزهار: ج ١٠ و ١١ و ١٢ .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم.

١. الإمام زين العابدين علي بن الحسين إذ ٢. الإمام الباقر محمد بن علي إذ ٣. الأصبغ بن نباتة الحنظلي الكوفي، ٤. جرير الظبّي، ٥. الحارث بن عبد الله الهمداني الكوفي، ٢. سعد بن طريف الحنظلي الكوفي، ٧. سعيد بن عبد الله الهمداني الكوفي، ٩. سعد بن عريف الحضرمي الكوفي، ٩. سليمان بن جبير الأسدي الكوفي، ٨ سلمة بن كهيل الحضرمي الكوفي، ٩. سليمان بن مهران الكوفي المعروف بالأعمش، ١٠. عاصم بن غمرة السلولي الكوفي، ١١. عثمان الكوفي، ١٠. علمان بن مهران الكوفي المعروف بالأعمش، ١٠. عاصم بن غمرة السلولي عن مهران التميمي المدني المعروف بالأعمش، ١٠. عاصم بن غمرة السلولي الكوفي، ١١. عثمان المعروف بالأعمش، ١٠. عاصم بن غمرة السلولي الكوفي، ١٢. علمان الكوفي، ١٢. علمان بن مهران الكوفي المعروف بالأعمش، ١٠. عاصم بن غمرة السلولي الكوفي، ١١. عبد الله بن عثمان بن حثيم القارئ المكّي، ١٢. عبد الرحمن بن عسيلة المرادي أبو عبد الله المنابحي، ١٤. مجاهد بن جبر أبو الحجّاج المخزومي المكّي.

وأمًا رواة الحديث من الحفاظ والمحدِّثين فقد نقله في القرن الثالث ثمانية من الحفاظ، ورواه في القرن الرابع أربعة عشر، ورواه في القرن الخامس اثنا عشر، ورواه في القرن السادس ثمانية، ورواه في القرن السابع اثنا عشر، ورواه في القرن الثامن عشرة، ورواه في القرن التاسع عشرة أيضاً، وفي القرن العاشر رواه اثنان وعشرون، ورواه في القرن الحادي عشر أربعة عشر، وفي القرن الثاني عشر رواه ثلاثة عشر، وفي القرن الثالث عشر رواه ثلاثة عشر عالماً ومحدِّثاً.

هذا ما لدى صاحب العبقات، وفي القرن الرابع عشر نقله خمسة من أهل الاختصاص.<sup>(1)</sup>

وهذه الأسماء والأرقام التي استقيناها من اللكهنوي والأميني ـ رحمهما الله ـ هي نتيجة جهود فردية لهما، وإلاّ فلو قامت لجـان عـلمية مـتخصصة بدراسة الحديث والبحث عنه لناهز عدد رواته أكثر ممّا ذُكر هنا.

١. لاحظ: الغدير:١١٠/٦.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT IN: ابن تيمية فكراً ومنهجاً ..... ۳۱

ثم كيف يحكم عليه بالوضع مع أنَّ الحاكم النيسابوري نقله بأسانيد ثلاثة، نذكر منها ما أورده بالسند الأوّل، قال: حدّثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا محمد بن عبد الرحيم الهروي بالرملة، ثنا أبو الصلت عبد السلام بن صالح، ثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن مجاهد، عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله تشتين: «أنا مدينة العلم وعلي بابها، فمن أراد المدينة فليأت الباب». ثم قال الحاكم بعد ذلك: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجّاه.

وأبو الصلت ثقة مأمون فإني سمعت أبا العباس محمد بن يعقوب في التاريخ يقول: سمعت العباس بن محمد الدوري يقول: سألت يحيى بن معين عن أبي الصلت الهروي فقال: ثقة، فقلت: أليس قد حدَّث عن أبي معاوية عن الأعمش: «أنا مدينة العلم»؟ فقال: قد حدَّث به محمد بن جعفر الفيَّدي، وهو ثقة مأمون سمعت أبا نصر أحمد بن سهل الفقيه القباني إمام عصره ببخارى يقول: سمعت صالح بن محمد بن حبيب الحافظ يقول: وسئل عن أبي الصلت الهروي؟ فقال: دخل يحيى بن معين ونحن معه على أبي الصلت فقال: هو صدوق، فقلت له: إنّه يروي حديث الأعمش عن مجاهد عن ابن عباس عن النبي تشت: «أنا مدينة العلم وعلي بابها فمن أراد العلم فليأتها من بابها»؟ فقال: قد روى هذا ذاك الفيدي عن أبي معاوية عن الأعمش كما رواه أبو الصلت.

المستدرك: ١٢٦/٣ ـ ١٢٧ وأقرأ السندين الأخيرين في نفس المستدرك.

إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم

والمعروف عن الذهبي أنَّ نفسه لا تنبسط للأحاديث الواردة في فضائل عليﷺ، ومن هنا تجده يبالغ في نقد أسانيدها، وقد ينكر بعض الأحاديث مع إقراره بصحة أسانيدها.<sup>(۱)</sup>

وفي هذا المجال يأتي تعقيبه على رواية الحاكم المتقدّمة، حيث يقول: أبو الصلت: عبد السلام، ثنا أبو معاوية عن الأعمش عن مجاهد عـن ابـن عباس مرفوعاً: «أنا مدينة العلم وعليٍّ بابها فمن أراد المدينة فليأت الباب». صحيحٌ (قلت): بل موضوعٌ. قال: وأبو الصلت ثقة مأمون(قلت): لا والله لا ثقة ولا مأمون.<sup>(٢)</sup>

أقول: إنّ الذهبي حكم بوضع الحديث، لوقوع أبي الصلت في أحد طرقه، وأبو الصلت، كما يقول هنا، ليس بثقة ولا مأمون، مع أنّـه ذكـر فـي ترجمته ما ينافي ذلك، فقد قال فيه: الرجل الصالح، إلّا أنّه شيعي جلد. ثم نقل عن عباس الدوري أنّه قال: سمعت يحيى[بن معين] يوثّق أبا الصلت.<sup>(٣)</sup>

وحكم (الذهبي) أيضاً بوضع الحديث، الذي رواه الحاكم، بسندٍ ثانٍ من طريق عبد الرزاق الصنعاني بسنده إلى جابر بن عبد الله، وذلك لوقوع أحمد بن عبد الله بن يزيد الحرّاني في سنده، حيث قال فيه: دجّال كذّاب.<sup>(٤)</sup>

- ١. انظر ما عقّب به علىٰ حديث ابن عباس: نظر النبي عَلَیْهُ في عليّ، فقال:أنت سيد في الدنيا والآخرة... المستدرك على الصحيحين:١٢٨/٣.
  - ۲. المستدرك:۱۲٦/۳، تلخيص الذهبي في نفس الصفحة.
    - ٣. ميزان الاعتدال:٦١٦/٢برقم ٥٠٥١.
    - ٤. المستدرك: (تلخيص الذهبي):١٢٦/٣.

THE PRINCE GHAZI TRUST المعلم المعلم المعلم المحلم الم 

والظاهر أنّه لا منشأ لنسبة الدجل والكذب إلى الحرّاني إلّا لروايته هذا الحديث في فضل أمير المؤمنينﷺ.

ويدلّ على ذلك (أنّ نقل الفضيلة سبب للاتهام بالكذب والدجل)، ما عرفت من أنّه لمّا وصف يحيى بن مَعين أبا الصلت بأنّه صدوق، اعترض عليه صالح بن محمد، وقال: إنّه روى حديث: «أنا مدينة العلم وعلي بابها فمن أراد العلم فليأتها من بابها»؟ (يعني: كيف يكون صدوقاً، وهو يروي الحديث المذكور؟) فقال ابن معين: قد روى هذا ذاك الفيدي عن أبي معاوية عن الأعمش كما رواه أبو الصلت.<sup>(١)</sup>، وهذا يرشدنا إلى أنّ للعقائد تأثيراً كبيراً على آراء أصحاب الجرح والتعديل، وأنّ الاتجاه السائد عند الكثير منهم، هو تجريح من ينقل فضائل الإمام وأهل بيته .

وحسُب الباحث الموضوعي والقارئ المنصف، لكي يقف على تلك الحقيقة المرّة، أن يتتبّع كلماتهم في حقّ محمد بن جعفر الفيدي (راوي الحديث الذي نحن بصدده)، حيث اتّسمت، وبشكل واضح، بالاضطراب والتناقض، الدالَّين على التخبّط والحَيْرة في كيفية التعامل مع الحديث المذكور، الذي يَرون أنّه يخالف اعتقادهم في الخلفاء، ولذا أصرّ المتعصّبون منهم كابن تيمية، والذهبيّ على القول بكونه موضوعاً، مع أنّه ورد في كتبهم من طريقين (دعْ عنك سائر الطرق)، أحدهما صحيح الإسناد على شرط البخاري، والآخر صحيح الإسناد أو حسن الإسناد (على أقلّ تقدير)، وسنثبت ذلك ببرهان قاطع، ولكن بعد أن ننقل بعض تلك الكلمات التي قلنا أنّها تدلّ على التخبّط والحيرة:

١. نفس المصدر.

313 إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم

١. قال أبو الوليد سليمان بن خلف الباجي (المتوفّى ٤٧٤ه): محمد بن جعفر، أبو جعفر الكوفي، نزل «فيد»، أخرج البخاري في الهبة عنه، عن محمد بن فضيل، ولم أجد له ذكراً في غير هذا الكتاب، ويشبه أن يكون مجهولاً.<sup>(١)</sup>

أقول: ذكر الفيدي هذا \_ في أيام الباجي وقبلها \_ العديدُ من المؤلفين، منهم: البخاري في «التاريخ الكبير»<sup>(٢)</sup>، وابن حبّان(المتوفّى ٣٥٤ه) في «الثقات»<sup>(٣)</sup>، وابن عدّيّ (المتوفّى ٣٦٥ه)، وأبو القاسم هبة الله بن الحسن اللالكائي(المتوفّى ٤١٨هه)<sup>(٤)</sup>)، والحاكم النيسابوري(المتوفّى ٤٠٥ه) في «المستدرك على الصحيحين»<sup>(٥)</sup>، والخطيب البغدادي(المتوفّى ٣٦٤ه) في «تاريخ بغداد».<sup>(٦)</sup>

فإذا كان أبو الوليد الباجي معذوراً في قوله:«لم أجد له ذكراً في غير هذا الكتاب»، لاحتمال أن تكون الكتب التي ذكرناها غير متوفرة بين يديه، أو أنً بصره لم يقع على اسمه فيها، فإنّه ليس بمعذور في قوله:«يشبه أن يكون مجهولاً»، فعدم الاطلاع على أحواله لا يبرّر مثل هذا القول... والرجل كان معروفاً، روى عنه كبار المحدثين مثل البخاري، ويعقوب بن شيبة

- . تهذيب الكمال:٥٨٧/٢٤، هامش الترجمة ٥١١٩، نقلاً عن: رجال البخاري للباجي:٦٢٤/٢.
  - ۲ . التاريخ الكبير: ٥٧/١، برقم ١١٨.
    - ۳. الثقات:۱۱۰/۹.
- ٤. قـال العـيني: ذكره اللالكائي، وابن عـدي، وابن عساكر في شيوخ البخاري. عـمدة القاري:١٦٦٧١٣.
  - ٥. المستدرك على الصحيحين: ١٢٧/٣.
    - ٦. تاريخ بغداد:١١٨/٢، برقم ٥١١.

السدوسي، ومحمد بن عبد الله الحضرمي الشهير بمطيَّن.

٢. قال ابن حجر العسقلاني:

وقع في الهبة: حدثنا محمد بن جعفر أبو جعفر ولم يذكر نسبه، والذي أظنّ أنّه القومسي، فإنّه لم يختلف في أنّ كنيته أبـو جـعفر، بـخلاف هـذا، والقومسي ثقة حافظ بخلاف هذا فإنّ له أحاديث خولف فيها.<sup>(1)</sup>

وهذا ظنّ فاسد، قاده إليه الرأي المسبق في حديث(باب مدينة العلم)، فإنّ الفيدي لمّا روى هذا الحديث (الذي طعنوا فيه بسبب متنه الذي يرون أنّه يخالف اعتقادهم)، حاول بعضهم أن يخرجه مـن رجـال الصـحيح، أو يتكلّم فيه بلا مسوّغ.

فالفيدي من شيوخ البخاري، ومن رجال صحيحه، صرّح بذلك جماعة، منهم: ابن عديّ، وأبو القاسم اللالكائي، والخطيب البغدادي، وأبو الوليد الباجي، والسمعاني<sup>(٢)</sup> (المتوفّى ٦٢٥ه)، وابن عساكر (المتوفّى ٥٧١ه)، وعبد الغني المقدسي (المتوفّى ٦٠٢ه)، وأبو الحجاج المزّي<sup>(٣)</sup> (المتوفّى ٢٤٧ه)، والذهبي<sup>(٤)</sup>(المتوفّى ٨٤٢ه)، فمحاولة شطب اسمه من الصحيح، دونها خرط القَتاد.

ثمّ إنَّ أبا جعفر محمد بن جعفر روى في كتاب الهبة من «صحيح

- . تهذيب التهذيب:٩٦/٩، الترجمة ١٢٨.
  - ٢. الأنساب:٤١٦/٤.
- ٣. تهذيب الكمال:٥٨٧/٢٤، الترجمة٥١١٩.
  - ٤. الكاشف: ٢٩-٢٨/٣، الترجمة ٤٨٣٨.

إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم

البخاري»<sup>(1)</sup> عن محمد بن فضيل بن غزوان، وابن فضيل<sup>(٢)</sup> هذا، عُدّ من شيوخ الفيدي، ولم يعدّ من شيوخ القومسي، فكيف يظنّ ابن حجر أنّ المراد بمحمد بن جعفر، هنا هو القومسي؟!

وأمًا قوله: إنّه لم يختلف في أنّ كنية القومسي أبو جعفر بخلاف الفيدي، فلا يتمّ أيضاً، لأنّ البخاري نفسه كنّىٰ الفيدي في تاريخه بأبي جعفر، واقتصر على هذه الكنية، وكذلك فعل الخطيب البغدادي، وأبو الوليد الباجي، والسمعاني.<sup>(٣)</sup>

وهكذا يتبيّن، بشكل قاطع، أنّ الفيدي من شيوخ البخاري، ومن رجال صحيحه، ولا مجال للتشكيك في ذلك، فالحديث، إذاً صحيح على شـرط البخاري.

٣. قال الذهبيّ في مواضع من كتبه، بأن حديث (باب مدينة العلم) موضوع، مع أنه أغفل مناقشة بعض أسانيده، فقد لاذ بالصمت ولم يعلّق بشيء على رواية الحاكم النيسابوري من طريق (محمد بن جعفر الفَيْدي)، كما أنه لم يترجم للفيدي هذا في «ميزان الاعتدال» المخصّص \_ في أصله \_ للضعفاء، حتى يقال إنّ في سند الحديث من تُكلّم فيه، فكيف حكم، إذاً، بوضع الحديث؟!

ثمّ إنَّ الذهبي نفسه روى الحديث بإسناده عن سويد بـن سـعيد، عـن

- صحيح البخاري:١٥٩/٢، كتاب الهبة، باب هدية ما يكره لبسها(٢٧)، برقم ٢٦١٣.
- ٢. انظر ترجمته في: تهذيب الكمال:٢٩٣/٢٦، برقم ٥٥٤٨. وراجع تـرجـمة محمد بـن جـعفر القومسي في الكتاب نفسه: ج٥٢/٢٥، برقم ٥١٢٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

اين تبمبة فكرأ ومنهجا 317 شريك، عن سلمة بن كهيل، عن الصُّنابحي( عبد الرحمن بن عسيلة)، عن عليّ، عن رسول الله ﷺ، قال: «أنا مدينة العلم، وعليّ بابها، فمن أراد المدينة فليأت باب المدينة».<sup>(1)</sup> وإليك أبرز كلمات نقّاد الحديث في رجال هذا الإسناد. - سويد بن سعيد. احتجّ به مسلم في صحيحه، وقال أحمد بـن حـنبل: أرجـو أن يكـون صدوقاً، أو قال: لا بأس به. وأمَّا ابن مَعين فأفحش فيه القول. وقال أبو حاتم: صدوق كثير التدليس. وقال العجلي: ثقة. وقال الذهبي: كان صاحب حديث وحفظ، لكنّه عُمّر وعمى، فربّما لُقُّن ممّا لیس من حدیثه، وهو صادق فی نفسه، صحیح الکتاب.<sup>(۲)</sup> ـ شريك بن عبد الله. وثُقه كثيرون مثل: يحيى بن مَعين، والعجلي، وابن حبّان، وابن شاهين، وقال غير واحد: صدوق. وقال الذهبي: الحافظ، الصادق، أحد الأئمة. وكان من أوعية العلم. احتجّ به أصحاب السنن، وأخرج له مسلم متابعة، واستشهد به البخاري في «الجامع»، وروى له في «رفع اليدين في الصلاة» وغيره. (<sup>(٣)</sup>

- ١. ميزان الاعتدال: ٢٥١/٢، الترجمة ٣٦٢١.
- ٢. انظر: ميزان الاعتدال:٢٤٨/٢، الترجمة ٣٦٢١، و تهذيب الكمال:٢٤٧/١٢، الترجمة ٢٦٤٣.
- ٣. انظر: تهذيب الكمال:٤٦٢/١٢، الترجمة٢٧٣٦؛ و ميزان الاعتدال:٢٧٠/٢، الترجمة ٣٦٩٧.



إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم.....

- سلمة بن كُهيل ثقة عند الجميع، وقد روى له أصحاب الكتب الستة.<sup>(1)</sup> - عبد الرحمن بن عُسَيلة الصُّنابحيّ. ثقة عند الجميع، وقد روىٰ له أصحاب الكتب الستة.<sup>(٢)</sup> فالحديث بهذا الإسناد، إمّا صحيح<sup>(٣)</sup>، أو حسن (لأنّ رجاله بـين الثقة والصدوق)، فكيف يُدّعيٰ، إذاً، أنّه موضوع، وهل هذا إلّا انصياع للهوىٰ، وقول بغير علم؟! وهاك مثالاً أخر يعزّز ما سبق من أنَّ الذهبي قـد تـعامل مـذهبياً مـع الحديث، وليس علىٰ أساس المنهج العلمي: قال: أخرج الترمذي عن إسماعيل بـن مـوسى، عـن مـحمد بـن عـمر الرومي، عن شريك حديث: «أنا دار الحكمة، وعليٌّ بابها». ثمّ عقّب الذهبيّ على ذلك بقوله: فما أدري من وضعه؟ <sup>(٤)</sup> فهو يحكم، إذاً، على أحد الرجلين: إسماعيل بـن مـوسى الفـزاري، أو محمد بن عمر الرومي، بوضع الحديث. والآن، لننظر إلى أقوال أصحاب الجرح والتعديل في حقٍّ هـذين الرجلين، حتى نقف على مدى التزامه بالمنهج العلميّ:

- ۱. انظر: تهذيب الكمال:۳۱۳/۱۱، الترجمة ۲٤٦۷.
   ۲. انظر: تهذيب الكمال:۲۸۲/۱۷، الترجمة ۳۹۰۵.
- ٣. إذا أخذنا بتوثيق مسلم، والعجلي، لسويد بن سعيد.
  - ٤. ميزان الاعتدال:٦٦٨/٣، الترجمة ٨٠٠٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

لمنابع المحدثين: البخاري في غير صحيحه، وأبـوحاتم روى عنه من كبار المحدثين: البخاري في غير صحيحه، وأبـوحاتم

الرازي، ويعقوب بن سفيان الفارسي، وأبو مسلم إبراهيم بن عبد الله البصري الكجّي.

قال تلميذه أبو حاتم: هو قديم، روى عن شريك حديثاً منكراً.<sup>(١)</sup> وعنه أيضاً: فيه ضعف.

وقال أبو زرعة: شيخ فيه لين.

وذكره ابن حبّان في كتاب «الثقات».

فأقصىٰ ما قيل في الرجل أنَّ فيه ليناً أو ضعفاً، وأين هذا من الحكم عليه أوعلى تلميذه بوضع الحديث؟

> \_إسماعيل بن موسى الفزاري(المتوفّى ٢٤٥ه). -

روى عنه من كبار المحدّثين: أبو داود، والترمذي، وابن ماجة، والبخاري في كتاب «أفعال العباد»، ومحمد بن إسحاق بن خزيمة، ومحمد بن عبد الله بن سليمان الحضرمي (مُطيَّن).

> قال تلميذه مطيّن: كان صدوقاً. وقال أبو حاتم: صدوق. وقال النسائيّ: ليس به بأس.

وقال ابن عديّ: أنكروا عليه الغلوّ في التشيّع<sup>(٢)</sup>، وأمّا في الرواية

١ . يظهر من هذا القول أنَّ المشكلة في متن الحديث، وليست في الراوي!! ٢ . كيف يكون غالياً في التشيع،ويروي عـنه هـؤلاء المحدّثين الكـبار، ومـنهم البـخاري، وابـق خزيمة، المعروف موقفهما من الشيعة؟!

This file was downloaded from Quranic Thought.com



إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم.....

فقد احتمله الناس، وروَوا عنه.<sup>(1)</sup>

فهل يصحّ، بعد هذه الأقوال فيه، أن يكون أحـد اثـنين يُـقطع عـليهما بوضع الحديث؟

وممَّا يثير العجب، أن يطعن الذهبي على الفزاريِّ بمثل هذا الطعن، مع أنَّ الذهبيِّ نفسه قال في حقَّه: صدوق شيعيِّ!!<sup>(٢)</sup>

ثمّ إنّ الفزاريّ لم يتفرّد برواية الحديث عن محمد بن عمر الرومي، وإنّما رواه عنه أيضاً أبو مسلم البصري الكجّي، والكجّي هـذا وثّـقه الدارقـطني وغيره، ووصفه الذهبيّ بقوله: الإمام، الحافظ، شيخ العصر.<sup>(٣)</sup>

وإذاكان الذهبي قد تعامل مع الحديث من وجهة نظر مذهبية، فاضطرب وتخبّط في مناقشة أسانيده \_كما رأيت \_فهل يُنتظر من ابن تيمية (وهو أشدّ تعصّباً منه) أن يبحث فيها، ليتوصّل إلىٰ رأي علميّ محدّد من الحديث؟ كلّا، وألف كلّا، إنّه لا يرىٰ ثمّة حاجة إلى البحث في أسانيده، فنظرة عجلىٰ منه إلى متن الحديث (وهو يخصّ علياً بهذه الفضيلة الرابية)، كافية للحكم عليه بالوضع!! ومن هنا عوّل على ابن الجوزي في مناقشته لسبعة عشر طريقاً من طرقه الكثيرة، وقال: «ذكره ابن الجوزي، وبيّن أن سائر طرقه موضوعة، والكذب يُعرف من نفس المتن».<sup>(٤)</sup>

- ١. انظر: تهذيب الكمال:٢١٠/٣، الترجمة ٤٩١؛ وميزان الاعتدال: ٢٥١/١، الترجمة ٩٥٨.
  - ٢. الكاشف للذهبي:١٢٩/١، برقم ٤١٤.
  - سير أعلام النبلاء:٤٢٣/١٣، الترجمة٢٠٩.
  - ٤. منهاج السنة: ٧/ ٥١٥، وفي طبعة بولاق : ٤/ ١٣٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

وممًا يـلاحظ عـلى كـتاب ابـن الجـوزي، أنّـه لم يسـتوفِ كـلّ طـرق الحديث.<sup>(1)</sup> هذا أ**وّلاً**.

وثانياً: أنّه تعسّف في الحكم على بعض طرقه، ونقل عن الرجاليين اتّهام بعض الرواة بسرقة الحديث، ولم يكشف لنا عن أسماء هؤلاء الرجاليين!!<sup>(٢)</sup>

وقد ردَّ عدد من حفّاظ أهل السنّة على ابن الجوزي والذهبيّ وغيرهما ممّن قالوا بأنّ الحديث موضوع، ولم يرتضوا منهم هذا القول الذي يجافي الحقيقة، وإليك بعض ردودهم:

قال الحافظ صلاح الدين خليل العلائي الدمشقي (المتوفَّى ٧٦١ه):

هذا الحديث حكم ابن الجوزي وغيره بوضعه، وعندي في ذلك نظر... إلى أن قال: والحاصل أنّه ينتهي بطرقه إلى درجة الحسن المحتجّ بـه، ولا يكون ضعيفاً فضلاً عن أن يكون موضوعاً. <sup>(٣)</sup>

وقال الحافظ ابن حجر في لسانه: هـذا الحـديث له طـرق كـثيرة فـي

- ۱. مثل ما روي من طريق محمد بن جعفر الفيدي(من رجال البخاري)، وطريق شويد بن سعيد(من رجال مسلم)، وغيرهما.
- ٢. قال: وفي الطريق الثاني: رجاء بن سلمة، وقد اتّهموه بسرقته أيضاً (الموضوعات: ٢٥٤/١ وفيه: جابر بن سلمة، خطاً). يشار إلى أنّني لم أجد لرجاء بن سلمة ذكراً فيما بين يديّ من كتب الجرح والتعديل. نعم ذكره ابن حجر، ولكنه لم ينقل في ترجمته سوى قول ابن الجوزي: (اتّهم بسرقة الأحاديث)، ولم يبيّن لنا مَن هو المتّهِم!!
   انظر: لسان الميزان: ٢٠/٢٥٤، برقم ١٨٤٣ .
   وقال أيضاً: في الطريق الأول جعفر بن محمد الفقيه، وهو متّهم بسرقة هـذا الحديث .
   وقال أيضاً: في الطريق الأول جعفر بن محمد الفقيه، وهو متّهم بسرقة هـذا الحديث
   ٢٩ (الموضوعات: ٢٥٤/١)، ولم ينقل لنا، أيضاً الما من محمد الفقيه، وهو متّهم بسرقة هـذا الحديث .
   وقال أيضاً: في الطريق الأول جعفر بن محمد الفقيه، وهو متّهم بسرقة هـذا الحديث .
   ٢٨٤٣ (الموضوعات: ٢٠/٢٥٤)، ولم ينقل لنا، أيضاً، أسماء من اتّهمو.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم.

مستدرك الحاكم، أقلّ أحوالها أن يكون للحديث أصل، فلا ينبغي أن يُطلق القول عليه بالوضع.<sup>(۱)</sup>

وقال أيضاً في فتوى هذا الحديث: أخرجه الحاكم في المستدرك وقال: إنّه صحيح، وخالفه ابن الجوزي فذكره في الموضوعات وقال: إنّه كذب، والصواب خلاف قولهما معاً، وإنّ الحديث من قسم الحسن لا يرتقي إلى الصحة ولا ينحط إلى الكذب، وبيان ذلك يستدعي طولاً، ولكن هذا هـو المعتمد في ذلك.<sup>(۲)</sup>

وقال العلّامة المتّقي الهندي(المتوفّى ٩٧٥ه): قد كنت أُجيب بهذا الجواب (يعني جواب ابن حجر) دهراً إلى أن وقفت على تصحيح ابن جرير لحديث عليّ في «تهذيب الآثار»<sup>(٣)</sup>، مع تصحيح الحاكم لحديث ابن عباس، فاستخرتُ الله وجزمتُ بارتقاء الحديث من مرتبة الحسن إلى مرتبة الصحّة. والله أعلم.<sup>(٤)</sup>

أقول: يتّضح ممّا تقدّم أنّ حديث (باب مدينة العلم)، قد صحّحه يحيى بن مَعين<sup>(٥)</sup> (المتوفّى ٢٣٣ه)، وابـن جـرير الطـبري (المـتوفّى ٣١٠ ه)،

والحاكم النيسابوري (المتوفّى ٤٠٥ هـ)، والمتّقي الهندي (المتوفّى ٩٧٥هـ). وحسّنه صلاح الدين العلائي (المتوفّى ٧٦١هـ)، وابن حجر العسقلاني (المتوفّى ٨٥٢هـ).

ويتّضح أيضاً، أنّ القائلين ببطلانه (لم يأتوا في ذلك بعلّة قادحة، سوى دعوى الوضع دفعاً بالصدر)، كما أكّد ذلك الحافظ صلاح الديـن العـلائي الدمشقى.<sup>(1)</sup>

وأظن أنّ دراسة الحديث أزيد من هذا المقدار خارج عن إطار بحثنا، ومن أراد التفصيل والوقوف على كلمات العلماء حول الحديث فليرجع إلى «عبقات الأنوار» أو «نفحات الأزهار»، وكتاب «الغدير».<sup>(٢)</sup>

المتقي الهندي: وروى الخطيب البغدادي في تاريخه عن يحيى بن معين أنّه سئل عن حديث المتقي الهندي: وروى الخطيب البغدادي في تاريخه عن يحيى بن معين أنّه سئل عن حديث ابن عباس، فقال: هو صحيح. كنز العمال:١٤٨/١٣.

انظر: كنز العمّال:١٤٨/١٣.

۲. الغدير:۸۷/٦ ـ ۱۱۷؛ نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار: ج١٠ وج١١ و ج١٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية &



## ابن تيمية وقول رسول الله عن الله المعاكم على»

يقول ابن تيمية: وأمّا قول الحلّي: [قال رسول الله:«أقضاكم علي» والقضاء يستلزم العلم والدين]، فـهذا الحـديث لم يـثبت وليس له إسـناد تـقوم بـه الحجّة.<sup>(۱)</sup>

كيف يقول: (فهذا الحديث لم يثبت، وليس له إسناد تقوم به الحجّة)؛ وقد روى أحمد في مسنده عن أبي عبد الرحمن: وجدت في كتاب أبي بخط يده في هذا الحديث قال لبنته فاطمة: «أو ما ترضين أنّي قد زوّجتك أقدم أُمّتي سلماً، وأكثرهم علماً، وأعظمهم حلماً».<sup>(٢)</sup>

وأخرج البغوي عن أنس، عن النبي ﷺ أنّه قال: «أقضىٰ أُمّتي علي». فقال محبّ الدين الطبري (المتوفّى ٦٩٤هـ): أخرجه البغوي في المصابيح، في الحسان وقال: وعن عمر، قال: أقضانا علي. أخرجه الحافظ السلفي.<sup>(٣)</sup>

وروى أحمد في مسنده والحاكم في مستدركه عن ابن عباس: قال: قال عمر: علي أقضانا وأُبي أقرؤنا.<sup>(٤)</sup>

- ۱ . منهاج السنّة: ٥١٢/٧\_٥١٣، وفي طبعة بولاق : ١٣٨/٤. ۲ . مسند أحمد:٢٦/٥.
  - ٤. مسند أحمد :١١٣/٥ ؛ مستدرك الحاكم:٣٠٥/٣.

٣. ذخائر العقبيٰ:٨٣

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

وروى ابن عبد البر في «الاستيعاب» بسنده إلى أبي فروة [عروة بن الحارث الهمْدانيّ] قال: سمعت عبد الرحمن بن أبي ليلى، قال: قال عـمر: عليٌّ أقضانا.<sup>(۱)</sup>

وروى ابن عبد البر أيضاً بسنده عن علقمة، عن عبد الله[بن مسعود] قال: كنّا نتحدّث أنّ أقضى أهل المدينة علي بن أبي طالب.<sup>(٢)</sup>

وأورد ابن حجر في «فتح الباري» قوله ﷺ: «أقضى أُمّتي عليٌّ»، وقال، وهو يشرح قول عمر بن الخطاب المرويّ في البخاري:

«أقرأنا أَبِيِّ، وأقضانا عليِّ»<sup>(٣)</sup> قال: كذا أخرجه موقوفاً، وقـد أخـرجـه الترمذي وغيره من طريق أبي قلابة، عن أنس مرفوعاً في ذكر أُبيِّ.

ثم قال ما نصّه: وأمّا قوله: «وأقضانا عليّ»؛ فورد في حديث مرفوع أيضاً عن أنس رفعه: «أقضىٰ أُمّتي علي بن أبي طالب»، أخرجه البغوي.

وعن عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة، عن النبيﷺ مـرسلاً: «أرحـم أُمّتي بأُمّتي أبو بكر وأقضاهم علي» الحديث.

ورويناه موصولاً في فوائد أبي بكر محمد بن العباس بــن نــجيح مـن حديث أبي سعيد الخدري مثله.

وروى البزار من حديث ابن مسعود قال: كنّا نتحدّث أنّ أقـضىٰ أهـل المدينة علي بن أبي طالبﷺ.أ.ه<sup>(٤)</sup>

> ۱ . الاستيعاب :۱۱۰۲/۳، الترجمة ١٨٥٥. ۲. صحيح البخاري:١٤٩/٥، كتاب تفسير القرآن. ٤. فتح الباري:١٦٧/٨، برقم ٤٨١.

۲. الاستيعاب:۱۱۰۳/۳.

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكنبة الخصصية للرد على الوهابية )



ابن تيمية وحديث قتال الناكثين والقاسطين والمارقين

وممّا ينبئ عن نزعة ابن تيميّة الأموية، هو إنكاره حديث قتال الناكثين الذي رواه غير واحد من الصحابة والتابعين والحفّاظ والعلماء والمؤلّفين، وحاصل الحديث: أنّ عـلياً لللهِ قـال: «أمرني رسـول الله بـقتال النـاكـثين والقاسطين والمارقين».

وفي لفظ آخر عن أحد الصحابة: إنّ رسول الله أمرنا بقتال ثلاثة مع علي، بقتال الناكثين والقاسطين والمارقين. إلى غير ذلك من ألفاظ الحديث.

يقول ابن تيمية ما هذا نصّه: وأمّا الحديث الذي يُروى أنّه أَمر بـقتل الناكثين والقاسطين والمارقين، فهو حديث موضوع على النبيﷺ.<sup>(۱)</sup>

أقول: إنَّ إخبار النبي تَلَيَّة أنَّ عليًا يقاتل هذه الطوائف الثلاث، قد ورد بصور مختلفة لا يمكن لمتحدّث \_فضلاً عن المحدّث \_رمي هذه الأحاديث الهائلة بالوضع والكذب، إلَّا إذا كان من رماة القول على عواهنه الذين يردّون كلّ ما لا يوافق هواهم.

الصورة الأولى:

قول النبي ﷺ لنسائه: كيف بإحداكنّ إذا نبح عليها كلاب الحوأب. أو قوله ﷺ لهن: أيتكنّ تنبح عليها (تنبحها) كلاب الحوأب.

منهاج السنة: ١١٢/٦، وفي طبعة بولاق: ١٥٦/٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

وقوله على الله الله الله العربي أيتكنّ تنبحها كلاب الحوأب، سائرة إلى الشرق في كتيبة.

وقوله ﷺ لهن: ليت شعري أيتكنّ صاحبة الجمل الأزبّ، تـنبحها كلاب الحوأب.

وقولهﷺ لعائشة: وكأنّي بإحداكنّ قد نبحها كلاب الحوأب، وإيّاك أن تكوني أنت يا حميراء.

وقولهﷺ: يا حميراء، كأنّي بك تنبحك كلاب الحوأب، تقاتلين عـليّاً وأنت له ظالمة.

> وقولهﷺ لها: انظري يا حميراء أن لا تكوني أنت. وقولهﷺ لعلىﷺ: إن وليت من أمرها شيئاً فارفق بها.

وقد ذكر هذه النصوص حفاظ المحدثين وخبراء التاريخ، اقرأ مصادرها ومداركها في كتاب الغدير.<sup>(١)</sup> وليس في وسعنا ذكر مصادر هذه الصور مع كثرتها الهائلة.

> وإليك شيئاً ممّا روي في هذا المجال: روى الإمام أحمد بإسناده عن قيس بن أبي حازم، قال:

لمًا أقبلت عائشة، فلمًا بلغت مياه بني عامر ليلاً، نبحت الكلاب، فقالت: أيّ ماء هذا؟ قالوا: ماء الحوأب. قالت: ما أظنّي إلّا أنّني راجعة. قال بعض من كان معها: بل تقدمين فيراكِ المسلمون، فيصلح الله ذات بينهم، قـالت: إنّ رسول اللهﷺ قال ذات يوم: «كيف بإحداكنّ تنبحُ عليها كلاب الحوأب».<sup>(٢)</sup>

وقال الحاكم في المستدرك: حدَّثنا أبـو عـبد الله مـحمد بـن يـعقوب

۱. الغدير:۲۲۷/۳\_۲٦۹. ۲ . مسند أحمد:۵۲/۱ و ۹۷.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

الحافظ، ثنا محمد بن عبد الوهاب العبدي، ثنا يعلى بن عبيد، ثنا إسماعيل بن أبي خالد عن قيس بن أبي حازم، قال: لمّا بلغت عائشة بعض ديار بني عامر نبحت عليها الكلاب، فقالت: أي ماء هذا؟ قالوا: الحوأب. قالت: ما أظنّني إلّا راجعة، فقال الزبير: لا بعد، تقدّمي ويراك الناس ويصلح الله ذات بينهم. قالت:ما أظنّني إلّا راجعة، سمعت رسول الله تشت يقول: «كيف بإحداكنّ إذا نبحتها كلاب الحوأب».<sup>(1)</sup>

وقد مرّ بنا تحت عنوان (نتائج خلافة علي) تصحيح ابن حبّان، والحاكم، والذهبي، وابن كثير، وابن حجر، لحديث الحوأب، فراجع.

الصورة الثانية:

وممّا يدلّ على أنّ النبي ﷺ أمر علياً بقتال الناكثين والقاسطين والمارقين، هو ما رواه ابن عساكر عن أبي صادق ، قال: قدم أبو أيّوب العراق، فأهدت له الأزد جُزراً، فبعثوا بها معي، فدخلت إليه فسلّمت عليه، وقلت له: قد أكرمك الله بصحبة نبيّه ونزوله عليك، فمالي أراك تستقبل الناس تقاتلهم؟! تستقبل هؤلاء مرّة، وهؤلاء مرّة؟ فقال: إنّ رسول الله ﷺ عهد إلينا أن نقاتل مع عليّ الناكثين، فقد قاتلناهم، وعهد إلينا أن نقاتل معه القاسطين، فهذا وجهنا إليهم - يعني معاوية وأصحابه - وعهد إلينا أن نقاتل مع عليً المارقين، فلم أرهم بعد.<sup>(٢)</sup>

أخرج الحاكم في مستدركه عن أبي أيوب الأنصاري في خلافة عمر بن

۱. مستدرك الحاكم:۱۲۰/۳.

۲. تاریخ دمشق لابن عساکر: ٥٤/١٦، کنز العمال: ٣٥٢/١١، برقم ٣١٧٢٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

الخطاب قال: أمر رسول اللهﷺ عليّ بـن أبـي طـالب بـقتال النـاكـثين والقاسطين والمارقين.<sup>(۱)</sup>

وروى ابن عساكر بإسناده عن عبد الله بن مسعود قـال: خـرج رسـول اللهﷺ فأتىٰ منزل أُمَّ سلمة، فجاء عليّ، فقال رسول اللهﷺ: «يا أُمَّ سلمة هذا والله قاتل القاسطين والناكثين والمارقين بعدي».<sup>(٢)</sup>

ولهذا الحديث طرق كثيرة، وقد تقدّم تحت عنوان (نتائج خلافة علي) قول بعض المحقّقين بأنّ مجموع هذه الطرق يقتضي صحّة الحديث، أو حسنه على أقلّ تقدير.<sup>(٣)</sup>

الصورة الثالثة:

أخرج أحمد في مسنده عن أبي رافع إنّ رسول الله قال لعلي: سيكون بينك وبين عائشة أمر، قال: أنا يا رسول الله؟ قال: نعم، قال: أنا؟ قال: نعم، قال: فأنا أشقاهم يا رسول الله؟ قال: «لا، ولكن إذا كـان ذلك، فـارددها إلى مأمنها».<sup>(٤)</sup>

إلى غير ذلك من الصور المختلفة للحديث التي يحكي جميعها عن أنّ عليّاً يواجه بعد النبي ﷺ ثلاث فرقٍ ثلاث كلهم ظالمون خارجون عليه خروج البغاة على إمامهم، ولذلك روي عن الإمام الشافعيّ أنّه قال: لولا عليَّ لما عُرف شيء من أحكام أهل البغي.<sup>(٥)</sup>

- مستدرك الحاكم: ١٣٩/٣.
- ۲ . تاریخ مدینة دمشق:۷۰/٤۲؛ تاریخ ابن کثیر:۳۱۷/۷؛ کنز العمال:۱۱۰/۱۳، برقم ۳٦٣٦١.
- ۲۰ راجع ص ۲۷۷ ـ ۲۷۹ من هذا الكتاب.
   ٤. مسند أحمد: ٣٩٣/٦؛ مجمع الزوائد: ٢٣٤/٧.
   ٥. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٢٣١/٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



## ابن تيمية وقول النبيﷺ:«من أحبّ علياً فقد أحبني»

روى العلامة الحلّي أحاديث في فضل عليﷺ ومنها: أنّه قـال رجـل لسلمان: ما أشدّ حُبّك لعلي؟ قال: سمعت رسول اللهﷺ يقول: «من أحبّ عليّاً فقد أحبني، ومن أبغض علياً فقد أبغضني».

- ثمَّ إنَّ ابن تيمية قال: فالعشرة الأُولى [من هذه الأحاديث] كلَّها كذب.<sup>(١)</sup> قال ذلك من دون أن يأتي بشيء يدلّ على كذب هذه الأحاديث التي منها حديث حبّ على اللهِ.
  - وهانحن نذكر ما وقفنا عليه من المصادر التي ذكرت هذا الحديث.

أقول: أخرج الحاكم عن أبي عثمان النهدي، قال: قال رجل لسلمان: ما أشد حبّك لعليّ، قال: سمعت رسول الله يقول: «من أحبّ علياً فقد أحبني، ومن أبغض علياً فقد أبغضني». ثم قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

وقد أقرّه الذهبي في تلخيصه، فقال في آخر الحديث: (خ م)<sup>(٢)</sup>، وهي إشارة إلى أنّ الحديث صحيح على شرط البخاري ومسلم. وأخرج الطبراني في الكبير عن أُمّ سلمة قالت: أشهد أنّي سمعت رسول

منهاج السنّة: ٢٦/٥ وفي طبعة بولاق: ١٠٨٣.
 ١٠ منهاج السنّة: ٢٠/٥ ـ ٤٢ وفي طبعة بولاق: ١٠٨٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

THE PRINCE GHAZI TRUST والمعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المحالية المحالي

الله عليه الله يقول: «من أحب عليّاً فقد أحبني، ومن أحبني فقد أحبّ الله، ومن أبغض عليّاً فقد أبغضني، ومن أبغضني فقد أبغض الله».<sup>(1)</sup>

قال الحافظ الهيثمي بعد إيراده الحديث: إسناده حسن. (٢)

ويؤيد ذلك ما رواه مسلم عن عليﷺ قـال: «والذي فـلق الحـبّة وبـرأ النسمة إنّه لعهد النبي الأُمّي إليّ: أنّـه لا يـحبني إلّا مـؤمن ولا يـبغضني إلّا منافق».<sup>(٣)</sup>

فليحذر ابن تيمية من أن يكون ممّن لا يحبّه فإنّ كثيراً من عباراته في منهاجه يدل بوضوح على أنّ الرجل لا يحب علياً، بلّ في قلبه منه شيء، بل يتمادى في بغضه، حتى أنّه لم يحب صحابة علي علا كذلك، فقال في حقّ أبي ذرّ: وأمّا كون أبي ذر من أصدق الناس<sup>(٤)</sup> فذاك لا يوجب أنّه أفضل من غيره. إلى أن قال: والحديث المذكور بهذا اللفظ الذي ذكره الرافضي ضعيف،

أقول: روى الترمذي بإسناده عن عبد الله بن عمرو، قال: سمعت رسول اللهﷺ يقول: «ما أقلّتِ الغبراءُ ولا أظلّتِ الخضراءُ من رجل أصدقَ لهجةً من أبي ذرّ».

قال الترمذي: هذا حديث حسن، وفي الباب عن أبي الدرداء، وأبي ذرّ.<sup>(٦)</sup>

- ١. المعجم الكبير:٣٨٠/٢٣.
   ٢. مجمع الزوائد:١٣٢/٩.
   ٣. صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أنَّ حب الأنصار وعلي من الإيمان وعلاماته ويغضهم من علامات النفاق.
- ٤ . يشير إلى حديث النبي ﷺ: «ما أظلّت الخضراء ولا أقلّت الغبراء من ذي لهجة أصدق مـن أبي ذر».
  - ٥. منهاج السنّة: ٢٧٥/٦\_٢٧٦، وفي طبعة بولاق : ١٩٩/٣.
  - ٦. سنن الترمذي:١٠٨٢، باب مناقب أبي ذر الغفاري، ح٣٨٢٧، تحقيق صدقي جميل العطار.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟



ابن تيمية وقول النبي تَلَاضَكُمَا :«من أحبّ علياً فقد أحبني».....

ثمّ روى الحديث(وهي رواية مطوّلة) عن أبي ذرّ، ثم قال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه.<sup>(1)</sup>

وقد صحّح الألباني الحديث، وحسّن الرواية المطوّلة<sup>(٢)</sup> وفيها لفظ: (ما أظلّت الخضراء ولا أقلّت الخضراء من ذي لهجة...).

وأخرج الحاكم في مستدركه عن عبد الرحمن بن غنم قال: كنت مع أبي الدرداء فجاء رجل من قبل المدينة فسأله فأخبره أنَّ أبا ذر مسيّر إلى الربذة، فقال أبو الدرداء: إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون، لو أنَّ أبا ذر قطع لي عضواً أو يداً ما هجنته بعدما سمعت النبي ﷺ يقول: «ما أظلّت الخضراء ولا أقلّت الغبراء من رجل أصدق لهجة من أبي ذر». قال الذهبي: سنده جيّد.<sup>(٣)</sup>

كما أنَّ الحديث قد رواه غير واحد من الحفّاظ والمحدِّثين، ومنهم ابن سعد.<sup>(٤)</sup> وابن ماجة<sup>(٥)</sup> وأحمد بن حنبل<sup>(٦)</sup>، وغيرهم ممّن رووا هذا الحديث من طرق مختلفة وبألفاظ متفاوتة.

وقد جمّع العلّامة الأميني طرق وألفاظ هذا الحديث.<sup>(٧)</sup> فمن نظر إلى طرق الحديث وكثرة ناقليه يقف على أنّه في غاية الصحّة والمتانة غير أنّ النزعة الأموية عند ابن تيمية حالت بين بصيرته وواقـع الحـديث فـجعلته يقول: وليس له إسناد يقوم به.

- ١ . سنن الترمذي: ١٠٨٢، ح٢٨٢٨.
  - ٣. المستدرك:٣٤٤/٣.
- ٥. سنن ابن ماجة:٥٦، ح١٥٦، تحقيق صدقى جميل العطّار.
  - ٦. مسند أحمد:١٦٣/٢، و١٧٥.
    - ٧. الغدير:٨/٣٩هـ ٤٤٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية &

٢. صحيح الجامع الصغير:١٢٤/٥.

٤. الطبقات الكبرى:٢٢٨/٤.



..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

ابن تيمية ونزول ﴿هَلْ أَتَى﴾ في حقّ العترة

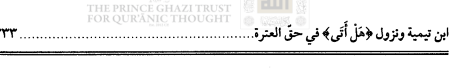
قال ابن تيمية: ومنها:<sup>(١)</sup> قوله [يعني العلّامة الحلي]: نـزل في حقّهم: (هُلْ أَتَى ﴾، فـإنّ سـورة (هَـلْ أَتَسى ﴾ مكيّة بـاتفاق العـلماء وعـليّ إنّـما تزوّج فاطمة بالمدينة بعد الهجرة ولم يدخل بها إلّا بعد غزوة بدر وولد له الحسن في السنة الثانية من الهجرة والحسين في السنة الرابعة من الهجرة بعد نزول (هُلْ أَتَى) بسنين كثيرة، فقول القائل: إنّها نزلت فيهم، من الكذب الذي لا يخفى على من له علم بنزول القرآن وعلم بأحوال هـؤلاء السادة الأخيار <sup>(٢)</sup>.

ونحن نناقشه في كلامه هذا من خلال النقاط التالية:

الأولى: إنّ دعوى ابن تيمية أنّ السورة مكيّة باتّفاق العلماء، تدلّ على فرط جهله بالنقل، أو على تعمّده الكذب، فأقوال العلماء لم تتّفق على أنّ السورة مكية، وإنّما ذهب الكثير منهم، بل أكثرهم، إلى أنّها مدنيّة، وقـد استفاضت بذكر ذلك روايات أهل السنة، فروىٰ مجاهد عن ابن عباس: أنّها

١. يعني الأحاديث الموضوعة حسب ما قاله ابن تيمية.
 ٢. منهاج السنّة: ٢٠/٤، وفي طبعة بولاق: ٢١٧/٢.





مدنيّة. وهو قول مجاهد، وقتادة، (وعكرمة، والحسن البصري، والكلبق)<sup>(١)</sup>، وجابر بن زید.(۲) أمًا روايات أئمّة أهل البيت على فقد أطبقت على كونها مدنيّة. فأين اتّفاق العلماء على كونها مكيّة، يا شيخ الإسلام (الأموي)؟!! الثانية: إنَّ لفظ (الأسير) الوارد في السورة، يؤيد (بل يؤكد) أنَّ السورة (أو الآيات التي تضمّنت قصة الإطعام) مدنية، فثمّة ثلاثة أقوال للمفسّرين في المراد بالأسير: أحدها: أنَّه الأسير من المشركين، وبتعبير الطبري: هو الحربيّ من أهل دار الحرب، يؤخذ قهراً بالغلبة. وهو قول ابن عباس، والحسن البصريّ، وقتادة، وعكرمة. وهذا القول يناسب الظاهر من لفظ (الأسير). ثانيها: المسجون من أهل القبلة. وهو قول مجاهد، وعطاء، وسعيد بن جبير. (۳)

ثالثها: المملوك (العبد). وبه قال السُّدّي. (٤)

- ١. قال هؤلاء الثلاثة: إنَّ السورة مدنية إلا قوله: ﴿وَلا تُطِعْ مِنْهُمْ آئِماً أَوْ كَفُوراً»، أو قوله: ﴿فاضبِز لحكم رَبِّكَ).
- ٢ . تفسير البغوي:١٨٨/٥؛ والتحرير والتنوير (تفسير ابن عاشور): ٣٤٣ـ٣٤٢ (وفيه: أنَّ جـابر بن زيد عدّها الثامنة والتسعين في ترتيب السور، وقال: نزلت بعد سورة الرحمن، وقبل سورة الطلاق).
- ٣. جامع البيان (تفسير الطبري): ٢٥٤/١٤ ـ ٢٥٥ (الأثر: ٣٥٧٨٢ ـ ٣٥٧٩٠)؛ والتفسير الكبير للفخر الرازيّ: ٢٤٥/٣٠.
  - ٤. التفسير الكبير للفخر الرازى: ٢٤٥/٣٠.

FOR QURĂNIC THOUGHT 💿 🐻 👘 ۳۳۶

قال العلامة الآلوسيّ: وتسمية المسجون أسيراً مجاز، لمنعه من الخروج، وأمّا تسمية المملوك، فمجاز أيضاً لكن قيل باعتبار ماكان، وقيل باعتبار شبهه به في تقييده بأسار الأمر وعدم تمكّنه من فعل ما يهويٰ.<sup>(1)</sup>

يُشار إلى أنَّ الطبري اقتصر على ذكر القولين الأوَّلَين (وروى بإسناده عن الحسن البصري أنَّه قال: ما كان أسراهـم إلَّا المشـركين)<sup>(٢)</sup>، وكـذلك فـعل الشيخ الطوسيِّ من مفسّري الإمامية.<sup>(٣)</sup>

وقال الطبراني:و(الأسير): الكافر المأسور في أيدي المؤمنين، ويـقال: الأسير: العبد.<sup>(٤)</sup>

وأنت ترى ـ عزيزي القارئ ـ أنَّ القول بأنَّ المراد بالأسير، هو المشرك المأخوذ من أهل دار الحرب، هو القول الأقوى والأنسب لظاهر اللفظ. وهنا نسأل ابن تيمية ومقلّديه:

متىٰ تمكَّن المسلمون من أخذ المشركين أسرىٰ؟ أفي مكة أم في المدينة؟ أفي مكة التي كـانوا فـيها مـضطهدين مـعذَّبين مُـطارَدين، أم فـي المدينة التي قويت فيها شوكتهم، واستحصدت فيها قوَّتهم؟

وأمّا إذا أخذنا بقول من قال إنّ المراد بالأسير، هو الأسير من أهل القبلة، فإنّ هذا إنّما يستقيم ـكما يقول الطيبي ـإذا اتّفق الإطعام في دار الحرب من المسلم لأسير في أيديهم<sup>(٥)</sup> (أي في أيدي الكفّار).

١ . روح المعاني:١٥٦/٢٩.
 ٢ . جامع البيان:٢٥٥/١٤.
 ٣ . التبيان في تفسير القرآن: ١٠/١٠١.
 ٤ . التفسير الكبير للطبراني:٤٠٢/٦، دار الكتاب الثقافي بالأردن، ٢٠٠٨م.
 ٥ . روح المعاني:١٥٥/٢٩.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية ک



ومن المعلوم أنّه ليس ثمّة ما يدلّ على أنّ المشركين في مكّة قد أسروا أحداً من المسلمين، حتى يؤثره مسلم آخر بطعامه. فكيف يقال، بعد هذا كلّه، أنّ السورة بتمامها مكية؟! وإلى هذا المعنى أشار العلّامة الطباطبائي، بقوله: ثمّ إنّ عدّ الأسير فيمن أطعمه هؤلاء الأبرار نعم الشاهد على كون الآيات مدنية، فإنّ الأسر إنّما كان بعد هجرة النبي عَظِّه، وظهور الإسلام على الكفر والشرك لا قبلها.<sup>(1)</sup>

الثالثة: أنَّ نزول هذه الآيات في عليَّ وأهل بيته الله لإيثارهم المسكين واليتيم والأسير، قد ذكره جمع من العلماء والمفسّرين من أهل السنّة، ومن المعتزلة (فضلاً عن الشيعة)، ومنهم: أبو جعفر الإسكافي المعتزليّ (المتوفّى ٩٤٢ه)، وابن عبد ربّه الأندلسي المالكي<sup>(٢)</sup> (المتوفّى ٣٢٨ه)، والحافظ أبو بكر بن مردويه<sup>(٣)</sup> (المتوفّى ٤١٦ه)، وأبو إسحاق الشعلبي<sup>(٤)</sup> (المتوفّى بكر بن مردويه (<sup>٣)</sup> (المتوفّى ٤١٦ه)، وأبو إسحاق الشعلبي<sup>(٤)</sup> (المتوفّى بكر بن مردويه (<sup>٣)</sup> (المتوفّى ٣١٤ه)، وأبو إسحاق الشعلبي<sup>(٤)</sup> (المتوفّى البغوي الشافعي (المتوفّى ٣١٥هه)، وأبو القاسم الزمخشري المعتزلي<sup>(٢)</sup> (المتوفّى ٣٥٩ه)، وفخر الدين الرازي الشافعي (المتوفّى ٣٠٦ه)، والقاضي (المتوفّى ٣٥٩ه)، وفخر الدين الرازي الشافعي (المتوفّى ٣٠٦ه)، والقاضي

١ - الميزان في تفسير القر آن: ١٢٧/٢٠. ۲. العقد الفريد:٥٤/٥٤/(فقرة: احتجاج المأمون على الفقهاء في فضل على). ٣. أنظر: الدر المنثور للسيوطي: ٢٧١/٨. ٤. تفسير الثعلبي:١٠٢-٩٨/١٠. ٥. أسباب النزول:٢٩٦. ٦. تفسير الكشاف:٦٧٠/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ناصر الدين البيضاوي الشافعي<sup>(١)</sup> (المتوفّى ٦٨٥هـ)، وحافظ الدين عبد الله بن أحمد النسفي الحنفي<sup>(٢)</sup> (المتوفّى ٢٠١هـ)، وطائفة. وإليك أقوال ثلاثة من هؤلاء الأعلام: قال أبو جعفر الإسكافى، وهو يذكر فضائل على ﷺ:

وهو الذي أطعم الطعام على حبّه مسكيناً ويتيماً وأسيراً، وأُنزلت فيه وفي زوجته وابنيه سورة كاملة من القرآن.<sup>(٣)</sup>

وقال البغوي: روي عن مجاهد وعطاء، عن ابن عباس: نزلت [يعني آية الإطعام] في علي بن أبي طالب، وذلك أنّه عمل ليهودي بشيء من الشعير، فقبض الشعير، فطحن ثلثه، فجعلوه منه شيئاً ليأكلون، فلمّا تمّ إنضاجه أتى مسكين فسأل، فأخرجوا إليه الطعام، ثم عمل الثلث الثاني، فلمّا تمّ إنضاجه أتى يتيم فسأل فأطعموه، ثم عمل الثلث الباقي، فلما تمّ إنضاجه أتى أسير من المشركين، فسأل فأطعموه، وطوَوْا يومهم ذلك.<sup>(٤)</sup>

وقال الفخر الرازي:

والواحدي من أصحابنا ـ يعني من أهل السنّة ـ ذكر في كتاب البسيط أنّها نزلت في حقّ عليﷺ، وصاحب «الكشاف» من المعتزلة ذكر هذه القـصة، فروىٰ عن ابن عباس رضي الله عنهما: «أنّ الحسن والحسين ﷺ مرضا،

١. تفسير البيضاوي : ٥٥٢/٢٥.
 ٢. تفسير النسفي : ٣١٨/٤.
 ٣. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٢٧٦/١٣، الخطبة ٢٣٨.
 ٤. تفسير البغوي(معالم التنزيل): ١٩٢/١٩٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

لمعتقد المعتقد ابن تيمية ونزول ﴿ هَلْ أَتَى ﴾ في حق العترة.....

فعادهما رسول اللهﷺ في أناس معه، فقالوا: يا أبا الحسن لو نـذرت عـلى ولدك، فنذر علي وفاطمة وفضة جارية لهما... (إلى أن قال): فنزل جبريل، وقال: خذها يا محمد هنّاك الله في أهل بيتك، فاقرأ هذه السورة».<sup>(1)</sup>

هذا، وقد صرّح كلّ من محيي الدين ابن عربي<sup>(٢)</sup> (المتوفّى ٦٣٨ه)، والسيد محمود الآلوسي البغدادي(المتوفّى ١٢٧٠ه) بأنّ خبر نزولها في عليّ وأهل بيته ﷺ، مشهور بين الناس، ثم نقل الآلوسي هذين البيتين في مدح عليّ ﷺ. إلامَ أُلام وحسستي مسستيٰ

أَعـاتَبُ فـى حبّ هـذا الفـتىٰ

وهـــل زُوِّجتْ غـــيره فــاطم

وفي غيره هل أتى ﴿هَلْ أَتَى﴾<sup>(٣)</sup> فهل تجد ـ عزيزي القارئ ـ إذا ما وقفتَ على ما تقدّم وعلى غيره<sup>(٤)</sup>، باعثاً لتكذيب ابن تيمية القول بنزول ﴿هَلْ أَتَى﴾ في حقّ عليّ وأهل بيته، إلّا الحنق الذي يحول بين القلب ويين الاستجابة للبرهان الناصع المنير ﴿فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَىٰ الأَبْصَارُ وَ لَكِنْ تَعْمَىٰ الْقُلُوبُ التي فِي الصُّدُورِ».<sup>(٥)</sup>

- ۲٤٤-۲٤٣/۳۰ کی التفسیر الکبیر): ۲٤٤-۲٤۳/۳۰.
- ۲. تفسير ابن عربي:۲۷۰/۲، دار الكتب العلمية، ۱٤۲۲ ه.
  - ٣. روح المعاني:١٥٧/٢٩.
- ٤. أنهى شيخنا الأميني (عدد من نقل خبر نزول السورة (أو آيات قيصة الإطعام) إلى (٣٤) مفسّراً ومحدَّثاً، وهو \_بالطبع \_لم يستوفِ أسماء جميع الناقلين له. انظر: الغدير:٥٥/٣-١٦٠.
   ٥. الحبج: ٤٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com



مناقشته في خصائص عليّ ﷺ

إنّ ابن تيمية عندما يرى أنّه لا يستطيع إنكار صحّة حديث من أحاديث فضائل عليﷺ، لاستقامة سنده وتضافره، يلجأ إلى القول بأنّ ما ورد في ذلك الحديث، هو من فضائل علي وليس من خصائصه.

ومن هذه الموارد ما رواه مسلم عن سعد بن أبي وقاص، قال: أمر معاوية بن أبي سفيان سعداً، فقال: ما منعك أن تسبّ أبا التراب؟ فقال: أمّا ما ذكرتُ ثلاثاً قالهنّ له رسول الله تشكّ فلن أسبّه، لأن تكون لي واحدة منهنّ أحبّ إليّ من حُمر النعم، سمعت رسول الله تشكّ يقول له \_ وقد خلفه في بعض مغازيه \_ فقال له علي: يا رسول الله خلَّفتَني مع النساء والصبيان؟ فقال له رسول الله تشكّ: أما ترضى أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبوّة بعدي؟

وسمعته يقول يوم خيبر: «لأَعطين الراية رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله»، فتطاولنا لها، فقال: ادعوا لي عليّاً؛ فأُتي به أرمد، فبصق في عينه ودفع الراية إليه، ففتح الله عليه.

ولمّا نزلت هذه الآية: ﴿فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ ﴾ دعا رسول

مناقشته في خصائص عليَّ اللَّهِ ا

الله الله الله الله علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً الله، فقال: اللهم هؤلاء أهلي. (١)

قال ابن تيمية: أمّا حديث مسلم فهذا حديث صحيح وفيه ثلاث فضائل لعلي لكن ليست من خصائص الأئمة ولا من خصائص علي، فإنّ قوله وقد خلّفه في بعض مغازيه فقال له علي: يا رسول الله تخلّفني مع النساء والصبيان؟ فقال له رسول الله ﷺ: «أما ترضىٰ أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسىٰ، إلّا أنّه لا نبيّ بعدي» ليس من خصائصه، فإنّه استخلف على المدينة غير واحد، ولم يكن هذا الاستخلاف أكمل من غيره.<sup>(٢)</sup>

أقول: إنّ متن الحديث، هو أفضل دليل علىٰ أنّ ما ورد فيه يُعدّ من فضائله، ومن خصائصه أيضاً، وذلك لأنّ تلك المناقب لو لم تكن من خصائصه، فلماذا تمنىٰ سعد أن يكون له مثل ذلك؟ أليس معنى ذلك أنّه لم يتفق لأحد من الصحابة تلك الفضائل الثلاث؟ وأوضح دليل على أنّ ما جاء في حديث المنزلة يعتبر من خصائص عليّ أنّه أثبت له جميع مناصبه إلامنصباً واحداً وهو النبوّة، وليس في الصحابة أحد من له عامّة مناصب النبي تلات إلّا النبوة ونزول الوحي، غير عليّ الله.

نعم، لقد استخلف ﷺ على المدينة غير واحد، كما يقول ابن تيمية، ولكنْ لم يحظ أحد منهم بما حظي به الإمام علي، في هذا الموقف، من ثناء عاطر، ومنزلة فريدة من النبي ﷺ.

ولهذا عدّت هذه الفضيلة من خصائص عليٍّ وحده، لا يشاركه فيها

- ١. صحيح مسلم: ١٨٧١/٤، الحديث ٢٤٠٤، كتاب فضائل الصحابة؛ سنن الترمذي: ٦٣٨/٥،
   الحديث ٢٧٢٤، كتاب الفضائل؛ المستدرك:١١٦/٣.
  - ٢ . منهاج السنّة: ٢٤/٥، وفي طبعة بولاق : ١٠/٣.

۲۴۰ ۴۵۳ For QURĂNIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

أحد،ولكنّ ابن تيمية لا يفقه هذا المعنى، أو لا يريد أن يفقهه، بعد أن شاء له سوء حظّه اتّباع من أعمى الله بصائرهم.<sup>(١)</sup>

ومن هنا، حاول بكلّ جهده، التلبيس، عـن عـمدٍ، عـلىٰ نـفسه، وعـلى مقلّديه، وهو يتناول فضائل علي بالتكذيب، أو التشكيك، أو التـهوين مـن قدْرها وخطرها.

الإطاحة بالوحي

لمّا ذهبت الشيعة في أمر الإمامة إلى أنّ النبي ﷺ نصّ على خلافة علي وأولاده ﷺ، زعم ابن تيمية أنّ من يقول بكون الولاية منحصرة في بيت رسول الله فيه أثر جاهلية عربية أو فارسية، وإليك نص كلامه: ولم يقل أحد قط: إنّي أحقّ بهذا من أبي بكر، ولا قاله أحد بعينه: إنّ فلاناً أحق بهذا الأمر من أبي بكر، وإنّما قال من فيه أثر جاهلية عربية أو فارسية: إنّ بيت الرسول أحقً بالولاية لكون العرب كانت في جاهليتها تقدّم أهل بيت الرؤساء، وكذلك الفرس يقدّمون أهل بيت الملك.<sup>(٢)</sup>

يلاحظ عليه: أنّ الخلافة \_وإن شئت قلت: إمامة الناس \_منصب إلهيّ يضعه سبحانه في مَن شاء، وليست مشيئته سـبحانه، مشـيئة اعـتباطية، بـل يضعها حسب قابليات ومؤهّلات الشخص، ولهذا نرى أنّ إبراهـيمﷺ لمّـا

١. قال معاوية بن أبي سفيان لعقيل بن أبي طالب وقد كُف بصره: أنتم معشر بني هاشم تُصابون في أبصاركم! فقال عقيل: وأنتم معشر بني أُميَّة تُصابون في بصائركم! العقد الفريد لابن عبد ربّه الأندلسى:٩١.

٢. منهاج السنة: ٦/ ٤٥٥ ـ ٤٥٦، وفي طبعة بولاق : ٢٦٩/٣ .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT مناقشته في خصائص علي الله

طلب من ربّه أن يجعل الإمامة في ذريته، كما يحكي سبحانه عنه: ﴿قَالَ إِنَّي جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إماماً قالَ وَمِنْ ذُرِّيتي قالَ لا ينالُ عَهدي الظّالمينَ».<sup>(1)</sup> فإنّ الله سبحانه ما ردّ طلبه إلّا في الظالمين من ذريته، دون العدول عنهم، وعندئذ يُطرح هذا السؤال: هل يصحّ لأحد أن يقول إنّ إبراهيم علا حينما طلب من الله سبحانه جعل الإمامة في ذريته، أنّه انطلق من عادة جاهلية، بابلية مثلاً، أو مصرية؟

كما نرى أنّه سبحانه يحكي عن جعل النبوة في ذرية بعض الأنبياء ويقول: ﴿وَوَهَبْنا لَهُ إسحاقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنا في ذُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَالْكِتابَ».<sup>(٢)</sup> ويقول في آية أُخرى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنا نُوحاً وَإِبْراهيمَ وَجَعَلْنا في ذُرِّيَّتِهما النُّبُوَّةَ وَالْكِتابَ».<sup>(٣)</sup>

وقال سبحانه: ﴿وَمِنْ ذُرَّيَّتِهِ داوُدَ وَسُلَيْمانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسىٰ وَهارُونَ﴾.<sup>(٤)</sup>

فالجميع يشهد بأنَّ النبوة والإمامة كانت تـنتقل مـن نـبي إلى ذريـته الصالحة، فهل بعد هذا يصحّ لمسلم أن يقول: إنَّ الله جعل ذلك تبعاً لسـنّة جاهلية؟!

وممّا يجب إلفات نظر ابن تيمية إليه: أنَّ جعل النبوة والخلافة في ذرية

- ۱. البقرة:۱۲٤. ۲. العنكبوت:۲۷. ۳. الحديد:۲٦.
  - ٤. الأنعام: ٨٤

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الأنبياء والنبي الخاتم على يفارق السنة الجاهلية في العرب والعجم؛ وذلك لأنّـه سـبحانه يجعل المـنصب الإلهـي فـي مَـن تـوفرت فـيه القـابليات والصلاحيات اللازمة للـخلافة والولايـة، ولذلك نـفى نـيل الظـالمين ذلك المنصب.

وبعبارة أخرى: أنّ جعل النبوة والخلافة في ذرية الأنبياء ليس بمعنى أنّ ذلك المنصب منصب وراثي يرثه ماجد من بعد ماجد، بل بمعنى أنّ الله سبحانه يختار مَن تحلّى بالمؤهِّلات لذلك المنصب، وهذا بخلاف وراثة الملك والرئاسة بين العرب والعجم، فإنّ ابن الملك ملك أو أمير، سواء أكان صالحاً أم طالحاً.

أَقسم بالله ـ وإنَّه لقسم لو تعلمون عظيم ـ إنَّ الرجل لو التفت إلى لازم كلماته لأذعن أنّه قد خالف نصّ الكتاب والسنّة، وقدّم رأيه عليهما فصار من مصاديق قوله سبحانه:﴿يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهُ سَميعٌ عَليمٌ».<sup>(1)</sup>

۱. الحجرات: ۱.

This file was downloaded from QuranicThought.com



## الفصل الرابع:

آراء ابن تيمية في أهل بيت النبيﷺ ابن تيمية والصلاة على آل النبي على الله ٣. ابن تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم ٤. موقف ابن تيمية من يزيد بن معاوية ٥. آراء ابن تيمية في سيد الساجدين 🕮 **٦. آراء ابن تيمية في الإمام الباقر ﷺ** 7. أراء ابن تيمية في الإمام الصادق ﷺ ٨. آراء ابن تيمية في الإمام الكاظم ﷺ ٩. أراء ابن تيمية في الإمام الرضا ﷺ • 1. آراء ابن تيمية في الإمام الجواد 🕮 11. آراء ابن تيمية في الإمام الهادي 🕮 ۱۲. آراء ابن تيمية في الإمام العسكري ﷺ ١٣. آراء ابن تيمية في الإمام المهدي المنتظر عجل الله فرجه الشريف



The state of the s

This file was downloaded from QuranicThought.com (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية )



ابن تيمية والصلاة على أل النبي

يقول ابن تيمية:والفقهاء متنازعون في وجوب الصلاة على النبي الله في الصلاة، وجمهورهم لا يوجبها،ومن أوجبها يوجب الصلاة عليه دون آله، ولو أوجب الصلاة.<sup>(1)</sup>

ثم قال: بل منهم من لا يوجب إلّا الصلاة عليه دون آله كما هو معروف في مذهب الشافعي وأحمد، فعلى هذا لا تجب الصلاة على آله .<sup>(٢)</sup>

أقول: إنّ قوله: بأنّ جمهور الفقهاء لا يوجبون الصلاة على النبي ﷺ غير صحيح إذا أراد بالجمهور الأئمة الأربعة، بشهادة أنّه ذكر في ذيل كلامه أنّ الوجوب معروف في مذهب الشافعي وأحمد. فمعنى هذا أنّ الاثنين من الأربعة قالا بالوجوب دون مالك وأبي حنيفة.

ثمّ إنّ الظاهر ممّا نقله ابن رشد في كتابه أنّ مالكاً وأبا حنيفة غير قائلين بوجوب التشهّد أصلاً، بل يوجبان الجلوس بمقدار التشهّد، قال ابن رشد: اختلفوا في وجوب التشهّد، وفي المختار منه، فـذهب مـالك وأبـو حـنيفة وجماعة إلى أنّ التشهد ليس بواجب.<sup>(٣)</sup> وعلى هذا فعدم إيجاب الصلاة على

- منهاج السنّة: ٥٩٥/٤، وفي طبعة بولاق: ٢ / ٢٥٨.
- ٢. منهاج السنَّة: ٥٩٨/٤، وفي طبعة بولاق: ٢ / ٢٥٩.
  - ٣. بداية المجتهد:٢٢٧/٢.

تونيني کې کې لغا د الغاني THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

> النبي لأجل عدم وجوب التشهّد من رأس. وإن كنت في شكّ، فعليك بتدبّر كلمات الفقهاء في المقام:

١. قال الشيخ الطوسي في «الخلاف»: الصلاة على النبي الشيرة فرض في التشهد وركن من أركان الصلاة [عند الإمامية]، وبه قال الشافعي في التشهد الأخير، وبه قال ابن مسعود، وأبو مسعود البدري الأنصاري واسمه عقبة بن عمر، وابن عمر، وجابر، وأحمد، وإسحاق.

وقال مالك والأوزاعي وأبو حنيفة وأصحابه أنّه غير واجب.

ثمّ استدلّ الشيخ بما روى كعب بن عُجْرة، قال: كان رسول الله على يقول في صلاته: اللهم صل على محمد وآل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميد مجيد، وبارك على محمد وآل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميد مجيد.

وقد قال النبي ﷺ: صلّوا كما رأيتموني أُصلّي.

وروت عائشة قالت: سمعت رسول اللهﷺ يقول: لا يقبل الله صلاة إلًا بطهور، وبالصلاة عليّ.<sup>(1)</sup>

٢. قال ابن قدامة المقدسي الحنبلي(المتوفّى ٦٢٠ه): مسألة: ويتشهّد بالتشهّد و يصلّي على النبيﷺ فيقول: اللهم صلّ على محمد وآل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنّك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنّك حميد مجيد.

وجملته: أنَّه إذا جلس في آخر صلاته فإنَّه يتشهَّد بالتشهد الذي ذكرناه

١. الخلاف: ٢٧٠/١، المسألة ١٢٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

ابن تيمية والصلاة على آل النبي تَلَاتُ الشيخ .....

ثم يصلّي على النبي ﷺ كما ذكر الخرقي. وهي واجبة في صحيح المذهب، وهو قول الشافعي وإسحاق، وعن أحمد أنّها غير واجبة \_ إلى أن قـال: \_ وظاهر مذهب أحمد وجوبه، فإنّ أبا زرعة الدمشقي نقل عن أحمد أنّه قال: كنت أتهيب ذلك ثم تبيّنت فإذا الصلاة واجبة، فظاهر هذا أنّه رجع عن قوله الأوّل إلى هذا.<sup>(۱)</sup>

وقال ابن كثير في تفسيره (وهو شافعي المذهب): فإنًا قد روينا وجوب ذلك والأمر بالصلاة على رسول الله تشكل في الصلاة كما هو ظاهر الآية، ومفسَّر بهذا الحديث عن جماعة من الصحابة منهم: ابن مسعود وأبو مسعود البدري وجابر بن عبد الله، ومن التابعين: الشعبي وأبو جعفر الباقر ومقاتل بن حيان، وإليه ذهب الشافعي لا خلاف عنه في ذلك ولا بين أصحابه أيضاً، وإليه ذهب الإمام أحمد أخيراً فيما حكاه عنه أبو زرعة الدمشقي به، وبه قال إسحاق بن راهويه والفقيه الإمام محمد بن إبراهيم المعروف بابن المواز المالكي رحمهم الله تعالىٰ، حتى إنَّ بعض الأثمة الحنابلة أوجب أن يقال في الصلاة عليه صلّى الله عليه وسلم كما علمهم أن يقولوا لمّا سألوا وحتى إنّ بعض أصحابنا أوجب الصلاة على آله، وممّن حكاه البندنيجي وسليم الرازي وصاحبه نصر بن إبراهيم المقدسي.<sup>(٢)</sup>

في الصلاة على الآل

هذا كلُّه حول الصلاة على النبي ﷺ بقي الكلام في الصلاة على آله.

۱. المغنى: ۵۸۰\_۵۷۹۱.

۲ . تفسير ابن كثير:٥٠٨/٣، دار المعرفة، ١٤٠٢ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

. ...... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

الظاهر أنّه لم يقل بوجوبه إلا الشافعي، وأحمد، في إحدى الروايتين عنه. قال العلّامة: وتجب الصلاة على آله عند علمائنا أجمع، وأحمد في إحدى الروايتين، وبعض الشافعية \_ و للشافعية وجهان، وقيل: قولان \_ لأنً كعب بن عُجْرة قال: كان رسول الله تشيّ يقول في صلاته: «اللهم صلّ على محمد وآل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد» فتجب متابعته لقوله على: «صلّوا كما رأيتموني أُصلّي».

وعن أبي مسعود الأنصاري قال: قال رسول الله: «من صلّى صلّة ولم يصل فيها عليّ وعلى أهل بيتي لم تُقبل منه»، وقال الشافعي بـالاستحباب للأصل، وهو ممنوع لثبوت المخرج منه.<sup>(1)</sup>

أقول: الصلاة على النبي التي دون عطف «الآل» عليه صلاة مبتورة وقد نهى عنها النبي التي التي العلى ما سيوافيك من الروايات من كيفية الصلاة على النبي يلزم لزوم عطف الآل عليه في عامة الأوقات من غير فرق بين حال التشهد وغيره أخذاً بإطلاق الروايات، وقد كتبنا في سالف الزمان شيئاً في هذا الموضوع نأت به هنا:

إنّ من حقوق أهل البيت ﷺ هي الصلوات عـليهم عـند الصـلاة عـلى النبيﷺ قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلى النَّبِيِّ يٰا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً».<sup>(٢)</sup>

ظاهر الآية هو تخصيص الصلاة على النبيﷺ، لكنّ الصحابة فهموا

تذكرة الفقهاء: ٢٣٣/٣، برقم ٢٩٤.

٢ . الأحزاب:٥٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهائية »

ابن تيمية والصلاة على آل النبي تَلَاتُ الشَّكَرُ العام المعام ا المعام المعام

أنَّ المراد هو الصلاة عليه وعلى أهل بيته، وقد تضافرت الروايات على ضمّ الآل إلى النبيﷺ عند التسليم والصلاة عليه، وقد جاء ذلك في الصحاح والمسانيد، نقتصر منها على ما يلي:

 ١. أخرج البخاري عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، قال: لقيني كعب بن عُجْرة، قال: ألا أُهدي لك هدية سمعتها من النبي عَنْ ، فقلت: بلى، فأهدها لي، فقال: سألنا رسول الله عَنْ ، فقلنا: يا رسول الله، كيف الصلاة عليكم أهل البيت، فإنَّ الله قد علّمنا كيف نسلم؟ قال:

«قولوا: اللّهمّ صلّ على محمّد وعلىٰ آل محمّد، كما صلّيت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميد مجيد؛ اللّهمّ بارك على محمّد وعلى آل محمّد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميدٌ مجيد».<sup>(1)</sup>

وأخرجه أيضاً في كتاب التفسير عند تفسير سورة الأحزاب.<sup>(٢)</sup> كما أخرجه مسلم في باب الصلاة على النبي من كتاب الصلاة.<sup>(٣)</sup>

٢. أخرج البخاري أيضاً، عن أبي سعيد الخدري، قال: قلنا يا رسول الله، ٨ فذا التسليم، فكيف نصلي عليك؟ قال: «قولوا: اللّهمّ صلّ على محمّد عبدك ورسولك، كما صلّيت على آل إبراهيم، وبارك على محمّد وعلى آل محمّد، كما باركت على إبراهيم». (٤)

٣. أخرج البخاري، عن ابن أبي حازم، عن يزيد، قال: «كما صليت على

محيح البخاري:١٤٦/٤ ضمن باب «يزفُون النَسَلان في المشي» من كتاب بدء الخلق.
 محيح البخاري:١٥١/٦، تفسير سورة الأحزاب.
 محيح مسلم:١٦/٢.
 محيح البخاري:١٥١/٦، تفسير سورة الأحزاب.

This file was downloaded from QuranicThought.com

إبراهيم، وبارك على محمّد وآل محمّد، كـما بـاركت عـلى إبـراهـيم وآل إبراهيم».<sup>(1)</sup>

٤. أخرج مسلم، عن أبي مسعود الأنصاري، قال: أتانا رسول الله ﷺ ونحن في مجلس سعد بن عبادة، فقال له بشير بن سعيد: أمرنا الله تعالى أن نصلّي عليك، يا رسول الله، فكيف نصلّي عليك؟ قال: فسكت رسول الله ﷺ حتى تمنّينا أنّه لم يسأله.

ثمّ قال رسول الله ﷺ: «قولوا: اللّهمّ صلّ على محمّد وعلى آل محمّد، كما صلّيت على آل إبراهيم، وبارك على محمّد وعلى آل محمّد كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنّك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم».<sup>(٢)</sup>

وقد ذكر ابن حجر الهيتمي الآية الشريفة، وروى جملة من الأخبار الصحيحة الواردة فيها، وأنّ النبي تلك قرن الصلاة على آله بالصلاة عليه، لمّا سئل عن كيفية الصلاة والسلام عليه، ثم قال: وهذا دليل ظاهر على أنّ الأمر بالصلاة على أهل بيته، وبقية آله مراد من هذه الآية، وإلّا لم يسألوا عن الصلاة على أهل بيته وآله عُقب نزولها ولم يجابوا بما ذكر، فلمّا أُجيبوا به، دلّ على أنّ الصلاة عليهم من جملة المأمور به، وأنّه تلك أقامهم في ذلك مقام نفسه، لأنّ الصلاة عليهم من جملة المأمور به، وأنّه تلك أقامهم في ذلك مقام نفسه، من مرّ في الكساء، قال: «اللّهم إنّهم منّي وأنا منهم، فاجعل صلاتك ورحمتك ومغفرتك ورضوانك عليّ وعليهم»، وقضية استجابة هذا الدعاء: إنّ الله صلّى ومغفرتك ورضوانك عليّ وعليهم»، وقضية استجابة هذا الدعاء: إنّ الله صلّى

المصدر السابق.

٢. صحيح مسلم:٤٦/٢، باب الصلاة على النبي تَتَذَكَ بعد التشهد من كتاب الصلاة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &

ابن تيمية والصلاة على آل النبي تَلْأَتُ الْ

عليهم معه فحينئذٍ طلب من المؤمنين صلاتهم عليهم معه. ويروى: لا تصلّوا عليّ الصلاة البتراء، فقالوا: وما الصلاة البـتراء؟ قـال: تقولون: اللّهمّ صلّ على محمّد وتمسكون، بل قولوا: اللّهم صلّ على محمد وعلى آل محمد. ثمّ نقل عن الإمام الشافعي قوله:

يا أهل بيت رسول الله حبَّكم فرضٌ من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم القدر أنّكم من لم يصلِّ عليكم لا صلاة له فقال: فيحتمل لا صلاة له صحيحة فيكون موافقاً لقوله بوجوب الصلاة

على الآل، ويحتمل لا صلاة كاملة، فيوافق أظهر قوليه.<sup>(1)</sup> هذا كلّه حول الصلاة على الآل عند الصلاة على الحبيب.

وأمًا حكم الصلاة عـلى آل البـيت فـي التشـهد، فـقال أكـثر أصـحاب الشافعي: إنّه سنّة.

وقال التربجي من أصحابه: هي واجبة، ولكن الشعر المنقول عنه يـدلّ على وجوبه عنده، وتؤيده رواية جـابر الجـعفي [الذي كـان مـن أصـحاب الإمامين الباقر والصادق عليها، وفي طبقة الفقهاء]، عن أبي جـعفر، عـن أبـي مسعود الأنصاري، قال: قال رسول الله تشيئي: «من صلّى صلاة لم يصل فيها عليّ ولا أهل بيتي لم تقبل منه». <sup>(٢)</sup>

وجابر الجعفي ممّن ترجمه ابن حجر في تهذيبه، ونقل عن سفيان في حقّه:

۱ الصواعق المحرقة:١٤٦، ط ٢، عام ١٣٨٥ه.

٢ . سنن الدارقطني: ٢٥٥/١.

ما رأيت أورع في الحديث منه، وقال وكيع: مهما شككتم في شيء فلا تشكّوا في أنّ جابراً ثقة.

وقال سفيان أيضاً لشعبة: لأن تكلَّمت في جابر الجعفي لأتكلمنَّ فيك. إلى غير ذلك.<sup>(۱)</sup>

قال ابن حجر: أخرج الدارقطني والبيهقي حديث من صلّى صلاة ولم يصل فيها عليّ وعلى أهل بيتي لم تقبل منه، وكأنّ هذا الحديث هو مستند قول الشافعي: إنّ الصلاة على الآل من واجبات الصلاة، كالصلاة عليه تلكنه، لكنّه ضعيف، فمستنده الأمر في الحديث المتفق عليه، قولوا: اللّهمّ صلّ على محمّد وعلى آل محمّد، والأمر للوجوب حقيقة على الأصحّ.<sup>(٢)</sup>

وقال الفخر الرازي: إنّ الدعاء للآل منصب عـظيم، ولذلك جـعل هـذا الدعاء خاتمة التشهّد في الصلاة، وقوله: اللّهمّ صلّ على محمّد وعـلى آل محمّد، وارحم محمّداً وآل محمّد.

وهذا التعظيم لم يوجد في حقّ غير الآل، فكلّ ذلك يدلّ على أنّ حبّ آل محمّد واجب، وقال الشافعي:

يا راكباً قف بالمحصَّب من منى واهتف بساكن خيفها والناهضِ سَحَراً إذا فاض الحجيج إلى منى فيضاً كـما نـظم الفـرات الفـائض إن كـان رفـضاً حبُّ آل محمّد فليشهد الثـقلان أنّـي رافـضى<sup>(٣)</sup>

- ۲۰. تهذيب التهذيب:٤٦/٢.
- ٢ . الصواعق المحرقة:٢٣٤، ط ٢، عام ١٣٨٥ ه.

۳. تفسير الفخر الرازي:١٦٦٧٢٧، تفسير سورة الشورى.

۳٥٣..

وقال النيسابوري في تفسيره عند قوله تعالى: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُربيٰ﴾ كفى شرفاً لآل رسول الله ﷺ وفخراً ختم التشــقد بذكرهم والصلاة عليهم في كلّ صلاة.<sup>(١)</sup>

ابن تيمية والصلاة على آل النبي تَكْتَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْمُ

وروى مـحب الديــن الطبري فـي الذخـائر عـن جـابر بـن عـبد الله الأنصاريﷺ أنّه كان يقول: لو صلّيت صلاة لم أُصلِّ فيها على محمّد وعلى آل محمّد ما رأيت أنّها تقبل.<sup>(٢)</sup>

وقال المحقّق الشيخ حسن بن عليّ السقاف: تجب الصلاة على آل النبي عليه في التشهد الأخير على الصحيح المختار، لأنّ أقصر صيغة وردت عن سيدنا رسول الله عليه ثبت فيها ذكر الصلاة على الآل، ولم ترد صيغة خالية منه في صيغ تعليم الصلاة، فقد تقدّم حديث سيدنا زيد بن خارجة، أنّ رسول الله تلاقي قال:

«صلَّوا عليِّ واجتهدوا في الدعاء، وقولوا: اللَّهمّ صلَّ عـلى مـحمّد وآل محمد».<sup>(٣)</sup>

## بلاغ وإنذار

لقد تبيّن ممّا سبق كيفية الصلاة على النبي ﷺ وأنّه لا يصلّى عليه إلّا بضم الآل إليه، ومع ذلك نرى أنّه قد راجت الصلاة البتراء بين أهل السنّة في كتبهم ورسائلهم، مع أنّ هذه البلاغات من النبي ﷺ نصب أعينهم ولكنّهم

> ۱ . الغدير: ۲ / ۳۰۳ نقلاً عن تفسير النيسابوري: تفسير سورة الشورى. ۲ . ذخائر العقبى:١٩، ذكر الحتَّ على الصلاة عليهم. ۳ . صحيح صفة صلاة النبيِ:٢١٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 1985 (1997) 198

رفضوها عملاً واكتفوا بالصلاة عليه خاصة، حتى أنَّ ابن حجر الهيتمي (٩٩ـ ٩٧٤هـ) نقل كيفية الصلاة على النبي على ولكن كتابه المطبوع مليء بالصلاة البتراء. وإليك نصّ ما قال: ويروى لا تصلّوا عليّ الصلاة البتراء، قالوا: وما الصلاة البتراء؟، قال: تقولون: اللّهمّ صلّ على محمّد وتمسكون، بل قولوا: اللّهمّ صلّ على محمّد وعلى آل محمّد، ولا ينافي ما تقرر حذف الآل في الصحيحين، قالوا: يا رسول الله: كيف نصلّي عليك؟ قال: قولوا اللهمّ صلّ على محمّد وعلى أزواجه وذرّيته، كما صليت على إبراهيم إلى آخره.

لأنَّ ذكر الآل ثبت في روايات أُخر، وبه يعلم أنَّـهﷺ قــال ذلك كـلَّه فحفظ بعض الرواة ما لم يحفظه الآخر.<sup>(١)</sup>

وفي الختام ننقل هنا ما ذكره الرازي، قال: أهل بيته ساووه في خـمسة أشياء: في الصلاة عليه وعليهم في التشهّد، وفـي السـلام، والطـهارة، وفـي تحريم الصدقة، وفي المحبّة.<sup>(٢)</sup>

۲. الغدير:۳۰۳/۲۰، ط. طهران، نقله عن تفسير الرازي:۳۹۱/۷ ولم نعثر عليه في الطبعتين.

This file was downloaded from QuranicThought.com

الصواعق المحرقة:١٤٦، ط ٢، عام ١٣٨٥ هـ.



موقف ابن تيمية من دماء أهل بيت النبي ﷺ

قال العلامة الحلّي نقلاً عن النبيﷺ: اشتد غضب الله وغضبي على من أهرق دمي وآذاني في عترتي.<sup>(1)</sup>

ورد عليه ابن تيمية بقوله: كلام لا ينقله عن النبي تشيَّة ولا ينسبه إليه إلا جاهل. فإنّ العاصم لدم الحسن والحسين وغيرهما من الإيمان والتقوى أعظم من مجرد القرابة، ولو كان الرجل من أهل بيت النبي تشيَّة وأتى بما يبيح قتله أو قطعه، كان ذلك جائزاً بإجماع المسلمين.<sup>(٢)</sup>

ولنامع كلامه وقفات

١. لو كان القائل بذلك جاهلاً لزم أن نحكم بجهالة الصحابة العدول الذين نقلوا الحديث عن النبي علي وهم: علي وأبوسعيد الخدري؛ ومن المحدّثين والمؤلّفين: الديلمي، وابن المغازلي، ومحب الدين الطبري، والسيوطي، والمناوي، وابن حجر الهيتمي المكي، وغيرهم.<sup>(٣)</sup>

- منهاج الكرامة: ١٠٢.
- ٢. منهاج السنّة: ٥٨٦/٤، وفي طبعة بولاق : ٢٥٦٧٢.
- ٣. المناقب لابن المغازلي:٢٩٢؛ الصواعق المحرقة:١٨٤، إحياء الميت بفضائل أهل

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

TA

... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

٢. إذاكان العاصم لدماء سيدي شباب أهل الجنة الإيمان والتقوى، فلماذا لم يأت جبريل بالتربة التي قتل فيها المئات من أصحاب رسول الله الذين قتلهم الحجاج وجنود يزيد بن معاوية، كما جاء بالتربة الحمراء من كربلاء حيث استشهد الإمام الحسين على ؟<sup>(١)</sup>

فيدلّ على أنّ العاصم وراء الإيمان والتقوى قرابة الحسين ﷺ ومكانته من رسول اللهﷺ، وهذا هو الحافظ نور الدين الهيثمي قد عقد في كتابه «مجمع الزوائد»، باباً باسم مناقب الحسين ﷺ ونحن نقتبس منه ما روىٰ فيه:

أ. قال: وعن أنس بن مالك، إنّ ملك القطر استأذن أن يأتي النبي فأذن له فقال لأُم سلمة: أملكي علينا الباب لا يدخل علينا أحد. قال: وجاء الحسين بن علي ليدخل فمنعته فوثب فدخل فجعل يقعد على ظهر النبي تلاك وعلى منكبه وعلى عاتقه، قال: فقال الملك للنبي تلك: أتحبه؟ قال: نعم، قال: إنّ أمّتك ستقلته وإن شئت أريتك المكان الذي يقتل به، فضرب بيده فجاء بطينة حمراء فأخذتها أُم سلمة، فصرّتها في خمارها، قال ثابت: بلغنا أنّها كربلاء. ثم قال: رواه أحمد، وأبو يعلى، والبزار، والطبراني بأسانيد وفيها عمارة

البيت المي المن المن المن الأشراف: ١١٥؟ كنوز الحقائق من حديث خير الخلائق:١٧؟ ذخائر العقبي:٣٩ وغيرها. ولاحظ : كنز العمال:٢٣٠/١ ، برقم ١٣٤٣؛ الدر المنثور:٣٠/٣٠.

١. انظر: أخطاء ابن تيمية في حقّ رسول الله وأهل بيته: ١٦٠.قال السيوطي: في سنة (٦٣ ه) كانت وقعة الحرّة على باب طيبة، وما أدراك ما وقعة الحرّة؟ ذكرها الحسن [البصري] مرّة، فقال: والله ما كاد ينجو منهم أحد، قُتل فيها خلق من الصحابة رضي الله عنهم ومن غيرهم. ثم قال: وعدة المقتولين بالحرّة من قريش والأنصار ثلاثمائة وستة رجال. تـاريخ الخـلفاء: ٢٤٩-٢٥، دار الجيل، ١٤٠٨ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصية للرد على الوهابية \*



بــن زاذان، وثَّــقه جـماعة وفيه ضـعف، وبـقية رجـال أبـي يـعلى رجـال

الصحيح.<sup>(1)</sup>

ب. وعن نُجَيّ الحضرمي أنّه سار مع علي في وكان صاحب مطهرته، فلمًا حاذى نينوى وهو منطلق إلى صفين، فنادى عليّ: اصبر أبا عبد الله الله اصبر أبا عبد الله الله بشط الفرات، قلت: وما ذاك؟ قال: دخلت على النبي الله ذات يوم وإذا عيناه تذرفان، قلت: يا نبيّ الله أغضبك أحد، ما شأن عينيك تفيضان؟ قال: بل قام من عندي جبريل الله، فحدّثني أنّ الحسين يقتل بشط الفرات. قال: فقال: هل لك أن أشمّك من تربته؟ قلت: نعم، قال: فمدّ يده فقبض قبضة من تراب فأعطانيها، فلم أملك عيني أن فاضتا.

قال الهيثمي: رواه أحمد وأبو يعلى والبزار والطبراني ورجاله ثقات، ولم ينفرد نُجيّ بهذا.<sup>(٢)</sup>

ج . وعن عائشة أو أَم سلمة أنَّ النبي الله قال لإحداهما: لقد دخل عليّ البيت ملَك فلم يدخل عليّ قبلها، قال: إن ابنك هذا حسيناً مقتول، وإن شئت أريتك من تربة الأرض التي يقتل بها، قال: فأخرج تربة حمراء. قال الهيثمي: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.<sup>(٣)</sup> ثم نقل أحاديث أُخرى كلّها ترمي إلى مضمون ما ذكرناه. وأخرج الترمذي عن أبي سعيد الأشج عن سلميٰ، قالت: دخلت على أُمَّ

١٨٧/٩: ١٨٧/٩.
 ١ مجمع الزوائد:١٨٧/٩.
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»:١١/٣، وقال في «سير أعـلام النبلاء»:
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»:١١/٣، وقال في وائل، وعـلام النبلاء»:
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»:١١/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١٩/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١١/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١١/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١٩/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١١/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١١/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١٩/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١٩/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١١/٣
 ٣. المصدر نفسه. وصححه الذهبي في «تاريخ الإسلام»: ١٩/٣
 ٣. المصدر في «تاريخ الإسلام»: ١٩/٣
 ٣. المالية: أم سلمة، ولم يشك. ويُروئ عن أبي وائل، وعن شهر بن حوشب، عن أم سلمة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية »

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ ۳۵۸

سلمة وهي تبكي فقلت: ما يبكيك؟ فـقالت: رأيت رسـول الله الله وعـلى رأسه ولحيته تراب، فقلت: ما لك يا رسول الله؟ قال: شهدت قتل الحسين آنفاً.<sup>(۱)</sup>

وروى الإمام أحمد بإسناده عن عمّار بن أبي عمّار، عن ابن عباس قال: رأيت النبيﷺ فيما يرى النائم بنصف النهار، وهو قائم أشعث أغبر بيده قارورة فيها دم، فقلت: بأبي أنت وأُمّي يا رسول الله ما هذا؟ قـال: هـذا دم الحسين وأصحابه لم أزل التقطه منذ اليوم. فأحصينا ذلك اليوم فوجدوه قُتل في ذلك اليوم.<sup>(٢)</sup>

قال الهيثمي: رواه أحمد، والطبراني، ورجال أحمد رجال الصحيح.<sup>(٣)</sup> وقال ابن كثير الدمشقي: إسناده قوي.<sup>(٤)</sup> كلّ ذلك يدل على أنّ لدم الحسين مكانة وأهميّة خاصّة من أجل قربه

ص دلك يدل على أن لدم الحسين مكانة وأهمية حاصة من أجل قربة من النبيﷺ.

إهانة أخرى لشهيد الطفّ

قال ابن تيمية: إنّ بعضهم (يعني بعض الشيعة) لا يوقد خشب الطرفاء، لأنّه بلغه أنّ دم الحسين وقع على شجرة مـن الطـرفاء، ومـعلوم أنّ تـلك الشـجرة بـعينها لا يُكـره وقـودها، ولو كـان عـليها مـن أي دم (يـعني دم

- ۱ ـ الجامع الصحيح (سنن الترمذي): ٦٥٧/٥ ، برقم ٣٧٧١. ۲ ـ مسند أحمد:٢٨٣/١ ؛ و تاريخ مدينة دمشق:٢٣٧/١٤. ۳. مجمع الزوائد:١٩٤/٩.
  - ٤. البداية والنهاية:٢٠٠/٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com



الحسين) كان، فكيف بسائر الشجر الذي لم يصبه الدم. (١)

أقول: يُنظر، أوّلاً، في صحّة نسبة هذا الفعل إلى بعض الشيعة، فإنّنا لم نجد في الشيعة من يقوم بهذا الفعل، ولم ينقل إلينا أحدّ ذلك.

ثانياً: أنّ ابن تيمية \_وكما هو واضح من كتاباته \_مولع بذكر أشياء على خصومه، لا وجود لها إلّا في مخيّلة ناسجها، وهذا الولع بـالنسب المفتعلة على الخصوم، هو نتيجة طبيعية للعجز عن الإقناع بالدليل والبرهان، ومقارعة الحجّة بالحجّة.

ثالثاً: لا شك أنَّ شجرة الطرفاء بما هي شجرة لا يكره وقودها، وإنَّما يستكره بعض الناس وقودها(إذا صحِّ ذلك) احتراماً لدم الحسين الله الذي وقع على شجرة من الطرفاء، وهذا نوع تكريم لذرية النبي الله وسبطه، وليس الامتناع عن إشعال مثل هذا الشجر لكراهة شرعية وردت فيه، وإنّما هو تعبير شخصي عن نوع تكريم للحسين الله وللنبي الذي كان يحترم دم الحسين، كما هو واضح من الروايات التي ذكرناها آنفاً.

ثمّ ما هي علاقة تصرّفات بعض النـاس المـنتمين إلى ديـن مـعيّن، أو مذهب معيّن، بقواعد وأُسس ومباني ذلك الدين أو المذهب، يا سماحة شيخ الإسلام!

وما عليك، عزيزي القارئ، إلّا أن تقارن بين موقف ابن تـيمية مـن دم الحسين، وبين موقف النبيﷺ منه، بين موقف ابن تيمية الدالّ على قسوة قلبه، حيث لا يبالي بأن تُحرق الشجرة (على فرض وجودها) التي سال عليها

١. منهاج السنّة: ٥٥/١- ٥٦، وفي طبعة بولاق: ١ / ١٢.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT المعالية فكراً ومنهجاً ۳٦٠ .....

دم سبط النبي، وسيد شباب أهل الجنة، وبين موقف النبي الدالٌ على غاية حزنه وأساه، وهو يلتقط تلك الدماء الطاهرة التي أريقت على رمضاء كربلاء، كما مرّ عليك في رواية ابن عباس الصحيحة (أو القوية الإسناد) وغيرها. والذي يدلّ على عظم المصيبة وجسامتها، تلك الروايات التبي رواهما الحافظ أبو القاسم الطبراني (المتوفّى ٣٦٠ﻫ)، وأودعها الحافظ نور الديـن الهيثمي(المتوفّى سنّة ٨٠٧ه) في كتابه، ومنها: عن ذُويد الجعفى، عن أبيه، قال: لمّا قتل الحسين ٤، أنتهب جزور من عسكره، فلمّا طبخت، إذا هي دم، فأكفؤوها.<sup>(1)</sup> قال الهيثمي: رواه الطبراني ورجاله ثقات. (٢) ٢. عن الزهري، قال: قال لي عبد الملك: أيِّ واحد أنت إن أخبر تني، أي علامة كانت يوم قتل الحسين بن على؟ قال: قلت: لم تـرفع حـصاة بـبيت المقدس إلاَّ وجد تحتها دم عبيط، فقال عبد الملك: إنِّي وإيَّـاك فـي هـذا الحديث لقرينان. (٣) قال الهيثمي: رواه الطبراني ورجاله ثقات.<sup>(٤)</sup>

٣. وعن الزهري: قال ما رفع بالشام حجر يوم قتل الحسين بن علي إلًا عن دم.<sup>(٥)</sup>

- المعجم الكبير:١٢١٨٣، برقم ٢٨٦٤.
  - ۲. مجمع الزوائد:۱۹۷۹.
- ٣. المعجم الكبير:١١٩/٣، برقم ٢٨٥٦.
  - ٤. مجمع الزوائد:١٩٦٧٩.
- ٥. المعجم الكبير:١١٣/٣، برقم ٢٨٣٥.



قال الهيثمي: رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح.<sup>(١)</sup> ٤. وعن أُم حكيم قالت: قتل الحسين بن عـلي وأنـا يـومئذ جـويرية، فمكثت السماء أياماً مثل العَلَقة.<sup>(٢)</sup>

قال الهيثمي: رواه الطبراني ورجاله إلى أَم حكيم رجال الصحيح .<sup>(٣)</sup> لقد كانت هذه الأحاديث الواردة في حقّ الحسين والآثار التي تـرتّبت على قتله، على مرأى ومسـمع مـن ابـن تـيمية، ولكـن بـغضه لأئـمّة أهـل البيت إلا الذي تكشف عنه كلماته الجارحة فيهم، كان هو السبب الحقيقي وراء استهانته بدم الحسين السبط الله.

> ۱ . مجمع الزوائد:۱۹٦/۹. ۲ . المعجم الكبير:۱۱۳/۳، برقم ۲۸۳۹. ۳ . مجمع الزوائد:۱۹۷/۹.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &



٣

.. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

## ابن تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم

يرى ابن تيمية أنّ الواجب في ولاية السلطان الجائر الهاتك لحرمات الله تعالى، هو الصبر والنصيحة، لا الخروج والعزل، قال: فإذا تولّى خليفة من الخلفاء كيزيد وعبد الملك والمنصور وغيرهم، فإمّا أن يقال: يجب منعه من الولاية وقتاله حتى يُولّى غيرُه كما يفعله من يرى السيف، فهذا رأي فاسد، فإنّ مفسدة هذا أعظم من مصلحته، وقلّ من خرج على إمام ذي سلطان إلّا كان ما تولّد على فعله من الشر، أعظم مما تولّد من الخير، كالذين خرجوا على يزيد بالمدينة...

ثم قال: ولهذا لمّا أراد الحسين في أن يخرج إلى أهل العراق، لمّا كاتبوه كتباً كثيرة أشار عليه أفاضل أهل العلم والدين كابن عمر وابن عباس وأبي بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هاشم أن لا يخرج وغلب على ظنهم أنّه يقتل، حتى أنّ بعضهم قال: أستودعك الله من قتيل. وقال بعضهم: لولا الشفاعة لأمسكتك ومنعتك من الخروج. وهم في ذلك قاصدون نصيحته طالبون لمصلحته ومصلحة المسلمين. والله ورسوله إنّما يأمر بالصلاح لا

> This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،



ابن تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم .....

فتبيّن أنّ الأمر على ما قاله أُولئك، ولم يكن في الخروج لا مصلحة دين ولا مصلحة دنيا.

ثم قال: وهذا كلّه ممّا يبيّن أنّ ما أمر به النبيﷺ من الصبر على جور الأئمة وترك قتالهم والخروج عليهم هو أصلح الأُمور للـعباد فـي المـعاش والمعاد، وأنّ من خالف ذلك متعمداً أو مخطئاً لم يحصل بفعله صلاح بل فساد.

ثم استدل لذلك بحديث أنس بن مالك وأسيد بن حضير: أنَّ رجلاً من الأنصار قال: يا رسول الله ألا تستعملني كما استعملت فلاناً، قال: «ستلقون بعدي أثرةً فاصبروا حتى تلقوني على الحوض»... فقد أمر النبي المسلمين بأن يصبروا على الاستئثار عليهم وأن يطيعوا ولاة أُمورهم وإن استأثروا عليهم وأن لا ينازعوهم الأمر.<sup>(1)</sup>

ما ذكره من الصبر على ظلم الظالم وعدم الخروج عليه هو المنسوب إلى إمامه أحمد بن حنبل، فقد نقل عنه أنّه قال: السمع والطاعة للأئمّة وأميرالمؤمنين البرّ والفاجر، ومن ولي الخلافة فأجمع الناس ورضوا به، ومن غلبهم بالسيف وسمّي أمير المؤمنين، والغزو ماض مع الأُمراء إلى يوم القيامة، البَرّ والفاجر، وإقامة الحدود إلى الأئمة، وليس لأحد أن يطعن عليهم وينازعهم،ودفع الصدقات إليهم جائز، من دفعها إليهم أجزأت عنهم، برّاً كان أو فاجراً، وصلاة الجمعة خلفه وخلف كلّ من ولي، جائزة إقامتها، ومن أعادها فهو مبتدع تارك للآثار مخالف للسنّة.

١. منهاج السنة: ٥٢٧/٤ ـ ٥٤٠، وفي طبعة بولاق: ٢٤٠/٢.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT المعالية الم

ومن خرج على إمام من أئمّة المسلمين وكان الناس قد اجتمعوا عليه وأقرّوا له بالخلافة بأي وجه من الوجوه، أكان بالرضا أو بالغلبة فقد شقّ الخارج عصا المسلمين وخالف الآثار عن رسول الله، فإن مات الخارج عليه، مات ميتة جاهلية.<sup>(۱)</sup>

أقول: إنّ دراسة هذه النظرية وبيان عوارضها رهن عرضها على القرآن المجيد أوّلاً، والسنّة الصحيحة ثانياً، وسيرة المسلمين الأوائـل ثـالثاً حـتى يتبيّن الحقّ، وأنّه هل يجب أو يجوز الصبر على ظلم الظـالمين وانـحراف الحكام عن الصراط المستقيم؟

أمّا الأوّل: فإنّ السكوت أمام تجاوز الظالمين بنفسه معصية حتى وإن لم يضرب على وترهم، وهذا هو كتاب الله العزيز يقصّ حال بني إسرائيل الذين كانوا يعيشون قرب سواحل أحد البحار، فقد قسّمهم إلى أصناف ثلاثة:

الجماعة المعتدية (العادية) الذين يصطادون يوم السبت.

٢. الجماعة الساكتة الذين أهمتهم أنفسهم لا يرتكبون ما حرّم الله وفي الوقت نفسه تركوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حتى كانوا يعترضون على الآمرين بالمعروف بقولهم: ﴿لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا اللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيداً»<sup>(٢)</sup>.

٣. الجماعة الأمرة بالمعروف والناهية عـن المـنكر، مسـتدلّين بـقولهم «مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ».

١. تاريخ المذاهب الإسلامية لأبي زهرة:٣٢٢/٢ كتاب السنّة لابن حنبل:٤٦.
 ٢ . الأعراف: ١٦٤ .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



ثم إنّه سبحانه أباد الجماعتين الأُولى والثانية وأنجى الثالثة، قال سبحانه: ﴿فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ السُّوءِ وَ أَخَـدْنَا الَّـذِينَ ظَلَمُوا بِعَذَابٍ بَئِيسٍ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ﴾.<sup>(١)</sup>

ومجموع الآيات يحكي عن أنَّ العادي والساكت عنه بـمنزلة واحـدة، ولذلك عمّ العذاب الجميع.

ويؤيد ذلك قوله سبحانه: ﴿وَ لاَ تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَ مَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمَّ لاَ تُنْصَرُونَ﴾.<sup>(٢)</sup>

(فالمنهيّ عنه في الآية إنّما هو الركون إلى أهل الظلم في أمر الدين أو الحياة الدينية، كالسكوت في بيان حقائق الدين عن أُمور تضرّهم، أو ترك فعلِ ما لا يرتضونه، أو توليتهم المجتمع وتقليدهم الأُمور العامّة، أو إجراء الأُمور الدينية بأيديهم وقوّتهم، وأشباه ذلك).<sup>(٣)</sup>

ويؤيده أيضاً، قوله سبحانه: ﴿فَلَوْلاكانَ مِنَ القُرونِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَّةٍ يَنْهَونَ عَنِ الْفَسادِ في الأَرضِ إلّا قَليلاً مِمّنْ أَنْجَيْنا مِـنْهُمْ وَاتَّـبَعَ الّـذينُ ظَلَمُوا ما أُتْرِفُوا فيهِ وَكانُوا مُجْرِمينَ\* وَما كانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ القُرىٰ بظُلْمٍ وَأَهْلُها مُصْلِحُونَ﴾.<sup>(٤)</sup>

وهذه الإشارة تكشف عن سنّة من سنن الله في الأُمم، فالأُمّة التي يقع فيها الظلم والفساد، فيجدان من ينهض لدفعهما، هي أُمم ناجية، لا يأخذها الله بالعذاب والتدمير. فأمّا الأُمم التـي يـظلم فـيها الظـالمون، ويـفسد فـيها

- ۱. الأعراف: ١٦٣\_١٦٥. ٢ . هود: ١١٣.
- ۳. الميزان في تفسير القرآن:٥٥/١١.
   ٤. هود: ١١٦-١١٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

المفسدون، فـلا يـنهض مـن يـدفع الظـلم والفسـاد، أو يكـون فـيها مـن يستنكرهما، ولكنّه لا يبلغ أن يؤثر في الواقع الفاسد، فإنّ سنّة الله تحقّ عليها، إمّا بهلاك الاستئصال، وإمّا بهلاك الانحلال... والاختلال!

فدعاة الصلاح، المناهضون للطغيان والظلم والفساد، هم صمّام الأمان للأُمم والشعوب... وهذا يبرز قيمة كفاح المكافحين للخير والصلاح، الواقفين للظلم والفساد... إنّهم لا يؤدّون واجبهم لربهم ولدينهم فحسب، إنّما هم يحولون بهذا دون أُممهم وغضب الله، واستحقاق النّكال والضياع).<sup>(1)</sup>

إنَّ السكوت \_خصوصاً سكوت النخبة من العلماء والحكماء \_أمام ظلم الظالم وانحرافه عن الحق إلى الباطل واستئثاره بـالأموال والخيرات، نـوع ركون إلى الظالم خصوصاً أئمة الجمعة والجماعة المرتزقين برواتب الدول الظالمة حيث يدْعون للظالم وأعوانه بطول العمر ودوام السلامة، ويديرون الشؤون الدينية حسب الخطط التي يرسمها ويصوّرها الظالمون وأعوانهم.

إنّ السكوت أمام تحريمهم الحلال وتحليلهم الحرام ينتهي إلى تحريف الدين وضلال العامّة الذين لا يعرفون الحلال والحرام إلّا عمّا يحدث في المجتمع مع سكوت العلماء.

وأمّا الثاني: \_ أعني: عرض هذه النظرية على السنّة الشريفة \_ فيأتي في مقدّمة ذلك ما رواه الإمام سيد الشهداء الحسين بن علي علي عن جدّه رسول الله عليه حيث خطب أصحابه وأصحاب الحر \_قائد جيش عبيد الله بن زياد \_ بقوله \_ بعد ما حمد الله وأثنى عليه \_ : «أيّها الناس إنّ رسول الله عليه قال: من

فى ظلال القرآن:٧٩/١٢.

**QUR'ANIC THOUGHT** ابن تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم .....

رأى سلطاناً جائراً، مستحلاً لحرام الله، ناكثاً لعهد الله، مخالفاً لسنّة رسول الله، يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يغيّر عليه بفعل ولا قول، كان حقّاً على الله أن يدخله مدخله، ألا وإنّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرحمن، وأظهروا الفساد، وعطّلوا الحدود، واستأثروا بالفيء، وأحلّوا حرام الله وحرّموا حلاله، وأنّا أحقّ من غيّر».<sup>(1)</sup>

فإذا رأى الظالم أنّه لا ينكر على فعله ـ من مآتم يفعلها أو سيئات يجترحها ـ أحدٌ من الأُمّة، من الطبقة العليا ولا من غيرها، فإنّه بالطبع سيتمادى في غلوائه، ويزداد في انهماكه، ويشتد في التفرعن والاستعباد، وينتهي الأمر إلى تحريف دين الله، وإلى ما لا تحمد عقباه.

ثمّ إنّ قول ابن تيمية بأنّ النبيﷺ أمر المسلمين بأن يطيعوا ولاة أمورهم وإن استأثروا، يخالف ما روي بسند صحيح عن عبادة بن الصامت، عن رسول اللهﷺ أنّه قال: «سيلي أُموركم بعدي رجال يُعرّفونكم ما تنكرون، وينكرون عليكم ما تعرفون، فلا طاعة لمن عصى الله».<sup>(٢)</sup>

هذا وقد حذّر أئمّة المسلمين من العترة الطاهرة من محبّة بقاء الظالمين، قال الإمام الصادق ﷺ: «من أحبّ بقاء الظالمين فقد أحبّ أن يُعصى الله». وقال أيضاً: «من سوّد اسمه في ديوان الجبارين حشره الله يوم القيامة حيراناً».

١. تاريخ الطبري: ٣٠٤/٤، حوادث سنة ٦١ه. ٢. أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد بن حنبل في زوائد المسند:٣٢٩/٥؛ والحاكم فـي المستدرك على الصحيحين:٣٥٧/٣. وانظر: سير أعلام النبلاء:٩/٢، ترجمة عبادة بن الصامت.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

إلى غير ذلك من الأحاديث المروية عـن العـترة الطـاهرة عول الانسلاك في صفوف الظالمين وإن لم يظلم أحداً.<sup>(١)</sup>

وهذا هو الإمام علي ﷺ يعلَّل سبب قيامه بالأمر وأخذه بـزمام الخـلافة بقوله: «وما أخذ الله على العلماء ألَّا يُقارُّوا على كِـظَّة ظـالم ولا سَـغَب مظلوم».<sup>(۲)</sup>

وأمّا الثالث: أعني عـرضها عـلى سيرة المسـلمين الأفـاضل مـنهم لا المنهمكين في دنيا إمارتهم وخلافتهم، فإليك نتفاً مـن أخـبار أُبـاة الضـيم وأحوالهم:

ونحن نرى أنَّ أُمَّة كبيرة من المسلمين قاموا بثورات أراقوا فيها دماءهم وضحّوا بأنفسهم لكي يجهزوا على دولة الأمويين، واحدة بعد الأخرى حتى أسقطوها أيام حمارهم، وبذلك أعطوا للآخرين دروساً ضافية حتى يقتفوا أثرهم في القرون اللاحقة، وهذه الثورات ابتداءً من ثورة الإمام الحسين وانتهاء بثورة زيد بن علي على على الله عنه أورات إلهية بنيّات خالصة لمناهضة

- لاحظ : وسائل الشيعة، ج١٢، الباب٤٢ من أبواب ما يكتسب به، أحاديث الباب.
  - ٢. نهج البلاغة، الخطبة ٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



ابن تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم ......

الظالمين وإسقاطهم عن عروشهم، ودفع الأُمور إلى الصالحين من الأُمَّة. فلنستعرض هنا هذه الثورات بصورة موجزة:

**١. ثورة الإمام الحسين ﷺ** 

إنَّ ثورة الحسين الله منذ تفجّرها صارت أُسوة وقدوة لسائر الشوّار، ويكفي في بيان واقع هذه الثورة ما يقوله خبير التاريخ وحجته ابن أبي الحديد، قال: سيد أهل الإباء الذي علّم الناس الحميّة والموت تحت ظلال السيوف، اختياراً له على الدنيّة، أبو عبد الله الحسين بن علي بن أبي طالب الله عرض عليه الأمان وأصحابه، فأنف من الذلّ، وخاف من ابن زياد أن يناله بنوع من الهوان، إن لم يقتله، فاختار الموت على ذلك.<sup>(1)</sup>

ونحن وإن كنّا نعتقد بأنّ الإمام الحسين إلى أسمىٰ من أن يحتاج إلى من يصوّبه في نهضته المباركة ضد الظلم والطغيان، ولكن لا بأس بذكر شيء ممّا ورد في ذلك، لدحض ما يذهب إليه ابن تيمية من «أنّ الصبر على جور الأئمة وترك قتالهم هو أصلح الأُمور للعباد، وأنّ أفاضل المسلمين كانوا ينهون عن الخروج والقتال في الفتنة»، ثم استشهد لذلك بأقوال بعض من أشار على الحسين الله بعدم الخروج، وبإيراد أسماء ثلاثة رجال قال إنّهم كانوا ينَهون عن الخروج <sup>(٢)</sup>، متغاضياً عن ذكر ثلّة من الرجال، الذين ثاروا ضد أئمة الجور، أو دعَوا إلىٰ جهادهم، أو صوّبوا رأي الثائرين عليهم، ومن هؤلاء:

> ١ . شرح نهج البلاغة:٢٤٩/٣. ٢ . منهاج السنة: ٥٢٩/٤ و ٥٣١، وفي طبعة بولاق : ٢٤١/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

١. أنس بن الحارث بن نُبيه. له صحبة.
 استشهد مع الحسين براي .
 ذكره في الصحابة: البغوي، وابن السكن، وابن شاهين، والباوردي، وابن منده، وأبو عمر، وأبو أحمد العسكري، وغيرهم.<sup>(1)</sup>
 ٢. حبيب بن مُظَهَّر (مظاهر) الأسدي.
 ٢. حبيب بن الكلبي أنّه أدرك النبي براي .
 ٢. من كبار التابعين.
 ٣. من كبار التابعين.

٣. كبار التابعين الذين استشهدوا مع الحسين ﷺ أو على طريق ثـورته كهانئ بن عروة المرادي<sup>(٤)</sup>، وزهير بن القين البجليّ.<sup>(٥)</sup>

٤. سليمان بن صُرد الخزاعي، الصحابيّ، أمير التوّابين.

قال ابن عبد البرّ: كان خيّراً فاضلاً، له دين وعبادة، كان اسمه في الجاهلية يساراً، فسمّاه رسول اللهﷺ سليمان.

وكان فيمن كتب إلى الحسين بن علي رضي الله عنهما يسأله القدوم إلى الكوفة، فلمّا قدمها ترك القتال معه. فلما قُتل الحسين ندم. ثمّ سار علىٰ رأس جيش إلى الشام، فقتل بموضع يقال له عين الوردة، وكان يوم قُتل ابن ثلاث وتسعين سنة.<sup>(1)</sup>

انظر: الاستيعاب: ١١٢/١، برقم ٨٨ وأُسد الغابة: ١٢٣/١؛ والإصابة : ٦٨/١، برقم ٢٦٦.
 ٢. الإصابة: ٣٧٣/، برقم ١٩٤٩.
 ٢. الإصابة: ٣٧٣/، برقم ١٩٤٩.
 ٢. انظر: مقاتل الطالبيين: ٩٧-١٠٠؛ والكامل لابن الأثير: ١٤/١٥.
 ٥. تاريخ الطبري : ٢٩٨٤ ـ ٢٩٩، ٣٠٥، ٣٠٩، ٣١٦، ٢٦٦.

٦. الاستيعاب:٦٤٩/٢، برقم ١٠٥٦؛ و تاريخ الطبري:٤٢٦/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*



اين تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم ...... ٣٧١

٥. كبار التابعين، الذين انضمّوا إلىٰ حركة التوّابين، ومنهم: المُسيَّب بن نتَجَبَة الفزاري، ورفاعة بن شدّاد البجليّ.<sup>(1)</sup>
قُتل رفاعة سنة (٦٦ه).<sup>(٢)</sup>
وثقه النسائي، وروى له هو وابن ماجة، وذكره ابن حبان في «الثقات».<sup>(۳)</sup>
٦. عبد الله بن عمرو بن العاص.
٢. عبد الله بن عمرو بن العاص.
هذا خرج، فماترى؟ قال: لمّا خرج الحسين، لقيتُ عبد الله بن عمرو، فقلت: إنَّ هذا خرج، فماترى؟ قال: أرى أن تخرج معه....
هذا خرج، فماترى؟ قال: أرى أن تخرج معه....
هذا يدلّ على تصويب عبد الله بن عمرو للحسين في مسيره، وهو رأي هذا يدلّ على الذهبي، بعد أن نقل هذا الخبر:
هذا يدلّ على تصويب عبد الله بن عمرو الحسين في مسيره، وهو رأي من الزبير وجماعة من الصحابة شهدوا الحرّة.<sup>(3)</sup>

هؤلاء جملة من الصحابة والتابعين، الذين نصروا الحسين الله في ثورته، أو استشهدوا من أجل قضيته، أو أعربوا عن تأييدهم له، ورأوا أنّ مصلحة الدين والدنيا في نهضته، فلماذا لم يستند إليهم ابن تيمية في صياغة رأيه، وهم أكثر بكثير ممّن كان يرى وجوب إطاعة حكام الجور، وينهىٰ عن عصيانهم وقتالهم؟

ثمّ إنّ نصائح أكثر (أفاضل أهـل العـلم والديـن) الذيـن أشـاروا عـلى الحسين بأن لا يخرج، لا تعبّر، أبداً، عن اعتقادهم بوجوب الصبر على جور الأئمة وتركِ قتالهم \_كما يحلو لابن تيمية أن يصوّرها \_وإنّما تكمن وراءها

- ١. تاريخ الطبري:٤٢٦/٤.
- ٣. تهذيب الكمال:٢٠٤/٩، برقم ١٩١٦.

٢ . تاريخ الطبري:٥٢٣/٤.

٤. سير أعلام النبلاء:٢٩٣/٣، الترجمة ٤٨.

دوافع أُخرىٰ، ليس من بينها ذلك الاعتقاد، ويدلّ على ذلك:

١. كلام ابن عباس، حيث قال للحسين الله: إنّي أتخوّف عليك في هذا الوجه الهلاك... أقم بهذا البلد فإنّك سيد أهل الحجاز، فإن كان أهل العراق يريدونك \_ كما زعموا \_ فاكتب إليهم فلينفوا عدوّهم، ثم أقدم عليهم، فإن أبيت إلا أن تخرج فسر إلى اليمن فإنّ بها حصوناً وشعاباً، وهي أرض عريضة طويلة، ولأبيك بها شيعة، وأنت عن الناس في عزلة، فتكتب إلى الناس وترسل وتبتّ دعاتك، فإني أرجو أن يأتيك عند ذلك الذي تحبّ في عافية.<sup>(1)</sup>

٢. كلا الحوارين اللَّذين جريا بين الحسين، وبين عبد الله بن مطيع العدوي، وهما:

أ. لما مضى الحسين نحو مكة، لقيه عبد الله بن مطيع، فقال له:
 أين تريد؟
 قال الحسين: أمّا الآن فمكة.
 قال: خار الله لك، غير أنّى أحبّ أن أُشير عليك برأى.

قال الحسين: وما هو؟

قال: إذا أتيت مكة، فأردت الخروج منها إلىٰ بـلد مـن البـلدان، فـإياك والكوفة، فإنّها بلدة مشؤومة، بها قتل أبوك، وبـها خُـذل أخـوك... بـل الزم الحرم... ثمّ ادع إليك شيعتك من كل أرض، فسيأتونك جميعاً. قال له الحسين: يقضي الله ما أحب.

١. تاريخ الطبري:٢٨٨/٤؛ والأخبار الطوال لأبي حنيفة الدينوري:٢٤٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com



ب. لمّا سار الحسين من مكة نحو العراق، لقيه عبد الله بن مطيع، فسلّم على الحسين، وقال له:

بأبي أنت وأُمي يابن رسول الله، ما أخرجك من حرم الله وحرم جدّك؟ فقال: إنّ أهل الكوفة كتبوا إليّ يسألونني أن أقدم عليهم لما رجوا من إحياء معالم الحقّ، وإماتة البدع.

قال له ابن مطيع: أنشدك الله أن لا تأتي الكوفة، فوالله لئن أتيتها لتقتلنّ. فقال الحسين ﷺ: ﴿لَنْ يُصيبَنا إلّا ما كَتَبَ الله لَنا﴾<sup>(١)</sup>. <sup>(٢)</sup>

وأنت تلاحظ، عزيزي القارئ، أنَّ الدافع وراء إشارة ابن عباس، وابن مطيع، على الحسين الله بعدم المسير، إنَّ ما هو حبّ الحسين، والتعلّق بشخصه والحرص على حياته، لسموّ منزلته وقربه من الرسول في أن يتّخذ بلداً آخر غير الكوفة، منطلقاً لدعوته وثورته ضد الظلم والفساد، ولم يكن الدافع، أبداً، هو ضرورة الخضوع والاستكانة لجور الحاكم وطغيانه.

وممّا يؤكّد ذلك أنّ ابن مطيع نفسه، كان من رجال أهل المدينة الذين خرجوا على يزيد وخلعوه، وقد ولّته قريش عليها يوم الحَرّة عام (٦٣هـ)، فلمّا انهزم أصحابه توارى في المدينة، ثم سار إلى ابن الزبير بمكة، فاستعمله على الكوفة، فأخرجه المختار منها، فعاد إلى مكة، فلم يزل فيها إلى أن قُتل مع ابن الزبير.<sup>(٣)</sup>

١ . التوبة: ٥٠.

٣. الأخبار الطوال:٢٦٥؛ وتهذيب الكمال:١٥٢/١٦، برقم ٣٥٧٨؛ والأعلام:١٣٩/٤.

٢ . الأخبار الطوال:٢٤٦.

ومهما يكن، فإنّ الإمام على التضحيته وفدائه قد علّم الأُمّة دروساً راقية في التضحية والمفاداة دون المبدأ الصحيح، فعليها أن تقتصّ أثره، وتستلهم تلك الدروس في كلّ آن يكون للظالم جولة فيه.

وقد أثرّت هذه النهضة في الأَمّة الإسلامية، فتوالت الثورات تلو الثورات بعد ثورة الحسين الله.

وإذا كان ابن تيمية لم يدرك المصلحة في ثورة الحسين، ويرى أنّ الشرّ قد زاد بخروجه وقتله<sup>(۱)</sup>، فإنّ الكثير من المتطلّعين إلىٰ حياة عزيزة كريمة، ولم تطمس العصبية بصيرتهم، قد أدركوا جوانب عديدة من أهداف هذه الثورة المقدّسة، وما نتج عنها من ثمار زكية على الصعيد الديني والإنساني، فهاك شيئاً ممّا كتبه أحد الباحثين من أهل السنّة، عن بعض مبرّرات الحسين على الخروج، ونتائج مقتله:

قال الدكتور أحمد محمود صبحي في كتابه «نظرية الإمامة»:

إنّه في ظلّ دولة يقوم نظامها السياسي على أُسس دينية، لا تُعدّ البيعة أو انتخاب الحاكم مجرد عمل سياسي، ففي إقدام الحسين على بيعة يزيد انحراف عن أصل من أُصول الدين، من حيث إنّ السياسة الدينية للمسلمين لا ترى في ولاية العهد وراثة الملك إلّا بدعة هرقلية دخيلة على الإسلام، ومن حيث إنّ اختيار شخص يزيد مع ما عُرف عنه من سوء السيرة وميله إلى اللهو وشرب الخمر ومنادمة القرود، ليتولىٰ منصب الخلافة عن رسول الله أكبر رُزء يحلّ بالنظام السياسي للإسلام، يتحمّل وزره كلّ من شارك فيه

١ . منهاج السنة: ٥٣٠/٤، وفي طبعة بولاق : ٢٤٢/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،



ورضي عنه، فما بالك إذا كان المقدم على ذلك ابن بنت رسول الله.

كان خروج الحسين، إذاً، أمراً يتصل بالدعوة والعقيدة، أكثر ممّا يتصل بالسياسة والحرب، ولقد أراد الحسين أن يصلح كثيراً من مسائل العقيدة بعد أنّ اختلّت الموازين أثناء خلافة معاوية، ذلك أنّ معاوية لم يكن يدعم ملكه بالقوة فحسب، ولكن بآيديولوجية تمسّ العقيدة في الصميم... فكان في خروج الحسين بما يحمله من صفة دينية بوصفه سبط الرسول، إفساد لكلّ الخطط الآيديولوجية التي أرسى معاوية قواعدها طوال أربعين سنة أقامها والياً ثم خليفة.

ثمَ قال: وليس بين من نظر إلى خروج الحسين من زاوية العقيدة أو الحكم الشرعي من يخطَّئه غير الظاهريين وأهل السلف [يعني أصحاب الاتجاه الأموي]، وبالرغم من أنَّ رأيهم صادر عن عقيدة إلَّا أنَّ دوافع وجهة نظرهم ليست دينية بحتة، فمعظمهم من أهل الشام كابن تيمية أو من الأندلس الأموية كابن حزم وابن العربي، ولا يخلو رأيهم من باعث العصبية الإقليمية أو مشايعة الحكام الأمويين.

ثسم قال: وإذا كان الحسين قد هُزم في معركة حربية أو خسر قضية سياسية، فلم يعرف التاريخ هزيمة كان لها من الأثر لصالح المهزومين كما كان لدم الحسين، فلقد أثار مقتله ثورة ابن الزبير، وخروج المختار، ولم ينقض ذلك حتى أفضى الأمر إلى ثورات أخرى إلى أن زالت الدولة الأموية بعد أن أصبحت ثارات الحسين هي الصرخة المدوية لتدك العروش، وتزيل الدول، فقام بها ملك العباسيين ثم الفاطميين،

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

واستظلّ بها الملوك والأُمراء بين العرب والفرس والروم.<sup>(1)</sup>

وهكذا يتبيّن أنّ ما ذكره ابن تيمية من أنّـه لم يكـن فـي ثـورة الإمـام الحسين لا مصلحة دين ولا مصلحة دنيا، نابع عن جهله بالغايات التي نهض الإمام لأجلها، وكأنّه يتصوّر أن نجاح الثورة هو انتصارها في يومها أو فـي الأيام القليلة التي تعقبها.

ولكن المنطق يفرض أنَّ الثورة وتقييمها يتم من خلال دراسة النـتائج التي تترتَّب عليها وعلى الثورات التي تلتها.

ومن أهمّ الغايات التي قام الإمام الحسين ﷺ لأجلها هاتان الغايتان، وقد حصلتا بعد استشهاده:

١. أنَّ الإمام بتضحيته بنفسه ونفيسه، أعلم الأُمَّة بفظاظة الأُمويين وقسوة سياستهم، وابتعادهم عن النـاموس البشـري فـضلاً عـن النـاموس الديـني وتوغلهم في الغلظة الجاهلية، وعادات الكفر الدفين.

وقد ثار في وجه الحكم السائد ليعلم الملأ بأنّ هؤلاء الحكام لا يبالون ـ من أجل حفظ حكمهم ـ بانتهاك المحارم وارتكاب المعاصي والجرائم، وهم لا يوقرون كبيراً ولا يرحمون صغيراً ولا يعطفون على رضيع ولا امرأة.

٢. لم يكن الحسين الله يطلب ملكاً عضوضاً ولا سلطة بشرية وإنّما يطلب إيـقاظ الأُمّـة وتـعريفها بـواجـبها الحـتمي، ومـا هـو إلّا إقـامة الأمــر بــالمعروف والنــهي عــن المـنكر، وكأنّ الأُمّــة نســيت ذيــنك

نظرية الإمامة لدى الشيعة الاثنى عشرية: ٢٢٣٠. ٢٤٠.

ابن تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم .. ۳۷۷.....

العمادين، وذلك لعوامل خلفت رفض ذينك الأمرين المهمين. كانت الأُمّة تعيش بين الترغيب والترهيب فصارت محايدة عن كلّ عمل إيجابي يغيّر الوضع الحاضر، وهم بين راض بما يجري، وبين مبغض صامت، يترك الأمر إلى الله تبارك وتعالى، فكانت القلوب مشفقة والأيدي مغلولة .

فلمًا قام الحسين في وجه الظلم بأولاده وأصحابه القليلين، نفت في جسم الأُمَّة روح الكفاح والنضال وحطِّم كلَّ حاجز نفسي واجتماعي كان يصدِّهم عن القيام، وأثبت أنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في هذه الظروف الحرجة ليس رهن العِدَّة والعُدَّة، بل إذا حاق الخطر بالأُمَّة من ملوكها وأمرائها وزعمائها وأصبحوا يسوقون الناس بأفعالهم وأعمالهم، والمجتمع إلى العيث الجاهلي، وجب على المؤمن الاستنكار بقلبه ولسانه ويده، فكان في قيامه تحطيم السدود المزعومة الممانعة عن القيام بالفريضة، ولأجل ذلك استتبعت ثورته، ثورات عديدة تترى من غير فرق بين من ثار خطه وفكره ولكن الكل كانوا مستلهمين من تلك الثورة العارمة، ولولا حركة الحسين الله لما كان لهذه الحركات أيّ أثر في المجتمع الإسلامي، وإن كنت في ريب من ذلك فعليك بدارسة الثورات المتنابعة بعد قيامه وإن كنت

٢. ثورة أهل المدينة

بعد ما استشهد الإمام الحسينﷺ عزل يزيد عامله على المدينة الوليد، وولّىٰ عثمان بن محمد بن أبي سفيان.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهائية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

ولمّا أحسّ الوالي الجديد بحدوث ردّة فعل عند الناس على إثر استشهاد الحسين على وحصول نفرة وتباعدٍ عن حكومة يزيد، قرر إرسال وفد إلى دمشق للاطلاع على أوضاع يزيد، وكان من ضمن الوفد: عبد الله بن حنظلة (غسيل الملائكة)، وعبدالله بن أبي عمرو بن حفص بن المغيرة المخزومي، والمنذر بن الزبير، وآخرون من أشراف المدينة، فلمّا رجعوا إلى المدينة قاموا فأظهروا شتم يزيد وعيبه وقالوا: قدمنا من عند رجل ليس له دين يشرب الخمر، ويضرب بالطنابير، ويعزف عنده القيان، ويلعب بالكلاب، ويسمر عنده الخُرّاب وهم اللصوص وإنّا نشهدكم إنّا قد خلعناه.

وقام عبد الله بن حنظلة فقال: جئتكم من عند رجل، لو لم أجد إلّا بنيّ هؤلاء لجاهدته بهم، وقد أعطاني وأكرمني وما قبلت منه عطاءه إلّا لأتقوّىٰ به، فخلعه الناس، وبايعوا عبد الله بن حنظلة الغسيل عـلى خـلع يـزيد وولّـوه عليهم.<sup>(1)</sup>

هذه هي الانطلاقة الأُولى لثورة أهل المدينة، التي شارك فيها الكثير من الصحابة والتابعين.

ف إذا كان أهل مدينة الرسول على يشاركون في الثورة على الحاكم الجائر، وكان منهم - حسب اعتراف ابن تيمية - خلق من أهل العلم والدين<sup>(٢)</sup>، فهل يمكن أن يقال: إنّهم، جميعاً، كانوا جاهلين بالحكم الشرعي؟ وإنّهم كانوا مكلَّفين بالصبر على ظلم الحاكم

۱۰۳/٤ . الكامل لابن الأثير: ۱۰۳/٤.

٢ . منهاج السنة: ٥٢٨/٤، وفي طبعة بولاق : ٢٤١/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



وتلاعبه بالسنن والقيم، فلم يلتزموا بتكليفهم؟

وهل يظنّ ابن تيمية أنّه أعلم بالحكم، وأقدر على تشخيص المصلحة مـن أُولئك الثـائرين (مـن أهـل العـلم والديـن)، الذيـن تشـرّفوا بـصحبة الرسولﷺ أو رؤيته، أو عاشوا في كنف الصحابة؟

3. ثورة التوابين في الكوفة

إنَّ ثورة أهل المدينة على عامل يزيد وإخراجه من المدينة صارت سبباً لثورة ثالثة، عُرفت باسم حركة التوابين حيث أحسّوا أنّهم قصّروا في حق إمامهم فثاروا على قتلة الإمام وعلى رأسهم النظام الحاكم. وكان قادة الثورة من الصحابة والتابعين الذين كانت لهم مكانة بين الناس وهم: سليمان بن صرد الخزاعي (وكانت له صحبة مع النبي تشيّلي)، والمسيَّب بن نَجَبة الفزاري، وكان من أصحاب علي على وخيارهم؛ وعبد الله بن سعد بن نفيل الأزدي؛ وعبد الله بن وال التيّميّ؛ ورفاعة بن شدّاد البجلي.

ومن أراد أن يقف على واقع الثورة ونـتائجها فـليرجـع إلى مـوسوعتنا بحوث في الملل والنحل.<sup>(۱)</sup>

ثم تلتها ثورات أخرى كثورة المختار الثقفي، وثورة عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث، وثورة زيد بن علي بن الحسين الله وكل هذه الثورات بين أن تكون استمراراً لثورة الإمام الحسين الله، أو متأثّرة بها، وقد أدّت هذه الثورات المتتالية إلى تقويض النظام الأموي، الذي لم يستمر ـ بعد ثورة الحسين \_ إلا نحواً من سبعين سنة.

١. بحوث في الملل والنحل:٢٤٦٧-٢٥٧.

THE PRINCE GHAZI TRUST المحلفة محلفة المحلفة محلفة المحلفة المحلفة

٤. ثورة ابن الأشعث، والتحاق القرّاء بها

في سنة (٨١ه) خلع عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث الكندي ومَن معه من الجُند، الطاعة، وساروا من سجستان إلى العراق لحرب الحجّاج الثقفي<sup>(١)</sup>، وكان أبو الطفيل عامر بن واثلة الكناني \_وله صحبة \_أوّل من تكلّم من جند ابن الأشعث، فنال من الحجّاج، وقال: إنّي أُشهدكم أنّي أوّل خالع.<sup>(٢)</sup>

ثم جرت وقعات كثيرة بين الطرفين، منها: وقعة الزاوية، ووقعة دُجيل، ووقعة دير الجماجم التي اجتمع فيها جلّ الناس (أهل الكوفة، وأهل البصرة، وأهل الثغور والمسالح بدير الجماجم، والقرّاء من أهل المصرّين)<sup>(٣)</sup> على قتال الحجّاج لظلمه وسفكه الدماء، وأعادوا خلع عبد الملك بن مروان ثانية، وتعبّؤا للقتال.<sup>(٤)</sup>

وقد انضمّ إلى ابن الأشعث خمسمائة من القرّاء<sup>(0)</sup>، وانتظموا في كتيبة سُمّيت بكتيبة القرّاء، وفيهم:

۱. مسلم بن يسار البصري، الفقيه الزاهد.
 وثقه: أحمد بن حنبل، والعجلي، وغيرهما.

١. تاريخ خليفة: ٢١٥، ط . دار الفكر، ١٤١٤ه؛ والكامل في التاريخ:٤٦١/٤.
 ٢. تاريخ الطبري:١٤٦٥٥- ١٥٦؛ والكامل في التاريخ:٤٦٢/٤.
 ٣. تاريخ الطبري:١٥٥٥- ١٥٦؛ والكامل في التاريخ:٤٦٩/٤.
 ٤. تاريخ الإسلام للذهبي(٨١- ١٠٠هـ):٩ ـ ١٠.
 ٥. تاريخ خليفة:٢٢٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com



ابن تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم ......

وكان يُعدّ خامس خمسة من فقهاء أهل البصرة.<sup>(1)</sup> ٢. النَّضْر بن أنس بن مالك البصري. وثِّقه: ابن سعد، والعجلي، والنسائي، وغيرهم. روىٰ له أصحاب الكتب الستة.<sup>(٢)</sup> ۲. عقبة بن عبد الغافر العَوْذِيّ البصريّ (قُتل). وتُقه: يحيى بن معين، والعجلي، والنسائي، وغيرهم. روىٰ له البخاري ومسلم والنسائي. <sup>(٣)</sup> ٤. أبو الجوزاء أوس بن عبد الله الرَّبَعي البصري (قُتل). وثِّقه: أبو زرعة، وأبو حاتم، وابن حبَّان، وغيرهم. وله مناقب وزهد وعبادة. روىٰ له أصحاب الكتب الستة.<sup>(٤)</sup> عبد الله بن غالب الحُدّاني البصري العابد (قُتل). وثِّقه: العجلي، والنسائي، وابن عبد البرّ. وقال أبو بكر البزّار: كان من خيار الناس.<sup>(٥)</sup> ٦. عقبة بن وسّاج الأزدى البرسانى البصرى (قتل). وثِّقه: ابن معين، وأبو داود، وغيرهما.

- انظر: تهذيب الكمال:٥٥١/٢٧، برقم ٥٩٤٩؛ وتاريخ الإسلام (٨١- ١٠٠هـ): ٤٧٥، برقم ٤٠٦.
  - ٢. انظر: تهذيب الكمال:٣٧٥/٢٩، برقم ٦٤١٧.
- ۳. انظر: تهذيب الكمال: ۲۰۹/۲۰، برقم ۳۹۸۱.
  - ٥. انظر: تهذيب الكمال: ٤١٩/١٥، برقم ٣٤٧٦؛ وتاريخ الإسلام (٨١ ـ ١٠٠ هـ): ١١٧، برقم ٨١

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

روى له البخاري حديثاً واحداً.(١) ٧. محمد بن سعد بن أبي وقاص الزُّهرى (قتله الحجّاج صبراً). وثِّقه: ابن سعد، والعجلي، وابن حبَّان. رويٰ له أصحاب الكتب الستة، وأبو داود في «المراسيل».<sup>(٢)</sup> ۸ عبد الله بن شدّاد بن الهاد الليثى المدنى ثم الكوفي، الفقيه. هو من كبار التابعين وثقاتهم. روىٰ له أصحاب الكتب الستة. فُقد ليلة دُجيل، وقيل: إنّه غرق بدُجيل.<sup>(٣)</sup> ٩. عبد الرحمن بن أبي ليلى الأنصاريّ المدنيّ ثم الكوفيّ، الفقيه. وثِّقه: ابن معين، والعجلي. وقال أبو حاتم الرازي: لا بأس به. روىٰ له أصحاب الكتب الستة. غرق بدُجيل. وقال أبو نعيم: قُتل بوقعة الجماجم.<sup>(٤)</sup> ١٠ أبو عبيدة بن عبد الله بن مسعود الهُذليّ، وكان من علماء الكوفة.

"ለ የ

.... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

۱. انظر: تهذيب الكمال: ۲۲۸/۲۰، برقم ۳۹۹۱.
 ۲. انظر: تهذيب الكمال: ۲۵۸/۲۵، برقم ۵۲۳۸؛ وتاريخ الإسلام(۸۱. ۱۰۰هـ): ۱۸۰، برقم ۱۳۷.
 ۳. انظر: تهذيب الكمال: ۸۱/۱۵ برقم ۳۳۳۰؛ وسير أعلام النبلاء: ٤۸۸/۳، برقم ۱۱۰.
 ۶. انظر: تهذيب الكمال: ۳۷۲/۱۷، برقم ۳۹٤۳؛ وتاريخ الإسلام(۸۱. ۱۰۰هـ): ۱۲۷، برقم ۹۳.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،



ابن تيمية وحرمة الخروج على السلطان الظالم .....

هذا، وقد سمّىٰ خليفة بن خيّاط (المتوفّى ٢٤٠ه) في تـاريخه، أربـعة وعشرين رجلاً من القرّاء الذين خرجوا مع ابن الأشعث، فراجع أسماءهم هناك إذا شئت.<sup>(٢)</sup>

ومع أنَّ ابن تيمية يعترف بأنَّ ثمّة خلقاً من أهل العلم والدين كانوا في أصحاب ابن الأشعث<sup>(٣)</sup> (كما اعترف من قبل بوجود خلق منهم في أهل الحَرّة)، إلَّا أنَّه لم يكترث لمواقف تلك الجموع الثائرة من أهل العلم والدين، الذين استقرّ رأيهم على النهوض بوجه الحاكم الجائر، وقتاله، واعتمد \_بدلاً عن ذلك \_على أقوال قلّة قليلة تدعوا إلى الصبر على جور الأئمة وترك قتالهم!!

ومن العجيب أنّ ابن تيمية يأخذ بأقوالٍ رويت عن ثلاثة من أهل العلم، في شأن ثورة ابن الأشعث، وهم: الشَّعبيّ، والحسن البصري، وطلق بن حبيب، ويدعُ مواقف وأفعال خمسمائة من القرّاء والفقهاء، الذين التحقوا بتلك الثورة، وفيهم العشرة (المذكورين آنفاً) المتّفق على وثاقتهم وجلالتهم في العلم والدين عند أهل السنّة!!

- انظر: تهذيب الكمال:٦١/١٤، برقم ٣٠٥١، وتاريخ الإسلام (٨١ ـ ١٠٠هـ): ٢٤١، برقم ١٨٩.
  - ۲. تاريخ خليفة:۲۲۱.

٣. منهاج السنة: ٥٢٩/٤، وفي طبعة بولاق : ٢٤١/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

**OURĂNIC THOUGHT** ..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً .ግለ ٤

إنّه يأخذ بذلك، مع أنّ اثنين من هؤلاء الثلاثة، كانا قد اشتركا في الثورة (وهما: الشَّعبي، والحسن البصري)<sup>(١)</sup>، والثالث(وهو: طلق بن حبيب) كان مرجئاً.<sup>(٢)</sup>

ثم إنّ ابن تيمية ذكر قول الشَّعبي: (أصابتنا فتنة، لم نكن فيها بررة أتقياء، ولا فجرة أقوياء)<sup>(٣)</sup>، ولم يذكر مناسبته!! والحقيقة أنّه قاله بين يدي الطاغية الحجّاج لما أُحضر إليه موثَقاً<sup>(٤)</sup> (بعد فشل الثورة التي كان الشعبيّ من المنضوين تحت لوائها)، ولكن ابن تيمية أبيٰ أن يشير إلى تـلك الأجواء الإرهابية التي صدر فيها ذلك القول، لأنّه يعلم أنّ مثل هذه الإشارة، تسلب من القول اعتباره، وتجعله غير ذي قيمة!!

ونسأل ابن تيمية: لماذا عوّلت على قول الشعبي هذا الذي قاله خوفاً من سيف الطاغية الذي كان يقطر من دماء الثائرين على السلطة(سواء من أُسر منهم في الحرب، أو من أُلقي القبض عليه بعدها)، ولم تعوِّل على قول الشعبي نفسه، الذي كان يحرّض فيه القرّاء على القتال:

(يا أهل الإسلام قاتلوهم ولا يأخذكم حرج من قتالهم، فوالله ما أعـلم قوماً علىٰ بسيط الأرض أعمل بظلم، ولا أجوَر منهم في الحكم، فليكن بهم البدار)؟؟!!

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



وختاماً نقول: إنّ ابن تيمية لم يكن متورّعاً عن الكذب والافتراء على أهل البيت ليك فهو من رماة القول على عواهنه في عشرات الموارد، وربما يدّعي شيئاً واضح البطلان، ومن أقواله هذه، هذا النموذج:

قال: وكذلك الحسن كان دائماً يشير على أبيه وأخيه بترك القتال. (١)

كيف كان يشير الحسن على أبيه بترك القتال مع أنّه يعلم بأنّ جدّه أمر عليّاً بقتال الناكثين والقاسطين والمارقين، فهل أنّ الحسن كان أعلم من أبيه إلذي كان يقول: أمرني رسول الله بقتال هؤلاء؟

كيف يشير على أبيه بترك القتال مع أنّه هو الذي استنهض أهل الكوفة لقتال الناكثين في حرب الجمل بعد ماكان الوالي(أبو موسى الأشعري) يثبّط الناس ويقعدهم عن القتال؟!

وهذه مواقف وخطب الإمام الحسنﷺ وعمّار بن ياسر في الكوفة قد ذكرها المؤرّخون مثل خليفة، واليعقوبي، والطبري، في كتبهم.<sup>(٢)</sup> فمن شاء فليراجعها.

ثم كيف يشير على أبيه عليّ بترك القتال، وهو الذي كان يندفع فيه اندفاع الأبطال، حتى خشي عليه أبوه، وقد رآه في بعض أيام صفين يـتسرّع إلى الحرب، فقال:

«املكوا عنّي هذا الغلام لا يهدُّني، فإنّي أنفس بهذين ـ يـعني الحسـن

- منهاج السنة: ٥٣٥/٤، وفي طبعة بولاق: ٢٤٣/٢.
- ۲. تاريخ خليفة:١٣٥؛ وتاريخ اليعقوبي:١٨١/٢-١٨٢؛ وتاريخ الطبري:٤٩٩/٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

نهج البلاغة، الخطبة ۲۰۷.

This file was downloaded from QuranicThought.com



موقف ابن تيمية من يزيد بن معاوية

يقول ابن تيمية: الناس في يزيد طرفان ووسط، قوم يعتقدون أنّه كان من الصحابة، أو من الخلفاء الراشدين المهديين أو من الأنبياء، وهذا كلّه باطل، وقوم يعتقدون أنّه كان كافراً منافقاً في الباطن، وأنّه كان له قصد في أخذ ثأر كفّار أقاربه من أهل المدينة وبني هاشم، وأنّه أنشد:

لما دنت تلك الحمول وأشرفت تلك الرؤوس على رُبي جيرون نعق الغراب فقلت نُحْ أو لا تنح فلقد قضيت من النبي ديوني وأنّه تمثّل بشعر ابن الزبعْري:

ليت أشياخي ببدر شهدوا جزع الخزرج من وقع الأسَلْ قد قتلنا القرن من ساداتهم وعسدلناه بسبدر فساعتدَل

وكلا القولين باطل، يعلم بطلانه كلّ عاقل، فإنّ الرجل ملك من ملوك المسلمين وخليفة من الخلفاءالملوك، لا هذا ولا هذا.

ثم ذكر هذه الأقوال الثلاثة في حقّ الحسين ﷺ وقال: وصار الناس في قتل الحسينﷺ ثلاثة أصناف، طرفين ووسطاً، أحد الطرفين يقول:

This file was downloaded from QuranicThought.com

FOR QURANIC THOUGHT ومنهجاً المعني المعن المعني المعني

إنّه قتل بحقٍّ، فإنّه أراد أن يشق عصا المسلمين ويفرّق الجماعة، وقـد ثبت في الصحيح عن النبيﷺ أنّه قال: من جـاءكم وأمـركم عـلى رجـل واحد، يريد أن يفرّق جماعتكم فاقتلوه.

والطرف الآخر قالوا: بل كان هو الإمام الواجب طاعته الذي لا ينفذ أمر من أُمور الإيمان إلّا به، ولا تُصلّىٰ جماعة أو جمعة إلّا خلف من يولّيه، ولا يجاهد عدو إلّا بإذنه.

وأمّا الوسط فهم أهل السنّة الذين يقولون لا هذا، ولا هذا، بل يقولون قتل مظلوماً شـهيداً فـلم يكـن مـتولياً لأمـر الأُمّـة، والحـديث المـذكور لا يتناوله.<sup>(1)</sup>

ما ذكره ابن تيمية، هو الذي كان يجترّه ابن الباز المفتي الأسبق في السعودية، لكن بصورة أغلظ حيث قال في جواب امرأة سألته عن ثورة الإمام الحسين إف فأجاب: يا أُختي هذه أُمور مضت وتاريخ مضى... إلى أن قال: لكن اعتقد أنّ يزيد بن معاوية بيعته بيعة شرعية وأنّ الحسين ف وأرضاه نُصح ألا يخرج إلى العراق ولا يقبل من دعاه إلى البيعة، حذّره ابن عباس وابن عمر والفرزدق، وكثير من الصحابة حذروه من الخروج إلى العراق وأنّ الخروج لا يؤدّي إلى مصلحة، لكنّه ف وأرضاه ما قبل، والله قدّر ما قدّر وقضى ما قضىٰ، فإذا نفذ القضاء لـ.. لكنّا نترضى الحسين ونسأل العفو عن الجميع، ولله فيما قضى وقدّر حكمة لا نعلمها.

وقد أدلىٰ المفتي بكلامه هذا من على قناة المجد الفضائية في برنامج حيٍّ.

منهاج السنة: ٥٤٩/٤هـ٥٥٤، (ضمن فصلين)، وفي طبعة بولاق: ٢٤٧/٢ ـ ٢٤٨.



يلاحظ على كلام الرجلين بأُمور:

 أن ما ذكره ابن تيمية من القول الأوّل أنّ بعضهم يقول إنّ يزيد من الصحابة أو من الأنبياء، فهل يمكن أن يعرّف لنا مصدراً يتضمّن هذا الكلام، فإنّ الصحبة بأي معنى فسّرت فهي بمعنى رؤية النبيﷺ، ويـزيد لم يـر النبيﷺ قطعاً، لأنّه ولد عام ٢٥ أو ٢٦ للهجرة، فكيف يكون صحابيّاً؟!

وأَسْفَه من هذا عدّه من الأنبياء، فمن قال بذلك؟ وأين هو المصدر؟! والذي أظنه أنّه بذكر هذه الأباطيل يمهّد الأذهان لتقبّل الرأى الوسط

الذي يتبنّاه، ويوجد أرضية يظنّ أنّها صالحة لإقناع سامعيه. ا

٢. كيف يقول إنّه ملك من ملوك المسلمين، وخليفة من الخلفاء الملوك، وقد استفاض بين الصحابة والتابعين في عصره، أنّه كان فاسقاً، متهتكاً، منافقاً، وكان أبوه معاوية (الذي انتزىٰ على الأُمّة بالسفهاء حتى ابتزّها أمرها، حسب تعبير الحسن البصري)<sup>(1)</sup> قد سلّطه علىٰ رقاب الناس، وأخذ على الناس بيعته بالمكر والتمويه والإكراه (استجابة لإشارة شيطانية من المغيرة بن شعبة)، وامتنع الحسين على وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن عمر، وعبد الرحمن بن أبي بكر، وعبد الله بن الزبير من مبايعته.<sup>(٢)</sup>

وكان المغيرة قد أشار على معاوية ببيعة ابنه يزيد ففعل. فقيل له: ماوراءك؟ قال: وضعتُ رِجل معاوية في غَرْزِ غيٍّ لا ينزال فيه إلى يوم القيامة!!<sup>(٣)</sup>

۱. تاريخ الطبری:۲۰۸/٤(سنة ۵۱ه).

۳. سير أعلام النبلاء: ٣٩/٤، الترجمة ٨ وتاريخ الخلفاء للسيوطى: ٢٤٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &

٢. البداية والنهاية: ١٥٣/٨.

FOR QURĂNIC THOUGHT 👩 کی جنوب 🐻 FOR QURĂNIC THOUGHT 👩 کی این تیمیة فکراً ومنهجاً

ولمًا هلك معاوية، لم يكن ليزيد همّة إلّا بيعة النفر الذيـن أبـوا عـلىٰ معاوية بيعته، فكتب إلى الوليـد بـن عـتبة(والي المـدينة) يأمـره أن يأخـذ الحسين، وابن عمر، وابن الزبير بالبيعة أخذاً شديداً لا رُخصة فيه.<sup>(۱)</sup>

وكان الحسين الله أوّل من أقدم على فضح الأمويين وزبانيتهم، في بياناته وخطاباته، التي أفصح فيها عن أسباب ثورته وامتناعه عن بيعة يزيد، وممّا قاله في هذا المجال.

(نحن أهل البيت أولى بولاية هذا الأمر من هؤلاء المدّعين ما ليس لهم، والسائرين فيكم بالجور والعدوان).<sup>(٢)</sup>

وقالﷺ أيضاً:«ألا وإنّ هؤلاء قد لزموا طـاعة الشـيطان، وتـركوا طـاعة الرحمن، وأظهروا الفساد، وعطّلوا الحدود، واستأثروا بالفيء، وأحلّوا حرام الله، وحرّموا حلاله».<sup>(٣)</sup>

ذمَ يزيد على لسان الصحابة والتابعين

ثم توالت تصريحات الصحابة والتابعين في حقّ يزيد، ومنهم: ١. وفد أهل المدينة إلى يزيد، وفيهم: عبد الله بـن حنظلة (الغسيل) الأنصاري، وعبد الله بن أبي عمرو بن حفص بن المغيرة المخزومي، ورجال كثير من أشراف أهل المدينة، وكان يزيد قد أكرمهم وأعظم جوائزهم، فلمّا انصرفوا من عنده، وقدموا المدينة، قالوا: «قدمنا من عند رجل ليس له دين، يشرب الخمر، ويعزف بالطنابير، ويضرب عنده القيان، ويلعب بالكلاب،

۱۹ الأخبار الطوال:۲۲۷؛ والكامل في التاريخ:۱٤/٤.

٢. الكامل في التاريخ: ٤٧/٤.

٣. الكامل في التاريخ: ٤٨/٤.

This file was downloaded from Quranic Thought.com

موقف ابن تيمية من يزيد بن معاوية

ويسامر الخُرّاب والفتيان، وإنَّا نشهدكم أنَّا قد خلعناه». <sup>(١)</sup>

۲. عبد الله بن حنظلة الغسيل، قال: «جئتكم من عند رجل، لو لم أجد إلّا بَنيّ هؤلاء لجاهدتُه بهم، وقد أعطاني وأكرمني، وما قبلتُ عطاءه إلّا لأتقوّىٰ به». <sup>(۲)</sup>

٣. المنذر بن الزبير بن العوّام، قال:«والله إنّه ليشرب الخمر، وإنّه ليسكر حتّى يدع الصلاة».<sup>(٣)</sup>

٤. معقل بن سنان الأشجعي (صحابي، قتله مسلم بن عُقبة بـعد وقـعة الحرّة صبراً)، قال بعد ما خرج من عند يزيد:«نرجع إلى المدينة فنخلع هذا الفاسق بن الفاسق».<sup>(٤)</sup>

٥. عبد الله بن الزبير، قال \_و هو يذكر الحسين الشهيد، ويُعرِّض بيزيد\_: «أما والله لقد قتلوه طويلاً بالليل قيامُه... أما والله ما كان يبدّل بالقرآن الغِناءَ، ولا بالبكاء من خشية الله الحداء، ولا بالصيام شرب الحرام، ولا بالمجالس في حَلق الذكر الركضَ في تطلاب الصيد».<sup>(٥)</sup>

ذمّ يزيد على لسان العلماء

هذه كلمات بعض الصحابة والتابعين في الطعن علىٰ يـزيد، وأمّا مـن طعن عليه من علماء المسلمين في العصور التي تلت عصر التابعين، فخلق كثير، نختار منهم ما يلي:

١. تاريخ الطبري: ٤ / ٣٦٨ (سنة ٦٢ ه).
 ٣. الكامل في التاريخ:١٠٣/٤.
 ٣. تاريخ الطبري:٣٦٩/٤.
 ٣. تاريخ الطبري:٣٦٤/٤ (سنة ٦٦ه)؛ والكامل في التاريخ:٩٩/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com

FOR QURANIC THOUGHT (1997) ابن تيمية فكراً ومنهجاً

١. الإمام أحمد بن حنبل (المتوفّى ٢٤١ه).
 روى القاضي أبو يعلىٰ ابن الفرّاء بإسناده إلىٰ صالح بن أحمد بن حنبل،
 قال: قلت لأبي:إنّ قوماً ينسبوننا إلى تولّي يزيد.
 فقال: يا بُنيّ وهل يتولّىٰ يزيد أحد يؤمن بالله؟
 فقال: يا بُنيّ وهل يتولّىٰ يزيد أحد يؤمن بالله؟
 فقال: يا بُنيّ وهل يتولّىٰ يزيد أحد يؤمن بالله؟
 فقال: يا بُنيّ وهل يتولّىٰ يزيد أحد يؤمن بالله؟
 فقال: يا بُنيّ وهل يتولّىٰ يزيد أحد يؤمن بالله؟
 فقال: يا بُنيّ وهل يتولّىٰ يزيد أحد يؤمن بالله؟
 فقال: ومتى رأيتني ألعن شيئاً؟ لِمَ لا يُلعن من لعنه الله تعالىٰ في كتابه؟
 فقال: ومتى رأيتني ألعن شيئاً؟ لِمَ لا يُلعن من لعنه الله تعالىٰ في كتابه؟
 فقال: ومتى رأيتني ألعن شيئاً؟ لِمَ لا يُلعن من لعنه الله تعالىٰ في كتابه؟
 فقال: ومتى رأيتني ألعن شيئاً؟ لِمَ لا يُلعن من لعنه الله تعالىٰ في كتابه؟
 فقال: ومتى رأيتني ألعن شيئاً؟ لِمَ لا يُلعن من لعنه الله تعالىٰ في كتابه؟
 فقال: ومتى رأيتني ألعن شيئاً؟ لِمَ لا يُلعن من لعنه الله تعالىٰ في كتابه؟
 فقرأ: ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطَّعُوا أَرْحامَكُمْ \* أُولئكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَعَهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصارَهُمْ (<sup>(1)</sup>، فهل أَرْحامَكُمْ \* أُولئكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَعَهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصارَهُمْ (<sup>(1)</sup>، فهل يكون فساد أعظم من القتل؟ <sup>(۲)</sup>

۲. القاضي أبو يعلى محمد بن الحسين ابن الفرّاء الحنبليّ(المتوفّى ٤٥٨هـ).

صنّف كتاباً فيه بيان مَن يستحقّ اللعن، وذكر فيهم يزيد، وقال: الممتنع من ذلك[يعني من لعن يزيد] إمّا أن يكون غير عالم بجواز ذلك، أو منافقاً يريد أن يوهم بذلك، وربّما استفزّ الجهّال بقوله: «المؤمن لا يكون لعّاناً».<sup>(٣)</sup>

٣. الفقيه عماد الدين علي بن محمد الطبري الشافعي المعروف بالكيا الهرّاسي(المتوفّى ٢٠٤ه).

- ٢ . الردّ على المتعصّب العنيد لابن الجوزي:١٦.١٧؛ وانظر: الصواعق المحرقة:٢٢٢.
  - ٣. الردّ على المتعصّب العنيد:١٨\_١٩. وانظر: الصواعق المحرقة:٢٢٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

محمد: ۲۱\_۲۱.

موقف ابن تيمية من يزيد بن معاوية.

سئل عن لعن يزيد، فقال:... وأمّا قول السلف، ففيه لأحمد قولان تلويح وتصريح، ولمالك قولان تلويح وتصريح، ولأبي حنيفة قولان تلويح وتصريح، ولنا قول واحد التصريح دون التلويح، وكيف لا يكون كذلك، وهو اللاعب بالنَّرد، والمتصيّد بالفهود، ومُدمن الخمر... وكتب فصلاً طويلاً، ثم قلب الورقة، وكتب. لو مُددتُ ببياض لَمددتُ العنان في مخازي هذا الرجل.<sup>(1)</sup>

٤. الحافظ أبو الفرج عبد الرحمن ابـن الجـوزي الحـنبلي(المـتوفّى ٥٩٧ه).

صنّف كتاب الردّ على المتعصّب العنيد المانع من ذمّ يزيد، وقال فيه: إنّه سأله سائل: هل يجوز لعنة يزيد؟ فقال: قد أجازها العلماء الورعون منهم الإمام أحمد بن حنبل.

وقال أيضاً: واعلم أنّه ما رضي ببيعة يزيد أحد ممّن يعوَّل عليه، حـتى العوام أنكروا ذلك، غير أنّهم سكتوا خوفاً علىٰ أنفسهم.

ثم قال: فبان بما ذكرنا أنّ ولاية يزيدكانت قهراً وإنّما سكت الناس خوفاً. ومن جملة من خرج [يعني إلى مكة] ولم يبايع، ابن عمر، فلمّا خاف على نفسه بايع.<sup>(٢)</sup>

٥. الحافظ شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهـبي الحـنبلي (المتوفّى ٧٤٨ه).

قال في وصف يزيد .... وكان ناصبيًّا، فظًّا، غليظاً، جِلفاً، يتناول المُسكر،

د وفيات الأعيان:٢٨٧/٣، الترجمة ٤٣٠.
 ٢. الرد على المتعصّب العنيد:٦، ٦٨، ٧١.

۳۹٤ منهجها FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً المنهجة

ويفعل المنكر. افتتح دولته بمقتل الشهيد الحسين، واختتمها بواقعة الحرّة، فمقته الناس، ولم يُبارَك في عمره.<sup>(١)</sup>

٦. الحافظ ابن كثير الدمشقي الشافعي (المتوفّى ٧٧٤هـ)، تلميذ ابن تيمية.

قال: وقد أراد [يعني يزيد بن معاوية] بإرسال مسلم بـن عـقبة تـوطيد سلطانه وملكه، ودوام أيامه من غير منازع، فعاقبه الله بنقيض قصده، وحال بـينه وبـين مـا يشـتهيه، فـقصمه الله قـاصم الجـبابرة، وأخـذه أخـذ عـزيز مقتدر ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ القُـرِىٰ وَهِـيَ ظـالِمَةٌ إِنَّ أَخْـذَهُ أَلِيـمٌ شَديدٌ».<sup>(۲)</sup>

ثم قال ـبعد أن ذكر أحاديث حول إخافة أهل المدينة ـ: وقد استدل بهذا الحديث وأمثاله من ذهب إلى الترخيص في لعنة يزيد بن معاوية، وهو رواية عن أحمد بن حنبل، اختارها الخلال، وأبو بكر عبد العزيز، والقاضي أبو يعلىٰ وابنه القاضي أبو الحسين، وانتصر لذلك أبو الفرج ابن الجوزي في مصنّف مفرد، وجوّز لعنته.<sup>(٣)</sup>

٧. المتكلم سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (المتوفّى ٧٩٣ه).

قال: اتفقوا على جواز اللعن علىٰ من قتل الحسين، أو أمر به، أو أجازه، أو رضي به. والحق أنّ رضا يزيد بقتل الحسين واستبشاره بذلك، وإهانته أهل بيت رسول الله عليه ممّا تواتر معناه وإنْ كان تفصيله آحاداً. قال: فنحن لا نتوقف في شأنه، بل في كفره وإيمانه، لعنة الله عليه وعلىٰ أنصاره وأعوانه.<sup>(٤)</sup>

١. سير أعلام النبلاء: ٢٨.٢٧/٤، الترجمة ٨ ٢. هود: ١٠٢. ٣. البداية والنهاية: ٢٢٥/٨-٢٢٦.
 ٢ . شذرات الذهب لابن العماد الحنبلي: ٦٩/٦-٦٩، نقله عن «شرح العقائد النسفية» للتفتازاني.

موقف ابن تيمية من يزيد بن معاوية.

وعلى ضوء ما تقدّم، نسأل ابن تيمية: بأيّ ميزان جعلتَ يزيد من الخلفاء الملوك، وقد تسلّط على المسلمين بالخديعة والقهر، وسفك دماء سبط رسول الله يشيّ والأخيار من الصحابة والتابعين، ولم يرض ببيعته حتى العوام، غير أنّهم سكتوا خوفاً على أنفسهم (حسب تعبير ابن الجوزي الحنبلي)؟!

وأي شرط من شروط القيادة وإدارة شؤون الأُمّة وجدتَ فيه، حتى يصح زعمك بأنّه من الخلفاء الملوك، وقد مرّ بنا تصريح الصحابة والتابعين بفسقه وفجوره، وظلمه وجوره؟ وتصريح وتلويح أئمة المسلمين وعلمائهم وفقهائهم(كأبي حنيفة، ومالك، وأحمد بن حنبل، وأبي يعلى الفرّاء، والخلّال، والكيا الهرّاسي، وابن الجوزي) بجواز لعنه؟

وأيّ ملك من ملوك المسلمين، هـذا الذى مـقته النـاس(حسب تـعبير الذهبي)، وقصمه الله قاصم الجبابرة(حسب تعبير ابن كثير الدمشقى)؟!

وبعبارة أُخرى: كيف يكون من الخلفاء الملوك مَن كان فاسقاً، فـاجراً، متهتّكاً، مدمناً للخمر، ظالماً، جبّاراً، سفّاكاً للدماء، منافقاً، ممقوتاً، ملعوناً؟

كيف يكون كذلك، مع كلّ هذه الشرور والرذائل والمخازي، يا سماحة شيخ الإسلام؟!

وأي وزن يبقى لحُكمك ببطلان القول بكفر يزيد ونفاقه، وقد حكمتْ عليه بذلك، حُكماً واضحاً جازماً، سيرته وأقواله وأفعاله، التي ذكرها الرواة والمحدّثون، والمؤرّخون (الذين يثق بنقلهم ابن تيمية كابن سعد، وابن أبي الدنيا، والطبري) واستند إليها أئمة المذاهب والفقهاء (وفيهم الإمام أحمد THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT این تیمیة فکراً ومنهجاً

الذين يدّعي ابن تيمية الانتساب إليه) في الطعن على يـزيد وذمّـه وإبـاحة لعنه؟

روى ابن أبي الدنيا بإسناده عن قبيصة بن ذؤيب الخزاعي، قال: قُدم برأس الحسين، فلما وُضع بين يدي يزيد ضربه بقضيب كان في يده، ثم قال:

يُــفلِّقن هـاماً مـن رجـالٍ أعـزَّةٍ علينا، وهم كانوا أعقّ وأظلما<sup>(١)</sup> وروى بإسناده عن أبي جعفر[الباقر]، قال:

وضع رأس الحسين بين يدي يزيد وعـنده أبـو بـرزة، فـجعل يـنكت بالقضيب عليٰ فيه، ويقول:

يُفلِّقن هاماً من رجـالٍ أعـزَّةٍ علينا، وهم كانوا أعقّ وأظلما فقال أبو برزة: ارفع قضيبك، فوالله لربما رأيت فا<sup>(٢)</sup>النبيﷺ على فيه يلثمه.<sup>(٣)</sup>

قال ابن الأثير: ولمّا وفد أهل الكوفة بالرأس إلى الشام ودخلوا مسجد دمشق، أتاهم مروان بن الحكم فسألهم: كيف صنعوا؟ فأخبروه، فقام عنهم ثم أتاهم أخوه يحيى بن الحكم فسألهم فأعادوا عليه الكلام، فقال: حُجبتم عن محمد الله يوم القيامة، لن أجامعكم على أمر أبداً، ثم انصرف عنهم، فلمًا دخلوا على يزيد، قال يحيى بن الحكم: لَـهامٌ بـجنب الطـفٌ أدنـيٰ قـرابـةٌ

من ابن زياد العبد ذي الحسب الوَغْلِ

١. انظر: المنتظم:٣٤٢/٣٤٣٩ والرد على المتعصّب العنيد:٤٦ وتاريخ الإسلام:١٨/٥.١٩.
 ٢. أي فم النبي تَلَافِضَة.
 ٣ . الرد على المتعصّب العنيد:٤٧ وانظر: تاريخ الطبري:٣٥٦/٤.

موقف ابن تيمية من يزيد بن معاوية.

34V

سمية أمسى نسلها عدد الحصى

وليس لآل المصطفى اليوم من نسْلِ فضرب يزيد في صدره، وقال: اسكت.<sup>(۱)</sup>

كتاب المعتضد العباسي في مثالب معاوية وابنه يزيد

وممًا يدل على اشتهار وصم يزيد بالنفاق والمروق عـن الديـن، ذلك الكتابالذي أنشأه المعتضد العباسي في سنة (٢٨٤هـ)، وأمر بأن يُقرأ عـلى رؤوس الأشهاد، وممّا جاء فيه:

ومنه (أي من بدع معاوية) إيثاره بدين الله ودعاؤه عباد الله إلى ابنه يزيد المتكبر الخمير صاحب الديوك والفهود والقرود، وأخذه البيعة له على خيار المسلمين بالقهر والسطوة والتوعيد والإخافة والتهدد والرهبة، وهو يعلم سفهه ويطلع على خبثه ورهقه، ويعاين سكرانه وفجوره وكفره، فلمّا تمكّن منه ما مكّنه منه ووطأه له وعصى الله ورسوله فيه، طلب بثارات المشركين وطوائلهم عند المسلمين فأوقع بأهل الحرّة الوقيعة التي لم يكن في الإسلام أشنع منها ولا أفحش ممّا ارتكب من الصالحين فيها، وشفى بذلك عبد نفسه وغليله، وظن أن قد انتقم من أولياء الله وبلغ النوى لأعداء الله فقال مجاهراً بكفره ومظهراً لشركه:

ليت أشياخي ببدر شهدوا جَزَع الخزرج من وقع الأسَلْ قد قتلنا القَرْم من ساداتكم وعدلنا ميل بدر فاعتدل فأهـلوا واستهلوا فرحاً ثم قالوا يا يزيد لا تشل

۱. الكامل في التاريخ: ٨٩/٤. وتاريخ الطبري:٣٥٢/٤.

لست من خندف إن لم انتقم من بني أحمد ما كان فعل لعبتْ هاشمُ بالمُلك فلا خبر جاء ولا وحي نزل

هذا هو المروق من الدين، وقول من لا يرجع إلى الله، ولا إلى دينه، ولا إلى كتابه، ولا إلى رسوله، ولا يؤمن بالله، ولا بما جاء من عند الله.

ثم من أغلظ ما انتهك وأعظم ما اخترم سفكه دم الحسين بن علي وابن فاطمة بنت رسول الله تلقي مع موقعه من رسول الله تلقي ومكانه منه ومنزلته من الدين والفضل وشهادة رسول الله تلقي له ولأخيه بسيادة شباب أهل الجنة، اجتراء على الله وكفراً بدينه وعداوة لرسوله ومجاهدة لعترته واستهانة بحرمته، فكأنما يقتل به وبأهل بيته قوماً من كفار أهل الترك والديلم لا يخاف من الله نقمة ولا يرقب منه سطوة، فبتر الله عمره واجتث أصله وفرعه، وسلبه ما تحت يده، وأعدّ له من عذابه وعقوبته ما استحقه من الله بمعصيته.<sup>(1)</sup>

ومن الجدير بالذكر أنَّ الكتاب الذي نقلنا هذه الفقرات منه هو ما أمر المعتضد بقراءته على المنبر، فلمّا صلّى الناس الجمعة بادروا ليسمعوا قراءة الكتاب، وقيل إنّ هذا الكتاب هو الذي أمر المأمون بإنشائه، فمن أراد أن يقف على النص الكامل له فليرجع إلى تاريخ الطبري.<sup>(٢)</sup>

- ٦٩. تاريخ الطبري :١٨٧/٨.
- ٢. تاريخ الطبري: ١٨٣/٨ ـ ١٨٩، حوادث سنة ٢٨٤ هـ (وفيه: أنّ يوسف بن يعقوب القاضي خوّف المعتضد من ميل الناس إلى الطالبيين فيما إذا قرئ الكتاب عليهم، فلم يأمر المعتضد في الكتاب بعده بشيء).



أراء ابن تيمية في سيّد الساجدين ﷺ

قال ابن تيمية: وظهور آثار غيرهم ـ يعني غير الأئمة ـ في الأُمّة أعظم من ظهور آثارهم في الأُمّة.<sup>(1)</sup>

وقال: وفي الاثني عشر من هو مشهور بالعلم والدين كعلي بن الحسين، وابنه أبي جعفر، وابنه جعفر بن محمد، وهؤلاء لهم حكم أمثالهم، ففي الأُمّة خلق كثير مثل هؤلاء وأفضل منهم...، وقـد انـتفع المسـلمون فـي ديـنهم ودنياهم بخلق كثير أضعاف أضعاف ما انتفعوا بهؤلاء.<sup>(٢)</sup>

هذا ما يقوله ابن تيمية فلننظر إلى ما يقوله النبي الأكـرمﷺ وعـترته الطاهرون وعلماء الأُمّة...

قال أبو الزبير: كنّا عند جابر فدخل عليه علي بن الحسين، فقال: كـنت عند رسول الله، فدخل عليه الحسين بن علي فضّمه إليه وقبّله واقـعده إلى جنبه ثم قال: «يولد لابني هذا ابن يقال له عليٍّ إذا كان يوم القيامة نادى مناد من بطنان العرش: ليقم سيد العابدين، فيقوم هو».<sup>(٣)</sup>

منهاج السنّة: ١٠٨/١٠٧/٤، وفي طبعة بولاق: ١٣٥/٢.
 منهاج السنّة: ١٦٩/٤\_١٧٠، وفي طبعة بولاق: ١٥٠/٢
 منهاج مدينة دمشق لابن عساكر:٤١٠/٢١، و ج٢٧٦/٥٤.

وقال الحافظ أبو نعيم: فمن هذه الطبقة[أي طبقة تابعي المدينة]: علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب \_ رضي الله تعالى عنهم \_ ، زين العابدين، ومنار القانتين، كان عابداً وفيّاً، وجواداً حفيّاً.<sup>(1)</sup>

وقال الذهبي في وصف زين العابدينﷺ:كان له جلالة عظيمة، وحقّ له والله ذلك، فقد كان أهلاً للإمامة العظمى لشرفه، وسؤدده وعـلمه، وتألّـهه، وكمال عقله.<sup>(٢)</sup>

قال الزُّهري: ما كان أكثر مجالستي مع علي بن الحسين، وما رأيت أحداً أفقه منه... .<sup>(٣)</sup>

> وقال أيضاً: ما رأيت قرشياً أفضل من علي بن الحسين.<sup>(٤)</sup> وعنه أيضاً: ما لقيت أحداً أفضل منه.<sup>(٥)</sup>

وعن صالح بن حسّان: قال رجل لسعيد بن المسيّب: ما رأيت أحداً أورع من فلان. قال: هل رأيت علي بن الحسين؟ قال: لا، قال: ما رأيت أورع منه.<sup>(1)</sup>

وقال ابن سعد: قالوا: وكان علي بن حسين ثقة مأموناً، كثير الحديث، عالياً، رفيعاً، ورعاً.<sup>(٧)</sup>

هذا قليل من كثير، من كلمات محدَّثي الإسلام ومـؤرَّخيهم، فـي حـق

٢٠ حلية الأولياء: ١٣٣/٣.
 ٣. حلية الأولياء: ١٣٣/٣.
 ٣. تهذيب الكمال: ٢٨٦/٢٠، الترجمة ٤٠٥٠، وانظر: المعرفة والتاريخ: ١٤٤/١٠.
 ٢. المعرفة والتاريخ: ١٤١/٣٠.
 ٢. حلية الأولياء: ١٤١/٣٠؛ وتهذيب الكمال: ٢٩٩/٢٠؛ و سير أعلام النبلاء: ٣٩١/٤.
 ٢. حلية الأولياء: ١٤١/٣٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

آراء ابن تيمية في سيّد الساجدين ﷺ....

الإمام زين العابدينﷺ، بعد ذلك لنرجع إلى آثاره العلمية وما قـام بـه مـن تأسيس مدرسة فقهية وحديثية، وقد أُحصي أكثر من مائة وستين من التابعين والموالي ممّن كانوا ينهلون من معينه ويروون عنه.

حدّث عنه: سعيد بن المسيّب، وسعيد بن جبير، والقاسم بن محمد بن أبي بكر، وأبو الزّناد، ويحيى بن أُم الطويل، وعمرو بن دينار، والزهري، وزيد بن أسلم، ويحيى بن سعيد الأنصاري، وطائفة. وقد وقفت على كلام الزهري.

وأمّا زهده وعبادته فيكفي في بيانهما أنّـه إذا قـام إلى الصـلاة، أخـذته رعدة، فقيل له، في ذلك، فقال: «تدرون بين يدي مَن أقوم، ومن أُناجي».<sup>(1)</sup>

إن من واجبات الإمام إصلاح المجتمع بكلّ ما أُوتي من قوة وقدرة، ولكن الظروف لم تسمح لأن يقوم الله بذلك على النحو الذي قام به الحسين بن علي الله أو عمه الحسن الله أو جدّه علي الله، وقد كان الضغط كبيراً جداً ولأجل ذلك لجأ إلى أسلوب آخر، لإصلاح المجتمع، وهو أسلوب الدعاء، فترك ثروة زاخرة من الأدعية المعروفة بدالصحيفة السجادية» التي عالجت مختلف علل النفس البشرية، وتضمنت حلاً لكثير من المشاكل الاجتماعية، وزخرت بالعديد من الأساليب التربوية، كل ذلك في أسلوب رائع يشدّ الإنسان إلى خالقه، ويعمّق ارتباطه الروحي به.

وللإمام أيضاً«رسالة الحقوق»، التي تشتمل على أزيد من خمسين مادّة بيّن فيها حـقوق الله سـبحانه، وحـقوق الوالد والولد، والمـعلم، واللسـان، والسمع، وسائر الأعضاء، وكثيراً من الحقوق.

حلية الأولياء:١٣٣/٣؛ المناقب لابن شهر آشوب:١٤٨/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ( ومنهجاً

وقد بلغ الإمامﷺ من العظمة والمهابة مقاماً شامخاً أشار إلى جانب من جوانبه شاعر عصره الفرزدق، في ميميته المعروفة، وها نحن نذكر أبياتاً منها ليتّضح مقامه في أعين الناس يومذاك:

والبيت يعرفه والحِلُّ والحرمُ هذا التقي النقيّ الطاهر العلم إلى مكارم هذا ينتهي الكرم عن نيلها عَربُ الإسلام والعجم ركن الحطيم إذا ما جاء يستلمُ فسما يكلّم إلا حين يبتسم بحدًه أنبياء الله قد خمتموا كفر وقربُهمُ منجىً ومعتصم

أو قيل من خير أهل الأرض قيل هم ً

هذا الذي تعرف البطحاء وطأته هذا ابن خير عباد الله كلّهم إذا رأتــه قـريشٌ قـال قـائلها يُنمى إلى ذروة العزّ التي قصرت يكاد يـمسكه عـرفان راحـته يغضي حياء ويُغضى من مهابته هذا ابن فـاطمة إن كـنت جـاهله من معشر حبُّهم ديـنّ وبـغضُهُمُ إنْ عُـدَ أهـل التُقى كـانوا أئـمتهم

والقول الفصل بين الإمام السجاد الله وعلماء عصره الذين جعلهم ابن تيمية مع الإمام في كفّة واحدة هو أنّهم أخذوا العلم من خلف إلى سلف، وأمّا الإمام فلم يتأدّب عند أحد ولم يتعلّم منه، وعلومه وعلوم آبائه وأبنائه كلّها بفضل من الله سبحانه، فكانوا كصاحب موسى حيث وصفه سبحانه بقوله: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا» <sup>(1)</sup> فلذلك صار الإمام مع أجداده وأولاده من العترة

۱. الکهف:٦٥،

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

QUR'ÀNIC THOUGHT

آراء ابن تيمية في سيّد الساجدين للطِّلا ......

الطاهرة الذين جعلهم النبيﷺ أعدالاً للقرآن الكريم في الكرامة والعصمة، وقال: «إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي».

فهل يصح بعد ذلك قول ابن تيمية: وكان علي بن الحسين وابـنه أبـو جعفر وابنه جعفر بن محمد يعلِّمون الناس ما علمهم الله، كما علمه علماء زمانهم، وكان في زمنهم من هو أعلم منهم وأنفع للأُمّة، وهذا معروف عند أهل العلم.<sup>(1)</sup>

أقول: المعروف عند أهل العلم كالزهري وسعيد بن المسيب وغيرهما خلاف ذلك، وقد قرأتَ آنفاً أقوالهم التي صرّحوا فيها بأنّ علي بن الحسين كان أفقه أهل زمانه وأورعهم وأفضلهم.

## \*\*\*

ثم إنَّ العلَّامة الحلَّي ذكر في حق الإمام زين العابدين الله أمرين: ١. أنَّه كان يصلّي كل يوم وليلة ألف ركعة. ٢. أنَّ رسول الله اللَّكِ سمّاه سيّد العابدين.<sup>(٢)</sup> فرد ابن تيمية على الأوّل بقوله: وأمّا ما ذكره (يعني العلّامة) من قيام ألف ركعة فقد تقدم بأنَّ هذا لا يمكن إلّا على وجه يكره في الشريعة، أو لا يمكن بحال. فلا يصح ذكر مثل هذا في المناقب.<sup>(٣)</sup> أقول: قد أشار بقوله: فقد تقدم، إلى ما ذكره بحق علي الله أيضاً، حيث

منهاج السنة: ٢٨٧/٦، وفي طبعة بولاق:٢٤٨/٣.
 منهاج الكرامة:٢٢. تحقيق عبد الرحيم مبارك.
 منهاج السنة: ٥٠/٤، وفي طبعة بولاق : ١٢٣/٢.

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

for QURANCE THOUGHT المعالية ا ٤٠٤.....

قال: وأمّا ما نقله عن علي أنّه كان يصلّي كلّ يوم وليلة ألف ركعة، فهذا يدلّ على جهله بالفضيلة وجهله بالواقع:

أمّا أوّلاً: فلأنّ هذا ليس بفضيلة فإنّه قد ثبت بالصحيح عن النبي ﷺ أنّه كان لا يزيد في الليل على ثلاث عشرة ركعة.

و[ثانياً] إنَّ عليَّاﷺ أعلم بسنَّة النبيﷺ وأتبع لهديه من أن يخالفه هذه المخالفة لو كان ممكناً، فكيف وصلاة ألف ركعة في اليوم والليلة، مع القيام بسائر الواجبات، غير ممكن.<sup>(1)</sup>

أقول: أمّا ما ذكره من أنّه أمر غير مشروع ففيه:

أوّلاً: أنَّ مَن ترجم للإمام علي بن الحسين قد ذكر ذلك، فقد نقله ابن الجوزي في صفوة الصفوة(١٠٠/٢)، والحافظ المزّي في تهذيب الكمال(٢٩/٢٠)، والذهمي في السير (٣٩٢/٤)، والحافظ في التهذيب:(٢٦٩/٧)، والحافظ السيوطي في تذكرة الحفّاظ(٢٥/١)، وغيرهم عن الإمام مالك بن أنس أحد الأئمة الأربعة قال عن علي بن الحسين علال: بلغني أنّه كان يصلّي في كلّ يوم وليلة ألف ركعة إلى أن مات، وكان يسمّى زين العابدين لعبادته.

وقد قال الحافظ المزّي في تهذيب الكمال (٤١/٣٥) مترجماً له: ذو الثفنات علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب زين العابدين، سمّي بذلك لأنّه كان يصلّي كل يوم ألف ركعة، فصار في ركبتيه مثل نفثات البعير. وثانياً: أنّ ابن تيمية خلط بين النوافل المرتّبة المعيّنة في الليل فهي لا

منهاج السنّة: ٢٨/٤-٣١، وفي طبعة بولاق: ١١٩/٢.

**OUR'ĀNIC THOUGHT** آراء ابن تيمية في سيّد الساجدين الله

تزيد على ما ذكره من أنّ النبي على كان لا يزيد في الليل على ثلاث عشرة ركعة، وأين هذا من استحباب مطلق الصلاة ومطلوبية نفسها، وقد ورد في غير واحد من الروايات ما يدفع بالإنسان إلى الاستزادة من النوافل سواء استكثر أو استقل، فقال على: «الصلاة خير موضوع استكثر أو استقل»<sup>(1)</sup>، وقوله على: «الصلاة خير موضوع، فمن استطاع أن يستكثر فليستكثر»<sup>(٢)</sup>، وقوله على: «الصلاة خير موضوع، من شاء أقلّ، ومن شاء أكثر»<sup>(٣)</sup>، وقوله على: «يا أنس أكثر الصلاة بالليل والنهار تحفظك [حفظتك]».<sup>(3)</sup>

وبذلك ظهر أنّ ما قام به أئمة أهل البيت عليه من قيام ألف ركعة في اليوم والليلة ليس مخالفاً للسنّة النبوية.

والذي يدلّ على ذلك أنّ قسماً من أئمة أهل السنّة كانوا يصلّون مئات الركعات في كلّ يوم وليلة، منهم: إمام الحنابلة أحمد بن حنبل.<sup>(٥)</sup>

وقد ذكروا مثله في حق أبي القاسم الجنيد القواريري(المتوفَّى ٢٩٨ه).<sup>(٦)</sup>

كما ذكروا مثله في حق الحافظ عبد الغني المقدسي (المتوفّى ٢٠٠هـ).<sup>(٧)</sup> ثمّ إنّ شيخنا العلامة الأميني ذكر أسماء جمع ممّن كان يصلّي أكثر من ذلك(وذكر مصادر هذه الأقوال)، وقال:

This file was downloaded from QuranicThought.com

ومنهم من يصلي أربعمائة ركعة، ثم ذكر أسماءهم. ومنهم من كان يصلي خمسمائة ركعة، ثم ذكر أسماءهم. ومنهم من كان يصلي ستمائة ركعة، ثم ذكر أسماءهم. ومنهم من كان يصلي سبعمائة ركعة، ثم ذكر أسماءهم.<sup>(1)</sup> كلّ ذلك يدلّ على أنّ الصلاة وراء النوافل اليومية أمر موافق للشرع.

وأمًا ما ذكره من أنّه أمر غير ممكن، فمنشؤه تثاقل الطبع والكسل عن الإكثار من العبادة، فإنّ من لم يتنشط في كلّ عمره لأمثال ذلك، البعيد عن عمل العاملين وعادات العُبّاد، يحسب خروج ذلك عن حيّز الإمكان، لكن من تذوق حلاوة الطاعة ولذّة العبادة يرى أمثال هذه من العادات المطرّدة، قال الأميني ثين: ونحن نعرف من أصحابنا اليوم، من يأتي بها في الليل تارة، وفي الليل والنهار أخرى، في أقل من سبع ساعات يصلّيها صلاة تامة مع سورة التوحيد بالرغم من حسبان ابن تيمية استحالتها في اليوم والليلة، فإتيان ألف ركعة في الليل والنهار لا يستوعب كلّ الليل، ولا يحتاج إلى قيام تمامه، ولا يخالف السنّة، بل هي السنّة النبويّة المعتضدة بعمل العلماء والأولياء، فمن شاء استكثر، ومن شاء استقل.<sup>(٢)</sup>

أضف إلى ذلك: أنّ أئمة أهل البيت ﷺ إنّما يقومون بهذا العمل إذا لم يكن عندهم ما هو أهم منه، فمن المعلوم أنّ علياًﷺ لا يقوم بذلك في أيام جهاده مع الناكثين والقاسطين والمارقين.

هذاكلُّه حول الأمر الأوَّل أي أنَّه كان يصلِّي كل يوم وليلة ألف ركعة.

۲. الغدير:۲۸/۵.

١. لاحظ: الغدير:٥٠/٤٦.٥٥.



آراء ابن تيمية في سيّد الساجدين ﷺ

وأمّا الأمر الثاني: فقد رد عليه ابن تيمية بقوله: وكذلك ما ذكره من تسمية رسول الله ﷺ سيد العابدين هو شيء لا أصل له ولم يروه أحد من أهل العلم والدين.<sup>(۱)</sup>

فيلاحظ عليه: أنَّ كثيراً ممَّن روىٰ عن الإمام الله أو تـرجـم له، ذكـره بوصفين: أحدهما سيد العابدين، والآخر زين العابدين، منهم: الزّهري(الذي قال: سمعتُ على بن الحسين سيّد العابدين يحاسب نفسه ويناجى ربّه...)<sup>(۲)</sup>، وابن سعد<sup>(۳)</sup>، والمسعودي<sup>(٤)</sup>، وابن خلّكان<sup>(٥)</sup>، وأبي الحجّاج المِزِّي<sup>(٦)</sup>، والذهبيّ<sup>(٧)</sup>، وغيرهم، وهذا يعنى أنَّ هذا الوصف قد اشتهر بين أبناء الأُمّة الإسلامية، ورسخ في أذهانهم منذ أن رأوه مجسَّداً في سلوك الإمام، ثم لم يزل ملازماً له على مرّ العصور، ولكنّ ابن تيمية (يريد أن يسلب هذا الوصف عنه) (^)، كعادته في تنقيص أهل البيت، والتقليل من شأن مَن رَفعهم الله تعالىٰ، وأمر بالصلاة عليهم.

أهل العلم يروون حديث جابر حول سيد العابدين

ثمّ كيف يدّعي ابن تيمية أنَّ أحداً من أهل العلم لم يروِ تسمية رسول الله الله الله العابدين، وهذا ابن عساكر قد روى بإسناده عن محمد بن

- ٢. البداية والنهاية: ١١٥/٩. منهاج السنة: ٥٠/٤، وفي طبعة بولاق: ١٢٣/٣. ٤. مروج الذهب:٣٦٩/٣، برقم ٢١٢٠. ٣. الطبقات الكبرى:١٥٦/٥. ٦. تهذيب الكمال: ٣٨٣/٢٠.
  - ٥. وفيات الأعيان:٢٦٦/٣.
  - ٧. سير أعلام النبلاء:٢٨٦٧٤.
  - ٨. أخطاء ابن تيمية في حق رسول الله تَتَكَنَثُنَةُ وأهل بيته:١٣٢.

as downloaded from QuranicThou (المكتبة الحصصية للرد على الوهابية )

FOR QURĂNIC THOUGHT 👩 📷 🍯 ٤٠٨

زكريا الغلابي، عن إبراهيم بن بشار، عن سفيان بن عيينة، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنّه قال: دخل الحسين فضمّه النبي تلات إليه، وقال يولد لابني هذا ابن يقال له عليّ، إذاكان يوم القيامة نادىٰ منادٍ: ليقم سيد العابدين، فيقوم هو، ويولد له ولد... .<sup>(1)</sup>

ورواه أيضاً بإسناده عن الغلابي، عن شعيب بن واقد، عـن سـعيد بـن محمد الجهني، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبد الله.<sup>(۲)</sup>

يُذكر أنَّ ابن الجوزي أورد هذا الحديث في «الموضوعات»، وقال: المتّهم به الغلابي. قال الدارقطني: كان يضع الحديث.<sup>(٣)</sup>

أقول: إنّ كبار الحفّاظ والمحدّثين من أهل السنّة (كابن الصلاح، والذهبي، وابن كثير، وابن حجر) قد انتقدوا صنيع ابن الجوزي في كتابه «الموضوعات» وقالوا بأنّ فيه تساهلاً كثيراً، إذ حكم بوضع أحاديث ليست بموضوعة، بل هي ضعيفة فقط، وربّما تكون حسنة أو صحيحة.<sup>(٤)</sup>

قال ابن كثير: صنّف الشيخ أبو الفرج ابـن الجـوزي كـتاباً حـافلاً فـي الموضوعات، غير أنّه أدخل فيه ما ليس منه، وأخـرج عـنه مـاكـان يـلزمه ذكره....<sup>(0)</sup>

وممّا عيب به ابن الجوزي أيضاً أنّه (يسرد الجرح، ويسكت عن التوثيق)، وهذا ما نبّه عليه الذهبيّ<sup>(٦)</sup> ، ونلاحظه، بجلاء، في كـلامه حـول

- ١ . انظر: تاريخ مدينة دمشق: ٢٧٠/٤١، الترجمة ٤٨٧٥، وج ٢٧٦/٥٤، الترجمة ٦٧٨١.
- ٢٠ تاريخ مدينة دمشق:٢٧٦/٥٤.
   ٢. الموضوعات:٢٧٦/٥٤.
   ١٢٠ راجع كلماتهم في كتاب نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار:١٢١/١١١.
   ١٢٠ راجع كلماتهم في كتاب نفحات الأزهار مي خلاصة عبقات الأنوار:١٢١/١١٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



الغلابي(راوي حديث جـابر المـذكور)، حـيث أورد قـول الدارقـطني فـي جرحه، وتجاهل قول ابن حبّان، الذي ذكره في «الثقات»، وقال: يُعتَبر بحديثه إذا روىٰ عن الثقات، لأنّه في روايته عن المجاهيل بعض المناكير.<sup>(۱)</sup>

نعود، الآن، إلىٰ حديث جابر حول سيّد العابدين، لنتعرّف على الشيخ الذي روىٰ عنه الغلابي ذلك الحديث، من خلال كـلمات الرجـاليين التـي قيلت في حقّه، ومن ثمّ نقف ــفي ضوء كلام ابن حبّان ــعلى مدى اعتبار الحديث.

أمّا شيخ الغلابي، فهو: إبراهيم بن بشّار الرمادي، أبو إسحاق البصري. وأمّا كلمات الرجاليّين في حقّه، فننقلها من «تهذيب الكـمال» للـحافظ المزّي، وهي كالتالي:

قال عباس الدوري عن يحيى بن معين: رأيت الرمادي ينظر في كتابٍ وابن عُيينة يقرأ، ولا يغيّر شيئاً، ليس معه ألواح ولا دواة.

وعن أحمد بن حنبل: كان [الرمادي] يحضر معنا عند سفيان بن عيينة، فكان يملي على الناس ما يسمعون من سفيان، وكان ربّما أمليٰ عليهم ما لم يسمعوا.

> وقال البخاري: يهم في الشيء بعد الشيء، وهو صدوق. وقال أبو حاتم الرازي: صدوق. وقال النسائي: ليس بالقويّ.

وقال أبو عوانة يعقوب بن إسحاق: ثقة، من كبار أصحاب ابـن عُـيينة،

۱ . ثقات ابن حبّان:۱٥٤/۹.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية \*

وممّن سمع منه قديماً. وقد أخرج حديثه في «صحيحه».

وقال ابن حبّان: كان متقناً ضابطاً، صحب ابن عُيينة سنين كثيرة، وسمع أحاديثه مراراً، ومن زعم أنّه كان ينام في مجلس ابن عيينة فقد صدق، وليس هذا ممّا يجرح مثله في الحديث، وذاك أنّه سمع حديث ابن عُيينة مراراً، والقائل بهذا رآه ينام في المجلس حيث كان يجيء إلىٰ سفيان ويحضر مجلسه للاستئناس، لا للسّماع، فنوم الإنسان عند سماع شيء قد سمعه مراراً ليس ممّا يقدح فيه.

وقد أخرج ابن حبّان حديث الرمادي في «صحيحه».

وقـال أبـو أحمـد بـن عـديّ: لا أعلـم أَنكـر عليـه إلّا هـذا الحــديث الـذي ذكـره البخاري[يعني حديث كلّكم راع]<sup>(١)</sup>، وباقي حديثه عـن ابـن عيينة وأبي معـاوية وغيـرهما من الثقـات، مستقيم، وهـو عـندنا مـن أهـل الصدق.

وقال أبو عبد الله الحاكم: ثقة مأمون، من الطبقة الأولى من أصحاب ابن عُيينة.<sup>(٢)</sup>

وبما تقدّم يظهر لنا أنّ إبراهيم بن بشار الرمادي(شيخ الغلابي)كان \_وفق آراء أغلب الرجاليين \_ثقة، أو صدوقاً، وإذا ما أخذنا بنظر الاعتبار رأي ابن حبّان، الذي ذكر الغلابي في «الثقات»، وقال: يـعتبر بـحديثه إذا روىٰ عـن

١. قال البخاري: قال لي إبراهيم الرمادي: حدثنا سفيان بن عيينة، عن بريد، عن أبي بردة، عن أبي موسئ: كلّكم راع. قال ابن عديّ: وهو وهم، كان ابن عيينة يرويه مرسلاً.
 ٢. تهذيب الكمال:٥٦/٢، الترجمة.١٥٥

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



الثقات، نصل إلى النتيجة التالية :

إنَّ حديث الغلابي الذي ورد فيه أنَّ رسول الله ﷺ سمّىٰ عـلياً بسـيد العابدين، هو حديث معتبر.

ثمّ إنّ الغلابي لم ينفرد برواية الحديث، فقد رواه المدائني عن جابر، كما ذكر ذلك سبط ابن الجوزي الحنفي<sup>(١)</sup>، ورواه ابن المديني البصري (أحد الأئمة في الحديث) عن جابر، كما ذكر ابن حجر الهيتمي، الذي قال، وهو يثني علىٰ محمد بن علي بن الحسين، الباقر:

«كفاه شرفاً أنّ ابن المديني روىٰ عن جابر أنّه قال له، وهو صغير: رسول الله عليك عنده والحسين الله الله الله عنده والحسين في حجره وهو يداعبه، فقال: يا جابر: «يولد له مولود اسمه علي إذا كان يوم القيامة نادىٰ منادٍ ليقم سيد العابدين، فيقوم ولده، ثم يولد له ولد اسمه محمد، فإن أدركتَه فاقرأه منّي السلام». <sup>(٢)</sup>

وهكذا يتّضح للقارئ اللبيب، مدى مجازفة ابن تيمية، وهو يـدّعي أنّ أحداً من أهل العلم لم يرو ذلك.

- ١. تذكرة الخواص:٢٥/٢٤، قال الذهبي، وهو يترجم لسبط ابن الجوزي: الشيخ العالم المتقن، الواعظ، البليغ، المؤرخ، الأخباري شمس الدين أبو المظفر يوسف بن قزغلي بن عبد الله التركي ثم البغدادي، الحنفي... له قبول زائد وسوق نافق في دمشق. توفّي سنة (٦٥٤ه). سير أعلام النبلاء:٢٩٦/٢٣، الترجمة ٢٠٣.
- ٢٠ الصواعق المحرقة:٢٠١. ويا ليته ذكر الوسائط بين ابن المديني وبين جابر حتّى نتعرّف على سند الحديث. يُذكر أنَّ ابن المديني كان من تلامذة سفيان بن عيينة، فلعلم رواه عنه، عن ابن الزبير، عن جابر.



ابن تسمية فكرأ ومنهجأ

أراء ابن تيمية في الإمام الباقر ﷺ

قال العلامة الحلّيﷺ في وصف الإمام أبي جعفر محمد بـن عـلي بـن الحسين:كان أعظم الناس زهداً وعبادة، بَقَر السجودُ جبهته، وكان أعلم (أهل) وقته، سمّاه رسول اللهﷺ الباقر،... ثم ذكر رواية جابر، وفيها: «إنّه (أي محمد بن عليّ) يبقر العلم بقراً» ثم قال: وروى عنه أبو حنيفة وغيره.<sup>(1)</sup>

وقال ابن تيمية في الرد عليه: وكذلك أبو جعفر محمد بن علي من خيار أهل العلم والدين، وقيل: إنّما سمّي الباقر لأنّه بقر العلم، لا لأجل بقر السجود جبهته، وأمّا كونه أعلم أهل زمانه فهذا يحتاج إلى دليل، والزهري من أقرانه، وهو عند الناس أعلم منه. ونقل تسميته بالباقر عن النبي ﷺ لا أصل له عند أهل العلم، بل هو من الأحاديث الموضوعة، وكذلك حديث تبليغ جابر له السلام هو من الموضوعات عند أهل العلم بالحديث.<sup>(٢)</sup>

حاصل كلامه يرجع إلى ثلاثة أُمور:

١ . منهاج الكرامة.٦٥، تحقيق عبد الرحيم مبارك. ٢ . منهاج السنّة: ٥٠/٤\_٥١، وفي طبعة بولاق : ١٢٣٢/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



إنا وجه تسمية أبي جعفر محمد بن علي بالباقر لأنه بقر العلم لا لأجل
 أن السجود بقر جبهته.

٢. إنّ كونه أعلم أهل زمانه رهن الدليل، والزهري عند الناس أعلم منه.
 ٣. إنّ حديث تسميته بالباقر، وحديث تبليغ جابر له السلام، هـما مـن

الأحاديث الموضوعة.

وهاك الجواب عن هذه الأُمور الثلاثة:

الأول: إنّ العلامة الحلّي، قد أورد كلا الوصفين في حقّ أبي جعفر الله: بقر السجود جبهته، وبقر العِلم، وقـد سبقه إلىٰ ذلك سبط ابـن الجـوزي الحنفي، حيث قال: «إنّما سمّي الباقر من كثرة سجوده، بقر السجود جبهته أي فتحها ووسّعها، وقيل: لغزارة علمه»<sup>(١)</sup>، فلا وجه لاعتراض ابن تيمية عليه، ولكنّه امرؤ لجوج، مولع بالجدل والمراء في كلّ أمر، صغيراً كان أم كبيراً.

الثاني: إنَّ كون أبي جعفر أعلم أهل زمانه، يؤكَّده إطلاق لقب الباقر عليه، وتفرّده بهذا اللقب، واشتهاره به علىٰ مرّ العصور.

قال الزبير بن بكّار: كان يُقال لمحمد بن علي: باقر العـلم. وفـيه يـقول القرظي:

يــا بــاقرَ العِـلم لأهـل التُّـقىٰ وخيرَ من لبَّىٰ على الأَجبُلِ<sup>(٢)</sup> وقال اليعقوبي: وكان يسمّىٰ أبا جعفر الباقر، لأنّه بقر العلم.<sup>(٣)</sup>

وقد اعتنىٰ علماء اللغة بهذا اللقب، فقال الجوهري في الصحاح: التبقّر:

٢ . سير أعلام النبلاء: ٤٠٣/٤، الترجمة ١٥٨.

1. تذكرة الخواص:٤٢٣/٢.

٣. تاريخ اليعقوبي:٣٢٠/٢.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

التوسّع في العلم، قال: وكان يقال لمحمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب: الباقر، لتبقّره في العلم.<sup>(١)</sup>

وقال ابن منظور في «لسان العرب»: لَقُب به لأنّه بقر العلم وعرف أصله واستنبط فرعه، وتوسّع فيه، والتبقّر: التوسّع.<sup>(٢)</sup>

وقال الفيروزآبادي في «القاموس المحيط»: الباقر: محمد بن عـلي بـن الحسين، لتبحّره في العلم.<sup>(٣)</sup>

وشاركهم في هذا الاعتناء الحفّاظ والمحدّثون من أهل السنّة، ومـنهم، على سبيل المثال: الذهبي، وابن حجر الهيتمي.

فأمّا الذهبي، فقال: وقيل له الباقر، لأنّه بقر العلم، أي شقّه، وعرف أصله وخفيّه.<sup>(٤)</sup>

وأمّا ابن حجر الهيتمي، فقال: سُمّي بذلك [أي بالباقر]: من بَقَر الأرض، أي شقّها وأثار مخبآتها ومكامنها، فكذلك هو أظهر من مخبآت كنوز المعارف وحقائق الأحكام، والحكم واللطائف، ما لا يخفىٰ إلّا علىٰ منطمس البصيرة أو فاسد الطَّويّة والسريرة، ومن ثمّ قيل فيه: «هو باقر العلم وجامعه، وشاهر علمه ورافعه. صفا قلبه، وزكا علمه وعمله...».<sup>(0)</sup>...<sup>(1)</sup>

فأي دليل، على كونه أعلم أهل زمانه، أسطع من هذا الدليل، أعني تلقيبه

١. الصحاح: ٢ / ٥٩٥، مادة «بقر».
 ٢. المحاح: ٢ / ٥٩٥، مادة «بقر».
 ٢. العاموس المحيط: ٢٧٦/١.
 ٥. القائل، هو كمال الدين محمد بن طلحة القرشي الشافعي( المتوفّى ٢٥٢ه) في كتابه «مطالب السؤول:٢٧٢»، طبعة مؤسسة البلاغ، ١٤١٩ه.
 ٢. الصواعق المحرقة: ٢٠١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،



بهذا اللقب الذي اشتهر به بين المسلمين جميعاً وعلى كرّ العصور؟ ولكن أنّىٰ لمنطمس البصيرة أن يدرك ذلك.

وهل ثمّة أحد في عصره (غير أبي جعفر) قد عرف أصل العلم وخفيّه، واستنبط فرعه، وأظهر مخبآت كنوز المعارف، وحقائق الأحكام؟

وأمّا قول ابن تيمية: والزهري من أقران (الباقر)، وهو عند الناس أعـلم منه، فهو ينسجم، تماماً، مع هواه في بني أُميّة، ومشاعر التبجيل التي يحملها تجاه سلاطينهم، والسائرين في ركابهم.

فمن الطبيعي، إذاً، أن يقع اختياره على الزهري، المقرّب من الحكم الأموي، والعامل في خدمته، حيث إنّه (لم يزل مع عبد الملك ثم مع هشام بن عبد الملك، وكان يزيد بن عبد الملك قـد استقضاه)<sup>(١)</sup>، و(كـان فـي زيّ الأجناد، وله صورة كبيرة في دولة بني أُميّة).<sup>(٢)</sup>

ومن الطبيعي، أيضاً، أن يأخذ، في نظرته للزهري، برأي الناس المفتونين بشهرة علماء البلاط، ولا يميّزون بين العلم الذي يتدفّق من عين صافية، وبين العلم الذي يجري من عين خالطها الكدر، وأن يدعَ (ابن تيمية) أقوال الذين عابوا على الزهري مؤازرته لحكّام الجور، ومجاراته لهم في كثير من الأُمور.

فعن مكحول أنّه ذكر الزهري، فقال: أيّ رجل هو لولا أنّه أفسد نفسه بصحبة الملوك.<sup>(٣)</sup>

وعن عمر بن رويح، قال: كنت مع ابن شهاب الزهري نمشي، فـرأنـي

٢. سير أعلام النبلاء: ٢٣٩/٥، الترجمة ١٦٠.

۱ . وفيات الأعيان: ١٧٨/٤.

٣. سير أعلام النبلاء: ٢٣٩/٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

عمرو بن عبيد بعد، فقال: ما لك ولمنديل الأمراء، يعنى ابن شهاب.<sup>(1)</sup>

وسئل يحيى بن معين، عن منصور بن المعتمر، والزهري (في روايتيهما عــن عـائشة)، فـقال: هـما سـواء، ومـنصور أحبّ إلي، لأنّ الزهـري كـان سلطانياً.<sup>(۲)</sup>

ثم إنَّ الإمام الباقر، الذي وصفه ابن سعد بأنَّه كثير العلم والحديث<sup>(٣)</sup>، قد نهل من علمه وروى عنه الجمّاء الغفير (على الرغم من صعوبة الظروف التي كان يعيشها، في كثير من الأوقات، في ظل السياسة الأموية المعادية لأهل البيت)، وترك تراثاً علمياً ضخماً، نُقل قسم منه في كتب أهل السنّة (منها الكتب الحديثية الستة المعتمدة عندهم)، ونُقل الكثير منه في كتب الشيعة، بَيْد أنَّ ابن تيميّة لا يلتفت إلىٰ كلّ ذلك حتى يدرك الفارق الجمّ بين علمي الرجلين، أو يدرك الفارق بينهما من حيث الصفاء والنقاء والسلامة من شُوْب الباطل، كما هو لم يدرك الفارق بين الرجلين من حيث الشرف والورع والاستقامة والبُعد عن الأهواء، وعن دنيا الطغاة!!!

وأخيراً: ما قيمة حُكم ابن تيمية بأعلمية الزهري، وقد حكم علماء ذلك العصر بخلاف حُكمه؟

فعن أبي إسحاق السبيعي، قال:«...لقيت محمد بن علي بن الحسين وما رأيت مثله».<sup>(٤)</sup>

١. تاريخ مدينة دمشق:٢٧٠/٥٥، الترجمة ٧٠٠١.
 ٢. تهذيب الكمال:٤٤/٢٦، ٤٤٣ـ٤٤، الترجمة ٦٠٦، تحقيق الدكتور بشار عواد.
 ٣. طبقات ابن سعد:٢٢٤/٥٠.
 ٢. طبقات ابن العاضي النعمان المغربي:٢٨١/٣، برقم ١١٩٠؛ والإرشاد للمفيد:٢٦٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &



آراء ابن تيمية في الإمام الباقر الله ....

وعن عبد الله بن عطاء المكّي، قال: ما رأيتُ العلماء عند أحد أصغر علماً منهم عند أبي جعفر، لقد رأيتُ الحَكَم [يعني ابن عُتيبة]<sup>(١)</sup> عنده كأنّه متعلِّم.<sup>(٢)</sup>

وقال فيه مالك بن أعْيَن الجُهَنيّ (تلميذ الباقر والصادق الله الله):

إذا طـــلَب النــاسُ عــلمَ القــرا نِ كــانت قــريش عـليه عـيالا وإنْ قـيل: أيـن ابـن بـنت الرسـو لِ؟ نــلتَ بــذاك فـروعاً طـوالا نـــجومٌ تَــهلَّلُ للـــمُدْلِجينَ جـبالٌ تــورّتُ عــلماً جبالاً<sup>(٣)</sup>

الثالث: إنّ حديث تسمية النبيّ ﷺ محمد بن علي ﷺ بالباقر، الذي زعم ابن تيمية أنّه لا أصل له عند أهل العلم، قد رواه عدد من المحدّثين وأصحاب الآثار، وذكره المؤرّخون، ومنهم، علىٰ سبيل المثال: ابن قـتيبة الدينوري(المتوفّى ٢٧٦ه)، واليعقوبي (المتوفّى بـعد ٢٩٢ ه، وقـيل: سنة ٢٨٤ه)، والشـيخ الكـليني<sup>(٤)</sup>(المـتوفّى ٣٢٩ه)، والشـيخ الصـدوق (الذي روى الحديث عن أبان بن عثمان البجلي عـن الصـادق، إسنادٍ رجـاله

- ١. قال ابن سعد في «الطبقات الكبرى»:٢٣٢/٦: كان الحكم بن عتيبة ثقة فقيهاً عالماً عالياً رفيعاً كثير الحديث. وعن سفيان بن عيينة، قال: ما كان بالكوفة بعد إبراهيم والشعبي مثل الحكم وحماد. تهذيب الكمال:١١٨/٧.
- ٢٠ شرح الأخبار:٢٧٧/٣، برقم ١١٨٧؛ والإرشاد:٢٦٣؛ وحلية الأولياء:١٨٥/٣، الترجمة:
   ٣٤١ وتاريخ مدينة دمشق:٢٧٨/٥٤، الترجمة ١٧٨١.
  - ٣. معجم الشعراء للمرزباني:٣٦٦؛ وتاريخ مدينة دمشق:٢٧١/٥٤؛ وسير أعلام النبلاء:٤٠٤/٤.
    - ٤ . الكافي: ٤٦٩/١)، كتاب الحجة، باب مولد أبي جعفر محمد بن علي الله ، ح٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ٤١٨......

ثقات)<sup>(1)</sup>، وابن أبي الحديد.

ذكر ابن قتيبة أنّه روى سيّار بن (كذا) الحكم<sup>(٢)</sup>، عن أبيه، أنّ هشام بن عبد الملك نال من أبي جعفر ﷺ، فقال له زيد بن علي رضوان الله تـعالىٰ عليه(أخو أبي جعفر): «سمّاه رسول اللهﷺ باقراً...».

ثمّ ذكر رواية سيّار، عن أبيه، قال: أخبرنا جابر بن عبد الله أنّ النبي الله قال: «يا جابر، إنّك ستعمَّر بعدي حتىٰ يولد لي مولود اسمه كاسمي، يبقر العلم بقراً، فإذا لقيته فأقرِثْه منّي السلام».<sup>(٣)</sup>

وقال اليعقوبي: قال جابر بن عبد الله الأنصاري: قال لي رسول الله الله إنّك تُستبقىٰ حتى ترىٰ رجلاً من ولدي أشبه الناس بي، اسمه على اسمي، إذا رأيتَه لم يُخِلْ عليك، فاقرأْه منّي السلام! فـلمّا كـبرت سـنّ جـابر، وخـاف الموت، جعل يقول: يا باقر! يا باقر! أين أنت؟...<sup>(٤)</sup>

ونقل ابن أبي الحديد، كلام هشام بن عبد الملك لزيد بن عليّ، وقول زيد له: سمّاه رسول اللهﷺ الباقر... .<sup>(٥)</sup>

وأمًا حديث تبليغ جابر الأنصاري له السلام، والذي زعم ابن تيمية، أنَّه

- ٩ ـ أمالي الصدوق: ٢٨٩، المجلس (٥٦)، ح٩. رواه عن: محمد بن الحسن (بن أحمد بن الوليد)، عن عبد الله بن جعفر الحميري، عن يعقوب بن يزيد، عن محمد بن أبي عمير، عن أبان بــن عثمان، عن الصادق جعفر بن محمدﷺ .
- ٢. هكذا ورد هذا الاسم في نسخة من «عيون الأخبار» و في أخرى: سنان بن حكيم. أقـول: الراوي المعروف، هو: سيّار أبو الحكم العَنزي الواسطي (المتّفق على وثاقته عند أهل السنّة)، فلعلّه هـو. انـظر: تـهذيب الكـمال:٣١٣/١٢، التـرجـمة ٢٦٧٠؛ وسير أعـلام النـبلاء:٣٩١/٥، الترجمة ١٧٩.
- ۳. عيون الأخبار: ١ /٢١٢. ٤. تاريخ اليعقوبي:٣٢٠/٢. ٥. شرح نهج البلاغة:٢٨٦/٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »



من الموضوعات، فهو حديث مشهور معروف، رواه ابن عساكر باسناده عن الغلابي، عن إبراهيم بن بشّار، عن سفيان بن عُيَينة، عن أبي الزُّبير المكّي، عن جابر، وفيه: أنَّ جابراً ضمّ محمداً (الباقر) إليه وبكيٰ، وقال: يا محمد، إنَّ رسول الله يقرأ عليك السلام.<sup>(۱)</sup>

وقد مضىٰ في (فقرة: آراء ابن تيمية في سيد العابدين) أنّ حديث الغلابي حديث مُعتَبر، لقول ابن حبّان في الغلابي: يعتبر بحديثه إذا روىٰ عن الثقات، وهو قد روىٰ حديث جابر عن (إبراهيم بن بشار الرمادي) الذي وتُقه جلّ نقّاد الحديث من أهل السنّة.

وذكر حديث جابر المذكور: ابن قتيبة الدينوري، واليعقوبي، كما مرّ آنفاً، والقاضي أبو حنيفة النعمان المغربي (المتوفّى ٣٦٣ه) بروايـة عـبد الله بـن ميمون القدّاح، عن جعفر الصادق، عن أبيه الباقر.<sup>(٢)</sup>

كما تقدّمت رواية الشيخ الصدوق له، ضمن حديث تسمية محمد بن على الله بالباقر.

ورواه، أيضاً، أبو جعفر الطبري في «ذيل المذيل»<sup>(٣)</sup> عن محمد بن عبد الله الحضرمي، وأبو أحمد بن عديّ<sup>(٤)</sup>، عن الحسن بن الطيب، والقاسم بن زكريا، وأبو القاسم علي بن الحسن المعروف بابن عساكر<sup>(٥)</sup> بإسناده عـن

- ۲۰۱۱، تاريخ مدينة دمشق:۲۷۲/٥٤.
   ۲۰ شرح الأخبار:۲۷۲/٥٤، برقم ۱۱۸٦.
- ٣. المنتخب من ذيل المذيل:١٢٩(المطبوع في ذيل الجزء الثامن من تاريخ الطبري، طبعة مؤسسة الأعلمي).
  - ٤. الكامل:٤١١/٦، ترجمة المفضل بن صالح.
    - ۵. تاریخ مدینة دمشق:۲۷٥/٥٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com

 THE PRINCE GHAZI TRUST

 FOR QURANIC THOUGHT

 Image: Street street

١. ميزان الاعتدال: ٢٠٧/٣، برقم ٧٨٠١.
 ٢. ميزان الاعتدال: ٢٠٧/٣، برقم ٧٨٠١.
 ٣. قال أبو أحمد بن عديّ (بعد أن روى حديث جابر عن سويد عن المفضل بن عبد الله) :إنّ سويداً كان يخطئ في اسم أبي مفضًل، فيقول: مفضل بن عبد الله، وإنّما هو مفضل بن صالح.
 وهذا قول غريب، فمن أين علم ابن عدي بأنّ سويداً كان يخطئ في اسم والد شيخه؟
 شمّ إنّ عدداً من الرجاليين (كأبي حاتم الرازي في «الجرح والتعديل»: ج ٨، الترجمة ١٤٢٠)، قد صرّحوا برواية سويد عن المفضل بن عبد الله.
 ويؤكد ذلك أنّ كتب التراجم (مثل تهذيب الكمال: ج ٢٨، الترجمة ٢٤٢٥)، ذكرت رواية سويد، ويؤكد ذلك أنّ كتب التراجم (مثل تهذيب الكمال: ج ٢٨، الترجمة ٢١٤٦)، ذكرت رواية سويد، ويؤكد ذلك أنّ كتب التراجم (مثل تهذيب الكمال: ج ٢٨، الترجمة ٢١٤٦) ذكرت رواية سويد، ويؤكد ذلك أنّ كتب التراجم (مثل تهذيب الكمال: ج ٢٨ الترجمة ٢١٤٦) ذكرت رواية سويد، وكذا يؤكذا محمد بن أبي السري المتوكل العسقلاني، عن المفضل بن عبد الله، فيهل يقال: إنّ

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية »

تراء ابن تيمية في الإمام الباقر طليلا. آراء ابن تيمية في الإمام الباقر طليلا.

أقول: فرّق بعضهم كأبي حاتم الرازي<sup>(١)</sup>، وأبي الحجّاج المزّي<sup>(٢)</sup>، بين المفضّل بن عبد الله(الذي يروي عن أبان بن تغلب، وجابر الجعفي)، وقالا: إنّه (كوفي)، وبين المفضّل بن عبد الله الحبطي البصري نزيل بغداد، في حين جعله آخرون كابن حبّان<sup>(٣)</sup> وعبد الغني المقدسي<sup>(٤)</sup>، واحداً.

ومع أنَّ المزّي ذكر في ترجمة المفضَّل (الكوفي) روايته عن أبان بـن تغلب، إلّا أنّه ذكر في ترجمة أبان بن تغلب<sup>(٥)</sup>، رواية المفضّل الحبطي عنه!!

يُذكر أنَّ البخاري لم يذكر في تاريخه <sup>(٦)</sup> سوى المفضل بــن عـبد الله الحبطي.

ولمّاكان المزّي قد جعلهما رجلين، فهاك ما أورده في «تهذيب الكمال» من كلماتٍ في حقّهما:

المفضّل بن عبد الله(الكوفي): قال أبو حاتم: ضعيف الحديث. وذكره ابن حبّان في «الثقات».

المفضّل بن عبد الله (ويقال: ابن عبيد الله) الحبطي: قال أبو حاتم: محلّه

العسقلاني كان يخطئ، أيضاً، في اسم أبي المفضّل؟! ويظهر أنّ المزّي، والذهبي لم يرتضيا قول ابن عدي، ولذا قالا: زعم ابن عدي أنّ المفضل بن عبد الله، هو ابن صالح. تهذيب الكمال: ج ٢٨، الترجمة ٦١٤٨، وميزان الاعتدال: ج ٤، الترجمة ٨٧٣٠

- ۱ الجرح والتعديل: ۳۱۸/۸\_ ۳۱۹، الترجمتان: ۱٤٦٧ و ١٤٦٨.
- ۲. تهذيب الكمال:٤١٠/٢٨، الترجمة٦١٤٨، وص ٤١٢، الترجمة ٦١٤٩.
  - ٣. الثقات:١٨٤/٩.
  - ٤. فى «الكمال». انظر: تهذيب الكمال:١٣/٢٨ ٤(الهامش ١).
- ٥. تهذيب الكمال:٦/٢، الترجمة ١٣٥.
   ٦. التاريخ الكبير:٤٠٦/٧، برقم ١٧٨١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCÉ GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

الصدق. وقال الحافظ أبو بكر الخطيب: كان شيخاً صدوقاً.

٤ . أبان بن تغلب.

احتجّ به مسلم في صحيحه. ووثّقه يحيى بن معين، وأحمد بن حنبل، وأبو حاتم.<sup>(۱)</sup>

أقول: فالحديث، إذاً، بهذا الإسناد، رجاله ثقات باستثناء المفضّل، وهو إمّا (الكوفي)، وفيه تجريح وتعديل، وإمّا الحبطي، وهو شيخ صدوق .

وسواء كان المفضّل، هو (الكوفي) أم الحبطي، فـإنّه لا يـمكن رمـي الحديث، بهذا الإسناد فقط، بالوضع، فكيف إذا أخذنا بسائر أسانيده،وبـما ورد حوله من أخبار وأقوال؟

وهكذا يتضح، بعد أن وقفنا على مصادر عديدة لحديث تبليغ جابر للباقر سلام النبي على أن قول ابن تيمية بأن هذا الحديث موضوع، إنّما هو قول بالباطل، ولا يستند فيه إلى دليل، وأن الدافع وراء تسرّعه إلى هذا التكذيب، هو موقفه السلبيّ، المعروف، من أهل بيت النبي، وحُكمه المسبق في إنكار فضائلهم، أو التقليل من شأنها (إذا انغلقت أمامه طرق إنكارها)، وبرهان ذلك، في هذا المقام، أنّه أنكر الحديث دون أن يذكر شيئاً عن مصادره، أو ينظر في أسانيده ويناقشها، ولماذا يُتعب نفسه، وهو لا يراها بحاجة إلى ذلك، مادام الختم الذي نقش عليه عبارة «حديث موضوع» حاضر بين يديه، ليختم به على كلّ حديث وارد في فضائلهم ومناقبهم سلام الله عليهم؟!!

انظر: تهذيب الكمال:٦/٢، الترجمة ١٣٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق الله ..

۷

٤٢٣

أراء ابن تيمية حول الإمام الصادق ﷺ

قال ابن تيمية: فهؤلاء الأئمة الأربعة ليس فيهم من أخذ عن جعفر شيئاً من قواعد الفقه، لكن رووا عنه أحاديث كما رووا عن غيره، وأحاديث غيره أضعاف أحاديثه، وليس بين حديث الزهري وحديثه نسبة، لا في القوة ولا في الكثرة. وقد استراب البخاري في بعض حديثه لما بلغه عن يحيى بس سعيد القطان فيه كلام فلم يخرّج له، ولم يُكذَب على أحد ما كذب على جعفر الصادق مع براءته.<sup>(1)</sup>

إنَّ تقييم كلام ابن تيمية هذا ومعرفة مدى مطابقته للواقع، رهن دراسة أُمور:

- ٨. مكانة الإمام الصادق عند أعلام العلماء والمحدّثين من أهل السنّة.
   ٢. تلامذته ورواة الحديث عنه دي .
   ٣. الأئمة الأربعة ومكانة الإمام الصادق دي .
   ٤. المقارنة بين الإمام الصادق والزهري.
   ٥. موقف البخاري من أحاديث الإمام الصادق دي .
  - منهاج السنة: ٥٣٣/٥\_ ٥٣٤، وفي طبعة بولاق: ١٤٣/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ﴾

FOR QURANI CTHOUGHT ( o Start in the prince GRAZI TRUST) ( o Start in the prince Grazi trust in

٦. دور الإمام الصادق بله في نشر فقه الإمامية والمعارف الحقيقية.
 ٧. ابن تيمية والكذب على الإمام الصادق الله.
 وإليك دراسة هذه الأمور واحداً بعد الآخر.

الأوّل: مكانة الإمام الصادق 🕸 عند علماء السنّة

إنَّ الكلام عن الإمام الصادقﷺ الذي هو أحد الأئمة الاثني عشر ومن أهل بيت النبوة والطهارة، ممّن طهّرهم الله من الرجس، أمر مشكل لا يقوم بتعريف جانب من جوانبه إلّا الأمثل من المحقّقين فالأمثل، وكفانا في ذلك أفاضل أهل السنّة، وإليك نماذج ممّا قالوه فيهﷺ:

١. قال كمال الدين ابن طلحة القرشي الشافعي: هو (يعني الإمام الصادق على) من عظماء أهل البيت وساداتهم، ذو علوم جمّة وعبادة موفورة وأوراد متواصلة، وزهادة بيّنة وتلاوة كثيرة، يتتبع معاني القرآن الكريم، وأوراد متواصلة، وزهادة بيّنة وتلاوة كثيرة، يتتبع معاني القرآن الكريم، ويستخرج من بحره جواهره، ويستنتج عجائبه، ويقسّم أوقاته على أنواع ويستخرج من بحره جواهره، ويستنتج عجائبه، ويقسّم أوقاته على أنواع يزهد في الطاعات بحيث يحاسب عليه نفسه. رؤيته تذكّر الآخرة، واستماع كلامه يزهد في الدنيا، والاقتداء بهديه يورث الجنة، نور قسماته شاهد أنّه من يزهد في الدنيا، والاقتداء بهديه يورث الجنة، نور قسماته شاهد أنّه من يزهد في الدنيا، والاقتداء بهديه يورث الجنة، نور قسماته شاهد أنه من الطاعات بحيث يحاسب عليه نفسه. وأعلامهم مثل: يحيى، واستماع كلامه الملالة النبوة، وطهارة أفعاله تصدع بأنّه من ذرية الرسالة. نقل عنه الحديث الأنصاري، وابن جريج، ومالك بن أنس، والثوري، وابن عيينة، وشعبة، والمنعبة، والمناحين من الأنمة من المنوري، وابن عيينة، وشعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمن الذي الأنمة وأعلامهم مثل: يحيى بن سعيد الأنصاري، وابن جريج، ومالك بن أنس، والثوري، وابن عيينة، وشعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمنعبة، والمن من الأنمة وأعرامهم من الأنمة من الأنمة من ألزوري، وابن عيينة، وشعبة، والمنعبة، والمن من الأنمة وأعدهم منه منفية شرئووا بلها وفضيلة ألوب السختياني وغيرهم، وعدوا أخذهم منه منفية شرئووا بلها وفضيلة التوسيوها. (<sup>(1)</sup>)

١ . مطالب السؤول في مناقب آل الرسول:٢٨٣. وانظر: كشف الغمّة للإربلي :٣٦٨/٣٦٧/٢.



٢. قال الجاحظ (رغم عدائه السافر لأهل البيت على الجاحظ بن محمد الذي ملأ الدنيا علمه وفقهه، ويقال: إنَّ أبا حنيفة من تلامذته، وكذلك سفيان الثوري، وحسبك بهما في هذا الباب.(1)

٣. قال الذهبي في ميزانه: جعفر بن محمد بن علي بن الحسين الهاشمي أبو عبد الله، أحد الأئمة، بَرٌّ صادق كبير الشأن، لم يحتج به البخاري.<sup>(٢)</sup>

٤. قال النووي: وروى عـنه مـحمد بـن إسـحاق، ويـحيى الأنـصاري، ومالك، والسفيانان، وابن جريج، وشعبة، ويحيى القطان وآخرون... واتفقوا على إمامته وجلالته. (٣)

٥. قال ابن حبان في الثقات: كان من سادات أهل البيت فـقهاً وعـلماً وفضلاً، يحتج بحديثه من غير رواية أولاده عنه.<sup>(٤)</sup>

٦. قال الشهرستاني: ويفيض على الموالين له، أسرار العلوم.<sup>(٥)</sup>

٧. قال ابن حجر الهيتمي: نقل الناس عنه من العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر صيته في جميع البلدان، وروى عنه الأئمة الأكابر كيحيى بن سعيد، وابن جريج، والسفيانين، وأبي حنيفة، وشعبة، وأيوب السختياني.<sup>(٦)</sup>

الثاني: تلامذة الإمام الصادق ﷺ ورواة الحديث عنه

حفلت كتب التراجم والرجال بأسماء من تلمذ على يدي الإمام

- ١. رسائل الجاحظ:١٠٦.
- ٢. ميزان الاعتدال:١٤/١. وسيوافيك أنَّ عدم احتجاج البخاري لا ينقص من شأنه لولا أنَّه نقطة سوداء في حياة صاحب الصحيح.
- ٣. تهذيب الأسماء واللغات:١٥٥/١. ٤. الثقات:١٣١/٦، باب الجيم. ٦. الصواعق المحرقة: ٢٠١.
  - ٥. الملل والنحل:٢٧٢/١.

This file was downloaded from QuranicThor المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

THE PRINCE GHAZI TRUST والمعلم المعلم الم ٤٢٦.....

الصادق الله، ومن أخذ وروى الحديث عنه من أعلام السنَّة.

وقد ذكر أحمد بن عبد الله البرقي أسماء من أخذ العلم والحديث والفتوى عن الإمام الصادقﷺ فأنهىٰ عددهم إلى ٨١٢ راوياً ومحدَّثاً وحافظاً.<sup>(١)</sup>

وأمّا الشيخ الطوسي في رجاله، فقد أنهىٰ عدد الرواة والمستفيدين منه إلى أكثرمن (٣٢٠٠) شخصاً.<sup>(٢)</sup>

وقال الشيخ المفيد: نقل الناس عن الصادق الله من العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر ذكره في البلدان، ولم ينقل عن أحد من أهل بيته العلماء، ما نقل عنه، ولا لقي أحد منهم من أهل الآثار، ونقلة الأخبار، ولا نقلوا عنهم كما نقلوا عن أبي عبد الله، فإنّ أصحاب الحديث قد جمعوا أسماء الرواة عنه من الثقات على اختلافهم في الآراء والمقالات فكانوا أربعة آلاف رجل.<sup>(٣)</sup>

ونقل النجاشي عن الحسن بن علي الوشّاء(من أصحاب الإمام الرضا، حفيد الإمام الصادقﷺ) أنّه قال: أدركت في هذا المسجد (يـعني مسـجد الكوفة) تسعمائة شيخ، كلّ يقول حدّثني جعفر بن محمدﷺ!!<sup>(٤)</sup>

و هانحن نذكر هنا، أسماء جملة من الأعلام الذين رووا عنه ونهلوا من علومه:

١. أبو حنيفة النعمان بن ثابت (المتوفّى ١٥٠ه).
 ٢. مالك بن أنس (المتوفّى ١٧٩ه).
 ٣. سفيان الثوري(المتوفّى ١٦١ه).

١. رجال البرقي:١٢٢\_ ٢٨٤.

٣. الإرشاد:٢٨٩.

۲ . رجال الشيخ الطوسي :۲۸۵۵ـ۳۲۸. ٤ . رجال النجاشي :۲۸/۱۱هـ۱۳۹.

This file was downloaded from Quranic Thought.com



Statistics and a statistics of the statistics of

الثالث: الأئمة الأربعة والإمام الصادق 🕮

ذكر ابن تيمية أنَّ الأئمَّة الأربعة لم يأخذوا عن جعفر الصادقﷺ شيئاً من قواعد الفقه، ولكن رووا عنه أحاديث كما رووا عن غيره.

أقول: ربما يظنّ القارئ أنّ لما ذكره ابن تيمية مسحة من الحق أو لمسة من الصدق، ولكن سوف يتبدّد هذا الظن بمطالعة كلمات الحفّاظ والمؤرّخين الذين تكلّموا عن أخذ الأئمة الأربعة عن الإمام الصادق الله بالمباشرة أو غيرها.

ذكر أبو القاسم البغّار في مسند أبي حنيفة: قال الحسن بن زياد: سمعت

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،

١. لاحظ: رجال الطوسي؛ وتهذيب الكمال؛ وسير أعلام النبلاء، وتهذيب التهذيب.

آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق الجلا

أبا حنيفة وقد سُئل: مَن أفقه مَن رأيت؟ قال: جعفر بن محمد، لمّا أقدمه المنصور بعث إليّ فقال: يا أبا حنيفة إنّ الناس قد فتنوا بجعفر بن محمد، فهيّئ لي من مسائلك الشداد، فهيّأت له أربعين مسألة، ثم بعث إليّ أبو جعفر وهو بالحيرة فأتيته، فدخلت عليه، وجعفر جالس عن يمينه، فلمّا بصرت به، دخلني من الهيبة لجعفر ما لم يدخلني لأبي جعفر، فسلّمت عليه، فأومأ إليّ فجلست، ثمّ التفت إليه فقال: يا أبا عبد الله هذا أبو حنيفة، قال: نعم أعرفه، ثمّ التفت إليّ فقال: يا أبا حنيفة ألتي عبد الله من مسائلك، فجعلت ألقي عليه فيجيبني فيقول: أنتم تقولون كذا، وأهل المدينة يقولون كذا، ونحن نقول كذا، فربّما تابعنا وربّما تابعهم، وربّما خالفنا جميعاً، حتى أتيت على الأربعين مسألة، فما أخلّ منها بشيء. ثمّ قال أبو حنيفة: أليس أن أعلم الناس

وقال مالك بن أنس: جعفر بن محمد اختلفت إليه زماناً فماكنت أراه إلا على إحدى ثلاث خصال: إمّا مصلّ، وإمّا صائم، وإمّا يقرأ القرآن، وما رأت عين، ولا سمعت أُذن، ولا خطر على قلب بشر أفضل من جعفر بن محمد الصادق علماً وعبادة وورعاً.<sup>(٢)</sup>

إنّ ابن تيمية يتصوّر أنّ عصر الإمام الصادقﷺ كعصره، فهناك قـواعـد فقهية يبحث عنها الفقهاء في كتب خاصّة وهناك أحـاديث فـقهية يـجمعها

- جامع مسانيد أبي حنيفة:٢٥٢/١؛ تذكرة الحفاظ:١٥٧/١؛ بحار الأنوار:٢١٧/٤٧\_ ٢١٨؛ الإمام الصادق والمذاهب الأربعة:٣٣٥/٤ نقلاً عن مناقب أبي حنيفة للمكّي:١٧٣/١.
- ٢ . أمالي الصدوق: ٦٣٥ ح ٢، المجلس ٨١؛ التهذيب:١٠٤/٢؛ مناقب ابن شهراَشوب: ٣ / ٣٧٢ و ٣٩٦؛ أعيان الشيعة: ١ / ٦٦٠ .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

.. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

المحدّثون في كتبهم، فقد رتّب عليه أنّ الأئمة الأربعة رووا عن الإمام الصادق لكن لم يأخذوا عنه قواعد الفقه، والمسكين يموّه بذلك على أذهان عامّة الناس، ويقول: إنّ الصادقﷺ كأحد الرواة.

والحال هو أنَّ الأحاديث والروايات كانت تحتوي على القواعد الفقهية، وكان الفقهاء يستخرجونها من الأحاديث. فإذا كان أبو حنيفة يعترف بقوله: أليس أعلم الناس أعلمهم باختلاف الناس، فقد اعترف بأعلمية الإمام الصادق، فهل يعقل أنّه يتركه ولا يأخذ منه علماً يستفيد منه؟!

وإذا كان الإمام مالك بن أنس وصف الإمام الصادق بقوله: ما رأت عين ولا خطر على قلب بشر أفضل من جعفر بن محمد الصادق علماً وعبادة وورعاً، فإذا كانت هذه مكانة الإمام الصادق الله فهل يمكن ألا يستفيد من نمير علمه؟! كيف وقد روي أنَّ أبا حنيفة كان يفتي في المسجد الحرام إذ وقف عليه الإمام الصادق لله ففطن أبو حنيفة فقام فقال: يا ابن رسول الله لو علمت أوّل ما وقفت لما قعدت وأنت قائم، فقال: اجلس وافت الناس على هذا أدركت آبائي.<sup>(1)</sup>

يقول ابن أبي الحديد: أمّا أصحاب أبي حنيفة كأبي يوسف ومحمد وغيرهما فأخذوا عن أبي حنيفة، وأمّا الشافعي فقرأ على محمد بن الحسن، فيرجع فقهه أيضاً إلى أبي حنيفة، وأمّا أحمد بن حنبل فقرأ على الشافعي فيرجع فقهه أيضاً إلى أبي حنيفة، وأبو حنيفة قرأ على جعفر بن محمد الله.<sup>(۲)</sup>

هذا وإنَّ ابن تيمية قد ناقض كلامه هذا \_ في مقام أخر من كتابه \_ حيث

طبقات الحنفية:٤٦٣/١.

.23.

٢. شرح نهج البلاغة: ١٨/١٠.



آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق الله .

قال: وقد استفاض عن جعفر الصادق أنّه سئل عن القرآن: أخالق هو أم مخلوق؟ فقال: ليس بخالق ولا مخلوق وهذا ممّا اقتدى به الإمام أحمد في المحنة، فإنّ جعفر بن محمد من أئمّة الدين باتفاق أهل السنّة.<sup>(۱)</sup> فعلى هذا فجعفر بن محمد أحد الأئمة، وهو متبوع إمامه، أعني: أحمد بن حنبل.

الرابع: المقارنة بين الإمام الصادق 🕮 والزهري

إنّ من عجائب الدهر \_وما عشت أراك الدهر عجباً \_ أن يقارن ابن تيمية بين الزهري والإمام الصادقﷺ،ثمّ يفضّل الزهري، بقوله: وليس بين حديث الزهري وحديثه نسبة، لا في القوة ولا في الكثرة!!! إنّ ابن تيمية يدّعي في كلامه هذا أمرين: ١. كثرة حديث الزهري وقلّة حديث الإمام الصادقﷺ.

٢. قوّة حديث الزهري دون حديث الإمام ﷺ.

أمّا ادّعاء قلّة حديث الإمام الصادق الله وكثرة حديث الزهري فوجهه أنّه قصر نظره على الصحاح والمسانيد، ولذلك زعم أنّه ليس بين حديثه وحديث الزهري نسبة من حيث الكمية، ولكنّه غفل عن الأحاديث التي وعاها شيعة الإمام الصادق الله عنه في عامّة أبواب الفقه والمعارف والعلوم الكونية والطبيعية.

وممًا يدلّ على سعة روايات الإمام جعفر الصادقﷺ، وكثرة مَـن رَوَوا عنِه، أنّ أصحاب الحديث قد ألَّفوا كتباً جمعوا فيها أسماء الرواة عنه عـلى اختلافهم في الآراء والمقالات<sup>(٢)</sup> ومنهم:

١ . منهاج السنَّة: ٢ / ٢٤٥ ، وفي طبعة بولاق: ١ / ٢٠٨ .

٢. الإرشاد: ٣٨٩.

FOR QURANIC THOUGHT 👩 📷 🍯 ٤٣٢

 الحافظ الكبير ابن عُقدة (المتوفّى ٣٣٣ه)، الذي ذكر في كتابه الرجال وهو كتاب: من روى عن جعفر بن محمد عن السماء أربعة آلاف رجل، وأخرج لكل رجل الحديث الذي رواه.<sup>(١)</sup>

۲. المحدّث حمزة بن القاسم بن علي العلوي العباسي (المتوفّى بـعد ۳۳۰هـ). له كتاب: مَن روىٰ عن جعفر بن محمد من الرجال.<sup>(۲)</sup>

٣. أحمد بن نوح السيرافي البصري. له كتاب: الرجال الذين رووا عن جعفر بن محمد ﷺ وزاد علىٰ ما ذكره ابن عُقدة كثيراً.<sup>(٣)</sup>

وقد مضىٰ تحت عنوان (آراء ابن تيمية في الإمام الباقر) أنّ ابن تيمية، قال: «الزهري من أقران (الباقر)، وهو عند الناس أعلم منه»، فما الذي دعاه، هنا، إلى المقارنة بين الزهري والصادق (ابن الباقر)، ولم يكن من أقرانه؟

ولماذا هذا الإصرار على اختيار الزهريّ(المتوفّى ١٢٤ه) دون غيره من المحدّثين؟!

وهل خملا عصر الإمام الصادق(المتوفّى ١٤٨ه) من كبار العماء والمحدّثين، حتى يضطرّ ابن تيمية إلى ذكر اسم الزهري ثانية، ويزعم أنّه يفوق الصادق في الحديث كثرةً وقوةً؟!

فلولا ذَكَر، وقد اعتزم أن يقايس بين الصادق وبين أحد الأعلام ـ و إن كان أهل البيت لا يُقاس بهم أحـد ـ فـلولا ذكـر، مـثلاً، سـليمان الأعـمش

- ١ . رجال النجاشي:٩٤، برقم ٢٢٣؟؛ وخلاصة الأقوال: ٣٢١، برقم ١٢٦٣.
  - ٢. رجال النجاشي: ١٤٠، برقم ٣٦٤.

۲. فهرست الطوسي: ۸٦، برقم ۱۱۷؛ ورجال النجاشي: ۸٦، برقم ۲۰۹.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق العلا

(المتوفِّى ١٤٨هـ)، فهو أقرب طبقة إلى الصادقﷺ من الزهري، وهو أيضاً، أكثر علماً، وأشدّ ورعاً وديانة منه، كما يبدو من أقوال أعلام مدرسة الصحابة، التي ننقل إليك جانباً منها:

ـقال سفيان بن عيينة: سبق الأعمش أصحابه بأربع خصال: كان أقرأهم للقرآن، وأحفظهم للحديث، وأعلمهم بالفرائض، وذكر خصلة أُخرى. ـقال شعبة بن الحجّاج: ما شفاني أحد في الحديث ما شفاني الأعمش. ـقال عبد الله بن داود الخُريبي: سمعتُ شعبة إذا ذكر الأعمش، قـال: المُصحَف المُصحَف. يعنى من صِدْقه.

\_قال محمد بن عبد الله بن عمار الموصلي: ليس في المحدّثين أثبت من الأعمش، ومنصور بن المعتمر وهو ثبت أيضاً، وهو أفضل من الأعمش، إلّا أنّ الأعمش أعرف بالمُسند وأكثر مسنداً منه.

\_قال عيسى بن يونس: لم نَر نحن ولا القرن الذيـن كـانوا قـبلنا مـثل الأعمش،وما رأيت الأغنياء والسلاطين عند أحد أحقر منهم عند الأعمش مع فقره وحاجته.

ـقال أحمد العجلي: يقال إنّه ظهر له أربعة آلاف حديث، ولم يكن له كتاب.

ـ قال أبو داود السجستاني: عند شعبة عن الأعمش نحو من خمسمائة [حديث]، وكان عند وكيع عنه ثمانمائة، وسفيان أعلمهم بالأعمش.<sup>(١)</sup>

١ . أُنــظر هــذه الأقــوال وغيرها فـي تـرجـمة سـليمان (الأعـمش) بـن مـهران مـن: تـهذيب الكمال:٢٢٦/١٢، الترجمة ٢٥٧٠؛ وسير أعلام النبلاء:٢٢٦/٦، الترجمة ١١٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

تونينا المركزين المركزين المركزين THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

حديث الزهري نصفه مُرسَل، ومُرسَله بمنزلة الريح

وأمّا حديث الزهري، فهو كما يقول أبو داود: ألفان ومئتا حديث، النصف منها مُسند.<sup>(۱)</sup>

وهذا يعني أنَّ نصف حديثه مُرسَل، فما هي كلمة نـقًاد الحـديث فـي مرسل الزهري؟

ـقال يحيى بن سعيد القطّان: مُرسل الزهري شرٌّ من مرسل غيره، لأنّه حافظ، وكلّ ما قدر أن يسمّي سمّيٰ، وإنّما يتركِ من لا يحبّ أن يسمّيه.<sup>(٢)</sup>

\_قال أحمد بن سنان: كان يحيى بن سعيد لا يري إرسال الزهري وقتادة شيئاً، ويقول: هو بمنزلة الريح.<sup>(٣)</sup>

ـقال الشافعي: إرسال الزهري ليس بشيء، لأنّا نجده يروي عن سليمان بن أرقم.<sup>(٤)</sup>

\_قال الذهبي: مراسيل الزهري كالمُعضل، لأنّه يكون قد سقط منه اثنان... ومن عَدٌ مُرسَل الزهـري كـمرسل سـعيد بـن المسـيب وعـروة بـن الزبـير ونحوهما، فإنّه لم يدرِ ما يقول، نعم مرسله كمرسل قتادة ونحوه.<sup>(٥)</sup>

١. سير أعلام النبلاء: ٣٢٨/٥، الترجمة ١٦٠.
 ٢. المصدر نفسه.
 ٣. تهذيب الكمال: ٤٤٣/٢٦ ٤٤٤ ٤٤٤(الهامش٧).
 ٤. سير أعلام النبلاء: ٣٣٩/٥. وسليمان بن أرقم، هو أبو معاذ البصري. قال ابن معين: ليس بشيء.
 وقال أبو زرعة: ذاهب الحديث. وقال أبو داود والدارقطني: متروك. ميزان الاعتدال: ١٩٦/٢، برقم ٣٤٢٧.
 ٥. سير أعلام النبلاء: ٣٣٩/٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

E PRINCE GHAZI TRUST R QURĂNIC THOUGHT آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق للظلج

ونسأل: ما الذي منع ابن تيمية من ذكر الأعمش في مجال المقارنة، وهو -كما يتضح من الأقوال المتقدّمة \_أكثر حديثاً من الزهري، وأكثر مسنداً منه؟! وما الذي منعه منه، وقد عُرف الأعمش بسمات لم يُعرف بها الزهري، مثل الزهد، والورع، ومجانبة السلاطين، والبُعد عن ملاذ الدنيا وزبرجها؟!<sup>(1)</sup> إنّ السبب في ذلك واضح جداً، فقد ذكرنا سابقاً، أنّ الزهري كان مقرباً لدى حكام بني أُمية، وأنّه كانت له صورة كبيرة في دولتهم (حسب تعبير الذهبي)، وأنّه أفسد نفسه بصحبة الملوك(كما قال مكحول)، وكان هشام بن عبد الملك قد صيّره مع أولاده يعلّمهم ويحجّ معهم<sup>(٢)</sup>، ولمّا كان ابن تيمية معجباً بسيرة حكّام بني أُميّة وسياستهم الجائرة، فلا غرابة، إذاً، أن ينظر بعين التقدير والتعظيم لمفتي بلاطهم ومحدَّثه، وأن يتجاهل مثل الأعمش، بل يرى والحديث!!

الخامس: موقف البخاري من أحاديث الإمام الصادق ﷺ

ذكر ابن تيمية في كلامه أنَّ البخاري استراب في النقل عـن الإمـام الصادقﷺ لما بلغه عن يحيى بن سعيد القطَّان: فيه كلام، فلم يخرج له. أمّا يحيى بن سعيد القطَّان فهو أبو سعيد يحيى بن سعيد مـن تـابعي

١. كان الزهري يعلم من نفسه التعلّق بالدنيا، فقد روى الحميدي، عن سفيان بن عيينة، أنّه قيل للزهري: لو أنّك سكنت المدينة، ورحت إلى مسجد رسول الله تَلْتَشْئَرُ وقبره، تعلَّم الناس منك؟
 قال: إنّه ليس ينبغي أن أفعل حتى أزهد في الدنيا وأرغب في الآخرة. سير أعلام النبلاء: ٢٣٧/٥.
 ٢. سير أعلام النبلاء: ٣٣١/٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً 237

التابعين، روى عن يحيى بن سعيد الأنصاري وحنظلة بن أبي سفيان وابن جريج ومالك، وروى عنه الثوري وابن عُيينة وجماعة، مات يوم الأحد سنة ١٩٨هـ، وقد كالوا له فضائل غريبة، قالوا: إنّ يحيى بن سعيد القطّان كان يختم القرآن في كل ليلة، ولم يفته الزوال في المسجد أربعين سنة.<sup>(1)</sup>

مُجالد وكلمات القطّان فيه

ثم إنَّ صالح بن أحمد بن حنبل، نقل عن علي ابن المديني، أنَّه سُـتُل يحيى بن سعيد عن جعفر بن محمد، فقال: في نفسي منه شيء، قـلت: فمجالد؟ قال: مجالد أحبّ إليّ منه.<sup>(٢)</sup>

فما هي حقيقة رأي يحيى بن سعيد القطّان في مجالد بن سعيد؟ وهل ينسجم هذا القول المروي عنه في حقّ المحبوب، المفضّل عـلى الإمـام الصادق، مع سائر أقواله الكثيرة فيه؟

هذا ما نتعرّف عليه من خلال استعراض تلك الأقوال التي ذكرها له نقًاد الحديث.

قال أبو بكر بن أبي خيثمة: قلت ليحيى بن معين: كان يحيى بن سعيد القطّان يقول: لو أردتُ أن يرفع لي مجالد حديثه كلّه رفعه. قال: نعم. قلت: ولمَ يرفع حديثه؟ قال: لضعفه.

وقال عمرو بن علي الفلّاس: سمعت يحيى بن سعيد يقول لعبيد الله:

١. الأنساب للسمعاني: ٥١٩/٤.

٢. تهذيب الكمال:٧٦/٥، الترجمة ٩٥٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com



آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق ﷺ ...... ٤٣٧

أين تذهب؟ قال: أذهب إلىٰ وهب بن جرير اكتب السِّيرة \_يعني عن مجالد\_ قال: تكتب كَذِباً كثيراً، لو شئت أن يجعلها لي مجالد كلّها عن الشعبي، عن مسروق، عن عبد الله، فعَلَ.

وقال البخاري: كان يحيى بن سعيد يضعّفه.

وقال يعقوب بن سفيان: قد تكلَّم الناس فيه وبخاصة يحيى بن سعيد. وقال علي ابن المديني: قلت ليحيى بن سعيد: مجالد؟ قال: في نفسي منه شيء.<sup>(1)</sup>

أقول: إنَّ مجالداً الذي يضعِّفه يحيى بن سعيد كلَّ هذا التضعيف، دع عنك تكذيبه له، كيف يصحَّ أن يقول فيه: إنّه أحبّ إليه من جعفر بـن محمدﷺ، الذي روىٰ عنه يحيى بن سعيد، وقال:أملىٰ عليّ جعفر بن محمد الحديث الطويل؟<sup>(٢)</sup>

كما ذكر أبو العباس النجاشي(من أكابر رجاليي الشيعة الإمامية) أنَّ يحيى بن سعيد روىٰ عن الصادقﷺ نسخة، ثم ذكر سنده إلى النسخة، ووثِّقه.<sup>(٣)</sup>

ثمّ إنّ عبارة «في نفسي منه شيء» قالها يحيى بـن سـعيد القـطّان فـي مجالد<sup>(٤)</sup>، وهذا ممّا يزيد في نسبة الشكّ في صحة القول إنّه قالها في الإمام الصادق، وذلك لوضوح رأي القطّان (الذي تـعكسه أقـواله المـتقدّمة) فـي

١. الجرح والتعديل:٣٦١/٨، برقم ١٦٥٣؛ وتهذيب الكمال:٢١٩/٢٧، الترجمة ٥٧٨٠.
 ٢. أخرجه مسلم (١٢١٨) في الحجّ، باب حجّة النبي الله ، وهو طويل جداً.
 ٣. رجال النجاشي: ٤٤٣، برقم ١١٩٦.
 ٤. الجرح والتعديل:٣٦١/٨، برقم ١٦٥٣؛ وتهذيب الكمال:٢٢١/٢٧، الترجمة ٥٧٨٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com

مجالد، الذي جرحه أيضاً، كثيرون، <sup>(١)</sup> في حين اتّفق كبار العلماء والنقّاد على جلالة الصادقﷺ وعظمة شأنه.<sup>(٢)</sup>

ثمَّ إنَّه على فرض أنَّ القطَّان قال ذلك في الصادقﷺ، فلِمَ أخذ البخاري بقوله؛ فلمْ يروِ له في صحيحه (بهذه الحجّة)، وترك أقوال سائر أئمّة هـذا الشأن من أهل السنة، الذين أثنوا على الصادق، وأشـادوا بـمكانته الديـنية والعلمية؟

ولماذا استراب فيه البخاري بسبب قول القطَّان (إذا صحّ عنه)، فلم يحتجّ به، واحتجّ به سائر أصحاب الصحاح والمسانيد كمسلم والترمذي وابن داود وابن ماجه، وغيرهم؟!

وهل حقًاً إنّ البخاري لا يخرّج لأحد يبلغه عنه كَلام فيه؟ إذا كان الأمر كذلك، فكيف ضمّ «صحيحه» جملة من الضعفاء، الذين لا يشكّ في ضعفهم أيّ خبير رجاليّ؟!

فهذا هو ابن حجر العسقلاني، يقول: إنّ الذين انفرد البخاري بالإخراج لهم دون مسلم أربعمائة وثلاثون رجلاً، المتكلم فيه بالضعف منهم ثمانون رجلاً، والذين انفرد مسلم بالإخراج لهم دون البخاري ستمائة وعشرون رجلاً، المتكلم فيه بالضعف منهم مائة وستون رجلاً، ولا شكّ أنّ التخريج

- ١ . قال ابن معين وغيره: لا يحتجُ به. وقال أحمد بن حنبل: يرفع كثيراً ممّا لا يرفعه النـاس، ليس بشيء. وقال النسائي: ليس بالقوي. وقال البخاري: كان عبد الرحمن بن مهدي لا يـروي عـنه شيئاً، انظر: ميزان الاعتدال:٤٣٨/٣، برقم ٧٠٧٠.
- ٢ . قال أبو حاتم: جعفر بن محمد، ثقة لا يُسأل عن مثله. ووثِّقه الشافعي، ويحيى بـن مـعين، والعجلي، والنسائي، وابن عدي، وابن حبّان، وغيرهم. تهذيب الكمال:٧٤/٥، الترجمة ٩٥٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق للظل

عمَّن لم يُتكلَّم فيه أصلاً أولى من التخريج عمّن تُكلِّم فيه وإن لم يكن ذلك الكلام قدحاً.<sup>(1)</sup>

وقال الحافظ زين الدين العراقي في شرح ألفيته في علوم الحديث: إنّ النسائي ضعّف جماعة أخرج لهم الشيخان، أو أحدهما.

وقال بدر الدين العيني: في الصحيح جماعة جرحهم بعض المتقدّمين. وقال ابن الصلاح: احتجّ البخاري بجماعة سبق من غيره الجرح لهم، كعكرمة مولىٰ ابن عباس، وكإسماعيل بن أبي أويس، وعـاصم بـن عـلي، وعمرو بن مرزوق، وغيرهم... .<sup>(٢)</sup>

وقد أحصىٰ بعض المعاصرين الرواة الضعفاء في أسانيد البخاري وأثبت ضعفهم، فكان عددهم يناهز الـ(٣٠٤) رجالٍ، مبتدأ بـ(إبراهيم بن سويد بن حيان المدني الذي وصفه ابن حبّان بقوله: ربما أتى بمناكير).<sup>(٣)</sup> ومنتهياً باسم (أبو بكر بن أبي موسى الأشعري الذي قال فيه محمد بن سعد: يستضعف)، فمن أراد أن يقف على أسماء هؤلاء وما ذكره رجال الجرح والتعديل حولهم فليرجع إلى كتاب «الإمام البخاري وصحيحه الجامع المختصر»، تأليف الشيخ حسين الهرساوي.

وحول فعل البخاري هذا، حيث ترك الحديث عن الصادق الله واشتغل بأحاديث النواصب والخوارج مثل عمران بن حطّان أو مروان بن الحكم،

- فتح الباري:١١/١، المقدمة.
- ٢ . انظر: أضواء على السنة المحمدية:٢٥٧.
  - ۲. المغنى في رجال الصحيحين: ١٥/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com

قال العلامة أبو بكر بن شهاب المدني في قصيدة نقلها محمد العلوي، منها: قــضية أشـــبه بـــالمرزئة هــذا البـخاري إمـام الفـئة بالصادق الصّديق ما احتج في صحيحه واحتج بالمرجئة ومـثل عـمران بـن حـطّان أو مروان وابـن المـرأة المخطئة مشكـــلة ذات عــوار إلى حميرة أربماب النهى ملجئة وحمق بميت يممته الورئ مُـغِذَّة فــى السـير أو مُبطئة إنّ الإمام الصادق المجتبى بـــفضله الآي أتت مُـــنبئة أجل مَن في عصره رتبة لم يقترف في عمره سيئة تعدل من مثل البخاري مئة<sup>(1)</sup>

السادس: دور الإمام الصادق ﷺ في نشر فقه الإمامية والمعارف الحقيقية

ذكر العلّامة الحليﷺ في حق الإمام الصادقﷺ ما هذا لفظه: وهو الذي نُشر منه فقه الإمامية والمعارف الحقيقية،والعقائد اليقينية وكان لا يخبر بأمر إلّا وقع، وبه سمّوه الصادق الأمين.<sup>(٢)</sup>

وهذا الكلام صريح في أنَّ الإمامية أخذوا فقههم عن الإمام الصادقﷺ كما أخذوا المعارف الحقيقية والعقائد منه ﷺ.

هذا هو مفهوم العبارة،وأمًا ابن تيمية، فقد قال في نقد هذا الكلام:

وأمّا قوله: هو الذي نشر فقه الإمامية والمعارف الحقيقية والعقائد اليقينية فهذا الكلام يستلزم أحد أمرين:

. العتب الجميل على أهل الجرح والتعديل:٥٥.

٢ . منهاج الكرامة:٦٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com

آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق للله

إمّا أنّه ابتدع في العلم ما لم يكن يعلمه مَن قبله. وإمّا أن يكون الذين قبله قصّروا فيما يجب [عليهم] من نشر العلم... ثم رتب على ذلك وقال: وهل يشك عاقل أنّ النبي تشيّ بيّن لأُمّته المعارف الحقيقية والعقائد اليقينية أكمل بيان وأنّ أصحابه تلقّوا ذلك عنه، وبلغوه إلى المسلمين.<sup>(1)</sup>

أقول: أوّلاً: الظاهر أنّ النسخة التي كانت عند ابن تيمية ـ من منهاج الكرامة ـ مصحّفة فالصحيح هو ما أوردناه طبقاً للنسخة المحقّقة أخيراً، وهو هكذا«هو الذي نُشر منه»، لا «هو الذي نشر فقه الإمامية و...» وبين العبارتين بون شاسع في المعنى.

وثانياً: سلمنا أنّ العبارة كما ذكرها ابن تيمية، فالمراد أنّ الإمام الصادق الله نشر ما أخذ عن أبيه عن آبائه عن النبي تشكر في الفقه والمعارف والعقائد، ومعنى ذلك أنّ النبي تشكر بيّنه لأصحابه ومنهم علي بن أبي طالب، فمنه أخذ أولاده الطاهرون حتى وصلت النوبة إلى الإمام الصادق الله، وهذا لا يستلزم كلا الأمرين، فلا الإمام الصادق ابتدع في العلم ما لم يكن يعلمه مَن قبله، ولا أنّ السابقين قصّروا في ما يجب عليهم من نشر العلم.

ولكن الحق هو أنّابن تيمية نظر إلى كتاب العلّامة برؤية عدائية وبقلب ملئ بالحقد والضغينة، ففي هذا الموقف تتجلّى الحقائق الراهنة المسلمة عند الناظر، كلاماً باطلاً، عصمنا الله وإياكم من التعصب وأخذ الموقف العدائي من الحق وأهله.

منهاج السنة: ٤/ ٥٣ ـ ٥٤، وفي طبعة بولاق: ٢ / ١٢٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية »

السابع: ابن تيمية والكذب على الإمام الصادق ﷺ

قال ابن تيمية: ولم يُكذَب على أحد ما كذب على جعفر الصادق مع براءته.

وقد جعل هذا أحد موارد ضعف الروايات المروية عنه، وبالتالي تنقيص الإمام على وكان عليه أن يشبّه الإمام الصادق على هذا الوجه ـ لو صدق ـ بالنبي الأكرم، فإنّه لم يكذب على أحد ماكذب على رسول الله على ولكن ما زعمه ابن تيمية كذباً على لسان الإمام الصادق على فهو يزنه ويكيله بميزانه ومكياله، فإذا كان ما روي عنه على خلاف التجسيم والتشبية وعلى حدّ السكوت أمام الجبابرة والظلمة، فيزعمه كذباً على لسان الإمام الصادق على

هذا وقد ألّف غير واحد من علماء الجرح والتعديل كـتباً فـي أخـطاء البخاري منهم:

١. ابن أبي حاتم الرازي (المتوفّى ٣٢٧ه)، وقد ألّف كتاباً باسم:بيان خطأ البخاري.

٢. علي بن عمر بن أحمد أبو الحسن الدارقطني(المتوفّى ٣٨٥ه)، حيث صنّف كتابين: أحدهما: الإلزامات، والثاني: التتبع.

٣. أبو عبد الله المعروف بالحاكم النيسابوري(المتوفّى ٤٣٠هـ)، وقد ألزم في(مستدركه) البخاري ومسلم في تقصيرهما بالنسبة إلى عدم تخريجهما الأحاديث الصحيحة في كتابيهما.

٤. أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي (المتوفّى ٤٦٣ه) صنّف كتاب الموضح لأوهام البخاري.

٥. أبو الوليد سليمان بن خلف المعروف بالباجي (المتوفّى ٤٧٤ه)

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،

آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق ﷺ ......

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

صنف كتاب: ا**لتعديل والترجيح لمن خرّج عنه البخاري في الصحيح.** إلى غير ذلك ممّن ذكروا أوهام البخاري وأخطاءه،وقد أحصاها المحقّق الثبت الشيخ حسين الهرساوي فبلغت ١٨ عنواناً.<sup>(١)</sup>

وفي الختام نقول: إن نقل البخاري وعدم نقله عن أحد ليس ميزاناً للحق والباطل، فقد كان المسلمون يعيشون وبينهم علماء ومحدّثون ولم يكن للبخاري ولا لكتابه أي أثر، فلا يضرّ عدم نقل البخاري عن العترة الطاهرة عليه.

إنّ الإمام الصادق الله غصن من أغصان الشجرة المباركة التي أصلها ثابت وفرعها في السماء، كيف وهو من أهل بيت النبوة والطهارة الذين طهرهم الله عن الرجس وجعل مودتهم أجراً للنبوة.

إنَّ حديث الإمام الصادقﷺ هـو حـديث أبـيه، وهـو حـديث جـدٌه، وأجداده، وهم ﷺكما قال الشاعر:

مِن معشرٍ حبَّهم دينٌ وبغضُهُمُ كفرٌ وقربهُمُ منجىً ومعتصَمُ فعلى هذا فلا يضرّ عدم نقل البخاري وأضرابه عن الإمام الصادقﷺ وآبائه الطيبين الطاهرين، فهم في غنى عمّن أعمت العصبية عيون بصائرهم، ومثله مفاد قول القائل:

وما ضرَّ الورودَ وما عليها إذا المزكوم لم يَطعَم شذاها وقول الآخر:

لا يــضرّ البــحرَ أمسـيٰ زاخـراً أن رَميٰ فيهِ غلامٌ بالحجر

١ . لاحظ الإمام البخاري وصحيحه الجامع المختصر:٥١٣ \_ ٥٣٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،



٨

أراء ابن تيمية حول الإمام الكاظم ﷺ

أقرّ ابن تيمية بما ذكره العلّامة الحلّي من فضل الإمام الكاظم الذي نقله المخالف والمؤالف<sup>(١)</sup>، ولكنّه أنكر قصة لقاء شقيق البلخي مع الإمام الكاظم في سفر الحجّ في القادسية، التي أشار إليها العلّامة الحلّي.

وقال (ابن تيمية): وأمّا من بعد جعفر، فموسى بن جعفر قال فيه أبـو حاتم الرازي: ثقة صدوق إمام من أئمة المسلمين.

ثم قال: موسى ولد بالمدينة سنة بضع وعشرين ومائة، وأقدمه المهدي إلى بغداد ثمّ ردّه إلى المدينة وأقام بها إلى أيام الرشيد، فقدم هارون منصرفاً من عُمرة، فحمل موسى معه إلى بغداد وحبسه بها إلى أن توفي في محبسه، قال ابن سعد: فتوفي سنة ثلاث وثمانين ومائة، وليس له كثير رواية، روى عن أبيه جعفر، وروى عنه أخوه عليّ، وروى له الترمذي وابن ماجة... إلى أن قال: وأمّا الحكاية المذكورة عن شقيق البلخي فكذب فإنّ هذه الحكاية تخالف المعروف من حال موسى بن جعفر، وموسى كان مقيماً بالمدينة بعد موت أبيه جعفر، وجعفر مات سنة ثمان وأربعين [يعني ومئة] ولم يكن قد جاء إذ أبيه جعفر، وحمل مات سنة ثمان وأربعين المني ومئة] ممن يترك منفرداً على

منهاج الكرامة: ٦٧.

| ٤٤٥ | LE STILLE                                     | آراء ابن تيمية حول الإمام الكاظم الله |
|-----|-----------------------------------------------|---------------------------------------|
|     | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT |                                       |
|     |                                               | 6 18539 6                             |

هذه الحال لشهرته وكثرة غاشيته، وإجلال الناس له، وهو معروف ومتهم أيضاً بالملك، ولذلك أخذه المهدي ثم الرشيد إلى بغداد.<sup>(1)</sup>

وها نحن نناقشه في الأمرين اللَّذين اشتمل عليهما كلامه، وهما:

١. إنَّ موسى بن جعفر ليس له كثير رواية، ولم يرو له غير الترمذي وابن ماجة.

٢. لقاء شقيق البلخي مع الإمام في طريق الحج، أمر مكذوب.

أمّا الأمر الأوّل: أعني ما ذكره عنه الله بأنّه ليس له كثير رواية، فإنّه قلد قصر نظره على كتب قومه، ولذلك قال بأنّه لم يرو له غير الترمذي وابن ماجة، وأمّا إذا وسّع نظره إلى مَن رووا عنه من الشيعة الإمامية فسيظهر له أنّه قد تربّىٰ على يديه كثير من الحفاظ والمحدّثين، فقد عدّ الرجالي البرقي أصحابه \_أعني: من أخذ عنه العلم والحديث \_فناهز عددهم المائتين<sup>(٢)</sup>، كما أنّ الشيخ الطوسي ذكر من أخذ عنه العلم فبلغ عددهم ٢٧٢ راوياً ومحدّثاً.<sup>(٣)</sup>

ثمّ إنّ عدم رواية بعض أصحاب الصحاح عنه إن دلّ على شيء ف إنّما يدلّ على تعصّب القوم في أخذ العلم، فإنّ رجلاً مثل موسى بن جعفر الذي وصفه أبو حاتم الرازي بأنّه إمام من أئمّة المسلمين، ووصفه ابن تيمية نفسه بأنّه لم يكن ممّن يترك منفرداً لشهرته وكثرة غاشيته وإجلال الناس له، يدلّ على أنّ له شخصية روحانية مرموقة حيث كان الناس يجلّونه لأجل ورعه وعلمه وانتمائه إلى البيت النبوي، فعدم نقل أصحاب الصحاح (غير الترمذي

- منهاج السنة: ١٢٤/٢، وفي طبعة بولاق: ٥٦٠٥/٤.
  - ٢. رجال البرقي:١٨٥\_ ٣٢٥.

٣. رجال الطوسي :٣٤٩ ٣٢٩.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANCE THOUGHT المعالية فكراً ومنهجاً ٤٤٦.....

وابن ماجة) لو دلّ على شيء، لدلّ على تقصيرهم في أخذ العلم.

وقد تقدّم أنّ البخاري لم يرو للإمام الصادق ﷺ في «صحيحه» مع اتّفاق الكلمة على أنّه ﷺ قد ملأ الدنيا بعلمه وفقهه!! فخلوّ الصحاح من أحاديث أحد الأئمة ﷺ، أو قلّة أحاديثه فيها، لا يعنيان، أبداً، أنّ ذلك الإمام ليس له كثير رواية.

وأمًا الأمر الثاني: أعني حكاية لقاء شقيق البلخي معه الله فقد ردّها لمخالفتها ـكما يرى ـ المعروف من حال موسى بن جعفر حيث كان مقيماً بالمدينة بعد موت أبيه جعفر أوّلاً، ولم يكن أيضاً ممّن يترك منفرداً على هذه الحال لكمال شهرته وكثرة غاشيته.

فيلاحظ على الأوّل بأنّ الرجل يتكلم وكأنّه قد أحاط تماماً بحياة الإمام الله وعرف أنّه لم يسافر بعد موت أبيه جعفر بن محمد مع أنّ سبط ابن الجوزي روىٰ بسنده عن شقيق البلخي، قال: خرجتُ حاجّاً في سنة تسع وأربعين ومائة فنزلت القادسية، فإذا شاب حسن الوجه شديد السمرة، عليه ثوب صوف مشتمل بشملة، في رجليه نعلان، وقد جلس منفرداً عن الناس....<sup>(1)</sup>

وهذا يدلّ على أنّ الإمام موسى بن جعفر سافر إلى العراق بعد وفاة أبيه بسنة واحدة، فأي مانع أن يسافر آنذاك إلى العراق (لغاية من الغايات)، ومنه إلى الحج؟

وبذلك يظهر وهن ما ذكره ابن تيمية من أنَّ الإمام لا يترك منفرداً، لشهرته وكثرة غاشيته، فإنَّ ذلك إنَّما يتمّ فيما إذا ذاع أمره بين الناس وكان للخلافة

١. تذكرة الخواص:٤٦١/٢، ولاحظ بقية القصة فيه، فالمقام لا يتسع لإيرادها.

تراء ابن تيمية حول الإمام الكاظم على المحمد المحم المحمد المحمد

العباسية موقفاً سيئاً منه، فعند ذلك لا يترك منفرداً، وأمّا إذاكان في أوائل سنيّ إمامته وذلك بعد وفاة أبيه فيكون بعيداً عن تلك التوهُّمات.

هذا، وقد روىٰ حكاية شقيق البلخي مع الإمام الكاظم ﷺ ونقلَها عدّة من الأعلام، منهم:

١. القاضي الحسن بن عبد الرحمن الرامةري<sup>(١)</sup> (المتوفي نحو ٢٩).
 نحو ٣٦٠ه). نقل ذلك عنه ابن حجر الهيتمي.

۲. أبو الفرج ابن الجوزي، الحنبلي(المتوفّى ٥٩٧ه). رواها بسنده إلى شقيق، في كتابه «مثير الغرام الساكن إلى أشرف الأماكن»<sup>(٣)</sup>، ونقلها في كتابه «صفة الصفوة».<sup>(٤)</sup>

٣. كمال الدين محمد بن طلحة القرشي الشافعي(المتوفَّى ٦٥٢ه). ذكرها في كتابه «مطالب السَّؤول في مناقب آل الرسول».<sup>(٥)</sup>

٤. أبو المظفر يوسف بن قَزغلي (سبط ابن الجوزي) الحنفي (المتوفَّى ٥٤ه). رواها بإسناده إلى شقيق، كما مرّ عليك.

٥. ابن حجر الهيتمي المكمي الشافعي (المتوفّى ٩٧٣هـ)، نـقلها عـن الرامهرمزي، وابن الجوزي.<sup>(٦)</sup>

- ترجم له الذهبي، وقال في حقّه: الإمام الحافظ البارع، محدّث العجم، وكان أحد الأثبات. سير أعلام النبلاء:٧٣/١٦، الترجمة٥٥.
  - ٢. الصواعق المحرقة:٢٠٣\_ ٢٠٤.
  - ٣. مثير الغرام:٤٠٢ـ ٤٠٣، باب ذكر طرف مستحسن من أخبار الصالحين والأولياء في الحجّ.
    - ٤. صفة الصفوة:١٨٥/٢، الترجمة ١٩١.
- ٥. مطالب السؤول: ٢٩٠\_ ٢٩١. ٢ ٦ ٦ . أنظر: الصواعق المحرقة: ٢٠٢ ـ ٢٠٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com



أراء ابن تيمية حول الإمام الرضاي

وصف العلّامة الحلّي الإمام علي بن موسى الرضائل بالعناوين التالية: ١. كان أزهد أهل زمانه وأعلمهم. ٢. أخذ عنه فقهاء الجمهور كثيراً. ٣. قيل لأبي نؤاس لم لا تمدح الرضائل؟ فقال: قـلت لا أستطيع مـدح إمـام كـان جـبريل خـادماً لأبـيه وقد أخذ ابن تيمية بردً هذه العناوين، فقال:

١. أمّا قوله: «إنّه كان أزهد الناس وأعلمهم» فدعوى مجرّدة بـلا دليـل، كيف والناس يعلمون أنّه كان في زمانه من هو أعلم منه، ومن هو أزهد منه، كالشافعي وإسحاق بن راهويه وأحمد بن حنبل وأشهب بن عبد العزيز وأبي سليمان الداراني ومعروف الكرخي.

٢. وأمّا قوله: «إنّه أخذ عنه فقهاء الجمهور كثيراً»، فهذا من أظهر الكذب.
٣. وأمّا شعر أبي نؤاس، فقال: ومن المعلوم أنّ هذا وصف مشترك بين

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

آراء ابن تيمية حول الإمام الرضا الخ

جميع من كان من ذرية الرسل، وجميع ذرية عليّ يشاركونه في هذا.<sup>(١)</sup> هذه هي النقاط الثلاث التي أظهر فيها ابن تيمية حقده وضغينته لعلي بن موسى الرضائلة، فلنا معه كلام في الأُمور الثلاثة هذه: الأمر الأول:كونه أعلم أهل زمانه وأزهدهم

يعلم صدق هذا الأمر من استعراض كلمات العلماء في حق الإمام الرضايي:

١. قال أبو الصلت عبد السلام بن صالح الهروي(الأديب الفقيه العالم)<sup>(٢)</sup>: ما رأيت أعلم من علي بن موسى الرضا، ولا رآه عالم إلا شهد له بمثل شهادتي، ولقد جمع المأمون في مجالس له ذوات عدد، علماء الأديان وفقهاء الشريعة والمتكلمين، فغلبهم عن آخرهم، حتى ما بقي منهم أحد إلا أقر له بالفضل، وأقرّ على نفسه بالقصور.<sup>(٣)</sup>

٢. قال الفخر الرازي في تفسير سورة الكوثر: الكوثر: أولاده، قالوا: لأنّ هذه السورة إنما نزلت رداً على من عابه عليه بعدم الأولاد، فالمعنى أنّه يعطيه نسلاً يبقون على مر الزمان، فانظر كم قتل من أهل البيت عليه، ثم العالم ممتلئ منهم، ولم يبق من بني أُميّة في الدنيا أحد يُعبأ به، ثم انظر كم كان فيهم من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضائي والنفس الزكيّة وأمثالهم.<sup>(3)</sup>

١ . منهاج السنة: ٤ / ٦٠ ـ ٦٥، وفي طبعة بولاق: ٢ / ١٢٥ ـ ١٢٦ . ٢ . كذا وُصف في «تهذيب الكمال:٧٣/١٨، برقم ٣٤٢١٢(وفيه: أنّه مات سنة ٢٣٦ه). ٣ . رواه الحاكم النيسابوري بإسناده عن أبي الصلت: انـظر: إعـلام الورىٰ: ٦٤/٢، تـحقيق ونشـر مؤسسة آل البيت& لإحياء التراث، ١٤١٧ه. ٤ . التفسير الكبير:مج٦٦، ج٢٣، ص ١٢٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

FOR QURĂNIC THOUGHT 💿 📷 🌚 💿 ٤٥٠

٣. قال الواقدي: علي بن موسى، سمع الحديث من أبيه وعمومته وغيرهم، وكان ثقة يفتي بمسجد رسول الله، وهو ابن نيف وعشرين سنة، وهو من الطبقة الثانية من التابعين من أهل المدينة.<sup>(1)</sup>

٤. قال الشيخ كمال الدين محمد بن طلحة الشافعي: ومن أمعن النظر والفكرة، وجده في الحقيقة وارثهما (المراد علي بن أبي طالب وعليّ بن الحسين عليه) فيحكم كونه ثالث العليين، نما إيمانه، وعلا شأنه، وارتفع مكانه، وكثر أعوانه، وظهر برهانه، حتّى أحلّه الخليفة المأمون محلّ مهجته، وأشركه في مملكته، وفوّض إليه أمر خلافته، وعقد له على رؤوس الأشهاد عقدة نكاح ابنته، وكانت مناقبه عليّة، وصفاته سنيّة،ومكارمه حاتمية، وشنشنته أخزمية، وأخلاقه عربية، ونفسه الشريفة هاشميّة، وأرومته الكريمة وشنشنته أخزمية، وأخلاقه عربية، ونفسه الشريفة هاشميّة، وأرومته الكريمة وشنشنته أخزمية، وأخلاقه عربية، ونفسه الشريفة هاشميّة، وأرومته الكريمة وشنية.<sup>(٢)</sup>

- ١. تذكرة الخواص: ٣١٥؛ والمنتظم لابن الجوزي : ١١٩/١٠٠.
  - ٢. مطالب السؤول:٢٩٥؛ الفصول المهمة:٢٤٣.



آراء ابن تيمية حول الإمام الرضا ﷺ ...... ٥١

بن الحسين سيد العابدين، قال حدثني أبي سيد شباب أهل الجنة الحسين، قال: حدثني أبي علي بن أبي طالب الله ، قال: سمعت النبي الله الي يقول: «سمعت جبرئيل يقول: قال الله جلّ جلاله: إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا فاعبدوني، من جاء منكم بشهادة أن لا إله إلّا الله بالإخلاص دخل في حصني ومن دخل في حصني أمن من عذابي».<sup>(1)</sup>

وقال ابن عساكر: قال لنا أبو سعد إسماعيل (بن أحمد بن عبد الملك) في كلام له: لما دخل علي بن موسى نيسابور، تعلّق أحمد بن حرب الزاهد بلجام دابّته، وياسين بن النضر<sup>(٢)</sup>، ومحمد بن يحيى، فحدّثهم.<sup>(٣)</sup>

وقال إسماعيل العَجْلوني: لما دخل علي بن موسى الرضا نيشابور على بغلة شهباء، خرج علماء البلد في طلبه، منهم: يحيى بن يحيى وإسحاق بن راهويه وأحمد بن حرب ومحمد بن رافع، فتعلّقوا بـلجام دابـته، فـقال له إسحاق: بحق آبائك، حدَّثنا، فقال: حدَّثنا العبد الصالح أبي موسى بن جعفر... إلى آخر سنده ومضمونه.<sup>(٤)</sup>

فهذا إسحاق بن راهويه الذي وصفه ابن تيمية بأنّه أعلم من علي بـن موسى الرضا يأخذ بلجام دابة علي الرضا، ومعه من كـبار الفـقهاء وشـيوخ المحدّثين مثل يحيى بن يحيى، وأحمد بن حرب، ومحمد بن رافع يطلبون

- عيون أخبار الرضا: ١٣٤/٢. أخرجه الصدوق بأسانيد ثلاثة مع اختلاف يسير في المتن.
   وانظر:ذكر أخبار أصبهان: ١٣٨/١؛ والمنتظم: ١٢٠/١٠؛ وفيض القدير للمناوي: ٤٨٩/٤.
   ٤. في المطبوع: النضر بن ياسين، والتصويب من: ذكر أخبار أصبهان: ١ / ١٣٨ .
  - ۳ . تاريخ مدينة دمشق:٤٦٣/٥.
    - ٤. كشف الخفاء: ١٢٢/١.

منه حديثاً مروياً عن آبائه بسند يتصل إلى النبي الأكرم ﷺ. ويستفاد من المصادر المتقدّمة<sup>(١)</sup> أنّ أبرز أعلام ذلك العصر، الذيـن استقبلوا الإمام الرضا في نيسابور، وطلبوا منه أن يـروي لهـم حـديثاً، عـن آبائهﷺ، عن جدّه صلوات الله عليه، هم:

١. إسحاق بن إبراهيم(راهويه) بن مَخْلد التميمي، المروزي(المتوفَّى ٢٣٨ه).

٢. أحمد بن حرب بن فيروز النيسابوري(المتوفّى ٢٢٤ه).
٣. محمد بن رافع القشيري، النيسابوري(المتوفّى ٢٤٥ه).
٤. يحيى بن يحيى بن بكير التميمي، النيسابوري(المتوفّى ٢٢٦ه).
٥. محمد بن أسلم الطوسي(المتوفّى ٢٤٢ه).
٥. محمد بن يحيى النُّهلي، النيسابوري(المتوفّى ٢٢٦ه).
٢. محمد بن يحيى النُّهلي، النيسابوري(المتوفّى ٢٥٢ه).
٧. ياسين بن النضر، القاضي أبو سعيد النيسابوري(المتوفّى ٢٥٢ه).
وهذه الحادثة تدلّ دلالة واضحة على سعة رقعة علم الإمام وعلو مكانته، وهذه الحادي على منه وأزهد وأنها حضوع هؤلاء الأعلام منهم، وأسمى منزلة .

وأعجب من ذلك أنّهم تلقوا هذا السند، سنداً مباركاً يـليق أن يكـتب بالذهب، فقد نقل المناوي في شرحه على الجامع الصغير عن الأُستاذ أبـي القاسم القشيري: وصل هذا الحديث بهذا السند ببعض أُمراء السامانية فكتبه

١. عيون أخبار الرضا، وذكر أخبار أصبهان، وتاريخ مدينة دمشق، والمنتظم، وفيض القدير،
 وكشف الخفاء.



آراء ابن تيمية حول الإمام الرضا الله.

بالذهب وأوصى أن يدفن معه في قبره، فرؤي في النوم بعد موته فقيل: ما فعل الله بك؟ قال: غفر لي بتلفظي بلا إله إلا الله، وتصديقي بأنّ محمداً رسول الله.<sup>(1)</sup>

وقال الإمام أحمد بن حنبل : لو قرأت هذا الإسناد على مجنون بَرئ من جنونه.<sup>(٢)</sup>

وقال أبو نعيم: هذا حديث ثابت مشهور بهذا الإسناد من رواية الطاهرين عن آبائهم الطيبين. وكان بعض سلفنا من المحدثين إذا روى هذا الإسناد قال: لو قرئ هذا الإسناد على مجنون لأفاق.<sup>(٣)</sup>

وقال ابن ماجة: قال أبو الصلت: لو قرئ هذا الإسناد على مجنون لبرأ. (٤)

ونقل الخطيب البغدادي قول من قال: هذا سعوط المجانين، وإذا سعط به المجنون برأ.<sup>(٥)</sup>

وقال عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، وهو أحد أئمة الجرح والتعديل: كنت مع أبي بالشام فرأيت رجلاً مصروعاً فذكرت هذا الإسناد، فقلت: أُجرّب بهذا. فقرأت عليه هذا الإسناد فقام الرجل فنفض ثيابه ومرّ.<sup>(٦)</sup>

- فيض القدير:٤٨٩/٤.
- ٢ . رواه أبو نعيم الأصبهاني في: ذكر أخبار أصبهان: ١٣٨/١ عن إبراهيم بن عبدالله بـن إسـحاق المعدَّل الأصبهاني، عن أبي علي أحمد بن علي الأنصاري الأصبهاني ساكن نيسابور، عن أحمد بن حنبل، وانظر: الصواعق المحرقة:٢٠٥.
  - ٣. حلية الأولياء:١٩١/٣\_ ١٩٢.
  - ٤. سنن ابن ماجة: ٢٥/١، كتاب السنة، باب في الإيمان.
- ٥. تاريخ بغداد:١٨/٥هـ٤١٩. ٢ . التدوين في أخبار قزوين للرافعي:٤٨٣/٣

This file was downloaded from QuranicThought.com

هذا كلُّه حول علمه.

وأمّا زهده فكفى في ذكر زهده الله أنّ المأمون قد عرض الخلافة عليه، ولكنّه رفضها، قال الشيخ المفيد: بعث المأمون إلى الإمام الرضائلة قبل اجتماعه به: إنّي أُريد أن أخلع نفسى من الخلافة وأُقلدك إيّاها فما رأيك؟ فأنكر الرضائلة هذا الأمر وقال له: «أُعيذك بالله يا أمير المؤمنين من هذا الكلام وأن يسمع به أحد» فردّ عليه الرسالة: فإذا أبيت ما عرضته عليك فلابد من ولاية العهد بعدي، فأبيٰ عليه الرضا إباءً شديداً.

فاستدعاه وخلابه ومعه الفضل بن سهل ذو الرياستين ـ ليس في المجلس غيرهم ـ و قال له: إنّي قد رأيت أن أقلّدك أمر المسلمين وأفسخ ما في رقبتي وأضعه في رقبتك.

فقال له الرضاﷺ:«الله الله يا أمير المؤمنين إنّه لا طاقة لي بذلك ولا قوّة لي عليه».

- قال له: فإنّي موليك العهد من بعدي. فقال له: اعفني من ذلك يا أمير المؤمنين.<sup>(١)</sup>
  - دليل كونه أزهد أهل زمانه

إنَّ كـثيراً مـن النـاس يسـتميتون فـي كسب المـناصب والرئـاسات والمسؤوليات العليا، فتراهم يحاولون بشـتى السـبل الحـصول عـلى ذلك، فهذان طلحة والزبير جيشًا الجيوش وخاضا المعارك الدامية لنيل الخلافة، أو

١. الإرشاد:٣١٠.

آراء ابن تيمية حول الإمام الرضا الجلا

لنيل ما هو أدنى من ذلك كإمارة الكوفة أو البصرة.

ومعاويه أيضاً الذي لعبت يده تحت الستار في حرب الجمل، وخاض الحرب ضد خليفة زمانه في صفين، بحجة أخذ ثأر ابن عمه عثمان، فـلمّا تولّى الخلافة، وصفا له الجوّ، نسي الثأر ومؤاخذة الثائرين على عثمان، فبان أنّ كلّ ما قام به من قتل النفوس وسفك الدماء لم يكن إلّا لأجل نيل الخلافة.

هذا هو حال السلف الصالح عند القوم، وأمّا الإمام الرضا إ فإنّه أعرض عن الخلافة ودفعها عن نفسه كما رفض ولاية العهد أيضاً، فهل هناك أزهد ممّن يزهد بملك البلاد الإسلامية المترامية الأطراف؟!

وقد اقتدى ﷺ في ذلك بجده علي بن أبي طالب، حيث قال:

أُمَا وَالَّذِي فَلَقَ ٱلْحَبَّةَ، وَبَرَأُ النَّسَمَةَ، لَوْلَا حُضُورُ ٱلْحَاضِرِ، وَقِيَامُ ٱلْحُجَّةِ بِوُجُودِ النَّاصِرِ، وَمَا أَخَذَ آللهُ عَلَى ٱلْعُلَمَاءِ أَلَّا يُقَارُّوا عَلَىٰ كِظَّةِ ظَالِم، وَلَا سَغَبِ مَظْلُومٍ، لَأَلْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِبِهَا، وَلَسَقَيْتُ آخِرَهَا بِكَأْسِ أَوَّلِهاً، وَلَأَلْفَيْتُمْ دُنْيَاكُمْ هٰذِهِ أَزْهَدَ عِنْدِي مِنْ عَفْطَةِ عَنْزٍ!<sup>(١)</sup>

وممّا يشهد لسموّ منزلة الإمام الرضا في الزهد والورع \_إضافة إلى العلم \_ وأنّه لا يرقىٰ إليه في ذلك أحد، هاتان الكلمتان اللتان صدرتا في حقّه من رجلين مشهورين، عاصرا الإمام، وشاهداه عن كثب، وهما: المأمون العباسي، وكاتب العراق في عصره إبراهيم بن العباس الصولي. قال المأمون في العهد الذي كتبه للرضا الله:

ولم أزل منذ أفضت إليّ الخلافة أنظر فيمن أُقلّده أمرها، واجتهد فيمن

. نهج البلاغة، الخطبة رقم ٣. (الخطبة الشقشقية).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT المحققة فكراً ومنهجاً

أُولِّيه عهدَها، فلم أجد من يصلح لها إلاّ أبا الحسن علي بن موسى الرضا، لِما رأيتُ من فضله البارع، وعلمه النافع، وورعه في الباطن والظاهر، وتخلّيه عن الدنيا وأهلها، وميله إلى الآخرة وإيثاره لها، وتيقّنتُ فيه ما الأخبار عليه متواطئة، والألسن عليه متّفقة، فعقدتُ له العهد... .<sup>(1)</sup>

وقال إبراهيم بن العباس الصولي <sup>(٢)</sup>(١٧٦، ١٦٧\_ ٢٤٣هـ):

ما رأيت أبا الحسن الرضا الله جفا أحداً بكلمة قطّ، ولا رأيته قطع على أحد كلامه قطّ حتى يفرغ منه... وكان قليل النوم بالليل، كثير السهر، يحيي أكثر لياليه من أوّلها إلى الصبح، وكان كثير الصيام، فلا يفوته صيام ثلاثة أيام في الشهر، ويقول: «ذلك صوم الدهر». وكان كثير المعروف والصدقة في السرّ، وأكثر ذلك يكون منه في الليالي المظلمة، فمن زعم أنّه رأى مثله في فضله، فلا تصدّق.<sup>(۳)</sup>

استجابة الدعاء عند تربته

ما يدلّ على قداسة روح الإمامﷺ وعلوّ مقامه عند الله سبحانه أنّ أئمة أهل السنّة يتبرّكون بقبره ويرون استجابة الدعاء لدى ضريحه المطهّر.

- ١ . تذكرة الخواص:٤٧٦ـ ٤٧٧(وفيه: وهو عهد طويل، ذكره عـامّة المـوُرّخين فـي تـواريـخهم، اختصرته).
- ٢. نشأ إبراهيم في بغداد فتأدّب وقرّبه الخلفاء، فكان كاتباً للمعتصم والواثق والمتوكّل، وتنقّل في الأعمال والدواوين إلى أن مات متقلّداً ديوان الضياع والنفقات بسامراء. قال المسعودي: لا يُعلم في مندما والدواوين إلى أن مات متقلّداً ديوان الضياع والنفقات بسامراء. قال المسعودي: لا يُعلم في في مندما والدواوين إلى أن مات متقلّداً ديوان الضياع والنفقات بسامراء. قال المسعودي: لا يُعلم في مندمان والدواوين إلى أن مات متقلّداً ديوان الضياع والنفقات بسامراء. قال المسعودي: لا يُعلم في منا عمال والدواوين إلى أن مات متقلّداً ديوان الضياع والنفقات بسامراء. قال المسعودي: لا يُعلم في منا عمان والدواوين إلى أن مات متقلّداً ديوان الضياع والنفقات بسامراء. قال المسعودي: لا يُعلم فيمن تقدّم وتأخّر من الكتّاب أشعر منه. وقال ياقوت الحموي: كان كاتباً حاذقاً بليغاً فصيحاً منشئاً. معجم الأدباء: ٢٦١/١

عيون أخبار الرضا:١٩٧/٢١٩٧، الباب٤٤، رقم ٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

5.0V آراء ابن تيمية حول الإمام الرضا الله .

قال الحافظ ابن حجر في ترجمة الإمام علي الرضاية: وقال الحاكم في تاريخ نيسابور: قال: وسمعت أبا بكر محمد بن المؤمل بن الحسن بن عيسى يقول: خرجنا مع إمام أهل الحديث أبي بكر بن خزيمة وعديله أبي علي الثقفي مع جماعة من مشايخنا وهم إذ ذاك متوافرون إلى زيارة قبر علي بن موسى الرضا بطوس، قال: فرأيت من تعظيمه \_ يعني ابن خزيمة \_ لتلك البقعة وتواضعه لها وتضرّعه عندها ماتحيّرنا.<sup>(1)</sup>

وقال ابن حبّان: وقبره (يعني الإمام الرضائي بسناباذ خارج النوقان مشهور يُزار - بجنب قبر الرشيد - قد زرته مراراً كثيرة، وما حلّت بي شدّة في وقت مقامي بطوس فزرت قبر علي بن موسى الرضا صلوات الله على جدّه وعليه، ودعوت الله إزالتها عني إلّا استجيب لي وزالت عني تلك الشدّة، وهذا شيء جرّبته مراراً فوجدته كذلك، أماتنا الله على محبة المصطفىٰ وأهل بيته صلى الله عليه وعليهم أجمعين.<sup>(٢)</sup>

\*\*\*

وممًا ذكرنا تبيّنت مكانة الإمام الرضا ﷺ في العلم والزهد والقداسة وقربه من الله سبحانه لحدٌ يستجاب الدعاء عند تربته الشريفة.

كما ظهر أنّ العلّامة الحلي لم يكن كاذباً فيما وصف به علي بن موسى الرضائلِ وإنّما يكذب مَن يتسرّع في النقد والردّ ويصدر عن ضغائن أموية فيردّ كل فضيلة رابية لآل البيت ﷺ.

١. تهذيب التهذيب: ٢٣٩/٧.

٢. كتاب الثقات لابن حبّان التميمي البستي: ٤٥٦٨- ٤٥٧، ترجمة على الرضا الله .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &

تو اللغائي المحمد معني مركب محمد المحمد ا المحمد محمد المحمد ا

فلنرجع إلى الفقرة الثانية من كلام ابن تيمية.

الأمر الثاني: الإمام الرضايِّ وأخذ فقهاء الجمهور العلم منه

قال العلّامة الحلي: وأخذ عنه فقهاء الجمهور كثيراً، وردّه ابـن تـيمية بقوله: أمّا قوله: أنّه أخذ عنه فقهاء الجمهور كثيراً، فهو من أظهر الكذب.

أقول: إذا وقفنا على عدد من استقىٰ من نمير علم الرضاظ ورووا عنه، تتبيّن صحّة قول العلّامة الحلي؟ وأنّ تكذيبه صدر عن حقد وضغينة.

أمّا علماء السنّة فقد ذكر الحافظ جمال الدين أبو الحجّاج يوسف المزّي في «تهذيب الكمال» أسماء من رووا عن الإمام الرضائة، فقال: روى عنه: 1. أبو بكر أحمد بن الحباب بن حمزة الحميري النسّابة. 7. أيوب بن منصور النيسابوري. ٣. دارم بن قبيصة بن نهشل الصنعاني. ٤. أبو أحمد داود بن سليمان بن يوسف الغازي القزويني، له عنه نسخة. ٥. سليمان بن جعفر.

٦. عامر بن سليمان الطائي والد أحمد بن عامر أحد الضعفاء، له عنه نسخة كبيرة.

٧. عبد الله بن علي العلويّ.
 ٨. أبو العباس عبد الله المأمون بن هارون (العباسي).
 ٩. أبو الصلت عبد السلام بن صالح الهروي.
 ١. علي بن صدقة الشطّي الرقّي.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



ولكن الشيخ الطوسي<sup>ر</sup>" ونتيجة لسعة تتبعه ذكر ما يـربو عـلى ٣٠٠ رجلاً، ومن أبرزهم:

أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، أبو عبد الله، إمام الحنابلة.

٢. إسحاق بن إبراهيم الحنظلي المعروف بابن راهويه (المتوفَّى ٢٣٨ه).

- ١. تهذيب الكمال في أسماء الرجال:١٤٨/٢١. ١٤٩.
   ٢. رجال البرقي :٣٢٦\_٣٤٠.
  - ٣ . رجال الطوسي : ٣٥١ ـ ٣٧٠.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

٣. الفضل بن سهل ذو الرياستين.

وقد لاحظ الدكتور كامل مصطفى الشيبي هذا الإقبال المنقطع النظير على الإمام الرضا، للانتهال من علمه، فقال: كان الرضا مـن قـوة الشـخصية وسموّ المكانة أن التفّ حوله المرجئة، وأهل الحديث، والزيدية.<sup>(۱)</sup>

ومن أراد أن يقف على سمو مقامه الله بين العلماء النبلاء، المسلمين أو غيرهم، فليرجع إلى مناظراته مع اليهود والنصارى والماديّين والصابئين، وقد جمع قسماً منها الشيخ الصدوق في «عيون أخبار الرضا»، والشيخ الطبرسي في كتاب «الاحتجاج»، ولنذكر أُنموذجاً واحداً، وهي مناظرته مع أبي قرّة، وهو أحد أعلام المحدثين في عصره.

قال: روينا أنّ الله قسّم الرؤية والكلام بـين نـبيَّين، فـقسم لمـوسىﷺ الكلام ولمحمّدﷺ الرؤية.

فقال أبو الحسن ﷺ: «فمن المبلّغ عن الله إلى الثقلين الجنّ والإنس: أنّه ﴿لاَ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ﴾ <sup>(٢)</sup>، و ﴿ لَا يُحِيطُونَ بِـهِ عِـلْمًا﴾<sup>(٣)</sup>، و ﴿لَـيْسَ كَـمِثْلِهِ شَيءْ﴾<sup>(٤)</sup>، أليس محمدﷺ؟» قال: بلى.

قال: «فكيف يجيء رجل إلى الخلق جميعاً فيخبرهم أنّه جاء من عند الله، وأنّه يدعوهم إلى الله بأمر الله، فيقول: ﴿لاَ تُـدْرِكُهُ الأَبْـصَارُ ﴾، و ﴿لَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾، و﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيءْ ﴾، ثـمّ يـقول: أنـا رأيـته بـعيني

الصلة بين التصوّف والتشيّع:٢١٤، دار المعارف بمصر، الطبعة الثانية.

- ٢ . الأنعام:١٠٣.
  - ۳. طه:۱۱۰.

٤. الشورى: ١١.

آراء ابن تيمية حول الإمام الرضا اللخ ٤٦١

وأحطت به علماً، وهو على صورة البشر. أما تستحيون؟! ما قـدرت الزنادقة أن ترميه بهذا، أن يأتي من عند الله بشيء ثمّ يأتي بخلافه من وجه آخر».

قال أبو قرّة: فإنّه يقوله: ﴿وَ لَقَدْ رَاَهُ نَزْلَةً أُخْرِي﴾. (١)

قال أبو الحسن ﷺ: «إنّ بعد هذه الآية ما يدلّ على ما رأى حيث قال: (مَا كَذَبَ الْفُوَّادُ مَا رَأَى)<sup>(٢)</sup> يقول: ما كذب فؤاد محمّد ﷺ ما رأت عيناه ثمّ أخبر بما رأى فقال: ﴿لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرى﴾<sup>(٣)</sup>، فآيات الله غير الله، وقال: ﴿لا يُحيطون به عِلْماً ﴾ فإذا رأته الأبصار فقد أحاط به العلم ووقعت المعرفة».

فقال أبو قرة: فتكذَّب بالرواية؟

فقال أبو الحسن: «إذا كانت الرواية مخالفة للقرآن كذّبتها، وما أجَمع المسلمون عليه: أنّه لا يحاط به علماً، ولا تدركه الأبصار، وليس كمثله شيء».<sup>(3)</sup>

الأمر الثالث: قوله بأنّ شعر أبي نواس غير مختص بالرضا ﷺ

ذكر العلامة أنّه قيل لأبي نؤاس: لِمَ لا تمدح الرضا الله؟ فاعتذر بقوله: قـلت لا استطيع مدح إمام كـان جـبريل خـادماً لأبـيه

- ١ . النجم: ١٣.
- ۲. النجم: ۱۱.
- ٣. النجم: ١٨،
- ٤. الاحتجاج للطبرسي:١٨٤/٢.

178 ... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

فرد عليه ابن تيمية بقوله: ومن المعلوم أنَّ هذا وصف مشترك بين جميع من كان من ذرية الرسل، وجميع ذرية عليٍّ يشاركونه في هذا، فأي مزية له في هذا حتى يكون بها إماماً دون أمثاله المشاركين له في هذا الوصف؟<sup>(1)</sup>

يلاحظ عليه أوّلاً: أنَّ العَّلامة لم يستدل على إمامة الرضاية بشعر أبي نؤاس وإنّما ذكره للإشارة إلى مقامه السامي، وكرامته في نفوس الناس، فسقط قول ابن تيمية: فأي مزية له في هذا حتى يكون بها إماماً.. إلى آخر ما قال.

وثانياً: إنَّ أبا نؤاس (الحسن بن هانئ) (٢) كان من الشعراء الأفذاذ، ومن كبار علماء اللغة، دقيق الملاحظة، بارعاً في الوصف، (قد جُمع له الكلام، فاختار أحسنه)<sup>(٣)</sup>، فكيف عجز، في مقام مدح الرضا، عن اختيار أحسن الكلام، وخانته براعته في الوصف، فيصف ممدوحه بما هـو مشـترك بـين جميع من كان من ذرية الرسل؟!!

عيد

41.

٣. قاله النظّام. لاحظ : تاريخ بغداد:٤٣٧/٧.



وإذا كان أبو نؤاس، في منطق ابن تيمية، لم يأتِ إلّا بكلام فاسد، فعلام أنشد هذه الأبيات بعد ساعة من قوله \_وقد عوتب على ترك مدح الرضا \_: والله ما تركتُ ذلك إلّا إعظاماً له، وليس يقدر مثلي أن يقول في مثله؟<sup>(١)</sup>

ومن الغريب أنَّ هذا الفارس المُجلِّي في الشعر، المُجيد في عشرة أنواع منه<sup>(٢)</sup>، قد كبا به فرسه \_في رأي ابن تيمية \_عند وصف الرضائلا، فلم يُجِد فيما قال!!

وهكذا يظهر لنا ابن تيمية، فجأة، ناقداً أدبياً كبيراً، يـزدري رأيَ كـبار الأدباء والشعراء والعلماء الذين أشـادوا بشـعر أبـي نـؤاس، وإبـداعـه فـي الوصف، واهتدائه إلى المعاني المبتكرة!!

وأظنّ أنَّ مثل هذا الناقد الكبير (ابن تيمية!!!) لو عاش في أيام أبي نؤاس وبعدها، لَما قال المأمون: لو وصفتْ الدنيا نفسَها، لما وصفتْ نفسَها بـمثل قول أبي نؤاس:

ألا كلّ حيٍّ هالكٌ وابـن هـالكٍ وذو نسبٍ في الهـالكينَ عـريقِ إذا امتحن الدنيا لبيب تكشّفت له عن عدوٍّ في ثياب صديقِ<sup>(٣)</sup>

ولَما قال أبو العتاهية، حينما سُئل عن أشـعر النـاس: الذي يـقول فـي المديح[يعني أبا نؤاس]:

- . وفيات الأعيان:٢٧٠/٣١، الترجمة ٤٢٣.
- ٢. قال ابن خلكان: وهو في الطبقة الأولى من المولَّدين، وشعره عشرة أنواع، وهـو مـجيد فـي
   العشرة.
  - ٣. وفيات الأعيان :٩٧/٢.

إذا نحن أثنينا عليك بصالح فأنت كما نثني وفوق الذي نثني والذي يقول في الزهد: ألاكـلُّ حـيّ هـالك... (البيتان المتقدّمان).<sup>(۱)</sup>

ألا كــل حـي هـالك... (البيتان المتقدّمان).<sup>(١)</sup> ثمَّ إنَّه كان ينبغي على ابن تيمية أن يسخر من رأي الأديب الكبير المشهور أبي بكر محمد بن يحيى الصولي<sup>(٢)</sup> (المتوفّى ٣٣٥ه)، الذي فضّل بيت أبي نؤاس المذكور، على بيت آخر في الفخر.

قال أبو بكر الصولي: حدّثنا أحمد بن يحيى أنّ الشعبي، قال: أفخر بيت قيل، قول الأنصار في بدر:

وببئر بدرٍ إذ يـردٌ وجـوهَهم جبريلُ تحت لوائنا ومحمدُ ثم قال الصولي: أفخر منه، قول الحسن بن هانئ في عليّ بن موسى الرضا:

قلتُ: لا استطيع مدح إمام كان جبريلُ خادماً لأبيه<sup>(٣)</sup> وثالثاً: إنّ الشاعر، وقد اعتذر عن مدح الإمام لاتّصافه بهذه الفضيلة السامية، أشار، أيضاً، إلى تحلّي الإمام بغرّ الخصال، وذلك بقوله: فلماذا تركت مدحَ ابن موسى والخصال التي تجمّعن فيه قـلت: لا استطيع مدح إمام كـان جـبريلُ خـادماً لأبـيه

- ٦. تاريخ بغداد:٤٤٣/٧.
- ٢. كان من أكابر علماء الأدب، نادم الراضي والمكتفي والمقتدر. وكان حسن الاعتقاد، جميل الطريقة، مقبول القول. له تصانيف، منها: الأوراق، وأدب الكتاب (ط)، وشعر أبي نؤاس والمنحول إليه، وأخبار أبي تمام (ط)، وغيرها. انظر: تاريخ بغداد:٢٧/٣٤، ووفيات الأعيان: ٥٦/٤

۳. انظر: سير أعلام النبلاء: ٣٨٨/٩؛ والوافي بالوفيات للصفدي: ٢٤٩/٢٢.

This file was downloaded from Quranic Thought.com

٤٦٥.

ثمَّ إنَّ أبا نؤاس استدرك تقصيره في مدح الإمام في قصيدة أُخرى، فقال: مُسطهَّرون نسقيّات جسيوبهمُ تجري الصلاة عليهم أينما ذُكروا من لم يكن علوياً حين تنسبه فما له في قديم الدهر مفتخر الله لمّا بسرا خسلقاً فأتسقنه صفّاكمُ وأصطفاكم أيَّها البشر فأنستمُ الملأ الأعلىٰ وعندكمُ علم الكتاب وما جاءت به السور<sup>(1)</sup>

الإمام الرضايك ومعروف الكرخي

آراء ابن تيمية حول الإمام الرضاط للإ.

ثمّ أنكر ابن تيمية كون معروف الكرخي خادماً للإمام الرضا ﷺ، وقال: وما يذكره بعض الناس من أنَّ معروفاً الكرخي كان خادماً له وأنّه أسلم على يديه أو أن الخرقة متصلة منه إليه، فكله كذب باتفاق مَن يعرف هذا الشأن.<sup>(٢)</sup>

أقول: ليس في علبة الرجـل إلّا التكـذيب، دون أن يـدلّل عـلى كـلامه بشيء، وأمّا من قال بأنّ معروف الكرخي كانت له صلة خاصّة بالإمام عليّ بن موسى فلم يذكره بلا دليل.

فقد نقله أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيري (المتوفّى ٤٦٥ه) في رسالته القشيرية، وقال: وهو من موالي علي بن موسى الرضاي مات سنة مئتين وقيل سنة إحدى ومئتين.

سمعت الأستاذ أبا علي الدقـاق يـقول: كـان مـعروف الكـرخـيّ أبـواه نصرانيان، فسلّموا معروفاً إلى مؤدّبهم \_وهو صبيّ \_فكان المؤدّب يقول له:

- ١. وفيات الأعيان:٢٧١/٣، والوافي بالوفيات:٢٥٠/٢٢.
- ٢ . منهاج السنَّة: ٦١/٤\_ ٦٢، وفي طبعة بولاق: ١٢٦ـ ١٢٦.

.. ابن تيمية فكراً ومنهجاً 

قل ثالث ثلاثة فيقول: بل هو واحد. فضربه المعلم يوماً ضرباً مبرحاً فهرب معروف، فكان أبواه يقولان: ليته يرجع إلينا على أيّ دين يشاء، فنوافقه عليه.

ثم إنّه أسلم على يدي «علي بن موسى الرضا»... ورجع إلى منزله... ودقَّ الباب. فقيل له: من بالباب؟ فقال: معروف. فقالوا: على أيّ دين جئت؟ فقال: على الدين الحنفي. فأسلم أبواه.<sup>(١)</sup>

ويروي القشيري عن معروف قوله: كنت مارّاً بالكوفة، فوقفت على رجل يُقال له: ابن السمّاك وهو يعظ الناس. فقال في خلال كلامه: من أعرض عن الله بكلّيته أعرض الله عنه جملة، ومن أقبل على الله بقلبه أقبل الله برحمته إليه، وأقبل بجميع وجوه الخلق إليه، ومن كان مرّة ومرّة فالله يرحمه وقتاً ما، فوقع كلامه في قلبي، فأقبلت على الله تعالى، وتركت جميع ماكنت عليه، إلّا خدمة مولاي «علي بن موسى الرضا».<sup>(٢)</sup>

- الرسالة القشيرية:٢٧.
- ٢ . الرسالة القشيرية:٢٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com



1+

R QUR'ANIC THOUGH

رأي ابن تيمية حول الإمام الجواد ﷺ

قال العلامة الحلّي: وكان ولده (يعني الرضائلا) محمد الجواد للله على منهاج أبيه في العلم والتقوى والجود، ولمّا مات أبوه الرضائلا شغف به المأمون لكثرة علمه ودينه ووفور عقله مع صغر سنّه، فأراد أن يزوّجه ابنته أُمّ الفضل، وكان قد زوّج أباه الرضائلا بابنته أُم حبيب، فغلظ ذلك على العباسيين واستكبروه، وخافوا أن يخرج الأمر منهم، وأن يُتابعه كما تابع أباه، فاجتمع الأدنون منه وسألوه ترك ذلك، وقالوا: إنّه صغير لا علم عنده، فقال: أنا أعرف به، فإن شئتم فامتحنوه، فرضوا بذلك، وجعلوا ليحيى بن أكثم مالا كثيراً على امتحانه في مسألة يُعجزه فيها، فتواعدوا إلى يوم، فأحضره المأمون، وحضر القاضي وجماعة العباسيين، فقال القاضي: أسألك عن شيء؟ فقال له الله: سل.

فقال: ما تقول في محرمٍ قَتَل صيداً؟

فقال له الإمام ﷺ: أقتله فَي حلٍّ أم حَرَم؟ عالماً كان أو جاهلاً؟ مبتدئاً بقتله أو عائداً؟ من صغار الصيد كان أو من كبارها؟ عبداً كـان المـحرم أو حُـرًاً؟ صغيراً كان أو كبيراً؟ من ذوات الطير كان الصيد أو من غيرها؟

فتحيّر يحيى بن أكثم وبان العجز في وجهه، حتى عرف جماعة أهـل

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً ٤٦٨

المجلس أمره، فقال المأمون لأهل بيته: عرفتم الآن ما كنتم تنكرونه؟ ثم أقبل على الإمام، فقال: أتخطب؟ فقال: نعم. فقال: إخطب لنفسك خطبة النكاح! فخطب وعقد على خمسمائة درهم جياداً مهر جدّته فاطمة عنه، ثم تروّج بها.<sup>(1)</sup>

ثمّ إنّ العلّامة الحلّي لم يذكر ذيل القصّة، قال الشيخ المفيد: فلمّا تفرّق الناس وبقي من الخاصّة مَنْ بَقي، قال المأمون لأبي جعفر ﷺ: إن رأيت ـ جُعلت فداك ـ أن تذكر الفقه فيما فصّلته من وجوه قتل المحرم الصيد، لنعلمه ونستفيده.

قال أبو جعفر ﷺ: نعم:

١. إنَّ المحرم إذا قتل صيداً في الحل وكان الصيد من ذوات الطير وكان من كبارها فعليه شاة، فإن أصابه في الحرم فعليه الجزاء مضاعفاً.

٢. فإذا قتل فرخاً في الحل فعليه حمل، قد فُطم من اللبن، وإذا قتله في الحرم فعليه الحمل وقيمة الفرخ.

۲. وإن كان من الوحش وكان حمار وحش فعليه بقرة، وإن كـان نـعامة فعليه بدنة.

٤. وإن كان ظبياً فعليه شاة.

٥. فإن قتل شيئاً من ذلك في الحرم فعليه الجزاء مضاعفاً هدياً بالغ الكعبة.

 منهاج الكرامة: ٧١-٧٢، نقل الحكاية عن: إرشاد المفيد: ٣١٩-٣٢٣ ولاحظ: تـذكرة الخـواص للسبط ابن الجوزي: ٣٥٩.



٦. وإذا أصاب المحرم ما يجب عليه الهدي فيه وكان إحرامه بالحج، نحره بمنى، وإن كان إحرامه بالعمرة، نحره بمكة.

٧. وجزاء الصيد على العالم والجاهل سواء، وفي العمد له المأثم، وهو موضوع عنه في الخطاء، والكفارة على الحرّ في نفسه وعلى السيّد في عبده، والصغير لا كفارة عليه وهي على الكبير واجبة، والنادم يسقط بندمه عنه عقاب الآخرة، والمصرّ يجب عليه العقاب في الآخرة.

فقال له المأمون أحسنت يا أبا جعفر، أحسن الله إليك. (١)

إلى هنا تمّ ما دار بين الإمام الجواد ﷺ والمأمون وفقيه بلاطه يحيى بن أكثم، فلنستمع إلى ما ذكره ابن تيمية في هذا الموقف، فقد اعترض عـلى الأسئلة التي طرحها الإمام بالأمور التالية:

 ١. إن يحيى بن أكثم كان أفقه وأعلم وأفضل من أن يطلب تعجيز شخص بأن يسأله عن محرم قتل صيداً، فإن صغار الفقهاء يعلمون حكم هذه المسألة.

٢. إنّ مجرد ما ذكره ليس فيه إلّا تقسيم أحوال القاتل ليس فيه بيان حكم هذه الأقسام، ومجرد التقسيم لا يقتضي العلم بأحكام الأقسام.

٣. ينبغي له أن يسأله أقتله وهو ذاكر لإحرامه أو ناس.

٤. ينبغي له أن يسأله أقتله لكونه صال عـليه، أو لكـونه إضـطر إليـه لمخمصة، أو قتله اعتباطاً بلا سبب.

١. الإرشاد للشيخ المفيد: ٣٢٢، طبعة النجف الأشرف.

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

٥. إنّ الإمام (الجواد) قال: «أفي حلّ قتله أم في حرم»؟ فأورد عليه ابن تيمية بقوله: فإنّ المحرم إذا قتل الصيد وجب عليه الجزاء، سواء قتله في الحل أو في الحرم باتفاق المسلمين، والصيد الحرميّ يَحْرُم قتله على المحلِّ والمحرم، فإذا كان محرماً وقتل صيداً حرمياً توكّدت الحرمة، لكن الجزاء واحد.

٦. وأمّا قوله: «مبتدأ أو عائداً» فإنّ هذا فرق ضعيف لم يذهب إليه إلا شاذ من أهل العلم.<sup>(١)</sup>

فلندرس هذه الإشكالات الواهية، كما سيعرف القارئ المنصف:

أمّا الأوّل: فقد زعم أنّ مقام يحيى بن أكثم أفضل من أن يسأل الإمام الجوادﷺ عن محرم قتل صيداً، فإنّ صغار الفقهاء يعلمون حكمه.

والجواب: أنّ يحيى بن أكثم كان أعرف بحال المسؤول من ابن تيمية، فلأجل إثبات عدم علم الإمام الله بالأحكام الشرعية طرح سؤالاً مشكلاً، له شقوق وصور، فلمّا أجاب الإمام ببيان صوره وأقسامه أُسقط ما في يد السائل وتبيّنت رفعة شأنه وسمو مقامه وإحاطته بالفقه والأحكام، فليس السؤال على حدّ ما وصفه ابن تيمية.

ثم إنّه وصف يحيى بن أكثم بالأفقهية والأعلمية والأفضلية، ولكن الإمام الحافظ شيخ الإسلام الرازي يعرّفه بقوله: حدّثنا عبد الرحمن قال: سألت أبي عنه: ما تقول فيه؟ قال: فيه نظر، قلت: فماترى فيه؟ قال: نسأل الله السلامة.

ثمّ نقل عن علي بن الحسين بن جنيد أنَّه يقول: كانوا لا يشكُّون في أنَّ

۱. منهاج السنة: ۷۱/٤\_۷۲، وفي طبعة بولاق: ۱۲۸/۲.



يحيى بن أكثم كان يسرق حديث الناس ويجعله لنفسه.<sup>(1)</sup>

وقال الذهبي: روى عن الثقات عجائب لا يتابع عليها، وقال آخر: كـان يتبين بالميل إلى الأحداث وقد سقنا ترجمته في التاريخ الكبير.<sup>(٢)</sup>

ولكن الذهبي رفع الستر في «سير اعلام النبلاء» وبيّن مقصوده من قوله: «يتبين بالميل إلى الأحداث» في «ميزان الاعتدال» فمن شاء التوضيح فليرجع إليه، لأن قلمنا أكرم من نذكر فيه خصائص من يصفه ابن تيمية \_كذباً \_بأنّه أفقه وأفضل وأعلم.<sup>(٣)</sup>

وأمّا الثاني: وهو أنّ الإمام الجواد اقتصر على ذكر الأقسام ولم يبيّن أحكامها، فعذر ابن تيمية واضح، لأنّه لم يبحث عن مصدر ما ذكره العلّامة، وقد عرفت أنّ الإمام بيّن أحكام الأقسام بعد انفضاض المجلس كما عرفت عن «الإرشاد».

وأمّا الثالث: أي لماذا لم يسأل الإمام عن أنَّ المحرم كان ذاكراً لإحرامه أم ناسٍ؟ وجوابه: أنَّ فرض السائل هو كون القاتل ذاكراً لا ناسياً، فلا معنى لتشقيق الشقوق الخارجة عن موضوع السائل حيث قال: جعلني الله فداك ما تقول في محرم قتل صيداً؟ حيث إنَّ ظاهره إلتفات المحرم إلى حاله ولا أقل إن كلامه منصرف إلى الملتفت، مضافاً إلى ندرة نسيان المحرم إحرامه.

- ۱. الجرح والتعديل:۱۲۹/۹، برقم ٥٤٧.
- ٢. ميزان الاعتدال: ٣٦١/٤، برقم ٩٤٥٩.
- ۳. لاحظ: سير أعلام النبلاء:١٠٠/١٢، ٦٠٠، تحقيق شعيب الارنبؤوط، وصالح السمر، طبعة بيروت، ١٤٠٦ه.

FOR QURĂNIC THOUGHT 👩 📷 🐻 ٤٧٢

وأمّا قول الإمامبعده:«**عالماً كان المحرم أم جاهلاً»** فالمراد به هو العلم بالحكم الشرعي وهو حرمة الصيد أو الجهل به، وليس هذا التقسيم نادراً ؛ لأنّ الجهل بالأحكام شائع بين الناس؟

وأمّا الرابع: أي قوله: ينبغي أن يسأله: أقتله لكونه صال عليه، أو لكونه اضطر إليه لمخمصة، أو قتله اعتباطاً بلا سبب؟

فالجواب عنه واضح، فلأنّ الصائل من السباع لا يحرم قتله فيخرج عن موضوع السؤال، وقد روي عن رسول الله ﷺ :«قتل خمس فواسق في الحرم: الحدأة، والغراب، والفأرة، والعقرب، والكلب العقور».<sup>(1)</sup>

والكلب العقور كناية عن السباع، ولا جزاء في قتله، سواء أصال أم لم يصل.<sup>(٢)</sup>

وحصيلة الكلام بما أنّه ليس في قتل ما صال حرمة ولا جزاء فـيكون خارجاً عن المقسم، ولذا ترك الإمام ﷺ ذكره.

وأمّا عدم ذكر صورة الاضطرار فلأجل عدم الفرق بين الصيد لأجل الاضطرار، أو صيده اعتباطاً في وجوب الجزاء، يقول ابن قدامة المقدسي الحنبلي فيما إذا اضطرّ إلى أكل الصيد: أنّه يساوي الميتة في التحريم ويمتاز ـ عن أكل الميتة في حال الإحرام ـ بإيجاب الجزاء.<sup>(٣)</sup>

والتقسيم وتكثير السؤال بين الصيد اضطراراً واعتباطاً إنّما يصحّ أو يلزم

- ١ . سنن الدارمي :٣٦/٢-٣٧ والمغني لابن قدامة:٣٤٣/٣
  - ٢ . الأَم:١٩٢/٢؛ فتح العزيز:٤٨٩/٧ وغيرهما.
- ۲. المغنى لابن قدامة:۲۹۳/۳؛ التذكرة للعلامة: ۲۸٤/۷\_ ۲۸۵.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

إذا كــان فــيه اخـتلاف فـي الحكـم. وهـذا الاضـطرار إنّـما يـرفع الحكـم التكليفي(الحرمة)، وأمّا الحكم الوضعي \_ أعني: الجزاء \_ فيبقى على حاله إلّا إذا دلّ الدليل على رفعه أيضاً.

وأمّا الخامس: أعني قوله: إنّ المحرم إذا قتل الصيد وجب عليه الجزاء من غير فرق بين قتله في الحلّ أو في الحرم.

أقول: لا شكّ في أنَّ صيد البرَّ حرام على المحرم في الحلَّ والحرم، لقوله سبحانه: ﴿ وَ حُـرٍّمَ عَـلَيْكُمْ صَـيْدُ الْـبَرِّ مَـا دُمْـتُمْ حُـرُمًا﴾<sup>(١)</sup>، وقـال الصادقﷺ: «واجتنب في إحرامك صيد البرَّ كلّه».<sup>(٢)</sup>

وأمًا وجه التفريق في كلام الإمام ﷺ بين الصيد في الحلّ والصيد في الحرم فلأجل أنّه إذا صاد المحرم في الحرم فالفدية تكون مضاعفة، قـال الصادقﷺ: «إن أصبت الصيد وأنت حرام في الحرم فالفداء مضاعف عليك، وإن أصبته وأنت حلال في الحرم فقيمة واحدة، وإن أصبته وأنت حرام في الحلّ فإنّما عليك فداء واحد».<sup>(٣)</sup>

وقد تفطن لذلك في «بدائع الصنائع» وأنَّ الصيد في الحرم تُضاعَف فيه الفدية بخلاف الصيد في الحلَّ، فقال: والقياس أن تـلزمه كـفّارتان لوجـود الجناية على شيئين هما: الإحرام والحرم فأشبه القارن، إلّا أنّهم اسـتحسنوا وأوجبوا كفّارة الإحرام لا غير.<sup>(3)</sup>

١. المائدة:٩٦.
 ٣. التهذيب:٥/٠٥، برقم ١٠٢١.
 ٣. الوسائل:٩. الباب٤٤ من أبواب كفًارات الصيد، الحديث٥؛ ولاحظ الباب٣١٦، الحديث٥.
 ولاحظ في تفصيل المسألة الكتب الفقهية للإمامية ولا سيّما جواهر الكلام :٢١٦/٢٠ ٢٢١.
 ٤. بدائع الصنائع:٢٧/٢٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

وغير خفيِّ على العارف بقواعد أهل السنَّة أنَّ القياس مقدَّم على الاستحسان المجرّد إلَّا أن يكون في الثاني دليل أقوى، ولذلك قال الشافعي: من استحسن فقد شرّع، ومن قال بحجّية الاستحسان فإنّما خصّه بما إذا كان فيه دليل أقوى من القياس.

ثم هنا ثمرة أُخرى لكن لا في الجزاء بل في حلّية الصيد، فصيد الحرم لا يحلّ أكله للمحرم والمحلّ، وأمّا صيد الحلّ فلو صاده المحرم لكنْ ذبحه المحلّ، يكون حلالاً للمحل دون المحرم.

قال عليﷺ: «إذا ذَبح المحرم الصيد في غير الحرم فهو ميتة لا يأكـله محلّ ولا محرم وإذا ذبح المحلّ الصيد في جوف الحرم فهو ميتة لا يأكـله محلّ ولا محرم».<sup>(1)</sup>

ويدل بالمفهوم على الحلّية إذا ذبحه المحلّ في غير الحرم، فيحل له أكله ولكن يحرُم على المحرم.

وبذلك ظهر أنَّ التفصيل بين صيد الحلِّ والحرم ليس أمراً اعتباطياً.

وأمّا السادس: أعني التفريق بين المبتدئ والعائد، فقد تبع فيه الذكر الحكيم حيث قال: ﴿وَ مَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَ اللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ﴾ <sup>(٢)</sup>، وأمّا ما هو المراد من الانتقام فتفصيله موكول إلى محله.

ثمّ إنّ العلّامة الحلي قال: فخطب الإمام الجواد بنت المأمون وعقد على خمسمائة درهم جياداً، كمهر جدّته فاطمة عليها ثم تزوّج بها.

التهذيب: ٣٧٧/٥، برقم ١٣١٦.

٢. المائدة:٩٥.

وأورد عليه ابن تيمية بقوله: إنّ مهر فاطمة خمسمائة درهم، لا يـثبت، وإنّما الثابت أنّ رسول اللهﷺ لم يصدق امرأة من نسائه ولا أصدقت امرأة من بناته أكثر من خمسمائة درهم.<sup>(١)</sup>

ولا يخفىٰ أنَّ ما ذكره يؤيد ما ذكره العلامة، حيث إنَّ فاطمة إحدى بنات رسول الله تشكر وقد اعترف ابن تيمية بأنّه تشكر ما أصدقت امرأة من بناته أكثر من خمسمائة درهم، فما ذكره ابن تيمية أمر كلّي، وما ذكره العلّامة من مصاديق ذلك الأمر الكلّي، وقد تضافرت روايات عن أئمة أهل البيت بكل أنَّ مهر فاطمة هو خمسمائة درهم، وبذلك صار هو مهر السنّة.

وبذلك يعلم عدم موضوعية الرجل، وأنّه ليس من المحقّقين، وإنّما يريد الإشكال مهما كان من الضعف بمكان.

ولعمر القارئ أنَّ هذه الإشكالات تعرب عن أنَّ الرجل آل على نفسه أن يرد كلَّ ما سطّره قلم العلّامة، سواء أكان حقاً أم باطلاً، وبالتالي يستشكل على التقسيم في كلام الإمام الجواد الله المطابق لما في الذكر الحكيم.

۱. منهاج السنة: ۷٤/٤، وفي طبعة بولاق ۱۲۸/۲.



11

..... اين تيمية فكراً ومنهجاً

## أراء ابن تيمية حول الإمام الهادي ﷺ

قال العلامة الحلي: وكان ولده (أي ولد الإمام الجواد) علي الهادي ويقال له العسكري، لأنّ المتوكل أشخصه من المدينة إلى بغداد ثم انتقل إلى سُرّ من رأى فأقام بها عشرين سنة وتسعة أشهر، وإنّما أشخصه المتوكل لأنّه كان يبغض عليّاً، فبلغه مقام عليّ بالمدينة وميل الناس إليه، فدعا يحيى بن هر ثمة فأمره بإشخاصه، فضجّ أهل المدينة لذلك خوفاً عليه، لأنّه كان محسناً إليهم وملازماً للعبادة في المسجد، فحلف لهم يحيى أنّه لا مكروه عليه ثم فتّش منزله فلم يجد فيه سوى مصاحف وأدعية وكتب العلم، فعظم في عينه وتولّى خدمته بنفسه، فلماً قدم بغداد بدأ بإسحاق بن إبراهيم الطاهري والي بغداد، فقال له: يا يحيىٰ هذا الرجل قد ولده رسول الله، والمتوكل مَن تعلم، فإن منه إلاً على خير.

قال: فلمًا دخلت على المتوكل أخبرته بحُسن سيرته وزهـده وورعـه، فأكرمه المتوكل.

\*\*\*

وقال أيضاً: ثم مرض المتوكل فنذر إن عوفي تصدّق بـدراهـم كـثيرة،

This file was downloaded from QuranicThought.com

فسأل الفقهاء عن ذلك فلم يجد عندهم جواباً فبعث إلى عـليّ الهـادي ﷺ يسأله فقال: تصدّق بثلاثة وثمانين درهماً، فسأله المتوكل عن السبب؟ فقال: لقوله تعالى: ﴿لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ﴾<sup>(١)</sup> وكانت المواطن هذه الجملة، فإنّ النبيﷺ غزا سبعاً وعشرين غزاة، وبعث ستاً وخمسين سريّة.

آراء ابن تيمية حول الإمام الهادي للله

قال المسعودي: نُمي إلى المتوكل بعلي بن محمد أنَّ في منزله سلاحاً من شيعته من أهل قم وأنّه عازم على الملك، فبعث إليه جماعة من الأتراك فهجموا على داره ليلاً، فلم يجدوا شيئاً وهو في بيت يقرأ القرآن وعليه مدرعة من صوف وهو جالس على الرمل والحصباء متوجه إلى الله تعالى يتلو القرآن، فحُمل على حالته تلك إلى المتوكل فأُدخل عليه وهو في مجلس الشراب والكأس في يد المتوكل، فأعظمه وأجلسه إلى جانبه وناوله الكأس، فقال: والله ما خامر لحمي ودمي قط (فاعفني) فأعفاه وقال له: أسمعني صوتاً، فقال: إنّي قليل الرواية للشعر، فقال: لابدً من ذلك، فأنشده:

باتوا على قُلَلِ الأجبال تحرسهم غُلْبُ الرجال فما أغنتهم القُلَلُ واستُنزلوا بعد عزَّ من معاقلهم وأُسكنوا حُفَراً يا بئس ما نزلوا ناداهم صارخً من بعد دفنهم أين الأساور والتيجان والحُلُل أين الوجوه التي كانت منعمة من دونها تُضرب الأستار والكلُل فأفصح القبر عنهم حين سائلهم تلك الوجوه عليها الدود يقتتل قد طالما أكلوا دهراً وقد شربوا فأصبحوا بعد طول الأكل قد أُكلوا

١. التوبة: ٢٥.

۲ . الدخان:۲۵.

٤٧٨ ..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

فبكيٰ المتوكل حتّى بلت دموعه لحيته.<sup>(1)</sup>

إلى هنا تم كلام العلّامة، ثم إنَّ ابن تيمية أورد عـلى كـل مـن الفـقرات الثلاث إشكالاً:

أمَّا الفقرة الأولى فقال عنها: إنَّ إسحاق بن إبراهيم خيزاعي لا طائي، فذكر [العلّامة] ما يعلم العلماء أنَّه من الباطل.<sup>(٢)</sup>

يلاحظ عليه: بأنّ النسخة المطبوعة الموجودة بأيدينا، فيها لقب: الطاهري، لا الطائي.

وكذا أورده سبط ابن الجوزي في «تذكرة الخواص»<sup>(٣)</sup>، وعنه أخذه العلامة الحلي<sup>(٤)</sup>، وقد سبقهما إلى تلقيب إسحاق بن إبراهيم بالطاهري، آخرون، ومنهم: أبو الحسن علي بن محمد الشابشتي(المتوفّى ٣٨٨ه)<sup>(٥)</sup>، فقد عرّفه في كتابه «الديارات» بالطاهري، نسبة إلى عمّه طاهر بن الحسين الخزاعيّ.<sup>(٦)</sup>

وعلى الرغم من أنّ ابن تيمية أخذ يستعرض، في ردّه على العلّامة الحلي، أسماء بعض مشاهير أُسرة إسحاق هذا ووظائفهم وبعض أخبارهم ـ وكأنّه يريد أن يثبت طول باعه في التاريخ ـ إلّا أنّه لم يُشر إلى تلقيب إسحاق

- ۱ منهاج الكرامة:۷۲۷۳.
   ۲ منهاج السنة:۷۹/٤، وفي طبعة بولاق:۱۳۳/۲.
  - ٣. تذكرة الخواص:٤٩٤/٢.
- ٤. الأحبار الواردة في «منهاج الكرامة» للعلامة الحلّي حول الإمام الهادي، منقولة، باختصار يسير، عن «تذكرة الخواص» لسبط ابن الجوزي الحنفي، فلاحظ.
  - ٥ . وقيل: سنة (٣٩٠هـ)، وقيل: سنة (٣٩٩هـ).
  - ۲۰. نقل ذلك عن «الديارات» ۲۲/۲، الزركلي في كتابه «الأعلام» ۲۹۲/۱.

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT أراء ابن تيمية حول الإمام الهادي طليل ......

بالطاهري (نسبة إلى عمّه طاهر)، فهل يحقّ لأحد أن يرميه بقولته التي قالها في العلّامة الحلي: (وهذا من جهله)؟

ثم لنفترض أنَّ نسخة ابن تيمية كان فيها لقب (الطائي)، فهل مثل هذا الخطأ يستحقّ هذا الإطناب في الردّ، وتلك القولة الفظّة؟! فلعلّ ذلك كان من سهو قلم العلّامة، أو من تصحيف الكاتب. هذا إذا لم نحتمل أنَّ ابن تيمية نفسه قد قرأها خطأً، لاستعجاله في الردّ، وإفراطه في بغض خصومه والطعن عليهم، وحبِّه للمراء واللَّجاج.

وأمّا الفقرة الثانية فأورد ابن تيمية عليها بقوله: بأنّ الفتيا التي ذكرها باطلة لوجوه:

ا. إنَّ النبيﷺ لم يغزُ سبعاً وعشرين غزاة باتفاق أهل العلم بالسّير بل أقلّ من ذلك.

٢. إنّ هذه الآية نزلت يوم حنين والله قد أخبر بما كان قبل ذلك، فيجب أن يكون ما تقدم قبل ذلك ﴿مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ﴾، وكان بعد يوم حنين غزوة الطائف وغزوة تبوك وكثير من السرايا كانت بعد حنين، كالسرايا التي كانت بعد فتح مكة.

٣. إنَّ الله لم ينصرهم في جميع المغازي بل يوم أَحد تولَّوا وكان يوم بلاء وتمحيص، وكذلك يوم مؤتة وغيرها من السرايا، فـلو كـان مـجموع المغازي والسرايا ثلاثاً وثمانين فـإنّهم لم يـنصروا فـيها كـلّها حـتى يكـون مجموع ما نصروا فيه ثلاثاً وثمانين.

٤. إنّ لفظ الكثير استعمل في غير هذا العدد(٨٣) نظير قـوله: ﴿مَـنْ ذَا الذِي يُقْرِضُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا﴾.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

٤٨٠...... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

يلاحظ على الوجه الأوّل: أعني: أنّ النبي لم يغزُ سبعاً وعشرين غزاة باتفاق أهل العلم بالسِّير. أقول: هذا ما يقوله ويدّعي اتفاق أهل العلم بالسِّير عليه، مع أنّ هـناك جماعة من أهل العلم بالسِّير يذكرون أنّ غزواته كانت بذلك العدد.

فهذا هو الواقدي، بعد ما ذكر شيئاً موجزاً عن غزواته وسراياه، خرج بالنتيجة التالية، فقال: وكانت مغازي النبيﷺ التي غزا بنفسه سبعاً وعشرين غزوة.<sup>(۱)</sup>

وهذا هو محمد بن سعد صاحب «الطبقات» يقول: وكان عدد مغازي رسول اللهﷺ التي غزا بنفسه سبعاً وعشرين غزوة.<sup>(٢)</sup>

وقال ابن عبد البر: ثم غزا رسول الله أهل الكفر من العرب وبعث إليهم السرايا وكانت غزواته بنفسه ستاً وعشرين غزوة. هذا أكثر ما قيل في ذلك.<sup>(٣)</sup>

وقال ابن سيّد الناس تحت عنوان ذكر الخبر عن عدد مغازي رسول اللهﷺ وبعوثه:... قالوا:كان عدد مغازي رسول اللهﷺ التي غزا بنفسه سبعاً وعشرين.<sup>(٤)</sup>

- ٢. الطبقات الكبرى: ٥/٢. وفيه أسماء غزواته(ص) كالتالي: (غزوة الأبواء، وغزوة بُـواط، وغـزوة طلب كُرز بن جابر الفِهري، وذي العشيرة، ويـدر، وبـني قـينقاع، والسَّـويق، وقَـرقرة الكُـدْر، وغطفان، وبني سُليم، وأُحد، وحمراء الأسد، وبني النضير، وبدر الموعد، وذات الرقاع، ودومة الجندل، والمُريسيع، والخندق، وبني قريظة، وبني لحيان، والغابة، والحـديبية، وخيبر، وعـام الفتح، وحنين، والطائف، وتبوك).
- ٣. الاستيعاب:٤٣/١. والفارق بين العددين (٢٦، و ٢٧) طفيف. ولم يصح قوله: (هذا أكثر ما قيل في ذلك)، فأنت ترى قول الواقدي، وابن سعد، أنَّ غزواته تَتَمَا كَنْتَ كانت سبعاً وعشرين.
  - ٤ . عيون الأثر في المغازي والسير: ٢٢٣/١.



آراء ابن تيمية حول الإمام الهادي للظ .....

وقال الحلبي في باب ذكر مغازيه: ذكر أنَّ مغازيه \_أي وهي التي غزا فيها بنفسه \_كانت سبعاً وعشرين، ثم ذكر تفصيله.<sup>(١)</sup>

وقال القسطلاني: فجمع سراياه وبعوثه نحو ستين ومغازيه سبع وعشرون.<sup>(۲)</sup>

أفيصح بعد هذا قول ابن تيمية: لم يغزُ رسول الله ﷺ سبعاً وعشرين غزاة باتفاق أهل العلم بالسّير؟

أو ليس الواقدي، وكاتبه محمد بن سعد، وابن عـبد البـر، وابـن سـيد الناس، والقسطلاني، والحلبي، من أهل العلم بالسِّير؟!

وهذا يدلّ على أنّ الرجل من رماة القول على عواهنه، يدّعي بلا دليل، ويتّهم بلا بيّنة...

ويلاحظ على الوجه الثاني: أعني: قال ابن تيمية: إنَّ هذه الآية نزلت يوم حنين... الخ. أقول: كيف يقول إنَّ الآية نزلت يوم حنين، وغزوة حنين كانت في السنة الثامنة من الهجرة<sup>(٣)</sup>، والآية في سورة التوبة وقد نزلت في السنة التاسعة من الهجرة.<sup>(3)</sup>

أضف إلى ذلك: أنَّ سياق الكلام، أعني قوله: ﴿لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِـي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَ يَوْمَ حُنَيْنٍ»، يدلّ على أنّها نزلت بعد غزوة حنين، لا يـوم حنين، حيث يُخبر عن نصرته في ذلك اليوم. وليس هناك دليل على وقت

- السيرة الحلبية:٣٤٢/٢.
- ۲. السيرة النبوية لابن هشام: ٤٠/٤ وطبقات ابن سعد: ١٤٩/٢.

٤ . جامع البيان(تفسير الطبري):٧٦/٦، برقم ١٦٣٧٢، والتفسير الكبير للفخر الرازي :٢١٨/١٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com

٢. المواهب اللدنية:١١٢/٢.

نزول الآية على وجه دقيق، حتى يستدلّ بها على أنّ بعض الغزوات كان بعد نزول الآية.

والذي يمكن أن يقال: إنّه لم تنزل يوم حنين أي في السنة الثامنة، وإنّما نزلت بعد هذه السنة عند نزول سورة التوبة.

ويلاحظ على الوجمه الثمالث: أعني:إنَّ الله لم ينصرهم في جميع المغازي... الخ

أقول: إنَّ في كلامه هذا اعترافاً بأنَّ الصحابة الموجودين في غزوة أحد قد تولَّوا عن الجهاد وصاروا ممّن يقول في حقّه سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُه<sup>(۱)</sup>.

وهذا يحطَّ من مقام الصحابة ويناقض مذهب ابـن تـيمية مـن كـونهم عدولاً من أوّلهم إلىٰ آخرهم، منذ أن أسلموا إلى وفاتهم.

أضف إلى ذلك: أنّ المراد هو نصرة الله سبحانه في عامّة الأحوال لغُزاة الإسلام ومجاهديه، ولولا نصر الله فيها لما كان الفوز حليفاً لهم، حتى في غزوة أُحد، قال سبحانه: ﴿فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَ فَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ وَ اتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللهِ وَ اللهُ ذُو فَضَلٍ عَظِيمٍ﴾.<sup>(٢)</sup>

فلئن كانت الهزيمة قد حدثت للمسلميَّن في جانب من المعركة، فـإنَّ نتائجها الإيجابية: الروحية والإيمانية، كانت لصالحهم، وهذا هـو الانـتصار الحقيقي، وقد تمّ بفضل الله سبحانه.

ويلاحظ على الوجه الرابع: أعني قوله: إنَّ لفظ الكثير استعمل في القرآن في غير هذا العدد.

۱. آل عمران:۱۵۵.

۲. آل عمران: ۱۷٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com



آراء ابن تيمية حول الإمام الهادي للظِّ .....

أقول: إنَّ أساس الإشكال أنَّ الرجلَ لم يفرّق بين الاستئناس بالآية وبين الاستدلال بها.

فالإمام تارة يستدل بالآية على فتواه، وأُخرى يستأنس بها ويجعل الآية تمهيداً لإقناع المخاطب ولنذكر مثالاً لكلٍّ من القسمين:

أمّا الاستدلال فقد روي أنّه قُدَّم إلى المتوكّل رجل نصراني فجر بامرأة مسلمة، فأراد أن يقيم عليه الحدّ، فأسلم، فقال يحيى بن أكثم: الإيمان يمحو ما قبله، وقال بعضهم: يضرب ثلاثة حدود. فكتب المتوكل إلى الإمام الهادي علا يسأله، فلمّا قرأ الكتاب، كتب: «يضرب حتى يموت». فأنكر الفقهاء ذلك، فكتب إليه يسأله عن العلّة، فكتب: بسم الله الرّحمن الرّحيم: ﴿فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَّا بِاللهِ وَحْدَهُ وَ كَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ \* فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأَسْنَا سَنَّةَ اللهِ التي قَدْ خَلَتَ فِي عَبَادِهِ وَ خَسِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَهُ<sup>(1)</sup>، فأمر به المتوكل، فضرب حتى مات.<sup>(٢)</sup>

تجد أنَّ الإمام الهادي الله استنبط حكم الموضوع (الإيمان عند رؤية العذاب) من آية مباركة، لا يذكرها الفقهاء في عداد آيات الأحكام، غير أنَّ الإمام لوقوفه على سعة دلالة القرآن، استنبط حكم الموضوع من تلك الآية، وكم له من نظير.

وأمّا الاستئناس فالمراد به أنّ الآية توجد أرضية خاصّة لقبول المخاطب مفاد الفتوى، وهي كما في المقام، إذ لا شكّ في أنّ استعمال مواطن كثيرة في الآية في العدد الخاص لا يكون دليلاً على تعيّن الصدقة بهذا العدد، وإنّـما

٢ . مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب :٤٠٣/٤.

۱. غافر:۸۵۸۵

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً 

الواجب على الناذر أن يتصدّق بشيء يُعدَّ عنده دنانير كثيرة، ومن المعلوم أنّه يختلف باختلاف حال الناذر، كثرة وقلّة في المال، فالإمام بتلاوة هذه الآية عطف نظر المتوكل إلى أنّه يجب أن يعطي شيئاً كثيراً ولا يكتفي بالقليل ومع ذلك لا يتعيّن عليه ذلك العدد، ويشهد على ذلك أنّ الإمام قال في آخر كلامه: «وكلّما زاد أمير المؤمنين من فضل الخير كان أنفع له وأُجر عليه في الدنيا والآخرة».<sup>(1)</sup>

وبما أنَّ ابن تيمية قصر نظره على ما نقله العلّامة عن المسعودي، تصوَّر أنَّ الإمام بصدد الاستدلال ولم يقف على أنَّ الغرض شيء آخر، ولو كان يريد الاستدلال لما قال في آخر كلامه: «وكلّما زاد أمير المؤمنين من فضل الخير كان أنفع له...».

## \*\*\*

وأمّا الفقرة الثالثة \_أي إشخاص الإمام الهادي إلى مجلس المتوكل \_فقد قال فيها ابن تيمية: الحكاية التي ذكرها عن المسعودي، منقطعة الإسناد، وفي تاريخ المسعودي من الأكاذيب ما لا يحصيه إلّا الله، فكيف يوثق بحكاية منقطعة الاسناد في كتاب قد عُرف بكثرة الكذب؟<sup>(٢)</sup>

يلاحظ عليه: أنّه وصف كتاب المسعودي بأنّ فيه من الأكاذيب مـا لا يحصيه إلّا الله، فما هو الدليل على ذلك؟

فهل يمكن لنا أن نقول: إنّ في «منهاج السنّة» أكاذيب لا يحصيها إلّا الله، وهو يقبل منّا هذا القول بلا دليل؟

١. تاريخ بغداد:٥٦/١٢. ولاحظ أيضاً: المنتظم في تاريخ الملوك والأمم:٧٤/١٢.
 ٢. منهاج السنة: ٨٤/٤ وفي طبعة بولاق:١٣١/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

ثم إنَّ هذه القصة، قد ذكرها سبط ابن الجوزي <sup>(۱)</sup> والصفدي<sup>(۲)</sup>، وابن خلكان<sup>(۳)</sup>، وابن كثير<sup>(٤)</sup>، وغيرهم، ولم يُنكرها أحد منهم، كما لم يطعن أحد في المسعودي<sup>(٥)</sup> ولا في تاريخه، بل نقل عنه جملة من أصحاب التواريخ والتراجم<sup>(٦)</sup> في مواضع كثيرة من كتبهم، ولم يشيروا إلى أنّه قد عُرف بكثرة الكذب، كما زعم ابن تيمية ذلك.

ولا أدري ما هو موقف أتباع ابن تيمية من شيخهم اللَّجوج، إذا ما علموا أنّه قد أوقع نفسه في ورطة أُخرى ـكما أوقعها من قبل في ورطات كثيرة ـ بادّعائه أنّ الحكاية التي ذكرها العلّامة الحلّي عن المسعودي منقطعة الإسناد، وأنّ الأمر ليس كما يدّعي؟

وما هو رأيهم في شيخهم إذا ثبت عندهم أنَّ هذا الادّعاء لا نصيب له من الصحّة، دفعه إليه، وإلى سائر ادّعاءاته التي مضىٰ ذكرها، حبُّه للجدال، وولَعُه برد كلّ ما أورده العلّامة الحلي حول فضائل ومناقب أهل بيت المصطفى تشتَى؟! وها نحن نكشف عن حقيقة هذه الحكاية، فنقول:

الحكاية المذكورة نـقلها المسعودي (المتوفّى ٣٤٦ه)، عـن إبـراهـيم

٢ . الوافي بالوفيات: ٧٢/٢٢.

٤. البداية والنهاية:٥٠/١٦.

- 1. تذكرة الخواص: ٣٦١.
- ٣. وفيات الأعيان:٢٧٢/٣، برقم ٤٢٤.
- ٥. ترجم له من الأعلام: ابن إسحاق النديم في «الفهرست:٢٢٥»، وأبو العباس النجاشي في «رجاله:٢٤٥، برقم ٢٦٥»، وياقوت في «معجم الأدباء:٩٠/١٣»، والذهبي في «سير أعلام النبلاء:٢٥/٣٥٥»، والشبكي في «طبقات الشافعية الكبرىٰ:٤٥٦/٣٤»، وغيرهم، ولم يذكروا فيه شيئاً من الذم.
- ٦ . منهم الذهبي، حيث نقل عن المسعودي في مواضع كثيرة من كتابه «سير أعلام النبلاء». انظر ـ
   على سبيل المثال ـ: ج١٢، ص ٣٨، ٤٠، ٤٣ و ج١٣، ص ٤٦٤، ٤٦٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANC THOUGHT (Por Construction) (Por Con

[نفطويه] بن محمد بن عرفة النحوي (المتوفّى ٣٢٣هـ)، عن محمد بن يزيد المبرّد (المتوفّى ٢٨٥، أو ٢٨٦هـ)، وهي جزء من خبر طويل رواه المبرّد، وقال في أوّله:

قال المتوكّل لأبي الحسن علي [الهادي] بن محمد بن علي...: ما يقول ولد أبيك في العباس بن عبد المطلب... .

ثم قال: وقد كان سُعي بأبي الحسن علي بن محمد إلى المتوكّل، وقيل له: إنّ في منزله سلاحاً وكتباً وغيرها من شيعته، فـوجّه إليـه ليـلاً مـن الأتـراك وغيرهم من هجم عليه في مـنزله عـلى غـفلة مـمّن فـي الدار... (الحكـاية المذكورة التي ادّعى ابن تيمية أنّها منقطعة الإسناد).

ثمّ قال المسعودي:

قال[يعني المبرّد]: وأشفق كلّ من حضر علىٰ عليّ، وظنّوا أنّ بادرة ستبدر منه إليه، قال: والله لقد بكى المتوكل بكاءً طويلاً حتى بـلّت دموعه لحيته، وبكىٰ من كان حوله؛ ثم أمر برفع الشراب، ثم قال له:«يا أبا الحسن عليك دَين؟» \_«قال: نعم، أربعة آلاف دينار»، فأمر بدفعها إليه، وردّه إلى منزله مُكرّماً.<sup>(1)</sup>

ومن المعلوم أنّ المبرّد كان معاصراً للإمام الهادي ﷺ، فقد ولد بالبصرة سنة (٢١٠ه)، وورد سامّراء سنة (٢٤٦ه) بطلب من المتوكل، فحضر مجلسه ونال عطاياه، ولما قُتل المتوكل سنة (٢٤٧ه) رحل إلى بغداد، وتوفّي بها.<sup>(٢)</sup>

- ١ . مروج الذهب:١١/٥-١٣.
- ٢ . انظر ترجمته في: تاريخ بغداد:٣٨٠/٣٨٠، وسير أعلام النبلاء:٥٧٦/١٣، الترجمة٢٩٩؛ والأعلام:١٤٤/٧، ومقدمة كتاب «الكامل» للمبرد، تحقيق الدكتور محمد أحمد الدّالي.

This file was downloaded from QuranicThought.com

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

آراء ابن تيمية حول الإمام الهادي العلا

يُذكر أنَّ خبر المبرَّد الذي تضمَّن الحكاية المذكورة، قد قُسَّم في تاريخ المسعودي إلى أربعة مقاطع، وُضعت لها الأرقـام التـالية: (٢٨٨٩، ٢٨٩٠، ٢٨٩١، ٢٨٩٢).<sup>(١)</sup>

وممّا يؤكد أنّ الخبر الذي تضمّن الحكاية المذكورة، منقول، بأكمله، عن المبرّد، هو أنّ الذهبي أورده باختصار شديد في كتابه «سير أعلام النبلاء»، وكما يلي:

(قال المبرّد: قال المتوكل لعليّ بن محمد بن الرضا: ما يقول ولد أبيك في العباس؟ قال: ما نقول يا أمير المؤمنين في رجل فرض الله طاعته على نبيّه[كذا]<sup>(٢)</sup>، وذكر حكاية طويلة، وبكى المتوكل، وقال له: يا أبا الحسن ليّنت منّا قلوباً قاسية، أعليك دَين؟ قال: نعم، أربعة آلاف دينار، فأمر له بها).<sup>(٣)</sup>

وبهذا تكون الحكاية (الطويلة) قد خرجت من عهدة المسعودي، ومن وصمة أكاذيب كتابه، الذي ادّعىٰ ابن تيمية، باطلاً، أنّـه لا يـحصيها إلّا الله، وثبت أنّها من رواية المبرّد، الذي كان معاصراً للإمام الهـادي، وكـان ـكما يصفه الذهبي ـإماماً، علّامة، فصيحاً، مفوّهاً، موثّقاً.<sup>(٤)</sup>

- ١ مروج الذهب:٥ / ١١\_١٣، ونُقل فيه قبل ذلك خبر طويل عن المبرّد، تحدّث فيه المبرّد عن قصة لقائه مع المتوكل، وقد قُسم فيه هذا الخبر إلى سبعة مقاطع، ووضعت له الأرقام من (٢٨٨٢ إلى ٢٨٨٨).
- ٢. في مروج الذهب: وما يقول ولد أبي، يا أمير المؤمنين، في رجل افترض الله طاعة نبيه عـلى خلقه، وافترض طاعته علىٰ بنيه؟ وإنّما أراد أبو الحسن [يعني الهادي يليلا] طاعة الله على بنيه، فعرّض.
  - سير أعلام النبلاء:٣٨/١٢، ترجمة المتوكل(٧).
    - ٤. سير أعلام النبلاء:٥٧٦/١٣، الترجمة ٢٩٩.

لله العلمانية المعاميني المعام الم المعام ف

ما هو الداعي إلى إنكار الحكاية

ويظهر أنَّ محاولة إنكار الحكاية المذكورة من قبل ابن تيمية، تعود إلى رغبته في الدفاع عن المتوكل الذي أمر، لمّا أفضت الخلافة إليه، باستقدام المحدِّثين إلى سامراء وأجزل صلاتهم ورووا أحاديث الرؤية والصفات<sup>(1)</sup>، ونصر أحمد بن حنبل وقدّمه على المعتزلة. ثمّ هدم قبر الحسين الله وما حوله من الدور وأمر أن يزرع، ومنع الناس من إتيانه.<sup>(٢)</sup> ومثل هذه الأعمال تستهوي ابن تيمية وأمثاله من النواصب والمجسّمة والغلاة من الحنابلة وغيرهم، ولذا قالوا عنه: بأنّه أظهر السنّة،ولقّبوه بمحيي السنّة.

ولمًا كانت الحكاية المذكورة تفضح المتوكّل، إذ تتحدّث عن مجلس شربه، وهو يكرع الخمرة في جوف الليل، بينما كان الإمام الهادي في ذلك الوقت متوجّهاً إلى ربّه يترنّم بآيات من القرآن.. عزّ على ابن تيمية أن يقبلها، ولكنّه غفل عن أنَّ (سنّة) المتوكّل في اللهو والطرب والفساد ومعاقرة الخمور، قد (ظهرت) وشاعت بين الناس، ودوّنها المؤرّخون وأرباب السّير والتراجم، ولا يمكن إخفاؤها مهما بُذل في ذلك من محاولات.

وإليك شيئاً ممّا ورد حول ذلك:

قسال الطبري:(وأخمذ [المتوكل] مجلسه، ودعما بمالندماء والمغنين، فحضروا... وأخذ في الشراب واللهو، ولهج يقول: أنما والله مفارقكم عمن قليل، فلم يزل في لهوه وسروره إلى الليل.

۱ . سير أعلام النبلاء:۳٤/۱۲.

۲. تاريخ الطبري: ٣٦٥/٧ (سنة ٢٣٦ه) ؛ وسير أعلام النبلاء: ٣٥/١٢.

This file was downloaded from Quranic Thought.com

آراء ابن تيمية حول الإمام الهادي ﷺ

وقال: وذكر بعضهم... ثم أمر بالعشاء فأحضر، وذلك في جوف الليل، فخرج المنتصر من عنده، وأمر بُنانا غلام أحمد بن يحيى أن يلحقه، فـلما خرج وُضعت المـائدة بـين يـدي المـتوكل، وجـعل يأكـلها، ويـلقم وهـو سكران).<sup>(1)</sup>

وقُتل في نفس هذه الليلة بتخطيط من ابنه المنتصر وبهذه الحالة، وهو سكران، لقي، محيي السنّة ربّه تعالىٰ!!

وقال المسعودي، وهو يتحدّث عن أيام المتوكل: ولم يكن أحد ممّن سلف من خلفاء بني العباس ظهر في مجلسه العبث والهـزل والمـضاحك وغير ذلك، ممّا قد استفاض في الناس تركه إلّا المتوكل، فإنّه السابق إلى ذلك والمُحدِث له.

وقال ابن الأثير: كان المتوكل شديد البغض لعلي بن أبي طالب ولأهل بيته، وكان يقصد من يبلغه عنه أنّه يتولّىٰ عليّاً وأهله بأخذ المال والدم، وكان من جملة ندمائه عبادة المخنّث، وكان يشدّ على بطنه تحت ثيابه مخدّة ويكشف رأسه وهو أصلع، ويرقص بين يدي المتوكل، والمغنّون يغنون: قد أقبل الأصلع البطين خليفة المسلمين. يحكي بذلك علياً، والمتوكل يشرب ويضحك.<sup>(٢)</sup>

وقال ابن كثير الدمشقي: شرب[إيتاخ] ليلة مع المتوكل، فعربد عليه المتوكل، فهمّ إيتاخ بقتله، فلمّا كان الصباح اعتذر المتوكل إليه، وقال له: أنت أبي، أنت ربّيتني...<sup>(٣)</sup>

١. تاريخ الطبري :٣٩٢/٣-٣٩٣(سنة ٢٤٧ه).
 ٢. الكامل في التاريخ:٥٥/٧.
 ٣. البداية والنهاية:٣٢٦/٥(سنة ٣٣٤ه)، دار الكتب العلمية، ١٤٠٥ هـ.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية \*



رأي ابن تيمية حول الإمام العسكري على المع

إنَّ العلَّامة الحلي بعدما فرغ من ذِكر الإمام علي الهادي الله ذكر شيئاً يسيراً عن ولده أبي محمد الحسن العسكري الله، وقال: وكان ولده الحسن العسكري الله عالماً فاضلاً زاهداً أفضل أهل زمانه، روت عنه العامّة كثيراً.<sup>(1)</sup>

وقد رد عليه ابن تيمية، وقال: إن العلماء المعروفين بالرواية الذين كانوا في زمن هذا الحسن بن علي العسكري ليست لهم عنه رواية مشهورة في كتب أهل العلم، وشيوخ أهل الكتب الستة: البخاري، ومسلم، وأبي داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجة كانوا موجودين في ذلك الزمان، وقريباً منه: قبله وبعده... فكيف يقال: روت عنه العامة كثيراً؟ وأين هذه الروايات؟ وقوله: «إنّه كان أفضل أهل زمانه» هو من هذا النمط.<sup>(٢)</sup> يعني من الدعاوى المجرّدة.

أقول: يحاول ابن تيمية حينما يذكر شيوخ أهل الكتب الستة (من أهل السنّة)، ويقول إنّهم كانوا موجودين في زمان الإمام العسكري، ولم يرووا عنه، يحاول بذلك التمويه على القارئ، وذلك أنّ هؤلاء الشيوخ الستة، وإن كانوا موجودين في ذلك الزمان، إلّا أنّهم كانوا، جميعاً، أكبر سنّاً من الإمام علاً، وقد سمعوا الحديث وارتحلوا في طلبه قبل أن يتصدّى الإمام لنشر العلم، بل

٢ . منهاج السنَّة: ٨٦٨٥/٤ وفي طبعة بولاق: ١٣١/٢ .

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

منهاج الكرامة:٧٦.

رأي ابن تيمية حول الإمام العسكري ﷺ

قد فرغ بعضهم من طلبه قبل أن يُخلق ﷺ. وها نحن نذكر، بإيجاز، شيئاً من حياة الإمام العسكري، وحياة هـؤلاء الشيوخ، لكي يكتشف، القارئ العزيز، بنفسه حقيقة التدليس الذي مارسه ابن تيمية في ردّه المتقدّم، ويقف، أيضاً، على حقائق أُخرى، نعرض لها في أثناء البحث:

ولد الإمام الحسن العسكري بالمدينة المنوّرة سنة (٢٣٢هـ)، وانتقل به والده الإمام علي الهادي إلىٰ سامراء بعد أن أشخصه إليها المتوكل العباسي سنة (٢٣٣هـ) ليكون تحت الرقابة، فأقام بها إلى أن استشهد في سنة (٢٦٠هـ). وكان الحسن العسكرى الله قد نهض بمسؤولية الإمامة ونشر العلم بعد استشهاد والده في سنة (٢٥٤هـ).<sup>(١)</sup>

أمًا الشيوخ الستة،وهم:

 ١. البخاري، فقد ولد في بخارى سنة (١٩٤ه)، ورحل في طلب الحديث سنة (٢١٠ه)، فزار خراسان والعراق والحجاز وغيرها وأقام في بخارى، وقدم نيسابور سنة (٢٥٠ه) وحدَّث بـها، وتـعصَّب عـليه جـماعة ورموه بالتهم، فأُخرج إلى خَرتنْك(مـن قـرىٰ سـمرقند) فـمات فيها سنة (٢٥٦ه).<sup>(٢)</sup>

فالبخاري، إذاً، كان أكبر من الإمام العسكري بنحو(٣٨سنة)، وكان يقيم ببخاري، وتوفّي بإحدىٰ قرىٰ سمرقند بعد سنتين، فـقط، مـن بـدء الإمـام

- ١. انسظر تىرجىمته في: تباريخ بغداد:٢٣٦/٧، برقم ٣٨٨٦؛ ووفيات الأعيان:٩٤/٢؛ وأعيان الشيعة:٢٠/١، والأعلام:٢٠٠/٢.
- ۲ . انظر ترجمته في: وفيات الأعيان: ١٨٨/٤، برقم ٥٦٩؛ وتهذيب الكمال: ٤٣٠/٢٤، برقم ٥٠٥٩؟ وسيّر أعلام النبلاء: ٣٩١/١٦، برقم ١٧١؟ والأعلام: ٣٤/٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

FOR QURANIC THOUGHT 👩 📷 المنتقدة المعنية المعن

العسكري بالتحديث ونشر العلم في سامراء(بـالعراق)، فكـيف يـريد ابـن تيمية، بعد كل هذا، من البخاري أن يروي عن الإمـام، حـتىٰ وإن غـضضنا الطرف عن عقيدة البخاري، وانحرافه عن أئمة أهل البيت ﷺ؟!

۲. مسلم بن الحجّاج، ولد بنيسابور سنة (۲۰٤ه) أو نحو ذلك، ورحل في طلب الحديث إلى الحجاز ومصر والشام والعراق، ثم عاد إلى نيسابور، إلى أن توفّي بها سنة (۲٦١ه).<sup>(۱)</sup>

وأنتترى الفارق الكبير بين عُمر(الإمام) وعُمر (مسلم)، والذي يبلغ نحو (٣٠)عاماً، والمسافة الشاسعة التي تفصل بين بلديهما، فكيف يـروي عن الإمامﷺ مع هذين الأمرين؟!

٣. الترمذي، ولد في حدود سنة (٢١٠هـ)، ورحل في طلب الحديث إلى خراسان والعراق والحجاز، وعاد إلى ترمذ، وتوفّي بها سنة (٢٧٩هـ).<sup>(٢)</sup>

ونقول في عدم رواية الترمذي عن الإمام ما قلناه في مسلم بن الحجّاج، فلا حاجة للإعادة.

٤. أبو داود. ولد سنة (٢٠٢ﻫ). ورحل إلى الشام والعراق ومصر، وزار بغداد مراراً، وروىٰ بهاكتابه المصنّف في السنن، ثم سكن البصرة، وتوفّي بها سنة (٢٧٥ﻫ).

ويقال: إنَّه صنَّف كتابه في السنن قديماً، وعرضه علىٰ أحمد بن حنبل

- انظر ترجمته في: تهذيب الكمال:٤٩٩/٢٧، برقم ٥٩٢٣، وسير أعلام النبلاء:٥٥٧/١٢، برقم ٢١٧، والأعلام:٢٢١/٧.
- ٢ . انظر ترجمته في: تهذيب الكمال:٢٥٠/٢٦، برقم ٥٥٣١، وسير أعلام النبلاء:٢٧٠/١٣، بـرقم ١٣٢؛ والأعلام:٣٢٢/٦.



(المتوفّى ٢٤١هـ)، فاستجاده واستحسنه.<sup>(١)</sup>

فكيف، إذاً، يروي أبو داود الذي يكبر الإمام العسكري بأكثر من (٣٠) عاماً، كيف يروي عنه في كتابه «السنن» في الحديث، وقـد صـنّفه قـبل أن يتصدّى الإمام لنشر الحديث بنحو (١٤) عاماً أو أكثر؟!

أليس هذا بأمر غريب؟ بليٰ، إلّا إذا صدر عن ابن تيمية، فإنّه، ومن أجل أن يردّ على خصمه بكل طريقة، لا يبالي أن يأتي بالغرائب والعجائب!!

٥. ابن ماجة، ولد سنة (٢٠٩ه)، ورحل إلى البصرة وبغداد والشام ومصر والحجار والريّ، في طلب الحديث. وعاد إلىٰ بلده (قـزوين). تـوفّي سـنة (٢٧٣ه)، وقيل: سنة (٢٧٥ه).<sup>(٢)</sup>

٦. النَّسائي، ولد في نَسا(بخراسان) سنة (٢١٥هـ)، وطلب العـلم مـنذ صغره، فسمع بخراسان والعراق والحجاز وغيرها. وأقام بمصر مدة طويلة، ثم استقرّ في دمشق. سُئل عن فضائل معاوية، فقال: ما أعرف له فضيلة إلا «لا أشبع الله بطنه»، فضربوه في الجامع وداسوه، وأُخرج عليلاً، ثـم حُـمل إلى الرملة (بفلسطين) فمات بها، وذلك في سنة (٣٠٣هـ)، وقيل: حُمل إلى مكة، فدفن بين الصفا والمروة.

وكان قد رحل إلى قتيبة بن سعيد في سنة (٢٣٠ه) لسماع الحديث. (٣)

- انظر ترجمته في: تهذيب الكمال: ٥٥٥/١١، برقم ٢٤٩٢؛ وسير أعلام النبلاء: ٢٠٣/١٣، برقم ١١٧؛ والأعلام: ١٢٢/٣.
- ٢. انظر ترجمته في: تهذيب الكمال:٤٠/٢٧، برقم ٥٧١٠؛ وسير أعلام النبلاء:٢٧٧/١٣؛ والأعلام:١٤٤/٧].
- ٣. انظر ترجمته في: تهذيب الكمال:٣٢٨/١، برقم ٤٨؛ وسير أعلام النبلاء:١٢٥/١٤، برقم ٦٧؛ والأعلام:١٢٥/١٤.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فهل ينتظر ابن تيمية منه أن يسمع من الإمام العسكري الذي تصدّىٰ ـ كما قلنا ـ لنشر العلم والحديث في سنة (٢٥٤ه)؟!

وممّا سبق يتضح أنّ خلوّ الكتب الستة من روايات الإمام العسكري إلى يعود، بالدرجة الأساس، إلى أنّ أصحابها، وإن كانوا موجودين في زمانه الله، قبله وبعده (كما يقول ابن تيمية)، إلّا أنّ أصغرهم سنّاً، وهو النسائي، كان أكبر من الإمام بنحو (١٧) عاماً، بل كانوا جميعاً، باستثناء النسائي، أكبر سنّاً من والده الإمام علي الهادي(المولود سنة ٢١٢ه)!! ولكنّ ابن تيمية لم يُشر إلى كلّ ذلك، ولم يُشر، أيضاً، إيغالاً منه في التمويه على القارئ، إلىٰ تاريخ بدء الإمام الله بنشر، أيضاً، إيغالاً منه في التمويه على القارئ، إلىٰ تاريخ بدء وهو ابن ثمان وعشرين سنة!!

ثمّ إنّ التراث الحديثي السُّنّي ليس منحصراً في هذه الكتب الستة، بل هو أوسع من ذلك، وقد نقلته جُملة من كتبهم المصنّفة في هذا المجال، ومن هنا لا يمكن اعتبار الكتب الستة مقياساً لروايات الرواة، كثرة وقـلّة، أو وجـوداً وعدماً.

اختلاف علماء السنّة في تحديد عدد وأسماء ومراتب أُمّهات الكتب عندهم

وممًا تجدر الإشارة إليه أنَّ القول بأنَّ الكتب الحديثية المعتمدة عند أهل السنّة، هي الكتب الستة، قـد جـاء فـي وقت متأخّر، وأنَّ الاخـتلاف بـين علمائهم، في تحديد عدد وأسماء ومراتب هذه الكتب، ظـلّ قـائماً لقـرون عديدة، قبل أن يشيع القول بذلك أخيراً.

فبعض العلماء مَن يجعل «موطَّا» مالك في مقدِّمة الصحاح والسنن، كما صنع أبو الحسن رزين بن معاوية العبدري الأندلسيّ (المتوفّى ٥٣٥ه) في

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



رأي ابن تيمية حول الإمام العسكري ﷺ

كتابه «تجريد الصحاح»، وابن الأثير الجزري، أبو السعادات (المتوفّى ٦٠٦ه) في كتابه «جامع الأُصول في أحاديث الرسول».<sup>(١)</sup>

ومنهم من يجعل الكتب المعتمدة عند السنّة، خمسة، وهـي: صحيحا البخاري ومسلم، وسنن أبي داود، وسنن النَّسائي، وجامع الترمذي.

وهذا هو الرأي المشهور بين الحفّاظ والعلماء، والمحدِّثين، وإليه ذهب ابن الصلاح (المتوفّى ٦٤٣ﻫ)، ومحيي الدين النووي (المتوفّى ٦٧٦ﻫ)، وابن حجر العسقلاني (المتوفّى ٥٨٨٢)، وولي الله الدهلوي (المتوفّى ١٧٦ه).<sup>(٢)</sup> يُذكر أنَّ الفضل بن طاهر المقدسي (المتوفّى ٥٠٧ه) عُدّ أوّل من أضاف «سنن» ابن ماجة إلى الكتب الخمسة، شمّ عبد الغني المقدسي (المتوفّى •٠٦ه)<sup>(٣)</sup>، ولم يحظ ذلك بقبول كثير من العلماء والحفّاظ، ومنهم ابن حجر العسقلاني الذي كان يقدّم «سنن» الدارمي (المتوفّى ٥٥٢ه) علىٰ «سنن» ابن ماجة، ويقول: إنّها لو ضُمّت إلى الخمسة: البخاري ومسلم وأبي داود والترمذي والنسائي، لكانت أولىٰ.<sup>(3)</sup>

وبعد أن عرفنا هذه الحقائق، نقول: إنّه وبالرغم من قصر المدة التي تصدىٰ فيها الإمام العسكريﷺ لنشر العلم والحديث، وقسوة الأوضاع التي أحاطت به في ظلّ الرقابة الشديدة التي فرضها عليه حكّام بني العباس في عاصمة مُلكهم (سامراء)، فإنّ الذين أخذوا عنه العلم والحديث، قد جاوز

- ١. انظر: مقدمة «سنن ابن ماجة»:٣، دار الفكر للطباعة والنشر، ١٤٢٤هـ، وعناية صدقي جميل
   العطار.
- ٢. أضواء على السنّة المحمدية:٢٤٤، ٢٦٥، ٢٦٩. ٣ . انظر: مقدمة «سنن ابن ماجة»: ٥.
  - ٤. انظر: أضواء على السنَّة المحمدية:٢٦٦(الهامش).

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

 THE PRINCE GHAZI TRUST

 FOR QURANIC THOUGHT

 این تیمیة فکراً ومنهجاً

عـددهم المـائة وأربـعين راويـاً، كـما أحـصاهم المـتتبّع الشيخ خـليل الله العطاردي.<sup>(۱)</sup>

ونحن وإن لم نظفر للإمام ﷺ بروايات كثيرة في كتب أهل السنة<sup>(٢)</sup>، إلّا أنّه روى له ﷺ منهم: الحافظ أبو نُعيم الأصبهاني (المتوفّى ٤٣٠ه)، والحافظ أبو الفرج ابن الجوزي الحنبلي (المتوفّى ٥٩٧ه)، والحافظ عبد العزيز بـن محمود، ابن الأخضر الجنابذي الحنبلي(المتوفّى ٦١١ه).

وروىٰ بعض الأخبار الواردة عنهﷺ: سبط ابن الجوزي الحنفي<sup>(٣</sup>)، وابن الصباغ المالكي<sup>(٤)</sup>، وابن حجر الهيتمي<sup>(٥)</sup>، وغيرهم.

وإليك نصّ الحديث الذي رواه أبو نُعيم الأصبهاني:

قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّنني القاضي أبو الحسن علي بن محمَّد بن علي بن محمد القزويني ببغداد، قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقـد حدَّثني القاسم بن العلاء الهمداني، قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني الحسن بن علي بن محمد بن الرضا، قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني أبي علي بن محمد، قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني أبي محمد بن علي قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني أبي علي بن موسى قال: أشهد لله، بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني أبي علي بن موسى قال: أشهد لله،

مسند الإمام العسكري: ٣٩٨.٢٩٢.

- ٢. لا يُستبعد أن يكون العلّامة الحلي، بما عُرف عنه من غزارة العلم وكثرة الاطلاع، قد اطَلع على روايات كثيرة للإمام للطِّلا في كتب السنّة.
  - ۳. مراة الزمان:٦/ الورقة ١٩٢، كما في: الأئمة الاثنا عشر للسيد على الميلاني:١٦٨.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة الخصصية للرد على الوهابية \*

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT رأي ابن تيمية حول الإمام العسكري الظلم

لقد حدَّثني أبي جعفر بن محمد قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني أبي محمد بن علي قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني أبي علي بن الحسين قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني أبي الحسين بن علي قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني أبي علي بن أبي طالب ـ رضي الله تعالى عنهم ـ قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد حدَّثني رسول الله التلاقي قال: أشهد بالله وأشهد لله، لقد قال لي جبريل الله: يا محمد، إنّ مدمن الخمر كعابد الأوثان.

قال أبو نُعيم الأصبهاني: هذا حديث صحيح ثابت، روته العترة الطيّبة، ولم نكتبه على هذا الشرط بالشهادة بالله ولله إلّا عن هذا الشيخ.<sup>(1)</sup>

وقد روىٰ هذا الحديث من طريق آخر، أبو الفرج ابن الجوزي في كتاب «تحريم الخمر».<sup>(٢)</sup>

ونقل العلامة أبو الفتح الأربلي عن الحافظ عبد العزيز الجنابذي عن رجاله عن الحافظ البلاذري، قال: حدَّثنا الحسن بن علي بن محمد بن علي بن موسى، إمام عصره عند الإمامية بمكّة، قال: حدَّثني أبي علي بن محمد المفتي، قال: حدَّثني أبي محمد بن علي السيد المحجوب، قال: حدَّثني أبي علي بن موسى الرضا، قال: حدَّثني أبي موسى بن جعفر المرتضى قال: حدَّثني أبي جعفر بن محمد الصادق، قال: حدَّثني أبي محمد بن علي الباقر، قال: حدَّثني أبي علي بن الحسين السجاد زين العابدين، قال: حدَّثني أبي

- . حلية الأولياء:٢٠٣/٣.
- ٢. قال سبط ابن الجوزي في ترجمة الإمام العسكري من «تذكرة الخواص:٥٠٣/٢»:ومن جملة مسانيده، حديث في الخمر عزيز، ذكره جدّي أبو الفرج في كتابه المسمّى بتحريم الخمر، ونقلته من خطه. ثمّ ذكر الحديث، وفيه: «شارب الخمر كعابد الوثن».

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية ،

... ابن تيمية فكراً ومنهجاً 291

الحسين بن علي سيد شباب أهل الجنّة، قال: حدثني أبي علي بن أبي طالب سيد الأوصياء، قال: حدثني محمد بن عبد الله سيد الأنبياء، قـال: حـدًثني جبرئيل سيد الملائكة، قال: قال الله عزو جل سيد السادات، إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا، فمن أقرّ لي بالتوحيد دخل حصني، ومن دخـل حصني أمن من عذابي، وقال الحاكم: ولم نكتبه إلّا عن هذا الشيخ.<sup>(1)</sup>

هذا ما يتعلّق بالشِّق الأوّل من كلام ابن تيمية، وأمّا الشِّق الثاني منه، أعني قوله: إنّ قول (العلّامة الحلي) بأنّ الحسن العسكريﷺ كـان أفـضل أهـل زمانه، هو من الدعاوى المجرّدة، فيقال في جوابه:

إنَّ العلّامة الحلي ليس في هذا المقام، بصدد الاستدلال علىٰ أفضلية الإمام العسكري، لأنَّ ذلك يرتبط بموضوع الإمامة والغرض منها، والصفات التي ينبغي أن يتحلّى بها الإمام، وهذه أبحاث مطوّلة قـد تـناولها العـلّامة بتفصيل في كتبه الكلامية، فمن أحبّ أن يقف عليها فليراجعها في مظانّها.

ونرى من المناسب، هنا، أن نذكر بعض كلمات الأعلام من غير الشيعة، من الذين أشادوا بسموّ منزلة الإمام العسكري، وأقرّوا له بالفضل والتـفوّق على غيره.

قال الوزير عبيد الله<sup>(٢)</sup> بن يحيى بن خاقان (المتوفّى ٢٦٣ه):

لو زالت الخلافة عن خلفاء بني العباس ما استحقُّها أحد من بني هاشم

- ١ . كشف الغمّة:١٩٨/٣هـ١٩٩، وقد نقله عن كتاب معالم العترة النبوية للجنابذي.
- ٢. كان من المقدّمين في العصر العباسي، استوزره المتوكّل والمعتمد. وكان عاقلاً حازماً، استمرّ في الوزارة إلى أن توفّى. الأعلام:١٩٨/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



غير هذا، فإنَّ هذا يستحقها في فضله وعفافه وهديه وصيانة نـفسه وزهـده وعبادته وجميل أخلاقه وصلاحه.<sup>(۱)</sup>

وقال أحمد بن عبيد الله بن يحيى بن خاقان(وكان على الضياع والخراج بقم):

«ما رأيت ولا عرفت بسرّ من رأىٰ رجلاً من العلوية مثل الحسن بن علي بن محمد بن علي بن الرضا، ولا سمعت به في هديه وسكونه وعفافه ونبله وكرمه عند أهل بيته والسلطان وجميع بني هاشم، وتقديمهم إيّاه علىٰ ذوي السنّ منهم والخطر، وكذلك القوّاد والوزراء والكتّاب وعوام الناس».<sup>(٢)</sup> وقال كمال الدين محمد بن طلحة القرشيّ الشافعيّ:

«إنَّ المنقبة العليا والمزيّة الكبريٰ التي خصَّه الله عز وعـلا بـها، وقـلّده فريدها، ومنحه تقليدها، وجعلها صفة دائمة، لا يُـبلي الدهـرُ جـديدها، ولا تَنسى الألسنة تلاوتها وترديدها، أنَّ المهدي محمّداً نسـله المـخلوق منه، وولده المنتسب إليه، وبضعته المنفصلة عنه».<sup>(٣)</sup>

وقال ابن الصبّاغ المالكي:

«واحد زمانه من غير مدافع، ونسيج وحده من غير منازع، وسيّد أهـل عصره، وإمام أهل دهره، أقواله سديدة، وأفعاله حميدة».<sup>(٤)</sup>

٩ و ٢. رواه الشيخ الصدوق، عن أبيه ومحمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، كليهما عن سعد بن عبد الله الأشعري القمي، عن أحمد بن عبيد الله بن يحيى بن خاقان، وكان سعد قـد حضر مجلس أحمد هذا بقم في شعبان سنة (٢٧٨هـ)،ونقل عنه كلامه وكلام أبيه المذكورين. كمال الدين: ٤٠/١٠ مقدمة المصنف (فقرة: ما روي في صحة وفاة العسكري الله )، وبحار الأنوار: ٣٢٥/٥.

٣. مطالب السؤول:٢٠٩.

٤. الفصول المهمة: ٢٧٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



.... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

أراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف

قال العلامة الحلّيﷺ: وولده (يعني الحسن العسكري) مولانا الإمام المهدّي محمد ﷺ. روى ابن الجوزي بإسناده إلى ابن عمر، قال: قال رسول اللهﷺ:«يخرج في آخر الزمان رجل من ولدي اسمه كاسمي وكنيته كنيتي، يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً، فذلك هو المهدي».<sup>(1)</sup>

أقول: المهدي المنتظر هو أبو القاسم محمد بن الحسن العسكري الحجّة، الخلف الصالح، ولد الله بسرّ من رأى ليلة النصف من شعبان، سنة خمس وخمسين ومائتين، وله من العمر عند وفاة أبيه خمس سنين، آتاه الله الحكم صبيًا كما حدث ليحيى، حيث قال سبحانه: ﴿يَا يَحْيَى خُذِ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَ آتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا».<sup>(٢)</sup>

وجعله إماماً وهو طفل، كما جعل المسيح نبيًاً وهو رضيع، قال سبحانه على لسانه وهو يخاطب قومه: ﴿إِنِّي عَبْدُ اللهِ آتَاني الْكِتَابَ وَ جَعَلَني نَبِيًّا﴾.<sup>(٣)</sup>

اتّفق المسلمون على ظهور المهدي في آخر الزمان لإزالة الجهل

مريم: ۲۰.
 مريم: ۲۰.
 مريم: ۳۰.

This file was downloaded from QuranicThought.com

آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف......

والفساد، و سحق الظلم والجور، ونشر أعلام العدل، وإعلاء كلمة الحق، وإظهار الدين كلّه ولو كره المشركون، فهو بإذن الله ينجي العالم من ذلّ العبودية لغير الله، ويلغي الأخلاق والعادات الذميمة، ويبطل القوانين الكافرة التي سنّتها الأهواء، ويقطع أواصر العصبيات القومية والعنصرية، ويمحو أسباب العداء والبغضاء التي صارت سبباً لاختلاف الأُمّة وافتراق الكلمة، ويحقّق الله سبحانه بظهوره وعده الذي وعد به المؤمنين بقوله: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَهُ<sup>(1)</sup>، ومن المعلوم أنّ الأرض بعامتها لم يحكمها الصالحون لحدّ الآن وإنّما حكموا أطرافاً منها، وهذا الوعد الإلهي لم يتحقّق بعد، وإنّما يتحقّق فيما إذا دخلت كلمة الإسلام عامة المدن والقرى وينادى فيها بشهادة أن لا إله إلّا الله بكرة وعشيّاً، وإنّما يتحقّق ذلك عند ظهور الإمام المنتظر الذي وعد الله به الأُمه.

وقد تضافرت الروايات على خروج إمام من أهل بيت النبيﷺ ينشر راية الإسلام والعدل في الأرض بعد ما تُملأ جوراً وظلماً.

قال الشيخ مرعي بن يوسف المقدسي الحنبلي(من علماء القرن الحادي عشر) في حقيقة ظهور المهدي:

والصحيح أنّه يخرج آخر الزمان... وقد كثرت بذلك الأخبار والروايات، وشاع ذلك في الأمصار بأحاديث الثقات.<sup>(٢)</sup>

١. الأنبياء: ١٠٥. روي عن أبي جعفر الباقر للله أنه قال في تفسير قوله تعالى: ﴿أَنَّ الأَرضَ يَـرِثُها عِبادِي الصَّالِحُونَ»: إنَّ ذلك وعد للمؤمنين بأنهم يرثون جميع الأرض. التبيان في تفسير القر آن: ٢٨٤/٧.

٢ . فرائد فوائد الفِكَر في الإمام المهدي المنتظر:٢١٩، مؤسسة دار الكتاب الإسلامي، ١٤٢٧ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

المعالم المعالي المعال ٥٠٢.....

وقال السيد محمد صديق حسن القنُّوجي البخاري (المتوفَّى ١٣٠٧ه) في المهدي الموعود المنتظَر الفاطمي (حسب تعبيره): الأحاديث الواردة فيه على اختلاف رواياتها كثيرة جداً، تبلُغ حدَّ التواتر، وهي في السنن وغيرها من دواوين الإسلام من المعاجم والمسانيد... وأحاديث المهدي عند الترمذي، وأبي داود، وابن ماجة، والحاكم، والطبراني، وأبي يعلى الموصلي، وأسندوها إلى جماعة من الصحابة.

ثم قال: وأمره مشهور بين الكافة من أهل الإسلام على ممرّ الأعصار، وأنّه لابد في آخر الزمان من ظهور رجل من أهل البيت النبوي يؤيد الدين، ويظهر العدل، ويتّبعه المسلمون... <sup>(١)</sup>

هذا، وقد ناهزت الروايات مبلغاً يُعدِّ من أعلى مراتب التواتر، حتى قال الدكتور عبد الباقي (المعاصر في السعودية): إنّ المشكلة ليست مشكلة حديث أو حديثين أو راو أو راويين، إنّها مجموعة من الأحاديث والآثار تبلغ الثمانين تقريباً، اجتمع على تناقلها مئات الرواة أو أكثر من صاحب كتاب صحيح.<sup>(۲)</sup>

وما ذكره من عدد الروايات إنّما يرجع إلى وجودها في الصحاح والسنن، وأمّا غيرها فالروايات أكثر وأكثر، بـل لا تـجد فـي مـجموع مـا روي عـن النبيﷺ رواية أشهر من رواية المهديﷺ، ولأجل إيضاح الموضوع نأتي بالعناوين التي لها صلة بالإمام المهديﷺ ونذكر عدد رواياتها ونقتصر في

١ . الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة: ١٢٥ ـ ١٢٦، دار بن كثير، الطبعة الثانية، ١٤٢١ هـ. ٢ . بين يدي الساعة:١٢٣.



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ......

ذلك على ما جاء في كتاب «منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر»، لسماحة آية الله لطف الله الصافي.

**١. أحاديث الخلفاء الاثني عشر** 

تضافرت الروايات على أنّ عدد الخلفاء والأثمة بعد الرسولﷺ هو اثنا عشر وأنّ عدّتهم كنقباء بني إسرائيل وحواري عيسيﷺ.

روى مسلم في صحيحه عن جابر بن سمرة قال: انطلقت إلى رسول الله ﷺ ومعي أبي فسمعته يقول: «لا يزال هذا الدين عزيزاً منيعاً إلى اثـني عشر خليفة»، قال: قال كلمة صمّنيها الناس، فقلت لأبي: ما قال؟ قال: كلّهم من قريش»<sup>(1)</sup>.

روى البخاري عن عبد الملك، قال: سمعت جابر بن سمرة قال: سمعت النبيﷺ يقول: «يكون اثنا عشر أميراً»، فقال كلمة لم أسمعها، فقال أبي: إنّه قال: «كلّهم من قريش».<sup>(٢)</sup>

وقد أخرج أحمد في مسنده النصوص على الاثني عشر عن جابر بـن سمرة بطرق تناهز ٣٤ طريقاً.<sup>(٣)</sup>

وربما ناهز عدد الأحاديث التي وردت في هذا المقام عن طـرق أهـل السنّة ٥٠ حديثاً.<sup>(٤)</sup>

- صحيح مسلم: كتاب الإمارة، باب الناس تبع قريش والخلافة في قريش.
- ٢. صحيح البخاري: ٤، كتاب الأحكام، الباب الذي جعله قبل باب إخراج الخصوم وأهل الريب من البيوت بعد المعرفة.
- ۳. مستد أحمد:۸۷، ۸۸، ۸۹، ۹۰، ۹۲، ۹۳، ۹۶، ۹۵، ۹۶، ۹۷، ۸۹، ۹۹، ۱۰۰، ۱۰۱، ۲۰۱، ۳۰، ۱۰۸، ۱۰۷.
  - ٤. لاحظ : منتخب الأثر: ١ / ١٩\_ ٤٠.

۲۹۵ ومنهجاً ۲۰۵ ومنهجاً ۱۹۰۶ ومنهجاً

وأمّا إذا أَضيف إلى ذلك ما روي عن طرق الشيعة فيبلغ عدد الجميع (١٤٨) حديثاً. إنّما الكلام في ما هو المراد بهذه الأحاديث، وتعيين من ينطبق عليهم هذا العدد؟

يقول بعض الأعاظم (دام ظله) في هذا الصدد: اعلم أنَّ هذه الأحاديث لا تنطبق إلَّا على مذهب الشيعة الإمامية، فإنَّ بعضها يدل على أنَّ الإسلام لا ينقرض ولا ينقضي حتى يمضي في المسلمين اثنا عشر خليفة، وبعضها يدلَ على أنَّ عزّة الإسلام إنّما تكون إلى اثني عشر خليفة، وبعضها يدلّ على بقاء الدين إلى أن تقوم الساعة، وأنَّ وجود الأئمة مستمر إلى آخر الدهر، وبعضها يدل على أنَّ الاثني عشر كلّهم من قريش، وفي بعضها «كلّهم من بني هاشم»، وفي بعضها «وكلّهم لا يرى مثله».

وظاهر جميعها حصر الخلفاء في الاثني عشر وأنّهم متوالون متتابعون، ومعلوم أنّ تلك الخصوصيات لم توجد إلّا في الأئمة الاثني عشر المعروفين عند الفريقين، ولا توافق مذهباً من مذاهب فرق المسلمين إلّا مذهب الإمامية، وينبغي أن يعدّ ذلك من معجزات النبي تلكر ، وإخباره عن المعيّبات، ولا ريب أنّ هذه الأحاديث لا تحتمل غير هذا المعنى ولا يحتمل الذهن السليم المستقيم الخالي عن بعض الشوائب والأغراض غيره.<sup>(1)</sup> إلى أن قال: وتستفاد من هذه الأحاديث أمور: الأول: عدد الخلفاء الذين يكون الأمر لهم بعد النبي تلكر ، وحصرهم

في الاثني عشر لا يزاد عليهم أحد ولا ينقُص منهم أحد، وهذا مفاد كلّ واحد من الأحاديث.

۱ . منتخب الأثر:۲۷۵\_۲۷۵.

This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة الخصصية للرد على الوهابية ﴾

آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف .

الثاني: بقاء الأرض وسكونها عن الاضطراب ماداموا باقين عليها. الثالث: عدم انقضاء هذا الأمر (دين الإسلام) قبل انقضائهم على، واستمرار بقائه ببقائهم، وأنّه ما بقي واحد منهم يكون الدين باقياً قائماً، وفي هذا دلالة على طول مدة بقائهم على وجه البسيطة ولو بطول بقاء الثاني عشر منهم.

الرابع: عزّ هذا الدين وعدم قدرة الطواغيت على محوه ودرس آثاره إلى مدّة هؤلاء الاثني عشر، فهو لا يزال عزيزاً منيعاً لا يقدر أحد على القضاء عليه كما قُضي على سائر الشرائع والأديان، فهذه شريعة موسى وعيسى مضافاً إلى أنّهما قد نُسختا بشريعة الإسلام فقد حرّفت أصولهما وأحكامهما بالحوادث والحروب وسياسات المتغلبين وتحريفات الكهنة وغيرهم، فما بيد اليهود والنصارى الآن من شريعة موسى وعيسى ليس هو الأصل، لا سيّما في الأصول الاعتقادية.

وأمّا الإسلام فقد بقي عزيزاً منيعاً محفوظاً من تحريف الغالين وإبطال الجاحدين وسيبقى إلى ظهور الإمام المهديﷺ وحتى تقوم الساعة، لأنّ الله تعالى جعله في حصن حفظه الحصين، ونصب الأثمة الاثني حفَظَة له وقُوّاماً بأمره في جميع الأزمنة إلى قيام القيامة.

الخامس: إنّ إمامة هــؤلاء الأئــمة ﷺ إنّــما تكــون عــلى التــوالي دون التفريق، وهذا أمر يستفاد من صراحة هَذَه الأحاديث بذلك.<sup>(١)</sup>

١. منتخب الأثر: ٢٦٠/١ ـ ٢٦٣.

٢. خصوصيات الإمام المهدي

إذا راجعنا الأحاديث الواردة عن طريق الفريقين نـقف عـلى مـلامح وخصوصيات الإمام المهدي الله، وها نحن نذكر عناوين خصوصياته وعدد الروايات الواردة فيها:

١. إنّ المهدي من عترة رسول وأهل بيته وذريته، وفيه ٤٠٧ أحاديث.
٢. إنّ اسمه اسم رسول الله وكنيته ككنية رسول الله وأنّه أشبه الناس به ويعمل بسنّته، وفيه ٥٤ حديثاً.
٣. إنّه من ولد أمير المؤمنين علي عليه، وفيه ٢٢٥ حديثاً.
٣. إنّه من ولد أمير المؤمنين علي عليه، وفيه ٢٢٥ حديثاً.
٤. إنّه من ولد المير المؤمنين علي عليه، وفيه ٢٢٥ حديثاً.
٥. إنّه من ولد السبطين الحسن والحسين عليه، وفيه ٢٢٥ حديثاً.
٢. إنّه من ولد السبطين الحسن والحسين عليه، وفيه ١٢٥ حديثاً.
٩. إنّه من ولد السبطين الحسن والحسين عليه، وفيه ١٢٥ حديثاً.
٩. إنّه من ولد السبطين الحسن والحسين عليه، وفيه ١٢٥ حديثاً.
٢. إنّه من ولد السبطين الحسن والحسين عليه، وفيه ١٢٥ حديثاً.
٢. إنّه من ولد السبطين الحسن الحسين عليه، وفيه ١٦٥ حديثاً.

٨ إنّه من ولد الإمام البـاقر مـحمد بـن عـلي بـن الحسـين ﷺ، وفـيه ١٢٠حديثاً.

٩. إنّه السادس من ولد الصادق جعفر بن محمد ﷺ، وفيه ١١٢ حديثاً. ١٠. إنّه من صلب الإمام أبي إبراهيم موسى بـن جـعفرﷺ، وفيه ١٢١ حديثاً.

١١. إنّه الرابع من ولد الإمام أبي الحسن علي بن موسى الرضائلة، وفيه ١١١ حديثاً.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهائية ؟



١٢. إنّه من ولد الإمام محمد بن علي الرضائة، وفيه ١٠٩ أحاديث. ١٣. إنّه خلف خلف أبي الحسن (الإمام الهادي) وابن أبي محمد الحسن (العسكري بيڭ)، وفيه ١٠٧ أحاديث.

إن اسم أبيه الحسن الله وفيه ١٠٨ أحاديث.<sup>(١)</sup>

وهذه الأحاديث ليست بمعنى أنَّ كلَّ خصوصية فيها أحاديث خاصّة لا صلة لها بسائر الأحاديث، بل يمكن أن يكون حديثاً واحداً أو أحاديث تشتمل على عدّة خصوصيات.

وبملاحظة هذه الأحاديث الواردة من الفريقين، وإن كـان أكـثرها مـن طرقنا، يحدد وجود الإمام الثاني عشر على وجه لا تنطبق إلّا على الخـلف الصالح للإمام العسكريﷺ.

ولادته

هذا هو الإمام المنتظر بين السنّة والشيعة، وإنّما الاختلاف بين الفريقين في ولادته، فالشيعة ذهبت إلى أنّ المهدي الموعود هو الإمام الثاني عشر الذي ولد بسامراء عمام ٢٥٥ه، واختفى بعد وفاة أبيه عمام ٢٦٠ه، وقد تضافرت عليه النصوص من آبائه، على وجه ماترى شكّاً ولا شبهة ووافقتهم جماعة من علماء أهمل السنّة، وقمالوا بأنّه ولد وأنّه محمد بن الحسن العسكري.

 مدرنا في هذه الأرقام والأعداد عن كتاب «منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر» وهو موسوعة بديعة في المهدي المنتظر طلِّلاً، شكر الله مساعي مؤلفها.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

۲ ۹۰۸. For QURANIC THOUGHT المحقق المحق المحقق ا

نعم كثير منهم قالوا بأنّه سيولد في آخر الزمان، ولكنّ أهل البيت أدرىٰ بما في البيت، فمن رجع إلى روايات أهل البيت في كتبهم يظهر له الحق، وأنّ المولود للإمام العسكري هو المهدي الموعود.

وممن أيّد من علماء أهل السنة بأنّ وليد بيت الحسن العسكري هـو المهدي الموعود:

١. أبو بكر أحمد بن الحسين المعروف بالبيهقي (المتوفّى ٤٥٨ه)، قال في كتابه شعب الإيمان: اختلف الناس في أمر المهدي، فتوقّف جماعة وأحالوا العلم إلى عالمه، واعتقدوا أنّه واحد من أولاد فاطمة بنت رسول الله عليه إلى عالمه، واعتقدوا أنّه واحد من أولاد فاطمة بنت رسول الله عليه الله متى شاء، يبعثه نصرة لدينه، وطائفة يقولون: إنّ المهدي الموعود ولد يوم الجمعة منتصف شعبان سنة خمس وخمسين ومائتين، وهو الإمام الملقب بالحجّة القائم المنتظر محمد بن الحسن العسكري، وأنّه دخل السرداب بسرّ من رأى، وهو حيّ مختف عن أعين الناس، منتظر خروجه، وسيظهر ويملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً، ولا امتناع في طول عمره وامتداد أيّامه كعيسى بن مريم والخضر عليه، وهؤلاء الشيعة، خصوصاً الإماميّة، ووافقهم عليه جماعة من أهل الكشف.<sup>(1)</sup>

٢. أبو محمد عبد الله بن أحمد بـن محمد بـن الخشـاب البـغدادي (المتوفّىٰ ٥٦٧ه) قال في كتابه «تاريخ مواليد الأئمة ووفياتهم»، باسناده عن أبي بكر أحمد بن نصر بن عبد الله بن الفتح الدرائي النهرواني، حدّثنا صدقة

١. شعب الإيمان، كما ورد في منتخب الأثر:٢٧٤/٢، وبما أنَّ البيهقي توفّى عام ٤٥٨ ه، فـمراده من قوله: جماعة من أهل الكشف، غير محيي الدين ابن العربي فإنّه توفّي عام ٦٣٨ه، وغير الشعراني الذي توفّي عام ٩٥٥ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف.

بن موسى، حدثنا أبي، عن الرضائة، قال: الخلف الصالح من ولد أبي محمد الحسن بن علي وهو صاحب الزمان وهو المهدي.<sup>(1)</sup>

٣. الشـيخ مـحيي الديـن المعروف بـابن العـربي الحـاتمي الطـائي الأندلسي(المتوفّى ٦٣٨ﻫ) صاحب كتاب «الفتوحات المكيّة».

يُذكر أنَّ الشيخ عبد الوهاب الشعراني عقد باباً في كتاب «اليواقيت والجواهر في بيان عقائد الأكابر» لبيان أشراط الساعة التي أخبر بها الشارع وكلّها تقع قبل قيام الساعة، وعدّ من ذلك خروج المهدي، وقال: وهو من أولاد الإمام الحسن العسكري ومولده الله ليلة النصف من شعبان سنة ٢٥٥ه، وهو باق إلى أن يجتمع به عيسى ابن مريم الله فيكون عمره إلى وقتنا هذا ـ وهو سنة ٩٥٨هـ ٢٠٦ سنين، ثم قال:

 ١. تـاريخ مـواليـد الأثـمة ووفـيًاتهم: ٤٤-٤٤، ولاحـظ: مـجموعة نـفيسة للسيد محمود المرعشي:٢٠٠-٢٠٢. المسلمون بين الركن والمقام، يشبه رسول المشكلة في أخلاقه والله يقول: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾.<sup>(1)</sup>

ثمّ ذكر أوصاف المهّدي بقوله: هو، أجلىٰ الجبهة، أقنىٰ الأنف، أسعد الناس به أهل الكوفة، يقسّم المال بالسوية، ويعدل في الرعية.<sup>(٢)</sup>

هذا وإذا رجعنا إلى كتاب الفتوحات المكية طبعة مصر، والتي أعادت طبعها دار صادر في بيروت وجدنا العبارة محرّفة مبدّلة، وإليك نفس ما جاء هناك: اعلم أيّدنا الله إنّ لله خليفة يخرج وقد امتلأت الأرض جوراً وظلماً فيملؤها قسطاً وعدلاً، لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد طوّل الله ذلك اليوم حتى يلي هذا الخليفة من عترة رسول الله تشيّ من ولدنا فيه يواطئ اسمه اسم رسول الله تشيّ جدّه الحسن بن علي بن أبي طالب يبايع بين الركن والمقام.<sup>(۳)</sup>

٤. الشيخ كمال الدين أبو سالم محمد بن طلحة الشافعي القرشي (٥٨٢-٥٦٣ه)، قال في كتابه «مطالب السؤول في مناقب آل الرسول»: الباب الحادي عشر: في أبي محمد الحسن بن علي، الخالص [يعني الحسن العسكري] إلى أن قال: فاعلم أنّ المنقبة العليا والمزيّة الكبرى التي خصّه الله عزّ وجلّ بها، وقلّده فريدها، ومنحه تقليدها، وجعلها صفة دائمةً لا يبلي الدهر جديدها، ولا تنسى الألسن تلاوتها وترديدها، أنّ المهدي محمّد نسله المخلوق منه، وولده المنتسب إليه، وبضعته المنفصلة عنه... ثم قال: الباب الثاني عشر: في أبي القاسم محمد بن الحسن الخالص بن علي... المهدي الحجّة الخلف

١. القلم: ٤.
 ٢. اليواقيت والجواهر:١٤٣/٢، ط ١٣٧٨ هـ، ١٩٥٩م.
 ٣. الفتوحات المكيّة:٣٢٧/٣. انظر كيف يحرفون الكلم عن مواضعها.

This file was downloaded from QuranicThought.com

آراء ابن تيمية حول الإمام المهدى المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف

الصالح المنتظر عليهم السلام ورحمة الله وبركاته. (1)

٥. الشيخ شمس الدين أبو المظفر سبط الشيخ جمال الدين أبو الفرج بن الجوزي (المتوفّى ١٥٤ه) قال في كتابه «تذكرة الخواص»: فصل: هو محمد بن الحسن بن علي بن محمد بن علي الرضا بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسن بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عليه، وكنيته أبو عبد الله وأبو القاسم، وهو الخلف الحجّة صاحب الزمان القائم والمنتظر والتالي وآخر الأئمة... إلى أن قال: ويقال له ذو الاسمين محمد وأبو القاسم، قالوا أمّه أُم ولد يقال لها: صيقل المعني بن محمد وقال المائمة المائمة موالا المائمة مولا المائمة موالا المائمة مع محمد بن علي محمد وأبو القاسم، قالوا أمّه أُم ولد ويقال له في المائمة مع المهدي وعيسى بن مريم فيجيء وقت الصلاة فيقول المهدي المائمة ألم ولد يقال لها: صيقل، وقال المائي تقدّم، فيقول عيسى: أئت بالصلاة فيصلي عيسى وراءه مأموماً. (٢)

٦. الشيخ الحافظ أبو عبد الله محمد بن يوسف بن محمد الكنجي (المتوفّى ٢٥٨ه) صاحب كتاب «البيان في أخبار صاحب الزمان» وكتاب «كفاية الطالب في مناقب علي بن أبي طالب»فهو بعدما ذكر الإمام الهادي الله وولده الإمام العسكري قال: وقبض يوم الجمعة لثمان ليال خلون من شهر ربيع الأوّل سنة ستين ومائتين وخلّف ابنه الإمام المنتظر صلوات الله عليه، ونختم الكتاب بذكره مفرداً. (٣)

- ١ . مطالب السؤول في مناقب آل الرسول:٣١١، طبعة مؤسسة البلاغ، بإشراف السيد عـبدالعـزيز الطباطبائي.
  - ٢. تذكرة الخواص:٢٧٢-٥١٢.
- ٣. ذيل كفاية الطالب في مناقب علي بن أبي طالب (المسمّى بالبيان في أخبار صاحب الزمان):
   ٤٧٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ويقول أيضاً في كتاب «البيان في أخبار صاحب الزمان»، الباب الخامس والعشرون: في الدلالة على جواز بقاء المهدي الله مذ غيبته إلى الآن، ولا امتناع في بقائه، بدليل بقاء عيسى وإلياس والخضر من أولياء الله تعالى، وبقاء الدجّال وإبليس الملعونين أعداء الله تعالى... إلى آخر كلامه الطويل الذّيل في هذا الباب.<sup>(1)</sup>

٧. الشيخ صلاح الدين الصفدي (المتوفّى ٧٦٤ه) قال في شرح الدائرة: إنّ المهدي الموعود هو الإمام الثاني عشر من الأئمة أوّلهم سيدنا عليّ ﷺ، وآخرهم المهدي(رضي الله عنهم).<sup>(٢)</sup>

٨ علي بن محمد بن أحمد بن عبد الله المالكي المكي المعروف بابن الصباغ (٧٣٤- ٨٥٥ه) صرّح في كتابه «الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة» بولادته الله وتاريخها، وأنَّ أُمَّه نرجس خير أمة، وصرّح أيضاً بنسبه، وذكر أسماء آبائه، وجملة من حالاتهم وكلماتهم ومعجزاتهم، وصرّح بأنه الإمام الثاني عشر، وذكر جملة من الأحاديث الواردة في حقّه الله.

٩. القاضي فضل الله بن روزبهان الخنجي الشافعي<sup>(٤)</sup> الذي كتب رداً على كتاب «كشف الحق ونهج الصدق»للعلامة الحلّي، وأسمى ردّه بإبطال نهج الباطل<sup>(٥)</sup>، قال في ذيل قول العلّامة: المطلب الثاني في زوجته وأولاده،

This file was downloaded from QuranicThought.com

ما هذا لفظه: أقول: ما ذكر من فضائل فاطمة \_صلوات الله على أبيها وعليها وعلى سائر آل محمد والسلام \_أمر لا ينكر، فإنَّ الإنكار على البحر برحمته، وعلى البر بسعته، وعلى الشمس بنورها، وعلى الأنوار بظهورها، وعلى السحاب بجوده، وعلى الملك بسجوده، إنكار لا يزيد المنكر إلَّا الاستهزاء... إلى أن قال: ونعم ما قلت فيهم منظوماً: سلام على السيد المرتضى سلام على المصطفى المجتبى سلام على ستنا فاطمة من اختارها الله خير النسا وبعد أن ذكر الأئمة الاثني عشر، قال: سلام عملي القمائم المنتظر أبى القاسم القرم نور الهدى كما ملئت جور أهل الهـوي ترى يملأ الأرض من عدله ١٠. شمس الدين محمد بن طولون (المتوفّى ٩٥٣ه) يقول: وثاني عشرهم ابنه محمد بن الحسن، وهو أبو القاسم محمد بن الحسن بن على الهادي بن محمد الجواد بن علي الرضا بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن على زين العابدين بن الحسين بن على بن أبي طالب رضي الله عنهم، وقد ذكرت المعتمد في أمر هذا في تعليقي «المُهدي إلى ما ورد في المهدي» وقد رتبت تراجم هؤلاء الأئمة الاثني عشر رضي الله عنهم على ترتيب النظم المتقدّم، ثم ذكر شيئاً من أشعاره حولهم.<sup>(1)</sup>

١١. الشيخ ابـن حجر الهيتمي المكّي (المتوفّى ٩٧٤ه)، قـال في

 الأثمة الاثنى عشر، لابن طولون: ١١٨، طبعة دار صادر، لاحظ كتاب الإمام المهدي عند أهل السنة:٣٣٩.

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً ٥١٤.

الصواعق، بعدما ذكر شيئاً من أحوال الإمام العسكري: ولم يخلف غير ولده: أبي القاسم محمد الحجّة، وعمره عند وفاة أبيه خمس سنين، لكن آتاه الله فيها الحكمة.<sup>(۱)</sup>

١٢. جمال الدين عبد الله بن محمد بن عامر الشبراوي الشافعي المصري(المتوفّى ١٧١ه) قال في كتابه «الإتحاف بحب الأشراف»: الثاني عشر من الأئمة أبو القاسم محمد الحجّة الإمام. قيل هو المهدي المنتظر، ولد الإمام محمد الحجّة بن الإمام الحسن الخالص رضي الله عنه بسر من رأى ليلة النصف من شعبان سنة خمس وخمسين ومائتين قبل موت أبيه بخمس سنين، وكان أبوه قد أخفاه حين ولد وستر أمره لصعوبة الوقت وخوفه من الخلفاء، فإنّهم كانوا في ذلك الوقت يتطلّبون الهاشميين ويقصدونهم بالحبس والقتل ويريدون إعدامهم.<sup>(٢)</sup>

ونقتصر \_ لضيق المقام \_ بهذا العدد، إلا أنّه هناك ثلّة من العلماء من أهل السنّة قد صرّحوا بولادته، تعرّض لها القندوزي في كتابه «ينابيع المودّة»، والسيد الأمين العاملي في «أعيان الشيعة»، وأنهاهم آية الله الصافي إلى (٦٨)<sup>(٣)</sup> عالماً، وإذا أُضيف إلى ما رواه علماؤنا الأبرار بأسانيدهم فيصير ميلاد الإمام الثاني عشر أمراً قطعيّاً، يؤمن به من ليس في قلبه زيغ.

وإذا أضيف إلى هذا من رآه في الغيبة الصغرى تكون ولادته أظهر من الشمس، وبما أنّ كتابنا هذا لا يسع ذكر أسماء من رأى الحجّة في حياة الإمام

- الإتحاف بحب الأشراف للشبراوي:١٧٩، طبع المطبعة الأدبية بمصر.
  - ٣. لاحظ: منتخب الأثر:٣٦٩/٢ ٣٩٤.

١. الصواعق المحرقة:٢٠٨.



العسكري وبعد رحيله إلى نهاية الغيبة الصغرى التي انتهت عام ٣٢٩ه، ومن رآه في الغيبة، فنحيل القارئ الكريم إلى الكتب المؤلفة حول الإمام الثـاني عشر.

> بقي الكلام في أمر آخر وهو طول عمره الشريف. طول عمر الإمام المهدي (عج)

إنّ من الأسئلة المطروحة حول الإمام المهدي، طول عمره في فترة غيبته، فإنّه ولد عام ٢٥٥ه، فيكون عمره إلى العصر الحاضر أكثر من ألف ومائة وخمسين عاماً، فهل يمكن في منطق العلم أن يعيش إنسان هذا العمر الطويل؟

الجواب:

من وجهين، نقضاً وحلاً. أمّا النقض: فقد دلّ الذكر الحكيم على أنّ شيخ الأنبياء عاش قرابة ألف سنة، قال تعالى: ﴿فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَمْسِينَ عاماً».<sup>(1)</sup> وقد تضمّنت التوراة أسماء جماعة كثيرة من المعمّرين، وذكرت أحوالهم في سِفْر التكوين.<sup>(٢)</sup>

وقد قام المسلمون بتأليف كتب حول المعمّرين، ككتاب «المعمّرين» لأبي حاتم السجستاني، كما ذكر الصدوق أسماء عدّة منهم في كتاب «كمال

- ۱ . العنكبوت:۱٤.
- ۲. التوراة، سفر التكوين، الإصحاح الخامس، الجملة٥، وذكرت هناك أعمار آدم، وشيث، ونوح، وغيرهم.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

و منهجاً المعني الم ١٩ صلح المعني المعني

الدين»<sup>(1)</sup>، والعلّامة الكراجكي في رسالته الخاصّة، باسم «البرهان على صحّة طول عمر الإمام صاحب الزمان»<sup>(٢)</sup>، والعلّامة المجلسي في البحار<sup>(٣)</sup>، وغيرهم.

وأمّا الحلّ: فإنّ السؤال عن إمكان طول العمر، يعرب عن عدم التعرّف على سعة قدرة الله سبحانه: ﴿وما قَدَروا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ﴾<sup>(ع)</sup>، فإنّه إذا كانت حياته وغيبته وسائر شؤونه، برعاية الله سبحانه، فأي مَشكلة في أن يمدّ الله سبحانه في عمره ما شاء، ويدفع عنه عوادي المرض ويرزقه عيش الهناء؟

وبعبارة أخرى: إنّ الحياة الطويلة إمّا ممكنة في حدّ ذاتـها أو مـمتنعة، والثاني لم يقل به أحد، فتعيّن الأوّل، فلا مانع من أن يقوم سبحانه بمدّ عمر وليّه، ليمارس دوره العظيم في تـحكيم مـنهج الله في الأرض، وإصـلاح البشرية وإنقاذها من الويلات والنكبات.

أضف إلى ذلك ما ثبت في علم الحياة، من إمكان طول عمر الإنسان إذا كان مراعياً لقواعد حفظ الصحّة، وأنَّ موت الإنسان في فـترة مـتدنية، ليس لقصور الاقتضاء، بل لعوارض تمنع عن استمرار الحياة، ولو أمكن تحصين الإنسان منها بالأدوية والمعالجات الخاصّة، لطال عمره ما شاء الله.

وهناك كلمات ضافية من مَهَرة علم الطب في إمكان إطالة العمر، وتمديد حياة البشر، نشرت في الكتب والمجلات العلمية المختلفة.<sup>(٥)</sup>

- ٢. البرهان على صحة طول عمر صاحب الزمان، ملحق الاكنز الفوائد»، له. أيضاً الجزء الثاني.
   ٧- لاحظ في ذكر المعمرين:١١٤\_ ١٥٥.
  - ٣. بحار الأنوار: ٢٢٥/٥١\_ ٢٩٣، الباب١٤.

٥. لاحظ: مجلة المقتطف، الجزء الثالث من السنة التاسعة والخمسين.

٤ . الأنعام: ٩١.

This file was downloaded from QuranicThought.con والمكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف.................. ٥٦٧

وبالجملة، اتفقت كلمة الأطباء على أنّ رعاية أصول حفظ الصحة، توجب طول العمر، فكلّما كثرت العناية برعاية تلك الأصول، طال العمر، ولأجل ذلك نرى أنّ الوفيات في هذا الزمان، في بعض الممالك، عن عمر قصير، أقلّ من السابق، والمعمّرين فيها أكثر من ذي قبل، وما هو إلّا لرعاية أصول الصحّة، ومن هنا أسّست شركات تضمن حياة الإنسان إلى أمد معلوم تحت مقرّرات خاصّة وحدود معيّنة، جارية على قوانين حفظ الصحّة، فلو فرض في حياة شخص اجتماع موجبات الصحّة من كلّ وجه، طال عمره إلى ما شاء الله.

وإذا كان (هذا العمر المديد الذي منحه الله تعالى للمنقذ المنتظر يبدو غريباً في حدود المألوف حتى اليوم في حياة الناس وفي ما أُنجز فعلاً من تجارب العلماء، أوَ ليس الدور التغييري الحاسم الذي أُعدّ له هـذا المـنقذ غريباً في حدود المألوف في حياة النـاس، ومـا مـرّت بـهم مـن تـطورات التاريخ؟

أوَ ليس قد أُنيط به تغيير العالم، وإعادة بنائه الحضاري من جديد على أساس الحق والعدل؟ فلماذا تستغرب إذا اتّسم التحضير لهذا الدور الكبير ببعض الظواهر الغريبة، الخارجة عن المألوف كطول عمر المنقذ المنتظر؟ فإنّ غرابة هذه الظواهر وخروجها عن المألوف مهما كان شديداً، لا يفوق بحال غرابة نفس الدور العظيم الذي يجب على اليوم الموعود إنجازه.

فإذا كنّا نستسيغ ذلك الدور الفريد تاريخياً على الرغم من أنّه لا يوجد دور مناظر له في تاريخ الإنسان، فلماذا لا نستسيغ ذلك العمر المديد الذي لا نجد عمراً مناظراً له في حياتنا المألوفة؟)<sup>(١)</sup>.

١. بحث حول المهدي للشهيد السيد محمد باقر الصدر:٣٦.٣٥ (مطبوع في مقدمة كتاب б÷Т

وفنیکا کی ایک ایک THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تیمیة فکراً ومنهجاً

إشكالات ابن تيمية والجواب عنها

بعد هذه المقدّمة الهامّة حول موضوع الإمام المهدي المنتظر الله نعود إلى ما ذكره ابن تيمية في هذا الصدد، حيث عمد إلى إنكار ولادة الإمام المهدي، وإمامته، وطول عمره خلال هذه الأزمنة، ولنذكر منها ما هو المهم من إشكالاته ثم نجيب عنها:

## \*\*\*

الإشكال الأوّل: الحسن العسكري لم يكن له نسل ولا عقب

قال ابن تيمية: قد ذكر محمد بن جرير الطبري وعبد الباقي بــن قــانع وغيرهما من أهل العلم بالأنساب والتواريخ: أنّ الحسن بن علي العسكري لم يكن له نسل ولا عقب.<sup>(۱)</sup>

وذكره في أوّل كتابه حيث قال: إنّ الحسن بن علي العسكري لم ينسل ولم يُعقب، كما ذكر ذلك محمد بن جرير الطبري وعـبد البـاقي بـن قـانع وغيرهما من أهل العلم بالنسب.<sup>(۲)</sup>

أقول: إنَّ ابن تيمية أحال إلى تاريخ الطبري ولم يذكر أنَّه في أي جزء وفي أي موضع ذكر أنَّ الحسن بن علي العسكري لم ينسل، وكذلك الأمر في عبد الباقي بن قانع وأنّه في أي كتاب من كتبه ذكر ذلك؟! وعلى كلّ تقدير هل ذكرا ذلك بالإسناد أو ذكراه بالإرسال، وعلى التقدير الأوّل فهل السند

الايخ الغيبة الصغرى للشهيد السيد محمد الصدر).
١. منهاج السنة: ٨٧/٤ وفي طبعة بولاق: ١٣١/٢.
٢. منهاج السنة: ١٢٢/١ وفي طبعة بولاق: ٣٠/١.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »



صحيح أو لا، ومع هذه الإبهامات لا يمكن أن يستند إلى هذه النسب. ومن المدهش حقاً، أن يذكر ابن تيمية عبد الباقي بن قانع، ويعتمد عليه في مثل هذه الأُمور، فلا هو من أصحاب العلم بالأنساب والتواريخ(كما يزعم ابن تيمية)، ولا هو من معاصري الإمام العسكري، ولا هو ممّن برئ من النقد والتجريح!!

ولابدً، هنا، من الوقوف على أحوال هذا الرجل، للتأكّد مـن صحّة مـا ذكرناه.

ولد عبد الباقي بن قانع سنة (٢٦٦هـ)، وقيل: سنة (٢٦٥هـ)، أي بعد وفاة الإمام العسكريﷺ بستّ أو خمس سنوات. وتوفّي سـنة (٣٥١هـ)، وقـيل: سنة (٣٥٤هـ).

قال الدارقطني: كان يحفظ، ولكنَّه يخطئ ويصيب.

وقال البرقاني: هو عندي ضعيف، ورأيت البغداديين يوثِّقونه.

واعترض الخطيب البغدادي على كلام البرقاني، وقـال: لا أدري لمـاذا ضعّفه البرقاني، فقد كان ابن قانع مـن أهـل العـلم والدرايـة، ورأيت عـامة شيوخنا يوثّقونه، وقد تغيّر في آخر عمره.

وقال أبو الحسن بن الفرات: حدث به اختلاط قبل موته بسنتين.

وقال ابن فتحون في ذيل الاستيعاب: لم أر أحداً ممّن ينسب إلى الحفظ أكثر أوهاماً منه، ولا أظلم أسانيد، ولا أنكر متوناً، وعلى ذلك فقد روى عنه الجلّة ووصفوه بالحفظ منهم أبو الحسن الدارقطني فمن دونه، قال: وكنت سألت الفقيه أبا يعلىٰ يعني الصدفي في قراءة معجمه عليه، فقال لي: فيه

> This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية »

أوهام كثيرة، فإن تفرّغت إلى التنبيه عليها فافعل. قال: فخرّجتُ ذلك وسمّيته: «الإعلام والتعريف ممّا لابن قانع في معجمه من الأوهام والتصحيف».<sup>(١)</sup> أفيمكن مع كلّ ما تقدّم مأن يُستند إلى قول مَن هذا شأنه في نفي وجود نسل أو عقب للحسن العسكري؟ هذا إذا صحّ عنه أنّه نفيٰ ذلك.

ثمّ إنّ محقق كتاب منهاج السنّة، أعني الدكتور محمد رشاد سالم، ذكر في تعليقته ما زاد على الإبهام إبهاماً، وقال:

أشار الأستاذ محب الدين الخطيب في تعليقته على المنتقى من منهاج الاعتدال تعليق (٢) ص ٣ إلى واقعة حدثت سنة ٣٠٢ ه، وهي مذكورة في تاريخ الطبري، تبيّن أنّ الحسن العسكري لم يعقب ثم قال: وذكر الواقعة عريب بن سعد القرطبي في «صلة تاريخ الطبري»:٣٤/٨- ٣٥، طبعة القاهرة ١٩٣٩/١٣٥٨

أقول: قد استشهد محقّق الكتاب بهذين الأمرين: ١. ما أشار إليه محب الدين الخطيب وأنّه مذكور في تاريخ الطبري.

٢. أنَّ عريب بن سعد القرطبي ذكر الواقعة التي أشار إليها محب الدين الخطيب.

فلندرس هذين الشاهدين:

الأوَّل: أي قوله: إنَّ محب الدين الخطيب أشار إلى الواقعة التي حدثت سنة ٣٠٢هـ ، وهي «تبيّن أنَّ الحسن العسكري لم يعقب وهي مذكورة في تاريخ الطبري»، فهذه الإشارة غير صحيحة جزماً، فهذا هو تاريخ الطبري بين

١ . ميزان الاعتدال: ٥٣٢/٢، برقم ٤٧٣٥؛ ولسان الميزان: ٣٨٣/٣، برقم ١٥٣٦؛ والأعلام: ٢٧٢/٣.



آراء ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ................. ٥٢١

أيدينا، قد بدأ ببيان حوادث سنة (٣٠٢ه) في ص ٢٥٦ مـن الجـزء الثـامن وأتمها في ص ٢٥٨ وليس فيها أي ذكر لهذه الواقعة التي تتضمن أنّ الحسن العسكري لم يعقب.

**الثاني**: أعني ما ذكره في صلة تاريخ الطبري.

أقول: جاء في ذيل الجزء الثامن الذي يبتدأ من سنة ٢٩١ـ ٣٢٠ه، مـا أشار إليه المحقق محمد رشاد سالم، وفيه (يعني عام ٢٠٢ه) قال:

جاء رجل حسن البزّة، طيّب الرائحة إلى باب غريب خال المقتدر وعليه درّاعة وخف أحمر وسيف جديد بحمائل وهو راكب فرساً ومعه غلام فاستأذن للدخول فمنعه البواب، فانتهره وأغلظ عليه ونزل فدخل ثم قعد إلى جانب الخال وسلّم عليه بغير الإمرة، فقال له غريب وقد استبشع أمره: ما تقول أعزّك الله؟ قال: أنا رجل من ولد علي بن أبي طالب، وعندي نصيحة للخليفة.

إلى أن قال: حتى أُدخل على الخليفة وأُخذ سيفه وتنحّىٰ الغلمان والخدم فأخبر المقتدر بشيء لم يقف عليه أحد، ثم أمر به إلى منزل أُقيم له، وخلع عليه ما يلبسه ووكل به خدم يخدمونه، وأمر المقتدر أن يحضر ابن طومار نقيب الطالبيين... إلى أن قال: فلمًا حضر فسأله ابن طومار عن نسبته فزعم أنّه محمد بن الحسن بن علي بن موسى بن جعفر الرضا وأنّه قدم من البادية.

فقال له ابن طومار: لم يعقب الحسن، وكان قوم يقولون أنّه أعقب، وقوم قالوا: لم يعقب...إلى آخر القصة.<sup>(١)</sup>

. صلة تاريخ الطبري :٣٤/٨.

THE PRINCE GHAZI TRUST مع المعلم ا المعلم ا معلم المعلم ا

يلاحظ على القصة ما يلي:

١. أنّ مؤلف الصلة كان من أهل قرطبة، وقد توفّي سنة (٣٦٩ه)<sup>(١)</sup>، فهو لم يشهد القصة لبُعد بلاده، ولطول الفترة الزمنية الممتدة بين وفاته وبين وقوعها في سنة (٣٠٢ه)، كما أنّه لم يذكر سنداً لها حتى نتعرّف على مكانة راويها في الجرح والتعديل، ويمكن أن تكون من أكاذيب القصّاصين ومختلقات الكذّابين.

٢. لو سلّمنا أنّ ابن طومار رجل ثقة خبير بالأنساب، فـإنّ المـنفي فـي كلامه هو عدم إعقاب الحسن بن علي بن موسى بن جعفر الرضا، وأين هذا من عدم إعقاب الحسن (العسكري) بن علي بن محمد بن علي الرضا؟

٣. لو ذهبنا بعيداً وافترضنا أنّ القصة صحيحة وقـد وقـعت فـعلاً، وافترضنا، أيضاً، أنّ المراد بنفي إعقابه في القصة، هو الحسن العسكري، وأنّه حصل خطأ في سلسلة النسب المذكورة فيها، فإنّ نفي إعقابه، مطلقاً، عـلى ضوء هذه القصة، لا يتمّ للاحتمال التالي، وهو:

أنَّ ابن طومار كان يعلم بأنَّ الحسن العسكري الله قد أعقب، ولكنَّه كان يجاري السلطة الحاكمة في نفي إعقابه، لأنَّ مخالفتها في ذلك، سيسبَّب له الأذى والمتاعب، وربما القتل، ولا يمكن أن يكون هو بهذه السذاجة حتى يكشف عن هذا الأمر أمام السلطة الجائرة التي كانت تقلقها جداً، الأخبار التي

١. قال الزركلي في ترجمة عريب: طبيب مؤرخ، من أهل قرطبة. من أصل نصراني. أسلم آباؤه واستختبه واستعربوا وعرفوا ببني التركي. استعمله الناصر(سنة ٣٣١ هـ) على كورة أشونة. واستكتبه المستنصر(الحكم) وارتفعت منزلته عند الحاجب المنصور (أبي عامر) فسماه وخازن السلاح»... ثم ذكر وفاته في السنة المذكورة. الاعلام:٢٢٧/٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ............ ٥٢٣

تتحدث عن وجود ابن للعسكريّ، يطيح بعروش الظالمين، ويبسط القسط والعدل بين الناس.

ثمّ لو افترضنا أنّ ابن طومار نفىٰ وجود عقب للإمام على عن علم، فإنّ قوله هذا ليس بحجّة، ففي قباله قول مشهور يُثبت وجوده، والقصة نفسها قد تحدّثت عن ذلك، فقد جاء فيها: (وكان قوم يقولون أنّه أعقب، وقوم قالوا: لم يعقب)، وابن طومار لم يكن، في هذا الأمر، بأعلم منه بأصحاب الإمام العسكري وخواصّه، الذين سمعوا منه خبر ولادة ابنه المهدي، ورآه جماعة منهم.

ولعمر القارئ أنَّ الاستناد على هذه النقولات الضعيفة أشبه بـتمسَّك الغريق بكل قشّة.

الإشكال الثاني: الحاجة إلى من يحضن المهدي بعد ولادته

قال: لو كان هذا موجوداً معلوماً لكان الواجب في حكم الله الثابت بنص القرآن والسنة والإجماع أن يكون محضوناً عند من يحضنه في بدئه كأُمّه وأُمّ أُمّه ونحوهما من أهل الحضانة، وأن يكون ماله عند من يحفظه إمّا وصي أبيه إن كان له وصي وإمّا غير الوصي إما قريب وإما نائب لدى السلطان، فإنّه يتيم لموت أبيه.<sup>(1)</sup>

يلاحظ عليه: أنَّ ابن تيمية يتصور أنَّ الإمام المهدي في أيام صباه كسائر الصبيان، يجب أن يوجد له من يحضنه ويحفظ أمواله إلى غير ذلك من شؤون الأيتام.

منهاج السنّة: ٨٩/٤، وفي طبعة بولاق: ١٣٢/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية ﴾

FOR QURĂN ..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

ولكنّه خفي عليه أنّ هذا صبي غير عادي، فالله سبحانه هو الحافظ لكلّ شؤونه. كيف يقول ذلك، مع أنّ الخلافة العباسية كانت له بالمرصاد فعندما انتشر خبر وفاة الإمام العسكري بعثوا إلى داره وفتشوها وكبسوا كلّ ما فيها وطلبوا إثر ولده، حتى جاءوا بالنساء اللواتي كنّ في بيت الإمام اللهِ، أفيمكن أن تكون حياته حياة سائر الصبيان حتى تحضنه أُمّه أو أمّ أُمّه... الخ؟!

إنّ الإمام المهدي كان أمانة إلهية والله سبحانه حفظه بعلمه وقدرته من دون أن يحتاج إلى حضانة حاضن أو ولاية ولي.

الإشكال الثالث: عدم الانتفاع بوجوده

قال ابن تيمية: سواء قُدَّر وجوده أو عدمه، لا ينتفعون به لا في دين ولا في دنيا، فإنِّ المؤمنين به لم ينتفعوا به، ولا حصل لهم به لطف ولا مصلحة، والمكذَّبون به يعذّبون (عندهم) على تكذيبهم به، فهو شرُّ محض لا خير فيه.<sup>(1)</sup>

والجواب: أنَّ أولياء الله بين ظاهر قائم بالأُمور، وبين مختف قائم بها من دون أن يعرفه الناس، وكتاب الله العزيز يشهد على وجود هذين النوعين: ظاهر مشهور باسط اليد تعرفه الأُمة وتقتدي به وتستضيء بضوئه وتبصر بنوره، وغائب مستور، لا يعرفه حتَّى نبي زمانه، كما يخبر سبحانه عن مصاحب موسى الله بقوله: ﴿فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَ عَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا \* قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًاهِ.<sup>(٢)</sup>

۱۰. منهاج السنة: ۸۹/٤ ـ ۹۰، وفي طبعة بولاق: ۱۳۲/۲ .

٢. الكهف:٦٩. ٦٦.

آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجُّل الله تعالى فرجه الشريف .............. ٢٥

ف القرآن إذن يـدلّ على أنّ الولي ربما يكون غير معروف للناس حتى الأنبياء منهم، ومع ذلك لا يعيش في غفلة عن الناس بل يتصرف في مصالحهم ويرعىٰ شؤونهم من دون أن يعرفوه. فعلى ضوء الكتاب الكريم، يصحّ لنا أن نقول بأنّ الوليّ إمّا أن يكون وليّاً حاضراً مشاهداً، أو غائباً محجوباً.

وإلى ذلك يشير الإمام علي بن أبي طالب ﷺ في كلامه لكميل بن زياد النخعي: «آللَّهُمَّ بَلَىٰ! لَا تَخْلُو آلأَرْضُ مِنْ قَائِم لِلَّهِ بِحُجَّةٍ، إِمَّا ظَاهِراً مَشْهُوراً، وَإِمَّا خَائِفاً مَغْمُوراً، لِئَلَّا تَبْطُلَ حُجَجُ آللهِ وَبَيِّنَاتُهُ. ».<sup>(١)</sup>

إذا عرفت ذلك فاعلم أنَّه يمكن أن تحلِّ المشكلة بوجوه:

الأوَّل: إنَّ عدم علمنا بفائدة وجوده في زمن غيبته، لا يدلّ على عدم كونه مفيداً في زمن غيبته، فالمستشكل جَعَلَ عدم العلم طريقاً إلى العلم بالعدم!! وكم لهذا الإشكال من نظائر في التشريع الإسلامي، فيقيم البسطاء عدم العلم بالفائدة، مقام العلم بعدمها، وهذا من أعظم الجهل في تحليل المسائل العلمية، ولا شك أنَّ عقول البشر لا تصل إلى كثير من الأُمور المهمّة في عالم التكوين والتشريع، بل لا تفهم مصلحة كثير من سننه، وإن كان فعله سبحانه منزّهاً عن العبث، بعيداً عن اللغو.

ويأتي في إطار القضايا التي قد لا تُعرَف الفائدة منها، ولا تُدرَك المصلحة فيها، قصة رفع النبي عيسى ﷺ إلى السماء، قال تعالىٰ حكاية عـن اليـهود: ﴿وَقَوْلِهِمْ إِنّا قَـتَلْنا الْـمَسِيحَ عـيسى ابـنَ مَـرْيَمَ رَسُـولَ الله﴾ فـردّ عـليهم

د نهج البلاغة:١٨٦٦، قصار الحكم، برقم ١٤٧.

CE GHAZI TRUST

بقوله:﴿وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ...﴾، ثم قال: ﴿بَلْ رَفَعَهُ اللهِ إليهِ وَكانَ اللهُ عَزيزاً حَكيماً».<sup>(١)</sup>

ابن تيمية فكرأ ومنهجاً

وهنا يتساءل المرء عن حكمة رفعه إلى السماء، وعن فائدة بقائه حيّاً منذ أن رُفع إلى أن ينزل في آخر الزمان، فلا يكاد يجد جواباً شافياً، وما عليه إلا التسليم لذلك... التسليم النابع من الإيمان العميق الواعي بأنّ كلّ أمر لحكمة.

يذكر أنّ المشهور بين المسلمين أنّ عيسى ﷺ حيّ، وأنّه سينزل في آخر الزمان، وعند ظهور المهدي، وأنّ نزوله من أشراط الساعة.

وقد وردت في هذا الشأن أحاديث كثيرة، رواها الحفّاظ والمحدّثون، ومنهم البخاري ومسلم، اللّذان خصّصا لها باباً في صحيحيهما سمّياه (باب نزول عيسىﷺ)، وإليك ما جاء في هذا الباب من صحيح البخاري:

ا. عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على الذي نفسي بيده، ليوشكنَّ أن يَنزل فيكم ابنُ مريم حَكَماً عَـدْلاً...» ثم يـقول أبـو هـريرة: واقـرأوا إن شـئتم: ﴿وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتابِ إِلّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ القيامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهيداً»<sup>(٢).(٣)</sup>

قال ابن حجر العسقلاني، وهو يشرح الرواية المذكورة: قوله «حَكَماً» أي حاكماً، والمعنى أنّه ينزل حاكماً بهذه الشريعة، فإنّ هذه الشريعة باقية لا تُنسخ، بل يكون عيسى حاكماً من حكّام هذه الأُمّة.<sup>(٤)</sup>

- ۱ . النساء: ۱۷۷\_ ۱۵۸. ۲ . النساء: ۱۵۹.
- ٣. صحيح البخاري:٤٠٢/٢، باب ٥١، بـرقم ٣٤٤٨. طبعة دار الكـتب العـلمية، ١٤١٩هـ وانـظر: صحيح مسلم:٩٣/١.
  - ٤ . فتح الباري:٤٩١/٦.

آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ................. ٥٢٧

۲. عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم، وإمامُكم منكم».<sup>(۱)</sup>

هذا وقد جزم كثير من الحفّاظ والعلماء بأنّ عيسى ﷺ ينزل من السماء، وأنّه يقتدي بالمهديﷺ في صلاته.

قال الحافظ أبو الحسن محمد بن الحسين السِّجزي الآبري الشافعي (المتوفِّى ٣٦٣ه): تواترت الأخبار بأنَّ المهدي من هذه الأُمّة، وأنَّ عـيسى يصلِّي خلفه.<sup>(٢)</sup>

وقال الحافظ السيوطي(المتوفّى ٩١١هـ): إنّ صلاة عيسى خلف المهدي ثابتة في عدة أحاديث صحيحة.<sup>(٣)</sup>

وقال المحدّث محمد بن أحمد السفاريني النابلسي الحنبلي(المتوفّى ١٨٨ هـ): قد أجمعت الأُمّة على نـزوله، ولم يـخالف فـيه أحـد مـن أهـل الشريعة، وإنّما أنكر ذلك الفلاسفة والملاحدة ممّن لا يعتدّ بـخلافه، وقـد انعقد إجماع الأُمّة على أنّه ينزل ويحكم بهذه الشريعة المحمدية.<sup>(٤)</sup>

وقال القاضي الشوكاني(المتوفّى ١٢٥٠هـ): الأحاديث الواردة في نزول عيسى بن مريم متواترة.<sup>(٥)</sup>

محيح البخاري:٢/٢٠٤، برقم ٣٤٤٩. وانظر: صحيح مسلم:٩٤/١.
 ٢. ذكره في كتابه (مناقب الشافعي»، ونقله عنه ابن حجر في (فتح الباري »:٤٩٣/٦. ٤٩٤.
 ٣. نقله عنه مرعي المقدسي في (فرائد فوائد الفكر»: ٣٣٠.
 ٤. ذكره في «لوامع الأنوار الإلهية»، ونقله عنه السيد محمد صديق القنوجي في كتابه «الاذاعة»: ١٨٢.

٥. نقله عنه القنوجي في كتابه «الاذاعة»:١٨٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com

FOR QURĂNIC THOUGHT 👩 کی این تیمیة فکراً ومنهجاً معنی این تیمیة فکراً ومنهجاً

وقال السيد محمد صديق القنوجي البخاري(المتوفّى ١٣٠٧ه): ونزوله ثابت في الكتاب والسنّة وإجماع الأُمّة.<sup>(١)</sup>

الثاني: إنّ الغيبة لا تلازم عدم التصرف في الأمور، وعدم الاستفادة من وجوده، فقد قلنا: إنّ مصاحب موسى كان وليّاً، لجأ إليه أكبر أنبياء الله في عصره، فقد خرق السفينة التي يمتلكها المستضعفون ليصونها عن غصب الملك، ولم يَعْلَم أصحاب السفينة بتصرّفه، وإلّا لصدُّوه عن الخرق، جهلاً منهم بغاية علمه. كما أنّه بنى الجدار، ليصون كنز اليتيمين، فأي مانع حينئذ من أن يكون للإمام الغائب في كلّ يوم وليلة تصرّف من هذا النمط من التصرّفات. ويؤيد ذلك ما دلّت عليه الروايات من أنّه يحضر الموسم في أشهر الحج، ويحجّ ويصاحب الناس، ويحضر المجالس، كما دلّت على أنّه يغيث المضطرين، ويعود المرضى، وربّما يتكفّل ـ بنفسه الشريفة ـ قضاء حوائجهم، وإن كان الناس لا يعرفونه.

الثالث: المُسَلَّم هو عدم إمكان وصول عموم الناس إليه في غَيبته، وأمّا عدم وصول الخواص إليه، فليس بأمر مسلّم، بل الذي دلّت عليه الروايات خلافه، فالصلحاء من الأُمّة الذين يُستَدَرُّ بهم الغمام، لهم التشـرّف بـلقائه، والاستفادة من نور وجوده، وبالتالي تستفيد الأُمّة بواسطتهم.

الرابع: لا يجب على الإمام أن يتولّى التصرّف في الأُمور الظاهرية بنفسه، بل له تولية غيره على التصرّف في الأُمور كما فـعل المـهدي ـ أرواحـنا له الفداء ـ في غَيبته. ففي الغيبة الصغرى، كان له وكلاء أربعة، يقومون بحوائج

الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة: ١٨٠.

آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ................. ٥٢٩

الناس، وكانت الصلة بينه وبين الناس مستمرّة بهم. وفي الغيبة الكبرى نصب الفقهاء والعلماء العدول العالمين بالأحكام، للقضاء وتدبير الأُمور، وإقامة الحدود، وجعلهم حجّة على الناس، فهم يقومون في عصر الغيبة بصيانة الشرع عن التحريف، وبيان الأحكام، ودفع الشبهات، وبكلّ ما يتوقّف عليه نظم أُمور الناس.<sup>(1)</sup>

وإلى هذه الأجوبة أشار الإمام المهديﷺ في آخر توقيع له إلى بعض نوّابه، بقوله: «وأمّا وجهُ الانتفاع بي في غَيبتي، فكالانتفاع بـالشَّمسِ إذا غيّبَها عن الأبصار السحاب».<sup>(٢)</sup>

وبهذا يظهر الجواب عن إشكال ابن تيمية بأنّه ما فائدة الإمام الغائب، فقد ذكر القرآن الكريم أنّ موسى غاب عن قومه قرابة أربعين يوماً<sup>(٣)</sup>، وكان نبيًا ولياً ، وهذا يونس كان مـن أنـبياء الله سـبحانه، ومـع ذلك فـقد غـاب فـي الظلمات.<sup>(٤)</sup>

- ١. المراد من الغيبة الصغرى، غيبته \_ صلوات الله عليه \_ منذ وفاة والده عام ٢٦٠ هإلى عام ٣٢٩ ه، وقد كانت الصلة بينه وبين الناس مستمرة بواسطة وكلائه الأربعة: الشيخ أبي عمرو عثمان بن سعيد العمري، وولده الشيخ أبي جعفر محمّد بن عثمان، والشيخ أبي القاسم الحسين بن روح من بني نوبخت، والشيخ أبي الحسن علي بن محمد السَّمري. من بني نوبخت، والشيخ أبي الحسن علي بن محمد السَّمري. والمراد من الغيبة الكبرى: غيبته من تلك السنة إلى زماننا هذا، انقطعت فيها النيابة الخاصة عن والمراد من بني نوبخت، والشيخ أبي عام ٢٩٠٩ من بني من بني نوبخت، والشيخ أبي الحسن علي بن محمد السَّمري. والمراد من الغيبة الكبرى: غيبته من تلك السنة إلى زماننا هذا، انقطعت فيها النيابة الخاصة عن والمراد من الغيبة الكبرى: غيبته من تلك السنة إلى زماننا هذا، انقطعت فيها النيابة الخاصة عن والمراد من الغيبة الكبرى: غيبته من الك السنة إلى زماننا هذا، مري معماء العدول، كما جاء في والمراد من الغيبة الكبرى: عيبته من الك السنة إلى زماننا هذا، والعلماء العدول، كما جاء في مريق أسخاص معينين، وحل محلّها النيابة العامة بواسطة الفقهاء والعلماء العدول، كما جاء في مريق أبي قريعه الشريف: (والم عليه النيابة الخاصة عن مريق أشخاص معينين، وحل محلّها النيابة العامة بواسطة الفقهاء والعلماء العدول، كما جاء في مريق أشخاص معينين، وحل محلّها النيابة العامة بواسطة الفقهاء والعلماء العدول، كما جاء في مريق أشخاص معينين، وحل محلّها النيابة العامة بواسطة الفقهاء والعلماء العدول، كما جاء في مريق أشخاص معينين، وحل محلّها النيابة العامة بواسطة الفقهاء والعلماء العدول، كما جاء في مريق أشخاص معينين، وحل محلّها النيابة العامة بواسطة الفقهاء والعلماء العدول، كما جاء في مريق أشخاص معينين، وحل محلّها النيابة العامة بواسطة الفقهاء والعلماء العدول، كما جاء في مريق أشاد حليه الذي فائة العلمة إلى رواة أحادينا، فإنّهم حجّتي عليكم، وأنا حجّة الله عليهم» (كمال الدين: ٨٤٤ ، إلى وله عليه إلى رواة أحادينا، فإنّهم حجّتي عليكم، وأنا حجّة الله عليهم» (كمال الدين: ٤٨٤ ، إلما مرول إلى وليل مرول إلى ولموية الموية الموية الموية الموية الموية مرول إلى مرول إلى مرال إلى مالمول إلى ألموي الموية الموي الموية الموي الموية الموي
- ٢. كمال الدين: ٨٥، الباب ٤٥، الحديث٤. وقد ذكر العلامة المجلسي في وجه تشبيهه بالشمس
   إذا سترها السحاب، وجوهاً، راجعها في بحارالا نوار: ٩٢/٥٢، الباب ٢٠.
   ٣. لاحظ : الأعراف: ١٤٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com

و کار این تیمیة فکراً ومنهجاً المعام الم ۵۳۰ .....

فما فائدة نبي يغيب عن الأبصار، ويعيش بعيداً عن قومه؟! وهل يمكن لابن تيمية وأتباعه أن يقولوا:إنّه لم يحصل بموسى ويونس لطف ولا مصلحة في حال غيبتهما؟

وبذلك تعرف الوقاحة في كلامه والتي تشير إلى نصبه وعدائه حيث قال: بل إن قُدّر وجوده فهو ضرر على أهل الأرض بلا نفع أصلاً، فإنّ المؤمنين به لم ينتفعوا به، ولا حصل لهم به لطف ولا مصلحة، والمكذبون به يعذبون ـ عندهم ـ على تكذيبهم به، فهو شرّ محض لا خير فيه.<sup>(1)</sup>

الإشكال الرابع: سبب عدم غيبة أبائه العظينة

قال : إذا قالوا بأنّ الناس بسبب ظلمهم احتجب عنهم. قيل: أوّلاً: كان الظلم موجوداً في زمن آبائه ولم يحتجبوا. ثانياً: فالمؤمنون به طبّقوا الأرض فهلا اجتمع بهم في بعض الأوقات أو

أرسل إليهم رسولاً يعلمهم شيئاً من العلم والدين.

ثالثاً: قد كان يمكنه أن يأوي إلى كثير من المواضع التي فيها شيعته كجبال الشام.

رابعاً: إذا كان هو لا يمكنه أن يذكر شيئاً من العلم والدين لأحد، لأجل هذا الخوف، لم يكن في وجوده لطف ولا مصلحة، فكان هذا مناقضاً لما أثبتوه، بخلاف من أُرسل وكذًّب فإنّه بلّغ الرسالة.<sup>(٢)</sup>

- منهاج السنة: ٩٠/٤، وفي طبعة بولاق: ١٣٢/٢.
- ٢ . منهاج السنَّة: ٩١/٤، وفي طبعة بولاق : ١٣٢/٢.



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ..............................

يلاحظ على الأوّل: أنّ سبب احتجابه ليس هو الظلم السائد في الأُمّة فحسب، حتى يقال: إنّ الظلم كان موجوداً أيام آبائه ولم يحتجبوا، بل إنّ الله تعالى قد ادّخره صلوات الله عليه لليوم الموعود، اليوم الذي يخوض فيه معركة العدل الإلهي، وينجز فيه رسالته الإصلاحية الكبرىٰ في العالم كلّه، بعد أن تضجّ الأرض من الظلم والجور، ويسود اليأس في النفوس، من عامّة الأنظمة البشرية.

وما لم تتهيّأ الأرضية الصالحة لظهوره، فسيبقىٰ مختفياً عن أعين الناس عائشاً بينهم من دون أن يعرفوه، وبذلك يصان عن الاغـتيال والقـتل عـلى خلاف آبائه حيث إنّهم إمّا قتلوا بالسيف أو بالسمّ.

ويلاحظ على الثاني: بأنّ الفقهاء العظام الذين تربّوا على منهج أهل البيت عليه وتعلّموا الكتاب والسنّة عن طريقهم يقومون بتعليم الشيعة وهدايتهم إلى المثل العليا، فلا حاجة إلى أن يقوم الإمام بإرسال رسول خاص يعلّم الشيعة الدين والعلم.

ويلاحظ على الثالث: أنّ ما ذكره من إمكان أن يأوي إلى المواضع التي فيها شيعته، نابع عن ضيق أفقه، وجهله بمكانة المهدي ورسالته الإصلاحية العالمية، فليس هو معلم كتاتيب ـكما في تصوّر ابن تيمية الساذج \_يظهر في منطقة آمنة يعلّمهم الكتاب والسنّة، وإنّما هو صاحب دور فريد أعـده الله تعالى للنهوض به علىٰ مستوى العالَم، إذ علىٰ يديه يتحقّق النصر الأعظم على القوى الظالمة، فيقهر الطغاة والجبابرة ويقطع دابر المفسدين، ويقود الأُمم جميعاً إلى شاطئ العدل والرخاء والسلام.

نعم، إنّه «يعمل بسنّة النبيﷺ لا يترك سنّة إلّا أقامها، ولا بـدعة إلّا

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

. . ابن تيمية فكراً ومنهجاً

رفعها، يقوم بالدين آخر الزمان، كما قام النبي الله أوّله، يملك الدنيا كلّها... يرد إلى المسلمين أُلفتهم ونعمتهم، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما ملئت ظلماً وجوراً... يقسم المال صحاحاً بالسويّة، يَرضىٰ عنه ساكن السماء وساكن الأرض... تَنعَمُ الأُمّة برُّها وفاجرها في زمنه نعمة لم يُسمع بمثلها قطّ... تجري علىٰ يديه الملاحم، يستخرج الكنوز، ويفتح المدائن ما بين الخافقَين... يأوي إليه الناس كما تأوي النحل إلى يعسوبها... وتطول الأعمار [في زمنه] وتؤدّى الأمانة، وتهلك الأشرار، ولا يبقىٰ من يُبغض آل محمد الله الله الناس

قارن، عزيزي القارئ، بين هذه العبارات التي استقاها العلّامة السيد محمد بن عبد الرسول البرزنجي الشافعي، من الروايات والأخبار الواردة حول المهدي، وبين عبارة ابن تيمية: (كان يمكنه [يعني المهدي] أن يأوي إلى كثير من المواضع التي فيها شيعته، كجبال الشام التي كان فيها الرافضة عاصية، وغير ذلك من المواضع العاصية)<sup>(٢)</sup>، لكي يتبيّن لك مستوى تفكير شيخ الإسلام!! ومبلغ إدراكه لدور منقذ البشرية في اليوم الموعود.

ويلاحظ على الرابع: أعني ما ذكره من عدم وجود لطف ولا مصلحة في وجوده، فقد عرفت فيما سبق أنَّ الوليّ الخفيّ له لطف وتـصرّف وخـدمة للناس، وإن كانوا لا يعرفونه بعينه...

وأمًا تشبيه وجود الإمام بمن أرسل من الأنبياء وكُذّب فقياس مع الفارق لأنّهم أُرسلوا وكذِّبوا فقتلوا، ولكن مشيئة الله تعلّقت على إيمان الناس به في غيبته وفي الوقت نفسه صيانته وحفظه من كل شرّ ومكروه يتوجّه إليه.

۱۷۱۰ الإشاعة لأشراط الساعة: ۱۸۰–۱۸۱.
 ۲ منهاج السنة: ۹۰/٤، وفي طبعة بولاق: ۱۳۲/۲.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية (

آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف.. 037 ....

الإشكال الخامس: الانتظار يختص بالطائفة الإمامية

يقول: هذا المنتظر لم يحصل به لطائفته إلّا الانتظار لمن لا يأتي، ودوام الحسرة والألم، والدعاء الذي لا يستجيبه الله، لأنّهم يـدعون له بـالخروج والظهور من مدة أكثر من أربعمائة وخمسين سـنة لم يـحصل شـيء مـن هذا.<sup>(1)</sup>

يلاحظ عليه: أوّلاً: إنّ انتظار الإمام المهدي لا يختصّ بالطائفة الإمامية، بل يعمّ طوائف أهل السنّة وغيرهم (إلّا من شذّ منهم)، وإنّما الفرق هو أنّ الإمامية ينتظرون ظهور إمام موجود، ولكنّه غائب عن أعين الناس، وأنّ أكثر أهل السنّة ينتظرون يوم مولد الإمام في آخر الزمان، ويوم نهضته المباركة التي يقيم فيها دولة العدل الإلهي على البسيطة كلّها، وهم ـكالإمامية ـ يدعون الله تعالى بأن يفوزوا بطلعته الشريفة، ويدركوا أيام دولته الغرّاء لينعموا بأفياء عدلها وخيراتها.

وممًا يدلّ على إيمان أهل السنّة بـفكرة الانـتظار، هـو إطـلاق وصـف المنتظر على المهدي من قبل علمائهم وكتّابهم، واستعمالهم هذا الوصف عند تسمية مؤلفاتهم، وممّن قام بذلك:

١. الشيخ يوسف بن يحيى السلمي المقدسي الشافعي، وسمّىٰ كتابه:
 «عقد الدرر من أخبار المهدي المنتظر \_ط»، أتمّ تأليفه سنة (٦٨٥ه).

٢. الفقيه ابن حجر الهيتمي المكّـي (المـتوفّى ٩٧٤هـ)، وسـمّىٰ كـتابه: «القول المختصر في علامات المهدي المنتظر ـط».

٣. الشيخ يوسف بن مرعي الحنبلي (المتوفَّى ١٠٢٣هـ)، وسمَّىٰ كتابه:

منهاج السنة: ٩١/٤، وفي طبعة بولاق: ١٣٢/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

«فرائد فوائد الفِكَر في الإمام المهدي المنتظر \_ط».

٤. القاضي الشوكاني(المتوفّى ١٢٥٠هـ)، وسمّىٰ كـتابه: «التـوضيح فـي تواتر ما جاء في المهدي المنتظر والدجّال والمسيح».

٥. السيد عبد الله بن محمد بـن الصـدّيق الغـماري المـغربي، وسـمّىٰ كتابه:«المهدي المنتظر ــط».

٦. الشيخ حمود بن عبد الله التويجري، وسمّىٰ كتابه: «الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهدي المنتظر ـط».

٧. الشيخ عبد المحسن بن حمد العباد آل بدر العنزي، وسمّى رسالته: «عقيدة أهل السنّة والأثر في المهدي المنتظر».

٨ الدكتور محمد فريد حجاب، وسمّىٰ كتابه: «المهدي المنتظر بـين العقيدة الدينية والمضمون السياسي ـ ط».

وثانياً: إذا كان ابن تيمية لا يُدرك فلسفة الانـتظار، ولا الآثـار الإيـجابية المترتِّبة عليه، فأيّ لَوم يقع على المنتظِرين؟وأيّ جُناح عليهم في ذلك؟!

وإذا كانت الروايات تتحدّث عن فضل انتظار بعض التكاليف الإلهية (رغبةً في أدائها)، فما بالك بفضل انتظار قيام دولة الحق والعدل، التي يُطبَّق فيها الإسلام على كلَّ البشر، وتقام فيها جميع التكاليف الإلهية دون خوف أو وجل؟

روى الحاكم بإسناده عن محمد بن المنكدر، عن أبيه، عن النبي الله أنّه خرج ذات ليلة وقد أخّر صلاة العشاء حتى ذهب من الليل هنيهة أو ساعة، والناس ينتظرون في المسجد، فقال: ما تنتظرون؟ فقالوا: ننتظر الصلاة، فقال:



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ..............................

«إِنَّكُم لن تزالوا في صلاة ما انتظرتموها... ثم رفع رأسه إلى السماء، فقال: النجوم أمان لأهل السماء... وأنا أمان لأصحابي، فإذا قُبضت أتىٰ أصحابي ما يوعَدون، وأهل بيتي أمان لأُمّتي، فإذا ذهب أهل بيتي أتىٰ أُمّتي ما يوعَدون».<sup>(1)</sup>

هذا فيما يتعلق بانتظار الصلاة، أمّا الروايات التـي تـحتّ عـلى انـتظار الفرج، وتؤكد على أنّه أحبّ الأعمال إلى الله عزّ وجلّ، وأنّه أفضل العبادة، فكثيرة، لا سيّما ما ورد فيها عن أئمة أهل البيت ﷺ.

وإليك بعض الروايات الواردة في هذا الشأن:

ا. روى الشيخ الصدوق باسناده عن موسى بن بكر الواسطي، عن أبي الحسن (الكاظم)، عن آبائهﷺ أنّ رسول اللهﷺ قال: «أفضل أعمال أُمّتي انتظار الفرج من الله عزّ وجلّ».<sup>(٢)</sup>

٢. روى الترمذي باسناده عن أبي الأحوص، عن عبد الله(بن مسعود)، قال: قال رسول اللهﷺ: «سَلوا الله من فضله فإنّ الله يحب أن يُسأل، وأفضل العبادة انتظار الفرج».<sup>(٣)</sup>

١. المستدرك على الصحيحين:٤٥٧/٣.
 ٢. كمال الدين:٦٤٤، الباب ٥٥، برقم٣.
 ٣. سنن الترمذي: ٦٤٢، كتاب الدعوات عن رسول الله تَلْتَشْكَرْ، باب في انتظار الفرج وغير ذلك، برقم٢.
 ٣. سنن الترمذي: ١٠٢٤، كتاب الدعوات عن رسول الله تَلْتَشْكَرْ، باب في انتظار الفرج وغير ذلك، برقم٢.
 ٣. سنن الترمذي: ١٠٢٤، كتاب الدعوات عن رسول الله تَلْتَشْكَرْ، باب في انتظار الفرج وغير ذلك، برقم٢.
 ٣. سنن الترمذي: ١٠٢٤، كتاب الدعوات عن رسول الله تَلْتَشْكَرْ، باب في انتظار الفرج وغير ذلك، برقم٢.
 ٣. سنن الترمذي: ١٠٢٤، كتاب الدعوات عن رسول الله تَلْتَشْكَرْ، باب في النظار الفرج وغير ذلك، برقم٢٥٨٢.
 ٣. سنن الترمذي وابن أبي الدنيا في «الفَرَج» وراد المحدّث إسماعيل بن محمد العجلوني الدمشقي: رواه الترمذي وابن أبي الدنيا في «الفَرَج» وأبو داود والنسائي والبيهقي في «شعب الإيمان» والعسكري في «الأمثال» والديلمي كلّهم عن وابن مسعود مرفوعاً، وحسّن إسناده ابن حجر في بعض حواشيه. وله طرق منها ما رواه ابن أبي

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

٣. روى الشيخ الصدوق بإسناده عن أبي بصير، ومحمد بن مسلم، عن أبي عبد الله(الصادق)، عن آبائه، عن أمير المؤمنين على قال: «المنتظر لأمرنا كالمتشحّط بدمه في سبيل الله».<sup>(١)</sup>

٤. روى القاضي محمد بن سلامة القضاعي الشافعي بإسناده عن نافع، عن ابن عمر، قال: «انتظار الفرج بالصبر عبادة».<sup>(٢)</sup>

ورواه أيضاً بإسناده عن مجاهد، عن ابن عباس رفعه.<sup>(۳)</sup>

وما هذا الاهتمام بانتظار الفرج<sup>(٤)</sup> إلّا لأنّه يكون سبباً لأن يقوم المنتظر بتهيئة الأسباب المنتهية إليه، الموجبة له وإلّا فلو جلس ووضع يداً على يد وادّعى الانتظار فهو انتظار خاوٍ عن المعنى، فالمنتظر الواقعي لفرج الإمام هو الذي يقوم بتهيئة الأسباب التي يستمد بها الإمام في جهاده مع المشركين. نفترض أنّ إنساناً ينتظر قدوم ضيف نهاراً أو ليلاً فيقوم بلوازم الانتظار

المعلومة، وإلّا فلو لم يعمل شيئاً فلا يصحّ أن يقال له أنّه ينتظر قدوم الضيف.

الدنيا والبيهقي والديلمي عن عليّ رفعه (انتظار الفرج من الله عبادة)، ومنها ما رواه البيهقي العسكري والقضاعي عن ابن عمر رفعه (انتظار الفرج بالصبر عبادة)، ومنها ما رواه البيهقي أيضاً عن ابن عباس رفعه (أفضل العبادة توقّع الفرج)، وأخرج القضاعي عن ابن عباس رفعه (انتظار الفرج بالصبر عبادة)، ومنها ما رواه الحكيم الترمذي في الأصل الثامن والخمسين: (انتظار الفرج بالصبر عبادة)، ومنها ما رواه الحكيم الترمذي في الأصل الثامن والخمسين: (انتظار الفرج بالعبار عبادة)، ومنها ما رواه البيهةي أيضاً عن ابن عباس رفعه (أفضل العبادة توقّع الفرج)، وأخرج القضاعي عن ابن عباس رفعه (انتظار الفرج بالصبر عبادة)، ومنها ما رواه الحكيم الترمذي في الأصل الثامن والخمسين: (انتظار الفرج بالصبر عبادة)، ومنها ما رواه الحكيم الترمذي في الأصل الثامن والحمين. (الحياء زينة... وانتظار الفرج من الله عبادة). كشف الخفاء: ٢٠٦٧-٢٠٢، برقم ٩٢٩.
 ١ . كمال الدين: ١٢٥٦، الباب ٥٥، برقم ٦٢.
 ٣. مسند الشهاب: ١٢/١٦، برقم ٤٤.

٤. للسيد الشهيد محمد بن محمد صادق الصدر بحث قيّم في إثبات اختصاص هـذه الروايـات بانتظار ظهور المهدي للظِّر لا بانتظار الفرج بعد أيّ شدة، وفي بيان فضل الانتظار والمنتظرين، فراجعه. تاريخ الغيبة الكبرى:٣٦٢-٣٩١، طبعة دار التعارف، ١٤١٢ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ..............................

فالأُمَّة المنتظِرة لخروج الإمام الغائب وفَرَجه لا تكون منفكَّة عن العمل الصالح وإعداد الكوادر ليوم الفرج، فهذا النوع مـن الانـتظار يـحتوي مـن المعنى والأثر ما لا يحتويه شيء آخر.

وبتعبير السيد الشهيد محمد الصدر: «إنَّ هـذا الانـتظار الكـبير ليس إلَّا انتظار الموعود، باعتبار ما يستتبعه من الشـعور بـالمسؤولية والنـجاح فـي التمحيص الإلهي، والمشاركة في إيجاد شرط الظهور في نهاية المطاف..كلَ ذلك لمن يشعر بهذا الانتظار ويكون على مستوىٰ مسؤوليته، بخلاف من لا يشعر به، بل يبقىٰ على مستوى المصلحة والأنانية... فإنّه لن ينال من هـذه العبادة شيئاً.

ونستطيع بكلّ وضوح أن نعرف أنّه لماذا أصبح هذا الانتظار أساساً من أُسس الدين.. لأنّه مشاركة في الغرض الأساسي لإيجاد البشرية، ذلك الغرض الذي شارك فيه ركب الأنبياء والشهداء والصالحين وحسن أُولئك رفيقاً».<sup>(1)</sup>

وبذلك يظهر أنَّ ما أشار إليه من أنَّ دعاءهم لا يستجاب، غفلة عن الغاية من الدعاء، فالغاية منه هـو إظـهار الرغـبة والمـيل إلى ظـهوره وخـروجه والاستشهاد بين يديه.

فاستشعار هذا المعنى نوع عبادة لله سبحانه، ووسيلة تقرّب إليه.

الإشكال السادس: طول عمره ممّا تكذبه العادة

قال: ثم إنَّ عمر واحد من المسلمين هذه المدَّة أمر يعرف كذبه بالعادة

١ . تاريخ الغيبة الكبرى:٣٦٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

om والمعلمة المحمد المعلمة المحمد محمد المحمد محمد المحمد المحمد

المطردة في أمّة محمد، فلا يعرف أحد ولد في دين الإسلام وعاش مائة وعشرين سنة، فضلاً عن هذا العمر، وقد ثبت في الصحيح عن النبي الله أنّه قال في آخر عمره: «أرأيتكم ليلتكم هذه فإنّه على رأس مائة سنة منها لا يبقىٰ على وجه الأرض ممّن هو اليوم عليها أحد». فمن كان في ذلك الوقت له سنة ونحوها لم يعش أكثر من مئة سنة قطعاً.<sup>(1)</sup>

أقول: قد مضى الجواب عن هذا الإشكال (في فقرة: طول عمر الإمام المهدي)، وبيّنا هناك أنّ العمر بيد الله سبحانه يزيد فيه وينقص، وليس بعيداً عن قدرة الله تبارك وتعالى أن يعيش إنسان مئات السنين أو أزيد لحكمة إلهية تدعو إلى ذلك، ومصلحة يقدّرها سبحانه. وقد مضى أنّ شيخ الأنبياء نوحاً قد لبث في قومه ألف سنة إلّا خمسين عاماً.

فمن يُنكر أو يستبعد أن يعيش أحدَّ ألف سنة أو أزيد فهو ممن قدّر الله بغير قدره.

وهذا العمر المديد للمهدي المنتظر يبدو مقبولاً أكثر إذا أخـذنا بـنظر الاعتبار الأمر التالي، وهو:

أنّه إذا كانت الإمامة واجبة، والأدلّة واضحة عـلى اخـتصاصها بـالأئمّة (الخلفاء) الاثني عشر<sup>(٢)</sup>، وأنّ المهدي (عجل الله فرجه الشريف) أحد هؤلاء

ا . منهاج السنة:٩١/٤\_٩٢، وفي طبعة بولاق:١٣٢/٢.

٢ . إنّ حديث «اثني عشر خليفة كلّهم من قريش» رواه جملة من الحفّاظ والمحدّثين، ومنهم:
 أحمد بن حنبل في مسنده (٢٩٨/١، وج ٨٩/٥، ٢٠١)، والبخاري في صحيحه (برقم ٧٢٢٢)،
 ومسلم (برقم ١٨٢١)، وأبو داود (برقم ٤٢٨٠)، والترمذي (برقم ٢٢٣٠) وغيرهم. ومن



آراء ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ...............................

الاثني عشر<sup>(1)</sup>، وأنّه من عترة الرسول ﷺ من ولد فاطمة<sup>(٢)</sup>، فلا منصرف عن القول بطول عمره، لأنّ الزمان لا يخلو من إمام، وقد مضى آباء المهدي بلا خلاف، ولم يبق من يستحق الإمامة سواه. فإن لم يكن عمره ممتداً من وقت أبيه إلى أن يظهره الله سبحانه، حصل الزمان خالياً من إمام.<sup>(٣)</sup> وهذا لا ينسجم مع ما اتّفق عليه المسلمون من أنّ الزمان لا يخلو من إمام، وأنّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية.

فمن هو إمام ابن تيمية في عصره؟ ومن هم أئمّة مقلّدي ابن تيمية في القرون التي تلت وفاة ابن تيمية وحتى الوقت الحاضر؟

ثمّ إنّ قول ابن تيمية: إنّه لا يُعرف أحد ولد في دين الإسلام وعاش مئة وعشرين سنة(وفي بعض النسخ: مئة وعشر سنين) يثير السخرية، فهل تتبّع أخبار جميع المسلمين المنتشرين في أصقاع الأرض ولمدة سبعة قرون، فوجد أنّه لم يعش أحد منهم تلك المدّة؟!!

وأمّا الرواية التي نقلها عن البخاري من أنّه على رأس مئة لا يبقىٰ ممّن هو اليوم على ظهر الأرض أحد، فهي غير واضحة، ولا يمكن الركون إليها، بل يردّها \_إذا فُسّرت بالصورة التي ذهب إليها ابن تيمية \_ما صرّح به أكثر من

- النصوص التي ورد فيها هذا الحديث: «يكون من بعدي اثنا عشر أميراً»، و«لا يزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة أو يكون عليكم اثنا عشر خليفة كلّهم من قريش».
  ١. العَرف الوردي في أخبار المهدي للحافظ السيوطي:١٧٣.
- ٢. قال الإمام القرطبي في تفسيره (١٢١/٨):... الأخبار الصحاح قد تواترت على أنَّ المهدي من عترة رسول الله ﷺ، وقال في التذكرة (٦١٦/٢): إنَّ النصوص على خروج المهدي من عترته من ولد فاطمة، ثابتة.

٣. انظر: كنز الفوائد للكراجكي :١١٥/٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com

 THE PRINCE GHAZI TRUST

 FOR QUR'ANIC THOUGHT

 و تعلیم فکراً ومنهجاً

واحد من أنّ الصحابي أبا الطفيل عامر بن واثلة الكناني، بقي إلى ما بعد المئة. قال خليفة بن خيّاط: مات سنة مئة أو نحوها. ثم قال: ويقال: سنة سبع ومئة.

وقال البخاري: حدثنا... عن كثير بن أعين، قال: أخبرني أبو الطفيل بمكّة سنة سبع ومثة.

وقال وهب بن جرير بن حازم، عن أبيه: كنت بمكّة سنة عشر ومئة، فرأيت جنازة، فسألت عنها، فقالوا: هذا أبو الطفيل.

قال الذهبي، معقّباً على قول وهب: هذا هو الصحيح في وفاته لثبوته، ويعضده ما قبله. <sup>(۱)</sup>

ولعمري إنّ هذه الإشكالات نابعة عن عدم التسليم لما دلّ عليه الكتاب والسنّة المتواترة، فعاد ينحت إشكالاً بعد إشكال تأييداً لرأيـه المسـبق فـي إنكار وجود المهدي المنتظر على ا

الإشكال السابع: اسم أبيه كاسم والد محمد ﷺ

قال العلّامة: روى ابن الجوزي باسناده إلى ابن عمر قال: قـال رسـول الله عليه: «يخرج في آخر الزمان رجل من ولدي اسمه كاسمي، وكنيته كنيتي يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً».<sup>(٢)</sup>

فأورد عليه ابن تيمية بوجوه ثلاثة أهمها هو الثالث، قال: إنَّ لفظ الحِديث حجّة عليكم لا لكم، فإنَّ لفظه يواطئ اسمه اسمي، واسم أبيه اسم أبي،

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟

١ . سير أعلام النبلاء:٤٧٠/٣، الترجمة٩٧. وانظر: تهذيب الكمال:٨١/١٤، الترجمة ٣٠٦٤. ٢ . منهاج الكرامة:٧٧، عن تذكرة الخواص:٥٠٧/٢.



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ................. ٥٤١

فالمهدي الذي أخبر به النبيﷺ اسمه محمد بن عبد الله، لا محمد بـن الحسن. وقد روي عن عليﷺ أنّه قال: هو من ولد الحسن بن علي، لا من ولد الحسين بن علي.<sup>(۱)</sup>

أقول: إنَّ الرواية نُقلت على صور:

الأولى: ما لم تشتمل على ذكر الأب، وإنّما اقتصرت على بيان اسمه، وأنّ اسمه كاسم النبيﷺ على اختلاف طفيف في العبارة، وإليك ما ورد في هذا الصدد:

ا.ما رواه أحمد عن عبد الله بن مسعود، قال: قال رسول اللهﷺ: «لا تنقضي الأيام ولا يذهب الدهر حتى يملك العربَ رجلٌ من أهل بيتي اسمه يواطئ اسمي». وقد نقله أحمد في مسنده في خمسة مواضع.<sup>(٢)</sup>

٢. ما رواه الترمذي باسناده عن عبد الله، قال: قال رسول اللهﷺ: «لا تذهب الدنيا حتى يملك العرب رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي».

قال أبو عيسى(الترمذي): وفي الباب عن علي وأبي سعيد وأمّ سلمة وأبي هريرة. وهذا حديث حسن صحيح.<sup>(٣)</sup> ورواه الخطيب في تاريخ بغداد باسناده.<sup>(٤)</sup>

٣. أخرج أبو داود عن عبد الله بن مسعود أنَّ رسول الله ﷺ قـال: «لا

١ . منهاج السنة: ٩٥/٤، وفي طبعة بولاق: ١٣٣/٢. ٢ . مسند أحمد: ٢٧٦٦، و٢٣٧٦ و٢٧٦ و٢٧٧، و ٤٣٠ و ٤٣٨ و ٤٤٨. ٣. سنن الترمذي: ٦٥٠، كتاب الفتن، باب ما جاء في المهدي، برقم ٢٢٣٧. ٤. تاريخ بغداد:١٥٣/٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية ﴾

معنی کاری میکرایی THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تیمیة فکراً ومنهجاً

تذهب، أو لا تنقضي، الدنيا حتى يملك العربَ رجلٌ من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي».<sup>(1)</sup>

وهذا هو ما اتفق عليه الإمام أحمد، والترمذي، وأبو داود في أحد نقلَيه.

الثانية: ما اشتملت علىٰ ذكر الأب، وهي إحدىٰ روايتي أبي داود بسنده عن فطر، وعن زائدة، كليهما عن عاصم، عن زِرّ، عن عبد الله عن النبيﷺ قال: «لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم لطوّل الله ذلك اليوم حتى يَبعث فيه رجلاً منّي أو من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي».<sup>(٢)</sup>

وهنا يقع الكلام في الفقرة الثانية حيث إنَّ أبا النـبي هـو عـبد الله وأبـا المهدي هو الحسن، فكيف يصحّ قول النبي:«اسم أبيه اسم أبي» وهـذا مـا استشكله ابن تيمية.

فنقول أوّلاً: إنّ الظاهر من عبارة ابن تيمية أنّ الصورة الثانية لم يروها أبو داود وحده، وإنّما شاركه فيها أحمد والترمذي أيضاً، حيث قال: «وأحاديث المهدي معروفة رواها الإمام أحمد وأبو داود والترمذي وغيرهم كحديث عبد الله بن مسعود عن النبي تشت أنّه قال: «لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم لطوّل الله ذلك اليوم حتى يبعث فيه رجلاً من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً».<sup>(٣)</sup>

ترى أنَّه ينسب النقل الثاني إلى أحمد والترمذي، مع أنَّهما نقلا الرواية

١. سنن أبي داود: ٧٩٧، كتاب المهدي، برقم ٤٢٨٢، ذيل الحديث.
 ٢. سنن أبي داود: ٧٩٦، كتاب المهدي، برقم ٤٢٨٢.
 ٣. منهاج السنة: ٩٥/٤، وفي طبعة بولاق: ١٣٣٢٢.



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ............

بلا هذه الزيادة: «واسم أبيه اسم أبي»، وانّما روى هذه الزيادة أبو داود، الذي نقل الرواية، أيضاً، بالصورة الأُولى: «يواطئ اسمه اسمي»، ولكنّ ابن تيمية أغمض عينيه عن كلّ ذلك، ومارس التدليس المذموم في عبارته من خلال إيهام القارئ بأنّ اللفظ مع الزيادة مرويّ عن الجميع!!!

يذكر أنَّ الحافظ الطبراني قد روىٰ حديث عبد الله بن مسعود هذا من طرق كثيرة، عن عاصم بن أبي النجود، عن زِرَّ بن حبيش، عن ابن مسعود، ورواه عن عاصم، كلّ من:

> ١. فطر بن خليفة. ٢. سليمان الأعمش. ٣. أبو إسحاق الشيباني. ٤. أبو شهاب محمد بن إبراهيم الكناني. ٥. عبد الله بن حكيم بن جبير. ٦. سفيان الثوري. ٧. سفيان بن عيينة. ٨ شعبة بن الحجّاج. ٩. عبد الملك بن أبي غنية. ذائدة بن قدامة. عمر بن عبيد الله الطنافسي. ١٢. عمرو بن أبي قيس. ١٣. واسط بن الحارث. ١٤. أبو الأحوص.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

> ١٥. أبو بكر بن أبي عياش. ١٦. هشام بن أبي عبدالله الدَّستوائي البصري. ١٧. أبو الجحّاف. ١٨. عثمان بن عبد الله بن شبرمة. ١٩. عمرو بن قيس الملائي. ٢٠. عمرو بن مرّة.

وإذا رجعنا إلى روايات هؤلاء المحدّثين، وجدنا أنّهم جميعاً، باستثناء خمسة منهم، قد رووه بلفظ «يواطئ اسمه اسمي» أو «يوافق اسمه اسمي» من دون تلك الزيادة.

وأمّا تلك الزيادة (أعني: واسمه أبيه اسم أبي) فلم يروها غير ثلاثة منهم، وهم: فطر، وزائدة، وعمرو بن أبي قيس!!

أمًا الاثنان الآخران، وهما: أبو شهاب محمد بن إبراهيم الكناني، وأبـو الجحّاف، فروياه بلفظ «رجل من أهل بيتي» من دون ذكر الاسـم، أو اسـم الأب.<sup>(1)</sup>

وبهذا عُلم أنّ ما اشتهر بين الحفّاظ والمحدّثين هو قوله ﷺ: «يواطئ اسمه اسمي»، وأمّا تلك الزيادة «واسم أبيه اسم أبي» فيمكن وصفها بالشذوذ، وهي التي تمسّك بها ابن تيمية، الذي شذّ في مواقفه من النبيﷺ وأهـل بيته ﷺ، وجهد في التنقيص من شأنهم.

الثالثة: ما نقله [سبط] ابن الجوزي، قال أنبأنا عبد العزيز بـن محمود

۱ انظر: المعجم الكبير للطبراني: ١٣١/١٠، برقم ١٠٢٠٨، و ص١٣٣ ـ ١٣٧، برقم ١٠٢١٣.
 ١٠٢٣٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ..............................

البزاز<sup>(۱)</sup> بإسناده عن ابن عمر، قال: قال رسول الله الله الله الخري اخر الزمان رجل من ولدي اسمه كاسمي وكنيته ككنيتي يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً، فذلك هو المهدي» وهذا حديث مشهور.<sup>(۲)</sup>

وقد نقل العلامة الحلّي هذه الصورة عن [سبط] ابن الجوزي. (٣)

وبذلك يُعلم أنَّ العلّامة الحلّي إنّما استند في نقل الحديث إلى [سبط] ابن الجوزي، الذي روى الحديث عن الحافظ ابن الأخضر الجنابذي، فما ذكره ابن تيمية رداً على العلّامة بأنّه ذكره بلفظ مكذوب لم يروه أحد منهم، في غير محلّه، فما ذنب العلّامة إذا روى الحديث على النحو الذي رواه أحد حفّاظ ومحدّثي أهل السنّة؟

ثمّ إنّ حديث ابن عمر هذا لم يذكره سبط ابن الجوزي وحده، بل ذكره أيضاً الشيخ يوسف بن يحيى السلمي المقدسي الشافعي في كتابه«عقد الدرر».<sup>(٤)</sup>

يُشار إلى أنَّ للشيخ ناصر الدين الألباني المعاصر (الذي يُعدَّ من أهـل الخبرة في معرفة الحديث صحيحه وضعيفه) مقالاً، نشر في مجلة التـمدّن الإسلامي الصادرة في دمشق، أجاب فيه عن سؤال يتعلّق بالمهدي، وقال: أمّا

- ١. الجنابذي البغدادي، المعروف بابن الأخضر (٥٢٤ ـ ٦١١ه). قال ابن النجار: ثقة حجّة. وقال
   الذهبي: المحدّث، الحافظ، المعمّر، مفيد العراق. كان ثقة، فهماً... سيّر أعـلام النبلاء: ٣١/٢٢،
   الترجمة ٢٦.
  - ٢. تذكرة الخواص:٥٠٧/٢.
    - ٣. منهاج الكرامة:٧٧.
  - ٤. عقد الدرر من أخبار المهدي المنتظر:٣٢، طبعة مكتبة عالم الفكر بالقاهرة، ١٣٩٩ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية &



مسألة المهدي فليعلم أنَّ في خروجه أحاديث كثيرة صحيحة، قسمٌ كبير منها له أسانيد صحيحة، وأنا مورد هنا أمثلة منها، ثمّ نعقب ذلك بدفع شبهة الذين طعنوا فيها، فأقول:

.. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

الحديث الأوّل: حديث ابن مسعود في مرفوعاً: «لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم لطوّل الله ذلك اليوم حتى يبعث فيه رجلاً مني أو من أهل بيتي، يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً». والترمذي وأحمد والطبراني في الكبير والصغير وأبو نعيم في الحلية والخطيب في تاريخ بغداد، من طريق زرّ بن حبيش عن ابن مسعود، وقال الترمذي حسن صحيح، والذهبي: صحيح، كما قال.<sup>(1)</sup>

ولا يخفى أنّه عطف الترمذي وأحمد والخطيب على أبي داود مع أنّه قد ثبت أنّ رواية أحمد والترمذي والخطيب خالية من هذه الزيادة: «واسم أبيه اسم أبي».

وأمّا الطبراني فقد مرّ بنا آنفاً أنّه رواه في المعجم الكبير بإسناده إلى عاصم عن عشرين راوياً، كلّهم رووه عن عاصم بلفظ «يواطئ اسمه اسمي»، ماعدا خمسة منهم، روىٰ ثلاثة منهم تلك الزيادة: «واسم أبيه اسم أبي»، والراويان الآخران روياه بدون ذكر اسمه، أو اسم أبيه.

وعلى كلّ تقدير ففي المقال الذي كتبه الألباني نكات قيّمة نذكر بعضها:

يقول في نقد زعم السيد رشيد رضا أو غيره حيث ضعّفوا أحاديث المهدي: إنّ هؤلاء لم يتتبعوا ما ورد في المهدي حديثاً حديثاً ولا توسّعوا في

مجلة التمدن الإسلامي، السنة ٢٢، شهر ذي القعدة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية )



آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر عجّل الله تعالى فرجه الشريف ..............................

طلب ما لكلّ حديث منها من المسانيد، ولو فعلوا لوجدوا فيها ما تقوم بـه الحجّة حتى في الأُمور الغيبية التي يزعم البعض أنّها لا تـثبت إلّا بـحديث متواتر.

وممّا يدلك على ذلك أنّ السيد رشيد رضاة ادعى أنّ أسانيدها لا تخلو عن شيعي مع أنّ الأمر ليس كذلك على إطلاقه، فالأحاديث الأربعة التي أوردتها ليس فيها رجل معروف بالتشيّع، على أنّه لو صحّت هذه الدعوى لم يقدح ذلك في صحّة الأحاديث، لأنّ العبرة في الصحة إنّما هو الصدق والضبط، وأمّا الخلاف المذهبي فلا يشترط في ذلك كما هو مقرر في مصطلح علم الحديث، ولهذا روى الشيخان في صحيحهما لكثير من الشيعة وغيرهم من الفرق المخالفة فإحتجًا بأحاديث هذا النوع...

إلى أن قال: وكذلك القول في أحاديث المهدي فإنّه ليس فيها ما يدلّ، بل ما يشير أدنى إشارة إلى أنّ المسلمين لا نهضة لهم ولا عزّ قبل خروج المهدي، فإذا وجد في بعض جهلة المسلمين من يفهم ذلك منها فطريق معالجة جهله أن يعلّم ويفهّم أنّ فهمه خطأ، لا أن تُردّ الأحاديث الصحيحة بسبب سوء فهمه إياها.

ومن شبهات بعض الناس أنّ عقيدة المهدي قد استغلها بعض الدجّالين فادّعوا المهدوية لأنفسهم وشقّوا بسبب ذلك صفوف المسلمين وفرّقوا بينهم، ويضربون على ذلك الأمثلة الكثيرة آخرها غلام أحمد القادياني (دجّال الهند).

ثم أجاب عن الشبهة بقوله: ونحن نقول: إنَّ هذه الشبهة من أضعف

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية » THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT المحققة فكراً ومنهجاً المحقية فكراً ومنهجاً

الشبهات وفي رأيي أنَّ حكايتها تغني عن ردّها، إذ من المسلَّم به أنَّ كثيراً من الأُمور الحقّة يستغلها بعض من ليس أهلاً لها.

إلى أن يقول: وخلاصة القول أنَّ عقيدة خروج المهدي عقيدة ثابتة متواترة عنه تشكر يجب الإيمان بها لأنّها من أُمور الغيب والإيمان بها من صفات المتقين، قال تعالى: ﴿الَم \* ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ \* الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾<sup>(1)</sup> وإنَّ إنكارها لا يصدر إلّا من جاهل أو مكابر، أسأل الله تعالى أن يتوفّانا على الإيمان بها، وبكلّ ما صحّ في الكتاب والسنّة.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT الفصل الخامس: ملامح منهج ابن تيمية في الحوار **١. أدب ابن تيمية في المناظرة مع العلَّامة الحلِّي** ٢. رمي الشيعة بتهم لا واقع لها 3. المجازفة في رد الصحيح والتهويل في العبارة وزخرفة الكلام

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،



۵.



This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

.



أدب ابن تيمية في المناظرة مع العلّامة الحلّي

التفتيش والفحص عن حقيقة علميّة، أمر مطلوب ويُعدّ سُلّماً إلى تكامل العلم، والباحث تارة يقوم بهذا العمل بمفرده، وأُخرى يستعين بشخص آخر، فيتحاوران أو يتناظران لأجل كشف الستار عن وجه الحقيقة.

وقد عُرّفت المناظرة بالنحو التالي: إثبات النسبة الإيجابية أو السلبية بالدليل، وربما تُعرّف أيضاً بـ:حمل شيء على شيء وإثبات النسبة الجزئية بالدليل.<sup>(1)</sup>

وقال الشريف الجرجاني: المناظرة لغة من النظير، أو من النظر بالبصيرة، واصطلاحاً هي: النظر بالبصيرة من الجانبين في النسبة بين الشيئين إظهاراً للصواب .<sup>(۲)</sup>

ترى أنَّ الغاية من المناظرة هي الوقوف على الصواب وإظهار الحقيقة وإعلانها، وأمّا إذا اتخّذ أحد المتناظرين موقفاً مسبقاً ذابّاً عنه بأي شكل شاء، سواء أكان صواباً أم لا، فهذا يكون من مصاديق المراء لا المناظرة.

ومع الأسف، فإنَّ ابن تيمية عزم على نفسه أن يردّ كتاب العلّامة الحلّي المسمّى: «منهاج الكرامة في معرفة الإمامة» من أوّله إلى آخره، حتى أنّه لو

- جامع العلوم (دستور العلماء): ٢٣١/١.
  - ٢. التعريفات:٢٩٨، برقم ١٤٨٩.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997)

استطاع أن يردّ على بسملة الكتاب وحمده، لفعل.

ولذلك نرى أنّه أنكر روايات صحاح أطبق على صحتها حفّاظ الحديث وأثباته.

ويؤيد ذلك ما يقوله هو في مقدمة كتابه: فإنّه قد أحضر إليّ طائفة من أهل السنّة والجماعة كتاباً صنفه بعض شيوخ الرافضة في عصرنا،يدعو إلى مذهب الرافضة الإمامية... إلى أن قال: وطلبوا منّي بيان ما في هذا الكتاب من الضلال وباطل الخطاب لما في ذلك من نصر عباد الله المؤمنين وبيان بطلان أقوال المفترين الملحدين.

ثم قال: ولمّا ألحّوا في طلب الردّ لهذا الضلال المبين، ذاكرين أنّ في الإعراض عن ذلك خذلاناً للمؤمنين، فكتبت ما يسّره الله من البيان... الخ.<sup>(1)</sup>

ترى أنّه قبل أن يقرأ الكتاب حكم عليه بالضلال، وعلى مؤلفه بالإلحاد، وبذلك خرج عن أدب المناظرة، فإنّ اللائق بحال الرجل المحقّق أن يقول: عليّ أن أقرأ الكتاب حتى أقف على آرائه وأفكاره ودلائله في مسألة الإمامة، فما وجدته حقّاً صدّقته، وما وجدته باطلاً رددت عليه.

ومن المعلوم أنَّ من اتخذ من بدء الأمر أن يكتب ردًاً على كتاب من قبل أن يقرأه، لا يكون باحثاً واعياً فاحصاً عن الحقيقة.

خروجه عن حدود أدب المناظرة والنقد البنَّاء

من الشروط اللازمة للمتناظرين هو أن يحترم كلّ، الطرف الآخر، ويركز في الردّ على ما يتبناه الآخر، ببرهان واضح ودليل ظاهر، بعيداً عن أسلوب

منهاج السنة: ٤/١ ـ٥، وفي طبعة بولاق: ١ / ٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

أدب ابن تيمية في المناظرة مع العلّامة الحلّي

خدش العواطف، فضلاً عن اعتماد أسلوب السبّ والشتم والتحقير.

ومن يتصفّح منهاج ابن تيمية يجده مليئاً بالسباب والشتائم حتى لو أنَ إنساناً صرف وقتاً لاستخراج سبابه القاذع، لألّف رسالة في هـذا المـوضوع ولأتى بقائمة طويلة حافلة بعبارات السبّ والشتم والقدح والجرح، وهانحن نذكر نماذج من شتائمه الواردة في مقدّمة الكتاب خاصّة، وللقارئ الكريم أن يستنتج عمّا في غضونه من تلك الشتائم:

١. والقوم (يعني: الشيعة) من أكذب الناس في النقليات ومـن أجـهل الناس في العقليات.<sup>(١)</sup>

٢. يصدّقون (يعني: الشيعة) من المنقول بما يعلم العلماء أنّه من الأباطيل، ويكذّبون بالمعلوم المتواتر أعظم تواتر، ولا يميّزون في نقلة العلم ورواة الأخبار بين المعروف بالكذب أو الغلط أو الجهل بما ينقل، وبين العدل الحافظ الضابط المعروف بالعلم بالآثار.<sup>(٢)</sup>

٣. إذا كان أصل المذهب (يعني: الشيعي) من إحداث الزنادقة المنافقين الذين عاقبهم في حياته علي أمير المؤمنين على ... .<sup>(٣)</sup> ويريد بذلك أنَّ التشيّع صنيعة عبد الله بن سبأ.

٤. وهذا المصنّف (يعني العلّامة الحلّي) سمّى كتابه «منهاج الكرامة في معرفة الإمامة»، وهو خليق بأن يسمّى «منهاج النـدامـة» كـما أنّ مـن ادّعـي

- منهاج السنة: 1 / ٨، وفي طبعة بولاق: 1 / ٣.
  - ٢. منهاج السنَّة:٨/١، وفي طبعة بولاق: ١ / ٣.
  - ٣. منهاج السنَّة: ١١/١، وفي طبعة بولاق: ١ /٣.

۲ من تلكيم المعلم ال عامه المعلم ا

الطــهارة، وهــو مـن الذيـن لم يُـرد الله أن يـطهر قـلوبهم، بـل مـن أهـل الجبت[والطاغوت] والنفاق، كان وصفه بالنجاسة والتكدير، أولى من وصفه بالتطهير.<sup>(۱)</sup>

وزاد محقق الكتاب الدكتور محمد رشاد سالم في الطين بلّة، حيث كتب معلِّقاً على هذه الفقرة: ذكر الصفدي في ترجمته لابن تيمية أنّه سمع ابس تيمية، يقول: ابن المنجَّس، ويريد به ابن المطهَّر الحلّي.<sup>(٢)</sup>

٥. وقد جرّبه الناس منهم (يعني: الشيعة) غير مرّة في مثل إعانتهم للمشركين من الترك وغيرهم على أهل الإسلام بخراسان والعراق والجزيرة والشام وغير ذلك، وإعانتهم للنصارى على المسلمين بالشام ومصر وغير ذلك، في وقائع متعدّدة، من أعظمها الحوادث التي كانت في الإسلام في المائة الرابعة والسابعة فإنّه لما قدم كفار الترك إلى بلاد الإسلام وقُتل من المسلمين ما لا يُحصي عدده إلّا ربّ الأنام، كانوا من أعظم الناس عداوة للمسلمين ومعاونة لكافرين، وهكذا معاونتهم لليهود أمر شهير، حتى للمسلمين ومعاونة للكافرين، وهكذا معاونتهم لليهود أمر شهير، حتى المسلمين ومعاونة للكافرين، وهكذا معاونتهم لليهود أمر شهير، حتى جعلهم الناس لهم كالحمير.<sup>(٣)</sup>

أقول: لم يكشف لنا ابن تيمية عن شيء من تلك الحوادث التي زعم أنّ الشيعة أعانوا فيها الكافرين في المائة الرابعة، وهذا يدلّ على خلوّ جعبته، تماماً، من أيّ شيء، لأنّه ليس من عادته أن يجد فيها سهماً ولم يرمهم به.

سي

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

أدب ابن تيمية في المناظرة مع العلّامة الحلّى ...

ولذا أطلق عبارته الجارحة تلك دون الإشارة إلىٰ حادثة واحدة، لينال من خصومه الشيعة، بالباطل، ومن خلال اعتماد أسلوب التمويه الذي يحاول به تضليل القرّاء.

ومن هنا لم نر من المناسب أن نردّ عليه في هذا الأمر الذي لم يفصح عنه لغرض مفضوح.

وأمّا مراده من حوادث المائة السابعة، فهو الهجوم الكاسح الذي شنّه المـغول (التـتار) عـلى البـلاد الإسـلامية، وسـقوط بـغداد(عـاصمة الدولة الإسلامية) بأيديهم في عام (٦٥٦ﻫ).

ويبدو أنّ ابن تيمية قد اتخذ من مماشاة نصير الدين الطوسي والوزير ابن العلقمي (لهولاكو) ذريعة للهجوم على الشيعة واتّهامهم بمعاونة الكافرين، مغمضاً عينيه عن الأوضاع التي كانت سائدة أنـذاك في البـلاد الإسلامية، وما كان ينتابها من ضعف شديد وتدهور في مختلف الصعد، فالخليفة المستعصم تائه في لذاته، وملوك البـلاد فـاسدون منهمكون في إرضاء شهواتـهم وغـرائـزهم، وتكـريس مصالحهم الشخصية، وجيوش المسلمين خائرة القوى، تنهزم لأدنىٰ نزال، وتفرّ قبل أن يلتقي الصفّان.

ولا شكّ في أنّ هذا التدهور الحاصل لم يكن وليد سنة أو سنتين أو فترة قصيرة، وإنّما هو نتيجة لحقبة طويلة من السياسات الخاطئة، والفساد الشامل للنفوس والأوضاع، والإهمال في إدارة البلاد، واستفحال داء توارث الخلافة، والتنازع والانقسام، والصراع على المناصب.

وقد أشار عدد من المؤرخين الذي أرخوا لتـلك الفـترة التـي سـبقت احتلال بغداد، إلىٰ جانب من تلك الأوضاع المأساوية التي كانت تعمّ البلاد THE PRINCE GHAZI TRUST و FOR QURANIC THOUGHT المحقق ا محقق المحقق ال

الإسلامية، ومنهم ابن الأثير (المتوفّى ٦٣٠ه).

قال ابن الأثير، وهو يتحدث عن وصول التتار إلى أذربيجان: يسّر الله للمسلمين والإسلام من يحفظهم ويحوطهم، فـلقد دُفـعوا مـن العـدو إلى عظيم، ومن الملوك المسلمين إلى من لا تتعدّى همّته بطنه وفرجه!!<sup>(١)</sup>

وقال أيضاً، وهو يشير إلى مسير التتار إلى تركستان وماوراء النهر: وكان خوارزم شاه بمنزله كلّما اجتمع إليه عسكر سيّره إلى سمرقند، فيرجعون ولا يقدرون على الوصول إليها!! نعوذ بالله من الخذلان، سيّر مرّة عشـرة آلاف فارس، فعادوا كالمنهزمين من غير قتال، وسيّر عشرين ألفاً فعادوا أيضاً.<sup>(٢)</sup>

وقال ابن العماد الحنبلي في حوادث سنة (٦٥٢ﻫ): فيها شرعت التتار في فتح البلاد الإسلامية، والخليفة غافل في خلوته ولهوه.<sup>(٣)</sup>

وقال السيوطي: وفي سنة (٦٥٥ ه) مات المعزّ أيبك سلطان مصر، قتلته زوجته «شجرة الدرّ»... والتتار جائلون في البلاد، وشرّهم متزايـد، ونـارهم تستعر، والخليفة والناس في غفلة عمّا يراد بهم..<sup>(٤)</sup>

والحقيقة، أنّ من يجعل وزر سقوط بغداد وانهيار الخلافة العباسية، على عاتق رجل أو رجلين، إنّما هو يجهل قوانين التاريخ، وسنّة الله تعالى في علوّ الأمم وانخفاضها، ورقيّها وانحطاطها.

إنّ سياسة مداراة هولاكو التي انتهجها هذان الرجلان، إنّما كانت ترمي إلى رفع بعض بوائق المغول، وحفظ ما تبقّى من تراث الإسلام، ومنع إراقة

- ۱. الكامل في التاريخ:۲۷٦/۱۲.
  - ٣. شذرات الذهب:٢٥٥/٥.

۲ . الكامل في التاريخ:۳٦٨/۱۲. ٤ . تاريخ الخلفاء: ٥٣٢ .



المزيد من دماء المسلمين، في وقت كانوا (قد ملكوا فيه أكثر المعمور في الأرض وأحسنه، وأكثره عمارة وأهلاً... ، ولم يبق أحد في البلاد التي لم يطرقوها إلا وهو خائف يتوقّعهم، ويترقّب وصولهم إليه).<sup>(1)</sup>

وقد أشار إلى دور هذين الرجلين بعض المؤرخين، فقال صلاح الدين الصفدي، وهو يتحدث عن نصير الدين:

فكان للمسلمين به نفع خصوصاً الشيعة والعلويين والحكماء وغيرهم، وكان يبرّهم ويقضي أشغالهم، ويحمي أوقاتهم.<sup>(٢)</sup> وقال ابن كثير في حوادث سنة (٦٥٦ﻫ):

وكان قدوم هولاكو بجنوده كلها، وكانوا نحواً من مئتي ألف مقاتل في ثاني عشر المحرّم من هذه السنة إلى بغداد، وهو شديد الحنق على الخليفة بسبب ماكان تقدّم من الأمر الذي قدّره الله وقضاه، وهو أنّ هولاكو لماكان أول بروزه من همذان متوجهاً إلى العراق، أشار الوزير ابن العلقمي على الخليفة أن يبعث إليه بهدايا سنيّة ليكون ذلك مداراة له عمّا يريده من قصد بلادهم، فخذل الخليفة عن ذلك دويداره الصغير [مجاهد الدين أيبك الشركسي] وغيره، وقالوا [للخليفة]: إنّ الوزير إنّما يريد بهذا مصانعة ملك يسير، فأرسل شيئاً من الأموال عن نفسه وأهله، وأشاروا بأن يبعث بشيء نلفت نظر القارئ في هذه العجالة إلى أمرين:

الأوّل: هب أن الوزير العلقمي أو نصير الدين كانا هما السبب لسقوط

- ۱۱ . الكامل في التاريخ: ۱۲/ ۳٦۰.
- ٣. البداية والنهاية: ١٣ / ٢١٣ \_ ٢١٤.

۲ . الوافي بالوفيات: ۱/ ۱۸۲.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT بين تيمية فكراً ومنهجاً

الدولة الإسلامية، وسيلان الدماء في عاصمتها، فما هو السبب للدماء التي بدأت تسيل من أقصى المشرق الإسلامي إلى العاصمة بغداد؟ فها هو ابن الأثير (المتوفّى عام ٦٣٠ه) وقبل سقوط الخلافة الإسلامية بخمس وعشرين سنة، يصف تلك الداهية العظمى بالنحو التالي:

من الّذي يسهل عليه أن يكتب نعيَ الإسلام والمسلمين، ومن ذا الّذي يهون عليه ذكر ذلك؟ فيا ليت أُمّي لم تلدني، ويا ليتني متُّ قـبل حـدوثها وكنت نسياً منسياً، إلّا أنّي حثّني جماعة من الأصدقاء عـلى تسطيرها وأنـا متوقف ثم رأيت أن ترك ذلك لا يُجدي نفعاً، فنقول:

هذا الفصل يتضمّن ذكر الحادثة العظمى والمصيبة الكبرى الّتي عقمت الأيام والليالي عن مثلها، عمت الخلائق وخصّت المسلمين، فلو قال القائل: إنّ العالم مذ خلق الله سبحانه وتعالى آدم وإلى الآن لم يبتل بـمثلها لكان صادقاً، فإنّ التاريخ لم يتضمن ما يقاربها ولا ما يدانيها... إلى أن قال: هؤلاء لم يُبقوا أحداً، بل قتلوا النساء والرجال والأطفال، وشقّوا بطون الحوامل وقتلوا الأجنّة، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون. فإنّ قوماً خرجوا من أطراف الصين فقصدوا بلاد تركستان مثل كاشغر وبلاسغون، ثمّ منها إلى بـلاد ماوراء النهر مثل ممرقند وبُخارى وغيرها، فيملكونها ويفعلون بأهلها ما نذكره، ثم تعبر طائفة منهم إلى خراسان فيفرغون منها مُلكاً وتخريباً وقتلاً، ثمّ يتجاوزونها إلى الريّ وهَمَدان وبلاد الجبل وما فيها من البلاد إلى حدّ العراق، ثمّ يقصدون بلاد أذربيجان وأرانية ويخربون ويقتلون أكثر أهلها ولم ينج إلّا الشريد النادر في آذربيجان وأرانية ميذم الم يسمع بمثله.<sup>(1)</sup>

الكامل في التاريخ:٣٥٨/١٢. ولكلامه ذيل من أراده فليرجع إليه .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

أدب ابن تيمية في المناظرة مع العلامة الحلّى

لقد كان غزو العراق أمراً تتضمنه طبيعة الغزو المغولي الذي كان يستهدف السيطرة على العالم، وقد استولى المغول فعلاً على أكثر الصين وأواسط آسيا وإيران وأوربا الشرقية، وبقيت بلاد الإسماعيلية والعراق وسورية ومصر جيباً جغرافياً وعسكرياً كان لابدً من الاستيلاء عليه، وهذا ما قام به هولاكو، وإذا كان العراق قد سقط بأيدي المغول نتيجة لخيانة وزيره ابن العلقمي [كما يُزعم]، فكيف نفسر سقوط كلّ هذه البلاد الممتدة من المحيط الهادي إلى أواسط أوربا، ومن هم الخونة الذين سلّموها إلى الأعداء؟ ثم كيف نفسّر احتلال هولاكو لسورية، واستعداده للزحف إلى مصر؟<sup>(1)</sup>

وبعد، فنحن نسأل ابن تيمية وأنصاره: هل كانت يد العلقمي أو نصير الدين تلعب في هذه الحوادث المرّة تحت الستار؟ أو أنّ للدمار عللاً تكمن في سيرة الخلفاء والأُمراء عبر سنين حيث اشتغلوا بالخلافات الداخلية، واشتغل الخلفاء باللهو واللعب، وشرب الخمور وعزف المعازف وسماع المغنيّات، وقد تبعهم الرعاع والسوقة فذهبت الخيمة الإسلامية التي سيطرت على العالم في أوائل قرون العصر الإسلامي.

يقول ابن كثير: أحاطت التتار بدار الخلافة يـرشقونها بـالنبال مـن كـلّ جانب حتّى أُصيبت جارية تلعب بين يدي الخليفة وتضحكه، وكانت مـن جملة حظاياه، وكانت مولدة تسمّى عرفة، جاءها سهم من بعض الشبابيك فقتلها وهي ترقص بين يدي الخليفة، فانزعج الخليفة من ذلك وفزع فزعاً

أعيان الشيعة:٩٩/٩.

E PRINCE GHAZI TRUST R QURANIC THOUGHT

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

شديداً، وأحضر السهم الذي أصابها بين يديه، فإذا عليه مكتوب: «إذا أراد الله إنفاذ قضائه وقدره أذهب ذوي العقول عقولهم» فأمر الخليفة عند ذلك بزيادة الاحتراز وكثرت الستائر على دار الخلافة، وكان قدوم هولاكوخان بجنوده كلها \_وكانوا نحو مائتي ألف مقاتل \_إلى بغداد في ثاني عشر المحرم من هذه السنة.<sup>(1)</sup>

الثاني: لو كان للشيعة يد في سيطرة المغول على بغداد يلزم أن تصان دماء الشيعة عند دخول الأعداء العاصمة، إلّا أنّنا نرى أنّ المغول قد وضعوا السيف على رقاب كلّ من كان في بغداد من دون أن يميزوا بين شيعي وسنّي وذمّي، فقد قتلوا حوالي ثمانمائة ألف نسمة، سوى من مات حتف أنفه في السراديب والمنازل.

فدع عنك نهباً صيح في حجراته ولكن حديثاً ما حديث الرواحـل

٦. قال: أخبر الناس بهم [الشيعة ] الشعبيُّ وأمثاله من علماء الكوفة، وقد ثبت عنه أنّه قال: ما رأيت أحمق من الخشبية(يريد الشيعة) لو كانوا من الطير لكانوا رَخَماً، ولو كانوا من البهائم لكانوا حُمُراً... الخ.<sup>(٢)</sup>

ونقل أيضاً عن الشعبي أنّه قال: أَحذّركم هذه الأهواء المضلّة وشرّها الرافضة، لم يدخلوا في الإسلام رغبة ولا رهبة، ولكن مقتاً لأهل الإسلام وبغياً عليهم.<sup>(٣)</sup>

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،



هذه نماذج من قائمة الشتائم المبثوثة على صفحات مقدمة كتابه، وأمّا ما ذكره في غضون الكتاب بأجزائه الثمانية، فحدّت عنه ولا حرج.

اقسمك بالله أيها القارئ الكريم، هل هذا ما يريده الإسلام ويحث عليه من أدب الحوار مع المشركين وأهل الكتاب، وهل هذا هو المطلوب عـند الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وهل هو الأسلوب الأمثل الذي أمر به القرآن الكريم فـي تـبليغ أفكـار الإسلام ودعوة الناس لها، مقرونة بالاحترام والتقدير لرأي الطرف الآخر.

وربما يتجاوز القرآن في احترام الطرف المخالف، فيأمر بالتنكر إلى أنّه على حق، ويردده بينه وبينه، ويقول سبحانه:﴿وإِنّا وإِيّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدَىً أو في ضَلالٍ مُبِينِ﴾.<sup>(1)</sup>

\*\*\*

۱. سبأ:۲٤.



۲

.. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

رمي الشيعة بتهم لا واقع لها

قد عرفت ما في صدر الرجل من حقد وكراهية، فاضا على لسانه سيلاً من الشتائم والسباب صبّه على رؤوس الشيعة وعلمائهم، فهلمّ نقرأ بـعض مفترياته على الشيعة، لترى أنّه لا يوجد على أديم الأرض واحد من الشيعة يتبنى ذلك، وسنذكر شيئاً قليلاً منها:

قال: من حماقاتهم كون بعضهم لا يشرب من نهر حفره يزيد.<sup>(1)</sup>

أقول: لم أر في كتاب ولم أسمع من شيخ أنَّ الشيعة لا يشربون من نهر حفره يزيد، فمن أين جاء ابن تيمية بذلك؟

لنفترض أنّ واحداً أو أكثر من الشيعة كره الشرب من نفس النهر ـ على فرض وجوده ـ فهل يجوز لابن تيمية أن ينسب هذا العمل إلى عامّة الشيعة مع أنّهم كانوا منتشرين في ربوع العالم إلى حدّ وصفهم هو بأنهم قد نصروا المشركين على المسلمين في العراق والشام ومصر؟

۲. وقال: من حماقاتهم كونهم يكرهون التلفظ بلفظ (العشرة) أو فعل شيء يكون عشرة حتى في البناء لا يبنون على عشرة أعمد، ولا على عشرة جذوع ونحو ذلك.<sup>(۲)</sup>

ا و ۲ . منهاج السنَّة:۲۸/۱، وفي طبعة بولاق: ۱ / ۹.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

أقول: إنَّ الحسِّ يكذب ذلك، يقول العلَّامة الأميني: نعم في قرآن الشيعة <تِلْكَ عَشَرَةٌ كامِلَةٌ»<sup>(1)</sup> و <مَنْ جاءَ بالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثالِها»<sup>(٢)</sup> و ﴿وَالْفَجْرِ» وَلَيالٍ عَشْرٍ»<sup>(٣)</sup> و ﴿فأْتُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِثْلِهِ»<sup>(٤)</sup>، وأمثالها، وهـي ترتِّلها عند تلاوته في آناء الليل وأطراف النهار، وهذا دعاء العشرات يقرؤه الشيعة في كلّ جمعة، وهذه الصلوات المندوبة التي تكرّر فيها السور عشر مرّات، وهذه الأذكار المستحبّة التي تُقرأ بالعشرات، وهذه مباحث العقول العشرة، ومباحث الجواهر والأعراض العشرة في كتبهم. وهذا قولهم: إنَّ أسماء النبي عشرة. وقولهم: إنَّ الله قوَّى العقل بعشرة. وقولهم: عشر خصال من صفات الإمام. وقولهم: كانت لعليّ من رسول الله عشر خصال. وقولهم: بُشِّر شيعة عليّ بعشر خصال. وقولهم: عشر خصال من مكارم الأخلاق. وقولهم: لا تقوم الساعة حتى تكون عشر أيات. وقولهم: لا يكون المؤمن عاقلاً إلاّ بعشر خصال. وقولهم: لا يؤكل عشرة أشياء. وقولهم: عشرة أشياء من الميتة ذكيّة. وقولهم: عشرة مواضع لا يُصلّىٰ فيها. وقولهم: الإيمان عشر درجات.

البقرة: ١٩٦.
 ١٩٦.
 ١٩٦.
 ١٩٦.

٤ . هود: ١٣.

وقولهم: العافية عشرة أجزاء. وقولهم: الزهد عشرة أجزاء. وقولهم: الزهد عشرة أجزاء. وقولهم: البركة عشرة أجزاء. وقولهم: الحياء عشرة أجزاء. وقولهم: الإسلام عشرة أسهم. وقولهم: في السواك عشر خصال.

وهذه قصور الشيعة المشيّدة، وأبنيتهم العامرة، وحصونهم المنيعة كلّها تكذِّب ابن تيميّة، ولا يخطر على قلب أحدٍ من بانيها ما لفّقه ابن تيميّة من المخاريق.

. ابن تيمية فكراً ومنهجاً

هذا والشيعة لاترى للعدد قيمة بمجرّده، ولا يـوسم أحـد مـنهم بـحبّه وبغضه مهما كان المعدود مبغوضاً له أو محبوباً، ولم تسمع أذن الدنيا مـن أحدهم في العشرة: تسعةً وواحد. نعوذ بالله من هذه المجهلة.

٣. وقال: من حماقاتهم أنّهم يجعلون للمنتظر عدّة مشاهد ينتظرونه فيها، كالسرداب الذي بسامَّراء الذي يزعمون أنّه غاب فيه، ومشاهد أخر. وقد يقيمون هناك دابّة \_ إمّا بغلة أو فرساً [وأمّا غير ذلك] \_ ليركبها إذا خرج، ويقيمون هناك إما في طرفي النهار وإمّا في أوقات أُخر من ينادي عليه بالخروج: يا مولانا اخرج، يا مولانا اخرج.

١ . الغدير: ٣/ ٢١١ ـ ٢١٣، طبعة مركز الدراسات الإسلامية ـ بيروت.
 ٢ . منهاج السنّة: ٤٥-٤٤/١، وفي طبعة بولاق: ١ / ١٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ﴾

رمى الشيعة بتهم لاواقع لها

أقول: إنَّ هذا الكلام الذي نقله ابن تيمية \_ و لم يذكر مستنده \_ ما هو إلَّا مجرد افتراء يُراد به التشنيع على الإمامية والحطَّ عليهم لمآرب شيطانية، وإنَّ واضع هذه الأسطورة قد حاكها في غير موضعها، فإنَّ سامراء مدينة سنية منذ عصر العباسيين إلى يومنا هذا، لا يوجد فيها من الشيعة إلَّا القليل الذي ليس لهم فيها شأن، فكيف يمكن لهم أن يقفوا بالخيل على باب السرداب ويصيحوا عليه: أن اخرج يا مولانا؟! ولو كان لهذه الأسطورة نصيب من الواقع لتحدّث عنها أهل تلك المدينة ولشاعت بين أهل العراق، ولكننا لا وعن أهله، وتحكّم به التعصّب المقيت، ثم كيف يتأتى للشيعة ممارسة شعائرهم بهذا الشكل عصر كل يوم في مدينة ليس لهم فيها تواجد عبر القرون، لا سيّما في عصر مختلق هذه الفرية؟

وما أشبه هذه الأسطورة بكذبة إخوة يوسف حيث أتوا بقميص سالمٍ من أي خرق أو شقّ، وعليه دماء يوسف كما يدّعون.

إنَّ ما يقوم به الشيعة، هو زيارة مرقدي الإمامين العسكريين الله والدعاء والصلاة هناك، وهم يعبّرون بزيارتهم لهما عن حبّهم ووفائهم لأهل بيت النبوّة المله.

٤. وقال: أصول الدين عند الإمامية أربعة: التوحيد والعدل والنبوة، والإمامة، فالإمامة هي آخر المراتب، والتوحيد والعدل والنبوة قبل ذلك، وهم يدخلون في التوحيد نفي الصفات، والقول بأن القرآن مخلوق وأن الله لا يرى في الآخرة ويدخلون في العدل التكذيب بالقدر، وأن الله لا يقدر أن يهدي من يشاء ولا يقدر أن يضل من يشاء وأنه قد يشاء ما لا يكون ويكون

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية »

ما لا يشاء وغير ذلك، فلا يقولون إنّه خالق كل شيءٍ، ولا انّه على كل شيء قدير، ولا أنّه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن.<sup>(1)</sup>

أقول: إنّه قد أورد في هذه السطور أكاذيب تنمّ عن أن الرجل لم يقرأ كتاباًكلامياً للشيعة وإنّما اعتمد على المسموعات وكتب المخالفين مثل «الفِصْل» لابن حزم وغيره، فعاد ينسب إلى الشيعة ما هم براء منه، وإليك الإشارة إلى رؤوس هذه الأكاذيب:

اً. أنَّ أصول الدين عند الشيعة ثلاثة وهي: التوحيد، والنبوة، والمعاد. وأمَّا العدل والإمامة، فهما من خصائص المذهب، فلا يوصف المسلم بالتشيّع إلاّ إذا وصف الله سبحانه بالعدل، والعترة الطاهرة بالإمامة.

ب. قال: إنّهم يدخلون في التوحيد نفي الصفات، وهذاكذب آخر لأنّهم ليسوا من نفاة الصفات الكمالية، وإنّما يدّعون عينيتها مع الذات، فكم فرق بين أن يقال: الله ليس بعالم، وبين أن يقال الله سبحانه كله علم، وهكذا فرق بين أن يقال: الله ليس بقادر، وبين أن يقال: الله سبحانه كلّه قدرة.

وأمًا كيفية صيرورة الوصف عين الذات، فبيانه موكول إلى الكتب الكلامية.

ج. أنَّ الله لا يُرى في الآخرة وهذا داخل في الصفات السلبية(التنزيهية) حيث دلَّت البراهين على أنَّه سبحانه ليس بجسم ولا عرض وما كان كذلك فلا يُرى لا في الدنيا ولا في الآخرة.

د. قال: يدخلون في العدل التكذيب بالقدر، وأنَّ الله لا يقدر أن يهدي من يشاء، وهذا افتراء على الشيعة، والقرآن الكريم صريح في أنَّ الله على كل

منهاج السنة: ٩٩/١، وفي طبعة بولاق: ٢٣/١.



شيء قدير. فهذا تجريد الاعتقاد للطوسي حيث يصف الله تـبارك وتـعالى بالقدرة، قال: المسألة الأُولى[من الفصل الثاني]: في أنّه قادر.

وقال العلاّمة الحلّي[المعاصر لابن تيمية]في شرح هذه المسألة: والدليل على أنّه تعالى قادر أنّا قد بيّنا أنّ العالم حادث، فالمؤثر فيه إن كان موجباً لزم حدوثه أو قِدَم ما فرضناه حادثاً أعني العالم، والتالي بقسميه باطل.

بيان الملازمة: أنَّ المؤثر الموجَب يستحيل تخلَّف أثره عنه، وذلك يستلزم إمَّا قدم العالم \_ و قـد فـرضناه حـادثاً \_ أو حـدوث المـؤثر ويـلزم التسلسل، فظهر أنَّ المؤثر للعالم قادر مختار.<sup>(١)</sup>

وقال الطوسي في موضع آخر: وعمومية العلَّة تستلزم عموميَّة الصفة.

وشرح العلامة هذه الفقرة وقال: إنّ الله تعالى قادر على كل مقدور، وهو مذهب الأشاعرة، وخالف أكثر الناس في ذلك، فإنّ الفلاسفة قالوا: إنّه تعالى قادر على شيء واحد، وأنّ الواحد لا يتعدد أثره، وقد تقدم بطلان مقالتهم. ثمّ إنّ العلاّمة الحلّي بعد أن يذكر أقوال المجوس والثنوية والنظّام والبلخي والجبّائيين يقول: وهذه المقالات كلها باطلة، لأنّ المقتضي لتعلّق القدرة بالمقدور إنّما هو الإمكان، إذ مع الوجوب والامتناع لا تعلّق، والإمكان ثابت في الجميع فثبت الحكم وصحة التعلّق، وإلى هذا أشار المصنف (يعني الطوسي) عمومية الصفة، أعني القدرة على كل مقدور.<sup>(٢)</sup>

فأين كان ابن تيمية من كتاب العلاّمة، ومن آراء الشيعة؟ هل اطلع عليها ولم يفهمها، أم فهم ودلّس الحقيقة. أم لم يطلع عليها؟ فكيف يحكم على ما

٢. كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، للعلامة الحلّي: ١٢-١٢.

لم يقف عليه، ولم يقرأه، وكيف ينسب إلى الشيعة ما لم يقل به واحد مـن أئمتهم ولا علمائهم؟

ومع هذه الآيات كيف يمكن لمسلم يـؤمن بأن القـرآن هـو كـتاب الله المنزل، ومع ذلك ينكر ما تضافر فيه أنّه سبحانه خالق كل شيء.

نعم يفترق الإمامية عن الأشاعرة في أنّه سبحانه خالق كلّ شيء لا بمعنى أنّه يخلق كل شيء مباشرة بلا سبب وتسبيب، وإنّما يخلق تارة مباشرة وأُخرى تسبيباً، ويدل على ذلك غير واحد من الآيات من أنّ للأسباب دوراً بإذن الله في ايجاد الظواهر الطبيعية، وإنّ الإمعان في هذه الآيات الكريمة يدفع الإنسان إلى القول بأنّ الكتاب العزيز يعترف بأنّ النظام الكوني نظام الأسباب والمسببات، فلأجل ذلك ينسب الفعل الواحد إلى الله سبحانه، وفي الوقت نفسه إلى غيره من دون أن يكون هناك تضادةٌ في النسبة، وإليك بعض هذه الآيات:

۱۰ الأنعام: ۱۰۲.
 ۲. الرعد: ۱۲.
 ۳. الزمر: ٦٢.

This file was downloaded from Quranic Thought.com

رمي الشيعة بتهم لا واقع لها ....

ـ يقول سبحانه: ﴿اللهُ يَتَوَفَّى الأَنْفُسَ حِينَ مَـوْتِها﴾<sup>(١)</sup>. فينسب تـوفِّي الأنفس إلى نفسه، بينما نجده سبحانه ينسبه إلى رسـله ومـلائكته ويـقول: ﴿حتّى إذا جاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوتُ تَوَفَّتْهُ رُسُلُنا﴾.<sup>(٢)</sup>

ولا يجد الإنسان العارف بالقرآن أي اختلاف في النسبة.

إنَّ الذكر الحكيم ينسب كتابة أعمال العباد إلى الله سبحانه ويقول: فوالله يكتب ما يبيّتون».<sup>(٣)</sup> ولكـن فـي الوقت نـفسه يـنسب الكـتابة إلى رسـله ويقول: فبَلىٰ وَرُسُلْنا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ».<sup>(٤)</sup>

ـ إنّه سبحانه ينسب تزيين عمل الكافرين إلى نفسه ويقول: إنّ الَّذِينَ لا يُؤمِنُونَ بِالآخِرَةِ زَيَّنا لَهُمْ أَعْمالَهُمْ <sup>(٥)</sup>. وفي الوقت نفسه ينسبه إلى الشيطان ويقول: ﴿وإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشيْطانُ أعمالَهُمْ وَقالَ لا غالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ ﴾. <sup>(٦)</sup>

وفي آية أخرى ينسبها إلى قرنائهم ويقول: ﴿وَقَيَّضْنا لَهُمْ قُرَناء فَزَيَّنُوا لَهُمْ ما بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمَ»،<sup>(٧)</sup> ولا تصحّ هذه النسب المختلفة ظاهراً إلّا بالقول بأنّ الكون مبني على النظام السببي والمسببي وسببية كلّ شيء بتسبيب منه سبحانه وينتهي الكل إليه، فالفعل مع أنّه فعل السبب فعل المسبَّب (بالكسر) أيضاً.

ـلا شك أنَّ التدبير كالخلقة منحصرٌ في الله سبحانه حتى لو سثل بعض المشركين عن المدبِّر لأجاب بأنَّ الله هو المدبّر، كما يقول سبحانه: ﴿وَمَنْ

| ۳. النساء: ۸۱. | ٢ . الأنعام: ٦١. | ۱ . الزمر:٤٢ .   |
|----------------|------------------|------------------|
| ٦. الأنفال:٨٤. | ٥ . النمل:٤.     | ٤ ـ الزخرف: ٨٠ . |
|                |                  | ۷. فصلت:۲۵.      |

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ؟

 THE PRINCE GHAZI TRUST

 FOR QURĂNIC THOUGHT

 OVo

يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللهِ،<sup>(١)</sup> لكن نرى أنَّ القرآن يعترف بمدبِّريّة غير الله سبحانه حيث يقول: ﴿فَالمُدَبِّراتِ أَمْراً﴾.<sup>(٢)</sup>

\_إنَّ القرآن يشير إلى كلتا النسبتين (أي نسبة الفعل إلى الله سبحانه إشارة إلى الجانب التسبيبي وإلى الإنسان إشارة إلى الجانب المباشري) بقوله: ﴿وَما رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكَنَّ اللهَ رَمَى﴾. <sup>(٣)</sup>

فهو يصف النبي الأعظم ﷺ بالرمي وينسبه إليه حقيقة ويقول: ﴿إِذْ رَمَيْتَ»، لكنّه يصف الله سبحانه بأنّه الرامي الحقيقي، وما ذلك إلاً لأنّ النبي إنّما قام بما قام، بالقدرة التي منحها الله له، وكان مفيضاً لها عليه حين الفعل، فيكون فعله فعلاً لله أيضاً.

وهذه المجموعة من الآيات تـرشدك إلى النظرية الحقَّة فـي تـفسير التوحيد في الخالقية. وفي الحديث القدسي إشارة إليها.

يقول: «يا ابن آدم بمشيئتي كنتَ أنت الذي تشاء لنفسك، وبقوتي أدّيتَ إليّ فرائضي، وبنعمتي قويتَ على معصيتي، جعلتك سميعاً بصيراً قويّاً».<sup>(٤)</sup> ثمّ إنّ هذه النظرية، على تقاريرها المختلفة من حيث الدقّة والرقّة<sup>(٥)</sup>، ممّا

- ۱ . يونس: ۳۱ . النازعات:٥.
- ٣. الأنفال: ١٧. ٤ ٤ . بحار الأنوار: ٥ / ٥٧.
- ٥. إنّ تفسير مسألة «الأمر بين الأمرين» وأنّ فعل العبد في حال كونه فعله، فعلاً لله سبحانه، في يحتلف حسب اختلاف الأفهام في المقام، فيفسره المتكلم على نمط يناسب أبحاثه، فيصور كونه سبحانه فاعلاً بالتسبيب من حيث إنّه أعطى القدرة والحياة للعبد، فلولاه لما قدر العبد على العمل، وأمّا الحكيم الإلهي فيرى الموجودات على تباينها في الذوات والصفات والأفعال،

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



أطبقت على صحّتها الإمامية والمعتزلة، وأيدته النصوص المروية عن أئمة أهل البيت ﷺ وقد قال به بعض الأشاعرة أيضاً كإمام الحرمين (أبي المعالي الجويني) وهو من أعلام القرن الخامس، والشيخ (الشعراني) وهو من أقطاب الحديث والكلام في القرن العاشر، والشيخ (محمد عبده) مفتي الديار المصرية في القرن الرابع عشر. ومن أراد الوقوف على كلماتهم فليرجع إلى مصادرها.<sup>(1)</sup>

\*\*\*

- وترتبها في القرب والبعد من الحق تعالى، قائمة بذاته سبحانه، فهو مع بساطته ينفذ نوره في الموجودات الإمكانية، عامّة. ولا توجد ذرة من ذرات الأكوان الوجودية، إلا ونوره محيط بها، قاهر عليها، وهو قائم على كل نفس بماكسبت، وهو مع كل شيء لا بمقارنة، وغير كل شيء لا بمزايلة.
  امر عليها، وهو قائم على كل نفس بماكسبت، وهو مع كل شيء لا بمقارنة، وغير كل شيء لا بمزايلة.
  فاذاً كما أنّه ليس في الوجود شأن إلا وهو شأنه كذلك، ليس في الوجود فعل إلاً وهو فعله، لا بمغاذاً كما أنّه ليس في الوجود فعل الأوهو فعله، لا معنى أنّ فعل زيد مع كونه فعله بالحقيقة دون المجاز، في بمعنى أنّ فعل زيد ليس في الوجود شأن إلاً وهو شأنه كذلك، ليس في الوجود فعل إلاً وهو فعله، لا بمغاذاً كما أنّه ليس في الوجود شأن إلاً وهو شأنه كذلك، يس في الوجود فعل الأوهو فعله، لا بمعنى أنّ فعل زيد ليس في الوجود فعل الأوهو فعله، لا بمعنى أنّ فعل زيد مع كونه فعله بالحقيقة دون المجاز، فهو فعله سبحانه كذلك. فهو مع غاية عظمته وعلوه، ينزل منازل الأشياء ويفعل فعلها، كما أنّه مع غاية تجرّده وتقدسه لا تخلو منه أرض ولا سماء. فإذاً نسبة الفعل والإيجاد إلى العبد مع غاية تعظمته رفاه، ينزل منازل الأشياء ويفعل فعلها، كما أنه فهو فعله مبحانه كذلك. فهو مع غاية عظمته وعلوه، ينزل منازل الأشياء ويفعل فعلها، كما أنه فهو فعله سبحانه كذلك. فهو مع غاية عظمته وعلوه، ينزل منازل الأشياء ويفعل فعلها، كما أنه مع غاية تجرّده وتقدسه لا تخلو منه أرض ولا سماء. فإذاً نسبة الفعل والإيجاد إلى العبد مع حيحة، كما أنّ نسبتها إلى الله تعالى كذلك.
- ١. الملل والنحل: ٩٨/١٩٩، نقل كلمة إمام الحرمين؛ اليواقيت والجواهر للشعراني: ١٣٩-١٤١؛ رسالة التوحيد: ٥٩ - ٦٢. وقد جثنا بنص كلامهم في كتابنا (أبحاث في الملل والنحل): ٢ / ١٨٢
   ٢٠٢ - ٢٠٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

..... ابن تبمية فكرأ ومنهجاً

R QUR'ÀNIC THOUGHT

## المجازفة في رذ الصحيح

والتهويل في العبارة

## وزخرفة الكلام

تبنّى ابن تيمية جملة من الآراء والأفكار والمسائل الّتي خالف فيها جمهور المسلمين من أهل السنّة، لاسيّما في الموضوعات الّتي تتعلّق بمقام النبي الأكرم عليك، وبخصائص وفضائل أهل البيت علي، ثم أخذ يجادل ويناقش فيها خصومه، بل يقاتلهم دونها بأقصىٰ درجة من الشدّة والحدّة في الردّ، وبالتهويل في إطلاق الأحكام، والتنكر للقضايا الثابتة، والأمور الواضحة، حتى غدا النقاش ذاته، هو الهدف المبتغىٰ له، لا نتائج النقاش، الّتي يُراد منها إجلاء وجه الحق، ومن ثمّ التمسّك به .

وقد كشفنا في ثنايا الكتاب عن العديد من الموارد الّتي تطاول فيها على مقام النبي ﷺ، وقلّل فيها من شأنه العظيم، حتّى أظهره وكأنه بشر عادي.

كما أنّه لم يعبأ بكلام رسول الله ﷺ إذا خالف عقائده لاسيّما عقيدته في معاوية بن أبي سفيان، فقد تقدّم أنّه يرفض ـ مثلاً ـ توصيف فئة معاوية بالباغية، ويخطِّئ رسول الله ﷺ ـ كما تؤول إلى ذلك نتيجة جـداله ـ فـي

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



إطلاق ذلك الوصف عليها، بقوله الثابت الصحيح: «تقتل عمّاراً الفئة الباغية»، بادّعائه أنّ أهل الشام قو تلوا ابتداءً قبل أن يبدأوا بقتال!!!

وأمّا تهويلاته في كلامه، ومجازاف اته في رد الأحاديث الصحاح أو الحسان، كقوله: (هو كذب باتفاق أهل المعرفة بالحديث)، أو قوله: (لا ينقله عن النبي ولا ينسبه إليه إلا جاهل)، أو قوله: (إنّ أحداً من أهل العلم لم يرو ذلك)، أو قوله: (إنّ هذا الحديث من المكذوبات الموضوعات عند أهل العلم والمعرفة بحقائق النقل)، أمّا هذه التهويلات والمجازفات، فقد طغت، بشكل خاص، على أسلوبه في مناقشة فضائل وخصائص العترة الطاهرة (لا سيّما سيدها علي إلا)، والإصرار على إنكارها وتكذيبها بلا دليل أو برهان، ومن دون الإشارة إلى أي مصدر أو موضع، ذُكر فيه اتفاق أهل المعرفة عليه!!!

ومن ذلك: تكذيبه للشطر الآخر من حديث «من كنتُ مولاه فعليَّ مولاه»، حيث قال: (وأمًا الزيادة، وهي قوله: «اللهم والِ من والاه، وعادِ من عاداه» فلا ريب أنّه كذب)، في حين أنّه صحيح <sup>(١)</sup>، وقـد رواه أحـمد بن حنبل في «مسنده» ورجاله رجال الصحيح غير فطر بن خليفة وهو ثقة، ورواه من طريق آخر، رجاله ثقات، ورواه النسائي في خصائصه بإسناد صحيح، ورواه الطبراني في «المعجم الأوسط» ورجاله ثقات.<sup>(٢)</sup>

وقد بلغ به الأمر في النيل من شخصية أمير المؤمنين عليّ الله والتهوين من شأنه، أن أنكر ما هو أضوأ من الشمس في وضوحه وسطوعه: بُطولة عليّ

ا . قال ناصر الدين الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٦ / ١٢٠٢، بـرقم ٢٩٨٢: وجـملة القول أن الحديث صحيح بشطريه. ٢ . راجع فقرة: موقف أحمد بن حنبل من الإمام على طلِّلا : ١٩٩ .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

ابن تيمية فكرأ ومنهجأ 012

الَّتي ضُربت بها الأمثال، وبلاؤه العظيم في معارك الإسلام، ودوره المـتميّز فيها، حيث قال: (وكثير من الوقائع الَّتي ثبت بها الإسلام لم يكن لسيفه فيها تأثير)<sup>(1)</sup>!!!

وبسبب هذه المواقف السلبية الّتي اتخذها ابن تيمية من رسول الله ﷺ وعترته الطاهرة، ذهب تقي الدين الحصني والعلاء البخاري وغيرهما إلى أن ابن تيمية عنده ضغينة سوء للنبي، وأهل بيته، وصدقوا فيما قالوا .<sup>(٢)</sup>

## \*\*\*

وفي ختام الفصل نقول: لقد أورد ابن تيمية أكاذيب وافتراءات نُربئ بكتابنا هذا عن أن نسوًد شيئاً من صحائفه بمثل هذه المخازي التي أخرجت كتابه المعتمد عند أبناء طائفته ومريديه (أعني: منهاج السنّة) أخرجته عن عداد الكتب العلمية والموضوعية، وألقت به في رفوف الكتب المهملة والبائدة...

ولكن ولأجل ألّا تنطلي على السُنَّج من الناس، ننصح القارئ بأن يمرّ عليها مرور الكرام،<sup>(٣)</sup> ويبحث في ثنايا الكتاب عن شاهد أو دليل يؤيد ما يزعمه أنّه من ممارسات الشيعة وطقوسهم التي اعتادوا عليها وسماها (مخاريقهم)، فأين الدليل، وأين الشاهد؟ ﴿قُلْ هاتُوا بُرْهانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صادِقينَ».

> ١ . راجع ص ٢٦٠ من هذا الكتاب. ٢ . انظر: دفع شُبه من شبّه وتمرّد: ١ / ٤٥ ؛ وأخطاء ابن تيمية: ١١٣ . ٣. لاحظ منهاج السنة:٣٨/١-٥٧، وفي طبعة بولاق: ١ / ٩ ـ ١٣ .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »



ونقض غزله أنكاثأ

ثم إنَّ ابن تيمية لما وقف على أنَّ أكثر ما نسبه من الحماقات إلى الشيعة لا يتفق مع الواقع وأنَّهم براء من هذه التهم براءة يوسف عما أُلصق به، حاول تبرير تلك التهم وقال:

ومما ينبغي أن يُعرف أن ما يوجد في جنس الشيعة من الأقوال والأفعال المذمومة، لكن قد لا يكون هذاكله في الإمامية الاثني عشرية، ولا في الزيدية ولكن يكون كثير منه في الغالية وفي كثير من عوامهم مثل ما يذكر عنهم من تحريم لحم الجمل، وأنّ الطلاق يشترط فيه رضا المرأة، ونحو ذلك مما يقوله بعض عوامهم، وإن كان علماؤهم لا يقولون بذلك، ولكن لماكان أصل مذهبهم مستنداً إلى الجهل كانوا أكثر الطوائف كذباً وجهلاً.<sup>(1)</sup>

إنّه بكلامه هذا صار من مصاديق قوله تعالى: ﴿كالّتي نَقَضَتْ غَزْلَها مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكاثاً»، ومع ذلك كلّه فقد صبّ سمّه في آخر كلامه فجعل الشيعة من أكثر الطوائف كذباً وجهلاً، وكأنّه أحاط بعقائد وأقوال عامّة الطوائف الإسلامية وغيرها وعدّها وأحصاها فوجد الشيعة أكثرهم كذباً وجهلاً. ﴿كَبَرَتْ كَلِمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلّا كَذِباً».<sup>(٢)</sup> والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات تمّ الكتاب بقلم مصنفه جعفر السبحاني، والعشرين من شهر صفر المظفر من شهور عام ١٤٣٢ للهجرة الشريفة

۱۰ منهاج السنّة: ٥٧/١، وفي طبعة بولاق: ۱ / ١٣ .

٢. الكهف:٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية &



This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

7

-



الفهارس الفنية فهرس المصادر فهرس المحتويات

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾



r

.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية »



فهرس مصادر التأليف

- نبدأ تبركا بالقرآن الكريم ١ . ألاء الرحمن: محمد جواد البلاغي، (١٢٨٢ ـ ١٣٥٢ هـ)، مكتبة الوجـدانـي، قـم المشرفة. ٢ . الأئمة الاثنا عشر: السيد علي الميلاني (معاصر). ٣. الأئمة الاثنا عشر: محمد بن طولون (المتوفّى ٩٥٣ ه) دار صادر. ٤ . الإتحاف بحب الأشراف: الشبراوي الشافعي عبدالله بن عامر القاهري (المتوفَّى ۱۱۷۲ ه) مصر \_ ۱۳۱۸ ه. ٥ . الأحكام السلطانية: علي بـن محمد بـن حـبيب (المـتوفّى ٤٥٠ هـ) دار الفكـر، بيروت . ٦. أحكام القرآن: أحمد بن علي الجصّاص (المتوفّى ٣٧٠ ه) دار الكتاب العربي، بيروت \_ ١٤٠١ ه. ٧. إحياء علوم الدين: أبو حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي (٤٥٠ ـ ٥٠٥ هـ) دار المعرفة، بيروت.
  - ٨. إحياء الميت بفضائل أهل البيت (المطبوع بـهامش كتاب الإتحاف بحب الإشراف): جلال الدين السيوطي (المتوفّى ٩١١ هـ) طبع مصر ـ ١٣١٨ هـ.
  - ٩ . الأخبار الطوال: أحمد بن داود الدينوري (المتوفّى ٢٨٢ ه) دار إحياء الكتب العربية ـ وعيسى البابي الحلبي، القاهرة ـ ١٩٦٠ م.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية ،

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً ..٥٨.

- ١٠ . أخطاء ابن تيمية في حق رسول الله ﷺ وأهل بـيته: مـحمد السـيد صـبيح، القاهرة ــ ١٤٢٣ هـ.
- ١١ . الأدب المفرد: محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفّى ٢٥٦ هـ) مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت ـ ١٤٠٦ هـ.
- ١٢ . الإذاعة لماكان ويكون بين يدي الساعة: محمد صديق حسن القنوجي البخاري (المتوفّى ١٣٠٧ ه) دار ابن كثير، الطبعة الثانية ـ ١٤٢١ هـ.
- ١٣ . الأذكار النووية: أبو زكريا يحيى شرف الدين النووي (المطبوع مع الفتوحات الربانية) مؤسسة التقويم الإسلامي ودار البشائر الإسلامية، الطبعة الثانية ـ ١٤٠٦هـ
- ١٤ . الأربعين في أُصول الدين: فخر الدين محمد بن عمر الرازي (٥٤٤ ـ ٦٠٦هـ) مكتبة الكلّيات الأزهرية، مصر .
- 10 . الإرشاد: المفيد محمد بن محمد بن النعمان (٣٣٦ ـ ٤١٣ هـ) المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، قم ـ ١٤١٣ هـ.
- ١٦ . إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري: أحمد بن محمد القسطلاني (٨٥١ ـ ٩٢٣) ما الساري لشرح صحيح البخاري: أحمد بن محمد القسطلاني (٨٥١ ـ ٩٢٣) ما الساري العربي، بيروت.
- ١٧ . أسباب النزول: أبو الحسن علي بـن أحـمد الواحـدي النـيسابوري (المـتوفّى ٤٦٨هـ) دار الكتب العلمية، بيروت \_ ١٤٠٢هـ.

١٨ . الاستذكار: ابن عبدالبر (المتوفّى ٤٦٣ هـ) دار الكتب العلمية، بيروت - ٢٠٠٠ م.

- ١٩ . الاستيعاب (المطبوع في حاشية الإصابة): ابن عـبدالبـر (المـتوفّى ٤٦٣ه) دار النهضة، مصر، القاهرة.
- ۲۰ . أُسد الغابة: ابن الأثير الجزري (المتوفّى ٦٣٠ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية »

| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| فهرس مصادر التأليف                                                              |
| ٢١ . الأسماء والصفات: أحمد بن الحسين البيهقي (المتوفّى ٤٥٨ ه) طبع مصر.          |
| ۲۲ . إشارات المرام من عبارات الإمام: أحمد بن حسين بن سنان البياضي الرومي        |
| (المتوفّى ١٠٩٨ هـ) طبع القاهرة.                                                 |
| ٢٣ . الإصابة: ابن حجر العسقلاني (المتوفَّى ٨٥٢ ه) دار إحياء التراث العربي،      |
| بيروت.                                                                          |
| ٢٤ . أضواء على السنَّة المحمدية: محمود أبو رية (المتوفِّي ١٣٨٥ ه) نشر البطحاء،  |
| القاهرة.                                                                        |
| ٢٥ . الأعلام: خير الدين الزركلي (المتوفّى ١٣٩٦ ﻫ) دار العلم للملايين، بـيروت ـ  |
| ٤٠٤ ه.                                                                          |
| ٢٦ . أعيان الشيعة: محسن الأمين العاملي (المتوفَّى ١٣٧١ هـ) دار التعارف، بيروت ـ |
| ٠١٤٢ هـ.                                                                        |
| ٢٧ . الأغاني: أبو الفرج الاصفهاني علي بن الحسين ( ٢٨٤ ـ ٣٥٦ه) دار إحياء التراث  |
| العربي، بيروت.                                                                  |
| ٢٨ . اقتضاء الصراط المستقيم: ابن تيمية الحرّاني (٦٦١ ـ ٧٢٨ ه) دار المعرفة،      |
| بيروت.                                                                          |
| ٢٩ . الأُم: محمد بن إدريس الشافعي (١٥٠ ـ ٢٠٤ ﻫ) دار المعرفة، بيروت ـ ١٤٠٨ هـ    |
| ٣٠ . الأمالي: الصدوق محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّي (المتوفّى ٣٨١ ه)    |
| مؤسسة البعثة، قم _ ١٤١٧ هـ.                                                     |
| ٣١. الإمام البخاري وصحيحه الجامع المختصر: حسين الهرساوي (معاصر)                 |
| منشورات دليل ما، قم ــ ١٤٢٥ ه.                                                  |
| ٣٢ . الإمام الصادق والمذاهب الأربعة: أسد حيدر، دار الكتاب العربي، بيروت ـ       |
| ۱۳۹۰ ه.                                                                         |
|                                                                                 |

- .

This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التخصصية للرد على الوهابية ک

an ann a shini ann anns a' " "Sa' mhuan buanta anns a

A DESCRIPTION OF THE PARTY OF

- THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT (1995) ۵۸۲
- ٣٣. امتاع الأسماع: أحمد بن علي المقريزي (المتوفّى ٨٤٥ ه) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤٢٠ ه.
  ٣٢. الأموال: أبو عبيد القاسم بن سلام (المتوفّى ٢٢٤ ه) مكتبة الكليات الأزهرية .
  ٣٥. الأنساب: عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني (المتوفّى ٢٥ ه)
  ٣٦. أنساب الأشراف: أحمد بن يحيى البلاذري (من أعلام القرن الثالث الهجري) مؤسسة الأعلمي، بيروت ـ ١٣٩٤ ه.
  ٣٧. الإنصاف في مسائل دام فيها الخلاف: جعفر السبحاني (تولّد عام ١٣٤٧ ه)
  - مؤلِّف هذا الكتاب) مؤسسة الإمام الصادق الله ، قم \_ ١٤٢٣ ه.
- ٣٨ . أنيس الأعلام في نصرة الإسلام: الشيخ محمد صادق الملقّب فخر الإسلام (المتوفّى ١٣٣٠ ه) مكتبة المرتضوي، طهران ــ ١٣٦٤ هـ. ش.
- ٣٩ . أوائل المقالات: المفيد محمد بن محمد بن النعمان (٣٣٦ ـ ٤١٣ هـ) المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، قم ـ ١٤١٣ هـ.
- ٤٠ . الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث لابن كثير: أحمد محمد شاكر، دار العاصمة، السعودية \_ ١٤١٥ هـ.
- ٤١ . بحار الأنوار: محمد باقر المجلسي (المتوفّى ١١١٠ ه) مؤسسة الوفاء، بيروت ـ ١٤٠٣ ه.
- ٤٢ . بحث حول المهدي: السيد محمد باقر الصدر (المتوفّى ١٤٠٠ ه) المطبوع ضمن المجموعة الكاملة لمؤلّفات الشهيد الصدر، دار التعارف، بيروت.
- ٤٣ . بحوث في الملل والنحل: جعفر السبحاني (تـولّد عـام ١٣٤٧ ه مـؤلف هـذا الكتاب) مؤسسة الإمام الصادق ﷺ، قم \_ ١٤٢٧ هـ.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،



فهرس مصادر التأليف .....

- ٤٤ . بدائع الصنائع: أبو بكر بن مسعود الكاشاني الحنفي (المتوفّى ٥٨٧ ه) المكتبة الحبيبية، باكستان ـ ١٤٠٩ هـ.
- 20 . بدائع الفوائد: ابن قيم الجوزية (المتوفّى ٧٥١ ه) مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة ـ ١٤١٦ ه.
- **٤٦ . بداية المجتهد:** ابن رشد محمد بن أحمد القرطبي ( ٥٢٠ ـ ٥٩٥ ه) دار المعرفة، بيروت ـ ١٤٠٣ ه.
- ٤٧ . البداية والنهاية: أبو الفـداء إسـماعيل بـن كـثير (المـتوفّى ٧٧٤ ه) دار الفكـر، بيروت ـ ١٤٠٢ ه.
  - ٤٨ . البدعة: عبدالملك عبدالرحمن السعدي، مطبعة النواعير، الرمادي \_ ١٩٩٢ م.
- ٤٩ . البرهان على صحة طول عمر صاحب الزمان (ملحق كنز الفوائد): أبـو الفـتح الكراجكي (المتوفّى ٤٤٩ هـ) مكتبة المصطفوي، قم ــ ١٣٦٩ هـ. ش.
- ٥٠ . بيان تلبيس الجهمية: أحمد بن تيمية الحراني (٦٦١ ـ ٧٢٨ ه) مطبعة الحكومة، مكة المكرمة ـ ١٣٩٢ ه.
- ٥١ . البيان في أخبار صاحب الزمان (ذيل كفاية الطالب): محمد بن يوسف بن محمد الكنجي (المتوفّى ٦٥٨ ه) النجف الأشرف.
- ٥٢ . بيعة علي بن أبي طالب في ضوء الروايات الصحيحة: أُم مالك الخالدي وحسن فرحان المالكي، مركز الدراسات التاريخية، الأردن، الطبعة ٣.
  - ٥٣ . بين يدي الساعة: الدكتور عبدالباقي .
- ٥٤ . تاريخ الإسلام: الذهبي محمد بن أحمد (المتوفّى ٧٤٨ ه) دار الكتاب العربي، بيروت ـ ١٤٠٧ ه.

تلك المعالي من المعالي عالي المعالي الم معالي المعالي ا

- ٥٥ . تاريخ بغداد: أحمد بن علي الخطيب البغدادي (المتوفّى ٤٦٣ هـ) المكتبة السلفية، المدينة المنورة.
  - ٥٦ . تاريخ الخلفاء: جلال الدين السيوطي (٨٤٩ ـ ٩١١ هـ) دار الجيل ـ ١٤٠٨ هـ.
- ٥٧ . تاريخ خليفة: أبو عمرو خليفة بن خياط شباب العصفري (المتوفّى ٢٤٠ه) دار الفكر ــ ١٤١٤ ه.
- ٥٨ . تاريخ الطبري (تاريخ الأَمم والملوك): أبو جعفر محمد بـن جـرير الطـبري (المتوفّى ٣١٠ هـ) مؤسسة الأعلمي، بيروت \_ ١٤٠٣ هـ.
- ٥٩ . تاريخ الغيبة الكبرى: محمد محمد صادق الصدر (الشهيد عام ١٤١٩ ه) دار التعارف \_ ١٤١٢ ه.
- ٦٠ . التاريخ الكبير: محمد بـن إسـماعيل البخاري (المـتوفّى ٢٥٦ ه) دار الكـتب العلمية، بيروت .
- ٦١ . تاريخ مدينة دمشق: ابن عساكر علي بن الحسن بن هـبة الله الشـافعي (٤٩٩ ـ ٥٧١ هـ) دار الفكر، بيروت ـ ١٤١٥ هـ.
- ٦٢ . تاريخ المدينة المنورة: عمر بن شبّه النميري البصري (١٧٣ ــ ٢٦٢ ه) دار الفكر، قم ــ ١٤١٠ هـ.
- ٦٣ . تاريخ المذاهب الإسلامية: محمد أبو زهرة (المتوفّى ١٣٩٦ ه) دار الفكر العربي، بيروت.
- ٢٤ . تاريخ مواليد الأئمة ووفيّاتهم: عبدالله بن أحمد بن الخشاب البغدادي (٤٩٢ ـ ٥٦٧ ه) المطبوع ضمن مجموعة نفيسة، قم .
- ٦٥ . تاريخ اليعقوبي: أحمد بن يعقوب (من أعلام القرن الثالث الهجري) المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف ــ ١٣٨٤ هـ.

- فهرس مصادر التأليف ٦٦. التبصير في الدين: أبو مظفر الاسفراييني (المتوفّى ٤٧١ هـ) تحقيق كمال يوسف الحوت، طبع عالم الكتب، بيروت. ٦٧ . التبيان في تفسير القرآن: محمد بن الحسـن الطـوسي (٣٨٥ ـ ٤٦٠ هـ) مكـتب الإعلام الإسلامي، بيروت ـ ١٤٠٦ ه. ٦٨ . تحفة الأحوذى: المباركفوري محمد بن عبدالرحمن بن عبدالرحيم (١٢٨٣ ـ ١٣٥٣ ه) دار الحديث، القاهرة \_ ١٤٢١ ه. ٦٩ . التدوين فى أخبار قزوين: عبدالكريم الرافعي الشافعي القـزويني (المتوفَى ٦٢٣ه) دار الكتب العلمية، بيروت \_ ١٤٠٨ ه. ٧٠. التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة: القرطبي محمد بن أحمد الأنصاري (المتوفَّى ٦٧٦ هـ) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤٠٥ هـ.
- ٧١. تذكرة الحفاظ: محمد بن أحمد الذهبي (المتوفّى ٧٤٨ه) إحياء التراث العربي، بيروت .
- ٧٢ . التعريفات: الشريف الجرجاني علي بن محمد (المتوفّى ٨١٦ هـ) دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧٣ . التعليقات على شرح الدواني للعقائد العضدية: جمال الدين الأفغاني (المتوفّى ١٣٢٠ . ١٣١٥ ه) ومحمد عبده (المتوفّى ١٣٢٣ ه) مكتبة الشروق الدولية، القاهرة ـ ١٤٢٣ ه.
- ٧٤ . تفسير ابن أبي حاتم: ابن أبي حاتم الرازي (المتوفّى ٣٢٧ ه) المكتبة العصرية، تحقيق أسعد محمد الطيب.
- ۷۵ . تفسير ابن عاشور (التحرير والتنوير): محمد الطاهر بـن عـاشور (۱۲۹۲ ـ ۱۳۹۳ ه) دار سحنون، تونس ـ ۱۹۹۷ م.

- THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً
- ٧٦ . تفسير ابن عربي: محمد بن علي المعروف بابن عربي الحاتمي الطائي (المتوفّى ٦٣٨ ه) دار الكتب العلمية \_ ١٤٢٢ ه.
- ٧٧ . تفسير البغوي المسمّى (معالم التنزيل): الحسين بـن مسـعود الفـرّاء البـغوي الشافعي (المتوفّى ٥١٠ هـ) دار المعرفة، بيروت.
- ٧٨ . تفسير البيضاوي (المسمّى أنوار التنزيل): عبدالله بن عمر بن محمد الشيرازي (المتوفّى ٦٨٢ هـ) دار الفكر، بيروت.
- ٧٩ . تفسير الثعلبي: أحمد بن محمد بن إبراهيم (المتوفّى ٤٢٧ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٢٢ ه.
- ٨٠ . تفسير الحداد: أبو بكر بن علي بن محمد الحداد الزبيدي اليمني (المتوفّى ٨٠٠ه) دار المدار الإسلامي ـ ٢٠٠٣ م .
- ٨١ . تفسير الرازي (المعروف بمفاتيح الغيب والتـفسير الكـبير): مـحمد بـن عـمر الخطيب الرازي (المتوفّى ٦٠٦ ﻫ) دار إحياء التراث العربي، بيروت .
- ٨٢ . تفسير القرآن: ابن المنذر محمد بن إبراهيم النيسابوري (المتوفّى ٣١٨ه) دار المآثر، المدينة المنوّرة ــ ١٤٢٢ هـ.
- ۸۳ . تفسير الكاشف: محمد جواد مغنية (المتوفّى ١٤٠٠ هـ) دار العـلم للـملايين، بيروت ـ ١٩٨١ م .
- ٨٤ . تفسير الكشاف: محمود بن عمر الزمخشري (المتوفّى ٥٣٨ ه) مكتبة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة \_ ١٣٦٧ ه.
- ٨٥ . تفسير المراغي: أحمد مصطفى المراغي، دار إحياء التـراث العـربي، بـيروت ـ ١٤٠٦ هـ.
  - ٨٦. تفسير النسفي (المطبوع في هامش تفسير الخازن)، طبع القاهرة، مصر.

- THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT المحتفظ المحت المحتفظ المحت المحتفظ المحتض المحتف المحتف المحت ا
- ٨٧. تفسير النهر الماد (المطبوع بهامش البحر المحيط): محمد بن يوسف المشهور بأبي حيان الأندلسي الغرناطي، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ٨٨. تكملة السيف الصقيل: محمد زاهد الكوثري (١٢٩٦ ـ ١٣٧١ ه) طبع دمشق. ٨٩. التلخيص (المطبوع ذيل المستدرك): الذهبي محمد بن أحمد (المتوفّى ٧٤٨ه) دار المعرفة، بيروت .
- ٩٠ . تلخيص الحبير في تخريج الرافعي الكبير: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفّى ٨٥٢ﻫ) دار الفكر.
- ٩١ . التمهيد: ابن عبدالبر (المتوفّى ٤٦٣ هـ) وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب \_ ١٣٨٧ هـ.
- ٩٢ . تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل: القاضي أبو بكر محمد بن الطيب البـاقلاني (المتوفّى ٤٠٣ ه) مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت ــ ١٤١٤ ه.
- ٩٣ . التمهيد لقواعد التوحيد: محمود بن زيد الحنفي اللامشي الماتريدي (المتوفّى ٥٠٨ هـ) تحقيق عبدالمجيد تركي، دار الغرب الإسلامي \_ ١٩٩٥ م .
- ٩٤ . التوحيد: الصدوق محمد بن علي ابن بابويه القمي (المتوفّى ٣٨١ ه) مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم .
- ٩٥ . التوحيد: عبدالرحمن بن محمد بن إسحاق المعروف بابن مندة (٣٨٣ ـ ٤٧٠ ه) مؤسسة المعارف، بيروت .
  - ٩٦ . التوراة: طبع لندن \_ ١٨٥٦ م .
- ٩٧ . التوسل والوسيلة: ابن تيمية الحرانـي (المـتوفّى ٧٢٨ هـ) المكـتب الإسـلامي، بيروت ــ ١٣٩٠ هـ.
  - ٩٨ . التوصل إلى حقيقة التوسّل: محمد نسيب الرفاعي، بيروت \_ ١٣٩٤ ه.

مم المعام الم ٩٩ . تهذيب الآثار: محمد بن جرير الطبري (المتوفّى ٢١٠ هـ) مطابع الصفا، مكة ـ ١٤٠٢ هـ . ١٤٠٢ . تهذيب الأحكام: محمد بن الحسن الطوسي (٣٨٥ ـ ٤٦٠ هـ) دار الكتب الإسلامية، طهران ـ ١٣٩٧ هـ

- ۱۰۱ . تهذيب الأسماء واللغات: محيي الدين بن شرف النووي (المتوفّى ٦٧٦ه) دارالكتب العلمية، بيروت.
- ١٠٢ . تهذيب التهذيب: ابن حجر العسقلاني (المتوفّى ٨٥٢ه) دار الفكر، بيروت ـ ١٤٠٤ ه.
- ١٠٣ . تهذيب الكمال في أسماء الرجال: جمال الدين المزّي (٦٥٤ ـ ٧٤٢ ه) مؤسسة الرسالة، بيروت ـ ١٤٠٦ ه.

ث

١٠٤ . الثقات: محمد بن حبان بن أحمد بن أبي حاتم التميمي البستي (المتوفّى ٣٥٤ھ) مؤسسة الكتب الثقافية، حيدر آباد الدكن، الهند \_ ١٣٩٣ هـ.

- ٢٠٥ . جامع الأحاديث: جلال الدين عبدالرحمن السيوطي (٨٤٩ ـ ٩١١ ه).
   ٢٠٦ . جامع الأُصول: ابن الأثير المبارك بن محمد الجزري (٥٤٤ ـ ٢٠٦ ه) دار الفكر، بيروت ـ ١٤٠٣ ه.
- ١٠٧ . الجامع الصغير: جلال الدين عبدالرحمن السيوطي (٨٤٩ ـ ٩١١ ه) دار الفكر، بيروت.
- ٨٠٨ . جامع العلوم (دستور العلماء): القاضي عبدالنبي الأحمد نگري الهندي مؤسسة الأعلمي، بيروت \_ ١٣٩٥ ه.

- ١٠٩ . الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي): القرطبي محمد بن أحمد الأنصاري (المتوفّى ٦٧٦ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠٥ ه.
- ١١٠ . جامع المسائل: ابن تيمية (٦٦١ ـ ٧٢٨ ﻫ) دار عالم الفوائد، مكة المكرمة ـ ١٤٢٧ ه.
- ١١١ . جامع مسانيد أبي حنيفة: محمد بن محمود الخوارزمي (٥٩٣ ـ ٥٦٥ ه) دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١١٢ . **الجرح والتعدي**ل: أبو حاتم الرازي (المتوفّى ٣٢٧ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٣٧١ ه.
  - ١١٣ . الجواب الباهر لزوار المقابر: ابن تيمية (٦٦١ ـ ٧٢٨ه).
- ١١٤ . جواهر الكلام: محمد حسن النجفي (المتوفّى ١٢٦٦ ه) دار الكتب الإسلامية، إيران ــ ١٣٩٢ هـ.
- ح. ١١٥ . حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ـ لأبي البركات سيدي أحمد الدردير ـ : الشيخ محمد عرفة الدسوقي (المتوفّى ١٢٣٠ ه) دار إحياء الكتب العربية ـ عيسى البابي الحلبي وشركاه. ١١٦ . حلية الأولياء: أحمد بن عبدالله المعروف بأبي نعيم الاصفهاني (المتوفّى ٤٣٠ ه) دار الكتاب العربي، بيروت ـ ١٣٧٨ ه.
- ح ١١٧ . خصائص أمير المؤمنين: أحمد بن شعيب النسائي (٢١٥ ـ ٣٠٣ ه) مكتبة نينوى الحديثة، طهران.
  - ١١٨ . الخلاف: محمد بن الحسن الطوسي (٣٨٥ ـ ٤٦٠ هـ) دار الكتب العلمية، قم.

- ١١٩ . دائرة معارف القرن العشرين: فريد وجدي، مطبعة دائرة معارف القرن العشرين ـ ١٣٨٦ هـ.
- ١٢٠ . الدر المنثور: جلال الديـن السيوطي (٨٤٩ ـ ٩١١ ه) دار الفكـر، بـيروت ـ ١٤٠٣ هـ
- ١٢١ . الدرر السنية: أحمد زيني دحلان (المتوفّى ١٣٠٤ هـ)، مكتبة البابي الحلبي، مصر ــ ١٣٦٨ هـ.
- ١٢٢ . الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة: أحمد بن علي بـن حجر العسقلاني (المتوفّى ٥٨٢ ه) حيدر آباد .
- ١٢٣ . الدرّة الثمينة: أبو عبدالله محمد بن محمود بـن النـجار البـغدادي (المـتوفّى ٦٤٣هـ)، المطبوع باّخر كتاب شفاء الغرام لمحمد بن أحمد الفاسي، دار الكتاب العربي، بيروت ــ ١٤٠٥هـ.
- ١٢٤ . الدعاء: الطبراني سليمان بـن أحـمد (المتوفّى ٣٦٠ ه) دار الكتب العـلمية، بيروت ـ ١٤١٣ ه.
- ١٢٥ . دفع الشبهة عن الرسول والرسالة (دفع شبهة من شبّه وتمرد): أبو بكر بن محمد بن عبدالمؤمن تقي الدين الحصني الدمشقي (٧٥٢ ـ ٨٢٩ ه) دار إحياء الكتاب العربي، القاهرة ـ ١٤١٨ ه.
- ١٢٦ . دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه: أبو الفرج عبدالرحمن بن الجوزي الحنبلي (المتوفّى ٥٩٧ ه) دار الإمام النووي، عمان ـ ١٤١٣ هـ.
- ١٢٧ . ديوان أبي تمام: حبيب بن أوس بن الحارث الطائي أبو تمام (١٨٨ ـ ٢٣١ ه) دار صعب، بيروت.



## ذ

- ١٢٨ . ذخائر العقبى: محب الدين أحمد بن عبدالله الطبري (المتوفّى ٦٩٤ هـ)، مؤسسة الوفاء، بيروت ـ ١٤٠١ هـ .
- ١٢٩ . ذكر أخبار اصبهان: أبو نعيم أحمد بن عبدالله الأصفهاني، ليدن، مطبعة بريل ـ ١٩٣١ م .
- ١٣٠. الرجال: البرقي أحمد بن عبدالله بن أحمد بن محمد بن خالد (من أعلام أواخر القرن الثالث وبداية القرن الرابع الهجري) مؤسسة الإمام الصادق، قم ـ ١٤٣٠ هـ
  ١٣١ . الرجال: الطوسي محمد بن الحسن (٣٨٥ ـ ٣٦٠ هـ) مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم ـ ١٤١٥ هـ.
  ١٣٢ . الرجال: النجاشي أحمد بن علي بن أحمد بن العباس الأسدي (٣٧٢ ـ ٤٥٠ هـ) مؤسسة النشر الإسلامي مؤسسة للجماعة المدرسين، قم ـ ١٤١٥ هـ.
  ١٣٢ . الرجال: النجاشي أحمد بن علي بن أحمد بن العباس الأسدي (٣٧٢ ـ ٤٥٠ هـ) مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم ـ ١٤١٥ هـ.
  ١٣٢ . الرجال: النجاشي أحمد بن علي بن أحمد بن العباس الأسدي (٣٧٢ ـ ٤٥٠ هـ) مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم ـ ٢٩٢ هـ.
  ١٣٣ . الرجال: النجاري: الباجي سليمان بن خلف (المتوفّى ٤٧٤ هـ).
  ١٣٣ . بيروت ـ ١٤٠٩ هـ، دار علي محمد بن عبدالله (المتوفّى ٢٧٩ هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤٠٩ هـ ١٩٥٠ محمد بن عبدالله (المتوفّى ١٩٧ هـ)، دار الكتب العلمية،
  ١٣٥ . الرحلة: ابن بطوطة محمد بن عبدالله (المتوفّى ١٩٧ هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤٠٩ هـ ١٩٥٠ مار ٢٧٢ مـ ١٢٥ هـ)
  - العلمية والإفتاء، الريَّاض ــ ١٤٠٤ هـ.
- ١٣٦ . الرد على المتعصّب العنيد: عبدالرحمن بن الجوزي (٥٠٨ ـ ٥٩٧ ه) تحقيق محمد كاظم المحمودي، بيروت ـ ١٤٠٣ ه.
  - ۱۳۷ . الرد على المنطقيين: ابن تيمية (٦٦٦ ـ ٧٢٨ ه) .
  - ١٣٨ . الرد على من قال بفناء الجنة والنار: ابن تيمية (٦٦١ ـ ٧٢٨ ه).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ابن تيمية فكراً ومنهجاً

١٣٩ . الرسائل: الجاحظ عمرو بن بحر (١٦٣ ـ ٢٢٥ ه) دار الجيل، بيروت ـ ١٤١١ ه. ١٤٠ . الرسالة القشيرية: أبو القاسم عبدالكريم بن هوازن القشيري (المتوفّى ٤٦٥ ه) . ١٤١ . روح المعاني (تفسير الألوسي): محمود البغدادي الألوسي (المتوفّى ١٢٧٠ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠٥ ه.

- ١٤٢ . روضة الطالبين: أبو زكريا يحيى بن شرف النووي الدمشقي (المتوفّى ٦٧٦ هـ) دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١٤٣ . الرياض النضرة: عبدالرحمن بن الجوزي (المتوفّى ٥٩٧ ه) . .
- ١٤٤ . الرياض النضرة: المحب الطبري (المتوفّى ٦٩٤ ه) دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٤٥ . سلسلة الأحاديث الصحيحة: محمد ناصر الألباني (معاصر) المكتب الإسلامي، بيروت ـ ١٤٠٥ ه.
- ١٤٦ . السنن: ابن ماجة محمد بن يزيد القزويني (٢٠٧ ـ ٢٧٥ هـ) تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، نشر إحياء الكتب العربية.
- ١٤٧ . السنن: أبو داود سليمان بن الأشعث الأزدي (٢٠٢ ـ ٢٧٥ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - ١٤٨ . السنن: الدارقطني علي بن عمر (٣٠٦ ـ ٣٨٥ ه) دار المحاسن، القاهرة.
- ١٤٩ . السنن: الدارمي عبدالله بن عبدالرحمن (١٨١ ـ ٢٥٥ هـ) دار إحياء السنّة النبوية. ١٥٠ . السنن: النسائي أحمد بن شعيب (٢١٥ ـ ٣٠٣ هـ) دار الفكر، بيروت ـ ١٣٤٨ ه.
- ١٥١ . السنن الكبرى: أحمد بن الحسين البيهقي (المتوفّى ٤٥٨ ه) دار المعرفة، بيروت ـ ١٤٠٦ ه.
- ١٥٢ . السنَّة: أحمد بن حنبل (المتوفَّى ٢٤١ ه) دار الكتب العلمية، بيروت \_ ١٤٠٥ هـ



١٦٢ . شرح الشفا (نسيم الرياض في شرح شفاء القاضي عياض): أحمد شهاب الدين الخفاجي المصري، دار الفكر، بيروت.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ؟

.. ابن تيمية فكراً ومنهجاً 092

- ١٦٣ . شرح الطيبي على مشكاة المصابيح (المسمّى الكاشف عن حقائق السنن): شرف الدين الطيبي الحسين بن محمد (المتوفّى ٧٤٣ ه) دار الكتب العلمية \_ ١٤٢٢ ه.
- ١٦٤ . شرح العقيدة الطحاوية: ابـن أبـي العـز الحـنفي (المـتوفّى ٧٩٢ هـ) المكـتبة الإسلامية، بيروت ـ ١٤٠٤ هـ.
- ١٦٥ . شرح مختصر الخرقي في فروع الحنابلة: أبو القاسم عمر الحنبلي (المتوفّى ٣٣٤ ه) .
- ١٦٦ . شرح المواقف: الشريف الجرجاني علي بن محمد (المتوفّى ٨١٦ ه) مطبعة السعادة، مصر \_ ١٣٢٥ ه.
- ١٦٧ . شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد المعتزلي (المتوفّى ٦٥٥ ه) دار إحياء الكتب العربية، القاهرة ـ ١٣٧٨ ه.
- ١٦٨ . شرح نهج البلاغة: مثيم بن علي بن ميثم البحراني (المتوفّى ٦٧٩ ه) دار الآثار للنشر ودار العالم الإسلامي، بيروت ـ ١٤٠٢ هـ.
- ١٦٩ . شعب الإيمان: أحمد بن الحسين البيهقي (٣٨٤ ـ ٤٥٨ هـ) دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٧٠ . الشفا بتعريف حقوق المصطفى: القاضي عياض بن موسى الأندلسي (٤٧٦ ـ ٥٤٤ ه) طبع دار الفيجاء، عمان ـ ١٤٠٧ ه.
- ١٧١ . شفاء السقام في زيارة خير الأنام: علي بن عبدالكافي السبكي (المتوفّى ٧٥٦ه) مصر \_ ١٤١٩ ه.
- ١٧٢ . شواهد الحق في التوسل بسيد الخلق: يوسف بن إسماعيل النبهاني، اسلامبول ـ ١٩٧٣ م .



- ١٧٣ . الصحاح: الجوهري إسماعيل بن حمّاد (المتوفّى ٣٩٣ ه) دار العلم للملايين، بيروت \_ ١٤٠٧ ه. ١٧٤ . الصحيح: ابن حبان (المتوفّى ٣٥٤ ه) مؤسسة الرسالة \_ ١٤١٤ ه. ١٧٥ . الصحيح: ابن خزيمة محمد بن إسحاق السلمي النيسابوري (٢٢٣ ـ ٣١١ه) المكتب الإسلامي \_ ١٤١٢ ه. ١٧٦ . الصحيح: البخاري محمد بن إسماعيل (المتوفّى ٢٥٦ ه) دار الكتب العلمية، بيروت \_ ١٤١٩ ه. ١٧٧. الصحيح: مسلم بن الحجاج القشيري (المتوفّى ٢٦١ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت. ١٧٨ . صحيح صفة صلاة النبي: حسن بن على السقاف. ١٧٩ . صفة الصفوة: ابن الجوزي (المتوفّى ٥٩٧ هـ) دار المعرفة، بيروت ـ ١٤٠٦هـ. ۱۸۰ . الصلة بين التصوّف والتشيّع: كامل مصطفى الشيبي، دار المعارف، مصر، الطبعة ٢ \_ ١٩٦٩ م . ١٨١ . صلة تاريخ الطبري: عريب بن سعد القرطبي (المتوفّى ٣٦٩ ه) مطبوع مع الجزء الثامن من تاريخ الطبري، مؤسسة الأعلمي، بيروت.
- ١٨٢ . صلح الاخوان: داود بن سليمان الخالدي البغدادي (المتوفّى ١٢٩٩ ه) طبع بمبي، الهند.
- ١٨٣ . الصواعق المحرقة: أحمد بن حجر الهيتمي (٨٩٩ ـ ٩٧٤ هـ) مكتبة القـاهرة، مصر ـ ١٣٨٥ هـ.



ض

- ١٨٤ . الضعفاء الكبير: أبو جعفر محمد بن عمرو العقيلي (المتوفّى ٣٢٢ه) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤٠٤ ه.
- ١٨٥ . الضوء اللامع: السخاوي محمد بن عبدالرحـمن (٨٣١ ـ ٩٠٢ هـ) دار مكـتبة الحياة، بيروت.

## ط

- ١٨٦ . طبقات الحنابلة: القاضي أبو الحسين محمد بن أبي يعلى بن الفـراء، (٤٥١\_ ٥٢٦هـ)، دار المعرفة بيروت .
- ١٨٧ . طبقات الحنفية: عبدالقادر بن أبي الوفاء محمد بن أبي الوفاء القرشي (المتوفّى ٧٧٥ ه) مير محمد كتب خانه، كراتشي.
- ١٨٨ . طبقات الشافعية الكبري: السبكي عبدالوهاب بن علي (المتوفّى ٧٧١ ه) دار إحياء الكتب العربية، القاهرة \_ ١٣٩٦ هـ.
- ۱۸۹ . الطبقات الكبرى: محمد بن سعد (المتوفّى ۲۳۰ ه) دار صادر، بيروت ـ ۱۳۸۰ ه. ۱۹۰ . طبقات المفسّرين: محمد بن علي الداودي المالكي (المتوفّى ۹٤٥ ه) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ۱٤۰۳ ه.
- ع ١٩١ . العبر في خبر من غبر: محمد بن أحمد الذهبي (المتوفّى ٧٤٨ ه) دار الفكر، بيروت ـ ١٤١٨ ه.
- ١٩٢ . العتب الجميل على أهل الجرح والتعديل: محمد بن عقيل العلوي (١٢٧٩ ـ ١٣٥٠ ه) مؤسسة الهدف للإعلام والنشر، تعليق صالح الورداني.
- ١٩٣ . العرف الوردي في أخبار المهدي: جلال الدين السيوطي (المتوفّى ٩١١ه) دار الكتب العلمية.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

- ١٩٤ . عقد الدرر من أخبار المهدي المنتظر: يوسف بن يحيى السلمي المقدسي الشافعي، مكتبة عالم الفكر، القاهرة \_ ١٣٩٩ هـ.
- ١٩٥ . العقد الفريد: ابن عبد ربه الأندلسي (المتوفّى ٣٢٨ ه) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤٠٤ ه.
- **١٩٦ . العقيدة النسفية: أ**بو حفص عمرو بن محمد النسفي (المتوفّى ٥٣٧ ه) طبعة استنبول .
- ١٩٧ . العقيدة الواسطية: ابن تيمية (٦٦١ ـ ٧٢٨ هـ) الرئاسة العامة لإدارات البحوث والإفتاء، الرياض ـ ١٤١٢ هـ.
- ١٩٨ . العلل المتناهية: عبدالرحمن بن الجوزي (٥٠٨ ـ ٥٩٧ ه) دار الكتب العلمية، بيروت .
- ١٩٩ . العلل ومعرفة الرجال: أحمد بن حنبل (المتوفّى ٢٤١ ه) تحقيق الدكتور وحي الله، بيروت ـ ١٤٠٨ هـ.
- ۲۰۰ . علي بن أبي طالب بقية النبوة وخاتم الخلافة: عبدالكريم الخطيب المصري (المتوفّى ١٣٩٦ ه) دار المعرفة، بيروت \_ ١٩٧٥ م .
- ٢٠١ . عمدة القاري في شرح صحيح البخاري: محمود بن أحمد العيني الحنفي (المتوفّى ٨٥٥ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٢٠٢ . عمل اليوم والليلة: النسائي أحمد بن شعيب (المتوفّى ٣٠٣ ه) مؤسسة الرسالة، بيروت ـ ١٤٠٦ ه.
- ٢٠٣ . العهود المحمدية: عبدالوهاب الشعراني (المتوفّى ٩٧٣ه) شركة مكتبة ومطبعة البابي الحلبي وأولاده، مصر، الطبعة الثانية \_ ١٣٩٣ هـ.
- ٢٠٤ . عيون الأثر في المغازي والسير: ابن سيد الناس محمد بن محمد الأنـدلسي اليعمري الشافعي (٦٧١ ـ ٧٣٤ه) مكتبة دار التراث، المدينة المنورة ـ ١٤١٣ه.

This file was downloaded from Quranic Thought.com

R QUR'ÀNIC THOUGHT

- ٤٠٤ ه.
- ح ٢٠٦ . غاية المرام في علم الكلام: سيف الدين علي بن أبي علي بن محمد الآمدي (٥٥١ ـ ٦٣١ ه) القاهرة ـ ١٣٩١ ه. ٢٠٧ . الغدير: العلّامة عبدالحسين بن أحمد الأميني (١٣٢٠ ـ ١٣٩٠ ه) دار الكتاب

العربي، بيروت \_ ١٣٨٧ هـ.

- ۲۰۸ . الفائق في غريب الحديث: محمد بن عمر الزمخشري (المتوفّى ٥٣٨ ه) دار المعرفة، بيروت.
  - ۲۰۹ . الفتاوى الحديثية: ابن حجر الهيثمي (المتوفّى ٩٧٣ هـ) طبع مصر.
- ۲۱۰ . الفتاوى الكبرى: ابن تيمية الحرّاني (المتوفّى ۷۲۸ ه) دار القلم، بيروت ـ ۱٤۰۷ ه.
- ٢١١ . فتح الباري في شرح صحيح البخاري: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (٧٧٣- ٨٥٢ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت. ٢١٢ . فتح العزيز: عبدالكريم الرافعي (المتوفّى ٦٢٣ ه) دار الفكر. ٢١٣ . فتوح الشام: الواقدي محمد بن عمر بن واقد (١٣٠ ـ ٢٠٧ ه) دار الجيل، بيروت. ٢١٤ . الفتوحات المكية: ابن عربي محمد بن علي الحاتمي الطائي (المتوفّى ٦٣٨ ه) دار صادر، بيروت.
- ٢١٥ . فرائد السمطين: إبراهيم بن محمد الجويني الحموثي (المتوفّى ٧٣٠ه) مؤسسة المحمودي، بيروت \_ ١٤٠٠ ه.
- ٢١٦ . فرائد فوائد الفكر في الإمام المهدي المنتظر: مرعي بـن يـوسف المقدسي

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ک

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT فهرس مصادر التأليف الحنبلي (من علماء القرن الحادي عشر) مؤسسة دار الكتاب الإسلامي \_ ١٤٢٧ه. ٢١٧ . فرقان القرآن بين صفات الخالق وصفات الأكوان: العزامي الشافعي القضاعي، المطبوع مع كتاب الأسماء والصفات للبيهقي، طبع مصر. ٢١٨ . الفصول المهمة: علي بن محمد بن أحمد المالكي المعروف بابن الصبّاغ (٧٣٤ ـ ٨٥٥ ه) دار الحديث، قم . ٢١٩ . الفقه على المذاهب الأربعة: عبدالرحمن الجزيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ٢٢٠ . الفقه والمتفقِّه: أحمد بن على الخطيب البغدادي (المتوفِّي ٤٦٣ هـ) دار الكتب العلمية، بيروت. ٢٢١ . الفهرست: الطوسي محمد بن الحسن (٣٨٥ ـ ٤٦٠ ه) مؤسسة نشر الفقاهة، قم ـ ١٤١٧ه. ٢٢٢ . فوات الوفيات: محمد بن شاكر الكتبي (المتوفّى ٧٦٤ ه) دار صادر، بيروت . ٢٢٣. فيض القدير شرح الجامع الصغير: محمد عبدالرؤوف المناوي (٩٥٢\_ ١٠٣١ه) دار الكتب العلمية، بيروت \_ ١٤١٥ ه. ٢٢٤ . في ظلال القرآن: سيد قطب بن إبراهيم (١٣٢٤ \_ ١٣٨٧ هـ) دار التراث العربي، بيروت \_ ١٩٦٧ م . ٢٢٥ . القواعد الفقهية : محمد حسن البجنوردي (المتوفّى ١٣٩٥ ه) نشر الهادي، قم -1219 ه.

٢٢٦ . القوانين الفقهية في تلخيص مذهب المالكية: محمد بن أحمد ابن جزي الكلبي الغرناطي (٦٩٣ ـ ٧٤١ هـ) دار العلم للملايين، بيروت ـ ١٩٦٨ م .

This file was downloaded from QuranicThought.com



## ك

- ٢٢٧ . الكاشف: محمد بن أحمد الذهبي (٦٧٣ ـ ٧٤٨ ه) دار القبلة للثقافة الإسلامية ومؤسسة علوم القرآن، جدّة ـ ١٤١٣ ه.
- ٢٢٨ . الكافي: محمد بن يعقوب الكليني (المتوفّى ٣٢٩ ه) دار الكتب الإسلامية، طهران \_ ١٣٩٧ ه.
- ۲۲۹ . الكامل في التاريخ: ابن الأثير الجزري محمد بن محمد (المتوفّى ٦٣٠ ه) دار صادر، بيروت.
  - ۲۳۰ . الكتاب المقدس: مجمع الكنائس الشرقية، دار المشرق، بيروت \_ ۱۹۸۸ م.
- ۲۳۱ . كشف الارتياب: السيد محسن الأمين (المتوفّى ۱۳۷۱ ه) تحقيق حسن الأمين، منشورات مكتبة الحرمين، الطبعة ۲ \_ ۱۳۸۲ هـ.
- ٢٣٢ . كشف الخفاء ومزيل الإلباس عمّا اشتهر من الأحاديث على ألسنة النـاس: إسماعيل بن محمد العجلوني الجراحي (المتوفّى ١١٦٢ ه) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤٠٨ ه.
- ۲۳۳ . كشف الظنون: حاج خليفة مصطفى بن عبدالله (المتوفّى ١٠٦٧ ه) طبع استنبول ـ ١٣٦٢ هـ .
- ٢٣٤ . كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: العلّامة الحلّي (المتوفّى ٧٢٦ه) مؤسسة النشر الإسلامي، قم المقدسة.

٢٣٥ . الكلم الطيب: أحمد بن تيمية (٦٦١ ـ ٧٢٨ هـ) المكتب الإسلامي ـ ١٣٩٧ هـ . ٢٣٦ . كمال الدين: الشيخ الصدوق (المتوفّى ٣٨١ هـ) مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم ـ ١٤٠٥ هـ.

٢٣٧ . كنز العمال: عماد الدين علي المتقي بن حسام الدين الهندي (المتوفّى ٩٧٥ ه)

R QUR'ÀNIC THOUGHT فهرس مصادر التأليف

مؤسسة الرسالة، بيروت \_ ١٤٠٥ ه. ٢٣٨ . كنوز الحقائق من حديث خير الخلائق: محمد عبدالرؤوف المناوى الشافعي (٩٥٢ ـ ١٠٣١ ه) مطبوع في هامش الجامع الصغير للسيوطي، دار الفكر، بيروت. ۲۳۹ . لسان العرب: ابن منظور محمد بن مكرم (المتوفّى ٧١١ه) قم \_ ١٤٠٥ ه. ۲٤٠ . مثير الغرام الساكن إلى أشرف الأماكن: عبدالرحمن بن الجوزي (المتوفّى ٥٩٧ه) دار الراية، الرياض \_ ١٤١٥ ه. ٢٤١ . مجمع البحرين: فخر الدين الطريحي (المتوفِّي ١٠٨٥ هـ) المكتبة الرضوية، قم. ٢٤٢ . مجمع البيان: الفضل بن الحسن الطبرسي ( ٤٧١ ـ ٥٤٨ ه) دار المعرفة، بيروت ـ ۸ ۱٤۰۰ ه. ٢٤٣ . مجمع الزوائد: علي بن أبي بكر الهيثمي (٧٣٥ ـ ٨٠٧ ه) دار الكتاب العربي، بيروت \_ ١٤٠٢ ه. ٢٤٤ . المجموع (شرح مهذب الشيرازي): أبو زكريا محيي الدين بن شرف النووي (٦٣١ - ٦٧٦ ه) مكتب الإرشاد، جدّة. ٢٤٥ . مجموع الرسائل الكبرى: ابن تيمية الحرّاني (٦٦١ ـ ٧٢٨ ه) مكتبة محمد على صبيح وأولاده، مصر. ٢٤٦ . مجموع الفتاوى: ابن تيمية الحرّانى (٦٦١ ـ ٧٢٨ هـ) مكتبة ابن تيمية، تحقيق عبدالرحمن بن محمد بن قاسم النجدي. ٢٤٧. مجموعة نفيسة: محمود المرعشي (معاصر) مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم.

٢٤٨ . المحبّر: محمد بن حبيب البغدادي (المتوفّى ٢٤٥ ه) مطبعة الدائرة \_ ١٣٦١ ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التخصصية للرد على الوهابية » THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- ۲٤٩ . مختصر تاريخ دمشق: ابن منظور محمد بن مكرم ( ٦٣٠ ـ ٧١١ ه) دار الفكر، بيروت ـ ١٤٠٤ ه.
- ٢٥٠ . مرآة الزمان: سبط ابن الجوزي يوسف قزاؤغلي بن عبدالله البغدادي (المتوفّى ٦٥٤ ه) الدار الوطنية، بغداد \_ ١٩٩٠ م .
- ٢٥١ . مرقاة المفاتيح: علي القاري الهروي (المتوفّى ١٠٤٤ هـ) دار الفكر ــ ١٤٢٢ هـ. ٢٥٢ . مروج الذهب: علي بن الحسين المسعودي (المتوفّى ٣٤٥ هـ) دار الأندلس، بيروت .
- ٢٥٣ . المستدرك: الحاكم النيسابوري محمد بن عبدالله (المتوفّى ٤٠٥ ه) دار المعرفة، بيروت.
- ٢٥٤ . المسند: أبو داود الطيالسي سليمان بن داود بن الجارود (المتوفّى ٢٠٤ ه) دار المعرفة، بيروت.
- ٢٥٥ . المسند: أبو يعلى الموصلي أحمد بن علي بن المثني التميمي (٢١٠ ـ ٣٠٧ هِ) دار المأمون للتراث، الطبعة الثانية، بيروت ودمشق.
  - ٢٥٦ . المسند: أحمد بن حنبل (المتوفَّى ٢٤١ هـ) دار الفكر، بيروت.
- ٢٥٧ . مسند الإمام العسكري ﷺ: عزيز الله العطاردي (معاصر)، المؤتمر العالمي للإمام الرضا ﷺ، مشهد \_ ١٤١٠ ه.
- ٢٥٨ . مسند الشهاب: محمد بن سلامة القضاعي (المتوفّى ٤٥٤ ه) مؤسسة الرسالة، بيروت ـ ١٤٠٥ ه.
- ٢٥٩ . مصابيح السنّة: حسين بن مسعود الفرّاء البغوي (المتوفّى ٥١٦ ه) دار المعرفة، بيروت ـ ١٤٠٧ ه.
- ٢٦٠ . المصنّف: أبو بكر بن أبي شيبة (المتوفّى ٢٣٥ هـ) دار الفكر، بيروت ـ ١٤٠٩ هـ. ٢٦١ . مطالب السؤول في مناقب آل الرسول: محمد بـن طـلحة الشـافعي (٥٨٢ ـ

This file was downloaded from QuranicThought.com



٦٥٢ ه) تحقيق ماجد بن أحمد عطية.

- ٢٦٢ . المطالب العالية: ابن حجر العسقلاني (المتوفّى ٨٥٢ ه) دار المعرفة، بيروت. ٢٦٣ . معجم الأدباء: ياقوت بن عبدالله الحموي (المتوفّى ٢٦٢ ه) دار الفكر، بيروت ـ ١٤٠٠ ه.
- **٢٦٤ . المعجم الأوسط:** أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (٢٦٠ ـ ٣٦٠ ه) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤٢٠ ه.
- ٢٦٥ . معجم الشعراء: محمد بن عمران المرزباني (٢٩٧ ـ ٣٨٤ ه) دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٦٦ . المعجم الصغير: أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (٢٦٠ ـ ٣٦٠هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠٩ هـ.
- ۲٦٧ . المعجم الكبير: أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (٢٦٠ ـ ٣٦٠ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠٤ ه.
- ٢٦٨ . المعرفة والتاريخ: يعقوب بن سفيان الفسوي (المتوفّى ٢٧٧ ه) مكتبة الدار، المدينة المنورة ـ ١٤١٠ ه.
- ۲٦٩ . المغازي: الواقدي محمد بن عمر بن واقد (١٣٠ ـ ٢٠٧ ه) مؤسسة الأعلمي، بيروت.
  - ٢٧٠ . المغني: عبدالله بن قدامة (٥٤١ ـ ٢٢٠ هـ) مطبعة الإمام، مصر .
- ٢٧١ . مفاهيم القرآن: جعفر السبحاني (تولّد عام ١٣٤٧ ه مؤلّف هذا الكتاب) مؤسسة الإمام الصادق ﷺ في ١٠ أجزاء، قم \_ ١٤٢٠ هـ.
- ٢٧٢ . مقاتل الطالبيين: أبو الفرج الاصفهاني (٢٨٤ ـ ٣٥٦ ه) النجف الأشرف . ٢٧٣ . المقالات السنية في كشف ضلالات ابن تيمية: عبدالله الهرري الحبشي دار

- المشاريع، بيروت \_ ١٩٩٤ م . ٢٧٤ . مقالات الكوثرى: محمد زاهد بن الحسن بن على الكوثري (١٢٩٦ \_ ١٣٧١ ه) نشر المكتبة الأزهرية للتراث، القاهرة \_ ١٤١٤ ه. ٢٧٥ . مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريا (المتوفّى ٣٩٥ ه) دار إحياء الكتب العربية، القاهرة \_ ١٣٦٦ ه. ٢٧٦ . الملل والنحل: الشهرستاني محمد بن عبدالكريم (٤٧٩ ـ ٥٤٨ ه) دار المعرفة، بيروت \_ ١٤١٦ ه. ٢٧٧ . مناقب آل أبي طالب: ابن شهرآشوب محمد بن علي السروي المازندراني (٤٨٨ \_ ٥٨٨ هـ) المطبعة العلمية، قم . ٢٧٨ . مناقب الإمام على بن أبي طالب: ابن المغازلي علي بن محمد بـن الطيب المالكي (المتوفَّى ٤٨٣ ﻫ) دار الأضواء، بيروت \_ ١٤٠٣ هـ. ٢٧٩ . مناقب أحمد: ابن الجوزي عبدالرحمن بن علي بن محمد (٥٠٨ ـ ٥٩٧ه) دار الأفاق الجديدة، بيروت. ٢٨٠ . مناقب علي بن أبي طالب: الخوارزمي أحمد بن محمد (المتوفّى ٥٦٨ هـ) مؤسسة النشر الإسلامي، قم \_ ١٤١١ ه. ٢٨١ . منتخب الأثر: لطف الله الصافي الكلبايكاني (معاصر)، مركز نشر كتاب، طهران \_ ۱۳۷۳ ه.
- ٢٨٢ . المنتخب من ذيل المذيل (المطبوع في ذيل ج ٨ تاريخ الطبري): محمد بن جرير الطبري (المتوفّى ٣١٠ ه) مؤسسة الأعلمي، بيروت.
- ٢٨٣ . المنتظم: ابن الجوزي عبدالرحمن بن علي البغدادي (٥٠٨ ـ ٥٩٧ ه) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤١٢ ه.

|     |                                         | 0 115125 0 |                    |
|-----|-----------------------------------------|------------|--------------------|
|     | THE PRINCE GHAZI TRUST                  |            |                    |
|     | FOR QUR'ANIC THOUGHT                    | 0 6235 0   |                    |
| ٦٠٥ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |            | فهرس مصادر التأليف |

٢٨٤ . المنهاج: محيي الدين النووي (المطبوع بهامش شرحه للمغني) .
٢٨٥ . منهاج السنة النبوية: أحمد بن تيمية (٢٦١ ـ ٢٧٢ ه) تحقيق محمد رشاد سالم، الطبعة الأولى ـ ٢٠٤ ه ؛ وطبعة بولاق، القاهرة، مصر ـ ١٣٢١ ه .
٢٨٦ . منهاج الكرامة: العلّامة الحلّي الحسن بن يوسف بن المطهر (٨٤٢ ـ ٢٧٢ه) منشورات تاسوعاء، مشهد ـ ١٣٧٩ ه .
٢٨٢ . موافقة صحيح المنقول الصريح المعقول (أو درء تعارض العقل والنقل): أحمد بن تيمية (٢٦١ ـ ٢١٢ ه .
٢٨٢ . موافقة صحيح المنقول الصريح المعقول (أو درء تعارض العقل والنقل): أحمد بن تيمية (٢٦٢ ـ ٢١٢ ه .
٢٨٢ . موافقة صحيح المنقول الصريح المعقول (أو درء تعارض العقل والنقل): أحمد بن تيمية (١٣٢ ـ ٢٢٨ ه) دار الكتب العلمية، بيروت ـ ١٤١٢ ه .
٢٨٢ . المواهب اللدنية: أحمد بن محمد القسطلاني، نشر المكتب الإسلامي، بيروت ـ ٢٨٢ .
٢٨٢ . الموسوعة الفقهية الكويتية: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت ـ ٢٨٢ .

- ٢٩٠ . الموضوعات: عبدالرحمن بن علي بن الجوزي (٥٠٨ ـ ٥٩٧ هـ) المكتبة السلفية، المدينة المنورة ـ ١٣٨٦ هـ.
- ٢٩١ . الموطأ: مالك بن أنس (المتوفّى ١٧٩ ه) دار الآفاق الجديدة، بيروت ـ ١٤٠٣ ه. ٢٩٢ . ميزان الاعتدال: محمد بن أحمد الذهبي (المتوفّى ٧٤٨ ه) دار المعرفة، بيروت. ٢٩٣ . الميزان في تفسير القرآن: العلّامة الطباطبائي (١٣٢١ ـ ١٤٠٢ ه) مؤسسة الأعلمي، بيروت ـ ١٤٠٣ ه.

ن

- ٢٩٤ . نثر اللآلي على نظم الأمالي: عبدالحميد بن عبدالله بن محمود الآلوسي (١٢٣٢ ـ ١٣٢٤ ه) .
- ۲۹۵ . نظرية الإمامة لدى الشيعة الاثنى عشرية: أحمد محمود صبحي، دار المعارف، مصر.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- ٢٩٦ . نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار: السيد علي الحسيني الميلاني (معاصر) مطبعة مهر \_ ١٤١٤ ه.
- ٢٩٧ . النكت البديعات: جلال الدين السيوطي (٨٤٩ ـ ٩١١ هـ) دار الجنان، الطبعة الأُولى ـ ١٤١١ هـ.
- ٢٩٨ . نهاية الإقدام في علم الكلام: محمد بن عبدالكريم الشهرستاني (٤٧٩ ـ ٥٤٨ ه) طبعة آكسفورد - ١٩٣٤ م .
- ۲۹۹ . نهاية الفصول في دراية الأصول: الفخر الرازي. ۳۰۰ . نهج البلاغة: جمع الشريف الرضي لخطب أمير المؤمنين لللهِ (۳۵۹\_٤٠٦ هـ)

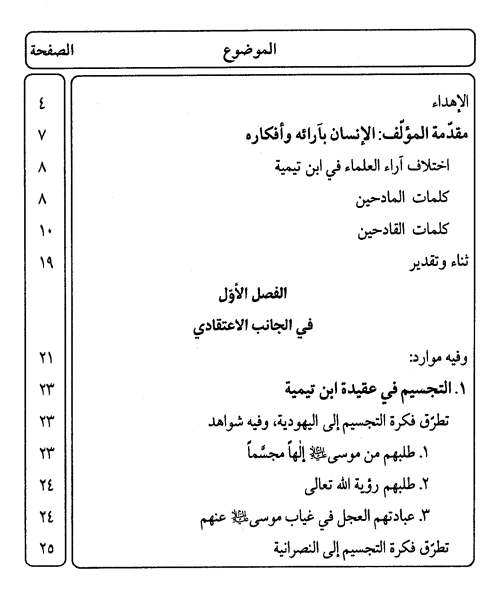
و

ت.

- ٣٠٣ . الوافي بالوفيات: صلاح الدين الصفدي (المتوفّى ٧٦٤ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت - ١٤٢٠ ه.
- ٣٠٤ . وسائل الشيعة: الحر العاملي محمد بن الحسن (١٠٣٣ ـ ١١٠٤ ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠٣ ه.
- ٣٠٥. وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى: علي بن أحمد السمهودي (المتوفّى ٩١١ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠١ ه.
- ٣٠٦ . وفيات الأعيان: أحمد بن خلّكان (٦٠٨ ـ ٦٨١ ه) منشورات الشريف الرضي، قم ـ ١٣٦٤ ه.



فهرس المحتويات



This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية ﴾

۸•٦...

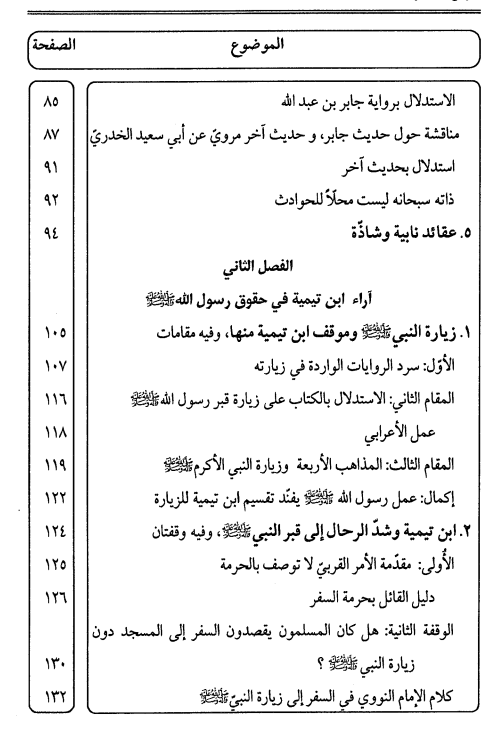
...... ابن تيمية فكراً ومنهجاً



This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية ،



فهرس المحتويات.....



This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT معند معند معند المعند الم

| الصفحة | الموضوع                                              |
|--------|------------------------------------------------------|
| 132    | ٣. ابن تيمية والدعاء عند قبر النبي ﷺ                 |
| 181    | ٤. ابن تيمية ومسّ قبر النبي ﷺ وتقبيل منبره           |
| 157    | ٥. ابن تيمية والحطِّ من مقام النبي وخصائصه تلاظيًا   |
| 101    | ابن تيمية واسم النبيﷺ في العهدين                     |
| 102    | ٦. التوسّل بالنبي ﷺ حيّاً وميّتاً، وفيه روايات       |
| 107    | <ol> <li>التوسّل بنفس النبي تلفظة</li> </ol>         |
| 17.    | دلالة الحديث على التوسّل بنفس النبيّ الشُّطَخُ       |
| 17.    | الأُولى: اللَّهمَّ إنِّي أسألك وأتوجِّه إليك بنبيِّك |
| 17.    | الثانية: محمد نبي الرحمة                             |
| 17.    | الثالثة: يا محمد إنّي أتوجه بك إلى ربي               |
| 171    | الرابعة: وشفّعه فيّ                                  |
| ٦٦٣    | سيرة الصحابة والتوسّل بنفس النبيّ ﷺ                  |
| 170    | ٢. التوسّل بحقّ النبي ﷺ والأولياء                    |
| 174    | ٣. توسّل النبي ﷺ بحقّه وحقّ مَن سبقه من الأنبياء     |
| 179    | ٤. «يا محمداه» شعار المجاهدين والمظلومين             |
| ۱۷۰    | ٥. الاستعاذة برسول الله تَكْنَيْنَكْ ٥               |
| 171    | <ol> <li>التقرّب إلى النبي تلدينية</li> </ol>        |
| 171    | ٧. التوبة إلى الرسول تَلْشَعْظَ                      |
| 171    | ٨ المفزع إلى الله ورسوله تلافظ                       |

This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للود على الوهابية ﴾

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT فهرس المحتويات.....

20.45

This file was downloaded from QuranicThought.com (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية )

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

الصفحة الموضوع 139 تأثير العقيدة في محاولات تضعيف حديث الطائر المعاند لا تقنعه حُجّة 157 ٥. اتّهامه عليّاً بأنّه قاتَلَ للرئاسة لاللديانة ۲٤٨ ٦. إنكار ابن تيمية عرفان المنافقين ببغض على ﷺ 107 ٧. لم يكن لسيف عليٍّ ﷺ في الوقائع تأثير 77. ۸. ادّعاء تخلّف أكثر الأمّة عن بيعة على إلله 171 ۲. نتائج خلافة على ﷺ 777 ابن تيمية ونزول آية الولاية في حقّ على ﷺ ۲۸۱ .١٩ صور أخرى لتعرّض ابن تيمية للإمام على على الله وأصحابه ۲۸٦ ۲۸۷ التشكيك في إيمان على على على البلوغ ٢. نزول آية: ﴿ لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ ... ﴾ في حق عليً 79. ٣. تكذيب ابن تيمية فضائل أصحاب على الله 192 799 ١٣. ابن تيمية وحديث سد الأبواب كلّها إلا باب على إله 3.4 ١٤. إنكار ابن تيمية حديث باب مدينة العلم ٣.٨ ١٥. ابن تيمية وقول رسول الله علي الله على» (أقضاكم على» ٣٢٣ ١٦. ابن تيمية وحديث قتال الناكثين والقاسطين والمارقين 370 ١٧. ابن تيمية وقول النبي ﷺ : «من أحبّ علياً فقد أحبني» 379 ١٨. ابن تيمية ونزول ﴿هَلْ أَتَى ﴾ في حقّ العترة ٣٣٢

> This file was downloaded from QuranicThought.com المكنبة التحصصية للرد على الوهابية )

.711





This file was downloaded from Quranic Thought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ﴾

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً

| الصفحة | الموضوع                                                              |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| ( TAN  | كتاب المعتضد العباسي في مثالب معاوية وابنه يزيد                      |
| 899    | ٥. آراء ابن تيمية في سيّد الساجدين للغِ                              |
| ٤٠٧    | أهل العلم يروون حديث جابر حول سيد العابدين                           |
| ٤١٢    | ٦. آراء ابن تيمية في الإمام الباقر الله                              |
| ٤٣٣    | ٧. آراء ابن تيمية حول الإمام الصادق ﷺ، وفيه أُمور                    |
| ٤٢٤    | الأوّل: مكانة الإمام الصادق الطِّ عند علماء السنَّة                  |
| ٤٢٥    | الثاني: تلامذة الإمام الصادق ﷺ ورواة الحديث عنه                      |
| ٤٢٨    | الثالث: الأئمة الأربعة والإمام الصادق للله                           |
| ٤٣١    | الرابع: المقارنة بين الإمام الصادق الله والزهري                      |
| ٤٣٤    | حديث الزهري نصفه مُرسَل، ومُرسَله بمنزلة الريح                       |
| ٤٣٥    | الخامس: موقف البخاري من أحاديث الإمام الصادق للله                    |
| 277    | مُجالد وكلمات القطَّان فيه                                           |
| ٤٤٠    | السادس: دور الإمام الصادق الله في نشر فقه الإمامية والمعارف الحقيقية |
| ٤٤٢    | السابع: ابن تيمية والكذب على الإمام الصادق ﷺ                         |
| ٤٤٤    | ٨. آراء ابن تيمية حول الإمام الكاظم ﷺ                                |
| ٤٤٨    | ٩. آراء ابن تيمية حول الإمام الرضا الله ، وفيه أُمور                 |
| ٤٤٩    | الأمر الأوّل: كونه أعلم أهل زمانه وأزهدهم                            |
| ٤٥٤    | دليل كونه أزهد أهل زمانه                                             |
| ٤٥٦    | استجابة الدعاء عند تربته                                             |

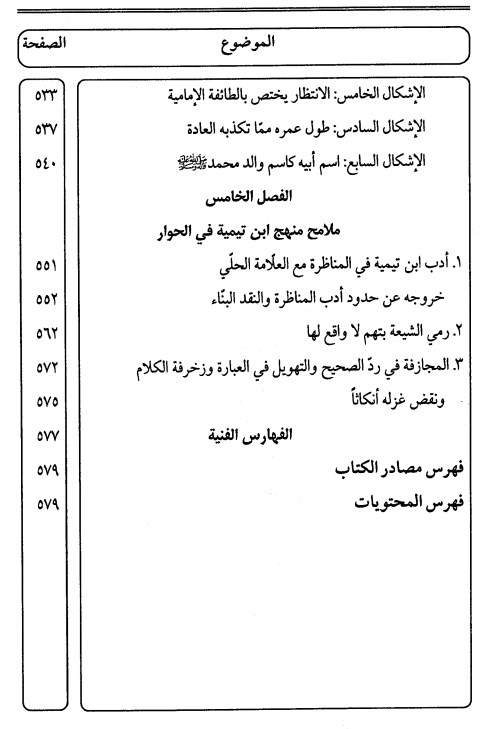


The Local Division

| الصفحة | الموضوع                                                      |
|--------|--------------------------------------------------------------|
| ٤٥٨    | الأمر الثاني: الإمام الرضا الله وأخذ فقهاء الجمهور العلم منه |
| ٤٦١    | الأمر الثالث: قوله بأنَّ شعر أبي نؤاس غير مختص بالرضا الله   |
| ٤٦٥    | الإمام الرضا لللا ومعروف الكرخي                              |
| ٤٦٧    | <ol> <li>. رأي ابن تيمية حول الإمام الجواد الله</li> </ol>   |
| ٤٧٦    | ١١. آراء ابن تيمية حول الإمام الهادي ﷺ                       |
| ٤٨٨    | ما هو الداعي إلى إنكار الحكاية                               |
| ٤٩٠    | ١٢. رأي ابن تيمية حول الإمام العسكري ﷺ                       |
|        | اختلاف علماء السنّة في تحديد عدد وأسماء ومراتب أُمّهات       |
| ٤٩٤    | الكتب عندهم                                                  |
| 0      | ١٣. آراءُ ابن تيمية حول الإمام المهدي المنتظر (عج)           |
| 0.7    | ١. أحاديث الخلفاء الاثني عشر                                 |
| 0.7    | ٢. خصوصيات الإمام المهدي الله                                |
| 0.1    | ولادته                                                       |
| 010    | شبهة طول عمر الإمام المهدي للل والجواب عنها                  |
| 011    | إشكالات ابن تيمية والجواب عنها                               |
| ٥١٨    | الإشكال الأوّل: الحسن العسكري لم يكن له نسل ولا عقب          |
| ٥٢٣    | الإشكال الثاني: الحاجة إلى من يحضن المهدي بعد ولادته         |
| ٥٢٤    | الإشكال الثالث: عدم الانتفاع بوجوده                          |
| 03.    | الإشكال الرابع: سبب عدم غيبة آبائه الم                       |

This file was downloaded from QuranicThought.com (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية )

..... ابن تيمية فكراً ومنهجاً



This file was downloaded from QuranicThought.com المكتبة التحصصية للرد على الوهابية ،

