

جُلِالْبُوْلِيْنِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ ال

This file was downloaded from QuranicThought.com



تَ أَيفَ الْإِمَامِجَمَالِ ٱلدِّيْنِ أَبِي الفَرَجِ ٱبْنِ الجَوْزِيِّ رَجِهُ اللهِ تَعَانِي

> محقیق سیلمان الحرشش













جَمِيعُ ٱلْخَفُوقِ مَحْفُوظَة ٱلطَّبْعَةُ ٱلثَّالِثَة ١٤٢٩هـ ٥٠٠٠



کفارمها در پیشا العام در در ۱ اسلامی بخرا ۱۱ ۱ مرزی در در ۱ این در بخرا ۱۱ مرزی

سورسا - د مَشَق - ص . ب : ۲۲۲٦ لبنان - بيروت - ص . ب : ۱٤/٥١٨٠

هَاتَ : ١٠.٧٦١١ ١١ ٣٦٩.. فاكسُ : ١١.٧٢١١ ١١ ٣٦٩..

www.daralnawader.com





#### المقدمته

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له في ربوبيته وألوهيته، وأسمائه وصفاته، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، وصفيه وخليله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهديه، وسار على نهجه إلى يوم الدين.

الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون على الأذى، يُحْيُونَ بكتاب الله تعالىٰ الموتى، ويُبَصِّرون بنور الله أهل العمىٰ، فكم من قتيل لإبليس قد أحيَوْه! وكم من ضَالً تائِه قد هَدَوْه! فما أحسنَ أثرَهم على الناس! وما أقبح أثر الناس عليهم! ينفون عن كتاب الله تعالى تحريف الغالين، وانتحال المبطِلين، وتأويل الجاهلين، اختارهم الله بفضله، وأخَّرَ من شاء بعدله، اختص من أهل الإيمان من أحبَّ فعلَّمهم الكتاب والحكمة، وسلك بهم صراطَه المستقيم.

إن أمتنا اليوم تمر بفترة عصيبة مظلمة، من خلال صراعات فكرية ومنهجية، وسلوكية، نعيشها مسترقين النظر، مطرقين خجلين من ماضٍ حافلٍ برجالٍ نعتز بذكرهم، أئمة في العلم والتقى، والزهد والورع،

والجهاد والبطولة، ما غيروا ولا بدلوا، بل آمنوا واتبعوا واستقاموا، قال الله تعالى فيهم: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْتُهُ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ خَبَمُ وَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ بَدِيلًا ﴾ [الإحزاب: ٢٣].

سلفنا الصالح من الصحابة والتابعين وتابعيهم إلى يوم الدين هم القدوة والمنهج: عبد الله بن عمر \_ رضي الله عنه \_ الصحابي الجليل يبين منهج الاتباع، ويحذّر من الميل والبعد عنه؛ فيقول فيما يرويه ابن أبي شيبة في «مصنفه»: إني ألفيتُ أصحابي على أمر، وإني إن خالفتهم، خشيت ألاً الحق بهم.

واليوم ما أحوجَنا إلى العالم القدوة أمثالِ الحسنِ البصري ـ رحمه الله تعالى ـ ؛ فالعجُّ كثير، والحجُّ قليل.

يقول الشاعر:

أَيُّهَا العالِمُ إِيَّاكَ الزَّلَلْ واحْذَرِ الهَفْوَةَ فَالخَطْبُ جَلَلْ هَفْ وَةَ فَالخَطْبُ جَلَلْ هَفْ العالِمِ الخَلْقِ مَثَلْ هَفْ أَصبحَ في الخَلْقِ مَثَلْ لا تَقُلْ يَسْتُرُ عِلْمِي زَلَّتِيْ بَلْ بها يَحْصُلُ في العلمِ الخَلَلْ

الحسن البصري عَلَم من أعلام التابعين، اشتُهر، واستفاضت شهرته علماً وأدباً وزهداً وورعاً، فكان القدوة والمثل لعلماء الأمة من بعده.

وكان أهل البصرة إذا قيل لهم: من أعلمُ أهلها، ومن أورُعهم، ومن أزهدُهم، ومن أجملُهم؟ بدؤوا به، وثنوا بغيره.

جمع سيرتُه الإمامُ جمالُ الدين أبو الفرج بنُ الجوزي ـ رحمه الله تعالى ـ، وسماها: آدابُ الحسن بن أبي الحسن البصري، وزهدُه، ومواعظُه.



وأخيراً أشكر وأدعو لأخي الأستاذ إبراهيم باجس الذي دفعني وحثني لإخراجها.

أسأل الله العظيم أن يتقبل هذا العمل بقبول حسن، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، فهو حسبي ونعم الوكيل.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

وَكَتَبَهُ سُكِيمًان بْن مُسَلَّم الحرْش دمشق ماديا ترخ مادي

### عَمَّلِي فِي ٱلكِتَاب

كان عملي في هذا الكتاب بعدَ الاعتماد على الله تعالى أو لا وآخراً:

1- أن اعتمدت على مصورة النسخة الخطية المحفوظة في «آيا صوفيا» بتركيا رقم الحفظ: (١٦٤٢)، والتي أوقفها ابن السلطان الغازي محمود خان، والتي جاء في آخرها:

«وكان الفراغ من هذا الكتاب بعون الملك المعين الوهاب... يوم الاثنين الواضح البيان ثاني عشر شهر الله المعظم رمضان... من شهور سنة ثمانين وتسع مئة من الهجرة الشريفة النبوية»(١).

٢- قمت بمقابلتها على النسخة المطبوعة عام (١٣٥٠هـ) تحت
 عنوان: سلسلة الرسائل النادرة التي قدم لها الأستاذ / حسن السندوبي.

وهذه النسخة قد عابها سقط قرابة أربعين ورقة من أماكن مختلفة، مع تصحيفات وتصريف في بعض النصوص.

٣- قمت بتوزيع النص توزيعاً مناسباً، مع مراعاة علامات الترقيم، وبداية الفقرات.

٤ خرَّجت الآيات القرآنية.

<sup>(</sup>١) أرسلها إلي أخي الفاضل الدكتور إبراهيم السقا ـ جزاه الله خيراً ـ.



• قمت بعزو الأحاديث إلى مظانها في كتب السنة، إلا القليل الذي لم أعثر على مظانه.

٦ ترجمت لأكثر الأعلام ترجمة موجزة.

٧ شرحت الغريب، وعلقت على بعض المواطن التي تحتاج إلى زيادة سان.

٨ـ قمت بترجمة موجزة لمصنفها الإمام «ابن الجوزي».

٩\_ وختمتها بفهرسة لما جاء في فصولها.

والله الله على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم.

\* \* \*

# ترجمة الإمام ابن الجوري(١)

الإمامُ العلامة، الحافظُ المفسر، عالمُ العراق، وواعظُ الآفاق، جمالُ الدين، أبو الفرج عبدُ الرحمن بنُ عليِّ بنِ محمد بنِ عليِّ بن عبيد الله بن عبد الله بن حمَّادي بن أحمدَ بنِ محمد بنِ جعفر بنِ عبد الله بن القاسم بن النضر بنِ القاسم بن الفقيه عبدِ الرحمن بنِ الفقيه النضر بنِ القاسم بن محمد بن عبد الله بنِ الفقيه عبدِ الرحمن بنِ الفقيه القاسم بن محمد بن خليفةِ رسول الله على أبي بكر الصديق، القرشيُ التيميُّ البكريُّ البغداديُّ الحنبليُّ، صاحبُ التصانيف العديدة في فنون العلم.

وُلد سنة تسع أو عشر وخمس مئة، عُرف جدُّه بالجوزي؛ لجوزة كانت في دارهم بواسط، لم يكن بواسط جوزةٌ سواها. تُوفي أبوه وله ثلاثة أعوام، فربته عمته.

<sup>(</sup>۱) انظر: «البداية والنهاية» لابن كثير (٢٨/١٣)، «تذكرة الحفاظ» للذهبي (٤/ ١٣٤)، «الذيل على طبقات الحنابلة» (١/ ٣٩٩)، و«سير أعلام النبلاء» للذهبي (٢١/ ٣٦٥)، «طبقات المفسرين» للسيوطي (١٧)، «طبقات المفسرين» للسيوطي (١٧)، «طبقات المفسرين» للداودي (١/ ٢٧٠)، «العبر» (٣/ ١١٨)، و«مرآة الجنان» لليافعي المفسرين» للداودي (١/ ٢٧٠)، «العبر» (٣/ ١١٨)، و«مرآة الجنان» لليافعي (٣/ ٤٨٩)، «مفتاح السعادة» (١/ ٥٤٠)، «الكامل» لابن الأثير (١/ ١٠٧)، «النجوم الزاهرة» لابن تغري بردي (٦/ ١٧٤)، «دول الإسلام» للذهبي (١/ ٢٠١)، طبعة إدارة إحياء التراث الإسلامي بدولة قطر، «طبقات الحفاظ» للسيوطي (ص٤٨٠)، «وفيات الأعيان» لابن خلكان (١/ ٢٧٩).

وكان أول سماعه سنة ست عشرة، وسمع بعدها من خلق كثير عدتهم سبعة وثمانون نفساً.

وانتفع في الحديث بملازمة ابن ناصر، وفي القرآن والأدب بسبط الخياط، وابن الجواليقي.

وكان بحراً في التفسير، علاَّمة في السير والتاريخ، موصوفاً بحسن الحديث، فقيهاً، عالماً بالإجماع والاختلاف، وكان ذا حظِّ عظيم، وصيت بعيدٍ في الوعظ، قد طاوعته اللغة والبيان، يحضر مجلسه الملوك والوزراء وبعض الخلفاء والأئمة الكبار، لا يكاد مجلسه ينقص عن ألوف كثيرة.

قال سبطه أبو المظفر في «مرآة الزمان»:

«سمعت جدي على المنبر يقول: بأصبعي هاتين كتبت ألفي مجلدة، وتاب على يديَّ مئة ألف، وأسلم على يديَّ عشرون ألفاً، وكان يختم في الأسبوع»(١).

ثم قال: ومجموع تصانيفه مئتان واثنان وخمسون كتاباً، منها: «المغني في علوم القرآن»، اختصره في كتاب «زاد المسير»، «تذكرة الأريب» في اللغة، «التيسير في التفسير»، «فنون الأفنان في علوم القرآن»، «ورد الأغصان في معاني القرآن»، «النبعة في القراءات السبعة»، «الإشارة في القراءات المختارة»، «تذكرة المنتبه في عيون المشتبه»، «الفوائد المنتقاة»، «سلوة الأحزان»، «النقاب في الألقاب»، «آفة المحدثين»، «البدائع الدالة على وجود الصانع»، «مسبوك الذهب في الفقه»، «البلغة

 <sup>(</sup>١) «مرآة الزمان»: (٨/ ٤٨٢).

في الفقه»، «التلخيص في الفقه»، «لقطة العجلان»، «حال الحلاج»، «عطف الأمراء على العلماء»، «إعلام الأحياء بأغلاط الإحياء»، «الحث على العلم»، «لفتة الكبد»، «الوجوه والنظائر»، «جامع المسانيد»، «تلبيس إبليس»، «صيد الخاطر»، «التحقيق في مسائل الخلاف»، «الأذكياء»، «منهاج القاصدين»، «الوفا بفضائل المصطفى»، «كتاب الموضوعات»، «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية».

وقد ألف في مناقب كثير من الأئمة؛ كأبي بكر، وعمر، وعلي، وإبراهيم بن أدهم، وعمر بن عبد العزيز، ومنها: مناقب الحسن البصري التي بين أيدينا، وغيرها كثير.

قال سبطه: ومجموع تصانیفه مئتان ونیف وخمسون کتاباً، وکذا وجد بخطه قبل موته (۱).

قال الموفق عبد اللطيف: كان ابن الجوزي لطيف الصورة، حلو الشمائل، رخيم النغمة، موزون الحركات والنغمات، لذيذ المفاكهة، يحضر مجلسه مئة ألف أو يزيدون، لا يضيع من زمانه شيئاً، يكتب في اليوم أربعة كراريس، وله في كل علم مشاركة (٢).

قال الذهبي في «التذكرة»:

«له وهم كثير في تآليفه، يدخل عليه الداخل من العجلة والتحويل إلى مصنف آخر».

قد يلاحظ المتتبع لكتبه، وخاصة مصنفاته في الأحاديث الموضوعة

<sup>(</sup>۱) «سير أعلام النبلاء» (۱۳/ ۳۷۰).

<sup>(</sup>٢) «تذكرة الحفاظ» (٤/ ١٣٤٦).

والضعيفة أنه ربما يدرج أحاديث كثيرة في هذا الباب، وهي صحيحة، أو حسنة، فليتنبه لذلك طلاب العلم.

قال الذهبي في «التاريخ الكبير»:

«لا يوصف ابن الجوزي بالحفظ عندنا باعتبار الصنعة، بل باعتبار كثرة اطلاعه وجمعه».

وكانت وفاته ليلة الجمعة الثالث عشر من شهر رمضان سنة سبع وتسعين وخمس مئة من الهجرة ـ رحمه الله، وأسكنه فسيح جناته ـ.

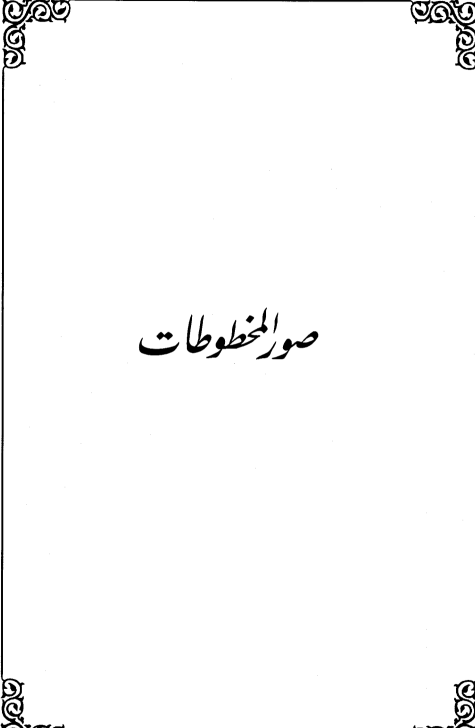
\* \* \*





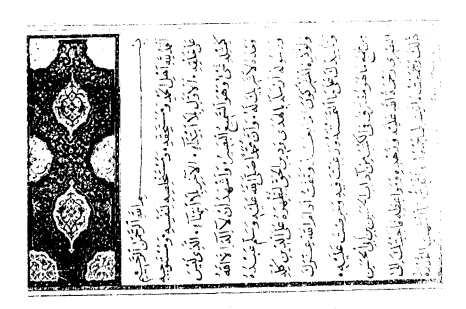


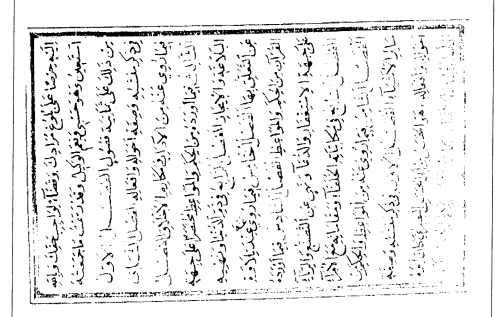












صورة اللوحة الأولى من المخطوط

إذافقذ فهيئا ليفقيه يلالغفن بنتم إذا فتزوقينهم إذاقه

نخارتبة فنيده فاتشب والنائرينة وزاخة والأبراجادة

すいから ころりがらいないはないなかりかり

من صَاحَبَةُ كَبِلُوهِ وَيَن يَمَا لَمَا مُومَ كَايِلُ العَمَلِ المَصْلِ وَمِن مَا يَلُ العَمَلِ وَمَن

كالحاق متنا ليفراياه فالاجك وعكذاكان المتبلون ب

سائيكن وابكا فيتريم كاغيزت منديكي والأبق كايفير

ないないないないかっているこうこう

ڬابِعَزْمِ حَقَائِفِيرُوا مَا يَانُعَيْرُمُ • وَإِذَ الرَّاوَاللهُ بِيَوْمِيْرَ

立についていていたのはあるないは、はなってはいいでして

الجَنَابِ هَارِبُ مِن عَذَا بِأَلِنَا بِهِ مَنْدُ كُيَرُ فَهَاللَّهِ خَالِعَدُهُ

وتجاريه يقوذاكنة ويده بالمتون مبسوطة موخوس

ىلى التور، ألوس مين كين، أين المين، وكي معن، لا للنائر الدُارا فَلَوْ بِي فِيهَا بَيًّا ، وكابُدُ و تؤا، حسن النَّفِ لا يُعْلَقُ الجريزين عاجب لؤله شاعث لأسه وبيلامكمه كير فِع يَهِ مَيْنَ وَوَيَنِا وَ الْمُؤْمِنِ كُنْ إِلَوْقًا بِ مُكِرِفً إِلَى مَهِلَعُ الكفف رئباص علتيد بالحكر وعلاله الفاجين وابنر عليتايا تنت بوغلها ولاالكلسين فاكراتا بالالتبارة إيلايكي فناهدي وتقائي تنهراجي وسبناالذكع

الأسيان وكان الذاع في مذا الكتاب بعرف المؤال المهيب الايقات مينا كريما وتضيعًا وكريفا مقل الفيد المنتجيد المقهره ولتاجي تخكة ديم النوح القدير كالمالديج بيدب عالان عد الكاتبان عيا شالدين على المؤامات التمهيم من تآبيب وضوائه جائة وتخيفه وخشراب التمهيم عائلت كيالا وذول ويترا لاتب الواضح البائثان

هد الحاسب بن عيا ما لا ونتج لم وعشراب التعبيم من تآيي رصوا مع الا ونتج لم وعشراب التعبيم عيش عبرات المعظر رسنات عبن شهر رسند تما يجماء والبوة الشية البوييا حسن الله تقال تشارب و يماني و واعمدة حق جدد وتمالية كالياء الجياء وهو حسبنا و عماني و ويماني المويدة و والمحدة المحدر و وعبد و ويماني

. صورة اللوحة الأخيرة من المخطوط





سَائيف الإِمَامِجَمَالِ الدِّيْنِ أَبِي الفَرَجِ اَبْنِ الجَوْزِيِّ رَحِمُهُ اللهِ تَعَالَى

> محقیق سیلمان انحرکشس







#### وعليه توكلت

الحمدُ للهِ أَهْلِ الحَمْدِ ومُسْتَحِقِه، ومستخلِصِه لنفسِه، ومستوجبِهِ على خَلْقِهِ، الأولِ بلا ابتداء، والآخرِ بلا انتهاء، الذي ليسَ كمثلِهِ شيءٌ وهو السميعُ البصيرُ، وأشهدُ أن لا إله إلاّ اللهُ وحده لا شريكَ له، وأنَّ محمداً عَلَيْهُ عبدُه ورسولُه، أرسلَه بالهُدى ودينِ الحقِّ ليظهرَه على الدينِ كُلِّهِ ولو كرة المشركون.

وقفت \_ أدامَ الله عزّك وتأييدك \_ على ما التمسته ، ورَغِبْت فيه ، وحَرَصْت عليه من جَمْع ما هو مُفْتَرِقٌ في الكتبِ ، من آداب الحسن بن أبي الحسن البَصْرِيِّ \_ رحمة الله عليه \_ ، وزُهِدِه ، ومواعظِه ، فأجبْتُك إلى ذلك ، وجمعت ما تيسَّر لي جَمْعُه ، وأثبت ما انتهت القدرة إليه ؛ حِرْصاً على بُلوغ مُرادِك ، وقضاءً لواجب حَقِّك ، وبالله أستعين ، وهو حَسْبي ونِعْم الوكيل ، وقد رسمت ما جمعته من ذلك على ثمانية فصول:

- الفصل الأول: في ذكر مَنْشَئِهِ، وصِفَةِ أحوالِه وأفعالِه.
- □ الفصل الثاني: فيما رُوي عنهُ من الآداب، ومكارم الأخلاق.
- □ الفصل الثالث: فيما أوردة من الحِكَم، والمواعِظِ مختصراً على جهةِ البلاغة والإيجاز.

- الفصل الرابع: في ذُمِّ الدنيا، ونهيه عن التعلِّق بها.
- الفصل الخامس: فيما رُوي عنهُ عندَ تلاوةِ القُرآنِ منَ الحِكَمِ والمواعِظ.
- الفصل السادس: فيما أوردَهُ على جِهَةِ الاستِغْفار والدعاءِ، ونَهْيٍ
   عن التَّصَنَّع والرِّياء.
  - الفصل السابع: في مكاتباته للخُلفاء، ومُقاماتِه مع الأُمراء.
- □ الفصل الثامن: فيما رُوِيَ عنهُ من المواعِظِ والحِكَمِ من سائر الأشياء.

\* \* \*

## 

هو الحسنُ بنُ أبي الحَسنِ البَصْرِيُّ (۱). كان أبوه مَوْلًى لرجلٍ من الأنصار، وكانت أُمُّهُ مَوْلاةً لأُمِّ سَلَمَةَ؛ زوجِ النبيِّ ﷺ، رُبِّيَ في حِجْرِها، وأرضعَتْه بِلِبانِها، ودَرَّ عليهِ ثَدْيُها؛ لِبرِّها به، ومَحَبَّتِها له، فعادَتْ عليهِ بركةُ النبوَّةِ، فتكلَّم بالحِكمةِ، وارتقى في الصَّلاح والمعرفةِ إلى أفضلِ رُتْبَةٍ، وكان ـ رحمه اللهُ ـ أحدَ المُتَّقين، ومن أولياءِ اللهِ الصِّدِيقين.

\* رُويَ في الخبر: أنَّ عائشة \_ رضي اللهُ عنها \_ سمعتِ الحَسَنَ يتكلَّم، فقالت: مَنْ هذا الذي يتكلَّمُ بكلام الصِّدِّيقين ؟

\* وقيلَ لِعَليِّ بنِ الحُسَيْن (٢) \_ رضيَ اللهُ عنهما \_: إن الحسنَ يقولُ:

<sup>(</sup>۱) لمزيد ترجمته انظر: «سير أعلام النبلاء» (٤/ ٥٦٣)، «طبقات ابن سعد» (٧/ ١٥٦)، «الزهد» للإمام أحمد (ص ٢٥٨)، «حلية الأولياء» (١/ ١٣١)، «تهذيب الكمال» (٦/ ٩٥)، «الجرح والتعديل» (٣/ ٤٠)، «تذكرة الحفاظ» (١/ ٧١)، «العبر» (١/ ٣٠٠)، «تاريخ الإسلام» (٤/ ٩٨)، «البداية والنهاية» (١/ ٢٦٦)، وغيرها.

<sup>(</sup>٢) هو عليُّ بنُ الحسينِ بنِ الإمامِ عليِّ بنِ أبي طالبٍ \_ رضي الله عنه \_ زينُ العابدين، وُلد سنة ثمانٍ وثلاثين ظناً، وكان ثقة، مأموناً، كثير الحديث، ورعاً. مات سنة أربع وتسعين.

ليس العَجَبُ لَمَنْ هَلَكَ كَيْفَ هَلَكَ ؟ وإنما العَجَبُ لَمَنْ نجا كيف نجا ؟ فقال عليُّ: سبحانَ الله! هذا كلامُ صِدِّيقٍ.

\* ورُوِيَ عنِ الأعمشِ أنه كانَ يقول: مازالَ الحَسَنُ يعتني (١) بالحِكْمَةِ حتى نَطَقَ بها.

\* وسمعَهُ آخرُ وهو يَعِظُ، فقال: للهِ دَرُّهُ، إنه لَفصيحٌ، ذو لَفْظٍ صحيحٍ إذا وَعَظ.

وكانَ الحسنُ دائمَ الحُزْنِ، كثيرَ البُكاء، مطالِباً نفسَه بالحقائق، بعيداً من التصنُّع، لا يُظْهِرُ التَّقَشُّفَ، وإنْ كانَ بادياً عليه، ولا يَدَعُ التَّجَمُّل، ولا يمتنعُ من لُبْس جَيِّدِ الثياب، ولا يتخلَّفُ عن مُؤاكلَةِ الناسِ، ولا يتأخَّرُ عن إجابةِ الداعي إلى الطعام، وكان لَهُ سَمْتٌ يعرفُهُ به مَنْ لم يكنْ رآهُ.

\* رُوِيَ أَن رَجَلاً دَخَلَ الْبَصْرَةَ، ولم يكنْ رأى الْحَسَنَ، فَسَأَلَ عَنْهُ الشَّعْبِيَّ، فَقَالَ: ادْخُلِ الْمَسْجِدَ عَافَاكَ الله \_، فإذا رأيتَ رَجُلاً لم تَرَ مثلَه قَطُّ رَجَلاً، فذلكَ هوَ الْحَسَنُ.

\* وقيل: ورد أعرابيُّ البصرة، فقال: من سَيِّدُ هذا المِصْرِ؟ فقالوا: الحسنُ بنُ أبي الحَسنِ، قال: فيمَ سادَ أهلَه؟ قالوا: استَغْنَى عَمّا في أيديهم من دُنْياهم، واحْتاجوا إلى ما عنْدَهُ من أمرِ دينِهم، فقالَ الأعرابيُّ: للهِ دَرُّهُ، هكذا فليكُنِ السَّيِّدُ حَقّاً.

\* وقيلَ: مرَّ بهِ راهبان، فقال أحدُهما لصاحبِه: مِلْ بنا إلى هذا الذي يَشْبِهُ سَمْتُهُ سَمْتَ المَسيح؛ لننظر ما عندَهُ. فلما قربا منهُ، سَمِعاهُ يقولُ:

<sup>(</sup>۱) وفي «تهذيب الكمال» (٦/٨٥)، و «السير» (٤/٥٨٤)، و «حلية الأولياء» عن الأعمش: «مازال الحسن يعي الحكمة...».

يا عجباً لقوم أُمِروا بالزَّادِ، ونُودوا بالرَّحيلِ، وحُبِسَ أُوَّلُهم على آخرِهِمْ، فهم ينتظرونَ الوُرودَ على رَبِّهم؛ ثم هُمْ بعدَ ذلكَ في سَكْرَةٍ يَعْمَهون! ثم بكى حتى بَلَّ لِحْيَتَهُ. فقال الراهبانِ: حَسْبُنا ما سمِعْناهُ من الرجلِ، ثم

انصرَفا عنه.

\* وكان أهلُ البصرةِ إذا قيلَ لهم: من أَعْلَمُ أَهْلِها، ومَنْ أُورَعُهُمْ، ومَنْ أَورَعُهُمْ، ومَنْ أَرْمَهُمْ، ومَنْ أَرْمَكُهُمْ، ومَنْ أَرْمَكُهُمْ، ومَنْ أَجْمَلُهُم ؟ بَدَوُوا به، وثَنَّوْا بغيرِه. فكانوا إذا ذكرُوا البصرةَ، قالوا: شَيْخُها الحَسَنُ، وفَتاها بَكْرُ بن عبدِ اللهِ المُزَنيُّ (١).

\* وقالَ عبدُ الواحدِ بنُ زيدٍ: لو رأيتَ الحَسَنَ، لقُلْتَ: صُبَّ على هذا حُزْنُ الخَلائِقِ؛ مِنْ طولِ تلكَ الدَّمْعَةِ، وكثرةِ ذلكَ النَّشيج.

\* وقيلَ لهُ: صِفْ لنا الحَسَنَ، فقال: رحمَ اللهُ أبا سعيدٍ، كانَ ـ واللهِ ـ إذا أقبلَ كأنه رَجَعَ مِنْ دَفْنِ حَميمِهِ، وإذا أَدْبَرَ كأن النارَ فوقَ رأسِه، وإذا جَلَسَ كأنه أسيرٌ قُدِّمَ لتُضْرَبَ عنقُه، وإذا أصبَحَ كأنه جاءَ من الآخرةِ، وإذا أمسى كأنه مريضٌ أضناهُ السُّقْم.

\* قال يونسُ بنُ عبدِ اللهِ: ما رأيتُ الحسَنَ قِطُّ ضاحكاً بِمِلْءِ فيه.

\* وقيل: جلسَ محمدُ بنُ واسِع إلى ثابتِ بنِ مُحَمَّدٍ البُنَانِيِّ، فرآهُ يضحَكُ في مجلِسه ويمزَحُ، فقال: عافاكَ اللهُ! إنك لَتَمْزَحُ في مَجْلِسكَ، ولقد كُنّا نجلسُ إلى الحَسَنِ، فكأنَّه إذا خرجَ إلينا، كأنَّهُ جاءَ من الآخرةِ يحدِّثُنا عن أهوالِها.

<sup>(</sup>۱) بكرُ بنُ عبد الله بنِ عمرِو، أبو عبدِ الله المزنيُّ البصريُّ، الإمامُ القدوةُ، الواعِظُ، أحدُ الأعلام، يُذكر مع الحَسَنِ وابنِ سيرين. مات سنة سِتُّ ومئة، وقيل: سنةَ ثمانٍ ومئة، وهو الأصحُّ كما قال الذهبي. انظر: «سير أعلام النبلاء» (٤/ ٥٣٢).

فقال ثابتٌ: رحمَ اللهُ الحسَنَ، كانَ من أهلِ الحَقِّ والجِدِّ، وأنَّىٰ لنا نظرةٌ منه؟! وما نحنُ والحسنُ إلا كما قالَ الأولُ:

وَابْنُ اللَّبُونِ إِذَا مِا لُزَّ فِي قَرَنٍ لَمْ يَسْتَطِعْ صَوْلَةَ البُزْلِ المَقَاعِيسِ(١)

\* وقيل: اعتزلَ الحسنُ الناسَ يوماً، فدخلَ عليهِ رجلٌ، فقال: يا أبا سعيد! أصلَحَكَ اللهُ، لقد خِفْنا عليكَ الوَحْشَةَ، فقالَ: يابنَ أخي! لا يَسْتَوْحِشُ مع اللهِ ـ سُبْحانَهُ وتعالى ـ إلاّ أَحْمَقُ.

\* وقال حُميدٌ خادِمُ الحسنِ: قال لي الشعبيُّ (٢) يوماً: أُريدُ أَن تُعْلِمَني إذا خَلا الحسنُ لاَّ جتمعَ بهِ خالياً، فأعلمتُ بذلكَ الحَسَنَ، فقال: عَرِّفهُ، ولْياْتِ إذا شاء. فخلا الحسنُ يوماً، فأعْلَمْتُ الشعبيَّ، فبادرَ، وأتينا منزلَ الحسنِ، فوجدناه مستقبلَ القبْلَةِ وهو يقول: ابنَ آدم! لم تكنْ فَكُوِّنْت، وسألتَ فأعُطيتَ، وسُبِّلْتَ فبَخِلْتَ، بئسَ واللهِ \_ وَيْحَكَ \_ ما صنعت! فسلَّمْنا عليه، ووقفنا ساعَةً، فما التفتَ إلينا، ولا شعرَ بنا، فقالَ الشعبيُّ: الرجلُ \_ واللهِ \_ في غيرِ ما نحنُ فيه، فانصرفنا ولم نجتمع به.

\* وقيل له يوماً: كيفَ أصبحتَ يا أبا سعيد ؟ فقال: واللهِ ما مَنِ انْكَسَرَتْ به سفينةٌ في لُجَجِ البحرِ بأعظمَ مني مُصيبةً، قيل: ولِمَ ذلك ؟ قال: لأني مِنْ ذُنوبي على يقينٍ، ومن طاعتي وقَبُولِ عَمَلي على وَجَلٍ، لا أدري أَقبِلتْ مِني، أم ضُرِبَ بها وَجْهي ؟ فقيل له: فأنتَ تقولُ ذلكَ يا أبا سعيد ؟! فقال: ولِمَ لا أَقُول ذلك ؟! وما الذي يُؤَمِّنني أن يكونَ اللهُ \_

<sup>(</sup>۱) البيت لجرير. ويروى: (القناعيس) كما في «اللسان» (٦/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) هو عامر بن شراحيل الشعبيُّ، أبو عمرو، ثقةٌ، مشهورٌ، فقيةٌ، فاضلٌ، مات بعد المئة، وله نحوٌ من ثمانين.

سبحانه وتعالىٰ \_ قد نظر إلي وأنا على بعض هَناتي نظرةً مَقَتني بها، فأغْلَقَ عني بابَ التوبةِ، وحالَ بيني وبينَ المغفرةِ، فأنا أعملُ في غيرِ مُعْتَمَلِ ؟

\* وقال لهُ آخَرُ: كيفَ حالُك يا أبا سعيد ؟ فقالَ: شَرُّ حالٍ، قال: ولِمَ ذلك ؟ قال: لأني امرؤٌ أنتظرُ الموتَ إذا أصبحتُ، وإذا أمسَيْتُ، ثم لا أدري على أيِّ حالةٍ أموتُ ؟

\* ودخلَ عليه رجلٌ وهو يَبْكي، فقال: ما يُبْكيكَ ـ أَصْلَحَكَ اللهُ ـ ؟ فقال: (أخاف)(١) واللهِ أَنْ يُدْخِلني مالِكي النارَ ولا يُبالي.

\* وسألَهُ عن الطَّامَّةِ رجلٌ ؟ فقال: هي الساعةُ التي يُدْفَعُ الناسُ فيها إلى عذاب جَهَنَّمَ وبئسَ المصيرُ؛ نعوذُ باللهِ منَ النارِ، ومِنْ عمَلٍ يُؤَدِّي إلى النار.

\* وذُكِرَتِ النارُ يوماً في مَجْلِسِه، فقال: رُوِي عن النبيِّ عَلَيْهُ أنه قال: (يَخْرُجُ غَداً من النارِ رَجُلٌ بعدَ أَن يُقيمَ فيها أعواماً» (٢)، ثم قال الحسن: ليتنى كنتُ ذلكَ الرجلَ.

\* وكانَ يقولُ: ما صدَّقَ عبدٌ بالنارِ إلا ضاقَتْ عليهِ الأرضُ بِما رَحُبَتْ، ولا واللهِ ما صَدَّقَ عبدٌ بالنار إلا ظهَرَ ذلكَ في لَحْمِهِ ودَمِه.

\* وقيلَ لأبي سليمانَ الدارانيِّ (٣): إنَّ الحَسَنَ كانَ يقولُ: من أرادَ أن

<sup>(</sup>١) ساقطة من المخطوط، والاستدراك من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) أصل الحديث عند البخاري في الرقاق: (٢١/١١)، وفي التوحيد من حديث أنس، عن النبي ﷺ: «يخرجُ قومٌ من النارِ بعدَما مَسَّهُمْ منها سَفعٌ، فيدخلون الجَنَّة، فيسمِّيهم أهلُ الجنةِ الجَهنَّميين».

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بن أحمد بن عطية العنسي المذحجي، أبو سليمان الداراني، الزاهد، المشهور، من أهل داريًا بغوطة دمشق، من كبار المتصوفة، توفى سنة (٢١٥ هـ).

يَخْشَعَ قَلْبُهُ، ويَغْزُرَ دَمْعُهُ، فليأكُلْ في نِصْفِ بَطْنِه، فقال أبو سليمانَ: رحمَ اللهُ أبا سعيدٍ، كانَ ـ والله ـ منَ القومِ الذين مَهَّدُوا لأنفسِهم، وناقشوها الحسابَ قبلَ يومِ الحسابِ، وإني لأرجو أن يكونَ من الفائزينَ، رحمه اللهُ تعالى.

- \* وكان رجلٌ من أهلِ المسجدِ الحرامِ يقولُ: ما كنتُ أُريدُ أن أجلسَ إلى قوم إلا وفيهم مَنْ يحدِّثُ عن الحَسَنِ بنِ أبي الحَسَنِ البَصْريِّ، رحمَهُ الله.
- \* وقيل له يوماً: يَا أَبَا سَعِيد! أَيُّ شَيءٍ يُدْخِلُ الحُزنَ في القلبِ؟ فقال: السِّبَعُ.
  - \* وكان يقولُ: توبوا إلى اللهِ من كثرةِ النوم والطعامِ.
- \* وكان يقول: رُويَ عن النبيِّ عَلَيْهُ أنه قال: «ما مِنْ عبدٍ جَوَّعَ نفسَهُ إلا لم يكنْ لأحدٍ ثوابٌ أفضلُ من ثوابِه ذلكَ اليومَ، إلاّ لِمَنْ جاءَ بمثلِ ما جاءً بهِ» ـ يريدُ: مَنْ صامَ للهِ سبحانه ـ.
- \* وقال مالكُ بنُ دينار (۱): دخلتُ يوماً على الحَسَنِ وهو يأكُلُ، فقال: كُلْ يابنَ أخي! فقلتُ: أكلتُ، فقالَ: وإن فَعَلْتَ، فأسعدني! فقلتُ، واللهِ لقد شَبعْتُ، فقال الحَسَنُ: يا سبحانَ الله! ما كنتُ إخالُ أنَّ مؤمناً يأكل حتى يشبع، فلا يقدرُ أن يساعدَ أخاه.
- \* وقيل: حضرَ الحسنُ ولِيمةً، وحضرَها رجلٌ من المُتَقَشِّفين، فلمّا قُدِّمَتِ الحَلْواءُ، رفعَ يدَهُ رِياءً وتَصَنُّعاً، فأكلَ الحَسَنُ، وقال: كُلْ

<sup>(</sup>۱) هو مالك بن دينار البصري، علم العلماء الأبرار، معدود من ثقات التابعين، يكنىٰ أبا يحيى، وُلد في أيام العباس، وكان يكتب المصاحف، من العلماء الزهاد، مات قبل الطاعون بيسير، وكان الطاعون سنة إحدى وثلاثين ومئة.

يا لُكَعُ (١)، فَلَنِعْمَةُ اللهِ عليكَ في الماءِ الباردِ أعظمُ من نِعْمَتِهِ عليكَ في الحَلْواءِ.

\* وقيل: إنَّ الرجلَ كانَ اختزلَ من الطعامِ دَجاجةً، فقالَ الحَسَنُ: رُدَّ ما هوَ عليكَ حَلالٌ، واحذرِ الرياءَ والتصنُّعَ؛ فإن اللهَ تعالى يمقُتُ فاعِلَهُما.

\* وقيل: رأى الحسنُ شَيْخاً في جِنازة، فلمّا فُرِغَ من الدَّفْنِ، قالَ لهُ الحَسَنُ: يا شيخُ! أسألُكَ بربِّكَ: أَتَظُنُّ أَنَّ هذا المَيِّتَ يَوَدُّ أَن يُرَدَّ إلى الدنيا فيزيدَ من عملِهِ الصالح، ويستغفرَ الله من ذنوبِهِ السالِفة؟ فقالَ الشيخُ: اللهمَّ نَعَمْ! فقالَ الحَسَنُ: فما بالنا لا نكونُ كُلُّنا كهذا المَيِّتِ؟! ثم انصرفَ وهو يقول: أيُّ موعظةٍ؟ ما أَبْلَغَها لو كانَ بالقُلوبِ حياةٌ؟ ولكنْ لا حياة لِمَنْ تُنادي.

\* ولقيَه رجلٌ \_ وهو يريدُ المسجدَ في ليلةٍ مظلمةٍ ذاتِ رَدغٍ (٢) \_ فقالَ: أفي مثلِ هذهِ الليلةِ تخرجُ يا أبا سعيدٍ ؟! فقال: يابنَ أخي! هو التسديدُ أو الهلكةُ.

وكان ـ رحمَهُ اللهُ ـ صاحِبَ ليلٍ .

\* وكان يقول: ما رأيتُ شيئاً من العبادةِ أشد من الصلاةِ في جَوْفِ الليل، وإنَّها لَمِنْ أفعالِ المُتَّقين.

\* وكان يقول: صلاةُ الليل فرضٌ على المسلمين، ولو قَدْرَ حَلْبِ شَاةٍ، أو فُوَاقَ ناقَةٍ.

<sup>(</sup>١) اللُّكعُ: اللئيمُ، والعبدُ، والأحمقُ، ومن لا يتَّجه لمنطق ولا غيره.

<sup>(</sup>٢) والرَّدَغَةُ محركة، وتسكن \_: الماءُ والطين، والوَحَلُ الشديد.

- \* وكان يقول: إذا لم تقدر على قيام الليل، ولا صِيام النهار، فاعلَمْ أَنَّكَ محرومٌ؛ قَدْ كَبَّلَتْكَ الخَطايا والذنوبُ.
  - \* وكان يقولُ: منع البرَّ النومُ، ومَنْ خافَ الفَواتَ أَدلَجَ (١).
- \* وقالَ لهُ رجلٌ: يا أبا سعيدٍ! أعياني قيامُ الليلِ، فما أُطيقُهُ، فقالَ: يابنَ أخي! استغفرِ اللهَ، وتُبْ إليه، فإنَّها علامة سوءٍ.
  - \* وكان يقولُ: إن الرجلَ لَيُذْنِبُ الذنبَ فيُحْرَمُ به قيامَ الليلِ.
- \* وقيل: حاولَ الحَسَنُ الصلاةَ ليلةً، فلم تطاوِعْهُ نَفْسُهُ، فجلسَ سائرَ الليلةِ لم يَنَمْ فيها حتى أصبحَ، فقيل لهُ في ذلك، فقال: غَلَبَتْني نفسي على تركِ الصلاةِ، فغلبتُها على تركِ النومِ، وايمُ اللهِ! لا أزالُ بِها كذلكَ حتى تَذِلَّ وتُطاوعَ.
- \* وكان يقولُ: إنَّ النفسَ أمّارَةٌ بالسُّوءِ، فَإِنْ عَصَتْكَ في الطَّاعَةِ، فاعْصِها أنتَ في المعصيةِ.
- \* وقيل لعبد الواحد صاحب الحسن: أيُّ شيء بلغ الحسنُ فيكُمْ إلى ما بَلغَ، وكان فيكمْ علماءُ وفقهاء ؟ فقالَ: إن شئتَ عَرَّفْتُكَ بواحِدة، أو اثنتين، فقلتُ: عَرِّفني بالاثنتين، فقالَ: كانَ إذا أَمَرَ بِشيءٍ أَعْمَلَ الناسِ بهِ، وإذا نهى عن شَيْءٍ أَثْرَكَ الناسِ لهُ، قلتُ: فما الواحدةُ ؟ قال: لم أرَ أحداً قطُّ سريرَتُهُ أشبهُ بعَلانِيَتِهِ منهُ.
- \* وقيل للحَسَنِ في شيءٍ قالَه: ما سمعْنا أحداً من الفُقَهاء يقولُ هذا! فقال: وهلْ رأيتُمْ فقيهاً قَطُّ ؟! إنما الفقيهُ: الزاهدُ في الدنيا، الراغبُ في الآخرة، الدائبُ على العبادةِ، الذي لا يُدارِي، ولا يُماري، ينشرُ

<sup>(</sup>١) والدُّلْجَةُ - بالضمِّ والفتح - : السيرُ من أول الليل.

حكمةَ الله، إنْ قُبلَتْ منهُ، حَمِدَ اللهَ، وإنْ رُدَّتْ عليهِ، حَمِدَ اللهَ.

\* وقيل: خطبَ إليهِ رجلٌ ابنتَهُ، وبذلَ لَها مئةَ ألفِ دِرْهَمٍ، فقالتْ أُمُّها: زَوِّجْهُ؛ فقدْ أَرْغَبَها في الصَّدَاقِ، وبذَلَ لها ما تَرى، فقالَ الحسنُ: إنَّ رجلاً بذلَ في صَداقِ امرأةٍ مئةَ ألفٍ لَجاهِلٌ مَغْرورٌ يَجِبُ أَلاّ يُرْغَبَ في مُناكَحَتِهِ، ولا يُحْرَصَ على مُصاهَرَتِهِ. وتركَ تَزويجَه، وزَوَّجَها من رجلِ صالح.

\* وقيل: شاوَرَهُ رجلٌ، فقال: يا أبا سعيد! لي ابنةٌ أُحِبُّها، وقد خَطَبَها رجالٌ من أهلِ الدُّنيا، فمَنْ ترى لي أن أُزَوِّجُها ؟ فقال: زَوِّجُها مِنْ تَقِيِّ، إِنْ أَجْبَها أَكْرَمَها؛ وإِنْ أَبْغَضَها لِم يَظْلِمْها.

\* وقيلَ ليوسُفَ بنِ عُبيدٍ: هل تعرفُ رجلاً يعملُ بعملِ الحَسَنِ ؟ فقالَ: رحَمَ اللهُ الحَسَنَ، واللهِ! ما أعلمُ أحداً يقولُ بقولِه، فكيفَ يعملُ بعملِه ؟! كان \_ واللهِ \_ إذا ذُكِرَتِ النارُ عندَه كأنَّهُ لم يُخْلَقْ إلاَّ لها، وما رُئِيَ قَطُّ إلاَّ وكأنَّ النارَ والجَنَّة بينَ عينيهِ خَشْيَةً ورَجاءً، لا يغلبُ أحدُهما صاحِبَه.

\* وقال حميدٌ خادِمُ الحَسَنِ: دخلْنا على الحسنِ في بعضِ عِلَلِهِ نَعُودُه، فقالَ: مرحَباً وأهلاً بكمْ، حَيّاكُمُ اللهُ بالسلام، وأحلَّنا وإياكُمْ دارَ المُقامِ. فقالَ: عِظْنا يَرْحَمُكَ اللهُ! فإنّا نرجو الانتفاعَ بما نسمعُ منكَ.

فقالَ: هذه عَلانِيَةٌ حَسَنَةٌ إِنْ صَدَقْتُمْ وصَبَرْتُمْ واتَّقَيْتُمْ، معاشِرَ إخواني! لا يكنْ حَظُّكُمْ من الخَيْرِ سماعُهُ بأُذُنٍ، وخروجُهُ مِنْ أُذُنٍ؛ فإنَّه من رأى مُحَمَّداً عَلَيْ رَآهُ غادِياً ورائِحاً، لم يَضَعْ لَبِنَةً على لَبِنَةٍ، ولا قَصَبَةً على مُحَمَّداً عَلَيْ رَاهُ غادِياً ورائِحاً، لم يَضَعْ لَبِنَةً على لَبِنَةٍ، ولا قَصَبَةً على قَصَبَةٍ، بلْ رُفِعَ له عَلَيْ عَلَمُ الهداية، فشمَّرَ إليه، فَهنيئاً لِمَن اتَّبَعَ سَبَبَهُ، واقْتَفَىٰ أَثَرَهُ، الوَحا الوَحا(۱)، ثم النَّجاءَ النَّجاءَ، علامَ تَفْرَحون واقْتَفَىٰ أَثْرَهُ، الوَحا الوَحا(۱)، ثم النَّجاءَ النَّجاءَ، علامَ تَفْرَحون

الوحا: العجلة والإسراع.

ولا تَحْزَنون؟ أُتِيتُم وربِّ الكعبةِ! كأنكم \_ واللهِ \_ والأمرُ قد جاءَ معاً، والسعيدُ مَنِ اعْتَدَّ لَه.

\* قال أبو عبدِ الرحمن: دخلْنا على الحَسَنِ وهو عليلٌ، فأحضرَ كاتِباً ليكتبَ وَصِيَّةً، ثم قالَ: اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم

أمّا بعدُ: فإنَّ الحسَنَ عبدُ اللهِ وابنُ أَمَتِهِ، يشهدُ أَنْ لا إِله إلا اللهُ وحدَهُ لا شريكَ لهُ، وأنَّ محمداً ﷺ عبدُه ورسولُه، مَنْ لَقِيَ اللهَ بها صادِقاً لسانُه، مُخْلِصاً قلبُه، أَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّة.

ثم قالَ: سمعتُ مُعاذاً يقولُ ذلكَ، ويُوصي به أهلَه، ثم قال معاذٌ: سمعتُ رسولَ اللهِ ﷺ يقولُ ذلكَ، ويُوصي به أهْلَهُ.

\* وقيل: لما احْتُضِرَ الحَسَنُ، جَزِعَ جَزَعاً شديداً، فقالَ له ولدُه: لقدْ أَفْزَعْتَنا بِجَزَعِكَ هذا يا أَبَتِ، فقال: يا بُنيَّ! قد جاءَ الحقُّ، وزَهَقَ الباطلُ، وها أنا أُصابُ بنفسي التي لمْ أُصَبْ بِمِثْلِها.

\* وقال مالكُ بنُ دينار: رأيتُ الحسَنَ ـ رحمةُ اللهِ عليه ـ في مَنامي ـ بعْدَ أَنْ ماتَ ـ مسروراً، شديدَ البياض، تَبْرُقُ مَجاري دُموعِه، فقلتُ: الستَ منَ الموتىٰ ؟ فقال: بلى! قلتُ: فماذا صِرْتَ إليه بعدَ الموتِ . . فلَعَمْري لقد طالَ حزنُكَ في الدُّنيا ؟ فقال: رَفَعَ ـ واللهِ ـ لنا ذلكَ الحزنُ عَلَمَ الهِدايةِ إلى منازلِ الأبرار، فَحَلَلْنا بثوابِه مساكنَ المُتَّقين، وايمُ الله! إنْ ذلك إلا من فَضْلِ اللهِ علينا. قلتُ: فما تأمُرنا به يا أبا سعيدٍ ؟ قالَ: وما عسىٰ؟ إنَّ أَطْوَلَ الناس حُزْناً في الدنيا أَطْوَلُهُمْ فَرَحاً في الآخرة.

\* وقال صالحٌ المُرِّيُّ (١): دخلتُ على الحسنِ يوماً، فسمعتُه ينشدُ:

<sup>(</sup>١) صالحٌ المُرِّيُّ، الزاهِدُ، واعِظُ أهلِ البصرة، أبو بِشْرِ بنُ بشيرِ القاصّ، كان ضعيفَ=

لَيْسَ مَنْ مَاتَ فَاسْتَرَاحَ بِمَيْتٍ إِنَّمَا الْمَيْتُ مَيِّتُ الأَحْيَاءِ إِنَّمَا الْمَيْتُ مَيِّتُ الأَحْيَاءِ إِنَّمَا الْمَيْتُ مَلْ الرَّجَاءِ إِنَّمَا الْمَيْتُ مَلْ الرَّجَاءِ

\* وكان إذا أصبح وفرغ من تسبيحِه، أنشد:

وَمَا اللُّهُ نِيا بِباقِيَةٍ لِحَيٍّ وَلاَ حَيٌّ عَلَى اللُّنْيَا بِبَاقِي

\* وإذا أمسىٰ، بكىٰ وتَمَثَّلَ:

يَسُرُّ الفَتَىٰ مَا كَانَ قَدَّمَ مِنْ تُقًى إِذَا عَرَفَ الدَّاءَ الذي هُوَ قاتِلُهُ

\* قال حُمَيْدٌ: دَخَلْنا على الحسَنِ يوماً، فوجدْناهُ يبكي ويُنْشِدُ:

دَعُوهُ لا تَلُومُوه دَعُوهُ فَقَدْ عَلِمَ الَّذِي لَمْ تَعْلَمُوهُ رَأَى عَلَمَ اللَّذِي لَمْ تَعْلَمُوهُ رَأَى عَلَمَ الهُدَىٰ فَسَمَا إِلَيْهِ وَطَالَبَ مَطْلَباً لَمْ تَطْلُبُوهُ أَجَابَ دُعاءَهُ لَمَّا دَعَاهُ وَقَامَ بِأَمْرِهِ وَأَضَعْتُمُوهُ إِنَفْسِي ذَاكَ مِنْ فَطِنٍ لَبِيبٍ تَذَوَّقَ مَطْعَماً لَمْ تَطْعَمُوهُ إِنَفْسِي ذَاكَ مِنْ فَطِنٍ لَبِيبٍ تَذَوَّقَ مَطْعَماً لَمْ تَطْعَمُوهُ

\* قال: وسمعتُه يوماً آخر يبكي ويقولُ: أَيْ رَبِّ! مَتَىٰ أُؤَدِّي شُكْرَ نِعْمَتِكَ التي لا تُؤَدَّى إلا بِنِعْمَةٍ مُحْدَثَةٍ، ومعونةٍ مُجَدَّدَةٍ؟! ما أَخْسَرَ صَفَقَةَ مَنْ صُرِفَ عن بابِكَ، وضُرِبَ دونَهُ حِجابُكَ! ثم أنشدَ:

إِذَا أَنَا لَمْ أَشْكُرْكَ جَهْدِي وَطَاقَتِي وَلَمْ أُصْفِ مِنْ قَلْبِي لَكَ الوُدَّ أَجْمَعَا فَلَا سَلِمَتْ نَفْسِي مِنَ السُّقْمِ سَاعَةً وَلاَ أَبْصَرَتْ عَيْنِي مِنَ الشَّمْسِ مَطْلَعَا

ثم استغفرَ وبكى، وقالَ: القلبُ الذي يُحِبُّ اللهَ يُحِبُّ التَّعَبَ، ويُؤْثِرُ النَّصَبَ، هَيْهاتَ، لا ينالُ الجنةَ مَنْ يُؤْثِرُ الراحةَ. مَنْ أَحَبَّ سَخا. مَنْ

الرواية. مات سنة اثنتين وسبعين ومئة.

أَحَبَّ، سَخا بنَفْسِهِ إِنْ صَدَقَ، وترَكَ الأَمانِيَّ؛ فإنَّها سلاحُ النَّوْكيٰ(١).

\* وقال لهُ رجلٌ يوماً: يا أبا سعيد! ما بالُ المُتَهَجِّدينَ مِنْ أَحْسَنِ الناسِ وُجوهاً ؟! قالَ: لأنَّهم خَلُوا بالرَّحْمنِ، فأَلْبَسَهُمْ مِنْ نُورِهِ، فهو يَبْدو على وُجوهِهِمْ.

\* وقيل لهُ: يا أبا سعيد! كيف ترى في الرجلِ يُذْنِبُ، ثمَّ يتوبُ، ثمَّ يعودُ ؟! فقال: ما أعرفُ هذا مِنْ أخلاقِ المؤمنين.

\* وذُكِرَ بِحَضْرَتِهِ الصَّحابةُ \_ رضوانُ اللهِ عليهم \_، فقال: قَدَّسَ اللهُ أُرواحَهم، شَهِدُوا وغِبْنا، وعَلِموا وجَهِلْنا، فما أَجْمَعوا عليه اتَّبَعْنا، وما اختلفوا فيه وَقَفْنا.

\* وكانَ يقولُ: كَنْسُ المساجِدِ وعِمارَتُها بالذِّكْرِ نُقُودُ الحُورِ العِينِ.

\* وكان يقولُ: حقيقٌ على مَنْ عَرَفَ أن الموتَ مَوْردُهُ، والقيامةَ مَوْعِدُهُ، والقيامةَ مَوْعِدُهُ، والوقوفَ بينَ يَدَي الجَبَّارِ مَشْهَدُهُ، أن تطولَ في الدُّنيا حَسْرَتُهُ، وفي العَمَلِ الصالح رَغْبَتُهُ.

\* واتَّصَلَ به أَنَّ رجلاً اغتابَهُ، فبعَثَ إليه بِطَبَقٍ فيهِ رُطَبٌ، وقالَ: أهديتَ إليَّ باغْتِيابِكَ لي حَسَناتِكَ، فكافأتُكَ عليها، فاسْتَحْيا الرجِلُ، ولم يَعُدْ لذكرهِ بسوءٍ.

\* وكانَ إذا رأى أنَّ رجلاً كثيرُ البطَالةِ، غيرُ مُشْتَغِلٍ بِما يَعْنيهِ مِنْ أَمرِ دينهِ، أنشدَهُ:

يَسُــرُّكَ أَنْ تَكُــونَ رَفيــقَ قَــوْمِ لَهُـــمْ زَادٌ وأَنْــتَ بِغيــرِ زادِ؟ \* وكان يقولُ: يابنَ آدمَ! نهارُكَ ضَيْفُكَ، فَأَحْسِنْ إليه؛ فإنَّكَ إنْ

<sup>(</sup>١) النُّونُكُ ـ بالضم والفتح ـ: الحُمْق.

أحسنْتَ إليهِ، ارْتَحَلَ بِحَمْدِكَ، وإن أسأتَ إليهِ، ارتحَلَ بِذَمِّكَ، وكَذلكَ لَيْلَتُكَ.

\* وَوُلِدَ لَهُ غُلامٌ، فَهَنَّأَه جُلَسَاؤهُ، وقالوا: باركَ اللهُ لكَ في هِبَتِهِ، وزادَكَ مِنْ نَعْمَتِهِ، فقالَ: الحمدُ للهِ على كُلِّ حَسَنَةٍ، ونسأَلُ اللهَ الزيادةَ مَنْ كُلِّ نِعْمَةٍ، ولا مَرْحَباً بِمَنْ إِنْ كنتُ عائِلاً أَنْصَبَني، وإِنْ كنتُ غَنِيّاً أَذْهَلني، وبِمَنْ لا أرضىٰ بِسَعْيي لَهُ سعياً، ولا بِكَدِّي لهُ في الحَياةِ كَدّاً، حتى أُشْفِقَ عليهِ منَ الفاقةِ بعدَ وفاتي، وأنا في حالٍ لا يصلُ إليَّ مِنْ هَمِّه حُزْنٌ، ولا مِنْ فَرَحِهِ سرورٌ.

\* وكانَ يقولُ: إِنَّ خَوْفَكَ حتى تَلْقَىٰ الأَمْنَ؛ خيرٌ مِنْ أَمْنِكَ حتى تلقىٰ الخوفَ.

\* وكان يقولُ: ما رأيتُ شيئاً لا شَكَّ فيهِ أصبحَ شَكَّاً لا يَقينَ فيه، مِنْ يَقِينِنا بالموتِ، وعَمَلِنا لغيرِهِ.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ عن النبيِّ عَلَيْ أنه قال: «ما مِنْ صَدَقَةٍ أفضلَ مِنْ صَدَقَةٍ أفضلَ مِنْ صَدَقَةِ اللسانِ»، قيل: يا رسولَ الله! وما صَدَقَةُ اللسانِ ؟ قال: «الشَّفَاعةُ الحَسَنَةُ، يُخْفي اللهُ بها الذَّميمَةَ، ويَقْضي الحاجة، ويُفَرِّجُ الكُرْبَةَ».

\* \* \*

## الفصل الميثاني

### فيما أورده من الآداب ومكارم الأخلاق

\* رُوِيَ عنِ الحسنِ - رحِمَهُ اللهُ - أَنَّه كَانَ يقولُ: قضاءُ حاجَةِ أَخٍ مسلمٍ أَحَبُ إِليَّ مِنِ اعْتكافِ شهرٍ .

\* وسألَهُ رجلٌ عن حُسْنِ الخُلُقِ ما هو؟ فقالَ: البَذْلُ، والعَفْوُ، والاَحْتِمالُ.

\* وكان يقولُ: مروءةُ الرَّجُل: صِدْقُ لِسانِهِ، واحْتِمالُهُ مُؤْنَةَ إخوانِهِ، وَبَذْلُهُ المعروفَ لأهلِ زمانِهِ، وكَفَّهُ الأذى عن جيرانِهِ.

\* وكان يقولُ: لو شاءَ اللهُ عزَّ وجَلَّ \_، لجعلَكُمْ أغنياءَ لا فقيرَ فيكم، ولو شاءَ، لجعلَكُمْ ببعضٍ ليَنْظُرَ ولو شاءَ، لجعلَكُمْ ببعضٍ ليَنْظُرَ كيفَ تعملون.

ثم دلَّ عِبادَهُ على مكارِمِ الأخلاقِ، فقالَ ـ جلَّ جلالُهُ ـ: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ اللهِ مَا وَلَوْ لَكِيْكَ هُمُ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوفَ شُحَّ نَفْسِهِ عَلَىٰ فَأُولَكِيكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

\* وقال: عِدَةُ الكريم: فِعْلُ وتَعْجِيلٌ، وعِدَةُ اللَّئيمِ: تَسْويفٌ وتطويلٌ.

\* وكان يقولُ: مَا أَنْصَفَكَ مَنْ كَلَّفَكَ إِجْلاَلَهُ، ومَنَعَكَ مَالَهُ.

\* وقالَ: كُنَّا نَعُدُّ البَحْيلَ مِنَّا الذي يُقْرِضَ أَخَاهُ الدَّرْهَمَ؛ إِذْ كُنَا نُعَامِلُ المُشارَكَةِ والإِيثار. والله! لقدْ كَانَ أحدُ مَنْ رأيتُ وصَحِبْتُ يَشُقُّ إِزَارَهُ ، فَيُؤْثِرُ أَخَاهُ بِنصِفِه، ويبقي له ما بَقي، ولقد كَانَ الرجلُ مِمَّنْ كَانَ قبلَكُم يصوم، فإذا كَانَ عندَ فِطْرِهِ، مَرَّ على بعضِ إخوانِه، فيقول: إني صُمْتُ هذا اليومَ لله، وأردْتُ إِنْ تَقَبَّلُهُ اللهُ مني أن يكونَ لكَ فيهِ حَظُّ، فَهَلُمَّ شيئاً من عَشَائِكَ، فيأتيه الآخرُ ما تَيَسَّرَ مِنْ ماءٍ وتمرٍ يُفْطِر عليه يَبْتَغي أن يُكْسِبَهُ أَجراً، وإِنْ كَانَ غَنيّاً عنِ الذي عندَهُ.

\* وكانَ يقولُ: أدركْتُ أقواماً، وإنَّ الرجلَ منهمْ لَيَخْلُفُ أخاهُ في أهلِهِ وَلَدِهِ أَرْبِعِينَ سنةً بعدَ مَوْتِهِ.

\* وكان يقولُ: إذا دخلَ الرجلُ بيتَ صديقِه، فلا بأسَ عليهِ أن يتناولَ مِمّا حَضَرَ منْ طعامِهِ وفاكهتِه بغيرِ إذْنِهِ.

\* وكان يقولُ: ما مِنْ نفقةٍ إلاّ والعبدُ يُحاسَبُ عليها، إلاّ نفقتَهُ على والدّيْه فَمَنْ دُونهما، أو نفقتَهُ على أخيهِ في الله، وصاحبِهِ في طاعتِه؛ فإنه رُوِيَ أنَّ اللهَ سُبحانَهُ وتعالى - يَسْتَحْيي أن يُحاسِبَهُ عليها.

\* وكان يقولُ: ليسَ منَ المروءةِ أن يربحَ الرجلُ على أخيهِ.

\* وكانَ يقولُ: احْذَرْ مِمَّنْ نَقَلَ إليكَ حديثَ غَيْرِكَ، فإنَّهُ سينقلُ إلى غيركَ حديثَكَ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدَمَ! عملُكَ لكَ، انظُرْ على أَيِّ حالٍ تُحِبُّ أَن تلقى عليها رَبَّكَ ؟

\* وكان يقولُ: إنَّ لأهلِ الخيرِ علامةً يُعرَفون بها: صِدْقُ الحديثِ، وأداءُ الأمانةِ، والوفاءُ بالعَهْدِ، وقِلَّهُ الفَحْرِ والخُيلاءِ، وصِلَةُ الرَّحِم،

ورَحْمَةُ الضعفاءِ، وبَذْلُ المعروف، وحُسْنُ الخُلُقِ، وسَعَةُ الحِلْمِ، وبَثُّ العِلْم، وقِلَّةُ مُثَافَنَةِ (١) النِّساءِ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدم! عِفَّ عنْ محارِمِ اللهِ تَكُنْ عابداً، وارْضَ بما قَسَمَ اللهُ تَكُنْ مُؤمناً، وأَحْبِبْ للناسِ مَا تُحبُّ لِنَفْسِكَ تَكُنْ مُؤمناً، وأَحْبِبْ للناسِ ما تُحبُّ لِنَفْسِكَ تَكُنْ عَدْلاً، وأَقْلِلِ الضَّحِكَ؛ فإنَّهُ يُميتُ القلبَ كما يموتُ البَدَنُ.

\* وكان يقولُ: أَيُّها الناسُ! إنكم لا تَنالون ما تُحِبُّون إلا بِتَرْكِ ما تَحْرَهونَ. ما تَشْتَهونَ، ولا تُدْرِكُونَ ما تَأْمُلون إلاّ بالصبرِ على ما تَكْرَهونَ.

\* وكان يقولُ: الصَّبرُ كَنْزٌ مِنْ كُنوزِ الجَنَّةِ، وإنما يُدْرِكُ الإنسانُ الخيرَ كُلَّهُ بِصَبْرِ ساعةٍ.

\* وكان يقولُ: مَنْ أُعْطِيَ دَرَجَةَ الرِّضا، كُفِيَ المُؤَنَ، ومَنْ كُفِيَ المُؤَنَ، ومَنْ كُفِيَ المُؤَنَ، صَبَرَ على المِحَنِ.

\* وقيلَ: تَسَابٌ رَجُلانِ بِحَضْرَةِ الحَسَنِ، فقامَ المَسْبوبُ وهوَ يَمْسَحُ العَرَقَ عنْ وَجْهِهِ، ويَتْلو: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴾ [السورى: ٣٤]، فقال الحسنُ: للهِ دَرُّهُ، عَقَلَها \_ والله \_ حينَ ضَيَّعَها الجاهِلون.

\* وقال: ابنَ آدَمَ! لَتَصْبرَنَّ، أَوْ لَتَهْلِكُنَّ.

\* وقالَ: لقد رُوِي: أنَّ رجلاً شتمَ أبا ذَرِّ ـ رحمَهُ اللهُ ـ، فقالَ: إن بيني وبينَ الجَنَّةِ عَقَبَةً، إنْ جُزْتُها، فأنا خَيْرٌ مِمَّا تقولُ، وإنْ عُوِّجَ بي دُونَها إلى النار، فأنا أَشَرُّ ممَّا قُلْتَ، فانتُهِ أَيُّها الرجلُ؛ فإنكَ تصيرُ إلى مَنْ يعلمُ خائِنةَ الأُغْيُن وما تُخْفي الصدورُ.

<sup>(</sup>١) مثافنةُ النساء: مجالسَتُهُنَّ.

- \* وقيل: شتم رجلٌ رجلاً، فقالَ: لولاأنَّ الله َ عزَّ وجلَّ ـ [يسمعُ، لأَجَيْتُك].
- \* وكان يقول: الصَّبْرُ صَبْران: صبرٌ عندَ المُصيبةِ، وصبرٌ عنِ المَعْصيةِ، وصبرٌ عنِ المَعْصيةِ، فمَنْ قدرَ على ذلكَ، فقد نالَ أفضلَ الصَّبْرَيْن.
- \* وكانَ يقولُ (۱): ما مِنْ جُرْعَةٍ أحبَّ إلى اللهِ عزَّ وجلَّ مِنْ جُرْعَةِ مُصيبةٍ مُوجِعَةٍ يَتَجَرَّعُها صاحبُها بِحُسْنِ عَزاءٍ وصَبْرٍ، أو جُرْعَةِ غَيْظٍ يحملُها بِفَضْلِ عَفْوٍ وحِلْم.
- \* وكان يقول: ابنَ آدمَ! إنكَ لن تجمعَ إيماناً وخِيانَةً، كيفَ تكونُ مؤمناً ولا يَشْلَمُ الناسُ منك؟ أليسَ قد رُويَ عن النبيِّ عَلَيْهُ: أنه قالَ: «لا إيمانَ لِمَنْ لا أمانَةَ لَهُ، ولا دِينَ لِمَنْ لا عَهْدَ لَهُ» (٢)؟

وكان \_ عليه السلام \_ يقول: «ليسَ بمؤمنِ مَنْ خافَ جارُهُ بَوَائِقَهُ (٣)».

\* ثم يقولُ الحسَنُ \_ رحمَهُ اللهُ \_: ابنَ آدمَ! إِنَّكَ لا تستحِقُ حقيقةَ الإيمان حتى لا تعيبَ الناسَ بِعَيْبٍ هوَ فيكَ، فأصْلِحْ عَيْبَ نَفْسِكَ، فإنَّكَ لا تُصْلِحُ عيبًا إلا وجدتَ عيبًا آخرَ أنتَ أَوْلَى بإصلاحِه.

<sup>(</sup>١) الزيادة من المطبوع، ولا يستقيم الكلام إلا بها.

<sup>(</sup>٢) حديث حسن رواه الإمام أحمد (١/ ١٣٥، ١٥٤، ٢١٠، ٢٥١). والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢٨٨/٦). وابن حبان في «الإحسان» (١/ ٢٦١). و«السنة» لعبد الله: برقم(٨٠٥). و «شرح السنة» (١/ ٧٥)، وحسنه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري من حديث أبي شريح في : الأدب، باب: إثم من لا يأمن جاره بوائقه (٣) (٤٤٣/١٠)، بلفظ: «والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قيل: مَنْ يارسولَ الله ؟ قال: الذي لا يأمَنُ جارُهُ بوائِقَهُ». ومسلم في: الإيمان، باب: تحريم إيذاء الجار (٤٦/١).

ابنَ آدمَ! إِن تكنْ عَدْلاً، فاجعلْ لكَ عن عُيوبِ الناسِ شُغْلاً؛ فإنَّ أحبَّ العبادِ إلى اللهِ مَنْ كانَ كذلكَ.

\* وقيل: أنشدَهُ رجلٌ يوماً:

وَأَجْرَأُ مَنْ رَأَيِتُ بِظَهْرِ غَيْبٍ عَلَى عَيْبِ الرِّجَالِ ذَوُو العُيُوبِ فَا عَلَى عَيْبِ الرِّجَالِ ذَوُو العُيُوبِ فَقَال: للهِ دَرُّ القائِل! إنهُ كما قال.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدم! ما أَوْهَنكَ وأَكْثَرَ غَفْلَتكَ! تعيبُ الناسَ بالذنوب، وتَنْساها مِنْ نَفْسِكَ، وتُبْصِرُ القَذَىٰ في عينِ أخيكَ، وتَعْمىٰ عن الجِذْعِ مُعْتَرِضاً في عَيْنَيْكَ، ما أقلَّ إنْصافكَ، وأكثرَ حَيْفكَ!.

\* وكان يقول: رُوِيَ أَنْ رَسُولَ الله ﷺ قال: «أَهُلُ المعروفِ في الدنيا هم أَهُلُ المعروفِ في الدنيا هم أَهُلُ المعروفِ في الآخرةِ»(١). وذلك أَنَّ الله َ عزَّ وجلَّ - غَفَرَ لهم ذنوبَهم، بِمَا أَسْدَوْهُ مِن المعروفِ إلى خَلْقِهِ في دارِ الدنيا، ثم يقولُ لهم يومَ القيامة: هَبُوا حسناتِكُمْ لِمَنْ شِئتُم، فقد غَفَرْتُ لَكُمْ سَيِّئَاتِكم، فَيَهَبُون حسناتِهِمْ، فيكونونَ أَهُلَ معروفٍ في الآخرةِ، كما كانوا في الدنيا.

\* وسُئل: أيُّ الأخلاقِ أفضلُ ؟ فقال: الجُودُ والصِّدْقُ.

\* وكان يقولُ: أدركتُ قوماً ما كانَ أحدُهم بدينارِه ولا بِدِرْهَمِهِ أَحَقَّ به من أخيهِ المُسلم، فما بالُكُمْ \_ مَعْشَر الناسِ \_ تَحْمِلُونَ على ما بِه تُواخَذُون، وعليه تُحاسَبونَ؟!

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم (۱/۱۲۶)، وابن عساكر (۲/ ۳۰۱). وفي «كشف الخفاء» برقم (۸۱۳)، و «مجمع الزوائد» من طرق لا تخلو من مقال (۷/ ۲۹۲)، و «مسند الفردوس» (۱/ ۶۰۹)، وأبو نعيم في «الحلية» (۹/ ۳۱۹). وقد صححه الشيخ الألباني في «صحيح الجامع» برقم (۲۰۳۰)، ورواه الإمام أحمد في «الزهد» (ص ۲۷۸).

\* وسمعَ رجلاً يُحاسِبُ آخرَ، ويقولُ: بَقيَ لي عليكَ دانِقُ (١)، فقال: لا تُدَنِّقُوا فَيُدَنِّقَ اللهُ عليكمْ، لَعَنَ اللهُ الدَّانِقَ، ومَنْ دَنَّقَ الدَّانِقَ.

\* وكان يقولُ: إنهُ لا دِينَ لِمَنْ لا مُروءةَ له.

\* وكان يقولُ: من حَبَسَ الطَّعامَ أربعينَ يوماً يَطْلُبُ إغْلاءَهُ، ثمَّ لو طَحَنَه، وخَبَزَهُ، وأَطْعَمَهُ المساكينَ، لَمْ يَنْجُ مِنْ إثْمِهِ، ولا يَسْلَمْ مِنْ ذَنْبِهِ.

\* وكان يقولُ: ليس حُسْنُ الجِوارِ كَفَّ الأذى، وإنما حُسْنُ الجوارِ الحَمالُ الأَذى.

\* وكان يقولُ: أربعٌ مَنْ كُنَّ فيه، عَصَمَهُ اللهُ ـ عنَّ وجلَّ ـ من الشيطانِ، وعافاهُ من النار: مَنْ مَلَكَ نَفْسَهُ عندَ الرَّهْبَةِ والرَّغْبةِ، والحِدَّةِ والشَّهْوَةِ.

\* وكان يقولُ: العِلْمُ خيرُ تُراثٍ، والأدبُ أَزْيَنُ خَدِينٍ (٢)، والتقوى خيرُ زادٍ، والعبادةُ أربحُ بِضاعة، والعَقْلُ خيرُ وافِدٍ، وحُسْنُ الخُلُقِ خَيرُ قرينٍ، والحِلْمُ خيرُ وَزيرٍ، والقَناعَةُ أفضلُ غِنَى، والتوفيقُ خيرُ مُعينٍ، وذِكْرُ الموتِ أَوْعَظُ واعِظٍ.

\* وكان يقولُ: لا تكُنْ مِمَّنْ يجمعُ علمَ العُلماء، وحِكَمَ الحُكَماءِ، وحِكَمَ الحُكَماءِ، ويَجْرِي فَي الحقِّ مَجْرِي الشَّفهاءِ.

\* وكان يقولُ: أربعٌ مَنْ كُنَّ فيه، أدخلَهُ اللهُ الجنة، ونشرَ عليهِ الرحمةَ: مَنْ بَرَّ والِدَيْهِ، ورَفَقَ بِمَمْلُوكِهِ، وكَفَلَ اليتيمَ، وأعانَ الضعيفَ.

\* وكان يقولُ: إن الحَسَدَ في دينِ المسلمِ أسرعُ من الآكِلَةِ في جَسَدِهِ.

<sup>(</sup>١) الدانق: هو سُدُسُ الدينار والدِّرهم. انظر: «لسان العرب» (١٠٥/١٠).

<sup>(</sup>٢) أزين خدين: خير صديق. انظر: «لسان العرب» (١٣٩/١٣٩).

\* وكان يقولُ: رُوِيَ أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ يقول: «العِلْمُ عِلْمانِ: عِلْمٌ في القلب، فذلكَ حُجَّةُ اللهِ على ابنِ القلب، فذلكَ حُجَّةُ اللهِ على ابنِ آدمَ» (١٠).

\* وكانَ يقولُ: المؤمنُ الكَيِّسُ الفَطِنُ، الذي كُلَّما زادَهُ اللهُ إحساناً، ازدادَ من اللهِ خوفاً.

\* وكان يقولُ: المؤمنُ أحسنُ عملاً، وأشدُّهُمْ من اللهِ خوفاً، لو أنفقَ في سبيلِ اللهِ مِلْءَ الأرضِ ذَهباً، ما أَمِنَ حتى يُعايِنَ، ويقولُ أبداً: لا أَنْجو، لا أَنجو، والمنافقُ يقولُ: سوادُ الناسِ كثيرٌ، وما عسىٰ ذنبي في جُمْلَةِ الذنوب؟ إنَّ اللهَ رحيمٌ، وسَيَغْفِرُ لي.

\* ثم يقولُ الحَسَنُ: ابنَ آدمَ! تعملُ بالسيئاتِ، وتتَمَنَّىٰ على اللهِ الأمانى؟!

\* وكَانَ يَقُولُ: مَنْ سَاءَ خُلُقُه، عَذَّبَ نَفْسَهُ، ومَنْ كَثُرَ مَالُهُ، كَثُرَتْ ذُنوبُه، ومَنْ كَثُرَ كلامُهُ، كَثُرَ سَقَطُه.

\* وكان يقولُ: لولا العِلْمُ، كانَ الناسُ كالبهائم.

\* ورُوِيَ عنه: أنَّ عمرَ بنَ الخطّابِ رضيَ اللهُ عنه ـ كان يقولُ: إنَّ مِمَّا يُصْفي لكَ وُدَّ أخيكَ أَنْ تَبْدَأَهُ بالسَّلامِ إِذا لَقِيتَهُ، وأَنْ تَدْعُوهُ بِأَحَبِّ الأسماءِ إليهِ، وأَنْ تُوسِّعَ لهُ في المَجْلِس.

<sup>(</sup>۱) رواه الدارمي (۱۰۲/۱) مرسلاً، وابن عبد البَرِّ في «جامع بيان العلم وفضله» (۱/۱۹)، وابن أبي شيبة في «الزهد» (۱۳/ ٢٣٥)، وابن المبارك في «الزهد» (ص (۲۰۷)) من طريق عباد بن العوام عن هشام، وقد وصله الخطيب في «تاريخه» من طريق يحيى بن يمان، عن هشام، عن الحسن، عن جابر، به (۲۶۶۶)، ويحيى ابن يَمانٍ ضعيف، والحديث مُرسَلٌ من مراسيل الحسن.

\* ثم يقولُ الحَسَنُ: لقد عَلَّمَكُمُ السَّلَفُ الصالحُ الأدبَ ومكارِمَ اللَّخلاقِ، فتعلَّموا، رَحِمَكُمُ اللهُ.

\* وكان يقولُ: ما بالنا يَلْقى أحدُنا أخاهُ فَيُحْفي السؤالَ عنهُ، ويَدْعو لهُ ويقولُ: غَفَرَ اللهُ لَنا ولكَ، وأَدْخَلَنا جَنَّتُهُ، فإذا كانَ الدينارُ والدِّرْهَمُ، فيقولُ: غَفَرَ اللهُ لَنا ولكَ، وأَدْخَلَنا جَنَّتُهُ، فإذا كانَ الدينارُ والدِّرْهَمُ، فهيهات ؟! وَيْحَكُمْ ما هكذا كان سَلَفُكُمُ الصالحُ، فعَلاَمَ تَرَكْتُمُ الاقْتِداءَ، وقَدْ أُمِرْتُمْ بِه ؟!

\* وكان يقولُ: أَيُها الناسُ! ما بالنا نتقارَبُ في العافِيَةِ، وإذا نزَلَ البلاءُ تبايَنّا ؟! ما هكذا كانَ أصحابُ رسولِ اللهِ ﷺ، نعوذُ باللهِ منْ خِلافٍ عليهم.

\* وسَمِعَ رجلاً يُكْثِرُ الكلامَ، فقال: يا بنَ أخي! أَمْسِكْ عليكَ لسانكَ، فقد قيل: ما شيءٌ أحقَّ بِسِجْنِ مِنْ لسانٍ.

\* ورويَ أن النبيَّ ﷺ قال: «وهَلْ يَكُبُّ الناسَ على مناخِرِهِمْ في النارِ اللهِ حَصائِدُ أَلْسِنَتِهِمْ»(١).

\* وكان يقولُ: لسانُ العارِفِ مِنْ وراءِ قلْبِهِ، فإذا أرادَ أن يتكلَّمَ، تَفَكَّرَ، فإذا كَانَ الكلامُ لهُ، تَكَلَّمَ به، وإِنْ كانَ عليه، سَكَتَ، وقلبُ الجاهِلِ وراءَ لسانِه، كُلَّما هَمَّ بكلام، تكلَّمَ به.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي من حديث طويل في: الإيمان، باب: ما جاء في حرمة الصلاة: برقم (٢٦١٧). وقال: هذا حديث حسن صحيح. وابن ماجه في: الفتن، باب: كف اللسان في الفتنة: برقم(٣٩٧٣). وأحمد(٥/ ٢٣١، ٢٣٦، ٢٣٧). وقد شرح ابن رجب الحنبلي ـ رحمه الله تعالى ـ هذا الحديث في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٣٤)، فليراجع، والحديث صحيح، بطرقه.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ، قال: ﴿إِنَّ بُدَلاءَ أُمَّتِي لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ بِكَثْرَةِ صلاةً ولا صِيامٍ، ولكنْ يدخلونَها برحمةِ اللهِ، وسَلامَةِ الصَّدورِ، وسَخاوَةِ الأَنْفُسِ، والرَّحْمَةِ لكافَّةِ المُسلمين (١٠).

\* وكان يقولُ: رُوِيَ: أَنَّ مُنادياً ينادي يومَ القِيامة: لِيَقُمْ مَنْ كانَ لهُ أَجرٌ على الله ، فلا يقومُ إلا رجلٌ قضى لأخيهِ حاجَةً ، أو عفا له عن مَظْلَمَةٍ ، أو أَسْدَى إليه نِعْمَةً .

\* وكان يقولُ: العاقِلُ لا يشتري عَداوة رجلٍ واحدٍ بمودَّةِ أَلْفِ رجلٍ، إنَّه إن فعلَ ذلكَ، خَسِرَ ولمْ يَرْبَحْ.

\* وكان يقولُ: عِزُّ الشريفِ أَدَبُه، وتَقُواه حَسَبُهُ.

\* وكان يقولُ: مَنْ رمىٰ أَخَاهُ بِذَنْ قِدْ تَابَ إِلَى اللهِ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ منه؛ لم يَمُتْ حتى يُبْتَلَىٰ بِمثلِ ذَلكَ الذَنْبِ.

وقيل: سألَهُ الربيعُ بنُ صُبَيْحٍ (٢)، فقال: يا أبا سعيد! ما تقولُ في

<sup>(</sup>۱) ضعيف، أخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» من طريق صالح المُرِّيِّ عن الحسنِ عن أبي سعيدِ الخدري. وصالح المريُّ ضعيف كما أشار إلى ذلك الحافظ ابنُ حجرٍ في «التقريب». وتدليس الحسن، وقد عنعن.

وقد رواهُ ابنُ أبي الدنيا في كتابِ «السخاء» مرسلاً. والبيهقي في «شعب الإيمان». ورواه الديلمي في «مسند الفردوس» من طريق ابن لال معلقاً عن محمد بن عبد العزيز الدِّينوري. ومحمدٌ هذا قال فيه الذهبي في «ميزان الاعتدال» (٣/ ٦٢٩): «منكر الحديث».

وقد ساق له الحافظ ابن حجر في «اللسان» من منكراته هذا الحديث.

انظر: «سلسلة الأحاديث الضعيفة» للألباني: برقم (١٤٧٧)، فقد أشار إلى شدة ضعفه.

<sup>(</sup>٢) هو الربيع بن صبيح السعديُّ البصريُّ مولى بني سعد، من أعيانِ مشايخ البصرة، أبو =

العَشْرِ رَكَعاتٍ التي بعد صلاة العشاء، أتطوُّعٌ هي أمْ سُنَّةٌ ؟ فقال: ليستْ بِسُنَّةٍ، إنَّها لو كانتْ سُنَّةً، ما وَسِعَ المسلمَ تَرْكُها، ولكنْ يابنَ أخي! مِنْ أدبِ العبدِ المسلمِ، وقوامِ أمره إذا عوَّدَ نفسَهُ منَ الخيرِ عادةً، أو تعبَّدَ للهِ عبادةً، أنْ يَدْأَبَ فيها، ويُقيمَ دَهْرَهُ عليها (١).

\* وكان يقولُ: مكتوبٌ في التوراةِ: الغِنىٰ في القَناعةِ، والسلامة منَ الناس، والعافيةُ في رَفْضِ الشهوة، والنجاةُ في تَرْكِ الرَّغْبَةِ، والتَّمَتُّعُ في الدَّهْرِ الطويلِ بالصَّبْرِ في العُمْرِ القَصير.

\* ثم يقولُ: تأدَّبُوا \_ رحكمُ الله \_ بآدابِ الله؛ وحافِظوا على ما في كتُب الله؛ تكونوا من أولياءِ الله.

\* وكان يقولُ: ما أنعمَ اللهُ على عبدٍ نعمةً ؛ إلا وعليهِ فيها تِباعَةٌ ، إلا ما كانَ مِنْ نِعْمَتِهِ على سُليمانَ بنِ داودَ \_ عليهما السلامُ \_ ؛ فإنَّ اللهَ \_ عزَّ وجلَّ \_ يقول : ﴿ هَذَا عَطَآؤُنَا فَأَمْنُنُ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [صَ: ٣٩] .

\* وكان يقولُ: ما أطالَ عبدٌ الأَمَلَ إلاّ أساءَ العَمَلَ.

\* وكان يقولُ: إنَّما أنتَ \_ أَيُّها الإنسانُ \_ عَدَدٌ، فإذا مضى لكَ يومٌ، فقد مضى بعْضُكَ .

جَعفر، توفي غازياً بأرض الهند سنة ستين ومئة.

<sup>(</sup>۱) إن الله \_ تبارك وتعالى \_ أمرنا أن نعبده بما شرعه لنا من العبادات التوقيفية ، وليست البدعية التي لم نؤمر بها. وما فعله رسول الله على على وجه التعبد فهو عبادة مشروعة قد أمرنا بفعلها. وهذا هو المراد من كلام الحسن \_ رحمه الله تعالى \_: أن يدأب العبدُ ويقيم دهره على العبادة المشروعة التي أمرنا الله ورسوله بفعلها.

انظر: «قاعدة عظيمة نافعة في العبادات والفرق بين شرعيتها وبدعيتها السيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ (٦٠).

- \* وكان يقولُ: رَجِمَ اللهُ ابنَ مسعودٍ؛ كأنه عايَنكُمْ حينَ قال: زاهِدُكم راغِبٌ، ومُجْتَهِدُكُمْ مُقَصِّرٌ، وعالِمُكُمْ جاهِلٌ.
- \* وكان يقولُ: مَنْ خافَ اللهَ، أخافَ اللهُ سبحانَهُ منه كُلَّ شيءٍ، ومَنْ خافَ الناسَ، أخافَهُ اللهُ مِنْ كُلِّ شيءٍ.
- \* وكان يقولُ: قال عمرُ بنُ الخطّاب \_ رضي اللهُ عنهُ \_: خالِطُوا، وزايلوا(١).
- \* ثم يقولُ الحَسَنُ: خالِطُوا الناسَ في الأخلاقِ الكريمةِ، وزايِلوهم في الأفعالِ القَبيحَةِ.
- \* وكان يقولُ: يجبُ على المسلمِ لأهلِ مِلَّتِهِ أربعةُ أشياءَ: معونةُ مُحْسِنِهِمْ، والدَّعْوَةُ إلى الحَقِّ لِمُدْنِبِهِمْ، والدَّعْوَةُ إلى الحَقِّ لِمُدْبِرِهِمْ.
- \* وكان يقولُ: مَنْ وافَقَ مَن أخيهِ المسلمِ شَهْوةً، أو قضى لهُ حاجةً، غُفِرَلهُ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبهِ.
- \* وكان يقولُ: رُوِيَ أَنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ قالَ لآدَمَ عليه السلام -: يا آدمُ! أربعٌ فيهنَّ جميعُ الأمرِ لكَ ولوَلَدِكَ مِنْ بعدِكَ: واحدةٌ لي، وواحدةٌ لك، وواحدةٌ بيني وبينك، وواحدةٌ بينك وبينَ الناس. فأما التي لي، فأنْ تَعْبُدُني لا تُشْرِكُ بي شيئًا، وأمّا التي لك، فَعَمَلُكَ أَجْزِيكَ به أَفْقَرَ ما تكونُ إليه، وأمّا التي بيني وبينك، فعليكَ الدُّعاءُ، وعَلَيَّ الإجابة، وأمّا التي بينك وبينَ الناس، فأنْ تَصْحَبَهُمْ بما تُريدُ أن يَصْحَبوكَ به (٢).

<sup>(</sup>١) والتزايل: التبايُن، والتفرُق. قال تعالى: ﴿ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمُّ ﴾ [يونس: ٢٨].

<sup>(</sup>٢) رواه أبو يعلى، والبزار بمثله من حديث أنس. وفي إسناده صالح المري، وهو =

\* وكان يقولُ: الفَهْمُ وِعاءُ العِلْم، والعلمُ دليلُ العَمَل، والعملُ قائدُ الخيرِ، والهوىٰ مَرْكَبُ المَعاصي، والمالُ داءُ المنكرين، والدُّنيا سوقُ الآخرةِ، والوَيْلُ كُلُّ الوَيْلِ لِمَنْ قَوِيَ بنِعَم اللهِ على مَعاصيهِ.

\* وكَان يقولُ: ابنَ آدمَ! إن الإيمانَ ليسَ بالتَّحَلِّي ولا بالتَّمَنِّي، ولكنَّه بما وَقَرَ في القلب، وصَدَّقَتْهُ الأعمالُ.

\* وقيل: نُعِيَ داودُ الطائِيُّ للحَسَنِ \_ رحمهُ اللهُ \_، فقال: غَفَرَ اللهُ له، واللهِ! لقدْ كانَ كالعافيةِ لا يُعْرَفُ قَدْرُها إلا عندَ فَقْدِها، سمع ذلك حبيبُ بنُ أوس (١) فقال:

والحادِثاتُ وإِنْ أصابَكَ بُؤْسُها فَهُوَ الذي حقّاً أنالَ نعيمَها

\* وقيل: دعاهُ يوماً رجلٌ من الْمُتَكَبِّرِينَ، فناداه: [يا أبو سعيد! فقال: شُغْلُكَ بالدَّوانيقِ وجَمْعِها مَنَعَكَ يابنَ أخي أن تقولَ: ] (٢) يا أبا سعيد! ثم قال: تَعَلَّموا \_ رَحِمَكُمُ اللهُ \_ العِلْمَ للأديان، والطِّبَّ للأبدانِ، والنحوَ لتقويم اللسان.

\* وكان يقولُ: مَنْ لَحَنَ في القُرآن، فقد كَذَبَ على الله؛ لأنَّ اللهَ ـ سبحانه وتعالى ـ قال: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ۗ ﴾ [نصلت: ١٦]، واللَّحْنُ من أكبر الباطل.

<sup>=</sup> ضعيف، وتدليس الحسن أيضاً. انظر: «مجمع الزوائد» (١/٥١).

<sup>(</sup>۱) حبيب بن أوس بن الحارث بن قيس بن الأشج الطائي، أبو تمام، الشاعر المعروف، وُلد في جاسم في آخر خلافة الرشيد سنة تسعين ومئة، وقيل غير ذلك. مات سنة اثنتين وثلاثين بعد المئتين، وقيل غير ذلك. «خزانة الأدب» (١/٣٥٦).

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من المطبوع، ولا يستقيم الكلام إلا بها.

- \* وقالَ له رجلٌ: إنكَ يا أبا سعيدٍ لا تَلْحَنُ! فقالَ: يابنَ أخي! لقد سَبَقْتُ اللَّحْنَ.
  - \* وقيل له: ما المروءةُ ؟ قال: ألاّ تطمعَ فَتَذِلَّ، ولا تسأَلَ فَتَقِلَّ.
- \* وكان يقولُ: إذا لم تكنْ حَليماً، فَتَحَلَّمْ، وإذا لم تكنْ عالِماً، فتَحَلَّمْ، فقَلَما تَشَبَّهَ رجلٌ بقوم إلاّ كانَ منهم.
- \* وكان يقولُ: أربعٌ مَنْ كُنَّ فيه كانَ كاملاً، ومَنْ تعلَّقَ بواحدة منهنَّ كَانَ من صالِحي قومِه: دِينٌ يُرشِدُهُ، أو عقلٌ يُسَدِّدُهُ، أو حَسَبٌ يصونُهُ، أو حَياءٌ يُوَقِّرُهُ.
- \* وكان يقولُ: إلى مَنْ يَشْكُو المسلمُ إذا لم يَشْكُ لأخيهِ المسلم ؟ وَمَنْ ذا الذي يَلْزَمُهُ من نفسه مِثْلُ الذي يَلْزَمُه؟ إن المسلم مرآةُ أخيهِ المسلم، يُبَصِّرُهُ عيبَه، ويغفرُ له ذنبَه. قدْ كانَ مَنْ قبلَكُمْ منَ السَّلفِ الصالحِ يَلْقَى الرجلُ الرجلَ، فيقولُ: يا أخي! ما كُلَّ ذنوبي أُبْصِرُ، ولا كُلَّ عُيوبي أَعْرِفُ، فإذا رأيتَ شَرَّا، فانْهني، وقدْ كانَ عَمرُ بنُ الخطاب \_ رضي اللهُ عنه \_ يقول: رَحِمَ اللهُ امرأ أهدى إلينا عمرُ بنُ الخطاب \_ رضي اللهُ عنه \_ يقول: رَحِمَ اللهُ امرأ أهدى إلينا مساوينا، وكان أحدُهم يَقْبَلُ مَوْعِظَةَ أخيهِ، فينتفعُ بها.
- \* وكان يقولُ: المؤمنُ شُعْبَةٌ من المؤمنِ، يحزنُ إذا حزنَ، ويفرحُ إذا فرحَ.
- \* وكانَ يقولُ: إنَّ لكَ من خليلِكَ نَصيباً، فتَخَيَّرِ الإخوانَ والأصحاب، وجانِبِ الأمرَ الذي يُعابُ.
- \* وكان يقولُ: تَرفَّعوا عن بعضِ الأمرِ؛ فإن الرجلَ ليأكلُ الأَكْلَة، ويدخُلُ المَدْخَلَ، ويجلِسُ المَجْلِسَ بغيرِ قلبه، ويذهب دينُه، وهو لا يشعرُ.

\* وقيل له: يا أبا سعيد! إنَّ قوماً يحضُرونَ مَجلِسَكَ يَحْفظون عليكَ سَقَطاتِ كَلامِكَ لِيُعْنِتوكَ بذلك، فقال: يابن أخي! لا يكنْ في ذلك عليكَ شيءٌ؛ فإني طمَّعْتُ نَفْسي في دُخولِ الجنان، ومُجاورةِ الرحمنِ، ومرافقةِ الأنبياءِ عليهمُ السلام، ولم أُطْمِعْها في السلامةِ من الناس.

\* وكان يقولُ: مَنْ طلبَ العلمَ للهِ، لمْ يَلْبَثْ أَن يُرى ذلكَ في خُشوعِه، وزُهدِه، وتواضُعِه.

\* وكان يقولُ: احْرَصُوا على حُضُورِ الجَنائِزِ؛ فإن فيها ثلاثةَ أُجُور: أَجراً لِمَنْ عَزَّىٰ، وأَجراً لِمَنْ صَلَّىٰ، وأَجْراً لِمَنْ وارىٰ، وقد رُوِيَ: «أَنَّ مَنْ تَبِعَ جِنازةً تُوارى غُفِرَ له سَبْعُون مُوبِقَةً» (١).

\* وقيل: لمّا تُوفِيّتِ النَّوَارُ زوجةُ الفرزدقِ، حضرَ جِنازتَها وجوهُ أهلِ البصرةِ، وحضَرَ الحَسنُ، فسايَرَهُ الفرزدقُ؛ وقال لهُ: أتدري ما يقولُ الناسُ يا أبا سعيد ؟ قال: وما يقولون ؟ قال: يقولونَ: حضرَ هذا القبرَ خيرُ الناس، وشرُّ الناس، قالَ الحسننُ: ومَنْ يريدونَ بذلك ؟ قال: يزعمون أنكَ \_ رحمَكَ اللهُ \_ خيرُ الناس، وأني شرُّ الناس، فقالَ الحسنُ: لستُ بخيرِهم، ولستَ بِشَرِّهم، ولكنْ ما أعْدَدْتَ لِمثلِ هذا اليوم ؟ فقال: شهادةُ أنْ لا إله إلا اللهُ منذُ ستينَ سنةً، فلما دفنتِ النَّوارُ، قالَ الفرزدقُ:

أَخافُ وَراءَ القَبْرِ إِنْ لَمْ تُعَافِني أَشَدَّ مِنَ القَبْرِ التِهابا وَأَضْيَقا إِذَا قَادَنِي يَوْمَ القِيَامَةِ قَائِدٌ عَنِيفٌ وَسَوّاقٌ يَسُوقُ الفَرَزْدَقا

<sup>(</sup>۱) لم أُجَده بهذا اللفظ. وقد ورد عند البخاري ومسلم بما يقاربه عن أبي هريرة: قال: قال رسول الله ﷺ: «من شهد الجنازة حتى يصلى عليها، فله قيراط، ومن شهدها حتى تدفن، فله قيراطان»، قيل: وما القيراطان؟ قال: «مِثْلُ الجبلَيْنِ العظيمين».

لَقَدْ خَابَ مِنْ أَوْلادِ آدَمَ مَنْ مَشَىٰ إِلَى النَّارِ مَغْلُولَ القِلادَةِ أَزْوَقَا

فبكى الحسنُ حتى انتُحَب، وقال: إنَّ مِنَ الشَّعْرِ لَحِكْمَةً (١)، ثم قالَ: يَرْحَمُكَ اللهُ أَبا فراس! اعملُ لمثلِ اليومِ إنْ كنتَ ذا نظرٍ صحيح؛ فإنك تَقْدَمُ على جَوادٍ عَدْلٍ، وكأنْ قد، ثم افترقا، ومات الفرزدق، فَرُئِيَ في النوم وهو يقولُ: رُحِمْتُ بِيَومي معَ الحَسَن.

\* وكان الحسنُ يقول: أَيُّها الناسُ! إِيّاكُمْ والتسويفَ؛ فإنِّي سَمِعْتُ بعضَ الصالحينَ يقول: نحنُ لا نريدُ أن نموتَ حتى نتوبَ، ثم لا نتوبُ حتى نموتَ.

\* وكانَ يقولُ: في الطعامِ اثنتا عَشْرَةَ خَصْلَةً: أربعٌ فَريضةٌ، وأربعٌ سُنَّةٌ، وأربعٌ أَدَبٌ.

أما الفريضةُ: فالتسميةُ، واستطابةُ الأصلِ، والرِّضا بالمَوْجود، والشكرُ على النِّعمةِ.

وأما السُّنَّةُ: فالجلوسُ على الرِّجْلِ اليُمْنى، والأكلُ مِنْ بينِ يَدَي الاَّكِل، وتناولُ الطعامِ بثلاثةِ أصابِع اليدِ اليُمنى، ولَعْقُ الأصابع.

وأما الأدبُ: فغسلُ اليدِ قبلَ الطعامِ وبَعْدَهُ، وتصغيرُ اللُّقَمِ، وإجادَةُ المَضْغ، وصَرْفُ البَصَرِ عن وُجوهِ الآكلينَ.

\* وقيل: جلسَ يوماً، فأتته امرأةٌ لم ترَ الناسُ مثلَها، فقالت: يا أبا سعيدٍ! أيجوز للرجل أن يتزوَّجَ من النِّساءِ أربعاً ؟ قال: نعم، فقالتْ: فهل يجوز مثلُ ذلكَ للنِّساءِ ؟ قال: لا، قالتْ: فلمَ ؟ قال: لأنَّ اللهَ-عزَّ وجلَّ -

<sup>(</sup>۱) وهو من حديث أُبِيِّ بنِ كعب يرفعُه، رواه البخاري في: الأدب، باب: ما يجوز في الشعر والرجز...(۱/ ۵۳۷).

أَحَلَّ ذلكَ للرجال، وحَرَّمَه على النِّساءِ، فقالت: بعيشِكَ يا أبا سعيدٍ! لا تُفْتِ بذلكَ أزواجَ النساءِ، ثم انصرفَتْ، وأَتْبَعَها الحَسَنُ بصرَه، وقال: ما على مَنْ مَلَكَ هذه ألا يرى غيرَها. قيل: وما رُئِيَ الحسنُ قبلَها ولا بعدَها مالَ إلى شيءٍ من الدُّنيا، ولا عَرَّجَ عليه.

\* وقيل: كانَ لرجلٍ من الصالحينَ عندَ رجلٍ وَديعةٌ، فماتَ المُودَعُ فَجاءً فَجاءً، فَسأل صاحِبُها عنها، فقالَ وَرَثَةُ المَيِّتِ: ما نعلمُ لَها موضعاً، فجاء الرجلُ إلى الحَسَنِ فأخبرَه، فقالَ له: إثْتِ زمزمَ فتوضَّأُ وصَلِّ مُخْلِصاً، ثم ادعُ باسمِ صاحبِك الذي أودَعْتَهُ، فإنْ أجابَكَ، فَسَلْهُ عن أمانتِكَ التي أودَعْتَهُ، فإنْ أجابَكَ، فَسَلْهُ عن أمانتِكَ التي أودَعْتَهُ، ففعلَ، ولم يجبهُ أحدٌ، فأتى الحسنَ فأخبرَه، فقالَ له: إثْتِ اليَمَن فقفْ عند وادي برهوت، وادْعُ صاحبَكَ باسْمِه، فإذا أجابَكَ فَسَلْهُ، فأتى اليمن، وفعلَ ما أمره الحسنُ به، فأجابه الرجلُ، فسأله عن أمانته، فعرَّفه مكانها، ثم قال السائلُ: يا أخي! ألم تكُ رجُلاً صالِحاً، فما الذي دَهاك حتى أُلْقِيْتَ حَيْثُ أنتَ ؟ فقال: كنتُ قاطِعاً للرَّحِمِ، نعوذُ باللهِ مِنْ سوءِ القضاء (١).

\* وكان الحسنُ يقولُ: جَهْدُ البَلاءِ أربعةٌ: كثرةُ العِيال، وقِلَّةُ المالِ، وجارُ السُّوء في دارِ المُقامِ، وزوجةٌ تجورُ.

\* وكان يقولُ: أعزُّ الأشياءِ: درهمٌ حلالٌ، وأخٌ في اللهِ إن شاوَرْتَهُ في دنياك، وجدْتَهُ بصيراً به. دنياك، وجدْتَهُ بصيراً به.

<sup>(</sup>۱) إن نسبة هذه الحكاية إلى الحسن البصري لا تصح؛ فإن المقرر في الشريعة أن الإنسان ينقطع عن الدنيا بعد موته، وليس لأحد أن يعتقد أن الأموات ينفعون أو يضرون، أما آثار أعمالهم، فينتفع بها بعد موتهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْيَاةُ وَلَا ٱلْأَمْوَاتُ إِنَّ اللّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَاَّةُ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعِ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢].

\* وكان يقولُ: يكونُ الرجلُ عالِماً، ولا يكونُ عابِداً، ويكونُ عابِداً، ويكونُ عابِداً، ولا يكونُ عابِداً، ولا يكونُ عاقِلاً.

\* وكان يقولُ: للهِ دَرُّ بكرِ بنِ عبدِ الله، لقد سمعتُهُ يأْمُرُ بالحِلْم، ويَحُثُّ على العَفْوِ، ويقول: أَيُّها الناسُ! أطفِئوا نارَ الغضبِ بذكرِ نارِ جهنَّمَ؛ فقد كان أبو الدَّرْداءِ يقولُ: أقربُ ما يكونُ العبدُ من غضبِ اللهِ إذا غَضِبَ.

\* وكان الحسنُ يقولُ: مَنْ تَسَرْبَلَ العقلَ، أَمِنَ من الهَلَكَةِ.

\* وكان يقولُ: المَغْبُونُ مَنْ غُبنَ عقلَهُ.

\* وكان يقولُ: اِصْحَبِ الناسَ بمكارِمِ الأخلاقِ؛ فإنَّ الثَّواءَ (٢) بينَهم قليلٌ.

\* قال يونسُ بنُ حَبيبٍ: سمعتُ الحسَنَ البصريَّ ـ رحمَهُ اللهُ ـ يقولُ: اثنان لا يصطحبان أبداً: العِرْصُ واثنانِ لا يفترقان أبداً: العِرْصُ والحَسَدُ، واثنانِ لا يفترقان أبداً: العِرْصُ والحَسَدُ.

\* وكان يقولُ: يسودُ الرجلُ بعقلِه، وبحَيائِه، وجلْمِه.

\* وكان يقولُ: لا تأتِ إلا مَنْ تأْمُل نائِلَه، أو تَخافُ سَطْوَتَهُ، أو تَرْجو بَرَكَةَ دُعائِه، أو تَشْبَسُ من عِلْمِه.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) مسلم بن يسار أبو عبد الله البصري مولى بني أمية، وقيل: مولى بني تميم من موالي طلحة ـ رضي الله عنه ـ، وكانت وفاته سنة مئة. وقيل: سنة إحدى ومئة. «سير أعلام النبلاء» (٤/ ٥١٠).

<sup>(</sup>٢) الثواء: طول المقام.

## ولفصل الميثلث

## فيما أورده من الحِكم والمواعظ مختصراً على جهة البلاغة والإيجاز

\* سمعَ الحسنُ رجلاً يقولُ: اللَّهُمَّ أَهْلِكِ الفُجَّارَ، فقالَ: إذاً تُستوحَشُ الطريقُ، ويَقِلُ المُتَصَرِّفونَ.

\* وكان يقولُ: إن هذا الدِّينَ قَويُّ، وإنَّ الحَقَّ ثقيلٌ، وإن الإنسانَ ضعيفٌ، فَلْيأْخُذْ أُحَدُكُمْ مَا يُطيقُ؛ فإنَّ العبدَ إذا كَلَّفَ نَفْسَهُ مَنَ العملِ فوقَ طاقَتِها، خافَ عليها السآمَةَ والتَّرْكَ.

\* وكان يقولُ: المَرَضُ زَكاةُ البَدَنِ، كما أنَّ الصدقةَ زكاةُ المالِ، فكُلُّ جسم لا يَشْتَكي كمثلِ مالٍ لا يُزكَّىٰ.

\* وكان يقولُ: أفضلُ العملِ الفكرةُ والوَرَعُ، فمنْ كانتْ حياتُه كذلكَ، نجا، وإلاّ، فَلْيَحْتَسِبْ حياتَهُ.

\* وقال لهُ رجلٌ يوماً: يا أبا سعيدٍ! كنتَ حَدَّثْتَني بحديثٍ فَنسيتُهُ، فقالَ الحَسَنُ: لولا النسيانُ، لَكَثْرَ الفقهاءُ.

\* وقال أبانُ (١): دخلتُ على الحسنِ المسجدَ، فقلتُ: هل صَلَّيْتَ ـ رَحِمَكَ اللهُ ؟ \_ فقالَ: لا! قلتُ: فإنَّ أهلَ السُّوقِ قَدْ صَلَّوا، فقال: ومَنْ يأخذُ عن أهلِ السوقِ دينَهُ ؟! إن نَفَقَتْ سِلْعَتُهُمْ، أَخَرُوا الصلاةَ، وإنْ كَسَدَتْ، قَدَّمُوها.

\* وكان يقولُ: احذَرْ ثلاثةً لا تُمَكِّنِ الشيطانَ فيها مِنْ نَفْسِكَ: لا تَخْلُونَّ بامرأةٍ ولو قُلْتَ: أُعَلِّمُها القرآنَ، ولا تَدْخُلْ على السلطانِ ولو قلتَ: آمرُهُ بالمعروفِ وأنهاهُ عن المُنْكَرِ، ولا تَجْلِسْ إلى صاحبِ بِدْعَةٍ ؛ فإنّه يُمْرِضُ قلبَكَ، ويُفْسِدَ عليكَ دِينكَ.

\* وكان يقولُ: تَفَقَّدِ الحَلاوةَ في ثلاثةٍ: في الصلاةِ، وَالقراءةِ، والذِّكْرِ، فإنْ وجدْتَ ذلكَ، فامْضِ وأَبْشِر، وإلاّ، فاعلَمْ أن بابَكَ مغلَقٌ، فعالِجْ فَتْحَهُ.

\* وكان يقولُ: لولا ثلاثةٌ ما طَأْطاً ابنُ آدمَ رأسَهُ: الموتُ، والمَرَض، والفَقرُ، وإنَّه بعدَ ذلك لَوَثَّابٌ.

\* وكان يقولُ: أَيُّهَا الناسُ! إنَّا واللهِ مَا خُلِقْنَا لَلْفَنَاءِ، ولكنَّا خُلِقْنَا للبقَاءِ، ولكنَّا خُلِقْنَا للبقَاءِ، وإنما نُنْقَلُ من دارٍ إلى دارٍ.

نظم ذلكَ أبو العلاءِ المَعَرِّيُّ (٢) فقال:

خُلِقَ النَّاسُ لِلْبَقَاءِ فَظَلَّتْ (٣) أُمَّــةٌ يَحْسَبُــونَهُمْ لِلنَّفَــادِ

<sup>(</sup>۱) هو أبانُ بنُ يزيدَ العَطَّارُ الحافظُ الإمامُ أبو زيدِ البصريُّ، من كبارِ علماء الحديث، روى عن الحسن البصري. «سير أعلام النبلاء»(٧/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٢) أبو العلاء المعري، أحمدُ بنُ عبدِ الله بنِ سليمانَ بن عمرَ بنِ سليمانَ القحطانيُّ، ثم التنوخيُّ، شاعرٌ مشهورٌ، لُغُويُّ، وُلِدَ سنةَ ثلاثٍ وستين وثلاثِ مئةٍ، وفقد بصرَه صغيراً، مات سنةَ تسع وأربعين وأربع مئةٍ، وعاش ستاً وثمانينَ سنةً.

<sup>(</sup>٣) هكذا في المخطوط. والصواب: «فَضَلَّتْ».

THE PRINCE GHAZI TRUST ( المسلم المس

\* وكان يقولُ: من وَقَرَ صاحِبَ بِدْعَةٍ، فقد سعى في هَدْم الإسلام.

\* وكانَ يقولُ: رُوِيَ عنِ النبيِّ عَيَالَةٍ: أنهُ كانَ يقولُ: "إذا مُدِحَ الفاسِقُ، غَضبَ اللهُ تعالى»(١).

\* وكان يقولُ: احْذَروا العابِدَ الجاهلَ، والعالِمَ الفاسِقَ؛ فإن فيهما فِتْنَةً لكلِّ مَفْتونٍ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدم! لا يَغُرَّنَكَ أن تقولَ: المرءُ مَعَ مَنْ أحبَّ؛ فإنَّكَ لنْ تَلْحَقَ الأبرارَ إلا بأعمالِهِمْ، وإنَّ اليهودَ والنَّصارىٰ لَيُحِبُّونَ أنبياءَهُمْ، ولا واللهِ ما يُحْشَرونَ معهم، ولا يَدْخُلون في زُمْرَتِهمْ، وإنَّهم لَحَصَبُ جَهَنَّمَ هُمْ لها واردُون.

\* وكان يقولُ: لا تزالُ هذه الأُمَّةُ بِخَيْر، ولا تزالُ في كَنفِ اللهِ وسَتْرِه، وتحت جناحِ ظِلِّهِ ما لَمْ يَرْفُقْ خِيارُهُمْ بِشرارِهِمْ، ويُعَظِّمْ أبرارُهُمْ فُجَّارَهُم، ويَعَظِّمْ أبرارُهُمْ فُجَّارَهُم، ويَعِظِّم أبرارُهُمْ فُجَّارَهُم، ويَمِلْ قُرَّاقُهُمْ إلى أُمرائِهِمْ، فإذا فعلوا ذلكَ، رُفِعَتْ يَدُ اللهِ عنهم، وسُلِّطَ عليهمُ الجَبابِرَةُ، فَسَامُوهمْ سوءَ العذاب، ولَعذابُ الآخرةِ أَشَقُ وأبقى، وقُذِفَ في قُلوبهمُ الرُّعْبُ.

\* وقيلَ: رأى الحسنُ نعيمَ بنَ رضوانَ يَمْشي مِشْيَةَ المُتَكَبِّرِ، فقال:

<sup>(</sup>۱) رواه الخطيب في «تاريخه» (۲۹۸/۷)، (۲۸/۸)، من طريق سابق بن عبد الله عن أبي خلف خادمِ أنسِ بن مالك، مرفوعاً: «إذا مدح الفاسقُ اهتزَّ العرشُ، وغضبَ له الربُّ تعالى».

وأبو خلف قيل: اسمه حازمة، كَذَّبه يحيى بنُ مَعين، وقال أبو حاتم: مُنْكَر الحديث. انظر: «ميزان الاعتدال» (٤/ ٥٢١)، وقد أشارَ الألبانيُّ إلى نكارة الحديث. انظر: «السلسلة الضعيفة» (رقم ٥٩٥).

انظُروا إلى هذا ليسَ فيه عَضُوُّ إلاَّ وللهِ تعالى فيهِ نِعمةٌ، وللشيطانِ لَعْنَةٌ.

- \* وكان يقولُ: يحاسِبُ اللهُ سبحانَه المؤمنينَ يومَ القيامةِ بالمِنَّةِ والفَضْلِ، ويُعَذِّبُ الكافرينَ بالحُجَّةِ والعَدْلِ.
- \* وكان يقولُ: يا عَجَباً لأنْسِنَةٍ تَصِفُ، وقلوبٍ تَعْرِفُ، وأعمالٍ تُخالِفُ!
  - \* وكان يقولُ: مَنْ دخلَ مداخِلَ التُّهَمَةِ، لم يكنْ له أجرُ الغِيبةِ.

ورأى شَيْخاً يَعْبَثُ بالحصى ويقولُ: اللهمَّ زوِّجْني الحُورَ العِينَ! فقالَ: يسألُ الحورَ العِينَ، ويلعبُ كما يلعبُ المجانينُ!

- \* وكان يقولُ: مَنْ أحبَّ أن يعلمَ ما هُو فيه ؟ فَلْيَعْرِضْ عملَهُ على القرآنِ، ليَتَبَيَّنَ له الخُسرانُ من الرُّجْحان.
- \* وكان يقولُ: رَحِمَ اللهُ عبداً عرَضَ نفْسَه على كتابِ اللهِ، فإنْ وافقَ أَمرَهُ، حَمِدَ اللهَ، وسألَهُ المزيدَ، وإنْ خالفَ، اسْتَعْتَب، ورَجعَ مِنْ قريبِ.
- \* وكان يقولُ: يا عَجَباً لابنِ آدم! حافظاهُ على رأسِهِ، لسانُهُ قَلَمُهُما، وريقُهُ مِدادُهُما، وهو بينَ ذلكَ يتكلَّمُ بما لا يَعْنيهِ.
- \* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! تُحِبُّ أَنْ تُذْكَرَ حسناتُكَ، وتَكْرَهُ أَنْ تُذْكَرَ سَيْنَاتُكَ، وتَكْرَهُ أَنْ تُذْكَرَ سَيِّنَاتُكَ، وتُؤاخِذُ غيرَكَ بالظنِّ، وأنتَ مُقيمٌ على اليقينِ، معَ عِلْمِكَ بأنَّكَ قد وُكِّلَ بكَ مَلَكانِ يَحْفظانِ عليكَ قولَكَ وعملَكَ.

ابنَ آدمَ! إنَّ اللبيبَ لا يمنعُهُ جِدُّ الليلِ مِنْ جِدِّ النهارِ، ولا جِدُّ النهارِ مِنْ جِدِّ النهارِ مِنْ جِدِّ الليلِ، قَدْ لازمَ الخوفُ قلبَهُ، إلى أنْ يرْحَمَهُ رَبُّهُ.

\* وكان يقولُ: إيّاكُمْ والمَدْحَ؛ فإنَّه الذبحُ.

ولقد رُوِيَ : أنَّ رجلاً مُدِحَ بحضرةِ النبيِّ ﷺ، فقالَ ـ عليهِ السلامُ ـ:

«قَطَعْتُمْ ظَهْرَهُ، لو سَمِعَها ما أَفْلَحَ بعدَها أبداً»(١).

\* وكان يقولُ: ما أَنْصَفَ رَبَّهُ عبدٌ اتَّهَمَهُ في نَفْسِهِ، واسْتَبْطأَهُ في رِزْقِهِ. \* وكان يقولُ: لا شيءَ أولى بأنْ تُقِيدَهُ من لسانِكَ، ولا شيءَ أولى بألاّ تَقْبَلَهُ مِنْ هواكَ.

\* وكان يقولُ: ما الدَّابَّةُ الجَموحُ بِأَحْوَجَ إلى اللِّجام المُمْسِكِ منْ نَفْسِكَ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! إنَّكَ لستَ بِسابقٍ أَجَلَكَ، ولا بِمَغْلوبٍ علَى رِزْقِكَ، ولا بِمَغْلوبٍ علَى رِزْقِكَ، ولا بِمَرْزوقٍ ما ليسَ لكَ، فَلِمَ تَكْدَحُ ؟ وعلامَ تَقْتُلُ نَفْسَك ؟

\* ولَقيَ أعرابِيُّ الحَسَنَ، فقالَ: أَصْلَحَكَ اللهُ! أَعْلِمْني دِيناً مَبْسُوطاً، لا ذاهِباً شَطُوطاً، ولا هابِطاً هُبُوطاً، فقال الحسَنُ: يابنَ أخي! لئِنْ قلتَ ذاكَ، لقدْ أَحْسَنْتَ؛ إنَّ خيرَ الأمورِ [لأَوْساطُها.

\* وكان يقولُ: مَنْ لَمْ يُجَرِّبِ الأَمُورَ] (٢)، خُدِعَ، ومَنْ صارَعَ الحَ، قُ صُرعَ.

\* وكان يقولُ: ابنُ آدمَ بينَ ثلاثةِ أشياءَ: بِلِيَّةٍ نازِلةٍ، ونِعْمَةٍ زائلةٍ، ومَنِيَّةٍ قاتلةِ.

\* قال: ابنُ آدمَ غَرَضٌ للبَلايا، والرَّزايا، والمَنايا. ثم ينتحِبُ ويَبكي ويقول: ﴿ رَبَّنَا عَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ [البقرة: ٢٠١].

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في: «الأدب»، باب: ما يكره من التمادح (٤٧٦/١٠)، ومسلم في: «الزهد»، باب: النهي عن المدح. . . (٢٠١/٤) من طرق عن أبي موسى، قال: سمع النبي على رجل ويُطْريه في المدح، فقال: «أهلكتم ـ أو قطعتم ـ ظهر الرجل!»، واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) ساقط من المخطوط، وقد أثبت ما في المطبوع لاستقامةِ الكلام به.

\* ولما بلغ الحسن مَصْرَعُ الحُسَيْنِ بنِ عليً \_ رضي اللهُ عنهما \_، انْتَحَب، وتأَوَّه، وقالَ: واحَسْرَتاهُ ماذا لَقِيَتْ هذه الأُمَّةُ، قَتَلَ ابنُ دَعِيِّها ابنَ نَبِيِّها! اللَّهمَّ كُنْ لَهُ بالمِرْصاد، ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٧].

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! قَدِّمْ ما شِئْتَ من عملِ صالحٍ أو غيرِه؛ فإنَّكَ قَادِمٌ عليه، وأخِّرْ ما شِئْتَ أَنْ تُؤَخِّرَ؛ فإنَّكَ راجعٌ إليه.

\* وكان يقولُ: مَنْ أدركَ آخرَ الزمانِ، فَلْيَكُنْ حِلْساً من أَحْلاسِ بَيْتِهِ (١)

\* وكان يقولُ: ما لي أسمعُ حَسيساً، ولا أرى أنيساً ؟!

\* وقيل: إنه خرجَ خارجيٌّ بالجَزيرة (٢٠)، فقالَ بِرَأْيِ مُنْكَرٍ، فأَنْكَرٍ، فأَنْكَرَهُ، وأَرادَ تغييرَهُ، فوقَعَ فيما هوَ أَشَدُّ وأَنْكَرُ منه.

\* وكان يقولُ: مَنْ ذَمَّ نفسَهُ في المَلاِّ، فقدْ مَدَحها، وبِئْسَ ما صَنَعَ.

\* وكان يقولُ: لولا البُدَلاءُ، لَخُسِفَتِ الأرضُ، ولولا الصالحون، لَهَلَكَتِ الأُمَّةُ، ولولا العلماءُ، لكانَ الناسُ كالبهائم، ولولا السلطانُ، لأكلَ الناسُ بعضُهُم بعضاً، ولولا الحَمْقى، لَخَرِبَتِ الدنيا، ولولا الريحُ، لأنتنَ ما بينَ السماءِ والأرض.

\* وكان يقولُ: ثلاثة من قواصمِ الظَّهْرِ: إمامٌ تُطيعُهُ فَيُضِلُّكَ، وجارٌ إنْ عَلِمَ شَرًّا نَشَرَهُ، وفَقْرٌ ظاهرٌ لا يَجدُ صاحبُهُ مُتَلَذَّذًا.

\* وقال العلاءُ بنُ زيادٍ: قلتُ للحسنِ: رجلانِ تَفَرَّغَ أحدُهُما للعبادةِ، واشتغلَ الآخَرُ بالسَّعْيِ على عِياله، أَيُهما أفضلُ ؟ فقالَ الحسنُ: ما اعتدلَ

<sup>(</sup>١) أي: لايبرح مكانه. والحِلْس: كساءٌ يبسطُ تحت حُرِّ الثياب «مختارُ الصحاح».

<sup>(</sup>٢) هكذا في المخطوط. وفي المطبوع: (بالحيرة).

الرجلانِ، الذي تَفَرَّغَ للعبادةِ أفضلُ وأحسَنُ صُنْعاً.

\* وكان يقول: إذا رأيتَ في وَلَدِكَ ما تَكْرَهُ، فاسْتَعْتِبْ رَبَّكَ، وتُبْ إليهِ؛ فإنما ذلكَ شيءٌ أُردْتَ بهِ أنت.

قولُه \_ رحمَهُ اللهُ \_: فاستعْتِبْ رَبَّك؛ أَيْ: راجِعْهُ، وتُبْ إليه، واستغْفِرْهُ ذُنُوبِكَ.

\* وكانَ يقولُ: إذا أظهرَ الناسُ العلمَ، وضَيَّعوا العَمَلَ، وتَحابُّوا بِالأَلْسُنِ، وتَبَاغَضُوا بِالقُلوبِ، وتَقاطَعُوا في الأرحامِ، لَعَنَهُمُ اللهُ - جلَّ ثناؤهُ -، فأصَمَّهُمْ وأعْمَىٰ أبصارَهُمْ.

\* وسألَهُ رجلٌ عنِ الغِيبَةِ (١) ما هي؟ وما يُوجِبُها ؟ فقال: هيَ ـ واللهِ ـ عقوبةُ اللهِ ـ عزَّ وجلَّ ـ يُحِلُّها بالعِباد إذا عَصَوْهُ، وتأخَّروا عن طاعَتِه.

\* وقيلَ له: يا أبا سعيدٍ! من أينَ أُتِيَ على الخَلْقِ ؟

قال: مِنْ قِلَّةِ الرِّضا عن اللهِ ـ عزَّ وجلَّ ـ .

فَقَيلَ له: فَمَنْ أَينَ دَخلَ عليهم قِلَّةُ الرِّضا عَنِ اللهِ عَزَّ وَجلَّ - ؟ فقالَ: مِنْ جَهْلِهِمْ بِالله، وقِلَّةِ المعرفةِ به.

\* وكان يقولُ: هُجرانُ الأحمَقِ قُرْبَةٌ إلى اللهِ، ومواصَلَةُ العاقِلِ إقامةٌ لِدينِ اللهِ، وإكرامُ المؤمنِ خِدْمَةٌ للهِ، ومُصارَمَةُ الفاسِقِ عَوْنٌ منَ اللهِ.

\* وكان يقولُ: لا تَكُنْ شاةُ الراعي أَعْقَلَ منكَ؛ تَزْجُرُها الصَّيْحَةُ، وتَطْرُدُها الإشارةُ.

\* وكان يقولُ: سمعْتُ بكْرَ بنَ عبدِ اللهِ المُزَنِيُّ يقول: اجْتَهِدُوا في

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل: (الغيبة)، ولعل الصواب: (الفتنة) والله أعلم.

العملِ، فإنْ قَصَّرَ بِكُمْ ضَعْفٌ، فَكُفُّوا عنِ المَعاصي.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ عن رسولِ اللهِ ﷺ أنه قالَ: «لَمْ يُؤْتَ الناسُ في الدُّنيا خيراً مِنَ اليقينِ والعافيةِ، فاسألُوهُما اللهَ عزَّ وجلَّ (١٠)، ثم يقولُ الحسنُ: صدقَ رسولُ اللهِ ﷺ، باليقينِ طُلِبَتِ الجَنَّةُ، وباليقينِ هُرِبَ من النارِ، وباليقينِ صُبِرَ على المَكْروهِ، وباليقينِ أُدِّيَتِ الفرائضُ، وفي المعافاةِ خيرٌ كثيرٌ.

\* وكان يقولُ: المؤمنُ لا يلهو حتى يغفلَ، فإذا تفَكَّرَ، حَزنَ.

\* وكان يقولُ: مَنْ لَمْ تَنْهَهُ صلاتُهُ عَنِ الفحشاءِ والمُنْكَرِ، لَمْ تَزِدْهُ صلاتُهُ مِنَ اللهِ عَزَّ وجلَّ - إلاَّ بُعْداً، ولَمْ تَزِدْهُ عنده - جلَّ ثناؤه - إلاَّ مَقْتاً.

\* وكان يقولُ: المُراعي لِعَمَلِهِ كالمُدافِعِ في الحربِ عن نفْسِهِ، بلْ مُراعاةُ العملِ أفضلُ وأكثرُ أجراً.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! تَسْتَحِلُّ المَحارِمَ، وتأتَّي الجرائِمَ، وتركبُ العظائمَ، وتتمنَّى على الله الأماني! ستعلمُ \_ أَيْ فاجرُ \_ حينَ لا يَنْفَعُ مالٌ ولا بَنُونَ، إلاّ مَنْ أتى الله بَقلبِ سليم.

\* وكان يقولُ: تَرْكُ الخَطيئةِ أَهْوَنُ من مُعالَجَةِ التَّوْبَةِ، فسمعَ ذلكَ محمدُ بنُ واسِع (٢)، فقالَ: رَحِمَ اللهُ الحسنَ، صدَقَ ـ واللهِ ـ لو وافَقَ قلباً

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في: الدعوات: برقم (٣٥٥٨)، وقال: هذا حديث غريب من هذا الوجه. وأحمد (٣/١، ٤، ٨، ١١) بألفاظ مختلفة. كلاهما عن أبي بكر ـ رضي الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٢) محمد بن واسع بن جابر بن الأخنس، أبو بكر، ويقال: أبو عبد الله البصري: أحد الأعلام، تُوفي سنة ثلاث وعشرين ومئة، وقيل غير ذلك. «سير أعلام النبلاء» (١١٩/٦).

للطاعةِ فارغًا، وعقْلاً مِنْ غَلَبَةِ الشُّهُوةِ سالِماً.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! مالَكَ وللشَّرِّ، وهذا الخيرُ صاف؟! ابنَ آدمَ! اتَّقِ الكبائرَ؛ فإنكَ لا تزالُ بخيرٍ ما لم تُصِبْ كبيرةً تُغَيِّرُ عليكَ قلبَكَ، وتَهْدِمُ صالِحَ عَمَلِكَ.

\* وكان يقولُ: للهِ دَرُّ أهلِ الحق، كانتْ دِرَّةُ عُمَرَ ـ رضيَ اللهُ عنهُ ـ أَهْيَبَ مِنْ سيفِ الحَجّاجِ.

\* وقيل: يا أبا سعيدٍ! مَنْ أَشَدُّ الناسِ صُراخِاً يومَ القيامةِ ؟ فقال: رجلٌ سَنَّ سُنَّةَ ضَلالَةٍ، فاتُبِعَ عليها، ورجلٌ يسيء المَلَكَةَ، ورجلٌ رُزِقَ نِعْمَةً، فاستعانَ بِها على مَعْصِيَةِ اللهِ ـ عزَّ وجلَّ ـ.

\* وكان يقولُ: المؤمنُ يلقاهُ الزمانُ بعدَ الزمانِ بأمرٍ واحدٍ، ووَجْهِ واحدٍ، ووَجْهِ واحدٍ، ونصيحةٍ واحدةٍ، وإنما يتبدَّلُ المنافقُ؛ ليستأْكِلَ كلَّ قومٍ، ويسعى بكلِّ رِبْحٍ.

\* وكان يقولُ: المؤمنُ صَدَّقَ قولَهُ فِعْلُهُ، وسِرَّهُ علانِيَتُهُ، ومَشْهَدَهُ مَغِيبُهُ. ومَشْهَدَهُ مغيبُهُ.

\* وقال له رجلٌ: أَيَحْسُدُ المؤمنُ ؟ فقالَ: لا أبا لكَ! مَنْ أنساكَ إِخْوةَ يُوسُفَ، وما فَعَلَ بهمُ الحَسَدُ ؟

\* وكان يقولُ: ثلاثةٌ لا غِيبَةَ فيهم: الفاسِقُ المُعْلِنُ بفسقِه؛ أن يُذْكَرَ ذَكَرَ الفاسِقُ المُعْلِنُ بفسقِه؛ أن يُذْكَرَ وَلَا مِنهُ، وصاحبُ البِدْعَةِ؛ أَنْ يُذْكَرَ ببِدْعَتِهِ، والإمامُ الجائِرُ؛ أن يُذْكَرَ بِجَوْرِهِ. والإمامُ الجائِرُ؛ أن يُذْكَرَ بِجَوْرِهِ.

\* قال حُمَيْدٌ خادِمُ الحَسَنِ: قلتُ لهُ يوماً: يا أبا سعيدٍ! \_ أصلحكَ اللهُ \_ أما تَرى ما الناسُ فيهِ منَ الاخْتِلاطِ ؟

قال: يا أبا الخير! أصلَحَ أمرَ الناسِ أربعةٌ، وأفسدَهُمُ اثنانِ، فأمّا الذين أصلَحوا أمرَ الناسِ، فعمرُ بنُ الخطّابِ \_ رضي اللهُ عنه \_ يومَ السَّقيفةِ، حينَ قالتِ الأنصار: مِنّا أميرٌ ومنكم أميرٌ، فقام عمرُ فقال: ألستُمْ تعلمونَ أنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْ قال: «الأَئِمَّةُ مِنْ قريشٍ»؟ قالوا: بلى! قال: أولستُمْ تعلمون أنه قَدَّمَ في الصلاةِ أبا بكرٍ ؟ قالوا: بلىٰ، قال: فَأَيُّكُمْ يتقدَّمُ على تعلمون أنه قَدَّمَ في الصلاةِ أبا بكرٍ ؟ قالوا: بلىٰ، قال: فَأَيُّكُمْ يتقدَّمُ على أبي بكر؟ قالوا: لا أحدَ، فَسَلَّمَتِ الأنصارُ، ولولا فِعْلَةُ عُمَرَ، لتنازعَ الناسُ الخِلافة، وادّعَتْها كُلُّ طائفةٍ إلى يومَ القيامة.

ثم الذي فعلَه أبو بكر الصِّدِّيقُ ـ رضي الله عنه ـ حين شاورَ الناسَ في شأنِ أهلِ الرِّدَّةِ، فكلُّهُمْ أشارَ عليهِ بأن يقبلَ منهم ما أطاعوا بهِ منَ الصلاةِ، ويدعَ لهم الزكاة، فقال ـ رضي الله عنه ـ: والله! لو مَنَعوني عِقالاً كانوا يُعْطونهُ رسولَ الله عَلَيْهُ، لَجاهَدْتُهُمْ عليه، ولولا الذي فعلَهُ أبو بكرٍ ـ رضيَ اللهُ عنه ـ، لأَلْحَدَ الناسُ في الزَّكاةِ إلى يوم القيامةِ.

ثم الذي فعَلَهُ عثمانُ ـ رضي اللهُ عنه ـ حين جمعَ الناسَ على مُصْحَفٍ، جمعَ الفرآنَ فيه، وكانوا يَقرؤونهُ على حروفٍ، فيقول قومٌ: قراءَتُنا أفضلُ من قراءتِكُم، حتى كاد بعضهم يُكَفِّرُ بَعْضاً، ولولا الذي فعلَهُ عثمانُ ـ رضي الله عنه ـ، لأَلْحَدَ الناسُ في القرآنِ إلى يوم القيامةِ.

ثم الذي فعَلَهُ عَلَيٌّ - رضيَ اللهُ عنهُ - حين قاتلَ أهلَ البصرة، فَلَمَّا فَرَغَ القِتالُ، قَسَمَ بينَ أصحابِه ما حوى العسكَرُ من أموالِهِم، فقالوا: يا أمير المؤمنين! هَلاَّ تُقْسَمُ علينا أبناؤهم ونساؤهم؟ فأنكرَ عليهم ما طلبوهُ من ذلك، وقال: فَمَنْ يَأْخُذُ أَمَّ المؤمنينَ في سَهْمِهِ؟ إنكاراً لِما ذهبوا إليه، وطالبوه به.

ثم قال: أرأيتم هؤلاء [الموالي هل] أبناؤهُنَّ ورجالُهُنَّ، أَتُلْزمُوهُنَّ العِدَّةَ، فيرِثْنَ الرُّبُعَ، والثُّلُثَ، والسُّدُسَ؟ فقالوا: نعم! لو كُنَّ إماءً، لَما كانَ لهنَّ ميراثُ، ولا عليهنَّ عِدَّةٌ، فَعَلِموا صوابَ ما ذهبَ إليه، وسلَّموا لأمرِه، ورَضُوا بحكمِه، ولولا ما فعلَهُ عليُّ - رضوانُ اللهِ عليه -، ما علمَ الناسُ كيفَ تكونُ مقاتَلَةُ أهلِ القِبْلَةِ.

وأما الأمرانِ اللذانِ أفسدا أمرَ الناس:

فما فعلَهُ عَمْرُو بنُ العاصِ؛ من رَفْعِهِ المصاحِف، وقولِه ما قالَ حتى حَكَمَتِ الخوارِجُ، فلا يزالُ هذا التحكيمُ إلى يومِ القيامةِ، وقد كانَ عليٌّ ـ رضي الله عنه ـ فَهِمَ ما أرادَهُ عَمْرٌو، وقال: كلمةُ حَقِّ أُريدَ بها باطِلٌ.

والأمر الثاني: ما فعلَهُ المُغيرةُ بنُ شُعْبَةَ، حينَ كتبَ إليه معاويةً ـ رحمه الله ـ: اقدَمْ إليَّ مُغيرةُ! لأُعْلِمَكَ، فتأخَّرَ عنهُ أياماً، ثم وردَ عليه، فقالَ معاويةُ: ما أبطأ بِكَ ؟ قال المغيرةُ: أَمْرٌ بدأْتُهُ كَرِهْتُ أن آتي قبلَ إحكامِه، قال: ماهو؟ قال: أخذتُ البَيْعَةَ ليزيدَ على أهلِ الكوفة، قال: أوَفَعَلْتَ ذلك ؟ قال: بلى! قال: فارجِعْ إلى عَمَلِكَ، وتَمِّمْ ما بدأْتَهُ، فلما خرجَ، قالَ لهُ أصحابُهُ: ما وراءَك؟ قال: وضعتُ ـ واللهِ ـ رِجْلَ معاويةَ في غرزي، لا تزالُ فيه إلى يوم القيامة.

قال الحَسَنُ: فمن أجلِ ذلكَ بايَعَ هؤلاءِ لأبنائهم، وصارتِ الخلافةُ تُتُوارَثُ، ولولا ذلكَ لكانتْ شُورى، لا يليها إلاّ مَنِ اتَّفِقَ على فضلِه، واستحقاقِه الإمامة إلى يوم القيامة.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ أن النبيَّ عَلَيْهِ قال: «يأتي على الناس زمانٌ،

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل، ولعل الصواب [اللواتي قتل] والله أعلم.

لا تُنالُ المعيشَةُ فيه إلا بركوبِ المعصيةِ، فإذا كانَ ذلكَ الزمانُ، قَبُحَ التزويجُ، وحَلَّتِ العُزْبَةُ».

\* وكان يقولُ: لقد مضى بينَ أيديكم أقوامٌ، لو أنفقَ أحدُهُم عددَ الحَصيٰ، لَخَشِيَ ألا يُقبلَ منه، ولا ينجوَ؛ لِعِظَم الأمرِ في نفسِهِ.

\* وسُئِلَ عَنْ عَلَيٍّ - رضيَ اللهُ عنهُ -، فقال: كان - والله - سَهْماً صائِباً من مَرامي الله تعالىٰ، وكان رَبّانيَّ هذه الأُمَّةِ، في ذِرْوَةِ فَضْلِها وشَرَفِها، كان ذا قَرابَةٍ قريبةٍ من رسولِ الله ﷺ؛ أبا الحَسَنِ والحُسَيْنِ - رضي الله عنهما -، وزوجَ فاطمةَ الزهراءِ، لم يَكُنْ بالسَّروقةِ لمالِ اللهِ، ولا بالمَلُولَة (٢) في حَقِّ اللهِ، أعطىٰ القرآنَ عزائِمَهُ، وعَلِمَ ما لَهُ فيه وما عليه - رضيَ اللهُ تعالى عنه -.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) والبَرَمُ: الذي لا يدخل مع القوم في الميسر، والجمع أبرام. انظر: «لسان العرب» (۱۲/۲۲).

<sup>(</sup>٢) صيغة مبالغة من الملل، بمعنى: السأم.

## الفصل الرّابع

## في ذم الدنيا، ونهيه عن التعلق بها

\* قالَ هشامُ بنُ حَسّانَ: سمعتُ الحسَنَ يقولُ: والله! ما أحدٌ منَ الناسِ بُسِطَ لهُ في أمرٍ من أُمورِ دنياه، فلمْ يخَفْ أنْ يكونَ ذلكَ مَكْراً به، واسْتِدْراجاً له، إلا نقصَ ذلكَ من عَمَلِه، ودينه، وعقلِه، ولا أحدٌ أمسكَ اللهُ الدنيا عنهُ، ولم يَرَ أنّ ذلكَ خيرٌ له، إلا نقصَ ذلك منْ عملِه، وبانَ العجزُ في رأيه.

\* وكان يقولُ: ما من مسلمٍ رُزِقَ يوماً بيومٍ، فلم يعلَمْ أن ذلكَ خيرٌ له، إلاّ كان عاجزَ الرأي.

\* وكان يقولُ: إنّ اللهَ ـ عزَّ وجلَّ ـ لَيُعْطي العبدَ منَ الدُّنيا؛ مَكْراً به، ويمنعُه؛ نَظَراً لَهُ.

\* وكان يقولُ: أدركتُ أقواماً كانتِ الدنيا أهونَ عندَهم من التُّرابِ الذي تمشونَ عليه.

\* وكان يقولُ: رَحِمَ اللهُ أقواماً كانتِ الدنيا عندَهُمْ وَديعةً، حتى ردُّوها إلى مَنِ ائْتَمَنَهُمْ عليها، ثم راحوا خِفافاً غيرَ مُثْقَلين، ولقد أدركتُ أقواماً كانتِ الدنيا تَتَعَرَّضُ لأحدِهِمْ، وإنه لَمَجْهودٌ، فيتركُها مخافةَ الساعةِ. \* وكان يقولُ: وَاللهِ! مَا بَلَغْتِ الدُنيا وَلَا انْتَهَىٰ قَدْرُهَا إِلَى أَنْ يُضَيّعَ الرّجَلُ فَيَهَا حَسَبَهُ ودِينَهُ.

\* وكان يقولُ: والله! ما عَجِبْتُ من شيءٍ كَعَجبي من رجلٍ لا يَحْسَبُ حُبَّ الدُّنيا من الكبائرِ؛ وايمُ الله! إنَّ حبَّها لَمِنْ أكبرِ الكبائر، وهلْ تشعَّبتِ الكبائرُ إلاّ من أجلها ؟ وهلْ عُبدَتِ الأصنامُ، وعُصِيَ الرحمنُ، إلا لِحِبِّ الكبائرُ إلاّ من أجلها ؟ وهلْ عُبدَتِ الأصنامُ، وعُصِيَ الرحمنُ، إلا لِحِبِّ الدنيا ؟ فالعارفُ لا يجزَعُ مِنْ ذُلُها، ولا ينافِسُ بِقُرْبِها، ولا يَأْسَىٰ لِبُعْدِها.

\* وكان يقولُ: يُحْشَرُ الناسُ عُراةً يومَ القيامةِ، ما خَلا أهلَ الزَّهادةِ في الدنيا.

\* وكان يقولُ: أَيُّهَا الناس! والله! ما أعزَّ هذا الدرهمَ أحدُّ إلاَّ أَذَلَهُ اللهُ تعالى يومَ القيامة؛ لقد ذُكِرَ أنَّ إبليس، لما ضُرِبَ الدينارُ والدرهَمُ، أعزَّهما، وجعلَهُما على رأسِه، وقال: مَنْ أَحَبَّكُما، فهو عبدي حقّاً، أُصَرِّفه كيفَ أشاءُ.

وقال: إذا أَحَبَّ بَنو آدمَ الدُّنيا، فما أُبالي ألاّ يعبُدوا صَنَماً، ولا يَتَّخِذوا إلها غيرَ اللهِ رَبَّا، حُبُّهُمُ الدُّنيا يُورثُهُمُ المَهالِكَ.

\* وكان يقولُ: رأينا من أُعْطِيَ الدنيا بعملِ الآخِرةِ، وما رأينا من أُعْطِيَ الآخرة بعملِ الدنيا.

\* وكان يقولُ: المؤمنُ لا يصفو له في الدنيا عَيْشٌ.

\* وكان يقولُ: لقدْ رُوي عن المسيح \_ عليه السلامُ \_ قال: الدنيا لإبليسَ مَزْرَعَةٌ، والناسُ له حَرَّاثون.

\* وكان يقولُ: مَنْ عرَفَ رَبَّهُ، أَحَبَّهُ، وآثَرَ ما عندَهُ، ومَنْ عرَفَ الدنيا وغُرُورَها، زَهِدَ فيها.

\* وقيل لهُ: يا أبا سعيدٍ! هل نرى الله َ عزَّ وجلَّ - في دار الدنيا؟ فقال: لا، قيل: فهل نراهُ في دار الآخرة ؟ قالَ: نعم، قيل: وما الفرقُ بينَ ذلكَ ؟ فقال: إن الدنيا فانيةٌ، وفانٍ كُلُّ ما فيها، وإنَّ الآخرة باقيةٌ، وباقٍ كُلُّ ما فيها، ومُحالُ أن يُرى الباقي بالفاني، والقديمُ الأزَليُّ بالمُحْدَثِ، فإذا كان يومُ القيامةِ، خَلَقَ اللهُ - عزَّ وجلَّ - لعبادِهِ أبصاراً باقيةً، يرَوْنَ بها رَبَّهُمْ؛ تَفَضُّلاً عليهم، وإكراماً لهم.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ: أَنَّ عَمْرَ بِنِ الْخَطَّابِ \_ رَضِيَ اللهُ عنه \_ دخلَ على رَسُولِ اللهُ عَلَيْهُ، وهو راقِدٌ على سَريرٍ مَرْمُولِ بِالشَّريطِ، وقدْ أثَرَ في جَنْبِهِ أثرُ الْحَبْلِ، فَلَامَعَتْ عيناه، فقال النبيُّ \_ عليه السلام \_: «ما لَكَ يابنَ الخطاب؟»، فقالَ: ذكرتُ كِسْرى وقيْصَرَ، وما هُما فيهِ منَ المُلْكِ والنَّعَم؛ ورأيتُكَ، وأنتَ رسولُ اللهِ، وصَفِيَّهُ، ومُصْطَفاه، وحَبيبُه، تَنامُ على سريرٍ مَرْمولِ بالشريط! فقال \_ عليه السلامُ \_: «أما تَرْضَى يا عمرُ أنْ تكونَ لهما الدُّنيا، ولنا الآخرة؟»، فقال: رضيتُ يارسولَ الله، قال \_ عليه السلامُ \_: «فاعْلَمْ يا عمرُ أنَّ الأمْرَ كذلك»، وقالَ \_ عليه السلامُ \_: «إنما مَشَكِي ومَثلُ الدنيا كراكِبِ سافرَ في يوم صائِفٍ، فَرُفِعَتْ لهُ شَجرَةٌ ذاتُ ظِلِّ ظَلِيلٍ، فقالَ تَحْتَها، ثم راحَ وتركها» (أ).

\* قال الحَسَنُ: ولقد كانَ رسولُ اللهِ ﷺ يركَبُ الحمارَ، ويَلْبَسُ الصَّوفَ، ويَلْعَقُ أصابِعَهُ، ويأكُلُ على الأرض، ويقولُ ـ عليه السلامُ ـ:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري مطولاً بمثله، في: المظالم، باب: الغُرفةِ والعُلِّية المشرفة (٥/ ١١٤)، وفي: النكاح، باب: موعظة الرجل ابنته لحال زوجها (٢٧٨/٩)، ومسلم في: فضائل الصحابة، باب: من فضائل أصحاب الشجرة (٢٤٩٨/٤)، ورواه الترمذي في الزهد مختصراً، باب: (٤٤)، برقم: (٢٣٧٧)، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

«إنَّما أنا عبدٌ آكُلُ كما يأكُلُ العبدُ»(١).

\* وكان يقول: لقد كانتْ فاكهة أصحاب رسولِ الله على الته التي يَسْتَظْرِفُونها خُبْزَ البُرِّ، فما بالْكُمْ \_ عبادَ اللهِ \_ تَسْتَفْرِهُونَ المَراكِبَ، وتَسْتَلينُونَ المَلابِسَ، وتُلوِّنُونَ الأَطْبِخَةَ ؟! ثم يقولُ: وَيْحَكُمْ! أما تَسْتَحُونَ من طولِ ما لا تَسْتَحيونَ ؟! ألا تكونونَ كما كانَ سلفُكُمُ الصالحُ ؟!

\* وكان يقولُ: مَنْ نافَسَكَ في دينكَ، فَنافِسْه، ومن نافَسَكَ في دُنياكَ، فَأَلْقِها في نَحْرِهِ.

وكان يقولُ: أثيها الناس! أدركْتُ أقواماً، وصحبْتُ طوائِف، ما كانوا يَفْرحونَ بشيءٍ منها أَدْبَرَ، ولَهي يَفْرحونَ بشيءٍ منها أَدْبَرَ، ولَهي عندَهُمْ أَهْوَنُ من الترابِ الذي تَطَوُونَهُ بأَرْجُلِكُمْ.

كان أحدُهُمْ يعيشُ دَهْرَهُ لم يُجَدَّدْ لهُ ثوبٌ، ولا نُصِبَ له قِدْرٌ على نارٍ، ولا يُجْعَلُ بينَهُ وبينَ الأرضِ سِتْرٌ، كانوا يَخافونَ يوماً تَشْخَصُ فيه الأبصارُ، وتَعْمى القلوب.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! لا تُعَلِّقْ قلبَكَ بشيءٍ من الدنيا، تَعَلَّقُها شَرُّ تَعَلُّقُها شَرُّ تَعَلُّقُها شَرُّ تَعَلُّقٍ، اقطَعْ عنكَ حَبائِلَها، وأَغْلِقْ دونكَ أبوابَها.

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد في «الزهد» (ص: ۱۱) من حديث عطاء بن أبي رباح، مرسلاً صحيحاً، ورواه البغوي في «شرح السنة» (۲۸۷/۱۱) من حديث عائشة، وفي سنده عبيد الله بن الوليد الوصافي، وهو ضعيف، ورواه ابن سعد (۱/ ۳۸۱) من طريق أبي معشر، عن سعيد المقبري، عنها، مرفوعاً، وفيه نجيح أبو معشر، وهو ضعيف، وأورده الهيثمي (۱۹/۹،۸) من حديث عائشة، وقال: رواه أبو يعلى، وإسناده حسن، وقد أورده الألباني في «الصحيحة» برقم (۵٤٤)، وانظر: «صحيح الجامع» (۷-۸).

ولْيَكُنْ حَسْبُكَ \_ أَيُّهَا المغرورُ \_ منها ما يُبَلِّغُكَ المَحَلَّ، وإيّاكَ أَنْ تَظُنَّ أَنْ تَظُنَّ أَنْ تَظُنَّ أَنْ تَظُنَّ أَنْ تَظُنَّ أَنْ تَظُنَّ أَنْ يَنْعَكَ شيءٌ من ذلكَ يومَ القيامةِ بمالِكَ وولدِكَ، هيْهاتَ أن ينفعكَ شيءٌ من ذلكَ يومَ يقومُ الحِساب، ذلكَ يومٌ تذهبُ الدنيا فيه بحالِها، وتَبْقى الأعمالُ قلائِدَ في أعناقِ عُمَّالها.

\* وكان يقولُ: أَيُّهَا الناسُ! خُذُوا صَفْوَ الدنيا، ودَّعُوا كَدَرَها؛ فليسَ الصفوُ ما عادَ كَدَراً، ولا الكَدَرُ ما عادَ صَفْواً. دَعُوا ما يَرِيبُكُمْ إلى ما لا يَريبُكُمْ ، وقد رأيتُ أقواماً كانوا يَريبُكُمْ ، وقد رأيتُ أقواماً كانوا فيما أحلَّ اللهُ لهمْ من الدنيا أَزْهَدَ منكمْ فيما حُرِّمَ عليكم منها.

\* وكان يقولُ: ما أُعْطِيَ رجُلٌ شيئاً من الدنيا إلا قيل له: خُذْهُ ومِثْلَهُ مِنَ الحِرْصِ.

\* وكان يقولُ: مَنْ حَمِدَ الدُّنيا، ذَمَّ الآخرةَ، وليسَ يكرهُ لِقاءَ اللهِ إلا مقيمٌ على سَخَطِهِ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! ما أعطاكَ اللهُ تعالى الدُّنيا إلاَّ اخْتِباراً، ولا زَواها مُذْ خَلَقَها عَنْ عِبادِهِ المؤمنينَ إلا اختباراً.

\* قال الحسنُ بنُ جَعْفَرٍ: سمعتُ مالكَ بنَ دينارِ يقولُ: الدينارُ والدرهمُ أَهْوَنُ منَ النَّوى، فَعَرَّفتُ ذلكَ الحسنَ بنَ أبي الحسنِ، فقالَ: يرحَمُ اللهُ مالِكاً، هما أَهْوَنُ عليَّ مِنَ الحَصْباءِ، النَّوىٰ تأْكُلُهُ الدَّوابُ، وينتفعُ بهِ الناسُ، والدراهمُ تَقْتُلُ مَنْ كَسِبَها من غيرِ حِلِّها، وتَهوي بهِ في نار جَهنَّمَ وبنسَ المصيرُ.

\* وكانَ يقولُ: إنَّ مِمَّا يُزَهِّدُ ذا الهِمَّةِ في الدنيا، ويُلْزِمُهُ تَرْكَها، ويُوجِبُ عليه ألا يَحْرِصَ عليها: عِلْمَهُ بأن الأرزاقَ لم تُقْسَمْ فيها على قَدْرِ الأخطارِ.

\* وكان يقولُ: صحبتُ أقواماً كانَ أحدُهُمْ يأكُلُ على الأرضِ، وينامُ عليها، منهمْ صفوانُ بنُ مُحْرِزٍ، كانَ قدْ عَوَّدَ نفسَهُ أَكْلَ رَغيفٍ، وكان يقولُ: إذا أتيتُ إلى أهلي، وأصبْتُ رغيفاً، فجزى اللهُ الدنيا عن طُلاَّبِها والراغبينَ فيها شَرَّا، وكان آخرُ يقول: إذا أكلتُ من طعامِكُمْ رغيفاً، وشربتُ كوزَ ماءٍ، فعلى دُنياكُمُ العَفاءُ.

\* وكان الحسنُ يقول: أَهينوا الدنيا، فَأَكْرَمُ مَا تكونُ حينَ تُهانُ.

ولقد رُوِيَ: إذا كانتِ الدنيا في القلبِ، نَفَرَتْ عنها الآخرةُ؛ لأنها عزيزُةٌ كريمةٌ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! إن لكَ عاجِلَةً وآجِلَةً، فلا تُؤْثِرَنَّ عاجِلَتَكَ على آجِلَتِكَ على آجِلَتِكَ فتندمَ، واعلمْ أنكَ إنْ تَبِعْ دنياكَ بآخِرتكَ، تَرْبَحْهُما، وإنْ تبِعْ آخِرتَكَ بدنياكَ، تَحْسَرُهما.

ابنَ آدمَ! إنه لا يَضُرُّكَ ما زُوِيَ عنكَ من دُنياك إذا ادُّخِرَ لكَ خيرُ آخرتِكَ. آخرتِكَ. آخرتِكَ.

ابنَ آدمَ! إنَّ الدنيا مَطِيَّةٌ، إنْ رَكِبْتها، حَمَلَتْكَ، وإنْ حَمَلْتُها، أَثْقَلَتْكَ.

ابنَ آدم! إنكَ مُرْتَهَنُّ بعملِكَ، واردٌ عليكَ أَجَلُكَ، مَعْروضٌ على رَبِّكَ، فَخُذْهما في يديكَ لِما بينَ يديك؛ فعندَ الموتِ يأتيكَ الخبرُ اليقينُ، ﴿ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ( ﴿ إِلَا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٨٨-٨].

\* وكان يقولُ: للهِ دَرُّ بَكْرِ بنِ عبدِ اللهِ حينَ قالَ: الدنيا ما مَضىٰ منها فَحُلْمٌ، وما بَقِيَ منها فأمانيُّ وإثمٌ.

\* وكان الحسنُ يقول: إنْ كانَ بغيتُكَ من الدنيا ما يكفيكَ، فأدْني

ما فيها يَكْفيكَ، وإنْ كانَ الذي تعملُ منها ما يكفيكَ، فليس شيءٌ يكفيك.

\* وكان يقولُ: إنَّ هذا الموتَ فَضَحَ الدنيا، فلم يترك لأحدِ بها فَرَحاً.

\* وكان يقولُ: لَئِنْ كانتِ الدنيا مُلِئَتْ باللذَاتِ، فلقدْ حُشِيَتْ باللذَاتِ، فلقدْ حُشِيَتْ بالآفاتِ، ووجَبَتْ من أجلِها التِّباعاتُ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! إياكَ أن تكونَ صاحبَ دُنيا، لَها تَرْضى، ومن أجلِها تغضبُ، وعليها تُقاتِلُ، وفيها تتعبُ وتَنْصَبُ، ارفُضْها إلى النارِ إن كنتَ طَالبَ الجَنَّةِ، أو فَدَع التمنيَ يا لُكَعُ؛ فإنَّ حكيماً يقول:

وَإِنَّ امْرَأً دُنْيَاهُ أَكْبَرُ هَمِّهِ لَمُسْتَمْسِكٌ مِنْهَا بِحَبْلِ غُرُورِ

ابنَ آدمَ! الثواءُ هاهُنا قليلٌ، والعذابُ هنالك كثيرٌ طويل، لقد رُوِيَ عن بعضِ الزاهدين أنه كانَ يقولُ: الدنيا والدةٌ للموتِ، ناقضةٌ للمُبْرَمِ، مُرْتَجِعةٌ للعَطِيَّةِ، وكلُّ مَنْ فيها يَجْري إلى ما لا يَدْري، وكُلُّ مستقرِّ فيها غيرُ راضٍ بها، وذلكَ دليلٌ على أنَّها ليستْ بدار قرار.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! إياكَ والتسويفَ؛ فإنه مُهْلِكُ، يَعْمِدُ أحدُكم إلى رزقِ اللهِ فينفقُهُ في البناءِ والتبذيرِ، والسَّرَف والمَخِيلَةِ، وفي زينةِ الحياةِ الدُّنيا، ولعلَّ أحدَكم أن ينفقَ مثلَ دينِه في بُلوغ هواهِ، ولا يتصدقَ بدرهم واحدٍ طُغياناً في رزقِ اللهِ، وهَرَباً عن حقِّ اللهِ، ستعلم يا لُكَعُ!.

\* وكان يقولُ: إن المؤمنَ كَيِّسٌ، نَظَرَ فأَبْصَرَ، وتفكَّرَ فاعتبرَ، ثم عَمِدَ الله دنياهُ فهدمَها، وبنى آخرتَهُ، ولم يهدِمْ آخرتَهُ لبناءِ دُنياه، ولم يزلْ ذلك عملَه حتى لقي رَبَّه، فَرَضِيَ عنهُ وأرضاه، وإنَّ المنافقَ عَمِدَ فنافسَ عن دُنياه، وعَمِي عن آخرته، اتَّخَذَ الدنيا إلها، وَيْحَهُ! أَلَها خُلِقَ ؟ أَمْ بالجمعِ

لها أُمِرَ؟ سيعلمُ المغرورُ يومَ ﴿ يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوَصِي وَٱلْأَقْدَامِ﴾ [الرحمن: ٤١].

ابنَ آدِمَ! لا غَناءَ بكَ عن نَصيبِكَ من الدنيا، وأنتَ إلى نصيبِكَ منَ الآخِرَة أَفْقَرُ، فعليكَ به؛ فإنه سيأتي بكَ إلى نصيبِكَ من الدنيا، فينظَمُهُ لكَ نَظْماً يزولُ معكَ حيثُ تزولُ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! وُصِفَتْ لكَ الدنيا، وغابَتْ عنكَ أُمورُ الآخرة، وقَرُبَ منكَ الأَجَلُ، وأُمِرْتَ بالعملِ، وحَقُّ اللهِ أَلْزَمُ لكَ، فاعملْ لِمَعادِكَ، فلنْ يَرضىٰ ربُّك منكَ إلاّ بأداءِ ما فُرضَ عليكَ.

ابنَ آدمَ! إذا رأيتَ الناسَ في خيرٍ ، فَنافِسْهُمْ ، وإذا رأيتَهُمْ في هَلَكَةٍ مِنْ طَلَبِ الدُّنيا، فَذَرْهُمْ وما اختاروا لأنفسِهم، ولقد رأيتُ أقواماً آثروا عاجِلتَهُمْ على آخرَتِهِمْ ، فافْتُضِحوا، وذَلُوا، وهَلكوا، وعُوقِبُوا بموتِ القلوبِ.

\* وكان يقولُ: عقوبةُ العلماءِ موتُ قلوبِهِم؛ لطلبِهم الدنيا بعملِ الآخرة.

\* وكان يقولُ: أَيُّهَا المغرورون! إِنَّمَا الدنيا جِيفَةٌ يَنْهَشُهَا عُشَّاقُهَا، فهي تقتلُ بعضَهم ببعض، وهم لا يشعرونَ، مَنْ رَكَنَ إليها، ذَلَّ واقْتَصَرَ، ومَنْ زَهِدَ فيها، عَزَّ واقْتَكَرَ.

\* وقيل: مرَّ الحسَنُ برجلٍ وهو يُنشدُ:

فَ إِمَّا لَيْسَ بِي قُبْحٌ وَلَكِنْ عَسَىٰ يَغْتَرُّ بِي حَمِقٌ لَئِيمُ فَالَ اللهُ أَكْبِرُ! وايمُ الله! لو كان للدنيا شِعْرٌ، لكانَ هذا.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

\*ويقالُ: إنَّ مِنْ شِعْره \_ رحمَهُ اللهُ \_ في صِفَةِ الدنيا:

أَحْلَامُ نَوْمٍ أَوْ كَظِلٍّ زَائِلٍ إِنَّ اللَّبِيبَ بِمِثْلِهَا لاَ يُخْدَعُ

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! سَوْطاً سَوْطاً، جَمْعاً جمعاً في وعاءٍ، ونَبْذاً في وكاءٍ، تَرْكُبُ الذَّلُولَ، وتلبَسُ اللَّيِّنَ، كأنْ قد قيل: ماتَ وأَفْضى - والله - إلى الآخرة. إن المؤمنَ عَمِلَ أياماً يسيرةً، فوالله! ما نَدَمَ أن قد أصابَ من نعيمِ الدنيا ورَخائِها، معَ استهانَتِهِ بها، وهَضْمِهِ لها، وتَزَوُّدِهِ لآخرتِه منها، لم تكن الدنيا في نفسه على مِقْدارٍ، ولا رَغِبَ في نعيمِها، ولا فَرِحَ برَخائِها، ولا تعاظمَ في نفسِهِ شيءٌ من بَلائِها، معَ احتسابِهِ الأَجْرَ عندَ اللهِ عزَّ وجل من مضى راغِباً راهباً، فلم يلتمسْ ثوابَ الدنيا، ولا عَرَّجَ على نعيمِها، ولا عَرَّجَ على نعيمِها، ولا عَرَّجَ على عن نعيمِها، ولا عَرَّجَ على عن نعيمِها، ولا عَرَّجَ على عن نعيمِها، ولا عَرَّجَ على الله نبيه الله أَمْنَ اللهُ بذلكَ رَوْعَتَهُ، ويَسَرَ حِسابَهُ، وآمَنَهُ عِقابَهُ.

\* وكان يقولُ: إنَّمَا الغُدُوُّ، والرَّواحُ، وحَظُّ من الدُّلْجَةِ والاستقامةِ لا يُلْبِثَنَّكَ أن تَقْدَمَ على اللهِ وهو راضٍ عنكَ، فيُدْخِلَكَ الجَنَّةَ، فتكونَ مِنَ المُفْلَحين.

\* وكان يقولُ: أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّ اللهَ لَا يُخْدَعُ عَنْ جَنَّتِهِ، ولا يُعْطيها أَحداً مِن عبادِهِ بِالأَماني.

\* وكان يقولُ: أيُّها الناسُ! عليكُمْ بالزَّهادَةِ في الدنيا؛ فقد رُوِيَ أن عيسى - عليه السلامُ - كان يقولُ: إدامي الجوعُ، وشِعاري الخوفُ، ولِباسي الصوفُ، واصْطِلائي في الشتاءِ الشمسُ، وسِراجي القَمَرُ، وراجِلتي رِجْلاي، وفاكِهَتي ما تُنْبِتُ الأرضُ، ويعلَمُ اللهُ أني أبيتُ ولا شيءَ لي، وأصْبِحُ ولاشيءَ لي، وأحسَب أن ليسَ على الأرضِ أغنى منى.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

\* وكان الحسنُ يقولُ: رُوِيَ أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قَالَ في بعضِ أيامِه: (وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بيدِهِ! مَا أَصْبَحَ اليومَ في آلِ مُحَمَّدٍ مِنْ طَعامٍ»، وإنَّهُمْ لَتِسْعَةُ أبياتٍ (١).

قال الحسنُ: أما والله ما قالَها ﷺ استبطاءً لِرزقِ رَبِّهِ، ولا طَلَباً لِما لم يُعْطِه، ولكنْ لِتَتَأَسَّىٰ به أُمَّتُهُ، وتَعْلَمَ أَنْ لا قَدْرَ للدُّنيا عندَه.

\* وكان يقولُ: لقد عُرِضَ على رسول الله ﷺ مفاتيحُ الدنيا، وخزائِنُ الأرضِ، ولا ينقصُهُ اللهُ من أُجرِهِ شيئاً، فأبي أن يقبلَها، وكرِهَ أن يُخالِفَ رَبَّهُ، وأنْ يُحِبَّ ما أَبْغَضَهُ، أو يَرْفَعَ ما وضَعَهُ، ولقد رُوِيَ أَنَّه ﷺ كان يقولُ: «مَنْ زَهِدَ في الدنيا، هانَتْ عليهِ المصائِبُ»(٢).

\* وكان الحسنُ يقولُ: رُوِيَ أنه يُؤْتَى بالدنيا يومَ القيامةِ مَعَ كُلِّ زينةٍ كَانَتْ فيها مُذْ خلقَها اللهُ - عزَّ وجلَّ - إلى يومِ القيامةِ، تَتَصَرَّمُ فتقولُ: يا ربِّ! اجْعَلْني لأَحَدِ أوليائِكَ، فيقولُ اللهُ سبحانهُ: اسْكُتي، فما خلقتُ خَلْقاً هو أبغضُ إليَّ منكِ، ومِمَّنْ آثَرَكِ واختارَكِ على ما عندي.

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد في «المسند» (٣/ ٢٣٨)، وفي كتاب «الزهد» (ص: ١٠) بلفظ: «والذي نفسُ محمدٍ بيده! ما أمسى في آلِ محمدٍ صاعٌ من حَبِّ، ولا صاعٌ من تَمْرٍ»، وإنهم يؤمئذٍ لتسعةُ أبياتٍ، لهُ يومئذِ تِسْعُ نِسْوة.

<sup>(</sup>۲) أورده ابن الجوزي في «الموضوعات» (۳/ ۱۸۰) بلفظ: «من اشتاق إلى الجنة، سارع إلى الخيرات، ومن أشفق من النار، لها عن الشهوات، ومن ترقب الموت، لها عن اللذات، ومن زهد في الدنيا، هانت عليه المصيبات»، وقال: هذا حديث لا يصح عن رسول الله عليه وفيه عبد الله بن الوليد، قال يحيى: ليس بشيء. وقال الفلاس والنسائي: متروك الحديث، على أن الحارث كذاب.

وقد أورده السيوطي في «اللآلي المصنوعة» (٢/ ٣٥٩)، ونسبه للخطيب، وتمام الرازي في «فوائده»، وابن صفوة في «أماليه».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

\* وكان الحسنُ يقولُ: المؤمنُ أسيرٌ في الدُّنيا، يسعى في فكاكِ رَقَبَتِهِ، لا يأْمَنُ حتى يَلْقى رَبَّه.

\* وقال له رجلٌ يوماً: يا أبا سعيدٍ! أيُّ اللّباسِ أَحَبُ إليك ؟ قال: أَغْلَظُهُ، وأَخْشَنُهُ، وأَوْضَعُهُ عندَ الناسِ، فقالَ الرجلُ: أليس قد رُوِيَ: "إنَّ الله جَميلٌ يَحِبُ الجَمالَ»(١) ؟! فقال: يابنَ أخي! لقد ذهبتَ إلى غيرِ المَذْهَبِ، لو كانَ الجمالُ عندَ اللهِ اللباسَ، لكانَ الفُجَّارُ إذاً عندَه أوْجَهَ منَ الأبرارِ، إنَّما الجَمالُ: التَّقَرُّبُ إلى اللهِ بعملِ الطاعات، ومُجانبَةِ المعاصي، ومكارمُ الأخلاقِ ومحاسنُها، وكذلك ما رُويَ عن رسول اللهِ عَيْلِيَّ في الصحيح أنه قال: "بُعِثْتُ لأَتُمَّمَ مَكارِمَ الأخلاقِ»(٢).

ولقد رُوِيَ أَن عيسى - عليه السلامُ - قال للحواريين: أَجيعُوا أكبادكُمْ، وشَعِّمُوا رُوِيَ أَن عيسى - عليه السلامُ - قال للحواريين: أَجيعُوا أكبادكُمْ، وضَعوا عليها جِلبابَ الحُزْنِ؛ لعلَّكُمْ ترونَ رَبَّكُمْ بعيونِ قلوبِكم.

\* وكان يقولُ: قيلَ للحسَنِ بنِ عليٍّ \_ رضيَ اللهُ عنهما \_: مَنْ أعظمُ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في الإيمان، باب: تحريم الكبر وبيانه (۱/ ۹۱) من حديث عبد الله بن مسعود، عن النبي ﷺ، قال: «لا يدخل الجنة مَنْ كان في قلبه مثقال ذرة من كِبْرٍ»، قال رجلٌ: إن الرجل يُحِبُّ أن يكونُ ثوبُه حسناً، ونعله حسنةً، قال: «إن اللهَ جميلٌ يُحبُّ الجَمالَ، الكِبْرُ بَطَرُ الحقِّ، وغَمْطُ الناس».

<sup>(</sup>۲) «الموطأ»، في: حسن الخلق، باب: ما جاء في حسن الخلق: برقم (۸) بلفظ: «بعثت لأتمم حسن الخلق» وهو منقطع الإسناد، وله شاهد من حديث أبي هريرة، رواه أحمد (۲/ ۳۸۱)، بلفظ: «إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق». وقال الهيثمي في «المجمع» (۹/ ۲۵): «ورجاله رجال الصحيح». وقال ابن عبد البر: «هو حديث مدني صحيح متصل من وجوه صحاح عن أبي هريرة، وغيره، فالحديث حسن بشواهده.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

الناسِ قَدْراً ؟ فقال: مَنْ لا يُبالي الدُّنيا في يَدِ مَنْ كانتْ.

\* وقيل له: فَمَنْ أَخْسَرُ الناسِ صَفَقَةً ؟ قالَ: مَنْ باعَ الباقيَ بالفاني.

\* وقيل لهُ: مَنْ أعظمُ الناسِ قَدْراً ؟ قال: مَنْ لا يَرىٰ الدُّنيا لنفسِهِ قَدْراً.

ويُروىٰ أنَّ رجلاً قالَ لرسولِ اللهِ ﷺ: دُلَّني على عَمَلِ إذا عَمِلْتُهُ أَحَبَّني اللهُ، وأَحَبَّني الناسُ ؟ فقال \_ عليه السلامُ \_: «ازْهَدْ في الدنيا يُحِبَّكَ الناسُ»(١).

\* وكان الحسَنُ يقولُ: إذا أصبَحَ العبدُ، وَجَبَتْ عليه أربعةُ أشياءَ: حبُّ اللهِ تعالى، وحُبُّ دينِ اللهِ، وحُبُّ الآخرةِ، وبُغْضُ الدُّنيا.

\* وقال له رجلٌ: يا أبا سعيدٍ! ما تقولُ في الدنيا ؟ فقال: وما عسىٰ أن أقولَ في دارٍ حَلالُها حِسابٌ، وجَرامُها عِقاب ؟ فقالَ الرجلُ: تاللهِ! ما رأيتُ كلامًا أَوْجَزَ من كلامِكَ، فقالَ الحَسَنُ: بلْ كلامُ عمرَ بنِ عبدِ

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه في: الزهدِ، باب: الزهد في الدنيا: برقم(٢٠١٤) من حديث سهل بن سعد الساعدي. وقال في «الزوائد»: «في إسناده خالد بن عمرو، وهو ضعيف متفق على ضعفه، واتهم بالوضع». ورواه العقيلي في «الضعفاء»، وابن عدي في «الكامل» (٢/١١٧)، وأبو نعيم في «الحلية» (٧/١٣٧)، وفي «تاريخ أصبهان» (٢/٤٤٢)، والحاكم (٣١٣/٤)، كلهم من طرق عن خالد بن عمرو، عن سفيان الثوري، عن أبي حازم، عن سهل بن سعد الساعدي. وقال الحاكم: صحيح الإسناد. وردَّه الذهبي بقوله: خالد وضّاع. وله متابع من طريق محمد بن كثير الصّنعاني. ذكره البغوي في «شرح السنة» (٢٢٨/١٤)، وله شاهد عند أبي نعيم في «الحلية» (٨/١٤) من حديث منصور بن المعتمر، عن مجاهد، عن أنس. وقد حسنه النووي، والعراقي. «جامع العلوم..». وأورده الألباني في «الصحيحة» برقم النووي، وانظر: «صحيح الجامع» برقم (٩٢٢).

العزيزِ أَوْجَزُ وأَبْلَغُ مَن كَلَّامَي؛ حيث كتبَ إليهِ عاملُ حِمْصَ: إنَّ سورَها قد تَهَدَّمَ، واحتاجَ إلى الإصلاح، فكتبَ إليه: حَصِّنْ مدينتَكَ بالعَدْلِ، ونَقِّها منَ الظُّلْم، تأمَنْ عليها المخاوِف، وتَرْجُ لها السلامة.

\* وكان يقول: رُويَ أن اللهَ تعالى أوحى إلى الدنيا: مَنْ خَدَمَني، فَاخْدُميهِ، ومَنْ خَدَمَكِ، فَاسْتَخْدِميهِ.

\* \* \*

#### ومن هذا الفصل:

#### ما رُوِيَ عنه \_ رضي الله عنه \_ في قِصَرِ الأَمَل

\* كان الحسنُ ـ رحمَهُ اللهُ تعالى ـ يقولُ: ابنَ آدمَ! طَأِ الأرضَ بِقَدَمِكَ؟ فإنها عنْ قليلٍ تكونُ قَبْرَكَ، ودَعِ الغَفْلَةَ؛ فإنَّكَ لم تزلْ في هَدْمِ عُمُرِكَ منذُ خَرَجْتَ مَنْ بطنِ أُمِّكَ.

ابنَ آدمَ! لا تَحْمِلْ على يومِكَ هَمَّ غَدِكَ، ولْيَكْفِ كُلَّ يومٍ هَمُّهُ، إنَّ غداً إنْ كانَ من عُمُرِكَ، أتاكَ فيهِ رِزْقُكَ.

\* وكان يقولُ: رَحِمَ اللهُ عبداً جعلَ العَيْشَ عَيْشاً واحِداً، فأكلَ ما يُمْسِكُ رَمَقَهُ، ولَبِسَ خَلَقَهُ، وأَلْصَقَ بالأرضِ خَدَّه، مُجْتَهداً في عِبادَةِ رَبِّهِ، حتى يأتِيَهُ أَجَلُه، وهو كذلكَ.

\* وكان يقولُ: ما أطالَ عبدٌ الأمَلَ إلا أساءَ العملَ.

\* وقيل: مرَّ به بائعُ جاريةٍ، فساومَ فيها مالاً كثيراً، فقال: بِعْها بِدِرْهَمٍ؛ فإن اللهَ بَاعَ مِنْ عبادِهِ الحُورَ العِينَ بالفَلْسِ واللُّقْمَةِ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! صُمْ كَأَنَّكَ إذا ظَمِئْتَ لَم تَكُنْ رَوِيْتَ، وإذا رَوِيْتَ، وإذا رَوِيْتَ لَمْ تَكُنْ طَمِئْتَ، فإنَّ الحالَ أَضْيَقُ، والعُمُرَ أَقْصَرُ، والأَمرَ أَيْسَرُ أَنْ تَبَعَىٰ فيهِ على حالٍ.

\* وكان يقولُ: دَخَلْنا على صَفْوانَ بنِ مُحْرِزِ<sup>(۱)</sup>، وهو في بَيْتٍ منْ قَصَبٍ قد مالَ عليهِ، فقلنا: أصلحَكَ اللهُ، لو أصلحتَ هذا البيتَ. فقالَ: كَمْ من رجلِ ماتَ وهذا ماثلٌ كما ترونَ!

\* وكان يقولُ: رأيتُ رجلاً أصابَهُ الجَهْدُ، فَدُفعَ لهُ درهمٌ، فقال: لا حاجَةَ لي فيه، إن السوقَ قد ارتفعَ، وأخافُ أن أموتَ قبلَ إنفاقِه، وأتركَه ميراثاً، وأُحاسَبَ عليه، وإنْ عِشْتُ غداً، كانَ رزقي على اللهِ وحدَهُ لا شريكَ لهُ.

\* وكان يقولُ: إنَّ اللهَ يعطي العبدَ؛ مَكْراً به، ويَحْرِمُهُ؛ نَظراً له، ومن تعرَّضَ لمكر اللهِ، استوجَبَ عُقوبَتَهُ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! إنما أنتَ عَدَدُ أنفاسِكَ وأوقاتِكَ، كُلَّما مضىٰ لكَ وقتٌ، انْقَضىٰ منكَ بَعْضٌ. وللهِ دَرُّ القائل:

إِنَّا لَنَفْرَحُ بِالْأَيَّامِ نَقْطَعُهَا وَكُلُّ يَوْمٍ مَضَىٰ بَعْضٌ مِنَ الأَجَلِ فَاعْمَلْ لِنَفْسِكَ قَبْلَ الْيَوْمِ مُجْتَهِداً فَإِنَّما الرِّبْحُ وَالْخُسْرَانُ فِي الأَجَلِ فَاعْمَلْ لِنَفْسِكَ قَبْلَ الْيَوْمِ مُجْتَهِداً فَإِنَّما الرِّبْحُ وَالْخُسْرَانُ فِي الأَجَلِ

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! إن لكَ أَجَلاً وأَمَلاً، فإنْ أَدْرَكَكَ أَمَلُكَ، قَرَّبَكَ مَنْ أَجَلِكَ، وإنْ أَدْرَكَكَ أَجَلُكَ، اجْتاحَكَ قبلَ أَمَلِكَ.

\* وَكَانَ يَقُولُ: اجتمعَ ثلاثةُ نَفَرٍ، فتكلَّموا في قِصَرِ الأملِ، فقال أحدُهُمْ: ما مرَّ بي قَطُّ شَهْرٌ إلاّ ظَنَنْتُ أني أموتُ فيه.

وقال الآخرُ: مَا مَرَّ بِي قَطُّ يُومٌ إِلاَّ قَدَّرْتُ أَنِي أَمُوتُ فِيهُ.

<sup>(</sup>۱) صفوانُ بن مُحْرز المازِنيُّ البَصْري العابدُ، أحدُ الأعلام، حدَّثَ عن أبي موسى الأشعري، وعِمرانَ بنِ حُصَيْن، وابنِ عمر. وقال ابنُ حِبّان في «الثقات»: «ماتَ سنة ٧٤هـ».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال الثالث: العَجَبُ كُلُّ العَجَبِ من آمِلٍ أَجَلُهُ بيدِ غيرِه، ورِزْقُهُ عندَ سواهُ.

وأنشدَ:

مَا أَنْزَلَ المَوْتَ حَقَّ مَنْ زِلِهِ مَنْ عَدَّ وَقْتاً لَمْ يَأْتِ مِنْ أَجَلِهْ

\* وكان يقولُ: رُوِيَ أَنَّ اللهَ سبحانَهُ لمّا خلَقَ آدمَ ـ عليه السلامُ ـ ، جعلَ أَجلَهُ بينَ عينيهِ ، وأُملَهُ خَلْفَ ظَهْرِهِ ، فلمّا واقعَ الخطيئةَ ، حُوِّلَ ، فَجُعِلَ أَملُهُ بينَ عينيهِ ، وأُجلُهُ خلفَ ظَهْرِه ، فذلكَ ما كانَ في بَنيه منْ طُولِ الأَملِ ، والغَفْلَةِ عن الأَجَلِ .

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! إنَّكَ لوْ قَصَّرْتَ مسيرَ أَجَلِكَ، لأبغضْتَ غُرورَ أَملِك، ولو أَبْصَرْتَ قليلَ ما بقيَ من عُمُرِكَ، لزهدْتَ في أكثرِ ما تَرْجوه من أَملِكَ.

\* وقيل: صلَّىٰ الحَسَنُ على جِنازة، ثم مشىٰ إلى القَبْرِ، ثم قال: يا لَها موعظةً وُعِظَ بها عبادُ اللهِ، لو وافَقَتْ قلباً حَيّاً، ولكنْ لا حياةَ للقلوب.

أيها الناسُ! إِنَّ الموتَ فَضَحَ الدُّنيا، فلم يَدَعْ لِذي لُبِّ فيها بعدَهُ فَرَحاً، فَرَحِمَ اللهُ مَنْ أَخَذَ منها قوتاً، وتركَ الفَضْلَ لِيومِ فاقَتِهِ وفَقْرِهِ، فكأنَّ الموتَ قد نزَلَ، وانقطعَ العملُ، فرَحِمَ اللهُ لبيباً قَصَّرَ أملَه، وراقَبَ أَجَلَهُ.

\* وكان يقولُ إذا مرَّتْ به جِنازةٌ: اغْدُ، فإنَّا رائِحون، أو: رُوحوا، فإنَّا غادونَ.

\* وقيل: رأى الحسنُ على مالكِ بن دينارِ رداءَ صُوفٍ، فقال: أَيُعْجِبُكَ الطَّيْلَسانُ، أصلحكَ اللهُ ؟ فقال: نعم، فقال: لِيَهُنْ عندَكَ ؛ فإنه كانَ على شاةٍ قبلَكَ، فَنْزِعَ عنها.

\* وكان يقولُ: أَيُّهَا الْمَرُّ! أَجَلُكَ أَنتَ السَّوادُ الْمُخْتَطَفُ في يومِكَ.

أيها المرءُ! إنكَ لا تدري بأيِّ سبب تموت.

أيُّها المرءُ! داوِ نفسَكَ قبلَ أن تقفَ بكَ على العَطَب.

\* وقال: قيلَ لَخالدِ بنِ يزيدَ بنِ مُعاويَةً (١): ما أقربُ شيء ؟ قال: الأَجَلُ، قيلَ له: فما آنسُ شيءٍ ؟ قال: الأَجَلُ، قيلَ له: فما آنسُ شيءٍ ؟ قال: الصاحِبُ المواتي، قيل: ما أوْحَشُ شيءٍ ؟ قال: المَيِّتُ.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ أَن رجلاً قالَ لأمِّ الدَّرداء: إني لأَجِدُ في قلبي داءً لا أَجِدُ له دواءً: أجدُ قَسْوَةً شديدةً، وأَمَلاً بعيداً، فقالَت: اطَّلِعْ في القبور، واحْضُرِ الجنائز، وشاهدِ المَوْتى، فَعَساك أَن تُكْفىٰ.

\* وكان يقولُ: وُجِدَ في حَجَرٍ مكتوبٌ: ابنَ آدمَ! إنكَ لو رأيتَ قليلَ ما بقيَ من أجلِك، لزَهِدْتَ فيما ترجوهُ من أَمَلِك، ولَرَغِبْتَ في الزيادةِ من عملِك، ولَقَصَّرْتَ منْ حِرْصِك وحيلِك، وإنما يلقاكَ غداً نَدَمُكَ، لو قدْ زَلَّتْ بكَ قَدَمُك، وأسْلَمَكَ رَهْطُك وحَشَمُك، وتبَرَّأَ منكَ القريبُ، وانصرفَ عنكَ الحبيبُ، وصرتَ تُدْعَى فلا تُجيبُ.

\* وكان يقولُ: إن رجلاً ليسَ بينه وبينَ آدمَ إلا أَبٌ مَيِّتٌ لَمُعرِقٌ في الموتىٰ.

\* وكان يقول: مَثَلُ العلماءِ في الجُهّالِ مَثَلُ الأطِبَّاءِ في المرضى. \* وسمعَ الحسَنُ الحَجّاجَ يخطُبُ على منبرِ البصرةِ، ويقولُ: أيُّها

<sup>(</sup>١) خالدُ بنُ يزيد بنِ مُعاوية بن أبي سُفيان الأمويُّ، أبو هاشمِ الدمشقيُّ، قيل: تُوفي سنة أربعِ أو خمس وثمانين. وقيل: سنة تسعين.



الناسُ! إِنَّ اللهَ \_ تبارَكَ وتعالىٰ \_ كتبَ على الدُّنيا الفناء، وعلى الآخرةِ البقاء، فلا يَغُرَّنَكُمْ شاهدُ الدنيا على غائبِ الآخرة، واقْهَروا طولَ الأملِ بقِصرِ الأجَل. ثم يقولُ: عَجَباً للحَجّاج! كيف عَرَفَ ما عَرَفَ، وصُرِفَ عن الحَقِّ فانْصَرَفَ؟!

\* \* \*

# ولفصل لكفائس

## فيما أورده على جهة الاستغفار والدعاء، والنهي عن التصنُّعِ والرياء

إِلْهِي! مَنْ أُولَى بِالزَّلَلِ والتَّقْصيرِ مِنِّي ؟ وأَوْلَى بِالمَغْفِرَةِ والعَفْوِ منكَ عنِّي ؟ وقد خلقْتني ضَعيفاً لا أملكُ لنفسي ضَرَّاً ولا نَفْعاً!

إلهي! عِلْمُكَ فِيَّ سابقٌ، وقضاؤكَ بي مُحيطٌ، وأمرُك فيَّ نافذٌ، أطعتُك بإذنِكَ ومَعونَتِكَ، والمِنَّةُ لكَ، وعَصَيْتُكَ بِعِلْمِكَ، والحُجَّةُ لكَ، فَبوجُوبِ حُجَّتِكَ، وانقطاعِ حُجَّتِي، ثَبِّتْ خَوْفَكَ في قلبي حتى لا أرْجُوَ سِواكَ، ولا أخافَ غيرَك.

اللهمَّ يا أرحمَ الراحمينَ! صَلِّ على مُحَمَّدٍ خاتَمِ النَّبيينَ، واغفرْ لي ولكافَّةِ المؤمنين، وحَسْبِيَ اللهُ ونِعْمَ الوكيلُ.

\* ورُوِيَ أَنه كَانَ إِذَا أَرَادَ سَفَراً، قَالَ: يَا مَنْ إِذَا اسْتُودِعَ شَيْئاً حَفِظَهُ وَأَدَّاه، أَسْتُودِعُكَ مَنْ غَابَ عَنِّي، ومَنْ حَضَرَ مِنْ أَهْلِي ووَلَدي، وكلَّ مَا مَلَكَتْهُ يدي، فاحْفَظْهُمْ يَا مَنْ لَا يُخَيِّبُ ودائِعَهُ.

\* وكان إذا عَرَضَ له هَمُّ، أو أصابَهُ كَرْبٌ، قال: يا حابسَ يَدِ إبراهيمَ عن ذبح ابنِه، وهما يتناجَيان، فيقولُ ابنُه: ارْفُقْ يا أَبَتِ، ويقولُ إبراهيم:

اصْبِرْ لأمرِ ربّنا يا بُنيَّ، يا مُقَيِّضَ الرَّكْبِ لِيوسُفَ في الأرضِ القفرِ وغياباتِ الجبّ، وجاعِلَهُ بعدَ العبوديَّةِ مَلِكاً! يا سامِعَ هَمْسِ ذي النونِ في ظُلَماتٍ ثلاثٍ! يا رادَّ بَصَرِ يعقوبَ عليه، وجاعلَ حُزْنِه فرَحاً! يا راحِمَ عَبْرَةِ داودَ، وكاشِفَ ضُرِّ أَيُّوبَ! يا مَنْ يجيبُ دَعْوَةَ المُضْطَرِّ إِذَا دَعَاه، ويُغيثُ مَنِ استغاث بهِ ورَجاه، يا مَنْ لا يُعْبَدُ رَبِّ سِواه! يا عالِمَ النَّجُوئ، وكاشِفَ البَلُوى! أسألُكَ أن تُصلِّيَ على نبيِّكَ المصطفىٰ، وعبْدِكَ المُرْتَضىٰ، مُحمَّدِ البَلُوى! أسألُكَ أن تُصلِّيَ على نبيِّكَ المصطفىٰ، وعبْدِكَ المُرْتضىٰ، مُحمَّدِ وعلى آلِه وصَحْبِهِ، وأن تكْفِينِي ما أَهَمَّني، وتُفَرِّجَ كَرْبِي، يا خيرَ مَنْ سُئِلَ، وأَفْضَلَ مَنْ رُجِيَ، وأَرْحَمَ مَنِ اسْتُرْجِمَ، افعلْ بي منَ الخيرِ ما أنتَ أَهْلُهُ، وأَفْضَلَ مَنْ رُجِيَ، وأَرْحَمَ مَنِ اسْتُرْجِمَ، افعلْ بي منَ الخيرِ ما أنتَ أَهْلُهُ، يا أرحمَ الراحمينَ، وحسبيَ اللهُ ونعمَ الوكيلُ.

\* وكان يقولُ إذا دخلَ الجَبَّانَةَ: اللهُمَّ رَبَّ هذهِ الأجسادِ الباليةِ، والعِظامِ النَّخِرَةِ، التي خرَجَتْ منَ الدنيا وهيَ بكَ مؤمنةٌ، ولرحمتِكَ راجيةٌ، أرسِلْ عليها رَوْحاً منْكَ، وسلاماً مِنْي.

ثم يقولُ: رُوِيَ أَن العبدَ إِذَا قَالَ ذَلكَ، استغفرَ لَه كُلُّ مَيِّتٍ مُذْ خَلَقَ اللهُ آدمَ إلى أَن تقوم الساعةُ (١).

\* ورُوِي: أن الحَجَّاجَ أخافَهُ وطَلبَهُ، فقالَ: يا سامعَ دَعْوَتي، ويا عُدَّتي في مُلِمَّتي، وكاشِفَ كُرْبَتي وشِدَّتي، وياراحِمي وَوَلِيَّ نِعْمَتي، ويا إلهي، وإلهَ إبراهيم، وإسماعيل، وإسحاق، ويعقوب، والأسباط، وموسى، وعيسى، ومحمَّد، ورَبَّ الناسِ كُلِّهم! بحقِّ ﴿ كَهيعَصَ ﴾، وهوسى، وعيسى، ومحمَّد، ورَبَّ الناسِ كُلِّهم! بحقِّ ﴿ كَهيعَصَ ﴾، وهوسى، وهيسى، ومحمَّد، ورَبَّ الناسِ كُلِّهم اللَّهُمَّ على مُحَمَّد، وعلى آلِ وهو طه »، و إيسَ إِنَ وَالْفُرْءَانِ ٱلْمُكِيمِ ﴾، صلِّ اللَّهُمَّ على مُحَمَّد، وعلى آلِ محمدِ الطاهرينَ، واكْفِني شَرَّهُ، وشَرَّ كُلِّ ذي شَرِّ، وعافِني من الحَجّاجِ، محمدِ الطاهرينَ، واكْفِني شَرَّهُ، وشَرَّ كُلِّ ذي شَرِّ، وعافِني من الحَجّاجِ،

<sup>(</sup>١) لم أقف على هذا الأثر في أذكار زيارة المقابر، ومثل هذا لابد أن يكون بوحي من الشارع، فالاتباع هو الأسلم، وهو منهج الصحابة والتابعين لهم بإحسان.

وحزبه، وأشياعِه، وجُندِه، واصرِفْ عَنِي بقدرتِكَ ما يُحاولُه، وكُفَّ عني أذاهُ وشَرَّهُ، ولا تَجْعَلْ لَهُ عَلَيَّ سبيلاً يا ربَّ العالمينَ، وصلَّىٰ اللهُ على سيدِنا محمدِ خاتم النبيينَ وسَلَّم.

\* وكان يقولُ إذا مرض: اللهُمَّ لا تجعلْني مِمَّنْ إذا مَرضَ نَدِمَ، وإذا شُفِيَ فُتِنَ، وإذا افْتَقَرَ حَزِنَ، واكْفِني اللهُمَّ كِفَايَةَ مَنِ اسْتَكْفاكَ، وعافِني عافية من استَعْفاكَ، ووفَّقْني اللهمَّ لمحبتِكَ ورضاك، يا مَنْ يَرْحَمُ مَنِ استرْحَمَهُ، ويُجيب دعاءَ مَنْ دَعاهُ.

\* وقيل: كان يغشى مَجْلِسَ الحسَنِ رجلٌ من الخوارِجِ، فَيُؤْذِي أَهْلَهُ، فقيل للحسنِ: ألا تشكوهُ للأمير ؟ فقال: أرجو أنْ يَكْفِينَا إِيّاهُ رَبُّ الأميرِ، فقيل للحسنِ: ألا تشكوهُ للأمير ألقِبْلَةَ، وقال: اللهُمَّ اكْفِنيهِ بِما شئت، فخرَّ فلما قدِمَ الرجلُ، استقبلَ الحسنُ القِبْلَةَ، وقال: اللهُمَّ اكْفِنيهِ بِما شئت، فخرَّ الرجلُ عن دابَّتِهِ، وحُمِلَ مَيْتاً إلى أهلِه، فَعُرِّفَ الحسنُ، فقال: الحمدُ للهِ الذي يَكْفي مَنِ استَكْفاهُ، ويقبلُ دعاءَ مَنْ دعاه، يا وَيْحَهُ ما كانَ أَغَرَّهُ بربِّهِ!

\* وكان إذا فَرَغَ مَجْلِسُهُ، قالَ: اللهمَّ أَلْحِقْني بصالحِ مَنْ مَضىٰ، واجعلْني مِنْ صالحِ مَنْ بَقِيَ، وأَعِذْني مِنْ شَرِّ نَفْسي، ومِنْ شرِّ كُلِّ ذي شَرِّ (١).

\* ولما انتهى إلى الحسنِ مَوْتُ الحَجّاجِ، قالَ: اللَّهُمَّ إنَّهُ عَقيرُكَ، وأنتَ قَتلْتَهُ، اللَّهُمَّ فأمِتْ حاشِيَتَهُ.

\* وكان إذا ختم القرآن ، قال : صدق الله الذي لا إله إلا هُو الحَيُّ الذي

<sup>(</sup>۱) وذلك بعد كفارة المجلس التي جاءت من حديث أبي هريرة، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وأبي برزة الأسلمي، وعائشة \_ رضي الله عنهم \_ ورواية أبي هريرة: أن رسول الله على قال: «من جلس مجلساً كثر فيه لَغَطُه، فقال \_ قبل أن يقوم من مجلسه \_: سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنتَ، أستغفرك وأتوب إليك، إلا غفر له ما كان في مجلسه ذلك»، وهو صحيح بشواهده.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

لا يموتُ، وبَلَّغَتِ الرُّسُلُ الكِرامُ، ونحنُ على مَا قَالَ رَبُّنَا ومَوْلانَا مِن الشَّاهِدِينَ، والحمدُ للهِ رَبِّ العالَمين، وصلَّىٰ اللهُ على محمدٍ خاتَمِ النبيينَ، وعلى آلهِ الطاهرين، وأصحابِه المُنْتَجَبين، وأزواجِهِ أُمَّهاتِ المُؤمنين.

اللَّهُمَّ إِنَّكَ عَلَّمْتَنَا القرآنَ قبلَ رَغْبَتِنا في تَعْليمِه، واخْتَصَصْتَنا به قبلَ معرفتِنا بفضْلِه، ومَنَنْتَ علينا بهِ قبل عِلْمِنا بنفعِه، اللَّهُمَّ فإذا كانَ ذلك مَنَّا منكَ وجُوداً، وكَرَماً ولُطفاً لنا، ورَحْمَةً وَسِعَتْنا مِنْ غيرِ حَوْلِنا ولا حيلَتِنا، ولا قُوِّتِنا، ولا قُدرتِنا، اللَّهُمَّ فهب لنا رعايَةَ حَقِّه، وحُسْنَ تلاوَتِه، وحفظَ آياتِه، والعملَ بمُحْكَمِه، وتبيينَ مُتَشابِهه.

اللُّهُمَّ اهدِنا بهدايتِهِ، ونَوِّرْ قلوبَنا ببصيرَتِه.

اللَّهُمَّ إِنَّكَ أَنزِلْتَه شِفاءً لأوليائِكَ، وشقاءً على أعدائِكَ، وعَمَّى على أهْلِ مَعاصيكَ، فاجعلْهُ اللَّهُمَّ دَليلاً لنا على عِبادتِكَ، وحِصْناً حَصيناً من عذابِكَ، ونوراً نَهْتَدي به يومَ لِقائِكَ، ونستضيءُ به بين خَلْقِك، ونجوزُ بهِ صراطك، ونصلُ به إلى جَنَّتِكَ.

اللَّهُمَّ إِنَّا نعوذُ بِكَ مِنَ العمىٰ عَنْ عِلْمِهِ، والحَوْرِ عَنْ قَصْدِهِ، والتقصيرِ دُونَ حَقِّه.

اللَّهُمَّ احملْ عَنَّا ثِقْلَه، ويَسِّرْ لنا حِفْظَه، واجْعَلْنا مِمَّنْ يقومُ بحقِّه، ويؤدِّي فرائِضَه، ويؤمِنُ بمتشابهِهِ، ويَسْتَسِنُّ بِسُنَّتِهِ، ويُحِلُّ حَلالَه، ويُحَرِّمُ حَرامَه.

اللهمَّ اسْقِنا منَ النوم باليسيرِ، وأيقِظْنا عندَ أفضلِ الأَجَلَيْنِ التي تُنزِلُ فيها الرحمةَ، وتستجيبُ الدُّعاءَ.

اللهمُّ وانفَعْنا بما صَرَّفْتَ فيه منَ الآياتِ، وذَكِّرْنا بما ضربتَ فيهِ من

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الأمثال، وكَفِّرْ بتلاوتِهِ السَّيئاتِ، ولَقِّنا بهِ البُّشريٰ عندَ المماتِ.

اللَّهُمَّ انفَعْنا بالقرآنِ العظيمِ، وبالآياتِ والذِّكْرِ الحكيمِ.

اللَّهُمَّ إنا نعوذُ بكَ من قَساوةِ قُلوبِنا، ونسألُكَ العَفْوَ عن جرائِمِنا وذُنوبنا.

اللهمَّ إنكَ جعلتَ القرآنَ مُبارَكاً، فارزقْنا بهِ مِنْ كُلِّ بَرَكَةٍ، ونَجِّنا بهِ مِنْ كُلِّ هَلَكَةٍ.

اللهمَّ اجعلْه لنا شافِعاً مُشَفَّعاً، ونوراً وشِفاءً وهُدًى وموعظةً.

اللهمَّ أَلْزِمْ قُلُوبَنا بهِ السكينةَ والوَقارَ، ويَسِّرْ لنا به كثرةَ الاستغفار، واجْعَلْ لقلوبِنا ذَكاءً في تَفَهُّمِهِ، ولَذَّةً في تَرَدُّدِهِ، وعَبْرَةً عندَ تَرْجيعِهِ حتى لا نَبْتَغِيَ به بَدَلاً، ولا نشتريَ بهِ ثَمَناً، ولا نُؤْثِرَ عليهِ من الدنيا غَرَضاً، إنَّكَ سميعُ الدُّعاءِ، قريبٌ مُجيبٌ.

اللهمَّ اجعلِ القرآنَ ربيعَ قُلوبِنا، وشِفاءَ صُدورِنا، ونورَ أبصارِنا، وجِلاءَ أحزانِنا، وذهابَ هُمومِنا وغُمومِنا، وقائدَنا ودليلَنا إلى جنات النعيم.

اللهم لا تدَعْ لنا ذنبا إلا غَفَرْتَهُ، ولا هَمّا إلا فَرَجْتَهُ، ولا دَيْنا إلا قَضَيْتَهُ، ولا عَائباً إلا ردَدْتَهُ، ولا مَيْتاً إلا رَحِمْتَهُ، ولا مَريضاً إلا شَفَيْتَهُ، ولا حاجة من حوائج الدنيا والآخرة لك فيها رضاً، ولنا فيها فائدة إلا أتيت على قضائها في يُسْر منك وعافية يا أرحم الراحيم، ياغيات المستغيثين، يا مُجيبَ دعوة المُضْطَرِّين.

وصَلِّ اللهمَّ على سيدِنا محمدٍ خاتمِ النبيينَ، وعلى آلِه الطاهرين.

\* \* \*

#### ومن هذا الفصل:

### ما رُوِيَ عنه \_ رحمه الله \_ من نهيه عن التصنُّع، وذمِّ الرياء

\* وكانَ ـ رحمَهُ اللهُ ـ يقول: ابنَ آدمَ! لا تعملْ شيئاً منَ الحَقِّ رِياءً، ولا تتركْهُ حَياءً.

\* وقيل: وَعَظَ يوماً، فتنفسَ رجلٌ الصَّعَدَاء، فقال: يابنَ أخي! ما عساكَ أردت بما صَنَعْتَ ؟ إنْ كنت صادِقاً، فقد شَهَرْتَ نَفْسَكَ، وإنْ كنت كاذباً، فقد أَهْلَكْتَها، ولقد كانَ الناسُ يجتهدون في الدعاء، وما يُسْمَعُ لأحدِهم صوتٌ، ولقد كانَ الرجلُ ممَّنْ كانَ قبلَكُم يستكملُ القرآنَ، فلا يسمعُ به جارُه، ولقد كان الآخَرُ يتفقّهُ في الدين، ولا يَطَّلِعُ عليه صديقُه، ولقد قيلَ لبعضِهم: ما أقلَّ التفاتكَ في صَلاتِكَ، وأَحْسَنَ عليه صديقُه، ولقد قيلَ لبعضِهم: ما أقلَّ التفاتكَ في صَلاتِكَ، وأَحْسَنَ عليه صديقُه، ولقد قيلَ لبعضِهم: ما أقلَّ التفاتكَ في صَلاتِكَ، وأَحْسَنَ عليه عَديقُه، ولقد قيلَ لبعضِهم: ما أقلَّ التفاتكَ في صَلاتِكَ، وأَحْسَنَ عليه كُشوعَكَ! فقالَ: يا بنَ أخي! وما يُدريكَ أينَ كانَ قلبي ؟

\* وكان يقولُ: نظرَ رَجاءُ بنُ حَيْوَة (١) إلى رجلٍ يتناعسُ بعدَ الصَّبْح، فقال: انتبهْ \_ عافاكَ الله \_ لا يَظُنَّ ظانٌّ أنَّ ذلكَ عن سهرٍ وصَلاةٍ، فَيَحْبَطَ عملُك.

ولقد رُوِيَ أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال لهُ رجلٌ: يا رسولَ الله! اشتبهَ علينا النفاقُ، فما هو ؟ فقالَ عليه السلامُ ـ: «المُرائي مُنافِقٌ».

<sup>(</sup>۱) رجاء بن حَيوة بنِ جَرْوَلِ، وقيل: ابنُ جَنْزَلِ، وقيل: ابنُ جَنْدَلِ: الإمامُ، أبو نصرٍ الكِنديُّ الأزديُّ الفلسطينيُّ، من أكابر التابعين، مات سنة اثنتي عشرة ومئة.

\* وقيل: رأى الحسنُ على فَرْقَدٍ السَّبْخِيِّ كِساءَ صوفٍ، فقال: يا فَرْقَدُ! لعلَّكَ تحسِبُ أن لكَ بكسائِكَ على الناسِ فضلاً ؟ ولقد بَلَغَني أن أكثرَ لِباسِ أهلِ النارِ الأَكْسِيَةُ.

\* وكَان يَقُولُ: المُرائي يُريد أن يغالَبَ قَدَرَ اللهِ فيه، هو عندَ اللهِ فاستٌ ممقوتٌ، وقد أَطْلَعَ على ذلك عبادَه المؤمنين، وهو يُريدُ أن يقولَ الناسُ: هذا صالحٌ، وأنَّى له بذلكَ، وعِلْمُ اللهِ ـ عزَّ وجلَّ ـ بريائه قد ثَبَتَ في نُفُوسِ عِبادِه ؟.

\* قال الحسنُ: ولقد حُدِّثْتُ أن رجلاً مرَّ برجلٍ يقرأ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ بَهُ وَاللهِ! المَّمْنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلطَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّمْنَ وُدَّا ﴾ [مريم: ١٩٦]، فقال: والله! لأعبدَنَّ الله عبادةً أُذْكَرُ بها في الدنيا! فلزمَ الصلاة، واعتكفَ على الصِّيامِ، حتى كانَ لا يُفْطِر، ولا يُرى إلا مُصلِّياً وذاكراً، وكُلَّما مَرَّ على قوم، قالوا: لايزالُ هذا يرائي، ما أكثرَ رياءَه! فأقبلَ على نَفْسِه وقال: ثَكِلتُكِ أُمُّكِ، ولا أراكِ تُختير إلا بفسادِ دينِكِ، وفسادِ ولا أراكِ تُذكرينَ إلا بشرً، ولا أراكِ أُصِبْتِ إلا بفسادِ دينِكِ، وفسادِ مُعْتَقَدِكِ، وإنَّكِ لم تُريدي الله بعملكِ. ثم بَقِيَ على عَمَلِهِ لم يَزِدْ عليه شيئاً، إلا أنَّ نِيَّتَهُ انقلَبَ عامهُ الناسِ فيه، فكانَ لا يَمُرُّ بقومٍ إلا شيئاً، إلا أنَّ نِيَّتَهُ انقلَبَ عامهُ الناسِ فيه، فكانَ لا يَمُرُّ بقومٍ إلا قالوا: رَحِمَ اللهُ هذا! ثم يقولون: الآنَ الآنَ.

\* وكان الحسنُ يقول: أَخْلِصوا للهِ عَمَلَكُمْ؛ فقد رُوِيَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُمْ؛ فقد رُوِيَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْهِ قال:

«مَنْ أَحْسَنَ صلاتَهُ حينَ يَراهُ الناسُ، وأساءَها حينَ لا يراهُ، فَتِلْكَ اسْتِهانَةُ استهانَ بِها رَبَّهُ (١).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو يعلى من حديث عبد الله بن مسعود، وفيه إبراهيم بن مسلم الهجري، وهو ضعيف. «مجمع الزوائد»(۱۰/۲۲۱). وانظر: «ضعيف الجامع» رقم (٥٣٦١).

وكان ﷺ يقول: «مَنْ سَمَّعَ الناسَ بِعَمَلِهِ، سَمَّعَ اللهُ به سامِعَ خَلْقِهِ يومَ اللهُ به سامِعَ خَلْقِهِ يومَ القيامةِ، وحَقَّرَهُ وصَغَّرَهُ»(١).

\* وكان الحسنُ يقولُ: ابنَ آدم! أما تسْتَحي ؟ تتكلمُ بكلامِ الفاسقين (٢)، وتسطو سطوة الجَبَّارين!

\* وكان يقولُ: ابنَ آدَمَ! تَلْبَسُ لِبْسَةَ العابدين، وتفعلُ أفعالَ الفاسقين، وتُخْبِتُ إخباتَ المُدْبِرِين، وتنظرُ نظرَ المُعْتَبِرِين، وَيْحَكَ! ما هذه خِصالُ المُخْبِصين، إنكَ تقومُ يومَ القيامةِ بينَ يديْ مَنْ يعلمُ خائِنةَ الأعينِ وما تُخْفي الصدورُ.

\* وقيل: كانَ الحسنُ يقولُ: رُوِيَ أَنَّ مَنْ قَبِلَ اللهُ ـ سبحانَهُ وتعالى ـ مِنْ عملِهِ حسنةً واحدةً، أدخلَهُ بها الجنة، قيل: يا أبا سعيد! وأينَ يُذْهَبُ بحسناتِ العِبادِ ؟ فقالَ: إن اللهَ ـ عزَّ وجلَّ ـ إنَّما يقبلُ الخالِصَ الطيِّبَ المُجانِبَ للعُجْبِ والرِّياءِ، فَمَنْ سَلِمَتْ له حسنةٌ واحدةٌ، فهوَ من المفلِحين.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ أن سعيدَ بنَ جُبَيْرٍ (٣) رأى رجُلاً مُتَماوِتاً في

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في: الرقاق، باب: الرياء والسمعة (۲۱/۳۳۱)، بنحوه. وفي: الأحكام، باب: من شاق شق الله عليه (۱۲/۱۲)، بنحوه.

ومسلم في: الزهد، والرقائق، باب: من أشرك في عمله غير الله(٢٩٨٧/٤)، بنحوه، كلاهما من حديث جندب.

وعن ابن عباس رواه مسلم في: الزهد، والرقائق، باب: من أشرك في عمله غير الله(٢٩٨٦/٤)، بنحوه.

<sup>(</sup>٢) هكذا في المخطوط. ولعل الصواب: القانتين.

<sup>(</sup>٣) سعيد بن جبير الأسدي، أبو عبد الله، تابعيٌّ ثقةٌ، تُبثٌ، فقيه، قُتِلَ على يدِ الحجاج سنة خمس وتسعين، ولم يكن يكمل الخمسين.

THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT

العبادةِ، فقال: يابنَ أخي! إن الإسلامَ حَيُّ، فأُحْيِهِ، ولا تُمِتْهُ، أماتَكَ اللهُ ولا أُحياكَ.

\* وكان يقولُ: مَنْ ذَمَّ نَفْسَهُ في المَلاِّ، فقد مَدَحَها، وبِئْسَ ما صنَعَ.

\* وكان الحسنُ يروي: أنَّ عائشة \_ رضي الله عنها \_ رأت رجلاً مُتَماوِتاً، فقالت: ما بالُ هذا؟ قالوا: إنهُ صالحٌ، فقالت: لا أبعدَ اللهُ غيرَهُ، كانَ عمرُ \_ رضيَ اللهُ عنه \_ أصلَحَ منه، وكان إذا مشى، أسرعَ، وإذا ضربَ، أوجعَ، وإذا أطعَمَ، أشبعَ، فدعوا التصنُّع؛ فإنَّ اللهَ لا يقبلُ مِنْ مُتَصَنِّع عملاً.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ عن بعضِ الصالحين أنه كان يقولُ: أفضلُ الزهدِ إخفاءُ الزهدِ .

\* وكان يقول: مَنْ تَزَيَّنَ للناسِ بما لا يعلمُه اللهُ منهُ، شانه عندَ اللهِ ذلك.

\* وكان يقولُ: تفكُّرُ ساعةٍ خيرٌ من قيام ليلةٍ.

\* وكان يقولُ: إنْ كانَ في الجماعةِ فضلٌ؛ فإنَّ في العزلة السلامةَ.

\* ولقد رُوِيَ: أَن أَبِا هريرة مرَّ بمروانَ بنِ الحكم (١) وهو يبني دارَه، فقال: إِيْهاً أَبِا عَبِدِ القُدُّوسِ! ابنِ شَديداً، وأُمِّلْ بَعيداً، وعِشْ قليلاً، وكُلْ خَضْماً، والموعِدُ اللهُ.

\* وكان يقولُ: قديماً امتُحِنَ الناسُ بطولِ الأمل.

<sup>(</sup>١) مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أمية، وُلد بمكة، من كبار التابعين، وقيل: له رؤية، مات خنقاً من أول رمضان سنة خمس وستين، وقيل: مات بالطاعون.

لقد رُوِيَ أَنَّ حَمَّادَ بَنَ سَلَمَةَ (١) قال: كَانَ أَبُو عَثْمَانَ النَّهْشَلَيُّ (٢) يقول: أَتَتْ عَلَيَّ مئةٌ وثلاثون سنةً، ما من شيءٍ إلا وقد أنكرتُه، إلا أَمَلي؛ فإنه يزيدُ كلَّ يوم.

\* وقيل: جزع بكرُ بنُ عبد اللهِ على امرأتِه لمّا ماتتْ جَزَعاً شديداً، فنهاهُ الحسنُ عن الجَزَع، فجعلَ بكرٌ يصفُ فضلَها، فقال الحسنُ: عندَ اللهِ خيرٌ منها، فتزوَّج أُخْتَها، ثم لَقِيَ الحسنَ بعدَ ذلكَ، فقال: يا أبا سعيدٍ! هي خيرٌ منها، فقال: لِغَيْرِها من الحُورِ العينِ \_ عافاكَ اللهُ \_ كنتُ أشرتُ لكَ، ثم أنشده:

تُــوَمُّــلُ أَنْ تُعَمَّــرَ عُمْــرَ نُــوحٍ وأَمْــرُ اللهِ يَطْــرُقُ كُــلَّ لَيْلَــهُ؟!

\* وكان يقول: رأى بعضُ النُّسّاكِ صديقاً له مَهْموماً، فسأله عن هَمِّه، فقال: كان عندي يتيمٌ أحتسبُ فيه الأجرَ، فماتَ، قال صديقُه: فاطلبْ يتيماً غيرَه؛ فإنك لن تعدَم ذلك، فقال: أخافُ ألا أَجِدَ يتيماً في مثل سوء خُلُقِه، فقال صديقُهُ: أُفِّ لكَ، أما لو كنتُ مكانكَ، لم أذكر سوءَ خُلُقِه؛ كأنه كَرِهَ أن يَتَبَجَّحَ بما كانَ يلقى منه.

\* وكان يقول: رُوِيَ عن أبي الدَّرْداءِ أنه قال: أَضْحَكَني ثلاثةٌ، وأبكاني ثلاثةٌ، وغافلٌ لا يُغْفَلُ وأبكاني ثلاثةٌ: أضحكني مُؤَمِّلُ دُنيا، والموتُ يطلبُهُ، وغافلٌ لا يُغْفَلُ عنه، وضاحِكٌ مِلءَ فيه، ولا يدري أراضٍ رَبُّهُ أم غَضْبانُ عليه؟ وأبكاني

<sup>(</sup>١) حمادُ بنُ سلمةَ بنِ دينار: الإمامُ القدوةُ، أبو سلمةَ البصريُّ . مات في سنة سبع وستين ومئة .

<sup>(</sup>٢) هكذا ورد في المخطوط، والصواب هو: أبو عثمان النهدي: عبدُ الرحمن بنُ مُلّ بنِ عمرو بنِ عديِّ البصريّ، مخضرمٌ معمَّرٌ، أدرك الجاهلية والإسلام. مات سنةَ مئة، وقيل غير ذلك.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

هَوْلُ المَطْلَع، وانقِطاعُ العَمَل، وموقفٌ بينَ يديِ اللهِ عزَّ وجلَّ -، لا أدري أَيُوْمَرُ بي إلى الجنةِ، أم إلى النار ؟

\* وكان الحسنُ يقول: إن لله تعالى نَزَائِلَ في خَلْقِهِ، لولا ذلكَ، لم ينتفع النبيون وأهلُ الانقطاع إلى اللهِ ـ عزَّ وجل ـ بشيءٍ من الدنيا؛ وهي: الأملُ، والأجلُ، والنسيانُ.

\* \* \*

# الفصل المساكري

#### فيما رُوِيَ عنه عند تلاوة القرآن من الحكم والمواعظ

\* كان الحسنُ يقول: رُوِيَ أن عمرَ بنَ الخطاب \_ رضيَ اللهُ عنه \_ قال: أَيُّها الناسُ! اقرؤوا القرآنَ، وابتغوا ما عندَ اللهِ \_ عزَّ وجلَّ \_ بقراءته، من قبلِ أَنْ يقرأَه قومٌ يبتغُونَ به ما عندَ الناس.

\* وكان يقول: إن الرجلَ إذا طلبَ القرآنَ والعلمَ للهِ ـ عزَّ وجلَّ ـ، لم يلبثْ أن يُرى ذلكَ في خُشوعِه، وزُهْدِهِ، وحِلْمِه، وتَواضُعِه.

\* وكان يقولُ: رَحِمَ اللهُ امرأَ خَلا بكتابِ اللهِ ـ عزَّ وجلَّ ـ ، وعَرَضَ عليه نفسَه، فإن وافقَهُ، حَمِدَ ربَّه، وسألَه المزيدَ مِنْ فضْلِهِ، وإنْ خالَفَهُ، تابَ، وأنابَ، ورجعَ من قريب.

\* وكان يقولُ: أَيُّهَا الناسُ! إِنَّ هذا القرآنَ شفاءُ المؤمنين، وإمامُ المتقين، فمن اهتدى به، هُدِي، ومن صُرِفَ عنه، شَقِيَ وابْتُلِيَ.

\* وكان يقول: إنَّ مِنْ شَرِّ الناس أقواماً قرؤوا القرآنَ لا يعملونَ بسنتِه، ولا يتبعونَ لطريقتِهِ، ﴿ أُوْلَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ ٱللَّاعِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩].

لقد كانَ من تقدَّمَ يقرأ القرآنَ، ويقومُ بالسورةِ منهُ طولَ ليلتِهِ، فإذا أصبحَ، عُرِفَ ذلكَ في وَجْههِ، وإنَّ أحدَكُمْ يقرأُ القرآنَ لا يتجاوزُ لَهَواتِهِ،

و اللهُ سبحانَهُ يقول: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَّدَّبَّرُوٓا عَايَدَهِ ۗ [ص: ٢٩].

أما والله ما هو حفظ حروفه، وإضاعة حُدوده، وإنَّ أَحَدَكُمْ يقول: قرأتُ للقرآنَ ما أسقطتُ منه حرفاً، كذبَ لعمرُ الله لقد أسقط كُلّه، والله والله! ما هؤلاء القُرّاءُ ولا العلماءُ ولا الحُكماءُ، ومتى كانتِ القُرّاءُ تقولُ مثلَ هذا ؟ إنَّ الله مسبحانه وتعالى ميقول: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً نَقِيلاً ﴾ مثلَ هذا ؟ إنَّ الله مسبحانه وتعالى ميقول: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً نَقِيلاً ﴾ والمزمل: ٥] يريدُ حجلَّ ثناؤه ما العملَ به، وقال من وجلَّ من وجلَّ من فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَالنِّع قَوْمَانَهُ ﴾ والقيامة: ١١٨؛ أي: حَلِّلْ حلالَهُ، وحَرِّمْ حَرامَهُ، ولقد تُوفِّي رسولُ الله عَلَيْهُ، وما استكملَ حِفْظَ القرآنِ منْ أصحابِه مرضوانُ الله تعالى عليهم ما إلا النفرُ القليلُ؛ استعظاماً له، ومتابعة أنفسِهم بحفظِ تأويلِه، والعملِ بِمُحْكَمِه ومُتَشابِهِهِ.

\* وكان الحسنُ يقول: قُرّاءُ القرآنِ ثلاثةُ نَفَر: قومٌ اتخذوهُ بضاعةً يطلبون به ما عندَ الناس، وقومٌ أجادوا حُروفَهُ، وضيَّعوا حُدودَهُ، استدرُّوا به أموالَ الوُلاةِ، واستطالُوا به على الناس، وقد كثرَ هذا الجنسُ من حَمَلَةِ القرآن، فلا كثَّر اللهُ جَمْعَهم، ولا أبعدَ غيرَهم، وقومٌ قرؤوا القرآن، فتدبَّروا آياتِه، وتَداوَوْا بدوائِه، واسْتَشْفُوا بشفائِه، ووضعوه على الدَّاءِ من قلوبِهم، فَهُمُ الذين يُسْتَسْقى بهمُ الغَيْثُ، وتُسْدَىٰ مِنْ أَجْلِهِمُ النَّعَمُ، وتُستدفعُ بدعائهم النَّقَمُ، أولئك حزُب الله، ألا إن حزبَ الله هم الغالبون.

ولقد رُوِيَ: أَن وَفْداً من أَهلِ اليمنِ قَدِموا على رسولِ اللهِ ﷺ، فقرأ عليهمُ القرآنَ، فَبَكُوا، فقال أبو بكرِ: لهكذا كُنّا حتى قَسَتْ قلوبُنا.

\* وكان يقولُ: أيُّها الناسُ! عليكمْ بالنَّظَرِ في المَصاحِفِ، وقراءة

القرآن فيها؛ فقد رُوِيَ أَنَّ عثمانَ \_ رضيَ اللهُ عنه \_ كان يقولُ: إني لأَكْرَهُ أَن يَمْضِيَ عليَّ يومٌ لا أنظرُ فيهِ إلى عهدِ اللهِ سبحانَه، يعني: المصحف، فقيلَ له في ذلك، فقال: إنَّهُ مُبارَكٌ، وكان يقرأ القرآن في المصحفِ تَبَرُّكاً به.

وكان لا يزالُ يُرَى المصحفُ في حِجْرِهِ، وكانَ من أحفظِ أصحابِ النبيِّ ﷺ لكتابِ اللهِ عزَّ وجلَّ \_.

\* وقيلَ: قُدِّمَ للحسن \_ رحمَهُ اللهُ \_ عَشاؤهُ، فلمّا بدأ يأْكُلُ منه، سمعَ قارئاً يتلو: ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالًا وَجَيِمَا ﴿ وَطَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [المزمل: ١٢\_ قارئاً يتلو: ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالًا وَجَيِمًا ﴿ وَطَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [المزمل: ٢١]، فقال: يا جاريةُ! ارفعي عَشاءك، ومازال يُردِّدُ الآية ويبكي بقية ليلته.

\* وقيل: بل بقيَ كذلكَ ثلاثاً حتى أحضرَ ولَدُهُ قوماً من أصحابِه، وأَحْضَروا طَعاماً، فواكلهم.

\* وقرأ: ﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ تُوَفَّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨١]، ثم قال: أَوَّاهُ! أَيُّ موعظةٍ وعَظَ اللهُ سبحانهُ عبادهُ لو كانوا قابلين ؟! وقرأ: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ وَأَصَابَهُ ٱلْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِّيَةٌ ضُعَفَاهُ فَأَصَابَهَ آ إِعْصَارُ فِيهِ نَارٌ فَأَحْتَرَقَتُ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَكِ لَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٦].

ثم قالَ الحسنُ: هذا مثَلٌ ضربَهُ اللهُ لعباده، انتفَع بهِ وأبصرَهُ مَنْ أراده برشادِه؛ يقول اللهُ سبحانه: مَثَلُ الرجلِ إذا كَبرَتْ سنّه، ورَقَّ عَظْمُهُ، وكَثرَ عِيالُه، واحتاجَ لزرعِه، فأحرَقَتْهُ النارُ أَحْوَجَ ما كَانَ إليه، كمثلِ ابنِ آدمَ يقومُ يومَ القيامةِ، وهو عُريانُ ظمآنُ فقيرٌ إلى ما قَدَّمَ من عَملِ صالح، توهم أنه لهُ، فوجَدَهُ قد أذهبَتْهُ التَّبعاتُ، وأسقطَتْهُ الخَطايا أَحْوَجَ ما كَانَ إليه، وأعظمَ ما كانَ رجاءً أن يعودَ نفعُه عليه.

\* وقرأ: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ [الذاريات: ١٧]، فقال: كانوا يُديمونَ صلاتَهم إلى السَّحَر، ثم يجلِسون يستغفرون.

\* وسُئِلَ عن ناشِئَةِ الليل، فقال: هي من أُوَّلِهِ إلى الفجرِ.

\* وقرأ يوماً: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَلِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴾ [الفرقان: ٦٣]، ثم قال: هم المسلمون الذين لا يجهلون، وإن جُهلَ عليهم، حَلُمُوا، ولم يَعْجَلوا.

\* وقرأ: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمَنَهُ طَهَرِمُ فِي عُنُقِهِ ۚ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيهَةِ كِتَبَاً يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ إَنَ ٱقْرَأَ كِنَبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء: ١٣- ١٤]، ثم قال: ابنَ آدمَ! لقد عدلَ فيكَ مَنْ جَعَلَكَ حسيبَ نفْسِكَ.

\* وقرأ: ﴿ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًّا ﴾ [مريم: ١٤]، ثم قال: آخِرُ العَدَدِ خُروجُ النَّفْسِ، آخرُ العَدَدِ دُخولُ القبرِ، فالمبادرة - عِبادَ اللهِ - إلى الأعمالِ الصالحةِ.

ثم يقول: عبادَ الله! إنما هيَ الأنفاسُ، لو قَدْ حُبِسَتْ، لانْقَطَعَتِ الأعمالُ التي بِها تتقرَّبونَ، والحسناتُ التي عَلَيْها تتَوَكَّلُونَ، فَرَحِمَ اللهُ امْرَأَ حاسَبَ نفسَهُ، وخافَ رَبَّهُ، واتَّقَىٰ ذَنْبَه.

\* وقرأ: ﴿ كُلُما نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ الْعَذَابَ ﴾ [النساء: ٢٥]، فاضطربَتْ رُكْبَتاهُ، وجَرَتْ دموعُهُ، ثمَّ قال: رُوِيَ أن النارَ تأكُلُ لُحومَهُمْ كُلَّ يوم سبعينَ مَرَّةً، ثم يقالُ لهم: عُودوا، فيعودون، اللهمَّ إنا نعوذُ بكَ منَ النار، ومِنْ عملِ نستوجبُ بهِ النارَ.

\* وقرأ: ﴿ سَلَامُ عَلَيْكُو بِمَا صَبَرْتُمُ ۚ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٤]، ثم قال: صَبَروا عن فُضُولِ الدنيا، وزَهِدوا في الفاني، فنالُوا الآخرة، وحَسُنَتْ لهمُ العاقبةُ.

\* وقرأ: ﴿ وَكَانَ تَعْتَهُ كَنَرُ لَهُمَا ﴾ [الكهف: ١٨]، فقال: رُوِيَ عن ابن عباس: أنه كان يقول: كانَ الكَنْزُ لوحاً مِنْ ذَهَبٍ، ولَبِنَةً مِنْ ذَهَبٍ، فيهما مكتوب: بسم الله الرحمن الرحيم، عَجَباً لِمَنْ يعرفُ الموت كيفَ يَفْرَحُ ؟! ولِمَنْ يعرفُ الدنيا وتَقَلُّبَها يَفْرَحُ ؟! ولِمَنْ يعرفُ الدنيا وتَقَلُّبَها بِهْلِها كيفَ يطمئنُ ويسكنُ ؟! ولِمَنْ يؤمنُ بالقضاءِ والقَدَرِ كيفَ يتعبُ في طَلَبِ الرزقِ ويَنْصَبُ ؟! ولِمَنْ يُؤمنُ بالنارِ كيفَ يعملُ الخُطايا ؟! لا إلهَ اللهُ، محمدٌ رسولُ اللهِ (١).

\* وقرأ: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلْيَتَلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَن يَنَّكُّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٦]، ثم قال: سُبحانَ الله! ما أوسعَ رَحمةَ اللهِ، وأَعَمَّ فَضْلَهُ، وأَلْطَفَ صُنْعَهُ! جعلَ لِمَنْ عَجَزَ في النهارِ خَلَفاً في الليلِ، ولِمَنْ قَصَّرَ في الليلِ خَلَفاً في النهار.

\* وقرأ: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِي ٓ إِسْرَةِ يَلَ بِمَاصَبُرُواْ وَدَمَّرَنَامَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُم وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٧]، ثم قال: عَجَباً لمنْ يخافُ مَلِكاً، أو يَتَّقي ظالِماً بعدَ إيمانِه بهذه الآية ؟! أمَا \_ قال: عَجَباً لمنْ يخافُ مَلِكاً، أو يَتَّقي ظالِماً بعدَ إيمانِه بهذه الآية ؟! أمَا \_ والله \_ لو أنَّ الناسَ إذا ابْتُلوا صَبَرُوا لأمرِ رَبِّهم، لَفَرَّجَ اللهُ عنهم كُرَبَهُمْ، ولكنهم جَزِعوا من السيف، فَوُكِلُوا إلى الخوف، ونعوذُ باللهِ مِنْ شَرِّ البَلاء.

\* وقرأ: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ وَهُمِّ فِيهَا كَللِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤]، ثم قال: أَيُّ منظرِ عبادَ الله ؟ ما أَسْوَأَهُ! فاحْذَروه.

ورُوِيَ أَن النَارَ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمْ لَفْحَةً، فلا تَدَعُ لَحْماً ولا جِلْداً، إلا

<sup>(</sup>۱) روى ذلك الطبري في «تفسيره» عن ابن عباس(٦/١٦)، ثم رجِّح خلافه. وانظر: «تفسير البغوي» (٩/٦٩٦)، طبعة دار طبية.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

أَلْقَتْهُ على العَرَاقيب، وأبقتِ الوُجوهَ كالِحَةً، ثم يبكي ويقولُ: اللهمَّ بكَ نستعيذُ من عذاب النار وبئسَ المصيرُ.

\* وقرأ: ﴿ إِلَيْهِ يَصَّعَدُ ٱلْكِلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلَاحُ يَرْفَعُكُمُ ﴾ [ناطر: ١٠]، ثم قال: إن العبدَ إذا قالَ قولاً حسناً، وعملَ عمَلاً صالحاً، رفعَ اللهُ تعالى قولَهُ بعمله، وإنْ قالَ حَسَناً، وعملَ عمَلاً سيئاً، ردَّ اللهُ سبحانه القولَ بالعملِ.

\* وقرأ: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِّن نَهَارٍ بَلَغٌ فَهَل يُهْلَكُ إِلّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [الاحقاف: ٣٥]: الذين كَسَبُوا الدنيا الحرام، وأَنْفَقُوها إسرافاً وتَبْذيراً في الشهوات، ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوااً أَيّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٧].

\* وقرأ: ﴿ وَجَآءَتْ سَكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَالِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَجِيدُ ﴾ [ق: ١٩]، فقال: ابنُ آدمَ فاسِقٌ في الدنيا، حائدٌ حينَ لاتَ حَيْدَةٍ، ولا يُمْكِنُ هَرَبٌ ولا غَيْبَةٌ.

\* وكان إذا قرأ: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَهُ يَلْبَثُوٓا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَلَهَا ﴾ [النازعات: ٤٦]، يقول: ابنَ آدم! ما لكَ في غُدْوَةٍ أو رَوْحَةٍ ؟! ما تصبرُ على المعصية ؟!.

\* وكان إذا قرأ: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسُرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ اللهُ عَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَبداً كَسَبَ مِنْ طَيِّبٍ، وأَنفَقَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴾ [الفرقان: ٢٧]، قال: رَحِمَ للهُ عبداً كَسَبَ مِنْ طَيِّبٍ، وأَنفَقَ

قَصْداً، وقَدَّم ليوم فقره وشدَّة حاجَتِه فَضْلاً، ثم يقول: وَجِّهوا \_ رَحِمَكُمُ اللهُ \_ فُضُولَ أموالِكُمْ حيثُ وَجَّهَها اللهُ ورسولُهُ، وضَعُوها حيثُ وضَعاها؛ فإنَّ الذين كانوا مِنْ قبلِكُمْ، كانوا يأخذونَ قليلاً، ويُبايعونَ من اللهِ \_ جلَّ ثناؤه \_ أَنْفُسَهُمْ بالفَضْل.

\* وكان إذا تلا: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾ [المؤمنون: ٦٠]، قال: يعملونَ ما يعملونَ من بِرِّ، ويقدِّمون ما يقدِّمون مِنْ خيرٍ، وهم خائفون ألاّ يُنْجِيَهم ذلكَ من عذاب الله.

\* وكان إذا تلا: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ [البلد: ١]، قال: ويحَ ابنِ آدم! ما خَلَقَ اللهُ خَلْقَاً يُكابِدُ من هذا العيشِ ما يُكابِدُ هُوَ.

\* وكان إذا تلا: ﴿ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧]، قال: لنرزُقَنَّه طاعةً يَجِدُ لَذَّتَها في قلبه.

\* ورُوِيَ أنه قال: لنرزقُنَّهُ رِزْقاً لا نُعَذِّبُهُ عليهِ، ثم يقول: كُلُّ حياةِ ابنِ آدم ـ واللهِ ـ مُرَّةٌ؛ إلا حَياتَهُ في الجنةِ.

\* وكان إذا تلا: ﴿ وَسَّنَا لَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبِيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ ﴾ [الأعراف: ١٦٣] إلى آخر الآية، يقول: حوتٌ حَرَّمَ اللهُ تعالى عليهم صَيْدَهُ يوماً من أيام الجمعة، وأحَلَّهُ فيما سوى ذلك من الأيام، وكان يأتيهم يومَ التحريم كالمُحاصِرِ ما يَمْتَنِعُ ؛ من أجلِ المِحْنَةِ والبَلِيَّةِ والاختبارِ بالطاعةِ ، فجعلوا يَلْهُونَ بأخذِه، ويُمْسِكون مخافةً وتعبُّداً .

وقال: ما هَمَّ عبدٌ بذنبِ إلا وافَقَهم فيما عَزَموا عليه، فأخذوه، وأكلوهُ وقال: ما هَمَّ عبدٌ بذنبِ إلا وافَقَهم فيما عَزَموا عليه، فأخذوه، وأكلوهُ واللهِ وأوْخَمَ أكلةٍ أكلَها قومٌ، فَنُودوا ثلاثاً وهم نائمون، ثم نُودُوا: يا أهلَ القريةِ! فانتبه الرجالُ والنساءُ والصبيانُ، فقيل لهم: كُونوا قِرَدَةً خاسِئينَ؟ فكانوا كذلك.

وايمُ اللهِ! لَحُرْمَةُ عَبدٍ مؤمنٍ يُقْتَلُ ظُلْماً أعظمُ عندَ اللهِ منْ كُلِّ حوتٍ خُلِقَ، ولكنْ جعلَ اللهُ تعالى مَوْعِدَ قومٍ الساعة، ﴿ وَٱلسَّاعَةُ أَذَهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ [القمر:٤٦].

\* وقرأ: ﴿ فَإِنَّا هِمَ زَجْرَةً وَحِدَةً ۚ إِنَّ فَإِذَا هُم بِأَلْسَّاهِرَةِ ﴾ [النازعات: ١٦- ١٤]، ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَكِمِدُونَ ﴾ [يسَ: ٢٩]، فكان يقول: أَيُّها الناسُ! الزجرةُ من الغضَبِ، فَمَنِ اتَّقىٰ اللهَ، فَلْيَحْذَرْ غَضَبَهُ.

\* وكان يقولُ إذا تلا: ﴿ هَلْهِ عِجَهَنَّمُ النِّي يُكَذِّبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَا وَبَيْنَا وَعَفُوا فِي حَمِيمِ الرَّاسِ! مَا ظَنُّكُمْ بقومٍ وَقَفُوا فِي عَمِيمٍ النَّاسِ! مَا ظَنُّكُمْ بقومٍ وَقَفُوا فِي يوم كَانَ مقدارُهُ خمسينَ ألفَ سنةٍ، فلما انقطعت أعناقُهُمْ مَنَ الجوعِ والعَطَشِ والخوفِ، أُمِرَ بهم إلى نار وجحيم وحميم ؟! اللهم بكَ العِياذُ، وأليك اللَّجَأُ، وعليكَ التَّوكُّلُ، فَنَجِّنا برحْمَتِكَ من عذابِكَ واغْورُ.

\* وكان إذا تلا: ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢]، قال: رَحِمَ اللهُ قوماً كانَ خُشوعُهم في القلوب، فَغَضُّوا أبصارَهُمْ، وحِفَظُوا فُروجَهم، وتَجَنَّبوا المحارمَ، فنالوا أعلى الدرجاتِ.

\* وسُئل عن قولِ اللهِ \_ عزَّ وجلَّ \_: ﴿ مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، فقال: من جاءَ بِـ: لا إله إلاّ اللهُ، وحدَهُ لا شريكَ له، وأنَّ مُحَمَّداً ﷺ عبدُهُ ورسولُهُ، مُخْلِصاً بها قلبُهُ، فلَهُ عندَ اللهِ \_ عزَّ وجلَّ \_ اللجنةُ.

\* وتلا: ﴿ هَلَ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [الرحمن: ٦٠]، ثم قال: إنَّما جزاءُ مَنْ قال: لا إلهَ إلاّ اللهُ، أن يدخُلَ الجنةَ.

\* وقرأ: ﴿ يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرْءُ مَا فَذَمَتْ يَدَاهُ ﴾ [النبا: ٤٠]، فقال: ذلك المؤمنُ الحَذِرُ، الفَطِنُ، الكَيِّسُ، الذي علم أن له مَعاداً، فَقَدَّمَ عملاً صالِحاً، ثم قَدِمَ عليه، فَسَرَّهُ، وهو يوم: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلْيَتَنِي كُنْتُ تُرَبُّا ﴾ [النبا: ٤٠].

\* وتلا: ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤]، فقال: هو الذنبُ على الذَّنْبِ حتى يموتَ، ويَسْوَدَّ القلبُ.

\* وتلاً: ﴿ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ ﴾ [المدنر: ٦]، ثم قال: لا تستكثر عمَلَكَ؛ فإنَّكَ لا تعلمُ ما قُبلَ منهُ، وما رُدَّ فلمْ يُقْبَلْ.

\* وقرأ: ﴿ أَلَهَنَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ \* [التكاثر:١]، ثم قال: إنّا لله وإنا إليه راجعون، أَلْهِي - والله - عن نار الخُلود، وشَغَلَ عن نَعيم لا يَبيدُ، ثم قرأ: ﴿ كَلّا سَوْفَ تَعَلَمُونَ \* [النكاثر: ٣]، ثم قال: أيُّها الناسُ! لو تَوَعَّدَكُمْ مخلوقٌ يموتُ، ما اسْتَقَرَّ بكمُ القرارُ، فكيفَ بوعيدِ مَلِكِ الملوك، والحَيِّ الذي لا يموتُ؟!.

\* وكان إذا قامَ بالقرآنِ، وانتهى إلى هذه السورة، لم يتجاوَزُها، ولا يزالُ يُرَدِّدُها ويبكي إلى أن ينقطعَ نَحِيبُهُ \_ رحمَةُ اللهِ عليه، ورضوانهُ لديه \_.

\* \* \*

# الفصل السيّابع

## في مكاتبة الخلفاء، ومعاملاته مع الأمراء وولاة الأمور

\* رُوِيَ عنه \_ رَحِمَهُ اللهُ \_: أنه كانَ يقولُ: إنَّ اللهَ \_ سبحانه وتعالى \_ أَخَذَ على الخُلَفاءِ، والأُمراءِ، والحُكّام ثلاثةَ أشياءَ، فَمَنْ أوفىٰ بِعَهْدِ اللهِ منهم، نَجا، ومَنْ قَصَّرَ، هَلَكَ، أخذ عليهم: ألاّ يَتَّبِعوا الهوىٰ، ولا يَخْشُوا الناسَ، ويَخْشَوْه، وألاّ يَشْتَروا بآياتِهِ ثَمَناً قليلاً.

\* وكانَ إذا ذكرَ الملوكَ، قال: لا تَنْظُروا إلى شَرَفِ عَيْشِهِمْ، ولِينِ رياشِهِم، ولكنِ انْظُروا إلى سُرْعَةِ ظَعْنِهم، وسُوءِ مُنْقَلَبِهِمْ.

\* واتصل به عنْ بعْضِهم: أنه كانَ يأكُلُ الخَشِنَ، ويَلْبَسُ الدَّنِيَّ مِنَ الثيابِ، فقال: يا وَيْحَهُ! عَلامَ جُبِيَ لهُ مِنَ الخَرَاج، ومَلَكَ منْ أطرافِ البلادِ ؟ فقالوا: إنه يفعلُ ذلك بُخلاً، فقال: الحمدُ للهِ الذي حَرَمَهُ منْ دُنياهُ ما لاَّجْلِهِ تَرَكَ دِينَهُ.

\* وكان يقول: إذا أراد اللهُ بقومٍ شرًّا، جعل أُمَراءَهُمْ سُفَهاءَهُمْ، وَفَيْنَهُمْ عندَ بُخَلائِهمْ.

\* وكان يقول: لقد حُدِّثْتُ عن بعضِ الصحابةِ ـ رضوانُ اللهِ عليهم ـ أنه كان يقولُ: إنَّ مِنْ أشراطِ الساعةِ أن يكونَ في الأرضِ أُمراءُ فَجَرَةٌ، ووُزَراءُ

كَذَبَةٌ، وأُمَناءُ خَونَةٌ، وعُلماءُ فَسَقَةٌ، وعُرَفَاءُ ظَلَمَةٌ، وإني لأَتَخَوَّفُ أَن يكونَ وقتَنا هذا.

\* وقيل: أَحْضَرَ النَّصْرُ بنُ عَمْرو \_ وكانَ والياً على البصرة \_ الحسَنَ يوماً، فقال: يا أبا سعيدٍ! إنَّ الله َ عزَّ وجلَّ له خلقَ الدنيا وما فيها من رياشها، وبَهْجَتِها، وزينَتِها، لِعباده، وقالَ \_عزَّ وجلَّ \_: ﴿ وَكُنُواْ وَاشْرَبُواْ وَلا تُسْتَرِفُواً ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ﴾ [الأعراف: ٣١]، وقال عَزَّ مِنْ قائل: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيّا﴾ [الأعراف: ٣٢]، فقال الحَسَنُ: أَيُّها الرجلُ! اتَّق اللهَ في نَفْسِكَ، وإيّاكَ والأمانِيَّ التي تَرَخَّصْتَ فيها؛ فَتَهْلِكَ، إنَّ أحداً لم يُعْطَ خيراً من خير الدنيا، ولا مِنْ خير الآخرةِ بأُمْنِيَّتِه، وإنما هي دارانِ، مَنْ عَمِلَ في هذه، أَدْرَكَ تلكَ، ونالَ ما قُدِّرَ له منها، ومَنْ أَهْمَلَ نَفْسَهُ، خَسرَهُما جميعاً، إن الله سبحانَهُ اختارَ مُحَمَّداً ﷺ لِنَفْسهِ، وبَعَثَهُ برسالَتِهِ ورَحْمَتِهِ، وجعلَهُ رَسُولاً إلى كَافَّةِ خَلْقِهِ، وأنزلَ عليهِ كتاباً مُهَيْمِناً، وحَدَّ لهُ في الدُّنيا حُدوداً، وجعلَ لهُ فيها أجَلاً، ثم قال \_ عزَّ وجلَّ \_: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُرُ فِيهِمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ ﴾ [الممتحنة: ٦]، وأَمَرَنا أَن نَأْخَذَ بأَمْرهِ، ونَهْتَدِيَ بهَدْيهِ، وأَنْ نَسْلُكَ طريقَتَهُ، ونعملَ بسُنَّتِهِ، فما بلَغْنا إليهِ، فَبفَضْلِهِ ورَحْمَتِهِ، وما قَصَّرْنا عنهُ، فعلينا أن نستعينَ ونستغفرَ، فذلكَ بابُ مَخْرَجنا، وأما الأمانيُ، فلا خيرَ فيها، ولا في أحدٍ مِنْ أهلها، فقالَ النضرُ: يا أبا سعيدٍ! إنَّ اللهَ ـ عزَّ وجلَّ ـ قدَّر علينا ما شاءً، وإنا لَنُحِبُّ ربَّنا.

فقالَ الحسنُ: لقد قالَ ذلك قومٌ على عَهْدِ رسولِ اللهِ ﷺ، فأنزلَ اللهُ تعالى عليه: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللهُ ﴾ [آل عمران:٣١]، فجعلَ سبحانَهُ اتّباعَهُ \_ عليهِ السلامُ \_ عَلَماً للمَحَبَّةِ، وأَكْذَبَ مَنْ خالفَ

ذلك، فاتَّقِ اللهَ يَا أَيُّهَا الرَّجُلُ فِي نَفْسِك، وايمُ اللهِ! لقد رأيتُ أقواماً، كانوا قبلكَ فِي مَكانِكَ يعلُونَ الممنابِرَ، وتُهَزَّ لهُمُ المَراكِبُ، ويَجُرُّونَ النَّيولَ بَطَراً ورئاءَ الناسِ، يَبْنُونَ المَدَرَ، ويُؤْثِرونَ الأَثَر، ويتنافَسُون في الشِّياب، أخرِجوا من سُلطانِهم، وسُلبوا ما جَمَعوا من دُنياهم، وقدِموا على رَبِّهم، فنزَلوا على أعمالِهِم، فالويلُ لهم، والويلُ لهم يومَ التَّغابُنِ؛ ويا وَيْحَهُمْ فنزَلوا على أَعْمَالِهِم، فأَمِّيهِ وَبَّ وَصَحِبَلِهِ وَبَيْدِ إِنَّ لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِدٍ شَأَنُّ فَيْنِيدِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ المُرْبِي مِنْهُمْ يَوْمَهِدٍ شَأَنً اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

\* وقيل: دخلَ علهِ يوماً آخرَ، فقال: أيها الأميرُ! أَيَّدَكَ اللهُ، إنَّ أخاكَ من نَصَحَكَ في دينِكَ، وبَصَّرَكَ عُيوبَكَ، وهَداك إلى مَراشِدِكَ، وإنَّ عَدُوَّكَ مَنْ غَرَّكَ ومَنَّاك.

أَيُّهَا الأميرُ! اتقِ اللهَ؛ فإنك أصبحتَ مُخالِفاً للقومِ في الهَدْيِ والسيرةِ، والعَلانية والسَّريرةِ، وأنتَ مع ذلك تَتَمنَّىٰ الأمانيَّ، فترجَّحْ في طلبِ العُذْر.

والناسُ ـ أَصْلَحَكَ اللهُ ـ طالبانِ: فطالِبُ دُنيا، وطالبُ آخِرَةٍ.

وايمُ اللهِ! لقد أَدْرَكَ طالبُ الآخرةِ واستراحَ، وتَعِبَ الآخَرُ وحُرِمَ، فاحذرْ \_ أَيُّهَا الأميرُ \_ أَنْ تسعى لِطَلَبِ الفاني، وتتركَ الباقيَ، فتكونَ من النادمين.

واعلمْ أنَّ حكيماً قال:

أَيْنَ الْمُلُوكُ الَّتِي عَنْ حَظِّهَا غَفَلَتْ حَتَّى سَقَاهَا بِكَأْسِ الْمَوْتِ سَاقِيهَا نعوذُ باللهِ مِنَ الحَوْر بعْدَ الكَوْر (١)، ومِنَ الضلالةِ بعدَ الهدى.

<sup>(</sup>١) الحَوْر: النقصان والرجوع، الكَوْر: الزيادةُ. انظر: «لسان العرب» (٥/ ١٥٥).

لقد حُدِّثْتُ \_ أَيُّهَا الأميرُ \_ عَنْ بعضِ الصالحينَ أنه كانَ يقولُ: كفى المرءَ جِنايةً أن يكونَ للخَوَنَةِ أميناً، وعلى أعمالِهِمْ مُعيناً.

وقيل لآخرَ فقيرِ: ألا تذهبُ إلى السلاطينِ، فَتُصيبَ منْ خَيْرِهِمْ ؟ فقال: نعوذُ باللهِ ممّا يكرَهُ تعالى، لأَنْ أموتَ مُؤمناً مَهْزُولاً؛ أحبُّ إلَيَّ مِنْ أَنْ أَمُوتَ مُؤمناً مَهْزُولاً؛ أحبُّ إلَيَّ مِنْ أَنْ أَمُوتَ مُنافِقاً سَمَيناً.

\* وأَحْضَرَ ابنُ هَبيرة (١) الحَسَنَ والشَّعْبِيَّ، فقالَ لهما: أَصْلَحَكُما اللهُ، إِن أَميرَ المؤمنين يزيدَ بنَ عبدِ الملكِ يكتبُ إليَّ كُتُبًا، أعرِفُ في تنفيذِها الهَلكَةَ، فأخافُ إِنْ أَطعْتُهُ غَضَبَ اللهِ، وإِنْ عَصَيْتُهُ، لَم آمَنْ سَطُوتَه، فَما تَرَيان لي ؟ فقالَ الحسنُ للشَّعْبِيِّ: يا أبا عَمْرٍو! أَجِبِ الأميرَ، فَرَفَقَ له في القولِ، وانْحَطَّ في هَوى ابنِ هُبَيْرةً.

وكان ابنُ هبيرة لا يستشفي دونَ أن يسمع قولَ الحسنِ، فقالَ: قلْ ما عندَكَ يا أبا سعيدٍ، فقالَ الحسنُ: أَوَلَيْسَ قد قالَ الشعبيُّ ؟ فقالَ ابنُ هبيرة : ما تقولُ أنت ؟ فقال: أقولُ: \_والله \_ يوشكُ أن ينزلَ بكَ مَلكُ من ملائكة الله ، فَظُ غليظٌ لا يَعْصِي الله ما أمرَه ، فَيُخْرِجَكَ من سَعَة قَصْرِكَ إلى ضيقِ قَبْرِكَ ، فلا يُعْنِي عنكَ ابنُ عبدِ الملكِ شيئاً ، فبكى عمرُ بنُ هُبَيْرة بكاءً شديداً ، وأجزلَ جائزة الحسنِ ، وقصَّرَ في جائزة الشعبيِّ .

ثم خرجَ الشعبيُّ إلى المسجدِ، فلما اجتمعَ أهلُ مجلِسِه، قالَ: أيها الناسُ! مَنِ استطاعَ منكمْ أَنْ يُؤْثِرَ اللهَ ـ عزَّ وجلَّ ـ على خَلْقِهِ، فَلْيَفْعَلْ؛ إِنَّ

<sup>(</sup>١) عمر بن هبيرة بن معاوية بن سُكَين: الأمير أبو مثنى الفزاريُّ الشاميُّ، أمير العراقين، ووالدُ أميرِها يزيد. تُوفِّي سنةَ سبع ومئة تقريباً.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الأميرَ ابنَ هبيرةَ أرسلَ إليَّ وإلى الحَسَنِ، فوالذي نَفْسي بيده! ما عَلِمَ الحَسنُ شيئاً جهلتُهُ، ولكنْ راعَيْتُ ابنَ هبيرةَ، وأردتُ رِضاه، وقَصَّرْتُ في قولي له، فأَقْصاني اللهُ وأَبْعَدَني، وكان الحسنُ معَ اللهِ ـ عزَّ وجلَّ ـ، فَقَرَّبَهُ وأدناهُ، وسخَّرَ ابنَ هبير، فآثرَهُ وحَبَاه.

\* وقيل: خرجَ الحسنُ يوماً من عندِ ابن هبيرة، فإذا هوَ بالقُرّاءِ على بابِه، فقال: ما جاء بكُمْ هاهُنا ؟ لا كَثَّرَ اللهُ جَمْعَكُمْ، تريدونَ الدُّخولَ على هؤلاءِ الجَرْبيٰ؟ فوالله! ما مُخالَطَتُهُمْ مُخالَطَةُ الأبرارِ، ولا مجالِسُهُمْ مَجالِسُ الأخيار، تَفَرَّقوا، فرَّقَ اللهُ بينَ أرواحِكُمْ وأجْسادِكُمْ، ولا كَثَّرَ اللهُ في المسلمين مِثْلَكُمْ، حَذَوْتُمْ نِعالكُم، وشَمَّرْتُم ثيابَكُمْ، وجَزَرْتُم رُؤوسَكُمْ، وكَحَلْتُم أعينكُم، فكُنتُم شَرَّ عصابةٍ، حَلقوا الشَّواربَ للطَّمَعِ، فَضَحْتُمُ القُرَّاءَ، لا جَمَعَ اللهُ شَمْلكُمْ.

أَمَا \_ واللهِ \_ لو زَهِدْتُمْ فيما عِنْدَهُمْ، لَرَغِبوا فيما عندَكُمْ، فأبعدَ اللهُ مَنْ أَبْعَدَ، وما أَحْسِبُهُ غيرَكُمْ، ثم انصرفَ مُغْضَباً.

\* ورُوِي: أن الحَجّاجَ (١) بنى داراً بواسط، وأحضر الحسن ليراها، فلمّا دخَلها، قال: الحمدُ للهِ، إنَّ المُلوكَ لَيَرَوْنَ لأَنفُسِهِمْ عِزَّا، وإنَّا لنرىٰ فيهم كُلَّ يوم عِبَراً، يَعْمِدُ أَحَدُهُمْ إلى قَصْرٍ فَيُشَيِّدُهُ، وإلى فَرْشٍ فَيُنجِّدُهُ، وإلى فرشُ فَيُنجِّدُهُ، وإلى ملابسَ ومراكبَ فَيُحَسِّنُها، ثم تَحُفُّ به ذئابُ طَمَع، وفرَاشُ نار، وأصحابُ سوء، فيقولُ: انظُروا ما صنعتُ. فقد رأينا أيُها المغرورُ! فكان

<sup>(</sup>۱) الحجاجُ بنُ يوسفَ بنِ الحكمِ الثقفيُّ، أبو محمدٍ، قائدٌ وخطيبٌ مشهور، وُلد ونشأ في الطائف، ولاّه عبدُ الملكِ بنُ مروان إمارةَ العراقِ، فثبتتْ له الولايةُ عشرين سنة. تُوفى بواسطِ سنة (٩٥ هـ).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ماذا يا أَفْسَقَ الفاسقين ؟ أمّا أهلُ السمواتِ، فقد مَقَتوك، وأمّا أهلُ الأرضِ، فقد لَعَنوك، وأمّا أهلُ الأرضِ، فقد لَعَنوك، بَنَيْتَ دارَ الفناء، وخَرَّبْتَ دارَ البقاء، وعَزَزْتَ في دارِ الخُبُور، ثم خرجَ وهو يقولُ: سبحانَهُ! أخذَ عَهْدَهُ على العلماءِ لَيُبيِّننَهُ للناس ولا يَكْتُمونه.

وبلغ الحجّاج ما قال، فاشتدَّ غضبه وجمع أهل الشام، فقال: يَشْتُمني عُبَيْدُ أهلِ البصرةِ وأنتُمْ حُضورٌ، فلا تُنْكِرون؟! ثم أمرَ بإحضارِ الحَسَنِ، فجاء وهو يُحَرِّكُ شَفَتَيْهِ بما لَمْ يُسْمَعْ، حتى دخل على الحجّاج، فقال: يا أبا سعيد! أما كانَ لإمارتي عليكَ حَقٌ حينَ قلتَ ما قلتَ ؟ فقال: يَرْحَمُكَ الله ُ أَيُها الأمير؛ إنَّ مَنْ خَوَّفكَ حتى تَبْلُغَ أَمْنكَ أَرْفَقُ بكَ، وأَحَبُّ فيكَ مِمَّنْ أَمَّنكَ أَرْفَقُ بكَ، وأَحَبُ فيكَ مِمَّنْ أَمَّنكَ مَنْ خَوَّفكَ حتى تَبْلُغ أَمْنك أَرْفق بكَ، وهمِكَ، فيكَ مِمَّنْ أَمَّنكَ حتى تبلغ الخوف، وما أردتُ الذي سبق إلى وَهمِك، والأمرانِ بِيَدِكَ: العَفْوُ والعُقوبة، فافْعَلِ الأَوْلى بكَ، وعلى اللهِ فَتَوكَّل، وهو حَسْبنا ونِعْمَ الوكيلُ. فاستحيا الحجّاجُ منه، واعتذرَ إليه، فأكرَمَهُ وحَبَاهُ.

\* وقيل: جاء رجلٌ من الشُّرَطِ كان على هناةٍ إلى الحسَنِ، فقال: عَزَمْتُ على تَرْكِ النبيذِ، فقالَ الحسَنُ: هَلاّ بدأْتَ بتركِ ما هُو أَوْلى بك؟ أَخِّرِ التوبةَ منَ النبيذِ حتى يكونَ هو شَرَّ عَمَلِكَ، وحينئذٍ فتبْ منهُ.

\* وقيل: سمع الحسنُ رَجُلاً من أصحابِ الحَجّاجِ يذكُرُ عَلِيّاً عليهِ السلامُ \_ بسوءٍ، فقال: لقدِ استَوْجَبَها، فقال الرجلُ: النارَ يا أبا سعيدٍ ؟ فقال: نعم! وبئسَ المصيرُ. قالَ: فهلْ توبةٌ \_ عافاكَ اللهُ \_؟ فقال الحسنُ: ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ، وهلْ لكَ إنْ لم تَتُبْ بعذابِ اللهِ مِنْ طاقَةٍ؟! إنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوابينَ، ويُحِبُّ المُتَطَهِّرينَ.

\* قيل: لمّا وَلِيَ ابنُ أَرْطاة (١) البصرة، عَزَمَ على أن يُولِّي الحسنَ القضاء، فهربَ الحسنُ واستتر، وكتبَ إليه:

أما بعدُ: أَيُّها الأميرُ! فإنَّ الكارِهَ للأمرِ غيرُ جديرٍ بقضاءِ الواجِبِ فيهِ، وإنَّ العامِلَ للعملِ بغيرِ نِيَّةٍ حقيقٌ ألا يُعانَ عليه، ولكَ في المختارين للأمرِ الذي دَعَوْتني إليهِ كِفايةٌ وقَناعَةٌ، وقصْدُكَ إيّاهُم، وتعويلُك عليهم أوْلى بكَ، وأَصْوَنُ لعملِكَ، وإنهُ لا خيرَ في الاستعانةِ بِمَنْ لا يَرى أن العملَ الذي يُدْعىٰ إليه واجبٌ عليه، ولا فرضٌ لازمٌ له، فعافِني - أيُّها الأميرُ - عافاكَ اللهُ ، وأحْسِنْ إليَّ بتركِ التَّعَرُّضِ لي؛ فإنَّ الله لا يُضيعُ أجرَ مَنْ أحسَنَ عملاً. فأعفاهُ، وأكرَمَه، وقال: واللهِ ما كنتُ لأَبْتَلِيَه بما يكرهُهُ.

\* رُوِيَ أَن عَمرَ بِنَ عَبدِ الْعزيز (٢) \_ رحمَهُ اللهُ \_ كتبَ إلى الْحَسَنِ: اكتبْ إلى الْحَسَنِ: اكتبْ إلي يا أَبا سعيدٍ بموعظةٍ، وأوْجِزْ، فكتبَ إليه:

أما بعدُ: يا أميرَ المؤمنين! فكأن الذي كانَ لم يكُنْ، وكأنَّ الذي هو كائِنٌ قد نزلَ، واعلمْ \_ يا أميرَ المؤمنين \_ أنَّ الصبرَ وإنْ أذاقَكَ تعجيلَ مَرارته، فَلَنِعْمَ ما أَعْقَبَكَ مِنْ طِيبِ حَلاوَتِهِ، واعلمْ \_ يا أميرَ المؤمنينَ \_ أنَّ مرارته، فَلَنِعْمَ ما أَعْقَبَكَ مِنْ طِيبِ حَلاوَتِهِ، واعلمْ \_ يا أميرَ المؤمنينَ \_ أنَّ

<sup>(</sup>۱) ابن أَرْطَاة: حجّاجُ بنُ أرطاة بنِ ثور بنِ هُبيرة بنِ شراحيلَ بنِ كعبٍ، مفتي الكوفة مع الإمام أبي حنيفة، ولد في حياة أنسِ بن مالك، وَلِيَ قضاءَ البصرة، وكان جائز الحديثِ، إلا أنه كان صاحِبَ إرسالٍ، وتدليس، مات في الرَّيِّ سنة خمسٍ وأربعين ومئة. «سير أعلام النبلاء» (٧/ ٦٨- ٧٥).

<sup>(</sup>٢) هو عمرُ بنُ عبد العزيز بنِ مروانَ بنِ الحكمِ بن أبي العاصِ بنِ أمية، الإمامُ الحافظُ العلاّمةُ، المجتهدُ، الزاهدُ، أميرُ المؤمنين، وكانَ من الخلفاءِ الراشدين، ولي إمرةَ المدينة للوليد، وولي الخلافة بعدَه. ماتَ في رجب سنة إحدى ومئة وله أربعون سنة، وكانت مدة خلافته سنتين ونصف السنة.

الفائزَ مَنْ حَرَصَ عَلَى السلامةِ في دارِ الإقامة، وفازَ بالرحمةِ فأُدْخِلَ الجِنةَ.

\* وقيل: كتبَ عمرُ بنُ عبد العزيزِ إلى الحَسَنِ: اكتبْ إليَّ يا أبا سعيدٍ بذمِّ الدنيا، فكتبَ إليه:

أما بعدُ: يا أميرَ المؤمنين! فإنَّ الدنيا دارُ ظَعْنِ وانتِقالٍ، وليستْ بدارِ إقامةٍ على حالٍ، وإنَّما أُنزِلَ إليها آدَمُ عُقوبةً، فاحْذَرْها؛ فإنَّ الراغِبَ فيها تاركُّ لها، والغنيُّ فيها فقيرٌ، والسعيدُ من أهلِها مَنْ لم يَتَعرَّضْ لها؛ إنها إذا اختبرَها اللبيبُ الحاذِقُ، وجَدَها تُذِلُّ مَنْ أعَزَّها، وتُفَرِّقُ مَنْ جَمَعها، فهي كالشُّمِّ يأكُلهُ مَنْ لا يعرفه، ويرغَبُ فيه مَنْ يجهلُه، وفيه والله حَتْفُه، كالشُّمِ يأكُلهُ مَنْ لا يعرفه، ويرغَبُ فيه مَنْ يجهلُه، يحتمي قليلاً؛ مخافة فكنْ فيها عيا أميرَ المؤمنين على لأوائِها أَيْسَرُ منِ احتمالِ بلائِها، واللبيبُ مَنْ ما يكرهُ طويلاً، الصبرُ على لأوائِها أَيْسَرُ منِ احتمالِ بلائِها، واللبيبُ مَنْ عَذِرَها، ولم يَغْتَرُّ بِها؛ فإنها غَدَّارةٌ حَمَّالَةٌ خَدَّاعَةٌ، قد تعرَّضَتْ بآمالها، والبيبُ مَنْ والقلوبُ عليها وتزيَّنَتْ لِخُطَّابها، فهي كالعروسِ، العيونُ إليها ناظرةٌ، والقلوبُ عليها والهَةٌ، وهي والذي بعثَ مُحَمَّداً بالحقِّ للإزواجِها قاتِلَةٌ، فاتَّقِ والبَلاء، الأميرُ وصوولٌ بالشِّدةِ والبَلاء، والبقاءُ مُؤَدِّ إلى الهَلكَةِ والفناءِ.

واعلمْ \_ يا أميرَ المؤمنين \_ أنَّ أمانِيَّها كاذِبَةٌ، وآمالَها باطِلَةٌ، وصَفْوَها كَدَرٌ، وعَيْشَها نَكَدٌ، وتارِكَها مُوَفَّقٌ، والمُتَمَسِّكَ بِها هالِكٌ غَرِقٌ، والفَطِنُ اللّبيبُ مَنْ خافَ ما خَوَّفَه اللهُ، وحَذِرَ ما حَذَّرَهُ، وقدَّمَ مِنْ دارِ الفناءِ إلى دارِ البقاءِ، فعندَ الموتِ يأتيهِ اليقينُ.

الدنيا \_ واللهِ يا أميرَ المؤمنينَ \_ حُلُمٌ، وهي دارُ عُقوبَةٍ، لها يَجْمَعُ مَنْ لا عَقْلَ له، وبِها يَغْتَرُ مَنْ لا عِلْمَ عندَهُ، والحازِمُ اللبيبُ مَنْ كان فيها

كالمُداوي جِراحه، يَصْبِرُ على مَرارَةِ الدَّواءِ؛ لِما يَرْجو منَ العافيةِ، ويَخافُ مِنْ سوءِ عاقِبَةِ الدار.

والدنيا \_ وايمُ اللهِ يا أمير المؤمنين \_ حُلُمْ، والآخِرَةُ يَقَظَةُ، والمُتَوسِّطُ بينَهما الموتُ، والعبادُ في أضْغَاثِ أحلامٍ، وإني قائِلٌ لكَ يا أميرَ المؤمنين ما قالَ الحكيمُ:

وَإِنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ وَإِلاًّ فَإِنِّي لاَ إِخَالُكَ نَاجِيَا

ولما وصَلَ كتَابُهُ إلى عُمَرَ بنِ عبد العزيز، بكى، وانتحَبَ حتى رَحِمَهُ مَنْ كان عندَه، وقالَ: يَرْحَمُ اللهُ الحسَنَ؛ فإنه لا يزالُ يُوقِظُنا مِنَ الرَّقْدَةِ، ويُنبِّهُنا منَ الغَفْلَةِ، وللهِ هوَ مِنْ مُشْفِقٍ ما أَنْصَحَهُ! وواعِظٍ ما أَصْدَقَهُ وأَفْصَحَهُ!.

\* وكتبَ إليهِ عمرُ بنُ عبدِ العزيز: وصَلَتْ مواعِظُكَ النافعةُ، فأشفيْتَ بها، ولقد وصَفْتَ الدنيا بصِفَتِها، والعاقلُ مَنْ كان فيها على وَجَلٍ، فكأنَّ كُلَّ مَنْ كُتِبَ عليهِ الموتُ من أهلِها قد مات، والسلامُ عليكَ ورحمةُ اللهِ وبركاتُه.

فلما وصل كتابُه إلى الحسَنِ، قال: للهِ أميرُ المؤمنينَ مِنْ قائِلٍ حَقّاً، وقابِلٍ وَعْظاً، لقد أعظمَ اللهُ - عزَّ وجلَّ - بِولايَتِهِ المِنَّةَ، ورَحِمَ بسُلطانِه الأُمَّةَ، وجعَلَهُ بركةً ورحمةً.

#### \* وكتُبَ إليه:

أما بعدُ: فإنَّ الهَوْلَ الْأَعْظَمَ، والأَمْرَ المطلوبَ، أمامَك، ولا بُدَّ مِنْ مُشاهَدَتِكَ ذلك، إمّا بِنجاةٍ، أو بِعَطَبِ.

\* وكتبَ إليهِ \_ رحمَةُ اللهِ عليهِ \_: احِذَرْ \_ يا أميرَ المؤمنينَ \_ أن تكونَ

فيما مَلَّكَكَ اللهُ مِنْ أَمْرِ عِبادِهِ كَعَبْدٍ ائْتَمَنَهُ مَوْلاه، واستَحْفَظَهُ مالَهُ وعِيالَهُ، فَبَذَّرَ المالَ، وسَرَّحَ العِيال، وأَفْقَرَ أَهْلَهُ، وأَتْلَفَ مالَه.

واعلمْ \_ يا أميرَ المؤمنينَ \_ أنَّ اللهَ َ \_ جلَّ ثناؤه \_ أمرَ أنبياءَه أن يَزْجُروا عِبادَهُ عن الخَبائثِ، ويَنْهَوْهُم عنِ الفواحِش، فَكَثُرَتْ بهِمْ إذا مَنْ قِبَلَهُمْ من جميلِ الفيض لهم.

اذكرْ \_ يا أميرَ المؤمنين \_ قِلَّةَ أشياعِكَ عِندَ رَبِّكَ، وأنصارَكَ عليهِ يومَ حشرِك، فتزوَّدْ ليوم الفَزَع الأكبر.

واعلمْ ـ يا أميرَ المؤمنين ـ أنَّ لكَ مَنْزِلاً غيرَ منزلِكَ الذي أنتَ فيه، وبه يطولُ مُقامُك، وعنهُ يفارِقُكَ أَحِبَّاؤك، يُلْقُونَكَ فيهِ وحيداً، ويُسْلمونَكَ إليهِ فَريداً، فتزوَّدْ يا أميرَ المؤمنين ليوم يفرُّ المرءُ من أحيهِ، وأُمِّهِ وأبيهِ، وصاحبتِهِ وبَنيه، وآذْكُرْ إذا بُعْثِرَ ما في القُبور، وحُصِّلَ ما في الصُّدور، يومَ تكونُ الأسرارُ ظاهرةً، وقدْ نُشِرَ الكتابُ الذي لا يُغادِرُ صغيرةً ولا كبيرةً إلا أحصاها، فاعملِ الآنَ وأنتَ في مَهَلِ قبلَ حُلولِ الأَجَلِ، وانقطاعِ العملِ، واحْذَرْ ـ يا أميرَ المؤمنينَ ـ أن تحكمَ في عبادِ اللهِ بحكمِ الجاهلين، أو تسلُكَ بهم سبيلَ الظالمين، ولا تُسَلِّطِ المُسْتَكْبِرينَ على المُسْتَضْعَفين؛ فإنهم لا يَرْقُبون في مؤمنِ إلاَّ ولا ذِمَّةً.

فقد رُوِي: أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «مَنْ وَلَّىٰ ظَالِماً، أَوْ أَعَانَهُ، فَقَدْ وَلَىٰ الْإسلامَ ظَهْرَهُ»، فاتَّقِ اللهَ أَنْ تبوء بأوزارِكَ وأوزار مع أوزارِكَ، وتحملَ الْقِسلامَ ظَهْرَهُ»، فاتَّقِ اللهَ أَنْ تبوء بأوزارِكَ وأوزار مع أوزارِكَ، ويأكلونَ أثقالكَ وأثقالاً مع أثقالِكَ، ولا يَغُرَّنَكَ قومٌ يَتَنَعَّمُون ببؤسكَ، ويأكلونَ الطَّيِّباتِ بذَهابِ طَيِّباتِكَ، ولا تنظرْ \_ يا أميرَ المؤمنينَ \_ إلى قَدْرِكَ اليومَ، وانظُرْ إلى قَدْرِكَ عداً، وأنتَ مأسورٌ في حَبائِلِ الموتِ، وموقوفٌ بينَ يَدَيِ الرَّبِّ، في مَجْمَعِ منَ الملائكةِ والرُّسُلِ، وقدْ عنتِ الوُجوهُ للحَيِّ القَيُّومِ.

يا أمير المؤمنينَ! وإنْ لم أبلغْ في مَوعْظَتي مَا بَلَغُ أُولُو النَّهَىٰ، فلم آلُكَ شَفَقَةً، ولا آدَّخَرْتُ عنكَ نصيحةً، ولا قَصَّرْتُ في موعِظَتِك، فأنزِلْ كتابي إليكَ منزلَهُ، وتَفَرَّغْ لِسَماعِهِ فراغَ مَنْ يرجو الانتفاعَ به، ولتُهُنْ عندَكَ مرارةُ اللهَواءِ؛ لما تَرْجو مِنْ عاقبَةِ الشِّفاءِ، والسلامُ عليكَ ورحمةُ اللهِ وبركاتُه.

#### \* وكتب إليه:

أما بعدُ: يا أمير المؤمنين! خَفِ الله َ ما خَوَّ فَكَ، يَكْفِكَ خَوْفَكَ منَ الناسِ، وخُذْ مِمّا في يدِكَ لما بينَ يَدَيْكَ تَسْعَدْ، فكأن قَدْ، وعندَ الموتِ يأتيكَ اليقينُ.

\* وكتب إليه عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ: اكتبْ إليَّ - أبا سعيدٍ - بصفَةِ الإمامِ العادِلِ، وأينَ هو ؟ وأنَّى للأُمَّةِ به ؟

### وكتب الحسن إليه:

أما بعد: يا أميرَ المؤمنين! أَرْتَعَكَ اللهُ في رِياضِ نِعْمَتِهِ، ونَزَّهَكَ في حدائِق صَنْعَتِهِ.

فاعلمْ أَنَّ اللهَ ـ سبحانَهُ وتعالىٰ ـ جعلَ الإمامَ العادِلَ قِواماً لِكُلِّ مائلٍ، وقَصْداً لِكُلِّ جائِرٍ، وصَلاحاً لِكُلِّ فاسِدٍ، وقُوَّةً لِكُلِّ ضعيفٍ، ونَصَفَةً لِكُلِّ مظلوم، ومَفْزَعاً لِكُلِّ ملهوفٍ.

والإمامُ العادلُ كالرَّاعي الشَّفيقِ، والحازِمِ الرَّفيقِ، الذي يرتادُ لِغَنَمِهِ أَطْيَبَ المَراعَيِ، ويَذُودُها عنْ مَراتِعِ الهَلَكَة، ويَحْميها مِنَ السِّباعِ، ويَكْفيها أَذَىٰ الحَرِّ والقُرِّ.

والإمامُ العادلُ كالأبِ الحاني على ولَدِهِ، يَسْعَىٰ لَهُمْ صِغَاراً، ويُعَلِّمُهُم كِبَاراً، ويُكْسِبُهُم في حَياتِهِ، ويَدَّخِرُ لهم بعدَ وَفاته.

وكالأُمِّ الشفيقَةِ، البَرَّةِ الرَّفيقَةِ، حَمَلَتْ ولَدَها كُرْهاً، ووَضَعَتْهُ كُرْهاً، تَسْهَدُ إذا سَهِدَ، وتَشْكُنُ إذا سَكَنَ، تُرْضِعُهُ تارةً، وتَفْطِمُهُ أُخرىٰ، تَفْرَحُ بعافِيَتِهِ، وتَهْتَمُّ بِشِكايَتِهِ.

والإمامُ العادِلُ كَوَصِيِّ اليَتاميٰ، وخازِنِ المَساكينِ؛ يُرَبِّي صَغيرَهم، ويَمُون كَبيرَهُم.

والإمامُ العادِلُ كالقَلْبِ بينَ الجَوارِحِ، تَصْلُحُ بِصَلاحِهِ الجُمْلَةُ، وتَفْسُدُ بِفَسادِه.

والإمامُ العادلُ هو القائمُ بينَ اللهِ وبينَ عبادِه، يسمعُ كلامَ اللهِ فَيُسْمِعُهُمْ، ويُبْصِرُ آثارَ نِعْمَةِ رَبِّهم فَيُبَصِّرُهُم، وينقادُ إلى أوامرِ اللهِ تعالى ويقودُهم.

وأرجو ـ يا أميرَ المؤمنينَ ـ أن تكونَ هوَ إنْ شاءَ اللهُ.

ولولا أنَّ اللهُ افترضَ نَصيحَتَكَ، لكنتُ؛ لِما مَنَحَكَ اللهُ مِنْ هِدايَةٍ، ورَزَقَكَ مِنْ اللهُ عَنْ مَوْعِظَتِكَ، ولكنَّ اللهَ ـ جَلَّ ثناؤه ـ ورَزَقَكَ مِنْ توفيقٍ وَتَسْديدٍ، في غِنَى عَنْ مَوْعِظَتِكَ، ولكنَّ اللهَ ـ جَلَّ ثناؤه ـ أَخذَ ميثاقَهُ على العُلماءِ لَيُبيِّنُنَّهُ للناس ولا يَكْتُمُونَهُ.

\* \* \*

### ومن هذا الفصل:

## ما رُوِيَ عن الخروج على الأُمراء

\* قال حُمَيْدٌ خادِمُ الحَسَنِ: كنتُ عندَ الحسنِ يوماً، فجاءَهُ رجلٌ، وخلا به، وشاوَرَهُ في الخُروجِ مع ابنِ الأَشْعَثِ على الحَجَّاجِ، فقالَ: اتَّقِ اللهَ يابنَ أخي، ولا تَفْعَلْ؛ فإنَّ ذلكَ مُحَرَّمٌ عليكَ، وغيرُ جائِزِ لكَ، فقلتُ: أَصْلَحَكَ اللهُ! لقد كنتُ أَعْرِفُكَ سَيِّىءَ القولِ في الحَجّاجِ، غيرَ راضٍ عن سيرته، فقالَ لي: يا أبا الحسن! وايمُ الله! إنِّي اليومَ لأَسْوَأُ فيه رأْياً، وأكثرُ عليه عَتْباً، وأَشَدُ ذَمّاً، ولكِنْ لِتَعْلَمْ \_ عافاكَ اللهُ \_ أنَّ جَوْرَ المُلوكِ نِقْمَةٌ مِنْ نِقَمِ اللهِ تعالىٰ، ونِقَمُ اللهِ لا تُلاقَىٰ بالسيوف، وإنَّما تُتقیٰ، وتُسْتَذْفَعُ بالدعاءِ والتوبةِ والإنابةِ والإقلاعِ عنِ الذنوب. إنَّ نِقَمَ اللهِ متىٰ لُقِيتُ بالسيوف، كانتْ هي أقطع، ولقدْ حَدَّثني مالكُ بنُ دينارِأَنَّ الحَجّاجِ كان يقول:

اعْلَمُوا أَنكم كُلَّما أَحْدَثْتُمْ ذَنْباً، أَحْدَثَ اللهُ مِنْ سُلطانِكُمْ عُقوبةً.

ولقد حُدِّثْتُ أَنَّ قائلاً قالَ للحجّاجِ: إنكَ تفعلُ بأُمَّةِ رسولِ اللهِ ﷺ كَيْتَ وَكَيْتَ، فقالَ: أَجَلْ، إنَّما أنا نِقْمَةٌ على أهلِ العراقِ؛ لمّا أحدثوا في دينِهم ما أحدَثوا، وتَرَكوا مِنْ شرائع نَبيِّهم عليه السلامُ ما تركوا.

\* وقيل: سَمِعَ الحسنُ رجلاً يدعُو على الحَجّاج، فقال: لا تَفْعَلْ ـ رَحِمَكَ اللهُ ـ إنكم من أَنْفُسِكُمْ أُتيتُم، إنّما نخافُ إنْ عُزِلَ الحجّاجُ، أو

ماتَ، أَن يَلِيَكُمُ القِرَدَةُ والخنازيرُ؛ فقد رُوِيَ: أَنَّ النبيَّ ﷺ قال: «عُمَّالُكُمْ كَأَعْمالِكُمْ وَكَما تكونونَ يُولِّلَىٰ عليكمْ»(١).

ولقد بلغني: أن رجلاً كتبَ إلى بعضِ الصالحين يَشْكُو إليه جَوْرَ العُمّالِ، فكتب إليه: يا أخي! وصَلني كِتابُك تَذْكُرُ ما أنتمْ فيه من جَوْرِ العُمّالِ، وإنه ليسَ ينبغي لِمَنْ عَمِلَ بالمعصيةِ أَنْ يُنْكِرَ العقوبةَ، وما أَظُنُّ الذي أنتمْ فيهِ إلاّ مِنْ شُؤْم الذنوبِ، والسلامُ.

ولقد بَلَغَني أن أبا بكْرٍ - رضي اللهُ عنه - خطب على مِنْبَرِ رسولِ اللهِ ﷺ يقول: "إنَّ الله - رسولِ اللهِ ﷺ يقول: "إنَّ الله اللهِ عَلَيْهِ الناسُ! سَمِعْت رسولَ اللهِ ﷺ يقول: "إنَّ اللهُ لا إلهَ إلاَّ أنا، مالِكُ المُلوكِ، قُلوبُ المُلوكِ بيدَيَّ، فَمَنْ أطاعَني منكُمْ، جَعَلْتُهمْ عليهِ رحمةً، ومَنْ عصاني، جعلتُهم عليه نِقْمَةً، فلا تَشْعَلوا قلوبَكم بسبِّ المُلوكِ، ولكنْ تُوبوا إليَّ أُعَطَّفْهُمْ عليه نِقْمَةً، فلا تَشْعَلوا قلوبَكم بسبِّ المُلوكِ، ولكنْ تُوبوا إليَّ أُعَطَّفْهُمْ عليهُ مَلِيكُمْ».

\* وقال الأشعث: كنتُ عندَ الحسنِ حين دخلَ عليه رجلٌ مُصْفَرٌ كأنَّهُ مِنْ أَهلِ البَحْرَيْنِ، فقالَ: يا أبا سعيدٍ! إني أُريدُ أن أسألَكَ عنِ الوُلاةِ، فقالَ الحَسَنُ: سَلْ عمّا بَدا لَكَ، فقالَ: ما تقولُ في أَئِمَّتِنا لهؤلاءِ ؟ قالَ: فسكَتَ مَلِيّاً، ثم قالَ: وما عسىٰ أن أقولَ فيهم، وهم يَلُونَ مِنْ أَمُورِنا خَمْساً:

<sup>(</sup>۱) روى الجزء الأخير منه الديلميُّ من طريق يحيى بن هاشم مرفوعاً. والبيهقيُّ في «الشعب» من طريق يحيى بن هاشم مرسلاً، ويحيى اتُّهِمَ بالوَضْع. وقد رواه القُضاعيُّ في «مسنده» من طريق أحمدَ بنِ عثمانَ الكَرْماني. وأشارَ ابنُ حَجَر في «تخريج الكشاف» (٤/ ٢٥) إلى أن في سنده مجاهيلَ. وجاء بلفظ: «كما تكونون، كذلك يؤمر عليكم». انظر: «مشكاة المصابيح» برقم (٣٧١٧). «السلسلة الضعيفة» للألباني رقم (٢٣٠).

الجمعة، والجماعة، والفَيْء، والثَّغُورَ، والحُدودَ؟ واللهِ ما يستقيمُ الدينُ إلاّ بهِمْ، وإن جارُوا، وإنْ ظَلَموا، واللهِ! لَمَا يُصْلِحُ اللهُ بهمْ أكثرُ مِمّا يُفْسِدونَ، واللهِ! إنَّ طاعَتَهُمْ لَغِبْطَةٌ، وإنَّ فُرْقَتَهُمْ لَكُفْرٌ.

قال: فقال الرجلُ: يا أبا سعيدٍ! واللهِ! إني لذو مالٍ كثير، وما يَسُرُّني أَنْ يكونَ لي أمثالُه، وأني لمْ أسمعْ منك الذي سمعتُ، فجزاكَ اللهُ عنِ الدين وأهلِه خَيْراً.

\* وسُئِلَ الحسَنُ عنِ الحَجّاجِ، فقال: يتلو كتابَ اللهِ، ويَعِظُ وَعْظَ الْأَبرارِ، ويُطْعِمُ الطَّعامَ، ويُؤْثِرُ الصِّدْقَ، ويَبْطِشُ بَطْشَ الجَبّارينَ.

قالوا: فما ترى في القِيامِ عليه ؟ فقالَ: اتَّقوا اللهَ، وتُوبوا إليهِ، يَكْفِكُمْ جَوْرَه، واعْلَموا أنَّ عندَ اللهِ حَجّاجينَ كثيراً.

\* وكان يقولُ: هؤلاء يعني: الملوكَ وإنْ رَقَصَتْ بِهِمُ الهَماليجُ (١) ، وَوَطِئَ الناسُ أعقابَهُم، فإنَّ ذُلَّ المَعْصِيةِ في قُلوبِهِمْ، إلاّ أنَّ الحَقَّ ألزمَنا طاعَتَهُمْ، ومنعَنا منَ الخُروجِ عليهم، وأَمَرنا أنْ نستدْفِعَ بالتوبةِ والدعاءِ مَضَرَّتَهُم، فَمَنْ أرادَ بهِ خيراً، لَزِمَ ذلك، وعَمِلَ به، ولمْ يُخالِفْهُ.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) فارسى معرب: نوع من الدواب.

# الفصل الميثمي

## فيما رُوِيَ له من المواعظِ والحِكَم في سائر الأشياء

\* كان ـ رحمَهُ اللهُ ـ يقولُ: الواعِظُ مَنْ وَعَظَ الناسَ بعمَلِهِ، لا بقولِه. وكانَ ذلكَ شأنَهُ إذا أرادَ أن يأمَرَ بشيءٍ، بدأ بنفسِه ففعَلَهُ، وإذا أرادَ أن ينهى عنْ شيءٍ، انتهى عنه.

\* وكان يقولُ: اتَّصل بي أنَّ بعضَ الصالحينَ جعلَ على نفسه ألا يراهُ اللهُ ضاحِكاً حتى يَعْلَمَ: أيُّ الدَّارَينِ دارُه: الجَنَّةُ، أم النارُ؟ فيقولُ الحسنُ \_ رحمَهَ اللهُ \_: لقد عزمَ \_ رحمَهُ اللهُ \_، فوَفَىٰ بِعَزْمِه، وما رُئيَ ضاحِكاً حتى لَحِقَ باللهِ \_ عزَّ وجلَّ \_.

\* وقيل: مرَّ الحسَنُ برجلٍ يَضْحَكُ، فقالَ: يابنَ أخي! جُزْتَ الصراطَ؟ فقالَ: يابنَ أخي! جُزْتَ الصراطَ؟ فقالَ: لا، فقالَ: فهلُ علمْتَ إلى الجنَّةِ تصيرُ أم إلى النارِ؟ فقال: لا، فقال: ففيمَ الضَّحِكُ عافاكَ اللهُ والأمرُ هولٌ؟! قيل: فما رُئِيَ الرجلُ ضاحِكاً حتى ماتَ.

\* ورأى الحسنُ قوماً يتضاحَكُونَ، ويتَغامَزونَ، ويَتدافَعون بعدَ انصرافِهِمْ يومَ الفِطْرِ من صَلاةِ الفَجْرِ، فقالَ: يا قوم! إنَّ اللهَ سبحانهُ جعلَ شهرَ رمضانَ مِضْماراً لِعبادِهِ، يَسْتَبقونَ الطاعةَ إلى رحمةِ اللهِ، ويَجْتَهدونَ

في الأعمالِ ليفوزوا بدُخولِ جَنَّتِهِ، فسبقَ أقوامٌ ففازوا، وقَصَّرَ آخرون فَخابوا، والعَجَبُ كُلُّ العَجَبِ للضَّاحِكِ في اليومِ الذي رَبِحَ فيه المُحْسنون، وخَسرَ المُبْطِلون.

أَمَا \_ واللهِ \_ لو كُشِفَ الغِطاءُ، لَشُغِلَ مُحْسِنٌ بإحسانِهِ، ومُسيءٌ بإساءَتِه، عنْ تَجْديدِ ثوب، وتَرْجيل شَعْر.

فإن كنتُمْ \_ وَفَقَكُمُ اللهُ \_ قَدْ تَقَرَّرَ عندَكم أَنَّ سَعَيَكُم قد قُبِلَ، وعَمَلَكُمُ الصالحَ قد رُفِعَ، فما هذا فِعْلَ الشاكرين! وإنْ كنتُمْ لم تَتَيَقَّنُوا ذلك، فما هذا فِعْلَ الخائفينَ!

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! أَقْلِلِ الضَّحِكَ؛ فإن كثرةَ الضحكِ تُميتُ القلبَ، وتُزيل البهجةَ، وتُسْقِطُ المروءةَ، وتُزْري بذي الحالِ.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ أَنَّ اللهَ ـ سبحانَهُ وتعالى ـ أوحى إلى عيسى ـ عليهِ السلامُ ـ: يا عيسى! إِكْحَلْ عَيْنَيْكَ بالبُكاءِ إذا رأيتَ الغافلينَ يَضْحكون.

\* وعاد الحسنُ عليلاً، فوافَقَه وهو في الموتِ، ورأى تَقَلَّبهُ وشِدَّة ما نزل به، فلمّا رجَعَ إلى داره، قدَّموا له طَعاماً، فقال: عليكُمْ بطعامِكُمْ وشَرابِكُمْ؛ فإني رأيتُ مَصْرَعاً لا بدَّ لي منه، ولا أزالُ أعملُ له حتى ألقاه، وتأخَّرَ عنِ الطعام أياماً، حتى لُطِفَ به وأكلَ.

\* وكان يقول: إن الله سُبحانهُ لم يجعلْ لأعمالِكُمْ أَجَلاً دُونَ الموتِ، فعليكُمْ بالمُداوَمَةِ؛ فإنه \_ جلَّ ثناؤه \_ يقولُ: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ الْمَيْكِمُ بالمُداوَمَةِ؛ فإنه \_ جلَّ ثناؤه \_ يقولُ: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ الْمَيْتِ ﴾ [الحجر: ٩٩].

\* وكان يقولُ: رأيتُ سَبْعينَ بَدْريّاً، لو رأيتُموهم، لقُلْتُم: مَجانينُ، ولو رأَوا شِرارَكُمْ، ولو رأَوا شِرارَكُمْ، لقالوا: ها لِهؤلاءِ مِنْ خَلاقٍ، ولو رأَوا شِرارَكُمْ، لقالوا: هؤلاءِ لا يُؤمنونَ بيوم الحسابِ.

\* وكان يقول: رَحِمَ اللهُ امرأَ نَظَرَ فَفَكَّرَ، وفَكَّرَ فاعْتَبَرَ، واعْتَبَرَ فأَبْصَرَ، وأَبْصَرَ، وأَبْصَرَ فَصَبَرَ.

لقد أبصرَ أقوامٌ، ثم لم يَصْبِروا، فذهبَ الجَزَعُ بقُلوبهم، فلم يُدْرِكوا ما طَلَبوا، ولا رَجَعوا إلى ما فارَقوا، فخِسروا الدنيا والآخرة، ذلك هو الخُسْرانُ المُبينُ.

أَيُّهَا النَّاسُ! أَصِبَحْتُمْ \_ واللهِ \_ في أَجَلِ مَنْقُوصٍ، وعَمَلِ مُحْصًى مَحْروسٍ، الموتُ فوقَ رُؤوسِكم، والنَّارُ بِينَ أَيديكُم.

أيها الناسُ! إنَّمَا لأَحَدِكُمْ نَفْسٌ واحدةٌ، إن نَجَتْ من عذابِ اللهِ، لم يَضُرَّها مَنْ هَلَكَ، وإنْ هلكَتْ، لم يَنْفَعْها مَنْ نجا، فاحذَروا عافَاكُمُ اللهُ للسُّويفَ؛ فإنه أهْلَكَ مَنْ قبلَكُمْ، وإنَّكم لا تَدْرون متى تَسيرونَ ؟ ولا إلى أيِّ شيءٍ تَصيرون ؟ فَرَحِمَ اللهُ عبداً عمِلَ ليومٍ مَعادِه، قبلَ نَفادِ زادِهِ.

\* وقال: أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّ اللهَ ـ عَزَّ وجلَّ ـ بسطَ لكمْ صَحيفةً، وَكَّلَ بكُلِّ

رجلٍ منكمْ مَلَكَيْنِ كَرِيمَيْنِ، أَحَدُهما عن اليمينِ، والأَخرُ عن اليَسار، وهو تعالى رقيبٌ عليهما، فإنْ شاءَ قَلَلَ، وإن شاءَ كَثَّرَ، إنَّما يُمْلي كتاباً ﴿ لاَ يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنها وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٩٤]، ولقد رُوي أنَّه لما نزلَ على رسولِ الله ﷺ : ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجُزَيِهِ وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللهِ وَلِيَّا وَلاَ نَصِيرًا ﴾ [الساء: ١٢٣]، قال يَعْمَلُ سُوّءًا يُجُزَيِهِ وَلا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللهِ وَلِيَّا وَلا نَصِيرًا ﴾ [الساء: ١٢٣]، قال أبو بكر الصّدِيقُ و رضي اللهُ عنهُ و: نزلتْ والله و قاصِمَةُ الظُهور (١٠)، فإذا قالَ ذلكَ أبو بكرٍ، وقد شُهِدَ لهُ بالجنةِ، فكيفَ يجبُ أن يكونَ قولُ مَنْ سُواهُ ؟ فاعتبروا و معشرَ المؤمنين و، وكونوا على حَذَرٍ ؛ لعلكم تأمَنونَ من عذابِ يومٍ عظيمٍ.

\* وكان يقول: ابنَ آدم! إيّاكَ والاغْترارَ؛ فإنّكَ لم يأْتِكَ منَ اللهِ أمانٌ؛ فإنَّ اللهَوْلَ الأعظمَ والأمرَ الأكبرَ أمامَك، وإنَّكَ لا بُدَّ أَنْ تتَوسَّدَ في قَبْرِكَ ما قدَّمْتَ؛ إنْ خَيْرًا فَخَيْرٌ، وإنْ شَرّاً فَشَرُّ، فاغْتَنِمِ المُبادَرَةَ في المَهَل، وإيّاكَ والتسويفَ بالعملِ؛ فإنَّكَ مسؤولٌ، فأُعِدَّ للمسالةِ جواباً.

\* وكان يقول: ابنَ آدم! إن المؤمنَ لا يُصبح إلا خائِفاً، وإنْ كان مُحْسِناً، ولا يَصْلُحُ أن يكونَ إلاّ كذلك؛ لأنه بينَ مَخافَتينِ: ذنبٍ مَضىٰ لا يَدري ما اللهُ مُبْتَليهِ فيه، لا يدري ما اللهُ مُبْتَليهِ فيه، فَرَحِمَ اللهُ عبداً فكَرَ واعتبرَ، واستبصرَ فأبصرَ، ونَهى النفسَ عنِ الهوى.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جرير في «تفسيره» عند قوله: ﴿ مَن يَعْمَلُ شُوّءًا يُجِّزَ بِهِ ﴾ [النساء: ١٢٣]، قال: حدثنا القاسمُ، قال: حدثنا الحسين، قال: حدثني حجاج عن ابن جريج، قال: أخبرني عطاء بنُ أبي رباح، قال: لما نزلت، قال أبو بكر: جاءتْ قاصمة الظهر، فقال رسول الله ﷺ: «إنما هي المصيبات في الدنيا». وقد ذكره ابن كثير عن ابن جرير (١/ ٥٥٨).

ابنَ آدم! إِنَّ اللهَ ـ جَلَّتْ قُدْرَتُهُ ـ أَمَرَ بِالطَّاعةِ، وأَعانَ عليها، ولم يجعلْ عُدْراً في تَرْكِها، ونهى عنِ المعصيةِ، ونَفَى عنها، ولم يُوسِّع لأحد في ركوبها، ولقد رُوِيَ: أَنَّ اللهَ ـ سبحانه وتعالى ـ يقولُ يومَ القيامةِ لآدمَ: يا آدَمُ! أنتَ اليومَ عَدْلٌ بيني وبينَ ذُرِّيَّتِكَ، فَمَنْ رَجَحَ خيرُهُ على شَرِّه مِثْقَالَ ذَرَّةٍ، فلهُ الجنةُ، حتى تعلمَ أني لا أُعَذَّبُ إلا ظالِماً.

\* وكان يقول: ما في جَهنَّمَ وادٍ، ولا سِلْسِلةٌ، ولا قَيْدٌ، إلا واسمُ صاحبه مكتوبٌ عليهِ ما حُكِمَ في القضاء، فكيفَ \_ أيُّها الناسُ \_ إنِ اجتمَعَ ذلكَ كُلُّهُ على عبدٍ ؟! اتَّقوا اللهَ أيُّها الناسُ، واحذروا مَقْتَهُ؛ فَلَمَقْتُ اللهِ أَكْبُرُ لو كانوا يعلمون.

\* وقيل: خرج الحسنُ يوماً على أصحابهِ وهُمْ مجتمعونَ، فقال: والله! لو أنَّ رجلاً منكمْ أدركَ مَنْ أدركْتُ منَ القُرون الأولى، ورأى مَنْ رأيتُ من السَّلُفِ الصالحِ، لأصبحَ مَهْموماً، وأَمْسى مَغْموماً، وعلِمَ أنَّ المُجدَّ منكمْ كاللاَّعِب، والمجتهدَ كالتاركِ، ولو كنتُ راضِياً عن نَفْسي، لَوَعَظْتُكُمْ، ولكنَّ اللهَ يعلمُ أنِّي غيرُ راضٍ عنها، ولذلكَ أَبْغَضْتُها وأَبْغَضْتُها.

أيها الناسُ! إنَّ للهِ عباداً همْ كَمَنْ رأىٰ أهلَ الجنَّةِ في الجَنَّةِ مُتَنَعِّمينَ، وأهلَ النارِ في النارِ مُعَذَّبينَ، فهمْ يعملونَ لِما رأَوا منَ النعيمِ، وينتهونَ عمّا خالَفوا من العذابِ الأليمِ.

أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّ للهِ عِبَاداً قلوبُهُمْ مَحْزُونَةٌ، وشُرورُهُمْ مَامُونَةٌ، وأنفسُهُمْ عَفيفَةٌ، وجوانِحُهمْ خَفيفَةٌ، صَبَروا الأيامَ القلائِلَ؛ لِما رَجَوا في الدُّهورِ الأطاوِلِ، أمّا الليلُ، فَقائِمون على أقدامِهِم، يتَضرَّعونَ إلى رَبِّهم، ولَنَّفقُ منَ ويَشْعُونَ في فَكَاكِ رِقابهم، تَجري مِنَ الخشيةِ دُموعُهم، وتَخْفُقُ منَ ويَشْعُونَ في فَكَاكِ رِقابهم، تَجري مِنَ الخشيةِ دُموعُهم، وتَخْفُقُ منَ

الخَوْفِ قُلُوبُهُم، وأمّا النهارُ، فَحُكَماءُ عُلَماءُ أَتْقِياءُ أَخْفياءُ، يَحْسَبُهُمُ الجاهلُ أغنياءَ من التَّعَفُّفِ، تَخالُهُم من الخشيةِ مَرْضىٰ، وما بِهِمْ مرضٌ، ولكنهم خُولِطوا بذكرِ النارِ وأهْوالِها، لَهُمْ - واللهِ - كانوا فيما أُحِلَّ لهم أَزْهَدَ منكم فيما حُرِّمَ عليكم، وكانوا أبصرَ بقلوبِهم لِدينِهم منكم لِدُنياكُمْ منكم ولَهُمْ كانوا بِحَسناتِهِمْ أَنْ تُرَدَّ عليهم أخوفَ منكم أَنْ تُعذَّبوا بأبصارِكم، ولَهُمْ كانوا بِحَسناتِهِمْ أَنْ تُردَّ عليهم أخوفَ منكم أَنْ تُعذَّبوا على سَيِّئاتِكم، ﴿ أُوْلَئِهِكَ حِرْبُ اللهِ أَلْا إِنَّ حِرْبَ اللهِ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: على سَيِّئاتِكم، ﴿ أُولَئِهِكَ حِرْبُ اللهِ أَلْا إِنَّ حِرْبَ اللهِ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة:

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! لا يَغُرَّنَكَ مَنْ حولَكَ منْ هذهِ السِّباعِ العادِيَة: ابنُكَ، وحَليلَتُك، وخادِمُكَ، وكَلالتُك.

أمَّا ابنك، فمثلُ الأسدِ ينازِعك ما بينَ يديكَ.

وأمّا حَليلَتُكَ، فمِثلُ الكَلْبَةِ في الهَريرِ والبَصْبَصَةِ.

وأمّا خادِمُكَ، فمثلُ الثعلبِ في الحيلةِ والسرقة.

وأما كَلالتُك، فوالله! لَدِرْهَمُ يصلُ إليهم بعدَ موتِكَ أَحَبُّ إليهم منْ أن لو كنتَ أَعْتَقْتَ رقبةً، فإيّاكَ أن تُوقِرَ ظهرَكَ بصلاحِهم؛ فإنّما لكَ منهمْ أيامُكَ القلائِلُ، وإذا وضَعوكَ في قبركَ، انصرفوا عنكَ، فصرّفوا بعدَك الثياب، وضَرَبوا الدُّفوف، وضَحِكوا القَهْقَهة، وأنتَ تُحاسَبُ بما في أيديهم، فَقَدِّمْ لنفسك ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن فَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن شَوْءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهُ وَ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَذِّرُكُمُ الله نَقْسَهُ وَالله رَوُونَ إِلَا عَمِران وَالله وَالله وَيُحَذِّرُكُمُ الله نَقْسَهُ وَالله رَوْفَكُم الله وَالله وَالله وَعُونَا الله وَالله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَالله وَلَه وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَالله وَ

أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّ أَحدَكُمْ يُحَذِّرُهُ صَاحِبُهُ أَمراً، فَيَتَّقَيهِ، ويَحْذَرُهُ، فكيفَ مَنْ حَذَّرَه رَبُّه نَفْسَهُ، وخَوَّفَهُ عُقوبَتَهُ ؟ يقولُ اللهُ سبحانه: ﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكَرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٩]. \* وكان يقول: ألا تعجبونَ من رجلٍ يلهو ويَغْفُلُ، ويَهْزَأُ ويَلْعَبُ، وهو يمشي بينَ الجنةِ والنار، لا يدري إلى أيّهما يصيرُ ؟

رُوِيَ أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «إنَّ اللهَ تعالى كَرِهَ لكمُ العَبَثَ في الصلاةِ، والرَّفَثُ في الصلاةِ،

\* وكان يقول: سبحانَ مَنْ أذاقَ قلوبَ العارفين مِنْ حلاوة الانقطاع اليه، ولَذَّةِ الخدمةِ لهُ ما عَلَّقَ هِمَمَهُمْ بِذِكْرِهِ، وشَغَل قلوبَهم عَنْ غيره، فلا شيءَ أَلَذُّ عندَهم منْ مناجاتِهِ، ولا أقرُّ لأعينهم من خدمته، ولا أخفُّ على ألْسِنتِهِمْ مِنْ ذِكْرِهِ، سبحانهُ وتعالى عمّا يقولُ الظالمونَ عُلُوّاً كبيراً.

\* وكان يقول: رُوِيَ أن عمرَ بنَ الخطّابِ ـ رضيَ اللهُ عنهُ ـ كان يُوري النارَ، ويُدْني منها يَدَهُ، ويقولُ: انظُرْ يابْنَ الخطابِ كيفَ صَبْرُكَ على النارِ ؟ وكيفَ لكَ قدرةٌ على سَخَطِ الجَبَّار ؟ ثم يستعيذُ باللهِ منَ النارِ، ومِنْ عَمَلِ أهلِ النارِ.

ثم يقولُ الحسنُ: إذا كانَ هذا خَوْفَ عمر \_ رضيَ اللهُ عنهُ \_، وهو مِمَّنْ شُهِدَ لهُ بالجنةِ، فكيفَ أيُّها الناسُ تَلْبسونَ (١) ؟!

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! إنَّما أنتَ ضَيْفٌ، والضَّيْفُ مُرْتَحِلٌ، ومُستعارٌ، والعارِيَةُ للهِ، للهِ دَرُّ أقوامٍ نَظَروا بعينِ الحقيقةِ، وقَدَّموا إلى دارِ المُسْتَقَرِّ.

\* وكان يقول: ما مَرَّ يومٌ على ابنِ آدمَ إلا قالَ له: ابنَ آدمَ: إني يومٌ جديدٌ، وعلى ما تَعْمَلُ فِيَّ شهيدٌ، إذا ذهبتُ عنكَ، لم أَرجِعْ إليكَ، فَقَدِّمْ ما شئتَ تَجدْهُ بينَ يديكَ، وأخرْ ما شئتَ فلن يعودَ أبداً إليكَ.

<sup>(</sup>١) وفي المطبوع: (تأمنون).

\* وكان يقول: إنَّما يكرمُكَ مَنْ يكرمُكَ مادامَ روحُك في جسَدِكَ، لو قدِ انتُزِعَ منكَ، لَنَبَذُوكَ وراءَ ظُهورِهم، ولو تُرِكْتَ بينهم، لَفَرُّوا منكَ فِرارَهُمْ منَ الأسدِ.

وكان يقول: اعْتَبروا الناسَ بأعمالِهم، ودَعُوا أقوالَهُمْ؛ فإنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ له يقول: اعْتَبروا الناسَ بأعمالِهم، ودَعُوا أقوالَهُمْ؛ فإذَا وجلَّ له يدعْ قولاً إلا جعلَ عليهِ دليلاً مِنْ عملٍ يُصَدِّقُهُ أو يُكذَّبُهُ، فإذا سمعتَ قولاً حَسَناً، فَرُويُداً بصاحبه، وإنْ وافقَ منهُ القولُ العملَ، فَنِعْمَ، ونِعْمَتَ عَيْنٍ، وإنْ خالَفَ القولُ العملَ، فإيّاك أن يَشْتَبِهَ عليكَ شيءٌ من أمرِه؛ فإنها خُدَعٌ للسالكين.

\* وكان يقول: ابنَ آدمَ! إن لكَ قولاً وعَمَلاً، فعملُكَ أَحَقُّ بكَ منْ قولِكَ، وإنَّ لكَ منْ عَلانِيَتِكَ، وإنَّ لكَ عاجلًا وعاقِبَةً، وعاقِبَتُكَ أَحَقُّ بكَ من عاجلَتِك.

ابنَ آدمَ! إِنَّ اللهَ \_ سبحانَهُ وتعالى \_ يقول: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَلَا عَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُكُمُ اللهُ \_ تجدوا عاقِبَتَه.

\* وقيل: بينما الحسنُ يوماً في المسجدِ، تَنفَّسَ الصُّعداءَ، وبكى بُكاءً شديداً، حتَّى ارتعدَتْ رُكْبتاه، وخَفَقَ قلبُهُ، ثم قال: لو أنَّ بالقلوبِ حياةً، لو أنَّ بها صَلاحاً، لبَكَتْ من ليلةٍ صَبيحَتُها القيامةُ، أيُّ يومٍ \_ عبادَ اللهِ \_ ما سَمِعَ الخَلائِقُ بيومٍ أكثرَ منهُ عَوْرَةً بادِيةً، ولا عَيْناً باكيةً ؟!.

\* وكان يقول: ما اغْرَوْرَقَتْ عينٌ بمائِها من خشيةِ اللهِ، إلا حَرَّمَ اللهُ جسَدَها على النارِ، فإنْ فاضَتْ على خَدِّها، لم يَرْهَقْ ذلكَ الوجهَ قَتَرُ ولا ذِلَّةٌ، وليسَ مِنْ عملٍ إلا ولهُ وزنٌ وثوابٌ، إلا الدمعةَ مِنْ خشيةِ الله؛

فإنها تُطْفِئُ ما شاءَ اللهُ مِنْ حَرِّ النارِ، ولو أن رجلاً بكي من خشيةِ اللهِ في أُمَّةٍ، لرَجَوْتُ أن يرحمَ اللهُ تعالى ببكائِهِ تلكَ الأُمَّةَ بأسْرِها.

\* وكان يقول: إنَّ اللهَ ـ عزَّ وجلَّ ـ لا يَفْرِضُ على العبد ثَمَناً على العلمِ الذي تَعَلَّمَهُ إلا الثمنَ الذي يأخُذُهُ المُعَلِّمُ به، فمَنْ تعلَّمَ العلمَ بحقِّ اللهِ، ولا بتغاءِ ما عندَ اللهِ، فقد رَبِحَ، ومَنْ تعلَّمَهُ لغيرِ اللهِ، انقطعَ، ولم يصلْ به إلى اللهِ تعالى.

\* وكان يقول: مسكينٌ ابنُ آدم! ما أضْعَفَهُ! مكتومُ العِلَلِ، مَكْتُومُ الأَخْرِةِ مُرحلةً، الأَجْلِ، تُؤْذيهِ البَقَّةُ، وتَقْتُلُهُ الشَّرْقَةُ، يرحلُ كلَّ يومِ إلى الآخرةِ مرحلةً، ويقطَعُ منَ الدنيا منزلَةً، ورُبَّما طغىٰ وتكبَّرَ، وظلَمَ وتَجبَّرَ.

\* وحضرَ الحسنُ جِنازَةً، ثم قالَ: أَيُّهَا الناسُ! اعملوا لمثلِ هذا اليوم، ﴿ فَسَيْرَى اللَّهُ عَلَكُمُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ الْفَيْلِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنِتِثُكُمُ لِهِ فَسَيْرَى اللَّهُ عَلَمُ الْفَيْلِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنِتِثُكُمُ لِهِ فَاللَّهُ مَلُونَ ﴾ [التوبة: ١٠٥].

\* وكان يقولُ: أَيُها الناسُ! اغتَنِموا الصِّحَّةَ والفراغَ، وبادِروا بالأعمالِ مِنْ قبلِ يومِ تشْخَصُ فيهِ القلوبُ والأبصارُ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدم! لا تخافَنَّ مِنْ ذي مُلْكِ؛ فإنه عبدٌ لِسَيِّدِكَ، ولا تَطْمَعَنَّ في ذي مالٍ؛ فإنَّما تأْكُلُ رِزْقَ مولاكَ، ولا تُخَالِلْ ذا جُرْمٍ؛ فإنَّه عليكَ وَبالٌ، ولا تَحْقِرَنَّ فقيراً؛ فإنه أخٌ شقيقٌ لك.

\* وكان يقول: ابنَ آدم! لا تَحْقِرَنَّ مِنَ الطاعةِ شيئاً، وإِنْ قَلَّ في نفسكَ، وصَغُرَ عندَكَ؛ فإنَّ الله سبحانه يقبلُ مِثْقالَ الذَّرَّةِ، ويُجازي على اللَّحْظَةِ، ولو رأيتَ قَدرَهُ عندَ رَبِّكَ، لَسَرَّكَ، ولا تَحْقِرَنَّ منَ المعصيةِ شيئاً، وإِنْ قَلَّ في نفسِكَ، وصَغُرَ عندَكَ؛ فإنَّ رَبَّكَ شديدُ العقاب.

\* وحضرَ يوماً مَجْلِساً جمعَ شُيوخاً وشباباً، فقال: مَعْشَرَ الشيوخ! ما يُصْنَعُ بالزَّرْعِ إذا طابَ؟ فقالوا: يُحْصَدُ، ثم التَفَتَ فقال: مَعْشَرَ الشباب! كَمْ مِنْ زرعِ لم يَبْلُغْ قد أدرَكَتْهُ الآفَةُ فأهْلَكَتْهُ، وأتَتْ عليهِ الجائِحَةُ فأَتْلَفَتْهُ! ثم بكى وتلا: ﴿وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٢٥].

\* وكان يقول: ابنَ آدم! إنَّكَ تموتُ وَحْدَكَ، وتُبْعَثُ وَحْدَكَ، وتُبْعَثُ وَحْدَكَ، وتُبْعَثُ وَحْدَكَ، وتُحاسَبُ وَحْدَكَ.

ابنَ آدمَ! لو أن الناسَ كُلَّهم أطاعوا الله، وعصيتَ أنتَ، لم تنفعْكَ طاعَتُهم، ولو عَصَوُا الله، وأَطَعْتَهُ، لم تَضُرَّكَ معصيتُهمْ.

ابنَ آدمَ! دِينَكَ دِينَكَ؛ فإنَّما هو لَحْمُكَ ودَمُكَ، فإنْ سَلِمَ لكَ دِينُكَ، سَلِمَ لكَ دِينُكَ، سَلِمَ لكَ دِينُكَ، سَلِمَ لحمُكَ ودمُكَ، وإنْ تَكُنِ الأُخرى، فاستعذْ باللهِ منها؛ فإنَّما هيَ نارٌ لا تُطْفَأُ، وجسمٌ لا يَبْلى، ونفسٌ لا تَموتُ.

\* وكان يقول: لا يزالُ العبدُ بخيرٍ ما كانَ لهُ واعِظٌ مِنْ نَفْسِهِ، وكانتِ الفكرةُ من عملِهِ، والذِّكْرُ مِنْ شأنِه، والمحاسَبَةُ مِنْ هِمَّتِه، ولا يَزالُ بِشَرِّ ما استعملَ التسويف، واتَّبَعَ الهوى، وأكثرَ الغَفْلَة، ورجَحَ في الأماني.

\* ورُوِيَ أَنَّ الحسَنَ \_ رضيَ اللهُ عنهُ \_ اتَّصَلَ بهِ أَنَّ مَكْحولاً (١) تُوُفِّي، فَحَزنَ عليه، وترَحَّمَ لهُ، ثم اتَّصَلَ به بُطلانُ ذلكَ، فكتبَ إليه:

أما بعدُ: أبا عبدِ الله! خارَ اللهُ لنا ولَكَ في المَحْيا والمَمات، وقضى لنا ولَكَ بخيرِ الدنيا والآخرةِ، ويَسَّرَ لنا ولكَ حُسْنَ المآلِ والمُنْقَلَبِ؛ فإنَّه أتانا عنكَ خبرٌ راعَنا، ثم أتى بعدَه ما أَكْذَبَهُ، فَلَعَمْرُ اللهِ! لقدْ سُرِرْنا، وإنْ كانَ

<sup>(</sup>١) مكحولٌ الأزديُّ العكيُّ البصريُّ، أبو عبدِاللهِ، من فصحاء أهلَ البصرة.

السرورُ بِما سُرِرْنا به غيرَ طائِل، وسبيلُ الانقطاعِ داعِياً عَمّا قليلِ إلى الخبرِ الأولِ، فهلْ أنتَ \_ عافاكَ اللهُ ووقَّقَنا وإياكَ لِصالحِ العملِ \_ كرجلِ ذاقَ الموت، وعايَنَ ما بعدَهُ، وسألَه الرَّجْعَة، فَأُجيبَ إليها، وأُعْطِيَ ما سألَ بعدَ أن عاينَ ما فاتَه، فتأهَّبَ في فضْلِ جَهازه إلى دارِ قراره، لا يَرَى أنَّ لهُ من مالِه إلا ما قَدَّمَ أمامَهُ، ومِنْ عملِهِ إلاّ ما كُتِبَ له ثوابُه، والسلامُ.

\* وكان يقول: رُوِيَ أَنَّ عيسى \_ عليهِ السلامُ \_ قال للحَواريِّين: اعملوا للهِ، ولا تَحْصُدُ، تَغْدُو العَيرَ لا تَزْرَعُ ولا تَحْصُدُ، تَغْدُو ولا رَقَ لها، اللهُ يرزقها.

فإنْ قلتُم: إنَّ بطونكمْ أكبرُ مِنْ بُطونِها، فهذهِ الوحوشُ منَ الدوابِّ لا تزرعُ ولا تحصُدُ، لا رزقَ لها، اللهُ يرزقُها.

\* وكان يقول: منِ استغفرَ اللهَ ـ عزَّ وجلَّ ـ بعدَ صلاةِ الصُّبْحِ ثلاثَ مَرّاتٍ؛ غُفِرَتْ له ذنوبُه، وإن كان فارًا من الزَّحْفِ<sup>(١)</sup>.

\* وكان يقول: رُوِيَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَال: "وَالذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! لا يَدْخُلُ الجَنَّةَ إِلاّ رَحِيمٌ"، قَالُوا: كُلُّنا رَحِيمٌ يَا رَسُولَ الله! قَالَ: "لَيْسَ رَحْمَةَ أَحَدِكُمْ نَفْسَهُ وَوَلَدَهُ وَخَاصَّتَهُ، وَلَكَنِ الْعَامَّةَ"، وَرَفَعَ بَهَا صَوْتَهُ.

\* وكان يقول: رُوِيَ أَنَّ عمرَ بنَ الخطّابِ \_ رضيَ اللهُ عنه \_ قال: أَلا أُنبُنُكُمْ بِخَيْرِ الناس ؟ قالوا: بَلى يا أميرَ المؤمنين! قال: مَنْ طالَ عُمُرُه،

<sup>(</sup>۱) لقد أشار الأستاذ الألباني إلى ضعف هذا الحديث الذي جاء بلفظ: «من استغفر الله دبر كل صلاة ثلاث مرات، فقال: أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه، غفرت ذنوبه، وإن كان قد فر من يوم الزحف». انظر: «ضعيف الجامع» برقم (٥٤١٠).

وحَسُنَ عَمَلُهُ، ورُجِيَ خَيْرُهُ، ولم يُخَفْ شَرُّهُ، ثم قالَ: ألا أُنْبَنُكُمْ بِشَرِّ الناسِ ؟ قالوا: بَلى، قالَ: مَنْ طالَ عُمُرُهُ، وسَاءَ عَمَلُهُ، ولم يُرْجَ خَيْرُهُ، ولم يُؤْمَنْ شَرُّهُ.

\* وكان يقولُ: إن الرجلَ لَيَسْمَعُ البابَ منَ العلمِ، فيعملُ به، فيكونُ خيراً لهُ مِنْ أَنْ لو كانتْ لهُ الدنيا فوضعها في الآخرةِ.

\* وذُكِرَ أَنَّهُ رأى قوماً في وقتِ القائِلَةِ لا يَقيلُونَ، فقالَ: ما لِهؤلاءِ لا يَقيلُونَ ؟ إني لأَحْسَبُ لَيلَهُمْ ليلَ سُوءِ.

\* وكان يقولُ: حادِثوا هذه القُلوبَ؛ فإنَّها سريعةُ الدُّثورِ، واقْرَعُوا هذه الأَنفُسَ؛ فإنَّها طامِحَةٌ، فإنَّكُم إلاّ تَمْنَعُوها، تَنْزِعْ بكمْ إلى شَرِّ غايةٍ.

\* وقيل له: يا أبا سعيد! ما تقولُ في الشفاعة ؟ أحقُّ هي ؟ فقال: نعم، قيل له: فإنَّ الله َ سبحانهُ وتعالى ـ يقول: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَغَرُجُوا مِنَ النَّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا ﴾ [المائدة: ٣٧]، قال: هو كما قالَ ـ سبحانهُ وتعالى ـ، قيل لَهُ: فَبمَ دخلَ مَنْ دخلَ فيها، وبِمَ خرجَ ؟ فقال: كانوا أصابوا ذُنوباً من الدنيا أَخَذَهُمُ اللهُ بها، ثم أَخْرَجَهُمْ بِما عَلِمَ في قُلوبِهِمْ منَ الإيمانِ والتصديقِ.

\* وكان يقولُ: أَيُّهَا النَّاسُ! إِحْذَرُوا قطيعةَ الأرحامِ؛ فإنَّ اللهَ سَبْحَانَهُ يقول: ﴿ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

وقد رُوِيَ أَنَّ النبيَّ ﷺ كَانَ يقول: «اتَّقوا اللهَ، وصِلُوا الأرحامَ؛ فإنَّه أَبقىٰ لَكُمْ في الدنيا، وخَيْرٌ لَكُمْ في الآخرةِ».

\* وقال رجلٌ للحسن: يا أبا سعيد! أيُّ الجِهادِ أفْضَلُ ؟ قال: جِهادُ هَواكَ.

\* وكان يقولُ: مَنْ لم يمتْ فُجاءةً، مرض فُجاءةً، فاتَّقوا اللهَ، واحذَرُوا مُفاجَأَةً رَبِّكُمْ.

\* وكان يقول: نِعَمُ اللهِ أَكْثَرُ مِنْ أَن يُؤَدَّى شُكْرُها، إلا ما أعانَ اللهُ تعالى عليهِ، وذنوبُ ابنِ آدمَ أكثرُ مِنْ أَنْ يَسْلَمَ مِنها إلا ما عفا اللهُ عنه.

\* وكان يقول: سَمِعْتُ بَكْرَ بنَ عبدِ اللهِ يقولُ: رَحِمَ اللهُ امراً كانَ قَويّاً فَأَعْمَلَ قُويّاً فَوَيّاً فَأَعْمَلَ قُويّاً عَنْ معاصي اللهِ \_ عزّ وجلّ \_.

\* وكان يقولُ: الكَذِبُ جِماعُ النَّفاقِ.

\* وكان يقولُ: مَنْ كَذَبَ فَجَرَ، ومَنْ فَجَرَ كَفَرَ، ومَنْ كَفَرَ دخلَ النارَ.

ولقد رُوِيَ أَنَّ عمرَ بنَ الخطّابِ \_ رضيَ اللهُ عنهُ \_ كانَ يقولُ: إذا كَذَبَ العبدُ كِذْبَةً، تَنَحَىٰ المَلَكُ عنهُ مسيرةَ ميلٍ مِنْ نَتْنِ ما يَجيءُ منه.

\* وكان يقولُ: ما أُعَدُّ كريماً إذا جَرَرْتُ إلى أخي نفعاً، أو ردَدْتُ عنهُ ضَرّاً، وأَصْلَحْتُ بينَ اثنينِ.

\* وكان يقولُ: ابنَ آدمَ! تُبْغِضُ الناسَ على ظَنِّكَ، وتَنْسَى اليقينَ منْ نَفْسِكَ.

\* وكان يقولُ: إنَّ الأغلالَ التي غُلَّ بها أهلُ النار لم تَحْصُلْ في أعناقِهِمْ لأنَّهُمْ أعْجَزوا الخَزَنَةَ، وإنَّما هيَ إذا طَفا بهمُ اللَّهَبُ تُرْسِبُهُمْ في النارِ. ثم يبكي حتى يَغْلِبَ عليهِ، ويقول: اللهُمَّ إنَّا نعوذُ بكَ مِنْ عذابِ النارِ، ومنَ العملِ السَّيِّئِ الذي يؤدِّي إليه.

\* وكان يقول: رُوِيَ أَن ناسكاً رأى ناسكاً في النوم، فقال له: كيفَ

وَجَدْتَ الأَمرَ؟ قال: وَجَدْنا ما قَدَّمْنا، وخَسِرْنا ما خَلَّفْنَا، فقالَ الحسنُ: الآنَ فاقْدَمُوا على بَصيرةٍ.

\* وكان يقول: رُوِيَ أَن قوماً تَواصَفوا الزُّهْدَ بِحَضْرَةِ الزُّهْرِيِّ (١)، فقال: الزاهدُ مَنْ لم يَغْلِبِ الحَرامُ صَبْرَهُ، والحَلالُ شُكْرَهُ.

وكان أبو بكرِ بنُ عبدِ اللهِ الْمُزَنيُّ (٢) يقول: ما ظَنُّكَ بخالِقِ الكَرامةِ لِمَنْ يريدُ كرامَتَهُ؟ وهو عليهما قادرٌ ؟

\* وكان يقول: إيّاكُمْ والتَّسْويفَ والتَّرَجِّيَ؛ فإنَّه أهلكَ مَنْ كان قبلَكُمْ.

ولقد حُدِّثْتُ عن أبي حازم: أنه كانَ يقولُ: نحنُ لا نريدُ أن نموتَ حتى نتوبَ، ومَنْ لقيَ اللهَ مِنّا مُجْرِماً غيرَ تائبِ، أدخلَهُ النارَ وبئسَ المصيرُ.

\* وكان يقولُ: رُوِيَ أَنَّ أَنسَ بنَ مالكِ<sup>(٣)</sup> قال: كان رسولُ اللهِ عَلَيْهِ يَكُمْ يَخطُبُ يومَ الجمعةِ إلى جِذْعٍ يُسْنِدُ ظَهْرَهُ إليه، فلمّا كَثُرَ الناسُ، عُمِلَ له مِنْبَرٌ مِنْ طَرْفاءِ الغابةِ، لَهُ دَرَجتانِ، فلما قامَ عليهِ، حَنَّ الجِذْعُ إليه عَلَيْهِ.

<sup>(</sup>١) محمد بنُ مسلم بنِ عُبيدِ اللهِ بنِ شهابِ الزُّهريُّ، الإمامُ العالمُ الحافظُ، المَدَنيُّ، نزيلُ الشام، منَ التابعين، مات سنة أربع وعشرين ومئة.

<sup>(</sup>٢) الصواب: بكرُ بنُ عبدِ اللهِ بنِ عمرٍ و المزني. تقدم.

<sup>(</sup>٣) خادمُ رسولِ اللهِ ﷺ، الْإِمَّامُ المَّفتي، المقرئ، المحدِّثُ، أبو حمزةَ الأنصاريُّ، الخزرجي، آخرُ الصحابة موتاً، توفيَ في خلافةِ عبدِ الملكِ بنِ مروان، ونقل ابن الأثير: أن موته كان سنةَ ثلاثٍ وثمانين.

قال أنسُّ: سمعتُ الخشبةَ تَحِنُّ حَنينَ الوالِهَةِ، وما زالتْ تَحِنُّ حتى نزلَ ﷺ فاحْتَضَنَها، فَسَكَنَتْ (١).

فكانَ الحسَنُ إذا حَدَّثَ بهذا الحديثِ، بكى، ثم قال: عِبادَ اللهِ! الجِدْعُ يَحِنُ إلى رسولِ اللهِ ﷺ شَوْقاً إليه؛ لمكانِهِ منَ اللهِ عزَّ وجلَّ .. وايمُ اللهِ! لأنتم أحَقُّ أن تشتاقوا إلى لِقائِه ﷺ.

\* وكان يقول: رُوِيَ أَنَّ بعضَ الصالحين رأى قوماً يَتَمَنَّوْنَ، فقال: وأنا أَتَمَنَّىٰ معكُمْ، فقالوا: ما تتمَنَّىٰ يرحَمُكَ اللهُ ؟ فقال: ليتَنا لَمْ نُخْلَقْ، وليتَنا إذْ نُحِلِقْنا لَم نَمُتْ، وليتَنا إذْ بُعِثنَا لَم نُحاسَب، وليْتَنا إذْ خُلِقْنا لَم نُحَلَّى وليْتَنا إذْ خُلِقْنا لَم نُحَلَّه وليْتَنا إذْ عُذِبْنا لَم نُخَلَّه .

نظَمَ أبو العلاءِ المَعَرِّيُّ بعضَ هذا الكلام فقال:

فَيَا لَيْتَنَا عِشْنَا حَيَاةً بِلاَ رَدًى مَدَى الدَّهْرِ أَوْ مِتْنا مَمَاتاً بِلاَ نَشْرِ

\* وكان الحسنُ يقول: كانَ قبلَكُمْ ناسٌ أَشرَقُ قلوباً، وأَنْشَقُ ثياباً، وأَنْشَقُ ثياباً، وأَنْتمُ اليومَ أَرَقُ منهم دِيناً، وأَقْسى قلوباً.

\* وكان يقولُ: اهتمامُ العبدِ بذنبِه داع إلى تَرْكِهِ، وندَمُهُ عليهِ داع لِتَوْبَنِه، ولا يَزالُ العبدُ يَهْتَمُّ بالذنبِ حتى يكونَ لهُ أنفعَ من بعضِ حسَناتِهِ.

<sup>(</sup>۱) صحيح، رواه الترمذيُّ: في: المناقب، باب: (٦)، رقم(٣٦٢٧) مختصراً، وقال: حسن صحيح. وابن ماجه في: إقامة الصلاة والسنَّة فيها، باب: ما جاء في بَدْء شأن المنبر، برقم (١٤١٤)، وقال البوصيري في «الزوائد»: إسنادُهُ صحيحٌ، ورجالُهُ ثقاتٌ. والدارمي (١/١٩)، وأحمد (٢٦٨/١)، كُلُّهم من طرق عن أنس بن مالك. وفي الباب: عن أُبيَّ، وجابرٍ، وابنِ عمر، وسهلِ بنِ سعد، وابنِ عباس، وأُمَّ سلمة، وأبي سعيدٍ، والحسنِ.

\* وكان يقولُ: مَنْ لَمْ يُدَاوِ نَفْسَهُ مِنْ سَقَمِ الآثامِ أَيَامَ حَيَاتِه، فما أَبِعَدَهُ منَ الشفاءِ، وأقرَبَهُ منَ الشَّقاءِ في دارِ الآخرةِ بعدَ وفاتِه!

\* وكان يقول: الحقُّ مُرُّ لا يَصْبِرُ عليهِ إلاَّ مَنْ عرَفَ حُسْنَ العاقِبَةِ، ومَنْ رَجا الثوابَ، خافَ العِقابَ.

\* وكان يقول: لقدْ أدركتُ أقواماً يُعْرَضُ على أَحَدِهِمُ الحَلالُ فيقولُ: لا حاجَةَ لي بهِ، نَخْشى أَنْ يُفْسِدَنا.

\* وكان يقول: لو قُمْتَ الليلَ حتى يَنْحَنِيَ ظَهْرُكَ، وصُمْتَ النَّهارَ حتى يَنْحَنِيَ ظَهْرُكَ، وصُمْتَ النَّهارَ حتى يَسْقَمَ جِسْمُكَ، لم يَنْفَعْكَ إلاّ بِوَرَع صادقٍ.

\* وكان يقول: ما يَعْدِلُ بِرَّ الوالِدَيْنِ شيءٌ مِنَ التَّطَوُّعِ، لا حَجُّ، ولا جِهادٌ.

\* وكان يقول: لقد رُوِيَ عن عمرَ بنِ الخطّابِ رضيَ اللهُ عنه أنهُ كانَ يقول: أَكْثِرُوا منْ ذِكْرِ النارِ؛ فإنَّ حَرَّها شديدٌ، وقَعْرَها بعيدٌ، ومَقامِعَها حديدٌ.

\* روى سَلَمَةُ بنُ عامِرٍ، قالَ: صَلَّيْنا الجمعةَ معَ الحسَنِ، فلمّا انْصَرَفْنا، اكْتَنَفْنا حَوْلَهُ، فبَكَى بُكاءً شديداً، فقلْنا: ما بالْكَ ـ رَحِمَكَ اللهُ وقدْ بُشِّرْتَ بالجَنَّةِ في منامِكَ ؟ فازدادَ بُكاؤه، قال: وكيفَ لا أبكي، ولو دخلَ علينا مِنْ بابِ هذا المسجدِ أحَدُ أصحابِ رسولِ اللهِ عَلَيْ، لَما عَرَفَ غيرَ قِبْلَتِنا هذه؟! ثم قال: هَيْهاتَ! أَهْلَكَ الناسَ الأمانيُّ، قولٌ بِلا عَمَلٍ، ومعرفةٌ بغيرِ صَبْرٍ، وإيمانٌ بِلا يَقينٍ، ما لي أرى رجالاً ولا عُقولاً، وأسمعُ حَسيساً، ولا أرى رِحالاً ولا أنيساً ؟! دخلَ القومُ ـ واللهِ ـ ثم

خَرَجُوا، وعَرَفوا ثُمَّ أَنْكُروا، وحَرَّموا ثُمَّ اسْتَحَلُّوا. إنما دينُ أحدِكُمْ لَعْقَةٌ على لِسانِهِ، إذا سُئِلَ: أمؤمنٌ أنتَ بيومِ الحسابِ ؟ قال: نَعَمْ! كَذَبَ ومالِكِ يومِ الدينِ!

إِنَّ مِنْ أَخِلَاقِ المؤمنِ قُوَّةً في دِينٍ، وحَزْماً في لِينٍ، وإيماناً في يقينٍ، وعِلْماً في حِلْم، وحِلْماً في عِلْم، وكَيْساً في رفْقٍ، وتَجَمُّلاً في فاقَةٍ، وقَصْداً في غِنَى، وشَفْقَةً في نَفْقَةٍ، ورَحْمَةً للمجهودِ، وعطاءً للحُقوقِ، وقَصْداً في استقامَةٍ، لا يَحيفُ على مَنْ يُبْغِضُ، ولا يَأْثُمُ في مُساعَدة مَنْ يُجِبُّ، ولا يَهْمِزُ، ولا يَغْمِزُ، ولا يَلْمِزُ، ولا يَلْغو، ولا يَلْهو، ولا يَلْعَبُ، ولا يَمشي بالنَّميمَةِ، ولا يَتَبعُ ما ليسَ له، ولا يَجْحَدُ الحَقَّ الذي عليهِ، ولا يتَجاوَزُ في القَدرِ، ولا يَشْمَتُ بالقَبيحَةِ إِنْ حَلَّتْ بغيرِهِ، ولا يُسَرُّ بالمُصيبةِ إذا نزلتْ بسواهُ.

المؤمنُ: في الصَّلاةِ خاشعٌ، وإلى الزكاةِ مُسارِعٌ، قولُهُ شفاءٌ، وصبرُهُ تُقَى، وسُكُوتُهُ فِكْرَةٌ، ونَظَرُهُ عِبْرَةٌ، يُخالِطُ العُلماءَ لِيَعْلَمَ، ويَسْكُتُ بينَهُمْ لِيَعْنَمَ، إنْ أَحْسَنَ اسْتَبْشَرَ، وإنْ أساءَ اسْتَغْفَرَ، وإنْ عُتِبَ لِيَسْلَمَ، ويتَكلَّمُ لِيَغْنَمَ، إنْ أَحْسَنَ اسْتَبْشَرَ، وإنْ أساءَ اسْتَغْفَرَ، وإنْ عُتِبَ يَسْتَعْتِبْ، وإنْ شُفِهَ عليهِ حَلُمَ، وإنْ ظُلِمَ صَبَرَ، وإن جِيرَ عليهِ عَدَلَ، لا يتَعَوَّذُ بغيرِ اللهِ، ولا يستعينُ إلا باللهِ، وقورٌ في المَلاِ، شكورٌ في الخلاء، قانِعٌ بالرزقِ، حامِدٌ على الرَّخاءِ، صابرٌ على البَلاءِ، لا يَجْمَحُ بهِ القُنُوطُ، ولا يَغْلِبُهُ الشُّحُ، إنْ جَلَسَ مع اللاَّغِطين، كُتِبَ منَ الذَّاكِرِينَ، وإنْ جَلَسَ مع اللاَّغِطين، كُتِبَ منَ الذَّاكِرِينَ، وإنْ جَلَسَ مع الذَّاكِرينَ.

المؤمن: طَلْقُ البِشْرِ، حَسَنُ الخُلُقِ، كَرِيمٌ بَدُولٌ، راحِمٌ وَصُولٌ، يُقْطَعُ فَيَصِلُ، ويُؤذى فَيَحْتَمِلُ، ويُهانُ فَيُكْرِمُ، صَبورٌ على الأذَى، مُحْتَمِلٌ

لأنواعِ البلاءِ، هانَتْ عليهِ الدنيا فلم يَبْنِ فيها بيتاً، ولا جَدَّدَ ثوباً، حَسَنُ الثقةِ، لا يَظُنُّ باللهِ ظنَّ السَّوْءِ.

المؤمنُ: هَيِّنُ، لَيِّنُ، تَقِيُّ، زَكيُّ، رَضِيُّ، لا يُلْدَغُ مِنْ جُحْرٍ مَرَّتَيْنِ، شَاحِبٌ لونُه، شَاعِثٌ رأسُهُ، قليلٌ طَمَعُهُ، كَيِّسٌ في دينهِ، غَبِيٌّ في دُنياهُ (۱).

المؤمنُ: كثيرُ الوَقارِ، مُكرِمٌ للجارِ، مُطيعٌ للجَبَّارِ، هارِبٌ مِنْ عذابِ النارِ، نَفْسُهُ بِمَعْرِفَةِ اللهِ شاهِدَةٌ، وجَوارِحُهُ للهِ ذاكِرَةٌ، ويَدُهُ بالمعروفِ مَبْسوطَةٌ، وهو في مُحاسبَةِ نَفْسِه في تَعَبِ، والناسُ منهُ في راحةٍ.

المؤمنُ: صادِقٌ إذا وعَدَ، قريبٌ الرِّضا، بعيدُ الغَضَبِ، يعلَمُ إذا عُلِّمَ، ويفهمُ إذا فُهِّمَ، مَنْ صاحَبَهُ سَلِمَ، ومَنْ خالطَهُ غَنِمَ، كاملُ العقلِ، كثيرُ العملِ، قليلُ الأملِ، حَسَنُ الخُلُقِ، كتومُ الغَيْظِ.

ثمَّ بكي فأبْكانا.

وقال: هكذا كانَ أصحابُ رسولِ اللهِ ﷺ الأوّلَ فالأوَّلَ، حتى لَحِقُوا بِاللهِ عَنَّ وَجلَّ -، وهكذا كانَ المسلمونَ مِنْ سلفِكُمُ الصالح، وإنَّما غُيِّر بِكُمْ لَمّا غَيِّرُ وَجلَّ مَ ثُمَّ تلا: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمِمُّ وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِقَوْمٍ سُوّاً فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالِ اللهِ الرعد: ١١].

ثم قالَ الحسنُ: اللهمَّ رَبَّنا صَلِّ على سيدِنا محمدٍ، وعلى آلِه

<sup>(</sup>۱) لعلَّهُ \_ واللهُ أعلمُ \_ إشارةٌ إلى عدم التعلق بالدنيا، وإلاَّ فإنه مما يترتب على المسلم أن يكونَ على علم بأمور دنياه، غيرَ غبيٍّ بها، حتى يتعاملَ معها على علم وبصيرة، ويعرفَ صحيحها من سقيمها.

الطاهرينَ، وامْنُنْ علينا بِما مَنَنْتَ بهِ على عِبادِكَ المُخْلِصين، وأوليائِكَ المُتَّقين، إنكَ على كُلِّ خيرٍ مُعينٌ، وحَسْبُنا اللهُ ونِعْمَ المُتَّقين، إنكَ على كُلِّ خيرٍ مُعينٌ، وحَسْبُنا اللهُ ونِعْمَ الوكيلُ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) جاء في آخر النسخة الخطية: «وكانَ الفراغُ من هذا الكتابِ، بعونِ اللهِ المَلِكِ المُعينِ الوَهّاب، تَنْميقاً وَخَطّاً، وتَصْميماً وضَبْطاً، على يدِ العبدِ الضَّعيفِ الفقيرِ، الراجي رحمة ربّه الغَنيِّ القدير، كمالِ الدينِ، حُسَيْنِ بنِ شَمْسِ الدِّينِ، محمدِ الكاتب، ابنِ غياثِ الدينِ عَلِيِّ الكَرْمانيِّ. أفاضَ اللهُ عليهم مِنْ شَابيبِ رِضُوانِهِ سِجالاً، وفَسَحَ لهمْ غياثِ الدينِ عَلِيِّ الكَرْمانيِّ. أفاضَ اللهُ عليهم مِنْ شَابيبِ رِضُوانِهِ سِجالاً، وفَسَحَ لهمْ في حضراتِ النعيم ما اتَّسَعَ مَجالاً، وذلك في يومِ الاثنينِ الواضحِ البيانِ، ثاني عَشَرَ شهرِ اللهِ المُعظَّمِ رَمضانَ، عينِ شهورِ سنةِ ثمانين وتسع مئةٍ من الهجرةِ الشريفةِ النبويَّة، أحسنَ اللهُ تعالى خِتامَها، وقدَّرَ في عافيةٍ تمامَها، وهو سبحانة المانحُ المنبئ وهو حَسْبُنا ونِعْمَ الوكيلُ، والحمدُ للهِ حَقَّ حَمْدِهِ، وصلَّى اللهُ على سيدِنا مُحَمَّدِ رسولِهِ وعبدِهِ، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ مِنْ بعْدِهِ، والخَيْرُ يكونُ، والخَطْبُ يهونُ».

### الفهرسس

| الصفحة                           | الموضوع                          |
|----------------------------------|----------------------------------|
| 0                                | * المقدمة                        |
| ۸                                | * معدد                           |
| 1                                | * ترجمة الإمام ابن الجوزي · ·    |
| حسن البصري                       | آداب ال                          |
| 71                               | * مقدمة المصنف                   |
|                                  | * الفصل الأول :                  |
| عاله ۱۳                          | في ذكر منشئه، وصفة أحواله وأف    |
|                                  | * الفصل الثاني:                  |
| خلاق                             | فيما أورده من الآداب ومكارم الأ  |
|                                  | * الفصل الثالث:                  |
| صراً على جهة البلاغة والإيجاز ٣٥ | فيما أورد من الحكم والمواعظ مخة  |
|                                  | * الفصل الرابع:                  |
| 70                               | في ذم الدنيا ونهيه عن التعلق بها |
|                                  | * ومن هذا الفصل :                |
| قصر الأمل                        | ما رُوي عنه ـ رضي الله عنه ـ في  |
|                                  |                                  |

الموضوع الصفحة

| * الفصل الخامس :                                                    |
|---------------------------------------------------------------------|
| فيما أورده على جهة الاستغفار والدعاء، والنهي عن التصنع والرياء . ٨٣ |
| * ومن هذا الفصل:                                                    |
| ما رُوِي عنه ـ رحمه الله ـ في نهيه عن التصنع، وذم الرياء            |
| * الفصل السادس :                                                    |
| فيما رُويَ عنه عند تلاوة القرآن من الحكم والمواعظ                   |
| * الفصل السابع:                                                     |
| في مكاتبة الخلفاء، ومعاملاته مع الأمراء وولاة الأمور                |
| * ومن هذا الفصل :                                                   |
| ما رُوِي عن الخروج على الأمراء ١١٥                                  |
| * الفصل الثامن:                                                     |
| فيما رُوِيَ عنه من المواعظ والحكم في سائر الأمور ١١٨                |
| الفهرس ۱۳۷                                                          |
|                                                                     |