





اشراق الفصر والشمود في فلسفة السمروردي

This file was downloaded from QuranicThought.com





ماتف: ۲۲/۸۹۱۳۲۹ - ۲۲/۸۹۱۳۲۹ - فاکس: ۹۱۱۹۹ - ص.ب: ۲۸۱ / ۲۵ غییری - بیروت - لینان Tel.:03/896329 - 01/550487 - Fax: 541199- P. O. Box: 266/25 Ghobelry - Beirut - Lebanon E-Mail: daraihadi@daraihadi.com - URL: http://www. daraihadi.com

This file was downloaded from QuranicThought.com



فلسفة السهروردى

تأليف الدكتور غلام حسين الابراهيمي الديناني استاذ الفلسفة بجامعة طهران

تعريب عبد الرحمن العلوى









## المقدمة

يشغل الشيخ شهاب الدين السهروردي مكانة خاصة ومنزلة فـريدة بـين الفلاسفة والمفكرين الاسلاميين. فخلال تلك الفترة التي كان منهـمكاً فـيها في سيره الآفاقي والأنفسي، هبَّ ابن رشد في غربي العالم الاسلامي للـدفاع عـن الفلسفة وكرس جهوداً عظيمة وشاقة لتحقيق ما كان يصبو اليه بهذا الشأن.

وبذل ابن رشد هذه الجهود حينما وجد أن الفلسفة تواجه خطراً جسيماً بسبب الضربات المتلاحقة التي وجهها لهما المناوؤن. لاسميا تملك الضربات الموجهة من قبل ابي حامد الغزالي الذي كان يحمل لقب «حجة الاسلام»، فضلاً عن موقعه الريادي في المدرسة النظامية ببغداد.

ولم يكن التصدي للفلسفة، ظاهرة جديدة، كما لم يكن العامل الباعث على ذلك التصدي وتلك الجمابهة، امرأ واحداً. فني النصف الثاني من القرن الثمالث ومطلع القرن الرابع، بدأ ابو الحسن الاشعري معارضته للفلاسفة، ثم حذا حذوه كل من ابي بكر الباقلاني وامام الحرمين الجويني.

ابو حامد الغزالي الذي يعد من ابرز تلامذة الجويني، لم يكن جاهلاً بطريقة

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

سلفه ولا غريباً عليها. ويعتقد محمد اقبال اللاهوري أن الغزالي لم يكـن عـلى المذهب الأشعري، لكنه كان يعتبر هذا المذهب مناسباً لعامة النـاس. ويـقول الشبلي ان الغزالي يعتقد بأن سر الايمان لا يمكن ان يكشف. ولهذا السبب كان يطالب بنشر الالهيات الأشعرية، ويحذر تلامذته من اذاعة افكارهم الخاصة<sup>(۱)</sup>.

وسواء صح كلام اقبال اللاهوري ام لم يصح، ليس هناك شك في أمر واحد وهو ان معارضة الغزالي للفلاسفة لم تكن من نمط معارضة اهل الكشف لهم، وانما كانت تقوم على القياس الجدلي غالباً. ولا نعرف في تاريخ الفكر الاسلامي أحداً بمستوى الغزالي من حيث المعارضة للفلاسفة والتـصدي الجـريء لهم. ولذلك لا يعد الغزالي فيلسوفاً بالمعنى المصطلح.

أمضى الغزالي ثلاث سنوات من عمره منكباً على مطالعة آثار الفلاسفة ودراستها والتحقيق فيها. وانبرى بعد ذلك لتأليف كتاب «مقاصد الفلاسفة» من اجل ان يبرهن على علميته في هذا المجال. وهبَّ بعد ذلك لتأليف كتاب «تهافت الفلاسفة»، منبرياً خلال ذلك لتفنيد آراء الفلاسفة ونظرياتهم في عشرين مسألة أساسية.

ودّع الغزالي حياته الصاخبة في عام ٥٠٥ هـ ولم يكن لديه من العمر سوى ٥٤ عاماً. ولم يكن تمرده على الفلاسفة ومعارضته لهم، بالحدث الذي وقع فجأة أو ارتسم هكذا في لوحة فكره دون خلفية مسبقة.

الذي كان وراء تلك الحالة التمردية عند الغزالي. هـي سـلسلة مـن العـلل والعوامل التي كانت متجذرة في تاريخ المجتمع الاسلامي.

وعلى صعيد آخر: كانت للفكر الفلسني جذور في طبيعة الانسان، ولم يكن بمقدور الانسان ان يقف موقفاً لا أبالياً ازاء عملية البـحث والاسـتقصاء التي يقوم بها العقل عن الحقيقة. ولذلك لم تبق الهجهات العنيفة التي شنها الغزالي على

٦

 <sup>(</sup>١) اقبال اللاهوري، سير الفلسفة في ايران، ترجمة أريان بور، ص ٦٣.

الفلسفة بلا رد. ولم يمض وقت طويل عـلى صـدور كـتاب الغـزالي «تهـافت الفلاسفة» حتى ظهر كتاب ابن رشد الذي يحـمل عـنوان «تهـافت التهـافت» والذي يعد رداً على الكتاب الأول.

بعض القرائن والمؤشرات تشير الى ان كتاب «تهافت التهافت»، من نـتاج العقود الأخيرة من عمر ابن رشد، حيث تعد هذه المرحـلة، مـرحـلة نـضجه الفكري. وعلى هذا الضوء ـ يمكن القول انه خلال الفترة التي انطلق فيها ابـن رشد في المغرب الاسلامي للـدفاع عـن الفـلسفة وتـرسيخ مـوقف الفـلاسفة المشائين، كانت هناك في المشرق الاسـلامي فـلسفة اخـرى بـدأت بـالظهور والتبلور، يفصلها عن الفلسفة المتداولة بون شاسع.

وتعد هذه الفلسفة الجديدة نوعاً من الفكر وغطاً من الشهود، والتي يتسنى تسميتها بالحكمة الاشراقية. وهي فلسفة ظهرت في العهد الاسلامي عـلى يـد شهاب الدين السهروردي.

ما هو مهم في هذه الفلسفة، ليس عين ما هو مهم في الفلسفة المشائية. بل بالعكس فما هو غير مهم في هذه الفلسفة، لربما يكون ذا أهمية كبيرة جداً في الفلسفة المشائية. السهروردي لا يعتبر أرسطو محور الفلسفة لأن الفلسفة عبارة عن البحث عن الحقيقة. والحقيقة لا تتحدد بتعليمات أرسطو.

ان افق الرؤية وزاوية الشهود عند السهروردي، أمر واسع للغاية. ويسعتقد بأن معرفة السلف بالحقيقة اكبر وأوضح مما هو عليه الحال عند المتأخرين. فني بعض الكلهات القصار التي أطلقها القدماء تكمن معان كبرى لا يمكمن العشور عليها في مئات كتب المتأخرين. وبعض كلهات القدماء تحمل طابع الرمزية، وتتحدث عن حقيقة مستورة، وسر خني. وهذا السبب نجد ان لدى الأساطير القديمة أهمية كبيرة. وتتمثل هذه الأهمية في انها تؤلف مبدأ أفكار وعواطف الانسان، وتكشف عن آماله وكذلك عن مخاوفه ومحبته. ولذلك من المناسب ان تكون على صلة قريبة بالفلسفة. فالماضي عبارة عن صحراء مترامية الأطراف

تلاحظ فيها آثار من الماضي الموغل في القدم والأزمان الغابرة.

منذ ألفين وخمسمائة عام بدأ تاريخ الفلسفة في صورة جهود فكرية منظمة، غير ان الفلسفة كانت موجودة قبل ذلك ايضاً على شكل أساطير. ويعتقد هيغل - الفيلسوف الألماني المعروف - بأن تجلي الذات الالهية في المسيح يمثل بداية العصر المطلق للتاريخ العالمي. وهو العصر الذي أخذ يتجلى فيه العقل المطلق بشكل هادئ ولكن بمعرفة. ولذلك اخذت تتقدم الحياة الاجتماعية للانسان نحو العقلانية تدريجياً. ويعد التاريخ، احدى قصص هذا التقدم الذي أخذ يدرك فيه البشر ذاته، وأخذت تتعاظم فيه حريته. ويعتقد هيغل أيضاً بأن الانسان الابتدائي حر ايضاً لكنه يختلف عن الانسان العاقل في زمانه، في انه لا يدرك حريته<sup>(1)</sup>.

وفي مقابل هذه النظرية، طرح فيلسوف ألماني آخر يـدعى «يـاسبرس»،، نظرية اخرى. فهو يعتقد بأن محور تاريخ العالم، مرحلة سبقت مـيلاد المسيح بنحو ٥٠٠ عام. ويقول بأن هذه المرحلة شهدت أعظم وأعمق تطور طرأ على مسار التاريخ. فظهر في الصين الكونفوشيوسية وجميع أنماط الفلسفة الصينية. وظهرت في الهند الاوبانيشاد، وبوذا. وظهرت في ايران الزرادشـتية. وظـهر في فلسطين النبيان الياس وارمياس. وظهر في اليونان هوميروس، وكذلك بـعض كبار الفلاسفة مثل بارمنيدس، وهراقليط، وافلاطون، فضلاً عن بـعض كـبار كتاب التراجيديا، وأرخميدس<sup>(٢)</sup>.

شهاب الدين السهروردي، من بين الذين كانوا يولون أهمية كبيرة للحكمة القديمة، ويرى صواب قدماء الحكماء في ادراك الحقيقة. فكمان يسدعو الحمكمة القديمة بالخميرة الأزلية، ويعتبرها علم الحقيقة. فالخميرة الأزليسة الكمائنة في

> (١) هيغل، العقل في التاريخ، ترجمة حميد عنايت، ص ١١. (٢) كارل ياسبرس، افلاطون، ترجمة محمد حسن لطني، ص ١٨٧.

OR QUR'ÂNIC THOUGHT

طينة الانسان الطاهرة، بزغت كالشمس من مشرق الحقيقة، وكما انهما غير محدودة بالمشرق والمغرب الجغرافيين، كذلك هي غير محدودة بحمدود الزممان. ولذلك كان اهتمام السهروردي بحكماء الغرب القدماء كاهتمامه بحكماء الشرق القدماء.

ويتحدث هـذا الفـيلسوف الاشراقي عـن «النـور الطـامس» ويـعتقد بأن «افلاطون» كان آخر فيلسوف يوناني تحدث كما ينبغي عن هذا النور. ويشير بعد ذلك الى مجموعة من حكماء اليونان القديمة وايـران القـديمة الذيـن كـانوا يتمتعون بالخميرة الأزلية، ثم انتقلت هذه الخميرة عن طـريقهم الى الأجـيال اللاحقة.

يعتقد السهروردي ان خميرة الفيثاغوريين قد انتقلت الى ذي النون المصري، ومنه الى سهل الشوشتري وأتباعه. اما خميرة حكماء فارس الذين يـدعوهم بالخسروانيين فقد انتقلت الى الحلاج عن طريق بايزيد البسطامي، ومـنه الى الشيخ ابي الحسن الخرقاني وأتباعه. ومما أورده السهروردي بهذا الشأن:

«وأما انوار السلوك في هذه الأزمنة القريبة فخميرة الفيثاغوريين وقعت الى أخي الحميم ومنه نزلت الى سيّار تستر وشيعته. وأما خميرة الخسروانـيين في السلوك، فهي نازلة الى سيار بسطام ومن بعده الى فتى بيضاء، ومن بعدهم الى سيار آمل وخرقان»<sup>(۱)</sup>.

من هذه العبارة نستشف ان السهروردي يؤمن ايماناً عميقاً بالخميرة الأزلية وأنوار السلوك، ويشير الى تيارين متميزين ضمن هذا الاطار. والتـباين بـين هذين التيارين اللذين وصل أحـدهما الى السـالكين عـن طـريق ذي النـون المصري، والآخر الى الأجيال اللاحقة عـن طـريق بـايزيد البسـطامي، يمـثل

المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى، ص ٥٠٣.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

موضوع دراسة متكاملة ودقيقة. والذين لديهم معرفة بالآثار العرفانية يعلمون جيداً بأن رائحة ولون كلمات الشيخ ابي الحسن الخرقاني، والشيخ أحمد الغزالي، وعين القضاة الهمداني، وحافظ الشيرازي وأمثالهم، تختلف عـن رائـحة ولون كلمات ذي النون المصري، والجنيد البغدادي، وحتى محيي الدين ابن العربي.

وقعت فئة من العرفاء تحت تأثير الجمنيد البخدادي وارتىبطت بمالمدرسة البغدادية، بينما وقعت فئة اخرى تحت تأثير بايزيد البسطامي وأوجدت المدرسة الخراسانية.

السهروردي خلال تبيانه لخميرة الحكمة، ورسمه لخط المعرفة، قدم بـعض ورثة الحكمة وحملة المعرفة في العصر الاسلامي، لكـنهم لم يكـونوا مـن فـئة الفلاسفة، ولا يطلق عليهم عنوان «الفيلسوف» بالمعنى المصطلح.

رغم الاختلاف في وجهات النظر بشأن معنى الفلسفة وماهيتها، نلاحظ انه قلما يشك أحد في الأمر التالي: الفلسفة نتاج العقل. والانسان باستطاعته ان يعرف حقائق وأعيان الأشياء بواسطة العقل. ويطلق السهروردي على هؤلاء عنوان «حملة خميرة الحكمة»، ويذكر أسهاءهم في آثاره. وهم وقبل ان يكون لديهم تعامل مع الاستدلال أو البرهان العقلي، يتعاملون مع سر الباطن والقلب ويحسبون على أهل الكشف والشهود. ولذلك يمكن القول بأن الحكمة عند السهروردي تختلف مع ما قاله الكثيرون بشأنها. وتحدث كثيراً عن الحكة وكشف عن موقفه بهذا الشأن، لا سيا في وصيته التي سجلها في نهاية كـتاب «حكمة الاشراق»، وعكس فيها ماهية الحكمة وطبيعة رؤيته للسلوك الفكري والمعنوى.

السهروردي أكد في وصيته على حفظ الأوامر وترك النواهي الالهية، وكذلك على الاهتمام التام بنور الأنوار والابتعاد عن كل ما لا معنى له، سواء على صعيد الكلام أو على صعيد السلوك، فضلاً عن قطع اية خاطرة شيطانية. ويخـاطب سالكي طريق الحق بصفتهم اخوة له ويطالبهم بحفظ ذلك الكتاب وحـراسـته واخفائه عن جميع الذين لا يدركون محتواه:

«اوصيكم اخواني بحفظ اوامر الله وترك مناهيه، والتوجه الى الله مولانا نور الأنوار بالكلية، وترك ما لا يعنيكم من قول وفعل، وقطع كل خاطر شيطاني، واوصيكم بحفظ هذا الكتاب والاحتياط فيه، وصونه عـن غـير اهـله، والله خليفتي عليكم...»<sup>(۱)</sup>.

ويقول السهروردي بأنه فرغ من تأليف هذا الكتاب في آخر جمادي الآخرة لعام ٥٨٢. ويوصي من يرغب في قراءته والانتفاع به ان يتريض قبل ذلك على مدى أربعين يوماً يحجم فيها عن تناول اللحوم ويقلل فيها طعامه، وأن ينقطع عن كل شيء من أجل التأمل في نور الله واجراء أوامر قيّم الكتاب.

ويؤكد السهروردي على ان الشخص المستعد حينما ينهي فترة الارتـياض، يصبح بمقدوره الخوض في موضوعات هذا الكتاب ودراستها. وسيدرك حينئذ ان فيه اموراً اجراها الله على لسانه، وعجز عنها المتقدمون والمتأخرون.

ما يعبّر عنه السهروردي بالحكمة الاشراقية، هـو نـوع مـن الحـكمة ذات المصدر القدسي، والتي لا يتاح ادراكها إلّا لاولئك الذيـن تمـيزوا بـالاستعداد الكامل.

ويتحدث السهروردي في وصيته عن حكمة أسهاهـا في كـتاب «المشـارع والمطارحات» بالخميرة الأزلية. كما أطلق عليها عنوان «الخطب العظيم» أيضاً. ولاريب في ان الخطب العظيم شأن الهي وأمر في منتهى العظمة، لا يختص بمكان معين ولا بلغة خاصة، ويسري في صقع الأمور دائماً.

قيم الكتاب، هو ذلك الشخص الذي اودع عنده علم الكتاب، وعلى معرفة بالخطب العظيم.

وعلى ضوء ما تقدم يتضح ان الحكمة الاشراقية عند السهروردي، فرع من

(١) السهروردي، حكمة الاشراق، المجموعة الثانية، ط طهران، ص ٢٥٨.

المعرفة التي لا تنقطع أبداً، وموجودة في العالم باستمرار.

ويؤكد هـذا الفـيلسوف الاشراقي في مـوضع آخـر مـن كـتاب «المشـارع والمطارحات» وبصراحة: «على ان للحكمة خميرة ما انقطعت عن العالم أبداً»<sup>(۱)</sup>. ويقول بأن هناك ارتباطاً بين حملة هذه الحكمة. ولا يخلو أي عصر من مـثل هؤلاء الأشخاص.

كما يشير الى هذه الحقيقة في رسالة «بستان القلوب» أو «روضة القلوب». ويعتقد بأن الفكر يأتي بعد الذكر<sup>(٢)</sup>. كما يـدعو الحـكمة الاشراقـية بـالبارقة النورانية والسكينة الثابتة الالهية. ويرى ان من المحال بلوغ الحكمة الاشراقـية بدون طلب وجهد ومرشد:

«وأما أنت ان اردت ان تكون عالماً الهياً من دون أن تتعب وتـداوم عـلى الامور المقربة الى القدس، فقد حدثت نفسك بالممتنع أو شبيه بالممتنع... فـان طلبت واجتهدت لا تلبث زماناً طويلاً إلاّ وتأتيك البارقة النورانية وسـترتقي الى السكينة الالهية الثابتة فما فوقها ان كان لك مرشد، وان لم يتيسر لك الارتقاء الى الملكة الطامسة فلا أقل من ملكة البروق»<sup>(٣)</sup>.

هذه العبارة توحي بأن بلوغ مقام الحكمة ودرك العلوم الالهية. بحاجة الى شرط أساسي يتمثل في وجود الاستاذ الكامل والمرشد الماهر، فضلاً عن الطلب المستمر والمثابرة الدائمة.

والاستاذ الكامل الذي يعبَّر عنه السهروردي بالمرشد، هو ذاته الذي يعبَّر عنه بقيِّم الكتاب في مواضع اخرى. وثمة عناوين اخرى في آثار السهروردي تنطبق مع «معلم الحكمة»، و«قيّم الكتاب»، مثل «صاحب الذكر»، وهو العنوان

- (١) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى، ص ٤٩٤.
- (٢) بستان القلوب، مجموعة الرسائل الفارسية، ص ٣٩٨ ـ ٣٦٩.
  - (٢) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى، ص ٤٤٣.

الذي استقاه ولا شك في الآية القرآنية القائلة: ﴿فاسألوا أهل الذكـر ان كــنتم لا تعلمون﴾.

ولابد ان يُثار السؤال التالي على هذا الصعيد: هل باب الحكمة مفتوح الى الأبد؟ وهل يتاح بلوغ قيمالكتاب وصاحب الذكر في كل عصر؟

السهروردي يتحدث في آخر كتاب «المشارع والمطارحات» بطريقة ترسم حول الاجابة على هذا السؤال ظلالاً من الابهام والغموض. فهو يقول:

«ولولا انقطاع السير الى الله في هذا الزمان ما كنا نغتم ونتأسف هذا التأسف. وهو ذا قد بلغ سني الى قرب من ثـلاثين سـنة، وأكـثر عـمري في الأسـفار والاستخبار والتفحص عن مشارك مطلع، ولم أجد من عنده خبر عن العـلوم الشريفة ولا من يؤمن بها».

ولا ريب في ان السهروردي قد خطا في طريق طلب الحكمة والبحث عن الحقيقة. غير ان الذي كان يبحث عنه لم يكن موجوداً لا في مدرسة مراغة ولا في مدرسة اصفهان. لقد ذهب الى مراغة فقرأ على محمد الدين الجبلي، ثم ذهب الى اصفهان فقرأ كتاب «بصائر نصيرية» تأليف عمر بن سهلان الساوي على ظهير الفارسي أو القارئ. إلّا انه قلها كان يجد في هذا الكتاب وأضرابه ما كان يبحث عنه. كان يبحث عن مشارك مطلع ولكن يبدو أنه لم يعثر في المدرسة على مثل هذا الشخص.

وتوحي المؤشرات والشواهـد المعتبرة بأن هـذا الفـيلسوف الاشراقي لم يستسلم لليأس قط، ولم يقعد عن الطلب. وهذا ما يمكـن ان تـدعمه أسـفاره الصاخبة الحافلة بالمعاناة الى ديار بكر والشام وبلاد الروم من أجل الحصول على الحكمة، وكذلك كلماته الصريحة في مقدمة كتاب «حكمة الاشراق» القائلة بعدم خلو الأرض من حكيم حقيقي.

ورغم اليأس الذي يبديه في نهاية كـتاب «المشـارع والمـطارحـات» ازاء

الوضع الذي كانت عليه الحكمة في زمانه، لكنه قد تحدث في مطلع كتاب «حكمة الاشراق» بطريقة اخرى.

ما ذهب اليه في نهاية ذلك الكتاب وبداية هذا الكتاب يكشف عن مرحلتين متباينتين تماماً من حيث السلوك الفكري والمعنوي لهذا الفـيلسوف الاشراقي. نراه في نهاية ذلك الكتاب متألماً وحزيناً لانقطاع السير الى الله وانسداد بـاب الحكمة. لكنه يعتقد في مطلع هذا الكتاب بانفتاح باب الحـكمة الى الأبـد، ولا يرى خلو العالم من الحكمة والحكيم الذي يحمل الحجج والبينات الالهية.

وحينا نتحدث عن نهاية كتاب «المشارع والمطارحات» وبداية كـتاب «حكمة الاشراق»، لا نقصد بأن الكتاب الأول يتقدم من حيث الزمان على الكتاب الثاني، لأن المؤشرات تشير الى ان السهروردي ألُّف الكتاب الاول بعد كتاب «حكمة الاشراق». ويمكن ان تلاحظ في كتاب «المشارع والمطارحات» عبارات يوجّه فيها السهروردي ذهن القارئ الي كتاب «حكمة الاشراق»<sup>(١)</sup>.

اذن يمكن ان نقول: بصرف النظر عن تأريخ تأليف كتابي «المطارحات»، و «حكمة الاشراق»، ما جاء في نهاية الكتاب الأول يمثل مرحلة خاصة من السلوك الفكري ورؤية خاصة نحو العالم عند السهروردي، وهو أمر يختلف تماماً عها ورد في مطلع الكتاب الثاني.

ويقول بشأن كتاب «المشارع والمطارحات» بأنه وان أورد في هذا الكتاب بعض المباحث والقواعد التي لا يوجد لها نظير في سائر الكتب، إلَّا انه لم يبتعد في نفس الوقت عن مشرب المشائين. ويوصى طلاب الحكمة بقراءة هذا الكتاب قبل «حكمة الاشراق» وبعد «التلويحات»<sup>(٢)</sup>.

ويأخذ كلام السهروردي لوناً آخر وايقاعاً آخر حين تحدثه عــن كــتاب

- (١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى، ص ٤٨٣.
  - (٢) نفس المصدر، ص ١٩٤.

١٤

«حكمة الاشراق»، فيشير الى الخميرة الأزلية ويقول بأن من المـتعذر تـعلمها بدون الاستعانة بقيّم الكتاب وبدون توفر المهارة في العلوم والحكمة.

هذه الملامح والخصوصيات تكشف عن الحكمة التي دعـاها السهـروردي بالخط المخصوص، ونظّم على أساسها كتاب «حكمة الاشراق». ويؤكد على ان الشخص المبتدئ يتعذر عليه الوقوف على أهمية هذا الكتاب، غير أن الباحث الواعي البصير يعلم جيداً بوجود مواقف وأسرار كبرى فيه<sup>(١)</sup>.

ويرى السهروردي ان الكثير من آراء المشائين وكلماتهم، عبارة عن تكلفات عابثة وامور مبددة للوقت، معتبراً ظهور هذا اللون من المباحث سبباً في قطع الحكمة وانسداد طريق الملكوت. والأمر الذي يحظى بأهمية كبرى على هذا الصعيد هو اعتقاده بأن ما سجله في كتاب «حكمة الاشراق»، امور سبق ان ادركها الحكماء السابقون، غير ان الله تعالى جعل تفصيلها من نصيبه<sup>(٢)</sup>.

اذن السهروردي يعتبر نفسه وارثاً لحكمة لا يعرفها الماضون سـوى عـلى سبيل الاجمال، إلّا انه نظمها ضمن خطه الخاص وعمل على اكمالها. وهذا الخط الخاص يمثل اسلوباً من الفكر ليس غريباً على الشهود الباطني قط.

ويعد السهروردي أول من رسم هذا الخط الفكري في العـصر الاسـلامي وأطلق عليه اسم «الحكمة الاشراقية». والحكمة الاشراقية عبارة عن مشاهدة وجدانية ومعاينة عرفانية تظهر فيهما حقيقة الوجود للانسان كما هي.

وكما يدل لفظ «الاشراق» في العالم المحسوس على الضوء الصباحي واللحظة التي يظهر فيها الصبح في اول بزوغ للشمس، يدل كذلك في سماء الروح المعقولة على اللحظة التي يبدأ فيها نور المعرفة المجرد بالظهور. والحكمة الاشراقية عنوان يصدق على حكمة المشرقيين أيضاً. غير ان هذين المعنيين لا يـنافي أحـدهما

- (۱) نفس المصدر، ص ۵۰۵.
- (۲) نفس المصدر، ص ۳٦۱.

10

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

الآخر، ويمكن اعادتهما الى مرجع واحد. فالحكمة المشرقية ليست سوى نتيجة للمكاشفة الذوقية والمشاهدة الوجدانية وتجلّ للأنوار العقلية على النـفوس في حالة التجرد.

اذن فالمشرقيون ليسوا مشرقيين من النـاحية الجـغرافـية فـحسب، وانمـا متعلقون من حيث المعرفة ايضاً بالأنوار العقلية والمعنوية، ولذلك فهم واقعون ضمن فريق الاشراقيين.

السهروردي قـد اسـتخدم بـدوره عـبارات مخـتلفة ضـمن هـذا الاطـار واستخدمها بشكل متكرر. فـالحكمة المـشرقية، وحـكمة المشـارقة، وحـكمة الاشراق، اصطلاحات يمكن مشاهدتها في آثاره بكثرة.

السيد الشريف علي بن محـمد الجـرجـاني اعـتبر في كـتابه «التـعريفات». افلاطون، رئيس الحكماء الاشراقيين، وأرسطو رئيس الحكماء المشائين:

«الحكماء الاشراقيون رئيسهم افلاطون، والحكماء المشاؤون رئيسهم أرسطو»<sup>(۱)</sup>.

السهروردي يشير في مقدمة «حكمة الاشراق» الى افلاطون ويـصفه بأنـه امام الحكمة وصاحب النور. كما يشير ايضاً الى غيره من الحكماء مضفياً عليهم الألقاب التي تدل على عظمتهم وأهميتهم. فنراه يعبّر عن هرمس بأبي الحكماء، وعن انباذقلس وفيثاغورس بأنهما من عظماء الحكماء وأساطين الحكمة.

ويؤكد السهروردي على أمر في منتهى الأهمية وهو ان كلمات الأولين ذات أسرار ورموز، ولذلك فانها غير قابلة للرد والانكار. ولذلك فــان أي انكــار للأولين من قبل المتأخرين، يــتعلق بــظاهر أقــوالهـم وكــلماتهم لا بمـقاصدهم الأصلية. ولذلك يُقيم السهروردي مسألة النور والظلمة بصفتها قاعدة شرقية على أساس الرمز، معتبرها طريقة حكماء فارس. كما يذكر عدداً من حـكماء

(١) التعريفات، الجرجاني، طبع مصر، ص ٤١.

فارس كأصحاب لهذه الطريقة، واصفها بأنها مغايرة للكفر المجوسي والالحـاد المانوي. ومن هؤلاء: جاماسف، وفرشاوشتر، وبوذرجمهر.

اذن فالسهروردي قد استند في هوية الحكمة القديمة على أصل الرمز، معتبراً طريقة حكماء فارس قائمة عليها<sup>(١)</sup>. وهي ذات الحكمة التي عبر عنها بالحكمة المشرقية، والمشارقة، والاشراق.

سبق ان ذكرنا بأن السهروردي قد أولى اهمية خاصة للحكماء الأولين، إلّا انه اولى اهتماماً اكبر نحو ثلاثة منهم وهم: هرمس، وزرادشت، وافلاطون. وورد في بعض آثار الحكماء الاسلاميين ان «هرمس» هو النبي ادريس. وهناك كلام كثير متباين بشأن شخصية زرادشت، وليسوا قليلين اولئك الذين يعتبرونه نبياً غير سامي.

هؤلاء الثلاثة يمثلون من وجهة نظر السهروردي أبرز ثلاثة وجوه في حقل الحكمة الخالدة، معتبراً نفسه الوارث لهذه الحكمة في العصر الاسلامي.

هذا الفيلسوف الاشراقي الذي ضحى بنفسه من أجل اعتلاء صرح الحكمة الخالدة، كان يعتبر هذه الشخصيات سلفه الروحاني، ولذلك انـتهل مـن نـبع كلماتهم وأفكارهم. ان اتصاله بهذه الشخصيات اتصال معنوي غير محدود بقيود ومعايير المؤرخين الماديين. ويُعد هذا الاتصال نوعاً مـن المكـاشفة والشهـود الباطني المنطلق من مشرق المعرفة، والمنطوي في طباع الانسان التامة.

ان قصة مكاشفة السهروردي الواردة في كتاب «التلويحات»، بمقدورها ان تميط اللثام عن غموض هذا الكلام، وتجسّد كيفية اتصاله بأسلافه الروحانيين. فقد كان هذا الفيلسوف منشغل البال والفكر بموضوع العلم لفترة طويلة من الزمن وبدا عاجزاً عن حله تماماً. وقد ظهر له شبح أرسطو في ليلة ما وفي عالم ما بين النوم واليقظة والذي يمكن التعبير عنه بالخلسة. وقد تحدث السهروردي

<sup>(</sup>١) مقدمة حكمة الاشراق، المجموعة الثانية، ص ١٠ \_ ١١.

لأرسطو عن تعقيدات مسألة العلم وصعوبة فهمها. فأمره ارسطو بـالعودة الى ذاته والاستفسار منها، فحينذاك سيجد الحمل والاجابة.

ما يمثل المحــور الأصـلي لهـذه القـصة الطـويلة الرائـعة، هــي مسألة العــلم الحضوري، التي تُعد منشأ كل ادراك واتصال.

ولابد من الالتفات الى الأمر التـالي ايـضاً وهـو: بـالرغم مـن ان الشـبح الروحاني قد ظهر للسهروردي خلال الخلسة الملكوتية في صورة أرسطو، إلاً انه كان يتحدث في الواقع عن لسان استاذه افلاطون<sup>(١)</sup>.

وعلى ضوء ما تقدم لا يُعد الاتصال بين هؤلاء الحكماء الثلاثة البـارزين، مشكلةً من وجهة نظر السهروردي، اذ مثلها كان بمقدوره ان يتحدث مع سلفه الروحاني خلال خلسة ملكوتية، كذلك بمقدور هرمس، وزرادشت، وافلاطون ان يتحادثوا فيا بينهم ايضاً ويكونوا قلباً واحداً وكلاماً واحداً.

والسؤال الذي يطرح نفسه هو: هل يتحقق في عالم الظاهر مــا هــو قــابل للشهود لأهل المكاشفة في عالم الباطن؟

بـتعبير آخـر: هـل الاتـصال الذي يشـاهده السهـروردي بـين زرادشت وافلاطون، يمكن أن يُرى من قبل مؤرخي الفلسفة عبر الآثار والوثائق؟

الاجابة على هذا التساؤل أدت الى ظهور نمطين مختلفين من الآراء، بعضها موافق وبعضها مخالف.

الموافقون والمخالفون

فردريك كابلستون أثار في تاريخ فلسفته ــالذي يُعد من وجهة نظر البعض اكثر التواريخ الفلسفية اعتباراً ــهذا السؤال بشكل عام على مستوى ثــقافتي الشرق والغرب، وأجاب عليه بالنني. فهو يقول:

(١) التلويحات، المجموعة الاولى، ص ٧٠.

نحن نقدم الفكر الفلسني اليوناني الابتدائي كنتاج للثقافة الايـونية القـديمة. ولكن ينبغي ان نعلم بأن ايونيا، موضع التقاء الغرب والشرق.

ويؤكد كابلستون على انه لم يثبت بأن المحريين كانت لديهم فلسفة يكن ان تنتقل الى الغرب، ولذلك يعتبر اليونانيين، اوائل المفكرين الغربيين بلا منازع ولا منافس.

ويقول بأنهم كانوا يطلبون المعرفة من اجل المعرفة، وكانوا يلاحقون هـذا الهدف من خلال روح علمية حرة خالية من الأغراض والتعصبات. فضلاً عن ان الخصوصية الدينية اليونانية لم تكـن بـالشكل الذي يحـول دون تـطورهم علمياً<sup>(۱)</sup>.

اذن يعتقد كابلستون بأن الرأي القائل بتأثير حكمة الشرق عـلى فـلسفة الغرب، ليس سوى ادعاء بلا دليل، ومن العسير على المفكرين الأخذ به. ولكن على العكس مما ذهب اليه هذا المفكر الغربي فهناك الكثيرون الذين يـعتقدون بتأثير حكمة الشرق على فلسفة الغرب ويؤمنون بوثائقية هذه الفكرة.

فني ظل البحوث التي جرت خلال السنوات الأخيرة والتي تـتميز بـدقة خاصة لاسيا ازاء أخبار «ادكسيس كنيدسي، اتضحت مسألة مهمة وهي انـه كان هناك تحمس شديد نحو اقوال زرادشت وعقائده في مدرسة افلاطون.

ويُعد كنيدسي عالماً رياضياً كبيراً كان يحضر في أكاديمية افلاطون ويشرح تعاليم زرادشت. ويقول المستشرق الفرنسي هنري كوربن خلال محاضرة القاها في طهران عام ١٩٤٥ بأنه قد اتضح من خلال البحوث بأن شخصاً من أهل كلدة ـ أي من رعايا الأخيمينيين ـ كان يحضر دروس افلاطون في اواخر حياته. والظن الغالب ان هذا الشخص هو المصدر لأخبار كنيدسي حول العلاقة

 <sup>(</sup>۱) راجع: فردريك كابلستون، تاريخ الفلسفة، ج ۱، ترجمة الدكتور جلال الدين الجستبوي، ص ۲۷ \_ ۳۸.

OR OUR'ÂNIC THOUGHT

بين زرادشت وافلاطون.

ويُعد «مارتين ليجفلدوست» أحد المعتقدين جداً بتأثير حكمة الشرق على الفلسفة الغربية. وقد بحث هذه الفكرة وتناولها بالتفصيل في كتاب يحمل عنوان «فجر الفلسفة اليونانية في ظل الأفكار الشرقية».

وانبرى «ورنيغر» أيضاً لدراسة ميل افلاطون نحو زرادشت وقارنها بالميل الذي كان لدى شوبنهاور نحو الفلسفة الهندية. ويعد الميل الأكاديمي الافلاطوني نحو تعاليم زرادشت نوعاً من السكر الخاص، وذا شبه بالكشف المجدد للفلسفة الهندية على يد شوبنهاور. ويشبّه سان بترمان التكامل الافلاطوني في التعاليم المزدائية بالتكامل الاوغسطيني في التعاليم المانوية<sup>(۱)</sup>.

حالات التشابه بين المواقف الفكرية الاف لإطونية والافكار الزرادشـتية. كبيرة الى درجة وواضحة بحيث تدفع كل شخص مفكر ومنصف الى التأمـل ضمن هذا الاطار.

ولا بأس بالاشارة الى بعض حالات الشبه بين أفكار هـذين الحكـيمين: فالحاكمون الحكماء في فكر افلاطون، مسألة لا يمكن انكار مشابهتها للمنقذين في المعتقدات الدينية الايرانية. فالعمل الذي ينبغي أن ينجزه الحاكم الحكيم، هو ذات ما يجب ان يقوم به المنقذ في المعتقدات الدينية الايرانية.

فالهدف في الحالتين، واحد، يتمثل في تطهير العـالم مـن الظـلم، والكـذب، والموت، والفساد، وايصاله الى كمال العدل والصـدق والخـير، واقـامة المـدينة الفاضلة.

ومما يجدر ذكره هو ان افلاطون قد يطلق على الحكام الحكماء اسم المنقذين أو المنجين ايضاً. كما ان الحاكم الحكم عـند أفـلاطون يجـتاز حـدود العـالم المحسوس ويصل الى العالم المعقول، فيشاهد النظام الكامل والعدل التام القائمين

 <sup>(</sup>١) الدكتور استيفان. تأثير الثقافة والفكر الايرانيين على افلاطون. ص ٧٤.

في ذلك العالم، فيزين شؤون العالم طبقاً لذلك.

وينطلق المنقذ الجيد الى ما هو أبعد من جميع مراتب الوجود نظراً لما يتمتع به من كهال الدين والعدل وانطلاقاً من التشبه التام بالصفات والكمالات الالهية، ويُصبح قطب العالم، ومظهر العدل، ومنفّذ الارادة الربانية.

والتضاد الذي يشاهده افلاطون بين الحكومة الحكيمة والسلطة الجبارة، هو في الحقيقة تضاد بين العدل والظلم. حيث الأول عبارة عن مبدأ الهـي جـامع لجميع الفضائل، والثاني عبارة عن مبدأ الشر الذي يبعث عـلى افسـاد الفـرد والمجتمع.

افلاطون يضني في كتاب «القوانين» الذي يُعد حصيلة السنوات الأخيرة من عمره، صورة محددة الملامح على هذين النمطين من الرؤيـة، ويـتحدث بشكـل صريح عن النضاد والتنازع بين الخير والشر.

كذلك مثلها ينسب زرادشت جميع انواع الخير والشر في العالم الى القـوتين القديمتين: «اهورمزدا» و«أهرين»، ينسب افلاطون الخـير والشر الى روحـين قديمتين.

والطبقات الثلاث التي يعترف بها افلاطون في مجتمعه المثالي، ذات جــذور تاريخية عميقة في الهند وايران القديمتين. والجــتمع المــثالي الافــلاطوني يــتمتع بالخصوصيات التالية:

١ ـ يتألف من الطبقات الثلاث التالية: الحاكم الحكيم. والمقاتلين. والمهنيين.
 ٢ ـ الهيئة الاجتماعية. أشبه مجسم الانسان.

٣ ـ على كل طبقة أن تقوم بمهمتها الخاصة بها.

٤ ـ العدالة عبارة عن انسجام خاص بين الطبقات الاجتماعية وقوى الروح في الانسان.

٥ ـ تتحقق العدالة في المجتمع حينا يرافق الحكومة الحكمة. ويقع على رأسها

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي الحاكم الحكيم.

27

أهل التحقيق يعتقدون انه لم يوجد في بلاد اليونان \_ سواء في عصر افلاطون أو في العصور التي سبقته ـ مثل هذا التـبويب الطـبقي وبهـذه الحـدود المـعينة. والقواعد المضبوطة. اما في الهند وايران القديمتين فقد كان الجحـتمع قــائماً عــلى أساس الطبقات الثلاث<sup>(١)</sup>.

ومن الامور التي لا يمكن انكار التشابه فيها بين الأفكار الافلاطونية وأفكار بعض حكماء الشرق، قصة «ار» العجيبة التي وردت في كـتاب «جمهورية افلاطون». هذه القصة تتحدث عن رجل يقظ القلب يدعى ار بن ارمينوس من أهالي بامفيلهيا.

قُتل هذا الرجل في احدى الحروب. وحينما تمَّ التقاط أجساد القـتلى بـعد عشرة ايام كانت جميع الاجساد متهرئة ونتنة إلَّا جسده. فجاؤوا بجسده الى بيته. لكنهم حينما أرادوا حرقه فى اليوم الثاني عشر، عادت اليه الحياة، ونهض وكأنه كان نائماً. ثم اخذ يتحدث عما رآه في العالم الآخر قائلاً:

حينا انفصلت روحي عن جسدي، انطلقت مع مجموعة من الأرواح الاخرى حتى بلغنا موضعاً لم يبلغه أي انسان قط. وكانت هناك نافذتان على سطح الأرض متصلة احداهما بالأخرى لها طريق الى أعماق الأرض. وكان في مقابلها نافذتان اخريان متصلتان بالسماء.

وما بين النافذتين الاوليتين والنافذتين الاخريين، كان هناك بعض المحكمين الذين يحكمون فى خير وشر أعمال الموتى. فكان الحكم الذي يصدرونه بحـق العادلين يكتبونه على لوحة يعلقونها على صدورهم، ثم يبعثونهم إلى الجانب الايمن، كي ينطلقوا باتجاه السهاء. والحكم الذي يصدرونه محق الظالمين يكتبونه على لوحة يعلقونها على أظهرهم، ثم يبعثونهم الى جهة الشهال ومن ثم الى أعباق

<sup>(</sup>١) راجع: الدكتور فتح الله المجتبائي، مدينة افلاطون الجميلة، ص ٤٢ و١٣٧ و ١٥١.

المقدمة

الأرض.

وحينما حلَّ دوري قالوا لي: المطلوب مـنك ان تـعود الى صـفوف النـاس لتحكي لهم عن كل ما شاهدته هنا. ولذلك امروني ان افتح عيني وأذني كـي أرى وأسمع كل ما يجري هناك. فرأيت كيف ذهبت مجموعة مـن الأرواح الى أعماق الارض وكيف ذهبت مجموعة اخرى باتجاه السماء<sup>(١)</sup>.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

المشاهد الملاحظة في هذه القصة تشتمل على نوع من المعاد الذي يرى بعض الباحثين انه غريب على الفكر اليوناني. والأمر الذي لا ينبغي تجاهله على هذا الصعيد هو ان بعض مشاهد هذه القصة تكشف عن نوع من التناسخ. فاذا كان الايمان بتناسخ الأرواح منسوباً الى فيثاغورس الذي عاش قبل افلاطون طبقاً لبعض الوثائق المعتبرة، فكيف يقال بأن مضمون هذه القصة غريباً على اسلوب الفكر اليوناني؟

يقول اميل برية بأن الايمان بتناسخ الأرواح في اجساد الانسان والحيوانات والمنسوب الى فيثاغورس طبقاً لوثيقة قديمة جداً، لم يكن من النتاج الفكري لهذا الحكيم وانما هو مستوحى من العقائد الشائعة بين الامم الاولى وعلى صلة بالقصص المتداولة بين عامة الناس<sup>(٢)</sup>.

وعلى ضوء ما أشرنا اليه يتضح ان ثمة تشابهاً وعلاقة بين أفكار افلاطون وأفكار حكماء الشرق، وهو أمر يؤمن به الكثير من أهل البحث والتحقيق.

ويُعد السهروردي من بين الذين التفتوا الى هذا الأمر في القرن السادس الهجري وعكسوه في الكثير من آثارهم. ولكن ما ينبغي الاشارة اليه ضمن هذا السياق هو ان ثمة تبايناً أساسياً في هذا المضار بين كـلام السهـروردي وآراء الآخرين. كذلك تختلف طريقة هذا الفيلسوف الاشراقي عن طـريقة الآخـرين

(١) جمهورية افلاطون، ترجمة الدكتور محمد حسن لطني، ط طهران، ص ٥٣٧.

(٢) اميل بريه. تاريخ الفلسفة في العصر اليوناني. ترجمة علي مراد الداوري. ج ١. ص ٦٣.

۲٤ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فبعض المسائل التي يعتبرها مؤرخو تاريخ الفلسفة من حالات التشابه بين افكار افلاطون وفكر حكماء الشرق، يرفضها السهروردي رفضاً باتاً ويعتبرها بلا أساس.

فموضوع التضاد الأصلي والأزلي بين قـوتي الخـير والشر، مـن بـين هـذه المسائل. فمؤرخو تاريخ الفلسفة يقولون: مثلها ينسب زرادشت جمـيع الفـضائل والرذائل الى إله الخير وإله الشر، كذلك ينبري افلاطون لتفسير موضوع الخير والشر فينسبهها الى روحين قديمتين وأزليتين.

ويعترف السهروردي بوجود تشابه بين هذين الحكيمين إلّا انه يختلف مع مؤرخي تاريخ الفلسفة بشأن ثنوية كل من افلاطون وزرادشت.

السهروردي يعتقد بأن كبار الحكماء القدماء، من أهل التوحيد، وانهم منزهون من عقيدة الشرك والثنوية. ويرى بأن اولئك الذين يحملون كمات هؤلاء العظاء على محمل الشرك جاهلون برموز هذه الكلمات وعاجزون عن ادراكها. ويقول بشأن حكماء فارس:

«وما كانوا هم من المجوس والثنوية، فان هذه الآراء من بعد كشتاسف»<sup>(۱)</sup>. السهروردي ليس لا يعتبر حكماء فارس من المجوس فحسب، وانما يعتبر في كثير من المواضع المجوس فئة ضالة ويميز بينهم وبين الحكماء الكبار.

في الفقرة «٥٣» من كتاب «كـلمة التـصوف»، يـعتبر السهـروردي الجـهة الامكانية في الصادر الأول، سـبباً في ضـلال الجـوس. فـالامكان مـن لوازم الصدور، وما هو مخلوق لا ينفك عن الامكان قط. وعليه تعد لوازم الماهيات ذاتية للهاهيات، ومن المتعذر رفعها عن الماهيات.

الامكان منشأ الشر، والشر ليس سوى انعدام الكمال. ولذلك فالشر فاقد

(١) ثلاث رسائل لشيخ الاشراق، رسالة الألواح العبادية، ص ٦٩.

للذات ولا يتميز بالهوية. وضلال المجوس نابع من تصورهم لكل ما هو فاقد للذات ذاتاً، ولذلك يعطون للشر هوية مستقلة.

السهروردي مثلما يعتبر الثـنوية المجـوسية ضـلالاً، كـذلك يـعتبر التـثليث المسيحي ضلالاً أيضاً.

ويقول في الفقرة «٥١» من رسالة «كلمة التصوف» بأن النصارى قـد تضرروا حينما جعلوا لله ولداً لأن «الأب» يعني المبدع، والمبدع هـو الواجب الوجود بالذات طبقاً لما جاء في صحيفتهم. كذلك «الكلمة» التي تمثل حقيقة النفس الناطقة، بمثابة المسبب والمعلول لروح القدس، وليست ابناً بالطريقة التي يقولون. ويتحدث السهروردي كـذلك عـن ضـلال اليهـود ويـوجه الانـتقاد لموضوع منع النسخ في دينهم.

ويقول السهروردي بأن اليهود يتصورون بأن النسخ في الأحكـام الالهـية يستلزم نوعاً من الندم الالهي. وبما ان الندم ممتنع على الله، فالنسخ ممتنع ومحال ايضاً.

السهروردي يعتقد بأن التغيير في الأحكام كالتغيير في العالم. فكما أن التغيير في العالم لا يوجب التغيير في ذات الله، كذلك التـغيير في الأحكـام الالهـية لا يوجب التغيير في ذات البارئ تعالى. ومعنى كلام هذا الحكـيم الاشراقي بهـذا الشأن هو أن ما هو متحقق في عالم التكوين، متحقق في عالم التشريع ايضاً.

على ضوء ما تم ذكره، يتضح ان السهروردي يعتقد بالوحدة الحقيقية تماماً. وشيّد نظامه الفكري والفلسني على هذا المبدأ.

ويرى كذلك ان الاختلاف ما بين الملل والنحل يرجع الى العديد من العوامل التي من اهمها الاختلاف في التعبير. فيتحدث بعض أصحاب الحقيقة بالاشارة والتعريض، والبعض الآخر بالاستعارة والرمز. غير ان اولئك الذين يـعجزون عن فهم الاشارات والرموز، يتوسلون بظاهر العبارات ويلقون بذلك أنفسهم في اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي For OURANIC THOUGHT

وادي الضلال.

27

خلود الحقيقة من جهة، وعدم ثبات الامور من جهة اخرى، يدفع بأهـل الحقيقة لتغطية كـلماتهم بـوشاح مـن الأسرار. واولئك الذيـن يـرون أنـفسهم عاجزين عن تسلق قمة قاف الحقيقة، يختارون الاسطورة بدلاً من الحقيقة. وفي ظل هذه التجارة غير المربحة، تبدأ الحرب بين الفرق الاثنتين والسبعين. ولذلك يحذر السهروردى مخاطبه قائلاً:

«لا يلعبنَّ بك اختلاف العبارات فانه اذا بُعثر ما في القبور وأحضر البشر في عرصة الله تعالى يوم القيامة، لعل من كل ألف، تسعهائة وتسع وتسعين يبعثون من أجداثهم وهم قتلى من العبارات ذبائح سيوف الاشارات»<sup>(۱)</sup>.

يتضح من عبارة السهروردي هذه ومن غيرها من العـبارات المـتكررة في آثاره ان الحكمة الاشراقية رسالة تتحدث بلغة الرمز. ومن الواضح أن ما هو مبيَّن بلغة الرمز، فلن يكون قابلاً للادراك من قبل الجميع.

ان لغة الاستدلال قابلة للفهم والادراك عند توفر الاستعداد والقابلية. امــا لغة الرمز فانها غير قابلة للفهم إلاّ من قبل عدة معدودة ذات ذوق خاص. ولا يحصل هذا الذوق الخاص إلاّ عن طريق الرياضة والمراقبة، وكذلك بــواسـطة السفر في أعماق النفس والسير في آيات الانفس.

وكان السهروردي من أهل الرياضة والمراقبة، وكان يشــتغل في الســير في باطن النفس ومشاهدة آياتها.

ضرورة التمسك بالكتاب والسنة

السهروردي وكما ذكرنا من قبل، يعتبر نفسه وارث الحكمة القديمة، ولطالما أثنى على أسلافه الروحانيين. وفي ســاحة فكـر هــذا الفــيلسوف الاشراقي لا

<sup>(</sup>١) السهروردي، ثلاث رسائل، كلمة التصوف، ص ٨٢.

27

تتعارض حكمة افلاطون مع حكمة زرادشت، ويستساوى مسا خسلّفه حكماء الشرق مع ما تحدث عنه معظم حكماء الغرب. أي ان قدماء الحكماء هم شرّاح لحقيقة واحدة ومفسرون لرسالة واحدة.

ما يحظى بالأهمية ضمن هذا الاطار هو ان السهروردي لم يشـيد اتـصاله بالأسلاف الروحانيين والحكماء الربانيين، على أساس الوثـائق التـاريخية، ولم يتحدث في هذا الباب عن رسائل مكتوبة ولا عن كتب مضبوطة.

نراه في كثير من المسائل يستند الى كلمات قدماء الحكماء والفلاسفة، لكنه لا يشير الى أي مصدر أو وثيقة. والعارفون بآثار هذا الفيلسوف الاشراقي يدركون جيداً بأنه وقبل ان يشرع في دراسة الوثائق التاريخية ويتخذ منها سنداً لكلامه، ينبري الى التأمل في الآيات القرآنية ويشق على ضوئها طريقه نحو الحقيقة.

ويعتقد بأن الهداية تتحقق على يد الله فقط كتحقق الخلق والايجاد على يده فقط. ويرى ان المخلوقات حينما تكون عاجزة عن الايجـاد، فـلابد ان تكـون عاجزة عن الارشاد والهداية ايضاً. فقدرة الله تعالى هي التي تـلبس الانسـان لباس الوجود، وكلمة الله المضيئة هي التي ترشده وتهـديه. ولذلك فـالذين لا يلتفتون الى كلمة الله ولا يتمسكون بحبله، يقعون في وادي الضلالة.

ويرى كذلك بأن أي كلام لا دليل عليه في كتاب الله وسنة رسوله، لا اعتبار له قط.

السهروردي يرى أن التقوى وكذلك التوكل على الله تعالى، يقيان المرء من الهزيمة والفشل، ويوصي قائلاً:

«أول ما اوصيك بتقوى الله عز وجل، فما خاب من آب اليه وما تعطل من توكل عليه. احفظ الشريعة فأنها سوط الله بها يسوق عباده الى رضوانه. كل دعوى لم تشهد بها شواهد الكتاب والسنة فهي مـن تـفاريع العـبث وشـعب

الرفث. من لم يعتصم بحبل القرآن غوى وهوى في غيابة جب الهوى. ألم تعلم أنه كها قصرت قوى الخلائق عن ايجادك قصرت عن اعطاء حق ارشادك، بل هو الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى، قدرته أوجدتك وكلمته أرشدتك»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا نرى ان السهروردي يلزم السالك بالتمسك بكتاب الله وسنة رسوله معتبراً بلوغ الحقيقة العليا عن هذا الطريق أمراً ميسراً. كما يعتقد ان بالامكان بلوغ حقيقة الأديان الماضية وحكمة القدماء في ظل النور المحمدي. فالنور الذي يسطع من الوحي القرآني، يشع على جميع الحقائق ويتيح للمرء ادراكها عـلى الوجه الصحيح.

ولهذا السبب اولى هذا الفيلسوف واكثر من أي فيلسوف مسلم آخر. اهتماماً اكبر نحو الآيات القرآنية وانبرى لاكتشاف حقائق في حكمة السلف من خلال الاستنارة بنور الوحي المحمدي.

ما يمكن ان يثبت هذه الفكرة هو ان السهروردي فضلاً عن اهتمامه بالقرآن وحصوله على كثير من الفوائد عن طريق التأمل فيه، يوصي الآخرين أيـضاً بقراءة القرآن والتأمل فيه والانتفاع من خلال ذلك التأمل، ويقول:

«وعليك بقراءة القرآن مع وجد وطرب وفكر لطيف. واقرأ القرآن كأنه مــا أنزل إلّا في شأنك فقط»<sup>(۲)</sup>.

هذه العبارة تنم عن ان القرآن لو قُرِئ عن كراهة وفي حالة التعب والكسل. فانه لن يفيد، ولن تتحقق منه الفائدة المطلوبة.

يُعد عامل الدعاء والتضرع، من الامور التي يراها السهـروردي مـؤثرة في كشف الحقيقة. وقد تحدث بشكل متكرر في آثاره عن الدعاء وسلَّط الضـوء على أهميته لسالكي طريق الحقيقة.

- (۱) نفس المصدر.
- (۲) نفس المصدر، ص ۱۲۹.

THE PRINCE GHAZ FOR QURĂNIC TH ث النباذ ، من كتاب «التلم محار

هذا الفيلسوف الاشراقي يشير في المبحث النهائي من كتاب «التلويحات» الى أمر مهم جداً. فالذين يتعاملون مع عالم الفكر يعلمون جـيداً بـوجود رابطة ضرورية بين مقدمات البرهان المنطتي وبين نتيجته. ولذلك يعتبرون الوصـول الى النتيجة في البرهان أمراً مفروغاً منه بـعد تـكميل المقدمات. وقـد أشـار السهروردي الى وجود هذه الرابطة في الدعاء أيضاً معتبراً حالة الدعاء بالنسبة الى المطلوب كمقدمات البرهان بالنسبة الى نتيجته.

بتعبير آخر: من وجهة نظر السهروردي: نسبة الدعاء الى المطلوب عـند أرباب السلوك كنسبة المقدمات الى نتيجة البرهان:

«وكن كثير الدعاء في أمر آخرتك فان الدعاء نسبته الى استجلاب المطالب كنسبة الفكر الى استدعاء المطلوب العلمي. فكلٌ معدّ لما يناسبه»<sup>(١)</sup>.

من هذه العبارة نستنتج ان ثمّة آصرة ضرورية محققة بين مراتب الوجـود. يكن من خلال اكتشافها الوصول الى جميع مراتب الوجود.

ويشير السهروردي في موضع آخـر مـن آثـاره الى هـذه المسألة أيـضاً. ويعترف لكل أمر بأربعة وجودات هي:

> ۱ \_ الوجود العيني. ۲ \_ الوجود الذهني. ۳ \_ الوجود اللفظي. ٤ \_ الوجود الكتبي.

ولابد من الالتفات الى ان هذا التقسيم، تقسيم اجمالي يحظى بـالاهتمام في بادئ الأمر، ولكن لو نُظر الى هذه المسألة بشكل عميق، لكان بالامكان تقسيم كل وجود من هذه الوجودات الأربعة الى مراتب اخرى. فالوجود العيني يمكن تقسيمه مثلاً الى وجودات طبيعية ومثالية ونفسية وعقلية.

ويصدق هذا الأمر على الوجود الذهني ايضاً لأن الوجـود الذهـني يمكـن تقسيمه الى التحقق في الأذهان العليا والسفلى. اضف الى ذلك أن تحقق الوجود الذهني ليس أمراً متساوياً في العقل والوهم والخيال والحس المشترك.

بالنسبة لأقسام الوجود اللفظي، يمكن التمسك بمختلف المفردات والكــلـهات والحروف المركبة والمقطعة.

وبشأن الوجود الكتبي، ينبغي أخذ أطوار مختلف الخطوط بنظر الاعـتبار. وبذلك تُعد الوجودات الثلاثة ــ أي الوجود الذهني والوجود اللفظي والوجود الكتبي ــمرايا لمشاهدة الوجود العيني، فيما تُعد العلاقة فيما بينها من نوع العلاقة بين الظاهر والمظهر.

ويأخذ السهروردي العلاقة الضرورية بين الوجودات بنظر الاعتبار معتبراً نسبة الدعاء الى المطلوب عند السالك، كنسبة مقدمات البرهان الى نتيجته.

ويشير في موضع آخر من كتاب «التلويحات» الى نوع آخـر مـن الدعـاء ويتحدث عن صلاة هرمس الغريبة كالتالي:

«قام هرمس يصلي ليلة عند الشمس في هيكل النور. فــلما انشــق عـمود الصبح رأى أرضاً تخسف بقرى غضب الله عليها فهوى هويّاً فقال: يا أبي نجني من ساحة جيران سوء. فنودي أن اعتصم بحبل الشعاع واطّــلع الى شرفــات الكرسي. فاطلع فاذا تحت قدمه أرض وسماوات»<sup>(۱)</sup>.

هذه الصلاة المبيّنة بلغة الرمز، تكشف عن عروج الانسان الى عالم القدس. هرمس عبارة عن اشارة الى النفس الناطقة. والصلاة تشير الى التفات الانسان التام الى ذلك العالم. وليلة عند الشمس اشارة الى حضور مقصود النفس بعد الرياضة والسلوك. وانشقاق عمود الشمس اشارة الى طلوع النفس من افسق البدن بعد الاتصال بالأنوار الالهية. والارض التي تخسف بالقرى اشارة الى

<sup>(</sup>١) التلويحات، المجموعة الاولى، ص ١٠٨.

البدن وقواه.

والأب اشارة الى الأنوار العقلية، وحبل الشعاع اشارة الى الحكمتين النظرية والعملية اللتين تتيحان الاتصال بالعوالم العقلية.

مما ذهب اليه السهروردي بشأن الدعاء يمكن ان ندرك بأنه يريد بـالدعاء ليس ذلك الدعاء الذي يُقال باللسان لأن نسبة مثل هذا الدعاء الى المطلوب ليست كنسبة مقدمات البرهان الى نتيجته.

اذن يريد السهروردي بالدعاء في هذا المضمار، هو ذلك الدعاء الذي يتحد فيه لسان القال مع لسان الحال والاستعداد. ولذلك نراه يـصر عـلى مـراعـاة سلسلة من القوانين الأخلاقية التي من بينها الصبر، والتوكل، والشكر، والرضا بالقضاء الالهي.

السهروردي وبعد تحدثه عن أهمية الدعاء يطالب اتباعه بأن يحاسب كـل منهم نفسه في كل صباح ومساء، وان يعمل بالشكل الذي يكون يومه افضل من أمسه، وإلا كان من الخاسرين، وأن يترك كل امر تكون عواقبه وخـيمة، وان يضني من خلال ذلك الروحانية على سرَّه الباطن.

كما يطالب كل واحد منهم ان يتذكر الموت مراراً في كل يوم، ويحافظ على الناموس، وألا يدع عمل اليوم لغد، ويبتعد عـن كـل فكـرة تـافهة تجـر الى السقوط، ويواظب على الصدق، لأنّ النفس اذا تلوثت بالكذب فان ذلك يؤدي الى افساد المنامات والالهامات.

ويوصي كذلك بعدم الحاق الظلم بأحد لأن ذلك يدفع بقيّم العالم للانتقام من الظالم. وكذلك بعدم الحاق الأذى بالنملة لأن قيّم العالم مثلها ترحم الانسان ترحم النملة أيضاً.

ويطالب بالتفكير مراراً قبل التحدث، ورعاية جانب الحق في كل أمر مـن الامور، والتعامل مع الله بدون ان يعرف بذلك أحِد من ابناء النـوع، وتكـبير

المحرمات الالهية لأن عين الله لا تنام قط، وتجنب القسم حتى حـين الصـدق، والتعامل مع الوالدين بحنان ورفـق، وعـدم ارتكـاب الذنـوب الصـغيرة لأن ارتكاب الصغائر يؤدي الى ارتكاب الكبائر.

ويقول السهروردي بعد هذه المجموعة وغيرها من النصائح بأن جزءاً مما هو متعلق بالتعليم والتعلم، كافٍ ضمن هذا السياق، ولكن ينبغي ايـضاً الحـصول على العلم التجردي الاتصالي والعلم الشهودي، من اجل ان يُصبح المرء ضمن فئة الحكماء.

ويؤكد السهروردي على المبدأ التالي ايضاً وهو: لا ينبغي تعليم هذا العـلم وأسراره إلا لأولئك الذين هم أهل له<sup>(١)</sup>.

وما يمكن التأشير عليه ضمن هذا الاطار هو ان هذا الفـيلسوف الاشراقي ورغم اعتقاده بأن العلم التجردي الاتصالي والشهودي يمثل أسـاس الحـكمة، فقد استند الى البرهان أيضاً واعـتبره مـعيار الامـور، ولذلك لجأ الى تحـذير مخاطبيه من التقليد قائلاً:

«ولا تقلّدوني وغيري، فالمعيار هو البرهان»<sup>(٢)</sup>.

هذه العبارة تنم عن انه يولي البرهان اهمية أساسية ويعتبره معيار الامور. ولذلك يمكن القول بأن الحكمة الاشراقية من وجهة نـظره قـائمة عـلى الفكـر والشهود. وتُقسّم درجات الحكماء على أساس هذين العاملين.

الحكماء عند السهروردي يقسمون الى خمس طبقات هي:

١ ـ الطبقة المتوغلة في التأله والنائلة لدرجات الكمال، إلا انها غير مهتمة بالحكمة البحثية كأبي يزيد البسطامي، وأبي الحسن الخرقاني، وكثير من مشايخ التصوف.

(۱) التلويحات، الجموعة الاولى، ص ١٤٠.

(۲) نفس المصدر، ص ۱۲۱.

٣٣

٢ ــ الطبقة المتوغلة في الحكمة البحثية والنائلة لدرجة من الكـــال في هـــذا الطريق، إلّا انها يعوزها الحكمة الذوقية كالكندي، والفارابي، وابن رشد، وكثير من المشائين.

٣\_الطبقة المتوغلة في الحكمة الذوقية ومتبحرة في الحكمة الذوقية. والحكماء الواقعون ضمن هذه الطبقة أندر من الكبريت الأحمـر، وأثمـن مـن الاكسـير الأعظم.

٤ ـ الطبقة المتوغلة في الحكمة الذوقية، إلَّا انها ضعيفة أو متوسطة في الحكمة البحثية.

٥ ـ الطبقة المتوغلة في الحكمة البحثية، إلَّا انها ضعيفة أو متوسطة في الحكمة الذوقية.

السهروردي الذي يلخص الشرف الحقيقي للانسان في الحكمة، ويعتبر الحكماء هم الجديرون الوحيدون بالخلافة الالهية، لا يشك في الأمر التالي وهو أن خليفة الله في الأرض والامام المعنوي للناس، انما هو حكيم من حكماء الطبقة الثالثة. ولكن ينبغي عدم تجاهل الأمر التالي ايضاً وهو ان التاريخ قـلما يشهد بوجود حكيم من هذه الطبقة. ولذلك حينما لا يوجد حكيم من الطبقة الثالثة، لابد أن يخلفه حكيم من الطبقة الاولى.

وفي مثل هذه الحال سيتضح ان العارف غير الفيلسوف أفضل من الفيلسوف غير العارف، والحكمة الذوقية أسمى من الحكمة البحثية.

وينبغي الالتفات الى ان المراد بالخلافة هنا ليست سلطة ظاهرية وانما هي نوع من الامامة المـعنوية التي تـليق بـالشخص الحكـيم مـن حـيث اتـصافه بالكمالات الروحانية والمعنوية.

طبعاً من الممكن ان تحظى امامة الحكيم بتصديق عامة الناس أيضاً، رغم ان هذه الجدارة قد تظل خافية على انظار الجمهور في كثير من الأحيان. في هذا التبويب نشاهد بوضوح ان السهروردي والى جانب اهتمامه بالحكمة الذوقية، واعتباره للحكيم المتوغل فيها خليفة الله تعالى، لم يغفل عن الحكمة البحثية ايضاً ويوليها اهتماماً كبيراً ايـضاً. ولذلك يمكـن الوقـوف عـلى تـباين أساسي بين الحكمة الاشراقية عند السهروردي وبين العرفان المصطلح عـند الصوفية.

في العرفان المتداول. ينصب الاهتمام على السير والسلوك المـعنويين وعـلى الذوق والعيان من أجل بلوغ الحقيقة والوصول الى مرحلة الكمال. ولا أهمية فيه للبحث والاستدلال. أو للنظر والبرهان.

اما في الحكمة الاشراقية فيحظى النظر والبرهان والبحث والاستدلال بأهمية خاصة. ويقول السهروردي بهذا الشأن:

«ومن لم يتمهر في العلوم البحثية فلا سبيل له الى كـتابي المـوسوم بحـكمة الاشراق. وهذا الكتاب ينبغي ان يـقرأ قـبله وبـعد تحـقيق الخـتصر المـوسوم بالتلويحات»<sup>(۱)</sup>.

ويتضح من هذه العبارة ان موضوع النظر والبرهان والبحث والاستدلال يحظى في محله بأهمية أساسية. بل هو أمـر ضروري جــداً بــالنسبة للـحكيم الاشراقي.

رغم أن السهروردي هبّ لمعارضة الحكماء المشائين وانتقدهم انتقاداً لاذعاً. غير أن معارضته لهم لا تعني معارضته للنظر والبرهان. وقد أثار اشكالاته على الحكماء المشائين تحت عنوان «مغالطات»<sup>(٢)</sup>.

ينم هذا العنوان بوضوح عن ان العقل عند السهروردي حجة بالغة ودليل قاطع. ولذلك فهو يرفض وضع الموهوم في موضع المعقول واســاءة اســتخدام

- (١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى، ص ١٩٤.
  - (٢) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ١٧١.



الاستدلال.

اذن فالحكمة الاشراقية فرع من المعرفة التي لا ينبغي ان تُعد أمراً واحداً مع العرفان المتعارف. وفي هذا اللون من المعرفة يُعد الدين مـؤيداً للكشـف بــينها تُطرح المسألة بشكل آخر في العرفان المتعارف.

عبد الرزاق اللاهيجاني الذي يُعد من كبار تلامذة صدر المتألهين، تحدث عن التباين بين مختلف فروع المعرفة والحركات الفكرية في الاسلام، وعبّر عن رأيه في حكمة الاشراق والتصوف. ويقول في كتابه «جوهر المراد» الذي ألّفه باللغة الفارسية بأن طريقة الاشراقيين في الحقيقة ليست من طرق تحصيل العلم، وانما هي طريقة سلوك طريق الباطن ومسبوقة بسلوك طريق الظاهر. وانهما لا تختلف عن التصوف، عدا ان التصوف في مقابل التكلم والاشراق في مقابل الحكة.

ويقول ايضاً بأن الطائفتين صادقتان لأن الكمال الحقيقي في جمــال الظـاهر والباطن. اما ترك الباطن والاكتفاء بالظاهر فانه تقصير وغرور. كما ان السير الباطني بدون سلوك ظاهر، ضلال وقصور.

ويعد عبد الرزاق اللاهيجاني من بين اولئك الذين يولون للنظر والبرهـان اهمية كبيرة. فهو يعتقد بأن ادعاء التصوف نوع من الخديعة والاغفال اذا كان بدون طريقة النظر والاستدلال.

كما يقول ايضاً بأن الصوفي ينبغي ان يكون اولاً اما حكيماً أو مـتكلماً. ويعتقد ان الغرض من التصوف هو السلوك المعنوي وطلب الوصـول الحـقيقي والفناء من الغير والبقاء بالله.

ويرى ان المكاشفات العلمية التي يتحدث عنها الصوفي لا يراد بها حصول العلم النظري بدون حاجة الى الدليل والبرهان، وانما مشاهدة نتيجة البرهـان

مجردة عن اغشية الأوهام والخيالات<sup>(١)</sup>.

37

ويتحدث اللاهيجاني عن هذا الموضوع بالتفصيل ويطيل الكـلام فـيه، ثم يصل الى النتيجة التالية وهي: ان ما يتضح عن طريق الكشف هـو ذات ذلك الشيء الذي يتضح عن طريق البرهان. والاختلاف الوحيد بين نتاج الكشف ونتيجة البرهان هو ان نتاج الكشف أوضح وأكثر شفافية بكثير مـن نـتيجة البرهان.

كها يشير الى نقطة مهمة اخرى لا يخلو التوقف عندها من فائدة:

من الممكن ان يتضح أمر ما عن طريق الكشف قبل اتضاحه عـن طـريق البرهان. ولكن لا يمكن ان نحكم بصحته قبل اقامة البرهان عليه.

اذن لا يجوز ادعاء الكشف فيا هو نقيض مقتضى البرهان. ومن يدّعي ذلك يستحق أن يُكذّب.

ما ذُكر، يصدق على صعيد الكشف العلمي والامور ذات الصلة بالأحكام. اما الكشف الجزئي والاطلاع على المغيبات، فانهــا من مقولة الكرامات، ولابد من دراستها في موضع آخر<sup>(۲)</sup>.

الحكمة المشرقية

هناك كلام طويل واجابات مـتشعبة حـول السـؤال التـالي: هـل الحـكمة المشرقية والحكمة الاشراقية عنوانان يتحدثان عن معنى واحد ام ان لكل منهما معنى خاصاً؟

سبق ان أشرنا الى أن هذين العنوانين لا يـنافي أحــدهما الآخـر، ويمكـن اعادتهما الى مرجع واحد. فالحكمة الاشراقية نوع مـن المشــاهدة الوجــدانــية

(۱) جوهر المراد، ط طهران، ص ۱۷.

(٢) نفس المصدر، ص ١٦.

والمعاينة العرفانية التي تظهر بواسطتها حقيقة الوجود للانسان كها هي. والحكمة المشرقية هي الاخرى ليست سوى نـتاج للـمكاشفة الذوقـية والمشـاهدة الوجدانية.

فيا مضى ذكرنا بأن السهروردي يُعد مشيّد الحكمة الاشراقـية في العـصر الاسلامى، ولم يسبقه الى ذلك أي احد.

ومن جانب آخر تتناقل الألسن الكلام التالي وهو ان ابن سينا قد غيِّر حاله في اواخر حياته فبادر الى تدوين نوع من الحكمة التي عُرفت بالحكمة المشرقية. وقد اعترف السهروردي بهذا الأمر مؤيداً ما قام به ابن سينا بهذا الشأن. لكنه اكد على الأمر التالى أيضاً وهو: ابن سينا لم يكن قد نجح فى عمله لأنه لم

لكنه أكد على الأمر التالي أيضًا وهو: أبن سينا لم يكن قد تحجح في عما يبلغ أصل الحكمة المشرقية.

ومما قاله السهروردي بهذا الشأن:

«ولهذا صرح الشيخ أبو علي سينا في كراريس نسبها الى المشرقيين توجد متفرقة غير ملتئمة غير تامة بأن البسائط ترسم ولاتحد. وهذه الكراريس وان نسبها الى المشرق فهي بعينها من قواعد المشائيين والحكمة العامة، إلّا انه ربما غير العبارة أو تصرف في بعض الفروع تصرفاً قريباً لا يباين كتبه الاخرى بوناً يعتد به ولا يتقرر به الأصل المشرقي المقرر في عهد العلماء الخسروانية، فانه الخطب العظيم وهو الحكمة الخاصة»<sup>(۱)</sup>.

تنم هذه العبارة عن ان الحكمة المشرقية عند السهروردي نوع من الحكمة التي شيّدها العلماء الخسروانيون وحكماء فارس. وهذه الحـكمة سـلسلة مـن المعرفة التي دعاها بالخطب العظيم والحكمة الخاصة.

وكانت لدى هذا الفيلسوف الاشراقي، رسائل ابن سينا المشرقية، لكنه كان يعتبرها خالية من هذا النوع من الحكمة.

(١) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى، ص ١٩٥، الهامش.

ورغم اعتقاد السهروردي باخفاق ابن سينا في تأسيس وتـدوين الحـكمة المشرقية بالطريقة التي كان يفكر بها، إلّا انه من خلال هـذا الكـلام يـعترف بوجود هذه الفكرة بين المفكرين المسلمين قبل قرون من ظهوره الى الوجود.

ما يمكن استشفافه من هذا الكلام هو مقتضى حكم العقل أيضاً، لأن حركة الامور في هذا العالم تدريجية، وما هو تدريجي لا يتم بدون وجود خلفية. ولا يوجد أي مفكر في العالم يكتب أثراً جديداً وبديعاً بشكـل مـطلق. فـالأبنية الحديثة تشيد بمواد صُنعت في الماضي.

فالرسائل التي ألفها ابن سينا تحت عنوان الحكمة المشرقية قد فقدت بسبب عوادي الزمن، ولم يصل الينا منها شيء. ما وصل الينا من هذا النوع من الآثار، رسالة في المنطق تحمل عنوان «منطق المشرقيين»، طبعت بالقاهرة.

مما اورده ابن سينا في مقدمة هذا الكتاب، يتضح بأنه ركز اهتهامه على نمط من الحكمة يختلف عن الفلسفة اليونانية. وأشار بنفسه الى هذا الأمر قائلاً:

«ولا يبعد أن يكون قد وقع الينا من غير جهة اليونانيين علوم... ثم قابلنا جميع ذلك بالخط من العلم الذي يسميه اليونانيون «المنطق». ولا يبعد أن يكون له عند المشرقيين اسم غيره حرفاً حرفاً»<sup>(۱)</sup>.

هذه العبارة تنم عن بلوغ ابن سينا لعلوم عـن طـريق آخـر غـير طـريق اليونانيين، الا وهي علوم المشرقيين. فالحكمة المشرقية من الجمانبين التـاريخي والما وراء طبيعي، تعني التفكير غير المنطقي القديم، وهي ذوقية وشهودية اكثر مما هي بحثية واستدلالية.

ابن سينا ورغم انه ينظر الى أرسطو كأفضل السلف المشائي، إلّا انه يشير في رسالة «منطق المشرقيين» الى أمر يحظى بأهمية كبيرة، فـهو يـقول بأن عـلى اولئك الذين أتوا من بعد أرسطو ان يسدوا نواقص فلسفته ويرمموا ضعفها. لكنه

<sup>(</sup>١) ابن سينا، منطق المشرقيين، ط القاهرة، ص ٣.

المقدمة يعبَّر عن أسفه في الوقت نفسه لأن هؤلاء وقعوا أسرى فى قيود أفكار أرسطو

ولم ينجحوا في تخليص انفسهم منها. ويصف ابن سينا هؤلاء بأنهم قد أضاعوا عمرهم في طريق فهم فلسفة أرسطو، وانخدعوا بما فهموا، وأصروا على عدم رؤية ما في هذه الفلسفة مـن نقص وضعف. ولم يوفروا لأنفسهم فرصة الرجوع الى العقل واستخدامه بشكل حر .

ويتحدث ابن سينا عن نفسه فيقول بأنه تعلَّم آثار السلف في ريعان شبابه ولم يوظف عمره لهذا الأمر اكثر مما ينبغي ولهذا اصبح يتميز بفكر حر، وحصل على علوم غير العلوم اليونانية.

ويكن ان نستشف مما ذهب اليه ابن سينا في مقدمة «منطق المشرقيين»، انه ادرك منذ مطلع شبابه اهمية الحكمة المشرقية واهتم بها. غير ان هذا الفكر الذي كان لديه في اواخر عمره يتعارض مع ما ورد في مقدمة «منطق المشرقيين». والدليل على ذلك هو انه لجأ الى الاعتذار لانشغاله بحكمة المشائين وحاول تبرير ذلك، قائلاً بأنه قد انشغل بهذه الحكمة من اجل ألا يشق عصا الجمهور، ولأن بين المشائين من هو أجدر من غيره بالتعاون.

ويؤكد ابن سينا على انه انبرى في الحكمة المشائية الى اكمال بعض الأمـور التي يبلغها المشاؤون، وصرف النظر عن الأخطاء التي ارتكبوها، وتقديم محملها الصحيح.

ويقول ايضأ بأنه كها وقف على عيوب ونواقص الحكمة المشائية وقف ايضأ على محاسنها. لكنه كان يستر عيوبها في معظم الاوقات بستر التغافل. لكنه كان يعبّر عن معارضته للمشائين في بعض الأحيان بشكل صحيح، وذلك حينما لا يجوز ستر العيب ويتعذر تحمل الخطأ.

ويمكن ان نفهم من مجمل ما ذهب اليه ابن سينا هو انه كان يحيا فسي بيئة

غير مطلوبة، وبين انــاس لا يساعدون، ولذلك يعبّر عــن تذمره مــن هــؤلاء قائلاً:

«فقد بلينا برفقة من هم عاري الفهم، كأنهم خشب مسندة يرون التعمق في النظر بدعة ومخالفة المشهور ضلالة كأنهم الحنابلة في كتب الحديث»<sup>(۱)</sup>.

اذن لو تصورنا البيئة التي كان يعيش فيها ابن سينا، طبقاً لما صورها، لأدركنا انه كان يواجه مشاكل غفيره في تبيانه لكثير من الحقائق، ولذلك لم يكن لديه سبيل سوى الصمت. وكان الطريق الوحيد الذي أمامه للكشف عن الحقائق هو الاستعانة بلغة الرمز والتمثيل، واتخاذها وسيلة للتعبير عن مكنونات خاطره وأسرار ضميره.

اذن فقد اتخذ ابن سينا هذا الاسلوب الرمزي التمثيلي. واستطاع خلال ذلك ان يكتب ضمن هذا الاطار رسائله الثلاث التالية:

حي بن يقظان، ورسالة الطير، وسلامان وأبسال.

الذين لديمم اطلاع على مضمون ومفاد النمطين التاسع والعاشر من كـتاب «الاشارات والتنبيهات»، على علم بالمواقف الفكرية لابن سينا، ولن يندهشوا مما ذُكر هنا. فلو قرأ أحد وصية ابن سينا في نهاية النمط العـاشر من كـتاب «الاشارات والتنبيهات»، لأدرك ان الحكمة الخاصة غير مـتناسبة مـع أفكـار العامة، وانها لا يدركها سوى عدة محدودة فقط. ولذلك يـقول بأنـه قـد بـين خلاصة الحكمة ونقاوة الحـقيقة ضـمن لطـائف الكـلمات وصفوة العـبارات، ويطالب باخفائها عن الجهلاء وعدم تعليمها لغير أهلها، معتبراً اشاعة هذا العلم بين الناس إضاعة له<sup>(٢)</sup>.

ويبدو أن ابن سينا، كان اول فيلسوف اسلامي يعارض نشر الحكمة بين

- (۱) ابن سينا، منطق المشرقيين، ط القاهرة، ص ۳ و٤.
  - (٢) شرح الاشارات والتنبيهات، ج ٢، ص ٤١٩.

عامة الناس ويطالب بكتمانها عن غير أهلها. ولو قرأنا وصية السهروردي في نهاية كتاب «حكمة الاشراق»، وأخذنا قصصه التمـ ثيلية بنظر الاعتبار لاتضح مدى عمق الفلسفة الاشراقية في بعض آثار ابن سينا غير الأرسطية، ومـدى التقارب بين هذين الحكيمين في بعض المواضع.

قــصة «غــربة الغـرب»، احـدى القـصص التمـثيلية المـهمة التي سردهـا السهروردي، لكنه يبدأ هذه القصة من حيث انتهى ابن سينا في قصة «حي بن يقظان».

الموضوعات التي وردت في هذه القـصة كـثيرة وشـيقة، ولكـن المـوضوع المحوري فيها هو «الشيخ» الذي يعبر عن العقل الفعال. فأبن سينا يختم قصته بالشيخ أو المرشد ويعتبر التقرب اليه موجباً لكثير من الفضائل.

السهروردي يبدأ قصته «غربة الغرب» بحيث يعتبر صحبة الشيخ أو المرشد. الخطوة الاولى في طريق سفره. فهو يسافر مع أخيه «عاصم» ـ وكلاهما ابس الشيخ هادي بن الخير اليماني ـ من ديار ماوراء النهر الى بلاد المغرب لاصطياد طيور ساحل البحر الأخضر. فيصل في وسط الطريق الى قـريـة القـيروان، فيأسره أهـل تلك القرية الجائرون ويلقون بـه في قعر بئر عميق.

تفاصيل هذه القصة ومواضيعها، كثيرة، ولكن الذي نريد التأكيد عليه هو ان السهروردي يبدأ قصته من حيث انهى ابن سينا قصته. وقد قام بهذا عن عمد وعلم.

ومما يجدر ذكر، هو ان ما دعا، ابن سينا بالحكمة غير المشائية والتي اولاها الاهتمام، هي حكمة غير افلاطونية، لأن هذا الفيلسوف الكبير قد انتقد افلاطون بشدة في بعض آثاره، معتبراً بضاعته في الحكمة بضاعة غير مزجاة. كما نـراه يتهم في كتاب السفسطة من «منطق الشفاء»، افلاطون بالضعف في تأليف كتاب «سوفسطيقا»، بينما يثني في نفس الموضع على أرسطو ويشيد بمنطقه.

ويقول ابن سينا بان «افلاطون» قد فعل في هذا الكتاب ما هو غير لازم، ولم يفعل ما هو لازم. فقد خلط بين المنطق، والطبيعي، والالهي، بينما لم يـقدم عـن المغالطة سوى وجه واحد فقط.

ويتحدث ابن سينا عن اولئك الذين يتعصبون لأفلاطون قائلًا:

«ومن يتكلف له العصبية وليس في يديه من علمه إلّا ما هو منقول اليـنا فذلك اما عن حسد لهذا الرجل (ارسطو)، واما لعامية فيه ترى أن الأقدم زماناً أقدم في الصناعة رتبة، والحق بالعكس»<sup>(١)</sup>. إذن نفهم من هذه العبارات أنّ ابن سينا لا يعتبر التقدم الزماني معياراً للتقدم في العلم والحكمة، بل وقـد يكون العكس هو الصحيح لديه في بعض الاحيان. ويتحدث ابن سينا ضمن هذا الاطار أيضاً قائلاً:

«ولقد رأينا وشاهدنا في زماننا قوماً هذا وضعهم فانهم كانوا يـتظاهرون بالحكمة ويقولون بها ويدعون الناس اليها ودرجتهم سافلة... وكثير منهم لما لم يكنهم ان ينتسب الى صريح الجهل ويدعي بطلان الفلسفة من الأصل... قصد المشائيين بالثلب، وكتب المنطق والبانين عـليها بـالعيب فأوهـم ان الفـلسفة افلاطونية، وأن الحكمة سقراطـية، وأن الدرايـة ليست إلّا عـند القـدماء من الأوائل»<sup>(۲)</sup>.

عبارات ابن سينا هذه توحي بأنه كان في عصره اناس يتظاهرون بالحكمة رغم انهم ليسوا من أهلها، وانبروا لمـهاجمة المشـائين، والادعـاء بأن الحـكمة والفلسفة قد انتهيتا بسقراط وافلاطون.

في المباحث الماضية ذكرنا بأن السهروردي يولي القدماء والفلاسفة احتراماً كبيراً وأهمية خاصة، ويـعتبرهم مـصيبين في ادراك الحــقيقة. ولكـن يجب ألا

(۱) ابن سينا، منطق الشفاء، ص ۱۱۵.

(۲) نفس المصدر.

نتجاهل الأمر التالي وهو أن هذا الفيلسوف الاشراقي لا يعتبر الحقيقة حكراً على فئة معينة قط، ولم يحددها بحدود زمان معين.

٤٣

السهروردي يعتقد اعتقاداً راسخاً بوحدة الحقيقة ودوامها، ولا يرى خـلو أي زمان من حكيم حقيقي. ولذلك لا يعد من اولئك الذين تصدق عليهم كلهات ابن سينا ذات الطابع الانتقادي.

رغم الاهتمام الذي أولاه السهروردي للقدماء والأوائل، يـعد شـخصية لا نظير لها في فهم الحـكمة المشـائية واسـتيعابها. والذيـن لديهـم مـعرفة بآ ثـار السهروردي يعلمون جيداً بأنه قدكتب بعضها باسلوب الحكمة المشائية معتبراً قراءتها مقدمة للدخول الى حكمة الاشراقيين.

تحدث في بعض آثاره بلغة الشهود بنفس مستوى تحدثه بلغة الاستدلال. فني كتاب «التلويحات اللوحية والعرشية»، أورد بعض المباحث تحت عـنوان «عرشي»، واورد البعض الآخر تحت عنوان «لوح». والمباحث من النوع الأول لا وجود لها في كتب الفلاسفة وآثارهم ولم يستقها من لسان استاذ. اما المباحث من النوع الثاني، فانها ليست شهودية ولا ابداعية، بل مقتبسة من آثار الحكماء أو أفواه الرجال<sup>(۱)</sup>.

اعتمد السهـروردي عـلى الشهـود والفكـر في سـلوكه المـعنوي، وأوصى الآخرين بقطع هذا الطريق، معتبراً الاستشراق مصدراً لعلمه، والبرهان مؤيداً له فقط.

ويقول بأن ما اورده في كتاب «حكمة الاشراق» سياق آخر من الكلام بحيث ان طريقة تحصيله أقرب من الطريقة المتداولة. ويشدد على ان مادة هذا الكتاب لم تحصل لديه في بادئ الأمر عن طريق التفكير، وانما بواسطة أمر آخر. لكنه انبرى بعد ذلك الى اقامة الحجة لاثبات مادة الكتاب، رغم انه حتى اذا

<sup>(</sup>١) التلويحات، الجموعة الاولى، ص ١٠٥.

صرف النظر عن الحجة والبرهان، فليس بمقدور أي مشكك ان يـؤثر عـلى اعتقاده في صحة ما أورده فيه<sup>(۱)</sup>.

يعتقد السهروردي: كما ان المشاهدات الحسية تمثل أساساً لكثير من العلوم، كذلك المشاهدات الروحانية تعد أساساً للحكمة الحقيقية. ومن لا يسلك هذا الطريق لن يحصل عـلى الحـكمة الحـقيقية ويـصبح لعـبة في يـد الوسـاوس والشكوك<sup>(٢)</sup>.

السهروردي أعرض عن الاطناب في المسائل المنطقية، خلال المباحث التي استعرضها في كتاب «حكمة الاشراق».

وقد تحدث علماء المنطق كثيراً على صعيد اثبات صحة أشكـال القـياس الأربعة. وكذلك على صعيد اثبات العكس عن طريق دليل الخلف والافتراض. غير ان هذا الفيلسوف الاشراقي تحاشى التطويل بلا طائل. وقال:

«بل الصواب أن يقال: الأشكـال لا تحـتاج في اثـبات صـحتها الى تـنبيه واخطار بالبال»<sup>(٣)</sup>.

واختار السهروردي الاختصار في مضمار مواد القياس البرهـاني، فـاعتبر المقدمـات اليقينية ثلاثاً، فــي حين يقسمها جمهـور الحكماء والمــنطقيين الـــى سـت.

> المقدمات اليقينية عنده كالتالي: ١ ــ الأولبات. ٢ ــ المشاهدات. ٣ ــ الحدسيات.

(۱) مقدمة «حكة الاشراق»، الجموعة الثانية، ص ۱۰ و ۱۳.
 (۲) مقدمة «حكة الاشراق»، الجموعة الثانية، ص ۱۰ و ۱۳.
 (۳) حكة الاشراق، الجموعة الثانية، ص ۱۱.

الضرورية البتاتة.

FOR QURANIC THOUGHT ( ) والحدسيات تتألف المشاهدات عنده تشمل المشاهدات الظاهرية والباطنية. والحدسيات تتألف من اقسام عديدة. كما لا ينبغي تجاهل رأي هذا الفيلسوف الاشراقي في موضوع جهات القضايا. فعلى أساس هذه النظرية تعود جميع القيضايا الى القيضية

ان رعاية جانب الايجاز والاحتراز عن التطويل والاطناب، فضلاً عن كونها طريقة التعبير عند السهروردي، تنسجم كذلك مع حياته أيضاً. فعمر هذا الفيلسوف الاشراقي، قصير جداً في هذا العالم ولم يعش فيه سوى ٣٨ عاماً. الآثرار التي زيانيا السيدين في الزيات المكتر بالندين السيتر

الآثـار التي خــلفها السهـروردي في المـنطق والحـكمة وبـاللغتين العـربية والفارسية، تبعث على الدهشة قياساً الى الفترة القصيرة من عمره.

ولد السهروردي في «سهرورد» التـابعة لزنجـان الايـرانـية عـام ٥٤٩ هـ. واستُشهد بطريقة غامضة في مدينة حلب عام ٥٨٧. وهناك روايـات مخـتلفة للطريقة التي استشهد بها. ولكن الذي لاشك فيه هو انه من ضحايا التـعصب وضيق النظر.

كان السهروردي صديقاً لفخر الدين المارديني، وزميلاً في الدراسة لفخر الدين الرازي. تلتى تعليمه في مراغة واصفهان على يد مجد الدين الحلبي، وطاهر الدين الفارسي. ويتحدث استاذه فخر الدين المارديني عنه لطلبته بأنـه لم يـر طوال عمره شخصاً في حدة ذهنه وشدة ذكائه. لكنه عبر عن قلقة لما كان عليه من جراًة، لاحتمال ان توقعه تلك الجراة في مهلكة.

وحدث بالفعل ما كان المارديني قلقاً بسببه، فضحى السهروردي بنفسه من أجل الحقيقة التي كان يدافع عنها بشجاعة وصراحة.

الدكتور محمد علي أبو ريان، استاذ تاريخ الفلسفة في جـامعة الاسكـندرية المصرية، أصدر عدة كتب فــي السهـروردي وآثـاره، اتهـمـه فــي بـعضها بالشعوبية والتي تعنـي التعصب القومي. لكنه قد وقع منـذ البـدايـة وبشكـل

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

صريح في فنح التعصب حينما نسب السهروردي الى حلب قائلاً: «هـو الحكـيم الاشراقي الحلبي أبو الفتوح ابن الحبش المـلقب بـشهاب الديـن السهـروردي المقتول...»<sup>(۱)</sup>.

فعنوان «السهروردي» الذي يشير بصراحة الى مسقط رأس هذا الحكم، جعله ابو ريان جزءاً من لقبه. أي انه بدلاً من ان ينسبه الى مسقط رأسه ومحل ولادته التي هي قرية «سهرورد» الايرانية، نسبه الى الموضع الذي قتل فيه، أي مدينة حلب السورية.

والذين لديهم معرفة بمفاهيم اللقب والاسم والكنية، يعلمون جيداً ان اللقب بحسب الاصطلاح عنوان يدل على نوع من المدح أو الذم. والسؤال المثار ضمن هذا الاطار هو: ما هو المدح أو الذم الذي يدل عليه لقب «الحلبي» الذي أضفاه كها يشاء على السهروردي؟

الاجابة الوحيدة على هذا السؤال هي: يدل «الحلبي» على نوع من التفاخر لمن يتفاخر بعروبته.

اذن من المستبعد ان يكون ابو ريان قد استخدم العبارة السابقة بعيداً عـن روح التعصب القومي!

ولسنا في معرض مناقشة أو استعراض الآراء والنظريات التي أبداها هـذا الاستاذ المصري خلال شرحه لفلسفة السهـروردي وتـفسيرها، لعـدم تـوفر الفرصة الكافية، ولعدم ضرورة ذلك هنا، ولكن الذي لابد من التأشير عليه هو ان فهمه العام لفلسفة السهروردي، من غط ذلك الفهم الذي اتضح في طـليعة كلامه.

أبو ريان وعلى أساس كلام «كلود كوهين» واستناداً الى كتاب «البسـتان الجامع» لعماد الدين الاصفهاني المعاصر لصلاح الدين الايوبي، يـتحدث عـن

السهروردى، هياكل النور، مقدمة وتحقيق محمد على ابو ريان، ط مصر، ص ٧.

مقتل السهروردي بطريقة تختلف عن الطريقة التي تحدث بها الآخرون. يقول بأن فقهاء مدينة حلب ناقشوا السهروردي حول بعض القضايا الفقهية والعقائدية، فاستطاع ان يفحمهم نظراً لما كان يتميز به من براعـة في المسـائل الفقهية والمباحث العقائدية.

ولذلك حقد عليه فقهاء حلب وعقدوا العزم على الانتقام منه. فـاستدعوه ثانية من اجل تحقيق هذه الخطة. وجرت المناظرة في مسـجد مـدينة حـلب. ووجه اليه الفقهاء السؤال التالي:

هل الله قادر على ان يخلق نبياً آخر بعد محمد (ص)؟

فأجابهم السهروردي بأن قدرة الله تعالى مطلقة، وما هو مـطلق لا يـقبل الحد.

ففسر الفقهاء اجابته على انها انكار لخاتمية الرسول محمد (ص) واعتبروها سنداً لكفره. فوقعوا على ذلك السند، وبعثوه الى صلاح الدين الايوبي، فأصدر الأخير حكماً باعدامه واحراق كتبه<sup>(۱)</sup>.

اذن فالشيخ كان ضحية غضب وعنف أبناء زمانه. فرحل عن هذا العالم إلّا ان آثاره ظلت باقية من بعده. فرغم مرور ما يربو على ثمانية قمرون عملى وفاته، غير أن هـذه الآثـار القـيمة لازالت تـتألق في سماء الحـكمة كـالنجوم الساطعة.

ليس بمقدور أحد أن ينكر تأثير ونفوذ أفكار السهروردي على آثار المفكرين الذين جاؤوا من بعده. ويؤلف مدى هذا التأثير وتحديد خطوطه البارزة، موضوعاً لبحث واسع شامل. وتأثير أفكار السهروردي على آثار نصير الدين الطوسي وصدر المتألهين الشيرازي ليس بالأمر الذي يمكن تجاهله او صرف النظر عنه.

فخلال الفاصل الزماني بين نصير الدين الطوسي وصدر المتألهين الشيرازي. هناك العديد من الشخصيات التي رجعت الى آثار السهروردي وانـتفعت بهـا مثل جلال الدين الدواني، وصدر الدين الدشتكي، وغياث الدين منصور. كـها بادروا الى تدريس كتبه أيضاً.

في السنوات الأخيرة كـتبت الكـتب والرسـائل والمـقالات حـول آثـار السهروردي، غير أن كتابها ركزوا على حياة هذا الفيلسوف واسلوب عـيشه وخصوصية آثاره، دون الاهتمام كثيراً بمـاهية أفكـاره والمسـائل التي تـناولها وتحدث عنها.

ونظراً لانشدادي الكبير نحو آثار الفلاسفة المسلمين، عقدت العزم على دراسة المواقف الفكرية للسهروردي وتسليط الضوء ـ ما استطيع ـ على جوانب من أفكاره الوضاءة. ومن أجل انجاز هذه المهمة الخطيرة أقبلت على مطالعة آثاره المهمة وتسجيل الكثير من أفكاره وكلهاته الأساسية بالطريقة التي يفهمها عامة الناس. وحاولت قدر الامكان استخدام العبارات البسيطة وتجنب استخدام الجمل الطويلة المعقدة. ولكن ما هو مدى نجاحي في هذه المهمة؟ هذا سؤال لا يجيب عليه سوى القارئ الكريم.

العنوان الذي اخترته لهذا الكتاب لا ينبغي أن يعد لوناً من التفنن في العبارة. فأنا لا ادعي الشهود البـاطني، غـير ان شـعاع الفكـر والشهـود، أمـر قـابل للمشاهدة في آثار السهروردي.

الدكتور غلام حسين الابراهيمي الديناني



## السهروردي في مواجهة السفسطة

الفخ الأول الذي يعترض طريق الفيلسوف والذي يتهدد فكره في كل لحظة. فخ السفسطة. فالجهد الفكري لا يؤتي اكله إلّا اذا تخلص المفكر من هذا الفخ المرعب، وانطلق باحثاً عن الحقيقة.

- من اجل اثبات وجود عالم الخارج، يمكن الاستعانة بشيئين هما: ١ ــالشمود.
  - ٢ \_الاستدلال.

يرى بعض أهل البـحث والتـحقيق بأن الذي يـبعث الاطـمئنان في قـلب الانسان بوجود عالم الخارج، هو الشهود. ولبعض الفلاسفة رأي آخر حـيث يقولون:

يمكن اثبات وجود عالم الخارج بواسطة الاستدلال المبتني على المعلومات الحسية. واستدلال هذا الفريق من الفلاسفة كها يلي:

لكل شيء في العالم جهة كافية. والجهة الكافية لادراكاتنا ليست فينا.

والنتيجة التي تستحصل من هاتين المقدمتين هي ان الجهة الكافية لادراكاتنا موجودة خارجنا.

وتعرضت هذه الفكرة للانتقاد من قبل اولئك الذين يرون عدم تحقق اثبات الوجود وعالم الخارج إلا عن طريق الشهود، وقالوا:

ما ينتج عن الاستدلال في هذا الباب، ليس سوى تأييد لحقيقة مدركة. ومهما قيل على هذا الصعيد لا يمكن نكران الأمر التالي وهو أن أي مذهب فلسني لابد أن ينتهي في نظامه المتناسق الى مبدأ بديهي واضح ويقوم على قاعدة رصينة غير قابلة للشك. ويعد هذا المبدأ البديهي الواضح مـبدأ جمـيع التـصورات في سلسلة التصورات، ومبدأ جميع التصديقات في سلسلة التصديقات.

فكما يتعذر ادراك بعض التصديقات بدون ادراك سلسلة مـن التـصديقات القبلية، كذلك يتعذر الحصول على بعض التصورات بدون توافر سـلسلة مـن التصورات القبلية.

وعليه يكننا ان نقول:

مادام لا يوجد في السلسلة المنظمة والمتناسقة للتصديقات، تصديق بديمي وبيَّن بالذات كمبدأ لسلسلة الوجود، فلن يكون أي تصديق منها قابلاً للادراك والمعرفة. والوضع على هذا الغرار أيضاً بالنسبة لسلسلة التصورات المنظمة.

ولابد من الالتفات الى الأمر التالي ايضاً وهو أن بديهية الأصل الأول، والبينونة الذاتية لنقطة البداية في سلسلة التصورات والتصديقات المنظمة حين ظهور المذهب الفلسني، امر غير قابل للانكار. ما هو مختلف بشأنـه في هـذا المضهار كالتالي: ما هو الأصل الأول ونقطة البداية في سلسلة العلوم والادراكات البشرية؟ الاجابة على هذا التساؤل الأساسي من قبل الفلاسفة القدماء والجدد، أدت الى ظهور مختلف الآراء والأفكار، وتبلور شتى المذاهب الفلسفية.

الفيلسوف الفرنسي ديكارت، ومن أجل الوصول الى أصل بديهي وأساسي وغير قابل للشك، أخذ يشكك في كل شيء، إلّا انه طرح الـ «كوجيتو»<sup>(١)</sup> في نهاية المطاف كبمدأ غير قابل للشك جاعلاً منه أساس فلسفته.

وفي تلك الفترة التي شيد فيها هـذا الفـيلسوف فـلسفته في الغـرب، ظـهر فيلسوف آخر في الشرق فاعتبر الوجود موضوع الفلسفة وعد مفهومه أبـده البديهيات.

<sup>(</sup>١) Cogito مختصر لجملة لاتينية تقول: انا افكر اذاً أنا موجود.

ويعتقد صدر المتألهين الشيرازي ان مفهوم الوجود أوضح من جميع المفاهيم، ويرتسم في الذهن بدون أية واسطة. ويكشف هذا الارتسام عن بديهية مفهوم الوجود.

السهروردي في مواجهة السفسطة

الشيخ شهاب الدين السهروردي الذي يعد مؤسس الحكمة الاشراقـية في العصر الاسلامي، شيد قبل هذين الفيلسوفين مذهبه الفلسني على أساس النور والظهور. فالنور من وجهة نظر السهروردي هو الظهور، والظهور ليس سوى حقيقة النور أيضاً.

الظهور ليس بالشيء الذي يمكن عده صفة زائدة على ذات النور، لأنــا لو اعتبرنا الظهور صفة زائدة على ذات النور للزم أن يكون النور في مرحلة ذاته وبقطع النظر عن صفة الظهور، فاقداً لأي ظهور، في حين لا يفقد النور الظهور في أية مرحلة قط. ولذلك فهو مضيء دائماً ويضيء غيره أيضاً.

مفهوم الظهور كمفهوم الوجود، مفهوم بديهي عقلي لا يـوجد إلّا في ذهـن الانسان، غير ان مصداقه يؤلف في عالم خارج الذهن حقيقة تضيء الغير فضلاً عن كونها مضيئة بذاتها. ومعنى هذا الكلام هو ان الظهور في عالم الخارج ليس سوى حقيقة النور.

النور الذي يظهر نفسه باستمرار لا يمكن أن يكون غير ظاهر. ولذلك يمكن القول: النور شيء ظاهر بالذات ومظهر للغير. والذي لا شك فيه هو ان الشيء حينما يكون ظاهراً بالذات ومظهراً للغير، لا يمكن ان نجد له مُظهراً.

وعلى هذا الضوء يتضح بأن الشيء الظاهر بالذات والمظهر للغير لابد وأن يكون امراً بسيطاً وبدون جنس وفصل. وذلك لأن الجنس عبارة عن ماهية مبهمة لا تقبل التحصل إلّا عن طريق الفصل. اذن اذا كمان للمنور ـ الظماهر بالذات والمظهر للغير ـ جنس، والذي هو ماهية مبهمة وناقصة، يلزم ألا يكون ظاهراً بالذات، ويحتاج إلى الغير في ظهوره.

وحينما لا يكون لحقيقة النور جنس، لا يكون له فصل ايضاً لأن دور الفصل لا يظهر إلا في ميدان وجود الجنس. اذن اذا اتضح بأن حقيقة النور ليست ذات جنس وفصل، يتضح أيضاً بأن حقيقة النور ليست ذات حد أيضاً، لأن الحد الحقيقي مؤلف من جنس وفصل. ومن لم يكن لديه جنس وفصل، لن يكون لديه حد حقيقي.

اذن يمكن القول: الظهور الذي هو النور، أظهر من جميع الأشياء. ومن المسلم به هو ان الشيء الأظهر من جميع الأشياء، لن يكون لديه معرِّف ومُظهر، لأن من الشروط الأساسية للمعرِّف هي ان يكون أظهر من الشيء المعرَّف.

وفي مثل هذه الحال قد يفتح البعض بـاب السـفسطة، ويشكك في حـقيقة ظهور النور في عالم الخارج. فهؤلاء الأفراد الذين يرفعون لواء الشك في الحقيقة، وقفوا بوجه سقراط ايضاً وجادلوه جدالاً حاداً.

هذه الفئة التي تعرف بالسوفسطائيين، قد أفردت لنفسها فصلاً مـن تـاريخ الفكر والفلسفة، ولم تنقرض قط، ولازالت تعبر عن نفسها بشتى الصور ومـن خلال شتى النشاطات.

وينبغي ان نعرف بأن السفسطة واقفة بـوجه الفـلسفة، وسـتبق مـوجودة مادامت الفلسفة قائمة. وكما تطورت الفلسفة في تاريخها الصاخب وظهرت في شتى الصور، غيرت السفسطة شكلها ايضاً، واختارت لها وجهاً في كل زمان بما يتناسب مع قضايا ذلك الزمان.

فاذا كان «بروتوغوراس» سوفسطائي القرن الخامس قبل الميلاد الكبير، قد قال «الانسان معيار كل شيء»، وبالتالي تُعد معرفة الانسان نسبية ومعتمدة على نظره، فان كثيراً من المتظاهرين بالفلسفة في هذا اليوم أسدلوا ستار النسيان على حقيقة الوجود بذريعة الفلسفة العلمية والواقعية والعينية، خادعين انفسهم بسلسلة من الشعارات الحادة الفارغة.

السهروردي في مواجهة السفسطة

واذا كان السوفسطائي الآخر «غرغياس» يقول في اليونان القديمة «لا يوجد أي شيء، واذا كان موجوداً فليس بمقدور أحد أن يعرفه، ولو استطاع ان يعرفه فليس بمقدوره ان ينقله الى الآخرين»، فقد لخص بعض الفلاسفة الغربيين الجدد وتحت عنوان «السير عـلى خـطى الفـلسفة التـجربية»، مـعارف الانسـان في الادراكات الحسية، معتبرين هذه الادراكات عـبارة عـن كـيفيات وتأثـرات نفسانية.

هذا اللون الفكري الذي يُعد من الافكار السفسطية، قد عبَّر عن نفسه في أيام السهروردي أيضاً، ولذلك راحت تثار الشبهات حول الظهور الحقيقي للنور وقيل: ان العين أو حاسة البصر هي التي تُظهِر نور الشمس. ومعنى هذا الكلام هو انه لا معنى للنور لولا حاسة البصر. وقيل مثل هذا الكلام بشأن حاسة السمع والشم وسائر الحواس الأخرى. فقد قيل مثلًا: لولا حاسة الذوق، فـلا معنى للحلاوة والمرارة وغيرهما من الطعوم.

ولم يكن السهروردي في غفلة عن الأفكار التي كانت لدى هؤلاء، وأورد بعض أفكارهم في آثاره، لكنه لم يستسلم لهذه الأفكار قط. فالنور من وجهة نظره عبارة عن حقيقة ظاهرة ومظهره لغيرها في حد ذاتها.

اذن ينبغي القول: الشيء الذي هو ظاهر في نفسه ومُظهِر لغيره، اكثر ظهوراً من أي شيء آخر ذي ظهور زائد على ذاته.

السهروردي يؤكد على الأمر التالي كثيراً وهو أن حقيقة النور ليس بالأمر الذي يعرض له الظهور والاضاءة، ولو فكر أحد كذلك، فهذا معناه ان النـور ليس نوراً في حد ذاته، وانما هناك شيء آخر يُضني عليه النورية والظهور.

ويوجه السهروردي الانـتقاد اللاذع الشـديد نحـو السـوفسطائيين الذيـن يعتبرون ظهور نور الشمس وليد حاسة البصر. فهو يرى ان حـقيقة النـور ـ وبصرف النظر عن أي شيء آخر ـ ظاهرة بالذات، ولا يعتبر الظهور الحقيتي للنور وليد حاسة البصر قط.

هـذا الفـيلسوف الاشراقي يـعتقد: لو فـنى جمـيع النـاس وانـعدمت جمـيع الموجودات ذات الحس والشعور، فلن يبطل الظهور الذاتي للنور:

«ولیس کها یتوهم فیقال «نور الشمس تظهره أبصارنا»، بـل ظـهوره هـو نوریته. ولو عدم الناس کلهم وجمیع ذوات الحواس، لم تبطل نوریته»<sup>(۱)</sup>.

اذن السهروردي وعلى العكس من اصحاب السفسطة لا يعتبر ظهور النور تابعاً لأبصارنا، بل اننا نبصر الأشياء بفعل أشعة النور. وعليه بالامكان القول: بأن الحقيقة أو الواقعية الخارجية غير خاضعة لحواس الانسان وادراكاته قط. بل ان الانسان هو الذي بمقدوره مشاهدة هذه الحقيقة وادراكها كها هي.

ولهذا الفيلسوف الاشراقي رأي بديع في موضوع الرؤية سنتحدث عـنه في محله بالتفصيل. ولكن ما يجب الاشارة اليه: كيف واجه السهروردي السفسطة وأصحابها في تأسيسه لفلسفته ورسمه لاصولها الاولى؟ وكيف كان موقفه منهم؟

قلنا ان هذا الفيلسوف المتأله شيد فلسفته على أساس النور واتخذها أساساً لفكره. فالنور من وجهة نظره ليس مجرد أمر واقعي وعيني فحسب، وانما هو أظهر من أي أمر عيني وواقعي آخر.

الظهور في الخارج وعالم نفس الأمر، عين النور. ولذلك ينبغي البحث عــن مبدأ أي ظهور ومنشأ أي نوع من الشهود، في النور فقط.

ويثير السهروردي هذا الأمر في مطلع البـاب الثـاني مـن كـتاب «حـكمة الاشراق» والذي يُعد من اهم آثاره، ويقول:

«ان كان في الوجود ما لا يحتاج الى تعريفه وشرحه فهو الظاهر، ولا شيء أظهر من النور، فلا شيء أغنى منه عن التعريف»<sup>(٢)</sup>.

(۱) حكة الاشراق، ط حجرية ص ٢٩٦؛ المجموعة الثمانية، مصنفات شيخ الاشراق. ص ١١٤، ط طهران. (۲) شرح حكة الاشراق، ط حجرية، ص ٢٨٣. السهروردي في مواجهة السفسطة

ما يجلب الاهتمام، هو أن السهروردي ورغم تشييده لفلسفته على أسـاس النور واعتقاده بأنها قابلة للادراك عن طريق الشهود، إلّا انه طرحها باسلوب الاستدلال وعلى شكل نظام قياسي.

ومن هنا يمكن ان ندرك بأن هذا الفيلسوف المتأله مثلما يستند الى الشهود. ويوصي بتنقية الباطن في طريق الوصول الى الحقيقة، يعتبر الاستدلال المنطقي أمراً معتبراً ولا يرى استغناء المرء عنه.

وعلى ضوء ذلك يمكن ان يقال بأن شهاب الدين السهـروردي فـيلسوف واقعي، معارض لأي لون من ألوان السـفسطة والخـيال في طـريق اكـتشاف الحقائق ومعرفتها.

ما يمكن ان يبرهن على هذا الرأي هو أنه افرد الجزء الأعظم مـن مـبحث المنطق في كتاب «حكمة الاشراق» لموضوع السفسطة ومعرفة أنواع المغالطات.

هذا الفيلسوف الكبير يقسّم البـاب الاول مـن كـتاب «حـكمة الاشراق» والذي يعطيه عنوان «ضوابط الفكر»، الى ثـلاث مـقالات: المـقالة الاولى في المعارف والتعريف. والمقالة الثانية في الحجة والبرهان ومبادئها. والمقالة الثالثة في انواع المغالطات.

ما ينبغي ذكره هو: ان اهتمام السهروردي الزائد بمبحث السفسطة، لم يكـن على سبيل التفنن أو التسلّي العلمي. فالذين لديهـم معرفة باسلوب كتابة هـذا الفيلسوف يعلمون جيداً بأنه قد لجـاً في آثاره الفلسفية ــ لاسيا المنطقية ــ الى الايجاز، وتحاشى أي تفصيل اضافي أو اطناب زائد.

اذن حينها نلاحظ انه قد كتب كثيراً في موضوع السفسطة ومحرفة أنـواع المغالطات، فهذا يشير الى انه لا يقلل ابدأ من خـطر السـفسطة عـلى طـلاب الحقيقة.

ولابد من الالتفات الى انه لا يختلف عن الآخرين في استعراضـه المـسهب

لمبحث السفسطة ومعرفة أنواع المغالطات فحسب، وانما يختلف عنهم من حيث اسلوب دراسته واستعراضه لهذا الموضوع أيضاً.

السهروردي ومن أجل التأشير على شتى انواع المغالطات، لم يكتف بـذكر موازين النطق وقواعده. كما انه لم يلجأ الى الأمثلة المفروضة والمتداولة البعيدة عن الواقع الفلسني في تعيين مصداق كل مغالطة. فـالأمثلة التي يـذكرها هـذا الفيلسوف الكبير كمصداق للفلسفة وأنواع المغالطات ليست سـوى المسـائل الفلسفية المتداولة. ولهذا السبب نراه يخصص الفصل الثالث من المقالة الثالثة في الباب الأول من كـتاب «حـكمة الاشراق» لبـحث هـذا النمـط مـن المسـائل واستعراضها كاشفاً عما يراه سفسطة.

هبّ السهروردي في كتاب «المشارع والمطارحات» لاستعراض معاني الحق والصدق، ومجابهة السوفسطائيين، وتسليط الضوء عـلى مـواقـفهم المـهزوزة وانكارهم للحقيقة أو الشك فيها.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

«وجماعة من الناس أنكروا أحقيّة قول ما، وعقد ما، وسبيل مـفاتحتهم ان يقال لهم:

هل تعلمون ان انكاركم، حقّ، أو باطل، أو تشكون؟ فان حكموا بأنهم يعلمون أن انكارهم حق، فقد اعترفوا بحقيّة علم ما. وان اعترفوا بأنهم يعلمون بطلان دعواهم. فقد اعترفوا أيضاً بحقيّة علم ما وهو علمهم ببطلان دعواهم.

ثم اذا علموا بطلان دعواهم في قولهم «أن لا حقّ أصلاً»، فقد اعترفوا بحقية أشياء، وسقط انكارهم للحق.

وان قالوا: شككنا.

فيقال لهم: هل تعلمون أنكم شككتم أو أنكم انكرتم؟ وهل تـفهمون مـن

الأقاويل شيئاً معيناً؟

فان قالوا: نعم شكنا وانكارنا، وانا نفهم مـن الأقـاويل شـيئاً مـعيناً فـقد اعترفوا بعلم ما وحق ما.

وان قالوا: لا نفهم أبداً شيئاً ولا نعلم انا نشك أو ننكر أو نحن موجودون أو معدومون، سقط الاحتجاج معهم ولا يرجى منهم الاسترشاد. فسليس إلاّ أن يكلّفوا بدخول النار، فان النار واللانسار واحد، ويُسضربوا فسان الألم واللاألم واحد»<sup>(۱)</sup>.

من هذه العبارات نفهم مدى اليأس الذي كان ينتاب السهروردي من اولئك الذين ليسوا يشكون فحسب، وانما يشكون في شكهم ايضاً، وكيف يرى عقم جميع المحاورات الاستدلالية والمنطقية مع هذا النمط من الناس.

العمل الوحيد الذي يمكن فعله مع هؤلاء هو اجبارهم على الدخول في النار أو الحاق الأذى بهم، لأن ما ينبغي ان يترتب على ما يذهب اليه هؤلاء هو أن الدخول في النار وعدم الدخول فيها، أمر واحد. وكذلك التعرض للأذى وعدم التعرض له أمر واحد.

فلو لم يبد هؤلاء أية ردة فعل حين تعرضهم للأذى أو دخولهم الى النــار، فسيثبت آنذاك انهم صادقون في أقوالهم، اما اذا أبدوا ردود فعل مــا، فــينبغي حينذاك القول انهم يُثبتون بردود فعلهم وجود نوع من الحقيقة.

وعلى ضوء ما سبق يتضح ان السهروردي وفي ذات الوقت الذي كشف فيه عن انواع السفسطات والمغالطات في آثار أدعياء الفلسفة، وجه النـقد اللاذع ايضاً لادعاءات السوفسطائيين الفارغة.

(١) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ٢١٢.



## الحق والصدق عند السهروردي

بعد استعراض الموقف العنيف الذي اتخذه السهروردي ازاء أهل السفسطة والمغالطة، من المناسب أيضاً اغتنام الفرصة والاطلاع على ما ذهب اليه عـلى صعيد الحق والصدق.

تحدث هذا الفيلسوف الكبير عـن أقـوال وآراء الحـكماء في مـعنى الحـق، واستعرض هذه الآراء ولم يوجه النقد لأي منها عدا مورداً واحداً منها، ويتمثل في قول بعض الحكماء على صعيد التفاوت بين الصدق والحق. الآراء التي ذكرها في «معنى الحق»، عبارة عن: ١ ـ الوجود في عالم العين وعالم الخارج بشكل مطلق. ٢ \_ الوجود الدائم. ٣ ـ الوجود الذي هو في حد ذاته واجب وغير قابل للفناء. ٤ ـ الشيء الذي يليق بشيء ما ان يصل اليه. ٥ ـ بلوغ الغاية المطلوبة. ٦ ـ الشيء الذي لديه غاية عقلية حقاً. ٧ \_ الاعتقاد الذي ينطبق مع الواقع العيني. بالنسبة لأحقية قول ما، فضلاً عن تطابقه مع الواقع العيني في الخارج، ينبغي ان ينطبق مع ما هو موجود في ضمير الانسان. وفي مثل هذه الحالة يتساوى معنى الحق ومعنى الصدق. وما هو مستفاد من معنى الحق، بالضبط عـين ذلك الشيء المستفاد من معنى الصدق.

09

ولبعض اهل النظر كلام آخر في هذا المضمار، ولا يرون التساوي بين معنى الصدق ومعنى الحق. فالحق من وجهة نظرهم عبارة عن انتساب الأمر في نفسه الى القول والاعتقاد.

من وجهة نظر هذه الجماعة: ان الواقع ينطبق مع الاعتقاد على صعيد معنى الحق، وان الاعتقاد ينبغي ان ينطبق مع الواقع على صعيد معنى الصدق.

وينتقد السهروردي كلام هؤلاء على صعيد الاختلاف بين الصدق والحـق ويعتبره ادعاء لا أساس له ولا دليل. ويعتقد بعدم وجود أي تفاوت واختلاف بين الصدق والحق بشأن القول والاعتقاد. وحينما يقال بأن هذا القول حق وذلك القول صدق، فلا يراد سوى الانطباق مع الواقع العيني.

ولا شك في انه حينما ينطبق قول الحق أو قول الصدق مع الواقع العيني، فلابد ان ينطبق الواقع العيني مع كل منهما ايضاً.

يقول السهروردي:

الحق والصدق عند السهروردى

«قالوا: وأحق الأقوال بالحقية ما يدوم صدقه، وأحق من ذلك مـا يكـون صدقه أولياً وهو كالقول بأن لا واسطة بين الايجاب والسلب»<sup>(١)</sup>.

وهكذا ورد في هذه العبارة ان أحقّ الأقوال أصدقها، وأصدق الأقوال ما كان صدقه أولياً. وينبغي ان نعلم بأن معنى الصدق، من الامور التي لا تظهر إلّا على صعيد القضية. لأن ملاك الصدق ليس سوى انطباق نسبة القول أو القضية مع الواقع ونفس الأمر.

والأمر الذي يحظى بالأهمية الكبيرة وينبغي الاهتمام به كثيراً هو: ماذا يريد الحكماء بانطباق نسبة القضية مع الواقع ونفس الأمر؟ ومـا هـو الشيء الذي يتحقق في الواقع وتنطبق معه نسبة القضية؟

ولا ريب في ان النسبة في القضية، أمـر اعـتباري، ولا يمكـن عـدها أمـراً

موجوداً في عالم الخارج، لأننا لو اعـتبرنا النسـبة بـين المـوضوع والمحـمول، موجوداً ثالثاً مضافاً الى الموضوع والمحمول، لأصبحنا بحاجة الى نسبة اخرى من اجل الارتباط بين هذه الموجودات الثلاثة. ولو كُرر الكلام في هذه النسبة أيضاً، فلن نحصل سوى على التسلسل الباطل.

وقال الحكماء المسلمون في الرد على مثل هذه التساؤلات: ان النسبة بـين الموضوع والمحمول وان كانت غير موجودة في عالم الخارج، غير ان عالم الخارج لا يخلو من النسبة نفسها.

بتعبير آخر: عالم الخارج في رأي الحكماء المسلمين، ظـرف للـنسبة وليس ظرفاً لوجود النسبة.

وهناك كلام طويل في هذا المضمار وبشأن اعتبار عالم الخارج ظرفاً للنسبة وليس ظرفاً لوجودها. ولكن ما ينبغي الالتفات اليه هو ان النسبة بين الموضوع والمحمول ليست بدون كيفية في الواقع ونفس الأمر، ولابد أن توصف باحدى الكيفيات. وتُدعى كيفية النسبة في الواقع ونفس الأمر، عمادة القضية أو عنصرها.

والذي يدل على هذه الكيفية ـ سواء كانت في عالم الألفاظ أو عالم الذهن ـ هي جهة القضية. اذن لو انطبقت جهة القضية مع الكيفية الواقعية في القـضية، عُدّت تلك القضية من القضايا الصادقة. ولكن لو كانت جهة القـضية خـلافاً لكيفيتها الواقعية، ينبغي القول بأن تلك القضية من القضايا الكاذبة.

وعلى هذا الضوء يتضح ان مادة القضية ـ والتي هي عـبارة عـن الكـيفية الواقعية للنسبة بين الموضوع والمحمول ـ تؤلف روح القضية والعنصر الجوهري فيها.

ولهذا السبب يعتبر الحكماء المسلمون هذه الكيفية الواقعية، مادة أو عنصر القضية، مؤكدين من خلال هذه التسمية على الدور الأساسي الذي تـلعبه في

٦.

الحق والصدق عند السهروردي

ظهور أية قضية.

الشيخ شهاب الدين السهروردي وعلى غرار سائر الحكماء المسلمين، يعتقد ان الصدق في باب القضايا عبارة عن انطباق جهة القضية مع مادتها. ولكس الذي يستقطب الاهتمام في كلام هذا الفيلسوف هو انـه وعـلى عكس سـائر الحكماء لم يتحدث في باب مادة القضية عن كيفية النسبة. يقول السهر وردى بهذا الشأن:

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

«وكل قضية لها صلوح أن يصدق عليها في الايجاب أحـد هـذه الجـهات (الوجوب أو الامكان أو الامتناع)، يسمى مادته، والجهة قولية زائدة على نفس القضية، والمادة هي هي باعتبار ذلك الصلوح»<sup>(١)</sup>.

هذا الاختلاف في التعبير بين السهروردي وسائر الحكماء في بـاب مـادة القضية، ينيغي ألا يعد نوعاً من التفنن في العبارة. ما يمكن قوله في تفسير هذا الاختلاف هو ان السهروردي وعلى غرار سائر الحكماء يـعتبر مـادة القـضية عبارة عن كيفية النسبة في الواقع ونفس الأمر، غير ان هذه الكيفية تمثل عنده جوهر الكلام وتمام القضية.

(1) منطق المتلويحات، ط طهران، ص ٢٧.



## الجهة في باب القضايا وأسلوب السهروردي الخاص

الذين لديهم اطلاع بشأن القضايا العقلية والمنطقية يعلمون جيداً بأن المعرفة في باب القضايا، من بين الامور التي تلعب دوراً مهماً في هداية الفكر وتنظيم التفكير.

من أجل أن تُعرف قضية ما على الوجه الصحيح ينبغي معرفة جهتها فضلاً عن الموضوع والمحمول والنسبة.

وسبق ان ذكرنا بأن الجهة في أية قضية، هي الشيء الذي يدل على الكيفية الواقعية للنسبة بين الموضوع ومحموله. وهذه الدلالة مثلما هي ممكنة في عـالم الألفاظ، وتظهر في قالبالكلمات مثل الوجوب،والامكان،والامتناع،كذلك هي ممكنة في عالم العقل والفكر، وتتحقق في صورة كلام نفسي في لوحة الضمير.

ولذلك تُدعى جهة القضية في باب القضايا العقلية والكلام النفسي بـالجهة العقلية. واستخدم هادي السبزواري هذا الاصطلاح أيضاً وقال في ذلك<sup>(١)</sup>:

كذاك في القـضية العـقلية معقول هذي جهة عـقلية السهروردي في بيان الجهة في باب القضايا استخدم عبارة تستحق الدراسة والاهتام. فهو يقول:

«والجهة لما كانت لفظة دالة على وثاق الرابطة وضعفها فمكانها عندها»<sup>(٢)</sup>. السهروردي استخدم كلمة «وثاق» في مقابل كلمة «ضعف»، ولا شك في انه

- (۱) شرح المنظومة، ط طهران، ص ٥٤.
- (۲) منطق التلويحات، ط طهران، ص ۲۷.

الجهة في باب القضايا وأسلوب السهروردي الخاص

يريد بالوثاق القوة. وعليه يمكن القول بأن القوة والضعف اللتين تعدّان مـعيار التشكيك، تصدقان على كيفية النسبة بين الموضوع والمحمول أيضاً.

من الآثار المترتبة على نظرية السهروردي هذه في موضوع جهة القـضايا. هي أن يقال: القضية المطلقة العامة لا يمكن ان تُعد من أقسام القضايا قط، اذ لا يوجد في القضية المطلقة شيء يدل على ضعف أو قوة النسـبة بـين المـوضوع والمحمول.

وقد أدرك السهروردي هذا الأمر وعرضه في بعض آثاره. فهو يرى: مثلها لا توجد لبعض القضايا كالمطلقة جهة، كذلك لا توجد لبعض القيضايا مادة في الواقع، كها هو الحال بالنسبة للقضية المكنة العامة. فهذه القضية لديها مصداقان متباينان. والشيء الذي بمقدوره ان يجمع بين مصداقين، ليس موجوداً في الواقع ونفس الأمر<sup>(۱)</sup>.

بتعبير آخر: بما أن المكنة العامة قضية يمكن سلب الضرورة عـن طـرفها المخالف، تصدق على واجب الوجود وكذلك على الممكنة الخاصة.

وعليه ينبغي القول: الممكنة العامة لديها مصداقان متفاوتان. والذي لاريب فيه هو: انه لا يمكن العثور في عالم الواقع ونفس الأمر على شيء يُـعد ممكــناً خاصاً فضلاً عن كونه واجب الوجود.

والنتيجة التي يمكن استحصالها من المقدمات السابقة هي: القضية الممكنة العامة وان كانت ذات جهة، ومن جملة الموجهات، ولكن لا يمكن عدها ذات مادة واقعية في عالم الخارج ونفس الأمر.

بعض المتأخرين ونظراً للأهمية الخاصة التي يولونها للجهة في باب القضايا. نراهم يخرجون عن حالة الاعتدال في دراساتهم على هذا الصعيد.

الشيخ شهاب الدين السهروردي وعـلى العكس مـن هـذا الفـريق، اتخـذ

اسلوب الاجمال والاختصار على هـذا الصـعيد، وتحـاشى أي لون مـن الوان الاطناب الممل الذي لا طائل فيه.

هذا الفيلسوف الكبير يعيد جميع أقسام الموجهات في باب القضايا الى قضية موجهة واحدة يطلق عليها اسم «القضية البتاتة».

ومما يجدر ذكره هو ان الجهة في القضية عبارة عن كيفية النسبة، وتُعد كنفس النسبة، امراً غير مستقل. وكما ان النسبة بين الموضوع والمحمول، جزء من المعاني الحرفية، ولا تتمتع بالاستقلال قط، تُعد جهة النسبة كذلك جزءاً من المعاني الحرفية وليس لديما أي استقلال. ومعنى هذا الكلام هو ان الجهة في باب القضايا لديما جانب آلي، وتُعد كالمرآة، أي ما به يُنظَر. وبما أنها «ما به يُنظَر»، ليس بوسعها ان تكون «ما فيه يُنظَر» أيضاً، لأن من المتعذر الجمع بين الجانبين الآلي والاستقلالي.

ومن هنا يطرح السؤال التالي نفسه: اذا كان للجهة في باب القضايا جانب آلي. فكيف يمكن دراستها بدون مراعاة هذا الجانب؟

هنا ينبغي الاشارة الى الأمر التالي وهو أن ما وصفه السهروردي في آثاره بالرأي البديع، يمكن أن يُعد اجابة على هـذا السـؤال. فـن وجـهة نـظر هـذا الفيلسوف الاشراقي: الشيء الذي لديه جانب آلي ومرآتي، يمكـن طـلبه مـن جانب آخر ايضاً. ومن المفروغ منه هو ان الشيء الذي يُطلَب لابد أن يؤلف محمول قضية ما. أو ان يكون على الأقل من اجرائها.

لذلك فقد أولى السهروردي اهتماماً نحو امكان الشيء أو وجوبه أو امتناعه. وعدّ كل واحد منها جزءاً مقصوداً وعنصراً محمولاً في القضية.

ولا ريب في ان امكان الشيء أو وجوبه أو استناعه حسينا يكون جـزءاً محـمولاً في القضية، فلن يكون له جانب آلي ومرآتي، ولا يصدق عليه عنوان الجهة أيضاً. الجهة في باب القضايا وأسلوب السهروردي الخاص

وحينما يخرج الامكان أو الوجوب أو الامتناع عن عـنوان الجـهة ويـؤلف بعض أجزاء المحمول، فما يمكن أن يُنظَر اليه كجهة للقضايا، هو الضرورة لا غير. فني قضية «الانسان كاتب»، تُعد صفة الكتابة للانسان امراً ممكـناً. ولكـن حينما يكون الامكان جزءاً من المحمول، ويُنظَر الى امكـان الكـتابة كـمحمول للانسان، تتغير جهة القضية، ويصبح امكان الكتابة أمراً ضرورياً للانسان.

اذن تعود جميع القضايا الموجهة، الى قضية واحدة هي القضية الضروريـة. وهذه القضية الضرورية هي نفس تلك القضية التي أطلق عليها السهـروردي اسم «القضية البتاتة».

يقول السهروردي في ذلك:

«لما كـان المـمكن امكـانه ضرورياً والمـمتنع امـتناعه ضرورياً والواجب وجوبه أيضاً كذلك، فالأولى ان تجعل الجهات من الوجوب وقسـيميه أجـزاء للمحمولات حتى تصير القضية على جميع الأحوال ضرورية. كما تـقول: كـل انسان بالضرورة هو ممكن ان يكون كاتباً أو يجب ان يكون حيواناً أو يمتنع أن يكون حجراً، فهذه هي الضرورة البتاتة. فانا اذا طلبنا في العلوم امكان شيء أو امتناعه فهو جزء مطلوبنا ولا يمكننا ان نحكم حكماً جازماً بتةً إلّا بما نعلم انه بالضرورة كذا، فلا نورد من القضايا إلّا البتاتة»<sup>(١)</sup>.

هذا الفيلسوف، أفرد التلويح السادس من المرصد السادس من كتاب «منطق التلويحات» لبحث عدد من الضوابط، حيث اكد على نفس الفكرة السابقة في احدى هذه الضوابط، وتحدث عن اربع جهات أصلية للقضية نـاسباً ذلك الى المعلم الأول، أي ارسطو، قائلاً ان ارسطو قد اعتبر الاحتمال جهة ايضاً مضافة الى الجهات الثلاث الاخرى التي هي الوجوب، والامكان، والامتناع:

(١) الجموعة الثانية «مصنفات شيخ الاشراق»، ط طهران، ١٩٥٢، حكمة الاشراق، ص ۲۹.

الجهات واجب، وممكن، وممتنع، ومحتمل. والتبس تفسير المحتمل وكأنّه اراد به الممكن الترددي. فانا اذا لم نحقق أن الشيء واجب أو ممكن أو ممتنع منقول، لا نحكم عليه بالوجوب لجواز ان يكون ممتنعاً أو لامكان ان لا يكون واجباً. وليس هذا الامكان هو على التفاسير السابقة. وكـل جـهة اذا جـعلت جـزء المحمول فالربط ضروري»<sup>(۱)</sup>.

ورغم نقل السهروردي لرأي ارسطو الذي يعتبر الاحتمال جزءاً من اقسام القضية وأخذه بهذا الرأي ايضاً، لكنه يؤكد في نهاية العبارة السابقة على رأيه البديع، معتبراً ربط القضية في حالة وقوع الجهات محمولاً، أمراً ضرورياً.

ما ينبغي الالتـفات اليـه هـو أن الامكـان الترددي الذي تحـدث عـنه السهروردي، ورد في آثار بعض الحكماء تحت عنوان الامكان الاحتمالي. ويُعد هادي السبزواري أحد الذين بحثوا هذا اللون من الامكان، حاملاً عليه كلام الحكماء المعروف التالي:

«كلما قرع سمعك من الغريب فذره في بقعة الامكان ما لم يذدك عــنه قــائم البرهان»<sup>(۲)</sup>.

ولابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو أن كلمة الامكان في هذه العـبارة ليست بمعنى الامكان في مقابل الوجوب والامـتناع، لأن الامكـان في مـقابل الوجوب والامتناع والذي ليس سوى سلب الضرورتين، يُعطي نوعاً من المعنى من غير المعقول قبوله بدون برهان وبينة.

اذن يتحتم القول ان معنى الامكان في هذا الكلام الحكيم، ينطبق مع الاحتمال العقلي ويقف في مقابل الاعتقاد الجازم.

والاختلاف بين هذا الامكان وبين ذلك الذي يقابل الوجوب والامتناع، هو

۱) منطق التلويحات، ط طهران، ص ۹۰.

(٢) شرح منظومة السبزواري، ط طهران، ص ٤٦.

الجهة في باب القضايا وأسلوب السهروردي الخاص في المحاص

انه يمكن الاكتفاء في هذا الامكان بعدم وجود برهان مخالف له، غير ان الأخذ بالامكان الذي يقابل الوجود بحاجة الى برهان.

ومن الجدير بالذكر هو ان السهروردي لم يكن غافلاً عن الامر التالي وهو: ان الاعتقاد بالامكان الذاتي للشيء بحاجة الى بينة وبرهان. وقد قال في موضع آخر:

«والممكنات لها برهان على امكانها دون وقوعها»<sup>(۱)</sup>.

ولابد ان نذكّر في الختام بالأمر التالي وهو: لو وُجِد مـن يـعتبر الامكـان الاحتمالي احدى جهات القضية، فليس باستطاعته أن يعتبره معبَّراً عن الكيفية الواقعية للنسبة في عالم الخارج ونفس الأمر، لأن مقام الواقـعية والثـبوت لا ينسجم مع التردد والاحتمال.

(۱) منطق التلويجات، ط طهران، ص ۸۰



## القضايا السالبة والمهملة من منظار السهروردي

تطرقنا فيا سبق الى كيفية عودة القضايا الموجهة الى القضية الضرورية طبقاً لرأي السهروردي. ولابد ان نشير الآن الى ان لهذا الفيلسوف رأياً خاصاً ايضاً في القضايا الجزئية والسالبة، ويعيدها الى قضية اخرى.

تلك المجموعة من القضايا التي تمثل كلمة «بعض» سورها وتُعرَف بالموجبة الجزئية، يعتبرها السهروردي في حكم القضايا المهملة ويسوجِب اعسادتها الى القضية الموجبة الكلية في العلوم الحسقيقية. كما يعيد القضايا السالبة الى القضية الموجبة أيضاً.

ويستعين هذا الفيلسوف بالاسلوب المتداول في اعادة القبضية السالبة الى قضية موجبة. في هذا الاسلوب، يفرغ حرف السلب في القبضية من معناه الأصلي \_الذي يتمثل في سلب النسبة \_ويقع جزءاً من موضوع القبضية أو محمولها.

وحينما يفرغ حرف السلب من معناه الأصلي ويقع جزءاً من المـوضوع أو المحمول، تتغير صورة القضية ايـضاً، وتـتحول مـن حــالة السـلب الى حـالة الايجاب.

وينبغي الالتفات الى تغيير اسم القضية ايضاً خلال ذلك التـغيير، فـتُدعى بالموجبة المعدولة بعد أن كانت تدعى بالسالبة قبل عدول حرف السلب عن معناه الأصلى.

من الواضح ايضاً ان القضية المعدولة تُسدعى بمحدولة المحسول أو محدولة

الموضوع على أساس كون حرف السلب جزء المحمول أو جزء الموضوع. ولهذا السبب يعتقد أهل التحقيق ان الملاك الأصلي في القضية السالبة، يتمثل في سلب الربط لا ربط السلب.

ومما يجدر ذكره هو ان الحكماء يتحدثون فضلاً عن القضية السالبة البسيطة والموجبة المعدولة المحمول، عن نوع آخر من القضايا يكن أن يُدعى بالموجبة السالبة المحمول.

ورغم اكتفاء اهل المنطق على صعيد هذه القضية بمجرد الفرض، ولم يذكروا لها مصداقاً معتبراً، غير أن اهميتها لا يمكن ان يتجاهلها احد.

التحليل الدقيق لمعنى الامكان في الفلسفة لا يُتاح سوى عن طريق اثبات هذه القضية، اذ يقال من جانب: الامكان ليس سوى سلب الضرورة، ويقال من جانب آخر: الامكان ما يلزم الماهية ويُحمل عليها.

اذن اذا درسنا هاتين المقدمتين البديهيتين بشكل دقيق، لتوصلنا الى النتيجة التالية وهي: ان حمل الامكان على الماهية يؤلف قضية موجبة سالبة المحمول.

ويُعد الفيلسوف الاسلامي الكبير \_ صدر المتألهين الشيرازي \_ من بين من يعتبر حمل الامكان على المـاهيات مـن مـصاديق القـضية المـوجبة السـالبة المحمول<sup>(١)</sup>. فقضية «زيد معدوم» في نظر هذا الفيلسوف، قـضية بمـقدورها ان تكون من مصاديق القضية الموجبة السالبة المحمول. فني هذه القضية لم تُسلب نسبة الوجود من زيد، وان ما جاء فيها، هو اثبات سلب الوجود لزيد نفسه.

وتُستخدم القضية الموجبة السالبة المحمول على صعيد الصفات السلبية لواجب الوجود أيضاً. والسبب في ذلك هو: بما أن هذه القضية من القضايا الموجبة، فانها لا تنسجم مع انتفاء موضوعها. ولكن القضية السالبة تتناسب مع انتفاء موضوعها نظراً لكونها بسيطة.

(١) صدر المتألمين، الأسفار الأربعة، ج ١، ص ١٦٩.

لذلك ينبغي القول: القضية الموجبة السالبة المحمول هي القضية التي بمقدورها ان تكون ذات محمول سلبي مع ضرورة حفظ المحمول.

واذا ما أردنا دراسة كيفية عودة القضايا الجزئية الى قضية كلية، نقول بأن القضية التي سورها كلمة «بعض»، ويُنظَر اليها كموجبة جزئية، تُعد في حكم المهملة، لأن الشيء لديه أبعاض كثيرة ولا يمكن تحديد جزء معين منه من خلال كلمة «بعض». ولذلك يُطلق السهروردي على هذا النمط من القضايا اسم المهملة البعضية. ويعتقد هذا الفيلسوف ان القضية المهملة البعضية بمقدورها ان تقود الى المغالطة لأن لديها نوعاً من الاهمال، ولذلك تحول دون بلوغ الانسان للحقيقة.

السهروردي لا يعتبر هذه القضية معتبرة في العـلوم الحـقيقية، ولا تخـضع للدراسة والتقويم إلّا في بعض حالات العكس والنقيض. وسعى هذا الفيلسوف الى اعادة هذه القضية ـومثل باقي القضايا الاخرى ـ الى قضية معتبرة.

من وجهة نظره تُعد الكلية الضرورية، قضية معتبرة في العلوم الحقيقية.

ويستخدم السهروردي دليـل الافـتراض في اعـادة المـوجبة الجـزئية الى الموجبة الكلية. ويريد بدليل الافتراض ان يفترض شيئاً معيناً على صعيد معنى كلمة «بعض» التي تؤلف سور القضية، ويحمل عليه معنى المحمول بشكل كلي.

فحينما يقال في قياس ما: بعض أنواع الحيوانات يتحدث، فمع افتراض وجود الانسان بدلاً من بعض انواع الحيوانات، يزول كل اهـتمام وابهــام مــن وجــه القضية، فيقال عموماً؛ جميع الناس يتحدثون.

اذن مع افتراض شيء معين على صعيد القـضية الجــزئية، يــزول الاهمــال والابهـام عن وجهها، وتتغير صورة القضية من الجزئية الى الكلية.

وينبغي الالتفات الى ان اهمال القضية الجميزئية في بساب القسضايا الحسملية والقضايا الشرطية ليس امراً واحداً قط. فالاهمال الناجم عن كلمة «بعض» في القضايا السالبة والمهملة من منظار السهروردي

باب القضايا الحملية، يؤثر على أفراد الموضوع، غير أن هذا الاهمـال يشـمل الحالات المختلفة للشيء في باب القضايا الشرطية.

فكما يمكن عن طريق الافتراض ازالة الاهمال الناشئ عن الجزئية في باب القضية الحملية. كذلك يمكن التخلص من هذا الاهمال في باب القضية الشرطية عن طريق الافتراض ايضاً.

فحينما يقال «لو كـان حسـن في البـحر، مـن المـمكن ان يـغرق في بـعض الأحيان»، ثمة نوع من الاهمال في وقت غرق حسن. وفي مثل هذه الحال يمكن استخدام دليل الافتراض فـيقال: لو كـان حسـن في البـحر ولم يكـن يـعرف السباحة ولم تتوفر لديه أية أداة للانقاذ فانه سيغرق في تلك اللحظة.

اذن بدلاً من «بعض الأحيان»، يمكن افتراض لحظة ليس باستطاعة حسن ان يجيد السباحة فيها ولا تتوفر لديه أية واسطة للنجاة.

مما سبق نستنتج ان بالامكان ازالة الاهمال الناشيّ من القضية الجزئية وذلك بواسطة الافتراض. وبذلك يمكن تحويلها الى قضية كلية.

واستخدم شهاب الدين السهروردي هذه الطبريقة ايـضاً فأعـاد القـضايا الجزئية الى قضية كلية.

عبارة السهروردي بهذا الشأن هي:

«والبعض فيه اهمال ايضاً فان أبعاض الشيء كثيرة فليُجعل لذلك البعض في القياسات اسم خاص، وليكن مثلاً (ج) فيقال كـل (ج) كـذا، فـتصير قـضيه محيطة، فيزول عنها الاهمال المغلط ولا ينتفع بـالقضية البـعضية إلّا في بـعض مواضع العكس والنقيض. وكذا في الشرطيات»<sup>(١)</sup>.

مما يلزم ذكره هو: مثلها استخدم السهروردي في الفلسفة الاشراقية عبارات واصطلاحات خاصة، استخدم في المنطق اصطلاحات خاصة ايضاً. فما يدعو،

(١) حكمة الاشراق، المجموعة الثانية، مصنفات شيخ الاشراق، ط طهران، ٢ ١٩٥، ص ٥٢.



أهل المنطق بالقضية الكلية، يدعوه السهروردي بالقضية المحيطية. وخـضعت القضية الشخصية في آثاره للدراسة تحت عنوان «قضية شاخصة». كما انه ـ وكما تقدم ـ يطلق على القضية الجزئية اسم المهملة البعضية.

ومما تجب الاشارة اليه هي ان الاصطلاحات والألفاظ المستخدمة في آثاره. لم تكن بدون دليل، وانما يحكي كل منها عن نوع من الدقة والعمق في فكره.



دليل الافتراض

الذين لديهم معرفة بالمنطق الصوري يعلمون جيداً باستخدام انصار الحكمة المشائية لدليل الافتراض، واستنادهم اليه في اثبات العكس لبـعض القـضايا. ولكن ربما لم يلتفت بعض أهل المنطق الى الأمر التالي وهو أن السهروردي هب لمعارضة هذا الفريق ووجه الانتقاد الشديد لما ذهبوا اليه في هذا المضار.

ما يحظى بالاهتمام على هذا الصعيد ويمكن ان يثار على شكل سؤال هو: ما هو رأي السهروردي في دليل الافتراض، وما هو موقفه بهذا الشأن؟

ما يمكن قوله كاجابة على هـذا السـؤال هـو: لا يمكـن ان نـعتبر مـوقف السهروردي بشأن دليل الأفتراض، موقفاً سلبياً، لأن هذا الفيلسوف لجأ الى دليل الافتراض واستند اليه من أجل اعادة الموجبات الجزئية الى قضية موجبة كلية.

وفضلاً عن استخدامه لدليل الافتراض واستناده اليه، تحدث في موضع من كتاب «منطق التلويحات» بطريقة صريحة عن دليل الافتراض، وصادق عليه.

السهروردي يعتقد أنه من اجل الوصول الى نتيجة مطلوبة، يمكن استخدام فرض غير واقعي وعده طريقة للوصول الى المقصود.

السهروردي يعتقد ان استخدام الفرض غير الواقعي للـوصول الى نـتيجة مطلوبة، اسلوب صحيح وطريقة صائبة، سواء كان الفرض غير الواقعي في حد ذاته ممكناً ام ممتنعاً. ولابد من الالتفات الى الأمر التالي ايضاً وهو ان الفرض المتنع يمكن ان يكون طريقة لبلوغ النتيجة، حينما لا يكون ممتنعاً من تلك الجهة التى يقوم عليها القياس. اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

عبارة السهروردي بهذا الشأن هي:

«ضابط لوحي: والفرض صحيح لما يمكن في نفسه أو عند خصمك أو يمتنع ولكن لا من جهة يبنى الكلام عليها فانه اذا كان كذا لا يجوز كمن ادعـى ان شريك البارئ ممكن لأنا لو فرضنا وجوده لكان غير ممتنع، وكل غير ممـتنع ممكن فهو ممكن. مثل هذا لا يجوز، والمحال من جميع الوجوه انمـا يـنفرض في شرطية يستثنى نقيض تاليها»<sup>(۱)</sup>.

على ضوء ما تقدم، يمكن ان نقول بسهولة: السهـروردي ليس لم يـعارض اعتبار دليل الافتراض فحسب، وانما استند اليه في بعض الأحيان مـن أجـل بلوغ هدفه.

ورغم ذلك لا ينبغي تجاهل الأمر التالي وهو انه لم يكن منسجماً مع الحكماء المشائين في اعتبار دليل الافتراض لاثبات العكس لبعض القضايا. فقد اثـبت هؤلاء الحكماء عكس السالبة الكلية وكذلك عكس القضايا الموجبة عن طريق دليل الافتراض والخلف.

فني السالبة الكلية حينما يقال: لاريب في ان أياً من آحاد «ج»، ليس «ب»، يقال في عكس ذلك أيضاً: مما لاشك فيه ان أياً من آحاد «ب»، ليس «ج». وفي غير ذلك يمكن القول: بعض آحاد «ب»، هي «ج».

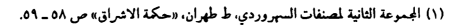
هاهنا ومن خلال استخدام الدليل الافتراضي، يمكن القول: ما يعد من آحاد «ب» جيماً، ينبغي ان يُفرض «د». وعليه تعد «د»، كلاً من «ب» و«ج».

ومعنى هذا الكلام هو ان ما يتصف بصفة «ج»، يتصف بصفة «ب» أيضاً، في حين يثبت اصل القضية خلاف ذلك، لأن ما ورد في أصل القضية هو: مما لاشك فيه أن أياً من آحاد «ج»، ليس «ب».

ويتوسل الحكماء المشاؤون ببرهان الخلف في عكس القضايا الموجبة.

(١) المنطق، التلويحات، ط طهران، ص ٩١، ٩٢.

يقول السهروردي في التعبير عن معارضته للحكماء المشائين: «اعلم أن المشائين ثبتوا العكس بالافتراض والخلف. والخلف ايضاً في العكس يسبتنى عسلى الافتراض فنقول: اذا كمان لا شيء من «ج»، «ب» بالضرورة، فلا شيء من «ب»، ج كذا وإلاّ يصح بعض «ب»، «ج»، فنفرضه شيئاً معيناً وليكن هو «د»، قمل هو «ب» وهو «ج» شيء من «ج» «ب» بالضرورة. والافتراض بعينه هو الشكل الثالث اذ يطلبون شيئاً يحملون عليه الجيمية والبائية مثلاً، ثم يثبتون الشكمل الثالث برده الى الأول بالعكس فيدور»<sup>(۱)</sup>.





### الكلية والايجاب، والضرورة

سبق وأن أشرنا الى أن السهروردي أولى أهمية اكبر للعلوم الحقيقية واتخذ بلوغها هدفاً له. ولذلك تجنب الفروع والزوائد وتوسل بالقضايا الأساسية من أجل الوصول اليها.

السهروردي يعتقد: بما ان القضية الكلية الموجبة الضرورية، معتبرة في العلوم الحقيقية، لذلك ينبغي ان تعود اليها سائر القـضايا. ولاشك في ان الذي أضـنى اهمية خاصة على هذه القضية هو ما تتمتع به من كمية، وكيفية، وجهة.

السهروردي يعتبر الكلية امراً معتبراً في باب كمية القضايا وسعى لاعـادة الجزئية الى الكلية عن طريق الافتراض.

هذا الفيلسوف لا يعتقد بوجود الكلية في الخارج، لكنه يوليها اعتباراً خاصاً وأهمية مؤكدة في باب كمية القضايا. كما انه في هذا الباب يرجح الايجاب على السلب، ويحاول جاداً اعادة القضايا السالبة الى الموجبة المعدولة المحمول.

هذا الفيلسوف يعتقد ان الايجاب أبسط من السلب، وكلما كان الشيء ابسط، كان اكثر اصالة. والذي دعاه لاعتبار الايجاب ابسط من السلب هو ما قـيل بوجود نوع من الثبوت في تعريف كل سلب أو عدم، لأن السلب لا يحصل في الذهن إلّا اذا عد سلب شيء ما.

والوضع على هذا المنوال أيضاً على صعيد معنى العدم. لأن العدم عبارة عن رفع ثبوت شيء آخر.

اذن يناح القول: لا يحصل معنى السلب في الذهن بدون تصور معنى الثبوت.

الكلية والايجاب، والضرورة

ولا يصدق عكس هذه المسألة، ولا يمكن لأحد أن يقول: لا يحصل الشبوت بدون تصور معنى السلب، لأن الانسان في تصوره لمعنى الثبوت والايجاب ليس بحاجة الى تصور معنى السلب والعدم:

«والايجاب بسط من السلب اذ الأعدام والسلوب يؤخذ في حدها ثبوت ما والا لا مفهوم لها، ولا ينعكس»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر معنى السلب متفرعاً على معنى الثبوت، ولا يقول للسلب بأي معنى بدون معنى الثبوت.

ويتحدث هذا الفيلسوف في موضع آخر بطريقة اخرى عن موضوع السلب، حيث يقول بأن السلب ومع كونه رفع الايجـاب، ولكـن يمكـن عـده حـكماً وجودياً، لأن السلب نوع من النني الذي يتحقق في الذهن. ولاشك في أن مـا يتحقق في الذهن كنني، لابد وان يكون حكماً عقلياً.

ومن الممكن ان يهب البعض لمعارضة السهروردي، ويوجه الانتقاد لفكرته هذه، غير ان صدر الدين الشيرازي (ملا صدرا، أو صدر المتألهين) لم يعارض هذه الفكرة وسعى لتفسيرها وتبريرها. فهذا الفيلسوف الذي شيد الحكمة المتعالية أعطى للكلام حقه في مضار الحكم والتصديق، وألف رسالة في موضوع التصور والتصديق.

انبرى صدر المتألهين بالبحث عن حقيقة التصديق ضمن اطار تفسير كلام السهروردي، وعد التصديق حالة وجودية ادراكية في النفس الناطقة. ويعتقد هذا الفيلسوف بأن التصديق السلبي كالتصديق الايجابي، حالة وجودية ادراكية مرتبطة في نفس الانسان بنسبة ذهنية.

اذن اذا كان التصديق السلبي صادقاً وينطبق مع ما بازائه في الخارج، فمعنى هذا ان موضوع هذا التصديق أو النسبة بين الموضوع والمحمول، أمر معدوم.

(۱) منطق التلويحات، ط طهران، ص ۲۰.

المجامعة السهروردي فالمعاد في فلسفة السهروردي

ما يضيفه صدر المتآلهين هنا هو:

اذا كان مراد السهروردي فيما ذهب اليه في باب معنى السلب، هو نـفس التصديق، فلابد أن نقول: السلب نفسه عبارة عن أمر وجودي. ولكن اذاكان مقصوده هو التعين الخارجي لمعنى السلب، فينبغي القول بأن معنى السلب هو العدم أو امر عدمي.

والدليل على ذلك هو: لو قال أحد «حسن ليس موجوداً» أو «حسن ليس كاتباً»، فانه لم يتحدث سوى عن عدم حسن أو سلب صفة الكتابة عنه. اذن يمكن القول بأن اولئك الذين يعتبرون السلب حكماً عقلياً وينظرون اليه كأمر وجودي، فانهم يقصدون نفس التصديق.

اما اولئك الذين يتحدثون عن السلب كرفع للنسبة وقطع للرابطة، فلابد انهم يريدون المعنى الواقعي.

الكلمات التي أوردها صدر المتألهين بهذا الشأن هي:

«ولما كان السلب وجودياً من وجه ما من حيث انه نني في الذهن وحكم عقلي، وليس التصديق هو النسبة الايجابية التي يقطعها السلب فحسب، فـان التصديق بعد السلب باق، فالنسبة التصديقية الباقية عند السلب غير النسبة الايجابية المشهورة. فالسلب هو حكم وجودي، أي له وجود في الذهـن وان كان قاطعاً لايجاب آخر»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر السلب حكماً وجودياً موطنه عالم الذهن. لذلك لو درسنا كلامه ضمن اطار تفسير صدر المتألهين، فلن يتعرض لاشكال مهم.

مما سبق يتضح لنا موقف السهروردي ازاء مسألة الكلية والايجاب. وقـد رأينا كيف يختلف رأيــه في مــوضوع الجــهة عـن ســائر المـفكرين، لأن هــذا

 <sup>(</sup>۱) الجموعة الثانية لمصنفات شيخ الاشراق، ط طهران، «حكمة الاشراق»، ص ٥٧؛ شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ١٦٦.

الفيلسوف المتأله مثلها يتحاشى اهمال ومرسلية الكمية في موضوع القـضية، يتحاشى كذلك مطلقية الجهة في القضايا. ولهذا السبب بالذات نراه يعيد القضية المطلقة الى القـضية المـوجهة، فـضلاً اعـادته لجـميع المـوجهات الى القـضية الضرورية البتاتة.

السهروردي يعتقد بأن القضية المطلقة لا تحظى في العلوم الحقيقية<sup>(١)</sup> باعتبار منطقي، ولا تفيد أي معنى محصل. فالقضية التي تستخدم في العلوم الحقيقية، وان كانت تبدو مطلقة في الظاهر وحسب الصورة، إلّا انهــا ذات جــهة في الواقــع ونفس الأمر، فضلاً عن أن جهتها هي الضرورة.

اذن فالقضية الضرورية البتاتة هي القضية ذات الاعتبار الخاص في العلوم الحقيقية.

ولابد من الانتباء الى ان ضرورية السهروردي البتاتة على صعيد الأحكام الدائمة، قابلة للأخذ من قبل الآخرين بسهولة ولا تواجه أي غموض أو ابهام. ولكن ما يمكن ان يسبب الابهام لكلامه في هذا الصدد هو استخدامه للضرورية البتاتة على صعيد الأحكام الوقتية.

فحينها يقال «ينخسف القمر حين الحيلولة بشكل دائم وضروري»، فلابد ان يواجه أصحاب العقل أو الادراك المتوسط ابهاماً في هذه القضية، وقد لا يفقهون معناها على الوجه الصحيح.

كما يلاحظ هذا الابهام والغموض في حالات اخرى. فحينما يقال «يتنفس الانسان في بعض الأحيان بشكل دائم وضروري»، ينتاب الذين لديهم اطلاع بالقضايا الفلسفية الدقيقة الشك والتردد ازاء هذه القضية. والدليل على ذلك هو ان ادراك هذا النمط من القضايا يخرج عن دائرة الفهم المتداول. ولا تتم دراسة مثل هذه الامور سوى في الفلسفة الاولى والعلم الأعلى.

(١) المراد بالعلوم الحقيقية هي الفلسفة الاولى التي تدعى بالعلم الأعلى ايضاً.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

من القضايا الأساسية التي ينبغي بحثها ودراستها في الفلسفة الاولى هـي: كيف هو الارتباط ما بين الحادث والقديم؟ وكيف يمكن تفسير الارتباط ما بين موجودات هذا العالم والتي لا تخرج عن قط عن هيمنة الزمان والحركة وبين ما يدعى بالوجوب والضرورة؟

الحكماء المتألهون الاسلاميون يعتقدون ان موجودات هذا العالم وان كانت حادثة في حد ذاتها ومسبوقة بعدم، إلاّ انها تتصف بصفة الوجوب والضرورة ايضاً من حيث انها معلولة للمبادئ العالية وتلعب دوراً في نظام الخلقة المتسق غير المتناهي.

اذن يعد استخدام الضرورية البتاتة على صعيد الأحكام الوقتية وحوادث هذا العالم. قابل للتبرير عن هذا الطريق. ولا يتعارض مع ما ذهب اليه الحكماء بشأن نظام الخلقة.

ويمكن التحدث من زاوية اخرى عن ضرورية ظواهر وحوادث هذا العالم. فالكثيرون يتصورون الموجودات المتلاحقة والحوادث المتعاقبة في هذا العـالم. مظروفات واقعة في ظرف كبير وواسع بطريقة خاصة على مدى الزمان وامتداد الحركة.

ومن الافرازات التي يمكن ان يفرزها هذا النمط من التفكير هي: من المكن ان تحدث عملية النقل والانـتقال بـالنسبة لمـوجودات هـذا العـالم المـتواليـة المتلاحقة، لأنه اذاكان الزمان ظرفاً لهذه الموجودات، لا يعد وقوع الموجود في غير زمانه أمراً غير معقول وغير مترقب.

الذين تطبعوا على هذا النمط من التفكير وشيدوا أفكارهم على أساسه. يجيزون وقوع حوادث قرن ما بجميع خصوصياتها في قرن آخر. فهؤلاء لا يرون أي ضير أو اشكال في ان يقال: من المكن ان يوجد ابن سينا بجميع خصوصياته وملامحه في هذا العصر.

الكلية والايجاب، والضرورة

زاوية اخرى، ويدرسونها وفق رؤية فلسفية دقيقة، لا يقولون للزمان بهـوية مستقلة عما يقع في الزمان. أي انهم يرون أن ما يقع في الزمان غير منفصل عن الزمان قط، ويعتبرون اقتطاعه عن الزمان بمثابة فنائه وعدمه.

غير ان اولئك الذين ينظرون الى الموجودات وسلسلة حوادث هذا العالم من

ومعنى هذا الكلام هو: ما يقع في الزمان يؤلف مرتبة من مراتب الزمان، ومن المتعذر ظهور الزمان بدون ظهور ما يقع فيه.

ما بين الزمان والظاهرة التي تقع فيه، تلاحم شديد وقوي الى درجة بحيث لو افترضنا وقوع تلك الظاهرة في غير زمانها لفقدت هويتها تماماً، ولن تـعد نفس الظاهرة الاولى.

ولو استعنا بمثال لتصوير الالتحام بين الزمان وما يقع فـيه، فمـن الأفـضل الاشارة الى المراتب اللانهائية للأعداد ودراستها.

لا يخفى على أهل النظر بأن كل عدد من الأعداد يشغل مرتبة أو درجة بحيث يعد أوطأ درجة من الدرجات الأعلى وأعلى درجة من الدرجات الأدنى. فالعدد (٣) \_على سبيل المثال \_أدنى من العدد (٤) \_وأعلى من العدد (٢).

يبدأ هذا الحساب والنسبة من العدد (١) أو (٢)، ويستمر الى ما لا نهماية. ولاريب في ان درجة كل عدد، هي العدد نفسه. أي يمكن القول بأن درجة كل عدد مقومة لذلك العدد، ولا تعد خارجة عن حقيقته قط. ومعنى هذا الكملام هو: لو اقتُطع عدد ما من درجته ووضع في درجة اخرى، فمعنى هذا اننا حذفنا ذلك العدد من سلسلة الأعداد ولم يعد له وجود أو أثر في ميدان الوجود.

فلو اقتطعنا العدد (٤) من موضعه، ووضعناه في موضع عدد آخر، فـليس بمقدورنا ان نقول بأن العدد (٤) لازال محتفظاً بهويته. فالعدد (٤) لا يكون (٤) إلّا اذا كان واقعاً في درجته ومرتبته. اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

اذن اذا كان من المتعذر الفصل بين العدد ومرتبته الخاصة، فمن المتعذر الفصل بين الزمان وما يقع في الزمان ايضاً. فمثلها لا تنفصل مرتبة كل عدد عن حقيقته، فلا ينفصل زمان ظهور كل ظاهرة عن وجودها ايضاً.

على هذا الضوء يتيسر القول بأن كل ظاهرة من ظواهر هذا العالم المتوالية، تقع في مرتبتها الخاصة، وتلعب دورها الخاص في ميدان النظام المنسجم المتسق المتعلق بها.

اذن لو أخذنا كل ظاهرة في اطار جميع الشرائـط الوجـودية، فـلابد مـن الاعتراف بنوع من الضرورة. وحينما تتحقق جميع شرائط ومقدمات وجودها. يصبح عدمها وفناؤها أمراً ممتنعاً.

وتعد قضية الوجوب والضرورة بالطريقة التي ذكرناها، موضوعاً معترفاً به حتى من قبل أنصار المذهب المادي وأتباع المنطق الجدلي.



### الضرورة كالوجود

مما سبق يتضح انه حينما تُطلب أية جهة من جهات القضية، وتصبح محمولاً أو جزء المحمول، فالضرورة هي التي تؤلف جهة تلك القضية. واذا كان الأمر كذلك فلابد أن يُطرح السؤال التـالي: حـينما تـقع الضرورة نفسها محمولاً أو جزء المحمول في قضية ما، فما هي جهة تلك القضية، وكـيف عكن تحديدها؟

في الاجابة على هذا السؤال يمكن القول: حينها تقع الضرورة في قـضية مـا محمولاً أو جزء المحمول، تُعد جهة تلك القضية جزءاً من تلك الضرورة ايضاً. فالضرورة وفي ذات الوقت الذي تقع محمولاً أو جزء المحمول في قضية ما، تعد جهة تلك القضية ايضاً.

وهاهنا يمكن بلوغ نوعاً من الشبه بين الوجود والضرورة. ومن أجـل أن يتضح هذا الشبه بين الوجود والضرورة، لابد مـن دراسـة الهـليات البسـيطة والهليات المركبة على صعيد الوجود.

الذين لديهم معرفة بموضوع الهليات البسيطة والهليات المركبة يعلمون جيداً انه حينا يؤلف الوجود أو الموجود محمول قضية ما، فتلك القضية ليست بحاجة الى وجود رابط، وتدعى بالقضية الثنائية.

ولكن حينما يكون محمول القضية شيئاً غير الوجود أو الموجود، فـلابد أن تحتاج تلك القضية الى عنصر رابط فضلاً عن الموضوع والمحمول، اذ من المتعذر اتحاد المحمول والموضوع بدون وجود رابط.

اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

اذن اذا اتضح هذا الموضوع، يمكن القول: القضية الثنائية التي يؤلف الوجود أو الموجود محمولها، ليست بحاجة الى رابط قط، لأن الوجود حينما يقع محمولاً، يحافظ على علاقته بموضوع القضية.

والوضع على هذا المنوال أيـضاً بـالنسبة لوقـوع الضرورة. اذ حــينما تـقع الضرورة محمولاً في قضية. فالضرورة تؤلف جهة تلك القضية أيضاً.

وبذلك يمكن القول: كما ان الوجود في باب القضايا محمول ورابـط، كـذلك الضرورة في باب القضايا تؤلف جهة القضية في ذات وقوعها محمولة.

ومما يجدر ذكره هو ان القضية الضرورية البتاتة، قضية مـنطقية لا يمكـن الشك في اعتبارها. اذن اذا اعتبرت القضايا المنطقية نابعة من الخارج، ومنتزعة من عالم الواقع. فلاريب في ان الضرورية البتاتة تتميز بنوع من الواقعية، ويؤلف عالم الأمر منشأ انتزاعها.

ومن الواضح ان موضوع علم المنطق عبارة عن المعقولات الثانية، ولكن من المعلوم ايضاً ان المعقول الثاني لن يتحقق بدون الاستناد الى المعقول الأول.

وبذلك يمكن القـول بأن فكـرة الفـيلسوف الألمـاني لايـبنيتز<sup>(١)</sup> في مـعنى الضرورة، فكرة مقبولة. فهذا الفيلسوف يميز بـين الحـقائق العـلمية والحـقائق الخارجية ويقول: الحقائق العلمية عبارة عن الامور التي تقوم عـلى الضرورة المنطقية البحتة.

ويرى كذلك ان الحقائق الخارجية تقوم على نوع من الضرورة، لكنها ليست من نوع الضرورة المنطقية.

ما يجب ان نؤشر عليه هو ان فكرة لايبنيتز بشأن معنى الضرورة مستولية على جميع نظرية المعرفة والفلسفة الاولى في القرن الثامن عشر. وسمعى هـذا الفيلسوف ان يقيم لوناً من التوافق والانسجام بـين مـذهب اصـالة التـجربة

<sup>(1)</sup> Gottfried Wihelm Leibnits.

الضرورة كالوجود

ونظرية فطرية الاصول الذهنية.

لذلك، بالرغم من أخذه بالأصل المعروف عند انصار نظرية اصالة التجربة، إلّا انه أضاف اليه قيداً أساسياً.

الأصل المعروف عند التـجريبيين هـو «لا يـوجد شيء في العـقل لم يكـن موجوداً في الحس اولاً». ويأخذ لايبنيتز بهذا الأصل، إلّا انه اضاف اليه قيد «عدا العقل نفسه».

ومعنى هذا الكلام هو أن جميع معلومات الانسان تستحصل عـن طـريق الحس والتجربة، غـير ان العـقل نـفسه مسـتقل عـن الحس. واسـتطاع هـذا الفيلسوف ان يعلن عن نظريته الخاصة من المونادات<sup>(١)</sup> عن طريق التوفيق بين المذهب التجريبي، ومذهب فطرية الاصول الذهنية.

يرى هذا الفيلسوف الألماني ان التصورات تظهر مع التجربة بشكل تدريجي. ولكن الذي يوجب ظهور التصورات ليس التجربة نفسها. بل ان الذي يظهرها نوع من الانسجام المسبق الأساسي في باطن المونادات.

هذا الفيلسوف يعتقد ان العالم مؤلف من المـونادات ولكـنه يـؤكد في ذات الوقت على ان المونادات لا يؤثر بعضها على البعض الآخر.

يقول لايبنيتز:

«المونادات ليست لديها نافذة كي يكون بامكان شيء ما ان يخرج منها أو يدخل اليها».

ولست بصدد التحدث عن فلسفة هذا الفيلسوف، ولكن الذي دعـاني الى الاشارة اليها، هو فكرته الخاصة في معنى الضرورة. فهو يقول بمعنيين للضرورة، ويميز بين الضرورة المنطقية وتلك التي لها صلة بالحقائق الخارجية.

هذا الفيلسوف لا يرغب في الاعتراف بالحقيقة التالية وهي ان ما يقع في هذا

الموناد في اللغة اليونانية يعنى الوحدة، لكنه عند لايبنيتز يعنى الجوهر البسيط.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

العالم، حقيقة تتحقق على أساس الضرورة<sup>(١)</sup>.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو: ان انكار معنى الضرورة ازاء ما هو موجود في العالم، ليس بالأمر الذي يتحدث عنه أفراد بعدد الأصابع، وانما هي احدى المسائل المهمة الصاخبة المثارة من قبل المفكرين باستعرار والتي اتخذت حيالها مواقف مختلفة.

معظم الذين ينكرون الوجوب والضرورة على صعيد الحقائق الخــارجـية. يؤكدون على موضوع الحرية، ويعتبرون صفة الاختيار مصدراً لظهور الأشياء سواء على صعيد فعل الانسان أو على صعيد فعل الله.

كلام هؤلاء وان بداكلاماً مقبولاً، غير ان الذي تجوهل ضمن هذا الاتجاه، مبدأ عقلي يحظى باعتبار خاص، ويتمثل في: جميع الأفعال والآثار التي تصدر عن نوع جوهري، تُنسب الى النوع نفسه، ولا يمكن ان يكون لها منشأ آخر عدا ذات النوع<sup>(٣)</sup>.

وعلى هذا الأساس يقال:

المبدأ الفاعلي لأفعال الانسان الاختيارية وغير الاختيارية هـو الانسـان نفسه. والتفاوت الوحيد بين الأفـعال الاخـتيارية وغـير الاخـتيارية هـو ان الانسان يُعد فاعلاً واعياً في أفعاله الاختيارية، بينما لا يـعد الوعـي شرطاً في أفعاله غير الاختيارية.

الوعي أو المعرفة هو الشيء الذي ينبغي أن يعد مكملاً لفاعلية الانسان. وفي أعقاب هذا الوعي تحصل الرغبة نحو العمل ومن ثم صفة الارادة لدى الانسان. وينبغي الالتفات الى ان حصول صفة الارادة غير مسبوق بارادة اخرى، اذ

لو كان حصول صفة الارادة لدى الانسان مسبوقاً بارادة اخرى، يلزم عن ذلك

دائرة المعارف الفلسفية، ج ٣ و ٤. ط نيويورك، ص ٤٢٦.

(٢) نهاية الحكمة تأليف العلامة الطباطبائي، ط قم، ص ١٠٨.

الضرورة كالوجود

ظهور لون من التسلسل الذي لا ينتهي. وهو ما لا يُعد أمراً معقولاً.

اذن فالارادة ليست العلة الفاعلية لفعل الانسان، لأن صفة الارادة وحالة الاشتياق والرغبة التي تظهر ما قبل الارادة، من لوازم الادراك، الذي يعد مكملاً لفاعلية الفاعل فحسب.

بالنسبة لأفعال الله وآثاره، الفاعل هو الذات الالهية المقدسة. ورغم ان صفة القدرة من صفات الله الكمالية ومصدر ظهور الكائنات إلّا ان هذه الصفة عين ذات الله تعالى ولا يمكن ان تكون لديها ماهية مستقلة، طبقاً للقاعدة التي تقول «واجب الوجود بالذات واجب من جميع الجهات».

ان ملاك اختيارية العمل، ليس سوى تساوي ذات الانسان ازاء القيام بذلك العمل أو عدم القيام به. لذلك لو أخذت ذات الانسان كفاعلة للفعل، فستكون نسبة الفعل الى هذا الفاعل، نسبة ضرورية.

ولاريب في ان عمل الانسان عن ادراك ووعي لايمكـن ان يـتحقق بـدون ارادة، ولكن لاريب في الأمر التالي أيضاً وهـو ان ارادة الانسـان، مـن لوازم الادراك، والادراك مكمل لفاعلية الفاعل.



### الحقيقة في الحكم

مثلها ذكرناه فيا مضى، صرف الشيخ شهاب الدين السهروردي النظر عن ذكر القضايا السالبة بعد حصوله على القضية الضرورية، لأن السـلب التـام والكامل الذي يصدق على جميع الحالات، أمر ضروري.

اذن اذا كانت الضرورة ـ والتي تؤلف جهة القضية ـ واقعة جزء المحمول في قضية، يقع السلب تحت سيطرة الايجاب، ويتحول مفهوم السـلب الى مـفهوم الايجاب.

فحينا يقال مثلاً: «الانسان ليس حجراً»، يعد سلب الحجرية من الانسان امراً ضرورياً. ولو وقعت هذه الضرورة جزء المحمول في القضية، لقيل «حجرية الانسان ممتنعة». والوضع على هذا الغرار أيضاً بـالنسبة للسلب النـاقص أو السلب الامكاني. فحينا يفقد الامكان مكانه كجهة، ويقع جزء المحمول في القضية، تتغير جهة القضية ايضاً، فتصبح نسبة المحمول الى الموضوع نسبة ضرورية وفي مثل هذه الحال تتغير السالبة الممكنة الى موجبة، وتقع الموجبة تحت سيطرة الضرورية البتاتة.

فحول امكان الكتابة ـ مثلاً ـ حينما يقال «امكـان الكـتابة للانسـان، امـر ضروري»، فلا يبتى أي مجال لسلب الكتابة عن الانسان.

هنا قد يقال: مع افتراض الضرورية البتاتة، يتعرض اعتبار القضايا السالبة للاهمال وينغلق باب السلب. ومما لاشك فيه انه حينما يسدل ستار النسيان على اعتبار القضية السالبة يواجه تقابل السلب والايجاب اشكالاً ومؤاخذة. الذين لديهم معرفة بالقضايا الفلسفية والمنطقية يعلمون جيداً ان الاختلاف ما بين السلب والايجاب يمثل أساس كل اختلاف. ويفقد كل اختلاف معناه بدون الاختلاف بين السلب والايجاب والدليل على ذلك هو أن الأختلاف بين السلب والايجاب ليس سوى الاختلاف بين الوجود والعدم. كما أن هذا الاختلاف هو ذلك الاختلاف الذي يكشف عن جميع الاختلافات.

فحينما يدرس الانسان ويدقق في شيئين، فاذا لم يكن هذان الشيئان وجوداً وعدماً، فالاختلاف ما بينهها ناشئ من ان أحدهما صادق في موضع لا يصدق فيه الشيء الآخر. ولذلك حينما يظهر أي اختلاف، ينبغي البحث عن منشئه في الاختلاف ما بين النفى والاثبات.

الاختلاف ما بين النني والاثبات عميق وأساسي الى درجة بحيث مـثلما لا يُتاح الاجتماع بينهما، لا يتاح ارتفاعهما في عالم الواقع ونفس الأمر أيضاً.

لائىك في ان الأمرين الايجابي والسلبي ــ أو المثبت والمنني ــ مختلفان، ولكن ينبغي عدم تجاهل الامر التالي ايضاً وهو ان الاختلاف ما بينهها اختلاف تبعي نائئ عن الاختلاف بين النني والاثبات.

الاختلاف بين سائر الامور، ليس أعظم من الاختلاف بين الايجابي والسلبي ايضاً. وعلى هذا الضوء يقال بأن تقابل السلب والايجاب الذي يعد مصدراً لأي اختلاف، قائم بالسلب كقيامه بالايجاب.

وفي ظل هذا الواقع يطرح السؤال التالي: ألا يـؤدي الاهمــال في القــضـايـا السالبة وعدم النظر اليها بعين الاعتبار، الى حصول اختلال في أمر التقابل بين السلب والايجاب، الأمر الذي يخلق اشكالاً لمبدأ التناقض البديهي؟

للاجابة على ذلك ينبغي القول: لم يكن لدى السهـروردي شك في اعـتبار القضايا والعقود التي تدعى بالسالبة البسيطة. ولكن ما كان متردداً فيه هو أن تعد السالبة البسيطة \_كايجاب السلب \_محمولاً لموضوع ما. فني مثل هذه الحـال اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

تظهر موجبة محمولها عبارة عن ايجاب السلب. هذه الموجبة عبارة عن قضية يتحتم ان تعد ضرورية بتاتة.

هذا الفيلسوف لا يعتقد بأن وقوع القضية كقضية، أمر مـرتبط بـالايجاب فقط، وانما يؤثر على ذلك اعتبار السلب أيضاً.

السهروردي يعتقد بأن السلب في مقابل الايجـاب، حكم عقلي مـتحقق في عالم الذهن. ولا يخرج في عالم الواقع ونفس الأمر عن الوجود أو العـدم، ولا يمكن ان يعثر له على شق ثالث أو حالة متوسطة غير أن المعقول أو المتصور الذهني، لو لم يحكم بأحد حكمي السلب أو الايجاب، فلا يمكن عده سـلبياً او ايجابياً.

على هذا الضوء يمكن ان يقال: رغم أن السهروردي لا يقول بواسطة بـين الموجب والسالب أو الوجود والعدم عن الواقع ونفس الأمر، لكنه يشـير الى نوع من الادراك الذهني الذي هو في حد ذاته لا منتف ولا ثابت:

«واعلم ان القضية ليست هي باعتبار مجرد الايجاب قضية، بـل وبـاعتبار السلب ايضاً. فان السلب ايضاً حكم عقلي سواء عبر عنه بالرفع أو النني. فانه حكم في الذهن ليس بانتفاء محض، وهو اثبات من جهة انه حكم بـالانتفاء، والشيء لم يخرج من الانتفاء والثبوت.

اما النني والاثبات في العقل فهما أحكام ذهنية حالهما شيء آخر. فالمعقول اذا لم يحكم عليه بحال ما فليس بمنني ولا مثبت، بل هو في نـفسه امـا مـنتف أو ثابت»<sup>(۱)</sup>.

من هـذه العبارات نفهـم ان الشيء لا يعـد ايجابيـاً أو سلبياً إلّا اذا تعلـق بـه الحكم. ولذلك ينبغـي القول بأن الحقيقة فـي الحكـم ليس لديهـا مـعنـى محصل.

الحقيقة في الحكم

وقد أخذ الفيلسوف الفرنسي ديكارت بهـذه الفكـرة وأولاهـا اهـتماماً في تأملاته الفلسفية . فهو يقول:

«الصورة العلمية لا يمكن ان تكون خاطئة اذا لوحظت في حد ذاتها وبدون أي ربط ونسبة الى أمر آخر، حيث لا يظهر اختلاف في هذه الحقيقة التي أنا أتخيلها، سواء تخيلت معزاً أو حيواناً وهمـياً... لذلك عليَّ ان اكون حذراً جداً على صعيد الاحكام فقط، كي لا ارتكب خطاً.

اذن ان اهم خطأ يمكن ان يقع في الحكم هو أن احكم بأن الصور العـلمية الموجودة عندي متطابقة أو شبيهة بالأشياء الخارجية، لأني لو اعتبرت الصور العلمية حالات أو أنماطاً من فكري ولم أنسبها الى شيء خارجي، فلن يـبقى مجال للخطاً.

ان مجرد الادراك الذي يبدو كمعلوم بلا واسطة أو كأمر ناتج عن الفكر، ليس بمقدوره ان يشتمل على الحقيقة ولا على الخطأ، لأن مشاعرنا ليست ممـتلكة للحقيقة ولا فاقدة لها، وليست سوى نتاج لتأثير المحرك على الحواس. وانها كها يجب أن تكون دائماً.

اذن وكما جاء بالتفصيل في علم النفس، لابد من تسمية أخطاء الحـواس بأخطاء الادراك.

على صعيد آخر: الادراك يتضمن الحكم. وعادة ما ينتقل الذهن من الادراك الى الحكم التفصيلي بدون ان يُشعر بذلك. ولهذا ليس بالامكان ان نسمي مــا نصنعه في عالم الخيال حقاً أو باطلاً ما دمنا نعتبره خيالاً.

فالقصصي لا يرتكب أي خطأ مادام يــنظر الى مـا يـسرده مـن قـصص وحكايات على انه اسطورة. كذلك حينا ننهمك في تخيلاتنا ونتصور أنفسنا أمام من نكرهه ونشمئز منه، فنضغط على اكفنا ونتفوه ببعض الكلهات النابية، فليس بمقدور أحد ان يقول بأننا مخطئون، ولم نرتكب أي خطأ، ولم يحدث أي خطأ في السود في فلسفة السهروردي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الصورة الذهنية.

طبعاً حينما يدور الحديث حول الصورة الذهـنية الخـاطئة أو الصحيحة، فالمراد هو التصور الأمري الذي هو الرأي، والرأي عبارة عـن رأي حـكمي، ورأي تصديقي.

ورغم هذا فقد تتصف الصور الذهنية بالمعنى الأخص بوصف الخطأ فيقال مثلاً: الصورة الذهنية دائرة مربعة... اما الصور التي نصفها بوصف الخطأ، فهي صور متناقضة ولا يمكن عـدها صـوراً حـقيقية، لأنهـا ليست مـوجودة في ادراكات الفكر، وانما هي الفاظ وضعنا بعضها الى جانب البعض الآخـر، من اجل أن نصنع منها مركباً في خيالنا، في حين لا يوجد مثل هذا المركب في عالم الواقع...

الحق والباطل يتعلقان بالحكم فقط. الحقيقة البسيطة تستلزم القول التـالي: الأشياء في الواقع كما ندركها. والحقيقة المـركبة تســتلزم ان نــعلم بأن ادراكــنا حقيقي ولذلك يستلزم حكماً آخر بشأن الحكم الأول»<sup>(۱)</sup>.

مما سبق يتضح ان السهروردي وعلى غرار الكثيرين من أصحاب الفكر. يتحدث عن منطق يقوم على قيمتين فقط. فالحقيقة والخطأ قيمتان سُـجُّل المنطق مـن أجل تدوينهما. والذين يتحدثون عـن الحقيقة والخطأ لا يتحدثون عن شق ثالث، معتبرين كل قيمة اخرى في هذا الاتجاه، غير صحيحة.

ينبغي الالتفات الـى ان بعض المفكرين المـعاصرين فـــي العـالم الغـربـي يرفضون قيام المنطق علـى قيمتين، ويتحدثون عـن منطق قائـم علـى اكــثر منهمـا.

في القرون الوسطى تحدث الفيلسوف «اكام» عن العديد من القيم. وأول من تحدث في القرن العشرين عن قيام المنطق على قيم متعددة بشكـل جـاد هـو

(۱) الفلسفة العامة أو ما بعد الطبيعة، تأليف بول فولكية، ترجمة يحيى مهدوي، ص ٣٤٤\_٣٤٥.



The Encyclopedia of Philosophy - Logic. :راجع

<sup>(1)</sup> Luksie Wicz's - Jan



## رأي المعاصرين في الحقيقة والخطأ

بعد أن تعرفنا على رأي السهروردي في الحقيقة والخطأ، من المناسب أيضاً ان نطلع على بعض التيارات الفكرية المعاصرة بهمذا الشأن. ويمكن تملخيص مذاهب المفكرين المعاصرين في ثلاثة مذاهب هي: ١ ـ مذهب اصالة الاصلاح العملي. (الذرائعية أو البراغماتية). ٢ ـ مذهب اصالة المجتمع. (المذهب الاجتماعي). ٣ ـ مذهب اصالة التحرك. (المذهب الاجتماعي). ٣ ـ مذهب اصالة التحرك. (المذهب الدينامي). ١ فلسفة اصالة الاصلاح العملي، نظرية انجمليزية وأمريكية أسماساً. ويعد الفيلسوف الأمريكي ويليام جيمس من أهم مشيديها. ومن وجمهة نبظر

أصحاب هذه الفلسفة ان العمل يمثل الهدف من الحياة. وعمل العقل هو ان يدعم شؤون الحياة وتسميل العيش واشباع مختلف الميول والرغبات.

لذلك يتميز العلم من وجهة نظر هذه الفلسفة باعتبار عملي وليست مهمته ان يعرفنا ماهية الأشياء، وانما أن يحصل على وسائل التأثير والتصرف فيها ثم يجعلها منسجمة مع حاجاتنا.

اذن فالحقيقة في هذه الفلسفة قد تصوِّرت بالشكل الذي يتغاير مع رؤيـة الفلاسفة الآخرين لها.

يقول ويليام جيمس: الحقيقة عبارة عما يـرضي مـيولنا وآمـالنا بمـا فـيها ذوقياتنا بشكل أفضل وأكثر.

ولم يخرج جيمس عن حدود الكلام العام غالباً، ولذلك يـعتقد ان الحـقيقة

رأي المعاصرين في الحقيقة والخطأ

أيضاً هي وصف ذلك الشيء الذي يؤدي الى العمل ويوصل الى المطلوب. ولم يرفض جيمس التعريف المتداول للحقيقة والذي هو عبارة عن مطابقة الفكر للواقع. لكنه يرى ان تكون هذه المطابقة في العمل. أي ان الحكم لا ينطبق مع الواقع إلّا اذا أرشدنا نحو الحقيقة والواقعية بشكل مباشر، ويجعل من التأثير والتصرف في الواقعية ولوازمها ولواحقها، أمراً ممكناً بالنسبة لنا.

النجاح الذي هو دليل على الحقيقة يعتبره أصحاب هذا المذهب عبارة عن التجربة المصححة لصحة الفرضية. أي ان الحقيقة ذلك الأمر الذي قد أحرزت صحته.

والحقيقة معرفة بواسطة الفاظ النجاح والمفردات المفيدة، ولكـن لا يُـعرف معناها على النحو الصحيح لأن للنجاح أنحاء شتى.

وقد يقال رداً على ذلك ان لكل فرد مزاجاً، ولذلك يتمثل نجاح كل شخص وموفقيته في اشباع ميوله الطبيعية. ولكن الإشكال هو انه توجد في كل شخص مختلف الميول الطبيعية. فـالانسان مـثلاً وفي ذات الوقت الذي يـطلب فـائدة الانسانية، لا يريد ان يحرم من أي شيء.

ولذلك لم تقدم فلسفة الاصلاح العملي اجابة واضحة على السؤال التالي: ما هي تلك المجموعة من الميول التي ينبغي تقديمها من اجل الوصول الى الحقيقة. ويكن ان نقبل بأن الحقيقة يكن أن تعرف عن طريق التحقيق التجربي أو العقل العملي، ورغم ذلك لا ينبغي تجاهل الأمر التالي هو ان الحقيقة تختلف عن

التحقيق، لأَن الحقيقة ما قبل التحقيق والتصحيح، حقيقة أيضاً.

فيمكن القول مثلاً ان الحكم التالي: «الأمطار تنهمر في الهند حالياً»، هو اما حق أو باطل، قبل ان نقوم بالتحقيق فيه ونفحصه.

اذن فلسفة اصالة الاصلاح العملي كانت ذات أتـباع في فـرنسا وحـظيت بالاهتمام في هذا البلد من حيث علم النفس والأخلاق والدين بشكل خاص. اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

ومــن روادهـا: ادوارد ليروي<sup>(١)</sup>، وموريس بـلوندل<sup>(٢)</sup>، وبـعض المفكرين الكاثوليكيين.

هؤلاء المفكرون يعتقدون أيضاً بأن الحقيقة هي أن تكون مفيدة، لكنهم لا يقصدون تطبيقها على الشؤون العلمية، وانما على الشؤون الاخلاقية فقط. فهم يعبرون عن اعتقادهم قائلين: الحقيقة هي تلك التي تصنع الانسان.

يقول أحد الباحثين بهذا الشأن: في هذا العصر الذي تضطرب فيه الضهائر وتتعارض الآراء، تمسك بالكلام القدسي التـالي: «يجب مـعرفة الشـجرة مـن ثمرتها». هذه حقيقة لا يمكن لأحد أن يشك فـيها لأنك تمـلكها وتشـعر بهـا، وتجدها في كل لحظة. هذه الحقيقة هي ذات النفس الناطقة. ومن بين التصورات التي تقبل عليك، تلك التصورات التي تبعث على ان تحب النفس الناطقة اقـل الحب وتريد هذه النفس اقل الارادة. هذه التـصورات غـير صحيحة لأحـد الاعتبارات.

#### نظرية اصالة المجتمع

ويعتقد علماء الاجتماع: بما ان امتلاك الحقيقة، من الخصوصيات التي تميز بين الانسان والحيوان، فللحقيقة ماهية اجتماعية ومنطلق اجتماعي. فالمحرك للنشاط العقلاني عند الانسان هو الحياة الاجتماعية وليس الحاجة الى الفهم والمعرفة كما يزعم اصحاب اصالة الادراك، وليس حاجات الحياة العملية كما يزعم اصحاب نظرية الاصلاح العملي.

والدليل على ذلك هو اننا نـطلب الفـهم والمـعرفة مـن أجـل ان نـنقل الى الآخرين نتيجة هذا الفهم والمعرفة. لذلك فـالحقيقة هـي حـاجة نـاشئة عـن

Ed. Leroy. (1)

M. Blondel. (7)

ذلك الامر الواقعي المفيد لشخص واحد، وانما ينبغي ان تكون مقبولة من قبل

تواجدنا في أوساط الحياة الاجتماعية.

رأي المعاصرين في الحقيقة والخطأ

يقول ادموند غوبلوت<sup>(١)</sup>:

الجميع.

الحقيقة عبارة عن كلية الفكر وعموميته ولا فرديته. والمجسمع من زاوية اخرى منشأ لوجود الحقيقة. فلا وجود للحقيقة قبل التحقيق، والتحقيق ليس عملاً فردياً وانما هو عمل اجتماعي. ولذلك قيل ان خبر الواحد لا اعتبار له، في حين تتميز الاخبار الرسمية بالقبول والاعتبار.

والخصوصية الاصلية للحقيقة هي ان تكون جماعية. أي ان الحقيقة ليست

الاشكال الذي يمكن ان يوجه الى هذه النظرية هو:

لاريب في ان المجتمع يلعب دوراً في ازدهار القوى الفكرية للفرد. والمجـتمع ينقل الينا الحقائق التي خلقتها الأجيال الماضية ـوالمؤسسات الاجتماعية تحضنا على ادخار المعارف التي لا تحصى، في انفسنا. والمجـتمع ومـن خـلال انـبعاث الامور المتعارضة والمتناقضة فيا حولنا، يدفعنا نحو التحقيق في صـحة وسـقم الآراء والعقائد، والحصول على الحقيقة العينية.

ورغم ما قيل أعلاه لا يمكن ان نستنتج انبثاق الحقيقة من المجتمع أو عدها أمرأ اجتماعياً، لأن الحقيقة لا يمكن ان تعرف بالعمومية، كما لو حكم القـاضي بحكم ما على أساس شهادة الشهود. اذن ينبغي: اولاً ان لا نخلط بين الحقيقة وعلامة الحقيقة. ثانياً حينما تكون عقيدة ما عقيدة حقيقية فسيكون ذلك سبباً لعموميتها وانتشارها. بتعبير آخر: ان العقيدة تحظى بالقبول العام لأنها حقيقية، وليس ان حقيقتها ناشئة من القبول العام. ثالثاً ان عمومية العقيدة لا تدل على اتقانها دائماً، فلربما هناك بعض الأخطاء ذات الصبغة العمومية العمومية نظراً لاشـراك المراق الفكر والشهرد في فلسفة السهروردي HEPRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الجميع في علتها.

٩٨

فضلاً عما ذكر، بما ان الفكر الجماعي يتعرض للمشاعر والأحاسيس اكثر من الفكر الفردي، وقلما يواجه الانتقادات، لذلك يتعرض اكثر من الفكر الفـردي للخطأ والخبط.

على ضوء ما ذكر يتضح: لا يوجد سوى معيار واحد للحقيقة وهو البداهة. والتي تحصل عن طريق التأمل وانعام النظر.

نظرية اصالة التحرك

يمكن البحث عن مصدر هذه النظرية في فلسفة هيغل. فهو يعتقد ان دستور الحـقيقة على غرار دستور الوجود ويتمثل في قانون الصيرورة. وطريقة مسار هذا القانون كما يلي: الحكم المقرر عبارة عن «وضع». وهذا الوضع يحرك الوضع المقابل الذي هو نقيضه. وهذان الوضعان يجتمعان في وضع آخر هـو الوضع المجامع.

غير أن هذا الحكم نفسه هو عبارة عن وضع يثير ويحرك وضعاً مقابلاً آخر. وهكذا تستمر هذه العملية دون الوصول الى وضع نهائي لا ينبعث منه وضع آخر.

ومعنى هذا الكلام هو انه لا يمكن الوصول الى حقيقة مطلقة ثابتة. ورغم ان «كارل ماركس» قد غير نظرية اصالة المعنى المطلق الهيغلية الى نظرية اصالة المادة، إلّا انه أخذ برأيه في ان الحقيقة أمر حدوثي لا ثـبوتي، وأنكـر وجـود حقيقة لا تتغير.

وحينما يتأثر أحد بفلسفة هيغل، لا يبحث عن حلول قاطعة وحقائق خالدة. وانما يتحدث عن محدودية المعلومات المكتسبة واستنادها الى الأوضاع التي ظهرت فيها، ويقول بأن ما يُعد في هذا اليوم حقيقة، فيها خطأ لابد أن يتضح في المستقبل كذلك ما هو معروف اليوم بالخطأ، فيه حقيقة عُدّ بسببها حـقيقة في

رأي المعاصرين في الحقيق<mark>ة والخط</mark>أ

FOR QURĂ

الماضي.

ماركس وعلى غرار أصحاب مذهب اصالة الاصلاح العملي، يولي اهمية للجانب العملي من الحقيقة ويقول «ان معرفة هل بمقدور الانسان ان يسبلغ الحقيقة ام لا، مسألة لا عملية ولا نظرية. فبالعمل يمكن التدليل على الحقيقة. وانبرى الفلاسفة لتفسير العالم بشتى الانحاء، في حين ان الهدف هو تغيير صورته».

ولابد من إلفات النظر الى ان ما اقترحه هيغل وأتـباعه بشأن الحـقيقة، لا يتصل بنفس الحقيقة، وانما يتصل بكشف الحقيقة. فرأي هـؤلاء الأفـراد عـلى علاقة بعلم النفس ولا صلة له بما وراء الطبيعة.

فلو كان كلامهم متصلاً بما وراء الطبيعة وذا طابع فلسفي، لأصيبوا بالتناقض على غرار الريبيين الذين كانوا يقطعون طريق الجزم من خلال الاصرار عـلى الشك. والدليل على ذلك هو ان فلسفة هيغل ونظرية ماركس تمثلان مرحلة من مراحل الفكر، ولا تمثلان الحقيقة نفسها.

ولربما يمكن القول: من منظار علم النفس، الانطلاق نحو الحقيقة، ليس ان تكون القضيتان المتناقضتان، حقيقة بشكل متساو. فهيغل وخلافاً لما نُسب اليه، يعتقد بامتناع اجتماع النقيضين. اما كلامه في اجتماع وارتفاع النقيضين، فيتصل بالتناقضات الظاهرية لا بالتناقضات الحقيقية.

آراء وأفكار المفكرين المعاصرين بشأن الحقيقة، منقولة مع شيء من التغيير والتلخيص، عن كتاب الفلسفة العامة أو ما وراء الطبيعة لبول فولكية، ترجمة يحيى مهدوي. ما ورد هنا تحت عنوان نظرية اصالة التحرك، ورد في الكـتاب المذكور تحت عنوان نظرية اصالة القوة<sup>(١)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) اعتقد ان اصالة التحرك اقرب الى مفردة Dynamism من اصالة القوة، كما ذهب الى ذلك المترجم.



### الثبوت والواسطة بين الموجود والمعدوم

فيما سبق أوردنا كلمة للسهروردي مفادها: لا يُمعد المعقول أو المتصور الذهني مثبتاً ولا منفياً اذا لم يتعلق به الحكم. ولا ينبغي ان يكون هذا الكلام مبعثاً على الخطأ أو ان يقحم التوهم التالي في الذهن وهو: ثمة تحقق واسطة بين النفي والاثبات. فهذا الفيلسوف يؤكد على عدم وجود أية واسطة بمين النسفي والاثبات في الواقع ونفس الأمر، والمعقول الذهني بحد ذاته اما منفي أو مثبت. عدم تحقق الواسطة بين النفي والاثبات، أحد المبادئ البديمية التي ليس بمقدور السليم فطرياً ان يشك فيما.

فالذين يتحدثون عن وجود نوع من الواسطة بين الموجود والمعدوم، لابد ان يُعد حديثهم هذا هذياناً اذا لم يكن لديهم تفسير خاص لفكرتهم هذه. ولذلك يعتبر السهروردي في كتاب «المشارع والمطارحات» هذا اللون من الكلام بأنه ثرثرة وهذر وهذيان، ويرى عدم جدوى الحوار مع أصحابه.

بين المتكلمين فئة من المعتزلة تعتقد بوجود واسطة بين الموجود والمعدوم تطلق عليها اسم «الحال». ورغم ذلك هناك بين المعتزلة من هبّ لمعارضة هذه الفئة ووجه لهما الانتقاد الشديد ومـنهم أبـو الحسـن البـصري، وأبـو هـذيل الكعبى<sup>(۱)</sup>.

والذي من الضروري الالتفات اليه هو أن ما ذهب اليه المعتزلة على هــذا الصعيد يشتمل على مسألتين هما:

(١) حاشية الهيدجي على شرح منظومة السبزواري، ص ١٢٥.

1.1

۱ ـ ثبوت المعدوم.

٢ \_ ثبوت الواسطة بين الموجود والمعدوم.

هاتان المسألتان مختلفتان ولا ينبغي عدهما أمراً واحداً. فهناك من يأخذ بالواسطة بين الموجود والمعدوم ويعبَّر عنها الحال بينما يرفض المسألة الاولى ولا يقول بثبوت المعدوم. فالحال من وجـهة نـظر هـؤلاء عـبارة عـن الصـفات الانتزاعية للموجود. أي انها ذلك الشيء الذي يؤلف صفة المـوجود ولكـنها نفسها لا موجودة ولا معدومة.

اذن فالصفات الانتزاعية للموجود من وجهة نظر المتكلمين المعتزليين عبارة عن واسطة بين الموجود والمعدوم، ويُطلق عليها اسم الحال.

والذين يأخذون بالمسألة الاولى ويعترفون بثبوت المعدوم، يجيزون انفصال ماهية الممكن عن وجوده، ويطلقون على هذا الأمر اسم الأمر الثابت.

وعلى هذا الضوء يتضح أن ما يُسمى بالأمر الثابت عند المعتزلة في المسألة الثانية، لا يصدق سوى على الصفات الانتزاعـية. غـير أن الذوات والأنـواع الجوهرية تُعد هي الاخرى اموراً ثابتة على صعيد المسألة الاولى.

وسلَّط الحكيم هادي السبزواري الضوء على التفاوت بين هاتين المسألتين في تعليقته على شرح المنظومة، وقال بهذا الشأن:

«هناك مسألتان: مسألة المعدوم أي ثبوت المـاهية مـنفكة عـن الوجـود. ومسألة ثبوت الواسطة بين الموجود والمعدوم المـسهاة بـالحـال. والثـانية غـير الاولى. فان الأحوال عند القائلين بها صفات انتزاعية للـموجودات في حـال وجودها. والثابت في الثانية صفات انتزاعية وفي الاولى ذوات جوهرية»<sup>(١)</sup>.

اذن وكما سبق ان ذكرنا في مطلع هذا المبحث يُعد عدم تحقق الواسطة بين الموجود والمعدوم، وكذلك امتناع انفكاك الماهية عن الوجود في الخارج، مـن

(١) شرح المنظومة، التعليقة، ص ٢٠.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

البديهيات التي لا يشك فيها أي أحد يتمتع بالفطرة السليمة. وينبغي الآن أن نعلم ما هو الدافع الذي دفع ببعض المتكلمين الذين يعتبرون أنفسهم من أهل العقل والفكر للانحياز نحو مسألة الثبوت والتحقق بين الموجود والمعدوم، وحث الآخرين على الأخذ بها؟

لو أنعم أحد النظر في هذا الأمر وحقّق فيه لأدرك الدافع الذي لدى هؤلاء المتكلمين. فالذي حمل هذه الفئة من المتكلمين عـلى الاصرار عـلى فكـرتهم والتشبث بها يمكن ان يلخص في سعيهم لتحقيق الهدفين التاليين:

١ ـ تصحيح معنى الامكان بالنسبة للهاهيات المكنة.

٢ ــ تحقق العلم الأزلي بالممكنات.

وقيل على صعيد الهدف الأول: الماهية لا توجد إلّا حينما تقترن بضروريتين. ومما لا شك فيه هو أن الشيء حينما يقترن بالضرورة، لا يمكن عده مصداقاً لمعنى الامكان. اذن الماهية المكنة ينبغي أن تُعد أمراً ثابتاً قبل ان تتزين بزينة الوجود.

فاذا لم تكن الماهية قبل أن توجد امراً ثابتاً، لواجهت اشكالاً في صحة معنى الامكان والتساوي ازاء الوجود والعدم.

وقيل على صعيد الهدف الثاني: الذات المقدسة لواجب الوجود محيطة بكل شيء من خلال علمها الأزلي. فاذا لم يتحقق وجود الأشياء وماهيتها في الأزل، لأُثيرت الشبهات حول تعلق العلم الأزلي بالأشياء.

ويواجه الفرض الثاني لهذه المسألة اشكالاً أيضاً، لأنه لو تحقق وجود جميع الأشياء في الأزل، لظهر محذور قدم الاشياء.

المعتزلة ومن أجل الهرب من هذين الاشكالين قالوا:

ان الذي يتعلق به العلم الالهي في الأزل هو ثبوت الماهيات.

ولكن الذي ينبغي الالتفات اليه هو أن ما ذهب اليــه المـعتزلة عــلى هــذا الصعيد، عار من الحقيقة، ولا يستند الى اسـتدلال كــامل. والاشكــالات التي

الثبوت والواسطة بين الموجود والمعدوم

أثارها هؤلاء ضمن اطار هذه المسألة، ردّ عليها كبار الحكماء ومهّدوا الطريق لحل الكثير من المعضلات.

1.4

وقد يقال هنا: لقد اعترف كبار رجال الصوفية بشبوت الماهيات قبل وجودها أيضاً، وأطلقوا عليها اسم الأعيان الثابتة. والطريف في الأمر هو ان هؤلاء قد اعتبروا الاعيان الثابتة ملاكاً لعلم البارئ بالموجودات.

وقيل في الرد على هذا الرأي:

رغم ذهاب كبار الصوفية للقول بالانفصال بين الماهيات والوجود، وثبتوا وجودها قبل الوجود العيني في العالم، إلّا انهــم يـعتقدون بأن الأشـياء وقـبل بلوغها لمرحلة الثبوت العيني في العالم، تتميز بنوع من الثبوت العلمي في العالم الربوبي. وهذا هو عين ذلك الشيء الذي يرفضه المعتزلة.

وهكذا يمكن أن يقال بأن متكلمي المعتزلة قـد ارتكـبوا خـطاً في مسألة الثبوت والواسطة بين الموجود والمعدوم. وتحدثوا بكلام لا معنى له في اطار هذه النظرية غير المعقولة.

ولهذا السبب بالذات وجّه السهروردي الانتقاد اللاذع لهذه النظرية وذلك في التلويح الأول من كتاب «التلويحات»، وفي المشرع الأول من كتاب «المشارع والمطارحات»، معتبراً كلامهم في هذا الجمال نوعاً من الاضطراب.

يقول هذا الفيلسوف: رغم نهوض المتكلمين المعتزليين في صفوف المسلمين وأبدوا الكثير من الرغبة نحو المسائل العقلية، غير ان هذه الفـئة لا تـتمتع لا بالفكر السليم ولا بالامور الذوقية التي تحصل للمتصوفة.

السهروردي يعتقد بوقوع عدة كتب بين يـدي مـتكلمي المـعتزلة في ايـام الامويين، يوجد شبه بين أسهاء كتّابها وأسهاء فلاسفة اليونان. وهذا الامر دفع بهم الى تصور انهـا من تأليف فلاسفة اليونان.

ويعتقد السهروردي ان هؤلاء قد انكبّوا على دراسة هذه الكتب ومطالعتها فوجدوا فيها العديد من المسائل التي تنسجم مع ذوقهم وطـباعهم فـجعلوها اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

أساساً لعملهم، ورتّبوا عليهما العديد من الفروع. ثم نـشروا بـعد هـذا الترتب أفكارهم على انها فلسفة. فاتبعهم بعض المتأخرين.

وأشر السهروردي على أفكار المعتزلة الهشة وكشفها لطلاب الحقيقة. فهذه الفئة وفي ذات الوقت الذي تعترف فيه بوجود واسطة بين الموجود والمعدوم، تقول بواسطة أيضاً بين المعلوم والمجهول.

ولهذا السبب قالوا: كها بمقدورنا أن نعتبر الشيء لا مـوجوداً ولا مـعدوماً كذلك بمقدورنا ان نعتبره لا معلوماً ولا مجهولاً.

والجدير بالذكر ان بعض أفراد هذه الفئة يقولون: انــه يمكــن أن نجــد بــين الأشياء التي لا معلومة ولا مجهولة، اموراً تُعد جزءاً من المحسوسات. يقول السهروردي بهذا الشأن:

«فمنهم من يقول أنها كما ليست بموجودة ولا معدومة، ليست بمعلومة ولا مجهولة ولا معقولة. ومن هؤلاء من يقول انها امور محسوسة. وأعجب الأشياء ما ليس بموجود ولا معلوم وهو يحس! ثم اذا لم تكن معلومة فالكلام في ماذا؟ وهل يعلم انها ليست بموجودة ام لا بعلم؟ فان لم يعلم فكيف حكم بـه؟ وان علم أنها ليست بموجودة ولم يعلمها بوجه من الوجوه فباذا عـلم انهـا ليست بموجودة؟ وكيف صح التصديق دون تصور؟ واذا لم يعلم فلم لم يسكت؟»<sup>(۱)</sup>.

القائلون بالواسطة والثبوت، وصل بهم الاضطراب في الكلام الى درجة بحيث باتوا يعتبرون الكليات لا موجودة ولا معدومة أيضاً. فهم يقولون بأن الكليات لا يمكن عدها موجودة من جميع الوجوه لأنها غير متحققة في عمام العين. كما لا يصدق عليها اطلاق عنوان المعدوم أيضاً، لأن الكليات امور متحققة في ظرف الذهن. وبذلك فالكليات من وجهة نظر هؤلاء عمارة عن امور لا موجودة ولا معدومة بحسب الاختلاف في الاعتبار.

<sup>(</sup>١) كتاب «المشارع والمطارحات»، الجموعة الاولى، ط تركيا، ص ٢٠٦.

بين هؤلاء أفراد يعتبرون الذات الالهية المقدسة لا موجودة ولا معدومة أيضاً. والذي أوقعهم في هذا الوادي المرعب، ليس سوى فهم لفظي وتصور لغوي لا غير. فهم يعتبرون كلمة «موجود» عبارة عن اسم مفعول مشتق من كلمة «وجدان»، ولا يجيزون اطلاق هذه الكلمة على الله. ويؤكد كلامهم على الأمر التالي وهو: بما ان وجدان الله لا يمكن قبوله لا في مرحلة العقل ولا في مرحلة الحس لذلك لا يجوز اطلاق كلمة «موجود» على الله.

لابد من أخذ الأمر التالي بنظر الاعتبار وهو ان اطلاق عنوان الوجود أو الموجود عـلى الله تـعالى، ليس مـبحثاً لفـظياً، ولا يـنبغي دراسـته في اطـار الاستحسان اللغوي، لأن ما هو متصل بعالم اللفظ واللغة ليس أمـراً حـقيقياً، ويمكن تجاوزه بسهولة.

اولئك الذين لا يرون جواز اطلاق عنوان «الموجود» أو أيّ لفظ آخر على الله تعالى، لو استندوا في رأيهم هذا الى الموازين اللغوية والاستحسانات اللفظية، فلا يمكن رفض كلامهم.

ما هو خاضع للنقاش ضمن هذا الاطار هو: اذا لم يكن لله تعالى أي وجود وثبات وهوية، فعمّ يتحدث هـؤلاء؟ ومـا هـو ذلك الشيء الذي لا يجـيزون اطلاق عنوان الموجود عليه؟

وفي هذا الأمر بالذات، يوجّه السهروردي الانتقاد اللاذع لهؤلاء الأشخاص، ويصف من يقول بهذا المقال بالأبله:

«والذي لا هوية له ولا ثبات له هو منني، مسلوب الشيئية.... ثم لا يتأتى ان يعرف بجهة من الجهات والا يلزم منه شركة ما. فعمّاذا يخبر هذا الأبله؟ وعلى أي شيء يتكلم؟»<sup>(۱)</sup>.

(۱) نفس المصدر، ص ۲۰۹.

1.0



# رأي السهروردي في دلالة المطابقة والالتزام

الذين لديهم اطلاع على المسائل المنطقية يعلمون جيداً بأن الدلالة اللفظية الوضعية، أحد أقسام الدلالات الست. وهذه الدلالة وان لم تـصل الى درجـة الدلالة العقلية والطبعية من حيث الشمول والدوام، لكن بما انها واقـعة مـدار الافادة والاستفادة في مقام التعليم والتعلم، وتـلعب دوراً جـوهرياً في انـتقال ثقافة وحضارة المجتمعات، لذلك تحظى بأهمية خاصة.

وتُقسَّم هذه الدلالة الى ثلاثة أقسام في كتب المنطق المعتبرة، كالتالي: ١ ــدلالة المطابقة.

٢ \_ دلالة التضمن.

٣ \_ دلالة الالتزام.

دلالة المطابقة تتحقق حينما يدل اللفظ على جميع المعنى الموضوع له. ودلالة التضمن تصدق حينما يدل اللفظ على جزء من المعنى الموضوع له.

أما دلالة الالتزام فانها عبارة عن دلالة اللـفظ عـلى شيء خـارج المـعنى الموضوع له. ولكنه يُعد لازماً لهذا المعنى.

ويرى علماء المنطق أن تحقق دلالة التضمن والالتزام لا يتحقق بدون تحقق دلالة المطابقة، حيث تتعذر دلالة اللفظ على جزء المعنى الموضوع له وكـذلك دلالة اللفظ على خارج هذا المعنى، بدون دلالته على تمام المعنى الموضوع له.

اذن تُعد دلالة التضمن والالتزام من فروع دلالة المطابقة. ولا يرى مـعظم علماء فن المـنطق عكس هذه المسألة ويقولون بأن دلالة المـطابقة لا تسـتلزم رأي السهروردي في دلا<mark>لة المطاب</mark>قة والالتزام

دلالة التضمن والالتزام قط، اذ هناك بعض الحسالات التي تستحقق فسيها دلالة المطابقة دون أن يكون هناك أي أثر لدلالة التضمن والالتزام.

وهبّ السهروردي لمعارضة الكثير من علماء المـنطق لأنــه يــرى ان دلالة المطابقة ليست بمعزل عن دلالة الالتزام قط، اذ لا يمكن أن نعثر في الوجود على شيء منعزلاً عن لازم المعنى.

اذن ينبغي أن يقال: كما لا تتحقق دلالة الالتزام بدون دلالة المطابقة، كذلك لا تتحقق دلالة المطابقة بدون دلالة الالتزام.

ولم يختلف السهروردي عن الآخرين من حيث الفكرة والنظرية فـحسب. وانما من حيث العناوين والاصطلاحات التي اسـتخدمها بشأن أقسـام الدلالة اللفظية ايضاً.

فقد عبَّر عن دلالة المطابقة بدلالة القصد، وعن دلالة التضمن بدلالة الحيطة. وعن دلالة الالتزام بدلالة التطفل:

«ان اللفظ دلالته على المعنى الذي وُضع بازائه دلالة القـصد، وعـلى جـز. المعنى دلالة الحيطة، وعلى لازم المعنى دلالة التطفل. ولا تخلو دلالة قصد عن متابعة دلالة تطفل، اذ ليس في الوجود ما لا لازم له».

وهكذا نراه يعترف خلافاً لسائر علماء المنطق بنوع من التـلازم بـين دلالة المطابقة ودلالة الالتزام.

مما ينبغي ذكره هو أن اثارة هذا المبحث هنا، ليس من اجل مـعرفة دلالة المطابقة والالتزام فقط، لأن هذا النـوع مـن الدلالة واقـع في دائـرة مـباحث الألفاظ، ولا يُعد المبحث اللفظي مقصوداً بالذات في دائرة العلوم العقلية.

وما يمكن أن يبرر طرح هذا المبحث هنا، هو وجود مبدأ أساسي اعــتمده السهروردي وعده أساساً لنظريته. حيث يعتقد بأنه لا يوجد في دار الوجـود شيء عار من كل لازم. ومعنى هذا الكلام هو ان كل ذات أو هوية متحققة في العالم تقتضي نوعاً من الآثار. فالحقيقة الموجودة هي بالشكل الذي تكشف عن

آثارها دائماً اذا لم يكن أمامها حاجب ومانع.

وعلى هذا الأساس يمكن القول ان البعض الذين يتصورون عدم تأثير بعض الحقائق الموجودة ويعتبرونها مجردة عن كل لازم، مخطئون تماماً. فمثلها لا يُعقل الأثر بدون مؤثر، كذلك لا تُعقَل الماهية بلا أثر أيضاً.

الحكيم هادي السبزواري وعلى العكس من السهروردي، ومثل معظم علماء المنطق، يرى ان دلالة المطابقة لا تستلزم دلالة الالتزام. ولم يغفل هذا الفيلسوف عن استدلال السهروردي، لكنه يقول في الدفاع عن فكرته:

«وما يقال ان كل شيء له لازم وأقلَّه الشيئية العامة وأنه ليس غيره، ليس بشيء لأنا نتصور الموجود مع الذهول عن كونه شيئاً أو ليس غـيره، ومجـرد كونه لازماً في الواقع لا يكني في الالتزام»<sup>(١)</sup>.

لابد من الاشارة الى أن ما يقال بشأن دلالة المطابقة والالتزام. سوف يكون خارجاً عن دائرة المبحث اللفظي. فالمبحث اللفظي وكها تـقدم ليس مـقصوداً بالذات في دائرة العلوم العقلية. لذلك فـالاختلاف المـلاحظ بـين السـبزواري والسهروردي بهذا الصدد لا يُعد اختلافاً أساسياً.

ما يحظى بالأهمية على هذا الصعيد هـو أن السهـروردي لا يـعترف بأي موجود بدون أثر ولازم، ويرى ان تجرد الموجود عن أي أثر أمر متعارض مع مقتضى العقل.

ولا ينبغي أن يتوهم أحد فيقول بأن هذا المبدأ متعارض مع الارادة والاختيار، أو انه يستلزم سلب الارادة عن الفاعل المختار. فمالفاعل المختار ورغم انه يقوم بفعله عن ارادة واختيار لكنه لا يحصل على ارادته واختياره عن ارادة واختيار.

اذن فالمبدأ الفاعلي ليس سوى ذات الفاعل حتى على صعيد الأفعال التي تتم

(۱) شرح المنظومة، ط طهران، ص ۱۲.

عن ارادة واختيار. والتفاوت الوحيد بين الأفعال الاختيارية وغير الاختيارية هو تحقق الأفعال الاختيارية عن عـلم دائماً، في حـين لا يُسـبَق الفـعل غـير الاختياري بعلم.

هذا المبدأ الذي تُعد بموجبه جهات الفعل من لوازم الذات، حظي في آثار ابن سينا باهتمام ايضاً. فبعض الحكماء يعتبرون الاستعداد الشديد للانفعال والاستعداد الشديد لعدم الانفعال، من الكيفيات الاستعدادية، ولا يقولون بشق آخر. ويعبَّر ابن سينا عن رفضه لفكرة هؤلاء الحكماء ولا يرى الاستعداد للانفعال جزءاً من الكيفيات الاستعدادية. وهذا يكشف عن أخذه بالمبدأ السابق.

ويُعد العلامة محمد حسين الطباطبائي احد الذين أولوا اهتماماً لهذه المسألة الجوهرية التي لو دُرِست بشكل صحيح للعبت دوراً كبيراً في حل الكثير من المسائل الاخرى. وقد استعرضها الطباطبائي في بعض آثاره، وقـال في أحـد المواضع:

«ان جهات الفعل دائماً تكون من لوازم الذات لأن كل ذات لها حقيقة فلها اقتضاء أثر، اذا خلّي وطبعه ولم يكن مانع، يفعل ذلك الأثر. فلا يحتاج في فعلها الى قوة زائدة عليها. واذا فُرض اضافة قوة اخرى لهما لم تكن تملك الذات بالقياس اليها فاعلة لها بل قابلة اياها... فثبت أن لا قوة ولا استعداد بالذات لكون الشيء فاعلاً، بل انما القوة والاستعداد للانفعال ولصيرورة الشيء قابلاً لشيء بعد أن لم يكن»<sup>(۱)</sup>.

(۱) نهاية المحكة، ط قم، ص ۱۰۷.



## انحاء الوجود وواقعية السهروردي

العلاقة بين مختلف انحاء الوجود، مفيدة ومؤثرة في مبحث الدلالة بحجم فائدتها وتأثيرها في باب المغالطة. فالرابطة المتحققة بين اللفظ ومعناه ــ عـلى سبيل المثال ــ مثلها يمكن ان تكون مفيدة بطريق صحيح وتوجِب انتقال المعنى، كذلك يمكن ان تؤدي بطريق غير صحيح الى ظهور لون من المغالطة.

ولهذا السبب بالذات تحدث السهروردي في باب المغالطة بشكل مفصل واستعرض مختلف انواعها. فهذا الفيلسوف يعترف لكل شيء، فمضلاً عن الوجود العيني الخارجي، بوجود ذهني ولفظي وكتبي. فمهو يسرى ان الوجود العيني للأشياء وجود بالذات وفي نفسه ويُعد مدلولاً دائماً. اما ما يسدل عسلى الوجود العيني بشكل حقيقي لا بشكل وضعي واعتباري هو الوجود الذهني لا غير.

العلاقة بين الوجود الذهني والوجود الخارجي من وجهة نظر السهروردي علاقة حقيقية غير مرتبطة بوضع الواضع واعتبار الأشخاص. فلا تتحقق دلالة الوجود اللفظي للشيء على وجوده الذهني، بدون نوع من الوضع والاعتبار.

والوضع على هذا الغرار بالنسبة للدلالة الكتبية. فيمكن أن يقال أيضاً: مثلها يتمتع الشيء بوجود عيني وذهني في عالم الخارج والذهن، يتمتع بوجود لفظي وكتبي في عالم الوضع والاعتبار أيضاً.

ويمكن القول بتعبير آخر: مثلها يظهر الشيء بوجود خارجي وذهني في عالم الخارج والذهن، يظهر كذلك بوجود لفظي وكتبي في عالم اللفظ والكتابة. ما ينبغي التنويه اليه هو أن كل مرتبة من هذه المراتب الأربع قابلة للتقسيم

انحاء الوجود وواقعية السهروردي

الى مراتب ودرجات اخرى، ويمكن ملاحظة مظاهر مختلفة اخرى لها. فالوجود العيني للشيء يمكن أن يقسّم الى: طبيعي، ومثالي، وعقلي. والوجود الذهـني فضلاً عن تقسيمه الى الوقوع في الأذهان العالية والأذهان السافلة، يمكن تقسيمه أيضاً الى الوقوع في مرحلة العقل، والوهم، والخيال، والحس المشترك. وهكذا الأمر أيضاً بالنسبة للوجودين اللفظي والكتبي. فيمكن تقسيم هذين

الوجودين الى مفردات وحروف مختلفة، وعرضهما في مختلف القوالب.

الذين يعترفون بتحقق الرابطة والعلاقة بين مراتب الوجود ومختلف أنحائه. يعتقدون بأن أسهاء الله تعالى وكلماته التدوينية، جديرة بالاحترام، ولا يــنبغي مسها بدون طهارة.

تحدث هادي السبزواري عن أنحاء الوجود الأربعة وبحثها في آثاره، وأشار خلال ذلك الى كتاب «منطق شرح الاشارات» لنصير الدين الطوسي. ويبدو ان كتاب «منطق التلويحات» للسهروردي لم يكن متوفراً بين يديه.

وبما ان الشيخ شهاب الدين السهروردي كان يعيش قبل الشيخ نصير الدين الطوسي بحوالي نصف قرن، فمـن الضروري الاستناد الى مـا ذهب اليـه بهـذا الشأن:

«اعلم أن للشيء وجوداً في الأعيان، أي في نفسه، وهو المـدلول عـليه لا الدال، ووجوداً في الأذهان وهو دال على العيني حقيقة لا وضعاً، ووجوداً في اللفظ وهو دال وضعاً على الذهني ومدلول من جهة الكـتابة ووجـوداً فـيها. ودلالتا هذين الآخرين مختلف بالأعصار»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا يعتبر السهروردي الوجود العيني وجوداً في نفسه ومدلولاً، والوجود الذهني دليلاً حقيقياً. كما يتضح من هذه العبارة انه فيلسوف واقعي يرفض أي لون من الوان اضفاء الاصالة على الذهن، فالوجود الذهني وكذلك الوجودان

(١) منطق التلويحات، ط طهران، ص ١٧.

اللفظي والكتبي، لا تحظى بالاستقلال نظراً لكونها تدل على الوجود العيني. بتعبير آخر: ان كل وجود من هذه الوجودات الثلاثة، كالمرآة التي يمكن ان تعكس صورة الوجود العيني. لذلك حينما يكون الشيء بمثابة المرآة، لا يمكن أن يُعد مستقلاً، لأن من المتعذر التوفيق بين المنظارين الآلي والاستقلالي.

اذن ينبغي القول: ان ما به يُنظَر وما يمكن ان يعمل عمل المرآة، ويكشف عن شيء آخر غيره، لا يُعد مستقلاً عن ذلك الشيء، بل هو تجل من تجلياته.

ومن هذا المنطلق يمكن ادراك بطلان نظرية «كانت» واتـباعه، واعـتبارها نوعاً من انواع الشك في الواقعية.

هذا الفيلسوف الألماني الشهير الذي كان له تأثير على كثير من الفـلاسفة الذين أتوا من بعده، يميز بين الظواهر والأشياء في نفسها. فهو يـعتقد بأنـنا لا نستطيع أن نعتبر الأشياء في نفسها موجودات مستقلة، لأننا ندرك كـل شيء يقع تحت سيطرة الزمان والمكان وليست لديـه حـقيقة مـنفصلة عـن الادراك الانساني.

وبحث «كانت» موضوع الزمان والمكان بالطريقة التي ورئها عن أسلافه، وانبرى لحلها باسلوب جديد مدهش. وكانت هناك نظريتان رئيسيتان قـبل «كانت» حول هذا الموضوع. فقد صوّر اسحاق نيوتن الزمان والمكان في شكل علبتين فارغتين وكبيرتين جداً يقع العالم في داخلهها. بينما كان لايبنيتز وسائر الفلاسفة التجريبيين ينظرون الى الزمان والمكان كأمرين انتزاعيين نحصل عليهها من خلال التفكير في الأوضاع والأحوال المكانية والزمانية الخاصة.

ويرفض «كانت» هاتين النظريتين ويقول بأن الزمان والمكان ليسا حقيقتين مستقلتين وانما ينبغي النظر اليهما كصور للاحساس. أي ان كل ما نفهمه بواسطة الحواس، نفهمه تحت صورتي الزمان والمكان. فالزمان والمكان موجودان ومتصلان دائماً لأحد الاعتبارات، لكننا لو انفصلنا عن فهمنا وادراكنا، فانهما يختفيان. فلو لم يكن أحد موجوداً كي يدرك، فلا وجود لشيء باسم الزمان والمكان. وتُعد هذه النظرية مهمة جداً بـالنسبة لتـعليمات «كـانت» في سـائر المسـائل. والأخذ بهذه النظرية هو ذات القول بالتمايز المـشهور بـين الاشـياء كـما هـي والأشياء كما تظهر لنا<sup>(۱)</sup>.

ورغم معارضة كانت للفلاسفة التجريبيين ورفضه لنـظريتهم في انـتزاعـية الزمان والمكان، إلّا انه لم ينجح في حل هذه المسألة ولم يقدم نظرية مقبولة بهذا الشأن. فكل ما قدّمه هذا الفيلسوف في هذا المضار لم يكن سوى انكار الزمان والمكان في عالم الخارج. والتمايز بين الأشياء كما هي والأشياء كما تظهر لنا، يمكن ان يمثل نوعاً من الشك في الحقيقة.



أصل الأصول وأول الأوائل

ان استحالة اجتماع وارتفاع النقيضين، أصل بـديهي وأولي ليس بـالامكان الشك في اعتباره. ان وضوح وبداهة هذا الأصل، بالشكل الذي لا يرقى اليه أي أصل آخر.

انصار اصالة التجربة يعتقدون بأن هذا الأصل يقوم مثل بقية الاصول على التجربة، ولا يوجد له أي مصدر آخر غير التجربة. وما يكشف عن هشاشة كلام هؤلاء الأفراد ما يلي:

التجربة لا تجري إلّا على ما هو موجود. وما كان هكذا لا يكن أن يكون مصدراً لأصل امتناع التناقض. كما لا يكن تجاهل الأمر التالي وهو ان أصـل التجربة لا يُعد معتبراً بدون الاستناد الى أصل أو مبدأ امتناع اجتماع النقيضين.

لذلك ينبغي القول: ان اصل امتناع التناقض، أصل عـقلي وأولي يمكـن أن تعود اليه جميع الاصول الاخرى. والاصول العقلية والمنطقية عبارة عن سلسلة من الحقائق الأساسية التي هي بديهية وبيّنة بالذات تلقائياً، كها تُـعد مـصدراً لجميع البراهين والاستدلالات.

اذاكان الأمر كذلك، لابد من طرح السؤال التالي:

ما هو الأصل الذي يمكن ان يُعد اولياً من بين جميع الاصول البديمية؟

كبار الحكماء المسلمين يعتبرون أصل التناقض، الأصل الأول، ويـطلقون عليه اسم أصل الأصول وأول الأوائل.

بول فولكية له رأي آخر في كتاب «ما وراء الطبيعة» يـقول: الفـلاسفة في

أصل الأصول وأول الأواثل

يومنا هذا، يعتبرون الأصلين التاليين مصدراً لجميع الاصول، بـينا يـعتبرون الاصول الباقية مشتقة منهما. وهذان الأصلان هما: الهوهوية، والجهة الكافية.

ويرى هذا الفيلسوف أننا لو أنعمنا النظر في كيفية ظهور الأصول لرأينا اننا نقف على أصل الهوهوية بعد الاصول الاخرى، بل ان معظم الناس لا يعبّرون عنه، بينما يعبّرون عن مضمون أصل امتناع التـناقض في عـبارات مـن قـبيل «البحر مفتوح أو مغلق» و«أنا أُخطئ أو أنتم».

ويُعد أصل امتناع التناقض هو الأصل الذي يعبَّر عنه بـالعبارة في بـادئ الأمر، ويُنظَر اليه كأصل الاصول، من حيث التقدم والتأخر الزمـانيين أيـضاً. وقد تحدث كل من أرسطو وتوما الأكويني عن أصل عدم التناقض، بينما أصل الهوهوية أبسط، ومقدم منطقياً.

ويتحدث فولكية عن وحدة اصل الهوهوية وأصل الجهة الكافية قـائلاً: الرأي الذي يعيد جميع الاصول الى أصل امتناع التناقض، رأي كان مشهوراً في السابق ايضاً. ولذلك يقول توما الأكويني: «عـلى هـذا الأصـل تـقوم جميع الاصول». واليوم بما أن اصل الهوهوية أساس اسس الأصول، لذلك يُعد مرجع جميع الاصول أيضاً. ولذلك يدللون على هذا الرأي بواسطة المـنطق أو عـن طريق مشاهدة الامور النفسانية.

غالباً ما يعاد أصل الجهة الكافية الى أصل الهوهوية عن طريق المنطق. وقد تكون هذه الاعادة أو الارجاع، على شكل برهان مباشر.

ويقول بول فولكية في موضع آخر من كتابه: ان اصل الجهة الكافية الذي يُعد أحد الأصلين الأوليين، لم يكن متداولاً قـبل ظـهور الفـيلسوف الألمـاني لايبنيتز. ولذلك يمكن أن يُنسب هذا الأصل اليه.

لكن الذين لديمم معرفة بالفلاسفة المسلمين يعلمون جيداً بأن هؤلاء العظهاء يرون وجود الشيء محفوفاً ومقروناً بضرورتين دائماً: الضرورة الاولى عـبارة عن الضرورة التي تحصل للشيء عن طريق العلة التامة.

وقيل بشأن هذه الضرورة: لا يتحقق الشيء ما لم يصل الى مرحلة الوجوب ولذلك يقول الحكماء: «الشيء ما لم يجب لم يوجد».

الضرورة الثانية عبارة عن الضرورة التي تحصل للشيء عن طريق الوجود. فالشيء مادام موجوداً، يبق يتمتع بهذا اللون من الضرورة أيضاً. وهذا اللون من الضرورة هو عين ذلك الشيء الذي يعبَّر عنه الحكماء بالضرورة بـشرط المحمول.

اذن لو انطبق أصل الجهة الكافية \_طبقاً لما ذهب اليه لايبنيتز وأنصاره \_مع احدى الضرورتين السابقتين، لعُدّ اصلاً ثابتاً ايضاً عند الحكماء المسلمين. ولكن ينبغي الالتفات الى الأمر التالي ايضاً وهو ان اصل امتناع التناقض مقدم على جميع الاصول الاخرى عند الحكماء المسلمين، ولا يصل الى مستواه من حيث الوضوح والبداهة أي أصل آخر.

والوضع على هذا المنوال ايضاً بالنسبة لأصل الهوهوية، لأن هذا الأصل وان كان أصلاً أساسياً معتبراً، لكنه لا يحظى بالاعتبار والضرورة مادام غير مستند الى أصل امتناع التناقض الجوهري. وعلى هذا الأساس يمكن القول بأن اصل امتناع التناقض يمثل أساس جميع الاصول والمسائل.

والتناقض في اصطلاح المنطقيين عبارة عن الاختلاف بين قضيتين بحيث ان صدق أي منهما يستلزم كـذب الاخـرى، وكـذب أي مـنهما يسـتلزم صـدق الاخرى. وعليه فالقضية الصادقة بين امرين مـتناقضين، عـبارة عـن قـضية منفصلة حقيقية. والدليل على ذلك هو ان متن الواقع ونفس الأمر لا يخلو من الوجود أو العدم قط. وكما يتعذر الجمع بين الوجود والعدم، يتعذر كذلك رفع الوجود والعدم معاً أيضاً.

الأمر الجدير بالملاحظة هو أن نقيض الشيء في الواقع ونفس الأمـر ليس سوى رفع ذلك الشيء. ولذلك نجد لعلماء المنطق الكثير مـن الآراء في مـضمار معنى التناقض ومقتضى تكرار الرفع.

أصل الأصول وأول الأوائل

FOR QURANIC THOUGHT والسؤال الذي يطرح نفسه هو: هل تتعلق مسألة التناقض بباب القضايا. ام يمكن طرحها في موضوع المفردات أيضاً؟

117

ولا ريب في ان نقيض الشيء معنا، رفع ذلك الشيء. ومن البديهي ايضاً ان النسبة بين الشيء ورفعه لا تتحقق إلّا بين الوجود والعدم. وعليه فـالتناقض الواقعي والتمانع الحقيقي، أمر لا يصدق إلّا في اطار الوجود والعدم.

والتناقض في باب القضايا ليس سوى التمانع بين ثبوت النسبة وسلبها. فلا تُعد قضية ما نقيضة لقضية اخرى، إلّا اذا كان بينهما اختلاف في ثبوت النسبة وسلبها.

علماء فن المنطق لم يتحدثوا عن أصل امتناع التناقض إلّا على صعيد القضايا، ولم يتحدثوا عن التناقض في المفردات. ولربما يعود هذا الى ما يلي: ما يحقق غرض أهل المنطق هو التناقض في باب القضايا لأن قياس الخلف يلعب دوراً رئيساً في اثبات المسائل. ولا يقوم هذا القياس على التناقض في المفردات.

وعلى هذا الضوء يمكن القول ان اصل امتناع التناقض \_والذي هو أصل اولي وبديهي \_لا يختص بباب القضايا، وانما يصدق على المفردات ايضاً. ولذلك نرى الشيخ شهاب الدين السهروردي يذهب الى هذا الرأي ايـضاً في كـتابيه «التلويحات»، و«المشارع والمطارحات».

السهروردي يرى صدق التقابل والتمانع في الواقع ونفس الأمر بين الوجود والعدم، ويقول:

«ومن جملة المتقابلات التقابل بالايجاب والسلب سواء كان في القضية كما في قولك «زيد أبيض وزيد ليس بأبيض» أو غير القضية كالأبيضية واللاأبيضية. وتعلم هاهنا أن الذي قال ان التناقض هو نفس التقابل الايجابي والسلبي سها. فان التناقض يدخل في مفهومه القضية بحسب اصطلاح المنطقيين. وأما التقابل في الحقيقة فهو بين النبي والاثبات. والقصيتان تستقابلان لا من حيث انهما قضيتان ولا باعتبار موضوع القضية بل باعتبار الايجاب والسلب المضافين الى

شيء واحد. وذلك القائل انما وقع له هذا من حيث أن التقابل لا يكون فـيه صدق وكذب إلّا وأن يكون في القضية ولا يلزم من تـوقف صـدق شيء ولا حال من أحواله على غيره أن يكون هو هو»<sup>(١)</sup>.

ويتحدث السهروردي عن هذا الأمر في كتاب «التلويحات» قائلاً:

«المتقابلان هما اللذان لا يجتمعان في شيء واحد في زمان واحد من جـهة واحدة وذلك على أنحاء: الأول تقابل الايجاب والسلب لا في القضية وحدها بل في مثل قولك فرس ولافرس...»<sup>(٢)</sup>.

اذن فالتناقض الحقيقي والتمانع الواقعي، أمر يتحقق بـين الوجـود والعـدم. والوجود قسمان بحسب التقسيم الأولي: ١ ـ الوجود الأصلي أو الاستقلالي. ٢ ـ الوجود الرابط أو التبعي.

والوجود الاستقلالي عبارة عن ثبوت الموضوع. ويمثل هذا الوجـود مـفاد الهليات البسيطة أيضاً. والوجود الرابط عبارة عن ثبوت المحمول للـموضوع. ويُقال لهذا الوجود مفاد الهليات المركبة أيضاً. وكما يتحقق التناقض بين الوجود الاستقلالي وعدمه يتحقق كذلك بين الوجود الرابط وعدمه أيضاً.

بتعبير أخر: مثلها يتناقض وجود «حسن» مع عدم وجوده، تتناقض كذلك علمية «حسن» مع عدم علميته.

التناقض المثار في باب القضايا، يصدق على الوجود الرابط أيضاً، فني مثل هذه القضايا ما يثبت هو نسبة المحمول الى الموضوع، وما يُسـلب هـو نسـبة المحمول الى الموضوع.

وعلى صعيد الهليات البسيطة، تُطرح المسألة بطريقة اخرى، فني هِذا النمط

(١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى في الحكة الالهية، ط اسطنبول: ص ٣١٤.
 (٢) التلويحات، المجموعة الاولى في الحكة الالهية، ط اسطنبول، ص ٢٧.

FOR QURANIC THOUGHT ( ) تحقيق المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحم محمد المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحم محمد المحمد المحمد المحمد المحم المحمد المحم

ولهذا السبب فالتناقض في مثل هذه القضايا لا يصدق من وجهة نظر ذهن الانسان إلّا على صعيد النسبة. فحينا يُقال مـثلاً «الانسـان مـوجود في عـالم الخارج»، فالانسان والوجودان ــاللذان يمثلان موضوع القضية ومحمولها ــليسا سوى شيء واحد، إلّا ان الذهن يعتبرهما شيئين ويقيم بينهها نوعاً من النسبة.

اذن في قضية «الانسان موجود» وقضية «الانسان غـير مـوجود»، يـظهر التناقض بين الوجود والعدم الاستقلالي من حيث عالم الخارج، وبين النسـبة السلبية والنسبة الايجابية من حيث الذهن.

لذلك ينبغي أن يقال بأن التناقض لا يتحقق في الهليات المركبة إلّا بـين الوجود الرابط وعدمه سواء كان ذلك التناقض في الذهن أو في الخارج. اما في الهليات البسيطة فيختلف الذهن عن الخارج، اذ في مثل هذه القضايا يـتحقق التناقض الخارجي بين الوجود الاستقلالي وعدمه، بينما التـناقض هـنا بحسب ظرف الذهن كالتناقض في الهليات المركبة.



تقابل الواحد والكثير

الشيء الواحد ليس كثيراً من حيث هو واحد. والشيء الكثير ليس واحداً من حيث هو كثير. ولذلك يعد الواحد والكثير أمرين متقابلين وغـير قـابلين للاجتماع.

وهناك اختلاف بين الحكماء في هذه المسألة، ولديهم العديد من الآراء فيها. فالبعض يرى ان الواحد والكثير متقابلان بالذات، وغير قابلين للاجتماع مثل سائر الامور المتقابلة. والبعض الآخر يـرفض هـذا الرأي ولا يـعتبر الواحـد والكثير متقابلين بالذات.

القائلون بالتقابل الذاتي صنفان:

صنف يرى ان تقابل الواحد والكثير لا يخرج عن أقسام التقابل الأربـعة. ويرى الصنف الآخر انه ليس من أقسام التقابل الأربعة ويمكـن عـدّه قسـماً خامساً.

الصنف الذي يعتبر تقابل الواحد والكثير جزءاً من أقسام التقابل الأربعة. ينقسم الى فنتين:

الفئة الاولى تعتقد أن تقابل الواحد والكثير يمثل شكلاً من أشكال تـقابل التضايف. والفئة الثانية تعتبره من اشكال تقابل التضاد. وحقيقة الأمر هي أن التقابل بين الواحد والكثير، ليس من اقسام التـقابل المـعروفة والتي هـي: التناقض، والتضاد، والتضايف، والعدم والملكة. فكل قسم من أقسام التـقابل هذه قائم بالغيرية، ويتمتع بالتمانع الذاتي. ومن الواضح اذا كان هـناك شيئان بينهها تقابل أو تمانع ذاتي، فلا يكن ارجاعهها الى جهة جامعة واحدة. ما تم ذكره لا يصدق على التقابل بين الواحد والكثير، لأن الواحد والكثير، من أقسام الموجود بما هو موجود. ويعتقد الحكماء الالهيون ان الوحدة مساوقة للوجود. أي يمكن القول: كما أن الواحد من حيث هو واحد مـوجود، كـذلك الموجود من حيث هو موجود واحد.

وعليه فان بمقدور كل من الواحد والكثير ان يكون مصداقاً للواحـد مـن جهة اخرى. والنتيجة التي يمكن الخروج بها من هذا الكلام هي: ان ما يمكن ان يوجِد الاختلاف بين الواحد والكثير، باستطاعته ان يوجِد الاتحاد فـيا بـينهها أيضاً.

بتعبير آخر: ما به الاختلاف بين الواحد والكثير يرجع الى ما به الاتحاد فيا بينهما.

والحقيقة هي ان عودة جهة الاختلاف الى جهة الاتحاد، عنوان كبير وواسع أدى الى ظهور مسألة التشكيك وسلسلة من المسائل الاخـرى. وعـلى هـذا الضوء يمكن ان نعتبر الوحدة والكثرة من شؤون التشكيك في الوجود.

ويصدق هذا الكلام على صعيد الخارجية، والذهنية، وكذلك الفعلية والقوة، لأن الوجود وان كان قابلاً للتقسيم الى خارجي وذهني، وكـذلك الى بـالفعل وبالقوة، لكنه من ناحية اخرى: مثلها هو مسـاوق للـوحدة، كـذلك مسـاوق للخارجية والفعلية.

ولا ينبغي ان يتوهم أحد فيعتبر التساوق بين الوحدة والوجود متناقضاً مع تقسيم الوجود الى واحد وكثير، اذ يمكن ان يُنظَر الى الوحدة من منظارين:

الأول هو ان الوحدة تحظى بـالاعتبار تـلقائياً وبـدون ان تُـقاس بـعض مصاديقها بالبعض الآخر؛ والثاني هو ان الوحدة لا تُستحصل من خلال قياس بعض المصاديق بالبعض الآخر. والواحد بالمعنى الأول يساوق الوجود وينسجم معه، وبالمعنى الثاني يؤلف قسماً من قسمي الوجود.

السهروردي يعتبر التقابل بين الواحد والكثير تقابلاً خاصاً ولا يعتبره من

أقسام التقابل الأربعة.

144

السهروردي يعتقد بأن التقابل بين الواحد والكثير ليس من نوع التقابل بين السلب والايجاب أو العدم والملكة، فمثلها ان الواحد أمر وجودي، كذلك الكثير أمر وجودي ايضاً.

التقابل بين الواحد والكثير من وجهة نظر هذا الفيلسوف، ليس مـن نـوع تقابل التضاد أيضاً، لأن الكثير شيء متقوم بالواحد دائماً، بينما ليس باستطاعة أحد الأمرين المتضادين ان يتقوم بالأمر الآخر. كـذلك التـقابل بـين الواحـد والكثير ليس من نوع تقابل التضايف، لأن الواحد شيء يتحقق بدون اضافة ومقايسة بالكثير.

وتحدث السهروردي في آثاره كثيراً عن التـقابل بـين الواحـد والكـثير و اختلافه عن اقسام التقابل الأربعة. وناقش هذه الفكـرة في كـتابيه المـعروفين «التلويحات»، و«المقاومات»، وكشف عن التفاوت بين مختلف أقسام التقابل. يقول السهروردي بهذا الشأن:

«ومن التقابل ما بين الواحد والكثير وليسا بضدين لتقوم الكثير بالواحـد. وليس تقابلهها بالسلب والايجـاب والعـدم والمـلكة لأنهــها وجـوديان وليســا بمتضايفين اذ الوحدة قد تكون دون اضافة كثرة...»<sup>(١)</sup>.

كها يقول في موضع آخر

«فأما بين الوحدة والكثرة ظن انه تقابل تضايني وهو فاسد، اذ الوحدة تعقل دون كثرة، وليسا بمتضادين عندهم لأنهـم شرطـوا غـاية البـعد فـليستأنفوا اصطلاحاً آخر أو ليزيدوا في التقسيم»<sup>(۲)</sup>.

وهكذا لا يعتبر السهروردي التقابل بين الواحد والكثير من أقسام التقابل

(١) التلويحات، الجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ٢٨.

(٢) المقاومات، الجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ١٥٩.

تقابل الواحد والكثير

الأربعة، وفتح به باباً آخر.

ويتحدث السهروردي عن التقابل بين الواحـد والكـثير في كـتابه الآخـر المسمى «المشارع والمطارحات»، فيعتبره قسـماً آخـر يخـتلف عـن الأقسـام الأربعة المعروفة.

فئة من الحكماء تقول: بما أن الوحدة علة الكثرة، فلابد من اعتبار التقابل بين الوحدة والكثرة من نوع تقابل التضايف.

ويرفض السهروردي هذا الرأي ايـضاً ويـقول بأن الوحـدة لا تُـعد عـلة للكثرة، لأن العلاقة بين العلة والمعلول هـي بـالشكل الذي لا يـؤدي ظـهور المعلول الى بطلان العلة قط. في حين أن العـلاقة بـين الوحـدة والكـثرة هـي بالشكل الذي لا ينسجم ظهور الكثرة مع بقاء وحدة المقابل.

فكرة السهروردي هذه ليست غير مـنسجمة مـع شمـول مـعنى الوحـدة، فالوحدة كما سبق مساوقة للوجود، ولذلك تستوعب كل كثرة وجودية أيضاً.



تقابل التضاد

الشيئان المتضادان عبارة عن أمرين وجوديين وغير متضايفين، من المتعذر اجتماعهها في محل واحد، من جهة واحدة، وفي زمان واحد.

هذا التعريف قاله القدماء. واكتنى حكماء السلف الصالح بهذا القدر في مضهار تقابل التضاد ولم يضيفوا اليه قيداً آخر. ولهذا السبب يرى الحكماء السابقون ان تقابل التضاد غير مختص بالأعراض وانما يجري في الجواهر أيضاً.

ومن خلال الاستناد الى هذا التعريف لم يحصر الفلاسفة السلف تقابل التضاد ضمن طرفين نهائيين، وانما أجازوا له أطرافاً اخرى.

ومن الجدير بالذكر ان الحكماء المشائين لم يقتنعوا بهذا التعريف وأضافوا اليه قيوداً اخرى.

هؤلاء الفضلاء، فضلاً عما أبداه القدماء على صعيد تقابل التضاد، أضافوا قيوداً اخرى مثل الدخول تحت الجنس القريب، ونهاية البعد والاختلاف ما بين الشيئين المتضادين. وعلى أساس اضافة هذين القيدين، يصدق تقابل التـضاد عند الحكماء المشائين على الأعراض فقط، وتنحصر اطرافه في طرفين فحسب.

أتباع الحكمة المشائية توصلوا عن طريق الاستقراء الى الحقيقة التالية وهي انه لا يتحقق تقابل التضاد بين الأجناس العالية من المقولات العشر، لأن مقولة الكم ومقولة الكيف، وكذلك سائر الأعراض النسبية قابلة للاجتماع في جوهر جسماني واحد.

وكما لا يوجد تضاد بين الأجـناس العـالية، لا يـوجد تـضاد أيـضاً بـين الأجناس المتوسطة من المقولات العشر. ويصدق هذا الكلام على النوع الأخير من كل مقولة. فالنوع الاخير من مقولة الكم \_ مثلاً \_ قابل للاجتماع في محـل واحد مع النوع الأخير من مقولة الكيف، ولا يُعد أي منهها دافـعاً أو طـارداً للآخ.

140

اذن ونظراً لعدم تحقق تقابل التضاد بين جوهرين، يمكن القول بُسَهولة بأن تقابل التضاد يجب أن يُدرَس فقط بين نوعين تحت جنس قريب وضمن اطار المقولات العرضية.

فعلى سبيل المثال يمكن اعتبار السواد والبياض أمرين مـتضادين، لأنهـما نوعان من الكيف المبصر والذي هو عبارة عن جنس قريب بالنسبة الى السواد والبياض.

ويصدق هذا الكلام على الشجاعة والخـوف، وهمـا صـفتان نـفسانيتان. فالشجاعة والخوف نوعان مختلفان من الكيف النفساني. والكيف النفساني ليس سوى جنس قريب بالنسبة الى هاتين الصفتين.

وعلى هذا الضوء يمكن القول بأن كلام أتباع الحكمة المشائية يحظى بالدقة اللازمة في موضوع تقابل التضاد. كما يُعد دخول أمرين متضادين تحت جنس قريب قيداً معتبراً في هذا المضار.

اتباع الحكمة المشائية يعتبرون نهاية البعد بين الأمـرين المـتضادين، قـيداً معتبراً ايضاً. وينبغي البحث عن اضافة هذا القيد في الامور التي تقع مـا بـين الأمرين المتضادين.

فعلى سبيل المثال، توجد بين السواد والبياض اللذين هما امران متضادان، امور تختلف في نسبتها الى الطرفين المتضادين. فتقع بين لوني السواد والبياض ألوان كالأصفر، والأخضر، والأحمر. ولو قسنا كلاً من هذه الألوان بالسواد لعُدّت ضمن مجموعة البياضات. ولو قسناها بالبياض نفسه لعُدّت ضمن مجموعة الألوان السوداء. وهذا السبب يرى المشاؤون ضرورة وجود نهاية البعد بين الأمرين المتضادين، ولا يعتبرون الامور المتوسطة طرفاً في التضاد.

وبعد وقوفنا على شرائط تقابل التضاد، من الضروري ان نقف على أحكامه أيضاً. فمن أحكام التضاد ان يكون له طرفان فقط، ولا يمكن ان يضاف له طرف ثالث. والسبب في ذلك يرجع الى ان التضاد عبارة عن تقابل، وبما ان التقابل يُعد نسبة واحدة، فلا يمكن لأحد ان يدّعي بأن النسبة الواحدة قائمة بأكثر من طرفين.

هذا الحكم لا يصدق على تقابل التضاد فحسب، وانما يجري على كل نوع من انواع التقابل. وعليه فالذي بمقدوره ان يكون ضد أمر واحد، ليس سوى أمر واحد فقط. والدليل على ذلك هو ان وجود ضد ما يستلزم عدم وجود ضد آخر. فلو فرضنا وجود أضداد متعددة للشيء الواحد، فالمسألة تأخذ حينذاك صورتين:

الصورة الاولى أن يقال: الأضداد المتعددة تـقابل الشيء الواحـد في جـهة واحدة. ولا ريب في ان الأضداد المتعددة حينما تقابل شيئاً واحـداً مـن جـهة واحدة، فالجهة الواحدة هي الأمر الوحـيد الذي يمكـن ان يكـون ضـد ذلك الشيء.

الصورة الثانية أن يقال: الأضداد المتعددة تقابل الشيء الواحد من جهات مختلفة. وفي مثل هذه الصورة لا يُعد ذلك الشيء الواحد حقيقة بسيطة، لأن الشيء الذي لديه جهات عديدة لابد ان يتميز بنوع من التركيب. فالانسان ـ مثلاً ـ جسم متضاد مع البرودة من حيث انه حار. ويصدق عكس هذه المسألة ايضاً لان الانسان من حيث انه بارد، متضاد مع الحرارة.

والوضع على هـذا الغـرار ايـضاً بـالنسبة للـرطوبة واليـبوسة، أو السـواد والبياض وغيرهما.

ومن الواضح هو ان أي طرف من طرفي التضاد عبارة عن أمر واحد، كما انه متقابل مع امر واحد ايضاً. والنتيجة هي: التضاد بين الموجود البارد والموجود الحار، تضاد عرضي، لأن التضاد الحقيتي لا يتحقق إلّا بين البرودة والحرارة.

يقول السمهروردي في ذلك:

«قالوا واذا كان الشيء وحدانياً وله ضدان فاما أن يكون على غاية البعد منه من جهة واحدة فهما من نوع واحد وضد واحد وقد فرض ضدان، واما أن يكونا من جهتين، فليس الشيء ذا حقيقة بسيطة بل هو كالجسم الذي يضاد الأسود من حيث هو أبيض، والحار من حيث هو بارد. والتضاد الحقيتي انما هو في الحرارة والبرودة، والبياض والسواد، وكل واحد منهما ضد واحد. وأما الحار والبارد فان التضاد بينهما بالعرض»<sup>(۱)</sup>.

ومن الجدير بالذكر هو ان الفيلسوف الاسلامي الكبير صدر المتألهين الشيرازي، اورد عين هذه العبارة باختلاف يسير في كتابه «الأسفار الأربعة»، محجماً كعادته عن ذكر المصدر. ويبدو ان ذهنه طافح بكثير من العبارات والكلهات، التي يسجّلها في آثاره عند ظهور الحاجة اليها.

ومن أحكام التضاد الاخرى، الحكم التالي: ان الأمرين المتضادين متعاقبان دائماً ازاء موضوعهما. أي مادام الموضوع متصفاً بأحد الأمرين المتضادين، فانه لن يتصف بالضد الآخر.

ولابد من الاشارة الى الأمر التالي وهو: ان الموضوع بالنسبة للأمرين المتضادين، ليس سوى الواحد فقط. فالوحدة في النوع وكذلك الوحدة في الجنس، ليس بمقدورها ان تكون معيار الوحدة في هذا المضهار. فمن المكن أن وجد أمران متضادان في موضوعين مختلفين وان اتحد هذان الموضوعان في النوع أو الجنس.

وعلى ضوء ما سبق يتضح بأن ما ذهب اليه أتباع الحكمة المشـائية عـلى صعيد تقابل التضاد، يختلف عن رأي القدماء. فالقدماء يعتقدون أن عدم اجتماع شيئين في محل واحد، ومن جهة واحدة، وفي زمان واحد، دليل على نوع مـن

<sup>(</sup>١) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ٣١٥.

التقابل والتضاد. ويلزم عن هذا الكلام هو صدق تقابل التـضاد عـلى مخـتلف الجواهر، واعتبار التزاحم بين الصور النوعية من مصاديقه.

الحكماء الالهيون يتمسكون بتقابل التضاد في باب ظهور الشرور والآفات وكل ما يدعى في هـذا العـالم بـالشر والسـوء. ويُـعد الشـيخ شهـاب الديـن السهروردي من بين الذين تمسكوا بالتضاد، واعتبره ملزوم الكـون والفسـاد، على غرار فكرة القدماء.

هذا الفيلسوف يعتقد ان استمرار سلسلة المـوجودات والحـوادث في هـذا العالم، لا يتحقق بدون تقابل التضاد، ويقول:

«ومن ضرورة اللانهاية ان يكون في عالم الكون والفساد تمضاد وكون الحرارة والبرودة متضادين ليس بفعل فاعل بل التمضاد من لوازم ماهيتهما. فلولا التضاد ما صحّ الكون والفساد، ولولا الكون والفساد ما صح وجود أشخاص غير متناهية. والأنواع العنصرية لا يصح حصولها إلّا بتفاعل. ومن ضرورة التفاعل تضادّ ما. فصحّ انه لولا التضاد ما صحّ دوام الفيض على التجدد المستمر ولم يحصل من النفوس الناطقة المبلغ الغير المتناهي، ولتعطل العالم العنصري عن الحياة وبتي على العدم البحت أكثر ما يكن...»<sup>(۱)</sup>.

اذن يستند السهروردي الى تقابل التضاد في موضوع ظهور الفساد والشر ويفسره على أساس قول القدماء. وأدى تقابل التضاد الى ظهور الاختلاف ما بين المفكرين المعاصرين وتضارب الآراء.

وازدهرت هذه المسألة بعد اتساع فلسفة هيغل في سوق الفكـر وأدت الى ظهور الكثير من الأحداث الاجتماعية.

ما يمكن أن يُشار اليه ضمن هذا الاتجاه هو أن بعض المفكرين المعاصرين وضمن دراستهم لهذه المسألة على ضوء علاقتها بأحداث العصر، اخترعوا لها

(۱) نفس المصدر، ص ٤٦٦ ـ ٤٦٧.

اصطلاحاً جديداً أيضاً، وقسّموا تقابل التضاد الى قسمين: منطقي، وفلسني.

لابد من الالتفات الى ان التضاد، من نوعي الغيرية والكثرة. والكثرة في مقابل الوحدة تؤلف جزءاً من وجود أحد المباحث الفلسفية.

والذي يستقطب الأنظار هو ان هذا الكاتب المفكر، يعترف بفلسفية مسألة التضاد<sup>(١)</sup>.

لقد وجد هيغل كلمات الحكماء في تقابل التضاد مضطربة ومختلطة، فأراد من خلال تجديد الاصطلاح ان يزيل غبار الاضطراب والاختلاط من وجه آثـار هؤلاء الحكماء. ولكن وكما ذكرنا أنه لو أدرك أحد التفاوت بين قول القدماء وأتباع الحكمة المشائية على صعيد تقابل التضاد، لما رأى وجود أي تضارب أو خلط بين كلمات الحكماء ولما شعر بالحاجة الى اصطلاح جديد.

(١) راجع: عبد الكريم سروش، التضاد الديالكتيكي، ص ١٧ و ٢٠ و٢٨.



## موقف السهروردي من أبي البركات

علمنا فيا سبق بأن السهروردي يعتبر تقابل التضاد والتزاحم، شرطاً لتوالي الحوادث واستمرارية سلسلة الموجودات في هذا العالم. ويرى أن حالة التضاد بين أمرين متضادين، من لوازم ماهيتهما، واللازم الذاتي لماهية ما، غير مجعول بالذات. فكما ان التضاد والتزاحم بين أمرين متضادين، من لوازم ماهيتهما، كذلك الانسجام والتناسق المشاهد في الأشياء، من لوازم ماهيتها ايضاً.

ليس بالامكان تصور أن يرسم الرسام أو المهندس سلسلة من الأشكال الكروية التي لا يوجد بينها رغم كرويتها أي خلل أو فاصل. ولكنّ هذا الأمر قابل للتصور في بعض الأشكال الاخرى، ويمكن فسهمه بسمهولة. فما يمكن مشاهدته بين الأشكال الكروية وما يمكن مشاهدته في سائر الأشكال الاخرى، هو لازم الماهية في هذه الأشكال لا غير.

موجودات هذا العالم ورغم انها معلولة للـغير، ومـرتبطة بـالعلة في جمـيع وجودها. غير أن النظام الناجم عن ارتباطها وتقابلها فيا بينها، عبارة عن امر لازم لماهيتها.

ان وجود الجسم الكروي أمر معلول، والشيء اذا كان معلولاً لابد أن يرتبط بعليّة، غير ان تعيين نقطتين فيه، أي تعيين قطبي الكرة، انما هو أمر لازم لماهية الكرة. كذلك ينبغي البحث عن وجود أي عدد من الأعداد، في علة وجوده، ولكن ما هو من لوازم ماهية العدد، لا ينفك عن ذلك العدد. فوجود العدد (٤) ـ مثلاً ـ معلول لغيره، ولابد أن يكون مرتبطاً بعلته، غير أن زوجية هذا العدد في

موقف السهروردي من أبي البركات

مقابل فردية الغير، لازم ماهوي غير قابل للانفكاك عن ماهية العدد (٤). كما لكل عدد من الأعداد لوازم ماهوية، كذلك لكل ذات تمـثل مـوضوع العدد، لوازم ماهوية أيضاً. وعلى هذا الأساس يكن القـول: الذات التي تمـثل موضوع العدد، تتمتع بلوازمها الماهوية وكذلك باللوازم الماهوية للعدد.

وعلى هذا الضوء يمكن القـول: ان الحـركات المخـتلفة والتمـاسات مـا بـين موجودات هذا العالم، لابد أن تنتهي الى حوادث قد تُعد ذات تأثير سلبي على بعض الأفراد. ورغم ذلك ينبغي الالتفات الى ان وجود الفرد ليس بذي اعتبار كلي، حيث ان النظام الكلي للأشياء في عالم الخـلقة هـو الذي يحـظى بأهمـية أساسية.

النظام الكلي أو العـام للأشـياء، محـفوظ وبـاق دائماً في ارتـباطه المـتبادل المنسجم بواسطة موجودات لا متناهية وأفراد لا يُحصون. فالماء من حيث هو ماء ليس غير الماء، والنار من حيث هي نار ليست سـوى النـار. لذلك ليس بمقدور أحد ان يزعم بأن النار التي تقع على القطن لا تحرق القطن رغم عدم توفر ما يحول دون احتراقه.

اذن في هذا النظام المعقد المدهش الذي عليه هذا الكون، لو احترق ثـوب شخص ما في حدث غير متوقع، فليس باستطاعة احد ان يقول بأن ضرر النار على هذا الشخص اكثر من منافعها له.

وحتى لو افترضنا ان أحدهم قد تعرض لضرر مستمر بسبب اصطدامه بنوع من انواع الموجودات، ولم يشاهد من ذلك النوع سوى الأذى والألم، يُعد ذلك النوع امراً مطلوباً ايضاً في نظام الخلقة العام، اذا كان نافعاً للنوع الانساني. اذن ينبغي ان يقال بأن الشر القليل لا شيء أمام الخير الكثير، ولا يمكن عدّه شراً حين قياسه مع نظام الخلقة العام. يقول هادي السبزواري في ذلك:

ما ليس موزوناً لبعض من نـغم فني نـظام الكـل كـل مـنتظم<sup>(١)</sup> ان نظام اذن الانسان مصنوع بالطريقة التي يمكن ان تميز فـيها الاذن بـين صوت الحمار الذي هو أنكر الأصوات ونغمة البلبل التي هي من اجمل الاصوات والايقاعات. اما في النظام العام للوجود فكما ان صوت البلبل جمـيل، كـذلك صوت الحمار غير قبيح أيضاً.

فيمكن التحدث في سلسلة الوجود المتصلة عن موجودات مصانة عن كل شر وسوء، وبمنأى عن كل ضرر. هذه الموجودات في نظر الحكماء ليست سوى العقول الكلية والأنوار المتعالية.

وفي المراتب الاخرى لهذه السلسلة يمكن العثور على موجودات ليست بمنأى عن نوع من الشر القليل رغم تمتعها بالخير الكثير. وفي هذه الحالة بالذات انبرى الحكماء والمفكرون للبحث والدراسة والاستقصاء وخلّفوا الكثير من الكتابات. ويعتقد فريق من الحكماء ان ترك الخير الكثير للشر القليل، شركثير.

وقد يقال هنا: لماذا هذا اللون من الموجودات غير مصان مـن الشر عـلى غرار العقول الكلية والانوار المتعالية؟

وينبغي ان يقال: ان الذين لديهم علم بمعنى لازم الماهية يدركون جيداً تفاهة هذا السؤال وعدم استناده الى العقل والمنطق. فالشيء لا يمكن عده غير ذلك الشيء في ذات الوقت الذي هو نفس هذا الشيء. فلو افترضنا موجوداً ماهوياً ما منفكاً عن لوازمه الماهوية، فكأننا افترضنا هذا الموجود موجوداً آخر.

اذن اذا لم يُحْلَق هذا النوع من الموجودات الذي لا يخلو من الشر القـليل. فمعنى هذا الكلام ان العالم سيقتصر على العقول الكلية والأنوار المـتعالية، ولن يظهر أي موجود آخر دونها.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

(١) شرح المنظومة، ص ١٢٣.

موقف السهروردي من أبي البركات

«ومن الممكنات ما هو بريء من الشر والفناء وهي العقول ونحوها، ومنه ما فيه خير كثير ويلزمه شر قليل وظاهر. ان ترك خير كثير لشر قليل، شر كثير. ولا يصح ان يقال «لم جعل هذا القسم بريئاً عن الشر؟». فانه محال اذ لا يصح ان يجعل الشيء غير نفسه فان لم يجعل هذا القسم كان وقع الاقتصار على القسم الاول ولم يحصل هذا القسم»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا نرى ان السهروردي لا يعتبر الشر القليل شراً في نظام الخلقة العام معتبراً مجموعة عالم الخلقة، النظام الأحسن.

وتحدث الشيخ السهروردي بشكل مفصل في موضوع الشر والفساد ونقل الكثير من الآراء بهذا الخصوص فضلاً عن المناظرات والمسـاجلات فـيا بـين الحكماء.

ما ينبغي التنويه اليه هو انه لا يمكن في نظام الخـلقة الأحسـن ان يُـنسب موجود ما الى ارادة قائمة الى الجزاف وغير خاضعة لأي مـعيار لأن الوجـود مساوق للضرورة.

السهروردي يعتبر نظام الوجود نظاماً أتم وأكمل، ولا يتصور وجود نظام اكمل منه. ولهذا السبب بالذات يعتبر أفكار وآراء ابي البركات البغدادي بهذا الشأن أسوأ الآراء وأنحسها.

فأبو البركات يعتقد بأن الله تعالى لديه ارادات حادثة وغير متناهية. ويرى بأن الله تعالى يفعل كل فعل زماني بـارادة جـديدة. ولذلك تـتغير ارادات الله بشكل دائم ومستمر ولا تنتهي قط. يقول السهروردي بهذا الشأن:

«وأنحس هذه المذاهب ما وقع عـلى العـمياء لهـذا الجـنون المـطبّب (أبي

(١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ٤٦٧.

١٣٤ من السهروردي الشهرد في فلسفة السهروردي ١٣٤

البركات) من اثبات ارادات حادثة غير متناهية في ذاته»<sup>(۱)</sup>.

لا يوجد التضاد بين أنواع الكميات رأبنا فيا سبق بأن رأي الكثير من الحكماء في موضوع تقابل التضاد، يختلف عها ذهب اليه القدماء. فعلى أساس القيود التي يعتقد بها هؤلاء الفضلاء عـلى صعيد تقابل التضاد، لا يتحقق تقابل التضاد بين الجواهر.

اذن فالتضاد أمر ينبغي دراسته في مضار الأعراض فقط. واذا كــان الأمـر كذلك فلابد من اثارة التساؤل التالي: ما هي المقولة العرضية التي يصدق عليها تقابل التضاد؟ وما هي المقولة التي لا يصدق عليها؟

وقيل في الاجابة على هذا التساؤل:

لا يصدق التضاد بين أنواع الكميات، لأن الكم اما متصل أو منفصل. ومن الواضح ان تقابل التضاد مثلها لا يتحقق في الكم المتصل، لا يصدق على الكم المنفصل أيضاً.

الكم المتصل عبارة عن الخط والسطح والجسم التعليمي. ولو تفحصنا هذه الامور بدقة لأدركنا بسهولة انه لا يوجد أي تضاد وتناف بين الخط والسطح والجسم التعليمي. فكما أن الخط في السطح كذلك السطح في الجسم التعليمي ايضاً. ومن المفروغ منه هو ان أحد الأمرين المتضادين لا يقوم بضده قط.

فني التضاد المـتحقق في مقولة الكيف لا يمكن الادعـاء بـتحقق البرودة في الحرارة. اما على صعيد الكم المتصل فيمكن القول بسهولة: مثلها يتحقق الخط في السطح، كذلك يتحقق السطح في الجسم التعليمي ايضاً.

فالزمان الذي هو كم متصل غير قارّ بالذات، غير متضاد مع ما يـدعى

(۱) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية:. طبعة اسطنبول. ص ٤٧١.
 للاطلاع على رأي ابي البركات. راجع: المقالة الثانية. الفصل الخامس. المعتبر.

موقف السهروردي من أبي البركات

موضوع الخط والسطح والجسم التعليمي. والدليل على هذا الأمر هو أن الخط والسطح والجسم التعليمي بمثابة مقادير الجسم، بينما الزمان ليس سوى مقدار الحركة. اذن لو اعتبرنا في موضوع التضاد. تعاقب عرضين على موضوع واحد شرطاً أساسياً، لكـان بـالامكان القـول: الزمان غير متضاد مع الخط والسطح والجسم التعليمي.

فكما لا يصدق تقابل التضاد على أنواع الكم المتصل، لا يصدق كذلك على انواع الكم المنفصل. والعدد هو الشيء الذي ينبغي عده كماً منفصلاً بدون أي تردد.

ولكن ينبغي عدم تجاهل الأمر التالي أيضاً وهو أن تقابل التضاد لا يصدق بين مختلف أنواع العدد قط، لأنه اذا كانت غاية البعد بين الأمرين المتضادين شرطاً أساسياً، ينبغي أن يقال انه لا يمكن ان نتصور غاية البعد بين عددين.

فكما لا يصدق تقابل التضاد على مختلف انواع الاعداد، لا يصدق ايضاً على جميع انواع الأعداد والواحد، لأن العدد شيء حاصل من تكرار الواحد، وقائم بالواحد أيضاً، في حين لا يمكن عد أحد الأمرين المتضادين قائماً بذاته قط.

وقد يقال ضمن هذا الاطار: التقابل بين الزوجـية والفـردية، مـن اقسـام التقابل. غير ان السهروردي يرفض هـذا الكـلام ولا يـعترف بـالتضاد بـين الزوجية والفردية من مختلف الوجوه:

الوجه الأول، يقال: بما أن الفردية عبارة عن عدم انقسام العدد الى عددين متساويين. فينبغي عد ذلك عدم الزوجية. ومن المسلم به هو ان عدم الشيء لا يعد ضد ذلك الشيء قط.

الوجه الثاني هو أن موضوع الزوجية مختلف عن موضوع الفردية، وليس بالامكان تصور تعاقبهما على موضوع واحد. فكما ان العدد الزوجي لا يمكن ان

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

يكون فردياً، كذلك العدد الفردي لا يمكن ان يتحول الى عدد زوجي. اذن اذا كان تعاقب أمرين متضادين على موضوع واحد، شرطاً أساسياً في باب تقابل التضاد، ينبغي القول بأن الزوجية والفردية امران غير متضادين قط. الوجه الثالث ان يقال: رغم التضاد ما بين الزوجية والفردية، ولكن لا يمكن عدهما من مقولة الكم، لأن الزوجية وكذلك الفردية، من أقسام الكيفيات المخصوصة بالكميات، ويصدق عليهما تعريف الكيفية.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

137

«لا يصح فرض التضاد بين الزوجية والفردية من وجوه، منها: ان التضاد انما يكون بين الذاتين، والفردية عبارة عن عدم انقسام العدد بمتساويين فهي عدم الزوجية لا ضد لها. وثانيها ان موضوعهما غير واحد ولا يتصور تعاقبهما على موضوع واحد. فان العدد الذي هو زوج لا يصح أن يصير فرداً ولا العدد الفرد زوجاً. وثالثاً على تقدير النزول اذا سُلم فيها التضاد فسهما كيفيات لانمس الكميات، على ان الحق ما قبل هذا الوجه»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا نرى ان السهـروردي يأخذ بالوجهين الأول والثـاني، ويـعبَّر عـن تأييده لهما. ومفهوم هذه العبارة هوانه يرفض الوجه الثالث.

والواضح انه تحدث بايجاز في هذا الباب ولم يقدم أي دليـل عـلى رفـضه للوجه الثالث. غير أن حقيقة الأمر هي ان الزوجية والفردية من عوارض العدد كها هو الحال في التربيع والتجذير، ولا يكن ان يطلق عليها أي عنوان سوى: كيفيات مخصوصة بكميات.

والدليل على هذا الأمر هو ان ما قيل في مضهار مقولة الكيف، يصدق على الزوجية والفردية أيضاً بدون أي غموض. ان قبول القسمة، خصوصية ذاتية وواضحة لمقولة الكم. فكل مرتبة من مراتب الأعداد التي لا تنتهي بالرغم من

<sup>(</sup>١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ٢٤١.

موقف السهروردي من أبي البركات

عدّها نوعاً مستقلاً ومبايناً لسائر الأنـواع إلّا انها تحظـى بهـذه الخـصوصية ايضاً.

ما يمكن ان يؤشَّر عليه هو أن قبول التقسيم الى امرين مـتساويين وعـدم قبول التقسيم الى امرين متساويين ـوهو ما يعطي معنى الزوجية والفردية ـ ليس سوى صفة الانقسام لا غير.

وعلى هذا الأساس يمكن القول: بالرغم من أن العدد قابل للتقسيم في حد ذاته، ولكن معنى قابلية التقسيم الى امرين متساويين، وعدم قابلية التقسيم الى امرين متساويين، غير قابل للتقسيم قط.

اذن فالزوجية والفردية اللتان هما من صفات انقسام العدد، بحد ذاتهها ليستا قابلتين للتقسيم ولا قابلتين للنسبة. ومن المفروغ منه هو ان الشيء اذا كان في حد ذاته غير قابل للقسمة وغير قابل للنسبة، فلا يعد لا من مصاديق مقولة الكم ولا من مصاديق الأعراض النسبية.

مما سبق نحصل على النتيجة التالية وهي ان الزوجية والفردية ــكـالتربيع والتجذير وسائر أحوال العدد ــعبارة عن كيفيات مخصوصة بكميات.

كما لا ينبغي تجاهل الأمر التالي أيضاً وهو: رغم ان الزوجية والفردية وكذلك سائر الأحوال العددية، تُعد من الكيفيات، إلّا انها ليست متضادة فيا بينها، لعدم وجود موضوع مشترك بين الزوجية والفردية يمكن أن يتعاقبا عليه. ومثلما لا يصدق تقابل التضاد بين الزوجية والفردية، لا يصدق كـذلك التشكيك بالشدة والضعف، والزيادة والنقصان.

وقد يقال هنا: لا يتحقق التضاد في كل من الكمين المتصل والمنفصل، غير ان نفس الاتصال والانفصال متضاد أحدهما مع الآخر. ويرد السهروردي عـلى ذلك قائلاً بأن الاتصال والانفصال فصلان من مقولة الكم.

الفصل في مقولة الكم أو العرض، ليس بالشكل الذي انفصل فيه عن الكم في

مرحلة ما وأعطى مكانه لفصل آخر. فانفصال الفصل عن حقيقة الكم بمـعنى فناء الكم. ولذلك يمكن القول انه لا يوجد مـوضوع مشـترك بـين الاتـصال والانفصال كي يمكن عده محل التوارد والتعاقب.

اذن لو عُد وجود الموضوع الواحد بين شيئين متضادين أمراً معتبراً، ينبغي القول بأن الاتصال والانفصال امران غير متضادين قط.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

«وليس ان نفس المتصلة والمنفصلة ضدان لأنهها فصلا الكم. وليس الكمية بحيث ينسلخ عنها الاتصال وتبق هي بعينها ليلحقها الانفصال ليصح تعاقبهها على موضوع واحد. ثم قد سبق ان المتصلية ليست في الأعيان امراً زائداً على الكمية لتكون الكمية موضوعاً لها»<sup>(۱)</sup>.

(۱) نفس المصدر، ص ۲٤۰.



## لا توجد شدة وضعف بين أنواع الكميات

من بين الاختلافات بين مقولة الكم وبعض المقولات العـرضية هـو عـدم وجود شدة وضعف بين أنواع الكميات، ولا يتحقق فيها اطلاق عنوان الأشد والأضعف. فليس بمقدورنا ان نقول: ثمة عدد من أعداد الـ «٤» أشد من أعداد الـ «٤» الأخرى.

ويصدق هذا الكلام على الكم المتصل أيضاً. فلا يمكن الادعاء بأن خطأ من الخطوط اضعف من خط آخر.

ولابد من الانتباء الى ان عنوان الزائد والناقص على صعيد الكم الواحد أو المقدار الخاص، كعنوان الشديد والضعيف. أي كها لا تصدق الشدة والضعف على مقولة الكم، لا تصدق الزيادة والنقص على الكم الواحد أو المقدار الخاص. بتعبير آخر: رغم وجود مقولة الكم الزائد والناقص أساساً، إلّا ان الكمية الواحدة والمقدار الخاص لا يقبلان الزيادة قط. فالعدد «٤» الذي هو عبارة عن

مقدار خاص وكمية واحدة، لا يصبح أكثر من العدد «٤»، ولا يقبل اطلاق عنوان الزيادة.

ان أية زيادة ونقص حينما يتحققان مع أي عدد من الأعداد، لاشك وانهـــها يؤديان الى ابطال ذلك العدد. فالعدد الخاص أو المقدار الواحد لا يقبل لا الزيادة ولا النقصان.

ومعتى هذا الكلام هو انه لو أضيف شيء آخر الى مقدار واحد، فلا يمكن ان ندعي بأن هذا المقدار هو عين المقدار السابق. ما يمكن ان يقال بهذا الشأن هو:

ان المقدار السابق قد بطل وظهر مقدار جديد.

يعتقد جمهور الحكماء ان الوضع هكذا أيضاً في مسألة التخلخل والتكاثف. أي مثلها لا يقبل المقدار المعين أية زيادة بواسطة التخلخل، لا يقبل اية نقيصة بواسطة التكاثف. فمعنى الزيادة أو النقيصة في مقدار معين، بطلان ذلك المقدار وظهور مقدار جديد.

وعلى هذا الضوء يعتقد الحكماء ان اية مرتبة من مراتب الاعداد اللامتناهية متباينة عن المرتبة الاخرى. ومن الواضح انه حينما تـوجد نسـبة تـباين بـين شيئين، لا يمكن اعتبار أحدهما مشتملاً على الآخر.

ومن الجدير بالذكر هو: حينما يقال بعدم تحقق اية اضافة أو نقيصة في مقدار خاص أو عدد معين، فهذا لا يعني عدم وجود الزيادة والنقيصة من أصل مقولة الكم.

وعلى ضوء ما ذكرناه يتضح ان أي نوع من أنواع الأعداد عبارة عن حقيقة بسيطة، ويتميز بنوع من الوحدة أيضاً. فالعدد «١٠» ـ على سبيل المثال ـ عبارة عن حقيقة بسيطة حاصلة عن تكرار الواحد. واذا كان العدد «١٠» بسيطاً مثل سائر انواع العدد، فلا يكن ان يدعي أحد بأن هذا العدد مؤلف مثلاً من العدد «٣» والعدد «٧» لأن هذين العددين لا يتفوقان في هذا الباب على سائر الأعداد قط.

الذي يستعين بالعددين «٣» و «٧» في تشكيل العدد «١٠»، لابد أن يجيب على السؤال التالي: لماذا لم يستخدم العددين «٢» و «٨»، أو «١٥» و«٥»، أو «٤» و«٦» في تشكيل العدد «١٠»؟

وللاجابة على هذا السؤال ليس بالمقدور القول: العدد «١٠» كحقيقة نوعية، مثلها يتألف من العددين «٣» و«٧»، يتألف ايضاً من الأعداد المذكورة اعـلاه ايضاً. والسبب في ذلك هو انه لا يوجد للحقيقة النوعية أكثر من واحد. فالشيء

12.

لا توجد شدة وضعف بين أنواع الكميات

الواحد لديه صورة واحدة دائماً ولذلك من اللامعقول ان تتعدد الصور الفعلية للهاهية الواحدة.

بعض الحكماء يعتقدون ان الزوجية والفردية عبارة عن انواع العدد. غير ان السهروردي يرفض هذه الفكرة رفضاً باتاً ويضع ضابطاً أو قاعدة لتعيين معنى النوع في العدد.

السهروردي يرى ان النوع على صعيد العدد عبارة عـن شيء ذي مـقدار ومبلغ. فالعددان «١٠» و«٧» اللذان هما نوعان من انواع العدد، لديهما مـقدار ويحكيان عن مبلغ، بينما لا تتصف الزوجية والفـردية بهـذه الخـصوصية. ولا تتحدثان عن مقدار أو مبلغ.

اضف الى هذا، من المقطوع به هو ان أي نوع محصل يتميز بفصل وجودي دائماً، بينما تعد الفردية معنى عدمياً، لأن معنى الفردية ليست سوى عدم قبول القسمة الى امرين متساويين.

ويمكن القول بشكل عام ان النوع في باب العدد، عبارة عن شيء يمكن عده اجابة صحيحة على السؤال: كم هو؟ بينما الفردية والزوجية ليستا اجابة عـلى هذا السؤال، ولا يمكن استخدامهما ضمن هذا الاطار.

عبارة السهروردي بهذا الشأن:

«واعلم ان الزوج والفرد ظن بعض الناس انهها نوعا العدد وهو خطأ، فان أنواع العدد ذوات مبالغ كالعشرية والسبعية، والزوجية والفردية لا يتعين فيهها مبلغ. والنوعان المحصلان يجب أن يكون لكل واحد منهها فصل وجودي، والفرد عدمي على ما سبق. ثم ان انواع العدد يصح أن تقال في جواب «كم هو؟»، كها يقال: كم الشيء الفلاني؟ فيجاب بأنه أربعة أو خمسة، ولا يجاب بأنه زوج أو فرد، وليستا بذاتين لأنواع العدد لما قد علمت أن الأربعة تعقل أولاً ثم يعقل انها

121

ز**وج»**<sup>(۱)</sup>.

ولاريب في جريان تقابل التضاد بين أنواع الكيفيات، ويقع الكثير من الامور المتضادة ضمن اطار الكيفيات. والسهروردي لم يتحدث في معظم آثاره سوى عن خمس مقولات فقط، لكنه يعترف في كتاب «المشارع والمطارحات» بجريان التضاد في مقولة الأين:

«والأين فيه تضاد فان الكون «فوق» عند المحيط في غاية البعد من الكون «أسفل» عند المركز. ويصح تعاقبهما على موضوع واحد ولا يـصح اجـتماعهما فيه»<sup>(٢)</sup>.

ومما يـنبغي ان يشـار اليـه هـو ان جـهتي «فـوق» و«تحت»، أو «أعـلى» و«أسفل»، لا ينبغي عدهما من الامور الاعتبارية كجهتي «اليمين»، و«اليسار»، لأن الفوقية والتحتية الحقيقيتين عبارة عن وقوع الشيء في المحيط والمركز. ولا تعد النسبة بين الحيط والمركز نسبة اعتبارية.

السهروردي يذهب في كتاب «المقاومات» الى ان قبول الضدين، خصوصية من خصوصيات الجوهر. ويرى انه حينما يـقبل المـوضوع الجـوهري أمـرين متضادين، فلابد ان يحصل في نفس الجوهر نوع من التغيير. فما لم يحصل في نفس الجوهر نوع من التغيير، فمن العسير قبول الأمرين المتضادين.

ويعتقد السهروردي ان التغيير الحاصل في الجوهر حين قبول الضدين، ليس تغييراً اعتبارياً وخارجياً.

هذا الفيلسوف ورغم انه لم يكتشف الأصل الأساسي للحركة في الجـوهر، غير ان كلامه الموجز التالي بمثابة أرضية لاكتشاف هذا الأصل:

«ومن خاصية الجوهر أنه يقبل الضدين لتغيره في نـفسه لا كـتبدل الظـن

- (١) نفس المصدر، ص ٢٤٤.
- (٢) نفس المصدر، ص ٢٧٤.

لا توجد شدة وضعف بين أنواع الكميات

الصادق الى الكاذب، أي انه تـغيير بـاعتبار صفاته المــقررة فـيه لا بمـجرد الاعتبارات الخارجية»<sup>(۱)</sup>.

ما هو مسلَّم به ان صدر المتألهين الشيرازي قد أفاد من آثار الحكماء الذين سبقوه لا سيا آثار السهروردي في اكتشافه للحركة الجوهرية.

وأنا لا ادعي بأن ما أورده السهروردي في كتاب «المقاومات» هو عين مبدأ الحركة الجوهرية الذي تحدث عنه صدر المتألهين الشيرازي. فاكتشاف الحركة الجوهرية وفتح هذه القلعة الحصينة مسجل في التاريخ الاسلامي باسم صدر المتألهين. ولم يستطع أحد من قبله ان يتحدث عن هذا المبدأ الأساسي بهـذه الصراحة والقوة.

ورغم ذلك لا ينبغي تجاهل الحقيقة التالية ايضاً وهي أن السهروردي وان لم يتحدث عن الحركة الجوهرية كأصل ومبدأ، لكنه اعـتبر التـغيير في الجــوهر شرطاً ومقدمة لقبول الضدين.

ويمكن ملاحظة كلمات شبيهة بما جاء في عبارة السهروردي في آثار العديد من المفكرين، غير ان اسلوب تعبيرهم هو بالشكل الذي لا يمكن ان يحمل إلّا على مسألة الكون والفساد.

وفضلاً عن كتاب «المقاومات»، يقول في كتاب «التلويحات» أيضاً:

«وان بعضه يقبل الضدين لتغيره في نفسه. وقيد بهذا ليخرج عنه تغير الظن الكاذب صادقاً لتغير الأمر في نفسه لا لذاته»<sup>(٢)</sup>.

المقاومات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ١٣٤.
 التلويحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ص ٧.



## ما ليس كمية محضة لا يجب عده كمية محضة

الكم عند الجمهور مقولة من المقولات العرضية القابلة للتقسيم في حد ذاتها. ولم يلتفت بعض المفكرين الى هذا الأمر فيعتبرون الكميات النسبية جزءاً من الكميات المحضة.

ولاريب في ان الخط من حيث هو خط، طويل، والسطح مـن حـيث هـو سطح، مسطح. ويصدق هذا الكلام على العدد أيضاً، لأن العدد من حيث هو عدد، متعدد.

ورغم ذلك لا ينبغي تجاهل الأمر التالي ايضاً وهو ان الطول والقصر كالكبر والصغر، من الامور النسبية. فحينا يقال بأن الخط المرسوم في الجهة الفلانية طويل، فمعنى هذا انه لا يخلو من نوع من النسبة. ويصدق هذا الكلام على السطح والعدد أيضاً. فحين يقال ـ مثلاً ـ بأن سطح هذه المدرسة عريض، والعدد ألف كبير، فلا يخلو عرض سطح هذه المدرسة وكثرة العدد ألف من نوع من النسبة. والدليل على هذا الأمر هو أن الطول أو العرض في مثل هذه الأنواع، حاصل عن طريق المفارنة بين الأمور، وعارض على الكمية.

في بعض الأحوال، تتحقق هذه المقايسة والنسبة حتى بين اكثر من أمرين. فحينا يقال: مدينة طهران أكبر فمعنى هذا الكلام هو ان مدينة طهران قـيست بمدينة كبيرة. غير ان كبر هذه المدينة لا يكون ذا مـعنى إلّا اذا قـيس بمـدينة صغيرة.

ويمكن القول بتعبير آخر: الأكبر هو الشيء الذي يقاس بالكبير، والكبير لا

ما ليس كمية محضة لا يجب عده كميه محضة

يعد كبيراً إلّا اذا قيس بالصغير. يقول السهروردي بهذا الشأن:

«وقد يظن ما ليس بكمية محضة كمية محضة كالطول والقصر النسبيين... وان كان لأعظام الحيوانات بل ولغيرها من النبات مقادير هي اكبر مقدار فيها ومقادير هي أصغر مقدار فيها على الاطلاق لا بالقياس الى مقدار بل الى طبيعة النوع»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا نرى كيف لا يعتبر السهروردي (في هذه العبارة) الأكبر والأصغر اللذين يرتبطان بطبيعة ونوع الشيء، امرأ نسبياً.

ويتحدث السهروردي في موضع آخر من كتاب «المشارع والمطارحــات» عن مسألة النسبة والاضافة ويوجه الانتقاد لآراء بعض المفكرين بهذا الشأن.

فبعض المفكرين يرى ان ثمة تفاوتاً بين النسبة والاضافة، وينبغي دراسة كل منهما في دائرته الخاصة. ويقول هؤلاء ايضاً انه لا يمكن اعتبار كل نسبة اضافة، لأن ما هو موجود في العالم، لابد أن ينسب الى أحد لوازمه في الذهن، في حين لا تعد تلك النسبة اضافة.

ويرى هؤلاء ايضاً أن تكرر النسبة اضافة. وعليه حين لا تتكرر النسبة، لا تتحقق الاضافة. فمن وجهة نظرهم ان وجود السقف \_ مثلاً \_ ذو نسبة لأنـه مستند الى الجدار، غير أن وجود الجدار من حيث كونه جـداراً فـقط، غـير منسوب الى السقف.

ولكن لو نظر الى الجدار والسقف كبناء وأساس وكأمرين مرتبط كل منهها بالآخر، فلابد من الاعتراف بتحقق الاضافة فيا بينهها.

السهروردي وبعد نقله لآراء هذه الفئة من المفكرين، يقول بأن من المكن ان ينبري آخرون لمعارضة هذه الفئة وينتقد رأيها لأن النسبة ــمن حيث هي

(١) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ٢٣٨.

اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

نسبة ـ قائمة بطرفين دائماً. ومن المعلوم أيضاً بأن الذي من المكن ان يتحقق بدون تحقق طرفين، هو الاضافة.

اذن اذا كانت النسبة مضافة وقائمة بطرفين في حد ذاتها، فكيف يمكن عــد بعض انواعها غير مضاف؟

وعلى ضوء ما سبق يمكن أن نـقول انـه لا يـوجد اخـتلاف بـين النسـبة والاضافة، والنسبة من حيث هي نسبة كالاضافة قائمة بطرفين دائماً.

اذن فاولئك الذين يميزون بين النسبة والاضافة، لا يلتفتون الى النسبة من حيث هي نسبة.

يقول السهروردي في ذلك:

«ولما اعترف بأن النسبة من حيث هي نسبة مضافة، فـاذا اخـذت غـير مضافة، فما أخذت النسبة على جهتها، فاختلال انعكاس الطرفين انما كان لأن النسبة ما أخذت على جهتها، كما قد لا يؤخذ المضاف على جهة. وهذا الحرف ضروري»<sup>(۱)</sup>.

ماهيات الأعداد ماهيات غير مجهولة

بعض الحكماء يعتبر كل نوع من انواع الأعداد عبارة عن حـقيقة بسـيطة مجهولة عند الانسان دائماً، بل ويعتبرونها بلا اسم ولا عنوان ايضاً.

هؤلاء الحكماء والمفكرون يعتقدون ان لكل نوع عددي خواص وصفات لابد من اعتبارها في الواقع ونفس الأمر من لوازم العدد. وأن ماهيات الأعداد في الواقع ونفس الامر مجهولة عند الانسان.

ويرفض السهروردي كلام هذه الفئة، ويصفه بأنـه فـاسد ولا أسـاس له. ويقول: ما ليس كمية محضة لا يجب عده كميه محضة المرا

«قالوا وكل نوع من أنواع العدد ماهية بسيطة وليس لأنواعـها وحـقائقها البسيطة اسم، ولكل واحدة لوازم وخواص بحسبه ونعبر عنها بلوازمها وهـي العشرية والأربعية، وهذا فاسد فان المعقول لنا العشرية وما عقلنا شيئاً هو عدد يلزمه العشرية. واذا كان مجهول الاسم والحقيقة فكيف يحكم موجوده؟»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر الاعتقاد بالماهيات الخفية والكامنة والتي ينبغي ان تعد هذه الأعداد من لوازمها، امراً غير معقول ولا منطقي.

ويثير السؤال التالي أيضاً:

اذا كانت الماهيات وأسماء الأعداد مجهولة في الواقع ونـفس الأمـر فكـيف نحكم بوجودها؟

ما ذهب اليه السهروردي في مقابل تلك الفئة، يـعد مـوقفاً مـعقولاً إلّا ان استدلاله ضمن هذا الاطار لا يخلو من ضعف. فـهو لا يـرى امكـان الحكـم بوجود الشيء مع الجهل بماهيته، في حين تتقدم «هـل» البسـيطة عـلى «مـا» الحقيقية، وتتقدم اجابة الهليات البسيطة على الاجابة حول السؤال عن جوهر الشيء.

بتعبير آخر: الوجود في الواقع ونفس الأمر مقدم على الماهية، والسؤال عن الوجود متقدم على السؤال عن الماهية. ولذلك ينسجم العلم بوجود الشيء مع الجهل بماهيته. وحينما يطلع المرء عـلى وجـود الشيء، يسـعى للاطـلاع عـلى جوهره وماهيته.

من كل ما سبق، نصل الى الأمر التالي: ان ماهية كل عدد من الأعداد، غير مجهولة وليست بدون اسم، وانما قابلة للادراك بسمهولة. ويعتقد الكثير من الحكماء ان الواحد يمثل مبدأ الأعداد، لكنه نفسه لا يُعد جزءاً من الأعداد. وثمة من يرى ان الواحد من الأعداد أيضاً، ويقوم كلام هذا الفريق على

<sup>(</sup>١) المقاومات، الجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ١٣٨.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

الأصل التالي وهو: بما أن الواحد مبدأ الأعداد، فلا يمكن عده خارج سلسلة الأعداد.

وينتقد السهروردي كلام هؤلاء ويرفض استدلالهم ويقول ليس من اللازم أن يشترك مبدأ الشيء مع نفس الشيء في الماهية فالحيوان يمكن أن يكون مبدأ ظهور حد الانسان، لكنه لا يشترك مع الانسان في الماهية الانسانية. ويصدق هذا الكلام على صعيد الجسم وأنواعه المتعددة، لأن الجسم يمكن أن يكون مبدأ ظهور الماء، لكنه لا يشترك مع الماء في ماهيته.

ويقول السهروردي أيضاً بأن معنى الكمية لا يوجد في الواحد، لأن الواحد من حيث هو واحد غير قابل للتقسيم.



السهروردي ومقولاته الخمس

جمهور الحكماء المشائين يتحدثون عن المقولات العشر التالية: ١ - الجوهر. ٢ - الكم. ٣ - الكيف. ٤ - الوضع. ٥ - الأين. ٩ - المتي. ٨ - الاضافة. ٩ - أن ينفعل. اولئك الذين يعتبرون المـقولات عـشراً، لا يستندون سـوى الى الدليـل

اولئك الذين يعتبرون المسقولات عسشرا، لا يستندون سوى الى الدليس الاستقرائي. لذلك لو تحدث أحد عن مقولة اخرى ليست من المقولات العشر، لا يعد حديثه خلافاً لمقتضى العقل والبرهان. ورغم ذلك لم نجد أحداً مسن الحكماء المسلمين يتحدث عن اكثر من عشر مقولات.

ومن الجدير بالذكر هو ان الفـيلسوف الألمـاني «عـهانوئيل كـانت» قـسم المقولات الى اثنتي عشرة مقولة واعتبرها تمثل قوالب ذهن الانسان، وهي: ١ ـالوحدة. اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي 10. ٢ \_ الكثر ة. ٣ \_الكلية. ٤ \_ الايحاب. ه \_السلب. . - 1 - 7 ٧ \_الذاتية والعرض. ٨ \_ العلية والمعلولية. ٩ \_المشاركة أو المقابلة. ١٠ \_ الامكان والامتناع. ١١ ـ التحقق الايجابي أو السلبي. ١٢ \_ الوجوب والامكان. ولخص «كانت» الارتباط بين موضوع القضية ومحمولها في أربعة وجوه هي: ۱ \_الكمية. ٢ \_الكيفية. ٣ \_النسبة. ٤\_الحمة. ويعتقد بأن لكل وجه من هذه الوجوه ثلاثة أقسام، وبذلك يتكون لدينا اثنا عشر وجهاً. ويرى بأن هذه الوجوه جميعاً موجودة لدى العقل منذ البداية ولم يأخذها من التجربة. لذلك ينشأ عنها اثنا عشر مفهوماً ذهنياً مطلقاً هي عبارة عن معلومات ذهنية مسبقة يطلق عليها «كانت» اسم المقولات حاذياً في ذلك حذو أرسطو. أرسطو كان يهدف من عنوان المقولات العشر، الكشف عن مختلف وجوه المحمولات التي تُحمل على الموضوعات. لكنه لم يبين كيف حصل عـلى هـذه

السهروردي ومقولاته الخمس

THE PR

المقولات، ولم يعر أهمية لعددها. اما «كانت» فقد حاول ان يكشف عن مأخذ تشخيص المقولات، ويؤكد على انها جميعاً ليست ذات مصدر حسي ووجداني، وانما مستنده الى العقل.

بعض الباحثين ينتقدون «كانت» لأنه وضع المقولات غير اللازمـة ضـمن اطار المقولات الأصلية. ويقولون بأن مقولة «الحصر» ــ أي المقولة السادسة ــ مقولة زائدة لأنها ليست سوى السلب والايجاب في الأمر المعدول لا غير.

لابد أن نشير الى ان مقولات أرسطو تحرف عند الاوربيين بمقولات الوجود، بينما تدعى مقولات «كانت» بمقولات الفهم. ما يعد في نظر «كانت» مقولة أولية، يشمل ما يدعى بالمعقولات الأولية وبعض ما يدعى بالمعقولات الثانوية<sup>(۱)</sup>.

بين الفلاسفة والحكماء المسلمين، من يقول بأربع أو خمس مقولات. ويـعد الفيلسوف المتأله شهاب الدين السهـروردي من بـين اولئك القـائلين بخـمس مقولات.

المقولات التي يتحدث عنها هذا الفيلسوف ويراها معتبرة هي: ١ ـ مقولة الجوهر. ٢ ـ مقولة الكم. ٣ ـ مقولة الكيف. ٤ ـ مقولة النسبة. ٥ ـ مقولة الحركة. سعى السهروردي للبرهنة على ان المقولات ليست سوى خمس مقولات. فهو يرى أن دليل الاستقراء غير كاف لاثبات ذلك معتبره نوعاً من التكلف.

العكمة في اوربا، تأليف محمد على فروغي، ط طهران، ص ١٤٣.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

ولم يكن مقتنعاً بشكل عام بدليل الاستقراء في مثل هذه الامور<sup>(١)</sup>. يقول السهروردي بأن كل شيء يُحمل عليه الوجود، اما أن يكون موجوداً يقع في الموضوع، أو موجوداً لا يقع في الموضوع. فـالموجود الذي لا يـقع في

يقع في الموضوع، أو موجودًا لا يقع في الموضوع. فكموجود الذي لا يتقع في الموضوع هو الجوهر. اما الموجود الذي يقع في الموضوع، اما أن يكون قـار الذات أو غير قار الذات.

غير قار الذات يطلق عليه اصطلاح الحركة. اما قار الذات فلا يخرج عن حالتين: اما ان لا يُعقل بدون الارتباط بغيره، أو أن يُعقل بدون الارتباط بغيره. ويطلق على الحالة الاولى عنوان مقولة الاضافة أو النسبة. اما الحالة الثانية فلا تخرج عن احدى صورتين: مثل هذا الموجود اما قابل للتقسيم والنسبة بحد ذاته أو غير قابل للتقسيم والنسبة بحد ذاته. فيطلق على الصورة الاولى اسم مقولة الكم، وعلى الصورة الثانية اسم مقولة الكيف.

السهروردي يعتبر هذا التقسيم تقسيماً عقلياً، ويتخذه برهاناً لاثـبات مـا ذهب اليه في مجـال حصر المقولات في خمس.

هناك من أشكل على هذا التقسيم ووصفه بأنه غير شامل لجميع المقولات. وقالوا بأن من المحتمل ان تقسم بعض هذه المقولات الى مقولات اخرى.

وعبر السهروردي عن رفضه لكلام هؤلاء. وقال بأن تقسيمه دائر بين النفي والاثبات. ولو دار تقسيم ما بين النفي والاثبات فلا يمكن ان نـتصور له شـقاً ثالثاً، ولأصبح تقسيماً شاملاً.

عبارة السهروردي كالتالي: «سؤال: وما يدريك لعل أحد الأقسام ينقسم ايضاً؟ جواب: القسمة حاصرة بالنغي والاثبات. وما ينقسم تقع أقسامه تحته»<sup>(٢)</sup>.

(۱) راجع: الألواح العبادية، بحموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، ط طهران، ص ١١٣.
 (۲) التلويحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ١١.

السهروردي ومقولاته الخمس

104

تحدث السهروردي عن حصر المقولات في مواضع عديدة من آثاره، لاسيا في كتابيه «التلويحات» و«المطارحات». وما اورده في الكتاب الاول بالاجمال، اورده في الكتاب الثاني بالتفصيل.

السهروردي وعلى العكس من رأى الجمهور، يرفض ان تكون المقولات العشر نتاجاً لفكر أرسطو ويقول:

«سؤال: خالفت المعلم الأول أرسطاطاليس والجمهور؟ جواب: اما المقولات فليست مأخوذة عن المعلم بل عن شخص فيثاغوري يـقال له ارخـوطس، وليس له برهان على الحصر في العشرة. والبرهان هو الذي نتّبع»<sup>(۱)</sup>. ولم يقدم السهروردي أي وثيقة أو دليل على ما ذهب اليه في اسناد المقولات

وم يعدم المهروروني ابي ولينه او دليل على ما دليب اليه ي المناد الملوم و الى ارخوطس لا الى ارسطو.

ويعد عمر بن سهلان الساوي \_صاحب كتاب البصائر \_من بين الذين هبوا لمعارضة اتباع أرسطو، وقدم نظرية جديدة في موضوع المقولات، حـيث لا يعترف سوى بأربع مقولات فقط. ويختلف عن السهروردي في انـه لا يـعتبر «الحركة»، مقولة.

وأورد السهروردي رأي السـاوي في المـقولات، في كـتاب «المـقاومات»، واعتبر، قريباً من رأيه في هذا المض<sub>ا</sub>ر<sup>(٢)</sup>.

شهاب الدين السهروردي، كما قدم رأياً جديداً في المقولات وتعدادها ولم يخش الجمهور في التعبير عن رأيه، كذلك قدم اصطلاحات جديدة في موضوع الأعراض، كاستخدامه لاصطلاح الهيئة بدلاً من العرض، ووضعه في مقابل الجوهر<sup>(٣)</sup>.

> (١) نفس المصدر، ص ١٢. (٢) المقاومات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ١٤٦. (٣) الألواح العبادية، مجموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، طهران/ ص ١١٣.



## الجوهرية والعرضية

يعتقد اتباع الحكمة المشائية بأن عنوان العرضية خارج عن حقيقة الأعراض، لأن هذا العنوان ليس سوى صفة عقلية واعتبارية لا توجد إلّا في الذهن. ولا يرى هؤلاء صدق هذا الكلام على الجوهرية، معتبرين عنوان الجوهرية أمراً ذاتياً وباطنياً بالنسبة لمختلف أنواع الجوهر.

ولم يكتف بعض أتباع الحكمة المشائية باعتبارية عنوان العرضية، واستعانوا باستدلال آخر في هذا المضمار.

استدلال هذا الفريق هو: طالما يتعقل الانسان شيئاً رغم شكله في عرضيته. في حين لو كان عنوان العرضية أمراً ذاتياً وباطنياً للأعراض لما كان ينبغي ان يدرك العرض مع الشك في عرضيته. والدليل على هذا الأمر هو تـعذر تـعقل الكل بدون تعقل الجزء.

وهب السهروردي لمعارضة أتباع الحكمة المشائية ورفض ما ذهبوا اليه بهذا الشأن. ويمكن ان تثير المعارضة السهروردية السؤال التالي: ما هو التباين بين عنواني العرضية والجوهرية؟

مثلها ينسجم تعقل الشيء في الخارج مع شك الانسان في عرضيته، ينسجم كذلك تعقل الشيء في الخارج مع شك الانسان في جوهريته. أضف الى ذلك انه لا ينبغي تجاهل الأمر التالي وهو: ان الشك في عرضية الشيء لا ينفصل عن الشك في جوهريته قط، لأن الموجود الماهوي الممكن الوجود في عالم الخارج اما جوهر أو عرض. ولذلك فالشك في عرضية الشيء عين الشك في جوهريته.

ما قاله السهروردي بهذا الشأن هو:

«قال أتباع المشائين: العرضية خارجة عن حقيقة الأعراض وهو صحيح فان العرضية ايضاً من الصفات العقلية. وعلل بعضهم بأن الانسان قـد يـعقل شيئاً ويشك في عـرضيته. ولم يحكموا في الجـوهرية هكـذا ولم يـتفكروا بأن الانسان اذا شك في عرضية شيء يكون قد شك في جوهريته»<sup>(۱)</sup>.

صدر المتألهين وضمن تأييده لفكرة المشائين في هذا المضهار، عبر عن انتقاده لاستدلال السهروردي أيضاً، وذلك في تعليقته القيمة على كتاب «شرح حكمة الاشراق». فهو يرى ان خروج عنوان العرضية عن مختلف أنواع الأعـراض ليس لجرد أن عنوان العرضية من الاعتبارات العقلية.

ويشير صدر المتألهين الى امر آخر لا يخلو من دقة وظرافة وذلك حينما يقول بأن العرضية ليست سوى وجود الشيء في الموضوع. وبما أن الوجود بشكـل مطلق وبحسب مقام الادراك عارض على الماهية، اذن اذا كان وجود الشيء في الموضوع ــ والذي يعد تعريف العرض ــ ليس سوى عـروض الوجـود عـلى الماهية، فمعنى هذا ان مفهوم العرض أمر عرضي للهاهيات.

ويقول صدر المتألهين أيضاً اذاكان الجوهر يعني الوجود لا في الموضوع، ينبغي القول بأن الجوهر بالنسبة للماهيات الجوهرية ليس سوى مفهوم عرضي. غير ان الحكماء تحدثوا عن مقولة الجوهر بطريقة اخرى. فالجوهر من وجهة نظرهم عبارة الماهية التي لو وجدت في الخارج لما تحققت في الموضوع.

وعلى أساس هذا التعريف لا يعد الجوهر مفهوماً عرضياً للأنواع الجوهرية لأن العنوان بالنسبة للأنواع الجوهرية بمثابة جزء ذاتي لها.

وقد يثار السؤال التالي: لماذا لم يستخدم الحكماء في تفسير العـرض نـفس الاسلوب الذي استخدموه في تفسير مقولة الجـوهر؟

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ۲۰۲ \_ ۲۰۳.

اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

بتعبير آخر: اذا كان الجوهر ماهية لو وجدت في الخارج لما تحققت في الموضوع، فينبغي أن يقال أيضاً ان العرض ماهية لو وجدت في الخارج تحققت في الموضوع أيضاً. وعليه مثلها يعد الجوهر أمراً ذاتياً لمختلف أنـواع الجـوهر، كذلك العرض ينبغي أن يكون أمراً ذاتياً لمختلف أنواع العرض.

ويقول صدر المتألهين في الاجابة على هذا التساؤل ودفاعاً عن موقفه بأن الذي لاشك فيه هو ان الاختلاف في سنخ الوجود وطبيعته يؤدي الى الاختلاف في الماهيات. وبما أن الأعراض تختلف فيا بينها من حيث سنخ الوجود، اذن لا يمكن لأحد ان يدعي بأن جميع الأعراض تشترك في ماهية واحدة، لأن الماهية المشتركة البعيدة عن خصوصيات الكم والكيف وأنواع النسبة والقابلة للحمل على جميع انواع العرض، لم تُعرف الى الآن من قبل الانسان.

صدر المتألهين لا يعتقد بجريان هذا الكلام في الجوهر، لأنه يـرى اشـتراك انواع الجـوهر في الماهية، وحمل تلك الماهية على انواع الجـوهر الخمسة. العبارات التى اوردها صدر المتألهين بهذا الخصوص كما يلى:

«صحة ذلك الدليل ليست عندهم بكون العرضية من الاعتبارات العقلية، بل لأن العرضية عبارة عن وجود الشيء في الموضوع، والوجود مطلقاً من عوارض الماهيات، وقد قيدها هنا باضافته الى الموضوع فيكون مفهوم العرض عرضياً للماهيات التي صدق عليها... ولو كان معنى الجوهر ايضاً كون الوجود لا في الموضوع، لكان عرضاً عاماً للماهيات الجوهرية على قياس معنى العرض. لكن معناها ما سبق فيكون ذاتياً لها. ولقائل أن يقول: ما بال الحكماء لم يفسروا العرض ايضاً على قياس ما فسروا به الجواهر حتى يكون جنساً للأعراض كالجوهر جنس للجواهر وذلك بأن يقال ان العرضية ماهية شأنها في الوجود أن يكون في موضوع. ولعل السبب في ذلك ان الاختلاف في انحاء الموجودات يوجب الاختلاف في الماهية. ثم الأعراض مختلفة في نحو الوجود الذاتي...

الجوهرية والعرضية

فليس الأعراض كلها ماهية مشتركة بين الجميع يتصورها العقل مجـردة عــن الخصوصيات كما في الجواهر»<sup>(۱)</sup>.

104

اذن لا يعتبر صدر المتألهين العرض ذاتـياً لأنـواع الأعـراض، بـينها يـعتبر الجـوهر ذاتياً لأنواع الجـواهر. وسعى هذا الفيلسوف لاقامة البرهان من أجـل اثبات هذا التفاوت لكن سعيه لم يثمر عن نتيجة، ولم يقدم برهاناً مقنعاً خالياً من أي خلل.

وطرح عدد كبير من الفلاسفة هذه المسألة بهذه الصورة أيضاً في آشارهم ولكن قلما نجد من يثبت التفاوت بين الجوهر والعرض في هذا الباب من خلال برهان قاطع مقنع.

وحقيقة الأمر هي ان كلام صدر المتألهين في هذا المضهار أبلغ من كلام سائر الفلاسفة واستدلاله أقوى.

وثمة استدلال آخر لاثبات ذاتية الجوهر في الانـواع الجـوهرية، خـلاصته كالتالى:

لاريب في ان الجوهر وبصرف النظر عن الامور الخارجية قابل للاطلاق على جميع الانواع الجوهرية. ولو وُجد من يـقول بأن الجـوهر ليس جـنس الأنواع الجوهرية واعتبر هذه الانواع ماهيات متباينة، للزم انتزاع مفهوم واحد من الماهيات المتباينة. ومن الواضح ان من الحـال انـتزاع مـفهوم واحـد مـن الماهيات المتباينة من حيث كونها متباينة.

ما يجب التنويه اليه هو: لو صح هذا الاستدلال على اطلاق الجـوهر عـلى الأنواع الجوهرية، ينبغي أن يجري عين هذا الاستدلال عـلى اطـلاق عـنوان العرض على مختلف الأنواع العرضية.

ولم يأخذ عدد كبير من الحكماء بهذا الاستدلال ووجهوا اليه الانتقاد. فمثلها

(۱) حاشية تعليقات «شرح حكمة الاشراق»، طبعة حجرية، ص ۲۰۲.

اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

ان مفهوم العرض منتزع من سنخ وجود الأعراض، ويُحمل عليها، كذلك يمكن انتزاع مفهوم الجوهر من سنخ وجود الجواهر ويُحمل عليها ايضاً.

وبذلك لا يتم انتزاع مفهوم واحد من الحقائق المتباينة، ويُرفَع ما ذُكر كأمر محال في الاستدلال.

ويعتبر العلامة محمد حسين الطباطبائي الجوهر جنساً، وأمراً ذاتياً لأنواعه. ويقول بهذا الشأن:

«والجوهر جنس لما يصدق عليه من الماهيات النوعية، مقوّم لها، مأخوذ في حدودها، لأن كون الماهيات العرضية مفتقرة في وجودها الخارجي الى موضوع مستغن عنها يستلزم وجود ماهية هي في ذاتها موضوعة لها مستغنية عنها، وإلّا ذهبت سلسلة الافتقار الى غير النهاية، فلم تتقرر ماهية»<sup>(١)</sup>.

### هل يجوز بقاء العرض في زمانين؟

هذه المسألة، من بين المسائل التي يثور حولها جدل واختلاف بين الحكماء والمتكلمين. فالكثير من المتكلمين الأشاعرة لا يجيزون بقاء العرض في لحظتين أو آنين. وقد استدلوا على ذلك بالعديد من الأدلة. ويُعد الشيخ شهاب الديسن السهروردي أحد الذين هبوا لمعارضة المتكلمين، ورفضوا أدلتهم.

واســـتعرض هـــذا الفــيلسوف المــتألة هــذه المسألة في كــتاب «المشـارع والمطارحات» وكذلك في رسالة «بستان القلوب» التي ألّفها باللغة الفارسية.

ولو اعتبرنا هذه الرسالة من تأليف السهــروردي فـلابد مـن الاعـتراف بالحقيقة التالية وهي انه كان يلاحق هدفاً خاصاً فيها. ومهما كان هذا الهدف فهناك أمر مفروغ منه وهو انه لا يرى ضرورة ذكر آرائه وأفكاره الفـلسفية الخاصة في هذه الرسالة.

#### (١) نهاية الحكمة، ط قم، ص ٨٣.

الجوهرية والعرضية

رأي السهـروردي الخــاص بهــذه المسألة، ورد في كــتاب «المشــارع والمطارحات»، والذي انتقد فيه بشدة فكرة عدم بقاء الأعراض خلال زمانين، معتبراً البرهان الذي أُقيم لاثباتها، نوعاً من المغالطة.

يقول السهروردي في هذا الكتاب بأن كل موجود يشاهد في هذا العالم اما قارّ الذات أو غير قار الذات. فاذا لم يكن السواد قارّ الذات، وامتنع بقاؤه في لحظتين من الزمان، فينبغي عده نوعاً من الحركة. ولكن اذا لم يكن السواد من مقولة الحركة، لعُد بقاؤه في زمانين امراً مقبولاً أيضاً.

ويقيم السهروردي برهاناً آخر لاثبات فكرته خلاصته:

مما لا شك فيه هو ان ماهية العرض ماهية ممكنة الوجود. والماهية الممكنة لا تتحول الى ماهية ممتنعة الوجود بعد ازديانها بالوجود. فاذا لم نـفرّق بـين الزمان الأول والزمان الثاني لوجود شيء ما، فلابد مـن الاعـتراف بأن بـقاء وجود العرض في زمانين امر ممكن.

يقول السهروردي:

«وأما الذين زعموا ان الهيئات لا يتصور بقاؤها زمانين بناءً على حجة لهم فاسدة، فقد غلطوا»<sup>(۱)</sup>.

وقد بحثتُ هذه الفكرة واستعرضتها بشكـل مـفصل في كـتاب «القـواعـد الفلسفية العامة»، وسلطت الضوء على شتى الآراء المعارضة والمؤيدة.

هل يجوز قيام العرض بعرض آخر؟ هذه المسألة، من بين المسائل التي يختلف حولها الحكماء والمتكلمون أيضاً. فكثير من الأشاعرة يرفضون قيام العرض بعرض آخر. ويرى صاحب كتاب «المواقف» أن معظم عقلاء العالم، لا يرون جواز قيام عـرض بـعرض آخـر.

<sup>(</sup>١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ٣٧١.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

ويقول بأن الفلاسفة هـم الوحـيدون الذيـن يخـالفون العـقلاء في هـذا الأمـر ويجيزون قيام العرض بالعرض<sup>(۱)</sup>.

السهروردي وعلى العكس مما ذهب اليه صاحب المواقف بهـذا الشأن، لا يجيز قيام العرض بالعرض ويوجه الانتقاد الشديد اللاذع للقائلين به. وقد أثار هذا الموضوع في كتاب «المشارع والمطارحات»، والتجأ الى الاستدلال لاثبات ما ذهب اليه.

القائلون بقيام العرض بالعرض يستدلون على ذلك بـوجود الاسـتقامة أو الانحناء في الخط وكذلك بما يتصف به السطح مـن خشـونة أو مـلوسة، وبمـا تتصف به الحركة من سرعة وبطء.

ويرفض السهروردي كلام هـؤلاء واسـتدلالاتهم اعـتقاداً مـنه ان الخـط المستقيم ورغم امتيازه عن الخط المستدير دائماً، إلاّ ان الانفصال بين الخـطين المستقيم والمستدير وكذلك بين السطحين الأملس والخشن يمكن ان يـعود الى الفصل المقوم والنوعية.

والدليل على ذلك هو انه لا يمكن لأحد ان يدّعي بأن الخط الواحد بمقدور. ان يكون مستقيماً في لحظة ومنحنياً في لحظة اخرى. لأنه حينما تختني الاستقامة في الخط ويظهر الانحناء. انما يكون قد اختنى خط مستقيم وظهر خط مستدير آخر<sup>(۲)</sup>.

(١) شرح المواقف، ط تركية، ج ٢، ص ٢١. (٢) راجع: كتاب المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ٢٤٨.



ما هو الجسم؟

لا يشك أحد في وجود الجسم كشيء خارجي ذي طول وعرض وارتفاع. فالشيء الذي يمكن فرضه في هذه الخطوط الثلاثة المتقاطعة على ثلاث زوايا قائمة، لا يمكن لأحد أن ينكره.

الحواس الظاهرية ورغم عجزها عن بلوغ الجوهر الجسهاني، لكنها تـدرك بسهولة الصفات والأحوال العرضية للجسم. فادراك حقيقة الجوهر أمر خارج عن دائرة حواس الانسان، غير أن الاستدلال المحكم يكشف بوضوح عن عدم خلو ما بين السطوح ونهايات الاجسام، وانها ممتلئة بنوع من الجوهر المـمتد دائماً.

ما يدركه حس الانسان عن الجوهر الجسهاني عبارة عن أمر متصل. لكن الأمر الذي يختلف بشأنه الحكماء هو: ما هي حـقيقة الجـسم؟ وكـيف يمكـن التوصل الى ماهيته ومعرفتها؟

هناك آراء وأفكار كثيرة ومتباينة حول حقيقة الجسم، يمكن ايجـازها فــيا يلى:

 ١ - الجسم مركب من عدد من الأجزاء ذات الوضع غير القابلة للتجزئة والتقسيم قط.

طبقاً لهذا الرأي، الأجزاء التي يتألف منها الجسم محدودة ومتناهية. وكها انها غير قابلة للقسمة في الخارج، كذلك غير قابلة للقسمة في العقل وحتى في الوهم. هذا الرأي يؤيده عدد كبير من المتكلمين. ٢ ــ الجسم مركب من اجزاء غير متناهية وغير قابلة للتقسيم قط. ما بميز اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

هذا الرأي عن الرأي الأول هو افتراض لا نهـائية الأجـزاء المـؤلفة للـجسم. ويُنسب هذا الرأي للنظّام، المتكلم المعروف.

٣ ـ الجسم مركب من أجزاء صغيرة جداً، كما انها متناهية بـالفعل وغـير قابلة للتقسيم في عالم الخارج، لكنها قابلة للتقسيم في عالم العقل. ويُنسب هذا الرأي للفيلسوف اليوناني القديم ذيمقراطيس.

٤ ــ الجسم مثلما يبدو في عالم الحس متصلاً وواحداً، يبدو في عالم الواقــع ونفس الأمر متصلاً وواحداً أيضاً. كما انه قابل للــتقسيم الى أجــزاء محـدودة ومتناهية. ويُنسب هذا الرأي للشهرستاني.

٥ ـ الجسم عبارة عن جوهر بسيط ومتصل. وكما يقبل اتصاله التقسيم في الوهم والعقل، يقبل التقسيم كذلك في عالم الخـارج أيـضاً. ويـنسب الحـكماء المسلمون هذا الرأي لافلاطون.

٦ ـ الجسم عبارة عن جوهر مركب من جوهري المادة والصورة. والمـادة التي هي أحد العنصرين الأصليين للجسم ليست سـوى قـوة محـضة وقـبول صرف، كها انهـا متحدة بالصورة الجسمية باستمرار.

الصورة الجسمية كذلك عبارة عن اتصال أو امتداد جوهري قابل للتقسيم الى أجزاء غير متناهية. وحينما يـقال بأن الامـتداد الجـوهري للـجسم قـابل للتقسيم الى أجزاء غير متناهية فمعنى هذا الكلام هو ان هذا التقسيم مستمر بلا نهاية. وكلما صغرت اقسام الامتداد، كان بالامكان تقسيمها الى اجزاء اصغر ايضاً وهكذا.

الامتداد الجوهري للجسم لا ينتهي في عملية الانـقسام الى حـد لا يـقبل الانقسام من بعده، لأنه حتى لو فُرض ان الجسم يصل الى مرحلة ليس بمقدور أحد ان يقسّمه في الخارج، إلّا انه يبتى قابلاً للـتقسيم بـالقوة في عـالم الوهـم والاعتبار الذهنى.

ان عملية انقسام الامتداد الجوهري للجسم هي بالشكل الذي حتى لو عجز

الوهم عن التقسيم، لا يتوقف العقل عن اصدار الحكم العام بجواز التقسيم، لأن العقل يحكم بصراحة ووضوح بأن الجزء الجوهري للجسم ذو حجم مهما كان صغيراً. وبما انه ذو حجم فلابد ان يتسم بتعدد الجانب والجهة.

الشيء الذي لديه حجم، لابد وأن تكون لديه جهتا اليمين والشمال ايضاً. ومن الواضح جداً ان يميين الشيء لا يمكن ان يكون شماله. وعليه يمكن القـول بأن حالة الانقسام ليست بالأمر الذي يؤدي الى زوال الجسم.

هذا الرأي منسوب للفيلسوف اليوناني الشهير أرسطو، ويأخذ به لفيف من الحكماء المسلمين.

٧ ــالجسم مؤلّف من عنصرين هما: الجوهر والعرض. والعنصران المؤلفان للجسم الطبيعي عبارة عن المادة والجسم التعليمي، وهو ما يمكن ان يُعد نوعاً من الامتداد أو الاتصال الكمي.

الحكيم شهاب الدين السهروردي يأخذ بهذا الرأي ويعبَّر عن تأييده له في كتاب «التلويحات».

ويذهب هذا الحكيم في كتابه الآخر الذي كتبه باللغة الفارسية الى القول بأن العرض لازم للجسم. وبما ان لازم الشيء ليس على وتيرة واحدة، ينبري فوراً الى ذكر معنى اللازم وأنواعه<sup>(١)</sup>.

ويؤكد السهروردي على ان الجسم هو الجوهر المقصود بالاشارة الحسية. ولذلك يخرج عن دائرة تعريف الجسم كل جوهر غير مقصود بالاشارة الحسية.

ومن الجدير بالذكر: حينما يقال بأن الجسم جوهر مقصود بالاشارة الحسية، فمعنى هذا الكلام هو ان الجسم ليس بحاجة الى اثبات، وليس ضرورياً تكلف الاستدلال في هذا الباب.

وقد يقال: الجسم كموجود جوهري، غير محسوس. والشيء غير المحسوس،

(۱) واجع هياكل النور، مجموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، ص ٨٤ ـ ٨٥.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

غير منصود بالاشارة الحسية.

172

ذكرنا في مطلع هذا البحث بأن ادراك حقيقة الجوهر، امر خارج عن دائرة حواس الانسان الظاهرية، وقلنا بأنّ الحواس الظاهرية عاجزة عن ادراك ماهية الجوهر. اذن اذا كانت حقيقة الجوهر خارجة عن دائرة الحواس، كيف يكن أن يُشار حسياً إلى الجسم كجوهر؟

قيل في الاجابة على هذا التساؤل:

الجسم كجوهر، وان كان خارجاً عن دائرة ادراك الحواس، ورغم كونه امراً معقولاً في مقام الذات، ولكن يكن عده أمراً محسوساً لكونه محفوفاً بالعوارض دانماً.

ويمكن القول بتعبير آخر: الجسم معقول في حد ذاته، ومحسوس من حيث عوارضه.

ما تدركه حواس الانسان من الجسم هي أعراض الجسم فقط. وأعـراض الجسم لا يمكن عدها من اجزائه الذاتية والداخلية.

فحاسة البصر على سبيل المثال تشاهد الجسم وتدركه، ولكن الذي يحصل في حاسة البصر هو لون الجسم وشكله ومقداره. وحاسة الشم هي الاخـرى لديها لون من الادراك للجسم، ولكن الشيء الذي تدركه هو رائحة الجسم لا غير. وهكذا الأمر بالنسبة لحاسة الذوق وحاسة السمع وحاسة اللمس، حيث ما يحصل في هذه الحواس من الجسم هو الطعم والصوت والكيفية.

اذن ينبغي القول: رغم أن الحواس الظاهرية لا تدرك سوى عوارض الجسم فقط، ولكن حينما يُعرض ادراك هذه العوارض على العقل، فلن يتردد العقل عن الحكم بوجود الجسم، لأن عارض الجسم لا يمكن ان يستحقق بسدون وجسود الجسم.

اذن لو اعتبر أحد الجسم ــ من حيث عوارضه ــ موجوداً محسوساً وقابلاً للاشارة، كان محقاً فيا ذهب اليه ولم يقل جزافاً.



## استدلال المشائين حول الجسم وموقف السهروردي

قلنا بأن اتباع الحكمة المشائية يعتقدون بأن الجسم مـؤلف مـن عـنصري الهيولى والصورة. أي ان هذين العنصرين هما الجزءان الاساسيان للجسم.

واستعان هؤلاء بالاستدلال لاثبات وجهة نـظرهم. وخـلاصة اسـتدلالهم للبرهنة على وجود الهيولى ما يلي:

الجسم شيء قابل للاتصال والانفصال. ومن الواضح ان الاتصال من حيث هو اتصال، غير قابل للانفصال قط، لأن الأمرين المتضادين ـ من حيث انهها امران متضادان ـ لا يقبل أحدهما الآخر، ويوجد بينهها نوع من التقابل والتمانع دائماً.

ولابد من الالتفات الى الأمر التالي وهـو ان الذي لا يـعتبر التـقابل بـين الاتصال والانفصال، من نوع تقابل التضاد، ويعتبره من نوع التقابل بين العدم والملكة، يبقى الاتصال في مثل هذه الحالة ــ من حيث انـه اتـصال ــ لا يـقبل الانفصال.

اذن ينبغي القول: سواء كان التقابل بين الاتصال والانفصال من نوع تقابل التضاد أو العدم والملكة، فلن يقبل الاتصال الانفصال، وما يمكن ان يقبل هذين العنوانين المتقابلين هو موضوعهما لا غير.

والسؤال الذي لابد من طرحه هو: ما هو موضوع الأمرين المتقابلين والذي بمقدور، قبولهما على سبيل التعاقب والتوارد؟

أصحاب الحكمة المشائية يعتقدون ان ذلك الذي بمقدوره قسبول الاتسصال

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

والانفصال على سبيل التعاقب هو جوهر الهيولى، لأن جوهر الهيولى شيء لا متصل ولا منفصل بحد ذاته.

ومن المسلَّم به هو ان الشيء الذي هو بحد ذاته لا متصل ولا منفصل، قابل للاتصال وكذلك قابل للانفصال أيضاً.

المشاؤون مثلما يعتبرون هيولى الجسم قابلة للاثبات عن طريق البرهان. يعتبرون الصورة الجوهرية للجسم قابلة للاثبات عن طريق البرهان أيضاً. لذلك يستعينون بنوع من البرهان لاثباتها.

يعتقد هؤلاء الحكماء ان الامتداد والاتصال في الجسم نوعان، لأننا لو غيّرنا شكل الجسم المرن لأدركنا بسهولة ان أصل الجسم ثابت ولكن أشكاله مختلفة ومتفاوتة.

اذن لو امعنا النظر في هذه المسألة، لكمان من الضروري أن نسعترف بأن الثابت من الجسم يُعد نوعاً من الاتصال المبهم غير المتعين، والذي يُعد نفيه نفياً للجسم. ولكن يوجد في الجسم نوع آخر من الاتصال المتعين دائماً والذي لا يؤدي نفيه الى نني الجسم. ولهذا السبب بالذات يعتبر هؤلاء الحكماء التفاوت بين الجسم الطبيعي والجسم التعليمي، من نوع التفاوت بين الابهام والتعيين. وصفوة فكرة المشائين في هذا المضار هى ان الاتصال بالمعنى الشانى ـ أى

و صور عشر، بينية مين في معدمته بو مني الاعد علمان بالمعنى الأشكال المختلفة ــ زائد على الجسم، ويُعد من الأعراض.

دليل هؤلاء على هذه الفكرة هو:

تشترك جميع الاجسام في أصل الجسمية، وتختلف فيا بينها من حيث الأشكال والمقادير. والذي لا شك فيه هو أن ما به الاختلاف لا يمكن ان يكون ما به الاشتراك ايضاً. ولذلك يتحتم القول بأن الاشكال والمقادير المختلفة ليست داخل ماهية الجسم وانما هي من عوارضه.

المشاؤون يستعينون بمسألتي التخلخل والتكاثف أيضاً لاثبات فكرتهم هذه.

استدلال المشائين حول الجسم وموقف السهروردي

THE PRINCE GHAZI TRUST

فيقولون:

الجسم ومع انه جسم واحد، لكنه يصبح حين التخلخل أو التكائف اكبر أو أصغر مما هو عليه في الوضع الاعتيادي. وبما ان الجسم لا يضاف له شيء خلال التخلخل ولا ينقص منه شيء خلال التكاثف، يمكن ان نقول بسهولة بأن الكبر والصغر الحاصلين عن طريق التخلخل والتكاثف، ليسا داخلين في حقيقة الجسم، وانما هما من عوارضه.

وانبرى الحكيم شهاب الدين السهروردي لمعارضة الحكماء المشائين في هذه الفكرة، ووصف براهينهم في ماهية الجسم بأنها ناقصة. وقــد اســتعرض هــذا الموضوع في آثاره الفارسية والعربية، وسلّط الضوء على موقفه بهذا الشأن.

السهروردي وجّه الانتقاد نحو برهان المشائين لاثبات الهيولى. فقد قلنا بأن هذا البرهان يقوم على الفكرة التـالية وهـي: بمـا ان الجـسم يـقبل الاتـصال والانفصال، وبما أن الاتصال غير قابل للانفصال قط، فلابد ان يكون في الجسم جوهر قابل للاتصال والانفصال معاً.

ويرى السهروردي بأن ما موجود في الجسم هو امتداد الطول والعرض والعمق. وهذا الامتداد لا يقع في مقابل الانفصال قط. ويؤكد ايضاً على ان الذي يقع في مقابل الانفصال ويُعد متضاداً معه هو الاتصال بين الجسمين. ولذلك يجب القول بأن الذي يقابل الانفصال لا يتحقق إلّا بين الجسمين، اما ما هـو موجود في الجسم كطول وعرض وعمق، فليس مقابلاً للانفصال. كلمات السهروردي بهذا الشأن هي:

«ويرد عليهم ان الاتصال يقال فيا بين جسمين فيحكم بأن أحدهما اتصل بالآخر وهو الذي يقابله الانفصال. وفي الجسم امتداد مـن الطـول والعـرض والعمق والامتداد ليس يقابله الانفصال اصلاً»<sup>(١)</sup>.

(١) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٢٠٧.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

اذن فالسهروردي يميز ما بين الامتداد، وبين الاتصال في الواقع ونفس الأمر. ويدعو الذي في الجسم بالامتداد. بينما يقول بأن الاتصال لا يـصدق إلّا عـلى الجسمين المتصل أحدهما بالآخر. وعليه فالامتداد موجود في الجسم، وبما انه غير مقابل ولا متضاد مع الانفصال، يمكن عدّه قابلاً للانفصال.

اذن لو أخذ شخص بفكرة السهروردي هـذه، لسـقط مـن عـينه بـرهان المشائين لاثبات الهيولى.

والمسألة الاخرى التي سعى أتباع الحكمة المشائية لاثباتها هي: ان مقادير الجسم خارجة عن حقيقة الجسم دائماً وتُعد من أعراضه.

وهب السهــروردي لمـعارضة المشـائين في هـذا الأمـر مـوجهاً الانــتقاد لاستدلالهم في هذا المضار. فالمشاؤون يستدلون على فكرتهم هـذه بـالطريقة التالية:

بما ان جميع الاجسام تشترك فيا بينها في أصل الجسمية، وتختلف في المقادير والاشكال. كذلك بما ان ما به الاشتراك في الشيء الواحد غير ما به الاختلاف، فلابد من الاعتراف بأن الأشكال والمقادير، خارجة عن حقيقة الشيء.

وبما أن السهروردي لا يعتبر المقدار خارجاً عن حقيقة الجسم، نراه يرفض كلام المشائين في هذا الباب ويعتبر استدلالهم ناقصاً ويقول: «وقول القائل ان الأجسام تشاركت في الجسمية واختلفت في المقدار فيكون خارجاً عنها كلام فاسد فان الجسم المطلق بازاء المقدار المطلق والجسم الخاص بازاء المقدار الخاص»<sup>(۱)</sup>.

أي مثلما ان الجسم المطلق معادل للمقدار المطلق، كـذلك الجـسم الخـاص معادل للمقدار الخاص. واذا ما أخذنا بهذا الكلام يـنبغي القـول مـثلما جمـيع الاجسام مشتركة في أصل الجسمية، كذلك هي مشتركة في أصل المقدار أيضاً.

(۱) نفس المصدر، ص ۲۱۰.

استدلال المشائين حول الجسم وموقف السهروردي

اذن فالسهروردي يعتبر الجسم المـطلق عـين المـقدار المـطلق، والأجسـام الخاصة عين المقادير الخاصة.

وعلى هذا الضوء ينبغي القول: مثلها تشترك الاجسام فيا بـينها في المـقدار المطلق وتختلف في المقادير الخاصة، تشترك ايضاً في أصل الجسمية وتختلف من حيث المقادير.

ان اختلاف السهروردي مع اتباع الحكمة المشائية حول حقيقة الجسم، ليس اختلافاً لفظياً ناشئاً من طريقة التعبير أو اسلوب استخدام الكلمات.

كلام السهروردي المنتقد لاستدلال المشائين يقوم على أساس النقطة التالية وهي انه لم يعتبر ما هو مشترك بين الاجسام امراً مختلفاً عما هو مشترك بينها. من وجهة نظره ان الاجسام وان كانت مشتركة مع بعضها في أصل المقدار، غير أن الذي يميز بعض الأجسام عن البعض الآخر هو خصوصية المقدار.

اذن ما يميز طريقة السهروردي عن طريقة المشائين في هـذه المسألة هـو تمسكه بأصل التشكيك. فحينما يصف هذا الفيلسوف اصل المقدار بأنه مـا بـه الاشتراك بين الاجسام، والمقادير المختلفة بأنها ما به الاختلاف فيما بينها، فمعنى كلامه هو جريان أصل التشكيك في عالم الأجسام.

ولم يقل السهروردي بجريان أصل التشكيك في هذه المسألة فحسب وانمـا استخدم هذا الأصل أيضاً في كثير من المسائل الاخرى وعدّها الأساس لكثير من الامور.

وقد يقال هنا بأن الاختلاف بين الأجسام لا يُعد من أقسام الاختلاف في مراتب التشكيك، لأن الاختلاف في مراتب التشكيك، اختلاف يتحقق على أساس شدة الشيء وضعفه، بينما الاختلاف بين الأجسام والمقادير لا يقوم على اساس الشدة والضعف، ولا يصدق عنوان الشديد والضعيف على صعيد الاجسام. أشراق الفكر والشهرد في فلسغة السهروردي

وبقال في الرد على ذلك: رغم ان عنوان الشدة والضعف لا يـصدق عـلى الأجسام والمقادير، غير ان عنوان الأتم والأنقص يصدق على مراتب الأجسام والمقادير. وهذا ما يمكن ان يُعد من جملة العناوين التي تُستخدم عـلى صـعيد مراتب التشكيك.

لابد من الاشارة ايضاً الى الأمر التـالي وهـو: المـلاك الاصـلي والضـابط الأساسي للتشكيك عبارة عن رجوع ما به الاختلاف الى مـا بـه الاشـتراك. فحينما يعود الاختلاف في الشيء الى الاتحاد مع نفس الشيء، تـتحقق حـقيقة التشكيك، سواء صدق عنوان الأشد والأضعف أم لم يصدق.

وأثار الشيخ شهاب الدين السهروردي هذا الاشكال في آثـاره، وأجــاب عليه بهذه الطريقة ايضاً ومما قال:

«فيجعل الجامع الأتمية دون الأرشدية ولا مشاحة في الاصطلاح»<sup>(۱)</sup>.

وعلى ضوء هذه الاشارات يتضح بأن السهروردي لا يؤمن سـوى بـنوع واحد من الامتداد، ويعتبره الجزء الداخلي للجسم أيضاً.

هذا الفيلسوف وعلى العكس من أتباع حكمة المشاء يعتقد أن وجود امتدادين في الجسم الخارجي أحدهما الجوهر والآخر العرض امر غير معقول. في حين يعتقد أتباع الحكمة المشائية بأن الصورة الجوهرية للجسم تؤلف نوعاً من الاتصال أو الامتداد المبهم، بحيث لو لم يتحقق ذلك الاتصال في الخارج، لا تتحقق مقادير معينة ايضاً.

هذا الامتداد المبهم والاتصال غير المشخص الذي يُدعى في فلسفة المشائين بالصورة الجسمية، يعتبره السهروردي أمراً كلياً واعتباراً ذهنياً.

يؤكد هذا الفيلسوف على الأمر التالي ايضاً وهو ان الجرم العيني أو الجسم الخارجي ليس بمقدوره أن يتقوم من خلال امتداد مبهم واتصال غير مشخص.

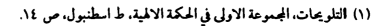
(۱) حكة الاشراق، المجموعة الثانية لآثار شيخ الاشراق، ط طهران، ص ٧٧.

استدلال المشائين حول الجسم وموقف السهروردي

ولذلك لا يمكن لأحد أن يدعي بتحقق امتدادين في الجسم الخارجي أحدهما جوهر والآخر عرض.

هذه الفكرة استعرضها السهروردي في كتاب «التلويحات» وقال:

«الجرم العيني لا يتقوم بمقدار ما وامتداد ما كلي، فانه لا يكون إلّا في الذهن، فكيف يقوّم العيني؟ ولا يتصور أن يقال في الجرم امتداد حاصل هـو جـوهر وآخر هو عرض لأن الامتداد طبيعة واحدة ومفهوم واحد ولا يـتخلف فـيه جواب ما هو، فلا يكون منه جوهر وعرض»<sup>(١)</sup>.



This file was downloaded from QuranicThought.com



صدر المتألهين والسهروردي

من مجموع المباحث السابقة يتضح ان السهروردي لا يعتبر الامتداد. خارج الأجسام، ويفسّر الاختلاف ما بينها عن طريق التشكيك. كما انه لا يعتبر ما به الاختلاف بين المقادير خارجاً عما به الاشتراك بينها.

والضابط الأساس في التشكيك عند السهروردي هو ان ما به الاختلاف بين الامور لا يخرج عما به الاشتراك بينها.

ويُعد صدر المتألهين من بين الذين يـعتقدون اعـتقاداً راسـخاً بـالتشكيك ويوليه أهمية كبرى. ولكن الذي يفصل بين الاثنين ويضع كلاً منهما في مواجهة الآخر في هذه المسألة هو طريقة تعامل واسـلوب فـهم كـل مـنهما لمـوضوع التشكيك.

صدر المتألهين يعتقد بأن التشكيك لا يتحقق في غير مراتب الوجود قـط. ولذلك يعتبر عالم المفاهيم والماهيات غريباً على التشكيك.

السهروردي وعلى العكس من صدر المتألهين يقول بالتشكيك في الماهية. كها يعتبر ذات الجسم في هذه المسألة التي نحن بصددها، أتم وأنقص.

هذا الفيلسوف يعتقد بأن التفاوت بين شيئين، ناشئ عن الكمال والنقص في الماهية المشتركة. أي انه لم يستعن بقيد خارجي على صعيد التفاوت بين شيئين، كها لا يولي اعتباراً لكل ما هو خارج ذات الاشياء. وفي هذا الأمر بالذات هبّ صدر المتألهين لاعلان معارضته لهذا الفيلسوف وتوجيه الانتقاد لرأيـه بهـذا الشأن.

صدر المتألهين والسهروردي

صدر المتألهين يعتقد بأن مفهوم الشيء لا يختلف من حيث هو مفهوم واحد، ولا يتحقق الكمال والنقص في معنى الشيء. فهو يرى ان التـفاوت في الكمـال والنقص أو الشدة والضعف، يختص بباب الوجود، ولا يصدق في غير مـراتب الوجود.

الوجود في نفسه، امر كامل وناقص، شديد وضعيف، مستغن وفقير، متقدم ومتأخر. ولا ريب في ان وجود واجب الوجود أكمل من سائر المـوجودات، ولكن لا ريب في الأمر التالي ايضاً وهو عدم تحقق أية ماهية مشـتركة بـين واجب الوجود وسائر الوجودات.

اذن اذا كان التفاوت في الكمال والنقص، مختصاً بباب الوجود، ولا يتحقق في غير الوجود. لابد من القول بأن التفاوت بين المقدار الزائد والمقدار النـاقص، متحقق في طريقة الوجود وسنخه.

فمثلها يختلف السواد الشديد عن السواد الضعيف في طريقة الوجود وسنخه. كذلك يختلف المقدار الزائد عن المقدار الناقص في طريقة الوجود وسنخه.

من الأحكام غير القابلة للانكار في موضوع التشكيك هي ان كل مرتبة من مراتب الوجود المختلفة والمتفاوتة، تشتمل على المراتب التي دونهـا، ولا تـفتقد لأية مرحلة من مراحلها الكمالية.

ويصدق هذا الكلام أيضاً على مخــتلف مـراتب المـقدار الزائـد والنــاقص. فالسواد الشديد مثلاً يؤلف مرتبة من وجود اللون التي تشمل جميع المراتب التي دونها بالقوة.

والوضع على هذا الغرار أيضاً بالنسبة للمقدار الزائد لأن المقدار الزائد يؤلف مرتبة من وجود المقدار والتي تشمل بالقوة جميع المراتب التي دونها.

ولو جزّءنا مرتبة معينة من المقدار الى مقادير أصغر، أو لو أوصلناها بمقدار آخر بشكل وحداني، لأدركنا بسهولة بأن ما كان بالقوة أصبح بالفعل، وما هو اشراق الفكر والشهود فى فلسفة السهروردي

بالفعل يُعد ما بالقوة.

145

ويصدق هذا الكلام على اللون الذي هو كيفية عرضية ايضاً. فلو تـغيرت مرتبة من اللون الأسود الى مرتبة أشد أو أضعف، لاتضح ان ما بالفعل يصبح بالقوة، وما بالقوة يصبح بالفعل.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂ<u>NIC</u> THOUGHT

ولابد من التنويه الى ان الماهية من حيث هي ماهية ليست سوى ماهية، وأنها لا تتغير ولا تتبدل تلقائياً. لذلك فالذي يستغير في السواد أو المقدار، ويتحول الى النقص أو الكمال هو وجود السواد أو المقدار. فالتطور والتسجلي، من شؤون الوجود، والوجود يكشف عن نفسه في نوع من التحول باستمرار.

اذن حينما يتحول وجود شيء ما الى لون آخر وسنخ آخر مـن الوجـود. فلابد ان يتحقق بين هذين السنخين من الوجود قدر جـامع ورابـط. فـان لم يتحقق هذا القدر الجـامع الرابط بين هذين السنخين أو اللونين من الوجود. فلا يتاح لأحد القول بأن احدهما مرتبة اولى والآخر مرتبة ثانية.

والدليل الآخر لهذا الأمر هو انه لا يمكن عدّ الشيء المعدوم عين ذلك الشيء الذي هو موجود وباقٍ في تلك اللحظة. فليس باستطاعة احـد ان يـزعم بأن القدر الجامع الرابط بين ما ذهب وما هو باق عبارة عن ماهية عامة ومشتركة. لأن الماهية شيء لا يبق بين شيئين بشكل واحد.

واستعرض صدر المتألهين هـذه المسألة في تـعليقاته عـلى كـتاب «حـكمة الاشراق» وقال:

«زعم الشيخ ان التفاوت يكون بين شيئين بحسب كمال ونقص في ماهياتهما المشتركة بلا اعتبار قيد آخر فصلي أو عرضي. والحق ان مفهوم الشيء الواحد لا يتفاوت بحسب معناه، بل التفاوت في الأشد والأضعف بأنحاء الحصولات والوجودات، لأن الوجود مما هو متفاوت في الكمال والنقص»<sup>(۱)</sup>.

(١) تعليقات على حكمة الاشراق، طبعة حجرية، ص ٢١٠.

صدر المتألهين والسهروردي

اذن يعتبر صدر المتألهين التفاوت بين المراتب الشديدة والضعيفة للـشيء الواحد معتمداً على نحو الوجود. كما ان القدر الجـامع بـين مخـتلف درجـات ومراتب الشيء الواحد، هو عبارة عن وجوده لا غير.

وعلى هذا الضوء ينبغي القول: مثلما يعود ما به الاخـتلاف بـين درجـات الشيء الواحد الى وجود تلك الدرجات، كذلك يعود ما به الاشـتراك والقـدر الجـامع لها الى الوجود أيضاً.

وتحدث هادي السبزواري عن هـذه المسألة في كـتابه «شرح المـنظومة». واعتبر عدم جواز التشكيك في الماهية أحد البراهين القاطعة لاثــبات اصـالة الوجود.

السبزواري فضلاً عن استخدامه لعدم جواز التشكيك في الماهية في البرهان الثالث من اصالة الوجود، استخدمه في البرهان الرابع بشكل ضمني ومقدر.

وأشار الحكيم السبزواري الى هذه المسألة في لغة الشعر قائلاً:

كذا اللزوم السبق في العـليّة مع عدم التشكـيك في المـهية كـون المـراتب في الاشـتداد انــواعاً، اســتنار للـمراد<sup>(۱)</sup>

السبزواري يعتبر كل مرتبة من المراتب الشديدة والضعيفة في التحولات الاستكمالية والكيفيات الاشتدادية، نـوعاً بـالقوة. وبمـا أن المـراتب الشـديدة والضعيفة غير متناهية بالقوة، ينبغي القول بأن مختلف الأنواع التي تتحقق بين مبدأ ومنتهى الامتداد أو الحركة الاستكمالية، غير متناهية بالقوة ايضاً.

والدليل على لا تناهي المراتب الشديدة والضعيفة في الشيء هـو ان هـذه المراتب واقعة في امتداد واحد، كما ان كل امتداد قابل للتقسيم بالقوة الى اجزاء غير متناهية.

فليس باستطاعة احد ان يزعم بأن المراتب الشديدة والضعيفة وأنواعها غير

المتناهية متحققة بالفعل، لأن فعلية هذه الانواع تستلزم انحصار الامـور غـير المتناهية في عين لا تناهيها بين حاصرين، اي بين مبدأ ومنتهى.

وعلى هذا الضوء ندرك بسهـولة ان الوجود هو الشيء الوحيد الذي يربط بين جميع الانواع غير المتناهية بالقوة وبشكل مـوزون ومـنسجم وفي طـريق واحد.

وهكذا يلزم القول ان الامتداد سواء كان قاراً بالذات أو غير قار بالذات، يحظى بنوع من الوحدة، في ذات الوقت الذي هو قابل للتقسيم بالقوة الى اجزاء غير متناهية.



# السهروردي في موضع الدفاع عن القدماء

السهروردي يولي احتراماً كبيراً لكثير من الحكماء الذين سبقوا ارسطو، ويشيد بهم وبجهودهم العلمية. فيصف «هرمس» بأنه ابو الحكمة، ويضني هالة من التبجيل والتكريم على عدد آخر من الحكماء مثل فيثاغورس، وانباذقلس، وافلاطون.

ويُطلق السهروردي على الحكمة التي سبقت عـصر أرسـطو اسم الحـكمة الخطابية ويعتبر الوصول الى حقيقتها أمراً يؤدي الى كمال الإنسان وسعادته.

ويوصي هذا الحكيم ايضاً بالحذو حذو طريقة القدماء ويؤكد على مـعرفة مشاربهم ومذاهبهم. ويرى ان الله تعالى حينما يريد الخير لأبناء الحكمة يهديهم الى طريقة الاسلاف والحكماء الماضين، ويصدهم عن الاشتغال في المقولات.

ويبدو ان السهروردي يوجه الانتقاد من خلال هذه الافكار نحو اتـباع الحكمة المشائية، ويعتبر رأيهم في مضار الجوهر والعرض بعيداً عـن الحـقيقة. وينكر هذا الفيلسوف الصورة الجوهرية للجسم، ويعتبر جهود المشائين الرامية الى اثبات الصورة الجوهرية للجسم، جهوداً لا طائل فيها.

السهروردي يعتقد بأنّ ما يقع في المحل، هو العرض لا غير، ولذلك نراه يعتبر الصورة الجسمية عرضاً، ويرفض اثبات أي صفة اخرى لها<sup>(١)</sup>.

وتحدث السهروردي عن انكار الصورة الجوهرية للجسم في كثير من آثاره. مثل كتاب «المشارع والمطارحات»، موجهاً الانتقاد لأتباع الحكمة المشائية في

(۱) راجع رسالة «پر تونامه»، مجموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، ط طهران، ص ٦.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

مضمار اثبات الصورة الجوهرية للجسم.

يقول السهروردي في هذا الكتاب بأن القدماء يعتبرون أي شيء يحـل في شيء آخر، عرضاً. لذلك فالشيء المنطبع في شيء آخـر لا يمكـن ان يـدعى جوهراً.

ويخاطب السهروردي مخالفيد قائلاً: كيف بمقدوركم التمييز بين الامور التي تحل في اشياء اخرى، فتدعون بعضها جوهراً والبعض الآخر عرضاً؟ فاذا قلتم بأن التفاوت بين الاعراض والصور الجوهرية للجسم هو ان الصورة الجوهرية للجسم من اللوازم التي لا تنفك عن المادة، والاعراض ليست من اللوازم التي لا تنفك عن المادة، فلابد من القول في الرد بأن ثمة بعض الأعراض التي لا يمكن حتى حسب رأيكم، فصلها عن الجسم قط.

ويقول السهروردي ايضاً بأن خلو المادة من الصورة الجسمية وان كان امراً غير ممكن غير ان هذا لا يمكن ان يكون دليلاً على جوهرية الصورة الجسمية، لأن الجسم لا يمكن ان يخلو من نوع من المقدار والشكل، ولا يمكن في نفس الوقت اعتبار المقدار والشكل من أقسام الجوهر.

ويرى انطباق هذا الكلام على الوحدة والكثرة ايضاً، لأن الجسم لا يمكن ان يخلو من الوحدة أو الكثرة، كما لا يمكن في الوقت نفسه عد الوحدة والكثرة من أقسام الجوهر.

ويخاطب السهروردي المخالقين لرأيه قائلاً: لو قلتم بأن الجسم المطلق لا يوجد في الخارج بدون وجود مخصص، لذلك تُعد الصورة الجسمية كمخصص، مقوماً وجوهراً للجسم، لقلنا في الاجابة بأن الطبيعة النوعية ـ كنوع الانسان ـ لا توجد بدون وجود المشخصات والمميزات في الخارج. اذن لو كان بالامكان عد الوجود المشخّص والمخصص جوهراً، فلهاذا لا تُعد مشخصات ومميزات النوع من الجواهر أيضاً؟ ولو قيل بأن الماهية النوعية تامة وكاملة في نفسهما، لقيل في الاجمابة بأن طبيعة الجسم كطبيعة النوع. ولو قيل بان الجسم غير كامل نظراً لحماجته الى المخمص، لقيل في الاجابة بأن الانسان غير كمامل ايمضاً نـظراً لحماجته الى المخصصات والمميزات.

السهروردي فى موضع الدفاع عن القدماء

ولو قيل بأن نوع الانسان لن يحتاج الى مخصص ومميز حسينا يسلخص في شخص واحد، لقيل بأن حقيقة الجسم هي الاخرى لن تحتاج الى مخصص ومميز لو تلخصت وحُصرت في شيء واحد.

ولو قيل بأن الجسم ينبغي ان يكون في مكان وحيز ما، ولديه وضع خاص، لقيل في الاجابة ان نوع الانسان أو أي نوع جسماني آخر، ينبغي ان يكون في مكان وزمان ما ولديه وضع خاص ايضاً.

ولو قيل بأن الامور المخصصة، تعرض للنوع عن طريق الأسباب والعوامل الخارجية، وأحياناً على سبيل الاتفاق، ولا تعتمد عليها حقيقة النوع قط، لقيل في الاجابة بأن ما تدعونه بالصور الجسمية الجوهرية، يعرض على الهيولى عن طريق الأسباب والعوامل الخارجية، لأن الهيولى في حد ذاتها لا تقتضي الاتحاد مع ما تدعونه انتم بالصور الجسمية الجوهرية.

ولو قيل بأن الصور الجسمية الجوهرية مقوماً لحاملها، أي الهيولى، في حين لا تعد المخصصات والمميزات مقومة للنوع، لقيل في الاجابة ان جميع الكـلام يتركز حول الأمر التالي وهـو: كـيف بـامكانكم ان تـعلموا بأن مـا تـدعونه بالصورة الجوهرية للجسم، مقومة لوجود الجسم؟

فلو قلتم بأن التخصيص هو عين التقويم، لقيل في الاجابة بأن عـين هـذا الكلام ينطبق على مخصصات ومميزات الانواع أيضاً.

ولو قيل بأن الصور الجسمية الجوهرية مبادئ لبعض الآثار، في حين لا تُعد الاعراض مبادئ للآثار، لقيل في الاجابة بأن الشيء الذي يوجب ظهور بعض أشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

الآثار، لا يمكن ان نعتبره جوهراً دائماً. فالميل القسري والميل غير القـسري ـ مثلاً ـ يمكن ان يكونا مبدأ لبعض انواع الحركة، ورغم ذلك لا يمكن عدّهما من أقسام الجواهر.

ويصدق هذا الكلام على الحرارة الموجودة في الحديد أيضاً لأن هذه الحرارة. مبدأ الحرق وكذلك مبدأ الحركة في بعض الأحيان، ومع ذلك لا يمكن عـدّها صورة جوهرية قط.

ولو قيل بأن الأعراض ليست مبدأ حقيقياً للآثار، ولا يمكن ان يطلق عليها سوى انها مُعِّدة، لقيل في الاجابة بأن ما تدعونه بالصورة الجسمية الجوهرية، ليست مبدأ حقيقياً للآثار ايضاً، ولا يمكن ان يُنظر اليها إلّا كأمر مُعِدّ.

ولو قيل بأن الآثار الناشئة من الصور الجسمية الجوهرية، مشاهدة ومحسوسة، لقيل في الاجابة بأن الآثار الناشئة ـ مثلاً ـ من الحرارة والميل القسري وغير القسري، مشاهدة ومحسوسة ايضاً. ولو قيل ان الاجابة على سؤال «ما هو؟» تتغير بتغير الصور الجسمية الجوهرية، في حين أن التغيير في الأعراض لا يوجب التغيير في الاجابة على سؤال «ما هو؟»، لقيل في الاجابة ان الاجابة على سؤال «ما هو؟» تتغير ايضاً. بتغير بعض الأعراض. فلو سألنا عن قطعة من الحديد «ما هي؟»، فالاجابة الصحيحة ليست سوى الحد التام والماهية لتلك القطعة الحديدية. ولو أذبنا هذه القطعة الحديدية في النار وصنعنا منها سيغاً، فالاجابة على ذلك السؤال سوف تعبر عن ماهية السيف.

ولا يصدق هذا الكلام على قطعة الحديد والسيف فقط، وانما يصدق عـلى عدد كبير من الاجسام الاخرى، كما هو الحال في الطابوق والبـيت، والخشب والمنضدة، والقهاش واللباس الخ<sup>(۱)</sup>.

راجيع: المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ٢٨٤ ـ ٢٩٢.

وصفوة الكلام هي: الجسم من وجهة نظر السهروردي مؤلف من جـوهر وعرض. وهذان العنصران عنده عبارة عن الهيولى، والجسم التعليمي. واذا كان الامر كذلك يبرز اشكالان لابد للسهروردي الاجابة عليهها:

الاشكال الأول: فضلاً عن ان العرض لا يمكن ان يكون مقوماً للجوهر، فان رأي السهروردي يوجب ان تتألف الماهية الحـقيقية مـن مـقولتين مـتباينتين بالذات.

الاشكال الثاني: الامتداد الكمّي بصفته عرضاً محتاجاً الى المـوضوع، لو لم يكن في موضوعه نوع من الاتصال المبهم القابل للتعيّن المـقداري، فـن غـير المكن عروض الامتداد الكمي على ذلك الموضوع.



رأى بعض المتأخرين

سبق ان ذكرنا بأن السهروردي يرى على غرار القـدماء ان الجـسم ليس سوى مادة وامتداد. اما الفلاسفة الغربيون المتأخرون مثل ديكارت وعدد كبير من الفلاسفة الذين تلوه، يعتبرون الامتداد أساس جميع الأمور المادية.

طبعاً لابد من الاشارة الى ما يلي: «ديكارت» وانطلاقاً مـن الاسس التي تقوم عليها فلسفته، لم يكن باستطاعته ان يرى وجود الجسم امراً مفروغاً منه في الخارج، وانما هو بحاجة الى اثبات ايضاً مثل سائر الامور. فقد كان ديكارت يراعي الترتيب التالي في الاثبات: الروح، ثم الله، ثم عالم الخارج.

اذن اذا كان ديكارت يؤمن بوجود المادة، ويعلم ان أي شخص آخر يؤمن بوجودها بوجه من الوجوه ايضاً، فلماذا انبرى لاثباتها؟

حينما يتم اثبات المادة، يحصل لدى الناس العلم بوجودها بدلاً من الايمان. وهذا ما يُعد متناسباً مع عمل الفيلسوف.

وبعد ان عقد ديكارت العزم على القيام بهـذه المـهمة، هبّ للـبحث والاستقصاء، كي يبدأ من نقطة محددة من اجل الانطلاق نحو الهدف الجـديد. وبما انه لم يكن سوى ذهني، كان بمقدوره ان يبدأ عمله بـالمفهوم فـقط. ومن البديمي ان يكون مفهوم «المادة»، المفهوم الاول الذي يخضع للاختبار، ولذلك طرح السؤال التالي: ما هي المادة؟

المادة في حد ذاتها ـ أي كمفهوم واضح ومتميز ــ عبارة عــن الامــتداد في الحيز بحسب الأبعاد الثلاثة. ولكن لو أنعمنا النظر في هذا المفهوم بدقة وعمق،

رأي بعض المتأخرين

لا نجد فيه شيئاً نستطيع بواسطته ان نحصل على ما بازاء المفهوم. ديكارت علاوة على المفهوم الذي كان لديه في الذهن عن المادة، كانت لديه صورة اخرى للمادة مدينة لتخيله لا لعقله. ففضلاً عن المفهوم الانتزاعي الذي لدينا عن الأجسام، بمقدورنا تخيل الأجسام كتخيلنا للدائرة والمثلث على صعيد الهندسة. غير ان الامر هنا يختلف عن الهندسة. اذ لا يوجد في الذهن كـذهن شيء يبرر الخيال الذهني، لأن طبيعة الذهن تقتضي ان يكون لديه مفهوم لا صور خيالية.

اذن من أجل تفسير التفاوت البارز بين التعقل والتخيل ينبغي ان نفترض جسماً متحداً معه الذهن. اي ان التعقل المحض عبارة عن التفات داخلي للذهن نحو نفسه. في حين ان التخيل عبارة عن التفات نحو الخارج ومشاهدة جسم غريب على طبيعته.

اذن لا يوجد كلام أنسب من هذا لتبرير حصول الصور الخيالية في الذهن. وعليه هناك احتمال بوجود الجسم، ولكن لا يوجد عليه برهان. بل حتى المفهوم الذي لدينا في الخيال عن الطبائع الجسمانية، مفهوم متمايز. واذا كان هذا المفهوم مفهوماً متمايزاً فكيف يمكن ان نستنتج من وجوده في الذهن ان لديه ما بازاء أو تشخص في الخارج؟

وبذلك يتعلق أملنا الأخير بالحواس الظاهرية، ولابد لنا من مواصلة العمل الذي يقع على عاتقنا.

صحيح أن الاحساسات ينبغي أن توجد في الذهـن عـلى غـرار المـفاهيم والصور الخيالية، ولذلك يمكن استخدامها كمبدأ لشروع جديد، لكنها تخـتلف عن سائر أفكارنا من حيث المحتوى وكذلك من حيث الأصل والمنشأ، لأنهـا فقط عبارة عن ارتسامات مبهمة لبعض الحالات والكيفيات التي لا يرتبط بها أى مفهوم متمايز. اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

كمثال على ذلك: ما هو الشعور بالألم وأين؟

فلو ألحق بي الأذى بواسطة قطعة خشب أو حديد، فمن الواضح ان الألم نفسه ليس في الخشب ولا في الحديد وانما في الذهن. ولكن كيف يمكن تفسير تجربة الذهن لهذا الشعور؟ فالذهن هو الشيء الذي يفكر لكنه لا يحس. وعليه بمقدوره ان يصنع مفاهيم متايزة كمفهوم الامتداد. لكنه غير قادر على خلق مشاعر من قبيل اللذة، والعلم، والرائحة، والطعم، والتي لا تقبل القياس والعد.

اضف الى ذلك ان الذهن لا يخلق الاحساس والشعور كـخلقه للـمفهوم والصورة الخيالية. وانما ترد الاحاسيس الى الذهن من طـرق مخـتلفة وكأنهـا معلولة لعلة خارجية.

ولهذا السبب يمكن القول بأن النفس الناطقة لا تر تبط بالجسم فحسب، وانما تر تبط بسائر الأجسام ايضاً وتجرّبها وتدركها.

اذن يتضح أن الجــسم هو الشيء الذي لا يتيقنه الناس مــا لم يـبادروا الى اثباته. ولكن الخطوة الاولى لاثباته هي الخطوة الاولى لانكار وجوده أيضاً.

كان ديكارت يسعى في الحقيقة لاثبات شيء لا معنى لاثباته، لا لأنه غير حقيقي، بل بالعكس، لأنه ضروري.

ولابد أن نضيف هنا بأن هذه الضرورة والبداهة الجسمية، للنفس لا للذهن المحض. ولم يكن بمـقدور ديكـارت ان يـعتقد بأن الشيء الضروري للـنفس، ضروري للجوهر الروحاني المرافق للجسم أيضاً.

كذلك لم يكن بمقدوره طبقاً لاصوله الفلسفية ان يعقد الأمل على وجود دليل في الروح ـ أي الجوهر المفكر المتميز عن الجسم ـ لاثبات وجود نفس الروح، أي الجوهر المفكر.

فاذا كانت المشاعر والأحاسيس متعلقة بالروح نفسها، أي الذهن المحـض، فلا يلزم لتبرير وجودها شيء عدا الروح نفسها والذهن المحض، ولا يوجد أي

رأي بعض المتأخرين

دليل آخر لفرض وجود عالم الجسم والمادة.

وعلى العكس من ذلك، اذا لم تكن تلك المشاعر والأحاسيس مـنبثقة مـن الروح، وانما ترد الى الذهن من الخارج، فلا تُعد هذه الروح المصطلحة روحاً حقيقية، بل هي النفس التي تدرك بلا واسطة وجود الاجسام كأمر يقيني غير قابل للاثبات ولا يحتاج الى اثبات.

كان ديكارت يبحث عن الروح التي تختلف وتتميز ذاتـياً عـن المـادة الى درجة بحيث يكون وجود المادة بحاجة الى اثبات. كما انهــا من ناحية اخـرى ملتصقة بالمادة الى درجة بحيث يمكن اثبات وجود المادة عن طريق الاحساس.

والحقيقة هي ان «ديكارت» حينا أسس أصوله الفلسفية واستقرت في باطن الذهن المحض، لم يستطع اثبات الجسم في عالم الخارج وواجه الفشل في هـذه المحاولة.

هناك الكثيرون الذين سعوا في هذا الطريق بعد ديكارت ولم يحقوا فيه النجاح. وقد أدرك «باركلي» آخر المطاف ما يلي: حتى اختبار هذا الطريق أمر لا طائل فيه. ويمكن القول على هذا الأساس ان باركلي قد وضع نهاية لتجربة ديكارت العليا<sup>(۱)</sup>. ولهذا السبب سيبق عمله على شكل حدث أو واقعة في تاريخ الفلسفة.

ولو قاس أحد كلام السهروردي حول الجسم بكلام ديكارت، لاعترا، الاندهاش. فالسهروردي يقول في رسالة «پرتو نامه» بأن الجسم جوهر مقصود بالاشارة، في حين يقول ديكارت في مطلع التأمل السادس من كتاب «التأملات»: الشيء الوحيد الذي ظل ملتى على عاتتي هو ان احقق: هل الجسم موجود؟

السبب في هذا الاختلاف بين الاثنين، لابد من البحث عنه في مبدأ فلسفة

(١) اتين جيلسون، نقد الفكر الفلسني الغربي، ترجمة الدكتور أحمد احمدي، ص ١٧٣ ـ ١٨٥.

۱۸٦ منهيا. کل منهيا.

توهم التناقض

تحدث السهروردي عن موضوع الجسم في كثير من آثاره العربية والفارسية وناقش حقيقته. فكما تقدم ان هذا الفيلسوف ينسجم في موقفه مع القـدماء، ويعارض بشدة آراء المشائين في هذا الموضوع. وقد سلط الضوء على مـوقفه بصراحة تامة وانحاز الى جانب القدماء بوضوح.

ورغم ذلك توجد هناك آراء في بعض آثاره غير منسجمة مع آراء اخرى له وردت في غيرها من المصنفات.

هذا الفيلسوف عبَّر في كتاب «التلويحات» عن اعتقاده بأن الجسم مركب من جوهر وعرض. ووصف الجوهر بأنه هو الهيولى لا غير. وقال بأن الجسم ذو جزء ثابت جوهري يُدعى بالهيولى، اما الجزء الآخـر مـن الجـسم وهـو العرض فقال بأنه عبارة عن مقدار ثابت.

عبارته بهذا الشأن هي:

«... فاذن المقدار واحد في الجسم وهو عرض. وللجسم جزء ثابت جوهري هو الهيولى، وآخر عرض متجدد به الأجسام مع بقاء الحقائق النوعية. فليس الجسم محض الجوهر...»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالجسم من وجهة نظر السهـروردي مـركب مـن عـنصري الجـوهر والعرض. ولا يلاحظ في كلامه بهذا الشأن أي غموض أو ابهام. لكنه يتحدث بعبارة اخرى عن الجسم في كتاب «حكمة الاشراق»، يبدو انها غير منسجمة مع ما ورد في «التلويحات».

فني كتاب «حكمة الاشراق» وبعض آثاره الاخـرى يـعتبر الجـسم مجـرد

(١) التلويحات، المجموعة الاولى في الحكمة الالهية، ط اسطنبول، ص ١٤.

رأي بعض المتأخرين في المالة في المنتقاري المكالفي الم

المقدار الذي يقبل الامتدادات الثلاثة لا غير، ويعتبر المقدار جوهراً بسيطاً<sup>(١)</sup>. السهروردي يرى ان هذا المقدار يدعى بالهيولى حينما ينسب الى عوارضه، ولا توجد هيولى اخرى غيره في عالم الموجود. أي ان الجسم والهيولى من وجهة نظر السهروردي عبارة عن شيء واحد ولا يختلفان إلّا في عالم الاعتبار. وكشف محمود بن مسعود قطب الدين الشيرازي شارح كتاب «حكمة الاشراق» عن هذا اللاانسجام فى كلام السهروردي، ثم سعى بجهود مضنية

لدفعه. يقول قطب الدين الشيرازي: رغم ما يبدو ظاهرياً من وجود تناقض بين عبارتي السهروردي في كتاب «التلويحات» «وكتاب «حكمة الاشراق»، ولكن لا يوجد بينهها أي نوع من التناقض في الواقع ونفس الأمر.

فلو ميز أحد بين معنى الجسم والمقدار في كـتاب «التـلويحات»، والجـسم والمقدار في «حكمة الاشراق»، لارتفع أي توهم بوجود تناقض. فـلو أخـذنا بنظر الاعتبار جسماً مرناً كقطعة الشمع، لأدركنا اننا يكن ان نشاهد مقدارين في هذا الجسم:

المقدار الأول ثابت لا يـزداد ولا يـقل بـتغير أشكـاله. وهـو مـا يـدعوه السهروردي بالجوهر.

المقدار الثاني، وهو مقدار غير ثابت، بل يمكن ان ندعوه بالمقادير الخستلفة المتعددة والتي يمكن رؤيتها في أشكال مختلفة. وهذه المقادير عبارة عن عروض تعرض على المقدار الجوهري الاول وتوجد فيه.

السهروردي يطلق (في كتاب «التلويحات») على مجموع هذين المقدارين اسم الجسم، ويطلق على المقدار الجوهري للجسم اسم الهيولى. غير ان هذا الفيلسوف استخدم اصطلاحاً آخر في كتاب «حكمة الاشراق»

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ۲۰۸.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

188

ولم يعتبر حقيقة الجسم سوى مقدار بسيط وثابت جوهري. صدر المتألهين يرفض في تعليقاته على «حكمة الاشراق» هذا التبرير الذي ذهب اليه قطب الدين الشيرازي لرفع التـناقض بـين عـبارتي السهـروردي، ويحمل عبارة هذا الفيلسوف في كتاب «التلويحات» على معنى آخر. ولكـن لوأنعم أحد النظر في جميع عبارات السهروردي حول حقيقة الجسم في مختلف آثاره، لما ظهرت كلمات قطب الدين الشيرازي و تبريراته بعيدة عن الصواب.

ويمكن ان نصل مما سبق الى الأمر التالي وهو ان السهروردي ينكر الهيولى. ويرفض وجود شيء كموجود بلا تعين في عالم الخارج. وقد عبر عن رأيه في انكار الهيولى في مواضع شتى من آثاره، ويمكن ايجاز رأيه كها يلي:

الموجود المبهم غير المتعين ـ والذي هو عبارة عن القوة المحضة والاستعداد الصرف ـ ليس باستطاعته ان يتحقق في عالم الخارج.

ما ذهب اليه اتباع الحكمة المشائية على صعيد وجود الهيولى، لا يعد سوى أمر اعتباري وذهني من وجهة نظر السهروردي. فهذا الفـيلسوف يـعتقد بأن هيولى العالم العنصري الجسماني ليست سوى الجسم البسيط. والجسم البسـيط من وجهة نظره ليس سوى المقدار الثابت القائم بنفسه.

وينتقد صدر المتألهين بشـدة رأي السهـروردي القـائل بأن الجــسم مجـرد المقدار، ويقول: اذا كان الجـسم كما يدعي السهروردي مجرد المقدار لا غير، للزم ارتفاع أي تفاوت بين الجـسم الطبيعي والجسم التعليمي.

فاذا ارتفع أي تفاوت بين الجسم الطبيعي والجسم التعليمي، لزم ألَّا يـقع البحث عن أحوال الجسم ضمن دائرة المسائل الطبيعية. والدليل على هذا الأمر هو ان المسائل في أي علم عبارة عن المحمولات التي تعرض على الموضوع اما بدون واسطة أو بواسطة أمر مساو للموضوع.

اذن لو تساوى الجسم مع المقدار التعليمي الفاقد لقوة التغيير والتحول، فان

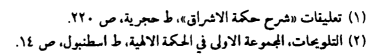
رأي بعض المتأخرين

أي عرض ذاتي يعرض له، سيكون مثل تلك الأعراض الذاتـية التي تـعرض للمقادير التعليمية<sup>(١)</sup>.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو انه لازال يلاحظ نوع من الابهــام والغموض في مختلف عبارات السهروردي حــول حــقيقة الجــسم رغـم كــل المحاولات الرامية لتبديد ذلك التناقض.

فقد رأينا كيف سعى قطب الدين الشيرازي \_شارح كتاب حكمة الاشراق \_ للتمييز بين نوعين من المقدار في الجسم من اجل دفع التـناقض الظـاهري في كلام السهروردي. ولكن لو انبرى أحد لدراسة كلام السهـروردي في كـتاب «التلويحات» لأدرك بسهولة ان هذا الفيلسوف لم يتحدث عن مقدارين قط. فهو يقول بصراحة:

«ولا يتصور أن يقال في الجرم امتداد حاصل هو جوهر وآخر هو عرض لأن الامتداد طبيعة واحدة ومفهوم واحد»<sup>(٢)</sup>.





## الحدوث والهيولى

ذكرنا بأن السهروردي يرفض وجود الهيولى في عالم الخارج بالطريقة التي يأخذ بها أتباع الحكمة المشائية. ويعتقد بأن براهين المشائين الرامية الى اثبات وجود الهيولى، غير صحيحة وانبرى لرفض كل منها بطريق خاص.

وضمن هذا الاطار ينبغي عدم تجاهل الأمر التالي وهو أن السهروردي لم يلتفت الى براهين المشائين في بعض الأحيان وانتقدها بشكل محرف. فقد نقل على سبيل المثال أحد براهين اثبات وجود الهيولى عن المشائين بالشكل التالي:

لا يعقل وجود الهيولى بدون وجود الصورة الفعلية. كما يتعذر وجود الصورة الفعلية بدون وجود الهيولى، وعلى هذا الأساس يمكن القول بأن وجود الصورة الفعلية يتدخل في وجود الهيولى بشكل محتم. والذي أوجب الاعتراف بـتأثير الصورة الفعلية في وجود الهيولى بعنوان شريك العلة، هو عدم معقولية وجود الهيولى بدون وجود الصورة الفعلية.

بعد هذا ينبري السهروردي لاثبات ضعف هذا الاستدلال ويقول: ان امـتناع خلو الهيولى من الصورة الفعلية ليس دليلاً على تأثير الصورة الفعلية كشريك العلة، في وجود الهيولى، اذ يمكن أن نجد بعض الموجودات التي لديها لازم ذاتي، ولا تتحقق بدون تحقق هذا اللازم، ومع ذلك لا يمكن ان نقول بأن اللازم الذاتي للشيء، علة له أيضاً.

فيمكن على سبيل المثال ان نقول بأن الزوجية من اللوازم الذاتية للـعدد «٤»، والزوايا الثلاث من اللوازم الذاتية للمثلث. فلا يتحقق في العالم العدد «٤»

الحدوث والهيولي

بدون زوجية ولا المثلث بدون ثلاث زوايا. ولكن من المفروغ منه أيضاً هو أن الزوجية ليست علة للعدد «٤»، وكذلك الزوايا الثلاث ليست عـلة للـمثلث، لأنهها لا تأثير لهما على نشوئهما.

اذن يقوم اشكال السهروردي الموجه لرأي المشائين. عـلى النـقطة التـالية وهي: عدم انفكاك الهيولى عن الصورة وكذلك ان عدم جواز تـصور الهـيولى بدون تصور الصورة لا يبرر ان تكون الصورة علة للهيولى.

صدر المتألهين الذي لديه اطلاع كـامل عـلى آراء المشـائين والاشراقــين وأفكارهم، انبرى للدفاع عن اتباع الحكمة المشائية في هذا المـوضوع مـعتبراً كلام السهروردي لا يقوم على أساس.

صدر المتألهين يقول بأنه لا يوجد من المشائين أحد يفسر عـلية الصـورة الفعلية للهيولى عن طريق عدم تصور انفكاك كل منهها عن الاخرى قط. ويرى ان أساس استدلال المشائين ما يلي: لا يتحقق أي عنصر من عنصري الهيولى والصورة في الخارج بدون العنصر الآخر. ومن الواضح ان التلازم بين شيئين لا يتحقق بدون علاقة العلية والمعلولية.

ليس باستطاعة أحد ان يدعي بأن الهيولى تلعب دور العلية في التلازم بين الهيولى والصورة، لأن الهيولى ليست سوى القبول المحض. لذلك مـا يمكــن ان يكون لديه نوع من التأثير والعلية هو الصورة الفعلية فقط.

هذه النقطة لا ينبغي تجاهلها ايضاً وهي ان الصورة الفعلية ليس بمقدورها ان تكون علة للهيولى بشكل مستقل، لأن الصورة الفعلية بحاجة الى الهـيولى في لوازمها الوجودية كالشكل والتناهي وغيرهما.

اذن لو اعتبرنا الايجاد فرع الوجود. فليس بمقدورنا ان نعتبر الصورة الفعلية ـ التي هي بحاجة الى الهيولى في لوازمها الوجودية ـ موجدة ومبدعة للهيولى. وعليه لابد من القول: تعد الصورة الفعلية وبحسب طبيعتها علة ناقصة للهيولى الشراق الفكر والشهرد في فلسفة السهروردي

أو شريكة العلة.

192

وينبغي عـدم تجـاهل الحـقيقة التـالية وهـي ان الهـيولى وبحسب هـويتها الانفعالية، حاملة لامكان كل صورة من الصور الشخصية الحادثة.

وعلى ضوء ما ذكرناه يمكن ان نقول: ان التلازم بين الصورة والهيولى لا يُعد الأساس الوحيد لاستدلال المشائين على علية الصورة للـهيولى، اذ يجب ان تؤخذ اضافة الى ذلك، سائر مقدمات البرهان بنظر الاعتبار أيضاً.

انبرى السهروردي في كتاب «المشارع والمطارحات» مـرة اخـرى لبـحث مسألة الهيولى وأنكر حدوثها.

يقول السهروردي: اذا كانت الهيولى حادثة، فينبغي ان توجد قـبل ذلك هيولى اخرى. واذا كانت هناك هيولى اخرى قبل هذه الهيولى، يلزم ان تحـل هذه الهيولى في الهيولى التي سبقتها وتُصبح هيئة لها. ومن الواضح ان ما يحل في شيء آخر لا يمكن أن يعد هيولى.

السهروردي ومن أجل اثبات مدّعاه يقول: لا يوجد شيء في هذا العالم، ما لم تكن لديه قبل وجوده قوة الوجود.

ولو كان هذا المبدأ، معتبراً وغير قابل للانكار، يمكن القول بسهولة: ما هو حادث في هذا العالم اما مصحوب بالمادة، أو ناشئ من المـادة، أو مـتحقق في المادة. وعليه فكل موجود حادث في هذا العالم بحاجة الى المادة من جهتين:

الجهة الأولى هي ان قوة واستعداد المادة شرط لوجود أي شيء في هـذا العالم، اذ بما أن فاعل الوجود لا يتغير، يتم ظهور الموجود عن طريق التغيير في قابل الصورة. فاذا كان القابل \_ مع افتراض ثبوت الفاعل \_ يفتقد الى الاستعداد اللازم لظهور موجود ما، فلا يُـعقل رجـحان وجـود ذلك المـوجود في وقـته الخاص.

الجهة الثانية هي ان كل موجود مادي بحاجة الى المادة في قوامه.

الحدوث والهيولي

السهروردي وانطلاقاً من اصوله ومبادئه، يميز بين النفس الناطقة للانسان وسائر الموجودات المادية، ويعتبر النفس الناطقة موجوداً مـصحوباً بـالمادة، وليس موجوداً من المادة أو في المادة. ولذلك يـعتبر هـذا الفـيلسوف النـفس الناطقة بحاجة الى المادة في الظهور والحدوث فقط، لا في القوام والبناء أيضاً.

يقسم هذا الفيلسوف الاشراقي سائر موجودات العالم الى قسمين: موجودات في المادة، وموجودات من المادة.

السهروردي يرى ان الموجود في المادة عبارة عن ذلك الموجود الذي هـو بحاجة الى المادة في وجوده فقط. اما الموجود من المادة فهو عبارة عـن ذلك الموجود الذي بحاجة الى المادة في ذاته وماهيته.

ما يمكن ان يُستشف من كلمات السهروردي هو: ان الاعراض موجودات يمكن ان تسمى بالموجودات في المادة، بينما تعتبر الجواهر المادية موجودات من المادة.

والدليل على ذلك هو ان وجود المادة جزء من الأنواع الجوهرية. والنوع الجوهري لا يتحقق بدون وجود المادة. فوجود الماء ـكنوع جوهري ـلا يمكن تصوره بدون تصور الجسم. وبما ان المادة تؤلف من وجهة نظر المشائين جزء الجسم ومن وجهة نظر الاشراقيين حقيقة الجسم، يمكن ان نـقول بسمهولة ان النوع الجوهري في هذا العالم موجود من المادة.

فيا يلي بعض عبارات شيخ الاشراق في هذا المضمار:

«والهيولى لا يصح حدوثها وإلاكان يسبقها هيولى وامكان فيصير الهيولى هيئة فيه فلا يكون هيولى وهو محال. فلا يحدث إلاّ قوة وجود في هيولى وذلك اما ان يكون مع المادة، أو عن المادة، أو في المادة. والحادث يحتاج الى المادة من وجهين...»<sup>(۱)</sup>.

(١) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ٣٢٦.

This file was downloaded from QuranicThought.con

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

ولابد من الانتباء الى الأمر التالي وهو ان هذا التقسيم قـائم عـلى اسـاس المبادئ التي يأخذ بها السهروردي نفسه. ولكن لو أخذ أحد بأصل الحركة في الجوهر ـ وهو المبدأ الذي اخذ به صدر المتألهين ـ فلن يعتبر النفس النـاطقة موجوداً مع المادة أو روحانية الحدوث مـثلها لا يشك أدنى شك في حـدوث الهيولى. فمؤيدو الحركة الجوهرية يقولون: النفس النـاطقة جـسهانية الحـدوث وروحانية البقاء.

ليس باستطاعة أحد ان يدّعي بأن السهـروردي كـان يـقول بـالحركة في الجوهر، اذ لا يوجد في كتبه ورسائله وآثاره التي وصلت الى أيدينا ما يدل على اعتقاده بالحركة في الجوهر.

قد تلاحظ في آثاره بعض العبارات القصيرة الموجزة في بعض الأحيان والتي يمكن أن تُشم منها رائحة الحركة في الجوهر. غير ان اصوله ومبادئه لا تنسجم مع الحركة في الجوهر. فمن الاصول التي يأخذ بها السهروردي من جهة، ولا تنسجم مع مبدأ الحركة في الجوهر من جهة اخرى، ما يلي: ١ - إبطال وجود الهيولى في الخارج. ٢ - إنكار الصورة النوعية. ٣ - إنكار عينية واصالة الوجود. ولا بأس ان نورد احدى عبارات السهروردي القصيرة التي تـشم منها رائحة الحركة الجوهرية: «ومن خاصية الجوهر أنه يقبل الضدين لتغيره في نفسه لا كـتبدل الظن الصادق إلى الكاذب»<sup>(١)</sup>.

(١) المقاومات، المجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ١٣٤.



## الجوهر الفرد أو الجزء الذي لا يتجزأ

ان مسألة تألف الجسم من أجزاء لا تتجزأ تدعى بـالجواهـر الفـردة، مـن المسائل التي طرحها القدماء وأخذ بها بعض المـتكلمين المسـلمين المـعروفين. فالسهروردي الذي حذا حذو القدماء في كثير من الآراء، انبرى لمخـالفتهم في هذه المسألة، ورفض رفضاً باتاً ان يكون الجسم مؤلفاً من اجزاء لا تتجزأ.

السهروردي أثار هذا الموضوع في كتاب «حكمة الاشراق» وتحدث عنه بالتفصيل. فهو يقول ان اولئك الذين يقولون بأن الجسم مركب من اجزاء لا تتجرأ، ساقطون في فخ المغالطة الحاصلة عن طريق الخلط بين ما هو بالقوة وما هو بالفعل. فلو علم هؤلاء بأن تقسيم الجسم الى اجزاء غير متناهية تقسيم بالقوة، لأحجموا عن مخالفتهم، واستسلموا لحكم العقل السليم.

وتحدث السهروردي عن هذا الموضوع في رسالته الفارسية المسهاة «الالواح العهادية» وكذلك في كتابيه الفارسيين: «پر تو نامه» و«هياكل النور».

وأقام الحكماء المسلمون العديد من البراهين على ابطال الجوهر الفرد ايضاً. ولابد أن نشير ضمن هذا الاطار الى ان هذه المسألة من المسائل التي لا يلاحظ فيها اختلاف في وجهات النظر بين الفلاسفة المشائين والحكماء الاشراقـيين. فالسهروردي ورغم انه ينسجم في أفكاره مع القدماء، إلّا انه هب لمعارضتهم في مسألة «الجوهر الفرد»، ووقف الى جانب المشائين فيها. ولذلك عـبر عـن اعتقاده بقوة وقاطعية براهين ابطال الجوهر الفرد أوردها في معظم آثاره. ويعد المتكلمون هم الوحيدون بـين المفكرين المسلمين، الذيـن يـقولون اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

بالجوهر الفرد، وسعوا لاثباته. واذا كان الأمر كذلك، فالسؤال الذي يطرح نفسه هو: ما هو الدافع الأساس الذي دفع المتكلمين لاثبات الجوهر الفرد؟

ليس بمقدور أحدان يدعي بأن براهين اثبات الجوهر الفرد عندهم هي بالشكل الذي لابد لهم من قبولها، وجعل مفاد تلك البراهين أساساً لفكرهم، واذ لوكان دليل اتخاذ هذا الرأي هو الاهتمام ببراهينه، ينبغي حينذاك القول بأن دليل الخالفين للجوهر الفرد اقوى بدرجات من دليل انصاره. وعليه ينبغي القول ان الدافع الأساس وراء لجوء المتكلمين الى اثبات الجوهر الفرد، شيء آخر لا يمكن البحث عنه في البراهين فقط.

ان اصرار المتكلمين المسلمين على اثـبات الجـزء الذي لا يـتجزأ وتـركب الأجسام من هذه الأجزاء، نابع من اعتقادهم بأن هـذا الرأي يمـثل الأسـاس لكثير من الامور ذات الصلة بالشرع، وأصول الدين. هؤلاء يـعتقدون: اذا لم تثبت الأجزاء التي لا تتجزأ وتركب الأجسـام مـنها، لأثـيرت شـبهة حـول عمومية علم الله.

ولدى المتكلمين آراء مماثلة على صعيد دوام الخلق وقدرة الله لأنهـم يعتقدون بأن الأعراض ليست منفكة عن الجواهر، وان هناك خلقاً جديداً في كل لحظة، ولذلك نراهم يقولون: «العرض لا يبق زمانين»<sup>(١)</sup>.

اذن تتمتع جميع جواهر العالم، بل وكل العالم، بخلق جديد دائماً، واستمرار عملية الخلق. فقدرة الله تعالى تخلق دائماً، ويظهر عالم الوجود ممتداً في وجوده.

ومعنى كلام هؤلاء الأشخاص هو أن الهيئة التأليفية للـجسم عـبارة عـن عرض يعرض على الأجزاء التي لا تتجزأ والجواهر الفردة، ولكن بما ان العرض لا يبقى زمانين، ونظراً لتعذر انفصال العرض عن المـعروض، تُخـلق الجـواهـر

(١) حول هذه القاعدة، راجع: القواعد الفلسفية العامة، تأليف غلام حسين الابراهـيمي الديناني، تعريب عبد الرحمن العلوي.

الجوهر الغرد أو الجزء الذي لا يتجزأ

الفردة في كل لحظة أيضاً، فيظهر عالم الوجود ممتداً في وجوده.

المتكلمون المسلمون فضلاً عن مبادرتهم الى اثـبات الصـانع عـن طـريق حدوث العالم، اثبتوا هذه المسألة ايضاً عن طريق افتراق الجواهر واجتماعها. وأدرك الباحثون دوافـع المـتكلمين المسـلمين، واسـتعرضوها في بحـوثهم وكتاباتهم. ولذلك يقول أحدهم:

لقد وضع المفكرون المسلمون الأوائل هذا الأساس من أجل التوفيق بين نظرية التقسيم اللامتناهي في الجسم وبين مخلوقيته. فهؤلاء لا يقولون بوجود تباين بين عدم التناهي في الانقسام وعدم التناهي في البعد. ولهذا السبب بالذات نراهم يرفضون تقسيم الجسم الى أقسام غير متناهية ويثبتون الجواهر الفردة. ويعارض المعتزلة نظرية الاجزاء اللامتناهية في الجسم لأنها موضوع العلم الالهي، ويبرهنون على كلامهم بآيات من القرآن الكريم. ومن الآيات التي يستند اليها المعتزلة في استدلالهم مايلي: ا \_ ﴿ وأحصى كل شيء محداً﴾ <sup>(1)</sup>. ٢ \_ ﴿ ألاانه بكل شيء محيط﴾ <sup>(٢)</sup>.

وللأشعري كلام مماثل أيضاً يستدل عليه بالآية الكريمة: ﴿وكل شيء أحصيناه في امام مبين﴾<sup>(٣)</sup>. ويستدل على ذلك كها يلي:

بما أن عدد كل شيء. في احصاء الله تعالى وواقع تحت احاطته. طبقاً للآيات السابقة، فينبغي ان يعلم الله عدد أجزاء الجسم. وبما ان الإحاطة لا تصدق إلّا على الشيء المحدد. لذلك ينبغي ان تكون أجزاء الجسم محدودة ومتناهية<sup>(٤)</sup>.

> (١) سورة الجن، الآية الاخيرة. (٢) سورة فصلت، الآية الأخيرة. (٣) سورة يس، الآية ١٢. (٤) راجع: اطروحة دكتوراه محمد رضا المشاتى، الجواهر الصغار الصلبة.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

المتكلمون أثبتوا الأجزاء التي لا تتجزأ للجسم من خلال التمسك بقدرة الله العامة الشاملة، فقالوا: ان الله قادر على كل شيء، وأنه هو الذي ألف أجـزاء الجسم، لأنه خالق كل شيء. فاذا كان الأمر كذلك: هل الله تعالى قـادر عـلى تفريق أجزاء الجسم الى درجة بحيث لا تعود بعدها قابلة للتقسيم؟

فاذا كانت الاجابة على هذا السؤال بالنفي، للزم ان يكون الله تعالى عاجزاً «تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً»، اما اذا كانت الاجابة موجبة فمحنى هـذا ان الجزء الذي لا يتجزأ موجود في عالم الخارج.

ونقل الأشعري عن ابي الهذيل العلاف قوله: بامكان الله ان يفرق الجــسم، ويرفع اجتماع أجزائه حتى يظهر في صورة جزء لا يتجزأ<sup>(١)</sup>.

الذين يأخذون بهذه الاستدلالات ويتخذونها سنداً لأفكارهم وعقائدهم. مخطئون تماماً، اذ من الممكن ان يتحول نفس هذا الدليل نقضاً عليهم، فـيقال: هل لله تعالى تلك القدرة التي يقسم فيها الجسم الى ما لا نهاية من الأجزاء؟

فاذا كانت الاجابة على هذا السؤال منفية يلزم عن ذلك عجز الله تعالى، واذا كانت موجبة فلابد من الاعتراف بتقسيم الجسم الى أجزاء غير متناهية.

السهروردي وكما ذكرنا يعتقد بأن أساس النقص في استدلال انصار نظرية الجوهر الفرد هو الخلط بين الأمر بالقوة والأمر بالفعل.

(۱) مقالات الاسلاميين، ج ۲، ص ١٤.



## السهروردي ورفض الحركة في مقولة الكم

معظم الحكماء المسلمين الذين سبقوا صدر المتألهين يرون أن الحركة لا تقع إلّا في أربع مقولات هي: ١ ـ مقولة الأين. ٢ ـ مقولة الوضع. ٣ ـ مقولة الكيف. ٤ ـ مقولة الكم. ان وقوع الحركة في مقولة الأين واضح الى درجة بحيث قلما نجد من يعبّر

عن شكه فيها. فانتقال الأجسام من مكان لآخر ليس بالأمر الذي يمكن انكاره ورفضه.

من الممكن أن يتحدث البعض بشيء من الشك عن أصل مقولة الأيـن كمقولة مستقلة، لكن الذي لا شك فيه هو ان الحركة في المكان أمر غير قابل للانكار.

والحركة في مقولة الوضع، غير قابلة للانكار أيضاً. فـحينها يـدور الجـسم الكروي حول محوره، تتضح الحركة في الوضع بشكل لا يقبل الشك.

والحركة في مقولة الكـيف، يمكـن الاعـتراف بهـا بـسهولة ايـضاً فـليس باستطاعة أحد ان يرفضها، لأن الشدة والضعف في الشيئيات، ليس بالأمر الذي يمكن تجاهله أو صرف النظر عنه. فاذا اعترف أحد بوقوع الحركة في مـقولة الكم، فلابد أن يعترف أيضاً بوقوع الحركة في الكيفيات الخـاصة بـالكميات. اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

فحينا يعترف أحد بالحركة الكمية لجسم مـا. فـلابد أن يـعترف بـالحركة في الاستقامة والانحناء أيضاً.

رغم ان وقوع الحركة في مقولة الكم، أمر يحظى بقبول الكثير من الحكماء المسلمين، غير ان فئة منهم تعبر عن شكها في هذا الأمر، وتثير اشكالاً عـلى الحركة في هذه المقولة.

الحكيم المتأله الشيخ شهاب الدين السهروردي، مـن بـين الذيـن انكـروا الحركة في مقولة الكم بشكل صريح. فالذين يعترفون بوقوع الحركة في مقولة الكم، يستندون من ذلك الى تحقق النمو في الجسم.

والنمو عبارة عن الكبر التدريجي للجسم الذي يحدث عـلى أسـاس نسـبة متساوية ومتسقة فيه. ويشكل السهروردي على هذا الكلام ويقول بأن اضافة مقدار ما الى مقدار آخر معناه زوال المقدار الأول وظهور مقدار ثان.

ويرى هذا الفيلسوف صدق هذه الفكرة ايضاً على انفصال مقدار عن مقدار آخر. ومعنى كلامه هذا هو: حينما ينقسم مقدار معين الى مقدارين أصغر، ينعدم المقدار الاول ويظهر مقداران جديدان في ميدان الوجود.

السهروردي يعتقد بأن اضافة مقدار ما الى مقدار آخر، لا يعني زيادة المقدار الأول، لأن انضام مقدار الى مقدار آخر بم عنى انعدام الم قدار الأول وفقدانـه لهويته، ولذلك قيل ان الكمية أو المقدار، أمر غير قابل للتقسيم إلّا في عالم الوهم وبالقوة.

اما التقسيم الانفكاكي أو الانفصال بالفعل، فلا يتحقق على صعيد المقدار. هذا الفريق من الفلاسفة يعتقد بأن ما يمكن ان يقبل التـقسيم الانـفكاكـي والانفصال الحقيق هو الهيولى أو المادة الاولى فقط. فالهيولى أو المـادة الاولى هي الشيء الذي لا يقع لا في مقابل الانفصال ولا في مقابل الاتصال. فالهيولى غير مرتبطة بالمقدار وليست في قيد الاتصال والانـفصال أيـضاً. السهروردي ورفض الح<mark>ركة في</mark> مقولة الكم

ولهذا السبب ينسجم هذا الجوهر الخني مع الاتصال من جهة، ولا يعرض عن قبول الانفصال من جهة ثانية.

من وجهة نظر هؤلاء، مثلها لا يقبل المقدار القسمة، الفكية، ليس لديه حركة كمية ايضاً.

وقد يقال بهذا الشأن: المقداران اللذين يتم الحصول عليهها عن طريق تقسيم مقدار ما، ليسا سوى المقدار الأول، وبذلك يبق المقدار الأول محفوظاً وباقياً في قسميه.

ويقال في الاجابة على مثل هذا الكلام: المقدار الأول وان ظل محفوظاً في قسميه، إلّا ان بقاءه يعتمد على اعتبار موضوع المقدار فقط، ولا يصدق عنوان البقاء على نفس المقدار، لأن نفس المقدار ــ مثل سائر الأعراض في الخارج ــ بسيط. والشيء اذاكان بسطياً في الخارج، لا يكون قابلاً للتقسيم الفكي.

ولو تفحص أحد آثار الحكماء في مقولة الكم. لأدرك بسهولة ان كـلامهم مضطرب بشأن الحركة الكمية. ولا يخلو من التضارب وعدم الاتساق.

ويعد صدر المتألهين أحد الذين يتهمون الحكماء بالاضطراب في الكلام حين تحدثهم عن مقولة الكم.

أشرنا في مطلع هذا البحث الى رفض الحكيم شهاب الديـن السهـروردي الصريح لوقوع الحركة في مقولة الكم، ويقول:

«ومن أحوال تفرق بين الكم وبين كثير من الأعراض انه لا يقبل الاشتداد والضعف، ولا يكون أربعة أشد من أربعة، ولا خط أضعف من خط. والكمية الواحدة ايضاً لا تقبل الازدياد والنقص، وان كان الكم فيه زيادة ونـقصان باعتبار زائد وناقص، ولكن كميته واحدة في ذاتها لا تزداد. فـان الأربـعة لا تزداد لأنه ان زاد فيها شيء بطلت أربعيتهما، وكذلك ان نقص. والمقدار الواحد اذا فرض فيه زيادة شيء آخر لا يبق الكمية الاولى بل يحصل مـقدار آخـر.

This file was downloaded from QuranicThought.com

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

فالشخص الواحد من الكميات لا يزداد ولا ينقص»<sup>(١).</sup>

وهكذا يعتبر السهروردي الزيادة والنقص وأي تغيير في الكمية سبباً في ابطال تلك الكمية. والدليل على ذلك هو أن أي تغير أو حركة في الشيء بحاجة الى بقاء الموضوع، بينما ليس من السهل اثبات بقاء الموضوع في الحركة الكمية.

ابن سينا يعتقد بدوره بصعوبة اثبات بقاء الموضوع في الحركة الكمية، بـل ويعبر في بعض الأحيان عن عجزه في هذا المضار<sup>(٢)</sup>.

صدر المتألهين الشيرازي استطاع من خلال ما تميز به من تدبير وفكر ثاقب ان يحل عقد الكثير من المشاكل في الفلسفة الاسـلامية بمـا فـيها مسألة بـقاء الموضوع في الحركة الكمية.

فبعد أن أثبت هذا الفيلسوف الاسلامي الكبير الحركة في جوهر العالم، وضع حداً لاسطورة انحصار الحركة في أربع مقولات، ودرس الحركة في سائر أرجاء عالم المادة.

صدر المتألهين يعتقد ان الجسم المعين ..وليس المقدار المعين .. هو الذي يؤلف موضوع الحركة الكمية. فليس باستطاعة أحد ان يزعم بأن تعين وتشخص الجسم مرتبط بمقدار معين ومشخص، لأن تشخص الجسم مقترن بمقداره، وذلك في حدود ودرجات متفاوتة. وتعين الجسم في مراتب مختلفة ومقادير متنوعة، كالمزاج الذي يرى الأطباء ان لديه عرضاً عريضاً. فاذا كان تشخص الجسم الملزوم نوعاً من المقدار، تتحقق حركة الجسم في خصوصيات مقاديره ومراتبه العديدة.

وحينما يقال بأن حركة الجسم تتحقق في مقاديره ومراتبه المتعددة، فمعنى ذلك هو ان ما يبقى منذ بداية حركة الجسم وحتى نهايتها هو غير ذلك الشيء الذي

(۱) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ۲٤۲.
 (۲) راجع: الاسفار، ج ٣، الطبعة الجديدة، ص ۹۱ ـ ۹۲.

السهروردي ورفض الحركة في مقولة الكم الأكياب

يتغير ويتبدل في كل لحظة.

الوصل والفصل لا يؤديان الى انعدام سوى ذلك المقدار والامتداد الذي ينظر اليه بدون المادة الطبيعية. بتعبير آخر: الوصل أو الفصل يعدم ذلك النوع مسن الجسمية الذي هو عبارة عن جسم محض ليست لديه أية صورة نوعية، لأن الوجود الشخصي للجسم بما هو جسم، لا يتحقق إلّا في مقدار معين.

ولو خضع الجسم الطبيعي النوعي لدراسة دقيقة، لاتضح: مثلما ان الجسم متقوم بالصورة الجسمية، ليس خالياً من صورة نوعية أيضاً. ولذلك يمكن القول: ان أي جسم من أجسام هذا العالم، فضلاً عن تمتعها بصورة جسمية، تتحقق أيضاً في صورة مشخصة نوعية. وتؤلف الصورة المشخصة النوعية مبدأ الفصل الأخير للجسم. في حين تعد الصورة الجسمية بمنزلة الجسم القريب.

اذن لو عُد الجنس جزءاً مبهماً، والفصل عـنصراً محصلاً ومشـخصاً في الجسم، فان تغيير آحاد الجنس وتبدل المادة، لا يؤثر سلبياً على بقاء موضوع الجسم في مراحل النمو والتكامل، لأن الجسم يتحقق في صورة مشخصة نوعية في كل تغيير وتطور. والتغيير يتحقق في الجسم دائماً وينميه باستمرار.

قد يقال هنا بأن انضام مقدار الى مقدار آخر في مراحـل النمـو والتكـامل يؤدي الى ابطال المقدار الأول وينال من بقاء الموضوع<sup>(١)</sup>.

يرد صدر المتألهين على ذلك بقوله: لا يؤدي انضمام مقدار الى مقدار آخر الى ابطال المقدار الأول الا اذا كان المقداران موجودين بالفعل في الخارج. ولكن لو حدثت زيادة المقدار بالقوة وبالتدريج خلال عملية الحركة والتكامل، فلا يمكن لأحد ان يدعي بأن هذه الزيادة موجبة لابطال المقدار الأول.

وعلى هذا الضوء ينبغي القول: اولئك الذين يعتبرون انضهام مقدار الى آخر موجباً لابطال المقدار الاول، ينظرون الى شؤون العالم وكأنها في حالة سكون

(١) الأسفار الأربعة، ج ٣، ط جديدة، ص ٩٣.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

أبدي. ويتجاهلون حركتها الدائمة المستمرة.

صدر المتألهين الشيرازي هب لدراسة وقـوع الحـركة في كـل مُـقولة مـن المقولات، وعبر عن رأيه في هذا المضمار. هذا الفيلسوف يعتقد بأنه حينما يقال بأن الحركة واقعة في المقولة الفلانية، يتبادر الى الذهن أحد الاحتمالات الأربعة التالية:

١ ـ الموضوع الحقيق لحركة النفس هو المقولة.

٢ ـ الموضوع هو حركة الجوهر، ولكن الحركة تعرض للجوهر عن طريق هذه القولة.

٣\_المقولة التي تقع فيها الحركة، تعد جنس الحركة.

٤ ــ التغيير والتبدل الذي يحصل في الجوهر، يعد من نوع أو صنف المقولة التي تقع فيها الحركة. ويتم هذا التغيير بشكل تدريجي.

صدر المتألهين يعتبر الاحتمال الرابع هو الاحتمال المنطقي الموجَّه ويرجحه على سائر الاحتمالات.



## الاستحالة والانقلاب في نظر السهروردي

الذين لديهم اطلاع على نوع الأفكار التي لدى السهروردي يعلمون جيداً بأنه كان لديه اهتمام خاص نحـو الفـلاسفة الذيـن سـبقوا «أرسـطو»، ويـولي أفكارهم وآراءهم اهمية اكبر.

ولكن ينبغي عدم تجاهل الحقيقة التالية وهي ان السهـروردي هب أيـضاً لمعارضة بعض الفلاسفة القدماء ووجه الانتقاد لآرائهم وأفكارهم.

ومن بين تلك الأفكار التي عارض فيها هـذا الفـيلسوف القـدماء. فكـرة الاستحالة والتغيير في الكيفيات. فبعض الفلاسفة القدماء ينكرون أية استحالة وتغيير في الكيفيات. ويـرون بأن الكـيفيات المحسـوسة ليست سـوى صـور العناصر لاغير.

هذا الفريق الذي يُدعى في تاريخ الفلسفة بأصحاب نظرية الكمون والبروز يفسر كل تغيير واستحالة في الكيفيات مـن خـلال نـظرية الكمـون والبروز. فالحركة ـ على سبيل المثال ـ من وجهة نظرهم لا توجب ظهور كيفية الحرارة في الاجسام.

أثر الحركة من منظار هؤلاء الأشخاص يلخص في الأمر التالي وهـو انــه يظهر الحرارة الكامنة في الجسم ويكشف عن كل ما هو كامن.

بتعبير آخر: الاستحالة عند هؤلاء ليست سوى الكشف عن كل مـا هـو كامن وخفى.

السهروردي يرفض نظرية الكمون والبروز ويـقول بجـواز الاسـتحالة في

۲۰٦ من النكر والشهرد في فلسفة السهروردي The prince chart Rust

الكيفيات.

هذا الفيلسوف لا يجيز الاستحالة والتغيير في الكيفيات فحسب، بل يـؤيد الانقلاب والتحول في الصور الجوهرية ايضاً. فني المـقالة الرابـعة مـن كـتاب «حكمة الاشراق»، يتحدث تحت عـنوان «في تـقسيم البرازخ» عـن مـوضوع الاستحالة والانقلاب.

لابد من الاشارة الى أن أي تغيير أو انقلاب يحصل في الاجسام لا يخرج بشكل عام عن صورتين هما:

١ ـ تغيير في كيفية الاجسام.

٢ ـ تغيير في الصور الجوهرية للأجسام.

ويطلق الحكماء اسم الاستحالة على التـغيير الاول، واسم الانـقلاب عـلى التغيير الثاني. والكون والفساد في نظر الحكماء ليس سوى التغيير والتحول في الصور الجوهرية للأجسام.

الكون والفساد أو الانقلاب من منظار العديد من الفلاسفة خارج عن المهد التدريجي للزمان ولا يتحقق إلّا في «الآن». ولابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو أن نسبة «الآن» الى «الزمان» كنسبة «النقطة» الى الخط. أي مـثلها تـعد النقطة نهاية الخط، يعد الآن نهاية الزمان أيضاً.

اما الاستحالة فانها تتحقق من وجهة نظر الحكماء في المهد التدريجي للزمان. ولابد من البحث عن علة هذا الاختلاف والتفاوت، في تحقق الشدة والضعف وعدم تحققها.

اذن فالانقلاب أو الكون والفساد، نوع من التغيير أو التحول الذي لا يتحقق إلّا على صعيد الصور الجوهرية للأجسام. اذن ونظراً لعدم قـول العـديد مـن الحكماء بالشدة والضعف على صعيد الصور الجوهرية للأجسام، لابد من القول بأن الانقلاب أو الكون والفساد لا يتحقق في ظرف الزمان وعالم التدريج ايضاً لأن ما ليس لديه شدة وضعف، فلن تكون لديه حركة تدريجية.

ولهذا السبب بالذات يرى الحكماء صدق عكس هذا الكلام في الكيفيات، ودراستهم لأية استحالة فيها، خـلال حـركة التـدريج وضـمن اطـار ظـرف الزمان.والدليل على ذلك هو ان تغيير الشيء وانتقاله من مرتبة الى مرتبة اخرى أكمل وأشد، لا يتحقق إلّا بطريق التدريج في ظرف الزمان.

ان تزايد درجات الحرارة في الجسم \_ مثلاً \_ والذي يعني حدوث استحالة في كيفيته، يتحقق بطريقة تدريجية وفي ظرف الزمان دائماً. والوضع على هذا المنوال أيضاً في سائر الكيفيات.

الحكيم المتأله شهاب الدين السهروردي لا يتحدث عن مـوضوع الزمـان ومسألة التدريج، وانما يعتبر انـتقال الصـورة الجـوهرية وتـغيرها الى صـورة جوهرية اخرى، امراً دفعياً وانقلابياً.

السهـروردي يعتقد انه حينما يتحول عنصر ما الى عنصر آخـر، فـلابد ان يكون العنصر الثاني قابلاً للانقلاب الى العنصر الأول ايضاً:

«واذا صح انقلاب أحد العنصرين الى الآخر يجب انقلاب الأخير اليه والا كان في الأدوار الغير المتناهية لم يبق شيء أيضاً. واذا صح الانـقلاب فــنسبة الحامل اليهها سواء في الامكان»<sup>(١)</sup>.

اذن فالسهروردي يجيز انقلاب أي عنصر من عناصر العالم الى عنصر آخر. ويعتبر نسبة المادة الاولى الى جميع صور العناصر، متساوية. وحينما يعتبر هذه النسبة متساوية فهذا معناه ان أي تحول أو انقلاب يحدث في العالم، عبارة عن خلع ولبس في المادة.

اولئك الذين يفسرون التغيير في العالم بواسطة الخلع واللبس، فمعنى كلامهم هو ان المادة الاولى في العالم تخلع في كل لحظة لباساً وترتدي لباساً آخر.

والسؤال الذي يثير نفسه هو: كيف ينسجم دوام الخلع واللـبس في المـادة الاولى مع معنى التكامل والحركة الاشتدادية؟

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

وكيف يمكن تفسير حقيقة التكامل اذا كان الخلع واللبس في المـادة بمـعنى فقدان لباس الصورة وارتداء لباس صورة آخر؟

وينبري بطل الميدان الفكري، أي صدر المتألهين الشيرازي، للاجابة على هذا التساؤل وغيره من التساؤلات، من خلال الاستناد الى أصلين أساسيين ورئيسين هما: التشكيك في مراتب الوجود، والحركة في جوهر العالم. واستطاع عن هذا الطريق حل الكثير من المشاكل ذات الصلة بموضوع الاستحالة والانقلاب.

هذا الفيلسوف الكبير ومـن خـلال التمسك بأصلي التشكـيك في مـراتب الوجود، والحركة في جوهر العالم، لم يبدل مسألة الخلع واللبس في المـادة الى مسألة «اللبس بعد اللبس» فحسب، بل ويفسر دفـعية الانـقلاب في الصـور الجـوهرية بطريقة معقولة ومنطقية أيضاً.

طبقاً لرؤية صدر المتألهين: فضلاً عن زوال فاصل الاستحالة والانقلاب، لن يكون الانقلاب خارجاً عن ظرف الزمـان وعـن حـركة التـدريج في تحـقق وجوده.

فالاستحالة كما تقدم نوع من التغيير الذي يحدث في الكيفيات. ولكنها على أساس الحركة في جوهر العالم، لا تخلو من نوع من الانقلاب والكون والفساد. والدليل على هذا الأمر هو أن التحول في الكيفية لا يتحقق بدون التـحول في الجوهر.

وصفوة كلام صـدر المـتألهين في هـذا المـضار هـي: ان الشـدة والضـعف والتشكيك في مراتب الشيء، عبارة عن خصوصية وجودية. وتتميز الماهيات في حد ذاتها بهذه الخصوصية. وعلى صعيد آخر تُعد درجات الوجود ومراتبه

منشأ الآثار ومبدأ الامور.

اذن لو تصاعدت \_ مثلاً \_ درجات حرارة الماء، وبما أن هذه الحرارة صفة عرضية، وبما أن الصفة العرضية للشرع معلولة لوجوده الجوهري، ينبغي القول بأن حرارة الماء معلولة لوجوده الجوهري.

1.9

ولا ينبغي أن نتجاهل ضمن هذا الاتجاه الحقيقة التالية وهي: مادام الوجود الجوهري للشيء بصفته علّة لا يتغير باتجاه الشدة أو الضعف، فلا تتغير الصفة العرضية لذلك الشيء بصفتها معلولاً باتجاه الشدة او الضعف.

والنتيجة التي يمكن الخروج بها من هذه المقدمات هـي ان زيـادة درجـة حرارة الماء، والتي هي عبارة عن اشتداد كيني، لا تتحقق بـدون الاشـتداد في وجوده الجوهري.

وعلى هذا الأساس يمكن القول: الحركة الاشتداديـة في كـيفيات الشيء لا تتحقق بدون الحركة الاشتدادية في وجوده الجوهري.

قد يقول البعض متسائلاً: اذا كان الوجود الجوهري للشيء يشـتد في كـل لحظة ويتغير، فلهاذا لا يتغير حد ماهيته في كل لحظة حين الاجابة على سؤال «ما هو»؟

اجابة صدر المتألهين على هذا السؤال كما يلي:

رغم تحقق التغيير والحركة الاشتدادية في الوجود الجوهري للأشياء، غير ان كل تغيير باتجاه الشدة أو الضعف لا يوجب تغيير حد الماهية حين الاجابة على سؤال «ما هو». فهذا التغيير الذي يتحقق في جهة شدة الأشياء أو ضعفها، وان <sup>ب</sup> كان مستمراً وتدريجياً دائماً، لكنه قد يصل الى مرحلة في بعض الأحيان بحيث يتغير حد ماهيته، وتتغير الاجابة على سؤال «ما هو» بشكل دفعي.

ما يتغير في مثل هذه الحالات بشكل دفعي ومفاجئ هـو حـد المـاهية والاجابة على سؤال «ما هو». غير أن الذي لا يخرج عن ظرف الزمان والحركة اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

التدريجية هو الوجود الجوهري للأشياء في هذا العالم.

اذن لو حملنا كلام الحكماء في باب دفعية الانقلاب وتـدريجية الاسـتحالة، على ما ذُكر هنا، لن يكون كلامنا جزافاً.

لذلك يمكن القول: حينما لا يعتقد الحكماء بجريان الشدة والضعف في الجوهر، فهم لا يريدون غير هذه الفكرة بالذات. وعليه رغم ان الجـوهر ليست لديـه استحالة تدريجية بحسب الحد والماهية، ويتسم بالانقلاب الدفعي، لكنه يتميز بالشدة والضعف في مرحلة الوجود الخارجي والصورة العينية، ولا يخـرج عن الحركة التدريجية.

على هذا الضوء نستطيع ان نقول بأن الاستحالة وان عُدّت بحسب اصطلاح الحكماء تغييراً في كيفية الأشياء، لكن اية استحالة لا تخلو في الواقـع ونـفس الأمر من نوع من الانقلاب والكون والفساد في وجود الجوهر.

على أساس ما تمّ اثباته في مجال الحركة الجوهرية، فالتفاوت بين الاستحالة والانقلاب يتمثل في أن الاستحالة محسوسة في كثير من الحالات، بينما الانقلاب أو التغيير في الوجود الجوهري للأشياء، أمر لا يُحس إلّا في حالات قليلة. وهذا يُعد عدم استشعار الحركة في وجود الجوهر، المصدر الأساس لوقوع الكثير من الحكماء في الخطأ.

ما ذهب اليه صدر المتألهين بهذا الشأن كالتالي:

«واعلم ان التغيير للأجسام قد يكون بصورها وقد يكون بكيفياتها. والأول يسمى كوناً وفساداً ولا يكون عندهم إلّا في «آن»، اذ الصورة لا تشتد ولا تضعف عندهم. والثاني يسمى استحالة ويكون لا محالة في زمان، فان الانتقال من بعض حدود الحرارة الى بعض حدود البرودة لا يكون إلّا في زمان. وكذا في غيرهما.

ثم انك قد علمت مراراً منا ان الوجود مما يشتد ويضعف دون الماهية، وأن

مبادئ الآثار هي وجودات الأشياء لا ماهياتهما. فالماء اذا اشتد في سخونته أو تضعف في برودته، وهما صفتان وكل صفة عرضية لشيء فهي معلولة لوجود جوهري له، والوجود ما لم يتغير في قوته وضعفه لا يمكن ان يختلف أثر، في القوة والضعف، لكن كل تضعّف أو اشتداد لا يوجب ان يتغير به حد الماهية في جواب ما هو، انما التدرج في أحدهما ينتهي الى حيث يتغير جواب ما هو دفعةً. على هذا ينبغي ان يحمل كلامهم في ان الانقلاب دفعي والاستحالة تدريجية وكذا قولهم ان الجوهر لا يشتد ولا يضعف، على ان ماهية الجوهر بحسب حدها لا تستحيل، لا ان وجود الصورة الخارجية لا يشتد ولا يضعف... فالاستحالة لا تولم ان الجوهر لا يشتد ولا يضعف، على ان ماهية الجوهر بحسب حدها الوجود والحركة في الجوهر غير محسوسين إلا في الأقل».<sup>(1)</sup>

يمكن أن نفهم مما أورده صدر المتألهين في كلماته أعلاه انه لا يعتقد بخلو أي قسم من اقسام الحركة من نوع من التشكيك. فالحركة من وجهة نظره، سواء وقعت في الجوهر أو في العرض، مثلما تصنع حركة تدريجية، تكشف عن معنى التشكيك ايضاً.

الذين لديمم معرفة بمعنى التشكيك يعلمون جيداً انه حينها يقال بأن الحركة غير خالية من التشكيك، يلزم عن هذا القول ان تكون الحركة اشتدادية دانماً. وان تتجه عملية التغيير في الشيء من النقص نحو الكمال دائماً.

على هذا الأساس يمكن القول بأن الحركة في الأشياء لا تتم من الكمال الى النقص أو من الشدة الى الضعف. ويصدق هذا الكلام على الحركة من مرحلة الى مرحلة اخرى مساوية للمرحلة الاولى.

قد يتساءل البعض: يمكن العثور في هذا العالم على حركات تجري من الكمال الى النقص أو من الشدة الى الضعف، فكيف يمكن تفسير ذلك؟

(١) تعليقات حاشية «حكمة الاشراق»، ط حجرية، ص ٤٢٥.

وينبغي ان يقال في الاجابة: بالرغم من اتخاذ الحركة في بعض الأحيان سيراً نزولياً واتجاهها من الشدة الى الضعف، غير ان الحركة الكلية للعالم والحركة في جوهر العالم والتي هي منطلق سائر الحركات أيـضاً، تجري مـن النـقص الى الكمال ومن الضعف الى الشدة دائماً. وحينما تُعد الحركة في الوجود الجـوهري للأشياء في ميدان العالم الواسع حركة اشتدادية واستكمالية، فـلا تُـعد الحـركة المحكوسة في بعض الأشياء وخلال فترة قصيرة، خارجة عن مسار الحـركة الجوهرية، ولا تسيء الى اطرادها الخالد.

على هذا الضوء يقال بأن الحركة في الوجـود الجـوهري للأشـياء تـتحقق تدريجياً وبشكل مستمر، ولا يخرج أي موجود في هذا العالم عن اطـار هـذه الحركة الأبدية.

يلزم عن معنى التشكيك والتدرج في الحركة أن يقال انه لا توجد طفرة أو قفزة في الموجودات، وأن ما يدعى بالانقلاب الدفعي، ليس سـوى نـوع مـن التغيير في الاجابة على السؤال بـ«ما هو».



التشكيك

التشكيك من المسائل العميقة والأساسية التي تلعب دوراً بارزاً ومـهماً في حل الكثير من المسائل الاخرى. هذه المسألة بسيطة في عين تعقدها، ومعقدة في عين بساطتها.

تحدث رجال الفكر عن ظرافة هذه المسألة ودقتها، وحذروا احباء الفلسفة من التساهل في هذا الامر.

صدر المتألهين الشيرازي \_ مؤسس الحكمة المتعالية \_ ورغم انـه يشـير في آثاره الى مخاطبه بالشخص الواعي، لكنه يغير لهـجته في مـوضوع التشكـيك فيصف مخاطبه بأنه عاجز عن ادراك حقيقة التشكيك. لذلك نراه يقول:

«ولا أجدك تفطّنت هناك بقسم رابع ذهب اليه فلاسفة الاشراق»<sup>(۱)</sup>.

فبعد ان يذكر صدر المتألهين أقسام التمايز الثلاثة بين شيئين، يشير الى قسم رابع من أقسام التمايز ويعتبره من نتاج افكار الفلاسفة الاشراقيين. ولا شك في ان هذا القسم الرابع عبارة عن التمايز التشكيكي بين شيئين.

ورغم الآثار التي تترتب على اثبات التشكيك في مراتب الوجـود وعـينية الصفات مع الذات وكذلك كثير من المسائل الأساسية الاخرى، إلّا ان مـعظم الحكماء يطرحونه في الامور العرضية اكثر من أي شيء آخر.

شهاب الدين السهروردي طرح موضوع التشكيك، في مقولة الكيف، وتحدث عن مختلف مراتبه ودرجاته.

(١) راجم: الاسفار الأربعة، ج ١، ص ٤٢٧.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

وطرح صدر المتألهين موضوع التشكيك، في مقولة الكيف ايـضاً وذلك في كتاب «الأسفار».

والسبب الذي حدا بصدر المتألهين لاستعراض موضوع التشكيك في مقولة الكيف مع ذكر مثال اللون الاسود، انه اراد ان يبين انسجامه مع الفلاسفة في هذه المسألة في بادئ الأمر. وطالما تحدث هذا الفيلسوف الكبير بأنه ينسجم مع سائر الحكماء في مطلع المباحث وينشق عنهم في آخرها.

واذا ما أردنا معرفة كـيفية ظـهور مـبحث التشكـيك في آثـار المـفكرين المسلمين، لأدركنا بوضوح ان هذه المسألة قد أُثيرت في بـادئ الأمـر حـول مسألة الكلي والجزئي المنطقيين، وتقسيم الكلي الى قسمين: متواطئ ومشكك.

ولا ريب في ان الكلية من عوارض الماهية، ويصدق قسما المتواطئ والمشكك على الماهية ايضاً. وعلى هذا الضوء يمكن القول بأن مبحث التشكيك قد طُرح حول الماهية في بادئ الأمر.

وحينما أقبل الحكماء على دراسة ماهيات الامور، وقفوا على الحقيقة التالية وهي ان الاختلاف في الشدة والضعف بين الكثير من الماهيات. امر غير قابل للانكار.

ومن جانب آخر يتفق الحكماء على أن أي مفهوم يـتميز بـالاختلاف في الشدة والضعف من حيث انطباقه مع مصداقه. والالتفات الى هذين الأمـرين يوصل الى النتيجة التالية وهي: ان التشكيك لا يتحقق في المفاهيم الذاتية، وانما يتحقق في الامور العرضية فقط.

ويُعتَّرف بوقوع التشكيك في الامور العرضية لأن هذه الامور ليس لديهـا مطابق في الخارج، والذي هو عبارة عن الموضوع والعرض.

فمفهوم «أسود» ــ مثلاً ــ والذي هو مفهوم عــرضي، ليس لديــه مـطابق في الخارج بشكل مباشر. اما ما يمثل مطابق هذا المفهوم في عالم الخارج هو الجسم والسواد لا غير. اذن لا ينبغي تجاهل الاختلاف بين العرض والأمر العرضي<sup>(۱)</sup>. ما ينبغي قوله هو ان ضرورة وقوع التشكيك في بـعض المـوجودات مـن جانب، وعدم جواز التشكيك والاختلاف في المفهوم المنطبق مع مصداقه مـن

جانب، وعدم جواز التشكيك والاختلاف في المفهوم المنطبق مع مصداقه من جانب آخر، امر قد دفع بالكثير من الحكماء الى طرح مـبحث التشكـيك في الامور العرضية فقط.

لكن الذي يضع كلام الحكماء أمام مشكلة واضحة هو ان العرض لا يختلف عن الأمر العرضي في الواقع ونفس الامر. وسواء كان كـلام الحـكماء في هـذا الباب قابلاً للاثبات أو غير قابل للاثبات، يرى الكثير من الحكماء ان التمـايز بين ماهيتين قابل للاثبات بواسطة احدى ثلاث طرق:

- ۱ \_التمايز بتمام الذات.
- ٢ ـ التمايز ببعض أجزاء الذات.
- ٣ ـ التمايز بالامور التي تُعد خارج الذات.

ويعبَّر عن التمايز بين الماهيتين بتمام الذات، بالتمايز بين المقولات العشرة. ويعبَّر عن التمايز بين شيئين ببعض اجزاء الذات بالتمايز بين نوعين من جنس واحد، لأن نوع الانسان \_ على سبيل المثال \_ يتميز عن نوع الحصان بواسطة الفصل الجوهري. فهذان النوعان ورغم اشتراكهما في جنس الحيوان، لكن الذي يميز الانسان عن سائر الحيوانات هو فصل «الناطق» الجوهري الذي يولف بعض أجزاء الذات.

اما بالنسبة للتمايز الثالث وهو التمايز بين شيئين بـالامور التي تـعد خــارج الذات، فيمكن ان يُمَثَّل له باختلاف افراد النوع الواحد. فعلي وحسن على سبيل المثال، لا يختلفان إلَّا في فيما هو خارج ذاتهم.

 (١) للوقوف على التفاوت بين العرض والعرضي، راجع: القواعد الفلسفية العامة، تاليف الدكتور غلام حسين الابراهيمي الديناني، تعريب عبد الرحمن العلوي.

لو صرف أحد النظر عن مجموع العوارض المشخصة، فلن يمتاز أي فرد من افراد النوع الواحد عن الآخر. فامتياز علي عن حسن، يتم على أساس سلسلة من الامور التي من بينها الزمان، والمكان، والنسبة، والكم، والكيف. ويأخذ معظم المفكرين المسلمين بأقسام الامتياز الثلاثة، ولا يرون الامتياز

بين اثنين، يخرج عن اطارها.

شهاب الدين السهروردي الذي يُعد رائد سلالة الحكماء الاشراقيين في العالم الاسلامي، يضيف قسماً رابعاً الى هذه الاقســام يـطلق عــليه اسم «الامــتياز بالكمال والنقص أو الشدة والضعف».

الحقيقة البسيطة عند السهروردي، كاملة في مرتبة، وناقصة في مرتبة اخرى. والتفاوت بين مرتبتين يتحدد بالكمال والنقص فقط، ولا يـلاحظ أي امـتياز آخر.

ليس بمقدور أحد الادعاء بأن التفاوت بين الكامل والناقص في شيء واحد، من نوع التفاوت بين ماهيتين متباينتين. فالتفاوت بين الكامل والناقص لا يتحقق بواسطة بعض اجزاء الذات، لأن مثل هذا التفاوت لا يتحقق الا بين الماهيات المركبة. كما لا يمكن ان ننسب التفاوت بين الكامل والناقص الى العوارض الخارجية للذات، فلو نُسب التفاوت بين الكامل والناقص الى العوارض، فمعنى هذا الكلام هو ان ذات الشيء متواطئة بالنسبة الى المرتبة الكاملة والناقصة، بينها ما نحن بصدد بحثه هو الشيء المشكك.

ما تجب الاشارة اليه هو ان التفاوت بين الكامل والناقص في الشيء، ليس من نوع التفاوت في المفاهيم، لأن المفهوم من حيث هـو مـفهوم، غـير قـابل للتشكيك.

يقول هادي السبزواري في ذلك:

كـل المـفاهيم عـلى السـواء في نني تشكيك عـلى الانحاء<sup>(١)</sup> على ضوء ما ذُكر يتضح ان الامتياز بالكمال والنقص، نوع من الامتياز الذي يتحقق في قلب الحقيقة. فالامتياز أو التفاوت بين الخط الكامل والخط الناقص، ليس خارجاً عن ماهية الخط، وما به الاخـتلاف بـينهما، لا يخـتلف عـما بـه الاشتراك. ويصدق هذا الكلام على الزمان، والحركة، وسائر الامور الاخـرى التي يقع فيها التشكيك.

فالتقدم والتأخر في الزمان، وكذلك السرعة والبطء في الحـركة، نـوع مـن الامتياز والتفاوت. فالامتياز بين التقدم والتأخر في الزمان، ليس خارجاً عن ماهية الزمان قط.

والوضع على هذا المنوال ايضاً في مضهار السرعة والبطء في الحركة. فمثلها ان الحركة السريعة ليست سوى حركة، كذلك الحركة البطيئة ليست سوى مرتبة من مراتب الحركة. فليس بمقدور أحد ان يدّعي ان الحسركة البطيئة في مقابل الحركة السريعة، شيء مؤلف من مقدار من الحركة ومقدار من السكون، لأن السكون أمر عدمي، ولا يُعد الأمر العدمي مؤلفاً من الأجزاء المؤلفة للشيء.

اذن فالتقدم والتأخر في الزمان وكذلك السرعة والبطء في الحركة، مما يمكن الاستناد اليه في اثبات مبدأ التشكيك. فحقيقة النور والاخـتلاف المشـاهد في مراتبها، من بين الامور التي تلعب دوراً بارزاً في اثبات مبدأ التشكيك.

فلابد من البحث عن مصدر التفاوت بين النور الشديد والنور الضعيف في حقيقة النور. فلا يُتاح لأحد ان يقول بأن النور الضعيف في مقابل النور الشديد، شيء مؤلف من مقدار من النور ومقدار من الظلمة، لأن الظلمة أمر عدمي؛ ولا يُعد الأمر العدمي جزءاً من الشيء المحسوس.

التشكيك في الجوهر

218

السهروردي وعلى غرار سائر الحكماء الاشراقيين يعتبر النقص والكمال في ماهية الأشياء، احد ابرز انواع التمايز فيا بينها. ويؤكد هذا الفيلسوف في آثاره على تحقق جميع انحاء التشكيك ـكالتقدم والتأخر، والشدة والضعف، والكمال والنقص ـ في مقولة الجوهر.

السهروردي يعتبر جواهر عالم الجسم بالنسبة الى جـواهـر عـالم العـقول والمفارقات كالظلال بالنسبة للأجسام.

اي مثلما ان الجسم أقدم واكمل من ظـله، كـذلك جـواهـر عـالم العـقول والمفارقات أقدم وأكمل من جواهر هذا العالم.

ولابد من التنويه الى الأمر التالي وهو أن تقدم جوهر ما على جوهر آخر. يمكن تصوره بعدة وجوه:

الوجه الأول، هو أن يُعد الجوهر علة فاعلية أو غائية لجوهر آخر، كالعقول بالنسبة الى الجواهر التي ما دونها.

الوجه الثاني. هو أن يُعد الجوهر صورة فحلية اخـرى، كـالنفس النـاطقة بالنسبة الى الطبيعة الجسمانية للشخص.

الوجه الثالث، هو أن يؤلف جوهر ما، المـادة والهـيولى في جـوهر آخـر. ويصدق هذا الوجه على جوهر الجسم والهيولى.

الوجه الرابع، هو ان يكون الجوهر معداً لجوهر آخـر. كـتقدم الأب عـلى الأبناء.

السهروردي ــوكما تقدم ــ يرى جواز جميع أنحاء التشكيك في الجوهر، ولا يقيّد نفسه ضمن اطار الاصطلاحات العرفية.

يقول هذا الفيلسوف: ان استخدام عنوان الأشد والأضعف، وان كان غـير جائز في بعض موارد التشكيك، طبقاً لاصطلاح أهل العرف، غير ان الحقائق العلمية والفلسفية غير قسائمة عسلى الاصطلاحات العـرفية، ولا تـلعب هـذه الاصطلاحات أدنى دور في عالم الحقائق.

419

السهروردي يعتقد ان الحيوان كموجود جوهري بمقدوره أن يكون أشد من حيوان آخر. ويصدق هـذا الكـلام عـلى الانسـان أيـضاً. فـن وجـهة نـظر السهروردي: مثلها بامكان الانسان أن يكون اكمل من انسان آخر، بمقدوره ان يكون أشد منه ايضاً.

السهروردي يقول: اولئك الذين لا يجيزون استخدام عنوان الأشد والأضعف على الحيوان يتحدثون في تعريف الحيوان بطريقة لابد لهم معها من الاعتراف بمعنى الأشد والأضعف. ويقول هؤلاء في تـعريف الانسـان: الحـيوان مـوجود حساس ومتحرك بالارادة. فاذا كان هذا التـعريف صحيحاً ومعتبراً يـنبغي حينذاك ان نقول بأن الموجود الذي لديه نـفس أقـوى في التـحريك ويـتمتع بحواس اكبر، فلابد ان تكون لديه حساسية وحركة اكبر ايضاً.

اولئك الذين يقارنون مثلاً بين نوع الانسان ونوع البعوضة ـكنوعين مـن انواع الحيوانات ـ يدركون ان الاحساس والتحرك عند الانسان أعظم بكثير مما هو في وجود البعوضة. اذن اذا كانت الحساسية والحركة مقومتين للحيوان. كانت حيوانية الانسان أشد من حيوانية البعوضة بكثير.

نص عبارات السهروردي كما يلي:

«وكلام المشائين في الأشد والأضعف مبني على التحكم. فـان عـندهم لا يكون حيوان أشد حيوانية من غيره. وقد حدوا الحيوان بأنه جسم ذو نفس حساس ومتحرك بالارادة، ثم الذي نفسه أقوى على التحريك وحواسه أكثر لا شك ان الحساسية والمتحركية فيه أتم فتكون حيوانية الانسان مثلاً أشد مـن حيوانية من قلّت حواسه وضعفت حركته كالبعوضة»<sup>(١)</sup>.

(١) الحكمة الاشراقية، ط حجرية، ص ٢٣٧.

مورد تقابل التضاد. فواجب الوجود أقدم وأشد من وجود المكنات، ولا يمكن انكـار تحـقق التشكيك في هذا الباب. ولكن لا يتحقق تقابل التـضاد بـين وجـود الواجب ووجود المكنات. ومعنى هذا هو أن وقـوع التشكـيك في الشيء لا يسـتلزم وقوع تقابل التضاد أيضاً.

اذن اذا كان السهروردي يجيز وقوع التشكيك والاختلاف بالشدة والضعف

ولم يستسلم السهروردي لهذا الاستدلال، ورفض وجود أية ملازمة بـين التشكيك والتضاد. فهو يرى ان التشكيك يتحقق في كثير من الموارد عـدا في مورد تقابل التضاد.

هناك نوع من الملازمة بين وقوع الشدة والضعف في الشيء وتحقق التضاد فيه. أي كلما تحقق اختلاف بالشدة والضعف في الشيء، اصبح من الممكن تحقق تقابل التضاد فيه. ونظراً لعدم تحقق تقابل التضاد في جوهر الأشياء، لابد من القول بعدم وجود الاختلاف بالشدة والضعف في جوهر الأشياء.

اولئك الذين لا يرون جواز التفاوت التشكيكي والاختلاف بالشدة والضعف في الجوهر، يستعينون ـ فضلاً بعدم مساعدة العرف في اطلاق عنوان الشدة والضعف على الجوهر ـ باستدلال آخر، ويعتبرونه سنداً لكلامهم. فهم يقولون:

في جواهر العالم، معتبراً الحديث في هذا المضمار نوعاً من الادعاء بلا دليل. ما تحدث عنه هذا الفيلسوف حـول الشـدة والضـعف في جـوهر وجـود الانسان، يصدق على سائر جواهر العالم. ولا يتردد عـن الاشـارة الى وقـوع التشكيك في الماء والنار وسائر العناصر وعدم مساعدة العرف في هذا المضمار.

هذه العبارات تؤكد على تحدث السهـروردي بصراحة عن الشدة والضعف

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

محمد باقر الداماد الذي يُعد استاذ صدر المتألهين في العلوم العقلية لديه فكرة بهذا الشأن لا تنسجم مع رأي السهروردي قط. فهذا الفيلسوف الفقيه والفقيه

بمنطقة الفيلسوف يعتقد بتساوي جميع أفراد الانسان في جوهر الانسانية وقوة الادراك، وأنهم ليسوا مختلفين فيا بينهم من هذا الحيث. ويرى ان الاختلاف الذي يظهر في فهم ودرجات ادراك الأشخاص، نابع من الاختلاف في الامور العرضية، ولا يرتبط بآلات القلب والدماغ وغيرهما.

الداماد يرى تساوي قوة ادراك الانسان بحسب مقام الذات في جميع الأفراد، ويشبهها بجوهر النار. فجوهر النار متساو في أصل الوجود، اما الاختلاف في المراتب الذي يلاحظ فيه، فنابع من الشرائط والمادة التي تـظهر فـيها شـعلة النار<sup>(۱)</sup>.

ما ينبغي ان نشير اليه هو ان الداماد (الميرداماد) لم يكن هو الوحيد الذي أبدى مثل هذا الرأي، وانما ثمّة آخرون يؤيدونه فيما ذهب اليه.

فخلال تلك الفترة التي أخذ فيها هذا الفيلسوف والفقيه الاسلامي يفكر بمثل هذه المسائل في مدينة من مدن الشرق، انبرى الفيلسوف الفرنسي المعروف ــ ديكارت ــ لدراسة هذه المسائل في مدينة من مدن الغرب.

ديكارت يعتقد بتساوي العقل والادراك في جميع الأفراد، ولا يوجد انسان هو اكثر عقلاً وادراكاً من غيره.

يقول هذا الفيلسوف في مطلع كتاب «المنهج في المقال» بأنه يمكن تـقسيم العقل بين الناس أفضل من أي شيء آخر. ويـعتقد بأن الاخـتلاف في الآراء الملاحظ بين الناس لا يعني ان البعض يتفوق عقلياً على البعض الآخر، وانما هذا نابع من الاختلاف في اسلوب استخدام الفكر والهدف الذي يسعى كل مـنهم لتحقيقه.

(١) تعليقات صدر المتألمين على «شرح حكمة الاشراق»، ص ٢٣٨.

ويعتقد ديكارت ايضاً ان امتلاك الذهن ليس كافياً، بل الأصل هو الطريقة الصحيحة في استخدام الذهن. فالذين يتحركون ببطء في الطريق يـصلون الى الهدف ببطء وان ساروا في الطريق الصحيح<sup>(١)</sup>.

على هذا الضوء يمكن ان نلاحظ نوعاً من التشابه بـين مـا ورد في كــتاب «المنهج في المقال» لديكارت وما ورد في كتاب «التقديسات» للداماد.

صدر المتألهين عبر عن معارضته لاستاذه الداماد ورفضه لفكرته القـائلة بتساوي نفوس الأفراد بحسب الذات، منسجماً في ذلك مع فكرة السهروردي على صعيد الاختلاف التشكيكي بين النفوس.

السهروردي يرى ان حيوانية الانسان أشد بكثير من حيوانية ذلك الحيوان الذي لديه حواس أقل وقوة محركة أضعف. ويرى صدر المـتألهين الشـيرازي صدق هذا الكلام ويقول بأن نفوس الحيوانات ليست متساوية قط.

هذا الفيلسوف الكبير يعتقد بأن نفوس الحيوانات لا تقع في درجة واحدة من حيث الشدة والضعف. كها لا يعتبر نفوس الأفراد الناطقة في مستوى واحد من حيث الشدة والضعف.

صدر المتألهين يؤكد على فكرته في تعليقاته على كتاب «حكمة الاشراق» ويدافع عن رأي السهروردي ويقول: كيف يمكن ان تتساوى نـفس الرسـول محمد (ص) في جوهر الوجود مع نفس أبي جهل؟

نفوس الأفراد من وجهة نظر صدر المتألهين، متساوية في مفهوم الانسانية ومعنى البشرية. وهذا ما يمكن ملاحظته في الآية القرآنية الكريمة التي تتحدث عن لسان الرسول (ص) قائلة: ﴿قل انما أنا بشر مثلكم يوحى اليّ﴾<sup>(٢)</sup>.

ما يمكن ان يُركّز عليه في هذا المضمار هو أن تساوي الأفراد في معنى البشرية

سير الحكمة في اوربا، تأليف محمد علي فروغي، ص ١٢٩.
 سورة الكهف، الآية ١١٠.

ليس غير مـنسجم مـع تـفاوتهم في مراتب الوجـود والكـالات الانسـانية. فالتفاوت بين النفوس والفواصل بين الأفراد، كبيرة الى درجة بحيث لا يمكن ان نجد نظيراً لها بين الموجودات الاخرى.

فراتب وجود النفس وتطورات قلب الانسان، واسعة ومتنوعة الى درجة بحيث ان الفاصل فيا بينها بمستوى الفاصل بين الملاك والشيطان. فقلب الانسان مخلوق بالشكل الذي بامكانه ان يكون ديراً للراهب وكذلك مرعى للغزلان:

لقد صار قلبي قابلاً كل صورة فسديراً لغزلان وديـراً لرهـبان ان سالكي طريق الحقيقة تحدثوا كثيراً عن تحولات القلب ولطائفه، ولكنّ الأمر المسلم به هو ان قامة المعنى طويلة جداً وقباء الكـلام قـصير في هـذه المسألة.

صدر المتألهين، أحد الذين تحدثوا بالتفصيل عن نـفس الانسـان النـاطقة، ودرسوا مختلف مراتبهـا. فهذا الفيلسوف ورغم انسجامه مـع السهـروردي في أصل مسألة التشكيك ومراتب النفس، إلّا ان طريقته ومـوقفه ازاء التشكـيك يختلفان عما ذهب اليه السهروردي.

وجه التسمية في باب التشكيك سبق ان اشرنا الى ان مسألة التشكيك قد طُرِحت لأول مرة عـلى صـعيد معنى الكلي وأقسامه، ثم امتدت الى أصعدة اخرى. ويُعد الحكيم المتأله شهاب الدين السهروردي من بين الذين طرحوها على صعيد المعنى الكلي الذي يدعوه بالمعنى العام. يقسّم شهاب الدين المعنى العام أو الكلي الى قسمين هما: ٢ ـ الكلي المتواطئ.

القسم الأول عبارة عن مفهوم عام أو كلي يصدق على امور كثيرة بشكل متساو، مثل معنى الأربعة الذي يصدق عـلى جميع مـوارده الخـاصة بشكـل متساو. ويطلق السهروردي على هذا المعنى اسم العام المـتساوق، وعـلى كـل مورد جزئي خاص من موارده اسم الشاخصة.

القسم الثاني عبارة عن معنى عام وكلي، لا يصدق عـلى مـوارد، الخـاصة بشكل متساو، ويجري بصورة متفاوتة تحكي عن نوع مـن النـقص والكمـال. كمعنى البياض الذي لا يصدق على الثلج وعاج الفيل بشكل متساو. ويطلق السهروردي على هذا المعنى اسم العام المتفاوت.

هذا التفاوت الذي يُعد تفاوتاً بالشدة والضعف أو النقص والكمال. يكشف عن معنى التشكيك.

ولابد ان يطرح السؤال التالي نفسه: لماذا يُطلق الحكماء اسم التشكيك على التفاوت بالشدة والضعف أو النقص والكمال؟

يجيب قطب الدين الشيرازي \_ الشارح المعروف لكتاب «حكمة الاشراق» \_ على هذا التساؤل قائلاً: بما أن الكلي المشكك قريب من الكلي المتواطئ من جهة، ومن الكلي المشترك من جهة اخرى، فالشخص الذي يسعى لدراسته وتفحصه يواجه التساؤل التالي: هل هذا الكلي، من اقسام الكلي المتواطئ أم من اقسام الكلي المشترك؟

ان وقوع الشك في هذا المعنى أوجب ان يطلق عليه الحكماء اسم المشكك. كما ان أهمية معنى التشكيك، شيء يجب البحث عنه في هذا الشك ايضاً، لأن ما لديه تشكيك يؤلف نوعاً من الحقيقة التي ليست بالكلي المتواطئ ولا بـالكلي المشترك.

فالذين لا يستطيعون أن يعتبروا المراتب الكاملة والناقصة للشيء. مختلفة في عين اتحادها، ومتحدة في عين اختلافها، لابد أن يوجهوا أذهانهم اما نحو المعنى

المتواطئ أو المشترك.

ما يستقطب الاهتمام هو أن يقال بأن الشيء المشكك غير متواطئ، ولا يصدق عليه عنوان المشترك، لكنه في ذات الوقت يحظى بخصوصيات المتواطئ والمشترك، لأننا لو اعتبرنا خصوصية المعنى المتواطئ اتحاداً، وخصوصية المشترك اللفظي اختلافاً في المعنى، ينبغي أن نقول بأن الحقيقة المشككة مشلها تتميز باتحاد المعنى المتواطئ، تتميز كذلك باختلاف المعاني المشتركة.

وعلى هذا الأساس ينبغي القول بأن حقيقة معنى التشكيك لا تخلو من نوع من التعقيد مع بساطتها.

وعلى ضوء ما ذُكر بمقدورنا أن نقول بأن ملاك التشكيك عبارة عن تحقق الحقيقة بالشكل الذي يعود ما به الاختلاف في المصاديق الى ما به الاتحاد بينها، وعودة ما به الاتحاد الى ما به الاختلاف.

هذا المعيار الذي يحظى بقبول الكثير من الحكماء اعم مما ذكر، صدر المتألهين في كتاب الأسفار بعنوان ضابط التشكيك. فهذا الضابط عند صدر المتألهين يقوم على أساس وقوع التفاضل في مصاديق المعنى. والتشكيك عنده لا يتحقق إلّا اذا وُجد بين المصاديق نوع من التقدم والتأخر، أو الشـدة والضـعف، او النـقص والكمال.

ولا ريب في وجود نوع من الاختلاف والتفاوت بين العلم والقدرة والارادة لدى واجب الوجود، والذي لا يمكن عدّه تشكيكاً على أساس الضابط الذي قدمه صدر المتألهين، لأن التفاضل بين المصاديق والتفاوت في الشدة والضعف أو التقدم والتأخر، أمر لا يصدق في مثل هذه الأحوال. وينطبق هذا الكلام على الخير والغاية وسائر الحقائق التي تدعى بالشؤون الوجودية.

لابد من الانتباء الى الأمر التالي وهو اذا لم يكن الاختلاف في مـثل هـذه الموارد قابلاً للتفسير عن طريق التشكيك، فلن يكون قابلاً للتفسير ايضاً من

خلال الطرق الثلاث السابقة والتي هي:

الاختلاف بتمام الذات، والاختلاف في بعض أجزاء الذات، والاختلاف بامور خارج الذات.

الاختلاف بين العلم والقدرة والارادة، وكذلك الاختلاف بين الخير والغاية وسائر شؤون الوجود، ليس من نـوع الاخـتلاف بـتمام الذات، ولا مـن نـوع الاختلاف في بعض أجزاء الذات، ولا من نوع الاختلاف بامور خارج الذات. والشيء الوحيد الذي يمكن بواسطته تفسير مثل هذه الاختلافات هـو مسألة التشكيك.

اذن اذا اعتبرنا ملاك التشكيك هو التفاضل والتقدم والتأخر بين المصاديق. طبقاً لما ذهب اليه صدر المتألهين في كتاب الأسفار الأربعة، فلابد من القول بأن الاختلاف في مثل هذه الأحوال خارج عن دائرة شمول التشكيك.

العلامة محمد حسين الطباطبائي يعتقد اننا لو اعتبرنا ملاك التشكيك عبارة عن عودة ما به الاختلاف الى ما به الاتحاد وبالعكس، لكان علينا ان نـعتبر الاختلاف في العـلم والقـدرة والارادة وسـائر شـؤون الوجـود، مـن مـوارد الاختلاف في التشكيك أيضاً.

ما يلزم ألا يحظى بالتجاهل هو ان صدر المتألهين استطاع ان يحل الكثير من المعضلات ويضع نهاية للبعض الآخر من خـلال طـرح مسألة التشكـيك في الوجود.

الحكيم المتأله الشيخ شهاب الدين السهروردي اكد على مسألة التشكيك قبل صدر المتألهين بسنوات متمادية، وعدّها من المباحث الأساسية في الفلسفة. ولكن الذي وضع فاصلاً بين هذين الحكيمين الالهيين في هذه المسألة هـو ان السهروردي وعلى ضوء اصوله الفلسفية بحث التشكيك بين الاشياء، في ذاتها وماهيتها. والدليل على هذا الأمر هو انه يعتبر الوجود بحسب الظاهر أمراً

التشكيك

اعتبارياً وانتزاعياً.

لابد من الاجابة في موضع آخر على التساؤل التالي: هل يعتبر السهروردي حقيقة الوجود امراً اصيلاً أم امراً اعتبارياً؟ ولكن الامر الذي ليس بالامكان انكاره هو ان هذا الفيلسوف المتأله اكد كثيراً على مسألة التشكيك في الذات. ووقف بشدة في وجه معارضيه.

ويمكن تلخيص الاختلاف ما بين السهروردي ومخالفيه في مسألة التشكيك. في اربع نقاط:

النقطة الاولى هو انه يسرى جسواز جمسيع انحساء التشكيك في بساب الذات والذاتيات. بينما لا يجيز اتباع الحكمة المشائية أي نحو من أنحساء التشكسيك في باب الذات والذاتيات. ويذهب بعضهم الى اعتبار عدم جواز الاختلاف بالتقدم والتأخر أو الأولوية في باب الذات والذاتيات، امراً بديهياً.

ان ادعاء البداهة من قبل بعض المشّائين، يبعث على التعجب، نظراً لابتعاده عن الحقيقة. ويبدو ان هذه الفئة مـن الحـكماء لم تـلتفت الى حـقيقة الأنـوار الجوهرية في العالم.

السهروردي يعتقد بأن حكماء ايران القديمة كانوا يـعتقدون بـتقدم بـعض الانوار الجوهرية بحسب حقيقتها البسيطة على بعض الانوار الجوهرية البسيطة الاخرى.

يقول الحاج هادي السبزواري في ذلك بلغة الشعر: الفسهلويون الوجـود عـندهم حــــقيقة ذات تشكك تــعم مـراتب غـنى وفـقراً تخـتلف كالنور حيثما تقوى وضـعف<sup>(١)</sup> لابد من الالتفات الى ان السبزواري وتقليداً مـنه لصـدر المـتألهين يـعتبر حقيقة التشكيك متمثلة في الوجود، ويعتبر الوجود في الواقع ونفس الأمر نوراً

حقيقياً. والدليل على اعتبار هذا الفيلسوف للوجود حـقيقة النـور واعـتقاده بجريان احكام حقيقة النور في الوجود، هو انه يعتبر ضابط النور والوجود شيئاً واحداً.

من وجهة نظره، ضابط النور انه ظاهر في حد ذاته، ويُنظهر غـيره أيـضاً. ويمكن ملاحظة عين هذا الضابط والملاك، في الوجود أيضاً. فالوجود ظـاهر، وكذلك يُظهر غيره الذي هو عبارة عن الماهيات.

السهروردي يعتبر النور حقيقة واحدة، ويـرى ان الاخـتلاف المشـاهد في مراتبه ليس سوى نقص وكمال في نفس حقيقة النور. كما يعتبر النفس الناطقة نوراً مجرداً. وبما ان جميع الأنوار ذات حقيقة واحدة، تُعد النفس الناطقة، جزءاً من سلسلة الأنوار المدركة لذاتها<sup>(۱)</sup>.

النقطة الثانية هي انه لا يعتبر الاختلاف بين المراتب الشديدة والضعيفة في شيء ما، اختلافاً، ويرى ان جميع تلك المراتب متفقة ومتحدة في النوع.

المخالفون للسهروردي في هذه المسألة يقولون بأن المراتب الشديدة والضعيفة للشيء، متفاوتة في النوع، ويتم ذلك التفاوت والاختلاف بواسطة الفصل المقوم.

هؤلاء توسلوا بالاستدلال لاثبات ما ذهبوا اليه فقالوا: لو اشتدت ـ عـلى سبيل المثال ـ مرتبة من مراتب السواد وأصبحت اكثر شدة من مرتبة اخرى، يكن افتراض هذا الاشتداد والتكامل في صورتين: الاولى أن يقال بأن اشتداد اللون الأسود يتم عن طريق امر خارج عن ذاته. والثاني أن يقال بأن اشتداد السواد لا يتحقق إلاّ عن طريق أمر ذاتي.

الفرض الأول لا يعد فرضاً منطقياً مقبولاً قط لأنه يستلزم ألا يتم الاشتداد والتكامل في السواد نفسه، بينما المفروض هو حدوث الاشتداد في السواد نفسه. وحينما يُعد الفرض الأول غير منطتي، ينبغي حينذاك القول بأن ما هو متعين

راجع: حكمة الاشراق، المجموعة الثانية لمصنفات شيخ الاشراق، ص ١٢٠.

في هذا الباب وجدير بالقبول هو الفرض الثاني. ولذلك ينبغي القول: ان اشتداد السواد لا يتم إلاّ بواسطة الفصل المقوم الذي هو أمر ذاتي. السهروردي يرفض هذا الاستدلال، وينقضه عن طريقين:

ا ـكلما اشترك شيئان في أمر ذاتي، فلا يقتصر الاختلاف فيما بـينهما عـلى الفصل المقوم أو العرض الخارجي، اذ يوجد في مثل هذه الحالة شيء آخر يمكن ان يدعى بالاختلاف بالكمال والنقص في ذات الشيء.

٢ ـ كلما اختلف شيئان من حيث المقدار، فلا تتحقق أولوية المقدار الزائـد على المقدار الناقص لا بواسطة الفصل المقوم ولا بواسطة عـرض خـارجـي. فالخطان الطويل والقصير ورغم الاختلاف فيا بينهما، لا يخرجان عـن حـقيقة كونهما خطاً قط.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

«وأما من قال «ان الحرارة اذا اشتدت فتغيرها في نفسها ليس بعارض فيكون بفصل»، أخطأ، فان الحرارة ما تغيرت بل محلها وأشخاصها. وأما الفارق بين اشخاصها فليس بفصل، فان جواب «ما هو» لا يتغير فيها ولا هو عارض، بل قسم ثالث من الكمالية والنقص»<sup>(۱)</sup>.

النقطة الثالثة هي ان السهروردي يعتبر التشكيك في الكم والتشكيك في الكيف تشكيكاً واحداً، ولم يضع فاصلاً بين هذين النوعين من التشكيك. فهو يرى: ان عدم صدق صيغة افحل التـفضيل وسـائر ادوات المـبالغة في بـعض الحالات، لا يسلب معنى التشكيك قط.

مخالفو السهروردي يعتبرون التشكيك في الكيف والكم نوعين مختلفين من التشكيك ولا يدرسونهها تحت عنوان واحد. هؤلاء ومن أجل اثبات رأيهم هذا يستعينون بالاستعمال العرفي والاطلاق اللغوي، ولا يجيزون التشكيك بـالشدة

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٢٣٤.

والضعف في الاختلافات القليلة.

من وجهة نظر هؤلاء: الاختلاف بين الخط الطويل والخط القصير وان كان نوعاً من التشكيك، ولكن بما أن اطلاق عنوان «أشد» وصيغة المبالغة غير صادق في مثل هذه الحالة، فلا يصدق التشكيك بالشدة والضعف على الخطين الطويل والقصير أيضاً.

السهروردي يوجه الانتقاد لكلام هذا الفريق، ويقبّح للحكيم ان يستدل بالاستعمال العرفي والاطلاق اللغوي. ويقول بأن الاعتماد على الألفاظ والاستناد الى الكلمات امر لا يليق بالشخص الحكيم، فضلاً عن النقص الذي يعاني منه استدلالهم في عالم الألفاظ والكلمات. فني محيط العرف واللغة رغم انه لا يجوز اطلاق عنوان «أشد» على وجود الخط، ولكن لو قال احد بأن طول هذا الخط أشد من طول ذلك الخط، لا يُعد كلامه قبيحاً.

اذن اذا كان مفهوم الطول ومفهوم الخط شيئاً واحداً، يمكن ان نقول بسهولة بأن شدة الطول وشدة الخط شيء واحد ايضاً. ويصدق هذا الكلام على الكم المنفصل أيضاً. فني محيط العرف واللغة وان كان لا يجوز اطلاق عنوان «أشد» على وجود العدد، ولكن لو قال أحد ان العدد «٧» اكثر من العدد «٤» لما كان قوله مخالفاً لاستعمال أهل العرف. وبما ان كثرة الشيء عبارة عن عدده، فلابد

النقطة الرابعة هي ان السهروردي لا يحصر الاخــتلاف بــالشدة والضـعف والنقص والكمال ضمن اطار مقولة الكم ومقولة الكيف، ويرى جريان جمــيع أنحاء التشكيك، في الجوهر أيضاً.

نتائج التشكيك قلنا فيا سبق بأن مسألة التشكيك ذات نتائج كثيرة، وأنها لعبت دوراً مهماً في وضع حد لبعض المشاكل الفلسفية والفكرية. وحينا طرح صدر المتألهين هذه المسألة في باب الوجود واعتبر حقيقة الوجود حقيقة ذات مراتب ودرجـات. كشف عن اهمية التشكيك اكثر من أي وقت آخر.

221

يُعد اثبات وحدة الوجود بطريقة معقولة وفلسفية، من آثار ونتائج مبدأ التشكيك. فالوحدة الحقيقية للوجود، مسألة عميقة وحافلة بالأحداث وحظيت باهتمام العرفاء والفلاسفة منذ القدم، وأُبديت فيها الكثير من الآراء والأفكار.

وحدة الوجود، من الاصول والمبادئ الاساسية سواء عند الفلاسفة أو عند العرفاء. ولكن الشيء الذي ليس هناك اختلاف فيه هو أن وحدة الوجود في شهود العرفاء ذات تفاوت اساسي عما هي عليه من وجهة نظر الفلاسفة.

العرفاء المسلمون ولاسيا أتباع مذهب محيي الديــن بــن العـربي، مــثلـما لا يقولون بالكثرة في اصل الوجود، يعتبرون الكثرة في الموجودات أمرأ موهوماً ايضاً.

الشيخ الاكبر محيي الدين بن العربي يعتبر الوجود والموجود أمراً واحداً، والتفاوت بين الاثنين كالتفاوت بين المشتق ومبدأ الاشتقاق. ولدى اتباع مذهبه كلام طويل بشأن وحدة الوجود والموجود، وسلّطوا الضوء على هذه الفكرة من خلال الاستعانة بالتشبيه والتمثيل في قالب النظم والنثر.

فنور الدين الجامي الذي يُعد من اتباع مذهب محيي الدين بن العربي تحدث في مواضع عديدة من كتاب اللوائح عن وحدة الوجود والموجود بشكل صريح معتبراً أية كثرة وثنوية امراً موهوماً لا يمت الى الحقيقة بصلة<sup>(١)</sup>.

وتحدث سائر العرفاء المسلمين في هذا الموضوع أيضاً، وفسّر كل منهم هذه المسألة بطريقته الخاصة. ولا ريب في ان استعراض آراء العرفاء وأفكارهم في هذا المضار ــحتى ولو على سبيل الاجمال ــ يستلزم فرصة واسعة.

(۱) راجع: لوائح الجامي، ط لاهور، باكستان، ص ۳۷\_۳۸.

ويُعد الشيخ محمود الشبستري من بين القائلين بوحدة الوجود والمـوجود. رافضاً ضمن هذا الاتجاه اي نوع من الثنوية أو الكثرة.

كما تحدث جلال الدين الرومي المعروف بمالمولوي عن وحدة الوجود والموجود بصورة مفصلة، ناسجاً خلال ذلك الكثير من القصص والحكمايات التي تقرب المعنى.

كما يعد الشاعر والعارف الايراني الكبير حافظ الشيرازي، من بـين الذيـن غاصوا في هذا البحر المتلاطم، وحصل على الكثير من الجـواهـر والأحـجار الكريمة.

على هذا الضوء يتضح بما لا يقبل الشك بأن ما ذهب اليه الكثير من العرفاء في موضوع وحدة الوجود والموجود، لا يشبه ما حصل عليه صدر المـتألهين عن طريق التشكيك. فاذا ما أردنا دراسة الوحدة والكثرة في بـاب الوجـود والموجود، لا تخرج الاحتمالات العقلية ـ حسب رأيه ـ عن اربع صور: ١ ـ وحدة الوجود والموجود. ٢ ـ كثرة الوجود والموجود. ٣ ـ وحدة الوجود وكثرة الموجود. ٤ ـ كثرة الوجود ووحدة الموجود. ٤ ـ كثرة الوجود ووحدة الموجود. ١ للمورة الرابعة ـ أي كثرة الوجود ووحدة الموجود ـ فضلاً عن انها خلاف المورة الرابعة ـ أي كثرة الوجدان والعقل أيضاً. والصورة الثانية ـ أي كثرة الوجود والموجود ـ غير مقبولة من قبل أهل البصيرة، لأن هذا النمط من الكثرة

لا يأخذ به سوى اولئك المحجوبين عن نور الوحدة، والواقعين في اطار العامة. المسيدين الم

الصورة الاولى ــ أي وحدة الوجود والمـوجود ــ تــؤلف مـشرب العـرفاء والصوفية، ولا يمكن أن نجد لها موقعاً راسخاً في دائـرة الفكـر الفـلسني، لأن الفلسفة تقوم على فرض نوع من الكثرة التي أقلها الكثرة بين العالم والمعلوم.

الذين يتعاملون مع المنطق والفلسفة، لابد لهم من التمييز بين العالم والمعلوم كي يتاح لهم القيام ببحوثهم حول الحقيقة والعالم. والدليل على هذا الأمر هو أن الوجود ـ أي العين الخارجية التي نُخبر عنها ونفكر بها ـ يختلف عنا دائماً. فنحن كعامل مفكر، نفكر في الوجود كموضوع لفكرنا. أي ان الانسان موجود يفكر في غيره وفي نفسه. وفي مثل هذه الحال يتحول «أنا» المفكر الى موضوع التفكير.

وفي مثل هذه الحال ايضاً يصطبغ الانسان بحالة ثنائية، أي يتحول الى عامل مفكر، وموضوع فكري. فالأمر المعقول أو الموضوع الفكري قد يكون حقيقة ندركها بحواسنا، وقد يكون من نتاج الخيال لا غير.

والامور التي تشغل نفسنا المدركة، قد تكون موجودة خارجنا، وقد تكون في باطننا. ومهما كان الافتراض، لا يوجد عـاقل بـدون مـعقول، ولا يـتحقق معقول بدون عاقل.

المعرفة تحصل بالطريقة التالية وهي ان نفكر بأشياء العالم، فحينها نـفكر في أنفسنا، ونجعل النفس أو الذات موضوع التفكير، يحدث في الحقيقة انفصال بين عنصرين، وتظهر حالة ثنائية<sup>(١)</sup>.

وعلى ضوء ما سبق من السهل القول بأن القسم الاول من الأقسام الأربعة السابقة غير قابل للاثبات عن طريق العقل والفلسفة ولابد من البحث عـنه ضمن دائرة الشهود والتصوف. وعليه ما يمكن اثباته عن طريق العقل والفلسفة هو القسم الثالث فقط.

لابد من الانتباء الى الأمر التالي وهو: ان هذا القسم ــ أي وحدة الوجـود وكثرة الموجود ــيكن ان يفسر بطريقتين: الاولى معروفة بذوق التأله ومنسوبة الى بعض المتألهين. فهؤلاء يعتقدون بأن حقيقة الوجود واحدة وقائمة بالذات،

مقدمة على الفلسفة، تأليف ياسبرس، ترجمة د. اسد الله مبشري.

ولا مجال للكثرة اليها. ويرون أن الوجود مثلها ليس لديه أنواع وأفراد مختلفون. ليس لديه مراتب مختلفة أيضاً.

ويريد هؤلاء بالكثرة في الموجودات هو انـتساب المـاهيات الى الوجـود. ومعنى كلامهم هو ان اطلاق عنوان الموجود على الماهيات الموجودة، كاطلاق عنوان التامر على بائع التمر، والعطار على بائع العطور.

الطريقة الاخرى التي تفسر بها وحدة الوجود وكثرة المـوجود، هـي ذلك الشيء الذي ينسجم فيه الواحد والكثير، ويرسم مسألة التشكيك العميقة ذات المحتوى الغني. وسبق ان ذكـرنا بأن الوحـدة والكـثرة مـنسجمتان وقـابلتان للاجتاع بسهولة في باب التشكيك.

الكثرات التي يمكن ملاحظتها في أنواع التشكـيك تـعد مـن خـصوصيات الوحدة ولا يمكن أن تتعارض معها. فالكثرة التشكيكية تؤلف نوعاً من الكثرة التي ليس لا تتعارض مع الوحدة فحسب، وانما تؤكدها ايضاً.

والدليل على هذا الأمر هو ان ما به الاختلاف من التشكيك ليس سوى ما به الاتحاد فيها. فحينما تنبع الكثرة من يـنبوع الوحـدة الرقـراق، كـيف يمكـن اعتبارها منافيةً للوحدة او متعارضة معها؟

خصوصية التشكيك هي: كلما كان الشيء ممتداً في وحدته وبساطته، كـلما كان أوضح في الكثرة. اي: مثلما يعمل اتساع الوحدة ـ في باب التشكيك ـ على اتضاح الكثرة، تعمل الكثرة الاكبر على اتساع الوحدة ايضاً. او كما يـقولون: «كلما كان الشيء في الكثرة أوفر، فهو في الوحدة أوغل»

سبق ان ذكرنا بأن نظرية التشكيك قد طرحت لأول مرة من قبل قــدماء الحكماء الايرانيين، في موضوع النور، وأخذ بها الحكماء المسلمون.

صدر المتألهين. ونظراً لاعتقاده بأن النور الحقيقي يمثل حقيقة الوجود. فقد أثار هذه النظرية على صعيد الوجود معتبراً حقيقته حقيقة ذات مراتب. يقسم صدر المتألهين وأتباعه مسألة التشكيك الى قسمين: التشكيك العامي، والتشكيك الخاصي.

التشكيك العامي عبارة عن ذلك النوع من التشكيك الذي يمـثل مـا فـيه التفاوت طبيعة المشكك، ولا يعد ما به التفاوت تلك الطبيعة نفسها، كالاختلاف بين ضوء الشمس وضوء القمر، حيث التفاوت يتمثل في طبيعة الضـوء، بـينها يكمن عامل التفاوت في الخصوصية الجسهانية للقمر والشمس.

التشكيك الخاصي عبارة عن ذلك التشكيك الذي يعد فيه «ما به التفاوت» عين «ما فيه التفاوت»، ولا يتدخل في هذا الأمر أي عامل آخر. فالزمان \_على سبيل المثال \_حقيقة مشككة، يعد ما به التفاوت فيها عين ما فيه التفاوت.

التقدم والتأخر في الزمان، وان وقع في الزمان نفسه، إلّا ان عامل التقدم او التأخر الزماني هو الزمان نفسه لا غير. بتعبير آخر: مثلها تمثل حقيقة الزمـان ظرف التقدم والتأخر، يعد الزمان نفسه عامل التقدم والتأخر في الزمان ايضاً.

اولئك الذين يعتقدون بالتشكيك في حقيقة الوجود، ويعتبرون مراتبه ودرجاته المختلفة مراتب تشكيكية، يعتقدون كذلك ان التشكيك فى الوجود. تشكيك خاصى.

فلو شاء هؤلاء ان يرسموا التشكيك في الوجود على هيئة شكل هـندسي، يرسمون مخروطاً يمثل رأسه مرتبة واجب الوجود.

لاريب في ان صدر المتألهين يعتقد بالتشكيك الخاصي في الوجود، ويـعتبر الوجود حقيقة ذات مراتب. وقد عبر هذا الفيلسوف عن هذه الفكرة في معظم آثاره. ورغم ذلك هناك سؤال لابد من الاجابة عليه وهو: هل يجري التشكيك في نفس حقيقة الوجود أم في ظهور الوجود فقط؟

الاجابات التي أعطيت كثيرة ومتباينة. كما ان عبارة صدر المــتألهين ليست واضحة بهذا الشأن، ويلاحظ فيها بعض الابهـام والغموض. بعضهـا تدل على انه ٢٣٦ ٢٣٩ ٢٣٩ ٢٣٩

يقول بالتشكيك في ظهور الوجود ويعتبر واجب الوجود نفس حقيقة الوجود. وجميع المكنات مظاهر لواجب الوجود.

في بعض عبارات وكلمات صدر المتألهين الاخرى، يمكن ان نلاحظ بصراحة جريان التشكيك في نفس حقيقة الوجود. فقد اورد هذا الفيلسوف الكـبير في كتاب «الشواهد الربوبية» عبارة تستقطب الاهتمام يقول فيها:

«.. فهو (الوجود) مع كونه امراً شخصياً متشخصاً بذاته ومشخصاً لما يوجد به من ذوات الماهيات الكلية مما يجوز القول بأنـه مخـتلف الحـقائق بحسب الماهيات المتحدة، كل منها بمرتبة من مراتبه ودرجة من درجاته سوى الموجود الأول الذي لا يشوبه ماهية أصلاً لأنه صريح الوجود الذي لا أتم منه...»<sup>(۱)</sup>. وهكذا نراه ينزه الموجود الأول ومرتبة واجب الوجود عن كـل محدودية وماهية ويعتبره وجوداً صرفاً.

(١) الشواهد الربوبية، طحج ية، ص. ٤.

## معيار الحاجة الى العلة في نظر السهرور دي

اولئك الذين لديهم اطلاع على مذهب الفلاسفة والمتكلمين المسلمين يعلمون جيداً بأن هذين الفريقين يختلفان فيا بينهها بشأن معيار الحاجة الى العلة، ولا يتفقان بهذا الشأن.

الفلاسفة يعتقدون بأن معيار الحاجة الى العـلة في سـائر المـوجودات هـو الامكان. فمن وجهة نظرهم: الشيء بحاجة الى العلة لأنه ممكن بحد ذاته، ونسبته الى الوجود والعدم متساوية.

المتكلمون يرفضون هذا الكلام ويرون أن الحدوث هو المعيار في الحاجة الى العلة. ولا يتحقق معنى الحاجة بدون الحدوث الذي هو الظهور بعد العدم.

وثمة كلام طويل حول هـذه المسألة وحـول الأدلة التي أقـامها الفـلاسفة والمتكلمون بهذا الشأن.

ما هو محل البحث وموضوع الكلام هنا، هو أن للحكيم المتأله شهاب الدين السهروردي رأياً آخر يختلف عـن رأي سـائر المـتكلمين والفـلاسفة. فـهذا الفيلسوف الاشراقي يرى أن النقص والقصور في المرتبة و المعيار في الحـاجة الى العلة، في باب الأنوار المجردة والعقول المفارقة.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو ان كلام السهروردي هذا يقوم على أساس النقص والكمال، ولذلك يمكن عده من نتائج التشكيك ومعطياته.

هذا الفيلسوف لا يعتبر الأنوار المجردة حقائق متباينة، ويحصر الاختلاف فيا بينها ضمن دائرة النقص والكمال فقط. ودرس السهروردي الأنوار المحسوسة في

بادئ الأمر معتبراً الفاعل او القابل مصدراً لكمالها أو نقصها. فاختلاف الأنوار المحسوسة يكون من ناحية الفاعل أحياناً، ولا يتدخل في ذلك أي عامل آخر. ويصدق هذا الكلام حينما يكون القابل الواحد محلاً لاشعاع مختلف الأنوار. فالجدار الواحد ـ مثلاً ـ مكان يشع عليه ضوء الشمس وكذلك الضوء الضعيف المنبعث من مصباح ما. ولاريب في ان الضوء الذي يشع من الشمس على الجدار أشد بكثير من الضوء المنبعث من المصباح الصغير. ولاريب في ان الاختلاف ما بين هذين الضوئين، ليس بسبب القابل.

في بعض الأحيان يكون اختلاف الانوار بسبب القابل ولا يمكن اسناده الى فاعل النور او الضوء. ويصدق هذا الكلام حينما يعكس النور الواحد على مواضع تختلف فيا بينها من حيث الانصقال. فضوء الشمس يشع بشكل واحد على الزجاج والحجر. ولكن الضوء المنعكس عن الزجاج أشد بكثير من الضوء الذي ينعكس عن الحجر. ولا ينبغي البحث عن سبب هذا الاختلاف في فاعل النور، واغا في قابله.

اذن ما يعد منشأ لهذا الاختلاف هو خصوصية القابل.

ان منشأ اختلاف النور، متعدد بالنسبة للأنوار المحسوسة، لأن الاختلاف في هذه الأنوار مثلها يتحقق من ناحية الفاعل في بعض الموارد، كذلك يتحقق من ناحية القابل في بعض الموارد الاخرى.

اما على صعيد الأنوار الجردة، فلا يشار الى القابل بشيء، لأن هذه الأنوار ليس لديها قابل. وعلى هذا الأساس فان أي اختلاف أو كمال أو نقص يتحقق في الانوار المجردة \_عدا نور الأنوار \_،مرده الى الفاعل.

وقد يطرح البعض السؤال التالي ضمن هذا الاطار: اذا كانت كل مرتبة من مراتب النور الكمالية مرتبطة بفاعلها ويمكن تفسير الاختلاف في الأنوار عمن هذا الطريق. فكيف يمكن التحدث عن نور الأنوار؟ رغم ان السهروردي لم يثر هذا السؤال بشكل صريح، ولكن لاريب في انه كان على معرفة بــه، وقــد أجــاب عـليه بشكـل ضـمني. وخـلاصة اجــابة السهروردي على هذا السؤال هي:

ان ملاك الحاجة الى العلة اما الامكان، او الحدوث، او النقص والقصور في مرتبة النور. فاذا لم يكن الموجود حادثاً، ولم يكن ممكن الوجود، وكان منزهاً عن كل نقص وقصور في المرتبة، فكيف يكن عده بحاجة الى العلة؟ بتعبير آخر:

رغم ان واجب الوجود مشترك في المعنى مع سائر الموجودات، إلّا ان وجوده الواجبي غير متناه من حيث الشدة والقوة. والذي لاريب فـيه هـو: الموجود الذي هو غير متناه ولا محدود من حيث الشدة والقوة، فـلن يكـون بحاجة الى المحدد قط.

اذن فالشيء الذي لا محـدد له، لا علة له ايضاً. عكس نقيض هذه القضية هو: الموجود الذي لديه عله، لن يكون بسيطاً وغير محدود. عبارة السهروردى بهذا الشأن هى:

«والنور المجرد لا قابل له. فما وراء نور الأنوار. كماله ونقصه يكون بسـبب رتبة فاعله. وكمال نور الأنوار لا علة له، بل هو النور المحض الذي لا يشوبه فقر ولا نقص»<sup>(۱)</sup>.

هذه العبارة توحي بأنه لا يقول بماهية للعقول المفارقة والأنوار المجردة. لأنه حينما يقول بشكل صريح «النور المجرد لا قابل له» فمعنى كـلامه هـو ان هـذه الأنوار لا قابل لها.

اذن لو اعتبرنا فكرة السهروردي بشأن نني الماهية او أي قابل آخر عــن النور المجرد، فكرة معتبرة، لكان بالامكان القـول بأن مـعيار حــاجة الأنـوار

(١) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٣١٩.

الجردة الى العلة، ليس الامكان، لأن الامكان من لوازم الماهية، والماهية مسلوبة بحسب الفرض عن الأنوار الجردة.

كذلك لا يعد الحدوث معياراً أو ملاكاً في حاجة هذه الأنوار الى العلة، لأن الحدوث طبقاً لما ذهب اليه المتكلمون لا يصدق على الأنوار المجـردة، وعـليه يعتبر النقص والقصور في المرتبة، معيار حاجة الانوار المجردة الى العلة.

لو ادعى أحد بأن الداماد \_استاذ صدر المتألهين في الفلسفة \_قد وقع تحت تأثير السهروردي في قوله بالحدوث الدهري، والحدوث السرمدي، لمـا كـان ادعاؤه باطلاً.

وعلى ضوء ما أورده السهروردي بشأن مبدأ التشكيك في الأنوار المجردة. يمكن ان نقول بأن امتياز نور الأنوار عن النور الأول، يتمثل في الكمال والنقص لا غير.

ويثير صدر المتألمين اشكالاً طالماً اثاره في حضور استاذه الداماد وسائر الحكماء إلّا انه لم يحصل على اجابة شافية. ويتلخص هذا الاشكال في: هل يمكن تصور مرتبة من النور اخرى بعد مرتبة نور الانوار وقبل مرتبة النور الأول؟ فاذا كان هناك نور آخر قابل للتصور بعد مرتبة نور الأنوار وقبل المرتبة الاولى، فلابد ان يصدر ذلك النور قبل النور الأول طبقاً لقاعدة امكان الأشراف. واذا كان هناك نور متصور بعد مرتبة نور الأنوار وقبل مرتبة ذلك النور، فسوف يتكرر ذلك السؤال ويتطلب اجابة مناسبة. وتستمر عملية السؤال والاجابة بهذه الطريقة الى ما لا نهاية. فاذا كانت الاجابة على هذه التساؤلات بالايجاب، سنواجه اشكالين: الاشكال الاول هو أن الأنوار غير المتناهية بالفعل والمرتب بعضها على البعض الآخر، محصورة بين حاصرين. والذي لا شك فيه هو أن الامور غير المتناهية بالفعل، غير محصورة بين حاصرين، أى بين المدأ والمنتهى، قط.

الاشكال الثاني. يلزم عن ذلك ان يكون ما فرضناه معلولاً اولاً. ألا يكون

معيار الحاجة الي العلة في نظر السهروردي

معلولاً اولاً. ولا ريب في ان هذا الأمر خلاف للـفرض، ولذلك لا يـعد امـراً معقولاً.

اذن لو قيل اننا يمكن ان نتصور نوراً آخر بعد مرتبة نور الأنوار وقبل مرتبة النور الأول، يلزم عن ذلك ان يتساوى المعلول الأول من حيث الشدة وعـدم التناهي مع واجب الوجود، ويزول التفاوت بين الواجب والممكن.

وانبرى صدر المتألهين لحل هذه الاشكال بطريقته الخاصة. ويمكن تلخيص ما ذهب اليه بهذا الشأن كما يلي:

ان كل نور من الأنوار الجردة وكل عقل من العقول المفارقة غير محدود بحد، ولذلك يتمتع كل نور من هذه الأنوار بسعة كبرى بحـيث لديــه مـراتب غـير متناهية بحسب مقام الفرض والقوة.

من خصوصيات الأنوار المجردة هي ان كل واحد منها لديه جـهتا الكمــال والنقص. وتتصل جهة الكمال في كل نور من هذه الأنوار بجهة النقص التي في النور الذي فوقها. وتتصل جهة النقص في كل نور منها بجهة الكمال في النـور الذي دونها.

ولابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو ان هذا الكلام لا يصدق على نور الأنوار، لأنه لا يمكن تصور نور آخر فوق نور الأنوار كي يمكن عده مـتصلاً بالنور التالي.

ويعتقد صدر المتألهين خلال تلك الاجابة أيضاً بأن لدى كـل مـرتبة مـن مراتب الكمال، أنوار جميع الكمالات التي ما دونها.وعليه يتمتع واجب الوجود بجميع كمالات الوجوب ولا وجود للنقص والفقدان في ذاته المقدسة.

ولدى العقل الاول ايضاً جميع الكمالات التي ما دونه، ولذلك يـصدر مـنه العقل الآخر وكذلك النفس والخيال والحس الى مرتبة الطبع والجرم والهيولى. فيتألف نظام الوجود بدءاً بأعلى مقام عقلي وانتهاءً بأدنى مرتبة، وهي المرتبة

الهيولانية.

252

ويصدق هذا الكلام على جميع العقول والنفوس أيضاً. وعليه لا يمكن ان نجد أية درجة من درجات الوجود إلاّ وقد هبطت من مقام الفعلية الى مرتبة القوة وظهرت في ميدان الوجود. كذلك طبقاً لقاعدة امكان الأشرف، لا يتحقق أي خلاء عقلي بين الأنوار المجردة ومراتب العقول.

ويصدق هذا الكلام على الموجودات الجسمانية، حـيث لا يـوجد ـ بحكـم البرهان ـ بين الموجودات الجسمانية أي خلاء مقداري.

ويشير صدر المتألهين كذلك الى نقطة مهمة وهي: اننا وبعد اثـبات واجب الوجود، لا دليل لدينا على اثبات الجواهر العقلية سوى مشاهدة مختلف الآثار والأوضاع فمشاهدة كل فلك من الأفلاك وجرم من الأجرام السماوية وما فوقها وما تحتها، لدليل على ان كل واحد منها مستند الى قوة فعالة وموجود متعال.

اذن فاختلاف الأنوار الجردة والعقول المفارقة، منطلق مـن الاخـتلاف المشاهد في الأجرام العالية وما دونها.

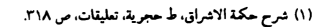
وعلى ضوء ما ذهب اليه صدر المتألهين بهذا الشأن يمكن القول:

لا يكن التحدث عن بداية الأنوار المجردة والعقول المفارقة إلّا اذا تم الحديث عن بداية مختلف الأجرام. ولذلك ينبغي القول بأن تعداد العقول المفارقة غـير قابل للدراسة إلّا على أساس تعداد مختلف الأجرام.

لابد من التنويه الى الأمر التالي وهو: هناك مسلكان فلسفيان، انبرى كـل مسلك منهها لدراسة هذه المسألة بطريقته الخاصة. فقام أحدهما بدراسة تعداد الانوار والعقول المجردة على أساس تعداد الأجرام الفلكية، بينما لم يلتفت المسلك الآخر الى الأجرام الفلكية، وانما درس اختلاف الانوار والعقول المجردة فـقط على أساس تعداد الاجرام النوعية.

من المناسب ان نورد عيناً بعض عبارات صدر المتألهين في هذه المسألة:

«لا يخفى ان دليلنا على اثبات وجود الجواهر العقلية بعد الوجود الأول مشاهدة الآثار المختلفة كالأفلاك وما فيها وما تحتها. فبحسب كل اثر ووضع مخصوص تشبت قوة فاعلة مخصوصة بازائها، وبحسب اختلافه يكون اختلافها... ومن هاهنا علم ان العقول تبتدي من حيث تبتدي الأجرام لا قبلها، وعددها عدد الأجرام»<sup>(1)</sup>.





## المعلول الدائم والمعلول غير الدائم

ان الاعتقاد بمسألة التشكيك، من بين الامور التي كان لديها تأثير شديد على فكر السهروردي، وكشفت عن نفسها في آثاره وكلهاته في مناسبات عديدة. وانبرى هذا الفيلسوف لمخالفة المتكلمين في مسألة فعل الله ولزوم سبق العدم.

ووجه الانتقاد لآرائهم وكلماتهم.

المتكلمون الذين وصفهم السهروردي بجماعة من العوام، يعتبرون سبق العدم شرطاً اساسياً في مفهوم الفعل.

المتكلمون يعتقدون ان الفعل الارادي والاختياري لا يتحقق في الخارج إلّا اذا سبقه عدم. ويرون ان الارادة، وسبق العدم، من الشرائط الأساسية اللازمة في مفهوم الفعل.

السهروردي لا يعتبر الارادة دخيلة بشكل أساسي في مفهوم الفعل ولم يعتبر سبقها بالعدم، فعل الفاعل ايضاً.

السهروردي يعتقد ان سبق العدم من لوازم بعض الأفعال، وليس له تأثير على ماهية ومفهوم الفعل. اي ان ما يقوم به الفاعل هو نفس الفعل، ولا يمكن ان يعد سبق العدم على الفعل، فعلاً لفاعل.

ولا ريب في ان من غير المعقول ان يتم فعل ما في ظرف الزمان بـدون أن يكون ذلك الفعل مسبوقاً بعدم، ولكن لو قال أحد بأن الفاعل يمكنه ان يؤدي فعله بدون سبق العدم، ينبغي القول ان هذا الشخص يعترف بدوام الفعل. اذن لو اعتقد أحد بامكانية قيام الفعل بدون سبق العدم، فمعنى كلامه هذا هو ان سبق

المعلول الدائم والمعلول غير الدائم

العدم لا يمكن أن يعد فعل الفاعل.

السهروردي يقول بأن الموجود حينما يقسم الى علة ومعلول، فالمعلول يقسم أيضاً الى دائم وغير دائم. ويمكن القول من جهة اخرى ايضاً: اذا كان الموجود قابلاً للتقسيم الى دائم وغير دائم، فالدائم قابل للتقسيم أيضاً الى معلول وغير معلول.

RINCE GHÁZI T UR'ÀNIC THOU

اذن لو درس مفهوم «الوجوب بالغير» دراسة دقيقة لاتضح ما يلي: مــثلها ينسجم هذا المفهوم مع السبق بالعدم، ينسجم كذلك مع الدوام وعــدم الســبق بالعدم أيضاً.

ولو قال أحد: يمتنع تحقق الفعل بدون سبق العدم، لقيل في الرد عليه: ان هذا الامتناع ليس من ناحية مفهوم الفعل، وانما ينبغي البحث عن دليل آخر له.

اذن ينسجم معنى «الوجوب بالغير»، مع سبق العدم، وكذلك يـصح بـدون سبق العدم. والذي لاريب فيه هو ان ما هو موجود بشكل دائم، موجود كذلك في وقت من الأوقات أيضاً. ولكن الذي هو موجود في وقت من الاوقات، لا يلزم ان يكون موجوداً في جميع الأوقات وبشكل دائم.

والنتيجة التي يمكن التوصل اليها من خلال هذه المقدمات هي أن اطـلاق «الوجوب بالغير» على المعلول الموجود بشكـل دائم أولى مـن اطـلاقه عـلى المعلول الذي هو موجود في بعض الأوقات.

وفي مثل هذه الحمال يتضح الدور الذي تلعبه مسألة التشكـيك، ويـنكشف استناد السهروردي اليه في دوام فعل الحق.

بعض العبارات التي أوردها السهروردي بهذا الشأن كالتالي:

«ومفهوم وجوب الوجود بالغير لا يمنع وجوب الوجود به وقتاً ما ودائماً. وان امتنع الدوام على مذهب الخصم فذلك ليس لمفهومه. والشيئان اللذان يحمل عليهها محمول واحد وان لأحدهما دائماً وللأخر وقتاً ما ولا يوجد لما هو وقتاً

ما إلاّ وقد توجد لما هو له دائماً. ويصح أن يقال على ما هو له دائماً انه له وقتاً ما، ولا يصح ان يقال على ما هو له وقتاً ما انه له دائماً. فالذي هو له دائماً أحق بحمله عليه. فالمعلولية والوجوب بالغير على ما هو معلول ودائم الوجود بالغير أحق».

اذن يقوم استدلال السهروردي بشأن دوام فعل الحق على مبدأ التشكيك. ولذلك من الأجدر اطلاق عنوان الوجوب بالغير على المعلول الدائم بدلاً من اطلاقه على المعلول المسبوق بعدم.

من التقسيات المتداولة في باب الوجود، ان يقال: الموجود اما غني او فقير. الموجود الغني عبارة عن الموجود الذي لا في ذاته بحاجة الى الغير ولا في كماله. ويصدق خلاف هذا الكلام على الموجود الفقير. فالموجود الفقير هو الموجود الذي بحاجة الى الغير اما في ذاته او في كمال ذاته. وكل ما هو فاقد للكمال، فقير ومحتاج.

لا يعد الموجود غنياً مطلقاً إلّا اذاكان مالكاً للأشياء. ويرى السهروردي ان الغني المطلق هو ذلك الموجود الذي لو فرضنا ان هناك موجوداً آخر مثله في الغنى، لكانت حاجة هذا الموجود الى الغني المطلق أشد، لأنه كـلما كـان ذلك الموجود اكثر استغناء، كانت درجة حاجته الى ذلك الغني المطلق اكبر.

ولو قال أحد بأن الموجود الآخر الشبيه بالغني المطلق، غير محتاج الى الغني المطلق، يلزم ان يكون ذلك الغني المطلق فاقداً لنوع من الكمال، ولا يعد بالتالي غنياً مطلقاً.

اذن اذا كان هناك غني مطلق في دار الوجود، لابد ان يكون واحداً. فما كان واحداً كان واجب الوجود، وما كان غير ذلك، كان ممكن الوجود.

فكما يعود حاصل معنى الغني المطلق الى وجـوب الوجـود، كـذلك يـعود حاصل معنى الفقر الى الامكان او ما هو ظاهر من الامكان.

المعلول الدائم والمعلول غير الدائم

FOR OURĂNIC THOUGHT

يقول السهروردي:

«فان كان في الوجود غني مطلق او ملك مطلق فيجب ان يكون واحداً، وهو واجب الوجود، وغيره ممكن...»<sup>(۱)</sup>.

اذن يعتبر السهروردي فرض الغنى المطلق فرضاً لوحدة الوجود ووجوبه. أي انّ هذين المعنيين، لا ينفك أحدهما عن الآخر. فهو يعتبر ما هو غني مطلق، واحداً وواجب الوجود، لذلك من لا يتمتع بوجوب الوجود، لا يتمتع بالغنى المطلق.

هذه الفكرة خضعت للدراسة والاستقصاء في كتب وآثار العديد من الحكماء الالهــيين وبمـختلف الصـور وشـتى الانحـاء. فـالاسقف المسـيحي الــعروف «أنسلم»<sup>(٢)</sup>، يستعين بهذه الفكرة فيقدم برهانه المعروف في اثبات الوجود من خلال افتراض الكمال المطلق.

خلاصة هذا البرهان كالتالي:

اذاكان باستطاعة الانسان ان يفترض الكمال المطلق فينبغي ان يتحقق هذا الكمال، اذ لو كان الكمال المطلق معنى ذهنياً فقط وغير متحقق في الخارج، يلزم عن ذلك ألا يعد كمالاً مطلقاً ما فُرض انه كمال مطلق.

بتعبير آخر: من المحال فرض الكمال المطلق بدون تحققه في الواقع ونـفس الأمر، لأن ما هو موجود في ذهن الانسان لا يعد كهالاً مطلقاً. فحينها يقع الكمال المطلق مفروضاً، لا يمكن أن يقال بأن ما وقع مفروضاً ليس سوى أمر ذهني، لأن ما في الذهن، لا يعد كهالاً مطلقاً.

ما اورده السهروردي بهذا الشأن لا يشبه ما ذهب اليه القديس انسلم، لكن

(١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ٤٢٨.

Anseim (۲) ولد هذا الفيلسوف عام ۱۰۳۳ وتوفي عام ۱۱۰۹. راجع كتاب: Abletionary Of Philosophy.

الذي لاريب فيه هو أن هذا الفيلسوف بادر إلى اثبات واجب الوجـود، عـن طريق التشكيك ومن خلال الاستناد إلى مراتب الكمال والنقص.

ويتحدث السهروردي عن معنى الجود من خلال طرح معنى الغنى المطلق. ويقول بأن الجود عبارة عن اعطاء ما هو جدير بالاعطاء، لا من اجل بـلوغ شيء آخر.

اذن لا يعد جوداً لو اعطى احدهم شيئاً لا يستحق الاعطاء. او لو اعطى شيئاً يستحق الاعطاء ولكنه يهدف الوصول الى شيء آخر.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو لو أعطى أحدهم شيئاً ما في مقابل انتظار الحصول عـلى شيء آخـر، فـلا يـعد ذلك الشـخص مـوجوداً كـاملاً ومستغنياً، حتى وان كان بانتظار المدح والثناء لاغير.

اذا كان فعل شيء ما أفضل عند الفاعل من عدم فـعله، هـناك صـورتان قابلتان للتصور:

الاولى ان يتنع الفاعل عن فعل ذلك الشيء. ولاريب في فقدان الفاعل لبعض الكمالات في مثل هذه الحال.

الثانية ان يفعل الفاعل كل ما هو أفضل له وأولى. ولاريب في ان الفـاعل سيحصل على بعض الكمـالات في مثل هذه الحـال، ولكن الأمر الذي لاريب فيه هو ان ما كان كماله مرتبطاً بالغير، يُعد فقيراً في حد ذاته.

وتحدث الحكماء والمتكلمون كثيراً عن فعل الله وغرضه من القيام بـالفعل. ولكن ظل السؤال التالي على قوته وهو: ما هو غرض الله من تنفيذ الفعل وكيف يكن تبريره عقلياً؟

ان نني الغرض وسلب الدافع عن فعل الحكيم، امر لا ينسجم مع الأصـول والمبادئ العقلية.

كها لا يعد الغرض او الدافع الزائد على الذات، امراً معقولاً بالنسبة لفعل الله

المعلول الدائم والمعلول غير الدائم

لأنه اذا كان غرض الفاعل زائداً على ذاته، يلزم ان يكون الفاعل فقيراً في مقام الذات، وبحاجة الى الغير.

اولئك الذين ارادوا الاجابة على هذا التساؤل ودفع الاشكـال المـذكور. استعانوا بكثير من الطرق، وقدموا العديد من الآراء والأفكار.

يقول البعض ان الفاعل المختار بمقدوره انتخاب أحد أمرين متساويين بدون أن يكون هناك مرجح او دافع في هذا الانتخاب. ويستعين هؤلاء بالعديد من الأمثال ويتخذونها سنداً لصحة ما يذهبون اليه. ومنها المثال التالي:

حينما يهرب رجل من خطر كبير ثم يجد أمامه طريقين متاثلين في كل شيء فانه لا يتلكأ في انتخاب أحدهما بدون ان يكون هناك أي مـرجـح في هـذا الانتخاب.

ويقول البعض الآخر: ان الارادة نفسها بمثابة مرجح، ولا تحتاج الى مرجح آخر. ومعنى كلام هؤلاء هو ان الفاعل المريد المختار، يقوم بفعله بنفس ارادته، ولا يلتفت الى أي غرض زائد على ارادته.

وينبغي القول في الفكرة الاولى بأنها مجرد ادعـاء لا يمـلك أي دليـل، لأن الشخص الذي يهرب من الخطر ويواجه طريقين متماثلين، لابد ان يـتوقف في مكانه اذا لم يكن لديه أي مرجح في الواقع ونفس الامر.

ويعتقد السهروردي بـتأثير بـعض الأسـباب والعـلل الفـلكية والسهاويـة ويعتبرها مرجحة للامور. وحقيقة الأمر هي اننا لا يمكننا الغاء حكـم العـقل بمشاهدة الظاهرة الخارجية التي نجهل أسبابها وعللها الحقيقية.

هذه الفكرة، أثارها السهروردي تحت عنوان «ضابط»، وقال فيها: «ضابط: واللاأولوية انما تستعمل في شيء نسبته الى الأشياء بالاقتضاء واحد لذاته من جميع الجهات أي ماهية كانت. وأما اذا كان في عالم الاتفاقات والأسباب المغيبة فلا يمكن دعوى ذلك، كمن قال ان العطشان الذي عنده مياه تستوي نسبتها

اليه، لا يتصور أن يشرب واحداً قط لعدم الأولوية بالنسبة اليه، ولا يعلم ان عدم الأولوية وان صح بالنسبة اليها، فها هنا أسباب اتـفاقية فـلكية ولكـنها غائبة غير ثابتة تخصص واحداً لهيئة سماوية اقتضت لخـصوصيتها ذلك، فـلا يستعمل هذا في مثل هذه المواضع»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يرى بطلان ادعاء من يدعي بالترجيح بـدون مـرجـح ويعتبر الأمثلة التي تقال بهذا الشأن خارجة عن القانون العقلي.

كما ينبغي القول في الفكرة الثانية ان نفس الارادة لا يمكن ان تعد المرجـح لانجاز الفعل. لأن ذلك اذاكان يعني ان نفس الارادة متعلقة بالفعل. يبقى السؤال السابق على قوته.

فليس باستطاعة أحد ان يدعي بأن الخاصية الذاتية للارادة هي ان ترجح أحد الفعلين المتساويين وانتخابه، لأن الارادة صفة علمية ونفسانية لا يمكن ان تتحقق بدون الارتباط بمتعلقها.

اذن اذا كانت الارادة صفة علمية غير قابلة للتحقق بدون الارتباط بمتعلقها. فلابد من الاعتراف بأن هذه الصفة لا تتحقق في نفس الفاعل بدون تـرجـيح علمي لمتعلق الارادة.

على هذا الضوء يمكن للمرء أن يقول: لا تتحقق ارادة انجاز الفعل او تركه لدى الفاعل ما لم يحصل ادراك رجحان أحد جانبي الفعل او عدمه للفاعل.

اذن اذا لم تتحقق الارادة بدون ادراك الرجحان، يعد رجـحان الشيء أمـراً أفضل وأولى لدى الفاعل. فكيف يمكن التحدث حول فـعل واجب الوجـود الذي هو غني مطلق وليس عنده شيء أفضل وأولى؟

في الاجابة على هذا السؤال، ابديت آراء كثيرة. فــالبعض يــرى بأن فــعل واجب الوجود غير معلل بأغراض. ويرى البعض الأخر ان غاية الله تعالى من

(۱) منطق «التلويحات»، تصحيح على اكبر فياض، ط طهران، ص ۹۰ ـ ۹۱.

المعلول الدائم والمعلول غير الدائم

ايجاد الفعل ايصال الخير والسعادة لغيره. ما يمكن ان يثير اشكالاً حــول هــذا الكلام هو ان يقال:

ما هي غاية الله من ايصال الخير والسعادة الى غيره؟ فاذا كان فعل الله هو الغاية، فما هي الغاية من هذا الفعل؟

السهروردي يعتقد بأن فعل الله تــعالى غــير مـعلل بــالأغراض والغــايات ويقول:

«واذا علمت ان كل مختار لابد في اختياره أحد طرفي وجود شيء من ترجيح، وأن يكون ذلك الراجح راجحاً عنده وأولى به. فيجب ان يكون فعل الغني المطلق أعلى من أن يكون بارادة. اذ لا يتصور ان يكون امر اولى بالغنى ويتعلق بشيء، فيكون الغني المطلق فقيراً في حصول الأولى له الى ذلك الشيء فليس بغني حقاً»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتقد ان فعل الله تعالى أسمى من ان يتحقق كفعل المخلوق، أي ان ارادة واجب الوجود عين ذاته، وغاية الله تعالى من جعل الأفعال ليست زائدة على ذاته قط.

(١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ٤٢٩.



## النفس الناطقة انية صرفة

الذين لديهم اطلاع على آثار الحكماء يعلمون جيداً بأن مسألة التشكيك او الاختلاف بالنقص والكمال في الشيء، من المسائل التي تحظى بأهمية كبيرة في الفلسفة الاسلامية. والسهروردي يؤمن بهذه المسألة ومتحمس لها كثيراً.

ويؤمن صدر المتألهين بهذه المسألة ايضاً لكنه يرى جريانها في الوجود فقط. ويعتقد هذا الفيلسوف الكبير ان من غير المعقول ان يكون هـناك اخــتلاف بالنقص والكمال في نفس المعنى او الماهية الواحدة، وعدم جريان التشكيك إلّا في انحاء الوجود فقط.

ما يمكن ان يضع فاصلاً بـين السهـروردي وصـدر المـتألهين في مـوضوع التشكيك هو فهم كل مـنهما للـوجود. وقـد انـبرى صـدر المـتألهين لانـتقاد السهروردي في كثير من آثاره، رافضاً فكرته القائلة باعتبارية الوجود.

ولاريب في ان الذي يعتبر الوجود أمراً اعتبارياً، يحجم عن القول بـوقوع التشكيك فيد. وتوحي بعض عبارات السهروردي في انه لا يرفض اعـتبارية الوجود، بل وذهب الى ما هو أبعد من ذلك في بعض آثاره الاخرى وأعلن عن هذه الاعتبارية بشكل صريح، لاسيا حينا قال:

«في بيان أن المجعول هو الماهية لا وجودها. ولما كان الوجود اعتباراً عقلياً. فللشيء من علته الفياضة هويته»<sup>(١)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر الوجود في هذه العبارة اعتباراً عقلياً، ولم يـعتبره

(١) حكمة الاشراق، المجموعة الثانية من مصنفات شيخ الاشراق، ط طهران، ص ١٨٦.

النفس الناطقة انية صرفة

مجعولاً. ولو أخذ الباحث هذه العبارة والعبارات الاخرى بنظر الاعتبار فلابد أن يضم رأيـه الى رأي صـدر المـتألهين، ويـؤيد الانــتقادات التي وجــهها الى السهروردي في هذا الباب.

ورغم ذلك يبقى هناك سؤال لا ينبغي تجاهله وهو: ما هو رأي السهروردي في الوجود؟

ان الالتفات الى ما ذكرناه حتى الآن يسهل الاجابة على هذا التساؤل ويكشف عن رأي السهروردي القائل باعتبارية الوجود ولكن تـلاحظ في بعض آثاره كلمات وعبارات تجعل من الصعوبة الاجابة على هذا السؤال، فني بعض آثاره نلاحظ انه يعتبر النفس الناطقة وما فوقها وجوداً محضاً وانية صرفة، مع جريان مراتب النقص والكمال فيها.

السهروردي يعتقد ان الانسان لا يدرك هويته عن طريق المثال والصورة، لأن أي مثال أو صورة ذهنية، سواء كانت كلية او جزئية، ذاتية او عـرضية، غريبة على هوية الانسان، ولا تقع مشاراً اليه او مرجعاً للضمير «أنا» فالادراك الحضوري هو بالشكل الذي لا يحتمل الاشتراك فيه ولا يشمل شـيئاً سـوى الهوية الشخصية. فحينها يدرك الانسان نفسه، يعد كل ما هو غير انيته، غريباً عليه، فيشار اليه بـ «هو» و«ذلك».

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو ان الصورة الادراكية للـذهن والتي تؤلف العلم الحصولي. لا تخلو من نوع من الكلية وقابلية الانطباق على كثيرين. مهما كانت محدودة وجزئية.

اذن فحضور الذات للذات، والذي ليس فيه اية كلية او قابلية الانطباق على الغير، يعد علماً حضورياً. وعلى هذا الأساس حينما أجد نفسي وإنيتي، تكون هويتي عين وجودي، لأن كل ما هو غير الوجود، خارج عن اطار الحضور والوجود.

وفي مثل هذه الحال يرتفع اشكال بعض الحكماء. بهذا الشأن والقائل: اذا كانت النفس الناطقة جوهراً مجرداً، يلزم عن ذلك ان الانسان حينما يدرك نفسه يقف على جوهر بدنه أيضاً، بينما يشكك الكثيرون في جوهرية أنفسهم. وهب بعض الحكماء لرفع هذا الاشكال فقالوا:

السبب في غفلة بعض الأفراد عن جوهرية أنفسهم حين ادراكهم لها هو انهم لا يعرفون مفهوم الجوهرية.

والحقيقة هي ان هذه الاجابة غير مقنعة قط، لأننا نعرف بعض الشخصيات مثل جالينوس يعرفون مفهوم الجوهرية بشكل واضح، إلّا انهم يشككون بهذه الجوهرية حين ادراكهم لأنفسهم.

اذن فالاجابة الصحيحة على هذا الاشكال هي تلك الكلمات التي نطق بها السهروردي في باب العلم الحضوري للنفس الناطقة.

هذا الفيلسوف المتأله يعتقد ان الانسان حينما يعرف انـيته، ويـدرك عــلمه الحضورى، يخرج كل معنى آخر غير الوجود من مشهد حضوره ووجوده.

اذن فالذي يشاهد الوجود بعين الوجود، ويجده بشكل حضوري يبتعد أي مفهوم ذهني عن حضوره.

وقـد أفـرد السهـروردي فـضلاً مـن كـتاب «التـلويحات» لهـذه الفكـرة واستعرضها تحت عنوان «مرصاد عرشي».

السهروردي يقول: ما ينبغي ان يقال هنا هو أنني في مقام الذات والهـوية. مجرد عن كل ما هو غيري. وحينما انظر في نفسي، فـلا أجـد سـوى الوجـود الخالص والانية. وما هو منضم الى هذا الوجود، شـيئان: الأول هـو أن هـذا الوجود ليس واقعاً في موضوع. وهو ما يعد تعريفاً للجوهر.

والثاني هو ان هذا الوجود لديه نسبة واضافة ازاء الجسم، وهو ما يؤلف تعريف معنى النفس. فالاضافات والنسب امور خارجة عن دائرة هذا الوجود بلا شك. اما ما يعد بمثابة تعريف للجوهر، فهو الأمر السلبي لا غير.

النغس الناطقة انية صرفة

فاذا كانت الجوهرية ذات معنى آخر، فلا أجده في ذاتي، بينما أجد هوية ذاتي دائماً، ولست غاضياً عليها. ولا يوجد لهويتي الشخصية أي فصل مميز لأنـني اعرف هويتي بهويتي.

وبما اني لست في خفاء عن نفسي، لذلك أعرفها دائماً. فاذا كان لدي فصل مميز بخصوصية اخرى، ينبغي ان اكون قد ادركت نفسي قبل ان ادركها. اذ ليس هناك شيء اقرب الي من نفسي.

مفهوم «أنا» من حيث ان مفهوم «أنا»، يصدق حينما يدرك الشيء هويته. اذن اذا كان لدي حقيقة غير حقيقتي فلابد ان يكون مفهوم «انا» بالنسبة لي مفهوماً عرضياً، الامر الذي يعني انني غريب على ذاتي، وهو أمر محال.

في هذه الحالة سأقول بلا تردد أن ماهيتي هي الوجـود لا غـير. فمـاهيتي ليست بالشيء الذي يقبل التقسيم الى اثنين في عالم العقل والادراك.

ما يمكن ان يقال بشأن تحليل وتركيب الـ «أنــا»، ليس اكـثر مــن اطـلاق سلسلة من الامور السلبية والاضافية اليها.

السهروردي يـتابع بـعد ذلك هـذه المسألة في صـورة بـعض التسـاؤلات والاجابات والاعتراضات والدفاعات، التي تنقل ادناه جزءاً منها:

«.. وليس لماهيتي في العقل تفصيل الى أمرين إلّا امور سلبية جعل لها أسهاء وجودية واضافات.

سؤال: ألك فصل مجهول؟

جواب: اذا ادركت مفهوم «أنا» فما زاد عليه من الجهول فـهو بـالنسبة الى «هو»، فيكون خارجاً عني. قيل لى:

قلت: الوجود الواجبي هو الوجود المحض الذي لا أتم منه ووجودي ناقص وهو منه كالنور الشعاعي من النور الشمسي. ولما وجد التفاوت والكمال والنقص كما أشرتم اليه، لا يحتاج الى مميز فصلي وامكان هذه نقص وجودها، ووجوبه كمال وجوده الذي لا أكمل منه.

قيل: لا أشد ولا أضعف فيا يقوم بنفسه. قلت: هذا تحكم قد انحسم بابه فيا اسلفتم من الواعد. سؤال: ان كان الوجود من حيث هو كذا واجباً، فكان الكل كذا؟

جواب: اندفع بالتام والناقص هذا الكلام، وانما يقع هذا موقعه في المتواطئة. ثم ان هذا يلزمكم ايضاً في الوجود الواجبي والممكن، اذ من حيث مـفهومه لم يختلف.

واذا كانت ذاتى على هذه البساطة فالعقول أولى...»<sup>(١)</sup>.

ما أوردناه، جزء قصير جداً من عباراته المسهبة التي اوردهـا بشأن انـية النفس الناطقة. وقد تحدث هذا الفيلسوف المتأله بالتفصيل في هذا المـوضوع، وناقشه في العديد من آثاره وبمختلف المناسبات.

السهروردي يرى ان النفس الناطقة وكل ما هو فوقها، عبارة عن وجـود محض وانية صرفة. ويعتقد ان العلم الحضوري هو الطريق الوحيد لاثبات ذلك.

ما يحظى بالاهتمام هو ان السهروردي وفضلاً عن اعترافه باصالة الوجـود وعينيته، استخدم مسألة التشكيك في الوجود في هذا الباب، وعبر عن تأكيده عليها.

وعلى ضوء الحقيقة التالية وهي بما أن هذا الفيلسوف المتأله يعتبر النـفس الناطقة انية صرفة، وانها تختلف عن الوجود الواجب في النقص والكمال، اذن كيف يمكن الادعاء بأنه أنكر عينية الوجود وكذلك وقوع التشكيك فيه؟

(۱) التلويحات، الجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ١١٦ ـ ١١٧.

السهروردي لم يعترف بوقوع التشكيك في الوجود في هذا المورد فحسب، بل اعترف بهذه الحقيقة الى حد ما في العديد من الموارد الاخرى. فني موضع آخر من كتاب التلويحات، اثار مسألة الوجود أيضاً وقال:

«والوجود يقع بالتشكيك على الواجب أولى وأول، ثم على الجوهر ثم على القار الذات، والغير الاضافي منه أتم»<sup>(١)</sup>.

وهكذا يتحدث في هذه العبارة عن وقوع التشكيك في الوجود، ويرى ان من الأولى والأجدر اطلاقه على واجب الوجود.

وفي موضع آخر من نفس الكتاب يشير الى مسألة التشكيك خـلال نـفيه للهاهية عن وجود الله تعالى، ويقول:

«فاذن ان كان في الوجود واجب، فـليس له مـاهية وراء الوجـود بحـيث يفصلها الذهن الى أمرين. فهو الوجود الصرف البـحت الذي لا يشـوبه شيء أصلاً من خصوص وعموم. وما سواه لمعة عنه او لمعة عن لمـعة لا <u>عـت</u>از إلّا بكماله، ولأنه كله الوجود وكل الوجود»<sup>(٢)</sup>.

في هذه العبارات يُـرجـع السهـروردي التـفاوت بـين وجـود الله وسـائر الموجودات الى الكمـال والنقص، معترفاً خلال ذلك بوقوع التشكيك في الوجود.

اذن فالسهروردي يعترف بعينية الوجود، ويعتبر النفس الناطقة وما فوقها وجوداً محضاً.

ما دفع هذا الفيلسوف الى الاعتراف بعينية الوجـود هـو ادراك الذات التي تؤلف مفهوم «أنا» والعلم الحضوري.

وتحدث السهروردي بالتفصيل عن هذا الموضوع مؤكداً على أن الانسان لا

- نفس المصدر، ص ١٧.
- (۲) نفس المصدر، ص ۳۵.

يستطيع ان يـدرك نـفسه عـن طـريق المـثال، جـاعلاً ذلك اسـاساً لفـلسفته الاشراقية. وقد تمسك بعدة ادلة منها:

يقول السهروردي حول الدليل الأول:

«فان علمه ان كان بمثال ومثال الأنانية ليس هي ــفهو بالنسبة اليها «هو» والمدرك هو المثال حينئذ، فيلزم ان يكون ادراك الأنانية هو بعينه ادراك ما هو هو، وأن يكون ادراك ذاتها بعينه ادراك غيرها».

اذن فالسهروردي يعتبر الـ «أنا» ادراك ذاته، والـ «هو» ادراك مثال ذاتـه. ومن الواضح ان ادراك «هو» لا يمكن ان يكون ادراك «أنـا». وعـليه فـالذين يحصلون على ادراك «أنا» عن طريق ادراك «هو» يكونون قـد حـصلوا عـلى ادراك «انا»، وانتخبوا الغير بدلاً من انفسهم.

ويصدق هذا الكلام على ادراك الذات إيضاً. ولا يجري استدلال السهروردي إلاّ في هذا الموضع فقط. ولا يصدق هذا الكلام على ادراك الامور الخارجية قط، لأن ما هو غير ذات الانسان – سواء كان واقعياً أم مثالاً – غريب على ذات الانسان، ويشار اليه بضمير «هو» او «ذلك». والدليل الثاني هو: الذي يدرك نفسه عن طريق المثال، سيواجه أحد الافتراضين التاليين: أحدهما ان الشخص المدرك وان كان عالماً بالمثال إلّا انه لا يعرف ان هذا المثال مثال ذاته. ولا ريب في ان علم هذا الشخص بالمثال في مثل هذه الحال لا

والثاني هو ان الشخص المدرِك وفي ذات الوقت الذي يـعرف فـيه المـثال. يعرف ايضاً ان هذا المثال مثال ذاته الشخصية. ولا ريب في ان العلم بالمثال في هذه الحال لن يكون منشأ علم الشخص بذاته، لأنه وقبل أن يعلم مثاله، يكون قد وجد ذاته وعرفها:

«وأيضاً ان كان علمه بمثال، ان لم يعلم أنه مثال لنفسه فلم يعلم نفسه وان

علم انه مثال لنفسه فقد علم نفسه لا بالمثال».

والدليل الثالث الذي اورده السهروردي بهذا الشأن هو: الشيء القائم بذاته سواء كان عقلاً مفارقاً أو نفساً ناطقة، لا يحصل على علمه بذاته عن طريق الصفات الزائدة على الذات قط، لأن العلم بالصفة من حيث أنها صفة، يتحقق دائماً بعد العلم بالذات. وبذلك لا يتحقق علم الفرد بذاتـه عـن طـريق عـلمه بصفاته الزائدة على ذاته.

اذن اذا اعتبرنا علم الشخص بالمثال صفة، فلابد من الاعتراف بأن عـلمه بذاته لا يتحقق عن طريق علمه بمثاله.

من الجدير بالذكر أن هذا الدليل أعم من الدليلين السابقين ولا يختص بمثال الذات. فهذا الدليل الذي يقوم على مبدأ تقدم الموصوف على الصفة، يجري في جميع الصفات. ولكن الذي يبعث على التعجب ان يعتبر الشارح العلامة قطب الدين الشيرازي أدلة السهروردي في هذا الباب من نوع الأدلة الاقناعية.

صدر المت**ألهين في تعليقاته على كتاب «حكمة الاشراق»، يصف كلام الشارح** العلامة بأنه بلا أساس، ويعتبر أدلة السهروردي كاملة ومحكمة.

ومع ذلك ينبغي الالتفات الى ان صدر المتألهين هو الآخر عبر عــن عــدم رضاه عن الدليل الثاني ووجه اليه الانتقاد لأن فيه منعاً ونقضاً. يقول صدر المتألهين بهذا الشأن:

«فيه منع ونقض، اما الأول فلا نسلّم أن من علم شيئاً بمثال فلابد من أن يعلم ان ذلك مثال لذلك الشيء، اذ لا يلزم من حصول العلم بشيء أن يحصل العلم بالعلم به. وأما الثاني فلأن المذكور لو كان حقاً لما أمكن ادراك الأشياء الخارجية عن النفس الغائبة عـنه، فكـان كـل ادراك مسـتلزماً لوجـود ذات المعلوم، وذلك باطل»<sup>(۱)</sup>.

(١) تعليقات حاشية حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٢٩٢.

ومما تجدر الاشارة اليه ضمن هذا السياق وهو ان عـظمة صـدر المـتألهين والعلمية الفذة التي كان عليها، واحاطته الفريدة بالمسائل العقلية، يجب ألا تحول دون توجيه النقد لآرائه وكلهاته، لأن المفكر ومهها كان كبيراً فلا يمكن ان يكون اكبر من الحقيقة.

والحقيقة هي: لو علم أحد بشيء ما عن طريق المثال، فلا يمكن عد مثالية ذلك المثال بالنسبة لذلك الشيء، أمرأ مجهولاً، لأن العلم بمثال الشيء من حيث انه مثال لا يتحقق بدون العلم بذلك الشيء نفسه.

ولربما لم يأخذ صدر المتألهين بجميع كلماته وآرائه، وقد يرفض في بعض الأحيان ما ذهب اليه هنا. كمثال على ذلك: يرفض هذا الفيلسوف الكبير قول القائلين بالشيخ في باب الوجود الذهني وينتقد أصحاب هذه النظرية بشدة. فاذا كان كلام صدر المتألهين، كلاماً معتبراً على صعيد العلم بالشيء عن طريق المثال، فلماذا يرفض قول القائلين بالشيخ على صعيد الوجود الذهني؟

سواء أجيب على هذا السؤال أو لا، فلا ريب في ان صدر المتألهين منسجم مع السهروردي في موضوع العلم الحضوري، ويؤيد الكثير من أدلته في هـذا المضار. وأثار صدر المتألهين هذا الموضوع في بـعض آثـاره، وجـعله أسـاساً للعديد من نظرياته.

وتحدث هذا الفيلسوف المتأله عن مكاشفة بهذا الشأن أطلق عليها عنوان «حكاية ومنام»، وهي عبارة عن حوار ودي مع أرسطو. ومما جاء فيه:

«حكاية ومنام، وكنت زماناً شديد الاشتغال كثير الفكر والرياضة. وكـان يصعب علي مسألة العلم. وما ذكر في الكتب لم يتنقح لي فوقعت ليلة من الليالي جلسة في شبه نوم لي فاذا أنا بلذة غاشية وبرقة لامعة ونور شعشعاني، مع تمثل شبح انساني، فرأيته فاذا هو غياث النفوس وامام الحكمة المعلم الأول، فتلقاني

النفس الناطقة انية صرفة

بالترحيب والتسليم...»<sup>(۱)</sup>.

هذا الفيلسوف المتأله يسأل في نهاية هذا الحوار الروحاني الطويل أرسطو: هل انه يعرف أحداً من الفلاسفة المسلمين بلغ ما بلغه افلاطون؟ فيجيب بالنني. ثم يذكر له السهروردي اسم كل من بايزيد البسطامي، وسهـل بـن عـبد الله الشوشتري.

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

وما أن يسمع أرسطو أسمي هذين الشخصين حتى يشعر بالسرور ويـؤكد على انهما فيلسوفان وحكـيان، لأنهــما لم يـتوقفا في مـرحـلة العـلوم الرسمـية والظاهرية، وأوصلا نفسيهما الى مقام العلم الحضوري والاتصال الشهودي.

(١) التلويحات، الجموعة الاولى من آثار السهروردى، ط اسطنبول، ص ٧٠.

This file was downloaded from QuranicThought.com



الفاعل بالرضا

مسألة العلم والادراك، من المسائل التي تحظى بأهمية كبيرة في الفلسفة وتلعب دوراً كبيراً في الكشف عن الموقف الفلسني للأشخاص. فحينا يـقول سقراط في عبارة قصيرة وغنية «اعرف نفسك»، يكشف عن مدى أهمية هذه المسألة ويعتبرها الخطوة الاولى في الطريق الفكري الطويل الحافل بالأحداث.

ان مسألة «المعرفة»، لازالت تتميز بأهمية كبيرة، وتعد من اكثر المسـائل أساسية في الفلسفة.

ورغم الحديث الطويل عن هذه المسألة على مدى التـاريخ، لكـن الذي لم يتحدث أحد عنه لازال كثيراً ايضاً. والحكيم المتأله شهاب الدين السهروردي على علم كبير بأهمية هذه المسألة ولذلك تحدث عنها بالتفصيل.

يقول هذا الفيلسوف:

«فاعلم ان التعقل هو حضور الشيء للذات الجردة عن المادة وان شئت قلت عدم غيبته عنها. وهذا أتمّ لأنه يعم ادراك الشيء لذاتــه ولغـيره، اذ الشيء لا يحضر لنفسه ولكن لا يغيب عنها»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر عدم الغيبة عن ذات المدرك أساس العلم والادراك. ويعتبر هذا التعريف أكمل تعريف. ويصدق هذا الكلام عـلى ادراك الانسـان لذاته، لأن النفس الناطقة التي هي موجود مجرد، ليست غـائبة عـن نـفسها، وتدرك ذاتها بمستوى تجردها عن نفسها.

التلويحات، مجموعة آثار السهروردي، ط اسطنبول، ص ٧٢.

نفسها بشكل حضوري.

فالمعلومات الجزئية والمدركات الشخصية، امور موجودة في مختلف قـوى النفس، وليست خارجة عن دائرة حضورها. والكليات والامور المعقولة وان كانت غير منطبعة في مختلف قوى النفس لكنها غير خافية على النفس، وتتميز بخصوصية الحضور في ذات النفس الناطقة دائماً.

ويصدق هذا الكلام على ادراك النفس الناطقة واحساطتها بسمائر الاممور.

فالنفس الناطقة وان لم تحصل على العين الخارجية للأشياء في عـالم الخـارم.

ولكن الأمر الذي لا شك فيه هو انها تبلغ ماهيات وصور الأشياء، وتجدها في

اذن ما هو معلوم ومدرك، وتجده النفس الناطقة حــاضراً لديهــا هــو الصــور الادراكية للأشياء.

ما هو خارج النفس الناطقة وان عُد معلوماً ومدركاً، غـير أن مـعلوميته بالعرض، واطلاق هذا العنوان عليه يرجع لكونه غير منطبق مع المعلوم بالذات.

على ضوء ما ذكر يمكن ان نقول بأن العلم والادراك عند السهروردي ليس سوى الشيء بالنسبة للمدرك. فمثلها تحضر النفس عند نفسها ولا تختني عن ذاتها، كذلك البدن وقواه النفسانية، حاضرة لدى النفس دائماً، ولا تخرج عن دائرة احاطتها.

وينطبق هذا الكلام على الخيال والصورة الادراكية للخيال. أي مثلها ان قوة الخيال حاضرة لدى النفس، فالصورة الادراكية للخيال حاضرة لدى النفس ايضاً.

اذن ملاك ادراك النفس على صعيد الصورة الادراكية للخيال هو الحــضور وليس التمثل.

وسبق ان قلنا بأن هذه المسألة تمثل احدى المسائل الأساسية والتي يمكن ان تترتب عليها الكثير من المسائل الاخرى.

السهروردي استند الى هذه المسألة ووضع حداً لمشكلة الحكماء في موضوع علم الله بالموجودات. ويعتقد بأن الله تعالى وجـود بحت وبسـيط، وأن جمـيع الأشياء حاضرة لديه.

السهروردي يعتقد بأن جميع الأشياء لوازم ذات الله. اذن اذا كانت ذات الله غير خافية على الله، فلوازم ذاته غير خافية عليه أيضاً. بتعبير آخر: ان نسبة وجود الأشياء إلى وجود الله تعالى كنسبة الصور الادراكية إلى النفس الناطقة.

أي مثلها تحيط النفس الناطقة بصورها الادراكية، وتجدها حاضرة عندها، كذلك تحيط ذات البارئ تعالى بوجود الأشياء احاطة قيومية، ويُـعد وجـود الأشياء بالنسبة لها عين الحضور.

وهب السهروردي لمعارضة الحكماء المشائين على صعيد كـيفية عـلم الله تعالى بالأشياء، وعبر عن رفضه لفكرتهم حول اثبات الصور المرتسمة.

وتحدث الحكماء كثيراً عن علم الله وكيفيته. ويمكن تلخيص آرائـهم بهـذا الشأن كالتالى:

١ ـ الله ليس لديه أي ادراك لذاته.

هذه الفكرة تنسب لبعض قدماء الفلاسفة الذين يستدلون عليها كهايلي: من أجل تعيين ماهية العلم، لا يوجد في آثار الحكماء والمتكلمين اكثر من تعريفين:

أ \_العلم عبارة عن نوع من الاضافة الموجودة بين المتضايفين.

ب ـ العلم ليس سوى ظهور صورة في الذهن تنطبق مع المعلوم الخاًرجي باستمرار.

اذن اذا كانت حقيقة العلم منطبقة مع التعريف الاول وانها ليست سوى نوع من الاضافة بين المتضايفين، فلن تجد ماهية العلم مصداقاً في مضمار عــلم الله تعالى بذاته، اذ لا يمكن تصور أية اضافة بين الحق تعالى وذاته. 170

٢ ـ الله تعالى عالم بذاته، إلّا انه لم يكن عالماً في الأزل بالموجودات الحادثة. والمعلولة، اذ لا يوجد أي موجود أزلي عدا ذات الله تعالى، ومن المتعذر العلم بالمعدوم.

يقول هادي السبزواري حول هذه الفكرة: قد قيل لا عـلم له بـذاتــه وقيل لا يعلم معلوماته<sup>(١)</sup>.

٣ ـ الصور العلمية للممكنات مرتسمة في ذات الله تعالى بوجه كلي وبنعت الحصول الذهني.

- اصحاب هذه الفكرة كل من:
- الفارابي، وابن سينا، وبهمنيار، واللوكري.

يعتقد ابن سينا أن الصور المعقولة للموجود الخارجي، تؤخذ وتنتزع بطريقة التجريد. وفي مثل هذه الحال يكون الخارج هو المنشأ للصورة المعقولة. اما اذا لم يكن الخارج هو المنشأ للصورة المعقولة، فستكون الحركة معكوسة في هذه الحال. أي ان منشأ ظهور الموجود الخارجي، هو صورته المعقولة. كما لو تصور المهندس تصميماً ما لعمارة عظيمة في ذهنه، ثم يلجأ الى تحويل الصورة الذهنية التي رسمها في البداية، الى واقع عملي.

الفرض الأول عبارة عن علم انفعالي يحصل بعد المـعلوم الخــارجــي دائماً. والفرض الثاني عبارة عن علم فعلي يتحقق قبل المعلوم الخارجي دائماً ويُـعد مصدراً له.

ابن سينا وبعد أن يقسم الصورة المعقولة الى قسمين، ينسب عــلم البــارئ تعالى بالموجودات، الى النوع الثاني. أي ان علم الله تعالى بموجوداته علم فعلي.

(١) شرح المنظومة، النسخة الناصرية، ص ١٥٩.

ولهذا السبب يعتبر هذا الفيلسوف وأتباعه فاعلية الله تعالى ازاء المـوجودات، فاعلية بالعناية. ما أورده إلشيخ بهذا الشأن هو:

«ان المعنى المعقول قد يؤخذ عن الشيء الموجود كما أخذنا عن الفلك بالرصد والحس صورته المعقولة. وقد تكون الصورة المعقولة غير مأخوذة عن الموجود، بل بالعكس. كما انا نعقل صورة بنائية نخترعها ثم تكون تلك الصورة محركة لأعضائنا الى أن نوجدها فلا تكون وجدت فعقلناها ولكن عقلناها فوجدت، ونسبته الكل الى عقل الواجب الوجود هذا...».

٤ ــ العلم هو عين ذات الحق تعالى مثل سائر صفاته الكمالية. فضلاً عــن اتحــاده مـع الصــورة المـعقولة لكــل شيء. وهــذا الكـلام للـحكيم المـعروف فرفوريوس، ونقله الحكماء المسلمون في آثارهم.

ويرفض ابن سينا هذا الكلام المنسوب الى فرفوريوس ويهاجم هذا الحكيم بشدة.

٥ ــ الله تعالى عالم بجميع الموجودات عن طريق الاحاطة بالصور المفارقة والمثل العقلية. ويُنسب هذا الكلام الى افلاطون والكثير من الحكماء المسلمين.

٦ ـ الماهيات الثابتة تمثل ملاك علم الله بالموجودات في الأزل.

ويُنسب هذا الرأي لفئة من المعتزلة ترى ان ماهيات الأشياء ثابتة قبل أن توجد. وتُعرّف هذه الفئة الثابت بأنه لا موجود ولا معدوم. ويظهر بطلان هذه الفكرة اذا علمنا ان تقرر الماهيات لا يتحقق بدون نوع من الوجود.

٧ ـ الأعيان الثابتة تمثل مناط علم الله بالموجودات في الأزل. وينحاز إلى
 هذا الرأي عدد كبير من الشخصيات الصوفية كالشيخ محميي الدين بن العربي
 وأنصاره.

هذه الجماعة ترى ان جميع الموجودات ثابتة في عالم العلم الربوبي قـبل أن تظهر في عالم العين. ويختلف هذا الرأي عن رأي المعتزلة في ان الصوفية لا تقول

الفاعل بالرضا

بالثبوت العيني للأشياء قبل وجودها بالوجود العيني. بل ترى ثبوت الأشياء في الأزل ثبوتاً علمياً ثابتاً في مرحلة العلم الربوبي. اما المعتزلة فـتقول لمـاهيات الأشياء بنوع من الثبوت العيني قبل التحقق العيني والوجود الخارجي النوعي. هادي السبزواري يورد الاشكال التـالي عـلى مـذهب الصـوفية في هـذا

الموضوع: ليس معقولاً أي ثبوت للهاهية اذا كان منفكاً عن الوجود. لكنه يعدل عن هذا الاشكال فيا بعد ويقول:

لربما يريد الصوفية بالثبوت العلمي في مرحلة العـلم الربـوبي، نـوعاً مـن الوجود، بحيث يطلقون على مرتبة من الوجود اسم «الثبوت العلمي». وفي مثل هذه الحالة، لا يـسري الاشكـال الوارد عـلى مـذهب المعتزلة، الى مـذهب الصوفية.

٨ ــ لدى الذات الالهية علم اجمالي بجميع المكنات. وبما أن الله تعالى عالم بذاته علماً حضورياً، فلابد أن يكون عالماً بجـميع المـوجودات عــلى سـبيل الاجمال.

ويعبَّر بعض الحكماء عن استحسانه لهذا الكلام، ويقول بأن واجب الوجود لديه نوعان من العلم بالأشياء:

الأول علم اجمالي، والذي يسبق وجود الأشياء. والثاني تفصيلي، والذي يقارن الأشياء ولا ينفك عنها. بعض المتأخرين استعرضوا مختلف حالات الانسان ازاء مختلف العلوم وذلك ضمن ايضاحهم لمعنى العلم الاجمالي، ذاكرين بعض أنواعه كشاهد على أقوالهم. يقسم هؤلاء مختلف حالات الانسان ازاء العلوم الى ثلاثة انواع:

الأول، ظهور العلوم في ذهن الانسان بشكل مفصل على مدى الزمان وفي حالة تدريجية وبطريقة انتقال وتداعي المعاني. بحيث ينتقل من صورة ذهنية الى صورة ذهنية اخرى.

الثاني، ظهور ملكة وحالة راسخة لدى الانسان بفعل المهارسة والاجتهاد في كسب العلم، بحيث يستطيع عن طريقها بلوغ الجزئيات والتفاصيل.

الثالث، لدى الانسان ملكة بحيث لو عُرِضت عليه مسائل كـثيرة فـجأة ودفعة واحدة، يكون لديه جواب على جميع هذه المسائل على سبيل الاجمال، لكنه ينطلق الى تفاصيل جزئياتها من خلال الاستعانة بتلك الملكة البسيطة.

الاختلاف بين الفرض الثاني والفرض الثالث هو ان الانســان في الفـرض الثاني لديه علم بالقوة بالجزئيات. في حين يكون في الفرض الثالث عالماً بالفعل بجميع جزئيات العالم.

هؤلاء الأفراد وبعد تقسيمهم لمختلف حالات الانسان ازاء العلوم الى ثلاثة أقسام، يشبهون العلم الاجمالي لواجب الوجود بالأشياء بالقسم الثالث من هذه العلوم. هؤلاء غير غافلين عن الأمر التالي وهو ان الحمالة البسيطة والممكة الراسخة في الانسان، عبارة عن صفة زائدة تعرض على النفس النماطقة، بينما صفة العلم بالنسبة لواجب الوجود، جزء من صفات الكمال وعين ذاته.

٩ ـ ذات البارئ تعالى لديها علم تفصيلي بالمعلول الأول، وعلم اجمالي بما سواه. كذلك ذات الصادر الأول لديها علم تفصيلي بالصادر الثاني، وعلم اجمالي بما سواه. وهكذا ايضاً كل عقل من العقول الطولية.

الموجودات المترتبة أيضاً لديها علم تفصيلي بالمعلول بـلا واسـطة، وعـلم اجمالي بالمعلول مع الواسطة.

١٠ ـ الحكماء المسلمون يقولون بأن طاليس الملطي ـ الحكيم القديم ـ يقول بأن علم الله بالعقل الاول حضوري، وبما سواه حصولي. لربما يقصد بذلك ان الله تعالى يدرك العقل الأول بشكل حضوري، في حين يشاهد الصور العلمية لسائر الموجودات في لوحة الوجود.

١١ ـ الحضور العيني للموجودات عند الله يمثل مناط علم الله بالموجودات.

الفاعل بالرضا

وهذه عـين ذات النـظرية التي تحـدث عـنها الحكـيم المـتأله شهـاب الديـن السهروردي وأخذ بها بعض الحكماء المسلمين.

ويعد المحقق الطوسي، وابن كمونة، والعلامة الشيرازي، ومحمد الشهرزوري من بين الذين ينسجمون مع السهروردي بهذا الشأن. فهؤلاء يرون أن الميدان العظيم لنفس الأمر وعالم الأعيان نسبةً الى وجود الحق تعالى، كصفحة الذهن الواسعة نسبةً الى النفس الناطقة.

أي مثلما ليس هناك شيء في صفحة الذهن الانساني الواسعة مــا لم يكــن معلوماً بالذات للنفس الناطقة، كذلك ليس في عالم نفس الأمر والأعيان شيء ما لم يكن في نهاية الظهور والانكشاف لله تعالى.

اذن علم الله تعالى بالموجودات لا يستلزم وساطة الصور العـلمية، كـذلك علم الانسان بالصور الذهنية الموجود في لوحة ضميره، لا يوجب وساطة أية صورة اخرى.

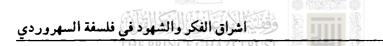
هذه المسألة طرحها السهروردي في بعض آثاره، وقال فيها:

«فواجب الوجود ذاته مجردة عن المادة وهو الوجود البحت. والأشياء حاضرة له على اضافة مبدئية تسلطية، لأن الكل لازم ذاته، فلا تغيب عنه ذاته ولا لازم ذاته. وعدم غيبته عن ذاته ولوازمه مع التجرد عن المادة هو ادراكه كما قررناه في النفس. ورجع العلم كله الى عدم غيبة الشيء عن الجرد عن المادة ـ صورة كان أو غيرها ـ ولو كان لنا على غير بدننا سلطة كما على بدننا لأدركناه كادراك البدن على ما سبق في غير حاجة الى صورة»<sup>(١)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر حـضور الأشـياء العـيني لله مـناط عـلمه تـعالى بالموجودات، رافضاً أي تمثل او وساطة للصورة بهذا الباب.

هذا الفيلسوف المتأله ومن خلال الاستناد الى ما قاله في هذا المجال، اتخـذ

التلويحات، الجموعة الاولى لمصنفات السهروردى، ط اسطنبول، ص ٧٣.



موقفاً خاصاً ازاء فاعليته تعالى، وأبدى نظرية جديدة. فهو يرى ان فاعلية الله تعالى ازاء الأشياء، من نوع الفاعلية بالرضا، ويعتبر علمه التفصيلي بأفعاله عين فعله.

الحكماء المسلمون لا يميزون بين أفعال الفاعل بالرضا وبين علمه التفصيلي بأفعاله. ففاعلية النفس الناطقة لصورها الادراكية يعتبرونها من نوع الفاعل بالرضا، لأن الصور الادراكية مثلها هي من أفعال النفس الناطقة، تؤلف العلم التفصيلي للنفس الناطقة أيضاً.

السهروردي وأتباعه يعتقدون ان فاعلية الحق تعالى للأشياء كفاعلية النفس الناطقة للصور الادراكية.



الوجود الذهني

ان مسألة الوجود الذهني والتي تدعى بالظهور الظلي أيضاً، مــن المســائل العميقة والصاخبة المثارة في آثار الكثير من الحكماء والمـفكرين والمـؤدية الى الكثير من النقض والابرام.

معظم الحكماء يعتقدون بأن ما هو متحقق في العالم، فضلاً عما لديه من وجود عيني وظاهري، لديه نوع آخر من الوجود والظهور لا يتجلى إلّا في عالم الذهن والادراك فقط. وتُعد النفس الناطقة مظهراً لظهور هذا النوع مـن الوجـود أو منشأ لصدوره.

اولئك الذين يعتبرون النـفس النـاطقة خـلاقة للـصور ومـبدعة للادراك. يعتبرون الوجود الذهني ايضاً ناشئاً من مكمن الغيب ونقطة خفاء النفس.

مراحل الادراك، بدءاً بالكلي العقلي وانتهاء بـالاحساس الشـخصي، امـور تؤلف بمجموعها الوجود الذهني.

هناك آراء وأفكار كثيرة حول الوجود الذهني، يختلف بعضها عن البـعض الآخر كثيراً. فبعض المـتكلمين ينكرون الوجود الذهني ولا يـعتبرون حـقيقة العلم والادراك سوى نوع من الاضافة بين النفس الناطقة وعالم الخارج.

في مقابل هذا الفريق هناك مجموعة اخرى من الحكماء، تـعترف بـالوجود الذهني وترى تسـاوق حـقيقة العـلم والادراك مـع الوجـود. فـصدر الديـن الشيرازي، المعروف بملا صدرا وصدر المتألهين، يقول في كتاب «الأسفار» بأن العلم والادراك، من سنخ الوجود، ومن المقولات الماهوية.

هذا الفيلسوف يقول في مبحث الوجود الذهني من هذا الكتاب بأن العلم من مقولة الكيف، حالاً بهذه الطريقة اشكالات الوجود الذهني المعقدة.

لابد من الاشارة ضمن هذا الاطار الى ان صدر المتألهين قــد أخــذ بــنظر الاعتبار الاختلاف في الحمل، فوضع نهاية لمشكل الوجود الذهني اعتماداً على الاختلاف بين الحمل الأولي الذاتي والحمل الشائع الصناعي.

صدر المتألهين يعتقد بأن المعلوم والمدرَك الجوهري، جوهر بالحمل الأولي الذاتي، ومن مقولة الكيف بالحمل الشائع الصناعي.

ولا يخلو كلام صدر المتألهين في موضوع الادراك من نوع من الاضطراب. ولذلك لا يعتبر حتى بعض أتباعه، نظرياته منسجمة ومتناسقة في هذا الباب.

الذين لديهم معرفة جيدة بأفكار وآراء الفلاسفة المسلمين، يعلمون جـيداً بأن صدر المتألهين متأثر كثيراً بشهاب الدين السهروردي في مـوضوع العـلم والادراك وكثير من المواضيع الاخرى.

هذا اللاتناسق الظاهري المشاهد في كلمات صدر المتألهين وان كــان مـرده بشكل كبير الى عظمة مسألة الادراك وتعقيد الوجود الذهني، إلّا انه لا يمكن تجاهل آثار كلمات السهروردي في هذا المضار أيضاً.

السهروردي يرى في العـديد مـن آثـاره ان الحـضور يمـثل حـقيقة العـلم والادراك، ويقول بأن الحضور ليس سوى الوجود. وقد اشار الى فكرته هذه بشكل متكرر، وعبّر عنها بشكل صريح في بعض آثاره. فني كتاب «المقاومات» أعلن انه يريد بالوجود، الموجود عند نفسه:

«والوجود الصرف يورد في كتبنا بمعنى «الموجود عند نـفسه» أي المـدرك لذاته. وأما ما يورده شيعة المشائين، جدلي واقناعي، بل فيه خلل»<sup>(١)</sup>. نفهم من هذه العبارة القصيرة ان السهروردي يعتبر الموجود عند نفسه أو في

المقاومات، المجموعة الاولى من آثار السهروردي، ط اسطنبول، ص ١٩٠.

الرجود الذهني

نفسه، مدركاً لذاته.

وقد تحدثنا عن هذه المسألة وكل ما له علاقة بالعلم الحـضوري، بشكـل مجمل في الفصول السابقة. وبحث الكثير من الحكماء المسلمين موضوع العلم في باب، وموضوع الوجود الذهني في باب آخر.

هذان الموضوعان مبحوثان بشكل منفصل ومستقل في آثار السهـروردي ايضاً. فهو يعتبر الوجود الذهني نمطاً من الوجود، ويندد بمـن يحـملون فكـرة اخرى.

فريق من المفكرين يقول بالتفاوت بين الوجود والشيئية، ويـعتبر الشـيئية أعم من الوجود. ويستدل هذا الفريق على رأيه هذا بالشكل التالي:

اذا لم يكن للمعقول والمدرك الذهني تشخص في الخارج، فلن يعد موجوداً. ولكن الذي متحقق في الذهن لا يخرج عن عنوان الشيئية.

ويرفض السهروردي هذا الاستدلال ويقول:

«اعلم أن الزاعم ان الشيئية أعم من الوجود معللاً بأن المعقول الذي لا وجود له خارج الذهن شيء وليس بموجود، كأنه غفل عن المعقول المذكور، كما انه شيء في التعقل هو موجود فيه، وكما انه في الأعيان غير موجود فسليس بشيء فيها»<sup>(۱)</sup>.

اذن من وجهة نظر السهروردي: ما يُعد شيئاً في ظرف الذهن وعالم التعقل. يصدق عليه عنوان الموجود أيضاً، مثلها لا يُـعد شـيئاً مـا ليس مـوجوداً في الخارج.

أي لا يوجد أي فاصل بين الشيء والموجودية، ويحكي هذان العنوانان عن مصداق واحد دائماً. فما يُعد شيئاً في الذهن، يُعد موجوداً ذهنياً، وما ليس شيئاً في الخارج، لا يُعد موجوداً في الخارج أيضاً.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

الحكماء المسلمون أقاموا العديد من البراهين لاثبات الوجود الذهني.

ويُعد السهروردي في طليعة الحكماء الذين عبَّروا عن معارضتهم لمنكري الوجود الذهني واثبات هذا الوجود.

اذن فالوجود الذهني أصل يعترف به السهروردي وكثير من كبار الفلاسفة. ولكن المسألة التى أثير حولها جدل كبير هي طبيعة الوجود الذهــني وكــيفية ارتباطه بالخارج.

السهروردي يعتقد بأن الوجود الذهني عبارة عن هوية مثالية تتميز بحسب طبيعتها بخصوصية الانطباق مع الخارج. وعبَّر عن هذه الفكرة في العديد من آثاره وفي كثير من المناسبات.

ومن المسائل التي تحدث فيها عن هذه الفكرة، مسألة الوجود الكلي وكيفية تحققه، حيث تحدث ضمن هذا الاطار بشكل مفصل، وانبرى لدفع الاشكالات والمؤاخذات المثارة.

من بين تلك الاشكالات المثارة:

ما هو متحقق في الذهن كطبيعة كلية، بما انبه عبارة عن موجود من موجودات العالم، فلابد أن تكون لديمه هوية واحدة ويتميز بالعديد من الخصوصيات والمشخصات.

من بين تلك المشخصات هي ان يكون منطبعاً في الذهن، ولا يُشـار اليـه، وغير قابل للتقسم.

اذن اذا كانت الطبيعة المتحققة في الذهن، لديها مثل هذه الخمصوصيات والمشخصات، فما هو معنى كليتها؟ وكيف يكن تفسيرها؟

يجيب السهروردي على ذلك قائلاً:

«نقول: هوية الأمر الخارج ليست هوية حصولها لادراك مدرك. والصورة الذهنية وان كانت ذات هوية، وهي من حيث تعينها في الذهن وأنها عـرض

275

متشخص ممتازة عن صور أخرى لنوعها تحصل في ذلك الذهن أو ذهن آخر. فهي جزئية من جملة الجزئيات إلّا انها ذات مثالية ليست متأصلة في الوجود لتكون ماهية بنفسها أصيلة، بل مثالية ولاكل مثال، بل مثال ادراكي لما وقع أو سيقع. فمن حيث انها مثال ادراكي لأمر خارجي أو لما هو بصدد الحصول ويصح مطابقته للكثرة تسمى كلية، وذاتها انما حصلت لمطابقة الكثرة وللمثالية. وأما الخارجي فليس ذاته أنه مثال لشيء آخر، وليس من شرط مثال الشيء أن يماثل من جميع الوجوه»<sup>(1)</sup>.

أي أن هذا الفيلسوف المتأله يقول:

الطبيعة المتحققة في الذهن وان كانت ذات هوية واحدة، وممتازة عن سائر الصور الذهنية بفضل بعض الخصوصيات والمشخصات، ولكـن الذي لا شك فيه هو ان الموجود الذهني يؤلف هوية مثالية ليست ذات اصالة، ولا تُعد ماهية مستقلة.

والموجود الذهني عبارة عن هوية مثالية تتمثل في ادراك الشيء الخارجي. هذه الهوية المثالية تدعى بالكلي من حيث أنها ادراك الموجود الخارجي ويجوز انطباقها مع امور كثيرة.

اذن فالكلية في الذهن، هوية مثالية قابلة للانطباق على امور كثيرة.

من وجهة نظر السهروردي، الذي يميز الموجود الخــارجــي عــن المـوجود الذهني، هو عينيته ومثاليته.

وبعد أن يقسم هذا الفيلسوف المتأله الكلي الى قسمين: ما قبل الكثرة، وما بعد الكثرة، يقول: الصورة الادراكية في أي من هذين القسمين ــ من حيث انها صورة ادراكية ــليست سوى المثال. ويؤكد على ان كلي ما قبل الكثرة يقع مثالاً لما سيقع، بينما يقع كلي ما بعد الكثرة مثالاً كما هو واقع.

(١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى من آثار السهروردي، ط اسطنبول، ص ٣٣٢.

يطلق هذا الحكيم اصطلاح الكلي قبل الكثرة على تصورات المبادئ الأولية لمعلولاتها. اما ذلك الكلي الذي يُستفاد من عالم الخارج فـيعتبره الكـلي بـعد الكثرة.

ما يؤكد عليه هذا الفيلسوف هو أن الصورة الادراكية ــمـن حـيث انهــا صورة ادراكية ــليست سوى هوية مثالية. أي انه يعتبر الوجود الذهني عبارة عن هوية مثالية لا تتميز باصالة الوجود. ولهذا السبب بــالذات تــعبّر بــعض الشخصيات الفلسفية عن الوجود الذهني باصطلاح «الظهور الظلي» أيضاً.

الظهور الظلي عبارة عن نحو من الوجود الذي يبرز في عالم الذهن ويرسم عالم الفكر.

السهروردي وبعد ان يعتبر الوجود الذهني هوية مثالية ويصفه بأنه ظهور ظلي للموجود الخارجي، يؤكد على الأمر التالي وهو ان مثال الشيء لا يمكن ان يكون مثل الشيء نفسه من كل جهة.

هذا الفيلسوف يضع فرقاً بين «المثل» و«المثال»، ولا يعتبر «مثال» الشيء، مثله. فهو يعتبر \_ على سبيل المثال \_ نفس الانسان الناطقة مثال ذات البارئ تعالى في الذات والصفات والأفعال، لكنه ينزه ذاته تعالى في الوقت نفسه عن ان يكون لها مثل.

ويستخدم السهروردي التفاوت بين المثل والمثال لحل الاشكال المعروف في مضار الوجود الذهني. هذا الاشكال يُـطرح حـينها يـدرك الانسـان المـوجود الجوهري كما هو متحقق في الخارج. فني مثل هذه الحال يُعد علم الانسان ــ من حيث انطباق العلم مع المعلوم ــ جوهراً. إلّا ان علم الانسان بـالجوهر ــ مـن حيث كونه كيفية انسانية ــ ليس سوى مقولة عرضية.

اذن اذا كان علم الانسان بالموجود الجـوهري، جـوهراً وعـرضاً في وقت واحد، يلزم ان يقع الموجود الواحد تحت مقولتين متباينتين، ويتميز بذاتين غير

الوجود الذهني

منسجمتين. ومن المقطوع به هـو ان الشيء الواحـد ليس شـيئين، والمـوجود الواحد ليس من مقولتين.

هذا الاشكال، يُثار باستمرار، ويسعى الحكماء المسلمون للرد عليه بمختلف السبل.

وانبرى السهروردي للرد عليه وحلّه، فقال:

«ومن الناس من ظنّ أن المعقول من الجوهر جوهر فقال: العـلم بـالجوهر جوهر لا عرض اذ لو كان عرضاً لزم أن يكون حقيقة واحدة تحت المقولتين، ولكان يلزم أيضاً أنا اذا عقلنا الجوهر ما عقلنا الجوهر بل العرض، اذ المعقول هو نفس الصورة.

وهذا الشك انما وقع من جهة ما ظن ان حكم مثال الشيء بعينه هو حكم الشيء من جميع الوجوه، حتى اذا كـان الفـرس الخـارجـي ليس في النـفس، فالفرس المعقول يجب ان لا يكون في النفس ويلزم من هذا ان يكون الفـرس المعقول غير المعقول. فانه ما لم تحصل لنفوسنا هيئة ما منه لا نعقله. واذا كان لابد من حصول صورة والصورة في محل، لا يـتقوم ذلك المحـل بهـا ويـضره بطلانها عنه فلابد وأن لا تكون جوهراً بل هـي مـثال شيء وهـو في نـفسه جوهر»<sup>(۱)</sup>.

ظاهر هذه العـبارة يــوحى بأن السهـروردي لا يــعتبر المـعقول والمـعلوم الجـوهري جـوهراً. ويعتبره مقولة عرضية لأنه كيفية نفسية.

ولكن لو أنعمنا النـظر في كـلمات السهـروردي السـابقة لاتـضح أن هـذا الفيلسوف لا ينكر جوهرية المعقول الجوهري بحسب الحمل الأولي الذاتي.

المعقول والمعلوم الجوهري ورغم انه عند السهروردي كيف نفساني وجزء من الأعراض، غير أن عرضيته قــابلة للــتفسير عــن طـريق الحــمل الشــائع ۲۷۸ معنی السهروردي کې د الشهرد في فلسفة السهروردي ۲۷۸

الصناعي فقط.

بتعبير آخر: المعلوم الجوهري في ذهن الانسان وان كان عـرضاً بحسب الحمل الشائع الصناعي، إلّا انه جوهر بحسب الحمل الأولي.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو: تُعد مسألة الاختلاف في الحمل، والاصطلاح المستخدم على صعيد الحمل الأولي الذاتي والحمل الشائع الصناعي، من بين الاكتشافات التي اكتشفها صدر المتألهين، ولم يرد لها ذكر في آثار السهروردي.

ورغم ذلك لا ينبغي تجاهل الأمر التالي وهو ان ما أورده السهروردي في هذا الباب، يمكن ان يقاس أيضاً في قالب واطار هذا الاصطلاح، وقابل للتفسير عن طريق الاختلاف في الحمل.

ما بمقدوره أن يؤيد هذا الادعاء هو ان السهروردي يستند فقط الى الذهنية والخارجية على صعيد الاختلاف بين الوجود الذهني والوجود الخارجـي، ولم يشر الى أي موجب آخر للاختلاف في هذا الباب.

فني مثال الحـصان، لم يضع أي فاصل بين الحـصان الخـارجـي والحـصان الذهني، سوى ظرف الخارج في الأول، وظرف الذهن في الثاني.

وعليه فمعنى كلامه في هذا الباب هو: ما يفصل الموجود الذهني عن الموجود الخارجي، هو ظرف الذهن وظرف الخارج فقط. اذن اذا كان الاختلاف بين الموجود الذهني والموجود الخارجي، هو وعاء التحقق وظرف الظهور فقط، يمكن أن نقول بسهولة بأن الجوهر الذهني، جوهر بالحمل الأولي الذاتي. ولكن لا يمكن الشك في الأمر التالي ايضاً وهو ان الجوهر الذهني لا يخرج عن مقولة العرض بحسب الحمل الشائع الصناعي. وعلى هذا الضوء يمكننا أن نقول:

حينما يعتبر السهروردي الوجود الذهني مثال الوجود الخارجي، يـقصد ان

الوجود الذهني

الوجود الذهني هو ظهور ظلي للخارج، وأن الاختلاف بين المـوجود الذهـني والموجود الخارجي، يتجسد في طريقة الظهور فقط.

444

اذن لا ينبغي الخلط بين فكرة السهروردي في باب الوجود الذهــني ورأي اولئك الذين يقولون بالشبح على هذ الصعيد.

الذين لديهم معرفة بتاريخ الفلسفة الاسلامية يعلمون جيداً بأن فـئة مـن الحكماء تقول بالشبح في باب الوجود الذهني، وتعتقد بأن الموجود الذهني ليس سوى شبح الموجود الخارجي.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

«ان الشيء الغائب عنك اذا ادركته فانما ادراكه على ما يليق بهذا الموضع هو بحصول مثال حقيقته فيك. فان الشيء الغائب ذاته اذا علمته ان لم يحصل منه أثر فيك فاستوتا حالتا ما قبل العلم وما بعده...»<sup>(١)</sup>.

آراء في الوجود الذهني وبعد أن أطلعنا على رأي السهروردي في الوجود الذهني، من المفيد جـداً الاطلاع على آراء بعض الحكماء في هذا الجانب أيضاً.

ولاريب في وجود الكثير من التباين والاختلاف بين الحكماء المسلمين في الوجود الذهني. ولربما مرد ذلك الى سعي كل واحد منهم الى ايجاد طريقة حل مناسبة للمشكلة المعروفة في باب الوجود الذهني، والخروج من هـذا المأزق. ومن هذه الآراء:

١ ـ الوجود الذهني ليس سوى اضافة بين النفس والشيء الخارجي. ٢ ـ رأي الفاضل القوشجي. ٣ ـ القول بالشبح.

۱) منطق حكمة الاشراق، المجموعة الثانية من آثار السهروردي، ط طهران، ص ١٥.

۲۸۰ محمد الشهود في فلسفة السهروردي The PRINCE CHAZITRUST FOR QURANIC THOUGHT ٤ ـ رأي السيد السند.

٥ \_ قول المحقق الدواني.

الرأي الأول ورد على لسان بـعض المـتكلمين ومـعناه ان حـقيقة العـلم والادراك ليست سوى نوع من الاضافة بين الذهن والخارج. ولم يوافق الحكماء على هذا الرأي مستندين في ذلك الى عدد من الأدلة التي منها: اولاً ان الانسان عالم بذاته في حين لا يمكن تصور أية نسبة واضافة بين العالم والمعلوم. ثانياً ان الانسان عالم بالمعلوم، بينما لا تتحقق في هذا المورد أية اضافة بين العالم والمعلوم. ثالثاً، اذا لم يكن العلم سوى حقيقة الاضافة، يلزم عن ذلك عدم جواز تقسيم العلم الى: تصور، وتصديق، بينما هذا التقسيم بديمي وغير قابل للانكار.

الرأي الثاني المنسوب للحكيم المحقق الفاضل القوشجي مفاده:

حينما يدرك الانسان موجوداً جوهرياً ما، يحصل في ذهنه شيئان: أحدهما هو الماهية الموجودة في الذهن، والتي هي عبارة عن أمر معلوم وكلي وجوهر وقائم بالذهن.

ان حصول هذه الماهية الجوهرية في الذهن حين الادراك، كحصول الشيء في الزمان والمكان.

والشيء الثاني الذي يحصل في الذهن، موجود خارجي، والذي هو عـبارة عن العلم، وجزئي. وبما انه يؤلف الكيف النفساني، يُعد من الأعـراض القـائمة بالذهن.

بتعبير آخر: يميز فاضل القوشجي حين ادراك الموجود الجوهري بـين مـا يحصل في الذهن وما هو قائم بالذهن، ويعتبرهما مقولتين لا مقولة واحدة. يستعين هذا الحكيم الكبير بمثال لاثبات كلامه فيقول: لو وُضـع شيء مـا

بطريقة ينطبع فيها شكله من جميع الجهات في المرآة. فالذي يحصل مـن هـذا الانطباع أمران: الأمر الأول غير قائم بالمرآة ولكن يمكن مشاهدته فيه. فما هـو في المرآة، شيء لديه صورة.

الأمر الثاني قائم بالمرآة ولا يمكن تصوره بدونها. وهذا الشيء ليس سوى الصورة المنطبعة في المرآة. اذن اذا كان وضع الشيء في المرآة بهذا الشكل، يكون وضع الموجود الجوهري في مرآة ذهن الانسان بهذا الشكل أيضاً.

الرأي الثالث في الوجود الذهني منسوب الى مجموعة من الحكماء. فـهؤلاء يرون أن ما يحصل في ذهن الانسان خلال الادراك ليس سوى شبح الأشياء. أي ان ما يدركه من عالم الخارج لا يمثل الماهية الحقيقية للأشياء.

يبدو ان الذي دفع هؤلاء لاطلاق هذا الرأي هو أنهم ارادوا أن يـظلوا في منأى عن مواجهة اشكال الوجود الذهني.

حقيقة الأمر هي ان القائلين بالشبح في باب الوجود الذهني وان استطاعوا تخليص أنفسهم من مأزق الاشكال المعروف، ولكن الذي لاريب فيه هو أنهم قد احرزوا هذه النتيجة على حساب انكار الوجود الذهني.

فالقول بالشبح، يمكن أن يُعد انكاراً للوجود الذهني. فلا توجد أية رابـطة بين الشيء وشبحه، وهناك تباين بين الشيئين.

اذا اعترفنا بوجود تباين بين الشيء وشبحه، فلابد أن نعترف أيضاً بـعدم وجود أية رابطة بين الاثنين، ولا معنى لحكاية الشبح عن الشيء.

ولابد من ان نضيف: ان حكاية الصورة المنقوشة عـن صـاحب الصـورة. ترجع الى انس الذهن ولا تعبر عن وجود رابطة بينهها. ولهذا لو صرفنا النظر عن الأنس الذهني. فلا تحكي الصورة عن صاحب الصورة قط.

الرأي الرابع منسوب للسيد السـند صـدر الديـن. فــلهذا الحكــم رأي في الوجود الذهني لا يتبادر الى الأذهان، ويُعد غريباً وبعيداً عن الواقع. فهو يرى ان الانسان غير عاجز عن ادراك حقائق الأشياء، لكنه يؤكد على الأمر التالي

وهو أن حـقيقة كـل شيء مـن الأشـياء تـنقلب بمـجرد ان تُـعلَم، وتـتصف بخصوصيات الكيف النفسي.

صفوة كلام هذا الحكيم هي ان ما يقع في ذهن الانسان خلال الادراك ليس سوى نفس ماهية الأشياء. ولكن الأمر الذي يقطع به هو انقلاب كل ماهية من ماهيات الأشياء بمجرد حصول العلم بها.

ويلجأ السيد السند لتوضيح فكرته هذا فيقول: بما أن الموجودية مـرتبطة بالوجود، فلا تتحقق ماهية أي شيء بدون أن يؤخذ وجوده بنظر الاعتبار.

على صعيد آخر، الأمر الذي لا شك فيه هو أن الوجود الذهني يختلف عن الواقع والوجود الخارجي، حيث يؤلف كل واحد منهما غطاً من الوجود.

اذن اذا كانت الماهية تابعة للوجود في تحققها، فلا ريب في القول التالي: مثلها ينقلب الوجود الخارجي الى وجود ذهني، تنقلب كذلك المـاهية المـوجودة في الخارج الى ماهية ذهنية.

بتعبير آخر: الماهية الموجودة في عالم الخارج بامكانها أن تكون جوهراً أو كماً أو كيفاً أو مقولة عرضية اخرى، لكنها بمجرد ان تنتقل الى عــالم الذهــن تنقلب الى كيف نفساني.

فالسيد السند اذن لا يقول للشيء بحقيقة معينة ومشخصة، بل من وجـهة نظره: كلما تحقق الموجود الخارجي في الذهن انقلب الى كـيف نـفساني. وكـلما تحقق الكيف النفساني في الخارج أصبح عين المعلوم الخارجي.

هذا الحكيم يعتقد انه وضع نهاية للمشكل المعروف في الوجود الذهني من خلال نظريته هذه، لأن هذا المشكل يقوم على الأساس التالي: الجوهر المعلوم يحفظ جوهريته في ذهن الانسان، ولذلك يُعد كيفية نفسانية في عين الوقت الذي يُنظَر اليه كمعلوم جوهري.

ولم يستطع السيد السند من خلال هذه النظرية ان يضع الحلول لكثير من

المشاكل أو يجيب على كثير من التساؤلات. اضف الى ذلك انها نـظرية غـير منسجمة مع فكرة اصالة الماهية التي يقول بها. فكيف بمقدوره التـوفيق بـين القول باصالة الماهية وفكرة الانقلاب؟

فالسيد السند يؤمن باصالة الماهية من جهة، ويطرح نظرية الانقلاب في الوجود الذهني من جهة اخرى. والذين لديهم معرفة بمسألة الانقلاب وكيفيته، يعلمون جيداً انه مع افتراض اعتبارية الوجود فين المتعذر الاعتقاد بقدر جامع عيني بين الموجود الجوهري والموجود العرضي. ولهذا السبب يواجه السيد السند اشكالاً في باب القدر الجامع بين المعلوم الجوهري والعرض الذهني، لذلك لجاً الى قدر جامع مبهم.

الرأي الخامس في الوجود الذهني منسوب الى المحقق الدواني. فيعتقد هـذا المحقق بأن اطلاق عنوان الكيف على الصور العلمية في الذهن، لا يتم إلّا على أساس نوع من التشبيه والمسامحة.

الدواني يعتبر العلم من مقولة المعلوم، ولا يراه كيفاً. غير ان حقيقة الأمر هي ان اطلاق عنوان الكيف على الصور العلمية، لم يكن بسبب المسامحة والتشبيه، وانما يمكن عدّه حقيقة لأحد الاعتبارات.

اذن اذا لم يكن بالامكان انكار كيفية الصور العلمية، فمن السهل القول بأن نظرية الحقق الدواني ليس بمـقدورها أن تكون طريقة صحيحة لحـل مشكـل الوجود الذهني.

مما سبق يتضح عجز جميع الحكماء والمتكلمين الذين سبقوا صدر المتألهين. عن حل مشكل الوجود الذهني، ويعاني كل رأي من آرائهم، من سلبيات.

انكب صدر المتألهين على دراسة هذه المسألة وتـوصل الى حـل مشكـلة الوجود الذهني بنحو أحسن، كما هو الحال في الكثير من المشاكـل الاخـرى، مستنداً فيا ذهب اليه الى الاختلاف ما بين الحمل الأولي الذاتي والحمل الشائع ۲۸٤ و الشهرد في فلسفة السهروردي The prince GHAZITIRUST FOR QURANIC THOUGHT

الصناعي.

صدر المتألهين يعتقد أن الانسان حينما يدرك الموجود الجوهري، فهو جوهر بالحمل الأولي الذاتي، وكيف نفساني بالحمل الشائع الصناعي.

فالاختلاف في الحمل من الامور التي ساعدت على وضع حد للعديد من المشاكل والمعضلات الاخرى. فقد قيل بشأن الجـزئي مـثلاً: الجـزئي، جـزئي بالحمل الأولي الذاتي، وكلي بالحمل الشائع الصناعي. والدليل على هذا الأمـر هو ان مفهوم الجزئي وفي عين جزئيته، قابل للانطباق على امور كثيرة.

لذلك حينما يقال بأن مفهوم الجزئي جزئي، فالمقصود هو ان الجزئي جـزئي بالحمل الأولي الذاتي. ولكن حينما يقال بأن مفهوم الجزئي قابل للانطباق على مصاديق كثيرة، فالمقصود هو ان هذا المفهوم كلي بالحمل الشائع الصناعي.

اذن اذا كان بمقدورنا من خلال الاختلاف في الحمل ان نعتبر أمراً ما جزئياً وكلياً، ينبغي الاعتراف بوحدة الحمل في باب امتناع التـناقض، فـضلاً عـن الوحدات الثمان.

ولهذا السبب نجد صدر المتألهين يؤمن بوحدة الحمل، علاوة على الوحدات الثمان المشهورة في موضوع امتناع التناقض. ومعنى كلامه هذا هو ان الشيء لا يمكن اعتباره بالحمل الأولي الذاتي جزئياً وكلياً. ولكن يمكـن اعـتباره كـلياً بالحمل الشائع الصناعي.

وهكذا الوضع بالنسبة للوجود الذهني لأن المعلوم الجوهري في الذهـن لا يمكن ان يكون جوهراً وعرضاً بالحمل الأولي الذاتي، ولكن نفس هذا المعلوم الجوهري يمكن عدّه عرضاً بالحمل الشائع الصناعي رغم انه جوهر بـالحمل الأولي الذاتي.

صدر المتألهين، استطاع من خلال هذه النظرية أن يضع حداً ليس للمشكلة المعروفة في الوجود الذهني فحسب، وانمـا لكثير من المشاكل الاخرى. ولهـذا المين العالي الف

السبب تُعد نظرية هذا الفيلسوف الكبير هذه، اكمل من سائر النظريات والآراء الاخرى التي قدّمها الآخرون.

الوجود الذهني

نظرية الفاضل القوشجي في الوجود الذهني، يمكن أن تعد نظرية رائــعة في هذا المضهار. فهذا المحقق الاسلامي الفطن يميز بــين حــصول الشيء في الذهــن وقيامه بالذهن، ويعتبرهما مقولتين.

فالقوشجي يشبه صفحة الذهن ولوحة الضمير عند الانسان بالمرآة الشفافة. ويقول بأن الصور العلمية كالصور المنعكسة عن المرآة. ويرى بأن ما يُشاهد في المرآة بمنزلة صاحب الصورة. وما هو قائم بالمرآة بمنزلة نفس الصورة.

ولو أنعم النظر في نظرية هذا الحكيم لاتضح انه يقول بتحقق ثلاثة أنمـاط للموجود الواحد، والاعتراف بالتالي بثلاثة عوالم.

هذا الحكيم يعتقد أن الموجود فضلاً عما لديه من تحقق عيني في العالم، لديه نحوان من التحقق في عالم الذهن ايضاً. فحينما يدرك الانسان الموجود الخارجي، يتحقق في ذهنه نحوان:

النحو الأول عبارة عن ماهية المعلوم، والتي هي كلية وغير قائمة بالذهن.

النحو الثاني عبارة عن الكيفية النفسانية والتي هي جزئية وقائمة بالذهن.

اذن اذا كان الفاضل القوشجي يقول للموجود بثلاثة انحاء من التحقق، فلابد ان يعترف لكل نحو منها بوجود عالمي متناسب معه. ما يجلب الاهتمام هنا هو اعتراف أحد المفكرين الغربيين المعاصرين بوجود ثلاثة عوالم، وتحدثه تفصيلياً عن كل عالم منها.

كارل بوبر الذي ولد في النمسا عام ١٩٠٣، قدّم شرحاً مسهباً عن تكامل الحياة وظهور الانسان، وقال بوجود ثلاثة عوالم هي العالم العيني الذي أسماه العالم رقم «١»، والعالم الذهني الذي أسماه العالم رقم «٢»، والعالم الثالث الذي هو عبارة عن عالم البناءات.

لست بصدد اقامة رابطة ما بين فكرة القوشجي ورأي كـارل بـوبر، لعـدم وجود أي تماثل أو سنخية بين كلمات الاثنين، ولأن لكل منهما موقفه الفكري الخاص.

ما أوجب الحديث عن العالم الثالث عند كارل بوبر، هو نوع من تـداعـي المعاني لا غير. لأنه حينما يتحدث القوشجي عن وجـودين ذهـنيين للانسـان ووجود عيني، يتذكر المرء بوبر الذي يقول على العكس من القوشجي بوجودين عينيين فضلاً عن الوجود الذهني.

العالم الثالث عند بوبر عبارة عن الفكر والفن والعلوم واللغة والأخلاق والمؤسسات الاجتماعية وجميع أشكال التراث الثقافي الى حد ما هو مكتوب في أعيان العالم الأول وأشيائه كالعقول الانسانية، والكتب، والسيارات، والأفلام، والحاسوبات، والصور الخ.

ما يمكن التنويه اليه هو ان هناك فارقاً كبيراً جداً بين المعلومات الموجودة في الذهن، والمعلومات المسجلة \_ مثلاً \_ في المكـتبات. ويـصل السـير جـون ايكلز<sup>(۱)</sup> في كتاب «مواجهة الحقيقة» إلى النتيجة التالية وهي: «الانسـان هـو الوحيد الذي لديه لغة خبرية. وهذه اللغة لا يمكن أن تستخدمها سوى العوامل التي لديها تفكير الكليات، وهو التفكير المتصل بعناصر العالم الثالث.

هذا النمط من التفكير يجتاز الحالة الآنـية للادراك ويـتعالى عـليها... عـلى العكس من سلوك الحيوانات المنبثق من حالتها الآنية».

ويقول بوبر ان النقد هو أهم تكامل ظهر في تاريخ العالم الثالث بعد ظـهور اللغة.

ويعتقد بوبر أيضاً ان العالم الثالث الذي يقصده، مصنوع من قبل الانسان،

()) Sir John Eccles.

الوجود الذهني

لكنه مستقل في نفس الوقت<sup>(١)</sup>.

والحقيقة هي ان تصور عالم تحت عنوان «العالم الثالث» يقف في مقابل العالم العيني الأول، وعالم الذهن، لا يخلو من نوع من الابهام والغموض. لابد من الالتفات الى الأمر التالي ايضاً وهي ان موضوع العلم والادراك، قد طُرح في فلسفة «كانت» وأتباعه بطريقة اخرى. فهذا الفيلسوف الألماني المعروف قد أعاد النظر في كثير من قضايا الادراك بفعل النقد الذي أخذ يوجهه للعقل المطلق.

أهم افكاره ضمن هذا السياق هي انه يعتبر الزمان والمكان والعلية \_وهي الاصول الاساسية الثلاثة \_أشكالاً مختلفة للتعبير عن الجوهر العالمي<sup>(٢)</sup>.

الأمر الملفت للنظر هو ان جلال الدين الرومي قد توصل قبل فترة طويلة من ظهور كانت الى حقائق حول الزمان، والمكان، والعلية، والادراك، يمكن ان نستشعرها من كلمات كانت.

ومن افكار الرومي بهـذا الشأن انــه يـعتبر الروح جــوهراً والعــالم بأسرة مجموعة من أعراضها<sup>(٣)</sup>.

(۱) راجع: بریان مغی، بوبر، ترجمة منوجهر بزركمهر، ص ۸۱\_۸۲. (٢) سير الحكمة في اوربا، تأليف محمد على فروغي، ص ١٣٠. (٣) المثنوي، ط نيكلسون، الجزء الرابع، البيت ٨٥٨.



## الرؤية عند السهروردي

هناك كثير من الأفكار والآراء حول الرؤية وطبيعة الابصار. فيرى بعض الحكماء ان صور الأشياء تنطبع في العين، ثم تصل من العين الى الحس المشترك الذي يطلقون عليه اسم «بـنطاسيا»، فـتشاهد النـفس النـاطقة تـلك الصـور المحسوسة.

فريق آخر الحكماء وعلماء علم المناظر يعتقدون بخروج نور من العين حين الرؤية على شكل مخروط رأسه في العين وقاعدته عند الشيء المشاهد.

ويعبر السهروردي عن معارضته لهذين الفريقين ويرفض ما يذهبان اليـه. ويقول في ابطال رأي الفريق الاول بأن انطباع الصور الكبرى مثل صورة الجبل والبحر في العين التي هي صغيرة جداً، امر غير معقول.

وحاول بعض الحكماء المشائين الرد على هذا الاشكال قائلين: ان الصورة الموجودة في العين ليست بعينها صورة البحر أو الجبل، بل هناك نسبة محفوظة دائماً بين هذه الصورة والصورة الخارجية. فيستدل الانسان بالصورة المنطبعة في العين على صغر وكبر الموجود الخارجي.

السهروردي يعتقد بأن كلام هؤلاء لا يقدم حلاً للاشكال المذكور، لأنه لا يستدل حين الرؤية ولا يقيم البرهان على الشيء الذي يشاهده. فالذي لا شك فـيه هـو ان الرؤيـة تحـصل بمـجرد المشـاهدة، وليست بحـاجة الى التريث والاستدلال. وعليه يمكن القول ان مشاهدة الشيء لا تتضمن معنى الاستدلال، والرؤية لا تتحقق إلاً عن طريق العين. ويقول السهروردي في ابطال رأي الفريق الثاني: النور الخارج من العين اما جوهر أو عرض. فاذا كان عرضاً فانه غير قابل للانتقال، حيث لا يمكن نقل بياض أو سواد الجسم بدون نقل الجسم نفسه. أما اذا كان النور الخارج من العين جوهراً، فلن يخرج هذا النور عن صورتين: اما ان تتصل حركة ذلك النور بارادتنا، أو انها حركة طبيعية.

الرؤية عند السهروردي

فاذا كانت حركة ذلك النور متصلة بارادتنا، فينبغي ألا نبصر الشيء حينها نحدق فيه ولا نريد أن نراه، بينها يتعذر تحقيق مثل هذا الأمر، لأنــنا لابــد وان نبصر الشيء ونشاهده حين التحديق به.

أما اذا لم تكن حركة الشعاع الخارج من العين، ارادية، بسل كسانت حسركة طبيعية، فلابد ان يتحرك ذلك الشعاع أو النور باتجاه ما، لأن حركة الأجسام الطبيعية تتجه دائماً نحو جهة ما. اذن ما يلزم عن هذا الفرض هو اننا لابد وأن نشاهد جهة واحدة دائماً، وهذا ما يتعارض مع الواقع.

وبعد أن يبطل السهروردي هـذين الرأيـين، أي رأي أصـحاب الانـطباع. ورأي أصحاب خروج النور، يطرح نظريته ويؤكد عليها قائلاً:

الرؤية ليست نوراً يخرج من العين، ولا صورة شيء ينطبع في العين، ولكن بما ان الانسان يواجه موجوداً خارجياً مستنيراً، لذلك تحيط نـفسه النـاطقة بذلك الموجود الخارجي، فتؤدي تلك الاحاطة الى ظهور الرؤية. أي ان حقيقة الرؤية عبارة عن احاطة النفس الناطقة واشراقها وتـوجهها الحـضوري نحـو الموجود الخارجي.

ويميز السهروردي بين رؤية الشيء في عالم الخارج، ورؤية الشيء في المرآة. ويعتبر الوعاء المرئي والمدرك في هاتين الحالتين، عالمين مختلفين.

السهروردي يعتقد بأن ما يشاهده الانسان في عـالم الخـارج، نـاجم عـن الاضافة الاشراقية للنفس التي تقع على الموجود الخارجي. اما ما يشاهده المرء اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

في المرآة، أمر لا يحصل سوى عن طريق اتصال النفس بعالم المثال.

ولا يخلو كلام السهروردي هذا من اشكال، ولكن ما يستحق الاستحسان في هذا الباب هو ان هذا الفيلسوف المتأله يتميز بالاستقلال في الرأي والشجاعة اللازمة. ولذلك تعد نظريته هذه جديدة ولا نظير لها.

صدر المتألهين الشيرازي يوجه الانتقاد لنـظرية السهـروردي سـواء عـلى صعيد رؤية الشيء الخارجي ام على صعيد الرؤية في المرآة.

هذا الفيلسوف الكبير يعتقد بأن حصول الشيء للـشيء لا يـتحقق بـدون تحقق نوع من العلة والمعلولية بين الاثنين. لأنه اذا كان بالامكان تحقق الشيء للشيء بدون العلاقة العلية والمعلولية، يلزم حصول جميع الأشياء للشيء، بينما يستحيل تحقق ذلك إلّا في بعض الموارد المحدودة.

لا يتحقق حصول الشيء للشيء إلّا اذا كان احدهما ازاء الآخر اما فاعلاً أو قابلاً. ويصدق هذا الكلام أيضاً على الرابطة والنسبة بين المادة والصورة.

اذن اذا لم يتميز الشيئان بعنوان الفاعلية والقابلية أو المادة والصورة. فحسن المتعذر ان يحصل أحدهما للآخر.

وبما ان النفس الناطقة لا فاعلة ولا قابلة ازاء الشيء الخارجي فلابد من القول: يتعذر حصول الشيء الخارجي للنفس الناطقة حين الرؤية. ولاريب في أن النفس الناطقة متعلقة ببدنها، ولكن الأمر المسلم به ايضاً هو ان العلاقة ما بين النفس والبدن، من نوع العلاقة بـين الصورة والمـادة. وذلك لأن النـفس الناطقة اما صورة بدنها، أو انها مبدأ الصورة الفعلية.

اذن نسبة النفس الناطقة الى البـدن، غـير نسـبتها الى الشيء الخـارجـي. فالنفس الناطقة محيطة بقواها الادراكية ومتعلقاتها، ولديهـا اضـافة اشراقـية. ولكن كـيف يمكـن تـفسير اضـافة النـفس الاشراقـية ازاء المـوجود المـادي الخارجى؟

الرؤية عند السهروردي

السهروردي يفسر مسألة الرؤية عن طريق الاضافة الاشراقية للنفس بمـا هو مرئي ومدرك في الخارج. غير ان صدر المتألهين يشكك في تعلق الاضافة الاشراقية بما هو موجود في العالم المادي.

الاضافة الاشراقية للنفس ازاء المرئي والمدرك، أمر يحظى بقبول السهروردي وكذلك بتأييد صدر المتألهين، ولكن الاثنين يختلفان حول الأمر التالي وهو ان السهروردي يتحدث عن الاضافة الاشراقية للنفس ازاء الموجود المادي الخارجي، وصدر المتألهين يتحدث عن الاضافة الاشراقية للنفس ازاء الصورة الادراكية المرئية.

مما ورد على لسان صدر المتألهين بهذا الشأن ما يلي:

«.. ثم لا يخفى عليك ان اسم الاضافة الاشراقية انما يليق به أن يقع على نسبة وجودية ا دراكية الى صورة علمية مجردة عن المادة، وليست الصورة الخارجية للأجسام المادية كذلك. وان الذي ذهبنا اليه في باب الرؤية من انها محصول الصورة المجردة للنفس بحسب النشأة الادراكية هو أولى باسم الاشراق لأن نسبة تلك الصورة الى النفس، نسبة الأمر الصوري المستغني عن فاعله المجرد والذي ذهب اليه نسبته الى النفس كنسبة امر مادي الى أمر متعلق بالمادة متصرف فيها»<sup>(۱)</sup>.

هذه العبارات تكشف عن اعتقاد صدر المتألهين بأن الرؤية لا تتحقق إلّا عن طريق حصول الصورة المجردة للنفس في عالم الادراك.

هذا الفيلسوف الكبير يعتقد بأن المرئي بالذات، عبارة عن صورة ادراكـية مجردة، لدى النفس تجاهها اضافة اشراقية. ويرى بأن ما هو موجود في الخارج كمرئي ومدرك، مرئي ومدرك بالعرض.

وعلى ضوء ما تمت الاشارة اليه يمكن ان يقال بأن صدر المـتألهين يـعتبر

(۱) تعليقات ملا صدرا، حاشية شرح «حكمة الاشراق»، ط حجرية، ص ۲۷۰.

٢٩٢ الرؤية في المرآة عبارة عن أدراك الصورة المجردة في النفس، كما هو الحمال بالنسبة لرؤية الأمر العيني في الخارج. أي انه يرى أن رؤية الشيء في المرآة عبارة عن أدراك الصورة المقدارية المجردة غير القائمة بالمحل، والخارجة عن دائرة أحاطة النفس المدركة. ويعتبر صدر المتألهين قيام الصورة الادراكية بالنفس مثل قيام الوجود بالموجود أو المعلول بالعلة، مستنداً في ذلك إلى أحدى كلمات محيى الدين بن

العربي، والتي تحدث عنها بشكل مفصل.

This file was downloaded from QuranicThought.com



## عالم المثال

عالم المثال الذي يدعى بعالم البرزخ أيضاً، مرتبة من الوجود مجردة عـن المادة وغير مجردة عن آثارها. فالموجود البرزخي أو المثالي، مـوجود يـتميز بالكم والكيف والوضع وسائر الأعراض رغم تجرده عن المادة. ويعتبر أتـباع الحكمة المشائية العقل الفعال \_وهو آخر العقول الطولية \_علة لوجود هذا العالم.

ويعتبر الحكيم المتأله شهاب الدين السهروردي العلة الوجودية لعالم المثال. متمثلة في بعض العقول المـتكافئة التي يـدعوها بـالعقول العـرضية. فـالصور الجـوهرية تتمثل في عالم المثال. وتظهر في أشكال مختلفة.

الاختلاف في الأشكال والهـيئات في عـالم المـثال. لا يـسيء الى الوحـدة الشخصية للفعلية الجوهرية. ومن أجل اثبات هذه الفكرة لابد من استقراء آراء مجموعة من الشخصيات المعروفة ازاء أحد الوجوه التاريخية.

مما لاريب فيه، حينما تلجأ مجموعة من الأفراد للقيام بـدراسـة مـا حـول شخصية تاريخية، فلن تكون لديهم تصورات متساوية ومتماثلة بشأنها. ولكن الذي لا اختلاف فيه هو أن جميع هؤلاء قد تحـدثوا حـول تـلك الشـخصية التاريخية، ولم تسيء تصوراتهـم المخـتلفة الى الوحـدة الشـخصية لهـذا الوجـه التاريخي.

فلو كان هذا الوجه التاريخي هو «بوذا»، فلا شك في ان الأحاديث والآراء فيه كثيرة ومختلفة، والتصورات بشأنه متعددة ومتباينة. ورغم هذا كله لم تنل جميع هذه الصور المختلفة المرسومة لشخصيته، من وحدة شخصيته، ولم يشك أي أحد في فعليته التاريخية.

اذن يمكن القول بأن الصور المختلفة والأشكال المتنوعة للشيء. لا تتعارض مع وحدته الجوهرية. وباستطاعة الشيء أن يظهر في صور متفاوتة.

الحكماء المسلمون يقسمون عالم المثال الى قسمين: منفصل ومتصل يعبران عنهها بالخيال المنفصل، والخيال المتصل. والخيال المنفصل عـالم قـائم بـذاتـه، ومستغن عن النفوس الجزئية. اما الخيال المتصل فانه قائم بـالنفوس الجـزئية ويظهر في متخيلة الأفراد باستمرار.

لابد من التنويه الى انه قد تظهر في عالم الخيال المتصل بعض الصور الناشئة بسبب دعابة النفوس وليس لديها أي ضابط عقلي. ومثل هذه الصورة الجزافية لا وجود لها في عالم المثال المنفصل، ولا يمكن عدّها من أفعال الحكيم.

السهروردي يعتبر الصور المعلقة عالم المثال ويقول بأن المثل المعلقة تختلف عن المثل الافلاطونية. فالمثل الافلاطونية عبارة عن الموجودات الثابتة في عالم الأنوار العقلية. اما المثل المعلقة فلا تتحقق إلّا في عالم الأشباح المجردة<sup>(١)</sup>.

صدر المتألهين يعبّر عن الصور المعلقة وعالم المثال بالعالم الأوسط أو البرزخ بين عالم العقول وعالم المادة.

ويعتقد صدر المتألهين كذلك ان صورة حقيقة الانسان في مراحـل الادراك الثلاث، تمثل الحجة الالهية الأعظم، والشاهد الأول على وجود العوالم الثـلاثة التالية:

١ ـ عالم الحس والدنيا. ٢ ـ عالم الغيب والآخرة. ٣ ـ عالم العقل والمأوى. ويعتبر صدر المتألهين ادراكات الانسان ومشاعره في المراحل الثلاث، نوافذ

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٥١١.

240

ينفذ منها الى العوالم الثلاثة. فمثلها تمثل حواس الانسان الظاهرية منافذ الورود الى عالم الحس، يمثل خيال الانسان وعقله النافذتين التي ينفذ من خلالهها الى عالم المثال والعقول.

ورغم ان صدر المتألهين يعتبر الادراكات الثلاثة \_أي الحس والخيال والعقل \_شاهداً على العوالم الثلاثة، إلّا انه لم يعتبر الادراكات الوهمية دليلاً على عالم آخر.

هذا الفيلسوف الكبير يعتقد أن الوهم لا يُعد عالماً خاصاً، لأن الوهم عبارة عن نوع من الادراك العقلي المنسوب الى أمر جزئي.

فعلى سبيل المثال يُعد الحب لزيد والعداء لعمرو، نوعاً من الادراك الوهمي. لأن ادراك المعاني الجزئية يُدعى بالوهم في اصطلاح الحكماء.

وعلى هذا الأساس لا يعد الوهم أمراً ذا اصالة، وانما هو العقل المضاف لا غير.

اذن اذا كانت الاضافة موجوداً غير أصيل، يمكن ان يقال ببساطة ان الوهم لا يُعد عالماً خاصاً ومنفرداً.

وعلى ضوء ما ذكرناه يتضح بأن عالم المثال، برزخ بين عالم الحس وعـالم العقل أو ما يؤلف العالم الأوسط.

الشيخ الأكبر محيي الدين بن العربي يشبّه البرزخ القائم ما بين عالم الدنـيا وعالم الآخرة بالخط الفاصل بين الظل والشمس<sup>(١)</sup>.

الفيلسوف المتأله شهاب الدين السهروردي يستخدم اصطلاح البرزخ مع الجسم والجسمانية. ويقول في كتاب «حكمة الاشراق» بأن لديه تجارب صحيحة ومعتبرة تثبت وجود أربعة عوالم، وهي: ١ ـ عالم الأنوار القاهرة.

(۱) تعليقات على «شرح حكمة الاشراق»، ط حجرية، ص ٥١٣.

٢٩٦ ٢ ـ عالم الأنوار المدبّرة. ٣ ـ عالم البرزخ. ٤ ـ الصور المعلقة الظلمانية والمستنيرة. الأنوار القاهرة عبارة عن العقول الكلية المجردة التي ليس لديها أي ارتباط أو تعلق بالأجسام. ويعتبرها من الشؤون الالهية والملائكة المقربين.

الأنوار المدبّرة والتي تُدعى بالأنوار الاسبهبدية أيضاً، تـتولى تـدبير عـالم الافلاك وعالم الانسان. بينما يتألف عالم البرزخ من الكواكب والعناصير البسيطة والمركبات المادية.

الصور المعلقة التي يعتقد السهروردي انها تؤلف العالم الرابع عبارة عن عالم المثال أو الخيال المنفصل. هذا العالم واسع الى درجة كبيرة، كها انه عجيب ايضاً من حيث التنوع.

السهروردي يعتبر الصور المعلقة جواهر روحانية قائمة بالذات، ويـرى ان هذه الجواهر الروحانية متحققة في عالم المثال وغير مرتبطة بأي محل أو مكان. ولهذا السبب تعجز الحواس الظاهرية عن ادراك جواهر عالم المثال.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو أن الصور المعلقة وجواهر عالم المثال قابلة للادراك من قبل الحواس عن طريق بعض المظاهر. وهذه، فكرة أيـدها السهروردي قائلاً:

«فيجوز أن يكون لها مظهر من هذا العالم، وربما ينتقل في مظاهرها، ومنها يحصل ضرب من الجن والشياطين»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر الجن والشياطين جزءاً من عالم المثال، ويقول بأنها قابلة للرؤية عن طريق بعض المظاهر. ويؤكد على ان الكثير من أبناء مـدينة

(۱) نفس المصدر، ص ٥١٢.

292

«دربند»<sup>(۱)</sup> وكذلك مجموعة كبيرة من ابناء مدينة «ميانه» قد شاهدوا الجسن بشكل جماعي، وشهدوا له بذلك. ويقول بأن الذين اخبروه برؤية الجن عدد كبير جداً بحيث يبدو ان اتفاقهم على الكذب محال.

هذا الفيلسوف المتأله يتحدث في العديد من آثاره عن عالم الخيال والقـوة المتخيلة. فيقول في كتاب «التلويحات»:

«فاذا قلت الشواغل فتقع للنفس خلسة الى جانب القدس فانتقشت بنقش غيبي. فقد ينطوي سريعاً، وقد يشرق على الذكر، وقد يتعدى الى الخيال، فيتسلط الخيال على لوح الحس المشترك فترتسم فيه صورة في غاية الحسن والزينة على أكمل هيئة وأبهاها، أو ترتسم صورة الأمر الغيبي مشاهدةً، أو تنسطر على سبيل الكتابة، أو على طريق نداء هاتف غيب. وما بني من الكلام محفوظاً في النوم واليقظة فهو رؤيا صادقة أو وحي صريح. وما بطل هو وبقيت محاكياته فهو وحي محتاج الى تأويل أو حلم مفتقر الى تعبير ويختلف باختلاف المواضع»<sup>(٢)</sup>.

ويتحدث هذا الفيلسوف عن عالم المثال في كثير من آثاره الاخرى وبمختلف المناسبات. فني كتابه حكمة الاشراق يفتح فصلاً مستقلاً يتحدث فيه عن عالم المثال.

يقول في هذا الفصل: ان ما ينكشف للكمل والأنبياء وأولياء الله ذو أقسام مختلفة. فما يرد على قلب هؤلاء الرجال الطاهرين قد يكون مكتوباً، وقد يكون صوتاً، وقد يتمثل في هيئة صورة جميلة.

وقد يظهر ما يرد على السالك، من وراء حجاب في بعض الاحيان. كما قد

 (١) تقع هذه المدينة عند الساحل الغربي لبحر الخزر. ويطلق عليها العرب اسم «باب الأبواب».
 (٢) التلويحات، المجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ٣ ـ ٤. اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

يحظى الكمل في بعض الأحيان برؤية المثل المعلقة.

السهروردي يعتقد بأن ما يشاهده الانسان في النوم ــ سواء كان جــبلاً أو بحراً أو صحراء ــ عبارة عن مثل قائم بذاته، لا ينطبع في أي محل أو مكان. ويعبِّر هذا الفيلسوف المتأله عن نفس هذا الرأي في الرائحة العطرة وســائر الأعراض الاخرى كالألوان، والطعوم وغيرها.

اذن بالرغم من أن الأعراض لا تتحقق في هذا العالم بدون موضوع، إلّا انها قائمة بالذات في عالم المثال، وتتحقق فيه بدون محل ومادة.

والدليل على ذلك هو: لو كانت المادة متحققة في عـالم المـثال والأعـراض منطبعة فيه، يلزم عن ذلك ان تكون الاجسام المادية لذلك العالم، متخيرة في هذا العالم. والذي لا ريب فيه هو ان الشيء المادي المتخير، ينبغي ان يُشاهَد من قبل صاحب العين السليمة.

اذن بما أن الصور والأعراض غير قابلة للمشاهدة في عالم المثال من قــبل جميع الأشخاص، يمكن القول بسهولة بأن الصور والأعراض المثالية التي تظهر للأشخاص في النوم واليقظة، ليست سوى أشباح محضة.

فحينما يتلذذ الانسان في المنام بالأطعمة والأشربة اللذيذة، لا يمكن القـول بأن هذه الأعراض منطبعة في عدد من الأشباح، بل ما يمكن قوله بهذا الشأن هو أن هذه الأعراض متمثلة في عدد من الأشباح على سبيل التخيل.

اذن ما هو متحقق في عالم المثال، يجب عده جوهراً بسيطاً، لأن المـوجود المثالي قائم بذاته، ومجرد عن المادة وثقلها. ولهذا السبب لا نلاحظ تـزاحماً في عالم المثال، كها لا يمتنع اجتماع الموجودات المثالية في محل واحد.

هذا الفيلسوف لديه عبارة رائعة لتصوير لا مادية العالم المثالي:

«وكها أن النائم ونحوه اذا انتبه فارق العالم المثالي دون حركة ولم يجده على جهة

منه، فكذا من مات عن هذا العالم يشاهد عالم النور دون حركة»<sup>(۱)</sup>.

أي انه يقول: الشخص الذي يشاهد الموجودات المـثالية في عـالم الرؤيـا. بمجرد ان يستيقظ من النوم، يبتعد عن عالم المثال بدون أية حركة وقطع مسافة. ولا يجد هذا العالم عنده.

ويصدق هذا الكلام على ذلك الذي ينظر الى عالم المثال بالقوة المتخيلة أو في حالة ما بين النوم واليقظة، لأنه بمجرد ان ينقطع عن مشاهدة عالم المثال، يبتعد عنه فجأة وبدون ان يقوم بأية حركة أو يقطع أية مسافة.

السهروردي يشير خلال ذلك الى مسألة الموت ويعتبر رحلة الانسان الى العالم الآخر نوعاً من الانتقال بدون حركة وقطع مسافة، حيث بمجرد ان يموت يجد نفسه في ذلك العالم فجأة وبلا حركة.

(١) شرح حكة الاشراق، ص ٥٣٦.



عالم الهورقليا

شهاب الدين السهروردي اعتبر في الفصل الأخير من المقال الخامس من كتاب «حكمة الاشراق» \_الذي كتب في أحوال السالكين \_ عالم المثال اقليماً ثامناً. ويعتقد هذا الفيلسوف المتأله أن العالم المقداري قابل للتقسيم الى ثمانية أقاليم، حيث يمثل الاقليم الثامن، المثل المعلقة. أي ان الاقليم الثامن عبارة عن المقادير المثالية.

تقع كل من جابلق، وجابرص، وهورقليا في الاقليم الثامن، حيث تعد كل مدينة منها، تابعة لعالم المثال.

يقول السمروردي في ذلك:

«.. وهذا أحكام الاقليم الثامن الذي فيه جابلق وجابرص وهورقليا ذات العجائب»<sup>(۱)</sup>.

السهروردي يعتقد بأن طبقات عالم المثال وان كانت غير قابلة للاحصاء لغير المبادئ العالية، ولكنها محدودة ومتناهية في نـفس الوقت. فـالأشخاص الواقعون في كل طبقة من طبقات عالم المثال يؤلفون أنواع غير مـتناهية مـن موجودات العالم.

السهروردي يعتبر الهورقليا عبارة عن عالم أفـلاك المـثل المـعلقة، ويـقول للأفلاك بأصوات ونغهات موزونة ومتنوعة. ويرى أن أصوات ونغهات الأفلاك غير مشروطة بشرائط أصوات هذا العالم.

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٥٥٦.

هذا الفيلسوف المتأله لا يعتبر حقيقة الصوت تموجاً هوائياً. والشيء الوحيد الذي تحدث به حول تموج الهواء هو انه اعتبره شرطاً لتحقق الصوت في هذا العالم.

بتعبير آخر: رغم ان السهروردي لا يعتبر النموذج الهوائي حقيقة للصوت. لكنه يعتقد أيضاً باستحالة تحقق الصوت بدون تموج الهواء.

السهروردي يؤكد على الأمر التالي أيضاً وهـو اذا كـان شيء مـا شرطاً لتحقق شيء آخر في موضع خاص، فهذا لا يعني أن هذا الشيء شرط لتحقق ذلك الشيء في جميع المواضع. فاذا كان تموج الهواء شرطاً لتحقق الصوت في هذا العالم، فليس معنى هذا ان تموج الهواء شرط لتحقق الصوت في عوالم اخرى.

ومثلها يمكن ان تكون للأمر الكلي علل مختلفة ومتفاوتة على سبيل البدل، كذلك يمكن ان تكون للأمر الكلي شرائط مختلفة ومتفاوتة على سبيل البـدل أيضاً. فالحرارة كأمر كلي، معلولة للعديد من العلل المختلفة والمتباينة. ويصدق هذا الكلام على الشرائط المختلفة للأشياء. فيمكن القول مثلاً ان تحقق الصوت في هذا العالم مشروط بتموج الهواء، ولكن من المكن ان يكون تحقق الصوت في عالم المثال والعوالم الاخرى مشروطاً بشرائط اخرى يفصلها بون شاسع عن تموج الهواء.

السهروردي يعتقد بأن ما يسمعه الأنبياء والأولياء وأهل الكشف في حالة المكاشفة، ليس ناجماً عن تموج الهواء. والصوت الذي يرن في أذن الأولياء وأهل الكشف، لا يُعد من اصوات عالم المحسوسات، لأنها اذا كانت ترن في عالم المحسوسات، يلزم ان يسمعها كل من لديه اذن سليمة، في حين ما هـو قـابل للسمع لأهل الكشف، غير قابل للسمع لغير أهل الكشف.

والوضع على هذا الغرار أيضاً في موضوع الرؤية. فـقد ورد في الرؤيـات الاسلامية ان الرسول (ص) شاهد جبرئيل (ع) في هيئة دحية الكلبي. ولكـن الأمر الذي لاريب فيه هو ان سائر الناس لم يشاهدوا ما شاهده الرسول (ص). اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

ولا تُستثنى من هذه القاعدة قصة موسى (ع) وسماع الصوت من الشجرة. ويعتقد السبزواري ان ما يرن في اذن أهل المعنى، محرومة منه اذن الغرباء. وعليه فالصوت الذي يسمعه أهل السر والمعنى في بعض الأحيان، موجود في عالم المثال ويمكن عدّه صوتاً مثالياً.

الصوت المثالي في عالم المثال وان كان غير مشروط بتموج الهواء، إلّا انه يُعد حقيقياً في الواقع ونفس الأمر. فكما ان الانسان انسان في عالم المـثال، كـذلك الصوت ليس سوى صوت في عالم المثال.

وعلى هذا الضوء يمكن القول بوجود اصوات ونغمات في عالم الأفلاك المثالي والعالم الهورقليائي، غير مشروطة بتموج الهواء.

يقول السهروردي في ذلك:

«وما يسمع المكاشفون من الأصوات الهائلة لا يجوز أن يُقال انه لتموج الهواء في دماغ، بل هو مثال الصـوت. فـيجوز في الأفـلاك أصـوات ونـغمات غـير مشروطة بالهواء والمصاكة. ولا يتصور ان تكون نغمة ألذ من نغماتها، كـما لا يتصور أن يكون شوق مثل شوقها»<sup>(١)</sup>.

ويتحدث السهروردي عن هذه المسألة في كتاب «المطارحات» أيضاً فيقول بأن سالكي طريق الحق ومن أي مذهب كانوا، لديهم معرفة بهذه الأصوات، وتحدث كل منهم عنها بطريقة واخرى.

هذا الفيلسوف يـعتقد بأن الصـوت المـثالي لا يـتحقق في مـقامي جـابلقا وجابرصا الذين يؤلفان عناصر عالم المثال، وانما يتحقق في عالم الهورقليا فقط.

عالم الهورقليا \_وكها تقدم \_ عبارة عن أفلاك عالم المثال. وهو المقام الذي اذا بلغه الانسان اطلع على روحانيات الافلاك وكل ما هو كامن فيها.

فيثاغورس الحكيم \_وطبقاً لما ورد في بعض آثار الحكماء والمسلمين \_عرج

(١) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٥٣٨.

عالم الهورقليا

بروحانيته الى العالم العلوي، فاستمع الى نغمة الافلاك وأصوات حركة الكواكب نظراً لما كان يتمتع به من صفاء جوهر النفس وطيبة القلب.

وبعد أن عاد هذا الحكيم من عالم الروحانية الى بدنه العنصري، نظّم النغهات والايقاعات التي سمعها فأكمل علم الموسيق.

ويعتقد اخوان الصفا وكثير من القدماء أن للكواكب والأفـلاك والأجـرام نغهات خاصة لا توجد نغهات اكثر اتزاناً وروعة منها.

الحكيم المتأله شهاب الدين السهروردي يعتقد ان حاسة السمع في الأفلاك والكواكب ليست بحاجة الى اذن، وحـاسة بـصرها ليست بحـاجة الى عـين، وحاسة الشم فيها ليست بحاجة الى انف وهكذا.

بتعبير آخر: ان جميع هذه الحواس موجودة في عالم الأفلاك والهورقليا بدون الحاجة الى الوسائل والآلات الظاهرية.

السهروردي يستمسك بـقاعدة «امكـان الأشرف» لاثـبات فكـرته هـذه. ويعتبرها برهاناً معتبراً في هذا المضار.

تقرير برهانه بالطريقة التالية:

تعد حواس البصر والسمع والشم عند الأفلاك ممكنة الوجود، لأن الأفلاك كالانسان ذات نفوس ناطقة. ومن جانب آخر بما أن هذه الحواس غير محتاجة في عالم الأفلاك الى آلات جسمانية، فىلابد أن تكون أشرف من الحواس الظاهرية للانسان. وبما ان حواس السمع والبصر والشم عند الانسان موجودات أخس، يمكن القول بأن ما هو أشرف من هذه الحواس لابد أن يكون موجوداً قبلها.

يقول السهروردي:

«وللأفلاك سمع غير مشروط بالأذن، وبصر غير مشروط بالعين، وشم غير

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

مشروط بالأنف، وهو الامكان الأشرف، فيجب فيها»<sup>(١)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتمد على قاعدة «امكان الأشرف» كـي يـقول لعـالم الأفلاك بحواس ليست بحاجة الى آلات جسمانية.

هذا الفيلسوف يعتقد بأن للكمل وأخوان التـجريد مـقاماً يـصبحون فـيه قادرين على ايجاد المثل القائم بالذات.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو ان المثال القائم بالذات ذو مـظاهر مختلفة ومتعددة. والشخص الكامل بمقدوره ان يكشف عن المثال القائم بالذات في مظاهر مختلفة وفي اية صورة يشاء.

السهروردي يطلق على هذا المقام اسم «كن» مقتبساً هـذه التسـمية مـن القرآن الكريم:

«ولاخوان التجريد مقام خاص فيه يقدرون على ايجاد مثل قائمة على أية صورة أرادوا ذلك وهو ما يسمى مقام «كن»<sup>(٢)</sup>.

وهكذا يتضح بما لا يقبل الشك ان جميع الأشكال والصور المشاهدة في هذا العالم منبعثة من المثل القائمة بالذات، وتحكي عنها الى حد ما.

اذن لو اقيمت علاقة أو رابطة بين المثل القائمة بالذات في عالم المثال وصور الموجودات في هذا العالم، فلابد ان تعد الفنون التصويرية أحد الفنون الجديرة بالاهتمام والكثيرة الرمز.

وظهرت الى الوجود مدارس ومذاهب مختلفة في معنى الفن وكيفية ظهوره. وقد درس كل مذهب منها الفن التصويري بطريقته الخاصة.

ولا نريد ان نبحث أو نستعرض المذاهب الفنية وما بينها من اخــتلافات وتباينات، ورغم ذلك لا نجد ضيراً في نقل بعض آراء اثنين من الأختصاصيين

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٥٣٩ \_ ٥٤٠.
 (۲) نفس المصدر، ص ٥٣٩.

في هذا الفن.

يقول فريدهوف شوفان الذي يعد شاعراً وفناناً، ولديه دراســات في الفــن الديني:

3.0

«لربما من الأفضل تقديم تعريف للمقدس والديني. فبالرغم من ان حقيقة الديني متعلقة بذلك المقدار من الحقائق الواضحة والبديهية بشكل عجيب، غير أن هذا الوضوح هو الذي يجعل هذا النموع من الحقائق مثل «الوجود» و«الحقيقة»، غير مفهوم من قبل الكثير من الناس. فلابد من التساؤل: ما هي الحقيقة الدينية للدنيا؟

الحقيقة الدينية عبارة عن تدخل حـقيقة مـاوراء الخـلقة في عـالم الخـلقة. والأبدية في الزمان. واللانهاية في المكان. والمعنى في الصورة.

والحقيقة الدينية كذلك عبارة عن الدخول الغامض للحضور في مرتبة وجودية بحيث يحبط بها ويتعالى عليها، ومن المكن أن يؤدي الى تقوض هذه المرتبة الوجودية في نوع من الانبساط الالهي.

الحقيقة الدينية غير قابلة للقياس، ومتعالية، وكامنة في باطن صورة لطيفة متعلقة بهذا العالم.

هذه المرحلة لديما قوانينها الدقيقة، وتتميز بجوانب مـهيبة وقـهارة، لكـنها لديما في ذات الوقت أفعال مزيجة بالرحمة. ولاشك في ان أي تخلف عن قوانين الحقيقة الدينية وأي انتهاك لها، يؤدي الى ردود فعل غير متوقعة حتى في الفن.

الحقيقة الدينية مصانة بالذات عن أي خطر بحيث ان أي جهد يُبذل للتعدي عليها، يعود بالضرر على المعتدي».

ويقول فريدهوف شوفان ايضاً:

«أهمية الفن الديني تقوم على الأصل التالي وهو ان الانسان قد خُلق على الصورة الالهية. اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

فالانسان هو الذي يمثل الصورة الالهية مباشرة، بحيث ان صورته لديها كمال أساسي متصاعد. محتويات هذه الصورة عبارة عن التمامية والجامعية. فالانسان هو الذي يمثل الصورة الالهية مباشرة، بحيث ان صورته لديها كمال أساسي متصاعد. محتويات هذه الصورة عبارة عن التمامية والجامعية. الانسان ونظراً لكونه مخلوقاً على الصورة الالهية، يُعد أثراً فنياً من جهة،

وفناناً من جهة اخرى. فد فد أثر محمد مرد الدوم مترمته مدهنا برمد

فهو فن أثري من حيث انه صورة وتصوير، وفنان من حيث انها الصورة الوحيدة بين الموجودات الالهية القادرة على التفكير والنطق، وترك الآثار.

الانسان هو الوحيد القادر على مشاهدة اللانهـاية ونـيل وصـالها. الفـن الانساني كالفن الالهي يشمل جوانب التعين وعدم التعين، والجبر والاخـتيار، والحزن والسرور.

ما هو مهم جداً في الفن الديني المـقدس، محـتويات الأثـر الفـني وطـريقة استخدامه. فالفن بمقدوره أن يصبح غير ديني نسبياً الى ذلك الحد الذي يكون فيه أقل رمزاً وتمثيلاً»<sup>(١)</sup>.

يقول فريدهوف شوفان في موضع آخر من مقالته: تقع مبادئ الفن في عالم الروح، وفي الحكمة والعرفان والعلم الالهي، وليس في العلم بالصناعة المطلوبة أو في النبوغ، فالفن فعل وعمل، ونوع من الانطلاق. ولذلك يعد قائماً على عــلم متعال يضفى عليه النظام.

ويقول أيضاً بأن نقاد الفن لا يبحثون عن الآثار الفنية الجيدة دائماً، بل أن بعضهم ينكر وجود مثل هذه الآثار أساساً. فهم يبحثون عن الآثار الجـديدة الصادقة والتي يمكن ان تكون نقطة معيار للحركة التي هي في الواقع سقوط نحو الأسفل وباتجاه الانحلال.

نقلاً عن دراسات في الفن الديني، تأليف فريدهوف شوفان، ترجمة حسين نصر.

وجهة النظر هذه شبيهة بأن نقول لا يوجد أثر يتمتع بقيمة ذاتية، وأن كل شيء مبعثر ومنفصل بعضه عن بعض. فالنسبية الفنية تبدد دور مفهوم الفـن. والنسبية من أي نوع كان تبعث على قتل العقل والذكاء. فـالذي يسـتاء مـن الحقيقة ليس باستطاعته ان يضني ثوب المنطق الصحيح على استيائه كي يظهره على انه حقيقة.

ويقول كذلك: من يدعي بأن الأثر الفني جيد أو حسن لأنه يعبر عن زماننا، كالذي يقول بأن هذه الظاهرة أو تلك جيدة لأنها تكشف عن شيء ما. فاذا كان الأمر كذلك ينبغي القول اذن أن الجريمة حسنة، لأنها تكشف عن النزعة نحو الجريمة.

ويؤكد على ان أنصار مثل هذه النزعات نسوا شيئاً مهماً وهو أن الأشكال والصور منبثقة من سلسلة مراتب القيم السماوية ومبينة للحقيقة أو الخطأ، سواء كان ذلك على صعيد الرسم أو النحت أو الهندسة المعمارية أو الفنون الاخرى. اذن يعتبر فريدهوف شوفان الصور والأشكال منظاهر للحقائق المتعالية ويقول بوجود رابط حقيق فيا بينها.

اذن اذا نظرنا الى رأي السهروردي في اثبات عالم المثال عن طريق قاعدة «امكان الأشرف»، لاستطعنا أن نؤيد صحة ما ذهب اليه فريدهوف شـوفان بشأن معنى الفن الديني.

الاخصائي الفني «تيتوس بوركهارت» يعتبر العلاقة ما بين الصور والأشكال وما بين الحقائق المتعالية أصلاً في الفن الديني، ويؤكد على هذا الأصل

ويقول بأن مؤرخي الفن الذين يضفون عنوان الفن الديني على كل اثر فني ذي موضوع ديني، يتناسون بأن الفن هو بالأساس قالب وصورة. ولذلك لا يكني في اضفاء عنوان «الديني» على الموضوع الفني لمجرد انه منبثق من حقيقة روحانية، وانما ينبغي ان تنبع اللغة الصورية لذلك الفن من نفس المصدر ايضاً. اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

فمن المكن ان يكون الموضوع الديني للأثر الفني قد أضيف الى الأثر بطريقة ما دون ان تكون لديه علاقة باللغة الصورية. وهذا ما يؤكد عليه الفن المسيحي منذ مرحلة عصر النهضة الاوربية فما بعد.

وعليه توجد آثار فنية غير دينية، وعرفية ذات مواضيع دينية، ولكـن لا توجد آثار فنية دينية، ذات قالب عرفي وغير ديـني، وذلك لوجـود تـناسب وانسجام بين الصورة والمعنى.

فلولا هذه اللغة، ولو استعار الفن الديني صورته وقالبه من فن غير ديني، فلا وجود آنذاك لرؤية معنوية للأشياء

فلا شك في ان الروحانية مستقلة بذاتها عن الصورة والقالب، غير أن هذا الكلام لا يعني قط ان الروحانية. بمقدورها ان تكشف عن نفسها بأي شكـل وقالب. فالقالب في نظام المحسوسات يعادل الحقيقة في نظام المعقولات، وهو ما يترادف مع الاصطلاح اليوناني «Eidos».

مثلها بمقدور الصورة الذهنية ـكالفكرة الجـزمية أو الاعـتقاد الديـني ـان تكون مظهراً صحيحاً ـ ولكنه محدود ـ للحقيقة الالهية، كذلك. بمقدور الصورة المحسوسة ان تكشف عن حقيقة ايضاً وتوجب استعلاء الفكر في نفس الوقت. اذن فالفن الديني قائم على علم بالصور والقوالب، أو على نظام رمزي خاص. ولكن لابد من الاشارة الى ان الرمز ليس مجرد علامة موضوعة، وانما وجود الرمز عبارة عن وجود ذلك الشيء الذي يرمز اليه الرمز، عـلى حـد تـعبير الاختصاصي الفني الهندي كوماراسوامي.

ولهذا السبب بالذات لا تخلو الرمزية القديمة من الجمال، لأن جمـال الشيء طبقاً للرؤية الروحانية للعالم عبارة عن شفافية الحجب الوجودية والمادية لذلك الشيء. فالفن الحقيقي جميل لأنه حقيقي.

من شروط السعادة أن نعلم بأن أي عمل نمارسه أو ننجزه يتضمن معنى

عالم الهورقليا

خالداً. ولكن من باستطاعته في هذا اليـوم أن يـتصور مـدنية تـنطبق جمـيع مظاهرها الحياتية مع النموذج السهاوي؟

3.4

التذكير بالنقطة التالية ضروري: اذا كان الاسلام قد مــنع بــعض الصـور. فالهدف من ذلك هو تنزيه الله تعالى. ومعنى ذلك ايضاً هو أن ذاته المقدسة غير قابلة للقياس بأي شيء.

طبقاً للنظرة الاسلامية التي يتألف أساسها من كلمة التوحيد، المصدر لكل خطأ هو أن ينظر الى أي أمر نسبي ومقيد كأمر مطلق. ولذلك يُعطى استقلال وجودي لكل ما هو نسبي ومقيد، والذي ليس منه في الواقع، بل متعلق بالمطلق. وهذا الخيال أو الوهم هو الذي يوقع الانسان في الخطاً.

المسلمون يشاهدون في فنهم التصويري أحد الأنواع الواضحة لهذا الخطأ لأنهم يعتقدون ان الصورة حتى اذا لم تكشف عن الالوهية لكنها تـبعث عـلى الوقوع في الخطأ بين درجتين من الحقيقة.

ويرى بوركهارت ضرورة استخدام الحكمة في الفن، لأن الحكمة التي تعني وضع الشيء في موضعه هي العقار الذي يبرئ من مـرض الخـطأ ويـقي مـن الوقوع فيه.



## الوهمية والمتخيلة

أتباع الحكمة المشائية يعتبرون «الوهمية» «والمتخيلة» في الانسان قوتين مختلفتين، ويرون أن لكل منهما استخداماً خاصاً. فالقوة الوهمية حاكمة في المعاني الجزئية، اما القوة المتخيلة فذات جانبين هما التفصيل والتركيب. والحيز الذي تعمل فيه هو الصور الخيالية والمعاني المحفوظة في الحافظة. فمثلما تجمع هذه القوة الامور المختلفة الى جانب بعضها، تفصل الامور المنسجمة عن بعضها. ومثلما تستطيع ان تتصور الانسان طيراً مجنحاً، تستطيع ان تتصوره بـلا رأس أيضاً.

يعتقد المشاؤون ان اثبات تعدد القوى الادراكية يتحقق عن أحد طريقين: الانفكاك في الوجود، والتخالف في الأفعال.

السهروردي لا يرى كفاية أي واحد من هذين الطريقين لاثـبات تـعدد القوى الادراكية، ويعتقد ان الوهمية والمتخيلة مـتحدتان مـن حـيث المـوضع والمظهر، ولا يتحقق في الوجود انفكاك احداهما عن الاخرى.

ويرى كذلك ان بقاء المتخيلة بشكل سليم أمر لا يمكن ان يستحقق بدون الوهمية الحاكمة في الجزئيات. فحينما توجد المتخيلة، توجد الوهمية ايضاً. كما ان احداهما متصلة بالاخرى في الاختلال والسلامة. فلو سلمت المتخيلة سلمت الوهمية ايضاً، ولو اختلت المتخيلة، اصبحت الوهمية مختلة ايضاً.

ولا يصدق هذا الكلام على نفس الوهمية والمتخيلة، بل يصدق ايضاً حتى على موضعهما الذي هو التجويف الأوسط للدماغ. اذن فالذين يعتبرون اختلال الوهمية وسلامة المتخيلة في بـعض الأحـيان دليلاً على تعددهما، يواجهون الفشل، ويظهر استدلالهم ناقصاً.

كذلك لا يعد تعدد وتخالف الأفعال دليلاً على تعدد القوى الادراكية لأن امتناع صدور الكثير عن الواحد، قانون عقلي لا يصدق إلّا على الواحد من جميع الوجوه، ولا ينطبق إلّا على واجب الوجود. والدليل على هذا الأمر هو أن ما هو غير واجب الوجود بالذات، ذو جهات متعددة، ويمكن أن تفسر هذه الجهات المتعددة الاختلاف في الآثار.

السهروردي يقول بأن من المكن ان يكون للقوة الواحدة فعلان مختلفان من جهتين مختلفتين. كما انه يستدل بوجود الحس المشترك لنقض كلام مخالفيه في هذا الرأي، لأنهم وان اعترفوا بوحدة الحس المشترك إلاّ انهم ينسبون اليه ادراكات الحواس الخمس. وعليه يمكن القول: مثلما يعد الحس المشترك مبدأ للادراكات المختلفة والمتعددة رغم انه واحد، كذلك بمقدور القوة الواحدة ان تكون مبدأ لأفعال مختلفة ومتعددة.

صدر المتألهين وبدون أن يتحيز للحكماء المشائين في هذا المجال، يعتبر نقض السهروردي لهم غير صحيح، لأن شأن الحس المشترك ليس سسوى قسبول الصورة، وقبول الصورة من وجهة نظره ليس سوى أمر واحد:

«وأماكون الحس المشترك قوة واحدة فلا يورد نقضاً على ما ذكر لأن شأنه قبول الصورة التي يؤتيها الحواس، اية صورة كانت، وهذا أمر واحد وان كان المأتي به من الصور اموراً مختلفة الذوات متخالفة المبادئ، عـلى ان الحـواس بمنزلة آلات لقوة واحدة هي الحس المشترك أوردت مدركاتها اليه وهو يقبلها. كها أن النفس تفعل أفاعيل مختلفة بواسطة تكثر القوى والآلات»<sup>(١)</sup>.

اذن يوجه صدر المتألهين الانتقاد لأصل ادعاء السهروردي. فالسهروردي ـ

(١) تعليقات شرح حكمة الاشراق، طبعة حجرية، ص ٤٦٨.

الشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

وكها تقدم ــ يقول أن القوة الواحدة بامكانها أن تكون ذات فعلين مختلفين من جهتين مختلفتين.

ويرى صدر المتألهين اذاكان تعدد الأفعال والآثار من قبيل تـعدد القـبول والحفظ أو الفعل والانفعال، فلا يمكن اسنادها الى قوة واحدة. ولكن اذاكان هذا التعدد كتعدد العاقل والمعقول أو الوجود والايجاد، فلن يكون تعدد المبدأ ضرورياً.

اتباع الحكمة المشائية لديمم رأي آخر في هذا الباب، حيث عبر السهروردي عن معارضته الشديدة لهم. فهؤلاء يرون ان القوة المتخيلة فعالة لكنها ليست مدركة. ويعود الاختلاف في هذا الرأي الى التفاوت بين الفعل والانفعال. فالمشاؤون يعتبرون الادراك عبارة عن انطباع الصور في الذهن من جهة، ويقولون بأن المتخيلة عبارة عن القابلية على التفصيل والتركيب من جهة اخرى.

اذن اذا كان انطباع الصـور في الذهـن انـطباعاً والقـابلية عـلى التـفصيل والتركيب فعلاً، لابد من الاعتراف بأن القوة المتخيلة فعالة ولكنها غير مدركة.

والاشكال الذي يورده السهروردي على هذا الكلام هو:

«ثم العجب أن منهم من قال ان المتخيلة تفعل ولا تـدرك وعـنده الادراك بالصور. واذا لم يكن عندها صـورة ولا تـدرك، فأي شيء تـركبه وتـفصله، والصورة التي عند قوة اخرى كيف نركبها هذه القوة وتفصلها»<sup>(١)</sup>.

اي انه يقول: اذا لم تكن القوة المـتخيلة مـدركة ولا تـوجد فـيها صـورة. ادراكية، فلن يوجد فيها ايضاً الشيء الذي تفصله وتركبه. فلا يمكن الادعـاء بأنها تقوم بالتفصيل والتركيب على صور موجودة في قوة اخرى، لأن التفصيل والتركيب لا معنى لهما إلّا اذا جرى على أساس ادراكات هذه القوة.

الرهمية والمتخيلة

السهروردي يعتقد بأن الوهم والخيال في الواقع ونفس الأمر شيء واحد، وان الاختلاف بينهها اختلاف اعتباري. وهذا الشيء الواحد الذي يؤلف قـوة واحدة ذو أسهاء مختلفة لاعتبارات مختلفة. وحضور الصور الخيالية عند هـذه القوة يوجب أن ندعوها بالخيال. ولكن حينما تدرك هذه القوة المعاني الجزئية المتعلقة بالمحسوسات، فلن تكون سوى وهم. وعمل التفصيل والتركـيب بـين الامور يوجب ان ندعوها بالمتخيلة.

السهروردي يثير بعد ذلك مسألة تستدعي التفحص والدقة حيث يقول ان واهمة الانسان شيء يتغاير مع حقيقة النفس الناطقة. ويستدل على ذلك بقوله: نحن نلجأ في بعض الأحيان لبذل الكثير من الجهود من أجل ان نحفظ أنفسنا على أساس فكرة أو حالة خاصة ثابتة. لكننا نجد لدينا في نفس الوقت قوة اخرى تصدنا عما نحن نسعى من اجله، وتدفعنا نحو الجهة المعاكسة. والذي لاشك فيه هو ان الذي يقودنا نحو الثبات على فكرة أو حالة خاصة، غير ذلك الشيء الذي يصدنا عنها ويدفعنا نحو الجهة المعاكسة. والذي لاثبات موجود ما ليس في زمان ولا مكان ولا جهة، ولكـن تـظهر في ذات الوقت قوة اخرى فيه لانكار ذلك الموجود.

ولاريب في ان الذي يثبت مثل هذه الموجود، غير ذلك الشيء الذي بادر الى رفضه وانكاره.

ان التنازع بين النفس الناطقة والقوة الواهمة، يتحقق في بعض الأمكنة الخيفة احياناً. فالذي يعيش أثناء الليل المظلم في مقبرة نائية فسانه يـنهزم في مـيدان التنازع بين العقل والواهمة اذا لم يتسم بالقدرة الروحية والشجاعة اللازمة. يقول السهروردي في ذلك:

«والذي يدل على أن هذه غير النور المدبّر انا اذا حاولنا تثبتنا على شيء نجد في أنفسنا شيئاً ينتقل عنه، ونعلم من ان الذي يجتهد في التثبت غير الذي يروم النقل وان الذي يثبت بعض الأشياء غير الذي ينكرها. واذا كنا نجد في أبداننا اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

ما يخالف هكذا فهو غير ما به أنانيتنا»<sup>(۱)</sup>.

أي انه يقول اذا كنا نجد في أنفسنا شيئاً يخالفنا بهذا الشكل، فلابد من القول بأن ما يخالفنا غير ذلك الشيء الذي يؤلف انيتنا وهويتنا، لأن أحكام هـذين الشيئين متغايرة، وما هو مثبت غير ذلك الذي ينكر.

اذن يتحدث صدر المتألهين بشكل صريح عن ان الواهمــة شيء، والنــفس الناطقة شيء آخر، فضلاً عن التفاوت بين أحكام كل منهما.

ويعد صدر المتألهين أحد الذين وقفوا موقفاً معارضاً للـسهروردي، لأنـه يعتقد بأن النفس الناطقة قد انحرفت عن فطرتها الأصيلة بفعل تعلقها بـالبدن الظلماني، فاقتيدت خلافاً لمقتضاها نحو بعض الامور.

ويشبه صدر المتألهين اقتياد النفس الناطقة نحو بعض الامور خلافاً لمقتضى فطرتها بالمريض الذي يتلذذ بالطعام غير اللذيذ ويهرب من الأطعمة اللـذيذة النافعة.

صدر المتألهين يعتبر الوهم أمراً غير حقيقي، وليس سوى اضــافة الجــوهر العقلي الى البدن.

ويصدق هذا الكلام على مدركات الواهمة ايضاً، لأن صدر المتألهين يعتبر الادراك الوهمي ليس سوى الادراك الكلي مضافاً الى الشخص.

هذا الفيلسوف الكبير يعتقد كالتالي: بما ان الواهمة أمر غير حقيقي، فلابد أن تبق في عالم الآخرة والنشأة العقلية. والذي لديه معرفة بالنفس الناطقة يـعلم بأن هذا الجوهر العجيب ذو تحولات ودرجات متفاوتة.

النفس جوهر قد يغيب عن ذاته أحياناً وقد يعود اليها أحياناً. وقد ينصرف هذا الموجود اللطيف عن عالم القدس ويتجه الى جانب البـدن أحـياناً، وقـد يلتفت الى عالم القدس ويقبل على ربه. وجميع هذه الامور تجري بـفعل تمـتع

(۱) شرح حکمة الاشراق، ط حجرية، ص ٤٦٩.

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

جوهر النفس الناطقة باللطف والشفافية. ولذلك يقبل آثار مخـــتلف الجــوانب بسهولة. وهذا ما دفع بالبعض للقول:

لقد صار قلبي قابلاً كل صـورة فمرعى لغزلان وديراً لرهـبان<sup>(١)</sup>. يتضح مما سبق ان صدر المتألهين وعلى العكس من السهروردي لا يـعتبر هوية الواهمة مغايرة للنفس الناطقة، بل يعتبرها من شؤون النفس.

ولدى هذا الفيلسوف الكبير نفس هذا الرأي من الصور الخيالية، ويرى ان الصور الخيالية ناشئة من النفس ومتحققة للنفس، ومستمرة بواسطة النـفس، وموجودة في النفس. وقد خلق الله تعالى النفس الناطقة على مثاله من حيث الذات والصفات والأفعال.

اذن قد يكون فعل النفس الناطقة عين التعقل أحياناً، وعين التخيل في أحيان اخرى، ولا تعقل ولا تخيل في أوقات اخرى. ومع ذلك قد يسبق هذا النمط من أفعال النفس بالتعقل أحياناً، وبالتخيل في أحيان اخرى. ما أورده صدر المتألهين بهذا الشأن:

«والحق ان وجودها (الصور الخيالية) عن النفس للنفس بالنفس في النفس، فان الله تعالى خلقها على مثاله ذاتاً وصفة وفعلاً. ففعلها قد يكون عين التعقل وقد يكون عين التخيل وقد يكون غيرهما مسبوقاً بهما»<sup>(٢)</sup>.

تنم هذه العبارة عن عدم اعتقاد صدر المتألهين بانفصال الصور الخيالية عن النفس. أي انه لا يؤمن بعالم المثال الأكبر الذي يدعى بالخيال المنفصل أيضاً، ويعد من معارضي السهروردي بهذا الشأن.

صدر المتألهين يعتقد بأن اشراق النفس بقوة الخيال عبارة عن انشاء الصور التي وجودها وجود نوري وادراكي، ومجردة من قشر حجاب المادة.

(۱) نفس المصدر، ص ٤٦٩.
 (۲) تعليقات ملا صدرا «شرح حكة الاشراق»، ص ٤٧٠.

اشراق الفكر والشهود فى فلسفة السهروردي

لدى هذا الفيلسوف الكبير نفس هذا الرأي في الرؤية وسائر الحواس. فيرى ان قيام الادراكات بالنفس الناطقة قيام صدوري، ولدى النفس الناطقة سيطرة فاعلية عليها.

ويعد الاختلاف ما بين السهروردي وصدر المتألهين في هذه المسألة اختلافاً أساسياً، يجدر بحثه ودراسته من قبل طلاب الحقيقة.

السهروردي يعتبر الصور الخيالية قائمة بذاتها، وموجودة في عـالم مـاوراء عالم النفس. ولديه نفس هذه الرؤية ايضاً في موضوع الابصار والرؤيـة لأنـه يعتقد بأن ما هو مبصر ومرئي، مـوجود في عـالم الخــارج، ثم تجـده النـفس حضورياً خلال الرؤية بواسطة اضافة اشراقية. وعليه يمكن القول: مثلها المبصر والمرئي، موجود في عالم الخارج، كذلك الصـور الخـيالية مـوجودة في عـالمها الخاص خارج عالم النفس، حسب النظرة السهروردية.

هذا الحكيم المتأله وخلافاً لصدر المتألهين يرى ان عالم الخيال لا ناشئ من عالم الخيال ولا من النفس ولا قائم بالنفس. ولذلك يمكن أن يدعى هذا العالم الذي يتحدث عنه بالخيال المنفصل أو عالم المثال.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

«والحق في صور المرايا والصور الخيالية أنها ليست منطبعة بل هي صياص معلقة ليس لها محل وقد يكون لها مظاهر»<sup>(١)</sup>.

اذن فالسهروردي لا يعتبر الصور الخيالية من نوع الصور المنطبعة. ويرى انها ليست ذات محل ومكان، ويمكن مشاهدتها في بعض الأحيان عن طـريق المظاهر.

كذلك لا يعتبرها من الامور المعدومة، لأن الأمر المعدوم ليس متصوراً ولا ممتازاً، ولا محكوماً بأحكام ثبوتية.

الوهمية والمتخيلة

الصور الخيالية لا تشغل موضعاً في ذهن الانسان، حيث يـتعذر انـطباع الكبير في الصغير. ويصدق هذا الكلام على الصور الخيالية التي هي اكبر مـن ذهن الانسان.

الصور الخيالية لا تقع في العالم العيني، لأنها لو كانت واقعة في العالم العيني. للزم ان يكون لدى كل ذي حس سليم القابلية على مشاهدتها، ولكن الأمـر المسلم به هو ان الصور الخيالية لا تشاهد عينياً.

وعليه يمكن القول بأن الصور الخيالية موجودة، ولكن ليس في عالم الذهن ولا في عالم العين. كذلك لا ترتدي هذه الصور رداء الوجود في عــالم العـقول الكلية، لأنها من نوع الصور الجسمانية ولا تتسم بالكلية العقلية.

والنتيجة التي يمكن الخروج بها من هذه المقدمات جميعاً همي ان الصور الخيالية واقعة في صقع خاص وموطن آخر يمدعى بمعالم المـثال أو الخميال المنفصل.

الذي أدى الى تسمية هذا العالم بعالم الخيال المنفصل هو الشبه القائم بين هذا العالم وعالم الخيال المتصل.

لابد من التنويه الى ان عالم الخيال المنفصل والذي يدعى بعالم المثال الاكبر أيضاً، ليس متحداً مع المثل الافلاطونية، كما يعد أدنى مرتبة من عالم العقول.



التنزيه والتشبيه

صدر المتألهين لا يلتتي مع السهروردي بشأن عالم المثال. فصدر المــتألهين يلتتي مع السهروردي في ان العالم المثال عالم مجرد مقداري. ويخــتلف مـعه في موضعين:

الموضع الأول هو أن صدر المتألهين يعتقد أن الصور المتخيلة مـوجودة في صقع النفس، وينكر وجودها في عالم الخارج. اما السهروردي فيعتقد بوجود الصور الخيالية مستقلة عن النفس الناطقة.

الموضع الثاني هو أن صدر المتألهين يعتبر الصور المشهودة في المـرآة ظـلاً للصور المحسوسة. ومعنى هذا الكلام هو أن الصور المشهودة في المرآة وان كانت تحظى في هذا العالم بالثبوت والتحقق إلاً أن ثبوتها، ثبوت ظلي وعرضي.

صدر المتألهين يطلق على عالم المثال الأكبر اسم «عـالم الخـيال المـنفصل» وذلك حين قوله:

«.. واذ هي موجودة وليست في الأذهان ولا في الأعيان ولا في عالم العقول، فبالضرورة تكون في صقع آخر وهو عالم المثال المسمى بالخيال المنفصل لكونه غير مادي تشبيهاً بالخيال المتصل»<sup>(۱)</sup>.

ولكن لو اعتبر أحد ـ وعلى غرار السهروردي ـ عالم المثال الأكبر عـالماً مستقلاً وغير مرتبط بالنفس الناطقة، لعكس كلام صدر المتألهين وشبّه الخيال المتصل بعالم المثال الأكبر.

(١) الأسفار الأربعة، ج ١، ص ٣٠٢.

السؤال القائل: هل يعتبر الانسان الكمالات مثل كهالاته في بـعض مـراتب الوجود، أم يعتبر كهالاته مثل الكمالات في بعض مراتب الوجود؟ يعد سـؤالاً مثاراً منذ القدم، ولازال يعد مسألة أساسية في هذا اليوم.

بتعبير آخر: أنسنة العالم أو علمنة الانسان، نظريتان، لكل منهما عدد مـن الانصار والمؤيدين.

الحكماء والمتكلمون المسلمون أثاروا هذا الموضوع في حقل صفات الله وتحدثوا بالتفصيل عنه. وقد وضع هذا الموضوع الذي أثير تحت عنوان «التنزيه والتشبيه» أهل التشبيه وأهل التنزيه كلاً في مواجهة الآخر. وكان هناك ايضاً من وفق بين التنزيه والتشبيه، فأقر التنزيه في عين التشبيه، والتشبيه في عين التنزيه.

أحمد الغزالي أثار هذه المسألة في ساحة اخرى تحظى بالاهتمام. وقد التفت الدكتور نصر الله بورجوادي الى عمق كلمات أحمد الغزالي، فقال في ذلك:

مسألة التشبيه والتنزيه، تعد من المسائل الكلامية بالأساس، وأثيرت للمرة الاولى حول امكان رؤية الله في الآخرة بل حتى في الدنيا، وأد ت الى طـرح أسئلة حول الصفات الالهية بشكل تدريجي.

ويمكن القول بشكل عام: هل الصفات الالهية مثل صفات الخلق؟ هـل الله لديه يد وقدم وعين واذن وفم وشفة كالانسان أم انـه مـنزه عـن الأعـضاء والجوارح؟

خلفية هذا البحث تعود الى صدر الاسلام.

ان وجود بعض الآيات والأحاديث مثل قول موسى لربه ﴿رَبَّ أَرَنِي...﴾ أو الآيات التي تشير الى سمع الله وبصره، أو الأحاديث النبوية مـثل «رأيت ربي ليلة المعراج في أحسن صورة» أو «رأيت ربي ليلة المـعراج على صورة شـاب أمرد» أو «خلق الله آدم على صورته»، أدت بمجملها الى طرح السؤال التالي: هل لله تعالى صورة يمكن رؤيتها؟ وهل لله عين ويد ونفس؟ أشراق الفكر والشهرد في فلسفة السهروردي

فاذا لم يكن كذلك فكيف يمكن تفسير هذه الآيات؟ وماذا يمكن ان نفعل ازاء هذه الأحاديث؟ وما هو المراد بيد الله ونفس الرحمن ووجه الله وحتى اذا كانت الاجابة موجبة، فما هو الشرط أو القيد الذي يجب مراعاته في التفسير والتعبير كي لا نر تكب جريرة عبادة الأوثان التي ار تكبها قوم نوح؟

ويمكن العثور على اجابات مختلفة على هذه التساؤلات بين مختلف الفـرق الكلامية. فبعض الذين سلكوا طـريق الافـراط في التشـبيه والذيـن يـعرفون بالمشبهة يجيزون لله تعالى حتى الملامسة والمصافحة...

على العكس من هؤلاء، نجد المعتزلة يعارضون التشبيه مـعارضة شـديدة ويعتقدون بأن الله تعالى لا يوصف بالصفات التي يوصف بها عبادة...

ورغم أن المشبهة ينسبون لله تعالى صفات الخلق، إلّا انهم تـركوا في ذات الوقت موضعاً للـتنزيه، مـوفقين الى حـد مـا بـين التشـبيه والتـنزيه، كـنقل الشهرستاني عن داود الخواري ان لله جسماً ليس كباقي الاجسام ولحماً ليس كباقي اللحوم.

الصوفية يوصون أيضاً بالجمع بين التشبيه والتنزيه. فيؤكد ابن العربي لاسيا في فص «حكمة سبوحية في كلمة نوحية» من كتاب «فصوص الحكم» عـلى ضرورة ألّا يكون المرء لا مشبهاً صرفاً ولا منزهاً صرفاً، لأن من يـنزه الله يقيده، ومن يشبهه يحدده.

اذن من أجل التخلص من هذين الفخين ينبغي تشبيهه وتنزيهه. فقبل محيي الدين بن العربي بقرن، أثار احمد الغزالي هذه الفكرة ايضاً في منتهى الروعة في كتاب «السوانح». فاستعرضها من زاوية الحب وادراك المحب بدلاً من الحديث عن تقييد الله وتحديده. فالمحب من وجهة الغزالي مشتبه فسي بـدايـة الحب والغرام. فهو يرى موجودات اخرى فيها صفة من المحبوب فـينجذب اليها. ويشير الـى هذا المعنى فـي سرده لحكاية حـول مجنون ليلى تـقول أنـه لـم يتناول الطعام لعـدة أيام، فوقع فـي مصيدتـه غزال فأكرمـه لأن رؤيتـه لـه

التنزيه والتشبيه

ذكر ته بليل.

اذن فالمجموعة الاخيرة تـقول لله بـصفات انسـانية وتـرى ان لله أعـضاء وجوارح ايضاً. في حين لا يتحدث الغزالي في مـرتبة التشـبيه عـن مشـاهدة صفات الله. فليس في قصة مجنون ليلى حديث عن عين ليلى وحاجبها. فهو لم ير سوى غزال فقط، لكن تذكر ليلى بمجرد أن رآه. لماذا؟ لأن عينه كعين ليلى.

هذه الحكاية تشير الى: اولاً ان لليلى عيناً. ثانياً ان هناك ما هو شبيه بليل...

في الكلام الذي نقلناه عن أحد المشبهين فبالرغم من انه يـثبت الجسـمية واللحم والدم والشفة والفم والعين والاذن وغيرها لله، لكنه ينزهه ايضاً ويقول بأن هذه الصفات ليست مثل صفات المخلوقات ويؤكد على انه لا شبيه له.

اما الغزالي فانه يقول عكس هذا الكلام، أي يقول بوجود شبيه له. ويرى ان ادراك هذا الشبه هو الذي يوقع المدرك في الاشتباه. وعليه فالتشبيه من وجهة نظر الغزالي يختلف عما يراه المشبهون والمتكلمون.

لادراك وجهة نظر الغزالي في التشبيه، لابد من معرفة رأيه في التــنزيه. كــها لابد قبل ذلك من الاشارة الى نقطة اخرى في التشبيه

وهي ان العاشق أو المحب لازال في بداية العشق أو الحب خــلال مـرحـلة التشبيه، فكيف استطاع ان يشبّه؟ فالمحب الذي يشبّه شيئاً ما بالمحبوب، فلابد ان يكون قد رآه.

الاجابة على هذا السؤال أوردها الغزالي في موضع آخر. فـالمحب قـد رأى المحبوب من قبل، أي في يوم الميثاق والأزل. فالروح رأت صورة المحـبوب في مرآتها في ذلك اليوم، ولذلك تتذكره بمجرد ان ترى في شيء ما صفة من صفاته.

بعد التشبيه، يبلغ العاشق مرحلة الكمال ويصل الى درجة التنزيه. والتنزيه من وجهة نظر الغزالي يختلف عما يعتقده المتكلمون. أي انــه بحسب التـعريف عبارة عن الاعتقاد بتنزه الحق عن صفات الخلق.

التنزيه عند الغزالي عبارة عن محو الأغيار من نظر العاشق والمحب. فني قصة

الشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

المجنون، بالرغم من عدم وجود عـبارة صريحـة تـتحدث عـن صـفات ليـلى وجوارحها، إلّا ان تذكره لها بمجرد رؤيته للغزال ليشـير الى جـود نـوع مـن التشابه بين الاثنين. ومعنى هذا لابد وأن يكون للمحبوب صورة.

ويتحدث الغزالي في موضع آخر حتى عن الزلف والخـال والخـط والعـين والحاجب، ويطلق على علم العاشق بأعضاء المعشوق اسم الفراسة<sup>(١)</sup>. ومن أجل ان يستطيع صاحب الفراسة ادراك طبع الشخص وحالاته الباطنية، ينبغي عليه ان يرى هذه الأعضاء. وفي هذه الفراسة، قد يشاهد العاشق عين المعشوق في بعض الأحيان، وقد يشاهد حاجبه، أو أي عضو اخر في أحيان اخرى.

فني هذا المـقام، لا يـنظر العـاشق الى الأغـيار، بـل الى الأشـياء المـتعلقة بالمعشوق. أي انه اجتاز غزال البر واقترب من المعشوق.

وحين لا يكون أي مجال للغير، لا يتحقق أي تشبيه آخر. فالتشبيه عبارة عن اثبات الغير. وبما ان الأغيار ينمحون من نظر العاشق، لذلك يرى المجنون علامة لليلى ويدرك انه لا يوجد ما يشبهها. وفي مثل هذه الحال يتم الانطلاق من التشبيه الى التنزيه.

ورغم ان العاشق قد صرف نظره في هذا المقام عن الأغيار ولا يهتم بأحد سوى المعشوق وما يتعلق به، إلّا انه لم يبلغ كمال الوصال بعد. فهذا العاشق لم يلق بعد نظرة على المعشوق، أي لازال هناك اثر للثنوية. فـكمال الوصـال في الاتحاد. والاتحاد لا يتحقق إلّا في فناء العاشق.

اذن وجود العاشق في مقام التنزيه مشقة، بينما يستلزم الوصـال رفـع هـذه المشقة.

ويعبَّر الغزالي عن هذه الفكرة في موضع آخر من خــلال اســتخدام مــثال الشمعة والفراشة. فالفراشة حينما تقترب من شعلة الشمعة وتطوف حــولها، لا

(١) راجع: الغزالي، السوانح، الفصل ٣٨.

تنظر سوى الى اشراق النار. اذن فهي منزهة في هذه الحال. لكنها حينما تـبدأ بالاقتراب منها وتلقي بنفسها في وسط تلك الشعلة فتحترق وتتحول الى رماد، فلا مشبه في تلك الحال ولا منزه. فلا يبق سوى النار التي تـتألق في جـوها الممتد الخالى»<sup>(۱)</sup>.

اذن لجأ احمد الغزالي الى حل مسألة التنزيه والتشبيه عن طريق الاختلاف في مراتب الادراك. فـهو يـرى ان الاخـتلاف في مـراتب الادراك والتـباين في مراحل المعرفة سبب في ظهور نظريتي التنزيه والتشبيه. ولابد من الانتباه الى الأمر التالي أيضاً وهو أن المراد بالاختلاف في مراتب الادراك هو الاختلاف في درجات السلوك ومراحل الصعود.

هذا الاختلاف، اختلاف واقع في طول الشيء ولا يشمل سائر أنواع الاختلاف قط. فالحركة الادراكية حينما تتم من السطح الى العمق ومن الظاهر الى الباطن أو من الداني الى العالي، يمكن أن يـدعى الاختلاف في مراتبها اختلافاً في الطول. ومثلما تؤلف الشـدة والضعف في مراتب الوجـود \_ والتي تُبحث تحت عنوان التشكيك \_ الاختلاف الطـولي، تـعد الشـدة والضـعف في مراتب الادراك نوعاً من الاختلاف في الطول أيضاً.

يعد الاختلاف في مراتب الادراك، مصدراً للمعضلة، لأنه جعل من الصعب فهم بعض الحقائق. اذ ان كل فرد يتحدث بمستوى الدرجة التي هو عليها من الفهم. وليس بمقدور أي احد ان يفهم الحقيقة اذا كانت بمستوى اكبر من درجة الادراك التي هو عليها.

فالشيخ محمود الشبستري يعتبر كلام الأولياء والأنبياء دليلاً على درجاتهم المعرفية، ويؤكد على انهم ليسوا على درجة واحدة من العلم والمعرفة. اذن استخدم أحمد الغزالي، الاختلاف في مراتب الادراك لحل مشكلة التنزيه

راجع: نصر الله بور جوادي، سلطان الطريقة، ط طهران، ١٥٠ - ١٥٦.

٣٢٤ من السهروردي والشهرد في فلسغة السهروردي ٣٢٤ FOR QURANCE CHOUGHT

والتشبيه.

وحقيقة الأمر هي ان الاختلاف في مراتب الادراك ليس بمقدوره ان يجيب على مسألة التنزيه والتشبيه فقط، وانما باستطاعته الاجابة عـلى الكـثير مـن التساؤلات الاخرى ايضاً، كمسألة الجبر والاختيار.

من الواضح أن كلام الذي يترفع عن الأنانية ولا يرى أحداً غـير الحـق. يختلف عن كلام ذلك الذي يتخبط في وحل الأنانية ويعاني من قيود الذات.

ذلك الذي يرى نفسه باطلاً بالذات في مقابل الحق، كيف بمقدوره ان يوجه اختياره؟ فحينما تفنى الذات وتستغرق في بحر الوحدة كيف بمقدورها التحدث عن نفسها أو ان تنسب كل شيء اليها؟

الشيخ محمود الشبستري طوى في مسألة الجبر والاختيار نـفس الطـريق الذي طواه أحمد الغزالي في مسألة «التنزيه والتشبيه». واولئك الذيـن يجـهلون هذه الحقيقة ويتجاهلون الاختلاف في مراتب المعرفة، من الصعب عليهم حل الكثير من المسائل.

تحدث الحكماء والمتكلمون بشكل مفصل في حقل التنزيه والتشبيه وكذلك في موضوع الجبر والاختيار. ودارت نقاشات ومناظرات ساخنة وطويلة بين الفريقين المتخاصمين، بحيث انتهت تلك النقاشات الى التـطرف والافـراط، ولم تحقق النتيجة المتوخاة.

اولئك الذين لديهم علم بالاختلاف في مراتب المعرفة ودرجاتها، ويعتبرونها الأساس في مثل هذه المسائل، صرفوا النظر عن كلمات وآراء هذين الفريقين المتصارعين، معتبرين كلاً منهما معذوراً في موقفه لأن لديه مستوى محدوداً من المعرفة.



## المشاهدة من بُعد

ذكرنا بأن الفيلسوف الكبير صدر المتألهين الشيرازي لا يوافق بشكل كامل على نظرية السهروردي في موضوع عالم المثال، وينتقدها من بعض الجهات. هذا الفيلسوف الكبير يعتقد بأن ما يدركه الانسان، يدركه في داخل ذاته ولا يخرج عن دائرة نفسه الناطقة قط. ولهذا السبب كان ينظر بعين الانـتقاد لرأي السهروردي في عالم المثال الأكبر، ويتحدث عن عالم المثال الأصغر.

حديث صدر المتألهين عن عالم المثال الأصغر، حديث معقول ومنطقي ويمكن قبوله بسهولة، لكن السؤال الذي يثير نفسه هنا هو: لماذا طرح صدر المتألهين هذه النظرية على صعيد عالم العقل أيضاً؟

بتعبير آخر: الضابط الذي يُستخدم على صعيد الادراك الخيالي والصوري، يُستخدم على صعيد الادراك العقلي أيضاً، اذ مثلها لا تخرج مكتسبات الانسان في باب الادراكات الخيالية والصورية عن دائرة النفس الناطقة، لا تخرج مكتسباته في الادراك العقلي عن دائرة هذه النفس أيضاً.

اذن حينما ينبري صدر المـتألهين لاثـبات عـالم المـثال الأصـغر في بـاب الادراكات الصورية والخيالية، فلابد من اثباته في باب الادراك العقلي أيـضاً. غير ان الذين تعوزهم المعرفة بفلسفة هذا الفيلسوف، يـعلمون جـيداً بــانه لم يتحدث عن العالم الأصغر على صعيد الادراك العقلي.

لصدر المتألهين رأي في تعقل الانسان لا ينسجم مع اثبات العالم الأصغر في هذا المجال. فهو يرى ان تعقل الانسان في الواقع ونفس الأمر نوع من المشاهدة اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

التي تقوم بها النفس الناطقة لأرباب الأنواع.

اذن اذا كان صدر المـتألهين يعترف بأن التعقل عبارة عن مشاهدة أربـاب الأنواع من بُعد، فلابد أن يعترف أيضاً بأن تخيل الانسان ليس سوى الادراك الحضوري للصور الخيالية في عالم المثال الأكبر. وهذه هي ذات النـظرية التي أثبتها شهاب الدين السهروردي وأكد عليها اسوةً بالحكماء القدامي.

اذن كلام صدر المتألهين في التعقل والتفسير الذي قدّمه بهذا الشأن يستلزم منه اثبات نـظرية السهـروردي في اثـبات عـالم المـثال. والذيـن يـعارضون السهروردي في فكرة اثبات عالم المـثال يـقولون: اذا كـانت الصـور الخـيالية موجودة في عـالم المـثال، وبمـقدور الانسـان ادراكـها عـن طـريق المشـاهدة الحضورية، فكيف يمكن تفسير الصور القبيحة؟

بتعبير آخر: اذا كان عالم المثال مستقلاً ومستقراً في خارج دائرة النفس، فما هو مصدر الصور القبيحة؟ وكيف تتحقق؟

يقال في الاجابة على هذا السؤال بأن صور وأشكال عـالم المـثال الأكـبر ليست قبيحة بحد ذاتها، لكنها حينما تظهر من ثغرة ادراك النـفس، تأخـذ لون المظهر، فتظهر قبيحة بسبب سلسلة من المناسبات.

ويصدق هذا الكلام على العقل وادراك الكليات، لأن العقل الكلي وان كان مستقلاً عن الانسان، إلّا ان مظهرية الانسان قد تبعث على ظهور بعض المغالطة في بعض الأحيان.

ويعتقد هادي السبزواري ان صدر المتألهين حينها يعتبر تعقل الانسان عبارة عن مشاهدة أرباب الأنواع من بُعد، يلزم عن ذلك الاعـتراف بـصحة فكـرة السهروردي في اثبات عالم المثال الأكبر:

«الواجب على المصنف على حذو ما قال في التـعقل انـه بمشـاهدة النـفس أرباب الأنواع عن بعد أن يقول في التخيل بمثل ما قال شيخ الاشراق قـدس سره، والأشكال التي تتراءى قبيحة من قبيل تلون الظاهر بلون المظهر وجاز مثله في الكليات العقليات اذكثيراً ما تقع المغالطة فيها. والحق عندي في التخيل ما قال المصنف ولكن في التعقل انه بمشاهدة النفس النورية عكوس المثل الالهية وأشعتها المتفاوتة معها مرتبة. فكما ان خياليات النفس عالم مثالها الأصغر، كذلك عقلياتها عالم عقلياتها الأصغر لا عالم العقل الأكبر، اللهم إلّا اذا فنت النفس في العقل الفعال»<sup>(۱)</sup>.

السبزواري يضم صوته الى صوت صدر المـتألهين في وجـود عـالم المـثال الأصغر، ويعتبر كلامه في هذا المضار كلاماً رصيناً ومحكماً.

اذن توجد ملازمة بين التفسير الذي يقدمه صدر المتألهين لمسألة التـعقل، والاعتراف بصحة نظرية السهروردي بشأن عالم المثال الأكبر.

اذن لو أخذ أحد بتفسير صدر المتألهين لمسألة التعقل، ينبغي عليه ان يأخذ بنظرية السهروردي الخاصة بعالم المثال الأكبر. وبالعكس، لو أصر البعض على نظرية المثال الأصغر، فلابد لهم من اعادة النظر في تفسير صدر المتألهين للتعقل.

ولهذا السبب بالذات وجد الحكيم السبزواري الذي يصر على نظرية المثال الأصغر، نفسه مضطراً لاعادة النظر في تفسير صدر المتألهين لمسألة التعقل.

يقول هذا الحكيم بهذا الشأن ان تعقل الانسان ليس سوى مشاهدة النفوس النورية لعكوس المثل الالهية وأشعة أرباب الأنواع. وعليه فالاختلاف بين نظرية هذا الحكيم ونظرية صدر المتألهين هو أنه يقول بمشاهدة النفوس لأشعة أرباب الأنواع في مسألة التعقل، بينما يعتبر صدر المتألهين مشاهدة أرباب الأنواع من بُعد ملاكاً للتعقل.

بما أن الحكيم السبزواري يعتقد بـعالم المـثال الأصـغر، ويـرى ان وجـوده مقتضى البرهان، لذلك نراه يعترف بعالم العقل الاصغر ويعتبر وجوده مـقتضى

(۱) الأسفار، ج ۱، حاشية س، ط طهران، ص ٤٠٣.

اشراق الفكر والشهرد في فلسغة السهروردي

البرهان ايضاً.

۳۲۸

هذا الحكيم، اتخذ طريق الافراط في موضوع العالم الأصغر، فستحدث عسن العقل الأصغر علاوة على ما تحدث به عن المثال الأصغر، ولكن الحقيقة هي ان العقول الكلية تتحقق بشكل مجرد ومستقل عن النفس، ويتم اثباتها عن طريق الكشف والبرهان.

اذن اذا كانت العقول الكلية موجودة بشكل مستقل عن النفس واذا كـان تعقل الانسان عبارة عن مشاهدتها من بُعد، يمكن ابداء نفس هذه النظرية حول عالم المثال أيضاً.

اذن توجد الصور المثالية بشكل مستقل عن النفس، على غرار ما ذهب اليه شهاب الدين السهروردي. فهذا الحكيم المتأله يعتقد بذيوع الاعتقاد بعالم المثال بين قدماء الحكماء. كما يؤيد وجوده الكثير من أرباب الكشف والشهود.

الدكتور الفرنسي هنري كوربن الأخصائي في الاسلام، لديه كتاب يـدعى «أرض الملكوت»، ناقش فيه نظرية السهروردي في عالم المـثال. وقـد كـتب الدكتور نصر الله بور جوادي مقالاً في مجلة «نشر العلم» لنقد هذا الكتاب. ومما ورد في هذا المقال هو ان هنري كوربن سعى ومن خلال تقديم مختلف الأدلة كي يبرهن على ايمان حكماء ايران ما قبل الاسلام بهذه الأرض.

ويقول أيضاً بأن الحكماء والعرفاء المسلمين قد استخدموا شتى التعابير للكشف عن اعتقادهم بهـذه الأرض، وبـوجود عـالم آخـر وراء هـذا العـالم المحسوس أو عالم الشهادة يدعى عالم البرزخ. ويقولون بأن عالم البرزخ واقع بين العالم المحسوس والعالم المعقول وأنه لا مادي محض ولا مجرد محض. ويدعى هذا العالم بمدينة جابلقا من حيث نزول الروح الى عالم الشهادة، وبمدينة جابلسا من حيث صعودها من هذا العالم في قوس الصعود.

الايرانيون القدماء، رسموا لأرض الملكوت جغرافيا خاصة فيها العديد من

324

المدن والجبال التي تقع في أحدها عين الحياة، معتبرين جبل قاف وكراً للعنقاء في هذا العالم.

المشاهدة من بُعد

اذن كل ما جاء في القصص التمثيلية التي تناقلتها بعض الكتب والرسانل. كرسائل منطق الطير لابن سينا والغزالي وشيخ الاشراق والعطار النيشابوري. والمتحدثة عن رحلة الطيور الطويلة الشاقة الى بعض المدن والجبال والبحار والبراري، والوصول الى جبل قاف ورؤية العنقاء في آخر المطاف، متصل ولا شك بعالم أو عوالم اخرى تقع ما وراء عالم الحس والشهادة.

هذه المعانى يمكن ملاحظتها بكثرة في آثـار الصـوفية والشـعراء، وانـبرى لتبيانها وتسليط الضوء عليها بلغة فلسفية العديد من الحكماء المسلمين لاسيا شهاب الدين السهروردي وملا صدرا.

وتوجد بين شتى الفلاسفة والأديان الأخرى فكرة الاعتقاد بعالم البرزخ أو عالم الواسطة، كما هو الحال عند افلاطونيي كمبريدج.

اما في الفلسفة الحديثة التي ظهرت بعد ديكارت، فقد أسدل الستار على عالم المثال وأرض الملكوت، وان كانت أمارات ضياع هذا العالم في الغرب قد ظهرت منذ أيام افلاطون.

افلاطون \_ كما نعلم \_ يؤمن بوجود عالمين فقط: العالم المحسوس المادي. والعالم المعقول أو عالم المثل المجرد المحض. ولا يؤمن بوجود عالم آخر بين هذين العالمين. ولذلك يُعد موضوع الارتباط بين هذين العالمين، احدى المؤاخـذات التي تثار على فلسفة افلاطون.

هنري كوربن يـدّعى بأن هـذه المسألة قـد حُـلّت في الشرق وكـذلك في الفلسفات الغربية الواقعة تحت تأثير الفكر الشرقي من خلال الاعـتراف بـعالم البرزخ. أما الفلسفة الحديثة فقد خلقت الكثير من المشاكل المستعصية من خلال نسيان هذا العالم من جديد.

اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

ويقول هذا الكاتب أيضاً بأن المذهب الريبي الذي ظهر في الغرب، افراز لهذا التجاهل لعالم المثال أو الأرض السماوية.

الهدف الذي يلاحقه هذا المستشرق الفرنسي في أرض الملكوت هو الكشف عن ان الايمان بهذا العالم قد بدأ في ايران قبل الاسلام ولازال مستمراً الى يومنا هذا.

وسبق ان أشرنا الى الأساطير الكثيرة حول الملائكة، والجبال الأسطورية، وعين الحياة، والعـنقاء، ومـعراج زرادشت الى ايـران، ورؤيـة مـلاك الوحـي «بهمن»، وكثير من الحقائق التمثيلية الاخرى، وقلنا بأنها جميعاً تتحدث عـن الأرض السهاوية والعالم الملكوتي. وقد اهتم المفكرون المسلمون لاسيا العرفاء، بالجانب الرمزي لهذه المعاني. وهذا ما تكشف عنه بوضوح القصص التمـثيلية لشيخ الاشراق، والعطار.

طبعاً ثمة بعض المفكرين في العالم الاسلامي، أنكروا هذا العـالم، مــثل عــبد الرزاق اللاهيجاني مؤلف كتاب «جوهر المراد»، الذي نقل «كوربن» مقطعاً من كتابه.

ينقسم كتاب هنري كوربن الى بابين: الباب الاول يتألف من فصلين، حيث انبرى في الفصل الأول للمتحدث عمن الأرض السماوية وجغرافيتها عمند الايرانيين في عصر ما قبل الاسلام. وسلَّط الضوء في الفصل الثاني على عقائد المسلمين لاسيا الشيعة، في الأرضين العرفانية والملكوتية، وعملاقتها بمالحقيقة النورية لفاطمة الزهراء (ع)، والاقليم الثامن، وأرض البعث.

أورد في الباب الثاني منتخبات من المتون العرفانية والفلسفية للمفكرين المسلمين: شهاب الدين السهروردي، وابن العـربي، وداود القـيصري، وعـبد الكريم الجيلي، وصدر الدين الشيرازي، وشمس الدين محمد اللاهيجي، وعـبد الرزاق اللاهيجاني، والفـيض الكـاشاني، والشـيخ أحمـد الاحسـائي، ومحـمد كريمخان الكرماني، والشيخ أبي القاسم الابراهيمي. ورغم سعة البحث التي تميز بها هنري كوربن، فقد ظلت خافية عليه قصص كثيرة شائعة بين الصوفية، مثل قصة «رسالة الطير» لأحمد الغزالي. فهذه القصة ورغم صغرها إلّا انها مملوءة بالرموز والأسرار ذات الصلة بالأرض السهاوية. والنقص الذي يعاني منه كتاب كوربن انـه لم يهـتم عـلى الاطـلاق بـالرموز والعلامات المستعملة في الأشعار الصوفية التي قيلت باللغة الفارسية<sup>(1)</sup>.

(١) راجع: مجلة «نشر العلم» الصادرة عن لجنة الثورة الثقافية، العدد الثالث، ١٩٨١، ص ٤ ـ
 ٦، كاتب المقال: نصر الله بورجوادي.



## الفاصل بين المثل النورية والمثل المعلقة

الذين لديهم معرفة بآثار السهروردي يعلمون بأن هذا الفـيلسوف المـتأله ليس معتقداً فقط بعالم المثل المعلقة الذي ينسبه الى قدماء الحكماء، وانما يعتقد بعالم المثل النورية ايضاً والذي يعتبره مقتضى البرهان.

ولابد من الالتفات الى ان عالم المثل النورية غير متحد بعالم المثل المـعلقة. ولكل عالم من هذين العالمين أحكام وآثار خاصة.

المثل النورية التي تدعى بالمـثل الافلاطونية أيضاً، ثـابتة في عـالم الأنـوار العقلية، وأسمى من افق عالم الاشباح. اما المثل المعلقة فتؤلف عالم الأشباح، ولا تتميز بالسعة التي عليها عالم العقل.

يقول قطب الدين الشيرازي شارح كـتاب «حـكمة الاشراق» بأن قـدماء الحكماء يقولون بعالمين: عالم المعنى، وعالم الصورة. يقسّمون عالم المعنى الى عالمين أيضاً هما:

> ١ ـ العالم الربوبي. ٢ ـ عالم العقول. ويقسمون عالم الصورة الى عالمين ايضاً هما: ١ ـ عالم الصور الجسمية كعالم المثل المعلقة. ٢ ـ عالم الصور الشبحية كعالم المثل المعلقة.

المثل المعلقة عبارة عن الامور القائمة بذاتها في عالم المثال، والتي لا تنطبع في محل أو مكان خاص. وتُعد موجودات العالم الحسي مجرد مظاهر للمثل المعلقة. «والصور المعلقة ليست مُثُل افلاطون، فان مثل افلاطون نورية ثابتة في عالم الأنوار العقلية، وهذه مثل معلقة وليس لها محل فيجوز أن يكون لها مظهر من هذا المالم»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا تنم هذه العبارة عن ان السهروردي يعتبر الموجودات الحسية في هذا العالم مظاهر للمثل المعلقة، ويعتقد بأن عالم المثال مستقل عن النفس.

ومما ينبغي التنويه اليه هو أن ما ذكره السهروردي هنا ليس لا ينسجم مع كلامه الآخر الذي قاله في الخفاء الذاتي لعالم المادة.

السهروردي يعبَّر في بعض الأحيان عن عالم المـادة بـالبرزخ، فـيا يـصف البرزخ بالخنى بالذات:

«والبرزخ خني لنفسه على نفسه فلا يظهر عند نفسه شيء»<sup>(٢)</sup>.

هذه العبارة تكشف عن أن الجسم المادي خني في حد ذاته، بل انه لا يظهر حتى لنفسه أيضاً. وما هو خني بالذات لا يظهر قط، لأن ما هو بالذات غـير قابل للتغيير، ولا يتغير بواسطة غيره.

اذن فالسهروردي وفي عين اعتقاده بأن العالم المادي خني بــالذات. يــعتبر موجوداته مظاهر للمثل المعلقة. والذين لديهم اطلاع على معنى الظاهر والمظهر يعلمون جيداً بأن المظهر ليس سوى مرآة لما هو ظاهر. يقول أحد كبار العرفاء في ظهور الله:

خلافاً لما يتصوره العامة، فالشيء الظاهر دائماً هو الله تعالى، والشيء غير

- (۱) حكة الاشراق، ط حجرية، ص ٥١١.
  - (۲) نفس المصدر، ص ۲۰۲.

السهروردي في فلسفة السهروردي

الظاهر للناس هو حقيقة العالم.

377

لابد من الالتفات الى ان الظاهر هو البارز، أما المظهر فانه خني دائماً. على ضوء ما تقدم يمكن القول بأن حالة الخفاء الذاتي لعـالم المـادة ليست متعارضة مع مـظهريتها ازاء الصـور المـعلقة. وتُـعد فكـرتاه في هـذا المـضار معتبرتين.

ويتحدث صدر المتألهين عن فكرة السهروردي حول خفاء عالم المادة قائلاً:

«قوله قدس سره: فالبرزخ خني لنفسه على نفسه الخ البرزخ اذا عـني بـه الجسم بالمعنى الذي هو مادة صدق انه خني لنفسه على نفسه وصح ما فـرّعه عليه من انه لا يظهره شيء لأن ما بالذات لا يزول بغيره. وأما اذا عـني بـه الجسم مطلقاً بالمعنى الذي هو جنس محمول على الأنواع فلا يصدق عليه انه خفي في نفسه، بل هو مع اعتبار نفسه، وماهيته من حيث هي هي ليست من هذه الحيثية خفية ولا ظاهرة أيضاً في ذاتها. فلها امكان الظهور وامكان الخفاء وقوة الطرفين»<sup>(۱)</sup>.

اذن صدر المتألهين يعتقد بأن الجسم المطلق في حد ذاته ليس موجوداً خفياً. وانما هو لا خني ولا ظاهر. ولكن الشيء الذي لا خني ولا ظاهر في حد ذاته. يتميز بامكانية الظهور أو الخفاء.

اذن صدر المتألهين يرفض الخفاء الذاتي للجسم المطلق، لكنه يعترف بالخفاء الذاتي للمادة، وطالما تحدث عن خفاء المادة وغموضها. ولكن الشيء الذي لا يمكن انكاره هو أن هذا الفيلسوف قد انتفع في هذه الفكرة ومثل الكـثير مـن فكره الاخرى، بفكر السهروردي، وعكسه في آثاره.

ورغم عدم وجود انسجام كـامل بـين السهـروردي وصـدر المـتألهين في موضوع عالم المثال الأكبر، إلّا أن كلاً من هذين الفيلسوفين واجه هذا الموضوع

 <sup>(</sup>۱) تعليقات ملا صدرا على الحكمة الاشراقية، ط حجرية، ص ٣٠٢.

الغاصل بين المثل النورية والمثل المعلقة

بطريقته الخاصة، ودرسه دراسة عميقة.

فالسهروردي \_ وكها تقدم \_ يعتبر المثل المعلقة جوهراً روحانياً قائماً بذاته في عالم المثال. ويرى كذلك ان غرائب عالم المثال وعجائبه لا نهاية لهـا قـط، ومدنه غير قابلة للاحصاء.

أهل الارتياض وأصحاب العلوم الغامضة، يتلقون الامور الغيبية بمـختلف الطرق. وأهل الاشراق ينفذون الى عالم الهورقليا من خلال الخلسات المعتبرة المتكررة فيشاهدون الـ «هورخش» الأعظم.

والـ «هورخش» في لغة أهل الاشراق عبارة عن وجهة الله العليا التي تتجلى في أروع صورة.

ويعتقد السهروردي ان الذي يخاطب أهل الاستشراق في حالات الخـلسة قد يتراءى لهم اما في صورة سهاويـة أو في صـورة سـيّد مـن سـادات العـالم العلوي<sup>(۱)</sup>.

ويستند السهروردي الى قاعدتي امكان الأشرف وامكان الأخس ايضاً في اثبات العالم المقداري والعالم النوري، ولذلك يعتبر النسبة بين الأنوار الجردة اكثر بكثير من النسبة بين موجودات عالم الحس.

هذا الفيلسوف المتأله يعتقد بوجود عجائب بين موجودات عالم الأجسام. خارجة عن دائرة العقل البشري، والتي هي عبارة عن النسب العديدة القـائمة بين هذه الأمور.

اذن اذا كانت النسب القائمة بين موجودات عالم الاجسام محيرة للعقول الى هذا الحد، فكيف يتسنى الحديث عن النسب القائمة بين الأنوار العقلية؟

النظام العجيب المدهش المتحقق بين موجودات هذا العالم، منبثق ولا شك من النسب الممتدة الى ما لا نهاية.

(١) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى، ط اسطنبول، ص ٤٧٤.

This file was downloaded from QuranicThought.con

وبعد أن يعترف السهروردي بتحقق هذه النسب والعلاقات بين موجودات هذا العالم. يشير الى عالم العقول والأنوار العجيب المحير، ويؤكد عـلى وجـوده اعتماداً على قاعدة امكان الأشرف، ويقول:

«ثم عجائب الترتيب واقعة في عالم الظلمات والبرازخ. والنسب بين الأنوار الشريفة أشرف من النسب الظلمانية فتجب قبلها»<sup>(١)</sup>.

ويكن أن يقال تعليقاً على هذه العبارة: اذا كانت عجائب عالم العقول قابلة للاثبات عن طريق قاعدة امكان الأشرف، يمكن كذلك اثبات عـجائب عـالم المثال والصور المعلقة عن طريق امكان الأخس. ويصدق هـذا الكـلام عـلى عجائب عالم الأجسام والموجودات الحسية.

قاعدة امكان الأشرف، وقاعدة امكان الأخس، من القواعد التي أولاهـا الحكماء الاشراقيون اهتماماً كبيراً. وقد استعرض السهروردي قـاعدة امكـان الأشرف في أحد فصول كتاب «حكمة الاشراق» الذي يُعد من أهـم آثـاره، مستعرضاً خلال ذلك أهم الآثار التي من المكن أن تترتب عليه. وقـد أورد محمد شريف نظام الدين احمد الهروي ــ أحد شراح ومترجمي كـتاب حكمة الاشراق الى الفارسية ــ هذا الفصل مع شرحه وتعليقه عليه باللغة الفارسية، كها يلي:

قاعدة امكان الأشرف

الفصل الخـاص باستعراض قاعدة امكان الأشرف الوارد في كتاب حكمة الاشراق يقول بأن النسبة بين الانوار المجردة اكبر من النسبة في عـالم الحس. وموجودات عالم الأنوار اكبر من موجودات عالم الحس. وبما ان البرهنة على هذه الفكرة متوقفة على قاعدة امكان الاشرف، لذلك ينبري هذا الفصل لبيان

هذه القاعدة التي تُعد من قواعد الاشراقيين وأصولهم العظيمة. وهذه القـاعدة ناتجة عن القاعدة التي تقول: الواحد لا يصدر عنه إلاّ واحد. قوله:

«من القواعد الاشراقية هي ان الممكن الأخس اذا وُجد فـيلزم ان يكـون المكن الأشرف قد وُجد قبل الأخس».

الفرض هو ان من المحال وجود المكن الأخس قبل المكن الأشرف ولذلك ينبغي ان يكون المعلول الأول أشرف من الثاني، والثاني اشرف مـن الثـالث، وعلى هذا القياس.

قوله:

«فان نور الأنوار اذا اقتضى الأخس الظلماني بجهة الوحدانية، لم تبق جــهة اقتضاء الأشرف»<sup>(۱)</sup>.

تقرير الدليل بأحسن طريق هو أن واجب الوجود لذاته واحد من جميع الجهات، ولا يصدر عن الواحد إلاّ واحد. اذن لو صدر الممكن الأخس عن واجب الوجود، لا تبق فيه جهة اقتضاء الممكن الأشرف. لأن الممكن الأشرف اما يصدر بعد صدور الممكن الأخس عن الواجب لذاته، بواسطة أو بغير واسطة، أو يتنع صدوره. ومن المحال الصدور بلا واسطة، لأن الممكن الأخس قد صدر عنه بجهة الوحدة، ولو صدر الممكن الأشرف عنه بلا واسطة ايضاً، يلزم ان يصدر عن الواحد أكثر من واحد، وهذا محال. ومن الحال الصدور بواسطة ايضاً، لأن مثل هذا الصدور يلزم ان يكون المعلول أشرف من العلة، وهذا محال. كما يتنع امتناع صدور الممكن الأشرف عنه بلا واسطة عائم، وهذا محال. كما يتنع امتناع صدور الممكن الأشرف لأن ما هو ممكن يجوز صدوره عن الواجب بواسطة أو بدون واسطة، اذن يثبت ان ما يصدر عن الواجب بلا واسطة، هو ممكن أشرف. وهو المطوب.

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٣٦٧ ـ ٣٦٨.

الشهرد في فلسغة السهروردي

قوله:

۳۳۸

«والنور القاهر أعني المجرد بالكلية أشرف من النور المدبّر وأبعد عن علائق الظلمات».

بما أن اول ما يصدر عن الواجب هو الممكن الأشرف، ينبغي ان يكون العقل هو المعلول الأول لا النفس، لأن العقل أبعد من النفس عن علائق الطلسمات أي الأبــدان، ولا يحــتاج الى الاسـتكمال بخـلاف النـفس التي تـعشق الظـلمات والطلسمات، وتحتاج الى الاستكمال.

قوله:

«ثم عجائب الترتيب واقعة في عالم الظلمات والبرزخ، والنسب بين الأنوار الشريفة أشرف من النسب الظلمانية فتجب قبلها».

ان عجائب موجودات عالم الأجسام خارجة عن احـاطة العـقل. والمـراد بالقبلية في هذا المقام هي القبلية الذاتية. والذاتية تعني أن النسب الموجودة في الأنوار العقلية أشرف من النسب الموجودة في الأجسام.

بل ان العلة أشرف من المعلول، لذلك ينبغي ان تكون النسبة النورية قـبل النسبة الظلمانية الى القبلية الذاتية طبقاً لقاعدة امكان الأشرف.

قوله:

«وأتباع المشائين اعترفوا بعجائب الترتيب في البرازخ وحـصر العـقول في العشرة. فعالم البرازخ يلزم أن يكون أعـجب وأطـرف وأجـود تـرتيباً عـلى قواعدهم».

لأن عالم البرازخ اكبر من العد والحد، لذلك اذا كانت العقول منحصرة يلزم عن ذلك ان يكون عالم البرازخ أشرف من عالم الأنوار وهذا باطل. قوله:

«وليس هذا بصحيح فان العقل الصريح يحكم بأن الحـكمة في عـالم النـور

ولطائف الترتيب وعجائب النسب واقعة أكثر مما هي في عالم الظلمات، بل هذه ظل لها».

يعلق الهروي على عبارة السهروردي هذه قائلاً:

يقول بأن زيادة موجودات عالم البرازخ على عـالم الأنـوار. فكـرة غـير صحيحة. لأن العقل الصريح القويم المنزه عن كل شائبة يحكم بأن الحـكمة في عالم النور ولطائف ترتيبه وعجائبه اكبر من مما هي عـليه في عـالم الحـواس والأجسام.

بل ان ما يظهر بالنظر الصحيح والحدس الدقيق هو ان عالم الأجرام ليس سوى ظل لعالم الأنوار، ولا ريب في ان الظل تابع للمظل. ومذهب أهل الحق والمشايخ العظام هو ان وجود جميع المكنات ظل لوجود الواجب لذاته. ولذلك فهو واحد لا شريك له اذ لا يوجد قيوم بذاته غيره: «وهو الواحد الحق الأول القيوم بذاته، والمكنات كلها موجودة به ومستندة اليه. وهذا معنى قوله «لا اله إلّا الله» وليس في الوجود غيره.

يقول السهروردي:

«والأنوار القاهرة وكون مبدع الكل نـوراً وذوات الأصـنام مـن الأنـوار القاهرة، شاهدها الجردون بانسلاخهم عن هياكلهم مراراً كثيرة».

يعلق الهروي قائلاً:

أي من جملة الامور التي تدل على كثرة العقول هي المشاهدة القلبية النورية للحكاء الالهيين الذين يشاهدون الكثرة بعد خلع البدن في عالم العقل، ويدركون أرباب الأصنام والمبدع الأول. وتقع هذه المشاهدة على سبيل التكرار كي توجب زيادة الاطمئنان. والمراد بأرباب الاصنام هي العقول الجردة المؤثرة في عالم الاجرام لأن قدماء حكاء فارس واليونان وبابل والهند وختا شاهدوا في المراصد الروحانية ان كل جسم بسيط فلكي وعنصري وكل نوع من أنواع اشراق الفكر والشهرد في فلسفة السهروردي

المركبات، عبارة عن ذات نورانية مجردة ومؤثرة في عالم الأنوار. فتفيض جميع الفيوض من ذلك العقل على ذلك الجسم البسيط وذلك النوع. وهذا ما يتفق مع مذهب الصوفية وأهل الحق الذين يعتبرون وجود الصورة تابعاً لوجود المعنى، وامتناع وجود الصورة بدون وجود المعنى.

قوله:

«ثم اطلبوا الحجة عليها».

أي انهم وبعد مشاهدتهم القلبية ورجوعهم الى البدن، وجدوا بالفكر والنظر والبرهان عين ما شاهدوه. والغرض من طلب الحجة وايراد البرهـان العـقلي تفهيم الضعفاء أن مشاهدة الأقوياء ليست حجة عليهم. قوله:

«ولغيرهم ممن لا يشاهدها من أشيائهم فلم يكـن ذا مشـاهدة وتجـرد إلّا اعترف بهذا الأمر».

اي ان الأفراد الذين لم يبلغوا مرتبة مشاهدة التجرد وليست لديهم قوة العروج الى عالم الأنوار، ينبغي عليهم ان يقبلوا بالتقليد كثرة العقول المجردة، والا فانهم في حجاب الجهل وسيكونون محجوبين، نعوذ بالله منه. «وأكثر اشارات الأنبياء وأساطين الحكمة الى هذا». أي يظهر من كلام الأنبياء والحكماء الالهيين ايضاً ان العقول اكبر من الحد والعد، كما في قول سيد العالم والكائنات (ص): «ان لكل شيء ملكاً حتى ان كل قطرة من المطر تنزل، معها ملك». قوله:

«وافلاطون ومن قبله مثل سقراط ومن سبقه مـثل هـرمس وآغـاثاذيمون وأنباذقلس، كلهم يرون هذا الرأي وأكثرهم صرح بأنه شاهدها في النور». «وحكى افلاطون عن نفسه انه خلع الظلمات وشاهدها. وحكماء الفـرس والهند قاطبة على هذا».

أي انهم على كثرة العقول المجردة. وكان هذا الفقير قد رافق براهمة الهـند الذين كانوا أعلم زمانهم، في أسفارهم لفترات طويلة، وأدركت أن حكماء الهند يعترفون بكثرة العقول أيضاً ويقولون بأن كل فرد من أفراد المركبات يدبّره نور مجرد من الأنوار العقلية، بما فيها الرعد والبرق والسحاب وجميع كائنات الجو، وكذلك البحر والنهر.

ويطلقون على المجردات اسم «ديوتا». ويقولون بأن لكل مجرد صورة من الصور المثالية التي تظهر في هذا العالم لبعض الأشخاص أحياناً بمقتضى أوضاع الأفلاك. وقد صنع مشركو الهند الصور من الحجر والخشب واتخذوها قبلة لهم، ولا يؤمن معظمهم بموجود المجردات، ويتصورون المعاد جسمانياً محضاً، ويشيرون الى المجردات بالتذكير والتأنيث، كها هو الحال عند كفار العرب الذين يصفون الملائكة بأنهم بنات الله.

قوله:

«واذا اعتُبر رصد شخص كبطليموس مثلاً أو شخصين كهو مع أبرخس أو ارشميدس وغيرهما من أرباب الارصادات الجسمانية في الامور الفلكية، فكيف لا يُعتبر قول أساطين الحـكمة والنـبوة عـلى شيء شـاهدوه في ارصـاداتهـم الروحانية؟

أي من العجب أن يُقبَل بالتقليد ما ادركه حكماء الرياضيات في الارصاد الجسماني عن اوضاع الكواكب بالحـدس، وما تـرتب عـليه مـن عـلم الهـيئة والنجوم، ولا يُقبَل بالتقليد ايضاً ما ادركه الانبياء والحكماء المتألهون بالارصاد اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

الروحاني من امور الهية وأسرار ربانية!

ومن الواضح ان هناك فرقاً بين علم أهل الرياضيات وعلم الحــكماء لأن مأخذ الرياضيين هو الحدس والتجربة، بينما مأخذ الحكماء الالهيين والأنبياء هو المكاشفة والمشاهدة والوحي والالهام.

قوله:

«وصاحب هذه الأسطر كان شديد الذب عن طريقة المشائين في انكار هذه الأشياء، عظيم الميل اليها. وكان مصراً على ذلك لولا أن رأى برهان ربه».

يقول انه كان في الماضي ذا اعتقاد كامل بطريقة المشائين ومصراً على انكار العقول الكثيرة. أما بعد الريـاضات البـدنية والجـاهدات النـفسانية، انكشـف البرهان على العقول الكـثيرة، وظـهرله بـالالهام الالهـي أن مـوجودات عـالم الأجسام أظلال لموجودات عالم الأنوار، والعقول اكثر من أن تعد أو تحصى، بل انها غير متناهية.

والذبّ بمعنى الدفع، أي انه كان شديد الدفع عن طـريقة المشـائين. وهــذه العبارة تُشعر بالاعتقاد الجـازم.

وبما أن الحكماء المشائين غير متألهين، لذلك لم يتخلصوا من هذه العقيدة، نعوذ بالله منها. اذن يتضح ان الاعتماد على الدليـل المحـض في مـعرفة حـقائق الأشياء، خطأ محض. بل ان اخذ الاعتقادات عن طريق التقليد وتـعلمها مـن كلام الشارع عليه الصلاة والسلام، أفضل من أخذها من الدليل. قوله:

«ومن لم يصدق هذا ولم تقنعه الحجة فعليه بالرياضات وخـدمة أصـحاب المشاهدة، فعسى يقع له خطفة يرى النور الساطع في عـالم الجـبروت، ويـرى الذوات الملكوتية والأنوار التي شاهدها هرمس وافلاطون والأضواء المينوية».

والحقيقة هي ليس كل من يرتاض ويجـاهد، يـصبح مـن أهـل المكـاشفة

والمشاهدة، بل يفيض الفيض من المبدأ الفياض بقدر استعداد كـل شـخص، ويفيض ذلك الاستعداد من المبدأ طبقاً لمـا هـو مـرتسم في عـلم الله واللـوح المحفوظ.

قال الشارح: «أخبر الحكيم الفاضل والامام الكامل زرادشت الآذربايجاني في كتاب الزند حيث قال العالم ينقسم بقسمين: «مينوي» هـو العـالم النـوراني الروحاني، و«جيتي» هو العالم الظلماني الجسماني». تم كلامه رحمه الله.

والغرض من ذكر هذه العبارة هو أن الحكيم زرادشت الذي يُعد من أفاضل حكماء فارس يقول بكثرة موجودات عالم الأنوار. ويعود تـقسيمه للـعالم الى نوراني وظلماني الى انه قد أدرك بالمشاهدة والالهام ان العالم الظلماني ظل عالم النورانية، وكثرة الموجودات في هذا العالم دليل عـلى كـثرة مـوجودات العـالم النوراني، كي ينطبق الظل مع المظل.

الحكيم المذكور، أحد العرفاء الموحدين، ولذلك وصفه الشارح عليه الرحمة بالامام الكامل. ويظهر من كلام المصنف انه من الحكماء الالهـيين. اذن يـتبين خطأ التصور الذي عليه معظم عوام المسلمين والمتمثل في وصفه بالمشرك. قوله:

«وحكماء الفرس كلهم متفقون على هـذا حـتى أن المـاء كـان عـندهم له صاحب صنم من ملكوت وسموه «خرداد»، وما للأشجار سموه «مرداد»، وما للنار سموه «ارديبهشت».

اي ان جميع حكماء فارس حكموا بكثرة العقول المجردة وقالوا بأن لكل عنصر من العناصر البسيطة: «رب النوع»، حيث تمصل جميع فيوض ذلك العنصر من ذلك العقل. كذلك هناك أرباب الأنواع من العقول لجميع انواع المركبات. كما ان «ارديبهشت»، و«خرداد» و«مرداد»، أسماء أشهر وأيام أهل فارس. اما أسماء هذه الأيام هي: اشراق الفكر والشهرد في فلسغة السهروردي

اورمزد، وبهمن، واردیبهشت، وشهریور، واسفندارمذ، وخـرداد، ومـرداد، ودین باذر، وآذر، وآبان، وخورشید ماه، وتیر، وغوش، ودیـن بمـهر، ومـهر، وسروش، ورشن، وفروردین، وبهـرام، ورام، وبـادودین بـدین، ودیـن وارد، واستاد، وآسهان، وزامیاد، ومهر اسفند، واینران.

وأسماء الأشهر هي:

فروردين، وارديبهشت، وخرداد، وتير، ومرداد، وشهريور، ومهر، وآبـان، وآذر، ودي، وبهمن، واسفندارمذ.

وكان حكماء فارس يحتفلون في اليوم الذي يوافق اسم الشهـر ويـطلقون عليه اسم العيد.

وبما أن الأنوار العرضية كانت تمثل قبلة أهل فارس، وبما ان الشمس كانت أشرف الأنوار العرضية، ولذلك كانوا يطلقون اسم «نوروز» ـ أي اليوم الجديد ـ على اليوم الأول من ايام وقوع الشمس في بـرج الحـمل والذي يُـعد بـرج شرفها. وحينها أصبحت الكعبة قبلة العبادة بعد بعثة سيد الكائنات، نُسخت هذه الرسوم والعادات وتعظيم الأنوار العرضية على الوجه المذكور.

فكل دور من الأدوار الفلكية يقتضي السنن أو الشرائع الالهية التي تُنقذ أهل ذلك الدور من دركات النيران. ولا يتسنى هـذا الانـقاذ بـدون اخـتيار تـلك الشريعة. وبما أن الدور الذي اقتضى الشريعة المحمدية، من أدوار آخر العـالم، لذلك يُعتبر تخلق الرسول محمد (ص) بالأخلاق الالهية أكبر من سـائر أفـراد النوع الانساني.

وعليه فقد بُعث الرسول (ص) لهداية الجن والانس، ولن يُبعث نـبي آخـر حتى القيامة الكبرى التي يفنى فيها جميع المركبات العنصرية. وكل مـن يـتبع الشريعة في هذه الدورة، ويرحل عن هذا العالم، يتخلص من عذاب الخلود في النار...

328

يتضح من هذه المقدمات أن أشاعة سنن الأمم الماضية في هذه الأزمنة، من ثمار الجهل. نعوذ بالله من حجب الجهالات المركبة والبسيطة. ويتضح من كلام المصنف أن أسهاء الأيام والأشهر الفارسية، اسهاء أرباب الأنواع، والله أعلم.

المثل الافلاطونية كذلك عبارة عن أرباب الأنواع. فافلاطون يقول بأن لكل نوع من الأنواع الجرمية الموجودة في عالم الحس، أمثالاً في عالم العقل، وهي تلك الصورة البسيطة النورية القائمة بذاتها لا في أين لأنها ليست قابلة للاشارة. وتلك المثل بمنزلة أرواح الصور النوعية الجسمانية. وهذه الصور النوعية الجسمانية بمنزلة أصنام تلك الصور النورية. وما هو موجود في عالم الأجسام من أشخاص، أظلال لتلك الصور النورية. والمثل الافلاطونية عبارة عن تلك الصور النورية. وتفصيل هذا الكلام ظاهر من كلام المصنف.

قوله:

«ولا تظن أن هؤلاء الكبار أولي الأيدي والأبصار ذهبوا الى ان الاجسام لها عقل هو صورتها الكلية وهو موجود بعينه في الكثيرين، فكيف يجوز ان يكون شيء ليس متعلقاً بالمادة ويكون هو بعينه في المادة؟».

يقول ينبغي ألا يتصور أحد ان حكماء فارس واليونان الذين يعتقدون بوجود أرباب الأنواع قالوا بأن لكل ماهية من الماهيات النوعية عقلاً مجرداً يمثل صورتها الكلية، وأن العقل موجود بعينه في كثيرين، ومثلها يُحمل الكلي على الجزئيات، كذلك يحمل العقل على انواع كثيرة، لأن أرباب الانواع منزهون عن المادة، ولو حُملت على كثيرين، يلزم ان يكون رب النوع مشخصاً، وهذا محال، اذ من غير الممكن ان يكون الشيء مجرداً من المادة ومتعلقاً بها في نفس الوقت. وكذلك لا ينبغي ان يتوهم أحد بأن الحكماء قالوا بأن صاحب الصنم موجود من جهة الصنم كي يكون الصنيء لاستحالة وجود الصورة بدون معنى. المكن موجودة في خارج قالب الشيء لاستحالة وجود الصورة بدون معنى. والدليل على ان الحكماء لم يريدوا هذا المعنى من هذا المثل هو انهم بالغوا اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

مبالغة عظيمة في هذا الباب، لأن العالي لا يحصل من جهة السافل والا لزم ان يكون السافل علة للعالي وهذا محال، لأن الأخس لا يكون علة للأشرف، كها هو مذكور في قاعدة امكان الأشرف.

واذا كان مراد الحكماء بالمثل النورية هو أن رب النـوع صـورة مشـخصة لأفراد صنمه، يلزم ان يكون رب صورة النوع قـالباً لنـور مجـرد آخـر، لأن الصورة ممكنة، ومن المحال أن توجد الصورة بـدون مـعنى. وهكـذا الى غـير النهاية. وذلك محال.

اذن يثبت أن مراد الحكماء بأرباب الأنواع، ليس الصور المشخصة للأصنام. بل رب النوع مثال الصنم في عالم العقل، مثلما ان الصنم بجميع عوارضه، مثال له في عالم الحس.

قال الشارح: وانما سميت بها نظراً الى أن من شأن المثال ان يكون أخفى من الممثل، وهي أخفى من الصور الهيولانية بالنسبة الينا. ولو نظر الى أن من شأن المثال أن يكون أضعف من الممثل كأمثلة الأنواع الجوهرية في الذهـن لأنهـا أضعف من تلك الأنواع لقيام الأنواع بذاتها وأمثلتها بـالذهن، كـانت الصور النوعية أمثلة للصور النورية، كما أن الصور الذهـنية أمـثلة للـصور النـوعية المنطبعة، وكان هذا أولى، لأن هذا بالنسبة الى ما في الأمر، وذلك بالنسبة الينا، ولكن لانزاع في المشهور ولا مشاحة في الاصطلاح». تم كلامه.

والمراد بالأمثال في هذا المقام، هي الأشباح. والظاهر أن شبح الشيء أخنى من الشيء. وينطبق هذا الوجه على عالم المثال الوارد في المقالة الخامسة<sup>(١)</sup>. ما أوردناه أعلاه، أورده محمد شريف نظام الدين الهروي في مسألة أرباب الانواع من كتاب «حكمة الاشراق».

 (۱) نقلاً عن كتاب الأنوارية، ترجمة وشرح حكمة الاشراق، تأليف محمد شريف نظام الدين الهروي، دار أمير كبير للنشر، طهران، ص ۳۲ ـ ٤٠. هذا الشخص الذي يبدو انه كان يعيش في الهند وعلى تماس بعلمائها، كان ينزع نحو العرفان والسلوك الصوفيين، وعبَّر عن هذه النزعة في آثاره. وقد فهم الهروي من كـلمات السهـروردي أن أيـام الايـرانـيين القـدماء وأشهرهم، عبارة عن أسماء أرباب الأنواع. واستُخدمت معظم هـذه الكـلمات والاصطلاحات المنسوبة الى حكماء فارس وقدماء الايرانيين في مـعظم آثـار السهروردي.

وكان هذا الفيلسوف المتأله ينزع نحو الحكمة القديمة والحكماء الخسروانيين كثيراً، ويعتبر هذه الحكمة مصدراً غنياً للمعرفة. وجمع الحكيم الهميدجي في كتاب شرح منظومة السبزواري الكثير من كلمات واصطلاحات حكماء ايران القدماء، وانكبّ على دراستها.

اصطلاحات حكماء فارس الحكيم الهيدجي، جمع في تعليقته على كتاب «شرح المنظومة» اصطلاحات وكلهات حكماء ايران القدامى كالتالي: الأسفهبد، معرب سبهبد. «بد» في لغة الفرس بمعنى الصاحب، أي صاحب الجند. مينو: العالم الروحاني. حيتي: العالم الجسهاني.

الفاصل بين المثل النورية والمثل المعلقة كويش ده گانه: المقولات العشر. كلموس: بسيط. ييوسته: مركب. فرنود: دليل وبرهان. سربخش: نصيب وقسمة. سرنوشت: ما هو مقدر في الأزل. يذيراي مماك: قابل للاشارة. يذيرا وكاركر: القابل والفاعل. فروهنده: الملك الحر. گوهر: الجوهر الجرد. هرمزد واورمزد وايزد: أسهاء الله. يز دان: مخفف ايز دان. فرخشور: الرسول. خشوريند: الشريعة. فرجود: المعجزة والكرامة. ورشنان وروشان: امة الرسول الموحد. ويزه درون: الصوفي السالك. فرتاش: الوجود. نابستي: العدم. فروهر: الجوهر مقابل العرض. كيهان وجهان: الدنيا، العالم. جهان برين: العالم العلوي. رواني: روحاني.

This file was downloaded from QuranicThought.com

اشراق الفكر والشهرد في فلسفة السهروردي 80. ناباي: محال. اويش: الهوية. فردبود: الحكمة. فرزانه: الحكيم. فراتين: الكلام السهاوي. ياسه، وياسون، وآئين: القانون. تار: الظلام.

ولابد من الالتفات الى ان هذه الاصطلاحات التي نسبها الحكيم الهيدجي لحكماء فارس، ليست سوى غيض من فيض. ولم يذكر الحكيم المصدر الذي استق منه هذه الاصطلاحات. ولكن الأمر الذي لا شك فيه هو أن هذا الحكيم كان غريباً على الأدب الديني الزرادشتي، ولم يبلغ المصادر الأساسية لهذا الحقل من المعرفة البشرية. وظلت خافية عليه مجموعة كـبيرة من الاصطلاحات القديمة ولم ينقلها في تعليقته.

فاصطلاح «خوره» على سبيل المثال والذي يعد من الاصطلاحات المـهمة التي استخدمها حكماء فارس، لا يلاحظ ضمن الجموعة التي جمعها الهيدجي. اصطلاح «خوره» يعني الصورة المثالية والمينوئية والكمالات والفضائل، وهـو بذلك أصل مجرد ومعقول.

ولابد من الاشارة الى ان كلمة «خوره» تقبل التشخص مثل سائر المفاهيم الافستائية الجردة فتظهر في عدة صور، فتلتحم مع الأشخاص والأشياء كالنور أحياناً وكالشيء غير المشخص في بعض الأحيان. هذا الموجود الملكوتي يتجسد أحياناً في قالب موجودات من قبيل الطير والحمل والوعل، إلّا انـه يتعلق في جميع الأحوال بمخلوقات آهوره مزدا فقط، ويتجسد عمله في ايصال هذه المخلوقات الى الكمال الخاص بها. ويُلاحظ في الأدب الديني الفارسي تجسَّم المعاني المجردة بكثرة. «بهرام» الذي يعني الانتصار، قد يـظهر في صـورة العـاصفة، أو الشـور، أو الفرس الأبيض، أو الطير. دين الناس الصلحاء يظهر لهم بعد الموت على شكل فتاة جميلة في الخامسة عشرة من عمرها<sup>(١)</sup>.

ويتحدث الفيلسوف المتأله شهاب الدين السهروردي عن «كـيان خـرّه»، وأورد هذا الاصـطلاح في آثـاره، ويـعبَّر عـنه بـالنور الذي يـضيء النـفس والبدن<sup>(۲)</sup>.

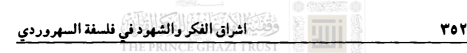
ويقول السهروردي في رسالة «برتونامه» التي كتبها باللغة الفارسية:

اذا لم تتلذذ في عالم المعقولات هذا، ولم نتألم من الرذائل والجهل، فلأن سكر عالم الطبيعة غالب علينا، ولانشغالنا عن عالمنا. وحينما ترتفع هذه الانشغالات، يجد ذلك الذي لديه الكمال اللذة، ويبق في تلك اللذة يشاهد واجب الوجود والملأ الأعلى وعجائب عالم النور ﴿في مقعد صدق عند مليك مقتدر﴾، ويصبح نورانياً ومن جملة الملائكة المقربين، ولن يتذكر هذا الوعاء الترابي ويستقذر النظر اليه. ﴿وإذا رأيت ثم رأيت نعيماً وملكاً كبيراً﴾.

والله تعالى يسقيه شراباً روحانياً من أنوار جلاله، كما قال ﴿وسقاهم ربهـم شراباً طهوراً﴾. وتتحرر هذه الطائفة من شراك شواغل الطـبيعة، وتخـرج مـن الظلمات، وتلتحم بعين الحياة وبحار النـور الحـقيقي الروحـاني «لهـم أجـرهم ونورهم».

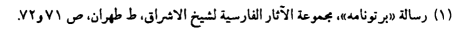
وقال تعالى في موضع آخر: ﴿نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم﴾، ويسقط عن اكتافهم عبء خبث البدن، حيث الحياة الحقيقية، في ذلك العالم ﴿ وأن الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون﴾.

(١) فتح الله المجتبائي، مدينة افلاطون الفاضلة في ايران القديمة، ط طهران، ص ٩١.
 (٢) الألواح العمادية، مجموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، ط طهران، ص ١٧٦.



وهذه اللذة ومهما كانت عظيمة، لا يتذوقها الذي ليس لديـه ذوق، ومـثله كمثل العنين الذي لا يدرك لذة الجماع كما هي. ويحصل على هذه اللذة جماعة من الحكماء من أصحاب الأرواح المضيئة والمجردين من أصحاب البـصيرة، وينشغلون به عن هذا العالم، ويرون نور العالم العلوي بـوضوح، ويـغرقون في النور، ويجدون فيه اللذائذ ﴿فن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه﴾. (وكـان مـا كـان ممـا لست أذكـره فظنْ خيراً ولا تسأل عن الخبر)<sup>(۱)</sup>.

ويختلف رأي السهروردي مع بقية العلماء في مـوضوع الخـلود في العـذاب ويرى ان الشخص العالم والحكيم الالهي لا يخلد في العذاب وان كان من أهل الفسق والفساد الأخلاقي، رغم انه يعترف بالحقيقة التـالية وهـي: ان الذي لا يصلح أخلاقه لا ينجو من النار قط.





## افلاطون والايرانيون القدماء

طبقاً لما أورده السهروردي في آثاره وطبقاً لما هو مشاهد في آثار الآخرين، يعتقد الايرانيون القدماء بوجود عالمين، ويعتبرون الوصول الى العالم المـينوي (الملكوتي) أساساً ومنطلقاً لسعادتهم. والعالم المـينوي عندهم عبارة عن عـالم روحاني نوراني.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

«والأضواء المينوية ينابيع الخرّة، والرأي التي أخبر عـنها زرادشت ووقـع خلسة الملك الصديق كيخسرو المبارك اليها فشاهدها. وحكماء الفرس كـلهم متفقون على هذا حتى ان الماء كان عندهم له صاحب صنم من الملكوت وسموه «خرداد»، وما للأشجار سموه «مرداد»، وما للنار سموه «ارديبهشت»»<sup>(۱)</sup>.

اذن ينسب السهروردي الاعتقاد بالعالم المينوي ووجود أرباب الأنواع الى حكماء فارس، ويعتبرهم المؤيدين المتحمسين لهذا النمط من التفكير.

على صعيد آخر، المشهور في التاريخ هو أن نظرية العقول المتكافئة وأرباب الأنواع، من ابداعات افلاطون. والذين لديهم معرفة بآراء افلاطون وعـقائده يدركون جيداً ان التشابه القائم بين أفكار هذا الفيلسوف اليوناني وعقائد قدماء الايرانيين، لا يمكن عده نتاج نوع من التصادف.

فالتشابه بين آراء افلاطون وعقائد الايرانيين القدماء لا يقتصر على مسألة المثل وأرباب الأنواع، وانما هو واسع الى درجة بحيث يشمل الكثير من المسائل

حكة الاشراق، المجموعة الثانية لمصنفات السهروردي، ط طهران، ص ١٥٧.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

السياسية والاجتماعية المهمة أيضاً.

الحاكم الحكيم عند افلاطون، انسان يبلغ الكمال عن طريق تربية النـفس والقوى العقلانية، فيكتسب وجوده الالوهية بسـبب التشـبه التـام بـالصفات الالهية. فلا تنفصل في هذا المقام ارادته عن المشيئة الربانية، ولن تجري أعماله إلّا وفق حقائق العالم الأعلى.

بما أنه حكيم، يصل الى حدود العالم العلوي، ويشاهد الخير والجهال والعدالة. وبما انه حاكم، يحقق نظام ذلك العالم في هذا العالم، فيوصل بلده الى الخير المحض والكمال المنشود.

الحاكم الحكيم ينبغي عليه ان يرفع بصره الى النور الكلي الذي يستضيء به كل شيء، ليشاهد الخير المحض.

افلاطون يشبّه في كتاب «الجمهورية»، الحاكم الحكيم بالرسام الذي يمسح رسماً سابقاً ثم يبدأ يرسم رسماً جديداً طبقاً لما يـراه نـاظراً خـلال ذلك الى الأعلى والأسفل باستمرار. أي انه ينظر أولاً الى عدالة وجمـال وخـير العـالم الأعلى، ثم يسعى لتقريب التصميم الذي في ذهـنه مـن ذلك الأصـل وجـعله مشابهاً له.

انه يوصل عالم الكون والفساد الذي يلازمه الجهل والظلم والألم والمـرض والنقصان والموت، الى عالم الحقائق الأبدي، أي انه يحول الـ«گيتي» الى «مينو».

العمل الذي ينبغي على الحاكم الحكيم أن يفعله هو ذات ما يـنبغي عـلى «البختاريين» أو «السوشيانيين» فعله في المعتقدات الدينية الايرانية. والهـدف عند الاثنين واحد وهو تطهير العالم مـن الظـلم والكـذب والمـوت والفسـاد، وايصاله الى كمال العدل والصدق والخير، واقـامة المـدينة الجـميلة أو المـدينة الفاضلة.

وعلى هذا الضوء يمكن القول: مثلها يجتاز الحاكم الحكيم الافلاطوني حدود

افلاطون والايرانيون القدماء

العالم المحسوس ويصل الى عالم العقول ويشاهد النظام الكامل العادل المشيد في ذلك العالم فيزين امور هذا العالم على أساسه، كذلك الحاكم الجيد بحسب العقائد الايرانية القديمة، ينطلق الى ما هو أبعد من جميع مراتب الوجود من خلال التشبه التام بالصفات والكمالات الالهية، فيصبح قطب العالم، ومظهر العدل، ومجري الارادة الربانية، فيستقر بحكومته الملكوت الالهي على الأرض.

اذن هناك أوجه تشابه كثيرة بين آراء افلاطون السياسية والاجتماعية، وبين المعتقدات الايرانية القديمة في مجمال التقسيمات الاجمتماعية والنـظام الحكـومي. وهذه التشابهات قريبة من بعضها الى درجة بحيث لا يمكن ان ينسب ظهورها الى الاتفاق والتصادف.

فقد كانت النزاعات السياسية والعسكرية القـائمة بـين ايـران واليـونان، والرحلات التي كان يقوم بها اليونانيون للبلاد الايـرانـية، وتـواجـد الجـوس الايرانيين في آسيا الصغرى والسواحـل الشرقـية للـبحر المـتوسط، والاهـتمام اليوناني بثقافة الشرق وحضارته، جزءاً مـن العـوامـل التي وجـهت الاهـتمام الفكري من الشرق الى الغرب، وعـززت العـلاقات الثـقافية ممـا بـين ايـران واليونان.

والأمر الملفت للانتباه خلال تلك الفترة هو ان اليونانيين ورغم النزاعـات التي كانت لديهم مع ايران، كانوا يثنون على حكمة الايرانيين وآرائهم الدينية، ويلقبون المجوس الايرانيين بالحكماء.

يعتقد بعض الباحثين الغربيين ان الأفكار الايرانية قد نفذت الى اليونان قبل سقراط، ويمكن ملاحظة تأثيراتها على النظريات الاولى للحكماء اليونانيين.

مما يبعث على الأسف ان الكتب التي ألفها زانتوس<sup>(١)</sup>، وهرميبوس حـول المجوس وكذلك العديد من الآثار الأخرى التي تحمل بعض المعلومات في هذا اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

المجال. قد فقدت، ولم يبق سوى بعض المـقاطع القـصيرة المـبهمة المـبعثرة في كتابات المؤلفين اللاحقين.

ان فقدان هذه الآثار، أسدل ستار الغموض على أحد أهم أدوار تماريخ الثقافة العالمية، وجعل من الصعب أو من المتعذر تسليط الضوء على هذه الحقبة التاريخية. ورغم ذلك تقدم لنا آثار اخرى مثل تماريخ هيرودوتس، وكمتب غزنفون، وكتابات استرابون، وبملوتارخوس، ولايرتيوس وغيرهم، بعض المعلومات المفيدة ضمن هذا الاطار.

افلاطون يقيم أساس مجتمعه الفاضل على ثلاث طبقات. ولا شك في ان مثل هذا التقسيم الطبقي، كان خاصاً بالمجتمعات الهندية والايرانية، ولم يكن موجوداً في المجتمع اليوناني بالطريقة التي تحدث عنها افلاطون. وقد أثنى «غزنفون» في كتابه «نظام ادارة البيت» على الأوضاع الاجتماعية في ايران القديمة، وعلى نظام تقسيم المجتمع الى ثلاث طبقات بحسب الأعمال التي يزاولها الناس آنذاك.

مما سبق يتضح وجود نوع من العلاقة بين آراء افلاطون وأفكار قـدماء الايــرانـيين لا يمكـن تجـاهلها. ولم يـتحدث الحكـيم المـتأله شهـاب الديـن السهروردي الذي يعتبر الحكمة الاشراقية تراث الحكماء القدماء، عن طـبيعة هذه العلاقة وسندها التاريخي، لكنه نسب الكثير من مسائل حـكمة الاشراق الى حكماء ايران القديمة كما نقلها عن افلاطون. ورأي هذا الحكيم الاشراقي في الخلافة والرئاسة، لا يختلف عن رأي افلاطون وحكماء ايران القديمة.

هذا الفيلسوف الكبير يعتقد بأن شرف الانسان كائن في حكمته، ولا تليق الخلافة والرئاسة إلّا بالحكماء فقط. والمراد بالخلافة هي الخلافة الالهية، والمراد بالرئاسة هو استحقاق الامامة التي ترافق الحكومة الظاهرية في بعض الأحيان، كرئاسة بعض الأنبياء وبعض صحابة الرسول محمد (ص).

وقد تكون الامامة باطنية وبدون حكومة في بعض الأحيان كامامة بعض أولياء الله.

افلاطون والايرانيون القدماء

السهروردي يعتبر الحكمة شرف الانسان، لكنه يرجح الحكمة الذوقية على الحكمة الاستدلالية، ويعتقد ان مقام الحكماء الاشراقيين اسمى وأفضل من الحكماء الذين هم من أهل البحث. ولذلك نراه يعتقد: لو وجدت في عصر ما طبقة ثالثة من الحكماء متوغلة في الحكمتين الذوقية والاستدلالية، فانها جديرة بالخلافة والرئاسة الالهيتين في الأرض للشرف الذي تتمتع به هاتان الحكمتان. ولكن لو خلت الأرض من وجود هذه الطبقة، فحق الخلافة لتلك الطبقة المتوغلة في التأله والمتوسطة أو الضعيفة في البحث.

ولكن لو خلت الأرض من وجود هذه الطبقة، فالخلافة والرئاسة في حق تلك الطبقة الاولى، أي تلك البالغة لحد الكمال في التأله والحكمة الذوقية، وان لم تهتم أدنى اهتمام بالحكمة البحثية والاستدلالية، وهم خلفاء الله في الأرض، ولا تخلو الأرض من وجودهم قط.

اذن فاولئك الذين لا نصيب لهم من الحكمة الذوقية والاشراقية، لا يتمتعون بالخلافة الالهية، ولا حق لهم في الترؤس عـلى النـاس. ولكـن حـينها تكـون السياسية في يد الحكيم المتأله، يتحقق الزمان النوراني وعصر الحكمة والعدالة. اما حينها يخلو العصر من التدبير والسياسة الالهية، ينطنئ مصباح العلم والعمل، وتشتد ظلمات الجهل.

اذن وجود الحكيم المتأله، ضروري في كل عصر. لأنه شريف النفس ومطلع على الحقائق ولذلك ومن خلال الاستنارة بعالم النور، يحث الناس على مصالح الزمان والعصر، ويدعوهم الى عبادة الله تعالى<sup>(١)</sup>.

مما سبق يتضح ان هناك خلفية قديمة في ايران لنظرية «الحاكـم الحكـم»، ويعود تاريخ ظهورها الى ما قبل عصر افلاطون. وتعد هذه الفكرة من المسائل الأساسية المهمة التي لها جذور في الأديان، وقد طرحت بـصورة اخـرى فـيما

داجع: مقال الدكتور محسن جهانغيري في كتاب «الفلسفة في ايران».



بينهم.

أشرنا في بداية البحث الى ان السهروردي قد نسب الى حكماء ايران معظم ما نسبه الى افلاطون. فهو يقول \_ مثلاً \_ بأن كيخسرو كان من أهل الخـلسة ومشاهدة أنوار الملكوت، ويعتبره من انـصار التـقدس والعـبودية. وأثـنى في مواضع عديدة من كتبه عليه ووصفه بأنه متصل بعالم الغيب وعالم المعنى<sup>(١)</sup>. وكذلك نجد له نظير هذا الرأي في افلاطون أيضاً فيعتبره من أهل التجريد وأصحاب مشاهدة عالم الأنوار. ويتضح رأيه في افلاطون بشكـل جـلي من خلال الحكاية التي ينقلها عنه.

حكاية حول افلاطون

السهروردي ينقل في كــتابيه المـعروفين ــ التـلويحات، وحـكمة الاشراق ــ حكاية بشأن افلاطون بالشكل التالي:

«وقد حكى الالهي افلاطون عن نفسه فقال ما معناه «اني ربما خلوت بنفسي وخلعت بدني جانباً وصرت كأني مجرد بلا بدن، عري عس ملابس الطبيعة، بريء عن الهيولى، فأكون داخلاً في ذاتي خارجاً عن سائر الأشياء، فأرى في نفسي من الحسن والبهاء والسناء والضياء والمحاسن العجيبة الأنيقة ما أبق متعجباً، فأعلم اني جزء من أجزاء العالم الأعلى الشريف»<sup>(٢)</sup>.

ويعتقد السهروردي بأن جميع الحكماء والفلاسفة القدماء يـتفقون عـلى ان الانسان اذا استطاع التحرر من بدنه وحواسه الظاهرية بمـقدوره العـروج الى العالم الأعلى والصعود الى عالم الأنوار. ويتفقون كذلك على ان «هرمس» وبعض

 (۱) الألواح العبادية، مجموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، ص ۸۸؛ رسالة «لغة موران»، مجموعة الآثار الفارسية، ص ۲۹۹.
 (۲) التلويحات، المجموعة الاولى لآثار السهروردي، ط اسطنبول، ص ۱۱۲، ورد منضمون

هذه الحكاية في كتاب «حكمة الاشراق»، المجموعة الثانية لآثار السهروردي، ص ١٦٢.

الشخصيات الاخرى من أصحاب المعارج، استطاعوا الصعود الى العالم الأعلى ومشاهدة مشهد الأنوار.

افلاطون والايرانيون القدماء

ويقول السهروردي ايضاً بأن قدامى الحكماء يـعتقدون أن الانسـان غـير جدير بمقام الحكمة إلاّ اذا اتسم بملكة خلع البدن والعروج الى عالم النور. ولذلك فان أدعياء فهم الحقائق وأصحاب المسـلك المـادي الذيـن يحـاولون التشـبه بالفلاسفة، لا يستحقون مقام الامامة، ولا ينبغي السـير ورائـهم، لأن حـقيقة الأمر اكبر وأفضل وأسمى بكثير مما يتصوره هؤلاء.

السهروردي يرى ان عدداً كبيراً من صوفية العصر الاسلامي وأشراف أهل العقل، كانوا من سالكي طريق الحكمة، وبلغوا منبع النور.

السهروردي يعتبر افـلاطون رجـلاً الهـياً ويـضعه ضـمن فـريق الحـكماء الحقيقيين. ولا يقتصر رأيه هذا على افلاطون فقط، وانما يصف عدداً كبيراً آخر من الحكماء القدماء بجلالة القدر وعلو المقدار، ويعبر عن احترامه لهم.

فهو يعتبر الحكيم «هرمس» والد الحكماء وأبا الآباء، كما يبجل كثيراً كلاً من آغاثاذيمون، وفيثاغورس، وانباذقلس.

السهروردي ورغم اعتقاده بأن الحكمة القديمة لون من الحكمة الخطابية. لكنه يعتبر قدماء الحكماء أفضل بكثير من الحكماء الذين يستندون الى الامور البرهانية فقط. ولذلك نراه يعتقد بأن العديد من الحكماء المسلمين كأبي نـصر الفارابي، وابن سينا، وأتباعهما، لم يتجاوزا مرحلة البحث والنظر، وعجزوا عن بلوغ مقام السلوك والتجرد.

هناك العديد من الموارد التي هب فيها المتأخرون لمعارضة قدماء الحكماء. ووصفوا آرائهم بأنها خاطئة وغير منطقية، إلاّ ان السهـروردي هب في هـذه الموارد للدفاع عن الحكماء القدامى، واصفاً الاشكالات التي يـثيرها الحـكماء الجـدد بأنها ناشئة من ضعف عقولهم.

هذا الفيلسوف المتأله يرى أن كلمات قدماء الحكماء غامضة وذات معان عميقة، ولذلك لا يعتبر نقدها أمراً سهلاً، ولا يجيز رفضها. ويقول بأن الحكماء المتأخرين وان أبدوا شيئاً من الدقة، لكن ظلت غائبة عن أعينهم الكثير من الأسرار والرموز الواردة في كلمات القدماء.

عبارة السهروردي بهذا الشأن هي:

«ولا يغرنك استرسال هؤلاء مع فيثاغورت، فان هؤلاء القوم وان فـصّلوا ودققوا، ما اطلعوا على كثير من خفيات سرائر الأولين، سيا الأنبياء منهم»<sup>(۱)</sup>.

هذه العبارة تشير الى انه يعتبر بعض الحكماء السابقين أنبياء، وتتحدث عن خفاء أسرار ورموز كلماتهم على بعض المتأخرين.

وقد استعرض السهروردي بعض هـذه الكـلمات الغـامضة ذات الأسرار. محاولاً خلال ذلك تأويلها أيضاً، والتي من بينها:

يقول القدماء بأن نفس الانسان قد ارتكبت الخطأ ولذلك هبطت فراراً من غضب الله. ويقول السهروردي بأن قائلي هذا الكلام يعلمون جيداً بعدم وجود أي خطأ في عالم القدس والمجردات، وليس من السهل تصور ارتكاب المعصية ووقوع الخطاً.

ومن هذه الكلمات الغامضة ايضاً:

الظلمة قد حاصرت النور وحبسته. فهرع الملائكة لنصرة النور، فـانتصر النور على الشيطان الذي هو الظلام. ورغم ان النور قد قهر الظلام لكنه أمهله لمدة معينة. وظهر الظلام من النور بواسطة الفكرة القبيحة.

وقيل في تأويل هذا الكلام. نفس الانسان الناطقة طبقاً للحكماء الايرانيين القدماء عبارة عن جوهر نوراني مضيء وشفاف. والظلام عبارة عن قوى البدن الاخرى. ويكشف تسلط قوى البدن على النفس الناطقة وانجرارها الى العـالم

التلويحات، الجموعة الاولى لآثار السهروردي، ط اسطنبول، ص ١١٢.

افلاطون والايرانيون القدماء

OR OUR'ÂNIC THOUGHT

الأسفل عن معنى انحباس النور. اما نصرة الملائكة للنور فمعناه استعداد النفس الناطقة للاستشراق بالعالم العلوي وحصول الفعلية. في حين يعني امهال الظلام لمدة معينة، بقاء قوى البدن الى حين الوفاة. بينما تعني الفكرة القـبيحة، تمـايل النفس نحو الامور المادية التافهة.

بالنسبة للمسألة الاولى، فُسر خطأ الانسان بالنقص الجـوهري في الخـلقة وممكنية الوجود. ولذلك يعد هبوطه عبارة عن الاعراض عن العـالم العـلوي والتعلق بالبدن العنصري.

اذن هناك الكثير من الرموز والأسرار الكامنة في وجـود الانسـان. وتـعد التطورات المختلفة اللامتناهية لهذا الموجود العجيب، مفتاحاً لحل رموز الخلقة.

السهروردي لا يبحث عن رمـوز وأسرار الكـثير مـن كـلمات وعـبارات القدماء في وجود الانسان فحسب، وانما يعتبر اسماء بعض الحـكماء القـدامـى كناية ورمزاً للانسان الكامل.

فقد تحدث في كتاب «التلويحات» عن صلاة هـرمس أثـناء اللـيل عـند الشمس في هيكل النور. ولاريب في ان مراده بصلاة هرمس أثناء الليل عـند الشمس في هيكل النور، هو النفس الشريفة الكاملة:

«قام هرمس يصلي ليلةً عند شمس في هيكل النور، فلما انشق عمود الصبح فرأى أرضاً تخسف بقرى غضب الله عليها فهوى هوياً فقال: يا أبي نحّني عن ساحة جيران سوء، فـنودي ان اعـتصم بحـبل الشـعاع واطـلع الى شرفـات الكرسي فطلع فاذا تحت قدمه أرض وسهاوات»<sup>(١)</sup>.

لابد من الالتفات الى الامر التالي: مثلها يعبر اسم هـرمس عـن الانسـان الكامل، تعبر سائر الوقائع في هذه القصة عن تطورات وجود الانسان. فيمكن القول بأن الصلاة عبارة عن التوجه الكامل نحو العـالم الأعـلى، واللـيل عـند

التلويحات، المجموعة الاولى لآثار السهروردي، ط اسطنبول، ص ١٠٨.

الشمس عبارة عن الشيء الذي يحصل عليه الانسان عـن طـريق الريـاضة، وانشقاق عمود الصبح عبارة عن ظهور النفس الناطقة من افق البدن.

مثلما ينشق عمود الصبح الصادق في هذا العالم من افق الأرض المعتم، كذلك ينشق عمود صبح النفس الناطقة من افق البدن وقواه. ولا يتحقق طلوع الصبح الصادق للنفس من الافق المعتم للبدن إلّا عن طريق اشراق الأنوار العقلية على فكر الانسان. وقد شاهد هرمس \_ أي النفس الناطقة \_ أرض البدن بلون قاتم بعد اشعاع الأنوار العقلية على فكر الانسان. والدليل على هذا الأمر هو ان النفس الناطقة قد وقعت في موضع الأنوار العقلية والذات العلوية ووقعت قواها في العالم الأسفل بعد الكشف والشهود.

الأب الذي يخاطبه هرمس ويستعين به، هو الواجب الوجود بـالذات أو العقل الكلي. وحينما يستنجد هرمس بأبيه طالباً منه العون، يناديه أبوه قـائلاً: اعتصم بحبل الشعاع وشرفات الكرسي! حبل الشعاع هذا عبارة عن الحـكمة العملية والنظرية اللتين بمقدورهما ايـصال الانسـان الى العـالم العـلوي وعـالم الأنوار. شرفات الكرسي يمكن تفسيرها بالجردات العقلية.

تبرير ودفاع على ضوء ما تمت الاشارة اليه يتضح ان السهروردي يعتبر قدماء الحكماء حكماء حقيقيين، وحكمتهم مقترنة بالحقيقة. وأشار الى هذه المسألة في العديد من آثاره مسلطاً الضوء على موقفه من خلال الدفاع عن الحكماء السابقين. هذا الفيلسوف المتأله دافع في كتاب «المشارع والمطارحات» عـن مـوقف «انباذقلس»، دارئاً عنه تهمة الاعتقاد بالحظ والاتفاق.

ويعد الايمان بالحظ وانكار الغاية، من بين الأفكار المنسوبة الى انباذقلس. ويعتقد السهروردي ان اسناد هذا الرأي الى انباذقلس، كلام غير صحيح ولا يقوم على قاعدة رصينة. فمن الاصول الفلسفية المسلَّم بها: ان الشيء ما لم يبلغ حد الوجوب والضرورة. لا يصل الى مرحلة الوجود. ومن المسلَّم به هو: لو اعتقد أحد بهذا المبدأ لما قال بالحظ والاتفاق.

افلاطون والايرانيون القدماء

ويعتقد السهروردي ان انباذقلس من بين الذين يعتقدون بهذا المبدأ اعتقاداً راسخاً، ويعترف بمفاده بصراحة. وقد استخدم انباذقلس وكـثير مـن قـدماء الحكماء اصطلاحات وعـبارات خـاصة، ظـلت غـير مـفهومة للكـثير مـن المتأخرين.

ان عدم معرفة المتأخرين بهذه الاصطلاحات والعـبارات. أدى الى بـقاء الكثير من حقائق الحكمة القديمة خلف حجاب الابهام والغموض. ويعود لهذا السبب أيضاً اتهام القدامى بالانحراف في الأفكار.

فالأمور التي تعرض على الماهية من الغير، ولا يعود مــنشؤها الى المــاهية نفسها، يدعوها انباذقلس وكثير من قدماء الحكماء بالامور الاتفاقية.

اذن لو تعرف أحد على هذا الاصطلاح وأدرك معناه على الوجه الصحيح، يمكن الادعاء بسهولة ان وجود الماهيات في هذا العالم اتفاقي، ويـقوم وجـود مجموع العالم على أساس الاتفاق لأن عروض الوجود على ماهيات العالم، ليس معلولاً للهاهيات نفسها ويتحقق عن طريق الغير دائماً. والذي يعتبر طبقاً لهذا الاصطلاح وجود العالم وجوداً اتفاقياً، فليس معنى كلامه انكار علة العالم أو يعتبره موجوداً بدون سبب. ما يستفاد من هذا الاصطلاح هو ان وجود العالم ليس ناشئاً عن ماهيته وانما عن ماهية الغير.

وبعد أن يبرر السهروردي كلام «انباذقلس» ويفسره بهذه الطريقة، يــؤكد على الأمر التالي قائلاً:

«وهذا الرجل تصفحنا كلامه: القدر الذي وجـدناه دل عـلى قـوة سـلوكه وذوقه ومشاهدات له قدسية رفيعة. وأكثر ما نسب اليـه افـتراء محـض. بـل القدماء لهم ألغاز ورموز وأعراض ومن بعدهم يرد على ظواهر رموزهم امـا

لغفلة أو تعمداً لما يطلب من الرئاسة»<sup>(١)</sup>.

هذه العبارة تشير الى ان السهروردي يـعتبر انـباذقلس مـن أهـل السـير والسلوك، ويعتبره صاحب مشاهدات قدسية، ويتحدث هذا الفيلسوف بنفس هذه الطريقة أيضاً عن فيثاغورس ويعتبره من أصحاب السلوك.

السهروردي لا يعتقد بالرموز في كلمات انباذقلس وفيثاغورس فـحسب، وانما يعتقد ان كلمات كثير من القدماء حافلة بالرموز والأسرار أيضاً. لذلك نراه يقول في كتاب «المقاومات»:

«واعلم أنه لو أراد الله بابناء الحكمة خيراً ردهم إلى طريق أسلافهم في مشاهدة الأنوار والصعود الى السماوات والاتصال بالعلويات وركوب الأفلاك ومعانقة السيد، ونقّص عنهم المقالات في المقولات وزاد لهم التمهد للمنفحات وشيم البارقات وخلع الحواس وترك مثل هذه هواجس الوسواس»<sup>(٢)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر خير الانسان وسعادته كامنين في الانصياع لطريقة السلف والحكماء السابقين. ويرى ان الحكماء السابقين كانوا يشاهدون الأنوار، وعلى اتصال بالعالم العلوي وعالم الملكوت.

السهروردي الذي عاش في بلاد الشرق خلال القرن السادس الهجري، أثنى على الحكماء السابقين واعتبر الحكمة قبل زمان أرسطو مقترنة بالحقيقة. وبعد مرور ثمانمائة قرن ظهر فيلسوف في الغرب يدافع عن الحكماء السابقين ويوصي باتباع نهجهم واسلوبهم.

مارتين هيدغر<sup>(٣)</sup> أولى اهتماماً نحو الحكماء الذين أتوا قبل سقراط واعـتبر لغتهم لغة الوجود، ويرى ان الفلسفة نوع من الحوار الذي يـتم بـين الوجـود

(١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى لآثار السهروردي، ط اسطنبول، ص ٤٣٣.

(٢) المقاومات، المجموعة الاولى لآثار السهروردي، ط اسطنبول، ص ١٤٧.

(°) Martin - Heidegger

افلاطون والايرانيون القدماء

والانسان فقط.

هذا الفيلسوف الغربي تحدث في أثره المسمى «ما هي الفلسفة؟»<sup>(۱)</sup> عن الفلسفة قائلاً بأنها لغة الوجود وقال بأنها كانت موجودة قبل عصر سقراط. وأبدى اهتماماً خاصاً نحو هيراقليطس وبارمنيدس. ويسعبر هذا الفيلسوف الألماني عن اعتقاده بأن اللغة قد ابتعدت عن أصلها ومصدرها في هذا الزمان وأصبحت غريبة على الفلسفة، ولا تؤدي في الوقت الراهن سوى مهمة اظهار الامور وتبويبها

وليست باستطاعة أحد ان يدعي بأن ما تحـدث عـنه هـايدغر في آثـاره منطبق مع أفكار السهروردي، للاختلاف في الساحة الفكرية عند كل مـنهما. ولكن الأمر الذي لا يشك فيه أحد هو:

ان هذين الفيلسوفين الكـبيرين الشرقي والغـربي، اوليـا أهمـية اكـبر مـن الآخرين نحو الفلاسفة السابقين والحكماء الماضين، وسلطا الضوء على أهمـية حكمتهما.

مارتين هايدغر يؤكد على الأمر التالي وهو ان التمييز بين الوجود والموجود أو الانسان والموجود، بدأ بأفكار افلاطون وأرسطو واستمر الى يومنا هذا.

السهروردي يعتبر افلاطون جزءاً من الحكماء القدامى، لكنه يعتبر أفكـار أرسطو بداية أفول الحكمة وانحطاط الفلسفة.

شمس الدين محمد الشهرزوري ركز في مقدمة كتبها على «حكمة الاشراق»، على نظرية السهروردي بهذا الشأن، وأكد على أن سعادة الانسان تعتمد على العلوم الحقيقية. ثم قسم العلوم الحقيقية الى قسمين مختلفين: ١ ـ الحكمة الذوقية والكشفية.

٢ \_الحكمة البحثية والنظرية.

(1) What is Philosophy?

الحكيم الذي يتمتع بالحكمة الذوقية والكشفية هو الشخص الذي يـتمتع بمشاهدة الأنوار المجردة ومعاينة المعاني العالية من خلال العناية الالهية وبدون الاعتهاد على الاستدلال والنظام القياسي.

وهذه الحكمة هي ذات الحكمة التي لا يتاح لكل أحد بلوغها. ولذلك قـلما نرى اولئك الذين بلغوا الحـكمة الكشـفية والذوقـية وتمـتعوا بمشـاهدة أنـوار الملكوت.

ويعتقد السهروردي ان عدداً من الحكماء الذين عاشوا قبل أرسطو، كانوا من أهل الحكمة الذوقية وأفلحوا في مشاهدة الأنوار.

ووردت في آثار السهروردي أسهاء بعض هؤلاء الفضلاء، وأشير اليهــم في شيء من التبجيل والتكريم، ومنهم سقراط وافلاطون.

اذن يمكن القول بأن السهروردي وهيدغر فضلاً عن اختلافهها من حـيث الساحة الفكرية، يختلفان في موقفهها ايضاً ازاء كـل مـن سـقراط وافـلاطون. فهيدغر يعتبر أفكار سقراط وافلاطون مصدراً لفساد الفلسفة وينسب الحكمة الحقيقية الى الحكماء الذين سبقوا هاتين الشخصيتين.

وتتجلى اهمية أفكار هيدغر في انه اطلع على عظمة الحكمة القديمة ولم يعتبر السنن الماضية أساطير طفولية. فالكثير من المفكرين الغربيين وقعوا تحت تأثير كلام «اوغوست كونت»، فاعتبروا حكمة الحكماء القدامى نوع من الاسطورة.

«اوغوست كونت» يُخضع المسار العام للفكر الانساني على مـدى التـاريخ وكذلك على مرحلة الطفولة وحتى مرحلة الرشد العقلي لقانون أطلق عليه اسم «قانون الحـالات الثلاث». وهذه الحـالات عبارة عن:

١ ـ الحالة الربانية، وتدور حول اختراع الخيال والوهم. وفي هذه المرحـلة يبين الانسان الامور المشهودة بواسطة الارادات مثل ارادته.

في هذه المرحلة لا معنى للمعجزة من وجهة نظر كونت، لأن المعجزة لا تظهر

افلاطون والايرانيون القدماء

إلّا حينما يكتسب الانسان مفهوماً ما من القوانين الطبيعية. ويمكن ان نجد نمط التفكير الرباني في الأساطير الأولية. النموذج البارز للأساطير التي يتمثل فيها هـذا النمـط الفكـري، بـعض الأسـاطير اليـونانية مـثل «بـوسيدون»<sup>(۱)</sup>، و«منيموسين»<sup>(۲)</sup>، و«كاليب»<sup>(۳)</sup>.

٢ ـ حالة ما بعد الطبيعة، أو الحالة الانتزاعية والتي يسعى فيها عقل الانسان لتبيان الظواهر المشهودة بواسطة الامور الانتزاعية، أي بواسطة الوجودات التي تُعتبر بحسب الانتزاع في حكم الموجودات الحقيقية. ويمكن مـلاحظة المـثال البارز لهذه الوجودات في القوى التي ننسب اليها مختلف افعالنا النفسانية.

٣ ـ الحالة التحصلية أو الحالة العلمية، ويبادر الانسان في هـذه الحـالة أو المرحلة من مسـاره الفكـري الى وضـع العـلاقات والمـناسبات المـتقارنة أو المتعاقَبة، ويكتفى بها<sup>(٤)</sup>.

اذن يعتبر كونت الحكمة القديمة اسطورة وخرافة. غير ان هـذه الاسـطورة يراها مارتين هيدغر عين الحكمة ومبدأ فلسفياً.

المرحلة الاولى التي يدعوها كونت بالمرحلة الربانية، يـراهـا السهـروردي مرحلة ربانية أيضاً، إلّا انه يريد بالربانية عكس ما يريده كونت.

السهروردي ـ وكما تقدم ـ يعتبر قدماء الحكماء حكماء حقيقيين، ويصف حكمتهم بالخالدة. والحكمة الخالدة عبارة عن الحقائق المكتوبة بخط الأزلية الجلي في صحيفة روح الانسان. وبمقدور الانسان كشفها. ولا يُعد كلام القدماء اسطورة، وانما تحكي كلماتهم عن عقل خالد حقيقي.

ميل السهروردي نحو حكماء ايران القديمة منبثق عن ميله نحو الحقيقة. فهذا

- (1) Poseidon.
- (Y) Mnemosyne.
- (r) Calipe.

(٤) الفلسفة العامة أو ماوراء الطبيعة، تأليف بول فولكية، ترجمة يحيى مهدوي، ص ١٥٤.



## لماذا ينطق نور الحكمة؟

في ذات الوقت الذي يؤمن السهروردي ايماناً راسخاً بالحكمة القديمة ويعتبر قدماء الحكماء من أهل البصيرة والشهود، ينظر الى بعض المتأخرين بعين الريبة ويضعهم في عداد أدعياء الفلسفة.

السهروردي يرى أن ظهور طائفة المتفلسفين وأدعياء الفلسفة في بعض الأزمنة، ادى الى انزواء الفلسفة وتعثرها في تلك الأزمنة. وأدعياء الفلسفة عنده عبارة عن اولئك الذين يشغلون اوقات الناس بكلماتهم التي لا طائل منها ويمنعونهم عن تناول الحكمة الحقيقية. فهؤلاء هم أنفسهم الذين يطعنون في قدماء الحكماء ولا يعرفون قدر جوهر الحكمة.

ويشير السهروردي ضمن هذا الاطار الى موضوع تأريخي سهم دون ان يقدم سنداً له أو دليلاً عليه. فقد تحدث عن جماعة سعت جادة لتدمير علوم ومعارف ايران وبابل القديمتين وكذلك سائر النواحي.

يقول السهروردي ان هذه الجماعة وان بادرت الى بعض الامور المهمة إلّا انها ادت في نفس الوقت الى افساد ما هو افضل وأهم من هذه الامور. ويعتقد ان السبب وراء ذلك هو التقدير الالهي:

«وسبب انقلاع الحكمة عن الأرض أكثر، كان ظهور طائفة من المـتفلسفة وتطويلهم في الأقاويل التي اشتغل الناس بها عن الحكمة وقدحهم في من كان افضل منهم وأعلم من الأقدمين، وسعى جماعة في قلع العلوم عن بابل وفارس وغيرهما من النواحي فأصلحوا أشياء حسنة مهمة وأفسدوا ما هو أحسن منها

لأمر قدره الله سبحانه وتعالى»<sup>(۱)</sup>.

ويرى السهروردي أن من هؤلاء الذين سعوا في قىلع العىلوم عـن بـابل وفارس هو أبو البركات، ولذلك وجّه اليه أشد الانتقاد، وقال بأن صدور الخطأ عن أهل البحث والنظر ليس بالأمر العجيب، ولكنّ الأمر العجيب هو ان يهب البعض لانكار الحقيقة الصريحة بذرائع واهية وبفعل بعض الوساوس.

FOR OUR'ĂNIC THOUGH

ويعتقد السهروردي ان أبا البركات احـد اولئك الذيـن بـادروا الى انكـار احدى الحقائق الصريحة، واطلاقه لنظرية جديدة تتمثل في اسناده لله نظريات متجددة وغير متناهية.

أبو البركات يقسّم الفاعل الى: فاعل بالطبع، وفاعل بالارادة. ويقسّم الارادة الى: ارادة دائمة وارادة متجددة. وينسب حركة الأجرام المستمرة ودوامها الى الارادة الدائمة ويقول بأن كائنات العالم التي تتعرض للفساد والتغير باستمرار معلولة للارادات المتجددة. فوجود الابن بعد الأب، ووجود الأب بعد الجد، ووجود الخلف بعد السلف، تؤلف معاليل منسوبة الى الارادات المتجددة. والوضع على هذا المنوال أيضاً في جزئيات الامور وأجزاء الجزئيات.

اذن الارادة هي العلة والسبب في الحركات الارادية. كما يُعد استمرار الارادات استمراراً لهذه الحركات. ولهذا السبب يرى ابو البركات ان قطع الحركات الارادية معلول لقطع الارادة، كما ان عودتها معلول لاعادة الارادة. يقول ابو البركات بهذا الشأن:

«والارادات منها ارادات دائمة تدوم بحسبها المفعولات وتستمر الأفعال كها في السهاء الدائمة الوجود المستمرة الحركة على سنن واحدة في كمليتها بحسب الارادة الكلية لها من حيث عرفنا. ومنها ارادات تتجدد وتتصرم ممثل الارادة الموجبة لأشخاص الكائنات الفاسدات في كونها وفسادها ابناً بعد أب وأباً بعد

المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى لآثار السهروردى، ط اسطنبول، ص ٤٣٧.

جد، ومستأنف بعد سالف. فالارادة لها تتجدد وتتصرم وبحسبها يكون تجددها وكذلك في جزئيات الحركات وأجزائها... فسبب الحركات الارادية الارادة، وسبب استمرارها استمرار الارادة، وسبب انقطاعها انقطاعها، وسبب عودها عودها.

فالارادة سبب الحركة السابقة مثلاً من «أ» إلى «ب»، ثم المعرفة بالوصول الى «ب» سبب الارادة للحركة من «ب» إلى «ج». وتلك الارادة الثانية المتسببة عن الحركة الاولى سبب لحصول الحركة الثانية من «ب» إلى «ج». والمعرفة بالوصول إلى «ج» الحاصلة من الارادة الثانية تكون سبباً للحركة من «ج» إلى «د» وكذلك على الاتصال»<sup>(۱)</sup>.

ما ينبغي التنويه اليه هو أن نظرية هذا الفيلسوف في تجدد الارادة غير قابلة للانفكاك عن نظريته في علم الله وكذلك عن مسألة القضاء والقدر المعقدة. لذلك نراه يقول:

«أقول هاهنا أن احاطة علم العالم الواحد بكل شيء بعينه مما هو موجود في وقته، ومما قد كان وعُدم، ومما سيكون ويوجد فهو ممتنع في نفسه غير مقدور عليه. والقول بأن الله تعالى لا محيط بذلك لا يوجب في علمه نقصاً ولا عجزاً لأن المانع، من جهة المعلوم لا من جهة العالم، فان العلم انما يكون حاصلاً من وجود المعلومات في العالم»<sup>(٢)</sup>.

ويشير الفيلسوف المتأله شهاب الدين السهروردي في بعض آثاره الى رأي ابي البركات هذا ويعتبره فاسداً وخلاف البرهان والمـذهب. ويـقول بأن مـا أورده أبو البركات في ارادة الله فضلاً عن كونه متعارضاً مع البرهان والاسلام، متناقض حتى مع مذهبه اليهودي الذي كان عليه من قبل أيضاً.

- (۱) المعتبر، ج ۳، ط حيدر آباد الدكن، ص ١٧٦.
  - (٢) نغس المصدر.

وبعد أن يُبطل هذا الفيلسوف المتألم نظرية ابي البركات بالبراهين العـقلية. ينبري لدراسة أسباب ظهور العقائد الفلسفية الفاسدة. ويعزو ذلك الى السياسة الفاسدة التي تنتهجها الحكمة والفلسفة.

سياسة الحكمة التي يتحدث عنها السهروردي يقصد بها مشاهدات الأنوار الروحانية والاتصال بحقائق العالم العلوي.

الحكماء القدماء من وجهة نظره هـم اولئك الذيـن يهـتمون بـالمشاهدات الروحانية اكثر من أي شيء آخر، ويكرسون جـهودهم للاتـصال بـالحقائق المعنوية.

في الأزمنة القديمة، الوحيدون الذين بمقدورهم التحدث عن الحكمة والتعبير عن آرائهم في الاصول السياسية، هـم المـتجردون عـن حب الامـور المـادية والرئاسات الدنيوية، والظاهرة في أرواحهم آثار الأنوار القدسية. فـالغارق في حب الامور الدنيوية والساقط في وحل الشهوات النفسانية، هـل بمـقدوره ان تكون لديه فكرة نقية وتفكير سليم منير؟

الحائر في ظلمات هذا العالم وأهواء النفس، هل بـاستطاعته ان يُـعد نـفسه للعلوم والمعارف الالهية والهدايا الملكوتية؟ فهذا الفريق قد طرده الله عن ساحته وأغلق باب معرفته بوجهه. ويعتقد السهروردي انه ليس باستطاعة أحـد ان يصل الى مـقام المـعرفة الشـامخ وقـلته الرفـيعة إلّا اذا حـظي بـاشعاع انـوار الملكوت<sup>(۱)</sup>.

هذا الحكيم الاشراقي ورغم معارضته للكثير من المتأخرين وانتقاده الشديد لآرائهم، إلّا ان معارضته لأبي البركات البغدادي كانت اكبر وأشد من غيرها. واذاكان ابو البركات قد توفي عام ٥٤٧ هـ فان السهروردي قد وُلد بعد سنتين من ذلك.

(١) المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى لآثار السهروردي، ص ٤٣٨.

اذن لا يوجد فاصل كبير بين هذين الفيلسوفين من حيث الزمان، ولكن يوجد بينهها فاصل كبير من حيث الفكر. فالسهروردي حذا حذو القدماء من حيث الاسلوب الفكري، في ذات الوقت الذي لم يتجاهل اسلوب المشائين.

ورغم ان السهروردي لقّب أرسطو بامام الباحثين<sup>(۱)</sup> وأولى اهـتماماً لآراء اتباعه، لكنه أشار الى الحقيقة التالية وهي ان المشائين كانوا غافلين عن وجود عالمين كبيرين هما: عالم أرباب الأنواع، وعالم المثل المعلقة: «ان المشائين غفلوا عن عالمين عظيمين ولم يدخلا في ابحاثهما قط»<sup>(۲)</sup>.

ولابد من التـنويه الى ان هـذين العـالمين يـلعبان دوراً كـبيراً في الحـكمة الاشراقية ويمثلان الأساس لكثير من المسائل والمفاهيم.

(۱) نفس المصدر، ص ٤٣٥.
 (۲) نفس المصدر، ص ٤٩٦.



## النار والخلافة الصغرى

شهاب الدين السهروردي وبوحي من الحقائق القرآنية، وعلى خطى الكثير من الحكماء المسلمين، يعتبر النفس الناطقة خليفة الله في الأرض، كما يعتبر النار خليفة الله وشقيقة النفس الناطقة. ويؤكد على الأمر التالي وهو: اذا كانت النفس الناطقة خليفة الله الكبرى، فالنار خليفة الله الصغرى.

والسبب الذي دفع السهروردي للتحدث عن نوع من الاخوة بين النـفس الناطقة والنار. وجود وجوه من التشابه بين هذين الموجودين. والتي منها:

١ ــ مثلها تُعد النفس الناطقة نوراً اسبهبدياً كذلك تُعد النار موجوداً نورانياً ايضاً.

٢ ــكما تنشأ النفس الناطقة عن العقل الكلي وتتعلق بالجسم، كذلك تفيض النار عن عالم العقل الكلي وتتعلق بالجسم.

٣ ـ كها تطلب النفس الناطقة المرتبة الأعلى، كذلك تتصاعد النار الى الأعلى باستمرار ايضاً.

٤ ــ مثلما تضيء النفس الناطقة الكثير من الامور، تضيء النار كذلك عالم الأجرام وتُلقِي ضوءها على غيرها.

كما تُعد القهارية والاحاطة بالغير، من أوجه التشابه الاخرى بـين النـفس الناطقة ووجود النار.

ولابد من الانتباه الى الأمر التالي وهو ان عوالم الوجود مختلفة ومـتفاوتة. ويوجد خليفة الله في كل من هذه العوالم بما يتناسب معه.

النار والخلافة الصغرى

فاذا اعتبرنا العقل الأول خليفة الله في عالم العقول، فيمكن ان نعتبر النفوس البشرية ووجود النار كذلك خليفة الله في عالم العناصر ووادي الظلمات أيضاً. والخليفة عبارة عن الموجود الذي يتولى تدبير الامور ويعمل على حفظها واصلاحها.

ان الله تعالى يقوم ببسط مملكة الوهيته ونشر ولاية ربوبيته بمقتضى سلطنة ذاته وصفاته الأزلية وعن طريق اظهار الخلائق وتدبير الامور. ونـظرأ لعـدم وجود مناسبة بين عزة القدم وذلة الحدوث، من المستبعد ان تتم مباشرة امور الخلائق في عالم الحوادث من قبل الذات القديمة بدون واسطة. ولهـذا السـبب يختار الله تعالى خليفة من أجل التصرف في الحوادث وحفظها وتدبيرها، كي يكون ناظراً للقدم والحدوث معاً.

فحينما ينظر الى القدم يستمر العون من الله تعالى. وحينما ينظر الى الحدوث يمد الخلائق بالعون. ومعنى هذا ان الله تعالى يخلق خليفة على صورته ويـزينه بجميع أسهائه وصفاته من اجل التصرف في الخلائق.

هذا الخليفة وبما انه مظهر اسمي الله تعالى الباطن والظاهر، لابد وأن تكون لديه حقيقة باطنية وكذلك صورة ظاهرية. وبما انه لديه حقيقة باطنية لابد ان تكون لديه القدرة على التصرف في الملكوت. وبما انه لديه صورة ظاهرية لابد ان تكون لديه القدرة على التصرف في هذا العالم.

والموجود الذي هو مظهر لجميع أسهاء الله ومتزين بخلعة خلافته، يتمثل في الانسان الكامل ولا شك. ولذلك يُعد الانسان الخليفة الأكبر لله وحامل أمانته، وهي الأمانة التي أبت السهاوات والأرض حملها.

حمل الانسان عبء الأمانة الالهية وهو يتّسم بصفتين: احداهما الجمهول، والاخرى الظلوم. وقد عبّر عن استعداده اللامتناهي في هذا الميدان. وأزاح الله تعالى النقاب عن هذه الحقيقة، حينا قال:

انا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبينَ أن يحملنها وأشفقن منها و وحملها الانسان انه كان ظلوماً جهولاً ﴾ <sup>(١)</sup>.

وتحدث المفسرون كثيراً في تفسير هذه الآية الكريمة، وأبـدوا العـديد مـن الآراء والأفكار. وغفل عدد كبير منهم عن العلاقة الدقيقة بين صدر هذه الآية وذيلها وعجزوا عن ابداء وجهة نظر صائبة.

عارف القرنين السابع والثامن الهجريين الشيخ محمود الشبستري، له في هذا الجانب نظرية تستقطب الاهتمام. فهو يقول بلغة الشعر اذا لم تكن المرآة قاتمة من الخلف فلا يكن ان تعكس اية صورة. اذن اذا اعتبرنا النـفس النـاطقة مـرآة للصفات الالهية، كانت صفتا الظلوم والجهول بمثابة القتامة التي خلف المرآة.

هناك كلام طويل أيضاً حول معنى كلمة «الأمانة» في هذه الآية القرآنية، ولكن الشيء الذي ليس باستطاعة أحد ان يتجاهله هو أنه لا يوجد في خزانة الحق تبارك وتعالى جوهر أثمن وأجمل من الانسانية، ولذلك أهداها الله للانسان وكرّمه بها.

جوهر الانسانية مستعد دائماً للخروج من كل حد وقيد والوصول الى عالم الاطلاق. والذي دفع بسائر الموجودات للتنصل من حمل هذه الأمانة هو صفة خروجها من كل قيد وحد ووصولها الى عالم الاطلاق.

ما ذكرناه يكشف بوضوح عن ان الانسان الكامل. خـليفة الله في الأرض ومظهر الأسهاء والصفات الالهية.

ذكرنا قبل ذلك ان السهروردي يعتبر النار شقيقة للنفس الناطقة في هـذا العالم ويصفها بالخليفة الأصغر. ولابد من الالتفات الى ان الاخـوة في مـراتب الوجود تعنى أن ثمة شيئين معلولين لعلة واحدة.

ولربما يشير الى هذا المعنى قول المسيح (ع): «اني ذاهب الى أبي وأبيكم».

فالموجودان اللذان أحدهما أخ للآخر، متى ما وقعا في عالم واحد، واستقرا في نشأة واحدة، فلابد ان يكون أحدهما مثل الآخر. ولكن لو اختلف احدهما عن الآخر من حيث الجسمانية أو الروحانية فلابد من تفسير الاخوة بـطريقة اخرى. فالموجودان اللذان يُعد كل منهما أخاً للآخر، كلما كان أحدهما روحانياً والآخر جسمانياً، فمقتضى الاخوة بينهما انه لو وقع أحدهما في ذات العالم الذي يقع فيه الآخر، فسيائل كل منهما الآخر.

بعض الحكماء يعتبر الطبيعة ناراً غير محسوسة. ويرى بعض القدماء ان النفس الناطقة شعلة ملكوتية، تعلقها بالبدن كتعلق النار بالحطب. ويقول صدر المتألهين ان القرآن الكريم يشير الى هذا الموضوع بطريقة لطيفة جداً. ويفسر الآية الكريمة القائلة فواتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة أُعدّت للكافرين)<sup>(۱)</sup> بأن الطبيعة والنفس الناطقة ناران تؤثر احداهما على الأجسام الميتة والاخرى على الأجسام الحية<sup>(۲)</sup>.

ويتضح مما ذهب اليه صدر المتألهين بهذا الشأن هو أن التشابه والتناسب بين الطبيعة والنفس الناطقة اكثر مما هو بين النار والنفس الناطقة. ولذلك وعلى العكس من السهروردي يمكن القول بأن اطلاق عنوان الخلافة الصغرى على الطبيعة المحركة في هذا العالم أنسب من اطلاقه على النار، لأن معنى الخلافة الذي هو التصرف والتدبير والحفظ والرئاسة، غير متحقق في النار، وذلك لأن الجسم لا يؤثر في غيره إلّا عن طريق القسر والاعداد.

الطبيعة غير مشمولة بهذا الحكم، وتمتاز بنوع من التصرف والتأثير في جميع أجسام هذا العالم باعتبارها خليفة الله. ويقول صدر المتألهين ان علامة الفاعل بالحقيقة هي انه لا يبقى أثره من بعده. اما الشيء الذي يبقى أثـره مــن بـعده

(١) سورة البقرة، الآية ٢٤.

(٢) تعليقات ملاصدرا على شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٤٣٤.

فيدعى في اصطلاح الحكماء الالهيين بالمعد أو القاسر.

۳۷۸

علماء علم الطبيعة وعلى العكس من الحكماء الالهـيين، يـعتبرون المحـرك الاعدادي والقسري فاعلاً حقيقياً، غير أن هذا النوع من الفـاعلية لا يحـظى باعتبار حقيقي في الحكمة الالهية. ولا ريب في أن النار كجوهر جسماني وجرم مادي يتمتع بفاعلية اعدادية، ولا يمكن أن تُعد فاعلاً حقيقياً قط، لبقاء أثرها بعد زوالها، وعدم تبعية أثرها لها في البقاء.

الطبيعة المحركة والنفس الناطقة غير مشمولتين بهذا الحكم، ولا يبقى أثرهما بعد زوالهما. ولذلك يكن القول بأن النفس الناطقة والطبيعة المحركة متزينتان بخلعة الخلافة الالهية. واذا كانت النفس الناطقة خليفة الله الكبرى، فالطبيعة المحركة خليفة الله الصغرى في هذا العالم.

ويولي السهروردي اهتماماً خاصاً ازاء وجود النار في عالم الطبيعة ويراها من حيث الحركة والحرارة والقرب من طبيعة الحياة، أقرب الى المبادئ النورية من أي عنصر آخر.

وكان قدماء الحكماء الايرانيين يعتبرون النار طلسم «ارديبهشت» نظراً لما فيها من نور، ويعتبرون «ارديبهشت» نوراً قاهراً فياضاً:

«والنار ذات النور شريفة لنوريتها وهي التي اتفقت الفرس على انها طلسم ارديبهشت وهو نور قاهر فياض لها»<sup>(١)</sup>.

اذن لم يعتبر السهروردي عقيدة حكماء ايران القـديمة في شرف النــار مــن حيث نوريتها، عقيدة الحادية.

هذا الفيلسوف المتأله يدحض عن حكماء ايران القدامى تهمة القول بالثنوية وذلك في كتابه «الألواح العمادية»، ولم يحسبهم على الديانة المجوسية<sup>(٢)</sup>.

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٤٢٧.
 (۲) الألواح العهادية، المجموعة الثالثة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، ص ١٨٥.

OR OURĂNIC THOUGHT

محمد شريف نظام الدين أحمد الهروي الذي يُعد من أتباع الطريقة الجشتية، ومن مترجمي وشرّاح «حكمة الاشراق»، يرفض فكرة السهروردي في شرف عنصر النار، ويعتبرها نوعاً من الانحراف عن طريق الحقيقة، لكنه لم يـشر بشيء الى ثنوية حكماء ايران القديمة<sup>(١)</sup>.

السهروردي اذن يتحدث بصراحة عن فساد الثنوية ويبرئ ساحة حكماء ايران منها، ويقول بأنها ظهرت من غشتاسب، دون أن يـقدم دليـلاً تأريخـياً يدعم به رأيه، لكنه يبدو واثقاً فيا ذهب اليه.

وما ذهب اليه السهروردي في آثاره بشأن قدامى حكماء ايران، أثبته العلماء والباحثون في هذا اليوم عن طريق التحقيق في النصوص الايرانية القديمة. فالثنوية في الديانة الزرادشتية ورغم شهرتها على ألسنة وأفواه الناس، إلّا أن السهروردي أنكر هذه الثنوية. ويتفق مع السهروردي في رأيه هذا الكثير من الذين درسوا الديانة الزرادشتية، وتوصلوا إلى إنها لم تقم على أساس الثنوية.

ما يمكن ان يستشف من دراسة التراتيل الزرادشتية:

اهورامزدا يمثل الالوهية وأسمى وجود، وهو مظهر لأعمال الخير ولا يتجلى منه سوى الخير والحب. اما الشيطان فانه منكر للخير وضده، ولا يخرج مـنه شيء سوى الظلام والشر والقبح. ومـثلما يـتميز اهـورامـزدا بـالفعالية، يمـثل الشيطان ومظاهره الجانب السلبي.

يمثل «اسبنتامينو» مظهر المحاسن، ويمثل «انكره مينو» مظهر القبائح، إلّا ان كلاً منهما توأم الآخر.

هذان التوأمان ليس لديمها وجود مستقل، ويتصل كل منهها بالآخر ويقعان تحت نفوذ وجود الهي يدعى «اهورامزدا». وقد ظهرا الى الوجود قبل بدء الحياة واستمر تضادهما في العالم المرئي.

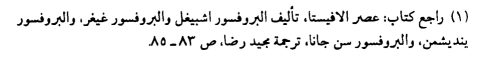
(١) الأنوارية، تأليف الهروي، اصدارات أمير كبير، ص ١١١.

اهورامزدا هو خالق عالم الوجود فقط، لكنه يصبح خالق كل شيء حـينها يظهر على شكل «اسبنتامينو»، فتصدر عنه آنذاك حتى الأفعال السلبية. «انكره مينو»، روح شريرة تخلق الشركي يقف بوجه الخير. والشيء الأول الذي خلقه التوأمان هما: الحياة والموت.

اذا كان «اسبنتامينو» يخلق النور، فان «انكره مينو» يخلق الظلام. واذا قام الأول بخلق الحرارة، قام الثاني بخلق البرودة.

اذن ان ظهور أي لون من الوان الشر ليس سوى قصور أو عجز في الخير. ولذلك يحث الدين الزرادشتي آحاد الناس على أعمال اخير من أجل اضعاف الأرواح الشريرة.

النظام الخُلُقي الزرادشتي يقوم على أساس ثلاثة اصول هي: التصور الخير. والكلام الخير. والعمل الخير<sup>(۱)</sup>.





هل السهروردي من الشعوبية؟

بعض الذين يدّعون أنهم أصحاب رأي ونظر في تاريخ الفلسفة الاسلامية، يعتبرون الشيخ شهاب الدين السهروردي فرداً شعوبياً، وينظرون الى آثـاره على هذا الأساس أيضاً.

الدكتور محمد علي أبـو ريـان اسـتاذ ورئـيس قـسم الفـلسفة في احـدى الجـامعات المصرية، لديه كتاب يحمل عنوان «تاريخ الفكر الفلسني في الاسلام»، يرمي فيه السهروردي بالشعوبية.

يرى أبو ريان بأن الحركة الشعوبية كان لها دور كبير في النيل من الكرامة العربية وتقليص دور العرب. ويقول بأن الشعوبية تتمثل في فئة من الايرانيين التي تحمل الفكرة العنصرية. كما ينتقد بعض الساحثين والنقاد العرب الذيس يعتبرون العرب عاجزين عن ادراك القضايا الفلسفية.

الجاحظ في كتاب «البيان والتبيين»، وصاعد بن أحمد في كــتاب «طــبقات الامم»، وابن عبد ربه في «العقد الفريد»، يحــملون مــثل هــذا الرأي ويــصفون العرب بالعجز عن ادراك المسائل الفلسفية.

الشهرستاني في كتاب «الملل والنحل» يشير الى نوع من الحكمة عند العرب غير موجود لدى سائر الأقوام، ويقول:

«ومنهم حكماء العرب وهم شرذمة قليلة لأن أكثر حكمهم فلتات الطبع وخطرات الفكر، ربما قالوا بالنبوات»<sup>(١)</sup>.

(١) الملل والنحل، ص ٢٥٣.

ويتحدث في موضع آخـر عـن تمـاثل العـرب والهـنود في ادراك المسـائل الفلسفية.

تتي الدين أحمد بن علي المقريزي، رغم انه يتحدث في كتاب «الخطط» عن استعداد العرب في الفلسفة وادراك المعاني المجردة والمعقولة، لكنه يـقول بأنهـم أضعف من سائر الامم في هذا الحقل.

ابن خلدون لم يستند الى الطبيعة القـومية والعـرقية في مـوضوع الفـلسفة وادراك المعاني المجردة، وانما الأمر المهم لديـه والذي يـعتبره مـؤثراً في طـبيعة الادراك ولون الفكر الفلسني، هو الظروف الاجتماعية والزمانية والمكانية.

اذن ليس باستطاعة أحد ان يدعي بأن الفلسفة خاصة بأمة معينة أو شعب خاص. فالسبب الذي جعل العرب محرومين من الفلسفة والحكمة في العصر الجاهلي هو الظروف الاجتماعية وفقدان التمدن<sup>(١)</sup>.

وسواء كان رأي ابن خلدون هو الصائب أو رأي اولئك القائلين بـتأثير العنصر والعرق، لاريب في ان السهروردي غير معارض للـعرب وليس عـلى عداء معهم قط. والدليل على ذلك هو انه كان مسلماً بالمعنى الحقيق. والمسلم لا يعتقد بتفوق قوم على قوم ولا يقول بالعنصرية. ما هو مهم في نظر السهروردي هو الوصول الى الحقيقة. والحقيقة الكاحلة ليست سوى الوحي المحمدي المتجلي في القرآن الكريم.

الدكتور محمد علي أبو ريان، يتَّهم هذا الفيلسوف المسلم بالشعوبية دون أن يقدم دليلاً معتبراً على ذلك. والدليل الوحيد الذي يقدمه هو ان السهروردي قد استخدم الكثير من الاصطلاحات والكلهات الفارسية في آثاره. يقول أبو ريان: «أما المصطلحات الفارسية التي تشيع في مؤلفات السهروردي فهي ليست

(۱) تاريخ الفكر الفلسني في الاسلام، ط مصر، ص ۱۸.

هل السهروردى من الشعوبية

سوى أدوات استخدمها المؤلف لايهام القارئ بالأصل الفارسي للمذهب وذلك انقياداً مع نزعة الفرس الشعوبية وكان السهروردي منهم»<sup>(١)</sup>.

والحقيقة هي لوكان هذا الاستاذ قـد أنـعم النـظر في آثـار السهـروردي ومؤلفاته وبذل نوعاً من الدقة لوجد أن هذا الفيلسوف لم يستند الى القـومية والعنصرية قط. كما ان استخدام الكلمات الفارسية لا يمكن ان يُعد دليلاً عـلى شعوبيته.

ولا ريب في ان السهروردي يعبّر عن احترامه واعتزازه لقـدماء الحـكماء والفلاسفة، ويعتبر معظمهم من أهل الاستشراق. ولذلك يضع قـدماء حـكماء ايران مع أهل الاستشراق ويقول بأنهم قد كسبوا من المبادئ النورية.

السهروردي لم يميز بين الحكماء الايرانيين وغير الايرانيين، معتبراً كـلماتهم وآثارهم هي الملاك والمعيار في التقويم. وكما يولي احتراماً لحكماء ايران، كذلك يولي احتراماً لحكماء اليونان، ولذلك نرى أسماء العديد من الفلاسفة اليونانيين الذين نالوا احترامه واكرامه.

اذن اذا وردت اسماء بعض الحكماء الايرانيين القدماء الى جانب غيرهم من الفلاسفة الذين استعرضهم السهروردي، فهل يسوّغ هذا، اعتباره شعوبياً لمجرد استخدامه لبعض الاصطلاحات الفارسية؟

ومن أجل الوقوف على مدى صحة وسقم آراء الذين يتهمون السهروردي بالشعوبية، من المناسب تقديم نبذة موجزة عن الشعوبية وآرائها.

وقبل ذلك لابد لنا أن نعلم بأن الاسلام دين الصلح والسلام والمساواة والأخوة. ولا يمتاز أي فرد من أفراد هذا الدين على غيره مهما كـانت قـبيلته وقوميته. والتقوى هو المعيار الوحيد الذي يمتاز به المسلم عن غيره من أبناء دينه، كما ورد في الآية الكرية: اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي إيا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقسائل لتسعارفوا ان أكرمكم عند الله أتقاكم ان الله علم خبير ﴾ (١).

العرب ومنذ صدر الاسلام وخلال نشرهم لهذا الدين، كانوا يبشرون بهذا الأصل، لكنهم قلما عملوا وفقه وعلى أساسه، لاسيا في عصر الامويين الذيـن انتهجوا سياسة عربية محضة. فالي نهاية العصر الأموى كانت جميع الأعمال والمناصب الحكومية مقتصرة على العرب الذين كانوا يتعاملون مع غير العرب تعاملاً قائماً على الاحتقار والاهانة.

هذا اللون من التعامل المشين مع الامم غير العربية المسلمة، خلق عند هذه الامم ردة فعل قاسية لاسيا عند الايرانيين الذين يتفوقون على غيرهم بالشعور الوطني والخلفية التاريخية. ولذلك اتخذ الايرانيون العديد من الأساليب لمجابهة هذا اللون من الغرور والاستعلاء.

أحد هذه الأساليب تمثل في لون من القيام الاجتماعي والأدبي على يد فـئة عُرِفت بالشعوبية ظهرت في العصر الاموي. وكان هؤلاء في بادئ الأمر عبارة عن مجموعة كانت تنظر الى الغرور العربي وحالة الاستعلاء التي لدى الحكام العرب بعين الانتقاد، وأخذت تقول بأن الاسلام يعارض هذا اللون من التفكير. والتعامل، ويحرّم التفاخر بين الأحزاب والقبائل، ولا يعترف بأي معيار سوى معيار التقوى. وبما أن هذه الفئة تستدل بالآية الكرية ﴿ يا أَمَّا النَّاسِ إِنَا خَلَقْنَاكُمُ من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل...)، فقد أُطلق عليهم اسم الشعوبية.

في عصر بني امية ظهر جماعة مثل اسماعيل بن يسار، اخـذوا يـتفاخرون بقومهم وأجدادهم وتأريخهم فى قبال تفاخر العرب بعروبتهم. فأخذت تُـطلق الشعوبية على أهل تفضيل العجم على العرب بــدلاً مــن اطـلاقها عــلى أهــل التسوية، وذلك في العصر العباسي.

(١) الحجرات، الآمة ١٣.

هل السهروردي من الش<mark>عوبية</mark>

معظم الذين يقولون بتفضل العجم على العرب، كانوا من الفرس والايرانيين، وقد أخذ هؤلاء يقولون بأن أي قوم آخرين غير العرب هم افضل من العرب مهما كانوا حقراء. وأصحاب هذه الفكرة اما رافضون للاسلام تماماً أو انهم تظاهروا بقبول الاسلام وظلوا على دياناتهم وعقائدهم، أو كانت تدفعهم دوافع قومية برزت كردة فعل على التعامل العربي المشين معهم، وتعبيراً عن معارضتهم للعرب الذين يسلكون سلوك القاهر المتغلب.

اذن كلمة الشعوبية وتسمية فئة خاصة بهذا الاسم، من مصطلحات العصر العباسي. فرغم ظهور هذه الفكرة في العصر الاموي على يد فئة معينة، غير انها لم تكن تُعرف باسم الشعوبية. فالشعوبية وجدت في العصر العباسي فـرصة كبيرة لنشر أفكارها وعقائدها، وانطلقت لتأليف الكـتب والرسـائل وانشـاد الأشعار في تفضيل الايرانيين على العرب أو التفاخر بالقومية الفارسية.

انهمكت الشعوبية في الدعوة لأفكارها منذ مطلع القرن الثاني الهجري وحتى القرن الرابع الهجري. وظهر خلال هذه الفترة العديد من الشعراء الايـرانـيين الذين يحملون الفكر الشعوبي ويدافعون عن آرائهم بحـهاس. ومـنهم الخـريمي السغدي، وبشار بن برد. ومن مؤلني الشعوبية: أبو عثمان سعيد بن حميد بختكان.

ومن هؤلاء ايضاً: هيثم بن عـدي المـعاصر للـمنصور والمـهدي والهـادي والرشيد، وسهل بن هارون المعاصر للمأمون، وعلان الشعوبي، وأبو عبيد معمر بن المثنى<sup>(۱)</sup>.

اذن على ضوء ما تقدم يمكن القول بأن الذي يدرس تاريخ الشعوبية ويتعرف على آثار السهروردي بصورة كــاملة، ليس بــاستطاعته أن يــدعي بأن هــذا الفيلسوف المتأله كان من الشعوبية.

فالسهروردي لم يستند الى قومية ما ولم يجـعلها ملاكاً في الفضيلة. وحــينا

يتحدث عن الحكماء والفلاسفة السابقين باحترام واجلال فلأنهم من سـالكي طريق الحقيقة. كما انه يفسر قصص ايران القديمة والحـكمة والعـرفان القـديمين تحت لواء المعنى الباطني للقرآن الكريم.

السهروردي في معظم آثاره، سعى لتفسير وشرح أفكاره الحكيمة حـول العلاقة ما بين النفس الناطقة والملكوت عن طريق التوسل بالآيات القـرآنـية والأحاديث النبوية.

آثار هـذا الحكـيم الاشراقي التي بـعضها بـاللغة العـربية والبـعض الآخـر بالفارسية وان كانت متنوعة من حيث المضمون والمحتوى، إلّا انها على وتيرة واحدة من حيث التمسك بالآيات القرآنية والاستعانة بالأحاديث النبوية.

ويمكن ان نستشف من دراسة آثاره انه يستند الى قاعدة قوية وراسخة من القرآن والأحاديث النبوية، بحيث ينطلق خلال تعمقه في المباحث العقلية، من هذه القاعدة ويعود اليها. والذي لديه مثل هذا الرصيد القرآني والنبوي المحكم سواء على صعيد الفكر أو على صعيد السلوك، هـل يمكـن أن يُحسب عـلى الشعوبية؟

كتب مقصود عـلي التـبريزي في الترجمـة الفـارسية للـشهرزوري حـول السهروردي قائلاً: البعض يقول بأن السهروردي قد خُنق، وآخرون يـقولون انه قُتل بالسيف، وفريق يقول بأنه قد أُلقي به من شاهق ثم أُحرق. وهناك من يقول بأنه رأى رسول الله (ص) في المنام وهو يجمع عظام شهاب الدين.

وكانت بينه وبين فخر الدين المارديني صداقة، فكـان فـخر الديـن يـقول لأصحابه فيه: كم هو طاهر هذا الشاب، أنا لم أشاهد مثيلاً له، اني اخاف عليه من كثرة جرأته وشهرته ولا اباليته.

ومن هذا يتضح انه كان يتميز بالشجاعة والجرأة في التـعبير عـن عـقائده الدينية ولا يخاف من أعداء الفكر والفلسفة قط.

هل السهروردي من الش<mark>عوبية</mark>

من أسباب معاداة الآخرين له انهم لم يدركوا عمق أفكاره ولم يتوصلوا الى كنه كلامه. والسبب في عدم فهم آثاره وكلماته من قبل الآخرين هو أنه فيلسوف اشراقي بمعنى الكلمة. والتفاوت بين الفيلسوف الاشراقي وسائر الفلاسفة هو ان الفيلسوف الاشراقي لم يسع لتعليم أبواب وفصول الحكمة بشكل منظم، ولم يجعل ذلك جزءاً من أهدافه. فالفيلسوف الاشراقي يبذل اهتماماً خاصاً نحو وضع خاص لبطل القصة والذي هو طالب المعرفة، فيدرك من منظاره حقيقة حياة شخص يعيش الحياة طبقاً للأصول الاشراقية ويشاهد العالم على ضوئها<sup>(۱)</sup>.

ويقوم ادراك الحكمة الاشراقية في معظم الأحيان على ادراك باطن وجـود الانسان وتأويل وجود الانسان. وتُـعد مـعرفة النـفس المـفتاح لادراك هـذه الحكمة.

ولذلك يُعد الفصل الخاص بالنفس الناطقة أهم فصل في آثار السهروردي من حيث الرؤية الاشراقية الخـاصة. فحينما يبحث شيخ الاشراق في العـناصر وطبائعها واختلاطها وامتزاجها، لا يبعد كلامه عن كلام المشائين، لكنه حـينما يضع قدمه في ميدان النفس الواسع فانه ينظر الى الموضوع نظرة يختلف فـيها اختلافاً أساسياً عن وجهة النظر المشائية.

الحكماء المشاؤون \_ الاسلاميون منهم واليونانيون \_ يعتبرون علم النفس فصلاً من فصول الطبيعيات، ويولون اهتماماً اكبر نحو شرح القوى ونشاطاتها، بينما يقرّب شيخ الاشراق علم النفس الى المباحث الالهية، وقلما يتحدث عـن قوى النفس.

معظم ما يقدمه في هذا المضار عبارة عن كيفية انقاذ النفس من سجن البدن. ونجاة الانسان من ظلمات العالم المادي.

(١) مجموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، ص ٢١.

This file was downloaded from QuranicThought.con

علم النفس عند السهروردي لم يكن ناجماً عن المباحث النظرية، وانما هو نتاج نظرة باطنية أو معرفة ضميرية، لا تـتحقق إلّا عـن طـريق الارتـياض والسيطرة على أهواء النفس الأمارة.

اذن هدف هذا العلم توجيه الطالب نحو امكان انـقاذ الانسـان مـن قـيود المحدوديات المادية وبلوغ الحـرية الحـقيقية التي لا تـتحقق إلّا في افـق عـالم الملكوت الذي لا ينتهي<sup>(۱)</sup>.

على ضوء ما ذكرناه يمكن أن نقول ان ادراك معاني كلمات هذا الفيلسوف الاشراقي ليس بالأمر السهل، ولابد من مراعـاة الحـذر والاحـتراس في هـذا الطريق.

اذن اذا أولى فيلسوف اشراقي أهمية اكبر نحو آراء الحكماء السابقين وسلط الضوء على رموزهم وأسرارهم، فلابد ان يصبح من الصعب فهم كلامه. ولهذا السبب يقول مقصود علي التبريزي في الترجمة الفارسية لشرح الشهرزوري:

اعلم ان فهم كلامه ومعرفة أسراره ورموزه في منتهى الصعوبة، لأنه شـيد حكمته على الأصول الكشفية والعلوم الذوقية. والذي لم يشيد اصوله على هذا الأساس، يعجز عن استنباط الفروع.

ومن لم يمسك عنان النفس عن تعلقات الدنيا والآخرة، ليس باستطاعة نفسه ان تتذوق حلاوة كلماته<sup>(٢)</sup>.

من خلال ما سبق ندرك ان ابا ريـان، غـير عـارف بـالاصول الفـلسفية الاشراقية، وغير مطلع على الهدف الذي كان السهروردي يسعى اليه.

كان السهروردي يبحث عن حقيقة الحكمة وجوهر الفلسفة في كلمات قدماء الحكماء ذات الظاهر الغامض والمبعثرة هنا وهناك. بـينما يـعتقد أبـو ريـان ان

- (۱) نفس المصدر، ص ۳٦.
- (٢) نفس المصدر، المقدمة، ص ٢٢.

هل السهروردي من الشعوبية

الصورة الكاملة للفكر الفلسني والانساني، منبثقة عن اليونانيين فقط. السهروردي يعتبر ظهور أرسطو بداية لأفول الحكمة وانحطاطها، بينما يعتبره ابو ريان مظهر كمال الفلسفة. يقول أبو ريان بهذا الشأن:

«اذا كانت الفلسفة اليونانية هي الصورة الكماملة الاولى للـفكر الفـلسني الانساني، فهل تُعد الفلسفة الاسلامية مجرد اسـتمرار للـحركة الفـلسفية عـند اليونان أم انها انتاج عقلي أصيل ينتمي الى البيئة التي أصدرته؟»<sup>(١)</sup>.

ابو ريان يعتقد ان فلسفة السهروردي استمرار لفلسفة افلاطون، ولم يعترف لها بأي عنصر أصيل آخر. ولذلك لابد من اعادة كلام الدكتور ابي ريان حول السهروردي اليه والقول بأن هذا الاستاذ المصري وان لم يكن شعوبياً بالمعنى المصطلح، إلّا انه غارق في النزعة اليونانية.

(۱) تاريخ الفكر الفلسني، ط مصر، ص ٦.



## الغربة الغربية

تُعد معرفة النفس مفتاح ادراك الحكمة الاشراقية وأحد قضاياها الأساسية. وقد كتب شهاب الدين السهروردي المؤسس للـفلسفة الاشراقـية في العـصر الاسلامي، بعض رسائله على شكل قصص رسم فيها المسار المعنوي للانسان ومختلف مراحل السلوك والشهود، كما هو الحال في قصة «الغربة الغربية».

السهروردي، استعان في هذه القصة بالآيات الكريمة وسيرة الرسول، وفسّر مراحل السير المعنوي ومراتب صعود وعروج الانسان على أساس ما نزل على خاتم الرسل.

الآيات ذات الصلة بحياة الرسل الالهيين، والتي يمكن مـلاحظتها في قـصة «الغربة الغربية»، تتعلق بالمواضيع التالية:

١ - هبوط آدم أبي البشر.
٢ - الوادي الأيمن والبقعة المباركة والشجرة التي تحدثت مع موسى «ع».
٣ - قصة سليمان (ع) وبلقيس.
٤ - قصة سليمان ووادي النمل وكلام النملة.
٥ - قصة سفينة نوح وكيفية ركوبه لها.
٦ - قصة الهدهد وغيبته.
٧ - القاء موسى (ع) في نهر النيل.
٨ - قصة الخضر وموسى (ع)، وما فعله موسى (ع) في السفينة.

۱۰ ـ جبل طور وجبل سينا.

وهناك آيات اخرى أشارت اليهــا هــذه القـصة لكــنها ليست ذات صــلة مباشرة بحياة الرسل.

QUR'ANIC THOUGH

لابد من الالتفات الى ان ابن سينا قد كتب قبل السهروردي قصتي «سلامان وأبسال» و«حي بن يقظان» في مراحل سير الانسان وسلوكه.

ورغم اعتقاد السهروردي بأن في هاتين القصتين نقاطاً عـميقة واشـارات ظريفة، إلّا انه لم يعتبرهما خاليتين من النقص، ويرى بأنه لم يرد في قصة «حي بن يقظان» ما يُعد بالطور الأعظم والطامة الكبرى في جميع أطـوار الانسـان، والوارد في الكتب السهاوية وآثار الحكماء الرمزية.

ولذلك يقول السهروردي بأن هدفه من كتابة قصة «الغـربة الغـربية» هـو تدارك ذلك النقص الذي تعاني منه قصة حي بن يقظان. قصة «الغربة الغربية» تسلط الضوء على مراحل السير الصعودي للانسان وتطور درجاته الوجودية. ولكن بما ان هذه القصة قائمة على اصول الفلسفة الاشراقية، فقد كـانت اولى مراحل السفر فيها هي بلاد ما وراء النهر، أي العالم العلوي.

بطل القصة انطلق مع أخيه عاصم وعياله من بلاد ما وراء النهر الى بـلاد المغرب لصيد بعض طيور ساحل البحر الأخـضر، فـوصل الى قـرية تـدعى «القيروان» يُعرف أهلها بالظلم. وما أن سمع أهل القرية بـوصولهم واطـلاعهم على انهم أبناء الشيخ هادي بن الخير اليماني، حتى كبلوهم بالأغلال والقوا بهم في السجن الذي كان عبارة عن بئر لا تتبين نهايتها.

وكان في أعلى تلك البئر قصر محكم فيه العديد من الأبراج. وقد قيل لهم أن بامكانكم الطلوع الى ذلك القصر ليلاً، أما حينما يحل الصباح فسينبغي عسليكم العودة الى قعر البئر. وكان قعر تلك البئر غارقاً في ظلام دامس الى درجة بحيث ليس باستطاعة أي أحد منهم أن يرى يده.

وطالما كانت الحمائم المتطايرة بين الأشجار الجميلة المكتظة تنطلق باتجاههما وتستطلع احوالهما. وقـد تـتآلق مـن الجـانب الأيـن الشرقي بـعض البـوارق فتخبرهما عن تخوت نجد وأسرّتها الجميلة.

في مثل تلك الأوضاع كانت الرائحة العبقة المتطايرة من الأشجار، تزيد من وجدهم وسرورهم، وتثير في أنفسهم الحنين الى الوطن.

وفي احدى الليالي التي كانوا فيها على أعالي القصر، شاهدوا هدهداً يحمل في منقاره ورقة من الوادي الأيمن. فأخبرهم ذلك الهدهد بأنه يـعرف طـريق خلاصهم، وقد جـاء اليهم بكتاب من سبأ بعثه اليهم أبوهم.

ورد في ذلك الكتاب: «هذا الكتاب من ابيكم هادي، وأنــه يــبدأ بــسم الله الرحمن الرحيم. لقد رغّبناكم فلم ترغبوا. ودعوناكم الى أنفسنا فلم تأتوا الينا. وأفهمناكم بالاشارة فلم تفهموا».

وخاطب الكتاب بطل القصة طالباً منه وممن معه بالانطلاق بقوة من ذلك المكان ودون أي تـوان، والامسـاك بـعزم بحـبل «جـوزهر» الفـلك القـدسي والاستيلاء على جميع نواحي وجوانب الكسوف.

وورد في الكتاب ايضاً انهم اذا بلغوا وادي النمل عليهم ان يشكروا الله تعالى الذي أحياهم بعد أن كانوا ميتين. ويطلب من بطل القصة ان يـقتل بـعد ذلك زوجته ويستمر في طريقه طبقاً لما هو مأمور به.

وبطالبهم الأب في الكتاب أن يقولوا «بسم الله» حين ركوب السفينة وحين المشي وحين القيام.

وحينما تركهم الهدهد بعد تسليم الكتاب أصبحت الشمس في كـبد السماء، فاستقلوا سفينة أخذت تتحرك في أمواج عاتية كالجبال. وكان في نيتهم بلوغ جبلي طور وسيناء، وزيارة صومعة أبيهم.

في تلك الأثناء حال الموج بين بطل القصة وابنه فـغرق. فـعلم ان الصـبح

قريب. وعلم ايضاً ان تلك القرية الظالمة سوف تُدَمر وينزل عليها مـطر مـن الحجر والمدر.

الغربة الغربية

ثم بلغت السفينة موضعاً أخذت تتلاطم فيه الأمـواج وتـتغير فـيه المـياه. فأمسك راوي القصة وبطلها بمرضعته وألقاها في مياه البحر.

وبلغت السفينة بعد ذلك جزيرة يأجوج ومأجوج عند الجانب الأيسر من جبل الجودي. فعمل بطل القصة سداً من النحاس حبس به يأجوج ومأجوج. وفي طريق العودة شاهد جماجم عاد وثمود.

وتناول بعد ذلك الثقلين والأفلاك ووضعها في زجاجة مدورة صنعها بنفسه. ورمى بفلك الافلاك الى السهاوات، ثم اجتاز بعد ذلك أربعة عشر تابوتاً وعشرة قبور ينبعث منها ظل الله. فرأى طريق الله وعلم انه الطريق الصحيح.

أخذ اخته ليلاً وهي مغطاة بعذاب الله، فظلت مغمورة في الظلام وتعاني من الحمى والكابوس الى وقت متأخر من الليل. ثم رأى بعد ذلك مصباحاً فـيه زيت ويسطع منه نور ينتشر في أطراف البيت، فيستضيء به سكان ذلك البيت.

وضع ذلك المصباح في فم احدى الحيتان الساكنة في برج الدولاب. ويقع في أسفل تلك الحيتان بحر قلزم، وفي أعلاها نجوم وكواكب لا يـعلم شـعاعها إلاّ خالقها والراسخون في العلم.

ورأى في تلك الأثناء أسداً وثوراً مختفيين، ولم يـبق مـن الأبـراج الاثـنتي عشرة سوى برج الميزان الذي يقع حين طلوع النجمة اليمانية من خلف السحب الخفيفة، في حالة الاستواء والاستيلاء.

السحب الخفيفة عبارة عن أغشية نسجتها عناكب زوايا العالم العنصري في عالم الكون والفساد.

وقال بأنه كانت معهم شاة أطلقوها في تلك البيداء. فأحرقت تـلك الشـاة صاعقة ظهرت فجأة.

وحينما انتهى الطريق وفار ماء التنور على شكل مخـروط. شـاهد الأجـرام العلوية وانضم اليها وسمع قصصها ونغماتها وتعلم تلك النغمات.

وفي تلك الأثناء حصلت لديه لذة عجيبة، واستمر استشعاره لتلك اللذة الى ان تفرقت تلك السحب وتمزقت.

ثم خرج من أغوار الجبل فبلغ عين الحياة فرأى حجراً كبيراً. وفي تـلك الأثناء اجتازت احدى الأسماك طريقاً يقودها نحو البحر. فقالت: هذا ما أردته، وهذا الجبل هو طور سينا، وهذا الحجر الكبير هو صومعة ابيك. وهنا تساءل: ما هي هذه الأسماك؟ فأجابت: هذه الأسماك مثلك، فأنتم جميعاً أبناء أب واحد. وأنتم جميعاً اخوة.

وحينما سمع هذا الكلام شعر بالسرور والفرح، ثم تسلق الجبل فشاهد أباه فكان شيخاً كبيراً يسطع منه نور تكاد تنفطر منه السهاوات والأرض. تـوقف لبعض الشيء حائراً، ثم انطلق اليه فسجد بين يديه بحيث كاد أن يضيع في ذلك النوز.

فأخذ يبكي ويشكو اليه ما تعرض له في سجن القيروان. لكنه أمره بالعودة الى السجن الغربي، فطار صوابه وأخذ يبكي ويئن كالمشرف على الموت.

تحدث له أبوه عن ضرورة العودة الى السجن لكنه بشره ببشارتين: الاولى انه قد يعود اليه ثانية، ومن السهل عليه الذهاب الى الجنة أنى يشاء. والثانية انه سيتخلص من كل شيء في آخر الأمر، ويرد الى بوابة أبيه بعد ان يجتاز جميع مدن الغربة.

سُر الابن سروراً لا يوصف. فقال له الأب ثانية: هذا الجبل جبل سيناء، والجبل الأعلى منه جبل طور سينين الذي هو منزل أبي وجدك، وما أنا اليه إلّا كأنت الى.

وأخبره ايضاً عن وجود أجداد آخرين الى ان ينتهي الأمر الى الجد الأعظم

390

الذي لا أب له ولا جد. فالجميع عباده، وبنوره يستضيء الجـميع. والذي هو أنور من كل منير، وأعلى من كل عال، ومتجل على كل شيء. والجميع يفنون

الغربة الغربية

إلّا هو. هذه خلاصة للقصة التي أوردها السهروردي تحت عنوان «الغربة الغربية».

مثلها ذكرنا في بادئ الأمر قام السهروردي برسم أطوار وجود الانسان وتحولاته في قالب قصة رمزية على ضوء الآيات القرآنية وبالاعتماد على ذهنه الخلاق.

هذا الفيلسوف المتأله الذي أقام فلسفته عـلى أسـاس الفكـر الاسـتدلالي والشهود الباطني، لم يبتعد عن هذه الاصول في هذه القصة وجعلها محط نظره خلالها.

يريد السهروردي بعاصم الذي رافق اخاه في سفره من بلاد ماوراء النهر الى الغرب، العقل النظري وبلاد ماوراء النهر اشارة الى عالم الهيولى. كما يعبر البحر الأخضر وطيوره عن رمز من رموز عالم المحسوسات والعلوم الحـاصلة عـن الحواس. فطيور ساحل البحر الأخضر تتميز بنوع من المناسبة مع صيادها.

من وجهة نظر الحكماء الاشراقيين، يُعد المعلوم أو المدرك الجرزئي مثالاً للصورة المعقولة التي تعرف على ضوء نور العقل. لذلك لو ادعى أحد بأن الذي يدرك الجزئيات هو نفسه الذي يدرك الكليات أيضاً، لما قال جنزافاً. فالذي يدرك الكليات يدرك الجزئيات أيضاً، عدا ان ادراك الجزئي الحقيقي والمعلوم الشخصي يتم عن طريق احدى الحواس، بينما لا يتقيد ادراك الكليات بقيد الحواس.

اذن لا ينبغي اسناد الادراكات الجـزئية والشخصية الى قوى مستقلة عـن عقل الانسان. فوحدانية النفس الناطقة محفوظة في جميع المراحل الادراكية، ولا يلحق الفاصل ما بين الحس والعقل أي ضرر بها.

ظُلمة قرية القيروان هم عبارة عن اناس واقعين في مأزق تضاد هذا العالم. ويعيشون حالة من الصراع الدائم فيا بينهم. فهذا العالم لا يتحقق بدون صراع وحرب على أساس التضاد. والتضاد لا يكون بدون حرب وصراع. والحرب لا تكون بدون ظلم.

بطل القصة الذي انطلق من يمين الفيض الأول والعقل الكلي، هوى في بـئر الهيولى في قرية القيروان، فتأسر بأغلال الزمان والمكان. قعر هذه البـئر غـير واضحة ومظلمة وباعثة على الخوف، والسبب في ذلك هو فقر الهيولى وجوعها المستمر الذي لا ينتهي. والهيولى هي الشيء الذي حيثية ذاته، حيثية القـبول، وليس لديها تحصل سوى اللاتحصل.

بطل القصة يُسمح له الصعود الى أعلى القصر ليلاً للمشاهدة، ثم يلقى به ثانية في قعر البئر صباحاً. والسبب في ذلك هو أن الحواس الظاهرية للانسان تُعزل في أثناء النوم وتفقد سيطرتها على الانسان. وفي مثل هذه الحال يُـصبح بمـقدور النفس الناطقة الارتفاع الى العالم العلوي ومشاهدة صور المعقولات.

يعد النوم أخأ للموت وتترتب عليه بعض آثاره. ويعبِّر الكتاب الذي اورده الهدهد في الليلة المقمرة عن نوع من الالهام الربـاني الذي يحـصل في أعـقاب تهذيب النفس وتنقية الباطن.

وادي النمل تعبير عن صفة الطمع التي لدى الانسان. وقتل الزوجة تعبير عن رفض الانصياع للشهوات. كما يرمز غرق الابن الى التخلي عن الروح الحيوانية.

اقتراب الصبح عبارة عن اتصال بـين النفسين الجـزئية والكـلية، والقـاء المرضعة في البحر بمثابة اجتياز الحيوانـية وبـلوغ مـقام الانسـانية. ويأجـوج ومأجوج اشارة الى الأفكار الملوثة، بينما يشير بناء السد حول هذه المخلوقات الى الأبتعاد عن هذه الأفكار والتخلص منها.

ولربما يراد بكلمة «الثقلين» في هذه القصة، قوة الوهم وقوة الخـيال، وهمـا

- ۱ \_ الجاذبة.
- ٢ \_ الماسكة.
- ٣\_الهاضمة.
- ٤ \_ الدافعة.
- ه\_الغاذية.
- ٦ \_ المولدة.
- ٧ \_ المصورة.
- ۸ \_ النامية.
- ٩ \_ الغضبية.
- ١٠ \_ الشهو انية.

المصباح الذي ينتشر نوره فى أرجاء البيت ويستضىء به أهله، هو العـقل الكلي لاغير. ان وضع المصباح في فم الحية يمكن ان يكون تعبيراً عن العلاقة ما بين العقل الفعال وعناصر هذا العالم.

والمراد بخفاء برجى الأسد والثور هو ان بطل القصة قد تسامى عـلى عـالم التضاد والتركيب واجتاز كل زوجية وثنوية. وبقاء برج الميزان في حالة الاستواء والاستيلاء كناية عن العالم الذي لديه طبيعة واحدة وتنزهه عن كل حرب ونزاع وتضاد.

الشاة التي أُطلقها في البـيداء، والصـاعقة التي قــتلتها، اشــارة الى الجــانب الحيواني للانسان.

فوران الماء من التنور على شكل مخروط يرمز الى مراتب الوجود في مسارها التصاعدي. والحركة من مرحلة الكثرة وبلوغ مقام الوحدة، شيء يكن رسمه على شكل مخروط. والدليل على ذلك هو ان أية مرحلة أعلى من مراحل التكامل والصعود، تشتمل على كافة المراحل التي دونها. ولا يصدق العكس، لأن المرحلة الأوطأ فاقدة لما هو متحقق في المراحل التي هي أعلى منها.

اذن لو استمرت الحركة في شيء مـا مـن مـرحـلة الكـثرة نحـو الوحـدة والبساطة، لكان بالامكان في نهاية المطاف مشاهدة جميع كمالات ذلك الشيء في نقطة بسيطة.

ما ينبغي الالتفات اليه هو ان ما ورد في هـذه القـصة بشأن نـغمات العـالم العلوي شبيه بما كان يجري للرسول (ص) حينما يتلقى رسالة الوحي الالهي:

«ان الحارث بن هشام سأل رسول الله (ص) فقال: يا رسول الله كيف ياً تيك الوحي؟ فقال رسول الله (ص): أحياناً ياً تيني مثل صلصلة الجرس وهو أشده علي فيفصم عني وقد وعيت عنه ما قال»<sup>(۱)</sup>.

الغربة أم الاغتراب عن الذات؟

ينم ما ورد في قصة «الغربة الغربية» عن ان الانسان بدأ رحلته من العـالم العلوي الذي يمثل شرق الوجود، ووقع في أسر البدن في باطن العـالم السـفلي الذي يمثل غرب الوجود. وينسجم مع هذه الفكرة جميع اولئك الذين يعتبرون روحانية الحدوث خصلة أساسية في الانسان.

(١) النويري، نهاية الأرب، ط مصر، ج ١٦، ص ١٧٣.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT ما يجلب الاهتمام هو أن نظرية «جسمانية حدوث الانسان وروحانية بقائه» ليست غير منسجمة مع هذه الفكرة من حيث الأساس والجـوهر. ولسـنا في

ليست عير منسجمة مع هذه الفكرة من حيث الاساس والجموهر. ولسنا في موضع مناقشة هذه الفكرة، وانما المهم هو الاجابة على التساؤل التمالي: مماذا يقول السهروردي في غربة الانسان في غرب الوجود؟

لابد من الالتفات الى انه قيل الكثير عن غربة الانسان ووقـوعه في أسر البدن. واستعان الشعراء العرفاء بمختلف انواع التشبيه والاستعارة لايصال هذه الفكرة.

بعض هذه التشبيهات رغم انها تقرب المعنى المراد الى ذهن الانسان من جهة، لكنها تقصيه عن فهمه في كثير من الجهات الاخرى. فتشبيه النفس الناطقة بالحمامة أو بأي طير آخر جميل، أو تشبيه بدن الانسان بالقفص، والذي ورد كثيراً في الآثار المنظومة والمنثورة لكثير من الشعراء والعرفاء المسلمين، رغم انه يساعد على ادراك المعنى المقصود، إلّا انه يوسع الفاصل بين الفكرة والحقيقة المطلوبة.

فالعلاقة بين الطير وقفصه، وبصرف النظر عن أي معنى مجازي آخر، ليست إلّا نوع من العلاقة بين المظروف وظرفه. فاذا كانت العلاقة ما بين النفس والبدن كالعلاقة ما بين الطير والقـفص، فـان ذلك يجسـد في الذهـن مـعنى الظـرف والمظروف، وينبغي حينذاك القول ببقاء العلاقة الحقيقية بـين النـفس والبـدن خافية على العقل، ويذهب المعنى الحقيقي ضحية للمعنى المجازي.

ولاريب في ان العلاقة بين البدن والنفس، ليست من نوع العلاقة بين الظرف ومظروفه. فعلاقة بدن الانسان بالنفس الناطقة، نوع خاص من العلاقات التي لا يمكن ان تقاس بها اية رابطة معروفة اخرى في هذا العالم. فحقيقة الانسان كالعجينة المؤلفة من عنصرين. ولكن العلاقة القائمة بين عنصري هذه العجينة العجيبة، لا تشبهها اية علاقة اخرى بين الأشياء الموجودة في هذا العالم.

الانسان موجود لديه جانب محسوس جسماني، وكذلك صورة معنوية مـن

عالم الأمر. اي ان الانسان مخلوق متصل بعالم الخلق من جهة، وبعالم الأمر من جهة اخرى. وقد قال الله تعالى في القرآن الكريم: ﴿ألا له الخلق والأمر﴾ <sup>(١)</sup>.

ويدعى العالم الروحاني بعالم الأمر لأنه موجود بأمر الله تعالى، ومجرد عن المادة والمدة.

في عالم الأمر الذي هو عالم روحاني، لا يعد الاستعداد المادي والزمـاني شرطاً، ويكني مجرد الامكان الذاتي لقـبول الفـيض الالهـي. بـتعبير آخـر: ان موجودات عالم الأمر فانية في نور الحق تعالى ومندكة الى درجة بحيث لا تعد سوى أمر الحق تعالى فقط.

في العالم الروحاني لا يوجد فاصل بين أمر الحق ومتعلق أمر الحق. ولابد من عد موجودات ذلك العالم من شؤون الأمر الالهي. اذن فالموجود الانساني يعد من نتاج عالمي الأمر والخلق، اي انه يتميز بجانب التعلق وكذلك بجانب التجرد. ولاشك في ان الموجود الذي يمتاز بالتجرد والمادية معاً، لابد أن يمتاز عن سائر الموجودات وان يكون بلا نظير في خصوصياته.

على ضوء ما تقدم يمكن القول بأن مجرد وجود الانسان في العالم الهيولاني والمادي لا يوجب غربته لأن لديه علامة من عالمي الخلق والأمر. ولكن الذي يوجب غربته هو نسيانه لعالم الأمر والوحدة، وضياعه في عالم المادة والكثرة.

اذن لابد من البحث عن غربة الانسان أو اغترابه عن ذاته في نسـيانه لمـا يُدعى بعالم الأمر والوحدة. فالذي ينسى الله تعالى، يُلقي عليه الله تعالى حـالة نسيان نفسه ايضاً.

بتعبير آخر: ان نسيان الله يؤدي الى نسيان النفس والذي هو الاغتراب بحد ذاته. وقد عبر الكريم عن هذه الحقيقة في الآية القرآنية التالية:

الغربة الغربية

(۱) ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم اولئك هم الفاسفون (۱).

ومعنى هذا الكلام هو أن الانسان يفقد نفسه من دون الله واذا مــا اعــتبر نفسه، نفساً، فانها نفس موهومة.

السهروردي يعتبر النور والحضور أساس كـل شيء، ويـقول بأن حـقيقة الحضور منزهة عن كل صورة ذهنية.

ويبدو ان اقبال اللاهوري كان على علم برأي السهروردي على صعيد العلم الحضوري ومعرفة الذات، لأنه تحدث عن هذه الفكرة بشكل مكرر في آثاره، وبلورها في العديد من أبياته الشعرية. فله أبيات يشير فيها الى مجهولية بداية النفس ويقول بأن حقيقتها واقعة ماوراء افق الزمان. ويعتقد بأن النفس الى الحقيقة المطلقة كالموج الى البحر. فمثلها لا ينفصل الموج عن البحر وليس أقل قدماً من البحر، كذلك لا تنفصل الحقيقة الانسانية عن الحقيقة المطلقة. فاذا كان الانسان الكامل مظهر جميع صفات الجلال والجهال الالهية، فكيف بمقدورنا الحديث عن الظهور بدون مظهر؟

ان أوجه الشبه بين أفكار الشاعر اقبال اللاهوري التي وردت في شعره وبين آراء السهروردي، لتؤكد على اطلاع اللاهوري عـلى افكـار هـذا الفـيلسوف المتأله.

أشعار اقبال التي سطر فيها افكاره لتؤكد على تأثره بالسهروردي في بعض الأفكار والرؤى، سيا وان انعام النظر فيها يكشف عن ان النفس أو الذات تؤلف أساس هذه الأفكار، وهذا هو عـين الشيء الذي يـؤكد عـليه السهـروردي كثيراً<sup>(٢)</sup>.

هذا الفيلسوف المتأله يعتبر النفس الناطقة وما فوقها إنيّات محضة، ويصف

(١) الحشر، الآية ١٩.

(٢) راجع: الديوان الشعري لاقبال اللاهوري (باللغة الفارسية)، ط لاهور، ص ٨٥. و٩٧.

علم الانسان بنفسه بأنه حقيقة الحضور.

ويشير السهروردي كذلك الى غربة الانسان في غرب الوجود، ويـرى ان بلوغ الحضور هو الطريق للنجاة من غربة الغرب.

طبقاً لاصول الفلسفة الاشراقية عدم العـلم بـالحضور يـؤدي الى الغـربة. وغربة الانسان ليست سوى حدث مأساوي يؤدي الى اغترابه عن ذاته.

ولابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو أن فكرة الاغتراب عن الذات قد أُثيرت كثيراً في الفلسفة الغربية، وكُتبت حولها شتى المقالات. لكـنها أثـيرت بطريقة اخرى تختلف عما هو وارد في آثار الفلاسفة المسلمين، بحيث تم التركيز خلال ذلك على هذه المسألة من وجهة النظر الاجتماعية وعـلى صعيد كـلام الانسان وسلوكه وحرفته.

طبعاً، بين الفلاسفة المسلمين مَن بحث هذه الفكرة من حيث سلوك الانسان وعمله في المجتمع، كها هو الحال عند ابن باجة والفارابي اللذين أشّرا خلال ذلك على طرق تخلص الانسان من مرض الاغتراب عن الذات. للدكتور «حميد عنايت» مقال بهذا الشأن، ومما جاء فيه:

«ان أدهى مصائب الانسان المغترب عن ذاته هـي انــه يـفتقد الى القـصد والاختيار. ومثل هذا الانسان يقع في الحقيقة اسيراً للضوابط غير الصـحيحة، وكأن في عنقه حبلاً غير مرئي يجره الى أية جهة تُفرض عليه.

ولهذا السبب تفقد مؤسسات مجتمعه خصائصها، فتُستخدم لتحقيق أغراض متغايرة مع الأهداف التي اوجدت من اجلها. والبيان الفلسني لذلك يتلخص في الكلمة التالية: ينسجم الجوهر مع العرض دائماً في أشياء الطبيعة التي لا روح لها.

فلا تتصاعد النار من الرطوبة، ولكن الانسان كحيّ ناطق وصاحب عـقل وتمييز، يختلف عن الجماد. وهذه القوة العقلية التي لديـه، تمـنحه القـابلية عـلى التدخل في طبيعة تظاهرات الروح، أي جوهر الوجود. كأن يُـظهر شـخصيته على غير حقيقتها حينما يريد أو حينما تضطره الأوضاع الاجتماعية.

اذن يختلف اغتراب الانسان عن ذاته عما هو معروف في العـرف بـالرياء. فالرياء يقوم به صاحبه عن وعي، اما الاغتراب عن الذات، فغالباً ما يحـدث بدون وعي سواء كان بسبب التداوم والتكرار أو بسبب عوامل اخرى.

اضف الى ذلك ان الارادة الفردية ذات تدخل اكبر في الريـاء، بــينما يــنزع الانسان نحو الاغتراب الذاتي بفعل قهر واجبار المقتضيات الاجتماعية فينسلخ عن طبعه الذاتي.

مما سبق يكن ان نستنتج:

أولاً، ان الاغتراب عن الذات معلول لعدم سلامة النظام الاجتماعي. ثــانياً، كلما كان ذكاء الانسان اكبر، كلما كان خطر اغترابــه عــن ذاتــه اكــبر. لذلك فالانسان الابتدائي الذي يعيش في مجــتمع بســيط لا يـصاب لا بــالرياء ولا بالاغتراب عن النفس.

ورغم ان الانسان المغترب عن ذاته لا يعد بهذا التعريف ظـاهرة جـديدة. وألمه أحد الآلام القديمة التي يعاني منها ابناء الانسان منذ مطلع المـدنية والى يومنا هذا، إلّا ان هذا الاصطلاح بالذات يعد، اصطلاحاً جديداً ابتدعه الفلاسفة الغربيون في القرون الأخيرة.

لاشك في ان الفلاسفة المسلمين قد اولوا اهتماماً لهذا الموضوع قبل الغربيين وبحثوه بشكل مفصل وان لم يطلقوا عليه اسماً خاصاً.

تحدث الفلاسفة المسلمون غالباً عن الطريقة التي يـظل فـيها الانسـان أو المسلم الحقيقي بمنأى عن خطر الانحطاط في المجتمعات الفاسدة.

ولربما يعد أبو نصر الفارابي (ت ٣٣٩ هـ)، أول فيلسوف مسلم تعرض لهذه المسألة. كان المعلم الثاني \_ الفارابي \_ يعيش في عصر ضعف الخلافة العباسية

وانحطاطها وظهور الحكام المستبدين. مفكرو عصره ومثل مفكري أي عصر مظلم آخر في التاريخ البشري، لم يجدوا أمامهم سوى طريقين:

اما أن لا يخافوا كالحلاج من كشف الأسرار كي يظلوا متحدين مع حقيقة طبعهم، وتبق روحهم واحدة غـير مـتكثرة. وامـا أن يسـتثمروا جـزءاً مـن شخصيتهم من اجل امن العيش والمـعاش، مـع الاسـتمرار ـ في المـقابل ـ في أفكارهم وابداعاتهم الذوقية والعقلية...

الفارابي الذي يعد مفكراً متديناً وحكيماً كبيراً، كان يبحث عن السلامة في الصمت، وقد اغلق نافذته الذهنية بوجه عالم الخـارج، وتحـاشى النشـاطات الاجتماعية والمسؤوليات الحكومية.

ويمكن أن نجد في رسائل الفارابي السياسية والاجتماعية المهمة اشارات الى موضوع الاغتراب عن الذات على صعيد الفرد والمجتمع. فني رسالة «الفصول المدنية» وبعد تقسيمه للمدن الى: مدينة فاضلة، ومدينة ضالة، يـتحدث عـن خصوصيات وملامح المجتمعات البدوية بما فيها المجتمعات ذات النظام المـتغلب الظالم.

ويعتقد الفارابي بأن القوة النفسانية التي تعد مبعث شرف الانسان كقوة التمييز، هي في الأناس الأخيار مصدر الأعمال الخيرة، ولكنها في الأناس الأشرار مصدر الشر والفساد، لاسيا عند الحكام. لذلك لا يعتبر القدماء تملك القوة الفكرية التي هي واسطة لتحقيق المقصود اللامطلوب، من الفضائل المعنوية، وانما يدعونها بأسهاء اخرى مثل سوء الطبع، والاحتيال، والمكر، لأن تلك الأشياء الانسانية التي تعد من أعظم المحاسن وأروع الفنون، تتحول في المجتمعات المتغلبة الى شرور ومصائب، والى عوامل وأسباب لأشد الكوارث التي يمكن ان تتعرض لها الكائنات.

في مثل هذه المجتمعات تتحول جميع الاستعدادات والفيضائل والصفات الحميدة الى أدوات للفساد والرذيلة. وتستخدم جميع الفنون والحرف الاجتماعية التي ينبغي ان تطور حياة الانسان، الى أداة لشقائه وتعاسته.

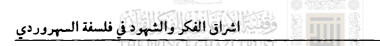
ويعتقد الفارابي ان الانسان الفاضل لا يـنبغي له ان يـعيش في مـثل هـذه المجتمعات الفاسدة، بل ينبغي عليه ان يعيش في المحيط السـليم ويخـالط افـراد المجتمع الفاضل اذا كان مثل هذا المجتمع موجوداً في زمانه. أما اذا لم يوجد مثل هذا المجتمع، فسيعيش الانسان الفـاضل غـريباً في الدنـيا، وتـتدهور حـياته، والموت أولى له من الحياة.

الفيلسوف الاسلامي الآخر \_ابن باجة\_لديه وجهة نظر في هذا المضهار أيضاً. أبو بكر محمد بـن ابي يحـيى (ت ٥٣٣ هـ)، يـنم كـتابه المـعروف «تـدبير المتوحد» عن انه لم يستطع الانسجام مع مجتمع عصره أو يهـدئ الاضـطراب العاصف في باطنه. ويعد هذا الكتاب جهداً لانقاذ روح اولئك الذيـن عـاشوا غرباء كالفارابي أقليةً في المجتمعات الفاسدة، فضلاً عما فيه من مباحث عرفانية عميقة.

ولهذا السبب يطلق المؤلف على مثل هؤلاء اسم النوابت ــ جمع نابتة ــ وهو العلف النابت تلقائياً في الزرع.

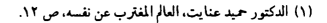
والمعضلة هي: كيف يمكن صيانة أرواح هؤلاء الغريبة على المجتمع، من غربتها على جوهرها؟ ولكن الحيلة التي يراهـا ابـن بـاجة ليست هـجرة ولا انتحاراً، وانما بذل الجهد من أجل حفظ الروح نقية في ايام الوحـدة والعـزلة. وكتاب «تدبير المتوحد» عبارة عن شرح وايضاح لهذه المهمة. فالمتوحد من وجهة نظره هو ذلك الانسان الحقاني المنعزل الذي ينبغي عليه ان يدبر امـور حياته في المجتمع الفاسد بشكل مستقل، كي يحافظ على الفضيلة من جهة، ويبق متوحداً مع ذاته وطبعه من جهة اخرى.

ويوصي بانعزال الانسان الطالب للحق في بعض الحقول الاجـتماعية لاسـيا باستغنائه عن أصحاب الديوان والقضاة والأطباء. ويعتقد ان بمقدور الانسان ان



يهذب قواه العقلية وينمي نفسه لوحده دون الاعتماد على أي أحد. وهذا التجرد الذي يوصي به ابن باجة بلغ ذروته في قصة «حي بن يـقظان» لابـن طـفيل المعاصر لابن باجة<sup>(۱)</sup>.

ومن حيث تنتهي قصة حي بن يقظان لابن طفيل تبدأ قصة «غربة الغريب» لشهاب الدين السهروردي. فما ظل ناقصاً في قصة حــي بــن يـقظان وقـصة سلامان وأبسال، اكتمل في قصة «غربة الغريب» للسهروردي.





## من هم الذين يتحررون من غربة الغرب؟

طبقاً لما ورد في «الغربة الغربية» ان الانسان قد انطلق من ديار ماوراء النهر التي تعد شرق الوجود، الى عالم الغرب، فسقط في قلب ظلام الطبيعة وحبس في سجن الحياة الحافلة بالأحداث.

وورد في هذه القصة أن هذا الانسان عندما بلغ قمة الجبل بعد ما لاقاه من عناء ومكابدة شاقة. شاهد أباه في هيئة شخص نوراني فبشره ببعض البشائر.

والسؤال الذي يثير نفسه هو: متى حدثت هذه البشائر؟ ومتى يبلغ الانسان شرق الوجود الذي هو مركز النور؟

أفرد السهروردي فصلاً من المقالة الخامسة من كـتاب «حـكمة الاشراق» لهذا المبحث، وتحدث بالتفصيل عن عودة الانسان الى مركز النور

السهروردي يعتقد بأن النفوس الناطقة تتحرر من عالم الصورة والظلمة بعد ان تبلغ هذه النفوس مرحلة الكمال في ظل العلم والعمل، فـتحصل لهـا لذات الأنوار العقلية.

السهروردي الذي يطلق على النفس الناطقة اسم النور الاسبهبد، يؤكد على الأمر التالي وهو: اذا كان بدن الانسان مظهراً للنور الاسـبهبد في هــذا العـالم، فالعقول المجردة تمثل مظاهر ذلك النور في العالم العلوي.

ولابد من الالتفات الى الأمر التالي أيضاً وهو أن النفس الناطقة يمكـن ان تقسم في هذا العالم الى جاهلة وعالمة، ويمكن ان تقسم كل واحـدة مـنهـما الى ملوثة ونقية.

اذن فالنفس الناطقة الانسانية قابلة للتقسيم الى أربعة أنواع في هذا العالم. ١ - نفس جاهلة مدنسة بالذنوب. ٢ - نفس جاهلة نقية من الذنوب. ٣ - نفس عالمة مدنسة بالذنوب. ٤ - نفس عالمة نقية من الذنوب.

السهروردي يعتقد ان جميع هذه النفوس \_ عدا النوع الأول \_ سـتصل الى عالم العقول المجردة في نهاية المطاف، إلّا ان صدر المتألهين يعبر عن معارضته له في هذا الأمر، حيث يرى حرمان النوع الثاني أيضاً من الوصـول الى العـقول المجردة.

صدر المتألهين يعتقد أن النفوس الناطقة اذا كـانت عـالمة بـالعلوم الالهـية والمعارف الربانية ستبلغ عالم الأنوار القدسية والعقول الكلية عاجلاً أم آجـلاً سواء كانت مدنسة بالكدورات أم لا.

هذا الفيلسوف الالهي لا يقول بخلاص النوع الثاني من النفوس الانسانية. ويعتبره من أهل الهلاك.

عبارة صدر المتألهين في هذا المضار كما يلي:

«أعلم أن النور المدبر اما أن يتدنس بالشهوات والكدورات المادية أم لا. وكل منهما اما أن يكون ساذجة عن العلوم الحقيقية أم لا. فهذا أربعة اقسام: الأول الجاهل المتدنس، والجاهل الغير المتدنس، والعالم المتدنس والعالم الغير المتدنس. فالأول والثاني غير متخلصين الى عالم النور القدسي، اي العقلي، أصلاً، والثالث والرابع متخلصان اليه سريعاً أو بطيئاً. وكلام المصنف يدل مع ان القسم الثاني من الواصلين الى عالم العقل وليس كذلك»<sup>(۱)</sup>.

هذه العبارات تكشف عن الأهمية الكبيرة التي يوليها صدر المتألهين للعلوم

(١) تعليقات ملا صدرا، شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ٤٩٦.

من هم الذين يتحررون من غربة الغرب؟

الحقيقية، وكيف يعتبر بلوغ هذا الحقل من العلم مقدمة لبلوغ الأنوار القدسية والعقول المجردة.

من وجهة نظره، الذي لا نصيب لديه من العلوم الحقيقية في هذا العالم، سوف يحرم من الاتصال بالأنوار القدسية في العالم الآخر.

ما ورد على لسان صدر المتألهين في هذا الباب، قد انعكس بشكل آخر في آثار أحد تلامذته.

عبد الرزاق اللاهيجاني ـ صهر صدر المتألهين وتلميذه البارز ـ يـعتبر في كتابه القيم «جوهر المراد» علم الكلام والحكمة مقدمة للتصوف، ويرى ان الذي لا نصيب له من العلم والحكمة والكلام سوف يكون ضعيفاً في السلوك الباطني، ولا يُقبل له اي ادعاء في التصوف.

اللاهيجاني يرى انه لا معنى ابداً لادعاء من يدعي انه طوى طريقة الباطن. بدون أن يطوي طريق النظر والاستدلال. ويقول بأن ما توصل اليه المتصوفة بالكشف والمشاهدة ليست علوماً نظرية، اذ من المتعذر بلوغ العـلوم النـظرية بدون الحد الوسط في البرهان.

اللاهيجاني يؤكد على الأمر التالي وهو ان ما يعلم بواسطة الكشف والشهود، هو بالضبط عين ذلك الشيء الذي يتضح بواسطة البرهان. والتفاوت الوحيد بين المعلوم عن طريق الكشف والمعلوم عن طريق البرهان هو أن المعلوم عن طريق الكشف جلي وواضح، بينما المعلوم عن طريق البرهان لا يبلغ نفس الدرجة من الوضوح قط.

اللاهيجاني يعتقد من الممكن ان تبلغ بعض الامور مرحلة الظهور عن طريق الكشف والشهود قبل بلوغها مرحلة الاثبات عن طريق البرهـان، ولكـن لا يكن تجاهل الحقيقة التالية أيضاً وهي ان الحكم بصحة كشف ما، ينبغي ان يتم على أساس برهان قاطع. لذلك لو ادعى أحد الكشف خلافاً لمقتضى البرهان

2.9

القاطع، فينبغي أن يستحق التكذيب.

ويصل اللاهيجاني بعد ذلك الى النتيجة التالية وهي ان الحكمة الاشراقـية طريقة باطنية وسلوك معنوي، كها انهــا مســبقة بـطريقة ظـاهرية واسـلوب استدلالى.

ولا يميز هذا الحكيم كـثيراً بـين الحـكمة الاشراقـية والتـصوف ويـرى ان التفاوت الوحيد بينهما هو ان الحكمة الاشراقية تقف بوجه الحكمة المشائية، بينما يقف التصوف بوجه علم الكلام.

اذن حينا ينتقد الحكماء الاشراقيون وأهل التصوف المشائين والمتكلمين فمرادهم من ذلك هو ان هذين الفريقين قد اكتفيا بالطريقة الظاهرية وغفلا عن طريق الباطن.

المشاؤون والمتكلمون وجهوا بدورهم الانتقاد نحو الحكماء الاشراقيين وأهل التصوف قائلين بأنهما قد تجاهلا طريقة التحقيق واسلوب الاستدلال، ووضعوا أقدامهم في طريق مبهم لا تلوح اية نهاية له.

يقول الحكيم اللاهيجي بأن كلا الطائفتين صادقة فيا تقول، لأن ترك الباطن والاكتفاء بالظاهر تقصير وغرور، مثلما ان السير في الباطن بدون سلوك ظاهر نوع من القصور والضلال. وينبغي القول هنا بأن الجمع بـين طـريقة الظـاهر والباطن والاعتراف بصدق كلام هاتين الطائفتين، لا يتاح إلّا اذا كان الانسان ذا عينين، ويستطلع القضايا من حيث الظاهر ومن حيث الباطن.

ولكن الذي يبعث على الأسف هو أن القدرة على مشاهدة الأشياء بعينين لا بعين واحدة، أمر لا يتحقق لكل أحد. وما أقل أولئك الذين ينظرون الى العالم بعيني الظاهر والباطن.

موضوع التأويل الذي يحكي بدوره عن العودة الى الأصل، يجد معناه مـن خلال نافذة العين الباطنية للانسان. ولهذا السبب أسند الله تعالى علم التأويل الى نفسه والى الراسخين في العلم: ﴿وما يعلم تأويله الا الله والراسخون في العــلم يقولون آمنا به كل من عند رينا وما يذكّر إلّا اولوا الألباب﴾<sup>(١)</sup>.

٤١١

أهل الظاهر الذين ينظرون للأشياء نظرة سطحية سـاذجة، يـبحثون عـن الحقيقة في المفاهيم الحرفية، ولا يذهبون أبعد من مرحلة المحسوسات. اما أهل الباطن وأنصار السلوك المعنوي، فهم على العكس من هؤلاء تماماً، اذ يبحثون عن الحقيقة في باطن الامور دائماً.

اذن يمكن القول: ما هو حقيقة في نظر أهل الباطن، مجاز في نظر أهل الظاهر. وما هو حقيقة في نظر اهل الظاهر، مرحلة نازلة ومجازية لحقيقة ما في نظر أهل الباطن.

الفيلسوف الغربي هيغل، لديه رأي في الفلسفة قريب من هذا الرأي الى حد ما. فهو يعتقد بأن عالم الفلسفة عـالم مـعكوس لأن ذلك الشيء الذي تـعتبره الفلسفة حقيقة، على عكس ذلك الشيء الذي يعتبره عامة الناس حقيقة.

الفلسفة من وجهة نظر هيغل شيء يتضح باللذات الخفية. فالفلسفة كفلسفة لم تُصنع للعامة، ولا تتميز بالقابلية على الانتشار في أوساطهم. والفلسفة فلسفة لأنها في النقطة المعاكسة للفهم الانساني المتداول المعروف. ولهـذا يـعد عـالم الفلسفة عالم مقلوباً على أساس هذا اللون من الفهم<sup>(٢)</sup>.

الفكرة التي أثارها هيغل على صعيد الفكر الفلسني، طرحها الشاعر والعارف الشهير حافظ الشيرازي بمستوى أوسع مما ذهب اليه هيغل. من وجـهة نـظر حافظ، ما يوصل الانسان الى مراده ويجعل طعم المقصود لذيذاً في مذاقه، هو أن يسلك سلوكاً خلافاً للعادة.

حافظ يتحدث في شعره عن مشاهدته لنور الوحدة من باطن الكثرة التي

(۱) آل عمران، الآية ۷.
 (۲) آثار هيغل، ج ۱، ص ۱۸۵.

يرمز اليها بتبعثر الزلف<sup>(۱)</sup>. ولاشك في ان الذي يسبعث عسلى هسذا الأمسر هسو السنخية الذاتية للانسان مع عالم النور والتفاته اليها وسعيه لبلوغها. ولهذا السبب بالذات يقول السهروردي:

«وكلما ازداد نوراً وضوءاً، ازداد عشقاً ومحبة وازداد غنىً وقرباً مــن نــور الأنوار»<sup>(٢)</sup>.

يقول الهروي في تفسير عبارة السهروردي هذه: «المراد بالنور والضوء هو العلم، والمراد بالحب والمحبة هو الميل. أي رغم ان نفس العـالم الالهـي المحـلاة بالأوصاف الحسنة المرضية تدرك حقائق الأشياء في أيام الحياة، ولكن يغلب عليها الميل نحو عالم النور، لأن المحبة ثمرة المعرفة. وكلما ازدادت محـبة الحـق، ازداد عدم الحاجة الى عالم البرزخ والتقرب الى نور الأنوار، لأن الانجذاب بقدر المحبة، ولذة الوصال بقدر الحب. ويُفهم من هذا الكلام ان مراتب العرفان اكبر من الحد والعد»<sup>(٣)</sup>.

والأمر الآخر الذي يستشف من هذه العبارة هو ان المحبة لا تتعارض مع العلم والعقل قط. واذا ما لاحـظنا بـعض العـرفاء يـنتقدون العـقل في بـعض الأحيان، فمرادهم العقل النفعي المشوب بالأوهام.

العقل الخالص الحر من قيد النفعية، لا يتعارض مع المحبة ابداً، ولذلك يعتبر فضلاء العرفاء المحبة ثمرة المعرفة والعشق عصارة العقل. فحينها تزول كدورات الوساوس وغبار الأوهام عن وجه العقل، تتألق أنوار الحب والعشق.

السهروردي يعتقد: بما أن النفس الناطقة لديها حب الأصل والمبدأ، فــانها ستصل بعد تحررها من التفرقات والتشتتات الى عالم النور الذي هو عين الحياة

> (۱) دیوان حافظ، ص ۲۱۷. (۲) شرح حکمة الاشراق، ط حجریة، ص ٤٩٧. (۳) انواریة، ص ۱٦٧.

من هم الذين يتحررون من غربة الغرب؟

FOR QURÂNIC THOUGHT

الخالدة ومنبعها.

هذا الفيلسوف المتأله يستند الى هذا الأصل، فيرفض فكرة التناسخ في هذا المجال. ويقول بأن ذلك الشيء الذي يجذب النفس الناطقة نحو جانب المبادئ والمصدر الأول، أقوى بكثير من تلك الأشياء التي تدفع النـفس نحـو القـوى الظلمانية:

«والنور المتقوى بالشوارق العظيمة العاشق لسنخه ينجذب الى ينبوع الحياة والنور ولا ينجذب الى مثل هذه الصياصي ولا يكون له نزوع اليها»<sup>(١)</sup>.

اذن فالسهروردي يرفض التناسخ وانتقال النفس من بـدن لآخـر. ولكـن الذي يبعث على الاندهاش هو انه قد تحدث عن التناسخ ونقل اقوال الحكماء في هذا الباب بطريقة بدا معها وكأنه يتفق معهم فيا ذهبوا اليه. ويبدي صـدر المتألهين تعجبه من ذلك ايضاً ويقول: رغم اعتقاد السهروردي الراسـخ بـعالم الهورقليا والأشباح المثالية، إلّا انه لم يحسن تفسير كلام القدماء في التناسخ.

صدر المتألهين يصف ابن سينا بالعجز أيضاً عن حل معضلة التناسخ وتفسير كلام القدماء بهذا الشأن، ويقول: رغم اهتمام ابن سينا برمزية كلام القدماء في التناسخ انطلاقاً مما تتميز به من ذكاء وفطنة، ولكن بما انـه لا يـعترف بـعالم جسماني آخر غير جسمانية هذا العالم، فقد عجز عن حل هذه المسألة.

ما يستقطب الاهتمام في كلام صدر المتألهين هو انه كالشيخ شهـاب الديـن السهروردي يولي أهمية كبيرة لكلام قدماء الفلاسفة، ويعتقد برمزية وغموض كلهاتهم.

ابن سينا اذن يحمل كلام الحكماء القدامى في موضوع التناسخ على نوع من الاشارة والرمز، ويقول بأن رمزيتها تعبر عن التقارب مع فهم العامة. ويعتقد ابن سينا أيضاً بأن الحكماء السابقين تحدثوا حول المعاد بما يتناسب

وينسجم مع فهم العامة وادراكهم، لأنهم لو تحدثوا عن حقيقة المعاد كها هي في الواقع ونفس الأمر، لعجز عامة الناس عن فهمها وبادروا الى انكار المعاد. ويتضح مما ذهب اليه ابن سينا في موضوع المعاد انه يشك في جسمانية المعاد ويجد في هذه الجسمانية أمراً لا ينسجم مع عقله.

وتحدث ابن سينا عن موضوع المعاد في كتاب «الشفاء» قائلاً: «م أو أو أو المارين الم من الم من الم م الا

«يجب أن يُعلم أن المعاد منه ما هو منقول في الشرع ولا سبيل الى اثباته إلا من طريق الشريعة وتصديق خبر النبي (ص) وهو الذي للبدن عـند البـعث، وخيرات البدن وشروره معلومة لا تحتاج الى تعلم. وقد بسطت الشريعة الحقه التي أتانا بها نبينا وسيدنا ومولانا محمد (ص) حـال السـعادة والشـقاوة التي بحسب البدن، ومنه ما هو مدرك بالعقل والقياس البرهاني وقد صدقته النبوة، وهو السعادة والشقاوة الثابتتان بالقياس، اللتان للأنفس، وان كانت الأوهام منا تقصر عن تصورها الآن لما نوضح من العلل»<sup>(١)</sup>.

هذه العبارة تكشف بوضوح عن اعتقاد ابن سينا بانسداد المعاد الجسماني عن طريق العقل، ولا مجال للاعتقاد به إلّا عن طريق الشريـعة وتـصديق خـبر الرسول (ص).

وتحدث ابن سينا بالتفصيل عن المعاد الروحاني معتبراً الاعتقاد به مقتضى العقل والقياس البرهانيين.

(١) الهيات الشفاء، ط حجرية، ص ٥٤٤.



## التفاوت بين المعاد والتناسخ

ان مسألة التناسخ، من المسائل التي لها جذور في تـاريخ الفكر البـشري، ودرسها العديد من قدماء الفلاسفة. كما ان خلفية هذه المسألة وكذلك امتدادها في أوساط أهل الفكر، امر ليس باستطاعة أحد أن يتجاهله. والاعتقاد بمـبدأ التناسخ ليس على وتيرة واحدة بل ذهب كـل فـريق لتـفسيره حسب رأيـه ورؤيته.

ان رسوخ فكرة التناسخ في أعماق العديد من الأديان والمذاهب القديمة يعود للأمر التالي وهو أن بعض المفكرين لم يدركوا الاختلاف الأساسي بين المعاد والتناسخ، لذلك خلطوا بين هذين الموضوعين. هناك عبارة شهيرة في التناسخ تقول: «ما من مذهب إلاّ وللتناسخ فيه قدم راسخ». السهروردي يعتقد بأن العديد من قدماء الحكماء يسيرون خلف طريقة التناسخ، ويقول بأن جسم الانسان باب الأبواب وبوابة حياة جميع الاجسام العنصرية.

ومعنى هذا الكلام هو أن النفس الناطقة تهبط أول ما تهـبط. عـلى قـالب جسم الانسان. ثم تنتقل الى سائر الحيوانات من خلال اكتساب هيئات مختلفة وبحسب المناسبات المتعددة.

بتعبير آخر: النفس الناطقة وبعد نزولها، بادرت الى اكتساب هيئات مختلفة نورانية وظلمانية، منتقلة الى الاجسام التي تتناسب مع هذه الهيئات.

هذا الكلام لديم لوازم وآثار، ولو أخذ به أحد فلابد أن يأخذ بـلوازمـم وآثاره أيضاً. ومن آثاره أن يقال بعدم وجود أي حيوان آخر في العـالم، وأن مختلف أنواع الحيوانات ليست سوى انسان منسوخ لا غـير. فـالحيوان نـوع مقتصر على الانسان، غير ان بـعض أفـراد الانسـان قـد نسـخوا وسـينسخ الآخرون في المستقبل وبشكل متوال.

ولا ينبغي نسيان الأمر التالي وهو ان نسخ الانسان من وجهة نظر القدماء لا يعني بالضرورة الانتقال الى جسم الحيوانات.

هذا الفريق يعتقد ان النفس الناطقة اذا لم تستطع أن توصل نفسها الى مقام الكمال، ولم تخرج من مرحلة النقص، ينبغي ان تنتقل الى جسم حيوان يماثلها من حيث الخُـلق والطبع. ولكن لو بلغت النفس النـاطقة ذروة الكمـال فـانها تتحرر من هذا العالم وتبلغ منبع النور.

أتباع طريقة التناسخ يستعينون بسلسلة من البراهين لاثبات ادعائهم والتي من أهمها:

ليس بعيداً عن الحقيقة لو قيل بأن النفوس الناطقة الانسانية تؤلف جواهر مجردة بشكل كامل عن المادة والمدة. ولا يبعد عن الحقيقة أيضاً لو قــيل بأن النفس الناطقة تنفصل عن البدن بعد الموت وانقضاء فترة الحياة.

تضاف أيضاً مقدمة اخرى الى المقدمات السابقة وهـي ان الأبـدان المـيتة للانسان ليست محدودة ولا متناهية.

بعد الاعتراف بصحة هذه المقدمات، يطرح السؤال التالي نفسه وهو: هـل النفوس المنفصلة عن الأبدان، متناهية أم غير متناهية؟

لو قيل في الاجابة على هذا السؤال بأن النفوس المنفصلة عن الأبدان غير محدودة ولا متناهية، يلزم عن ذلك تحقق الامور غير المتناهية حالياً وبالفعل. وهذا الأمر، من الامور المحالة. ولكن لو قيل بأن النفوس المنفصلة عن الأبدان متناهية، فحينئذ لا سبيل لنا سوى الاعتراف بوقوع التـناسخ وصـحته، لأن تناهي النفوس المنفصلة عن الأبـدان ـ لا تـناهي أجسـام المـوتى ـ يسـتلزم التناسخ وانتقال النفوس في الأجسام.

هذا الاستدلال يقوم على الأصل التالي وهو أن النفس الناطقة موجودة قبل الجسم ومستقلة عنه، ولم تحدث بحدوثه. ولكن لو اعتقد أحد بحدوث النفس حين حدوث الجسم، ويرفض وجودها قبل وجوده، فانه يعتقد بـنقص هـذا الاستدلال ولا يعترف له بأي أصل وأساس.

السهروردي يقول بأن الحكماء المشرقيين الذين سبقوه مثل يوذاسف، كانوا يعتقدون بأن الانسان باب الأبواب. وهو لهذا يعتبرهم ممن يقول بالتناسخ. ولم يتحدث لنا عن هوية يوذاسف وشخصيته التاريخية، كموقفه ازاء العـديد مـن الحكماء القدماء.

قطب الدين الشيرازي يعتبر يوذاسف حكيماً تناسخياً هندياً، ويـقول بأن البعض يعتبرونه بابلياً. ولا يستبعد ان يكون يوذاسف هو «بوذا» الذي ظهر في بلاد الهند، ويسكن معظم اتباعه في الصين واليابان.

ورغم ذهاب السهروردي الى ان معظم الحكماء الذين سبقوا يوذاسف، كانوا من أتباع طريقة التناسخ، إلّا انه لم يشر الى اسم أي أحد منهم.

قطب الدين الشيرازي يعتقد بأن هذه الفئة من الحكماء تــنتمي الى بـلدان بابل. وايران. والهند. والصين.

يقول اميل بريهير<sup>(١)</sup>، استاذ تاريخ الفلسفة بجامعة باريس:

«الاعتقاد بتناسخ الأرواح في أجساد الانسان والحيوانات الذي ينسب الى فيثاغورس طبقاً لوثيقة قديمة، لم يكن نتاج الفكر الفلسني لهذا الحكيم، وانما هو من الأفكار السائدة لدى الأقوام الأوائل الذين يعرّفون الولادة بأنها عبارة عن حلول في جسم جديد، والذين كانت تشيع بينهم فكرة ان النفس تخرج من

٤1٧

جسدها کي تستقر في حيوان أو في شيء بلا روح.

ولا يمكن تحديد الأصل التاريخي لهذه الفكرة، ولكن لابد من القول في نهاية المطاف: اذا عد تعليم حرمة أكل اللحوم جزءاً من العقائد الاولى لهذا الديـن، فلابد وأنه ناشئ من الاعتقاد بوحدة جميع الموجودات الحية، والمنبثق ولاشك من الاعتقاد بالتناسخ»<sup>(۱)</sup>.

النحلة الفيثاغورية، لم تكن ذات جانب علمي وفلسني فقط، وانما تعد حركة دينية وسياسية وأخلاقية أيضاً. وكانت تسعى لتأسـيس مـنظمة تهـدف الى الدعوة لأهدافها والحصول على نفوذ في المدن الجنوبية من ايطاليا.

ومن الصعب اتخاذ رأي صائب بشأن هذه الحركة التي تــعد تــياراً مــعقداً. لذلك:

أولاً، ينبغي القول بأن حياة فيثاغورس لا تُعرف إلّا عن طريق الأساطير التي نسجت حوله.

ثانياً، ان تاريخ المدرسة الفيثاغورية مؤلف من مرحلتين مـتميزتين، الاولى بدأت في كرنن في ٥٣٠ ق.م واستمرت حتى وفاة افلاطون (٣٥٠ ق.م). والثانية ظهرت فيها المدرسة الفيثاغورية الجديدة واقترن ظهورها مـع مـطلع التـاريخ الميلادي.

الآراء المتعلقة بنظرية التناسخ وغيرها والمنسوبة الى فيثاغوريي المرحلة الاولى، فيها الكثير من التناقضات الصريحة التي تجعل من المتعذر اسنادها الى فيثاغورس فقط<sup>(٢)</sup>. وهذا ما دفع بالمؤرخين الى الاكتفاء بتبويبها، والاحجام عن تحديد الارتباط فيا بينها.

على ضوء ما تم ذكره الى الآن، يتضح أن من الصعب تحديد تاريخ فكـرة

 (١) اميل بريهير، تاريخ الفلسفة في العصر اليوناني، تـرجـة عـلي مـراد الداودي، جـامعة طهران، ص ١٣.
 (٢) نفس المصدر، ص ٦٢.

التفاوت بين المعاد والتناسخ

التناسخ بشكل دقيق وبصورة قاطعة. ولكن الأمر المسلم بـ هـو ان طـريقة التناسخ، وفكرة انتقال النفس من بدن لآخر، مـثارة مـنذ القـدم وأخـذ بهـا الكثيرون.

السهروردي ينسب بدوره هذه الفكرة الى قدماء الحكماء محجماً عن تحديد تاريخ دقيق لنشوئها.

وسبق ان عرفنا بوجود نوع من الخلط في آثار بعض قدماء المفكرين بين التناسخ والمعاد، ولم يتم التمييز بين هذين الموضوعين بشكل دقيق.

ولابد من الالتفات الى ان الخلط بين التناسخ والمعاد وعدم التمييز بينهما. أمر يؤدي إلى حدوث حالة من الانحراف وسوء الفهم في عالم الفكر والعمل. لذلك ومن أجل رفع أي خلط بين هذين الموضوعين، لابد من دراسة معيار وضابط كل منهما بشكل دقيق.

ان انتقال الروح من عالم الشهادة الى عالم الغيب، يعد ملاكاً وضابطاً أساسياً في أصل المعاد، بينما موضوع التناسخ أمر يُبحث ضمن نطاق هذا العالم، ويراد به انتقال الروح من بدن لآخر في الحياة الدنيا. ولابد من الاشارة إلى الأمر التالي وهو ان عالم الشهادة عبارة عن العالم الذي يمكن ادراك موجوداته عن طريق حواس الانسان الظاهرة.

اما عالم الغيب فهو عبارة عن العالم الذي لا يُدرك إلَّا عن طريق الحـواس الباطنية.

اذن لابد في عملية المعاد من الانتقال من عالم الى عالم آخر والارتحال من نشأة إلى نشأة اخرى.

ولاريب في ان ما يبحث كعالم آخر في موضوع المـعاد، لا يـقع في درجـة واحدة مع هذا العالم.

والوضع، على هذا المنوال أيضاً في موضوع التناسخ، اي بالرغم من اضفاء حالة الاعتبار على أصل الانتقال في موضوع التناسخ، ولكن لا تضنى حــالة

الاعتبار أيضاً على تعدد العوالم والنشآت.

اذن يعد انتقال الروح من جسد الى جسد آخر نوعاً من التناسخ في مذهب أهل التناسخ، وان وقع الجسد الثاني من حيث الدرجة الوجودية في نفس العالم الذي تكون فيه الجسد الأول.

فانتقال الروح من جسم حيوان الى جسم حيوان آخر أرقى أو أوطأ مـن الأول، هو عبارة عن التناسخ، بينما يعيش هذان الحـيوانان في عالم واحـد ولا يختلفان إلّا في الصورة النوعية فقط.

اذن التناسخ عبارة عن انتقال الروح من جسم مادي الى جسم مادي آخر. ولا يوجد حد متصور لهذا الانتقال.

وردت اصطلاحات عديدة في آثار الحكماء بشأن انتقال الروح وتـرددها ضمن أبدان مختلفة، يمكن أن يسلط الاهتمام بها الضوء على بعض المسائل.

فلو انتقلت روح الانسان من جسد انسان الى جسد انسان آخر، سمي هذا الانتقال نسخاً. ولكن لو انتقلت الروح الانسانية من جسد انسان الى جسم حيوان، سمي هذا الانتقال مسخاً. ولو حدث هذا الانتقال من جسد انساني الى جسم نباتي سمي فسخاً، ولو حدث من جسم انساني الى جسم جمادي سمي رسخاً.

يقول صدر المتألهين في ذلك:

«فالانتقال من بدن انساني الى مثله يسمى نسخاً، والى حيوان آخر يسمى مسخاً، والى نباتي فسخاً، والى جمادي رسخاً»<sup>(١)</sup>.

ما ينبغي التنويه اليه في هذا المضار هو: عملية التناسخ مثلما بـ امكانها ان تكون ذات جانب صعودي وارتقائي، بامكانها ايضاً ان تكـون ذات جـانب نزولي وانحطاطي.

(۱) تعليقة حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٤٧٦.

التغاوت بين المعاد والتناسخ

صدر المتألهين يعتقد بأن ما أورده السهروردي عن يوذاسف والحكماء المشرقيين الذين سبقوه، يراد به التناسخ النزولي فقط. غير ان صاحب الحكمة المتعالية يعتقد بأن جماعة اخوان الصفا يعتقدون بالتناسخ الصعودي ويؤكدون عليه.

حكيم شيراز الكبير \_ أي صدر المتألهين \_ ومثل الكثير من الحكماء، يعتقد بامتناع التناسخ مطلقاً، مبرهناً على ذلك ببرهان محكم، يكن تلخيصه كما يلي: طبقاً لمبدأ الحركة الجوهرية وجسمانية حدوث النفس، يبدأ تكون كل جسم من الأجسام المادية في هذا العالم من مرحلة القوة ثم يقطع هذا الجسم مختلف

مراحل الفعلية والكمال الواحدة تلو الاخرى بشكل تدريجي.

ولابد من الالتفات الى الأمر التالى وهو: طبقاً للمبدأ المذكور، يعد تركيب الهيولي والصورة تركيباً اتحادياً ولا يتيسر الانفصال ما بينهما قط. ولذلك يتعلق وجود المادة بصورتها الفعلية. ومعنى هذا الكلام هو: إذا تكونت مادة ما. تكونت أيضاً صورة فعلية متماثلة معها من جميع الجمهات. وبالعكس، لو اضمحلت مادة ما اضمحلت صورتها الفعلية أيضاً.

ولربما ليس اغراقاً لو قيل بأن تكون المادة وظهورها هو عين تكون الصورة وظهورها، وفناء المادة هو عين فناء الصورة.

ويبدو من الضروري الاشارة الى الأمر التالي ايضاً وهو: مادامت الصورة الفعلية تؤلف فعلية المادة وتُعد كهالها الوجبودي، فبانها محكبومة ببالأحكام المذكورة. غير أن هذا الكلام لا يتعارض مع الأمر التالي وهو: أن الصورة من جهة اخرى حين لا تُعد فعلية مادة ما. تكتنى بذاتها وتستغني عن المادة.

طبعاً، هذا الكلام يصدق على نوع آخر من تطورات ونشآت الوجود، ولربما بعد انتهاء الاستكمال المادي.

على هذا الضوء يكن أن يقال: النفس من حيث هي نفس، تعدُّ نوعاً من الصورة الفعلية، مثلها ان البدن من

حيث هو بدن يُعد نوعاً من المادة. اذن فالنفس في بداية ظهورها ومبدأ تكونها. تُعد صورة طبيعية بالفعل، ونفساً ناطقة بالقوة.

هذا الكلام ينطبق على ظهور الصورة الطبيعية ايضاً، لأن كل صورة طبيعية وان كانت في بداية ظهورها ومبدأ تكونها هي صورة طبيعية، لكـنها بـالفعل عبارة عن صورة طبيعية أدنى من الصورة الطبيعية المذكورة.

هذا الترتب بالفعل وبالقوة الكائن بين الصور الطبيعية، يسـتمر بحـيث لا يصدق أي شيء سوى المادة الأولى.

هاهنا، فضلاً عن هذه المقدمات المذكورة، لا ينبغي تجاهل الحقيقة التـالية وهي ان الطبيعة بمنأى عن كل طفرة، وما لم تقطع المراحل الوجودية الأوطأ، لا تصل الى المراحل الوجودية الأعلى.

اذن اذا ثبتت صحة هذه المقدمات، يمكن ان نقول: لا تتحقق أية نفس من النفوس الانسانية الناطقة، الا اذا اجتازت مراحل من الاستكمالات الجوهرية وحصلت على مراتب من الفعليات والكمالات النفسية. ويتم الحصول على هذه الفعليات والكمالات عن طريق الحركة الجوهرية وباسلوب «لبس بعد لبس»، من خلال العديد من المراحل الجمادية والنباتية والحيوانية.

اذن فالنفس الناطقة لديها نوع من الفعلية والتحصل الوجودي من حـيث انها ذات أفعال وانفعالات كثيرة.

وعليه لو انتقلت النفس الناطقة \_بعد وصولها الى هذه المرتبة من الفعلية \_ مرتين الى جسم مادي آخر عن طريق التناسخ، لاستلزم ذلك عودة الفعلية الى القوة والشدة الى الضعف، وانقلاب نظام الخلقة<sup>(١)</sup>.

(١) تعليقات ملا صدرا على حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٤٧٦.



## حدوث النفس بحدوث البدن

قلنا بأن براهين اثبات التـناسخ لا تُـطرح إلّا اذا كـانت النـفس النـاطقة موجودة قبل البدن ومستقلة عنه. اذن لو كان هناك من يعتقد بحدوث النفس حين حدوث البدن وعدم وجودها قبل وجوده، لبطلت عنده براهين اثـبات التناسخ.

الشيخ شهاب الدين السهروردي، أحد الذين يرفضون بشكل صريح وجود النفس قبل البدن واستقلالها، ويعتبرها حادثة بحدوثه.

هذا الفيلسوف الاشراقي، تحدث عن هذه الفكرة في معظم آثاره التي كتبها بالعربية والفارسية، وأكد عليها، كما هو الحال في كتابيه «الألواح العمادية»<sup>(۱)</sup> و«برتو نامه»<sup>(۲)</sup> اللذين ألفهما باللغة الفارسية، وكتابه الشهير «حكمة الاشراق» الذي ألفه باللغة العربية.

ويمكن تلخيص ما ذهب اليه السهروردي لاثبات حدوث النـفس وعـدم وجودها قبل البدن بالشكل التالي:

لكل شخص انساني يعيش في هذا العالم ذات لديها اطلاع بأحواله. وهـذا الاطلاع هو بالشكل الذي يختص بذات الشـخص نـفسه. والذات الشـخصية خافية على سائر الناس. واذا ما عرفنا هذا نـقول بأن نـفوس النـاس ليست واحدة بالوحدة العددية، وانما هي واحـدة بـالنوع. لأنهـا اذا كـانت واحـدة

(۱) راجع: مجموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، الألواح العبادية، ط طهران، ص ١٣٤.
 (۲) نفس المصدر، برتو نامه، ص ٢٦.

بالوحدة العددية، وتتصرف في نفس الوقت في جميع الأبدان، يـلزم ان تكون ذات الانسان التي تشير الى نفسها بالضمير «أنا»، واحـداً شـخصياً في جميع الأبدان. ولو تحققت النفس الناطقة، بهذه الصورة في قالب الأجساد الانسانية، فمعنى هذا ان ما هو معلوم لأحد الأشخاص، معلوم لجميع الناس في العالم أيضاً، وهذا خلاف الواقع. ولذلك يمكن القول بأن النفوس البشرية وان كانت تتميز بالوحدة النوعية، إلّا انها كثيرة من حيث العدد.

اذن اذا ثبتت الكثرة العددية للنفوس، ولزومها في أجساد النـاس، يمكـن اثبات عدم وجود النفوس قبل الأبدان بسهولة، لأنه اذا كانت النفس الناطقة موجودة قبل وجود الأبدان، ينبغي أن تكون اما واحدة او كثيرة، في حين ليس بقدورها ان تكون قبل وجود البدن لا واحدة ولا كثيرة.

ليس بمقدورها ان تكون واحدة، لأنها إذا كانت قبل وجود البدن واحـدة فينبغي ان تكون بعد وجوده واحدة ايضاً، لأن ما يقبل الكثرة والقسمة بـعد الوحدة، هو الجسم والجسماني فقط، بينما النفس الناطقة لا جسم ولا جسمانية.

وليس بمقدورها ان تكون قبل البدن كثيرة، لأن الأنوار المجردة عن المـادة تحتاج في كثرتها وتعددها الى مميز ومخصص. واذا كان الأمر كـذلك، فمـا هـو المخصص والمميز لهذه الأنوار

مراتب الشدة والضعف ليس بمقدورها ان تكون مميزة ومخصصة لهذه الأنوار. لأن هذه المراتب غير متناهية، بينما شدة نورانية النفس الناطقة متناهية.

كما لا يمكن البحث عن مميز ومخصص لهـذا اللون من الأنوار في العوارض الغريبة والمفارقة، لأن عـروض العـوارض الغـريبة والمـفارقة عـلى الأشـياء المتساوية في النوع، معلول للأسباب والحركات. والحركة لا تتحقق إلّا في عالم الأجسام.

أضف الى ذلك اننا لو اعتبرنا العرض الغريب المفارق علة لامتياز الشيء. لاحتاج هذا العرض الى علة اخرى. ولن تنتهي هذه السلسلة من العلل. FOR QURANIC THOUGHT ( عنه المنابع المعامي ) بالمعامة المعامية في كما لا يمكن ان نجد امتياز هذه الأنوار في نفس ماهياتها، لأنها متساوية في جميع الماهيات.

العرض اللازم ليس باستطاعته ان يلعب دور المميز والمخصص أيـضاً، لأن العرض اللازم لا ينفصل عــن مـاهية الشيء. والشيء الذي هــو هكـذا ليس بمقدوره ان يكون مميزاً ومخصصاً لنفس الماهية.

على هذا الضوء يمكن القول بسهولة: ان النفس الناطقة ليس بمـقدورها ان تكون قبل البدن واحدة أو كثيرة. والذي لا ريب فيه هو ان الشيء اذا لم يكن لا واحداً ولا كثيراً، فلا يمكن أن يُعد جزءاً من الموجودات.

السهروردي لديه برهان آخر على حدوث النفس بحدوث البدن خلاصته كالتالي:

اذا كانت النفس الناطقة موجودة قبل البدن، فليس بمقدور أي حاجب أو شاغل ان يمنعها عن عالم النور المحض، لأن الحجاب من آثار تعلق النفس بالبدن، بينما لو كانت النفس موجودة قبل البدن، لتنزهت عن كل تعلق به، ولما حدث فيها أي تغيير، لأن التغيير لا يتحقق بدون حركة، ووقوع الحركة فيها يستلزم التغيير في نور الأنوار، بينما الساحة المقدسة لنور الأنوار منزهة عن كل تغيير.

مما سبق يتضح أن النفس الناطقة لو كانت موجودة قبل البدن، فـلابد أن تكون موجوداً كاملاً، وحينذاك يُعد عملها وتصرفها في البدن، أمراً مهملاً، لأن عمل النفس في البدن يهدف الى تحصيل الكمال فحسب.

اذن اذا حصل الكمال، يُعد عمل النفس في البدن تحصيل الحاصل، وهو أمر باطل.

قد يقال: قد تطرأ على النفس حالة توجب هبوطها وسقوطها. فيستوجب هذا الهبوط من المراتب العليا، تعلقها بالبدن.

ويعتبر السهروردي هذا الكلام باطلاً، ويرى امتناع اي تغيير أو اتفاق في

غير عالم الحركات والتعلقات.

277

وثمة برهان ثالث يلجأ اليه هذا الفيلسوف الاشراقي لاثبات حدوث النفس بحدوث البدن، خلاصته:

اذا كانت الأنوار المدبرة للبدن، موجودة ومتحققة قبل وجود البدن، فلابد من الاعتراف بتحقق أحد الافتراضين التاليين:

 ١ ـ بعض هذه الأنوار المدبرة للبدن، لا تعمل ولا تتصرف في أي بدن من الأبدان قط.

٢ ــ بين هذه الأنوار المدبرة للبدن، لا يمكن العثور على نــور لا يــعمل ولا يتصرف في هذه الأبدان.

وينبغي القول بشأن الافتراض الأول: النور الذي لا يتصرف ولا يعمل في أي بدن، موجود مهمل ومعطّل. ولا وجود في نظام الخلقة المعقول لأي موجود مهمل.

اما بشأن الافتراض الثاني:

اذا لم يكن بالامكان العثور بين هذه الأنوار على نور لا يعمل ولا يتصرف في هذه الأبدان، فلابد ان تكون هناك لحظة يتحقق فيها عمل هذه الأنوار في البدن. وبما ان حوادث عالم الوجود ليس لها ابتداء، فلابد ان تكون لحظة عمل هذه الأنوار في الأبدان قد وقعت في الأزل والماضي الذي لا بداية له. واذا كان الأمر كذلك فالنتيجة التي يكن الخروج بها هي: انه لا يوجد نور مدبّر قبل وجود البدن بصفته نفساً ناطقة.

البرهان الرابع يتمسك السهروردي ببرهان آخر يمكن ان ندعوه بالبرهان الرابع لاثـبات حدوث النفس بحدوث البدن. خلاصة هذا البرهان كالتالى:

حدوث النغس بحدوث البدن

حوادث هذا العالم ليست لها نهاية في المستقبل، مثلما ليست لهــا بــدايــة في الماضي.

114

كـذلك ان انــتقال النـفوس مــن بــدن لآخــر والذي يــدعى في اصـطلاح السهروردي بالانتقال الناسوتي، أمر غير ممكن أيضاً.

اذن على ضوء هاتين المقدمتين: اذا كانت النفوس الناطقة موجودة قـبل وجود الأبدان، يلزم عن ذلك تحقق جهات غير مـتناهية في عـالم المـفارقات والمجردات، لأن أي نفس من النفوس غير المتناهية بحاجة الى علة في تحـققها واختلافها مع النفوس الاخرى. كما ان كل علة بحاجة الى علة اخرى، الأمر الذي يؤدي الى ظهور سلسلة من العلل والمعاليل اللامتناهية في عالم المفارقات والمجردات. ونظراً لتعذر اجتماع مثل هذه السلسلة في عالم المفارقات والمجردات، يتعذر كذلك تحقق النفوس الناطقة قبل الأبدان.

قطب الدين الشيرازي، شارح كتاب «حكمة الاشراق»، وبعد نقله لبراهين السهروردي في هذا الباب، يعبّر عن شكه وتردده فيها، ويعتبرها جميعاً من الامور الاقناعية. ويقول بأن هذه الأدلة قائمة على ابطال التناسخ. اذن لو اعتقد أحد بالتناسخ، فانه لا يأخذ بهذه الأدلة في باب اثبات حدوث النفس بحدوث البدن.

رأي قطب الدين الشيرازي هـذا، يمكـن ان يـصدق عـلى بـعض بـراهـين السهروردي. فقد قلنا في بداية هذا المبحث ان براهين اثبات التناسخ لا يصح طرحها إلّا عند الأخذ بفكرة وجود النفس الناطقة قبل وجود البدن.

اذن اذا وُجد أحد كالسهروردي لا يعترف بوجود النفس الناطقة قـبل وجود البدن، فلابد ان يثير الاشكال حول براهين اثبات التناسخ. وعلى هـذا الضوء يمكن ان يقال: ان بعض براهين السهروردي في اثبات حدوث النفس بحدوث البدن، لا تخلو من اشكال، لأن هذا الفيلسوف الاشراقي قد توصل الى ابطال التناسخ عن طريق اثبات حدوث النفس وعدم تحقق ذلك قبل البـدن،

بينا يذكر من جانب آخر بطلان التناسخ ضمن مقدمات البرهان، لاثبات حدوث النفس.

صدر المتألهين الشيرازي، قام بدوره بدراسة براهين السهروردي وتفحصها، فوجد بعض مقدماتها ناقصة.

هذا الفيلسوف المتأله يعتقد اعـتقاداً راسـخاً بـالحدوث الجـسماني والبـقاء الروحاني للنفس، وقد استعان بالبراهين القاطعة لاثبات ذلك. ما أورده صدر المتألهين في حدوث النفس، يُعد جديداً ومهماً جداً في تاريخ الفكر الاسلامي.

وتوصل عن طريق الحركة في الجوهر الى النتيجة التـالية وهـي: رغـم ان النفس جسمانية الحدوث في البداية، لكن روحانية البقاء، تُعد مرحلة اخرى من وجودها أيضاً.

اذن رغم ايمان صدر المتألهين بالحدوث الجسماني للنفس، لا ينكر كينونتها العقلية قبل البدن، فيقول بأنها جسمانية في مقام الحدوث، لكنها تتميز بنوع من الكينونة العقلية قبل البدن.

ويعتبر صدر المتألهين هذه المسألة، من المسائل الغامضة، ويبرر الاختلاف بين آراء الحكماء في هذا المضمار، بالغموض الذي يلف هـذه المسألة والتـعقيد الذي تتميز به.

معظم الحكماء وجمهور المحققين، تحدثوا عن النفس، ودرسوها في آثـارهم. غير ان الحقيقة هي ان ما ورد في آثار هؤلاء بشأن النفس، عبارة عن كلام في آثار ولوازم وجود النفس لا غير.

البعض يرى ان النفس ليست سوى موجود مدرك ومحرك. والبـعض لم يكتف بهذا القدر فاعتبروا تجرد النفس وبقاءها بعد مفارقة البدن، سمة اصلية من ساتها. ويبرهن هؤلاء على فكرتهم هذه كما يلي: النفس النـاطقة مـوضع العلوم والادراكات. والادراك من حيث هو ادراك غير قابل للتقسيم والتفرقة. لذلك ينبغي القول: اذا كان الادراك أو العلم غير قابل للتقسيم، فمعنى هـذا ان حدوث النفس بحدوث البدن EPRINCE GHAZITRUST النفس الناطقة بسيطة. وما كان بسيطاً في حد ذاته، فانه خ

النفس الناطقة بسيطة. وما كان بسيطاً في حد ذاته، فانه غير قابل للفناء، اذ لو كانت النفس الناطقة قابلة للفناء فلابد أن تتألف من قوة وفعل، وهذا خلاف الفرض.

يقول صدر المتألهين بأن ما ذُكر هنا حول النفس ومعظم ما ذُكر في هــذا الجمال، يؤلف غاية معرفة الحكماء والمتكلمين في موضوع النفس.

ولكن لو تصور البعض انهم قد توصلوا الى كنه حقيقة النفس من خلال هذه الدرجة من المعرفة، فانهم مخطئون تماماً. ولهذا السبب بالذات نلاحظ بين هؤلاء اختلافاً كبيراً في الرأي في موضوع النفس، وانبرى كـل فـريق لابـداء وجهة نظره:

فالكثيرون يرون ان جميع أفراد النفوس البشرية تؤلف نوعاً واحـداً، فـلا تتغير أي نفس منها بحسب الذات والجوهر، منذ تـعلقها بـالجنين والى حـين بلوغها غاية الكمال.

هؤلاء يعتقدون ان اي تغيير يحصل في النفس الناطقة،انما يحصل في عوارضها وكيفياتها اللاحقة، بينما لا يطرأ أي لـون من التغيير علـى جوهـر ذاتها.

وهناك من يرى بأن النفس قد وُجدت مع البـدن، ويـعتبرون البـدن مـن شرائط وجود النفس.

صدر المتألهين، يرفض جميع هذه الآراء ويعتبرها غير صحيحة، ولا يأخذ إلّا بنظرية أهل الكشف والبرهان، ولذلك نراه يقول:

النفس ومع كونها بسيطة من حيث الذات والهوية، ذات درجــات مخــتلفة ومتباينة. ولهذا لا تتعارض جسمانية حدوثها في مرحلة المادة والنشأة البسيطة مع كينونتها العقلية قبل البدن قط.

فالاستعداد البدني المادي في عالم الطبيعي، يُعد من شرائط وجود النـفس، غير أن البدن وعوارضه، لا تُعد شرطاً لحقيقة النفس وهويتها المتعالية، لأنه لو كان الأمر كذلك، للزم فناء النفس بفناء البدن، بينما تؤكد مختلف البراهين والأدلة

على بقاء النفس بعد فناء البدن.

٤٣٠

اذن يمكن القول: النفس جسمانية الحدوث مثل سائر الامور الطبيعية، وروحانية البقاء مثل سائر العقول المجردة. وعلى أساس هذه النظرية يمكن تفسير ما ورد في بعض الأحاديث حول وجود النفس قبل البدن، حتى انه ورد في بعضها انها توجد قبل البدن بألني عام.

ولا ريب في ان تحديد مدة وجود النفس قبل البدن، لا يتحقق إلّا عن طريق الاتصال بنور النبوة.

النفس الناطقة موجود ذو درجات مختلفة ومقامات متفاوتة ولا يمكن تحديد حقيقتها ببعض هذه الدرجات. فهذا الموجود العجيب لطيفة ربانية وحقيقة عجيبة لا يتوقف عند أية درجة يصل اليها، ولذلك يبحث دائماً عن مرحلة جديدة ودرجة أعلى.

ولهذا السبب يواجه تعريف النفس مشكلة بحيث اعترف الكثير من الأكابر بالعجز عن تقديم تعريف حقيقي شاف.

صدر المتألهين الشيرازي، لم يؤكد على جسمانية حدوث النفس وروحـانية بقائها فحسب، وانمــا ذهب ايضاً الــى القول بأنهـا مركبــة الحــدوث وبســيطة البقاء:

«والحق عندنا ان النفس جسمانية الحدوث روحانية البقاء، وهي ايضاً مركبة الحدوث بسيطة البقاء لتولدها من هيولى فانية هي صورة البدن، وصورة باقية هي كمال النفس»<sup>(١)</sup>.

تنويه مما سبق يتضح ان الحكيم الاشراقي الشيخ شهاب الدين السهروردي يؤمن

(١) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، تعليقات ملا صدرا، ص ٢٤٥.

FOR QURANIC THOUGHT ويعتبر والم المحمد والم المحمد المحمد المحمد والم المحمد المحمد والم المحمد المحمد المحمد ا النفس الناطقة قبل البدن، ويعتبرها حادثة بجدوثه.

ومن الواضح ايضاً ان الذي لا يعتقد بتقدم النفس على البدن، فلن يـعتقد بالتناسخ أيضاً. ورغم ذلك نجد ان تعامل هذا الفيلسوف مع موضوع التناسخ. هو بالطريقة التي تثير الريب والتوهم عند البعض.

فهو يحترم الحكماء القدماء كثيراً ويرجح آراءهم وأفكارهم على غيرهم في معظم الأحوال. وقد نقل أقوال العديد من هؤلاء، في موضوع التناسخ، وصنّف فيثاغورس ضمن فئة الحكماء التي تقول به.

- والذين لديهم معرفة اكبر باسلوب السهروردي وطريقة تفكيره وتعبيره، قد يتصورون انه يميل نحو عقيدة القدماء في مسألة التناسخ، ويتردد في بطلانها.
- والذي يقوي مثل هذا التوهم عبارة وردت في المقالة الخامسة من كــتاب «حكمة الاشراق» يقول فيها:

«وأما أصحاب الشقاوة الذين كانوا حول جهنم جثياً وأصبحوا في ديارهم جاثمين، سواء كان النقل حقاً أو باطلاً فان الحجج على طـرفي النــقيض فــيه ضعيفة»<sup>(١)</sup>.

اي انه مثلها يرى براهين انصار التناسخ ضعيفة، يرى بـراهـين مـعارضيهم ضعيفة ايضاً.

ويقول صدر المتألهين بأن الظاهر من عبارة السهروردي هو انه متردد في بطلان التناسخ، ولم يتعامل بحزم ويقين مع هذه الفكرة.

وينتهز صدر المتألهين الفرصة أيضاً للتحدث عن خطأ رأي الغزالي في هذا الموضوع. ويقول بأن السبب في خطأ الغزالي هو انه لم يميز بين التناسخ والبعث، وخلطه بين هاتين المسألتين. ويعزو هذا الخلط الى عدم معرفة الغـزالي بمـعنى

(۱) نفس المصدر، ص ۵۱۱.

المعاد الجسماني، وعدم اطلاعه الدقيق على معنى عالم الآخرة والنشأة الباطنة. ومما يجدر ذكره هو أن الانتقاد اللاذع الذي يوجهه صدر المتألهين للغزالي لا يقتصر على هذا المورد، وانما هب لمعارضته في كثير من الموارد الاخرى، وانتقده بشدة.

اما موقفه من السهروردي في موضوع التناسخ، فلا يخلو من اشكال، لأن السهروردي وكما سبق لم يتردد في رفض التناسخ والاعلان عن بطلانه.

مما سبق يمكـن ان نسـتنتج بأن هـذا الفـيلسوف الاشراقي يـعتقد بـبطلان التناسخ، وما يمكن ان يثبت هذا قوله التالي:

«ولا خلاص لمن لم يكن اكثر همه الآخرة وأكثر فكره في عالم النور. فاذا تجلى النور الاسفهبدي بالاطلاع على الحقائق وعشق ينبوع النور والحياة، تطهر من رجس البرازخ. فاذا شاهد عالم النور المحض بعد موت البدن، تخلص من الصيبصة وانعكست عليه اشراقات لا تتناهى»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر تطهر النفس وتخلصها من التعلقات الطبيعية واتصالها بمركز النور والعظمة، غاية الكمال. ولا ريب في أن هذا الكلام لا يمكن ان ينسجم مع اصول فكرة التناسخ. اذن ما أبداه السهروردي من تردد في أصحاب الشقاوة، لا يعني التردد في بطلان موضوع التناسخ، وانما يقصد ان اصحاب الشقاوة لا يميلون لقطع ارتباطهم بتعلقات الطبيعة والامور الجسمانية بفعل سوء الانتخاب.

(١) حكمة الاشراق، الجموعة الثانية، ط طهران، ص ٢٢٦.



## معرفة النفس ليست نتاج الصور الادراكية

الذين لديهم معرفة بآثار السهروردي يعلمون جيداً بأن هـذا الفـيلسوف الاشراقي لا يعتبر معرفة النفس فصلاً من فصول الطـبيعيات. وانـصبت جـل جهوده من أجل انقاذ النفس من فخ الجسم، والتحرر من ظلمات العالم المادي. علم النفس يقوم في فلسفة السهـروردي عـلى أسـاس العـلم الحـضوري

ومعرفة النفس. كما يعتبر معرفة النفس المنطلق لأية معرفة.

حينما يعرف الانسان نفسه ويشير اليها بـ «أنا»، يصبح كل شيء آخر عدا «أنا»، غريباً عليه. وكل ما هو غريب على «أنا»، لابد وأن يكـون: «هـو» أو «ذلك».

فني مشهد «أنا»، تُعد حتى صور «أنا» الادراكية عبارة عن «هو» أو «ذلك». ولذلك لا تعد المعرفة الذاتية نتاج العـلم الحـصولي وليس بـاستطاعة الصـور الادراكية الوصول لهذا المقام.

الحكماء المشاؤون وعلى العكس من السهروردي يعتبرون علم النفس فصلاً من فصول الطبيعيات، وينبرون في الغالب لشرح قوى النفس وفعاليتها. وتؤكد هذه الطائفة في الغالب على العلم الحصولي والصور الادراكية للـنفس، ولم تتحدث كثيراً عن العلم الحضوري.

السهروردي يعتقد بأن بعض الادراكات ليست بحاجة الى صورة، وأساسها عبارة عن حضور ذات المدرَك عند المدرِك. ويستدل على ذلك بـقوله: «وممـا يؤكد أن لنا ادراكات لا يحتاج فيها الى صورة اخرى غير حضور ذات المدرك:

ان الانسان يتألم بتفريق الاتصال في عضو له ويشـعر بـه، وليس بأن تـفريق الاتصال يحصل له صورة اخرى في ذلك العضو أو في غيره، بل المدرك نـفس ذلك التفريق»<sup>(۱)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر حضور ذات المدرك عند المدرك نوعاً من الادراك يطلق عليه اسم «الادراك الحضوري». وهذا النوع من الادراك لا يحصل عـن طريق الصورة على العكس من الادراك الحصولي. والمدرِك والمـدرَك في هـذا الادراك، شيء واحد لا أكثر.

للسهروردي عبارة تتحدث عن ضرورة اعتراف الحكماء والمشائين بهـذا النوع من الادراك، تقول:

«ومما يلزم فرقة المشائين الاعتراف بهذا انهم يسلمون أن الصورة قد تحصل في آلة البصر ولا يشعر بها الانسان اذا استغرق في فكره أو ما يورده حاسة اخرى، فلابد من التفات النفس الى تلك الصورة. فالادراك ليس إلّا بالتفات النفس عندماترى مشاهدة. والمشاهدة ليست بصورة كلية، بل المشاهدة بصورة جزئية»<sup>(٢)</sup>.

من هذه العبارة نفهم ان السهروردي قد وقف بوجه الحكماء المشائين وسعى لجعلهم يعترفون بالادراك الحضوري للنفس.

هذا الفيلسوف الاشراقي قد تحدث في الكثير من آثاره الفارسية والعربية عن العلم الحضوري للنفس. وقال في كتاب حكمة الاشراق بشأن هـذا المـوضوع وقال: اذا كان الشي قائماً بالذات ومدركاً للذات، فانه لا يحصل عـلى مـعرفة الذات عن طريق مثال ذاته.

ويستعين السهروردي بثلاثة طريق لاثبات ما ذهب اليه:

(۱) المشارع والمطارحات، مجموعة مصنفات شيخ الاشراق، ج ۱، ص ٤٨٥.
 (۲) نفس المصدر.

الثالث بالمثال، وانما يصدق على جميع الامور الزائدة على الذات.

الطرق الثلاثة، يصفها بأنها اقناعية، معبِّراً بذلك عن تردده فيها.

صفات الذات متفرع على ادراك تلك الذات.

الطريق الثاني: من يدرك نفسه عن طريق الصورة المثالية، اما يعلم بأن هذه الصورة المثالية صورته المثالية أو لا يعلم. فاذا لا يعلم فينبغى القـول بأنـه لم يدرك نفسه، لأن الذي يدرك نفسه عن طريق مثاله لابد أن يكون لديه عـلم

أما اذا كان يعلم بأن الصورة المثالية صورته، فينبغى القول بأنه قـد ادرك

الطريق الثالث: القائم بذاته والمدرك لذاته \_سواء كان نفساً أم عقلاً \_لن يجد نفسه عن طريق الامور الزائدة عليها، لأن الامور الزائدة على الذات، تُعد من صفات ذلك الشيء. والذي لا ريب فيه هو ان الشخص حينما يدرك نفسه يعلم ان صفاته زائدة على ذاته، لذلك فهو يدرك ذاته قبل ادراكه لصفاته، لأن ادراك

الأمر الذي تجدر الاشارة اليه هو بأن ما ورد في الطريق الثالث، أعم مما ورد

في الطريقين الأول والثاني. اذ لم يُطرح في الطريقين الأول والثانى سوى الفكرة

التالية وهي ان الشخص لا يجد نفسه من خلال مثاله، في حين لا يختص الطريق

وبعد نقل قطب الدين الشيرازي، شارح كـتاب «حـكمة الاشراق» لهـذه

بأن المثال مثاله. نفسه بدون مثال وقبله.

الطريق الأول: حينا يجد الانسان نفسه، يعبّر عن نفسه بـ «أنـا»، ولا يجـد شيئاً آخر عدا «أنا». والأمر المقطوع به هو ان الصورة المثالية لـ «أنـــا»، غــير «أنا» ذاتها. اذن اذا كانت الذات الشخصية لـ «أنا»، «أنا» نفسها، كانت الصورة المثالية لـ «أنا»، غير «أنا» ومصداقاً لعنوان «هو». اذن ادراك مثال «أنا»، ليس «أنا» واغا «هو» داغاً.

معرفة النفس ليست نتاج الصور الادراكية

السهروردي في هذا الباب، إلّا انه أنكر بعض مقدماته. فهو يقول: اذا ادرك أحد شيئاً عن طريق مثاله، فما هي الضرورة في مثل هذه الحال لادراك مثالية ذلك المثال لذلك الشيء؟

يقوم كلام صدر المتألهين في هذا المضار على الأصل التالي:

«لا نسلّم ان من علم شيئاً بمثال فلابد ان يعلم أن ذلك مثال لذلك الشيء اذ لا يلزم من حصول العلم بشيء أن يحصل العلم بالعلم به»<sup>(١)</sup>.

صدر المتألهين استند الى هذا الأصل في العديد من آثاره الاخرى. فني كتابه الكبير «الأسفار الأربعة» يعتقد ان ادراك الله تعالى بصورة بسيطة متحقق لجميع الناس في فطرتهم، ويقول بأن من يدرك أمراً من الامور وبأي نحو كان، فلابد ان يدرك البارئ تعالى أيضاً، غير ان معظم الناس لا يدركون هذا الادراك. غير ان خواص أولياء الله تعالى على علم بادراكهم لله تعالى كقول علي (ع): «ما رأيتُ شيئاً إلّا ورأيت الله قبله».

اذن فهذا اللون من الادراك \_ والذي هـو ادراك بسـيط \_ حـاصل لجـميع الناس، غير أن ادراك هذا الادراك غير حاصل للجميع.

صدر المتألهين يعتقد ان ملاك الخطأ والصواب وكذلك الكفر والايمان يتمثل في الادراك الثاني. وهذا الادراك مناط التكليف والرسالة. ويقصد ان الأنـبياء الالهيين قد بُعثوا كي يعلّموا الادراك الثاني للناس، ويطلعوهم على معرفتهم بالله تعالى.

اما الخطأ فلا ينفذ الى الادراك الاول، كما لا يمكن أن نتصور فيه الجهل. يقول صدر المتألهين بهذا الشأن:

«اعلم يا أخا الحقيقة ايّدك الله بروح منه ان العلم كالجهل قد يكون بسيطاً وهو عبارة عن ادراك شيء مع الذهول عن ذلك الادراك وعن التـصديق بأن

(١) تعليقات «حكمة الاشراق»، ط حجرية، ص ٢٩٢.

FOR OUR'ANIC THOUGHT

المدرك ماذا.

وقد يكون مركباً وهو عبارة عن ادراك شيء مع الشعور بهذا الادراك وبأن المدرك هو ذلك الشيء. اذا تمهد هذا فنقول: ان ادراك الحق تعالى على الوجــه البسيط حاصل لكل أحد في أصل فطرته»<sup>(۱)</sup>.

اذن يعترف صدر المتألهين بالادراك الحضوري للنفس مـن خـلال تـقسيم العلم الى بسيط ومركب، ويتفق مع السهروردي في هذه الفكرة، لكـنه يـورد اشكالاً على استدلال السهروردي، مؤكداً على ان ادراك الشيء لا يوجب العلم بذلك الادراك.

اذن النفس الناطقة من وجهة نظر صدر المتألهين ليست غافلة عن نفسها، وأنها تجد نفسها دائماً. ويقول هذا الفيلسوف الكبير في تعليقته على كتاب «حكمة الاشراق» بأن كل أحد من الناس يدرك ذاته بطريقة لا يُحتمل فيها وجه الاشتراك. وهذا اللون من الادراك في الشخص، ليس سوى ذاته الشخصية لا غير. وعليه فهذا الادراك لا يتحقق عن طريق الصورة، لأن كل ما هو غير الهوية الذاتية للشخص \_ سواء كان كلياً أو جزئياً، ذاتياً أو عرضياً \_ غريب على ذات الشخص. ومن المسلّم به ان ما هو غريب على الذات الشخصية لفرد ما، فلابد أن يصدق عليه عنوان «هو» لا «أنا».

صدر المتألهين يقول بأن ذات الـ «أنا» عين الوجود. اذ حينها أجد «أنا» ذاتي الشخصية، فان اي معنى غير الوجود يُعد مجهولاً وغائباً. وعـليه حـينها يجـد الانسان بعين الوجود حضوراً وجودياً، يُعد أي مفهوم ذهني غائباً وغريباً.

ويعتقد صدر المتألهين ايضاً بأن ما ذهب اليه عبارة عن بـرهان يمكـن أن يُثبت ثلاثة أشياء:

الأول، تحقق الوجود في الأعيان.

(۱) الأسفار الأربعة، ط طهران، ج ۱، ص ۱۱٦.

الثاني، حقيقة النفس عين الوجود. الثالث، وجود النفس مجرد عن المادة.

كلمة اخرى

سبق ان ذكرنا بأن علم النفس يحظى في فلسفة السهروردي بأهمية خاصة. ولا يمكن تلخيصه في فصل واحد من مبحث الطبيعيات. فهذا الفيلسوف أثار هذه المسألة في معظم آثاره وتحدث بشأنها. فـني الهـيكل الثـاني مـن كـتاب «هياكل النور» يقول بأن الانسان قد ينسى بعض جوارحه وأعضائه أحياناً. لكنه لا ينسى نفسه قط.

اشراق الفكر والشهودني فلسفة السهروردي

وعلى صعيد آخر، من المتعذر معرفة الكل بـدون مـعرفة الأجـزاء، لذلك فالذي لا يُنسى أبداً ويُطلق عليه اسم «أنا» لا يمكـن ان يمـثل كـل الأجـزاء والجوارح، لأن هذه الأجزاء والجوارح تُنسى في بعض الأحيان<sup>(١)</sup>.

السهروردي يستدل على وجود النفس عن طريق ثبات وتجرد العلم. وقد تحدث كثيراً في «هياكل النور» عن النفس الناطقة مقترباً فيما ذهب اليــه مــن مسلك الحكماء المشائين الى حد ما<sup>(٢)</sup>.

ويتحدث في نهاية الهيكل الثاني من هذا الكتاب عن رأي البعض في النفس فيقول بأن البعض لا يعتبرها جسماً ويعتبرها الله، مبتعدين بهـذا التصور عن الله، لأن الله تعالى واحد والأنفس كثيرة، اذ لكل فرد نفس مستقلة. فلو كان للناس جميعاً نفس واحدة لكان علمهم واحداً وتفكيرهم واحداً، بينما حقيقة الأمر ليست كذلك. ولو كانت النفس الناطقة هـي الله، فكـيف تخضع لقـوى الجسم، وتقع في شباك الشهوة.

(۱) هياكل النور، المجموعة الثالثة من آثار السهروردي، ط طهران، ص ۸۵.
 (۲) نفس المصدر، ص ۸٦.

ويقول أيضاً بأن ثمة فريقاً آخر يعتبرها جزءاً من الله، وهو اعتقاد ضال ولا شك، لأن الله تعالى ليس جسماً، فكيف يمكن ان يتجزاً؟ ويذهب فريق آخر الى ان النفس الناطقة قديمة وأزلية، وهذا الرأي باطل أيضاً، لأنها اذا كانت قديمة فما هي الضرورة لكي تهبط من عالم القدس والحياة الى عالم الموت والظلام؟ اذن بما أنها ليست أزلية أو قديمة، فلابد أن تكون حادثة، خلقها الله تعالى مع الجسم، لا قبله ولا بعده<sup>(١)</sup>.

ويتحدث السهروردي عن النفس أيضاً وعلمها الحضوري في كتاب «برتو نامه»<sup>(٢)</sup> الذي الّفه باللغة الفارسية، وكذلك في كتاب «الالواح العمادية»<sup>(٣)</sup> الذي ألّفه بنفس هذه اللغة. وذهب في هذين الكتابين وغيرهما من آثاره الاخرى الى انه يعتبر ادراك الانسان لذاته حضورياً وبلا واسطة. ومن الواضح ان عدم تحقق هذا الادراك يعني عدم تحقق سائر الادراكات الاخرى ايضاً.

سنتحدث في موضع آخر بشأن الطريقة التي يصبح فيها العلم الحــضوري رصيداً للعلم الحصولي والسبب الكامن وراء ذلك، ولكن ما ينبغي التأكيد عليه هنا هو ان هذه الفكرة، فكرة أساسية ومنطلق لكثير من النزاعات.

الدكمتور محمد اقسبال اللاهسوري الذي من المسرجّح انسه تأثير بأفكسار السهروردي في موضوع النفس، يعتبر هذه المسألة، مصدراً لجميع الصراعات، ويقول: من الواضح ان جميع هذه الصراعات ترجع الى مسألة واحدة وهي: هل الوجود تصور محض أم حقيقة عينية؟

بتعبير آخر: حينما نتحدث عن وجود شيء ما، فهل نعتبر وجوده مـرتبطاً بوجودنا باسلوب التصوريين، أم نعتبره مستقلاً عنا باسلوب الواقعيين؟

- (۱) نفس المصدر، ص ۹۰ \_ ۹۱.
  - (۲) ص ۲۲ ـ ۲۵.
    - (۳) ص ۱۳۹.

يمكن تلخيص احتجاجات هذين الفريقين كما يلي: أ ـ الواقعي يقول ان الادراك الذي لديّ عن وجودي، ادراك حضوري أو بـلا واسطة. ويدخل في هذا الادراك بدني أيضاً. وفي مـثل هـذه الحـال يُعرف بدني بلا واسطة كأمـر حقيقي. ومثل هـذه المـعرفـة، اذا كـانت بــلا واسطـة، فلابـد ان تحصل خـلال عـدة مراحـل، بـينا نـعلم أن الأمــر ليس كذلك.

وفي مجابهة رأي الواقعيين هذا يقول الفخر الرازي الذي يُعد مفكراً أشعرياً. بأن ادراك الوجود يتم بدون واسطة. ويقول شمس الدين محمد المبارك بأن جميع احتجاجات الواقعيين تقوم على الافتراض التالي وهو: ادراك وجودي، يتم بلا واسطة<sup>(١)</sup>.

اذا صدّقنا بأن ادراك وجود الـ «أنا»، يتم بلا واسطة، فهذا لا يـنم عـن ان ادراك الوجود المحض ينبغي ان يكون كذلك أيضاً. فاذا كان الواقعيون يعتقدون بأن ادراك الشيء الجزئي، يتم بلا واسطة، فلن يؤاخَذوا عـلى ذلك. ولكـن لا يكن ان نستنتج من هذه المقدمة بأن الوجود الساري في جميع الأشياء، يتم بلا واسطة أيضاً.

اضف الى ذلك، ان رأي الواقعيين يوجب تعذر حمل كيفيات الأشياء على الأشياء. وعدم تحقق \_ مثلاً \_ ادراك ان «الثلج ابيض»، اذ لــو كــان ادراكنا للثلج ادراك بلا واسطة، لاستوجب ذلك تحقق ادراك بياض الثلج الذي هو جزء من الثلج، بدون واسطة وبلا حمل ايضاً.

هذا الاستدلال الأخير، قاله الحكيم الواقعي محمد هاشم الحسيني. فمن وجهة نظر الحسيني، ان الذهن حينما يحمل البياض على الثلج، يقصد مـن ذلك امـراً ذهنياً صرفاً يتمثل في كيفية البياض، ولا يلتفت الى الذات العينية والواقـعية

شرح حكمة العين، تأليف شمس الدين محمد المبارك، الورقة ٥.

This file was downloaded from QuranicThought.com

معرفة النفس ليست نتاج الصور الادراكية

للثلج والتي تشمل مختلف الكيفيات.

للحسيني يعتقد ان باستطاعتنا ادراك الذات غير المحروفة للأشـياء بـدون واسطة، لأننا ندرك كل شيء كوحدة واحدة.

ولا ندرك مختلف جوانب موضوع ادراكنا كوحدات منفصلة عن بعضها<sup>(١)</sup>. هذا الرأي الذي طُرح فيا بعد من قبل «هاميلتون»<sup>(٢)</sup>، أبعد الحسيني عـن سائر واقعيى عصره.

ب ـ من منظار الواقعيين، يحول كل حكيم تصوري الكيفيات الى روابط ذهنية، وينكر الوجود المنبسط الساري في الماهيات، ويعتبر كل شيء مجموعة من الكيفيات المختلفة، ويـنظر الى هـذه الكيفيات جميعاً كـمدلول لكـلمة «الوجود»، هادفاً من وراء ذلك الاشارة الى ان مختلف وجوه الوجود مشتركة في الذات.

ابو الحسن الأشعري يرد على الواقعيين بقوله ان استعمال كلمة «الوجود» في جميع الأشياء، ليس سوى اسلوب لتسميل الكلام والسماع، ولا يحكي عن التجانس الذاتي للأشياء. غير أن الواقعيين يستنتجون من استعمال كلمة «الوجود» ان وجود شيء ما اما يمثل ماهية ذلك الشيء أو عارض على ماهيته.

الشق الأول يستلزم التصديق بـتجانس الأشـياء، اذ لا يمكـن القـبول بأن وجود شيء ما متفاوت بالأساس عن وجود شيء آخر، اما الشق الثاني، فلا يمكن قبول عروض وجود الشيء على ماهيته، واذ ينبغي في مثل هذه الحـال اعتبار الماهيات منفصلة عن الوجود.

اذن يرفض الواقعيون وجود الماهية، ويعتقد الأشاعرة ان الماهية اذا رُفضت، فلا يظهر حينذاك فرق بين الوجود والعدم.

(١) شرح حكمة العين، الشارح محمد هاشم الحسيني، الورقة ١٣.

(Y) Hamilton.

This file was downloaded from QuranicThought.com

أضف الى ذلك اننا لو سلّمنا بأن الوجـود عـارض عـلى المـاهية فـينبغي الاجابة على التساؤل التالي: ماذا كانت الماهية قبل عروض الوجود عليها؟<sup>(١)</sup>

اذن فاللاهوري قد توصل من خلال دراسته المحدودة الى النستيجة التسالية وهي ان ادراك الانسان المباشر لنفسه، يمثل أصل الصراعات ما بين التصوريين والواقعيين.

السهروردي يتحدث في كتاب «التلويحات» عن لسان النفس الناطقة باسم صاحب التوحيد وفي مقام التجريد، ويقول: ان ماهيتي، نفس الوجود. وليس أن ماهيتي قابله للتفكيك في مقام العقل الى أمرين، عدا عدداً من النسب وسلسلة من الامور السلبية التي توضع لها أسماء وجودية.

فالنفس الناطقة التي تتحدث هـاهنا في مـقام التـجريد بـصفتها صـاحب التوحيد، تقع مخاطَبة، ويُطلَب منها الاجابة على سؤال واحد هو: ألا يمكن أن يكون لديك فصل مميز ظل خافياً عليك؟

وقيل في الاجابة على هذا السؤال: حينما ادرك «أنا» مفهوم «أنا»، سـيكون كل مجهول زائد على «أنا»، «هو» بالنسبة لي، اي انه سيكون خارجاً عني.

ويُخاطُب صاحب التوحيد ثانية فيقال له: طبقاً لما تدّعيه من الأجـدر أن يكون وجودك واجباً، بينما هو ليس كذلك.

يقول صاحب التوحيد في الاجابة: الوجود الواجبي، وجود محض لا يمكن تصور ما هو أكمل وأتم منه، بينما وجودي ناقص، وهو بالنسبة للوجود المحض كشعاع الضوء بالنسبة للشمس. ومع وجود التفاوت بالكمال والنقص، فليست هناك حاجة الى فصل مميز.

يُقال: ما هو قائم بذاته، ليست لديه مراتب شديدة وضعيفة!

(۱) الدكتور محمد اقبال اللاهوري، سير الفلسفة في ايران، ترجمة أ. ج. آريان بور، ص ٦٩ \_
 ٧٠.

يُجاب: هذا كلام بلا دليل، وقد أُغلقت أبواب مثل هذا الكلام.

ينبغي التنويه الى ان صحة مثل هذا الكلام وصحة هذه الاجابة، أمر ينبغي ان يقوم على فكرة جواز التشكيك في الماهية. ويعتبر السهروردي أحد الذين يجيزون التشكيك في الماهية.

أدناه بعض ما ورد على لسان السهروردي في كتاب التلويحات، بهذا الشأن: «ألا ان هاهنا حرفاً واحداً وهو أني تجردت بذاتي ونظرت فيها فوجدتها انية ووجوداً، وضمّ اليها انها لا في موضوع ـ الذي هو كرسم للجوهرية ـ واضافات الى الجرم التي هي رسم للنفسية. اما الاضافات فصادفتها خارجة عنها، وأما انها لا في موضوع أمر سلبي. والجوهرية ان كان لها معنى آخر، لست أحصّلها وأحصل ذاتي، وأنا غير غائب عنها وليس لها فصل، فساني اعسرفها بنفس عدم غيبتي عنها.

ولو كان لها فصل أو خصوصية وراء الوجود لأدركتها حين أدركتها اذ لا أقرب مني اليّ، ولست أرى في ذاتي عند التفصيل إلّا وجوداً وادراكاً»<sup>(١)</sup>.

(۱) التلويحات، الجموعة الاولى، ط طهران، ص ١١٥.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

فصورتها في المدرك منك ان كان جسماً ممتداً بامتداده. فالكم المنفصل صورته تكون طابقت المتصل هذا محال، فمدركها غير جـرمي، وليكـن هـذا لك مـن البراهين العرشية على وجود النفس»<sup>(١)</sup>.

ولو بسّطنا هذا البرهان لقلنا: لو أدرك الانسان على سبيل المثال العدد «٤»، وعلم على سبيل الوضوح ان مفهومه منفصل عن مقولة الكم، فلابد ان توجد صورته الادراكية في ذات المدرك. وفي مثل هذه الحال اذا كانت النفس امتداداً جسمانياً، وعُدّت الصورة الادراكية \_وعلى غرار النفس \_ امتداداً جسمانياً، فالنتيجة الحاصلة هي انطباق صورة الكم المنفصل على الكم المتصل. وهذا أمر محال. اذن لابد من القول بأن الذات المدركة ليست موجوداً جسمانياً.

اذن استعان السهروردي لاثبات تجرد النفس ببرهان يخـتلف عـن سـائر براهينه في هذا الجـال.

هذا الفيلسوف الاشراقي تحدث بلغة اخرى في كـتاب «حـكمة الاشراق» للبرهنة على تجرد النفس.

ومن االبراهين التي أوردها، البرهان التالي أيضاً:

«ومن البرهان على وجود النفس وأنها غير جسمانية، انها قد يكون مظهرها البرزخ، وقد يكون مظهرها المثال المعلق، وهي تدرك ذاتها في الحالتين فليست أحدهما»<sup>(٢)</sup>.

ويمكن تبسيط هذا البرهان بالشكل التالي:

قد يكون الجسم أحياناً، وقد يكون المثال المعلق في أحيان اخرى، مظهراً للنفس الناطقة. فاذا كان الجسم مظهر النفس، فلابد من عدّ النفوس متعلقة بأجسام الناس. اما اذا كان المثال المعلق مظهر النفس، فانه يصدق على النفوس

(۱) نفس المصدر، ص ۱۷.(۲) شرح حکمة الاشراق، ط حجرية، ص ٥٤٢.

معرفة النفس ليست نتاج الصور الادراكية

THE PRINCE GHAZI TRUST

الظاهرة في عالم المنام.

وسواء كانت الأجسام مظهر النفس أو المثل المعلقة، فالذي لا شك فيه هو ان النفس لا تنسى ذاتها في الحالتين. اذن اذا كـانت النـفس تـدرك ذاتهـا في الحالتين، وقد تنسى انها جسم أو مثال معلق، فمعنى هذا انها ليست جسماً ولا مثالاً معلقاً، وما يؤلف حقيقة النفس، شيء مغاير للاثنين.

استدلال السهروردي في هذا الباب يقوم على المبدأ التالي وهو ان النفس لا تنسى ذاتها قط. وعلى صعيد آخر انها قد تنسى انها جــسم أو مـثال مـعلق. ولاريب في ان الذي يُنسى غير الذي لا يُنسى.

هذا الفيلسوف الاشراقي هب لمعارضة الحكماء المشائين في موضوع العـلم الحضوري، مميزاً رأيه عنهم بشكل جلي. فالحكماء المشاؤون يقيمون كلامهم في موضوع العلم الحضوري على أساس التجرد عن المادة. فمن وجهة نظرهم، يُعد الوجود مدار ما يُدرِك وما يُدرَك.

فاذا كان شيء ما يتميز بالوجود في نفسه، فانه يدرك نفسه ولا يغفل عنها. اذن كل موجود مجرد عن المادة، معقول لذاته. وكل موجود غـير مجـرد عـن المادة، فانه غير معقول ما لم يتجرد عن المادة.

من وجهة نظر السهروردي، التجرد عن المادة ليس معياراً في ادراك الذات. بل الملاك عنده عبارة عن حضور الشيء لنفسه. فهو يقول بأن الشيء الذي هو نور في نفسه، يظهر لنفسه دائماً ولا يغفل عنها قط.

السهروردي ينقض رأي المشائين في هذا الجمال عن طريقين بقوله:

«فنقول لو فرضنا الطعم مجرداً عن البرازخ والمواد لم يلزم إلّا أن يكون طعماً لنفسه. والنور اذا فُرض تجرده يكون نوراً لنفسه فيلزم ان يكون ظاهراً لنفسه وهو الادراك، ولا يلزم ان يكون الطعم عند التجرد ظاهراً لنفسه، بـل طـعماً لنفسه فحسب.

ولو كنى في كون الشيء شاعراً بنفسه تجرده عن الهيولى والبرازخ لكمانت الهيولى التي أثبتوها شاعرة بنفسها اذ ليست هي هيئة لغيرها بل ماهيتها لها، فتكون ذاتاً وهي مجردة عن هيولى اخرى اذ لا هيولى للهيولى»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا نرى ان السهروردي ينقض كلام الحكماء المشائين عن طريقين: يستند في الطريق الأول الى افتراض يقول ان الطعم المجرد غير معقول بالذات. بينما يستند في الطريق الثاني الى الهيولى الاولى المجردة عن هيولى اخرى.

يقول السهروردي: اذا كان التجرد عن المـادة كـافياً في ان يكـون الشيء معقولاً بالذات، فيجب أن تُعد الهيولى الاولى المجردة من هيولى اخرى معقولة بالذات ايضاً، بينما الهيولى الاولى غير معقولة بالذات قط.

صدر المتألهين يوجه الانتقاد لكلام السهروردي هذا، ويرفض مؤاخـذاتــه التي وجهها لمسلك المشائين. فهو يرى ــ وعلى العكس من السهـروردي ــ ان الطعم اذا كان مجرداً عن النواقص العدمية والانفعالية، ينبغي أن يكون طـعماً عقلياً مثلها هو طعم لنفسه ايضاً.

اذن ان افتراض الطعم المجرد، لا يـوجب أي خــلل في رأي المشـائين. ولا يصدق كلام السهروردي حتى على الهيولى الاولى ايـضاً لأن الهـيولى الاولى، قابلة صرفة، ووجودها مشوب بالعدم.

بتعبير آخر: ان جـوهرية الهـيولى الاولى جـوهرية اسـتعداد، ووحـدتها الاتصالية عين كثرتها الانفصالية.

اذن الهیولی الاولی وان کانت مجردة عن هیولی اخری، إلّا أن وحدتها عین کثرتها، وفعلیتها عین قوتها، ووجودها مشوب بالعدم.

بصرف النظر عن المساجلات المحترمة بين السهروردي والحكماء المشائين من جهة، وبين صدر المتألهين والسهروردي من جهة اخرى، لا ريب في الأمر التالي وهو ان حضور الشيء لنفسه يمثل أساس العلم والادراك. السهـروردي يستند الى هذا الأصل ويقول متسائلاً:

111

«كيف يظهر له شيء؟ اذ لابد لمن يظهر له شيء ان يكون لنفسه ظهور في نفسه، فانه لا يشعر بغيره من لا شعور له بذاته»<sup>(۱)</sup>.

هذه العبارة تؤكد على الأمر التـالي وهـو ان أي ادراك لابـد وأن يكـون مسبوقاً بادراك الذات، ومن المتعذر ظهور الأشياء الاخرى للذات، بدون ادراك الذات.

اذن يمكن القـول بأن الحـضور أو الظـهور يـثل أسـاس الادراك، والعـلم الاشراقي يقصد هذا المعنى بالذات.

السهروردي يؤكد في العديد من آثاره على الأمر التـالي وهـو ان الادراك ليس سوى التفات النفس، ولا تتحقق مشاهدة الانسان عن طريق صورة كليّة عامة.

على صعيد الابصار، ينتقد السهروردي نظرية انطباع الشبح وكذلك نظرية خروج الشعاع، ويعتبر الاشراق الحضوري للنفس، ملاك الرؤية:

«ومن يلتزم بانطباع الشبح ولا بخروج الشعاع، وبالجملة لا بدخول شي. من البصر ولا بخروجه عنه، ولا بتكيف من البصر، فانه يلزمه أن يعترف بأن الأبصار مجرد مقابلة المستنير للمعضو الباصر، فيقع به اشراق حيضوري للنفس»<sup>(۲)</sup>.

السهروردي يقول في كتاب «التلويحات» بأن النفس الناطقة بمقدورها ادراك جزئيات الكلي. والانسان باستطاعته على العموم ان يعرف شخصاً ما ويدركه من خلال سلسلة مـن الصـفات والخـصوصيات كـالطول والسـواد، والنسب

حكمة الاشراق، مجموعة مصنفات شيخ الاشراق، ج ٢، ط طهران، ص ١١٧.
 لشارع والمطارحات، المجموعة الاولى، ط طهران، ص ٤٨٦.



وغيرها.

هذه الصفات والخصوصيات، عبارة عن كليات لا تجميمع إلّا في شخص واحد. لكنها في نفس الوقت بالشكل الذي يمنع نفس مفهومها، وقوعها عملى كثيرين. ومعنى هذا ان فرض امتناع الاشتراك في هذا الممورد، معلول لمانع خارجي ولا علاقة له بنفس مفهومه.

الحكيم الاشراقي وبعد تقريره لهذه المسألة يطلب من القارئ ان يحتفظ بهذا الكلام عنده كضابط دانماً.



## النور الاسفهبدي والروح الحيوانية

شهاب الدين السهروردي يعبَّر في العديد من آثـاره عـن حـقيقة النـفس الناطقة بالنور الاسفهبدي، وقد يعبَّر عنها بسبهبد الناسوت في أحيان اخرى. السهروردي يعتقد بأن النفس الناطقة في غاية اللـطف والنـورانـية بـفعل

تجردها عن المادة، ولهذا فالجسم الذي يعبَّر عنه بالبرزخ هو عنده عبارة عن موجود ظلماني.

اذن اذا كانت الموجودات متفاوتة من حيث اللطف والضخامة، أو من حيث الشرف والخسة، فلابد ان يقوم تأثير كل مرتبة في ما هو دونها، على أساس نوع من المناسبة. بتعبير آخر: ان أثر الموجود اللطيف لطيف، وأثر الموجود غير اللطيف غير لطيف.

ويستعين السهروردي بهذه القاعدة فيقول في تسليط الضوء على المـناسبة بين النفس الناطقة والروح الحيوانية: لا يحدث تصرف النـور الاسـفهبدي في الجسم بدون وساطة نوع من المناسبة.

السهروردي يعتقد بأن الواسطة بين النفس النـاطقة والجـسم عـبارة عـن جوهر لطيف يطلق عليه اسم الروح، ويقول بأنه يقع في التجويف الأيسر من القلب.

ويرى ان هذه الروح ألطف من الجـسم وذات تـناسب اكـبر مـع النـفس الناطقة، لأنها بعيدة عن التضاد.

ويعتقد كذلك ان ابتعاد الروح عن التضاد دليل على الاعتدال ويكشف عن

شبهها للبرازخ العلوية والأجرام الفلكية.

قد يقال: كيف باستطاعة الابتعاد عن التضاد، والاعتدال، اثبات شبه شيء ما بالبرازخ العلوية والأجرام الفلكية؟

قيل في الاجابة على هذا التساؤل:

الابتعاد عن طرفي التضاد والوقوع في الحد الأوسط بين الافراط والتـفريط بمنزلة الحلو من طرفي التضاد. فاذا كان الشيء خالياً من طرفي التـضاد، فـانه كالفاقد للكيفيات، ولابد ان يتميز بالنتيجة بنوع من الشبه بالبرازخ العـلوية والأجرام الفلكية.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو ان البرازخ العلوية والأجرام الفلكية في رأي القدماء فاقدة للكيفيات الأربع، وبعيدة عن أي لون من ألوان الافراط والتفريط.

هاهنا. نظرية اخرى في التشابه بين الشيء المعتدل والأجرام الفلكية. يمكن تلخيصها كها يلي:

الابتعاد عن التضاد والتميز بالاعتدال في الكيفية، يُعد نوعاً من أنواع الوحدة. ومعنى هذا فالموجود المركب الذي يتميز بالاعتدال من حيث الكيفيات المختلفة، كما لو انه يتميز بكيفية واحدة. لذلك يُعد مثل هذا الموجود شبيهاً بالبرازخ العلوية والأجرام الفلكية، لأن البرازخ العلوية والأجرام الفلكية بسيطة من حيث الصوره والكيفية.

ويبحث محمد الغزالي صاحب كتاب «احياء العـلوم» هـذه المسألة أيـضاً. فيعتبر الشيء في الحد الوسط بمثابة خلوه من طرفي التضاد. وقد استند الى هذه الفكرة في المواضيع الأخلاقية واتخذها معياراً للفضيلة.

من الجدير بالذكر ان عدداً كبيراً من علماء الاخلاق يحذون حذو الغزالي في هذا الأمر فيعتبرون الاستقرار في الحد الوسط، معياراً للفضيلة وميزاناً للأخلاق

النور الاسفهبدي والروح الحيوانية

الحميدة.

وتشير الوثائق المتوفرة ان اتخاذ الحد الوسط معياراً في الأخلاق قد جرى لأول مرة على يد أرسطو وأخذ به اتباعه ومريدوه. غير ان دراسة هذه الفكرة من حيث الأحكام الأخلاقية واتخاذها معياراً في الفضائل الانسانية، أمر خارج عن نطاق دراستنا هذه. ما يهمنا ضمن هذا الاتجاه هو ان وقوع الروح في الحد الوسط ونقطة الاعتدال، يُعد ملاك التناسب وميزان الارتباط ما بـين النـفس الناطقة والبدن.

السهروردي تناول هذه الفكرة وأفرد فصلاً من كتاب «حكمة الاشراق» لاستعراضها وبحثها. فهو يرى بما ان الروح بعيدة عن طرفي التضاد وواقعة في الحد الوسط بين افراط وتـفريط الكـيفيات، فـهي شـبيهة بـالأجرام الفـلكية اوالبرازخ العلوية، وتقيم ارتباطاً ما بين النفس والبدن.

النظريتان اللتان ذكرناهما بايجاز لتعليل وجه الشـبه بـين الشيء المـعتدل والبرازخ العلوية، لا تحظيان برضا صدر المـتألهين الشـيرازي، لذلك يـقول في النظرية الاولى:

اذا كان باستطاعة سلب الكيفيات ان يكون منشأ للشبه والعلم والفـضيلة والكمال، فالهيولى الاولى أجدر من غيرها بمثل هذه الشـبه، بـينما هـي ليست كذلك.

اضف الى ذلك: القول بأن الحد المتوسط بين الكيفيات بمنزلة الخلو من الكيفيات، قابل للانكار أيضاً، اذ لو كان عدم صدق الطرفين بمالنسبة للحد الوسط دليلاً على الخلو من تلك الكيفية، فان عدم صدق الحد الوسط وكل من الطرفين بالنسبة للطرف الآخر، يمكن ان يُعد دليلاً على الخلو من الكيفيات أيضاً.

ورأي صدر المتألهين في النظرية الثانية، على هذا الغـرار أيـضاً اذ لو كــان

باستطاعة الوحدة والبساطة في الكيفية ان تكون منشأ للكمال والمشابهة مع البرازخ العلوية. فكل عنصر من العناصر البسيطة اولى من غيره بأن يكون منشأ للكمال ويشبه البرازخ العلوية.

ورغم رفض صدر المتألهين لهاتين النظريتين اللتين تـعللان افـضلية الحـد الوسط، إلّا انه يأخذ بأصل الفكرة، وسعى لاقامة برهان آخر لاثباتها. يقول صدر المتألهين بهذا الشأن:

«بل الوجه الحقيق بالتحقيق ان الجرم المعتدل لأنه جرم واحد عـنصري جامع لجميع الكيفيات التي وجدت متفرقة في العناصر، فله حرارة النار وميعان الهواء وبرودة الماء ويبوسة الأرض. والوجود خير من العدم. فما وجد فيه مع وحدة صفات الموجودات الكثيرة فهو أفضل مما لم توجد فيه تلك الصفات»<sup>(1)</sup>.

اذن فصدر المتألهين يعتبر الجرم المعتدل أفضل من سائر الاجـرام لأنــه في عين وحدته العنصرية، جامع لكثير من صفات الموجودات.

اذن اذا اتضح معنى الحد الوسط أو الاعتدال وأفضليته على سائر الأشياء في هذا العالم، يتضح كذلك معنى توسط الروح الحـيوانـية بـين الجـسم والنـفس الناطقة.

لربما يمكن ان يقال بأن هوية الروح الحيوانية بـالنسبة الى هـوية النـفس الناطقة، كنسبة الظل الى ذي الظل. فالنفس الناطقة ـ وكما تقدم ـ ذات عوالم مختلفة ومقامات متعددة، فتكشف عن صورة من صورها بما يتناسب مع كل عالم.

السهروردي يعتقد بوجود واسطة بين الجسم والنـور الاسـفهبدي تـدعى بالروح الحيوانية، ويقول بأن هذه الروح سارية في جميع أجزاء البدن، وحاملة لقوة الحركة والادراك. والمـناسبات الكـثيرة القـائمة بـين هـذه الروح والنـور

(۱) حاشية تعليقات «شرح حكمة الاشراق»، ط حجرية، ص ٤٣٦.

الاسفهبدي تؤدي إلى أن يتصرف هذا النور في البدن بواسطة تلك الروح. اذن فالنور الاسفهبدي يؤثر في الروح الحيوانية بشكل مباشر، ويكشف عن تأثيره في البدن بواسطتها أيضاً.

وينظر صدر المتألهين الى فكرة السهروردي هذه بعين الاحترام والقـبول. لكنه يضيف واسطة اخرى بين الجسم والنور الاسفهبدي. فـهو يـرى وجـود واسطتين بين هذين الاثنين:

الواسطة الاولى عبارة عن الانسان المثالي الذي يتميز بـالصورة والمـقدار ومنزه عن المادة والثقل.

والواسطة الثانية هي الروح الحيوانية السارية في جميع أجزاء البدن.

صدر المتألهين يعتقد ان المنزل الأول للنور الاسفهبدي هو الصورة المثالية للانسان:

«كما يتصرف فيه بتوسط تصرفه في الانسان المـثالي الصـوري المـقداري. فأول منزل النور الاسفهبد هو الصورة المثالية ثم هذا الجوهر الهوائي المسـمى روحاً»<sup>(۱)</sup>.

(۱) نفس المصدر، ص ٤٦٤.



## التذكر من منظار السهروردي

ان قدرة الذهن وقابليته على حفظ ما يدرك ثم تذكر ما يدرك ومعرفته بأن ما يتذكره هو عين الادراك السابق، من أعجب الأسرار الروحية عند الانسان واكثرها غموضاً.

فلاريب في ان الانسان حينما يتعلم شيئاً ويدركه، باستطاعته ان يستحضر بعد فترة عين ما ادركه في صفحة ذهنه ولوحة ضميره ثم يترجمه على شكـل كلمات.

علماء النفس الجدد يرون ضرورة تحقق أربعة أشياء في أربع مراحل من أجل ان يتذكر المرء ما تعلمه في السابق: ١ ـ الشعور الابتدائي. ٢ ـ حفظ كل ما تم ادراكه. ٣ ـ تذكر الخواطر الماضية. ٤ ـ الحكم بأن ما تذكره هو عين الأمر السابق الذي أدركه.

ما يحظى بالأهمية في هذا المضمار هو كيفية حفظ الصور الادراكـية خـلال النسيان. والسؤال الأساس الذي يُثار في هـذا البـاب هـو: ايـن تـقع الصـور الادراكية خلال النسيان؟ وما هو الظرف أو الوعاء الذي تتحقق فيه؟

هناك اجابات عديدة على هذا التساؤل. وما ذهب اليه المفكرون الماديون بهذا الشأن لا يحظى برضا الحكماء الالهيين قط. كمذلك يرفض المفكرون الماديون آراء الحكماء الالهيين في هذا المجال. والسؤال المهم الذي يطرح نفسه هنا هو: كيف تعامل السهروردي مع هذا الموضوع؟ وما هو موقفه الفلسني فيه؟ هذا الفيلسوف الاشراقي يعتقد ان الصور الادراكية تُحفظ في عالم آخر يطلق عليه اسم عالم الذكر أو الأنوار الاسفهبدية:

«فليس التذكر إلّا من عالم الذكر، وهو من مواقع سلطان الأنوار الاسفهبدية الفلكية فانها لا تنسى شيئاً»<sup>(١)</sup>.

ويقول السهروردي بأن الانسان قد ينسى بعض مدركاته في بعض الأحيان فيبذل جهوداً كبيرة من أجل تذكرها دون جدوى. وقـد يـتذكر الانسـان في احيان اخرى ما نسيه بدون أن يبذل أدنى جهد أو عناء في ذلك.

اذن وعلى ضوء عدم انفكاك النفس عن قواها، ونظراً لعدم خروج ما هو مختزن في هذه القوى عن دائرة النفس الناطقة، يبتى السؤال التالي بدون اجابة:

لماذا لا يتذكر الانسان في بعض الأحيان ما اختزنه في قواه النفسية رغـم الجهود التي يبذلها من اجل التذكر؟

السهروردي ومن اجل الاجابة على هذا السؤال، لا يعتبر قوى النفس مخزناً للصور الادراكية لأنه يعلم جيداً انه اذا كانت الصور الادراكية مختزنة في قوى النفس، فلا يمكن تبرير اختفائها عن النفس التي هي جوهر نوراني.

هذا الفيلسوف الاشراقي على علم بالأمر التالي وهو ان الصـور الادراكـية بالنسبة للنفس الناطقة عين الظهور. وما يوجب الاحتجاب هـو الخـصوصية الظلهانية فحسب.

ولهذا السبب بالذات يعتبر السهروردي التذكر من عالم الذكر، ويفسر عالم · الذكر بالأنوار الاسفهبدية.

صدر المتألهين يرفض كلام السهروردي هذا ويصف كلماته بأنها خـطابية.

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٥٦٦.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

فهذا الفيلسوف الاسلامي الكبير يـرى ان النـفس ذات مـقامات ودرجـات متفاوتة، ولا تظهر جميع هذه المقامات والدرجات إلّا في الحشر الأكبر.

النفس من وجهة نظره موجود عجيب لا تقف عند حد ولا تتوقف عـند درجة معينة من الكمال. كما انها تتميز في درجاتها ومقاماتها بالاقبال والادبار. فحينما تُقبل على بعض الشهوات، تُعرض عـن غـيرها. وحـينما يـغلي غـضبها ويستولي هذا الغضب عليها، تفقد شهيتها نحو الطعام. وفي تلك الأثناء تـنسى الكثير من محسوساتها بل وتنسى حتى ذاتها في بعض الأحيان.

ويمكن القول بتعبير آخر: النفس الناطقة كالكتاب الكبير الذي قُرئت بعض صفحاته ولم يُقرأ البعض الآخر منها. غير ان جميع صفحات النفس ستظهر في الحشر الأكبر. ولربما تشير الى هذا المعنى الآية القرآنية التالية: «واذا الصحف نُشرت».

وبعد أن يبرهن صدر المتألهين على تجرد الادراك، ويـؤكد عـلى فكـرة ان النفس الناطقة خُلقت على صورة الله، يقول بأن قيام الصور الادراكية بالنفس، من قبيل قيام الأشياء بفاعلها، وليس من قبيل قيام المقبول بالقابل.

اذن فالأشياء التي يتذكرها الانسان بـعد نسـيانه لهـا، مـوجودة في صـقع الانسان وعمق الباطن. وأقرب علة لحضور صورة الشيء في ذهن الانسان، هو فاعل تلك ا لصورة أو قابلها.

ولا ريب في ان ثمة نوعاً من الارتباط والصلة بين المدرِك والمدرَك. ولا ريب ايضاً في ان تحقق الارتباط في موجود بسيط لا يتحقق إلّا عن طريق العـلية، سواء كانت هذه العلية بنحو الفاعلية أم بنحو القابلية. والارتـباط الذي ليس من غط الارتباط الفاعلي أو القابلي، لا يتحقق إلّا على صعيد الأجسام والامور ذات الأوضاع، غير ان ارتباط النـفس بـصورها الادراكـية، ليس مـن غـط الارتباط بين الاجسام والامور ذات الأوضاع. اذن فالنفس الناطقة لا تشـاهد الصـور الادراكـية إلّا اذا ادركـتها ادراكاً حضورياً. واذا علمنا بأن حضور الصور الادراكية في النفس ليس على سبيل القبول والانفعال، فلابد من الاعتراف بفاعلية النفس في هذا المضار.

النتيجة التي يمكن الخروج بها مما سبق هي: ادراكـات النـفس النـاطقة في الباطن، ليست سوى المجعولات والمخلوقات.

صدر المتألهين يعتبر الصور الادراكية في الباطن مجعولة ومخـلوقة للـنفس. مستنداً في ذلك الى كلام محيي الدين بن العربي الذي يقول:

«كل انسان يخلق بالهمة في قوة خياله ما لا وجود له إلّا فيها. والعارف يخلق بالهمة ما يكون له وجود في خارج محل الهمة. ولكن لا يزال الهمة يحفظه ولا يؤوده فقط ما خلقه. فمتى طرأ على عـقله عـن حـفظ مـا خـلقه، عـدم ذلك المخلوق»<sup>(۱)</sup>.

اذن فابن العربي يميز بين العارف وغير العارف من حيث الهمة، معتبراً همة العارف منشأ الوجود الخارجي. ومثلما ينبري العارف في صقع باطنه الى الخلق، ينطلق غير العارف لخلق شيء في بـاطنه ايـضاً. والشيء الوحـيد الذي يمـيز مخلوق العارف عن مخلوق غير العارف هو دوام وقوة خلق العارف.

ما يخلق في صقع باطن العارف، قوي الى درجة بحيث يكون كالوجود الخارجي ذا آثار تبقى ببقاء الخالق. اما ما هو موجود في باطن غير العارف، فانه ضعيف وبلا تأثير بفعل ضعف مصدره. ولذلك يتعرض للـزوال والتـغير باستمرار. ولهذا السبب يقول بعض أهل المعرفة: ما لدى العارف في هذا العالم، عين ما لدى أهل الآخرة في الدار الآخرة.

بتعبير آخر: في هذا العالم شهوات الانسان تابعة لمشتهياته، بينما مشـتهياته تابعة لشهواته في العالم الآخر. وما هو مـوجود في هـذا العـالم يـثير رغـبات

(۱) تعليقات ملا صدرا «شرح حكمة الاشراق»، ط حجرية، ص ٤٦٧.

This file was downloaded from QuranicThought.con

| ٤٥٨ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠                                  |
|----------------------------------------------------------------------------|
| the PRINCE GHAZI TRUST                                                     |
| لانسان ويحركها. اما في الآخرة فكل ما يرغب فيه الانسان يتحقق له. ولاريب     |
| في ان هذه الكلمات مستوحاة من الآيات القرآنية الكريمة.                      |
| من مجموع ما سبق يتضح ان الصور الادراكية غير خــارجــة عــن دائـرة          |
| لنفس، وموجودة في صقع باطنها دائماً.                                        |
| وعلى ضوء هذا الرأي لا يخرج عالم المثال عن اطار عـالم النـفس الواسـع        |
| يؤلف شأناً من شؤونه داتماً.                                                |
| السهروردي يسعى من جانب لاثبات عالم المثال، ويعتبر من جانب آخر              |
| صور الكائنات مرسومة في النفوس الفلكية.                                     |
| هذا الفيلسوف الاشراقي يعتقد بوجود عالم المثال المنفصل، وتحـقق الصـور       |
| نمير المتناهية فيه أيضاً.                                                  |
| واذا كان الأمر كذلك، فلابد أن يثار السؤال التالي:                          |
| اذا كان عالم المثال المنفصل موجوداً في رأي السهروردي، واذا كانت الصور      |
| غير المتناهية متحققة فيه أيضاً، فلماذا يتجاهل هذا الفيلسوف وجود هذا العالم |
| في موضوع التذكر، ويتمسك بوجود النقوش في النفوس الفلكية؟                    |
| بتعبير آخر: السهروردي الذي يؤمن بوجود عالم المثال المنفصل وصـوره           |
| فير المتناهية، لماذا يرى نفسه بحاجة الى النقوش والصور في النفوس الفلكية    |
| فلال تفسيره لموضوع التذكر؟                                                 |
| ومهما كانت الاجابة على هذا السؤال، لا ينبغي تجاهل الأمر التالي وهو: ما     |
| شاهد في عالم المثال المنفصل، نوع من الشهود والرؤية المباشرة، بينما التـذكر |
| بس سوی استقراء مجدد.                                                       |
| اذن ما يمكن ان يوفق بين رأيي السهروردي مايلي:                              |
| النفوس الفلكية في نظر السهروردي مظهر للصور غـير المـتناهية في عـالم        |
| للثال.                                                                     |



تكرار الحوادث

العالم القائم في التاريخ الحافل بالأحداث، يؤلف سلسلة من الحوادث التي لا تنتهي آحادها، ولا تجتمع مع بعضها في زمان واحد ومكان واحد. وحركة هذه الحوادث موجودة على مدى الزمان وامتداده، ولا تذهب حادثة إلّا وتحل محلها حادثة اخرى.

آحاد حوادث العالم، كحلقات السلسلة الواحدة، رغم ارتباط بعضها بالبعض الآخر، إلّا ان كل واحدة منها متميزة عن غيرها. فكل حادثة من الحوادث، واقعة في هذا العالم، غير ان الزمان نفسه عبارة عن ظاهرة ليست لها بداية ولا نهاية.

الحكيم الاشراقي شهاب الدين السهروردي، احد الذين لا يقولون للزمان لا بمبدأ ولا بمقطع، لأن افتراض مبدأ للزمان يستلزم نني المبدأ عنه، كما ان فرض مقطع له يستلزم نني المقطع عنه<sup>(۱)</sup>.

قطب الدين الشيرازي الشارح لكتاب «حكمة الاشراق» يعتبر أرسطو أحد الذين يقولون بقدم الزمان وينسب اليه عبارة تقول: من يتحدث عن حدوث الزمان يعترف بقدمه دون أن يدري.

والدليل على ذلك هو ان افتراض عدم الزمان يستلزم وجوده. ولابد مـن الالتفات الى الأمر التالي ايضاً وهو ان اثارة موضوع الزمان بالطريقة المشاهدة في آثار السهروردي توفر الأرضية لظهور الشبهة التالية:

حكمة الاشراق، الجموعة الثانية، ط طهران، ص ١٨٠.

ان فرض عدم الزمان قبل وجود الزمان، يستلزم وجـوده. والأمـر الذي لاريب فيه هو ان الشيء الذي يوجب فرض عدمه وجوده، أمـر محـال. اذن فرض عدم الزمان قبل وجوده، محـال. والشيء الذي يستحيل فرض عـدمه، واجب الوجود. وعليه فالزمان واجب الوجود.

ويقول قطب الدين الشيرازي في الرد على هذه الشبهة:

صحيح ان فرض عدم الزمان يستلزم أمراً محالاً، ولكن ليس كل ما يستلزم فرض عدمه الهـال، واجب الوجود، لأن الصادر الأول أو العقل الاول، شيء يستلزم فرض عدمه المحال، بينما لا يعد الصادر الأول موجوداً واجب الوجود.

فرض العدم في الصادر الأول يستلزم المحال لأنه يبعث على معنى تحقق العلة التامة بدون معلول. وقد رأينا اكتفاء قطب الدين الشيرازي باجابة نقضية في الرد على هذه الشبهة، بينما ظل عاجزاً عن اجابة بمقدورها ان تدرأ هذه الشبهة بشكل نهائي.

أضف الى ذلك، ان النقض الذي ذكره ليس بمقدوره أن ينقض هذه الشبهة، لامتناع فرض عدم الزمان قبل وجود الزمان بحسب ذات الزمان في هـذه الشبهة، بينما يتنع فرض عدم الصادر الأول لأنـه يـعد مـعلولاً لازماً لواجب الوجود.

بتعبير آخر: ان افتراض العـدم في الصـادر الأول يحـظى بـالامكان الذاتي ولكنه لا يتميز بامكان وقوعي بينما افتراض عدم الزمان قبل الزمان، لا يحظى بأي امكان ذاتي.

اذن امتناع العدم في الصادر الأول لا يمكن أن يعد نقضاً أساسياً لامـتناع فرض عدم الزمان قبل وجوده.

على هذا الضوء يتضح ان قطب الدين الشيرازي لم يفلح في دفع هذه الشبهة. ولا يعده رده صائباً. صدر المتألهين أشار الى هذه الشبهة ايضاً، ورد عليها رداً رصيناً ومعقولاً بالشكل التالي:

271

«والذي يحسم به مادة الشبهة هو أن يقال ان الواجب الوجود هو الذي تجب له طبيعة الوجود وتمتنع عليه طبيعة العدم، ولا تمتنع طبيعة العدم لشيء إلّا اذا امتنع عليه جميع أنحائه وأفراده لما تقرر أن تحقق كل طبيعة وجودية في شيء انما هو بتحقق فرد ما منها فيه وارتفاعه عن الشيء بارتفاع جميع الأفراد لهما عنه. وها هنا ليس كذلك فان الزمان لا يمتنع له لذاته انعدامه رأساً بأن لا يتحقق أصلاً، وان امتنع أن ينعدم بعد أن وجد أو كان منعدماً قبل أن يوجد. فهذا هو الحق في الجواب»<sup>(۱)</sup>.

اذن يعتقد صدر المتألهين بامكان عدم الزمان بالأساس، لكنه يرى استحالة تحقق عدمه قبل الزمان وبعده. اي ان عدم تحقق طبيعة الزمان، امر ممكن ومقبول، إلّا ان افتراض عدمه \_بعد تحقق الزمان \_قبل الزمان وبعده، أمر غير معقول.

ويشير صدر المتألهين الى شبهة اخرى شهيرة في توهم وجوب الزمان، ويرد عليها.

الزمان من وجهة نظر صدر المتألهين عبارة عن هوية اتـصالية وتـدريجية صادرة بدفعة عقلية عن الوجود المفارق.

ولهذا السبب قيل ان الزمان شخص واحد يؤلف الدهـر روحـه، مـثلها أن الطبيعة الحافظة للزمان عبارة عن شخص واحد يؤلف العقل روحه. وما هـو متفرق في الزمان، مجتمع في الدهر. وما هو متفرق في الطبيعة، مجتمع في العقل.

على هذا الضوء يتضح ان افتراض عدم الزمان قـبل وجـوده، ليس غـير معقول من وجهة نظر السهروردي فحسب، بل من وجهة نظر صدر المتألهين

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٤٠٦، تعليقات.

275

أيضاً.

السهروردي يعتقد أيضاً بأن سلسلة الحوادث في هذا العالم مترتب بعضها على البعض الآخر، وهذا الترتب غير متناه لا في الماضي ولا في المستقبل. كما يعتقد هذا الفيلسوف الاشراقي بأن المبادئ النفسانية الفلكية عالمة بما مضى وما سيأتي في المستقبل.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

السهروردي ومن خلال أخذه بهاتين النظريتين، يصل الى نظرية اخرى تعد في اطار تفكيره نتيجة منطقية لهاتين النظريتين. تقول هذه النظرية:

اذا تعلق العلم، بالكائنات والحوادث المترتبة وغير المتناهية، كان هذا العلم متناهياً وواجب التكرار. وعلى ضوء هذه النظرية يعتبر السهـروردي نـقوش الكائنات، منقوشة ومصورة في البرازخ العلوية والنفوس الفـلكية مـنذ الأزل والى الأبد، ويقول بأنها واجبة التكرار:

«واعلم أن نقوش الكائنات محفوظة في البرازخ العلوية مصورة وهي واجبة التكرار»<sup>(۱)</sup>

هذه الفكرة لم يطرحها السهروردي في كتاب «حكمة الاشراق» فقط، وانما طرحها في كتاب «المشارع والمـطارحات» بشكل مفصل ايضاً. ويتمسك هـذا الفيلسوف الاشراقي في هذا الكتاب الأخير بثلاثة براهين لاثبات هذه الفكرة.

يقول السهــروردي ان العـلم بجـميع الكـائنات والاطـلاع عـلى المـاضي والمستقبل يكن تصوره من خلال أحد ثلاثة وجوه:

الوجه الأول، العالم بالكائنات غير المتناهية وان كان يتمتع بـالعلوم غـير المتناهية، غير أن هذه العلوم غير المتناهية تتحقق له واحدة بعد اخرى.

بتعبير آخر: مثلما لا يتحقق الزمان الثاني إلّا اذا كان قد تحقق من قبله زمان آخر، كذلك الأمر بالنسبة للعلم بالحوادث غير المتناهية في الزمــان، بــالنسبة

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٥٢٩.

للعالم بالحوادث غير المتناهية.

الوجه الثاني، العالم بالكائنات غير المتناهية يعلم بالحوادث غير المـتناهية بطريقة ينتهي معها علمه الى الجهل.

QUR'ÁNIC THOUGHT

٤٦٣

الوجه الثالث، العالم بالكائنات غير المتناهية يتمتع بنوع من العلوم الكـلية التي تعد قوانين وقواعد للحوادث غير الــتناهية في الزمان، فتصبح الحــوادث واجبة التكرار على أساس هذه القوانين.

السهروردي يعتقد ان الوجه الأول من هذه الوجوه الثلاثة، غير مقبول، لأن الحوادث غير المتناهية غير قابلة للاجتماع مع بعضها بسبب الترتب والتوالي في الزمان.

اذن اذا كانت العلوم بهذه الحوادث مرتبة ومتوالية بحيث تجتمع في ظرف الادراك وذات المدرك، فلابد أن تـوجد سـلسلة مـن الامـور المـرتبة وغـير المتناهية، بينما يتعذر اجتماع الحوادث غير المتناهية في سلسلة مـرتبة بمـقتضى البرهان.

السهروردي انبرى في الوجه الثاني لاثبات ما ذهب اليه بطريقين: الطريق الأول: العلم بجميع حوادث المستقبل لا يخرج عن صورتين: الصورة الاولى ان يُعثر بين الصورة العلمية على شيء لا يمكن ان يقع في المستقبل قط. والصورة الثانية ما هو متحقق في الصور العلمية لابد أن يقع في الزمان.

الصورة الاولى لا يمكن ان تعد صورة معقولة أو مقبولة. لأن الشيء الذي لا يمكن ان يقع قط، لا يعد جزءاً من صور العلم بالمستقبل.

اما على صعيد الصورة الثانية فيمكن ان يقال:

سيأتي اليوم الذي سيقع فيه جميع ما هو متحقق في الصور العلمية، وينتهي أمره. لأنه اذا لم يأت مثل هذا اليوم، فمعنى هذا انه يمكن العثور في الصور العلمية على شيء لا يمكن ان يتحقق في المستقبل، وهذا عين الصورة الاولى.

اذن معنى الصورة الثانية هو انه سيقع في يوم ما جميع ما هو متحقق في صور العلم بالمستقبل، مما يعني ان العلم بالمستقبل قابل للانتهاء. ولاريب في ان انتهاء العلم بالمستقبل معناه تناهي العلم بالمستقبل، بينما المفروض في هذه المسألة هو عدم تناهي العلم بالمستقبل.

الطريق الثاني: اذا وجدنا في العالم شيئاً لديه علم بالحوادث غير المـتناهية والامور المترتبة في الزمان، فينبغي القول بأن علمه غير خاص بالمستقبل، لأن الحوادث التي انتهت والتي يعبر عنها بالفعل الماضي، كانت مستقبلاً ومضارعاً في يوم ما.

اذن اذا كان ثمّة موجود عالم بالحوادث غير المتناهية، فان صور الحموادث غير المتناهية كانت مجتمعة في علمه في الزمن الماضي.

واليوم ونظراً لمرور القرون والعصور فانها غير مجتمعة وغير مترتب بعضها على البعض الآخر، ولذلك ينبغي القول بأن الاحاطة بالحوادث واحصاءها، أمر يوجب التناهي، بينما المفروض في هذه المسألة هو لا تناهي الحوادث.

قد يقال بأن العلم بالحوادث غير المتناهية في المستقبل هو بـالشكل الذي كلما وقعت صور علمية وانتهت، تحل محلها صور علمية اخرى بشكل تلقائي؟ غير أن السهروردي يرفض هذا الكلام ويقول بأن الشيء ليس بمقدوره ان يعلم تلقائياً فينتقل من مرحلة القوة الى مرحلة العلم. ولو قال أحد بأن مـوجوداً آخر يعطيه العلم وينقله من مرحلة القوة الى مقام الفعل، فلابد ان يُثار نـفس الكلام السابق حول هذا الموجود الآخر.

اذن السهروردي يرفض الوجهين الأول والثـاني ويأخـذ بـالوجه الثـالث ويقول بأن الحوادث غير المتناهية ذات قوانين وضوابط عامة ولابد أن تتكرر على أساس هذه القوانين والضوابط.

لابد من الالتفات الى ان مراد السهروردي هنا ليس اعادة المعدوم قط، اذ

FOR OURANIC THOUGHT ويعدي المحمد والأدلة المحكمة. ويريد بوجوب تمتنع اعادة المعدوم بمقتضى البراهين القاطعة والأدلة المحكمة. ويريد بوجوب التكرار في الحوادث هو ان الامور المستقبلية شبيهة بالامور المنصرمة، وتستم

الكرار في الحوادث هو أن أو مور المستقبلية سبيهة بأو مور المنصرمة، وت وفق قواعد كلية عامة.

اذن يمكن القول بأن تكرار الحـوادث وان جرى على أساس ضوابط كلية. غير أن تعداد تكرار الحوادث ليس بذي ضابط. لأن غير المتناهي غير مضبوط ولا يحصى.

عبارات السهروردي بهذا الشأن هي:

«.. فليس إلّا لأن الحوادث لها ضوابط كلية واجبة التكرار، أي ان الامور تعود الى شبيه ما كان لا أن المعدوم يعاد، بل يعاد شبيهـه فيكون عندها مثلاً احكام لحوادث يقع جملتها في كل مبلغ من الآلاف الجمة مضبوطة سنة بـعد سنة ودوراً بعد دور، ثم تعود الحركات بعد عبور تلك المدة الى شبيه أولها ولا يكون عندها مضبوطاً ان هذه الضوابط كم تكرر مقتضاها في العالم، فان الغير المتناهي لا ينضبط»<sup>(۱)</sup>.

اذن يعتقد السهروردي بوجود سلسلة من القوانين والضوابـط العـامة التي توجب تكرار الحوادث. ويرى ان النفوس السماوية فضلاً عن علمها بحركاتها، على علم بلوازم حركاتها في العالم أيضاً.

السهروردي يعتبر الحوادث التي لا تنتهي في هذا العالم، من لوازم حركات النفوس السماوية. ولذلك تعد النفوس السماوية العالمة بلوازم حركاتها، على علم بحوادث العالم غير المتناهية.

وعلى هذا الأساس يفسر السهروردي العلم بالحوادث غير المتناهية عـلى أساس القوانين والضوابط العامة. رافضاً الطرق الاخرى في هذا المضار.

صدر المتألهين الشيرازي يوجه الانتقاد في هذا المورد ـ وكها هو الحــال في

المشارع والمطارحات، مجموعة مصنفات السهروردي، ط طهران، ص ٤٩٣.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي ٤٦٦

الموارد الاخرى ــ لكلام السهروردي، ويثير الاشكال على براهينه.

فيقول على صعيد الدليل الأول الذي اورده السهروردي: من الممكن ألا يعتبر أحدهم صور المعلومات غير المتناهية، غير متناهية، وذلك لاحـتمال ان تختلف طبيعة وجود المعلوم عن طبيعة الوجود في الصور العلمية من حـيث الوحدة والكثرة. وهذا التفاوت واضح على صعيد علم الله تعالى بمعلوماته، لأن الأشياء الكثيرة وغير المتناهية معقولة بالعقل الواحد البسيط.

الشهود الالهي في عين الوحدة والبساطة، بمثابة شهود جميع الأشياء. وجميع الأشياء في عين الكثرة والتعدد مشهودة الله تعالى.

اذن اذا كانت طبيعة وجود المعلوم مختلفة عن طبيعة وجود العلم، فقد يقول أحدهم ان الحوادث غير المتناهية موجودة بصورة متناهية في التمثل النفساني للنفوس الساوية.

ويقول صدر المتألهين في أعقاب ذلك: بامكان الشيء الواحد في عالم الخارج ان يكون بوجوده الوحداني مصداقاً لكثير من المعاني، مثلها بمقدور هذه المعاني ان تصدق على شيء واحد خارجي، وتنطبق معه في الواقع.

الأمر الأساسي في هذه المسألة هو ان هذه المعاني والأحكام وضمن صدقها على شيء واحد خارجي، إلّا انها ليست ذات صور متعددة. عبارة صدر المتألهين بهذا الشأن هي:

«الا ترى ان شيئاً واحداً في العين قد يكون وجوده الوحداني مصداقاً لمعان كثيرة هي صادقة عليه محكوم بها عليه حكماً مطابقاً للواقع من غير ان يكون لتلك المعاني والأحكام صور متعددة»<sup>(۱)</sup>.

اذن أراد صدر المتألهين من خلال هذه العبارة أن يوضح بأن صدق المعاني المتعددة في مورد واحد، لا يعني بالضرورة تحقق الصور المتعددة. والدليل على

(۱) تعليقات «شرح حكمة الاشراق»، ط حجرية، ص ٥٣٠.

هذا الأمر هو ذلك الشيء الذي يعبر عنه بالتفاوت بين طبيعة وجـود العـلم وطبيعة وجود المعلوم.

هذا الفيلسوف الكبير يستعين بكلام لابن سينا بهذا الشأن للـبرهنة عـلى صواب ما ذهب اليه. وينم ظاهر القول الذي نقله عن ابن سينا عن الاختلاف ما بين طبيعة ما هو موجود في الخارج وما هو موجود في الذهن.

اذن اذا كان هذا الكلام صحيحاً، فلابد أن يصدق على النـفوس السهاويـة أيضاً. فيقال بأن صور الحوادث غير المتناهية، موجودة في النفوس السهاويـة بشكل متناه. ولكن حينما تقع هذه الصور في عالم العين، تستمر بحسب امـتداد الزمان ولحظاته، واحدة بعد اخرى بلا توقف وبشكل غير متناه، وعلى جانبي الماضي والمستقبل.

هذه خلاصة للإشكال الذي أورده صدر المتألهين على دليل السهـروردي الأول.

اما خلاصة اشكاله على الدليل الثاني فهي:

ليس بمقدورنا ان نعتبر المستقبل وقتاً محدوداً كي يقال بوقوع الصور العلمية للحوادث فيه وانتهائها. ومن يفكر مثل هذا التفكير ازاء المستقبل، انمــا يـضع الكل المجموعي بدلاً من الكل الأفرادي، فيتعرض للخطأ عن هذا الطريق.

بتعبير آخر: ما يقبل الانتهاء هـو الكـل الجـموعي، بـينا لا يـنتهي الكـل الأفرادي للحوادث.

من الجدير بالذكر هو أن ما أورده السهروردي بشأن العلم بالكائنات غير المتناهية وضرورة تكرار الحوادث، مثار أيضاً على صعيد النفوس السهاوية. غير أن رأيه في علم البارئ تعالى بالكائنات يختلف عما اورده هنا. فهو يرى ان علم الله تعالى بالكائنات، من نوع العلم الحيضوري، وأن جميع الموجودات حاضرة عند الله تعالى بالحضور الاشراقي. وهذا الموضوع مثار دائماً في العديد من آثاره.

ورد في كتاب «المشارع والمطارحات» ما يلي:

«واذا صح العلم الاشراقي لا بصورة وأثر، بل بمـجرد اضـافة خـاصة هـو حضور الشيء حضوراً اشراقياً كما للنفس، فني واجب الوجود أولى وأتم»<sup>(١)</sup>.

اذن فالسهروردي يقول بنوع من العلم ليس من مقولة المـفهوم والصـورة والأثر. والملاك الحقيقي لهذا النوع من العلوم، هو الحضور العيني للمعلوم لدى العالم والذي يعد نوعاً من الاتحاد بينهها.

السهروردي يرى ان علم البارئ تعالى بالكائنات من نوع العلم الحضوري. والعلم الحضوري ليس سوى اضافة اشراقية.

ونظم هادي السبزواري هذه النظرية التي يأخذ بها السهروردي كالتالي: (في الكل نفس كونها العينية • فذاك قول شيخ الاشراقية)<sup>(٢)</sup>.

على ضوء رأي السهروردي في العلم الحضوري الالهي، يمكن القـول بأن مراده باثبات الصور العلمية للنفوس السماوية، توضيح وتفسير لمسألة اخرى. فالانذارات الغيبية والرؤى الصادقة، مـن بـين المسـائل التي حـظيت بـاهتمام السهروردي.

الانذارات الغيبية والاطلاع على بـعض الحـوادث المستقبلية التي تحـدث لبعض الاشخاص في النوم وللبعض الآخر في اليقظة، امر غير قابل للانكـار. والذين جرّبوا صحة هذه الامور ينبغي لهم الاعتراف بالحقيقة التالية وهي انه يوجد في دار الوجود أمر لديه علم بجزئيات الماضي والمستقبل.

الموجود الذي لديه اطلاع على حوادث الماضي والمستقبل، يمكنه أن يطلع نفوسنا على بعض الحوادث الخفية سواء كان هذا الاطلاع في النوم أم في اليقظة.

(۱) المشارع والمطارحات، مجموعة مصنفات شيخ الاشراق، ج ۱، ط طهران، ص ٤٨٧.
 (۲) شرح المنظومة، ط ناصري، ص ١٦١.

يقول السهروردي بأن صور الحوادث مرتسمة في النفوس السهاوية. وهذه النفوس لديها علم بالماضي والمستقبل.

279

هذا الفيلسوف الاشراقي يعتقد ان رفع الموانع وقلة الشواغل يوجب اتصال نفس الانسان بالنفوس السماوية، والاطلاع على بعض الصور العلمية المرتسمة فيها.

السالك من وجهة نظره مستغن عن هذه الامور، ويختلف طريقه عن طريق الآخرين.



## النور والسلوك

أفرد السهروردي فصلاً من كتاب «المشارع والمطارحات» لبحث سلوك الحكماء المتألهين، وتحدث عن ثلاثة أنواع من النور البهيج. وطرح فيه موضوع اللذة والألم، وقال بأن اللذة في أي شيء عبارة عن ادراك الكمال الواصل لذلك الشيء بحيث لو تحقق وصول الكمال بدون ادراك، لما حصلت اللذة. كذلك الألم في أي شيء عنده، عبارة عن ادراك الشر الواصل بذلك الشيء. وعليه يتميز كل مدرك من مدركات الانسان وبحسب خصوصيته، بنوع من اللذة والألم.

كمال النفس الناطقة عبارة عن الاستكمال في القوانـين النـظرية والعـملية. ويؤلف كمال القوة النظرية ادراك المعقولات. ولابد من بحث كمال القوة العملية في استعلاء النفس على البدن.

الفيلسوف الاشراقي وبعد بيان مراتب اللذات الروحانية، يشير الى أصحاب السلوك ويقول: هذه الجهاعة قد حصلت في حياتها الدنيوية على أنـواع يـعد ادراكها فى غاية اللذة.

يقسّم السهروردي أصحاب السلوك الى ثلاثة أقسام، ويقول لكل فئة منها بنوع خاص من النور. وهذه الأقسام هي: المبتدئ، والمتوسط، والفاضل.

ويتميز السالك المبتدئ بنور خاطف، والسالك المتوسط بنور ثابت، والسالك الفاضل بنور طامس.

هؤلاء الاشخاص جـربوا النـور في انـفسهم وأدركـوه بـوضوح. والذيـن

ينكرون اللذات الروحانية، كالعنين الذي لا يدرك لذة الوقاع.

المسألة المهمة التي غفل عنها السهروردي، هي عبارة عـن اتـصال نـفس السالك بمنشأ النور.

البعض يتصور ان مشاهدة النور من قبل الشخص السالك ليس سوى اتصال نفسه بمبدأ النور. ويرفض السهروردي هذه النظرية ويرى امتناع الاتحاد بين شيئين.

أفرد السهروردي الفصل السادس من كتاب «مـنطق التـلويحات» لبـعض الضوابط التي أسمى بعضها بالضوابـط العـرشية والبـعض الآخـر بـالضوابـط اللوحية.

ويتحدث في أحد هذه الضوابط عن امتناع الاتحـاد بـين شـيئين. ويمكـن تلخيص استدلاله فيا يذهب اليه بهذا الشيء كالتالي:

> هناك ثلاثة فروض متصورة على صعيد الاتحاد بين شيئين: الفرض الأول، بقاء هوية الشيئين بعد الاتحاد. الفرض الثاني، بقاء أحد الشيئين وعدم بقاء الثاني. الفرض الثالث، عدم بقاء الشيئين.

على صعيد الفرض الأول لا يمكن التحدث عن الاتحاد، لأن الثنوية تـظل باقية على حالها. كما يعد الحديث عن الاتحاد في الفرضين الثاني والثالث حديثاً باطلاً، لأن افتراض فقدان أحد الشيئين أو كليهما، يعني فقدان الاتحـاد بـينهما. وعليه فالاتحاد بين الشيئين لا يصح إلّا اذا كان على شكل اتصال أو امتزاج أو تبديل موجود الى موجود آخر.

الأمر الذي لاشك فيه هو ان الاتصال والامتزاج وكذلك تبديل موجود الى موجود آخر، لا يتحقق إلّا على صعيد الموجودات المادية. فحينما يتصل مقدار من الماء بمقدار آخر، يحصل الاتصال. وحينما يراق مقدار من الماء على مقدار من اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

الحليب أو اي سائل آخر، يحصل الامتزاج. كذلك عنوان التبديل والتغيير، لا يحصل إلّا اذا تغير أحد جزئي الشيء وظل الجزء الآخر على حاله.

فحينما يتحول الماء الى بخار، فبالرغم من تغير صورته الفعلية، إلّا ان هيولاه المبهمة تبقى مادة مشتركة بين الاثنين:

«لا يتحد شيئان فانهما ان بقيا فهما اثنان، أو لم يبق أحدهما أو كلاهما فلا اتحاد»<sup>(۱)</sup>.

على ضوء ما ذكرناه، يطرح السؤال التالي نفسه:

ما معنى اتحاد النفوس مع العقول؟ وكيف يمكن تبرير مشاهدة الأنوار مـن قبل السالك؟

السهروردي أحد الذين اولوا اهتماماً لهذا السؤال، وأجاب عليه في آشاره. لاسيا في كتابيه المهمين: «حكمة الاشراق» و«المشارع والمطارحات». ما أورده في «حكمة الاشراق» بهذا الشأن كالتالي:

«والاتحاد الذي بين الأنوار المجردة انما هو الاتحاد العقلي لا الجرمي، وكما ان النور الاسفهبدي لما كان له تعلق بالبرزخ، وكانت الصيصية مظهره فتوهم انه فيها فالأنوار المدبرة اذا فارقت من شدة قربها من الأنوار القاهرة العالية ونور الأنوار وكثرة علاقتها العشقية معها يتوهم أنها هي»<sup>(٢)</sup>.

إذن فالسهروردي يعتقد ان الاتحاد في عالم المفارقات ليس من نوع الاتحاد في عالم الماديات، كما ان تحقق هذا المعنى في اي عالم من العوالم. يتناسب مع ذلك العالم فاتحاد النفس الناطقة مع المبادئ العالية لا يعني الاتصال أو الامتزاج. كما لا يمكن تفسير هذا الاتحاد الغامض ببطلان هوية النفس. كما انه من غير المعقول والمنطقي تفسيره بالحلول. ولا يبق في مثل هذه الحال سوى ان يقال: الاتحاد في

(۱) منطق التلويحات، جامعة طهران، تصحيح الدكتور على أكبر فياض، ص ٩٠.
 (۲) منطق التلويحات، تصحيح الدكتور على اكبر فياض، جامعة طهران، ص ٩٠.

النفس في النور القاهر.

هذا الباب نوع من الالتفات والاستغراق العلمي في المبادئ العالية والذي يحصل للنفس. فحينها تقع النفس تحت تأثير العلاقة الشوقية نحو المبادئ العالية، ينقطع التفاتها عن الغير، وتتجه جميع مشاعرها وهمتها نحو المقصود. فالنفس تستغرق في المقصود في تلك اللحظة بتأثير النور اللاهوتي والشعاع القيومي بحيث تشير الى نفسها حينها تطلبه. وهذه الاشارة، اشارة روحانية تظهر عن طريق استغراق

ان ادراك هذا المعنى يمكن ان يتحقق عن طريق التفات النـفس الى البـدن ايضاً:، ولذلك يقال: النفس كجوهر روحاني لا تقع في طرف البـدن، غـير ان ارتباطها به وثيق الى درجة بحيث انها كلما طلبت البدن أشـارت الى نـفسها وعبرت عنه بضمير «أنا». اذن فاتحاد النفس بالمبادئ العليا انما هـو التـفات ادراكى واستغراق علمى.

وتحدث السهروردي عن هذه الفكرة في سائر آثاره الاخرى، معتبراً اتحاد النفس بالمبادئ العليا نوعاً من الاستغراق العلمي. فني كتابه «صفير سيمرغ» ـ أي صفير العنقاء ـ بحث مسألة فناء النفس في المبادئ العالية، وقال بأن فناءها واتحادها مع المبادئ العالية لا يعني بطلان هوية النفس، عن التـفات ادراكـي واستغراق علمي للنفس<sup>(۱)</sup>.

اذن اذا عرفنا رأي السهروردي في اتحاد النفس بالمبادئ العالية. فلا بأس باستعراض آراء الآخرين في هذا المجال بشكل موجز:

فريق من أهل الحكمة والمعرفة يستعين بالتشبيه والتمثيل في موضوع اتحاد النفس بالمبادئ العالية، ويسعى لاثبات رأيه عن هذا الطـريق. ومـن الأمـثلة الملاحظة في آثار هؤلاء: منال القطرة والبحر.

هؤلاء يقولون ان القطرة حينما تتصل بالبحر، تفقد هويتها الذاتية وتـصبح

صفير سميرغ، مجموعة الآثار الغارسية لشيخ الاشراق، ط طهران، ص ٣٢٤.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

محكومة بأحكام البحر والنفس الناطقة حينما تستصل بالمبادئ العالية، تفقد أنانيتها وتحكم بأحكام تلك المبادئ.

بعض أهل التصوف يضربون مثالاً آخر، فـيقولون: مـثلما يـوجب طـلوع الشمس اختفاء نور النجوم والكواكب، كذلك يؤدي ظهور شمس الحقيقة الى فناء انوار نجوم النفوس.

وهناك أيضاً من أصيب بالتوهم على هذا الصعيد، فانبرى لتـفسير اتحـــاد النفس بالمبادئ العالية عن طريق نوع من الحلول.

يقول صدر المــتألهين في تـعليقاته عـلى «حـكمة الاشراق» بأن الفـلاسفة المسلمين قد عجزوا عن حل هذه المسألة من خلال الاستناد الى العقل النظري. ولهذا السبب بالذات انبرى هؤلاء للنيل من أكـابر أهـل المـعرفة والقـدح في شخصياتهم ورفض آرائهم.

لابد من الالتفات الى ان صدر المتألهين كان ينظر بعين الانتقاد الى الأفكار والآراء التي أُبـديت لتـبرير هـذه المسألة. ولذلك أخـذ يـفسر مسألة الفـناء والتوحيد بشجاعة اعتماداً على مبدأ الحركة في الجوهر.

صدر المتألهين يعتبر فناء النفس في المبادئ العالية نوعاً مـن الفـناء الذاتي والاستغراق الكوني الذي يتم على أساس تحولات الذات والصفات.

يرافق التحولات الذاتية للنفس واستكمالها الجوهري نوع من الفناء والبقاء وكذلك الخلع واللباس. فالفناء والبقاء الحادثان في التحولات العنصرية ليسا على وتيرة واحدة. فالكون والفساد في المركبات العنصرية، نوع من التـغيير والتحول الذي ينبغي البحث عن مصدره في التـضاد والتمـانع مـا بـين صـور الأشياء. بينما تعد التحولات الذاتية للـنفس نـوعاً مـن الحـركة والاسـتكمال الجوهري القابل للاثبات بمقتضى البراهين القاطعة.

اذن يمكن القول بأن التحولات الذاتية والاستكمالات الجوهرية في الأشياء

عبارة عن لبس بعد لبس. وبما ان وجود مرتبة الضعف يفنى في وجود مرتبة القوة، يجد عنوان الفناء والبقاء أو الخلع واللبس معناه أيضاً.

النور والسلوك

يعد تحقق الادراكات الحسية وكيفية ارتباطها بالادراكات الخيالية نموذجاً بارزاً على ادراك هذه المسألة. ولاريب في أن ما يدرك بواسطة الحس، قائم في تحققه بادراك الخيال.

ومما لا شك فيه ايضاً: انه مع افتراض قيام الادراكات الحسية بالادراكات الخيالية، تضمحل الادراكات الحسية في الادراكات الخيالية وتفنى بها. اذن وبما ان تحقق الادراك بمثابة نوع من الوجود، فمن السهل الاعتراف باضمحلال مرتبة من الوجود في مرتبة اخرى.

ويمكن القول بتعبير آخر: حين تحـقق الادراك الحـسي، بـالرغم مـن سماع الاذن، ورؤية العين، وعمل سائر الحواس، لكن الذي يدرك في الواقع ونـفس الأمر، هو حقيقة النفس في مرتبة الخيال.

الأمر الذي لابد من الاشارة اليه هو ان الادراكات الخيالية تمتاز بنوع من النسبة ازاء الادراك العقلي، تمتاز بهــا ايـضاً الادراكــات الحســية في ارتــباطها بالادراكات الخيالية.

على ضوء ما تقدم يمكن القول بأن مرتبة الضعيف تفنى في مرتبة القوي في الحركة الجوهرية والاستكمالية للنفس. ولو أنعم أحد النظر في مراحل وجود الانسان منذ البداية وحتى النهاية لأدرك كيف يمكن لهذا الوجود الفامض ان ينتقل الى مرحلة العقل النظري وينطلق في طريق التعالي والتكمال خلال التحولات الجوهرية.

ان قطع طريق التكامل وبلوغ مقام التوحيد في مرحلة الفناء، يعد نوعاً من الانسلاخ الوجودي، الذي هو في نفس الوقت لبس كوني يتحقق لجميع الأفراد الكاملين. وهؤلاء هم اولئك الذين قامت قيامتهم وهوى جبل انيتهم وهويتهم. اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

اي ان ذات هؤلاء الأفراد وصفاتهم قد تـبدلت، وتخـلقوا بـالأخلاق الالهـية. والتخلق الكامل بالأخلاق الالهية ادى الى ان يصبح الله تعالى عينهم وأذنهم. وجميع جوارحهم.

صدر المتألهين ومن خلال التمسك بأصل الحركة في الجوهر، توصل الى حل مسألة فناء النفس واتحـادها مـع المـبادئ العـالية. ولذلك نـراه يـرفض رأي السهروردي وسائر الحكماء في هذا المجال، ويتهمهم بالضعف والعجز.

السهروردي ــ وكما تقدم ــ يعتبر فناء النفس واتحادها مع المـبادئ العـالية نوعاً من الالتفات الادراكي والاستغراق العلمي. غير أن صدر المتألهين يقول رداً على ذلك:

«وليس هذا الفناء كها زعمه المصنف وغيره من الحكماء فناء علمياً أو موتاً ارادياً، لأن الفناء العلمي والموت الارادي حاصل للعارفين الذين ليسوا مس أرباب الشهود الحالي والفناء الكوني، والفرق بين القبيلتين كـالفرق بـين مس يتصور العشق وبين من يكون عاشقاً»<sup>(١)</sup>.

اذن يميز صدر المتألهين بين الفناء العلمي والفناء الوجودي، ويقسم أصحاب الفناء الى قسمين، ويرى ان الفناء الكوني أو الوجودي يحصل للكمل من أهل المعرفة، اما النفوس غير الكاملة \_بشرية كانت أو فلكية \_فانها لا تبلغ مرتبة الفناء الكوني.

ويقول هذا الفيلسوف الكـبير بأن العـقول المـفارقة عـبارة عـن المـلائكة المهيمنين المستغرقين في نور المعرفة الأزلية دائماً،

(١) شرح حكمة الاشراق، تعليقات ملا صدرا، ط حجرية، ص ٥٠٥.



## الانسان الجسماني والانسان النفساني والانسان العقلاني

الذين لديهم اطلاع على غط التفكير عند السهروردي واسلوبه الفكري، يعلمون جيداً بأن هذا الفيلسوف الاشراقي فضلاً عـن اعـتقاده بـعالم أربـاب الأنواع والعقول العرضية، يعتقد بعالم المثل المعلقة أيضاً. كما انه لا يرفض وجود عالم العين أو عالم الحس قط.

اذن فالسهروردي يعتقد بعوالم ثلاثة ويتحدث كذلك عن ثلاثه أنماط مـن الانسان، وهي على التوالي التنازلي كالتالي:

الانسان العقلاني، والانسان النفساني، والانسان الجسماني.

والعلاقة المتحققة بين هذه الأنماط الثلاثة كالعلاقة بين الظل وذي الظل.

فالقوى المختلفة المتعددة التي ترتبط ببدن الانسان، تعد بمثابة ظلال وأمثله لقواه البرزخية. ولذلك يمكن القول بأن القوى المتعددة في الانسان البرزخي هي عبارة عن ظلال وأمثلة تحكي عن جهات واعتبارات مختلفة في الانسان العقلي.

اذن لو اعتبرت القوى الحسية والجسهانية للانسان في هذا العالم، ظلالاً للظلال، فلا يعد ذلك رأياً بعيداً عن اصول الفكر السهروردي. فحينها يقال بأن قوى الانسان الجسهانية بالنسبة لقواه البرزخية، كالقشر والقالب أو الظلال، فالدليل على ذلك هو ان الانسان يرى ويسمع في بعض الأحيان حتى مع ضعف قواه الحسية.

فهذا اللون من السمع والرؤية \_وكذلك الشم والذوق \_قد ثبت للبعض عن طريق التجربة، ونقل على لسان أهل السلوك مراراً. اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

وهناك أحاديث نبوية كثيرة تدل على هذا الموضوع بوضوح ومنها: «أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني». «اني لأجد نفس الرحمن من جانب اليمن». «زويت لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها». «وضع الله على كتني يده فأحسست بردها بين ثديي». اذن اذا كان الانسان بمقدوره أن يرى ويسمع ويحظى ببعض الادراكـات

الدن أذا كان ألا نسان بمقدورة أن يرى ويسمع ويحطى بـبعص الادراكات البرزخية الاخرى رغم تعطل حواسه الظاهرية، يمكن حينذاك القول بأن هذه الادراكات ذات جذور في ذاته، وتعد الخصوصيات الوجودية للانسان.

اذن العلاقة بين ادراكات الانسان البرزخية وبين ادراكاته الحسية، من نوع العلاقة بين العالي والداني. وتتحقق هذه العلاقة ايضاً بين ادراك الانسان العقلي وادراكاته البرزخية.

والنتيجة التي يمكن الخروج بها من هذا الكلام هي ان العقل يتميز بجـميع الكمالات التي ما دونه، بنحو أعلى وأشرف.

حينما يقال بأن الادراكات النفسانية والبرزخية للانسان، عبارة عن أمـثلة وظلال تحكي عن وجوه واعتبارات في الادراك العقلي، فالمراد بذلك هو صحة قاعدة «الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد».

اذن فالوجوه والاعتبارات المتحققة في الادراكـات العـقلية، هـي المـصدر للكثرة والتعدد في الادراكات البرزخية. وهذه المسألة بحثها صدر المتألهين في تعليقاته على «حكمة الاشراق»، واستند خلال ذلك الى عبارة نسبها الى أرسطو الخذها من كتاب «اثولوجيا» المعروف.

والذي لابد من الاشارة اليه هو ان هذا الكتاب ليس من تأليف أرسطو، وانما نسبه اليه بعض الحكماء بدون تحقيق. وأشـارت الدراسـات الى ان هـذا الكتاب من تأليف افلوطين، المؤسس للافلاطونية الحديثة. اذن ما جاء في كتاب «اثولوجيا» يكشف عـن فكـر افـلوطين الذي يُـعد افلاطونياً ايضاً. ويقوم ما جاء حول هذه المسألة في هذا الكتاب، على أساس نظرية افلاطون الشهيرة في أرباب الأنواع. ولم يضف افلوطين شيئاً الى هـذه النظرية، وانما عكسها كما هي.

ما أورده السهروردي بهذا الشأن، وان كان قـريباً بـالأساس مـن الفكـر الافلاطوني، إلّا انه يتميز ببعض الملامح الخاصة. فافلاطون الذي يعتبر كل نوع من الأنواع الموجودة في هذا العالم ظلاً أو صنماً لرب النوع العقلي والمـفارق، يرى صدق هذا الكلام على الانسان أيضاً.

افلاطون يعتبر الانسان انسانين هما:

انسان عقلاني مجرد، وانسان جسماني محسوس.

أما السهروردي ــ وكما تقدم ــ فيتحدث فضلاً عن هذين الانســانين، عــن انسان متوسط برزخي أو نفساني ثالث.

هذا الفيلسوف الاشراقي يميز بين عالم المُثَل النـورية وعـالم المـثُل المـعلقة، ويتحدث عن كل منهبا بالتفصيل. ويرى بأن الصور المقدارية مجردة عن المادة، وموجودة في عالم المثال المنفصل.

وخلاصة برهان السهروردي في هذا المضمار كالتالي:

الصور الخسيالية وعلى العكس من تصور العوام، غير موجودة في الأذهان، لأن تحققها في الأذهان يستلزم انطباع الكبير في الصغير. والأمر الذي لا شك فيه هو تعذر انطباع الموجود الكبير في الموجود الصغير. الصور الخيالية غـير موجودة ايضاً في عالم العين، لأنها لو كانت موجودة في هذا العالم، يلزم عن ذلك مشاهدة هذه الصور من قبل كل من يتمتع بالحواس السليمة.

االصور الخيالية ليست جزءاً من الامور المعدومة ايضاً، لأنها اذا كانت من الامور المعدومة، يلزم ألا تتميز أية صورة عن غـيرها، وغـير محكـومة بأي اشراق الفكر والشهودنى فلسفة السهروردي

حكم من الأحكام. بينا تتميز الصور الخيالية فيا بينها ومحكومة بكـثير مـن الأحكام الايجابية.

اذن اذا لم تكن الصور الخيالية موجودة لا في الذهن ولا في العـالم العـيني، وليست من الامور المعدومة، فلابد من تحـققها في صـقع آخـر يـدعى «عـالم المثال».

ليس بمقدور أحد أن يدّعي بأن الصور الخيالية واقعة في عالم العقل لأنهــا صور جسمانية، بينما عالم العقل أسمى من هذه الموجودات. اذن يقع عالم المثال بين عالمين: أحدهما أسمى منه هو عالم العقل، والثاني أدنى منه هو عالم الحس.

عالم المثال أسمى من العالم المحسوس لأنه أبعد عن المادة ويحظى بتجرد وتنزه اكبر. وأدنى من عالم العقل لأنه اقل تجرداً منه.

السهروردي مثلها يعتقد بتحقق الصور الخيالية في عالم المثال، يعتقد كذلك بوجود الصور المشهودة في المرآة، في عالم المثال ايضاً.

اذن عالم المثال، عالم واسع يتسم بنوع من التجرد البرزخي وليس لديه اكثر من بعدين. والانسان الموجود في هذا العالم، انسان متوسط برزخي أسمى مـن عالم الحس رغم انه لم يرق الى مستوى عالم العقل.

لابد من الانتباء الى ان السهروردي لا يتفق في هذا الباب مع مشرب الكثير من الفلاسفة المسلمين ولذلك تعرض للانتقاد.

الشيخ الرئيس أبو علي ابن سينا، عبر في كتابه «الشـفاء» عـن مـعارضته لافلاطون واستاذه سقراط، واعتبر كلاهما المتحدث عن وجود انسانين ــاي انسان عقلاني وانسان جسماني ــكلاماً لا أساس له.

ولربما لم يكن يدور في خاطر ابن سينا، انه سيظهر في بلده فيلسوف يتحدث عن ثلاثة اناس.

ما ذهب اليه السهررودي بهذا الشأن كالتالي:

«والحق في صور المرايا والصور الخيالية انها ليست منطبعة بل هي صياص معلقة ليس لها محل وقد يكون لها مظاهر ولا يكون فيها. فصور المرآة مظهرها المرآة وهي معلقة لا في مكان ولا في محل. وصور الخيال مظهرها التخيل وهي معلقة. واذا ثبت مثال مجرد سطحي لا عمق له ولا ظهر كما للمرايا قائم بنفسه وما هو منه، وظهر عرض، فصحّ وجود ماهية جوهرية لها مثال عرضي»<sup>(1)</sup>.

اذن السهروردي لا يعترف للصور الخيالية وكذلك الصورة المـشهودة في المرآة بمحل ومكان، ولا يعتبرها منطبعة في الأشياء.

هذا الفيلسوف الاشراقي يعتبر المثال المرئي في المرآة، بمثابة ماهية جوهرية. ولذلك لا يعتبره وجوداً في الموضوع.

السهروردي وعلى العكس مما يعتقده عامة الناس، يعتبر مثال الشخص المرئي في المرآة، جوهراً، ويعتبر صورته الحالّة في المادة عـرضاً. وعـليه يُـعد وجود المرآة أو أي جسم شفاف صقيل في هذا العالم، مظهراً لظهور الصـورة المثالية. كذلك ليس بمـقدورة القوة التخيلية لدى الانسان إلّا ان تكون مـظهراً للصور الخيالية.

بتعبير آخر: قوة تخيل الانسان ليست هي التي تخلق الصورة الخيالية، بل ان الصور التخيلية تتجلى عن طريق مظهرية قوة التخيل.

والوضع على هذا المنوال ايضاً بالنسبة للمرآة والصور المشهودة فيها، اي ان المرآة ليست علة لوجود الصورة المرئية فيها، بل المرآة مظهر تظهر فيه الصورة المثالية.

وعلى أساس هذا النمط من التفكير يعتبر السهروردي النور العرضي في هذا العالم كالمثال للنور المجرد. ويعبّر عن هذين الاثنين بالنور الناقص، والنور التام. يقول السهروردي:

(۱) شرح حكة الاشراق، ط حجرية، ص ٤٧٠ ـ ٤٧١.

اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

«والنور الناقص كمثال للنور التام، فافهم»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا نراه يدعو الى الفهم والتأمل في هذه العبارة، مما يعني أهميتها لديه. ويقصد: ان ما هو موجود في العالم العلوي، لديه أشباه ونظائر في العالم السفلي. ومن الممكن ان تُعرف موجودات العالم العلوي عـن طـريق مـعرفة أشـباهها ونظائرها.

يعتقد كبار أهل المعرفة ان ما هو مشهود في عالم الملك والشهادة، انما هو آية لما هو موجود في عالم المعنى والملكوت.

> للامام علي بن موسى الرضا (ع) حديث يقول: «قد علم اولوا الألباب أن ما هنالك لا يُعلَم إلّا بما هاهنا».

توصل السهروردي على ضوء اصوله الاشراقية واستناداً الى ما أورده في النور الناقص والنور التام الى الأمر التالي:

«وكلَّ لذة بَرزخية انما حصلت بأمرٍ نوري رُشّ على البرازخ حـتى أن لذة الوقاع رشحُ عن اللذات الحقة. فان الذي يواقع لا يشتهي اتيان الميت»<sup>(٢)</sup>.

اذن فالسهروردي يعتبر كل لذة جسمانية ناشئة من اللذات الروحانية، ولم يستثن حتى لذة الوقاع من ذلك.

فاللذات من بين الامور التي تعود الى الادراك. والادراك من بين الامور التي تعود الى نوع من الوجود والظهور. وعليه تتناسب الشدة والضعف في مراتب اللذة مع الشدة والضعف في مراتب الوجود. ولهذا السبب يـؤكد السهـروردي على ان اللذة العقلية لا يمكن ان تقاس باللذات الحسية، ويُرجِع لذات هذا العالم الى مصادر روحانية.

ما ينبغي التنويه اليه هو ان كثيراً من الناس يعتقدون أن سعادة الانسان

- (۱) نفس المصدر، ص ٤٧١.
  - (٢) نفس المصدر، ص ٥٥.

تتحقق من خلال بلوغ اللذات الحسية والآمال الدنيوية. ولذلك ينهمك هؤلاء من اجل بلوغ هذه اللذات وتحقق هذه الآمال.

غير ان السهروردي يرفض هذا النمط من التفكير ويكشف عن بطلانه وما فيه من نقص وعيوب. فاللذات الحسية علاوة على انها لا تخلو من نـقص، تؤدي الى نتائج مرة ايضاً، مثل ظهور الملل والانفعال النـفسي، وحصول العادات القبيحة، ورسوخ الملكات الرذيلة كقساوة القلب وضعف العقل وزوال الغيرة، وحصول حجاب يحول دون رؤية المتلذذ لوجه الله.

السهروردي يبحث في الفصل الثالث من كتاب «صفير سيمرغ» مسألة اللذة والمحبة ويقول بأن مذهب المتكلمين وجماهير اهل الاصول يرى انـه لا يـليق بعبد الله أن يحب لأن الحب عبارة عن ميل النفس نحو جنسها، والحق تـعالى متعال عن أن تكون لديه مجانسة مع الخلق، بل المحبة عبارة عن اطاعة العبد لله. ويقول أيضاً بأن محبة الحق تعالى لا تتعلق بالقوى الحيوانية، وانما هي نقطة ربانية وتعد بمثابة مركز أسرار الحق في الانسان. وتتعلق هذه المحبة بـالذوق. والعشق عبارة عن المحبة التي تخرج عن الحد<sup>(۱)</sup>.

راجع: صفير سيمرغ، مجموعة الآثار الفارسية لشيخ الاشراق، ص ٣٣١.



عشق الظرفاء

دراسة آثار السهروردي تكشف عن أن هـذا الفـيلسوف الاشراقي يـعتبر اللذات الحسية صنماً وظلاً للذات العقلية، ويفسر نظام الخلق من خلال التمسك باشراقات الأنوار والعقول.

الفـيلسوف الاسـلامي الكـبير صـدر المـتألهين الشـيرازي، رغـم مخـالفته للسهروردي في كثير من المسائل والقضايا، إلّا انه قد تأثر به في بعض المسائل والقواعد.

هذا الفيلسوف الاسلامي الكبير قد توصل من خلال الاستناد الى اصـول فلسفته وقواعد حكمته المتعالية الى النتيجة التالية وهي أن العشق سار في جميع مراتب الوجود.

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو أن هذه المسألة كانت مثارة قـبل صدر المتألهين أيضاً وقيل بشأنها الكثير. فالشيخ الرئيس ابن سينا والذي يُعد من أكابر فلاسفة العصر الاسلامي، له رسالة في هذا الباب أيضاً. كما ان بعض قدماء الفلاسفة اتخذوا طريقة لاثبات هذه المسألة أيضاً اطـلق عـليها صـدر المتألهين اسم الطريقة اللمية والعامة<sup>(١)</sup>.

ووصف صدر المتألهين كلام ابن سينا في هذا المضهار بأنه ناقص بينها امتدح طريقة قدماء الفلاسفة. ورغم ان هذا الفيلسوف الكبير لا يعتبر طريقة القدماء ناقصة، إلّا انه يعتبر طريقته الخاصة افضل:

الاسفار، الجزء الثاني من السفر الثالث، ط بيروت، ص ١٥٨.

«هذا ما قالوه وهو جيد، إلا أن الذي أشرنا اليه أجود وأحكم»<sup>(۱)</sup>.

ان دراسة كيفية سريان الحب في جميع الأشياء، أمر خارج عن استيعاب هذا المبحث، ولكن الذي يستقطب الاهتمام هو أن صدر المتألهين أفرد فـصلاً مـن كتابه الكبير لاستعراض حب الظرفاء.

ولا ريب في ان الكثير من الظرفاء قـد وقـعوا في حب الحسـان، وهـناك اختلاف كبير حول ماهية هذا الحب وهل هو أمر ممدوح أم مذموم. فـبعض الحكماء يـذمونه ويسـتعرضون مسـاوئه، وبـعضهم يـعتبرونه مـن الفـضائل النفسانية، ويتحدثون عن محاسنه. بينما يقف البعض الآخر صامتاً مـعبَّراً عـن عجزه عن ادراك علله وأسبابه.

ثمة من يعتبر هذا الحب مرضاً نفسانياً، بينما يصفه آخرون بأنه جنون الهي.

صدر المتألهين كحكيم الهي، ينظر دائماً الى امور العالم مرتبطة بـالأسباب الكلية والمبادئ العالية والغايات الفلسفية. ولذلك يعتبر عشـق الظـرفاء مـن الامور الممدوحة، ويصفه بأنه أمر طبيعي قائم في قلب وروح الكثير من الناس في شتى بقاع العالم.

اذن اذا كان هذا اللون من العشق، أمراً طبيعياً موجوداً في أرواح وقلوب الناس، فلابد من الاهتمام بمبادئه وعلله، وكذلك بغاياته ونتائجه الوجودية.

صدر المتألهين يعتبر مصدر ظهور هذا النوع من الحب، استحسان شهائـل المحبوب، ويقول: اننا نجـد أحداً لديه قلب لطيف وطبع دقـيق وذهـن صـاف ونفس رحيمة، محروماً من هذا النوع من المحبة. اي ان الحرمان من هذا النوع من المحبة، خاص بأهل القلوب القاسية والطباع الجافة، لاسيا بين بعض الأقوام والملل.

ويعتقد صدر المتألهين بأن تأديب وتربية الأطفال وتعليمهم لمختلف العلوم

(۱) نفس المصدر.

الشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

والمعارف، من ثمار وفوائد هذا النوع من الحب. فالأطفال ورغم تمتعهم بتربية آبائهم وامهاتهم، ولكنهم يـظلون بحـاجة الى مـعلميهم المشـفقين وأسـاتذتهم الرحماء. ولهذا السبب وضع الله حب الاطفال وعشق الحسان في قلوب وأرواح الفضلاء كي ينفتح بهذه الطريقة باب التعليم والتربية، ويبذل هؤلاء أقصى ما لديهم من جهد لتعليم هؤلاء وتربيتهم.

وعليه ليس من باب العبث ان يوجد هذا النوع من الحب والرغبة في قلب العلماء والظرفاء. بل يمكن القول بأن عشق الظرفاء لحسان الوجوه، ليس سوى تعبير عن الشوق والرغبة لرؤية جمال الانسانية.

فجهال الانسانية، هو الشيء الذي تظهر فـيه الكـثير مـن آثـار جمـال الله وجلاله. وورد في القرآن الكريم: ﴿لقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم﴾، كما ورد: ﴿ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين﴾.

صدر المتألهين يقول: سواء كان المراد بـ «خلقاً آخر» في هذه الآية المباركة، الصورة الظاهرة والكاملة للانسان، أم النفس النـاطقة، يـبقى عشـق الظـرفاء لأوجه الحسان، قابل للتبرير، لأن الظاهر يحمل عنوان الباطن، والصورة مثال للحقيقة دائماً.

بتعبير آخر: جسم الانسان ورغم جميع خـصوصياته، يُـعد طـراز النـفس وصفاتها، وقنطرة توصل الى الحقيقة.

اذن يمكن القول بأن حب الحسان والملاح اذا لم يكـن مـنبعثاً مـن شهـوة حيوانية، ومنطلقاً فقط من استحسان شهائل المعشوق، فانه ليس غير مـذموم فحسب، وانما يُعد من الفضائل الانسانية أيضاً.

يقول ملا صدرا بأن هذه الفضيلة، من الفضائل التي ترقق قـلب الانسـان وتطهر ذهنه من الشوائب، كما انها تبعث على توعية النفس النـاطقة وتـعدها لادراك الامور الشريفة. ولهذا السبب يوصي الكثير من المشايخ تلامذتهم بهذا النوع من العشق في بداية سلوكهم ويحضونهم على امتلاك مثل هذه الصفة. صدر المتألهين يقسم العشق الانساني الى قسمين: عشق حقيقي، وعشق مجازي. ويقول بأن العشق الحقيتي خاص بمحبة الله وصفاته وأفعاله. ويقسم العشق الجازي على قسمين: ١ \_ عشق نفساني. ٢ \_ عشق حيواني.

٤٨٧

بين نفس العاشق والمعشوق. وينشأ في هذا العشق استحسان العـاشق لشهائـل المعشوق، من كون هذه الشهائل منبثقة من النفس.

العشق الحيواني عبارة عن العشق المنبثق من الشهوة البدنية واللذة البهيمية. ويتركز اهتمام العاشق في هذا اللون من العشق، على ظاهر المعشوق، ولا يرى شيئاً سوى الشكل واللون.

العشق النفساني ناشئ من لطافة النفس ونقائها، اما العشق الحـيواني فـهو مقتضى النفس الامارة، ويكون مصحوباً في معظم الأوقات بنوع من الفـجور والاعتداء والحرص.

الذي يتميز بالعشق النفساني، يتميز برقة القلب وعلو الفكـر. ويـبدو انــه يبحث عن شيء خاف على الحواس الظاهرية دائماً. ولهذا السبب نراه ينقطع عن كل شيء يشغله، ويبتعد عن كل ما هو غير المعشوق.

الاقبال على المعشوق الحقيقي بالطريقة المتاحة لهؤلاء الأشخاص، غير متاح لسائر الأشخاص، لأن الذي يتمتع بالعشق النفساني، لا يجد نفسه في حـاجة للاعراض عن كثير من الأشياء، وانما يُعرض عن معشوق واحد ويُقبل عـلى

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي ٤٨٨

معشوق آخر.

هادي السبزواري يعتقد ان النفس الناطقة ليس لديها شيء اقوى من العشق للتحرر من قيد الشهوات في عالم الطبيعة.

لابد من الالتفات الى ان صدر المتألهين يعتبر العشق النفساني في الانسان فضيلة من الفضائل، لكنه لا يراها حسنة دائماً وبشكل مطلق لجميع الأفراد وفي جميع الحالات. ويرى كذلك ان هذا النوع من المحبة مفيد ومؤثر في أواسط السلوك العرفاني من أجل انتزاع الانسان من بحر الشهوات الحيوانية. اما بعد استكمال النفس بالعلوم الالهية والاتصال بعالم القدس، يُعد الاشتغال بمثل هذه الامور دون شأن الانسان وتصرفاً لا يليق به.

الذين لديهم اطلاع على آثار أرباب الذوق يعلمون أن هذه الفكرة مـثارة بشكل واسع في مختلف الكـتب والرسـائل. لكـنها لم تُـثَر بشكـل اسـتدلالي وباسلوب فلسني إلاّ من قبل الشيخ الرئيس ابن سينا. فقد أفرد هذا الفيلسوف الكبير الفصل الخامس من «رسالة العشق» لبحث هذا الموضوع. ومما جاء في هذه الرسالة:

«يجب ان نقدّم أمام غرضنا في هذا الفصل مقدمات أربع: احدها ان كل واحد من القوى النفسانية مهما انضم اليها قوة أعلى منها في الشرف امتازت بانضامها اليها وسريان البهاءة اليها زيادة صقولة وزيـنة حـتى تـصير بـذلك أفاعيلها البارزة عنها زائدة على ما يكون لها بانفرادها اما بالعدد واما بحسـن الاتقان...»<sup>(۱)</sup>.

في هذه المسألة \_ومثل غيرها من المسائل \_اختلاف بين صـدر المـتألهين وابن سينا، رغم ضرورة عدم تجاهل ما بينهها من اتفاق أيضاً. اما السهروردي فلديه في هذه المسألة \_مثل الكثير من المسـائل الاخـرى \_مـوقفه وطـريقه

(۱) رسائل ابن سینا، رسالة العشق، ص ۳۸٦.

FOR QURANIC THOUGHT المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الذي يميّزه تماماً عن الطريقة التي عليها ابن سينا. فهو يقول:

«وكل لذة برزخية انما حصلت بأمر نوري رشّ على البرزخ حــتى أن لذة الوقاع أيضاً رشح عن اللذات الحقة»<sup>(١)</sup>.

أي انه يرى ان لذات هذا العالم ناشئة من لذات عقلية ونورية. ويعتقد بأن الانسان لا يطلب أحداً أو جمالاً ما لم يكن فيه أثر من النورانية والروحانية.

(١) شرح حكة الاشراق، ط حجرية، ص ٥٢٥.



## الطباع التامة ليست مفهومأكليًا

تحدثنا في هذا الكتاب عن أرباب الأنواع في مناسبات مختلفة، وقد طرحها السهروردي في العديد من آثاره وفي شتى المناسبات. ولا ريب في أن تكـرار الحديث عنها يحكي عن أهمية هذا الموضوع.

مبحث الكليات يلعب في تاريخ الفكر الفلسني دوراً أساسياً، بحـيث يمكـن عدّه أحد أسس وأركان موضوع «المعرفة»، وهو المـوضوع الصـاخب المـثير للجدل.

ان دراسة مسألة المعرفة وابداء أية وجهة نظر في هذا الاطار، يُعد تـصرفاً ساذجاً بدون الالتفات الدقيق لموضوع الكليات. ووقف الحكماء المسلمون على أهمية مبحث الكليات، وواجه كل منهم هذا المبحث بطريقة واخرى.

وسعى الحكماء والمتكلمون المسيحيون للـعثور عـلى حـلول الكـثير مـن مشاكلهم، في موضوع الكليات. ويُعد «آبلارد» الذي كان يـعيش في القـرون الوسطى، أحد الذين بحثوا هذه المسألة بصورة مفصلة.

قبل آبلارد بستة قرون، انطلق شخص يدعى «بويثيوس» ـ وهو مترجـم ومفسر لآثار فرفوريوس ـ لاختبار مشكلات الكليات. وكان فرفوريوس قد آثر الصمت ازاء هذه المشكلات ولم يتخذ أي موقف حيالها. وكان على عـلم ولا شك بالتعقيد الذي كانت عليه.

يقول المفكر الفرنسي جيلسون ان موضوع الكليات، مـوضوع فـلسني في واقع الأمر لأنه من المعضلات التي يواجهها الذهن البشري. وهي معضلة ترتبط

الطباع التامة ليست مفهوما كليّاً

أيضاً بسلسلة من المسائل غير العلمية التي لا يعرفها الشخص العالم<sup>(١)</sup>. سقراط يعتقد أن العلم يتعلق بالكليات فقط، واقفاً من خلال هذا الرأي في مواجهة السوفسطائيين، ومعرفاً الفضائل الاخلاقية بأنهـا عـامة وكـلية، وان قيمتها مطلقة.

ذكرنا بأن موضوع الكليات كان يُعد في القـرون الوسـطى أهـم المسـائل الفلسفية، بل وربما المسألة الفلسفية الحضة الوحيدة.

لربما يتصور البعض ان مفكري القرون الوسطى قد جابهوا موضوع الكليات عبثاً وبدون مسوغ لأنه بحث جدلي عقيم. ولكن بذل مزيد من الاهتمام نحو هذا الموضوع وانعام النظر فيه، يكشف عن مدى أهميته.

فما نراه ونلمسه ليس سوى أشياء جزئية، لكن حينما نفكر فيها، لا نستطيع ان نصرف النظر عن استخدام المفاهيم والألفاظ الكلية. بتعبير آخر: الأشـياء الخارجة عن الذهن هي دائماً عبارة عن أفراد وأشخاص، بـينما المـفاهيم ذات جانب كلي عام. اي ان المفهوم يستخدم حول عدد كبير من الأفراد.

اذن ما هو مهم، الكشف عن ارتباط الأشياء الذهنية خارج الذهن بالمفاهيم الكلية. فاذا قيل بأن الأشياء الحقيقية هي هؤلاء الأفراد والأشخاص فقط، ولا أساس للكليات خارج الذهن، حينذاك لا يوجد أي ارتباط بين الفكر ـ أي الأحكام ـ والأشياء. وفي مثل هذه الحال لا معنى ايضاً لمعرفتنا التي يعبّر عنها بفاهيم وأحكام كلية. وبما ان كل معرفة يعبّر عنها بكلهات كلية، فاذا لم يكن لهذه الكلهات أساس في واقع ما وراء الذهن، فسيكون العلم عبارة عن بـناء خاضع للرغبة والهوى ولا يمت الى الواقع بأية صلة.

مضافاً الى ذلك، اذا لم يكن لمفاهيمنا الكلية أساس خارج نـطاق الذهــن. فسينجم عن ذلك الريبية التي تعني نني كل علم ومعرفة.

جيلسون، نقد الفكر الفلسنى الغربي، ترجمة الدكتور أحمدي، ص ٢٤.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

المفاهيم الكلية يمكن بحثها من خلال صورتين: الاولى، كيف تظهر هذه المفاهيم «بحث نفسي».

الثانية. ما هي الصلة بين ما هو موجود في خارج الذهــن وبــين المــفاهيم الكلية؟ «بحث وجودي».

من الواضح ان هاتين الطريقتين ترتبطان فيا بينهما بنوع من الارتباط. فمسألة المعرفة، تمثل صورة أخرى من صور ارتباط الفكر والحقيقة أو الذهن والخارج.

الكليات من وجهة نظر افلاطون ذات وجود حقيقي ومستقل وثـابت. والأفراد ليسوا سوى ظل لها. اي انها ليست مجرد مفاهيم ذهـنية، وانمـا هـي ذوات عينية. والفكر يدرك هذه الحـقائق. وعـليه فـالكليات تـتعلق بـالفكر والوجودات الحقيقية، ونحن نكتشفها لا نخترعها.

افلاطون يطلق على الذوات العينية اسم المُثُل أو الصور، مشيراً من خلال هذه التسمية الى المرجع العيني للمفاهيم الكلية.

المثل لديها وجود متعال ومستقل عن الأشياء الجزئية. كما انها غير متغيرة وغير قابلة للفناء، بينما الأشياء المحسوسة متغيرة وقابلة للفناء<sup>(١)</sup>.

الفيلسوف الاشراقي شهاب الدين السهروردي يتفق مع افلاطون في هـذه المسألة ويقول للكليات بوجود حقيقي ومستقل وثابت.

صدر المتألهين يعتقد ان لدى السهروردي تعصباً ازاء افلاطون وأسـاتذته وكذلك ازاء حكماء ايران القدماء، ويحـاول ان يجـعل أفكـاره مـنسجمة مـع أفكارهم دائماً:

«وذهب الشيخ المتأله المتعصب لافلاطون ومعلميه وحكماء الفرس موافقاً لهم الى انه يجب ان يكون لكل نوع من الأنواع عقل واحد مجرد عن المادة»<sup>(٢)</sup>.

(١) مجلة خاصة بقسم الفلسفة، جامعة طهران، العدد ٥، مقال الدكتور مجتبوي، ص ٧٠.
 (٢) الأسفار الأربعة، الجزء الثاني من السفر الأول، ص٥٣.

اذن فالسهروردي من وجهة نظر صدر المتألمين متعصب لاف للطون والحكماء الذين سبقوه، ولكن الحقيقة هي اذا كان ثمة تعصب في هذا الفيلسوف الاشراقي، فلا يمكن نكران الحقيقة التالية وهي انه ينزع نحو قدماء الحكماء والفلاسفة الذين جاؤوا قبل أرسطو، كما لا يمكن نكران الحقيقة الاخرى وهي ان نزعته نحو الحكماء السابقين منبثقة من كونه يعتبرهم من أهل الحقيقة.

الطباع التامة ليست مفهوماً كليّاً

فالذى يحب الحقيقة يحب أهلها أيضاً.

بصرف النظر عن معنى حب السهروردي لقدماء الحكماء وكيفية تفسيرها. فان هذا الفيلسوف الاشراقي يقيم البرهان على كل ما يـقوله، ولا يـبدي رأياً جزافاً.

السهروردي يقدم ثلاثة براهين في باب وجـود الكـليات واثـبات العـقل المفارق لكل نوع من الأنواع. وقد وردت هذه البراهين في كـتاب «المشـارع والمطارحات»، وعكستها سائر آثاره الاخرى.

أحد هذه البراهـين يـتمثل في قـاعدة «امكـان الأشرف» والتي سـبق ان استعرضناها في المباحث السابقة وتحدثنا عن كيفية دلالتها على وجود العـقل المفارق.

البرهان الثاني في هذا الباب يقوم على أصل عرضية القوى النباتية، اي انها غاذية، نامية، مولدة.

فبعد أن يُثبت عرضية القوى النباتية يقول بأن العقل المفارق هو الذي يحفظ مزاج النوع النباتي.

ويعتقد السهروردي بما أن الأجسام النباتية مشتملة على الرطوبة والحرارة. فانها على التبدل والتحول دائماً، فتحل اجزاء جديدة محـل الأجـزاء السـابقة المعدومة.

يقول السهروردي انه متى ما انعدم جزء من أجزاء الجسم النـباتي تـنعدم

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

قوته النباتية ايضاً باعتبارها عرضاً. لذلك حين وصول أجـزاء جـديدة عـن طريق الغذاء، يتبدل ما هو متبق.

اذن فالقوة النباتية ليست هي التي تحفظ مزاج الموجود النباتي. لأن المعدوم لا يؤثر قط. كما ان القوة النـباتية والأجـزاء التي تحـدث في المسـتقبل، ليست حافظة لمزاج الموجود النباتي أيضاً، لأن ما يحـدث في المستقبل تـابع للـمزاج وفرع من فروعه. والفرع ليس حافظاً للأصل قط.

ويمكن القول بشكل عام بأن التركيب العجيب والنـظام الشـابت والهـيئات الجميلة التي يمكن مشاهدتها في موجود نباتي، ليست ناشئة من طـبيعة قـوة فاقدة للادراك والشعور، والموجود النباتى ليست لديه نفس مجردة ومدبرة.

اذن ليست هناك حيلة سوى القول بأن الامور العجيبة والأعـــال الغـريبة المشاهدة في موجود نباتي، صادرة عن عقل مفارق يُدعى «رب النوع».

قد يقال بأن الذي يمارس هذه الأعمال الغريبة في ابداننا هو نفوسنا الناطقة.

ويقول السهروردي في الرد على ذلك: اننا على معرفة بالغفلة التي لدينا عن الأعمال النباتية العجيبة التي في جسمنا، فاذا كنا غافلين في حالة كمال العمقل والشعور عن كيفية الاعمال النباتية والامور الخاصة بوظائف الأعضاء، فكيف يكن ان تكون لدينا معرفة بهذه الامور في بداية الخلقة وأيام الجهل؟ اذن ما يقوم بهذه الأعمال، شيء غير النفس الناطقة.

قد يُثار اشكال آخر فيقال: نفس الانسان الناطقة ذات جانبين: فهي تعمل من جانب، وتؤدي الأفعال النباتية وتدرك من جانب آخر. يقول السهروردي في الرد على هذا الاشكال: النفس الناطقة ليست موجوداً مركباً كي يعمل بجزء ويدرك بالجزء الآخر البرهان الثالث الذي استند اليه السهروردي في هذا الباب كالتالي: الأنواع المختلفة والمتعددة المشاهدة في هذا العالم، لم توجد بمبجرد الاتفاق QUR'ANIC THOUGHT

وصرف التصادف، لأنها لو كانت موجودة على اساس الاتفاق والتصادف، فلن يوجد دليل لبقائها محفوظة. وفي مثل هذه الحال من الممكن ان يصدر عن أي نوع من الأنواع شيء لا يتناسب معه قط. ومعنى هذا الكلام هو: لو كانت انواع هذا العالم قد صدرت على سبيل الاتفاق، يلزم صدور غير الانسان عن الانسان، والعنب عن التمر، والشعير عن القمح وهكذا، بينا يكشف الواقع عما هو خلاف ذلك، لاستمرار أنواع الموجودات على ثباتها النوعي.

لربما يمكن القول ان ثمة مقدمة اخرى مطوية في برهان السهروردي، وهذه المقدمة هي ان الله تعالى واحد من جميع الجهات. وعلى ضوء هذه المقدمة تصبح صورة الاستدلال بالشكل التالي:

الأنواع الموجودة في هذا العالم متعددة ومتباينة، وهذه الأنواع لم تـظهر الى الوجود عن طريق التصادف والاتفاق. ولا يمكن استناد هذه الأنواع المتكثرة الى الله الذي هو «واحد من جميع الجهات»، بدون ان تكون هناك واسطة. اذن لو حُفظت الصورة النوعية لموجود ما في هذا العالم، فلأنها تحظى في عالم الابداع بمثال أزلي وأبدي. اما ما هو قائم في هذا العالم فليس سوى ظل لذلك المثال.

لابد من الالتـفات الى الأمـر التـالي وهـو ان مـراد السهـروردي بهـذه الاستدلالات ليس مجرد أنه يقول بمبدأ فاعلي وغائي للأنواع الموجودة في هذا العالم، لأن اثبات المبدأ الفاعلي أو الغائي لموجودات هذا العالم، لا يتحقق إلّا عن طريق العقل الفعال وجهاته المختلفة.

ما يريد السهروردي اثباته هو أن انواع الموجودات في هذا العمام ليست متماثلة مع مبادئها، أي أرباب الأنواع، والنسبة بينهما من نوع النسبة بين الظل وذي الظل. وهذا هو عين ما يمكن اثباته عن طريق العقل الفعال وجمهاته المختلفة، وذلك لعدم وجود مساواة ومماثلة بين العقل الفعال وموجودات هذا العالم.

السهروردي يقول: الألوان الجميلة الغريبة المـلاحظة في ريش الطـاووس،

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

ليست معلولة لمزاجها قط. الحكماء المشاؤون اكتفوا بعلية المزاج وتأثيره دون أن يكون لديهم برهان رصين، ودون أن يعرفوا ملاك هذه الامور وضابطها. هذا الفيلسوف الاشراقي وعلى غرار قدماء الحكماء، يعتقد بأن أي نوع من الأنواع الموجودة في هذا العالم، واقعة تحت تأثير عقل كلي مفارق، يُـعد قـائماً بالنفس ومدبراً لامور النوع.

ما ينبغي الاشارة اليه هو ان عنوان «الكلي» الذي يريده السهسروردي، لا يعني به مفهومه، لأن مفهوم الكلي عبارة عن ذلك الشيء الذي لا يمنع نـفس تصور معناه عن الاشتراك، وقابل للحمل على الكثير من الأفراد، بـينها العـقل الكلي كموجود يدبّر أمور النوع، قائم بنفسه ولا يشترك في ذاته الخاصة مـع شيء آخر.

السهروردي يعتقد انه ليس من السهل ادراك كلمات القـدماء عـلى صـعيد وجود الكليات، ويسقط الكثير مما نُسب اليهم من درجة الاعتبار.

قد تنشأ اساءة فهم مقصود الحكماء ومرادهم، عن السهـو وعدم الدقـة في النقل أحياناً، وعن طبيعة المفردات في أحيان اخرى.

وهبّ البعض لرفض كلمات الحكماء وانكار آرائىهم بسبب حب الرئـاسة الدنيوية، ولذلك بادروا الى تحريف آثارهم.

مثلما يحتاج فهم كلام القدماء وتحديد مرادهم الى دقة وتأمل، يحتاج كذلك الى ذهن صاف وابتعاد عن الأغراض النفسانية.

«فاذا سمعت انباذقلس وآغاثا ذيمون وغيرهما يشيرون الى أصحاب الأنواع فافهم غرضهم ولا تظنن انهم يقولون ان صاحب النوع جسم أو جسماني أو له رأس ورجــلان. واذا وجـدت هـرمس يـقول: «ان ذاتاً روحـانية ألقت اليّ المعارف، فقلت لها من انت؟ فقالت أنا طباعك التامة» فلا تحـمله عـلى انهــا

الطباع التامة ليست مفهوماً كليّاً

FOR QURANIC THOUGHT

نفهم من هذه الكلمات ما يلي: شاهد «هرمس» وهو في حالة خاصة، ذاتاً روحانية تلتّى منها جميع المعارف وعبّر عـن هـذه الذات الروحـانية بـالطباع التامة، والتي هي «رب النوع» لا غير.

الطباع التامة عبارة عن العقل الكلي والمفارق الذي يـدبّر شـوّون النـوع الانساني ويدير اموره، ويطلق السهروردي على الطباع التامة اسم «ام النوع» أيضاً. فأم النوع موجود نسبته واحدة الى جمـيع الأفراد، ويقوم بحـفظ النـوع باستمرار عن طريق الأشخاص.

من الوجوه التي تلعب دوراً بارزاً ورئـيساً في فـلسفة السهـروردي هـو: هرمس. طبعاً لا ينبغي تجاهل كلاً من زرادشت، وفيثاغورس، وافلاطون. فقد انبرى السهروردي لدراسة رأي فيثاغورس الشهير والذي يـعتبر فـيه العـدد أصلاً، وفسّره على ضوء نظريته في أرباب الأنواع.

يقول هذا الفيلسوف الاشراقي:

حينما يعتبر هذا الفيلسوف الاشراقي العـدد أصـلاً ومـبدأ للـموجودات، لا يقصد ان العدد أمر قائم بالذات وفعال، بـل يـقصد ان الذوات النـورية غـير مستقرة في جهة أو مكان، ولذلك فهي قائمة بالذات وفعالة.

والموجودات المـلكوتية من وجهة نظره هي بالطريقة التي لا تُعد وحـدتها زائدة على ذاتها، ولذلك فهي أشرف وأبسط من جميع الموجودات. العبارات التى أوردها السهروردي بهذا الشأن كالتالي:

«قال الحكيم الفاضل فيثاغورس المتأله «ان مبادئ الموجودات العدد»، ولا يعني به ان العدد أمر قائم بذاته فعال، بل يعني ان في الملكوت ذوات نورانـية قائمة لا في جهات، هي انيات قدسية فعالة لا تزيد وحداتها على ذواتها، هي

194

<sup>(</sup>١) المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى لمصنفات السهروردي، ط طهران، ص ٤٦٤.

اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي

أبسط ما في الموجودات وأشرفها»<sup>(١)</sup>.

وهكذا نلاحظ في هذه العبارة ان السهروردي انبرى للـتفسير والتأويـل. وسعى لجعل رأي فيثاغورس الشهير كي ينطبق مع نظريته في ارباب الأنواع. وللانصاف نقول انه قد تكلّف في سعيه هذا. غير ان ما نُقل عن هرمس ينطبق انطباقاً تاماً مع نظرية أرباب الأنواع.

لا تتوفر معلومات واضحة عن هرمس وتاريخ حياته. فـالتواريخ القـديمة تتحدث عن فئة من الحكماء وعلماء النجوم تدعوهم بالهرامسة، وتنسبهـم الى عصر ما قبل اليونانيين، أشهرهم «هرمس الهرامسة» الذي يُـطلق عـليه اسم «هرمس» في بعض الأحيان.

ورد في «تاريخ الحكماء» للـقفطي، و«محبوب القـلوب» للأشكـوري، ان هرمس الهرامسة ولد في مصر قبل الطـوفان. ويـطلق عـليه العـبرانـيون اسم «اخنوج»، واليونانيون اسم «ارميس»، والعرب اسم «ادريس». وهو ذاته الذي وهبه الله تعالى النعم الثلاث التالية: الملك، والحكمة، والنبوة.

وتنم كتب المؤرخين عـن ان «هـرمس»، هـو النـبي ادريس بـعينه والذي تحدثت عنه الكتب السماوية.

ينقل الاشكوري في «محبوب القلوب» عن تاريخ ابن الجوزي بأنه أول من استخرج الحكمة وعلم النجوم بالالهام الالهي. وينقل عن أبي معشر البـلخي قوله ان الهرامسة كانوا كثيرين، غير أن أعلمهم كانوا ثلاثة فقط. وكان هرمس يعيش في مصر وأنه هو الذي شيّد الأهرام.

ويُعد «بليناس» من الهرامسة أيضاً ويُنسب اليه كتاب تحت عنوان «عـلل بليناس». وفي مطلع هذا الكتاب الذي ترجمه القسيس ساخنوس قصة عجيبة تشتمل على مكاشفة لبليناس. يقول بليناس: انني كنتُ يتيماً من أهل «طوانة»

الطباع التامة ليست مفهوماً كليّاً

ولم يكن لدي شيء. وكان في مدينتنا نصب حجري مشيد عـلى عـمود مـن الخشب وقد كُتب عليه: أنا هرمس الذي خصه الله بالنعمة. وقد وضعتُ هذه العلامة هنا وأخفيت سرها الذي لا يعرفه إلّا من هو حكيم مثلي.

كذلك مكتوب على صدر ذلك النصب: من يرغب في مـعرفة سر الخـلقة وصنعة الطبيعة فلينظر الى ما تحت قدمي.

ولم يعرف الناس حقيقة هذه الجملة الى ان كبرتُ فقرأتُ ما هو مكـتوب على صدر النصب وأدركتُ المقصود. ثم حفرت تحت ذلك العمود الخشبي الواقع تحت النصب، فوجدت حفرة مظلمة لا يدخل اليها أي نور.

ومن جانب آخر لم يكن بالامكان حمل النار الى هناك للاستضاءة، اذ كانت الرياح تهب شديدة وتطنئ النار. ولهذا السبب أصابني الحزن فغلب علي النوم وأنا في تلك الحالة. وحينذاك ظهرت لي صورة مثل صورتي وهي تقول: انهض يا بليناس وادخل في هذه الحفرة التي تحت الأرض. فقلتُ: ان هذا المكان مظلم وليس باستطاعتي الدخول.

فأُمرتُ أن اضع ناراً بكيفية خاصة في داخل جسم شفاف كي لا تستطيع الريح أن تطفئها، وكي استطيع الانتفاع بضوئها. فشعرتُ بالسرور وأدركت اني بلغتُ المقصود.

فقلتُ: من انتَ الذي تفضلتَ عليَّ؟ فقال: انا سرّ باطنك. فاستيقظت من النوم منشرحاً وعملت كما أُمرت. وحينما دخلت الى داخل الحفرة المظلمة رأيتُ نصباً لرجـل في يـده لوحـة وأمامه كتاب. وقد كُتب في تلك اللوحة «هنا صنعة الطبيعة»، وكُـتب في ذلك

الكتاب «هذا هو سر الخلقة». فتعلمتُ من هناك علم علل الأشــياء واشــتهر

اشراق الفكر والشهود في فلسغة السهروردي

اسمي بالحكمة<sup>(١)</sup>.

هذه القصة سمعتها مراراً من فم العلامة الطباطبائي. والنقطة المهمة في هـذه القصة هي ان الحكيم بليناس يرى صورة تشبه صورته. وحينما يسألها من انت؟ تقول: أنا سر باطنك.

النقطة التي تحملها هذه القصة تنطبق بشكل واضح مع ما نقله السهروردي عن هرمس. فحينما يسأل هرمس معلمه الروحاني في حالة الخلسة: من انت؟ يجيبه قائلاً: انا طباعك التامة. والطباع التـامة ليست سـوى الحـقيقة الكـلية والجردة للانسان.

هذه الحقيقة الكلية والجردة ليست مفهوماً فقط بحيث ان تصور معناه لا يمنع اشتراك الكثيرين.

يقول السهروردي:

«وربما سموا ربّ كل نوع باسم ذلك النوع ويسمونه كـلي ذلك الشيء ولا يعنون به الكلي الذي نفس تصور معناه لا يمنع الشركة ولا انا اذا عقلنا الكلي فمعقولنا نفس ذلك الشيء الذي هو صاحب النوع»<sup>(٢)</sup>.

اذن فالسهـروردي لا يدرس وجود رب النوع كـمفهوم فـحسب. كــها ان اطلاق عنوان الكلية في هذا الباب ليس سوى السعة الوجودية لنوع ما.

لا ينبغي أن يتصور أحد بأن رب النوع الانساني قد وُجد من أجل وجود أفراد وأشخاص، لأن العالي ليس من أجل السافل، والمعنى لم يوجد من أجل الصورة.

السهروردي يؤكد على هذا المعنى ويقول: اذا وُجد العالي من أجل السافل ورب النوع من أجل الأشخاص، يلزم عن

(۱) العلامة محمد حسين الطباطبائي، اصول الفلسفة والواقعية، ج ۱، هامش ص ۲۸.
 (۲) المشارع والمطارحات: المجموعة الاولى لمصنفات السهروردي، ط طهران، ص ٤٦٣.

الطباع التامة ليست مفهوماً كليًاً

ذلك ان يكون لكل رب نوع، رب نوع آخر، واستمرار هذه السلسلة الى ما لا نهاية.

0.1

لابد من الالتفات الى الأمر التالي وهو ان كلام السهروردي هذا يقوم على أصل آخر وهو ان الصورة لا تتحقق بدون معنى في العالم قط. اذن لو وُجد رب النوع من أجل وجود الأشخاص، لكان صورة شخصية لابد لها ان تكون ذات معنى.

اذن بما ان المعنى أعلى من الصورة دائماً، فلابد أن يكون لرب النوع المفروض رب نوع آخر، الأمر الذي يستلزم المحال.

على هذا الضوء يمكن القول ان المشكل في باب «الكليات»، لم يكن مــثاراً لدى السهـروردي وســائر الحـكماء الاشراقــيين، بــالطريقة المـثارة للـحكماء المشائين.

الحكماء المشاؤون، ومن خلال القول بوجود الكلي الطبيعي ورفض نظرية الفيلسوف الهمداني، استطاعوا ان يتخلصوا من معضلة الكليات.

النزاع حول الكليات، لم ينته الى الآن، وهو مثار بطريقة اخرى في الوقت الراهن. يقول الفيلسوف والمنطقي البولندي «كازيميرتز آجـدو كـيويج» بشأن الكليات:

«النزاع القديم حول وجود الكليات في الفلسفة الجديدة، قد ظهر بصورة اخرى. وصورة المسألة في العصر الراهن هي: التعاليم القائمة على مفاهيم غير تجريبية، هل هي حول العالم الذي لديه حقيقة وواقع، أم حول عالم آخر، أي عالم الامور المثالية كالأعداد والتوابع الرياضية وغيرها، والموجود مستقلاً عن ذهننا، أم لا يوجد مثل هذا العالم قط؟

يرى بعض الفلاسفة الظاهرانيين ان علينا ألا نقبل أي أصل من الاصـول المتعارفة بنحو تحكمي. وهذه الاصول المتعارفة تكشف عن علمنا بالعالم المثالي الموجود مستقلاً عن وجودنا، والواقع بين يديّ معرفتنا بواسطة شهود الذات. البعض الآخر يرى ان الاصول المتعارفة الرياضية لا تكشف عن معرفتنا بالامور المثالية المـوجودة مـنفكة عـنا. وهـي نـوع مـن التـعريف للكـلمات والاصطلاحات المندرجة فيها. وهي لهـذا يمكن ان تُفهَم بـنحو تحـكمي. هـذه المدرسة الفلسفية لا تعترف بوجود أية امور مثالية مستقلة عن ذهننا، ولهـذا السبب لا تعتبر الهدف من العلوم الرياضية معرفة هذه الامور.

من وجهة نظر هؤلاء، لا يوجد سوى عالم الامور الواقعية المشهودة الذي يقع بين يدي المعرفة التجربية. والرياضيات ليست سوى منظومة من المفاهيم لمعرفة هذا العالم»<sup>(۱)</sup>.

هل كلام المعارضين، مغالطة؟ السهروردي من أجل اثبات المثل النورية يستدل بثلاثة وجوه، فضلاً عن مشاهدات أرباب الشهود. غير ان معارضي هذه النظرية لم يقفوا صامتين ازاء ذلك، وهبوا لفتح باب المخالفة والانتقاد. صدر المتألهين يصف كلام السهروردي في باب المثل النورية بأنـه جـيد ولطيف، إلّا انه أثار عليه بعض الاشكالات والمؤاخذات.

قبل صدر المتألهين، عبّر الحكماء المشاؤون عن معارضتهم لنظرية أربـاب الأنواع، وانتقدوها بشدة. غير ان صدر المتألهين اعتبر هذه المؤاخذات مغالطة. أهم اشكال وجهه الحكماء المشاؤون على هذا الصعيد ما يلى:

لكل حقيقة من حقائق العالم النوعية، طبيعة واحدة لا وجـود للاخـتلاف والتفاوت في مقتضاها.

اذن اذا كان بعض جزئيات هذه الطبيعة النوعية، بحاجة الى محل وحالٌ في

(۱) مسائل ونظريات الفلسفة، ترجمة منوجهر بزركمهر، ص ۱۳۲.

الطباع التامة ليست مفهوماً كليًا

الهيولى، فلابد من القول بأن الحقيقة النوعية وبصرف النظر عن أي شيء آخر، ستقتضي المحل. وفي مثل هذه الحال كيف يمكن أن نقبل بأن شــيئاً مـن هـذه الحقيقة النوعية قائم بذاته، وليس في حاجة الى الهيولى؟

بتعبير آخر: الطبيعة النوعية كحقيقة موجودة، لا تقتضي الاختلاف. ومـن المقطوع به هو ان افراد الطبيعة النـوعية ليسـو خـارج الطـبيعة النـوعية ولا يتحققون خلافاً لها.

اذن اذا اقتضى بعض أفراد الطبيعة النوعية الحـــلول في الهـيولى، وأنهــم لا يتحققون بدون الحلول فيها، فكيف بمقدورنا ان ندّعي بأن بــعض أفـراد هــذا النوع، قائم بذاته ومجرد عن المادة؟

السهروردي انبرى في المقال الثالث من الجزء الأول مـن كـتاب «حـكمة الاشراق» لتسليط الضوء على بعض المغالطات، معتبراً كلام المشائين على هذا الصعيد، نوعاً من المغالطة.

يقول هذا الفيلسوف الاشراقي: مغالطة المشائين في هـذا البـاب، مـن نـوع المغالطة التي يؤخذ فيها مثال الشيء بدلاً من الشيء. فكما يوجب المغالطة وضع ما هو بالعرض موضع ما هو بالذات، ووضع ما هو بالقوة موضع ما هو بالفعل، كذلك يوجب المغالطة وضع مثال الشيء موضع الشيء.

السهروردي ينقض كلام المشائين في هذا الموضوع عن طريقين:

الطريق الأول، نظرية أبداها الكثير من الحكماء في باب الوجود الذهـني. فهؤلاء الحكماء يقولون: حينما يـتحقق العـلم للانسـان بـالجوهر المـوجود في الخارج، تتحقق ماهية ذلك الجوهر في الذهن. والأمر الذي لاريب فيه هو: كل ما يقع في الذهن ككيف نفساني، لابد أن يؤلف مقولة عرضية. وعليه فالحقيقة الماهوية ورغم انها واقعة في عالم الخارج تحت مقولة الجوهر، لكنها تعد مقولة عرضية في عالم الذهن.

اذن اذا اعتبرنا هذه النظرية، نظرية صحيحة في باب الوجود الذهني، فلابد ان يُعتبر نظيرها في باب وجود أرباب الانواع، صحيحاً أيضاً. أي مثلما يمكن عدّ الجوهر الخارجي عرضاً كذلك يمكن اعتبار الماهية قائمة بـذاتهـا في عـالم العقول من حيث الكمال.

الطريق الثاني نظرية أبداها عدد كبير من الحكماء في مضهار الوجود. فهؤلاء الحكماء يقولون: الوجود يُطلق بمعنى واحد على واجب الوجـود وعـلى غـير واجب الوجود. ومن الواضح ايضاً بأن الوجود في واجب الوجود عـين ذات الواجب، وليس زائداً على ذاته. بينما يُعد زائداً على الماهية في غير الواجب.

والسؤال الذي يثير نفسه هو: هل عدم زيادة الوجود على الماهية في واجب الوجود بالذات، خصوصية من خصوصيات حقيقة الوجود، أم أمر ناشئ من الغير؟

لو قيل في الاجابة على هذا السؤال بأن عدم زيادة الوجود على الماهية خصوصية من خصوصيات حقيقة الوجود، يلزم ألا يكون الوجود زائداً على الذات في جميع الأحوال. ولو قيل بأن عدم زيادة الوجود على الماهية أمر ناشئ من الغير، يلزم ان يكون الواجب مركباً وتكثر جهاته ايضاً.

وأفضل ما قاله الحكماء في الرد على هذا الاشكال هو:

الوجود حقيقة مشككة ذات مراتب شديدة وضعيفة، وهذا الوجود واجب بالذات في مرتبته العالية وليس زائداً على الذات. غير أن هذا الوجود نفسه ذو ضعف امكاني في مراتبه الواطئة ويُعد زائداً على ذات المكن.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

«فيقال بأن استغناءه ان كان لعين الوجود فني الجميع ينبغي ان يكون كذا فان قال ان وجوبه كهالية وجوده وتماميته وتأكده وكها ان كون هذا الشيء أشدً أسودية من غيره ليس بأمر زائد على الأسودية، بل لكمال في نفس السواد غير

0.2

الطباع التامة ليست مفهوماً كليّاً

زائد عليه، فكذا الوجود الواجب يمتاز عن الوجود الممكن لتأكده وتماميته، فقد اعترف هاهنا بجواز أن يكون للهاهيات تمامية في ذاتهـا مسـتغنية عــن الحــل ونقص محوج اليه كها في الوجود الواجب وغيره»<sup>(١)</sup>.

اي ان السهروردي يقول: اذا صدق عنوان التشكيك على الوجود، صدق هذا العنوان على الماهيات أيضاً. اي كما ان مرتبة من مراتب الوجود واجبة بالذات وغير زائدة على الذات من حيث شدة الكمال، كذلك ماهية الانسان قائمة بالذات ومجردة في عالم العقول. غير ان هذا الانسان نفسه منطبع في الهيولى في عالم الأجسام.

اذن فالسهروردي يؤمن بالتشكيك في الماهية ويرى جـواز الاخــتلاف في الشدة والضعف في مراتب الحقيقة الواحدة.

هادي السبزواري وبعد ان يعدد أقسام التمايز الثلاثة بين أي شيئين، يضيف قسماً آخر هو التمايز بالنقص والكمال في الماهية، قائلاً بأن هذا القسم الرابـع منسوب الى الحكماء الاشراقيين، وليس للحكماء المشائين خبر عنه.

يقول السبزواري في ذلك بلغة الشعر: بــالنقص والكــال في المـاهية ايضاً يجوز عـند الاشراقـية<sup>(٢)</sup> لابد من الوقوف كثيراً عند الاجابة على التساؤلات التالية: ما هو التشكيك في الماهية؟ وكيف يمكن تفسير الاختلاف في ذات الشيء؟

ان الاختلاف في مراتب الماهية ليس سوى الاختلاف في مراتب وجودها. فالماهية من حيث هي ماهية، ليست سوى ماهية. فالماهية كماهية بمثابة مفهوم لا غير، والتشكيك لا يتحقق في المفاهيم.

والحقيقة هي ان مفهوم الوجود أيضاً من حيث هو مفهوم، لا يخرج عن هذه

- (۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ۲۵٤.
  - (٢) شرح منظومة السبزواري، ص ٣٩.

0.0

القاعدة أيضاً ولا ينطبق عليه التشكيك.

نظم السبزواري هذه الفكرة كالتالى: كــل المــفاهيم عــلى الســواء في ننى تشكيك عـلى الانحـاء<sup>(١)</sup> على هذا الضوء يمكن ان نقول بأن الاشكال الجوهري المثار عـلى نـظرية السهـروردي فى أربـاب الانـواع، هـو: التشكـيك في المـاهية. والعـديد مـن الاشكالات المثارة على هذه النظرية، ترجع الى موضوع التشكيك بشكـل أو بآخ.

العلامة والفيلسوف المعاصر الكبير محمد حسين الطباطبائي، أشكـل عـلى هذه النظرية بالطريقة التالية:

لا ريب فى ان أقوى دليل للسهروردي في اثبات المثل النورية، هو التمسك بقاعدة امكان الاشرف. ولا ريب في ان مقتضى هذه القاعدة هو انه لو تحقق موجود أخس، فلابد أن يكون قد تحقق من قبله موجود أشرف. ويخرج عن هذه القاعدة اثبات إن الموجود الأخس والموجود الأشرف، من أفراد ماهية واحدة. وعليه فوجودات الأنواع المادية في هذا العالم، وإن كانت من وجودات الأنواع الجردة التي هي من سنخ واحد في الكمال، إلَّا انها لا تدل على انها افراد ماهية واحدة.

من الجدير بالذكر هو أن الاختلاف في الموارد المذكورة لا يسنع أن يُطلق عليها عنوان العلم بمفهوم واحد. وعليه لا تتعارض وحدة المفهوم مع اختلاف المصداق.

(۱) نفس المصدر.

0.7



يُدرس تقسيم الكلي الى الاقسام الخمسة، تحت عـنوان «ايسـاغوجي» أو المدخل في الكتب المنطقية. والحكماء المسلمون ومن خلال مـعرفتهم الكـاملة بأقسام الكلي يصفونه بثلاث صفات وقد تحدثوا عن كل صفة منها بالتفصيل. الصفات الثلاث التي يتصف بها الكلي هي انه:

منطقي، وطبيعي، وعقلي. والحقيقة هي ان الحكماء المسلمين وصفوا حتى الجزئي بهذه الصفات الثلاث. كل صفة من هذه الصفات الثلاث، تقع محمولاً في كل قسم من أقسام الكلي، الامر الذي يؤدي الى حصول قضية موضوعها: الكلي، ومحمولها: أحد الصفات الثلاث.

فحينها يقال «الكلي المنطقي» فان حمل المنطقية على الكلي، يشير الى حمل أولي يُعد ملاك الصحة فيه هو الاتحاد في المفهوم. ولكن حينها يـقال «الكـلي الطبيعي» أو «الكلي العقلي»، فان حمل اي عنوان من هذين العنوانين على الكلي، هو من قبيل الحمل الشائع الصناعي، حيث يُعد الاتحاد في الوجود ملاك الصحة فيه.

اذن فالكلي المنطقي. نفس الكلي. وصرف الكلية. اما الكلي الطبيعي والعقلي. فلا يمكن عدهما نفس الكلي وصرف الكـلية. لأن طـبيعة الانسـان وطـبيعة الحصان وطبيعة سائر الأنواع. امور كلية.

بتعبير آخر: مثلها ان المضاف الحقيقي، نفس الاضافة وصرف النسبة، كذلك

السهروردي الشهود في فلسفة السهروردي

الكلي المنطقي نفس الكلي وصرف الكلية.

اذن لو قال أحد بأن الكلي المنطقي مضاف حقيقي من حيث صرف الكلية، لما قال جزافاً. ويصدق هذا الكلام على كثير من موارد الحمل. فحينما يقال: ناب الفيل ابيض، فالأبيض في الواقع ونفس الأمر، هو البياض نفسه. ولكن بما أن ناب الفيل يتمتع بصفة البياض، لذلك يصدق عليه حمل عنوان الأبيض.

من أجل ان يتضح الاختلاف بين الكلي المنطقي والكلي الطبيعي والعقلي، من الأفضل ان نستعين بمثال: فحينها يقال «الانسان كلي»، تـتألف قـضية لديهـا موضوع ومحمول ونسبة. فالكلي المنطقي هـو المحـمول، والكـلي الطبيعي هـو الموضوع، ومجموع موضوع هذه القضية ومحمولها، ينطبق مـع عـنوان الكـلي العقلي.

لا ريب في ان الكلي المنطقي غير موجود في عالم الخارج لأن الكـلية مـن المعقولات الثانية بالاصطلاح المنطقي، حيث يُعد الذهن هو الظرف الذي يتحقق فيه هذا الكلي.

كذلك الكلي العقلي، غير موجود في الخارج، لأن الانسان ــ على سبيل المثال ــ المشروط بشرط الكلية، ليس بمقدوره ان يتحقق في عالم الخارج قط. وذلك للقانون العقلي القائل أن الشيء لا يوجد ما لم يصل الى مرحلة التشخص.

اذن ما يهمنا هنا والذي يدور البحث حول وجـوده أو عـدم وجـوده في الخارج، هو الكلي الطبيعي.

بعض الحكماء يعتقدون: بما أن الكلي الطبيعي، ماهية، وبما ان المـاهية أمـر اعتباري، اذن لا يوجد الكلي الطبيعي في الخارج. ويرى فريق آخر ان الكلي الطبيعي موجود في الخارج غير أن وصف الوجود له من قبيل الوصف لحال المتعلق.

معنى كلام هؤلاء هو: حينها يقال الكلي الطبيعي موجود، فالمراد هو أن فرده

الكليات والصفات الثلاث

PRINCE GHAZI IRUSI

موجود.

وثمة فريق آخر يرى وجود الكلي الطبيعي في الخـارج ويـرى ان وصـف الوجود له، وصف له، وليس وصفاً لحال المتعلق. ومن الذاهبين الى هذا الرأي: ابن سينا.

فابن سينا يؤمن بوجود الكلي الطبيعي في عالم الخارج، ونقل مشـاهداتــه للرجل الهمداني في مدينة همدان بشكل مفصل. ويُعد لقاء ابن سينا بــالرجــل الهمداني لقاء فلسفياً، لا مجـال لاستعراضه.

ولم يغفل شهاب الديـن السهـروردي عـن هـذا الامـر، وأورده في آثـاره الفلسفية والمنطقية. وأفرد الضابط الخامس من المقال الأول من كتاب «حكمة الاشراق» للحديث عن هذا الموضوع، وقال: الكلي والعـام لا يـوجد خـارج الذهن. ولم يميز السهروردي خلال ذلك بين عنوان الكلي وعنوان العام، وقـد استخدمهما معاً في عنوان واحد.

هذا الفيلسوف الاشراقي، ليس لم يميز بين «العام» و«الكلي» فحسب، بل لم يتحدث ايضاً حتى عن الصفات الثلاث، اي المنطقي، والطبيعي، والعقلي. ما قاله السهر وردى هو:

«الضابط الخامس في ان الكلي ليس بموجود في الخارج، هو أن المعنى العام لا يتحقق في خارج الذهن، اذ لو تحقق لكان له هوية يمتاز بها عن غير، ولا يتصور الشركة فيها، فصارت شاخصة وقد فُرضت عاماً، وهو محال»<sup>(۱)</sup>.

هذا الفيلسوف الاشراقي لم يتحدث عن الكلي الطبيعي وسنخ وجوده. ولربما يمكن القول: ما هو كلي طبيعي في نظر الشيخ ابن سينا وأتباعه، هو رب النوع ومن المثل النورية في نظر السهروردي وأمثاله.

ويشير هادي السبزواري في حـاشيته عـلى «شرح المـنظومة» الى هـذه

الجموعة الثانية لمصنفات شيخ الاشراق، ط طهران، ص ١٧.

المسألة. فهو يقول بصراحة دون ان يذكر اسم السهروردي: البـعض يـرى ان الكلي الطبيعي هو وجود رب النوع<sup>(١)</sup>.

السهروردي، ينكر في عبارة قصيرة أوردها في كتاب «منطق التلويحات». وجود الكلي في الخارج، ويتحدث في موضع آخر منه عن التفاوت بين الكل والكلي ويقول:

«والكلي غير الكل، فان الكلي ذهني فقط ويـعقل دون جـزئياته، ويـتقوم دونها ويحضر مع غيبتها ويوجد مع عدم كثير منها، وتدخل الجزئيات تحته ولا تدخل فيها. ويوجد شبهة في الجزئيات، والكـل مـع الأجـزاء بخـلاف جمـيع هذا»<sup>(۲)</sup>.

اذن السهروردي يعتبر الكلي أمراً ذهنياً محضاً وقابلاً للتعقل بـدون أخـذ الجزئيات بنظر الاعتبار. ويرى كذلك ان من خصوصيات الكلي هـو ان تـقع الجزئيات تحت عنوانه دائماً، بينما لا يدخل في الجزئيات قط.

هذا الفيلسوف الاشراقي يرى أن ما هو موجود في الجزئيات، شبيه الكلي، وليس الكلي. والسؤال الذي يثير نفسه هنا هو: ما هو شبيه الكلي؟ فاذا لم تكن هناك واسطة بين الكلي والجزئي فلابد ان يكون جـزئياً مـا هـو ليس كـلياً. وحينذاك لن يكون اي معنى محصل لشبيه الكلي. فهل السهروردي يعتبر الكلي مجرد اسم فحسب؟

دراسة آثار السهروردي تكشف عن ان رأيه في هذا الباب لا ينسجم مع فكرة أصحاب التسمية. فهل شبيه الكلي في رأي السهروردي هو عين ما يعرف بالفرد المردد؟

الذين لديهم معرفة بهذا الاصطلاح يعلمون جيداً بأن الفرد المردد ليس لديه

(۱) حاشية على «شرح منظومة السبزواري»، ط طهران، ص ۲۰.
 (۲) منطق التلويحات، تصحيح علي اكبر فياض، ط طهران، ص ۸۹.

الكليات والصغات الثلاث

أية حقيقة عينية، ولا يقوم أساسه إلاّ على أساس الغموض والابهام، لأن ما هو متحقق في الواقع ونفس الأمر، غير قابل للتردد.

اذن هل يمكن ان يقال بأن شبيه الكلي الذي يتحدث عنه السهروردي هو نفسه الذي يطلق عليه في موضع آخر اسم الصنم والظل؟

على ضوء اصول افكار السهروردي، يمكن ان تكون الاجـابة عـلى هـذا السؤال ايجابية، وان لم يخلو استنباط هذا المعنى من تكلف على ضوء العـبارة الواردة في كتاب «التلويحات».

لا بأس في نهاية هذا المبحث ان نذكر أهم نقاط الاختلاف بين الكل والكلي. طبقاً لوجهات نظر الحكماء وعلماء المنطق.

١ ـ الكل عبارة عن مجموع الاجزاء، بينما الكلي ليس عـبارة عـن مجـموع
 اجزاء الشيء.

٢ ــالكل غير قابل للحمل على أجزائه، بينما الكلي قابل للحمل على أفراده. والمراد بالحمل هنا، «هو هو» أو المواطاة وليس «ذا هو».

٣ ـ من المحال وجود الكل بدون وجود الجزء، غير انه لا يستحيل وجود الكلي بدون وجود الجزئي.

٤ ـ يتحقق وجود الكل في خارج الذهن، بينما لا يتحقق وجود الكـلي في خارج الذهن.

٥ ـ أجزاء الكل محدودة دائماً، بينما جزئيات الكلي غير محدوده.

٦ ـ لا يعد الكل من أجزاء جزئه، بينما يمكـن ان يـعد الكـلي مـن أجـزاء جزئياته.

٧ ـ لا يقع الكل في تعريف جزئه، بينما يقع الكلي في تعريف جزئياته.
من المسائل الأساسية المهمة جداً ذات الصلة بالكليات والمـثارة في آثـار
الفلاسفة المسلمين، مسألة المعقول الثاني.

المعقول الثاني يقسم الى قسمين: منطقٍ، وفلسني. ولسنا بصدد دراسة هذه المسألة، لأن مثل هـذه الدراسـة تـتطلب مـبحثاً مستقلاً، وفرصة كبيرة. ولكن لا ينبغي تجاهل الأمـر التـالي وهـو ان دراسـة الكليات بدون دراسة المثل، تعد أمراً سطحياً.

ان مسألة المثل عند السهروردي مسألة أساسية، وقد انعكست في العـديد من آثاره، وتلعب دوراً جوهرياً في نظامه الفكري.

هذا الفيلسوف الاشراقي سلك سلوكاً خاصاً وانتهج اسلوباً مميزاً في تناول الموضوعات واستعراضها، بل انـه اسـتخدم في بـعض الأحـيان اصطلاحات تختلف عن الاصطلاحات السائدة. فقد استخدم مثلاً عنوان العـام بـدلاً مـن عنوان الكلي، وعنوان الشاخص بدلاً من عنوان الجزئي. كما اسـتخدم عـنوان المنحط بدلاً من عنوان البعض، وعنوان القضية المنحطة بدلاً من عنوان القضية الجزئية.

فني فكره الذي تكتسب فيه الكلية الاصالة، تعد القـضية الجـزئية قـضية منحطة لا غير:

«والمعنى الصالح في نفسه لمطابقة الكثيرين اصطلحنا عـليه بـالمعنى العـام. واللفظ الدال عليه هو اللفظ العام كلفظ الانسان ومعناه. والمفهوم من اللفظ اذا لم يتصور فيه الشركة لنفسه أصلاً هو المعنى الشاخص... وكل معنى الشاخص وكل معنى يشمله غيره فهو بالنسبة اليه سمينا المعنى المنحط»<sup>(١)</sup>.

الجموعة الثانية لمصنفات الشيخ السهروردى، ط طهران، ص ١٥.



## الوجود والماهية

ذكرنا في المبحث السابق ان معظم الحكماء، يأخذون بالكلي الطبيعي، ولا يترددون في أصل وجوده. والاختلاف الملاحظ بينهم في موضوع الكلي يرتبط بطريقة وجوده.

فالكلي الطبيعي يعبر عنه الحكماء بالماهية، والعرفاء بالعين الثابتة، وقد اتخذ المتكلمون المعتزليون طريقة على هذا الصعيد لا مجال لذكرها.

الحكماء يريدون بالكلي الطبيعي، الماهية «اللابـشرط المـقسمي»، اي انهـا محررة من كل قيد بما فيه «اللابشرط». وهذه الماهية تـقسم الأقسـام الثـلاثة للهاهية اي المخلوطة، والمجردة، والمطلقة. ورغم انها توصف بالمطلقة إلّا انها غير مقيدة حتى بقيد الاطلاق.

اذن وعلى ضوء وجود الماهية المخلوطة، ونظراً إلى ان تحقق القسم لا يـتم بدون تحقق المقسم، فــنالمـمكن اثـبات وجـود الكـلي الطـبيعي، اي المـاهية اللابشرط المقسمي.

بتعبير آخر: بما ان وجود قسم الشيء يدل على وجود مقسمه أيضاً، ونظراً لوجود الماهية المخلوطة التي تعد أحد اقسام الماهية، اذن لابد ان يوجد أصل الماهية ايضاً.

اذن الماهية وان لا تقتضي بحسب مقام الذات وبصرف النظر عن أي شيء آخر، لا الوجود ولا العدم، لكنها جديرة بالوجود من حيث الحيثية التعليلية والتقييدية. وصفوة الكلام هي ان الانسان حينما يجتاز مرحلة الشك والسفسطة ويعترف بحقيقة ماوراء الادراك، فلابد أن يواجـه الكـثير مـن المـوجودات. وهـذه الموجودات ومع انها ممتاز بعضها عن البعض الآخر، إلّا انها تشترك في أصل الوجود ويتحد بعضها مع البعض الآخر في الوجود.

والباعث على الاختلاف ما بين هذه الموجودات هو ماهيتها، كما ان الباعث على اتحادها هو الماهية ايضاً.

اذن اذا كانت جهة الاختلاف، غير جهة الاتحاد، فسـتكون المـاهية شـيئاً والوجود شيئاً آخر.

مما سبق نصل الى النتيجة التالية: يوجد بين موجودات العالم نوع من الثنوية أو التركيب، المنبثق عن حيثيتي الوجود والماهية.

وتحدث الحكماء المسلمون في آثارهم عن هذه الحقيقة وأوجزوها في العبارة التالية عموماً:

> «كل ممكن زوج تركيبي، له ماهية ووجود». اذا علمنا هذا، لابد ان نطرح السؤال التالي:

اذا كانت حقيقة كل شيء، ليست سوى أمر واحد في الخارج، فهل الوجود هو الذي يمثل هذه الحقيقة أم الماهية؟ بتعبير آخر: لمن الاصالة، للـوجود أم للماهية؟

بعض الفلاسفة يرى ان الماهية هي التي تؤلف الحقيقة الأصيلة للشيء امـا الوجود فليس سوى عنوان اعتباري فحسب.

والبعض الآخر يخالف الرأي الاول تمـاماً فـيضني الاصـالة عـلى الوجـود والاعتبارية على الماهية.

صدر المتألهين الشيرازي، أحد القائلين باصالة الوجود واعتبارية المـاهية. وقد تحدث في اصالة الوجود بطريقة لم يتحدث بمثلها أحد مـن قـبله، وقـدم

الوجود والماهية

العديد من الأدلة القاطعة لاثبات ما ذهب اليه.

صدر المتألهين نقل عبارة عن كتاب «التـحصيل» لبهـمنيار وأكـد عـليها. ومضمون هذه العبارة كالتالي:

حقيقة الوجود ليست سوى العينية، واذا كان الأمر كذلك كيف بمقدورنا أن نقول بأن حقيقة هذه العينية، غير موجودة في عالم العين؟

الفيلسوف الاشراقي شهاب الدين السهروردي، أحد الذين يقولون باصالة الماهية، ويعتبر الوجود أمراً اعتبارياً. ويستدل على نني تحقق الوجود بالشكل التالي:

اذا كان الوجود متحققاً في عالم العين، فلابد أن يكون موجوداً.

وما هو موجود لابد أن يكون لديه وجود. وعليه فوجود الموجود، موجود ايضاً. ويستمر هذا التسلسل الى ما لا نهاية، وهو باطل.

وأثار السهروردي هذه المسألة في كتاب «التلويحات» أيضاً، وتحدث في هذا المضمار بالتفصيل، ومما قاله:

«لا يجوز أن يقال الوجود في الأعيان زائد على الماهية لأنا عقلناه دونه، فان الوجود أيضاً كوجود العنقاء فهمناه من حيث هو كذا ولم نعلم أنه موجود في الأعيان، فيحتاج الوجود الى وجود آخر، فيتسلسل مترتباً موجوداً مـعاً الى غير النهاية، وعرفت استحالته»<sup>(۱)</sup>

بعض الحكماء يعتبرون الوجود زائداً على الماهية، ويستدلون لاثـباته كـما يلي: قد نعقل ماهية الشيء في بعض الأحيان لكننا نغفل عن وجودها في نفس الوقت. كذلك لا شك في ان المعقول شيء، والمتعرض للغفلة شيء آخر.

والنتيجة التي يمكن الخروج بها من هاتين المقدمتين هي ان الوجـود غـير الماهية.

(١) التلويحات، الجموعة الاولى لمصنفات شيخ الاشراق، ط طهران، ص ٢٢.

فيمكن القول على سبيل المثال: اننا نتصور ماهية المثلث، لكـننا نـتردد في وجوده الخارجي. وعلى صعيد آخر نحن نعلم بديهياً ان الذي نتصوره غـير الذي نتردد فيه. والنتيجة التي توصلنا اليها هاتان المقدمتان هـي ان وجـود المثلث، غير ماهيته.

العبارة السابقة التي أوردناها عن «تلويحات» السهروردي، تـرسم عـلاقة استفهام حول هذا الاستدلال، وتثير اشكالاً عليه.

هذا الاشكال يقول: هذا الاستدلال يصدق على الوجود أيضاً، لأننا نـفهم الوجود مثل وجود العنقاء، لكننا لا ندري هل ان ما نفهمه كوجود، موجود في عالم العين أيضاً. وعليه فالوجود بحاجة الى وجود آخـر، وهكـذا يـتسلسل الوجود تسلسلاً باطلاً.

في أعقاب هذا المبحث ينبري السهروردي للنقض والابرام، ويطرح العديد من المسائل في صورة تساؤلات واجابات.

فهو يعتبر الوحدة \_كالوجود \_ من الامور الاعـتبارية، ويـتحدث عـنها بالتفصيل.

الفيلسوف الاشراقي يطرح في نهاية هذا المـبحث قاعدة تقول بأن الوجود. والوحدة، وكل ما هو مماثل لهما، من الامور الاعتبارية.

القاعدة التي أوردها السهروردي يمكن أن نصوغها بالشكل التالي: كل ما تكررت أنواعه بطريقة متسلسلة ومترادفة، فهو أمر اعتباري. ويعد الوجود من مصاديق هذه القاعدة، لأنه اذا كان موجوداً فلديه وجود. واذا كان هذا الوجود الآخر موجوداً فلديه وجود آخر غيره. وتستمر هذه السلسلة الى ما لا نهاية له. واذا ما علمنا ان التسلسل الى ما لا نهاية محال، فوجود الوجود محال أيضاً. وفيا يلي شطر مما أورده السهروردي بهذا الشان:

«مخلص القسطاس: كل ما رأيت تكرر أنواعه متسلسلاً مترادفاً فطريق

الوجود والماهية

التقصي ما قلت. ف**افه**م وفتش عن كل كلام حتى لا يقع الأمر ذهنياً مأخوذاً ذاتاً عينية فتفضي الى باطل. وأطنبتُ لعظم حاجة مست فيا بعد وكثرة الخبط فيه»<sup>(۱)</sup>.

يتحدث السهروردي في كتاب «المقاومات» أيضاً عـن اعـتبارية الوجـود فيقول:

«واعلم ان الوجود لما صح حمله على مختلفات، ليس نفس أحـدها، وهـو وصف ما زاد عليه اعتبارياً فليس جزءاً منه»<sup>(٢)</sup>.

اي انه يقول: ان الوجود يُحمل على امور مختلفة، والشيء الذي يحمل على امور مختلفة، فلن يكون عين أحدها. وعليه فالوجود وصف اعتباري زائد على الامور.

السهـروردي لم يــتحدث عــن هـذه المسألة في كـتابي «المـقاومات» و «التلويحات» فقط، وانما تحـدث عـنها في آثـاره الاخـرى، لاسـيا في كـتاب «المشارع والمطارحات» الذي أشبعها بحثاً.

في هذا الكتاب وبعد وصفه لآراء الكثيرين بالاضطراب والتشوش، يـقسم هذه الآراء الى ثلاثة أقسام:

 ١ مفهوم الوجود، والوحدة، والامكان، وغيرها من المفاهيم، امور زائدة على الأشياء، وتتميز بواقع عيني.

٢ ـ هذه المفاهيم ورغم انها زائدة على الماهيات، لكنها لا تستميز بـصورة عينية في عالم العين.

٣ ـ هذه المفاهيم ليست زائدة على الماهيات ان في عالم العين وان في عــالم الذهن.

(۱) التلويحات، مجموعة مصنفات السهروردي، ط طهران، ص ۲٦.
 (۲) المقاومات، الجموعة الاولى لمصنفات شيخ الاشراق، ط طهران، ص ١٦٨.

السهروردي يعتبر الرأي الثالث مهملاً وبلا أساس، ويصف أنصاره بأنهـم من عوام الناس. ويقول بأنهم لا يستحقون ان يتحدث معهم انسان. ويستحسن بعد ذلك الرأي الثاني، ثم يدخل في بحث ومناظرة مع أصحاب الرأي الاولى.

أصحاب الرأي الاول يستعينون بالأدلة الخمسة التالية لاثبات مـا ذهـبوا اليه:

١ ـ بمقدورنا ان ندعي بوضوح ان شيئاً ما، موجود في عالم العين والخارج. ويعد هذا الادعاء معتبراً ايضاً حول أحدية أو ممكنية ذلك الشيء.

ومن جانب آخر يمكننا الادعاء بأن شيئاً ما، موجود في عالم الذهن والفكر. ويعد هذا الادعاء معتبراً ايضاً حول أحدية أو ممكنية ذلك الشيء.

ولاريب في أن ثمة تفاوتاً فاحشاً بين الادعائين السابقين. ولا يوجد دليل على هذا التفاوت سوى أن يقال: ما هو ممكن في عالم الخارج فان امكانه محقق في الخارج، وما هو ممكن في الذهن والفكر، فامكانه محقق في الذهـن والفكـر أيضاً.

٢ ـ اذا كان باستطاعتنا ان نعتبر الشيء في الخارج ممكن الوجود، فينبغي ان نعترف بأن امكان ذلك الشيء محقق في الخارج أيضاً لأن هذا الشيء اذا لم يكن ممكن الوجود في الخارج، فلابد أن يكون اما واجباً أو ممتنعاً، لأن الشيء ليس باستطاعته ان يتحقق في الخارج، خارجاً عن الامور المتقابلة.

ويصدق هذا الكلام على وحدة أو وجـود الشيء، اذ لو وجـد الشيء في الخارج مجرداً عن وحدته، فينبغي أن يكون كثيراً، ولو لم يكن لديـه وجـود خارجي فلابد أن يكون معدوماً.

٣ ـ لو اعتبرنا الوجود، والامكان، والوحدة، وغيرها، محمولات عقلية فحسب، يلزم عن ذلك ان يُلحق ذهن الانسان هذه العناوين بأية ماهية يشاء،

الوجود والماهية

بينما يكشف الواقع عما هو عكس ذلك.

٤ ـ الماهية التي كانت معدومة ثم ظهرت الى الوجود، لا تخرج عن احدى حالتين: الاولى انها لم تكسب من الفاعل شيئاً وتبقى على صورتها السابقة. والماهية في مثل هذه الحالة تبقى على حالة الانعدام وغير جديرة بأن توصف بأنها موجودة.

الحالة الثانية انها تكسب من الفاعل شيئاً تستحق من خلاله عنوان الوجود. وفي مثل هذه الحال ينبغي القول بأن الشيء الذي كسبته الماهية من الفاعل هو الوجود، لأن الماهية لا توجد إلّا بواسطة الوجود.

٥ ـ لا توجد أية حادثة من الحوادث في هذا العالم، ما لم يتحقق قبل ذلك امكانها في الخارج. وعليه ما يتحقق في العالم العيني، ينبغي ان يكون قد تحقق قبل ذلك امكانه في العالم العيني.

من مجموع الأدلة الخمسة التي يقدمها أنصار الرأي الأول لاثبات مدعاهم، تعتبر الأدلة الثلاثة الاولى عامة والدليلان الآخران خاصين. فـالأدلة الثـلاثة الاولى تشمل الوحدة والامكان وما اليهما، بينما يختص الدليل الرابع بـالوجود، والدليل الخامس بالامكان.

أنصار الرأي الثاني ومن بينهم السهروردي، يقفون في مواجهة أنصار الرأي الاول ويقولون:

الأمر المقطوع به هو ان الوجود، والوحدة، والامكان، ونـظائرهــا، امــور زائدة علـى الماهيات، لكن عينيتها فـي عالم الخارج لا تعـد أمراً مقطوعــاً بــه قط.

السهروردي يقول في نقض الدليل الاول:

اتصاف شيء خارجي بصفة الامكان لا يستلزم ان تكون للامكان صورة عينية فـي عالم الخارج لأن بعـض الأمور في عـالم الخـارج مـتصفة بـصفـة

الامتناع، ولكن ليس بالامكان الادعاء بأن الامتناع في عالم الخارج ذو صورة عينية.

السهروردي يسهب في الحديث بهذا الشأن، وأفرد عدة صفحات في كتاب «المشارع والمطارحات» لهذا الأمر<sup>(١)</sup>. وعبر في هـذا الكـتاب عـن مـعارضته لفيلسوفين ومنطقيين شهيرين، وانبرى لانتقاد آرائهم، وهما عمر بـن سهـلان الساوي صاحب كتاب «البصائر» الشهير، وابن سينا.

ما أورده السهروردي بهذا الشأن، يمتاز بالدقة والأهمية، رغم ان بـعض عباراته لا تخلو من ضعف وغموض لاسيا حينما لم يميز بـين المـعقول الثـاني بالاصطلاح المنطقي والمعقول الثاني بالاصطلاح الفلسني، وخـلطه بـين هـذين الاصطلاحين.

ولم يكن التمييز بين المعقولات الثانية المنطقية والمعقولات الثمانية الفلسفية أمراً متداولاً آنذاك. وقد بدأ هذا التمييز منذ أيام نصير الطوسي وظهر في آثار الحكماء والمتكلمين، وان لم يكن واضحاً جداً حتى في تلك الأيام. فنصير الدين الطوسي نفسه كان يعتبر الامكان والشيئية، من المعقولات الثانية المنطقية، بينها هما ليسا منها، لأن المعقولات الثانية المنطقية امور يعد الذهن ظرفاً لعروضها واتصافها، بينها يتصف الكثير من الأشياء في عمالم الخرارج بصفتي الامكان والشيئية.

وخضعت هذه المسألة للبحث في آثار الحكماء المسلمين بـعد الطـوسي، وظهرت في منتهى الوضوح في كتب صدر المتألهين الشيرازي. ولا نريد ان نثير هذه المسألة أو نتناولها بالبحث، ولكن الأمر المهم بالنسبة

لنا هو: هل يعتقد السهروردي باعتبارية الوجود حقاً، أم ان ما ذهب اليه في هذا الشأن. لم يكن سوى أمر صوري ومعلول لعلة اخرى؟

(١) راجع: المشارع والمطارحات، المجموعة الاولى لمصنفات السهروردي ص ٣٤٣ ـ ٣٦٤.

الوجود والماهية

السهروردي واعتبارية الوجود

لاريب في ان شهاب الدين السهروردي أثار هذه الفكـرة في العـديد مـن آثاره، معتبراً الوجود ـ وعلى غرار الوحـدة، والشـيئية، والامكـان الخ ـ مـن الاعتبارات العقلية.

وعلى صعيد آخر تلاحظ في آثار هذا الفيلسوف الاشراقي بعض الامور التي لا تـنسجم إلّا مـع الاعـتقاد بـاصالة الوجـود. فـني بـعض الأحـيان يـعتبر السهروردي النفس الناطقة وما فوقها انية صرفة ويؤكد على هذا الأمر كثيراً. فما ورد في كتاب «التلويحات» بشأن ذات واجب الوجود لا ينبغي تجاهله قط. فالسهروردي أفرد أحد تلويحات هذا الكتاب للحديث عـن ذات الله تـعالى، فاعتبر الواجب بالذات وجوداً بحتاً، وقال:

«ان كان في الوجود واجب فليس له ماهية وراء الوجود بحيث يـفصلها الذهن الى أمرين فهو الوجود الصرف البحت الذي لا يشوبه شيء اصلاً من خصوص وعموم، وما سواه لمعة عنه أو لمعة عن لمعة لا يمتاز إلاّ بكماله. ولأنه كله الوجود، وكل الوجود صرف الوجود الذي لا أتم منه كلما فرضته، فـاذا نظرت فهو هو اذ لاميز في صرف شيء»<sup>(۱)</sup>.

اذن فهذه العبارات تؤكد على ان الواجب بالذات وجود صرف، وليست لديه اية ماهية عدا الوجود. ولاشك في ان من الأحكام السلبية للوجود هو انه ليس لديه ثان، لأن الوجود الصرف ليس واحداً بالوحدة العددية كي يكون له ثان.

وحدة الوجود الصرف، وحدة تحرق الثاني ولا تعترف بالغير. فالوجود من حيث هو وجود متقرر بنفسه وموجود بذاته. والوجود الصرف بحسب ذاتــه غير متعلق بأي شيء. ولا يدور الحــديث حول التعلق إلّا في تعينات الوجود

This file was downloaded from QuranicThought.com

<sup>(</sup>١) التلويحات، الجموعة الاولى من مصنفات شيخ الاشراق، ط طهران، ص ٣٥.

٥٢٢ الشهرد في فلسفة السهروردي الشهود في فلسفة السهروردي الشهود في فلسفة السهروردي

وتطوراته.

اذن فالوجود غير ناشئ من شيء، ولا ناشئ لأجل شيء، ولا منحل بشيء. كما ليس لديه أي محل وموضوع. فهو فاعل جميع الأف اعيل، وصورة جميع الصور، وغاية جميع الغايات.

صدر المتألهين، أحد الذين انتهبوا الى هذا الأمر وتحـدث عــنه بــالتفصيل. ويرى كذلك عدم تكرار الوجود الصرف:

«وبالجملة يمتنع ان يتصور تحليل حقيقته الى شيء وشيء بوجه من الوجوه، كيف وصرف الحقيقة لا يتكرر ولا يتثنى بحسبها أصلاً، لا عيناً ولا ذهناً ولا مطلقاً»<sup>(۱)</sup>.

ونظراً لعدم جواز التكرار والتـثنية في صرف الوجـود، لا يـبق أي محـال للشبهة المعروفة بشبهة ابن كمونه، اذ من المتعذر تـصور التـثنية والتكـرار في الوجود المحض.

بتعبير آخر: ان التكرار في الوجود الصرف، ليس من قبيل فـرض الحـال. وانما هو أمر يستحيل فرضه.

فني شبهة «ابن كمونه» المعروفة، فُـرض وجـود واجـبين بـالذات لكـنهها مختلفان ومتباينان من جميع الجهات.

على ضوء ما ذكرناه يتضع ان من المحال فرض واجبين في الوجود الصرف. وما نسب لابن كمونة ليس عبارة عن فرض المحال، وانما هو فرض مستحيل. والذين يؤمنون بالوجود الصرف لا يفكرون قط في شبهة ابن كمونة وأمثالها.

الوجود الصرف بالطريقة المثارة في آثار السهروردي، لا تلاحظ في آثـار الفلاسفة الذين سبقوه. ويبدو أن السهروردي هو اول فيلسوف اسلامي آثار هذه الفكرة. بينما وقيع صدر المتألهين وجميع الذين تحدثوا في هذا الموضوع، تحت

(١) الأسفار الأربعة، ج ١، ط بيروت، ص ٥٤.

الوجود والماهية

تأثيره.

حديث السهروردي حول الوجود وأهميته، لا يتلخص في هذا المبحث فقط، وانما تحدث عن الوجود وأهميته في العديد من الموارد الاخرى.

وجّه السهروردي الانتقاد الشديد لبعض المفكرين لعدم اعترافهم بـوجود الكليات. فهؤلاء يرون أن الكليات ليست بالموجودة ولا بالمعدومة فهي ليست موجودة لأنها غير متحققة في الخارج، وليست معدومة لأنها تتمتع بنوع من الوجود في الذهن.

ويستخدم البعض هذا الكلام بالنسبة لله تعالى أيـضاً فـيقولون بأن الذات المقدسة لا موجودة ولا معدومة. ومما قاله السهروردي بشأن هؤلاء:

«وجماعة من الناس أيضاً تحاشوا عـن أن يـقولوا أن البـارئ مـوجود أو معدوم، ووقعوا في زيغ. والذي أوقعهم في ذلك ما توهموا بسببه اللفظ انه على صيغة المفعول فقدسوه عن ذلك وتوهموا أيضاً أنه من الوجدان وما جوزوا أن يوجد لا وجداناً عقلياً لاستحالة الاكتناه، ولا حسياً. وما بسبب اللفظ أمره ولا يتأتى النزاع فيه»<sup>(۱)</sup>.

أصحاب هذا الرأي يستدلون على رأيهم بطريقتين:

الطريقة الاولى، وهي انهم يقولون: أن كلمة «موجود» صيغة مفعولية، وأنها مشتقة من لفظة «وجدان»، وعليه فالموجود هو الشيء الذي يأتي في الوجدان. ثم يؤكدون على الأمر التالي وهو ان ذات الواجب لا تأتي بالوجدان العقلي، لتعذر بلوغ العقل لكنه البارئ تعالى، فضلاً عن تعذر بلوغ الحس لهذا الكنه. والنتيجة التي يمكن الخروج بها من هذه المقدمات هي ان الله ليس موجوداً!

الطريقة الثانية، وهي انهم يقولون: اذا كان الله موجوداً يـلزم عـن ذلك ان تشترك معه الموجودات في الوجود، وهو ما يعد شركاً.

المشارع والمطارحات، الجموعة الاولى لمصنفات شيخ الاشراق، ط طهران، ص ٢٠٩.

السهروردي يرفض هذين الاستدلالين، ويصف الاستدلال الأول بأنه توهم لفظي ولذلك لا يقع ضمن اطار المسائل الفلسفية. وعليه لا يعد سلب عنوان الموجودية بالمعنى اللفظي عن الله تعالى، أمراً ذا بال. ما هو مهم للسهروردي ان الله تعالى موجود، وأنه وجود صرف في الواقع ونفس الأمر. كما انمه يصف الاستدلال الثاني بأنه يبعث على تعطيل العقل.

مما سبق نستنتج ان السهـروردي يـؤمن ايمـاناً راسـخاً بـالوجود الصرف ويعتبر كل شيء آخر، زائداً وغريباً على ساحة الوجود. واذا كان الأمر كذلك لابد أن يطرح السؤال التالي نفسه: كيف يمكن للانسان أن يؤمن بالوجود الصرف، ثم ينكر اصالته فى الوقت

نفسه؟

الاجابة على هذا السؤال ليست سهلة، كما أن موقف السهروردي معقد ومبهم في هذا المضار. فهذا الفيلسوف الاشراقي مثلما يؤمن بالوجود الصرف، يعترف كذلك بمجعولية الماهيات أيضاً. فالذين يأخذون بمجعولية الماهيات يعترفون باصالة الماهية ايضاً. الكثيرون لم يملتفتوا الى هذا الأمر الغماض، ويقدمون السهروردي على انه من القائلين باصالة الماهية.

الحقق اللاهيجاني صاحب كتاب «الشوارق» والذي يعد من أشد المؤيدين لاصالة الماهية، التفت الى هذا الأمر، وسعى لتبديد الغموض الذي يلف موقف السهروردي.

فالقول بتقرر الماهيات منفكة عن الوجود، كان سائداً في ايام السهروردي، ولو قال أحد بمجعولية الوجود في ظل مثل تلك الظروف، لكان معنى هذا ان الماهيات مستغنية في تقررها عن خالقها وجاعلها. واستغناء الماهيات عسن الجاعل يستلزم الأخذ بالثابتات الأزلية.

السهروردي بصفته شخصية ذات اطلاع على الظروف الفكىرية والشقافية

THEP

السائدة في عصره، بادر الى تجاهل نظرية مجعولية الوجود والأخـذ بمـجعولية الماهيات، رافضاً من خلال ذلك الاعتراف بـالثابتات الأزليـة، ومـعتبراً هـذا الرأي هشاً ومتزعزعاً.

اذن وعلى ضوء الظروف الاجـتماعية الخـاصة التي ظـهرت فـيها نـظرية السهروردي القائلة بمجعولية الماهيات واعتبارية الوجود، فـن المـمكن ابـداء الشك والتردد في اعتبارها الدائمي.

النظرية التي تبدي في كل ظروف خاصة، لابد وأن تتغير بتغير تلك الظروف. وعليه من الممكن القول ان السهروردي لو كان يعيش في ظروف اخرى غير الظروف التي كانت سائدة في زمانه، لما امتنع عن الاعتقاد بجعل الوجود.

المحقق اللاهيجاني ــ وكها تقدم ــ أثار هــذه المسألة بشكـل كـلي وذلك في المسألة السابعة والعشرين من كتاب «الشوارق»، وقال:

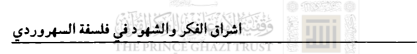
«أن المراد بكون المجعول هو الماهية، هو نني توهم أن تكون الماهيات ثابتات في العدم بلا جعل ووجود، ثم يصدر عن الجاهل الوجود أو اتـصاف المـاهية بالوجود. فاذا ارتفع هذا التوهم فلا مضايقة في الذهاب الى جعل الوجـود أو الاتصاف بعد أن يتيقن أن لا ماهية قبل الجعل».

اذن فالحقق اللاهيجاني يعزو القول بمجعولية الماهيات الى الخوف من اشاعة عقيدة فاسدة، لذلك فحين لا يوجد هـذا الخـوف، لا يـبتى أي دافـع للـقول بمجعولية الماهيات.

ما يبعث على التعجب هو: كيف بمقدور هذا المحقق الاعتقاد بما ذهب اليه هنا مع ما لديه من اصرار شديد على اصالة الماهية؟

ويبدي محمد علي النوري، محشي كتاب «الشوارق»، تـعجبه مـن مـوقف اللاهيجاني ويقول:

«ليت شعري كيف يقول هذا المحقق بهذا مع ذهـابه الى أن هـذه الأفـراد



الحقيقية للوجود ممتنعة الوجود في الخارج؟»<sup>(١)</sup>.

هادي السبزواري يرى ان اللاهيجاني ينتحل ـ من خـلال التـفسير الذي قدّمه لنظرية جعل الماهية ـ العذر للسهروردي في فكرته القائلة بأن المجعول هو الماهية. ثم يقول بأن ضرر هذا العمل اكبر من نفعه، لأنه يضني الاستحكام على الماهيات ويصنع منها جبلاً بينما هي أوهن من بيت العنكبوت، وليست سوى بضعة أسماء لا غير.

السبزواري يعتقد ان الماهيات امور اعتبارية ومتأخرة عن الوجود، ولذلك يقول للوجود بتقدم بالحقيقة على الماهية. وعلى أساس هذه النظرية لا يبق أي مجال لتوهم الثابتات الأزلية.

(۱) حاشبة الشوارق، ط حجرية، ص ۱۱۷.



دليل آخر

ذكرنا في المبحث السابق بأن السهروردي ورغم تحدثه كثيراً عن اعتبارية الوجود، ولكن توجد في آثاره بعض العبارات والاشارات التي لا تـنسجم إلًا مع اصالة الوجود. فني كتاب «حكمة الاشراق» قاعدة يدرس فيها مـقومات الشيء، ولكنها تنم ايضاً وبشكل غير مباشر عن عينية الوجود. هذه القاعدة تقول:

«لا يجوز أن يكون للشيء مقومات مختلفة الحقيقة على سبيل البدل اذ تخلف الماهية بكل واحد منها. ولكن يجوز أن يكون للشيء مقومات مختلفة لوجوده على سبيل البدل»<sup>(۱)</sup>.

هذه القاعدة ببساطة هي: انه ليس بمقدور الحسقيقة الواحدة ان تكون ذات مقومات مختلفة بحيث تتعاقب هذه المقومات ويحل بعضها محل البعض الآخر. ويصدق هذا الكلام على الماهية أو ذات الشيء فقط. ولكن الشيء بمقدوره ان يحظى من حيث الوجود بمختلف المقومات.

والمقوم في الاصطلاح عبارة عن ذلك الأمـر الذي ليس بمـقدور الشيء ان يوجد بدونه.

ولابد من الانتباء الى ان مقوم الوجود يختلف عن مقوم الماهية. فمقوم الماهية عبارة عن الشيء الذي لا توجد الماهية بدونه، ويُعد جزءاً من الماهية أيضاً. ومقوم الوجود عبارة عن الأمر الذي لا يوجد الشيء بدونه، ويُعد خارج ذات

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ١٦٢.

OR QURANIC THOUGHT

الشيء.

578

فعلى سبيل المثال يكن القول بأن «النطق»، مقوم لماهية الانسان، اذ ان النطق يمثل جزءاً من ماهية الانسان، فضلاً عن ان الانسان لا يكن ان يوجد بدون نطق.

هناك كلام طويل بشأن مقوم الوجود، غير أن قطب الدين الشيرازي شارح «حكمة الاشراق» يكتني بذكر مثالين هما: المخلوقية بالنسبة للانسان، والعرضية بالنسبة للون الأسود.

فالمخلوقية بالنسبة للانسان، والعرضية بالنسبة للون الاسود، يـعدان مـن مقومات الوجود، لأن الانسان لا يوجد بدون مخــلوقية، واللـون الأسـود لا يتحقق بدون عرضية، رغم ان المخلوقية ليست جزءاً من ماهية الانسان، ولا العرضية جزء من أجزاء السواد.

وبعد اتضاح التباين بين مقوم الماهية ومقوم الوجود، فمعنى ما ورد في هذه القاعدة هو ان الشيء الواحد من حيث ماهيته لا يستطيع ان تكون لديم مقومات مختلفة ومتعددة بحيث يحل بعضها محل البعض الآخر، لأن التغيير في أي مقوم يؤدي إلى التغيير في الماهية. فالحيوان يؤلف بمقوم الناطقية ماهية تُدعى الانسان، لكنه يؤلف بمقوم الصاهلية ماهية اخرى غير ماهية الانسان.

غير ان الوضع، ليس على هذا المــنوال في مـقومات الوجـود، لأن الشيء بمقدوره أن يكون من حيث وجوده ذا مقومات مختلفة ومتعددة بحـيث يحـل بعضها محل البعض الآخر على سبيل البدل. والسبب في ذلك هو ان مـقومات الوجود كائنة خارج ذات الشيء، فلا تتغير ذات الشيء بتغير هذه المقومات.

مما سبق يتضح ان الوجود لديه هوية عينية، لأننا لو اعتبرناه أمراً اعتبارياً منتزعاً من الماهيات، لوجب أن يكون في حاجته الى المقومات تابعاً لحماجة الماهية الى المقومات، بينما يكشف ما ذُكر عن خلاف ذلك. من كل ما سبق تتبلور نتيجة مهمة اخرى وهي: الفصول المختلفة والمتعددة بالنسبة الى الجنس الواحد، تُعد من قبيل مقومات وجود الشيء، ولا يـنبغي عدها جزءاً من مقومات الماهية، لأن الجنس متقرر في معناه، بصرف النظر عن الفصول المتعددة.

والدليل على ذلك هو ان الفصل لا يدخل في معنى الجنس قط، ولا يخرج عن دائرة ماهيته. ولهذا السبب قيل: يُعد الفصل عرضاً خاصاً بالنسبة للجنس، ويعد الجنس عرضاً عاماً بالنسبة للفصل.

وعليه فالجنس من حيث هو جنس، بحاجة الى الفصل في وجوده وتحصله. كها تمثل الفصول المختلفة والمتعددة، مقومات وجود الجنس التي يحل بعضها محل البعض الآخر على سبيل البدل.

اي ان الجنس كجنس، معنى واحد، وأنــه لا يــوجد لا في الخــارج ولا في الذهن بدون انضام أحد الفصول.



## صدور البسيط عن المركب

البسيط والمركب يمثلان عنوانين متقابلين لا يجتمعان حتى في مورد واحد. والتقابل بينهها وان كان من نوع تقابل السلب والايجاب على أحد الاعتبارات. إلّا انه يعد من نوع تقابل التضايف لاعتبار آخر.

البسيط عبارة عن الشيء الذي ليس لديه جزء. على العكس من المركب الذي هو عبارة عن الشيء الذي لديـه أجـزاء. والبسـيط قـابل للـتقسيم الى قسمين: حقيقي، وخارجي. والمـركب قـابل للـتقسيم الى قسـمين: خـارجـي، وذهني.

ان مسألة الصدور، شأن من شؤون قانون العلية، وقانون العلية من الاصول البديهية للعقل.

وثمة حديث طويل حول مبدأ العلية. ويُعد لزوم السنخية بين العلة والمعلول، من بين الامور التي يتفق عليها المحققون من الفلاسفة، ولكن هــناك اخــتلاف بشأن الأمر التالي: هل بمقدور الشيء المركب ان يكون علة للشيء البسيط؟ البعض يرى ان المركب ليس بمقدوره ان يكون علة للبسيط، لأن المركب ذو أجزاء عديدة، وحينذاك يمكن تصور تأثير هذه الأجزاء على البسيط، بـثلاثة

أوجه:

الوجه الأول: الشيء البسيط كمعلول، يدين كل وجـوده لكـل جـزء مـن أجزاء المركب. وهذا الوجه محال في نظر العـقل، لأن المـعلول حـينما يـدين في وجوده لأحد أجزاء المركب، فلن يحتاج الى سائر الأجزاء. الوجه الثاني: عدم تأثير اي جزء من أجزاء المركب في الشيء البسيط قط. وفي مثل هذه الحال، لن يكون أي جزء من أجزاء المركب، جزءاً من العلة. الوجه الثالث: ان يؤثر كل جزء من أجـزاء المـركب في جـزء مـن الشيء البسيط، وفي مثل هذه الحال، لا يُعد ما فرضناه بسيطاً، بسيطاً، وانما يُحسب على مجموعة المركبات.

الفيلسوف الاشراقي شهاب الدين السهروردي، أحد الذين عـارضوا هـذا الفريق، وقال بجواز صدور البسيط عن المركب.

يقول السهروردي بهذا الشأن:

صدور البسيط عن المركب

«يجوز أن يكون للشيء علة مركبة من أجزاء. وأخطأ من منع أن يكون لعلة الشيء جزءان معللاً بأن الحكم اما أن يُنسب بكلية الى كل واحد وهـو محال اذ ما ثبت بواحد لا يحتاج الى الاثبات بالآخر، أو لا يكون لأحـدهما بانفراده أثر فيه بوجه، فليس بجزء للعلة، أو كان لكل واحد منها فيه أثر فهو مركب. والغلط انما ينشأ من ظنه أنه اذا لم يكن لكل واحد منها فيه اثـر فـلا يكون كل واحد جزءاً، وذلك بيَّن البطلان».

اي انه يقول بأن هؤلاء يتصورون بأن كل جزء من أجـزاء المـركب اذا لم يؤثر في الشيء البسيط بشكل منفرد، فلن يكون من أجزاء العلة، غير أن هذا التصور باطل لأن مجموع الاجزاء كمركب، ذات أثر واحد، وهـذا الأثـر هـو عبارة عن شيء بسيط.

بتعبير آخر: ان عدم تأثير أي جزء من الأجزاء بشكل منفرد، لا يستلزم ان تكون مجموع الأجزاء كمركب، فاقدة للتأثير أيضاً. كمثال على ذلك: ان كـل واحد من آحاد العدد «١٠» لا يمكن عدّه زوجاً، غير ان عدم زوجية أي واحد من آحاد العدد «١٠» لا تستلزم ان لا يكون العدد «١٠» عدداً زوجياً أيضاً.

ويتحدث السهروردي في موضع آخر من كـتاب «حـكمة الاشراق» عـن

كيفية صدور البسيط عن المركب ويوضح موارده. فهو يرى ان النور القاهر أو العقل الكلي، امر مركب من حيث الأسعة والأضواء الحاصلة من أنواره الاخرى. ويمكن ان يكون هذا الأمر المركب علة لصدور شيء بسيط يمكن ان يؤلف أحد العقول المتكافئة في السلسلة العرضية. وعليه فالأشعة والأضواء المتمركزة في النور القاهر، بمنزلة أجزاء العلة. والنور القاهر بما لديه من أسعة وأضواء، مؤثر في ايجاد الشيء البسيط.

وجود الأنوار المحسوسة في هذا العالم يمكن ان يكون شاهداً صادقاً على هذه الفكرة. فلو أخذنا موجوداً بنظر الاعتبار هو نوراني في حد ذاته وكذلك متنور بأشعة الأنوار الاخرى، فما يحصل من هذا الموجود النوراني، ليس سوى شعاع واحد فقط. وهذا الشعاع الواحد ـ الذي هو شيء بسيط صادر من مجموعة الأنوار ـ يستنير بدوره بأشعة الأنوار الاخرى، ويُصبح كأمر مركب منشأ لصدور شعاع آخر. ويصدق هذا الكلام على الشعاع الآخر أيضاً. وتستمر هذه الحركة نزولياً حتى يتوقف صدور الشعاع.

بتعبير آخر: حينها يصدر المعلول عن العلة فان الأنوار في سيرها النزولي. فضلاً عن تمتعها بشعاع علتها، تتمتع ايضاً بأشعة الأنوار التي تتمتع بها علتها. وبهذه الطريقة تحصل مجموعة من الأنوار تختلف عن المجموعة التي قبلها. وهذه المجموعة تُصبح علة لشعاع آخر أيضاً لديه نفس هذه الكيفية.

وعليه تكون جهات الاختلاف في العقول الطولية كثيرة، ولا يقتصر عددها على ما يدعيه المشاؤون. وتصدر العقول المتكافئة عن جهات العقول الطولية، وتصدر النفوس الكلية عن العقول الممتكافئة، ثم يصدر عمالم المثال، ثم عمالم الأفلاك.

السهروردي يعتقد بأن كل واحد من العقول الطولية قد شاهد نور الأنوار واستشرق باشراق شعاعه، اذ لا وجود للحجاب والمانع بين الأنوار، كها انهــا مجردة عن كل بعد ومادة. فالحجاب من خواص الهيولى ومن لوازم الجرمانية. فحينها لا توجد هيولي وبُعد، لا يوجد حجاب ومانع ايضاً.

اذن فالأنوار القاهرة متحلية بتضاعف الأشعة المتعاكسة وتـعانق بـدائـع الفيوضات. فالعالي يشع على السافل، والسافل يستقبل شعاع العـالي. كـما أن تضاعف الأشعة وتعانق الأنوار، امر يجري بحيث يستفيض القاهر الثاني من نور الأنوار مرتين.

القاهر الثاني ونظراً للقابلية التي لديه، يستضيء مرة بـدون واسـطة ومـرة اخرى بواسطة النور الأقرب، بالنور السانح الذي هو شعاع نور الأنـوار. امـا القاهر الثالث فانه يستضيء بالنور أربع مرات. فتتحقق الأنوار بهذا الترتـيب المتضاعف. فالقاهر الثالث فضلاً عن انه يعكس نـوري القـاهر الثـاني، فـانه يستنير بدون واسطة بنور الأنوار مرة، وبالنور الأقرب مرة اخرى. العبارات التى اوردها السهروردي بهذا الشأن كالتالي:

«وكل سافل يقبل الشعاع من نور الأنوار بتوسط ما فوقه رتـبة حـتى أن القاهر الثاني يقبل من النور السانح من نور الأنوار مرتين، مرة منه بغير واسطة وباعتبار النور الأقرب مرة اخرى، والثالث أربع مرات، والرابع ثمـاني مـرات، أربع من انعكاس صاحبه وهو الثالث ومرة من الثاني، ومرة من النور الأقرب، ومن نور الأنوار بغير واسطة، وهكذا يتضاعف»<sup>(١)</sup>.

اذن نفهم من عبارات السهروردي بأن عالم العقول يتميز بتضاعف الأنوار وتعانق الأشعة نظراً لعدم وجود حجاب الهـيولانية وبُـعد الجــرمانية. كــما ان جهات الاختلاف في العقول الطولية وتعدادها، غير محدودة بحد معين.

وعليه فالسهروردي لا يـعارض الكـثير مـن الحـكماء في مسألة صـدور البسيط عن المركب فقط، وانما حتى في صدور الكثير عن الواحد بالطريقة التي يتحدث عنها المشاؤون.

(۱) شرح حكمة الاشراق، ط حجرية، ص ٣٤٤ ـ ٣٤٥.

نصير الدين الطوسي اتخذ في قاعدة «الواحد لا يصدر عـنه إلّا الواحـد» طريقة تختلف عما ذهب اليه الآخرون في هذا المضمار. وقد سلّط الضوء على هذه الطريقة في كتاب «شرح اشارات الشيخ الرئيس ابن سينا»<sup>(١)</sup>.

الذين لديهم معرفة بنظرية السهروردي حول كـيفية صـدور الكـثير عـن الواحد، واحاطة بآثار هذا الفيلسوف الاشراقي، يدركون جيداً بأن نصير الدين الطوسي قد تأثر بنظريته هذه. وليس الطوسي هو المفكر الوحـيد الذي تأثـر بأفكار هذا الفيلسوف الاشراقي، وانما تأثر بأفكاره الكثيرون غيره.

امتناع التأثير المتقابل

شهاب الدين السهروردي أفرد التلويح السادس من المرصد السادس من كتاب منطق «التلويحات»، لاستعراض سلسلة من الضوابط والقواعد المتفرقة ذات النفع العام. وقد دعا بعض هذه الضوابط بالعرشية فيا دعا البعض الآخر باللوحية. وبحث في الضابط الأخير من هذه المجموعة فكرة امتناع التأثير المتقابل فقال:

«ضابط: لا يتصور شيئان وجود كل واحد منهما متقدم بالآخر، فيتقدم كل واحد منهما على نفسه وعلى الآخر هذا محال. وقيل انه لا يجوز أن يكون شيئان كل واحد منهما مع الآخر ضرورة فانه ان كان لكل منهما مدخل في وجود الآخر فيتقدم عليه كما سبق. وان كان لأحدهما مدخل فقط فيتقدم فلا معية، وان عدم الافتقار فيصح كل دون الاطلاق، فان الاضافات مثل الابوة والبنوة لا يتصور وجود كل واحد منهما إلا مع الآخر»<sup>(٢)</sup>. يكن تبسيط هذا الضابط كالتالي:

 (۱) للاطلاع على نظرية نصير الدين الطوسي في هذا الشأن، راجع: شرح الاشارات، ج ٣، ط طهران، ص ٢٤٤.
 (۲) منطق «التلويحات»، تصحيح الدكتور على أكبر فياض، ط جامعة طهران، ص ٩٢. حينها يكون «أ» بحاجة في وجوده الى «ب»، فلابد أن يكون بحاجة ايضاً الى ما يحتاج اليه «ب». واذا كان «ب» بحاجة في وجوده الى «أ»، فالنتيجة هي ان «أ» بحاجة في وجوده الى «أ». وهذا هو عين ما يُدعى بتوقف الشيء على نفسه، والذي يوجب التناقض.

صدور البسيط عن المركب

وما قيل بشأن حاجة «أ» الى «ب»، يصدق على حاجة «ب» الى «أ» أيضاً. وعليه فان «أ» و«ب» لا يحتاج أحدهما في وجوده الى الآخر.

ما ذُكر هنا لا يصدق إلَّا في الموضع الذي يحتاج فيه كل من الشـيئين الى الآخر في وجوده. وقد ذهب البعض الى ما هو أبعد من ذلك فرأى صدق هذا الكلام على معيّة الشيئين أيضاً. فهؤلاء يقولون بأن المعية قابلة للـتصور مـن خلال ثلاثة أوجه لا يخلو اي واحد منها من اشكال:

الوجه الأول هو أنَّ كل واحد من هذين الشيئين مؤثر على وجود الشيء الآخر ولديه تدخل تام فيه.

يلزم عن هذا الوجه ان يتقدم أحد هذين الشيئين في وجوده على نفسه، وهو ما يوجب التناقض.

الوجه الثاني هو ان يؤثر أحد هذين الشيئين فقط على وجود الشيء الآخر. يلزم عن هذا الوجه هو أن يتقدم ما هو مؤثر في وجود الآخر، وحينئذ تفقد المعية معناها.

الوجه الثالث هو ان لا يحتاج اي واحد منهما الى الآخر.

يلزم عن هذا الوجه امكان تحقق أي واحد منهما بدون الحاجة الى الآخر. وحينذاك لا معنى للمعية.

السهروردي يرفض ما يذهب اليه أصحاب هذا الرأي، وينقضه من خلال تحقق الاضافات، كالاضافة بين الأب والابن، وسائر الامـور ذات الاضـافة. والاضافة عبارة عن نسبة متكررة لا يمكن معها تصور وجود أحد الطـرفين

بدون وجود الطرف الآخر.

اذن فالمعية متحققة في باب الاضافة، وليس بمقدور أحد أن ينكرها. كما انها متحققة على صعيد المعلولين الذين لديهما علة واحدة.

هذا الفيلسوف الاشراقي يشير في نهساية هذا الضابط الى بـعض أقسام «الدور» الجائز، كما في المثال التالي: ان رطوبة الأرض مـتعلقة بـنزول المـطر، ونزول المطر متعلق بوجود البخار، ووجود البـخار مـتعلق بـرطوبة الأرض. فالدور المتحقق هنا لا يعتبره السهروردي من أقسام الدور المحال لأن مـقدار المطر الذي تتعلق به رطوبة الأرض، غير ذلك المقدار الذي يتعلق بـه نـزول المطر.

على ضوء ما تقدم يمكن القول بسهولة بأن التأثير المتقابل بـين شـيئين لا يكون ممتنعاً ومحالاً إلّا اذاكان كل منهما معتمداً في وجوده على الآخر. ولا يمتنع التأثير على صعيد ظواهر العالم المادي، لأن العوامل الطبيعية في العـالم المـادي ذات جانب اعدادي وغير مانحة للوجود.

ولا تخلو أية علة من العلل والأسباب الفاعلية في عالم الطبيعة من نوع من الانفعال، كما أنها متأثرة في عين تأثيرها.

اذن ما أورده السهروردي في هذا الضابط لا يصدق على العلل والأسباب الاعدادية.



## الفهرس

| ٥.         | •••   | ••• | ••  | • • | • • • | •••   | • •   | •••   | •••   |       | ••    |              | • • • | • • • | •••             | • • •      | ••   | •••  | ••    | ••           | لقدمة   | 1              |
|------------|-------|-----|-----|-----|-------|-------|-------|-------|-------|-------|-------|--------------|-------|-------|-----------------|------------|------|------|-------|--------------|---------|----------------|
| ٤٩         | • •   | ••• | ••• | •   |       | •••   | •••   | •••   | ••    |       | •••   | •••          | . ā   | سطن   | لسف             | بة ا       | اجا  | ، مو | ب في  | <u>ردې</u>   | سهرو    | ]              |
| ٥٨         | • • • |     | ••  | •   |       | •••   | • •   | •••   | ••    | •••   | ••    | •••          | • • • | يي    | ورد             | <u>م</u> ر | . ال | عند  | ق     | الصد         | لمق و   | .1             |
| ٦٢         | • • • | ••• | ••  | •   |       |       | ••    | J     | لغاه  | ا ر   | دې    | رور          | لسم   | ب ا   | ىلوە            | وأ         | ١    | لقض  | ب ا   | لي باد       | لجهة ف  | .1             |
| ٦٨         | •••   | ••• | ••  | •   |       |       | •••   | •••   | ۰ ب   | _دې   | ور    | <b>//</b> ** | ار ال | ىنظا  | ىن •            | لة .       | لهما | وا   | البة  | الس          | قضايا   | \$1            |
| ۷۳         | • • • |     | ••  | •   |       | •••   | ••    | • • • | ••    |       | •••   | ••           | •••   | •••   | •••             | •••        | ••   | ۰ι   | إضر   | ذفتر         | ليل ال  | د              |
| <b>۲</b> ٦ | • • • |     | ••• | •   |       | •••   | • •   | •••   | •••   |       | ••    | ••           | • • • | ••    | ورة             | نىر        | والغ | ،ب   | بجاد  | والا         | کلية    | ]}             |
| ۸۳         | •••   | ••• | ••  | •   |       | •••   | • •   | •••   | •••   |       | ••    | • •          | •••   | •••   | •••             | •••        | مود  | الو  | ة ك   | رور          | الض     |                |
| **         |       | ••• | ••  | • • | •••   | •••   | • • • | • • • | ••    |       | ••    | • • •        | •••   |       | •••             | ••         | ئم   | 5    | في ا  | لي <b>قة</b> | ألحمة   |                |
| 92         |       | ••• | ••  | • • | ,     | • • • | •••   | • • • | •••   | •••   | ••    |              | Ú     | لحنط  | ة وا            | ىقية       | 1,   | ن في | ىر يو | ماص          | أي الم  | ر              |
| 47         | •••   | ••• | ••  | • • | •••   | ••    | •••   | • • • | • • • |       | ••    | ••           | • • • | •••   | •••             | Ĉ          | متع  | l I  | صال   | ية ا         | نظر     |                |
| ٩٨         | • • • | ••• | ••  | • • |       |       |       | •••   | •••   | •••   | ••    | ••           | • • • | •••   | •••             | ٩          | نحر  | ة ال | صال   | ية ا         | نظر     |                |
| ۱          | •     | ••• |     | •   | •••   | • • • | ••    | •••   | ••    | • • • | •     | وم           | المعد | د وا  | جو              | المو       | بين  | طة   | راس   | والو         | لثبوت   | ]]             |
| 1.7        | • •   | ••• |     |     | •••   | ••    | ••    | • • • | ••    | • {   | نزا   | וצט          | نة ر  | طابة  | 11 I            | יגן        | في د | ي.   | ورد   | <b>.</b>     | أي ال   | ر              |
| ۱۱.        |       | ••  | ••• | ••  | •••   | ••    | ••    | • • • | ••    | •••   | • • • | •••          | ي .   | رد;   | <del>،</del> رر | الس        | مية  | رواق | د و   | وجو          | نحاء ال | 1              |
| 112        | , .   | ••  | ••• |     | ••    | ••    |       | •••   | ••    | • • • |       | •••          | •••   | ••    | ائل             | لأوا       | ل۱   | وأو  | ول    | لأصر         | صل اا   | ĺ              |
| 17.        | •     | ••  |     |     | •••   | •••   |       |       |       | • • • |       |              |       | • •   | •••             | ••         | ئىر  | الك  | بد و  | لواح         | قابل ا  | <del>ر</del> ا |

| وردي | م م م م م م م م م م م م م م م م م م م         | ٥٣٨              |
|------|-----------------------------------------------|------------------|
|      | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURĂNIC THOUGHT |                  |
| 172  |                                               | تقابل التضاد     |
| ۱۳۰  | .ي من أبي البركات                             | موقف السهرورد    |
| 135  | ماد بين أنواع الكميات                         | لا يوجد التخ     |
| ١٣٩  | ضعف بين أنواع الكميات                         | لا توجد شدة و    |
| 122  | ضة لا يجب عده كمية محضة                       | ما ليس كمية مح   |
| ۱٤٦  | داد ماهیات غیر مجهولة                         | ماهيات الأء      |
| 129  | ولاته الخمس                                   | السهروردي ومة    |
| 102  |                                               | الجوهرية والعرظ  |
| ۱۰۸  | <b>،</b> العرض في زمانين؟                     | هل يجوز بقا.     |
| 109  | م العرض بعرض آخر؟                             | هل يجوز قيا      |
| 171  |                                               | ما هو الجسم؟ .   |
| ٥٦١  | ن حول الجسم وموقف السهروردي                   | •                |
| 171  | -                                             | صدر المتألهين و  |
| ١٧٧  | موضع الدفاع عن القدماء                        |                  |
| ۱۸۲  | ى بى                                          |                  |
| ۱۸٦  | ·····                                         | توهم التناقض     |
| 19.  | ····· .                                       | الحدوث والهيولو  |
| 190  | الجزء الذي لا يتجزأ                           | الجوهر الفرد أو  |
| 199  | نض الحركة في مقولة الكم                       | السهروردي ورا    |
| ۲۰٥  | لاب في نظر السهروردي                          | الاستحالة والانة |
| 212  |                                               | التشكيك          |
| 418  | الجوهر                                        | التشكيك في       |
| ***  | في باب التشكيك                                | وجه التسمية      |

|       | 12 TRAN 2007 11/12 55 12-1-5 6                 | 0 73555 0                 |                  |
|-------|------------------------------------------------|---------------------------|------------------|
| ٥٣٩   | وقتبالوي الكالفك الفراك                        |                           | الفهرس           |
| ۲۳۰   | THỂ PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ĂNIC THOUGHT | ك كنت ا                   | نتائج التشكي     |
| ۲۳۷   | ېروردى                                         | ، العلة في نظر الس        | معيار الحاجة الي |
| 722   |                                                |                           |                  |
| 202   |                                                |                           |                  |
| 272   |                                                |                           |                  |
| 221   |                                                |                           |                  |
| 779   |                                                |                           | -                |
| 111   |                                                | -                         | -                |
|       |                                                |                           |                  |
| 193   |                                                |                           | •                |
| ۳۰۰   |                                                |                           |                  |
| 31.   | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••        |                           |                  |
| 312   | ••••••••••••••••••••••••                       |                           | التنزيه والتشبيه |
| 320   | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••        | • • • • • • • • • • • •   | المشاهدة من بُعد |
| 342   | لعلقة                                          | للنورية والمثل ا          | الفاصل بين المثل |
| ۳۳٦   | ••••••                                         | , الأشرف                  | قاعدة امكان      |
| ۳٤٧   | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••        | حكماء فارس                |                  |
| ۳٥٣   | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••        | نيون القدماء              | افلاطون والايرا  |
| 302   |                                                |                           |                  |
| 222   |                                                |                           |                  |
|       |                                                |                           | -                |
|       |                                                |                           |                  |
|       |                                                |                           |                  |
|       |                                                |                           | -                |
| 1 7 • |                                                | • • • • • • • • • • • • • | الغربة الغربية   |

| وردي  | اشراق الفكر والشهود في فلسفة السهر             |                         | ٥٤٠         |
|-------|------------------------------------------------|-------------------------|-------------|
| ۳۹۸   | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OUR'ÀNIC THOUGHT | لاغتراب عن الذات        | الغربة أم ا |
| ٤٠٧   | الغرب؟                                         | يتحررون من غربة         | من هم الذين |
| ٤١٥   |                                                |                         |             |
| ٤٢٣   |                                                | -                       |             |
| ٤٢٦   |                                                |                         |             |
| ٤٣٣   |                                                | ليست نتاج الصور         |             |
| ٤٣٨   |                                                | ي                       |             |
| ٤٤٣   |                                                | مديدان في النفس         |             |
| ٤٤٩   |                                                | ۔<br>دي والروح الحيواني |             |
| ٤٥٤   |                                                | ي .<br>ظار السهروردي .  |             |
| ٤٥٩   |                                                | ث                       |             |
| ٤٧٠   |                                                | فع                      |             |
| ٤٧٧   | اني والانسان العقلاني                          |                         |             |
| ٤٨٤   |                                                |                         |             |
| ٤٩٠   |                                                | ليست مفهوماً كليّاً     |             |
| 0 • 4 |                                                | المعارضين، مغالطة؟      |             |
| ٥٠٧   |                                                | سفات الثلاث             | •           |
|       |                                                |                         |             |
|       | د                                              |                         |             |
|       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          |                         | _           |
|       |                                                |                         |             |
|       |                                                |                         |             |
|       |                                                |                         |             |



## الأستاذ الدكتور غلام حسين إبراهيم ديناني

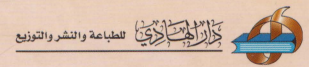
ولد عام ١٩٣٤ بمدينة اصفهان وتتلمذ في الحوزات العلمية العريقة على يد اساطين العلم وحضر أبحاث الفقه والأصول العالية عند المرجع الشهير السيد البروجردي والامام المجدد الخميني الراحل والفقيه اللامع السيد محمد محقق الداماد كما درس الفلسفة والعرفان عند الأستاذ القدير السيد أبو الحسن الرفيعي

القزويني والعالم الرباني الشيخ محمد علي الحكيم ولازم أبحاث الفيلسوف والمفسر الكبير السيد محمد حسين الطباطبائي لأكثر من عشرةأعوام حتى عُدَّ من أبرز تلامذته وحملة فكره.

وحصل على شهادة الدكتوراه في الفلسفة والحكمة من جامعة طهران عام ١٩٧٣م ومارس التدريس في أشهر جامعات ايران كأستاذ متمرس وناقد يشار إليه بالبنان في المحافل الفكرية والأوساط العلمية

> من مؤلفاته - القواعد العامة الفلسفية (مجلدان) - إشراق الفكر والشهود في فلسفة السهروردي. - المنطق والمعرفة عند الغزالي. - أسماء وصفات الحق تعالى. - مناجاة الفيلسوف. - المعاد عند الحكيم المدرس الزنوزي. - العقل والعشق الإلهي - (مجلدان) - الوجود الرابط والمستقل.

> > وله عدة كتب ومقالات أخرى.



هاتف: ۲۸۷ ۵۰۰۰ /۱۰ - ۲/۸۹۱۳۲۹ /۳۰ - فاکس: ۱۱۹۹ ۵۰ /۱۰

ص.ب: ۲۰/ ۲۸۹ الغبيري - بيروت لبنان E-mail:daralhadi@daralhadi.com URL: http://www.daralhadi.com This file was downloaded from QuranicThought.com