THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

# الضيائ الشميني على الفتى المفتى المف

تأكيفت شيخ الاشعارة الأقطاب الأقطاب مصطفى بن كاك الدّين البكري المنوف المدّين البكري المدون المدون

تحقیصُ وَنعایِصُ والیث بِخ الزُّحِرُ فریمِ والحِرْمُروي

المحكد الأوّاك





تأكيفے شيخ ايوشىل مُ الاُثصّاذ قطبُ الاُقطَابُ مصطفیٰ بُن کماک الدّینُ البکریش المتوَ<u>فری ال</u>عن

> تحقیص دَنعایش الکیتیخ النظر فریر الفرزیری

> > المجتج الأوليت





Explanation of Al-Bakri's " WIRD AL-SAHAR"

[ '

11 П įΙ

H 11 п

AD-DIYA' AS-SAMSÎ 'ALĂ AL-FATH AL-QUDSĪ SARH WIRD AS SAHAR LE-BAKH

الضياء الشمسى على الفتح القدسي شرح ورد الشحر للبكري

Author: Sheikh AL-Islam Mustafa ben Kamaluddin Al-Bakri (D.1162H)

المؤلف : شيخ الإسلام مصطفى بن كمال الدين البكرى (ت.١/٨١ م)

Editor : Al-Sheikh Ahmad Furid Al-Mazidi

المحقق ، الشيخ أحمد فريد المزيدي

Classification: Sufism

التصنيف : تصوف

Year: 1434 H. - 2013 A.D.

سنة الواماعة : ١٤٣٤ هـ - ٢٠١٣ م

Pages: 1056 12 Volumes)

عدد الصفحيات : ١٠٥٦ (عندان)

Size: 17 x 24 cm

القياس: ۲६×۱۷cm

Printed in: Lebanon

بلد الطباعة : أنسان

Edition: First edition

الطيعة ؛ الأولى

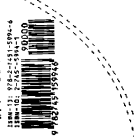
All Rights Reserved



Mazzaa, Ras Nabea, Mohamad Al Hout Street, dispusses jukines Mazira, Ras Nobeq, Mohamaa Ai nuori مناسبة. Katerji Bullding, First Floor, Behrut-Lebanon يعتبر هي او تصور او نبط ما آن اعلاد معهد التكتب المناسبة هي او تصور او نبط ما آن اعلاد معهد التكتب المناسبة الاستراك المناسبة ال

Benut Lebarton has port of this publication may be prenslated, reproduced, distributed in any form or by any misure, in stored in a risks base or retrieval system, without the prior matters permission of the published

NEW FORM - FANON & CHARMAN INVINION TO BOOK S-PUBLISHER Byyrum-Liber Lunis mywsynanou falfon (astucus) an menodatro meno pasele per tan procedes, en cus poys lans um el mosason préaligle signér par l'introp est allaire et apposenat la l'introducam à





### مقدمة التحقبق

الحمد لله المذكور بكل لسان، الذاكر عباده بتوالي الإنعام والإحسان، الذي خص أهل الذكر بالذكر في الذكر على سبيل الامتنان وخص الجاهل على سؤاله في محكم القرآن.

أحمده هو الحامد المحمود لنفسه بنفسه في كل آن، وأشكره شكر عبد حضره الذكر وغيبه عن الأحوال والزمان والمكان.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة إيقان وإذعان.

وأشهد أن سيدنا محمد عبده ورسوله الذي وضع عنه وزره ورفع ذكره في سائر الأكوان ولا يذكر إلا ويذكر معه في الشهادة والإقامة والصلاة والأذان.

اللَّهُمَّ صلِّ وسَلَّمْ عَلَى سَيِّدُنَا عُمَّدٍ وَعَلَى آلهِ قدر آياته العظام.

وصلٌّ وسَلُّمْ عَلَى سَيِّدَنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلهِ قدر معجزاته عَلَى التهام.

وصلُّ وسَلُّمْ عَلَى سَيْدَنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلهِ صَلَاةٌ تجعلنا بها من أهل الإنعام.

فاللَّهُمَّ بلغ بفضلك الجليل من عبدك الحقير الذليل إلى حبيبك الكريم الجميل، وآله وصحبه، وهُداه سواء السبيل أنواع عُطُور الصلوات والبركات والسلام، عدد ما تبلغه إليه من جميع الأنام في الليالي والأيام، وأضعاف أضعاف، أضعاف ذلك يا ذا الجلال والإكرام.

هذا .. وبين يديك أيها المشتاق لعلوم أهل الفضل والإحسان، كتابٌ ترقّبه كل صوفي عارف وكل طالب علم غارف، وهو الضياء الشمسي شرح الفتح القدسي المعروف بورد السَّحر للبكري، وقد صنفه وشرحه الأستاذ قطب الأقطاب بحر العلوم سيدي مصطفى بن كمال البكري.

وقد قمت بالضبط والتحقيق، والتعليق والتخريج والعزو للبعض والتوثيق، وما هو إلا جهد المقل، ومحاولة الاقتراب من دخول الباب، وحصول بركة الأعتاب، وطمعًا في ورثة أُولي الألباب.

عليًا بأننا وجدنا صعوبات كثيرة في الحصول على النسخة المخطوطة وفيها ما فيها

من الإشكالات التي منَّ الله علينا بحلها قدر المستطاع، فإن الكتاب مشحونٌ بالشواهد الشعرية، والرموز والاصطلاحات الصوفية؛ ومن المعلوم أنْ أكثر كتب الشيخ البكري كمسودة لم تبيض، لا سيها ما كتبه أثناء الرحلات، وفيها الكثير من الإشكالات لا سيها في الشعر، ولكن اجتهدنا ومن صاحب الكتاب استمددنا، فكان الإخراج كها ترى وهذا فضلٌ من الله ومحد من نبى الهدى خير الورى ﷺ.

وإننا الآن نقوم بتحقيق تراث الشيخ البكري وقد أخرجنا البعض منه وكذلك تراث السادة البكرية والخلوتية بالأخص، ونسأل الله التوفيق والعون وهو على ما يشاء قدير وبالإجابة جدير فإنه نعم المولى ونعم النصير.

وصلى الله على سيدنا محمد ﷺ هادي العباد، ولباب اللباب، وموصل الألباب لحضرة القدوس الوهاب.

كتبه/ أبو الحسن والحسين: أحمد فريد المزيدي





### ترجمة مختصرة للشيخ المصنف

همو بحمر المصفاء ونهمر المصدق والموفاء، نجل الإمام الصدّيق، وسبطي الحسن والحسين، سيدي أهل التحقيق، شيخ مشايخ أهل الطريقة الخلوتية، وسيَّد أهل العصابة القره باشلية، الداعلي العباد إلى الله بصرتبة أهل الدوراثة المحمّدية، والقائم في منصب الإرشاد جُميع البريّة، إمام المحقّفين، وقدوة أهل الفضل واليقين، وعمدة أهل العلم الراسخين، من يُسمع من قبره الأنين، بالصلاة على النبيُّ الأمين ﷺ، وقد نبُّه هو في منظوميته البهيَّة، عيلي عدم انقطاع الصلاة منه على خير البريَّة، كيف لا، وهو قطب مصر والنشام، وسنيَّد عنصابة أهنل الإسلام، مَنْ شرب الجميع من غدير نهره، ودانت له جميع أولياء عصره، شيخنا، وأستاذنا، وعمدتنا إلى الله، وملاذنا، صاحب الكشف الحقيقي بين المرجال العارفين بالله، سيدي الشيخ العلّامة الفقيه الحجة الربَّاق سيدي الأستاذ الكبير الـشهير صـاحب الكشف والواحد المعدود بألف، كان مغترفًا من بحر الولاية، مقدمًا إلى غايبة الفيضل والنهاية، رطب اللسان بالتلاوة، صاحب العوارف والمعارف والتأليف والتحريـرات، والآثـار التـي اشـتهرت شرقًا وغربًا، وبعُدَ صيتها في الناس عجبًا وعربًا، أحمد أفراد النزمان، وصناديد الأجلاء من العلماء الأعلام، والأولياء العظام، العالم الأوحد: أنزل الله عليه سحائب رحمته، وأسكننا معه في فسيح جنّته:

أبو المعارف قطب الدين مصطفى بن كهال الدين بن على بن كهال الدين بن عبد القادر محيي الدين الصديقي أبو المعارف البكري الدمشقي الخلوق الصوفي الحنفى الشهير بالقطب البكري.

قد أخذ هذه الطريقة الخلوتية المرضية سيدي مصطفى البكري عن شيخه الشيخ ابن حسام الدين سيدي عبد اللطيف الحليم، وذلك في دمشق الشام سنة ألف ومائة وعشرة، فأخذ عنه وبايعه، وسلك على يديه، وعبر بأمره ونهيه وتابعه، وحين ظهر لأستاذه منه علامات الكيال، وظهرت عليه إشارات الوصول، والدلالات في الأحوال، أقامه الخليفة عنه، وهاديًا بأوامره بالدعوة إلى الله آمرًا وناهيًا، فسطع بدر هدايته، وطلع نجم ولايته، فاهتدت به خلاتق كثيرة، وغدت طريقته في البلاد شهيرة، وبلغت مريدوه ما لا يحصرها تعداد، وأذعن له كل معاصريه في سائر البلاد، وللمصنف نسبة ظاهرية وباطنية إلى طريق النقشبندية والقادرية، ونسبة باطنية إلى طريق الشاذلية، وإنها اشتهر بالخلوتية.

وُلد سنة 1099، وتُوفي بدمشق سنة 1762 اثنتين وستين ومائة وألف.

### من مصنفاته:

- الاستغفارات (بتحقيقنا) مع شرحه للشيخ محمد المرصفي.
  - الألفية الوفية للسادة الصوفية في التصوف.
    - انتظار فتح الفرج واستمطار منح الفرج.
      - بلوغ المرام في خلوتية الشام.
  - بهجة الأذكياء في التوسل بالمشهور من الأنبياء.
     الجواب الشاق واللباب الكافي.
    - حلة الأردان في الرحلة إلى جبل لبنان.
      - الحلة الذهبية في الرحلة الحلسة.
  - الحملة الرضوانية الدانية في الرحلة الحجازية الثانية.
    - الدر الثمين شرح مقاصد منهاج العابدين.
- الدر الفائق في الصلاة على خير الخلائق (بتحقيقنا) مع شرح على المكي.
  - ديوان الدوح والأدواح وعنوان الروح والأرواح.
  - الذخيرة الماحية للآثام في الصلاة على خير الأنام.
    - رد الإحسان في الرحلة إلى جبل لينان.
  - رسالة الصحبة التي أنتجتها الخدمة والمحبّة (بتحقيقنا).
  - رشحات صدح من مسبى العذار ونفحات مدح في نبي المختار.
    - رشحات الوعد الإنجازي في الكلام على صلوات الرازي.
      - رشحة الصفا في امتداح المصطفى.
      - رفع الستر والرداعن قول العارف أروم وقد طال المدا.
      - الروضات العرشية على الصلوات المشيشية (بتحقيقنا).
  - السيوف الحداد في الردعلي أهل الزندقة والإلحاد (طبع بتحقيقنا).



- شوارق البارق المشام في التوسل بالأنبياء من المبدأ إلى الختام.
  - صادحة الأزل (بتحقيقنا).
  - الصراط القويم في ترجمة الشيخ عبد الكريم.
    - الصلاة البرية في الصلاة على خير البرية.
- الضياء الشمسي على الفتح القدسي في مجلدين (تحت قيد التحقيق).
  - طلبة الفقير المحتاج فيها يتوجه المتوجه ليلة المعراج.
    - العدة العمدة الخلصة من الشدة.
  - العرائس القدسية في الدسائس النفسية (بتحقيقنا).
    - العقد الفريد في ترجمة الشيخ محمد سعيد.
      - العقد المثلألئ على ورد العسالي.
    - الموارد البهية في الحكم الإلهية (طبع بتحقيقنا).
  - كروم عرش التهاني في شرح صلاة ابن مشيش الدَّاني. (بتحقيقنا).
    - المدد البكري شرح صلاة سيدي محمد البكري. (بتحقيقنا).
      - الهبات الأنوارية على الصلوات الأكبرية.
        - شرح حزب النووي.
        - شرح ورد الشعراني.
        - الصمصامة الهندية في المقامة الهندية.
      - الوصية الجلية للسالكين طريقة الخلوتية (بتحقيقنا).
         ورسائل عدة نقوم بتحقيقها والله المستعان والموفق.

وانظر ترجمته: هدية العارفين للبغدادي (1/ 684)، وعجائب الآثار للجبري (1/ 165، 166)، وسلك الدرر للمرادي (4/ 191)، والأعلام للزركلي (8/ 141).



### تماذج من صور المخطوط

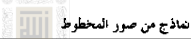
مواطرة بالإرسال والرحية المستورة و ما الورق التخديد الورق الاستوالي الورق المستوالي الورق المستوالي الورق المستوالي الورق المستوالي المستوالية المس



الدماء

١.,

### صورة اللوحة الأولى من المخطوط



OR OUR'ĀNIC THOUGHT

عند العالم المن المنافعة المن

المناور المناورة الم

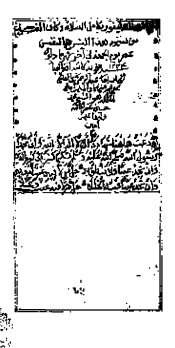
صورة اللوحة الثانية من المخطوط

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

إداري المراح المسلمان المراح المراح وسوا مد مراحة المسلمان المراح والمراح المراح والمراح المراح والمراح المراح والمراح المراح والمراح المراح المراح والمراح المراح المراح والمراح المراح والمراح المراح المراح والمراح المراح والمراح المراح والمراح المراح المراح والمراح والمرا

الروم تعين من الدرامة و المراح المن وموسا المن ومحمد با الذرياحة و المؤترة من المراح المراح المن المؤترة المناح ا

صورة اللوحة الثالثة من المخطوط



الله ما المباور واوسط المفرد والسط اليد الدائمة المساور واوسط المفرد والسط الموادر واوسط المفرد والسط المدائمة المساور والمسلمة المسلمة المسلمة

### صورة اللوحة الأخيرة من المخطوط



## لِنْ إِلْسِيْ إِلْلَهُ الرَّهْ زِالرِّحِيْدِ

الحَمْدُ لله الَّذِي أَوْرَدَ مَنْ أَرَادَ الْقَامَ الْمَوْرُودَ، وَخَسَّ أَهْلَ الأَوْرَادِ مِنَ العِبَادِ بِنَفَحَاتِ الجُودِ، وَمَنَحَهُم مِنَ الْوَارِدَاتِ الإِلْمَيَّةِ مَا رَقَاهم بِهِ إِلَى مَنَازِلِ السُّعُودِ، أَحَدُهُ عَلَى مَا تَفَضَّلَ بِهِ مِنْ مُلَازَمَةِ الأَوْرَادِ مَعَ كَمَالِ الأَدَبِ وَالشُّهُودِ.

وَأُصَلَى وَأُصَلَى وَأَسَلَمُ عَلَى الحَبِيبِ الشَّاهِدِ المَشْهُودِ صَاحِبِ الْقَامِ المَحْمُودِ، وَاللَّوَاءِ المَعْفُودِ الَّـذِي عَرَّفَنَا مَا نَقُولُ مِنَ الأَذْكَارِ فِي الفِيَامِ وَالرُّكُوعِ، وَالشَّجُودِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ ذَوِي المَنْهَلِ المَقْصُودِ وَعَلَى التَّابِعِينَ لَلْمُ بِإِحْسَانِ إِنَى يَوْمِ الدَّينِ، مَا اهْتَزَّت مِنَ الأَغْصَانِ قُدُودٌ، وَسَلَّمْ تَسْلِيمًا كَثِيرًا مَا ذَامَ الْوُجُودُ.

أَمَّا بَعْدُ: فَاعْلَمْ أَيُّهَا المُويدُ الْمَلَازِمُ عَلَى أَفْطَافِ أَزْهَارِ الأَوْرَادِ مِنْ رِيَاضِ الأَمْدَادِ فِي حَضَرَاتِ الإِسْعَادِ أَنِّي لِمَّا النَّفُوسَ مُتَعَشَّقَةٌ فِي ذَلِكَ رَاغِبَةٌ فِيهَا هُنَالِكَ وَلِتَنْوِيرِ الْمَسَالِكِ عَنَ لَإِخْوَانِ وِرْدًا يَقْتَبِشُونَ مِنْ نُورِهِ عَجَائِبَ فِي حِنْدِسِ الأَوْهَامِ، وَيَتَلْقَوَّن مِنْ نُورِهِ عَجَائِبَ فِي حِنْدِسِ الأَوْهَامِ، وَيَتَلْقَوَّن مِنْ نَعْرِيدِ شَعْرُورِهِ عَرَائِبَ تَدِقُ عَلَى الأَفْهَامِ، فَشَرَعْتُ فِي ذَلِكَ مُعْتَمِدًا عَلَى السَّيَّدِ المَالِكِ مَنْ فَعْرِيدِ شَعْرُورِهِ عَرَائِبَ تَدِقُ عَلَى الأَفْهَامِ، فَشَرَعْتُ فِي ذَلِكَ مُعْتَمِدًا عَلَى السَّيَّدِ المَالِكِ فَاقُولُ فِي تَرْجَعَتِهِ رَاجِيًا فَيْضَ فَضْلِهِ وِمِنْتِهِ:

هَـذَا وِرْدُيْتَلَى فِي السَّحَرِ نَافِعٌ - إِنْ شَاءَ اللهُ تُعَالَى - لَمَن وَاظَبَ عَلَيْهِ مَعَ التَّدَبُّر لِمَعَانِيهِ وَالسَّقَهُم لِبَانِيهِ فَتَح بِه عَلَى العَبْدِ الفَقِير وَالْعَاجِزِ الحَقِير مُصْطَفَى بِن كَيَالِ الدَّينِ بِن عَلِي بِن كَيَالِ الدَّينِ الصَّدِيقِي نَسَبًا، الحَلُوقِ طَرِيقَةً، الحَيْقِي مَذْهَبًا، وَكَانَ ذَلِك فِي أَوْ السَّهُ فِي الدَّينِ الصَّيْقِي لَسَبًا، الخَلُوقِ طَرِيقَةً الفَيْسِ فِي سِنَةِ أَنْفِ وَمَائِةٍ وَاتُنتَينِ وَعِشْرِينَ وَعِشْرِينَ (وَسَمْيتُه) بِهِ الْفَوْتِ الْفَيْسِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْفِ وَمَائِقَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ

وَقَدْ رَتَّبُنَّهُ عَلَى خُرُوفِ الْمُعْجَمِ فِي أَوَائِل نَوَشْكَاتِه لِيَكُونَ ذَلِكَ أَسْهَلَ فِي حِفْظ

كَلِيَاتِه، وَاللهَ أَسْأَلُ أَنْ يَنْفَعَ بِهِ مَنْ لَازَمُ عَلَى بِلَاوْرِيْهِ وَلَا يُخْلِ مُصَنَّفَةٌ مِنْ دَعَوَانِهِ إِنَّهُ وَلِيُّ مَنْ يُسْنَادِيهِ عَسَلَى الحُسَمَوصِ فِي الأَسْسَحَارِ بِلِسَانِ اللَّهُ وِالانْتَكِسَارِ، فَإِنَّهُ لَا يَزَال مَغْمُورًا بِآلائِه وَأَيَادِيهِ.

فَأَقُولُ أَوْلَ مَا يَيْدَأَ التَّالِي بِقَولِهِ:

أَعُوذُ بِالله مِن الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ بِسِمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وَتَقْرُأُ الفَاتِحَةُ مَرَّةٌ وَأَوَائِلَ مُورَةِ الْبَقَرَةِ إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: 5] و ﴿ وَإِلَنهُ كُرْ إِلَنهٌ وَحِدٌ لَآ إِلَنهَ هُو البَّقرَةِ البَّقرَةِ البَّقرَةِ الْكُوسِي إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ هُمْ فِيهَا إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: 217]، وَآيَتُهُ الكُوسِي إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: 217]، وَآيَتُهُ الكُوسِي إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: 217]، وَخَواتِيم سُورَةِ البَقرَةِ، ﴿ وَآعَفُ عَنَا وَٱعْفِرَ لَنَا وَٱرْحَمْنَا ﴾ [البقرة: 286] إِلَى البقرة: 286] إِلَا البقرة: 286] إِلَى البقرة: 286] إِلَا البقرة: 286] إِلَى البقرة: 286] إِلَى البقرة: 286] إِلَا البقرة: 286] إلى البقرة البقرة: 286] إلى البقرة: 286] إلى البقرة البقرة البقرة: 286] إلى البقرة البقرة البقرة: 286] إلى البقرة ال

### بسب إَللَّهِ الرَّحْزِ ٱلرِّحِيهِ

### (حَرْفُ الْهُمْزُة)

إِلَهِ يَ أَنْتَ اللَّهُ عُوبِكُ لَ لِسَانِ، وَاللَّهُ صُودُ فِي كُلَّ آنِ، إِلَيْ أَنْتَ قُلْتَ: ﴿آدَعُونِ ا أَشْتَجِبْ لَكُرُ ﴾ [غافر: 60] فَهَا نَحْنُ مُتَوَجِهُونَ إِلَيْكَ بِكُلِيَّتِنَا فَلَا تَرُدَّنَا، وَاسْتَجِبْ لَنَا كَمَا وَعَدْتَنَا، إِلِهِ ي أَيْنَ اللَّفَرُ مِنكَ وَأَنْتَ المُحِيطَ بِالأَكْوَانِ، وَكَيْفَ البَرَاحُ عَنْكَ وَأَنْتَ الَّذِي قَيَّدُتَنَا بِلْطَائِفِ الإِحْسَانِ.

إِلْمَ عِنْ عَقَابِكَ بِأَنْ ثَعَذَّبَنِي بِأَفْضَلِ أَعْمَالِي، فَكَيْفَ لَا أَخَافُ مِنْ عِقَابِكَ بِأَسْوَأ أَحْوَالِي.

### 

إِلِمِي بِحَقِ جَمَالِيكَ الَّـذِي فُتُت بِهِ أَكْبَادُ المُحِبَّيِنَ وَبِجَلالِكَ الَّذِي ثَحَيَّرَتْ فِي عَظَمَتِهِ أَلْـبَابُ العَارِفِينَ إِلِمَـي بِحَـقِ حَقِيقَـتِكَ الَّتِي لَا تُدُرِكُهَا الْتَقَاتِقُ وَبِسِرٌ سِرَّكَ الَّذِي لَا تَفِي بِالإِفْصَاحِ عَنْ حَقِيْقَتِهِ الرَّقَاتِقِ.

إلهِ ي يِرُوحِ القُدُسِ قَدْسُ سَرَ ايْزَنَا وَيِرُوحِ سَيَدِنَا مُحَمَّدٍ يَثِيَّةٌ خَلَصُ مَعَارِفَنَا، وَيِرُوح أَيْسُنَا آدَمِ اجْعَلُ أَرُوَاحَنَا سَابِحَاتٍ فِي عَوَالِمِ الجَيَرُّ وْتِ، وَاكْشِفْ لَمَّمَ عَنْ حَظَائِرِ اللَّاهُوتِ، إِنِّ بِالسَّنُورِ اللَّحَمَّدِي الَّذِي رَفَعْتَ عَلَى كُلَّ رَفِيعٍ مَقَامَهُ، وَضَرَبْتَ فَوْقَ حِزَانَةِ أَشْرَادٍ أَلُوهِيَّتِكَ أَعْلَامَهُ، افْتَحُ لَنَا فَتْحًا صَمَدَانِيًّا وَعِلْهَا رَبَّانِيًّا، وَتَجَلِّيًّا رَخْوَانِيًّا وَفَيْضًا إِحْسَانِيًّا.

### (حَرْفُ التَّاءِ)

إِلِهِي تُوَلَّشِي بِالهِدَايَـةِ وَالـرَّعَايَةِ، وَالحِمَايَـةِ وَالكِفَايَةِ، اِلهِي تُبُ عَلِيَّ تَوْبَةٌ نَصُوحًا لَا أَنْقُضُ عَقْدَهَا أَبَدًا، وَاحْفَظْنِي فِي ذَلِكَ؛ لِأَكُونَ مِنْ جُمَلَةِ السُّاعَدَاءِ .

### (حرفُ الثَّاء)

إِهِٰى ثَبِّتْنِي لِجُمْـلِ أَسْرَارِكَ الفُّدْسِـيَّة، وَقَـوْنِ بِإِمْـدَادِ مِـنْ عِنْدِكَ حَتَّى أَسِيرَ بِه إِلَ حَضَرَاتِكَ العَلِيَّة، وَثَبِت اللَّهُمَ قَدَمِي عَلِي صِرَاطِكَ المُسْتَقِيمِ، وَطَرِيقِكَ القَوِيمِ.

### (حَرْفُ الجيم)

إِخِي جَـلا لَـنَا هَـذَا الظَّـلامُ عَنْ جَلَالِكَ أَسْتَارًا، وأَفْصَحَ الصُّبُحُ عَنْ بَدِيع جَمَالِك وَبِذَلِكَ استَنَارا، إِخِي جَمَّلْنِي بِالأَوْصَافِ المَلَكِيَّةِ وَالأَفْعَالِ المرَضِيَّةِ.

### (حَرِفُ الحَاء)

إِهْمِي حَـلَا لَنَا ذِكْرُكَ بِالأَسْحَارِ، وَحَسُنَ تَخَصْعُنَا عَلَى أَعْتَابِكَ يَا عَزِيزَ يَا جَبَار، إِلِمِي حُـلْ بَيْنِي وَيَيْنَ مَنْ يَشْغَلْنِي عَنْ شُغْلِ بِمُنَاجَاتِكَ، وَأَفِضْ عَلَيَّ مِنَ الأَسْرَارِ التِي خَبَأْتَهَا فِي مَنِيع سُرَادِقَاتِكَ، إِلِمِي حُلَّ لَنَا إِزَارَ الأَسْرَارِ عَنْ عُلُومِ الأَنْوَارِ.

### (حُرفُ الخُاءُ)

إِفِي خُطِفَتْ عُقُولُ العُشَاقِ بِمَا أَشْهَانَهُمْ مِنْ سَنَاءِ أَنْوَارِكَ مَعَ وُجُودِ أَسْتَارِكَ، فَكَمَيْفَ لَـوْ كَـشَفْتَ قُتُمْ عَنْ بَدِيعِ جَمَالِكَ وَرَفِيعِ جَلَالِكَ؟! إِلَمي خُطَّنِي بِمَدَدِكَ الشَّبُّوحِي لِيَحْيَى بِذَلِكَ لَبِي وَرُوحِي.

### (حَرْفُ الدُّال)

إِنِّمِي دَاوِنِي بِـدُوَاءِ مِـنُ عِـنْدِكَ كَـيْ يُـشْتَفَي به أَلِي الْقَلْبِي، وَأَصْلِحُ منْي يَا مَوْلَاي

ظَاهِرِي وَلُبِي، إهِي دُلِّنِي عَلَى مَنْ يَدُلِّنِي عَلَيْكَ وَأَوْصِلْنِي إِلَى مَنْ يُوصَّلنِي إِلَيْكَ. (حُرِ فُ النَّالِ)

إِلْهِي ذَابَتْ قُلُوبُ الْعُشَّاقِ مِن فَرْطِ الغَرَامِ وَأَقْلَقَهُم إِلَيْكَ شَدِيدُ الْوَجْدِ وَالْهَيَام، فَتَعَطُّفْ عَلَيْهِم يَا عَطُوفُ يَا رَءُوفُ يَا اللهُ يَا رَحْمَنُ يَا زَحِيمُ.

إِلِمِي رَقِّقُ حِجَابَ بَشَرِيَّتِي بِلَطَائِفِ إِسْعَافِ مِنْ عِنْدِكَ لِأَشْهَدَ مَا انْطُوتُ عَلَيهِ مِنْ عَجَائِبِ قُدْسِكَ، إِفِي رَدِّنِ بِرِدَاءِ مِنْ عِنْدِكَ حَتَّى أَحْتَجِبَ بِهِ عَنْ وُصُولِ أَيْدِي الأَعْدَاءِ

(حَرْفُ الرَّاي) إلِهِي زَيِّنْ ظَاهِرِي بِامْتِتَالِ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ وَتَهَيْتَنِي عَنْهُ وَزَيِّنْ سِرَّي بِالأَسْرَاد، وَعَنِ الأَغْيَارِ فَصُنْهُ.

(حَ<mark>رْفُ السِّينِ)</mark> إِهْي سَـلَّمنَا مِنْ كُلِّ الأَشْوَا، وَاكْفِنَا مِنْ جَمِيعِ البَلْوَىَ، وَطَهَّرُ أَسْرَارَنَا مِنَ الشَّكُوَى وَ أَلْسِنَتَنَا مِن الدَّعْوَى.

حُرْفُ الشّين) إِنِي شَرِّفُ مَـسَامِعنَا فِي خِطَابِكَ وَفَهِّمنَا أَسْرَارَ كِتَابِكَ وَقَرِّبنَا مِنْ أَعْتَابِكَ وَامْنَحنَا مِنْ لَذِيذِ شَرَابِكَ.

ُ حَرِّفُ الصَّاد) إِنِي صَرُّفنَا فِي عَوالِمِ المُلَّكِ والمَلَكُوتِ، وَهَيْتَنَا لَقَبُولِ أَشْرَارِ الجَبَرُّوتِ، وَأَفِضُ عَلينَا مِنْ رَقَائِق دَقَائِق اللاهُوت.

(حَرَفُ الضَّاد)

إِنِمِي ضُرِبَتُ أَعْنَاقُ الطَّالِبِينَ دُوْنَ الوصُولِ إِلَى سَاحَاتِ حَضَرَ اتِكَ العَليَّةَ وَتَلَذَّذُوا لِذَٰلِكَ فَطَابُوا بِعَيْشَتِهِم المرْضِيَّةِ.

(حُرْفُ الطُّاء)

إِلِمِي طَهِّرْ سَرِيرَتِي مِنْ كُلَّ شَيءٍ يُبْعِدُنِي عَنْ حَنَصْرَاتِكَ وَيَقْطَعُنِي عَنْ لَذِيذِ مُوَاصَلَاتِكَ.

(حَرْفُ الظَّاء)

إِلِمِي ظَمَوُنَا إِلَى شُرْبِ حُمَيَّاكَ لَا يُخْفَى، وَلَهَيْبُ قُلُوبِنَا إِلَى مُشَاهَدَةِ جَالِكَ لَا يُطْفَى.



إِلَمْ يَ عَرَّفَنِي حَقَائِقَ أَسْرَائِكَ الحُسْنَى، وَأَطْلِعنِي عَلَى رَقَائِقِ دَقَائِقِ مَعَارِفِكَ الحَسْنا، وَأَشْهِدنِي خَفي تَجَلَيْاتِ صِفَائِكَ وَكُنُوزَ أَسْرَارِ ذَاتِكَ.

### (حَرْفُ الغَيْن)

إِلَهِ ي غِنَاكَ مُطْلَقٌ، وَغِنَانَا مُقَيدٌ، فَنَشَأَلُكَ بِغِنَاكَ الْمُطْلَقِ أَن تُغْنِينَا بِكَ غِنَى لَا فَقُرَ بَعْدَهُ إِلا إِلِيكَ يَا غَنِي يَا حَيِديَا مُبْلِئَ إِمَا مُعِيديًا رَحِيم يَا وَدُود يَا الله يَا رَحَن يا رحيم.

### (حُرُفُ الْفَاء)

اللَّهُمَّ إِنَّكَ فَتَحْتَ أَقْفَالَ قُلُوبٍ أَهْلِ الاخْتِصَاصِ وَخَلَصْتَهُم مِنْ قَيْدِ الأَقْفَاصِ فَخَلَّصْ مَرَائِرَنَا مِن التَّعَلُقِ بِمُلاَحَظَةِ سِوَاكَ وَافْنِنَا عَنْ شُهُودِ نُفُوسِنَا حَتَّى لَا نَشْهَدُ إِلَّا عُلاكَ.

### (حَرْفُ القَاف)

إِلَهِي قَدْ جِئْنَاكَ بِجَمْعِنَا مُتَوَسِّلِينَ إِلَيْكَ فِي قَبُولِنَا مُتَشَفِّعِينَ إِلَيْكَ فِي غُفرَانِ ذُنُوبِنَا فَلا دَنَا.

### (حُرثُفُ الكَاف)

إِنَِّي كَفَانَا شَرَفًا أَنَّنَا خُدَّامُ حَضَرَ اتِكَ وَعَبِيدٌ لِعَظِيمٍ رَفِيعٍ ذَاتِكَ. (حَرْفُ اللام)

إِهِنِي لَنو أَرَدْنَا الإِعْرَاضِ عَنْكَ مَا وَجَدْنَا لَنَا سِوَاكَ فَكِيفَ بَعْدَ ذَلِكَ نَعْرِضَ عَنْكَ، إِهِي لُذَنَا بِجَنَابِكَ خَاضِعِينَ وَعَلَى أَعْتَابِكِ وَاقِعِينَ فَلا تَرُدَّنا يَا عَلِيمٌ يَا حَكِيمٌ.

(حرف اليم)

إِلْهِي تَحْصُ ذُنُوبَـنَا بِظُهُـورِ آثـارِ اشــمِكَ الغَفَّارِ، وَامْحُ مِن دِيوَانِ الأَشْقِيَاء شَقِينًا وَاكْتُبُهُ عِنْدَك فِي دِيوَانِ الأَخْيَارِ.

(حَرْفُ النُّون)

إِهْبِي نَحْنُ الأُسَارَى فَمِن قُيُودِنَا فَأَطْلِقَنَا وَنَحْنُ العَبِيد فَمن سِوَاكَ فَخَلُصنَا وَأَعْنِفَنا يَا سَند المُستَنِدِينَ وَيَا رَجَاء المُسْتَجِيْرِينَ، إِهَنَا وَإِلَه كُلْ مَأْلُوه، وَرَبَ كُل مَربُوبٍ، وَسَيد كُلّ ذِي سِيادَة، وَعَاية مَطْلَب كُل طَالِبِ نَسْأَلُكَ بِأَهْل عِنَايتِكَ الَّذِي اخْتَطَفَقُهُم يَدُ جَذَبَاتِكَ وَأَدْهَ شَنْهُم سَنَاءُ تَجَلَيَاتِكَ فَتَاهُوا بِعَجِيبٍ كَهَالَاتِكَ أَنْ تَسْقِينَا شَرْبَةً مِنْ صَافِي شَرابِ أَهْلِ مَوَدَتِكَ الرَّبَانِينَ وَعَرَائِسُ أَهْل حَضْرَتِكَ الَّذِين هُم فِي جَالِكَ مُهيمُونَ.

إِلَهِي هَذِه أُويفَاتُ تَجَلِيَاتِكَ وَعَلُّ نَنَزَ لاتِكَ. (حُرِّفُ الْوَاهِ)

وَنَحْنُ عَبِيْلُكَ الْوَاقِعُ ونَ عَلَى أَعتَابِكَ الخَاضِعُونَ لِعِزةِ جَنَابِكَ الطَّامِعُونَ فِي سنَي بَهِيَّ شَرَ ابِكَ فَلَا تَرُدنَا عَلِي أَعْقَابِنَا بَعْدَ مَا فَصَدْنَاكَ مُتَذَلِّلِين يَا اللهُ يَا رَحَمَنُ يَا رَحَيمً.

(حُرْفُ اللامِ أَلْف)

اللُّهُمُّ لَا نَفْصِدُ إِلا إِيَّاكَ وَلَا نَتَشَوَّقُ إِلا لِشُرْبِ شَرَابِكَ وَبَدِيع حُيَّاكَ. (حُر فُ الْبَاء)

اللَّهُمَّ يَا وَاصِلَ الْمَنقَطِعِينَ أَوْصِلْنَا إِلِيكَ، وَلَا تَقْطَعنَا بِالأَعْيَارِ عَنْكَ بِرَحْتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِينَ يَا اللهُ عَدَة 66 يَا وَاجِدُ عَدَدَ 14 يَا مَاجِد يَا وَاجِد يَا أَحَد يَا فَرْدُيًا صَمدُ لَا إِلَّه إِلا أَنْتَ بِرَخْتِكَ نَسْتَغِيث فَأَغِثْنَا يَا مُغِيث أَغِثْنَا (ثَلاثًا) الغُوثَ الغُوثَ مِن مَقْتِكَ وَطَرُدِكَ وَيُعْدِكَ يَا عُجِيرٌ أَجِرْنَا (ثَلَاثًا) مِنْ خِزْيِكَ وَعِقَابِكَ وَمِنْ شَرِّ عِبَادِكَ أَجْمَعِينَ يَا لَطِيفُ الْطَفْ بِنَا بِلُطْفِ كَ يَا لَطِيفُ عَدَدَ 129 اللهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرُزُقُ مَنْ يَشَاءُ وَخُوَ القَوِيُ العَزِيزُ عَدَدَ 10 مَرُّ ات.

اللَّهُ مَّ يَا لَطِيفًا بِخَلْقِهِ يَا عَلِيمُا بِخَلْقِهِ يَا خَبِيرًا بِخَلْقِهِ الْطَفْ بِنَا يَا لَطِيفُ يَا عَلِيمٌ يَا خَبِيُر (ثَلَاثًا) يَمَا تَطِيفُ عَامِلْنَا بِخَفِيُّ وَفِيَّ بَهِيِّ سَنِيٌّ عَنِيٌّ لُطُفِكَ يَا كَافِيَ الْمِهْمَاتِ وَالْمَلِيَّاتِ اكُفِينَا مَا أَحْمَنَا وَالْمُسْلِمِينَ وَالْخَاضِرِينَ وَالْغَائِبِينَ وَالْمُنْتَقِلِينَ مِنْ إِحوْانِنَا هُمُومَ الدُّنْيَا وَالأَجْرَةِ يَمَا كَمِرِيمُ يَمَا اللهُ يَمَا رَحْمَنُ يَمَا رَحِيمُ، اللَّهُمَّ أَشْكِنْ وُدَّكَ فِي قُلُوبِنَا وَوِدْنَا فِي قُلُوبِ أَحْبَابِكَ الْمُصْطَفِينَ وَأَهْـلَ جَـنَابِكَ الْمُقَرَّبِينَ آمِينَ يَا وَذُوذُ عَلَد 100 يَا ذَا العَرْشِ المَجِيد يَا فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ نَسْأَلُكَ بِحُبِّكَ السَّابِقِ فِي ﴿ يُحِبُّهُمْ ﴾ [المائدة: 54] وَبِحُبِّنَا اللَّاحِق فِي ﴿ يُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: 54] أَنْ تَجْعَلَ عَبَنَّكَ العُظْمَى وَوِدَّكَ الأَسْنَى شِعَارَنَا وَدِثَارَنَا يَا حَبِيبَ المُجِيئِن يَا أَيْسِسَ الْمُنْقَطِعِينِ يَمَا جَلِيسَ الذَّاكِرِينَ، وَيَا مَنْ هُوَ عِنْدَ قُلُوبِ الْمُنْكَسِرِينَ أَدِمْ لَنَا شُهُودَكَ

ثُمَّ يَقُولُ التَّالِي بِصَوْتِ حَزِينِ مَادًّا صَوْتَهُ: يَا غَنِيُّ أَنْتَ الْغَنِيُّ وَأَنَّا الفَقِيرُ مَنْ لِلفَقِيرِ سِوَاكَ يَا عَزِيرُ أَنْتَ العَزِيْرُ وَآنَا الذَّلِيلُ مَنْ لِلذَّلِيلِ سِوَاكَ، يَا قَوِيُّ أَنْتَ العَوِيُّ وَأَنَا الصَّعِيفُ مَن لِلْصَّعِيفِ سِوَاكَ يَا قَادِرُ أَنْتَ الفَادِرُ وَأَنَا العَاجِزِ مَنْ لِلْعَاجِزِينَ سِوَاكَ، لَا إِلَهَ

إِلَّا اللهَ مُحْمَدُ رَسُولُ اللهُ تَلَاثُنا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى إِلَهِ وَأَصْحَابِهِ وَأَذْوَاجِهِ وَأَهْلَ بَيْنَه بُكرةً وَأُصِيْلاً، وَصَلَّ وَسَلِّم اللَّهُمَّ عَلَيْه وَعَلَى أَبِيه إِبْرَاهِيم خَلِيلِكَ وَدَاوُد خَلِيفَتِكَ وَمُوسَى كَلِيمِكَ وَعِيسَى رُوحِكَ وإَسْحَاق ذَبِيحِكَ وَعَلى جَمِيع إِخْوَانِهم مِن الأَنْبِيَاءِ والمُرْسَلِين، وَالْحَمَّدُ لله رب العَالَمِين.

ثُمُّ يَشْرَعُ فِي قِرَاءَةِ الْقَصِيلَةِ الْمِعِيَّةِ لِلْمُؤَلِّفِ وَهِي هَذِهِ:

إِنْ مِي بأَحْسَلِ الذِّكْسِ وَالمَسْشَهَدِ الأَسْسَمَى بمَسنُ عَسرَفُوا فِسيكَ المَظَاهِسرَ بِالأَمْسسَا سنظَلَامُ وَذَاكَ السُّورُ مَسا خَلْفَسَهُ مَرَّامَسى بِنُورِ بَدَا فِي غَيْهَبِ الْوَهْمِ فَاتْجَلَ ال عَن الوَصْفِ إِذْ فِي وَصْفِهَا حُيْرَ الفَهُمَا بحسر مَقَامَاتٍ يَجِلُ لِعِظَمِهَا وَكُمالَ جَلمِل قَمدُ جَمَلًا نُمورُهُ الظَّلْمَا بِكُلِّ خَلِيل قَدْ خَلَا عَنْ شَوَائِب بِمَا قَدْ حَوَى قَلْبُ المَحَقَّقِ مِنْ رُحْمَا بعَسرُ ش بِفَسرُ ش بِالسَسَّاوَاتِ بِسالعُلا فَلَهُ يَسرَهَا إِلَّا فَتَّسى فِي الْهَسوَى ثَمَّسا بِسأَسْرَادِكَ الَّسلاقِ سَسنَرْتَ جَمَالَهُسا فَكَمْ فَسَازَ بِالْخَسَيْرَاتِ مَسَنْ رَكْسُهُ أَمْسًا بِسَهُ إِ أَنْسَى يَهْدِي الأَنْسَامَ لِحَسِيكُمُ بِكُــلُ مُحِــبِ فِي عَبِــتُكُمْ هَلَــا فَكَسم يَعْرِف الأَحْسزَانَ فِسيكُمْ وَلَا الْحَسَّا وَعَيْسَنَايَ جَسادا فِي دُمُسوعٍ كَسَمًا السلَّمَا وَحُسِيْكَ يَسَا مَسُولَايَ قَلْبِسَي قَسَدُ أَصْسَهَا وَمَسنُ بِسكَ قَسدُ نَالُسوا الْمَقَسامَ الْمُعَظَّمَا مُسنَامَ وَلَمْ يَسشُكُوا لِسزَادِ وَلَا ظَسِهَا وَمَـنْ بِالْحَـوَى لِلِـشُقْمِ فِي الْحَـالِ أُمُسـقَا وَحَـبْدُهُمْ أَضْحَى لَـهُ الْكَـوْنُ خَادِمَـا بمَنْ بِنَجَلُ القُرُبِ يَسَاحِبُ أَعْجَمَا وَتُسبُ وَتَحَسنَّنُ يَسا إِلْحِسي تَكَسرُّمَا خَلِيعَ عِسْلَادِ فِي الْمَحْسِبَةِ حُخْسِها وَكُلُّ الْـوَرَى مَـنْ فَـضْل ذَاتِـكَ عَمَّـهَا

عَلَى الْمُطْطَقَى آمَنْ بِالْمَارِجِ أَكْرِمَا وَبَعْدَ الْحَبْرَاقِ الْحُجْسِ لِلسَّرَّبُ كُلَّمَا وَمَسلَمًا الْمُصَدِّينِ مَسنْ فِسِيهِ هَسِمًا وَلَا بِسبَمًا السَّمَّةِ فِي الْكَسوْنِ أَنْ بَستَقَدَّمَا وَلَا بِسبَمًا السَّمَّةِ فِي الْكَسوْنِ أَنْ فِسيهِ هَسِمًا وَلَا بِسبَمًا السَّمَادَاتِ ثُسمَ مَسن فِسيهِ هَسِمًا وَلَوْ السَّمَادَاتِ ثُسمَ مَسن انْتَمَسى مَسلَم السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ وَتَنسَمَا

وَصَلِّ وَسَلَّمْ سَيْدِي كَلَّ لَمَحَلَةً وَنَسَالَ دُنُسوًا لَا يُسفَاهَى وَرِفْعَسةً وَشَساهَدَ مَسؤلَاهُ العَظِسيمَ جَلَالُسهُ وَأَرْسَسلَهُ بَدْعُسو السبَرَابَا لِقُسرْبِهِ وَآلِ وَأَصْحَابٍ لِسيُونٍ ضَسوَادِي وَقَارُ وقِسهِ عُسفُهانَ ثُسمً الْسنِ عَمِّسهِ وَقَارُ وقِسهِ عُسفُهانَ ثُسمً الْسنِ عَمِّسهِ

اللَّهُ م صَـلٌ وَسَـلَّمْ وَبَسَارِكْ عَلَى مَنْ تَشَرَفَتْ بِه جَمِيْعِ الأَكْوَانِ، وَصَلَّ وَسَلَّمْ وَبَارِكْ عَلَى سَيْدَنَا عُخَمَد الذِي أُطُهَرت بِه مَعَالِمِ العِرْفَانِ.

وَصَـلَ وَسَـلُم وَبِسَارِكُ عَلَى سَيْدِنَا مُحُمَدِ الَّذِي أَوْضَعَ دَقَائِقَ القُرْآنِ، وَصَلَّ وَسَلِّم وَبَادِك عَلَى عَبِي الأَعْيَان وَالسَّبَبِ فِي وُجُودِ كُلِّ إِنْسَانِ.

وَصَـلٌ وَصَلَّمْ وَبَارِكْ عَلَى مَنْ شَيَّدَ أَرْكَانَ الشَّرِيعَةِ لِلْعَالِمِينَ وَأَوْضَحَ أَفْعَالَ الطَّرِيقَةِ لِلْسَائِكِينَ وَرَمَز فِي عُلُومِ الحَقِيقَة لِلعَارِفِينَ، فَصَلَّ وَصَلَّمَ اللَّهُمَّ عَلَيْهِ صَلَاة تَلِيق بِجَنَابِهِ الشَّرِيْفِ وَمَقَامِهِ الْمَيْفِ وَصَلَّمُ تَسْلِيمًا دَائِهًا بِاللهُ يَا رَحْمَنُ يَا رَحِيمُ.

اللَّهُمَّ صَلَّ وَسَلِّمْ وَبَارِكَ عَلَى سَيْدِنَا نَحُمد الَّذِي زَيَّنَ مَقَاصِيرِ القُلُوبِ وَأَظُهَرَ سَرَائِر الْغُيُوبِ، بَابِ كُلِّ طَالِب وَدَئِيل كُلِّ مَحَجُوب، فَصَلِّ وَسَلَّم اللَّهُمَّ عَلَيْه مَا طَلَعَتْ شَمْسُ الأَخْوَانِ عَلى الوُجُودِ.

وَصَـلِّ وَسَـلُم وَبَارِكَ عَلَى مَنْ أَفَاض عَلَيْنَا بِإِمْدَادِهِ سَحَائِبَ اجْتُودِ يَا اللهُ يَا رَحْمَنُ يَا رَحِيْمُ-

اللَّهُمَّ صَلَّ وَسَلَّمْ وَبَارِكُ عَلَى سَيْدِنَا مُحَمَّدٍ صَلَاةً ثُدُنِي بَعِيدَنَا إِلَى الحَضَرَاتِ الرَّبَائِيَّةِ وَضَلَّهُ مَلَ وَسَلَّم اللَّهُمَّ عَلَيهِ صَلَاةً وَضَلَّة فَصَلَّ وَسَلَّم اللَّهُمَّ عَلَيهِ صَلَاةً تَنْشَرِح بِهَا الصَّدُورُ وَتَهُونُ بِهَا الأُمُورُ وَتَنْكَشِفُ بِهَا الشُّتُورُ وَسَلَم تَسْلِيهَا كَثِيرًا إِلى يَوْمِ الْمُشَرِح بِهَا الصَّدُورُ وَمَهُم فِيهَا السَّعُورُ وَسَلَم تَسْلِيهَا كَثِيرًا إِلى يَوْمِ الْمُعَرِّدِ مِنَا السَّعُورُ وَسَلَم وَالْحَرُ وَعُواهُم أَن الحُمْدُ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُم فِيهَا سَلَام، وَآخِرُ وَعُواهُم أَن الحُمْدُ لِللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُم فِيهَا سَلَام، وَآخِرُ وَعُواهُم أَن الحُمْدُ لَهُ وَبُورُ العَالَمَى اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُم فِيهَا سَلَام، وَآخِرُ وَعُواهُم أَن الحُمْدُ

ثُمَّ يَقُرَأُ الفَاتِحةَ لِحَضْرَتِه ﷺ وَلأَصْحَابِه وَآلِ بَيْتِهِ الْكِرَامِ وَلأَهْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَمُنْشِئ

هَٰذَا الورْد الشِّريف، ثُمَّ يَشْرَعُ فِي قِرَاءَةِ الْمُنْبِهَجَهِ وَهِي هَٰذِهُ.

وَاصْـــدُقْ فِي المسشَّوْقِ وَفِي اللَّهَـــجَ وَدَعِ التَّلْفِ جَقَ مَ حَعَ الْحَرَجِ لَمْ يَسَسنُهَكَ عَسسنْ طُسسرُقِ الْعِسسوَجَ نَحْد وَ الْحَدِيَّادِ أَنِ السَّرُّجَ إِنِّسَاكَ أَنْ تَمَسِل عَسَنْ ذَا الْسَنَّهِجِ وإلى الأبِّسوَابِ فَقُسِمْ وَلِسبِعَ وَلِغَ لِيكَ شَـــوْقِي لَمْ يَعُـــج صَـــوُهِي وصِـــالَاتِي مَـــغ حِجَحِـــي \_\_ع نَحَافَــةَ أَنْ يُغْــشَى وَهَجِــي بِظَـــلَام الْـــبُعْدِ تَـــرَاهُ فُجِـــي مِــنُ خَــوْفِكَ تَجُــري كــاللَّجَج عَسنُلِ وَاقْسِصِرْ عَسنُ ذَا الْحَسرَجُ دَعْنِسِي فِي الْبَسِسُطِ وَفِي الْفَسرَجِ صُحَمَّتُ عِسَنْدَ الْسوَاشِي السسَّوج صِرْفُ اوَالْكُرُكُ لِلْمُمْنَ لِيَعْ سن أصِيرُ بِدِمِنْ ذِي الْمُسَجِ كَ وَبَحْسِعِ الْجَمْسِعِ وَكُسِلُ شَسِعِي

قُــــهُ نَحْــو حِــاهُ وَالْــهَهِجُ وَدَعِ الأَكْ وَانَ وَقُ مَ غَ سَقًا وَالْسَوَمْ بَسابَ الأُسْسِنَاذِ تَفُسِزُ وَاخْسَرُجْ عَسَنْ كُسلِّ هَسوَى أَبُسلًا إيَّــساكَ أَخِــسى تُــرَافِق مَــسنْ اقْسنَعْ وَارْهَسدُ وَاذْكُسرُهُ كَسلَا وَادْخُــلْ لِلْحَـانِ خَلِـيل وَمِـلْ وَاشْرَبْ وَاطْسِرَبْ لَا تَخْسِشَ سِسوَى كَــمُ أنّـتَ كَــلَا لَمْ نَــصْحَ أَفِــقُ مَصوْلَايَ أَتَبُعُكُ مُنْكَسِرًا وَأَتُسِيْتُ إِلْسِيْكَ خَلِسِيًّا مِسِنْ وَكَـــذَا عِلْمِـــى وَكَـــذَا عَمَــيلى لَا أَمْلِ لُ شَرِينًا خَرِيْرُ السِنَّدُ هَــلْ غَــيْرُ جَــنَابِكَ يُقْــصَدُ لَا مَــنُ يَقْــصِدُ غَــيْرَكَ فَهُــوَ إِذًا مَسنُ أَنْتَ تَسفِلُ فَدُاكَ مِسنَ الْد وَذُمُ ـــــوعُ الْعَســــيْنِ تُــــــــــابِقُنِي -يَا عَاذِلَ قَلْبِي وَيُكَ فَا خَادِكُ فَالْمَ أُذُنِي لَجِيب ي صَاغِية يَا صَاحِبَ حَانِ الْحَمْدِ أَدِهُ وَأَدِرْ كَـــاسَ الأَسْرَارِ وَدَخــــ مَـوْلَايَ بِـسِرٌ الجَمْسع كَـلَا

ٱ<u>لٰۡ الٰٰۡ</u>ظِ الِكَارَاٰلِي الِّنَا لِلَّالِ رَبِي مِلْ الْكَارَانِ مِلْسَاكَ رَجِسِي وَبِ نُورِ الْ ـ نُورِ الْمُنْ بَلِح بمُحَمَّدٍ مَـنْ جَــا بِالــبَلَج وَبِبَحْ رِ القُصِدُرَةِ وَالْمَصِرَجِ يبسسًاطِ الأنسسِ المُتَسسِجَ وَحَـــنَاتِكَ لَــنِسَ بِمُنْسَرَعِج بِمَطَالِعِهَا ثَمَةُ السَّبُرُجِ كُـــلُّ الحَـــبُرَاتِ إليْـــنَا تَجِـــي لِأَكُ وَنَ بِوَصْ لِكَ مُبْ تَهج صَــب إِن حُــبُكَ حِــب هَــج حبحُ خَطَابَسا المسنَّفُ مِسنَ السدَّرَجَ وَلَـــهُ رَقِّـــي أَعْـــلَى المسدَّرَج الصَّنَّةُ أَوْدَتُ بِــاللَهَج مَسا فَساحَ أَفَساحٌ فِي الْمُسرِج وَ كُـــذَا الفَـــارُوقِ وَكُـــلُ نَجِـــي رقسا فسسَهَا أعْسلَى السدَّرَج دِ كَسِيدَ اللَّهُ وَاحِ وَكِسِلِّ شَسِعِي المُسشِع فِي زَمَسنِ الْسوَأَج

بالسنَّاتِ بِسِرِّ الْسَسَّرِ بِمَسَلُّ بحقيق ين العُظْمَ عِن رَى وَبِ سَرِّ اللَّهُ لِرْبِ كَلِلَّاكَ الْحِسِ وَبِهِ الْمُحَدِّثَ مِهِ الْأَكْسِوَا وَبِأَهْ لِللَّهِ الْحَسِيُّ وَبَهُجَ نِهِم وَبِطَــــيبِ الْوَصْــلِ وَلِلَّةِـــةِ وَبِقَلْ بِ فِي بُلْ وَالْدَخَ عَدا ب تَجَلَّى اللَّهِ عِلْمِ وَعَالِم مِ بمسنازلِ أَفْسلاكِ وَكَسنَا بِالآلِ بِصَحْبِ نَسَنْ بِهِمُ يَسسَّرُ وَاجْسِبُرْ كَسِسْرِي بِرَضِّسِا وَاخْلَعْ خِلَعَ الرَّضْوَانِ حَسلَى وَامْـــنَحْ قَلْبِـــي نَفَحَاتِــــكَ يَـــــا وَاغْفِ رْ يَا رَبِّ لِ نَاظِمِهَا وَاسْمَعُ لِلسَّامِعِ مَسا نُسْهِدَتُ أَوْ مَسِاحَادِ مَسِحَرًا يُحُسِدُو وَصَــلَاهُ الله عَــلَى الْهَـادِي لِحَمَ لِنَا وَلاح لِنَا وَلاَح لِنَا وَعَـــــلى الـــــصُّدُّيق خَلِيفَــــتِهِ وَحَسِلَى عُسِنُهانَ شَسِهِيدُ السِلَّادِ وَأَي الْحَسسَنَيْنِ مَسسعَ الأَوْلَا 

THE PREVICE GHAZI TRUST

وَعَسِل مَسِنْ مَهَّدَ لِلأَرْضِ سِنْ كَسَا فَسَدْ بَسِرَّحَ فِي السَّبِعِ مَسامَسالَ نُحِسبٌ نَحْسوهُمْ أَوْ مَسارَ السرَّكُ بُ عَسلَى السَّرُجِ أَوْ مَسادَاع يَذْعُسو المَسوْلَى يَسرُجُو للنَّسطرِ مَسعَ الفَسرَجِ

اللَّهُمَّ صَلَّ وَسَلَمْ عَلَى سَيدِنَا مُحَمَّدٍ فِي الأَوْلِينَ، وَصَلَّ وَسَلَم عَلَى سَيدِنا مُحَمَّدٍ فِي الأَوْلِينَ، وَصَلَّ وَسَلَم عَلَى سَيدِنا مُحَمَّدٍ فِي كُلَّ وَقُت وَحِين، وَصَلَّ وَسَلَم عَلَى سَيدِنا مُحَمَّدٍ الأَخْرِينَ، وَصَلَّ وَسَلَم عَلَى جَيعِ الأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِين وَعَلَى الْمَلائِكَةِ فِي اللَّا الأَخْلَى إِلَى يَوْمِ الذِّين وَصَلَّ وَسَلْم عَلى جَيعِ الأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِين وَعَلَى الْمَلائِكَةِ اللَّهُ الصَّاخِين مَن أَهْلِ السَّهَاوَات وَأَهْلِ الأَرْضِين، وَرَضِي اللهُ تَبَارَكُ الْقَرَبِينِ وَعَلَى عَبَادِ الله الصَّاخِين مَن أَهْلِ السَّهَاوَات وَأَهْلِ الأَرْضِين، وَرَضِي اللهُ تَبَارَكُ وَتَعَلَى عَنْ سَاوَر أَصْحَابٍ وَتَعَلَى عَنْ سَاوَاتِنَا ذَوي القَدْر الجَلِي أَيِ بَكُر وَعُمْرَ وَعُمْرَ وَعُنْهُانَ وَعَلَى، وَعَن سَائِر أَصْحَابٍ وَسُولِ اللهِ أَجْمِين وَالتَّابِعِينَ هُم بِإِحسانِ إِلَى يَومِ اللّذِين.

احشُرنَا وَارحَمْنَا مَعَهُم بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَم الرَّاحِينَ يَا الله يَا حَي يَا قَيْوُم لَا إِله إِلا أنتَ يَا اللهُ يَا رَبَّنَا يَا وَاسِعَ المَغْفِرةِ يَا أَزْحَمَ الرَّاحِينَ اللَّهُمَّ آمِينَ.





# بْسُمْ الْتَعَوَّالُّحَمْزِ ٱلرِّحِيمِ

### وبهنستعين

الحمد فله الذي أورد ورده المورود عمن أراد نجاته دنيا وأخرى، فتوردت وجنات أوراده، ووردت عليه الموارد تترى، وأنشق أحبابه وردة الشهود، وأطلق خطابه من قيد ورطة الجحود، وجعلهم قبلة أهل الصعود والسعود، وأطلع في سهاء القرب كوكب تدانيهم بدرًا، جذبهم إليه فلمعت لهم سواطع الجواذب، واستخلصهم له، فلم تستعبدهم الأمالي الكواذب، وحققهم بالفقر والفقد التام اللازب، ورفع لهم بين عباده منزلة وقدرًا، آنسهم بآنس أنسه في كل حال، ورقي بهم من الوقوف مع الأحوال والمحال، وجمع لهم بين المشاهدة والكلام في حضرة التمثيل؛ إذ ذا في غيرها محال، وحققهم بحقائق حق حقيقة البقين.

[فطافوا حول كوكبه الدري]، وأسكرهم وابل فيض فتحه القدسي، وحيرهم في عين الحداية لدى كشفه الأنسي، وسلك بهم إلى لقائه بالمنهج القريب المعنوي لا الحسي، فصرحوا بفيض الأنا بالهو والآن والأنا نظع ونثرًا، سقاهم من أعين حياة وصاله، فأحياهم وأخرجهم من ظلمات حجبه، وليل حجبه، وحباهم، وعرفهم أن هو هو لا هم هو، ولا هو إياهم، فعاد كل فرد منهم بارتواته خضرًا، خاطبهم ترجمان لسان القدم بعد أن عهم تجريد التوحيد، وأثبتهم فثبت منهم القدم، فأدركوا هنا خطاب الصدق إدراكًا دوقيًا لم يتأخر ولم يتقدم، وفهموا سرَّ قوله جل وعز: ﴿ إِنَّ اللهِ آشَتَرَى ﴾ [التوبة:111] منعد بشهود فتح أبواب الحقائق لمن أخفى مراده في مراده، ومنح عجاب الرقائق لمن سعد بشهود سعاده، ورشح إناء الدقائق للمقبل على حضرة إسعاده، فإذا قَدِم وقدم شربه، وقدم وقدّم وقدّم فيا طوى لهم بساط طريقه المنشور، وحباهم طي الأخلاق لا طي الأرض المشهور، فيا طوى لهم بساط طريقه المنشور، وحباهم طي الأخلاق لا طي الأرض المشهور، علم علم اليقين وعينه وحقه في سحقه، موجه علم علم اليقين وعينه وحقه، فإنه رجع بحق كل منهم في عينه، وعقه في سحقه، موجه على بفتقه بعد رتقه ورتقه بعد فتقه، وكشف لهم الأستار سترًا فسترًا، فسبحان من منح على بفتقه بعد رتقه ورتقه بعد فتقه، وكشف لهم الأستار سترًا فسترًا، فسبحان من منح

أهل الذكر منح اللطائف، وأزاح عنهم براقع الكشائف، وكانوا بذلك أعدل الطوائف. وأعلاهم وأغلاهم فخرًا وفجرًا.

أحمده سبحانه وتعالى، وهو الحامد نفسه بنفسه حمدًا يمنحنا به فتح باب قدسه، ولمح لباب كشف أنسه، ويتضح لنا به المنهج المقرب إلى الغاية، فنحظى بأنسه فنعلن ثناء، ونظهر تمجيدًا وشكرًا، وأسأله أن يجعلنا عمن عملوا فصارت لهم عيون، وتحملوا فمحيت عنهم غيون، وعملوا بها علموا فلاح هم فلاح جنون، ومصباح فنون، وصباح سكون، وعاينوا كل الصيد في جوف الغراء، وعمن فَهِموا فهمّوا وفُهمّوا سر الدرة البيضاء، وفاضت غليهم العلوم الإفية السرمدية فيضًا وأخرجوا يد شهودهم من جيب وجودهم، فخرجت بيضاء، فرأوا من آيات رجم الكبرى.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له في جبروته، ولا شريك في ملكه وملكوته، وهو العليم الخبير بأسرار رحموته، شهادة عبد ظهر له الحبيب كشفًا فانتفى عنه الكرى.

وأشهد أن سيدنا وسعدنا وعدتنا وعمدتنا وذخرنا وكنزنا وفخرنا وعزنا محمدًا عبده ورسوله المحمود عند ربه، والعابد له به، والراقي في مدراج قربه، والواسطة العظمى، الداني كقاب قوسين أو أدنى من حظائر حبه، صاحب القبة الخضرا، والسيادة الكبرى، صلى الله عليه صلاة وسلامًا يلتحق قائلها بنسبه المحمدي، ويتحقق بحسبه الأحمدي، ويدنيانه من المدد الأبدي السرمدي، دنيا وبرزخًا ونشرًا وحشرًا، وعلى آله وأصحابه، وكل من اتبع وقلع لباد المعاندين، وارفع مطاع أفاد الرافدين، أبد الأبدين، ودهر الداهرين، ما سال غدير الدمع على الحد وجرى، وبعد:

فيقول العبد الفقير الحقير إلى مولاه الغني الكبير مصطفى بن كهال الدين بن على الكسير، أعظم الله له أجرًا، الصَّدِيقي نسبًا، الحنفيّ مذهبًا، الخلوق مشربًا، حباه الله لكسره جبرًا، ومنحه رضًا وصبرًا، وجعل له من أمره يسرًا: قد وقع الإذن من الواحد الأحد ليلة الأحد الأولى من جماد الأولى سنة ألف ومائة وثيانية وثلاثين، وأنا نزيل الديار الرومية صانها الله رب البرية، أن أشرع في تبييض شرح «ورد السحر» الذي لوارد الغفلة نحر، المسمى بـ الضياء الشمعي على الفتح القدسي»، وكنت شرعت في الشرح المذكور

من سنة ثلاث وعشرين ومائة وألف، وكتبت على الجيمية والميمية، وأغلب النوسلات السنية، وأشرت إليه في بعض الرسائل التي تمتّت، وفوائدها على المعتنى بها إن شاء الله تعالى عمَّت.

ولنذكر سبب تأليف الورد المبارك إن شاء الله تعالى وتبارك، فنقول: لما منَّ الحق سبحانه وتعالى على عبده الأبعد الأقصى بزيارة المسجد الأقصى، فكما ذكرته في الرحلة المسهاة ابالخمرة المحسيّة من الرحلة القدسية» خطر في أن أضع وردًا للإخوان يقرؤونه في السحريات، تكون توسلاته مناسبة لتلك الأوقات، فكان سبب وضعى له:

آولاً: إن قيام الليل سنة وهو عند أهل الطريق كالفرض في الاعتناء لتنوير الأجنة، وتلاوة الفرآن والاستغفار، والمناجاة منة وأي منة، وروضة يانعة الأغصان؛ بل جَنَّة وجنَّة، فاستخرت الله تعالى في وضعه كثيرًا، حتى وقع الإذن وكان ربك قديرًا، وأصل طريقتنا بعد التهجد التحلق على الشيخ أو بنائبه، والذكر إلى أن يطلع الفجر، فقلنا: الذكر إذا كان بالمناجاة كان أعظم في الأجر.

وكنت استأذنت الشيخ المرحوم في قراءة ورد سيدي محمد زين العابدين الصديقي التحديث الصديقي الذي سهاء بـ عند الفتح أن أقرأه في السَّحر فأجازني في ذلك فلاز منه، وأضفت إليه الصلوات النبوية تأليف سيدي محمد القطب البكري اقتس الله سراء وبعد اندراج الشيخ إلى رحمة الله حفظه بعض الإخوان، وكنا نقرأه والصلوات جماعة، فيحصل لنا حال تلاوته حظ تام، ويسط عام، ولما أذن الحق الولي المتين بإبراز هذا الورد المكين، دأبنا على قراءته من ذلك الحين، ونرجو لمن لازمه أن يكون من المعلمين.

وثاتيًا: أن فيه اجتهاع الإخوان على قراءته، وتنشيط همة القاصر حال تلاوته.

وثالثًا: مساعدة الإخوان فيه بعضهم بعضًا، وتنهيض العزائم، وتشويق المحب إلى الدخول في طريق أرباب الدعائم.

ورابعًا: أن خلوتية الشام يقرؤون في السحر ورد العارف الهمام الشيخ أحمد العالي ذي القدر الغالي المسمى بـ «ورد الرسائل»، فأحببنا أن نشاركه في أجر جمع الإخوان على قراءة الورد راجين بها الغفران، وقد اعترض علينا في وضعه بأن الزيادة في الطويق لا تجوز، فقلنا: والأمر كذلك إلا أن تكون بإذن، فإن صاحبها للخبر بكلتا يديه يجيز، ووفد

علينا من أبناء طريقنا الشيخ يوسف ابن الشيخ محمد الدمياطي- رحمه الله تعالى-فاعترض علينا، فأجبناه: أن هذا لا يمنع من طريقنا سيها بعد الاستخارة، ورؤية رجال الطريق، ووقوع الإشارة فلم يسلم فأخبرني أنه رأى ليلة من الليالي في عالم المثال نفسه يتحدث مع رجل، وإذا بضجة ورجة، وصهيل خيل، قال: فسألت الرجل عن ذلك! فقال: إن الشيخ عبد اللطيف دعا أهل الطريق ليحضر وا عند خليفته فلان، وقد حضروا، قال: فقلت له: وكيف بحضرون عند من أحدث في الطريق وردًا، ولا يلبس الكسوة، ولا يعمل ذكرًا بجمعة؟ ولكن أنا أشتكي عليه الشيخ مصطفى أفندي.

قال: فرأيت شيخك يقدمهم راجلاً، فتقدمت لأخبر الشيخ مصطفى أفندي، فقال لى قبل أن أسأله: لا تعترض وإذا جاء الوقت يظهر الأمر، أو ما معناه، فقلت له: وكيف تقول هل زال ما في نفسك؟ قال: لا، قلت: وإذا استأذنت حسن أفندي ابن ألمرحوم الشيخ علي أفندي –قدس الله سره– وأجازنا به، ماذا تقول؟ قال: إذًا أُسلم، وأظنه لا يجيزه؛ فأرسلت الورد له ضمن كتاب فأرسل فيه الجواب: وحيث وجدتم مبالغة روحانية فطريقنا لا يمنع من ذلك، وتوفي المشار إليه المرحوم حسن أفندي -روح الله روحه- عام ألف ومائة وأربعة وثلاثين، ولقد كنت أسيرًا ما أرى أثر الوارد على الورد تارة من مهابة أنسابهم وتارة من جميل فعالهم وتارة بسهاع حديثهم، وكنا إذا قرأناه جماعة في الحضرة الأولى في البيت المقدس النوراني نرى من البسط الروحان، والصفاء الجناني ما لا يعبر عنه لساني، فلم كان السامع يشهد بتأثير موقعه في القلوب، والسامع لحضور الفؤاد فيه من كل نحب نصطفيه من النور في الحضرة الثانية، وحينها ذهبنا لزيارة الخليل وأولاده الكرام عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام، فحصل لنا في الورد حظ كامل وتوفيق طائل، وكنا نقرأه خلف سيدي إسحاق الغيور صاحب المدد الذي يرفع الستور فحفظته عليه، ثم اجترأت بقولي يا سيدي نحن الليلة أضيافك، وكذلك إخواننا القائمون في البيت المقدس فنها الحبور، وسها حتى أن الصبح تنفس، وفي الظهر من صبيحة تلك الليلة الزهراء جاءنا بعض الإخوان ممن حضر الورد دهرًا، وقال: إن الأمر الذي وقع لنا هذه الليلة من الجلال والهيبة لم ندركه قط بحيث إنه استغرق حيثًا عن وجودنا، وأدهشنا عن شهودنا حتى أن فلاتًا أخبر أنه: رأي رجالاً عظامًا عليهم المهابة دخلوا الخلوة، وكأن

سطوح الصخر على بالرجال، ولم أكن أُخبرت بها وقع من اخاصة الشريفة أحدًا فذكرت ذلك، وحدت الله تعالى على ما هنالك.

وكثيرًا ما يخبرني الأخ في الله تعالى ذو الرد والوفاء شمس الدين الشيخ مصطفى بن عمرو الخلوني منحه الله كامل الصفاء ببعض مشاهد يراها، ونحن نقرأه جماعة، ذكرت منها نذرًا في الرسالة «المنهل العذب السائغ لوارده في ذكر صلوات الطريق وأوراده»، وقال لي بعض الأفراد: إن هذا الورد عظيم الإمداد، وهو من الفتح الرباني والعطاء الإحساني، ولما وضعته كنت مختطفًا عنك مسلوبًا منك، ولم يدر من أي حضرة ورد عليك، ولا عن أي مقام برز إليك، فصدقت، وقلت له: إني إلى الآن إذا تأملت ظهرت في معان غريبة، أو مناسبات بين التوسلات عجيبة، فأتحقق أني لم أكن قصدت ذلك، ولا تنبهت لما هنالك.

قال: ولم أذكر لك هذا إلا لتعرف بُعُم الحق سبحانه وتعالى عليك، وتزيد في الحمد والشكر لمن ساق هذا الخير إليك وأظهره على يديك، وهكذا حالاتك في أكثر تأليفاتك، ولم تصحو وأدركت ما يجريه الحق سبحانه على لسانك إلا من مدة يسيرة، فاشكر مولاك على ما أولاك من نعمه الغزيرة.

وقال لي بعض أفاضل الشام وقد سمعني أقرأه منفردًا سحرًا: وثغر الوقت قد سال وتبسم: إن هذا الورد قد احتوى على الاسم الأعظم، فمن لازمه نال البر الأجسم.

وقال في جناب الشيخ محمد الخليلي العالم المقدام منح القرب الجليلي: كنت كثيرًا ما أحث بجهاعتك على قراءة ورد السحر في غيبتك، وأخبرني عنه بعض الإخوان أنه قال له: من لازم على هذا الورد سنة ضمنت له على الله الفتوح، انتهى.

ورفع في سري من ليال قريبة، وكنت لا أرفع بدي في توسلاته؛ بل كنت أضعهها على ركبتي مفتوحتين، لم لا ترفعهها حال الطلب مع أنه أكمل في مقام الأدب، وأخشع للقلب، وأحق بمقام الرعب والرهب، وأنت تطلب مقامات عزيزة المرتقى، والمنقلب، فاعتراني لذلك حال أراق المدامع، وأفاق دارة القلق وجرها غيث اللوامع، واستغرقني ذلك الوارد إلى أن لمح علم الصباح، وفنى من الليل وهن ذلك المصباح، ولقد رأيت في بشرة سنية أن الفقير في المسجد النبوى – على مشرفه ألف ألف تحية – بالقرب من الحجرة

الفاطمية، وهنالك جمع من الصحابة الكرام أولي المهابة الأرفعية، ولم أرتقي لأعرف منهم إلا الجدين الأكبرين الأفخرين الأنورين: الخليفة الأول والرابع، وهما يتفاوضان فيها لتالي الورد من الحسنات فحكم المرتضى بأن له ستهائة حسنة، وجزم الصديق الأكبر بأن له سبعهاتة، والعبد يسمع على البعد منهما ذلك، فلما استفقت سررت سرورًا تامًّا بها هنالك.

وقلت: هؤلاء حسنات كبار، وقد ضمنت كثيرًا من حسنات صغار.

وسألت بعض أهل الكشف والرشف، الذي نسفت جبال أوهامهم نسهات القرب أية نسف عن خواطر تقع في الورد من حضور أكابر سادة وأئمة قادة، فهل ذلك صحيح أم وهم ميزان غير رجيح؟ فقال: ما خطر لك حضور أحد إلا وحضر قبل الخطور أو بعده لسر لو ظهر بهر، ويقع لنا في هذا الباب أمور عجاب، ولما لازمنا قرابة وأدمنا تلاوته طلب بعض الأحباب شرح معانيه، وإن لم تكن على أهل النهى خافية، وإيضاح مبانيه، وإن لم تكن القصور المشهود لي يؤخر الإجابة، وقلة البضاعة، وعدم معرفة الصناعة وطريق الإصابة فصرت أقدم رِجُلاً وأؤخر أخرى لتحقيقي أن عدم الإقبال لي أحرى.

ولكني تسليت بقول العارف الغارف من لدن المعارف:

إِنَّ المقادي رَ إِذَا ساعدَتُ أَلْحق بِ العاج رَ بالحارم

فلجأت إلى الله الذي ما خاب من النجأ إليه، ولا آب بالخيبة من جعل تعويله عليه، فانفتحت أبواب سهاء الإجابة بهاء مدد منهمر، وتفجرت أرض القلب عيونًا فالتقى ماء الفيض على أمر قد قدر، وتموج ذلك البحر فأخرج الزَّبد وجاد السيد واللبد على أني مقر بالنقص والزلل غير مبرء نفسي من الخطأ والخلل، ولقد أنشدت الواقف السائر قول الطائر المهتدي:

أنا الحاشريا من ضدا ناظرًا فيها كتبت ومن أضحى يسردد فيها قلمته النظسر أسسسالك الله إن عايستت لي خطساً فاستر فيان خيبار السناس من سستر وقول الآخر:

وسا أبسرئ نفسي أنني بشر أسهو وأخطسئ مسالم يحمنسي قسدر ولانسرى عسفرًا أولى بسذي ذلسل مسن أن يقسول مقسر: إننسي بسشر QURANIC THOUGHT

وقول المتنبى: 🌘 🍩 💮

وَمَسن ذَا الَّسَدَي تُسرضي سَسجاياهُ كُلُّها كَفْسى المَسرةَ نُسبلاً أَن تُعَسدَّ مَعايسبُّهُ وكنت قبل أن أضع هذا الورد فتح عليٌّ بأوراد كثيرة:

منها ورد سميته «الفتح الجديد والمنهج القريب» وهو أول ورد فتح به عليّ، وآخر سميته «الورد الأسنى في التوسل بأسهائه الحسني» توسلنا فيه بكل اسم بها يناسبه، وآخر سميته «التوسلات المعظمة بالحروف المعجمة» وجعلنا لكل حرف منها توجهًا يناسبه، وآخر سميته «التوجه الوافي والمنهل الصافي». وآخر سميته «الابتهالات السامية من الدعوات النامية»، وآخر سميته «القيض الوافر والمدد السافر وأوراد سبعية نهارية»، وغير ذلك من الأوراد البهية، ولما اجتمعت بالعارف الكامل الشيخ أحمد بن كسبه الحلبي -رحمه الله تعالى- عرفت أنه غالبهما كما ذكرت ذلك في ترجمته المسطرة في «السيوف الحداد في أعناق أهل الزندقة والإلحاد» أن ولقد قال لي: بعض من له كشف، وإطلاع أن «ورد

وَإِلَّا تَسِيمُ مِ بِالْسِصَّعِيدِ وَبِالسِصِحْرِ فَإِن كُنتَ مِنهم فَانْضَح البرَّ بِالبَحرِ

تَطَهَّسِر بسياءِ الغَسيبِ إن كُسنتَ ذَا سرُّ وَقَسِدِم إِمَامُسا كُسِنتَ أَنسِتَ إِمَامُسهُ ﴿ وَصِلَّ صَسِلاةَ الفَجِسرِ فِي أُولِ العَسِصرِ فَهَسِيلِي صَسِيلاةُ العَسَادِ فِسِينَ بِسِربُهِسمِ

ثم ثاني يوم جاءه بالشرح، فتأمُّله، فانحظ به ثم اجتمع به، فأخيرني: أنه أول ما خاطبه به إذا اجتمع بإنسان فلا تفاتحه في بحث حتى هو يفاتحك، فإنك ربها تفائحه في بحث لم يكن له فيه معرفة فتخجله، ثم آخذ يتكلم بكلام عجيب.

وقال لي الشيخ فاسم: اجتمعت بكثير من أهل الله تعالى، فلم أجد أحدًا يتكلُّم على مقتضى فتحه مثل هذا الرجل، وكان له قوةً على الرياضة والمجاهدة، وأقام مدة طويلة لم يضطجع للمنام من فرط المكابدة، وكان قبل دخول رمضان بعشرة أيام يصوم على طريقة الرياضة ويوصل بها رمضان، وربها فعل ذلك في غبره مع اعتزال الأنام. وكان في سنة اثنين وعشرين قدم إلى الشام، ونزل في دار

<sup>(1)</sup> للفائدة لذكر كلامه ﷺ: ومنهم ﴿ على الرتبة: الشيخ أحمد بن كسبه الحلبي القادري كان يجب العزلة والوحدة عن الأنام، والإقبال على الله تعالى مدى الدوام، كنت أسمع به، وأنشوق إلى لقائه بقصد الاستفادة، وتكنه كان إذا جاء من أصفاره إلى الشام لا يفتح بابه على جاري العادة، وعن له معه صحبة أكبدة ومحبَّة مفيدة أخونا في الله تعالى الشيخ عبد الرحمن السيان بلُّغه الله منازل الأمان. فلها جاء في بعض خطراته، أعلم بمجيئه الشيخ قاسم المغربي رحمه الله تعالى فقال له: مُرادي تأخذ له هذه الأبيات الثلاثة ليثم حها وهي:

وفتح بابه ومنع حجابه وأذن للواردين بقصد رد الشاردين، فوردت عليه الأعيان و الأكابر وصغار الطلبة وكبار العلماء فلم يكابر، وأغلق الباب على جاري العادة لما رأى بعض القصاد مرادهم الامتحان لا الاستفادة، وكنت قدمت من بين المقدس المبارك الذي بعد المسجدين في الفضل لا يشارك، فأخبرت بفتحة الباب لمن ورد وعدم تمنعه من لزيارته قصد. فقلت للجهاعة الذين جاءوا للسلام: لا بأس أن نذهب لزيارته لنحظى يبركته، فإنه من أرباب المقام وكان فيهم المجذوب المحبوب الشيخ مصطفى التغلبي، فتوجَّه معنا أيضًا فدخلنا عليه، وسلَّمنا وجلسنا بين يديه، فأقبل بوجهه عليَّ ثم فتح بحنًا طويل الذيل كثير الخير والفوائد والنيل، وقال في أثناء كلامه: ينبغي للإنسان إذا فتح الله عليه بشي، من نظم أو نثر أن لا يغتر به، وأن لا ينشغل قلمه بذلك؛ بل يمزقه أو يحرقه فإن عند الله ما هو أعلا مما منائك، أو ما هذا معناه ثم أبى، ودَّعته وانصر فت وصرت أمزَّق فيها نظمته من الفصائد وما كتبته من القوائد وما عملته من الأوراد حتى مزَّقت شيئًا كثيرًا، وكان انتفاعي به في هذا المجلس انتفاعًا كبيرًا، وبعد ذلك لم يقسم للاجتماع به نصيب؛ لاحتجابه عن الناس وكان بفعله مُصيب. كان حافظًا لكتاب الله تعالى له البد الطولى في المعقول والمنقول، ويستخرقه الحال في كلامه، فربها أشكل على السامع ما يقول.

أخبرني بعض الأفاضل عن كان له عليه تردد: إنه اجتمع به قسمعه يلحن من حيث العربية.

قال: فقلت في نفسي: كأن الشيخ لم يعرف العربية. قال: فالتفت إنَّ وقال: رحم الله الآجرومي، وذكر بعض مناقبه. ثم قال: إني شرحت الآجرومية على مقتضى كلام القوم، وفتح في بحثًا دقيقًا في علم النحو حتى أبهتني. قال: ثم ذهبت إليه مرة أخرى، فلها جلست بين بديه خطر في يا هل ترى أما لهذه الخواطر التي تخطر ثلانسان في الصلاة من شيء يُصرفها؟ فالتفت إليَّ وقال: إن الإنسان إذا أحضر جناب الحق في وجوده حال الصلاة بأي نوع كان من الاستحضار، انتفت عنه الخواطر.

قال: وأتيته مرة وفي حاجة دنبوية، فأخبرني عن تلك الحاجة وعن كيفية فضاتها وأنها بعد يومين أو ثلاث تُقضى وكان الأمر كذلك. ثم قال في: وكل من اعترضه فغير محق. وكان بينه وبين شيخنا الهام جناب الشيخ عبد الغني حفظ الله وجوده للأنام، مكاتبات، وأثبتها في كتاب "المراسالات، له، وكان له دائرة كبيرة في مدينة حلب، فخرج عنها رغبة في عهارة السريرة، فساح وناح وباح عطره، وفاح، وأخبرني بعض من يتردد عليه: إن إنفاقه من الغيب؛ لأنها نفقة كثيرة ولا معلوم له، فلا يقال لمثلها من الجيب، وقد أخذ طريقة القادرية عن شيخه الشيخ مصطفى الطيفى.

ولهذا الشيخ مصطفى أحوالً عظيمة، وأفعال كريمة وله مناقب مدوَّته، وطريقته الأخذ عن الله وليست طريقته العنعنة. وأخبرني أخونا الشيخ مصطفى بن عمر كان الله له: إنه أخبره باجتهاعه في هذه الخطرة الأخيرة بأبي العباس الخضر التكلا والتحايا الكثيرة.وأخبرني ابن الخالة المرحوم السيد عبد الرحمن أسكنه الله فسيح الجنان: إنه كان كثيرًا ما يكاشفه بخواطره وهو بين يديه، ويقول له: THE PRINCE GHAZI TRUST

السحر" أعظم أورادك إمدادًا بدون نزاع.

وقلت: في مدحه سابقًا وكتبته على ظهر نسخة، وقمتها للأخ المرحوم ذو الحب، والاقتفاء سيد مصطلح العلماء الطرابلسي أسكنه الله الفردوس الأعلى، ومنحه المدد

نحن في كذا وكذا أو مع خاطر كذا وكذا. ولقد يُلغني عنه أنه قال لبعض أحبابه: مَن قال لك أطال الله عمرك، فقل له: قصَّر الله عمرك، فإن قوله دعاءٌ عليك بطول العناء، وقولك تخفيف عنه من مُقاسات النُّصب والعناء، وكان عنده الحدَّة النبي تعتري خِيار الأمة، ولم يكن إلا الحبيب همَّه، وكان مهما أفاضه الحق عليه من المعارف والأسرار أودعه الماء أو النار عبَّةً في عدم الظهور؛ لأنه كما قبل يَقبِم الظَّهور، وأخبرني أخونا الشيخ عبد الرحمن: إنه أخبر بيوم وفاته وأنه يكون بالاسهال، وكان كيا ذكر، وقد ترجمته بعد وفاته نرجمة قليلة فأحببت ذكرها؛ لنكون خاتمة جميلة. فقلت: قد درج بالوفاة إليُّ رحمه الله، وعلَى جناته العارف المحقق والصوفي المدقق صاحب الكرامات الظاهرة والخوارق الباهرة، مَن يُشفى زلال سَلسبيله كل قلب مكلوم ويكشف في ظلال ظليله كل سرَّ مكتوم، يحر معارف تلاطمت برياح القُرب أمواجه وروض لطائف عبيره، قوَّم من المعوج اعرجاجه، وزاد ابتهاجه نور سناه في الآفاق ساري، وفردٌ يخسر بانعه ويربح الشاري، أقداحه دائرة على مَن عليه وارده وأفراحه طائرة تُكسب مَن لَّت به سلبيات الموارد، شيخ سبَّح شبح المعارف في فؤاده، فكساه روح التعبير، ورُمح رماح الحقائق في ميدان سرَّه فحلاه بأشباح التصوير جميل، ولكن أسدل على جماله بُرقع الخفاء ودليل من أمَّه حصل له كيال الشفاء كانت دعواته لا تُود ومناقبه لا تُعد ذو القوس الموتور والحال المشهور الشيخ أحمدين كسبه الحلبي مَن هو في حجر المجاهدات رُثي، كان إذا تكلُّم بالمعارف خلَّته يغرف من بحرٍ، وإذا نطق بالأسرار فكأنها ينطق بفرائض النحر، كان مشهده الحقيقة مع قيامه بالشريعة والطريقة، نفحته النفحة الصمدانية فاستخلصته منه إليه، وساقته عواصف نسيات الجذب حتى أقبلت به عليه، وما زال يعلو به المقام. ولم يطب له هنا المقام؛ لعلو همُّنه في الطلب؛ ولنحققه أن الإقامة ليست في الشام ولا حلب؛ ولأن العارف لا يتحقق كيال التحقق إلا بخروجه عن عالم الضيق، فصار يهمز جواد الاجتهاد إلى أن بُشِّر بِاللَّقَاء، فكانَ أحبُّ إليه من كل مراد، فأجابه إجابة صاد لشرب زلال الوصال، ولبَّاه تلبية محقق أنه آن أوان وصل الوصال، وفصل الفصال .... له الفهم الحاذق الزكي حتى أن مطالعة الكتاب مرتين تضرُّه.

كما عنه حكى: انتفع به عندنا جماعة في الشام، واعترفوا بفضله لما رأوا حاله على أكمل نظام، له الأنّباع الكامل للشريعة والاخلاق المحمّدية والنفس المطيعة، وصنفٌ كتبًا كثيرة ومزَّقها؛ لعدم الإذن بإظهارها؛ لدفة رموزها وأسرارها. انظر: السيوف الحداد (ص83) بتحقيقنا.

الأجل وأورده المورد الأحلي: 🔍 🎱

فتحسنا القدسي لازم دركسه أن ترم كشفًا عن السسر المصون وأحضر القلب لدى فراءته وأجر سيحب العسين شدوقا كالعسيون ثمم راقمب ممن تناجسي خاضعا وأظهرت وقمت النتاجسي المسكون ثم غلب علن حملة الكون تكسن حساضرًا في الحسى والمسحب يهون وبسنا تدنسو إلى السنهج القسريب مسن الحسب وترقسي للفسنون وإذزاح الغطساء بعسد العطساء الاتهسج فالسسر جهسرا لا يكسون وانتشق عرف الحمى لكفي الظمأ بسيشراب دون نسيصف المسنون وأشهد المحسبوب في الحسر فقسد عسز أن تسدرك ضهباك العسيون ولأهمل الله مسلم مسا اسستطعت وحممسن فسيهم مسنك الظممون وتحسيات عسلى طسه السذى أن يقسل للمسبت كسن حسبًا يكسون وعسلى الآل وصسحب مسن هسم شرف الكسون وهسم خسير القسرون و قلت أيضًا:

أوردوا مهسسا المطهسساش إلبسسنا واسستقوا مساوردنسا المعسسول فهسسو وردمسسن أم حمسساه وصف القلسب مسنه بالمقسسول وقلت فه:

وردبسه يسبردالمسشوق إلى حمساه ويعسسود ريانّسا بسسلاك المسسورد مساإن تسلاه مسن يسدم كحسلاً جسلا إلا احتظمهي فسببه بسيأول مسمرود

وكان قد سألني الولد الجناني الفائز بالقرب الجنابي المرحوم المغفور له الشيخ إسهاعيل الحرستاني الداني بلغه الله منازل التهاني وأثاله الأماني: أن أضع للورد خطبة مختصرة أدخل بها على ترجمة الورد التي كنت وضعتها سابقًا، فأجبته لذلك والله الموفق لما هنالك ولنشرع الآن في شرح الخطبة، ثم الترجمة ونتبعهما بالكلام على الآيات والتوسلات والميمية والصلوات النبوية والجيمية، وتختم بالكلام على الصلوات مستمدين من الله المعونة، وفتح المغاليق المصونة فإنه الهادي لا رب غيره، ولا خير إلا خيره.

قال المؤلف سامحه الله الكريم:

### بْسُدِ إِللَّهُ النَّهُ النَّهُ إِلرَجِهِ عِد

[الحَمْدُ للهُ الَّذِي أَوْرَدَ مَنْ أَرَادَ المُقَامَ المُوْرُودَ وَحَصَّ أَهْلَ الأَوْرَادِ مِنَ العِبَادِ بِنَفَحَاتِ الجُّودِ وَمَنَحَهُمْ مِنَ الْوَارِدَاتِ الإِهْيَّةَ مَا رَقَّاهِم بِهِ إِلَى مَنَازِلِ السُّعُودِ أَحَدُهُ عَلَى مَا تَفَضَّلَ بِهِ مِنْ مُلَازَمَةِ الأَوْرَادِ مَعَ كَيَالِ الأَدَبِ وَالشُّهُودِ].

### قال الشارح:

﴿بِشِيرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ﴾ الباء متعلقة بمحذوف تقديره اقرأ أو ابتدئ، أو الله أو ابتدئ، أو الله أو ابتدائ.

وقال الإمام الأكبري - قدس الله سره - في "فتوحاته" في الباب المعقود لمعرفة أسرار الصلاة وعمومها ما معناه: وعندي أن البسملة متعلقة بالحمد لله فإن الله تعالى لا يحمد إلا بأسيائه وغير ذلك، ولا ينبغي أن يتكلف في القرآن محذوفًا إلا لضرورة، ولا ضرورة هنا، ثم قال: فإذا قال العارف: بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله، علق الباء بها في الحمد من معنى الفعل، كها قلت: لا أثني على الله تعالى إلا بأسهائه الحسنى، وأما قولهم إن: المصادر لا تعمل عمل الفعل إلا إذا تقدمت، وأما إذا تأخرت قيضعف عن العمل فعندي غير مرضي في التعليل؛ لأنه تحكم من النحوي، انتهى.

وقيل الباء للمصاحبة والمعنى متبركًا بسم الله، وحذفت الألف لكثرة الاستعبال خطًا ولفظًا، ولم تحذف في اقرأ باسم لقلته، وإنها قال: باسم ولم يقل بالله؛ لأن التبرك والاستعانة بذكر اسمه، أو لئلا يلتبس بالقسم، وللاسم اشتقاقات من السمو وهو العلو، أو من السمة وهي العلامة، واشتقاقه على هذا من الوسم فيكون محذوف ألفًا، وعوض عنها بهمزة الوصل، أو من السمو فيكون محذوف اللام لكن الحذف من الآخر كثير، والتعويض في الأول قليل، وفي الحديث الشريف: «كل أمر ذي بال (أ) أي: ذي حال

 <sup>(1)</sup> رواه این حیان (1/173).

وشأن يهتم به شرعًا لا يبدأ فيه باسم الله تعالى فهو أبثرًا وفي رواية: بـ «بسم الله الرحمن الرحيم فهو أقطع»، وفي رواية بالحمد لله فهو أجزم.

وفي رواية بذكر الله: ومعنى الأبتر والأقطع والأجزم ناقص البركة، والرواية الأخيرة أعم، والجمع أن: الابتداء حقيقي وعرفي، ويعتبر محتدًا، فمن بسمل عند الأكل كان تقديره أكل؛ أي: بمعونته وإمداده، وكذا سائر الأفعال المباحة احترازًا عن المحرمة، وإن كانت الأفعال كلها بالله، لكن لا تنسب السيئة إليه أدبًا، قال تعالى: ﴿مَا أَصَابُكَ مِن حَسَنَةٍ فَمِن اللهِ عَمَلَ النساء: 79]، وفي الاسم ثمانية عشر لغة عدها الطبلاوي بقوله: في الاسم عشر لغات مع ثمانية بعد جدي شيخ الناس أكملها سم سهات سها واسم وزد سمة كذا سها بتثليث لأولها.

وقال في المصباح المنبرا: والاسم همزته همزة وصل وأصله سمو مثل حمل وأحمال، وقفل وأقفال، وهو من السمو، وهو العلو والدليل عليه أنه يرد إلى أصله في التصغير وجمع التكسير، فيقال سُمي وأسياء، وعلى هذا فالناقص منه اللام وزن أفع والهمزة عوض عنها، وهو القياس أيضًا؛ لأنهم لو عوضوا في موضع المحذوف لكان المحذوف أولى بالإثبات، وذهب بعض الكوفيين إلى أن: أصله وسمّ؛ لأنه من الوسم، وهو العلامة فحذفت الواو وهي فاء الكلمة وعوض عنها الهمزة، وعلى هذا فوزنه أعل، قالوا: وهذا ضعيف؛ لأنه لو كان كذلك لقيل في التصغير وسيم، وفي الجمع أوسام، ولأنك تقول سميته، ولو كان من السمة؛ لقلت: وسمته وسميته زيد، أو سميته بزيد جعلته اسماً له وعلماً له وتسمى هو كذلك.

وقال الثعالبي في «الحقائق»: حقيقة الاسم هو عبارة عن المعنى الذي بين وجود المسمى وبين صفته إن كان الاسم يدل على صفة.

واعلم: أن المعقولات أربعة: الاسم والمسمى، والتسمية حقيقة المسمى هي الذات الموضوع لها ذلك الاسم حقيقة المسمى هو الواضع لذلك الاسم حقيقة التسمية، جعل ذلك الاسم دليلاً على ذلك المعنى، انتهى.

وقال القسطلاق -رحمه الله تعالى- في «المواهب الدينية»: وهو-أي الاسم- كلمة وضعتها العرب بإزاء مسمى متى أطلقت فهم منها ذلك المسمى فعلى هذا لا بُدّ من مراعاة أربعة أشياء: الاسم، والمسمى بفتح الميم الثانية، والمسمى بكسرها، والتسمية.

قالاسم: هو اللفظ الموضوع على الذات لتعريفها، أو تخصيصها عن غيرها؛ كلفظ زيد، والمسمى: هو الذات المقصود، وغييزها بالاسم؛ كشخص زيد، والمسمى: هو الوضع لذلك الواضع لذلك الذات، والوضع تخصيص لفظ بمعنى: إذا أطلق، أو أحس فهم ذلك المعنى واختلفوا، هل الاسم عين المسمى أو غيره؟ وهي مسألة طويلة تكلم الناس فيها قديها، وحديثًا، فذهب قوم إلى أن: الاسم غير المسمى واستدل ها عليه بقوله تعلى: ﴿ سَبَحِ أَسَمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: الاسم غير المسمى واستدل ها عليه بقوله تعلى: ﴿ سَبَحِ أَسَمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: الرب جل وعلا، فدل على أن اسمه هو، هو، وأجيب بأنه: اشرب سبح معنى اذكر، فكأنه قال: اذكر اسم ربك لقوله تعلى: ﴿ وَآذَكُر آسَمَ رَبِكَ بُكُونًا وَأُصِيلًا ﴾ [الإنسان:25]، وقد اشرب معنى اذكر سبح عكس الأول، قال تعلى: ﴿ وَأَذَكُر رَبِّكَ ﴾ [ال عمران:41] أي: سبح والإشراب جار في لغتهم يشربون معنى، هل فعلاً؟ واستشكل على معنى كونه هو المسمى إضافته إليه فإنه يلزم منه إضافة الشيء إلى فعلاً؟ واستشكل على معنى كونه هو المسمى إضافته إليه فإنه يلزم منه إضافة الشيء إلى نفسه.

وأجيب بأن الاسم هنا بمعنى التسمية، والتسمية غير الاسم؛ لأن التسمية: هي اللغظ بالاسم، والاسم: هو اللازم للمسمى فتغايرا، واحتج من قال: إن الاسم عين المسمى أيضًا بقوله: ﴿ يُغْلِم السَّمُهُ سَحْيَى ﴾ [مريم: 7] ثم قال: ﴿ يُنْيَحْيَى خُدِ الْعَكِتُبُ المُسمى أيضًا بقوله: ﴿ يُغْلِم السَّمُهُ عَلَى أَنه: المسمى وجوابه أن المعنى: يأيها الغلام الذي اسمه يجيى، ولو كان الاسم عين المسمى لكان من قال: النار احترق لسانه، ومن قال: العسل ذاق حلاوة، انتهى.

وقد جمع بعضهم بأنه إن أريد به اللفظ فغيره إجماعًا، وإن أريد به المدلول فعينه، انتهى.

ولم تكتب الألف في سم؛ لكثرة الاستعمال، وطولت الباء عوضًا عنها.

قال الشنواني في «حاشية الأزهرية» التاسعة: أي: من الفوائد: الحكمة في أن الله تعالى جعل افتتاح كتابه بحرف الباء، واختارها على سائر الحروف لاسيها على الألف، وأثبت مكانة الباء، وقال: بسم الله لعشرة معان: منها: إن في الألف ترفعًا وتكبرًا، وفي الباء الكساراً وتواضعًا؛ فالألف لما تكبرت وضعها الله تعالى، والباء لما تواضعت رفعها الله تعالى؛ كيا ورد في الحديث: «من تواضع لله رفعه الله»: أن ومن تكبر وضعه الله.

ومنها: أن الباء حرف شفوي تفتح الشفة به ما لم تفتح بغيره من الحروف؛ لأن الميم وإن كان شفويًا لا تفتح الشفة به كها تفتح بالباء حسّا، وكان انفتاح فم الدرة الإنسانية في عهد الست بربكم بالباء في جواب يلي، فلها كان أول حرف نطق به الإنسان، وفتح به قمه، وكان مخصوصًا بهذه المعاني؛ اقتضت الحكمة الإفية الحتيارها من سائر الحروف فاختارها، ورفع قدرها، وأعلى شأنها، وأظهر برهانها، وأعز سلطانها، وجعلها مفتتح كتابه، ومبدأ كلامه وخطابه، وأعطاها رفعة الألف وقامته، وتقدمه على الحروف، وإقامته فحذف للألف في فويشير الله وطول باء؛ لإظهار تعظيمها وتفخيمها؛ أي: منحها مرتبة الألف، وأثبتها مكانه، وقرنها باسم ذاته وصفاته، وجعلها معدن كلامه، ومنبع كراماته مع بريته، انتهى.

وقال السلمي -قدّس الله سره- في تفسير الباء: إشارة إلى أنه: بالله ظهرت الأشياء، وبه فنيت وبتجليه حسنت، وباستتاره فتحت، فمن كان بالحق خالصًا كان الحق له حقيقة، وقيل: الباء تشير إلى أبد العبودية على الظاهر، والباطن فتبدي على الظاهر اتباع الأوامر، والقيام على حدود الشروط على حد النشاط، وتبدي على الباطن الرضا بالموارد، والصبر على المحن، وقيل: إنه يشير في الباء إلى تصحيح البداية على السنة لتصحح له النهاية في الأحوال على الكشف والمشاهدة، انتهى.

وقال سيدي محيي الدين -قدس الله سره - أبد الآبدين في كتاب "الباء": وذلك أن الباء أول موجود، وهي في المرتبة الثانية من الوجود، وهو حرف شريف، فإنه العدل والحق الذي قامت به السموات والأرض وما بينها، وأنه من شرفه وتمكنه من طريق مرتبته: أن أفتح لك الحق كتابه العزيز به، فقال: بسم الله فبدأ بالباء، وهكذا في كل سورة، ولما أراد الله سبحانه وتعالى: أن يترك سورة "براءة» بغير بسم الله ابتدأ فيها: بالباء، فقال ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ آللَهُ﴾ [التوبة: 1] فبدأ بالباء دون غيرها من الحروف.

 <sup>(1)</sup> رواه ابن أبي شيبة (7/ 120).

وكان شيخنا وإمامنا أبو مدين ﷺ يقول: «ما رأيت شيئًا إلا رأيت الباء عليه مكتوبة؛، كأنه يقول كل شيء بي قام، فكانت الباء في إذا كل شيء.

وقبل للعارف الشبلي عُنهُمَّ: أنت الشبلي، فقال: «أنا النقطة التي تحت الباء»، يشير إلى أنه: كها تدل النقطة على الباء، وتميزها عن الناء، والثاء، وغير ذلك؛ كذلك أنا أدل على السبب الذي عنه وجدت، ومنه ولدت، وبه ظهرت وبه بطنت، انتهى.

وقال في الباب الثاني من افتوحاته".

السباء للعسارف السشبلي معتسبر وفي نقطمستها للقلسب مذكسر مرّ العسبودية العلسياء مازجهسا لذاك نساب مستاب الحسق فاعتسبروا السيس يحددف مسن بسسم حقيقسته الأنسه بسدل مسنه فسلاً وزر

ثم قال: اعلم أيها الولي: إن الباء من عالم الملك والشهادة، والقهر مخرجه من الشفتين عدده اثنان بسائطه الألف، والهمزة، واللام، والفاء، والهاء، والمباء، والمزي له الفلك الأول، له الحركة المذكورة بتميز في صفاء الخاصة، وفي خاصة الخاصة له بداية الطريق، وغايته مرتبة السابعة سلطانه في الجهاد طبعه الحرارة واليبوسة، عنصره النار يوجد عندما يشاكل طبعه، حركته ممتزجة له الحقائق، والمقامات، والمنازلات خالص كامل مربع مؤنس له الذات، ومن الحروف الألف والهمزة، ومن الأسهاء ما تقدم، انتهى.

وقال في كتاب «العبادلة»: بالباء عرفه العارفون، وبزوالها صح لهم الدوام في المعرفة، وقال في كتاب «الإسراء»: خلعت نعلي بوادي العلى، وجثت بالباء لميعاد ذلك الشيخ إسهاعيل بن سودكين تلميذه ذو القدر المكين في الشرح الذي تلقاه عنه قوله جئت بالله تعالى، والتحقيق عند شيخنا وإمامنا: أن الباء مقام العبودية؛ لكون الباء في المرتبة الثانية، وكذلك رتبة العبودية، انتهى.

وفي نفس النسخ قبل: الكتب المنزلة من السهاء إلى الدنيا مانة وأربعة صحف شبث ستون، وصحف إبراهيم وهي تلاثون، وصحف موسى قبل التوراة وهي عشرة، والتوراة، والزبور، والفرقان، ومعاني الكتب مجموعة في القرآن، ومعاني كل القرآن مجموعة في البسملة، ومعاني الفاتحة، ومعاني الفاتحة مجموعة في البسملة، ومعاني الباء في نقطتها، باتها، ومعناها بي كان ما كان، وبي بكون ما يكون، وزاد بعضهم، ومعاني الباء في نقطتها،

انتهى.

قال سيدي عمر بن الفارض قلس الله سره:

## ولو كنتَ بي مِن نُقطَةِ الباء خَفضةً ﴿ رُفِعتَ إِلَى مَا لَمُ تَنَلَهُ بِحَبلَةِ

فإن الخفض يقابل الرفع فمن خفض الطرق إلى ذل عبوديته رفعه إلى مشاهدة عز سيده، ورفعت ربوبيته، ولا ينال هذا الرفع بحيلة؛ لأنه بالوهب الإلهي ذي الآثار الجميلة، ومن تنزل ليرتفع فنزله معلول محفوض غير مرتفع، وقوله في الحديث القدسي: «فيي عرفوني» أي: بمحمد على عرفوني، لأن عدد نبي بالجَمَّل هو عدد اسم محمد على السيد الأكمل.

واعلم: أن الباء أول رتبة في العدد؛ لأن الواحد ليس بعدد على الأصح المعتمد؛ لأنك إذا ضربت واحدًا في واحد لا يظهر إلا واحد، وهو عدد بالنظر إلى نفسه؛ لأنك أول ما تعد الواحد، فها ثم إلا الواحد، فإن كل عدد إذا قطعت النظر عها قبله كان أولا فتعد منه، وإذا قطعت النظر عها بعده كان آخراً، ورأيت وحدة الواحد ظاهرة في كل فرد من أفراد العدد بقطع النظر عها قبله، وما بعده باطنة بالنظر إليهها؛ ولما كان عن الباء ظهور العدد، وكان لها من هذه الحيثية ما لذات المحمود المحمد؛ فإن وجوده في ثاني رتبة، وعنه ومنه وبه ظهر كل ما ظهر وبطن كل ما بطن، وقد اجتمع وجود الباء من سبعة نقط؛ فقطتها الأولى تشير للجهال، وهو: الرحمة التي سبقت الغضب، ونقطتها الأخيرة تشير للجلال، وهو القهر، والخمسة ما بينهها تشير إلى الروح الحسابي، والخيالي، والعقلي، والفكري، والقدس النبوي، فهذه الأرواح الخمسة البشرية النورانية بها تعرف أمثلة القرآن.

وتشير أيضًا: إلى أركان الدين الخمسة، وتشير من حيث مجموع نقطتها إلى الصفات السبع، والنقطة التي بأسفلها تشير إلى الصفة الوجودية، فهي ثمانية نقط، وتحمل عرش ربك فوقهم يومتذ ثمانية، فهي في الحقيقة حاملة عرش ربك الظهور العياني، والمنزل الفرقاني، وقد ظهر في أوائل ثمانية أسماء: بر، باقي، بديع، بارئ، باعث، باسط، باطن، بصير، وهذا الحرف: هوائي ظلماني سفلي جمالي جسماني ناطق متواخى.

<sup>(1)</sup> ذكره العجلوني في كشف الخفة (2/ 173).

قلنا في «الجكم الإفية» العارقون بائيون، والجاهلون بائتون» أي: إن العارف بالله تعالى برى قيام الكل بالله؛ إذ هو القيوم على كل شيء؛ ولما كان الوجود على الحقيقة له تعالى، والأشياء وجودها منه وبه آب العارفون إلى شهود وجوده، وأن وجودهم عدم بالنظر إليهم وجود بالنسبة إليه؛ وهذا قيل فيهم بائيون لتحققهم في سر الباء، وبحديث ابي يسمع، وبي يبصر الله، ومعنى قولنا والجاهلون بائيون؛ أي: الجاهلون بربهم لحملهم بنفوسهم بائيون؛ أي: ينسبون الوجود لهم حقيقة، فيقول أحدهم: وجودي وروحي، وهو هم من حيث المجاز، ودعوى الوجود عند أهل الشهود ذنب كبير لا يقاس به ذنبه، ومشاهدة الدعوى الغفلة عن شهود الوجود الخفي، والالتهاء بالتكاثر الخلقي، ومعلوم أن الوجود المنفي، والالتهاء بالتكاثر الخلقي، ومعلوم النوجود المنتها، وقيامه بالله الله، وهذا الاسم الكريم الاشتباه، وعلم أن الأمر كله الله، ومرجعه إلى الله، وقيامه بالله الله، وهذا الاسم الكريم علم الذات الواجب الوجود المستحق لجميع المحامد.

قال الثعالبي- رحمه الله تعالى- في كتابه الطفائق»: حقيقة اسم الجلالة: اسم جامع لمعاني الذات والصفات والأفعال، وإن شتت قلت: اسم لموجود واجب الوجود، موصوف بالصفات نزء عن الأفات، لا شريك له في المخلوقات؛ فقولنا: اسم لموجود ردًا على المدرية القاتلين: بأن الأرحام تدفع والأرض تبلغ، وما يهلكنا إلا الدهر؛ وقولنا: واجب الوجود ردًّا على من قال: إن الله جسم؛ لأنه إذا كان جسماً يكون جائز الوجود؛ وقولنا: موصوف بالصفات ردًّا على المعطلة النافين لصفات المعاني؛ وقولنا: منزء عن الأقات ردًا على من وصفه بها جل وعز عن النقص؛ وقولنا: لا شريك له في المخلوقات ردًّا على العبد يخلق أفعاله الاختيارية أهلكهم الله تعالى، والاسم: عند أهل السنة والجاعة، انتهى.

وهل هو مشتق أو غير مشتق؟ وعلى كونه مشتقًا فأصله: إله فحذفت الهمزة، وعوض عنها الألف واللام، فقيل: الله، وقيل: هو من إله بإله إذا تحير إشارة إلى حيرة العقول أولي الألباب فيه، وقيل: مشتق من لاه يليه لها إذا ارتفع إشارة إلى الرفعة، وإنه

<sup>(1)</sup> في (ص125) بتحقيقنا، مع البيان والمزيد لسبدي أبي مذبن ﷺ.

<sup>(2)</sup> رواه الحكيم في نوادر الأصول (1/ 265).

تعالى محجوب عن الأبصار، ومرتفع عن كل ما لا يليق به، أو من الهت إلى فلان؛ أي: سكتت إليه؛ لأن القلوب تطمئن بذكره، والأرواح تسكن إلى معرفته.

قال سيدي عبد الكريم الجيلي -قدس الله سره- في «الإنسان الكامل»: وقد اختلف العلماء في هذا الاسم فمن قال: إنه جامد غير مشتق، وهو مذهبنا تسمى حق به قبل خلق المشتق، والمشتق منه، انتهى.

وقال في "القاموس": إله الآلفة، والوهة والوهية عبد عبادة، ومنه لفظ الجلالة، واختلف فيه على عشرين قولاً ذكرتها في المباسط، وأصحها: أنه علم غير مشتق، وأصله: إله كفعاله بمعنى: ما لوه، وكل من اتخذ معبوداً إله عند متخذه بين الآلهة... إلخ.

قال القاضي رحمه الله تعالى: وتفخيم لامه إذا انفتح ما قبله، أو انضم منه، وقيل: مطلقًا وحذف ألفه لحن تفسد به الصلاة، ولا ينعقد به صريح اليمين، وقد جاء في ضرورة الشعر:

ألا لا بــــــارك الله في سسم هيل إذا مـــا الله بـــارك في الـــرجال انتهى.

واعلم: لهذا الاسم الهيمنة على سائر الأسهاء؛ إذ هو الجامع لها، ولا يختص بحضرة دون أخرى؛ بل هو متصرف سار ظاهر في جميع الحضرات والمراتب والشؤون والظاهر والأفعال، وحروفه الظاهرة أربعة؛ فتصرف كل حرف منها في قطر، وطبيعة، وعنصر، وركن، وهي: الحاملة للعرش؛ إذ عن ظاهرية كل حرف من ظهر ملك، وهم حملته الآن،

وسيظهر عن باطن كل حرف ملك أيضًا عند انتقال الأمر إلى الدار الآخرة فتصير الجملة ثمانية، والفصول أربعة، والمسبحون كذلك، والأشهر الحرم كذلك، والمجتمعة منها؛ كالمجتمع من حروفه، والمنفرد كالحرف المنفرد، ولهذا الاسم الكريم من المزايا ما لا يوجد لغيره منها، لا تخلو منه عبادة، ويقع في أولها، وآخرها، ولا يجمع ولا يثني.

ومنها: أن الإيهان لا يتم بدونه؛ لقوله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» أن وهو مقتاح الصلاة، والأذان، وختامه وأول اسم أفتتح به الكتاب.

ومنها: أنه الاسم الأعظم ظاهرًا وباطنًا، وكاد أن يتعقد على هذا الإجماع.

ومنها: أن الله تعالى قال لنبيه ﷺ: «قل الله واجعل ما سواه خوض ولعب» إذ كان الاسم الجامع لسائر الأسماء الإلهية، وهي تنعت به، ولا ينعت بها، وإذا أزلت منه حرفًا أو حرفين أو ثلاثة لا يختل معناه، وليس هذا لغير من الأسماء، فإنك إذا أزلت منه حرف الألف بقي لله، وإذا حذفت اللام الثانية بقي هو.

ومنها: إنه لم يسم به غير الله.

ومنها: إنهم حذفوا ياء من أوله، وزادوا ميًا مشدودة في آخره، فقالوا: اللهم، ولم يفعل ذلك بغيره.

ومنها: إنهم ألزموا الألف واللام عوضًا عن همزته وقطعوها، فقالوا يا الله، وجمعوا بين ياء النداء والألف واللام، ولم يجمع بينهما إلا في ضرورة الشعر؛ كقوله:

## فيا الغلاميان الليذان فيرا إبياكما أن تكسيبانا شرًا

ومنها: إدخالهم الناء عليه في القسم في قولهم: تالله لا أفعل، وقولهم: أيمن الله؛ لأفعلنَّ، ويطلق على أي اسم كان بقرينة المقام، فإذا قال المريض: يا الله فمراده: يا شافي، وإذا قال الناتب: يا الله فمراده: يا تواب.

ومنها: أن هذا الاسم المتعلق لا التخلق بخلاف غيره من الأسهاء، وقال الإمام الشيخ أبو بكر الموصلي قدس الله سره: والمتعلق به سبعة شرائط: منها: استحقار ما سواه حالاً، وتعظيم أوامره كشفًا، وسقوط من أكوان شهودًا، والفناء في الجمع استغراقًا، وتعاني المهمة بالله أدبًا ومراقبة الأنفاس سرّا، وذكر الاسم الأعظم ظاهرًا وباطنًا إلى التاء

رواه البخاري (2/507)، ومسلم (1/52).

له في الوله؛ أي: يشرق سره في وجوده، ووجوده في حقيقة شهوده لا يرى، ولا نحي عن سواه، انتهى.

وقال الشيخ أحمد بن محمد الغزالي -قدس الله سره- في كتابه «التجريد في علم التوحيد»: كلمة الله أربعة أحرف حاصلها ثلاثة أحرف: ألف، ولام، وهاء.

فالألف: إشارة إلى قيام الحق بذاته، وانفراده عن مصنوعاته، فإن الألف لا تعلق له بغيره.

واللام: إشارة إلى أنه مالك جميع المخلوقات.

والهاء: هادي من في السموات، ومن في الأرض ﴿ أَلَلَهُ نُورُ السُّمَاوَّتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورهِ ، كَمِتْكُوقٍ فِهَا مِصْبَاحُ ﴾ [النور:35]، وإن شئت أن تقول الألف: إشارة إلى تأليف بإسباغ النعم والرزق، واللام: إشارة إلى يوم الخلق بالإعراض عن الحق، والهاء: إشارة إلى هيهان أوليائه في المحبة، والعشق ألف التآلف للخلائق كلهم، واللام لام اللوم للمطرود، والهاء هاء متيم في حبه مستهزّ بالواحد المعبود.

وقال سيدي الشيخ السيد محيي الدين عبد القادر الجيلاني قدس الله سره: الله اسم الله على المادف؛ الله الله وليس في قلبك غيره بسم الله من العارف؛ ككن من الله تعالى هذه كلمة تزيل الهم، وتكشف الغم، وتبطل اسم ابن آدم لأجلك خلق الجنة والنار، وبسبب معصيتك قال: (وإني لغفار) ألوهية الهوية الأحدية مغناطيس حديد قلوب العارفين، وحق اليقين نقطة دائرة التوحيد، والتوحيد: قاعدة بناء الوجود، والحرقة: عبارة عن تلهف من عرف وما انحرف، وعلى قدم الإخلاص وقف، واحرقتاه

<sup>(1)</sup> قال الشيخ روزبهان: وذلك النّور في مشكاة القلب، ولهو مصباح يزيد نوره بدّهن العقل في قنديل الفواد، يتلالاً من صورة الإنسان، ويبرز منها أنوار الربوبية، وذلك الدّهن لا من شرق ملكوت الأرض، ولا من غرب ملكوت السهاء، إنها هو يخرج من برق سنا شجرة قلس القدم، يكاد أن يضيء بنفسه قبل تجلي القدم، لأنه نور صدر من الفعل الخاص، ولو لم تمسسه نيران أنوار الكبرياء، لكن غلب نور الندم على نور الحدث، نور على نور وما وهب الحق ذلك النور إلا من اصطفاه الله بها اصطفى آدم ونوحًا وموسى وعيسى وإبراهيم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب وزكريا ويحيى وحمدًا- صلى الله عليهم أجمعين-يهدي الله لنوره من يشاء. فيان لك بهذا البيان الشاقي سبب وجود الإنسان، وشرفه على جميع البرية. انظر: نقسيم الخواطر: (ص121) بتحقيقنا.



عليكم، كيف تموتون، وما عرفتم ربكم الشجاعة! صبر ساعة، انتهى.

وقال سيدي محيي الدين بن العربي -قدس الله سره ·· في كتاب «الجلالة»: واعلموا أنها تحتوي من الحروف على ستة أحرف، وهي أل لاه، وأربعة:

منها: ظاهرة في الرقم وهي ألف الأول، ولام الغيب، وهي المدغمة، ولام الشهادة، وهي المنطوق بها مشددة، وهاء الهوية، وأربعة:

منها: ظاهرة في اللفظ وهي ألف القدرة، ولام الشهادة، وألف الذات، وهاء الهوية، وحرف فيها لا ظاهر في اللفظ، ولا في الرقم لكنه مدلول عليه، وهو واو الهو في اللفظ، وواو الهوية في الرقم، وانحصرت حروفه؛ فاللام للعالم الأوسط، وهو البرزخ، وهو معقول، والهاء للغيب، والواو لعالم الشهادة؛ ولما كان الله هو الغيب المطلق، وكان فيه واو عالم الشهادة؛ لأنها شفوية، وإلا يمكن ظهورها في الله، ولهذا لم تظهر في الرقم، ولا في اللفظ فكانت غيبًا في الغيب، وهذا هو غيب الغيب، ومن هنا صح صرف الحس على العقل، فإن الحس اليوم غيب في العقل، والعقل اليوم هو الظاهر، فإذا كان غدًا في الدار الآخرة كانت الدولة في الحضرة الإلهية، وكتيب الروية للحس، فنظرت إليه الأبصار؛ فكانت الغايات للإبصار، والبدايات للعقول، ولولا الغايات ما النفت أحد إلى البدايات. فانظر ما هنا من الأسرار، وهو أن: الآخرة أشرف من الدنيا، قال الله تعالى: ﴿ تُرِيدُونَ ــــُـــ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ﴾، وقال: ﴿وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٓ﴾ [الأعلى: 17]، ثم أن الآخرة: لها البقاء والدنيا: لها الزوال والفناء، والديمومية أحسن وأشرف من الذهاب والغناء، ثم إن المعرفة ابتداؤها علم البقين، وغايتها عين اليقين، وعين اليقين أشرف من علم اليقين، والعلم للعقل، والعين للبصر؛ فإن العقل إليه يسعى، ومن أجل العين ينظر فصار عالم الشهادة غيب الغيب؛ ولهذا ظهر في الدنيا من أجل الداترة، فإنه ينعطف آخرها على أولها فصار عالم الشهادة مقيدًا بها يجب له من الإطلاق فلا يبصر البصر إلا من جهة، ولا تسمع الأذن إلا في قرب بخلافه إذا مشى حقيقة، وانطلق من هذا التقيد؛ كسماع سارية، ونظر عمر إليه من المدينة، وبلوغ الصوت، وما أشبه ذلك، وصار عالم الغيب هو. عالم العقل، فإنه يأخذ عن الحس براهنه لما يويد العلم به، وصار عالم الشهادة المطلق غيبًا في الغيب، وله يسعى العقل و بخدم، وأطال في ذلك.

وقال تلميذه سيلتي محمد القونولي -قلس الله سرة - في «شرح الفاتحة»: والاسم الله الذا جمعت حروفه الظاهرة والباطنة كانت سنة على رأي شيخنا عنه الألف واللامان، والألف الظاهرة في النطق لا في الخط، والهاء والواو الظاهرة بإشباع الضمة، فإذا أضيفت إلى هذه السنة الحقيقة التي يدل عليها هذا الاسم أعني: الألوهية التي هي عبارة عن نسبة تعلق الحق من حيث ذاته بالأسماء المتعلقة بالكون كانت سبعة فافهم، انتهى.

وقال شبخه -قدس الله سره- في الباب 559: قال الحلاج وإن لم يكن من أهل الاحتجاج بسم الله منك بمنزلة كن منها فمن تقوى جأشه واستدار عرشه فخذا التكوين عنه، فمن قوي جأشه وتمهد فراشه، قال: كن ولم يبسمل فكان، ولم يجوقل.

قال شارح هذا الباب الإمام الجيلي قدس الله سره: مبدئ اللباب أشار إلى قوله ﷺ لشبح رآه من بعيد: كن زيدًا، وكان الشبح زيدًا آخى عمر بن الخطاب، كأن أرسله رسول الله ﷺ، وترقب وصوله، وحكايته مشهورة، والمراد: أن من كان متحققًا بربه روحًا وجسمًا صورة، ومعنى تكون له الأشياء بكلمة: كن؛ كها كان ذلك الشبح فصار زيدًا لرسول ﷺ، فقال: كن، ولم يقل بسم الله؛ لأن بسم الله مرتبة العارف، وكن مرتبة الله، انتهى.

ومعنى قول الشيخ قدس الله سره: وإن لم يكن من أهل الاحتجاج؛ أي: فإنه سكران، والسكران لا يحتج بكلامه، لكن إذا قبله أهل الصحو دل على صيحته فيقبل، وإذا كان الحلاج مع أن سكره ناشئ عن ذوق وشرب وري لا يعول عليه، فكيف بالذي يتساكر قانعًا بمجرد النسبة، أو اللباس والزَّي، وهو خلي مما يدعيه ملئ بالدعاوى التي لا تجديه بتملح بكلام الغير، ويتملح في نفسه حسن السير، وإذا كان السكر من أهل الصدق غير مرضي؛ فصاحبه يقال فيه: إنه أرضى والحال أنه مقلوب بحاله مقهور بوارد جلاله، فما ظنك بمن لم يشم شمة من ذلك، ولا لاح لسلعة ضياء مما هنالك؛ فالواجب على من نصح نفسه أن يفر ممن هذا حاله فراره من الأسد إذ هجره هو الرأي الأسد، والساعد الأشد، ولا يصحب إلا من شهد له الحال والمقال والرجال؛ أنه من أهل الرسوخ في الأقامة والترحال.

واعلم: أن لهذا الاسم الكريم خواص عجيبة، وتأثيرات غريبة، قال أهل

الحُواص: من داوم على ذكر هذا الاسم الشريف في خلوة مجردًا يقول الله الله حتى يقلب عليه منه حال شاهد عجائب الملكوت، ويقول بإذن الله للشيء كن فيكون، وهو ذكر الأكابر من الموفين، وأرباب المقامات، وأهل الكشف التام، قال الله تعلى لنبيه الله: ﴿ قُل اَللَّهُ لَنْهُ لَنَا الله تعلى لنبيه الله: ﴿ قُل اَللَّهُ لَنَا لَهُ مُونَ ﴾ [الأنعام: 19].

وذكر بعض العلماء الأعلام: أن من اسم الله في إناء مكرر بحسب ما يسع الإناء، ورش به وجه المصروع احترق شيطانه، قال: ولقد أمرت بذلك رجلاً كان له غلام يصرع منذ أربع وثلاثين سنة، وأعياء أمره؛ فاعتكف ثلاثة أيام، ورش به عليه فاحترق عارضه، ولم يعد إليه، وهو: اسم الكمال والتهام، وهو يذهب العلل كلها، ومن ذكره سبعين ألف مرة في موضع خال من الأصوات لا يسأل الله تعلق شيقًا إلا أعطاه إياه، وإن واظب على ذلك كان مجاب الدعوة، ومن دعا به على ظالم أخذ لوقته، ويكتبه بعدد حروف لسائر الأمراض، ويشفى به المريض؛ يعافى بإذن الله تعالى.

ومن قال كل يوم بعد صلاة الصبح: هو الله سبعًا وسبعين مرة؛ رأى بركتها في دينه ودنياه، وشاهد في نفسه أشياء عجيبة.

وقال الشيخ -قدس الله سره- في الباب ثلاثائة أربعة وتسعين من افتوحاته! من أراد أن يتولى الله تعليمه شهودًا كما تولى أهل الله؛ كالخضر وغيره، فليترك جميع المعلومات، وجميع العالم من خاطره، ويجلس فارغ القلب مع الله بحضور ومراقبة وسكينة، وذكر إلحي باسم الله، الله ذكر قلب، ولا ينظر في دليل يوصله إلى علمه بالله، فإذا لزم الباب، وأدمن القرع بالذكر؛ وهب الرحمة التي يؤتيه الله من عند؛ أعني: توقيفه، وإلهامه لما ذكرنا، قال الله تعالى: ﴿ وَهِ الرحمة أَنْ عِنْ عِنْ عِنْ اللهُ مِنْ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وقال -قدس الله سره- في المفتاح الجفو»: وفيه؛ أي: في الوفق المثلث سر بجلالة الله بطريق الاستخدام، وهلكها الموكل بها هلاك، وهو من أعزب الأوقات، ومن أراد التعريف بهذا الاسم فليكون مع الرياضة في كل يوم عدده مضروبًا [11 في 34]<sup>11</sup>؛ فيكون

<sup>(1)</sup> غير واضحة في الأصل.

المجموع 357؛ ثم يلازم ذلك أسبوعًا كاملاً، بيد أمر أول يوم أحد في الشهر المفرد كالمحرم، وربيع الأول، وجمادى الأولى، ورجب، ورمضان، وذي القعدة، والأولى في رجب، ويتلوا بعد هذا الاسم الشريف كل يوم يا سريع يا فتاح بعدد القوى التي في الاسمين فياء النداء، فافهم ترشد.

وهذه صورة الوقف المبارك [...]()، ونقل بعض أهل الخواص عن فرد الخواص: أنه قال: تصوم لله تعالى ثلاثة أيام البيض، وتذكر الجلالة الشريفة أربعة آلاف وثلاثهائة وستة وخسين، فإنك يأتيك في اليوم النالث رجل قصير القامة، شيخ كبير السن، أبيض اللون، ويقول لك ماذا تريد يا أخي؟ فاطلب منه ما شئت فإنه يغيب عنك ساعة، ويأتيك به، انتهى.

ومن خواصه: أن من قرآه على حجر، ورمى به في البحر سكن هيجانه، ولم يغرق أحد في تلك السنة، ومن نقشه في نقشة في سفينة لم تغرق، ومن رسمه في وفق متخمس لم يعسر عليه أمرًا، خصوصًا إذا كان خالي الوسط، وبه تسهل الشدائد، وهذه صورته كها ترى [...]<sup>(2)</sup>، وإذا كبر في وفق مربع، وحمله من به الحمى المطبقة ذهبت عنه للوقت، وبرئ من حينه، وهذه صنعته [...] (أ.

ومن وضع أعداد الجلالة الشريفة في مثلث، ويكون مفتاحه الثامن عشر، ومركزه الثالث والثلاثين، فيأي على الصورة، وفذا المثلث سر عظيم في خلاص المسجونين والمأسورين، وإذا ضوعف وصار الاسم في مركز الوفق فمن حمله هابته الوحوش، ولم يجير عليه أحد، ولا يراه جني إلا فَرَّ هاربًا منه، هذه صورته [...] أن ومن كتب حروف الجلالة هكذا: ال ل ه، ونظر إليها في يوم ستًا وستين مرة إلى تمام ست وستين يومًا، وهو يذكر الاسم الكريم لا يسأل الله تعالى شيئا إلا أعطاه إياه، ولا يقع عليه بصر جبار إلا ذُل له، وخضع، [...] أن.

ولقد قال الأخ في الله تعالى الشيخ مصطفى بن عمرو -ختم الله له بالحسني، وجاد

<sup>(2)</sup> جدول غير واضح في الأصل.

<sup>(4)</sup> جدول غير واضح في الأصل.

<sup>(1)</sup> جدول غير واضح في الأصل.

<sup>(3)</sup> جدول غير واضح في الأصل.

<sup>(5)</sup> جدول غير واضح في الأصل.

عليه بالارتقاء إلى المنزل الأسنى رأيت منقولاً! أن من قال سبع مرات: الله الله ربي لا أشرك به شيئا؛ غلب عدوه، وإذا قدم اسم الرب على اسم الجلالة غلب، ورأيت في كلام سيدي الشيخ الأكبر ما يؤيده، فها الموجب لهذه الغلبة.

قلت: إن اسم الرب داخل تحت حيطة اسم الجلالة وحقه التقديم، فإذا أخره الداعي عن مرتبته، وجعله في المرتبة الغانية؛ تأخرت إجابته عنه فغلب، وإذا جعله في مرتبته غلب، قال: إن عندي ورد لبعض العارفين، يقول فيه: «ربي الله»، فقلت له: إن مؤلفه لم يقصد إلا مجرد المناجاة، وهي نتأتى سواء قدم لفظ الجلالة أو أخر، والقرآن حاجها، فالأولى قوله تعالى: ﴿ لَكِنَا هُو اللهُ رَبَى ﴾ [الكهف:38] فمن كان مقصده، والثانية في قوله تعالى: ﴿ أَنَقَتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبَى آلله ﴾ [غافر:28]، فمن كان مقصده الخاصية لزمه: أن يقدم لفظ الجلالة، ومن قصد مجرد التوحيد، والمناجاة فلا يضره ذلك، وعبارة الشيخ الأكبر التي رآها مؤيدة هي قوله في "التراجم": لا نقل ربي الله فتمكن أعداءك منك، ولكن قل الله ربي فيهم الاسم، فلا يصلونك، انتهى.

وسيأي الكلام أيضًا على هذا الاسم عند قولنا في الورد، ويكررها التالي ستًا وستين مرة الرحن وصف ثابت لله، لا يشاركه فيه غيره، وهو أبلغ من الرحيم؛ ولذا قدم عليه؛ لأن معناه: المنعم بجلائل النعم والرحيم بدقائقها، وقيل: الرحن أبلغ من جهة غير البهيّة الرحيم، وقيل: معناها واحد، وهو اتحاد النعم جليلة، أو دقيقة، ويشهد له قوله البهيّة الرحيم، وللذنيا والآخرة ورحيمها» أن وهو خاص بحسب إطلاق لفظه صفة على الله سواء كان معرفًا، أو منكرًا، أو مضافًا؛ ولذلك لا يجوز التسمية به كلفظ الجلالة، ومن سم به؛ كقوله لا زلت رحمانًا ورحن كل شيء.

قال القاضي رحمه الله تعالى: والرحمن أبلغ من الرحيم؛ لأن زيادة البناء تدل على زيادة المعنى؛كما في قُطَّعَ وقَطَع، وكبار وكبار، وذلك إنها يؤخذ تارة باعتبار الكمية، وأخرى باعتبار الكيفية، فعلى الأول؛ قيل: يا رحمن الدنيا والآخرة، ورحيم الدنيا؛ لأن النعم الأخروية كلها أجسام، وأما النعم الدنيوية فجليلة، وحقيرة، وإنها قدم والقياس يقتضى الترقي من الأدنى إلى الأعلى؛ لتقدم رحمة الدنيا؛ ولأنه صار كالعلم من حيث إنه

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الدعاء (3/ 134)، والبيهقي في الدعوات الكبير (1/ 194).

لا يوصف به غيره؛ لأن معناه: المنحم الحقيقي البائغ في الرحمة عايتها، وذلك لا يصدق على غيره؛ لأن من عداه فهو مستفيض بلطفه، وإنعامه يريد به جزيل ثواب، أو جيل ثناء، أو يريح أنفة الخسة، أو حب المال عن القلب؛ ثم إنه كالواسطة في ذلك؛ لأن ذات النعم، ووجودها، والقدرة على إيصافا، والداعية الباعثة عليه، والتمكن من الانتفاع بها، والقوى التي يحصل بها الانتفاع إلى غير ذلك من خلقه تعالى لا يقدر عليها أحد غيره؛ أو لأن الرحن لما دل على جلائل النعم، وأصولها ذكر الرحيم ليتناول ما خرج منها، فيكون كالنتمة والرديف له، وللمحافظة على رؤوس الآي، والاظهر أنه غير مصروف، وإن منع حظر اختصاصه بالله تعالى؛ أن يكون له مؤنث على فعلي أو فعلانة إلحاقاً له بها هو الغالب في بابه، وإنها خص التسمية بهذه الأسهاء ليعلم العارف أنه المستحق؛ لأن يسمى به في بابه، وإنها خص التسمية بهذه الأسهاء ليعلم العارف أنه المستحق؛ لأن يسمى به في جامع الأمور، وهو المعبود الحقيقي الذي هو مولى النعم كلها عاجلها وآجلها، جليلها وحقيرها فيتوجه بشدائده إلى جناب القدس، ويتمسك بحبل التوفيق، ويشغل سره وحقيرها فيتوجه بشدائده إلى جناب القدس، ويتمسك بحبل التوفيق، ويشغل سره بذكره، والاستمذاد به عن غيره، انتهى.

قال الجيلي-قدس الله سره - في «الإنسان الكامل»: اعلم أن الرحيم والرحمن اسهان مشتقان من الرحمة؛ ولكن الرحمن أعم، والرحيم أخص وأثم من الرحمن لظهور رحمته في سائر الموجودات، وخصوص الرحيم لاختصاص أهل السعادات به، فرحمة الرحمن قد عُزج بالنقمة مثلاً؛ كشرب الدواء الكريه الطعم والرائحة، فإنه ولو كان رحمة بالمريض فإن فيه ما لا يُلائِمُ الطبع، ورحمة الرحيم لا يُهازِجُها شوب، فهي محض النعمة، ولا توجد إلا عند أهل السعادات الكاملة، ومن الرحمة التي تحت اسمه الرحمن رحمه الله تعالى بأسهائه وصفاته بظهور آثارها، ومؤثراتها؛ فالرحيم في الرحمن كالعين في هيكل الإنسان، أحدهما: الأعز الأخص الرفيع.

<sup>(</sup>١) انظر: الإنسان الكامل (ص 25)، طبعة دار الكتب العلمية بيروت.

واعلم: أن هذا الآسم جامع لسائر الأساء، ما عدا اسم الله تعالى، فإنه جامع له؛ لأنه اسم ظاهر في مرتبة الأوهية، والرحن اسم ظاهر في مرتبة الرحمانية، والأولى أعم، والثانية أخص؛ إذ ليس لنا في هذه الخلقية إلا من حيث النسبة، فهي مختصة بالحقية لكن بالظهور، فيا ظهرت المراتب الخلقية، فعمت رحمة الرحمانية لكن ضمنًا؛ وأما الألوهية فإنها تجمع الأحكام الحقية، والخلقية، فالرحمانية أعربت الألوهية لاختصاصها بالحق، فهي المظهر الأعظم، والمجلي الأعم، ويجتمعان في وقرعها على الذات من غير تقييد بموجود دون غيره، أو صفة دون أخرى غير أن اسم الجلالة: عبارة عن الذات الصرف، واسم الرحن: عبارة عن وجود الذات، والوجود صفة، ولكل اسم صفة، فكها أن لاسم على الألوهية؛ لأنه المستوي على العرش من غير تشبيه، ولا تكييف، إذ العرش محل الاستواء الرحماني لا الذات، وقد اختلف في معنى الاستواء، فالسلف فوض والخلف أوَّل.

وقالت الصوفية: الاستواء حاصل بالاسم الرحمن فإن العرش موطن الرحمة؛ لأنه وسع كل شيء، واستولت عليه الصفة الرحمانية؛ كقوله تعالى: ﴿وَرَحمتِي وَسِعْتُ كُلُ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف:156]، فكان الاستواء للاسم الرحمن، كما أن النزول إلى سماء الدنيا واقع بالاسم الرب، فالاستواء والنزول صفتان لهذين الاسمين، والمعنى حصول تجل خاص بها من حيث ظهورهما الخصوصي.

وقال سيدي محيي الدين -قدس سره- في «فتوحاته»: وصل في فصل صلة أولي الأرحام، وأن الرحم شجنة من الرحمن، فافهم رزقك الله الفهم عز الله لما كانت الرحم شجنة من الوحمن من وصلها أوصله الله بمن هي شجنة منه، ومن قطعها قطعه الله، كانت الصدقة على أولي الأرحام صدقة وصلة بالرحن، فهذه الصورة الآدمية خليفة، فمنزله يعطى أن يكون الخليفة ظاهرًا بصورة من استخلفه، فمن تصدق على نفسه بها فيه حياتها كانت له صدقة، وصلة بالله الذي الرحمن من نعوته، فإن الله خلق آدم على صورته على خلافهم في الضمير.

قال الله تعالى: ﴿ بِشِهِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة:1]؛ فوصف نفسه بالرحمن، وخرج الترمذي عن سلمة بن عامر عن النبي ﷺ أنه قال: \*الصدقة على المسكين صدقة، وعلى ذي الرحم النان صدقة وصلة، وكلها قربت النسبة عظمت المنزلة » ( الله عند

<sup>(1)</sup> رواه الترمذي (3/ 46)، وابن حيان (8/ 133).

فيتخيل بعض العارفين أن هذا البيت على النمط الأول، وليس كذلك فضمير المتكلم من هذا البيت عين العبد بربه لا بنفسه، فتدبر هذا النظم فإنه من أعجب المعارف الإلهية يحتوي على أسرار عظيمة وعلم كبير.

وقد سألت شيخنا الهام الشيخ عبد الغني المقدام عن هذا البيت، وذكرت جوابه في رسالة الرفع الستر والرداء عن معنى على هذه الصفة قول العارف: «أروم وقد طال المدا»، ومن خواص هذا الاسم على ما ذكره بعضهم أن من كتبه مكسرًا على هذه الصفة (الدرح من)، وكتب اسمه واسم من يريد مكسرًا بتكسير حروف الرحمن، وحمل ذلك معه أحبه الشخص حبًّا شديدًا.

وقال البوني -رحمه الله تعالى- في الشمس المعارف الكبرى ا: هذا الاسم الشريف له مربع خسة في خسة يوضع بسر التداخل في شرف رجل، فصاحبه لا يزال يتقلب في رضوان الله تعالى، ولا يراه أحد إلا رق له، وتتوالى عليه النعم، ومن وضعه في ماء وسقى منه صاحب الحجج زالت عنه لوقتها، ومن أكثر من ذكره نظر الله تعالى إليه بعين الرحمة، ويصلح ذكرًا لمن كان اسمه عبد الرحمن، ومن واظب على ذكره كان ملطوفًا به في جميع أحواله، وأما مربعه فهو هذا المربع ففي الشمس المعارف الكبرى الـ

وروي عن الخضر تعير أنه قال: من صلى عصر الجمعة واستقبل القبلة، وقال: يا الله يا رحمن إلى أن تغيب الشمس، وسأل الله تعلل شيئا من أمور الدنيا، والآخرة إلا أعطاء إياه.

وقال فيها أيضًا: فمن خواصه لعطف القلوب، وجلب كل مطلوب فمن آراد ذلك فليكتب اسم من يريد حروفًا مفرقة مكسرة، ثم تربطه مع اسعه الرحمن واجمع ذلك واكتب الجميع في رق، واتل الاسم عدد مساحة الوفق، واحمله بحصل المطلوب، وإذا كتب اسمه الرحمن بمسك وزعفران خمسين مرة، وحمله إنسان كان مبارك الطلعة مهابًا مقو لأعند كل أحد، انتهى.

<sup>(1)</sup> البيت للإمام على الله .

إلى غير ذلك من الفوائد آلتي بالمرادات عوائد الرحم نعت لاسمه تعالى الرحمن لا لله، ودعوى أن التابع لا يتبع مردود نحو: جاء زيد وهند الظريفة قبل، وإنها أخر عن الرحمن؛ لأنه يوصف به غيره تعالى، فيقال: رجل رحيم، ورحيم القوم، والرحمن يوصف به.

فيقال: رحمن قومه، ولا يوصف به مفردًا إلا الله على فوسط الرحمن لذلك، وهو مشتق كالرحمن من الرحمة، وفيهما مبالغة لكن فعُلان أبلغ من فَعِيل، ويجوز في إعراب هذين الاسمين في غير القرآن رفعهما على القطع، ونصبهما على لغة يراعني، ونصب أحدهما ورفع الآخر وجر الأول ورفع الثاني، أو نصبه لا العكس؛ لأن الاتباع بعد القطع لا يجوز.

وقال سيدي محيى الدين -قدس الله سره - في الباب الخامس من «فتوحاته» الذي تكلم فيه على آسرار بسم الله الرحمن الرحيم: وبقي الكلام على نقطتي الرحيم مع ظهور الألف، فالليالي العشر الباء والنقطتان الشفع، والألف الوتر، والاسم بكليته الفجر، ومعناه الباطن الجبروي، والليل إذا يسر هو الغيب الملكوي، وترتيب النقطتين الواحدة مما يلي الميم، والثانية مما يلي الألف، فالميم وجود العالم الذي بعثه إليهم، والنقطة التي تليه أبو بكر فيد، والنقطة التي تني الألف محمد بيائي، وقد بقيت الباء عليهها؛ كالغار ﴿إِذْ يَقُولُ بَطَيْجِهِ، وَالنقطة التي تني الألف محمد بيائي، وقد بقيت الباء عليهها؛ كالغار ﴿إِذْ يَقُولُ بَطَيْجِهِ، لَا تَحْرَنُ إِنَّ الله مَعْنَا ﴾ [التوبة:40]، فإنه واقف مع صدقه، ومحمد بيئي والإلحاح أبو بكر في الحال الذي هو عليه في ذلك فهو الحكيم نقعله يوم بدر في الدعاء، والإلحاح أبو بكر في حال النبي بيني، وثبت مع صدقه به، فلوقفة النبي بيني الأنه عاد الموطن، وحضره أبو بكر لمقام في ذلك القام الذي أقيم فيه رسول الله بيني؟ لأنه ليس ثم أعلى منه فيحجبه عن ذلك؛ فهو صادق ذلك الوقت وحكيمه وما سواه تحت ليس ثم أعلى منه فيحجبه عن ذلك؛ فهو صادق ذلك الوقت وحكيمه وما سواه تحت حكمه، فلما نظرت نقطة أبي بكر إلى الطالبين أسف عليه، فأظهر الشدة وعلمت الصدق.

وقال: لا تحزن إن أسمعنا لأثر ذلك الأسف: إن الله معنا، كما أخبرتنا وإن جعل منازع، أن محمدًا هو القائل: لم يبال لما كان مقامه ﷺ بجمع والتفرقة معًا، وعلم من أبي بكر الأسف، ونظر إليه فتأيد وتقوى، وعلم أن أمره مستمر إلى يوم القيامة. فقال: ﴿لَا كُنْنُ إِنَّ اللهَ مَعْنَا﴾ ، وهذا أشرف مقام ينتهي إليه، فقدم الله عليه ما رأيت شيئا إلا رأيت الله قبله شهود بكري، ووراثة محمدية، وخاطب الناس بمن عرف نفسه عرف ربه، وقوله فيها يخبر عن ربه تعالى ﴿كُلّا إِنَّ مَعِي زَيِّ سَيَهْدِينِ﴾[الشعراء:62]، والمقالة عندنا إنها كانت لأبي بكر علم، ويزيدنا قول النبي ﷺ: «لو كنت متخذًا خليلاً غير ربي؛ لاتخذت أبا بكر خليلاً» أن فالنبي ﷺ ليس بمصاحب، وبعضهم بعض، وهم له أنصار وأعوان، فافهم عهدى إلى سواء السبيل، انتهى.

ومن خواص هذا الاسم على ما نقله البوني رحمه الله تعالى: أن من كتبه في ورقة إحدى وعشرين مرة، وعلق على صاحب الصراع أزال عنه ذلك، وإذا كتبت في كف مصروع، وتكلم به في أذن المصروع سبع مرات أفاق من ساعته.

وقال في «شمس المعارف الوسطى»: اسمه تعالى الرحمن الرحيم هما اسهان جليلان عظيهان، والذكر بهما شريف للمضطرين، وأمان للخائفين فمن نقشهها يوم الجمعة آخر ساعة من النهار في خاتم وتختم به، فإنه لا يرى ما يكرهه أبدًا، ومن أكثر من ذكرهما كان ملطوفًا به في جميع الأمور.

وأما الكلام على البسملة من حيث المجموع، فقد اختلف، هل هي مع معمولها جملة إنشائية أم خبرية؟

فصحح قوم الثاني، وقوم الأول، وعليه المعول، وجاء في فضلها أحاديث كثيرة، فمن ذلك قوله على الله العبد: بسم الله الرحمن الرحيم، قالت الجنة: لبيك وسعديك، اللهم إن عبدك قلان قال بسم الله الرحمن الرحيم، اللهم زحزحه عن النار وأدخله الجنة»<sup>(2)</sup>.

وعن ابن عباس رضي الله عنها: « أن عنهان بن عفان شه سأل رسول الله في عن بسم الله الرحمن الرحيم؛ فقال: هو اسم من أسهاء الله تعالى، وما بينه وبين اسم الله الأكبر إلا كها بين سواد العبن، وبياضها من القرب » (أن وروى الإمام أحمد، وأبو داود، والنساتي

<sup>(1)</sup> ذكره المتقى الهندي في الكنز (11/155).

<sup>(2)</sup> رواه ابن حبان (3/ 293). والترمذي (4/ 699) بنحويه.

<sup>(3)</sup> رواه البيهقي في شعب الإبيان (2/ 37) بنحويه.

في «عمل اليوم والليلة»، والحاكم في «المستدرك» عن ابن المليح، واسمه عامر.

وقبل: زيد بن أسامه بن عمير عن أبيه على: كنت رديف النبي على فعثر بعير، فقلت: تعس الشيطان، فقال في النبي على: لا تقل تعس الشيطان، فإنه يعظم حتى يصير مثل البيت، ويقول: بقوي صرعته ولكن قل: بسم الله فإنه يصغر حتى يصير مثل الذباب الله.

وعن ابن عباس رضي الله عنهها مرفوعًا: «من قال بسم الله الرحمن الوحيم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم صرف الله عنه سبعين بابًا من البلاء؛ أولها: الهم والغم والملممه الله.

وعن ابن مسعود عَنِهُ: "من أراد أن ينجيه الله تعالى من الزبانية التسعة عشر؛ فليقرأ بسم الله الرحمن الرحيم، فإنها تسعة عشر حرفًا، فيجعل كل حرف منها صفة من واحد منهم الشخال الله تعالى ﴿وَأَلْزَمَهُم كَنِمَةَ ٱلتَّقُونَ وَكَانُواْ أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ [الفتح:26].

قال محمد بن مسلم الزهري: هي بسم الله الرحمن الرحيم.

وعنه ﷺ: "من كتب بسم الله الرحمن الرحيم فجودها تعظيمًا لله غفر لمه".

وعن علي بن أبي طائب ﴿ ثُنَّهُ: ﴿ أَنَّهُ نَظُرُ إِلَى رَجُلُ يَكُتُبُ بِسَمَ اللَّهُ الرَّحْمَ الرَّحِيمَ، فقال له: جودها فإن رجل جودها؛ فغفر له (<sup>(5)</sup>-

وروي: أن أول ما جرى به القلم في اللوح المحفوظ: بسم الله الرحمن الرحيم، وعنه ﷺ: "مفتاح المقرآن التسمية".

وروى ابن أبي الدنيا بسنده عن بشر بن منصور قال: ذهبت مع محمد بن المنكدر، تعود وهيب بن الورد، قال: فوضع يده عليه، ثم قال: «بسم الله الرحمن الرحيم»، ثم قال: «لو قالها صادق على جبل لزال».

ونقل القشيري الله في ترجمة منصور بن عيار: أن سبب توبته أنه وجد في الطريق

<sup>(1)</sup> رواه الحاكم في المستدرك (4/ 324).

<sup>(2)</sup> رواه ابن شاهين في فضائل الأعمال (ص.380).

<sup>(3)</sup> ذكره القرطبي في نفسيره (1/92).

<sup>(4)</sup> ذكره ابن حجر في نسان الميزان (4/ 299).

<sup>(5)</sup> ذكره القرطبي في تفسيره (1 / 1 9).

رقعة مكتوبًا عليها بسم الله الرحمن الرحيم، فرقعها فلم يجد ما موضعًا فأكلها، فرأى في المنام كأن قائلاً يقول له: فتح الله عليك باب الحكمة باحترامك لتلك الرقعة.

ومن فضائلها أن الوضوء لا يتم إلا بها؛ لقوله ﷺ على ما أخرجه أبو داود: «لا وضوء لمن لا يسمى الله»(أ).

وقال الحسن ﴿ فِي قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ذَكُرُتَ رَبُّكَ فِي ٱلْقَرْءَانِ وَحَدَهُ، وَلَوْا عَلَىٰ الْذَبْدِهِمْ نُفُورًا﴾ [الإسراء:46]، يعني: بسم الله الرحمن الرحيم.

وقال أبو القاسم الجنيد ﴿ في بسم الله : هيبته، والرحمن: عزته، وفي الرحيم: مودته.

وقال الشيخ الله في الباب الخامس من افتوحاته الله عنى اإن صلحت آمتي فلها يوم وإن فسدت فلها نصف يوم الباب الخامس من النام الرب، وهو ألف سنة بخلاف أيام الله افإنها أكبر فلكًا الله أي: فإنه خسون ألف سنة، ثم قال: واعلم: أن صلاح هذه الأمة بنظرها إلى نبيها بيني وفسادها بإعراضها عنه، وقد صلحت ولله الحمد، وقد نظرنا في بسم الله الرحمن الرحيم، فرأيناها متضمنة ألف علامة للساعة كل علامة لا تحصل إلا بعد انقضاء حول، ولا بد من حصول تلك العلامات قبل قيام الساعة، فلا بد من كهال ألف لنظام شرع هذه الأمة، وأطال في ذلك، وقال في موضع آخر منها عند ذكر المتصرفين.

ومنهم: من يعطي ذلك كله، أي: خرق العوائد، والانفعالات في بسم الله وحده، فيقوم له ذلك مقام الأسهاء كلها، وتنزل من هذا العبد منزلة كن، وهي آية من فاتحة الكتاب، ومن هناك يفعل لا من بسملة سائر السور، وما عند الناس من ذلك خبر، والبسملة التي تتنقل عندها الكائنات على الإطلاق هي بسملة الفاتحة، فأما بسملة سائر السور فهي لأمور خاصة، ولقد لقينا فاطمة بنت بن مثنى، وكانت من أكابر الصالحين تتصرف في العالم، ويظهر عنها من خرق العوائد بفاتحة الكتاب، خاصة كل شيء رأيت ذلك منها، وكانت تتخيل: أن ذلك يعرفه كل أحد، وكانت تقول في: الأنعجب عمن يعتاض عليه شيء، وعنده فاتحة الكتاب لأي شيء لا يراها فيكون له ما يريد ما هذا إلا عران بين، وخذ منها وانتفعت ماه، النهي.

<sup>(1)</sup> رواه البيهقي في الكبرى (1/41).

<sup>(2)</sup> ذكره المناوى في فيض القدير (3/ 547).

وقال في «مفتاح الجفر» عند الكلام على حرف الباء؛ والبسملة آية من كل سورة، وفيها سر الاستخدام للملك مهد بأل، وكل أكابر السادة خ كانت لهم رد، أو هي من خصائص الأمة المحمدية، وخلوتها تسعة عشر يومًا، ومن فاته في هذا الفن – سر بسم الله الرحن الرحيم – لا يطمع آن يفتح عليه بشيء، ولأنها الباب المفتوح والسر الممنوح، وفضائلها جة تعلمها سائر الأمة،

وتتلوفي الخلوة تسعة عشر ألفًا، ومن تصرف بها نال الكهال المطلق، والسر المحقق، وأتى بالأحوال الخارقة، والمقامات الصادقة بحيث إن تخضع له الملوك فها دونها، والسباع الجوارح، وكل ذات أذًى من الحشرات، وكان من المتصرفين، بسر بسم الله الرحمن الرحيم تصريفًا تامًا الشيخ أبو يعزي هذ.

واعلم: أن منزلة بسم الله الرحن الرحيم من العارف بمنزلة كن من البارئ جل وعلا، وهي السر الأكبر والياقوت الأحر، وكم تصرف العارفون، وكم ألف في فضلها العالمون، وليس لنا أن نكشف الأسرار إلا للاخيار، فافهم السر العظيم يا بن الحكيم أنت الصديق، فمن أفادك هذا التحقيق.

وقال -قدس الله سره المنير - في «التفسير»: ومنها، أي: ومن الأمور اللازمة لمن يريد أن يتكلم على القرآن أن يعلم؛ أن الفصل بين كل سورتين بالبسملة، هو قولك بسم الله الرحمن الرحيم، وأن لكل سورة اسمًا إلهيًا خاصًا يتضمنه بسم الله الرحمن الرحيم؛ كالاسم الفتاح لفتاحة الكتاب، والاسم الواحد بالحاء لسورة آل عمران، والاسم الواحد لسورة البقرة، وأمثال ذلك مما تنفرد به تلك السور لا مما تشترك فيه مع غيرها؛ ولذلك وضعت البسملة في أوائل السور؛ ليعلم أن الاسم الذي تتضمنه البسملة، إنها هو للسورة التي تبتدأ بعد البسملة قرأتها؛ ولذلك ورد الخبر أن المصلي اإذا قال: بسم الله الرحمن الرحيم، يقول الله: ذكرني عبدي الله وإنها يذكر المذكور باسمه حتى يعرف.

وقال في قوله: ﴿ ٱلْحَمْدُ بِنَّهِ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ يقول الله: «حمدني عبدي، فإذا قال: ﴿ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيدِ ﴾ يقول الله: أثنى عليَّ عبدي ""، ومعلوم أن في البسملة الرحمن

 <sup>(1)</sup> رواه البيهقي في الكبرى (2/ 39) والطبراني في الأوسط (9/ 82).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (1/ 296).

الرحيم، وما قال الله في قراءة العبد إياها أثنى علي عبدي، وإنها قال: ذكرني عبدي، فعلمنا أنه يريد الاسم والرحمن الرحيم من الأسهاء المركبة؛ كبعلبك ورام هرمز، فكها أن القرآن عبارة عن مائة سورة، واثنتي عشر سورة؛ لذلك اقترن باسمه به مائة اسم إلهي، واثني عشر اسها؛ لأن لكل سورة بسملة؛ ولهذا كانت الأنفال والتوبة سورة واحدة، وإنها كان في البسمنة الرحمن الرحيم بعد الاسم الجامع، ليعلم أن الرحمة وسعت كل شيء؛ لأن القرآن وسع كل شيء.

فإنه قال فيه: ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام:88]، فكل شيء مذكور فيه إما بالإجمال، وإما بالتعيين فمن عرف القرآن عرف منازله من كل قارئ، سواء كان المتكلم به الله نفسه، أو على لسان عبده، ومن عرف آيات القرآن عرف إعجازه، فإن إعجازه هو موضع الأدلة، ومن عرف كلماته عرف الوجود، فإن كلمات الله لا تنفذ، والرجود دائم باقي، ومن عرف حروفه عرف أصل وجود الكلمات وأسرارها، وعرف المفردات، وهو من خصائص علم الأفراد من رجال الله؛ كالحضر وأمثاله.

ثم قال: إن بسملة الفاتحة للرحمة الجامعة؛ لأنها لأم الكتاب، واللام جامعة؛ ولهذا قبل لها الرأس؛ لأن الرآس جامع لجميع القوى الحسية والمعنوية فرحمة بسملة الفاتحة جامعة بالقصد الخاص؛ لأنها شملت المستقيمين والحائدين، والمغضوب عليهم، فمن هؤلاء من ثناله الرحمة من طريق الوجوب، ومنهم من يجوزها من طريق الامتنان، وهم الجم الغفير؛ فتكون رحمة بسملتها مع التي في نفس السورة رحمة الامتنان، ومن لم يجعل البسملة من الفاتحة لم يبق له إلا رحمة الوجوب، فتكون مخصوصة بأهل الاستقامة، وهو النسمية من الفاتحة لم يبق له إلا رحمة الوجوب، فتكون من فصل بسم الله الرحمن القصب العام المشهور عند علياء الرسوم، وقد ورد الترغيب في من فصل بسم الله الرحمن الرحيم مع الحمد لله رب العالمين في نفس واحد تنبيها من الرسول بيني على أن القصد رحمة الامتنان فتعم من طرفي اللام، ولكن بأحوال مختلفة يعلم ذلك آهل الجمع والوجود، انتهى.

وقد اختلف العلماء والقراء فيها، هل هي آية من الفاتحة فقط أو من كل سورة سوى براءة فيكره الابتداء بها ؟ وإلى الأول ذهب أهل مكة والكوفة ومن وافقهم، وإلى الثاني ذهب جم غفير وهو الصحيح من مذهب الإمام الشافعي، ويجهر بها في صلاة الجهر، ومدعيًا على الصحيح إنها تسن بعد التعوذ في أول كل ركعة لآية السورتين، وهي آية فاصلة وتقرأ سرًا في صلاة الجهر.

وقيل: ليست بآية، ولا بعض آية من الفاتحة ولا من الفاتحة غيرها، وإنها كتبت للتيمن والتبرك، وهو الصحيح من مذهب الإمام مالك ومن وافقه، وتكره قراءتها عنده في صلاة الفرض لا في النفل مع إجماعهم أنها بعض آية من النمل، وبعضها آية من الفاتحة، وليست من القرآن أول براءة لنزوها بالقتال الذي لا تناسبه البسملة في سورة النمل للرحمة والرفق.

قال الشاطبي رحمه الله تعالى: ومهما تصلها أو برأت براءة لتنزيلها بالسيف لست مبسملاً، ولا بدمنها في ابتدائك سورة سواها، وفي الأجزاء خير من تلا.

وقال الشيخ عبد الرحمن العليمي الحنبلي في تفسيره: وأما مذاهب القراء فيها فقد أجم القراء على اثنان: البسملة أول الفاتحة سواء وصلت بسورة الناس أو ابتدأ بهاء واختلفوا فيها؛ فأما ابن كثير وعاصم والكسائي فإنهم يفتقدونها آية من الفاتحة، ومن كل سورة وافقهم حزة على الفاتحة فقط، وصح عن نافع أنه قال: أشهد أنها من السبع المئاني، وأن الله تعالى أنزها.

وقيل: إن أبا عمرو وقالون، ومن تابع الثاني: من قرأ المدينة لا يفتقدونها آية من الفاتحة، ولم يرض ابن الجوزي هذا القول..... الخ.

وفي معنى كونها مفتاح الجنة: حكى الشيخ أحمد الغزائي رحمه الله تعالى عن صالح المزني قال: كنت في بعض أسفاري دخلت مدينة فاجتزت بمؤدب الصبيان، وهو يضرب صبيًا فسألته عنه، فقال لي: هذا اليوم أمرته أن يقول: بسم الله الرحمن الرحيم، وهو يأبى أن يقولما، فقلت: دعني وإياه، فتقدمت إليه، وقلت: يا بني هلا قلتها فإنها آية من الفاتحة، وهي مفتاح الجنة؟ فقال: يا صالح أخاف أن تكون مفتاح خروج روحي من بدني، يا صالح ألست الذي يقتل الناس بقراءتك؟ فقلت: بلى، قال: أما في القرآن آية تقتلك فتريح المحبين منك، فاستولى على الدهش من أمره، فقلت: حبيبي من وراء حجاب قلبي لا جرم حرم أن تسرق في حواشيه أنوار هذا الاسم، فقال: يا صالح سألتك بيالله الكريم إلا قرأت في شبئًا من كلامه لأسمع، فليس في لسان يتجاسر أن يتلفظ بشيء

منه، قال صالح: فافتنحت في القراءة: ببسم الله الرحم الرحيم، فصاح الغلام صيحة عظيمة، وقال: هذا اسم إن تركته قتلني، وإن قلته قتلني؛ ثم خر ميتًا، فسألت عنه من أبوء، فقالوا هذا من ولد زين العابدين على بن الحسين بن على بن أبي طالب رضي الله تعلى عنهم أجمعين، فلم أر ذلك غريبًا، إن الأصول عليها تنبت الشجر، انتهى.

أما خواصها فعند الشمس البوني- رحمه الله تعالى- في ذلك رسالة قال فيها: إذا تلاها الشخص عدد حروفها سبعهائة وسبعة وثهائين مرة مدة سبعة أيام على أي شيء كان من جلب نفع، أو دفع ضرر، أو بضاعة خاف أن تكسد فإنها تربح ربحًا عظيهًا، وإذا تليت بهذا العدد على قدح ماء، وسقي للبليد أزال ما به من البلادة، وحفظ كل شيء سمعه بإذن الله تعالى، وإذا تليت في أذن مصروع إحدى وأربعين مرة؛ أفاق من ساعته، وإذا تليت عند النوم إحدى وعشرين مرة؛ أمن تلك الليلة من الشيطان، وبيته من السرقة، وأمن من موت الفجأة، وهي تدفع لكل بلاء وإذا كتب ب من البسملة عشرين مرة، وتليت عليها البسملة، مائة مرة وأضفت إليها هذه الأحرف (س لا مع ل ي ن وح ف ي الع ال ع ال م ي ن) وسقيتها للملسوع؛ أفاق وعافاه الله تعالى، ورأيت بخط والذي- رحمه الله تعالى.

فائدة: عزاها للإمام أبي الحسن الشاذلي هَنهُ، وهي: من قرأ بسم الله الرحمن الرحيم اثنا عشر ألف مرة فك رقبته من النار، واستجيبت دعوته.

وعن بعضهم قال: من كانت له حاجة إلى الله تعانى؛ فليقرأ بسم الله الرحمن الرحيم اثنا عشر ألف مرة، ويصلي بعد كل ألف ركعتين، ويصلي على النبي ﷺ، ويسأل الله حاجته، ويعود إلى القراءة، وكلما أكمل ألفًا؛ فقال كذلك إلى أن يتم الاثني عشر ألفًا فإنها تقضى كائنة ما كانت.

ونقل الشعراني ﴿ وَهِمَ اللهِ عَلَيْهِ أَنِهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

في الطبقات الكبري (1/ 294).

ومن فوائد الشيخ على الأجهوري المالكي لقضاء الحوائج أن تقول وأنت متوجه إلى حاجتك عشر مرات: اللهم أنت لها، ولكل حاجة فاقضها بفضل بسم الله الرحمن الرحيم (ما يفتح الله للناس من رحمة فلا عسك لها).

وعن خالد بن الوليد على: أنه حاصر قومًا من الكفار في حصن لهم، فقالوا له: إنك تزعم أن دين الإسلام حق فآرنا آية لنسلم، فقال لهم: احملوا إليَّ الشّم القاتل فأتوه بكأس منه فأخذه، وهم يشاهدون ذلك، وقال: بسم الله الرحن الرحيم، وشربه وقام سالمًا، فقالوا: هذا دين حق فأسلموا جميعًا، انتهى.

(الحمدالة)

الحمد: هو الثناء على الجميل من جهة التعظيم من نعمة أو غيرها، وهو على خسة أقسام: قوليّ، وفعليّ، وحاليّ، ولغويّ، وعرفيّ.

قالأول: حد اللسان، وثناء وعلى الحق بها أثنى به على نفسه مخيرًا بذلك على لسان أبيائه، والثاني: هو الإتيان بالأعمال البدنية ابتغاء مرضات الله تعالى، والثالث: هو الذي تلون عن اتصاف الروح والقلب بالأوصاف الإلهية، والرابع: هو الوصف بالجميل على جهة التعظيم، والتبجيل باللسان وحده، والخامس: فعل يبني عن تعظيم المنعم بسبب كونه منعيًا أعم من أن يكون فعل اللسان، أو الأركان، وهو أعم من الشكر؛ لأنه الثناء بجميل الصفات الذاتية، والشكر: هو الثناء بالأنعام؛ ولذا يقال: حمدت فلانًا على علمه، ولا يقال: شكرته على شجاعته، فكل شكر حمد، ولا عكس، ويؤيده قوله على المحمد لله وأس الشكر ما شكر الله عبد لم يحمده أن، والشكر اللغوي هو: الوصف الجميل على جهة التعظيم، والتبجيل على النعمة من اللسان، والجنان، والأركان، والعرفي هو: صرف العبد جميع ما أنعم الله عليه إلى ما خلق لأجله، فمورد الحمد اللغوي خاص إذ هو باللسان، ومتعلقه عام إذ هو في مقابلة نعمة، والحمد العرفي بالعكس، ففي فعل اللسان في مقابلة النعمة حمد لغوي، وشكر لغوي، وفي فعله لا في مقابلة حمد لغوي، وفي فعل المنان والجنان، والأركان في مقابلة النعمة حمد عرفي، وشكر لغوي، وهو متوقف على خسة أمور الجنان، والأركان في مقابلة النعمة حمد عرفي، وشكر لغوي، وهو متوقف على خسة أمور عمود به وحمود عليه، وحامد وحمود وصيغة.

<sup>(1)</sup> ذكره المناوي في فيض القدير (6/ 25).

قال في «المصباح»؛ حمدته على صفاته الجميلة وأفعاله الاختيارية التي ليست خلقه، كما يقال: حمدته على شجاعته وإحسانه حمدًا أثنيت عليه، ومن هنا كان الحمد غير الشكر؛ لأنه يستعمل الصفة في الشخص، وفيه معنى التعجب، ويكون فيه معنى التعظيم للممدوح، وخضوع للمادح؛ كقول المبتلي الحمد لله؛ إذ ليس هنا شيء من نعم الدنيا، ويكون في مقابلة إحسان يصل إلى الحامد، وأما الشكر فلا يكون إلا في مقابلة ضبع، فلا يقال شكرته على شجاعته، وقيل: غير ذلك (الذي)اسم موصول (أوْرَدَ) أي: أحضر في حضرته الخاصة.

قال في القاموس»: وأَوْرَدَه أَحْضَرَه الموردُ كاسْتَوْرَدَهُ (مَنْ أَرَادَ) أي: اختار والمجلس، وهو مقعد الصدق في المرتبة العندية، ويجوز الفتح، وهما بمعنى (المَوْرُودَ) أي: المقصود لأهله والمشهود لطلاب نهله، (وَخَصَّ) وعين التخصيص ضد التعميم، قال في القاموس»: خَصَّهُ بالشيء، أي: فضله اخْتَصَّه بالشيء خصه به فاختص، وتخصص لازم ومتعد، انتهى.

(أَهْلَ) الأهل من كل شيء خاصته (الأَوْرَادِ) جمع ورد، قال في فتهذيب الصحاحة:والوردالجزء،انتهي.

ومعناه في الاصطلاح: مجموع أذكار، وأدعية وضعت بعض مناجاة الحق سبحانه وتعالى، والابتهال إليه، والتضرع بين يديه عملاً بحق العبودية، وقيامًا بنواميس الربوبية فإن الفقر والاحتياج شأن العبد، ويقتضيان الطلب، ويستعين بتلاوتها الطالب على قهر النفس والهوى الغالب، فإن أمداد الأوراد وافرة، وإسعافها بنبل المراد سافرة، وسبب تنويع الأوراد للمريدين أن النفس من شأنها الشرود، والذكر له صولة على القلب، واستيلاء للقرآن يقود، فتجد النفس بذلك شدة وكربة فبالأوراد تزول بعض غضنها المكدرة من صاجها شربه، وتختلف الثمرات لاختلاف المشارب، واستعداد الذائق، والمرتوي الشارب فترى الورد من أوراد أهل المعارج، ومتنوع الثهار، والنتائج بحسب صدق التوجه، وقوته وضعفه من القاصد، ومتعد دائرة الواضع له الزارع والحاصد.

فلكل وَارِدٌ وِرْدٍ وِرْدٌ يخصه، وشرب صاف يسقيه مكرعًا، ولجناح سره يقصه، فعادت بهذه المشارب مختلفة، وإن كانت بخسب الينبوع مؤتلفه، وأنشأ العارفون أورادهم، وارشفوا منها ورادهم، ورأوا بعين الفهم الوقاد: أنَّ ما وضعوه أقرب في الرشاد والإرشاد؛ ولهذا حرضوا على ملازمتها، وضمنوا الفنح للمستقيم على تلاوتها لم يستعملوا في جميع ما يفاض عليهم مخيلة في تكره؛ بل يتلقون من تلك الإلهام، ويكثرون للملهم حمدًا وشكرًا، وعلامة المأذون له في الكلام أن تكسى كلهاته طلاوة وحلاوة، وغير المأذون تنفر من كلامه الطباع وبمتجه الإسهاع حال التلاوة، فإن قال قائل: أليس الدعاء بالوارد أبلغ في رفع الاستعداد؟

قلنا: وهو كذلك بدون إنكار لكن القوم، وإن تكلموا فمن أذنه، وأمره ينطقون، أو من حيث الإمداد يتكلمون بأخذون عنه، فيعلمون ويكلمون ويَفهمون ويُفهمون، فبنوره يهتدون، وبهديه يسيرون فيسعدون، وإذا كان للغير بالنجم يهتدي فها بالك بمن بشمس الشموس يقتدي، فإن قبل: نرى بعض الطائفة، تكلفوا السجع في أحزابهم، وقد نهى رسول الله يهي عن ذلك.

قلنا: نعم، ورد النهي عن تكلفه وتقصده، فإذا ورد بدونها فلا ملام، كها ورد عنه تنظير في قرله: «اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينقع، وعمل لا يرفع، ودعاء لا يسمع» أب وفي رواية «اللهم إني أعوذ بك من قلب لا يخشع، ومن دعاء لا يسمع، ومن نفس لا تشبع، ومن علم لا ينفع، أعوذ بك من هؤلاء الأربع» أبي أ

وقوله ﷺ: «اللهم اجعلني شكورًا، واجعلني صبورًا، واجعلني في عيني صغيرًا، وفي أعين الناس كبيرًا» \*\*.

وقوله: «اللهم اغتني بالعلم، وزيني بالحلم وأكرمني بالتقوى، وجلني بالعافية اله... وقوله: «اللهم إن أعوذ بك من خليل ماكر عيناه ترباني، وقلبه يرعاني إن رأى حسنة دفنها، وإن رأى سيئة أذاعها الله على غير ذلك مما ورد عن زين المالك ﷺ، فعلم بهذا أن

 <sup>(1)</sup> رواه مسلم (4/ 2088)، وابن حبان (1/ 283).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (4/ 2088)، النرمذي (5/ 19 ق).

<sup>(3)</sup> ذكره السيوطي في الجامع الكبير (1/ 5109).

<sup>(4)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (6/ 749 · 41 / 238).

<sup>(5)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (6/ 205).

المراد: عدم التكليف، فإذا جرى على اللسان فلا ملام عليه إذ لم يكن الآمر في توفرها إليه.

قال سيدي أحمد زروق قدس الله سره ما لمعت بروق في شرح احزب البحرة:

وبالجملة فأحزاب المشايخ صفةً حالهم، ونكتةً مقالهم، وميراتُ علومهم وأعمالهم، وبالجملة فأحزاب المشايخ صفةً حالهم، ونكتةً مقالهم، ولا بها جاء بعدهم من أراد عاولة ذلك جروا في كلّ أمورهم لا بالهوى، فلذلك قُبِلَ كلامهم، ولا بها جاء بعدهم من أراد عاولة ذلك بنفسه لنفسه، فعاد ما توجه به عليه بعكسه، وما هو إلا كما يحكى: أن النحلة علمت الزنبور طريق النسج، فنسج على منوالها، وصنع بيتًا على مثالها، ثم ادَّعى أن له من الفضيلة ما لها، فقالت له: هذا البيت، وأين وإنها السر في السكان لا في المنزل.

فأحزاب أهل الكهال ممزوجة بأحوالهم، مؤيدة بعلومهم، مسددة بإلهامهم مصحوبة بكراماتهم، حتى قال الشيخ أبو الحسن – رَضِي اللهُ تَعَالَى عَنْهُ – في شأن «حزبه الكبير»: من قرأه كان له ما لنا، وعليه ما علينا.

قال سيدي أبو عبدالله محمد بن عباد رحمه الله تعالى: يعني له ما لنا من الحرمة، وعليه ما علينا من الرحمة.

قلت: والذي يظهر من قوة الكلام: أن ذلك إثبات في حوزة الشيخ، ودائرته مما هو أعم من الرحمة والحرمة، وهذا جار في كل أحزاب الشيخ وجميع طريقته؛ لأنه إذا كان الإيهان بطريقتهم ولاية، فكيف بالدخول فيها بأوفى جزء؟

نعم، ولا يستعمل ذلك إلا بعد المحبة لهم، «ومن أحب قومًا حشر معهم» أن كها قاله عليه الصلاة والسلام، وقال أيضًا صلى الله عليه الصلام والسلام، وقال أيضًا صلى الله عليه الصلاة والسلام، وقال أيضًا صلى الله عن القوم، ولما يلحق بهم: (النَّتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبُتَ» (2).

ويرحم الله الشيخ أبا عبدالله محمد بن على الترمذي الحكيم، حيث قال: اللهم إنا نتوسل إليك بحبُّهم؛ فإنهم أحبوك، وما أحبوك حتى أحببتهم، فبحبك إياهم وصلوا إلى حبك، ونحن لم نصل إلى حبهم فيك إلا بحظنا منك؛ فتمم لنا ذلك حتى نلقاك.

وأنشدوا في ذلك:

لِي ســـادةٌ مِـــنْ عِـــزِّهِم أقـــدامُهُم فَـــوقَ الجِـــباهِ

<sup>(1)</sup> رواه الحاكم في «المستدرك» (3/ 19)، والبيهقي في «شعب الإيهان» (19/ 379).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري (3/ 1349)، ومسلم (4/ 2032).

## إِنْ لَمْ أَكُ نُ مِ فَهُمْ قَا فَ لِي الْمُ الْمُ

وسبب وضع الأشياخ الأحراب، والأوراد تشويق المريد إلى طلب المريد، وهو الله تعالى المراد والقصد الأعظم، جمع الخلق على الحق، وترقيهم إلى منزلة الصدق، وعملاً بقوله ﷺ: امن دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجرهم شيئًا، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا يتقص ذلك من آثامهم شيئًا، أد.

وقوله على: الله على يدي الله على يديك رجلاً خير لك مما طلعت عليه الشمس وغربت الله وله الله وغربت الله ولمذا بذلوا جهودهم في الدعوة إلى الله تعالى بكل ما أمكن سرًا وإعلانًا، وركضت خيوهم في ذلك المقام لما وجدت ميدانًا، وتجردوا لمحاربة النفوس بعد ما أدرعوا، وشكوا السلاح وتلونوا لها ألوانًا، والحرب خدعة رغبة في الفلاح، وأنشقوها نشوقًا معطّرا؛ ليترقوا بها فلها أطلسًا هو من كيال العارف أن ينصبغ بحيلة أهل زمانه، ويتلون كالماء بلون إنائه تنزلاً؛ لينهض بهم إلى درجة عرفانه لا لحظ نفساني، أو لحظ شيطاني؛ إذ قد خلصهم الحق من ذلك، واستحلفهم مزيد الكون، وظلامه الحالك.

وقد قبل: آخر ما يخرج من قلوب الصديقين حب الرئاسة، أي: النفسائية، ويظهر فيهم حب الرئاسة العرفائية؛ ولذا قبل: قال الأكبري معنى تخرج: تظهر، فإن ظهور الرئاسة العرفائية للخلق يوجب لهم الإقبال عليهم، وهو يستلزم المدد، والتقريب من حضرات القريب لا عن قصد فاسد، أو رأي كاسد من مدح، أو ذم؛ إذ قد استوى عندهم ما المدح وخشية الذم، لكن لما تحتم عليهم النصح والإرشاد، ورأوا بدون ميل القلوب إليهم يعسر حصول المراد، فاستهالوا القلوب والأرواح، وسعوا في تآلف الأشباح، ومما استهالوا به الطلاب وضع الأوراد والأحزاب؛ وحيث كانت الأعمال بالنيات، والمدار على ما تحتوي عليه الطويات، فلا ملام، ولا اعتراض للتخلص من الأغراض، والشفاء من الأمراض الموجبة للانقباض، وعما يتحتم على الساري في مدارج القوم الراجي يقظة

<sup>(1)</sup> انظر: شرح حزب البحر للشيخ زروق (ص32) بتحقيقنا.

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (4/ 2060).

<sup>(3)</sup>رواه الطبران في الكبير (1/ 315).

وتنبها من النوم أن يؤول ما أشكل عليه من كلهاتهم، ويظن فيهم الخير، ولا يبادر إلى الإنكار بها أنبهم عليه من عباراتهم، فإن الشريعة المطهرة بحرها ممتد واسع وبرها منتشر الأرجاء شاسع، أي: واسع.

نقل عن الإمام تحيي اللين النووي عله أنه قال: ينبغي للإنسان إذا وجد في كلام أخيه إشكالاً أن يطرقه سبعين احتيالاً، فإذا لم تقنع نفسه بذلك، فليرجع عليها بالملامة، ويقول لها: قد احتمل كلام أخيك كذا كذا من الاحتيالات فلم لم تقبليه، أو ما معناه؟ أو فليسلم فإن التسليم أسلم، والاعتراف بالقصور أحكم، وأنشدوا:

وإذا كسنت بالمناظر غسرًا شم أبسصرت حاذقها لا تمسار وإذا لم تسمر الهمسلال فسسلم لأنسساس رأوه بالأبسسار وإلا فليسأل العارف باصطلاحهم، والشّارح في منهج سراحهم.

واعلم: أن يلزم كل من عين على نفسه وردًا، أو عين له أن يلازم على تلاوته؛ كالأوراد، أو فعله؛ كالصلاة والصوم، وغيرهما ولا يتركه ما أمكنه إلا من عذر شرعي، سيها من بايع شيخه على ملازمة ذلك الورد، فهذا يلزمه قضاء ما فاته من الأوراد الليلية نهازًا، والنهار ليلاً.

وكان سيدي إبراهيم الدسوقي فته يقول: ما قطع مريد ورده يومًا إلا قطع عنه الإمداد في ذلك اليوم، فإن طريق القوم تحقيق وتصديق وعمل وتنزه وغض بصر، وطهارة يدوفرج ولسان، فإن خالف شيئًا من أفعالها رفضته، ولو كررها.

وقال سيدي أبو طالب المكي قدس الله سره: ومداومة الأوراد من أخلاق المؤمنين، وطريق العارفين، وهي بريد الإيهان، وعلامة الإيقان.

ومن كلام سيدي أبي الحسن الشاذلي فله قدس الله سره: ورد المحققين رد النفس بالحق عن الباطل في عموم الأوقات، وفي رواية أخرى عنه: ورد المحققين إسقاطًا لهوى، ومحبة المولى أبت المحبة أن تستعمل محبًّا لغير أحبابه.

وأنشد سيدي محمد بن عراق- رحمه الله تعالى:

كـــلَّ لــــه وِردٌ بكـــون وســـيلة لمعاشــــه ومعــــاده ومعــــاده وجعلت وردي في الخروج عن السوى وأكسون مــع مــولاي تحــت مــراده

وقال سيدي آحمد بن عطاء الله السكندري على «حكمه»: \* الا يستحقر الوِرْدَ إلا جَهُولُ » أَ وقال سيدي آحمد بن عطاء الله السكندري على وحكمه الله الله المار وأولى ما يعتني بنه منا لا يُخْلِفُ وجنودُهُ الوردُ هو طالِبُهُ منك والواردُ أنتَ تطلبُهُ منه، وأبنَ ما هو طالبُهُ منك عما هو مَطْلَبُكَ منه ؟ »، انتهى.

قالوا: رد نتيجة الورد؛ ولذا قالوا: من لا ورد له لا وارد له، ومن كثرت أوراده كثرت وارداته، ومن كثرت وظائفه كثرت لطاتفه، وكثرتها ثبنى عن علو الهمة، والرغبة في رفع الحجب المدغمة، وتدل على المحبة، فإن من أحب شيئًا أكثر من ذكره، ومن تحقق بتوالي نعم المنعم عليه ازداد في حمده وشكره.

و(مِنَ العِبَادِ) بكسر العين جمع: عبد، وهو: ما يقابل السيد، ومقام العبودية أشرف المقامات الإنسانية، قال تعالى: ﴿ سُبَحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ، لَيْلًا ﴾ [الإسراء:1]، فلم يذكر النبوة والرسالة؛ لأن هذا الوصف أشرف، وفي الحديث الشريف؛ أمّا عبد لا آكل

 <sup>(1)</sup> قال الشيخ ابن عجيبة: الورد في اللغة هو الشرب قال نعانى: ﴿بِشْنَ الْوِرْدُ اللَّوْرُودُ﴾ [هود: 98].
 وفي الاصطلاح: ما يرتبه العبد على نفسه أو الشيخ على تلميذه من الأذكار والعبادات.

والوارد في النغة هو الطارق والقادم يقال: ورد علينا فلان، أي: قدم، وفي الاصطلاح: ما يشجفه الحق تعالى قلوب أوليائه من النفحات الإلهية فيكسبه فوة محركة، وربها يدهشه أو يغببه عن حسه ولا يكون إلا بغتة، ولا يدوم على صاحبه.

ثم إن الورد ينقسم على ثلاثة أقسام: ورد العباد والزهاد من المجتهدين، وورد أهل السلوك من السائرين، وورد أهل الوصول من العارفين.

فأما ورد المجتهدين؛ فهو استغراق الأوقات في أنواع العبادات وعبادتهم بين ذكر ودعاء وصلاة وصيام، وقد ذكر في الإحياء والقوت أوراد النهار وأوراد الليل وعَيِّن لكل وقتٍ وردًا معلومًا.

وأما ورد السائرين؛ فهو الخروج من الشواغل والشواغب وترك العلائق والعوانق وتطهير القلوب من المساوئ والعيوب وتحلينها بالفضائل بعد تخليتها من الرذائل وعبادتهم ذكر واحد وهو ما يعينه له الشيخ لا يزيد عليه مع جمع القلب وحضوره مع الرب.

وأما ورد الواصلين فهو إسقاط الهوى ومحية المولى وعبادتهم فكرة أو نظرة مع العكوف في الخضرة فكل من أقامه مولاه في ورد فليلتزمه ولا يتعدى طوره ولا يستحقر غيره إذ العارف لا يستحقر شيئًا بل يصير مع كل واحد في مقامه، ويقرر كل شيء في محله فلا يستحفر الورد، ويطلب الوارد إلا جهول أو معاند، وكيف يستحقر الورد وبه يكون الورود على الملك المعبود؟.

متكتًا إنها آكل كما تأكل العبيد" (أن واختار لما حير أن يكون عبدًا رسولاً، وقال: «قولوا عبد الله ورسوله» (2)، وقال تعالى: \*وإنه لما قام عبد الله يدعوه؛ أي: النبي ﷺ.

قال الإمام القشيري الله في «الرسالة»: قال أبو علي الدقاق الله: ليس شيء أشرف من العبودية، ولا اسم أتم للمؤمن من هذا الوصف، وقال سمعت الأستاذ أبا علي الدقاق- رحمه الله تعالى- يقول: العبودية أتم من العبادة؛ فالأول: عبادة، ثم عبوديته، ثم عبودة، فالعبادة للعوام والعبودية للخواص، والعبودة لخواص الخواص، ثم قال: وسمعته يقول: العبادة لمن له علم اليقين، والعبودية لمن له عين اليقين، والعبودة لمن له حق اليقين، وسمعته يقول: العبادة لأصحاب المجاهدات، والعبودية لأرباب المكابدات، والعبودة صفة أهل المشاهدات، فمن كم يزجر نفسه فهو: صاحب عبادة، ومن لم يضن بقلبه فهو: صاحب عبودة، انتهى.

واعلم أن العبودية هي: الفطرة التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله، وهي: الظل الملازم والبد اللازم، فمن جهل عبوديته كان من الخاسرين، ومن تحقق فيها كان من الخابرين، ولا سيادة مع شهودها، فمن رأى له سيادة على شيء في وقت ما؛ فهو غافل في تلك الحالة عن عبوديته، والعبيد على أقسام عبيد أجور، وعبيد دهور، وعبيد شهوات، وعبيد هوى، وعبيد سوى، وعبيد إخلاص، وعبيد اختصاص، وعبيد إحسان، وعبيد رحمن، وعبيد اسم أو أسهاء، وعبيد اسم الذات مجامع الأسهاء، وكلها تعلق العبد في مقام العبودية، وتحقق ترقي لمقام الرجولية فتخلق، وهذا مقام الوارث الذي لآخرته حارس، ولأرض قلبه حارث، وصاحبه عزيز، وهو أعز تساقط عليه رطب الأسرار الجنية بدون هذه، وأنشد القاضى عباض - أسكنه الله أقسح الرياض:

ومحسسا زادني عجسسبًا وتسسيهًا وكسدت بأخسسي أطسأ السبريا دخسولي تحست قسولك: يساعسبادي وإن صسسيرت أحسسد لي نبسسيا وقال الآخر:

وهان عليَّ اللَّوم في جنب حبها وقدول الأعسادي إننسي لخلسيع

<sup>(1)</sup> ذكره المراقي في تخريج أحاديث الإحياء (4/ 109).

<sup>(2)</sup> رواه الدارمي (2/ 412).

أم إذا نـــوديت باستسم وإنساع القالة عاد المسميع الما إذا قسيل في يساع بدها لـــميع وأنشد الآخر -عفا الله عنه:

وسنذ عرفت الحب ساذقت غيرها وفيها سذاق الصبر عندي كالشهد وحسسبي إذا لقسبوني بعسبدها علوًا وهنذا علية الحنظ والسبعد

وقال السيوطي -رحمه الله تعالى- في شرح «عقود الجهان»: وعبد في الأصل وصف غلبت عليه الاسمية، وله عشرون جمعًا، نظم ابن مالك منها إحدى عشر في بيتين، واستدرك عليه الباقي في آخرين، فقال ابن مالك رحمه الله تعالى: عباد عبيد جمع عبد، وأعبد أعابد معبودًا معبدة عبد؛ كذلك عبدان وعبدان أثبتاه كذاك العبد، أو امدد إن شئت أن تمد.

وقلت: وقد زيد أعباد عبود عبدة، وحقق بفتح، والعبدان تشد، وأعبدة عبدون، تمت بعدها عبيدون معبودًا بعض فخذ تشد، انتهى.

(بِنَهُكَاتِ) جمع: نفحة، وهي: العطية يقال: نفح فلان بكذا، أي: أعطاء، وفي الملختار» نفح الطيب: فاح، وله نفحة طبية، ونفحت الناقة: ضربت برجلها، ونفحت الريح: هبت، قال الأصمعي: ما كان من الرياح نفح، فهو برد، وما كان نفح فهو حر، وقد سبق، وباب الثلاثة: قطع، ونفحة من العذاب قطعة منه، انتهى.

وفي الحديث الشريف: «إن لربكم في أيام دهركم نفحات، فتعرضوا لها لعله أن يصيبكم نفحة منها فلا تشقون بعدها أبدًا" أ.

(الجُودِ) والنفحات الجودية، وهي: الواصلة لا عن طلب واستحقاق؛ بل محض فضل من الكريم الخلاق، ولما جادوا بالأرواح، وتركوا لذائذ الأشباح جازا، بم للجود بالجود مع أن جودهم به من غير جحود، ومن ترك فه شيئًا عوضه الله خيرًا منه، ورزقه قوة الهبة على الطالب تعينه، (وَمَنَحَهُمُ) أي: أعطاهم، قال في «القاموس»: مَنَحَه كمَنَعَه، وضَرَبَه، أعْطَاه، والاسم المِنْحَةُ، انتهى.

(مِنَ الْوَارِدَاتِ) جمع: وارد، قال الإمام القشيري ﴿ وَالْوَارِدُ مَا يَرِدُ عَلَى الْقَلُوبِ

رواه الطبران في الكبير (19/ 233).

من الخواطر المحمودة مما لا يكون من قبيل الخواطر فهو أيضًا وارد، ثم يكون وارد من الحق، ووارد من الحق، ووارد من الحق، ووارد من الحواطر تختص بنوع الخطاب، وما يتضمن معناه، والواردات تكون عن وارد قبض وبسط إلى غير ذلك من المعاني، انتهى.

وقال ابن عطاء الله في \*حكمه\*: منح العطاء من عدله، وحكمه محل ما يكون الواردات الإلهية إلا بغته صيانة أن يدعيها العتاد بوجود الاستعداد، ثم قال: الوارد يأتي من حضرة قهار؛ لأجل ذلك لا يصادمه شيء إلا دمغه، بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق، ثم قال: لا تطلبن بقاء الواردات بعد أن انبسطت أنوارها، وأودعت أسرارها فلك في الله غناء عن كل شيء، وليس يغنيك عنه شيء، انتهى.

وقد سئل سيدي الشيخ عبد القادر الجيلاني -قدس الله سره- عن صفات الواردات الإفية، والطوارق الشيطانية فقال: الوارد الإلمي لا يأتي استدعاء، ولا يذهب بسبب، ولا يأتي على نمط واحد، ولا في وقت واحد، والطارق الشيطاني بخلاف ذلك، انتهى.

(الإِلْهَيَّة) هي المنسوية للإله الموصوف بالألوهية التي شأنها إعطاء كل ذي حق حقه، وحيث كانت الواردات نتائج الأوراد فهي مقدمات فا فمن كانت أوراده ربائية، أو رحمائية كانت وارداته كذلك، والإلهية أعلى، فكلها ارتقت الأوراد وصفت من الشواتب ارتقت الواردات أيضًا وفاضت بالعجائب والغرائب، وكم من حاضر في الأوراد وهو غائب ليس له نصيب في عوائد فوائد تلك الكتائب، وكم من غائب حاضر له قسم وافر من موارد هاتيك الأطائب، فإن قلت: أما هم القوم الذي لا يشقى جليسهم، ولا تطرقه النوائب؟ قلنا: نعم، لا يشقى، ولكنه لما غاب قلبًا لم يشق من لبن مددهم الخاص الرائب (مًا رَقًاهم بِهِ) أي: علا مراتبهم لديه بسبب تلك الواردات التي تورد صاحبها المقصود وتدنيه (إلى مَنَازِلِ الشَّعُودِ) جمع منزل، قال في «المختار»: والنزل بفتحتين، والمنزل المنهل، والمنار، والمنزلة أيضًا المرتبة لا تجمع، واستنزل فلان، أي: حط عن مرتبته، والمنزل بضم والمنار، وفتح الزاي الإنزال، تقول: أنزليني مُنزَلاً مباركًا، والمَنزَل بفتح الميم، والزاي النزول، المنهم، وفتح الزاي الإنزال، تقول: أنزل ينزل نُزُولاً ومُنزَلاً مباركًا، والمَنزَل بمعنى، والزاي النزول، وهو الحلول، يقول: نَزل ينزل نُزُولاً ومُنزَلاً، وأنزله غيره، واستنزله بمعنى، والزاي النزول، وهو الحلول، يقول: نَزل ينزل نُزُولاً ومُنزَلاً، وأنزله غيره، واستنزله بمعنى، والزاي النزول، وهو الحلول، يقول: نَزل ينزل نُزُولاً ومُنزلاً، وأنزله غيره، واستنزله بمعنى، والزاي النزول، وهو الحلول، يقول: نَزل ينزل نُزُولاً ومُنزلاً، وأنزله غيره، واستنزله بمعنى، ونزله تنزيلاً،

THE PRINCE GHAZI TRUST

والتنزيل النزول في مهله... إلخ. 🌑

والمنازل تضاف للكواكب السيارة، فيقال منازل الشمس، ومنازل القمر، قال الله تعالى: ﴿ وَٱنْقَمَرَ قَدَّرْتُهُ مَنَازِلْ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱنْقَدِيمِ لَا ٱلشَّمْسُ يُنْبَغِي هَٰا أَن تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا آلَيْلُ سَابِقُ آلَهُ إِنْ وَكُلِ فِي قَلْكِ يَشْبُحُونَ ﴾ [يس:40، 41]، وهي ثهانية وعشرون منزلة؛ أربعة عشر فوق الأرض، ومثلها تحتها، فإذا غربت إحداها طلعت الخامسة عشر، وقد قابل كل منزلة حرقًا من الحروف، ولم يعد أهل هذا الفن الفلكي اللام ألف حرفًا للزكبة، وهو معدود شرعًا، والمنقول من الحروف يقابل الظاهر على وجه الأرض حال غروب الرابعة عشر، وطلوع الخامسة عشر؛ لأن المنقوط خمسة عشر، والغير المنقوط منازل سعودات، والمنقوط نحوسات؛ فذو النقطة أقرب إلى السعود، وذو النقطة برا أبعد، وذو الثلاث في أوج طبقات النحوسات.

وقد خلقها الله تعالى أشكالاً غتلفات لا يشبه أحدها الآخر، وهي متفرقة إلى اثني عشر برجًا، والبروج منها الثابت، والمنقلب، ولا إله إلا الله اثنا عشر حرفًا، والإثبات ثابت، والنفي منقلب فاستمد كل برج من حرف، وأمد البرج ما اختص به من المنازل، وأمدت المنازل ما حل بها من الكواكب، وأمدت الكواكب ما تعلق بها من العناصر، وأمد كل المنازل ما حل بها من العناصر، وأمد كل عنصر جزء، فاستقام نظام العالم العلوي والسفلي بمدد أشعة أنوار حروف لا إله إلا الله ثم قرن بحروفها حروف محمد رسول الله، ﴿نُورْ عَلَىٰ نُورْ يَهْدِى ٱللهُ لِلمُورِهِ مَن يُشَاءُ ﴾ ثم قرن بحروفها حروف محمد رسول الله، ﴿نُورْ عَلَىٰ نُورْ يَهْدِى ٱللهُ لِلمُورِهِ مَن يُشَاءُ كَا لَلْ ورف على المنازل المنازل وحرفًا وطفًا ونطقًا فانتظم إلى الأفلاك، وانتبهت لملاحظته السعود عيون سائر الأملاك، ومن غريب الاتفاق أن حروف أساء الخلاك، وانتبهت لملاحظته السعود عيون سائر الأملاك، ومن غريب الاتفاق أن حروف أساء الخلفاء الأربعة ش اثنا عشر حرفًا، فإذا قال الداعي: اللهم إني أسألك بسر لا إله إلا الله، وبحي بن أبي طالب عم النبي، أن تقضي حاجتي قضيت حاجته، وفي إضافة المنازل إلى السعود تبشير، وإشارة إلى الارتقاء المسعود، قال في «القاموس»: وشعودُ النُجومِ: عَشَرَةٌ؛ سعود تبشير، وإشارة إلى الارتقاء المسعود، قال في «القاموس»: وشعودُ النُجوم: عَشَرَةٌ؛ من مَنازِلِ القَمْر، وسَعْدُ الشّعودِ، وهذه الأربَعَةُ من مَنازِلِ القَمْر، وسَعْدُ الشّعود، وهذه الأربَعَةُ من مَنازِلِ القَمْر، وسَعْدُ الشّعود، وهذه الأربَعَةُ من مَنازِلِ القَمْر، وسَعْدُ الشّعود، وهذه الأربَعَة من مَنازِلِ القَمْر، وسَعْدُ الشّعود، وهذه الأربَع، وسَعْدُ مَلْمَا، وسَعْدُ المُراع، وسَعْدُ مَلْمَاء وسَعْدُ مَلْمَاء وسَعْدُ المُراع، وسَعْدُ المُراع، وسَعْدُ المَاع، وسَعْدُ المُراء وسَعْدُ المُراع، وسَعْدُ مَلْمَاء وسَعْدُ المُراء وسَعْدُ المُراع، وسَعْدُ المَاء وسَعْدُ المُراء وسَعْ

السُّنَّةُ ليستُ من المَّنازِلِ، كلُّ منها كوُّكَبانِ بينهما في المَّنْظَرِ نحوُّ ذِراع، انتهي.

والمراد بمنازل السعود؛ مراتب السعد الناشئ عن حضرة التقريب الإني، والفيض العلي الكلي (أَحَدُهُ) سبحانه وتعالى؛ أي: أثني عليه الثناء اللائق بجنابة علمه؛ أي: (عَلَى مَا تَفَضَلَ بِهِ) الفضل والفضيلة، كما قال في "المختار" ضد النقص والنقيصة والإفضال والإحسان، ورجل مفضال، وامرأة مفضالة على قومها إذا كانت ذات فضل وسمحة، وأفضل عليه، وتفضل بمعنى، والمتفضل أيضًا الذي يدعي الفضل على أقرانه، ومنه قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ أَن يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ ﴾ [المؤمنون:24]، إلى آخره به على عبده من نعمه الذي لا تحصى عدًّا، ولا مجاط بها حدًّا، ولا سيها ما تفضل به (مِنْ مُلَازَمَةِ) قال في شهذيب الصحاح»: لزمت الشيء ألزمه لزومًا، ولزمت به ولازمته، وإلزام الملازم، وألزمته الشيء فالتزمه والالتناق، انتهى.

وقال في «القاموس»: لَزِمَه، كَسَمِعَ، لَزْماً ولُزوماً ولِزاماً ولِزامَةٌ ولُزْمَةٌ ولُزْماناً، بضمهها، ولازَمَه مُلازَمَةٌ ولِزاماً والتَزَمَه وألْزَمَه إياهُ فالْتَزَمه، وهو لُزَمَةٌ، كَهُمَزَةٍ، أي إذا لَزِمَ شيئاً لا يُفارِقه، وككِتابِ الموتُ، والجِسابُ. انتهى.

وقال السيد في تعريفاته: الملازمة لغّة: امتناع انفكاك الشيء عن الشيء، واللزوم والنزوم والتلازم بمعناه، واصطلاحًا: كون الحكم مقتضيًا للآخر على معنى أن الحكم بحيث لو وقع يقتضي وقوع حكم آخر اقتضاءً ضروريًّا؛ كالدخان للنار في النهار، والنار للدخان في الليل، انتهى.

وللملازمة أثر ظاهر؛ فإن الأمركما قال: ذو القلب الطاهر أطلب، ولا تضجر من يطلب؛ فإنه الطالب إن يضجرا أما ترى الحبل بتكراره في الصخرة الصهاء قد أثرا، والقلوب الغافلة عن المحبوب أقسى من الصخر، فإنها أظلمت بالغفلة، وقنعت بسفساف الأخلاق دون مكارمها الموجبة للفخر، فالملازمة باب الفتوح، وبها يكون العبد ممنوحًا للريحان والروح، وهي: قرينة الاستقامة إذ هي عليها علامة، وقد أنشدني المجذوب المطروب الشيخ أحمد النحلاوي أذاقه الله حلاوة الصحو الذي ما له مساوي وهو:

من لازم المحسراب لا بدأن يسرى سراجسين وقسادين بأربسع فستاثل

وفي صورة المذكور حال مؤثر يلك على أنه مؤسرًا والمعلى: أن من لازم محراب التقريب بالنوافل شاهد سراج الملكوت العالي والملأ السافل، والفتائل الأربع هي: الرحوت والرهبوت والجبروت واللاهوت، وقد يقال: المراد بالمحراب محراب الحضور، وبالسر اجين: الكشف الصوري، والحيالي الموجبين لرفع الستور المستمدين من حضرات أربعة جالبة للسرور؛ حضرة الأفعال والأسهاء والصفات والذات.

آو يقال المحراب هو: طاقة الطوق والسراجان الأكل من تحت الأرجل، ومن فوق وكل منها يستمد من حضرتين الحضرة الإلهية، والحضرة الكيانية، وقد يقال: ملازمة المحراب تنتج سراجي الحب والاقتراب، وهما يستمدان من أربعة فتائل؛ الذكر ونسيانه، والغيبة فيه، والغيبة عن الغيبة فيه إلى غير ذلك من المعاني، لمن يعاني (الأوراد مَعَ) قال في القاموس؟ مع اسم، وقد يسكن وينون، وحرف خفض، أو كلمة تضم الشيء، وأصلها معًا، أو هي للمصاحبة، وتكون بمعنى عند، وتقول جاءوا معًا؛ أي: جيعًا، انتهى.

وفي «المُختار»: والدليل على أنه اسم حركة آخره مع تحرك ما قبله.

(كَيَاكِ) قال في المختار\*: الكَيَال النَّيَام وقد كَمَل يَكْمُل بالضم كَيَالاً. وكَمُل بضم المُياكِ، وكَمُل بضم المُيم لُخَة. وكَيمل بكشرها لغة وهي أَرْدَؤُها. وتَكامَل الشيءُ. وأكْمَلَه غيَرُه. ورجُل كامل وقوم كَمَلة مثل حاقد وحَقَدة. ويقال أعْظه المَالَ كَمَلاً أي كُلَه. والتكميل والإكْيَالُ الإِثْمَام. واسْتَكُمَلُه اسْتَتَمَّه، انتهى.

(الأَدَبِ) قال في «القاموس»: الأَدَبُ، مُحَرَّكَةُ الظَّرْفُ، وحُسْنُ التَّناوُل، أَدُبَ، كَحَسُنَ القَّناوُل، أَدُبَ، كَحَسُنَ، أَدَبًا فهو أَدِيبٌ، ج أَدَباءُ. وأَدَّبَه عَلَّمَه، فَتَأَذَبَ واسْتَأْدَبَ. والأَدْبَةُ، بالضمِّ، والمَّادَبَةُ والمَّادَبَةُ طَعامٌ صُنِعَ لدَعْوَةٍ أَو عُرْسٍ. انتهى.

قال القشيري- رحمه الله- في أول باب الأدب: قال الله تعالى: ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصْرُ وَمَا طُغَىٰ ﴾ [النجم:17]، قيل: حفظ آداب الحضرة، وقال تعالى: ﴿ قُواْ أَنفُسَكُرْ وَأَهْلِيكُرْ نَارًا ﴾ [التحريم:6].

جاء في "التفسير" عن ابن عباس رضي الله عنها: فتهوهم وأدبوهم، وبسند عن

النبي بيني قال: ٥-ق الولد على والله أن يحسن اسمه، ويحسن موضعه، وبحسن أدبه ١٠٠٠، ويحكى عن سعيد بن المسيب أنه قال: من لم يعرف ما لله نظف عليه في نفسه، ولم يتأدب بأمره ونهيه كان من الأدب في عزلة.

وروي عن النبي ﷺ أنه قال: "إن الله ﷺ أدبني فأحسن تأديبي"<sup>13</sup>، وحقيقة الأدب اجتماع خصال الخير، والأديب الذي اجتمعت فيه خصال الخير، ومنه المأدبة للجمع، سمعت الأستاذ أبا على الدقاق يقول: العبد يصل بطاعته إلى الجنة وبأدبه في طاعته إلى الله، وأطال في الباب بها يستطاب (وَالشَّهُودِ) وهو في الاصطلاح رؤية الحق بالحق.

قال الجيلي -قدس الله سره- في كتاب "المناظر الإلهية": منظر الشهود يشهدك الله في هذا المنظر ظهوره؛ أي: ظهور تجلياته في سائر مخلوقاته، وهذا المنظر أول الحقيقة التي ليس فيها التباس، ولا تخيل، ولا تصور، ولا بطلان؛ بل يشهد الحق تعالى، أي: من حيث إمداداته في سائر موجوداته، وفي هذا المنظر ثلاث غرف بين كل غرفة، وغرفة من المدارج، والمعارج ما لا يحصى:

الغرفة الأولى: شهوده تعالى في كل شيء بعد وقوع النظر على ذلك الشيء.

الغرفة الثانية: شهوده تعالى في كل شيء مع وقوع النظر على ذلك الشيء من غير مهلة.

الغرقة الثالثة: شهوده تعالى في كل شيء قبل وقوع النظر على ما يشهده فيه.

اعلم: أن هذا الشهود من غير حلول، ولا حماسة، ولا نوع من أنواع التجسيم والتشبيه، ولا شيء من ذلك كما شاء على ما هو من التنزيه، والكمال، والتعالي فيها يشاء من المظاهر تلك سنة الله التي قد خلت في عباده من أوليائه يتجلى فيها شاء؛ ألا ترى تجليه سبحانه وتعالى لموسى في النار المخلوقة التي رآها إلى جانب الشجرة فسمع النداء أنه: أنا الله لا إله إلا أنا، فلم ينكر تجليه في النار؛ بل أمن وصدق آفة هذا المنظر شهودك للخلق مع شهود الحق؛ لأنك إنها شهدته في مناظرة الخلقية فلا بد من شهود الظهور متميزًا، ولا موجود سواه، ومن هذا المنظر ينتقل إلى منظر الوجود ترتيبًا إلهيًّا فيها يتعرف به إلى أوليائه.

<sup>(1)</sup> رواه ابن جميع الصيداوي في معجم الشبوع (2/ 102).

<sup>(2)</sup> ذكره العجلوني في كشف الخفاء (1/ 72)، والسيوطي في جامع الأحاديث (31/ 237).

وقال الشيخ عبي الدين -قلس الله سرة- في الباب الخامس والخمسين!!! وقد قال بعضهم: شهود الحق فناء ما فيه لذة لا في الدنيا، ولا في الآخرة فليس التفاضل، ولا الفضل في التجلي، وإنها التفاضل والفضل فيها يعطي الله لهذا المتجلي له من الاستعداد، وعين حصول التجلي عين حصول العلم لا يعقل بينهما بون كوجه الدليل في الدليل سواء؛ بل هذا أسرح وأتم في الحكم، وأما التجلي الذي يكون معه البقاء، والعقل، والالتذاذ والحظاب والقبول، فذلك التجلي الصوري، ومن لم ير غيره، ربها حكم على النجلي بذلك مطلقًا من غير تقييد، والذي ذاق الأمرين فرق ولا بد، بلغني عن شهاب الدين السهرودي ابن أخي أبي النجيب أنه قال: بالجمع بين الشهود والكلام، فعلمت الدين السهرودي ابن أخي أبي النجيب أنه قال: بالجمع بين الشهود والكلام، فعلمت مقامه في ذلك الوقت الذي تكلم بهذا الكلام، فها آدري هل أرتقي بعد ذلك أم لا؟

وعلمنا أنه في رتبة التخيل، وهو المقام العام الساري في العموم، وأما الخصوص فيعلمونه، ويزيدون بأمر ما هو فوق العامة ما أشار إليه السياري، ونحن ومن جرى مجرى التحقيق من الرجال، والله يقول: الحق وهو يهدي السبيل.

وقال في الباب الخامس والثلاثين: وصل من هذا الباب: إن الله ما جمع لأحد بين مشاهدته وبين كلامه في حال مشاهدته؛ فإنه لا سبيل إلى ذلك إلا أن يكون التجلي الإلهي في صورة مثالية؛ فحينئذ يجمع الله المشاهدة والكلام، وهذا غير منكور، وقد بلغنا عن الشيخ شهاب الدين ببغداد عله أنه قال: بالجمع بين المشاهدة والكلام، ولكن ما نقل عنه أكثر من هذا، فإني سألت الناقل فلم يذكر لي نوع التجلي، والظن بالشيخ جميل فلا بد أن يريد التجلي الصوري ألا ثرى قول السياري حيث ذكر: أنه ما ألذ عاقل بمشاهدة قط؛ ثم فسر فقال: لأن مشاهدة الحق فنا، ليس فيها لذة، والخطاب في حال الفناء لا يصح؛ لأن فائدة الخطاب أن يعقل؛ ولذلك قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشِرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إلاً وَحَيًا أَوَ عِن الصورة التي يناديه منها، وما يزول الشرعن بشريته، وإن فني عن شهودها، فعين وجودها لا يزول والحد يصحبها.

وإنها قلنا هذا: لأني سمعت بعض الشيوخ يقول: هذا حظ البشر، فإذا زال عن بشريته كان حكمه حكمًا آخر فأثبت له ﷺ: أن الأمر كما يظنه فلما تحقق ما ذكرنا رجع عن

<sup>(1)</sup> ق (6/ 395).

ذلك، وقال: ما كنت أغيل أن الأمر على ما قلته، ولم أجعل بالي هُذا فإنه تكلم في شرح الآية فغلط، وما تكلم في هذا إلا عن ذوق الأمر، ومن هب يقع الغلط، ونحن نعلم أن الذي قال: الله حق كله، فإنه لا يخالف الأذواق فلا بد أن يكون كلام الذائق يطابق الإخبارات الإفية حتى يقول: من لا معرفة له بالرجال أن هذا المتكلم بها لا يخالف ما جاء به قرآن ولا سنة؛ إنها هو أخذه منهها، وهو مفسر فها، وصاحب الذوق ما قال إلا ما ذاقه فمن المحال أن يخالفه شيئًا مما جاء عن الله، لكن الأجنبي الذي لا ذوق له يقول: هذا غير الذائق؛ بل جماعة من أهل الطريق عن لا ذوق لهم يتخيلون مثل هذا.

ويقولون: إن فلانًا يتكلم من حيث ما ورد في «الأخبار الإلهية» ليس لها مادة غيرها، وينكرون الذوق؛ لأنهم ما عرفوه من نفوسهم مع أنهم يقعدون في نغوسهم أنهم على طريق واحدة، وكذلك هو الأمر وهم أصحاب الأذواق بلا شك، غير أن فيهم البصير والأعمى والأعشى، فلا يقول واحد منهم إلا ما أعطاه الطريق إلا ما أعطاه حاله لا ما أعطاه الطريق، ولا ما هو الطريق عليه في نفسه ولا سيها السلوك المعنوي، فإن عمى القلوب يحول بينك وبين الحق، وعمى البصر الذي لم ير صاحبه قط ليس يحول إلا بينك وبين الأكوان خاصة ليس له إلا ذلك، وهذا العمى من الحجب... إلغ أنه.

قاله في الباب الحادي والسبعين في "أسرار الصوم" فصل في فضل القبلة للصائم: فمن علياء الشريعة من أجازها، ومنهم من كرهها على الإطلاق، ومنهم من كرهها للشباب، وأجازها للشيخ، وصل اعتبار هذا الفصل هذه المسألة نقيض مسألة موسى يعيد فإنه طلب الرؤية بعد ما حصل له الكلام، فالمشاهدة، والكلام لا يجتمعان في غير التجلي البرزخي، وهو كان مقام شهاب الدين عمر السهروردي الذي مات ببغداد رحمه الله فإنه روي لي من أثق به بنقله من أصحابه أنه قال: باجتماع الرؤية والكلام.

فمن هنا علمت أن مشهده برزخي لا بد من ذلك، غير ذلك لا يكون والغفلة عن الإقبال والقبول على الفهوائية من حضرة اللسن، فإنه محل الكلام، وكان الإقبال عليه أيضًا بالكلام المسموع؛ إذ كان في المشاهدة المثالية، ومن كان فيها يتصور منه طلب الإقبال على الفهوائية، فإذا كلمه لم يشهده، وهذا المقام الموسوي ذوقية في الموضع الذي ذاقه

<sup>(1)</sup> في الفتوحات (5/ 214).

موسى تناهذ، غير أني ذقته في بلة في الرمل على قلر الكف، وذاقة موسى في حاجته، وهي طلبه النار لأهله، ففرحت حيث كان ماء، وإنها قلنا إذا كلمه لم يشهده؛ لأن النفس الطالبة تستفرغ لفهم الخطاب، فتغيب عن المشاهدة، فهو بمنزلة من يكره القبلة إذ الصائم هو صاحب المشاهدة؛ لأن الصوم لا مثل له، والمشاهدة لا مثل لها، وأما من أجازها، فقال: التجلي مثال لا أبالي فإن الذات من وراء ذلك التجلي، والتجلي لا يصح إلا من مقام التجلي له، وأما لو كان التجلي في غير مقام المتجلي له لم يصح طلب غير ما هو فيه؛ لأن مشاهدة الحق فناء، ومع الفناء لا يتصور طلب، فإن اللذة أقرب من طلب الكلام لنفس المشاهدة، ومع هذا فلا يلتذ المشاهد في حال المشاهدة.

قال أبو العباس السياري- رحمه الله تعالى: ما النذ عاقل بمشاهدة قط؛ لأن مشاهدة الحق فناء ليس فيها لذة، وأما من كرهها للشباب، فاعتياره المبتدئ في الطريق، وأجازها للشيخ، واعتباره المنتهى، فإن المنتهى يطلب الرجوع من المشاهدة إلى الكلام؛ فيترك المشاهدة، ويقبل على الفهوانية إذ لا تصح الفهوانية إلا مع الحجاب؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبُشَرِ أَن يُكُلِّمُهُ الله إلا وَحْبًا أَوْ مِن وَرَآيٍ حِبّابٍ ﴾ [الشورى: 51]، والمنتهى يعرف ذلك فلا يفعله، وأما المبتدئ، وهو الشاب فما عنده خبرة بالمقامات، فإنه في مقام السلوك، فلا يعرف منها إلا ما ذاقه. والنهاية: إنها تكون في المشاهدة، وهو يسمع بها من الأكابر، فيتخيل أنه لا تفقد المشاهدة مع الكلام، والمبتدئ في مشاهدة مثالية، فيقال له: ليس الأمر كها تزعم إن كلمك لم يشهدك، وإن أشهدك لم يكلمك؛ ولهذا لم يجوزها للساب، وأجازها للشيخ؛ لأن الشيخ لا يطلب الفهوانية إلا إذا كان وارثا لرسول في التبليغ عن الله، فيجوز له الإقبال على الفهرانية لفهم الخطاب،انتهى.

ومن هنا تفهم قول سيدي أبي حسن الشافلي -قدس الله سره- في «حزب البر»: «وهب لنا مشاهدة تصحبها مكالمة» إن مراده التجلي الصوري البرزخي، وهو وإن علا فمقام المشاهدة أعلا.

قال المصنف: [وَأُصَلِّي وَأُسَلِّمُ عَلَى الحَبِيبِ الشَّاهِدِ المَشْهُودِ صَاحِب المَقَامِ المُحْمُودِ، وَاللَّوَاءِ المَعْقُودِ الَّذِي عَرَّفَنَا مَا نَقُولُ مِنَ الأَذْكَارِ فِي القِبَامِ وَالرُّكُوعِ، وَالسُّجُودِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ ذَوِي المَنْهَلِ المَقْصُودِ وَعَلَى النَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمٍ الدِّينِ، مَا اهْتَزَّت مِنَ الأَغْصَانِ قُدُودٌ، وَسَلَّمْ تَسْلِيهَا كَثْيرًا مَا دَامَ الْوُجُودِ].

قال الشارح: (وَأَصَلِّي وَأَسَلَّمُ) أي أنشئ صلاةً وسلامًا تامين عامين (عَلَى الحَبِيبِ) المحبوب، والخاطب المخطوب، والطالب المطلوب، قال في «القاموس»، والصلاة الدعاء، والرحمة، والاستغفار، وحسن الثناء من الله تَظَلَّ على رسول الله ﷺ، وعبادة فيها ركوع وسجود، واسم يوضع موضع المصدر، يقال صلى صلاة لا تصلية دعاء، انتهى.

والصلاة عليه بين واجبة في العمر مرة، وقيل: بل كلما ذكر، وفي التشهد الأخير من المفروضات عند الشافعي وحمه الله تعالى ومعناها: الدعاء المقرون بالتعظيم، ويختص المفروضات عند الشافعي وتقال لغيرهم تبعًا، قال اللقاني الكبير في شرحه الصغير على الجوهرة الثاني أي: من التنبيهات ما فرض في العمر مدة الشهادتان، والحمد، والحج، والصلاة على النبي بين خارج الصلاة، وألحق الرضا على السلام بها بحثًا، ورد على من جعله مستحبًا من شيوخ المغرب، قلت الآية دالة على تساويها، التهي.

وقال البرذعي في #حاشبته على شرح الحُسام لإيساغوجي\*: والصلاة أقول فإن قلت ما معناها؟

قلت: معناها الرحمة، ورفعة الدرجة من قبيل المجاز المرسل تسمية للغاية باسم ذي الغاية دون معناها اللغوي، وهو الدعاء، والعرفي وهو الأركان المعلومة، والأفعال المخصوصة، انتهى.

وما اشتهر أنها من الله الرحمة، ومن الملائكة الاستغفار، ومن الآدميين تضرع، ودعاء صح عن السلف، وبه تمسك الشافعي في الجمع بين معنى المشترك، ورده صاحب النوضيح بها هو مذكور في كتب الأصول، وقد ذهب بعض العلماء إلى كراهة أفراد الصلاة عن السلام لفظًا وكتابة، أو هو خلاف الأولى، وخصت الأنبياء بالصلاة والتسليم، كها خصت الصحابة بالترضي وغيرهم بالترحم، والأصح عدم كراهة الدعاء بالرحمة للنبي خصت الصحابة بالترفي وغيرهم بالترحم، والأصح عدم كراهة الدعاء بالرحمة للنبي تشخ، كها لا يكره التسليم على الصحابة به، وإن كان تركه من أدب الشريعة رغمًا للشيعة في تسليمهم على آل البيت، ذكره الخفاجي في شرح «الشفاء» قال: وعندي أنه يكره الدعاء بالرحمة للنبي بين من العامة في موطن لم يؤثر فيه لا سيها منفردًا، انتهى.

وقال الشنوان في احاشيته على الأزهرية: فائدة: كُره سحنون المالكي الصلاة على

شرح مقلمة ورد السحر

النبي تنظير عند التعجب!

وقال الحليمي: من أئمتنا لا يكره ذلك؛ كسبحان الله لا إله إلا الله، أي: لا يأتي بالنادر وغيره إلا الله فإن صلى عليه عندما يستعذر، أو بضحك منه، فأخشى على صاحبه، فإن عرف أنه جعلها عجبًا، ولم يتجنبه كفر، انتهى.

ونظر فيه النووي، قال بعض المتأخرين من أثمتنا: والذي يتجه أنه لا بد في الكفر من قيد زائد على ذلك ربها يومئ إليه فحوى كلامه، وهو أن يذكرها عند المستعذر، أو المضحوك منه بقصد استعذارها، أو جعلها ضحكة؛ فيكفر حينئذ، كها هو ظاهر، وجزم البدر العيني بحرمتها؛ كالتسبيح، والتكبير عند عمل محرم، أو عرض سلعة، أو فتح متاع، ولا يؤمر بها أحد عند الغضب خوفًا أن مجمله الغضب على الكفر، نقله النووي في الأذكار، وأقبره، انتهى.

وقال القهستاني في اشرح الكيدانية»: الصلاة بألف مبدلة عن واو لفظًا، وفي الكتابة ترسم بالواو إلا إذا أصبغت، أو تثبت فتكتب صلاتك، أو صلاتان بالألف، وقال ابن درستويه: لم تثبت بالواو في غير القرآن، وهي اسم من التصلية؛ أي: الثناء الكامل؛ ولما لم يكن في وسعنا أمرنا أن نكل ذلك إليه تعلل، انتهى.

وقال اللقاني -رحمه تعانى- في الشرح المذكور: ولا يخفى أن أمره سبحانه وتعالى إيانا بالصلاة والسلام عليه إما للتعب، أو لكون ذلك على طريق الشكر منا، أو المكافأة له عليه الصلاة والسلام بها هو في الوسع، أو لطلب كهال كها في سعة كرم الله سبحانه وتعالى على حصوله له على ذلك الطلب منا، أو لإظهار فضله ي أنه وعبته، واحترامه، وتعظيمه الواجب علينا، والظاهر أن ذلك من الخيرات الواصلة إلينا بسببه والمحترات وبعد وفاته إذ منفعتها في الحقيقة عائدة على المصلي؛ لأنه داع ومعمل لنفسه؛ لأنه إذا صلى أحدنا عليه صلاة واحدة صلى الله عليه بها عشرًا كها جاء في الخبر، انتهى.

وهل الصلاة عليه ﷺ مقبولة غير مردودة، قلنا: إما في حقه فمقبولة، وإما في حق غيره فالصحيح أنها كغيرها من العبادات قبولاً وردًّا، وهل هي مشتقة من الصلة؟ لأنها تصل بين العبد وربه، أو من صلوات العود إذا قومته، والمصلي يحتاج أن يكون ذا استقامة في دينه، ولا مانع من إرادة المعنيين، ولها كيفيات كثيرة؛ فمنها ما رواه ابن مسعود عشر قال: لما نزلت هذه الآية ﴿ إِنَّ آللَّهُ وَمَلْنِحَكُنَهُ الصَّلُولَ عَلَى ٱلنَّبِي ثَنَايًا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: 56]؛ قالوا يا رسول الله علمنا ذلك، فكيف نصلي عليك، وقد غفر الله لك ما تقدم من ذبك، وما تأخر قال: \* قولوا: اللهم صل على محمد، وعلى آل محمد، كها باركت على وعلى آل محمد، كها باركت على أل محمد، كها باركت على أل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد الأنا، وغير ذلك من الكيفيات التي في كتب «الأخبار» مسطورة، وفي \*الشفاء»: أن من مواطن الصلاة على النبي وأله التي مضى عليه عمل الناس في أقطار الأرض.

ومنهم: من يحتم بها أيضًا، ثم وقع الإجماع على ذلك، قال على « كل كلام لا يذكر اسم الله تعالى فيه، فيبتدأ به وبالصلاة علي فهو أقطع ممحوق من كل بركة ه أن .

وفي لفظ: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بذكر لله ثم بالصلاة عليَّ فهو من أقطع أكتع... إلى آخره»(د).

ومن فضائلها ما جرب من تأثيرها، والنفع بها في التنوير، ورفع الهمة حتى قبل إنها تفني عن الشيخ في الطريق، كها حكاه السنوسي في «شرح الصغرى» وسيدي أحمد زروق، وأشار إليه الشيخ أبو العباس أحمد بن موسى اليمني في جواب له، لكن ذلك محمول على مجرد التنوين، وأما الترقية في درجات الولاية فلا بد فيها من شيخ عارف سالك في تلك المسالك لغيرها كان في كها هو معلوم عند أهل الخصوص لا العموم، وربها استقى بها لناس بلغوا في الحب والصدق بالنهاية، فأورثهم كثرة استعمالها رفع حجب بسابق عناية، وهذا قليل نادر فإذًا لاتحاذ الوسائط بادر، ومن فوائدها أنها تذهب حرارة الطباع، وتغوي النفوس يخلاف غيرها، فإنها تثير حرارة فيها، وذكر لها شارح الدلائل سيدي محمد بن أحمد الفاسي اثنتين وأربعين فائدة، وقد تكلمنا على الصلاة بعبارة أخرى في «الروضات

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (3/ 1233)، ومسلم (1/ 305).

<sup>(2)</sup> ذكره السفاريني في غذاء الألباب بشرح منظومة الآداب (1/22).

<sup>(3)</sup> ذكره الملاعلي القاري في مرقاة المفاتيح (1/ 5).

العرشية على الصلوات المشيشية»(أ) العاهد على الأمم يوم يذل فيه القدم، قال الله تعالى ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شُنهِدًا وَمُنْفِيرًا وَتَذِيرًا﴾ [الأحزاب:45].

وقال تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شَهَدَاءً عَلَى ٱلتَّاسِ وَبَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: 143]، فهو يَتَلِقُ الشهيد على أمته (الشَّاهِلِ) لهم؛ لقبول دعوته المشهود له بالفضل الأعظم، والقرب الأجسم، والتبليغ الأفخم، والطريق الأقوم وهو (المَشْهُودِ) لأهل الشهود في كل حضرة، ومقام يشهدون قدمه الشريف، ويقتعون أثره المنيف في الترحال، والمقام (صاحب المَقامِ المحمُودِ) وهو ما خصه به المالك المعبود كالحوض المورود، والوسيلة والشفاعة العظمى يوم الورود (وَاللَّوَاءِ المَعْقُودِ) هو لواء الحمد في اليوم المشهود.

قال الشيخ في افتوحاته عند الكلام على حضرة بدعي صاحبها عبد الحميد: وهو فعيل فعم اسم الفاعل بالدلالة الوضعية، واسم المفعول، فهو الحامد، والمحمود إليه يرجع عواقب الثناء كلها، ومحمد و الله بيده لواء الحمد، ولادم عليه السلام علم الأسهاء، ولمحمد بين الثناء بها والتلفظ بالمقام المحمود، وأعطى في القيامة لأجل المقام المحمود العمل بالعلم، ولم يعط لغيره في ذلك الموطن، قصحت له السيادة، فقال بهد:

«آدم فمن دونه تحت لوائي»<sup>(2)</sup> وما له لواء إلا الحمد؛ وهو رجوع عواقب الثناء إلى الله، وهو قوله: الحمد فه لا لغيره، وما في العالم لفظ إلا يدل على ثناء البتة، أعني ثناء جيلاً، وأن مرجعه إلى الله، فإنه لا يخلو إما أن يثني المثني على الله، أو على غير الله، فإذا حمد الله بحمد فهو أهل الحمد، وإذا حمد غير الله فلا يحمد إلا بها يكون فيه من نعوت المحامد، وثلك النعوت بما منحه الله إياها، وأوجده عليها، إما في حيلته، وإما في تخلقه فتكون مكتسبة له، وعلى كل وجه فهي من الله، فكان الحق معدن كل خير وجميل، فرجع عاقبة الثناء على المخلوق بتلك المحامد على من أوجدها، وهو الله فلا محمود إلا الله، وما من يكون له وجه إلى مذموم إلا وفيه وجه إلى محمود، فهو من حيث إنه محمود يرجع إلى الله، ومن حيث إنه مذموم لا حكم له؛ لأن مستند الذم عدم، ولا يجد متعلقًا فيذهب ويبقى

في (ص ٦٤)، بتحقيقنا.

<sup>(2)</sup> رواه أحمد (1/ 281).

الحمد لمن هو له، ولا يبقى لهذا اللفظ المعين إلا وجه الحمد عند الكشف، ويذهب عنه وجه الذم؛ أي: ينكشف أن لا وجه للذم، انتهى.

(الَّذِي عَرَّفَنَا) أي: علمنا (مَا نَقُولُ مِنَ الأَذْكَارِ) المقربة من المذكور والموحية لتوالي الإمداد وظهور الأنوار في حال (في القِيَامِ) للعبادات، والصيام النفلي والفرضي؛ ومعناه اللغوي قال في "المختار"، قال الخليل: الصوم قيام بلا عمل، والصوم أيضًا الإمساك عن الطعام، وقد صام الرجل من باب قال: وصيامًا أيضًا، وقوم صوم بالتشديد، وصم أيضًا، ورجل صومان؛ أي: صائم، وصام الفوس: قام غير إعتاق، وصام النهار، قام قائم الظهيرة واعتدال، والصوم أيضًا ركود الرياح، وقوله سبحانه وتعالى: ﴿إِنّي نَذَرْتُ لِلرَّحْنِ ضَوْمًا ﴾ [مريم: 26].

قال ابن عباس: صمنا، وقال أبو عبيد: كل ممسك عن طعام أو كلام أو سبر؛ فهو صائم، (وَالرُّكُوعِ) أي: وعلمنا ﷺ ما نقول في الركوع، وهو الانحناء، وما به خضع، ومنه ركوع الصلاة، وركع الشيخ: انحنى من الكبر؛ كذا في «المختار» (وَالسُّجُودِ)؛ فيه سجد خضع، ومن سجود الصلاة؛ وهو وضع الجبهة على الأرض، وبابه دخل، والاسم السجدة بكسر السين، وسورة السجدة بفتحها... إلى آخره تعالى، (صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ) أي: تقدس وتنزه وسلم عليه (وَعَلَى آلِهِ) الآل عند إمامنا الأعظم ثلاث عينات وجيم وحاء، آل العباس، وآل عقيل، وآل على، وآل جعفر، وآل الحارث.

وعند الإمام الشافعي: هم مؤمنو بني هاشم، وبني المطلب، وعند المالكية نختص ببني هاشم، قال اللقاني- رحمه الله تعالى- في شرح «الجوهرة الصغير»: واشتقاق الآل من آل يؤول إذا رجع إليك بقرابة، ونحوها أصله أول تحركت الواو، وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفًا.

وقال الزنخشري: أصله أهل؛ فقلبت الهاء همزة ثم الهمزة ألفًا، وهو المشهور، وتصغيره: أُهيل، وأُويل يشهد للأصلين ،واللائق بمقام الدعاء حملهم على أتقياء أمته عليه الصلاة والسلام، كما هو قول مالك نئه لتعميم الدعاء، وكما قال الأزهري وجماعة: وإن جرى فيهم في بلبي الزكاة، والفيء خلاف، والمشهور من مذهبنا اختصاصهم فيهما بأقاربه المؤمنين من بنى هاشم، وزاد الشافعية والمطلبي. قال الجلال المحلي: لا يكافئهم في النكاح أحد من الخلق، ويطلق عليهم الأشراف والواحد شريف، وهم ولد علي وعقيل وجعفر، وحمزة، هذا مصطلح السلف؛ وإنها حدث تخصيص الشريف، فولد الحسن والحسين في مصر خاصة من عهد الفاطميين، انتهى.

وقد ورد في فضل آل البيت الأطهار: أحاديث كثيرة ذات انتشار، واشتهار أوردت بعضها في مقدمة رسالة «العرق المؤذن بالطرب» في الفرق بين العجم والعرب، وما يلفقه بعض جهلة الشيعة لا تفرقوا بيني وبين آلي بـ علي ، وهو من موضوعاتهم صبَّ الله عليهم البلاء ... آمين.

(وَأَصْحَابِهِ) جمع صاحب، وهل الصحب اسم جمع لصاحب بمعنى الصحابي، أو جمع له.

فذهب إلى الأول سيبويه، والأخفش إلى الثاني، وبه جزم الجوهري كركب وراكب، والصحابي في اصطلاح أهل الحديث، والآثر، على ما ذكره الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى – هو من لفي النبي رهم من المجالسة والمهاشاة، ووصول أحدهما إلى الآخر، وإن لم يكالمه ويدخل فيه رؤية أحدهما لآخر سواء كان بنفسه أو بغيره، والتعبير باللقاء أولى من قول بعضهم، الصحابي من رأى النبي رهم كان بنفسه أو بغيره، والتعبير باللقاء أولى من قول بعضهم، الصحابي من رأى النبي وربع الله يخرج ابن أم مكتوم ونحوه من العميان، وهم صحابة بالا تردد، واللقاء في هذا التعريف كالحس، وقولي مؤمنًا كالفصل يخرج من حصل له اللقاء المذكور في حال كفره، وقولي به فصل ثاني يخرج من لقيه مؤمنًا بأنه سيبعث، ولم يدرك البعثة فيه نظر، انتهى.

قال اللقاني- رحمه الله تعالى: قلت: مال شيخي إلى اعتبار لقيه له بعد موته، ونقل من كلام ابن حجر ما يدل عليه، واعتبر جماعة قيد التمييز، وألغاه آخرون، وجزم الجلال بعد عيسى ابن مريم من الصحابة، ونقل عن بعضهم بعد الخضر، وإلياس فيهم.

قال الذهبي: عيسى ابن مريم نبي وصاحبي، فإنه رأى النبي ﷺ، فهو آخر الصحابة موتّا، انتهى.

قال: وكل ذلك مبني على اللقيا، واشتراط اللقيا بالتعارف، وقد اعتبره آخرون،

فأخرجوهم، وألحق اللخول لعدم التنافي بين مقام الصحبة، ومقام النبوة، انتهي.

(ذُوِي) أي: (المُنْهَلِ) أصحاب المنهل، قال في «القاموس»: والمنهل: المشرب، والشرب والوضع الذي فيه المشرب، والمنزل يكون بالمفازة... إلخ.

(المَقْصُودِ) الذي يقصد بالورود، ( وَحَلَى التَّابِعِينَ) جمع تابع، والتابع: هو من لقي الصحابي على ما صححه ابن الصلاح والنووي، وقال الخطيب: هو من صحب الصحابي وعليه، فمجرد اللقيا لا يكفي، والفرق مزية لقائه والله على لقاء غيره من صلحا أمته، ولا يشترط فيه التمييز، ولو شرط في الصحابي لمزيد شرف الصحبة، وذلك للقيهم من لقيه عليه الصلاة والسلام، وقربهم من زمانه، وأفضل التابعين أويس القرني على الأصح، كما أن أفضل التابعات: حقصة بنت سيرين على خلاف في المسألة؛ كذا في شرح «الجوهرة» للقاني، وتابعيهم الضمير للتابعين (هُمْ بِإحْسَانِ) فيد للاتباع، فإنه يصدق على الإساءة أيضًا، وهو شرط فيه (إلى يَوْمِ الدِّينِ)، هو يوم الجزاء، وسيأتي الكلام عليه عند الفاتحة (مَا أهَتَزَّت) ما مصدرية، والاهتزاز التحرك، من بيانية (مِنَ الأَغْصَانِ): جمع غصن، وهو غصن الشجرة، قال في اللختار الوجعة: أغصان وغصون وغصنه وغصن، مثل: فرطة وقرطة، وغصن الغصن: تطعه، وبابه ضرب، وأبو الغصن كنية حجى، انتهى.

(قُدُودٌ [وَسَلِّمْ تَسْلِيهَا كَثَيْرًا مَا دَامَ الْوُجُود] "نا: جمع قد، وهو القامة، ولقد ظرف زماني باعتبار الرقم مبني على الضم؛ لآنه لا يصلح وقوعه موقع الفاعل، ولا موقع المبتدأ والخبر، وكذلك قبل، فأما بعد الفاء، جواب بعد لتضمنه، أما المتضمنة معنى مها يكن من شيء بعد زاد بعضهم، وجيء بها أيضًا لرفع توهم إضافة بعد إلى ما بعده، انتهى.

ومعنى (فَاعْلُمُ) أي: تنبه واعرف ما أدلك عليه، وأرشدك إليه، أيها المريد الطالب قرب المريد، قال الله تعالى: ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلاَّخِرَةَ ﴾ [آل عمران:152]، ولما سمعها الشبلي ﷺ صاح وقال: فأين من يطلبون الله؟ وعبارات القوم في تعريف المريد كثيرة، وسيأتي نذر منها عند قولنا في الميمية: بكل مريد طالب لجنابكم (اللَّلَازِمُ عَلَى أَقْطَافِ) أي: اجننا (أَزْهَارِ): جمع زهرة، قال في «القاموس»: الزهرة وتحري

<sup>(1)</sup> ما بين المعكوفين لم يشرحه المؤلف هنا وإنها شرحه في مواطن أخرى من الكتاب.

النبات، ونوره والأصفر منه، وجمعه: زهر وأزهار، وجمع الجمع: أزاهر، ومن الدنيا بهجتها ونضارتها وحسنها، وبالضم: البياض والحسن، وقد زهر كفرح وكرم، وهو أزهر (الأَوْرَادِمِنْ رِيَاضِ): جمع روضة.

قال في اللصباح!! والروضة الموضع المعجب بالزهور، يقال: نزلنا أرضًا أريضة، قبل: سميت بذلك؛ لاستراحة المياه السائلة إليها؛ أي: لسكونها، وأراض الوادي واستراض إذا استنقع فيه الماء، واستراض اتسع وانبسط، ومنه يقال: افعل ما دامت النفس مستريضة، وجمع الروضة: رياض وروضات بسكون الواو، وهذيل تفتح على القياس، انتهى.

(الأَمْدَادِ): هو في الأصل إمداد الجيش بآخر، والاستمداد: طلب الإمداد، وفي اللختارا، وقال أبو زيد ﷺ مددنا القوم؛ صرانا مددًا لهم وأمددناهم بغيرنا، وأمددناهم بفاكهة، وأمد الجرح صارت فيه مدة... إلخ.

قال الله تعالى: ﴿ كُلاَ نُبِدُ هَنُؤُلَاءِ وَهَنُؤُلَاءِ مِنْ عَطَآءِ رَبِّكَ ﴾ [الإسراء:20]، فشبه الإمداد الإنهي الوارد من حضرة العطاء المطلق برياض ذات أزهار وأثهار، والمريد يقطف منها ما قسم له، ويجنى من أنوارها ما أصله فصر له.

واعلم: أن الإمداد على حسب المستمد، واستعداده وقبوله على ما يرد عليه من مراده، وهو أنواع وأقسام ولا تنضبط، لكن بعضها ببعض مرتبط، وشرعه من عين المنة، ومهبطه الأسرة والأجنة، وفيضه ثارة يكون طلاء وهنانًا وذابلاً بحسب الأشخاص، والأزمان، والأمكنة قرب إمداد لا يطغي غلة، ولا يشفي علة، وآخر يفهم فلا يغم، ورب إمداد قاصر على قلب صاحبه، أو سره، وآخر يسري إلى أجزائه؛ بل يتعدى لثوبه ومقره، وربها سرى نقوته في الكون سريان الماء في العود، فتصير لصاحبه مشيخة باطنية على أهل الوجود شعر بذلك صاحبه، أو لم يشعر لكن يدركه أهل الشهود، وبها استمدت من جميع العالم من غير جحود، وهو غائب عن ذلك الاحتجاب، أو ارتقاء وصعود، وقد يلحق هذا المدد من يعدم في غابر المدد، ومن سيأتي في المستقبل من كل صادق.

قيل: فأقبل وقد أخبرني الكاشف بالكشف الإلهي أنه عاين لبعض الفقراء هذا الإمداد الكلي حتى أسكره ذلك المنظر الأعلى، وأدهشه ها ذاك المشهد الأغلى مع أن ذلك الفقير محجوب عما هنالك غير مدرك لما هو غايته ذلك، وأن السالك (في حضرات الإسعاد): جمع حضرة. قال في «تهذيب الصحاح»: وحضرة الرجل قربه، وفناءه.

وقال السيد الشريف في «التعاريف»: الحضرات الخمسة الإلهية:

حضرة الغيب المطلق: وعالمها عالم الأعيان الثابتة في الحضرة العلمية.

وفي مقابلها حضرة الشهادة المطلقة: وعالمها عالم الملك.

وحضرة الغيب المضاف: وهي تنقسم إلى ما يكون أقرب من الغيب المطلق؛ وعالمه عالم الأرواح.

الجبروتية والملكوتية: أعني: عالم العقول والنفوس المجردة، وإلى ما يكون أقرب من الشهادة المطلقة؛ وعالمه عالم المثال، ويسمى بعالم الملكوت.

والخامسة: الحضرة الجامعة للأربعة المذكورة: وعالمها عالم الإنسان الجامع لجميع العوالم، وما فيها فعالم الملك مظهر عالم المكوت، وهو عالم المثائي المطلق، وهو مظهر عالم الجبروت؛ أي: عالم المجردات، وهو مظهر عالم الأعيان الثانية، وهو مظهر الأسهاء الإلهية، والحضرة الواحدية، وهو مظهر الحضرة الأحدية، انتهى الله المحدية، وهو مظهر الحضرة الأحديث، التهى الله المحديثة المحد

<sup>(1)</sup> قال القاشاني: حضرة الهوية: هو باطن مفاتح الغيب. حضرة أحدية الجمع: هو النعين الأول، فباعتبار أحديته بسمى حضرة، وباعتبار واحديته كان جماً. حضرة الأحدية الجمعي: هي أحدية الجمع التي هي النعين الأول، وقد عرفت معنى أحديته وجمعه. حضرة الجمع والوجود: هو التعين الأول أيضاً، سمي بذلك لأنه هو اعتبار الذات من حيث وحدتها، وإحاطتها، وجمعها للإسهاء والحقائق، لكونها كما عرفت في باب الباء من كونها هي حقيقة البرزخية الجامعة بين الأحدية والواحدية، وبين المبدأ والمنتهى، والبطون والظهور، فكانت هي حضرة الجمع والوجود لا عالة، لأن البطون والظهور لا يخرج شيء عنها، حضرة العلمس: هي حضرة الجمع والوجود أيضاً، سميت بذلك تكون السيار إذا وصل إليها انظمس ظلمة كونه في نجلي نور الأنوار. حضرة الإجمال. هي اعتبارات الوحدة، وإنها كانت إجمالاً لاستدعاء التفصيل المغايرة والغيرية اللذين لا يتم التفصيل إلا بها مع استحالة ذلك في اعتبارات الوحدة لمنافاتها المغايرة المؤذنة بالكثرة لتقابلها. حضرة الألوهية: هو التعين الثاني، كها عرفت ذلك في باب الناء التاعين، لكون الأسهاء التي باعتبارها تظهر أحكام الألوهية من معاني الرحمة، والملك، والخلق، والرزق، وغير ذلك. إنها يتعين باحضرة العند المضاف إلى هذه الحضرة، لأن ما قبلها إجمال لا تحييز فيه. الحضرة العندية: يعني بها حضرة العند المضاف إلى هذه الحضرة، لأن ما قبلها إجمال لا تحييز فيه. الحضرة العندية: يعني بها حضرة العند المضاف إلى هذه الحضرة، عز شائه، المعنية بقوله تعالى: ﴿قَالَّذِينَ عِنْدُ رَبَّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿قَالَّذِينَ عِنْدُ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ هُونَ وقوله تعالى: ﴿قَالَوْنَ وَالْمُ عِنْدُ رَبِّكَ يُسَاتِهُ عَالَى الْعَارِيْنَ وَالْمُونَ الْمُعَالِيَةُ وَلَهُ عَالَى الْعَلْدُ وَالْمُونَ الْمُعَالِيَةُ وَالْعَالَةُ وَلَهُ الْمُعَالِيةً وَلَهُ الْعَلَةُ وَلَهُ الْعَلَى الْعَالَةُ عَلْمُ الْعَلَةُ وَلَهُ الْعَلَادُ وَلَالَةً عَلَى الْعَلَادُ عَلَالُونَ الْعَالَةُ وَلَهُ عَلَادُ وَلَهُ الْعَلَقَ وَلَهُ الْعَلَادُهُ وَلَوْلُهُ عَلَادُ وَلَهُ

FOR OUR'ANIC THOUGHT

إِلَّا عِنْدَنَا خَرَائِتُه ﴾ وغير ذلك مما يعير عنه بلفظ العندية المضافة إلى حضرة الربوبية، وتلك الحضرة هي الظرف المعني الذي هو باطن كل انظروف الزمانية منها والمكانبة، المثنار إلى تعاليه على الكل بقوله ينها : "ليس عند ربكم صباح ولا مساء"، فتلك العندية المستعلبة هي الحضرة العندية، وقد مر ذكرها في باب أصل الزمان، حضرة بيد التجريد: هي حضرة بيد التجريد الذي عرفته في باب الباء.

حضرة الأسياء: ويقال: حضرة الأسياء، وأصول الأسياء، وجوامع الأسياء، كيا عرفت ذلك في ياب الأصول والجوامع. حضرة التعقل الأول: يراد به حضرة التعقّل للحروف الأصلية التي عرفتها.

حضرة التعقل الثاني: ويسمى حضرة العلم الذات، وغرضة العلم الذات، وحضرة الارتسام كها عرفت ذلك في باب التعين الثاني. والمراد بذلك إنها هو تعقل الماهيات في عرصة العلم الأزلى الذات، من حيث الامتياز النسبي، فإن ذلك هو حضرة العلم الأزلى. حضرة الارتسام: هي حضرة العلم والتعين الثاني، سميت بحضرة الارتسام لأجل ارتسام الكثرة النسبية المنسوبة إلى الأسهام الإفية والحقائق الكونية في هذه الحضرة المسهاة بحضرة العلم الأزلي، وحضرة العلم الذاتي. وهي حضرة الارتسام التي بشير إليها أكابر المحققين من أهل الكشف، وعلماء أصول الديري، والحكماء المُتأَمِّنِ بِأَنَ الأشياء مرتسمة في نفس الحق، وبعنون بذلك علمه تعالى بالماهيات من حيث الامنياز. النسبي، إلا أن الفرق بين فهم الحكيم، وذوق المحقق من أهل الكشف في هذه المسألة، أن المكاشف يري أن ذلك وصف العلم من حيث امتيازه النسبي عن الذات، لا أنه وصف الذات من حيث هي، ولا من حيث إن علمها عينها. الخضرة العيائية: هي حضرة العلم، وحضرة الارتسام، وهو التعين الثاني. وقد عرفت هناك أن سبب تسميتها بالعيائية كونها نحول بين إضافة ما فيها من الحقائق إلى الحق والخلق، كما يحول العيام، الذي هو الغيم الرقيق بين الناظر وعبن الشمس. حضرة المعاني: هي التعين الثاني، سمى بذلك لتحقق جميع المعاني الكلية والجزئية وتميزها فيه لاستحالة خلو شيء عن علمه تعالى. حضرة العلم الأزلى: هي المرتبة الثانية، والتعين الثاني، سميت بذلك لأنها هي حضرة تعلق علمه تعالى بالأشياء على سبيل التفضيل لحقائقها، تعلقاً غير متعلق بشيء من المراتب الكونية، فلهذا كان تعلقاً أزئياً. حضرة العلم الذات: هي المرتبة الأولى، وإنها سميت بذلك. لأن ما فيها لا يظهر لغير ذات الحق تعالى. حضرة الوجوب: هي طرق الحضرة العهائية، التي تلي التعين الأول، سمى بذلك لأنه حضرة نعين أسياء الحق التي كلها واجبة له لذاته دون تعين حقائق الخلق التي كلها عكنة لذاتها. حضرة الامتناع: هي الظرف الذي يتوهم مقابلته لحضرة الوجوب في البعد. حضرة الإمكان: هي المتوسطة بينها، ولما كان المسوب إلى حضرة الوجوب إنها هو الوحدة الحقيقية والكثرة النسبية، صارت حضرة الوجوب لأجل انتساب الوحدة إليها إنها تختص بها، وبها



ينسب إليها من المظاهر هو حكم الفعل، والتأثير. وكانت جميع الأسهاء الإلهية منسوبة إلى هذه الحضرة، ثم أنه ظهر وتميز في مقابلة هذه الحضرة في هذه المرتبة الثانبة، التي هي العماء، حضرة العلم المتعلق بالمعلومات الممكنة، فسميت حضرة الإمكان تسمية لها بها فيها، ثم إن هذه الحضرة لأجل ما قد احتوت عليه من الحقائق الممكنة نسبت إليها الكثرة الحقيقية والوحدة النسببة المجموعية بخلاف ما عرفته في حضرة الوجوب، ثم إن هذه الحضرة لأجل شدة نسبة الكثرة إليها صارت متعلقاتها، وبحرياتها، مختصة بالقبول والتأثر والانفعال، كما كانت حضرة الوجوب مختصة بالفعل والتأثير لشدة انتساب الوحدة إليها، ثم لأجل ما في حضرة الوجوب من حكم الكثرة النسبية صار فيها ضرب من القبول والانفعال، من الطلب الاستعدادي من السوال، والإسعاف بها يسأل حصوله، ثم لأجل ما في حضرة المعلومات، التي هي حضرة الإمكان من الوحدة النسبية كان لها التأثير والفعل بالطلب والسؤال من حضرة الوجوب المسؤول منها. حضرة الأسهاء: هي حضرة الوجوب لما عرفته من أن جميع الأسهاء الإفية إنها تنسب إليها. حضرة الأعيان: هي حضرة الإمكان، لما عرفت من ارتسام جميع الحقائق الممكنات فيها. حضرة التفصيل: ويفال: حضرة تفصيل المعلومات، وتمييزها، والمراديه التعين الثاني، فإنه هو محل التمييز والتفصيل، كما عرفت. وقد يعني بحضرة التفصيل القلم الأعلى، وسيأتي في باب القلم. حضرة الطلب: يعني بها التعين الثاني، وذلك لكون النسبة الربية منطوية في انطواء المربوب، وهي تطلب من الفيض الرحماني بلسان الأسياء الإفية الكامنة الظهور بأعيان المكنات، وفيها. وكذا الأعيان الثابنة تطلب ظهور الأسهاء، واتحادها بها، والحق سبحانه من حيثية: ﴿وَمَا كَانَ عَطَاهُ رَبُّكَ تَخْطُورًا﴾ بمد هؤلاء وهؤلاء وظهوره في شؤونه على أحسن ما يليق بكل شيء هو عين إجابة سؤال الحضرتين: الوجوبية والإمكانية. حضرة الإجابة الأصلية: هي هذه الحضرة، كما عُرفت من كونها هي حضرة إجابة سؤال اخضرنين، وكانت هي محل أصل الإجابة. حضرة الفعل: وبقال: حضرة التأثير، وهي حضرة الوجوب. حضرة الانفعال: ويقال: حضرة الناثر، وهي حضرة الإمكان. حضرة الجلال: هي الحضرة التي يري الحق فيها نفسه في نفسه لنفسه من غير اعتبار تعين من مظهر أو نسبة أو غير ذلك، وهي الحضرة التي لا مطمع لأحد في نبلها، كيا مر في باب الجلال، وهذه الحضرة هي باطن كل جلال وهبية، وهي نظهر في الوجود بصورها العقلية والحسية والخبالية. وذلك الباطن هو تعين الجلال في أول رقب الذات الذي هو التعين الأول، فإن كل ما يظهر من الصور والحقائق في الراتب الإفية منها والكونية، فإنها هي شؤون اعتبارات الذات، كما عرفت، فالشأد الذي هو باطر صور الجلال، وعين تعين كل جلال يظهر في الوجود. يقال له، أعنى لَذَنْك الشَّانُ: حضرة الجَلال. حضرة الجهال: هو باطن كل جمال، وحسن، وبهاء، وزينة في الذوات والأوصاف على فياس ما عرفته في حضرة الجلال. حضرة الكيال: هي الخضرة الجامعة بين الجلال والجيال، وتسمى الخضرة

وهذه الحضرات التي أشرنا في الورد إلى طلبها بقولنا: وقوني بإمداد من عندك حتى أسير به إلى حضراتك العلية، وطلبنا طهارة السريرة من كل شيء يبعدنا عنها بقولنا: إلهي طهر سريري من كل شيء يبعدني عن حضراتك، وهذه أصول الحضرات الإلهية، ولكل أصل فروع، وللفروع من التشعب جموع؛ وأما الحضرات الأسهائية المقلقة بالمراتب الكونية فكثيرة:

البرزخية، وسنعرفها. قال الشيخ: وما من آية في كتاب الله تعالى ولا كلمة في الوجود إلا ولها ثلاثة أوجه: جلال، وجمال، وكمال. الحضرة البرزخية: ويقال لها: الحضرة الإجمالية، الإنسانية والتفصيلية العمائية، ويعنى ذلك الحضرة الجامعة بين حضرة الوجوب والإمكان من وجه والفاصلة بينهما من وجه مشتملة على الصفات الإهية حاملة تعين التجلي الجامع للجميع المسمى بالنفس الرحماني، كما أنعت به في معرفة التعين الثاني. حضرة القرب: وتسمى حضرات المقربين، وحضرات أهل العناية، وتسمى: رتب القرب. حضرة العناية: هي حضرة أهل القرب، سميت بِذَلَكَ لأَنْ القربِ إنها يصح لمن سبقت له العناية. حضرة الدنو: هي حضرة القرب، ويقال: منزلة الدنو، وهي التعين الثاني، وحضرة المعاني سمى بذلك لما عوفته من كونه تعالى إنها يدنو من يعده في حضرة الإمكان. حضرة التدلي: حضرة ظهور الحق بصفات الخلق، فإن قرب العالى من السافل يسمى دنواً، هكذا فهموا من قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ دَنَّا﴾، أي العبد ﴿ فَتَلَلَّ ﴾ أي الحق. حضرة الثداني: هي التعين الثاني، والفرق بين الدنو والتداني ما عرفته من كون الدنو هو: طلب النسبة الربيَّة للظهور بحقائق الأسهام، وأن التداني هو: إجابة الحضرتين. حضرة النزول: هو التعين الثاني لما عرفته في باب التعين أنه تعالى إنها يظهر بصفات تعيناته في هذه الحضرة. حضرة ظهور الحق بصفات الخلق: هي حضرة التعين الثاني لأنه لما كان هو محل تفصيل اعتبارات الوحدة كان هذا التعين هو حضرة نزول الحق عن رتبة الوجوب الذاق الخاص به الذي لا يصح أن بشارك فيه بوجه إلى حضرة الإمكان. فأضيف إليه كل ما فيها من تعجب وتردد وضحك وتبشيش وغير ذلَك. حضرة ظهور الخلق بصفات الحق: هي التعين الثاني أيضاً، وذلك من جهة أن هذه المرتبة التي هي التعين الثاني هي تعينات رقائق المخلوقات، فعندما بتخلص المخلوق من قيود الكثرة بحيث لا يبقى فيه سوى حقيقته المتعينة في الخضرة، فإنه قد يظهر بصفات الحق من إحياء الميت، وإبراه الأكمه والأبرص، وغير ذلك. حضرة الصفاء: هي هذه الحضرة التي يظهر الخلق فيها بصفات الحق. سميت بذلك لآنها هي الخضرة التي يصح فيها للخلق الصفاء من كدورات الكثرة الخلقية، وتحققهم بصفاء الوحدة الحقيقية. وقد يعني بحضرة الصفاء ما فوق هذه الحضرة من الحضر ات المتسوية إلى التعين الأول، فإنه بالصفاء أحق وأولى. [لطائف الأعلام].

منها: حضرة الإمداد، وحضرة الأعياد، وحضرة الأشياء، وحضرة الأقراد، وحضرة الإسعاد، وحضرة التخصيص، وحضرة التنصيص، وحضرة التقريب، وحضرة التهذيب، وقد أوصلها الإمام الهمام الجيلي -قدس الله سر= إلى مائة حضرة في كتابه الوامع البرق الموهن في معنى: "ما وسعني أرضي ولا سيائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن الناء وذكر فيه إنها لا تحصى، ولا يمكن أن تستقصى، وإضافة الحضرات إلى الإسعاد؛ لأن معناه الإعانة، وبها تسهل الملازمة على الأوراد، قال في "المختار": والإسعاد الإعانة والمساعدة المعاونة، وقولهم: لبيك وسعديك، أي: إسعادًا لك بعد إسعاد، انتهى إلى جواب أعلم.

لما: من الحروف الجازمة، ومعناها: حين رأيت (في حَضَرَاتِ الإِسْعَادِ): أي: عاينت وشاهدت بعين البصيرة والبصر (النَّقُوسَ) جمع نفس، قال في «المختار»: النفس الروح، يقال: خرجت نفسه، والنفس والدم، يقال: سألت نفسه، وفي الحديث «ما ليس له نفس سائلة" أنه لا يبخس الماء ما دامت فيه، والنفس الجسد، ويقولون ثلاثة أنفس، فيذكرونه؛ لأنهم يريدون به الإنسان، ونفس الشيء: عينه يؤكد به، يقال: رأيت فلانًا نفسه، وجانى بنفسه، انتهى.

والكلام على معنى النفس طويل، وقد ذكرنا بعض تلك الأقاويل أوائل الرسالة المسياة بـ العرائس القدسية المفصحة عن الدسائس النفسية الله فراجعه هناك بلغت مناك، وهداك (مُتَعَشِّقة) مفعول رأيت؛ أي: متكلفة العشق، فإن التعشق: هو تكلف العشق (في ذَلِك) أي: في ملازمة الأوراد إذ من شأنها الكسل والعبور، وإلا لها بالتكاثر حتى تزور القبور، لكن صاحبها بعشقها فيها، ويظهر لها بعض خوافيها فتضاء يسيرًا، وترى القيام بها أمرًا عسيرًا، ثم إنها تعود بالمجاهدة والمكابدة (رَافِيَةً) أي: ذات رغبة (فِيهًا) أي: في الذي (هُمَالِك) من (لِنَنْويرِ المَسَالِك) على السالك، وما يقيضه الولي المالك عما يحي به القلب الهالك، ويمحق به الظلام الحالك (عَنَّ في) جواب لما ومعنى عن ظهر.

قال في االقاموس!: عن الشيء يعني: عنا وعينا وعيونا إذا ظهر أمامك واعترض،

<sup>(1)</sup> سيأتي تخريجه والكلام عليه، وهو من الأحاديث الكشفية.

<sup>(2)</sup> طبع بتحقیقنا. (3) رواه البیهقی فی الکبری (1/ 253).

نتهى،

(أَنْ أَصْنَعَ) أي: أشاوا، ذلك (للإِخْوَانِ) جمع أخ، وهم الداخلون في حكم الإخوة الخاصة بالعهود والمواثيق التي لأجنحة المخالفة قاصة، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾[الحجرات:10]، وهذه أخوة الإسلام، وأخص منها أخوة الأرحام، وأخص منها أخوة عهد، وعقدوا السلام.

قال في «المختار»: وَالأَخُ أَصْلُه أَخَوٌ بفتح الحَاء لأَنه بُجِع على أخاءٍ مثل آباءٍ والذاهب منه واو لأنك تقول في التثنية أُخَوانِ وبعض العرب يقول أُخَانِ على النقص ويجمع أيضاً على إلحُوان مثل خَرَب وخِرْبانٍ.

قلت: الحَرَب ذَكَر الحُبَارَى وعلى إِخْوَة وأُخُوّة بكسر الهمزة وضمها أيضاً عن الفَرَّاء وقد يُتَسع فيه فيُراد به الاثنان كقوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُرَ إِخْوَةٌ ﴾ [النساء: 11]، وهذا كقولك إنّا فَعَلْنَا ونحن فَعَلْنا وأنتها ثنان. وأكثر ما يستعمل الإنْحوان في الأَصدقاء والإخوة في الولادة وقد جمع الواو والنون ؛ قال الشاعر:

## وكسنت لهسـم كَــشَرّ بنــى الأَخِيــنا

وأَخٌ بَيْنَ الأَخُوَّة وأختُ بيِّنة الأخوَّة أيضاً وآخاةً مُؤَاخاةً وإِخَاءُ والعامة تقول وَاخاه. وتآخَيًا على نَفَاعَلا. وتأخَيْتُ أخاً أي اتخذت أخاً ، انتهى ﴿

والإخوان على أقسام: إخوان عهود، وإخوان أبا وجد وذو إخوان وفاء وإخوان صفاء.

واعلم: أن الأخ الصادق في هذا الزمان إلا غيره هو الكبريت الآحر، فمن وجده فقد وجد، ومن فقده فقد، ويعض عليه بالنواجز، وليكن مما عداه نابذ إذ هو الذي يحق أن يصحب؛ لأن مصاحبة منه لا تصحب، وحاله يتجدد، وقاله يرشد، وإذا أخا الشيخ بين اثنين خصوصًا لزمها أن يراعيا تلك الأخوة أكثر؛ لأنا تلونا فيها نصوصًا، فقد ثبت أنه يَنْ أَخَا بين كثير من الصحابة الأعلام؛ لينهض الأعلى منها بأخيه إلى منزل الكرام، فآخا بين الشيخين، فانتسب الفاروق من الصديق ما لا أذن سمعت ولا بصرته

<sup>(1)</sup> في غتار الصحاح [أخ 1 / 6].

عين رضي الله عنها وعنا بها، ولما أخى اللبي يُنجُ بين سعد بن ربيع الانصاري وعبد الرحمن بن عوف رضي الله عنها؛ عرض عليه سعد أن يناصفه في أهله وماله، وكان له امرأتان، فقال له عبد الرحمن فله: بارك الله لك في أهلك ومالك، ولما كان مبنى الطريق على المساعدة والمعاضدة، ولزم كل واحد من الإخوان ذلك، فإن البد الواحدة لا تصفق، والمطلوب من الإخوان بذل الجهد في الإسعاف بحسمي الإمكان لتعم الألطاف، قال الله تعالى: ﴿ القالب على إقامة نظام الطريق بالقلب والقالب؛ فلا يقال فيه طالب مطالب، بل مخلوب لنفسه غير غالب، وفي السير متلاعب، وإن الأخوة تقتضي: أن يخص الأخ أخاه بكل ما يرى ما فيه انتفاعه، وإن الأخوة تقتضي: أن يخص الأخ أخاه بكل ما يرى ما فيه انتفاعه، ويعاين فيه ارتفاعه، وأن لا يكتم عنه تصبحة، ولا يفشي له سرًّا فيورثه الفضيحة.

وضع المؤلف سامحه الله تعالى لإخوانه السالكين، أو المؤمنين، أو لكل منهما هذا الورد الموتر، ولازمه أعظم ورد، ولكل قال له منه حظ مقسوم، وشهب صاف معلوم عجبة في وصول هذا الخير إليهم على يديه؛ ولأنه يجب أن يصل إليهم من المودة ما في الحديث الشريف: لا يؤمن أحدكم حتى يجب لأخيه ما يجب لنفسه الأناأ أي: فإن كامل الإيمان لا يرضى تخصيص نفسه لتقدمه عن حظها بمدد قدسه.

وللأخوة آداب كثيرة صرحت ببعضها الأحاديث الشهيرة، فمن ذلك قوله ﷺ: «إذا آخى الرجل الرجل، فليسأله عن اسمه واسم أبيه، ونمن هو فإنه أوصل للمودة»<sup>(2)</sup> رواه ابن سعد والبخاري في التاريخ والترمذي عن يزيد بن نعامة الصبي، وفي رواية: «إذا أحببت رجلاً فأساله عن اسمه واسم أبيه، فإن كان غائبًا حفظته، وإن كان مريضًا عدته، وإن مات شهدته»<sup>(3)</sup> رواه البيهقي عن ابن عمر شه.

وعنه على « إذا أحب أحدكم أخاه في الله تعالى فليعلمه فإنه أتقى في الألفة وأثبت في المودة « أنه أن الدنيا في كتاب الإخوان عن مكحول مرسلاً، وفي رواية: « إذا أحب

 <sup>(1)</sup> رواه البخاري (1/ 14)، ومسلم (1/ 68).

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي (4/ 599).

<sup>(3)</sup> رواه البيهقي في شعب الإيهان (19/ 25).

<sup>(4)</sup> رواه ابن أي الدنيا في الإخوان (1/ 22).

أحدكم صاحبه، فليأته في منزله فليخبره أنه يجبه الله المارواه أحد والضياء عن أبي ذر.

وعنه ﷺ: اللاث يصفين لك ود أخيك تسلم عليه إذا لقيته، وتوسع له في المجلس، وتدعوه بأحب أسهاته إليه، (عن الطبراني في «الأوسط»، والحاكم والبيهقي عن عمر موقوفًا.

وعنه ﷺ: ﴿إِذَا رأيت من أخيك ثلاث خصال، فارجه: الحياء والأمانة والصدق، وإذا لم ترها فلا ترجه»<sup>ف</sup> رواه عدة والديلمي في «مسند الفردوس» عن ابن عباس.

وعنه ﷺ: ٩ إن الله تبارك وتعالى يحب المداومة على الإخاء القديم فداوموا عليه» (٩) رواه الديلمي في «مسند الفردوس» عن جابر، إلى غير ذلك من الأحاديث.

وجاء في فضل الحب في الله أخبار صحيحة، وأحاديث رجيحة منها: «ما تحابً رجلان في الله إلا وضع الله فيها كرسيًا، فجلسا عليه حتى يفرغ الحساب \*<sup>50</sup>، وفي رواية:

«ما تحاب اثنان في الله تعالى إلا كان أفضلهما أشدهما حيا لصاحبه" ، وواه البخاري في الأدب وأبو يعلى وابن حيان والحاكم في «المستدرك»، والطبراني في «الأوسط» والبيهقي في «السنن» والضياء المقدسي عن أنس يجه.

وعنه ﷺ: «المتحابين في الله في ظل العرش» (\* رواه الطبراني عن معاذ.

وعنه ﷺ: الستكثروا من الإخوان، فإن لكل مؤمن شفاعة يوم القيامة الله رواه ابن النجار في تاريخه عن أنس.

وقد نشوق ﷺ: ابا بكر ليت أن لقي من يأتي من بعده من أمته، يقوله ﷺ: ابا أبا بكر ليت أن لقيت إخواني، فإني أحبهم الذين لم يروني وصدقوني وأحبوني، فإني لأحب لأحدهم عن

<sup>(1)</sup> رواه أحمد (5/ 145 –173).

<sup>(2)</sup> رواه الطراني في الأوسط (8/ 192).

<sup>(3)</sup> ذكره المُتقى في الكنز (9/ 126).

<sup>(4)</sup> رواه الديلمي في مسند الفردوس (1/ 154).

<sup>(5)</sup> رواه الطبراني في الكبير (20/ 36).

<sup>(6)</sup> رواه البخاري في الأدب المفرد (1/ 191)، والبيهقي في شعب الإيهان (6/ 499).

<sup>(2)</sup> رواه الطبراني في الكبير (20/ 79).

<sup>(8)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (4/ 357).

والمده وولده "أوراه أبو الشيخ عن أنس، وفي رواية: «ليتني لقيت إخواني، فإني أحبهم، فقال أبو بكر: ألسنا نحن إخوانك؟ قال: لا أنتم الأصحاب، إخواني الذين لم يروني، وآمنوا بي وصدقوني، وأحبوني حتى أني أحب إلى أحدهم من والمده وولمده، ألا تحب با أبا بكر قومًا أحبوك بحبي إباك؟ قال: بلى يا رسول الله، قال: فإنهم أحبوك إلا بحبي إباك الأرواه أبو نعيم في «فضائل الصحابة» عن نافع بن هرمز عن أنس، وأبو هرمز متروك، وقد ذكرنا في «الأرجوزة» المساة بـ البلغة المريد ومشتهى موقف السعيد» أدب المريد مع إخوانه وشيخه، وما يلزمه في نفسه، وكل من أهمل العمل بالآداب أهمل، ومن أمهل ذلك أهمل، ومن أجمل ما به يتحمل أن يتجمل من الأداب ما به يتكمل، وليقبل من كل ناصح ما ينهيه عليه، وإلا كان لنفسه غير ناصح وقد أمر الحق بالتواصي بالحق والصبر، فمن قبله نجا، ومن رده هلك ودس من الغفلة في قبر، وكنا ألفنا رسالة سميناها "التواصي بالصبر والحق امتثالاً لأمر الحق» ولم تكمل وقد كملت، ولله الحمد.

وقد اعترى إخوان هذا الزمان الخلل، وصحبهم الملل، وعمتهم فأعمتهم العلل، فمن رافقهم أمر خطل جلل يكثرون البغضاء، ويوبخ بعضهم بعضًا، وقد جاء في الخبر عن سيد البشر: "إن الله تعالى ليبغض الذين يكثرون البغضاء لإخوانهم في صدورهم، فإذا لقوهم تخلقوا لهم الله الديلمي عن واثلة.

وعنه ﷺ: " يكون في آخر الزمان قوم إخوان العلانية أعداء السريرة، ذلك لرغبة بعضهم إلى بعض، ورهبة بعضهم من بعض الماذ. وأنشد بعضهم:

تغسير إخسوان هسذا السزّمان وكسلُّ صديقٍ عَسراهُ الخلسل وكانسوا قسدياً عسلى صسحة فقسد داخلستهم حُسروفُ العلسلِ قسضيت الستعجبَ مسن أمسرهم فسصرتُ أُطالِسعُ بسابَ السبدَل

<sup>(1)</sup> رواه الديلمي في الفردوس (5/ 308).

<sup>(2)</sup> رواه أبو نعيم في فضائل الصحابة (1/ 60).

<sup>(3)</sup> رواه الديلمي في الفردوس (1/ 168).

<sup>(4)</sup> رواه أحمد (48/ 154)، وأبو نعيم في الحلية (1/ 238)، (6/ 102).

شرح مقدّمة ورد السحر

وأنشد آخر 🂆 🕬 💣

## عَاشر من النَّاس مَنْ تَرجو مَودته فأكشر السناس جمعٌ غمر مُؤتلف

منهم صديق بلا قاف ومعرفة بغير فاء وإخوان بلا ألف مفعول أضح (وِرْدًا يَقْتَبِسُونَ) قال في «القاموس»: القبس محركة شعلة نار تقتبس من يعظم النار؛ كالمقباس، وقبس يقبس منه نازًا، واقتبسها أخذها، والعلم استفاده، انتهى.

(مِنْ نُورِهِ): النور ضد الظلمة، قال في «المختار»: النَّورُ، الضَّيَاء، والجمع: أَنْوَارٌ، وأَنَارَ الشيءَ، واسْتَنَارَ بمعنى: أضَاءَ، والتَّنُويِر للإنارة، وهو أيضًا الاستنار، وهو أيضًا أزهار الشجرة، يقال: نورت الشجرة تنويرًا، وأنارت؛ أي: أخرجت نَوْرها... إلخ.

وحقيقة النور، وهو الظاهر بنفسه المظهر لغيره، وهو ينقسم إلى قسمين: جوهر ذاتي قائم بنفسه المظهر لغيره، وعرضي قائم بغيره؛ والجوهري غني الذات، والعرضي فقير، وحاصل الغني يرجع إلى وجوب الذات، والفقير إلى إمكانها، والمراد وجوب الوجود في الذات، وإمكان وجود الذات بناء على زيادة الوجود، والوجوب تمامية وكالية، وتأكد أو شدة في الوجود، والإمكان يلزم النقصان، فالغني ما لا نتوقف ذاته ولا كاله على غيره، والفقير ما تتوقف ذاته وكاله، ويطلق الجوهر والنور؛ لأن النور هو الظهور والجوهر فوعل من الجهر، وهو الظهور، فالنور جوهر؛ لأنه أظهر من كل ظاهر؛ لأنه الظاهر في حقيقة نفسه المظهر لغيره من الموجودات الجسمانية والروحانية، ولولا النور ما ظهر شيء، والأنائية تطلق على الذات النورية الجوهرية؛ لأن أن في لغة العرب: النور ما ظهر شيء، والواجب الوجود لا شبهة في أكمليته، وتأكد وجوده وشدته.

كذا في شرح الإشراق؛ للمحقق الشيرازي، وقال فيه: النور العرضي يعرض للاجسام، وليس عين حقيقتها، ولا جزاء منها، ونورية الأجسام ظهور للأجسام لا لذات النور العارضي فا لعدم قيامه بنفسه فليس وجوده لذاته بل لغيره، وهي الجسم الذي ظهر به وبدون المحل لا يظهر فقره، وعرضته، وضعفه بخلاف النور المجرد الجوهري، فإنه نور لذاته فهو يدرك ذاته لجوهريته واستغنائه بنفسه وقوة ذاته في الظهور والإدراك؛ لأنه عين الظهور، فالنور هو الظهور، ولا يحتاج إلى محل، وليس كذلك النور العرضي للتفقر إلى المحل؛ لأن وجود العرض؛ إنها هو للموضوع فإنه ناعت له بذاته، وشدة الظهور لا

تنافي العرضية، وليس له أعني للعارض ذات مستقلة، بل هو وصف لذات فليس مدركًا لذاته؛ لأنه لا ظهور له عندها، وحقيقة الإدراك هو ظهور الشيء للشيء، والظهور وإن كان حقيقة النور، إلا أن حقيقته ليست لذاته؛ يل لغيره لقيامه به، فتكون حقيقته ظهورًا لغيره لا لنفسه، فلو قام بنفسه لكان نورًا لنفسه، وكان مدركًا لها، وليس كذلك، وناقش الدواني بأنه لا يثبت أن ما لا يدرك نفسه، فليس نورًا لنفسه، ولا هو عين، ولا مبين... إلخ.

قال السيد الشريف في «التعاريف»: والنور كيفية تدركها الباصرة أو لاً، وبواسطتها سائر المبصرات، انتهى.

واعلم: أن الأنوار لها وصفان حدوث وقدم، فالأول: مختص بكل ما سوى الله، والثاني: بالله وأول الأنوار ظهورًا، وأتمها نورًا نور نبينا بيلله، ففي حديث عبد الرزّاق بسنده عن جابر هيمانه يا رسول الله أخبرني عن أول شيء خلقه الله تعلى قبل الأشياء، قال: يا جابر إن الله خلق قبل الأشياء نور نبيك من نوره، فجعل ذلك النور يدور بالقدرة حيث شاء الله تعالى، ولم يكن في ذلك الوقت لوح ولا قلم، ولا جنة ولا نار، ولا ملك ولا قلك، ولا سهاء ولا أرض، ولا شمس ولا قمر ولا جن ولا إنس؛ فلها أراد الله أن يخلق الخلق قسم ذلك النور أربعة أجزاء؛ فخلق من الجزء الأول القلم، ومن الثاني اللوح، ومن الثالث العرش؛ ثم قسم الجزء الثاني أربعة أجزاء، فخلق من الجزء الأول حلة أجزاء، فخلق من الجزء الأول المعاقبة والنار؛ أجزاء، فخلق من الجزء الأول السموات، ومن الثاني الأرضين، ومن الثالث الجنة والنار؛ ثم قسم الجزء الرابع أربعة أجزاء، فخلق من الجزء الأول السموات، ومن الثاني الأرضين، ومن الثالث الجنة والنار؛ ثم قسم الجزء الرابع أربعة أجزاء، فخلق من الجزء الأول تور إبصار المؤمنين، ومن الثاني نور قلوبهم، وهو المعرفه بالله تعالى، ومن الثالث نور أنسهم؛ وهو التوحيد لا إله إلا الله نور قلوبهم، وهو المعرفه بالله تعالى، ومن الثالث نور أنسهم؛ وهو التوحيد لا إله إلا الله عمد رسول اللها المعرفه بالله تعالى، ومن الثالث نور أنسهم؛ وهو التوحيد لا إله إلا الله عمد رسول اللها اللها.

وهي أنواع كثيرة؛ إذ لكل مقام نور، وكذلك الأحوال؛ ولكل نور حقيقة، وهي نور وللحقيقة حقيقة إلى أن ينتهي الأمر إلى نور الأنوار، وسر الأسرار، وحقيقة الحقائق، وينبوع الدقائق، والبرزخ الكلي الجامع، والفيض الآلي الهامع مسبح الأرواح، ومحتد

<sup>(1)</sup> ذكره العجلوني في كشف الخفاء (1/1 7 3).

الأفراح، وسيأتي التوسل جذا النور الذي لم يرم أحد مرامه عنه.

قلت: إلحي بالنور المحمدي الذي رفعت على كل رفيع مقامه.

واعلم: أن الأنوار تكشف الأستار، وبها تتضح الأسرار؛ إذ هي الكاشفة لغواشي الإثارة، وللأنوار أسراره، ولتلك الأسرار أنوار، فكانت هذه الأسرار زادًا على الأنوار، ولذا قلنا في الورد:

إله الأسرار عسن على والأنسوار فمسن دخل حيضرة النور بالنور النور النور النور النور النور النور ونفسية والمساورة في أدرك لكسل مر مستور

والنور بالكنه لا يرى لكن تجليه يرى، وإليه الإشارة «نور أتى أراه»<sup>(1)</sup> وهذه رواية أم المؤمنين الصديقة بنت الصديق رضي الله عنهها، ورواية ابن عباس ﷺ: •نور أتى أراه» فهو مثبت لرؤية التجلي لا لكنه المتجلي، فإنه محال على كل محال.

وقد تكلمنا على هاتين الروايتين في رسالة قرفع الستر والردا عن معنى قول العارف أروم، وقد طال المدالات، ولم يدخل أحد حضرة النور من أهل الحضور إلا استغرق عن الشعور، وانفتح له باب حبور وسرور، وأغلقت عنه أبواب نفور وشرور، وربا دخلها المكاشف بجزاء أو جل أو كل، فمن دخلها بقلبه حدثه عن ربه، ومن دخلها بروحه أنباءه عن سبوحه، ومن دخلها بكله أدرك سر وثاقه في حله، وعزه في ذله، وكثره في قله، وجمع بين الأضداد، وبلغ منزلة الأفراد.

ونقل العارف باللمح الملكي أبو طالب المكي في «قوت القلوب» حديث:

«اللهم اجعل لي نورًا في سمعي، ونورًا في بصري، ونورًا في شعري، ونورًا في شعري، ونورًا في بشري، ونورًا عن بشري، ونورًا في الحمي، ونورًا في عظامي، ونورًا بين يدي، ونورًا من خلفي، ونورًا عن يميني، ونورًا عن شهالي، ونورًا من فوقي، ونورًا من تحتي، ونورًا في قلبي، ونورًا في قبري، اللهم زدني نورًا واعطني نورًا، واجعل لي نورًا».

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (2/ 51) والطيراني في الأوسط (18/ 111).

<sup>(2)</sup> تحت قيد الطبع بتحقيقنا.

<sup>(3)</sup> رواه ابن خزيمة في صحيحه (2/ 167)، وأبو نعيم في حلية الأولياء (3/ 210).

ثم قال: وهذه الأنوار التي سأها ﷺ في كل جزء من أجزانه؛ إنها هو دوام النظر من نور النور يشناهد القيومية في كل حركة وسكون يتولاه بحيطته، ولكلا ومنتظره ويستقيم له بحفظه، انتهى.

فإن قلت: إذا كان السيد المختار أصل الأنوار، ومركز الأدوار، وينبوع الأطوار، ومحمودية الأسرار، وهو البحث الظاهر عن نوره كل نور في الطول والعرض، ويشهد لتخليصه من العوارض البشرية، وكونه نورًا صرفًا عدم وقوع ظله على الأرض، فها حقيقة هذا السؤال؟

قلنا: الكامل يقبل الكمال، وفيض الحق غير متناه بحال، وما من مقام إلا وفوقه ما هو أعلا منه في رئبتي الجلال والكمال، فطلبه ﷺ بالجعل جعلاً خاصًا، ومددًا كليًّا هاميًّا على المورد الأكمل ناصًا والنور كاشف، والمكاشف لما يكشفه النور راشف، وهو ﷺ مأمور بطلب الزيادة من العلم ولا نهاية له، بل غاية وصولنا فيه لمرتبة الفخر؛ كما أشار إليه حديث: « سبحانك ما عرفناك حق معرفتك «٢٠٠)، فالمُعنى على هذا: اللهم اجعل في نورًا خاصًا أسمع به من خطابك الأقدس ما لا يسمع، وأبصر به ما لا يبصر ويدرك به شعري ما لا ينال، وبشري ما لا يتفوه به، ولا يقال ويقف به لحمى على السر المصون المحتمى، وعظامي تدرك به في الكنز المظلم السامي، وأدرك به ما احتوت عليه الجهات إدراكاً لا يهائله إدراك في سائر الأنات، وأشهد به في قلبي ما لا يشهد، وفي قبري ما لا يعهد، ثم طلب الزيادة منه، وهذا مقتضى أدب العبودة التي تأخذ عنه، فحضرة هذا النور الخاص هي حضرة، قاب أو أدني التي اختص به ﷺ دون غيره، فليس لسواه الولوج؛ كولوجه فيها، ولا العروج كعروجه، ووقوفه على خوافيها، وللنور حضرات لا تنحصر، وأعلاها حضره الخضرة الإلهية المختصة بأرفع تجلى لاسم الله المخصوص ذلك برسول الله، وحييب الله:وله ثلاث درجات: درجة عامة، وخاصة وخاصة الخاصة، وكل درجة لها بداية، وتوسط وغاية؛ ولكل منها ذوق وشرب ورأى، ولكل منها قال وحال، وما لا يقال، ولكل جمود وخمود، وكهود ولكل تدلي، وتولى وتعلى، ولكل خبون وفنون وسكون، والدخول في أول حضرة من حضرات النور يكشف عن هذه النظورات

<sup>(1)</sup> ذكره المناوي في فيض القدير (2/ 410).

ثم قال: وهذه الأنوار التي سألها بيني في كل جزء من أجزائه؛ إنها هو دوام النظر من نور النور يشاهد القيومية في كل حركة وسكون يتولاه بحيطته، ولكلا ومنتظره ويستقيم له بحفظه، انتهى.

فإن قلت: إذا كان السيد المختار أصل الأنوار، ومركز الأدوار، وينبوع الأطوار، وعمودية الأسرار، وهو البحث الظاهر عن نوره كل نور في الطول والعرض، ويشهد لتخليصه من العوارض البشرية، وكونه نوزًا صرفًا عدم وقوع ظله على الأرضى، فها حقيقة هذا السؤال؟

قلنا: الكامل يقبل الكيال، وفيض الحق غير متناه بحال، وما من مقام إلا وفوقه ما هو أعلا منه في رتبتي الجلال والكيال، فطلبه ﷺ بالجعل جعلاً خاصًا، ومددًا كلبًا هاميًا على المورد الأكمل ناصًا والنور كاشف، والمكاشف لما يكشفه النور راشف، وهو ﷺ مأمور بطلب الزيادة من العلم ولا نهاية له، بل غاية وصولنا فيه لمرتبة الفخر؛ كما أشار إليه حديث: « سبحانك ما عرفناك حق معرفتك «٢٠)، فالمعنى على هذا: اللهم اجعل لي نورًا خاصًا أسمع به من خطابك الأقدس ما لا يسمع، وأبصر به ما لا يبصر ويدرك به شعري ما لا ينال، وبشري ما لا يتفوه به، ولا يقال ويقف به لحمى على السر المصون المحتمى، وعظامي تدرك به في الكنز المظلم السامي، وأدرك به ما احتوت عليه الجهات إدراكاً لا يهاثله إدراك في سائر الأنات، وأشهد به في قلبي ما لا يشهد، وفي قبري ما لا يعهد، ثم طلب الزيادة منه، وهذا مقتضى أدب العبودة التي تأخذ عنه، فحضرة هذا النور الخاص هي حضرة، قاب أو أدني التي اختص به ﷺ دون غيره، فليس لسواه الولوج؛ كولوجه فيها، ولا العروج كعروجه، ووقوفه على خوافيها، وللنور حضرات لا تنحصر، وأعلاها حضره الحضرة الإنمية المختصة بأرفع تجلي لاسم الله المخصوص ذلك برسول الله، وحبيب الله:وله ثلاث درجات: درجة عامة، وخاصة وخاصة الخاصة، وكل درجة لها بداية، وتوسط وغاية؛ ولكل منها ذوق وشرب ورأى، ولكل منها قال وحال، وما لا يقال، ولكل جمود وخمود، وكهود ولكل تدلي، وتولى وتعلى، ولكل خبون وفنون وسكون، والدخول في أول حضرة من حضرات النور يكشف عن هذه النظورات

<sup>(1)</sup> ذكره المناوي في فيض الفدير (2/ 410).

السطور، وكلما ارتقى المريد عالمًا نورانيًا شاهد أمرًا وجدانيًا، وأدرك الأشياء على ما هي عليها عيانًا، والجلت عليها عرائس الحقائق، فأدركها إيقانًا.

و قلت سابقًا:

حبضرة المنور تكسب الأثوارا بدعي أهلها المنحقق فيها عبدها عندها مقيم يراها تستجلي فسيها مسلاح المغساني فيضها القدسي يضيء الدياجي فارم ثوب الظلام عنك وحل واشسهد السنور يبدو في كل شيء وخلة الحبيب [....] فاحفظ همذه حمضرة الهمنا والتمصابي وإذا مسا دخلستم خِمَاهسا فاشكروا نعمة الإلبه عليكم وأطلقوا للحصير في أرض نفس تسم زكسوا أمسوال مسا تلستموه وصلاة على الحبيب التهامي وسسلام علسيه في كسل وقست عملى آلسه وصحب كسرام فمدمحسي عنهم المنبي أوزارا

وهبو يمحبو مبن الفتي الآثارا وهسى في العسز والعلا لا تُجارى حين تجيل عليه مناجهارا للمعان حتى تبريح البنهارا مستمدًّا عطباء يفوق البحارا محلسه السنور، فالظهرور أنسارا عسن جسال بسه أزاح الخسيارا واحتس الكأس إن مديرًا أدارا فادخلوها، ثم اكتموا الأسرارا نلستم العسز والمنسى والفخسارا وأفيهضوا بمها بكهم معدرارا ثم فكواعنها تبود الأساري من نبوال، مِنْ مَنْع ذاك حذارا مَنْ به المسرف الكئيب استجارا ما تـبدًّا سر ، وسر تــواری

وقد ورد في الكتاب المجيد آيات كثيرة فيها الحث على الخروج من الظلمات إلى النور الحميد، قال الله تعالى: ﴿هُوْ ٱلَّذِي يُغَرِّلُ عَلَىٰ عَبْدِهِۦْ ءَايَنتِ بَيِّنتتٍ لِيُخْرِجَكُم مِنّ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّور ۚ ﴾ [الحديد:9] ﴿هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلْسِكَتُهُۥ لِيُخْرِجُكُر مِّنَ ٱنظُّلْمُتِ إِلَى ٱلنُّورِ ۚ ﴾ [الأحزاب:43]، ﴿وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِنَايَتِنَا أَنْ أَخْرِجَ فَوْمَكَ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [إبراهيم: 5]، والخروج من الظلمات العناصر والطبائع

والفوائد والمألوفات والشواغل أمنًا يتأتي بدوام ذكر الله، والنظر فيها بدل على الله ويهدي الله والمدي الله والمدي الله الله والله وال

فافهم: خلصتي الله وإياك من ظلمات القواطع، وأشرق فيَّ وفيك أنوار اللوامع والسَّواطع.

(١) في جِنْدِسِ) قال في «القاموس»: الحندس بالكسر: الليل المظلم والظلمة، وجمعه حنادس، ويجندس الليل أظلم والرجل سقط وضعف، والحنادس ثلاث ليال بعد الظلم، انتهى.

(الأَوْهَامِ): جمع وهم، قال في القاموسة: الوَهْمُ من خَطَراتِ القَلْبِ، أو مَرْجُوحُ طَرَقِ الْمَرَدَّدِ فيه ج أوهامٌ، والطريقُ الواسعُ، والرجُلُ العظيمُ، والجَمَلُ الذَّلُولُ في ضِخَمِ وقُوَّةٍ ج أوهامٌ ووُهومٌ ووُهُمٌ. ووَهِمَ في الجسابِ، كوَحِلَ غَلِطَ، وفي الشيء، كَوَعَدَ ذَهَبَ وَهُمُه إليه. وأَوْهَمَ كذا من الجِسابِ أَسْقَطَ، أو وَهَمَ، كوَعَدَ ووَرِثَ، وأَوْهَمَ بمعنى. وَتُوهَمَ ظَنَّ. وأَوْهَمَ عَيْرُهُ. وأَمْهَمَ بكذا إنهاماً، واتَهْمَهُ، كافْتَعَلَهُ، وأَوْهَمَ الْدُخَلَ عليه النَّهَمَة، كَهُمَزَةٍ، أي: ما يُتَهمُ عليه، فاتَهمَ هو، فهو مُتَّهمٌ وتَهيمٌ انتهى.

فالوهم ظلمة تسلك بصاحبها طريقًا غير الصواب، وتوقفه بعد سيره لمنازل العلا في مرابض الدواب، وقلت محذرًا منه الطلاب ليحذروا في مراتب الاقتراب.

وقلت أيضًا:

ورمستك أنسبال القلا الأفهام يبدو الحبيب فينمحي الإيهام نسور السولاء وراحسة الإلهام

قطعتك عن سير العلا الأوهام فاخرق بغرمك حجها فلعل إن ومتى خلا قلبٌ من الوهم امتلا وقلت أنضًا:

<sup>(1)</sup> زيد في منن نسخة [عجائب].

إنسا الأوهام السقام السقام الكلا المحافظة مكن فيافيها أقسام فيسطدق سر ولا تخسش السردا فالهدى شمس به يفنى الظلام كسل مسن لم يسترك السوهم فسلا يرتقي تُسزل السندي والسلام (وَيَتَلقوَّن )أي: يستقبلون، قال في «المختار»: وتلقاه، أي: استقبله، وقوله تعالى: ﴿إِذْ تَلَقَّوْنَهُ، بِأَلْسِنَبَكُمْ ﴾ [النور: 15]؛ أي: يأخذ بعض عن بعض ... إلخ. وقال تعالى: ﴿ فَنلَقَى مَاذَمُ مِن رَّبِهِ. كَلِمُنتِ ﴾ [البقرة: 32].

قال القاضي- رحمه الله: استقبلها بالأخذ والقبول والعمد بها حتى علمها، وقرأ ابن كثير بنصب (آدم) ورفع الكليات على أنها استقبلته وبلغته وهي قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا ظَامَنَا أَنفُسُنا ﴾ [الأعراف:23]، وقبل سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك لا إله إلا أنت ظلمت نفسي، فاغفر لي، إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، وعن ابن عباس رضي الله عنهها: «قال آدم: «با رب ألم تخلقني بيدك؟ قال: بلي، قال: يا رب ألم تنفخ في الروح من روحك؟ قال: بلي، قال: يا رب ألم تسكني جنتك؟ قال: بلي، قال يا رب ألم تسبق رحمتك غضبك؟ قال: بلي، قال يا رب إن تبت وأصلحت أترجعني إلى الجنة؟ قال: نعمه الله النهي.

وقال الله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى آنَفُرَةً اسَ مِن لَدُنَ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل:6]، والتلقي على قسمين رحماني وشيطاني؛ والأول قد يكون بواسطة الأمين، أو ملك الإلهام ذو القدر المكين، أو من غير واسطة، ومن التلقي كان نبينا يَثْلِثُ يسابق الأُمين في التلاوة، فأوحى الله تعالى إليه: ﴿ وَلَا تَعْجُلُ بِالْقُرْءَانِ ﴾ [طه:714] ؛ لأن في المسابقة تحجيل الواسطة، فقال يَثِيثُ الديني ربي فأحسن تأديبي الله، وصاحب التلقي الحقي دائيًا في الترقي، وقد يؤذن له في الإلقاء فيلقي، والشيطان قد يكون بواسطة الأعوان، وقد يلقي المورة هو في الأمنية فينسخ الله ما يلقي الشيطان، وقد يكون يتصور بعض الشياطين بصورة الإنسان ففي الحديث الشريف: التظروا من تجالسون، وعمن تأخذون دينكم، فإن

 <sup>(1)</sup> رواه الحاكم في المستدرك (9/ 247).

<sup>(2)</sup> تقدم تخريجه.

الشياطين يتصورون في صورة الرجال، فيقول: حدثنا وأخبرنا، وإذا جلستم إلى رجل فاسألوه عن أمه وأبيه وعشيرته، فتفقدونه إذا غاب الله رواه الحاكم في تاريخه والديلمي عن ابن مسعود تنه.

وعنه ﷺ: «يوشك أن يظهر فيكم شياطين، كان سليان بن داود أوثقها في البحر يصلون معكم في مساجدكم، ويقرءون معكم القرآن، ويجادلونكم في الدين، وإنهم لشياطين في صورة الإنسان (12 رواه الطبراني عن ابن عمر.

وعنه ﷺ: "لا تنقضي الدنيا حتى يخرج الشياطين من البحر يعلمون الناس المقرآن» (أن رواه أبو نعيم عن أبي هريرة، وفي رواية « لا تقوم الساعة حتى يمشي إبليس في الطرق، والأسواق يتشبه بالعلماء، يقول: حدثني فلان ابن فلان عن رسول الله ﷺ كذا أو كذا "أو أبو نعيم عن واثلة ﷺ.

وعنه ﷺ: «بوشك أن تروا شياطين الإنس يسمع أحدهم الحديث، فيقشيه على غيره، فيصد الناس عن استهاعه من صاحبه الذي يحدث به ""رواه الطبراني عن ابن عباس.

ونعوذ بالله وبوجه الله أن يسلط علينا أحد هؤلاء الشياطين، فنمسي بعد الإصابة نعد في الخاطئين، وللشياطين أولياء من الإنس يوحي إليهم في بواطنهم، وربها يتخيل أحدهم أنه فتح وهو ذلة، وفتح قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيْنَطِيرَ } لَيُوحُونَ إِنِي أَوْلِيَا بِهِمْ لِيُجْدِلُوكُمْ أَوْلِيَا وَمِن هؤلاء الأولياء من ليُجَدِلُوكُمْ أَوْلِيَا وَمِن هؤلاء الأولياء من

<sup>(1)</sup> رواه الديلمي في الفردوس (1/ 107).

<sup>(2)</sup> ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد (1/ 140)، والسيوطي في جامع الأحاديث (24/ 282).

<sup>(3)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (9/ 48).

<sup>(4)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (16/ 359).

<sup>(5)</sup> رواه الخطيب البغدادي في الكفاية (1/ 430).

<sup>(6)</sup> رواه الطيراني في الكبير (11/ 360).

يصرعه شيطانه من غير أن يعنيه كلية، ويلقي في قلبه علومًا وأسرارًا ممتزجة بضلال ليروج على صاحبها، ومن يسمع منه ذلك فيضله ويضل به خلقًا كثيرًا.

ومنهم من يترآي أي: له الشياطين في صور أولياء الله ويتسمون بأسمائهم ويفيدونه أمورًا، ويخبرونه عن حوادث فتقع كها أخبروا به، فيزداد اعتقاده الفاسد واعتقاد من يعتقده، وقد ضل في هذا الباب خلق لا يحصى عددهم وبعضهم من يصرع الشيطان قلبه، ويتكلم فيه بمعارف، وأسرار كلها باطلة، أو بعضها، أو الأغلب فيها الصحة على قدر قوة صاحبه في العلم الظاهر، فلا يمكن أن يأتيه من الباطل إلا ما يعلم أنه يروج عليه، وكثيرًا ما يلقي على الأفهام أمورًا زائفة؛ ثم تنكشف لمن نور فهمه، فبراها كالنقاب الزائفة فينبذها وراء ظهره، والغالب فيقبلها منه لدخوله تحت نهيه وأمره، ومن وقف على كتاب في غرور الخلق أجمعين وانصرف، وبالاعتراف اتصف، اجتهد في تحصين بيت قلبه من الشيطان الرجيم؛ لأنه يجرى من ابن آدم مجرى الدم؛ كها جاء في الحبر عن الرؤوف الرحيم، وأغلب الملاحدة والزنادقه أضلهم الشيطان من هذا الباب، وأدخلهم بمواقده وسبكهم في قوالب يرتضيها ودفعهم سبكته التي يقتنيها، فركن إليهم وركنوا إليه، واعتمد عليهم، واعتمدوا عليه يظنون أنهم في الحاصل، وهم في الفائت؛ لتهاديهم في الغي عميت منهم البصائر، ويحسبون أنهم على شيء، وقد حذر منهم سيد الكائنات عليه أفضل الصلاة، وأكمل التسليمات بقوله ﷺ: "يكون في آخر الزمان ناس من أمتى يجادلونكم بها لم تسمعوا بم، ولا آباؤكم فإياكم وإياهم الله رواه مسلم عن أبي هريرة؛ كذا في ١٥ لجامع الكبيرً، وقد شاع أمر هؤلاء الزنادقة محقهم الله، وأبادوا محقهم بسيف قهره وأذاقهم الأجماد والأكهاد، وفي شأنهم ألفنا «السيوف الحداد في أعناق أهل الزندقة والإلحاد،،وعقدنا فصلاً في الألفية للرد عليهم، وحذرنا من الميل إليهم.

(مِنْ تَغْرِيدِ): قال في «المختار»: الغرد لفتحتين التطريب في الصوت والغناء يقال: غَردَ الطائر من باب طَرَب فهو غَرْد وغرد تغريدًا وتغرد تغردًا مثله، انتهى.

(شُخُرُورِهِ): قال في \*القاموس": والشحور: كقصور طائر، انتهى. والمشهور شحروري.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1/ 11).

قال الشيخ داود البصير الأنطاكي في التذكرته!! شخرور بالضم: ضرب من العصافير إلا أنه أسود طويل العنق بالنسبة إليها، وأسود ما فيه فمه، وقد يرقش، وهو طائر مألوف يجبس لحن صوته، وإذا كان في مكان أصلح الهوى المتروح من الطاعون والوباء والروائح الكريهة، وهو حار طيب في الثانية يولد غذاء جيدًا وخلطًا صحيحًا، ويصلح البرص والفالج، والجذام، والوسواس والماليخوليا، ومن شرب من دمه بدهن اللوز أصلح صوته بعد اليأس من صحته، انتهى.

وفي ذكره استعارة مكنية، فإنه شبه الورد ببستان غنت أطياره، وذكر الشحرور تخييلاً، وكان شبه الألفاظ بالأشجار، والمعاني بالأثبار، ومن لوازم الأشجار غالبًا وجود الأطيار الصادحة عليها، ونزل الأطيار منزلة المعاني المفهمة بها تحمله المباني.

وقد يكون أراد بالشحور: حقيقة هذا الورد والجهاعة لحقائق معانيه، ورقائق مبانيه، فهي اللام التي تستمد منها حروف الورد وكلهاته، وفواصله توسلاته، ولكل توسل منه حقيقة، وتلك الحقيقة قد انصلت بحقائق غيبية، وطرائق عينية، واتخذت فا جنة وصيرته لاعتكافه عليه جنة؛ فتعود من تلك الحقائق امتدادات، وكشوفات على التالي، وتستمد هي من حقيقة ذلك التوسل، أو من سرها العالي ودرها الغالي، فيرى الكاشف حال التلاوة ازدحام الحقائق على أخذ كل منها ما اتخذ بها لمناسبة أو حال أنتجته الحضرة التي برز ذلك التوسل عنها؛ فتلقاه من قم التالي تلقي الظمآن للهاء الزلال، وتعطيه ما يناسب حاله من الإمداد من القوت الحلال، ويعاين ذلك الشحرور صائحًا في بحور أنوار سائحًا في قصور أسرار فياضًا على وارد ما نورده بها لا يفي الزمان بإيراده وسرده، وليس لكل ورد هذا المورد العذب؛ كها أنه ليس لكل من تجد به الحضرات كهال الجذب، فرب ورد قاصر مدده على الحضار وآخر يعم مدده الأقطار، وفي تخصيص ذكر هذا الطائر كهال المناسبة، ولأمور تتكشف للواقف السائر، فافهم هذا الخطاب، فربها لم تره

(غَرَائِب) جمع غريبة مفعول، يتلقون، وأغرب جاء بشيء غريب، والغرائب: هي الأسرار التي تغربت عن وطنها؛ فغربت النفس عن النفس عن وطنها، (تَدِقُ عَلَى) أي: تغمض وتختفي، على (الأنّهَامِ )جمع فهم. قال في التهذيب الصحاح»: فهمت شيئًا فهيًا

وفههًا وفهامية، علمته وفلان فهم وقد استفهمني الشيء؛ فأفهمته وفهمته تفهيهًا وتفهم الكلام، إذا فهمه شيئًا بعد شيء، وفهم قبيلة، انتهى.

قَالَ فِي اللَّفَامُوسَ\*: فَهِمَهُ، كَفَرِحَ، فَهُمَّ وَيُخَسِّرُكُ، وهي أَفْصَحُ، وفَهَامَةً ويُكْسَرُ وفَهَامِيَةٌ عَلِمَهُ، وعَرَفَهُ بالفَلْبِ. وهو فَهِمٌ، ككتِفِ: سَرِيعُ الفَهْمِ. واسْتَفْهَمَنِي فأَفْهَمْتُه وفَهَمْتُه، وانْفَهَمَ لَخَنِّ. ونَفَهَمَهُ: فَهِمَةُ شيئاً بعد شيءٌ.، انتهى.

قال الخفاجي في اشرح الشفاءا: والفهم هيئة تحصل للنفس تتحقق بها ما يحسن، وقول الجوهري كغيره الفهم العلم على عادتهم في التسامح، وقيل: الفهم سرعة انتقال النفس من الأمور الخارجة لغيرها، انتهى.

قال في المصباح"؛ فَهِمْتُهُ فَهُمَّا مِنْ بَابِ تَعِبَ وَتَسْكِينُ الْمُصْدَرِ لُغَةٌ وَقِيلَ السَّاكِنُ اسْمٌ لِلْمَصْدَرِ إِذَا عَلِمْتَهُ قَالَ ابْنُ فَارِسٍ هَكَذَا قَالَهُ أَهْلُ اللَّغَةِ وَيُعَدَّى بِاضْمُزَةِ وَالتَّضْعِيفِ، انتهى،

وقلت سابقًا:

فهمت مراد الحب مني، فَهِمْتُ في ولم أَرْ لِي لِمسَسسا أراد إرادةً ولله قسوم أمَّلسوا كسل مطلسب وقوم تفانوا فيه عن كل مقصد فقدعُ سائر الأشياء في جنب حبه وجانس به فهمًا ووهمًا وفكرةً وإياك دعوى الآن والحو والأنا وإذا لم تغب في الغيب عنك بنوره فلو كشف الأستار للقلب لم نَمِلْ ولا خطر السلوان عن نور ذاته

جمال مريد يُعْجِرُ الوصف والنُّعَتا لأن أرادني بسه فُتَستْتُ فَستا سويٌ، فسلا أبسلى بسذاك ولا أفسنا وقسوم بسه أبقسوا مساربهم شَستَّى ومُستُ في الحسوى قاضيه بالحستفا تسنل المنسى، إن عستهم غبستا إذا مسا انمحسى اسم، واسم ثبستا ذقت حبه قد بنت دهرًا وما كنتا إلى الغير؛ بيل في الحب للحب قد نمتا وكنت بسار العشق والحب فتنتا

(فَشَرَعْتُ): الفاء عاطف، قال في اللختارا: وشرع في الأمر خاض، وبابه خضع،

انتهى

(فِي ذَلِكَ) أي: في تأليف هذا الورد؛ أي: الذي تتعشق مثله النفوس الكريمة،

وتميل إليه الطباع السليمة (مُعْتَمِدًا) حَالَ؟ أي: حَالَ كَرْبِي مَتُوكُلاً (عَلَى السَّيْدِ) وروى الإمام أحمد وأبو داود عن عبدالله بن الشفير عن رسول الله ﷺ أنه قال: «السيد الله» الله وهذا الحديث يشهد لجواز إطلاقه على الله.

ونقل عن مالك شه أنه قال: يعدم جواز إطلاقه عليه تعالى، وكأن هذا الحديث لم يصح عنده، قال الشيخ: ياسين الحمصي- رحمه الله تعالى- في الحاشيته على الفاكهي: قوله على سيدنا فيه استعمال السيد في غير الله تعالى، والصحيح جوازه بدليل نسبيًا، وحصورًا، وقبل: لا يطلق إلا على الله.

وقيل: ويمتنع إطلاقه عليه، وحكى عن حالك والسيد المولى، للسواد؛ أي: الجماعة الكثيرة، والذي يفوق قومه، ويرتفع قدره جلي، وعلى الحليم الذي لا يستفزه غضب، وعلى الكريم وعلى (المَالِكِ) انتهى.

وقيل: هو المالك الذي تجب طاعته، وقيل: السخي ويطلق على الروح، ومنه ﴿ وَٱلْفَيْنَا سَيِّدُهَا لَذَا ٱلْبَابِ ﴾ [يوسف:25] وقيل: هو الكريم على ربه ﷺ وقال قتادة السيد الورع العابد الحليم، وقيل غير ذلك.

المالك: من ملك الشيء، فهو مالكه ومسترقه، ولم يرد إلا مضافًا؛ كمالك يوم الدين، مالك الملك، والملك بفتح الميم، وكسر اللام، ويخفف بسكون اللام مقصور من مالك، ومليك، ويجمع على ملوك وأملاك، وهو المستغني في ذاته، وصفاته عن موجود.

وقيل معناه: الذي يعز ويذل، وقيل: التام القدرة، وهو صفة فعلية سلبية على الأول، ويرجع إلى صفة القدرة على الثاني، وسيأتي الكلام عليه عند تغير السبع المثاني، (فَأَقُولُ فِي تَرْجَمَتِهِ): قال في اللختارة: وترجم كلامه إذا فسره بلسان آخر، ومنه الترجمان، وجمعه تراجم؛ كزعفران وزعافر وضم الجيم لغة، وضم التاء والجيم لغة، انتهى.

ومنه قوضم في ابن عباس رضي الله عنهها: ترجمان الفرآن، ويقال: ترجم الرجل إذا ذكرت مناقبه، ولما ذكر إنشاء هذا الورد ومحل الإنشاء والمنشأ، وذكر أنه نافع لمن لازمه، وترتيبه، والإضافة، والزيادة والدعاء لمن دأب عليه كان هذا تفسيرًا لكلامه بلسان آخر؛ فلذا سهاه ترجمة، (رَاجِيًا) حال، والرجاء ضد اليأس، جمعه إرجاء والرجاء: الأمل.

<sup>(1)</sup> رواه النسائي في الكبرى (6/ 70)، وأحمد (4/ 24-25).

قال في «المصباح». رَجُونُهُ أَرْجُوهُ وَجُوا عَلَى فَعُولِ أَمَّلْتُهُ أَوْ أَرْدُتُهُ قال تعالى: ﴿ لاَ يَرْجُونَ حِسَابًا ﴾ [النبأ:27]؛ أي: لا يريدون، والاسم الرجاء بالمد ورجيته أرجيه من باب رجي، ويستعمل بمعنى الخوف؛ لأن الراجي يخاف أنه لا يدرك ما يترجاه، وقال في «المختار»: والرَّجَاءُ من الأمل ممدود يقال رَجَاهُ من باب عدا ورَجَاءٌ ورَجَاوَةُ أيضًا وتَرَجَاهُ والرَّجَاءُ بمعنى الخوف قال وتَرَجَاهُ والرَّجَاءُ بمعنى الخوف قال الله تعالى: ﴿ مَّا لَكُولُ لا تَرْجُونَ بِللهِ وَقَالًا ﴾ [نوح: 13] أي: لا تخافون عظمة الله، وقال أبو ذويب إذا لسعته النحل لم يرج لسعها أي لم يخف ولم يبال والرَّجَا مقصور ناحية البئر وحافتاها وكل ناحية رجا وهما رجوان والجمع أرجاءٌ، قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰ وَحَافِهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰ اللهُ تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰ الله تعالى: ﴿ وَالْمَلَكُ عَلَىٰ الله تعالى: ﴿ وَالْمَالَكُ عَلَىٰ الله تعالى: ﴿ وَالْمَلَكُ عَلَىٰ اللهُ وَلَا الله تعالى: ﴿ وَالْمَلَكُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الله وَلَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَىٰ اللهِ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ المَا عَلَىٰ المَا عَلَىٰ الله

وقيل: هو تعلق القلب بالشيء من حيث يتوقع وشرطه مفارقة العمل، وإلا فهو أمنية، وقال ابن العريف الصنهاجي هذه في «محاسن المجالس»: أما الرجاء فهو انتظار غائب، وطلب مفقود، وهو من أضعف منازل القوم في هذا الشأن؛ لأنه معارضة من وجه؛ لكونه ينتظر حصول ما غاب من آماله، ولم يأت إلا بأن، وفي ذا اشتغال القلب بها قد يكون، أو لا يكون، وليس من شأن الطائفة ذلك، بل هم مشتغلون في هم وقتهم الحاضر لا ينتظرون لغائب، ولا يجزئون على ذاهب؛ ولذا قبل الصوفي ابن وقته، وفي الانتظار معارضة الأقدار، ثم قال: واعتراض من وجه، أي: في اعتراض من وجه؛ لأن طلب المفقود الذي لم يتوجه عليه فيض الإيجاد طلب محال، وفي طلبه اعتراض، ضمنًا فإنه ظلب المفقود الذي لم يتوجه عليه فيض الإيجاد طلب عال، وأن أخفته فإنه ظاهر للمكاشف، وطلبه المفقود جهل على ما رفع قدرك، وأنا وصفي وسم بذل العبودية ومفك نازع الربوبية، ومن نازع قصم ومن سلم سلم.

وقال أيضًا: تحقيق الفقير سمة الأحباب، وحلية العبد الأوابة من ليس اسمًا له كان ذلك اسمًا له في وجوه أهله القبول، وعليهم من الله سؤال وجوه عليها للقبول علامة، وليس على كل الوجوه قبول، انتهى.

واعلم: أن الفقر سر من أسرار الله تعالى لا يهبه إلا لمن قربه واصطفاه، في كل من ادَّعى الفقر بلسانه يسلم؛ لذا دعاؤه دون التحقق به في جنابه، ومن البين لدى الأكياس؛

بل وكل الناس أن من قنع بمجرد النسبة واللقب كان ناقص الرئبية عن طلب ما ارتقب، أو اعتنى بالزي واللباس دون اقتباس من نور مراقبة الأنفاس، واحتباس عن موافقة عواد الوسواس، فهو على غاية من الإفلاس، فإن الفقر ليس بمجمل العكاز والمستجد، بل ينبح النفس بسيوف المخالفة ألف ذبحة، ولا يحمل السجادة، بل بترك المألوف والعادة، ولم يرض بالصباح والتخبيط إلا من كان في سيره لقبط، ولا قنع بالمحراب والإبريق دون الإخلاص وترك التلفيق، وخرق حجب التعويق إلا من لم يدر طريق الفقر؛ أي: طريق ولا اعتنى بحمل الإشارات من غير فهم الإشارات وتخريق الحرق من غير خرق إلا من لم سياج الطريق خرق وللوقوف في صفوف العادات، وبيوت السادات خرق لو فهم الإشارة تمن على نفسه الفارة، وعاد مثافا، ومطل مطالبها ليس من عربذ عند سياع المزاهر المن المجد لصوت أرواح نورها زاهر، ولا من هام لذق الطبول كمن هيمه خطاب إنك لمن المقبول، فيا أيها الفقير تحقق بالفقر التام، وأزاح لثام البسام.

واعلم: أنه دوام الاحتياج، وعدم الاستغناء بي دون الحق حتى بالفقراء الوهاج؛ فشرط الفقير: أن يفقد رؤية فقره لا وجوده، فإن فقر رؤية الأعمال لا يقتضي عدم وجودها، فمن رأى فقره احتجب، ومن غاب عن شهود فقره وغناه شاهد العجب، وهذا معنى قوضم العارف: كائن بائن؛ أي: كائن مع وجود الأعمال بائن عن رؤيتها، وأنشدوا:

فلا تلَّ عَنِي السَّيرِ غيراً وكلُّ ما سِوى الله خيرٌ فاتخِلدُ ذِكرَه جِلْنا ومهسا تسرى كللُ المسراتِبِ تَجْستلي عليْكَ فحلْ عنها فعَين مِثْلها خُلْنا وقُلْ ليْس لي في غَير ذَاتِكَ مَطْلبٌ فيلاصورةٌ تُجُلى ولاطُوفة تُجُنى

واعلم: أن الفقر على أقسام: فقر حال، وفقر أعمال، وفقر أحوال، وفقر نوال، وفقر أخلاق، وفقر فتح إغلاق.

والأول على قسمين: اختياري واضطراري؛ فالأول: حال الزهاد؛ والثاني على قسمين: اختياري واضطراري، ورجاله أربعة: عامل عمل، وما شهد له عملاً ففقره اضطراري بحسب مشهده، فإنه موقن أن لا عمل له، وهذا صاحبه مردود.

قال سيدي أحمد بن عطاء الله السكندري -قدس الله سره- في احكمه»: «ما تركَ

من الجهل شيئًا مَنْ أرادَ أن يحدث في الوقت غير ما أظهرهُ الله فيه "() أي: لا مداد أو رفع الواقع، وإيقاع الممتنع، فهو طالب محال، وراكب من عميًا، أو ظهر خيال، وخال وهو كمستسمن ذا ورم، ونافخ في غير ضر مواد الأوقات ظروف، وأواني لما أودعها الحق سبحانه وتعالى فيها، فمن شأنها فلنفسه شأني فها برز للعيان إلا ما أراده الرحيم الرحن،

<sup>(1)</sup> قال الشيخ ابن عجبية: الجهل هو ضد العلم وقبل: هو عدم العلم بالقصود، وهو على قسمين: بسيط، ومركب؛ فالبسيط: أن يجهل ويعلم أنه جاهل، والمركب: أن يجهل جهله وأقبح الجهل الجهل بالله وإلكاره بعد طلب معرفته، قلت: من أداب العارف الحقيقي أن يقر الأشياء في محلها ويسير معها على سيرها فكليا أبرزته القدرة للعيان؛ فهو في غاية الكيال والإتقان. وقال أبو الحسن التوري ﴿ مُهُ: مراد الله من خلفه ما هم عليه فإذا أقام الله عبدًا في مقام من المقامات فالواجب على العارف أن يقره فيه بقليه كائنًا ما كان فإن كان لا تسلمه الشريعة رغَّبَه في الخروج عنه بالسياسة وينظر ما يفعل الله. قال بعضهم: من عامل الحلق بالشريعة طال خصامه معهم ومن عاملهم بالحقيقة عذرهم والواجب أن يعاملهم في الظاهر بالشريعة فيذكرهم وفي الباطن بالحقيقة فيعذرهم ومن أراد أن يظهر في الوقت غير ما أظهره الله تعالى في نفسه أو في غيره فقد جمع الجهل كله ولم يترك منه شيئًا حيث عارض القدر ونازع القادر. وقد قال تعالى:﴿إِنَّ رَبُّكَ فَعَالٌ لَّما يُرِيدُ﴾ [هود: 107] ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الأنعام : 112]، ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لاَمْنَ مَن فِي الأَرْض كُلَّهُمْ بحِيمًا أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ﴾ [يونس:199]. وفي بعض الأخبار: ايقول الله تبارك وتعالى: مَنْ لم يرضُ بقضائي، ولم يَصْبرُ على بلائي؛ فليخرجُ من نحتِ سهائي وليتُخِذُ ربًّا سِوايَ». وقال عبد الله بن مسعود وابن عباس -رضي الله عنهم: لأن ألحس جرة أحرقت ما أحرقت وأبقت ما أبقت أحب إنيَّ من أن أقول لشيء كان ليته لم يكن أو لشيء لم يكن ليته كان. وقال أبو عثمان فله: منذ أربعين سنة ما أقامني الله تعالى في حال فكرهته، ولا تقلني إلىٌّ غيره فسخطته. وقال شيخ شبوخنا سيدي على هُ في كتابه: من عرف أهل حقائق الظاهر ولم ينكر عليهم شيئًا من أحوالهم يظفر بها في أيديهم ولا يمنع خيرهم قطعًا ومن عرف أهل حفائق الباطن ولم ينكر عليهم شيئًا من أحوالهم يظفر بها في أيديهم على كل حال العارف بالله عجمع بين خير الفرقتين يصطحب معهها جميعًا وكل فرقة يتلون على لونها كشيخ شيوخنا -رضي الله عنهم- سيدي أحمد اليهاني -نفعنا الله به كان ﴾ ممن لا ينكر حالًا من أحوال الخلق أهل الظاهر يتلمذهم في ظواهرهم ويدفعهم إليها ويقرهم فيها وأهل البواطن يتلمذهم في بواطنهم ويدفعهم إليها ويقرهم فيها فحصل له خير الفرقتين بها رزقه الله من المعرفة والحكمة قيل: إن الوتي الكامل يتطور بجميع الأطوار يقضي جميع الأوطار انتهى.

ولكل شيء أجل، فإذا جاء أجله آجاب ببلى، وأجل والرجاء أمل لا يفي بطول الأجل سيا أمل النفس؛ فإنه لا ينتهي وصاحبها عن السير في عرضاته لا ينتهي، وقد شبهه بعض الأشراف من أولى الأشراف بمدينة واسعة الجوانب ممتدة الأطراف لمن حل فيها من الأطراف، ولها سكك وأبواب عدد أبواب الصرف مضروبة في الأبواب، أو أكثر من ذلك لمن فضل بحمل ما هنالك، وبعض الروحانيين يطلب من الله السلامة لبعض آجبته إلى يبوم القيامة هنذا لمن حل ساحتها، ورام يقطع إباحتها، وأما من تخطاها وسار عاينها كسراب بقيعة وهمية المقدار، فأهل البداية يعادلون يرد الرجاء نار الخوف، وأهل الحب في واديه لا يسرحون لتنور القلب والجوف، وأهل الجذب لا يفرحون و لا يجزئون فناء بمراد مولاهم؛ إذ هم على صلواتهم دائمون، وهذا حال من ذهب في الله مع الذاهبين؛ كأبي يزيد البسطامي وأضرابه من العارفين من جعل الخوف والرجاء جناحيه طار، وقطع المناوز وبلغ الأوطار، وهما من منازل العوام، ويعبر عنها إذا وجد في الحوص بالهية والأنس، وعند خواصهم بالجلال والجال، وينبغي تقديم الخوف في الصحة، فإنه أقمع للنفس كا عند غلبتها، وفي المرض الرجاء لئلا يقع العبد في القنوط واليآس.

(فَيْضَ) قال في «المختار»: فاض الخبر يغيض واستفاض أي شاع وهو حديث مستغيض أي منتشر في الناس ولا تقل مستفاض والمُستفيضُ أيضا الذي يسأل إفاضة الماء وغيره وفاض الماء أي كثر حتى سأل على ضفة الوادي وبابه باع، وفَيْضُوضَة أيضًا، وفاض المئام كثروا وفَاضَ الرجل: مات، وبابه: بَاعَ وجلس، وفاضت نفسه أي خرجت روحه قاله أبو عبيد والفراء، وقال الأصمعي: لا يقال فاض الرجل ولا فاضت نفسه وإنها يَفِيضُ الدمع والماء، ويقال: أفاض إناءه أي ملأه حتى فَاضَ، وأفاض دموعه وأفاض الماء على نفسه أي أفرغه، وأفاض الناسُ من عرفات إلى منى أي: دفعوا وكل وأفاض الماء ورجل فياض أيضًا؛ أي وهاب جواد، انتهى.

وقال السيد الشريف في «التعاريف»: الفيض: هو عبارة عن النجلي الحي الذاتي الموجب لوجود الأشياء، ويتعداداتها في الحضرة العلمية ثم العينية كها قال: «كنت كنزًا مخفيًّا فأحببت أن أعرف» الحديث والفيض المقدس عبارة عن التجليات الأسهائية الموجبة لظهور ما يقتضيه استعداد تلك الأعيان في الخارج، فالفيض المقدس مرتب على الفيض الأقدس، فبالأول يحصل للأعيان استعداداتها الأصلية في العلم، وبالثاني تحصل تلك الأعيان في الخارج مع نوازمها وتوابعها، انتهى .

(فَضْلِهِ) قال الله تعالى: ﴿ وَشَفَانُواْ اَللَّهُ مِن فَضَلِهِ ۚ ﴾ [النساء: 32]، وفي الحديث: «إن الله يجب أن يسأل من فضله» أن والفضل في اللغة: ضد النقص؛ كالفضيلة ضد النقيصة، وفي الاصطلاح ابتداء إحسان بلا علة.

(وِمِتَّبِهِ) أي: إنعامه، يقال: مَنَّ عليه؛أي: أنعم هذا هاء حرف تنبيه، وذا اسم إشارة يؤتي بها للإشارة إلى القريب الحاضر.

قال ابن قاسم العبادي- رحمه الله تعالى- في شرحه على شرح المحلي للورقات: واعلم أن الإشارة الواقعة في أوائل التصانيف إن كانت بعد التأليف، فإما إلى موجود في الخارج، وإما إلى موجود في الذهن، ففي الاقتصار على الأول على هذا التقدير تقصير أو تصور، وإن كانت قبل فإلى الثاني فقط، وفي كل منها إشكال؛ أما الأول فلأن الإشارة إلى ما في الخارج لا تستقيم إلا بأن يراد النقوش، ولا يناسبها الأخبار الواقعة بعد قولهم هذا مختصر مسمى بكذا، هذه رسالة مساه بكذا إلا على سبيل المجاز تسمية للمعبر به باسم المعبر عنه مع أنه ليس الموجود منها إلا لشخص، وليس المقصود وصف الشخص وتسميته؛ بل وصف النون وتسميته، ولا وجود للنوع في الخارج؛ وأما الثاني فلأن الخاضر في الذهن ليس إلا الجمل والمجمل ليس هو المشار إليه ليس بمختص في علم كذا الخاص في علم كذا مثلاً، وإنها المشار إليه الفصل؛ لأنه هو المختص في علم كذا مثلاً، ولا حضور للمفصل، والمشار إليه يجب حضوره، وأجيب بوجوه أسهلها الحمل على حذف المضاف، والتقدير في الأول نوع هذه النقوش كذا، فالإشارة إلى ما في الخارج، فالأخبار جارية على النوع في البوء للمجاز تسمية المعبر به باسم المعبر عنه.

قلت: ومن يجوز كون مسمى الكتب ونحوها والنقوش كما هو أحد احتمالات تأتي الإشارة إليها لا يسلم عدم مناسبة تلك الأخبار لها، ولا المجاز به المذكورة كما لا يخلي، وفي الثاني مفصل هذا المجمل كذا المشار إليه المجمل الحاضر في الذهن، والأخبار

<sup>(1)</sup> رواه البيهتمي في شعب الإيمان (2/ 43)، وذكره العجلوني في كشف الخفاء (1/ 229).

جارية على المفصل المحدوف، وبسط ما في هذا المبحث وبيانًا! أي: الأمرين من كون الإشارة لما في الخارج، وكونها لما في الذهن أولى لا يلق بهذا المحل إذا تقرر ذلك كله ظهر لك معنى الإشارة في قول هذه الألفاظ المعينة الدالة على تلك المعاني المخصوصة، أو التقوش الدالة عليها، أو المركب من الثلاثة، أو من اثنين منها احتهالات أجازها السيد الجرجاني في مسمى الكتب، والأبواب والفصول ونحوها، واختار منها أولها، فقال فيه، وهذا هو الظاهر، انتهى.

ويرد سبق الكلام على معناه، وغنت بلابل مغناه بمغناه، ولا تظن لها الأخ في الله جعلك الله من أهل ولاء أني قصدت بوضع هذا لورد من لمحة من سيق إلى جنة الإحسان، فسبق وأدرج في درجها أهل العرفان حتى نشر عبق وأني إلى بهذا، والأوراد تسمو يسمو مرات منسها، وتعلو وتغلو بغلو مؤلفها، وهو شبها، وكيف يلحق البطال الأبطال! ومن في الفاقة كيف يطيق مسابقة من في المقدمة، وقد صال وطال وما القصد إلا ا النشبيه، والاقتفاء على آثارهم والاكتحال بمرود حبهم، وكحل حلا غبارهم عملاً بقول العارف الذاتى: إن لم تكونوا مثلهم فتشبهوا إن التشبه بالكرام فلاح، وبقول الثاني: إن وإن كنت لم ألحق بهم عملاه مقصر عنهم عنهم في ساعدي، فإن حيى لهم صان بلا كدره، ولا يضرهم إن كان بي كدر، وأين الخيل الأدهمية من الخيل الشطونجية! وأين من يقول من يتقول، وأرباب الكحل بمن يتكحل! وهذا الاعتراف لشهودنا نقص حال المعاينة المنكشف يبعض معانيها لدينا، ومع ذلك فلا نقدر أن نجحد فضل مولانا الذي أغدقه علينا (يُتُلِّي) أي: يقرأ يقال: تَلا القرآن تلاوةً؛ أي: قرآها ( في السَّحَر) قال في انهذيب الصحاح": والسَّخَرُّ قبيل الفجر لقيته سحرًا، ولم تعرفه في سحر ليلتك؛ إذ يصير معرفة معدولة عن المعرف بالألف واللام غلف المنكر، قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا ءَالَ لُوطِ عُجِّينَتُهُم بِسَحَرٍ ﴾ [القمر:34]، فإن سميت به صرفته؛ لأنه ليس على وزن المعقول، انتهي.

قال الشيخ ﷺ في «فتوحاته»: وإنها سمي السحر سحرًا؛ لأنه اختلاط الضوء والظلمة، فها هو ليل لما خالطه من ضوء الصبح، ولا هو نهار؛ لأن الشمس لم تظهر فكان ذا وجهين وجه لليل ووجه للنهار، ومن اشتق السحر فإن له وجهًا للحق وجهها للباطل، وهو صفة مذمومة على الإطلاق، فإذا ظهر مثله من صالح سمي كرامة، ولا يسمى THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR'ANIC THOUGHT

سحرًا، فصار محموداً بالتقييد، انتهى.

وإنها خص المؤلف- رحمه الله تعالى- تلاوته بهذا الوقت، وحض عليها فيه لما جاء في فضله من الأخبار الموقظة كل نبيه؛ فمنها قوله ﷺ: «ركعتين يركعها ابن آدم في جوف الليل خير من الدنيا وما فيها ولو أني أشق على أمني لمفرضها عليهم الله واله ابن نصر المروزي عن حسان بن عطية مرسلاً، وقوله ﷺ: «إن الله تعالى يمهل حتى إذا كان ثلث الليل الأخير نزل إلى السهاء الدنيا، فنادى هل من مستغفر؟ هل من تائب؟ هل من سائل؟ هل من داع حتى ينفجر الفجر؟» "رواه أحمد ومسلم عن أبي سعيد وأبي هريرة معًا.

وقوله ﷺ: «عليكم بقيام الليل؛ فإنه دأب الصالحين قبلكم، وقوبة إلى الله تعالى، ومنهاة عن الإثم وتكفير للسيئات، ومطردة للداء عن الجسد"<sup>(5)</sup> رواء أحمد والترمذي والحاكم والبيهقي عن بلال وغيرهم.

وفي الصحيحين ومسند الإمام أحمد وجامع الترمذي من حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «كان النبي ﷺ يقوم من الليل حتى تتورم قدماه، فقالت له: أتصنع هذا يا رسول الله، وقد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فقال: أفلا أكون عبداً شكوراً؟ قالت: فلها بدن وكثر لحمه صلى جالسًا، وإذا أراد أن يركم قام، فقرأ ثم ركع» (4).

قال ابن بطال شارح البخاري في هذا الحديث: أخذ الإنسان على نفسه بالشدة في العبادة، وإن أضر ذلك في بدنه؛ لأنه ﷺ إذا فعل ذلك مع علمه بها سبق له، فكيف بمن لم يعلم بذلك فضلاً عن من لم يؤمن أنه استحق النار؟ انتهى.

وقال بعض المفسرين: قام ﷺ طول ليله على قدميه، فلها تورمت قدماه كان يقف على أطراف أصابعه، فأنزل الله تعالى: ﴿طه﴾ أي: طيء الأرض بكل قدمك وأشرح مما أنت فيه فإننا ﴿مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴾ [طه:2] ذكره ابن حجر في «شرح

<sup>(1)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (13/ 145).

<sup>(2)</sup> رواه أحمد (3/ 43-94)، ومسلم (1/ 523) بنحوه.

<sup>(3)</sup> رواه الترمذي (5/ 552)، وأحمد (6/ 125)، والبيهقي في شعب الإبيان (3/ 127).

<sup>(4)</sup> رواه البخاري (1/ 380)، ومسلم (4/ 2171-2172)، وأحمد (4/ 255)، والترمذي (2/ 268) بتحوه.

الهمزية"، وعنه ﷺ قالت أم سليهان بن داود لسليهان؛ فيا بني لا تكثر النوم بالنيل، فإن كثرة النوم في الليل تترك الإنسان فقيراً يوم القيامة» `` رواه البيهقي عن جابر هد.

وروى الطبراني في «المعجم الأوسط» بإسناد حسن عن سهل بن سهل بن سهل بنه قال: جاء جبريل إلى النبي يَنْ قال: «يا محمد عش ما شنت، فإنك ميت واعمل ما شنت فإنك عزى به، وأحب ما شنت فإنك مفارقه، واعرف أن شرف المؤمن قيامه بالليل، وعزة استغناؤه عن الخلق» في وجاء في «مسلم»: «أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله الحرام، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل "في وهو شرف المؤمن، وقد مدح الله سبحانه وتعلى المستغفرين بالأسحار فيه، والذاكرين بقوله تعلى: ﴿كَانُواْ قَلِيلاً مِنَ ٱلَّيْلِ ما يَهْجَعُونَ وَبالأَسْحار هُمْ يَسْتَغَفِرُونَ ﴾ [الذاريات: 12 - 18]، وقوله تعلى: ﴿ كَانُواْ قَلِيلاً مِنَ ٱلَّيْلِ ما يَهْجَعُونَ وَبالأَسْحار هَمْ وَيَرْجُواْ رَحْمَةً رَبِّهِ، إلى الزمر: 9]، وقوله تعلى: ﴿ أَمَّنَ هُوْ قَنبِتُ مَانَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الأيات.

وكان أمير المؤمنين عمر بن الخطاب علله لا ينام بالليل و لا بالنهار، فستل؛ فقال: إن نمت بالنهار ضيعت الرعية، وإن نمت بالليل ضيعت نفسي.

وقال ابن مسعود ﷺ: فضل صلاة الليل على صلاة النهار؛ كفضل صلاة السر على صلاة العلانية.

وقال عمرو بن العاص ﷺ: ركعة الليل خير من عشرين ركعة بالنهار.

وقال الحسن البصري رحمه الله تعالى: أحب الأعمال إلى الله تعالى في جوف الليل. وقبل له: ما لنا عجزنا عن قبام الليل قيدتكم الخطابا، وكان إذا دخل السوق، وسمع لغط الناس ولغتهم يقول: أظن ليل هؤلاء سوقاتهم لا يقيلون، ولا يريحون.

وقال الإمام أحمد ﴿ ليس بعد مكتوبة عندي أفضل من قيام الليل.

وقال طلحة بن معروف: بلغني أنه إذا أقام العبد المتهجد في الليل ناداه ملكًا طوبي لك سلكت منهاج العابدين قبلك.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (١/ 44)، والبيهقي في الشعب (4/ 183).

<sup>(2)</sup> رواه الطبراني في الأوسط (4/ 306).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2/ 821).

وقال لقيان لابنه: يا بني لا يكن الديك أكيس منك يصون بالليل وأنت نائم. وقال الفصيل بن عياض عُشِد: إذا كنت تقدر على قيام الليل وتتركه فاعلم آنك محروم.

وكانت رابعة العدوية رضي الله عنها تقول: لولا الليل ما اخترت البقاء في الدنيا ولا ساعة.

وقال النووي في "الأذكار»: أغدق الله عليه سحائب الفيض المدرار.

وروينا في سنن أبي داود والترمذي عن عمرو بن عبسة هذا اأنه سمع النبي ﷺ يقول: أقرب ما يكون الرب من العبد في جوف الليل الآخر، فإن استطعت أن تكون عن يذكر الله تعالى في تلك الساعة فكن الله قال الترمذي حديث حسن صحيح، انتهى.

روى ابن أبي الدنيا في كتاب «التهجد وقيام الليل» عن أبي هشام، قال: «ينادي مناو من أول الليل، أبن العابدون؟ فيقوم أناس يصلون بين المغرب والعشاء، ثم يأتي مناو وسط الليل، ثم يأتي بالسحر، فيقول أبن العاملون؟ قال: هم المستغفرون بالأسحار وبالإسناد إلى سفيان، قال: تكفنا أماكن من أول الليل نادى مناد ألا ليقم العابدون، قال: فيقومون فيصلون ما شاء الله، ثم ينادي ذلك أو غيره في شطر الليل ألا ليقم القانتون، قال: فيقومون، قال: فهم كذلك يصلون إلى السحر، فإذا كان السحر نادى مناد أبن فيقومون؟ قال: فيستغفر أولئك، ويقوم آخرون يسبحون؛ يعني: يصلون، قال: فيلحقونهم، وإذا طلع الفجر – أسفر – ناد مناد ألا ليقم الغافلون، قال: فيقومون من فيلحقونهم، وإذا طلع الفجر – أسفر – ناد مناد ألا ليقم الغافلون، قال: فيقومون من فيلحقونهم، موتى نشروا من فيورهم» أدا

قال سفيان: فتراه كسلانًا داحرًا بات ليله جيفة على فراشه، وأصبح نهاره يحطب على نفسه لعبًا ولهوّا، قال: وترى صاحب الليل منكرًا الطرف فرح القلب، انتهى.

ومعنى يحطب؛ أي: يورد وقد قيل: إن الأسباب المانعة للعبد عن القيام في الأسحار؛ أربعة:

الأول: كثرة الأكل والشرب، فإن ذلك يزيد الرطوبة، وهي تزيد في النوم؛ ولذا

 <sup>(1)</sup> رواه الترمذي (5/ 569)، والنسائي في الكبرى (1/ 482).

<sup>(2)</sup> رواه ابن أبي الدنيا في التهجد وقيام الليل (ص323-365).

قال سفيان الثوري على: بقلة الطعام يملك سهر الليل، ويحكى أن إبليس عرض للحصور يحيى اللغلاء فقال له: هل نلت مني شيء قط؟ قال: لا؛ إلا أنه قدم إليك الطعام ليلة فشهيته لك حتى شبعت منه، فنمت عن وردك، فقال يحيى الفتلا: فله عليّ بأن لا أشبع من طعام أبدًا، فقال إبليس: وأنا لله على آن لا أنصح أدميًّا أبدًا.

والثاني: تعب الجسم فإن ذلك يورق الضعف والكسل.

والثالث: عدم نوم القيلولة.

والرابع: عدم اجتناب الذنوب، وعدم اجتناب العيوب، قال سفيان الثوري على: حرمت قيام الليل خمسة أشهر بذنب أذنبته، قيل: وما ذلك الذنب؟ قال: رأيت رجلاً يبكي، فقلت: أنه مرائي، وقال: كانوا يستحبون إذا تفرغوا أن يناموا طلبًا للسلامة، انتهى.

أي: إذا تفرغوا من أعمال البر أن يناموا إذا خالفوا أن يشتغلوا بها يضرهم في دينهم، أو يستعينوا به على السلامة من الأفات والقواطع، ولا يلزم قيام الليل نصفه أو ثلثه؛ لقوله ﷺ: «من قام من الليل قدر حلب شاة كتب من قوام الليل، وفيه ساعة إجابة» أن ففي الحديث اإن في الليل لساعة لا يوافقها رجل مسلم يسأل الله فيها خيرًا من أمر الدنيا والآخرة إلا أعطاه إياه، وذلك في كل ليلة الله ، رواه الإمام أحد ومسلم عن جابر.

<sup>(1)</sup> لم أقف عليه.

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (1/ 527)، وأحمد (3/ 313).

<sup>(3)</sup> رواه البخاري (1/ 383) بنحوه، والديلمي في الفردوس (5/ 515).

<sup>(4)</sup> رواه البخاري (1/ 384) ومسلم (1/ 537).

متفق عليه، وعنه ﷺ: «أحب الصيام إلى الله تعالى صيام داود؛ كان يصوم يومًا ويفطر يومًا، وأحب الصلاة على الله تعالى صلاة داود؛ كان ينام نصف الليل، ويقوم ثلثه ويتام سدسه»<sup>(1)</sup> رواه أحمد والشيخان وأبو داود والنسائي وابن ماجه عن ابن عمر، وعن أبي ذر.

وقال الشيخ عبد الوهاب الشعراني -قدس الله سره- في «الجواهر والدرر»: الذي التقطه من كلام شيخه الخواص السامي على الفرد.

وسمعته يقول: قيام الليل عند العارفين؛ كالفرض في الاعتناء به، فمن ادعى مقام العرفان، ونام بالليل في الأسحار؛ فهو غير صادق.

وفي بعض الكتب الإلهية يقول الله كالله: يا عبدي جعلت النهار لمعاشك، وجعلت الليل للسهر معي، فانشغلت عني بالنهار، ونمت عني بالليل فها حصلت.

وقال في موضع آخر: سألت شيخنا على يجده المتهجدون في الأسحار من الأنس بالتقربات الإلهية، وبأهل تلك الحضرة من الأشباح والأرواح كما يجده الإنسان عنه رؤية الصالحين والوحشة، والنصرة عند رؤية الفاسقين، وقد كان بعض عباد بني إسرائيل يثابر على قيام الليل، فأوحى الله تعالى إلى نبي ذلك الزمان، قل لفلان العابد: إنها تقوم لما تجده من حظ نفسك من الأنس بثواب أعمالك، ولو جردتك من ذلك لم تقم أو ما معناه، انتهى.

ومن آداب الطربق: أن من فاته موسم طاعة أن يوبخ نفسه بين إخوانه، ويقول: هنيئًا لكم فذتم بحضور الموكب الإنهي، ويا خساري وخسري حيث إن هذا الخير فاتني، وكان السلف الصالح يعدون من فاتته تكبيرة الإحرام يومًا من فاتته صلاة الجماعة ثلاثة أيام، فيقولون له مثلاً: عوضك الله خير، أجرك الله في مصيبتك، أحسن الله عزاك في بلوتك إلى غير ذلك.

وفي الحديث الشريف: امن سرته حسنة، وساءته سيئة فهو مؤمن الشريف: الخطيب عن جابر والطبراني عن أبي موسى.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (3/ 1257)، ومسلم (2/ 816)، وأحمد (2/ 160).

<sup>(2)</sup>ذكره الملاعلي القاري في مرقاة المفاتيح (15/ 248).

وقال ابن مسعود علام المؤمن يرى نقسه من ذنوبه كأنه قاعدي نفسه من ذنوبه كأنه قاعدي جبل يخاف أن يقع عليه، والمنافق يرى ذنوبه كذباب وقع على أنفه، فقال به هكذا فأطاره.

وفي الحكم العطائية من علامات موت القلب عدم الحزن على ما فاتك من الموافقات، وترك الندم على ما فعلته من وجود الزلات.

وقال بعد ذلك: بيسير الحزن على فقدان الطاعة مع عدم النهوض إليها من علامات الاغترار، انتهى.

فإنْ قلت: ألم يتم علم الزهاد ليلة عن قيامه المعتاد! فأسف، فنودي في سره: كن بنا إن انحناك، ثم وإن أقمناك؛ ثم قلنا: نعم، ولا ينافي هذا المشهد ترك الحزن بالكلية، هل المراد ترك الاعتباد على العمل، وعدم نقصان الرجاء عند وجود الزلل، ومن شرط القائم في الأسحار أن يبادر إلى الطهارة، ثم الصلاة، ثم يجلس لتلاوة الورد بخشوع وانكسار، وحيث كان على هذا الترتيب المدار؛ فلنذكر للقائم في ذلك الوقت الذي فيضه مدرارًا بعض أمور تلزمه مراعاتها حال الطهارة والصلاة فحصلت الصلات والأثوار، فإن من لاحظ عيون الرضا والقبول لم تك حظ، فنقول: اعلم: أيها القائم على قدم الذل في الفسق الهائم؛ إذ قمر شوقه أبدر، وانسق أنه يلزمك أن تقوم قوام اجتهادك، وتلبي داعي رشادك؛ لتعرف قبوم قوادك وترى يرموك سوادك، وقيوم بلادك، وتحصن بيت اعتهادك، وتشيد بناء استنادك، وتقف بباب مطلوبك ومرادك وقفة ذليل خاضع لمن بإسعافك وإسنادك، فإنه يحب المنكسر قلبه من أجله، الخارج عن وطن عاداته، وشرب نهله، وإذا بهذا جزمت ورائك على التوجه خرمت، فأركب جواد الهمة، ولا تخش الأخطار، وجرد سيف العدم، ولا تخف من خطى خطار، وأسرع إلى غسل يديك من مس المحرمات عليك، وفمك طهره من غير ذكر المحبوب، وأنفك من غير انتشاق روائح الغيوب، واشمخ عن ذل العبودية لعز الربوبية ووجهك عن مواجهة غير مطلوبك، ونظرك عن شهود غير مرغوبك، واغسل يديك إلى المرافق، ولغير المغرب ولا ترافق، وفي غسلهما كذلك مبالغة في اجتناب المهالك، وإشارته ترك تعاطى الأسباب اعتهاد، وتوكلاً على الوهاب، وهذا حال السالك والكامل يجمع بين ما هنالك، وامسح رأس رئاستك تواضعًا لعلام الغيوب، ولا تقف مع محض العقل، فالوقوف من جملة العيوب، وتكفى منه شهرة منه لمن في الحاصل وربعه لمن إلى عقبات المعرفة، وأصل ويلزم قبح كله لذي الجهل الناصل، وأمسح أذنيك عن سهاع الغير في حالة السير، وعنقك؛ وإشارته سبيلك الروح في حب السبوح، وغسل القدمين؛ إشارته عدم السعى بها إلى غير الحما، وتثليث الجميع المبالغة في التطهير الذي قدر صاحبه سيا، فهذا بإشارة ظاهرة؛ وثمَّ نكات باهرة فإذا قدس الظاهر، وتطهر وخلص الباطن، وتعطر فتوجه لقبه الشهود، وكعبة الوجود، وأحضر بكلك، وكلك مع حبك، وغب عن الحضور عن تقربك وقربك، ولا تشتغل بالخواطر عن انتشاق هذا الشذا العاطر، ولا بالشواغل عن هذا المشهد الشاغل فعسي أن تتوج بتيجان الرضا، وتكسى حلم القبول التي طرازها أضاء، وإن أقامت في الليل النفوس، وأقبلت على نهار مناجاة القدوس فبادر للطلب، وعائق الأدب، واقطع قواطعك بسيوف مهندة، ولا تكن في قيامك كالخشب المسندة، وتحقق أن محبوبك في قبلتك فاعرف من تناجى، واسمع بكلك إذ تناجى، واحضر به ساعة التناجي، وافرش في محراب العبودية بساط الصفاء، والزم حدوده، وانصب الأقدام، واصحب الأقدام، وكبر للإحرام مع الاحترام، وارم السوء وراءك واعرف ما وراءك يا عصام، واشرع في تلاوة الكلام القديم منه بدا معاني هاتيك المباني التي فيضها عميم، فإذا فهمت، وعلمت فعلمت، فاركم؛ أي: فاخضع وتنزل من منزل الأحدية الأرفع إلى مشهد الواحدية، وعد للأول ترفع، واسجد ملاحظًا مقام الفناء، وكن راجعًا للقيام، واثبت لثلا يحركك الهيام، وسبح باسم ربك في الركوع والسجود، واسبح في يم الشهود، وقل في ركوعك بعد غيبة مجموعك: سبحان ربي العظيم بسلطانه القديم بإحسانه العظم في ذاته القديم، بأسبائه وصفاته العظيم الذي لا يتناهى مجسده، ولا تخلف وعده.

وقل في سجودك حالة غيبتك بمشهودك: سبحان ربي العلي في وحدانيته الأعلى بقهره وولاءه الواهب للخطاب بفردانيته، الوهاب للأحباب مشاهدة ديمومته العلي، فلا سواه الأعلى بقهره، وولاءه الوهاب لأولى الاقتراب فيضه وهداه العلي في جماله الأعلى في كماله الوهاب للخطاب بديع وصاله، ولن يخلص الإنسان من الشيطان إلا حال سجوده للرحمن، فإنه ينعزل، ويبكي على خطيئته، ويتذكر ما فاته في قطيعته هذا بلسان يقبله

العقل، ويعضده النقل؛ وثم إشارات مخصوصة بأهل الخصوص أجنحتها مقصوصة؛ لدقة مداركها من النصوص وجد في التحيات اللائقة، والأثنية الفائقة بحسب الطاقة مع شهود الفقر والفاقة، وإذا خاطبت الحق بلسان الغيبة، وأورتك خطابه العظمة، واغيبة فارجع لخطاب الحبيب الأعظم بالأدب، والحضور فعسى أن تشاهد جماله المستور، وتحظى بمدده الموفور، وتسلم على ذاتك بذاتك، ثم عمم كل صالح تدرك سني لذاتك ليرد عليك كل من يسمع السلام، وينوب الحق عن الغافل، ومن هو في الاصطلام، ذكره بمعناه سيدي محيى الدين قدس الله سره المتين.

وقلت: سابقًا هذا المعنى؛ سابقًا عمم سلامك في الصلاة، وغيرها، وأقصد به الصلاح بمن قدراه؛ لتنال أجر مسلم قد خص في تسليمه أهل السلام من الوري، وعليك يبلغه عنك يرده إلا الذي بجهاله قد أسكراه، فالحق عن هذا ينوب خُكمة، وكفي بذا شرقًا بمجدك مشعرًا هذا سلام العارفين بربهم، فافهم عساك تكون عن قد روى بالمدام، ثم أتِ بالشهادتين؛ لتحصل رتبة الإسلام التام، واعمل بموجبهما تنال الإيهان، والإحسان العام، وما دمت في الصلاة، وكنت صاحب حضور وعيان، فأنت عابد عن الكون بمشاهدة الديان، فإذا أردت الانصراف فسلم على أهل الخضرة الغيب سلام مودع ذاهب، وعلى أهل هذا العالم سلام من كان عنهم غائب، فهذا الغائب القاتم القيام هو القيام المحمود، وهذه الصلاة هي القرآن المشهود، وإن كان كل مصل يسقط عنه الفرض، لكان نور هذه يملاً ما بين السياء والأرض.

وقلت في مدح القيام في الأسحار والتحلق بين يدي العزيز الجبار:

رُمُّتَ نَبِيلَ القرب من حضرة القدس فقُم غسق الأسحار، واشرب حلا الأنس وزمزم بذكر الحب واتبل مصاحبًا الآداب أهبل الارتقباء فَتْحَيَّا القيدس وفي روضنا مِرْ ثم فاشرح رموزه بمحض انكشاف دون فهم ولا حدس وفي حانة اشرب شِرْبَ صافِ مدامة فنسزهة عسن فسرج هَسمٌ وعسن لَسبُس ويَمُسم لسه بالمسحدق صَسبًا مُسوفًا ﴿ وَعَسَكَ فَسَاعٍ أَقُواله [.....] وذي عبس وإن كسنت خفاشها ولم تسسنطع تسرى جمهالاً سها في عهلا المشمس

فأطلق دمسوع العبين تُطلبق الحشاء وجُسَدُ للسدَّى تهسواه بالمسال والسنفس

المتدرك منا أُمَّلُم أَن عُمِن عُمِير مِمرَّيَّةٍ وَمُدخلُ حَيُّ الحَقَّ، والمحو والطمس وتَنْشُقُ عبرفَ القُرْبِ من بابِ اللوا ﴿ وَتَنْفُسِتُ الْأَبْسُوابِ لِلْمُسْتَهِجِ الْأَنْسُسُ وتسبدو بلسيل المسيل ..... برافع حسن سياتر لمضياء المشمس ففسي اللسيل للعشاق ما يسرتجونه وفسيه تجسل الحسق بسالانس للأنسس وفيه اجشاع الشمل بالحب واللقاء ورؤيسة تسور باهسر المسستوى يُنسيبي وسر مــــــرقد سرى في أسرق فتكسى بذنوب المعارف، بـل تكسى وتَّهَ أمهور تهاه وَصَّافُ حسنها وأضحى الذي قد تهاه أبعد من أمس ونَّمةً شموس ضاحيات طوالع تقيد الدجى صحبًا، وتطلق من جلس وعن ذي [....واقصد] لقرب فرائض ومن سره، وانطق إذا شئت بالهمس وكسن طالبيا إكسسير كنسز شسهوده فقيمسته حاشسا كسيإ قسيمة القلسس ولاتعبد عبن نهبج الحبيب وشرعه فمن حياد عنه عباد بالخبزي والمعكس ويها ربهنا صل وسلم على المبذي تستفع في خمسين عهادت إلى خمس وآلٍ له والمصحب، ثهم وتابع من الدهر ما الأركان قامت على الإنس ومنا منصطفي البكتري..... ونباده إذا رمنت نبيل القرب من حضرة الأنس

والحاصل أن القيام في الأسحار دليل على حب المولى الذي هو أحق بالحب وأولى؛ لأن الليل محل تجليه وتنزله وتدليه، وهو خلوة المحب بحبيبه وزمان يقظته، وغفلة رقيقه، وفي الحديث " إذا رأيتم الرجل يتعهد المسجد، فاشهدوا له بالإيهان، وإذا رأينا من يثابر على قيام الليل شهدنا له بحب الملك الديان»؛ لأن العاشق الواله لا يلتذ بمنام، ولا يقد له قرار إلا بمشاهدة من يهواه رافع اللثام.

(نَافِعٌ) صفة الورد، والنفع: ضد الضرر، ومن أسهائه تعالى: الضار النافع؛ أي: لا ضرر فيه على تاليه، فإن كثيرًا من الأوراد يضر إذا لم يكن له استتباب، واستناد، فلا يبلغ المراد سيها ضعيف الفؤاد، وربها حصل له ما يؤذيه ويرديه، فإن إذن الشيوخ يرد الأذي عن الطالب، ويهديه، وأما هذا الورد فقد وقع منا الإذن العام بقراءته للخاص والعام، فكل من تلاه من قويب، أو بعيد فبإذن تلاه فلا يخشى فإنه رشيد، وقد أجزنا كل مجاز أن يجيز به، وكل من ليس له إجازة فقد أجزناه، فانتبه فإنا أردنا به النفع المتعدي لا القاصر ليردهم الكامل به كهالاً، ويرتقى لذاك القاصر.

(إِنْ شَاءَ الله) جملة إنشائية معنى، خبرية لفظاً، وأتى بها امتثالاً للأمر، وتقال عند الرادة الأمر المستقبل لا الماضي، والنفع عما يستقبله التالي، ويترجى وقوعه، والمشيئة: هي الإرادة خلافًا للكرامية، وهي من صفات المعاني الواجبة له تعالى، ومن شأنها التخصيص، وهي كيا قال السعد: صفة شأنها التخصيص قديمة زائدة على الذات على ما هو شأن سائر الصفات الحقيقية؛ لأن تخصيص بعض الأضداد بالوقوع دون بعض، وفي الأوقات دون البعض مع استواء نسبة الذات إلى الكل لا بد أن يكون لصفة شأنها التخصيص؛ لا التخصيص بلا مخصص، وامتناع احتياج الواجب في فاعليته إلى أمر منفصل، وتلك الصفة هي المساة بالإرادة، وهو معنى واضح عند العقل مغاير للعلم، والقدرة، وسائر الصفات شأنه التخصيص، والترجيح لأحد طرفي المقدور من الفعل، والترك على الآخر، وينبه على مغاير تها للقدرة أن نسبته القدرة إلى الطرفين على السوي بخلافها.

وللعلم أن مطلق العلم نسبة إلى الكل على السوي، والعلم بها في الفعل من المصلحة، أو بأنه سيوجد في وقت كذا سابق على الإرادة، والعلم بوقوعه تابع للوقوع المتأخر عنها، وإنها قلنا وينبه؛ لأنه قال أهل الحق: إن مغايرة الحالة التي نسميها بالإرادة للعلم والقدرة وسائر الصفات ضرورية.

تتمة: مذهب أهل الحق أن كل ما أراده الله سبحانه وتعالى فهو كائن، وكل كائن فهو مراد له تعالى، وإن لم يكن مرضيًّا له، ولا مأمورًا به، وهذا ما اشتهر عن السادة ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، وخالفنا المعتزلة في الأصلين ذهابًّا إلى أنه أراد من الكفار والعصاة الإيران والطاعة، ولكن ما وقع مراده، ووقع منهم الكفر والمعاصي، ولكن ما أرادها، انتهى من شرح الجوهرة؛ ورد عليهم مقالهم.

(تَعَالَى) التعالي: الارتفاع، والمراد به: التقدس والتنزه؛ أي: نقدس عن كل ما لا يليق بجنابه (لَمَن) أي: للذي (وَاظَبَ عَلَيْهِ) أي: داوم على تلاوته.

قال في «القاموس»: وظَبَ على الشيء يَظِبُ وظُوباً دامَ، أو داوَمَهُ، ولَزِمَهُ، وتَعَهَّدَهُ، كوَاظَب، وأرضٌ مَوْظوبَةٌ تُدووِلَتْ بالرَّعْي فلم يَنْقَ فيها كَلاَّ. ورَجُلٌ مَوْظوبٌ تَداولتِ النَّوانَبُ مالَهُ. ومَوْظَبٌ اكْمَقْعَدِع قُرْبَ مُكَّةً، شَاذًّا، كَمُوْرَّقٍ. وَالْوَظَّبَةُ جِهازُ ذاتِ الحافِرِ.

والوظب يدل على الملازمة، وهذا ينشأ عن التكرار، والاستقامة على الأوراد ينفجر بها فخر الإمداد، وقد قال الشاهد الذي لاحت له الإمارة والعلامة: «ذرة من الاستقامة خير من ألف كرامة»، والمقصود: الثبات لا مجرد النبات.

ويحكى: أن نبائًا معلومًا بسرعة الامتداد زرع لضيق نخلة رفيعة الأعواد؛ فتعلق بها والتف عليها، ووصل في زمن يسير إليها في الثبات لا اللحاق، وقد قال لها: قد لحقت بك، فقالت له: الشأن في الثبات لا اللحاق عند السباق أولى الالتحاق لاسبها إذا أقرن التالي، وصف الملازمة (مَعَ التَّكَبُّر) أي: التأمل قال الله تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَدَّبُرُوا اللَّهُولَ﴾ [المؤمنون:68].

قال في "القاموس": أي: أفلم يتفهموا ما خوطبوا به في القرآن؟ انتهي.

(لِمَعَانِيه): جمع معنى وهو في الأصل مصدر ميمي من العناية فنقل إلى معنى المفعول، وهو ما يراد من اللفظ.

قال في التهذيب الصحاح»: ومعنى الكلام ومعناه واحد؛ تقول: عرفت ذلك في معنى كلامه وفي معناه كلامه؛ أي: في فحواه، انتهى.

وقال في «القاموس» ؟؛ ومَعْنَى الكلام ومَعْنِيُّه ومَعْناتُه ومَعْنِيَّتُه واحِدٌ، انتهى.

قاذا فهم التالي المعنى ازداد خشوعه ونها خضوعه، وحصل كامل الثواب من المالك الوهاب، فعلى قدر اتساع دائرة المعنى على التالي تنفتح له الأبواب العوالي، فإذا ادعى الداعي بقلب عن المعنى ساهي لم تؤثر فيه الدواعي؛ لأنه لاهي، والتفهم تعقل من الفهم، البكري السهم الصائب السهم سيدي محمد ماحي غواشي الوهم قوله: فمنهم تعلم وجاهد تشاهد يأمر يدي، ومن مزيدي نقطًا، وأهل الفهم عن الله هم أهل التلقي من الله.

وإلى هذا يشير قول العارف الفريد سيدي أبا يزيد قدس الله سره: أخذتم علمكم ميثًا عن ميت، وأخذ علمنا عن الحي الذي لا يموت؛ أي: بلا واسطة؛ لأن العلم الإلهي إذا تدل على القلب شبه نزوله بالجبال الرواسخ التي لا يمكن النفوس جحودها؛ بل تذل

<sup>(1)</sup> ق (3/ 455).

وتخضع لسلطانها القاهر، وأمرها الباهر، ويشهد لحقيقتها القلب والروح والسر الممنوح، فيتلقاها المكاشف عن القدوس السبوح، وأما من جهل ذلك، ولو حصل لقلبه، أو روحه بعض ما هنالك فهو محجوب سدت عليه المسالك عن أخذ العلم اللدني عن مشروعه المذهب للحوالك.

(لِلْبَانِيةِ) جمع مبنى على وزن معنى، وهو ما يبني عليه غيره كالأساس، فتكون المباني أصلاً؛ لأنها الحاصلة للمعاني، فهو أواني المعاني، ولذلك قال العارف الداني ولطيف الأواني في الحقيقة تابع للطف المعاني، والمعاني بها تسموا، والمباني أجسام، والمعاني أرواح فكلها لطف الجسم لطف الروح، وإن كان المراد الروح؛ لأنها محل الفيض، والفتوح غير أن الجسم له الفخر من حيث إنه مولد لها.

قال سيدي محيي الدين قدس الله سره: وما الفخر إلا للجسوم؛ لأنها مولدة الأرواح ناهيك من فخر، ومن ترك التدبر، والتفهم، وحضر بفكر شارد كان كمن يضرب في حديد بارد، فيا لدغ عقرب الجنة، ولسيع حية حبة تلك الشربة حرك سلسلة الهمة، والعزمة في الطلب، ولا تخش إذا كنت مغلوبًا، فكم من مغلوب غلب، وتدبر فيها يؤدي إلى حسن المنقلب، وتفهم سر توجه يدنيك من حي الرغب، فها كل وقت يؤذن للواقف بالدخول، ولا كل عمل يكسى حلة القبول، وإنها هي مواسم تقام، ونفحات بهب، فلا تسأم فتعرض فا، ولا تكن عمن عنها لها، فيا لها من نتائج عزت، وأعزت رجالها، وهي السعادة العظمي، وما كل من طلب السعادة نافا.

## وقلت:

يا مَانَ يَغَارُ العامرية مالها يَمَامُ لها كي تدرِيا ذا ما لها واطلب شهود جمالها بستذلل ما كل من طلب السعادة نالها

(فُتَح بِه) بالبناء للمجهول، والفتوح على ثلاثة أقسام: فتوح في العبادة في الظاهر، وفتوح الحلاوة في الباطن، وفتوح المكاشفة.

قال سيدي محيي الدين -قدس الله سره- في الباب السادس عشر والمائتين من افتوحاته: فأما فتوح العبادة في الظاهر: ويكون من إخلاص القصد؛ ثم قال: وشرط الفتوح عدم؛ لأنه لا يكون نتيجة فكر، وله علامة في الطريق المفتوح، وهو عدم الأخذ من

فتوح الغير، وكان سيدي أبو مدين يقول في الفتوح: أطعمونا لحيًا طريًا كها قال: لا تطعمونا الفديد؛ أي: لا تنقلوا إلينا من الفتوح إلا ما يفتح به عليكم في قلوبكم إلينا فتوح غيركم يرفع بهذا همة أصحابه بطلب الأخذ من الله تعالى، ثم قال: وبعد تقرر هذا؛ فلنذكر كل نوع من أنواع الفتوح.

أما الفتوح في العبارة: فإنه لا يكون إلا للمحمدي الكامل من كل الرجال، ولو كان وارثًا لأي نبي كان، وأقول مقام صاحب هذا الفتح: الصدق في جميع أقواله وحركاته وسكون إلى أن يبلغ به الصدق أن يعرف صاحبه، وجليسه ما في باطنه من حركة ظاهرة، ولا يمكن لصاحب هذا الفتح أن يصدر كلامًا في نفسه، ويرتبه بفكره ثم ينطق به بعد ذلك بل زمان نطقه زمان تصوره؛ لذلك اللفظ الذي يعبر به عها في ضميره؛ ولهذا التنزل حلاوة في قلب الولي نذكرها من نوع الثاني من الفتح.

ثم قال: ومن علامة صاحب هذا الفتح عند نفسه استصحاب الخشوع له، وتوالي الاقشعرار عليه في جسده بحيث بحس بأجزائه قد تفرقت، فإن لم يجد ذلك من نفسه فليعلم أنه ليس ذلك الرجل المطلوب، ولا صاحب هذا الفتح، وهذا فتح ما رأيت له في عسري فيمن لقيته من رجال الله تعالى أثرًا، وقد يكون رجال في الزمان لهم الفتح، ولم الفهم غير أني منهم بلا شك، ولا ريب فلله الحمد على ذلك.

وأما النوع الثاني من الفتوح: وهو فتوح الحلاوة في الباطن، وهو سبب جذب الحق بإعطافه، فهذه الحلاوة وإن كانت معنوية، فإن أثرها عند صاحبها يحس به كها يحس ببرد الماء البارد، وصورة الإحساس بها كصورة الإحساس بكل محسوس، وطرقها في الحس من الدماغ ينزل محل العظم، فيجدها ذوقه فيجد عند حصول هذا الذوق استرخاء في الأعضاء، وخدرًا في الجوارح لقوة اللذة ولا استفراغًا لطاقته، ومن أصحاب هذا الفتح من تدوم معه هذه الحلاوة ساعة ويومًا وأكثر، فإذا ارتفعت زال ذلك الحدر من الجوارح فها تشبه حلاوة العسل، ولا حلاوة الجماع، ولا حلاوة شيء محسوس كها أنها لا تشبه حلاوة حصول العلوم المعشوقة للطالب؛ بل هي أعلى وأجل فإذا عطف الحق على عبده جلاوة جذبه إليه ليمنحه علمًا لم يكن عنده، فإن لم يجد علمًا فليس بجذب، ولا تلك حلاوة .

وأما النوع الثالث من الفتوح: وهو فتوح الكاشفة الذي هو سبب معرفة الحق.

اعلم: أولاً: أن الحق أجل وأعلى من أن يعرف في نفسه لكن يعرف في الأشياء؛ فالأشياء سبب معرفة الحق سبحانه في الأشياء، وللأشياء على الحق كالستور، فإن رفعت وقع الكشف لما وراءها، فكانت المكاشفة فيرى الكاشف الحق في الأشياء كشفًا كها كان يرى النبي في الأشياء كشفًا كها كان يرى النبي في من من وراته من خلف ظهره فارتفع في حقه الستر بفتح الباب مع ثبوت الظهر والخلف، فقال في الله أراكم من خلف ظهري الله والذين لهم فتوح المكاشفة لا تقع أعينهم في الأشياء، ومنهم من يرى الحق في الأشياء، ومنهم من يرى الخق في الأشياء، ومنهم من يرى الحق فيها الوجود الفتح، وأصل ظهور هذا الفتح من الجناب الإلهي حالة قوله:

﴿ وَلَنْتِلُونَكُمْ حَتَى نَعْلَمُ الْمُجَهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّبِرِينَ ﴾ [عمد: 31]، فيرفع الابتلاء حجاب الدعوى الذي كان يدعيه الكون، فيكون الكشف، وهو التعلق الخاص من العلم الألهي بها وقع الأمر عليه، فعلم صدق دعوى الكون من كذبه، فمن هذه الصفة الإفي ظهر فتح المكاشفة إذ لا يظهر في الوجود حكم إلا وله أصل في الجناب الإفي إليه استناده، ولا يصح أن يكون الأمر إلا هكذا، فإنه قد ذكرنا في موضع أن علم أسباب الأشياء من علمه بنفسه، فخرج العالم على صورته فلا يشذ عنه حكم أصلا فهو سبحانه رب كل شيء، ومليكه والأشياء مرتبطة به في كل حال، أو ما هو مرتبط بالأشياء؛ ولهذا غط من غلط من أصحابنا، وبعض النظار في أنهم عرفوا الله تعالى، ثم عرفوا الأشياء، نعم عرفوا الله من حيث إنه واجب الوجود لذاته، وأنه لا يصح أن يكون غيره واجب الوجود لذاته، وأنه لا يصح أن يكون غيره واجب الوجود لذاته، وأنه لا يعرفه ما لم يتقدم له معرفة بالعالم ولكن ليس المقصود إلا علم كونه رياء لهذا المعالم هذا لا يعرفه ما لم يتقدم له معرفة بالعالم هذا يعطيه علم الكمل من رجال الله تعالى من أهل الحق؛ وهذا قال في المن عرف نفسه هذا يعطيه علم الكمل من رجال الله تعالى من أهل الحق؛ وهذا قال في المن حيث نفسه واجب طقد عرف نفسه المعلى المعلى المطلق، فلا التفات من الفتاء المطلق إلى غير ذاته إذ لو التفت لم يصحح فقد عرف دله الغنى المطلق، فلا التفات من الفتاء المطلق إلى غير ذاته إذ لو التفت لم يصحح

<sup>(1)</sup> ذكره المناوي في فيض القدير (2/ 243).

<sup>(2)</sup> ذكره العجلوني في كشف الخفاء 2/ 343، والمناوي في فيض القدير 1/ 225.

ما قدرناه، فلم يعلم أنه بإله للعالم فإذا أراد أن يعلم أنه إله العالم، نظر إلى العالم فرأى فيه حقيقة الافتقار بإمكانه إلى المرجح، فلم يحب إلا هذا الواجب الوجود هو رب هذا العالم، وثو لم يعبر هذا الطريق في النظر، فلا يعرف أنه إله العالم، انتهى ملخصًا.

وقسمه أيضًا إلى ثلاثة أقسام: فتح عذاب، وفتح بركة، وفتح ابتلاء، وما ثم رابع.

وقال في العبادلة الذا فتح عليك في العبارة فقد خيرك، وإذا فتح عليك في الإشارة فقد خيرك، وإذا فتح عليك في العبادة فقد الإشارة فقد خيرك، وإذا فتح عليك في العبادة فقد أسلمك، وإذا فتح عليك في العبادة فقد أسلمك، وإذا فتح عليك فيه فقد أوجدك، وإذا فتح عليك في الذكر فقد اصطفاك لنفسه، وإذا فتح عليك في الفتح فقد اصطفاك لنفسه، وإذا فتح عليك في الفتح فقد اصطفاك لنفسه، وإذا فتح عليك في الكون فقد جفاك، وليس برب جاف، وليس برب جاف، وليس برب جاف، وليس برب جاف، وليس برب جاف بذا ورد في الخبر وذكره.

ثم قال: وإذا فتح عليك في الكل فقد ولاك، وإذا فتح عليك في الأغراض؛ فذلك عبن المرض، وإذا فتح عليك في عبن المرض، وإذا فتح عليك في الغرض؛ فذلك عبن المرض، وإذا فتح عليك الذوات؛ فذلك عبن الشبهات، وإذا فتح عليك في الأبن؛ فأنت في العبن، وإذا فتح عليك في الزمان؛ أقامك في الخبرة والهم، وإذا فتح عليك في الزمان؛ أقامك في الحبرة والهم، وإذا فتح عليك في الإضافات والنسب كنت ذاب، عليك في الكمؤ فقد عرفك، وإذا فتح عليك في الإضافات والنسب كنت ذاب، وعصمك من الأنات، وإذا فتح عليك في الفعل؛ فأنت البعل أو في الانفعالات؛ فأنت الأهل، أو في المرع كنت في الوضع، أو في الحال فقد كشفك، أو بالوجود فقد أكشفك وشر فك، انتهى.

(عَلَى الْعَبْدِ الفَقِيرِ) سلف الكلام على العبد.

وأما الفقير، فقال في «القاموس»: الفقر ويضم: ضد الغنى، وقدره أن يكون له ما يكفي عباله، أو الفقير من يجد القوت والمسكين من لا شيء له؛ الفقير: المحتاج، والمسكين: من أذله الفقر أو غيره من الأحوال.

وعند الشافعي: الفقراء، ألزمنا الذين لا حرفة هم وأهل الحرف الذين لا تقع حرفتهم من حاجتهم موقعًا، والمساكين السؤال ممن له حرفه تقع، ولا تفنيه وعياله، أو الفقير من له بلغة، والمسكين من لا شيء له، أو هو أحسن حالاً من الفقير، أو هما سواء فقر ككرم، فهو فقير من فقراء وفقيره من فقائر، وأفتقر وأفقره الله، وسد الله مفاقره أغناه. وسد وجوه فقره، انتهي.

والمعنى هنا: المحتاج إلى الله تعالى في كل أحواله، قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّنَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفَقُرَآهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [فاطر: 15]، قال القاضي رحمه الله: في أنفسكم، وما يضر لكم، وتعريف الفقراء للمبالغة تعرهم، كأنهم لشدة افتقارهم، وكثرة احتياجهم هم الفقراء، وإن افتقار سائر الخلق بالإضافة إلى فقرهم غير معتد به؛ ولذلك قال: ﴿وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا﴾ [النساء: 28]، انتهى.

وقال القشيري رحمه الله تعالى: الفقر شعار الأولياء، وحلية الأصفياء، واختيار الحق سبحانه وتعالى لخواصه من الأنبياء، والفقراء صفوة الله من عباده، وموضع أسراره من خلقه بهم يصون الخلق، وببركاتهم يبسط الرزق، انتهي.

وقال أبو القاسم جنيد البغدادي قدس الله سره: يا معشر الفقراء إنكم تعرفون بالله، وتكرهون لله، فانظروا كيف تكونون مع الله تعالى إذا خلوتم؟ وأنشد:

إذا بملوك الأرض قوم تشرفوا فسلي شرف مسنكم أَجَسلُ وأشرف لكسم أدعسي وأرعسي وأعسرف

كفى شرفًا أن مضاف إليكم وإن وقلت في معنى حروف الفقير:

فساء الفقسر فسناؤه في حسب مسن والقناف قبربٌ لا يُستَنابُ، بِغَيرُفِه والياء شهدُ مَنْ يُحب مسامرًا والسراء رفيضُ الكيلُ غَيبٌ لقائسه

بهسوى، وفهسم الفهسم مسن كستابهِ يمسقى بسه الكاسسات مسن أكسوابه فيغسيب فسيه عسن شُسهيٌ خِطَابِيهِ حتسى بسصبر الكسل مِسن خُطَّابِهِ

وقال سيدي أبو المواهب الشاذلي هله في كتابه "قوانين الإشراق": تدقيق: تفاخر الغني مع الفقر: فقال: أنا وصف الرب الكريم الكبيرة من أين أنت أيها الحقير؟.

فقال: تدقيق: تفاخَر الغنِي مع الفقير.

فقال الغني: أنا وصف الرب الكبير، فها أنت أيها الحقير.

فقال الفقير: لولا وصَّفِي لما تميَّزُ وصفك، ولولا تواضعي ما رفع قدرك، فأنا وصَّفِي وسِمَ بِذَلَّ الْعِبُودية، وأنت وصفك نازع الربوبية، ومن نازع قصِم، ومَن سَلَّم سَلِّمَ. وقال أيضًا: تحقيق: سمة الفقر سمة الأحباب، وحليته حلية العبد الأواب، من لبس اسهًا له كان ذلك وسمًا له في وجود أهل القبول، ولهم من الله نيل المسؤول.

وجوهٌ عليها للقَبولِ علامةٌ وليس على كلِ الوجوهِ قَبولُ انتهى ().

واعلم: أن الفقر سر من أسرار الله تعالى لا يهبه إلا لمن قربه، واصطفاه فيا كل من ادعى الفقر بلسانه يسلم له إدعاؤه دون التحقق به في جنابه، ومن البين لدى الأكياس؛ بل وكل الناس أن من قنع بمجرد النسبة واللقب كان ناقص الرتبة عن طلب ما ارتقب، أو اعتنى بالزي واللباس دون اقتباس من تور مراقبة الأنفاس، واحتباس عن موافقة عواد الوسواس، فهو على غاية من الإفلاس، فإن الفقر ليس بمحمل العكاز والمسبحة؛ بل ينبح النفس بسيوف المخالفة ألف ذبحة، ولا يحمل السجادة؛ بل بترك المألوف والعادة، ولم يرض بالصياح والتخبيط إلا من كان في سيره لقيط، ولا قنع بالمحراب والإبريق دون الإخلاص، وترك التلفيق، وخرق حجب التفويق إلا من لم يدر طريق الفقر؛ أي: طريق، ولا اعتنى بحمل الإشارات من غير فهم الإشارات، وتخريق الخرق من غير حرق إلا من لم يساح الطريق خرق، وللوقوف في صفوف العادات، وبيوت السادات خرق، فلو فهم الإشارة شن على نفسه الغارة، وعاد مثالها، ومطل مطاليها ليس من عربد عند ساع الزاهرة كمن تواجد لصوت أرواح نورها زاهرة، ولا مر هام لذق الطبول كمن هيمه الزاهرة كمن تواجد لصوت أرواح نورها زاهرة، ولا مر هام لذق الطبول كمن هيمه خطاب أنك لدنيا مقبول، ولها الفقير تحقق بالفقر التام، وأزح لثام ثغره البسام.

واعلم: أنه دوام الاحتياج، وعدم الاستغناء بشيء دون الحق حتى بالفقراء الوهاج شرط الفقير: أن يفقد رؤية فقره لا وجوده؛ فإن فقد رؤية الأعمال لا يقتضي عدم وجودها، فمن رأى فقره احتجب، ومن غاب عن شهود فقره وغناه شاهد العجب، وهذا معنى قولهم العارف كائن بائن؛ أي: كائن مع وجود الأعمال، بائن عن رؤيتها.

وأنشدوا:

فَ لَا تَلْتَفِتْ فِي السَّيرِ غَيْرًا فَكُلُّ مِنا ﴿ سِنِي اللَّهُ غَيْرٌ، فَانْجِنَذُ ذِكْرَهُ حِسْنا

<sup>(1)</sup> انظر: قوانين حكم الإشراق (ص60)، بتحقيقنا - طبع دار الكتب العلمية بيروت.

ومهُ السرى كَ الْسُرَاتِ عَلَيْكَ الْمُسَالِقِ عَلَيْكَ الْمُحَلَّ عَنْهَا فَعَن مِنْلَهَا خُلْنَا وَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

واعلم: أن الفقير على أقسام، فقر مال وفقر أعمال، وفقر آحوال، وفقر نوال، وفقر أخلاق، وفقر فتح أغلاق، والأول على قسمين: اختياري واضطراري، ورجاله أربعة؛ عامل عمل وما شهد له عملاً قفقره اضطراري بحسب مشهده، فإنه موقن أن لا عمل له، وهذا موقف مقتوله، وأخر ترك أعمال البر لإلحاد عن الشرع وهذا مطرود مخذول، أو يكون وهب المقبول من أعماله لقصري عصره، والفقراء من رجاله، وهذا فقره اختياري، ومراده عدم الوقوف عندها ليلا مجتجب بها، أو يكون مآمورًا بذلك، وهذا عن اضطرار ويكون وهبها ليرد على مولاه فقيرًا فيتبله من فضله منالاً خطيرًا، أو يكون زهد في رؤيته؛ ويتخذ ملة.

أخبرني الأخ في الله تعالى الشيخ مصطفى بن عمرو جعنني الله وإياه ممن وقف على حقيقة الأمر عن نفسه: قال لي منذ سنين أهب ما يتحصل مني لإخواني المسلمين، وكان مراده، دوام الانصاف بحلية الافتقار في سائر الأطوار، ومن فقراء الأحوال من يتنزل عنها اختيارًا، ومنهم من يؤمر بذلك، فيكون اضطرارًا، وكذلك فقر النوال والأخلاق، وفتح الأغلاق.

قال الهروي- رحمه الله تعالى- في المنازل السائرين!! الفقر اسم للبراءة من رؤية الملكة، وهو ثلاث درجات: فقر الزهاد: وهو نقص اليدين من الدنيا ضبطًا، أو طلبًا، وإسكات اللسان عنها ذمًا، أو مدحًا، والسلامة منها طلبًا، أو تركّا، وهذا هو الذي تكلموا في شرفه.

والدرجة الثانية: الرجوع إلى السبق بمطالعة الفضل، وهو يورث الخلاص من رؤية الأعمال، ويقطع شهود الأحوال، ويمحص من أدناس مطالب المقامات.

والثالثة: صحة الاضطرار، والوقوف في مبدأ التقطع الوجداني، والاحتباس في بيداء الهجر من، وهذا فقر الصوفية، انتهى.

مخلصًا فها أسعد الفقر إلى ملك الملوك، وما أحوج المستغني بالفقر الحقير المملوك، ولما لم يكن طريقهم لأهل الدنيا مسلوك؛ بل مهمل لديهم متروك احتاج مصاحبهم إلى أدب فوق أدب الملوك، فإن أدنى فقير زهد في مطلب أعلا ملك فهو بالنسبة للفقير إذًا صعلوك.

قال زاهد القوم الأدهمي المعروف: لو يعلم الملوك ما نحن فيه لقاتلونا عليه بالسيوف.

وكان الإمام الجنيد ﴿ يقول للمريد الطالب: سلوك الطريق اذهب فاخدم السلطان، وأهل حضرته، واعرف مراتبهم.

وكان سيدي إبراهيم الدسوقي ﷺ يقول: الفقراء كالملوك، فمن لم يعرف أدب الملوك لا يتبغي له مجالسته؛ لأنه ربها حرم عدم احترامهم إلى القطب.

وقال السيوطي رحمه الله تعالى: روى أبو نعيم في \*الحلية عن أبي موسى صدر الحديث، وهو اتخذوا عند الفقراء أيادي، فإن لهم دولة يوم القيامة؛ أي: وتمامه موضوع كذا في «الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة» للشيخ على القاري رحمه الله تعالى.

وآثبته في «الجامعين» كها هنا عن «الحلية» من طريق الحسين بن علي، وتمامه المحكوم له بالوضع، «فإذا كان يوم القيامة ناد مناد، سيروا الفقراء، فيعتذر إليهم كها يعتذر أحدكم إلى أخيه في الدنيا»، قال القاري: لا أصل له، وقال السخاوي بعد إيراد أحاديث بمعناه: وكل هذا باطل، وسبق الحكم بذلك للذهبي وابن تيمية وغيرهما".

وقال سيدي محيي الدين -قدس الله سره- في الباب الخامس والسبعين من افتوحاته! حدثني عبد الله القلفاط بجزيرة طريف ستة وتسعين وخمسائة، وقد جرى بيننا الكلام على المفاضلة بين الغني والفقير، أعني الغني الشاكر، والفقير الصابر، وهي مسألة طويلة، وانجر في ذلك حال الفقر والغنى، فقال حضرت عند بعض المشايخ، أو حكاها لي عن أبي الربيع الكفيف المالقي تلميذ أبي العباس بن العريف الصنهاجي، قال: لو أن رجلين كان عند كل واحد منها عشرة دنانير فتصدق أحدهما من العشرة بدينار واحد، وتصدق الآخر بتسعة دنانير من العشرة التي عنده، أيها أفضل؟

فقال الحاضرون: الذي تصدق بالتسعة.

فقال: بإذا فضلتمود؟

<sup>(1)</sup> انظر: المقاصد الحسنة (1/9)، وكشف الحقاء (1/39)، وتخريج العراقي (8/413).

فقالوا: لأنه تصدق بأكثر عا تصدق به صاحبه.

فقال حسن: ولكن ننصحكم روح المسألة، وغاب عنكم، قيل له: وما هو؟

قال: في صباهما على التساوي في المال، فالذي تصدق بالأكثر دخوله على الققر أكثر من صاحبه، ففضل بتسعة إلى جانب الفقر، وهذا لا ينكره من لا يعرف المقامات والأحوال، فإن القوم ما وقضوا مع الأجور، وإنها وهو مع الحقائق والأحوال، وما يعطيه الكشف، وبهذا فضلوا على علماء الرسوم، ولو تصدق بالكل، وبقي على أصله لا شيء له كان أعلى، فتدنى من الدرجة، والذوق على قرب من تمسك به ألا ترى ما قاله شيخنا أبو العباس السبتي في المحتضر يوصي بالثلث، فإن المحتضر ما يملك من المال إلا الثلث، فخرج عها يملك، وما أبقى شيئًا، وأجاز لم الشارع أن يتصدق بالثلث كله الذي يملكه، وهو محمود في ذلك شرعًا فلقي الله فقيرًا على حكم الأصل كها خرج من عنده رجع إليه صفر اليدين. قال بعضهم:

إذا وُلِسدَ المولسوديقسبضُ كفَّسهُ دليلاً على الحرص المُرَكَّبِ فِي الحيُّ ويَبْسبطها عسند المسهات مسواعظًا ألا فانظسرني قسد خسرجتُ بسلاشيً

فكان أفضل بمن لم يتصدق بذلك الثلث الذي يملكه أو تصدق بأقل من الثلث وينوي بها يبقيه أنه صدقة على ورثته وفيه إشارة عجيبة انتهى(ا).

فكل من كان دخوله في حضرة الفقراء أكثر كان وصوله إلى حضرة الغناء أسرع، وحاله أكبر فإذا كمل الفقر حصل الغناء، وتنصل صاحبه من داء الغناء، وكياله وانتهاؤه لعدم رؤيته فمن غاب عن شهوده تحقق بالغنا في وجوده.

وقلت في معنى ذلك:

فقسيرٌ مسن الأشسياء، غنسيَّ بسربها فقسير مسن الفقسر افستقارَ كسيال فمسن شـم مقسرٌّ مسنه حسن فقسرِ فقسره مَسنُ ذاك السذي قسد نسال عسرٌّ وحسال

(وَالْعَاجِزِ) قَالَ فِي اللَّقَامُوسِ»: والعَجْزُ والمُعْجِزُ والمُعْجِزَةُ، وتَفْتَح جِيمُهُما، والعَجْزانُ، عَرَكَةً، والعُجُوزُ، بالضم الضَّعْفُ، والفِعلُ كَضَرَبَ وسَمِعَ، فهو عاجِزٌ من

<sup>(1)</sup> انظر: الفتوحات (2/ 209).

عَواجِزَ. وعَجَزَتْ، كَنْضَرَ وكَرْمَ، عُجوزاً، بالضَّم صَارَّتْ عَجُوزاً.

ثم قال: وأغُجَزَهُ الشيءُ: فاتَهُ، فلاناً: وجَدَهُ عاجِزًا، وصَيِّرَهُ عاجِزًا. والتَّعْجِيزُ: التَّشْيطُ، انتهى.

وهو على أقسام عجز ساري وطارئ وظاهر وباطن، وعن اكتساب كل كهال، وشهوده عن الكهال، وعن إدراك كبير الذات، والتحقق بسائر الأسهاء والصفات إذا ذواق التحقق لا منادي فمن أقر بالعجز، واعترف ودوا الجهل يقبل الزيادة ليكتمل، وما لنا كهال لا يقبلها فها زال نقصًا في الدارين، فثبت عجزنا وفقرنا، وما لنا إلا كهال مقرون بالعجز ووجوده فيه غير كهاله وإلى مقام العجز الإشارة بقوله ﷺ: \*لا أحصي ثناء عليك أنت كها أثنيت على نفسك "أن وقوله: "سبحانك ما عرفناك حق معرفتك"."

ومنه قول الصديق الأكبر عله: «العجز عن درك الإدراك إدراك»، وقد ضمن هذه المقالة الأكبري ذو الرتبة الفيحاء، والسحابة الهطالة بلغة الله أماله وأشهده حماله لقوله:

العجسز عسن دَرك الإدراك إدراك لغايسة العلسم بالسرحن دراك فسإنَّ غايسته جحسد وإشراك جرت بها فوق جوً النسكِ أفلاك

قسل لامسرئ رام إدراكاً خالقه العج مسن دانَ بالحسيرة الغسرَّاءِ فهسو فتى لغايد وأيّ شسخص أبسى إلا تحققه ف فالعجز عن دركِ التحقيق شمسُ حجى جر وصححه الجيل المقدام أناله الله المرام، فقال:

يا صورة جبر الألباب معناك يا غاية الغاية القصوى وآخر ما عليك أنت كما أثبت من كرم فليس يدرك فيك المرء بغيته فبالقصور اعترافي فيك معرفتي وقلت في التحمين رجاء أن

با دهشة أذهل الأكسوان منساك يلقى الرشيد ضلالاً بين معناك نسزهت في الحد عن ثان وأسراك حاشاك من غاية في المد حاشاك فالعجز عسن درك الإدراك إدراك العجز عسن درك الإدراك إدراك العجرز عسن درك الإدراك إدراك

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1/ 352)، والترمذي (5/ 524).

<sup>(2)</sup> ذكره المناوى في فيض القدير (2/ 410).

فسيا لمسن رام غسير العجسز إدراك فكيف يسدرك مسن للكسل مسلاك والعقسل حسار وأمسلاك وأفسلاك مسن قسد تقسدس أن يدركسه دراك العجسز عسسن درك الإدراك إدراك

أستقى من منبع هذه المقالة المدين العسبد يعجز حسن إدراك جملسته مسن ذاته قد تعالست أن يحساط بها وكسيف يسدرك من بالعجز منصف ودع وسساوس أوهام الصدور وقل

قال الجيلي -قدس الله سره- في كتاب الغنية أرباب السياع في كشف القناع عن وجوه الاستهاع»: العجز هو نهاية أهل النهايات، وغاية الترقي إلى الغايات ليس وراءه لكامل مرمى، ولا بعده لأكمل مرقى يقول سيد أهل هذا المقام ﷺ: ﴿لا أحصى ثناء عليك، العجز عن درك التحقيق أبو بكر الصديق اللهجز عن درك الإدراك إدراك»: اعلم وفقك الله تعالى أن هذا العجز ليس بالهجر المذموم الذي يسبق إلى فهوم [......]؛ بل إنه عبارة عن غاية الكهال فإن الكامل إذا تحقق بالحقائق الإفية، وترقى في مقام الأسنوي بالحضرة العلمية يتجلى له الذات الأقدسية بها عليه من الكهالات التي لا نهاية لها، فيعلم بالضرورة أن تلك الكهالات لا تتجلى إلا في تلك الحضرة الكنهية، ولا سبيل إلى وفرها من ثلك الحضرة الغيبية إلى هذا العالم الوجودي العيني؛ لأن تلك الخضرة مسمى بحضرة الحضرات، ويمقام أو أدنى فباقي الحضرات كلها تنشأ منها؛ لأن كل حضرة من حضرات الوجود عن هذه الحضرة الكبرى، فلا سبيل إلى أن يجمعها حضرة من الحضرات التي تنشأ منها؛ لأن كل حضرة من الحضرات الوجود بها هي عليه من الشأن الحقي، وإلا من الخلفي شعبة من شعب هذه الحضرة الكبرى، ونهاية ما يجمع الشعبة ما هي الشعبة عليه فلا سبيل إلى درك هذا العجز عن هذا الإدراك إلا بعد للإدراك الإلهي في حضرة الحضرات فلأجل هذا كان إدراك المجز محققًا، وهذا كلام لا يفهمه إلا الكمل من أهل الله المتحققين بمقام العبودية، انتهى.

وقال في كتاب «المناظر الإلهية»: منظرًا العجز عن درك الإدراك في هذا المنظر سئل الجنيد عنه عن النهاية، فقال الرجوع إلى البداية؛ لأن العبد مخلوق من العدم، والعجز

<sup>(1)</sup> تقدم تخریجه.

لاحق بالعدم، فإنه رجوع بعد تحصل الكهالات الإهبة إلى العجز والعدم، فقد صار على طرف النهاية يتجلى الله في هذا المشهد بتجل يكشف فيه للعبد عها أودعه في روحه من الكهالات الإلهبة التي يعجز الكون، وما فيه عها فيه، فإذا شرف عليها شم بقوة الأحدية ما فاته من علم ما فيه من تلك الكهالات الإلهبة، والاتصاف بها فلم بدركها إذ لا يمكن درك ما لا يتناهى آفة هذا المنظر لحوق العجز بالولي في مقام المقام الإلهي، وما ذاك إلا لمشهد ناقص؛ لأنه قابل صفات الله تعالى بذات نفسه فلو قابلها بذات الله لها قال بالعجز؛ لأن الله تعالى لا يلحق به عجز، فهو الكامل المطلق والله أعلم، انتهى.

(الحَقِير) يقال: حقر الشيء بالضم حقارة؛ هان قدره فلا يعبآ به فهو حقر، وتعذب باخركة، فيقال: حقرته من باب ضرب واحتقر والحقرة اسم منه؛ مثل الفرقة من الافتراق؛ كذا في «المصباح» (مُصْطَفَى): هو المصنف سامحه الله تعالى، والاسم علم مستحب تسميته ومما يجب اتخيروا لنطفكم فانكحوا الأكفاء، وانكحوا إليهم الله وفي رواية: اتخيروا لنطفكم فإن النساء يلدن أشباه إخوانهن وإخوتهن أن على الوالد أن يتحير لنطقته أولاً، لقوله على أخرى: "تخيروا لنطفكم واجتنبوا هذا السواد، فإنه لون لنطقته أولاً، لقوله يشخ في أخرى: "تخيروا لنطفكم واجتنبوا هذا اللسواد، فإنه لون مشوه الله وأن يختار لولده اسها حسنا، ولن يكنيه قبل أن يغلب عليه اللقب، وخير الأسهاء ما عبد وحمد روى ابن النجار بسنده عن أبي هريرة مخد مرفوعاً أن من حق الولد على والده أن يعلمه الكتابة، وأن يحسن اسمه وأدبه، وأن يزوجه إذا بلغ، ففي الحديث: «أكرموا أولادكم وأحسنوا أدبهم الله."

وفي الحديث: «تسموا باسمي، ولا تكنوا بكنيتي» أنَّ، وفي رواية: «سموا بأسهاء الأنبياء، وأحب الأسهاء إلى الله: عبد الله وعبد الرحمن، وأصدقها حارث وهمام، وأقبحها

 <sup>(1)</sup> رواه ابن ماجه (1/333).

<sup>(2)</sup> رواه ابن الجوزي في العلل انتناهية (2/ 614).

<sup>(3)</sup> رواه ابن الجوزي في العلل المتناهية (2/ 613) ، وذكره السيوطي في جامع الأحاديث (11/ 234).

<sup>(4)</sup> رواه اين ماجه (2/ 1211).

<sup>(5)</sup> رواه البخاري (7/ 52)، ومسلم (3/ 1682).

-رب ومرة ا<sup>(ا)</sup>.

وعنه على: "إنكم تدعون بوم القيامة بأسيائكم وأسياء آباتكم فأحينوا أسياء كم الله الله المساء كم الله الله المساء كم الله الله المساء أسيائه الله المساء كم الله الله المساعة على الله الله المساعة على الله المساعة العرب في ذلك من قدرة، وهو أسيانه، وأول من سمي به في الإسلام الأعاجم ثم تتبعهم العرب في ذلك من قدرة، وهو السم مقصور؛ كموسى، ومشتق من الصفوة بتثليث الصادر، ومن الخلوص، والمصطفى المختار، وفي الحديث: اإن الله اصطفى كنانة من ولد إسهاعيل، واصطفى قريشًا من كنانة، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم» (أن فأنا جبار من جبار، وقلبت تارة طاء لمجاوزة الصاد، وبأتي ألفا لانفتاح ما قبلها.

وقد أنشد بعض المداحين في قوله وأجاد جاد الله عليه بالنجاة يوم التناد:

يا مصطفى من قبل نشأة آدم والكون لم تفتح لـ أغلاق ما يسرم مخلوقٌ تستاول بعد ما أثنى على أخلاقك الخلاق

(ابن) قال في «القاموس» والابنُ: الوَلَدُ، أَصْلُهُ: بَنَيٌّ أَو بَنَوَّ ج: أَبْنَاءٌ، والاشمُّ: البُنُوَّةُ.

ويا بُنِّيَّ، بكسر الياءِ وبفَتْحِها، لُغَتانِ، كَيَا أَبْتِ ويا أَبْتَ.

والأَبْناءُ: قَوْمٌ من العَجَمِ، سَكَنُوا اليَمَنَ، والنَّسْبَةُ: أَبْناوِيٌّ ويَنَويُّ، عَرَّكَةٌ وَدَاً له إلى الواجِدِ، وأَخْتُوا ابْنا الهاءَ، فقالوا: ابْنَةٌ.

وآمًّا: بِنْتٌ، فَلَيْسَ على ابنٍ، وإنَّها هي صِفَةٌ على حِدَةٍ، أَلِحُقُوها الياءَ للإِلْحَاقِ، ثم أَبْدَلُوا النّاءَ منها، والنَّسْبَةُ: بِنتيِّ ويَنَوِيُّ، انتهى.

قال ابن قتيبة في اأدب الكاتب»: وابن إذا كان متصلاً بالاسم، وهو صفة كتبت بغير ألف؛ كقولك محمد بن عبد الله في كل حال من نصب ورفع وخفض، فإذا أضفته إلى غير ذلك أثبت الألف؛ كقولك أظن محمد بن عبد الله، وكان زيد بن عمرو، وأن زيدًا بن عمرو، فإن ثنيت إنها ألحقت فيه الألف صفة كان، أو خيرًا؛ كقولك زيد وعمرو ابنا

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (4/ 287) ، وأحمد (4/ 345).

<sup>(2)</sup> رواه الدارمي (2/ 38)، وأبو داود (4/ 287).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم 4/ 1782، والثر مذي 5/ 583.

محمد، وأظنهما ابني محمد، وإن ذكرت ابنا بغير السم؛ فقلت جانا ابن فلان كتبته بالألف، وإن نسبته إلى غير أبيه ألحقت فيه الألف؛ كقولك هذا محمد ابن أخي، فإن نسبته إلى لقب قد غلب على أبيه، أو صناعة مشهورة؛ كقولك هذا ابن القاضي لم تلحق الألف؛ لأن ذلك يقوم مقام اسم الأب، فإذا لم تلحق ابن ألفا لم ينون الاسم قبله، وإن ألحقت فيه ألفا نونت الاسم، وتكتب هذه هند ابنة فلان بالألف، والهاء، فإذا سقطت الألف كتبت هذه بنت فلان بالألف، والهاء، فإذا سقطت الألف كتبت هذه بنت

وتثبت إذا وقعت أوائل السطور خوفًا من اللبس المهجور (كَيَال الدَّينِ) كهال الله للهجور (كَيَال الدَّينِ) كهال الله وضع علمًا على والده، والأصل أن هذا لقب من سمى؛ كما أن شمس الدين لقب من سمى أحمد وكره البعض الخروج عن هذا الاصطلاح، ورأى جوازه آخرون من أهل الفلاح.

قال في «القاموس»: اللَّقَبُ، محرَّكَةُ النَّبْزُ، وجمعه ألقابٌ. ولَقَبَهُ به تَلْقيباً فَتَلَقَّبَ، انتهى.

قال النووي- رحمه الله تعالى- في «الأذكار» في باب النهي عن الألقاب التي يكرهها صاحبها: قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَنائِزُواْ بِٱلْأَلْفَابِ ﴾ [الحجرات:11]، واتفق العلماء على تحريم تلقيب الإنسان بها يكره سواء كان صفة له؛ كالأعمش والأحلج والأعمى، والأعرج؛ ثم قال: أو كان صفة لأبيه، أو أمه، أو غير ذلك مما يكرهه، واتفقوا على جواز ذكره بذلك على جهة التعريف لمن لا يعرفه إلا بذلك، انتهى.

كان- رحمه الله تعالى على ما أخبرت به؛ لأنه لما توفي سني ستة أشهر، أو ثمانية قليل الخلط بالناس كثير الأدوار محافظًا على الأنفاس قد اتخذ الكتب سهارًا، فجنا من رياضها أثهارًا نشأ متعبدًا متنقلاً، وعلى أقرانه بتغفله عن الأمور المعاشية مشغلاً مصاحبًا للعفة والديانة والنسك والصيانة، ولما رجع والده من الحج الشريف عام ألف ونيف وثهانين ارتحل به إلى الديار الرومية، ومكث عنه سنتين أو أكثر مجدًا في طلب العلم، ومقصد الحد رحمه الله تعالى- أن يفرغ له عن مدرسته الشامية الجوانية.

فقرأ الوالد- رحمه الله تعالى- على الشيخ محمد أبي الصفا المرحوم المغني ما تعافى الديار الشامية، وعلى شيخنا المعمر الفالح الصالح الشيخ عبد الرحمن المجلد المدرس في جامع بني أمية ختم الله له بالحسني، وبلغه المنزل الأسنى، وغيرهما من الأشياخ حتى صار له في هذه المدة نوع مشاركة تحمد، وحقته عناية من الله لا تجحل، ونا عزم الجد على الفراغ عن المدرسة أرسله إلى جناب شيخ الإسلام، فامتحنه فارتج عليه، وبقي مجدًا ذلك العام؛ ثم أرسله في القابل فأسعفه بعض أسلافه بمدد؛ كالغيث الوابل، وقال له مهما سئلت عنه أجب بدون تروي، فقوي جأشه على الجواب، ولديه بساط الانقباض طوى فانحط منه شيخ الإسلام، ووجهها له مع الإقبال والإكرام.

ولما رجع الوالد- رحمه الله تعالى- إلى الشام صار يعري فيها العقة بالدوس العام اصطحب بعد رجوعه من الروم بالفاضل النبيل الشيخ عبد الجليل ابن الشيخ محمد العمري، وكان المذكور فريد العصر، ووحيد الدهر فاشتغل الوالد بالقراءة عليه مدة من الزمان، وأعطاه مفتاح خلوته التي كان به، وهي خلوة الشيخ بدر الدين الهندي التي في جامع بني أمية، وصار الوالد يتردد عليه فيها، ويأتي الشيخ إلى البيت، ويبيت عنده ليستقيا من كؤوس الهناء صافيها.

أخبرني الشيخ الفائح الشيخ سعودي بن عبد الرازق رحمه الله تعالى: قال: كنت أتعاطى خدمة الشيخ عبد الجليل، وأقرأ عليه، وكان والدك المرحوم أعطاه مفتاح خلوة بدر الدين الهندي؛ لأنها كانت بيده فدعا الشيخ ليلة، وأرسلني قبله إليها فلها دخلتها أردت المنام، فخرج إلي جن كثير حتى ركبوا علي، فخفت وانفعل منهم مزاجي لفرط الخوف فلها جاء الشيخ، وطرق الباب هربوا وصرت أسمعهم يقولون جاء الشيخ جاء الشيخ، ويتجارون فقمت، وفتحت له الباب فرآني مذهولاً فعرف، فقال إني أرسلتك وندمت؛ لأني نسبت كون الخلوة معمورة، انتهى.

ثم إن الشيخ عبد الجليل توجه إلى الحج الشريف في هذا المسير المنيف، واتحد الوالد بعده مع شقيقه الشيخ محمد والد الشيخ عبد اللطيف كان الله له، وأمنه من كل خيف، ولقد رأيت بخط ابن العمة المرحوم السيد محمد ابن السيد محب الدين الحصني- رحمه الله تعالى- وقد كتب على أوراق بخط الوالد- رحمه الله تعالى.

قلت: إن جميع ما في هذه الأوراق خط المرحوم الصالح الفالح الناجع، فخذ فضلاً، وعين النبلاء كمال الدين بن على بن كمال الدين بن محيى الدين بن عبد القادر البكري الصديقي الحنفي مدرس المدرسة الثامية الجوانية، فرغ له عنها والده كان شيخًا فاضلاً صالحًا- رحمه الله تعالى- توفي سنة ألف ومائة، ودفن في مقبرة الشيخ رسلان الدمشقى عند أجداده بني الصديق اللهم ارحمه وإياهم.

و آوقفني شيخنا المرحوم الفاضل الأمجد الشيخ محمد بن إبراهيم الدكدكجي المغرد غفر الله له، ويقربه أسعد على قصيدة من نظم الشيخ محمد الصديقي مؤرخًا فيها وفاة الوالدرجه الله، وهي هذه:

> بمنو المصديق خمدكم مسوال ولاؤكسم واجب نفسلا وفرضا ونسسلكم المجسيد بمجسد مجسد شموش أشرقت لاكسف فيها إن نجيعًا تسنازل مسن عسلاه وأشرق بعسده نجسم وتجسم وبمسد فسإن مسولانا المسوالي كسال السدين والدنسيا خسدين وحميلًا، عمر عمر شمان دعماه قسضى نحسبًا وطسوف مسنه دمعًسا كهال كله قهد كهان حقّها ولمساغسات أظهسرت للعساني نجسوها مسشرقات مدين كسيال فقلدت بنه لنه بيديًّا بنديعًا كهال السدين بسن عسلي أعطسي ولا عجسب، فسإن الفسرع حقَّسا

بسشكر فساز فاعلسه يجهسده بـــسنة أحمــــد لمسولي حمـــده بأسسعد منستح يسنمو بسسعده وبــــدرُ علاكــــم الله يُـــوقد تسرى علمين في توسسيد لحسده وبسلارا تسم بسلار بعسلا فقسلا بسحب العفيو مأمونٌ بمجيد لجدالجد في تحسيل جد إلى رضيوانه المسولي وخليد وصبري في نفساذ غسب بعسده بيّـين النفس عبنه يحـول عـنده لينامينه للكيامن ضيمن عيده سَــناها مرســاة في تحـــد بجملته يسؤرخ حكسم قسصده ولي الفردوس والمصديق جده يستابع أصله في أصل مجده

## عليه رحمة الله دوام TOR OURANIC THE UGHT مسئويدة تؤسسه بلحساه

وعنه ﷺ: «أن لقيان الحكيم قال: إن الله تبارك إذا استودع شيئًا حفظه " وواه أحمد عن ابن عمر.

وعنه ﷺ: ﴿إِذَا خَرَجَتَ إِلَى سَفَرَكُ، فقل لَمَن تَخَلَفُهُ اسْتُودَعَكُ اللَّهِ الذِّي لَا يَضِيعَ ودائعه ﴿\*\*\* رَوَاهُ أَحْمَدُ عَنْ أَيِ هَرِيرَةً وحَسَنَهُ كَذَا فِي المَنْتَخَبِ كَنْزُ الْعَمَالُ\*.

سبها من يريد المقر الأخروي، والمقر السرمدي الأبهجي الأنوري.

وأخبرتني الوالدة عن عمي رحمه الله تعانى أنه وقع عليه طلاق باتن، فذهبت إلى دار أهلها تلك الليلة، فرأى الوالد الموحوم جناب الجد الأعلى ذي المدد الذي كأسه مختوم، وهو يقول ابن الشريفة عليًا، ثم قال له: خذ لها هذا الذهب السريفي فإنه قد بقي لها عندنا، وهي في غد عند العصر تكون عندنا، وكان الأمر كذلك ذكرًا.

قالت: فإن المراجعة وقعت عند العصر؛ ثم ظهر الحمل فيك بعد أيام ووقع بعده بمدة الفراق التام.

ولقد رأيته فشه في مراثي جميلة على كهال حاله وحسن مآله، وخلقه ولدا ذكرا واسمه محمد أمين- رحمه الله تعالى- آمين، وثلاث بنات ماتوا في الطاعون الكائن عندنا في دمشق الشام سنة ألف ومانة وأربعة، وهؤلاء من خالتي فاطمة أسكنهم الله فسيح جناته.

ذكره ابن عدي في «الكامل» (3/ 153).

<sup>(2)</sup> رواه أحمد (11/ 385).

<sup>(3)</sup> رواه أحمد (2/ 403).

وأبو على هو علم الجد ذي المقام العلى كان على ما أخبرني به الثقات التقاة صاحب أخلاق رضية ونفس مرضية، وقلب سليم، وقدم على صراط الاستقامة مستقيم حسن المعاشرة ثبت المودة، وعند للملهوف إسعاف ونجده؛ كها أخبرني بذلك الفاضل الداني الشيخ خليل الحمصاني، وعن شهد له بالفضل، وحسن السيرة شيخنا الشيخ عبد الغني ذو المآثر الشهيرة.

قال المحيى وحمه الله تعالى في «تاريخه» عند ترجمة والد الجد المرحوم: وأما ولد صاحب الترجمة الأصغر على أفندي فإنه نشأ في حجر أبيه، وتحت كنف أخيه، وكان وجيهًا جسبهًا عاقلاً وسيهًا مولده سنة أربع وأربعين وألف، سافر على مصر وأقام بها مدة، وسافر منها بحرًا إلى أدرنة، وعاد إلى دمشق، وسار ثانبًا إلى أدرنة، ثم سلك الطريق وصار ملازمًا من شيخ الإسلام المولى يجبى أفندي ابن المرحوم المولى عمر أفندي المتعاون، وانفصل عن بعض مدارس الأربعين في هذه الأيام، وأخذ بدمشق المدرسة الجوزية، ثم صار بعد من حلول قريبه أحمد أفندي القاري مدرسًا بالمدرسة الشامية العمرية، وحصل على الحارج والداخل المعتبر، وتزوج بابنة علي باشا الشهير بورود، وقد قام قاضيًا بالركب الشامي، وأتى دمشق سنة إحدى وثهانية وألف وسار ذلك العام صحبة الحاج إلى بيت الله الحرام بكهال السرور، والابتهاج وذكر وقوفه على النسبة، وكتابة والله وكتابته عليها ومراسلته مع العم المرحوم أحمد أفندي.

وقال في الشريف الحسيب النسب الشيخ تقي الدين الشيخ محمد شمس الدين الحصني- رحمه الله تعالى: كان جدي المرحوم سليم الفطرة له محبة للناس، وهو شريكي في القراءة على شيختا العلامة الشيخ عبد القادر الصفوري، وحججنا جميعًا سنة ألف وإحدى وثمانين.

أخذ- رحمه الله تعالى- العلوم عن أشياخ كثيرة، ودخل طريق المولوي فرقي في مدة يسيرة، وكان جناب حضرة شيخ مشايخ الإسلام الإمام يحيى المنقاري يحبه ويجله، وأخبرني أحد من لازم الجد في الديار الرومية: إن كان له معرفة بعلم الطب حتى أنه ألف فيها رسالة أهداها للمذكور أعظم الله له الأجور، وأخذ طريقة النقشبندية عن العارف المحقق، والكامل المدقق: سيدي محمد الكردي اللازم الراقى على الرازي، وقد ذكرت

هذا الإمام لمناسبته اقتضاها المقام في الرحلة السياة البتعريف الهموم وتفريق الغموم في الرحلة إلى بلاد الروم» ترجمته ترجمة لطيفة، وذكرت طريقة الاستخارة بالسجد، وكنت استجزت بها شيخنا الشيخ عبد الرحمن المجلد، فأجازني بها كها أجازه الجد المرحوم كها أجازه شيخه سيدي محمد اللاري- رحمه الله تعالى- وأخبرني الشيخ محمد الخلوتي أحد من خلف الشيخ على أفندي قرة باشا القاطن الآن في قاسم باشا، وقد جرى ذكر الجد المرحوم، فقال إنه: من إخواننا في البيعة، فقد آخذ الطريق على العزيز سيدي قرة باشا على أفندي.

فقلت: لعلك تعني غيره فأخبرني بسمته، ونعته وإنه يوم وفاته حضر بعض جماعة الشيخ، قال: وكنت معهم وباشرنا تغسيله وتكفينه، وذهبنا معه بالتهليل، ودفناه بأسكدار فتحققت أن أخذ عن بدون إنكار، فسرني ذلك أن علي أفندي كامل مرشد سألك ومولده وحمه الله تعالى كها تقدم سنة أربع وأربعين، ووفاته تقريبًا سنة ثهان أو تسع وتسعين وألف، وكان الجد المرحوم تزوج ابنة الحاج أمين الدين طبي اللولوي، فولد له منها الوالد والعم الشيخ مصطفى، وعمتي محسنة، وتوفي العم في حياة الجد، وتأهل في الديار الرومية فجاءه ثلاث بنات والعم محمد آغا، وأخوه أحمد أعاد، ولم يسلكا طريقه سلفها؛ بل اتبعا طريقة سلف أمها، ومن جملة أشياخ الجد المرحوم العالم العامل، والفاضل الكامل الشيخ محمد عبد الكافي ذو الجد الواقى، والود الصافى.

ومنهم: الشيخ إبراهيم الفتال وغيرهما من العلماء الأقيال، وهو أحمد أصغر سنًا من جناب العم المرحوم أحمد أفندي الصديق- رحمه الله تعالى- كها أخبرت بخمس سنين، وقد ذكرت مولد العم ووفاته، ورويا الشيخ محمد الدكدكجي له في الرحلة المذكورة من كهال الدين لقب وضع على أعلى والد الجد ذو الصلف في الدين كان- رحمه الله تعالىشافي المذهب سالكًا في التقي أنهج مسلك، وأبهج مذهب، متقصيًا أثر أسلافه رحيق العمل الصالح، وصرف أسلافه هيئًا لينًا لطيف الصفات حسن الخلق، والحلق معرى عن الأفات يتقرب كثيرًا بصلة الأرحام، ويتودد لقلوب الخواص والعوام؛ كها أخبرني من أثق بأخباره بمن له وقوف على أثاره سكن حارة باب تومًا بقرب الشيخ أرسلان فيهما وكان يكثر من زيارته في أغلب الأحيان؛ لأن مرقده مجرب لجلاء الأحزاب، ولهناك أملاك كثيرة

ولوالده أوقاف على الذرية شهيرة؛ ثم سكن بيئًا بالقرآب من باب الجابية؛ ثم بيت دان بالقرب من زقاق المارستان، ولم ينقطع عن التردد إلى منزل الأول في بعض الأحيان، وقد بيعت أملاكه باتفاق الورثة في غيبتي بنحو من خمسة عشر كيسًا بعد ما اندرس الكثير منها، وعاد حرفه طميًا.

وأخبرت أن اللصوص دخلوا عليه في داره الثانية، وأخذوا له أمتعة كثيرة، وعرفهم بها علانية، وخرج لهم بأثواب منامه، ولم يجس لتوكله على مقصوده ومرامه، فأطلقوا عليه مكحلة معهم صحبوها، فانسكبت في يد مطلعتها؛ فقتلته فحملوه، والأسباب التي انتهبوها، وفي الصباح ناداه الحاكم آنذاك لما بلغه ما وقع هناك، وطلب منه أن يعرفه بالأخصام لينتقم منهم فامتنع عن الإعلام؛ ثم ألح عليه في ذلك فلم يسمح له بالتعريف إرضاءً للمالك؛ بل أشهد على نفسه أنه ساعهم في الدارين ليفوز بالأجر مرتين.

قال المحبي- رحمه الله تعالى في ترجمته الشيخ كهال الدين بن محبي الدين البكوي الصديقي الدمشقي الموئد والمنشأ والمقر مولده سنة خمس وسبعين وتسعياته، وهو زبدة الأعيان المعتبرين، وبقية السلف الكرام الصالحين قد احتوى على أوصاف المفاخر، واجتنى أصناف محار المآثر سلك في طريق المعروف أحسن المسائك، وغلب غالب أجواء العصر في ذلك أن تغالت دعاة النسب، فنسبته الصحيح العال، وإن تعالت أهل الحسب فيا أين هم صفات الكيال، فطويي له بهذه النسبة الرقيعة المنار التي قد افتخر بها أهل مصر والشام على ساتر الأمصار، وكفاهم فخرًا بأنهم من ذرية من اختاره الرسول للصحبة والمصاهرة، واصطفاه المصطفى للخلافة على ملته وشريعته الطاهرة، فيحق على أهل السنة والجهاعة تعظيم أهل البيت العتيق في كل وقت وساعة.

وإني لأحمد الله تعالى على أن طبعني على المغالاة في حبهم، وجبلني على الموالاة لأهل البيت، وأهل نسبهم شعر صح في آل بيتي حبيبي؛ ثم آل الصديق قول حبيبي، أي: شعب خلوا به حيث كانوا فهو شعبي، وشعب كل أديبي أن قلبي هم كالكبد الحراء، وقلبي لغيرهم؛ كالقلوب.

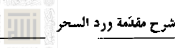
كان ولد صاحب الترجمة من العلماء العاملين، ونشأ ولده في الصلاح والدين، وتزوج بابنتي الشيخ ابراهيم ابن الشيخ سعد الدين، وأنشأ العقارات والأملاك والحمام

الكائنة بالقيمرية، والقهوة الكائنة بباب توما، وكان له ثورة مالية، وأحد دار بني الخطاب الكائنة بالقرب من باب الجابية بزقاق الوزير، ودخل عليه السراق، وأحدوا له أسبابًا، ونقدا كثيرًا؛ ثم أمسكوا، أو قتلوا بعد مدة، وعدت له كرامة لكون الصديق جده، وذلك سنة ثهان وأربعين وألف؛ ثم بعد ذلك ابتلي بمرض الفائج، وعالجه بعض الأطباء الجهال، وكان سبب موته ذلك الداء العضال توفي سنة ست وخمسين وألف إلى رحمة الملك المنان.

واعلم به بالمنارات الثلاث، وصلي عليه بالجامع الأموي ودفن بمقبرة الشيخ أرسلان، وقد حضر جنازته غالب أهل دمشق الشام من الأعيان الكرام كان رحمه الله تعالى: طوالاً جسيًا متواضعًا متجملاً حليًا، له نعمة ومروءة ومكارم وفتوة، ملازمًا على الصلوات، وتشييع الجنائز، وحضور الصباحيات، وذلك للفقراء والأغنياء خالي من الكبر والرياء، وخلف ولدين أخيار وأربع إناث كبار؛ ثم ذكر ترجمة العم وألحق بها ترجمة الجد السابقة، وأطال بذكر مكاتبات بينه وبين العم متلاحقة، وكان- رحمه الله تعالى جيلاً مندينًا أواه يتعاطى النجارة على الوجه المشروع عاملاً عالمًا بالأصول اللازمة، والفروع، ولما اصطفاه الله تعالى إليه دفن عند والده وجده أغدق الله رضوانه عليهما وعليه، ومنحنا به وبسلفه الكرام النجاة من الجرائم والآثام آمين.

(نُحْيِي الدِّين) لُقب جد الجد واسمه عبد القادر بن محمد بن بدر الدين، وما وقع في ذيل تاريخ النجم الغزي من أنه ابن حسن فهو قلم أو تحريف كاتب، وتبعه المحبي في تاريخه فإن حسن ولده على أنه؛ أي: النجم الغزي ترجمة عقب ترجمة والده ووضعه بالسكون والتعبد والانزواء عن الناس، وذكر اعتقاد الناس، وانقطاعه عنهم مجامع السقيفة خارج باب توما، وأن لقبه بدر الدين كلقب جده، وذكر رويته له على غب إنكاره على الشيخ عبد القادر بن سوار أخباره بكثرة رؤياه له على، وقوله على له بعد قوله: من أنت يا سيدي؟

قال: أنا حبيب الله الذي يقول الشيخ عبد القادر بن سوار كثيرًا أنه يراني في منامه، وقد جئت لحضور مجلسه، وذكر رجوعه عن الأفكار، وملازمته للأطهار، واعتقاده في الشيخ عبد القادر بعد ذلك، وتقبيله يده، وأنه توفي في أوائل جمادى الأولى سنة اثني عشرة بعد الألف، ودفن إلى جانب والده عن يضع وثلاثين سنة، فلم يبق إلا إيهام حس أو



تحريف أو سهو.

وعبارة النجم- رحمه الله تعلى- عبد القادر بن حسن الشيخ العلامة الفاضل الفهامة أبو عبد الله محيي الدين ابن القاضي بدر الدين البكري الصديقي المصري الأصل الشافعي، كان من أهل العلم والديانة، وكان فقيهًا نبيهًا يجب العزلة عن الناس، وله تحر في الطهارة قريب من الوسواس، حضر درس شيخ الإسلام والدي وقرأ على أخي الشيخ شهاب الدين شرح المحلي، مشاركًا لصاحبه الشيخ تاج الدين القرعوني مع مطالعة حاشية الوالد الصغرى عليه، ومع إمساك الشيخ شهاب الدين لشرح الوالد الصغير على المنهاج، ولازمه وغير ذلك، ولازم الشيخ نور الدين النسقي، ولعله أول من قرأ عليه فإنه تزوج بأم الشيخ عبي الدين، وسكن عندهم بمحلة باب توما (ال

وقرأ أيضًا على الشيخ إسهاعيل النابلسي موافقًا للشيخ عمر القارئ، واصطحبا مدة مكتسبين في طبخ السكر وغيره حتى جمعا مالاً؛ ثم انقطع عند الشيخ محيى الدين، وتأخر عند الشيخ عمر مال كثير لم يستوفه هو ولا أولاده من بعده، وكان يدعو عليه بطول العمر مع الحاجة، ولقد صحبنا الشيخ عيى الدين مدة، وكان بيننا وبينه محبة ومودة، وكان من أولياء الله تعالى نورانية الصالحين، وأئمة العلى العاملين مات سنة ثلاث بعد الألف ودفن بمقبرة الشيخ أرسلان عند والده، انتهى.

وقال المحيي- رحمه الله تعالى - في تاريخه "أ: عبد القادر بن حسن المنعوت عيي الدين بن بدر الدين البكري الصديقي الدمشقي الشافعي الإمام الفقيه الزاهد الورع كان من أجل العلى الكبار، وأصحاب الديانة والصلف وله الفضل الباهر، والمشاركة التامة في فنون كثيرة أجلها الفقه والعربية، وكان منقطعًا عن الناس قليل الاختلاط بهم ملازمًا للاشتغال والأشغال، والعبادة موصوفًا بحسن الأخلاق، وجلاله المقدار، وهو من بيت عريق مجمع على صحة انتسابهم للأسرة الصديقية، ولا يشك في نسبهم إلا جاهل، أو معاند وناهيك بنسبة، لم يبق من علماء دمشق الكبار المشهورين في هذه المائة، والتي قبلها أحد إلا وشهد بحقيقتها، ومنهم أحس الناس بهذه النسبة السادات البكرية بمصر، ولهذه النسبة

<sup>(1)</sup> انظر: سلك الدرر للمرادي (2/ 93)، والكواكب السائرة للغزي (1/ 406).

<sup>(2)</sup> انظر: خلاصة الأثر (1/ 56).

العظيمة كان صاحب الترجمة معظمًا محترمًا، واتصاف إليه الفضل النتام فزاد احترامه.

وقد قرأت بخط الآب عبد الكريم الكريمي الخالدي الدمشقي، قال: وسألت عندها حبنا الإمام العلامة زيد الدين عمر بن محمد القارئ الشافعي، فقال: كان ماهر في علوم شتى منها: الفرائض والحساب والكلام، وأما الفقه والعربية فكان فيها الغاية القصوى لا أرى له ضريبًا في الفنون المذكورة، فإنها تلقاها عن مشايخ عظام، ودأب في تحصيل الكلام؛ ثم ذكر عبارة الذيل المتقدمة انتهى.

وترجم النجم ولده انشيخ أبو بكر- رحمه الله تعالى - فقال أبو بكر عبد القادر الشيخ -العالم الفاضل المبارك المجذوب- ابن الشيخ محيي الدين البكري الصديقي الشافعي: كان في أول أمره من أزكى الناس طلب العلم، وحصل ملكة في العربية، وكان لا يقرغ من الاشتغال بالعلم.

وقرأ على والله وعلى الشيخ تاج الدين القرعوني، وغيرهما ثم تمزق وانجذب. قيل: بسبب ملازمة الأسهاء.

وقيل: لغير ذلك، وكان في جذبه بجب العزلة، ويلازم جامع السقيفة، وللناس فيه مزيد اعتقاد، وكان له كشف واضح بين ولا شك في ولايته أخبر بموته قبل وقوعه بسنين، ووجد ذلك على جدران بيته، وكانت وفاته أول الليل ليلة الثلاثاء ثاني رجب الحرام سنة إحدى وثلاثين بعد الألف، ودفن عند أبيه وجده بتربة الشيخ أرسلان رحمه الله تعالى ال الصديق الأكبر، والعتيق الله تعالى الله الطفق بعد الأنبياء، ولا نبغي خلافة عبدالله خليفة رسول الله بي في المطافة الذي هو أولى من على المرتضى بالحلافة.

وقد قلت في آخر قصيدة مدحت فيها أهلي وأودعتها ؛النحلة النصرية في الرحلة المصرية»:

> وصلاة على النبسي وآلسه وصحاب قد أحرزوا أوصافه وعلى جلدي العتليق المكتسى بأبي بكسر العتليق إضافه

الظر: خلاصة الأثر (1/ 56).

نجل عثان من جهم قريش ابن بني تميم قد كنوا قحافه المصديق المصدِّيق من هم أولى من عليّ الرضا بدعوي الخلافه وعلى التابعين ما سار صب نحو السيلي فلسم تسصب ذاك آفسه أو تغنت بلابل الروض تشدوا رحمه الله سماكنين القسرافه واصطفى مصطفى بوصف صفا وعف عسنه وارتسضي أسسلافه

وقد صحت له بحمد الله تعالى النسبة إلى الشرف من جهة أم جدنا أحمد زين الدين الصديقي، فنحن أسباط الحسن عليه، وقد نظم النسبتين الحسنية والصديقية شيخنا الهمام الشيخ عبدالغني المقدام في قصيدة فريدة بديعة مفيدة، ومطلعها:

بان عليه من القلوب شهود ولسنا مواثسيق بسه وعهسود ضاءت فروع أصوله فتبدلت بسيض الليالي للأجانب سود ولمسه تحسوم في المسساء طوالسع وعلميه للمصبح البين عمسود للحسرب مسنه سيهاهر وقواضيب ولحسيرمة الهسيجاء مسنه أسيسود وهمم المسيوف المصليات عملي العمدا ممسا إن لهاتسيك المسيوف غمسود نسسب النبسي ونسسبة السصديق في هاتسين ابسنًا أتست وجسدود وغسم مسزايا باهسرات في السورى ولهسم رقسي في العسلا وصسعود وبسدا علسيهم مسن سرادق غيسبهم وإلى المقاصد حسبلهم ممسدود وذواتهم محف وظة وصفاتهم ملحوظة مسنها التقسي والجسود هــو أسـعد البكــري وهــو الهاشــمي وبمـــن همـــا في الغــــار دام يـــسود وأبسوه أحمد ذو المحامسة والثسنا بسابن الكسيال سسياه والمحمسود شم الكمال هو ابن محيى المدين مَن كسان التقسى يسبدو بسه ويعسود وهنو ابنان ببدر البدين باستم محميد اليسمولية منين أرض منصر وفسود وبسمه دمسشق السشام زادت بهجسة وهسو السذي مسن أهلهسا معسدود وهممو ابسمن سر النسسبتين محمسد همو تساصر السدين احمتواه سمعود وهو ابن أحمد باسم زين الدين قد نظممت لمه في النسسبتين عقسود

وهـ و ابسن فاطمـة الشريفة بسنت تساسح السيدين بسنت محمـد مقـصود وهيو أبين يسرحم البشريف أبسو حسسان يلسين لعسزمه الجلمسود ابين الشريف مدمي سبليان ابين مين مجمسد هدو في السبوري منسشود ابستن السشريف عسلى بسسن محمسند ابسسن لعسسبد الملسسك وهسسو ودود ابس التقيي المكفوف، قبل حسن سها ابسن السذي صمدقت لديسه وعسود حــسن المــنلث، مَــنُ أبــوه ملقــبٌ حــــن المنسى، بحـــره المــورود ابسن الإمسام السسيد الحسسن ابسن فاطمسة النسبي فسضلها مسشهود بسنت النبسي وزوجسة لعسلي مَسنٌ هسو الكسيال لسدى السوري معهسود همذا همو النسب المذي مسن أمه ولسه انتمساب مسن أبسيه يعسود للسصاحب السصديق مُسنُ يُدعسي أبا بكر الخليفة، ليس عنه صدود هسو أحسد المعسروف زيسن السدين بسسن محمسد، تلقيسيه موجسود [.....] الأنسام بسناصر السدين .... وأخمسد بالسشهاب ملقسب بسودود ابسن السبهاء عسوض بسن عسيد الخالسق المفسضال مسا للفسضل مسنه جحسود وهمو ابسن عبيد المنعم ابسن المشيخ كيسي المسهم، بحمر بالمنوال بجمود ابن التقسى الحسسن بسن موسسي ابسن مسن سسمَّى بيحيسي مسئله مفقسود وهمو ابن يعقبوب بن نجم المدين ذي الفسضل ابسن عيمسي بالفخسار يقسود وهسو ابسن شسعبان بسن عيسسي مسن دعسا عوضَّسا، ووالسده التقسي داود ابسن السشريف محمد ابسن التقسى هسو ابسن طلحسة أنستجه الفسود وهسدوابسين عسبدالله يعسرف في الدورع بسأي محميد قبيد دعيته وفسود عسبد السرحن ابسن أفسضلهم أب بكسر خلسيفة مسن هسو المعهسود طه الرسول ومن توسل آدم عسند الإله به وأسعد هسود

وأبسو محمسد عسيد السرحن عسيد الملسك أفسضل مسن حسوته لحسود ابسن السشريف محمسد هسو نساصر السدين السذي يسدع بالتقسى مسشهود وهـ و ابـ ن سـ يدنا أبي الفـ ضل الـ صحابي الجلـ يل أَجَلُّ ١ العـ بود صلوات ربي دائستا وسلامه أبسدا علسيهم أجمسين نسزود وتحسية تسزداد مسن عسبد الغنسي نسشرًا يفوح كسما يفوح العسود طول المدى ما شاء بشرف في المدجى نسب علسيه مسن القلوب شهود

وسبب إنشاء الشيخ حفظه الله هذه القصيدة أن المرحوم، وابن العم أحمد أفندي الصديقي لما أخرج النسبة الصديقية سنة ألف ومائة وآربعة وعشرين، لينزل فيها أسهاء إخوته وأولاده، ومن هو درجتهم من بني عمتهم عمة كتب عليها علماء دمشق الشام.

ومن أجلهم الشيخ فسح الله في أجله للأنام، وقد استجزته مستعيناً الله به في كتابتها فقرأها على، وأنا أسمع وبعد أن كتبتها قرأتها عليه، وهو يسمع وقدم على القصيدة ترجمة، وهي قوله، وقد تشر فنا بالكتابة على النسبة الشريفة البكرية التي باسم المولى الجليل حضرة أسعد أفندي وأبائه وأجداده السادة الكرام، وهي نسبة الشرف من جهة أم جدهم المعروف بزين الدين أحمد، ونسبة الصديقية من جهة آباتهم وأجدادهم رضي الله عنهم، وذلك في يوم الثلاثاء الرابع والعشرين من شهر رمضان سنة ألف ومائة وأربعة وعشرين.

وهذه صورة ما كتبناه وسرد القصيدة، وقول الشيخ حفظه الله تعالى، وعليه للصبح المبين عمود ضمن فيه معنى بيت أي تمام- رحمه الله تعالى، وهو نسب كان عليه من شمس الضحى نوزًا من فلق الصباح عمودًا، ومن أمثال العرب أبين من عمود الصبح، وأبين من فلق الصبح، وقد من الحق سبحانه وتعالى على ببشرة ذكرتها في مقدمة «الفرق المؤذن بالطرب».

وقلت فيها: وقد جاءت لك خلعتين الواحدة من كونك بسطًا، والثانية نسبتك للصديق فلزمني الحمد والشكر الذي بجنابه العلي يليق، وقد حصل الوالد نسبة للشرف من جهة والدته، وللفقير نسبة أخرى من جهة والدي، والحمد لله رب العالمين.

فإن لها اتصالاً بنسبة بيت الحصري، ونسبتهم تنتهي إلى السيد أبي عبد الله الحسين خته فأكون بفضل الله سبط الحنين، وبيت الحصري أسباط لنسبتا البكرية، ولقد رأيت الوائدة في المنام من أيام، وذكرت لها أنه جاءني من جهتها نسبة للشرف.

فقالت: بل نسبتان فعجبت من ذلك، وقلت لها: لا أتحقق إلا واحدة، فقالت: والله يا ولدي أن والدي شريف فسررت بهذه الرؤيا، وحمدت الله الخبير اللطيف، وأخبرت بها بعض الأشراف أوني الأشراف فصدق دعواها، وأشار السبة أخرى، وأبهم علي فحواها.

والنسب: قال في «القاموس\*: النّسَبُ، عركة، والنّسَبُ، ودُو النّسِب، كالمُسْرِ والضمّ القَرابَةُ، أو في الآباءِ خاصَّة، واسْتَنْسَبَ ذَكَرَ نَسَبَهُ. والنّسيبُ المُناسِب، ودُو النّسِب، كالمُنشوب، ونَسَبَهُ يَنْسُبُهُ ويَنْسِبُهُ نَسَباً، عركة، ونِسْبَة، بالكسر ذَكَرَ نَسَبَهُ، وسَأَلَهُ أَنْ يَتُسِب، وبالمُرْأةِ نَسَباً ومَنْسِبَة شَبَّبَ بها في الشَّعْرِ، والنَّسَّابُ والنَّسَّابَةُ العالمُ بالنَّسب، وهذا الشَّعْرُ شَبَّهُ، أي أَرَقُ نَسِباً، ونسيبٌ ناسِبٌ، كَشِعْرٌ شاعِرٌ، وانْسَبتِ الرَّيحُ الشَّلَتُ، واسْتَافَتِ التَّرابَ والخَصى، والنَّسَب، كَحَيْدَرِ الطَّرِيقُ المُسْتَقِيمُ الواضِحُ .... إلخ.

وفي اعهذيب الصحاح؛ وتنسب، أي: ادَّعي أنه نسيبك، وفي المثل القريب من تقرب لا من تنسب، انتهي.

وقال في المختارة: النسب واحد الأنساب، والنسبة بكسر النون، وضمها مثله ورجل نشّابه، أي: عالم بالإنسان، والهاء للمبالغة في المدح، وفلان يناسب فلانًا، فهو نسيبه، أي: قريبة وبينها مناسبة، أي: مشاكله ونسبت الرجل ذكرت نسبة، وبابه نص، ونسبته أيضًا بالكسر، انتهى.

وقد أمرنا الشارع عليه الصلاة والسلام بتعلم النسب، ومعرفته لنصل الأرحام، ولنأخذ الأكفاء الكرام الذين طابت أصولهم الفخام أن الأصول عليها ينبت الشجر، ففي الحديث: «تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم فإن صلة الرحم مجبة في الأهل مثراة في المال منسأة في الأثر» (الله والمرفوا أحد والترمذي والحاكم عن أبي هريرة؛ وفيه «اعرفوا أنسابكم تصلوا أرحامكم فإنه الأقرب بالرحم إذا قطعت، وإن كانت قريبة، والأبعد بها إذا وصلت، وإن كانت بعيدة «ثن رواه الطيالسي، والحاكم عن ابن عباس.

واعلم: أن للعبد نسبتين عال ونازل؛ فالعالي نسب القرب من حضرة الرب جل وعلا، وأهل هذا النسب العالي هم المضافون إضافة تشريف لعزيز منيع جنابه الغالي في قوله: إن عبادي ليس لك عليهم سلطان، وتاب إبليس معه حيث إنه استثناهم لما علم أنه اصطفاهم بقوله: ﴿إِلَّا عِبَادَلَكَ مِنْهُمُ لَمُخْلَصِينَ ﴾ [ص:83]، فمن صحت نسبته

رواه أحمد (2/ 374)، والترمذي (4/ 351).

<sup>(2)</sup> رواه الحاكم (1/ 292)، والطيالسي (7/ 482).

للحق كان بمعروفه أحق، وهذا نسب التقوى الذي به صاحبه على حمل التقرب يقوى قال الله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمْكُرْ عِندُ آللَهِ أَتَقْنَكُمْ ﴾ [الحجرات:13].

وقال رسول الله ﷺ: "يقول الله ﷺ: يوم القيامة اليوم أضع نسبكم وأرفع نسبي أين المتقون أن والثاني هو النسب الجسماني، وعن ابن عباس رضي الله عنهما: الناس يتفاضلون في الدنيا بالشرف والبيوت والإمارات والغنى والجمال والهيبة، ويتفاضلون في الآخرة بالتقوى واليقين وأتقاهم أحسنهم يقينًا، وأذكاهم عملًا، وأرفعهم درجة، قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ ﴾ [الحاقة: 13]، فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتسألون.

قال القاضي رحمه الله تعالى: تنفعهم لزوال التعاطف، والتراحم من فرط الدهشة بحيث: ﴿ يُوْمِ يَفِرُ ٱلْتَرَءُ مِنْ أَخِيهِ ﴿ وَأَبِّهِ وَأَبِيهِ ﴿ وَضَاجِلْتِهِ . وَيُنِيهِ ﴿ ﴾ [عبس:34-36]، أو يفتخرون بها كها يفعلون اليوم، انتهى.

ومما ينسب لأمير المؤمنين ويعسوب الموحدين سيدي ومولاي الإمام علي بن طالب ﷺ وكوم وجهه:

السناسُ مِسن جِهَةِ التَّمستالِ أكفاءُ أَبسسوهُمُ آدَمُ وَالأَمُ حَسسواءُ فَإِن يَكُسن هُم مِسن أَصلِهِم شَرَفٌ يُفاخسرونَ بِسهِ فَالطسينُ وَالمساءُ مَا الفَحلُ إِلا لِأَهلِ العِلمِ إِنَّهمُ عَسلى الهُسدى لَسنِ إسستَهدى آدِلّاءُ وَقَدرُ كُللَ إِمسرِيْ ما كان يُحسِنُهُ وَلِلسرجالِ عَسلى الأَفعسالِ أمسياءُ وقدرُ كُللً إمسرِيْ ما كان يُحسِنُهُ وَلِلسرجالِ عَسلى الأَفعسالِ أمسياءُ

وفي الحديث الشريف: "كلكم بنو آدم وآدم خلق من تراب لينتهين قوم يفتخرون بآبائهم، أو ليكونن أهون على الله من الجعلان "أن قال المناوي – رحمه الله تعالى – في «شرحه الكبير " على «الجامع الصغير »: قلا يُلِيق بمّن أَصْله مِن تُراب الافْيَخار والتّكبر، لينتهين: اللام في جواب القسم، أي: والله لينتهين قوم يفتخرون بآباتهم، أو ليكونن: عطف على لينتهين، والضمير الفاعل العائد على أقوام، وهو واو الجمع محذوف من ليكونن، يعني: والله إن أَخد الأمْرَين واقِعٌ لا مُخَالة لما الانتهاء، أو كونهم أهون على الله من جِعْلان، وهي

<sup>(1)</sup> رواه السيهقي في «الشعب» (4/ 289)، والطبراني في «الصغير» (1/ 383).

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي (5/ 347)، والبيهتمي (10/ 232).

دودية شوكية قوتها الغائط، فإن شَمَّت ريحًا طيبًا ماتت؛ فليحدّر كُل عاقل من الاتّكال على شرف نسبه، وفضيلة آبائه، فإن ذلك يورث النقص، والانحطاط عن معاليهم، ونهاية الحسرة والندامة، وغاية العداوة أن كل من يظهر مثالب الآخر، ويثبت مفاخر نفسه؛ لذلك فلا ينبغي لعاقل الإعجاب بنفسه ﴿إِنَّ أَحْكَرَمَكُرْ عِندَ آللّهِ أَتْقَنكُمْ ﴾ [الحجرات: 13]، والناس يجمعهم في الأنساب أب وإن اختلفوا في الفضل أشتاتًا.

وقيل: وليس فخار المرء إلا بنفسه، وإن عدا بإكرام ذوي نسب.

وقيل: وليس فخار المرء إلا بنفسه إذا افتخرن بأبا مضرا سلفا، قالوا: صدقت، ولكن بئس ما ولدوا، وشرف النسب، وإن كان له ثمرة فينبغي للمتصرف به أن لا يعجب بنفسه، ولا يفاخر بحسبه بأن بهن نفسه، انتهى.

وأنشد سيدي عمر بن الوردي البكري- رحمه الله تعالى:

قد يسسودُ المسرءُ مسنْ غسيرِ أَبِ وبحسنِ السبكِ قَدْ يُنْفَى السزغلُ وكدا السوردُ مسنَ السسوكِ ومساً ينسبتُ النسرجسُ إلا مسنَ بسصلُ مسسعَ أَنِي أَحَسس لُهُ اللهُ عسسلى نسسبي إذُ بسأبي بكسرِ اتسصلُ

قال النجم الغزي- رحمه الله تعالى في «شرحه»، وفي قوله: إِنِّي أحمد الله على نَسَيِي، إشارةً إلى أنَّ شَرِفَ النَّسبِ نِعْمة يجبِ حَمد الله على نسبي وشُكُره عليها، نَعَم من قَعَد به عملُه لم يَقُم به نسبه؛ كما في الحديث: «من ضبع نسبه بسوء فعاله، فقد كفر نعمة شرف النسب وأزري بفعله على ما له من الحسب (الله على).

وقال الشيخ عبد الوهاب الغمري- رحمه الله تعالى في «شرحه»: معنى هذا الكلام أنَّ النَّاظم- رحمه تعالى بفول: عليك بنهاء نفسك واجتهد فيها يرضي الله تعالى عنها، ويقربها إليه من الأعهال الصالحة التي تنفعها يوم القيامة يوم ينظر المرء ما قدمت يداه، ولا تعلق أمالك بأصل، ولا فصل: يعني بأب ولا أولاد، ولا يقول أبي ولا أبتي، ولا كان أبي ولا كان جدي، وقد قال رسول الله بيني «من بطأ به عمله لم

لم أقف عليه.

يسرع به نسبه الأل، وما أحسن ما قيل في ذلك:

كُن إينَ مَن شِئتَ وَكُن مُؤَدَّباً

فَ إِنَّهَا الْمُ رَءُ بِفُ صَلَ كَيْ مِيهِ إِنَّ الفَتَسِي مَسِن يقسولُ هَسا أنَّسا ذا لَسِسَ الفَقَسِي مَسن يقسولُ كَسان أَي

وقسد قُسنعُوا في ذلسك النسسب الأدنسي

على نيل ما ترجوه في المنسزل الأسنى

ولكسن لهسم كسن تابعها تسدرك الأمسنا

ويذكسر مسا فالسوة في الحسضرة الحسسنا

ومن المعلوم أنه لا ينفع الإنسان عند الله لها ما قدمه من عمل صالح ﴿ يَجْزِكِ وَالِدُ عَن وَلَدِهِ مَوْلًا مَوْلُودُ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ، شَيَّا ﴾ [لقهان: 3 3 ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْس تَجْنَدِلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوَقَىٰ كُلُ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ¿﴾ [النحل:111]، انتهي.

و قد كنت عملت قصيدة مطلعها:

إذا انتسسبَ الأشرافُ نحسوَ جسلودِهم فخلة نسب المتقوى لمتقوى بأخلف ولا تغسترر فسيها الجسدود أتست سه فمن ينتسب نحو الجدودوي الولا تمامها في «الروضات العرشيَّة» أنَّ.

وقلت في مطلع قصيدة معشرة:

تمسا افتخسر الفنسي بسبالي العظسام يساعظسام بسل في المصفات العظسام فسسإن المفتخسر بآبساء سسلفوا مسسدون افسستعل عظامسسي والجامع بيزشرف النسب ومكارم الأخلاق والمفتخسر بعلمسه وعملسه عسصامي

المسر عنها بحسب فيضه الإلهامي، وعقدنا للنسب الروحان في الألفية فصلاً، وذكرنا فيه أنبه أقبرب من الجُسهاني فرعًا، وأصلاً، وراجع هنا اكروم عروش التهاني في الكلام على صلوات ابن مشيش الداني»، والروضات تطغي ببعض أماني، وستأتي آخر المورد نبذة في ترجمة الصديق ١٠٠٠ واتصال نسبه الكريم بنسب الرسول الرءوف الرحيم ﷺ صلى الله تعالى عليه، وعلى أله أولى المجد والتكريم.

 <sup>(1)</sup> رواء مسلم (4/ 2074)، والغرمذي (5/ 195).

<sup>(2)</sup> انظر: ألَّه وضات (ص 85) بتحقيقنا.

(الخَلُوتِي)أي: النسوب إلى طريق السادة الخلوتية على الله أسرارهم بكرة وعشية، وأول من تسمى من رجال السلسلة بالخلوق العالم العامل ها مجد أخي محمد البالسي، فإنه لكثرة خلواته سمي بالخلوق، واشتهر أتباعه من بعده بالخلوتية.

وقلنا في الألفية: والخلوتية الكرام فرق قد نهجوا نهج الجنيد فرقوا، ومنهم فرقتنا العلية من عرفوا بالقردانية.

والخلوق: في الاصطلاح عبارة عن محادثة السر مع الحق، والخلوة: عبارة عما يخوج به المختلي من النعوت الإلهية، والأهل الطريق اصطلاح خاص يعرفه السائك في طريقهم، ومنه الخلوة المصطلح عليها عندهم، وها آداب كثيرة، وشروط لديهم شهيرة، ذكرتها في رسالة سميتها المعدية الأحباب فيها للخلوتية من الشروط والآداب، لخصت فيها رسالة التخلق للإمام من أكابر السادات قد أحاطوا بالفقير كالمائرة، وكل منهم سار مدده في جدول إلى، فتدافعت أمواج تلك الإمدادات على، ورآني أشرب تلك البحور المتدفقة بقلائد النحور، فحمدت الله تعالى على فضله الذي به صيرني من أهله، وقد ذكرت سلسلة الطريق في رسالة انظم القلادة في كيفية إجلاس المريد على السجادة، وأتبعتها بالنسبة التي نظمت فيها رجافا.

(طَرِيقَة) في اصطلاح القوم هي: السيرة المختصة بالسالكين إلى الله تعالى مع قطع المنازل والترقي في المقامات، ولبعضهم في معنى حروف الطريقة: (طاء): الطريقة مع مجاهدة فيها، فلأهل التقى باسمه تنويره، و(راؤها): تربحه في حسن تربية نوابها، وهو بالشارة معمورة، و(ياؤها): يقهر الأعداء أعظمها بالحق لا يختشي معمورة فالحق منصورة، و(قافها): قربان لا يفارقها ما دام حيًّا، فإن العمر محصورة، و(هاؤها): هلكات ليس يسلكها إلا محب بالله مخمور.

والمفهوم من أهل هذه الطريقة عبارات كثيرة في الفرق بين الشريعة والطريقة والحقيقة؛ وعلى الحقيقة فالثلاث من الشريعة من غير تفريق.

وقلت في الخكم الإفية المرتبة على حروف المعجم الله: "

الشريعة أذكار، والطريقة أنوار، والحقيقة أسرار، الشريعة تحلى، والحقيقة تجلى.

في (ص129) بنحقيقنا.

الشريعة صحو، والطريقة محو، والحقيقة صحو وعو، الشريعة أجور، والطريقة كشف نور، والحقيقة حضور، الشريعة مصباح، والطريقة أقداح، والحقيقة راح، الشريعة باب، والطريقة آداب والحقيقة لياب، انتهى.

فأدمت أيها الطائب سلوك هذه الطريقة فاطرق بايها، فعسى يفتح لك بوابها، ويسقيك من شرابها بين طلابها وشرائها، فتصبح في طلبها من السياق، وتعد من أهل السباق، ومن تهواه يناديك بناديك؛ فيطير بك الفداء، ويعجبك النداء أو تعود مخطوبًا بعد ما كنت خاطب، ولا يقال فيك: هذا نمن بليل خاطب.

واعلم أيها الأخ أن: هذه الطريقة إذا ما طرق حماها الطارق طرقته طوارق نجم السعد الطارق، فتضيء منه المفارق، ويمسي للغير مفارق، وتبدو له بوادي الوجوء الصباح بوادي القرب عند مرآه الصباح، وقد يتحقق بحقائق ذي البرقة فتأخذه اللمعة السنية البراقة الدهشية، فإنه باب المدينة التي لسكانها مدينة، ويعطى النظر النافذ الخارق فيفتك بمن لسياج الشرع خارق، إذ كان الجامع الغارق، والمخصوص بالنور؛ محيي الدين حقدس الله سره ورسالة مالأنوار فيها يمنحها صاحب الخلوة من الأسرار، وغيرهما.

وأشرنا على طرف يسير منها في رسالة البلوغ المرام في خلوة خلوتية الشام الهي ويسميه أهل طريقتنا بالمقر بأشبيلية الانتسابهم إلى جناب العارف بالله تعالى الشيخ على أفندي قرباش قدس الله روحه، ونور ضريحه، واشتهر بهذا اللقب لتعممه بالعباسي، وقد كان جامعًا بين المعقول والمنقول، وله تأليف تدل على فضل غير مجهول، أخذ عنه خلق الا يحصرون عدًا، والا يحصرون حدًا، وقد جمع كراماته غير واحد من أتباعه الفائزين باتباعه، وأخبرني رجل من أهل طريقة الشاربين صرف رحيقه أن الشيخ الأكبر أشار الله في اعتقاء مغرب عند قوله: الوإن له حشرين، ولصبحه فجرين، ولوجهه نورين، وفي حفظه علمين، وله عالمين يشدكها في حكم، ويخص أحدهما، فهو صاحب حكمين، وهو من العجم الا من العرب، آدم اللوم أمهب، أقرب منه إلى القصر كأنه البدر االأزهر، اسمه عبد الله، وهو اسم كل عند الله، وأما اسمه الذي يختص به فلا يظهر فيه إعراب، عبد الله، وهو التمكين، ونصف دائرة

الفلك من جهة النصف الذي هلك لا بد تمة باسم سواه، ولا يعرف إلا إياه.... إلخ.

قلت: وكلام الشيخ في الروح، ولا يصح حمل الكلام إلا عليه، والهجرة عند أهل الفتوح كما يفهم شرحها، والسياق الشروح، فافهم ها الممنوح ترفي- رحمه الله تعالى-، وهو قافل من الحج الشريف في الطريق المصري، وخلف قبيل وفاته شيخ شيخنا مصطفى أفندي الأدرنوي، وذلك سنة آلف وماتة، وتوفي مصطفى أفندي سنة الفتوحات وثلاثين، وذكرنا وفاة شيخنا ترجمته في رسالة سميتها «الكوكب الثاقب في بعض ما لشيخنا من المناقب».

(طريقة) أي: من حيث الطريقة التي سلك عليها، وقادني الحق سبحانه وتعالى بزمام التوفيق إليها، وقد عاينت لها بركات لا تنكر، واستعذت منها ما يحب أن يشكره، ولا يتسنى بل يذكره، وأجازني الشيخ حرحمه الله تعالى بالإرشاد قبل وقاته بسنتين أو أكثر، ثم بعد وقاته بمدة أجازني شيخنا الشيخ عبد الغني حفظه الله تعالى بطريقته القادرية والنقشبندية؛ كها ذكرت ذلك في رسالة «كشف الستر والرداء».

ثم أخذت طريقة النقشبندية على سيدي أبي يزيد البسطامي -قدس الله سره السامي - من طريق الباطن، وذكرت: الأخذ عنه في السيرف اخداد، وكانت قد حصلت في نسبة بمحمد لله تعالى لسيدي عبد القادر -قدس الله سره - ثم منَّ الله سبحانه وتعالى عليَّ بوصلة شاذئيَّة سريَّة باطنيَّة، ثم بنسبة ظاهريَّة قادريَّة، وبشرت بأن في ثلاثين طريقة كبيرة عظيمة وثيقة، وحدثني الثقة أنه رآى جمًّا غفير الفارق، وإياك أن يقطعك عن سلكوها قاطع؛ بل كن بسيرتي العزم قاطع، إن كنت ترجو أقرب السلام، وقد نصحتك والسلام، وعن اللازم على من كان على السلوك عازم أن يرى طريقته أقرب الطرق وصولاً، وأعظمها حصولاً ليجتمع قلبه عليها فتوطئه مدة توجهه إليها ما لديها إذ الملتفت لا يصل، والمتسلسل لا يتصل؛ بل ينفصل وتوجيه العزيمة شرط في هذه الطريقة العظيمة وليعرف قدر نعمة الله تعالى عليه، ويسجد سجدة الشكر على توقيعه بين يديه فإن النعم وليعرف قدر نعمة الله تعالى عليه، ويسجد سجدة الشكر على توقيعه بين يديه فإن النعم وليعرف قدر نعمة الله تعالى عليه، ويسجد سجدة الشكر على توقيعه بين يديه فإن النعم وليعرف قدر نعمة الله تعالى عليه، ويسجد سجدة الشكر على توقيعه بين يديه فإن النعم وليعرف قدر نعمة الله تعالى عليه، ويسجد سجدة الشكر على توقيعه بين يديه فإن النعم وليعرف قدر نعمة الله تعالى عليه، ويسجد سجدة الشكر على توقيعه بين يديه فإن النعم وليعرف قدر نعمة الله تعالى عليه، ويسجد سجدة الشكر على توقيعه بين يديه فإن النعم وليعرف قدر نعمة الله تعالى عليه، ويسجد سجدة الشكر على توقيعه بين يديه فإن النعم وليا النكران يوجب نفورها فيحصل الخسران.

(الحَنَفِي) أي: المنسوب من حيث الاتباع إلى الإمام الأعظم، والهمام الأفخم أبي حتيفة النعمان بن ثابت المنذري، من جلت مناقبه عن الإحصاء، وعزت عن أن تستعصى،

وهو أشهر من أن يعرف أو يذكر؛ لأن الشمس رابعة النهار؛ بل أضواء وأنوار، وهو من التابعين على ما صححه بعض العلا العاملين ولد رفت سنة ثمانين، وتوفي سنة ماتة و خسين.

(مَذْهَبًا) وهو من حيث التَّمَذْهَب بِمَذْهَبِ مَذْهَبًا على وزن مَفْعَل يصلح للمصدر والزمان والمكان؛ بمعنى: الذَّهَاب، وفي الاصطلاح: هو ما رجح عند المجتهد في مسألة ما بعد اجتهاده حتى صار له معتقدًا ومذْهَبًا فمن تبعه في تلك المسائل التي اجتهد فيها، ورجَّح مذهبه على غيره يكون قد اتخذ مذْهَب ذلك المجتهد مذْهَبًا له، وهو لغة: المعتقد الذي يذهب إليه والطريقة والأصل، ويطلق على ما اختير من الأفعال، وغيرهما كها يقال: مذهب الفقهاء، وهو مأخوذ من الذَّهاب وهو الحُرُّوج على المقاصد سواء وصل إليها أم لا، وهذا اختلف فيه فمن قال: لا يشترط الوصول، ومن قال يشترط، قال الله تعالى: ﴿ وَهُذَا اختلف فيه فمن قال: لا يشترط الوصول، ومن الأفعال الناقصة (ذَلِك) اسم إشارة، ويشارجها إلى البعيد المذكور المراد به هنا الفتح.

( فِي أَوَائِل شَهْرِ رَبِيعِ الأَوَّلِ) قال فِي «القاموس» قال النحاة: قال النُّحاةُ أُوائِلُ: باهَمْزِ أَصْلُهُ أُواوِلُ، لكن لَمَّ اكْتَنَفَتِ الْأَلِفَ واوانِ، ووَلِيتِ الْأَخِيرَةُ الطَّرَفَ فَضَعُفَتُ، وكانتِ الكَلِمَةُ جَمْعاً، والجَمْعُ مُسْتَثَقَلُ، قُلِبَتِ الأَخِيرَةُ هَمْزَةً. وقد يَقْلِبونَ فيقولونَ الأُوالي، انتهى.

وقال في «تهذيب الصحاح»: والأوَّل ضدَّ الآخِر عَلَى أَفْعَل مَهْمُوز الأَوْسَط قُلِبَت الْهَمْزة وَاوَا ، وأَدْغَم يَدُلُّ عَلَى ذَلِكَ قَوْلُهُم: هذا أَوَّلُ مَنْكَ والجَمْع الأَوَاتِل والأَوَالِي أَيضاً على القَلْب ، وقال قَوْمٌ: أَصْلُه وَوَّل على وزن فَوْعَل فَقُلِبَت الواوُ الأولى هَمْزة ، وإنها لم يجمع على أول لاستثقالهم اجتماع الواوين بينها ألف الجمع وله استعمالات أحدهما اسها بمعنى قَبْلُ منصرفًا منونًا، ومنه قولهم: الحمد لله، أوَّلا وآخرًا، والثاني: أن يكون صفّة فيكون لشغل تفضيل معناه الأشبَق، فيكون غير منصرف للوصف، ووزن الفعل. انتهى. أوَّلُ الشيء مبدأ منه، وآخره منتهى الجزء منه، وقيل: الأوَّل فرد لا يكون من جنسه سابق عليه، ولا مقارن له.

( شَهْر) قال في «المصباح المنير»: الشَّهْرُ قِيلَ: مُعَرَّبٌ وَقِيلَ عَرَبِيٌّ مَأْخُوذٌ مِن الشُّهْرَةِ وَهِيَ الانْتِشَارُ،وَقِيلَ:الشَّهْرُ الْمُلَالُ شُمِّيَ بِهِ لِشُهْرَتِهِ وَوُضُوجِهِ، ثُمَّ شُمِّيَت الْأَيَّامُ بِهِ وَجَمْعُهُ شُهُورٌ وَأَشْهُر، وأنشد الطيبي-رحه الله تعالى:

## ولا تصف شهرًا للفظ أشهر إلالما أوله الراء فادر

لكن نقل المُحِبِّي في تاريخه (أ) عند ترجمة درويش محمد الطالوي الشاعر الأديب، قال: فيا دار بينه وبين الحسن البوريني أن الحسن نقل عن الشيخ الطببي بينه المشهور فمر بهم في المطالعة في حواشي «الكشاف للسعد» أن إضافة لفظ الشَّهر إلى رجب ممتنع، فقال الطالوي: ينبغي أن يستثنى مما اقتضاه كلام الطببي، فقال البوريني: بادروا إلى ذلك، فقال: إلا الأصم فهو ممتنع، فقال لكن؛ لأنه فيها رووه سمع، وبذل علل السعد المنع، انتهى.

ورأيت بخط شبخنا الهام الشبخ عبد الغني المقدام في ورقة قرآت بخط عسن ما عبارته نقل في كتاب «نظم العقيان في أعيان الأعيان» رأيت الفضلاء لم يأتوا بشهر أوله حرف وتر من الأشهر العربية، وذكروا في أوله لفظ شهر كشهري ربيع ورجب، وشهر رمضان، واحملوا ذلك فيها كان أوله غير ذلك؛ كمحرم وصفر، فلم يأتوا في أوله شهر مع أن القياس كان ينبغي أن يكون على العكس أنه يجتمع في ذلك إن قلت: قد تعرض للمسألة من المتقدمين ابن درستويه حيث قال: الشهور كلها مذكرة إلا جمادي، وليس شيء منها يضاف إليه شهر إلا شهري ربيع، وشهر رمضان، قال الله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمْضَانَ أَلَذِي أُنزلَ فِيهِ آلْفَرْءَانُ ﴾ [البقرة: 185].

وقال الراعي: شهري ربيع ما تدر لبونهم إلا حموضًا، فيا كان منها اسمًا لشهر، أوصفة له قامت مقام الاسم، فهو الذي لم يجز أن يضاف إليه الشهر، ولا يذكر معه كالمحرم إنها معناه الشهر المحرم، وهو من الأشهر الحرم، وكصفر: فهو اسم معرفة كذا من قولهم صفرا لأنه يصفر صفرًا إذا خلاء وجمادى وهي معرفة وليست بصفة، وهي من جمود الماء، ورجب وهو معرفة مثل صفر، وهو من قولهم رجيب الشيء؛ أي: عظمته؛ لأنه أيضًا من الأشهر الحرم، وشعبان: وهو صفة بمنزلة عطشان من التشعب والتفرق، وشوال وهو صفة جرت مجرى الاسم، وصارت معرفة، وفيها شوال الإبل، وذو القعدة:

<sup>(1)</sup> ق (1/ 485).

وهو صفة قامت مقام الشهر، والقعود عن التغرق؛ تقولك هذا الرجل ذو الجلسة فإذا حلفت الرجل، قلت ذو الجلسة، وذو الحجة مأخوذ من الحج، وأما الربيعان ورمضان فليست بأسهاء للشهر، ولا صفات له، فلا بد من إضافة شهر إليها؛ كقولك شهر ربيع وشهر رمضان، ويدل على ذلك أن رمضان من الرمضاء؛ كقولك الغليان، وليس الغليان بالشهر، وإنها الشهر شهر الغليان، وجعل رمضان اسم معرفة للرمضاء، فلا يصرف لذلك.

و آما رواة الحديث فيرون أنه اسم من أسهاء الله تعالى، وربيع إنها هو اسم للغيب، وليس الغيب بالشهر، ولكن الشهر شهر غيب فصار ربيع أسهاء للغيث معرفة كزيد، فإذا قلت: ربيع الأول والآخر صفتان لشهر، وإعرابهما كإعرابه، ولا يكونان صغة لربيع، وإن كان معرفة؛ لأنه ليس هنا ربيعان، وإنها هو ربيع أول واحد وشهر ربيع، ولو كان كذلك لكان نكرتين، ولكن يضاف إلى معرفة، وما به معرفة، انتهى كلام ابن درستويه من كتاب المتمم والله أعلم، انتهى.

ما رأيته بخط شيخنا المقدام، ورأيت بعض المحققين بعد ما نقل كلام ابن درستويه، قال: لكن رأيت في فوائد البحتري يقال: هذا شهر رمضان، وهذا رمضان بلا شهر، وأنشد جارية في رمضان الماضي تقطع الحديث بالإيجاض، انتهى.

(رَبِيعِ الأَوْلِ) قال في "القاموس": والربيعُ: رَبِيعانِ، رَبِيعُ الشُّهورِ، ورَبِيعُ الأَزْمِنَةِ، فَرَبِيعُ الشُّهورِ: شَهْرانِ بعدَ صَفَرَ، ولا يقالُ إلَّا: شَهْرُ رَبِيعِ الأَوَّلُ وشهرُ رَبِيعِ الآخِرُ، وأما رَبِيعُ الأَزْمِنَةِ، فَرَبِيعانِ: الربِيعُ الأَوَّلُ الذي يأتي فيه النَّوْرُ والكَمْأَةُ، والربيعُ الثاني الذِي تُدُرِكُ فيه الثَّهَارُ، أو هو الربيعُ الأَوْلُ، أو السنةُ سِنَّةُ أَزْمِنَةٍ: شَهْرانِ منها الربيعُ الأَوْلُ، تُدْرِكُ فيه الثَّهَانِ صَيْفٌ، وشَهْرانِ فَيُظُّ، وشَهْرانِ الربيعُ الثاني، وشهرانِ خَريفٌ، وشهرانِ شِناءً. ورَبِيعٌ رابعٌ: خُصِبٌ، ، والنَّسْبَةُ: رِبْعِيِّ، بالكسر، وجَمْعُ الربيعِ: أَرْبِعاءُ وأَرْبِعَةٌ ورِباعٌ، أو جَمْعُ الربيعِ: أَرْبِعاءُ وأَرْبِعَةٌ ورِباعٌ، أو جَمْعُ الربيعِ: الْرَبِعَةُ والْبِعَةُ ورِباعٌ، أو جَمْعُ رابعٌ:

الربيع على أقسام ربيع زمان، ومكان، وأبدان، وجنان؛ فالأول: نفسه للدراب، والثاني: الطلاب، والثالث: لأهل الاكتساب، والرابع: خاص بالأحباب، ولما كان بالنور الأول حياة الأرواح والأسرار كان في ربيع الأول ظهور سيد الأخيار، وحيث كان شرع هذا الورد من مدده الذي عليه المعول ناسب أن يختص ظهوره بأوائل شهر ربيع الأول.

(أَيَّامَ) منصوب على الظرفية، وهي جمع يوم، قال في "القاموس": اليوم معلوم جمعه أيامٌ، ويومٌ أَيْوَمُ ويَومٌ ، كفرح، ووَومٌ وذو أيامٍ وذو أيادِيمَ شَديدٌ، أو آخِرُ يومٍ في شهرٍ، وأيامُ الله تعالى يَعَمُهُ، وياوَمَةُ مياوَمَةٌ ويواماً عامَلَةُ بالآيامِ، ويامٌ قَبيلَةٌ باليَمَنِ، وابنُ نوحٍ غَرِقَ في الطوفانِ. ويَوْامٌ، كحَوْام قَبيلَةٌ من الحَبَشِ، انتهى.

(زِيَارَتِنَا) أي: النِّهَاسَنَا لَبركات، فاللام صلة الزيارة أو تعليله، (لِيَبْتِ المَقْدِس، ويسمى بالبيت المُقدَّس؛ آي: المُظهَّر ومن أسهائه: السلام وإيليا، ومعناه بيت الله المقدس، وزيارته سنة لقوله على الله تشد الرحال إلا إلى ثلاث مساجد إلى المسجد الحرام، وإلى المسجد الأقصى، وإلى مسجدي هذا، ولا تسافر امرأة مسيرة يوم إلا مع زوجها أو ذي رحمها رواه أبو نعيم في "الحلية" عن ابن عمرو، وأبي سعيد معّا، قال الله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ مُنْ الْحَلْمَةُ عَن ابن عمرو، وأبي سعيد معّا، قال الله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّه عَن ابن عمرو، وأبي سعيد معّا، قال الله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ مُنْ اللّهُ مَنَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ إلى الْمُسْجِدِ الْأَقْصَا الّمَذِي بَرْكَنا حَوله ببركات الله والدنيا؛ لأنه مهبط الوحي حينتذ، ورواه المسجد الذي باركنا حوله ببركات اللهن والدنيا؛ لأنه مهبط الوحي ومتعبد الأنبياء لمدن موسى ومحفوف بالأنهار والأشجار، انتهى، وهو أول القبلتين، وثاني المسجدين، وثالث الحرمين.

وقال: الحرمين بني بعد المسجد الحرام بأربعين سنة؛ كها جاء في بعض الأخبار، وقال مجير الدين الحنبلي في تاريخه المسمى بـ«الأنس الجليل في فضائل القدس والخليل»، ومما جاء في فضل صخرته ما رواه الطبراني عن عبادة بن الصامت عن رسول الله ﷺ أنه قال: "الصخرة صخرة بيت المقدس على نخلة، والنخلة على نهر من أنهار الجنة، وتحت النخلة آسية بنت مزاحم امرأة فرعون، ومريم بنت عمران منظان سموط أهل الجنة إلى يوم القيامة" والصلاة في المسجد الأقصى بخمساتة صلاة؛ لقوله ﷺ: "الصلاة في بيت المسجد الحرام بهائة ألف صلاة، والصلاة في بيت

 <sup>(1)</sup> رواه البخاري (1/ 398)، ومسلم (2/ 1014).

<sup>(2)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (14/ 55).

وروي عن أبي هريرة فيه قال: أقسم ربنا جل جلاله بأربعة أجبل، فقال: ﴿وَٱلبِّينِ وَالزَّيْتُونِ وَطُورِ سِينِينَ وَهَنذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَبِينِ ﴾ [التين: 1-3] التين طور في مسجد دمشق، والزيتون طور زيتًا مسجد بيت المقدس، وطور سينين حيث كلّم الله موسى منفون وهذا الجبل البلد الأمين جبل مكة، وقال فيه: وما يقال من أن بيت المقدس طست من ذهب علوء عقارب، وإنه كأجمة الأسد فداخله إما أن يسلم، وإما أن يدركه العطب، فقد حمل ذلك على زمان بني إسرائيل الذين كانوا يحملون فيه بمعاصي الله تعالى، فإن اللفظ المذكور قبل إنه مكتوب في التوراة.

قال بعض العلماء: وظاهر الخطاب بدل على أنهم - يعني العقارب- كانوا موجودين في ذلك الوقت، ولو أراد أقوامًا من هذه الأمة، قال: املؤها عقارب حتى يكون -والله أعلم- للمستقبل، وأما اليوم فإنها به الطائفة المنصورة، انتهى.

وسيتخذه خاتم الولاية وطنا، ويفض بمن به فطنا، وينشر فيه أعلام الحديثا وتنتشر من أصولها رايات الغواية، ويخاطب الفاطمي عليه حقيقة البيت المقدس المحيًا عباك، والمهات عاتك لسر بناؤه مؤنس، وتقوم فيه صولة الحق على قدم وساق، وتخمد كلمة الكفر في سائر الآفاق، ولما زرته في المرة الأولى تعشقته الروح لما رأته منبع الفتوح، ولا مرد يعلمها المولى؛ ثم أعدت الكرة إليه ثانيًا، ولم أكن لفنان الميل عنه ثانيًا، وأدلفنا مع أهله، واستقينا صرف نهله، واتسع لنا فيه المجال، وطاب المقام دون الترحال، وكنت عملت رحلة سميتها (الجمرة المحسبة في الرحلة القدسية»، ولم تبيض وفي الكرة الثانية عملت أخرى وسميتها (الخطوة الثانية الأنسية المروضة الذاتية القدسية»، وذكرت فيها ما فتح به علي، وإسدال المنعم المقضال إليّ، ثم تحركت الهمة بعد العود على الشام على زيارة بغداد وسكانها الأعلام، فشددنا الرجل بهذه النية الستية وتوجهنا على حلب الزيادات الربوع الزكية، فأحببت أن أجع ما يقع في هذا المسير المنير في كراسة، واسميها (الحلة الحلية في الرحلة الحلية، في الرحلة الحلية، في الرحلة الحلية،

ولم يقسم نصيب في زيارة تلك المهاد، ولكن جاد الملك الجواد بزيارة سلطان

<sup>(1)</sup> رواه ابن ماجه (2/ 15)، والطبراني في الأوسط، (7/ 112).

الزهاد، وعلم الأوتاد؛ ثم بزيارة سيدنا ومولانا يوشع فتى الكليم عليهما من الله الصلاة والتسليم، والعود إلى الديار المقدسة البهية، والتملي بشهود تلك الآثار الشهية، ثم منَّ الحق سبحانه وتعالى بالرجوع إلى الشام والحج في ذلك العام، والنور بزيارة سيد الأثام ومصباح الظلام.

وذكرت بعض ما من به الحق ذو الجلال والإكرام على عبده الجاني الكبير الأنام في الحلة الحقيقية لا المجازية بالرحلة الحجازية ، ثم تفضل بالأوبة على المقدس الشريف، والناهل في ذلك المقر المنيف، وسهل بالرحلة على القاهرة ذات الربوع الزاهرة، وذكرنا محمل ما حصل في النحلة النصرية، وأنعم علينا بعده بالإقامة في الساحة القدسية، وبعد مدة دعانا داعي القدوم على بلاد الروم فتوجهنا عليها حتى قدمنا عليها، وأودعنا بعض ما جرى في الرحلة المسهاة "بتفريق الهموم"، ولقد عاينا للبيت من البركات السنية، وشاهدنا أنه من الإمدادات البرية ما لا يمكن ذكر مجمله فضلاً عن تفصيله، ولو أردنا لأعيانا بند موره، ولو أكثرنا من قال البيان وقيله، وقد بشرنا بظهور آثار قريبة جيلة، في تلك الديار المقدسة الجليلة، ومن أراد أن يشفى منه بالوقوف على فضائلها القليل الآدام فليطائع اللأنس الجليلة، ومن أراد أن يشفى منه بالوقوف على فضائلها القليل الأدام فليطائع اللأنس الجليلة، ومثير الفرام»، وغيره عما من التواريخ العظام، يدرك المراد

(فِي سَنَةِ) قال فِي «القاموس»: السَّنَةُ : والعامُ، جمع : سِنُونَ وسَنَواتٌ.

وقال البيضاوي- رحمه الله تعالى: وأصل السَّنَة سَنَوَةٌ؛ لقولهم في تصغيرها شُنيَّة، وقبل: وأصلها سَنْهَةٌ مثل جَبْهَةِ، لأنّها من سَنَهَتِ النخلةُ وتَسَنَّهَتْ، إذا أتت عليها السنون، انتهى.

وقال في اللختارة: السَّنَةُ واحِدة السَنين وفي نُقْصانها قولان: آحدهما الواق، والآخر الحَاءُ، وأَصْلُها السَّنْهَة بوزن الجَبْهَة وتصغيرُها شُنَيَّة وسُنَيْهَة، واسْتَأْجَرَه مُسَنَاةً ومُسَانَهَةً فإذا جَمَعْتُها بالواو والنون كَسَرْتَ السَّينَ وبعضُهم يَضُمُّها، ومنهم من يقول: سِنينٌ ومِثِينٌ بالرفع والتنوين فيعربه إعراب المفرد.

قلت: وأكثر ما يجيء ذلك في الشَّعر ويُلْزم الياءَ إذ ذاك، وقوله تعالى: ﴿ثَلَنَتْ مِأَنْةٍ سِيرِيَ ﴾ [الكهف:25]، قال الأخفش: إنه بَدَلٌ مِن ثلاث ومن المائة أي لَبِئُوا ثَلَاثِهَاثُةٍ من السَّنِين، قال: فإن كانت السَّنون تفسيراً للمائة فهي جُرٌّ وإن كانت تفسير للثَّلَاث فهي تَصْب، وقوله تعالى: ﴿لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾ [البقرة:259] أي: لم تُغَيِّره السَّنُون، والتَّسَنَّة التَّكَرُّج الذي يَقَعُ على الحُبْرُ والشَّرَابِ وغيره، يقال: خُبْرُ مُتَسَنَّةٌ ، انتهى.

(أَنْفٍ) قال في «القاموس»: الآلف ذَكَّرُ، ولمو أُنْتُ باغْتبارِ الدَّراهِمِ لِجَازَ، جمع أَلُوفٌ وآلافٌ. وأَلَفَهُ بِأَلِقُهُ أَعْطاهُ اللّهَا، انتهى.

(ومائة) قال في القاموس»: والمائةُ: عَدَدٌ، اسمٌ يُوصَفُ به: مَرَرُتُ برَجُلٍ مِائَةٍ إِيلُهُ، والوَجْهُ الرَّفْعُ جمع: مِثاتٌ ومِنُونَ ومِيءٌ، كمِع، وثلاث مِائَةٍ: اضافُوا أَدْنَى العَددِ إلى الواحِدِ لِدَلالتِهِ على الجمعِ شاذٌ، ويقالُ: ثلاثُ مِثاتٍ ومِثِينَ، والأوَّلُ أَكْثُرُ، والنَّسْبةُ: مِئُويٌ. وأَمَايُنُهم أَنَا، وشارَطَهُ مماأَةً، أي: على مِئَةٍ، مِئُوانَ، وأَمايُنُهم أَنَا، وشارَطَهُ مماأَةً، أي: على مِئَةٍ، كَمُؤَالَفَةُ: على الْفِ، انتهى.

(وَاثْنَيْنَ) الاثّنَيْنَ أول الأعداد؛ لأن الواحد ليس لعدد؛ لأنك إذا ضربت واحدًا في واحد لا يظهر عنه إلا واحد، وهو ثاني يوم من الأيام الجمعة على القول بأن أول الأيام الأحد، وهو قول البعض، والأكثر على أنه السبت، روى مسلم في "صحيحه" في الربع الأخير منه عن أبي هريرة بين قال: أخذ رسول الله بين بيدي فقال: "خلق الله التربة يوم السبت، وخلق الجبال فيها يوم الأحد، وخلق الشجر فيها يوم الاثنين، وخلق المكروه يوم الثلاثاء، وخلق المنور يوم الأربعاء، وبث فيها الدواب يوم الخميس، وخلق آدم يوم الجمعة بعد العصر في آخر ساعة فيها بين العصر إلى الليل الله هذا لفظ مسلم، وفي المستها من حديث الأعرابي الذي قال للنبي ين العمر المنافذ الفظ مسلم، وفي يسقينا الغيث الحديث إلى أن قال في آخره: "ما رأينا الشمس سبتًا الله أن جمعة فعبر بأول أيامها على أنه قد روي أيضًا (سِبتًا) بكسر السين على أنه اسم العدد الذي بين السبت بأول أيامها على أنه قد روي أيضًا (سِبتًا) بكسر السين على أنه اسم العدد الذي بين السبت بأول أيامها على أنه قد روي أيضًا (سِبتًا) بكسر السين على أنه اسم العدد الذي بين السبت

أَلَمْ تَسَرُ أَنَّ الدَّهِسَرَ يَسُومٌ وَلَسِيلَةٌ يَكُنُرُانِ مِن سِبتٍ جَديدٍ إِلَى سَبتِ وقد صحح الإمام ابن حجر في شرح «الهمزية»: أن أوله الأحد، وقال: وعليه

 <sup>(1)</sup> رواه مسلم (4/ 2149)، والبيهقي (9/ 3).

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (2/ 613).

الأكثرون، وهو مذهبنا كما في «الروضة»، وأصلها وأطال في ذلك فراجعه.

(وَعِشْرِين) قال في «القاموس»: والعِشْرونَ: عَشَرَتانِ، وعَشْرَنَهُ: جَعَلَهُ عِشرينَ، نادِرٌ، انتهى.

فهذا تاريخ الفتح بهذا الورد، وهذه المدة هجرية، وأول من أرَّخَ في الإسلام من الهجرة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب شه، قال ابن المسيب شه، قال امن كتب التاريخ عمر بن الخطاب لسنتين ونصف من خلافته لست عشرة من الهجرة بمشورة على بن أبي طالب شه، أن، رواه البخاري في تاريخه والحاكم، وعنه شه قال: قال عمر: منى نكتب التاريخ؟ فجمع المهاجرين، فقال له علي: من يوم هاجر النبي شه، وتوك أرض الشرك، فقعل عمر، أن رواه البخاري في قاريخه الصغيرة وحاكم، وعن ابن سيرين: إن رجلاً قدم من أرض اليمن فقال لعمر: رأيت باليمن شيئًا يسمونه التاريخ يكتبون من عام كذا، وشهر كذا، فقال عمر: إن هذا لحسن فأرخوا، فلها أجمع على أن يؤرخ شاورهم، فقال وم: بمولد النبي شه، وقال قوم: باليعث، وقال قوم: حين خرج مهاجرًا من مكة، وقال قوم: بالوفاة حين توفي، فقال قوم: أرخوا خروجه من مكة إلى المدينة؛ ثم بأي شيء نبذأ في نصيره أول السنة. فقال: رجب فإن أهل الجاهلية كانوا يعظمونه، وقال آخرون: شهر رمضان، وقال بعضهم ذو الحجة، وقال آخرون: الذي خرج فيه من مكة، وقال آخرون: الشهر الذي قدم فيه، فقال عثمان: أرّخوا من المحرم أول السنة، وهو شهر حرام، وهو أول الشهور في العدة، وهو منصرف الناس من الحج، فصيرًوا أول السنة المحرم، وكان أول السنة سبع عشرة في ربيع الأول، رواه ابن أبي خيثمة في اتاريخهه.

وعن ميمون بن مهران قال: ارقع إلى عمر صك محله من شعبان، فقال: أي: شعبان الذي يجيء أو الذي مضى أو الذي هو آت، فقال لأصحاب النبي على ضعوا للناس شيئا يعرفونه من التاريخ، فقال بعضهم: اكتبوا على تاريخ الروم، فقالوا: إن الروم يطول تاريخهم يكتبون من ذي القرنين، فقال: اكتبوا على تاريخ فارس، فقالوا: إن فارسا كلما قام ملك طرح من كان قبله، فأجمع رأيهم على أن الهجرة عشر سنين، فكتبوا التاريخ

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في التاريخ الكبير (1/ 9)، وذكره السيوطي في جامع الأحاديث (26/ 498).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في التاريخ الصغير (1/ 15)، والحاكم في المستدرك (3/ 15).

من هجرة النبي ﷺ (أ<sup>داء)</sup>، رواه البخاري في االأدب»، والحاكم كذا في امنتخب كنز العمال في سنن الأقوال».

وقال سيدي محيي الدين -قدس الله سره - في المسامراته الذكر ما أرخ به الناس من آدم إلى الهجرة النبوية فأول تاريخ كان بهبوط آدم الله الله بمبعث نوح، ثم بالطوفان، ثم بنار إبراهيم، وقد أرّخ بموت آدم وبمبعث إدريس، ثم إن بني إسحاق بن إبراهيم عليهما السلام أرَّخوا بنار إبراهيم إلى يوسف، ومن يوسف أرّخوا ببعث موسى نفخ، وأرّخوا من موسى إلى ملك داود، ثم أرّخوا بها كان من الكنعانيين، وكان فيهم من أرّخ بوفاة يعقوب، ثم بخروج موسى من مصر ببني إسرائيل، ثم بخراب بيت المقدس، وأما بني إسياعيل، فقيل: أرّخوا ببناء الكعبة، ثم أرّخوا بكل قوم خرجوا من تهامة، ثم أرّخوا بني إسياعيل، وبيوم الفجار، ولقد كانت معد بن عدنان تؤرّخ بغلبتهم العهائيق، وإخراجهم إياهم من الحرم؛ ثم أرّخوا بأيام الحروب كحرب بني إسرائيل، وهو حرب البسوس، وكحرب داحس، وكانت هير وكهلان تؤرّخ بملك بملوكها التابعة، وأرّخوا بنار فرار التي خربت بعض اليمن، وأرّخوا بسيل العرم، وأرّخوا بظهور الحبشة على اليمن، وقد التي خربت الأمم قبل إبراهيم بهلاك عاد بالريح، وأمّا الروم واليونان فتؤرخ بظهور الإسكندر، وأرّخ القبط بملك بخت نصر، ثم أرّخت بملك قلطيانوس القبطي.

وقالوا: إن تاريخهم إلى الألف، وأرخت المجوس بآدم، ثم أرخوا بقتل دارا وظهور الإسكندر؛ ثم بظهور أزدشير، ثم بملك يزدجر، وما زال التاريخ في العرب من عام الفيل إلى خلافة عمر بن الخطاب ﴿ فَ فَتَقَرَر الأَمْرَ عَلَى أَنْ يَوْرِخُ بِهِجْرَةَ النّبِي ﷺ إلى المدينة، وجعلوا التاريخ في المحرم أول عام الهجرة، انتهى.

ويستدل له من السنة بقوله ﷺ: «أتاني جبريل في ثلاث بقين من ذي الحجة، فقال: دخلت العمرة في الحج إلى يوم القيامة»<sup>(1)</sup> رواه الطبراني عن ابن عباس، فهذا أصل التاريخ.

(وَسَمَّيْتُه) بالتشديد يقال: اسْمَيْتُه وسَمَّيْتُه، ويتعدى بنفسه وبالباء كسميته زيدًا

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في جامع الأحاديث(27/ 291)، المتقى الهندي في كنز العمال (10/ 313).

<sup>(2)</sup> رواه الطبراني في «الكبير» (7/ 130)، والبيهقي (5/ 107).

ويزيد إذا جعلته اسمًا له، والتَّسْمِيَّةُ هي اللَّفْظُ بالاسم، والاسم هو ما وضح على المسمى بقصد تمييزه عن غيره، وتقدم الكلام على الاسم، والضمير راجع للورد.

(بَالْفَتْحِ القدسِي) أي: الصادر عن حضرة القدس، وهي محل الطهارة؛ لأن التُقْدِيس هو النَّطْهِير، وفتحها ينشأ عنه ذلك، واسم هذه الحضرة التي تُستمد منه وتُمد اسمه تعالى القدوس، ومعناه المنزه عن النقائض تنزيهًا ذاتيًّا، وهو من أسهاء الصفات.

وثم حضرة أقدسية؛ القُدسيَّة عبارة عن التجلي، والأقدسية عبارة عن التَّجَلَّي العيني الحُقي، أو يراد به المنسوب لرُوح القُدس، وهو حقيقة روح الروح المشار إليه بقوله: ﴿وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ [الحجر: 29].

فروح آدم تشه مخلوق لله تعالى، وروح روحه أي: الذي به قيامه وحياته ويقاؤه باقي قيوم حي فياض على آله وأمره، وإذا كان العبد الخصوصي روحاني الصفات قدسي الذات صارت بينه وبين روح القدس الذي هو جبريل مناسبة، فيمكنه الاستمداد منه بوسائط دقائق منه إليه لا بدونها، ومن فتح ذلك كان فتحه فتحًا صحيحًا، وكشفه كشفًا رجيحًا، وعلامته أنه لا يختل عليه ميزان الشريعة، ولا يقطع في مهيئة القطيعة ورصانة فتحه عن الإلقاء الشيطاني للتأييد الإحساني الروحاني.

وكان المصنف- رحمه الله تعالى أدرك أن هذا الورد من هذه الخضرة مشرعه، ومنها منبعه، فسهاه بهذا الاسم، أو لأن الفتح به كان في البيت المقدس، والمقر الآنفس، وكل فقد أصاب الاسم محله، وانطبق على المسمى وأظله، وقد ذكر الإمام سعد الدين الفرغاني في «شرح تأييد الإمام الهام الرباني» عند قوله: «ومسجدي الأقصى» مساجد بردها طيبة، وثرى أرضها طيبة، وذكر ما معناه أن الجالس فيه لا بد وأن يجد تقدسًا سريًا، وطهارة سرها سنيًا لحكم المواطن.

فإنها تعطي ما في قوتها حتى أن الخواطر الرديئة نقل فيه؛ بل تنقطع هذا السر الذي يبديه، ومساحة البرد كناية عن ظهور أيادي العصمة الإلهية، وهي توجب الحشية والهيبة القهرية فتندل جبال النفس، وتخضع، وما تجلَّى الحق سبحانه وتعالى لشيء إلا خضع، وتقوي أشعة الروح، والسر المشروح، فيتقدس القلب من الخواطر النفسية، ويتطهر من العلل الرجسية، فإذا حصل في هذا البيت فتح لم يكن إلا مقدسًا؛ لأنه أنا التقديس فلا

ينضح إلا ما كان على الطهارة [متوضئاً]؛ فلهذا سمي المؤلف هذا الورد بهذا الاسم لما شاهد أن له في طهارة قلب تاليه أو في مدخل سامعيه، وأعظم قسم، ومساحة البرد يدل على صفة الإذلال أيضًا، وهي لورث المحب أنسًا وبسطًا، كما أن صفة العظمة تكسبه وحشة وقبضًا؛ فلهذا كان هذا المسجد تجليه برزخي جامع بين بسط مقرون بجلال، وأنس مصحوب بإذلال، فلا تمتد فيه دواعي النفس لوجود الجلال، وتسرح فيه الروح لاتساع الميدان بالجمال، وعن هذه الحكمة البرزخية قابل المؤلف الفتح القدسي بقوله، والكشف الأسنى، قال السيد في تعريفاته: الكشف في اللغة: رفع الحجاب، وفي الاصطلاح: هو الاطلاع على ما وراء الحجاب من المعاني الغيبية، والأمور الحقيقية وجوبًا وشهودًا.

وقال سيدي أحمد الرفاعي -قدس الله سره: الكشف قوة جاذبة بحاميتها نور عين البصيرة إلى كشف فيض الغيب، فيتصل نورها به اتصال الشعاع بالزجاجة الصافية حال مقابلتها؛ ثم يتفاوت نوره منعكمًا بضوئه على صفاء القلب؛ ثم يرتقي ساطعًا إلى عالم العقل فيتصل به اتصالاً معنويًّا له أثر في استضاءة نور العقل على ساحة القلب؛ فيشرق نور العقل على ساحة القلب؛ فيشرق نور العقل على الإنسان، فيرى ما خفي عن الأبصار، ودق عن الأفهام صورة، واستتر عن الأغيار مرآة، انتهى.

وقال سيدي محيي -قدس الله سره المتين في المواقع النجوم»: كيفية كشفية: وهذه من لطائف المكاشفات؛ فمن ذلك هو أن يخطر لك خاطر فيجيء المكاشف، ويجده مرقوقًا في ثوبك، النهي عنه والأمر به كها اتفق للشيخ أبي مدين حين خطر له أن يطلق امرأته فرأى أبو العباس الخشاب مخطوطًا في ثوب أبي مدين أمسك عليك زوجك، وانفق في ألطف من هذا، وذلك أني كنت مشغولاً بتأليف الحقائق، فقيل: اكتب، هذا باب يدق وصفه ويمنع كشفه؛ ثم لم أعرف ما اكتب بعد ويقيت انتظر الإلقاء حتى انحرف مزاجي، وكدت أهلك فنصب قدامي لوح نوري وفيه أسطر خضر ندبه فيها مكتوب: هذا باب يدق وصفه، ويمنع كشفه والكلام على الباب فقيدته... إلغ.

ثم دفع عني، ثم قال: وثم لمعرفة الخواطر والفراسة مقام غير هذا يحرم كشفه، فمن ذاق يلتذ به وهو أسنى المقامات لا يناله إلا أهل العناية من الرجال مثل نبي أو بعض

الصديقين، وهو الكشف الملكي وألطف منه الكشف اللوحي، وألطف منه الكشف العلمي، وألطف منه الكشف العلمي، وألطف منه الكشف الخلف منه الكشف الذاتي، انتهى.

ونقل عنه تلميذه سيدي الشيخ إسهاعيل بن سودكين ١٠٠٠ في الكتاب الذي جمعه من كلامه، وسياه «لواقح الأسرار ولوامح الأنوار»، فقال: وسمعته ﷺ يقول في أهل الكشف: فكان ما وعيته من ذلك ما معنا ينبغي للمكاشف أن يكون حاذقًا، وإلا وقع في ا الغلط؛ لأنه يكشف له عن شيء فيراه صحيحًا لكن لا يدري بها يحكم على الذي يراه، فيجب أن يسأل ثم في كشفه، ويقول: هل الأمر كيت وكيت؟ فيري ويتحقق إلى أن تحصل له الحقائق ثم، وإلا فقد يكشف المكاشف عن كشف حال ما يراه، وهو يعتقد أنه كشف حقيقة فيرى صاحب كشف حال ما يراه فيقطع بدوامه، وهو زائل في الزمن الثاني، وكذلك اتفق لسهل التستري- رحمه الله تعالى، وهو أنه مر في كشفه على البرزخ فها أقام فيه سوى الزمان الواحد الذي مر عليه وتخطاه إلى مقام، فلها سئل عن أحوال أهل البرزخ، قال: رأيت الناس على أحوالهم وصورهم كما كانوا، فقال له أهل الكشف بمن أحكم على الوطن: ليس الأمر على ما ذكرت، وأنت صادق في كشفك وقولك لا محالة، فلم يبق إلا أنك لما مررت على هذا الموطن ما تربصت فيه زمانين فكنت ترى حكم الزمن الثاني كيف. هو، فتعلم حينئذ أن حكمهم بختلف فمن هاهنا دخل اللفظ عليه- رحمه الله تعالى-ورضى عنه؛ لأنه ما كان له التفات في كشفه للعوالم؛ بل كان سابقًا إلى الله تعالى، والناس منهم من سلك مسلك سهل ﴿ عَنهُ وَمِنهُم مِن تَأْتَى فِي طَرِيقَه وتَرْبِصِ فِي المُواطِّنِ والمُقَامَات إلى أن أحكمها، وحينتذ تفداها، ثم قال الشيخ: وأما أهل البرزخ فإنهم تتنوع عليهم الصور بنسبة ما كانت أحوالهم في الدنيا، وشرح ذلك شرحًا شافيًا.

قال جامعه وراويه: واختلف الناس في الأكمل من هاتين الطائفتين، فالذي ذهب إليه شيخنا، وأعلمه من مذهبه أن العارفين إذا حصلت هم المشاهدة كان الذي أحكم المعارف أقرب نسبة إلى درجة النبوة والرسالة من الآخر، أي: من حيث الإرث والله أعلم.

ونقل عنه ﷺ في كتاب «الإنباه في طريق الله» الذي جمعه من كلامه: أنه قال:

المكاشفة مغايرة للمشاهدة وثمَّ لكل مشاهدة كشف فيا مَن مشاهدة إلا وكشفها أتم منها وأنطف، وقد يكشف ولا يشاهد، وقد يشاهد ولا يكشف، انتهى.

وقال الله في كتاب ما لا يعول عليه: كل علم من طريق الكشف أو الإلقاء أو الكفاية معلول غير صحيح، إلا الكشف الصوري، فإنه صحيح، وما وقع في أقاويل الكاشف فيها بالرد فهو صحيح، وإلا فلا يعول عليه من العارفين، انتهى.

وقال الفرغاني- رحمه الله تعالى- في االشرحة: والكشف على قسمين: حسيّ ومعنويّ، والمدرك في الكشف الحسيّ البصر الظاهر، وفي المعنويّ البصيرة الباطنية، وتسمى بالخيالي، والفرق بينهها: أنك في الكشف الخيالي إذا غمضت عيونك ترى ما كنت تراه قبل تغميضها، وفي الحسيّ لا ترى ذلك، وهو على ثلاثة أقسام: أولها: أن لا تحجب صاحبه الحجب والموانع، ويستوي عنده بُعد المسافة وقربها، ومن هذا الكشف الصوريّ الحسيّ نداء سيدنا عمر عبد: يا سارية الجبل وكان بين سارية وبينه نحو شهرين، والثاني: في ظهور حقيقة معنوية أو خيالية لا مثالية في صورة مثالية النظر والرأي مثل ظهور حقيقة العلم في صورة الماء وفي اللبن وظهور جبريل عليه السلام في صورة دحية؛ ومثل تمثل المحلم في صورة الماء وفي اللبن وظهور جبريل عليه السلام في صورة دحية؛ ومثل تمثل الجنة والنار لنظره بخيّ في عرض الحائط يوم كسوف الشمس، وفي هذا القسم ربها بحتاج الجنة والنار لنظره بحثول الرؤيا، فإن وقع الغلط فيه كان من التأويل لا من الكشف؛ وأما الثالث من الأقسام: فهو أن تنشأ نفس المكاشف بقوة كاليتها صورة مثالية، وغضرها عند عمرها لكشف ذلك الغير عنها أخبارًا يريدها.

وأما القسم الثاني من الكشف وهو المعنوي: وهو الذي آلته البصيرة فهو على ثلاثة أقسام؛ قسم يكشف لبصيرة الروح الروحانية، وقسم لكشف السر الوجودي وبصيرته، والذي يكشف للرؤية الروحية نوعان: نوع ينكشف لبصيرتها هي من جهة روحانيتها، ونوع آخر ينكشف لبصيرتها بنور الله الساري فيها فيتفرس بنور الله من وراءها كوشفت به من فهم اسم الله تعالى وصفاته، وهذا النوع يقال له: كشف الغراسة كأنه يفترس ويصطاد شيئًا ورائعًا كوشفت به نحو افتراس الأسد صيده، انتهى.

واعلم: أنَّ أهل الكشف على أقسام، منهم: المتكلم على الخاطر، وليس هو مع

الخاطر، ومنهم الكاشف الشذي العاطر، ويدرك منه رمز أصحابه ما طي، ومنهم: الغائب عن كشفه يرشف، ومنهم: يكشفه عن رشفه ومنهم الذائق المكاشف، وما عنده خبر بعذب تلك المراشف، ومنهم: الذي كشفه مقيد، ومنهم: الذي كشفه مطلق لا يتقيد، ومنهم: ذو الكشف الأفعالي، ومنهم: الأسهائي والصفائي والذائي، ومنهم: المكاشف بعلم مقام من مقامات الطريق، ومنهم: المرفوع له الحجب عن جميعها بدون تفريق، ومنهم: الذي اكتفى باليقين عن رفع الحجاب؛ لأنه باب المدينة الراشقين لباب اللباب، ومنهم: الزاهد فيه بعد العثور على خوافيه لما رآه واسع المجال، وتحقق أنه حيض الرجال، وأن الواقف معه آسير، فتركه وقصد السابقة إلى الله تعالى، وكان الحق نصيره إلى غير ذلك.

وأضاف: الكشف إلى مقام الأنس يفيد أن هذا الورد منتج بحول الله تعالى، وإذا صحب الكشف الأنس قدر صاحبه على التحقق بالمواطن؛ لأنه مستأنس غير مستوحش فيظهر له الأمر على ما هو عليه، وللأنس ثلاث درجات ذكرها الهروي- رحمه الله تعالى- في منازل السائدين، الأولى: الأنس بالشواهد، وهو استحلاء الذكر، والتغذي بالساع، والوقوف على الإشارات، والثانية: الأنس بنور الكشف، وهو أنس شاخص؛ أي: مرتفع عن الأنس الأول وتحتويه بصولة هيهان ويضربه مع الفناء، وهذا الذي غلب قومًا على عقوضه، وسلب قومًا طاقة الاصطياد، وحل عنهم قيود العلم؛ وهذا ورد في الخبر «أسألك شوقًا إلى لقائك من غير ضراء بضره، ولا فتنة مضلقه (اله وقف على كنهه، انتهى.

وقال الجيلي على -قدس الله سره - في شرح ارسالة الخلوة ": قال الشيخ على الحجاب، الأنس عند القوم ما يقع به المباسطة من الحق للعبد، وقد تكون هذه المباسطة على الحجاب، وعلى الكشف، والأنس حال القلب من تجلي الجلال، وهو عند آكثر القوم تجلي الجهال، وهو غلط من جملة ما غلطوا فيه؛ لأن هم أغاليط في العبارة لعدم التمييز بين الحقائق، فياكل أهل الله التمييز والفرقان مع الشهود الصحيح والأنس بالله علامة عند صاحبه فإنه موضع يغلط فيه كثير من أهل الطريق، فيجدون أنسًا في حال ما يكون عليه فيتخيل أن ذلك أنس بالله، فإذا فقد ذلك الحال فقد فقد الأنس بالله، فعندنا وعند الجاعة أن أنسه كان بذلك

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (47/ 218)، والنسائي في الكبرى (1/ 388)، والطبراني في الكبير (5/ 78).

الحال لا بالله؛ لأن الأنس بالله إذا وقع لم يزل موجودًا عنده في كل حال، وكذلك يقول القوم: من أنس بالله في الخلوة، وفقد ذلك الأنس في الملآ فأنسه لا بالله.

واعلم: أنه لا يصبح الأنس بالله عند المحققين، وإنيا يكون الأنس باسم إلهيٌّ خاص لا بالاسم الله، فالعالم كله ذو أنس بالله، ولكن بعضه لا يشعر أن الأنس الذي هو عليه هو بالله؛ لأنه لا بد أن يجد أنسًا بأمر ما بطريق الدوام، أو بطريق الانتقال بالأنس بأمر آخر، وليس لغير الله في الأكوان حكم فأنسه لم يكن إلا بالله، وإن كان لا يعلم، والذي ينظر فيه أنس به فذلك صورة من صور تجليه، ولكن قد يعرف، وقد يفكر فيستوحش العبد من عين ما يأنس به، ولا يشعر لاختلاف الصور، فيا فقد أحد الأنس بالله، ولا استوحش أحد إلا من الله، والأنس والاستيحاش انقباض، وأنس العلماء بالله إنها هو ينفوسهم لا بالله إذ قد علموا أنهم ما يرون من الله أي: من حيث القيُّومية سوى صورتهم، ولا يقع آنس إلا بها يرون، وغير العارفين لا يرون الأنس إلا بالغير يستوحشون مع الانفراد بنفوسهم، وكذلك الاستيحاش إنها يستوحشون من نفوسهم؛ لأن الحق مجلاهم، فهم بحسب ما يرونه فيه من أحواهم فيقع الحكم فيهم بالأنس أو بالوحشة، وحقيقة الأنس إنها يكون بالمناسب، فمن يقول بالمناسبة يقول بالأنس، ومن يقول بارتفاع المناسبة يقول لا أنس بالله ولا وحشة، وكلُّ حسب ذوقه فإنه الحاكم عليه، ومن الأشراف مثلنا على المقامات والمراتب، وعرف كل شخص من أين تكلم، وما نطقه، وأنه مصيب في مرتبته غير مخطئ بل لا خطأ مطلقًا في العالم، انتهى.

وقال الشيخ منه في شرح «ترجمان الأشواق» عند قوله: فيه وحشية بابها أنس قد اتخذت في بيت خلوتها للذكر ناموشا، إن هذه الحكمة العيسوية لا يقع بها أنس دون مشاهدة الذات، فناء ليس فيها لذة، وجعلها وحشة؛ أي: إنها تنشره إلى إمساكها النفوس الشريفة، وهي لا تألف لعدم المناسبة؛ فلهذا جعلها وحشية، انتهى.

بل الأمركما قال أبو العريف الصنهاجي ﴿ أَنِينَ بِينَهُ وَبِينَ الْعَبَادُ نَسَبُ يَرَبُطُ إِلَّا الْعَنَايَة، ولا سبب يضبط إلا الحكم، ولا بدل غير الأزل، وما بقي فعمي وتلبس، وفي رواية فعلم بدل عمي، وفي الاصطلاحات المحيوية: الأنس أثر مشاهدة الحضرة الإلهية في القلب، وهو جمال الجلال، وقال الإمام القشيري -قدس الله سره: وحال الهيبة والأنس،

وقد جلتا، فأهل الحقيقة يعدونهما نقضًا لتضمنهما تغير العبد، فإن أهل التمكين سمت أقوالهم عن التفسير، وهم في وجود المعين، فلا هيبة لهم ولا أنس، ولا علم ولا وتر، انتهى.

وعن أويس القرني ﷺ أنه قال: ما رأيت أحدًا يعرف الله فيأنس بغيره، أي: من حيث ما يقدمون عليه من عوارف الإحسان، وما يريه به من إمداداته في كل آن حال شهوده له وغيبته عنه في سائر الأزمان.

وقالت العارفة رابعة العدوية رضي الله عنها: من أنس بالله لا يستوحش أبدًا؛ أي: فإن الأنس بالله إذا حصل ثبت، وهي علامة على آنه تحصل وتأصل فثبت، وقد يكون من حيث معرفة المستأنس بنفسه الثابتة عينها في حضرته العلم الفياض بمدد قدسه، فإذا عرف نفسه التي هذه النفس صورة مثائية لها، وأنس بها يقرب منها وعنها ما لها عرف نفسه، فاهتدى إليها، وعرف ربه حيث أقبل بالوجه الخاص عليها، وكان هذا الأنس بالنفس، وأما بالحق فمن حيث مرتبة الإطلاق فلا يمكن بالاتفاق، وكان قد سألني صديقنا المرحوم السيد خليل الإمام بالمسجد الأقصى في الحضرة الأولى لبيت المقدس عن معنى قول العارف الفارض المعدود من أهل الدائرة الكرى في «تائيته الصغرى»:

## فلي بعددَ أوَّطاني مسكونٌ إلى الفلا وبالوَحش أُنسي إذ من الإِنس وَحشتي

وقال: ما معناه؟ كيف يترك الأنس بالخلق فرازًا إلى الحق ويأنس بالوحش؟ فضاق نطاق الوقت عن أبواب تلك الساعة لهجوم وقت الصلاة مع الجهاعة، ومعنى البيت على سبيل الاختصار أن قول الشيخ -قدس الله سره: الأسرار تكون في مبدأ السلوك إلى ملك الملوك؛ وهذا الحال حال أولتك الشلاك في هاتيك المنازل والأفلاك، وأيضًا قوله: فلي بعد أوطاني، أي: بعد خروجي من أوطاني الأصلية التي هي العدم، فإنه الوطن الأصلي، والوجود، والقربة التي لا ينبت فيها القدم سكون إلى الفلا، أي: يتناهى إلى منزل الإطلاق الذي لا قيد فيه و لا وثاق.

وقوله: وبالوحش أنسي؛ أي: وحوش فلا منزل الإطلاق الذين عم أنوار قدس مجردة فا بفلا الشهود سراح وانطلاق، والمعنى: لما تغربت عن وطني تغربت أيضًا مدراكي وقطني فصرت استوحش بما به يأنس الغير لعدم موافقتهم لي في الأذواق والسير، وإنها كان أنسي بها استوحش به أهل الحجاب ليس عن رؤية حاجب وحجاب، وشربي من كؤوس

السر المصون المسكر لصرف الشراب، وغفلتهم عنّا يشبع الظمأ، وقنعهم بالسفاف والشراب؛ لأنهم باشروا العوائق، ولم أعرج عليها، ووقفوا مع العوالق، ولم ألتفت إليها؛ فلم آنس بهم؛ لأنهم ليسوا من أبناء جنسي، وآنست بالوحش من حيث لم يعلم بأنسي، فكان أنسي في الحقيقة بأنسي لا بالوحش الذي ينسي، أو يكون أراد بالوحش الوحشية.

فقال: إذ في الوحشة أنسي، أي: لأني أستأنس بها به استوحش وبالعكس لمشاهدة المتجلي فيهها، وأنسي به لا بهها، وسبب هذا خروجه من سنجن وطنه العارض، وشهد له نزوله تحت ذيل العارض، وفرضه القواطع والعوارض؛ ولذا يدعى أنس الفارض، وكل من خرج متغربًا عن وطنه بنجسن منه لرجوعه عن الأصل، واستغرافه عن حالتي الوصل والفصل، وذا يحق أن يسمى بزيد إلا وأن ووحيه الزمان.

قال الحاتمي الخاتمي: قدوة أهل العرفان في العباد من خرج عن، ولحق عند ارتحاله عن أرض بدنه، ولم يقم به ميل، ولا نشاط، ولا كسل، ولم ينقص ذرة من العمل، وشاهد الأزل بعين الأزل، وناب الحق منابه، فيا صعد ولا نزل، وتوقعت عليه الأسباب والعلل، فذلك الموحد العارف الكامل الذي لا يزال ولم يزل، انتهى.

وقال الجيلي -قدس الله سرَّه- في «البرق الموهن» في معنى: «ما وسعني أرضي ولا سيائى، ووسعنى قلب عبدي المؤمن»<sup>(1)</sup>.

الحضرة الثانية: حضرة الأنس يؤنس العبد أولاً بالعلوم الإلهية الخاصة بالإلقاء الإلهي لقبول النكتة الإلهية حتى تقع في قلبه؛ ثم يؤنس يكشف ما لها؛ ثم يؤنس بمواقع نجوم الأزل من قلبه؛ ثم يؤنس بقبول الصفات الإلهية؛ ثم يؤنس بمعرفة حقيقة القرب؛ ثم يؤنس بمعرفة ما لذاته من صفات الكيال؛ ثم يؤنس بالتجدد عن الذات؛ ثم يؤنس بالسر بأنه في صفاته بذاته، وفي ذاته بصفاته، وفي كل موجود بعين ذلك الموجود، بأنه في صفاته بذاته، وفي ذاته بصفاته، وفي كل موجود بعين ذلك الموجود، ولا يزال التأنيس مستصحبًا له في أوائل جميع المقامات الكيالية وأواخرها، وفي هذه الحضرة يؤيد العبد بالروح القدمية المشار إليها بقوله تعالى: ﴿وَأَيَّذَنَهُ بِرُوح القَدْسِ﴾ [البقرة: 87] فافهم، انتهى.

ولما كان صاحب الحضرة الأنسية يؤيد بالروح القدسية قرن المؤلف الفتح القدسي

ذكره المتاوي (2/ 496)، والعجلوق (2/ 129).

بالكشف الأسنى، وحيث كان المراد من تلاوة الورد الحضور مع الحق، وهو يتم بالشهود، وهو بالغيبة عن الوجود بوجد الوجود، وهذا الوجد هو الفتح القدسي، والشهود يؤذن بكشف الحجاب، ومعاينة الأحباب من [...] المؤلف هذا الورد بهذه التسمية [...] فيها قسمه مسميه، والأمل من الله [...] المنعم المالك، وإذا كان الورد [...] ، فلا بد أن يدعي آيضًا عند أهل [...] الحبيب؛ وهذا قال المؤلف عاطفًا: هي [...] جعله عليه المعول [...] أي وسميته [المنهج القريب إلى لقاء الحبيب] وفي القاموس التأثيث الطريق الواضح، والمنهاج، [...]

قَالَ فِي «القَامُوسِ»: قَرُبَ منه، كَكَرْمَ، وقَرِبَه، كَسَمِع، قُرْباً وقُرْباناً وقِرْباناً ذَنَا، فهو قَريبٌ، للواحِد والجَمْع [....].

الطوق إلى الله تعالى لا تنحصر، ومنها: هذا الورد سياه بهذا الاسم تفاؤلاً وتبشيرًا لتاليه أنه الطريق الواضح القريب المقرب من حضرات القريب، وهذه والتي قبلها من [...] حسن الظن بالله والرجاء، وهو عند عبده [...] ،وليس من شأن الكريم العريض الجاه أن يقطع رجاء من استرجاه، فرجاء المؤلف أن يكون ورده طريقًا [...] قريبًا مدنيًا لصبه الكثيب.

( إلى لقاء الحبيب)؛ أي: المحبوب الذي هو الحق اللازم، واللقاء هو الوصل الذي [...] ، لكن الوصل كناية عن القرب، وهو ثمرة الحب، وهو نتيجة التقرب بالنوافل والفرائض اللذين عددهما تام متدفق فانض، ولن يتجلى الحبيب بالوصل والتقريب إلا لمن أفناه عنه، ومحاه لمن استخلصه منه، والفاني الحادث المعدوم لا يثبت لدى تجلي الباقي القديم القيوم.

يحكى أن بعض المريدين عطس في حضرة الجنيد غنه فقال: الحمد لله، فقال له الشيخ: قل كها قال رب العالمين، فقال: يا سيدي، ومن هو العالم حتى يذكر مع الله، فقال له: الآن قل فإن الحارث إذا قرن بالقديم لم يبق له أثر، انتهى.

(وَكُمُلُ) أي: الورد، قال في \*القاموس\*: الكهالُ التَّهامُ، كَمَلَ، كَنْصَرَ وكرُمَ وعلِمَ، كَيالاً وكُمولاً، فهو كامِلٌ وكَميلُ، وتَكامَلَ وتَكَمَّلَ فهو كامِلٌ وكَميلُ، وتَكامَلَ وتَكَمَّلَ

<sup>(1)</sup> ما بين الأقواس طمس بالأصل.

وأحمله واستعمله، وكجلد أتمه، وجملة وأعطاه المال كلاً، وأَكْمَلُه واستعمله وكمَّلُهُ: أَمَّلُهُ رَجِّلَهُ. وأعطاهُ المالَ كَمَلاً ، انتهى.

(في تجُلِس): وهو الذي بين القيام والقعود، وقال في «المختار»: جلس جلوساً ، وأَجْلَسَه غيره، وقَوْمٌ جُلُوس مجْلِس بكسر الميم: موضع الجلوس، وبفتحها المصدر، ورجل جُلَسَة مثال مُمَزَة أي كثير الجُلوس، والجِلسة بالكسر الحال التي يكون عليها المجالس وجالسه، فهو جِلْسه وجَلِسه، كها تقول: خِدْنه وخَدينه، وتَجالَسُوا في المجالِس، وفي الفتوحات» في الباب الحادي والخمسين وثلاثهائة في الوصل التاسع من المعقود لذكر عجالس الله مع عبادة وعددها.

قال الشيخ عنه: الولله مجالس مجالس الحق فيها عباده تسمى مجالس السنن الكيانية، وهو قوله بينه: عمن سن سنة حسنة الله وتسميته في العامة بدعة حسنة؛ لأنها مبتدعة لمن سنها ما كتبها الله علينا ولا أوجبها، وعددها على عدد ما سن من ذلك وعدد من عمل بها، كل ذلك يكون مجالسة الحق فيها مع من سنها من حيث لا يشعر إلا أن يكشف الله له في سره بمجالسته إياه بعدد كل عامل بها فيرى مجالسته غريبة وهو غير عامل لها في الوقت، فيقال له: إن فلانًا وفلانًا عملا بالخير الذي سننته فجالسناه فيه فجالسناك فاحمد فعلك فيشكر الله على ذلك انتهى.

فهذا مجلس تآلف أنتج مجالس تقريب ما بها تحريف؛ بل شريف وتعريف.

(لَطِيفِ) أي: دقيق يكاد لدقته ألا يتعين العدد من الزمان، فإنه كان في نحو ساعة زمانية، أو رملية، أو أقل، أو أكثر، وبعد ما سودته في وريقات "صفاء ربيعة".

(وَأَضَفُتُ إِلَيْهِ) يَقَالَ: أَضَفَتَ الشيء إلى الشيء؛ أي: أَمَلْتُه كذَا فِي "الصحاح"، والمراد بها هنا: الإلحاق؛ أي: ألحقت به (يَعْدَ ذَلِكَ) أي: بعد الكيال، ونسخة ثانيًا (قَصِيدَةً)مفعول أضفت، والقصيدة هي: المقصودة بالوزن العربي.

قَالَ فِي «القَامُوسِ»: والقَصيدُ: مَا تُمَّ شَطُرُ أَبِياتِهِ، وليسَ إِلَّا ثَلاثَةَ أَبِياتٍ فَصَاعِداً، أَو سِنَّةَ عَشَرَ فَصَاعِداً، انتهى.

فخرج بقيد المقصود ما كان وزنه غير مقصود؛ بل كان اتفاقيًّا كها وقع في بعض

رواه مسلم (17/ 244)، وأحمد (42/ 1).

آيات قرآنية، وأحاديث نبوية حتى قال بعض الملا من أن القرآن فيه من جميع البحور الحمسة عشر، قال السنوسي -رحمه الله تعالى- في «شرحه الصغير على الوسطى»: زادا عليهم بعد ما ذكر استدلالاتهم بالآيات، وللرد عليهم بأن كون مجرد اللفظ على هذه الأوزان لا يكفي في صرف أسهاء الشعر عليه؛ بل لا بدمع ذلك أن يكون على وراء الشعر فيها مقصود للمتكلم، وعند بعضهم لا بدمع ذلك من التقفية، على أن في كثير مما ذكرته تغيير، ولو سلم؛ فالتقليب باب واسع، انتهى.

وأما الأحاديث الواردة فمن ذلك قوله ﷺ: "هَلْ أَنْتِ إِلَّا إِصْبَعٌ دَمِيتٍ، وَفِي سَبِيلِ الله مَا لَقِيت "''، وقوله ﷺ: "أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِبْ، أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبْ"، وقوله ﷺ يوم الخَندق: "وقد سمع للمهاجرين والأنصار يقولون: نحن الذين بايعوا محمدًا على الجهاد ما بقينا أبدًا، فأجابهم: لبيك إن العيش عيش الآخرة، فارحم الأنصار والمهاجرة"، وقوله ﷺ: "والله لولا الله ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا"."

وقوله ﷺ: ﴿ إِنْ نَغْفِر اللَّهُمَّ تَغْفِرْ ﴿ جَمَّا وَأَيُّ عَبْدِ لَكَ لَا ٱلَّمَا ﴿ ۖ .

وهذا البيت شعر أمية بن أبي الصلت، تمثل به النبي و المحرم عليه إنشاء الشعر لا إنشاده؛ كذا قال المناوي في اشرحه الصغير ، على الجامع الصغير ، فهذه الأحاديث، وإن خرجت على وزن الشعر، فليست منه؛ لأنه في على ما روت عنه عائشة - رضي الله عنها-: إنه كان أبغض الحديث إليه الشعر، حتى أنه تمثل بقول امرئ القيس:

(سَتُبدي لَكَ الأَيّامُ مَا كُنتَ جَاهِلاً)، فعليه ﷺ فقال: هو كذا أو ما معناه، فقال ﷺ: اما أنا بشاعر ولا ينبغي لي الله ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُبِنَّ ﴾ [يس:69]، وحيث خلال عن القصد فلا يسمى شعرًا (مِيميَّة) أي: رويها الميم، ولا اعتداد بالألف، فإنها

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (9/ 370)، ومسلم (9/ 279).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري (3/ 1071)، ومسلم (3/ 1400).

<sup>(3)</sup> رواه البخاري (3/ 1043)، وابن حبان (16/ 249).

<sup>(4)</sup> رواه البخاري (3/ 103 )، ومسلم (3/ 1440).

<sup>(5)</sup> رواه البيهقي (11/ 90).

<sup>(6)</sup> ذكره المناوي (5/ 202)، والعجلوني (1/ 543).

للإطلاق (فَتَحَ بِهَا عَلِيَّ بِهَا سَابِقًا) أي: في الزمن السابق على وضع الورد، (وَصَلُوَاتٍ) جمع: صلاة، ومضى الكلام عليها (عَلَى النَّبِيِّ ﷺ) بهمز، وبدونه، واشتقافه على الأول من النبأ، وهو الخبر، فإنه المخبر بفتح الباء عن الله، وتكبرها؛ فإنه خبر عن نفسه بذلك.

لقول بعضهم: يجب أن يخبر غيره بنبوته، ونظر فيه، وعلى الثاني فمن النبوة، وهي الرفعة؛ لأنه مرفوع الرئبة على غيره، ويرجح بعضهم هذا، والمشهور في تعريفه: إنه إنسان أوحى إليه بشرع، ولم يؤمر بتبليغه، فإن أمر فرسول، وإن لم يكن له كتاب، ولا نسخ شرع على الأشهر؛ فإن كان ذلك فرسول أيضًا، فالنبي أعم من الرسول عليهما.

وقال اللقاني -رحمه الله تعالى- في «الشرح الصغير»: والنبي بهمز، ودونه إنسان حسن ذكر بالغ من بني آدم أوحى عليه بشرع أمر بتبليغه كان له كتاب أولاً؛ ولهذا كثرت الرسل، وقلت الكتب؛ فإن الرسل: ثلاثهائة، والكتب مائة وأربعة، انتهى.

وزاد بعضهم فيه آخر، وهو كونه سالمًا من منفر؛ كالعمى قال: وما وقع ليعقوب وشعيب عليهما السلام، ولم يكن عمى حقيقيًّا، وقيده الذكورية، فخرج للنسوة التي اختلف في نبوتهن؛ كمريم، وحواء، وأم موسى، وآسية، وسارة.

قال السبكي في «الجلسات»: ولم يصح عندنا في ذلك شيء؛ لأن النبي ﷺ كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا أربع: مريم بنت عمران، وآسية بنت مزاحم، وخديجة بنت خويلد، وفاطمة بنت محمد، انتهى.

وخرج بقيد الحرية العبد، فإن من لا ولاية له على نفسه، كيف تصح ولايته على غيره؟ وخرج بقيد من بني آدم الملك والجن، وإن كان في الملائكة رسل لكن رسل إيصال لاستقلال، فإنهم يوصلون إلى النبي، وإلى الرسول بخلاف رسالة الرسول، فإنها فيه إمامًا يتعبد به هو، وأمنه وذكره بمعناه المحقق ابن حجر في اشرح الهمزية»، وقال الإمام مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي -رحمه الله تعالى- في كتابه المسمى «بالصلاة والبشر في الصلاة على خير البشر»: وتحقيق المقام أن يقال في الفرق بين النبي والرسول أن النبي إذا ألقي إليه الروح الذي من شأنه أن يلقيه إليه؛ اقتصر في الحكم على نفسه خاصة، وتحرم عليه حينتذ أن يبلغ غيره، فهذا هو النبي، فإذا قبل له: بلغ ما أنزل إليك من ربك؛ إما طائفة مخصوصة كسائر الأنبياء، وإما عامة للناس كها أمر سيدنا رسول الله ينظي، ولم يكن

هذا لميزة قبله، فيسمى من هذا الوجه رسولاً، والذي جاء به رسالة، وما اختص به من الحكم في نفسه، وحرم على غيره من ذلك هو نبوة، فهو نبي كونه رسول، وإن لم يخص في نفسه يحكم لا يكون لمن بعث عليهم، فهو رسول لا نبي، وعن خص مع التبليغ بحكم؛ فهو رسول بلا شكر، فاعلم ذلك، انتهى.

ومما يجب علينا اعتقاده أن أول الأنبياء آدم، وآخرهم محمد ﷺ، وآنه أفضل الخلق على الإطلاق، وأنه بُعث إلى كافة الخلق من جن وإنس، بل قيل: والملائكة؛ تحسبًا لظاهر قوله تعالى: ﴿لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا﴾ [الفرقان:1].

وعدد الأنبياء على ما في «مسند أحمد» عن أبي إمامة عن أبي ذرَّ بلفظ: قُلْتُ: يَا رَشُولَ الله، كَمْ وَفَّ عِدَّةُ الْآنْبِيَاءِ؟ قَالَ: «مِائَةُ أَلْفٍ وَأَرْبَعَةٌ وَعِشْرُونَ أَلْفًا، الرُّسُلُ مِنْ ذَلِكَ ثَلَاثُ مِائَةٍ وَخَسْمَةً عَشَرَ جَمًّا غَفِيرٌ اللهِ وسنده ضعيف.

قال اللقاني في «جوهرته» حب الله على جئته ثائب رحمته: ولم تكن نبوة مكتسبة، ولو رقى في الخير أعلى عقبة.

وقال في «الشرح» ناقلاً عن السعد أنه قال: وفي كلام بعض أهل العرفان أن ما قيل من آن الولاية أفضل من النبوة، لا يصح مطلقًا، وليس من الأدب إطلاق القول به؛ بل لا بد من التقييد: وهو أن ولاية النبي أفضل من نبوته؛ لأن نبوة التشريع متعلقة بمصلحة الوقت، والولاية لا تعلق لها بوقت دون وقت، بل قام سلطانها إلى قيام الساعة، بخلاف النبوة، فإنها مختومة بمحمد على من حيث ظاهرها الذي هو الأنباء، وإن كانت دائمة من حيث باطنها الذي هو الولاية؛ أعني: التصرف في الحلق بالحق إلى قيام الساعة، و فلا كانت علامتهم المتابعة؛ إذ ليس الولي إلا مظهر تصرف النبي، انتهى.

والأنبياء - عليهم الصلاة والسلام- معصومون قبل النبوة وبعدها من الكبائر والصغائر، على الصحيح عمدًا وسهوًا؛ ومعنى الغفر في حقهم: الإحالة بينهم، وبين الذنوب؛ لأن الغفر الستر، وهل الولاية مكتسبة أولاً؟ خلف يَنْظُ جملة دعائبة معنًا خبرية لفظًا، ودعاؤنا له نِنْظُ بالصلاة عليه على وجه التقرب إلى الله تعالى بها ندعو به؛ كسائر الأدعية من إرادة نفع المدعو له؛ إذ نحن فيها ممتثلون أمر الحق؛ الممتثل أمر الحق بأهل

<sup>(1)</sup> رواه أحمد في المسند (5/ 265).

شرح مقدّعة ورد السحر

الغرب، ملحق.

(رِدَّتُهَا) من الزيادة. وهي النحو؛ أي: أنميت بها الورد، فزاد مدده ونمى عدده؛ لأن العمل الذي لا يصلى لأن العمل الذي لا يصلى فيه على رسول الله ﷺ ناقص البركة، والمجلس الذي لا يصلى فيه على محمد ﷺ، يكون على أهله حسرة وندامة يوم القيامة؛ فلهذا أزاد المؤلف -رحمه الله تعلى الصلوات النبوية؛ لتكمل لتاليه المسرات الدنبوية والأخروية.

فإن قلت: لَمُ لَمْ يكتف المؤلف بالصلوات التي في آخر الورد، الواقعة بعد المنبهجة؟

قلنا: لأنه لما نشأ الورد لزمه أن ينشئ صلوات نبوية؛ لتكون صورة ورده تامة، وفيوضاتها عامة؛ ولتقع المنبهجة بين صلاتين، فتكون توسلاته مقبولة بلامين، وإكثارًا من ذكره، والتسليم عليه على المنبئ (الآن) أي: في هذا الوقت الحاضر لديه الذي وقعت الإشارة اليه، والآن: هو لفظ مبني على الفتح بناء لازمًا؛ أما لمشابهته اسم الإشارة؛ لأن قولك الآن: هذا الوقت على مذهب سيبويه، وأما لمشابهته الحرف: فإنه لا يثنى، ولا يجمع، ولا يصغر، ويكون في الاستعال مع لام التعريف؛ كذا قال بعضهم، وقال في القاموس!! والآن: الوقت الذي أنت فيه، ظرف غير متمكن وقع معرفة، ولم تدخل عليه أل؛ لأنه ليس له ما يشاركه، وربها فتحوا اللام وحذفوا الهمزة؛ كقوله فسبح؛ لأن منها بالذي أنت بائح، انتهى.

وقال في ﴿المُوصِلِ شرح المُفصِلِ: فإن قيل: ما الفرق بين الآن، والآنف؟

قلنا: إن الآن: هو الزمان الذي أنت فيه، والآنف: هو الساعة التي قبل ساعتك التي أنت فيها، والآنف: هو الساعة التي قبل ساعتك التي أنت فيها، واشتقاقه من الآنف؛ لتقدمه على الوقت الحاضر، بمعنى: المتقدم، وقال في «الأشباء والنظائر»: الآن: أصلها وان؛ ثم حذفت الألف بعد الواو، وقلبت الواو ألفًا، وقبل: بل حذفت الواو، وبقيت الألف بعدها؛ فوقعت بعد الهمزة حكاها في «البسيط»، انتهى.

والآن: هو الزمن المفرد الذي لا ينقسم، وبه تنعين الثوالث والثواني والدقائق، وبها بعد الانضهام تنعين الدرج، وبها الساعات، وبها اليوم، والليلة، وبهها الأسبوع، وبه الشهر، وبه السنة، وبها السنين؛ ولولا بسطت ما تقدم على الأدوار؛ لكان تكرارًا للأول، والأمر ليس فيه تكرار، فإنه واحد، وهو كلمح بالبصر؛ فالآن هو الوجود، وما عداه

العدم المفقود ماضيًا قدرته، أو مستقبلاً، ومسئله الكان الله ولا شيء معه، ومستفد الأدوار كتب علمي في خلقي إلى يوم القيامة، وبالآن: تظهر الحقائق وتثبت، والرقائق من حيث دلالتها على المسمى، ونفي المغايرة له، وبالأدوار تظهر أحكامها الكلية المحيطة، وما بين المرتبتين؛ فعنهما من حيث الاندراج تحت حيطتها لحيطة العرش لما عداه، فإذا كان الحكم لاسم اليوم بطن ما تحته من الساعات والدرج؛ إذا كان الحكم لا يكون إلا لواحد؛ وكذا الأسهاء إذا ظهر حكم أحدها بطن حكم البواقي، فإن الله تعالى واحد، وأمره واحد، ولا يظهر عن الواحد إلا واحدًا، وهذا من وجه، لا من كل وجه؛ فلا تكن جاحدًا فمن كان فاقدًا البصر، وعلى المشهد الذوقي اقتصر على الآن، ولم يتعد ما فرقه، ولم يرمق ما دونه؛ ولذا يقابل الصوفي ابن وقته؛ أي: لا يلتفت إلى ماضى، ولم يعلق قلبه بآت، وإنها شيئة، مؤنها بمراعاة وقته الحاضر، وأنشد سيدى محمد القطب البكري قدس الله سيّره:

من يقل أني ابن أبي ذاك صوفي الزمان ومسن ذاق هسذا السسر السوجداني ارتساح سره مسن الفسناء بالأمساني وشسغل القلسب بالسذاهب الفساني وتسسستت الخاطسسر المجمسوع عسمسلى القسسسرب الإحسسساني

ولن يستفيد صاحبه إلا ضياع الوقت المخاطب بحفظه خوف حصول المقت، ومن تحقق في قول الولي الحميد ﴿ بَلْ هُرْ فِي لَبْسِ مِنْ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ [ق:15] أدرك أنه ابن آنه بدون مزيد إن كان بمن ﴿ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق:37]، والموجودات في كل آن عند المحققين معدومة، وفي الآن الثاني الزماني: تجدد أمثلتها؛ كالإعراض على أنها محققة غير موهومة، والتجلي الذي صدر فيه الإعدام غير الذي صدر فيه التجديد المثلي؛ إذا التجلي لا يتكرر، وإن وقع تكرار؛ فالحكمة تذكر وتقرر.

واعلم أن الطرق كلها مستديرة، وما ثمَّ طريق لا ميل فيه؛ ولهذا كانت النهايات رجوع إلى البدايات؛ فإذا خرج السائد عن وجوده طالبًا نفحات جوده، وسلك على خط مستقيم لم يرجع إلى ما خرج؛ لأنه الباب الذي يدخل منه ذو الطريق القويم لا يعود عليه؛ لأنه على خط الاستواء يهيم بخلاف من كانت طريقته دورية، فإنه يؤوب إلى ما خرج بدون مرية، فبهذا الاعتبار مال الخواص إلى مشهد العوام، وإن كان من وجه خاص يدركه العوام؛ فالعوام كرؤية، والسيار فيها حركته دورية، وهي دائرة، وعوالم السائك على تلك

الدائرة دائرة فيا ثمَّ إلا البداية، وما هناك نهاية، فإنك إذا فرضت دائرة، ولحظت لها أو لاَ كان آخرها غير ما قدرته أو لاّ، وأهل هذا السير هم مع الحق تعالى على أول قدم؛ إذ كل قدم أول يعد آخر، والآخر يعد أو لاّ؛ فالآن الثاني اعتباري هو الأول عند الساري، فهم السيار الطّيار، والواقفون الحضار لا الخطار، وأنشد واصف عارفهم المحتسي كأس مغارفهم:

فَأَنْسَبَتَ فِي مُستَنقَع المَسوتِ دِجلَةً وَقِدالَ لَمُسامِس نَحَسْتِ أَخْسَصِكِ الحَسْسُرُ

فافهم، وإن لم تفهم؛ فتفهم (وَقَصِيدَنِي) معطوف على قوله: وأضفت إليه قصيدة ميمية، والباء ياء النسبة، (النبي) اسم موصول، (سَمَّيْتُهَا) أي: قبل الفتح بهذا الورد بسنتين، أو أكثر (بِالْمُنَهِجَة) أي: الكثيرة السرور، فإن الانبهاج: هو الحبور، فكان هذه القصيدة قد كثر سرورها لما تراه حقائقها، وتشاهده رقائقها من توالي الإمدادات الإلهية على تاليها، وتدلي نجوم الإسعادات على مواليها، وكيف لا يكون الأمر كذلك؟

وقد رأيت زين المالك؛ كها نقلت ما جرى هنالك في السيوف الحداد" ما يدني السالك من المالك، ومن بعض ذلك: أنه قال لي على: ثم قال: اقرأ قصيدة الغزالي، ففهمت أنها:

## السَّنَّةُ أَوْدَت بِسَالِهِ يَسَارِبُ فَعَجِّل بِالفَّرَجِ

قال: وزد فِيهِمَا ثلاثة أبيات، فقلت: على الرأس والعين يا رسول الله، ثم مشى فتبعته فقلت: يا رسول الله إني عملت قصيدة على وزن قصيدة الغزائي وقد ذكرتها آخر ورد الشّح، فقلت فيها:

بِالسَّذَاتِ بِسَرِّ السَّرِّ بَمَسَنَّ أَفْسَضَالِكَ رَبِّ مِسنَكَ رَجَسِي بِحقيق سَنْكَ العُظمَ سَى رَبِّ وَبِسنور السنور المُسَلِّجِ بِحقيق سَنَ جَاء بالبلجِ بِسَمَاءٍ كُسنتَ بِسِمِ أَزلاً بمحمَّدٍ مَن جَاء بالبلجِ

فقال ﷺ: من أين لك هذا المدد؟ فقلت: منك يا رسول الله، قال: نعم، إلى آخر المنام المنعم به المنعم على عبده الكثير الآثام.

وحيث كانت من مدده رهج فيحق لها أن يبتهج، ويبتهج قارؤها، ويسر سره بأسرارها، ومعانيها؛ لاسيها حيث كانت موضوعة (في الطّريقة المُنبَلِجَة) أي: المضيئة المشرقة الواضحة؛ إذ البلج: ضياء الصبح الموجب؛ لإذهاب الظلمة وحصول الفرح

والسرور صادر منها من أجل أن تاليها يسلك به الطريق الواضحة؛ إذ ليس كل طريقة مسلوكة، ولا كل مسلوكة، ولا كل مملوكة واضحة المسالك مشرقة تذهب الحوالك والطرق، وإن تعددت فطريق الحق واحد، وهذا الطريق هو الخط المستقيم الذي خطه بيده في الأرض السيد البر الرحيم وتني، وأن هذا صراطي مستقيمًا؛ فاتبعوه ثم خط خطوطًا صفارًا من جانبيه وتلي: ﴿وَلا تَتَبِعُوا السُّبِلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ، ﴾ [الأنعام: 153].

فطريق الأنبياء واحد؛ لأنهم يدعون إلى معرفة الواحد، وإنها اختلفت شرائعهم لاختلاف الأمزجة، والأعصار، والبواعث، وهذا الاختلاف ناشئ عن اختلاف النسب الإلهية، وسبب اختلافها اختلاف الأحوال؛ وسببه اختلاف الأزمان، وسببه اختلاف المركات الفلكية، وهي عن اختلاف التوجهات الحقيَّة، وهي عن اختلاف المقاصد، وهي عن اختلاف التوجهات الحقيَّة، وهي عن اختلاف المقاصد، وهي عن اختلاف الشرائع؛ فإن كل شريعة طريق موصل إليه تعالى، وهي مختلفة، فلا بُدّ أن تختلف التجليات؛ فدار الدرب فأي شيء أخذته صلح أن يكون أولاً، ووسطا، وآخرًا، انتهى ملخصًا مما نقله الجيلي عن سيدي محيى الدين –قدس الله سرهما– في شرح «الخلوة».

ومع كون طريق الحق لا تعدد فيه بالشخص قله وجوه لا تثنى بحسب اختلاف أحوال سالكيه، ولا يشكل عليك ما قدمناه قريبًا من أن الطرق كلها مستديرة، وما ثم طريق لا ميل فيه؛ فإن ذاك من حيث باطنها وحقيقتها، فإن مبدأها الحق، ومرجعها إليه؛ فهذا معنى ميلها، وهو عين استقامتها؛ وأما من حيث ظاهرها وصورتها: فهي مستقيمة لا عوج فيها، ولا أمتي، وبحسب اختلاف الأحوال والاستعدادات، والصدق في التوجه اختلفت الأذواق والمشارب، وامتاز الذي هم بتناول الشراب عن الشارب؛ فالصادق في مسيره يرى مطلوبه قريبًا، ومرغوبه ومجبوبه سامعًا لندائه مجيبًا؛ فيستهون الصعاب، ويلتذ بقطع العقاب، ويخاطب من صعب عليه المطالب من كل زاهد في المقرب، راغب في المبعد، وله طالب، ولا تقل في الطريق وعر، فذاك سهل لمن مشاه؛ فالطريق وإن كان بعيدًا فإن الجذبات الإلهية التي تهب على المراد تدفئه، والممل والكسل، وإن حببته النفس طريقه أنهار، ولو أسعفه مريبة بعيون إمداد وأنهار.

واعلم أن معرفة طريق السلوك التي لا توصف شمسه بعروب ودلوك؛ لا بُدْ فيه من دليل عارف بمعالجات الذات القلبية، وتطيب الأمراض الروحية، وكيفية الخلاص من الدسائس النفسية، ومعرفة منهاج الارتقاء في المراتب المعنوية، وطريقة التخلية والتحلية، وأحكام هداواة صفر الدنيا، وبلغم الهوى، ودم الشيطان، وسود النفس، وإعطاء كل مزاج ما يناسبه بميزان المعدلة من غير إفراط ولا تفريط، والمسير به دون تخليط في الأدوية ولا تجنيدًا، وتدريجه في مدارج التعلق بالأسهاء؛ ثم التحقق والتخلق بالوصف الأسهاء، وملاحظة في المخاوف، والأخذ بيده إذا عثر في المواقف، وتنهيض منه إذا ضعف عن العمل، وتقوية عزيمته إذا أولج سم الخياط الإدراك من الجمل، ولا بُدُ له من صدمات يتلقاها عنه، وحملات تصيبه تكون منشؤها منه إلى غير ذلك من أسور باطنية، ومقامات أحوال وموارد قهرية، فهذا الدليل إن لم يفر وجوده، فهو قليل سيها في باطنية، ومقامات أحوال وموارد قهرية، فهذا الدليل إن لم يفر وجوده، فهو قليل سيها في السلوك مسندًا إلى أن يرزقك الله من فضله مرشدًا، وأنشد:

مسن جسد في الطسل حسي وجسد فسيلغ الإرب بالخسق كسن عارفًا عسبًا وكسن عسن الخلسق أجنبسيا

هذا الطريق العزيز جدًا، فإن تجد مسلكًا فهياً، وقد ضمنت هذين البيتين في قصيدة ذكرتها في «الوارد الطارق، واللمح الفارق» (التي عَلَى) أي: المنبهجة (وَرُّنِ المُنْفَرِجَةِ) قال في «القاموس»: ووزانه عادلة وقابلة، وحاذاه، وفلانًا كافأ على فعاله، وهو وزنه بالفتح، أو يوازنه، ويوازنته، وزنته بكرهن قبالته...إلخ.

أي: على ميزان بحر قصيدة المنفرجة التي نظمها الإمام العالم الكامل أبو الفضل يوسف بن محمد بن يوسف المعروف بابن النحوي –رحمه الله– ومطلعها:

ولها قصة ذكرها الشارح، وكان الإمام السبكي -رحمه الله تعالى- يسميها بالفرج بعد الشدة، وكان ناظمها معاصرًا للغزالي -رحمه الله تعالى- وتوفي سنة خمسانة وثلاثة عشر، وفيها توفي حجة الإسلام الإمام محمد بن محمد الغزالي -رحمه الله تعالى- كذا ذكره بعض شراحها، وللغزالي -رحمه الله تعالى- قصيدة على وزنها، وهي التي أُمرت من رسول

الله ﷺ تلاوتها، وقيل: إنّ الغزالي – رحمه الله تعالى- توفّي سنة خمس وخمسائة، وعمره إذ ذاك خمس وخمسون سنة، وهو بتخفيف الزاي خلافًا لمن شددها.

قال الشيخ علي بن علوان الحموي - رحمه الله تعالى - في شرح "تائية" سيدي عبد القادر بن حبيب الصفدي فضر الغزالي بفتح العين، وتخفيف الزاي خلافًا للعامة والخاصة؛ حيث ضبطوه بتشديد الزاي؛ حيثها قال الفيومي، فحسب كتابه «المصباح المنير»: حيث نسبه إلى غزالة قرية من قرى طوس، وقال: أخبرني بذلك الشيخ مجد الدين عمد بن محيي الدين ابن الطاهر شروان شاه ابن أبي الفضائل فخر الدين وزير عبد الله ابن ست النساء بتت أبي حامد الغزالي ببغداد سنة عشر وسبعهائة، وقال لي: أخطأ الناس في تثقيل اسم جدنا، وإنها هو بالتخفيف نسبة إلى القرية المذكورة، انتهى.

وقال الإمام النووي -رحمه الله تعالى- في «تبيانه»؛ الغزالي هو محمد بن محمد بن أحمد هذا العالم بتشديد الزاي، فقد روي عنه: أنه ما ذكر هذا، وقال إن أنا بتخفيف الزاي منسوب إلى قرية من قرى طوس يقال ها غزالة، انتهى.

وسيأي الكلام على جرها وتقطيعها (وَزِدْتُهُ ) أي: الورد (بَعْضَ) قال في اللختار اا: بعض الشيء واحد أبعاضه، وقد بعضه تبعيضا فتبعض، انتهى.

إشارة إلى أن المراد منه شيء يسير (تَوَسُّلَات) جمع توسل: وهو الابتهال، والتضرع بين يدي الله تعالى، قال في «المصباح»: وسئلت إلى الله تعالى بالعمل أسأل من باب وعد ورغبت وتقربت، ومنه اشتقاق الوسيلة، وهي ما يتقرب به إلى الشيء؛ والجمع الوسائل والوسل، قيل: جمع وسيلة، وقيل: لغة فيها، وتوسل إلى ربه بوسيلة تقرب إليه بالعمل، انتهى.

قال المصنف: [قَدْ رَتَّبَتُهُ عَلَى حُرُوفِ المُعْجَمِ فِي أَوَائِل تَوَسَّلَاتِه لِيَكُونَ ذَلِكَ أَسْهَل فِي حِفْظ كَلِيمَاتِه وَالله أَسْأَلُ أَنْ يَنْفَعَ بِهِ مَنْ لَازَمَ عَلَى يَلَاوَتِهِ وَلَمْ يُخْلِ مُصَنَّفَهُ مِنْ دَعَوَاتِهِ إِنَّهُ وَلِيُّ مَنْ يُتَادِيهِ عَلَى الْخُصُوص فِي الأَسْحَار بِلِسَانِ الذَّلِ والانْكِسَار فَإِنَّهُ لَا يَزَال مَعْمُورًا بِآلاتِه وَأَيَادِيه].

قال الشارح: (قَدْ) للتحقيق، وتأتي على سبعة أوجه؛ فتكون اسرًا بمعنى حسب، واسم نقل بمعنى يكفي، وحرف تحقيق، وحرف توقع، وتأتي لتقريب الماضي من محال، وللتقليل والتكثير (رَئَبْتُهُ) والترتيب: إيراد عدة أشياء على وجه يراعي فيه التقديم والتأخير، وقبل هو وضع كل شيء في محله بحيث لا يزيد على المقصود، ولا ينقص عنه.

وقال السيد -رحمه الله تعالى- في التعريفاته!! الترتيب لغة: جعل كل شيء في مرتبته، واصطلاحًا: يعد جعل الأشياء الكثيرة بحيث يطلق عليها اسم الواحد، ويكون لبعض أجزائه نسبة إلى البعض بالتقديم والتأخير، انتهى.

(عَلَى خُرُوفِ الْمُعَجَمِ) جمع حرف، قال في «القاموس»: الحَرُفُ من كلَّ شيءٍ طَرَفُهُ، وشَفيرُهُ وحَدَّدُ، ومن الجَبَلِ أَعْلاهُ المُحَدَّدُ، جمعه كعِنَبٍ، ولا نظيرَ له سِوَى طَلَّ وطِلَلٍ، وواحدُ حُروفِ النَّهَجَي، انتهى.

قال ابن عطاء رضي الله تعالى: إن الله تعالى لما خلق الأحرف جعلها سرًا له، فلما خلق آدم عليه بث فيه ذلك السر، ولم يبثه في أحد من الملائكة؛ فجرت الأحرف على لسان آدم بفنون الحريات، وفنون اللغات؛ فجعله الله صورًا لها، وقال أبو عبدالله الحارث المحاسبي رحمه الله تعالى: إن الله تعالى لما خلق الأحرف دعاها إلى الطاعة، فأجابت حسب ما حلاها خطاب واليها، وكانت الحروف كلها على صورة الألف؛ إلا أن الألف بقيت على صورتها وحليتها التي ابتدأت بها.

وكان الشبلي غلمه يقول: ما من حرف من حروف ألف باء تاء ثاء إلا يسبح الله بلسان، ويذكره بلغة لكل لسان منها حرف من حروف، ولكل حرف لسان وهو سر الله في خلقه الذي به يضع زوائد الفهوم، وزيادات الأذكار.

وقال الإمام الحسين على القرآن علم كل شيء، وعلم القرآن في الأحرف، وعلم الأحرف، وعلم الأحرف، وعلم الأحرف في الأحرف في الأحرف في الأحرف في الأحرف في النقطة في المعرفة الأصلية في علم الأزل، وعلم الأزل في المشيئة، وعلم المشيئة في غيب الهو، وعلم غيب الهو في ليس كمثله شيء، ولا يعلمه إلا هو.

وقال بعضهم: إن الحروف ثلاثون أظهر الحق منها تسعًا وعشرين حرفًا، وأخفى حرفًا واحد جعله مفتاح سر الأولياء ملهمه الله من شأنهم، وذكر أنه ليس مما ينعقد به اللفظ ولا يقوم في الوهم.

وقال الواسطي رحمه الله تعالى: أخرجت الأحرف ثهانية وعشرون حرفًا، وقال

الحليل رحمه الله تعالى: تسعة وعشرين حرفًا، وهي من الصفات كلها إذا ميز بها؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَا فِي كِنْبِ مُبِينِ﴾ [الأنعام: 59]، وقوله رَجُّلُ: ﴿مَّا فَرَطْنَا فِي الْكَتَبِ مِن شَيْءٍ﴾ [الأنعام: 59]، وفوله رَجُّلُ: ﴿مَّا فَرَطْنَا فِي الْكَتَبِ مِن شَيْءٍ﴾ [الأنعام: 38] فكل حرف يدل على صفة لمن ميز، أو نظر، وكل ناظر منها إلى ما يليه به، ومأخذه ومقامه وحاله.

وقال أبو سعيد الخراز على: لكل حرف من الحروف مشرب، وفهم غير الآخر، وإنها يعرفها أرباب الأسرار الصافية، والعيون المبصرة والقلوب النيرة، وقال بعضهم: جعل الله أول الحروف الألف، وآخرها الياء؛ فدل الألف على الوحدانية والعرفانية، ودل الياء على الفجر والعبودية والطاعة؛ وإذا جمعت بين الحرفين الأول الذي هو الألف، والآخر الذي هو الياء وقلبتها وصحفتها صارياء، وأقحمت الدال بينها صار نداء؛ وهو إظهار العبودية من العباد لمولاهم بندائهم بالله يا رحمن يا رحيم، وذلك غاية مواد الزاهدين والعارفين جميعًا من قضاء حواثج الزاهدين، وقلوب نداء العارفين.

وقال بعضهم: جعل الله الحروف نقوشا لأسرار العارفين والمريدين والتائيين؛ فكل يرجع بسره إلى حرف من هذه الحروف، ويأنس به ويكن إليه على مقدار حاله، فإذا تم للعارف مقام معرفته، واطمأن إلى معروفه، واستقام معه على بساط القربة والدنو والمحادثة أشرف على معاني أسرار الحروف؛ فيخبر عنه كل حرف بها أودع الله فيه من فنون الحكم؛ وحينئذ يأنس به، وتسكن إليه الخلائق أجمع من الجن والإنس، والسباع والطيور والبهائم، ويكلموا به فيفهم عنهم، ويكلمهم فيفهمون عنه، وهذا مقام عزيز، والمربدون يعرفون من الحروف مجاري الخطاب، والتائبون يأنسون بسهاعها، فلا يفهمون ما فهم العارفون والمربدون، انتهى.

مختصرًا من رسالة سيدي الشيخ عبد الرحمن السلمي -قدس الله سره- التي تكلم فيها على أسرار الحروف، وأنشد سيدي محيي الدين- قدس الله سرّه- في الباب الثاني من «فتوحاته» عندما تكلم على أسرارها:

إن الحسروف أنمسة الألفساظ شهدت بفلك ألسن الحفساظ دارت بهسا الأفسلاك في ملكسوته بسين النسيام الخسرس والأيقساظ لحظت فسا الأسساء من مكنونها فسبدت تعسز لسذلك الألحساظ

## وتقول لولا فيض جودي ما بدت عسند الكسلام حقائسة الألفساظ

ثم نظم بقية أسماء الحروف، وأطنب القول على ما احتوت عليه هاتيك الظروف في كتابه «المبادئ والغايات» فيها تضمنته حروف المعجم من العجائب والآيات، وتكلم عليها في «مفتاح الجفر» بها هو؛ كالتنزيل والحفر وذكر فيه أنها أمة من الأمم فيها الرد والراسخون في العلم، والعلماء الذين ما رسخوا فيه، والصالحون والأغنياء والفقراء والأشقياء والعوام، وسكن ذلك في أبيات يسهل حفظها ويشفى الآلام:

وهي الرسيل من الحيروف أدور والراسخون البدال رأيا جيروا والعلياء غيير البذين رسيخوا منك افتهم فهكذا قيد خيروا والعلياء عسيلة قيد ذكيروا والمقسياء عسلة قيد ذكيروا والمقسراء في حيروبنا لقيبي والاستياء ثبت كذا قيد حرروا

شم العوام جعلت: خطف؛ كذا نقل في «الجفر» الهمام الأكبر، وسيأتي الكلام على بعض خواص الحروف وأسرارها في أثناء شرح الورد.

والمعجمة؛ قبال في "تهمذيب الصحاح": والعجم: النقط بالسواد؛ مثل التاء عليها نقبتطان، تقول: الحرف عجمته تعجميًا، ولا تقل: عجمت، وهم حروف المعجم؛ أي: الإعجام مصدر كالمدخل؛ أي: من شأنه أن يعجم، انتهى.

وعين أبي ذر الغفاري الله قال: سألت رسول الله على آدم؟ قال: مرسل بم يرسل؟ قال: "بكتاب منزل" قلت: يا رسول الله، أي: كتاب أنزله الله على آدم؟ قال: "كتاب المعجم» قلت: ما هي؟ قال: «أب ت ث...إلخ» قلت: يا رسول الله، كم حرف؟ قال: "نسعة وعشرون"، قلت: يا رسول الله، عددت ثمانية وعشرون، قلت: يا رسول الله، فغلت بنا رسول الله فغلت بنا رسول الله فغلت بنا رسول الله فغلت بناه فقل: "يا أبا ذر، والذي بعثني بالحق نبيًا ما أنزل الله على آدم إلا تسعة وعشرين حرفًا قلت: ليس فيها ألف ولام، فقال على «لام ألف حرف واحد أنزله الله تعالى على آدم في صحيفته، ومعه سبعون ألف ملك من خالف لام ألف؛ فقد كفر بها أنزل على من لم يعد لام ألف، فهو بريء مني وأنا بريء منه، ومن لم

## وتقول لولا فيض جودي ما بدت عسند الكسلام حقائسق الألفساظ

ثم نظم بقية أسماء الحروف، وأطنب القول على ما احتوت عليه هاتيك المظروف في كتابه المبادئ والغايات، فيها تضمنته حروف المعجم من العجائب والآيات، وتكلم عليها في المفتاح الجفر، بها هو؛ كالتنزيل والحفر وذكر فيه أنها أمة من الأمم فيها الرد والراسخون في العلم، والعلماء الذين ما رسخوا فيه، والصاحون والأغنياء والفقراء والأشقياء والعوام، وسكن ذلك في أبيات يسهل حفظها ويشفى الآلام:

وهسي الرسل من الحروف أدور والراسخون السدال رأيا جهروا والعلالياء غهر السذين رسخوا منك افتهم فهكذا قد خبروا والسطوات مستهم بمسط ففسي والأغناء صلة قد ذكروا والفقسراء في حسروبنا لقسي والاستياء ثبت كذا قد حرروا

ئسم العنوام جعلست: خطف؛ كذا نقل في «الجفر» الهام الأكبر، وسيأتي الكلام على بعض خواص الحروف وأسرارها في أثناء شرح الورد.

والمعجمة؛ قبال في «تهمذيب الصحاح»: والعجم: النقط بالسواد؛ مثل الناء عليها نقتطان، تقبول: الحرف عجمته تعجميًا، ولا تقل: عجمت، وهم حروف المعجم؛ أي: الإعجام مصدر كالمدخل؛ أي: من شأنه أن يعجم، انتهى.

وعن أبي ذر الغفاري على قال: سألت رسول الله بالله على آدم؟ قال: «بكتاب منزل» قلت: با رسول الله، أي: كتاب أنزله الله على آدم؟ قال: «كتاب المعجم» قلت: ما هي؟ قال: «أب ت ث...إلخ» قلت: يا رسول الله، كم حرف؟ قال: «تسعة وعشرون» قلت: يا رسول الله، عددت ثانية وعشرون، قلت: يا رسول الله، فغضب رسول الله بالحرت عيناه، ثم قال: «يا أبا ذر، والذي بعثني بالحق نبيًا ما أنزل الله على آدم إلا تسعة وعشرين حرفًا» قلت: ليس فيها ألف ولام، فقال بالله على آدم في صحيفته، ومعه سبعون ألف ملك من خالف الم ألف حرف واحد أنزله الله تعلى على آدم في صحيفته، ومعه سبعون ألف ملك من خالف

يؤمن بالحروف، وهي تسعة وعشرون لا يُخرج من النار أبدًا» انتهى.

وفي الحديث رد على من عدها ثهانية وعشرون، اللهم إلا أن يقال: إن القائل بأنها ثهانية وعشرون أراد حروف أبجد، وهي وضعية عند أهل الخواص مرعية، وأما حروف للعجم فكها في الحديث؛ إذ اعتقاد أنها تسع وعشرون من الأحكام الشرعية، وقد قسمت إلى العناصر فناب كل عنصر سبعة، والفصول الأربعة كذلك وغير ذلك، واختلف في تقديم الواو على الهاء وتأخير ها؛ فالعرب تؤخرها، والعجم تقدمها وطريقة العرب أولى؛ فإن في تأخيرها تصير هو: وهو أولى القلوب ميزوه.

ولما كان من شأن المعرب الإعراب، والعجم الإغراب جاءت طريقة كل طائفة على حدما دواتهم عليه طائفة، وقيد اتفق لنا في هذا الورد مرافقة طريقة العجم؛ لوارد على القلب هجم، وظهرت لنا حكمة ذلك الوارد في هذا الوقت الصادر الوارد؛ وهي أن الوارد لما كانت حقائق توسلانه، ورقائق توجهانه معجمة على الغير، مبهمة على من لم يتكمل في السير، متغربة عن وطن شروقها، متغربة غير عربية عند التائيين عن مغرب بروقها؛ كانت أعجمية المعاني وإن برزت عربية المباني، فصارت من هذا الوجه أعجمية الإدراك إلا عند أهل الفهم الثاقب والإدراك، وبهذه المناسبة وافقنا طريقة العجم خذا الوجه الخاص، ولغير هذا من الحكم العوالي الغوالي التي يدركها الخواص، والتزمنا ذكر الحروف.

(أَوَائِل) جمع أول (تَوَسُّلَاتِه) أي: في كل توسل من توسلاته، ولم أر وردًا رُتب على هدذا الترتيب، على أو وددًا رُتب على هدذا الترتيب، على أفي وقفت على أوراد كثيرة منوعة الأساليب، وأظنه لم يخطر على بالى قبل ترصيفه؛ بل عند شروعي في تأليفه لا جل؛ أو (لِيَكُونَ ذَلِكَ) الترتيب.

(أَسْهَل): خبر يكون؟ أي: أيسر، والسهولة ضد الحزونة، قال في «القاموس»: وقد سهل ككرم سهالة وسهله تسهيلاً: يسره، انتهى.

(في حِفْظ) أي: في وعي وصيانة، قال في «المصياح»: حفظت المال وغيره حفظًا إذا منعته المضياع والمتلف، ثمم قمال: وحفظ القرآن؛ أي: وعاه على ظهر قلبه، واستحفظته المشيء: سمألته أن يحفظه، وقميل: اسمتودعته إيماه وفميمن بسها استحفظوا من كتاب الله بالقولين، انتهى.

<sup>(1)</sup> لم أقف عليه.

(كَلِيَاتِه) جمع كلمة، والكلمة لفظ وضع لمعنى مفرد، منها يتركب الكلام، وهي والكلام في الكلام، وهي والكلام في النفوس والكلام في النفوس كالجرح، وقد عبر بعض الشعراء عن بعض تأثيراتها بالجرح؛ حيث يقول: جراحات السنان لها النئام ولا يلتئم ما جرح اللسان، ذكره الحاني رحمه الله.

(وَاللهُ أَسْـأُلُ) قدم لفظ الجلالة على عامله للاهتهام والاختصاص؛ أي: لا أسأل أن ينفع به من لازم على تلاوته...إلىخ إلا الله؛ لأنه القادر على ذلك لا غيره من كل فان هالك.

قال في "القاموس": والسؤال والسؤلة بالنضم المسألة لغة في المهموز، وسألت أسأل بفتحها شُؤالا بالضم، والكسر لغة في سألت، وقولهم: هما يتساولان: يدل على إنها واويان في الأصل؛ وكهمزة كثير السؤال والسؤلاً: الدلو الضخم، انتهى.

والسؤال إذا كان من الأدنى للأعلى؛ كما هنا يقال فيه: دعاء، وبالعكس فهو: طلب، ومن المساوي: التهاس.

(أَنْ يَنْفَعَ بِهِ) أي: بالورد المورود ورد التقريب -إن شاء الله تعالى المجيب القريب - كل من استقي ورده؛ ليكون مظهر اسمه تعالى النافع؛ وليكون لكل من دأب على تلاوته من الحضيض إلى السهى رافع، وأطلق النفع ليعم المنافع كلها أجلها وأقلها، فيحمي تاليه من ضرّا؛ فإنه ويكفي شر أعراضه وأغراضه (مَنْ لَازَمَ) من الإخوان والأحباب (عَلَى مَن ضرّا؛ فإنه ويكفي شر أعراضه وأغراضه والتلاوة: هي القراءة، يقال: تلا القرآن يتلوه تلاوة ككتابة قراءة (وَلَمْ بُغْلِ مُصَنَّفَهُ مِنْ دَعَوَاتِهِ) أي: لم يجعل مضيفه خاليًا من توجهاته في خلوانه وجلواته؛ لأن الدعاء في ظهر الغيب مجاب، والملك يقول للداعي: اولك مثل خلوانه وحاؤه مقبول لدى الوهاب، والداعي إذا دعا غيبًا لأخيه؛ فقد دعا له بلسان لم يعص الله فيه.

وإذا كـان سيد الأحباب على يقول لسيدي عمر بن الخطاب ؛ «لا تنسنا با أخي من دعائك» كما رواه أبو داود عنه ،

<sup>(1)</sup> رواه الدارقطني في العلل (6/ 227).

<sup>(2)</sup> رواه أبو داود (2/ 80)، وابن سعد في الطبقات (3/ 273).

وفي روايية أحمد وابين ماجيه عنه أييضًا: "بيا أخي أشركنا في صالح دعائك ولا تنسنا»".

فكبيف لا ينتطلب منعي الورد من إخوانه الدعاء، وهو أحقر من سعي، وأفقر من دعا، والتصنيف جعل إليه أصنافًا، يقال: صنفت الشجرة ورقها؛ أي: أخرجته، ومنه تصنيف الكتاب، والتأليف: هو تحصيل الألفة، ومن المسائل حتى تجتمع وتلتثم؛ فهو والترصيف قريبان؛ فإنه ضم الحجارة بعضها على بعض كضم المسائل المتفرقة.

والدعوات: جمع دعوة، والدعاء البرغبة إلى الله تعالى، قال في «القاموس»: دعا ودعوة والدعاة السبابة...إلخ، وفي «المختار»: ودعوت الله له، وعليه أدعوه دعاء، الدعوة للمرة الواحدة والدعاء أيضًا واحد الأدعية، انتهى.

(إِنَّهُ) أي: الحق سبحانه وتعالى بكسر الهمزة على أنه تعليل مستأنف، ويجوز فتحها على تقدير لام الجر؛ أي: وإنها طلبت نفع من لازم تلاوته منه تعالى؛ لأنه (وَإِنَّ) من يعاد به بلسان حالم،أو قالم، والولي: هو الناصر لأوليائه، القاهر لأعدائه فوليه بحسن رعايته، منصوره وعدوه بحكم أشعائه مقهورة، قال الله تعالى الله: ﴿وَإِنَّ ٱلَّذِيرَ مَا مَنُواً ﴾ [البقرة: 257] فهو وليهم، وهم أولياؤه إن أولياءه إلا المتقون.

وفي الحديث الشريف يقول الله تعالى: «من أهان لي وليًّا؛ فقد بارزي بالمحاربة، وإني الأسرع شيء إلى نسصرة أوليائي، إني لأغضب لهم، كما يغضب الليث الحرد، وما ترددت في شيء أنسا فاعلمه ترددي في قبض روح عبدي المسؤمن، وهمو يكره المموت، وأنسا أكره مساءته...» "إلى آخر الحديث.

وفي رواية قال الله تعالى: ٩من آذى لي وليًّا، فقد استحل محاربتي\* أنَّ:

وفي أخرى يقول الله تبارك وتعالى: «من عاد لي وليًّا، فقد ناصبني بالمحاربة» (٢٠٠٠

وفي أسماته تعالى الولي المتولي آمر الوجود بذاته، والولاية مأخوذة من الولاء: وهو

رواه أحمد في المسند (2/ 59)، وأبو يعلى (9/ 405).

<sup>(2)</sup> رواه الديلمي في الفردوس بمأثور الخطاب (3/ 167)، وأبو نعيم في حلية الأولياء (1/ 12).

<sup>(3)</sup> رواه أحمد في المسند (6/ 256)، والطبراني في الأوسط (9/ 139).

<sup>(4)</sup> رواه الطبراني في الكبير (12/ 145).

القرب، وهي عامة وخاصة بخاصة الخاصة.

قبال الجبلي -رحمه الله تعالى- في اغنية أرباب السماع"؛ الولاية قيل: إنها عبارة عن تولي الحق، وقيل: إنها عبارة عن تولي الحق، وقيل: إنها عبارة عن كينونة الحق عوضًا عن عبده؛ أي: حال فنائه فيه، وبقائه لمه، وقيل: إنها عبارة عن إظهار آثار القدرة، وقيل: إنها عبارة عن توليه الحق العبد في العالم، وقيل: غير ذلك.

ومجمل همذا الكلام أن تعلم أن الولاية على مراتب كثيرة، وتجمعها ثلاثة أنواع: ولاية صغرى، وولاية مطلقة، وولاية كبرى.

قالولاية الصغرى: لها ألف درجة أولها: الإيهان بالغيب، وآخرها: الفناء في شهود الله.

والولاية المطلقة: لها آلـف درجة أولها: الفناء في الـشهود، وآخـرها: التحقق بالأوصاف الإلهية.

والولاية الكبرى: ها ألف درجة أولها: التحقق بالأوصاف الإلهية، وآخرها: مقام العجز، وفيه يتحقق العبد بالكهال المطلق، انتهى.

وحيث كانت درجات الولاية متنوعة متفاوتة، كانت ولايته (مَنْ يُغَادِيهِ) بقلب حاضر، ووجه توجه ناضر أعلى ممن بالضد انصف، وجار إذا حار فيا انصف، فنادى لكن من مكان بعيد، ولو خرج من أندلس تدليه إلى قدس فأخذه ونفسه؛ لكان مناديًا من مكان قريب أو أقرب للمنزل السعيد، ولا بُدّ لمن نادى مولاه أن يجيبه، وجدده يتولاه لما في الحديث الشريف: "إذا قال العبد: يا الله، قال الله: عبدي أنا الله، فيا حاجتك»، وفي رواية أنه: "إذا قال العبد: يا رب يا رب، قال الله: لبيك عبدي سل" الفظ، والنداء رفع الصوت لكن حضرة الحق تقتضي الهمس، إلا لقلبه حال أو إظهارًا لذل العبودية، ومنه ما الصوت لكن حضرة الحق تقتضي الهمس، إلا لقلبه حال أو إظهارًا لذل العبودية، ومنه ما الشعب المناه يوم بدر، والتملق بين يدي الحق سبحانه وتعالى، والإلحاح، وهو تعالى يجب الشعب الشعب الشعب الشعب الشعب الشعب الشعب الشعب الفتح أنصح، انتهى.

أي: وخبصوصًا إذا كيان النداء (في الأُسْحَار) فإن لله خواص في الأمكنة والأزمنة

<sup>(1)</sup> رواه الديلمي في الفردوس بمأثور الخطاب (1/ 196).

والأشخاص؛ لاسيها إذا تبادي مولاه الذي بالجميل أولاه (بِلِسَانِ) قال في «القاموس»: اللسان: المقول، ويؤنث جمعه ألسنة، وألسن، ولُسن، انتهى.

وهــو حقيقي ومجازي، ومنه لسان (الذَّلِ) وفيه استعارة مكينة، وهو ضد العز، قال في «المختار»: ذل يذل بالكسر، ذو مذلة: فهو ذليل، وهم أذلاء انتهى.

وهو من صفات العبودية؛ كما أن العز من صفات الربوبية، وهذه الصفة تطلب عمن يقابلها النقل، وهو حجاب الخلق عن التطلع إلى صفات الحق إلا من باب التخلق بالأخلاق الإلهية، ومن تجلي الله تعالى بأوصافه، ومنحه من بحر فيضها كامل اغترافه مع الأقدار بالعجز، وحسن اعترافه فهو المؤمن، الموصوف بالعزة: الذي تأخذه لدى الذكر الفرحة والهزة، وهو الغني بسيده، الفقير إليه، العزيز به، الذليل لديه، قال الله تعالى: ﴿وَلِلّهِ الْعَرْمُ وَلِلّهُ وَلِلّهُ وَلِلّهُ وَلِلّهُ عَلَى الله من التعبد للنفس، والهوى والشيطان والدنيا، أو لشيء من التعبد للنفس، والهوى والشيطان والدنيا، أو لشيء من المكنونات في الغيب والشهادة، والمنافق لا يعلم العز إلا بالأسباب والتعبد والأرباب إله مع الله تعالى الله على شركون... إلى آخر النص المكتوب.

والذل للمحبوب وصف مرغوب، قال العارف المطروب والمختص المسلوب تذلل كمن تهوى فليس الهوى سهل إذا وصي المحبوب صح لك الوصل تذلل له تخطي برؤيا جماله تقدم، وإلا فالغرام له أهل، وأصعب ما على العاشق المنهوب ذل الحجاب المحبوب ومن دعا السري الموهوب إللي مهما عذبتني بشيء فلا تعذبني بذل الحجاب، قبل للجيلي فيهم: هل يقنع المحب بغير مشاهدة عبوبة، فأنشد:

أقسسم لو أنَّانَ تَوَجْنَنِي بِسِناج كِسِنْرَى مَلِسكِ المَسْشُرِق وَلُنَنَسي كِسلَّ أُمسورِ السورى مَنْ قدمضى منهم وَمنْ قد بَقِي ولَلْتَنَسي كِسلَّ أُمسورِ السورى مَنْ قدمضى منهم وَمنْ قد بَقِي وقلست أنْ لا نلتقسي ساعة أجسبت يسامسولاي أن نلتقسي لأن إبعسادك لي سساعة شَسيَّبَ فَسوْدَيَّ مسع المفرق

الكمل زال ذلهم بزوال حجابهم، وثبت تدليه؛ أي: تدلي حجابهم لعظيم احتجابهم، فزواله بالنظر للمكاشفة بحقائق الأسهاء والصفات، وثبوت تدليه بالنظر لإدراك كنة الذات، وهذا هو حجاب العزة المسدول الذي لا يرتفع على كل حال، ولا

يزول وقول الشبلي ذي الشهود، ذلي عطل ذل اليهود من كونه الحتياريًا منح به من عين المنة، وذلهم اضطراري ﴿وَصُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ﴾ [البقرة: 1 6 ].

ولا نرى على بصيرة من بعد وبينة فيه، وهم على جهل لا يمكن القول أن يستوفيه، (والانْكِسَار) أي: ولسان الانكسار، وهو انقعال من الكسر: ضد الجبر، ويستعمل في المحسوسات والمعاني، ومنه أفعال المطاوعة، تقول: كسرته فانكسر، وكسرت خاطره فانكسر وحقيقته عدم الاعتبار، وإلا كذا قيل: وهو انصداع القلب بوارد كوني أو سهاوي، وفي الحديث الشريف فيها يرويه عن ربه ذي الظل الوريف: اأنا عند المنكسرة قلوبهم من أجلي؛ أي: من أجل حبي والشوق إلى قربي، أو المنصدعة من أجل تجلياتي عليها، وإمدادتي المواصلة إليهاه(1)، ومعنى انصداعها: خضوعها وتذللها؛ ففي الحديث: هما تجلى الله لشيء إلا خضع الله .

قال الإمام القشيري: أي: فناء مقام العندية يقتضي بذاته ذلك؛ لأن نوره يعني رسوم السائك، فالعندية الإسهائية تبقى، والظاهر أشعتها من غيب الأحدية كؤوس الإعدام تسقى، فالمتحقق بالمرتبة العبدية، وفي مقعد صدق العندية هو الجامع الفارق، والمامع بغيب البارق، وهي على أقسام: عندية الحق عند عبده، وعنديته عند ربه، وعنديته عند لغة، أو الأكوان، أو عنديتها هي عنده.

فالأولى: أشار إليها حديث: «مرضت فلم تعدني، فإذا قال العبد: كيف تمرض؛ وأنت رب العالمين؟ قال الله تعالى: «أما أن فلاتًا مرض فلم تعده، فلو عدته لوجدتني عندها (أن).

والثانية: إليها الإشارة بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ ﴾ [الأعراف:26].

والثالثة: رؤية النفس والوقوف عند حظوظها، وامتثال أوامرها، والعمل على هواها، وعدم مخالفتها، وتصديق دعواها، والسعي في عزها دون إذلالها، وذلك عين ذلها وتفى إذلالها.

<sup>(1)</sup> رواه ابن أبي عاصم في الزهد (1/ 75)، وأبو نعيم في الحلية (2/ 364)، بنحوه.

<sup>(2)</sup> رواه ابن ماجه (1/ 401)، والبيهقي في السنن (3/ 333).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (4/ 1990).

ففي الحديث الشريف: "من أذل نفسه أعز دينه، ومن أعز نفسه أذل دينه، والدين لا بُدُ منه، ومن سمن نفسه هزل دينه، ومن سمن دينه سمن له دينه وسمنت له نفسه"

رواه أبو نعيم في ١١-لحلية ، عن أبي هريرة.

والرابعة: وقوفه عند الأكوان؛ لاشتغال قلبه بها، أو وقوفها بعضها عنده لاشتغالها به، وهو سبب داع لاشتغاله هو أيضًا بها، وعن هذا الشغل يكون الحجاب والقصور في فهم معاني السنة والكتاب، والغيبة عن أسرار الدين؛ إذ هو عند القوى المتين، ومتى لم يكن العبد عنده لم يدر حقيقته، بل لم يدرك غيبته وغفلته.

ومن علم فيه فعلمه عنده عارية، ومن جهل فيه لكن الحجة عليه؛ حيث لم يخضع للأقدار الجارية، فالعالم به منكسر القلب بخوف الميل، والقلب والجاهل كذلك؛ لاستغراقه في الظلام الحالك، وإن لم يشعر بها هنالك فحقائقه لها كهال الشعور بتلك المهالك؛ فلله در قوم نبتت شجرة انكسارهم في أراضي قلوبهم، مصحوبة بافتقارهم حين سقيت بها مدد العندية المدنية من محبوبهم؛ فأشمرت برفعة مقدارهم، مصداقًا لقول السيد الكريم الذي اصطفاه الله واجتباء من تواضع لله رفعه الله.

قال سيدي أحمد الرفاعي قدس الله سره: الطرق إلى الله تعالى عدد أنفاس الخلائق، وأقربها الذل والانكسار.

وقال سيدي محيى الدين عبد القادر الجيلاني قدس الله سره السني الرباني: ما وصلت إلى الله تعالى بقيام ليل ولا صيام نهار؛ ولكن وصلته إلى الله تعالى بالكرم والتواضع وسلامة الصدر، فعلى قدر التدلي يكون التعلي، فمن ذل دل، ومن دل حل، ومن حل جل، ومن جل لسانه كل، ومن كل لسانه ذل؛ فرجع الآخر للأول، وعلى هذا المعول، ومن لم يكن كالأرض بانكساره لا تنبت أرض قلبه غرائب أسفاره، ومن يكن خد له يداس حق أن يده تبأس، فعلى أهل الانكسار أيها السيار تراما؛ فإن ما صانوه لن يسأم، فعسى ترى ما.

وعلامة المتحقق فيه أن لا يقدر برفع رأسه بين الناس؛ لما يتحققه من نفسه من الأدناس والأرجاس، وربها غيبة ذلك التحقق عن الشعور والإحساس، ويغلبه الحياء من

 <sup>(1)</sup> رواه أبو نعيم في الحلية (3/ 279).

الله؛ فينكس للهبية الرأس، وإذا ملح يذوب ويستغفر ويتوب، ويأخذه من الانقباض غب الإيناس، فهذا المعدود من الأكياس؛ لعدم اغتراره بلوامع سواطع الاقتباس، فها تراه إلا ضاربًا بذقته إلى صدره، يضرب أخماسًا للأسداس، يبشر فيسر، ولا يفتر بل لا يغتر عن مراقبة نفسه، وحفظ الأنفاس.

وقلت في صفاتهم راجيًا نيل صفائهم:

للحب إن تبغ الوصال بقيانا فاقصدها وسيه عسكرينا قسوم لقد خيضعوا لعز جلاله ظينوا الشهال من الكهال يمينا بالانكسار تدرعوا من هيبته والافستقار يسرون ذلك ديسنا وتهسيموا بجالسه وتبستموا بجلالته والدمع يفتح معينا والسذل لسفطم لسدى عنساته بالسوجد بواحسين تواحينا ودموعهم تجري على وجناتهم يستلفق حينا ويسرفق حينا لم يسرفعوا رأسا لهم من ذلة إذ سرهم باللذل ظلل رهنا إن بمدحوا إذ أبواحيًّا وانشنوا يستململون تضمرعا وحنينا وقلسويم عنها بسراقعها انجلت وفستوحهم قد علمسوه ميسنا وفستوحهم قد علمسوه ميسنا فهم إليك وسيلتي يا سيدي أن تستقنا كأسا بسه تهدينا

ومن وصايا الشيخ تاج الدين النقشبندي -قدس الله سرَّه- قوله: ولا تخلع ثيابك إلا بعد الرقع؛ أي: لا ترم بها حتى ترقعها؛ لأن فيه انكسار النفس، وانكسار النفس أولى من الطيران في الهوى، والمشي على الماء...إلخ.

وهو سر إلهي يقذفه الله تعالى في قلب من يشاء من عباده، لا يكون بتصنع، ولا يتأتى بتوقع، وما يشاهد من بعض الناس فهو تملق لا تذلل، فمن منح الاتصاف بالذل والانكسار، فقد حاز الخير بكلتا يديه، وعد من الأخيار، ومن نادى مولاه وناجاه مصاحبًا فيها.

(فَإِنَّهُ) أي: التاني (لَا يَزَال) أي: لا ينفك، وتلك من أخوات كان ( مَغْمُورًا):

خبرها من غمره الماء إذا غطاه، ويقال: اغتمره (بِٱلائِه) جمع ألى؛ وهي النعم، قال في «القاموس»: الآلاءُ: النَّعَمُ، واحِدُها: ألى وألُوَّ وآثيٌّ وأتي وإلى ، انتهى.

قال في الملختارة: الآلاءُ: النَّعَمُ، واحِدُها: ألى بالفتح، وقد يكسر ويكتب بالياء؛ مثل مع ومعًا...إلخ، وبالمدوالقصر دائم الحضرة من يدبغ به.

ومن بلاغات العلامة المحقق عمر الزنخشري رحمه الله تعالى: طعم الآلاء: أحلى من المن، وهو أمر من ألالاً عنه المن (وَأَيَادِيه) وذي نعمة، فإن لليد معان كثيرة منها الإحسان والنعمة، وقال في «المختار»: وقد جمعت الأيدي في الشعر على أياد؛ وهو جمع الجمع؛ مثل: أكرع وأكارع، وفي الحديث الشريف «ما لأحد عندنا يد إلا وقد كافينا، ما خلا أبا بكر فإن له عندنا يد الله يكافئه بها يوم القيامة، وما نقعني مال أحد قط ما نقعني مال أبي بكر، ولو كنت منخذًا خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن صاحبكم خليل الله الترمذي، وقال: حسن غريب عن أبي هريرة؛ كذا في «الجامع الكبير»، وقد أبهم اليد على المديرة على كل يدبها تقدم.

قال البوصيري رحمه الله تعالى: وابن عفان ذي الأيادي؛ التي طال المصطفى بها الإسراء.

قال الهمام ابن حجر رحمه الله تعالى: ذي الأيادي؛ أي: النعم، وهذا في اليد بمعنى الجارحة، جمع أيدي، وجمع يد؛ فأتى له الناظم –رحمه الله تعالى– في اليد بمعنى النعمة أيضًا،انتهى.

فيكون عطف تفسير على ما قبله نازل، بأي شيء يبدأ التالي؛ أي: يأتي به التالي، قال في االقاموس في يَدَأَ به، كَمَنَعَ ابْتَدَأَ، والشَّيْءَ: فَعَلَهُ ابْتِدَاءُ، كَأَبْدَأَهُ ابْتَدَأَهُ، ومِنْ أَرْضِهِ خَرَجَ، واللهُ: الحَلْقَ خَلَقَهُمْ، كَأَبْدَأَ فيهما، ولَكَ البِدْءُ والبَدْأَةُ والبَدَاءَةُ، ويُضَمَّإنِ، والبَدِيئَةُ، أي: لَكَ أَنْ تَبْدَأَ، والبَدِيئَةُ البَدِيهَةُ، كالبَدَاءَةِ... إلخ.

والتالي: هو القارئ له؛ أي: للمورد؛ بقوله أعوذ بالله... إلخ؛ ليكون ممن امتثل أمر الله في قوله: ﴿فَإِذَا فَرَأْتُ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ﴾ [النحل:98] ولنذكر قبل التكلم على الاستعادة ما يحتاج إليه التالي من آداب الدعاء، ولوازمه، وبعض ما ورد في فضله، وتحقيق

 <sup>(1)</sup> رواه البخاري (1/ 177)، ومسلم (1/ 372).

معنى السؤال والإجابة؛ ليكون على بصيرة من أمره، ويرجح ميزان قربه ووصله.

فاعلم أيها المريد جعلك الله عمن ألقى السمع وهو شهيد: أن من أراد الجلوس على بساط مناجاة الولي الحميد؛ ليحظى بالمدد الذي ما عليه مزيد سواء كانت المناجاة بكلام الله المجيد، أو بورد من أوراد أهل التوحيد، ببلوغه أن يشخص عظمة المناجي وذل المناجي؛ ليكون له بأنوار قربه مناجي، فيسمى من الهلكات ناجي.

وقلت في معنى التناجي:

إذا حبيب الفواد ناجي عيداً في الدال العبد ناجي وإن تجلى الله محاه عينه وتبقي في فيه مناجي ويسترق السنور في جسينا تاليه وبمسي سرّا مناجي فسيا مريد السنجاة بهم وناج إن رمست أن تناجي واشهد بوادي ذلك المناجي اذهب بها ظلمة الدياجسي واقبل عليه ترقي لديه وكن به من سواه لاجي وقاط عالمني في رضاه وأدخل حماه إن كنت راجي وقط بباب المني سحيرًا والطرف ناد والليل ساجي وأشطهم إذا الوقت طاب فيضنا واميتلا القلب بابتهاجي ولا رافي واج عقيل والمشمس تفسي عين السراج فيضنا واميتراه دون احتجاج وذا طيريق قيد عين ناديلا المستراء دون احتجاج وذا طيريق قيد عين ناديلا المستراء دون احتجاج وذا طيريق قيد عين ناديلا المستراء دون احتجاج والسيلا بين المنه في الإمنام هاجي

قال سيدي أبو الحسن الشاذلي -قدس الله سرَّه- في كتابه اإشارات العبارات!! بسط المناجاة أربعة: إما أن تناديه من حيث أوصافك، وأنت ناظر إلى أوصافك، وإما أن تناديه من أوصافه، وآنت ناظر إلى أوصافك، أو تكون فانيًا بأوصافه في لأوصافه، أو فيجلسك الحق على بساط المناجاة، ترمق ببصرك بسد الخلل والمفارقات لو تكون ذاكرًا للمنة، ويكون البساط ها هنا الذكر، أو يكون أجلسك على بساط النعمة، وأوصاف العبد: الفقر والعجز وللضعف والحاجة والمسكنة والجهل والذل، انتهي.

وأما آداب الدعاء فقد قال الإمام الغزالي -رحمه الله تعالى- في رسائل الحاجات: اعلم - أكمل الله لك الإسعاد، وسهل لك سبيل الرشاد- أن للدعاء أداب، ينبغي للداعي أن يحضرها وقت دعائه، ويتأدب بها في مناجاته؛ فالله نظل ذكره أحق من تؤدب معه وبين يديه، وجملتها أربعة عشر:

الأول: أن يكون الداعي على وضوء -إن قدر- في كل دعواته، أو في معظمها فإن ذلك أنور للقلب، وأرضى للرب، وأقرب للإخلاص، وأسرع للإجابة.

الثاني: أن يكون مستقبل القبلة، فقد روي عن النبي ﷺ إنه أتى عرفة واستقبل القبلة، ولم يزل يدعو حتى غربت الشمس.

الثالث: أن يرفع يديه حتى يرى بياض إبطيه، ولا يشير بأصبعه.

قال رسول الله ﷺ: "إن ربكم كريم يستحي من عبده إذا رفع بديه أن يردهما صفرًا"، وكان هو ﷺ يفعل ذلك.

الرابع: الله يترصد الأوقات الشريفة له ولها، وحلالها ليوم عرفة وعاشوراء، وشهر رمضان، وليلة الجمعة ويوم الجمعة؛ لاسيها أخر ساعة منه، ووقت السحر من الليل، وبعد الصبح، وما بين الأذان والإقامة وتكبيرة الإحرام، وفي السجود وما شاء كل ذلك.

الخامس: خفض الصوت بين المخافتة والجهر؛ لقوله ﷺ: "أيها الناس، إن الذي تدعونه ليس بأصم": أ

السادس: لا يتكلف السجع؛ لقوله 震撼: اإياكم والسجع في الدعاء الله ولأن السجع يذهب الخضوع، فإن أتاه من غير تكلف، أو حفظه من دعاء غيره، فلا بأس بذلك؛ إذا حصلت النية.

السابع: التضرع والحشوع والرهبة؛ لقوله تعالى: ﴿وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴾ [الأنبياء:90].

 <sup>(1)</sup> رواه الترمذي (5/ 556)، وأبو دارد (2/ 78).

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي (5/ 509)، وابن خزيمة (4/ 149).

<sup>(3)</sup> رواه ابن أبي حاتم في العلل (2/ 284)، والبيهةي في السنن (1/ 358).

الثامن: أن يقدم على دعائه ذكر الله على والصلاة والسلام على النبي ﷺ، قال أبو سليهان الداراني: من أراد أن يسأل الله حاجته، ويختم بالصلاة على النبي ﷺ؛ فإن الله يقبل الصلاتين، وهو أكرم من أن يدع ما بينهها.

السادس: أن يشرك أبويه، وصائر المسلمين؛ فإن الله سبحانه وتعالى أكرم من أن يتكرم الداعي على جميع المسلمين بالدعاء لهم، ولا يتكرم هو بالإجابة فيهم، وهو تعالى أكرم من أن يجيبه فيهم، ولا يجيبه في نفسه وحاجته.

العاشر: أن يجزم بالسعي، ويصدق رجاءه، قال ﷺ «لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي، إن شنت بل يعزم المسألة؛ فإنه لا مكروه له»(أ.

الحادي عشر: أن يلح في الدعاء، وأن يكون ثلاثًا أو خسًا، أو ما قدر عليه؛ فإن الله تعانى يحب الملحين في الدعاء، والا في الإلحاح انكسار القلب وخشوعه وعهارته، يذكر الله تعانى وتعلقه به.

الثاني عشر: لا يستبطئ الإجابة؛ لقوله ﷺ "يستجاب لأحدكم ما لم يعجل، فيقول دعوت فلم يستجب لي الله الم

الثالث عشر: ألا يدعو فيها يكره الله ﷺ، ولا فيها يؤدي إلى ذلك، والمقت في هذا الدعاء لقرب من الإجابة، وإن أجب في مثل ذلك فلا يظن لها إجابة؛ بل إنه إنها كان له يزاداد إثيًا.

الرابع عشر: وهو الأصل أيضًا في قبول الدعاء، وسرعة إجابته؛ وذلك: التوبة من كل ذنب، والإقلاع من كل معصية، والإقبال على الله؛ لكنة الهمة فذلك هو السبب القريب في الإجابة، انتهى.

وقال سيدي عطاء قدس الله سرَّه: للدعاء أركان وأجنحة وأوقات وأسباب؛ فإن وافق أركانه قوي، وإن وافق أجنحته ارتفع، وإن وافق أوقاته طار، وإن وافق أسبابه نجح؛ وأركانه: حضور القلب مع الله، والخشوع لله، والحياء، ورجاء كرم الله؛ وأجنحته: الصدق وأكل الحلال، وأوقاته: أوقات الفراغ والخلوة كالأسحار؛ وأسبابه: الصلاة على

رواه البخاري (5/ 2335)، ومسلم (4/ 3053).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري (5/ 2335)، ومسلم (4/ 2095).



النبي بيني التهي.

وقيل: مر موسى - عليه وعلى نبينا وسائر إخوانهما الصلاة والسلام- برجلٍ يدعو ويتضرع، فقال موسى خفر: «إلهي لو كانت حاجته بيدي قضيتها، فأوحى الله إليه: أنا أرحم به منك؛ ولكن يدعوني وله غنم وقلبه عند غنمه، وإني لا أستجيب لعبدٍ يدعوني وقلبه عند غيري، فقضيت حاجته.

ويحكى أن: سيدنا إبراهيم بن أدهم هم مر بسوق البصرة، فاجتمع إليه الناس، وقالوا: يا أبا إسحاق، ما لنا ندعو فلا يستجاب لنا؟ قال: لأن قلوبكم ماتت بعشرة أشياء: الأول: عرفتم الله فلم تؤدوا حقه، والثاني: زعمتم أنكم تحبون رسول الله بخل وتركتم سنته، والثالث: قرأتم القرآن فلم تعملوا به، والرابع: أكلتم نعم الله فلم تؤدوا شكرها، والخامس: قلتم إن الشيطان علوكم ووافقتموه، والسادس: قلتم إن الجنة حق ولم تعملوا لها، والسابع: قلتم إن النارحق ولم تهربوا منها، والثامن: قلتم الموت حق ولم تستعدوا له، والناسع: انتبهتم من النوم، فانشغلتم بعيوب الناس ونسيتم عيوبكم، والعاشر: دفنتم موتاكم ولم تعتبروا بهم.

وقيل للإمام جعفر الصادق عليه: ما لنا ندعو فلا يستجاب لنا؟ فقال: لأنكم تتبعون من لا تعرفون، ونقل القرطبي: أن من اللازم على الداعي أن يعلم أنه لا يقدر على تحصيل مطلوبه إلا بالله، وأفتى العزبن عبد السلام – عليه رحمه الملك السلام – بأن من قال: لا حاجة لنا إلى الدعاء، بناء على أن ما سبق به القضاء والقدر كائن؛ فقد كذب وعصى، ويلزمه ألا يأكل إذا جاع، ولا يشرب إذا عطش، بناء على ذلك، ولا يقول بهذا مسلم، ولا عاقل، انتهى.

وينبغي أن يكثر من الدعاء في الرخاء؛ لما في الخبر عن سيد البشر ﷺ: التعرف إلى الله في الرخاء يعرف في الشدة الله أي: فإن العبد إذا راعى حقوق ربه، وأكثر من التضرع إليه في الرخاء تعرف إليه سبحانه وتعالى إذا نزلت به شدة يكشفها، وعن سليان الفارسي رضي الله تعالى عنه: إذا كان العبد دعا في السراء فنزلت به ضر، فدعا الله تعالى قالت الملائكة: صوت معروف؛ فيشفعون له، وإذا كان العبد ليس له دعاء في السراء، فنزلت به

<sup>(1)</sup> رواه أحمد في المسند (1/ 307)، والطبران في الكبير (11/ 123).

ضراء فدعا الله تعالى قالت الملائكة: صوت ليس بمعروف، فلا يشفعون له، انتهى.

ويلزم الداعي أن يراعي الأوقات والأحوال، قال القشيري علله ناقلاً عن سيدي أبي على الدقاق علله أنه قال: الأوقات مختلفة ففي بعض الأحوال: الدعاء أفضل من السكوت وهو الأدب، وفي بعض الأحوال: السكوت أفضل من الدعاء وهو الأدب، وإنها يعرف في الوقت؛ لأن علم الوقت يحصل في الوقت، فإذا وجد العبد في قلبه إشارة إلى الدعاء؛ فالدعاء له أولى، وإذا وجد إشارة إلى السكوت، فالسكوت له آتم.

ويصح أن يقال: ينبغي للعبد ألا يكون ساهيًا عن شهود ربه في حال دعانه؛ ثم يجب أن يرعى حاله، فإن وجد من الدعاء زيادة بسط في وقته؛ فالدعاء له أولى، وإن عاد إلى قلبه في وقت الدعاء شبه زجر؛ مثل قبض، والأولى: ترك الدعاء في هذا الوقت، وإن لم يجد في قلبه لا زيادة بسط، ولا حصول زجر فالدعاء هنا وتركه هاهنا سيان؛ فإن كان الغالب عليه في الغالب عليه في هذا الوقت العلم فالدعاء أولى؛ لكونه عباده، وإن كان الغالب عليه في هذا الوقت العلم فالدعاء أولى، ويصح أيضًا أن يقال: ما كان للمسلمين فيه هذا الوقت المعرفة والحال؛ فالسكوت أولى، ويصح أيضًا أن يقال: ما كان للمسلمين فيه نصيب، أو للحق سبحانه فيه حق، فالدعاء أولى، وما كان لنفسك فيه حظ فالسكوت أثم، انتهى.

وهل الدعاء أفضل من السكوت تحت مجاري الأقدار، والصبر، والرضا أم السكوت؛ فمن قائل بالأول، ومن قائل بالثاني، والتفصيل أجمل بحسب القوائل والبواعث، وخلق القوة والضعف عن التحمل، والذي عليه عند المحققين المعول الأول؛ لأن في الثاني مقاومه القهر الرباني، وهو ينشأ عن هوس نفساني.

قال سيدي محيى الدين – قدس الله سرّه – في االعبادلة ا: من علم حقيقته لم يصبر، وسارع بالدعاء إلى الله رجملة في كشف الضر الذي مسه عنه، فذلك يثق العلماء بالله وبأنفسهم؛ فمن عامل الله بها تعطيه حقيقة العبودية، فقد وفي الأدب حقه، ومن تحقق بعجزه سخر الله له من ليس بعاجز؛ ليقوم بمصالحة كائنة ما كانت بمن سوى الله؛ فإن الله لا يكون مسخرًا لعباده، بل هو سبحانه المسخر له من شاء من خلقه، وقد جاء في القرآن من ذلك آيات كثيرة معلومة عند من يقرأ القرآن، انتهى.

وقال فيه أيضًا رحمه الله تعالى: من أسلم وجهه إلى الله فقد سلم من الأخذ والبطش

به؛ فإن أمن مع استسلامه، فقد استمسك بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها، وكان الله سميعًا دعائه عليها بحاله، فليس إلا حالة الاضطرار، فمن وقف لم يزل مضطرًا، ومن اضطر دعا، ومن دعا اضطرارًا أخلص، ومن أخلص في دعائه أجيب، وقال فيه: أي عبد عبن إلى الله حاجة بعينها، فقضاها له زالت عبوديته إلى الله وفقره إليه؛ من حبث تلك الحاجة، وهذا مقام خطر، وفيه قال الله تعالى: ﴿ فَلَمّا كَشَفْنَا عَنَهُ ضُرَّهُ، مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنا لِللهُ فَهِذَا، ومرادًا به إظهار ذل العبودية فهذا، ولو قضيت حوائجه لا تزول عبوديته؛ لتعلق دعائه بمطلق الابتهال والتضرع للكبير المتعال وأنشد بعضهم:

أنسكو إلى ماليس يخفى عليه فقلت ربي برضى ذل العبيد لديه عكف بقلبه على حضرات ربه فسلا يسبرح عسن بابسه عبودية محضة أورثته كآبة غير معلق آماله بحصول قرب وإجابة.

قال سيدي عبد القادر الجيلاني قدس الله سرَّه: قفوا بقلوبكم على بابه سبحانه وسلوه، ولا تبرحوا إن أجابكم أو لم يجبكم، ولا تتهموه في فعله بكم؛ فقد يكون منعه للإجابة في حق هذا العبد السائك القاصد؛ كالفخ يجيبه حتى يصل إليه، فإذا وصل إليه قيده عنده ثم يكون بعد ذلك ما يكون من ألطافه وصلاته، انتهى.

فَرُبُّ منع هنو عين العطاء، ورُبُّ سرٍ هو كشف العطاء، ورُبُّ جفاء ما يه صفاء، صفاؤه ضفاء، وأنشد:

الذائسة في الخفساء شراب أقسد قمسنا لقسول لقلبسي حين آن من الخفاء وأضحى من الهجران وهنو معذب أينا قلب لا يجزع لطنول تجنب فإعراضه عنك النقات محجب وربها يكون منع الإجابة ليدوم المستوع على أبواب الطلب لمحبة الحق سبحانه وتعمال سباع ندائه في الرغب والرهب

قال سيدي عبد القادر قدس الله سرَّه: دوام البلاء خاص بأهل الولاية الكبرى؛ ليكونوا عاكفين على مناجاته؛ أي: لأنهم خواص حضراته، وكان الله يقول: لا يصلح لمجالسة الحق إلا المتطهر من دنس الزلات، ولا تفتح أبوابه تعالى إلا لمن خلا عن الرعونات؛ أي: فإذا خلا العبد وتطهر بمدد العنابات، ولحظته عيون الرعايات فتحت له أبواب المرات، واستجيب منه الدعوات.

وأما ما ورد في فيضل فضله والتحريض عليه وشرب نهله فكثير جدًا، لا نضبطه عنا وحدًا، فعن جدًا، لا نضبطه عدًا وحدًا، فعن ذلك قبوله تعالى: ﴿آدْعُونِ أَسْتَجِبْ لَكُنْ﴾ [غافر:60] وقوله تعالى: ﴿آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَوَله تعالى: ﴿آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةٌ﴾ [الأعراف:55] إلى غير ذلك.

ومين الأحاديث النبوية قوله ﷺ: «إن الدعاء هو العبادة»(1)، وفي رواية: «الدعاء مخ العبادة»(2: .

وعنه ﷺ: ﴿لَيْسَ شِيءَ أَكْرِمَ عَلَى اللَّهُ مِنَ الْدَعَاءُ اللَّهُ مِنَ الْدَعَاءُ اللَّهُ اللَّهِ

وعنه ﷺ: "ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة"·".

وعنه ﷺ: «أعجز الناس من عجز عن الدعاء، وأبخل الناس من بخل بالسلام».

وعنه على العبادة انتظار الله من فضله؛ فإنه يجب أن يسأل، وأفضل العبادة انتظار الفرج "".

وعمنه ﷺ: «لا يخطمه من الدعاء إحدى ثلاث: إما ذنب يغفر له، وإما خبر يعجل، وإما يدخر له»<sup>(7)</sup>.

وروى الحاكم في "المستدرك" من حديث جابىر بن عبد الله قال: قال رسول الله ﴿ وَهُو لَا يَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّالِمُلَّا اللَّاللَّاللَّهُ اللّ

 <sup>(1)</sup> رواه أبو داود (2/ 76)، والترمذي (5/ 211).

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي (5/ 456)، وأبو نعيم في الحلية (9/ 323).

<sup>(3)</sup> رواه أحمد في المسند (2/ 362)، والحاكم في المستدرك (1/ 666).

<sup>(4)</sup> رواه أحمد في المسند (2/ 177)، والترمذي (5/ 517).

<sup>(5)</sup> رواه الطبراني في الأوسط (3/ 355)، والبيهقي في الشعب (6/ 429).

<sup>(6)</sup> رواه الترمذي (5/ 565)، والبيهغي في الشعب (2/ 43).

<sup>(7)</sup> رواه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول (2/ 283).

فالدعاء حقٌّ لله تعالى؛ فإن لم يستجب للعبد في الدنيا، ولم يصل إلى حفظ نفسه فلقد قام بحق ربه؛ لأن الدعاء إظهار فاقة العبودية.

قَالَ بعض العلماء في معنى قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعَبُواْ بِكُرْ رَبِي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ ﴿ قُلْ مَا يَعَبُواْ بِكُرْ رَبِي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ ﴾ [الفرقان: 77] معناه: ما خلقتكم ولي إليكم حاجة إلا أن تسألوني فأعطيكم، وتستغفروني فأعقر لكم، وقال تعالى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضَطَّرُ إِذَا دُعَاهُ وَيَكْتُبُفُ ٱلشَّوَةُ ﴾ [النمل: 62] قال المفسرون: المضطر المكروب المجهود، والسوء: الضر.

وقال قتادة والضحاك ومقاتل في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغَتَ فَٱنصَتِ \* وَإِلَىٰ رَبَّكَ فَٱنصَتِ \* وَإِلَىٰ رَبَّكَ فَٱرْغَب ﴾ [الشرح: 7،8] فإذا فرغت من الصلاة فانصب إلى ربك بالدعاء، وأرغب في المسألة، وفي بعض الكتب المنزلة: يا عبدي إذا سألت فاسألني فإني غني، وإذا طلبت المنصرة فاطلبها مني فإني قوي، وإذا أفشيت سرك فأفشه على فإني وفي، وإذا اقترضت فاستقرضني فإني ملى، وإذا دعوت فادعني فإني حقى.

وعنه ﷺ يقول الله عند: «أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا دهاني» $^{(1)}$ .

وفي بعض الكتب الإضية يقول الله تعالى: "ينا ابن آدم، اذكرني بالدعاء أذكرك بالعطاء، اذكرني بالسؤال أذكرك بالنوال».

وقبال أمير المؤمنين سيدي عمر بن الخطاب ١١٠٠ الني لا أحمل هم الإجابة، ولكن

<sup>(1)</sup> رواه الحاكم في المستدرك (1/ 671)، والبيهقي في الشعب (2/ 49).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري (6/ 2696)، ومسلم (4/ 2051).

هم الدعاء فإذا ألهمت علمت أن الإجابة معه، وعما يعزي إنشاده للصديق الأكبر والرفيق الأفخم راله وهو:

لسولم تسرم نسيل مسا أرجسو واطلسبه مسن جود كفيك مسا علمتنبي الطلسبا وقال الكتاني شمرة لن يفتح الله لسان العبد المؤمن بالمعذرة إلا ليفتح له باب المغفرة. فإن قلت: هل الأفضل الجهر، ورفع الصوت بالدعاء أم الإسرار والمخافتة، قلنا: تقدم في كلام الغزالي أن خفض الصوت بين الجهر والإسرار هو الأولى؛ لما في الخير عن سيد الأخيار، مع هذا فينبغي له أن يراعي خواطره، فإن رأى النقس مائلة للجهر عدل إلى الإسرار وبالعكس؛ سيها إن خاف على نفسه طروق الرياء، لكن إذا كان بين إخوانه فليس له إلا موافقة حظ نفسه، فإن خافتوا خافتهم وإن جهروا فله، لكن ليلاً

بخالفهم فتقع النفرة في قلوبهم منه؛ فربها يتضرر منه بعض الحضار، فيؤذي في باطنه من

جهته وهو لا يشعر، إذا الجمعية القلبية عليها المدار، ولا يتفرد عنهم بنغمة، بل يوافقهم

ويعد ذلك نعمة؛ نص على هذا الأدب أهل الطريق منهم الإمام الشعراني ذو التحقيق.

وللجهر قوائد لا توجد في المخافئة منها: إيقاظ الوسنان، وإرضاء الرحمن، وطرد الجان عن الإنسان، وإغاظة الشيطان، وشهادة المكان، وتنبيه الجوارح، ونفي الكسل، وتعدي المدد إلى الجيران، وإظهار التذلل بين يدي الحنان المنان، وخرق الحجب الظلمانية المورثة للأحزان، وحرق بقايا الصعاب النفسانية المدينة من النيران.

قال الغزالي ظهد مثال ذكر الواحد وحده وذكر الجهاعة؛ كمثل مؤذن واحد ومؤذنين جماعة، فكما أن أصوات المؤذنين جماعة يقطع جرم الهوى أكثر ما يقطعه صوت مؤذن، كذلك ذكر جماعة على قلب واحد أكثر تأثيرًا، وأشد قوة في رفع الحجب عن القلب من ذكر واحد وحده، وأيضًا فإنه يحصل لكل واحد ثواب ذكر نفسه، وثواب سماع الذكر من غيره، انتهى.

ويكره رفع الصوت بحيث يؤذي النائم، أو يشوش على المصلي، والمحدث ولو بالقرآن العظيم، وقال اللقائي - رحمه الله تعالى في الشرحه الصغير، عند قوله: وعندنا أن الدعاء ينفع كها مر القرآن يسمع؛ يعني: أن مذهب أهل السنة والجهاعة أن الدعاء مطلوب شرعًا، وأنه ينفع الأحياء والأموات؛ فيقضى الله سبحاته وتعالى به الحاجات ويدفع به

البليات، ويكشف المهات، ويعظم العطيات، ويرفع الدرجات لما سبق به من العلم والإرادة الأزليين من توقف ذلك عليه في الأزل.

وخالف المعتزلة التي على أن الدعاء لا ينقع بأن ما دعي به، إما أن يكون مما قدره الله تعالى وقضاه الله أولا، والأول: تخلفه محال، والثاني: غير حال بالعبد، فانتفت فائدته فصار عبثًا، ورد بأن الغضاء المعلق جاز أن يكون رفعه مطلقًا على الدعاء، وكذلك نزوله والمبرم لسنا نعلم خصوص ما أبرم به، وتقدر المصادفة فالإتيان بالدعاء عبادة، وإن لم تنكشف به نقمة، ولم تنزل به نعمة والمدعي ترتب نفع عليه عاجلاً وآجلاً يخرجه عن العبثية؛ ثم قال: تتبات الأولى: عرف بعضهم الدعاء بأنه رفع الحاجات إلى رافع الدرجات، وبعضهم بأنه إظهار الفجر والمسكنة بلسان التضرع.

وقال السعد: إنه الطلب على سبيل التضرع، والأمر فيه سهل؛ إذ هو بديهي، وكل ذلك من باب التعريف اللفظي، ثم قال الرابعة: مذهب جمهور العلماء أن الكافر لا يستجاب له لقوله تعالى: ﴿ وَمَا دُعَنُواْ الصَّغْرِينَ إِلَّا فِي ضَلَلٍ ﴾ [غافر:50] وقيل: يستجاب له، وكلام الفقهاء في باب الاستقاء يرجحه، الخامسة: يكون الدعاء بها عملت السلامة منه؛ لقوله ﷺ: "اللهم أني أعوذ بك من المآثم والمغرم"!؛ لأن الدعاء في نفسه عباده، ثم قال السابعة: حكم الدعاء الاستحباب، وقد يعرض له ما يوجبه أو يجرمه، ويصيره مكروها، وفي الأصل هناك العجب العجاب، انتهى.

وآما تحقيق معنى السؤال والإجابة، فقال الشيخ الحاتمي - قدس الله سرّه- وأجابه: والسائلون صنفان: صنف: بعثه على السؤال الاستعجال الطبيعي، فإن الإنسان خلق عجولاً والصنف الآخر: بعثه على السؤال؛ لما علم أنه ثمَّ أمور عند الله قد سبق العلم بأنها لا تنال إلا بعد سؤال؛ فيقول: لعل ما نسأله سبحانه يكون من هذا القبيل، فسؤاله احتياط لما هو الأمر عليه من الإمكان، وهو لا يعلم ما في علم الله، ولا ما يعطيه استعداد في القبول؛ لأنه من أغمض المعلومات الوقوف في كل زمان على استعداد الشخص في ذلك الزمان، ولولا ما أعطاه الاستعداد للسؤال ما بال.

فغاية أهل الحضور الذين لا يعلمون مثل هذا أن يعلموه في الزمان الذي يكونون

<sup>(1)</sup> الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (10/ 430).

قيه، فإنهم لحضورهم يعلمون ما أعطاهم الحق في ذلك الزمان، وإنهم ما قبلوه إلا بالاستعداد، وهم صنفان: صنف: يعملون من قبولهم، وصنف: يعلمون من استعدادهم ما يقولونه، هذا أتم ما يكون في معرفة الاستعداد في هذا الصنف، ومن هذا الصنف من يبال لا للاستعجال ولا للإمكان، وإنها يبال امتثالاً لأمر الله تعلق في قوله تعلق: ﴿ أَذْعُونِينَ أَسْتُجِبُ لَكُرُ ﴾ [غافر:60].

فهو العبد المحض، وليس لهذا الداعي همة فيها سأل الله فيه من معين، أو غير معين؛ وإنها همته في امتثال أوامر سيده، فإذا اقتضى الحال السؤال سأل عبودية، وإذا اقتضى التفويض والسكوت سكت؛ فقد ابتلي أيوب وغيره، وما سألوا رفع ما ابتلاهم الله تعالى به؛ ثم اقتضى لهم الحال في زمان آخر أن يسألوا رفع ذلك فرفعه الله عنهم، والتعجيل بالمسؤول فيه، والإبطاء للقدر المعين له عند الله؛ فإذا وافق السؤال الوقت أسرع الإجابة، وإذا تأخر الوقت إما في الدنيا وإما في الآخرة تأخرت الإجابة؛ أي: المسؤول فيه الإجابة التي هي لبيك، فافهم هذا.

وأما القسم الثاني: وهو قولنا ومنها: ما لا يكون عن سؤال؛ فالذي لا يكون عن سؤال فإنها أريد بالسؤال التلفظ به، فإنه في نفس الأمر لا بُدّ من سؤال إما باللفظ وإما بالحال أو بالاستعداد؛ كما أنه لا يصح حمد مطلق قط إلا في اللفظ، وأما في المعنى فلا بُدّ أن يفيد الحال؛ فالذي يبعثك على حمد الله تعالى هو التقييد باسم فعل، أو باسم تنزيه.

والاستعداد من العبد لا يشعر به صاحبه ويشعر بالحال؛ لأنه يعلم الباعث وهو الحال؛ فالاستعداد إذا خفي سؤال، وإنها يمنع هؤلاء من السؤال علمهم بأن الله فيهم سابقة قضائهم قد هيؤوا محلهم؛ لقبول ما يرد عليهم، وقد غابوا عن نفوسهم وأغراضهم، ومن هؤلاء من يعلم أن علم الله به في جميع أحواله هو ما كان عليه في حال ثبوت عينه قبل وجودها، ويعلم أن الحق لا يعطيه إلا ما أعطاه عينه من العلم به، وهو ما كان عليه في حال ثبوته؛ فيعلم هذا العبد علم الله به من أين حصل؟

وما ثمَّ صنف من أهل الله أعلى وأكشف من هذا الصنف؛ فهم الواقفون على سر القدر، وهم على قسمين: منهم: من يعلم ذلك مجملاً، ومنهم: من يعلمه مفصلاً، والذي يعلمه مفصلاً أعلى وأتم من الذي يعلمه مجملاً؛ فإنه يعلم ما في علم الله فيه إما بإعلام الله إياه بها أعطاه عينه من العلم، وإما أن يكشف له عن عينه الثابتة، وانتقالات الأحوال إلى ما لا يتناهى وهو أعلى، فإنه يكون في علمه بنفسه بمنزلة علم الله به؛ لأن الأخذ من معدن واحد، إلا أنه من جهة العبد عناية من الله سبقت له؛ هي من جملة أحوال عينه يعرفها صاحب هذا الكشف؛ إذا أطلعه الله على ذلك...إلخ.

وقال تلميذه الصدر القونوي - قدس الله سرَّه - في اشرح الأسهاء عند الكلام على اسمه تعلل المجيب: اعلم أن الإجابة على نوعين: إجابة امتثال، وإجابة امتنان؛ فالأول: إجابة العيد أوامر الحق، وإجابة الخلق بعضهم بعضًا، والثاني: إجابة دعاء الخلق، وهو شبه إجابة الإنسان نفسه لما تدعوه، وليس بين دعاء نفس المد وإجابته إياها زمان، بل زمان الدعاء زمان الإجابة؛ كذلك قرب إجابة العبد هو كقرب العبد من إجابة نفسه، كها وصف الحق هذا القرب بقوله: ﴿وَخَنْ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبّلِ الْوَرِيدِ ﴾ [ق:16] فشبه قربه من العبد من نفسه.

ثم ما يدعو العبد إليه في حاجة مخصوصة فقد يفعل له ذلك وقد لا يفعل؛ لكن هذا في إجابة السؤال لا في إجابة الدعاء، وإذا الدعاء نحويًا الله لا بد فيه من إجابة الدعاء بلبيك من الحق في حق كل داع.

ثم ما بعد هذا فهو خارج عن الدعاء، فتنويل ما يعد الدعاء والنداء من الحواتج؛ وهو ما قام في خاطره ودعا لأجله لم يضمن المجيب له ذلك إن شاء قضي، وإلا فلا يحسب قوة الرابطة وعدمها بين السائل والمجيب، وذلك أن الخلاف والوفاق في الدعاء والإجابة من علامة تصحيح النسخة الإلهية، فإن أجاب الحق سؤال عبده في مقابلة إجابة العبد أوامر ربه، فلو أجاب العبد ربه في كل ما أمره لأجاب الحق عبده في كل ما سأله، أو خطر له من تكوين أمر؛ فيظهر وقوع المخالفة والموافقة من الجانبين لا على صورته، وقد يكشف لله من تكوين أمر؛ فيظهر وقوع المخالفة والموافقة من الجانبين لا على صورته، وقد يكشف للمنتف له عن حقيقة خيريته، فيسأل فيعود وباله عليه إما في الدنيا وإما في الآخرة، فيكون يكشف له عن حقيقة خيريته، فيسأل فيعود وباله عليه إما في الدنيا وإما في الآخرة، فيكون عن جني على نفسه؛ و فذا كان أكابر الأولياء الذين ملكوا الأحوال، وكشف لهم عن خفايا الأسرار لا يرى عليهم أثر المكانة والقرب والإجابة، بل لا فرق بينهم وبين العوام في الظاهر؛ لما يشهدون ما في الإجابة من المكر والاستدراج، والذين ملكتهم الأحوال لهم في الظاهر؛ لما يشهدون ما في الإجابة من المكر والاستدراج، والذين ملكتهم الأحوال لهم

FOR QUR'ANIC THOUGHT

خرق العوائد ونقي الفوائد. 💮 💮

وذلك بآفاته؛ أي: مصحوبًا بها وأدنى ما فيه أن يذوق في كل طعم نفسه، وصاحب هذا الذوق لا يفلح أبدًا، انتهى.

وأسرع ما تكون الإجابة عند الاضطرار، قال الله تعالى ﴿ أَمَّن عُجِبُ الْمُضَطّرُ إِذَا دَعَاهُ ﴾ [النمل: 62] والاضطرار حالة يخلقها الله تعالى فيمن يريد إجابة دعاءه، وتوافق حقائقه بأن تسعى معه في مسعاه، وأما من طلب النجاة من الغرق، وحقائقه سألت ذلك كان الغرق مداد الله لا النجاة، فأجيبت لما هنالك؛ فمهما دعا الداعي بالاضطرار ناب أضطراره مناب الاسم الأعظم؛ إذ هذا مخصوص بالخواص، وذلك بالعوام أوتي الأشخاص، وفذا لما سئل أبو يزيد – قدس الله سره – عن الاسم الأعظم، قال للسائل: أصدق؛ أي: في الاضطرار وخذ أي اسم شئت، والمضطر كما قاله بعض النبلاء: من إذا رفع إلى الله تعالى يده لم ير لنفسه عملاً؛ أي: لأن وصف الاضطرار يدهشه عن مناهل الأفكار، فلم يبق عنده شعورًا، بل يمنحه استغراقًا عنه، ومع المطلوب حضورًا.

واعلم أن الإجابة على أقسام: إجابة الحق نفسه بنفسه كما في قوله عند إفنائه لخلقه: ﴿ يُمْنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ﴾ [غافر:16] ثم أجابته نفسه لنفسه لله الواحد القهار، وإجابة العبد نفسه بنفسه في حال جر؛ لأنه في ميدان حدسه، وإجابة الحق عبده حال السؤال، وإجابته لربه على كل حال، وإجابة العبد مثله، وإجابة مثله له؛ كإجابة بعض العوام لبعض، وهي قسان: اختيارية واضطرارية، فالأولى: كمن تجيبه الأرواح العلوية طائفة لا به ولع قهرية، والثانية: كمن تجيبه لا عن اختيار، بل إجابة قهرية جذبية مغناطيسية.

وإجابة الحق على قسمين: عامة وخاصة فقد يسأل العبد ربه بنفسه، فلا يجيبه؛ بل تقع الإجابة لحقائقه في الفائدة بطهارته وقدسه، وقد تكون عامة شاملة تامة كاملة، وفي الغالب لا تعبق إلا النفس الأبية عن بلوغ الطالب، فلو صدقت في الإجابة والإنابة؛ لأصابه الإجابة والإثابة، وليس في عوالم الإنسان من يتقاعس عن الانقياد إلا هي؛ لاشتغالها بالملاهي الموقعة لها في الدواهي، وبقيت عوالمه ورقائقه سامعة طائفة كحقائقه، فإن جاهد فيها صاحبها حتى تستسلم، وتنيب، وتخضع، وتذل، وتجيب ارتقت منبر التقريب، وإلا هبطت من درج الترحيب والترجيب، وأدرجت في درج التأديب

والتعذيب.

ومن علامة الإجابة في الدعاء: انسكاب الدموع، وحصول الحشوع والخضوع، واقشعرار الجلد، والفتح في الدعاء المرفوع، وأن لا يضجر ولا يستبطئ الإجابة، ويقنع بأنه مجد في عمل مشروع، قبل في قوله تعالى: ﴿قَدْ أُجِيبِت دُّعُونُكُما فَاسْتَقِيمًا﴾ [يونس:89] كان بين قوله تعالى: ﴿أَجِيبِت﴾ وهلاك فرعون أربعون سنة، قال سيدي أبو الحسن الحسني الشاذلي: والحال والمقام السني في قوله تعالى: ﴿فَاسْتَقِيمًا﴾ آي: على عدم استعجال ما طلبتها، ولا تتبعان سبيل الذين لا يعلمون هم الذين يستعجلون الإجابة، انتهى.

إِنِّ رَأَبُستُ وَفِ الأَبُسامِ تَجُسرِبَةً للسَّمَّبْرِ عَاقِسبَةٌ نَحُمُسودَةَ الأَثْسرِ وَلَسلَّ مَسنْ جَسدً فِي أَمْسرِ يُطالِسبُهُ فَاستَسْخَبَ السَّمِّبْرَ إِلَّا فَاز بِالظَّفَر

نم بعد ملاحظته ما نقدم من الآداب، فليتوجه التالي إلى الله تعالى المناح الفتاح الفتاح الوهاب، ويستأذن الحق سبحانه وتعالى في دخول حضرة مناجاته ربه، ولسانه يستأذن الباب الأعظم سيد العالم، وعين أعيانه بقوله: دستور يا رسول الله؛ مستأذنًا له ﷺ في استثنان الحق جل جلاله في دخول حضرة المناجاة.

ثم بعد أن يستأذن الحق سبحانه الذي هو بالأدب أحق يشرع مستعيدًا بالله من شر الشيطان، قائلاً: أعوذ بالله؛ أي: التجئ واعتصم بالله لا بغيره، فإنه العياذ والملاذ، قال في الشيطان، قائلاً: أعوذ بالله؛ أي: التجئ واعتصم بالله لا بغيره، فإنه العياذ والملاذ، قال في القاموس»: العَوْذُ الالتجاء، كالعياذ والمعاذ والمعاذة والتَّعَوُّذِ والاسْتِعادَة، وبالضم الحديثاتُ النتاج من الظُّباء وكُلِّ أَتْنَى، كالعُوذان، جَمَّعًا عائِذٍ، وقد عاذَتْ عِيادًا، وأعاذَتُ وأعُوذَتْ، وهي مُعيدٌ ومُعُوذٌ، وبالهام الرُّقَيَّة، كالمُعَاذة والتَّعُويذِ، والعَوَدُ بالتحريكِ المُلْجَأْ، كالمُعاذِ والعِياذِ.

ثم قال: ومعاذ الله؛ أي: أعوذ بالله معاذًا، وكذا معاذة الله وللعوذتان بكسر الواو سورتان، وعوذ بالله وعوذًا؛ أي: أعوذ...إلخ، والتعوذ سنة في الصلاة عندنا، ومستحب عند الشافعية فيها، والقارئ خارج الصلاة إجماعًا، وهل يأتي به في أول ركعة منها فقط أم في كل ركعة؟ خلف والمختار عندنا وعندهم أن يقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، واختار في الفداية ان يقول: أستعيذ بالله لموافقة الآية من الشيطان؛ أي: من شره وغدره ومكره، وهو اسم لكل عاة متمرد من إنس وجن أو دابة كذا في «القاموس»، وقال في «المصباح»: وفي الشيطان قولان: أحدهما: إنه من شطن إذا بعد عن الحق، أو عن رحمة الله، فتكون أصلية ووزنه فيعال، وكل عاة متمرد من الإنس والجن والدواب، فهو شيطان ووصف أعرابي فرسه، فقال: كأنه شيطان في أشطان، والقول الثاني: إن الياء أصلية والنون زائدة عكس الأول، وهو من شاط يشيط؛ إذا بطل واحتراق، فوزنه فعلان.

وقال الشنواني في حاشيته على «الأزهرية»: قال ابن عطية: يرد على من قال: إنه مشتق من شاط: إن سيبويه نقل عن العرب تشيطن؛ إذا فَعل فِعل الشيطان، فلو كان كها قالوا لقيل تشيط، انتهى.

وقال القاضي رحمه تعالى: وجعل سيبويه نونه تارة أصلية على أنه من شطن إذا بعد فإنه بعيد عن الصلاح ويريد له قولهم تشيطن وأخرى زائدة على أنه من شاط إذا يقل لأن من أسماته الباطل، انتهى.

وقال الحاتمي- قدس الله سره- في كتابه الشجون المسجون؛ الشيطان اسم مشتق من شاط يشوط شوطًا في الأرض وهو سرعة السير، وهو في الإنسان كناية عن الخاطر الذي لا يستقر به الفؤاد بل يشوط دائيًا في الأرض بل يهيم في كل واد، انتهى.

وفي الباب التاسع من «مختصر الفتوحات» للإمام الشعراني عنه: وأول من سمي من الجن شيطانًا أول من عصا، وهو الحارث فأبلسه الله؛ أي: طرده عن رحمته ومنه تفرعت الشياطين بأجمعها، فمن أمن منهم مثل هامة بن الحام بن لاقيس بن إبليس التحق بالمؤمنين ومن يقي منهم على كفره كان شيطانًا، وقد اختلف العلماء في الشيطان هل يصح أن يسلم كما يسلم الكافر عندنا، وعني الخلاف على ضبط ميم فأسلم فإن بعضهم ضبطها بالضم، وبعضهم بالفتح الدار.

ثم قال: وأكثر الناس عني أن إبليس أول الجن وليس كذلك بل هو واحد من

<sup>(7)</sup> انظر: المختصر الفتوحات المكبة اللعارف بالله الإمام الشعراني (1/ 75). بتحقيقنا.

الجان، وليس باب لهم إنها أبوهم شخص غيره ولذلك قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا إِنلِيسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ ﴾ [الكهف:50] أي: من هذا الوصف الصنف المخلوقين الأشقياء كها كان قابيل من البشر، وكتبه الله شقيًا فهو أول الأشقياء من البشر، وإبليس أول الأشقياء من الجن، وقال الجيلي رحمه الله تعالى: وكان اسم إبليس عزرائيل، وكان قد عبد الله كذا كذا ألف سنة، وقال له: لا تعبد غيري فلها أمره الله بالسجود لأدم التبس عليه الأمر وظن أنه أن سجد لآدم كان عابدًا لغير الله تعالى وما علم أن من سجد بأمر الله كان سجوده الله فلهذا امتنع، وما سمي بإبليس إلا هذه النكتة، وقيل: إن إبليس لما لعن هام وهاج من شدة الفرح لما ملا العالم بنفسه، فقيل له: أتصنع هكذا وقد طردت عن الحضرة؟ فقال: هي خلعة أفردني الجبيب بها لا يلبسها ملك مقرب ولا نبي مرسل، انتهى مختصرًا من خلعة أفردني الحبيب بها لا يلبسها ملك مقرب ولا نبي مرسل، انتهى مختصرًا من الكامل».

وقد ألف الشيخ مرعي الحنبي رسالة سهاها «رفع التلبيس عمن توقف فيها كفر به إبليس» ورفع الإشكال بستة أجوبة محكمة التأسيس وسببها أن جماعة من الفضلاء قالوا: نؤمن بكفره ولا نعلم السبب الذي كفر به التعيس، وهو لعنه الله تعالى يرق مع السالك ولا ينقطع وإن ارتقى عن مقعر فلك القمر، فإن تسوله عنه غير منقطع، قال في "لواقح الأسرار»: قال شيخنا - يعني الحاقي- ذو الأنوار: وذهب بعض أصحابنا إلى أن السالكين إذا ارتقوا بنفوسهم وهم إلى السهاوات والكرسي والعرش أنهم قد خرجوا عن الموطن الذي هو مقعر فلك القمر، وأن كل ما يشاهدون حق، وقد وقع القائلون بهذا في الغلط وإنها كان هذا يصح أن لو كانوا بأجسامهم فوق السهاء لا بنفوسهم فقط، وإبليس المغلط وإنها كان هذا يصح أن لو كانوا بأجسامهم فوق السهاء لا بنفوسهم فقط، وإبليس لعنه الله تعالى عالم بروحانيات الأفلاك، وما تعطيه من الآثار عندما ما تنزل الآثار، وتصعد الرقائق فيعلم بتلك العلامات وبآثار الروحانيات في أي موطن هذا السالك فيظهر له من عالم الخيال صورة لك الموطن، ومثاله فيقع الملبس إلا لمن حفظه الله تعالى وقيده ونصره والسلام، انتهى.

ومن السائلين من تحرق أنفاسه الشيطان فلا يمكنه أن يدنو منه بها، ولا مما حل به من مكان كها وقع لبعض المكاشفين من أهل العيان أنه رآه على باب زاوية متحسرًا لهفان فسأله عن وقوفه فأخبره أن بعض الناس يصلى وعنده راقد غفلان، وأن أنفاس النائم تمنعه من إفساد صلاة اليقظان، ورئي على أبواب مصر قستل، لم لم تدخل بين البنيان؟ فقال: أتفاس أبي السعود تمنعني من الدخول للعمران، ومنهم من نظره يذيبه، وسهم جننه يذهبه إذ يصيبه، ومنهم من صوته يقمعه حين يسمعه، ومنهم من يصرعه قلب إذا منه دنا، ويقال فيه صريع الإنس لشر فيه تمكنا.

والأقوياء من أهل السلوك السافر لا يظهر عليهم شيء من هذا الحال الوافر بل يدنو منهم فلا يذوب ويلقي إليهم علوها ما دعا بكدره مشوب، ويظهر لهم أنها إلهية عرشية سهاوية، فيسخرون منه سرًّا ويفهمونه أن سرهم بها ألفاه سر، ثم يعلمونه أنهم فهموا دسائسه وانتقوا منها ما وافق ورموا في وجهه خسائسه، فيتمزق أسفًا وحسدًا ويحترق نفسًا وجسدًا، ويدنو لهم بمجاهدته الأجر ويتضاعف عليهم الفضل بالترك له والطرد والهجر، وهذا حال أرباب المقامات لا الأحوال، ويجعل الله تعالى فم علامات يدركونها فيه لا يمكنه أن يخرج عنها، ولا يستطيع المكاشف أن يعبر عن هاتيك بغيه، فأرباب الأحوال للضعف عن مقاومته يحرقونه، وأهل المقامات للقوة الإلهية يقربونه ثم يمزقونه، قال سيدي داود بن باخلا هنه: لن تستطيع أن تسلم من الشيطان الملصق بذات يمزقونه، قال سيدي داود بن باخلا هنه: لن تستطيع أن تسلم من الشيطان الملصق بذات وجودك الملتقم إذ إن قلبك الجاري منك بجرى الدم إلا يرجوعك إلى من هو أقرب إليك منه وهو الله تعالى.

وكان يقول: ابن آدم ذو عوالم ثلاث: عالم إنساني، وعالم شيطاني، وعالم روحاني، فله من حيث المعنى الطيني الجهل والنسيان، ومن حيث الريح الشيطاني التكذيب والكفران والجحود والطغيان، ومن حيث الوصف الروحاني التصديق والإذعان ثم النيقين والعرفان ثم الشهود والعيان، وكان يقول: القلوب ثلاثة: قلب أرضي فالشيطان يآوي إليه وربها استحوذ بالإغواء عليه، وقلب سهاوي فهو يلقي إليه ويسترق السمع من نواحيه فهو ينال من سهاع أخباره وربها رجم بشهاب أنواره، وقلب عرشي فهو به لا يلاينه، انتهى.

آي: لا يدانيه بالغواية ولا يصل إليه آذاه لتدلي حجاب الرعاية والحهاية الرجيم فعيل: بمعنى مفعول؛ أي: مرجوم بالأنوار المحرقة وهو المطرود عن رحمة الله، أو هو فعيل بمعنى فاعل، أي: راجم لغيره بأحجار الغواية قال الشيخ- قدس الله سرَّه- في "فتوحاته" في كتاب "الصلاة": فإذا فرغ الإنسان من التوجيه فليقل: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم هذا نص القرآن، وقد ورد في السنة الصحيحة: "أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم" قال تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْةَانَ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ النَّالِحِيمِ» [النحل: 98].

فالعارف إذا تعوذ ينظر في الحال الذي أوجب له التعوّذ، وينظر في حقيقة ما يتعوّذ به، وينظر في ما ينبغي أن يعاذ به فيتعوّذ بحسب ذلك فمن غلب عليه في حاله أن كل شيء يستعاذ منه بيد سيده، وإنه في نفسه عبد محل التصريف والتقليب فعاذ من سيده بسيده، وهو قوله ﷺ: «وأعوذ بك منك» أن وهذه استعاذة التوحيد فيستعيذ به من الاتحاد، قال الله تعالى: ﴿ وَفَق إِنّلُكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِمُ ﴾ [الدخان: 49].

وقال كذلك: ﴿ يُطَبّعُ آللهُ عَلَىٰ كُلّ قُلْبِ مُتَكَبّرٍ جَبّارِ ﴾ [غافر: 35]، وقال: «الكبرياء ردائي والعظمة إزاري من تازعني واحدًا منها قصمته أن ومن نزل عن هذه الدرجة في الاستعاذة استعاذ بما لا يلائم بها يلائم فعلاً كان أو صفة هذه قضية كلية، والحال يعين القضايا والحكم يكون بحسبها ورد في الخبر: «أَعُوذُ بِرضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ اللهُ أي: بها يرضيك مما يسخطك فقد خرج العبد هنا عن حظ نفسه بإقامة حرمة عبويه، فهذا أي: بها يرضيك مما يسخطك فقد خرج العبد هنا عن حظ نفسه بإقامة حرمة عبويه، فهذا في حظ نفسه، وأي المرتبين أعلى في ذلك نظر فمن نظر إلى ما يقتضيه جلال الله من أنه لا يبلغ عكن أي ليس في حقيقة الممكن قبول ما ينبغي لجلال الله من التعظيم، وإن ذلك محال في نفس الأمر ليس في حقيقة الممكن قبول ما ينبغي لجلال الله من التعظيم، وإن ذلك عال في نفس الأمر لم ير إلا أن يكون في حظ نفسه فإن ذلك عائد عليه ومن نظر في قوله: ﴿ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ لم ير إلا أن يكون في حظ نفسه فإن ذلك عائد عليه ومن نظر في قوله: ﴿ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ الذاريات: 56].

قال ما يلزمني من حق ربي إلا ما تبلغه قوّتي فأنا لا أعمل إلا في حق ربي لا في حق نفسي فشرع الشارع الاستعاذتين في هذين الشخصين، ومن رأى إن وجوده هو وجود

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1/ 352)، وابن خزيمة (1/ 329).

<sup>(2)</sup> رواه أحمد (20/ 129)، وابن ماجه (12/ 365).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (2/ 51)، ومائك (2/ 229).

ربه إذ لم يكن له من حيث هو وجود، قال: أعوذ بك منك، وهي المرتبة الثالثة وثبت في هذه المرتبة عين العبد فالقارئ للقرآن إذا تعوَّذ عند قراءة القرآن علمه المكلف، وهو الله تعالى كيف يستعيد وبمن يستعيد وعن يستعيد فقال له: ﴿فَإِذَا قُرَأْتُ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِدُ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّجِيمِ﴾ [النحل:98]، فأعطاه الاسم الجامع، وذكر له القرآن وما خص آية من آية لذلك لم يخص اسمًا من اسم بل أتى بالاسم الله فالقارئ ينظر في حقيقة ما يقرأ وينظر فيها ينبغي أن يستعاذ منه في ثلك الآية، فيذكره في استعاذته وينظر فيها ينبغي أن يستعاذ به من أسياء الله أيّ اسم كان فيعينه بالذكر في استعاذته، ولما كان قارئ القرآن جليس الله من كون القرآن ذكرًا والذاكر جليس الله ثم زاد إنه في الصلاة حال مناجاة الله فهو أيضًا في حال قرب على قرب كنور على نور كان الأولى أن يستعيذ هنا بالله، وتكون استعاذته من الشيطان؛ لأنه البعيد يقال: بتر شطون إذا كانت بعيدة القعر والبعد يقابل القرب فتكون استعادته في حال قربه مما يبعده عن تلك الحالة فلم يكن أولى من اسم الشيطان ثم نعته بالرجيم وهو فعيل فأمّا بمعنى المفعول فيكون معناه من الشيطان المُوجِوم يعني بالشهب، وهي الأنوار المحرقة قال الله تعالى: ﴿وَجِعَلْنَهَا﴾ يعني: الكواكب ﴿رُجُومًا نُلشِّينُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ 5]، والصلاة نور ورحمة الله بالأنوار فكانت الصلاة مما تعطى بعد الشيطان قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهُىٰ عَرِ لَ ٱلْفَحَشَّآءِ وْاَلْمُنكِّرِ﴾ [العنكبوت: 45]، بسبب ما وصفت من الإحرام، وإن كان بمعنى الفاعل فهو لمَا يرحم به قلب العبد من الخواطر المذمومة، والليات السيئة والوصوسة، ولهذا كان رسول الله ﷺ إذا قام يصلي من الليل فإذا كثر تكبيرة الإحرام قال: «الله أكبر كبيرًا الله أكبر كبيرًا والحمد لله كثيرًا وسبحان الله بكرة وأصيلاً ثلاثًا أعوذ بالله من الشيطان الرجيم من نفخه ونفثه وهمزه» (1 قال ابن عباس: همزه بالموسوسة في الصلاة، ونفته الشعر، ونفخه الذي يلقيه من الشبهة في الصلاة يعني السهو، ولهذا قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنْ سَجُودَ السَّهُو ا ترغيم للشيطان النافوجب على المصلى أن يستعيذ بالله من الشيطان الرجيم بخالص من

<sup>(1)</sup> رواه البيهقي (2/ 35)، والطبراني في الكبيرة (2/ 134).

<sup>(2)</sup> رواه بنحوه مالك (1/ 287)، والبيهقي (2/ 331).

قلبه يطلب بذلك عصمة ربه، ولما لم يعرف المصلي بها يأتيه الشيطان من الخواطر السيئة في صلاته والوسوسة لم يتمكن أن يعين له ما يدفعها به فجاء بالاسم الله الجامع لمعاني الأسياء إذ كان في قرّة هذا الاسم حقيقة كل اسم دافع في مقابلة كل خاطر ينبغي أن يدفع، انتهى.

ولقد قال لي الشيخ قاسم بن سعيد المغربي رحمه الله تعالى: لي منذ علقت، وأنا أستعيذ بالله من الشيطان، ولم أفهم ما أشار إليه الشيخ علله حتى وقفت على شرحه لها ثم يقرآ التالي البسملة، وقد مرَّ الكلام عليها ثم يقرأ الفاتحة مرة سميت بذلك؛ لأنها تفتح لها الصلاة والتلاوة والكتابة، ولأن القرآن افتتح بها، وذكر المصنف هذا الاسم فقال: إلا أن تكون فاتحة لما بينهم ويغلق على تالي الورد فإنها كها قبل تفتح ما أغلق من الأمور إذا قرئت على مريض فتحت عليه ما أغمد من المريض، وقبل: تفتح لتاليها أبواب الجنة، وقبل: أبواب الرحمة.

وقال الفاضل الشريف: فاتحة الكتاب صار عليّا بالغلبة للسورة والأصح أن أسهاء السور موضوعة لتلك الألفاظ المقررة، فيكون واحدًا بالنوع كيا في التلويح وشرح المقاصد، ذكر الحفاجي ثم قال: أقول والذي عليه المعول في أسهاء السور وأسهاء الكتب والعلوم ونحوها أنها أعلام شخصية لتلك الألفاظ المخصوصة لا للصور الذهنية ولا للنقوش ولا للمركب منها، وهي تغدو في العرف شيئًا واحدًا مشخصًا واختلاف اللاقط كتعدد أمكنة زيد لا يغير تشخصه؛ لأنها غير معتبرة فيه، وهما يشهد له شهادة يزكيها الاستقراء تسميتها كـ ﴿قُلْلَ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: آ]، ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْتُرَ ﴾ [الإخلاص: آ]، ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْتُر ﴾ [الإخلاص: آ]، ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْتُر ﴾ وإن لم يكن مفقودًا فيها نادر . إلخ.

ومن أسهائها الكافية؛ لأنها تكفي قارئها عن سواها، ولا يكفي سواها عنها، وأنها تكفي تأليها ما يضره وتسمى سورة محمد؛ لأنه ذكر فيها وتسمى بالسبع المثاني لقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ شَبْقًا مِن ٱلْمَثَانِي وَأَلْقَرْءَانَ ٱلْعَظِمْ ﴾ [الحجر:87]، وهي سبع آيات باتفاق، وقبل: لأنها مقسومة بين الله وعبده، أو لأنها أنزلت مرتين بمكة والمدينة، أو لأنها احتوت على فصلين ثناء ودعاء، أو لأن الله تعالى استثناها لهذه الأمة وعنه عَلَيْهَا:

«الحمد لله رب العالمين هي السبع المثاني التي أوتيت والقرآن العظيم» (أ) رواه البخاري وأبو داود عن أبي سعيد بن المعلى، وفي رواية: اللسبع المثاني فاتحة الكتاب (أ) رواه الحاكم عن أبي، وعن عبد خير: اسئل علي خيد عن السبع المثاني، فقال: الحمد لله رب العالمين، فقبل له: إنها هي ست آبات، فقال: بسم الله المرحمن الرحيم آبة» (أ) رواه الدارقطني والبن بشران في الماليد».

وعنه عند أنه كان: "إذا افتتح السورة في الصلاة يقرآ بسم الله الرحن الرحيم، وكان يقول من ترك قرأتها فقد نقص، وكان يقول: هي من تمام السبع المثاني» وإين كذا في «منتخب كنز العمال» ومن أسمائها الصلاة لقوله تعالى: "قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين أن وقيل: القراءة اسم للصلاة، قال تعالى: ﴿وَلَا يَجَهَرُ بِصَلَابِكَ ﴾ عبدي نصفين أن وقيل: القرآن وتسمى بأم القرآن وأم الكتاب؛ لأن القرآن يبدآ منها كقوضم مكة أم القرى، ولتقدمها في المصحف، وقال الجوهري: أم الشيء: أصله، ومكة أم القرى، واللوح أم الكتاب، وأم الدماغ التي تجمع الرأس، وأم الكتاب لأنها جامعة الأسرار الكتاب، ومن أسمائها سورة الكنز لاشتمالها على مقاصد القرآن وجملة معانيه التي الأسرار الكتاب، ومن أسمائها سورة الكنز لاشتمالها على مقاصد القرآن وجملة معانيه التي أسمائها الوافية والكافية، وقد جاء في الحديث: "إن الله أعطاني فيها مَنَّ به عليَّ أنى أعطيتك أسمائها الوافية والكافية، وقد جاء في الحديث: "إن الله أعطاني فيها مَنَّ به عليَّ أنى أعطيتك فاتحة الكتاب، وهي كنز من كنوز عرشي»".

وقالوا: إنه سبب تسميتها بذلك أن كونها كنزًا، ومن كنز استعارة وتمثيل لعظم ما فيها، وهي أنفس من الجواهر بل هي عندها من الحجارة أو أخشن وجعل العرش والسهاوات مهبطة؛ لأنها محل ابتداء ظهوره وفيضه، ولذا رفعت الأبدي في الدعاء

رواه البخاري (4/ 1623)، وابن حزيمة (2/ 38).

<sup>(2)</sup> رواه الحاكم (2/ 386)، والبيهقي (2/ 443).

<sup>(3)</sup> رواه البيهقي (2/ 45)، والدارقطني (1/ 313).

<sup>(4)</sup> ذكره المتقى الهندي في اكنز العمالة (2/ 590).

<sup>(5)</sup> رواه مسلم (1/ 296)، والترمذي (5/ 201)، وابن حبان (3/ 54).

<sup>(6)</sup> رواه البيهقي في «الشعب» (5/ 373).

نحوها، وإن تنزء الله تعالى عن المحل والجهة، وقيل: إنه من التشابه الذي استأثر الله تعالى بعلمه وهو أسلم ذكره الشهاب الخفاجي رحمه الله تعالى.

ومن أسهاتها الأساس، وعن عامر والشعبي هي أساس القرآن كها أن الخلق آدم، وتسمى الشافية والشفاء لما روى أبو محمد الدارمي عن عبد الملك بن عمير مرسلاً: "فَاتِحَةُ الرَّبّابِ شِفَاءٌ مِنْ كُلُّ دَاءً"، وروي: أن إبليس لعنه الله تعالى رنَّ حين نزلت الفائحة؛ أي: صاح بصوت حزين، وفي "صحيح الحاكم" وابن حبان من حديث أنس شه قال: كان رسول الله في في مسير فنزل ونزل رجل إلى جانبه قال: فالتفت إنبه النبي في فقال: "ألا أخبرك بأفضل القرآن، قال: بلى، قال: الحمد لله رب العالمين" قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم، وعن أبي هريرة شه أن رسول الله في الإنجيل، ولا في الزبور، ولا في الفرقان مثلها، وإنها سبع من المثاني والقرآن العظيم" (واه الإمام أحمد والترمذي.

وقال الحسن بن على رضي الله عنها: أول الفاتحة نعيم ووسطها إخلاص وآخرها رضوان، وقال عطاء بن السائب: من طلب حاجة فقال: الحمد لله رب العالمين أمامها قضيت، وقال السلمي في «تفسيره»: قال بعض الناس إنها تسمى فاتحة الكتاب لأنه فتح عليك بفاتحته لذيذ مناجاته، فكانت فاتحة لكل خير وسرور وبشارة للموحدين، وقيل أيضًا: معنى فاتحة الكتاب أنه أوائل ما فاتحناك به من خطابنا فإن تأدبت له وإلا حرمت لطائف ما بعده، وفي «الجامع الصغير» عن البشير النذير: «فاتحة الكتاب شفاء من السم» "، «فاتحة الكتاب أنزلت من كنز تحت السم» "، «فاتحة الكتاب أنزلت من كنز تحت العرش» في ذلك اليوم عين العرش» في ذلك اليوم عين

<sup>(1)</sup> رواه الدارمي (10/ 305)، والبيهقي (5/ 379).

<sup>(2)</sup> رواء ابن حبان (3/ 51)، والحاكم (1/ 742).

<sup>(3)</sup> رواه أحمد (2/ 357)، والبيهقي (2/ 375)، والترمذي (5/ 155).

<sup>(4)</sup> رواه الديلمي في الفردوس (3/ 144)، وسعيد بن منصور في سننه (2/ 535).

<sup>(5)</sup> رواه عبد بن حميد في مسئله (1/ 227).

<sup>(6)</sup> ذكره المتقى الهندي في «الكنز» (1/ 557).

إنس أو جن "''، «فاتحة الكتاب تجزئ ما لا يجزئ شيء من القرآن، ولو أن فاتحة الكتاب جملت في كفة الميزان وجعل القرآن في الكفة الأخرى لفضلت فاتحة الكتاب على القرآن سبع مرات "<sup>(2)</sup>.

وقال العليمي الحنبلي - رحمه الله تعالى - في "تفسيره": واختلف الأئمة فيها هل هي فرضت في الصلاة، فقال أبو حنيفة: ليست فرضًا فلو قرأ آية في كل ركعة صحت صلاته، وقال صاحباه: ثلاث آيات قصار وآية طويلة تعدفا لقوله تعالى: ﴿فَاقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَهُ ﴾ وقال صاحباه: ثلاث آيات قصار وآية طويلة تعدفا لقوله تعالى: ﴿فَاقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَهُ ﴾ [المزمل:20]، من غير تقييد وفرض القراءة عندهم إنها هو في الركعتين الأوليين من الرباعية، وأما الأخيرتين فسنة، فلو سبح أو سكت فيها أجزاه، وقال الأئمة الثلاثة: هي ركن في كل ركعة من الرباعية وغيرها وتبطل الصلاة بتركها عمدًا أو سهوًا لقوله ﷺ: «لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب» في النهي.

ثم يشرع التالي في قرأتها بقوله بعد البسملة الحمد لله، قال القاضي رحمه الله تعالى: الحمد هو الثناء على الجميل الاختياري من نعمة أو غيرها، والمدح هو الثناء على الجميل مطلقًا، تقول: حمدت زيدًا على علمه وكرمه ولا تقول حمدته على حسنة، بل مدحته، وقيل: هما أخوان والشكر مقابلة النعمة قولاً وفعلاً واعتقادًا.

قال: أفادتكم النعياء مني ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجب فهو أعم منها من وجه، وأخص من آخر ولما كان الحمد من شعب الشكر كان أسبغ للنعمة وأدل على مكانها لخفاء الاعتقاد، وما في آداب الجوارح من الاحتيال جعل رأس الشكر والعمدة فيه فقال على المحدر أس الشكر ما شكر الله من لم يحمده أن والذم نقيض الحمد، والكفران نقيض الشكر، ورفعه بالابتداء وخبره لله وأصله النصب، وقد قرئ به وإنها عدل عنه إلى الرفع ليدل على عموم الحمد وثباته له دون تجدده وحدوثه وهو من المصادر التي تنصب بأفعال

<sup>(1)</sup> رواه الديلمي في الفردوس (3/ 139).

<sup>(2)</sup>ذكره المتقى الهندي في الكنز ا (1/ 557).

<sup>(3)</sup> رواه الترمذي (2/ 25)، والبيهقي (2/ 33)، وأبو عوانة (1/ 1 45).

<sup>(4)</sup> رواه البيهقي في الشعب (4/ 97)، وذكره المناوي (2/ 34).

مضمرة لا تكاد تستعمل معها والتعريف فيه للجنس، ومعناه الإشارة إلى ما يعرفه كل أحد أن الحمد ما هو، وقيل للاستغراق إذ الحمد في الحقيقة كله له إذ ما من خير إلا وهو موليه بوسط أو يغير وسط كها قال تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن بَغْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ﴾ [النحل:53]، وفيه إشعار بأن الله حي قادر مريد عالم إذ الحمد لا يستحقه إلا من كان هذا شأنه، وقرئ الحمد لله باتباع الدال اللام وبالعكس تنزيلاً لهما من حيث إنهما يُستَعملاً معًا منزلة كلمة واحدة، انتهى.

قال القاضي رحمه الله تعالى: الربُّ في الأصل مصدر بمعنى الشريعة، وهي تبليغ الشيء على كهاله شيئاً فشيئاً، ثم وصف به تعالى للمبالغة، كالصوم والعدل، وقيل: هو نعت من ربه بربه فهو رب؛ كقولك نم يتم فهو نم سمي به المالك؛ لأنه يحفظ ما يملكه ويربنه ولا يطلق على غيره تعالى إلا مقيدا لقوله تعالى: ﴿آرَجِعْ إِلَىٰ رَبِلَكَ ﴾ [يوسف: 50]، ثم قال: وقرئ بالنصب إما بإضهار فعل تقديره أَمْدَحُ أَو أَعْنِي أَو على النداء أو مرفوعًا على أنه صفة لله أو أنه بدل. انتهى.

ويطلق (الربُّ): لغة على السيد والمائك والمصلح والحائز والصاحب والثابت والمقريب والجامع والحائق والمدبر والمربي والمعبود والمحيط والكثير الخبير والمولى المنعم مع تنميتها، وإذا أفرد وحلي بــ(أل) اختص به تعالى، ويدونها يجوز إطلاقه على غيره كرب الدار، ورد قول الحطابي: إن استعمالها بمعنى السيد يشترط في المربوب، العقلُ فلا يقال: ربُّ الجبالِ بأنه شرط فاسد، بل هو رب الجميع، ومنع بعضهم أن يقال: هذا رب الجبل، وأن العبد يقول: هذا ربى، لكن هذا الحَثَّى تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّهَا» يعضده وقوله تعالى: ﴿فَلَمًا جَنَّ عَلَيْهِ الْلَهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وقد بسط الكلام على هذا الاسم سيدي محمد القونوي قدس الله سره- في «شرح الفاتحة» وعن بعض أهل الخواص أن من أكثر من ذكر هذا الاسم أجاب الله دعوته، وقضى حاجته، وأن من ذكره كل يوم سبعيائة مرة حماه الله من المعاصي والزلات.

واعلم أن لهذا الاسم مرتبة الربوبية، ومنها يكون التجلي للبصائر هنا وللإبصار هناك قال الله تعالى: ﴿رَبِّ أَرِنيَ أَنظُرُ إِلَيْكَ﴾[الأعراف:143]، ﴿فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُۥ لِلْجَبَلِ﴾ [الأعراف: 143] الآية، وقال تعالى: ﴿ وَجُوهٌ يُولِمُونُ وَالْعَرَةُ إِلَى رَبِّكَ الْمَعْيَ ﴾ [النجم: 24]، وفي الحديث الشريف: «لن تروا ربكم حتى تموتوا» أو وفيه "إِنَّكُمْ سَتَرُونَ رَبَّكُمْ " فاسم الذات غيب مطلق مقدس لا تعلق له بالآثار من حيث هو، وإن تعلقت به هي من حيث هو الفناء الثابت لمسهاه. وأما أسهاء الصفات والأفعال فإنها تطلب الآثار، وعنه ظهرت؛ أي: عن طلب الأسهاء ظهرت الآثار، ولهذا السر أضاف العالمين إلى هذا الاسم؛ لأنه من وجه له تعلق بها، ومن وجه اتصاف الحق به الفناء عنها، وهكذا باقي الأسهاء، وعن هذا الطلب الكمالي الجمالي الجلالي الرافع سجن الستور ليتضح الكنز المخفي المستور تعينت مراتب نور النور، فلمع برق الظهور، قال الشيخ أحمد القمولي رحمه الله تعالى في «شرح السهاء»: وحظ العبد منه؛ أي: من هذا الاسم أن يعلم أنه لا مالك إلا الله، وأنه تعالى يتصرف في ملكه كيف يشاء تصرف المالكين في أملاكهم لا حظر عليه ولا وجوب يسعد من يشاء، ويشقي من يشاء لا يسأل عها يفعل، وأنه الملك المتفرد بالملك والمرزق والمصلح، ويتخلق بحسن تربيته لنفسه وإصلاحه لها ويحس من هو في كفالته وكنفه من ولد وزوجة وأقنان، ويصلحهم بها ينفعهم في دينهم وأخراهم، انتهى.

وليرهم المخلوقات لأن كل صنف منهم يقال له: عالم، قال المحقق ابن حجر الهيثمي في «شرح الأربعين النووية»: وهو جُمْعِ عَالَم مشتق من العلّم، وهو ما سوى الله تعالى أو هو كالعلامة؛ لأنه علامة على موجده، قال العارف: وفي كل شيء له آية تدل على أنه واحد، فالعالم دال على كهال صانعه، وجمعه بالواو والنون شاذ، ومنع بعض المحققين كونه جمعًا لعالم، وقال: هو اسم جمع له لئلا يلزم أن يكون أعم من جمعه لاختصاص كونه بطعلاء وشمول العالم لهم ولغيرهم أجيب بمنع اختصاص بهم بل هو شامل لهم ولغيرهم، ونقل مقاتل أن تله تعالى ثهانين ألف عالم، وعن وهب آنها ثهانية عشر ألف عالم الدنيا عالم منها.

وعن ابن المسيب أنها ألف عالم ستهانة في البحر وأربعهائة في البر، وفي رواية عن

 <sup>(1)</sup> رواه النسائي في «الكبرى» (4/ 419)، والهيثمي في «الزواند» (7/ 348).

<sup>(2)</sup> رواه البيهقي في الكبري (1/ 359)، والطبراني في الكبير (2/ 430).

مقاتل أنها ثهانين ألف نصفها في البر ونصفها في البحر، وعن الضحاك أنها ثلاثيانة وستون عالمًا حقاة عراة لا يعرفون خالقهم، وستون ألف مكسيون يعرفونه والله أعلم بحقائقها قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودُ رَبِكَ إِلَّا هُوَ ﴾ [المدار: 1 3]. انتهى ملخصًا.

وعن أبي سعيد الخدري منه أنه كان يقول: إن فه تعالى آربعين ألف عالم الدنيا من مشرقها إلى مغربها عالم واحد منها، والحق الذي لصاحبه بمنزل القرب الحق أن عوالم الحق سبحانه وتعالى لا تنحصر جدًّا، ولا يحاط بها عدًّا، وإن ضمن كل عالم من العوالم المذكورة عوالم ليست محصورة، وأن العوالم المشار إليها أصول عوالم بحو السائك عليها، ثم يتخطاها فلا يراها شغلاً بمن سواها، ويراها لأن الوقوف معها حجاب والشفوق اليها اغتراب وإذا كان في كل شيء آية تدل على الصانع كان كل شيء عالمًا في نفسه يكتفي به القانع، وربها رأى المكاشف في العصن من الشجرة عوالم بحسب ورقه، فعاين في كل ورقة خلقًا بعند أجزائها يذكرون الله تعالى ويسبحونه، ويسمع تسبيحهم ويراهم بأعيانهم ويستفيد منهم علومًا جمًّة تنكشف منها أمور مبهمة، فكيف إذا كوشف بعوالم إنسان ويستفيد منهم علومًا جمّة تنكشف منها أمور مبهمة، فكيف إذا كوشف بعوالم إنسان حقائقه ورقائقه وتنوعات معارجه وطريقه؟!

ومن رأى الباب الثامن من «الفتوحات» وتأمل أرض المستمد، بهرته عوالمها وعجائبها حتى أوقد إلى الخرس والهمهمة على أنها نقطة من بحر العوالم الروحانية ورشحة من نهر هاتيك العوالم الإحسانية، وهذه الأرض لا يدخلها إلا العارفون من أي نوع كان بالروحانية الأجسام، وقد يدخل بعض الفقراء قدسها وشامها، وإن لم يشعر بالقدس والشام يعلم بهذا أن عوالم الحق سبحانه وتعالى تُنْبِئُ عن الإحاطة فإنه تعالى يقول: ﴿وَنَحَلُقُ مَا لاَ تَعَلَمُونَ ﴾ [النحل: 8]، فكن عن حجاب الاحتجاب أماطه الرحن الرحيم.

قال المولى أبو السعود رحمه الله تعالى: صِفَتان لله تعالى فإن أريد بها فيهها من الرحمة ما يختص بالعقلاء من العالمين أو ما يفيض على الحروج إلى طور الوجود من النعم فوجه تأخيرهما عن وصف الربوبية ظاهر، وإن أريد ما يعم الكل في الأطوار طلها حسبها في قوله: ﴿وَرَحَمْتِي وَسِعَتْكُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف:156]، فوجه الترتيب أن التربية لا تقتضي

المقارنة للرحمة، فإيرادها في عقبها للإيدان بأنه تعالى متفضل فيها فاعل بفيضه رحمته السابقة من غير وجوب عليه، وبأنها واقعة على أحسن ما يكون والاقتصار على نفسه تعالى بهما في التسمية لما أنه الأنسب بحال المتبرك المستعين باسمه الجليل وإلا وفق لمقاصده، انتهى.

ومضى الكلام عليهما في البسملة: ﴿ مَبْكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفائحة: 4]، قال الشيخ العامل محمد المصري رحمه الله تعالى في تفسيره: فترى ملك ومالك، فالمالك هو المتصرف في الأعيان المملوكة كيف يشاء من الملك، والملك هو المتصرف بالأمر والنهي في المأمورين من الملك، واختلف أيهما أبلغ؟ فقيل: ملك أبلغ وأعمر من مالك إذ كل ملك مالك ولا عكس، ولأن اسم الملك نافذ على المالك في ملكه، وقيل: مالك أبلغ لأنه يكون مالكًا لمناس وغيرهم فالمالك أبلغ تصرفًا وأعظم إذ إليه إجراء قوانين الشرع، ثم عنده زيادة التملك.

وقال أبو حاتم: إن مالكًا أبلغ في مدح الخانق من ملك، وملك أبلغ في مدح المخلوقين من مالك، والفرق أن المالك من المخلوقين قد يكون غير ملك، فإن قبل: كيف قال: مالك يوم الدين، وهو مالك يوم الدين وغيره؟ قيل: لأنه في الدنيا كان له منازعون في الملك مثل فرعون ونمرود وغيرها، وفي ذلك اليوم لا ينازعه أحد، واليوم عبارة عما بين طلوع الفجر وغروب الشمس، فاستعير بها بين ساعة القيامة إلى وقت استقرار أهل الدارين فيها، وقد يطلق اليوم على الساعة كقوله: ﴿ آلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: 3]، والدين: الجزاء على الأعمال والحساب بهما ومنه كما تدين تدان وفي الحديث: "الكيس من دان نفسه" أي: حاسبها، والدين القضاء والدين الطاعة يقال: دان الرجل أطاع ودان إذا عصى فهو من الأضداد، وأضاف اسم الفاعل إلى الظرف أجرى له مجرى المفعول على الاتساع كقوضم: يا سارق الليلة أهل الدار ومعناه مالك الأمور يوم الدين.

وقال المولى أبو السعود رحمه الله تعالى: وخلو إضافته عن المادة التعريف المسوغ لوقوعه صفة للمعرفة إنها هو إذا أريد به الحال أو الاستقبال، وأما عند إرادة الاستقبال الاستقرار الثبوتي كما هو اللاتق بالمقام فلا ريب في كونها إضافة حقيقة كإضافة الصفة

 <sup>(1)</sup> رواه آحمد (4/ 124)، وابن ماجه (2/ 1423).

المشبهة إلى غير معمولها، في قراءة (مالك يوم الدين)، ويوم الدين وإن لم يكن مستمرًا في جميع الأزمنة إلا أنه لتحقق وقوعه وبقائه أبدًا أجري بجرى المحقق المستمر، ويجوز أن يراد به الماضي بهذا الاعتبار كما يشهد به القرآن على صيغة الماضي، وما بك من إجراء الظرف مجرى المفعول به إنها هو من حيث المعنى ومن حيث الإعراب حتى يلزم كون الإضافة لفظة.

ألا ترى أنك تقول في مالك عبده أمس أنه مضاف إلى المفعول به على معنى أنه كذلك، لا إنه منصوب محلًا، وتخصيصه بالإضافة ما لتعظيمه وتهويله أو لبيان تفرده تعالى بإجراء الأمر فيه وانقطاع العلائق المجازية بين الملاك والأملاك حيثلة بالكلية، وإجراء هاتبك الصفات الجليلة عليه سبحانه وتعالى تعليل لما سبق من اختصاص الحمد لله تعالى المستلزم لاختصاص استحقاقه به تعالى، وتمهيد لما لحق من اقتصار العبادة والاستعانة عليه؛ لأن كل واحدة فيها مفصحة عن وجوب كل واحدة منها له تعالى، وامتناع ثبوتها لما سواه.

أما الأولى والرابعة فظاهر لأنها معترضتان طرحه لكونه تعالى ربًا مالكًا وما سواه من مربوبًا علوكًا له تعالى، وأما الثانية والثالثة فلأن اتصافه فيهما ليس إلا بالسنة لما سواه من العالمين، وذلك يستدعي أن يكون الكل منعما عليهم، فظهر أن كل واحدة من تلك الصفات كما دلت على امتناع ثبوتها لما الصفات كما دلت على امتناع ثبوتها لما عداه على الإطلاق وهو المعتى بالاختصاص، انتهى.

﴿إِيَّاكَ نَعْبُكُ فَالِ الشَيْخِ المُصرِي رحمه الله تعالى: رجع من الغيبة إلى الخطاب على التعين لأن الكلام إذا نقل من أسلوب إلى أسلوب كان ذلك أحسن تصرفًا لنشاط السامع وأكثر إيقاظًا للإصغاء إليه، ولما ذكر التحقيق بالحمد ووصف بصفات عظام تميز بها عن سائر الذرات، وتعلق العلم بمعلوم معين خوطب بذلك؛ أي: يا من هذا شأنه يخصك بالعبادة والاستعاذة ليكون أذل على الاختصاص والترقي عن البرهان إلى العبان، والانتقال من الغيبة إلى الشهود وكان المعلوم صار عبائًا، والمعقول مشاهدًا، والغيبة حضورًا، ونعبد: معناه نطيع والعبادة أقصى غاية الخضوع والتذلل، ولذلك لم يستعمل إلا خضوع في الخضوع في النعم فكان حقيقًا بأقصى غاية الخضوع.

﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيرَ ﴾ أي: نطلب العون والتأييد والمتوفيق، وفيه إفراد الله؛ أي:

لا نعبد غيرك ولا نستعينه! لأن تقديم المعمول يؤدن بالحصر، وأصل نَسْتَعين نَسْتَغوِنُ قلبت حركة الواو إلى العين فصارت باء، والمستكن في الفعلين للقارئ ومن معه من الحفظة وحاضري الجماعة أوله ولسائر الموحدين أدرج عبادته في تضاعيف عبادتهم، وخلط حاجته بحاجتهم لعلها تقبل بركاتهم، ولهذا شرعت الجماعة وقدمت العبادة على الاستعانة لتوافق رءوس الآي، وليعلم منه أن تقديم الوسيلة على طلب الحاجة أدعى إلى الإجابة. انتهى.

وقال المولى أبو السعود رحمه الله تعالى: التفات من الغيبة إلى الخطاب، وتلوين للنظم من باب إلى باب جار على نهج البلاغة في اقتنان الكلام ومسلك البراعة حسبها يقتضي المقام، كما أن الشغل من أسلوب إلى أسلوب أدخل في استجلاب النفوس واستمالة للقلوب يقع من كل واحد من التكلم والخطاب والغيبة إلى كل واحد من الآخرين كما في قوله عَلَيْ: ﴿وَاللّهُ ٱلّذِي أَرْسُلَ ٱلرِّيَحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلْدٍ ﴾ [قاطر: 9]، وقوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا كُنتُم فِي ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ جِم ﴾ [يونس: 22].

إلى غير ذلك من الالتفاتات الواردة في التنزيل لأسرار يقضيها ومزايا يستدعيها، وما استأثر به هذا المقام الجليل من النكت الرائقة الدالة على أن تخصيص العبادة والاستعانة به تعالى لما أجري عليه من النعوت الجليلة التي أوجبت له تعالى أكمل تمييز وأتم ظهور بحيث تبدل خفاء الغيبة بجلاء الحضور فاستدعى استعمال صيغة الخطاب والإيذان بأن حق التالي بعد ما تأمل فيها سلف من تفرده تعالى بذاته الأقدس المستوجب للعبودية، وامتيازه بذاته عها سواه بالكلية، واستبداده بجلائل الصفات وأحكام الربوبية المميزة له عن جميع أفراد العالمين، وافتقار الكل إليه في الذات والوجود ابتداء وبقاء على التفصيل الذي مرت الإشارة إليه أن يترقى من رتبة البرهان إلى طبقة العيان.

وينتقل من عالم الغيبة إلى عالم الشهود، ويلاحظ نفسه في حظائر القدس حاضرًا في عاضر الأنس كأنه واقف لدعوى مولاه ماثل بين يديه، وهو يدعو له بالخضوع والإخبات، ويقرع بالضراعة باب المناجاة قائلاً: يا من هذه شؤون ذاته وصفاته نخصك بالعبادة والاستعانة، فإن كل ما سواك كائنًا من كان بمعزل عن استحقاق الوجود، وفضلاً عن استحقاق أن يعبد أو يستعان، ولعل هذا هو السر باختصاص السورة

و(إيًّا): ضمير منفصل منصوب وما يلحقه من الكاف والياء والهاء حروف زيدت لتعيين الخطاب والتكلم والغيبة، لا محل لها من الإعراب كالتاء في أنت، والكاف من أرأيتك وما ادعاه الخليل من الإضافة محتجا عليه بها حكاه عن بعض العرب إذا بلغ الرجل الستين فإياه وإيا الشواب، فمها لا يعول عليه، وقيل: هي الضهائر وإيًّا دعامة لها لتصيرها منفصلة، وقيل: الضمير هو المجموع، وقرئ ﴿إياك ﴾ بالتخفيف وبفتح الهمزة والتشديد و ﴿هياك ﴾ بقلب الهمزة هاء.

والعبادة أقصى غاية التذلل والخضوع، ومنه طريق مُعَبَّد؛ أي: مُذَلَّل، والعبودية أدنى منها، وقيل: العبادة: فِعُلُ ما يرضى الله به، والعبودية: الرِّضا بها فَعَل الله، والاستعانة: طلب المعونة على الوجه الذي مرَّ بيانه، وتقديم المفعول فيهما لما ذكر من القصد والتخصيص؛ كما في قوله تعالى: ﴿ فَإِيَّنِي فَارْهَبُون﴾ [النحل: 51].

مع ما فيه من التعظيم والاهتهام به قال ابن عباس رضي الله عنهها: معناه نعبدك ولا نعبد غيرك، وتكرير الضمير المنصوب للتنصيص على تخصيصه تعالى بكل واحدة من العبادة والاستعانة، ولإبراز الاستلذاذ بالمناجاة والخطاب، وتقديم العبادة لما أنها من مقتضيات مدلول الاسم الجليل، وأنها عدة الصفات المجراة عليه أيضًا، وأما الاستعانة فمن الأحكام المبينة على الصفات المذكورة، ولأن العبادة من حقوق الله تعالى والاستعانة من حقوق الله تعانى والاستعانة من حقوق الله تعانى والاستعانة من حقوق الله تعانى والاستعانة من حقوق المستعين، ولأن العبادة واجبة حتهًا والاستعانة تابعة للمستعان فيه في الوجوب وعدمه، وقيل: لأن تقديم الوسيلة على المسؤول أدعى إلى الإجابة والقبول، هذا على تقدير كون إطلاق الاستعانة عن المفعول ليتناول كل مستعان فيه كها قالوا.

وقد قيل: إن المسؤول هو المعرفة في العبادة والتوفيق لإقامة مراسمها على ما ينبغي، وهو اللائق بشأن التنزيل والمناسب لحال الحامد فإن استعانته مسبوقة بملاحظة فعل من أفعاله لنستعينه تعالى في إيقاعه، ومن البَيِّن أنه عند استغراقه في ملاحظة شؤونه تعالى واشتغاله بأداء ما توجبه تلك الملاحظة من الحمد والثناء لا يكاد يخطر بباله من أقواله وأفعاله إلا الإقبال الكلى عليه والتوجه التام إليه.

ولقد فعل ذلك بتخصيص العبادة به تعالى أولاً وباستدعاء الهداية إلى ما يوصل اليه آخرًا فكيف يتصور أن يشتغل فيها بينهها بها لا يعنيه من أمور دنياه، أو بها يعمها وغيرها لأنه قيل: وإياك نستعين في ذلك فإنًا غير قادرين على أداء حقوقه من غير إعانة منك، فوجه الترتيب حيننذ واضح، وفيه الإشعار بعلو مرتبة عبادته وعزة مناها ويكونها عند العابد أشرف المباغي والمقاصد، ويكونه عن مواهبه تعالى لا من أعمال نفسه ومن الملائمة لما يعقبه من الدعاء ما لا يخفى، وقيل: الواو للحال أي: إياك نعبد مستعينين بك، وإيثار صيغة المتكلم مع الغير في الفعلين للإيذان بقصور نفسه وعدم لياقته بالوقوف في مواقف الكبرياء منفردًا، أو عرض العبادة واستدعاء المعونة والهداية مستنقلاً، وأن ذلك مواقف الكبرياء منفردًا، أو عرض العبادة واستدعاء المعونة والهداية مستنقلاً، وأن ذلك وقرئ في المعان باستنزال سائر الموحدين له في الحالة العارضة له بنا على تعاضد الأدلة الملحية إلى ذلك وقرئ في ستعين بكسر النون على لغة بني تميم، انتهى.

وقال الشيخ رضي الله تعالى عنه في الباب تسع وتسعين من "فتوحاته" الذي عقده في أسرار الصلاة والقراءة: روينا في هذا الباب عن بعض المعلمين من الصالحين أن شابًا صغيرًا كان يقرأ عليه القرآن فرآه مصفر اللون فسأل عن حاله فقيل له: إنه يقوم الليل كله بالقرآن، فقال له: يا ولدي أخبرت أنك تقوم الليل كله بالقرآن، فقال: هو كها قيل لك، فقال: يا ولدي إذا كان هذه الليلة فأحضرني في قبلتك واقرآ علي القرآن في صلاتك ولا تعفل عني، فقال الشاب: نعم فلما أصبح، فقال له: هل فعلت ما أمرتك به؟ فقال: نعم يا أستاذ، قال: وهل ختمت القرآن؟ قال: لا ما قدرت على أكثر من نصف القرآن، قال: يا ولدي هذا حسن إذا كان هذه الليلة فاجعل من شئت من الصحابة أمامك الذين سمعوا القرآن من رسول الله على واحذر فإنهم سمعوه من رسول الله في قراءتك، فقال: إن شاء الله تعالى با أستاذ كذلك أفعل، فلها أصبح سأله الأستاذ عن ليلته، فقال: يا أستاذ ما قدرت على أكثر من ربع القرآن، فقال: يا ولدي اثل هذه الليلة على رسول الله أشتاذ ما قدرت طول ليلتي على أكثر من جزء من القرآن، أو ما يقاربه، فقال: يا ولدي الأستاذ ما قدرت طول ليلتي على أكثر من جزء من القرآن، أو ما يقاربه، فقال: يا ولدي إذا كان هذه الليلة فلتكن تقرأ القرآن بين يدي من القرآن، أو ما يقاربه، فقال: يا ولدي إذا كان هذه الليلة فلتكن تقرأ القرآن بين يدي جريل عنه الذي نزل به على قلب عمد من الأستاذ ما قدرت طول ليلتي على أكثر من جزء من القرآن، أو ما يقاربه، فقال: يا ولدي إذا كان هذه الليلة فلتكن تقرأ القرآن بين يدي جريل عنه الذي نزل به على قلب عمد على الله القرآن بن يدي جريل عنه الذي نزل به على قلب عمد على الله الله الله فلتكن تقرأ القرآن بين يدى جريل عنه الذي نزل به على قلب عمد على الله الله الله فلتكن تقرأ القرآن بين يدى جريل عنه الذي نزل به على قلب عمد الله

واحذر واعرف قدر من تقرأ عليه، فلما أصبح، قال: يا أستاذ ما قدرت على أكثر من كذا وذكر سورًا قليلة من القرآن، قال: يا ولدي إذا كان هذه الليلة تب إلى الله تعالى، وتأهب واعلم أن المصلي يناجي ربه، وأنك واقف بين يديه تنلو عليه كلامه، فانظر حظك من القرآن، وحظه، وتتدبر ما تقرأ، فليس المراد جمع الحروف ولا تأليفها ولا حكاية الأقوال وإنها المراد بالقرآن تدبر معاني ما تتلوه فلا تك جاهلاً، فلما أصبح انتظر الاستاذ الشاب، فلم يجئ إليه فبعث من سأل عن شأنه، فقيل له: إنه أصبح مريضًا يعاد، فجاء إليه الأستاذ، فلها أبصره الشاب بكي وقال: يا أستاذ جزاك الله عني خيرًا ما عرفت أني كاذب إلا البارحة لما قست في مصلاي وأحضرت الحق وأنا بين يديه أتلو عليه كتابه، فلها استفتحت الفاتحة ووصلت إلى قوله: إياك نعبد نظرت إلى نفسي قلم أرها تصدق في قولها، فاستحييت أن أقول بين يديه ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ وهو يعلم أني أكذب في مقالتي، فإن رأيت نفسي لاهيةً بخواطرها عن عبادته، وبقيت أردد القراءة من أول الفائحة إلى قوله: ﴿مَالَكِ يُوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ ولا أقدر أن أقول: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ فإنها ما خلصت لي، فبقيت استحى أن أكذب بين يديه تعالى فيمقتني فها ركعت حتى طلع الفجر، وقد مرضت كبدي، وما أنا إلا راحل إليه على حالة لا أرضاها من نفسي، فها انقضت ثلاثة أيام حتى مات الشاب، فلها دفن أتى الأستاذ إلى قبره فسأله عن حاله، فسمع صوت الشاب من قبره وهو يقول:

## أنــاحـــي عـــندحـــي لم يحاســــبني بــــــشي

فرجع الأستاذ إلى بيته ولزم فراشه مريضًا مما أثر فيه حال الفتى فلحق به، قال الشيخ- قدس الله سره- فمن قرأ إياك نعبد على قراءة الشاب فقد قرأ.. إلخ.

ونقل الشعراني هذه ما معناه أن التالي ينبغي له أن يقرأ هذه الآية ملاحظًا عند قوله إياك؛ أي: لا نعبد إلا إياك بك ولا نستعين على آت إلا بك إذ لا حول ولا قوة إلا بك، أو يقرأها على أنه ممثل للأمر الإلهي في قرأتها لا أنه عن وفَّى حق ما تقتضيه حقيقة تلاوتها.

﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ قال الشيخ محمد المصري رحمه تعالى: دعاء ورغية من المربوب إلى الرب، والمعنى اهد: دلنا على الصراط المستقيم، وارشدنا إليه، وأرنا طريق هدايتك وصيغة الأمر والدعاء واحدة؛ لأن كل واحد منها طلب، وإنها يتفاوتان

يحصيها عدد لكنها تنحصر في أجناس مرتبة:

﴿ الْعَبِرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ قبل: هو الإسلام، وقبل: طريق الجنة، وقبل: القرآن، وقبل: طريق الجنة، وقبل القرآن، وقبل: طريق السنة، وقبل غير ذلك، وأصله في اللغة: الطريق الواضح أو المكان المهيأ للسلوك، أو المستقيم هو الذي لا اعوجاج فيه ولا انحراف، والهداية دلالة بلطف ولذلك تستعمل في الحير وقوله تعالى: ﴿ فَالْهَدُوهُمُ إِلَى صِرَاطٍ ٱلجَنجِمِ ﴾ [الصافات:23]، على إرادة التهكم، ومعنى طلب الهداية وهم مهتدون: طلب الثبات والدوام، كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنُا اللَّهِ اللهِ أَنُواع لا وَالمَنْوَأُ وَالنَّالَةِ ﴾ [النساه:366]، فإن الإنسان قد يهتدي ثم ينقطع، وهداية الله أنواع لا

الأول: إفاضة القوي التي بها يتمكن المؤمن من الاهتداء إلى مصالحه؛ كالقوة العقلية، والحواس الباطنة، والمشاعر الظاهرة.

والثاني: نصب الدلائل الفارقة بين الحق، والباطل والصلاح والفساد، وإليه أشار بقوله: ﴿وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنَ ﴾ [البلد:10]، ﴿وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمَ ﴾ [فصلت:17].

والثالث: الهداية بإرسال الرسل، وإنزال الكتب، وإياها عني بقولها، ﴿وَجَعَلْنَنَهُمْ وَإِنَّا هَنَذًا اللَّهُمْ ا أَيِمَةٌ يَهْدُونَ بِأُمْرِنَا﴾ [الأنبياء:73]، وقوله: ﴿إِنَّ هَنذًا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّبِي هِيَ أَقْوَمُ﴾ [الإسراء:9].

والرابع: أن يكشف عن قلوبهم، ويربهم الأشياء كها هي بالوحي والإلهام، أو المنامات الصادقة، وهذا قسم يختص بعائلة الأنبياء والأولياء، وإياه عني بقوله: ﴿ أَوْلَنِكَ اللّٰهَ مَا لَكُ مَا فَهُ اللّٰهُ مَا أَوْلَنِكَ اللّٰهُ مَا فَهُ لَا لَهُ مَا أَوْلَنِكَ اللّٰهُ مَا أَلَهُ مَا فَهُ لَا لَهُ مَا أَلَهُ مَا لَا لَهُ مَا أَلَهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ مَا أَلَهُ مَا أَلَهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلَالْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَّالْمُ الللّٰمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلَالِم

وقال المولى أبو السعود قلس الله روحه: إفراد المعظم إفراد المعونة المسؤولة بالذكر، وتعيين لما هو الأهم، أو بيان ها كأنه قيل: كيف أُعينكم؟ فقيل: اهدنا، والهدية دلالة بلطف على ما يوصل إلى البغية، وكذلك اختصت بالخبر، وقوله تعالى: ﴿فَٱهْذُوهُمْ إِلَى صِرَطِ ٱلجَنِجِمِ ﴾ [الصافات:23]، وارد على طريق التهكم، والأصل تعديتها بـ (إلى)، واللام كما في قوله فَيُلُل: ﴿فَلُ هَلَ مِن شُرَكَآبِكُم مَن يَهْدِي إِلَى ٱلْحَقَ فَل الله يَهْدِي

لِلْحَقِيَ آيونس:35]. فعومل معاملة اختار في قوله تعالى: ﴿وَآخَتَار مُوسَى فَوَمَهُ ﴾ [الأعراف:155]، وهداية الله مع تنوعها إلى أنواع لا تكاد تحصر، منحصرة في أجناس مرتبة:

منها: النفسية؛ كإفاضة القوى الطبيعية والحيوانية التي ما يصدر عن المرء لفاعلية الطبيعية والحيوانية، والقوى المدركة، والمشاعر الظاهرة والباطنة التي بها يتمكن من إقامة مصلحته المعاشية والمعادية.

ومنها: اتفاقية، فإما تكوينية معربة عن الحق بلسان الحال؛ وهي نصب الأدلة المودعة في كل فرد من أفراد العالم حسبها لوح به فيها سلف، وإما تنزيلية مفصحة عن تفاصيل الأحكام النظرية والعملية بلسان المقال، بإرسال الرسل، وإنزال الكتب المنطوية على فنون الهدايات التي من جملتها الإرشاد إلى مسلك الاستدلال بتلك الأدلة التكوينية الأفاقية الأنفسية، والتنبيه إلى مكانها، كها أشير إليه مجملاً في قوله: ﴿وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنتُ لِللهُ عَملاً في قوله: ﴿وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنتُ لِللهُ عَملاً في قوله: ﴿ وَفِي اللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا خَلُقَ اللَّهُ فِي اللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا خَلُقَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَتِ وَالْمُرْضِ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يَتَقُولَ كَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُلْكُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ و

ومنها: الهداية الخاصة؛ وهي كشف الأسرار لقلب المهدي بالوحي والإغام، ولكل مرتبة من هذه المراتب صاحب ينتجها وطالب يستدعيها، والمطلوب إما زيادتها كها في قوله تعالى:﴿وَالَّذِينَ آهْتَدُوۤاْ زَادَهُمْ هُدًى﴾ [محمد:17].

وأما الثابت عليها كها روي عن على وأُيَّ رضي الله عنهها اهدنا: ثبتنا، ولفظ الهداية على الوجه الأخير مجاز قطعًا، وأما على الأول فإن اعتبر مفهوم الزيادة داخلاً في المعنى المستعمل فيه كان مجازًا أيضًا، وإن اعتبر خارجًا عنه مدلو لا عليه بالقرآن كان حقيقة؛ لأن الهداية الزائدة هداية كها أن العبادة الزائدة عبادة فلا يلزم الجمع بين الحقيقة والمجاز وقرئ أرشدنا.

والصراط عادة أصله السين قلبت صادًا لمكان الطاء المصيطر» في المسيطرة من سرط الشيء إذا ابتلعه شُمِّيت به لأنها تسترِطُ السابلةَ إذا سلكوها، كما سميت لَقَّمَّا لأنها تلتقمهم، وقد تُشَمُّ الصاد صوت الزاي تحريًا للقرب من المبدَّل منه، وقرئ بهنُ جيعًا، وفصاحهنّ إخلاص الصاد، وهي لغة قريش، وهي الثابتة في الإمام، ويجمع صُرُط، نحو كتاب وكتب، ويذكر ويؤنث كالطريق والسبيل، والمراد طريق الحق وهي الملة الحنيفية السمحة المتوسطة بين الإفراط والتفريط.

وصرّط الذين أنعمت عليهم بدل من الأول بدل الكل وهو في حكم تكرير العامل من حيث إنه المقصود بالنسبة، وفائدته التأكيد والتنصيص على أن طريق الذين أنعم الله عليهم وهم المسلمون هو العلم في الاستقامة والمشهود له بالاستواء بحيث لا يذهب الوهم عند ذكر الطريق المستقيم إلا إليه، وإطلاق الأنعام لقصد الشمول فإن نعمة الإسلام عنوان النعم كلها فمن فاز بها فقد جازها، وقبل: المراد بهم الأنبياء عليهم السلام، ولعل الأظهر أنهم المذكورون في قوله عز قائلاً: ﴿ فَأُوتَنبِكَ مَع اللّذِينَ أَنْعَمُ اللّه عَلَيْنِ أَنْعَمُ اللّه عَلْمَ اللّه عَلَيْنَ أَنْعَمُ الله عَلَيْنِ أَلَيْنَ أَنْعَمُ الله عَلَيْهِ مِن النّبِينَ وَالصّدِيقِينَ وَالشّبِدينَ ﴾ [النساء:69]، بشهادة ما قبله من قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ دَيْنَهُم صِرّطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء:68]، وقبل هم أصحاب موسى قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ دَيْنَهُم صِرّطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء:68]، وقبل هم أصحاب موسى وعيسى عليها السلام قبل النسخ والتحريف، وقرئ: صراط من أنعمت عليهم، والإنعام إيصال النعمة وهي في الأصل الحالة التي يتلذها الإنسان من النعمة وهي اللين، وأصول في ونيوي وأخروي، والأول قسان: وهبي، وكسي، وكسي.

والوهبي أيضًا قسمان: روحاني: كنفخ الروح فيه وإمداده بالعقل وما يتبعه من القوى المدركة فإنها مع كونها من قبيل الهدايات نعم جليلة في أنفسها، وجسماني: كتحليق البدن والقوى الحالة فيه والهيئات العارضة له من الصحة وسلامة الأعضاء.

والكسبي: بخلية النفس عن الرذائل وتحليتها بالأخلاق السنية والملكات البهية وتزيين البدن بالهيئات المطبوعة والحلي المرضية وحصول الجاه والمال، والثاني: مغفرة ما فرط منه والرضا عنه وتبوئه في أعلى عليين مع المقربين، والمطلوب هو القسم الأخير وما هو ذريعة إلى نيله من القسم الأول، اللهم ارزقنا ذلك بفضلك العظيم ورحمتك الواسعة، انتهى.

ولم أزَ في عبارة المصري زيادة فاقتصرت على عبارة المولى لحصول الإفادة.

﴿غَيْرِ ٱلْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ﴾ قال المصري رحمه الله تعالى: الجمهور على المغضوب

عليهم هم: اليهود، ولا الضّالين: هم النصارى، وقبل: المغضوب عليهم المشركون، والضالون المنافقون، ويشهد للأول ما جاء مفسرًا عن النبي يُؤيَّة في قصة عدي بن حاتم أخرجه الترمذي في «جامعه» ويشهد له أيضًا قوله تعالى في اليهود: ﴿وَبَا تُو يِغْضَبٍ مِرَىَ النَّهِ ﴾ [البقرة: 13]، وقال في النصارى: ﴿فَذَ ضَلُوا مِن قَبْلُ﴾ [المائدة: 72].

والغضب في اللغة: الشَّدة أو ثوران النفس أو إرادة الانتقام وغضب الله تعالى إرادته الانتقام عن عصاه، وهو لا يلحق المؤمنين بل يلحق الكافرين فقط قاله البكري، والمراد به أبو الحسن محمد بن محمد الصديقي البكري – قدس الله سره – وهو شيخ المؤلف وقد ترجمة الشعراني رضي الله تعالى عنه في «الطبقات الوسطى»، والسيد عبد الفادر العيد روى في كتابه «النور السافر في مناقب أهل القرن العاشر» وصاحب «أشائر التحقيق في بشائر الصديق»، والنجم الغزي رحمه الله تعالى في «الكواكب السائرة» وغيرهم، والشيخ بشائر الحسن ما ينوف على أربعهائة مؤلف منها التفسير الذي أشار إليه المؤلف.

ثم قال: والضلال في كلام العرب الذهاب عن سنن القصد وطريق الحق، ومنه ضَلَّ اللبن في الماء؛ أي: غاب ومنه ﴿أُوذَا ضَلَّنَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ [السجدة:10] أي: غبنا وكنا ترابًا وغيره، المغضوب بالحفض على البدل من الذين أولها والميم في عليم ونكتة البدل إفادة أن المهتدين ليسوا يهودًا ولا نصارى، أو صفة للذين، والذين: معرفة ولا توصف المعارف بالنكرات ولا النكرات بالمعارف إلا أن الذين ليس بمقصود فهو عام أو لأن (غير) عرفت لكونها بين شيئين لا سبب بينها كها تقول: الحي غير الميت، والساكن غير المتحرك، وبها قولان: الأول: للفاسى، والثاني: للزمخشري.

و(لا) في ﴿ولا الضالين﴾ قيل: زائدة كها في قوله: ﴿مَا مُنْعَكَ أَلَا تَسْجُدُ﴾ [الأعراف:12]، وقيل تأكيد، وخلته لئلا يتوهم أن الضالين معطوف على الذين، وقال الكوفيون: لا بمعنى غير، وقرئ به في الشواذ.

﴿آمين﴾ معناه استجب، وفيه لغتان: مد الألف وقصرها، وبني على الفتح؛ كأين لالتقاء الساكنين، وليست من القرآن، بدليل أنه لم يثبت في المصاحف، ولم يكن قبلنا إلا لموسى وهارون عليهما السلام، وتسن عقب الفاتحة في الصلاة وخارجها، انتهى. وقال المولى أبو السعود رحمه الله تعالى: صفة للموصول على أنه عبارة عن إحدى الطوائف المذكورة المشهورة بالإنعام عليهم، وباستقامة المسلك، ومن ضرورة هذه الشهرة شهرتُهم بالمغايرة لما أضيف إليه كلمة (غير) من المتصفين بضدَّي الوصفين المذكورين، أعني مطلق المغضوب عليهم والضالين، فاكتسبت بذلك تَعرُّفا مصححًا لوقوعها صفة للمعرفة كما في قولك: عليك بالحركة غير السكون، وُصِفوا بذلك تكملةً لما قبله وإبذانًا بأن السلامة عا ابتُلي به أولئك نعمة جليلة في نفسها، أي الذين جمعوا بين النعمة المُطلقة التي هي نعمة الإيهان ونعمة السلامة من الغضب والضلال.

وقيل: المرادُ بالموصول طائفةً من المؤمنين لا بأعيانهم، فيكون بمعنى النكرة كذي اللام إذا أريد به الجنسُ في ضمن بعض الأفراد لا بعينه، وهو المسمى بالمعهود الذهني، وبالمغضوب عليهم والضالين اليهودُ والنصارى ، كما ورد في مسند أحدَ والترمذي فيبقى لفظُ (غير) على إبهامه نكرةٌ مثل موصوفه، وأنت خبير بأن جعلَ الموصول عبارةً عما ذكر من طائفة غير معيَّنة مُحلُّ ببدليةٍ ما أضيف إليه مما قبله فإن مدارَها كونُ صراطِ المؤمنين عليّا في الاستقامة مشهودًا له بالاستواء على الوجه الذي تحقَّقْتَه فيها سلف.

ومن البيّن أن ذلك من حيثُ إضافتُه وانتسابُه إلى كلهم لا إلى بعضٍ مُبُهم منهم، وبهذا تبين ألّا سبيلَ إلى جعل: ﴿غَيْرِ المُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ بدلا من الموصول؛ لما عرفت من أن شأنَ البدلِ أن يُفيدَ متبوعَهُ مزيدَ تأكيدِ وتقرير، وفضلَ إيضاحٍ وتفسير ، ولا ريب في أن قصارى أمرِ ما نحن فيه أن يكتسبَ عما أضيف إليه نوع تعرُّفِ مصحّعٍ لوقوعه صفة للموصول، وأما استحقاقُ أن يكون مقصودًا بالنسبة مفيدًا لما ذكر من الفوائد فكلًا. وقُرى بالنصب على الحال، والعاملُ أنعمتَ، أو على المدح، أو على الاستثناء إنْ فُسر النعمةُ بها يعمُّ القليل.

والغضب: هيجانُ النفس لإرادة الانتقام، وعند إسنادِه إلى الله سبحانه يُراد به غايتُه بطريق إطلاقِ اسمِ السبب بالنسبة إلبنا على مسبّبِهِ القريبِ إنْ أريد به إرادةُ الانتقام، ويجوز حمَّلُ الكلام على التمثيل، بأنْ تُشبّه وعلى مسبّبِهِ البعيدِ إن أريد به نفسُ الانتقام، ويجوز حمَّلُ الكلام على التمثيل، بأنْ تُشبّه الهيئةُ المنتزَعةُ من شخطه تعالى للعصاة وإرادةُ الانتقام منهم لمعاصيهم بها يُنتزَعُ من حال الملك إذا عَضِب على الذين عصَوْه، وأراد أن ينتقم منهم ويعاقِبَهم، وعليهم مرتفِعٌ

بالمغضوب، قائم مَقَامُ فَاعَلِمُهُ وَالْعَدُولُ عَنْ إَسْنَادُ الْعَضْبُ إِلَيْهُ تَعَالَى كَالْإِنْعَامُ جَرَى عَلَى مُنْهَاجِ الآدَابِ النَّتَزِيلِيةِ فِي نَسْبَةِ النَّعْمِ وَالحَيْرِ إِلَيْهِ فَيُظَنَّهُ دُونَ أَصْدَادُهَا، كَمَا فِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ اللَّذِي خُلُونَ فَهُوْ يَهْدِينِ ﴿ وَاللَّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَيُشْقِينِ ﴾ وَإِذَا مُرِضْتُ فَهُوَ يُشْفِينٍ ﴾ وَإِذَا مُرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينٍ ﴾ وَإِذَا مُرِضْتُ فَهُو يَشْفِينٍ ﴾ وَإِذَا مُرضَتُ فَهُو

وقوله تعالى: ﴿وَأَنَّا لَا نَدْرِى أَشَرُّ أَرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّمُ رَشَدَا﴾ [الجن: 10]، والآا مزيدةً لتأكيد ما أفاده الخير من معنى النفي كأنه قبل: لا المغضوب عليهم ولا الضالين، ولذلك جاز أنا زيداً غيرُ ضارب، جوازُ أنا زيداً لا ضَارِبٌ وإن امتنع أنا زيداً مثلُ ضاربٍ، والضلال هو العدول على الصراط السوي، وقُرى وغيرِ الضائين، وقُرى ﴿ولا الضَّالِينَ ﴾ بالهمزة على لغة مَنْ جدَّ في الهرب عن التقاء الساكنين .

آمين: اسم فعل هو : استجبٌ ، وعن ابن عباس رضي الله عنهما سألت رسولَ الله عن معنى آمِين ، فقال : افعل بُني على الفتح كأينَ لالتقاء الساكنين ، وفيه لغنان ملَّ الله وقصرٌ ها قال :

## وَيَسرحَمُ اللهُ عَسبداً قسالَ آمسنال

وعن رسول الله ﷺ أنه قال لأَي بن كعب: «ألا أخبرتك بسورة لم يُنزل في التوراة والإنجيل والقرآن مثلها، قلت: بلي يا رسول الله، قال: فاتحة الكتاب، إنها السبع المثاني،

يا رَبُّ لا تَسلُّبَنِّي حُبُّها أَبَداً ﴿ وَيُوحَمُّ اللَّهُ عَبِداً قَالَ آمينا.

<sup>(1)</sup> الشطرة من بيت لمجنون ليلي وتمامه:

<sup>(2)</sup> لم أقف عليه.

<sup>(3)</sup> رواه أبو داود (1/ 246)، والطبران في الكبير\* (22/ 21).

وعن حذيفة بن البيان أن النبي ﷺ قال: «إن القومَ ليبعثُ الله عليهم العذابَ حتمًا مقضيًّا ، فيقرأ صبيٌّ من صبيانهم في الكتاب الحمدُ لله رب العالمين ، فيسمعه الله تعالى فيرفعُ عنهم بذلك العذابَ أربعين سنة «<sup>(1)</sup>.

وعنه  $ilde{x}$ : "آمين خاتم رب العالمين على لسان هباده المؤمنين $\mathbb{P}^{0}$  رواه ابن عدى، والطِّيراني في الدعاء عن أبي هريرة، انتهى.

وقد ألف في فضائلها وخواصها كثر من الأعلام، وأفردت بالتصنيف؛ بقصد الإفادة والإعلام، وذكر لها أهل الخواص خلوة جليلة، ودعوة آثارها جبلة على الحروف التي خلت منها؛ وهي (فجش طخذ) وشرحها وخدمتها، وهل هي مستعدّة بالعدّاب، أو بالخير والثواب؟ ورجحوا الثاني، ولخص ما قاله بعض أهل التداني: أن من لازم قراءتها شاهد العجب العجاب، وبلغ سائر الآراب، وفتحت له الأبواب، وكانت شافيه واقية له من الأوصاب، كافية راقية من لسع حيات الهموم في الأحقاب، مذهبة لظمأ الفؤاد بهاء مددها المنساب، أمة من أمها أم العلوم؛ لأنها أم الكتاب، مؤسس بناء تاليها، أو هي الأساس الجامع للبَّابِ اللِّبَابِ، فمن تعلُّق بها وتمسُّك بذيل الملازمة على تلاوة أجزائها كُفي هم يوم الحساب، وحمل عقبي ذلك، وشكر ربه على التوفيق المستطاب.

ويبسمل؛ أي: ما يأتي بالبسملة، ويقرأ أوائل البقرة، قال المصرى رحمه الله تعالى: قيل: إنها أول سورة نزلت بالمدينة إلى قوله: ﴿وَٱتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ﴾ [البقرة:281]، فإنها آخر آية نزلت، وهذه السورة فضلها عظيم، ويقال هَا: فسطاط القرآن؛ لاجتماع كثير من الآيات، والأحكام، والقصص، والعجانب؛ لأن الفسطاط مجمع أهل البلد، وفيها ألف آمر، وألف نهي، وألف حكم، وألف خير.

وفي الحديث: "إن لكل شيء سنامًا وسنام القرآن سورة البقرة" وقد تعلمها عمر

<sup>(1)</sup> تقدم نخريجه.

<sup>(2)</sup> ذكره العجلوني في كشف الخفاء (1/ 221 -525).

<sup>(3)</sup> ذكره العجلون في «كشف الخفاء» (1/ 18).

<sup>(4)</sup> رواه الحاكم (1/ 748): والطيران في «الكبير» (9/ 129).

بفقهها وما تحتوي عليه في اثنتا عشرة المنة، وابنة عبد الله في آيان سنين، وفي الحديث: 
الخذها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البطلة - يعني: السحرة - إذا قرئت في بيت لم 
يدخله شيطان ثلاثة آيام (الله قوله تعالى: ﴿المفلحون﴾؛ أي: يقرأ الآيات الأربع، 
فيقول: ألم، قال المولى أبو السعود رحمه الله: الألفاظ التي يعبر بها عن حروف المعجم التي 
من جملتها المُقطّعاتُ المرقومةُ في فواتح السور الكريمة أسهاءٌ فها، لاندراجها تحت حدً 
الاسم، ويشهدُ به ما يعتربها من التعريف والتنكير والجمع والتصغير وغير ذلك من 
خصائص الاسم، وقد نص على ذلك أساطينُ أثمة العربية، وما وقع في عبارات المتقدمين 
من التصريح بحرُفيتها محمولٌ على المسامحة.

وأما ما روي عن ابن مسعود ﴿ من أنه على قال: «من قرأ حرفًا من كتاب الله تعالى فله حسنة بحسنة بعشر أمثالها لا أقول ألم حرف؛ بل ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف وفي رواية الترمذي والدارمي: الا أقول ألم حرف ذلك الكتاب حرف، ولكن الألف حرف، واللام حرف، والدال حرف، والكاف حرف أنه فلا تعلق له بها نحز فيه قطعًا ، فإن إطلاق الحرف على ما يقابل الاسم والفعل عرف جديد اخترعه أمنة الصناعة، وإنها الحرف عند الأوائل ما يتركب منه الكلم من الحروف المبسوطة، وربها يطلق على الكلمة أيضًا تجوزًا، وآريد به في اخديث الشريف دفع توهم التجوزُن، وزيادة تعيين إرادة المعنى الحقيقي ليتبين بذلك أن الحسنة الموعودة ليست بعدد الكلمات القرآنية، بل بعدد حروفها المكتوبة في المصاحف، كها ينوْح به ذكر كتاب الله دون كلام الله أو المحكوم المرآن، وليس هذا من تسمية الشيء باسم مدلوله في شيء كها قيل، كيف لا والمحكوم عليه بالحرفية واستنباع الحسنة إنها هي المسميات البسيطة الواقعة في كتاب الله وظن، سواء عليه بالحرفية واستنباع الحسنة إنها هي المسميات البسيطة الواقعة في كتاب الله وظن، معا لا يعرف عنها بأسهائها أو بأنفسها كها في قولك السين مهملة والشين مثلثة وغير ذلك مما لا يصدفق المحمول إلا على ذات الموضوع لا أسهاؤها المؤلفة.

كما إذا قلت: الألف مؤلف من ثلاثة أحرف فكما أن الحسنات في قراءة قوله تعالى:

رواه مسلم (1/ 553)، وابن حبان (1/ 322)، والدار مي (2/ 543).

<sup>(2)</sup> ذكره المناوي (2/ 546).

<sup>(3)</sup> رواه الترمذي (5/ 175).

﴿ ذَالِكَ ٱلْكِتَبُ ﴾ [البقرة: 2]، بمقابلة حروفة البسيطة، وموافقة لعددها كذلك في قراءة قوله تعالى: ﴿ الْمِ اللَّهُ وَ الْهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ألا ترى إلى ما في الرواية الأخيرة من قوله عليه الصلاة والسلام: اوالدال حرف والكاف حرف الله عبر عن طَرَفي اذلك السميها ، مع كونها ملفوظين بأنفسها ، ولقد روعيَتْ في هذه التسمية نُكتة راتعة حيث جُعِلَ كل مسمى لكونه من قبيل الألفاظ صَدْراً لاسمه، ليكون هو المفهوم منه إثر ذي أثير، خلا أن الألف حيث تعذّر الابتداء بها استُعيرت مكانها الهمزة، وهي مُعرَبة إذ لا مناسبة بينها وبين مبني الأصل، لكنها ما لم تلها العوامل ساكنة الأعجاز على الوقف كأسهاء الأعداد وغيرها، حين خلت عن العوامل، ولذلك قبل: صاد، وقاف، مجموعًا فيها بين الساكنين، ولم تعامل معاملة أين وكيف وهؤلاء، وإن وَلِيها عامل مسها الإعراب، وقصرُ ما آخِرُه ألف عند التهجي لابتغاء الجِفةِ لا لأن وزانه وزان (لا) تقصرُ تارة فتكون حرفاً وتمثر أخرى فتكون اسها لها كما في قول حسان في:

ما قال قط إلا في تسشهّده السولا التسشهّدُ لم تُستمع له لاء وقد تكلموا في شأن هذه الفواتح الكريمةِ وما أريد بها فقيل: إنها من العلوم المستورةِ، والأسرارِ المحجوبة.

رُوي عن الصّدّيق ﷺ أنه قال: ﴿في كل كتاب سرٌّ ، وسرُّ القرآن أوائلُ السور». وعن عليّ ﷺ: ﴿إِن لَكُل كتابِ صَفَوةً وصَفَوةٌ هَذَا الكتابِ حَرَوفُ التَهجّيِّ.

 <sup>(1)</sup> رواه الطبراني في «الأوسط» (1/ 102)، والهيثمي في «الزوائد» (7/ 163).

وعن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال! العجزاتِ العلماء عن إدراكها وشيل الشعبي عنها فقال: السرَّ الله شكل فلا تطلبوه الله وقيل: إنها من أسهاء الله تعالى، وقيل: كلَّ حرفِ منها إشارة إلى اسم من أسهاء الله تعالى، أو صفة من صفاته تعالى، وقيل: إنها صفاتُ الأفعال، الألفُ اللاؤه، واللام لُطفه، والميمُ مجدّه ومُلكُه، قاله محمدُ بنُ كعبِ القُرَظي. وقيل: إنها من قبيل الحساب، وقيل: الألفُ من الله، واللامُ من جبريلَ، والميمُ من محمد، أي الله أنزل الكتابَ بواسطة جبريلَ على محمد عليهما الصلاة والسلام. وقيل: هي أقسام من الله تعالى بهذه الحروف المعجمة، لشرفها من حيث إنها أصولُ اللغاتِ ومبادئ كتبه المنزلة، ومباني أسهانِه الكريمة، وقبل: إشارة إلى انتهاء كلامٍ وابتداء كلامٍ ومبادئ وقبل.

ولكن الذي عليه التعويل: إما كوئها أسهاة للسور المصدرة بها، وعليه إجماعُ الأكثر، وإليه ذهب الخليلُ وسيبويه، قالوا: سمّيت بها إيذانًا بأنها كلياتٌ عربيةٌ معروفةُ التركيب من مسميات هذه الألفاظ، فيكون فيه إيهاءٌ إلى الإعجاز والتحدي على سبيل الإيقاظ، فلولا أنه وحيٌ من الله يَجْلَق لما عجِزوا عن معارضته.

ويقرُب منه ما قاله الكلبيُّ والسّدي وقَتادة من أنها أسهاءٌ للقرآن، والتسمية بثلاثة أسهاء فصاعدًا إنها تُستنكر في لغة العرب إذا رُكُبَتُ وجُعلت اسمًا واحدًا، كها في حَضْرَ موت، فأما إذا كانت منثورة فلا استنكار فيها، والمسمى هو المجموعةُ لا الفاتحة فقط، حتى يلزمَ اتحادُ الاسمِ والمسمى، غايةُ الأمر دخولُ الاسمِ في المسمى، ولا محذورَ فيه، كها لا محذورَ في عكسه حسبها تحققتَه آنفًا، وإنها كُتبت في المصاحف صورُ المسميات دون صور الأسهاءِ لأنه أدلُ على كيفية التلفظ بها، وهي (إمنًا) أن يكون على نهج التهجّي دون التركيب ولأن فيه سلامةً من التطويل لا سيها في الفواتحِ الخياسية، على أن خطَّ المُصحف عما لا يناقشُ فيه بمخالفة القياسِ، وإما كونها مسرودةً على نمط التعديد.

وإليه جنّح أهلُ التحقيق قالوا: قالوا إنها وردت هكذا ليكون إيقاظاً لمن تُحِدِّيَ بالقرآن، وتنبيهاً لهم على أنه منتظمٌ من عين ما ينظِمون منه كلامَهم، فلولا أنه خارجٌ عن طؤق البشر، نازلٌ من عند خلَّاق القُوى والقَدَر، لما تضاءلت قوتُهم، ولا تساقطت قدرتُهم، وهم فرسانُ حَلْيةِ الجوار، وأُمراءُ الكلام في نادي الفخار، دون الإتيانِ بها يُدانيه، فضلاً عن المعارَضة بها يُساويه، مع تظاهرهم في المضادّة والمضارّة، وتهالُكِهم على المعّازة والمعارّة .

أو ليكونَ مطلّعُ ما يُتنى عليهم مستقلاً بضربٍ من الغرابة، أُنموذَجًا لما في الباقي من فنون الإعجاز، فإن النطق بأنفُس الحروفِ في تضاعيف الكلام، وإن كان على طرّف التهام، يتناولُه الخواصُّ والعوامُّ، من الأعراب والأعجام، لكن التلفظ بأسهائها إنها يتأتَّى من درّس وخطَّ، وأما ممن لم يحُمُّ حولَ ذلك قطّ، فأعزُّ من بَيْض الأَنُوق، وأبعدُ من مَناط العَيُّوق ، لا سيها إذا كان على نمط عجيب ، وأسلوبٍ غريب، مُنبَى عن سرّ يررّي، مبني على نهج عبقري، بحيث يُحارُ في فهمه أربابُ العقول، ويعجزُ عن إدراكه ألبابُ الفحول.

كيف لا وقد وردت تلك الفوائح في تسع وعشرين سورةً على عدد حروف المُعجم، مشتملةً على نصفها تقريبًا، بحيث ينطوي على أنصاف أصنافها تحقيقًا أو تقريبًا، كما يتَضحُ عند الفحص والتنقير، حسبها فصّله بعضٌ أفاضِل أئمةِ التفسير.

فسبحان من دقّتُ حكمتُه من أن تطالعُها الأنظارُ، وجلّت قُدرتُه عن أن ثنافًا أيدي الأفكار، وإيرادُ بعضِها فرادى وبعضِها ثنائيةٌ إلى الخماسية جرّى على عادة الافتنان، مع مراعاة أبنية الكَلِم وتفريقِها على السور، دون إيرادِ كلَّها مرةٌ لذلك ولما في التكرير والإعادة من زيادة إفادةٍ، وتخصيصُ كل منها بسُورتها بما لا سبيلَ إلى المُطالبة بوجهه، وعدُّ بعضِها آيةً دون بعض مبنيٌّ على التوقيف البحت.

أما (المرّ) فَآيةٌ حيثُ ما وقعت، وقيل: في آل عمران ليست بآية، و(المصّ) آية و(المرّ) لم تُعَدُّ آية، و(الرّ) تُعَدُّ بآية في شيء من سورها الخمس، و(طسّم) آية في سور منها، و(طه)، و(يسّ) آيتان، و(طسّ) ليست بآية و(حمّ) آيةٌ في سُورِها كلّها و(كهيه ورحمَّ) آيةٌ في سُورِها كلّها و(كهيه عصل آية و(حمّ) (غسق) آيتان، و(صّ)، و(ق)، و(رَّنَ)، لم تُعَدّ واحدةٌ منها آية هذا على رأي الكوفيين، وقد قيل: إن جميعَ الفواتحِ آياتٌ عندهم في السور كلّها بلا فرق بينها، وأما مَنْ عداهم فلم يعُدّوا شيئاً منها آية، ثم إنها على تقدير كونها مسرودة على نَمْطِ التعديدِ لا تُشَمَّ رائحة الإعراب، ويوقفُ عليها وقفَ التهام، وعلى تقدير كونها أسهاءً للسور أو للقرآنِ كان لها حظَّ منه، إما الرفعُ على الابتداء أو على الخبرية.

وإما النصبُ بفعل مُضمّرٍ، كاذكُرْ، أو بتقدير فعلِ القَسَم على طريقة: الله لأفعلن،



وإما الجرُّ بتقدير حرفِه حسبها يقتضيه المقام، ويستدعيه النظام، ولا وقف فيها عدا الرفعَ على الخبرية، والتلفظُ بالكل على وجه الحكاية ساكنةَ الأعجاز، إلا أن ما كانت منها مفردةً مثل :

(ص ق ن) يتأتى فيه الإعراب اللفظي أيضًا، وقد قرأت بالنصب على إضهار فعل أي اذكرا واقرأ (ص ق ن) وإنها تنون لامتناع الصرف وكذا ما كانت منها موازنة لمفرد نحو (حم، ويس، وطس) الموازنة لقابيل وهابيل حيث أجاز سيبويه فيها مثل ذلك، قال في باب أسهاء السور من اكتابه القرق وقد قرأ بعضهم يس والقرآن وقاف والقرآن فكأنه جعله اسها أعجمينًا، وقد قرأ بعضهم ثم قال اذكر ياسين، انتهى.

وحكى السّيْرَائِيُّ أيضًا عن يعضهم قراءة ياسين، ويجوز أن يكون ذلك في الكل غريكًا لالتقاء الساكنين ولامتناع للنصب بإضهاره فعل القسم؛ لأن ما بعدها من القرآن والقلم محلوف بها، وقد استنكر هو الجمع بين القسمين على مقسم عليه واحد قبل انقضاء الأولى، وهو السر في جعل ما عدا الواو الأولى في قوله تعالى: ﴿وَاللّيلِ إِذَا يَغْشَىٰ \* وَمَا خَلَقَ الذَّكَرُ وَاللّائِينَ ﴾ [الليل: 1-3]، عاطفة، ولا مجال للعطف ها هنا للمحل بين الأول والثاني في الإعراب، نعم يجوز ذلك بجعل الأولى بجرورًا بإضهار الباء القسمية مفتوحًا لكونه غير منصرف، وقرئ صاد، وقاف، بالكسر على التحريك لالتقاء الساكن، ويجوز في (طسم) أن تفتح نونها من «دارا بجردا ذكره سيبويه، وأما ما عدا ذلك من الفواتح فليس فيها إلا الحكاية، وسيجيء تقاصيل سائر الأحكام كل منها مشر وحة في مواقعها بإذن الله عز سلطان.

أما هذه الفاتحة الشريفة فإن جُعلت اسمًا للسورة أو للقرآنِ فمحلّها الرفع، إما على أنه خبرٌ لمبتدأ محذوفٍ، والتقديرُ هذا ( الم ) أي مسمّى به، وإنها صحت الإشارة إلى القرآن بعضًا أو كلا مع عدم سبنى ذكرِه لأنه باعتبار كونِه بصدد الذكرِ صار في حكم الحاضِرِ المشاهد، كما يقال هذا ما اشترى فلان، وإما على أنه مبتدأ، أي المسمّى به والأولُ هو الأظهر؛ لأن ما يُجعلُ عنوانَ الموضوع حقّه أن يكون قبل ذلك معلومَ الانتساب إليه عند المخاطب، وإذ لا عِلْمَ بالتسمية قبلُ فحقُها الإخبارُ بها، وادعاء شهرتها يأباه الترددُ في أن المسمّى هي السورة أو كلُ القرآن، انتهى.

﴿ ذَالِكَ ٱلْكِنَابَ وَذَلِكَ مَا الْمُعْرِي وَهُمُ اللهُ تَعَلَىٰ: قَبِلَ الْمُعْنَى هذا الكتاب، وذلك قد تستعمل في الإشارة إلى حاضر، وإن كان موضوعًا للإشارة إلى غائب كيا في الإخبار عن نفسه ذلك عالم الغيب، فذلك إشارة إلى القرآن؛ أي: هذا الفرآن الذي يقرأه محمد لا ريب فيه، والإشارة فيه بذلك لقصد التعظيم بالبعد ذهابًا إلى بعد درجته، وقيل: هو على بابه إشارة لغائب، واختلف في ذلك الغائب فقيل: ذلك الكتاب؛ أي: الكتاب الذي كتبته على الخلائق بالسعادة، والشقاوة، والأجل، والرزق لا ريب فيه؛ أي: لا مبدل له، وقيل ذلك الكتاب الذي كتبته على نفسي في الأزل: "إن رحمتي سبقت غضبي" أن.

وقيل: إن الله تعالى قد كان وعد نبيه محمدًا ﷺ أن ينزل عليه كتابًا لا يمحوه الماء، فأشار إلى ذلك الوعد، وقيل أن ذلك إشارة لما في التوراة والإنجيل، (والم) اسم القرآن، والتقدير هذا القرآن ذلك الكتاب المفسر في النوراة والإنجيل.

وقيل: ذلك الكتاب إلى اللوح المحفوظ.

وقيل: إلى القرآن الذي في السياء لم ينزل بعد.

وقيل: إن الله تعالى كان قد وعد أهل الكتاب أن ينزل على محمد ﷺ كتابًا فالإشارة إلى ذلك الوعد.

وقيل غير ذلك، والكتاب: مصدر من كَتَبُ يَكُتُبُ إذا جمع، وهو القرآن، غلب عليه من بين الكتب في عرف أهل الشرع، وهو عند الأصوليين: اللفظ، ولو بالقوة كالمكتوب في المصاحف المنزل على محمد ﷺ، المعجز بسورة منه، المتعبد بتلاوته، بخلاف القرآن في أصول الدين؛ فإنه اسم لمدلول ذلك، وهو المعنى النفسي القائم بذاته تعالى.

﴿لَا رَيّبَ﴾ أي: لا شك فيه أنه من عند الله، وهو نفيٌ عامٌ، ولذلك نصب على ريب، والرّببُ: التهمة والحاجة، فكتاب الله لا شك فيه ولا ارتياب، والمعنى أنه في ذاته حق، وأنه مُنزل من عند الله، وصِفَةٌ من صفاته، غير مخلوق، ولا محدث، وإن وقع فيه ريب للكفار تنزيلاً لوجود الشيء منزلة عدمه، بناء على وجود ما يزيله حتى صح نفي الريب على سبيل الاستغراق، وقيل هو خبر معناه النهي؛ أي: لا ترتابوا، وحقيقة الريبة قلق النفس، ويزيل الطمأنينة، ومنه رب

رواه البخاري (6/ 2700)، والنسائي في الكبري، (4/ 428).

الزمان، وهو ما يقلق النفوس، ويشخص بالقلوب من نوائبه. ٣٠

﴿ هُدُدى ﴾ أي: هادٍ للمتقين، ارتفع هدى على الابتداء والخبر؛ وهو الرُّشد والبيان؛ أي فيه كشف لأهل المعرفة، ورشد، وزيادة بيان، وقيل معناه الدلالة الموصلة إلى بغية، وهو مصدر على فعل مثل السري، والبكاء وهو على ضربين هدي ضلالة، وهو الذي يقدر عليه الرسول وأتباعه، قال الله تعالى: ﴿ وَلِكُلُّ فَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: 17].

والثاني: التأييد والتوفيق، وهو لله سبحانه وتعانى، قال لنبيه: ﴿إِنَّكَ لاَ بَهْدِى مَنَ أَخْبَبْتُ القصص: 55]، فالهدى على هذا يحق بمعنى خلق الإيهان في القلب، ومنه قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة: 213]، والهدى يتعدى بحرف، وبغير حرف، فالأول: كقوله تعالى: ﴿الخَمْدُ لِلّهِ الّذِى هَدَّنَنَا لِهِنذَا ﴾ [الأعراف: 43]، والثاني: ﴿آهَدِنَا الضِرَطُ الْمُسْتَقِيمِ ﴾ [الفاتحة: 6] وخص المتقين بهدايته وإن كان هدى والثاني: ﴿آهَدِنَا الشِرِيفَا هُم، أو إرادة الفريقين، واقتصر على المتقين؛ لأنهم الفائزون، أو للإيجاز كها في قوله: ﴿سَرَبِيلَ تَقِيمُ أَنْحَرُ ﴾ [النحل: 8]، ومعنى هداية المتقي وهو للإيجاز كها في قوله: ﴿سَرَبِيلَ تَقِيمُ أَنْحَرُ ﴾ [النحل: 8]، ومعنى هداية المتقي وهو المهند، زيادة ذلك أو اللدوام عليه، أو لأنهم إنها صاروا متقين باستفادتهم الهدى من الكتاب.

والتُّقُوَى أصلها في اللغة: قِلَّة الكلام، حكاه ابن فارس، والمتقي فوق المؤمن والطائع، وهو الذي يتقي بصالح عمله، وخالص دعائه عذاب الله تعالى، مأخوذ من اتقاء المكروه، بها يجعله حاجزًا بينك وبينه، والوقاية: فرط الصيانة، ولها مراتب:

فأولها: اتَّقاء الشرك، ثم بعده اتَّقاء المعاصي والسيئات، ثم بعده اتقاء الشبهات ،ثم يدع بعده الفضلات، وفي الحديث: «عليك بتقوى الله فإنه جماع كل خير» ".

المتقى في عرف الشرع: اسم لمن تقى نفسه عما يضره في الآخرة، وأعلى مراتب النَّقُوى أَنْ يَتَنزَّه عما يشغل سره عن الحق، ويَتبتَّل إليه بسرائره، وهو التَّقي الحقيقي المطلوب بقوله تعالى: ﴿ آتُقُوا ٱللَّهَ حَقَّ نُقَانِهِ ٤﴾ [آل عمران: 12].

قال سهل بن عبدالله: ﴿لا مُعِينَ إلا اللهُ، ولا ذَلِيلَ إلا رسول الله، ولا زاد إلا

رواه الهيشمي في «الزوائد» (1/100).

وقال ابن عطاء الله: ١٠ التُّقُوى ظاهرٌ وباطِنٌ، فالظاهرُ محافظة الحدود، والباطن النية والإخلاص».

وقال على بن أبي طالب عُهد: «سادة الناس في الدُّنيا الأسخياء وسادة الناس في الآخرة الأثفياء».

﴿ ٱلَّذِينَ ۚ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ﴾ الذين: في موضع خفض نعت للمتقين، ويجوز الرفع على القطع؛ أي: هم الذين، ويجوز النصب على المدح.

والإيهان في اللغة: التَّصْدِيق، ويتعدى بالباء واللام كقوله: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَّنَّا﴾ [يوسف:17]، ﴿فَمَا ءَامُنَ لِمُوسَىٰ﴾ [يونس:83]، وتعديته بالباء لتضمينه معنى الاعتراف.

والإيهان في عرف الشُّرع: التصديق بها علم من الدين بالضرورة أنه من دين محمد رِهِ ﴾؛ كالتوحيد، والنبوة، والبعث، والجزاء، أو مجموعه ثلاثة أمور اعتقاد الحق والإقرار به والعمل بمقتضاه عند جمهور المحدثين، والفقهاء، والمعتزلة، والخوارج، فمن أخل بالاعتقاد وحده فمنافق، ومن أخل بالإقرار فهو كافر، ومن أخل بالعمل ففاسق وفاقا وكافر عند الخوارج، وخارج من الإيمان غير داخل في الكفر عند المعتزلة.

(والغيب) مصدر وصف به للمبالغة، وهو كلها غاب، وهو هنا قيل: الله سبحانه وتعالى وصفاته، وقيل: القضاء والقدر، وقيل: القرآن وما فيه من الغيوب، وقيل: كل ما أخبر به الرسول مما لا تهتدي إليه العقول من أشراط الساعة، وعذاب القبر، والحشر، والنشر، والصراط، والميزان، والجنة، والنار.

والغَيْبِ قِسْمِانَ:قسم لا دليل عليه؛ وهو المعنى بقوله: ﴿ ﴿ وَعِندَهُۥ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يُعَلِّمُهُا إِلَّا هُوَ ﴿ [الأَنْعَام: 59].

وقسم نصب عليه دليله؛ كالصانع وصفاته، واليوم الآخر، وأحواله، وقيل: المعنى: يؤمنون بضهائرهم وقلوبهم بخلاف المنافقين، وقيل: هو من باب الاكتفاء؛ أي يؤمنون بالغيب والشهادة؛ لأن الإيهان بكل منهما واجب، وآثر الغيب لأنه أمدح؛ ولأنه يستلزم الإيران بالشهادة من غير عكس، انتهى.

قلت: وقد نقل سيدي عيي الدين \_ قداس الله سره \_ في كتابه الروح القدس في مناصحة النفس الله الله الله الله الله الله الله المحافقة، وكذلك مناصحة النفس الله الله في في أراد أن يدخل معها ديوان المحافقة، وكذلك أحوالي لا تعرض عليه، فإنه البحر الأعظم الذي لا يدرك قعره؛ إذ ليس له قعر فيدرك، ولا ساحل فيبلغ، بل فيه هلك الهالكون، ونجا المفلحون، قال تعالى: ﴿ يُضِلُ بِهِ حَكَثِيرًا ﴾ [البقرة: 126].

والله لو عرضت الملائكة، والنبيون، والمرسلون أجمعون أحوالهم على آية من القرآن على حد ما يعلمه الله تعالى من أسرارها، وما أودع فيها من الغيوب، لبقي الكل إلى جانبها، كلا شيء عندها، لقد قيل في أول آية منه، وهي قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ [البقرة: 3] يتيه العالم أعلاه وأسفله، ولا يعرف طريقه أبدًا، ولا يفي أحد بحقيقتها، فإن في الغيب أمورًا لو بَدَا منها لمحة بارق لأعلى عالم مشاهدة من العالم، وأقواه إيهانًا لتردد فيها واتهم إيهانه؛ فهم جهلوا الأسهاء.

فها ظنك بها تنطوي عليه المسميات من المعاني، وذلك لعلو الأمر عن مراتب العقول، وانفراد الحق بالخلق والإيجاد دون الخلق، ولهذا قال تعالى: ﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّالِيهِ لَهُ اللَّهُ عَلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ عَلَمُ مَنْ خَلَقَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ عَلَمُ مَنْ خَلَقَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَمُ مَنْ خَلَقَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ ال

ولما لم يكن لنا خلق لم يكن لنا علم، فيا أعطانا فمنية منه، وعلمه لا يتناهى، فليس بإنصاف منك أن تعرض حالي على كتاب الله تعالى الأقوى الأقهر، ولكن حسبك ومن دون القرآن والنبوة من المؤمنين، فخذ مع في مراتب الولاية والعناية المنقادة السمعية السهلة المطيعة... إلخ، انتهى.

﴿وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ﴾ قال المصري رحمه الله تعالى: أي يداومون عليها تامة الأركان بحقوقها، وقيل: يعدلون أركانها، ويحفظونها من أن يقع زيغ في أفعالها، من أقام العود إذا قومه، قيل هذا أقرب وأفيد؛ لأن الحقيق بالمدح من راعى حدودها الظاهرة من الفرائض والسنن، وحقوقها الباطنة من الخشوع والإقبال يقلبه على الله تعالى لا المصلي الساهي، وقد يعطى القول الأول هذا المعنى أيضًا.

<sup>(1)</sup> في صي (28).

وأصل الصَّلاة في اللغة: الدُّعَاء بخير، والصَّلاة: الرَّحَة، والصلاة: العبادة، ومنه ﴿وَمَا كَانَ صَلَائُهُمْ عِندُ ٱلۡبَيْتِ﴾ [الأنفال:35] والصلاة: القراءة، ومنه ﴿وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَابَكَ﴾ [الإسراء:110]، والصلاة: الدين، ومنه ﴿أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ ﴾ [هود:87] وغير ذلك.

﴿ وَمُمَّا رَزَقَتُهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ أي: أعطيناهم، والرزق عند أهل السنة ما صح الانتفاع به حلالاً كان أو حرامًا، وإن لم يأمر الله بالإنفاق من المحرَّم؛ لأنه إن كان مأذونًا فيه فهو حلال حكمًا، وإن كان غير مأذون فيه فهو حرام حكمًا، وجميع ذلك رزق، وهو بالفتح المصدر وبالكسر الاسم، ومعنى ينفقون: يخرجون، والإنفاق: إخراج المال من اليد والملك في طاعة الله والنفقة هنا قيل: الزكاة المفروضة، وقيل: نفقة الرجل على أهله، وقيل: صدقة النظوع، وقيل: عام وهو الصحيح، قال بعضهم: الإيهان بالغيب حظ القلب ﴿ وَإِقَامَ الصَّلُونَ ﴾ [الأنبياء: 73]، حظ البدن ﴿ وَمُمَّا رَزَقَتُهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [الحج: 35]، حظ المال، وقال بعض المتقدمين: مما رزقناهم ينفقون؛ أي: مما علمناهم أو مما خصصناهم به من أنوار المعرفة يفيضون.

﴿ وَآلَٰذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ [البقرة: 4]، قيل: هم مؤمنو أهل الكتاب؛ كعبدالله بن سلام، وقيل: جميع المؤمنين (وما أنزل إليك) القرآن بأسره والشريعة عن أخرها وإنها عدل عنه بلفظ الماضي، وإن كان بعضه مترقبًا تغليبًا للموجود على ما لم يوجد وتنزيلاً للمنتظر منزلة الواقع.

﴿ وَمَا أَنزِلَ مِن فَتَلِكَ ﴾ [البقرة:4]، يعني الكتب السالفة، وفي حديث أبي ذر قال: قلت: ﴿ يَا رَسُولَ اللهُ كَتَابُ أَنزِلُهُ اللهُ ؟ قال: مائة كتاب وأربعة كتب، أنزل على شيث خسون صحيفة، وأنزل على أخنوخ ثلاثون صحيفة، وأنزل على إبراهيم عشر صحائف،

<sup>(1)</sup> ذكره ابن حجر في اللسان (1/ 211)، والمناوي في الغيض (1/ 360).

وأنزل على موسى قبل التوراة عشر صحائف، وأنزل التوراة والإنجيل والزبور والقرآن.. إلخ «أن فإن قبل كيف يمكن الإيهان بجميعها مع تنافي أحكامها؟ قبل: الإيهان بأن جيعها أنزل من عند الله أو أن الإيهان بها لم ينسخ منها.

﴿وَبِآلاً خِرْةِ هُرْ يُوقِئُونَ﴾ [البقرة:4]؛ أي: وبالبعث والنشور عالمون، واليقين: إتيان العلم بنفي الشك والشبهة عنه بالاستدلال، وقيل: هو العلم بعد أن لم يكن وخذا لا يقال في الله تعالى موقن، ولا لعلمه يقين، وهو من زيادة الإيان.

قال ابن عطاء الله ﷺ: قدر قربهم من القربي أدركوا ما أدركوا من اليقين.

وقال الجنيد: اليقين ارتفاع الشك.

وقال ذو النون: كلما رأته العيون نسب إلى العلم، وكلما علمته القلوب نسب إلى البقين، وفي تقديم الصلة وبنا يقيمون على هم تعريض لمن عداهم من أهل الكتاب وبأن اعتقادهم في أمر الآخرة غير مطابق، والآخرة: مشتقة من التأخير لتأخرها هنا أو لتأخرنا عنها وهي تأنيث الآخر صفة الدار بدليل قوله تعالى ﴿بَلْكَ الدَّارُ آلاً خِرَةُ﴾ [القصص: 83]، فغلبت كالدنيا.

﴿ أُوْلَنَهِكَ عَلَىٰ هُدًى بَن رَّبِهِمْ ﴾ [5]؛ أي: من ذكر من المتقين الموصوفين بها ذكر على هدى وصل إليهم من رجم الذي أصلح أحوالهم، وفي الآية رد على القدرية القائلين بأن الزهاد يخلقون إيهامهم وهداهم تعالى الله ربنا عن قولهم، ولو كان كها قالوا لقال: على هُدًى من أنفسهم.

﴿ وَأُولَنبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [5]، هم: يجوز أن يكون مبتدأ وخبره المفلحون وهما خبر أولئك ويجوز أن تكون هم زائدة، ويسميها البصريون فاصلة، والكوفيون عائدًا، والمفلحون خبر أولئك، وأصل الفلاح في اللَّغة: الشَّقُ والقطع، ويقال للذي شعب لصفة السفل أَفْلَحَ فكان للفَلَح قد قطع المصاعب حتى نال مطلوبه، وقد يستعمل في الفوز والبقاء فمعنى هم المفلحون؛ أي: الفَاتِزُون بالجنة والباقون فيها، وهو في العرف الظَفْر بالمطلوب والنجاة من المرهوب، انتهى.

 <sup>(1)</sup> رواه ابن حبان (2/ 77).

وقد ذكر أرباب الخواص هذه الآيات خواص كثيرة: الآنعام والاختصاص، قال الشيخ رجب المحمودي المعروف بابن إسحاق المالكي في كتابه «روض الأزهار في فضائل القرآن والمنافع والأذكارة: قال الحكيم هذه الآيات تزيد في الحفظ، وتقوي اليقين، وينبت بها العلم، وتعين على الحفظ والمعرفة لمن يكتبها يوم الخميس أول النهار في إناء طاهر لم يستعمل بهاء ورد ومسك وزعفران، ويجيء بهاء بئر عربي ويشربها ويمسك عن الطعام يفعل ذلك ثلاثة أيام خيس أو خسًا أو سبعًا فإنه ينال ما ذكر ثم يقرأ التالي قوله: ﴿إِلَهُ كُدْ إِلَهٌ وَجِدٌ ﴾ [النحل:22]، قال الشيخ المصري رحمه الله تعالى: خطاب عام؛ أي: المستحق منكم العبادة واحد لا شريك له في ذاته ولا في صفاته، ولما حذر تعالى عن كتبان الحق بين أنَّ أول ما يجب إظهاره ولا يجوز كتانه من التوحيد، ووصل ذلك بذكر كتبان الحق بين أنَّ أول ما يجب إظهاره ولا يجوز كتابه من التوحيد، ووصل ذلك بذكر يشبهه شيء.

قال ابن عباس رضي الله عنهما: ونزلت لما قال كفار قريش يا محمد انسب لنا ربك؛ أي: صفه لنا وكان للمشركين ثلاثهاتة وستون صنهًا، فبين تعالى أنه واحد فلا تطلبوا غيره ولا من سواه، ولا تعبدوا إلا إياه. لا إله إلا هو تقرير للوحدانية، وإزاحة لأن يتوهم في الوجود إلهاً ولكن لا يستحق من العبادة، والمعنى لا معبود إلا الله.

وحكي عن الشبلي أنه كان يقول: الله ولا يقول لا إله إلا الله فسئل عن ذلك، فقال: أخشى أن آخذ في كلمة الجحود، ولا أصل إلى كلمة الإقرار، قال القرطبي: وهذا من علومهم الدقيقة التي ليست لها حقيقة الله تعالى ذكر هذا المعنى في كتابه نفيًا وإثباثًا وكرره ووعدنا بالثواب الجزيل عليه على لسان نبيه، وفي الحديث: "مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنّهُ لاَ إِلّهَ إِلّا الله ذَخَلَ الجُنّة" أخرجه مسلم.

والمقصود القلب لا اللسان، فلو قال: لا إله إلا الله، ومات، ومعتقده وضميره الوحدانية؛ لكان من أهل الجنة باتفاق أهل السنة.

الرحمن الرحيم كالحجة عليها، فإنه لما كان مولى النعم كلها أصولها وفروعها، وأما سواه؛ إما نعمة، وإما منعم عليه، لم يستحق العبادة أحد غيره، وقيل: لما سمعه المشركون

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (7/ 125)، والطيراني في «الأوسط» (185).

تعجبوا وقالوا: إن كنت صادقًا فأت بآية نعرف بها صدقك، فنزل ﴿إِنَّ فِي خُلْقِ ٱلسَّمَوَتِوَالْأَرْضِ﴾ [آل عمران190]... إلخ.

قال في «روض الأزهار»: قال صاحب «دعامة اليقين»: إذا أردت ألا يؤذيك أحد لا شيطان، ولا جبار، ولا غيره، عليك بنقش خاتم فضة يطالع الأسد والشمس فيه بالآية، فإنه لا يغلبك أحد من خلق الله، ولا يؤذيك، ويكون النقش وفقًا بالأحرف الطيبة، وذكر بعض الأصحاب أنها تنقش في لوح من فضة، والشمس بالأسد، والقمر بالسرطان، ويمسك عنده فإن لها سرًّا عظيهًا في دوام الفرح والسرور.

قال المصنف: ثم يقرأ التالي آية الكرسي: ﴿ آللهُ لاَ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ آلْحَيُ آلْقَبُومُ لَا تَأْخُدُهُ مِنهُ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي آلسَّمَوْتِ وَمَا فِي آلاَرْضِ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَاللَّهِ بَإِذْهِمِ مِنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَاللَّهُ بِإِذْهِمِ مَن قَا اللَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَاللَّهُ وَلا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَآءً وَسِعْ بِإِذْهِمِ مَا بَيْرَ فَلَا يَتُودُهُ مِفْظُهُمَ وَلا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِن عَلْمِهِ وَاللَّهِ فَقَد اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ فَلَا يَتُودُهُ مِفْظُهُمَا وَهُو آلْعَلَى ٱلْعَظِيمُ ﴿ لاَ إِكْرَاهُ فِي ٱلدِّينِ قَد تُبَيّئُ ٱلسَّمْ مَن الْفَي فَمَن يَكُفُرَ بِالطَّغُوتِ وَيُوْمِلُ بِاللَّهِ فَقَد اسْتَمْسَكَ بِالْعَرَةِ آلَوْتُفَى لا تَبْيَنَ ٱلرَّشَدُ مِنَ ٱلْغَلْمَتِ إِلَى الطَّلْمَتِ إِلَى ٱلطَّلْمَتِ إِلَى ٱلطَّلْمَتِ إِلَى ٱلطَّلْمَتِ أَوْلَتُهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَى الْفَيْرِ فَيْ اللَّهُ وَلَى النَّهِ وَلَا يَعْمَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى الْفَيْرِ فَقَد السَتَمْسَكَ بِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى النَّالِيقِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَن يَكُفُونَ وَيُواللَّهُ وَلَى الْفَيْفِ وَاللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن يَكُفُونُ وَيُواللَّهُ وَلَى النَّالِي الطَّلْمَتِ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ وَلَى الطَّلُونِ إِلَى الطَّلْمَتِ الْوَالِيقَ أَصْحَبُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى الللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى الطَّلْمَتِ الْمُولِيقِ إِلَى الطَّلْمَتِ الْمَالِمُ فَيَا خَلِيلُو الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى الطَّلْمَةِ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللللللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللللَّهُ وَاللَّهُ اللللللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ الللللللَّهُ وَاللَّهُ اللللَّهُ الللللّهُ وَا الللللّهُ وَاللّهُ الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللللّهُ و

قال الشَّارح: أي: الآية التي يذكر فيها الكرسي، والآية: طائفة من القرآن يتصل بعضها ببعض إلى انقطاعها، طويلة كانت أو قصيرة، كذا قيل، وهي قوله تعالى: (﴿ اَشَّهُ لَآ إِلَيْهُ إِلَّا هُوَ﴾) [البقرة:255]<sup>11</sup>.

<sup>(1)</sup> قوله تعالى: ﴿ أَنَّلُهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ قطع بها أبدء من وصف ألوهيته عن قلوب عباده أسباب العبودية؛ لأن العبودية تكون عرفان الربوبية، لأجل ذلك ذكر نفسه في أول إظهار وجوده، وأيضًا كشف عن نفسه بوصفه لعباده حتى أثبتهم ببروز سلطته في قلوبهم عند خطرات الهجران عند قوله، وأيضًا دعا الخلق بنفسه إلى نفسه قبل ذكر الأسباب حتى حيرهم به فيه، وأيضًا رسخ أشجار المحبة في سواقي أسرار أهل المعرفة بذكره ألوهيته قبل كل شيء، ثم ذكر ليحيرهم في سراب العدم، ثم سواقي أسرار أهل القدم، وأيضًا أفرد قدمه عن العدم، وأيضًا ضرب سرادق التنزيه على سواحل

قال المصري - رحمه الله تعالى: مبتدأ وخبرا أي: لا المعبود بحقَّ في الوجود إلا هو؛ والمعنى: أن المستحق للعبادة لا غير الحي الذي يصح أن يعلم ويُقدِّر، وكل ما يصح له فهو واجب لا يزول؛ لامتناعه عن الإمكان، قبل: هو اسم الله الأعظم.

بحر التوحيد قوله: ﴿إِلَّا هُوَ﴾ أزال العلل عن قدس الأزل، وكشف بالأزل عن الأزل.

شُنل ابن منصور رحمة الله عليه عن هذه الآية؛ فقال: لا إله إلا الله يقتضي شيئين: إزالة العلة عن الربوبية، وتنزيه الحق عن الدرك.

وقال ابن عطاء: صدق قبول لا إله إلا الله الصبر، وبه ثبت على إيهانه والصدق، وبه اجتهد في الطاعات لربه في سره وإعلانه وإنفاق من مائه مبتغيًا به رضاه حتى لا يبقى لنفسه مدخرًا غير خالف، والخلوة بربه في الأسحار وإظهار الافتقار بلسان الاستغفار نادمًا على عصيانه خائفًا من هجرانه.

وقال أيضًا: مجتاح مع قائل لا إله إلا الله ثلاثة أنوار نور الهداية، ونور الكفاية، ونور العناية، فمتى منَّ الله عليه بنور الهداية فهو من خواصه، ومتى منَّ عليه بأنوار الكفاية فهو معصوم من الكبائر والفواحش، ومنى منَّ عليه بأنوار العناية فهو محفوظ من الخطرات الفاسدة.

وقال بعضهم: بحتاج قائل لا إله إلا الله إلى أربع خصال: تصديق، وتعظيم، وحلاوة، وحرمه، فكن لم يكن له تصديق غهو متافق، ومَنْ لم يكن له تعظيم فهو مبتلع، ومَنْ لم يكن له حلاوة فهو مراغي، ومَنْ لم يكن له حرمة فهو فاسق. قبل لأي الحسن النووي: لما لا تقول لا إله إلا الله، قال: بل أقول الله، ولا أبقى به ضدًا، وقال بعضهم: مَنْ قالها وفي قلبه رغبة أو رهبة أو طمع أو سؤال فهو مشرك. ﴿ أَلْحَيْ اللّهِ الله يعنيوميته الأموات، وأيضًا ﴿ أَلْحَيْ اللّهِ يَعْيُ بَعْيُومِيته الأموات، وأيضًا ﴿ أَلْحَيْ اللّهِ الله الله وعامة والله الله من العلم، والقبومية صفته التي لم يزل كان موصوفًا بها، ويحصلها أنه استقبل بنفسه في أزليته وأبديته، و ﴿ أَلْحَيْ اللّهِ لبس حياته أسرار الموحدين فنوحدوا به له، و ﴿ أَلْفَيُومُ ﴾ الذي يري بتجتي الصفات وكشف الذات آرواح العارفين، الموحدين فنوحدوا به له، و ﴿ أَلْفَيُومُ ﴾ الذي يري بتجتي الصفات وكشف الذات آرواح العارفين، فغنوا في ذاته، واحترقوا بنور كبريائه، وقبل في قوله: ﴿ أَلْحَيْ الْقَيُومُ ﴾ أجعله مراقبًا في قوميته عنيك وعلى جمع العالم. قبل إنه قبوم بحفظ أذكاره على أسرار أهل صفوته.

وقال سهل: ﴿ٱلْفَيُّومُ﴾ قائم على خلقه بكل شيء، وآجالهم، وأعيالهم، وأرزاقهم.

وقال الخواص: مَنْ عرفه بأنه ﴿ اَلَهَيُ اللَّهَيُّومُ﴾ ألزمه معرفته له طلب كل شيء منه، وترك القيام بشيء من أموره لقيام بها. وقيل: وصف نفسه بالامتناع عن اعتراض القواطع والعلل. قال قتادة: «الحي الذي لا يموت ، وقيل: الباقي.

قال المولى أبو السعود - رحمه الله تعالى: الحي: الباقي الذي لا سبيل عليه للموت والفناء، وهو لما خبر ثاني، أو خبر مبتدأ محذوف، أو بدل من الا إله إلا هوا، أو بدل من الله الله الله إلى المواه، أو صفة له، ويعضده القرآن بالنصب على المدح اختصاصه بالنعت القيوم، فيعول من قام بالأمر إذا حفظه؛ أي: دائم القيام بتدبير الخلق وحفظه، وهو القائم بذاته المقيم لحين، انتهى.

وقال المصري -رحمه الله تعالى: وقيل: معناه القائم على كلّ نفس بها كسبت حتى يجازيها بأعيالها، ابن عباس: هو الذي لا يجول ولا يزول، وقيل: هو الذي لا ينام، والحي القيوم صفتان لله، وإنّ شئت خبر بعد خبر، انتهى.

وقال المولى أبو السعود -رحمه الله تعالى عند قوله: (﴿لاَ تَأْخُذُهُ. سِنَةٌ وَلاَ تَوْمُ﴾) [البقرة:250] الشنة ما يتقدَّم النوم من الفتور، قال عدي بن رقاع: وسنان: أقصده النعاس، فرفقت بي عينه سنة وليس بنائم، والنوم حالة تعرض للحيوان من استرخاء أعصاب الدماغ من رطوبات الأبخرة المتصاعدة؛ بحيث تقف المشاعر الظاهرة عن الإحساس رأشا، والمراد: بيان انتفاء اعترائي منها له سبحانه لعدم كونها من شأنه تعالى؛ لأنها قاصران بالنسبة للقوة الإلهية؛ فإنه بمعزل من مقام التنزيل، فلا سبيل إلى حمل النظم

<sup>(1) ﴿</sup> لاَ تَأْخُذُهُ. سِنَةٌ وَلاَ نَوَمٌ ﴾ يَخُوف بهذه الإشارة خواص المراقبين حتى لا يشتغلوا بغيره طرفة عين، وأيضًا أخير عن تنزيه إزالة التشبيه عن قلوب المريدين، وأيضًا بنفي السَّنة عن نفسه، نزه نفسه عن الغفلة، وبنفي النوم نفسه عن الغيرة، وأيضًا هذه إعلام منه جلَّ وعلا أنه بنتقم عن الظالمين للمظلومين، وأيضًا علم الخلق تنزيه قدم صفاته وقدس عظيم ذاته، أي أنا مبدع العلَّات، وأنا منزه عن صفات المحدثات.

وقال بغداديون: أنَّى تأخذه السُّنة من كان، ولا سِنة ولوجد السُّنة قهر العبادة ونقصًا ارتبط الأشياء بأضدادها، وانفرد هو عن الأحوال لأنه محولها.

<sup>﴿</sup> مَا فِي أَلَسَّمَ وَاسَهِ وَمَا فِي آلَا رُضِ ﴾ أذل حلاوة زهرة الكونين والعالمين عن قلوب أهل الصفوة بقوله: ﴿ مَا فِي السّرارِ السّمَنوَسَ ﴾ أي: الحوادث إلى استأصلها عن مزار وحداليتي، ألا وهي الأسرار الموحدين رغبهم بفنائهم عن الأسباب والعلامات، ووبخ من التفت سره عن إلى ماله؛ لأن الانتفات من المُنجم إلى النعياء شرك بالمُنجم.

الكريم على طريقة المبالغة والترقي، بناءً على أن القادر على دفع السّنة قد لا يقدر على دفع النوم القوي؛ كما في قولك: فلان يقظ لا تغلبه سنة ولا نوم؛ وإنها تأخير النوم للمحافظة على ترتيب الوجود الخارجي، وتوسيط كلمة «لالا للتنصيص على شمول النفي لكل منهها؛ كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةٌ صَغِيرَةٌ وَلَا كَبِيرَةٌ ﴾ [التوبة: ١٢١]، وإنها التعبير عن عدم الاعتراض، والعروض بعدم الأخذ؛ فلمراعاة الواقع؛ إذ عروض السنة والنوم لمعروضهما إنها يكون بطريق الأخذ والاستيلاء، وقيل: هو من باب التكميل، والجملة تأكيد لما قبلها من كونه تعالى حيًّا قيومًا؛ فإن من يعتريه أحدهما يكون في الحياة قاصرًا، انتهى.

قال النيسابوري· رحمه الله تعالى: لما بيَّن أنه حي قبوم أكَّد ذلك بقوله: ﴿ لَا تَأْخُذُهُ، سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ ، أو تقول: نفي الأخص أولاً، ثم نفي الأعم ليفيد المبالغة، انتهى الله

(﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾) قال المصري رحمه الله تعالى: ملكًا وخلقًا وهو تعزيز لقيوميته، واجتماع على تفرده في الألوهية، والمراد بها فيهها: ما وجد فيهها ما خلا في حقيقتهها، أو خارجًا عنهها، متمكنًا فيهها، فهو أبلغ من قوله: ﴿ يَتَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ وما فيهن (﴿ مَن ذَا ٱلّذِي ﴾) أي لا أحد (﴿ يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلّا بِإِذْبُو - آ ﴾) [البقرة: 255] (أنه له فيها، وهو بيان لكبرياء شأنه وأنه لا أحد يساويه، أو يدانيه مستقل بأن يدفع

<sup>(1)</sup> انظر: تفسير الوسيط للواحدي (2/ 115).

<sup>(2) ﴿</sup> مَن ذَا آلَذِى يَشْفَعُ عِندَهُۥ إِلّا بِإِذْبِهِ. ۚ ﴾ آغرق الشافع والمستشفع في بحار منه إذ لا يقرض كلاءة عباده إلا إلى نفسه، وأبضًا قطع أسباب حيل الوسيلة عن عناية الأزئية، وأيضًا أدب الخلق بهذه الآية حتى لا ينبسط إليه إلا مَنْ غلبه الشّكر والانبساط، والأذن مقام الهبية عند سرادق العظمة، والحكم حال الانبساط في بساط الأُلفة، والخاتفون مراقبون الأذن، والعاشقون يربدون ويقتحمون في الحكم؛ لأن صاحب الحكم في هيجانه ملتبس بسناء التوحيد، معتزل عن الأشباح بنعت التفريد، أسكرته مشاهدة الحسن، واضطرته مكاشفة القدس إلى البسط والانبساط، وهذين الوصفين يكونان في العارف من الأنبياء والأولياء، قالأول نعت تبت، والآخر نعت أزلي.

وقيل: جذب به قلوب عباده إليه في العاجل والأجل. قال الواسطي: لو جعل إلى نفسه وسيلة غير نفسه كان معلولاً، ومَنْ تزيّن بإخلاصه ومحبته ورضاه توسل بصفاته إلى من لا وسيلة له إلا به قال الله تعلق: ﴿ مَن ذَا آلَذِي يَشَفَعُ عِندُهُمْ إِلّا بِإِذْبِدِ ۚ ﴾. قال منصور: فأي الشفيع إلى مَنْ لا يسعه غيره، ولا يحجبه سواه. وقال الواسطي: مَنْ ذَا الذي يدعوني حتى أذن له في الدعاء، ومَنْ ذَا الذي يؤمن به

ما يريده شفاعة واستكانة، فضلاً أن يعاوقه عنادًا، أو مناصة، ومن رفع بالابتداء، وذا خبر، والذي نعت له، وإن شئت بدل، والاستفهام للتعظيم، وفي الآية دليل وتقدير: بأن الله تعالى يأذن لمن شاء في الشفاعة؛ وهم الأنبياء، والعلماء، والملائكة، وغيرهم بمن أكرمهم وشرفهم، ثم لا يشفعون إلا لمن ارتضى بعلمها بين أيديهم، وما خلفهم، وما قبلهم، وما بعدهم، أو بالعكس؛ لأنك مستقبل المستقبل مندبر المتدبر، يرد المولى أبو السعود: وأمور اللنيا وأمور الآخرة، أو بالعكس، أو ما يحسونه، أو ما يعقلونه، أو ما يعلركونه، انتهى.

ثم قال مجاهد فيه: ما بين أيديهم الدنيا، وما خلفهم الآخرة، والضمير في الما في السهاوات وما في الأرض؛ لأن فيهم العقلاء؛ أي: فيكون من باب تغليبهم على غيرهم، أو لما دل على غيرهم عليه من ذا من الملائكة والأنبياء (﴿ وَلَا يُجِيطُونَ بِثَنَى مِ فَن عِلْمِهِ : ﴾) أي: من معلوماته؛ لأن علم الله تعالى الذي هو صفة ذاته لا يفهم، والفرق بين العلم والمعلوم أن المعلوم: منفصل عن ذاته، والعلم: متصل بها إلا بها نسب أن يعلموه بأخبار الرسل، وعطفه على ما قبله؛ لأن مجموعها يدل على تفرده بالعلم الذاتي الدَّال على وحدانيته.

حتى أهديه، ومَنْ ذا الذي يطبعني حتى أوقفه، ومَنْ ذا الذي بنتهي عن المُعاصي حتى أعصمه.

<sup>﴿</sup> يَعْلَمُ مَا بَعْنَ أَبْدِيهِدُ وَمَا خُلْفَهُمْ ﴾ أي: يعلم ما بين أيديهم من الخطرات، وما خلفهم من العثرات، وأيضًا يعلم ما بين أيديهم من المقامات، وما خلفهم من الحالات، وأيضًا بعلم منهم قبل إيجادهم ما ايتلاهم به من أسرار الأفعال المقرونة بالإرادة، ويعلم منهم بعد كونهم من درك المعاينات في مقام العبودية من أسرار علم الأزليات. وقال أبو القاسم: ﴿ يَعْنَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِرْ وَمَا خُلُقَهُمْ ﴾ لأنه لا يخرج عن علمه معلوم، ولا يلتبس عليه وجود ولا معدوم. ﴿ وَلَا يُجِيطُونَ بِشَيْءٍ فِي عَلَمِهُ مَا شَاءً ﴾ وحب علم القدم عن إدراك مَنْ أوجد من العدم، إلا ما كاشف لأهل القلوب من معانات الغيوب، وأيضًا أي ولا يحيطون بشيء مما علمه الله من نفسه من علم الأزل إلا بها شاء، أي إلا به لأنه لا وسيلة إلى علمه سواه. وقبل: ﴿ وَلَا يُجِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عَلْمِهِ ، إلّا بِهَا شَاءً هُم يعني من معلوماته وإذا تقاصرت العلوم من الإحاطة بمعلوماته إلا بإذته فأي طمع لها في الإحاطة بأنه قالما أبو القاسم القشيري.

(﴿ وَسِعَ كُرْسِيْهُ ٱلسَّمْتُوْتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾) [البقرة : ٢٥٥] (أ) قال المولى أبو السعود رحمه الله تعالى: الكرسي ما يجلس عليم، ولا يفضل عن مقعد القاعد، وكان منسوب إلى الكرسي الذي هو المتلبد أي: المجتمع؛ لأن الكرسي في اللغة أبيات مجتمعة، وليس ثمة كرسي، ولا قاعد، ولا قعود، وإنها هو تمثيل لعظمة شأنه غلا وسعة سلطانه، وإحاطة علمه بالأشياء قاطبة على طريقة قوله عز قائلاً: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ، وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا فَنَشَتُهُ، يَوْمُ ٱلقِينَمَةِ وَٱلسَّمَوَّتُ مَطُولِيَّتُ بيَمِينِهِ، ﴾ [الزمر: ١٧] وقيل كرسيه: مجاز عن قنبضة أخذًا من كرسي العالم، قال المصري حرحه الله تعالى بعد ما عزاه لابن عباس ورجحه الطبري، قال: ومن الكراسية التي تضم العلم، ومنه قيل للعلماء: الكراسي كما يقال: أوتاد الأرض، وقيل: كرسيه قدرته التي يحيك بها السهاوات والأرض، وقال أبو موسى الأشعري: الكرسي موضع القدمين، وله أطيط كأطيط الرجل يريد هو من عرش الرحن، كموضع القدمين في أسرة الملوكي، فهو مخلوق عظيم بين يدي العرش نسبته إليه كنسبة الكرسي إلى سرير الملك، انتهى.

ثم قال المولى أبو السعود: وقيل: كرسيه ملكه؛ أي: مجاز عنه أخذًا من كرسي الملك؛ فإن الكرسي كلما كان أعظم يكون عظمة القاعد أكثر وأفرد عن شمول علمه، أو عن بسطة ملكه وسلطانه بسعة كرسيه، وإحاطته بالأقطار العلوية والسفلية، وقيل: هو

<sup>(1) ﴿</sup> وَسِمْ كُرْسِيُهُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ كرسيه قلب العارف، وهو واسع من السموات والأرض؛ لأنه معدن علوم الألوهية وعلم اللدي، الذي لا نهاية له ولا حد له، وأيضًا ﴿ كُرْسِيُهُ ﴾ عالم الملكوت وهو مطاف أرواح العارفين لجلال الجبروت، وأيضًا ﴿ كُرْسِيُهُ ﴾ وعرشه قبلتان لأهل الحدثان ولا جهة للرحن، ولا يعرفه بنعت التنزيه عن النباس الكون والتصافه إلا أهل كشف العبان. وقبل: العرش والكرسي إظهار للقدرة لا محلاً للذات. وقال أبو الفاسم: خاطبهم على قدر فهم، وإلا فإن خطر الأكوان عند صفاته وحلال قدرته عن التعزز بعرش أو كرسي، أو التجمل بجنبي أو أنسى قبل علمه. وقبل: ﴿ كُرْسِيُهُ ﴾ في السموات والأرض هي منه كدرة. ﴿ وَلَا بِنُودُهُ مِفْطَهُنا وَهُو ٱلْفَلِ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ وَلِيهُ اللهِ والْمِان في عظمته خردلة؛ لأنها في ملكه وسلطانه أقل من ذرة، وأيضًا قامت السموات والأرض به ولا علّة في صنعه ولا ألمة. في فعله منه ظهرت وبه قامت. وقبل: وصف نفسه بالامتناع عن اعتراض القواطع والعلل.

جسم بين يدي العرش محيط بالسهاوات السبع لقوله بيني: «ما السهاوات السبع والأرضون السبع مع الكرسي إلا كحلقة في فلاة وقضل العرش على الكرسي كفضل تلك الفلاة على تلك الحلقة «(1) ولعله الفلك الثامن، وعن الحسن البصري: إنه العرش، انتهى.

(﴿وَلا يَتُودُهُ ﴾) أي: لا يثقله مأخوذ من الأود من الاعوجاج، (﴿ جِنْفَهُنا أَ ) أي: حفظ السهاوات والأرض، فحذف الفاعل وأضاف المصدر إلى المفعول، (﴿ وَهُو الْفَلَى ﴾) البقرة: ٢٥٥] أي: المتعلل عن الأنداد والأشباه، والمراد به علو القدر والمنزلة بعلو المكان؛ لأنه سبحانه منزه عن التحيز والعلي، والعالي: هو القادر والقاهر للأشياء العظيم المستحق بالنسبة إليه كل ما سواه، وهذه الآية مشتملة على أمهات المسائل الإلهية؛ فإنها دائة على أنه سبحانه وتعالى موجود واحد في الإلهية متصف باخياة، واجب الوجود لذاته موجه لغيره منزه عن التحيز، والحلول مبرر عن التغير والفتور ولها يناسب الأشباح، ولا يعتريه ما يعتري الأرواح مالك الملك والملكوت، ومبدع الأصول والقروع، ذو البطش يعتريه ما يعتري الأرواح مالك الملك والملكوت، ومبدع الأصول والقروع، ذو البطش واسع الملك والقدرة؛ كلما يصلح أن يملك ويقدر عليه لا يؤده شاق، ولا يثقله ميثاق عن شأن متعلل عما يدركه وهم.

وهو عظيم لا يحيط به فهم؛ ولذلك قال ﷺ: "إنَّ أعظم آية في القرآن آية الكرسي من قرأها بعث الله له ملكًا يكتب من حسناته، ويمحو من سيئاته إلى الغد من تلك الساعة»(".)

وقال ﷺ: الهن قرأ آية الكرسي دبر كل صلاة كان الذي يتولى قبض روحه ذو الجلال والإكرام، وكان كمن قاتل مع أنبياء الله حتى استشهد» "، انتهى.

زاد المولى أبو السعود -رحمه الله تعالى- ذكر حديثين:

الأول: قوله ﷺ: "ما قرأت هذه الآية في دار إلا هجرتها الشياطين ثلاثين يومًا، ولا يدخلها ساحر ولا ساحرة أربعين ليلة، يا على علّمها ولدك وأهلك وجيرانك، فها نزلت

<sup>(1)</sup> رواه ابن بطة في الإبانة الكبرى (6/ 165)، بنحوه.

<sup>(2)</sup> رواه عبد الرزاق في «المصنف» (3/ 371)، والطبراني في المعجم الكبيرة (9/ 133).

<sup>(3)</sup> ذكره السيوطي في الجامع الكبير (1/ 23996)، والقرطبي في تفسيره (3/ 269).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

آية أعظم منها» . .

والثاني: قوله على: «سيد البشر آدم النه»، وسيد العرب محمد على وسيد الفرس سلمان، وسيد الروم صهيب، وسيد الحبشة بلال، وسيد الجبال الطور، وسيد الشجر السدر، وسيد الأشهر المحرم، وسيد الأيام يوم الجمعة، وسيد الكلام القرآن، وسيد القرآن سورة البقرة، وسيد سورة البقرة آية الكرسي».

وتخصيص سيادته ﷺ للعرب بالذكر في أثناء تعداد السيادات الخاصة لا يدل على نغي ما دلت عليه الأخبار المستفيضة، وانعقد عليه الإجماع من سيادته ﷺ لجميع أفراد البشر، انتهى.

قلت: وتمام الحديث على ما ذكره في «الجامع الكبير» عازيًا إلى مسند الفردوس عن عليّ: أما أن فيها خمس كلمات في كل كلمة خسون بركة، وعنه عليه أنه قال: «أتاني جبريل فقال: إن عفريتًا من الجن يكيد لك؛ فإذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي» أن رواه ابن أبي الدنيا في «مكائد الشيطان» عن الحسن مرسلاً، كذا في منتخب كنز العمال للشيخ علي المتنقي الهندي حرحمه الله تعالى وفي «الأذكار» للإمام النووي حرحمه الله تعالى وروينا في صحيح البخاري عن أبي هريرة على قال: «وكلني رسول الله على بحفظ زكاة رمضان؛ فأتاني آت فجعل بحثوا من الطعام وذكر الحديث، وقال في آخره: «إذا أويت إلى فراشك فأقرأ آية الكرسي، ولا يزال معك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح، فقال النبي على النبي على النبي على الله على الشيطان... إلى النبي النبي على النبي على النبيات النبيات النبيات النبيات النبيات النبيات المناه المناه المناه النبيات الن

قال الشيخ عبد الرحمن الفاسي -رحمه الله تعالى- في الشرح حزب البراء: قال في النوادر الأصول!: «لقي جبريل موسى فقد، فقال جبريل: إن ربك يقول: من قال دبر كل صلاة مكتوبة مرة واحدة: اللهم إني أقدم إليك بين يدي في كل نفس ولمحة وطرفة يطرف بها أهل السهاوات وأهل الأرض، وكل شيء هو في علمك كائن، أو قد كان أقدم إليك

<sup>(1)</sup> ذكره أبو السعود في االتفسير ٥ (1/ 311).

<sup>(2)</sup> ذكره العجلوني في كشف الخفاء (1/ 459).

<sup>(3)</sup> أخرجه ابن أبي الدنيا في مكاند الشيطان 1/ 88، وذكره السيوطي في الجامع الكبير (1/ 582).

<sup>(4)</sup> رواه البخاري (2/ 812).

بين يدي ذلك كله الله لا إله إلا هو الحي القيوم...إلى آخرها؛ فإن الليل والنهار أربع وعشرون ساعة ليس منها ساعة إلا يصعد فيها سبعون ألف ألف حسنة حتى ينفخ في الصور، وتشتغل الملائكة».

قال أبو عبدالله الحكيم الترمذي: حصلنا حساب ليلة فبلغ ثهائهانة ألف ألف وأربعين ألف ألف، وبالنهار مثله؛ فذلك قوله ألف ألف، وستهاتة ألف ألف، وثهانون ألف ألف هذا اليوم وليلة فحقيقي أن يشتغل الملائكة بذلك، وأما معنى قوله: أقدم إليك بين يدي هذه الأشياء أجمل ذكرها؛ لعجزه عن إحصائها على الانفراد، فقال: أقدم بين يدي هذه الأشياء إنه الله الذي لا إله إلا هو كان يؤدي معناه إلى أنه قديم، لم يدل قد كان قبل هذه الأشياء التي أجمل ذكرها؛ فقد كان موصوفًا بجميع هذه الصفات التي وصف بها نفسه في هذه الآية، انتهى (1).

ومقتضاه: إن آية الكرسي كانت لموسى الله وهو خلاف حديث أبي إمامة الله من على عنه يُثان ألم الله الله على على عنه يُثان ألم يؤتها نبي كان قبلي» (\*) أخرجه أبو القاسم بن الطيلسان في سلسلاته، انتهى.

وقال سيدي أحمد البوني -رحمه الله تعالى- في الشمس المعارف الصغرى الله: واعلم أن الآيات التي هي- أي: الكرسي- تنضمن ست صفات من صفات الألوهية:

أولها: نفي الشرك بقوله: الله لا إله إلا هو.

والثانية: إثبات الحياة التي هي شرط قيام سائر الصفات بالله.

والثالثة: القيوم الذي هو؛ كما قال ابن عباس رضي القائم بنفسه الذي لا بداية له؛ أي: القائم بنفسه والمستغني عن المحل والمخصص.

والرابعة: نفي الأفات عنه بقوله: لا تأخذه سنة ولا نوم.

والخامسة: إشارة إلى كيال الألوهية بقوله: ﴿لَا تُأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوَمٌ ۖ لَهُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي اللَّارِضِ ﴾ أي: من الخلق والأمر.

<sup>(1)</sup> انظر: نوادر الأصول للحكيم (3/ 267).

<sup>(2)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (5/ 68).

<sup>(3)</sup> في (ص 23) بتحقيقنا- العلمية بيروت.

والسادسة: إشارة إلى سياسته؛ أي: تذبيره بقوله: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَالْهِ وِالسَادِةِ الْمِدْ مَلَى سَبعة أَصَنافَ مِن الْكَفْرة الدهرية عَلَى الْبَعْرة وعبادة الأوثان، والنيران، والمشركين، واليهود، والنصارى، والصابئين؛ أما بقوله: ﴿ الله إلا هُوَ ﴾ رد على الثنوية، وعلى القائل بقوله: ﴿ الله إلا هُوَ ﴾ رد على الثنوية، وعلى القائل بالزوجة، والولد، واليهود، والنصارى، وبقوله: ﴿ آلْخَيُ الله عَلَى عبدة الأوثان والنيران، وبقوله بالزوجة، والولد، واليهود، والنصارى، وبقوله بالمحل والمكان والعدم والتعطيل، وبقوله تعالى: ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ مِندَةٌ وَلاَ نَوْمٌ ﴾ رد على مشرك، وقيل: بالمحل والمكان والعدم والتعطيل، وبقوله تعالى: ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ مِندَةٌ وَلاَ نَوْمٌ ﴾ رد على الصابئين وعبدة النجوم؛ لأن الساوات والأرض وما السّمة والذي ومن ذَا اللّذي يَشْفَعُ عِندَهُ ﴿ وَدًا على من قال: ﴿ مَا تَعْبُدُهُمْ إِلاً لِيهُودُ وَالنَّمَ وَلَا وَالْمُرِ وَمَا وَالْمُرِ وَمَا وَالْمُرْ وَمَا وَلَا اللهُ وَلا مَنْ وَالْمُرْ وَمَا وَالْمُرْ وَمَا عَندالله .

وروى سلمان الفارسي ﷺ عن النبي ﷺ: «من قرأ آبة الكرمي هوَّن الله عليه سكرات الموت، وما مرت الملائكة ببيت فيه آية الكرسي إلا صعقوا، ولا مروا قبل: هو الله أحد إلا سجدوا، ولا مروا بآخر الحشر إلا جثوا على ركبهما"، انتهى.

وقال في الروض الأزهارا ونقل بعضهم: إن قال: إذا كنت في سفر، أو موضع غيف، فحط عليك بحربة دائرة، واقرأ آية الكرسي، وسورة الإخلاص، والمعوذتين، والفاتحة، ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ آللَّهُ لَنَا ﴾ [التوبة: ١٥]؛ فإنه لا يصل إليك أحد من الجن، ولا من الإنس، ولا يعود علي إذ أتيك أحد بإذن الله عالا، وفيه إن من قرأها ستة عشرة مرة يوم الجمعة بعد صلاة العصر في موضع خال من الأصوات، وطلب من الله ما تمنى إلا أعطاه الله ما تمنى، وإن من قرأها ليلة الجمعة عدد المرسلين، وهو ثلاثيانة وثلاثة عشر مرة قصد حاجته، وإن من أدمن قرأها لم يمت حتى يرى مقعده من الجنة إلى غير خلك من الفوائد التي تلوي إليها الأعتة.

وأما الحي القيوم، فقال البوني -رحمه الله تعالى- في اللمعة النورانية": اسمان

لم أقف عليه.

جليلان، وذكر مما يصلح لأهل حضرة الخصوص، وهو من ذكر إسر افيل وملائكة الصور أجمعين يصلح أن يذكر في مبادئ الفجر إلى طلوع الشمس؛ أي: بعد الصلاة، وذاكره في هذا الوقت يجد الزيادة والحسنة، وييسر إلى طلب الفوائد ما لم يعهده قبل وجوده، ومن نقش هذين الاسمين عند طلوع الشمس من يوم الجمعة، وهو مستقبل القبلة على ذكر، وأمسك عنده إحياء الله ذكره إن كان خاملاً، وكثر رزقه إن كان قليلاً...وإلخ.

وقال في الشمس المعارف الصغرى»: وأما اسمه العلي العظيم والكبير من كبرهم، ونقشهم في خاتم من شمس؛ أي: ذهب، وكتب علي دائرته: ﴿ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا ۚ وَهُو الْعَلَى اللَّهِ عَلَى دَائرته: ﴿ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا ۚ وَهُو الْعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّ

(﴿ لَا إِكْرَاهُ فِي ٱلذِينِ ﴾) [البقرة:٢٥٦]، قال الشيخ محمد الخطيب المصري - رحمه الله تعالى: على الدخول فيه الدين هنا المعتقد والملة، واللام للعهد أو بدل من الإضافة؛ أي: في دين الله كقوله: ﴿ فَإِنَّ ٱلجَنَّةُ هِي ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ [النازعات: ١٩] أي: مأواه، والإكراه في الحقيقة إلزام الغير، فعلاً لا يرى فيه خيرًا يجمع عليه؛ ولكن (﴿ قَد تُبَيِّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيْ ﴾) [البقرة: ٢٥٥]؛ أي: ثميز الإيهان من الكفر بالآيات الواضعة، ودلت الدلائل على: أن الإيهان رشد يوصل إلى السعادة الأبدية، والكفر غي يؤدي على الشقاوة السرمدية، والعاقل متى تبين له ذلك بادرت نفسه إلى الإيهان طلبًا للفوز بالسعادة والنجاة، ولم يحتج إلى الإكراه والإلجاء، وقيل: هو إخبار في معنى النهي؛ أي: لا تكرهوا في الدين، وهو إما عام في الدين منسوخ بقوله تعالى: ﴿ جَهدِ ٱلْكُفُورُ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱغْلُطُ وَالْتِهِمَ ﴾ [البعث؛ ثم قدما المدينة فلزهما أبوهما، وقال: والله لا أدعكما حتى تسلما؛ فأبيا قبل البعث؛ ثم قدما المدينة فلزهما أبوهما، وقال: والله لا أدعكما حتى تسلما؛ فأبيا واختصموا إلى رسول الله يَشِيُّ فنزلت الله أبوهما، وقال: والله لا يكرهون إذا أدوا الجزية. والمرشد والرشد والرشاد ضد البغي، والغي: مصدر غوى إذا ضل في معتقد أو رأي، ولا يقال: ولا يقال: والمسلاة على الإطلاق. (﴿ فَمَن يَكَفُرْ يِالطّغُوتِ ﴾) أي: الشيطان، أو الأصنام، أو الغي في الصلاة على الإطلاق. (﴿ فَمَن يَكَفُرْ يِالطّغُوتِ ﴾) أي: الشيطان، أو الأصنام، أو

<sup>(1)</sup> ذكره البغوي في تفسيره (1/ 314)، وابن حجر في الإصابة (2/ 94).

كل ما عبد من دون الله، أو صد عن عبادة الله. وهو فعلوت: من الطغيان قلبت عينه، ولامه وهو يؤنث ويذكر من طغى إذا جاوز الحد، ويوصف به الواحد والجمع، وقال الجوهري: الطاغوت الكاهن، وكل رأس في الضلالة، (﴿وَيُؤْمِرِ لِي بِاللَّهِ﴾) بالتوحيد وتصديق الرسل، (﴿فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْمُرَوَّةِ ٱلْوَثْقَىٰ﴾) [البقرة: 256] أي: تمسك، أو طلب الإمساك من نفسه بالعروة الوثقى من الحبل الوثيق، وهي مستعارة لمتمسك بالحق عن النظر الصحيح والرأي القويم.

( ﴿ لَا اَنفِصَامُ لَمَا ﴾) لا انقطاع لها، والانفصام الانكسار من غير بينونة، قال مجاهد: العروة الوثقى هي الإيهان، وابن عباس: هي لا إله إلا الله، (﴿ وَاللَّهُ مَبِيعُ ﴾) للأقوال، (﴿ عَلِيمِ ﴾) [البقرة: 256] ( البنيات، ولعله تهديد على النفاق، (﴿ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

<sup>(1)</sup> قوله تعالى: ﴿قَد تُبَيِّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِّ﴾ تبيّن ما استتر عن الكون في الكون في علم الأزل من السعادة والشقاء، فظهرت سمة السعادة والشقاء، من المقبولين والمطرودين؛ لأن في جباه السعداء مصابيح أنوار المعرفة تلوح، وفي جباه الأشقياء كدورات ظلمات الغي تبوح.

ا فَ فَمَن يَكُفُرُ مَا نَطَّفُوتِ إِنَّ الطَّاغُوتِ رؤية الطَّاعاتِ، والطَّمِع في المَكَافَآتِ، فَمَنْ يَكَفَر بها فهو من أهل المشاهدات، والطاغوت يقع على كل شيء سوى الله تعالى من الدنبا والتفس والشيطان. وقيل: طاغوت كل امرئ نفسه.

قال الشيخ أبو عبد الرحمن رحمه الله: مَنْ لم يتبرأ من الكلي لا يصح له الإيهان بالله.

<sup>﴿</sup>وَبُوْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ أَسْتَمْسُكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَى ﴾ أي: مَنْ أقبل من نفسه وحوله وقوته إلى خالقه فقد وجده بنعت الحفظ والكلاية، ﴿بِٱلْفُرْوَة ٱلْوُثْقَى ﴾ هي ذات الحق سبحانه وجل عن التشبيه، وأيضًا هي العصمة القديمة التي سبقت بنعت العناية الأزلية لأهل المعرفة.

وقيل: ﴿ بِٱلْعُرَوٰةِ ٱلْوُثْقَىٰ﴾ التوفيق في السبق والسعادة في الختم.

وقيل: ﴿بِٱلْعُرُوٰةُ ٱلْمُؤْتَفَىٰ﴾ محمد ﷺ. وقيل: لا إله إلا الله. وقيل: هي السنة.

 <sup>﴿</sup> لَا أَنفِضَامُ لَمَنا أَنَهُ تَرْجِيهُ مِن الله لأهل المعرفة، أي مَنْ تحسك بحبلي فاز في الدارين، وسعد في المتزلين، ولا يدخل في حجال عصمته خلل الحوادث؛ لأنه في كنف العناية محروسًا بالكفاية، ﴿ اللهُ وَلَى اللَّذِينَ وَلا يَدْخُلُ عُنُورًا العَلَمُ إلى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُولِ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى

الَّذِيرِيَ ءَامَنُوا﴾ [البقرة: 257] أي: يجبهم ومتولي أمرهم، أو ناصرهم، والمواد بهم من أراد الله إييانهم وسبق في علمه أنه يؤمن، والولي: فعيل بمعنى قاعل (﴿يُخْرِجُهُم﴾) بهدايته وتوفيقه (﴿مَنَ ٱلطُّلُمَتِ﴾) أي: ظلمات الجهل، واتباع الهوى، وقبول الوسواس، والشبه المؤدية إلى الكفر. (﴿ إِلَى ٱلنُّورِ﴾) إلى الهلكى الموصل للإيبان: (﴿ وَٱلَّذِيرَ كَفُرُواَ أَوْلِيَا أَوْلِياً وَمُ الله الله الله الله الله والشيطان أو المضلات من الهوى، والشيطان وغيرهما، (﴿ وَلَلْذِيرَ وَهُولِ الرَّيْواِ لَى الطَّلْمُنِينَ ﴾ أي: من النور الذي منحوه من الفطرة إلى الكفر، وفساد الاستعداد والانهاك في الشهوات، أو من نور البينات إلى ظلمات الشكوك والشهوات، وقبل: تزلت في قوم ارتدوا عن الإسلام، وذكر الإخراج لما في مقابلة قوله: ﴿ يُخْرِجُهُم مِنَ الطَّاعُوت باعتبار السبب لا يأتي تعلق قدرته وإرادته به: كفر، وإسناد الإخراج إلى الطاغوت باعتبار السبب لا يأتي تعلق قدرته وإرادته به: (﴿ أُولَانِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: 257] وعيد وتحذير، وحكم عليهم بالخلود في النار يكفرهم عدلاً منه: ﴿ لاَ يُسْفَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَأُونَ ﴿ إِلَى اللْمُهمِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ الله المهم عدلاً منه: ﴿ لاَ يُسْفَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَأُونَ ﴿ إِلَهُ اللهُ الله اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النار يكفرهم عدلاً منه: ﴿ لاَ يُسْفَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَأُونَ ﴿ إِلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ المُعْلِي اللهُ اللهُه

العبودية إلى جمال الربوبية، وأيضًا يخرجهم من الفرح بها وجدوا من المقامات والدرجات إلى نور مشاهدة الذات والصفات، وأيضًا يقدسهم ويخرجهم من ظلمات البشرية بمياه الشفقة لنور الأبدية، وأيضًا يزيلهم عن أوصافهم المحدثة ويقربهم إلى بساط الجزية، ويلبسهم صفات الأزلية ومناء الصمدية.

وقال ابن عطاء: يغنيهم عن صفاتهم بصفته، فيندرج صفاتهم تحت صفاته، كيا اندرجت أكوانهم تحت كونه، وحقوفه عند ذكر حقه فيصير قائهًا بالحق مع الحق للحق.

وقال أيضًا: بذل النفس لله على حكم الإيهان من علامة الهدى والقيام بأداء ما استدعى منهها من علامة التوفيق والانتهاء عها زجر عنه من علامة العصمة، فذاك لنفي الظلمات عنه بها، نوّره الله تعالى أنوار من الإيهان، وذلك الذي يوجب له الولاية.

 <sup>(1) ﴿</sup>آلَةُ وَلِي ٓ ٱلَّذِيرِ ـَ ءَامَنُواً﴾ الآية. قال الواسطي: يخرجهم من ظلهات نفوسهم، صدفها ورضاها
وتقواها إلى نور صفاته وما سبق لهم من منابعه.

وقال أيضًا: يخرجهم من ظلمات نفوسهم إلى أنوار ما جرى لهم في السبق عن الرضاء والصدق

قال المصنف: (شم تقرأ التالي خواتيم - جمع ختم - البقرة: ﴿ بَهَ مَا فِي اَلسَّمَ وَ وَمَا فِي اَلاَّرْضِ وَإِن نَبُدُوا مَا فِي أَنفُسِكُم إِنْ نَخْفُوهُ يُخَاسِبْكُم بِهِ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ وَالمُؤْمِنُونَ أَن الأَرْضُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبُهِ مَ وَالمُؤْمِنُونَ أَكُلُ عَامَن بِاللَّهِ وَمَلْتِهِ كَيْهِ وَوَكُنُوهِ وَرُسُلِمِ لَا يُفَرِقُ بَيْرَ أَحْدُ مِن رُسُلِمِ أَوْ المَعْنَا كُلُ عَامَن بِاللَّهِ وَمَلْتِهِ كَيْهِ وَلَا لَهُ مِن رُسُلِمِ أَوْ المَعْنَا كُلُ عَامَن بِاللَّهِ وَمَلْتِهِ كَيْهِ وَوَكُنُوهِ وَرُسُلِمِ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا لَهُا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا وَأَطْعَنَا أَعْفَرَافِكَ رَبِّنَا وَإِلْمَاكَ الْمَصِيرُ عَلَيْكَ أَوْ أَخْطَأْنَا أَرَبُنَا وَلا تُحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلَتُهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَسَعَهَا لَهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُعِيرُ لَكَا وَلا تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَلاَ تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَلاَ تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَلَا تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَلا تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَلَا تُحَمِلُ عَلَيْنَا وَلَا تُحَمِلُ عَلَيْنَا وَلا تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَالْمُومِ اللّهُ وَلَيْفُومُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن فَيْلِنَا فَالْمُومُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَالْمُومُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُكُولُولُولُولُولُولُولَ

قال الشارح: أي: آخر سورة البقرة الشريفة فيقول: ﴿ بَلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَــُوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾) [البقرة:٢٨٤] (١)، قال المصري رحمه الله تعالى: خلقًا وملكًا،

والمحبة وغيرها.

وقال النوري: يخرجهم من ظليات العلم إلى نور المشاهلة؛ لأنه ليس المعاين كالمخبر.

قال الجنبد: يخرجهم من الظليات أوصافهم إلى أنوار صفاته.

قال أبو عنمان: يخرجهم من رؤية الأفعال إلى رؤية المنن والأفضال. ﴿ وَٱلَّذِيرَتَ كَفُرُواْ أَوْلِيَاؤُهُمُّ الطَّنَفُوتُ﴾ أي: الذين ستروا ما قد عاينوا من نفوسهم أنوار فعله وقدرته وما بدت في قلوبهم من لوائح العقول بالشروع في لذائذ الشهوة وغطاء الغفلة، أولياءهم الطاغوت ومتوليهم في اعتزاء التهاتيل الباطلة المتخيلة، الشبطان يخرجونهم من أنوار العقول إلى ظلمات الجهل والعنادة.

<sup>﴿</sup> أُوْلَمْهِاكَ أَصَحْبُ ٱلنَّارِ﴾ أي: أصحاب الهجران عن مشاهدة الرحمن، ﴿هُمْ فِيهَا﴾ في القطيعة والابتلاء، ﴿خَلَيْدُونَ ﴾ ليس هم مساغ في الوصول آبد الآبدين.

 <sup>(1) ﴿</sup>إِنَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَّتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ أَي: قه خزائن ملكوت الكونين وأسرار غيب العالمين، لا يكشفها إلا لحواص أحبته.

قال ابن عطاء: الكونان هو مبديها من غير شيء فمّن اشتغل بها قطعاه عن الله، ومَنْ أَقبِل على الله وتركها ملكها الله تعانى إياه ﴿ وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ نُحْفُوهُ بُخَاسِبُكُمْ بِهِ آللهُ ﴾ أي: إن نظهروا ما في قلوبكم من حقائق المكاشفات والمخاطبات ليقتدي به أهل الإرادة، وتخفّوه عجائب الغيب التي ترى عيون الأرواح القدسية تورعًا لئلا تفتتن بها أقوام من شفعاء المؤمنين نقلة فهمهم يربئكم الله تحكين المظاهر بها أظهرتم، حتى لا تفتتوا بدفائق الرياء والسمعة، وبيفين الباطن بها أخفيتم من

(﴿ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُوهُ ﴾) يعني: ما فيها من السوء والعزم عليه؛ ليرتب المغفرة والعذاب عليه، (﴿ يُحَاسِبْكُم﴾) أي: يعذبكم به الله يوم القيامة، وهو حجة على من أنكر الحساب؛ كالمعتزلة والروافض.

وقال ابن عباس وجماعة: إنها منسوخة، وأنه بقي هذا التكليف حولاً حتى أنزل الله الفرج بقوله: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ تَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾، وعن عكرمة والشعبي وغيرهما: إنها محكمة خصوصة، وهي في معنى الشهادة التي نهي عن كتمها.

ويروى: أن الله تعالى إذا جع الخلائق يوم القيامة يقول: أنا أخبركم بها أكننتم في أنفسكم؟ فأما المؤمنون فيخبرهم ثم يغفر لهم، وأما أهل الشك والريب فيخبرهم بها أخفوه من التكليب فذلك قوله (﴿ يُحَاسِبْكُم بِهِ اللهُ ﴾) وقال الضحاك: يعلم الله تعالى العبد يوم القيامة بها كان يسره ليعلم أنه لم يخف عليه شيء، وقيل: إن المعنى عما هو في وسعكم وتحت كسبكم، فلها كان اللفظ عما يمكن أن يدخل فيه الخواطر أشفق فيه الصحابة، فبين لهم ما أراده بالآية الأخرى، ونص على حكمها بقوله: ﴿ لاَ يُكْلِفُ ٱللهُ نَفْسًا إلّا وُسَعَهَا ﴾.

والخواطر ليست هي ولا دفعها في الوسع، بل هو أمر غالب وليس بما يكتب، فكان هذا البيان فرجهم وكشف كربهم، ومما يدفع أمر النسخ أن الآية خبر، والأخبار لا

\_\_\_\_\_

الحُلق إخلاصًا وصدقًا لتلوقوا حلاوة صفاء الإخلاص في كتبان الآسرار، وأيضًا: أن تبدوا في الظاهر من شره الإحساس متابعة الوسواس ف أو تُخفُوهُ ﴾ ما تحدث به أنفسكم في باطنكم من أطباء الفلوب وحراس الغيوب يجازيكم بفتنة النفس والشيطان والغفلة والشهوة في فيغفرُ لمن فِشَاءُ ﴾ لمَنْ يدفع خطرات الباطن ترغيبًا، ﴿ وَيُغذِّبُ مَن يَشَاءً ﴾ لمَنْ يتبع هواه بدخوله في الزلات تهذيبًا.

وقال جعفر: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ ﴾ الإسلام، ﴿ أَوْتُخفُوهُ ﴾ قال: الإيمان.

وقال الواسطي: ﴿ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُّوهُ ﴾ من إرادة الكوتين والمكنون، ﴿ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾ أي: بإرادتكم فيغفر لَمَنْ يشاء لمن أراد الجنة ونعيمها، ويعذب من يشاء من أثر الدنيا على الآخرة.

وقال على بن سهل: ﴿ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ ﴾ الأعيال، ﴿ أَوْ تُخْفُوهُ ﴾ من الأحوال، ﴿ يُضاسِبُكُم بِهِ اللَّهُ أَنَّهُ العارف على أحواله والزاهد على أفعاله.

يدخلها النسخ، وقيل غير ذلك. (﴿ فَيَغْفِرُ لِمُن يَشَاءُ ﴾) مغفوته (﴿ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ ﴾) تعذيبه، وهو صريح في نفي وجوب التعذيب، وقرئ بالجزم عطف على الجواب، وبالرفع على الاستثناف؛ أي: فهو يغفر ويعذب: (﴿ وَآلَهُ عَلَى حَبُلَ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾) [البقرة: 284] فيقدر على الإجبار والمحاسبة، أمن صدق الرسول محمد ﴿ إِنهُ بِهَا أَنزِل إليه من ربه من القرآن شهادة في، وتنصيص من الله على صحة إيهانه والاعتداد به، وأنه جازم في أمره غير شاك فيه، والمؤمنون محل تنوينه عوض من المضاف إليه (﴿ ءَامَنَ بِاللهِ وَمَكَيْكِتِهِ وَكُنْبِكِتِهِ وَرُسُلِهِ ﴾) [البقرة: 285] لا يخلو من أن يعطف المؤمنون على الرسول؛ فيكون وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾) [البقرة: 285] لا يخلو من أن يعطف المؤمنون على الرسول؛ فيكون الضمير الذي ينوب عن التنوين راجعًا إلى الرسول والمؤمنين، أو يجعل مبتدأ فيكون الضمير للمؤمنين، وباعتباره يصح وقوع كل بخبره خبر المبتدأ، ويكون أفراد الرسول بالحكم؛ إما لتعظيمه أو لأن إبيانه عن مشاهدة وعيان، وإيانهم عن نظر واستدلال.

وقرئ هوكتابه ﴾ يعني: القرآن، أو الجنس، والفرق بينه وبين الجمع: إنه شائع في وجدان الجنس والجمع في جموعه؛ ولذلك قيل: إن الكتاب أكثر من الكتب، وروي أن سبب نزول هذه الآية: أنه لما نزل قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُّوهُ سبب نزول هذه الآية: أنه لما نزل قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُّوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ آلله أَنهُ البقرة: ٢٨٤] اشتد ذلك على الصحابة رضي الله عنهم، فأتوا رسول الله يَظِيَّةُ فقالُوا؛ أي: رسول الله كلفتنا من الأعمال ما نطبق الصلاة، والصيام، والجهاد، وقد نزل عليك هذه الآية ولا نطبقها، فقال رسول الله يَظِيَّةُ: «أَتريدون أن تقولُوا كها قال أهل الكتابين من قبلكم سمعنا وعصينا بل قولُوا: سمعنا وأطعنا "أنا؛ فلها أقر بها القوم ودانت بها ألسنتهم أنزل الله تعالى: ﴿ مَا مَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنزلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ ، ﴾ [البقرة: ٢٨٥] "أنا

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (1/ 313).

<sup>(2)</sup> قوله تعالى: ﴿ وَامْنَ ٱلرَّسُولُ بِهَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ﴾ بأن الله تعالى قدس باطن رسوله يَجْهُ من شُوائب النفسانية وخطرات الشيطانية، وكحُّل عين سره بنور الملكوت، حتى قبل: بالصدق والإخلاص ما كشف له من عجائب الجبروت، ورأى بمصابيح القرآن أسرار الأزل والأبد ما جرى في بطنان الغيب وغيب الغيب رؤية عبان، وآمن بها إيهان المشاهدة والعرفان، كها قال الله: ﴿ مَا كَذَب ٱلْقُوَادُ مَا رَأَىٰ إِنَ ﴾ [النجم: 171 ﴿ وَأَنْمُ وْمِئُونَ كُلُّ وَامْنَ بِاللَّهِ ﴾ المؤمنون على قسمين منهم العارفون والصادقون والمشاهدون والمقربون، والمكاشفون والمخلصون والموسنون والراضون والمتوكلون

( ﴿ لَا تُفَرِقُ بَيْرَتَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ ؟ ) أي: يقولون لا نفرق، وقال: ﴿ بَنْرَتَ أَحَدٍ ﴾، ولم يقل: أحاد؛ لأن أحد يتناول الواحد والجمع، والمعنى يقولون: آمنا بجميع الرسل ولا نفرق بينهم بالتصديق والتكذيب كما فرقت اليهود والنصارى، (﴿ وَقَالُوا سَمِعْنَا ﴾) أي: أجبنا، (﴿ وَأَطَعْنَا ﴾) أمرك، (﴿ عُفْرَانَكَ ﴾) منصوب على المصدر والعامل فيه مقدر أي: اغفر غفرانك، أو نسأل غفرانك (﴿ رَبَّنَا وَإِلْيَاكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾) [البقرة: 285] أي: المرجع بعد الموت، وهما قرار منهم بالبعث.

والمحبون والمريدون والمرادون، كلّ شاهدوا بعضًا مما شاهد الرسول اللجّة وثولا ذلك لم يشرعوا في بذل الأرواح ومجاهدة الأشباح؛ لكن تلنبي ﷺ مشاهدة الصرف خاصة له بلا زحمة الخطرات، ولهم مشاهدة اليقين بوسائط الالتباس عتحتين بالوسواس.

والقسم الثاني من المؤمنين هم الذين آمنوا إيهان الفطرة بإرشاد العلم والعقل والبيان والبرهان، وأصل هذا الإشكال إلهام وفروعها أسباب. وأيضًا استقام النبي الأمي ﷺ عند صدمة سلطان الأنوهية، وتمكن فيها عاين من جلال ذات القديم -جل جلاله- بنعت صرف المشاهدة واليقين، والمؤمنون يريهم الله بعض أنوار غيبه فآمنوا بها أدركوا به.

قال الأستاذ: آمن الرسول يُظِيُّة من حيث البرهان. ويقال: آمن الخلق بالوسائط، وآمن محمد ﷺ بغير واسطة. ويقال: هذا خطاب الحق سبحانه وتعالى معه ليلة المعراج على جهة تعظيم القدر، فقال: ﴿ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ﴾ ولم يقل آمنت كها يقول العظيم الشأن من الناس.

قال الشبخ: وأنت تريد فلته. وقال ابن عطاء: إن النبي يُثلِثُةِ معدن سر الحق أظهره للعام أوقفه على شريطة قوله: ﴿فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِد مَا أُوْحَى﴾ شريطة قوله: ﴿فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِد مَا أُوْحَى﴾ [النجم:10]، وهو مستخرق أوقاته في انتظار ما يظهر عليه الحق من الزيادات على روحه وسره وفؤاده وقلبه وشخصه؛ ألا تراه كيف تعنه عن صفاته، وقوله: ﴿إِنَّكَ مُنِتُ عَن صفاتك طياتك بنا وبإظهار صفاتنا عليك، ﴿وَإِنَّهُم مُّيِتُونَ ﴾ [الزمر:30] عاجزون عن بلوغ درك صفاتك، وإبهان رسول الله ﷺ إيان بالوسائط والعلائق.

وقيل في قوله: ﴿وَٱلْمُؤْمِتُونَۚ كُلِّ ءَامَنَ بِاللَّهِ﴾: حكمًا وتسمية، ولا المؤمن موجود ولا الإبيان ظاهر. وقال فارس: ﴿مَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ﴾ قال: إيهان حقيقة ومشاهدة ﴿وَٱلْمُؤْمِتُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ﴾ إيهان حكم ومتابعة. (﴿ لَا يُكَلِّفُ آللَهُ فَقَسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾) [البقرة:256] (أ) إلا ما تسعه قدرتها فضلاً ورحمة، والتكليف الأمر بها يشق على المكلف، والوسع الطاقة، والآية تدل على عدم وقوع التكليف بالمحال، ولا تدل على امتناعه، فقد قال الأشعري وجماعة من المتكلمين: تكليف ما لا يطاق جائز عقلاً (﴿ فَهَا مَا كُسُبَتَ ﴾) من شروزه لا ينتفع بطاعة، ولا يتضرر بمعاصيه غيرها، ولا يؤاخذ بها لم يكسبه مما وسوست به

وقال ابن عطاء: ﴿لَا تُؤْخِذُنَا﴾ عند المصيبة واستر علينا في القيامة ولا تفضحنا بها على رءوس الأشهاد و فأنصُرْن على آلفؤم آلكنفين في هذا تجوى أهل الامتحان من المكاشفين والمشاهدين أي: نحن أسراء معرفتك وضعفاء محبتك، فارحمنا بنجلي العظمة حتى نقوى منك بك في محل العبودية وكشف الربوبية ﴿فَاتَصُرْنا﴾ بمعونة المعرفة وجند حقائق الإلهام عن مشاعر الألوهية، ﴿ عَلَى آلفؤم آلكُفرين ﴾ أي: على أوباش الطبيعة حتى يهزموا عن ميادين معارفك بتأييد معرفتك وطلب مشاهدة حضرتك.

وقيل في قوله: ﴿وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ وَامْنَ بِأَنَّهِ﴾: حكمًا وتسمية، ولا المؤمن موجود ولا الإيهان ظاهر.

<sup>(1) ﴿</sup> لَا لِكَبُّكُ اللهُ الْعُلْمَ اللهُ وَسَعُهَا ﴾ أي: لو أظهر من جال عز الأزل صفة من صفاتي لا يطبق الخلق أن يستقيموا عند كشف ذرة منها، لكن أواسيهم بلواتح النجلي بنعت الالتباس؛ لكي لا يقنوا مثل تجلي موسى وعيسى ومحمد يُنْفِينَ وأيضًا: تسريلت الأرواح بأنوار الكبرياء، فاستقلوا بأنفسهم عند تهوضهم بأثقال المعرفة، وما أدركت من عجائب الربوبية، وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ إِنّا عَرْضَا الأَمَانَةُ عَلَى الشَّمَوْتِ وَالْأَرْصِ وَالْحِبُالِ فأبينَ أَن تَعْمِلْهَا وأَلْمَعْنَ مِهَا وَحْتُهَا الإنسانُ ﴾ الأحزاب: والشَّمانَةُ عَلَى الشّمَوْتِ وَالْأَرْصِ وَالْحِبْلِ فأبينَ أَن تَعْمِلْهَا وألْمَعْنَ مِهَا وَحْتُهَا الإنسانُ ﴾ الأحزاب: والشّمعة عند تحمل حقيقة العبودية أن تلوب الأرواح والأشباح في أول والشعف عند تحمل حقيقة العبودية أن تلوب الأرواح والأشباح في أول تكبيره كبروا تعظيم وبويية ربيم، ولو أيقنوا أنهم في معزل من حقيقة العبودية وإدراك صرف الربوبية مانوا جملهم بربوبية ربيم، ولو أيقنوا أنهم في معزل من حقيقة العبودية وإدراك صرف الربوبية مانوا الامتحان، ﴿ وَعَلْهُمُ اللهُ مَا كُسُبَتُ ﴾ أي: ما كسبت أرواحهم من مقاساة الهجران في دار الأسرار فيجازي الله النفوس في الدنيا باللوب في المجاهدات، وبجازي الأرواح في الاحرة بصرف المشاهدات، ﴿ وَعَنْهُ لَهُ النّبِ اللهُ عَبِرُكَ، وَ وَعَنْ عَنَا ﴾ أي: لا تحجينا بنا عليك إن نسيناك، ﴿ وَالْحَلْ اللهُ عَبِرِكَ، وَ وَعَنْ عَنَا ﴾ أي: اعف عنا قلة المعرفة بك، و وأغفز أنا ﴾ التقصير أحظأنا في بالتفاتنا إلى غيرك، وأعض عنا ﴾ أي: اعف عنا قلة المعرفة بك، وأغفز أنا ﴾ التقصير في عادتك، ﴿ وأَعْفِرُ أَنَا ﴾ وأَنْ حَمْدُنا اللهُ ومشاهدتك.

نفسه، وتخصيص الكسب باخير والاكتساب بالشر؛ لأنّ الاكتساب فيه اعتهال، والشر تشتهيه النفس وتنجذب إليه، وكانت أجد في تحصيله وأعمل، بخلاف الخبر، وجاءت العبارة في الخير بلها من حيث هو مما يفرح بكسبه، ويسر المرء به ويضاف إلى ملكه، وجاءت في الشر بعليها من حيث [إنه زل وثقل] أن وهكذا تقول: في ملك وعليّ دين، فرزينا أن وثانا أن أن وثقل] أن وهكذا تقول: في ملك وعليّ دين، فرزينا أن أن تؤاخذنا أو أخطأتنا به) الصواب: أي: لا تؤاخذنا بها أدى بنا إلى نسيان، أو خطأ من تفريط وقلة مبالاة، أو بأنفسها؛ إذ لا تمتنع الواحدة بها عقلاً؛ فإن الذنوب كالسموم حكمًا؛ لأن تناولها يؤدي إلى الفلاك، وإن كان خطأ فتعاطي عقلاً؛ فإن الذنوب لا يبعد أن يفضي إلى العقاب، وإن لم يكن عزيمة؛ كما أخذ بذلك من قبلنا؛ لكنه تعالى وعد التجاوز عنه رحمة وفضلاً؛ فيجوز أن يدعو الإنسان به اعتدادًا بالنعمة، ويؤيد ذلك مفهوم قوله يَشْدُ: ارقع عن أمني الخطأ والنسيان الأ الذ ربّنا ولا تخمِل عَلَيْمًا إصراً إلى غلنا الصعب.

وقال سعيد بن جبير: الإصر شدة العمل، وما غلظ على بني إسرائيل، والمراد: التكاليف الشاقة (﴿كُمَا حَمَلْتُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن فَتِلِنَا ﴾) [البقرة:٢٨٦] أي: حملاً مثل الذي حملته إياهم، والمراد به: ما كلف به بنو إسرائيل من قتل الأنفس في النوبة، وقطع موضع النجاسة، وخسين صلاة في اليوم والليلة، وصرف ربع المال للزكاة، أو المعنى: ما أصابهم من الشلمائل والمحن.

(﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحْمَلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ،﴾) أي: قوة لنا به من البلاء والعقوبة، أو من التكاليف التي لا تفي بحملها الطاقة البشرية، وهو يدل على: جواز تكليف ما لا يطاق؛ وإلا لما سبيل التخلص عنه، ابن جرير: المعنى لا تمسخنا قردة ولا خنازير، وقيل: الغُلمة؛ أي: شهوة الضّراب، وهو النكاح، وهو بضم الغين.

(﴿وَآعَفُ عَنَا﴾) آي: امح ذنوبنا (﴿ وَآغُفِرْ لَنَا ﴾) أي: استر عيوبنا، ولا تفضحنا بالمؤاخذة، وارحمنا تعطف بنا، وتفضل علينا ففي الرحمة زيادة على المغفرة، (ويكرر) أي:

<sup>(1)</sup> مكذا بالأصل.

<sup>(2)</sup> رواه مسلم (1/ 313).

التالي (قوله تعالى: ﴿ وَأَعْفُ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْخُمْنَا ۚ ﴾ ثلاثًا) أي: ثلاث مرات؛ ثم يقول: (﴿ أَنتَ مُوَلَننَا فَانصُرْنَا عَلَى الْفَوْمِ الْكَنفِرِينَ ﴾) [البقرة:٢٨٦] بإقامة الحجة، والغلبة على قتالهم؛ فإن شأن الوئي ينصر مواليه على أعدائهم.

روي أنه ﷺ: لما دعا بهذه الدعوات قيل له عقب كل كلمة: «قد فعلت» أنا، وعنه على الله آيتين من كنوز الجنة كتبهما الرحمن بيده قبل أن يخلق الخلق بألفي عام من قدامها بعد العشاء الآخر أجزأتاه عن قيام الليل ""، وعنه ﷺ: «من قرأ الآيتين من سورة البقرة في ليلة كفتاه ""، انتهى.

وقال في «روض الأزهار» عن عبدالله بن أبي أوفى قال: قال رسول الله ﷺ: "من أراد أن يموت في المسهاء السابعة؛ فليقرأ كل يوم: ﴿ مَامَنَ ٱلرَّسُولُ... ﴾ إلى آخرها مرتين » ( 4).

ثم قال في رواية: "من قرأ أربع آيات من أول البقرة وآية الكرسي، وآيتين بعدها، وثلاث آيات من أواخر البقرة لم يقربه ولا أهله يومئذ شيطان ولا شيء يكرهه، ولا تقرأ على مجنون إلا أفاق، ومن كتبها في إناء نظيف بمداد كوفي، ومحاه بهاء بئر عذب، ثم شربه على الربق؛ فإنه يعين على الحفظ والنشاط للنفس، ومن أكثر من قرأتها ليلاً ونهارًا؛ فإن الأثقال تخف عنه، وتقضى ديونه، ويكتب عدوه، ويكفى شر الظلمة، ويرزق حسن البقين "أ، انتهى.

وعنه ﷺ: «اقرؤوا هاتين الآيتين التي في آخر سورة البقرة؛ فإن ربي أعطانيهها من تحت العرش» " وعنه ﷺ: «آيتان هما قرآن، وهما بشفيان، وهما مما يجبهها الله الآيتان من

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في السنن الكبرى (6/ 307).

<sup>(2)</sup> ذكره القرطبي في تفسيره (3/ 433).

<sup>(3)</sup> رواه البخاري (4/ 1472)، ومسلم (1/ 554).

<sup>(4)</sup> لم أقف عليه.

<sup>(5)</sup> رواه الدارمي في سننه (2/ 1 54).

<sup>(6)</sup> رواه الدارمي في سننه بنحوه (2/ 541)، والطبران في المعجم الكبير (12/ 249).

آخر البقرة»".

## قال المصنف: (ويقرأ التالي قوله يخى:

﴿ لَفَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَبِثُمْ حَرِيصُ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوكٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْبِى آللَّهُ لَآ إِنَهُ إِلَّا هُوَ ۖ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَهُو رَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

قال ابن عطاء: نفسه موافقة لأنفس الخلق، خلقه ومباتنه لها حقيقة، فإنها نفس مفدّسة بأنوار النبوّة، مؤيّدة بمشاهدة الحقائق، ثابتة في المحلّ الأدنى، والمقام الأعلى ما زاخ، وما طغى، ثم زاد في وصفه، بقوله: ﴿غَرِيزُ عَلَيْهِ مَا غَيِثْمَ ﴾ اشتلت عليه مخالفتنا مع الحقّ، ومتابعتنا هوانا، واحتجابت عن الحقّ، قال بعضهم: شَقَّ عليه ركوبكم مراكب الخلاف.

قال سهل: شديدً علبه غفلتكم عن الله، ولو طرفة عين، ثم زاد في وصفه، بقوله: الأخريصُ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَاوفٌ رُجِيعُهُ أَي: حريصٌ على محبّكم بعشاهدة الله، ومعرفة صفائه وذاته، وعلى متابعتكم أمر الله، رءوفٌ برآفة الله بالمؤمنين، ورحيمٌ برحمة الله على الصادقين، رءوف بأهل الجنايات من المعقين، ورحيم على أهل الطاعات من المقضرين، فيها تَشْفَع لأهل الجنايات، وتدعو لأهل الطاعات، وهذا من اتصافه بصفة الله، حيث ألبسه أنوار عنايته، وريّنه بلطفه وشفقته. قال بعضهم في قوله: ﴿خريص عَلَيْكُم ﴾ أي: على هدايتكم لو كانت افداية إليه، مُشْفق على من اتبعه أن يأتيه نزغة من نزغات الشيطان، رحيمٌ يستجلب برحمته له رحمة الله إيّاه. وقال: ﴿خريص عَلَيْكُم ﴾ تأتي عفر الصادق: علم الله عجز خَلْقه عن طاعته، فعرّفهم

<sup>(1)</sup> ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (1/ 55) والمناوي في فيض القدير (1/ 64).

<sup>(2)</sup> قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَانَكُمْ رَسُولٌ مِنَ أَنفُسكُمْ ﴾ أخير سبحانه عن كريم ميلاده الطلاء وعظيم ميعاده ومراده، وشرَّف بها أمّنه، حيث اختاره منها باصطفائية رسالته، وعظَّم شأنه، والحمد لله الذي جعل طينته من طينتا، وشرَّف طينتنا حيث جعلها من طينته، ولحَصْ جوهر روحه من أرواحنا، وشرَّف أرواحنا حيث كانت مع روحه في أول بديهة الأمر من الله سبحاله، وأي كراهة أعظم كراهة مِن أن الله سبحانه جعل نبينا من أنفسنا، وأرسل إلينا بالرأفة والرحمة، وأكرم خلفه حيث جعله رحمة للعالمين، قال: ﴿ وَإِنكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ﴾ [القلم. 4]. قال الحرَّان أثبت لنفسك خطرًا، حين قال: ﴿ رَسُولٌ مِنَ أَنفُسِكُمْ ﴾. قال الحسين: مِن أَجلُكم نفسًا، وأعلاكم همّة، جاد بالكوتين عوضًا عن الحقّ، ما نظر إلى الملكوت، ولا إلى السدرة، ﴿ ما زَاغُ البَصْرُ وَمَا طُغَىٰ ﴾ والنجم: 17] قلبه عن موافقته.

قال الخطيب رحمه الله تعالى: الخطاب للعرب في قول الجمهور، وهذا على جهة تعدد التعمة في ذلك؛ إذ جاءهم بلسانهم، وبها يفهمونه، وقال الزجاج: لجميع العالم، والمعنى: لقد جاءكم رسول من البشر، والأول أصوب.

قال ابن عباس: ما من قبيلة من العرب إلا ولدت النبي ﷺ؛ فكأنه قال: يا معشر العرب لقد جاءكم رسول من بني إسهاعيل، والقول الثاني: آكد للحجة، إذ هو بشر مثلكم لتفهموا عنه، وتأتموا به من أنفسكم يقتضي مدخًا لنسب النبي ﷺ، وأنه من صميم العرب وخالصها.

وقيل: الخطاب للمؤمنين، وقيل: لأهل مكة؛ لأنهم يعرفونه، ويتحققون مكانته، ويعلمون صدقه وأمانته، فلا يتهمونه بالكذب، وترك النصيحة لهم لكونه منهم، وفي صحيح مسلم: قإن الله اصطفى كنانة من ولد إسهاعيل، واصطفى قريشًا من كنانة، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم» (أ).

(﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَبِنَتُمُ﴾) [التوبة:١٢٨] أي: يعز عليكم مشقتكم، والعنت: المشقة، وقال ابن الأنباري: أصل العنت: التشديد، إذا قالت العرب: فلان يتعنت فلاتًا

ذلك؛ لكي يعلموا أنهم لا ينالون الصفو من خدمته، فأقام بينه وبينهم مخلوقًا من جنسهم في الصورة، فقال: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ فألبسه من نعته الرأفة والرحمة، وأخرجه إلى الخلق سفيرًا صادقًا، وجعل طاعته طاعته، وموافقته موافقته، فقال: ﴿ مَن بُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آللَهُ ﴾ ثم أفرده الغلا لنفسه خاصة بعد أن كان من جنسهم بالصورة، فأواه إلى نفسه بشهوده عليه في جميع أنفاسه، وسلَّى قلبه بإعراضهم عن متابعته، بقوله: ﴿ فَإِن تَوَلَّوا فَقُل خَسْبِي لَا اللهُ فَي أَمر النبوة، وشرف الرسالة وجاله، حسبي عن الجملة، وقُرْبه ووصاله يكفيني عن جميع مراتب الثقلين؛ لأنه بوحدائيته منزَّة عن الأضداد، فنزَّهني عن صُحبة الأغيار بمشاهدة عن جميع مراتب الثقلين؛ لأنه بوحدائيته منزَّة عن الأضداد، فنزَّهني عن صُحبة الأغيار بمشاهدة تؤكّل بوصفه لنفسه: ﴿ لَا إِلَنهُ إِلّا هُو ﴾ أي: لا غير في البين من العرش إلى الثرى ﴿ غلّيهِ لَا عَلَى نفسي وغيري، فإنه عهاد المتوكّلين، وبه تَبنت قلوب الصادقين ﴿ وَهُو رَبُ الْعَرْشِ ٱلْعَلْمِ العرش في سبحات وجهه بأفلٌ لمحة.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم 4/ 1782، والمترمذي 5/ 583.

ويعنته، فمرادها: يشدد عليه، ويلزمه ما يضعب عليه أداؤه؛ وهما في عنتم مصدرية، فهي مبتدأ وعزيز خبر مقدم، ويجوز أن يكون ﴿مَا غَيْتُدَ﴾ فاعل لـ ﴿غَرِيزٍ﴾ صفة للرسول، وكذا ﴿خَرِيضٌ عَلَيْكُم﴾ أي: على إيهانكم، وصلاح شأنكم بالمؤمنين منكم، ومن غيركم ﴿رَءُوفٌ رَّجِيدٌ﴾: عطف على الصفة.

قال النحاس: وأحسن ما قبل في معناه مما يوافق كلام العرب ما حدثنا أحمد بن محمد الأزدي، قال: حدثنا عبد الله بن محمد الخزاعي، قال: سمعت عمرو بن علي يقول: سمعت عبد الله بن داود الخريبي يقول: في قوله تعالى: (﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِنَ أَنفُسِكُمْ عَرِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَيْتُمْ ﴾ [التوبة:١٢٨] قال: إن تدخلوا النار ﴿خريصُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهِ مَا عَيْتُمْ الْحَيْدِ والحرص على الشيء الشح عليه أن يضيع ويتلف، والحرص على الشيء الشح عليه أن يضيع ويتلف، والرءوف المبالغ في الرأفة والشفقة لا يهمه إلا شأنكم، وهو القائم بالشفاعة لكم، فلا تهتموا بها عنتم ما أقمتم على سننه؛ فإنه لا يرضيه إلا دخولكم الجنة.

(هُ فَإِن تَوَلَّوا بُهُ) أي: أعرض الكفار يا محمد بعد هذه النعمة التي منَّ الله تعالى عليهم بها، أو عن الإيمان بك، (هُ فَقُلْ حَسَينَ آللهُ ﴾) أي: كافي الله تعالى (هُ لاَ إِللهُ إِلَّا عَلَيْهِ مَهَا عَلَيْهِ تَوَحَّلُتُ ﴾) أي: اعتمدت، وإليه فوضت جميع أموري (هُ وَهُو رَبُّ ٱلْعَرْشِ أَلْعَظِيمِ) [التوبة:129] الملك العظيم، أو الجسم الأعظم المحيط الذي تنزل منه الأحكام والمقادير، وخص العرش؛ لأنه أعظم المخلوقات، فيدخل فيه ما دونه، وفي صحيح أبي داود عن أبي الدرداء قال: "من قال إذا أصبح، وإذا أمسى حسبي الله لا إله إلا هو عليه توكلت، وهو رب العرش العظيم سبع مرات، كفاه الله ما أهمه صادقًا كان بها، أو كاذبًا "انتهى.

ويقول التالي: ﴿ فَإِن تُولِّوا ﴾ إلى آخرها (سَبْعًا).

قال في «روض الأزهار»: إن سرية خرجت إلى أرض الروم، فسقط رجل منهم فانكسرت فخذه، فأخذه أصحابه، وجعلوه تحت شجرة، وربطوا فرسه بإزائه، وجعلوا عنده شيئًا من ماء وزاد، فأتاه تلك الليلة آتٍ بعدما ولوا، فقال له: ضع يدك حيث تجد ألمًا، وقل: ﴿ فَإِن نَوَلَوْا فَقُلْ حَشِيرَ لَاللّٰهُ إلى آخر السورة سبع مرات، فقرأها فصحت

 <sup>(1)</sup> رواه أبو داود (14/ 438).

فخذه، وركب فرسه، و فق أصحابه ا

ونقل عن الغزال ١٠٠٠ الحديث السابق بزيادة: "كفاه ما أهمه من أمر دنياه وآخرته" ثم قال: فقف على هذه واغتبط؛ فإن كثيرًا من الأذكار تكون موقوفة على الصدق والحضور، وقد همت الرحة في هذا الذكر لسلم الذاكر بها، وحصلت الكفاية من الهموم الدنيوية والأخروية إن وفقه الله تعالى للنطق به، وإن لم يكن له قدم في التوكل فهذه نعمة لا يقدر على قدرها، ولا يقام بواجب شكرها، فله تعالى الحمد ظاهرًا وباطنًا، أولاً وآخرًا.

وذكر أن من فوائدها: عطف القلوب، ودفع السموم، وطول العمر.

(ويقرأ) أي: التالي: (سورة الإخلاص ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴿ اللَّهُ ٱلصَّمَدُ إِنَّ لَمْ يَلَدُ وَلَمْ يُولَدُ إِنَّ وَلَمْ يَكُن لُّهُ كُفُوا أَخَذُ إِنَّ ﴾ [الإخلاص] ثلاثًا).

قال النيسابوري رحمه الله تعالى: ومن أسهائها الإخلاص؛ لأن من قرأها يخلص من النار، وسورة المعرفة لأن النبي ﷺ سمع رجلاً يقرأها، فقال: «هذا رجل عرف ربه» ك وسورة الأساس؛ لقوله على السيت السهاوات السبع، والأرضين السبع على قل هو الله أحد» أن رواه أبو تمام في «فوائده»، كذا في «الجامع الصغير»؛ ثم قال: وتسمى سورة الولاية؛ لأن من لازم على قراءتها صار وليًّا لله تعالى.

ونقل القرطبي –رحمه الله تعالى · في «تذكرته»: أن رسول الله ﷺ قال: «من قرأ سورة قل هو الله أحد في مرضه الذي يموت فيه لم يفتن في قبره، وآمن من ضغطة القبر، وحملته الملائكة يوم الفيامة بأجنحتها حتى يجيزونه من الصراط إلى الجنة "``.

وروى البيهقي في «دلائل النبوة» عن أبي أمامة الباهلي ﷺ قال: "أتي جبريل ﷺ النبي علي الله وهو بتبوك في سبعين ألفًا من الملائكة، فقال له: أشهد جنازة معاوية بن معاوية المزن، فخرج رسول الله ﷺ ووضع جبريل جناحه على الجبال؛ فتواضعت حتى نظر رسول الله ﷺ إلى المدينة، وصلى على معاوية هو والملائكة؛ ثم قال رسول الله ﷺ: يا جبريل بم بلغ معاوية ذلك؟ قال بقراءته قل هو الله أحد قائيًا، وقاعدًا، وراكبًا،

<sup>(?)</sup> رواه البيهقي في شعب الإيان (6/ 43) بنحوه.

<sup>(2)</sup> ذكره السيوطي في الجامع الكبير 1/ 3667، والمناوي في فيض القدير 1/ 506.

<sup>(3)</sup> ذكره الهيشمي (7/ 145).

وما**شیّا**۲ (۱)، انتهی،

وبه نسبة الله عز وجل لقوله ﷺ: قل هو الله أحد نسبة الله الله الله الديلمي في المسند الفردوس؛ عن ابن عمر، كذا في رواية «الجامع الصغير».

وعنه ﷺ: اوقد سمع رجلاً يقرأها فقال: وجبت، قيل: يا رسول الله وما وجبت؟ قال: الجنة أن وعنه ﷺ: امن مرعلى المقابر فقرأ قل: هو الله أحد أحد عشر مرة؛ ثم وهبها للأموات أعطاه الله الأجر بعدد الأموات (١٠٠٠).

وفي رواية الطبراني عن ابن جرير: «إن قرأتها عند دخول المتزل تنفي الفقر عن أهل ذلك المنزل والجيران».

وروى أبو الشيخ عن ابن عمر: أن امن <mark>قرأها ألف مرة فقد اشترى نفسه من</mark> اللها<sup>ن،</sup>، وأن امن قرأها عشية عرفة ألف مرة أعطاه الله ما سأل<sup>40</sup>.

وعن كعب الأحبار: إن امن قرأها حرم الله لحمه على النار الأن، ومما جاء في فضلها: أنها «تعدل ثلث القرآن» (أن وأن فيها يدخل الجنة الله أنها عشر مرات بني الله له قصرًا في الجنة (الله)، وقمن قرأها خسين مرة غفر الله له ذنوب خسين سنة (الله)، وقمن قرأها خسين الله قرأها مائة مرة في الصلاة، أو غيرها كتب الله له براءة من النار (الأثار)، إلى غير ذلك من الأخبار والآثار.

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الإيهان 6/ 73، والطبراني في الكبير 7/ 123.

<sup>(2)</sup> رواه الديلمي في الفردوس (3/ 216)، ذكره السيوطي في الجامع الكبير (1/ 15477).

<sup>(3)</sup> رواه أحمد في مسنده (5/ 266)، والنسائي في الكبرى (1/ 341)، والطبراني في الكبير (8/ 215).ينحوه.

<sup>(4)</sup> ذكره السيوطي في الجامع الكبير (1/ 24603).

<sup>(5)</sup> ذكره المناوي في فيض القدير (6/ 203).

<sup>(6)</sup> ذكره المناوى في فيض القدير (6/ 203).

<sup>(7)</sup> رواه أبو تعيم في حلية الأولياء (6/ 30).

<sup>(8)</sup> رواه مسلم (1/ 556).(9) ذكره السيوطي في جامع الأحاديث (21/ 229).

<sup>(10)</sup> رواه أحمد في مستده (33/ 150). (11) رواه الدارمي (10/ 385).

<sup>(12)</sup> رواه الطيران في الكبير(18/ 331)، وذكره الهيشمي في مجمع الزوائد (7/ 145).

قال الشارح: ويقول التالي بعد البسملة: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ (الإخلاص: 1].

قال القاضي رحمه الله تعالى: الضمير للشأن كقولك: هو زيد منطلق، وارتفاعه بالابتداء وخبره الجملة، ولا حاجة إلى العائد؛ لأنها هي هو، والمعنى: الشأن هو الله، أو لما سئل عنه، أي: الذي سألتم عنه هو الله تعالى؛ إذ روي أن قريشًا قالوا: يا محمد صف لنا ريك الذي تدعونا، فنزلت، وأحد بدل، أو خبر ثان يدل على مجامع صفات الجلال؛ كما

قال: ﴿ هُوَ آلاً وَٰلَا خِرْ﴾، وفي البين بدا وخفا بقوله: ﴿ وَالطَّنهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾، فلما عاينوه سكروا بعيماله، واتُّصفوا بعجلاله، واتَّحدوا بفردائيته، وصاروا وحدانيين، كادوا أن يدُّعوا الوحدانية، فقطعهم الحق عن سرّ الأحدية.

<sup>(1)</sup> قال البقلي: قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوْ اللَّهُ أَحَدُّ ﴾: كان الله جزَّر جلاله مستثرًا بنفسه في أزل أزله، قال: اكتتُ كنيزًا غفيًا، فأحببت أن أعرف، فإذا أوجد أعلام ظهور أفعاله تُعرف تعونه بفعله، فلم يعرف أحدُّ بالحقيقة؛ إذ الوسائط حجابٌ، فأراد إظهار كنوز ذاته وصفاته، فاختار من خلاصة الوجود خاصًا خالصًا، فألبس لسانه فصاحة الربوبية، ونوَّر قلبه بنور المعرفة، وظهر لعينه عين الحقيقة، فأمره بتعريقه لعياده العارقين، بقوله: ﴿قُلُ﴾: ظاهره سرُّ، وباطنه سرُّ، حرفٌ تحته بحرٌّ من غوامض علوم الربوبية، فالقاف: إشارةٌ إلى قهر عظمته على الحدثان حتى لا يصل إلى ذرَّةٍ من حقيقة العرفان بألوهية الرحمن؛ لأن على وجه القدم وقاية الغيرة، وهناك في الأزل قلزم الحيرة، واللام: إشارةٌ إلى لا النفي أي: لا يصل إلى كنه الألوهية أهل الحدوثية أمره بالإشارة إلى الإشارة، وغوامض سرَّ الذات؛ إذ قال: هو أوقع قلوب الراسخين في أودية الهوية الغيبية في تيم غيب الغيب. بنعت الوله والحيرة، فلم يصلوا إلى هاء الهوية، فانصر فوا إلى واو الوصف، فعجزوا عن الوصف: إذ لم يصلوا إلى الموصوف، فاحتجوا بالغيب وبُعد بطون الهوية، وانصرفوا حياري سكاري عطاشي والهين غير مدركين أوائل الحقائق، فاعترفوا بالعجز عن الإدراك، وإدراك الإدراك، فلما علم الحق عجزهم عن إدراك سر الهوية أظهر لهم أنوار الذات والصفات، رحمةً والطفّا بهم لكيلا يُحرموا من نصيب عرفانه وإيهانه، وقال الله أي: الذي لو تركوه، ولم تدركوه بعد طلبكم هذا، هو الله الذي بان بنعت الوحدانية والجال والجلال من قرار الهوية، وأيضًا لما غاصوا في بحار الهوية بانت لهم أنوار الألوهية، فانصرفوا من صدمات الصمدية، وسطوات الأحدية، ووقعوا في تيه الحييرة، ونسوا ما بان لهم، وفرُّوا، ثم طلبوا، فلم يجدوا، فأظهر الله ما ظهر لهم في الغيب، فغال: أين أنتم بما رأيتم هذا هو الله، فظهر لهم في الظاهر كما ظهر لهم في الباطن، فلمّا رأوه عيانًا فنوا في أول ألف الفردانية، ثم بقوا في لام جماله، وهابوا من عِظُم لام جلاله، ثم سقطوا في بحر هويته، أيضًا منه بدأ وإليه يعود، الأول: إشارةٌ وغيبٌ، والآخر: إشارةٌ وغيبٌ.

دل الله على جميع صفات الكيال؛ إذ الواحد الحُقيقي ما يكون منزهًا بالذات عن اتحاد التركيب والتعدد، وما يستلزم أحدهما كالجسمية، والتحيز، والمشاركة في الحقيقة وخواصها، كوجوب الوجود، والقدرة الذاتية، والحُكمة التامة المُقتضية للآثوهية، انتهى.

والأحد هنا بمعنى الواحد، وفي آخر السورة على بابه؛ لأنه هنا مثبت وهناك منفي، وإذا جاء مثبتًا يكون بمعنى الواحد؛ لأن الأحد خاص بالنفي، تقول: ما جاءني أحد، وجاءني واحد، ولا تقول: أحد، وحين أتى مثبتًا فهو مما قلبت فيه الواو ألفًا، فهو أحد وأصله وحد؛ فأصل أحد وحد قلبت واوه المفتوحة همزة، نحو امرأة أسماء من الوسامة، فهي الحسن فيكون أصلها وسهاء كها قلبت المكسورة والمضمومة، [......] ذكره اللقاني.

وقال الشيخ أحمد القمولي –رحمه الله تعالى– في «الدرة الحسنى في شرح أسهاء الله الحسنى»: واختلف العلماء في لفظ واحد وأحد، هل هما متباينان، أو مترادفان؟ على قولين:

أحدهما: وبه قال أبو علي الفارسي، وابن الأنباري، والزخشري وغيرهم: أنهها مترادفان، وإن معناهما واحد، واختلف هؤلاء هل أصل أحد واحد، أم لا؟.

وقال بعضهم: أصله واحد، سقطت منه الآلف على لغة من يقول: وحد، وأبدلت الواو المفتوحة همزة؛ كما أبدلوها في قوضم: امرأة أسهاء، فقالوا: وسماء من الوسامة.

وقال الزجاج وغيره: ليس أصل أحد واحد، وإن كانا بمعنى؛ بل مثله وحد أبدلت الواو همزة، وقد جاء عين الأصل قول النابغة هو:

## يَسومَ الجَليلِ عَسلى مُسستَأْنِسِ وَحِسدِ

قال الأزهري: كأنه ذهب إلى أنه يقال: وحد يوحد، فهو وحد؛ كها يقال: حسن يحسن فهو حسن.

وثانيهها: أنهم متباينان؛ فأحد معناه أول، ومنه يوم الأحد؛ فإن معناه الأول عند الواضعين له هذه التسمية، وواحد معناه الفرد، واختلف هؤلاء في (أحد) فقيل: أصله كذلك ولا إبدال فيه، وقيل: أصله وحد، قلبت واوه همزة، وهذا في (أحد) المستعمل في الإثبات كقوله: (الله أحد) ، وأما أحد المستعمل في النفي كقوله: ما في الدار أحد فمدلوله: إنسان، والأكثرون على أن ألفه أصلية، ومنهم من قال: هي أيضًا منقلبة عن واو

حكاه الإقليشي؛ فإذا قال: ما جاء أحدًا فمعناه: ما جاءني إنسان، ومعناه النفي التام، بخلاف قولك: واحد فإنك إذا قلت: ما جاءني واحد لا يدل على نفي جنس الأناسي؛ بل على نفي مجيء واحد بقيد الانفراد؛ لأنه يصبح أن يقول: ما جاءني واحد بل اثنان، ولا يصح ذلك مع أحد.

هذا معناهما في اللغة، وأما في حق الله تعالى فقيل: معناهما واحد، وهو أنه منفرد في ذاته وصفاته وإلهيته من غير شربك ولا شبيه، وقيل: بينهما تغاير.

والأحد: الذي ليس بمنقسم ولا متجزء، فهو اسم عيني للذات فيه سلب التأليف، والكثرة عن ذاته، فتقدس بهذا الوصف عن صفات الأجسام؛ فإن غير المنقسم عنهما متحيز فليس تعالى بجوهر ولا عرض، ولا يحيط به مكان ولا زمان.

وأما الواحد: فهو وصف ذاي فيه سلب الشريك، والنظير، والضد، ولا يوصف شيء بآحد من غير أداة التعريف إلا الله تعالى، فلا تقول: جاء في رجل أحد، فإن الله استأثر بهذا النعت فالواحد، والأحد كالرحمن الرحيم، فكما اختص تعالى بالرحمن فلا يشاركه فيه غيره، والرحيم قد تقع فيه مشاركة، كذلك اختص بأحد فلا يطلق في جانب الئبوت منكرًا على غيره، تقول: الله أحد، وأما الواحد فيطلق عليه وعلى غيره على سبيل الصفة، تقول: جاء في رجل واحد، وعندي درهم واحد، وحظ العبد من أن يعلم أن الله واجب الوجود منزه عن التركيب، وغيره من صفات الأجسام، والأعراض، والتحيز، بالمكان والزمان، وينظر أنه في نفسه محكن الوجود، مركب من الجواهر والأعراض، محتاج إلى موحد وخالق في كل وقت من أوقات بقاءه، فإن الله تعالى لو قطع البقاء، وأعرض عنه طرفة عين لنفي وذهب، وذلك أمر يتجدد في كل وقت، فيرى نفسه بعين الفقر والحاجة والذلة، ويعامل مولاء بمقتضى ذلك، فهو بجتاج في ذاته دائيًا، ونعم الله تتجدد له في كل وقت، انتهى.

وصفة هذا الاسم الأحدية، وهي عبارة عن: ثجلي ذاته ليس للأسهاء، ولا للصفات، ولا لشيء من مؤثراتها فيه ظهور؛ أي: من حيث اختصاصه بالحق سبحانه وتعانى، فلا تعلق له إلا بالذات العلية الغنية المطلقة، حتى عز وصف الإطلاق؛ لأنه قيد.

قال الشيخ ﷺ في فتوحاته: وأما ما يتعلق فالواحد والأحد من التوحيد في أحديته؛

فإن لفظ الأحدية جاءت ثابتة الإطلاق على ما سواه، فقال تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِهِ، أَصَدًا ﴾ [الكهف:110]، وإن كان المفهوم منه بالنظر إلى نفسير المعاني على طريقة أهل الله: أنه لا يعبد من حيث أحديته؛ لأن الأحدية تنافي وجود العابد؛ فكأنه يقول: لا يعبد إلا الرب من حيث ربوبيته؛ فإن الرب أوجدك فله تعلق به من وجه الإيجاد، فتعلق به و تذلل له، ولا تشرك بالأحدية مع الربوبية في العبادة، فتذلل لها كها تذلل للربوبية؛ فإن الأحدية لا تقبلك؛ أي: لعدم نظرها إليك بالوجه الذي تنظر إليك به الربوبية، فسيكون تعبد في غير معبد، وتطمع في غير مطمع، وتعمل في غير معمل، وهي عبادة الجاهل؛ فينبغي: عبادة العابدين من التعلق بالأحدية؛ فإن الأحدية لا تثبت إلا لله عبادة الجاهل؛ فينبغي: عبادة العابدين من التعلق بالأحدية؛ فإن الأحدية لا تثبت إلا لله عبادة الجاهل؛ فينبغي: عبادة العابدين من التعلق بالأحدية؛ فإن الأحدية لا تثبت إلا لله عبادة الماسوى الله فلا أحدية له مطلقًا، فهذا هو المفهوم من هذه الآية عندنا، انتهى.

قال البيضاوي قدس الله سره: وقُرأ ﴿ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص:1] بلا لفظ: ﴿ قُلْ ﴾ مع الاتفاق على أنه: لا بد منه في ﴿ قُلْ يَناَيُّنَا ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ يَنَ ﴾ [الكافرون: فيها مشاقة الكافرون: فيها مشاقة الرسول وموادعته لهم، و ﴿ تَبَتْ ﴾: معاتبة عمه، فلا يناسب أن يكون منه، وأما هذا فتوحيد، يقول به تارة، ويؤمر بآن يدعو إليه، انتهى.

وسيأتي الكلام على خواص هذا الاسم عند ذكره في أثناء الورد.

﴿ أَللَّهُ ٱلصَّمَدُ ﴾ [1] الإخلاص: 2] قال المصري -رحمه الله تعالى: مبتدأ وخيره، أي:

<sup>(1)</sup> لما قال الحق: ﴿ اللهُ الصّمَدُ ﴾ انحسمت أطاعهم عن الوحدانية حين بانت لهم أنوار وحدته، فسبَحوا في بحار ذاته وصفاته، وطلبوا الحروج إلى سواحل العرفان، فناداهم أين أنتم لو تشبحون أبدًا في بحر الذات وبحر الصفات، لم ينتهوا من بحر حقائق الأنوهية، فإن بحر الذات والصفات واجد الكل في حيِّز سرادق وحدانية الأفعال، غائبة في الصفات والصفات في الذات، فمن عين الجمع هو هو، ومن حيث الحقيقة هو الله، ومن حيث الفردانية أحيد وحيد لا غير؛ إذ الغيريفني في بقائه، ثم زاد في نبوية فردانيته، بقوله: ﴿ آللهُ ٱلصّمَدُ ﴾ : «الله ؛ ظاهر بنعوت الجلال والجهال والمقردانية والوحدانية، باطن بالفوية، «والصمدة؛ انقطع عن إدراك الخواطر والضهائر، وغابت في والفردانية والوحدانية، باطن بالفوية، «والصمدة؛ انقطع عن إدراك الخواطر والضهائر، وغابت في مهمة صفاته الأسرار والأرواح، وتاهت في ته هويته الفلوب والأشباح، وهو تشزيه جلاله وصمديته حجبهم من نفسه، ثم أبرز من نعت صمديته نور تنزيهه، ونشقهم روائح قدسه وأنسه، وجعلهم مشتاقين إلى لقائه عاشقين جاله، فيصمدون إليه بنعت الفناء والبقاء، فلها علم عجزهم وجعلهم مشتاقين إلى لقائه عاشقين جاله، فيصمدون إليه بنعت الفناء والبقاء، فلها علم عجزهم

عن رؤية حقيقة هوبته وصمديته ووحدانيته وفردانيته تجنّى لهم بنعوت الجهال من لباس الأقعال، فهاموا بعشقه في بيداء أبوار جماله وجلاله، سكارى متبسّطين، وطابوا بكل مستحسن من عالم الأفعال، فلمّا سكنوا بالمستحسنات، ورؤية الجهال في الأفعال أمال أزمن قصودهم إلى فضاء الوحدانية: وأعلمهم أنه منزّة عن مباشرة الحوادث، بقوله: ﴿لَمْ يَلِدٌ وَلَمْ يُولَدٌ ﴾ أي: لم يكن هو على الحوادث، ولم التجلّي ظهور الصفات، والالتباس ظهورها في الأفعال، وهو منزّة عن التمثل والجبال، آلا ثرى كيف حقق التوحيد لمن شاهد مشاهدته في أهله، بقوله: ﴿ وَنَ بَكُن نَهُ صَفَوًا أَحَدًا إِنَ الله النصارى واليهود والكفرة والمجوس حين رأوا من الأسخاص أنوار الأرواح، ومن الأرواح سنا روح فعله، ثم نور صفته، ووقعوا في ظلمات الحلول حين لم يعرفوا أصل الأصل، وحقيقة الحقيقة، وعين العبن وفردانية الذات والصفات عن مباشرة الأمثال والتمثال، سبحان المنزّه بذاته عن رؤية كل راء، ومعرفة كل عارف، وتوحيد كل موحد، وجهل كل جاهل، ووصف كل واصف، كلهم في نكرة وعبادة كل عابد، وجحود كل جاحد، وجهل كل جاهل، ووصف كل واصف، كلهم في نكرة النكرة، معزولون من حقيقة المعرفة.

قال أبن عطاء: «الهاء»: تنبية عن معنى ثابت، و«الواو»: إشارةً إلى ما لا يدرك حقائق تعوته وصفاته بالحواس، و«الأحد»: المتفرد الذي لا نظير له، و«التوحيد»: هو الإقرار بالوحدانية، و«الأحدية»: هي الانفراد.

وقال الواسطي: «هوه: حرف ليس باسم ولا وصف، ولكنّه كنايةٌ، وإشارة كناية عن الذات، وإشارة إلى الذات، غَذِمَ الحق من يلحد في الآسياء والصفات، ويفرّق بين الصفة والموصوف، فقال: لا يكون فرقًا بين هوينه، وهو ذاك لم يكن فرقًا بين هويته، ولم يكن فرقًا بين أسهائه وصفائه.

قال ابن عطاه: ﴿هُوْ ٱللَّهُ أَحْدُ﴾: هو المنفر د باتحاد المفقودات، والمتوحد بإظهار الخفيَّات.

وقال الحسين: «الأحد»: الكائن عنه كل منعوت، وإليه يصير كل مربوب، فيطمس من مساكنه، ويطرح من نازله أن أشهدك إياه، فإنك وإن غيبك عنه راعك.

قال بعضهم: توحد ثم وجد لا سبيل إلى ذلك إلا أن يوجدك الحق له.

وقال جعفر: «الصمدة: الذي لم يعط الخليقة من معرفته إلا الاسم والصفة.

وقال الواسطي: امتنع الحق بصمديته من وقوف العقول عليه، وإشارتها إليه، ولا يعرف إلا بالطاف إسدائها إلى الجوارح.

وقال ابن عطاء: «الصمدة: المتعالى عن الكون والفساد،

وقال جعفر: «الصمد»: خمسة حروف؛ «الأنف»: دليلٌ على أحديته، و«اللام»: دليل على ألوهيته، وهما مدغيان لا يظهران على النسان، ويظهران في الكتابة، فدلًّ ذلك على أن أحديته وألوهيته خفيّة السيد للصمود إليه في الحوائج من صمد إذا قصد، وهو الموصوف به على الإطلاق؛ فإنه متيقن عن غيره، وكل ما عداه محتاج إليه في جميع جهاته، وقيل: معناه الدائم الباقي.

وقبل: تفسيره ما بعد ﴿ لَمْ يُلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ [الإخلاص:13...إلخ.

وقيل: إنه الذي يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، وقال مقاتل: إنه الكامل الذي لا عيب فيه، وقال الحسن وعكرمة: هو الذي لا جوف له، وتعريفه لعلمهم بصمديته بخلاف أحديته، وتكرار لفظ الله للإشعار بأن من لم يتصف به لم يستحق الألوهية، وأخلى الجملة؛ لأنها كالنتيجة للأولى، أو الدليل عليها، انتهى.

وقال القمولي -رحمه الله تعالى: وفيه أوجه:

أحدها: السيد المصمود إليه في الحواتج من قولك: صمدت إليه إذا قصدته، تقول العرب: هذا بيت مصمود، ومصمد للبيت الذي تقصده الناس لحوائجهم فهم محتاجون إليه غير مستغنين عنه، وهو الغني عنهم، وعلى هذا فهو وصف فيه ثبوت، وسلب مضاف إلى كل المخلوقات؛ فإنها كلها مفتقرة إليه في إيجادها وبقائها.

وثانيها: أن الصمدهو الذي لا جوف له؛ فإنه بمعنى المصمت، ومنه يقال: لسدادة القارورة الصياد، ويقال: شيء مصمد؛ أي: صلب ليس فيه رخاوة، قال ابن قتيبة: وعلى

لا تُدرك بالحواس، وأنه لا يفاس بالناس، فخفاؤه في اللفظ دليلٌ على أن العقول لا تدرك، ولا تحيل به عليًا، وإطاعيا وأنه لا يفاس بالناس، فخفاؤه في اللفظ دليلٌ على أنه يظهر على قلوب العارفين، ويبدو لأعين المحبّين في دار السلام، والفصادة: أنه صادق فيها وعد فعله صدق، وكلامه صدق، ودعا عباد، إلى الصدق، والمبيّة دليلٌ على ملكه، وهو الملك على الحقيقة، والدالة: علامة دوامه في أبديته وآزليته، وإن كان الأزل والأبد؛ لأنها ألفاظ تجرى على العواري في عباده.

وقال ابن عطاء: ﴿قُلَلَ هُوَ آئِلَهُ أَخَدُ﴾: ظهر لك منه التوحيد، ﴿آللَّهُ ٱلصَّمَدُ﴾: ظهر لك منه المعرفة، ﴿لَمْ يَلِدُ﴾: ظهر لك منه الإيهان، ﴿وَلَمْ يُولَدَّ﴾: ظهر لك منه الإسلام،: ﴿ وَلَمْ يَكُن لُهُ، حَكُفُوا أَخَذًا إِنْ ﴾ ظهر لك منه اليقين.

قَالَ الأَسْتَاذَ؛ كَاشَفَ الواهَينَ بِهُولُهِ: ﴿هُو﴾، وكاشفَ المُوحِدِينَ بِهُولُهِ: ﴿اللهِ﴾، وكاشفَ العارفين بِهُولُه: ﴿أَحْدِ﴾، والعلماء بِهُولُه: ﴿النَّصِّمَدُ﴾؛ والعقلاء بِهُولُه: ﴿ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ إِنْ وَلَمْ يَكُنَّ لَهُ، حَفُقُوا أَحِدًا إِنَّ ﴾. هذا فالدال فيه بدل من التاء وأصله المصمعة قال الشعبي: ومعناه: أنه لا يأكل ولا يشرب، وعلى هذا فإنه وصف سلبي.

وثالثها: أن الصمد الأملس من الحجارة الذي لا يقبل الغيار، ولا يدخل فيه شيء، ولا يخرج منه شيء، وهذا في حق الله محال؛ فوجب حمله على مجازه، وهو أن الجسم الذي لا يكون له كذلك لا يقبل الانفصال عن الغير، فيكون ذلك إشارة إلى كونه واجب الوجود لذاته غير قابل للتبدل في ذاته وصفاته، فهو على هذا وصف ذاتي، وفي هذين الموضعين بُعد؛ لأنها من صفات الأجسام وهو على الله محال، وقد فسره المفسر ون بمعاني كلها راجعة إلى هذه الأوجه؛ فقيل: الصمد الحليم، وقيل: العليم.

وقال ابن مسعود والضحاك: السيد العظيم السؤدد، وقال الأصم: الخالق.

وقال الحسن بن الفضل: الذي يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد لا معقب لحكمه، وقيل: الغرد العظيم الذي لا يتم أمر إلا به، وقيل: الكبير الذي ليس فوقه أحذ، وقيل: الكامل في كل الصفات، وقيل: الذي لا يشبهه شيء من خلقه، وقيل غير ذلك، وحظ العبد منه أن يصمد لله تعالى في الحوائج، ويرغب إليه في إصلاح نفسه، وأمر دينه ودنياه وأخرته؛ فإنه القادر على ذلك لا يفعله إلا هو، انتهى.

وقال سيدي محيي الدين -قدس الله سره- في شرحه للأسهاء الحسني: الذي اقتصر فيه على الرواية التي خرجها الإمام الغزالي -رحمه الله تعالى- في كتابه «المقصد الأسنى»، وجعل كل اسم منها ينقسم إلى تعلق، وتحقق، وتخلق: الاسم الصمد:

التعلق: افتقارك إليه أن يجعل الفرج ببدك حتى تكون ملجأ لكل وارد من الحق والحلق، وأن تكون في حال تركيبك من الطهارة على ماكنت عليه قبل وجودك.

النحقق: الصمد على الحقيقة الذي يلجأ إليه في جميع الأمور، وقبعتها، وحليتها معلومها، ومجهوفا.

التخلق: الإنسان إذا تخلق بالخلق الإلهي، واتصف بمكارم الأخلاق، وكان موضع نظر الحق من العالم جاءت إليه النفوس كلها؛ لتحققها بحصول أغراضها، وإرادتها علوًّا وسفلاً، حقًّا وخلقًا، وليس من شرطه أن يكون معلومًا في عالم التركيب ﴿ وَأَقْرَضُواْ آللهَ قُرْضًا خَسَنًا ﴾ [الحديد: 18] ﴿ فَأَعْبُدْنِ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكرى ﴾ [طه: 14] هو ظهور

FOR QUR'ANIC THOUGH

حضرة آثار الأسماء، انتهى المنتهمي المنتق

وقال سيدي عبد الكريم الجيلي -قدس الله سره- في «الكيالات الإلهية»: اسمه تعالى الصمد، هو الذي استند الوجود المطلق في إطلاقه إليه، وقام الوجود المقيد في تفيده عليه، والصمد في اللغة: هو التوجه، ومن تسمية العود الذي يجعله المصلي أمامه، صمدًا بمعنى: توجيهه نحوه؛ فالمعنى في هذا الاسم: هو توجه الوجود الكل إليه في شيئيته، وموجوديته، مع غناه في وجوده عن موجود سواه، وفذا اعتبر علياء الظاهر في الصمدية: عدم الأكل والشرب، وهذا المعنى وجه واحد من الوجوه الكثيرة الذي تضمنها هذا الاسم، وهو من أسهاء الصفات، وصفية الصمدية وهو عبارة عن: تجلّ استغنائي يظهر فيه افتقار الموجودات كلها في وجودها إليه، انتهى.

وقال سيدي محمد القونوي على اشرح الأسهاء!! الصمد هو الذي يلجأ، ويقصد إليه في الحوائج والنوائب؛ فصمدية الحق من حيث ﴿وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا عِندَنَا حَزَآبِنُهُ ﴾ [الحجر:21]، والخزائن غير متناهية؛ لكن أقسام كلياتها ترجع إلى علوية، وسفلية، وغيبية، وشهادية، ووجودية، وثبوتية، وكلها عند الحق، ومفاتيحها بيده يفتحها لمن شاء إذا شاء، واختص المختزنات الثبوتية، والأعيان الوجودية بالافتقار؛ فإن الحقائق الثبوتية تقتضي الحروج من تلك الحزائن إلى الوجود، ويكون حجاب قبول الوجود في ذاتها، ولذلك أبقى الافتقار في الوجود منها؛ ليسأل الموجد تعالى عز شأنه إيجاد ما لم يوجد فيابة عنه؛ لافتقاره إليه، فهو في سؤاله معين المختزن على وجوده.

وأما الخزائن الوجودية؛ فإنها هي أعيان المكنات، وكل خزانة من الخزائن الوجودية مخصوصة بها لا يوجد في غيرها من الخزائن؛ ولذلك افتقر بعضها إلى بعض، وهو طلب كل واحد منها عند غيرها؛ كاحتياج زيد إلى ما عند عمر، ويفتقر زيد إلى الله فيها مجتاجه إليه من عند عمر، فيسلط الحق باعثًا على قلب عمر، ويقضي حاجة زيد بها عنده؛ أي: بأي وجه، ومخزون من كل وجه للمخزون لا يزال في الانتقال من خزانة إلى خزانة، فها ينزل منها شيء إلى غير خزانة، وكلها عند الله وبيده، فهو الصمد الذي يقصد إليه في الأمور، ويلجأ إليه في نوائب الدهور، ولما كانت الكيفيات والافتقارات موزعة على أفراد أشخاص خزائن الوجود؛ فكل عين من أعيان الوجود من الصمدية ما لا يظهر

إلا به، وكذلك نهينا أن نصمد في صلاتنا إلى السترة صمدًا؛ أي: التي يضعها المصلي أمامه، فهو إشارة إلى الغيرة الإلهية، وإنه لا ينبغي للعبد أن يصمد صمدًا إلا للصمد المطلق عز شأنه، انتهى.

ومن خواصه: أن من أكثر من ذكره قل افتقاره إلى الأكوان، وإذا داوم عليه صاحب حال صادقة رجعت حوائج الخلق إليه، ومن رسمه في مربع وحمله واشتغل بذكره لم يؤذه عطش ولا جوع؛ سيها في الأسفار، وإذا رسمه في صحيفة من رصاص ورفعه معه لا يحتلم ما دام معه، وتذهب عن حامله شهوات، ويكون مهابًا محبوبًا لكل من يراه وهذه صفحة:

| 33 | 39 | 34 | 33 |
|----|----|----|----|
| 37 | 33 | 37 | 38 |
| 31 | 33 | 31 | 38 |
| 35 | 39 | 35 | 35 |

وذكر الشيخ أحمد زروق ﴿ لَي الوصية الكافية لمن خصه الله بالعافية: أن مما يعين على الجوع أن يذكر الشخص كل يوم: يا صمد من غير من شبيه ولا شيء؛ كمثله ثلاثهائة وخمسين مرة.

قال: وأظن أنه إذا كتب لصاحب الخمر هذا العدد، وسقيه بهاء غزلان الدوالي لم يشربه، وكذا إذا سقي طرح الفاخت والحهام، وقال شارح «السهاء السهروردية»: ويقرأ هذا الاسم لحصول الأغراض تسعة آلاف، ومن ابتلي بأفعال السوء، وتمكنت من قلبه بقرأه كل يوم ألفًا، ومن خواصه: حصول النجاح والصلاح؛ فمن قرأه عند السحريات خمسة وعشرين مرة ظهر عليه آثار الصدق والصديقية، وحكي عن بعض الصالحين: أنه جاع وهو نزيل المدينة المنورة، فجلس على جانب الحجرة الشريفة، وقال: أنا ضيفك يا رسول الله فسمع من القبر الشريف: الله الرحمن الرحيم الصمد يزول الجوع، فاستعمل هذه الأسهاء فلم يجد ألم الجوع، وسيمر بك ذكر الخلوة الصمدانية.

ومعنى الفتح الصمداني عند قولنا: في الورد (افْتَح لنّا قَتحًا صَمَدانيًا) ﴿ لَمْ يَلِدُ ﴾ (ا)

<sup>(</sup>١) أي: لم يكن هو محل الحوادث، ولم تكن الحوادث محله، التجلُّي ظهور الصفات، والالتباس ظهورها

في الأفعال، وهو منزَّة عن النمثال والجبال، ألا ترى كيف حقق التوحيد فن شاهد مشاهدته في أهله، بقوله: ﴿ وَثُمْ يَكُن لُهُ صَفْفُوا أَحَدٌ عَ ﴾: خلط النصاري واليهود والكفرة والمجوس حين رأوا من الأشخاص أنوار الأرواح، ومن الأرواح سنا روح فعله، لم نور صفته، ووقعوا في ظلمات الحلول حين لم يعرفوا أصل الأصل، وحقيقة الحقيقة، وعين العين وقردانية الذات والصفات عن مباشرة الأمثال والثمثال، سبحان المنزَّه بذاته عن رؤية كل راء، ومعرفة كل عارف، وتوحيد كل موحيد، وعبادة كل عابية، وجحود كل جاحيه، وجهل كل جاهل، ووصف كل واصف، كلهم في نكرة النكرة، معزولون من حقيقة المعرفة.

قال ابن عطاء: «الفاء»: تنبيهُ عن معنى ثابت، و«الواو»: إشارةٌ إلى ما لا يدرك حقائق نعوته وصفاته بالحواس، و«الأحد»: المتفرد الذي لا نظير له، و«التوحيد»: هو الإقرار بالوحدانية، و«الأحدية»: هي الانفراد.

وقال الواسطي: «هو»: حرف ليس باسم ولا وصف، ولكنَّه كنايةً، وإشارة كناية عن الذات، وإشارة إلى الذات، غَلِمَ الحق من بلحد في الأسهاء والصفات، ويقرَّق بين الصفة والموصوف، فقال: لا يكون فرقًا بين هويته، وهو ذاكمً يكن فرقًا بين هويته، ولم يكن فرقًا بين أسهائه وصفاته.

قَالَ ابن عطاء: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ أَحْدُ﴾: هو المنفرد بانحاد المفقودات، والمتوحد بإظهار الخفيَّات.

وقال الحسين: «الأحد»: الكانن عنه كل منعوت، وإليه يصير كل مربوب، فيطمس من مساكنه، ويطرح من نازله أن أشهدك إياه، فإنك وإن غيبك عنه راعك.

قال بعضهم: توحد ثم وجد لا سبيل إلى ذلك إلا أن يوجدك الحق له.

وقال جعفر: «الصمدة: الذي لم يعط الخليقة من معرفته إلا الاسم والصفة.

وقال الواسطي: امتنع الحق بصمديته من وقوف العقول عليه، وإشارتها إليه، ولا يعرف إلا بالطاف أسدائها إلى الجوارح.

وقال ابن عطاء: «الصمد»: المتعالى عن الكون والفساد.

وقال جعفر: «الصمد»: خسة حروف: «الألف»: دليلٌ على أحديته، و«اللام»: دليل على ألوهيته، وها مدغهان لا يظهران على اللسان، ويظهران في الكتابة، فدلٌ ذلك على أن أحديته وألوهيته خفية لا تُدرك بالحواس، وأنه لا يقاس بالناس، فخفاؤه في اللفظ دليلٌ عنى أن العقول لا تدرك، ولا تجبط به عليّا، وإظهاره في الكتابة دليلٌ على أنه يظهر على قلوب العارفين، ويبدو لأعين المحيّن في دار السلام، و«الصاد»: أنه صادق فيها وعد فعله صدق، وكلامه صدق، ودعا عباده إلى الصدق، و«المبيم»: دليلٌ على ملكه، وهو الملك على الحقيقة، و«الدال»: علامة دوامه في أبديته وأزليته، وإن كان الأزل والأبد؛ لأنها أنفاظ تجرى على العواري في عباده.

قال القاضي: روح الله روحه؛ لأنه لم يجانس ولم يفتقر إلى ما يعينه، أو يخلف عنه؛ لامتناع الغنى والحاجة إليه، ولعل الاقتصار على لفظ الماضي لوروده ردًّا على من قال: الملائكة بنات الله، والمسيح ابن الله تعالى، أو ليطابق ﴿ وَلَمْ يُولَدُ ﴾؛ لأنه لا يفتقر إلى شيء ولا يسبقه عدم.

زاد المصري، وقال ابن عباس: لم يلد كها ولدت مريم، ولم يولد كها ولد عيسى وعزير فر وَلَمْ يَكُن لَهُ حَمُقُوا أَحَدُ نَ ﴾ أي: ولم يكن له أحد يكافيه؛ أي: بهائله من صاحبة وغيرها، وكان أصله: أن يؤخر الظرف؛ أي: لأنه صله ليكن، لكن لما كان المقصود نفي المكافأة عن ذاته تعالى قدم تقديبًا للأهم، ويجوز أن يكون حالاً من المستكن في فر حَكُفُوا ﴾ أو خبرًا، أو يكون كفوًا: حالاً من أحد، ولعل ربط الجمل الثلاث بالعطف؛ لأن المراد منها: نفي انقسام الأمثال، فهي كجملة واحدة منبه عليها بالجمل، وقرأ حمزة، ويعقوب، ونافع في رواية فر كُفُوا ﴾: بالتخفيف، وحفص فر حَكُفُوا ﴾ بالحركة، وقلبت الهمزة واوًا؛ لاشتهال هذه السورة مع قصرها على جميع المعارف الإلهية، والرد على من ألحد فيها، جاء في الحديث: "أنها تعدل ثلث القرآن"؛ فإن مقاصده محصورة في بيان العقائد والأحكام، ومن عدلها بكله اعتبر المقصود بالذات من ذلك، انتهى.

عن النبي ﷺ «أنه سمع رجلا يقرأها فقال ﷺ: وجبت، قبل: وما وجبت؟قال: وجبت له الجنة».

وعنه ﷺ: "من قال: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إلهًا واحدًا فردًا صمدًا لم يتخذ صاحبة ولا ولدًا، ولم يكن له كفوًا أحد عشر مرات كتب الله له أربعون ألف حسنة "" رواه أحمد، والترمذي عن تميم الداري ،انتهى.

واختلف في هذه السورة أهي مكية، أم مدنية، وكذلك المعوذتين، وصح أنها: أربع آيات، قال سيدي محمد المهدي الفاسي -شارح الدلائل- رحمه الله تعالى: فأول آية منها تنفي للكثرة والعدد، والثانية: تنفي النقص والتقليب، والثالثة: تنفي العلة والمعلول،

<sup>(1)</sup> تقدم تخريجه.

<sup>(2)</sup> تفدم تخریجه.

<sup>(3)</sup> رواه الترمذي (5/ 415)، وأحمد (4/ 103).

والرابعة: تنفي الشبيه والنظير ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَيِّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: 11]، انتهى.

ومن خواصها: أن من كتبها في رق أرنب، وحملها معه لا يقربه شيء مما يضره من الجن والإنس والهوام بإذن الله تعالى، ومن فوائدها: ما نقل عن سيدي أبي الحسن الشاذلي اقدس الله سره - وذلك قوله: إن أردت الإخلاص، فأعن على نفسك بقراءة فر قُل هُوَ آللهُ أَحُدُ ﴾ وإن أردت تيسير الرزق، فأعن على نفسك بقراءة فر قُل أُعُوذُ برَتِ آلفَلَقِ ﴾ وإن أردت السلامة، فأعن على نفسك بقراءة فر قُل أُعُوذُ برَتِ آلنّاس ﴾ ، انتهى.

(ثلاثًا)؛ لقوله ﷺ: "من قرأ قل هو الله أحد ثلاث مرات فكأنها قرأ القرآن أجمع" `` رواه العقيلي عن رجاء الغنوي.

قال المصنف: (والمعوذتين) أي: ويقرأ التالي المعوذتين، قال في «المصباح»: والمعوذتان ﴿ قُلَ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴾ و﴿ قُلَ أَعُوذُ بِرَبَ ٱلنَّاسِ ﴾ لأنهيا عوذتا صاحبهها؛ أي: عصمتاه من كل سوء، انتهى.

فيقول بعد البسملة:

## 

﴿ قُلَ أُعُوذُ بِرَبُ ٱلْفَلَقِ إِنَ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۚ وَمِن شَرِّ عَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴿ وَمِن شَرِّ ٱلتَّقَّنَفَتِ فِي ٱلْمُقَدِينِ ، وَمِن شَرِّ خَاسِدٍ إِذَا حُسَدَ ﴿ ﴾ ﴿ اللَّهُ عَالِمَ إِنَّا وَقَبَ ﴾ [ال

<sup>(1)</sup> رواه العقيلي في الضعفاء الكبير (1/ 374)، وذكره المناوي في فيض القدير (6/ 201).

<sup>(2) ﴿</sup> قُلُ أَعُوذُ بِرَبَ ٱلْفَلَقِ ﴾: في هذه الكلمة سرائر حبيبه بالاستعادة به، ثُمَّ ذكر وصف تربيته بقوله: ﴿ الْفَلْقِ ﴾ و القلق الفلاق صحور العارفين بمياه المحبّة والمعرفة من تأثير انكشافات سبحات الغيرة عن جمال المشاهدة، وطلوع صباح الوصلة من مشارق الأحدية، أمره بالاستعادة به منه حتى لا يكون بين الوصل والقصل محجوبًا عن عين العين، وإدراك حقيقة الحقيقة بعوارض البشرية، وهو قوله: ﴿ مِن شَرِمًا خَلْقَ نَ وَمِن شَرِ عَالِمِ إِذَا عَلَى قلوب أهل الحرمان، وطار على أسرار أهل العرفان في زمان وقبَ فَر مان على الامتحان. ﴿ وَمِن شَرِ حَاسِدِ إِذَا حَسَدُ ﴾: ١٥ خاسد النفس الأمارة، والشيطان الملعون حسدًا على روح جزَّالة في الملكوت، سيَّارة في أنوار الجبروت، فحسدهما موام سهام غيرة قهر القدم، ألا ترى

﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَتِ ٱلْفَلَقِ ﴾ قال القاضي -رحمه الله تعالى: (ما يفلق عنه): أي: يفرق كالفرق، فعل بمعنى المفعول وهو يعم جميع الممكنات؛ فإن فلق ظلمة العدم بنور الإيجاد عنها سيها ما يخرج من أصل كالعبون، والأمطار، والنبات، والأولاد، ويخص عرفًا بالصبح؛ ولذلك فسرٌ به، وتخصيص لما فيه من تغير الحال، وتبدل وحشة الليل بسرور النور، ومحاكاة فاتحة القيامة، وللإشعار بأن من نذر أن يزيل ظلمة الليل عند هذا العالم قدر أن يزيل عن العابد ما يخافه، ولفظ الرب ها هنا أوقع من سائر أسهاته تعالى؛ لأن الإعافة تربية، انتهى.

﴿ٱلْفَلَقَ﴾: كما في الحديث الذي رواه ابن جرير عن أبي هريرة: ولفظ «الفلق جب في جهنم مغطى» (أ)، وقال ابن عباس: «سجن في جهنم» (أ).

وعن أبي بن كعب: «بيت في جهنم إذا فتح صاح أهل النار من حرة، (١٠٠٠، وقيل

كيف قال ﷺ: •العين حق»؛ لأنها سهمٌ من سهام قهره. قال بعضهم: «الفلق»: فلق الكمون من القلوب، فأدارها على الألسنة.

وقال محمد بن علي التهذي: عطف الله على قلوب خواص عباده، فقذف فيها، فانفلق الحجاب، وانكشف الغطاء، وهو قوله: ﴿قُلْ أُعُوذُ بِرَبَ ٱلْفَلْقِ﴾.

قال الحسين: إشارة الحقّ أن جميع خلقه في معنى الفطيعة عنه بكلمة واحدة، وهي من لطائف القرآن.

<sup>﴿</sup>قُلْ أَعُوذُ بِرَتِ ٱلْفَلْقِ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالنَّوى، وَقَلَى البَّحَرَ الوسي، وقلق الأسياع والأبصار، وقلق القلوب حتى انكشف له الغيوب.

قال ﷺ: اسجد وجهي للذي خلقه وشقَّ سمعه ويصرّه، وفلق الصدور وفتقها وشرحها؛ لتدارك ما جرى فيها من المباشرة؛ إذ في ذلك صحة التحير، وصفَّاها من شر ما خلق أن يكون مربوطًا، وإن علّت أحواله وعَظُمت أخطاره، فإن الانقطاع علامة الارتباط بها دونه من خلقه وفلقه.

قال محمد بن حامد في قوله: ﴿ مِن شُرِّ مَا خَلْقَ ﴿ ﴾؛ أعلمك أن الخلق كلهم موصوفون بالبشرية، وأن الخير الذي لا شر فيه هو الذي خلق الخلق على هذه الصفة

<sup>(1)</sup> ذكره المتقى الهندي في كنز العيال (2/ 15)، والبدر العيني في عمدة القاري (20/ 10).

<sup>(2)</sup> رواه الديلمي في الفردوس (5/ 479).

<sup>(3)</sup> رواه أبو نعيم في حلية الأولباء (6/ 31).

عبر ذلك.

﴿ مِن شَرِّ مَا خَلْقَ ﴾: قال القاضي حفص: عالم الخلق بالاستعادة منه لانحصار الشرفية؛ فإن عالم الأمر خير كله، وشره اختياري لازم متعد؛ كالكفر، والظلم الطبيعي؛ كإحراق النار، وإهلاك السموم، زاد المصري وقيل: هو إيليس وذريته، وقيل: جهنم.

﴿ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ ﴾: ليل عظيم ظلامه من قوله: إلى غسق الليل، وأصله: الامتلاء، يقال: غسقت العين؛ إذ امتلات دمعًا، وقيل: السيلان، وغسق الليل انصباب ظلامه، وغسق العين سيلان دمعها.

﴿ إِذَا وَقَبَ ﴾: قال المصري: دخل ظلامه في كل شيء وتخصيصه الأن المضار فيه تكثر ويعسر الدفع ولذلك قبل: الليل أخفى للويل، وقبل: الثريا، وذلك أنها: إذا سقطت كثرت الأسقام والطواعين، وإذا طلعت ارتفع ذلك، وقبل: الشمس إذا غربت، قاله ابن شهاب، وقبل: هو القمر إذا غاب العتبى دخل في سهوده وإذ لك إذا خسف به، وقبل: إذا وقب: إذا غاب، وقبل: الحية إذا لدغت، وعن بعضهم: هو الذكر إذا قام وهو غريب، وبن شرّ النفوس، والنساء السواحر اللواتي يعقدن عقدًا في خيوط وينفن عليها، والنفث النفخ مع ربق، وتخصيصه لما ثبت في يعقدن عقدًا في خيوط وينفن عليها، والنفث النفخ مع ربق، وتخصيصه لما ثبت في الصحيح من حديث عائشة رضي الله عنها: أن النبي يظيّ سحره يهودي من يهود بني زريق، يقال له: لبيد بن الأعصم، حتى يخبل إليه أنه يفعل السيئ ولا يفعله؛ فمكث زريق، يقال له: أن يمكث في غير الصحيح سنة؛ ثم قال: «يا عائشة أشعرت أن الله أفتا الرجل؟ قال: مطبوب؛ أي: مسحور، قال: ومن طبه؟ قال لبيد بن الأعصم: قال فيها شأن الرجل؟ قال: مطبوب؛ أي: مسحور، قال: ومن طبه؟ قال لبيد بن الأعصم: قال فيها ذاكر تحت راعوفة في بثر ذي أروان، فجاء البئر ذاكم قال: في مشط ومشاطه، وجف طلعة ذكر تحت راعوفة في بثر ذي أروان، فجاء البئر واستخر جده الله الله عدها المنتوب الله المناه الله ومشاطه، وجف طلعة ذكر تحت راعوفة في بثر ذي أروان، فجاء البئر واستخر جده الله المناه الله المناه الله المناه الله ومشاطه، وجف طلعة ذكر تحت راعوفة في بثر ذي أروان، فجاء البئر واستخر جده الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله ومشاطه، وجف طلعة ذكر تحت راعوفة في بثر ذي أروان، فجاء البئر واستخر جده الله المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه المناه الله المناه الله المناه الله الله المناه الله المناه الله الله المناه الله الله المناه المناه المناه الله المناه المناه

وقال ابن عباس: أما شعرت يا عائشة أن الله أخبرني بدائي، ثم بعث عليًا، وعمار بن ياسر فنزحوا ماء تلك البتر كأنه تُقَاعَةُ الْحِنَّاءِ ، ثم رفعوا الصخرة، وهي:

<sup>(1)</sup> رواد البخاري 5/ 2174 ومسلم 4/ 1720.

الراعوفة صخرة أسفل البئر يقوم عليها المائح، وأخرجوا الجف؛ فإذا مشاطة رأس إنسان وأسنان من مشط، وإذا وتر معقود فيه إحدى عشرة عقدة مغرزة بالإبر، فأنزل الله تعلل هاتين السورتين إحدى عشرة آية على عدد تلك العقد، وأمر أن يتعوذ بها، فجعل كل ما قرأ آية انحلت عقدة، فوجد خفة حتى انجلت العقد وشفاه الله؛ فكأنها نشط من عقال، والجُف: بضم الجيم: وعاء الطلع وذي أروان: بتر بالمدينة، والراعوفة: براء مهملة، وألف ثم عين مهملة؛ ثم واو وفاء، ويروى راعوئة -بالثاء المثلثة - ومطبوب: أي: مسحور.

وروي أنهم قالوا: اليا رسول الله أنقتل الخبيث؟ فقال: أما أنا فقد شفاني الله، وأكره أن أثير على الناس شرَّا الله وذكر القشيري: أن غلامًا من اليهود كان يخدم النبي هيئة، وزينت إليه اليهود، ولم يزالوا به حتى أخذوا مشاطة رأس النبي يَنْ وأخذوا عدة من أسنان مشطه، فأعطاه اليهود فسحروه، وروي أن نساء سحرن النبي هيئة قال ابن زيد: وكن من اليهود، وقيل: هن بنات لبيد بن الأعصم.

﴿ وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ ، يعني: إذا ظهر حسد هو عمل بمقتضاه؛ فإنه لا يعود ضرر منه قبل ذلك إلى المحسود؛ بل يخص به لاغتيامه سرور المحسود وتخصيصه؛ لأنه العمدة في إضرار الإنسان، والحسد تمني زوال نعمة المحسود، وإن لم تصل إلى الحاسد، وفي الحديث: اثلاث لا يستجاب دعاؤهم: آكل الحرام، ومكثر الغيبة، ومن كان في قليه غل أو حسد للمسلمين "أو ذكر الثلاثة الشامل لها ما خلق بعدها شرعًا غتلف فيها.

وقال القاضي عند الكلام على الآية الرابعة: ولا يوجب ذلك صدق الكفرة في أنه مسحور؛ لأنهم أرادوا به أنه مجنون بواسطة السحر، وقبل: المراد بالنفث في العقد: إبطال عزاتم الرجال بالحيل مستعار من تليين العقد بنفث الربق ليسهل حلها، وإفراده بالتعريف؛ لأن كل نفائة شريرة، بخلاف كل غاسق وحاسد؛ ثم قال: فيجوز أن يراد بالغاسق ما يخلو عن النور وما يضاهيه؛ كالقوي، وبالنفائات النباتات كأن قواها النباتية من حيث إنها تزيد في طولها، وعرضها، وعمقها؛ كأنها تنفث في العقد الثلاث، وبالخاسد

<sup>(1)</sup> ذكره أبن الجوزي في كشف مشكل حديث الصحيحين 1/ 1217.

<sup>(2)</sup> لم أفف عليه.

الحيوان؛ فإنه إنها يقصد غيره غالبًا طمعًا فيها عنده، ولعل إفرادها من عالم الحلق؛ لأنها الأسباب القريبة للحضرة عن النبي ﷺ: القد أنزلت عليَّ سورتان ما أنزل عليَّ مثلهها، وأنك لن تقرأ سورتين أحب ولا أرضي عند الله منهها، يعنى: المعوذتين، انتهى.

وعنه ﷺ: "با عقبة بن عامر إنك لن تقرأ بسورة أحب إلى الله، ولا أبلغ عنده من أن تقرأ ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبَ ٱلْفَاقِ إِنَ ﴾؛ فإن استطعت أن لا تفوتك في صلاة فافعل أن رواه ابن حبان، والطبران، والحاكم، والبيهقي عن عقبة بن عامر، وعنه ﷺ: "با عقبة ألا أعلمك خير سورتين قرئت قل أعوذ برب الفلق، وقل أعوذ برب الناس يا عقبة اقرأها كلها نمت وقمت ما سأل سائل، ولا استعاذ مستعيذ بمثلهها أن رواه أحمد، والنسائي، والحاكم عن عقبة بن عامر.

ويقول بعد البسملة:

﴿ قُلُ أُعُوذُ بِرَبَ آلنَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴿ إِلَيْهِ ٱلنَّاسِ ﴿ وَ مَنْ شَرِّ ٱلْوَسُواسِ اللَّهِ النَّاسِ ﴿ وَلَا النَّاسِ وَلَا النَّاسِ ﴿ وَلَا النَّاسِ وَلَا النَّاسِ ﴿ وَلَا النَّاسِ وَلَا النَّاسِ وَ النَّاسِ وَ النَّاسِ وَلَا النَّاسِ وَ النَّاسِ وَ النَّاسِ وَ النَّاسِ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسِ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاسِ وَ اللَّهُ اللَّالَّالِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

لم أقف عليه.

<sup>(2)</sup> رواه ابن حبان في صحيحه 5/ 150، والطيراني في الكبير 17/ 311.

<sup>(3)</sup> رواه أحمد في مسنده (4/ 148)، والنسائي في الكبري (4/ 440).

 <sup>(4)</sup> أمرَ حبيبه صلوات الله وسلامه عليه بالاستعادة به، وبَيْن أن مربي الناس مزين آدم و ذريته بزينة أنوار صفاته. ﴿مَلِكِ ٱلنَّاسِ﴾: بأنه أعطاهم مُلكًا أوَّله معرفته، ومَلكَ قلوبهم بجيال مشاهدته.

<sup>﴿</sup>إِلَهِ ٱلنَّاسِ﴾: حيث أرواحهم بسنا قلسه في رياض أنسه. ﴿مِن شَرِّ ٱلْوَسَوَاسِ﴾: للوسوسة جنود مراتب: الأولى: هواجس النفس الأمّارة، والثانية: وسوسة الشيطان، والثائلة: وسوسة جنود الفهريات، وموضع هذه الوساوس الصدر؛ لأن المقلب موضع العقل، والروح اللطيفة والتجلّي والخطاب والمشاهدة، وهو مصونٌ برعابة الحق، فأمّا الوسوسة النفس!: فتكون في طلب الشهوات والحظوظ، وأما الوسوسة الشيطان!! فتكون في الكفر والطفيان والبدع، وأما الوسوسة القهر!! والحظوظ، وأما الوسوسة القهر!! فتفر وسوسة النفس والشيطان ألقاها الحق في أرض الصدور؛ لامتحان عباده وغيرة الأزل، منعهم بهذه الوساوس عن مشاهلة الكل، فإذا أراد بلطقه وصولهم إليه ينكشف الأسرارهم مبدات جال عظمته، فيهب في صحارى قلوبهم مثال جاله، فيكشف عن قلوبهم وصدورهم الوساوس، وظلمة الهواجس، وذلك قوله: ﴿أَفْنَاسِ إِنِّ ٱلَّذِي يُوسَوِسُ فِي صُدُودِ ٱلنَّاسِ

عَنْ مِنْ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ﴿ ﴾. ثُمَّ بَيْنَ أَنْ الوصوسة تأتي من الشيطان تارة بلا واصطة، ونارة بالواسطة؛ إذ لم يقُدِر الملعون أن يوسوس في صدره من غلبة نور التوفيق والمشاهدة، وظهارة الكفر وصفاء الذكر، وعار عليه في مقام غراة بعض شياطين الإنس، ويدعوه بلسانه إلى بعض الشهوات أو البدع والأهواء، فيوقعه إلى الحجاب، فأمر الله حبيبه أن يستعيذ به من وسوسة شياطين الإنس والجن الذين وصفهم الله بقوله: ﴿شَيَعِلِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنَّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخْرَفَ ٱلْقَوْل غُرُورًا﴾ واحذر يا صاحبي من هذه الوساوس، واعرف شأنها وأصلها وفرعها، فإن الوساوس تأتيك في جميع المقامات، وفي بعض المواجيد والأحوال، فينبغي أن تعرف مكانده وأسلحته ومواقعه ووساوسه، واستعن بالله في جوابه وعلاجه؛ حتى تبلغ إلى مقام مشاهدة الحق بالحق، ويغنى عنك بشريتك وأوصافها، ويكون نورًا بنوره، مقدَّسًا بقدسه عن كل خاطر وعارض، فإنَّ عرفت حقيقة ما ذكرتك فصرت إمامًا للمتَّقدين، وسراجًا للمقتبسين. قال عمرو المكَّى: الوسواس من وجهين: من النفس، والعدو، الفوسواس النفسُّه: بالمعاصي التي يوسوس فيها العدو كلُّها غير طبعي، فإنَّ النفس لا توسوس بها، أحدهما: التشكيك، والآخر: القول على الله بغير علم، قال الله في وصف الشيطان: ﴿إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِٱلسُّوءِ وَٱلْفَحْشَاءِ وَأَن نَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تُعَلِّمُونَ ﴾. وقال يحيى بن معاذ: ١٩ لوسوسة: بذر الشيطان، فإنَّ لم تعطه أرضًا وماءٌ ضاع بذره، وإن أعطيته الأرض والماء بذر فيها، فشنل ما الأرض والماء؟ فقال: الشبع أرضه، والنوم ماؤه. وقال يجيى: إنها هو جسمٌ وروحٌ وقلبٌ وصدرٌ وشغافٌ وفوادٌ، فغالجسمه: بحر الشهوات، قال الله: ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لِأُمَّارَةٌ بِٱلسُّوءِ ﴾، و\*الروح؛ بحر المناجاة، و\*الصدر؛: بحر الوسواس، قال الله تعالى: ﴿يُوَسُوسُ ٱلَّذِي فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ﴾، و﴿الشَّغَافَ؛ بِحرِ المُحبَّةِ. قال الله تعالى: ﴿فَلَّ شْغَفَهَا حُبًّا ﴾، و «الفؤاد»: بحر الرؤية، قال الله تعالى: ﴿مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَيَّ ﴾، و «التقلُّب»: بحر العمل. وقال سهل: ﴿الوسوسةِ﴾: ذكر الطبع. وقال: إذا كان القلب مشغولاً بالله لم يصل إليه الوسواس بحال.

وقال عبد العزيز المكني: يوسوس في فؤاد العامة، وقلوب الخواص لو دنا منها إبليس لاحترق. صدق الشيخ فيها قال، ولكن في سر السر، وغيب الغيب، ونور النور، وسنا السنا، ولطف اللطف، وشهود الشهود، ودنو الدنو، ووصال الموصال، وبقاء البقاء وعيان العيان تكون قلوب العارفين والموحدين والمحبّين والمريدين والمؤمنين في قبض العزة منقلبة بين أصابع الصفة التي هي أنوار أزال الأزال، وآباد الآباد، طالبه يوصل الموصل، وعرفان العرفان، وحتيقة الحقيقة، كالفراش حول الشمع كيال شوقها الاحتراق بنيرانه، كذلك قلوبهم محترفة هناك بنيران الكبرياء، فائية في سطوات الجلال، باقية بسبحات الجهال، مصونة عن ذل الحجاب، محروسة عن طيران العذاب، ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ﴾؛ قال في اللصباح! الناس اسم للجمع؛ كانقوم والرهط، وواحده إنسان من لفظه، مشتق من ناس ينوس إذا تدئى وتحرك، فيطلق على الجن والإنس، قال تعالى: ﴿ اللَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾؛ ثم فسر الناس بالجن والناس، فقال: ﴿ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ﴾: سمي الجن ناسًا كها سسوا رجالاً، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِحَالٌ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ على نواس؛ لكن غلب استعماله في الإنس، انتهى. رأيت ناسًا من الجن، ويصغر الناس على نواس؛ لكن غلب استعماله في الإنس، انتهى.

قال القاضي -رجمه الله تعالى: وقرئ في السورتين بحذف الهمزة، ونقل حركتها على اللام ﴿ بِرْتِ ٱلنَّاسِ ﴾ لما كانت الاستعادة في السورة المتقدمة من المضار البدينة، وهي تعم الإنسان وغيره، والاستعادة في هذه السورة من المضار التي تعرض النقوس البشرية، وحجب عمم الإضافة؛ ثم وخصها بالناس هنا؛ فكأنه قيل: أعوذ من شر الموسوس إلى الناس بربهم الذي يملك أمورهم، ويستحق عبادتهم.

زاد المصري -رحمه الله: وإنها قال: ﴿ بِرُتِ ٱلنَّاسِ ﴾ وإن كان ربًّا لجميع الخلائق

كيف يخلّها قنام الوسواس، فهواجس بالنفس، وحديث الناس، سبحان من صفاهم بصفائه عن كل كدور، وبراهم بقدسه عن كل علة، الوسواس في الصدور، والقلوب في الحضور والنور والسرور، كيف يصل حركات الإنسانية إلى من استغرق في بحار الوحدانية، لا بأس بأن طوى على المصدور وسواس وهواجس من على الامتحان، فإنّ الأرواح في يمين الرحمن، والقلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن، والحمد لله الذي رد أمره إلى الوسوسة، ألا نرى كيف شكا عنه خواص الصحابة إلى حبيب الله وصفيّه صلوات الله وسلامه عليه ،فقالوا: عإنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدُنا أن يتكلّم به، فقال: أو قد وجدتموه؟ قالوا: نعم. قال: ذلك صريحُ الإيان ٢. وقال أبو عمرو البخاري: أصل الوسوسة ينتجها من عشرة أشياء: أولها: «اخرص»: فقائله بالتوكل والقناعة، والثانية: «الأمل»: فاكسره بمناجاة الأجل، والثالثة: «السمتع بشهوات الدنيا»: فقائله بزوال النعمة والثانية: «الأمل»: فاكسره برقية المعدل، والخامسة: «البلاء»: فاكسره برقية المنه والعوافي، والساحة: «اللاستخفاف بحرمتهم، والثامنة: «حب الدنيا والمحمدة من الناس»: فاكسره بالإخلاص، فاكسره بالخود فاكسره بالخشوع، والعاشرة: «المنع والبخل»: فاكسره بالجود فاكسره بالخشوع، والعاشرة: «المنع والبخل»: فاكسره بالجود والسخاء، والحمد شحدًا لا انفطاع له ولا انتهاء.

لأمرين: أحدهما: أن الناس معظمون، فأعلم بذكرهم أنه ربهم وإن عظموا، والثاني: أنه أمر بالاستعادة من شرهم.

\* مَلِكِ النَّاسِ فَ إِنْهِ النَّاسِ ﴾ قال القاضي –رحمه الله: عطف بيان له؛ فإن الرب قد لا يكون ملكًا، والملك قد لا يكون إلمّا، وفي النظم دلالة على أنه حقيق بالإعادة قادر عليها، وإشعار على مراتب الناظر في المعارف؛ فإنه يعلم أولا بها يرى عليه من النعم الظاهرة والباطنة، أن له ربًّا لم يتغلغل في النظر حتى يستحق أنه غني عن الملك، وذات كل شيء له، ومصارف أمره منه فهو الملك الحق؛ ثم يستدل به على أنه المستحق للعبادة لا غيره، وتدرج في وجوه الاستعادة المعتادة تنزيلاً؛ لاختلاف الصفات منزلة اختلاف الذات إشعارًا بعظيم الآفة المستعاذ منها.

وتكرير الناس لما في الإظهار من مزيد البيان، والإشعار بشرف الإنسان ﴿ بِن شَرِ النَّوْسُوَاسِ ﴾ أي: الوسوسة كالزلازل بمعنى: الزلة، وأما المصدر فبالكسر كالزلزال، والمراد به: الموسوس سمي بفعله مبالغة، قال المصري -رحمه الله تعالى: والمراد به: الشيطان، وسمي بفعله مبالغة لكثرة ملابسته، وقيل: المعنى من شر ذي الوسواس، والوسوسة: حديث النفس. ﴿ أَلَخْنَاسِ ﴾: الذي من عادته أن يخنس إذا ذكر الإنسان، وفي الخبر: إن الشيطان جاثم على قلب ابن آدم؛ فإذا غفل وسوس له، وإذا ذكر خنس، انتهى.

وفي الحديث الشريف: «إن إبليس له خرطوم؛ كخرطوم الكلب، واضعه على قلب ابن آدم يذكره اللذات والشهوات، ويأتيه بالأماني، ويأتيه بالوسوسة على قلبه لشكه في ربه؛ فإذا قال العبد: أحوذ بالله السميع العليم خنس الخرطوم عن القلب من الشيطان الرجيم، وأحوذ بالله أن يحضرون أنه هو السميع العليم خنس الخرطوم عن القلب» أن رواه الديلمي عن معاذ.

وعنه على الله المسواس خطم كخطم الطائر؛ فإذا غفل ابن آدم وضح ذلك في أذن القلب يوسوس؛ فإن ابن آدم ذكر الله هذ نكص وخنس؛ فلذلك سمي الوسواس الخناس المائة رواه ابن شاهين في «الترغيب» عن أنس.

<sup>(1)</sup> ذكره السيوطي في الجامع الكبير (1/ 11 69).

<sup>(2)</sup>ذكره السيوطي في الجامع الكبير (1/ 7887).

وعنه ﷺ: «إن الشيطان واضع خطمه على قلب ابن آدم؛ فإذا ذكر الله تعالى خنس، وإذا نسى التقم قلبه» (أ) رواه البيهقي في شعبه، وأبو يعلى في مستنده عن أنس ﷺ.

والخطم كما في "المصباح": من كل طائر مِثْقَارُهُ ، ومن كل دابة مقدم الأنف والفم، انتهى.

وعنه ﷺ: ﴿إِذَا وجدت ذلك -بعني: الوسوسة- قارفع أصبعك السباية البمنى؛ فاطعنه في فخذك البمنى، وقل بسم الله؛ فإنه سكين الشيطان، (أواه الحكيم، والطبران عن أبيه.

وعنه ﷺ: المن وجد من هذه الوساوس فليقل: آمنا بالله ورسله ثلاثًا؛ فإن ذلك يذهب عنها أن رواه ابن السني عن عائشة.

﴿ اللَّذِى يُوَشُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴾ [الناس:5] قال القاضي: إذا غفلوا عن ذكر ربهم، وذلك كالقوة الوهمية؛ فإنها تساعد العقل في المقدمات، فإذا آل الأمر إلى النتيجة خنس، وأخذت الوهمية توسوسه وتسلكه، وعمل «الذي» الجر على الضمة، أو النصب، أو الرفع على الذم.

وقال المصري: قال مقاتل: إن الشيطان في صورة خنزير يجري من ابن آدم بجرى الدم في العروق سلطه الله على ذلك، ووسوسته هو الدعاء إلى طاعته بكلام خفي يصل مفهومه إلى القلب من غير سياع صوت.

﴿ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ﴾ [الناس:6] بيان كالوسواس، أو االذي،، أو متعلق بـايوسوس،؛ أي: يوسوس في صدورهم من جهة الجنة والناس، وقبل: بيان للناس، على

<sup>(1)</sup> رواه البيهقي في شعب الإيهان (2/ 109)، وأبو يعلى في مسننه (9/ 336).

<sup>(2)</sup> رواه الطبراني في الكبير (1/191).

<sup>(3)</sup> رواه الديلمي في القردوس (3/ 480).

<sup>(4)</sup> رواه أحمد (2/ 331)، وأبو يعلى (8/ 160)، والطبران في الأوسط (2/ 252).

شرح مقدّمة ورد السحر

أن المراد به: ما يعم التَّقلين. 🚾 🔍

وقال الحسن: هي شيطانات، أما شيطان الجن موسوس في صدور الناس، وأما شيطان الإنس فيأتي علانية، واعترض بأن الناس لا يوسوسون في صدور الناس؛ إنها يوسوس في صدورهم الجن.

وأجيب بأن الناس يوسوسون أيضًا بها يليق بهم في الظاهر؛ ثم تصل وسوستهم له القلب، وتثبت فيه بالطريق المؤدي إلى ذلك.

وقال قتادة: إن من الإنس شياطين، وإن من الجن شياطين، وقيل: غير ذلك، والجنة: جمع جني، والهاء لتأنيث الجهاعة، وقيل: إن إبليس يوسوس في صدور الجن؛ كها يوسوس في صدور الناس، انتهى كلام الخطيب المصري -رحمه الله عليه.

وقال القاضي: وفيه تعسف؛ أي: القول بأن المراد به ما يعم الثقلين، عن النبي ﷺ: \*إلا أن يراد به الناس؛ كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَدُعُ ٱلدَّاعِ ﴾ [القمر: ٦]؛ فإن حق الله تعالى يعم الثقلين.

وعن النبي ﷺ: "من قرأ المعوذتين؛ فكأنها قرأ الكتب التي أنزلها الله تعالى»''.
انتهى.

قال المصنف: (ثُمَ يَقُول: أَسْتَغْفِر الله العَظِيم سَبْعِين مَرَة، ثُم يَقُول أَسْتَغفِر الله العَظِيم الذِي لَا إِله إِلا هُوَ الحَي القَيَوُم بَلِيع السَّمَوَات وَالأَرْض وَمَا بَيْنَهُمَا مِنْ بَجِيع جُرمِي وَظُلُوي وَمَا جَنَيْتُ عَلَى نَفْسِي وَأَتُوب إِليْهِ ثَلاثًا، بِسْمِ الله الذي لَا يَضُر مَعَ إسمِه شَيء فِي الأَرْض وَلَا فِي السَّمَاء وَهُو السَّمِيع العَلِيم ثَلاثًا).

قال الشارح: ثم يقول تالي الورد: (استغفر الله العظيم)، الغفر: الستر، قال في القاموس: غفره يغفره ستره، والمتاع في الوعاء ادخله، وستره كها غفره والبيت بالحظاء، وغفر الله له ذنبه يغفر غفرًا، وغفره حسنة بالكسر، ومغفرة وغفور، أو غُفرانًا بضمها، وغفيرًا وغفيرة غطى عليه، وعفي عنه، واستغفره من ذنبه، واستغفره: إياه طلب منه غفره، والغفار من صفات الله تعالى، وغفر الأمر يغفر به بالضم، وغفيرته أصلحه به ينبغى أن يصلح به ... إلخ.

<sup>(1)</sup> لم أقف عليه.

وقد جاء في فضل الاستغفار؛ لاسيها في الاستحار آيات، وأخبار كثيرة الإشهار، فمنها: قول الله العزيز الغفار: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنجِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ آللَهُ فَاسَتُغَفَّرُواْ لِدُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ آلدُّنُوبَ إِلَّا آللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُورَ ﴾ فَآسَتُغَفِّرُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُورَ ﴾ [آل عمران: 135].

وقال تعالى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُوا ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المزمل: ٢٠]. وقال لنبيه على ﴿ وَٱسْتَغْفِر ٱللَّهَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: 16].

وقال: ﴿وَمَا كَانَ آللَهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ۚ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الأنفال: 33].

"فإذا مضيت تركت قيهم الاستغفار إلى يوم القيامة" أ رواه الترمذي عن أبي موسى بنه.

وعنه ﷺ أنه قال: "قال الله تعالى: يا ابن آدم أنك ما دعونني ورجونني غفرت لك ما كان منك، ولا أبالي يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السهاء؛ ثم استغفرتني غفرت لك يا ابن آدم لو أتيتني لا تشرك بي لأتيتك بقرابها مغفرة" رواه الترمذي عن أنس، وقال: حديث حسن.

قال النووي في «الأذكار» -بعدما أورده: قلت: عَنان: بفتح العين، وهو السحاب، وأحدها: عنانه، وقيل: العنان ما عزلك منها؛ أي: اعترض وظهر لك إذا رفعت رأسك، وأما قُراب الأرض: فروي بضم القاف وكسرها، والضم هو المشهور، ومعناه: ما يقارب مِلاها، وعن حكى كسرها صاحب «المطلع».

وروينا في «سنن ابن ماجه» بإسناد جيد عن عبد الله بن بُسر بضم الباء، وبالسين المهملة، هذه قال: قال رسول الله عليه: «طوبي لمن وجد في صحيفته استغفارًا كثيرًا» (٥٠).

وروينا في سنن أبي داود، والترمذي عن ابن مسعود ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «من قال استغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه غفرت ذنوبه، وإن كان قد

 <sup>(1)</sup> رواء الترمذي (5/ 270).

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي (5/ 488)، والطبران في الأوسط (4/ 315).

<sup>(3)</sup> رواه ابن ماجه (2/ 1254)، والبزار في مسنده (8/ 433).

فر من الزحف الله عال الحاكم: حديث صحيح على شرط البخاري ومسلم، انتهى.

وعنه ﷺ آت أنه تعالى يقول: «إني لأهم بأهل الأرض عذابًا؛ فإذا نظرت إلى عهار بيوتي والمتحابين في، والمستغفرين بالأسحار صرفت عذابي عنهما" رواه البيهةي عن أنس، وعنه ﷺ: "استكثروا من قول لا إله إلا الله والاستغفار، فلها رأيت ذلك منهم أهلكهم بالأهواء؛ فإن الشيطان يقول: قد أهلكتم بالذنوب، وآهلكوني بقول لا إله إلا الله والاستغفار، فلها رأيت ذلك منهم أهلكتهم بالأهواء حتى يحسبوا أنهم مهتدون فلا يستغفرون "رواه الحافظ أبو موسى بن أبي بكر المديني، وأبو يعلى الموصلي من حديث أبي بكر المديني، وأبو يعلى الموصلي من حديث أبي بكر المديني، وأبو يعلى الموصلي من حديث أبي بكر الصديق .

وروى الإمام أحمد، والحاكم من حديث أبي سعيد الخدري على مرفوعًا: «قال إبليس: وعزتك لا أزال أغويهم ما دامت أرواحهم في أجسادهم، فقال الله على: وعزتي ولا أزال أغفر لهم ما استغفروني» أن

وعنه ﷺ: "من لزم الاستغفار جعل الله له من كل ضيق مخرجًا، ومن كل هم فرجًا، ورزقه من حيث لا يحتسب» أن رواه أبو داود، وابن ماجه عن ابن عباس.

وعنه ﷺ: «ما أصر من استغفر؛ وإن عاد في اليوم سبعين مرة» أن رواه أبو داود، والترمذي عن مولى لأبي بكر الصديق شه قال الترمذي: ليس إسناده بالقوي، وجاء آنه «دواء للذنوب»، وفي أخرى أنه «جلاء القلوب».

قال الإمام النووي -رحمه الله تعالى- في «الأذكار»: ومما يتعلق بالاستغفار، ما جاء عن الربيع بن خيثم -رحمه الله- قال: لا يقل أحدكم استغفر الله، أو أتوب إليه فيكون ذنبًا إن لم تفعل؛ بل تقول: اللهم أغفر لي وتب عليّ، وهذا الذي قاله من قوله: «اللهم اغفر لي

<sup>(</sup>١) رواه أبو دارد (2/ 58)؛ والطبراني في الكبير (5/ 89).

<sup>(2)</sup> رواه البيهغي في شعب الإيهان (6/ 500).

<sup>(3)</sup> ذكره المتذري في الثرغيب والترهيب (1/ 46).

<sup>(4)</sup> رواه أحمد (3/ 29)، وأبو يعلى (2/ 530).

<sup>(5)</sup> رواه أبو دارد (2/ 85)، وابن ماجه (2/ 1254).

<sup>(6)</sup> رواه أبو دارد (2/ 84)، وانترمذي (5/ 858).

وتب علي» الله حسن- وأما كراهية استغفر، وتسميته كذبًا فلا يوافق عليه؛ لأن معنى استغفر الله أطلب مغفرته، وليس في هذا كذب، ويكفي في رده حديث ابن مسعود المذكور قبل.

وعن الفضيل -رحمه الله تعالى: استغفار بلا إقلاع توبة الكذابين، ويقابل ما جاء عن رابعة العدوية -رحمها الله تعالى- قالت: استغفارنا يحتاج إلى استغفار كثير.

وعن بعض العرب: أنه تعلق بأستار الكعبة وهو يقول: اللهم إن استغفاري مع إصراري لوم، وإن تركي الاستغفار مع علمي بسعة عفوك عجز، فلم يتحبب إليَّ بالنعم مع غناك عني، وأتبغض إليك بالمعاصي مع فقري إليك، يا من إذا وعد وفي، وإذا تواعد تجاوز وعفى، ادخل عظم جرمي في عظيم عفوك يا أرحم الراحمين، انتهى.

وعن بعض الحكياء ممن له في المعرفة: قدم الاستغفار على الندم كان مستهزئًا على الله وهو لا يعلم، وقال آخر: توبة الكذابين على أطراف لسانهم.

وعن يحيى بن معاذ الرازي -رحمه الله تعالى: كم مستغفر ممقوت، وساكت مرحوم يقول: استغفروا الله وقلبه فاجر، وهذا ساكت وقلبه ذاكر.

وعن رابعة العدوية -رضي الله عنها- أنها كانت تقول: استغفر الله من قولي بلا ندم، استغفر الله ما المغرور لم يفق؛ فإن الاستغفار اللساني دون الإقلاع الجناني لا يفيد العاني، ولا يرفع العذاب عن الجاني، وإنها من ندم، وأقلع، وأناب، واستغفر موافق لسانه قلبه بلغ الآراب، وما عدا هذا الاستغفار لا يعول عليه الأكابر؛ فأكثر منه نادمًا قالعًا عن الذنوب، ولا تكابر واحد به الاغترار، وإياك والإصرار، فإنه لا مستجيب مع الإصرار، أي: لأنه يصحو تلك الآثار الخطيرة، أي: لأنه يصحو تلك الآثار الخطيرة، فعليك بالاستغفار المقرون بالتوبة سيها في الأسحار؛ لأنه موطن الأوبة؛ ثم يكرره (سبعين) مرة، وخص هذا العدد لقوله بين الله سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في كل يوم سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين ومن استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين و من استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين و من استغفر الله في لينة سبعين مرة لم يكتب من الغافلين و من استغفر الله في لينه سبعين مرة الم يكتب من الغافلين و من استغفر الله في لينه سبعين مرة الم يكتب من الغافلين و من استغفر الله في لينه سبعين مرة الم يكتب من الكاذبين، ومن استغفر الله في لينه سبعين مرة الم يكتب من الكاذبين و من استغفر الله فينه المقولة و كلينه من المنابع الله المنابع المنابع المنابع الكراء و كلين ومن استغفر الله في المنابع المنا

وعنه ﷺ: "ما من عبد ولا أمة استغفر الله في كل يوم سبعين مرة إلا غفر الله

<sup>(1)</sup> رواه النسائي في الكبرى (6/ 31)، وأبو شيبة في مسئده (1/ 881).

<sup>(2)</sup> ذكره المناوي في فيض القدير (6/ 57).

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURÂNIC THOUGHT

سبعهائة دنب ٩ نا.

وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة أنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "والله إلى الله على الله الله الله الله الله الم

وعن أنس بن مالك علمه خ وَبِٱلأَشْحَارِ هُمْ يَسْتَغَفِّيرُونَ ﴾ [الذاريات:18] قال: «مدوا الصلاة إلى السحرا" ثم جلسوا في الدعاء، والاستكانة، والاستغفار.

وعنه ﷺ: الثلاثة أصوات مجبها الله: صوت الملائكة، وصوت الذي يقرأ القرآن، وصوت المستغفرين بالأسحار الله الديلمي عن أم محمد بنت زيد بن ثابت.

وعنه ﷺ: «ثلاثة معصومون من شر إبليس وجنوده: الذاكرون الله كثيرًا بالليل والمستغفرون بالأسحار، والباكون من خشية الله الله أبو الشيخ في «الثواب» عن ابن عباس.

وفي "الصحيحين" عن الأعز المزني الصحابي ١٠٠٠ أن رسول الله ﷺ قال: "إنه ليغان على قلبي، وإن لأستغفر الله في اليوم مائة مرة" .

وقد فسر الغين بمعان كثيرة، وأخفها: ما فسره ﷺ لسيدي أبي الحسن الشاذلي ﴿ وَهِا لَمُ أَشْكُلُ عَلَيهِ، وقال له: يا مبارك، ذاك غين الأنوار، لا غين الأغيار.

وروى الإمام أحمد في كتاب «الزهد» - بسنده - معناه عن أبي هويرة سُمَّ قال: «ما جلست إلى أحد أكثر استغفارًا من رسول الله يُنْفِيَّهُ قال الرجل: وما جلست إلى أحد أكثر استغفارًا من أبي هويرة» أنه عن أبي هويرة» أنه أبيناً المتغفارًا من أبي هويرة» أنه المتغفارًا من أبي هويرة النائد النائد المتغفارًا من النائد النائ

ومن أراد أن يرقع خلل الأعهال، عن أبي هريرة عنه إنه قال: «الغيبة تخرق الصيام

<sup>(1)</sup> رواه البيهقي في شعب الإبيان (2/ 14).

<sup>(2)</sup> رواه البخاري (2/ 2324).

<sup>(</sup>ق) ذكره ابن أبي الدنيا في النهجد وقبام الليل (1/ 313).

<sup>(4)</sup> رواه الديلمي في الفردوس (2/ 101)، والسيوطي في الجامع الكبير ( 1/ 11350) بتحوه.

<sup>(5)</sup> ذكره السيوطي في الجامع الكبير (1/ 11412).

<sup>(6)</sup> رواه مسلم (4/ 2075).

<sup>(7)</sup> ذكره أحمد بن حنبل في الزهد (1/ 218).

والاستغفار برقعه. قمن استطاع منكم أن يجيء بصوم مرقع فليفعل \* ` .

وقيل لبعضهم: كيف أنت في دينك؟ قال: أمزقه بالمعاصي وآرقعه بالاستغفار. وقيل: إن الذنوب وسخ والاستغفار صابون.

وشكى رجل للحسن البصري ﴿ الجُرب، وآخر الفقر، وآخر قلة النسل، وآخر قلة النسل، وآخر قلة ربيع الأرض، فأمر كلًا منهم بالاستغفار، فسأله الربيع بن صبح عن ذلك: فتلا قوله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ﴾ [نوح: 10] إلى قوله: ﴿ أَيْدًا ﴾ [نوح: 12]، وأيضًا فالتخصيص بالسبعين لأنها أول مراتب الكثرة، فيصدق على من استغفر الله سبعين مرة أنه ممن أكثر؛ إذ أقل الاستكثار سبعون إلى سبعيائة.

قال القاضي - رحمه الله تعالى عند قوله تعالى: ﴿إِن تَسْتَغْفِرْ هُمْ سَبِعِينَ مَرَّةً فَلَن يُغْفِرُ آللَهُ لَمْ أَوَ التوبة: 80] روي أن عبد الله بن عبد الله بن أب وكان من المخلصين سأل رسول الله على الله عنه أبيه أن يستغفر له، ففعل فنزلت، فقال ﷺ: الأزيدنَّ عن المسبعين أن فنزلت: ﴿ سَوَاءُ عَلَيْهِمَ أَسْتَغَفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ فَتْم ﴾ [المنافقون: 6] المسبعين المنه المنافقون: 6] وذلك لأنه يَثِينًا فهم من السبعين العدد المخصوص، لأنه الأصل، فجوز أن يكون حدًّا يخالفه حكم ما وراءه، فبين له أن المراد به: التكثير دون التحديد، وقد شاع استعمال السبعة، والسبعين، والسبعيائة ونحوها في التكثير؛ الاشتمال السبعة على جملة أقسام العدد، فكأن العدد بأسره ذلك.

﴿ وَاللّٰهِ مَ كُفَرُواْ بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ . ﴾ [التوبة:80] إشارة إلى أن اليأس من المغفرة وعدم قبول استغفارك ليس لبخل فينا ولا قصور منك؛ بل لعدم قابليتهم بسبب الكفر الصارف عنها، ﴿ وَاللّٰهُ لَا يَبْدِى الْفَوْمَ الْفَسِقِينَ ﴾ [التوبة:80]: المتمردين في كفرهم، وهو كالدليل على الحكم السابق؛ فإن مغفرة الكافر بالإقلاع عن الكفر والإرشاد إلى الحق، والمنهمك في كفره المطبوع عليه لا ينقلع ولا يهتدي، والتنبيه على عذر الرسول يَنْظُ

<sup>(1)</sup> ذكره ابن رجب في جامع العلوم والحُكم (29/8).

<sup>(2)</sup> رواه ابن أبي حاتم (36/ 159).

هو الاستغفار بعد العلم؛ كقوله: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي ۗ وَاللَّذِينَ ۚ وَامْنُوا أَن يَسْتَغَفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أَوْلِي فُرْيَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبْيَّرَ لَهُمْ أَنْهُمْ أَصْحَبُ ٱلْجَجِيمِ﴾ [التوبة: 113]، انتهى.

وأما اسمه تعالى العظيم، فقال صاحب «دقائق الإشارات» قال: عز من قائل، وهو العلي العظيم، وعنه يَنْقُرُ أنه كان يقول عند الكرب: «لا إله إلا هو الله العظيم الحليم، لا إله إلا الله رب العرش العظيم، لا إله إلا الله رب السهاوات ورب الأرضين ورب العرش العظيم» أن أخرجاه في «الصحيحين»، ومعناه: أنه الذي لا يمكن الامتناع عليه على الإطلاق؛ لأن عظيم القوم إنها يكون مالك أمورهم الذي لا يقدرون على مقاومته وخالفته؛ إلا أن يدخل عليه العجز وما مات فيه، فيدخل عليه العجز فيها في يده فيضعفه، ويستطاع مقاومته.

والله تعالى قادر لا يعجزه شيء، ولا يمكن أن يعصي كرهًا، ويخالف آمره قسرًا؛ فهو العظيم إذا حقًا وصدقًا، وغيره لا يصح وصفه به، قال الخطابي: العظيم ذو العظمة والجلال، ومعياره وينصرف إلى عظم الشأن وجلالة القدر دون العظيم الذي هو من تعوت الأجسام، انتهى.

وقال سيدي محمد القونوي رحمه الله تعالى: العظيم بعلو شأنه في قلوب العارفين الذي عجزت الأبصار عن إدراك سرادق عزه وكلَّت الألسن عن جلال قدره.

اعلم أن الواقف في مقام العظمة إما مؤمن وإما صاحب شهود، وذلك أن الأمر يعظم بقدر ما ينيب إليه من التفرد بالاقتدار ونعوت الأحكام؛ فإذا كان الكبرياء والاقتدار بحيث لا اقتدار لأحد على رد حكمها، ولا يقف شيء لأمرها؛ لعظمة وقوعها في القلوب حتى ينتهي إلى الحيرة والدهش، فظهور عظمة الحق تعالى وكبرياؤه في قلوب أهل الإيان إنها هو بحب معرفتهم آثار الأسهاء الإلهية، فمن كانت معرفته بصفات الحق أكمل كانت سطوة تجليات العظمة عنده أتم، ولذلك كان على يقول: «أنا أعلمكم بالله وأخشاكم منه».

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (5/ 2335)، ومسلم (4/ 2092).

<sup>(2)</sup> ذكره الملا على القاري في مرقاة المُمَانيح (14/ 438).