للتسيرمح يحسن ترحيث كالعابلي

## الإسارة والعقاد



راء الكاني الكاني العربي



# الإنبالة والعقائد

## تأليف ً للتَّيْرِمُجَدِّ رَصِينِي للعَابِٰلِيِّ







#### يند اللهِ النَّكِيْبِ النِيَدِيْ

العميد الله رب العالميين، وصلى الله على معيدٍ وألمه الطيبين



## الفصل الأول الخطاب القرآني للعقل

- القرآن معجزة عقلية
  - (۲) العقل ودوره
- ٣) خطاب القرآن للعقل
- المعجز القرآني على وفق السنن
- فهم السنن الكونية هو عالم المعاجز
  - (1) لوازم الخطاب القرآني للعقل.





### 1

#### القرآن معجزة عقلية

عندما بعث الله أنبياءه رُسلاً حاملين هداية الله من عقيدة وشريعة أيدهم بمعجزات لم تعهدها العقول، ليثبتوا للناس أنهم مبعوثون من قِبل الله تعالى.

المعجزة أمرٌ فوق مقدور البشر، ولذا سُمّيت بالمعجز، لأنه يعجز البشر عن الإتيان بمثلها، وسُميّت بالأمر الخارق للعادة، لأنها مخالفةٌ للسنن الخاصة بالمادة، ومخالفةٌ للقوانين الطبيعية.

#### المعاجز التي تكلم عنها القرآن على أنواع:

منها: إخبارات غيبيّة، كإنباء عيسى ﷺ قومه بما يأكلون وما يدّخرون في بيوتهم.

ومنها: ما هو مخالفٌ للسّنن والقوانين الطبيعية، كالنار التي أراد الكافرون إحراق إبراهيم ﷺ بها فكانت عليه برداً وسلاماً.

ومنها: ما هو ناتج من غير الأسباب الطبيعية والقوانين الكونية، كانفجار الماء من الحَجر حينما ضربه موسى على بعصاه عندما استسقاه قومه، وتظليل الغمام على بني إسرائيل في التيه،



وانشقاق البحر وانحسارِ الماء لموسى ﷺ ولقومه حتى مُشوا فيه هرباً من فرعون، وناقةِ صالح ﷺ وفصيلها.

وغالب المعاجز أتت ابتداءً موافقةً لما هو الشائع بين الناس، ليكون ذلك أبلغ في تأييد الرسول وأقوى في الإلزام، كمعجز موسى على بانقلاب العصا إلى ثعبان عظيم وقد بلع عصيّ السحرة وحبالهم، رلما برع فيه المصريون وقتذاك من السحر، ومعجز عيسى على بإحياء الموتى، رلما كان عليه اليهود من إنكار الروح ولشيوع الطب بينهم.

وقد تأتي المعاجزُ بناءً على اقتراحِ القوم، كناقةِ صالح ﷺ وفصيلها، والمائدةِ السماوية التي طلبها الحواريون من عيسى ﷺ.

فالمعاجز بجميع أقسامها قبل معجزة النبي الأعظم في قد كانت على هذا النحو، لأن العقول البشرية لم تكن من النضج حتى تستطيع أن تقتنع بالحجة وتؤمن بالبرهان، فالمناسب لها معاجز تُبهر العقا وتأخذ عليه مسالكه، فيُذعن ويقتنع بصدق نبوة أصحابها، فكانت المعجزة تقمعُ العقل ولا تُقنعه. وعندما بلغت العقولُ بداية النضج أتنا المعجزة العقلية الخالدة على يد رسول الله محمد ، وهي القرآل فالقرآن لم يقمَعُ العقل بل خاطبه ليقُنعه، حتى يؤمِّنُ اختياراً، ويصدّ صاحبه بفهم شيء من معجزته، وعندما أتى القرآن الذي يُقنع العقافكان معجزة عقليةً وكان البقاء من طبيعته.

طابرا ولذا عندما طبوا من النبي الأعظم شيئاً من سنخ المعام السابقة كان ردّ الله تعالى عليهم أن ينظروا في القرآن وما فيه هُدى، فهو دلائل عقليةٌ على أنه وحيٌ إلهي، قال تعالى:



﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا أَرْكَ عَلَيْهِ مَايَثُ مِن نَدَيِهُ ﴾ - أي: مسعجسزات - ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا أَرْكَ عَلَيْهِ مَايَثُ مِن نَدِيثُ مُيْرِثُ ﴾ أَوَلَا بَكُنِهِمْ أَنَا أَنَّا نَدِيثُ مُيْرِثُ فَي أَوْلَا بَكُنِهِمْ أَنَا أَنْ اللّهِ عَلَيْكَ الْكَ الْكَ الْكَنْدُ ﴾ - أي: السفران - ﴿ يُتّلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَوْ مَنْ اللّهِ لَرَحْمَدُ وَذِكَ فِي نَالِكَ لَرَحْمَدُ وَذِكَ فِي نَالِكِ لَرَحْمَدُ وَذِكَ فِي لِنَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ (١٠).



<sup>(</sup>١) سورة العُنكبوت، الآيتان: ٥٠ ـ ٥١.





#### العقل ودوره

العقل بحسب عمله منقسم إلى أربعة أقسام.

العقل المدرك، والعقل الحكيم، والعقل الرشيد، والعقل\الرادع والباعث.

العقل المُدرك هو الذي يُدرك الأمور وأسبابها وعواقبها، سواء كانت هذه الأمور مما لها علاقة بالأوامر والنواهي أم بغيرها.

ويدرك أيضاً الحقائقُ وجوديةُ أو ماهويةٌ، دينيةٌ أو دنيويةٌ...

والعقل الحكيم هو الذي يتأمل فيما يُدركه ويُقلّبه على وجوهه فيستخرج منه البواطن والأسرار، ويبني عليها أحكاماً تبتعلّـلسيريه السلوكي والوجودي، ومنه تنتج الحكمة.

والعقل الرشيد هو الذي يدرك الوظائف الإنسانية تجاه جميع الموجودات.

ووظيفة الرشد فوق وظيفتي الإدراك والحكمة، لأنها استيفاء لهاتين الوظيفتين مع مزيدٍ من النضج، للتمييز بين الهداية والثولية. في السير الإنساني العام فرداً ومجتمعاً، دنيا وديناً. وإذا أعمل الإنسان عقله، سواء كان مدركاً أم حكيماً أم رشيداً، واستخلص زُيدة الرأي بحيث يصعب على الإختيار مخالفتها، لوضوحها إلى حد تستولي على النفس إلى درجة اليقين، فيعقل الإنسانُ نفسهُ عن المحظور والمنكر، أو يعقلها ببعثها نحو الحُسن الملزم.

وعليه فلا يكون الإنسان رادعاً وباعثاً لنفسه إلا إذا كان صاحب عقل مدرك أو حكيم أو رشيد مع إعمال الإرادة بحسن الإختيار.

ومن هنا كان اشتقاق العقل من مادة (عقل) التي يؤخذ منها العقال، وتكاد شهرة العقل بهذه التسمية أن تتوارد في اللغات الإنسانية الكبرى التي يتكلم بها الغالب في البشر، وهو الذي يعصم النفس.





#### خطاب القرآن للعقل

في كتب الأديان السابقة والواصلة إلينا إشارات صريحة أو خفية إلى العقل أو إلى التمبيز، وهي إشارات تأتي عَرَضاً غير مقصودة.

وفي القرآن الكريم آياتٌ تقصد العقلَ، وهي صريحة اللفظ، جازمة الدلالة على ذكره، فقد ذُكر في مقام التعظيم، وفي وجوب الرجوع إليه، وفي وجوب العمل به، فنوه القرآن بالعقل وجعل التعويل عليه في أمر العقيدة، وفي أمر التكليف فهماً وتحمّلاً.

وفي القرآن الكريم آياتٌ صريحة على لوم من يُهمل عقله، ويقبل بالحجر عليه.

وفي القرآن الكريم آياتٌ تشمل وظائف العقل على اختلاف أعمالها وخصائصها من الإدراك والحكمة والرشد والردع والبعثُ، مم وهذه مزايا واضحة من مزايا القرآن الكثيرة.

فمِن خطاب القرآن للعقل المدرك قولُه تعالى:

﴿ إِنَّ فِي خَلَقِ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضِ وَآخَتِكَفِ الَّشِلِ وَالنَّهَادِ وَالْفُلْكِ الَّتِي جَنْدِى فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَلَةِ مِن ثَلَمٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا وَبَثَ فِيهَا مِن حُسُلٍ وَآلِتَةٍ وَقَسْرِيفٍ ٱلْإِيْجِ وَالسَّعَابِ ٱلْمُسَخَّدِ بَيْنَ السَّمَاءَ وَالْأَرْضِ كَابَعْتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ (١).

#### ومِن خطاب القرآن للعقل الحكيم قولُه تعالى:

﴿ يُؤْتِي العِصْمَةَ مَن يَشَكَأَةً وَمَن يُؤْتَ الْعِصْمَةَ فَقَدْ أُوثِيَ خَيْرًا حَشِيرًا ۚ وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّآ إِلْوَلُهِا الْأَلْبَبِ﴾ (٢٠).

#### ومن خطاب القرآن للعقل الرشيد قولُه تعالى:

ومِن خطاب القرآن للعقل الرشيد في مجال التصرّف الْبَقَالِي قوله

<sup>(</sup>١) سبورة البَقَيْرَة، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النَقْتَرَة، الآية: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البَقَـرُة، الآية: ٢٥٦.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٥) سيورة الجنّ، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٦) سورة غنافر، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٧) سورة هنود، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٨) سبورة غنّافي، الآية: ٣٨.

تعالى: ﴿ سَلَمْ عَالَمْتُمْ مِنْهُمْ رُشُكًا فَانْفَوْآ إِلَيْهِمْ أَمْوَلَكُمْ ﴿ ``، وفي مجال العلاقة الغريزية لبناء الأسرة والمجتمع قوله تعالى حكاية عن لوط ﷺ لقومه: ﴿ فَاتَّقُواْ أَلَهُ وَلَا تُخْرُونِ فِي ضَيّغِينٌ ٱللِّسَ مِنكُرُ رَجُلٌ رَشِيلًا ﴾ (''.

ومن خطاب القرآن للعقل الرادع والباعث الذي تنتج منه عصمة النفس بإعمال حُسن الإختيار قولُه تعالى:

﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَا مَسْمَعُ أَوْ مَفْقِلُ مَا كُنَا فِي أَصَّنِ السَّعِيرِ ﴾ (\*\*)، وقــولــه تـعـالــى: ﴿ ﴿ أَنَامُهُونَ النَّاسَ بِالْهِرِ وَتَسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ نَتْلُونَ الْمَكِنَّ أَفَلَا مُعْقَلُونَ ﴾ (\*\*)، وقوله تعالى ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَتِهِكَ الْذِينَ مَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَتِهِكَ اللَّذِينَ مَسْدَعُهُمُ اللَّهُ وَأُولَتِهِكَ مُمْ أُولُوا الْاَلْتِينِ ﴾ (\*\*).

هذا وحثّ القرآنُ على التدرّج إلى مرتبةِ أعلى من الرتبة العقلية التي هو فيها حتى يصل إلى الرّشد في جميع المجالات، ولذا طلب موسى على الرّشد من عبد من عباد الله الصالحين كما في قصتهما في سورة الكهف، قال تعالى: ﴿قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلَ أَتَبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمّاً عُلِمَا ﴾ وعُلَمَ أَن تُعَلِّمَن مِمّا عُلِمَا أَنْبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمّا عُلِمَت رُشْدًا ﴾ (3)

وعليه فالعقل المدرك قد يُؤتى من نقصٍ في فهم الأمور والحقائق، والعقلُ الحكيم قد يُؤتى من نقصٍ في الإدراك أو في

<sup>(1)</sup> سورة النِّيسًاء، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة هنود، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المُلك، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) صورة البُقـُرَة، الآية: ٤٤.

 <sup>(</sup>٥) سورة الزُّمتر، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف، الآية: ٦٦.

استخلاص النتائج والعواقب، ولكن العقل الرشيد ينجو به الرشاد، لأنه لا يكون رشيداً إلا إذا وافق التكوين من الفطرة ومقتضياتها، ووافق سنن الصواب والكمال.

والذي يُوصل العقل إلى تمام رشده في كل المجالات هو القرآن، قال تعالى حكايةً عن نفرٍ من الجن: ﴿إِنَّا سَعِمَنَا قُرَّادًا عَبَا ﴾ تَهدِئ إِلَى آلُولُلِ فَتَامَنًا بِقُرْهُ (١).

نعم العقل الراح والباعث الذي يعصم النفس لا يؤتى من قبل العقل، وإنما يؤتى من قبل العقل، وإنما يؤتى من قبل العمال الإرادة بالإختيار السيء، وسوء الإختيار إما بسبب غلبة الغرائز بخروجها إلى حدّي الإفراط والتفريط، أو بسبب غلبة الأمانى الوهمية التى تحركها المطامع غير المشروعة.



١) سورة الجنّ، الأيتان: ١ ـ ٢.



#### المعجز القرآني على وفق السنن

المعجز قبل الإسلام كان على غير العادة والسنن الطبيعية والكونية فأتى الإسلام بالمعجز على وفق العادة والسنن.

فالقرآن هو المعجز الإسلامي، وهو مؤلف من سور، والسور من آيات، والآيات من كلمات، والكلمات من حروف، والحروف مقدورة للبشر، بل من الحروف نشأت اللغات التي يتكلم بها البشر على مر العصور.

ولذا كانت الحروف المقطّعة في أوائل السور إيغالاً في التحدي، قال تعالى: ﴿ قُلُ لَيْنِ الْمَنْمَتِ آلَانُ وَالْمِنْ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ المتحدي، قال تعالى: ﴿ قُلُ لَانَ بَعَنْهُمْ لِيَعْنِى ظَهِيرًا ﴾ (''، وقسال مَذَا الْقُرُانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعَنْهُمْ لِيَعْنِى ظَهِيرًا ﴾ (''، وقسال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ الْفَرَيَةُ قُلْ فَأَتُوا بِمَشْرِ سُورٍ مَثْلِهِ، مُفْتَرَيْتِ وَادْعُوا مَن السَعَلَمْتُم مِن دُونِ اللهِ إِن كُنتُم مَديقِينَ فَي فَإِلَمْ بَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَأَعْلَمُوا النَّمَ الْتِهُ وَلَن لاَ إِلَهُ إِلاَ هُو فَهَلَ أَنشَد مُسْلِمُونَ فَي إِلَى اللهِ وَلَن لاَ إِلَهُ إِلاَ هُو فَهَلَ أَنشَد مُسْلِمُونَ فَي إِلَى اللهِ اللهِ وَلِن كُنتُم فَي رَبِّ مِنَا وَلَانَا عَلَى عَبْدِيا فَأَنُوا إِيهُ مِنْ مِنْلِهِ مَن مِنْلِهِ مَاللهِ وَلِن كُنتُ فِي رَبِ مِنَا وَالْنَا عَلَى عَبْدِيا فَأَنُوا إِيمُونَ مِن مِنْلِهِ مَن مِنْلِهِ مَن مِنْلِهِ مَن وَلِي حَمْنَا وَالْنَا عَلَى مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْنَ عَلْهُ إِلَيْهُ وَلَن لاَ إِلَهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ الْمُعْمِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْمَ اللهُ عَلَى الْمُعْمَالِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ السَالِهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

<sup>(</sup>١) سورة الإسرَاء، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة همود، الآيتان: ١٣ ـ ١٤.

وَادْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُرٌ صَدِيقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَاتَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجِبَارَةُ أُولَتْ لِلْكَفِرِينَ ﴿ ﴾ (١).

وفي الخبر السجادي: (كذّبت قريش واليهود بالقرآن، وقالوا: هذا سحرٌ مبين تقوّله، فقال الله: ألم ذلك الكتاب، أي: يا محمد، هذا الكتاب الذي أنزلته إليك هو الحروف المقطّعة، التي منها ألف ولام وميم، وهو بلغتكم وحروف هجائكم، فأتوا بمثله إن كنتم صادقين)(17)



<sup>(</sup>١) سورة البَقتَرَة، الآيتان: ٢٣ ـ ٧٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ج٨٩ ص٣٧٧، حديث: ١٠.



#### فهم السنن الكونية هو عالم المعاجز

القرآن عندما خاطب العقل فيكون داعياً إلى التفكير، والآيات التي دعت إلى التفكير كثيرة، منها قوله تعالى:

﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّذِلِ وَٱلنَّهَادِ ٱلْاَمْتِ لِأَوْلِى الْأَلْبِ ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّنَهُوْتِ وَٱلأَرْضِ وَآخَتِلَفِ الْبَيلِ وَٱلنَّهَادِ
وَٱلْفُلْكِ الَّذِي تَجْدِى فِي ٱلبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَزْلَ اللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَلَهِ مِن مَّآهِ
فَأَخْيَا هِ ٱلأَرْضَ بَعَدَ مُوْيَهَا وَيَثَ فِيهَا مِن كُلِ دَآئِتُو وَقَمْرِيفِ ٱلْإِيْنَجِ
وَالسَّمَابِ ٱلْمُسَخِّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاةِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَسَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ (١٠).

وقوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَهْوٍ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البُقسَرَة، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعرَاف، الآية: ١٨٥.

وعندما دعا القرآن إلى التفكير في سنن التكوين فقد دعا إلى فهمها، وفهم السنن هو المعجز الذي دعا إليه القرآن.

وفهم عالم التكوين يقود إلى الهدى الإيماني، لأن عالم التكوين على كثرة أجزائه هو كون واحد، فريد في نظمه، متكامل في أجزائه وجزئياته، والعلم به موصل إلى الإيمان بإله واحد خالتي عالم قادر غنيِّ حكيم، خلق فسوى ودبر فأعطى، وسيّر الجميع بانتظام واتساق.

وعليه فمن مرّت به آية من آيات الأرض والسماء وما خلق الله ولم يعرف منها ديناً فلن تزيده إلا ضلالاً على ضلال.

والقرآن عندما خاطب العقل وحثّه على التفكير الموصل إلى العلم بالسنن الكونية والطبيعية فقد جعل المعاجز حيثما ينظر العقل، ويكون الدين الإسلامي هو دين المعجزات التي يعمل العقل لإدراكها، ويكون دين المعجزات في كل شيء، بعدما وضع المعجز في موضعه من التفكير ومن الاعتقاد.

وحُسَّبُ الدينُ أن يكون صالحاً بأنه نَهَضَ بالعقل وسَمَا بالنفس، وجعل المعجز تابعاً لأصل الإيمان بعدما كان أصل الإيمان تابعاً للمعجز.

وكما سُخِر البشر من المعجز الخارق للعادة والسنن، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسُلُنَا مُوسَىٰ بِالْكِنِيَّا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِثِيمِ فَقَالَ إِنِي رَسُولُ رَبِي الْعَلَمِينَ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسُلُنَا مُوسَىٰ بِالْكِنِيَّا إِذَا مُم مِنْهَا يَعْمَكُونَ ﴾ وَمَا نُرِيهِد مِنْ عَلِيَةٍ إِلَّا مِنَ الْعَمْدُونَ ﴾ وَمَا نُرِيهِد مِنْ عَلِيةٍ إِلَّا مِنَ اللّهِ مِنْ السّمَارُونَ ﴾ وَمَا نُرِيهِد مِنْ عَلِيةٍ إِلّهُ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الزّخرُف، الآيات: ٤٦ ـ ٤٨.

كذلك سَخِر البشر من المعجز الموافق للسنن والمؤدي إلى الهدى الإيماني، قال تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَلَّمُمُ الْهُدَئَ إِلَّا أَن قَالُوا أَبَعَتَ اللَّهُ اللْمُوالل



<sup>(</sup>١) سورة الإسرَاء، الآية: ٩٤.



#### لوازم الخطاب القرآني للعقل

#### اللوازم للخطاب القرآني متعددة وهي:

الأول: التفكير أمرٌ لا بدّ منه، لأنه بعدما خلق الله الإنسان فمن غير المقبول في حكمة الله أن يسلبه القدرة على التفكير بعدما أعطاه العقل، فالتفكير أمرٌ وجودي تكويني لا بدّ منه.

والخطاب القرآني للعقل \_ كما تقدم \_ يستدعي أن يكون القرآن واعياً للتفكير، بالإضافة إلى الآيات الكثيرة التي دعت إليه، وقد تقدم بعضها.

وعليه فالتفكير فريضة وجودية وفريضة قرآنية إسلامية، وهذا الحت على التفكير لأن الحكمة الإلهية اقتضت ولادة الإنسان بلا إدراك ولا تمييز ولا علم ولا عقل، قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ لَخَرَجُكُم مِنْ بَعْلُونِ أَمْهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيّئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَنْفِدَةُ لَعَلَمُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (١).

سورة النّحل، الآية: ٧٨.

وإلا لو كان له إدراك وتمييز وعلم وعقل عند الولادة لترتب THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT على ذلك مقاصد.

منها: عدم قدرته على تحمل معرفة العالم الدنيوي دفعة واحدة، لأنه عالم غريب عنه، كثير الأسرار، وهذا ما يوجب إصابته بالدهشة والحيرة.

ومنها: مذلته ومهانته الناشئة من إدراكه لضعف بدنه وعدم قدرته، فلا يستطيع الحركة ولا القيام ولا المشي ولا الاستقلال في تحصيل منافعه ودفع مضاره، ويرى نفسه ملفوفاً بقماش، مُمدّداً على سرير، مربوطاً بقماط، ينظف ويُلبس ويُطعم.

ومنها: أنه سيرى عند خروجه من الرحم إلى عالم الدنيا من أمه ما يقبح أن يراه.

فاقتضت الحكمة الإلهية أن يُولد غافلاً غير ملتفت، جاهلاً غير عالم، لحتّ والديه على العناية به والالتذاذ بتربيته، ولإقبال المولود على تحمل معانى الحياة وكشف أسرار الكون ومعالم السلوك بالتدريج، التي هي السُّنة التي لا بدّ منها.

الثاني: ما يقابل وظائف العقل، فالقرآن الذي خاطب العقل، فهو قد خاطب العقل الذي يدرك الحقائق (وهو المدرك) ويميز بين الأمور ويوازن بين الأضداد ويتدبّر في العواقب (وهو الحكيم) ويتبصُّر الطريق المستقيم بإدراك الوظائف الإنسانية تجاه الموجودات (وهو الرشيد)، ويلازم هذه الوظائف العقلية عصمة النفس بردعها عن القبيح وبعثها ودفعها والأخذ بها إلى الحُسن (وهو الرادع الباعث). ولم يخاطب القرآن العقل الذي قصاراه من الإدراك أنه يقابل الجنون، فالجنون يُسقط التكليف عقلاً، ويسقطه في جميع الشرائع والأعراف والعادات.

ولكن القرآن خاطب العقل بوظائفه الثلاثة المتقدمة، الذي يقابلها الجمود في قبال المدرك، والعنت في قبال الحكيم، والضلال في قبال الرشيد، وهذه أمور غير مسقطة للتكليف.

وليس لأحد أن يعتذر بها كما يعتذر المجنون بجنونه، فإن الجمود وأخويه لا يدفعون الملامة، ولا يمنعون المؤاخذة بالتقصير.

النالث: الحث على طلب مطلق العلم، فلم يخاطب القرآنُ العقل ويحَلَّم على التفكير إلا لأن عنده القدرة على سبر آيات الكون داخل النفس وخارجها، قال تعالى: ﴿سَنُرِيهِمْ مَايَنِتَنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي التَّهِمِمْ مَا يَنَيَّنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي التَّهِمِمْ مَقَّى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْمُقَّ ﴾ (١٠).

ومن هذا السبر العقلي للكون يحصل العلم، فلذا حتّ القرآن على طلب العلم، وعلى الاستفادة منه كلما نُجَم جديد، بل الإسلام جعل العلم عبادةً، إذ خيرُ العبادة أن يهتدي الإنسان إلى سرّ الله في خلقه، ويهتدي إلى حقائق الوجود، ففي الخبر الرضوي: (ليس العبادة كثرة الصلاة والصيام، إنما العبادة التفكر في أمر الله عز وجل)(٢).

ومن الخطأ القول: إن القرآن حتّ على طلب العلم الديني فقط، باعتبار آية النقر، وهي قوله تعالى: ﴿ وَكُورًا كَاكَ ٱلْمُؤْمِنُونَ

<sup>(</sup>١) صورة نُصّلَت، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) البحار ج١٨ ص٣٢٢، حليث: ٤.

لِيَنفِرُوا كَافَّةً فَلَوَّلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَلَقِ مِتْهُمُ طَلَّافِقَةً لِيَمْفَقُهُوا فِي اللِّينِ
وَلِيُسْنِدُوا فَوْمَهُمْ إِنَّا رَجُمُوا إِلْتَهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُهُمْ يَعْلَمُهُمْ وَالسَّلَانِ اللَّهُ عَلَى طلب كل العلوم باعتبار آيات التفكر والتدبر والتعقل والنظر، قال تسعالسي: ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن مَعْهِ ﴾ (1).

وقد أدرك المسلمون من القرآن هذا الحثّ على كل العلوم، فلذا أقبلوا على العلوم والثقافات اليونانية والفارسية والهندية في أوائل حضارتهم، كما أقبلوا على العلوم والثقافات الغربية عندما أصبحوا على هامش الحضارة المادية السائدة اليوم، ومع حثّه على العلم لا بدّ أن يكون خالياً عن كل ما يناقض وسائل إثبات المعلوم، كما هو خال عن التعارض مع مسائل العلم التي تثبت ثبوت اليقين، لأنه بعد اليقين لا تتقوّض هذه المسائل بعد رسوخ، ولا تتزعزع بعد ثبوت.

ولكن ليس من شأن القرآن ولا الإسلام أن يُفصّل في مسائل العلم التي تتجدد في كل زمان على سُنّة التقدّم، من ناقص يتمّ، وغامض يتضّح، وموزَّع يجتمع، وخطأٍ يقترب من الصواب، وتخمينٍ يترقي إلى اليقين.

فالحذر كل الحذر من الإفراط في محاولات التوفيق بين القرآن وبين ما يأتي باسم العلم في كل جليل ودقيق مما لم يثبت ثبوت اليقين، بل الحذر من الدعوى والزعم بأن كل ما تستنبطه العقول من العلوم فهو مطابق للكتاب الكريم في ألفاظه ومعانيه، لأن القرآن ليس

<sup>(</sup>١) سورة التُّوبَـة، الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٨٥.

كتاب علوم وإن كان فيه إشارات إليها، بل هو كتاب هداية للإيمان، وهداية للتزيّ بزي العبودية لله جلّ وعلا، وهداية لتحديد وتقويم السير السلوكي الإنساني.

الرابع: من الخطاب القرآني للعقل فيكون القرآن قد أقرّ بجملة من الأمور.

أ ـ الإقرار بكون العقل مصدراً من مصادر المعرفة.

ب .. تحديد وظائفه المدركة والحكمية والرشدية، وأما العقل الرادع والباعث فليس له مدخلية في تحصيل المعرفة، ولكن هو عماد التربية، لأن له تمام الدخل في تحسين الاختيار والإرادة، والتربية تَواْمُ العلم، ولذا قال الله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأَيْبِتِينَ رَسُولًا مِنْهُمُ يَسْـلُواْ عَلَيْهِمْ مَايَنِهِ. وَثُرَيِّهِمْ وَثُوَلِمُهُمُ ٱلْكِنَبُ وَالْمِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن فَبْلُ لَهِي مَلَالِي مُبِينِهُ (١)، وقال تعالى حكاية عن إبراهيم ﷺ: ﴿رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ مَايَتِكَ رَيْعَلِمْهُمُ ٱلْكِنَتَ وَلَلِمُكُمَّةً وَيُرْكُبُهُمْ إِلَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾(١).

ج ـ الحثّ على النظر والتدبر والتفكر، والآيات كثيرة، وقد تقدم بعضها.

منها: قوله تعالى: ﴿ أَوَلَدُ يَظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الجِنْعَة، الآبة: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النِّقبُرة، الآية: ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٨٥.

والنظر لبس للإعتبار والعبرة فقط، بل للإستكشاف والإدراك، ولذا وردت آيات النظر إلى الإنسان، وإلى ما حوله، بل إلى تمام الكون، قال تعالى: ﴿ قَلْنَظُ إِلَيْنَانَ يَمْ خُونَ ۞ خُونَ مِنْ وَلَوْ كَانِي ۞ بَشَعُ لَلْهَ مِنْ مَلَوْ كَانِي ۞ بَشَعُ مِنْ مَنْ وَاللَّهُ عَالَى: ﴿ قَلْنَظُ الْإِسْنَ إِلَا مَسْلِمِهِ ۞ بَنَهُ وَلَيْنَا إِلَيْنَ مُنَا ۞ وقال تعالى: ﴿ قَلْنَظُ الْإِسْنَ إِلَا مَسْلِمِهِ ۞ فَهَا وَقَدَا الْأَرْضَ مَقَا ۞ قَلْبَنَا فِيَا جَا ۞ وَهَا وَقَدَا ۞ وَهَا وَقَدَا ۞ وَوَاللَّهُ مَنْ مَنَا هُو مَنْ وَقَدَا اللَّهُ مَنْ مَقَا ۞ قَلْكُمْ وَلَا أَلْمَا فِي اللَّهُ وَلِلْقَانِيكُ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ كَنْ وَاللَّهُ مَنْ أَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ كَلَا مُنْ وَلِلْهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ وَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَالِهُ وَلَا لَلْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللِهُ الللللِهُ اللللللِهُ الللْمُنْ الللللْمُ اللللللِهُ الللللِهُ الللللِهُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُنْ اللللْمُ الللللِهُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللِهُ الللللللِمُ الللْمُ ال

فالآيات القرآنية المتعلقة بالنظر هي الموجّه والمرشد الذي يُبرز الآفاق التي لاحدود لها في تحصيل المعرفة، ويهذا إقرار باستحالة انسداد آفاق المعرفة بلا فرق بين الآيات الكونية والآفاقية وبين الآيات الأنفسية وبين الآيات القرآنية.

د ـ الاعتماد على البرهان، وهو الدليل القاطع، وهو الذي جعله العقل دليلاً على تحصيل المعارف.

قال تعالى: ﴿ أَمَّنَ يَبَدُوُا لَغَلَقَ ثُدَ يُمِيدُمُ وَمَن يَرَفُكُمُ مِنَ السَّمَلَةِ وَاللَّهُ عَلَى السَّمَلَةِ وَاللَّمَةِ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ قُلَ مَكَانُوا بُرُهَنَكُمْ إِن كُنتُمْ مَكِيقِينَ ﴾ (\*) وقال تعالى: ﴿ إِنْ تَعَالَى: ﴿ إِنْ تَعَالَى: ﴿ إِنْ

 <sup>(</sup>١) سورة الطّارق، الآيات: ٥ ـ ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة عَبُس، الأيات: ٢٤ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الغَاشِيَة، الآيات: ١٧ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة النَّمل، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٤٣.

عِندَكُم مِن سُلطَنَعٍ بَهِنَأَ أَنَتُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (''، وقال تعالى: ﴿ أَمْ لَكُمْ سُلَطَنْ مُبِتُ ۚ ۚ فَالَّا لِكِنْبِكُمْ إِن كُنْمُ صَلِيقِنَ ۚ ﴿ إِنْ اللهُ عَلَى السَلطان هو الحجة، لأنه يوجب تسلّط صاحبه واقتداره على الجاهل.

هـ عدم الاعتماد على الظن، قال تعالى: ﴿إِنَّ الظَّنَ لَا يُتَنِي مِنَ لَكُنِي مِنَ الْحَقِينَ عَلَى الْحَقِينَ عَلَى الْحَقِينَ الْحَقَلَ حَاكَم بعدم حجيته لعدم تمام انكشافه عن الواقع، لمصاحبته لاحتمال الخلاف، وإذا لم تصح بدلية الظن عن العلم فلا تصح بدلية الشك والوهم، لأنهما أضعف منه في الكاشفية عن الواقع.

الخامس: عندما خاطب القرآن العقل بكل وظائفه كان الخطاب القرآني متوجهاً إلى عقل الإنسان، ليصل إلى الفهم القويم والتفكير السليم ليتولى الإنسان هداية نفسه بعقله وفهمه، وهكذا كان خطاب الأنبياء الله المؤولهم، ففي الخبر الصادقي: (ما كلم رسول الله العباد بكنه عقله قط، وقال رسول الله الله الناس على قدر عقولهم)(3).

وعندما طُلب من العقل أن يُبلغ وسعه في الإدراك والحكمة والرشاد ليهدي صاحبه فلا محالة يكون حساب العمل على الإنسان نفسه، قال تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَنْ سَتَيْهُمْ سَوَّتُ

سورة يونس، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الصَّافات، الآيتان: ١٥٦ \_ ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة يُونس، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ج١ ص٢٣ جديث: ١٥.

يُرَىٰ ۞﴾(١)، وقسال تسعمالسي: ﴿ كُلُّ أَنْرِي عِمَّا كُسُبُ رَهِينٌ ﴾(١)، أي: محبوس بعمله ومؤاخذ عليه. THE PRINCE GHAZITRUST

وإذا كان العقل هو إعمال الفكر للوصول إلى الحق، وتمييزه عن الباطل، ولمعرفة الصواب من الخطأ، والصالح من الفاسد، ولوضع الأمور في مواضعها، ولتقرير المواقف السليمة مع الآخرين فالكثير من الناس مفكرون ولكن العقلاء منهم قليلُ، قال تعالى: ﴿ إِنَّ شَرَّ الدَّوَاتِ عِندَ اللَّهِ اللَّمُ الدِّينَ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ (٢)، وعلى هذا وردت الأخبار الكثيرة، ففي الخبر الصادقي: (من كان عاقلاً كان له دين، ومن كان له دين دخل الجنة)(١٤).

وفي خبره الآخر: (قلت له: ما العقل؟ قال: ما عُبد به الرحمان، واكتُسب به الجنان)<sup>(٥)</sup>.

وخبره الثالث عن رسول الله الله الله الله المالات الرجل كثير الصلاة والصيام فلا تباهوا به حتى تنظروا كيف عقله)(١).

وخبره الرابع عن رسول الله عن رجلٍ حُسن حالٍ فانظروا في حُسن عقله، فإنما يُجازى بعقله)(٧).

<sup>(</sup>١) سورة النَّجْم، الآيتان: ٣٩ ـ ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الطُّور، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنشال، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي ج١ ص١١، حديث ٦ من كتاب العقل والجهل.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه حديث: ٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ص٢٦ حديث ٢٨.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه ص ١٢ حديث ٩.



وفي النبوي: (قُسِّم العقل على ثلاثة أجزاء، فمن كانت فيه كمُل عقله، ومن لم تكن فيه فلا عقل له: حُسن المعرفة بالله، وحُسن الطاعة له، وحُسن الصبر على أمره)(١).

وفي الخبر الكاظمي: (يا هشام، إن ضوء الجسد في عينيه، فإذا كان البصرُ مضيئاً استضاء الجسدُ كلّه، وإن ضوء الروح العقل، فإذا كان العبد عاقلاً كان عالماً بربه، وإذا كان عالماً بربه أبصر دينه، وإن كان جاهلاً بربه لم يقم له دين، وكما لا يقوم الجسد إلا بالنفس الحية فكذلك لا يقوم الدين إلا بالنية الصادقة، ولا تثبت النية الصادقة إلا بالعقل)(٢).

وفي الخبر الباقري: (إنما يُداق الله العباد في الحساب يوم القيامة على قدر على ما آتاهم من العقول في الدنيا)<sup>(٣)</sup>، والمداقة: المناقشة والتدقيق في الحساب.



<sup>(</sup>١) البحارج ١ ص١٠٦، حديث: ١.

<sup>(</sup>٢) البحارج ١ ص١٥٣، حديث: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ج١ ص١١ حديث: ٧.

## الفصل الثاني تكوين العقلية الفكرية

- ا مصادر العقلية الفكرية
- ٢ دور الحواس في تحصيل المعرفة
- دور القلب في تحصيل المعرفة.
- دور الوحي في تحصيل المعرفة.
- دور العقل في تحصيل المعرفة من عالم
   الشهادة.
  - دور العقل في إدراك عالم الغيب.
    - أهمية العقل والوحي.





#### مصادر العقلية الفكرية

#### العقلية الفكرية تستمد معارفها من أربعة مصادر:

الأول: الحواس.

الثاني: العقل.

الثالث: القلب الذي هو نافذة النفس على البدن، وهو مصدر للمعرفة الفطرية، والمعرفة الإلهامية، والمعرفة المتجسدة في المنامات.

الرابع: الوحي السماوي.

أما الحواس فقال الله تعالى: ﴿وَلَالَهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أَمَّهَا يَكُمْ لَا شَلَتُونَ شَيْئًا وَجَنَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَالْأَبْصَدَرُ وَالْأَفْدِدَةُ لَعَلَكُمْ نَشْكُرُونَ﴾ (١).

وَذَكَر السمع والبصر لأنهما أكثر الحواس استعمالاً للإدراك.

وأما العقل فالآيات الكثيرة دالة على التعقل والتدبر والتفكر، وقد تقدم بعضها.

سورة النّحل، الآية: ٧٨.

وأما القلب فمعارف من الفطرة والإلهام والمنام، أما الفطرة فقال تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِللِّينِ خَيْمِةً فَطَرَنَ اللَّهِ أَلَّيْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا لَمْنِينَ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وأما الإلهام فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تَنَقُوا اللهَ يَجْمَل لَكُمُ مُوْقَائِهِ ('')، وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهُ وَعَالِمُهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهُ وَعَالِمُوا بِيهِ وَيَغْفِر وَيَحْمَل لَكُمُ مُولًا تَسَسُّونَ بِيهِ وَيَغْفِر وَيَحْمَل لَكُمُ مُولًا تَسَسُّونَ بِيهِ وَيَغْفِر لَكُمُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ('')، وقال تعالى: ﴿ أَفَسَ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَادِ فَهُو عَلَى ثُورٍ فِن زَيِّهُ ﴾ ('')، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِك لَايَنَ لِللهُ لَايَنَتِ اللَّهُ صَدْرَهُ لِللهُ لَلْمُنَوِّمِينَ ﴾ ('').

وأما المنام ففي القرآن رؤيا يوسف على قال تعالى: ﴿ إِلَيْ الْمَتُ أَمَدُ عَشَرَ كُوْكِا وَالْقَاسُ وَالْقَمَرُ رَأَيْنُهُمْ لِي سَيْدِينَ ﴾ (1) ، ورؤيا فتية يوسف، يوسف ٤٣، ورؤيا النبي يوسف، يوسف ٤٣، ورؤيا النبي الأعظم في نزو بني أمية على منبره، قال تعالى: ﴿ وَمَا جَمَلُنَا النَّهُ الَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة الرُّوم، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الحكديد، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الزُّمَس، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الجِجر، الآية: ٧٥.

<sup>(</sup>١) سورة يُوسُف، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الإسرّاء، الآية: ٦٠.

رَسُولَهُ الرُّمَا بِالْحَقِّ لَتَدَخُلُنَ الْسَنَجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاةً اللهُ عَلِينِت تُحَلِّقِينَ رُهُ وسَكُمْ وَمُقَمِّرِينَ ﴾ (١).

وأما الوحي السماوي فمتمثّل بالقرآن وبالنبي الأعظم ، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْمَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ أَقَرَمُ ﴾ (")، وقال تعالى: ﴿وَمَا مَانَكُمُ الرَّسُولُ وَوَال تعالى: ﴿وَمَا مَانَكُمُ الرَّسُولُ وَمُنَا نَهُوا ﴾ (")، وقال تعالى: ﴿وَمَا مَانَكُمُ الرَّسُولُ وَمُا نَهُوا ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سورة الفَتْح، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسرَاء، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الشوري، الآية: ٥٢.

 <sup>(</sup>٤) سورة الحشر، الآية: ٧.



#### دور الحواس في تحصيل المعرفة

الحواس الظاهرة للإنسان خمسة: البصر، والسمع، والشمّ، واللوق، واللمس.

فالبصر ـ ومجراه في العينين ـ لإدراك المبصرات، وهي أنواع منها: النور والظلمة واللون من السواد والبياض والحمرة والصفرة وغيرها، ومنها: المقادير ذات الأبعاد، والأشكال والصور، والحركات والسكون.

والسمع ـ ومجراه في الأذنين ـ لإدراك المسموعات، وهي الأصوات، وهي حيوانية وغيرها، وغير الحيوانية كصوت الرعد وحفيف ورق الشجر وخرير الماء.

والحيوانية نوعان، منطقية وغير منطقية، فغير المنطقية كصهيل الخيل ونهيق الحمار وخوار الثور.

والمنطقية دالٌ وغير دال، فغير الدال كالألحان والنغمات والضحك والبكاء والصراخ والأنين، والدال هو الملفوظ بالحروف الهجائية.

والشمّ ـ ومجراه في المنخرين ـ لإدراك الروائح، وهي نوعان: لذيذة وكريهة، فاللذيذ يُسمى بالطيب، والكريه يُسمى بالنتن.

والذوق \_ ومجراه في اللسان \_ لإدراك المطعوم، وهو على أنواع: الحلاوة الملائمة لطبع الإنسان، والمرارة المنافية له، وما بينهما من الحموضة والملوحة والحرافة والعذوبة.

واللمس \_ ومجراه في كل أنحاء الجسم، والأداة الفاعلة له هي البدان \_ لإدراك الملموسات، وهي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة واللين والخشونة والصلابة والرخاوة.

والحواس بما هي أدوات للمعرفة لا تصلح أن تكون مصدراً للمعرفة ما لم تعتمد على العقل.





#### دور القلب في تحصيل المعرفة

المعرفة من المنام قليلة بل نادرة، وهي غالباً ما تتعلق بالفرد في سلوكه الحياتي المعاشي أو في سلوكه الإنساني أو العبودي، والمنام الصادق مندرج تحت التوفيق الإلهي، ولقلّته أو ندرته لم يذكره الكثير من مصادر المعرفة.

والإلهام منحصر في السير السلوكي الإنساني فقط، ولا يتعدّى إلى كشف الحقائق الدنيوية والدينية، وما يُدّعى أكثر من ذلك فهو على مدّعيه، لأن الأدلة الدالة على مصدرية الإلهام لا تدل على أكثر من ذلك، قال تعالى: ﴿وَيَجَعَل لَكُمْ نُولًا تَشْوُنَ بِهِهِ ﴾(١)، بل الدعوى بأكثر من ذلك تعطيل لدور العقل أو قصور في فهم الوحي.

والفطرة لها تطلّعات وميول، فالتطلّعات متعلقة بالقيم والمبادئ العامة، والميول متعلّقة بالحاجات الجسدية وتسمى بالغرائز. فالقيم والحاجات هي آفاق النفس، فتريد أن تتلبّس بالأولى لتكتمل، وأن تشبع من الثانية أو تأخذ حاجتها منها، وفي قسمي القيم والحاجات

<sup>(</sup>١) سورة الحكديد، الآية: ٢٨.



تستقر النفس عند إشباع حاجتها الروحية والجسدية. وبعد المائز المعتلى بدون الحقيقي بين التطلعات والميول، فالميول تدفع النفس للإشباع بدون توسط العقل، كغريزة حب الأكل المترتب عليه حفظ النفس، وغريزة حب النكاح المترتب عليه بقاء النوع الإنساني. والتطلعات لا تتلبس النفس بها إلا بتوسط العقل، وهذه التطلعات ثلاثة: حب الكمال وحب الخير، والخير أعم من العلم والقيم والمبادئ.

وعليه لا بدّ من إعمال العقل في تقرير حقائق الفطرة، ومعرفة أنواعها ووظائفها.

نعم الفطرة دليل معصوم من جهة أن تعلقها بالشيء دليل على وجوده، لأن الخالق جلّ وعلا عندما خلق النفس خلقها بميسم تكويني وبكيفية خاصة، وهذا الميسم التكويني والكيفية الخاصة هي المسماة بالفطرة التي تدفع الإنسان بواسطة عقله أو بدونه لتتميم نواقصه وسدّ حوائجه.

وباعتبار أن الخالق حكيم فلا بدّ أن يُوجِد ما تعلقت به النفس وإلا لكان على خلاف حكمة الخالق.





#### دور الوحي في تحصيل المعرفة

الوحي - كمصدر للمعرفة - هو الدين الذي أنزله الله جلّ وعلا عنى نبيه الأعظم محمد ، وهذا الدين رسالة شاملة كاملة خاتمة للشرائع والأديان، وخالدة إلى يوم القيامة، فيها هداية الناس وإرشادهم إلى معنى وجودهم، وفيها توضيح غاية الوجود الإنساني ومكانة هذا الوجود بين بقية الكائنات، وفيها تبيان للمقاصد والغايات، وتفصيلٌ للمبادئ والقيم والأحكام، وبيان مصير الإنسان بعد هذه الحياة الدنيوية مع بيان عالم البرزخ ومواقف يوم القيامة واللجنة والنار.

وليس الإنسان من وسيلة لمعرفة يقينية بغاية الوجود الإنساني ومكانته ومصيره إلا بالوحي.





# دور العقل في تحصيل المعرفة في عالم الشهادة

الشهادة مأخوذة من الشهود بمعنى الحضور، فعالم الشهادة هو ما يمكن إدراكه للإنسان بحواسه الظاهرة والباطنة، وعالم الغيب هو ما لا يمكن للإنسان إدراكه بحواسه الظاهرة والباطنة، قال تعالى: ﴿عَلِمُ الْفَيْبِ وَالنَّهَ لَكَ الْفَيْدِ اللَّهُ الْفَيْدِ وَقَالَ تعالى: ﴿عَلِمُ الْفَيْدِ وَالنَّهُ الْفَيْدِ وَالنَّهُ الْمَارِدُ لَلْكَيْمُ الْفَيْدِ وَقَالَ تعالى: ﴿عَلِمُ الْفَيْدِ وَالنَّهُ الْمَارِدُ اللَّهُ الْفَيْدِ وَالنَّهُ الرَّحْدَ الْمَرْدُ اللَّهِ اللهُ ال

والحواس الظاهرة خمسة: البصر والسمع والشمّ والذوق واللمس، وقد تقدم الكلام فيها.

والحواس الباطنة خمسة أيضاً: العقل، والذاكرة المسماة بالحافظة، والخيال المسمى بالمتخلية، والوهم المسمى بالمتوهمة، والإدراك النفسي الباطني.

فالعقل للإدراك والحكمة والرشد، والذاكرة لحفظ المعلوم إلى

<sup>(</sup>١) سورة التَّغَالُين، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحُشر، الآية: ٢٢.

وقت حاجة استحضاره، والخيال لإدراك صور الأشياء، والوهم لإدراك المعاني الجزئية. للإدراك THE PRINCE GHAZI TRUST

والإدراك الباطني لمعرفة ما يوجد وما يطرأ على النفس من شعور ودوافع وخواطر ووساوس.

فالشعور هو الحالة الفعلية التي تغمر النفس.

والدوافع هي ما ذُكر في النفس من تطلعات وميول، فالتطلعات من حب الكمال والجمال والخير قد رُكّزت فيها بحسب تعلّقها بعالمها، والميول والمسماة بالغرائز قد رُكّزت فيها بحسب تعلّقها بالبدن.

والأخيران معروفيان الممعنى والمصدر.

وعليه فالعقل له القدرة على سبر آيات عالم الشهادة داخل النفس وخارجها، قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنَيْنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي آنفُسِمِمْ حَقَى نَيْقِيَنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْخُنَّ ﴾ (١).

فدوره استكشاف ما في عالم الشهادة من سنن وطبائع وإمكانات، واستنباط ما أودعه الله من معايير ومفاهيم، وتحصيل ما في عالم الشهادة من علاقات طبيعية وإنسانية واجتماعية، وتقرير الوظائف تجاه ما يدركه.

وبعبارة أخرى فدوره تحصيل العلم من ناحية إخراج الموجود من الحية حاجاته من العدم، ومن ناحية ماهية هذا الموجود، ومن ناحية حاجاته

<sup>(</sup>١) سورة فُصّلَت، الآية: ٥٣.



واستعداده وإمكاناته، ومن ناحية غاياته وكماله، ومن ناحية علاقاته مع بقية الموجودات، ومن ناحية الوظيفة التي يجب عملها تجاهه، وهكذا بالنسبة لبقية الموجودات.





# دور العقل في إدراك عالم الغيب

عالم الغيب \_ على ما تقدم \_ هو ما لا يمكن إدراكه للإنسان، بواسطة حواسه الظاهرة والباطنة، وهو على قسمين بالنسبة للإنسان، قسمٌ له دخلٌ في سَيْري الإنسان الوجودي والسلوكي، وقسم ليس له الدخل في السيرين المذكورين.

فالقسم الذي له الدخل في سيريه الوجودي والسلوكي، وكان مما ينفعه في أداء دوره، وكان له نفع في الوصول إلى غايته فقد أنزله الله تعالى عبر أنبيائه ورسله بكتبه وشرائعه.

وما له الدخل في السيرين المذكورين وهو ما لا ينفعه في أداء دوره ولا ينفعه في الوصول إلى غايته فقد مُنع منه، كعلمه بأجله، فلو علم أجله فحينئذ إن كان الأجل قصيراً لم يتهنأ بعيش، وإن كان طويلاً لأنهمك في اللذات وأجل التوبة، وكلا الأمرين غير مرضيّ في الحكمة الإلهية الربوبية، فاقتضت الحكمة حجب العلم بأجله ليبقى مرقباً له مع وجود أمل عنده، إذ لولا الأمل لبطل دافع الحياة.

وما له الدخل في السيرين المذكورين، وقد ينفعه في أداء دوره أو في الوصول إلى غايته إلّا أن سيئاته أكثرُ من حسناته فقد مُنع منه، أُيهن كمعرفة الضمائر والنيات عند الآخرين، لما يترتب على هذه المعرفة من فساد العلاقات المبنّية على الثقة المسلم The Prince Ghaz

والقسم الذي ليس له الدخل في السيرين المذكورين فقد مُنع منه، لأنه ليس من شأنه الإطلاع عليه، أو لا تتحمل طاقته العلم به، ومن الأول علم ما فوق السماء وما تحت الأرض، ومن الثاني معرفة ذات الله جل وعلا.

إلا أن الغيب الممنوع منه ممنوع عليه معرفة إحاطة وسبر وفهم للماهية ودورها، لا معرفة إدراك وتيقّن وجود هذه الماهية.

وعليه فعقيدة المسلم في الغيب أنه شيء يعلمه الله ولا يعلمه الإنسان، ولكنه لا يناقض العقل ولا يلغيه، فليس الغيب ضد العقل لو عُرِفه وانكشف الغطاء عنه، ولكنه فوق العقل، لأن تحمل الإنسان محدود والغيب مطلقٌ غير محدود.

والفارق عظيم بين ما هو ضد العقل وبين ما هو فوقه، فما هو ضد العقل فهو يلغي العقل ويعطله بمنعه عن التفكير، وما هو فوق العقل فهو يُطلق للعقل مداه إلى أن يصل إلى غاية ذرعه في فهم الغيب فهم إدراك.

ثم يقف العقلُ حيث ينبغي له الوقوف، يقف فيقبلُه بالإيمان به، فحق العقل أن يُدرك ما وسعه من جانبه المحدود، ولكن لا يدرك الحقيقة كلها من جانبها المطلق إلا بالإيمان، وحيث يبلغ الإنسان هذا المبلغ فقد انتهى إليه العقل والإيمان على وفاق، ولا يصل إليه من أيّ مدرسة فلسفية أو نظرة دينية غير إسلامية، مع الالتفات إلى أن من يرفض الإيمان بغير المحدود ـ الذي هو الغيب ـ فهو يرفض الإيمان



بما يستحق الإيمان.

هذا والإنسان بنفسه يُمثّل خير تمثيل لعالمي الشهادة والغيب، وكيفية التعاطي معهما، فالإنسان يعلو على شهواته وغرائز نفسه بعقله، ويسمو على عقله بنفسه المرتبطة تعلقاً بالله جلّ وعلا، فيتصل من جانب غرائزه وشهواته بقوى بدنه، وهي دوافع الحياة الجسدية، وهذا الجانب من النفس غير خفى على الإنسان.

ويتصل من جانب فطرته بالله جلّ وعلا، وهذا الجانب خفي على الإنسان، فلذا لا يناسب العقل الإنساني المحدود أن يحيط بالروح إلا بالإشارة والتقريب، قال تعالى: ﴿ وَيَشْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرَّبَحُ قُلِ اللهِ مَنْ أَرْبُحُ مُنْ اللهُ عَنِ الرَّبُحُ اللهُ الله



<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.



## أهمية العقل والوحي

شاع في العصور المتأخرة رأي بحصر المعرفة بالحواس فقط، وهذا ما يرفضه التكوين المعاشي للإنسان، لأن المنقول عبر الحواس لا تستقر حقائقه ولا يُفهم بواقعه إلا من خلال العقل.

كما شاع رأي بحصر المعرفة بالعقل فقط، ويرده أنه يجعل المعرفة مقصورة على الأمور الكلية، مع أن التفاعل والانفعال الحادثين من معايشة الإنسان للجزئيات الحياتية والنفسية والكونية أمرً باد للعيان.

فلا يجوز الاقتصار في تكوين العقلية الفكرية على مصدر واحدٍ من مصادر المعرفة، بل لا بدّ من استمداد المعرفة من الجميع، كلٌ في مجاله وبقدر وسعه.

إلا أن غالبية المعرفة آتية من العقل والوحي، والذي يحتل المرتبة الأولى في ميزان استقرار الحقائق في ذاتها وقبولها عند الإنسان هو العقل، ولذا كان معرفة نزول الوحي والدين من قبل الله عز وجل مبنية على العقل، بل كان عماد أصول الدين من التوحيد

والنبوة مرتكزاً على العقل، وكان معرفة الصادق من مدعي النبوة متوقفة على العقل، وهكذا. THE PRINCE GHAZI TRUST

ففي النبوي: (قوام المرء عقله، ولا دين لمن لا عقل له)(١). وفي العلوي: (العقول أئمة الأفكار، والأفكار أئمة القلوب، والقلوب أئمة الحواس، والحواس أئمة الأعضاء)(٢).



<sup>(</sup>١) ألبحارج ا ص٩٤ حديث: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) البحارج: ١ ص٩٦ حديث٤٠.

# الفصل الثالث غاية التفكير

- الإنسان هو المحور الغائي للكون
  - ٢) التعاريف المتداولة للإنسان.
    - (٣) الإنسان بنظرة إسلامية.
- ك حقيقة الإنسان ليست عقلية، بل نفسية لها القدرة العقلية.
  - معنى الاستخلاف ووظائفه.
    - انجاز الدور الإستخلافي.





# الإنسان هو المحور الغائي للكون

مرّ خلق آدم ﷺ بمراحل.

الأولى: المرحلة الترابية، قال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمُثَلِ ءَادَمٌّ خَلَقَكُمُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّرٌ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ (١).

الثانية: المرحلة الطينية، وهي جبل التراب بشيء من الماء فيصير طيناً لازباً، أي: متماسكاً يلتصق بعضه ببعض، قال تعالى: 

إِنَّا خُلَقْتَهُم مِن طِيمٍ لَّارِيكٍ (٢).

الثالثة: مرور الطين بمراحل حتى صار كالصلصال، وهو ما إذا جفّ الطين ويبُس من دون مسّ النار له، وصار له صوت إذا نُقر باليد، فهو يشبه الفخار.

قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةِ مِن طِينٍ﴾<sup>(٣)</sup>، وقال تعالى: ﴿إِنِّ خَلِقٌ بَشَكَرًا مِن صَلْصَلِ مِنْ حَمَلٍ مَسْنُونٍ﴾<sup>(1)</sup>، والحمأ هو

<sup>(</sup>١) سورة آل عِمرَان، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الصَّافات، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الججر، الآية: ٢٨.

الطين المتغير والذي يسوّد من مجاورة الماء له وخلطه به، والمسنون: THE PRINCE GHAZI TRUST Ilanuër.

الرابعة: المرحلة البشرية، وذلك عندما توجهت إرادة الله لبعث الروح في هذه الكتلة الصلصالية فكان الإنسان.

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ الْمَلَتِكَةِ إِنِّى خَدَاقًا بَشَكَرًا مِن مَاهَمَالِ مِنْ حَمَالٍ مَسْنُونِ ۞ فَإِذَا سَوَمَتُكُمُ وَفَقَحْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي فَقَعُوا لَكُمْ سَيْجِدِينَ ۞﴾ (١).

وأما بالنسبة لبني آدم، فقال تعالى: ﴿ اَلَّذِي ٓ أَمْسَنَ كُلَّ مَنَهُ خَلَقَهُ ۗ وَيَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ ۞ ثُرَّ جَعَلَ نَسَلَهُ مِن شُلَّلَةِ مِن مَّلَو مَهِينِ ۞ ثُمَّ سَوَّيْهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن تُومِيةٍ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعُ وَالاَّبْصَدَرَ وَالْأَقْيَاةُ فَيلَا مَّا تَشْكُرُونَ ۞ (٧٠.

وقــال تــعــالــى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا آلِالْكُنَنَ مِن سُلَالَةِ مِن طِينِ ۞ ثُمَّ جَمَلْنَهُ نُطُفَةً فِي قَالِرِ مَّكِينِ ۞ ثُرُ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةُ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمَلَفَةَ مُشْفَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُشْفَقَةَ عِظْنَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظْنَدَ لَحَمَّا ثُوَّ أَنْشَأْنَهُ خَلَقًا مَاخَرُ فَتَبَارَكِ اللهُ أَحْسَنُ ٱلْقَلِفِينَ۞﴾ (٣).

بعد خلق آدم ﷺ ونفخ الروح فيه \_ وعبّر المولى عنها بأنها من روحه، بمعنى أن الله جلّ وعلا بثّ في الكتلة الصلصالية الروح من دون توسط أسباب، بل كان خلقها تابعاً لأمر الله جل وعلا مباشرة كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمْثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُ مِن

سورة الحجر، الآيتان: ٢٨ \_ ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة السَّجِلة، الأيات: ٧ ـ ٩.

<sup>(</sup>T) سورة المؤمنون، الآيات: ١٢\_ ١٤.

وَهِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُهُ (۱)، وقوله تعالى: ﴿ يَالِئِينُ مَا مَنَعَكَ أَن نَسَجُدُ لِمَا عَلَقَتُ بِيَدَيْ ﴾ (۱) \_ أمر الله جل وعلا ملائكته بالسجود له، قال تعالى: ﴿ وَلَهُ مُلْا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وإبليس من الجن، والجن من النار، قال تعالى: ﴿ فَسَجَدُوۤا ۚ إِلَّا إِلَّهِ عَالَى عَنْ اَلْجَنَّ عَنْ أَثَرَ رَبِّهِ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَالْبَانَ غَلْقَنَهُ يَنْ مَلْ عَنْ أَثَرِ رَبِّهِ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ مِن صَلْصَلَهِ عَنْ فَالْوَ عَالَى: ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِن صَلْصَلَهِ كَالْفَخَارِ فَى وَخَلَقَ الْجَانَ مِن مَارِجٍ مِن ذَارٍ ﴿ ﴾ (١١).

<sup>(</sup>١) سورة آل عِمرَان، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة صَّى، الْأَية: ٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النِّقدَرَة، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الججر، الآيتان: ٣٠ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة ص، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسرَاء، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٧) سورة الحجر، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعرَاف، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٩) سورة الكهف، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة الجِجر، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>١١) سورة الرَّحمان، الآيتان: ١٤ ـ ١٥.

والآيات الآمرة بالسجود وإن خصت الأمَّر بالملائكة إلا أنه يعمّ إبليس، وإلا لأجاب عندما عاتبه ربّه بعدم الأمر، مع أن الله جل وعلا قال: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَلَّا تَسَجُدُ إِذَ أَمْرَكُنَّ ﴾ (١٠).

ومن هنا ينشأ سؤال: إذا لم يكن إبليس من الملائكة، والآيات خصت الأمر السجودي بهم فكيف توجه الأمر إلي إبليس؟

والجواب: أن إبليس \_ وهو من الجن \_ كان يسكن السماء، والأمر السجودي كان للمشاهدين الحاضرين في السماء، وهو من جملتهم فعمه الخطاب، لكن باعتبار أن غالبهم من الملائكة خُصّ الأمر بهم من باب التغليب.

ومعنى السجود الملائكي للإنسان هو: أنهم مسخرون للعمل له حتى يصل إلى كماله، فالسجود له سجود تفضيل، فهو أفضل منهم فلذا سُخروا للعمل له، وليس سجودهم سجود تكريم، ولا سجود تعظيم، ولا سجوداً إليه بجعله قبلة لسجودهم، بل سجودهم التعظيمي لله جلّ وعلا، قال تعالى: ﴿ وَيُسْيَعُونَهُ وَلَدُ يَسْجُدُونَ ﴾ (٢)، وعليه فهم مسخرون للعمل له، بل هو المخلوق الوحيد الذي سُخر له الكون، قال تعالى: ﴿ وَسَخَرُ لَكُمْ مَا فِي السَّنَوْتِ وَمَا فِي التَّنَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَالْسَبَعُ وَاللّهِ عَلَيْكُمْ تَا فِي السَّنَوْتِ وَمَا فِي اللَّرْضِ وَالسَبَعَ وَالسَبَعَ مَلَيْكُمْ تَا فِي السَّنَوْتِ وَمَا فِي اللّهَ وَمَا فِي اللّهَ مَلَاثِي وَالسَبَعَ وَالسَبَعَ مَلَيْكُمْ تَا فِي السَّنَوْتِ وَمَا فِي اللّهَ وَمَا فِي اللّهَ مَلْكُونَ.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الجائية، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمَان، الآية: ٢٠.

ومن آيات التسخير يستفاد أن الإنسان هو المحور الغائي من خفق الكون، وهو سيّده، والمحور الغائي هو الغاية من الخلق التكويني، لا أنه المحور الطبيعي للكون ـ كما تُوهم ـ بحيث إن كل الأجرام تدور حول الأرض لحلول الإنسان فيها.

ولأنه الخليفة فقد خلقه في أحسن تقويم، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلْقَنَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وفضّله على بقية مخلوقاته، قال تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنَا بَنِيَ عَادَمَ وَقَلْتَكُمُ فِي الْبَدِ وَالْبَحْرِ وَيَنَفَّنَهُم مِنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَلْنَهُمْ كُلَ كَيْمِ مِثَنَّ عَتَنَا تَنْضِيلًا ﴾ (٥)، والمعنى ـ والله العالم ـ وفضلناهم على من خلقنا، وما خلقناه كثير.

 <sup>(</sup>١) سورة البَقَــُرة، الآية: ٣٠.

 <sup>(</sup>۲) سورة البَقْــُرة، الآية: ۳۰.

<sup>(</sup>٣) سورة النِّين، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة غنافر، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>۵) سورة الإسراء، الآية: ٧٠.



#### التعاريف المتداولة للإنسان

عُرّف الإنسان ـ وهو أول تعريف له في الفلسفة الإغريقية ـ بأنه حيوان ناطق.

وأشكل على الحيوانية في التعريف بإحساس الإنسان بالسمو والتفوق وهما مفقودان في الحيوان.

ورُدّ الإشكال بأنه حيوان، لأنه يشارك جنسه الحيواني في النزوع إلى إشباع حاجاته الجسدية وتحقيق مطالب غريزته، فيسعى إلى طلب المأكل والمشرب والمأوى والأنيس استمراراً لحياته، وحفاظاً على نوعه، ويصدر في سلوكه بعض المنازع الطبيعية كالحيوان، مثل العدوان والانتقام والكراهية والحب. وخُصّ بالناطق، لأن النطق إنما يكون عن فكر سابق ومعنى قائم بالنفس.

ولإجمال التعريف في الناطقية عُدل عنه إلى تعريفه بأنه حيوان عاقل، أو حيوان مفكر، أو ذو معرفة، أو يعمل بوعي، أو اجتماعي، أي: قادر على التفاهم مع بني جنسه، أو أخلاقي، أو حيوان حالم، أو ذو تاريخ، حتى وصل الأمر إلى تعريفه بأنه حيوان تلفزيوني، وهذه التعاريف كلها ترجع إلى تعريفه على أساس فلسفي فكري أو ثقافي.

وعُرّف الإنسان بأنه روح عُلُوية سقطت إلى الأرض من السماء، وهذا التعريف ناظر إلى الخطيثة التي وقع فيها آدم علي حين أكل من شجرة المعرفة بغواية الشيطان.

وأصحاب هذا التعريف يؤمنون بميراث الخطيئة التي وقع فيها آدم الله فيرثها بنوه بعده إلى يوم القيامة، وهذا التعريف يرجع إلى أساس ديني اعتقادي.

وعُرّف الإنسان بأنه حيوان راق، بحسب التطور بين أنواع الأحياء على مذهب النشوء والتطور والارتقاء، وهذا التعريف أرجعوه إلى أسس علمية وألبسوه ثوب العلم.

وحار الكثير في فهم حقيقة الإنسان وتعويفه، ولذا قال المعري: والمندي حيارت السريسة فسيمه حيوان مستحدث من جماد. هذا وتعريفه بأنه حيوان راقي مبنيّ على نظرية داروين، صاحب كتابي (أصل الأنواع أو الخلائق) و(سلالة الإنسان أو ظهور الإنسان).

وهي نظرية قائمة على أن كل الكائنات الحيّة محكومة بنظام النشوء والتطور والارتقاء، وهي ترجع إلى أصل مشترك انبثقت منه، وعندما برزت سلالة الإنسان المتحولة من سلالة القرود فقد برزت وهي منقسمة إلى ست عشرة مرتبة، أدناها الزنوج ثم الماوية إلى الأوروبين البيض في المرتبة العليا.

وهذه النظرية تبنتها العقائد الإلحادية، لأنها تفسر نشوء الخلق بدون الخالق.

ولكن لم تفسّر هذه النظرية كيف بدأت الحياة على وجه الأرض

في الأصل المشترك، ولم تفسر الحلقة المفقودة بين القرد والإنسان، ولم تفسر السبب في وقوف التطور والارتقاء على هذه المراتب الستة عشر، ولم انقسم الإنسان عند بروزه إلى هذه المراتب.

وفي هذه الإشكالات هدم لنظرية داروين وليس نقداً لبعض جوانبها.

وتعريف الإنسان بأنه روح علوية سقطت إلى الأرض من السماء فهو مبني على الفكر الكنسي المسيحي، وهو منقوض، لأنه إن أريد من الروح العلوية هي الملائكة \_ وليس هذا مقصودهم ولكن قد يتوهم \_ فالمَلَك له نفس غير مستقلة من ناحية الإرادة والاختيار، بل هو ذات لتلقي الأوامر وتنفيذها، قال تعالى: ﴿لاّ يَشْمُونَ الله مَا أَمْرُهُمُ وَيُقْعُلُونَ مَا يُوْمَرُونَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿بَلْ عِكَادُ ثُكُرُمُونَ ﴾ لا يسْمِقُونَهُ لِللهِ فَالِنَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ. يَسْمُلُونَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿لَلْمَدُنِ وَلَاكُمْ بَرِيدُ فِي السَّمَوَيْتِ وَلَاكُمْ بَرِيدُ فِي السَّمَويَةِ مَنْوَ وَلَاكُمْ بَرِيدُ فِي السَّمَويَةِ مَنْوَ وَلَاكُمْ بَرِيدُ فِي اللهِ السَّمَويَةِ مَنْوَ وَلَاكُمْ بَرِيدُ فِي اللهِ عَلَى كُلُ مَنْو فَدِيمُ بَرِيدُ فِي اللهِ عَلَى كُلُ مَنْو فَدَيْحُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى كُلُ مَنْو فَدَيْحُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ مَنْو فَدَيْحُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ مَنْو فَدَيْحُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى كُلُ مَنْو فَدَيْحُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ مَنْو فَدَيْحُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ مَنْو فَيْرُهُ (١٤).

فتوصيف الملائكة بأنها ذوات أجنحة توصيف استعاري، فالجناح للطير ليوصله إلى غرضه، فاستعير الجناح للملك للإشارة بأن له غرضا، وهو تلقي الأمر والذهاب إلى تنفيذه، وإذا كان له غرضان أو أكثر فله أكثر من جناح، وعلى أساس هذا الوصف الاستعاري صُور الملك في المخيال الشعبي بجناحين.

اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّا

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآبتان: ٢٦ - ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة فَاطِر، الآية: ١.

ولأنه محجوب عنّا فهو مستور، كاستتار البنات، ولذا نسبوا إلى الله تعالى بأن له بناتاً عندما نسبوا له أولاداً وهم الملائكة، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِرَةَ لَيُسَمُّونَ الْلَيْهِكَةَ شَيْيةً الْأَنْيَى ﴿('')، وقال تعالى: ﴿أَفَاصَفْنَكُمْ رَبُّكُم بِالْلَيْنَ وَالْخَذَ مِنَ الْمَلَتِكَةِ إِنْتَا ﴾ ('')، وعلى هذا الاعتقاد ما زال المخيال الشعبي يصور المَلَك بدون لحية ولا شارب كالبنت.

وإن أريد من التعريف بأن الروح العلوية هو الإنسان \_ وهذا هو مقصودهم من التعريف \_ إلا أنه مكتوب عليه العيش في الجنة السماوية، وبعد المعصية أخرجه الله جل وعلا إلى الأرض.

وعلى هذا الاعتقاد تترتب لوازم فاسدة، منها: أنه على خلاف القضاء الإلهي لو كان الأمر الإلهي بسكون الإنسان في الجنة السماوية.

ومنها: أن الله لم يقدّر الكون لتناسل آدم ﷺ، وبسبب معصيته فيكون آدم ﷺ قد ورّط خالقه برعاية بنيه المتناسلين عن هذه المعصية خارج الجنة.

ومنها: أن جنة آدم ﷺ في السماء، مع أنها في الأرض، غايته أنها قطعة من الأرض جعلها الله جل جلاله محكومة بنظام الجنة السماوية، المبني على نظام الاشتهاء الإنساني، قال تعالى: ﴿جَنَّتُ عَنْنِ يَدْخُلُونَهَا تَهْرِى مِن تَمْتِهَا ٱلْأَنْهَاتُرُ لَمْتُمْ فِيهَا مَا يَشَادُونَ كَانَاكَ يَجْرِى اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة النَّجْم، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسرَاء، الآية: ٤٠.

قَنَّقِينَ﴾''، وقال تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَا نَشْتَهِى أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا نَشْتَهِى أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِهَا مَا تَنَّعُونَ﴾''، وقال تعالى: ﴿وَهُمْ فِي مَا آشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَلِعُونَ﴾'".

وآدم ﷺ في فترة الحضانة وعدم الاستقلالية كان بحاجة إلى من يرعاه يقدم له الغذاء والشراب وينظف بدنه إلى غير ذلك مما يحتاجه الوليد فكانت جنته الأرضية المبنية على اشتهائه هي حضانته.

وعندما وعى ونمت قدراته الجسدية والنفسية والفكرية واستقل بغسه وأصبح قادراً على تلبية حاجاته طلب الخروج كما يخرج كل إسان من حضانة العائلة الأبوية ليبني أسرة تكون جزءاً من المجتمع.

وإذا كان هذا هو الأمر الطبيعي لآدم الله وبنيه في فترة الحصانة، فمعصية آدم الله أنه طلب الخروج بعد الاستقلال من دون التطار الإذن الإلهي بالخروج، كمعصية يونس الله بعدما أخبر بعذاب قومه بعد ثلاثة أيام فخرج قبل أن ينتظر الإذن الإلهي بالخروج.

وتعريف الإنسان بأنة حيوان ناطق إلى آخر الأوصاف فهو من مُثَاج شرات العقل البشري من دون ربطه بغاية وجوده، بخلاف تعريف

<sup>🗪</sup> سية الحجل، الآبة: ٣١.

<sup>😁</sup> سرية فعنفت، الآبة: ٣١.

<sup>🔧</sup> سيرة الأبياء، الأبة: ١٠٢.

الله علية الأسام، الآية: ١٦٤.



الإسلام له ـ كما سيأتي ـ فقد ربطه بغاية وجوده وماهية دوره، وهذا فارقٌ بين الرؤية الوجودية التي قدمتها الفلسفة الاصطلاحية وبين الرؤية الوجودية التي قدمها الدين الإسلامي.





# الإنسان بنظرة إسلامية

الإنسان بنظر الإسلام هو خليفة الله في الأرض، قال تعالى: 
وَإِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةُ إِنِي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً (١)، والأنسب الخليفة فقد كرّمه بالعقل وزوّده بالقدرة على العمل، وهذه القدرة محتفة بإرادتين: إرادة الخالق وإرادة المخلوق. ولأنه صاحب عقل وقدرة وإرادة فهو الوحيد القادر على تحمل أمانة التكليف، وهي الأمانة التي تحمّلها الإنسان بحسب تكوينه النفسي وأبتها السموات والأرض والجبال، قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى التَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبال، قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى التَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبال، قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْإَمَانَةُ عَلَى التَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبال، قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْإِنسَانُ إِنَّكُ كُلُ اللَّهُمَا الْإِنسَانُ إِنَّكُ كُلُ ظَلُومًا وَحَمْلُهُا الْإِنسَانُ إِنَّكُ كُلُ ظَلُومًا وَحَمْلُهُا الْإِنسَانُ إِنَّا عَرَضَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

فقبول الإنسان لأمانة التكليف سُنّة مغروسة في كيانه النفسي، وحقا ما ميّزه عن بقية الكائنات، إلا أنه ظلوم لأنه يتعدى الحدود وهو يحرقها، ولكن عنده أمانة الحقول التي تهديه إلى علم هذه الحدود.

٣٠ نيرة الكثرة، الآبة: ٣٠.

الأحرّاب، الآية: ٧٢.

ولتحمَّله أمانة التكليف يكون مسؤولاً أمام خالقه عن أداء دوره الاستخلافي، قال تعالى: ﴿ثُمُّ جَمَلْنَكُمُ خَلَتَهِفَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعْلِهِمْ لِنَظُرَ كَيْفَ تَمْمَلُونَ﴾ (١).

وبأمانة التكليف يرتفع مقاماً عالياً فوق مقام الملائكة، لأنه قادرً على الخير والشر بخلاف المَلَك الذي يصنع الخير فقط ولا يقدر على غيره ولا يعرف سواه.

وبهذه الأمانة يهبط الإنسان غروراً وسرفاً إلى زمرة الشياطين، قـال تـعـالــى: ﴿وَكَذَلِكَ جَمَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا شَيْئَطِينَ ۖ ٱلإِنِي وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُوزاً ﴾ (٢).

وفي الحالتين لا تتبدل حقيقته البشرية وإن اختلفت توجهاتها واختلف إلم المنكن واختلف الم المنكن واختلف الم المنكن الم المنكن الم المنكن ا

وفي الحالتين أيضاً فهو قابل للتسافل بعد الصعود بسبب مطاوعة الهوى والغرور والسرف وطغيان القوة والهلج من البلاء والطمع مع الضعف والإغراء.

كما أنه قابل للنهوض بعد العثرة، وقابل للتوبة بعد الخطيئة، غير محاسب على ماضيه فضلاً عن عدم محاسبة ما جناه سواه.

فالإنسان قنطرة من الأرض إلى السماء، ومعراج من التراب إلى

<sup>(</sup>١) سورة يُونس، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النَّجْم، الآيتان: ٣٩ ـ ٤٠.

رب الأربــاب، قــال تــعــالـــى: ﴿ يَكَائِهُمَا ٱلْإِنْسَنُ إِنَّكَ كَارِحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْمًا فَمُلَقِيهِ﴾ (١)، فيرتفع الإنسان من التراب إلى السماء أوجاً فوق أوج في طريق عسير وطويل، وهو طريق النهوض بأمانة التكليف.

وإذا كان الإنسان مخلوق كخليفة لله جلّ وعلا، فالله جل جلاله صورة كاملة من (غاية الكمال في أشرف الصفات) مشيئة وعلم وعمل، وإبداع وإنشاء، وفتح وإيجاد، وكل واحدة منها مطلوبة من الإنسان قدر الإستطاعة على قاعدة الاستهداء بالصفات الإلهية. فكمال الإنسان ورفعته وشرفه بقدر ما تكون صفاته وأفعاله أقرب إلى الصفات والأفعال الإلهية.

وأدناه وأخسّه ما كان صفاته وأفعاله أبعد.

وبقاعدة الاستهداء بالصفات والأفعال الإلهية يستشعر الإنسان بكونيّته وبأبعاد تكوينه اللامحدود، وبنزوعه اللامحدود أيضاً، ويستشعر بالوجود وبالموجود، ويستشعر بمسؤوليته من تاحية دوره وأفعاله، ويستشعر التخضّع والتخصّع شجلّ وعلا في كل أفعاله، وهذا كله لا يتم إلا بالعلم مع التوفيق الإلهي.

ولذا كانت أول الآيات النازلة على قلب النبي الأعظم ﴿ قُولُهُ تُسَعِّدُ النَّبِي الأعظم ﴿ قُولُهُ تَسَعِّدُ النَّبِي الْمَارِينَ اللَّهِ عَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ آثاً وَرَبُّكُ الْأَرْمُ ﴾ (٢).

وفي هذه الآيات تحديد لبداية السير الوجودي للإنسان وأنه من على، وتحديد لنهاية السير السلوكي وأنه العلم.

<sup>(</sup>١) سورة الانشقاق، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة العلق، الأيات: ١ ـ ٥.

وتكرر فيها لفظ (الرب)، مع توصيفه بالخالقية في الأولى، وهذا إشارة إلى بداية سيره الوجودي، وتوصيفه بالأكرمية في الثانية وهذا إشارة إلى أن الله جعله قادراً على التعلم، ولا يوصله إلى غاية خلقه ونهاية سيره السلوكي إلا بالعلم مع التوفيق الإلهي.

ولذا كان العلمُ أفضل نعمة بعد نعمة الخلق، إلَّا أنه العلم المحقق لخلافته في الأرض.

وإذا كان لا بدّ من تعريفه بحسب النظر الإسلامي فهو الكائن ذو النفس العاقلة، والمكلّفة والمسؤولة، والقابلة للتكامل والتساقط، فإن تكامل فهو قمة الخليقة، وإن تسافل فهو من زمرة الشياطين، وهذه النفس متعلقة بالله تطلّعاً وتعبّداً وتخضّعاً، ولا ترتوي إلا بالقرب منه، ولا تصلح إلا بالاستهداء بصفاته وأفعاله.

وعليه فهي غير النفس الحيوانية، لأنها غير عاقلة ولا مكلّفة ولا مسؤولة عن أعمالها، وغير قابلة للتكامل والتساقط، وليس فيها الفطرة التوحيدية، فلا يوجد قاسم مشترك بين النفسين، فتعريف الإنسان بأنه حيوان ـ وهذا ما يقتضي الإشتراك في جنس الحيوانية وفي ذات النفسية ـ ليس في محله.





# حقيقة الإنسان ليست عقلية بل نفسية لها القدرة العقلية

الإنسان ليس عقلاً محضاً، بل هو نفس وبدن، فالنفس هي التي تقود الإنسان قيادة سيطرقٍ وإحكام، وهي التي تشقى وتلتذ، وهي التي تحب وتكره، وهي التي تقرر الفعل أو عدمه، وهي التي تتحمل جزاء العمل من الخطأ والصواب، وهي التي تنحرف وتستقيم.

فالنفس بحسب عملها في طريق الصلاح لها ثلاثة مراتب:

الأول: النفس السوية والمتزنة والمؤهلة لسلوك سلم الكمال وارتقاء درجاته، وهي التي تتعامل مع الدوافع الفطرية المتعلقة بالبدن والمسماة بالغرائز، وهي التي تتعامل مع الدوافع اللاشعورية والمسماة بالانفعالات، كرد فعل من خوف وغضب وعاطفة وحزن ونحو ذلك، وعليها أيضاً ضبط هذه الانفعالات، وهي التي تتعامل مع الدوافع الاجتماعية المكتسبة من العادات والتقاليد، فعليها أخذ الأحسن وترك الأسوأ.

الثانية: النفس الخيّرة، وهي أعلى من النفس المتزنة، وهي التي تتعامل مع الدوافع الفطرية والمسماة بالتطلعات الناشئة من تعلق النفس بعالمها، ومن أهم التطلعات التعلق بقيم الكمال والجمال والخير، وينشأ من هذه التطلعات التعلق بالله جلّ وعلا اعتقاداً، والتعلق به عبادةً وتخشعاً، والتعلق به استعانة ولياذاً، وعلى النفس تفعيل هذه التطلعات وتنمية استعداداتها الكامنة في مكانها.

الثالثة: النفس المتسامية، وهي أعلى درجة من المتزنة والخيرة، وهي النفس التي لا ترضى بالوقوف على حدٍ من حدود الكمال، وهي التي تتفانى في بذل طاقتها نحو الكمال.

وأما العقل فله قيادة التنوير والهداية، فيقدّم الدليل والبرهان والمنطق والحكمة والنصح والإرشاد، بل لا تلتزم النفس بما يقدمه العقل إلا طائعة مختارة.

وعليه لا بدّ من التمييز بين ما هو عقلي وبين ما هو نفسي، لأن العلاقة قائمة بين النفس والبدن، وليس بين العقل والبدن.

نعم العقل من أعمال النفس وقواها، ولذا كان من جملة الحولس الباطنة للإنسان.

وعلى ما تقدم فالنفس حاضرة بالعيان عند ذاتها فلا تحتاج إلى برهان، بل هي تعلم ذاتها علماً حضورياً، فهي عالمة ومعلومة، وهي الشيء الوحيد الذي اتحد به العالم والمعلوم في عالم الإمكان، وعليه فالمقولة (أنا أفكر إذاً أنا موجود) التي قالها بعض فلاسفة الغرب وشاعت بين أهل الفكر والثقافة ليست في محلها من وجهين:

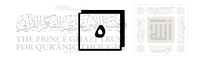
أولاً: ليس التفكير دليلاً على وجود الإنسان، بل الوجود الإنساني يتحقق بالنفس، والنفس حاضرة بذاتها عند ذاتها فلا تحتاج إلى دليل، إذ مع العيان لا برهان.

ثانياً: فرض التفكير أمراً مسلماً مما لا يصح، لأنه يحتاج إلى دليل على إثباته، نعم لما كان التفكير قضيةً حاضرةً عند النفس فكان هذا الحضور هو الدليل على وجود التفكير، كما كانت النفس حاضرة، عند ذاتها وهذا ما أغناها عن الدليل على إثباتها، وهذا ما يستدعي الانطلاق دائماً من النفس لا من التفكير.

فالانطلاق من التفكير لإثبات الوجود والموجود ثم النظر إلى أحوالهما هو الذي شكّل موضوع علم الفلسفة الاصطلاحية القائمة عند الإنسان منذ القديم فهو لو فرض صحته وإن قدّم رؤية فلسفية لفهم الوجود إلا أنه ليس في محلّه، لأنه يبقى رأياً محفوظاً في عالم الذهن لا تتفاعل معه النفس.

بخلاف الانطلاق من النفس، ولا يصح الانطلاق منها لإثبات وجودها لأنها موجودة بالعيان، بل الإنطلاق للنطر في إيجادها من قبل خالقها وللنظر في قواها ودورها وغايتها، وهذا لا يتحقّق إلا بالنظر إليها بالنسبة للعالم التكويني، وهذا يقدّم رؤية فلسفية لفهم الوجود، ويشكّل موضوع علم الفلسفة، إلّا أنه لا يبقى رأياً محفوظاً في الذهن، بل هذا الرأي يدفع النفس لأداء دورها بواسطة قواها ومستعينة بما شُخّر لها من العالم التكويني حتى تصل إلى غاية خُلقها، وهذا فارق أساسي بين الرؤية الوجودية الآتية من الدين الإسلامي وبين الرؤية الوجودية الآتية من الدين الإسلامي وبين الرؤية الوجودية الآتية من الدين فيجب تصحيح موضوع علم هذه الفلسفة.





### معنى الاستخلاف ووظائفه

استخلاف الله جل وعلا للإنسان في الأرض إعلامٌ وإعزاز، إعلاءٌ لما فيه من استحواذ وبلوغ تحقيق ما هو خير وما هو حق. وإعزازٌ لما فيه من بلوغ غاية كريمة بسعي إليها الإنسان القويم، ويسمو بطلبها وببلوغ آفاقها.

ولا يحمل الاستخلاف شيئاً من المذلة والاستغلال، لأن الدور الاستخلافي علاقة من الله جلّ وعلا على تكريم الإنسان بإسناد الدور له، ولأنه علاقة من الإنسان مبنية على المحبة والشوق والتطلع النفسي والاعتزاز والكرامة والقوة.

أما وظائف الاستخلاف فهي: أن يكون عابداً لربه، حكيماً في نفسه، خلوقاً مع بني نوعه، متعاوناً مع بني جنسه في إقامة المجتمع الإنساني، ومتعاوناً معهم في إعمار الدنيا.

إلّا أنّ البشرية ركّزت منذ القديم على وظيفتي إقامة المجتمع وإعمار الدنيا متجاهلة بقيّة الوظائف، وكُتبُ الحكمة والأخلاق في التراث الإسلامي ركّزت على فلسفة العبادة وعلى تعداد شِعُب الأخلاق المبنية على فضيلة الوسط بين رذيلتي الإفراط والتفريط بحيث

تنتج الحكمة من اعتدال القوى الشهوية والغضبية والعقلية، مع عدم الالتفات إلى السير الإنساني والإجتماعي والإعماري، مع أن هاتين الوظيفتين أمران مهمان، قال تعالى: ﴿ هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَاسْتَغَمَّرُكُمْ فَيَا أَشَاكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَاسْتَغَمَّرُكُمْ فَيَا أَشَعْفُورُهُ ثُكَمَ ثُولًا إِلَيَّةً إِذَ رَبِي فَرِيعٌ مُجِيعًا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ إِذَا رَبِي فَرِيعٌ مُجِيعًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِذَا رَبِي فَرِيعٌ مُجِيعًا اللهُ ا

إلّا أن إقامةُ هاتين الوظيفتين من دون تحقيق عبودية الإنسان يجعلهما أداةً للظلم وللاستغلال.

بل كل وظائف الدور الاستخلافي لا يمكن إنجازها على الوجه الصحيح إلا على قاعدة تحقيق العبودية لله جلّ وعلا، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِهَنِيُ وَالْإِنسُ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٢).

والعبودية تتقوم بأمرين في الشخصية الإنسانية المتزّنة والخيّرة، وهما: الإيمان بالله جلّ وعلا، والتقوى.

فالإيمان بالله الواحد الأحد هو ركيزة العقل، لإدراك أنه جزء من الكون المعتمد على إرادة الخالق الحكيم المدبر.

وهو ركيزة النفس للاعتماد على ربّها في كل شؤونها، قال تعالى: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِبَّتُهُمْ وَأَشْهَدُمُ عَلَى اَنْسِيمَ الشَّيْ مِرَبِكُمْ قَالُوا بَيْنَ شَهِدُنَا أَلَ تَقُولُوا بَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّا كُنَا عَنْ هَذَا عَنْهَا مِنَ الْقِينَهُ إِنَّا كُنَا عَنْ هَذَا عَنْهِانَ ﴾ (٣٠).

والتقوى هي الإستشعار الدائم لحضور الله في القلب، وهي

. .

<sup>(</sup>١) سورة هُود، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة الذَّاريَات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.

حالة شعورية فعلية تستولي على النفس، وكلما اكتمل هذا الشعور استنار باطنُ الإنسان فأمسك بقوى النفس، ومع الإمساك يستطيع أن يسخّرها ويسخّر ما هو تحت سلطانها لتحقيق غاية وجوده.

والتقوى هي الضابط الوحيد لمراقبة النفس لما تريد القدوم عليه من أعمال، والضابط الوحيد لمحاسبة النفس على ما فعلته من أعمال.

وتحقيق العبودية يستدعي العلم بها وبموجبها، وهو العلم الوحيد الذي مدحه الله جلّ وعلا في كتابه، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلُمَاتُوا ﴾ (١)، ووجه المدح ناشيء من تعليق تحكم الخشية على وصف العالمين بعبوديتهم.

وهذا المعنى العبودي يُصيغ نفس الإنسان من خضوع جسدي وخشوع قلبي ودوافع خالصة من الرياء وغاياتٍ هي سبل التقرّب إلى الله جلّ وعلا.

وبدون العبودية تكون العبادة مراسماً وطقوساً، وتكون الحكمة آراء وددية لا قواعد تأسيسية، وتكون الأخلاق نفعية ذاتية لا إنسانية مبنية على التضحية والإيثار، ويكون التعاون في إقامة المجتمع تبجحاً بالدور وتعالياً في الطبقية، ويكون التعاون في إعمار الدنيا استغلالاً واستعباداً. والعبودية تحتاج إلى أمر ثالث زائد على الأمرين السابقين في الشخصية الإنسانية المتسامية، وهو الاستزادة من العمل الصالح.

والعمل الصالح مطلوب، وكذا الاستزادة منه، لأن الكمال مراتب ولا يُكتفى للنفس بالترقي إلى مرتبة دون الترقي في سلم الكمال.

<sup>(</sup>١) سورة فَاطِر، الآية: ٢٨.



## إنجاز الدور الاستخلافي

الكون من سعة وجوده وتناسق أجزائه ومن نظم حركة ما فيه ومن ثمرات عطائه فهو في خدمة الإنسان.

وكذا وظائف العقل الإدراكية والحكمية والرشدية، ولذا قال أمير المؤمنين ﷺ: (إن العقل لإقامة رسم العبودية لا لإدراك الربوبية) مستدرك نهج البلاغة، باب المختار من حكمه، الشيخ هادي كاشف الغطاء.

بل الوحي نزل لخدمة الإنسان، قال تعالى: ﴿وَيَزَلَنَا عَلَيْكَ الْمَكِنَا لِكُلِّ شَيْءٍ بِمَا فَيه هدايته في الْمَكِنَا لِكُلِّ شَيْءٍ بَمَا فَيه هدايته في سيره السلوكي، وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْبَانُ بَهْدِى اللَّبِي هِيَ الْمَوْبَانُ بَهْدِى اللَّبِي هِيَ أَقُومُ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿وَتَالِكَ ٱلْكِنَابُ لَا رَبَّ فِيهُ هُدًى ٱلْمُنْقِينَ ﴾ (٣).

وعليه فلا يمكن إنجاز الدور الاستخلافي ما لم يتم التكامل بين

<sup>(</sup>١) سورة النّحل، الآية: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البَقدَرَة، الآية: ٢.

الوحي والعقل، وما لم يتم التفاعل بين الإنسان والكون، لأن الإنسان هو وسيلة الاستخلاف وأداته، وهو محل الاستخلاف وهدفه، فلا محالة يكون الدور الاستخلافي عرضةً لمجازفات وتجارب ومخاطر وعوارض وأهواء تُعتبر من أخطاء الإنسان، بسبب علمه وعمره المحدودين وبسبب معارفه النسبية وميوله المتنوعة وغرائزه المتدافعة، إضافة إلى عجزه عن إدراك الحقائق الغيبية عن النشأة والمصير.

لذلك تشتد الحاجة إلى الموجّه للطاقات والمرشد للمسالك من مصدر خارج عن نفس الإنسان، هذا الموجّه يمتلك الحق المطلق الذي لا يحدّه زمان ولا مكان، مع اشتداد حاجة الإنسان إلى الإيمان الذي يوجهه ويحقق له الأمن النفسي والإجتماعي، ويزكّي غرائزه، ولا يتجاهل الحاجة من دوافعه الأصليّة، وهو الذي يعطي الهدي المقصدي للإنسان، وهذا لا يتم إلا بعطاء الوحي، فلا بدّ من التفاعل بين عطاء الوحي وتطلعات العقل وأشواق النفس.

غير أن العقل له حرية التفكير ولا سلطة فوق سلطته فلم يجبره المولى تكويناً ولا تشريعاً بأن يتكامل مع عطاء الوحي إلا بعد اقتناعه، ولا يقتنع العقل بالتكامل ما لم يتم له حرية البحث وإطلاق عنان التفكير حتى يُسقط كلّ ما لا يوافق العطاء الديني، فلا مجال للاستبداد باسم العقل تجاهلاً لغايات الوحي ومقاصده وتوجيهاته وأحكامه، كما لا مجال للاستبداد باسم الدين تعطيلاً للعقل ولدوره وإهمالاً لنتائجه، فلا بدّ من التكامل بين العقل والوحي. وأيضاً للعقل قدرة على سبر آيات عالم الشهادة من سنن وقوى، وفهم شؤون الحياة، ومعرفة أحوال الكائنات، مع قدرته على تسخير هذه المعارف

وتنظيمها ورعايتها وإصلاح شأنها وجعلها مستثمرة في خدمة الإنسان في وظيفتي إقامة المجتمع وإعمار الدنيا، وبه يتم التفاعل بين الله والإنسان والكون، فالله هو الخالق والإنسان هو المستخلف والكون هو المستخر.

وبعد هذا وذاك يتم التكامل بين الإيمان والعمل، ويتم فهم عالمي الغيب والشهادة وأن الإنسان له طريق واحدة، أولها الدنيا وآخرها المعاد.

وعليه فما أُدّعي من صراع بين العقل والوحي، أو العقل والنقل، أو العقل والسمع، أو العقل والنص، أو الحكمة والشريعة ليس في محله.

لأنه يُراد من الوحي حقائقه ومفاهيمه وأحكامه وآدابه التي نزلت من الله جل وعلا في الكتاب وعلى لسان نبيه الأعظم في، ويراد من العقل المتقرر بوظائفه الإدراكية والحكمية والرشدية، والمستند على البرهان المثبت للحقائق ثبوت اليقين.

والعقل والوحي بما قُرْر متكاملان مع الكون عبر الحواس والفطرة مع إعطاء العقل دوره كما للوحي دوره، فضلاً عن كون العقل سنداً لإثبات الوحي وأداة لفهمه.

لكن كلَّما تعرضت المعرفة الإسلامية لتحد فكري خارجي وقع إشكال في تقديم العقل على الوحي أو الوحي على العقل أو التوازن بينهما، ولذا عندما تُرجمت الفلسفة اليونانية أصبح هذا الإشكال من القضايا الكبرى، وأرخى بظلاله على الكثير من العلوم كعلم الكلام

وعلم التفسير وعلم أصول الفقه وعلم الفقه، وهي علوم مهمّة أساسية نفي المعرفة الإسلامية. و The Prince GHAZI TRUST في المعرفة الإسلامية.

والإشكال كان من شقين، الأول: هل إدراك الحق من مختصّات العقل أو مختصّات الوحي، الثاني: هل العقل هو الذي له قيادة الإنسان والوحي مساعد، أو العكس.

كُتب الكثير في رفع هذا الإشكال، ومن أبرز مَنْ كتب ابنُ رشد في كتابه (فصل المقال بين الحكمة والشريعة من الاتصال).

وهذا الإشكال عندما وقع بقدوم الفلسفة اليونانية كانت المعرفة الإسلامية قوية وسائلة فلم تستطع الفلسفة اليونانية من الإخلال بميزان ثنائية المعرفة من العقل والوحي، وإن تخبط الكثير في التوازن بينهما، بعدما أمدوا العقل بقضايا الفلسفة اليونانية، مع أن الفلسفة اليونانية نشأت من عقلية وثنية مشحونة بالأساطير، وقائمة على الثنائيات المتصارعة والمتحاربة، فقد ترك الإغريق اسطورة وثنية حول قضية المعرفة، خلاصتها: أن كبير الآلهة (زيوس) غضب على إله (برميثوس)، لأنه سرق النار المقدسة (سر المعرفة) وأعظاها للإنسان من وراء ظهر كبير الآلهة، وكبير الآلهة لا يريد اعطاءها للإنسان لئلا يرتفع مقامه فيهبط مقام كبير الآلهة ويهبط مقام بقية الآلهة، ومن ثُمَّ السلمه إلى أفظع انتقام وحشي رهيب.

ومع ذلك فقد أخذوا من افلاطون نظرته الوجودية، وأن الوجود طبقتان، طبقة العقل المطلق، وطبقة العادة أو (الهيولي)، والقدرة كلها من العقل المطلق، والعجز كله من (الهيولي)، وبين ذلك كائنات على درجات، تعلو بمقدار ما تأخذ من العقل، وتهبط بقدر ما تأخذ

من الهيولى، ومن هنا نشأت فكرة العقول العشرة، وعليه فالهيولى مقارعة دائماً للعقل المجرد، ولم يلتفوا إلى أنهما موجدان بمشيئة الهية على تفاعل وتكامل.

وسمّوا (أرسطو) بالمعلم الأول، والقرآن ينادي بأن المعلم الأول هو الله جل وعلا على يد أنبيائه، ثم أين مقام النبي الأعظم ، فهل هو المعلم الثالث بعد المعلم الثاني الفارابي؟. وفي القرون المتأخرة خصوصاً في عصرنا وقع التحدي للمعرفة الإسلامية من الحضارة الغربية المبنية على تقديس المادة وتعظيم الشهوات وتحطيم كل ما له الدخل في الفكر الديني الكنسي، ووقع الاختلال في ثنائية المعرفة من العقل والوحي، حتى ذهب بعضهم إلى توهين الوحي وتحقيره، وإلى إعلاء قيمة العقل وأنه الوحيد في المعرفة والقيادة، وهذا الغرور الذي أصاب بعض المسلمين قد سبقه إليه (نيتشه) الفيلسوف الذي أعلن موت الإله، وأعلن مولد الإنسان الأعلى (السوير مان).

وخطورة التحدي الفكري في العصور المتأخرة تشكل خطراً من جهتين،

الأولى: وقع التحدي والمعرفة الإسلامية في ضياع وتشتت بين تعصب لرأي طائفة أو فرد وبين تكفير وتوهين، الثانية: وقع التحدي والروحية الإسلامية في النفوس منهزمة أمام القادم الغربي، لاهتراء الأنظمة السياسية، وعدم وجود تربية سليمة تحفظهم من انفلات الشهوات التي أتى بها القادم الغربي، وعدم نضوج فكري يبين حسنات ثنائية المعرفة من العقل والوحى.

ومن حاول الدفاع عن ثنائية المعرفة من العقل والوحي اكتفى بالتركيز على حشد الآيات والأدلة المؤيدة لهذين المصدرين من الكتاب والسنة، وفاته من غير وعي منه أن القضية لها أبعادها العقائدية، وأبعادها المعرفية، وأبعادها المنهجية، ولذا جاء الكثير من المحاولات مما تغلب عليه البساطة والخفة والتعجيل والانبتات.

رَفْعُ التحدي اليوم يتم بالتحليل العميق للبعد العقائدي، وللبعد المعرفي، وللبعد المنهجي.

يبدأ من تصور عقائدي شامل يتعلّق بمنظومة كاملة تبدأ من الوجود الإنساني، الوجود الإلهي، وتمرّ بالوجود الكوني، وتنتهي بالوجود الإنساني، حتى تتضح العلاقة بين الله جل وعلا وبين الإنسان فيما أرشده به من وحي، وفيما زوده من عقل، ليتحمل العقل هذا الوحي ويقهمه، ويستكشف أسرار الكون وسننه، ثم بالعلم الحاصل من هذين يقود العقل الإنسان نحو خالقه قيادة تنوير وهداية، وتسيطر النفس على قواها وتسخرها وتسخر ما تحت يدها في الدور الاستخلافي لتحقيق العبودية لله جل وعلا وإن كان الإنسان سيداً على بقية الكائنات.



# الفصل الرابع موانع المعرفة

- ) الموانع النفسية
- ٢) الموانع الخارجية
- إزالة الموانع الخارجية
- (\*)
- عالجة الموانع النفسية ﴿ }





#### الموانع النفسية

المستخما لا يُعقل أن يُسلب اللهُ الإنسانَ القدرةَ على التفكير بعدما أعطف المقل فكفلك يمتنع على العبد أن يعطل عقله مرضاة المخلوق مثانية المنافقة ال

و المعرفة على قسمين: نفسية وغير نفسية، أي: خارج عالي النفس.

إلى النام النفسي كثيرُ وأهمها ثلاثة:

الأول: اتباع الهوى، وهو اتباع الشهوات والغرائز من دون ضابط، وهفا يعني أن المانع من الدوافع الفطرية الغريزية، قال تعالى: ﴿ وَلَيْتِكُ مَنْ تَعْدِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلْ وَلَمْ وَلَنَالَةُ اللَّهُ عَلَى عَلْ وَلَمْ وَقَالَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى وَاللَّهِ وَقَلْهِ وَعَلَيْهِ وَاللَّهِ اللَّهِ أَفَلًا تَذَكُّونَ ﴾ (١).

النظرية التفسية، قال تعالى: ﴿ كَانَاكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَنَا للدوافع بَنَاكِمْ الله عَلَى عَلْمَ الله عَلَى عَلَى الله عَلَى ا

<sup>(</sup>١) سورة الجَائِيَّة، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٣٥.

الثالث: الإصرار على الذنب، وهذا يعني أن المانع من قبل الإرادة وما يتبعها من العمل، قال تعالى: ﴿ كُلُّو بُلُ كُنُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ ا

وفي الآيات المتقدمة ألفاظ (الختيم والطبع والرين)، وهي أقفال على القلب، وقد ورد في القرآن الكريم مادة (القلب) بكل ما أضيف إليها مثل (قلبك، قلبه، قلوبنا، قلوبكم، قلوبهم) بحدود (١٣٠) مرة، ولم يُستعمل لفظ (القلب) في جميعها في (القلب الصنوبري الموجود وسط الصدر)، بل أريد من الجميع النفس.

وصح الاستعمال المجازي لعلاقة بين النفس والبدن، وهي علاقة الحال والمحل، فالقلب الصنوبري هو نافذة النفس على البدن.

وعليه فهذه الأقفال القلبية هي أقفال على النفس، قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْمَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْمَالُهَا ﴾ (٢).

ومع هذه الأقفال فيكون عمى البصيرة، قال تعالى: ﴿ أَثَانَتُ مَالِي الْمُوالِكُ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ وَلَوْ كَانُوا لَا يُتِمِرُونَ ﴾ (٣).

ومع عمى البصيرة فهو لا يفقه ولا يسمع ولا يبصر، بمعنى عدم الوصول إلى معرفة من شأن النفس أن تصل إليها.

قال تعالى: ﴿ وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِيمَ أَكِنَّةُ أَن يَفَقَهُوهُ وَفِي مَانَانِهِمَ وَقَرَّأَ وَإِن يَرَوْا كُلَّ مَايَوَ لَا يُوْسُوا بِيَا ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) سورة المطفّقين، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة محتمد، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة يُونس، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٢٥.

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ ذَرَانَا لِجَهَنَّكَ كَثِيرًا فِنَ لَلِمِنَ وَالْإِنْسُ لَمُنْمُ قُلُوبٌ لَا يَمْفَهُونَ بِهَا وَلِمُتُمْ أَعْلَمُ لَا يُعِيرُونَ بِهَا وَلِمُنْمُ النَّانُ لَا يَسْتَعُونَ بِهَأَ أُولَتِكَ كَالْأَشْدِ بَلْ هُمْ لَمُنَالًى إِلْوَاقِكِكَ هُمُ الْنَظِلُونَ﴾ (().

وقال تعالى: ﴿ وَمُلْمِعَ عَلَى قُلُومِهُمْ فَهُمْ لَا بَنْفَهُونَ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ وَمَلْمِعَ آللهُ عَلَى قُلُومِهُمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣). وقال تعالى: ﴿ وَمَلْمَعُ عَلَى قُلُومِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ (٤).

رَ ﴿ وَكَذِينَ تَعَمَّلُ مَعَالَى: ﴿ وَإِنْهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَنُرُ وَلَذِينَ تَعْمَى ٱلْفُلُوبُ ٱلَّي فِ ٱلسُّنُودِ (0).

الم الختم على القلب أمران:

الله وله عدم نقع الموعظة من الوعد أو الوعيد، قال تعالى: والله وال

الْثَنَّانِي: تَزِيبِنِ العملِ السيء، قال تعالى: ﴿ أَفَنَ زُيِّنَ لَهُ سُوَّهُ عَمَا اللَّهُ اللَّهُ عَسَنَا ۚ فَإِنَّ اللَّهَ يُعِبِلُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاّهُ فَلَا لَلْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِ ﴿ يُحَمِّرُونَ ۗ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) مُنْوِرَقِ الأَعرَاف، الآية: ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) مُورة التوبة، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) سُورة النُّوبَة، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٤) سُورَة الأعرَاف، الآية: ١٠٠.

 <sup>(</sup>٥) سَوْرَة النَّحْتَج، الأَية: ٤٦.
 (٦) سورة النِّقْتَرَة، الأَيتان: ٦ ـ ٧.

وقال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ نَتِيكُمْ إِلاَّغَسُونَ أَعْلَا ۚ الَّذِينَ مَثَلَّ سَعْيِهُمْ فِي لَئِينَةً اللَّذِي وَاللَّذِي وَاللَّهِ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ولعدم نفع الموعظة ولتزيين العمل السيء طلب الله جل وعلا من نبيه الأعظم على عدم جهده لهدايتهم، قال تعالى: ﴿ إِن تَحْرِضُ عَلَىٰ هُدَنهُمْ فَإِنَّ اللهَ لَا يَهِدِى مَن يُعِنِلُ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ إِنْسَ عَلَيْكَ مُدَنهُمْ وَلَنكِنَ اللهَ يَهْدِى مَن يُعِنِلُ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَن يَشَكَآهُ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَن يَشَكَآهُ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَن يَشَكَآهُ ﴾ (٥).

ولرفع إشكال عدم هدايتهم فلا بدّ من التفريق بين الهداية التشريعية والهداية الكمالية، فالهداية على ثلاثة أقسام:

الهداية التكوينية: وهي أخذ الموجود إلى كماله التكويني عبر السنن الكونية، قال تعالى: ﴿ اللَّذِي أَعَلَىٰ كُلَّ ثَيْءٍ خُلَقَهُم ثُمُ هَدَىٰ ﴾ (١٠)، وماد وقال تعالى: ﴿ اللَّذِي خُلَقٌ فَرَىٰ اللَّهِ عَلَا فَهَدَىٰ ﴾ (٧)، وماد الآيتين أمران: الأول: الخلقة لكل موجود بحسب ما يحتاج إليه

الثاني: هداية كل موجود باستعمال خلقته للوصول إلى غايته التكوينية.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآيتان: ١٠٣ ـ ١٠٤.

بر) سورة النّحار، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة اليَقسَرَة، الآية: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) سورة يُونس، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٥) سورة القَصَص، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>١) سورة طله، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعلى، الآيتان: ٢ ـ ٣.

 الهداية التشريعية: وهي إراءة الطريق إلى الكمال الدنيوي والسعادة الأخروية، وهي مختصة بالإنسان بخلاف السابقة فإنها تعم
 كل موجود. وللهداية التشريعية طريقان:

الأول: الفيطرة، قال تعالى: ﴿وَتَشْسِ وَمَا سَوَّهَا ﴾ فَأَمْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ (() م الد

الثاني: أَلْوَصِي ﴿ وَهُو المُتَمثُلُ بِالقَرَآنَ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا الْمُثَمِّلُ الْمُثَمِّلُ اللهِ اللهِ الْمُعْلَمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ

وهذه الهذاية التشريعية مبنية على اختيار العبد، قال تعالى: ﴿ وَاَمَّا نَمُودُ فَهَالَيْكُمْ الْمُتَعَامِّةُ الْعَمَىٰ عَلَى الْمُلَكَىٰ ﴾ (٤).

 الهداية الكمالية: وهي خاصة بالمؤمن التقي، وهي تسيير نفسي في طريق الكمال الدنيوي وطريق السعادة الأخروية، وهذه الهداية جزائية بشبي الأعمال الصالحة.

وهي في قبال الإضلال، وهو خاص بغير المتقي، وهو تسيير نفسي للابتعاد عن طريقي الكمال والسعادة جزاءً لتنكبه عن العبودية، وهو أمرٌ جزائي بسبب الأعمال الطالحة.

ولأن الهداية الكمالية جزائية فهي بيد الله جل وعلا، قال

<sup>(</sup>١) سورة الشّمس، الآيتان: ٧ ـ ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورئ، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة أنضلت، الآية: ١٧.

تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ الْهُدَىٰ هُدَى اللَّهِ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَلَجَنَبَيْتُمُ وَهَكَيْتَهُدُّ إِلَىٰ مِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ۞ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَبْدِى بِهِ مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِمِهُ (٢).

وكذلك الإضلال فهو بيد الله جل وعلا، لأنه جزائي، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَكُونُ اللهُ لِيَعْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا هَا لِللهِ اللهِ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

وذكر الإضلال والهداية الكمالية في آيات: منها: قوله تعالى: ﴿ وَلَا مُرْشِدًا ﴾ (٥٠)، ﴿ وَلَا مُرْشِدًا ﴾ (٥٠)، وقسال نَجْدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا ﴾ (٥٠)، وقسال تحسالسى: ﴿ مَن يَهْدِ اللّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِئِ وَمَن يُصَلِّلُ فَأُولَتِكَ هُمُ لَلْسُهُرُونَ ﴾ (٢٠).

وبالتفريق بين الهداية التشريعية والهداية الكمالية ينحل الإشكال بطلب المولى جلّ وعلا عدم جُهد النبي الأعظم في في هدايتهم الكمالية، لأنه مطبوعٌ على قلوبهم، وإن أمر بهدايتهم التشريعية، بمعنى إراءة الطريق لإقامة الحجة عليهم.

وينحل إشكال آخر في قول المصلي في سورة الفاتحة ﴿ٱلْهَدِنَا

<sup>(</sup>١) سورة آل عِمرَان، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآيتان: ٨٨ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة النِّسنَاء، الآيتان: ١٦٨ ـ ١٦٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الصَّف، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الكهف، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٧٨.

اَلْهِمْرَطُ اَلْمُسْتَقِيدَ﴾ (۱)، والحل أنه يطلب الهداية الكمالية لا التشريعية بدليل قوله تعالى: ﴿وَلَجَنْيَتَامُ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِى بِدِ. مَن يَشَاكُهُ مِنْ عِبَادِمِهُ﴾ (۱).

هذا وقد أبان الله جل وعلا في قرآنه أن موانع الهداية الكمالية هي موجبات الضلال، وهي ثلاثة:

الأول: الكفر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ (٣٠. وقال تعالى: ﴿ يُمْدِنُ ﴾ (٣٠.

الثاني: الفَسَيِّيَ وهو مطلق الخروج عن زيّ العبودية، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي اللَّهَ مَ الْفَنسِقِينَ ﴾ (٥).

وقال تعالى: ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾ (١).

الثالث: الظلم، وهو أعم من ظلم النفس وظلم الآخرين، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لِهُ يَقِيقُ ٱلقَاتِمَ الطَّلِيمِينَ ﴾ (٧).

وقال تعالىٰ ﴿ ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِيهِ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾ (^^.

وهذه الثلاثة كانت موانع الهداية وكانت موجبات الإضلال لأنها

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة، الآبة: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآيتان: ٨٨ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) سورة المنافِقون، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الْبَقَــَرُة، الآية: ٢٦.

 <sup>(</sup>٧) سورة المائدة، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>A) سورة البَقْئِرَة، الآية: ٢٦.

تزعزع ركائز الشخصية الإنسانية المتزنة، والشخصية الخيرة، والشخصية الخيرة، والشخصية المتسامية، وركائزها كما تقدم ثلاثة وهي: الإيمان ويزعزعه الكفر، والتقوى ويزعزعها الفسق، والعمل الصالح والاستزادة منه ويزعزعهما الظلم.

بل كل ما هو من ركائز الشخصية الإنسانية أو يقويها فهو من موجبات الهداية الكمالية، والموجبات <u>ثلاثة</u>:

الأول: الإسمان، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ عَامَنُوا إِلَىٰ صِرُطِ ﴾ (١٠).

الثاني: المجاهدة، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهَدِينَهُمْ شُرُلُنّا ﴾ (٢).

الثالث: الإنابة، بمعنى الرجوع إلى الله بالتوبة بالنسبة للعاصي، وبمعنى الاعتصام به جل وعلا بالنسبة للمطيع.

قال تعالى: ﴿وَرَبِّدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿وَيَهْدِىَ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيِبُ﴾ (١٤)، وقال تعالى: ﴿وَقَامًا الَّذِينَ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَأَعْمَسُمُوا يِهِ. مَسَيُنْدَظِهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَقَصْلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ مِيزَكُنا مُسْتَقِيمًا﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) سورة الحَجّ، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة العَنكبوت، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الرّعد، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورئ، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٥) صورة النِّسَاء، الآية: ١٧٥.



#### الموانع الخارجية

موانع المعرفة الخارجة عن عالم النفس ثلاثة:

الأول: عبادة السلف، وهي أقواها، ولذا قيل: عبادة السلف كالجبليّ للخلف قلما عنها يتخلّف.

وهي أول الموانع التي واجهت الدعوة النبوية المحمدية، فلم يغضبوا منه لأن سفّه أحلامهم واستخفّ بعقولهم، بل كانوا غاضبين لأنه يسفّه أحلام آبائهم ويستخف بعقول أسلافهم، وهم أصول نسبهم التي يفخرون بها.

فالعقيدة الدينية تملك الإنسان في جميع أوقاته وعلاقاته، وإذا ترعرع عليها وشبّ تصير جزءاً من تفكيره ومناحيه، وجزءاً من النفس وتطلعاتها.

وعليه فإذا كانت العقيدة الدينية متلقاةً من الآباء والأجداد الذين هم أصله ومصدر فخره، وهو لا يرضى بإهانتهم بل يرى وجوب توقيرهم، فتكون لعبادة السلف من المهابة النفسية مع المحبة والرعاية لجانب أصوله النسبية ما يمنع على الإنسان أن يفكر في غيرها.

والآيات الواردة في ذمَّ تقليد السلف في العقيدة الدينية كثيرة منها: قول تعالى: ﴿وَلِذَا قِيلَ لَمُنُمُ التَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَنَّيْمُ مَا أَلْفَيْنَ عَلَيْهِ مَانِاتَنَا ۚ أَوْلَوْ كَاكَ مَاكِأَوْهُمْ لَا يَسْفِلُوكَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَلُونَ ﴾ (``.

وقول تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُنْرَ تَمَالَوْاْ إِلَىٰ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَــَالُواْ حَسَّبُنَا مَا وَجَدْفَا عَلِيَّهِ مَابَـَآءًأَ أَوَلَوْ كَانَ مَابَآؤُهُمْ لَا يَسْلَمُونَ شَيْحًا وَلَا يَهْتَدُونَ﴾(٢).

والقرآن عندما نهى عن الإذعان لهذا المانع إنما أعطى العقل الدليل والحجة في المقاومة، ولم يكتف بفرض واجب المقاومة عليه، لأن التقليد أمرٌ محمود، وهو رجوع الجاهل إلى العالم في مجال العلوم والصناعات والفنون، ولكنه أمرٌ مذموم في رجوع الجاهل إلى مثله في مجال العقائد.

الثاني: الإقتداء الأعمى بأصحاب السلطة الدينية من الكهنة والأحبار، فهؤلاء قد فسدوا بالاستكبار، وبالإقبال على الدنيا، وبتصيّد الناس بالجاء والخيلاء، وبأكل أموالهم بالباطل، وبالصدّ عن سبيل الله، ومع فسادهم لا بدّ أن تسقط سلطتهم على الضمائر وعلى العقول، لأنها سلطة غواية واعوجاج.

ولذا أسقط الإسلام سلطة الكهنة والأحبار، ونفى عنهم القدرة على التحريم والتحليل، وعلى الإدانة والغفران، بل نبه إلى سيئاتهم وعاقبة الذين يستسلمون لخديعتهم، فقال تعالى: ﴿ اَتَّحَادُهُمْ وَرُبُكُمُ أَرْبَكَ اللهُ مِن دُونِ اللهِ هَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة البُقــَرُة، الآية: ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) صورة المائدة، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة التّوبّة، الآية: ٣١.



مَامَنُوًا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلْأَشَهَادِ وَالْهَبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَلَ ٱلنَّـاسِ بِالْمَنطِلِ وَيَصُنُّونَ عَن سَكِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَكَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِرْهُم مِعَذَابٍ الْهِمِ ﴾ (١٠).

الثالث: الحكم المستبد، وهو أخفها، لأنه يتسلط على النفس من خارجها، ولا يستهويها من باطنها، كما يستهويها حُبّ السلف، أو يستهويها الاسترسالي مع القدوة الخادعة من قبل الكهنة والأحبار.

فالإنسان إمَّا أن يرفضه ما داما في مكان واحد، أو يلوذ منه بمكان أمين، قال تعالى: ﴿ قَالُوا فِيمَ كُنُمُ قَالُوا لَهُمُ اللَّرَفُ قَالُوا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ قَالُوا اللَّهُ اللَّ

بل غالباً ما يكون خطر المستبد حافزاً للنفس على المقاومة، ومحرّضاً للعقل على الرفض والإنكار.

ولكن يُخشى أن يؤدّي الرفض العقلي إلى تشبّث العناد، لأن التشبّث خطرٌ على التفكير كخطر الاستهواء للقدرة الخائنة، وكخطر التسليم للسلف في عباداتهم المضلّة.

وعلى كل فالحكم المستبد قهرٌ للنفس بغير إرادتها، فلذا تكون الإرادة طليقة للمقاومة أو للحيلة أو للخضوع، بخلاف المانعين السابقين، فيوجبان الانقياد للضلال، إمّا إيثاراً له كعبادة السلف، أو محبّة للمضلّين لأنهم قدوة، كالتقليد الأعمى للأحبار والرهبان.

<sup>(</sup>١) سورة التوبيّة، الآية: ٣٤.

 <sup>(</sup>٢) سورة النِّساء، الآية: ٩٧.



#### إزالة الموانع الخارجية

حتى العقل على الإنسان أن يزيل هذه الموانع ولو بالمشقة، لأنه لا بدّ من حتى تهون من أجله المشقّة، لأنها أهون من سلب الإنسان فضيلته العليا، وهي الرجوع إلى العقل، والإنسان لا يؤثر الحطة عن هذه الفضيلة.

وإذا كان الإنسان قادراً على الاهتداء بعقله، فالعقل يهديه إلى الخشية من الضرر المخشية من الضرر على الأجسام، أفلا يهديه إلى الخشية من العقول والضمائر، وإلى الخشية من النزول عن الحياة العقلية إلى حياةٍ لا شرف فيها ولا مرقة.

والقرآن كما أمر العقلُ بالاستقلال ـ استقلال النظر ـ أمرَه أيضاً في توقير الآباء، ولكن البِرْ غيرُ الضلال على غير بصيرة. وأمرَه بالرجوع إلى أهل الذكر ﴿ فَتَنَالُوا أَهْلَ اَلذِكْرِ إِن كُتُنَدُ لَا شَلَمُونَ ﴾ (١٠) وهم أهل الاستقامة في سيرتهم، وأهل الرشد في هدايتهم، لا أهل الغواية والاعوجاج.

سورة النّحل، الآية: ٤٣.

وأُمَرُ بتمحيص الطاعة لأولي الأمر ﴿ لَلِيمُوا اللَّهَ وَالْمِيمُوا الرَّسُولَ وَالْوَلِي الْأَمْرِ ﴿ لَلِمِيمُوا اللَّهُ وَالْمَالِ اللَّهُ وَالْمَالِ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ فَي مُعْصِيةً الْمُخالَقِ.

نعم لا خير في فتنة يضرمها العصيان على غير بصيرة، فمن لم تكن له قدرة على المخالفة، ولم يُكن لعصيانه مآل إلى الفتنة الطامة فله أن يهاجر، ففي الهجرة متسعٌ له.

فالقرآن الآمر بإزالة هذه الموانع لم يكلّف الإنسانَ الشطط في إزالتها، قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ فَنْسًا إِلَّا وُسْمَهَا ﴾(٢).

وكما لا يؤمره بغير ما يطيق فلا يحاسبه إلا على ما يستطيع، ومع ذلك تبقى تبعةً للأمة كلها، ولا ينفرد كل فرد بمصيره، إذ لا بدّ من الوحدة في حساب الأمم، لأنه لا خير للفرد في عيشة يقف خيره وشره بُعدَ بابه ولا يتشارك مع شركائه في مجتمعه وأمته.

نعم للأمة وزر باعتبار مجموعها، إلا أنها لا تُحاسب الأمم إلا على سُنّة الأمم في أطوار الاجتماع.



<sup>(</sup>١) سورة النِّسَاء، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البَقــَرة، الآية: ٢٨٦.



#### معالجة الموانع النفسية

بعدما تقدَّم أن العقل له قيادة التنوير، وأن النفس لها قيادة السيطرة والإحكام، إلاَّ أنَّ لكلٍ منها تأثيراً على الآخر.

فعند ثبوت الحقيقة المدركة عقلياً بالبرهان القاطع تتعاطى النفس مع هذه الحقيقة عبر قواها.

وكذا النفس فعند غلبة شعورٍ عليها فعلياً يبرمج العقل معلوماته في تحقيق أمنية النفس من هذا الشعور، ولذا تكون دورة التفكير العقلي عند حب الانتقام غير دورة التفكير عند حب التسامح والغفران، وهذا ما يدل على تأثير كل منهما على الآخر إلا أنه ليس في كل المجالات.

فالعقل المدرك - الذي يدرك الحقائق من دون الاستعانة بقوى النفس - ينفرد بالعلم مهما كان سلوك النفس وانفعالاتها وعاداتها، ويكون العقل وما ينتجه من العلم حجة للنفس وعليها. وأما العقل الحكمي الذي يصل إلى استنباط أسرار الحقائق، وكذا العقل الرشيد الذي يقرر الوظائف تجاه جميع الموجودات، وكذا العقل الباعثي والرادعي الذي ينهض بالإرادة من الميل إلى العزم الأكيد المستتبع



لتحريك قوى الإنسان، فالنفس بسلوكها وانفعالاتها وعاداتها تؤثر على العقل في هذه المجالات، ومن هذا التأثير تنشأ الموانع النفسية للمعرفة. ولتفاديها لا بدّ من إعمال العقلية الفكرية ـ التي تَقدّم الكلام عن مصادرها ـ على قاعدة العبودية لله جلّ وعلا لتحقيق غاية خلق الإنسان بإنجاز الدور الاستخلافي.

وعليه فمعلومات هذه العقلية موثوقة المصدر من العقل والوحي، وموثوقة الدليل إذا الدليل هو البرهان القاطم، وغايتها التي هي إنجاز الدور الاستخلافي مطابقة للتكوين الإنساني والكوني، وبهذا تنجو النفس من حبائلها وإغوائها وضعفها ومن التأثير الخارجي عليها، وحينئذ فلا تؤثر على العقل إلا بما تمليه الفطرة والحاجات الضرورية الفردية والاجتماعية.





#### الخلاصة

بعدما كانت معاجز الأديان السابقة قاهرة للعقل ومخالفة للسنن الكونية فأتى الإسلام بمعجزة تخاطب العقل وتقنعه وتعتمد عليه، وتوسّع دائرة التفكير من الدور الإدراكي والحكمي إلى أعلى مراتب الرشد.

وأتى الإسلام بمعجزَّة موافقة للسنن، وتدعو إلى فهم السنن وإدراكها واستخدامها في دوره وغاية خلقه.

وشكّل الإسلام العقلية الفكرية المتقوّمة بالعقل والوحي لتفهم دوره الاستخلافي وتعمل على إنجاز هذا الدور، مع تنصيص الإسلام على موانع المعرفة، سواء كانت خارجية أم نفسية.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

حُرر يوم الجمعة الواقع فيه ١١ جمادى الأولى ١٤٣٢هـ ١٥ نيسان ٢٠١١م بيروت ـ محمد حسن ترحيني





### الفهرس

## الفصل الأول الخطاب القرآني للعقل

| ٩                     | ١ _ القرآن معجزة عقلية١                            |
|-----------------------|----------------------------------------------------|
| ٩                     | ﴿ المعاجز التي تكلم عنها القرآن على أنواع          |
| ۱۳                    | العقل ودوره العقل ودوره                            |
| 10                    | ٣ ـ خطاب القرآن للعقل٣                             |
| 17                    | ومن خطاب القرآن للعقل الحكيم قولُه تعالى           |
| 17                    | ومن خطاب القرآن للعقل الرشيد قولُه تعالى           |
|                       | ومن خطاب القرآن للعقل الرادع والباعث الذي تنتج منه |
| ۱۷                    | عصمة النفس بإعمال حُسن الإختيار قولُه تعالى        |
| 19                    | ٤ ـ المعجز القرآني على وفق السنن                   |
| ۲1                    | ٥ ـ فهم السنن الكونية هو عالم المعاجز              |
| 40                    | ٦ ـ لوازم الخطاب القرآني للعقل                     |
|                       | الفصل الثاني                                       |
| تكوين العقلية الفكرية |                                                    |
| ٣٧                    | ١ ـ مصادر العقلية الفكرية١                         |
| ٣٧                    | العقلية الفكرية تستمد معارفها من أربعة مصادر       |



| ٢ ـ دور الحواس في تحصيل المعرفة ٤١                                |
|-------------------------------------------------------------------|
| ٣ ـ دور القلب في تُحصيل المعرفة                                   |
| ٤ ـ دور الوحي في تحصيل المعرفة ٤٥                                 |
| <ul> <li>دور العقل في تحصيل المعرفة في عالم الشهادة ٤٧</li> </ul> |
| ٦ ـ دور العقل في إدراك عالم الغيب ٥١                              |
| ٧ ـ أهمية العقل والموحي ٥٥                                        |
| الفصل الثائث                                                      |
| غاية التفكير                                                      |
| ١ ـ الإنسان هو المحور الغاثي للكون ٥٥                             |
| ٢ ـ التعاريف المتداولة للإنسان ١٥                                 |
| ٣ ـ الإنسان بنظرة إسلامية٧١                                       |
| ٤ ـ حقيقة الإنسان ليست عقلية بل نفسية لها القدرة العقلية . ٧٥     |
| <ul> <li>معنى الاستخلاف ووظائفه٩٧</li> </ul>                      |
| ٣ ـ إنجاز الدور الاستخلافي٣                                       |
| الفصل الرابع                                                      |
| موانع المعرفة                                                     |
| ١ ـ الموانع النفسية١                                              |
| ٢ ـ الموانع الخارجية٢                                             |
| ٣ ـ إزالة الموانع الخارجية٣٠                                      |
| ٤ _ معالحة الموانع النفسة ٥٠                                      |