



م كايات العَكِرِفِ النِّيسَابُورِي وعَبِرِللِمِ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ جوبَ

الفتيق بشيرنفر



# حكايات العارف النيسابوري وعبد الله المحبوب الصدّيق بشير نصر

#### منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية

طريق السواني ـ طرابلس ـ الجماهيرية العربية الليبية الشعبية الاشتراكية العظمى هاتف: 65 ـ 4808461 ـ ص.ب: 2682 طرابلس Website: www.islamic-call.net

E-mail: media@islamic-call.net

الطبعة الثانية: 1378 من وفاة الرسول ﷺ (2010) مسيحي الرقم المحلي: 949/ 2009 دار الكتب الوطنية ـ بنغازي الرقم الدولي: ردماك 7 - 263 - 959 - 959 - 959 - 959

ليمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتسجيل المرثي والمسموع والحاسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطي من جمعية الدعوة الإسلامية العالمية»

حقوق الطبع محفوظة لجمعية الدعوة الإسلامية العالمية











# ورهومروء

في حياتنا رجال لا يملك المرء إلا أن يُعْلِيَ من قَدْرِهم إكباراً لهم وتعظيماً..

رجالٌ ساقهم القدرُ في طريقنا رحمةً بنا لينيروا قلوبَنا، وليشيعوا في نفوسنا الأملَ والثقَة. .

رجالٌ ملؤوا حياتنا بفيض عطائهم ونبل أخلاقهم. .

إلى أحدِ أولئك الرجالِ الأفذاذ الذين كُتِبَ لي أن ألتقيَ بهم، فأذهلني ما رأيتُ فيه من قوّة شكيمة، ورباطة جأشٍ، وتواضع جمّ، ومحبّةِ للناس.

إلى شيخِنا وأستاذِنا

#### محمود صبحي عبد السلام

تعود بَسْطَ الكفّ حتى لو أنّه ثَنَاها لِقَبْضِ لم تُجِبْهُ أَنامِلُه ولو لم يكُن في كفّهِ غير روحِهِ لجادَ بها. فَلْيتَّقِ الله سائِلُه اعترافاً بفضله، وإقراراً بمآثره ومناقبه في بذل الخير، ونصرة الحقّ، ونشر العلم، والحدْبِ على أهله، أهدي هذه الحكايات..

الصديق بشير نصر





#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### تقديم

### رحلة في عقل رجل وثقافة أُمّة

عندما عرفت الأستاذ الصدِّيق بشير نصر في لقائي الأول به، أخذنا الحديث إلى دروب الأدب الروسي، فإذا بالرجل يعرف أعلامه، وروائعه، ونقَّاده ومدارسه النقديَّة، حتى ظننت أنَّه متخصِّص في هذا الجانب من ثقافة العالم لا يتقن سواه، وانتقلت شجون الحديث في يوم آخر إلى الأدب والنقد في مواطن أُخرى من العالم فإذا به يسفر عن قارئ طُلَعة في مجال الفن المسرحي، ونظريات النقد الأدبي المعاصِر، وفلسفاته الاشتراكية والبرناسية والوجودية، فلم أشكَّ في أنَّه متخصِّص في الأدب الحديث بعامة.

ثم علمت أنَّه قدم رسالة علمية في الدراسات الإسلامية مهمَّة، فساجلته في بعض شؤون هذا التخصّص، حتى أيقنت أنه ذو شأن فيه كبير، متمكِّن من مصادره، خبير برجاله، ناقد لفنونه، فأيقنت أنني اكتشفت تخصّصه، ثم سألته عن سلَّمه التعليمي فعرفت أنه مهندس في ميدان النفط!.. فازداد عجبي وإعجابي ولم ينقضيا، فلقد علمت أن له في ذلك إبداعاته التي اشتغل بفضلها مسؤولاً في ميدان التدريب، وله مسؤوليات عملية في شأن الهندسة النفطية، وليس لى أن أحكم عن باعه في هذا المجال.

ثم توالت لقاءاتي بالرجل، فعرفت رجلاً خبيراً في عالم الاستشراق، بصيراً في تاريخ القرآن والسُّنَّة، وله في ذلك كتب لم تُنشر حتى كتابة هذه الأوراق، ولكنه باشر التدريس لمادتها في بعض الجامعات العربية الليبيَّة، وله ترجمات وبحوث في الإدارة، ومحاولات شعرية مشرِّفة، وجولات في ميدان الفكر والفلسفة. يحادثك في ميدانها عن آخر ما صدر لهذا المفكِّر أو ذاك، والردود التي كُتبت ضده، أو رأى أنها ينبغي أن تُكتب، فيخطئ أوهام الواهمين، ودعاوى العابثين، وله ترجمات لنصوص إنجليزية تدل على تبصر بهذه اللغة وتذوَّق لآدابها، ولكل ذلك لم تفاجئني هذه البسطة الموسوعية في حكايات النيسابوري.

وعندما بدأ يكتب هذه الحكايات، ظنّ بعضهم أنه يتتبع آثار شخصيّة حقيقيَّة، لها ماض معروف في التراث العربي، وأن ليس للأستاذ الصديق شيء غير جمع تلك الآثار وتنسيقها، وظنّ غيره أن الرجل يكتب قصصاً خيالية، قد تدوم بضعة أيام وتنتهي، وأشفقنا عليه من إطالتها مخافة الإملال والرتابة؛ لكن الحكايات تتابعت ولم تنقض متعتها في الجديد المتوالي داخل سلسلة العنوان المتكرّر، وها هو الجزء الأول من هذه الحكايات، يرى النور مرَّة أُخرى، ولكن في صورة كتاب مستقل، يتلوه الجزء الثاني في مثل هذا الثراء العلمي والأسلوبي الشائق، بإذن الله.

ولم يكن التشويق في هذه الحكايات عائداً إلى عنصر واحد هو الجدَّة والطرافة، إنما هي عناصر متعددة، تآزرت وتعاضدت لتجمع لهذه الحلقات جانبي المتعة والفائدة، ولعل أبرز العناصر هو الثقافة المتنوعة التي عرفنا بها هذا الكاتب الماتع، ثم الخيال الخصب، والأسلوب المتين، والتحلية بمختارات الشعر ودرر النثر، والإفادة بالعلم والفكر تذكيراً، وإتحافاً، وتوليفاً، مع دفق إيماني عميق، ورصيد من الحكمة والمعرفة جذّاب ومثير.

لكل ذلك كانت حكايات النيسابوري رحلة في عقل رجل واسع الاطلاع، قادر على تَمَثُّل المعرفة وصياغتها في أسلوب آسر وقوي، وأفكار واضحة

وملتزمة، كما كانت هذه الحكايات رحلة في ثقافة أمّة تحترم عقل الإنسان وروحه، فتمدّه من رصيدها الثقافي والمعرفي بالفكر والعلم والأدب، وتعرض ذلك في برود من الأساليب الرفيعة والأبحاث الرائقة، كما تمدُّه من آداب البحث والمناظرة بما يجعل ذلك العرض مقبولاً من الناحية المنطقية أيضاً، ولذلك فإن حكايات النيسابوري لم تغفل قضايا الخلاف، وأصوله، وأسبابه، وآدابه.

ولم تقف هذه الحكايات عند الظاهر من العلوم والمعارف، بل تعدتها إلى الحديث عن العلم اللدني، أو علم الباطن، وكان في ذلك مناسبة لتناول التفسير الإشاري، والكاتب لا يسوق ذلك سوق الجمّاعة المكاثر، أو ما يعرف بحاطب الليل، ولكنه يعرضه عرض الناقد المحقّق، فيُعرّف، ويفرِّق، ويستشهد، ويمثل، ويحلِّل، ويردّ، ويؤيِّد، ويحدِّد المصادر؛ فيعرض أفكارها، ويناقشها مناقشة العارف بها وبثقافة كتابها، وقد يبين قيمة المصدر، وأهمية مؤلفه، ولا يبقي في هذا الصدد من مأخذ، سوى ما يأخذه علماء البحث العلمي عادة من إهمال الإحالة إلى المصادر والمراجع في حواشي البحث، ولكن ذلك مما ينادون به في البحوث العلمية الصرفة، أما هذه فخواطر وومضات أدبية لا تستدعى ذلك المطلب، ولا تخضع لأوامر البحث العلمي الصارمة.

وإن تعجب فعجب أن تساق كل تلك التفاصيل العلمية والفكرية في قالب قصصي سائغ، لا تبرد فيه حرارة العاطفة، ولا تنكمش براعة العرض، ولا تتعثر سلاسة التعبير، ولا تتناقض الأفكار، أو تتبدل أنماط الشخصيات في الملامح الرئيسة التي أُعطيت لها، فنظل شخصية العارف النيسابوري شخصية العالم المؤمن الوقور، وهو يفسِّر كلام الله، أو ينتقد بعض الكتب، أو يجلّي بعض الحقائق، محذّراً من الخرافات والأوهام، أو باحثاً عن الحكمة معبراً عنها في شتى المواقف، ومختلف المعارف. كما تتجلّى شخصية عبد الله المحجوب في الباحث عن الحقيقية، المتسائل عن مجاليها بشغف واستزادة، مع شخصيات جادَّة وأُخرى هازلة، طيبة أو ماكرة، عالمة أو جاهلة، تمثّل أنواعاً من البشر، ممن تخيّلهم الكاتب، لكنهم صور لنماذج بشرية من الحياة، وأنماط مألوفة في

واقعها المعيش، قد لا يرسم من خلالها شخصية معينة، ولكنك لا تعدم مثل هذه الشخصية في معظم العصور.

وبعد. . . فلا غرو أن تصدر هذه الحكايا المتنوعة ، والمكتنزة بالعطاءات الفكرية والأدبية عن الأستاذ الصديق نصر ، فمن عرفه حقَّ المعرفة عرف أنَّه جدير بإنجاز مثل هذه الأعمال الغنية في سداها ولحمتها .

هنيئاً لمكتبتنا العربية بعامة، والمكتبة الليبية بخاصة، بهذا العمل الطريف، وهنيئاً للأستاذ الصديق بخطوة أُخرى في طريقة الملآن بالإنجازات القيّمة، والأعمال المفيدة.

د. عبد الحميد الهرّامه

### اجتماع العارف النيسابوري بعبد الله المحجوب في سمرقند

استبدّ بي الأرقُ ليلةً حتى خِلتُ أَنَّ الزمنَ تعطلت دورتهُ، وتناهبتني الوساوسُ تشرِّق بي حيناً وتغرُّب. . كيف لا وقد صادفت قلباً خالياً فتمكنت. وبينما كنت أتقلب ذات اليمين وذات الشمال تملكني شعورٌ غريب أن هناك من يساكنني الغرفة حتى لكأنني أسمع أنفاسه الحرّى تدنو منى فتوشك أن تلفحَ وجهى، ثم لا تلبث تولّى مبتعدة فلا أعود أسمع حسيسها. ولم أبرح حتى ألقت علىّ الظلمة أثقالَها، ولقّني صمتٌ مطبق لا يُعرف له كنهٌ ولا يُسبر له غَورٌ، وكأنني في قراءة بئر سحيقة لا أسمع فيها إلاَّ ضربات قلبي المتلاحقة. . قلبي الذي يكاد لفرط خوفي ينخلع. ولم ألبث إلاَّ قليلاً حتى سمعت طرقاتٍ خفيفة على باب دارى، أو هكذا خُيِّل إليَّ للوهلة الأولى، فقلت في نفسي: أبلغ الهلعُ بي هذا الحد حتى صرت أتخيّل ما لا وجودَ له فأبصر ما لا يُبْصَر، وأسمَعُ ما لا يُسمَع؟ لكنَّ الطرقَ عاد من جديد. أخذتُ أحبو على ركبتيّ أبحث عن القنديل، ولشدة اضطرابي لم أهتد إليه مع علمي بموضعه. هذَّأتُ من رُوعي وتذكرتُ أن في جيبي بعضَ أعوادِ الثقاب كنت دسستُها فيه أوّل الليل. أشعلت عوداً فانطفأ، فأشعلت آخرَ وكم سُررت حينما وقع ناظري على القنديل الذي لم يكن يبعد عنى إلاَّ خطوة واحدة. أشعلتُ القنديلَ.. عاد الطرق من جديد. وقفت متماسكاً. اقتربت من الباب في خطئ وثيدةٍ متثاقلةٍ، ورفعتُ المرتاجَ فانفتح الباب. . قرّبتُ القنديلَ من وجه زائري وأنا أتمتم: «أعوذ بكلمات الله التامّة من غضبه وشرّ عباده، ومن همزات الشياطين وأن يحضرون» «أعوذ بالله من شرّ كل طارق إلاَّ طارقاً يطرق بخير».

بادرني الرجلُ السلام، فبعث في نفسي الطمأنينة. رددت عليه، ثم سألته: مَن الرجلُ؟ أجابني: عابر سبيل انقطعت به السبل. قلت: وما حاجتك؟ قال: مأوى لليلةٍ وبعضُ طعام.

دعوت الرجل إلى الدخول وأجلسته على أحسن ما عندي: قطعة من بساطٍ قديمةٍ كنت أحتفظ بها لمثل هذه المفاجآت. أحضرت له بضع تمرات وقدحاً من لبن. كانت خمس تمرات، أكل منها ثلاثاً وشرب نصف القدح ثم طفق يحمد الله ويثني عليه. قلت له: يا هذا أعن شِبَع أم عن حياء؟ فقال: لا هذا ولا ذاك. ولكنني أبقيت شيئاً لطارق آخر قد يفجؤك قدومُه فتكره استقباله، إذ ليس أثقل على المرء من أن ينزل به ضيف فيلتمس له طعاماً فلا يجد شيئاً..

قلت: ومن أنبأك أن هذا الذي بين يديك هو كل ما عندي؟

قال: إن كان الأمر هكذا فإنَّك لبخيل وما أحسبك كذلك.

قلت: وما الذي يدعوك إلى قول هذا وأنت لا تعرفني.

قال: لخُلقِ تأدّبت به، ولأمارَةِ رأيتها. فأما الخلق فهو حُسن الظن بالعباد وأما الأمارة فتلك القراطيس والدواة. وما أحسبك إلا طالب علم أجهده الطلب، قلت: صدقت أيها الشيخ في حدسك ولكن ما صلة العلم بطعام أقدّمه لضيف أو عابر سبيل؟ قال: اعلم يا بني أنك اخترت العلم فبانت منك الدنيا، فالعلم والدنيا ضرّتان لا تجتمعان. فكلما أوغلت في العلم نفرت منك الدنيا، وإذا أردت أن تعرف قدرَك في العلم فانظر إلى حظّك من الدنيا، واعلم أنّه كلما زاد حظ الدنيا في قلب العالم سقطت مهابتُهُ وخفّ وزنُه في أعين الناس.

أعجبني منطقُ الرجل وحسنُ بيانه، فقلت له: بربك أيها الشيخ من أنت؟

قال: عبدٌ من عبادِ الله الفقراء يسيح في ملكوته. قلت: ما اسمك؟ قال: اسمي العارف شرف الدين من نيسابور وينادونني العارف النيسابوري. ومن أنت يا ولدي؟ قلت: أنا عبد الله المحجوب وأبي اسمه نور الدين ونحن من طوس. رحلنا مع جدي إلى سمرقند، وهناك ولدت وحفظت القرآن وتلقيت بعض الفقه على يد مشايخنا. قال: ومن المحجوب؟ قلت: اسم أطلقه الناسُ على جَدِّي ولم يكن يُعرف به بين الناس حتى وقعت خصومة بينه وبين والي طوس، وكانت بينهما مودة، بسبب فتنة أثارها بعض الحاسدين ممن كرهوا أن تدوم تلك المودة. وكان الوالي أُذُنا فصد ما قيل في صاحبه فنبذه، فاحتجب جَدِّي عن أعين الناس، وكانت فيه غفلة الصالحين فأقسم على نفسه ألا يدخل على الوالي أبداً ولا يحدثه في الأمر.

وطال احتجاجه فسمي بين الناس (المحجوب) ولما مات الوالي أقسم ألا يبقى في طوس بعده فخرج بأهله إلى سمرقند، وفيها مات. قال: الحمد لله من قبلُ ومن بعدُ. اعلم يا ولدي أن (المحجوب) من حُجب عن معرفةِ الله، ومن أحبه الله كشفَ له عن أسراره فاغتنى بها عن التفكير فيما في أيدي الناس.

واعلم أنّها حُجُب، ما هتك المرءُ حجاباً حتى وقع في آخر. فالغفلةُ حجابٌ، والشكُّ حجابٌ، والقنوطُ حجابٌ، والدنيا حجابٌ. وحجابُ الحُجب الكفرُ بواجب الوجود.

قلت: أيها الشيخ قلتَ إنك من نيسابور فَعلام خرجتَ منها إلى هنا؟ ابتسم وقال:

غزلت لهم غزلاً رقيقاً فلم أجد لغزلي نسّاجاً فكسّرت مغزلي طرح الشيخ عَباءته، افترش طرفاً منها وتغطى بالآخر وراح يغطّ في نوم عميق.

أطفأتُ القنديلَ ورحت أعيد ما سمعتُ، وأفكر في هذا اللقاء الغريب.







## العَارِفُ النَّيْسَابُورِيِّ يَعِظُ أَحَدَ المُغْرُورِينَ

في الهزيع الأخير من الليل نهض العارف النيسابوري، واقترب منّي وكان يظن أنني نائم، وأخذ يناديني بصوتِ خافت: «عبد الله استيقظ، عبد الله أفق» قلت: ما أنا بنائم أيها الشيخ. قال: إنما النائم من نام قلبه عن ذكر الله، وما نام من استيقظت بصيرتُه وغفا بَصرُه، وما أفاق من غفت بصيرتُه واستيقظ بصرُه. إليّ ببعض الماء لأتوضأ لعلّني أدرك ركعةً أو اثنتين قبل أن يؤذنَ للفجر.

توضأ الرجلُ ثم صلَّى ركعتين سَجَدَ في الأولى سجدةً طويلةً حتى خلت أنَّه قُبِضَ، وسجد في الثانية سجدةً خفيفةً حتى ظننت أنَّه لم يسجد، ثم سلّم ورفع يديه إلى السماء متمتِماً بكلام لم أتبيّنه.

قلت له: أيها الشيخ صليت ركعتين أطلت في الأولى وقصّرت في الثانية فما معنى ذلك؟ قال: تجلت لي عظمةُ الباري في الأولى وأنا ساجدٌ بين يديه فاستحقرت ما دونه ورحت أفكّر في ملكوته وأنا أقرأ في نفسي قوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدِّرِهِ وَٱلْأَرْشُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَٱلسَّمَوْتُ مَطُوبِتَتُ بِيمِينِهِ عَلَى يُشْرِكُونَ ﴾ [الزمر: الآية 67] وفي السجدة الثانية تذكرتُ ذنوبي فاستعظمتها وخفتُ أن ألقى ربي بها، فهربت إلى التسليم. والآن، يا ولدي لعلك تدرك ركعة قبل أن يُرفع الأذان. لم يكد ينتهي من قوله حتى ارتفع نداءُ الحق «الله أكبر» قال: لا إله إلاً الله. لم يُكتب لك ذلك، وهذه هي الغفلة.

اقترب الشيخُ من الباب وقال: صوت الأذان يدل على أن المسجد ليس ببعيد، سأخرج إليه وأدركْني هناك إن شئتَ. قلت: كيف ستهتدي إليه والظلمةُ شديدةٌ وأنت لا تعرف موضِعَه. أخشى أن يصيبك مكروه قبل أن تصلَ إليه. قال: لا عليك إن ربى سيهديني إليه. توضأتُ بسرعةٍ وخرجت في إثره فأدركتُه عند باب المسجد. دخل الشيخُ وهو يدعو: «اللهم افتح لي أبوابَ رحمتِك» صلَّى ركعتين ثم ركعتين أخريين. سرَّحتُ نظري في أركان المسجد فلم أر إلاَّ الشيخ والمؤذنَ وهو رجلٌ ضريرٌ، وثالثاً جلس عند ساريةِ المسجدِ. لبثنا بعضَ الوقت. . طال انتظارنا لعل قادماً يدخل علينا، لكن أحداً لم يات، نهض المؤذنُ الضريرُ وأقام الصلاةَ. . لم يتقدُّم أحدٌ للإمامة فأخذت بذراع الشيخ وقدَّمته . . . نظر إليّ نظرةً عميقةً تحمل في أغوارِها حزناً أعمقَ وحرقةً شديدةً تكاد تُفصح عن مكنونِها. قرأ في الأولى بعد الفاتحة قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْنَ مَّنَعَ مَسَدِجِدَ اللَّهِ أَن يُذْكُر فِهَا ٱسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَأَ أَوْلَتِهِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا ۚ إِلَّا خَآيِفِينَ ۚ لَهُمْ فِي ٱلدُّنيَا خِزَيُّ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: الآية 114] وقرأ في الثانية قوله تعالى: ﴿فَلَوْلَا إِذَ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \* فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ. فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُورَبَ كُلِ شَيءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَهُم بَعْنَةُ فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ﴾ [الأنعام: الآيتان 43 ـ 44] بعد أن سلّم الشيخ دنا مني وهَمَس في أذني: أين المصلون؟ قلت: سل عنهم ذلك الرجل القابع عند السارية. قال: ومن يكون؟ قلت: عَيْنٌ من عيونِ الوالي تَرقُب الداخلَ والخارجَ، وترصد ما يجري ويدور. ارتاع الناسُ منه فهجروا المساجدَ مخافةَ الفتنة. قال: إلى الله المشتكى ﴿ فَصَبَّرُ جَمِيلٌ وَاللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: الآية 18].

نهض الشيخُ واقترب من ذلك الرجل وجلس قبالته، وقال له: يا هذا ما ظنّك برجلٍ باع دينه بدنيا غيره؟ أجاب الرجلُ: لم أفهم. قال الشيخ: لو كنت تفهم لكنت على غير هذه الحال. ألم تقرأ قولَه تعالى: ﴿أَنَبُنُونَ بِكُلِّ رِبِيعٍ مَايَةٌ تَبَنُونَ اللهِ عَلَى غير هذه الحال. ألم تقرأ قولَه تعالى: ﴿أَنَبُنُونَ بِكُلِّ رِبِيعٍ مَايَةٌ تَبَنُونَ اللهِ اللهِ عَلَى عَبْرُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخَدُّونَ \* وَإِذَا بَطَشْتُهُ بَطَشْتُهُ جَبَادِينَ ﴾ [الشعراء: الآبات 128 \_ 130]، ﴿فَاتَقُوا اللهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [آل عمران: الآبة 50].

انتفض الرجل وكأن مسّاً أصابه، وطفق الشيخُ يقول: حَسْبُك. وقرأ قوله

تعالى: ﴿ إِن تُبَدُواْ شَيْعًا أَوْ تُحَفَّوُهُ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: الآية 16] المتقع وجه الرجل لكنه لم ينبس ببنت شفة. فقال الشيخ: ألم تسمع قولَه تعالى: ﴿ وَلَا تَرْكُنُواْ إِلَى الّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النّارُ وَمَا لَكُمُ مِن دُونِ اللّهِ مِنْ أَوْلِياآة ثُمَّ لَا نُصَرُوبِ ﴾ [هود: الآية 11] قال الرجل في صوت متهدِّج: وهل أنا إلاَّ عبد مأمور؟ قال الشيخ: ويحك وقبِّح من عذر جئت به، ألم تقرأ قولَه تعالى: ﴿ وَمَا خَنُونَهُمُ فِي الْذِيمَ وَهُو مُلِيمٌ ﴾ [الذاريات: الآية 10] وقوله تعالى: ﴿ إِنَ وَهُمُ مُنَافًا خَنْطِعِينَ ﴾ [الذاريات: الآية 18] فما ذنبُ جنودِهما إذن وهم عبيدٌ مأمورون؟ ذنبهم أنَّهم أعانوا على ظلم العبادِ والإفسادِ في الأرضِ.

أجهش الرجلُ وسأله: قل لي بربك هل لي من أوبة؟ قال الشيخُ: نعم. وقرأ قولَه تعالى: وللرجلُ وسأله: قل لي بربك هل لي من أوبة؟ قال الشيخُ: نعم. وقرأ قولَه تعالى: وفَلْ يَعِبَادِى اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

غادرنا المسجدَ والرجل يرمقنا ببصره من بعيد حتى غبنا عن ناظريه والشيخُ يقرأ قولَه تعالى: ﴿ أَلَمْ بَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنَ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ السَّمَاء داعياً: ﴿ الحديد: الآية 16]، ورفع يديه إلى السماء داعياً:

اللهم اهدِ قلبَه. . اللهم اشرح صدرَه. . اللهم لا تفتنه بعد هذا اليوم.





### في خَرائِبِ سَمَرقند

ولم تخف سوء ما يأتي به القَدَرُ وعند صفو الليالي يحدث الكَدَرُ

أحسنت ظنك بالأيام إذ حسنت وسالمتك الليالي فاغتررت بها قلت: هات زدني أيها الشيخ. قال: عجباً لأمرك يا ولدي! إذا لم ينفذ إلى عقلك ما تراه وهو محسوس فكيف يبلغ قلبك ما لم تره من قولي وهو مدسوس. قلت: عذراً أيها الشيخ فالنفس مشتاقة، والروح توَّاقة، والقلب مكلوم، والعقل محروم، وأنشدت لبعض الفقراء:

نفسي إذا ما ضَرَّني داعي تكشر أسقامي وأوجاعي كيف احتيالي من عَدوّي إذا كان عدوّي بين أضلاعي

ابتسم الشيخ وقال: أيها الغافل! المعرفة عندك ضرب من الشهوة والفضول، وهي عندي كشف للمحجوب والانقياد للحق والتسليم به، والصبر عليه. وقرأ قوله تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ \* إِنَّ الْإِنسَانَ لَهِي خُسْرٍ \* إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِالصَّرْ الاَيات 1 \_ 3] ثم قال: وهل يقوى مثلك على ذلك؟ وأنشد:

وأنت إذا أرسلت طرفك رائداً لقلبك يوماً أتعبتك المناظرُ رأيت الذي لا كله أنت قادر عليه ولا عن بعضه أنت صابرُ

قلت: أفعل إن شاء الله. قال مبتسماً: دع عنك هذا المراء فلا أنا الخضر ولا أنت الكليم.

انطلق الشيخ وسرت خلفه، ثم لم يلبث أن توقف وقال لي: أيها القابس العجلان. هل دخلت الدار؟ قلت: أيّ دار؟

قال منشداً:

يا ذا النوي زار وما زارا كأنه مُقَّ تَبِسٌ نارا مرباب الدار مستعجلاً ما ضرّه لو دخل الدارا

قلت: لم أفهم شيئاً. أفصح يرحمك الله. قال: تلك دار الماكثين سر الأسرار هناك فاطلبه. قلت: ومن الماكثون؟ قال: هم الظاعنون. فقلت: عجباً. الماكث مقيم، والظاعن مرتحل. فكيف يستقيم هذا؟ قال: لو عرفت

هذا يا ولدي لعرفت الدار ولعرفت أهلها. غداً أوقفك عند بابها إذا كان في العمر بقية.

سرنا نحو ساعة. ثم توقفنا عند سنديانة عجوز شاخت فتيست أغصانها، وتساقطت أوراقها فلا ظل لها ولا فيء، وقد أعمل أحد الحطَّابين فيها فأسه. فقال لي الشيخ: انظر يا فتى واعتبر ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَامُ ﴾ [القصص: الآية 88]. كان ثمة جدول ماء يمر بقربها قد نبتت على أطرافه شجيرات صغيرات. التفت الشيخ نحوى وقال: آن لهذه السنديانة العجوز أن تنتهي، اعلم يا عبد الله لو أن أنهار الدنيا جميعها حولت إلى هذه الشجرة ما بعثت فيها الحياة من جديد. أخذ الفأس التي كانت ملقاة عند جذعها وشرع يحول مجرى الجدول نحو تلك الشجيرات، وبينما كان الشيخ يحفر في الأرض سقطت منه رقعة صغيرة لم يأبه لها. قلت: أيها الشيخ انظر ماذا سقط من جيبك. لم يكترث لما قلت وكأنه لم يصغ إليّ، رمى الفأس ثم أشار إليّ بيده قائلاً: حسبك هذا اليوم وسألقاك غداً. انصرف الرجل دون أن ينتظر مني كلمة. اعتراني حزن لذهابه وشق عليَّ فراقه وكأنني أعرفه منذ أمد بعيد. قلت في نفسي: لقد وعد أن يلقاني غداً. ولكن أين؟ ومتى؟ لم يخبرني. . . هل نسى أم تعمد ذلك؟ وبينما أنا في هذه الحيرة وقع نظري على تلك الرقعة الصغيرة التي سقطت من الشيخ. أسرعت إليها وأخذتها، ووجدت مكتوباً على وجهها: هذه أبيات كتبتها إلى والى نيسابور أعظه فردها إلى مع صرة مملوءة بالدنانير، فسخرت من نفسي، وقلت لها معاتباً: هذا جزاء من يقلُّد الدرِّ جيد الخنازير.

ووجدت مكتوباً على ظهرها هذه الأبيات:

ترفق قليلاً أيها الهالك الفاني حنانيك هل يجري القضا غير عنوة غداً كلما هاج النوى سيل عبرة تذكر جلال النفس حيناً إذا سمت

وروِّح بذكر الله عن قلبك العاني يسوق الفتى قهراً ويبقي على الثاني تخط من الآثار في جسمك الواني وحيناً إذا طافت بها سطوة الجاني فما أحقر المبنى وما أتعس الباني يداريك قاصيهم ويغري بك الداني ويعلو خسيس الناس بالأحمر القاني فكم أقبرت أصحاب عزِّ وتيجان بنيت من اللذات تبغي معالياً فلا تحسبنَّ الناس عنك بمعزل يغيب شريف القوم كرهاً وحسرة فلا تأمن الدنيا وإن عمَّ فيضُها



### في سوق الورّاقين

قفلتُ نحو المدينةِ ولا شيءَ يجول في خاطري غير ما سمعته من الشيخ العارفِ في هذا الصباح. اعترض طريقي رجل تفصح عن حالهِ أسمالُه البالية، وعيناه الغائرتان. ووجهُه الشاحب، وجسمُه الهزيل. قلت في نفسي: متسول أنهكه الضنَى. دسست يدي في جيبي وأخرجتُ منه درهماً وألقيت به إليه.

ضحك الرجلُ مني وألقى بالدرهم في جيبي، ثم انصرف. لحقتُ به، وقلتُ له: خذه. والله لا أملك غيرَه. قال: أنت إذن أحوجُ إليه مني. امضِ لشأنِك غفر الله لي ولك. قلت له: سيعوضني الله خيراً منه، قال: هاته. أخذه مني، ثم رمى به بعيداً. قلت: ويحك ماذا صنعت؟ قال: إذا لم تكن لي حاجة إليه، وأنا في غنى عنه، فلعل الله يرسل إليه من هو أحوجُ إليه مني ومنك. مضى الرجلُ إلى شأنه، وتركني تمضّني الحيرة مُخاطباً نفسي: يا له من معتوه! ثم لم أبرح حتى سمعت صوته يدوّي من بعيد: يا عبدَ الله. حسناتُ الأبرار سيّئاتُ المقربين. قلت: والله لألحقن به. عدوتُ خلفه أطلبه فلم أعثر عليه وكأن الأرضَ ابتلعته. وقفت أقلب النظرَ هنا وهناك حتى وقع بصري على راع يهشّ على غنمه. اقتربتُ منه، وسألته: ألم يمر بك متسول قبل قليل؟ قال: نعم. تجده هناك متكئاً خلف تلك الصخرة، انطلقتُ نحوها يغمرني سرور عظيم، فوجدته كما قال الراعي، اقتربتُ منه، فنهض فَزعاً وكأنني قضَضتُ مضجَعه،

قلت له: لا ترع. قال: ماذا تريد؟ قلت: أن تحسنَ الظنّ بي، فربما لم أكن يوماً غنياً ولكنني ما كنت قط بخيلاً.

ثم تذكّرتُ أبياتاً فأنشدتها:

أبيتُ خميصَ البطن عريان طاوياً وأمنحه فرشي وأفترش الترى

وأوثر بالزاد الرفيقَ على نفسي وأجعل سترَ الليل من دونه لبسي

قال: والله ما ظننت بك إلاَّ خيراً، ولكنك أسأت الظنّ بي، ولم أكن يوماً متسوِّلاً، ثم أنشد:

إذا امرؤ ضاق عني لم يضق خلقي من أن يراني غنياً عنه بالياس لا أطلب المال كي أغنى بفضلته ما كان مطلبه فقراً إلى الناس

تحرّك خطوة أو خطوتين، ثم وقف. نظر إليّ نظرةَ إشفاق وكأنه يريد أن يقول شيئاً إلاَّ أنه لم يقو عليه. قلت: هل أنت راحل؟ قال: نعم. قلت: إلى أين؟ قال منشداً:

لعمري ما أدري وقد أذن البِلى بعاجل ترحالي إلى أين ترحالي وأين محل الروح بعد خروجه عن الهيكل المنحل والجسد البالي

كادت العينُ تطفر بالدمع، ولكنّ الدمعَ تحجّر في المآقي. قلت له: بربك عِظني. قال: أيها المرتاعُ المحزون. أقرأ في عينيك شكّاً في الحاضر وخوفاً من الآتي. لو أحسنت الظن بالله لاطمأنّ قلبك وسكنَتْ روحُك، ثم قرأ قولَه تعالى: ﴿ أَلَا بِنِكِ مِنْ اللهِ لَا اللهِ اللهُ الل

أنا حامد أنا شاكس أنا ذاكس هي ستة وأنا الضمين لنصفها مدحى لغيرك لهب نار خضتها

أنا جائع أنا ضائع أنا عاري فكن الضمينَ لنصفها يا باري فَأَجِرْ عبيدَك من لهيب النار وتدبر قوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَآبَتَرِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [هود: الآية 6]. وقوله تعالى: ﴿وَفِي ٱلتَّمَآهِ رِزْقُكُرُ وَمَا تُوعَدُونَ﴾ [الذاريات: الآية 22].

مضى الرجلُ في خطى متثاقلة مُخَلِّفاً وراءه جملة من التساؤلات... تناهبتني الوساوسُ، من هذا الرجل؟ بالأمس التقيت الشيخ العارف على غير ميعاد، وها أنذا اليوم أجتمع بهذا الفقير الغريب وكأن الأقدارَ ساقته في طريقي لحكمة يعلمها الله. انطلقتُ نحو المدينةِ.. حاولت أن أصرف تفكيري عن هذا الرجل ولكن دون جدوى.. لقد استبدّت بي الأفكار والظنون، وكنت كلما تذكرت هذا الرجل اعترتني رعْدة، وصار حالي كقول الشاعر:

وإنبي لتعروني لذكراك هِزةٌ كما انتفضَ العصفورُ بلَّله القطرُ

سرت ساعة أو بعض ساعة حتى بلغت بوابة المدينة، فرأيت الناسَ يروحون ويجيئون كل يسعى إلى شأنه غير آبهِ لغيره. . هذا يحمل على ظهره حطباً، وذاك يقود دابّة، وثالث ينادي على بضاعة له، ورابع يسأل عن خان ينزل فيه.

دخلت المدينة وسرت في أزقتها الضيقة التي كانت تعجّ بالمارة والحوانيت. اختلطت فيها أبخرة أعوادِ الندّ بروائح العنبر والكافور المتصاعِدة من حوانيت العطّارين. توجهت نحو سوقِ الوراقين لأجلس بعض الوقت، وكنت اعتدتُ فعل ذلك كل يوم. وقفت بباب دكّان لأحد الورّاقين يُدعى أبا عليّ الخازن كنت عرفتُه منذ بضع سنوات. سلّمت على الرجل وكان جالساً على مصطبة أمام الباب يقلّب بين يديه صحائف قديمة قلت له: ما جديدك اليوم أبا عليّ؟ قال: هذه نسخة عتيقة من كتاب (المضنون به على غير أهْله) قلت: أليس هو من وضع إمام المتقدمين أبي حامد؟ قال: نعم. وسأشرع في نسخه لأحد وجهاء سمرقند. قلت: وماذا يفعل به هذا الوجيه وقد ضنّ به صاحبه على أمثاله؟ والمعرفة قال: يا عبد الله من يملك في هذه الأيام يشتري كلّ شيء. قلت: إلاّ العلم والمعرفة قال: ذلك مبلغ ظنك يا مسكين. قلت: نعم قد يشتري إجازة ولكنه لن يشتري علماً أبداً.

لم أهنأ بمقامي مع أبي عليّ الخازن، وقد اعتاد أن يضع بين يديّ ما يأتيه من مخطوطات جديدة من خراسان وبغداد ومكة، حتى أفسد عليّ جلستي صوتٌ تعالى من بعيد:

ألا موت يباع فأشتريه فهذا العيشُ ما لا خيرَ فيه ألا رحم المهيمن نفسَ حرّ تصدّق بالوفاةِ على أخيه قلت لصاحبي: مسكين هذا الدرويش. يطلب شيئاً يعزّ بيعه وشراؤه.

اقترب الصوت أكثر فأكثر حتى ظهر علينا صاحبه في هيئة زريّة.. اتجه صوبي وكأنه أحسّ بمقالتي، ثم أنشد:

ولي كبد مقروحة من يبيعني بها كبداً ليست بذات قروح أباها عَلَيَّ الناسُ لا يشرونها ومن يشتري ذا علة بصحيح قال صاحبي أبو عليّ وهو يربت على كتفي:

ذهب الذين يعاش في أكنافهم وبقي الذين حياتهم لاتنفعُ

دَسَسْت يدي في جيبي أبحث عن درهم أعطيه لهذا السائل، ونسيت أنني فرّطتُ في آخر درهم كان معي. نظرت إلى أبي عليّ ولسان حالي يقول له: جُد ببعض ما عندك. غير أن أبا عليّ نهض من مكانه وقال لي: يا الله لقد نسيتُ شيئاً في الدار وتذكرتُه لتوّي. ابق عبد الله هنا ريثما أذهب وأعود، ثم انصرف دون أن يسمعَ منى. لحق به السائل وهو يصرخ وراءه:

أيسها الخارجُ من بيت وهارباً من شدّة الخوفِ ضيفاً على الضيف ضيفك قد جاء بزاد له فارجع وكن ضيفاً على الضيف

إلاَّ أن أبا عليّ غاب في جموع الناس واختفى. ضحكتُ، وقلت في نفسي: هيهات، هيهات. كالقابض على الماء خانته فروجُ الأصابع.

2000

### عَبْدُ الله المحجُوب وقَاضِي سَمَرْقَنْد

ذاب صاحبي أبو علي في جموع الناس، ورجع المتسوِّلُ غضبانَ أسِفاً. نظر إليَّ وكأنَّه يعاتبني، ويقول لي: أمثل هذا تتخذه صاحباً؟ اقتربت من الرجل وقلت له: تلك الأبيات التي أنشدتَها أوهمتني أنك تعنيها. قال: لا تصدّق كلَّ ما تسمع أو تبصرِ. قلت: من أين جثتَ بها؟ قال: البركةُ في صاحبك الورَّاق أبي علي الخازن. كلّما وقف على بيت من الشعر مؤثّر حَفَّظَنِيه. قلت: لقد أفسدتما والله معانيها، وهكذا حال كل شيء أنزِل غير منزله.

مضى الرجلُ لحاله دون أن يسلّمَ. . رجعتُ إلى الكتب والمخطوطات المكدّسة هنا وهناك داخل دكان أبي عليّ. اغتنمت فرصةَ غيابه واهتبلتها سانحة وأخذت أقلّب هذه وأتصفّح تلك.

لم ألبث طويلاً حتى سمعت منادياً ينادي من خارج الدكان عَلى أبي عليّ. لم يكن ذلك الصوتُ غريباً عن أذني. خرجت فإذا هو شيخُنا شهابُ الدين قاضي سمرقند السابق، وهو من أفاضل البلد وأشرافها. كان وجهه يطفح بشراً وما رأيته قط عابساً أو متجهماً.

لقد أُجبِر على ولاية القضاء، ولم يمكث فيها أكثر من أسبوع. ولولا أن أهالي سمرقند تجمعوا أمام داره وأقسموا ألا يبرحوا مكانهم حتى يقبل لما قبِلها. وقبلها مكرهاً. وما زلت أذكره يومها عندما خرج إلى الناس وهو يقول:

لقد ذُبِحتُ بغير سكين. لقد ذبِحت بغير سكين، فخرج عليه من بين جموع الحاضرين رَجُل ذَلِقُ اللسان فصيحُه، وقال مخاطباً الشيخَ شهابَ الدين: يا أبا الحسن. بلغنا أن والي سمرقند عرض عليك ولاية القضاء فأبيتها ونحن نعلم أنّك بها تُمتَحن، ولكنك إذا ابتليتَ بنا فلنُكرَم بك. قال أبو الحسن: ولكنني لا أصلح لها، ولا أراها تصلح لي. فإذا كنت صادقاً فدعوني، وإن كنتُ كاذبا فالكاذب لا يولّى القضاء. قال الرجل: إنما قلتَ ذلك تورعاً. ولسنا منصرفين عنك حتى تقبل. أو تشيرَ علينا بمن يقوم بذلك. قال أبو الحسن: ويحي. إذا كنت كرهتُ ذلك لنفسي فكيف أرتضيه لغيري. هذه والله تزكية. والتزكيةُ شهادة وإني لا آمن أن أسألَ عنها يوم القيامة.

قال الرجلُ: إذن أنت والله صاحبُها، نشهد أنها جاءتك ولم تَسْعَ لها، وعسى الله أن يسدّدك ويعينك عليها.

قَبِلَ الشيخُ ولايةَ القضاء كارهاً مخافة أن يتولاها من لا يقوم بحقها، وما زالت كلماته التي افتتح بها أولَ مجلسٍ له للنظر في المظالم تَرِنُّ في أذني، ومن كلماته يومئذ قوله: «العدل تاج الملك، وميزان الحق نَصَبَه الله بين الخلائق. لا يقوم بشأنِه إلاَّ قاضٍ عادل، وراع نزيه».

ومن قوله أيضاً: «عزةُ الأمة وسلطانُها يثبت بعدل القضاء. وذِلّة الأمة وهوانُها يولد من سياط الولاة وهراوي العَسَس» ومن جميل قوله يومئذ: «العدلُ والإنصافُ من علامات المروءة، والجورُ والاعتسافُ من دلائل الخسّة».

لم يدخل على والي سمرقند إلا مرة واحدة وكان رجلاً فيه غلظة وجلافة ورَهو أجوف وقد أحاط نفسه ببطانة سوء من أغمار الناس وسفلتهم، ولم يَسْمَع في مجلسه يومئذ إلا قالة السوء، والسعي بالنميمة والوقوع في أعراض العباد، ومَدْحَ الوالي بما ليس فيه تزلفاً ونفاقاً. فلم يقو الشيخ شهاب الدين على حَبْسِ لسانِه في فيه، فقال: شاهَت الوجوه، شاهَت الوجوه، وغادر المجلس، وكان ذلك آخر عهدِه بالقضاء الذي لم يعمّر أكثر من أسبوع. كل هذا تذكرته دَفْعة

واحدة عندما وقع بصري على شيخي أبي الحسن. سلمت عليه، وقال لي: يا عبد الله. هذه نسخة فريدة من (تحفة الحكام) بخط مؤلفها قاضي الجماعة أبي بكر محمَّد بن عاصم جئتُ بها لأبي علي الورّاق لينسخَها لي. وها قد ساقك الله في طريقي لتقوم بذلك بدلاً عنه، فإن أراه كثيرَ التصحيف وأنا أكره الغلط. وأنت يا عبد الله أخبرُ بهذه الصنعة منه، وسأمنحك ديناراً نظير ذلك على أن تأتيني بالنسخة قبل انصرام النهار. قلت له: قد قبِلتُ ولكن أبقها معك الآن ريثما أحضر إليك بعد ساعة وآخذها منك فإني أكره أن يراها أبو علي عندي فيظن بي الظنون. قال: تحسن صنعاً بذلك. وضع الشيخُ في يدي ديناراً ثم انصرف. قلت في نفسي: يا الله هذا الصباح تصدّقت بآخر درهم في جيبي، وها قد استبدلني الله ديناراً بدرهم.

دخلت إلى الدكان، وعدت أعبث بما فيه من جديد، تقليباً تارةً وتارة ترنيباً حتى وقع نظري على مجموع شعريّ صغير كتب على غلافه (زاد المسافر) وكُتِب تحت عنوانه بخط صغير (مختارات من شعر الطرابلسي)، وكُتِب على ظهر الغلاف بخط الناسخ دون أن يذكرَ اسمه ودون تاريخ: «هذه المختارات نسخناها عن أصلٍ بخط صاحبِها يحتفظ به أَحدُ حجاج المغاربة التقيناه في المدينة المنورة في موسم الحج قبل بضع سنين. وكل الذي عرفناه عنه أنه لرجل من طرابلس الغربِ يكنى أبا أحمد؛ أخذت القرطاسَ والقلمَ وشرعت أنسخ ما فيه قبل أن يحطّ عليَّ أبو على بكلكله، وكان منها:

إن يسوماً أنسى فانسقضى ليسس إلاَّ زماناً مضى فانظر الممرء ماذا جَنبى غير فعل طَواه القَضا

حَسْبُك السِومَ ماذا تَرى واعقل الأمسَ حُكماً جَرى سوفَ يأتيك ذكرُ الألَى لَفَّهُم طيفُ موتٍ سَرى

قِف بدارٍ عَـفاهـا الـزّمـن لن ترى غير شَبْحِ الكَفَنْ بِـنْس عـمـرٌ قـضـاه الـفـتـى حـسرةً بـيـن أيـدي الـمِـحَـنْ ويها

ساءني كيف يَعْلُو الغَبِيّ كيف يشقى العزيزُ الأبيّ بِعُسُ هذا الزمانُ العَجَبْ يستوي شيخُنا والصَّبِيْ والصَّبِيْ والصَّبِيْ

عُـمـرُنـا لـسـنـا نَـدري مَـداه يفضح البـنـرَ رَجْعُ صَـدَاه سَـلْ عـنِ الحـق أهـلَ الـنـهـى لـيـس يـنـجـيـك غَـيـرُ هـداه الـنـهـى

صاحبي ليس يَخشى العَطَب كلّما نالَ منه النّصبُ قام يَعْدو بسيفٍ جديد فارسٌ سيفُه من خَشَبْ قام يَعْدو بسيفٍ جديد

يا لهولِ الزَّمان العَصيب أصبح العِيُّ يوماً خطيبُ ماذا يَحْني فحولُ الأدب إن غدا القردُ فيهم أديبُ

قُمْ بنا نَعْلوهامَ الجبال ما بَـقَى غيـرُ قيـلِ وقالُ نُطُلِق الفِكرَ سيفاً فما أبقى للحرِّ غيرَ النزالُ وي



كلُّ عمرقضاه الغَويّ بيتُ شعرِ خلا من رَوِيّ له ف نفسي إلامَ الشقا ما بَقَى فيك إلاَّ النَّوِيّ السَّقا

يُصْلِحُ الناسَ حكمٌ صحيحٌ يفسد النفسَ فعل قبيح كيف نهناً وأصل البلا سقم جسمٍ وعقلٌ كسيح ص





#### في سوق سمرقند

انقضَتْ أيامٌ وانصرَمت ليالٍ، ولم يظهر لشيخِنا العارفِ النيسابوريّ أثرٌ، ولم أقف له على خَبرِ حتى مررتُ يوماً بالسوق الكبير في سمرقند وكان يعجّ بالباعةِ فإذا بي ألمحُ عن بعدٍ مولانا العارِفَ وهو يودّعُ رَهْطاً من الناس لا أحسبَهُم من أهلِ سمرقند وظلّ يلوّح إليهم بيديه حتى غابوا عن ناظِرَيه. اقتربتُ منه دون أن يحسَّ بي.

اتكا الشيخُ على جدارٍ متداعٍ يوشكُ أن ينقضَّ، ثم أنشأ يقول:

مددتُ إلى التوديعِ كفّاً ضعيفةً وأخرى على الرمضاء فوق فؤادي فلا كان هذا آخرَ العهدِ منكمو ولا كان ذا التوديعُ آخِرَ زادي

أخذ الشيخُ يحدِّق في السماء. . اقتربت أكثرَ فأكثر حتى وقفت أمامه فهالني ما فيه من مهابةٍ وجلالٍ، غير أن صاحبي لم يشح ببصرِه عن السماء وكأنَّه يناجي سكانَها.

لا ريب أن الشيخ لم يشعر بي.

انحدَرتْ من عينيه دمعتانِ سخينتانِ، وطفق ينشد:

يا نسيماً هبّ من وادي قُبَا خَبّريني كيف حال الغُربا

كم سألت الدهر أن يجمعنا مثل ما كنّا عليه فأبى فجأة انتبه الشيخُ وأحس بقربي منه، فاعتدل واقفاً.

سلّمت عليه . . شدّ على يدي .

قلتُ له: أين أنتَ يا هذا؟ قال: ها أنذا.

قلتُ: ألم تقل إنك تأتيني غداً بعد آخر لقاءٍ جَمَعَنا؟ قال: نعم.

قلت: لكنك لم تفعل.

قال: قولي أراك غداً أريد به مطلق الزمانِ المستقبل، وغداً تأتي للبعيد المرتقب. ألم تقرأ قولَه تعالى: ﴿وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مّاذَا تَكْسِبُ عَدُا ﴾ [لقمان: الآية 34] قلتُ: بلى. ولكن قل لي بربك ماذا كنتَ تفعلُ كلَّ هذا الوقت؟ قال: بَلغَنِي أن نَفَراً قادمون من نيسابور، فهاجَ ذلك أحزاني، فَخَرجتُ أرقُبُ قدومَهم لعلي أسمعُ منهم عن الأحبّةِ خَبراً. فلم يَصِلُوا إلاَّ قبل يومين فمكثتُ معهم هذين اليومين وها هم لتوهم رحلوا. آه يا صديقي، أضَعْتُ رَحْلي، وغابَ عَتي الرفيقُ. يا لَقلّةِ الزّادِ وَوَحشةِ الطريق.

قلتُ له: ترفّق بنفسِك فأنت بينَ أهلِك وذويك. قال: هذا والله عَزائي، ولكنّني أخافُ أن يطولَ مكثي هنا فيطيب ليَ المقامُ فلا أعود أذكُر أهلاً ولا صحباً، ثم أنشأ يقول:

فألقَتْ عَصَاها واستقرّ بها النّوى كَمَا قرّ عيناً بالإياب المسافِرُ قلتُ له مواسياً: علام هذا الدمع إذاً؟

قال:

يقولونَ لي والدّمعُ قرّح عيني بنارِ أسى من حَبّة القلبِ تقدَحُ أدمعك جمراً قلت لا تتعجبوا فكلّ وعاء بالذي فيه يَنْضَعُ ثم قال: لا عليك يا ولدي. ضَعْفٌ انتابني لا يلبث أن يزولَ. ثم أنشد:

ولي كَبِدٌ حرى ونفسٌ كأنها بكفٌ عدو ما يريد سراحها كأنّ على قلبي قطاةً تذكّرت على ظمأ وِرْداً فهزّت جناحَها

قلتُ: والله إن وراءك لحكاية. هلا حدَّثتني بسرِّك قال: أيها الغافلُ. لا سرَّ عندي أكتمه. ولو كان الأمرُ كما تظن لما بُحْتُ به. فمن يفرَّط في سرِّه لغيره لا يلومنّ إلاَّ نفسَه.

ألم تسمَع قولَ الشاعر:

إذا المرءُ أفشى سرَّه بـلسـانِـه

إذا ضاق صدرُ المرء عن سرِّ نفسه

قلت: عذراً أيها الشيخُ. وهل أنا إِلاَّ غريبٌ مثلك، وإن طالَ مقامي في سمرقند. ألم أخبِرْك في أولِ لقاء لنا أننا من طوس وقد رَحَل بنا جَدّي من هناك إلى هنا؟ فلا تثريبَ على إن أكثرتُ عليك بالسؤال. ثم تذكرتُ قولَ الشاعِر:

أجارتنا إنا غريبانِ هَا هُنا وكلّ غريب للغريب نسيب

قال: صدقت. قلت: بالله عليك ما الذي أخرجك من نيسابور، وما إخالك إلا واحداً من كُبرائها، وإن لم يُفْصِح مظهرُك عن مَخْبَرِك؟ قال: أخشى أن يضيق صدرُك بما تسمَع. فما أنا إلا غِر جَهولٌ، وعَبْدٌ آبق غَرَه من سَيِّدِه طولُ جِلمه، فظن أن لَنْ يقدرَ عليه. فلما أفاق من غفلتِه، ومضى كل ذي شأن لشأنه لم يجد أمامه إلا معاصيه وآثامَه تنهش فيه من كل جانب كأنّها أنيابُ الثعابين. انفض عنه الأصحابُ والأهلُ وتركوه وحيداً يضرِب في بيداء روحِه المعقفِرَة فلا يزيده إلا ضلالاً وتيهاً. اغرورقَتْ عيناي بالدمع، وقلتُ في نفسي: هذه والله نَفْسٌ تروح بين الخوفِ والرّجاءِ. نظر إليَّ الشيخ العارفُ، وقال: ويحك عبدَ الله ما يبكيك؟ قلت:

فلو قَبل مَبكاها بكيتُ صبابةً ولكن بكَتْ قبلي فهيّج لِي البُكا

بسُعدى شفيتُ النفسَ قبل التندّمِ بُكَاها، فقلتُ: الفَضْلُ للمتَقَدِّمِ

ولامَ عليه غيرَه فهو أَحْمَقُ

فَصَدْرُ الذي يُستودع السر أضيقُ

رفع الشيخُ العارفُ يديه إلى السماءِ، وأخذَ يدعو بصوتٍ سَمِعَه كلُّ من في السوقِ: يا مغيثَ المستغيثين، ويا مفرّجَ كَرْبِ المكروبينَ، إن تُعذُّبنَا فَبِعدْلِك وإن تغفر لنا فبرَحْمتك، ثم أنشأ يقول:

ما كانَ مِنْي في الزَّمانِ الأولِ

يا مَن يرى مَدَّ البعوضِ جناحَه في ظلمةِ الليلِ البهيم الأليلِ ويَرى مَناطَ عروقِها في نَحْرِها والمخَّ في تلك العظام النحَّل أمنُن عليَّ بتوبةٍ أمحُو بها

سقط الشيخُ مغشيّاً عليه، ولم نسمع غير نشيج الناس.

أظلَّتنا غمامةٌ، لم تلبَّث أن صارت سُحباً سُوداً كثيفة، ثم فَتَحَتْ علينا السماءُ أبوابَها وكأنَّها أفواهُ القِرَبِ. انطلقَ الناسُ يَعدون هنا وهناك.. ارتميتُ بقربِ الشيخ، وأنا أدعو: اللهمّ فوق شَعَفِ الجبالِ وعلى رؤوسِ الشَّجر.



## العارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يَشْرَحُ كَلمَةَ التَّوحِيدِ (لا إله إلاَّ الله)

أفاق الشيخُ العارف من غَشيته.. كان وجههُ المغَضَّن معفَّراً بالتراب، وثوبُه الخَلق ملطخاً بالطين. أخذتُ طرفاً من ثوبي أريد أن أمسحَ عن الشيخ ما علق به، فردَّ يدي عنه بعيداً، وقال: يا عبد الله دع كلَّ شيء في مكانه.. إنها والله لتذكرة، وقرأ قولَه تعالى: ﴿مِنْهَا خَلقَنْكُمْ وَفِهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ والله لتذكرة، وقرأ قولَه تعالى: ﴿مِنْهَا خَلقَنْكُمْ وَفِهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ [طه: الآية 55] وطَفَقَ يقول: يا عبد الله. هذا موقف تتجرّد فيه الروحُ من علائقِ البدنِ، وتَخْلُص من أثقالِ الدنيا، وتنفصلُ عن الأغيار، وتؤوب إلى بارثها، وقرأ قولَه تعالى: ﴿مَنَا فِكُ أَوانَ لِلْمُتَقِينَ لَحُسَنَ مَنَابٍ ﴾ [ص: 49].

تُوكًا الشيخُ على ساعدي، ونهض متثاقلاً، ولا تزال المطر تنهمر. اغتسل كلانا بمائها وقلتُ في نفسي: رحمةُ السماءِ تطهّر أدرانَ الأرض. سرنا خطواتٍ في الوحل... نظرتُ إلى الشيخ فإذا إشراقة تنبعث من وجهِه، وخيّل إليَّ أنَّ هالةً من النور غطّته. قلت في خاطري: هذا واللهِ صفاءُ السريرةِ ونقاءُ النفسِ وعلامةُ التسليمِ والانقيادِ المطلق لله. وتلك أعلى درجات العبودية. كيف لا، والإذعانُ طاعة، والطاعةُ المطلقة هي الطريقُ إلى الربانيّة، ألم يقل سبحانه وتعالى في حديثه القدسي: "عبدي أطعني أجعلك ربانياً تقول للشيء كن فيكون». قلتُ مخاطباً الشيخ: قل لي بالله عليك متى يكون العبدُ ربانياً؟ قال: هذا سؤالٌ يطول جوابُه. ولكن امضِ إلى مكانٍ نجلس فيه. فنتحدَّث. قلت: لا مكانَ يطول جوابُه. ولكن امضِ إلى مكانٍ نجلس فيه. فنتحدَّث. قلت: لا مكانَ

أفضل من داري. قال: إذن هلم بنا. انطلقتُ آخذاً بيد الشيخ، وَكنّا كلما مَرَرنا في طريقنا بَنَفَرٍ من الناس رفعوا أيديهم مسلِّمين، فأخذني شيءٌ من العُجْبِ والخُيلاء حتى ظننتُ أنني أُماشِي عظيماً من العظماء. يا سبحانَ الله لقد رُزِق الشيخُ محبةَ الناسِ ولمّا يعرفوه بعد، والمحبة المجرّدة عن الأهواءِ سرَّ يقذفه الله في قلوبِ العباد. . أليس هذا معنى قول المصطفى على الأرواحُ جنودٌ مُجنّدة. ما تعارف منها اثتلف، وما تنافر منها اختلف».

بلغنا الدارَ، ووقفنا ببابِها وسمعتُ الشيخَ يتمتم: «اللهم إني أسألك خيرَ الموْلِج، وخيرَ المخرج، بسم الله وَلَجْنَا، بسم الله خرَجنا، وعلى ربنا توكلنا» دلفنا إلى الداخل. سلّم الشيخ: السَّلام عليكم ورحمة الله أهلَ الدار. قلت: ومن أهلُ الدار إلاَّ أنا وأنت؟ قال: وآخرون لا تعلمهم، الله يعلمهم.

طرحت له قطعة البساطِ القديمةِ التي كنت فرشتُها له في تلك الليلة التي المتمعتُ به فيها أولَ مرةٍ، وقرّبت له بعض الماء. قلت له: هات حدِّثني. قال: سألتَ متى يكون العبدُ ربانياً. اعلم أنّه لا يكون كذلك حتى يعرف معنى «لا إله إلاَّ الله» حقّ المعرفةِ. قلت: وهل لها معنى غير الذي نعرف؟ قال: وما الذي تعرف؟ قلت: «لا إله إلاَّ الله» نفيٌ وإثباتٌ. نفيٌ للشركِ، وإثباتٌ لوحدانيةِ الله. قال: هذا بعضُ معناها وبعضُها الآخر يكمنُ سرُّه في «لا» وفي «إلاً». قلت: «لا» نافية للجنسِ و«إلاً» للاستثناء. قال: هل هذا كلُّ ما تعرفه عنهما؟ قلت: ذلك ما قرأناه في كتبِ النّحوِ. قال: اعلم إذا أن «لا» تنفي الجنسَ فتعمل عَمَلَ «إن»، وتنفي الوَحْدَة وتعمل عملَ «ليس» فقولك: لا رجلَ في البيت نفي لجنس الرجال. وقولك: لا رجلٌ في البيت نفي البيت برفع اسمِها نفي أن يكونَ أحدٌ في البيت وقد يكون بداخله اثنانِ أو أكثر.

و «لا» كلمة التوحيدِ من قبيل الأولى لا ريبَ. وما بعدها اسمُها منصوبٌ وهل تعرف يا عبدَ الله خبرَها؟ قلت: نعم. خبرُها محذوف وتقديرُه «موجود»، والمعنى: لا إلهَ موجود إِلاَّ الله. قال: ولكنّ الأصنامَ والأوثانَ موجودةٌ وهي آلهة وإن كانت باطلةً. قلت: فما تقديرُه إذاً؟ قال: تقديرُه «بحق»، وإن شئتَ

قلت: "موجودٌ بحق" أي أنه لا إله موجودٌ بحقٌ غير الله. قلت: أوليسَ نفي الجنسِ نفياً للماهية؟ قال: بلى. قلتُ: ونفي الماهيةِ من غيرِ قيدٍ أعم من نفيها بقيدٍ؟ قال: أين وقفت على ذلك؟ قلتُ: كلامٌ سمعته من بعضِ أشياخي. قال: هو كلام للرازي. قلت: أبو بكر محمّد بن زكريا جالينوس العرب؟ قال: لا. بل فخر الدين صاحب "مفاتيح الغيب" وتفسيرُه هذا من أعظم التفاسير لمن يطلبُ التفسير بالمعقول وأحسبُه من أجودٍ كتبِ التفسير في هذا الزمانِ حيث اشتدت الفتنُ، وأحذت الضلالاتُ بمجامع القلوب، وقُدِّم المعقولُ على المنقولِ. وإني وإن كنتُ يلد لي قولُه هنا إلا أني أميل إلى أن التقدير أولَى جرياً على القاعدةِ العربيةِ في تقديرِ الخبرِ حتى تكونَ كلمةُ التوحيدِ جامعةً لثبوتِ ما يستحيل نَفيُه، ونفي ما يستحيل ثبوتُه. وللإمام الزركشي رسالة لطيفةٌ في هذا المعنى فاطلبها.

قلتُ: هذا عن «لا»، فماذا عن «إلاً» قال: الأصْلُ في «إلاً» أن تكونَ للاستثناء، وفي «غير» أن تكون صفةً. وقد تُحمل إحداهما على الأخرى. فكما يُستثنى بـ «غير» يُوصَفُ بـ «إلاً». وقد اختلفَ أهلُ اللغةِ في هذا الموضع فمنهم من ذَهَب إلى أن «إلاً» في كلمةِ التوحيدِ بمعنى «غير» فجعلها وما بعدها صفة مستدلّين بقوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيمِمَا ءَالِمُةُ إِلّا اللهُ لَفَسَدَتاً ﴾ [الأنبياء: الآية 22] وحُمِلت مستدلّين بقوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيمِمَا ءَالِمُةُ إِلّا اللهُ لَفَسَدَتاً ﴾ [الأنبياء: الآية 22] وحُمِلت بعلها للاستثناء، لأن المعنى سيكون حينئذِ «لو كان فيهما آلهة ليس منهم الله لفسدتا» وهذا المعنى يقتضي فهما آخر فاسداً وهو «لو كان فيهما آلهة فيهم الله لم تفسدا» وهو باطل لاستلزامِه تعددَ الآلهةِ وهذا ينافي التوحيد.

ومنهم من ذهَبَ إلى أن "إلاً" في كلمة التوحيدِ للاستثناء وأن ما بعدها مرفوعٌ على البدليةِ من "إله" باعتبار محله. استطرد الشيخُ قائلاً: وإذا أدرك العبدُ هذه المعاني في كلمةِ التوحيدِ فقد وضعَ رِجْلَهُ على أوَّلِ الطريقِ، ولن يبلغَ نهايةَ الطريقِ حتى يأتي بشروطِها. قلت: وما شروطُها؟ قال: شروطُها سبعة، فاحْفظُها ولا تنسها: العلمُ المنافي للجهل، واليقينُ المنافي للشكِّ، والإخلاصُ

المنافي للشركِ، والصدقُ المنافي للكذبِ، والمحبةُ المنافيةُ للكرهِ، والانقيادُ المنافي للامتناع، والقبولُ المنافي للردِّ. الربانيّة يا عبدَ الله هي التخلّصُ من أربابِ الأرض. قلتُ: وهل للأرضِ أربابٌ؟ قال: نعم. هم كلّ طواغيتِ الدنيا.. إنَّهم آلهةُ هذا الزمان الذين يتعبّدهم الناسُ ويطلبون رضاهم بغضب الله. قلتُ: وهل تلك عبادتُهم. قال: نعم. ألم تقرأ قولَه تعالى: ﴿ أَخَالَهُمْ وَرُهُبُنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴾ [التوبة: الآية 21] لقد سمع عديّ بن حاتم النبي على يقرأ تلك الآية فقال له: إنا لسنا نعبدُهم. قال على: « أليسَ يُحرِّمون ما أصل الله فتحرّمونه، ويُحلّون ما حرَّم الله فتحلّونه». قال عديّ: بلى. قال على النبارحة. «فتلك عبادتُهم». سكت الشيخُ قليلاً ثم قال: آه عبدَ الله ما أشبة الليلة بالبارحة.

دنت الشمسُ من المغيب، وبَدَت حُمرَةُ الشّفقِ تلوحُ في الأفقِ، ولم يلبث أن ارتفعَ نداءُ الحقِّ «الله أكبر» اقترب الشيخُ من قَدَح الماء وشربَ منه وهو يدعو: «اللهم لك صُمنا، وعلى رزقِك أفطرنا، فتقبّل منا إنَّك أنتَ السميعُ العليمُ. ذهب الظمَأ، وابتلّت العروقُ، وثبت الأجرُ إن شاءَ الله» حينئذ أدركتُ أن الشيخَ كان صائماً. فقلت له: بربِّك ادعُ لي. فقد صَحَّ عن المصطفى ووله: «ثلاثة لا ترد دعوتُهم: الصائمُ حتى يفطر، والإمامُ العادِلُ، ودعوةُ المظلوم». قال الشيخُ: اللهم أنر قلبَه وزكُ فؤادَه، وخلِّص نفسَه من براثنِ الشّركِ والعبوديةِ لغير الله.



# العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يَكْشِفُ عَنْ عِلَّةِ الْعَارِفُ النَّيْسَادِ فِي الأَرضِ الإِفْسَادِ فِي الأَرضِ

لما أدركتُ أنَّ الشيخَ العارفَ كان صائماً، وقد نالَ منه الإعياءُ، وأنهكه ما أصابَه من شوقي إلى أهلِه هذا اليوم، وهدَّه ما ذكّره بالأحبَّةِ والأصحاب في نيسابورَ، تركتُه قائماً يصلّي المغربَ، وخرجتُ ألتمسُ له طعاماً، فقد كان البيتُ خِلواً من أيِّ أثرِ للطعام. وحمدتُ الله أن في جيبي بعضَ المال. اتَّجهتُ مسرعاً نحو أقرب دكانٍ من بيتي لعلّني أدركُه قبل أن يُوصَدَ بابُه، وكان يخامِرُني شعورٌ أنني سأعود صِفَر اليدين لأن دكاكينَ سمرَ قند تقفلُ أبوابَها عند الغروبَ. وصدقَ حَدسى فقد كان بابُ الدكانِ موصداً. أحزنني ذلك فماذا أصنعُ والشيخ العارفُ ينزل عليَّ ضيفاً وهو صائم؟ ماذا أصنع لهذا الغريب الذي ساقَه القدَرُ في طريقي فأحببتُه في اللهِ حبًّا ما خالط قط قلبي مثلُه من قبل؟ ماذا أصنع وقد بدأ الليلُ يتسلل رويداً رويداً؟ لم يبق أمامي إلاَّ أن أطرقَ بابَ أولِ بيتٍ يعترض طريقي لأطلبَ منه حاجَتي وما إخالُ أهلَه بمانعيه عتى \_ فأهل سمرقند أصحابُ نجدةٍ ونخوة \_ كنت أوشِكُ أن أطرقَ أحَدَ الأبواب لولا يدّ حَطّت على كتفي، وصوتٌ رخيمٌ أعرفه لا ريبَ ناداني. . التفتّ فإذا هو شيخي ومعلّمي شهاب الدين. كدتُ أطير فرحاً. . حدثتُ الشيخَ بما أنا فيه . . فضَحِك مشيراً إِلى كيس يحملهُ في يدِه، وقال: سبحانَ الله. أردناه لأنفسِنا وقسمَه الله لغيرنا، وقرأ قولَه تعالى: ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآدِ رِزْفَكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: الآية 22]. ثم قال: خُذه يا عبدَ الله،

وانطلق. . وأدرك ضيفَك فما أراه إِلاَّ رجلاً من أهلِ الله. ولو صَدَقتْ فِراستي لتجدنّه لمّا يفرغ من صلاتِه بَعْدُ.

تركتُ الشيخَ شهابَ الدين وراثي، وانطلقتُ أعدو صوبَ بيتي. اندفعتُ إلى الدّاخلِ. تسمّرتُ في مكاني، إذ وجدتُ الشيخَ العارفَ لا يزال ساجداً، وهو عينُ ما توقّعه الشيخُ شهابُ الدين. قلتُ: سبحانَ الله. هؤلاء الناس يستغرقونَ في العبادةِ حتى يمّحي الوجودُ من أذهانِهم. انتظرتُ هنيهة حتى سلّم الشيخُ، ثم بادرني بالقول: يا عبدَ الله، أليس الله بكافي عبدَه؟ قلت: بلى. قال: فلم تتعجّل إذاً عطاءَ الله؟ أيقنتُ أن الشيخَ أدركَ ما صنعتُ، وما اعتراني من بَرَع ، ثم استطرد يقول: يا عبدَ الله: ألم يقرع سمْعَك الحديثُ القدسيّ الذي يرويه المصطفى عن ربِّ العزّةِ: «من لم يرضَ بقضائي، ولم يصبر على بلائي، ولا تنسه. قلتُ: أفعلُ إن شاءَ الله. فتحتُ الكيسَ وطرحتُ ما فيه من طعام أمام الشيخ. كان طعاماً متواضعاً لكنني سُرِرْتُ به لأمرين، الأول: لأنه حفظَ ماءَ الشيخ. كان طعاماً متواضعاً لكنني سُرِرْتُ به لأمرين، الأول: لأنه حفظَ ماء وجهي أمام الشيخ العارفِ، والثاني: لأنه الزادُ الذي اعتاد أن يَقتاتَ به شيخُنا القاضي شهابُ الدين، فكان \_ أعزّه الله \_ يكتفي بالقليل ويذكّرني دائماً بالحديث النبويّ: «حَسْبُ ابن آدم لقيماتِ يُقِمن صُلْبَه، فثلثُ لطعامِه، وثلث لشرابِه، النبويّ: «حَسْبُ ابن آدم لقيماتِ يُقِمن صُلْبَه، فثلثُ لطعامِه، وثلث لشرابِه، وثلث لشوبه».

ولو وجدتُ في الكيس غير الذي وجدتُ لشككتُ في أمره. وإن كان الشرعُ لا يمنع التوسِعةَ على النفسِ والأهل. .

تناول الشيخُ العارفُ بعضَ الطعام، ثم حمد الله وأثنى عليه، ونظر إليَّ وقال: أتدري عبدَ الله من أين يُؤتى ابنُ آدم؟ قلت: لا. قال: من شهوةِ الملكِ، وَوَهْمِ الخلودِ. وهذان أصلُ عللِ الإِنسان. . فمن أجلهما يقتلُ ويعتدي ويظلم ويفتري.

وقد أدرك إبليسُ نقطة الضعفِ هذه في آدمَ وحواء، ومنها نفذ إليهما، ألم

يرد ذِكرُ ذلك في قوله تعالى من سورة الأعراف: ﴿مَا نَهَنكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَنَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّآ أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ نَكُونَا مِنَ اَلْخَلِدِينَ﴾ [الأعراف: الآية 20]، وفي موضع آخر من سورة طه ﴿قَالَ يَتَعَادَمُ هَلَ أَدُلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ اَلْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَىٰ﴾ [طه: الآية 120].

انظر كم من متوهم مغرور طلبَ الخلود، وهو اليوم مقبورٌ تساكنه العقاربُ وهوامّ الأرض، وَنَسِيَ قولَه تعالى: ﴿ وَظَنُّواْ أَنَهُم مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُم مِنَ اللَّهِ ﴾ [الحشر: الآية 2] انظر كم من غرِّ جهولي عاث في الأرضِ فساداً فسفك دماء الأبرياء، وزج بالمستضعفين في سجونِه الموحِشة العفنة لظنه أنه سيَخلد في الأرض، ويفلت من عقابِ الله ولن يقوى عليه أحدٌ، وفاته أنه من عدل الله الأرليّ أَنْ قَهَرَ الجبارين بالموتِ، ونسِي قولَه تعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمٌ فِي بُرُجٍ مُشَيّدَةً ﴾ [النساء: الآية 88]، وقوله تعالى: ﴿ قُلُ فَادْرَءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتُ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [ال عمران: الآية 88]، وقوله تعالى: ﴿ قُلُ فَادْرَءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمُوتُ اللَّهُ وَلَا يَعْرَبُ اللَّهُ وَقُولُه تعالى: ﴿ فَلُ الْمَوْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

أين جبابرةُ الأرضِ وطغاتُها يا عبدَ الله؟ كلّهم قضَوْا واندرسَتْ آثارُهم ولم تبق إِلاَّ رسوم تَشْهَد على جبروتِهم في الدنيا، كما ستشهَدُ على عتوّهم يومَ القيامة. يا لخيبة المسعى وسوء المصير.

اعلم يا عبدَ الله أنه من هنا أُتي ابنُ آدمَ. خاف على رزقه، وخشي على

عياله المسغَبة فسلَم نفسَه عبداً ذليلاً لأول من يعترض سبيلَه ولو كان إبليس نفسه. وما أرى أحداً ناجياً من ذلك ما لم يتدبّر قولَه تعالى: ﴿وَفِي ٱلتَّمَآءِ رِزْفُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ﴾ [الذاريات: الآية 22] وما لم يتأمّل في قولِه تعالى: ﴿أَمَّنَ هَاذَا ٱلَّذِي يَرْزُقُكُمْ إِنّ أَمَّسَكَ رِزْفَةُ بَلَ لَّجُواْ فِي عُنُوٍّ وَنَفُورٍ ﴾ [الملك: الآية 21].

وما لم يتفكَّر في قوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَآتِنَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [هود: الآبة 6].

الرزقُ يا عبدَ الله من الله، والتوكّل من العبد. فانظر إلى حديث المصطفى: «لو توكّل أحدُكم على الله حَقّ توكّله لرزقَه كما يرزق الطيرَ. تغدو خماصاً وتروح بطاناً» فسترى أن حقيقةَ التوحيدِ هي صحةُ التوكُلِ على الله.

ولو جئتَ تقيس الرزق بحسابات الإنسان وقوانين الأرض لماتت العجماواتُ من طير ودابة وزاحفةٍ وعائمةٍ. ويا لله ما أجمل قول الشاعر:

ينال الفتي من عيشه وهو جاهلٌ ويكدي الفتي في دهره وهو عالِمُ ولو كانت الأرزاقُ تجري على الحِجي هلكن إذا من جهلهن البهائمُ

قلتُ: صدقتَ أيها الشيخ، وهذا نظيرُ قول الآخر:

كم عاقل عاقل أعيّت مذاهبُه وجماهمل جماهمل تسراه ممرزوقما هذا الذي ترك الأوهام حاثرة وصيَّر العالِم النحرير زنديقا

قلت: نعم. قال: ولو تمعّنت يا عبدَ الله في الأمر لأدركتَ أن كلّ علل البشرِ ترجع إلى الإنسانَ انخدع بمقالةِ إبليس فتوهّم حياةً خالدة وملكاً لا يبلى.

ولو سلَّم بأن الحياةَ فانيةٌ، والملكَ زائلٌ لسكنت نفسه المضطربة وقنع بما كتبه الله له من رزق، وما كان ذلك ليفوته أبداً.

قلت: حسبي اليوم هذا منك أيها الشيخُ.

ابتسم العارفُ وقال: عجباً لأمرك يا عبدَ الله، ألم نأتِ هنا إِلاَّ لنتحدَّثَ في



هذا الأمر؟ ألم تكن متلهفاً للسماع؟ ألا رَحِمَ الله صاحبنا النجفيّ إذ يقول: وكم زائرٍ ظامٍ أتى نحو منهلي فلما ارتوى منه عَراه صدودُ فقلت له إذ مَلَّ صافي موردي ستظمأ يا هذا غداً وتعودُ

000





### العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ.. البَاحِثُ أَبَداً

أسنَدَ الشّيخُ العارفُ ظهرَه إلى الحائط، وأغمض عينيه وغرق في تأملاتِه.. غاب بعيداً إلى عالم آخرَ لا أعرفه.. ولم يبق أمامي إلا جسدٌ متخشّب. ولولا أنفاسٌ خافتة أبصرها في صدر يعلو قليلاً ويهبط لقلت إن الرجلَ قُبض. ظل الشيخُ على هذه الحالة ساعة أو بعض ساعة ولم أشأ أن أقطع استغراقه، وظللت أحدّق فيه مليّاً حتى كدت أنا نفسي أغرق في بحر متلاطم من الحيرة، والاستغراب، والدهشة.. فهذه أمور لا أعرفها من قبلُ وإن كنت قرأتُ عنها. وبونٌ شاسع بين المحفوظ في تضاعيف الكتب وبين ما يجري على الجوارح من أحوال. والفرقُ لا ريبَ كبيرٌ بين ما يُعْرَف وما يقال.. وليس كلّ ما يُعْرف يقال.

وهذا الشيخُ الحاضرُ الغائبُ أُول تجربة لي في طريق المشاهدات والأحوال. لم أمكث طويلاً حتى سمعت همهمة تنبعث من الشيخ. أصخت السمع فإذا هو يقول في صوت خافت:

فليت الذي بيني وبينك عامرٌ وليتك تصفو والحياةُ مريرةٌ إذا صحّ منك الودُّ فالكلّ هيّنٌ

وبيني وبين العالمين خرابُ وليتك ترضى والأنامُ غضابُ وكل الذي فوق التراب ترابُ

قلت في نفسي: هذا كلام للعابدة الزاهدة رابعة، وهو أجلُ ما قيل في الحبّ الإلهي. عاد صاحبي إلى همهماتِه غير الواضحةِ... وفي هذه المرّة اختلطت بعبرات.. ولم تلبث العبراتُ أن استحالت إلى شهقات. خِفْتُ على الشيخ من شدة الوجْد فهززته بلطف لعلّه يفيق، لكنه لم يفعل وعاد يتمتم من جديد، وكأنه ينشد:

عَدِمْتُكِ نفسي ما تَملّي بطالتي أُعاهد ربي ثم أنقُضُ عهدَه وزادي قليلٌ ما أراه مبلّغي

وقد مرّ أصحابي وأهلُ مودتي وأترك عزمي حين تعرض شهوتي اللزاد أبكي أم لبعدِ مسافتي

فجأة انتبه الشيخ وفتح عينيه فرأيت فيهما بريقاً لم أعهَده من قبل. . لم أشأ أن أبدأه بالكلام. نظر إليَّ ثم قال:

يا عبدَ الله، أرى في عينيك كلاماً لا يطاوعك قلبُك أن تفصحَ عنه. . قله وفرِّجْ عن نفسك. قلت: بربك أيها الشيخ قل لي من أنت؟ قال: ألا تملُّ من هذا السؤال يا فتى؟ قلت: حتى أسمع عنه جواباً يطفئ غلتي ويشبع نهمي.

قال: قد لا تصدِّق لو قلتُ لك لا أدري. قلت: وذاك نصف العلم.

قال منشداً:

يقولون نصفُ العلم قولُك لا أدري وإن ادّعاءَ العلم في ذي الحِجَى يُزري إذاً أنا حقّاً أعلمُ الناسِ كلهم فعندي لو فتشتني ألفُ لا أدري

يا عبدَ الله، أنا رجلٌ ما لانت لباطلٍ قناتي، ولم أعتد معاشرةَ الظلمة ومخالطة الأشرار. فصار حالى كحال القائل:

إني لمِن نَبْعةِ صمّ مكاسرها إذا تناوحت البكاءُ والعشرُ فلا ألين لغير الحقّ أسألُه حتى يلين لضرسِ الماضِغ الحجرُ

يا بنيّ، هذا زمنٌ إذا قلتَ فيه الحق كَثُرَ أعداؤك، وقلّ صحبُك، وربما رموك بالطيش والسَّفَه، وسلقوك بألسنة حداد، واتهموك بكل نقيصة.

ماذا أقول يا عبدَ الله في زمن استنسر فيه البُغاث، وتطاول فيه أهلُ الباطل على أنصار الحقّ غير مقالة أعمى المَعرّة:

فيا موتُ زُر إن الحياة ذميمة ويا نفسُ جِدِي إن دهرَك هازلُ

وهذه مقالة لأَبي العلاء أكرهها، لكنها تجري على لساني على غير رضى مني لأنني مذ عقلتُ وأنا أحفظ حديثاً للمصطفى يقول: «لا يدعون أحدُكم بالموت لضرّ نزل به، ولكن ليقل: اللَهم أحيني ما كانت الحياة خيراً لي، وتوقّني إذا كانت الوفاة خيراً لي».

يا عبدَ الله، دع عنك السؤال عن الأشخاص فهي أشباح ماثلة، وأعراض زائلة، وإذا كنت لا بد فاعلاً فسل عن الحق والباطل، والخير والشر، والعلم والجهل، والصواب والخطأ، وهذا أولى من الخوض فيما تحب. ولا أظن أن معرفتك بي ستقلّل من جهلك، ولا أن جهلَك بي سينقص من معرفتِك.

يا عبدَ الله، هذا الفقير الذي تراه أمامك هو غير الذي رأيتَ قبل ساعة، وما أظن أنه سيبقى على حاله بعد ساعة، ثم أنشد:

كل يسوم أزيسح عسني شوباً أمسلاً أن أعري السنفس حقاً غير أني إن أنضُ ثوباً أصادف فتراني ما عشت أنزع أثواباً صرت أخشى إنْ أنضُ كلّ ثيابي

بالياً من عقائد الأحقابِ من لباس يَشينُها وحجابِ ألفَ ثوب مسلاصقاً لإهابِ كَانَّي كوّنت من أثوابِ لم أصادف روحاً وراء الشياب

يا عبدَ الله، غادرت نيسابور وأنا كاره لها، وها أنذا اليوم تتوق لها روحي وتهفو لها نفسي. خرجت منها أبحث عن ذاتي فضيعت ذاتي، فصرت كالضارب في البيداء أضاع طريقه.

صمت الشيخُ قليلاً، ثم أنشد:

أبغي أسافر لكن لا إلى جهةٍ

كأنني عن وجودي أبتغي السَّفَرا

فما بلغتُ بها قصداً ولا وَطَرا ولا التغرّب يجلوعنّي الكَدَرا يثيرُها فتعاف الصّحبَ والسمرا والعينُ في كلّ شيء، تبغُضُ النّظرا به شُغِفتُ ولم أعرف له أثرا فهل سأَلقاه لما أغتَدِي خَبَرا؟ فكم قصدتُ جهاتِ ما لها عددٌ فلا الإقامةُ في الأوطان تُسْعِدُني أنّى جَلَسْتُ رأيتُ النفسَ في قلقٍ وأين سرتُ رأيت القلبَ منقبضاً كأنّني باحثُ في الكونِ عن وَطَنِ للم ألفَه وأنا حيّ وبي رَمَتُ



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

#### السير في طريق الله

بُعَيْدَ صلاةِ العشاء جلس الشيخُ العارفُ يتلو وِرْداً له يبدو أنّه اعتاد تلاوتَه كلَّ يوم في مثل هذا الوقت. أخذتُ أتملَّى في كتاب بين يديّ كنتُ فرغتُ من قراءته البارحة.

أثار الكتابُ اهتمامي وهممتُ بإعادة قراءته من جديد لولا أنني سمعتُ الشيخَ يقول لي: إيهِ عبد الله. ما هذا الذي بين يديك؟ قلتُ: كتابٌ شَغَلَ بالي فقرأتهُ في ليلتين، ونفسي تحدثُني أن أعيدَ قراءته مرّة أخرى. قال: ألهذا الحدّ؟ قلتُ: بل أكثر من ذلك. قال: وما اسمه؟ قلتُ: منطق الطير لفريد الدين العطار. قال: النيسابوريّ؟ قلت: لا أدري. قال: بل هو مِن نيسابورَ مسقطِ رأسي، ولقّب بالعطّار لأنه كان له حانوت عطارة، كما كان له اشتغال بالطب. وله تأليف كثيرة مثل: تذكرة الأولياء، وأسرار نامه. وأراه في منطق الطير متأثراً برسالة الطير لابن سينا. قلت: أذكر يا سيدي أنني وقفتُ على رسالةٍ في هذا المعنى للغزالي. قال: أصبتَ ولا يستبعد أن يكون العطار تأثّر بكلتيهما. ولكن المعنى للغزالي. قال: أصبتَ ولا يستبعد أن يكون العطار تأثّر بكلتيهما. ولكن طويلة ممتعة عن مدارج السالكين، وحقيقةِ المعرفةِ، وأصنافِ العُبّاد، والعشقِ طويلة ممتعة عن مدارج السالكين، وحقيقةِ المعرفةِ، وأصنافِ العُبّاد، والعشقِ الإلهي، والوقوف على مقامات العارفين، وأشياءَ أخرى عن الفناء والاتحاد.

قال شيخنا العارف: لكن احذر عبدَ الله. فهذا وادٍ قَلُّ من دخل فيه وخرج

منه سالماً. قلتُ: وما الضررُ الذي تراه يلحق بمثلي إذا اعتلَى طوقاً وأمخر به في عُبابه. قال: هذا بحرٌ لجيّ متلاطم، إذا أوغلت فيه ابتلعتك أمواجُه، وإذا وقفتَ بساحله أصابك برذاذه ولم تقف على سرّه وظللتَ تمضّك الحيرةُ ويعتصرُك الأسى.

قلت: زدني بالله عليك. قال: لو كنت تذكر حكاية الفراشات الثلاث في منطق الطير للعطار لوقفتَ على حاجتك، وهذا ما أخشاه على المبتدئين عند قراءة مثل هذه التصانيف. اعلم يا بنيّ أن أشدَّ ما أصابَ التصوّفَ هو ما دخل عليه من تفلسفي أفسد رواءه وبهاه وأخرجه من دائرةِ القلب إلى دائرة العقلِ فاضحى ضرباً من الطلاسم والألغاز. سكت الشيخ قليلاً ثم أنشد.

أمّا الخيامُ فإنها كخيامِهم وأرى نساءَ الحيِّ غيرَ نسائِها

ومن هنا يا عبد الله يأتي الخطرُ إذ يخرج الأمرُ من دائرة التأمّل والمشاهدة في النّفس وملكوتِ الله إلى الخوض في ذاته حتى بلغ الأمرُ بأحدهم أن قال: نحن معاشر الأولياء خضنا بحراً وقف الأنبياء عند ساحله قلت: هل ترى أن أصرف نظري عن مثل هذا؟ قال: بل أقول لك اشغل نفسك بنفسِك فهي تكفيك، ثم طفق ينشد:

أتسحسَبُ أنك جِرمٌ صغير وفيك انطوى العالمُ الأكبرُ وهذا يا عبدَ الله ما دعا إليه ربُّ العزّة في قوله تعالى: ﴿وَفِيۤ أَنفُسِكُمُّ أَنلَا تُصِرُونَ﴾ [الذرايات: الآية 21].

قلت: أوليس الإمعان في التدبّر في النفس البشرية والإفراط في ذلك يُفضي بدوره إلى القول بالاتحاد ووحدة الوجود وهذا ما أراك تريد أن تُجنّبنيه. قال: بلى. وهذا بلا ريب من الضلالات والمجازفات، ولم يجرؤ على القول بها سادة الطريقة من أشراف المتقدمين من أضراب إبراهيم بن أدهم وذي النون المصري، وبشر الحافى، والفضيل بن عياض، والجنيد، وآخرين.

قلت : هات إذن بربك حدِّثني عن النفس. قال: وهل أجد شيئاً يليق بهذا المقام أفضلَ من عينية الشيخ الرئيس، ثم أخذ ينشد:

هَبَطت إليك من المحلِّ الأرفع محجوبةٌ عن كلِّ مقلةِ عارفٍ وصَلَت على كُرْهِ إليك وربما تبكي وقد ذَكرت عُهوداً بالجمي وتظل ساجعة على الدّمن التي إذ عاقها الشرك الكثيف وصدها ختى إذا قَرُبَ المسيرُ من الجمي هَجَعَتْ وقد كُشِف الغطاءُ فأبصرت وغَدت تغرّد فوق ذِروةِ شاهتٍ فلأيِّ شيء أُهبِطت من شاهتٍ فكانتها برقٌ تألق بالجمي

ورقاء ذات تعزز وتسمنع وهي التي سَفَرت ولم تَتبرقع وهي التي سَفَرت ولم تَتبرقع كرهت فراقك وهي ذَات تَفَجُّع بسمدامع تهمي ولمَّا تُقْلِع درست بتكرار الرياح الأربع قفص عن الأوج الفسيح الأربع ودنا الرحيل إلى الفضاء الأوسع ما ليس يُدْرَك بالعيونِ الهُجّع والعِلم يرفع كلَّ من لم يُرْفَع عالٍ إلى قعر الحضيضِ الأوضع ثم انطوى فكاته لم يَلْمَع

قلتُ: يرحمك الله أيها الشيخ لقد ذكرتني بأبياتٍ على غرارها لشهاب الدين السهروردي.

قال: لعلك تعني السُّهرَوَرْدي المقتول صاحبَ (هياكِل النَّور) و(حكمةِ الإشراق).

قلتُ: هو بعينه، وهو صاحب رسالة (أصوات أجنحة جبريل).

قال الشيخُ: هاتِ أسمعنيها. قلتُ: أنشد المقتول:

خَلَعَتْ هياكِلَها بجرعاء الحِمى وتلفتَتْ نحو الديارِ فشاقَها وقفتُ تسائله فرد جوابَها فكأنما برقٌ تألق بالحمى

وصَبت لمغناها القديم تَشوقا ربعٌ عفَت أطلالُه فت مزَّقا رَجْعُ الصّدى أن لا سبيلَ إلى اللقا ثم انطوى فكأنه ما أبْرَقا قال الشيخُ العارفُ: هذا والله حسنٌ جداً. اقتربتُ من الشيخ أكثر ووضعت يديَّ على ركبتيه متذللاً، وقلت له: ذكرْتَ نفراً من الزهَّاد فهلاً حدَّثتني عن بعضهم. قال: هؤلاء يا عبدَ الله قومٌ انقطعوا للعبادة وخرجوا من دنيا الناس بالمجاهدة وإن كانوا من قبل لمن الغافلين شأنهم شأن أغمار البشر.

اعلم يا عبد الله أن بداية الهداية لحظة ربانيّة يُشْرِقُ فيها نورُ الله في قلب عبده الموعود فيفيض ذلك على جوارحِه فترى غير الذي ترى وتسمع غير الذي تسمع. فهذا إبراهيمُ بن أدهم كان على موعدٍ مع الهداية.

خرج يوماً كعادته يطلب الصيدَ وكان أميراً من بلخ، ولم يكن يعبأ بشيء غير متعته ولذته، فجرى وراء ظبيةٍ فابتعدت عنه ونأت به عن صَحْبِه، وظلّ يجرى خلفها حتى أدركها وقد أجهدها الجريُ فتعثرت أمامه وهي مروّعة تلهث. وضع سهمه في قوسه وكاد يرميها لولا أنه سمع صوتاً أو خيّل إليه ذلك، يناديه:

يا إبراهيم ألهذا خلقت؟ أم بهذا أُمِرْتَ؟ اضطرب الأميرُ البلخيّ واعترته رعدةٌ ونزل عن فرسِه وأفلتت الظبية، وأجهش بالبكاء. وفي الطريق صادف راعياً عليه جبة من صوفٍ أخذها منه وأعطاه فرسه وما معه، ثم لبس خرقة الصوف وضرب في البريّة وانقطع إلى العبادة، وكان عامة دعائه رحمه الله:

«اللهم انقلني من ذلِّ معصيتك إلى عِزّ طاعتك».

قلتُ: وماذا عن الفضيل بن عياض؟ قال: وهذا عبدٌ آخر كان على موعدٍ مع الهداية، وقد وُلد هنا في سمرقند، ونشأ في (أبيورد) ومات في مكّة، أتدري عبدَ الله أن الفضيل هذا كان من الشطّار والعيّارين يتربّص بالمسافرين فيسلبهم ما معهم حتى سمع يوماً هاتفاً يقول: ﴿أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخْشَعَ فُلُوبُهُم لِنِكِرِ اللّهِ المحديد: الآية 16]. فقال: يا ربّ قد آن. فرجع فأوى إلى خربةٍ فإذا فيها نفر من الناس فاقترب منهم دون أن يحسّوا به فسمع بعضهم يقول: نرتحل الآن. والبعضُ الآخرُ يقول: لا. حتى نصبحَ فإن فضيلاً على الطريق يقطع علينا. فحزن الفضيلُ لذلك حُزناً شديداً وهالة أن يرتاعَ الناسُ منه، فتاب الفضيل فحزن الفضيل لذلك حُزناً شديداً وهالة أن يرتاعَ الناسُ منه، فتاب الفضيل

وجاور الحَرَمَ حتى مات ولُقِّبَ بعابد الحرمين. قلت: وماذا عن بشر الحافي. قال: كان من أعيان الناس مرّ يوماً فأصابَ ورقةً مكتوبٌ فيها اسمُ الله عزّ وجلّ قد دِيست بالأقدام فأخذها واشترى بدرهم كان معه بعض الطّيبِ فطيّبها به وجعلها في شقّ بحائط فرأى في المنام كأن قائلاً يقول له: با بشر طيّبتَ اسمي في الدنيا لأطيّبن اسمك في الدنيا والآخرة.

إذا كنت يا عبدَ الله لا بد قارئاً فاقرأ عن هؤلاءِ وتدبّر في حياتهم ولكن لا تنسَ يا بنيّ أن الحياة عقيدةٌ وجهادٌ وما كانت قطّ انصرافاً عن الدنيا وإعراضاً عن أمر إصلاحها وتَدبّر مقالة العالِم الرباني عبد الله بن المبارك إِذْ يعاتبُ صاحبَه الفضيل مع ما يعرف له من مقام وورع حيث يخاطبه منشداً:

لعلمتَ أنك في العبادةِ تلعبُ فنحورنا بدمائِنا تتخضَّبُ فخيولنا يومَ الكريهةِ تَتعبُ رَهْجُ السنابِكِ والغبارُ الأطيبُ يا عابدَ الحرمين لو أبصرتناً من كان يخضّب جيدَه بدموعِه أو كان يُتعِب خيلَه من باطلٍ ريحُ العبيرِ لكم ونحن عبيرنا







## العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُحَذِّرُ مِن بَعْضِ خُرَاهَاتِ أَهْلِ الطَّرِيقَةِ..

وَقَع كلامُ الشيخ في نفسي موقعاً حسناً، وكنت أحبُ أن أستزيدَه منه فمنعني من ذلك أمران: مهابةُ الشيخ ووقارُه، وخطورةُ الموضوع. وهذان معاً عَقَلا لساني. قد لا يجد المرءُ معنى لكلامي هذا حتى يُقيَّضَ له أن يجلسَ في حضرة رجلٍ من طبقةِ العارفِ النيسابوري فيستحوذَ على قلبه وعقلِه بصفاء روحِه، ونقاءِ سريرتِه، ورباطةِ جأشِه، وسَدادِ منطِقه، وبليغِ لغته، وجرأتِه في الحقّ.

لم يكن أمامي إلا أن يبدأني الشيخُ بالحديث أو أتدبّرَ حيلةً لأفاتحه في أن يكملَ أمامي ما بدأه من الحديثِ عن أربابِ الطريقةِ. وبينما كنتُ أفكر في هذا الأمر جاء الفَرّجُ حيث سمعتُ صوتاً يأتى من وراء باب الدّار ينشد قائلاً:

سلامٌ على طِيب المقامِ سلامٌ فليس لعينِ المستهام منامُ ولو ترك الإغماض يوماً لجفْنِه لأيقظه مما يُجنُ ضِرامُ

قلت مُسْمِعاً الشيخَ العارفَ: هذا واللهِ صوتٌ أعرفه. انتبه الشيخُ وقال:

مَنْ هو؟ قلتُ: منصور الدرويش، أشهرُ دراويش سمرقند، بل هو أشهرُ أهِله على الإطلاق فلا يكاد يوجد أحدٌ يجهله. . حتى إن واليَ سمرقندَ حينما بلغه خَبرهُ وحبُّ الناس له همّ بحَبْسه حَسَداً. هذا الدرويشُ لا يفتأ يدور في

شوارع المدينة وطرقاتها والصبيانُ يجرون خلفه يرددون ما يقول، والكبارُ يدعونه إلى مجالِسهم بعضُهم بنيةِ الاستخفافِ به، وبعضُهم الآخر بنيةِ الاستماع إلى شعره ومواعظِه وإن جاءت على خِلافِ هَواهُم. . وكان كلّما وقف بجماعة تمثَّل بقول جميل:

ألا أيّها النوّامُ ويحكمُ هُبُوا أسائِلكم هل يقتُلُ الرجلَ الحبُّ

قال الشيخُ العارفُ: قُم عبدَ الله فادْعُه. فنهضتُ وفتحتُ البابَ فإذا هو متكىءٌ على جذع شجرة كَستناء بباحِة الدار. نظر إلىّ وقال: هل أنت موجود؟ قلت في صوتٍ مسموع: اللهم يا مسلّم العقول من الآفاتِ سلّمنا. أشرتُ إليه بيدي أن أقبِل. دخل الدرويشُ ووضعَ يَدَه على كتفي وأنشده:

أرى كلَّ إنسانِ يرى عيبَ غيره وما خير مَنْ تخفى عليه عيوبه ويبدو له العيب الذي لأخيه

ويعمى عن العيب الذي هو فيهِ وكيف أرى عيباً وعيبى ظاهر وما يعرف السوءاتِ غيرُ سفيه

لطمني الدرويشُ بقوله، فأحسستُ بندم شديدٍ لما قلتُ. جلس في وسط الدار وشرع يحملق في الشيخ العارف وقد وضع طَرَفَ ثوبه المرقّع بين أسنانه وظل الرجلان يتبادلان النظرات. أردتُ أن أقطعَ هذا الصمتَ المطبقَ فسألتُ الدوريشَ: أين أنت أبا سعيد لم أرك منذ وقت؟ نظر إلىّ وأنشد:

> فهام بحبّ الله في القفر سابحاً نهاه النُّهي فارتاع للخوف باطنه فلما جرى في القلب ماء يقينه طوى دهره بالصوم حتى كأنما فعاد بحزن قد جرى بضميره يُسرُّ الفتى ما كان قدّم من تقى

وحطّت على سوق القدوم رواحِلُهُ وخاف وعيدالله فالحقُّ شاغله فأنبت زرعاً لم تجفُّ سنابله عليه يمين أنه لايزايله تنوحُ به أعضاؤه ومفاصلُهُ إذا عرف الداء الذي هو قاتلُهُ

ابتسم الشيخُ العارفُ وقال: ما أجمل ما قلتَ يا منصور! أليس هذا من

كلامٍ حَيّان بن خيثم المجنون؟ أجاب: بلى. ولكن أما بلغك أن هذيان المجانين إرث بين المجانين على مرّ الدهور؟ أجاب الشيخ: بلى، فبعضهم يرثه كلالة، وبعضهم يرثه تعصيباً. لم أفهم شيئاً مما قيل. قدَّمت بعض الطعام للدرويش فدسه في جراب كان يحمِلُه. واتّجه صوب الباب ثم التفت نحونا وكأنه يريد أن يقولَ شيئاً ثم أحَجَم عنه. كان وَجهه أصفرَ شاحباً كمن أُخْرِجَ من قبر. قلت: أبا سعيد هل أصابك شيء؟ خرج الدرويش دون أن يفوة بكلمة حتى إذا اقترب من شجرةِ الكستناء سمعناه ينشد:

قد لَسَعَتْ حيةُ الهوى كَبِدي فلا طبيبَ لها ولا راقي إِلاَّ الحبيبُ الذي شُغِفْتُ به فعنده رُقيتي وترياقي

قُلت في نفسي مبتهجاً: هذا والله مفتاحُ العودةِ إلى ما وقفتُ عنده من حديثٍ مع الشيخ العارفِ عن الطريق وأهلِها. قلتُ للشيخ: هذه الأبياتُ كأنني قرأتُها في بعض كتب المتصوّفة، أجاب الشيخُ: صدقتَ. وهي أبياتٌ حسنةٌ لولا أنها ارتبطت بحكايةِ باطلةٍ. قلت: هلا أخبرتني عنها؟ قال: هذه الأبياتُ رواها السُّهروَرديّ في كتابه (عوارف المعارف). قلت مقاطعاً: هل هو المقتول؟ أجاب: كلا فالمقتولُ هو شهاب الدين من أعيان المائة السادسة واسمه يحيى. وصاحبُ (عوارف المعارف) هو أبو حفص عمر السّهروردي. وفي (العوارف) عن أنس قال: كنا عند رسول الله ﷺ إذ نزل عليه جبريل عليه السلام فقال: يا رسول الله إن فقراء أمَّتِك يدخلون الجنَّةَ قبل الأغنياء بنصفِ يوم وهو خمسمائة عام. فَفَرِحَ رسولُ الله ﷺ فقال: هل فيكم من يُنْشِدُنا، فقال بدوي: نعم، يا رسولَ الله، فقال: هات، فأنشد الأعرابيُّ تلك الأبيات. . فتواجد رسولُ الله ﷺ وتواجد الأصحابُ معه حتى سقط رداءُه عن منكبيه، فلما فَرغُوا وأوى كلُّ واحدٍ منهم إِلَى مكانه قال معاوية بن أبي سفيان: ما أحسنَ لعبَكم يا رسولَ الله. فقال: «مه يا معاوية ليس بكريم من لم يهتز عند ذكر الحبيب» ثم اقتسم رداء رسول الله من حضرَ بأربعمائة قطعةً. وهذه حكاية يا عبد الله باطلة فانتبه. وهي لا تروج إلاًّ بين الجهّال. وآفِتها رجُلّ اتّهم بالوضع والاحتلاق اسمه أبو بكر عمار بن إسحاق

وقد نبَّه إلى ذلك من ألّف في الموضوعات، قلت: مثل مَن؟ قال: مثل ابن عراق الكِناني في (تنزيه الشريعة المرفوعة)، والعجلوني في (كشف الخفاء ومزيل الإلباس) وقبلهما شيخ الإسلام في رسالة له عن السماع ضمن مجموعة رسائله الكبرى. والعجيبُ يا عبد الله أن بعض متأخّري المتصوفة ينقلون هذه الحكاية الباطلة عن (عوارف المعارف) بينما صاحبُ العوارفِ نفسُه يقول عنها: «ويخالج سرّي أنَّه \_ أي هذا الخبر \_ غيرُ صحيح، ولم أجد فيه ذوق اجتماع النبيِّ على مع أصحابِه وما كانوا يعتمدونه على ما بلغنا في هذا الحديث، ويأبى القلبُ قبولَه».

فَتيقَظْ عبدَ الله ولا تغترَّ بمثل هذا. قلتُ: جازاك الله عنِّي خيرَ الجزاء أيها الشيخُ الفاضل. قال: إذا استغلق عليك فهمُ بعض الأمور من شأن أهلِ الطريقةِ فَسَاني عسى أن تجدَ حاجتك أو أدلك على موضعها. قلتُ: نعم، إن في نفسي شيئاً من بعض الأمور لو أذِنْتَ طرحتُها عليك، قال: هاتِ ولا تتردد. قلت: كنتُ يوماً جالساً مع نَفَر من فقراء الصوفيةِ نذكر الله وبينما نحن في شغلنا ذلك إذ نهض أحدُهم وقال وكأنه يحدّث غيرَنا: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته. قلتُ له: على من تردّ السلام؟ ابتسم وقال: هذا الخَضِرُ صاحبُ موسى يُقْرثكم السلام. فتناظرنا ليلتَها في حياةِ الخَضِر وخلودِه ولم نَصِلْ فيها إلى شيء. فهل السلام. فتناظرنا ليلتَها في حياةِ الخَضِر وخلودِه ولم نَصِلْ فيها إلى شيء. فهل عندك عن هذا الأمر نبا؟ قال: اعلم يا عبدَ الله أن هذا موضعٌ من المواضع الذي اغترّ به كثيرون وهذا يتنافى مع صريح القرآن وصحيح السنّة وإجماع المحققين. فأما القرآنُ فقولُه تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَنَا لِشَرِ مِن فَبْلِكَ ٱلْخُلَدُ ﴾ [الانبيَاء: الآية 13]، فأما القرآنُ فقولُه تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَنَا لِشَرِ مِن فَبْلِكَ ٱلْخُلَدُ ﴾ [الانبيَاء: الآية 13]، فالخَضِر إن كان بشراً فقد دَخَل في هذا العموم لا محالةً، ولا يجوز تخصيصُه فاله.

وأما السُّنَّة فما أخرجه الشيخان أنّ رسولَ الله ﷺ قال: «أرأيتَكم ليلتكم هذه؟ فإنّ على رأس مائة سنة منها لا يبقى على ظهرِ الأرض ممن هو اليوم عليها أحدٌ».

وأما إجماعُ المحققين فإن أكثرَ أهلِ العلمِ ممن يُعتَدُّ بقولهم كالبخاريِّ في

المتقدمين وابن حجر في المتأخرين على أن الخَضِر ليس حيّاً. فضلاً عن أن هذا يتنافى مع العقل. قلت: أين أجد تفصيلَ هذا الموضوع؟ قال: عليك بـ (المنار المنيف في الصحيح والضعيف) لابن القيم ففيه عرض وتحقيق قد لا تجده في غيره، وإن أحببت تفصيلاً أكبر فرسالة (الزهر النضر في نبأ الخضر) لابن حجر فقد استوعب كلّ ما قيل في الموضوع، ويقرّر في نهايتها أن الذي تميل إليه النفسُ من حيث الأدلة القوية خلاف ما يعتقده العوام من استمرار حياته.

اعلم يا عبد الله أنّ كثيراً من هذه الخرافات لا أصلَ لها وإن شاعت بين الناس، قلت: هل هنالك خرافاتٌ أخرى تحبّ أن تحدّثني عنها؟ قال: نعم. سأحدثك غداً عن فرية دعوى إيمان فرعون، وخرافة الأوتاد والأبدال، وتقديسِ إبليس وتعظيمِهِ وأشياءَ أخرى. وحسبُك اليومَ من القلادِة ما أحاط بالعنقِ.







## نوحٌ الجامعُ القاصّ يهيّج العامَّةَ على عبد الله المحجوب..

سكت الشيخُ العارف ساعة، ثم نهض واتجه نحو الباب قائلاً: سأخرج الآن يا عبد الله. قلت: إلى أين ونحن في منتصف الليل؟ قال: لشأن يعنيني. لم أجرؤ على سؤاله عن شأنه ذاك. ولكنني سألته: أين أراك؟ قال: ظهر الغد عند صاحبك الورّاق. ودّعت الشيخ، وقبل أن ينصرف شدّ على يدي وقال: عبد الله لا تنس كفارة المجلس. قلت: الحمدُ لله إني أحفظها. قال: هات أسمعنيها قبل أن أمضي. قلت: سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك. قال: أحسنت. انصرف الشيخ وهو يدعو: اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول به بيننا وبين معصيتك، ومن طاعتِك ما تبلّغنا به جنتك، ومن اليقين ما تهون به علينا مصائب الدنيا، انطلق الشيخ في خطى متثاقلة. أحسستُ بعد انصرافه بأن النعاس يغالبني فأخلدت إلى النوم، ورحت أغط في سباتٍ عميق لم أفق منه إلا وقد اكتنفني ضوءُ النهار.. وأخذت أشعةُ الشمسِ المتسللة عميق لم أفق منه إلا وقد اكتنفني ضوءُ النهار.. وأخذت أشعةُ الشمسِ المتسللة من كوةٍ في الجدار تداعب جفنيً.

نهضت مذعوراً فقد انصرم طرف من النهار. استعذت بالله من الشيطان الرجيم، وجرى على لساني ما حفظته من حديث المصطفى: «اللهم بك أصبحنا، وبك أمسينا وبك نحيا، وبك نموت، وإليك النشور»، ويُحي لقد ضيّعتُ صلاةً الفجر. . لقد كان بيني وبينها قبل أن آوي إلى فراشى ساعة أو ساعتان.

ألا بئس ما صنعت. . هذا هو التفريطُ بعينه . استغفرتُ الله وقمتُ أتوضأ من فوري وأنا أستحضر قولَه تعالى: ﴿وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيّ ﴾ [طه: الآية 11] وقفت بين وقوله تعالى: ﴿السَّيْطُنُ فَأَسَنَهُمْ ذَكْرُ اللَّهِ ﴾ [المجادلة: الآية 19] وقفت بين يدي الباري وصليت ركعتين، ثم ركعتين أخريين . . انتابتني بعضُ السكينة . قلت في نفسي: لا أعود لمثلها إن شاء الله . تناولت قدحاً من اللبن وبعضاً من فضل طعام . وخرجت أستحت الخطى نحو سوق الورّاقين وأنا أنشد أبياتاً وقفت عليها في أحد كتب الرقائق، وهي:

يا ذنوبي عليك طال بكائي في كتابي عجائبٌ مُثبتاتٌ نظرُ العينِ قادني للخطايا تالياً للقرآن يتلو المعاصي

صرتِ لي مأتماً فقل عزائي ليتني ما لقيتُها في بقائي إذا أذِنَتِ السلحوظُ للأهواءِ اسمه في السماء عبدٌ مُرائي

وبينما أنا كذلك إذا بمنصور الدرويش يعترض طريقي، ويشد طرف ثوبي وهو ينشد:

يا نفسُ قومي بي فقد نام الورى وأنت يا عينُ دعي عنك الكرى

إنْ تفعلي خيراً فذو العرش يَرى عند الصباح يَحمد القَوم السُرى

قلت: عجباً. من أعلم هذا الدرويش بما كان من أمري. شدّني من ثوبي مرةً أخرى وهزّني هزّاً عنيفاً، وقال:

طال القيبامُ لهجعة النُّوام يا سيدي ومؤمّلي وموثقي

وتراك مطَّلِعاً لطول مقامي من أجل حبك قد هجرت منامي

قلت: لله ما أعجب أمرَ هذا الدرويش، ولولا أنني أعلم أن به جِنَّةً لقلت إنه أعقل أهل سمرقند. نظر إليّ الدرويشُ بعينيه الغائرتين المجهدتين وقال:

يدريك ماذا يُجنُّهُ الصدفُ فيه وإن مسَّ جسمَه العَجفُ

إياك أن تسزدري السرجال ومسا نفس الجواد العشيق باقية

#### فالمحررُ حررٌ وإن ألم به الضّر ففيه الحياء والأنفُ

قطعت الطريقَ كلُّها وأنا في حالة هيمان حتى انتهت بي قدماي عند بوابة السوق الكبير، حينتذ انتبهت لأصواتِ الباعةِ، وجلبة المارة وتذكرت دعاءً كان الرسول الكريم إذا خرج إلى السوق يقوله؛ وهو قوله: «بسم الله. اللَّهم إني أسألك من خير هذه السوق، وخير ما فيها، وأعوذ بك من شرّها وشرّ ما فيها. اللَّهم إنى أعوذ بك أن أصيبَ فيها يميناً فاجرة، أو صفقة خاسرة» دخلت إلى السوق فإذا بجمع من الناس احتشدوا يستمعون إلى أحد القصّاص ويدعي نوحٌ الجامع وكان مفتوناً بكل عجيبة ولا يروي إلاَّ الغرائبَ والمنكرات، ويزعم أنه أعلمُ الناس. . ويسوق حكاياتٍ ملفقةً تضحك الثكلي، ويروي أحاديثَ ليس لها خُطُمٌ ولا أزمّة أكثرها من الموضوعات المختلقة وأهونها من الضعيف غير المنجبر. وكان من مضحكاتِه التي سمعتها منه ذات يوم حديثه عن أشياخه الذين تلقى عنهم، وذَكَرَ منهم الإمام فخر الدين الرازي، ولا أنسى أنني قلت له يومئذ: كيف يكون الرازي شيخَك وبينك وبينه أكثر من ثمانية قرون؟ قال محدثاً الجمهور ومشيراً بأصبعه نحوي: اسمعوا ماذا يقول هذا الأحمق. كأنه ليس في الدنيا إلا (رازيّ) واحدٌ هو صاحبُه. حوّل نظرَه نحوى وقال: ألم تقرأ فيما قرأتَ إن كنت تُحسِنُ القراءةَ أن الرازي نسبة إلى بلاد الريِّ؟ قلت: بلى. وينسب إليها أبو حاتم الرازي المحدِّث، وأبو بكر محمَّد بن زكريا الرازي الطبيب، والمفسر.. قاطعني وقال: هو ذا صاحبي الذي تلقيتُ عنه، قلت: ولكن صاحبَ التفسير هو نفسه الإمام فخر الدين الذي ذكرتهُ لك وقد مات وأسلافك في أصلاب آبائهم. قال دون حياء: هل لصاحبك تفسير؟ قلت: نعم. إنه مفاتيحُ الغيب. صاح الرجل: الله أكبر فصاحبي غير صاحبك لأن تفسير شيخنا الرازي اسمه (مغاليق الشهادة) قلت له ضاحكاً: وأين نعثر على نسخة منه؟ قال: هذا شي دونه خرط القتاد. أدركت وقتئذ أنني كنت أجادل دعيّاً لا يستحي وكاد يهيُّجُ علىّ العامة يومها فانصرفت مخذولاً.

لم أجد نفسي اليوم إلاَّ وأنا في قلب هذا الحشد، يَدْفَعُني الفضول لسماع

المزيد من أباطيله.. اقتربت أكثر فأكثر حتى سمعته يقول: حدَّني الخضرُ وقال لي: يا نوحُ قد أوتيتَ حظاً من المعرفة لم يؤته أحدٌ من قبلك.. إنك تُسْأَلُ فتجيبَ. لم أتمالك نفسي، فقلت له: ما هذه الافتراءات والأكاذيب التي تسمِّم بها عقولَ العامِة. أجاب الرجلُ بكل وقاحة: أفسحوا لحاطبِ الليلِ.. أعمى البصيرة. انفرجت صفوفُ الناس ووجدت نفسي أمامه وجهاً لوجه. بادرني بالكلام قائلاً: أتعلم يا فتى لِم سُمِّيت (الجامع)؟ لم ينتظر ردي وأجاب: لأنني جمعتُ من كل ضرب من ضروب المعرفة قدراً لا يبلغ عُشْرَه شيوخُك مجتمعين. قلت في نفسي: حمداً لله أنه قال (مِن) وإلاَّ فإنه يكون قد أعظمَ على مجتمعين. قلت في نفسي: حمداً لله أنه قال (مِن) وإلاَّ فإنه يكون قد أعظمَ على ويستخفّ بمعرفتي. إني سائله أمامكم عن أمور يجيبُ عنها في الحال فإن فعل تركتُ السوق، وإن لم يفعل لا يبرح حتى يؤدّبَ جزاءَ طيشِه ونزقِه. أدركت أن هذا اللعينَ أطبق عليّ. حاولت أن أفلت فلم أستطع. قال: هات أسمعنا ما المراد من هذه الأبيات:

مَن باتفاقِ جميع الخَلْق أفضلُ مِن ومِن علي ومِن عثمان وهو فتي

قلت: لا أعرف. قال:

من كان والدُها ابناً في البنين لها

قلت: لا أعرف. قال:

مَن الفتاةُ لها زوجان ما برحا

قلت: لا أعرف. قال:

وآكل وسط شهر الصوم منفرداً وآكل فيه ليلاً لم يبقل أحدً

قلت: لا أعرف. قال:

شيخِ الصحابِ أبي بكر ومِن عُمَر من أمةِ المصطفى المختارِ من مُضَر

وذاك غيرُ عجيبٍ عند ذي نَظَر

تىزوجىڭ ئالىئاً حِلُّ بىلا ئُكر

عمداً نهاراً ولم يفطر ولم يزر بمصومِه من سُراة الرأي والأثر وأوجد الروحَ فيهم خالقُ الصّور

ثلاثةٌ فَرْجُ أنشى منه ما خَرَجُوا قلت: لا أعرف. قال:

وسارقٍ هَتَك الحرْزَ الحريزَ ولم

قلت: لا أعرف. قال:

يقطع بلا شبهةٍ والمالُ ذو خطر

وسَارَ قبرٌ بمن فيه إلى أمد من الزمانِ فلا يُنكر لذي الخبر

قلت: لا أعرف. قال: لقد أبرأت ذّمتي فدونكم الفتي.

هَاجَتْ الدهماء وانقضَّت عليّ دَفْعةً واحدة، ولم أشعر إلا وقد انهالت عليّ بالنعال من كل جانب. . كان آخر ما تردد في مسمعي قبل أن يغشى عليّ كلما نوح الجامع: هذا بعضُ مما عندي فلا تعد لمثلها. لم أفق من غشيتي إلاَّ بعد أن أهرق عليّ ذَنُوب من الماء.

تحاملت على نفسي وخرجتُ لعلِّي أدرك موعدي مع شيخنا العارف عند أَبي عليّ الورّاق.

C. A. C.





## العارِف النَّيْسَابُورِيِّ يُجِيبُ عَلَى أَسئلةِ نُوح الجامعِ ويختَبرُه بلغزٍ فقهيٍّ

اتجهت نحو سوق الورّاقين وأنا أجرّ أذيالَ الخيبةِ، فما وقع لي اليوم هو أشدّ ما قابلتُ في حياتي وأقساه. ولم أجد ما أعلّل به نفسي غير أبياتٍ حفظتها في صباي:

لماذا توالت عليّ النقم أجل أنها أدري بسسر الألم أحطم أصنامَهم شم لا أهدم أبياتهم شم لا أهدم أبياتهم غرور النفوس أأسلب منهم غرور النفوس أأوقظهم من سباتٍ حَلا فلا غرو إن حاربوا موقظاً

وخلّي عليّ كخصمي هَجمْ فإنسي لسموقِدُ ذاك السَّرَمُ يشور الألى يعبدون الصَّنَمُ يضجّ الألى بيتُهم قد هُدِمُ ولا يرسلون عليّ الحُمَمُ وأحرمهم من لذيذ الحُلمُ وإن قيابيلوه بسنار ودَمُ

وقفت عند دكان أبي علي الورّاق، وكان واقفاً ببابه. سألني:

ويحك ماذا أصابك؟ قلت: لا تجزع. هديةً أهدانيها غوغاءُ السوق لا أذاقك الله مثلها. قال: أهو أنت من... قاطعته: نعم هو أنا.

أَبْلَغَكَ خَبري قبل أَن أصلَ إليك؟ قال: نعم. ألم تعلم أن قَالة السُّوء تسري

في جنباتِ السوق سريانَ النار في الهشيم؟ هات حدَّثني ما كان من خبرك. قلت: لا تعجل عليَّ وجثني ببعض الماء. دخل أبو عليّ إلى الدكان ولم يمكث طويلاً حتى أَحْضَرَ إبريقاً من الماء وشرع يصبّ عليَّ وأنا أغسل وجهي وأطرافي، وصاحبي أبو عليّ لا يفتأ يعيد على مسامعي أبياتاً من الشعر وكأنه يستخفّ بي:

> ومن أراد العُلاعفواً بلا تعب لابدّ للشُّهٰدِ من نَحْل يمنعه لا يُبْلَغُ السُّوْلُ إلاّ بعد مولمة

لا يمتطي المجد من لم يركب الخَطَرا ولا ينال العُلا من قَدَّم الحَذرا قضى ولم يقضِ من إدراكها وَطَرَا لا يجتني النفعَ من لم يحمل الضَّرَرا ولا يتمُّ المنى إلاَّ لمن صَبَرا

رفعت عينيَّ نحوه، ولم أجد ما أدفع به استخفافه إلاَّ بيتاً من الشعر يتيماً لمع في ذهني وقتها، وهو:

تقلّدتني الأيام وهي مدبرة كأنني صارمٌ في كفّ منهزم

سألت أبا على: ألم يأت أحد للسؤال عنى؟ أجاب: بلى شيخ لا أعرفه، ما أحسبه من أهل هذا البلد. إنه بداخل الدكان ينتظرك. قلت: ويحك لماذا لم تخبرني منذ وطأت قدماي عتبةَ دكانك؟ قال: لم أشأ أن تلقاه وأنت على هذه الحال. دلفت إلى داخل الدكان، فإذا بشيخنا العارف جالساً يقلّب كتاباً بين يديه. سلَّمتُ عليه، وجلستُ بقربه. سألني: عبدَ الله ما الأمر؟ قلت: لا شيء. قال: المعذرة يا بنيّ فقد طرق سمعي ما دار بينكما على كره مني. فلا عليك، هات أخبرني بما جرى. حدَّثت الشيخَ بقصّتي مع نوح الجامع، وكيف هيَّج عليَّ العامةَ، فانهالوا عليَّ ضرباً بالنعال في وسط السوق. قال: لا عليك يا بني ﴿ وَعَسَىٰ آن تَكْرُهُواْ شَيْنًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمٌّ ﴾ قلت: وأيّ خيرٍ ترى فيما جرى؟ أمن الخير أن تسخر منّى العامة؟ .

قال: قد يحتاج المرءُ من حين إلى آخر إلى ما يكبح جماحَ نفسه كلما عنَّ لها أن تفعلَ ما تُحب. ولو فكرت قليلاً لعلمت أن ما أصابك درسٌ مفيد لا يقدّر بثمن. اعلم يا عبدَ الله أنك أخطأتَ أكثر من مرة.

الأولى: حينما تكلّمتَ وأنت تطلب الغلبةَ لا الحقّ حتى يقول الناسُ إنك عالمٌ. فاستويت هنا مع نوح القاص. فظهر عليك بما تجهل.

الثانية: حينما قبلتَ أن يكون سائلاً، وأن تكونَ المسؤولَ. وحظ السائل في الغلبة أكبر، لأنه لن يسألك إلاّ فيما يظن أنك تجهله.

والثالثة: حينما جعلت الدهماء خصماءَك، وهؤلاء يتكلّمون بلغة أنت تجهلها أو على الأقل لا تحذقها، ولذلك سُمِّيت بالسوقة، وواحدها السوقي نسبة إلى السوق، وما أصابك بعضٌ من لغة تلك السوق، حيث لا يجتمع في السوق إلاَّ سقطُ المتاع. وقيل: ما سُمِّيت الدهماءُ سوقةً إلاّ لانسياقها وراء كل ناعق.

استطرد الشيخُ قائلاً: لا تثريبَ عليك. قم بنا نعود إلى البيت. تركنا دكانَ أبي علي بعد أن سلّمنا عليه وخرجنا دون أن يكلّمَ أحدُنا صاحبه. ثم توقفتُ فجأةً فسألني الشيخُ: ما الأمرُ؟ قلت: أعرف طريقاً أقرب إلى البيت غير هذه.

ابتسم الشيخُ وقال: أتهزأ بي يا عبد الله؟ قلت: حاشا لله أن أفعلَ. قال: إذن أفصِح. قلت: هذه الطريق تفضي إلى وسط السوق حيث يجلس نوحٌ القاصّ. وأكره أن يراني. قال ويحك هل عدتَ تخافه؟ إنك بصنيعك هذا تعترف بهزيمتك أمامه. إذا عجزت اليوم عن ملاقاته فإنك لن تقوى على هذا بعد ذلك. هيا امض بنا نختبر صلابةَ عودِك. انطلقنا فإذا نحن في وسط السوق حيث لم يبرح نوحٌ الجامع مجلسَه بعد وقد التفّ حوله الناسُ يستمعون إلى غرائبه ومناكيرِه، وما وقع بصره عليَّ حتى صاح من بعيد:

كناطح صخرةً يوماً ليوهِنَها فلم يضرها وأوهى قَرْنَه الوَعلُ

وقال: إن استزدتني يا فتى زدتك. ضغط الشيخُ على يديّ، واقترب من الحشد حتى دنا من القاص، وقال: سلامٌ عليك يا نوحُ. لقد بلغني من خبرك ما حبَّبَ إليّ لقاءك. انفرجت أساريرُ نوح القاص. استطرد الشيخُ يقول: لا عليك من هذا الفتى، فإنَّه بَعْدُ حَدَثٌ لا يعرف قَدْرَك. وما أكثرَ ما تُجْهَل أقدارُ

الرجال. كاد صاحبُنا يطير من الفرح وكدت أتميّز من الغيظ. نهض نوحٌ القاصُ من مجلسه وهو يقول: أفسحوا الطريقَ للشيخ الجليل. جلس الشيخُ العارف بجنب نوح القاص، ثم التفتَ إليه قائلاً: يا نوح سألت هذا الفتى عن مسائل. هلا أعدتها على مسمعى. قال: نعم. سألته:

من باتفاقِ جميع الخلق أفضلُ من شيخ الصحابِ أبي بكر ومِنْ عُمَر ومن عليّ ومن عثمانَ وهو فتى من أمة المصطفى المختار من مُضَر

قال الشيخُ العارف: هذا والله أسامة بن زيد. فقد أمّره رسول الله على جيش فيه أبو بكر وعمر، ولم ينفذ حتى توفي رسول الله، فبعثه الصدّيقُ إلى الشام وكان الصحابة في ذلك السفر يدعونه أميرَ المؤمنين. وكان عمرُ رضي الله عنه إذا رأى أسامة قال له: السّلام عليك أيها الأمير. ويجوز أن يكون الجواب: لا أحد إذا كان المراد بـ(مَنْ) استفهام نفي واستنكار. قال نوح: صدقت. وسألته:

من كان والدُها ابناً في البنين لها وذاك غير عجيبٍ عند ذي نظر قال الشيخُ العارف: تلك عائشة أم المؤمنين، وأبوها أبو بكر، وهو ابن لها لأنه يدخل في جملة المؤمنين. قال القاص: صدقت. وسألته:

مَن الفتاة لها زوجانِ ما بَرحًا تزوجت ثالثاً حِلُّ بلا نُكر قال الشيخُ العارفُ: هذه امرأة لها عبد وأمة. زوجت أحدهما بالآخر.

فصدق أنها امرأة لها زوجان، وإذا جاءها ثالث حُرٌّ فله نكاحُها. قال القاص: صدقت.

#### وسألته:

وآكلٍ وَسطَ شهرِ الصوم منفرداً عمداً نهاراً ولم يفطر ولم يزر وآكلٍ فيه ليلاً لم يقل أحد بصومه من سُراة الرأي والأثر قال الشيخُ العارفُ: لا ضيرَ على الصائم إن أكل نهاراً متعمداً، لأن النهار فرخ القطاة وولد الحبارى. ويأثم صائم رمضان إن أكل فيه ليلاً لأن الليل هنا ولد الكروان والمعنى أنه إذا أكل (ليلاً) في نهار رمضان أفطر.

قال القاص: صدقت. وسألتُهُ عن:

ثلاثة فَرْجُ أنثى منه ما خرجوا وأوْجَد الروحَ فيهم خالقُ الصّور

قال الشيخُ العارفُ: هم آدم، وحواء. وناقة صالح. قال القاص: صدقتَ وسأنته:

وسارَ قَبْرٌ بمن فيه إلى أمد من الزمانِ فلا يُنْكُر لذي خَبَر

قال الشيخُ العارفُ: هو يونس عليه السلام لما كان في بطن الحوت، قال القاص: صدقت. وسألته:

وسارقِ هتك الحِرْزَ الحريزَ ولم يُقطع بلا شبهةِ والمالُ ذو خَطَر

قال الشيخُ العارفُ: هو الصبيّ والمجنون والحربيّ. قال القاصّ: صدقتَ.

قال الشيخُ العارفُ: هذا جواب أسئلتك. فأجب عن سؤالي:

ذكاء ف مَا لَهُ من شبيهِ كلّ قاض وحَاد كلُّ فقيهِ تقيّ من أُمّه وأبيه الحَبْرُ أخٌ خالصٌ بلا تمويهِ ما تبقًى من الإرثِ دون أخيهِ فهو نَصٌ لا خُلْفَ يُوجَدُ فيه أيها العالِمُ الفقيهُ الذي فاقَ أفتِنا في قضية حاد عنها رجلٌ ماتَ عن أخ مسلم حرّ ولسه زوجة لها أيُّها فَحَوَتْ فَرْضَها وحَاز أخوها فاشْفِنَا بالجَوَابِ عمّا سَألنا

صمت نوحٌ الجامع. ووضع يديه على جبهته، ثم قال وقد تمعّر وجهُه:

أمهلني بعضَ الوقت أيها الشيخُ. قال الشيخُ العارف: لا بأس. أمهلك ثلاثة أيام. أيكفيك هذا؟ قال نوحُ القاص: نعم.



نهض الشيخُ العارف وسلّم على الناس مودّعاً ثم انصرف. . اقترب مني ووضع ذراعَه على كتفي، وسرنا معاً وأحسستُ بنشوةِ الانتصار على نوحِ الجامع حتى إنني نسيتُ ما كان منه معي هذا الصباح.



#### الإعْجَابُ بالنَّفْس واتَّبَاعُ الهَوَى

خرجنا من السوق تاركين نوحاً القاصَّ وراءنا وقد أخذ الحشدُ المجتمعُ حوله ينفضّ. بعث ذلك في نفسي الغبطة فقد ثأر لي الشيخُ العارفُ من ذلك الدّعيِّ، ولو استقبلتُ من أمري ما استدبرتُ لعدتُ إليه لأُسمِعَه بعضاً من جنسِ ما أسمَعني، ولأضْحَكَ ملءَ فِيَّ لمرآهُ وهو يتفصّد عرقاً أمام دهماء السوق وكان قبل حين منتفخاً كالطاووس. اتجهنا صوبَ داري وكانت تبعد نحو ساعةٍ سيراً على الأقدام وكنت أقطعها على ظهر الدابة في أقلّ من هذا الوقت بكثير.

ما زال يؤلمني ما وقع على ظهري من نعالِ العامة، غير أن وجودي بقرب شيخنا العارف أنساني ما أصابني، وقلت في خاطري مهوّناً على نفسي ما أَلمَّ بها من خطب:

أقول لها وقد جَشَأتْ وجاشَت رويدك تُحْمَدي أو تستريحي

نظر الشيخُ إليّ وهو يربّت على كتفي في حنوٌ كما الأم تهدهد وليدَها وأنشأ يقول:

يهُون علينا أن تُصاب جسومُنا وتسلمَ أعراضٌ لنا وعقولُ

أَثْلَجَ كَلَامُه صدري ووقَعَ في نفسي عذباً زلالاً وقوعَ الماءِ في فم الظمآن عند الهاجرةِ ثم استطرد الشيخُ يقول:

يا عبدَ الله تَعلَّم كيف تَصْفَح، وتعفو ولا تنسَ قولَه تعالى: ﴿ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحُ إِنَّ اللهَ يَعِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [المائدة: الآية 13] وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَآئِيةً أَلَّمُ فَلَوْتَ فَأَصْفَحَ الصَّفَحَ الطَّمَّةَ عَنْهُمْ وَقُلَ سَلَنَمُ فَسَوْتَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الرحر: الآية 85] وقوله تعالى: ﴿ فَأَصْفَحَ عَنْهُمْ وَقُلَ سَلَنَمُ فَسَوْتَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزخرُف: الآية 89].

قلتُ: ولكن ألم يقل الباري جلّ وعلا: ﴿ فَمَنِ آعَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَآعَتُدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ۖ [البَعْرَة: الآبة 194]؟ قال: بلى والأصلُ ردّ العدوانِ. وذلك هو العقدل. والعفو زيادة يتفضّل بها القادر وهو المتقي. وفي هذا يتفاوت الناس. ألم تقرأ يا عبد الله قوله تعالى: ﴿ وَجَرَّوُا سَيْتَةُ سَيْتَةُ مِثْلُما الْمَنْ عَفَى وَأَسْلَحَ فَأَجْرُمُ عَلَى اللّهِ اللّهِ وَلَا يَعْدُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ۚ [البَعْرَة: الآية 227]؟ يا عبد الله ألم يبلغك قولُ المصطفى ﷺ: «المسلمُ الذي يخالط الناس، ويصبر على أذاهم أن من الذي لا يخالطهم ولا يضبِر على أذاهم؟» وقد رُوي عن أبي هريرة أن رجلاً شتم أبا بكر والنبي ﷺ جالسٌ يتعجب ويتبسم. فلما أكثر ردّ عليه بعض قوله، فغضب النبي ﷺ، وقام. فَلَحِقه أبو بكر، وقال: يا رسولَ الله كان بعض قوله، فغضب النبي ﷺ، وقام. فَلَحِقه أبو بكر، وقال: يا أبا بكر ثلاث معكَ مَلَكٌ يردّ عليه فلمّا رددت عليه وقع الشيطان، ثم قال: يا أبا بكر ثلاث كلهن حق: ما من عبد ظُلِم بمظلمة فيغضي عنها لله عزّ وجل إلا أعز الله بها كثرة، وما فتح رجلٌ بابَ عطِية يريد بها صلة إلا زاد الله بها كثرة، وما فتح رجلٌ بابَ عطِية يريد بها صلة إلا زاد الله بها كثرة، وما فتح رجلٌ بابَ عطِية يريد بها صلة إلا زاد الله بها كثرة، وما فتح رجلٌ بابَ مسألة يريد بها كثرة إلاً زاد الله بها قلة».

يا عبدَ الله لقد قادَك العُجْبُ بنفسِكَ إلى ما تكره فسلّمتَ إليه قيادَك طائعاً غير مُكْرهِ حيث ظننتَ أنَّك بلغتَ من العلم ما تنالُ به أربَك، فساقتك قدماك إلى موطنٍ من مواطنِ الكِبْر والإعجابِ بالنفسِ، وهو إظهارُ العلمِ والتعاظم به أمام أعين العامّة وهذا هو التعالم.

العُجْبُ يا عَبدَ الله يدعو إلى نِسيان الذنوب وإهمالها، ويجعل صاحبَهُ يستعظم عبادته وأعماله فيتبجّح بها وينسى نعمة الله عليه بالتوفيق. ومن أشدِّ آفاتِ العُجْبِ وأفتكِها بأهلِ المعرفةِ استحسانُ الرأي المخطئ، والميلُ إلى

الخاطِر الفاسدِ لا لشيء إِلاَّ لأنهما من بناتِ أفكارهم وصَنْعَةِ عقولهم. ولا خلاصَ من ذلك إلاَّ بالاستهداء بنورِ القرآن، ومدارسةِ العلم، ومساءلةِ العلماء.

قلتُ: وما علاجُ العُجْب؟ قال: ما ذكرتُ لك بعضٌ من علاجِه. ولكن إن طلبتَ المزيد فاعلم أن لكلِّ داء علة ، وأوّلُ علاجِ الدّاء معرفةُ سببِه. وأكثرُ ما تُعَالَج عِللُ النفسِ بأضدادِها، وعلةُ العُجْبِ يا عبدَ الله الجهلُ المحضُ. وهذا من جميلِ قولِ صاحبِ (الإحياء) ودقيقِ فهْمِه، وعلاجُه بالمعرفةِ المضادّةِ لذلك الجهل. قد يشقّ عليك فهمُ ذلك للوهلةِ الأولى ولكن لو تأملتَ قليلاً لأدركتَ صحة هذا المذهب. فالمعْجَبُ بعقلِه، التيّاه بعلمِه يجهلُ أن عقلَه معقولٌ بأصفادِ الحيرةِ والشكّ، وأن علمَه إذا قيس بجهله غَلَبَ علمَه جَهْلُهُ، ولولا رحمةُ ربّه به ما فُكّ عنه قيدٌ، ولا رُفِعَت عنه حُجُبٌ.

العُجْبُ يا عبدَ الله من المهْلِكات الثلاث، قلتُ: وما هُنَّ؟ قال: رَوى أَبو هريرة أن رسولَ الله على قال: «ثلاث منجيات، وثلاث مهلكات. فَأَمّا المنجياتُ: فتقوى الله في السِّرُ والعلانيةِ، والقولُ بالحق في الرِّضَى والسّخط، والقصدُ في الغنى والفقر. وأما المهلكاتُ: فهوَى متَّبَعٌ، وشحَّ مطاعٌ، وإعجابُ المرء بنفسِه وهي أشدَهُن الا ترى أن العجْبَ منفذ إبليسَ إلىٰ قلبِ العبدِ المومِنِ؟ وبهذه العلة انهزم المسلمونَ يوم حُنين حتى نزل الوحي معاتباً المهم ﴿ وَيَوْمَ حُنينٍ إِذَ أَعْجَبَتَكُمْ كُنْرَتُكُمْ فَلَمْ تُعَيْنِ عَنكُمْ شَيْعًا وَصَافَتَ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ثُمْ وَلِيْتِهُمْ مُدَّرِينَ ﴾ [النوبة: الآية 25].

يا عبدَ الله اخْلع من قلبك ما كان من يومك هذا، ولا تَعُد لذِكْرِه فإن ذكرَ الإساءة أَبَدَ الدِّهرِ مقتلةٌ، والتفكّر بنصائعِ العبادِ مشغلة، وإذا حدَّثتك نفسُك بشيءِ من هذا فأنشد مع الشاعر قوله:

إذا جَرَحَتْ مساويهم فوادي صَبرتُ على الإساءة وانطويتُ وجنتُ إليهم طَلْقَ المحيَّا كأني لا سَمِعْتُ ولا رأيتُ

طَفَرتْ من عيني دمعةٌ حَبَسْتُها حياءً، وطفقتُ أقول للشيخ:

جازاك الله عني خير الجزاء. لقد أرحْت فؤادي وطيّبتَ خاطِري. ولكن بالله عليك أليسَ عجيباً ما جرى اليوم؟

ابتسم الشيخ وقال:

كن حليماً إذا بُليتَ بغيظ وصبوراً إذا أتَـنُكَ مصيبة فالليالي من الزمانِ حُبَالَى مُثْقَلاتٌ يَلِدْنَ كلَّ عجيبة

يا عبدَ الله.. الحمدُ لله الذي كَسَرَ شهوةَ المعصية بذلِّ الطاعة، وجعلَ مقاماتِ الأخيار في مخالفةِ الأغيار، ورفع مكانةَ العابدينَ على قَدْرِ اجتهادِهم في فِعْلِ الطاعات واجتنابِ الشهوات. ألا حُفّتْ الجنَّة \_ عبد الله \_ بالمكارِه، وحُفَّتْ النَّارُ بالشّهوات.

يا عبد الله، دعْ عنك شهوةَ الكلام، إِلاَّ أَن تكونَ سِائِلاً، أَو شاهداً على حقّ، أو معلّماً يختلف إليه الطلاّبُ. واعلم أنّه ما جانبَ الصدقَ من قال:

أرى خَلَلَ الرَّمادِ وميضَ جَمْرٍ ويوشكُ أن يكونَ لِها ضِرامُ فإنَّ النَّارَ بالزندين تُورى وأن الحرْبَ أولُها الكَلامُ

قلتُ: حسناً سأعمل بنصْحك فهاتِ أخبرني جوابَ السؤال الذي طرحته على نوح القاصّ.

التفتَ إليّ مبتسماً وقال:

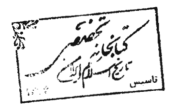
ليس قبل أن تجيب على هذا اللغز:

ولي خالة وأنا خَالُها ولي عَمَّة وأنا عمَّها فأمها فأمها التي أمُّه أُمُّها أمُّها أمُّها أمُّها أمُّها أمُّها أمُّها أمُّها أبي ولي خالة هكذا حُكْمُها قلتُ في نفسى: لقد أبْعدَ شيخُنا ـ والله ـ النُّجْعَة.

صمتَ الشيخُ وانطلقنا نحْوَ الدار لا يكلّم أحدُنا الآخرَ وكأنّ على رؤوسِنا الطير. . لم يمضِ ذلك طويلاً حتى سمعتُ الشيخَ ينشِد مبتهلاً:

شكوتُ إليك الضرَّ فارْحَم شكايَتي فَهَبْ لي ذنوبي كلَّها واقضِ حاجَتي وما في الورى عَبْدٌ جَنَى كَجِنايَتي فأينَ رَجَائي ثم أينَ مَخَافَتي ألا أيها المقصُودُ في كلِّ حاجَةٍ · ألا يا رجائي أنت تَكْشِف كربَتي أتيتُ بأعمالٍ قِبَاحٍ رديشةٍ أتحرِقُني بالنّارِ يا غاية المنَى









## فَسَادُ قَوْلِ صَاحِبِ «فُصُوصِ الحِكَمِ»: إنَّ فرعونَ مات مؤمناً

اعترضت طريقنا عريشة لإسكافي فجلسنا تحتها ريثما نلتقط أنفاسنا المتلاحقة. لم أكن فيما مضى أفكّر في الجلوس تحتها، ربما لأنني لم أشعر وقتئذ بمثل ما أشعر به اليوم من الإعياء لفرط ما أصابني من نعال العامّة أو ربما لما أعرفه من سوء خُلق صاحبها.

لم يكن الإسكافيُّ موجوداً، وهذا من حسن حظنا. لقد كان من أقماع السوء لا يستقر في فيه ما يسقط في أذنه، وكان أعلم سمرقند بما يدور في أزقتها أو يجري وراء جدرانها لكثرة جلسائه الذين يتعللون بترقيع نعالهم عنده، وأكثرهم مما بلوا بإشاعة أخبار الناس عامتهم وخاصتهم. وكثيراً ما تسبب صاحبنا في الوقيعة بين الأهلِ والأصحاب لجريه بالغيبة والنميمة بينهم حتى نُبذ بالعراء خارج أسوار المدينة حيث نصب هذه العريشة يتصيد بها من لم يُبلَ بخبره. . تذكرت قوله تعالى: ﴿وَلَا بَمَسَسُوا وَلا يَغْنَب بَعْشُكُم بَعَشَاً أَيُحِبُ أَحَدُكُم آنَ يَأْتُ لَحَم أَخِيهِ مَيْتًا فَكُوم المُحرَات: الآية 12] وهو قول لم أقف في حياتي يأكل لَحَم أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِه أَبُث منه . ولو علم النمّام سوءَ عاقبته لجلس يبكي على حاله أبد الدهر حتى تبيض عيناه . وما زلت أذكر قول المصطفى عورة أخيه المسلم المسلمين ولا تُعيروهم، ولا تتبعوا عوراتِهم . فإنّه من يتبع عورة أخيه المسلم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته وقوله في جوف رَخلِه»، وقوله على النما عورته وقوله في جوف رَخلِه»، وقوله المسلم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته وقوله في جوف رَخلِه»، وقوله المسلم يتبع الله عورته وقوله يقضحه ولو في جوف رَخلِه»، وقوله المسلم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته وقوله في جوف رَخلِه»، وقوله المسلم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته وقوله وي جوف رَخلِه»، وقوله المسلم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته وقوله وقوله و المناسم والمناس والمناس واله وقوله و

يدخل الجنَّة نمّام»، وقوله ﷺ: «إن الرجل ليقذف بالكلمة لا يلقي لها بالاً يهْوِي بها في جهنم سبعين خريفاً».

التفتُّ إلى الشيخ العارف، وقلتُ له: «بالله عليك يا سيدي ألا أجبتني عن الألغاز التي سقتَها اليوم فما لي بمعرفتها علم ولا عن إرجاء حَلَها صبرٌ. قال: لا بأس عليك. اسمع: الرجل الذي مات عن زوجة وأخ شقيق فورثت الزوجة الثمنَ وحاز أخوها الغريب باقي التركة وحرم شقيقه لغير علةٍ في الظاهر، هو رجلٌ تزوج امرأة وزوج ابنه الذي هو من غيرها بحماته أم زوجه الوارثة. فأنجبت الحماة ولداً ومات أبوه، فيكون هذا الولد أخاً لزوجة الرجل المتوفى وهو في الوقت نفسه ابن ابنه. فترث الزوجة الثمن لوجود فرع وارث وهو ابن الابن ويرث هذا الحفيد الباقي لأنه في حكم الابن جرياً على قاعدة (وابن الابن وإن نزل). وهذه علة توريثه لا لأنه أخ الزوجة فتمعن وتدبّر. قلت: وماذا عن اللغز الثاني؟ قال: أتركه لفطنتك فلا تعجل. نهض الشيخ ونهضت في أثره وانطلقنا حتى بلغنا الدار. جلستُ متهالكاً. نظر إليّ الشيخُ في إشفاق وابتسم وانطلقنا حتى بلغنا الدار. جلستُ متهالكاً. نظر إليّ الشيخُ في إشفاق وابتسم قائلاً: لن تبلغ المجد حتى تلعق الصبرا.

قلت: وهل تظن أنني ممن يجدُّون في طلبه؟ قال: أحسب ذلك.

قلت: إذن هات أكمل لي ما شرعت في الحديث عنه البارحة، فقد وعدت أن تحدّثني عن بعض آراء منتسبي الطريقة وما يخالطها من خرافات وأوهام.

قال: يزعم بعض هؤلاء أن فرعون مات مؤمناً لقوله تعالى: ﴿حَتَىٰ إِذَا اللَّهِ عَالَى عَلَى الْمُسْلِمِينَ ﴾ أَذَرَكُ أَلْعَرَقُ قَالَ المَسْلَةُ أَلَهُ لا إِلَه إِلَّا الَّذِى اَمَنتُ بِهِ ابْنُواْ إِسْرَوْمِيلَ وَأَناْ مِن الْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: الآية 90] قلت: ومن يقول بمثل هذه المقالة الفاسدة؟ أجاب: أغلب الظن أن أول من قال ذلك ابن عربي في فصوص الحكم وعلى وجه التحديد في (فص حكمة موسوية) حيث ذهب إلى أن فرعون قبض عند الغرق طاهراً مطهراً، ليس فيه شيء من الخبث لأن الله تعالى قبضه عند إيمانه. قبل أن يكتسبَ شيئاً من الآثام والإسلام يجبُّ ما قبله.

قلت: أذكر يا سيدي أن للشيخ جلال الدين الدواني رسالة تعدّ من غرائب المصنّفات بعنوان (إيمان فرعون). قال: نعم. وقد تمحّل فيها الأدلة على صحة ما ذهب إليه ابن عربي، وقد تصدَّى لها بالرد العلَّامة على بن سلطان القاري في رسالة له طريفة تحمل عنواناً لطيفاً هو (فرّ العون من مدعى إيمان فرعون) فاطلبها يا عبد الله فقد تجد فيها ما تطلبه في غيرها فلا تجده لاستيعابها وسَوْق صاحبها الأدلة القاطعة على فساد هذا الزعم. وقد أنكر بعضُ محبى ابن عربي نسبة هذه المقالة إليه وعدُّها مدسوسة عليه لمخالفتها ما جاء في كتابه (الفتوحات المكية) حيث ورد في الباب الثاني والستين من أن المجرمين أربع طوائف كلها في النار لا يخرجون منها، وذكر منهم المتكبرين على الله كفرعون وأمثاله ممن ادعى الربوبيةَ لنفسه كالنمرود وغيره. والعجيب أن واحداً من المتأخرين من علماء هذا العصر ممن عُنوا بابن عربي وتآليفه ويدعى أبا العلا عفيفي يؤول ما ذهب إليه ابن عربي في تعليقاته على الفصوص بقوله: «وهو هنا يرمز بفرعون إلى النفس الإنسانية الشهوانية ممثلة في أقوى صورها. فإن فرعون كان مثالاً للعصيان والكفر والطغيان والادعاء والكبرياء، ولكنه مع ذلك يمثِّل في نظر ابن عربي وفي نظر الحلاج قبله دور الفتوة والبطولة، لأنه لم يفعل ما فعل في نظرهما إلاَّ تلبية للأمر الإلهي التكويني الذي يخضع له كل ما في الوجود وإن خالف لمعصيته الأمر التكليفي. فهي طاعة في صورة معصية، ونجاة في صورة هلاك.

قلتُ: وما قولُك في كل هذا؟ قال: بسم الله الرحمن الرحيم. اللَّهم إن كان صواباً فمن عندي وبجرأتي. اعلم يا عبد الله أنني إذ أتكلم عن عقيدة ما فإنني أتحدَّث عنها بصرف النظر عن القائلين بها، فإذا حكمت بفسادها وخطلها فلا يعني ذلك البتة التعدي على من تورط فيها بالتجريح وهذا ما أكره أن ألقى الله عليه.

إن دعوى موت فرعون مؤمناً دعوى فاسدة يكذبها القرآن والسُّنَّة وإجماع علماء الأمة غير ابن عربي ونفر قليل لا يؤبه له.

فأما القرآن الكريم فقوله تعالى رداً على قول فرعون إنه آمن بالله: ﴿ مَا آئَيْنَ

وَقَدْ عَصَيْتَ قَبّلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [يونس: الآبة 10] والاستفهام هنا استنكاري. والمعنى: الآن فقط تفكر في الإيمان بالله بعد فوات الأوان! ويؤيد هذا ما جاء في الآية التي بعدها وهي قوله تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ عَلَيْكَ إِلَا اللهِ اللهُ اللهُ

وكذلك قولُه تعالى: ﴿ وَاَسْتَكْبَرَ هُو وَجُنُودُمُ فِي الْأَرْضِ بِعَكْرِ الْحَقِي وَطَنُواْ اَنَهُمْ الْمَالَا يُرْجَعُونَ ﴾ فَأَحَدْنَهُ وَجُنُودُمُ فَنَابَدْنَهُمْ فِي الْمِكِّ فَانَظُر كَيْفَ حَانَ عَلِيَهُ الظّللِمِينَ \* وَجَمَلْنَهُمْ أَبِمَةُ بَرَغُونَ إِلَى النّارِ وَيَوْمَ الْقِيكَمَةِ لَا يُصَرُونَ ﴾ [القصص: 39 الظّللِمِينَ \* وَجَمَلْنَهُمْ أَبِي المَلاّ على القاري \_ لو لم يكن غيرها في القرآن لكفت في الدلالة والبرهان على كفر فرعون المقرون بالطغيان، إذ لم يفرق بينه وبين جنوده حيث قال: ﴿ فَأَغَدْنَهُ وَجُورُمُ فَنَبَذْتُهُمْ فِي الْيَمْ وَهُو مُلِمٌ ﴾ [الذاريات: الآية 40] ومن ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ النّارُ يُعْرَشُونَ عَلَيْهَا عُدُوّاً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ مَقُومُ السّاعَةُ أَذَخِلُواْ وَمِن ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ النّارُ يُعْرَشُونَ عَلَيْهَا عُدُوّاً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ مَقُومُ السّاعَةُ أَذَخِلُواْ وَعَلْ فَرَعُونَ المَصْافَ غير المضاف إليه فيهم. ولا معنى لقول الجلال الدواني إن قوله تعالى: ﴿ أَذَخِلُواْ عَالَ فِرْعَوْنَ السَّدَ فيهم ويدل على أن زيداً غير مضروب. أَلْمَذَابِ ﴾ [غافر: الآية 64] لا دلالة فيه لدخوله النار فإن المضاف غير المضاف إليه وذلك ؛ مثل قولك ضربك غلامَ زيد، فهو يدل على أن زيداً غير مضروب. وهذا من التمثيل الفاسد. ألا ترى أن قولك (آل فلان) يدخل فيه ذلك الشخص. ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنّا آرَسُلْنَا عَلَيْمَ عَاصِبًا إِلّا اللهُ اللهُ عَلَى أن زيداً عقل أن ينجو آل لوط وتحيق اللعنة بلوط.

وأما دليل فساد هذه الدعوى من السُّنَّة فقوله ﷺ عند مقتل أبي جهل: «هذا فرعون هذه الأمة» فضرب النبي ﷺ المثل في رأس الكفار المكذبين له



برأس الكفار المكذبين لموسى، وهذا يبيِّن أنَّه في غاية الكفر فكيف يكون مات مؤمناً ومعلوم أن من مات مؤمناً لا يجوز أن يوسم بالكفر. وأما إجماع الأمة على موت فرعون كافراً فلا نعرف أحداً خرقه إلاَّ ابن عربي وشراح فصوصه.

التفتَ الشيخُ نحوي وقال: حسبك هذا اليوم، وسأحدَّثك فيما بعد عن عقائد أخرى فاسدة تورط فيها بعض المتصوفة. هذا إذا كان في العمر بقية. خرج الشيخ وتركني أفكر فيما قال وأنا أعجب كيف لرجل كابن عربي يقع في مثل هذا! ولكن ألم يأت في المثل السائر: لكل جواد كبوة...







### منزلَةُ القُرْبِ مِنَ اللَّهِ

ارتفع منادي الحق (الله أكبر) مؤذّناً بدخول وقت صلاة العصر. مدّ الشيخ العارف يده إلى كوز صغير في ركن الدار فلم يجد فيه ماءً للوضوء، تحاملت على نفسي ووقفت، سألني: إلى أين؟ قلتُ: أحضر ماءً للوضوء. قال: لا عليك. أخبرني أين أجده وسأحضره بنفسي، قلت: هناك جرة كبيرةٌ تحت شجرة الكستناء بباحة الدار.

خرج الشيخ وعاد مبتسماً وهو يقول: هذا آخر كوز في الجرّة. هيا يا بنيّ لأصبّ عليك، ولنقتصد.

توضأنا ووقفتُ إلى يمين الشيخ مأموماً نظر إليّ وقال: لا تنسَ يا عبدَ الله أنّك تقف بين يدي ربّ العزّة فأحسِن وقوفَك بين يديه، واستشعر جلالَ المقام الذي أنت فيه، وصلّ صلاةً مودّع إذ لا يدري المرء هل سيدرك غيرها أمْ يُقْبَض دونها، وأخلص النية، وتوجه إلى الله بملءِ قلبك حتى يخالطك شعورٌ أنّه قد استحوذت محبّتُه وعظمتُه على فؤادك فلا تجد فيه موضعاً لغيره، واجتهد في الدعاء فإن (الدعاء هو العبادة) كما جاء في حديث النعمان بن بشير عن خاتم المرسلين.

انقضت الصلاة، وخامرني شعورٌ أنني لم أكن أصلي قبل اليوم حيث لم

أذق ما ذقته اليوم من لذة القرب فأدركت معنى حديث المصطفى: «رُبِّ صائم ليس له من صيامه إِلاَّ السهر».

قلت: هات حدِّثني يا سيدي عن القرب. قال: القُربُ ضد البُعْد فلما كان البُعْدُ إرخاءَ الستر ونَصْبَ الحواجز بين نية القاصد وحقيقة المقصود، فإن القربَ يا عبدَ الله كشفُ الحُجُب وهتكُ السّترِ، وذلك لا يتحقَّق إِلاَّ بالتذلّلِ والخضوع والرّجاء، ثم طفق ينشد:

نفس المحبِّ تحسراً وتمزقا أكبادِ ذابت بالحجاب تحرُّقا برجائه لحبيبه متعلّقا قوي الرجاءُ فزاد فيه تشوّقا بحمولها لديارِهم ترجو اللّقا لولا التعلّق بالرجاء تقطعت وكذاك لولا بردُه بحرارة ال أيكون قط حليف حبٌ لا يرى أم كلّما قويَت محبتُه له لولا الرجا يحدو المطيّ لما سرت

ثم قال:

واعلم يا عبدَ الله أن أقربَ ما يكون العبدُ من ربّه وهو ساجد ففي السجود تتحقَّق أعلى درجات العبودية ألا وهي القرب، وإذا أردت أن تعرفَ مبلغَ ذلك من الصدق فتأمّل قوله تعالى: ﴿كُلَّا لَا نُطِعَهُ وَاسْجُدْ وَاقْرَبِ﴾ [العَلق: الآية 19].

قلت: إذا كان هذا هو القربُ، فما علامتُه؟ أَعْمَضَ عينيه وراح في تفكيرٍ عميق، ثم قال:

علامتُه أن تطفرَ عيناك بالدمع، وتهتز جوانحك من شدةِ الوجد، ويتزايد خفقانُ قلبِك، ثم لا تلبث أن تعتريك سكينةٌ فتغيب عن ذاتِك في ذاتِك. وهذا ليس كقولِ من يقول بالفناء في المحبوب والاتحاد به حيث تغيب ذاتك في ذاتِه وتلك مقالةٌ فاسدةٌ

يا عبدَ الله معرفةُ القرب على حقيقته أولى من الظفر بأمارَاته لأن أمَارَة الشيء وعلامتَه لا تفضى بالضرورة إلى ماهيته، وإذا تبينتَ ذلك فاعلم أن القربَ

من الله أنس، والبعد عنه وحشة، والقريب من الله أنِسٌ به والبعيدُ عنه مستوحِشٌ بغيره، ألا رحم الله القائلَ:

إذا صار قلب العبدِ للسرِّ معدناً تلوح على أعطافِه بهجةُ السَّنا وإن فاته المعنى عَلَته كآبةٌ فأصبح في أفعاله متلوِّنا

استأذن الشيخُ وهمَّ بالخروج، فقلت له: إلى أين؟ قال: ألتمس ماءً وطعاماً قبل أن يحلّ الغروب. دسست يدي في جيبي وأخرجت نصفَ دينار، وقلت: خذ هذا لعلك تستعين به على ذلك. قال مبتسماً: احتفظ به فأنت الليلة ضيفي في دارك وتلك ضيافة الغرباء إِلاَّ إذا أحببتَ أن تقيمَ ليلتك معي في الخان.

قلت مبتهجاً: ليس ثمة شيءٌ أحب إلي من أن تبيت معي هذه الليلة في داري. انطلق الشيخ، ووقفتُ عند باب الدار أرقبُ ذهابَه. تذكرت أمراً فصحت بالشيخ: سَل عن محمود السقاء فهو المتكفِّلُ بإحضارِ الماء إلى هنا. قبل أن يغيب عن بصري رأيتُه ينحني إلى الأرض ويلتقط شيئاً ويمسحه بطرف ردائِه ثم يدسه في كمّه، ومضى حتى غابَ عن ناظري.

دخلتُ إلى الدار، واستلقيتُ على ظهري ولشدة إعيائي رحتُ أغطّ في نومٍ عميقٍ لم أفق منه إلا على طرقاتٍ على الباب، نهضتُ وفتحتُ البابَ فإذا هو شيخنا العارف. كان يحملُ على ظهره قربةً كبيرة من الماء وفي يمناه صرة ويسراه مضمومة إلى صدره كأنه يحمي بها شيئاً ما. سألني أين يضع الماء فأشرت إلى الجرّة، فتحرّك نحوها وأفرغ فيها ما في القربة ثم دخل. كان رداؤه مبتلاً بالماء. لقد شقّ عليّ أن أراه هكذا. التفت إليّ وقال: يا عبد الله أحضرتُ إليك معي ضيفاً آخرَ أرجو ألا يضيقَ صَدرُك به. قلت: أين هو؟ دسّ الشيخ يده في كمّه وأخرج منه قُبرة صغيرة. ضحكتُ وقلت: ما هذا؟ قال: وجدتُها ملقاة أمام دارك وهي ترتعش برداً فخفت أن تهلكَ فدسستها في كمي. هل أجد عندك بعض الحَب؟

قلتُ: كلا. ولكن قد أجد بعضَ الخبز اليابس. قال: لا بأسَ به. أطلق الشيخُ القُبرةَ داخل الغرفة ولكنها آثرَت أن تلتصقَ به. نزع رداءَه المبتل، أخذته من بين يديه وعلقتُه على مسمارٍ كان مضروباً في الحائط. كان الشفقُ يضرب بحمرتِه في الأفق لم يمضِ من الوقتِ طويلاً حتى أُذُنَ للمغرب.

بعد أن أنهى الشيخُ الركعةَ الثالثةَ سلَّم ونهضَ فصلَّى ركعتين أخريين خفيفتين. ثم التفتَ إلى الصرّة التي كان يحملها وفتَحَها وطرح ما فيها من طعام. لم يكن أكثرَ من خبزِ وزيتون وقطعةِ جبنِ وثلاثِ تفاحات. نظر إلي وقال: رزقٌ من الله نستعين به على عبادته. هيا سَمِّ الله وكُلْ. قلتُ: لمن التفاحةُ الثالثة؟ قال: لعابرِ قد يطرق بابكَ مثلي. فإن لم تُكْتَب له فهي لك غداً تتقوى بها على طاعةِ الله ومرضاته. قلت في خاطري: لله ما أعجبَ أمرَ هذا الشيخ وأحسنه! كل يوم أزداد به تعلقاً حتى كأنني أعرفُه منذ أمدِ بعيد. أليس هذا تفسيرَ قول المصطفى «الأرواح جنودٌ مجندة ما تعارف منها ائتلف وما تنافر منها اختلف؟» طارت القبّرةُ وحطّت على كتفِ الشيخ ولعلها أحست بالأنسِ نحوه مثلي.

قلت للشيخ: قرأتَ في الصلاة آية النور، وهي آية شق عليّ فهمها فهل لك بتأويلها علم؟ قال: بل شقّ فهمها على مَنْ هم أعلمُ منك وأعرف فلا تنزعج، حتى إن أبا حامد حجة الإسلام أفرد لها مصنفاً مستقلاً هو (مشكاة



الأنوار)، وأحسب أن أحسنَ من تكلم عنها بعد الغزالي الإمام الفخر الرازي في تفسيره وابن القيّم في (اجتماع الجيوش الإسلامية). بعد صلاة العشاء أحدّثك عنها إن شاء الله فلا تعجل.

طارت القُبَّرةُ في أرجاء الغرفة ثم عادت لتحطّ فوق كَتفِ الشيخ من جديد. قلتُ في نفسي:

وكَم لله من لطف خَفِي يَدق معناهُ عن فَهم الذكيّ





# العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يفسِّرُ لعبدِ الله المحجوب قَوْلَه تَعالى: ﴿ النَّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [النور: الآية 35]

بُعَيْدَ صلاةِ العِشاء، وعلى ضوءِ خافتٍ هزيلٍ ينبعثُ من مِصباحٍ قديم مُثَبَّت على الحائطِ في ركنِ الدَّار، أعددتُ بعضَ الشاي وقدمتُه للشيخ، الذي كان يُحدّق من خلال النافذةِ في السماءِ وقد اكتَتَفَتْها ظلمةٌ شديدةٌ حتى لا يكاد يُرَى فيها أثرٌ لنجم.

التفتَ الشيخُ نحوي وقال:

سألتني يا عبد الله عن معنى قوله تعالى: ﴿ اللّهَ نُورُ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ مَثَلُ نُورِهِ كَيشْكَوْقِ فِهَا مِصَبَاحٌ اليَّصَبَاحُ فِي نُيَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْبَكُ دُرِيَّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةِ مُبُكَرَكَةِ زَيْتُونَةِ لَا شَرْقِيَّةِ وَلَا غَرْبِيَةِ يَكَادُ زَيْنُهَا يُضِيَّهُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُّورُ عَلَى ثُورً بَهْدِى اللّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآهُ وَيَضْرِيبُ اللّهُ الْأَمْثَلُ لِلنَّاسِ ﴾ [النور: 35].

فاعلم يا بنيَّ أن هذه الآية الكريمة وتعرف بآية النور قد استشكل معناها على الكثيرين فلا ضيَّرَ عليك إن فاتك معناها ولم تهند إلى سرَّها.

وللغزالي كما أخرتك مصنف مستقل في بيانِ أسرارِها هو (مشكاة الأنوار) فاطلبه لعلك تجد فيه سؤلك وإن كنت أحسب أنه يشق عليك فهمه لخوضه في مسائل قد تزيد من حيرتك، وإن أبيت إِلاّ النظر فيه فأنصحك أن تتملى فيما كتبه الفخر الرازي في (مفاتيح الغيب) ففيه عرضٌ نافع لمجمل قولِ

أَبِي حامد، ونقدٌ لطيف لبعض آرائه من قبيل قوله إن الله نورٌ في الحقيقة وإطلاق النور على غيره من المجاز.

وأحسنُ ما وقفتُ عليه في تفسير هذه الآية كلامٌ نافع لعمدة المحققين ابن القيم في أول كتابه (الوابل الصيّب من الكلم الطيب) عند كلامه عن فوائد الذكر وفي كتابه (اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية) حتى إِنَّ القاسميَّ استحسنَه فساقه بتمامِه عن التعرض لهذه الآية، في تفسيره (محاسِن التأويل) قلتُ للشيخ مقاطعاً: أذكر أني رأيت لابن القيم في دكانِ أبي علي الخازن كتاباً بعنوان (التفسير القيم لابن القيم) فهل تراني واقفاً على كلامه فيه؟ قال: لا نعرف لابن القيم تفسيراً، وهذا الذي ذكرتَ هو مجموعٌ يضمّ تفسيراتِه لآي القرآن المتناثرة في ثنايا كتبه الأخرى قام بجمعها فاضلٌ من أعلام الهند هو الشيخ محمَّد أويس من علماء دار النَّدُوة وإليها يُنْسَب فيقال محمَّد أويس الندويّ، وكلام ابن القيّم الذي ذكرته لك تجده بتمامه فيه إن شاء الله.

قلت: هات إذن حدِّثني عن تفسير هذه الآية.

وذهب فريقٌ من أهل العلم إلى أن قولَه تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [النُّور: الآية 35] أي ذو نور السماوات والأرض، والمراد أن الله هو صاحبُ الهدايةِ التي يهتدي بها أهلُ السماوات والأرض. وقيل إن المراد بنور السماواتِ والأرض أي مدبّرها كما يقال في رئيس البلدِ نورُ البلدِ. وقيل المراد أنه مُنَوِّر السماوات بالملائكة والأرض بالأنبياء، والأقرب عندنا أن المرادَ بالنور الهداية ويشهد لذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ أَلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ [الزُّمَر: الآية 69] أي أشرقت بنور هدايته ولا يمكن أن يكون المراد هنا الضياء الذي يضيء الأرض فهو يسقط عليها من الشمس وهي كما أثبت علماء عصرنا كتلة من الغازات الملتهبة التي يتولَّد عنها طاقة حرارية هائلة تسقط على الأرض في صورة ضياء لبُعد المسافة بينهما، وإذا تبين لك ذلك يا عبدَ الله فاعلم أن الآية صورةٌ رمزيّةٌ رائعةٌ تنبّه إليها ابنُ القيم حيث يرى أن الله مثّل لنوره بالمشكاة وهي الكوّة في الحائط فهي مثل صَدر المؤمن، وفي تلك المشكاة زجاجة شديدة الصفاء كأنها الكوكب الدريّ في صفائها وبهائها، والمراد بالزجاجة هنا قلبُ المؤمن لصفائه ورقته وصلابته فيرى الحق والهدى بصفائه وتحصل منه الرأفةُ والرحمةُ والشفقةُ برقّته ويجاهد أعداءَ الله ويغلظ عليهم بصلابته. وفي الزجاجة مصباحٌ وهو النور الذي في الفتيلة، ولذلك النور مادة وهو زيت قد عُصِرَ من زيتونة لا شرقيةٍ ولا غربية أي من زيتونة موجودة في أعدل الأماكن تصيبها الشمس أول النهار وآخره فزيتها أصفى الزيت وأبعده من الكدر حتى إنه ليكاد من صفائه أن يضيء بلا نار فهذه مادة نور المصباح.

وكذلك النورُ الذي في قلب المؤمن هو من شجرةِ الوحي التي هي أعظمُ الأشياء بركة وأبعدها عن الانحراف بل هي أوسطُ الأمورِ وأعدلها وأفضلها لم تنحرف انحراف النصرانية ولا انحراف اليهودية بل هي وسط بين الطرفين المذمومين فالنور الذي يغمر قلبَ المؤمنِ يصدر عن الإيمان الناجم عن الفطرةِ السليمةِ حتى ليكاد إيمانُه يهديه إلى الحقّ ولمّا يبلغ ذلك حتى خَالطَ قلبَه نورُ الوحي فكان ذلك نوراً على نور فاجتمع له بذلك نورُ الوحي إلى نور الفطرة.

وهكذا شأن المؤمن كما يقول ابن القيم يدرك الحقّ بفطرته مجملاً ثم يسمع الأثرَ يجيئ به مفصلاً فينشأ إيمانه عن شهادة الوحى والفطرة معاً.

في هذه الآية الكريمة يشبه الله نوره في السماوات والأرض بنوره في قلوب عباده المؤمنين النور المحسوس المشهود بالأبصار والنور المعقول المشهود بالبصائر والقلوب.

اعلم يا عبدَ الله أن نورَ الهدايةِ حياةٌ، وظلمةُ الضّلالِ موتٌ وتأمّل قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَن كَانَ مَيْتَا فَأَحَينَنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِى بِهِ فِ ٱلنّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ فِي ٱلظَّلُمَنَ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَا ﴾ [الأنعام: الآية 122] فالأول هو المؤمن العارف والثاني هو الغافل المحجوب.

سألت الشيخ: أليس قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ [الزُّمَر: الآية 69] أن ذلك يوم القيامة. قال: بلى، والسّياق يفيد ذلك وهو قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ أُمَّ نُوخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يُنظُرُونَ \* وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِنْتُ وَجِاْتَ ءَ إِللَّا مِن قَالَشُهَدَآءِ وَقُضِى بَيْنَهُم يَالْمُ مِن وَلُمْ فَعَ اللَّهُ مَا لَا يَظُرُونَ \* وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِنْتُ وَجِاْتَ ءَ إِلنَّانِيَّانَ وَالشَّهَدَآءِ وَقُضِى بَيْنَهُم إِلَى إِلَى فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الزُّمر: الآينان 88 و69].

ومعنى ذلك أن الأرض تشرق يوم القيامة بنور الله وليس إشراقها يومئذ بشمس أو قمر فإن الشمس تُكوّر، والقمر يُخْسَف ويذهب نورهما، ولعلّ الأرض المذكورة في الآية غير الأرض التي نحيا عليها وليس ذلك على الله ببعيد. صمت الشيخ واتبجه مرّة أخرى نحو النافذة وعاد ينظر إلى السماء من جديد وهو يتمتم: «أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصَلحَ عليه أمرُ الدنيا والآخرة من أن يحل عليّ غضبك أو ينزل بي سخطك فلك العتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلاً بالله».



## العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يشرح لعبدِ الله المحجوب طرفاً من فلسفة ابنِ طفيل الأندلسيِّ وحكايته عن حيِّ بن يَقظان..

امتدت يدي إلى أقربِ كتابٍ مِنّي، ورُحْتُ أُجِيلُ النظر في صفحاتِهِ. لم يشر ما فيه حفيظتي.. ألقيتُه جانباً، ومددتُ يدي إلى غيره فإذا هو حكاية (حيّ ابن يقظان) لأبي بكر محمَّد بن طفيل الأندلسي من أعيان المائة السادسة. كان هذا الكتابُ من الكتبِ التي اقتنيتها منذ زمنٍ بعيدٍ، وظَلَّ مرميًّا إلى جانب الكتبِ الأخرى المكدَّسةِ في ركنِ الدّارِ ولم أفكر وقتئذِ في قراءته، ربما لأنني لم أجد له فسحة من وقت أو أنني لا أميل إلى كلام المتفلسفةِ والحكماءِ.

غير أتني في هذه المرة لم أنته من النظر في مقدّمته حتى وجدتني مأخوذاً بما فيه. كان الشيخُ العارفُ لا يزال واقفاً عند النافذة وقد تسمّرت عيناه عند نقطة في قُبَّةِ الفلكِ لم تَبْرَحْهَا. قلتُ في نفسي: عن أيِّ شيء يفتش الشيخُ في هذه السماء وقد لفّتها ظلمةٌ دامسةٌ لو أخرَجَ المرءُ يدَه لم يَكَدْ يراها؟ تنهد الشيخُ، وخِلتُ أنني سمعتُه يُنشِدُ في صوتِ خافتٍ وكأنّه يجيبُ عما يعتلجُ في صدري: فخلتُ أنني سمعتُه يُنشِدُ في صوتِ خافتٍ وكأنّه يجيبُ عما يعتلجُ في صدري: فكانَ ما كان مما لستُ أذكرُه في فلُننَّ خيراً ولا تسأل عن الخبر

عدتُ إلى ابنِ طفيلِ وحكايتِه. لم أنتهِ من بضع صفحاتٍ حتى أوقفني قوله: «ولا تظنَّ أن الفلسفةُ التي وصلت إلينا في كتبِ أرسطو وأَبي نصر (ويعني الفارابي) وفي كتاب الشفاء (ويريد كتاب الشفاء للشيخ الرئيس) تَفِي بهذا الغرض الذي أردته، ولا أن أحداً من أهل الأندلس كتب فيه شيئاً فيه كفاية، وذلك أن

من نَشَأَ بالأندلس من أهل الفطرة الفائقة، قبل شيوع علم المنطق والفلسفة فيها، قطعوا أعمارَهم بعلوم التعاليم وبلغوا فيها مبلغاً رفيعاً، ولم يقدروا على أكثرَ من ذلك. ثم خَلَفَ من بعدهم خَلفٌ زادوا عليهم بشيءٍ من علم المنطق، فنظروا فيه ولم يُفْضِ بهم إلى حقيقةِ الكمالِ، فكان فيهم من قال:

برّح بي أن علومَ الورَىٰ اثنان ما إن فيهما من مزيد (حقيقةٌ) يُعْجِزُ تحصيلُه ما يفيد

لم أشعر بنفسي وأنا أقرأ هذين البيتين بصوتٍ مسموعٍ قطع على الشيخ تأملَهُ وأزعجَ سكينَتَه.

التفتَ الشيخُ نحوي مبتسماً، فبادرتُه قائلاً: لقد صدقَ والله. ما أَتْلَفَ العقلَ إِلاَّ هذان: حقيقةٌ غيرُ مُدْرَكةٍ، وباطلٌ ما أراه بنافع طالبَه. قال: يا عبدَ الله إذا كان هذا ظنّك فما أراك بمنتفع بما تقرأ، وما أراه بمبلغك حاجتَك من المعرفة. فحسبك إذن ما عندك، سكتَ الشيخُ قليلاً ثم أنشد:

فيم اقتحامُك لُجَّ البحرِ تَركَبُه وأنت تكفيكَ منه مَصّة الوَشلِ

أحسستُ أنني أوقعتُ نفسي فيما أكره، فما كان أغناني عن مثل هذا القول، ولي عن هذا الأمر مندوحة . لم أحد ما أصلح به ما بَدَرَ مني من قولٍ يَفْضَحُ حظي من هذه المعارف إلا أن أسألَ الشيخَ العارف عن ابن طفيل هذا . فقلتُ له في تودد: بالله عليك إلا قبلت عذري فما أنا إلاَّ رجلٌ متسرِّع غَلَبَ لسانُه عقلَه . قال مشفقاً: إيه عبدَ الله . لقد كنتُ والله أُبْصِر فيك عقلاً ما أراه مُخذَلَكَ حتى كان منك ما لا أُحبُّه لك . وإن أخْوَفَ ما أخافُ عليك منه أن تكونَ والعامّة في مقام واحدٍ . صمتَ قليلاً، ثم أنشد:

قد رشَّحوكَ لأمرٍ إن فطنْتَ له فارْبأ بنفسِك أن ترعى مع الهملِ

قلت: عدَّها فلتةَ لسانٍ، وهاتِ حدِّثني عن خبرِ حيِّ بن يقظان وصاحبِه ابن طفيل، قال: الحيُّ يقابله الميثُ. واليقظان يقابله الوسنان. فكأن ابنَ طفيل، وقبلَه الشيخ الرئيس، يريد أن يقولَ لنا إِنَّ الحياة بنت اليقظةِ والموت ابنُ الغفْلةِ،

فلا يكون الحيُّ حيًّا حتى يكونَ يقِظاً متنبهاً بكل عقله وجميع جوارحه، ولا يكون الميْتُ ميتاً إِلاَّ إذا أطبقَتْ عليه الغَفْلةُ من كلِّ جانبٍ فيغفو عقلُه وتتعطَّل جوارِحُه.

قلتُ: وما تريد بقولك: ومِنْ قَبْلِه الشيخُ الرئيس؟

قال: اعلم يا عبدَ الله أنَّ لابنِ سينا قصة مماثلةً تحمل الاسمَ نفسه (حيّ ابن يقظان)، وله قصةٌ أخرى تحمل اسمَ (سلامان وإسال)، واللطيف أن حيَّ بن طفيل يجتمع برجلين يُدْعَيَان (سلامان وإسال) أيضاً. وذلك يدلُّ على تأثّر ابنِ طفيل بالشيخ الرئيس.

فحيُّ بن يقظان عند أبي على بن سينا هو العقلُ الفعّال الذي يَصدرُ عن القيوم الذي لا تأخذه سِنَةٌ ولا نومٌ. وبهذا العقل يهتدي الإنسانُ إلى الحقائق وسَبْرِ كُنهِها.

وحيُّ بن يقظان عند ابن طفيل يرمز إلى العقل الإنسانيِّ وهو يجدِّ طلباً للحق و(إسال) يرمز إلى الإنسان الذي يلتمسُ الحقَّ عن طريق الوحي ما لم يتعارَض ذلك مع ظاهرِ العقلِ، وإذا حدث ذلك انصرفَ إلى تأويل النصِّ المُوحَى بما يتفقُ مع العقلِ وأما (سلامان) فهو الإنسانُ العاميُّ الذي يتوقّف عند ظاهرِ الوحي فلا يتعداه.

مختصرُ القولِ يا عبدَ الله أن ابنَ طفيل أراد أن يبيّن لنا أن العقلَ الإنسانيَّ متى خَلُصَ من الشوائبِ والأكدارِ اهتدى إلى الحق، ولا يختلف في ذلك عن الوحي. قلتُ: هل يريد بذلك أن الإنسانَ يمكنه الاستغناء عن الوحي وبعثِ الرسل؟ قال: لا. وإلاَّ لما امتدح إسالَ وسلامان وهما رَمْزَا الانقياد إلى الوحي والتسليم بصحّته. أراد \_ يا عبدَ الله \_ أن يقولَ إن العقلَ السليمَ الذي لم تُكدِّرُه الأهواءُ، والوحي الصادقَ لا يتعارضان. وإذا حدث ذلك فاعْلَمْ أنه إما أن يكون العقلُ فاسداً أو الوحي كاذباً، وهذا الموضوعُ يا بنيَّ شَعَلَ الفلاسفةَ والحكماء من قديم، ولن يفتأ يَشْغَلُهُم.



بدأ النعاسُ يتسلَّل إلى جفني وأنا أغالبه حتى فَضَحَني تثاؤبي. حينئذِ توجه الشيخ نحو المصباح ونفخ فيه، فإذا ظلامٌ حالكٌ يخيِّم على الدار وصوتٌ ينبعث من مَرْقَدِ الشيخ يقول: «اللَّهم أنتَ خلقتَ نفسي، وأنت تتوفاها، لك مماتُها ومحياها، إن أحييتَها فاحفظها، وإن أمَتَّها فاغفِر لها. اللهم أسلمتُ نفسي إليك، ووجهتُ وجهي إليك، وفوضت أمري إليك، وألجأتُ ظهري إليك رغبةً ورهبة إليك، لا ملجأ ولا مَنْجى منك إلا إليك، آمنت بكتابِك الذي أنزلت وبنبيًك الذي أرسلت».



### العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُحَذِّرُ عَبْدَ اللَّهِ المحجوب من أحاديثَ موضوعةٍ اشتهرت عَلى ألسنةِ المتصوِّفَةِ

التمستُ الشيخَ في مرقَدِه فلم أجِدْه . . . تناهى إلى سمعي صوتُه الخافتُ وهو يقول: سَمِعَ الله لمن حمدَه . كان الشيخُ يصلّي . . ولعله أمضى ثلث الليل وهو قائمٌ يتهجّد . لم يمض وقتٌ طويلٌ حتى انطلق أذانُ الفجرِ ينبعِثُ من صَوْتٍ واهنِ آتٍ من بُعْدِ مؤذِناً بانبلاجِ تباشير فجرِ يوم جديدٍ . نهضتُ متثاقلاً ، وتسللتُ إلى خارج الدار لأسبغ الوضوء . كان البردُ قارساً والماءُ متجمّداً . لم أفرغ من وضوئي حتى كادت أطرافي تتيبس . دخلتُ مسرِعاً إلى الدار وأنا أرتعد من شدّةِ البردِ . ألفيتُ الشيخَ واقفاً وَسط الدار ، وقد أشعل المصباحَ ، أخذت أنفُخ في راحتيّ لعلّي أصيبُ شيئاً من الدفء وأنا أتمتِمُ بأبياتٍ أحسبُها من شعرِ الصافي كنت حفظتُها في صِبَايَ :

ألا ربَّ بردِ يقشعر له الشرى ويحسد عاري الأرضِ مُكْتَسي الأرضِ لقد كان يغدُو ظَاهري منه باطناً إذا التفَّ بعضي يبتغي الدفءَ في بعضي

سمعتُ الشيخَ يقول: الحمدُ لله الذي أحياناً بعد مماتِنا وإليه النشورُ.

قلتُ: أسعدَ الله صباحَك أيها الشيخُ. قال: وصباحك يا عبد الله. أراكَ ترتجفُ من البرد، وهي رَجْفَة أرجو أن تُرْفَعَ بها درجةً يوم القيامة. ألم يبلغك حديثُ المصطفى فيما تُرْفَعُ به الدرجاتُ وتُمْحَى الخطايا؟ قلتُ: كلا هاتِ أسمعنيه.

قال: جاء في حديثِ أبي هريرة الذي أخرَجَه مُسْلم والترمذيُّ والنَّسَائيُّ، وكذا مالك في مُوَطَّنِه أن رسولَ الله ﷺ قال: «ألا أدلكم على ما يمحُو الله به الخطايا، ويرفَعُ به الدرجات؟». قالوا: بلى يا رسولَ الله. قال: «إسباغُ الوضوء على المكارِه، وكثرةُ الخطا إلى المساجِدِ، وانتظارُ الصلاةِ بعد الصلاةِ، فذلكم الرّباطُ، فذلِكم الرّباطُ، فذلِكم الرّباطُ، فذلِكم الرّباطُ،

لم ننتهِ من الصلاةِ حتى تنفّسَ الصبحُ، وبَدَأ ضوءُ الفجر يهتك سِتْرَ الليلِ.. ولم تلبث ذُكَاء أن أرسلَتْ أوّلَ خيوطِ أشعّتِها الذهبيةِ التي أخذت تتسلّل إلى أرجاءِ الغرفةِ عبْرَ شقوقِ النافذةِ مداعبةً جفْنيَّ اللذين لا يزالان مُثقلَيْن بالنعاس.. نفختُ في المصباح فانطفاً.

طارَتْ القُبرةُ في أركانِ الغرفةِ الأربعةِ وهي تصفّق بأجنحتِها. قلتُ للشيخ: إن صاحبتَك تبدو اليوم مبتهجة. قال: بل إن ضيفتَكَ تقول لك افتَح الباب وخلِّ بيني وبين السّماء. فتحتُ الباب، فانطلقت القبّرةُ ودارت دورتين في باحَةِ الدّار، ثم حَلّقت بعيداً حتى غابت عن الأنظار. قلتُ للشيخ العارف: يا سبحانَ الله! هذه القبّرة الضعيفةُ تطير طالبةً رزقَها، وليس لها من ضامِن إلاَّ الله. قال: هو التوكّل يا عبدَ الله، ولو فَهِمَ العبدُ الخائفُ حديثَ المصطفى في التوكّل لأراحَ واستراحَ، قلتُ: وما هذا الحديث؟ قال: قوله ﷺ: «لو توكّل أحدُكم على الله حقّ توكّله لرزقة كما يرزق الطيرَ، تغدو خِمَاصاً، وتروح بطاناً» أي تخرجُ في الصباح ضامرة البطنِ وتعود مساءً وقد امتلاً بطنها بالحبّ.

قدّمتُ للشيخ ما اعتَدْتُ تناولَه من صَبُوحٍ وهو لا يعدو قليلاً من اللبنِ، وقدراً من الشاي، وبعضاً من خبز الشعيرِ الأسمر. التفتَ الشيخُ نحوي، وقال: كيف كانت ليلتُك؟

قلتُ: هَجَعْتُ هَجْعةً تناوشتني فيها كوابيسُ مزعجات.. كأن غوغاءَ السوق ائتَمَرت بي مستبدِلين بنعالِهم عِصيّاً انهالوا بها عليَّ من كلِّ جانب، وصاحبُهم نوحٌ الجامعُ يقهقه طَرَباً ملءَ شِدْقيه. ضَحكَ الشيخُ حتى بانَت نواجِذُه، وقال: ثم ماذا؟

قلتُ: لا شيءَ. استيقظتُ مذعوراً، وفرحْتُ أَنَّ ذلك لم يكن إلاً حلماً أقضَّ مضجعي وداخَلتْني السكينةُ لمّا سَمعتُك تصلّي. قال: يا عبدَ الله تعلَّم إذا نهضتَ من نومِك فَزِعاً أَنْ تفعل كم عَلّمنا المصطفى أن نفعلَ. قلتُ: وما ذاك؟ قال: جاء في حديثِ أَبي قتادةَ بن رَبْعي الذي أخرجه الشيخان أنّه سَمعَ رسولَ الله على يقول: «الرؤيا من الله، والحُلمُ من الشيطان. فإذا رأى أحدُكم شيئاً يكرهُه فلينفُث عن يساره ثلاث مرات إذا استيقظ، وليتعوّذ بالله من شرّها، فإنّها لن تضرّه إن شاءَ الله» قلت: صدق المصطفى حيث يقول: «الناس نيام إذا ماتوا انتهوا» انتفض الشيخُ وقال: وَيْحَك عبدَ الله، هذا حديثٌ لا أصلَ له، وهو من كلام على بن أبي طالب ينسبُه الصوفيةُ إلى رسولِ الله. وذلك افتراءٌ. قلتُ: ولكنّ معناه صحيح لأن الموتَ هو اليقينُ الذي لا يقينَ بعده. قال: العبرةُ هنا بصحّة نسْبةِ الخَبرِ إلى قائِلِه لا بِحُسْنِ معناه، وإلاَّ لنُسِبَ كلُّ خبرِ جميل وحَسَنِ بصحّة نسْبةِ الخَبرِ إلى قائِلِه لا بِحُسْنِ معناه، وإلاَّ لنُسِبَ كلُّ خبرِ جميل وحَسَنِ إلى رسولِ الله، وهذا مَوْطِنُ الزّللِ. فانظر هل تَظْفَر بأجْمَلَ من قولِهم: «مَنْ عَرفَ نفسَه فقد عرف ربّه»؟

ما أراك يا عبدَ الله تقفُ على غيره في معناه. . ولكن ليس هذا بحديثٍ وإن اشتهرَ على ألسنةِ المتصوّفةِ، وشاعَ في كتُبِ كبرائِهم. وهو من كلامِ حيى ابن معاذ الرازيّ.

قال ابنُ تيمية فيه: موضوعٌ، وقال النووي قبله: ليس بثابتٍ، وللسيوطي رسالةٌ في شَرِح هذا الحديث بعنوان (القولُ الأشبَهُ في حديثِ مَنْ عرفَ نفسَه فقد عرف ربَّه)، تجدُها في كتابه (الحاوي للفتاوي) وقد صرَّح فيها بعدم صحّتِه، ونقلَ أقوالَ الأثمةِ فيه، ثم ساقَ عشرةَ أوجهِ في تأويلِه بافتراضِ صحّتِه. وهذا الحديث يا عبدَ الله والذي قبلَه شاعَ أمرُهما في كتبِ أكابر المتصوفةِ من طبقةِ الغزالي وابن عربي، تجدهما في (إحياء) الأول و(فصوص) الثاني وقد عِيبَ على أبي حامد انسياقُه مع الموضوعات في كتابه (الإحياء)، ولولا أن الله قيَّض على أبي حامد انسياقُه مع الموضوعات في كتابه (الإحياء)، ولولا أن الله قيَّض على أبي حامد انسياقُه مع الموضوعات في كتابه (الإحياء)، ولولا أن الله قيَّض على أبي حامد انسياقُه مع الموضوعات في كتابه (الإحياء)، ولولا أن الله قيَّض الله عالِماً جليلاً نخلَ أحاديثَه وهو الحافظ زينُ الدين أبو الفضل العراقي في مصنَّف خصَّه به هو (المغني عن حَمْل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من أخبار) لحُرمَ الناسُ من فوائدِه.

وهذا يا عبدَ الله لا ينتقص من قَدْرِ الإمام، فقد شَغَلَه عن عِلْمِ الحديثِ اشتغالُه بالفقهِ وأصولِه، وعلم الكلام، والمنطقِ والفلسفةِ والتصوّفِ.

وأمّا ابنُ عربيّ فلا يُسْتَغْرَبُ منه سَوْقُ مِثْل هذه الموضوعات الواهية لأنه من المولعين بالغرائب، وإذا كانت آياتُ الكتاب الكريم لم تَسْلَم من تأويلاتِه بحجة أن للنص ظاهراً وباطناً، خُصّ العوام بظاهره، وأفْرِدَ الخواصُّ بباطِنِه، فليس بمسْتَنْكِرِ عنده أن يتلقّفَ كل خبرِ هالكِ يصحّحُ دعواه.

إن الترويجَ للموضوعاتِ والأخبارِ الواهيةِ، والاستدلال بها في مواطن الاحتجاج والاستشهاد بها في مجالس الوعظِ والإرشادِ لخطرٌ يتهدّد الشريعة ويستوجب عَلَى أهل العلم درءه. قلتُ مستفسراً: وما هي مظانّ هذه الموضوعات؟ قال: كتبُ الوعظِ والإرشادِ، وكتبُ الزهدِ والرقائق، ووصف أحوال الآخرة، وبعض تآليف المتصوّفة. قلت: ألا أوقفتني على المزيد من هذه الموضوعات مما اشتهرَ على الألسنة؟ قال: اسمع. شاعَ على ألسنةِ بعض الجهّال هذا الحديث الموضوع: (لو أحسنَ أحدُكم ظنّه بحجر لنفعه الله به) قال فيه ابن حجر: لا أصلَ له. وقال ابنُ تيمية: كذبّ. وقال ابنُ القيم: هو من كلامِ عُبّادِ الأصنام.

ومن الأحاديث التي لا أصل لها واشتهرت على ألسنة الوعّاظ والطرقيين: «ما وَسِعَني سمائي ولا أرضي، ولكن وسعني قلبُ عبدي المؤمن»، ومن هذه المنكرات والعياذ بالله ذلك الحديث الموضوع الذي يقول: «كنتُ كَنْزاً لا أعْرَف، فأحببتُ أن أُعرَفَ فخلقت خلقاً فعرّفتهم به فعرفوني» قال ابن تيمية: ليس من كلام النبي ولا يُعْرَفُ له سَنَدٌ صحيحٌ ولا ضعيفٌ، وتبعه الزركشي وابنُ حجر والسيوطي.

ومن هذا الضَّرْب قولُ أبي سعيد الخراز: «حسناتُ الأبرار سيئاتُ المقربين» الذي عده بعضهم حديثاً، وذلك باطلٌ لا أصلَ له.

قلتُ: كيف أعرف الموضوعَ من الصحيح؟ قال: عليك بما صنّفه أهلُ

الحديثِ في الموضوعات، مثل: الموضوعات الكبرى لابن الجوزي، واللآلئ المصنوعة للسيوطي، والمنار المنيف لابن القيم، وتنزيه الشريعة لابن عراق الكناني، والأسرار المرفوعة لعلي القاري، والفوائد المجموعة للشوكاني.

سألتُ الشيخَ: وهل تظنّ أنَّ معرفةَ البعضِ بهذه الموضوعات كافِ لدرئِها؟ وهؤلاء الوعاظُ والقصّاصُ وبعض المنتسبين إلى العلم يشيعونها في مجالسهم وتصانيفهم دون حياء.

صمت الشيخ قليلاً، ثم أنشد: نارُ المعارفِ ليس منها عندنا الناسُ في علم المعاني استغرقوا نبهتُ قومي للنهوضِ فساءَهم يرضى الجهولُ إذا كذبتَ بمدحِه يهدي الشعوبَ الواعظونَ وإنما ما لي أرى الأوهامَ يُحفَظُ حقها لا يخدعنَك ظاهرٌ. كم معشرِ عجباً يطيبُ لنا الرُّقادُ بموطن قد كان للآداب قِدْماً جاحظٌ

إِلاَّ الدخانُ وفي البلاد شُواظُ فَاللهِ فَينا اللهِ اللهُ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ اللهِ فَاللهِ اللهِ فَاللهِ اللهِ فَاللهِ اللهِ فَاللهُ هُزءاً عليه وإن صَدَفْتَ يَغاظُ شعبي أضلَّ عقولَه الوعاظُ أفليس يُرعى للعقولِ حِفاظُ نحفوا عقولاً، والجسومُ غِلاظُ نحفوا عقولاً، والجسومُ غِلاظُ فيه الأعادي حولَنا أيقاظُ واليومَ قد كَثُرَت بيننا الجُحَاظُ واليومَ قد كَثُرَت بيننا الجُحَاظُ

قلتُ في نفسي: هذا والله من شعرِ الصافي، إن بينَه وبين شيخنا العارف لنسباً ولعلي سائله يوماً عنه.







### العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يكمل حديثه عن المقالات الفاسدة عند بعض المتصوِّفة

كانت الشمس رأد الضحى عندما انهمك الشيخ العارف يصلّي... انصرفت عنه لبعض شأني، ولم يمض وقت حتى سمعت منصوراً الدرويش ينشد خارج الدار:

يا من تمتع بالدنيا وزينتها ولا تنام عن اللّذات عيناهُ شغلتَ نفسك فيما لستَ تدركه تقول لله ماذا حين تلقاهُ؟

قلت في خاطري: يا رحمن يا رحيم، يا حيّ يا قيوم أصبحنا وأصبح الملك لله. ظللت أنتظر أن يقرع الباب، لكنه لم يفعل. سلّم الشيخ، وبادرني بالسؤال: كأنني سمعتُ صوتاً جاء من خارج الدار. قلت: نعم، هو منصور الدرويش يأتي كعادته على غير موعد. ابتسم الشيخ وقال: سألتني البارحة عن صاحب التفاحة الثالثة، وها هو ذا صاحبها. تحركت نحو الباب وفتحته. ألفيت منصوراً الدرويش جالساً تحت شجرة الكستناء يلاعب قطة صغيرة بين يديه. دخلت إلى الدار وأخذت التفاحة ووضعتها في حجر الدرويش، نظر إليّ ملياً ثم قال:

إذا له أزُرْ إِلاَّ لآكه أكه أكه قد رَفَعَتْ كفِّي إليَّ طعامي فدا أكلةٌ إن نلتُها بغنيمة ولا جوعةٌ إن جعتها بغرام

قلت: هذه هي المرة الثانية التي يلقمني فيها هذا الدرويش حجراً. اقترب الشيخ العارف مني دون أن أشعر به حتى وضع يده على كتفي، وقال:

الإثم يا عبد الله ما حاك في النفس. صمت قليلاً ثم التفت نحو الدرويش وأخذا يتبادلان النظرات هنيهة حتى خلت أنّهما يتحدّثان بلغة غير لغة البشر. ثم لم يلبث الشيخ أن التفت نحوي من جديد قائلاً:

أيها المتهوك. . طاش والله سهمك، ونضب نبعك. اعلم يا بني أنَّه (ربَّ أشعث أغبر ذي طمرين لو أقسم على الله لأبرّه) انطلق الدرويش يعدو وقد أنشب أسنانه في التفاحة حتى غاب عن الأنظار.

دخلنا مرة أخرى إلى الدار، وأخذت أقلب من جديد في كتبي لعلني أظفر على كتاب جديد أثير به حفيظة الشيخ وأشبع نهمي في السماع منه.

وقعت يداي على كتاب قديم مهترئ كان أهدانيه صديقنا أبو على الورّاق قبل بضعة أشهر، وهو لسلطان العلماء العز بن عبد السلام. جلس الشيخ إلى جانبي وقال: ما هذا الذي تحمله بيمينك؟ قلتُ: هذا كتاب (حل الرموز ومفاتيح الكنوز) قال: المنسوب لابن عبد السلام؟ قلت: كل ما أعرفه أنه له. قال: هذا كتاب نسبته لصاحبه ضعيفة، وفيه ينساق مؤلفه مع الأحاديث الموضوعة، وهذا يتنافى مع ما عُرف عن العزّ من تثبت في الاستشهاد بالنصوص وعزم على محاربة البدع والخرافات. وكان رحمه الله ينكر على أشياخ عصره انسياقهم وراء الغرائب والمنكرات، وقد شدّد على ابن الصلاح لتصحيحه صلاة الرغائب.

وكانت بينهما مناظرة، وهي مطبوعة، تريك علق كعب الشيخ في المناظرة والمجدل والوقوف عند الحق فأطلبها يا عبد الله. قلت: وما يعيب هذا الكتاب بصرف النظر عن صحة نسبته إلى مؤلفه من عدمها؟ قال: هذا كتاب كنت قرأته في أول سنوات الطلب، وقد هالني أن يروج فيه صاحبه لأحاديث منكرة لا تصح عن المصطفى وقد نبّه عليها أهل الصنعة من المحدثين. مثل ذلك الحديث

الموضوع الذي حدثتك عنه قبل قليل الذي يقول: «ما وسعني سمائي ولا أرضى، ووسعني قلب عبدي المؤمن» أخذت أقلب صفحات الكتاب في عجل علَّني أهتدي إليه. نظر إليَّ الشيخ وقال: تجده في الصفحة الأولى يا عبد الله. اعتراني خجل شديد، فكأني بصنيعي هذا أشكك في كلام الشيخ عدت إلى الصفحة الأولى فوجدته كما قال. قلت للشيخ: وما تقول في حديث: «أنا جليس من ذكرني» قال: أذكر أن هذا مما ورد في (حل الرموز). قلت: صدقت. قال: حديث لا أصل له. قلت: وما معنى لا أصل له؟ قال: إذا قيل في الخبر إنه لا أصل له عُدَّ من الموضوعات غير أن الفرق بين ما قيل فيه إنه لا أصل له وما قيل فيه إنه موضوع، أن الأول لم يقف الحفاظ له على سند لا صحيح ولا ضعيف ولا موضوع. والموضوع ما كان في سنده كذَّاب متهم بالوضع. قلت: ثمة أحاديث أخرى سيقت في هذا الكتاب. أأقرأها عليك؟ قال: نعم. قلت: حديث «تجدني عند المنكسرة قلوبهم من أجلي» قال: رواه الديلمي عن عائشة بلا سند مرفوعاً. وعند البيهقي في (شعب الإيمان) أنه من كلام موسى عليه السلام. قلت: وحديث: «ما صبّ الله في صدري إلاّ صببته في صدر أبي بكر» قال: موضوع. قلت: وحديث «أنا مدينة العلم وعليٌّ بابها». قال: تكلم فيه أهل العلم. وصفه بعضهم بأنَّه موضوع. وإن لم يكن موضوعاً فضعيف جداً.

قلت: وحديث: "لا تودعوا الحكمة غير أهلها فتظلموها، ولا تمنعوها أهلها فتظلموهم" قال: هذا ليس بحديث وإنما هو من كلام عيسى ابن مريم. ذكر ذلك من صنّف في الموضوعات. قلت: وحديث "إن من العلم كهيئة المخزون لا يعلمه إلا أهل العلم بالله فإذا تكلموا به أنكره أهل العزّة بالله" قال: هذا من كلام المتصوفة، ولا تصح نسبته إلى الرسول الكريم. والعجيب أن مؤلّف (حل الرموز ومفاتيح الكنوز) احتج به على من أنكر على البسطامي والحلاج شطحاتهم في قولهما: "أنا الله" وقولهما: "ما في الجبة إلا الله" وقولهما: "منا من أهوى ومن أهوى أنا»

وهذا من أفسد الأقوال ودعوى صريحة للقول بالحلول والاتحاد. وأنت لو قرأت يا عبد الله سيرة ابن عبد السلام لأنكرت أن يكون هذا الذي بين يديك من تأليفه.

قلت: أعْلَمُ أن القول بوحدة الوجود والاتحاد والحلول من المقالات الفاسدة، ولكن كيف تورّط فيها أمثال ابن عربي والحلاج وابن الفارض والعفيف التلمساني وابن سبعين؟ قال: هذا ما لا تجد له جواباً إلا ًإذا تكلمت في هؤلاء وهو ما قد يجرّك إلى تكفيرهم، وذلك أخوف ما أخاف عليك منه. وحسبك أن تعلم أنها مقالات فاسدة فتجتنبها. واعلم أن القول بها معروف أيضاً عند النصارى واليهود وأصحاب الملل الأخرى من عباد الوثن. إن الإسلام يا عبد الله عقيدة صافية نقية بعيدة عن الألغاز والرموز.. ما كان القرآن يوماً طلاسم يحاد المرء في فكها حتى يأتي في آخر الأزمان من يزعم أنه أوتي ما لم يؤت غيره فيسوق لنا رموزاً وإشارات أشبه ما تكون بتعاويذ السحرة والكهّان، حتى إذا أنكر عليه ظاهر لفظه قال هذه أسرار لها معاني خفية تدق عن فهم البليد. ولو تأملت لأدركت أن قدْراً من عباراتهم ليس إلا رموزاً كهنوتية صريحة كذكرهم الأقنوم، والدير، والشماس، والصليب، والزنار، والهيكل. وهي عين ما نراه عند الرهبان النصارى حتى لكأنك تقرأ لقسيسين. ألم يقل أحدهم:

ألا أبلغ أحبائي بأني ركبت البحر وانكسر السفينة ففي دين الصليب يكون موتي ولا البطحا أريد ولا المدينة

قلت في نفسي: سبحان الله! ألم يأتي في حديث المصطفى: «إن المدينة لتنفي عنها الخبيث كما ينفي الكير خبث الحداد». استطرد الشيخ فقال: ألم يقل أحدهم:

تأدب بباب الدير واخلع به النعلا وسلّم على الرهبان واحطط بهم رحْلا وعظّم به القسيس إن شئت أن تعلى وعظّم به القسيس إن شئت أن تعلى ألم يقل صاحب التائية الكبرى:

وما عقد الزنار حكماً سوى يدي وإن بار بالتنزيل محراب مسجد وأسفار توراة الكليم لقومه وإن خرّ للأحجار في البيد عاكف فقد عبد الدينار معنى منزّه وما زاغت الأبصار في كل ملة فما قصدوا غيرى وإن كان قصدهم

وإن حلَّ بالإقرار بي فهي حَلَّت فما بار بالإنجيل هيكل بيعة يناجي بها الأحبار في كل ليلة فلا وجه للإنكار بالعصبية عن العار بالإشراك بالوثنية وما راغت الأفكار في كل نحلة سواي وإن لم يظهروا عقد نية

هل سمعت يا عبد الله من يسوّي بين عابد الصليب، ومن يسجد للأحجار والوثن، وبين من يفرد الله بالوحدانية وينزهه عن الشرك؟

إذا استوى التوحيد والشرك، والإيمان والكفر، وأنهما وجهان لشيء واحد كما يزعم بعضهم فما جدوى أن يرسل الله الرسل، ويبعث الأنبياء إذا كان كل من سجد لصنم فإنما يسجد لروح الله فيه؟ تعالى سبحان عما يقولون علوّاً.

قلت: قد يعتذر بعضهم بأعذار عن ذلك. قال: مثل ماذا؟

قلت: عند عجز العبارة تكون الإشارة. قال: الهروب من ضيق اللغة إلى سعة الرمز يوقع صاحبه فيما يكره إذا لم يحسن استخدامه وتقديره. فهل ضاقت اللغة عن ألفاظ الإيمان واتسعت بألفاظ الكفر؟

وحسبك يا عبد الله أن صاحب (الفتوحات المكية) قد حشا (فصوصه) بكثير مما يستنكر من هذه المقالات الفاسدة. وحتى يدرأ عن نفسه اللوم جاء بعجيبة في أوله فقال: «أما بعد، فإني رأيت رسول الله في مبشرة أريتُها في العشر الأُخر من محرم سنة سبع وعشرين وستمائة بمحروسة دمشق وبيده على كتاب، فقال: هذا كتاب (فصوص الحكم) خذه واخرج به إلى الناس ينتفعون به. فقلت: السمع والطاعة لله ولرسوله. . فحققت الأمنية وأخلصت النية وجردت

القصد والهمّة إلى إبراز هذا الكتاب كما حدّه لي رسول الله ﷺ من غير زيادة ولا نقصان..».

قلت: يا الله. ما الفرق بين هذا وكلام المتنبئة!

قال: هذا كلام يا عبد الله فيه اتهام للنبي بالتقصير والتفريط فيما أمر أن يبلغه أمته. وهكذا شأن كثير من الجهلة يحتجون لأقوالهم الفاسدة بمنامات ورؤى كلما عجزوا عن الوقوف على ما يؤيد دعواهم من آية في كتاب الله أو سنة صحيحة.



## العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُحَدِّثُ عبد الله المحجوب عن بعض التآليف والمصنَّفاتِ

خرجتُ والشيخ العارف قاصدين السوقَ لعلنا نصيبُ فيه حظاً مما قَسَمه الله لنا هذا الصباح.. سرنا صامتين لا يكلّم أحدنا الآخر حتى بلغنا وَسَط السوقِ. كان أوّلَ ما أثار انتباهَنا غيبةُ نُوحِ الجامع وانفضاض مجلسه. التفتّ نحو الشيخ، فبادرني بالسؤال: هل انتهى الأجل الذي ضربناه للرجل حتى يجيب عن سؤالنا؟ قلت: ليس بعد. وإن غداً لناظره قريب. قال: ما أراه حاضراً غداً، قلت: إن فعل فقد أحسن لنفسه ولغيره. قال: لا تعجل يا عبد الله. وانظر ماذا ترى عند ذلك الركن. نظرت حيث أشار فإذا بمجلس جديد لقاصّ آخر. قلت: قطعت جهيزة قولَ كل خطيب. قال: إذا قطعنا عَلَماً بدا لنا عَلمٌ.

تركنا وسط السوق وتوجهنا نحو دكان أبي علي الورّاق، وقبل أن نبلغه تذكرت تلك الأبيات التي اختبرني بها، فسألته عنها. فقال: هات أسمعنيها.قلت:

ولي خالبة وأنا خالبها ولي عمه وأنا عمها فَأَمَّا التي أناعم لها فإن أبي أمّه أمُّها أبوها أخي وأخوها أبي ولي خالة هكذا حكمها

قال: الجواب عن هذا اللغز يكون على هذا النحو: تزوج رجلِ امرأتين

لنقل إن إحداهما اسمها عائشة، والثانية اسمها فاطمة. فأولد عائشة بنتاً، وأولد فاطمة ابناً. ثم زوج بنته من أبي امرأته الثانية فاطمة فجاءت ببنت. فتلك البنت هي خالة ابنه، وهو خالها لأنه أخو أمها. وهذا جواب الصورة الأولى. وأما جواب الصورة الثانية فهي أن رجلاً له ولد ولولده أخ من أمه فزوج أخاه من أمه أم أبيه فجاءت ببنت. فتلك البنت هي عمته لأنها أخت أبيه. وهو عمها لأنه أخو أبيها.

قلت: هذا لغز محيّر لا ريب، فلا غرو أن يفوتني حله وأنا بعد في أول مراحل الطلب. قال: لا تثريب عليك يا عبد الله. فمعرفتك بمثل هذا الضروب من المسائل لا يدل على علم، وعجزك عنها لا يدل على جهل، وكان المتقدمون يسوقون هذا النوع من المشكلات من باب التعجيز حيناً ومن باب التندّر حيناً آخر، وفي كتب الأوائل قدر كبير من هذا. قلت: أين أجدها في كتب أولئك؟ قال: من مظانّها المقامات. ومنها مقامات الحريري. وهذه ملأى بالغريب والعجيب، وهي لا ريب من أعاجيب تصانيف العرب. وقد نسج على منوالها أحدُ أعلام زماننا من أساطين اللغة بديعتَه المسماة (مجمع البحرين) وذاك هو ناصيف اليازجي، فإذا فاتتك مقامات الحريري فلا يفوتنك (مجمع البحرين) فإنّ فيه تقويماً للسانك وتهذيباً لجنانك.

قلت: وهل هذا اللغز الذي أجبتني عنه الآن موجود في أحدهما؟ قال: كلاّ. قلت: فهل هو من صنائعك؟ قال: لا. ولكنك تجده عند ابن الأثير في كتابه (المثل السائر) في معرض حديثه عن الأحاجي، وهو كتاب عظيم القدر لا تمل مطالعته وإن شئت يا عبد الله أن تكون من أهل الأدب فلا يفوتنك النظر فيه. وإذا كان ابن خلدون قد ذكر في مقدمة تاريخه أنه سمع من أشياخه في مجالس التعليم أن أصول الأدب وأركانه أربعة دواوين، هي: أدب الكاتب لابن قتيبة، والكامل للمبرد، والبيان والتبيين للجاحظ، والنوادر لأبي علي القالي. وأن ما سوى هذه الأربعة فتبع لها وفروع عنها فإني أرى (المثل السائر) ديوانا خامساً لا يقل عن تلك الدواوين الأربعة شأواً بل إنه يتميز عنها بأنّه مما ترتاح النفس لقراءته فلا تنفر منه ولا تضجر.

قلت: أوليس هو صاحب (الكامل) في التاريخ؟ أجاب: كلا. وإنما صاحبنا هو أحد ثلاثة إخوة جميعهم أعلام في فنونهم، فصاحب (المثل السائر) هو ضياء الدين الكاتب، وصاحب (الكامل) هو عز الدين المؤرِّخ، وثالثهم هو مجد الدين المحدِّث صاحب (النهاية في غريب الحديث) و(جامع الأصول في أحاديث الرَّسول).

أخذني الشيخ من يدي وكأنه يريد أن يبعدني عن هذا القاص الجديد وسار بي خطوات ثم قال لي: ألا تحب أن تزور اليوم صاحبك الورّاق؟ قلت: أبا علي. بلى والله. قال: هيا بنا إليه إذن، وانس أمر هذا القاص. قلت: أحب أن أعرف شيئاً عن أخبار القصاص ونحن في طريقنا إلى دكّان أبي علي.

قال: لن تجد أفضل من كتاب (القصّاص والمذكّرين) لابن الجوزي وهو مطبوع. وقد لخّص كثيراً من فوائده الإمام السيوطي في كتابه (تحذير الخواص من أكاذيب القصّاص) كعادته في تلخيص كتب من سبقوه.

قلت: السيوطي إمام جليل وصاحب تصانيف كثيرة، أعلم أنّه ما ترك علماً إلا صنّف فيه. ولكنني رأيت كلاماً لبعضهم في إمامته. لم أستطع أن أتحقّق منه. فهل بلغك شيء من هذا؟ قال: اعلم يا عبد الله أن جلال الدين السيوطي عالم كبير القدرِ عالي الهمّة، كاد يبلغ درجة الإمامة في كل فن صنّف فيه. وما قيل فيه لا يعيبه وهو صحيح. فالرجل مكثار ومن كثرت آثاره لم يؤمن عثاره. وقد أحسن من قال: صاحب صنائع لا يحسن صنعة. فالرجل عدّ نفسه مجدّد قرنه وأنّه على رأس المائة التي عاش فيها، وقد لمّح إلى ذلك في مقدمة كتابه (الجامع الصغير) وهو كتاب كبير النفع جمع فيه أحاديث المصطفى ورتّبه على حروف المعجم تيسيراً على الباحثين غير أنّه وقع فيما زعم أنّه نزّه كتابه عنه وهو الضعيف والموضوع حيث قال: "وصنته عما تفرد به وضّاع أو كذاب" ولو لم يقل هذه العبارة لسلم من اللمز. فقد جاء كتابه مملوءاً بالموضوعات لم يقل هذه العبارة لسلم من اللمز. فقد جاء كتابه مملوءاً بالموضوعات والأحاديث الضعيفة، وقد استدرك عليه ذلك شراحه كالمناوي في (فيض القدير)

وقد رأيت مصنَّفاً جليلاً لأحد أفاضل عصرنا في بيان (ضعيف الجامع الصغير وزيادته) ويقع في ستة أجزاء.

والعجيب أن السيوطي يرمي بعض الأحاديث بالوضع أو الضعف في كتابه (الأحاديث الموضوعة) ثم يسوقها على أنَّها صحيحة في (جامعه الصغير).

وقد اعتذر له بعضهم بأن ذلك من آفات المكثرين، واعتذر آخرون بأن السيوطي كان يرمز للصحة والضعف بحرفي (ص)، (ض) فلا يستبعد أن يكون التصحيف من النساخ فيرمزون للصحيح بحرف (ض) فنظنه ضعيفاً عنده ويرمزون للضعيف بحرف (ص) فنظنه صحيحاً. وهذا اعتذار جميل وإن لا يسلم في جميع الأحوال.

قلت: أهكذا جميع تصانيفه؟ قال: كلا. وإنما يقع له ذلك في بعض كتبه. قلت: مثل ماذا؟ قال: لا ريب أن السيوطي من أعلام الحديث وله فيها تصانيف ممتعة لا يستغني عنها طالب علم ككتابه (تدريب الراوي) وألفيته في علوم الحديث التي جعلها على غرار ألفيّة العراقي. وهو مع ذلك تزل قدمه فيما قد ينجو منه المبتدئون. ولعل رسالته (الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة) لم يراع فيها شروط تحقق التواتر كما اتفق عليها المحدثون، فترى أكثر الأحاديث التي يصفها بالتواتر هي أخبار آحاد، والعجيب أنّه يقول في مطلع رسالته تلك إنه (أورد فيها ما رواه من الصحابة عشرة فصاعداً) وعدّ ذلك شرطاً في التواتر وهذا لا يقول به أحد من العلماء، ولم يقله هو نفسه في (تدريب الراوي) لأن المتواتر عند أهل الحديث هو (الخبر يرويه جماعة من الناس عن مثلهم بحيث يستحيل تواطؤهم على الكذب وأن يكون منتهى الرواية الحسّ) ولذلك يا عبد الله قد يحدث التواتر في طبقة أو طبقتين من الرواة ومع ذلك لا ينعت بالتواتر حتى يتحقق ذلك في جميع الطبقات.

وقد وقع في مثل ما وقع فيه السيوطي مَنْ كَتَبَ بعده في الأحاديث المتواترة مثل محمَّد بن جعفر الكتاني في (نظم المتناثر من الحديث المتواتر)

الذي لخصه أحد العلماء المغاربة وهو الشيخ المحدِّث عبد العزيز بن محمَّد بن الصديق الغماري في كتاب بعنوان: (إتحاف ذوي الفضائل المشتهرة بما وقع من الزيادة في نظم المتناثر على الأزهار المتناثرة). قلت: وما أحسن تصانيفه عندك؟ قال: أكثر تصانيفه ذات نفع، وأنفعها عندي كتابه (المزهر) في فقه اللغة، وكتابه (تدريب الراوي) وهو شرح كبير على تقريب النووي في علوم الحديث. ومن كتبه النافعة (الأشباه والنظائر) صنَّفه في قواعد وفروع فقه الشافعية، وقد ألحق بآخره منظومة لطيفة عدد فيها المسائل التي لا يعذر الجاهل بجهلها، فإذا ظفرت بهذا الكتاب فلا تنسَ أن تحفظها.

رحم الله السيوطي وأمثاله فما قصَّروا في خدمة هذا الدِّين وما توانوا. فما قام به السيوطي بمفرده ينوء به عددٌ كبير من الناس مجتمعين.

وكان كثيراً ما يتمثَّل بقول الشاعر:

لسنا وإن كُنّا ذوي حسب يوماً على الأحساب نتّك ل نبني كما كانت أوائلنا تبني ونفعل مثلما فعلوا

لم أشعر بمضي الوقت في رفقة الشيخ حتى وقفنا بباب صاحبنا أبي علي . الورَّاق.







### العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يَكْشِفُ عَن بَعْضِ الخُرَافاتِ

انبسطَتْ أساريرُ صاحِبنا أَبِي عليّ الورَّاق لمّا وقفنا ببابه، وسلَّم على شيخِنا العارفِ موقِّراً ومعظِّماً فاستحسنتُ والله ذلك منه وليس بغريبِ أن يصدرَ مثلُ ذلك عنه فقد كان مُذْ عرفتُه ذا خلقٍ رفيع وأدبٍ جمّ، وكيف لا يكون الأمرُ كذلك وهو يصبح ويُمْسي بين الكتب والأسفار.

اختار للشيخ خيرَ موضع في دُكَّانه، واستأذّننا للخروج بعضَ الوقت فلم يأذن له الشيخ وكأنَّه عَلِمَ ما يدورُ في خَلَدِ صاحِبنا أو ما ينوي القيام به، فقال له: إن شئتَ إكرامَنا حقاً فخلّ بيننا وبين ما في دكانِك من كتب. قال أبو عليّ: الدكان وصاحبه.

قلتُ في نفسي: هذا أوْجَزُ جواب أسمَعُه اليومَ. سألت أبا عليّ: أحسب أني رأيتُ بعض تآليفِ ابن عربي هنا. قال: نعم عندي بعض رسائله تجدها هنالك عند يمينك. خرج أبو علي في صمت. مددتُ يدي حيث أشار وشرعت أقرأ العناوينَ واحداً واحداً حتى وقفتُ على أول رسالةٍ لابن عربي هي: (منزل القطب) وضعتُها جانباً ومضيت أقلب الكتب حتى وقفت على رسالة ثانية لابن عربي هي (رسالة لا يعوّل عليه) ثم رسالة ثالثة بعث بها الشيخ الأكبر إلى الإمام فخر الدين الرازي. فرحتُ بالرسائل الثلاث وتحولت نحو الشيخ

ووضعتها بين يديه. قال مبتسماً: أراك بلغت حاجتك. قلت: هذه بعض آثار ابن عربي الشيخ الأكبر والكبريتِ الأحمر لسانِ الحقائق وسلطانِ العارفين. قال: هذا كلام مُعْجَبِ. قلت: والله لا أخفي عليك أتي أميل إليه. قال: لا ضَيْرَ من ذلك. ولكن لا تنسَ أن (حُبّك الشيءَ يُعمي ويُصِم) كما جاء في الأثر. قلت: حدّثتني عن بعضِ المقالاتِ الفاسدةِ لابن عربي كقوله بإيمان فرعون وقوله بوحدة الوجود التي طغت على تآليفه وأهمّها كتابه (فصوص الحكم) فهل يريد شيخنا أن يقول إن جميعَ تآليفه فيها مقال؟ أجاب الشيخ وهو يقلّب الرسائلَ شيخنا أن يقول إن جميعَ تآليفه فيها مقال؟ أجاب الشيخ وهو يقلّب الرسائلَ الثلاث بين يديه: اعلم يا عبدَ الله أنني قرأتُ ابنَ عربي وأنا لم أزل حَدَثاً، فأحدَثَ في نفسي ما أحدَثَ في نفسك. كنت أقرأه يومئذ بقلبي لا بعقلي. فأحببتُ شعرَه حباً كبيراً حتى كان ديوانه (ترجمان الأشواق) يرافقني في حلّي فأحببتُ شعرَه حباً كبيراً حتى كان ديوانه (ترجمان الأشواق) يرافقني في حلّي

وكم كنت أتمثَّل بشعره لصحبي وإخواني كقوله:

بَانَ العنزاءُ وبان الصبرُ إذ بانوا سألتُهم عَن مقيل الركب قيل لنا: فقلت للريح سيري والحقي بهم وبلّغيهم سلاماً من أخي شجن

بانوا وهم في سُويداءِ القَلبِ سُكَّانُ مقيلهم حيث فاح الشيحُ والبانُ فإنَّهم عند ظلِّ الأيْكِ قطانُ في قلبه من فراقِ القومِ أشجانُ

وكم كان يروق لي بيانُه ولغتُه الساحرةُ التي قد لا نجد لها نظيراً إلاَّ عند مقدّمي شعراء الغزل كقوله:

ألا يا حمامات الأراكة والبان تَرَفَّقْنَ لا تُظهرن بالنوح والبكا

ترفقن لا تُضعفنَ بالشجو أشجاني خفيَّ صباباتي ومكنونَ أحزاني

وكنت أتحيَّر في بعض شعره كقوله:

فمرعى لغزلان ودير لرهبان وألواح توراة ومصحف قرآن

لقد صار قلبي قابلاً كلَّ صورةٍ وبيت لأوثان وكعبة طائف أدين بدين الحب أنى توجّهت ركائبُه فالحبّ ديني وإيماني

حتى وقفتُ على شرح لطيف لديوانه (ترجمان الأشواق) عنوانه (ذخائر الأعلاق) صنّفه ابنُ عربي لكشف بعض أسرار الديوان موضحاً فيه ما جاء في شعره من إرشادات حسيّة وأنَّها لا تعدو أن تكون إيماءاتٍ إلى الواردات الإلهية والتنزلات الروحانية والمناسبات العلوية، وقد دعا فيه لقارئه بالعصمة من سبق الخاطر إلى ما لا يليق بالنفوس الأبيّة والهمم العلية.

ومذ ذلك الوقت وأنا أهيم بقراءة أشعار المتصوفة وكان أكثرَهم قرباً إلى نفسى ابنُ الفارض، وكم كنت أطرَبُ لقوله:

قلبي يحدّثني بأنّك مُتلفي لم أقض حقّ هواك إن كنت الذي فلئن رضيت بها فقد أسعفتني فالوجدُ باقي والوصال مماطلي أخفيت حبكم فأخفاني أسى وكتمته عنّي فلو أبديته دع عنك تعنيفي وذق طعم الهوى

روحي فداك عرفت أم لم تعرف لم أقض فيه أسّى ومثلي من يفي يا خيبة المسعى إذا لم تُسعفِ والمصبرُ فانٍ واللقاءُ مُسَوّفي حتى لعمري كدت عنّي أختفي لوجدته أخفى من اللطف الخفي فإذا عشقت، فبعد ذلك عنّف

وكان لفرط حبّي لشعر ابن الفارض أن جلستُ أقرأ ديوانَه بشرح البوريني والنابلسي ففتحت عيني على عالم جديدٍ. . عالم كله أسرار وخفايا، فحفظت الميميّة وهي أشهر قصيدةٍ لابن الفارض بعد تائيته الكبرى.

إن قراءتي لشعر المتصوفة لم تجاوز ظاهر ألفاظهم ولذلك كنت أتجاوز عن كثير من المعاني التي تتعارض مع ظاهر الشرع، إلا أن ذلك لم يَدُمْ طويلاً حيث بدأتُ أعيد النظر فيما قرأتُ فهالني ما رأيتُ. ثم انقطعت أَمَداً عن القراءة في كتب هؤلاء، وانشغلت عنهم بالفقه والتفسير واللغة. . ولما عاودت النظرَ في تصانيف القوم لم أقبل ما فيها.

قلت: هذه الرسائلُ الثلاث التي بين يديك ما تقول فيها؟ .

قال: تعالَ يا عبدَ الله ننظر فيها واحدةً واحدةً. ولكن ألا تحبّ أن تعرف قبل ذلك قول أهلِ العلم في ابنِ عربي؟ قلت: بلى. قال: هو رجلٌ كثيرُ التآليف وقد وقع له في بعض تضاعيف كتبه كلماتٌ كثيرةٌ أشكلَتْ ظواهرُها وكانت سبباً لإعراض كثيرين عنه لم يُحْسِنوا الظنَّ به وقد اعتذرَ عنه مَنْ أحْسنَ الظنّ فيه بأن العباراتِ الموهمة التي استشكل فَهْمُها على العامة وبعض الخاصَّة ليس المرادُ ظاهرها وإنما المرادُ أمورٌ اصطلحَ عليها أهلُ الطريق غيرةً عليها حتى لا يدّعيها غيرُ أهلها فاصطلحوا على الكناية عنها بتلك الألفاظ الموهِمة. وقد لخّص المناوي اختلافَ الناسِ فيه بقوله: "وقد تفرَّق الناسُ في شأنه شِيعاً، وسلكوا في أمره طرائقَ قِدداً، فذهبت طائفةٌ إلى أنَّه زنديق لا صدّيق، وقال قوم: إنه واسطةُ عقدِ الأولياء، ورئيسُ الأصفياء، وصار آخرون إلى اعتقاد ولايتِه وتحريم النظر في كتبه ومن هؤلاء السيوطي في كتابه (تنبيه الغبي بتبرئة ابن عربي) والقول في كتبه ومن هؤلاء السيوطي في كتابه (تنبيه الغبي بتبرئة ابن عربي) والقول في كتبه وقد نقل عنه هو أنه الفصل في ابن عربي اعتقاد ولايته وتحريم النظرِ في كتبه، وقد نقل عنه هو أنه قال: نحن قومٌ يُحْرَمُ النظرُ في كتبه، وقد نقل عنه هو أنه قال: نحن قومٌ يُحْرَمُ النظرُ في كتبنا.

وليس أدلَّ على حَيْرة العلماء في الحكم عليه من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية فيه على ما عُرِفَ عليه من إنكارٍ على المتصوّفة وحمله على مقالاتهم ونعتها بالفساد تارة وبالكفر تارة أخرى. فهو يقولُ عنه في مطلع المقالة الأولى من رسالته في بيان (حقيقة مذهب الاتحاديين أو وحدة الوجود) «فهو أقربهم أي القائلين بوحدة الوجود \_ إلى الإسلام لما يوجد في كلامه من الكلام الجيد كثيراً ولأنه لا يثبت على الاتحاد ثباتَ غيره، بل هو كثيرُ الاضطراب فيه، وإنما هو قائم مع خياله الواسع الذي يتخيَّل فيه الحقَّ تارةً، والباطلَ أخرى، والله أعلمُ بما ماتَ عليه» انتهى كلام المناوي.

وسوف تجد يا عبدَ الله حقيقةَ ما ذكره شيخُ الإسلام ماثلةً في رسائله الثلاث التي وضعتها بين يديّ. ولكن قبل أن أمضيَ في الحديث معك أحبُ أن

أنبِّهك \_ كما قد نبهتُك من قبل \_ أني قد أنْكِرُ على ابن عربي بعض مقالاته ولكني لا أتكلّم عنه في ذاته، لأن الأصلَ عندي حُسْنُ الظن بالناس، والتماسُ الأعذار لهم. قلت: هذا وايمُ الله أصلٌ لا يَرُدّه إلاَّ دَعِيّ ولا يخالف فيه إلاَّ مكابرٌ. قال: أمَّا وقد استبان كلّ ذلك، فتعال ننظر في رسالتِه الأولى (منزل القطب). اعلم يا بنَيَّ أن فكرةَ القطب وهي فكرةٌ فاسدة لا ريب روّجَ لها المتصوفة تحت أسماء مختلفة كالإنسان الكامل وخاتم الولاية وقد خُلِع على المسمَّيات أوصافٌ لا يتصف بها إلاَّ الله. فالقطبُ عند ابنِ عربي مركزُ الدائرة (أي دائرة الوجود) ومحيطها ومرآةُ الحق، عليه مَدار العالم. له رقائق ممتدة إلى جميع قلوب الخلائق بالخير والشر على حدِّ واحدٍ لا يترجح واحدٌ على صاحبه، وهو عنده لا خير ولا شر ولكن وجود.. وله من البلاد مكة ولو سكن حيث ما سكن بجسمه فإنه محلّه مكة ليس إلاً.

ولا بدّ لكل قطب عندما يلي مرتبة القطبية أن يبايعه كل سر وحيوان وجماد ما عدا الإنس والجان إلا القليل منهم. ولهذا رأيت من رأى الحية العظيمة التي طوّق الله بها جبل قاف المحيط بالأرض، وقد اجتمع رأسها مع ذنبها فسلّم عليها فردّت عليه السَّلام ثم سألته عن الشيخ أبي مدين الكائن بجابية من بلاد المغرب. فقال لها: وأنَّى لك بمعرفة أبي مدين؟ فقالت (أي الحية): وهل على وجه الأرض أحدٌ لا يعرفه. إن الله تعالى منذ وَضَعَ اسمَه على الأرض ما بقي منا أحدٌ إلا عرفه. هذا حال المحبوب فكيف حال القطب الذي هذا المحبوب حَسنَةٌ من حسناته.

تأمل يا عبدَ الله! وقد جعل ابنُ عربي للقطب إمامين واحداً عن يسارِه وآخر عن يمينه. وإذا مات القطبُ انتقل السرّ إلى الذي على يَساره. ويخلف هذا الإمام الجديدَ إمامٌ غيره. اسمع يا عبد الله إلى هذا الهراء!

فعبدُ الإله هو القطبُ وليس عند أحدِ البتّة. وهذا الإمامُ المسمى عبد الرب هو الإمام الأكمل وله معرفة سرّ الأسرار، وله التدبيرُ الإلهي وله في العدد أسرارٌ إلهية لا يعرفها غيره. وله خمسة أسرار. السر الأول: سر الثبات وبه يعلم

حقائق الأمور، وبه يدبّر ويفصّل، ويولُّد ويزوّج، ويعبّر عن سر الرموزات وفكّ الطلسمات، وأصول الأشياء الظاهرة والباطنة، والحقيقية وغير الحقيقيَّة، وله خَرْقُ السفينة، وله إقامة الجدار وليس له قتل الغلام من حاله وكشفه فإن قُتَله يوماً فعن أمر القطب. ألا ترى يا عبدَ الله أن صاحبَنا يحكى قصةَ الرجل الصالح مع موسى؟ . والسر الثاني : فهو سر التمليك به يرحم الضعفاء وينجي الغرقي، ويكسب المعدومَ، ويقوّى الضعيفَ، ويحمل الكلّ، ويعين على نوائب الحقّ، وأما السرّ الثالث: فهو سرّ السيادة وبه يفتخر ويبدي حقيقتَه فيقول أنا سيدُ ولد آدم، وإني أنا الله لا إله إلاّ أنا وسبحاني وما في الجبة إلاَّ الله. انظر عبد الله كيف يخْلِط صاحبُنا بين الحقائق والأوهام فيجعل قولَ المصطفى ﷺ: «أنا سيدُ ولدِ آدمَ ولا فخر» كقول الحلاج والبسطامي. والسرّ الرابع: سرّ الصلاح وهو السرّ الذي يحمل الخلقَ على المكاره التي فيها نجاتهُم. وبهذا السرّ يحول بين الولدِ ووالديه وبين المتعاشقين وإن تحابًا واجتمعا لله وفي الله ويسعى في تفريق الشمس بين المخلوقات فإن هذا السر يعطيه بحقيقته أن الأشياءَ القلبيةَ لم يُخْلق بعضُها لبعض ولا يغيّرها إلاّ الله. والسرّ الخامس والأخير: فهو سرّ التعدية وبه ينزل المطر ويدرّ الضرع ويطيب الزرع ويُحدث الشهوات. فهذه خمسة أسرار يختص بها هذا الإمام واسمه عبد الرب. وفي هذا المقام عاش الشيخ أبو مدين إلى أن قرب موته بساعة أو ساعتين خُلِعَت عليه خلعة القطبية ونزعت عنه خلعة الإمامة وصار اسمه عبد الإله وانتقلت خلعته باسم عبد الرب إلى رجل ببغداد اسمه عبد الوهاب.

ذلك هو منزل الإمام الأكمل الذي على يسار القطب، وأما الذي على يمينه فهو الإمام الروحاني وهو صاحبُ حال لا صاحب مقام، مشتغل بنفسه من جهة مالكِه واسمه عبد الملك وإضافته إلى الخلق إضافة غير محضة. متمكن القدم في الروحانية. له علم السماء وليس عنده من علم الأرض خبر. وإذا كان الأول \_ أي الذي على يسار القطب \_ حظه اللوح والقلم الأعلى، فحظ هذا الثاني \_ الذي على يمين القطب \_ الإلقاء بما يناسب العلق.



فتأمّل يا عبد الله إلى هذا الخلط العجيب. فتارة يحدّثك عن بشر متمكّن في البشرية وتارة ينقلب حديثه إلى ملاكٍ متمكّن في الملائكية، وحيناً آخر يحدّثك عن صفات لا يتصف بها إلا الله. قد تعجب وَحُقّ لك أن تعجَب. فكلُ هذه الآفات مصدرُها قولُه بوحدة الوجود وهي أنّ كلَّ موجودٍ هو عينُ وجودٍ الله. هذا الكلامُ محض خرافة تفضي إلى تجريد الله من ألوهيته وربوبيته وخلعها على وَهْم باطلٍ سُمّي في الفلسفة (العقل الأول) وفي المسيحية (الكلمة) وفي التصوف (القطب) وللمتصوفة كلام عجيب في القطب والقطبية ولو تأملت كلام بعضهم في هذا الشأن لطارَ صوابُك لهولِ ما تسمع. دخل أبو على وهو يحمل إبريقاً فيه شاي فسررتُ بذلك فالنهار كان بارداً. . وانقطع الشيخُ عن الحديث زيثما ننتهي من احتسائه.







# العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يكْمِلُ حديثَه عن خَتْم الولايةِ والإنسانِ الكامل والحقيقةِ المحمديَّةِ

التفتُّ نحو الشيخ وقلتُ له: هل غير ابن عربي يقول مثلَ مقالته في القطب والقطبية؟ أجاب: قول المتصوفة في القطب ومكانته يكاد يكون واحداً وإن اختلفت عباراتهم، وقد يسميه بعضهم الإنسانَ الكاملَ كما عند عبد الكريم جيلي أو خاتم الولاية كما عند الحكيم الترمذي. قلت: الترمذي؟ أليس هو صاحب السنن؟ قال: كلا. فصاحب السنن هو الإمام الحافظ محمَّد بن عيسى ابن سورة بن موسى بن الضحاك الترمذي الضرير، تلميذ الإمام البخاري، وقد توفي سنة تسع وسبعين ومائتين. وأما صاحب كتاب (خاتم الولاية) فهو محمَّد ابن علي بن الحسن بن بشر توفي في النصف الأول من القرن الرابع الهجري وهو صاحب كتاب (نوادر الأول في أحاديث الرسول). والقول بخاتم الولاية انتقل من الترمذي إلى ابن عربي في فصوص الحكم. وإن شئتَ يا عبدَ الله أن ترى ذلك جلياً فانظر (فصّ حكمة نفثية في كلمة شيئية). فابن عربي يجعل خاتم الأولياء أعلى مرتبة من الأنبياء حيث يقول في ذاك الفصّ: «فالمرسلون لا يرون ما ذكرناه إلاً من مشكاة خاتم الأولياء. فكيف من دونهم من الأولياء؟».

ولابن قضيب البان في كتابه (المواقف الإلهية) كلام عن القطب.

قلت: يرحمك الله من ابن قضيب البان هذا؟ قال: هو عبد القادر بن

محمَّد أبو الفيض الحموي. وُلد في حماه سنة إحدى وسبعين وتسعمائة وتوفي بحلب سنة أربعين وألف من هجرة المصطفى.

وله كتاب (الفتوحات المدنية) ألَّفه على غرار (الفتوحات المكية) لابن عربي وكتابه (المواقف الإلهيَّة) نحا في نحو عبد الجبار النفري في مواقفه. فاسمع ما يقول في موقف القطبية:

"أوقفني الحق على بساط القطبية، وقال لي: الإنسان الكامل قطب الشأن الإلهي، وغوث الآن الزماني. أول ما أسلم له التصريف في قطر نفسه حتى يبلغ الأشد. ثم أسلم له ما وافقه من أقطار الأقاليم، ثم أسلم له الأرض، ثم يسلم له الملك، ثم يجمع له الملك والملكوت، وهذا هو النائب الرحماني". فهل سمعت يا عبد الله هراء أكبر من هذا. فماذا أبقى للباري الذي وصف نفسه بقوله: ﴿قُلُ اللَّهُمُ مَلِكَ المُلكِ اللّهَ اللهِ عران: الآية 26] وبقوله: ﴿قُلُ مَنْ بِيَهِ مَلَكُوتُ كُلّ اللّهُمُ وَهُو يُحِيدُ مَلكُوتُ كُلّ اللهُمُ وَهُو يَحِيدُ الإسراء: وقد الله المؤمنون: الآية 88] وبقوله: ﴿وَلَرْ يَكُن لَمُ سَرِيكُ فِي المُلكِ الإسراء: الآية 111] اعلم يا عبد الله أن مثل هذه المقالات العجيبة ليست جديدة فلها ما يناظرها في عقائد الآخرين كاليهود والنصارى، وأشد ما تراها غلواً عند القرامطة والباطنية. ومن عجيب ما وقفت عليه خطبة تسمى خطبة البيان تنسب للإمام علي بن أبي طالب وليس فيها أثر من بلاغة أبي تراب. ومن قرأ نهج البلاغة لم يخالطه شك في فساد نسبة هذه الخطبة إليه. استمع يا عبد الله لبعض ما جاء في منزلة القطب. جاء في الخطبة:

... ولمّا خطب الإمام رضي الله عنه خطبته الأولى، وكان حاضراً سويد ابن نوفل الهلالي، فقام إليه وقال له: يا أمير المؤمنين. أنت حاضر ما ذكرت وعالم به وبتأويل ما أخبرت؟ فالتفت إليه أميرُ المؤمنين ورمقه بعين الغضب، ثم قال له: ثكلتك الثواكل، ونزلت بك النوازل يا بن الجبان الخبائث والمكذّب الناكث! سيقصر بك الطول، ويغلبك الغول. أنا سر الأسرار، أنا شجرة

الأنوار، أنا دليل السماوات، أنا خليل جبرائيل، أنا صفى ميكائيل، أنا قائد الأملاك، أنا حفيظ الألواح، أنا قطب الديجور، أنا البيت المعمور، أنا زاجر القواصف، أنا محرِّك العواصف. . أنا إمام العفو، أنا سبب الأسباب، أنا أمين السحاب، أنا مسدِّد الخلائق، أنا محقِّق الحقائق، أنا الأول والآخر، أنا الباطن والظاهر» اقشعر بدني من هول ما سمعت فقاطعت الشيخ قائلاً: يا سبحان الله. هذا ادّعاء ألوهية صريح، ألم يقل الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: الآية 3]؟ قال: بلي ولكن لا تعجل واسمع البقية: جاء في الخطبة أيضاً: «أنا أم الكتاب، أنا فصل الخطاب، أنا منجد البررة، أنا سورة البقرة، أنا نخلة الخليل، أنا مبعوث بني إسرائيل، أنا ولى الأولياء، أنا ورثة الأنبياء، أنا ثبير الترك، أنا شملاص الشرك، أنا برستم الروس، أنا لولش الشدوس، أنا سلمة المكا، أنا دودين الخكا، أنا بدر البروج، أنا شنشا الكروج، أنا أوربا الزبور، أنا حجاب العقور، أنا إمام المحشر، أنا ساقى الكوثر، أنا يعسوب الدين، أنا إمام المتقين، أنا حافظ الكلمات، أنا مخاطب الأموات، أنا وارث العلوم، أنا هيولي النجوم، أنا شيث البراهمة، أنا بطرس الروم، أنا كنز أسرار النبوة. . » هل سمعت يا عبد الله مثل هذا الهذيان قبل اليوم؟ أتدرى ما حلّ بالسائل سويد بن نوفل؟ لقد صاح صيحة عظيمة، وخرّ ميتاً. ولأبي المعالى محمّد بن إسحاق صدر الدين القونوي المتوفى سنة إحدى وسبعين وستمائة كلام عن الإنسان الكامل لا يخرج عما سمعت ولا يبعد عنه أودعه في المرتبة الأربعين من كتابه (مراتب الوجود) والقونوي هو أشهر تلاميذ ابن عربي وقد تربى في حجره حيث تزوج ابن عربي من أمه. فاسمع قوله في الإنسان الكامل:

«... فالإنسان \_ الكامل \_ هو الحقّ، وهو الذات، وهو الصفات، وهو العشر، وهو الكرسي،. وهو اللوح، وهو القلم، وهو الملك، وهو الجن، وهو السماوات وكواكبها، وهو الأرضون وما فيها.. وهو الوجود وما حواه، وهو الحق، وهو الخلق، وهو القذيم، وهو الحادث..» وهذا الكلام مع فساده ينسجم مع قول ابن عربي وتلميذه القونوي بوحدة الوجود، فصفات الألوهة التي

تخلع على الإنسان هي تعبير عن اتحاد الخالق بالمخلوق، ومن هنا يتبين لك يا عبد الله مبلغ فساد دعاوى هؤلاء الناس. قلت: لكنني أرى لهم أصلاً يحتجون به. قال: وما ذاك؟ قلت: أحاديث يسوقونها عن الأبدال والأقطاب. ابتسم الشيخ وقال: ذكر ابن القيم في المنار المنيف أن أحاديث الأبدال والأقطاب والأغواث، والنجباء، والأوتاد كلها باطلة.

ويقول أيضاً: وأقرب ما فيها: "لا تسبوا أهل الشام، فإن فيهم البدلاء كلما مات رجلٌ منهم أبدل الله مكانه رجلاً آخر» إلا أنه ضعيف لا يصح وقد أخرجه أحمد في مسنده ونصه: "ذكر أهل الشام عند علي بن أبي طالب وهو بالعراق. قالوا: العنهم يا أمير المؤمنين. قال: لا. إني سمعت رسول الله على يقول: الأبدال يكونون بالشام، وهم أربعون رجلاً، كلما مات رجلٌ أبدل الله مكانه رجلاً، يُسقى بهم الغيث، ويُتصر بهم على الأعداء، ويُصرف عن أهل الشام بهم العذاب» وعلته الانقطاع إذ لم يدرك راويه شريح بن عبيد الحمصي علياً. ويقول السخاوي في (المقاصد الحسنة): حديث الأبدال له طُرق عن أنس رضي ويقول السخاوي في (المقاصد الحسنة): حديث الأبدال له طُرق عن أنس رضي وألف في ذلك رسالة بعنوان: (الخبر الدال على وجود النجباء والأوتاد والأبدال) ذهب فيها إلى تواتر الحديث وهذا من غرائبه، ولعلي أحدثك عنها في مرة قادمة وإن أحببت النظر فيها فعليك بكتابه (الحاوي للفتاوي).

وإن شئت معرفة المزيد من هذه المضحكات فأصغ إلى ما يقوله الجيلي في كتابه الإنسان الكامل عن إبليس: «وهذا الجواب \_ أي قول إبليس لربّ العزة: أنا خير منه لما أمره الله بالسجود لآدم \_ يدل على أن إبليس من أعلم الخلق بالحضرة الإلهية وأعرفهم بالسؤال وما يقتضيه من الجواب. . » ولا عجب أن يذهب الجيلي هذا المذهب فهو من القائلين بوحدة الوجود ووحدة الأديان حتى إنه يقول في تفسير كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) قولاً منكراً. فاسمع ما يقول عن لا إله إلا الله: « . . يعني الإلهية المعبودة ليست إلا أنا، فأنا الظاهر في تلك الأوثان، والأفلاك والطبائع، وفي كل ما يعبده أهل كل ملة ونحلة، فما

تلك الآلهة كلها إلاَّ أنا؛ ولهذا أثبت لهم لفظ الآلهة وتسميته لهم بهذا اللفظ من جهة ما هم عليه في الحقيقة تسمية حقيقية لا مجازية. . إنه أراد \_ أى الله \_ أن يبين لهم أن تلك الآلهة مظاهر، وأن حكم الألوهية فيهم حقيقة وأنهم ما عبدوا في جميع ذلك إلا هو . . وكل ما أطلقوا عليه اسم الإله فهو أنا . . » هل سمعت يا عبد الله قولاً أقبح من هذا القول! صمت الشيخ فلاح في خاطري أن أسأله عن الحقيقة المحمدية فقلت له: يا سيدى أحسب أننى قرأت في موضع ما أن الإنسان الكامل هو محمّد بن عبد الله النبي المصطفى المختار وهذا حسن إذ لا أرى من هو أكمل منه ولا أصفى ولا أنقى. قال: اعلم يا عبد الله أن القوم يقولون إن محمَّداً هو الإنسان الكامل ولا أرى مخالفًا لهم في هذا لو وقفوا عند ذلك، لكن الإنسان الكامل عندهم ليس محمّداً الذي نعرف ونحبّ. بل هو شيء آخر يسمونه الحقيقة المحمدية وهي كلام لا معنى له. . فلسفة لا طائل من ورائها، فهي عندهم: «الذات مع التعين الأول، ولها الأسماء الحسني، وهي اسم الله الأعظم» فمن الواضح أن محمَّد الصوفية ليس بشراً، ولا رسولاً، وإنما هو الذات الإلهية. وأين ذلك من صريح قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَّا بَشَرٌّ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَىَّ أَنَّمَا ۚ إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدُّ ﴾ [الكهف: الآية 110] إذا أردت أن تعرف من محمَّد ﷺ فألق نظرة على ما ألف في شمائله وخلقه وطباعه وهي كثيرة، ولعل كتاب (الشمائل المحمدية) للترمذي صاحب السنن أقربها إليك، فإنى رأيته ملقّى هناك عند ذلك الركن. تحرّكتُ حيث أشار فإذا الكتاب الذي ذكر. قال: اقرأ باب ما جاء في تواضع رسول الله ﷺ. فتحت الباب المذكور وقرأت أول حديث فيه: عن عمر ابن الخطاب رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم إنما أنا عبد الله. فقولوا: عبد الله ورسوله قال الشيخ: هذا الحديث أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب (الأنبياء) وكذا الدارمي في سننه وأحمد في مسنده. اقرأ يا عبد الله حديثاً آخر. قرأت: «كان رسول الله ﷺ يعود المريض، ويشهد الجنائز، ويركب الحمار، ويجيب دعوة العبد، وكان يؤم بني قريظة على حمار مخطوم بحبل من ليف. قال: هذا أخرجه الشيخان في صحيحيهما وكذا ابن ماجه والترمذي في سننهما. قرأت أيضاً: "عن أنس بن مالك قال: حج رسول الله على رحل رفّ، وعليه قطيفة لا تساوي أربعة دراهم. فقال: اللهم اجعله حجاً لا رياء فيه ولا سمعة" قال: أخرجه البخاري في كتاب الحج وكذا ابن ماجه في المناسك. قرأت: عن عائشة رضي الله عنها، قالت: ما ضرب رسول الله عنها قط إلا أن يجاهد في سبيل الله، ولا ضرب خادما ولا امرأة" قال: أخرجه مسلم في الفضائل وكذا ابن ماجه في النكاح. قرأت: قال الحسين بن علي رضي الله عنهما: سألت أبي عن سيرة رسول الله في جلسائه، فقال: كان رسول الله عنها دائم البشر، سهل الخلق، لين الجانب ليس بفظ ولا غليظ، ولا صخاب ولا فحاش، ولا عياب ولا مشاح أي شحيح ـ" قال: هذا بعض من خبر طويل أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب الأدب. هو ذا محمّد المصطفى المختار. قلت للشيخ: ثمة أمور أخرى أريدك أن تحدّثني عنها. قال: انهض قد طال بنا المجلس وسلني عنها في الطريق. خرجنا بعد أن ودعنا أبا علي، وسرنا حتى ابتلعتنا زحمة السوق. اعترضنا فقير فأنشد:

ولا صلاة ولا صوف على الجسدِ ونفضك الصدر من غلّ ومن حسدِ

ما الخير صوم يذوب الصائمون له وإنما هو ترك الشر مطَّرحاً



## العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يستعرض بعض كتب التصوف النافعة ويستحتُّ عبد الله المحجوب على قراءتها..

في وسط النهار يزدحم بالناسِ سوقُ سمرقند الكبير، فتراهم بين رائح وغاد، الكل يطلبِ سؤله، ويسعى إلى رزقه غير مكترثين بما يدور حولهم إلاَّ إذا رأوا غريباً مقبلاً نحوهم فإنَّهم يبتدرونه بوجوههم وتشخص إليه أبصارهم يعرضون عليه ما يتجرون فيه.

كان التجار وكذا طلبة العلم يَفِدُون إلى سمرقند من كل حدب وصوب، فمن الشمال يأتيها أهل طشقند ومن الغرب يقبل نحوها أهل بخارى ومن الجنوب يأتيها الأفغان من مزار شريف وهراة ومن الجنوب الغربي يأتيها أهل مشهد ونيسابور. كانت سمرقند في أيامنا تفتح ذراعيها لكل وافد غريب، وكان أهلها لا يضيقون ذرعاً بأحد ولا يتبرَّمون من وجوده. كانت كقبة نجران تُشْبع الجائع وتؤمِّن الخائف وتجير المستجير. هي ذي سمرقند التي جمعتني بشيخنا العارف، هو من نيسابور وأنا من طوس، على غير ميعاد.

جُلْتُ مع الشيخ قليلاً في وسط السوق حتى بلغنا البوابة الشرقية فخرجنا منها تاركين السوق وما فيه لأهله. وابتعدنا شيئاً فشيئاً عن الزحام والضوضاء، وبينا نحن نسير إذا بأناس يجرون وبعضهم يصيح: أَقْبَلَ، أَقْبَلَ. سألني الشيخُ: من تراه هذا الذي أقبل؟ قلت: لست أدري. استوقفت أحدَهم وسألتُه: ما بال

الناس يجرون هكذا؟ رمقني الرجل بنظرة شزراء وكأنه استغرب سؤالي ومضى في طريقه يعدو شأن الآخرين دون أن أحصل منه على جواب. استمرّ الناس يجرون وكأنَّهم حمرٌ مستنفرَة. كنت أحب أن أجري في إثرهم ولكن رفقة الشيخ حالت دون ذلك. تعمدت السير في الاتجاه الذي سار فيه الناس لعلى أدرك حقيقة ما يجري. أحسّ الشيخ بما أدبّر فقال لي: الفضول مقتلة. ابتسمت للشيخ، ومضيت وكأنني لم أسمع شيئاً. سألني الشيخ العارف: ألا تحب أن نكمل حديثنا يا عبد الله من حيث وقفنا؟ قلت: بلي. وأحب أن أسمع رأيك في تينك الرسالتين اللتين لابن عربي. قال رسالة (لا يعول عليه) والرسالة التي بعث بها إلى الإمام الفخر الرازي. أليس كذلك؟ قلت: بلي. قال: الرسالة الأولى لا تخلو من اللطائف والفوائد، كما لا تخلو من الاضطراب. فتارة تسمع قولاً تستحسنه وتارة أخرى تسمع قولاً تنفر منه. فهو يقول مثلاً: كل علم من طريق الكشف واللقاء أو اللقاء والكناية بحقيقة تخالف شريعة متواترة لا يعول عليه. وهذا كلام حسن لا ريب. وابن عربي يذهب في ذلك مذهب المتقدمين من المتصوفة الذين يقولون: كل حقيقة تخالفُ الشريعة باطلة، مع أن كلام ابن عربي هنا يتناقض مع أقواله في مواطن أخرى من كتبه، وأدلّ شيء على ذلك رسالته للفخر الرازي التي كانت بين يديك قبل ساعة حيث يعيب عليه فيها اشتغاله بالشريعة وتركه علوم الكشف والإلهام محتجأ عليه بتلك المقالة الفاسدة المنسوبة لأبي يزيد البسطامي التي يقول فيها: «أخذتم علمكم عن الرسوم ميْتاً عن مَيت وأخذنا علمنا عن الحيّ الذي لا يموت».

ولكن لِمَ نمضي بعيداً، وهذه العبارة التي سقتها إليك من رسالة لا يعول عليه فيها ما يدل على ما قلت. اسمع ما يعلل به كلامه وكيف أنه يأتي على أصل ما ذهب إليه بالهدم يقول: «.. ويكون ذلك الإلقاء أو اللقاء أو الكناية معلولاً غير صحيح، إلا الكشف الصدري فإنّه صحيح..» فالكشف إذا خالف شريعة متواترة لا يعول عليه إلا الكشف الصدري. وهذا هو الاضطراب بعينه. إذ لا فرق هنا بين ما يسميه الكشف الصدري وضروب الكشف الأخرى كالكشف

البصري فكلاهما يحدث من خارجه فإذا تطرق لهذا الشك فلا يمنع أن يتطرق لذلك أيضاً، ولذا لا معنى للاستثناء هنا. ومن كلامه الحسن أيضاً في رسالة (لا يعوّل عليه) قوله: «كلّ علم حقيقة لا حكم للشريعة فيها بالرد فهو صحيح وإلاّ فلا يعول عليه» وأنت ترى ابن عربي هنا يجعل الشريعة حاكمة وأصلاً، وهذا صواب. ومنه قوله: «خرق العوائد والمزيد من الفوائد مع استحصاب المخالفات لا يعول عليه» وهذا أصل يتفق فيه مع المتصوفة المعتدلين الذين يقولون: «إذا رأيت الرجل يطير في الهواء أو يمشى على الماء فلا تصدِّقه حتى تعرض أقواله وأفعاله على كتاب الله». وإذا وجدتها على خلاف ذلك فاعلم أنَّه استدراج من الشيطان عافاني الله وإياك من تلبيسه ووساوسه غير أن ابن عربي يبعد النجعة ويشتط في غرائبه فيقول: «التوحيد المدرك بالدليل العقلي لا يعول عليه» وهذا يتنافى مع دعوة القرآن الصريحة إلى التفكّر والتعقّل. والإقرار بواحدانيته لا يكون هنا إِلاَّ من جهة العقل، والعقل مناط التكليف، ولذا رفع القلم عن المجنون حتى يفيق والنائم حتى يستيقظ والناسي حتى يتذكُّر. تأمَّل في قوله تعالى: ﴿ أَنِّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء: الآية 67] والمعنى أنه لو كنتم من أهل العقل لما كفرتم وأشركتم بالله ولأخلصتم له الربوبية والألوهية وهذا هو التوحيد.

قلت للشيخ العارف: ما الكتب التي تنصح بقراءتها لمن شاء أن يمشي في طريق السالكين؟ قال: عليك بمدارج السالكين لابن القيم وهو شرح لمنازل السائرين لشيخ الإسلام الهروي ويقع في ثلاثة مجلدات لا يستغني عنه طالب علم وقد جرَّده من أوهام الخرافيين المنتسبين إلى أهل الطريقة. وإن شئت كتاباً آخر أيسر على الفهم وأبعد عن رموز الطرقيين وجدل المتكلمين فعليك بكتاب (منهاج العابدين) وهو من أجلّ الكتب في موضوعه. قلت: ومن صاحبه؟ قال: ظننت أنك تعرفه لشهرته وانتشاره بين طلبه العلم. إنه للإمام أبي حامد الغزالي وقد عدد فيه سبع عقبات تقف دون بلوغ العبادة الصحيحة، وجعل أولاها عقبة العلم والمعرفة. فلا عبادة بلا علم، وهذا أبلغ ردّ من رجل يعترف له بالإمامة العلم والمعرفة.

في فنون كثيرة كالفقه وأصوله، والمنطق، والتصوف على من يزعم أن العبادة لا تكون بعلم، فاستخفّ بعلوم الشريعة من فقه وتفسير وحديث تاركاً أمر العبادة لهواه يصرّفها كما يحلو له، وفاته أن عبادة الله لا تكون إلاَّ بدليل شرعي من آية محكمة أو سُنة ثابتة، ولذا لا يُقبل عملُ المرء، والعبادة عمل، حتى يكون خالصاً وصواباً. وإخلاصه أن يكون لله فلا يشرك معه أحداً فيه، وصوابه أن يكون على منهج الله ورسوله قلت: وهل ثمة كتب أخرى تنصح بقراءتها في هذا الشأن غير ما ذكرت؟ قال: نعم. هناك كتاب (قواعد التصوف) لأبي العباس أحمد زروق وهو كتابٌ جليل كثير النفع، وقد جعله صاحبه في سبع عشرة ومائتي قاعدة صيغت في عبارات دقيقة موجزة سهلة الفهم بعيدة عن الغموض.

قلت: هل يحفظ شيخنا بعضاً من هذه القواعد فيطلعني عليها؟ قال: أحفظ بعضها. فاسمع: يقول صاحبنا في القاعدة الرابعة: "صدق التوجه مشروط بكونه من حيث يرضاه الحق تعالى وبما يرضاه، ولا يصح مشروط بدون شرطه فلا تصوف إلا بفقه إذ لا تعرف أحكام الله الظاهرة إلا منه. ولا فقه إلا بتصوف إذ لا عمل إلا بصدق وتوجّه. ولا هما إلا بإيمان. إذ لا يصح واحد منهما دونه، فلزم الجميع لتلازمهما في الحكم كتلازم الأرواح للأجساد» ويقول في القاعدة السادسة والعشرين: "حكم الفقه عام في العموم، لأن مقصده رسم معاملة بين العبد وربه من غير زائد على ذلك. فمن ثم صح إنكار الفقيه على الصوفي، ولا يصح إنكار الصوفي الفقيه، ولزم الرجوع من التصوف إلى الفقه. والاكتفاء به دونه، ولم يكف التصوف عن الفقه، بل لا يصح دونه ولا يجوز الرجوع منه إليه إلا به، وإن كان أعلى منه مرتبة، فهو أسلم وأعم منه مصلحة. ولذلك قيل: كن فقيهاً صوفياً فقيهاً».

قلت: هل أطمع في المزيد؟ أجاب منشداً:

فيم اقتحامك لجّ البحر تركبه وأنت تكفيك منه مصّةُ الوشَل أدركت ما يرمي إليه الشيخ فآثرت الصمت، ولفرط ما استغرقنا من حديث لم أشعر أننا قطعنا كل هذه المسافة.. وعند أول منعرج بدا لي عن بعد جمهرة من الناس اجتمعوا في حشد كبير عند شجرة بلوط عظيمة يطلق عليها أهل سمرقند اسم شجرة المساكين، وكلما اقتربنا من الحشد ارتفعت الأصوات وكانت خليطاً من أصوات مبهمة يتخلّلها أصوات المزامير وقرع الدفوف. أدركت الآن سرَّ الذين صادفناهم في الطريق يجرون. دنَوْنَا أكثر فإذا الناس في حالة جذب وقد التفوا بشيخ ذي لحية كثّة، غائر العينين، في وجهه شحوب، يرتدي ثوباً مرقعاً طويلاً. سألنا أحدهم عن هذا الرجل، فأجاب: ويحك هذا سيدي أبو البركات ذو المرقعة، يأتي إلى هنا عند مطلع الهلال في كل شهر قمري فيجتمع إليه الناس يلتمسون بركته.

ارتفعت أصوات الناس، وانقلبت الأصوات إلى صخب وضجيج.. تسللنا داخل الجموع حتى أصبحنا في قبالة أبي البركات الذي كان يدور حول نفسه وهو يصيح: حيّ، حيّ. ثم لم يلبث أن سقط مغشياً عليه، وتساقط معه خلق كثير. أحضر أحدهم ذنوباً من الماء وأهرقه على وجه أبي البركات فأفاق من غشيته، ثم خلع ثوبه الطويل المرقع وشرع يمزقه ويلقي بمِزَقِه على الحاضرين الذين تدافعوا للحصول عليها رجاء البركة.

تراجعتُ مع الشيخ إلى الوراء مخافة أن تدوسنا الأقدام خاصة أن كلينا ليس ممن يطمع في الحصول على رقعة من تلك الرقع. . . ابتعدنا شيئاً فشيئاً عن الجمهور في صمت مطبق حتى غاب جمعهم عن أنظارنا. نظر الشيخ نحوي وأنشد:

> الكونُ بالمزعجات الكُثْر ممتلئ أعيش جنب هوام بالثرى التصقت

والجسم من ضعفه لم يستطع هَرَبا والقلب يبغي له في الجوّ مضطربا

رفع الشيخ رأسه إلى السماء وكأنه يناجي ربه، وسمعته يتمتم:

وصيرت عيشي مفعماً بالصواعقِ أيحمل يا ربي صخورَ الحقائقِ إلهي لقد أعطيتني الحسَّ وافراً فمن يصدم الوهم الدقيق فؤاده





#### الجَمَالُ والجَلالُ والفِرَارُ إِلَى اللهِ

سألني الشيّخ العارفُ: هل جَرَّبْتَ يا عبدَ الله أن تخرجَ يوماً إلى الخلاء لغير غايةٍ ولا مقصدٍ إِلاَّ أن تعفّرَ قدميكَ قليلاً في التراب؟

قلتُ: مَا خَطَر في بالي شيءٌ كهذا قط. قال: تعالَ إذن نَضْرِب في الأرضِ على غيرِ هُدّى، وسوف تكتشفُ شيئاً جديداً لم تختبِرُه من قَبْل.

قلتُ: وما ذاك؟ قال: إحساسٌ بالنَّشوَة يخالطها شيءٌ من الترقّب والخَوف.

كالملاّح يَمْخُر عُبَابَ المحيطِ وقد أضاعَ طريقَه، وانكَسَر سُكّان سفينِته وهو يترقّبُ جزائرَ النجاةِ.

سَكَتَ الشَّيخُ قليلاً واضعاً يدَه على جبهتِه كأنَّه تذكّر شيئاً، ثم قال: أتدري يا عبدَ الله ما الفرق بين الجَمَالِ والجَلال؟ قلتُ: وهل ثَمّة فرقٌ بينهما؟ قال: الجمالُ رؤيةٌ من الخارج، والجَلالُ معاينَةٌ من الداخل. قلتُ: لم أفهم. قال: الجَلالُ يا عبدَ الله جَمَالُ مصحوبٌ برهبةٍ. قلتُ: زدْني إيضاحاً. قال: تَأمّل لو وَقَفْتَ أمام الشاطئ فأبصرْتَ سفينةٌ تتهادى في عرْض البحر كالثّمل، فَأَعْجَبَتْكَ وَأَغْرَتْك بُركُوبها فذلك هو الجَمَالُ.

حتى إذا وَجَدْتَ نفسَكَ على ظهرِها هَاجَتْ عَناصرُ البَحْرِ الغَضوبِ فَتَقَاذَفَتِ السَّفينةَ الأمواجُ فما بَقِيَ للجمالِ في نفسِك مَكانٌ، مع أن السّفينةَ هي

السفينةُ والبَحْرَ هو البَحْرُ، وكلُّ ما زَادَ عليكَ هو الرّهبةُ والخَوّفُ وذلك هو الجلالُ. وأنتَ في البحرِ تُعايِنُ الجَمَالَ فَتُحسّ بالأنس، وأنتَ في البحرِ تُعايِنُ الجَمَالَ فَتَحُفكَ الرَّهْبةُ. وهذا هو الفَرْقُ بين الجمالِ والجلالِ.

قلتُ: هذا والله حَسَن. لكنّني لم أهتدِ بَعْدُ إِلى صِلَةِ هذا الكلامِ بما كُنّا فيه من حديث. قال: الخروجُ إِلى البريَّةِ هو أوّل عَتَباتُ الدّخولِ إِلى الجَلال، ولذلك كان الأنبياءُ يتَحثّنُون في الجبالِ والأوديةِ والمفاوز بعيداً عن الناس قَبْلَ البعثةِ طلباً للجلال. وقد يحتاجُ المرءُ من حين إلى آخرَ أن يَخْرُجَ إِلى البريَّةِ بعيداً عن الناسِ حتى يخلو بنفسِه ويُلْقِي مِن على عاتِقِه ما أثقلَه من أعباء، نابذاً وراء ظهره ما تنازع فيه البَشَرُ.. هي سويعات يا عبدَ الله يفرج فيها العبدُ عن نفسِه فيقذفُ بكلّ ما يضطرمُ في جَوْفه من ثورةٍ وما يَحتبِس في صَدرُه من غليانِ. سَكَت الشيخُ ثم أنشد:

وأخْرُج من بين البيوتِ لَعلَّني أحدُّثُ عنك النفسَ بالسرِّ خاليا

قال: يا عبدَ الله أتدري معنى قولِه تعالى: ﴿فَفَرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الذرايات: الآية الله الله عنى الجواب، وقال: الفِرارُ إِلَى الله سِرُّ الأسرار، لو وَضَعْتَ يَدَك عليه لهانَ أمامك كلُّ خَطْبٍ وأوّلُ مراتبِ الفرار إلى الله إلى الله، الهروبُ من أكدارِ، النّفْس، وهُمُومِ الرّوحِ.

وثانيهما: الهُروبُ من الذّنوبِ بطَلاقِ المعاصي، وثالثُهما: أن يَسْتَيْقِنَ العبدُ أن لا ملْجاً منه إلاَّ إليه، ورابعُها: صِحَّةُ النّيَّةِ وصِدْقُ التّوجّهِ.

وآخِرُها: الفِرارُ من النّاسِ إلى رَبِّ النّاسِ. وعَلامَةُ هذه المرتبَة الرّهدُ فيما في أَيْدي الخلائقِ. وإذا تَنَازعَ سَوادُ الخَلْقِ على شيءٍ فذلك دليلٌ على خِسّته، وإذا اجتمَع الأخْيارُ على شيءٍ فتلك علامةٌ على نَفَاسَتِه.

قلتُ: هذا يذكّرني بشعرٍ حَسَنٍ يُنْسَبُ إِلَى الْإِمامِ الشافعيِّ في ذمّ الدنيا. قال: هاتِ أسمَعنيه. قلتُ:

مَنْ يَذُقِ الدِّنيا فإني طَعِمْتُها وسِيق إلينا عَذْبُها وَعَذابُها

وما هِي إِلاَّ جِنْةٌ مستحيلةٌ عليها كلابٌ هَمَّهُنَّ اجتذابُها فإن تَجْتَنِبْها كنتَ سَلْماً لأهِلها وإن تَجْتَنِبْها نازَعَتْك كِلابُها

قال: صَدَقَ وَالله. لقد اجتَمَعوا على خسيسٍ وافْتَرقُوا على خَسِيس. هلمَّ عبدَ الله نَفِرَ إِلَى اللهِ ساعةً من زمان.

سِرْنا حتى انتهينَا إِلَى بَطْنِ وادٍ يَنْحَدِرُ فيه الماءُ من قننِ الجبالِ التي تُحِيطُ به إحاطة السّوارِ بالمعْصَم. نظر الشيخُ يمنةً ويسرةً ثم قال: هذا مكانٌ بنفعُ لما جِئنا من أجلِه. فهل تَرْغَبُ حَقّاً يا عبدَ الله أن تخوضَ غمارَ هذه التُّجْرِبة؟ قلتُ: نعم. قال: انفَرِد بنفسِك وَصُمْ عن الكلام ولا تخاطِبْني بشيء حتى أحدِّثك. قلتُ له: الصَّومْ عن الكلام أوَّلُ الطّريقِ إلى التأمّل ومحاسَبَةِ الذّات. قال: صَدَقتَ. وهذا معنى قوله تعالى لمريم البَتُول: ﴿ فَإِمَّا تَرَيِنَّ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيٓ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّمْمَٰنِ صَوْمًا فَأَنْ أُكَلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيًّا﴾ [مريم: الآية 26] قلت: وقوله تعالى مجيباً زكريا لَمَّا سَأَلَه: ﴿قَالَ رَبِّ ٱجْعَلَ لِيَ ءَايَةً قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمُنًّا وَأَذَكُر رَّبَّكَ كَثِيرًا وَسَرَبْح بِٱلْعَشِي وَٱلْإِبْكَرِ ﴾ [آل عمران: الآية 41] قلت: ولكن يا سيدي هذا شَرْعُ مَنْ قَبلَنا، وهو لَيس بشرع لنا. قال: صَدَقتَ. وإن كان في المسألة خلافٌ مبسُوطٌ في كتب الأصول. ولكنّ صَوْمَنا عن الكلام هُنا لا نَقصدُ به عبادةً، ولا نَدْراً، وإنما نستعينُ به على مُجَانَبَةِ السِّوى ومُخَالفَةِ الأغيار. قلت: أهو تدبيرُ المتوحِّدِ كما يراه أبو بكر بنُ الصائغ؟ قال: لا. فتدبيرُ المتوحِّدِ لابن الصائغ والمعروفُ عندنا بابنِ باجةً أمرٌ آخر. سَلْني عنه حين نعود فآتيك مِنه بخبرٍ. هيا انتح جانباً وافتح مغاليقَ نفسِك وانفُث ما فيها ولا تَتَحرَّج. ابتعد الشيخُ العارفُ قليلاً ثم وَقَفَ. انحنى مَادّاً يدَه إلى الأرض وَقَبضَ قَبْضَةً من الترابِ ثمّ رَمِاها في الهواء. التفتَ إليَّ وقال: أتدري عبدَ الله؟ هذه قَبْضَةٌ من ثَرًى فيها كُلُّ عَناصِرِ الأرضِ، وهي مع ذلك أَضْعَفُ ما في الأرض تَذْروها الرِّياحُ حَيْثُ تَشَاء.. قلتُ: ولكنَّها لا تَلْبَثَ أن تعودَ إلى رَحِم أمِّها. قال: أحسنتَ. قَبَضَ الشيخُ قبضةً ثانيةً من طينِ الوادي وعَجَنها بالماء وَجَعَلَ منها شيئاً يُشْبِه جِسْمَ البَشر، ثم أَخَذَ حُزْمَةً من الأعوادِ اليابسة وأضْرم فيها النارَ وجعل فوقَها ذلك الشّيءَ الذي صَنَعَ. انتظر الشيخُ نَحْوَ ساعةٍ، وأنا أرقبُه في صمْتٍ. ثم دَنَا من الرَّماد وأخْرَجَ ذلك الشيءَ فإذا هو صَلْصَال كالفَخّار.

اقتربَ مِنِي ووضَعه على صَخْرةِ كانَت على يميني ثم هَوَى عَليه بعَصَاه فتناثَرَ قِطعاً كأن لم يَكُن. زَفَر الشّيخُ زَفْرةً كأنَها نَفْتُهُ مَصْدورٍ، ثم رَفَع رأسَه إلى السَّماء وصاحَ: يا رَبّ. تردّد صَدَى الصَّيْحَةِ في جَنَبَاتِ الوادي، واعْتَرَتْني قُشَعْرِيرَةٌ لم أعْرِفها قَبْل اليوم. مَضَى الشيخُ نحو المشْرِقِ وجلس فوقَ صَخْرةِ كبيرةِ يبدو أَنَّها هَوَتْ من الجَبَلِ فَتَدَحْرَجَت حتى بَلَغَتْ مَدْخَل الوادي. وراحَ الشّيخُ في صَمْتِ عميقِ مَادّاً وجْهَه صَوْبَ القِبْلَةِ.. وأدركُتُ أنّ الشيخَ قد غَابَ عن نفسِه ومَنْ حَوْله لمّا رأيتُ الطيورَ تَحُطُّ حَوله في هدوءٍ، ولفَرْطِ سكينةِ الشّيخِ عَلى فائرٌ على رأسِه، وكأنَّه يَحُطُّ على غُصْنِ شَجَرَةٍ... والشيخُ غير آبِهِ لما يَدُور حَوْله. كانَ هذا المنظرُ الفريدُ أَجْملَ ما وقعت عليه عيناي:

ابتسمْتُ، وتذكّرتُ قولَ الإمام الغزاليّ:

وأرى القلوبَ عن المحَجَّةِ في عَمَى مُوجودةٌ ولقد عَجبْتُ لمن نَجَا

عِلْمُ المَحَجَّةِ واضِحٌ لمريدِه ولقد عَجِبْتُ لهالكِ ونَجَاتُه



### عَن الغَفْلَة واكْتِشَاف الذَّات

مضى الوقت سريعاً، وآذنت الشمس بالمغيب. . تزاحمت الأفكار في رأسي يدفع بعضها بعضاً. لم أكن أتصوّر أن هذا القدر من خاطرات النّفس يمكن أن يلمع فجأة في عقلي الكليل. أدركت أن الغفلة حجاب، وأن الحجاب حرمان والحرمان شقاء. تذكرت قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي عَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءَكَ فَوَ الحرمان شقاء . تذكرت قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي عَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءَكَ فَرَسُرُكَ الْمِرْمَ مَدِيدُ ﴾ [ق: الآية 22] انحدرت دمعة من عيني . غالبتها فغلبتني، فطفرت أخرى، فأخرى حتى ابتل طرف ثوبي وأنا أمسح به ما ترقرق من عيني . استحييت أن تنقلب عبراتي إلى نشيج فيسمعني الشيخ العارف . . كنت وقتها أرى دمع الرجال منقصة . وطالما تمثّلت عند حدوث الملمات بقول أبي فراس: أراك عصيّ الدمع شيمتك الصبر أما للهوى نهي عليك ولا أمر أراك عصيّ الدمع شيمتك الصبر أما للهوى نهي عليك ولا أمر نعم أنا مشتاق وعندي لوعة ولكن مثلي لا يُداع له سرّ

كيف لا أبكي والانتباه من الغفلة يورث شيئاً من الخوف. الخوف من التفريط، التفريط في حقّ النفس. والتفريط في حقق النفس. والتفريط في حقوق العباد وما أكثرها. فلا ضير إذن أن تفلت دمعة أو دمعتان. تذكرت قول الشريف الرضى:

الذنب لي أني جزعت وعنونت عني دموع العين وهي سواكب

تجمع في خاطري دفعة واحدة كلّ ما أحفظه من آيات تحذّر من الوقوع في براثن الغفلة. ويح نفسي كم هي ثقالٌ حُجُبُ الغفلة، ما هتكْتَ حجاباً حتى نَسَجَتْ حولك حجاباً غيره. ألم يقل الله تعالى: ﴿ أَفَتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ﴾ [الأنبياء: الآية 1] أُوليس هو القائل جلّ علاه ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ [مريم: الآية 39] وهل يكفي المرء الاعتذار بالغفلة، وقد لجّ في عتوِّ ونفور؟ الاعتذار في الآخرة بالغفلة كالاعتذار بالجهل في الأولى، وإن كانت الغفلة أشد وطأة من الجهل، إذ يستوي فيها العالم والجاهل، ولربما كانت غفلة العالم أشد نكيراً من غفلة الجاهل، ولذلك وصف البارئ أهل الغفلة بأنَّهم كالأنعام، قال: ﴿ أُولَيِّكَ كَأَلاَّنْهَا بِلَهُمْ أَضَلُّ أُولَيِّكَ هُمُ ٱلْعَافِلُونَ ﴾ [الأعراف: الآية 179] والغفلة ظلم، والغافل ظالم لنفسه وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ يَكُوِّيْكَا قَدَّ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَلَا بَلْ كُنَّا ظَلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: الآية 97]. انحدرت الشمس وراء الجبل، وانتشرت حمرة الشفق في الأفق. اتجهت صوب القبلة ورفعت صوتي بالأذان: الله أكبر. انتفض الشيخ العارف وعاد إلى وعيه. نزل من على الصخرة، واقترب من مجرى الوادي وشرع يتوضأ. صلينا المغرب. . ثم أعقبناه بركعتي نفل. نهض الشيخ ونهضت معه، ثم أخذنا طريقنا إلى البيت. سرنا نحو ساعة لا يكلم أحدنا الآخر. قلت في نفسي: الشيخ لن يتكلِّم ما لم أبدأه بالكلام، وذلك ما عوَّدنيه. أخذ الشيخ العارف يمد خطاه. . أدركت أنه يريدنا أن نبلغ الدار قبل أن يحل الظلام. تسارعت خطواته وأوشك أن يبتعد عنى لولا أنى طفقت أهرول. عجبت للشيخ كيف يسير على هذا النحو، وكأنه فتى في ميعة الشباب، وأنا ابن العشرين لا أقوى على مجاراته في ذلك . . . ! لم تنقض ساعة أخرى حتى وجدنا أنفسنا بباب الدار، جلس الشيخ حيث انتهت به قدماه. . دسست يدي في جيبي وأخرجت المفتاح، لكن الباب لم يكن مرتجاً فقد انفتح ولما يلج المفتاح القفل. . . ساورتني شكوك أن زائراً زار الدار في غيبتنا. ضحك الشيخ وكأنَّه قرأ ما في رأسي من هواجس، وقال: هوِّن عليك عبد الله فما في دارك لا يجذب الزوار، وبضاعتك لا سوق لها في هذا الزمان فاطمئن.

دخلت الدار أتحسس المصباح حتى وقعت عليه، فأشعلته. كان ضوؤه شحيحاً. جلس الشيخ وجلست إلى يمينه.. كان مهيباً مجللاً بالوقار متواضعاً، لين الجانب.. ملؤه العطف والرحمة، بادرني قائلاً: إيه عبد الله حدِّثني ماذا وجدت في الخلاء. قلت متعالماً: وجدت نفسي. قال: وأين أضعتها؟ فاجأني بسؤاله، فقلت: في دنيا الناس. قال: وماذا أيضاً؟ قلت: شعور خالجني وقد استبد السكون بالوادي أن هذه العوالم محكومة بنواميس، وأن كلّ ما يجري ويدور في هذا الكون الفسيح إنما يجري لغاية دبرها من يصرِّف الوجود ويرعاه، قال: أحسنت يا بني.. لقد وضعت قدمك على أول الطريق. سكت الشيخ قليلاً ثم سمعته ينشد:

وغيرك يعمى عن معانٍ مضيئةٍ

يا عبد الله، إذا وقفت بالباب فلا يمنعنّك كبر أَو حياء أن تطرقه، وإِلاَّ رجعت خائباً كما جئت، وحذار أن يتسلل اليأس أَو القنوط إِلى نفسك إن لم تسمع جواباً. سكت مرَّة أخرى ثم أنشد:

لا تيأسن وإن طالت مطالبة

أخلق بذي الصبر أن يحظى بحاجته

إذا استعنت بصبر أن ترى فرجا ومدمن القرع للأبواب أن يلجا

كما تقبض اللحظ البروق اللوامع

قال: الإيمان الإيمان. قلت: وما علامته؟ قال: لا تسل عن علامته، وسل عن السبيل إليه. قلت: وما السبيل إليه بربك؟ قال: تقوى الله والتسليم بقضائه، والتصديق بخبره. قلت: أليس هذا هو معنى حديث جبريل الذي رواه أصحاب السنن في حدّ الإسلام، والإيمان، والإحسان؟ قال: بلى. والإيمان يا عبد الله، منحة إلهية، وعطاء رباني يفوز به المخلصون، اسمع يا بني:

لعمرك ما الإيمان بغية تاجر يشعُ على من شف كالدر قلبه قنعت بإيماني من الله بغية

ولكنه فيض من الحق والسّنا ويرتد عن قلب من الصخر كوِّنا فهذا غنى النفس وهذا هو الغنى

ولم أركالإيمان للمرء لذة هنيئاً لكل المؤمنين يقينهم

إذا ذاق يوماً طعمها احتقر الدُّني فأشقى جميع الخلق من ليس مؤمنا

قلت: بالله عليك لمن هذا الكلام الحسن. قال: هو من شعر الصافي. قلت: والله لا يقوله غيره. قال: هل قرأت شعره، قلت: بل أنا مفتون به، وأحفظ له في الإيمان أبياتاً حسنة. قال: هات أنشدنيها. قلت:

راح يقوى على المدى إيماني قيل لي هل عرفته بدليل قلت: كلا إيمان قلبيَ أقوى واضح لي وضوح روحي وعقلي هو رمز الوجود سرّ التجلي كلما عفته رجعت إليه فاعتقادي بالله روح وجودي ممسك بي وإن تخليت عنه فهو شرحي لدى انقطاع بياني فهو شرحي لدى انقطاع بياني وسيفنى جسمي غداً وسأبقى قال: خذ من شعره أيضاً:

السكون سهرن زجراج نبغي الخروج ولكن كالنحل لما رماه فيصدم الجنح ظنّاً

فبربي قد امتلى وجداني أو بحس شهدته أو عيان من دواعي الحواس والبرهان ماثل في مداركي ككياني هو روح الأكوان معنى المعاني كرجوع الأفياء للأغصان وجحودي له انتحار ثان حافظ لي وإن تركت عناني وهو نطقي يوم انعقاد لساني وهو باق وكل شيء فان

يــــــــف عـــــمــا وراه يــــــدنـا مــنـــهـاه بـــيــن الــزجـاج شــقـاه أن الـــزجـاج فــــفــاه حتى تحطم جهلاً من سعيه جانحاه وعانق الموت يأساً حتى هوت أشلاه وطار بالروح حرراً سعياً إلى مبتغاه فلم يعقه زجاج قدعاق قدماً مناه ماعاقنا غير جسم بلاؤنا من بلاه نطير حيث أرادت نفوسنا، لولاه

أطرق الشيخ ساهماً.. وشردت بي الأفكار، فأطلقت لها العنان لعلي أصيب شيئاً من عالم الخيال ما عجزت عن نواله من واقع الحال.







#### عن مراتب اليقين

وقفت إلى يمين الشيخ العارف بين يدى ربّ العزة لأداء صلاة العشاء مستحضراً عظمة البارئ ولطفه. قرأ الشيخ في الأولى فاتحة الكتاب وقوله تعالى من سورة الأنعام: ﴿ فَلُولَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنعام: الآية 43] إلى قوله: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِمُ ٱلْغَيْبِ﴾ [الأنعام: الآية 59] وقرأ في الثانية بعد الفاتحة سورة التكاثر ولما بلغ قوله تعالى: ﴿ كُلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ \* لَتَرَوْتَ ٱلْجَحِيمَ \* ثُمُّ لَتَرَوْنَهُمَا عَيْنِ﴾ [التكاثر: الآبات 5 ــ 7] زفر زفرة كادت تفيض معها روحه، بدا لي أن كل موضع في بدنه يرتعد فرقاً وأحسست بحرارة تنبعث منه كالوهج، وقد بعث ذلك في نفسي شيئاً من الخوف، لم يكد الشيخ يسلِّم حتى أمَلْتُ بصرى نحوه فهالني أن رأيت وجهه يتفصد عرقاً. سمعته يتمتم بأشياء لم أتبينها وأغلب الظن أنَّها أدعية مأثورة وأذكار اعتاد الشيخ أن يرطب بها لسانه دبر كل صلاة. صليت ركعتي نفل ثم أوترت بثلاث، نهض الشيخ واقفاً بعد أن تنفل بركعتين خفيفتين دون أن يوتر. عرفت من أحوال الشيخ أنه لا يوتر إلاّ قبيل الفجر لأنه اعتاد أن يقوم ثلث الليل الأخير متهجداً. اتجه صوب النافذة وألقى ببصره نحو السماء المعتمة وقد رأيته يفعل ذلك مراراً وكأنه يناجي سكان السماء، أو يترقب هاتفاً يأتيه من بين السدف. اقتربت منه ورحت أحاكيه فيما يصنع وظللت أحدق في السماء. لم أتمالك نفسي لجلال الموقف، فقلت: ما أضيع الإنسان في هذا الكون الفسيح! التفت الشيخ نحوي وكأن كلامي قد أعاد إليه وعيه، وقال:

دواؤك منك وما تسعر وداؤك فيك وما تبصر وتحسب أنك جرم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر

قلت: صدقت. كانت هذه والله الساعة التي أنتظر لأكمل مع الشيخ ما بدأته من حديث. تذكرت سورة التكاثر التي قرأها في الركعة الثانية والآيات التي وقفت عندها فاضطربت روحه، فقلت له: ما الفرق بين علم اليقين وعين اليقين وحق اليقين؟ قال: تلك مراتب اليقين يا عبد الله أدناها علم اليقين وأعلاها حقّ اليقين.

وإذا أحببت أن تدرك ذلك فاعلم أولاً أن العلم علمان: علم نظر وعلم ضرورة، والأول طريقة الاستدلال، والثاني ما لازم النفس لزوماً لا ينفك عنها كالخبر المتواتر الذبي يرويه الكافة عن الكافة، وهم الجماعة من الناس، بحيث يستحيل تواطؤهم على الكذب، وأن يكون منتهى الرواية الحسّ، وكالعلم بالبديهيات والمسلَّمات أو أوليات العقل على رأي أكثر الحكماء كالقول بأن الجزء أصغر من الكلِّ، وأن الاثنين أكثر من الواحد وأن المحدود ينتهي وأن ما كان له أول فلا بدّ أن يكون له آخر، وبدائه العقول هذه تفضى إلى العلم الضروري. والعلم النظري يفيد الظن، وقد يبلغ أحياناً درجة الظن الراجح إذا احتفّت به القرائن، والعلم الضروري يفيد اليقين والقطع. وهذا اليقين هو الذي تسأل عنه، فإذا تبينت ذلك يا عبد الله فاعلم أن الفرق بين علم اليقين وعين اليقين وحق اليقين كمن أخبرك أن عنده عسلاً وأنت لا تشك في صدقه فهذا علم اليقين، ثم أراك إياه فازددت يقيناً وذاك هو عين اليقين، ثم أذاقك منه فذلك حق اليقين. وهذا المثال من لطيف أجوبة ابن القيم في «مدارج السالكين» وزاد على ذلك فقال في المدارج أيضاً: «فعلمنا بالجنَّة والنَّار علم يقين لأن طريقه الخبر الصادق \_ ويريد بالخبر الصادق هنا ما جاء في التنزيل \_ فإذا عرضت الجنَّة للمتقين وبرزت الجحيم للغاوين فذلك عين اليقين لأنها مشاهدة ـ وليس الخبر كالعيان \_ وإذا دخل أهل الجنَّة الجنَّة، وأهل النَّار النار فذلك حقّ اليقين».

وللهجويري في كتابه «كشف المحجوب» كلام حسن في بيان الفرق بين مراتب اليقين الثلاث نقلاً عن بعض أشياخ الطريقة، إن أحببت أسمعتك إياه، قلت: إني والله لأحب ذلك، قال: «علم اليقين عند طائفة هو العلم بمعاملات الدنيا وأحكام الأوامر، وعين اليقين هو العلم بحال النزع وقت الرحيل عن الدنيا» ولعل ذلك يا عبد الله معنى قوله تعالى: ﴿كُلاّ إِذَا بَلَغَتِ النِّرَاقِ \* وَقِيلَ مَنْ رَقِ \* وَظُنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَقُ \* وَالنَفْتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ \* إِلَى رَبِّكَ يَوْمِيذِ الْمَسَاقُ \* [القيامة: الآبات 26 - 30] ومرادهم من حق اليقين ـ والكلام للهجويري ـ: «هو العلم بكشف الرؤية في الجنّة وكيفية أحوالها بالمعاينة، فعلم اليقين هو درجة العلماء بحكم استقامتهم على أحكام الأمور، وعين اليقين هو مقام العارفين بحكم استعدادهم للموت، وحق اليقين هو محل فناء الأحبة بحكم إعراضهم عن كل الموجودات. فعلم اليقين بالمجاهدة، وعين اليقين بالمؤانسة، وحقّ اليقين بالمشاهدة.

"والأول: عام، والثاني: خاص، والثالث: خاص الخاص» والفرق عندي بين هذه المراتب أن علم اليقين يكون بالكسب، وعين اليقين بالمشاهدة، وحتى اليقين بالكشف.

قلت: فما تفسير السورة في هذا السياق؟ قال: قوله تعالى: ﴿ أَلْهَنَكُمُ النَّاكُرُ \* حَتَّى نُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ [التكاثر: الآبتان ا و2] معناه والله أعلم: شغلكم التباهي بألكثرة في المال والولد عن طاعة الله والتفكّر في ملكوته حتى أدرككم الموت فأصحبتم من سكّان القبور، وقوله: ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* ثُمّ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* ثُمّ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [التكاثر: الآبتان 3 و4] تكرار للتأكيد «وكلا» حرف ردع وزجر وتكون بمعنى «حقاً» أي يقيناً، والعطف بثم يراد به الترتيب ولكن على التراخي، والمعنى أنّكم أيها الغافلون ستتيقنون من حقيقة الموت وأنتم في النزع الأخير، ومن هنا كان الموت حقيقة لا يجادل فيها أحد، وهو بوابة الآخرة، ثم يزداد يقينكم بعد ذلك عندما تعاينون حقيقة الحشر.

وقوله تعالى: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [التكاثر: الآية 3] الأولى يناظرها قوله تعالى: ﴿ كُلًّا سَوْفَ تَعالى: ﴿ كُلًّا سَوْفَ التكاثر: الآية 5] وقوله تعالى: ﴿ كُلًّا سَوْفَ

تَعْلَمُونَ ﴾ [التكاثر: الآية 4] الثانية يناظرها قوله تعالى: ﴿لَتَرَوُنَهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ﴾ [التكاثر: الآية 7] واليقين بمعنى التقين صفة لمحذوف أو صفة للعلم من باب إضافة الصفة للموصوف، وحذف جواب «لو» ليطلبه العقل من الشرط وما سبقه. ونظير ذلك قولك متحسراً أو متلهفاً: «آه يا فلان لو تقابلني غداً» والجواب: «أفعل بك كذا وكذا» وهو محذوف يعرف من السياق، وقوله تعالى: ﴿لَتَرَوُنَ النَّهَا وَالتَكَاثر: الآية 6] جواب قسم مضمر أكّد به الوعيد وشدد به التهديد.

قلت: وهل يطمع السالك أن يظفر بأعلى مراتب اليقين؟ قال: حبّ الله مفتاح كل موصود. ولو أحببت الله حقاً كما ينبغي لجلال مقامه وعظيم سلطانه لكشف لك من آلائه ما ينوء بحمله العصبة أولو العزم، قلت: أليس ذلك معنى قول رابعة:

أحبك حبين: حب الهوى وحب الأنك أهل للذاك أهل للذاك فأما الذي هو حب الهوى فشغلي بذكرك عمن سواك وأما الذي أنت أهل له فكشفك لى الحجب حتى أراك

قال: إذا كان مرادها رضي الله عنها رؤية الله في الدنيا فتلك مستحيلة، لقوله تعالى على لسان موسى: ﴿قَالَ رَبِّ أَرِفِ آَنَظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَىنِي وَلَكِن ٱنظُرْ إِلَى اللهِ اللهِ وَلِكِن ٱنظُرْ إِلَى اللهِ اللهِ وَلَكِن ٱنظُرْ إِلَى اللهِ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا كَان مرادها رؤيته في الآخر فذلك جائز خلافاً للمعتزلة الذين يقولون باستحالة ذلك في الدنيا وفي الآخرة سواء. وهذه العقيدة جعلت كبيراً من كبرائهم وهو الزمخشري يقول إن «لن» في قوله تعالى: ﴿ وَلَن تَرَىٰ وَلَى اللهُ وَلَك النحاة لأن قولك: فلان النعيدة ومن الآن أو نفي لمجيئه في المستقبل القريب مع احتمال مجيئه في المستقبل البعيد، ومن هنا قيل في لن التأبيدية لن الزمخشرية نسبة لصاحب في المستقبل البعيد، ومن هنا قيل في لن التأبيدية لن الزمخشرية نسبة لصاحب الكشاف.

استطرد الشيخ قائلاً: المحبة التي أعنيها يا عبد الله هي أن يتملك حبُّ الله

كلَّ جوانبك فترى ذلك في حركاتك وسكناتك حتى ليخيل إليك أنَّه لا شيء يعتمل في نفسك إِلاَّ حب الله، اقترب الشيخ مرة أخرى من النافذة وراح يرسل بصره في ذلك الفضاء المترامي الذي تجلله ظلمة الليل القاتمة وأخذ ينشد في صوت خافت:

والله ما طلعت شمس ولا غربت ولا خربت ولا خلوت إلى قوم أحدثهم ولا ذكرتك محزوناً ولا فرحاً ولا هممت بشرب الماء من عطش ولو قدرت على الإتيان جئتكمو ويا فتى الحيّ إن غنيت لي طرباً

إِلاَّ وحبك مقرون بأنفاسي إلاَّ وأنت حديثي بين جلاَّسي إلاَّ وأنت بقلبي بين وسواسي إلاَّ رأيت خيالاً منك في الكاسِ سعياً على الوجه أو مشياً على الراسِ فغنني وا أسفاً من قلبك القاسي

قلت في نفسي: آه من قلبي القاسي هذه والله أبيات أعرفها وإذا لم تخني ذاكرتي فإنها للحسين بن منصور.







### عَن المعرفَةِ وَمَقَام العارفينَ

لم يبرح الشيخ العارف النافذة بعد، ولم يزل بصره معلقاً بالسماء كأنما يفتش عن شيء ضاع منه، قلت في خاطري: سبحان القائل: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَيْتَكُونَ لِمَن كَانَ لَمُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمَعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: الآية 37] كم مرة نظرت في السماء وما طاف في نفسي أن أعمل فيها فكري، فأتدبَّر ما فيها من بديع خلق وإحكام صنعة.

اقتربت من الشيخ وقلت في همس: ﴿لَخَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنَ خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنَ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِكَنَ أَكَثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [غافر: الآية 57] انتبه الشيخ وقال: صدق الله العظيم.

سكت قليلاً ثم قرأ قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنَ فَمَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلْيَلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَضَلا مِن رَّيِكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَكَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابَ ﴾ [الإسراء: الآية 12] سكت مرة أخرى، ثم قرأ قوله تعالى: ﴿ لَمُمْ قُلُوبُ لاَ يَفْقَهُونَ يَهَا وَلَهُمُ أَوْلَتُهِكَ هُمُ ٱلْفَنْفِلُونَ ﴾ أَعْيُنُ لاَ يُبْصِرُونَ بَهَا وَلَمْ ءَاذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بَهَا أَوْلَتِكَ كَٱلْأَنْفِدِ بَلَ هُمْ أَصَلُ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْفَنْفِلُونَ ﴾ أَعْيُنُ لاَ يَعْمَى ٱلأَبْصَدُرُ وَلَذِينَ تَعْمَى اللَّهُ مُلِي اللَّهِ 17]. لم أتمالك نفسي فقلت: ﴿ فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى ٱلأَبْصَدُرُ وَلَذِينَ تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُر وَلَذِينَ تَعْمَى اللَّهُ مُسْتِحسناً ما قلت. شجعني الْقُلُوبُ ٱلّذِي فِي ٱلصَّدُودِ ﴾ [الحج: الآية 46] ابتسم الشيخ مستحسناً ما قلت. شجعني ذلك على المضيّ في الحديث، فقرأت قوله تعالى: ﴿ فَأَعْتَبِرُواْ يَتَأْفِلِ ٱلْأَبْصَدُ فِي الحديث، فقرأت قوله تعالى: ﴿ فَأَعْتَبِرُواْ يَتَأْفِلِ ٱلْأَبْصَدُ فَيْ

الحشر: الآية 2]. ابتسم الشيخ ثانية وقرأ قوله تعالى: ﴿ وَاللّهَ بَلِلّهَ كِرَى لِللّهَ كِيرِينَ ﴾ [هود. الآية 11]، ثم طفق يقول: ما قولك يا عبد الله في ليلة تبيت بها وقد ساورتك الهموم وسامرتك النجوم؟ قلت: هذه والله ليلة ليس لها سحر. وما أحب أن ينبلج فجرها أو يتنفس صبحها على غير ذكر أو معرفة، قال: وفيم تحب أن نشغل هذا الليل الطويل؟ قلت: حدثني عن العلم والمعرفة ومرتبتهما. قال: لقد ذهب الناس في بيان حدّ المعرفة مذاهب شتّى. فرحم الله ذا النون المصري حيث يقول: «حقيقة المعرفة اطلاع الخلق على الأسرار بمواصلة لطائف الأنوار» ورحم الله الشبلي حيث قال: «المعرفة دوام الحيرة» وهو معنى قد يخفى على كثيرين، ولذا قال الهجويري في شرح عبارة الشبلي: «والحيرة على نوعين: أحدهما في الماهية والثاني في الكيفية، والحيرة في الماهية شرك وكفر، وفي أحدهما في الماهية معرفة، لأنه ليس للعارف شك في وجوده تعالى، ولا مجال للعقل في الكيفية معرفة، لأنه ليس للعارف شك في وجوده تعالى، ولا مجال للعقل في الشبلي: يا دليل المتحيرين زدني تحيراً. فأثبت أولاً معرفة وجوده، وكمال أوصافه وعرف أنه مقصود الخلق ومجيب دعواتهم، وأنه لا حيرة للمتحيرين في سواه، وعندئذ طلب زيادة الحيرة».

قلت: فما الفرق بين العلم والمعرفة؟ قال: اعلم يا عبدَ الله أن الفرق بين العلم والمعرفة يكون في اللفظ كما يكون في المعنى. أما اللفظ: ففعل المعرفة يقع على مفعول واحد كقولك: عرفت الدار وعرفت زيداً. قال تعالى: ﴿فَعَرَفَهُم وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ [يوسف: الآية 58] وفعل (العلم) يقتضي مفعولين، كقوله تعالى: ﴿فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ ﴾ [الممنحنة: الآية 10] وإذا وقع فعل (العلم) على مفعول واحد كان بمعنى المعرفة كقوله تعالى: ﴿وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾ [الأنفال: الآية 60].

والفرق بين العلم والمعرفة من جهة المعنى فإن (المعرفة) تتعلَّق بذات الشيء و(العلم) يتعلق بأحواله. فتقول: عرفت أباك، وعلمته صالحاً عالماً. ولذلك جاء الأمر في القرآن بالعلم دون المعرفة، كقوله تعالى: ﴿ فَأَعَلَرَ أَنَّهُ لَا إِلَهُ

هل غادر الشعراء من متردم أم هل عرفت الدار بعد توهم

أو تكون لما وصف له بصفات قامت في نفسه، فإذا رآه وعلم أنّه الموصوف بها قيل: عرفه. قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَأَن لَمْ يَلْبَثُوا إِلّا سَاعَةً مِّنَ النّهَادِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ ﴾ [يونس: الآية 45] وقال تعالى: ﴿وَجَاءَ إِخْوَهُ يُوسُفَ فَدَخُلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمَ الْكِنْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا وَهُمَ الْكِنْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ الْكِنْبَ يَعْرِفُونَهُ لَكُما المعرفة هنا تشبه الذكر للشيء، وهو حضور ما كان غائباً عن بتلك الصفات، فالمعرفة هنا تشبه الذكر للشيء، وهو حضور ما كان غائباً عن الذكر، ولهذا كان ضد المعرفة الإنكار، وضد العلم الجهل، يقول تعالى: ﴿ يَعْرَفُونَ نِعْمَتَ اللّهِ ثُمّ يُنْكِرُونَهُ النحل: الآية 83] ويقال: عرف الحق فأقرّ به، وعرفه فأنكره. وهذه فائدة لطيفة فلا تضيّعها.

والفرق الثالث: أن المعرفة تفيد تمييز المعروف عن غيره، والعلم يفيد تمييز ما يوصف به غيره، وهذا الفرق غير الأول، فإن ذلك يرجع إلى إدراك الذات وإدراك صفاتها وهذا يرجع إلى تمييز الذات أي تخليصها من غيرها، وتخليص صفاتها من صفات غيرها.

والفرق الرابع يا عبد الله: هو أنّك إذا قلت: علمت زيداً. لم يفد المخاطب شيئاً لأنّه ينتظر أن تخبره على أي حال علمته؟ فإذا قلت: كريماً أو شجاعاً حصلت له الفائدة. وإذا قلت: عرفت زيداً، استفاد المخاطب أنك أثبته وميزته عن غيره، فلا ينتظر منك المزيد، والفرق الخامس لأبي الحسين

العسكري في (الفروق) وهو أن (المعرفة علم بعين الشيء مفصلاً عما سواه، بخلاف العلم فإنّه قد يتعلّق بالشيء مجملاً، وهو يشبه فرق \_ الإمام الهروي صاحب (منازل السائرين) فإنّه قال: «المعرفة إحاطة بعين الشيء كما هو» وعلى هذا الحدّ يقول ابن القيّم في مدارجه: «فلا يتصور أن يعرف الله البتة، ويستحيل عليه \_ أي العارف \_ هذا الباب بالكلية، فإن الله سبحانه وتعالى لا يحاط به علماً ولا معرفة ولا رؤية فهو أكبر من ذلك وأجل وأعظم. قال تعالى: ﴿يَعَلَمُ مَا بَيْنَ وَلا يَعِيفُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ [طه: الآية 110] بل حقيقة هذا الحد: انتفاء تعلق المعرفة بأكبر المخلوقات حتى بأظهرها، وهو الشمس والقمر، بل لا يصح أن يعرف أحد نفسه وذاته البتة».

واعلم يا عبد الله أنّه لا يوصف عند أهل الطريقة بالمعرفة إِلاً من كان عالماً بالله وبالطريق الموصلة إليه، فيطلقون عليه صفة «العارف بالله» قلت: وما علامات المعرفة يرحمك الله؟ قال: أن يبدو لك الشاهد وتفنى الشواهد وتنحل العلائق وتنقطع العوائق، وتجلس بين يدي الله تعالى، وتقوم وتضطجع على التأهب للقائه كما يجلس الذي شدّ أحماله وأزمع السفر على التأهب له.

ولذا قال بعض العارفين: المعرفة تأتي من عين الوجود وبذل المجهود، وقد سُئل ذو النون المصري عن العارف فقال: كان ها هنا فذهب. وهذا مما استشكل على الكثيرين فهمه. وقد سُئل الجنيد عما أراد ذو النون بكلامه ذلك، فقال: لا يحصره حال عن حال، ولا يحجبه منزل عن التنقل في المنازل، فهو مع كل أهل منزل بمثل الذي هم فيه يجد مثل الذي يجدون وينطق بمعالمها لينتفعوا والمعنى عندي يا عبد الله: أنه لا يستقر على حال ولا يثبت في مقام ومن هنا سمي الحال حالاً لكثرة التحوّل منه أو إليه والمقام مقاماً لاستقراره وثبوته.

قلت: فما علامات العارف إذن؟ قال: من علاماته كما يقول أحدهم إنه لا يأسف على ما فات، ولا يفرح بآت، ولذا قال الجنيد رضي الله عنه: «لا يكون العارف عارفاً حتى يكون كالأرض يطؤها البرّ والفاجر، وكالسحاب يظل

كل شيء، وكالمطر يسقى ما يحب وما لا يحب» وقال يحيى بن معاذ: «يخرج العارف من الدنيا ولم يقض وطره من شيئين: بكاء على نفسه وثناء على ربه، وقد قيل لذي النون كيف عرفت ربك؟ قال: عرفت ربى بربى ولولا ربى ما عرفت ربى. فها أنت تراه أوكل معرفته به إليه، وهي معرفة يبسطها الله للعارف على قدره وإذا تبين لك يا عبد الله ذلك فاعلم أن مجالسة العارف تدعوك من ست إلى ست: من الشك إلى اليقين، ومن الرياء إلى الإخلاص، ومن الغفلة إلى الذكر، ومن الرغبة في الدنيا إلى الرغبة في الآخرة، ولمن الكبر إلى التواضع، ومن سوء الطوية إلى النصيحة.

قلت: بربك هل العارفون كثر في زماننا هذا؟ سكت الشيخ وقد بدا على وجهه شيء من الأسي، ثم شرع ينشد:

وليلى لاتقرلهم بذاك إذا اشتبكت دموع في خدود تبيّن من بكي ممن تباكي

وكل يدعون وصال ليلي

المعرفة يا عبد الله حياة القلب، والعارف: النائم اليقظان. . وإذا وجدت من يزعم المعرفة وهو مفرط في حق الله فلا تُسَمِّه عارفاً وإن سمَّاه الناس ذلك إذ الأولى أن يطلق عليه اسم المنكر أو الغافل.

وليلك نوم والردى لك لازمُ نهارك يا مغرور سهو وغفلة كذلك في الدنيا تعيش البهائمُ وتكدح فيما سوف تنكر غِبّه كما غر باللذات في النون حالمُ تسربما يفني وتفرح بالمني

سكت الشيخ، ثم شرع يصلى الوتر فقد أدركه ثلث الليل الأخير. لم أجد نفسي إلاَّ وأنا أترنم في همس بهذين البيتين:

وأجسامهم قبل القبور قبور وفي الجهل قبل الموت موت لأهله فليس لهم حتى النشور نشور وأرواحهم في وحشة من جسومهم

2000





# العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يشرع في تفسير قولِه تعالى: ﴿وَاَنَّقُواْ اللَّهُ ۖ رَبُعَكِمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيدً ﴾ [البقرة: الآبة 282]

نفختُ القنديلَ فأظلمَت الدارُ، دَسَسْتُ نفسي في فِراشي وأخلدتُ للنوم وكذا فَعَل شيخُنا العارفُ. لم يمضِ وَقتٌ طويلٌ أَو هكذا خِلْتُه حتى تسلّل إلى جَفني ضوءٌ خافتٌ مرتعشٌ. فتحتُ عيني فإذا بشيخِنا العارفِ يتهجّد كعادتِه، وما أظنه نامَ ولا أخَذَنْه سِنة. كان ذلك الضوءُ الراهنُ المرتعشُ ينبعث من شمعة أوقدَها الشيخُ. ويزداد ارتعاشها كلّما لامَسَ أنفاسَها الهواءُ المتسلّلُ من تحتِ بابِ الدارِ فترسم أشكالاً وصُوراً على الحائط فتبدو كأنّها أشباحُ تتراقص أو خيالاتٌ تتهادى. تذكّرت وصفاً لأبي بكر الأرجاني في الشمعةِ يقول فيه:

نَمّت بأسرارِ ليلٍ كان يُخْفيها غريقة في دموع وهي تحرقها تنفّست نَفَسَ المهجور إذ ذَكَرت يُخشى عليها الردى مهما ألمّ بها قد أثمَرت وردة حمراء طالعة ورد تُشَاك به الأيدي إذا قطفت صُفْرٌ غلائلها حمرٌ عمائمها

وأطلعت قلبَها للناس مِن فِيها أنفاسها بدوام من تلظيها عَهْدَ الخليط فبات الوجْد يُذْكيها نسيمُ ريحٍ إذا وافي يحييها تجني على الكفّ إن أهويت تجنيها وما على غصنِها شوكٌ يوقيها شود ذوائبها بيضٌ لياليها سمعتُ الشيخَ يقرأ في صوت متهدِّج سورةَ البقرة حتى إذا بلغ قولَه تعالى: ﴿ وَاَتَـ قُوا اللّهَ وَيُعْلِمُ كُمُ اللّهُ وَاللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: الآية 282]. صار يكررها مرة تِلو الأخرى، وفي كل مرَّة يَخْفُتُ صوتُه حتى غابَ عن مسمعي. نهضتُ واقفاً، واقتربتُ من الشيخ فسمعته يقول وكانَّه يحدِّثني أو هكذا بدا لي: شكا إلىك ما وَجَد من حانه فيك الجلد

حيران لو شئت اهتدى ظمآن لو شئت ورد

اقتربتُ من الباب وفتحتُه فلامَس وجهي نسيمٌ باردٌ، أطار من عَينيّ ما بقي فيهما من نوم. أخَذَت أنفاسُ الفجر تتصاعد وكأنّها تَشِي بمقدم صبح أوشك أن يسفرَ.. وبدأ الوجودُ ينتشي بعبير الزهور، وعطرِ الكافور، وروائح الصندل. لم أملك نفسى فوجدتُنى أنشد أبياتاً للسري الكندي يصف الفجرَ فيها فيقول:

وركائبٌ يخرُجْن من غَلَس الدّجي مثل السهام مَرَقن منه مُروقا والفَجْرُ مصقول الرداء كأنّه جَلْبابُ خودٍ أشربته خلوقا

سرتُ خطواتٍ حتى وقفتُ بصحنِ الدار. . كنت متلفعاً بعباءتي مخافة البردِ. . سمعتُ الشيخَ يقول: يا عبدَ الله. كيف يَسْرح في رياضِ العِرفان من أوثق الحرمانُ أغلالَه، فأسماعهُ لا تلتذ بخطابِه، وقلبه لا ينزع لعتابِه.

دخلتُ إِلَى الدار فوجدتُ الشيخَ يطوف بين أركانِها وهو ينشد:

حدِّث فقد ناب سمعي اليوم عَن بصري قنعتُ في الحبّ بعد العينِ بالأثرِ باللهُ قل لي أحاديثَ الذين مَضَوا إن كنتَ مطّلعاً منهم على خَبَرِ

ارتفع أذانُ الفجر.. توضأ كلانا، وصلينا منفردَيْن سُنَّةَ الفجر.. وجلس الشيخُ بعدها يدعو ويبتهلُ.. أقمت الصلاةَ ووقفت مأموماً إلى يمين الشيخِ، وصلى بنا الصبحَ. سلّم الشيخُ ثم سمعته ينشد:

ببابِك ربي أنختُ ركائبي وما لي من أرجوه يا خيرَ واهبِ فإذا جُدْتَ بالفضلِ الذي أنت أهله فيا نُجْح آمالي بنَيْلِ رغائِبي

وإن أبعَدتني عن حِماكِ خطيئتي حرامٌ على قلبي وإن شُقَّهُ الضَّني إذا لم أُمُّت شوقاً إليك وحسرةً هاجني قولُه، فتذكرت أبياتاً فأنشدتها:

إذا ارتحل الوفودُ إليك يوماً

فإن رحالنا حطّت رجاء

أنَحْنَا عند بابك يا إلهى

فَسُسْنَا كيف شئت ولا تِكلْنا

أيا من أعرضوا عنا

وإن عادوا لنا عُدنا

التفتَ الشيخُ نحوي، وأنشد:

فيا خيبةَ المسعى وضيعةَ جانبي يميلُ إلى خِلِّ سواك وصاحِب عليكَ فما بلغتُ مِنك مآربي

ولجوا في الضّراعة والسؤال لفضلك عن حلول وارتحال إليك مفوضيين بالا اعتلال إلى تدبيرنا يا ذا الجلال

بسلا جُررم ولا مَسعْنَسي وإن خانُ وا فسما خُسنًا فإنا عنهمو أغني فهلاأحسنوا الظنا

نهضتُ، وأخذتُ قدحاً وصببتُ فيه لبناً وقدمتُه للشيخ. فردّه في لطفٍ،

وإن كانبوا قيد استَغُنبوا أساؤوا ظئهم جهلاً فعلمتُ أنَّه اليوم صائمٌ.

سَرَى ضوءُ النَّهارِ في أرجاءِ الدار، وإن لَم يكن ساطعاً كعادته. فتحتُ الباب، فإذا الضبابُ قد جَئَمَ على الأفق. . كادت السماءُ تظلم لولا بعضُ الضّوءِ الذي كان يمزّق أستارَ الضباب. . وقد أثارت فضولي أسرابٌ من الطيور تعلو وتهبط، فتحلُّق تارةً في صفوفٍ وأخرى في دوائرَ. . تقتربُ من بعضها حيناً وتبتحدُ حيناً آخرَ ثم لا تلبث أن تخترقَ الضّبابَ فتغيبُ فيه فلا يبقى إلاّ أن أسمَع أغاريدَها وصفيرَها وهو ما يُشْعِرُنيَ بانَّها لم تبتعِد كثيراً. وَنَوْتُ من الشيخ ثانيةً، فسمعته يُنشِد من جديد:

فيا ويح قلب رُمي بالجَفَا وأصبح يَنْدب رسماً عفا وليل الصدود أتى مقبلاً فَسَيْلُ الدموع وشق الجيوب

فبات على مِثْل جَمْر الغَضَا ويبكي على فَقْدِ عَيْشٍ مَضَى وولّى نهارُ الرّضا مُعْرِضا حقيقٌ على فَوْتِ وَقْتِ الرّضا

ثم قال: وقد وضع يده على صدري:

يا عبدَ الله، يا بنيّ، لا تركن إلى نفسِك طَرْفةَ عين، ثم قرأ قوله تعالى: ﴿ كَانَتْ أَعْيُنُهُمْ فِيغِطَآءٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴾ [الكهف: الآية 101] سكت قليلاً ثم قال: أي بنيّ لا تنسَ قولَ المصطفى المختار:

(مَثَلُ ما بعثني الله به من الهدى والعلم كَمَثَل الغَيْثِ الكثيرِ أصاب أرضاً فكانت طائفةٌ منها قَبلت الماء فأنبتت الكلاً والعشب الكثير، وكانت منها طائفةٌ أخاذات أمسكت الماء فنفع الله تعالى بها النّاس، فشربوا وسقوا، وزرعوا، وكانت منها طائفة أخرى قيعان لا تمسك ماء، ولا تنبت كلاً. فذلك مثل من فقِه في دين الله وَنَفعه ما بعثني الله به، فعلم وعلّم. ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هُدَى الله الذي أُرْسِلتُ به).

قلتُ: هاتِ حدِّثني عن معنى قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿وَاَتَـَّقُواْ اللَّهُ وَلَهُ لَلَّهُ مُكُمُّكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: 282] وقد سمعتُك الليلةَ تقرأها أكثر من مرّة عند وقوفك بها.

قال: اعلم يا بني أن هذه الآية مما ذهل عن فهمها المتصوفة وكذلك بعضُ المفسِّرين فذهبوا إلى أن التقوى سببٌ للعلم وبَنَوْا على ذلك أن مجاهدة النفسِ بتلاوةِ بعض الأوراد والإتيانِ ببعضِ الرياضاتِ تُثْمِرُ علوماً إلهيةً من غير تعلّم، وهذا القولُ فتح البابَ على مصراعيه أمام الجهّالِ الذين يلبسونَ لباسَ الصّلاح ويدّعون العلمَ بالله وفهمَ القرآن والحديثَ ومعرفةَ أسرارِ الشريعةِ من غير تعلّم مستدلين على ذلك بهذه الآيةِ الكريمةِ، وهو استدلالٌ تكذّبه اللغةُ ويردّه العقلُ. فأما اللغةُ فإنَّ قوله تعالى: ﴿ وَبُعَلِمُ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّ

قوله: ﴿وَٱتَّـ قُوا﴾ [البقرة: الآية 282] وهو عطفٌ يفيد المغايرة ولو قال: (يعلِّمْكم الله) بجزم المضارع وحَذْف الواو لصح ما زعموا وكان العلمُ جزاءً للتقوى. وكذلك لوَّ كان العطَّفُ بالفاء أَو اتَّصل بالفعلِ لامُ التعليل، ولكن هذا لم يكن. و(الواو) في ﴿ رَبُعُكِمُ كُمُ لَلَهُ ﴾ [البقرة: الآية 282] استثنافية، ولا مكانَ لجعلها حاليةً كما قرَّر الجلالُ وتابعهُ كثيرون من المفسرينَ لأن المضارعَ المثْبَت لا تباشِرُه واوُ الحال. وفي ذلك يقول العُكبريُّ في إعرابِ القرآن: (ويعلمك الله مستأنفٌ لا موضعَ له. وقيل: موضِعُه حالٌ من الفاعِل في اتّقوا، وتقديرُه: واتقوا الله مضموناً التعليم والهداية ويجوز أن يكونَ حالاً مقدّرة) وهذا ذهول منه نبّه إليه أَبو حيان في البحر المحيط بقوله: (ويعلّمكم الله جملةٌ مستأنفةٌ لا موضعَ لها من الإعراب. وقيل هي في موضع نَصْبِ على الحالِ من الفاعِل في (واتقوا) تقديرُه (واتقوا الله مضموناً لكم التعليم والهداية) وقال أبو البقاء (يعني العُكبريّ): ويجوز أن يكونَ حالاً مقدَّرة. وهذا القولُ أعني الحال ضعيفٌ جداً لأن المضارعَ الواقعَ حالاً لا يدخل عليه واوُ الحال إِلاَّ فيما شَذَّ ولا ينبغي أن يُحْمَل القرآنُ على الشذوذ) وقد وَقَع في هذا الذهول القرطبيُّ وكذا ابنُ كثير. فيقول القرطبيُّ في تفسير قولهِ تعالى: ﴿ وَاتَّـ قُواْ اللَّهُ ۗ رَبُعُكِمُ كُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: الآية 282]: (وَعَدُّ مَنَ الله تعالَى بأن من اتقاه عَلَّمه، أي: أن يَجْعلَ في قلبه نوراً يفهَمُ به ما يُلقَى إليه، وقد يجعل الله في قلبه ابتداءً فرقاناً، أي فَيْصَلاً، يَفْصِلُ به بين الحقِّ والباطل، ومنه قولُه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن تَـٰقُوُا اللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا﴾ [الأنفال: الآية 29] وعلى مثل هذا النحو سار ابنُ كثير.

هذا يا عبد الله من جهة اللغة، وأمّا من جِهة العَقْلِ فاستدلالُهم فاسِدٌ لأنه من المعروفِ عقلاً أن العلم هو الذي يُثْمِرُ التقوى، فلا تقوى بلا علم، فالعلمُ هو الأصلُ الأول، لأنّ تقوى الله تكون بالائتمار بأوامِره والانتهاء عن نواهيه ولا يكون ذلك بغيرِ علم، ولأن العلم يؤثّر في الإرادةِ فيوجِّهُها إلى العمل الصالحِ ويَصْرِفُها عن القبيحِ، وكم من قبيح يَحْسُن في النفسِ فتميل إليه وكم من جميل يقبحُ فيها فتعرضُ عنه إذا تُرِكَت وهواها. وجَعْلُهم قولَه تعالى: ﴿إِن تَنْقُوا اللهَ وَلَهُ اللهَ عَلَمُ اللهَ الله عَلَمُ اللهَ المَالَى اللهُ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَنه إذا تُرِكَت وهواها. وجَعْلُهم قولَه تعالى: ﴿إِن تَنْقُوا اللهَ اللهُ عَلَمُ عَنه إذا تُرِكَت وهواها.

يَغَعَل لَكُمْ فُرْقَانَا ﴾ [الانفال: الآية 29] تفسيراً لقوله تعالى: ﴿ وَٱتَّـ قُوا اَللَّهُ وَبُعَلِمُكُمُ اللّهُ ﴾ [البقرة: الآية 282] لا يستقيمُ لأن الجملة في الأولى شرطية يتوقف جوابُها على وقوع فعلِها، والجملة في الثانية غير ذلك.. والفرقان هو الفَيْصَل، وقيل المخرَجُ والنَّجاةُ. واعلم يا عبد الله أن التقوى قد يتفرّع عنها عِلْمٌ، وليس هو العلمُ الذي قامت به، فذلك أصلٌ.. وإنما هو زيادة يتفاوَتُ بها الناسُ فالأكثرُ تقوى أكثرُ عِلماً بافتراضِ أن كليهما عالِمٌ.

قلت: أليس المرادُ هنا الإشارة إلى عِلم وهبيّ يهبه الله لعبادِه الصالحين من غيرِ كَسْبِ؟ قال: وما دليلُ ذلك؟ قلتُ: ألم يأتِ في الحديثِ: من عَمِل بما عَلِم أورثَه الله عِلْمَ ما لَمْ يَعْلَم؟ قال: هذا حديثٌ لا يصحّ بل قيل إنه موضوعٌ. وقد أخرجه أبو نعيم في الجِلْية. ولم نَقِف عليه في غيره. (وجِلْية الأولياءِ) كتابٌ في أخبارِ الزهّادِ والصالحين وليس من مَظانٌ الحديث فانتبه، ولو كان الحديث في أخبارِ الزهّادِ والصالحين وليس من مَظانٌ الحديث فانتبه، ولو كان الحديث صحيحاً أو حَسَناً لوجدناه في كتبِ السنن. والأرجَحُ أنه من كلامِ عيسى عليه السَّلام رواه بعضُ التابعين عن أهلِ الكتابِ. قلتُ: هذا يجرّنا إلى الكلامِ عن علم الظاهرِ والباطنِ، والشريعةِ والحقيقةِ، وهو ما أُحِبُ أن أسمعَ منك عنه، قال: سأحدُّثك عن ذلك إن شاءَ الله.



## العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يَعْرِضُ لأدلَّةٍ واهيةٍ يحتجُّ بها مَنْ يميلُ إلى تفسيرِ القرآنِ وأحكَامِ الشريعةِ على نَهْجِ أهْلِ الباطِنِ

نظر إلى الشيخ العارف وقال: ما الذي تريد أن تعلمه عن الحقيقة والشريعة والظاهر والباطن؟ سل واقتصد. قلت: كنت اجتمعت فيما مضي بنفر من طلبة العلم ممن كان يتعهدهم بعض الصالحين بالتربية، فجرى بيننا حديث لا يزال أثره عالقاً بنفسي. قال: وما ذاك؟ قلت: زعموا أن للقرآن ظاهراً وباطناً، فجعلوا الوقوف عند ظاهره لأهل الشريعة، وإدراك باطنه لأهل الحقيقة، وسـ قوا لذلك أدلَّة أحب أولاً أن أعرف مبلغ حجيتها في الاستدلال. قال: عار أسمعنيها. قلت: جملة من الأحاديث أولها ذلك الحديث الذي ذكرته لك بل قليل وهو (من عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم) وقد بيَّنتَ أنه موضوع فلا حاجة بي إلى ذكره مرة أخرى، وحديث آخر هو (علم الباطن سرٌّ من أسرار الله عزّ وجل، وحكم من حكم الله يقذفه الله في قلب من يشاء من عباده) قال: هذا من كلام على بن أبى طالب وقد ذكر ابن عراق في تنزيه الشريعة نقلاً عن الذهبي في تلخيصه أن هذا الحديث: باطل، كما نقل عن ابن الجوزي قوله في هذا الحديث إنه: لا يصح. وعامة رواته لا يعرفون. قلت: وثمة حديث آخر هو أن الحسن سأله حذيفة عن علم الباطن ما هو؟ فقال: (سألت النبي ﷺ عن علم الباطن ما هو؟ فقال: سألت جبريل عن علم الباطن ما هو؟ فقال: سألت الله عز وجل عن علم الباطن ما هو؟ فقال: يا جبريل هو سر بيني وبين أحبابي وأوليائي وأصفيائي أودعه في قلوبهم لا يطلع عليه ملك مقرَّب ولا نبي مرسل).

أجاب الشيخ العارف: أخرجه الديلمي في مسند الفردوس. قال ابن حجر: موضوع. والحسن هو البصري لم يدرك حذيفة.

قلت: وهنالك حديث آخر يحتجون به على وجود علم الباطن وربما هو عمدة أدلتهم، قال: وما هو؟ قلت: ما يروونه أنه على قال: «للقرآن باطن وللباطن باطن، إلى سبعة أبطن» قال: هذا من الأحاديث المختلقة التي لم يروها أحدٌ من أهل العلم ولا يوجد في شيء من كتب الحديث كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية في رسالته (علم الظاهر والباطن) وهي رسالة جليلة عظيمة النفع فاطلبها. قلت: أمطبوعة هي؟ قال: نعم، وتجدها ضمن مجموع الرسائل المنيرية. ويقول شيخ الإسلام في هذا الحديث: (ولكن يروى عن الحسن البصري موقوفاً أو مرسلاً: أن لكل آية ظهراً وبطناً، وحداً ومطلعاً). وقد وقفت على كلام لأبي حفص شهاب الدين عمر بن محمّد السهروردي في كتابه (عوارف المعارف) ساق فيه حديث الحسن بسنده مرفوعاً إلى النبي شي وقال عقبة: «قال أبو عبيد ـ أي القاسم بن سلام \_ وهو أحد رواة حديث الحسن أحسب أن قول الحسن هذا إنما ذهب إلى قول ابن مسعود، قال أبو عبيد: حجاج عن شعبة عن عمرو بن مرة عن عبد الله بن مسعود قال: ما من حرف أو آية إلاً وقد عمل بها قوم، أو لها قوم سيعملون بها».

فإذا صحّ رفع حديث الحسن إلى النبي ﷺ فذلك مرسل والمرسل ضعيف وإذا كان موقوفاً على عبد الله بن مسعود وهو الأرجح، فالموقوف ليس بحجة ما لم يكن في حكم المرفوع على النحو الذي بينه نقاد الحديث وقد احتج الإمام الغزالي بحديث ابن مسعود: (إن للقرآن ظاهراً وباطناً وحداً ومطلعاً) في كتابه (الإحياء)، وقد قال الإمام زين الدين العراقي في تخريجه: (أخرجه ابن حبان في صحيحه من حديث ابن مسعود بنحوه. وقد وقفت عليه في (موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان) للحافظ نور الدين الهيثمي وهو غير ابن حجر الهيتمي صاحب

(الزواجر عن اقتراف الكبائر) و(الإعلام بقواطع الإسلام) و(الفتاوى الحديثية)، وقد قام نور الدين الهيثمي في موارده بترتيب صحيح ابن حبان على أبواب الفقه حتى يسهل البحث فيه بعد أن أفرد زوائده عما أخرجه الشيخان ونص حديث ابن مسعود هذا هو: (أنزل القرآن على سبعة أحرف، لكل آية منها ظهر وبطن).

وفي سنده ومتنه مقال. أما سنده فهو عن محمَّد بن عجلان عن أبي إسحاق الهمذاني عن أبي الأحوص عن عبدالله بن مسعود، قال: قال رسول الله عن كذا (وفيه أبو إسحاق إبراهيم بن مسلم العبدي الهجري يقول فيه ابن حجر في تقريب التهذيب: لين الحديث. رفع موقوفات. وقال فيه الذهبي في (ميزان الاعتدال): ضعفه ابن معين: والنسائي، وقال أبو حاتم: ليس بقوي).

وأما متنه فمنكر لأن حديث (نزل القرآن على سبعة أحرف) رواه عدد كبير من الصحابة وبعض رواته في الصحيحين، وليس في أية رواية منها زيادة ابن مسعود (لكل آية منها ظهر وبطن) وهي زيادة منكرة إذ لم تأت إلا من طريق الهجري وهو ضعيف عن أبي الأحوص، والمنكر في اصطلاح أهل الحديث هو (الفرد الذي لا يعرف متنه عن غير راويه، وبمعنى أدق هو الفرد الذي ليس في رواته من الثقة والإتقان ما يحتمل معه تفرده) وحديث ابن مسعود بهذه الزيادة أخرجه البزار والطبراني في الأوسط وكذلك ابن جرير الطبري في أول تفسيره وجميعها من طريق إبراهيم الهجري. قلت: يستدلون على وجود علم الباطن بما يروونه عن عمر \_ رضي الله عنه \_ أنّه قال: «كان النبي ﷺ وأبو بكر يتحدّثان وكنت كالزنجي بينهما» ويريدون أنّهما يتكلمان بكلام غامض لم يفهمه عمر.

قال: هذا خبر باطل ولا أصل له، ولن تجد له أثراً في كتب أهل العلم المعتبرة.

قلت: وما تقولون في حديث أبي هريرة وهو في الصحيح وفيه يقول: «حفظت من رسول الله جرابين فأما أحدهما فبثثته، وأما الآخر فلو بثثته لقطعتم هذا البلعوم» قال: ذهب السواد الأعظم من شراح الحديث إلى أن الجراب الثاني

الذي لم ينشره أبو هريرة ليس فيه من الباطن ما يخالف الظاهر، ولس فيه من حقائق الدين شيء، ولو كان كذلك لدخل أبو هريره تحت وعيد من كتم علماً الجمه الله يوم القيامة بلجام من النار، وليس في الجراب إلا خبر ما سيكون من الملاحم والفتن، والملاحم هي الحروب التي بين المسلمين والكفار، والفتن ما يكون بين المسلمين، ولهذا قال عبد الله بن عمر: لو أخبركم أبو هريرة أنكم تقتلون خليفتكم وتفعلون كذا وكذا لقلتم كذب أبو هريرة، وإظهار مثل هذا مما تكرهه الملوك وأعوانهم لما فيه من الأخبار بتغير دولهم. وذلك معنى قول ابن مسعود الذي رواه مسلم: «ما أنت محدث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان البعضهم فتنة» ويقول الألوسي في (روح المعاني) في شرحه لحديث أبي هريرة: «يحتمل أن يكون أراد بالجراب الآخر الذي لو بثه لقتل علم الفتن وما وقع من بني أمية، وذم النبي على لأناس معينين منهم، ولا شك أن بث ذلك في تلك الأعصار يجر إلى القتل، وعلى تسليم أنه أراد به العلم الباطن المسمى بعلم الحقيقة لم أن قطع البلعوم منه على بثه لمخالفته للعلم الظاهر في نفس المحقيقة لم ل لتوهم من بيده الحل والعقد والأمر والنهي من أمراء ذلك الزمان المخالفة فافهم».

قلت: وماذا تقول عن حذيفة صاحب السر وخبره في الصحيح؟ قال: جاء في صحيح البخاري (باب مناقب عمار وحذيفة) أن علقمة ذهب إلى الشام فلمّا دخل المسجد قال: اللهم يسّر لي جليساً صالحاً، فجلس إلى أبي الدرداء فقال أبو الدرداء: ممن أنت؟ قال: من أهل الكوفة، قال: أليس فيكم صاحب السر الذي لا يعلمه غيره؟ يعني حذيفة. قال: قلت: بلى... «والسر الذي لا يعلمه غيره ليس علوماً دينية خفية بل هو أخبار المنافقين وأحاديث الفتن والشر يعلمه غيره ليسول الله عن الله عنها. وجاء في الصحيحين عنه أنّه قال: كان الناس يسألون رسول الله عن الخير وكنت أسأله عن الشر مخافة أن يدركني» وتفصيل خبر حذيفة بن اليمان تجده يا عبد الله في صحيح مسلم (كتاب الفتن، باب إخبار رسول الله عن ما يكون إلى قيام الساعة) وليس في خبره أنّه انفرد باب إخبار رسول الله عن ما يكون إلى قيام الساعة) وليس في خبره أنّه انفرد

عن غيره بحقائق أو فهم لآيات على غير ظاهرها إِلاَّ أخبار الفتن وهذه بلا ريب ليست مراد من ظن أنه أوتي من العلم ما لم يؤته غيره. وقد زعم بعضهم أن رسول الله على خصّ بعضاً من أهله بعلوم لا يعرفها غيرهم، وهو زعم باطل، وقد ورد في صحيح البخاري وسنن النسائي وأبي داود وابن ماجه أن الإمام علي ابن أبي طالب سئل: هل عهد إليك رسول الله شيئاً لم يعهده إلى الناس عامة؟ قال: لا. إلا ما في كتابي هذا. فأخرج كتاباً من قراب سيفه، فإذا فيه: المؤمنون تكافأ دماؤهم، وهم يد على من سواهم، ويسعى بذمتهم أدناهم، ولا يقتل مؤمن بكافر..» وفي لفظ للبخاري وغيره: "والذي فلق الحبَّ وبرأ النسمة ما عندنا إلاً ما في القرآن، وإلا فهماً يعطى رجل في كتابه..» والفهم الذي يعطاه الرجل هو الوقوف على معنى ربما غاب عن الأنظار إما في تفسير آية أو إدراك حكم شرعي، ومن هنا سمي الفقه فقهاً وهو الفهم والحذق، ونجد نظائر ذلك كثيرة في أصحاب رسول الله عنه كمر بن الخطاب، الذي قال فيه المصطفى: "وكعبد الله بن عباس الذي دعا له رسول الله عنه كما في الحديث الصحيح بقوله: "اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل».

قلت: هل أفهم أنّك لا تؤمن بوجود علم اسمه (علم الباطن) أو (العلم اللدني) أو (علم الحقيقة)؟ قال: ليس الأمر على النحو الذي فهمت ولكنني أكره أن يجري (الباطن) على خلاف (الظاهر) وكأنهما ضرتان لا تجتمعان وأن يجري (الباطن) على غير قواعد ولا أصول حتى بين أهله والناطقين به وذلك ينطوي يا عبد الله على خطر جسيم حيث ترى من العامة ممن لا يحسن أن يكتب اسمه يتكلم في أمور يجهلها حتى إذا جاء من ينكر عليه أجاب بأن ذلك مما أشرق في قلبه من فهم. ولذا لا تعجب إن وجدت من هؤلاء من يقول: «حدَّثني قلبي عن ربي» فيجري على لسانه من الغرائب والخيالات ما ينكره الشرع ويستهجنه العرف. إن الكلام في مثل هذا الموضوع يحتاج إلى تفصيل قد أوقفك عليه فيما بعد، ولكن قبل ذلك أريد أن أسمعك مقالات بعضهم في العلم الباطن. قال ذو

النون «العلم اللدني هو الذي يحكم على الخلق بمواقع التوفيق والخذلان» وقال المجنيد شيخ الطائفة: «هو الاطلاع على الأسرار من غير ظنّ فيه ولا خلاف واقع لكنه مكاشفات الأنوار عن مكنون المغيبات ويحصل للعبد إذا حفظ جوارحه عن جميع المخالفات، وأفنى حركاته عن كل الإرادات وكان شبحاً بين يدي الحقّ بلا تمنّ ولا مراد».

سكت الشيخ بعض الوقت. ثم قال: ألا ترغب في الخروج هذا الصباح؟ أدركت أن الشيخ قد ملّ الحديث. قلت: بلى وأنت؟ قال: وأنا كذلك، فإن بي شوقاً لأطوف بأرجاء سمرقند هذا الصباح ولكن ليس قبل أن أصلي صلاة الضحى. . بدأ الضباب ينقشع، وأخذت الشمس تنشر أشعتها الذهبية وهي تغازل عيوننا المشتاقة.

صلى الشيخ ركعتين خفيفتين، ثم رفع يديه داعياً:

اللهم اجعلني من الذين سرحت أرواحهم في دار العلى، وحطّت همم قلوبهم في غاية التقى حتى أناخوا برياض النعيم، وجنوا من ثمار رياض التسنيم وخاضو لجّة السرور، وشربوا بكأس الرحيق المختوم، واستظلوا تحت ظل الكرامة الظليل. ثم أخذ ينشد:

ففي يديك من البَلوى سلامَتُه من كان مثلي فقد قامت قيامَتُه

لو شِئْتَ داويْتَ قلباً أنتَ مُسْقمُه القَلْبُ في وَلهِ والطرْف منتظر



## العَارِفُ النَيْسَابُورِيُّ يَجْتَمعُ بِصَاحِبِهِ القديمِ الشيخِ أَبِي الحَسَنات علاءِ الدِّين الحائكِ فقيهِ سَمَرْقَندَ.. ومُحَدِّثِها..

انطلقتُ والشيخَ نحو سوق سمرقند الكبير.. وقبل أن نبلغَ بوابة السوق ظهر لنا منصورٌ الدرويش وهو يجري، يتعقَّبه صبية وهم يُحصِّبُونه من كل جانب ويصرخون: خِرفْت.. خِرِفْت (وتعني بالفارسية: أبله أحمق). أقبل المسكين نحونا والتَصَق بالشيخ كالطفل الوديع.

لم يجرؤ الصبية على الاقتراب، ولما يئسوا من النيل منه انصرفوا. بقي المسكين ملتصقاً بالشيخ مخافة أن يعاوده الصبيان.. ظلّ الشيخ العارف يمسح على رأسه حتى سكنت نفسه وذهب خوفه. نظر الدرويشُ إلى الشيخ، وقال: مصاحبت ياران صادق ودوستان موافق، نعمتي است كه قدر آن ندانند (ومعناه بالفارسية: صحبة الأحبة الصادقين، والأصدقاء الموافقين نعمة لا تقدر) ابتسم الشيخُ وقال: زه.. زه. (ومعناه بالفارسية: أحسنتَ.. أحسنتَ) مال الشيخ نحو أحد باعةِ الفاكهة عند مدخل السوق.. أخذ الدرويشُ يقفز طرباً وهو يصيح مشيراً بيده إلى الكرز: گيلاس، گيلاس. قلت في صوت خافت: ديوانه دَرُويش نظر منصورٌ الدرويشُ نحوي وقال: خود بين (أي: مغرور متكبّر). ضحك الشيخ العارف وقال: هل يكفيك ذلك يا عبدَ الله؟ اشترى الشيخُ بعضَ الكرز للدرويش، ثم انطلق هذا الأخيرُ يجري لا يلوي على شيء.

في داخل السوق وعند الرِّواق الغربي التقينا بشيخي وأستاذي شهاب الدين

القاضي وكان برفقة صاحبه الشيخ أبي الحسنات علاء الدين الحائك فقيه سمرقند وشيخ مدرسة الحديث فيها، وكنت قد تلقيتُ عليه ألفيةَ العراقي في المصطلح بشرح السخاوي المسمى (فتح المغيث)، وكذلك (الكفاية في علوم الرواية) للخطيب البغدادي، والنصفَ الأول من (تدريب الراوي) للسيوطي. كان الشيخُ أبو الحسنات قد أشرَفَ على السبعين، سلخ أكثرَ من نصفها في التدريس ولم يكن يتلقّى مقابلاً نظيرَ عمله في مدرسة الحديث، ولم يقبل في حياتِه أعطيةً من أحد قطّ، وكان يعيش مما يجنيه من حياكة الثياب، وهي الصنعة التي ورثها عن أبيه، ولذلك عُرِفَ عند العامّة بالشيخ الحائك، وكان كثيراً ما يردّد على مسامعنا قولتَه الشهيرة: "إذا امتدّت يدُ العالم سقَطتْ مهابته" ولفرط عفّة نفسِه واعتداده بها، وزهده فيما في أيدي الناس، وغلبة جدّه على هزله ظُنَّ به الظنون، ولذلك كان كثيراً ما يتمثّل بشعرِ علي بن عبد العزيز الجرجاني، ويحضّنا على حفظِه، وفه:

يقولون لي فيك انقباض وإنما أرى الناس من داناهم هان عندهم ولم أقضِ حَقَّ العلم إن كان كلما وما كلم أقضِ حَقَّ العلم إن كان كلما وما كل برق لاح لي يستفزني إذا قيل هذا منهل قلت قد أرى أنهنها عن بعض ما لا يشينها ولم أبتذل في خدمة العلم مهجتي اأشقى به غَرْساً وأجنيه ذلة ولو أنّ أهل العلم صانوه صانهم ولكن أهانوه فهان ودنّسوا

رأوا رجلاً عن موقفِ الذلّ أحْجَما ومن أكرمته عزةُ النّفسِ أكْرما بدا طمعٌ صبّرْتُه لي سلّما ولا كلّ من لاقيت أرضاه مُنْعِمَا ولكنّ نفسَ الحرِّ تحتمل الظّمَا مخافة أقوالِ العِدَا فيمَ أو لما لأحدمَ مَن لاقيتُ لكن لأُحدَما إذن فاتباع الجهلِ قد كان أحْزَما ولو عظموه في النفوس لعظما محيّاه بالأطماع حَتّى تَجَهّما

متعجباً: يا الله. هذا والله صاحبُنا النيسابوري. تعانق الرجلان عناقاً طويلاً اختلطت فيه الفرحةُ بالبكاء. وقفتُ متحبّراً حتى إذا هدأت النفوسُ وعادت إلى سابق عهدها التفت إلى الشيخُ العارفُ، وقال: لا تَعْجَبْ يا عبدَ الله. هذا صاحبي أبو الحسنات كنتُ اجتمعتُ به قبل أكثرَ من ربع قرن في سُهْرَوَرْد، كان يومها قادماً من سَمَرقند، وكنت قادماً من نيسابور. مكثنا معاً، ورَحَلْنا إلى أكثر من بلد. سَقى الله أيام سُهْرَورد وسَقى لياليها، ثم طفق الشيخُ ينشِد:

وقلوبُ أهل ودادكم تشتاقكم وإلى لذيذ لقائِكم ترتاحُ سَتْرَ المحبةِ والهوى فَضَّاحُ بالسرِّ إن باحوا تُباح دماؤهم وكذا دماءُ العاشقينَ تُبَاحُ

أبداً تَحِنُّ إلىكُمُ الأرْواحُ ووصالكم ريحانُها والرّاحُ وَارَحْمَتا للعاشقين تكلّفوا

قلتُ في نفسي: إنّه والله لَمِنْ سرعةِ الخاطرِ أن يتمثّل شيخُنا العارفُ في هذا المقام عند ذكر سُهْرَوَرد بأبياتٍ لحكيمِها شهابِ الدين السّهروردي المقتول.

انطلق الشيخ أبو الحسنات يُكْمِلُ ما بدأه صاحبُه من إنشادٍ وكأنَّهما يضربان على وتر واحد:

إن لاحَ في أفق الوصَالِ صَبَاحُ كتمانهم فنما الغرام فباحوا فغدَوْا بها مستأنسينَ وراحُوا بَحر وحادي شوقهم مَاللُّحُ

يا صاح ليس على المحبِّ ملامّة لا ذنبَ للعشّاق إن غلب الهوى وَدَعِاهُمُ داعي الحقائق دعوةً رَكِبوا على سَنَنِ الوَفا ودموعُهم

هاجَتْ لواعجُ الشيخ شهابِ الدين القاضي مما رأى وسَمع، فطفق ينشد متمماً:

حتى دُعُوا وأتاهُمُ المفتَاحُ أبدأ فكل زمانيهم أفراح

والله ما طَلَبوا الوقوفَ ببَابه لا يطربونَ لغير ذكر حبيبهم

#### نظرَ إليّ وأكملَ:

فتشبّهوا إن لَم تكُونوا مثلَهم إن التشبّة بالكرام فَلاحُ

قلتُ للشيخ شهاب الدين: هوذا العارفُ النيسابوريُّ الذي حدثتُك عنه، تصافح الرجلان، وتعانقا وكأن بينهما عهداً وودّاً لم ينقطع وَهُما لم يلتقيا إِلاَّ هذه السّاعة. صدقَ والله الحبيبُ المصطفى إذ قال: «الأرواح جنودٌ مجنّدةٌ. ما تعارف منها ائتلف، وما تناكرَ منها اختلف» يا سُبحانَ الله. هو ذا الحبُّ في الله ومن الله.

قلت في خاطري: هذا والله مَعْنى حديث المصْطَفى ﷺ الذي أخرجه أبو داود في سُننه: "إنّ من عبادِ الله لأناساً ما هُم بأنبياءَ ولا شهداء، يغيِطُهم الأنبياءُ والشهداءُ يوم القيامةِ بمكانهم مِنَ الله»، قالوا: يا رسولَ الله تُخبِرُنا مَنْ هُم؟ قال: «هم قومٌ تحابوا بروح الله، على غيرِ أرحام بينهم، ولا أموالي يَتَعاطونَها، فوالله إنّ وجوهَهُم لنورٌ، وإنهم لعلى نورٍ، لا يخافونَ إذا خاف الناسُ، ولا يحزنونَ إذا حَنِ الناسُ، ولا يحزنونَ إذا حَنِ الناسُ، ولا يحزنونَ إذا حَنِ الناسُ. وقرأ قولَهُ تعالى: ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيآ اللهِ لاَ خَوَفَ عَلَيْهِمْ وَلا هُمّ يَعْرَنُونَ ﴾ [يونس: الآية 26].

قال شيخُنا أَبُو الحَسَنات مخاطباً الشيخَ العارفَ: والله لو كنتُ أعلمُ أنَّك هنا في سَمَرْقند لأتيتُك ولَوْ حَبُواً. تنزِلُ إن شاءَ الله في ضيافتي.

أجاب الشيخُ العارفُ، إنّي أحبُّ ذلك ولكنّني أكرهُ أن أفارقَ عبدَ الله فإنني أحسّ بأنني مشدودٌ إليه بوثاقِ لا أراني قادراً على الفَكاك منه.

أثلجَ قولُه صدري، وأحببتُ أن أُفصِحَ له عن مبلغ حبِّي له لولا انعقادُ لساني، فهذه أولُ مرة أجد نفسي وقد خانني بياني.. ربما كان ذلك لعظيم مقامِ هؤلاء الثلاثة في نفسي. ناب شيخُنا شهاب الدين عَنِّي، فقال: طوبَى لكم هذه المحبة، وصدق قرّةُ عيني ﷺ إذ يقول في حديثه الذي أخرجَه مسلم: "إن الله إذا أحبّ عبداً دعا جبريلَ فقال: إني أحبّ فلاناً فأحبّه. قال: فيحبّه جبريلُ، ثم ينادي في السماء فيقول: إن الله يحبُّ فلاناً فأحبّوه، فيحبّه أهلُ السماء، ثم

يوضَعُ له القَبُولُ في الأرض » قال الشيخُ العارفُ: صدقتَ. وقد جاء في الحديث الصّحيحِ الذي أخرجه الشيخان عن ابن مسعود قال: جاء رجلٌ إلى النبيّ عَلَيْ الله فقال: يا رسولَ الله. كيف تقول في رجل أحبَّ قوماً ولم يلحق بهم؟ فقال: «المرءُ مع من أحب».

قال الشيخُ أبو الحَسنات: إذا كان الأمرُ على النَّحُو الذي ذكرتَ فلا بأسَ عليكما، ولكن لا ينسى ابننا عبدُ الله أنّ لنا في الشيخ العارف نصيباً. قلتُ: وما أنا مَنْ يمنعكم ذلك. قال: لنَمْضِ جميعاً الآن إلى داري لتناول الغداء عندي. قلتُ: ولكنَّ الشيخَ صائمٌ هذا النهار. قال الشيخُ أبو الحسنات: صوّامٌ قوّام كعهدِنا به. تأتي بصاحِبك قبلَ الغروبِ وستجدُني إن شاءَ الله والشيخَ شهابَ الدين في انتظاركما.

ودّعنا الرجلانِ وانصرفا.

سرْنا مرة أخرى حتى بلَغْنا منتصفَ الرِّواق حيثُ يشتد الزِّحام بفعلِ تجمّع الغرباء فيه، وكان أحْرى أن يُسمّى (رواق الغرباء). وفي هذا الرواق يلتقي الوافدونَ على سَمَرقند على اختلافِ مشاربهم، ففيهم من يتجر في بضاعة له، وفيهم من يبحثُ عن عملٍ يقتاتُ منه، وفيهم من جاءَ يطلب العلمَ، وفيهم من يجلسُ كل يوم يترقب قادماً من بلدِه لعله يَسمَعُ خبراً عن أهلِه. ومن لطائف هذا الرِّواق جَمْعُه بين الغرائب، وأكثرُ من يدور فيه من المتسولينَ. وبينما نحن نتجوَّل قادتنا أقدامُنا إلى رجلِ غريبِ جلس متربعاً على أكياس الجِنْطة، وجلس قبالته غريب آخر، وكان أحدُهما ينشِد شِعْراً ويرد عليه صاحبُه، وكأنَّهما يتناجيان، قال الأولُ:

يا مَنْ تجنّب صبري من تَجَنّبه حتى مَتى زفراتي في تصعّدها لسي فوادٌ إذا لسجّ السغرامُ به فَرَدَّ الثاني:

هَبْ لي من الدمع ما أبكي عليك بهِ إلى المماتِ فدمعي في تصوّبهِ هام اشتياقاً إلى لُقْيا مُعَذّبِهِ إِنَّ شَفيعي إليكَ مِنْي دموع عيني وحُسْنُ ظنِّي فسب الله وحُسْنُ ظنِّي فسب الله وحُسْنُ ظنِّي فسب الله وحُسْنُ ظنِّي فسب الله وحُسْنُ طنِّي وحُسْنُ وحَسْنُ واللَّهِ وَسُوعُ وحَسْنُ وحَسْ

> سَرَى نسيمُ الصَّبَا من حاجر قَصَبا ذو صبوةٍ لم يشم برق الشآم ولا ما يبرحُ البارق النجديّ يذكره يَوَدُّ لو أنَّ أيّامَ الحِمى رجَعتْ

وبات يشكو إلى أنفاسِه الوَصَبا دعا ابنَ ورقاءَ إلاَّ صاحَ واحَرَبا نجداً ويطربه وَجُداً إذا التَهَبا وكيف يرجعُ عيشٌ بعْدَما ذَهَبا

قلتُ: لقد فهمَ الشيخُ من قول هذين ما لَمْ أَفْهَمْ. فسبحانَ من أودعَ في قلوبِ عبادِه من نورِ الهداية ما يفيضُ على ألسنتِهم بكشفِ الأسرارِ، وهتكِ الأستارِ.



# عَن العِلْمِ اللَّدُنِّيِّ وَعَلْمِ البَاطِنِ والتَّفْسِيرِ الإشَارِيِّ

في منتصف الرواق الغربي من السوق ثمة خان صغير يفد إليه الغرباء ويقصده السماسرة. كانت به استراحة صغيرة يجلس فيها من أصابه من المشي الإعياء لعلّه يصيب قسطاً من الرَّاحة. اقترحت على الشيخ أن نجلس قليلاً، فوافق. قلت للشيخ العارف بعد أن اتخذنا مكاناً جلسنا فيه: هل يضيرك أن نكمل حديثنا عن الظاهر والباطن فلم أسمع منك بعد القول الفصل فيه؟ قال: لا ضير. ولكن اعلم يا بني أن الزعم بفصل المقال في مثل هذا الموضوع دعوى لا أدعيها، وحسبك أن تسمع مني ما اطمأنت إليه نفسي وترجح عندي صوابه، وقد ذهب إلى مثله أكثر أهل العلم ممن عرفوا بين أقرانهم بمجانبة الابتداع، ومجافاة الغلق، وعدم الانسياق مع عواطف العامة. قلت: هي والله فلتة لسانٍ منّي، وهي بعض أثر خلفته في عقلي كتابات أبي الوليد الحفيد. قال رحم الله ابن رشد لو استبدل لفظة (تهذيب) بلفظة (فصل) من عنوان رسالته (فصل المقال في ما بين الحكمة والشريعة من اتصال) لكان أقرب إلى الإنصاف وأبعد عن الاعتساف.

قلت: وقفنا عند عرض أدلة القائلين بوجود ما يطلق عليه اسم (علم الباطن) وهي أدلة واهية من جهة النقل، وهي من جهة النظر تحتمل أكثر من معنى. قال: نعم وجرياً على قاعدة (ما طرقه الاحتمال سقط به الاستدلال) لا تقوم بها حجة على الخصم.

قلت: وماذا بقي بعد؟ قال: بقيت آيات قرآنية يحتجون بها في هذا الموطن، وأظنه فاتك ذكرها. وأرى من الإنصاف أن نعرض لها. قلت: لعلك تعني حكاية موسى والرجل الصالح كما جاءت في سورة الكهف؟ قال: نعم، وهي أقوى الأدلة على وجود العلم الباطن الذي يسمونه أحياناً العلم اللدني، وهي تسمية لا أراها صحيحة. فالعلم الباطن كما أفهم تنبعث أسراره من الشيء أو الحدث المراد فهمه أو تأويله، بينما العلم اللدني تأتي أسرار كشفه من خارجه. وإذا قصر عقلك عن فهم ما رميتُ إليه فها أنذا أبسط لك الموضوع على النحو الذي تحب. اعلم يا عبد الله أن الأقوال والأفعال قد تخفي في باطنها أسراراً تفصح عن حقيقتها ولا تعلن عن نفسها في الظاهر، ولا يتم الاهتداء إليها إلا بالوقوف على مفاتيحها. وهذه المفاتيح يهبها الله لمن يشاء بسبب وبلا سبب وهو على كل شيء قدير، فتنكشف له أسرارها وذلك هو العلم اللدني أي العلم الموهوب من لدن الله.

وقد يهتدي الماظر إلى تلك المفاتيح بكشف القوانين التي تحكمها من الداخل وهذا طريقه العلم والنظر وكثرة التأمّل، ودليله أن يسلم له الظاهر ويوافقه عليه وهذا هو العلم الباطن أو علم الباطن، والباطن في الأول صفة للعلم أي العلم الموصوف بأنّه باطن غير ظاهر للعيان، وفي الثاني مضاف إلى العلم أي العلم المستخلص من الباطن لا من الظاهر، والثاني هو الذي يدور حوله الحديث.

والعلم اللدني يا بني علم صحيح، إِلا أنه لا يزعم أحد أنه أوتيه من غير الأنبياء والرسل، ومن زعم ذلك فعليه نصب الدليل على دعواه وهذا ما لا سبيل إليه. وأما علم الباطن ففيه الصحيح والفاسد، والصحيح منه كما علمت ما وافقه الظاهر أو شهد له، وهذا معنى قول العارفين: (كل حقيقة لا تشهد لها شريعة فهي باطل). وإذا تبين لك ذلك فاعلم يا عبد الله أن حكاية موسى عليه السلام مع الرجل الصالح تدور حول العلم اللدني، وهذا ما لا ينكر وهو علم يهبه الله لأنبيائه، والرجل الصالح نبي مثلما موسى نبي. ودعوى أن الرجل الصالح ولي من أولياء الله دعوى عارية عن الدليل ولم يذهب إليها إلا جماعة من الصوفية

منهم القشيري في رسالته. وقد ساق ابن حجر العسقلاني الأدلة على كونه نبياً في رسالته (الزهر النضر في نبأ الخضر) التي ذكرتها لك فيما مضى عند حديثنا عن حياة الخضر وموته. ومن زعم أن الخضر وليِّ فهو يريد أن يفتح الباب أمام كل من يدعي الولاية أنه يتلقى مباشرة عن الله وهذا معنى قول أحدهم: (أخذتم علمكم ميتاً عن ميت، وأخذنا علمنا عن الحي الذي لا يموت)، ثم إن موسى عليه السلام لم يكن أقل علماً من الخضر، ولكن كل واحد منهما انفرد بعلم لم يعلمه صاحبه وقد ورد ذلك في حديث المصطفى الذي رواه البخاري في صحيحه في (كتاب التفسير) عند التعرّض لحكاية موسى والرجل الصالح كما وردت في سورة الكهف، حيث جاء على لسان الخضر قوله: (يا موسى إني على علم من علم الله علمك على علم من علم الله علمك النفس وهواجسها، ولا يكون غيره حينئذ ملزماً بتصديقه، ولا جناح على منكر دعواه إن أعرض عنه، ولا تثريب على من أنكر على بعضهم قوله: (حدّثني قلبي عن ربي) ولو ترك هذا الباب يا عبد الله مفتوحاً ما عدم والجاً، ولكثرت عن ربي) ولو ترك هذا الباب يا عبد الله مفتوحاً ما عدم والجاً، ولكثرت عن ربي) ولو ترك هذا الباب يا عبد الله مفتوحاً ما عدم والجاً، ولكثرت الدعاوى والادعاءات ولاضطربت بذلك الأفهام.

قلت: وما تقول في قوله تعالى من سورة الأنبياء: ﴿فَفَهَمْنَهَا سُلَيْمَنَ ﴾ [الأنبياء: الآية 79] قال: هذه كتلك. ومن يزعم أنه كسليمان عليه السلام فليقم الدليل على دعواه.

إن الاضطراب في الفهم إنما جاء من التسوية بين العلم اللدني وعلم الباطن، فالله يوفق عبده من غير الأنبياء إلى فهم بنور يشرق في قلبه يهديه إلى الحق وإذا أصابه العبد المؤمن قال: (هذا ما وفّقني الله إلى فهمه، فإذا كان صواباً فمن الله، وإن كان خطأ فمني) وهذا من علامات التأدّب مع الله والتواضع مع الخلق.

قلت: وماذا عن التفسير الباطني للقرآن، وهذه التفاسير الإشارية التي راجت بين أيدي المتصوفة؟ قال: اعلم أن التفسير الباطني للقرآن هو تأويل

الآيات تأويلاً لا يقوم على أصل، وذلك بصرف الألفاظ عن ظاهر معناها بلا قرينة أو بقرينة فاسدة يتمحلها المؤول على غير مقتضى اللغة والعرف. والفرق بين التفسير الباطني والتفسير الإشاري على ما قرَّره أهل العلم هو أن الأول يبنى على مقدمات تنقدح في ذهن المؤول أولاً ثم ينزل القرآن عليها بعد ذلك، والثاني ينبني على رياضة روحية ومجاهدات يأخذ بها المؤول نفسه حتى يصل إلى درجة تنكشف له فيها معاني مستورة يسوقها في إشارات عابرة والأول يرى صاحبه أن ما ذهب إليه هو الحقّ ولا حق غيره وأن الآية لا تحتمل غير ما ذهب إليه، والثاني يرى صاحبه أن ما وقف عليه من معان هو بعض معاني الآية وليس كلها.

والفرق واضح بين من يزعم أن فهمه للآية هو الفهم الوحيد ومن يزعم أن فهمه هو بعض من معانيها.

قلت: متى يكون الباطن هو المراد من الخطاب؟ قال: لقد أجاب عن سؤالك هذا أبو إسحاق الشاطبي في كتابه (الموافقات) وهو من أشهر المصنّفات في أصول الفقه. قلت: ماذا قال؟ وفي أي موضع من كتابه. قال: ذكر ذلك في المبالث منه عند تعرضه للأدلة الشرعية، وتجد ذلك في المسألة الثامنة والتاسعة والعاشرة من الطرف الثاني في الأدلة التفصيليّة، وفيه يقول: (وكون الباطن هو المراد من الخطاب يشترط فيه شرطان: أحدهما: أن يصح على مقتضى الظاهر المقرر في لسان العرب ويجري على مقاصد العربية. والثاني أن يكون له شاهد نصاً أو ظاهراً في محل آخر يشهد لصحته من غير معارض..) وقد فسّر رحمه الله هذين الشرطين بقوله: (فأما الأول فظاهر من قاعدة كون القرآن عربياً، فإنه لو كان له فهم لا يقتضيه كلام العرب لم يوصف بكونه عربياً بإطلاق، ولأنه مفهوم يلصق بالقرآن ليس في ألفاظه ولا في معانيه ما يدل عليه، وما كان كذلك فلا يصح أن ينسب إليه أصلاً.. وأما الثاني: فلأنه إن لم يكن له شاهد في محل آخر أو كان له معارض صار من جملة الدعاوى التي تدعى على شاهد في محل آخر أو كان له معارض صار من جملة الدعاوى التي تدعى على القرآن، والدعوى المجردة غير مقبولة باتفاق العلماء..) ولذلك، فمن قال إن

المراد بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةٌ ﴾ [البَقَرَة: الآية 67] هي عائشة. فقد جاء بالبهتان. فلم يرد البتة أن البقرة تعني في لغة العرب المرأة فضلاً عن عائشة رضى الله عنها، لا حقيقة ولا مجازاً.

ومن هذا الضرب قول بعض الباطنية إن المراد بـ (الغسل): تجديد العهد، و(الصيام): الإمساك عن كشف السرّ، و(الكعبة: النبي) و(الباب): عليٌّ و(الصفا): النبي، و(المروة): على، والطواف سبعاً: هو الطواف بمحمَّد ﷺ إلى تمام الأئمة السبعة و(نار إبراهيم): هي غضب نمرود لا النار الحقيقية. قلت: أذكر أنني وقفت على شيء من هذا في تفسير لابن عربي وهو تفسير يطفح بالمجازفات والتأويلات الفاسدة. قال: التفسير الذي أشرت إليه ليس لابن عربي وإنما يُنسب إليه، وإن كان ابن عربي يذهب إلى مثل هذه التأويلات في بعض كتبه لا سيما (الفتوحات المكية) و(فصوص الحكم) قلت: إذا لم يكن التفسير لابن عربي فلمن هو؟ قال: الأصح أنه لأحد تلاميذه وهو عبد الرزاق القاشاني. وقد وردت فيه عبارة في تفسير سورة القصص جاء فيها: (... وقد سمعت شيخنا نور الدين عبد الصمد قدّس روحه العزيز في شهود الوحدة والفناء. . ) ونور الدين هذا توفي في أواخر القرن السابع الهجري، وإذا علمنا أن ابن عربي توفي سنة ثمان وثلاثين وستمائة فلا يصح أن يكون شيخاً له. وثمة دليل آخر على عدم صحة نسبة هذا التفسير للشيخ محيى الدين بن عربي وقف عليه بعض المتأخرين من أهل العلم وهو أن صاحب (كشف الظنون) ذكر أن للقاشاني تفسيراً باسم (التأويلات)، وقد ساق أول مقدمته، وهي عينها مقدمة هذا التفسير المنسوب لابن عربي.

وثمة دليل ثالث على عدم صحة هذه النسبة وهو أن الأسلوب الذي كتب به هذا التفسير لا يشبه أسلوب ابن عربي الأكثر غموضاً، ويمكن الوقوف على ذلك عند تفسيره لبعض الآيات في كتابه (فصوص الحكم) و(الفتوحات المكية).

قلت: هل التفسير الإشاري كله على شاكلة واحدة؟ قال: كلا. فهناك من

كتب التفسير الإشاري ما لا يبعد في التأويل عن المعاني الظاهرة للآيات الكريمة، وهي تفاسير حسنة إلا أن أكثرها لا يستوعب القرآن كله. ومن أحسنها تفسير القشيري المعروف بـ(لطائف الإشارات)، ومن كتب التفسير التي تجري هذا المجرى عند المتأخرين تفسير (روح المعاني) للسيد محمود شهاب الدين الآلوسي الذي أفرد باباً للمعاني الإشارية عند نهاية كل مجموعة من الآيات القرآنية.

قلت: ولم خصت الإشارة لنعت هذا الضرب من التفسير الصوفي؟

قال: يرجع هذا لقولهم بأن للآية ظاهراً وباطناً. وهذا الباطن لفرط غموضه تنوء بالإفصاح عنه العبارة، وعند عجز العبارة تكون الإشارة، وهذا ما نجده في كلام مقدميهم وكبرائهم، ومن ذلك قول الكلاباذي في (التعرف): (وإنما قيل علم الإشارة لأن مشاهدات القلوب ومكاشفات الأسرار لا يمكن العبارة عنها على التحقيق بل تعلم بالمنازلات والمواجيد ولا يعرفها إلا من نازل تلك الأحوال وحل تلك المقامات) ومنه ما أنشده أبو العباس بن العطاء:

إذا أهل العبارة ساءلونا أجبناهم بأعلام الإشارة نشير بها فنجعلها غموضاً تقصر عنه ترجمة العبارة

ومن ذلك أيضاً قول محمَّد بن عبد الجبار النفري في كتابه (المواقف): (كلما اتسعت الرؤية ضاقت العبارة) وقوله: (الحرف حجاب).

نهض الشيخ، ونهضت في إثره، وسمعته ينشد:

رأيت خيال الظل أكبر عبرة لمن هو في علم الحقيقة راق شخوص وأشباح تمر وتنقضي جميعاً وتفنى والمحرك باق



## العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ والمرَابِي...

بينما نحن نخترقُ الزِّحامَ في الرِّواقِ الغربيِّ تعالت أصواتٌ وغمغماتُ حشدٍ من الناس تجمّعوا حول رجلين كان أحدُهما يشدّ بخناقِ الآخر. دفَعَنا الفَصُولُ إلى الاقترابِ لنتبيَّن جلية الأمرِ. كان شاؤول اليهوديُّ المرابي قد أمسكَ بتلابيبِ رجلٍ مدينٍ له. لم يستطع الرِّجلُ المسكينُ أن يُسددَ ما عليه من ديْن في الأَجلِ المضروبِ. تعاظم دَيْنُه لأن ذلك اليهوديَّ كان يقرض برِبا، فكلما حانَ أَجلُ السَّدادِ وعجزَ المسكينُ عن الوَفَاءِ بديْنِه أنْسَأهُ ذلك الخبيثُ إلى أجلِ جديدٍ مع زيادةٍ عليه. كان المرابي يشدُّ الرجلُ نحوه، والناسُ يشدونه نحوهم حتى تمزّقت ثِيابُه. كان منظراً مُربعاً يُثيرُكَ فيه ما تَرَاه من هَوَانٍ وفجورٍ، وكيف ينتفِخُ فيه القويُّ الفاجرُ على الضّعيفِ المخذولِ. قلتُ في خاطِري: ﴿ فَسُوا اللّهَ فَانَسَلُهُمْ في الفاجرُ على الضّعيفِ المخذولِ. قلتُ في خاطِري: ﴿ فَسُوا اللّهَ فَانسَلُهُمْ اللّهِ اللّهِ عَلَى السّيخُ المَرابي في ابتسامةٍ صفراءَ ماكرةٍ: عجيبٌ أمرُ العارفُ: ما الأمرُ؟ أجابَ شاؤولُ المرابي في ابتسامةٍ صفراءَ ماكرةٍ: عجيبٌ أمرُ العارفُ: ما الأمرُ؟ أجابَ شاؤولُ المرابي في ابتسامةٍ صفراءَ ماكرةٍ: عجيبٌ أمرُ العارفُ: ما الأمرُ؟ أجابَ شاؤولُ المرابي في ابتسامةٍ صفراءَ ماكرةٍ: عجيبٌ أمرُ العارفُ: هذا رباً. و ﴿ يَمْحَقُ اللهُ ٱلزِيْوَا وَيُرْفِي المُكَدُونِ عند السّداد. اندفعتُ قائلاً: ولكنَّ هذا رباً. و ﴿ يَمْحَقُ اللهُ ٱلزِيْوَا وَيُرْفِي المُكَدُونَ عند السّداد. اندفعتُ قائلاً: ولكنَّ هذا رباً. و ﴿ يَمْحَقُ اللهُ ٱلزِيْوَا وَيُرْفِي المُكَدُونَ عند السّداد. اندفعتُ قائلاً:

ضَحِكَ الخبيثُ وقال: هَذَا في مِلَّتِكم، قلتُ: ولكِنْ أنت في دارِ المسلمينَ وتَجْري عليك أحكامُ الإسلام. قال: وما لزَّه إلى ذلك، وهو يعلمُ أنَّ

الإسلامَ حَرَّمَ الرِّبا. أَأُلام إن عَمِلْتُ بِأَصْلِ ملّتي ويُعْذَر لتَرْكِ أحكام ملّتِه؟ هذا عجيبٌ والله! قال الشيخُ العارف: أما مِن سبيل لتسويةِ هذا الأَمْر؟ قال المرابي: لا سبيلَ إلاَّ أَنْ يسدِّد الرّجلُ ما عليه أو أَسوقَه إلى السِّجنِ. قال الشيخُ: أما مِن سبيلِ غَير هذِه؟ قال: نَعم. أَنْ يعْملَ عندي سَبْعَ سنينَ متواصِلة نظيرَ ما عليه من دَيْنِ. قلتُ: هذا ظلمٌ، والظلمُ ظلماتٌ يومَ القيامةِ.

اقتربَ الشيخُ من المرَابي ووضَع يَدَه على كَتِفه، وقالَ له: اسمَعْ يا هذا. أراكَ رَجلاً ذكياً ولا تنقُصُك الحكمةُ، وأنت تَعلَمُ أنّهُ لا سبيلَ إلى ما تَبغي وما أراكَ مُدْرِكاً حاجَتك إِن أُودِعَ الرّجلُ السّجنَ. هذا إِنْ سَلّم لك القاضِي بدَعْواكَ. قال منتفضاً: كيفَ لا يسلّم بذلك وعندي ما يُؤيّدها؟ قال الشيخُ: نَعَم. ولكن إنْ حَكَم لك القاضِي فسيحكُمُ لك بأصلِ مَالِك بلا زيادةٍ عليه. قال المرابي: إذلاً لمقامِك أيها الشيخُ سأثبت لك أنني أكْرَمُ مما يَظُنُ هؤلاء الناس، وسَأَعْرِضُ حَلَّ ثالثاً إما أن يكونَ فيه خَلاصُ الرّجلِ أَو أُدْرِكَ بعض حقي. قال الشيخُ: هاتِ أسمِعْنا. مدّ اليهوديُّ يدَه نحو كيسٍ من الخيشِ مملوءِ بالقش كان مُلقي عند بابِ أحَدِ الدّكاكين، وقالَ: سَأُلْقِي في هذا الكيسِ بحصاتين، واحِدَ سَوْدَاءَ وأُخْرَى بَيْضَاءَ، ولك أنتَ أيها الشيخُ أن تُخْرِجَ واحِدةً منهما. فإذا خَرَجَتْ السّوداءُ فعليه خَرَجَتْ البيضاءُ تَركُتُ الرّجلَ ودَيْنَه وأَبْرأتُه مما عَليه، وإذا خَرَجَتْ السّوداءُ فعليه خَرَجَتْ السّوداءُ فعليه الرّجُلُ المسكينُ إِلا أن يرفع يديه مستغيثاً داعِياً: «اللّهمَّ إني أعوذُ بك من عَلَبَةِ الرّبُولُ المسكينُ إلا أن يرفع يديه مستغيثاً داعِياً: «اللّهمَّ إني أعوذُ بك من عَلَبَةِ الرّبُولُ المسكينُ إلا أن يرفع يديه مستغيثاً داعِياً: «اللّهمَّ إني أعوذُ بك من عَلَبَةِ النَّيْنِ وقَهْرِ الرِّجَال» اقترب منه الشيخُ العارفُ مبتسِماً. وقال: هوٌن عليك، فلعلُ في ذلك فَرَجاً.

التفتَ الشيخُ نحو شاؤول اليهوديّ، وقال: قَبِلَ الرَّجُلُ وقَبِلْتُ.

انحنَى المرابي إلى الأرضِ، ومَدَّ يَدَه والتقطَ حَصَاتينِ بسرعةِ دون أَن يفطنَ أحدٌ إلى أنَّهما كانتا سَوْدَاوين، وألقَى بهما في جوفِ الكيسِ ظاناً أنّ أحداً لم ينتَبِه إلى ما صَنَع، ولكنَّ الشيخَ العارفَ بفطنته المعتادة لم تَنْطَلِ عليه حيلةً ذلك اللعينُ، ولم يَعتَرض عَلَى ما فَعَل. قَرَّبَ المرابي الكيسَ من الشيخِ وهو

مطمئنٌ إلىٰ أنّ الحَصَاة التي سيخرِجُها الشيخُ لن تكونَ إِلاَّ سوداءَ فيقع المستدِينُ في حبائِلِه من جديدٍ، وهذه المرّة بحُكْم ارتضاه الناسُ. أدخل الشيخ يدَه، وأخرجَ في قبضته حصاةً، ثم تظاهرَ بأنه تعثّر فسقطتُ الحصاةُ من يدِه. تأسَّف المرابى والناسُ جميعُهم لأنهم لم يَعْرِفوا لوْنَها.

لكنّ الشيخَ بادَرهم بقولِه: لا بأسَ، سنَنْظر في الحَصَاة الأُخرَى المتبقيةِ في الكيس فَلَوْنُها بلا ريب غير لوْنِ التي سَقَطَتْ، امتُقِعَ وَجْهُ المرابي وأدركَ أنه سُقِطَ في يَده. أدخلَ الشيخُ يدَه في الكيسِ من جديد وأخرَجَ الحَصَاةَ الثانية وكانت سَوداءَ. قال الشيخُ: التي سَقَطَتْ إذن بَيْضَاءُ. صاحَ الناسُ: الله أكبرُ. لقد نَجَا الرجلُ، وَسَقَطَ دَيْنُ المرابي. ارتفَعَتِ الأصواتُ وسارَ الناسُ بالرجلِ المسكين بعيداً، وانفضَّ الجمعُ ولم يبقَ إلاَّ المرابي والشيخُ وأنا. مال الشيخُ الرَبولَ نَعْوه، وقال: عَلَى نفسِها جَنَتْ بَراقشُ. ثم قَرَأَ قولَه تَعالى: ﴿ النِّينَ كَا أَصُلُونَ الشيخُ اللَّهِ وَمِنْ وَراءَه، ولم نبتعِد كثيراً حتى سَمِعْنا هَرجاً الشيخُ بوجهِهِ، ثم انطلقَ لِشَانِهِ وَسِرْتُ وراءَه، ولم نبتعِد كثيراً حتى سَمِعْنا هَرجاً الدرويشُ يَجْرونَ وراء المرابي وهم يَضرِبُونَه بِنعالِهم. ويُنْشِدونَ:

مُ رَابِ ي مُ رَابِ ي سَلِي لُ اللهُ تُسابِ بِ و ف أنْ زِل وا شَديدَ العقابِ

ضَحِكَ الشيخُ، وضَحِكْتُ، وقلتُ الحمدُ لله باتَ مَنْصُورٌ الدرويش آمِناً في سِرْبِه. عند إحْدَى بَوّاباتِ السّوقِ ارتفعَ آذانُ الظهرِ، وهُرِعْنا نحوَ الجامعِ الكبيرِ بِسَمَرْقندَ. دَخَلنا إلىٰ المسْجدِ، وَصَلَّيْنا ركعتين خفيفتين تحية المسْجدِ.

تقدّم رَجلٌ في منتَصَفِ العُمْرِ، وجلس على مقعد مصنوع من خَشَب الأَبنُوس على يَمين المِحْرابِ، وَطَفقَ يُنْشِد أَذَكَاراً وأَشْعَاراً في حُبُ المصطفى وآله. كان المُنْشِدُ يرفَعُ صوتَه الرّخيمَ حيناً ويخفِضُه، فتتَعَالى أصواتُ الحاضِرِينَ بالتهليل والتكبيرِ. كان مِزْماراً من مَزَاميرِ دَاودَ ما وَقَعَتْ ترنيمةٌ مِن ترانيمِه في مَسْمَع أَحَدٍ إِلاَّ اضطَرَبَتْ جَوانِحُه وفاضتْ عيناهُ بالدّمع. وكان مِمّا أنشدَه:

أَحَجَبتهم أم يا تُرَى حَجَبُوني زَعَمُوا بِأَنَّكَ هاجِري مَا حِيلَتي إِنِّي لأَحْسَبُني لديكَ مُللَّلاً مَا لي أُسَرُّ بَعَذْلهم وكأنني

لا ينقضي صدى صوت المنشد الأول حتى يرتفع صوت منشد آخر جلس على مقعد في مؤخرة المسجد:

أَسْعَى لرَوْضِكَ أَهْدِي الرّوضَ أَنغَامي مَا شَفَّني الوَجْدُ إِلاَّ جِئْتُ ساحَتَكم مَا شَفَّني الوَجْدُ إِلاَّ جِئْتُ ساحَتَكم زَلَّتْ عَلَى الأَرْضِ رُوحِي وَهْيَ طَاهِرَةٌ الأرضُ في ثَوْبِها الزاهي وَفِتْنَتُها سَقَى المطامِعَ حتى اخضَلَ مُجْدِبُها وَاخْتارَ ربُّكُ من بينِ الورى مَلاً النتُ ورُ أُنتَ رَسُولَ الله جَـوْهَـرُه النتُ ورُ أُنتَ رَسُولَ الله جَـوْهَـرُه

فَفِي رياضِكَ آمالِي وَآلامِي أبغِي مُدامِي وألحانِي وإلهَامِي وَاحَيْرَةَ الرُّوحِ في مُرْبَدٌ آثَامي تَبدو وإبليسُ يَسْقِي غَرْسَهَا النَّامِي ومُورِقُ النَّبتِ يُغرِي كُلَّ ظَلاَمِ أهدَى لهم قَبَساً مِنْ نُورِه السَّامِي وأنتَ وَحُدَكُ مُنْجِي العَالَمِ الدَّامِي

أَنَسا لا أَزالُ أراكَ مِسلءَ عُسيُسونسي

فِيمًا افْتَرَوْا لَو أَنَّهم ظَلَمونى

مِنْ أَجِل ذَلِكَ سَيِّدي حَسَدوني

كَلِفٌ به كَي أستزيدَ شُجُونِي

انقطَعَ الإِنْشَادُ ونَزَلَ المنشِدُ الأوّلُ مِنْ عَلَى مَقْعَدِه وَنَهَضَ شيخٌ جليلٌ لم أَعْرِفْه وجَلَسَ عَلَى المقْعَدِ ثم شَرَع يَعِظُ:

أَيّها الأغرَارُ، هل أثقلتكُمُ الأوزَارُ؟ التّوبَةَ التّوْبَة، ولكلِّ حَوْبةِ أَوْبة، والكلِّ حَوْبةِ أَوْبة، واعلَمُوا أَنَّ الله غَنيِّ عن العِبادِ وَهُمُ الفقراءُ إليه. فمتَى تؤوبُ إلى مولاكَ أيّها العبْدُ الآبقُ، أغرّكَ طولُ الأمدِ أم اتّخذتَ عند الرَّحْمٰن عَهْداً.

﴿ وَمَن كَانَ فِي هَاذِهِ ۚ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَصَٰلُ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: الآية 72].

تَـ فُـوذُ بِـنَـا الـمَـنُـونُ وَتَـشـتَـبِـدُّ وأنـظُـر مـاضِـيـاً فـي إثـرِ مـاضٍ رُويـداً بـالـفـرَادِ مـن الـمَـنَـايـا

وَيانُحُذَا الزَّمَانُ ولا يَردُّ لقد أيقنتُ أنَّ الأمْرَ جِدُّ فليس يفوتُها السّاري المُجِدُّ فأيْنَ ملوكُنا الماضُونَ قِدْماً أعارَهُم الزَّمَانُ نعيمَ عيْشٍ هم فَرَطٌ لنا في كلِّ يوم

أَعَدُوا للنوائِبِ واستَعَدُوا فَي السَّعُدُوا فَي السَّرُعانَ ما استلبُوا ورُدُّوا نصد للبُوا فَي السَّعَدِ اللهُ السَّعَدِ اللهُ ا

أَيّها الغافِلُ هل أَصَبْتَ وَطَرَك؟ أَم أَصَابَك؟ فنعيمُ دنياكَ عَذابُك. يُنْبِعُك إن كُنْتَ تَجْهَلُ أُصَيْحَابُك. يا خَيبةَ المسْعَى، وعمرُكَ يَسْعَى، وقد أَثقَلَتْكَ أَوْصَابُك. فَمَا زَهَا في عُيونِك، مِن فُنونِك، وقد تَحَامتك اليومَ أزلامُك وأَنْصَابُك.

﴿ قُلُ هَلَ نَلْيَتُكُمْ بِالْآخْسَرِينَ أَعْمَلًا \* الَّذِينَ صَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا \* أُولَيْنِكُ الَّذِينَ كَفَرُواْ جِايَنتِ رَبِهِمْ وَلِقَآمِهِ عَجَمِطْتَ أَعْمَلُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَزَنَا \* ذَلِكَ صَنْعًا \* أُولَئِكِ الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ كَانَتَ لَمُمْ جَنَّتُ الْفَرْنَا فِي مَا كَفَرُواْ وَالتَّخَدُواْ عَالِيقِي وَرُسُلِي هُزُواْ \* إِنَّ الذِّينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ كَانَتُ لَمُمْ جَنَّتُ الْفَرْنَا فِي مَا كَفَرُواْ وَالتَّعَلُولَا الْمَالِحَتِ كَانَ الْمَعْلِمَ مَدَواهُ وَاللَّهُ فَلَ اللَّهِ مَا لَوْ كَانَ الْبَعْرُ مِدَادًا لِكَامِنَتِ رَقِي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلُ اللَّهُ مَا لَكُولُ اللَّهِ مَدَواهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

قُلْ لِمَنْ فَاخَرَ بِالدُّنيا وَحَامَى نَدفَنُ الْخِلَّ وَمَا فِي دَفْنِنَا إِنَّ قُلِهُ الْخِلَّ وَمَا فِي دَفْنِنَا إِنَّ قُلَةً المَلكَ يَلوماً لَل وَبِهِ فِانستبِه مِن رَقْدَةِ الله وقُمْ فَانستبِه مِن رَقْدَةِ الله وقُمْ صَاحِ صِعْ بِالقَبْرِ يُخْبِرْكُ بِمَا فَالْعَظِيمُ القَبْرِ يُخْبِرْكُ بِمَا فَالْعَظِيمُ القَدْر لَوْ شاهَدتَه

قَتَلَتْ قَبْلَكَ سَاماً ثُمَّ حَامَا بَعْدَهُ شَكُّ وَلْكِنْ نَتَعَامَى هُدّدتْ شمسُ الضُّحَى عَادَت ظَلَاما وانْفِ عَن عَيْنِ تَمَاديكَ المَنَامَا قد حَوَى واقْرأ عَلَى القَوْم السَّلاَمَا لم تَجِدُ في قَبْرِه إِلاَّ العِظَامَا

نَزَل الشّيخُ المهيبُ الواعِظُ من عَلَى المقْعَدِ وَقَد اخْضَلَّتْ لحيَتُه من فَرْطِ ما ذَرَفَ من دَمْع، بَكَى النَّاسُ، وبكيتُ وبَكَى الشيخُ العارِفُ من شِدّةِ الوَجْدِ، وَخِلْتُ أَنّى سَمِعْتُه يُنْشِدُ في صَوْتٍ خافتٍ:

والله لو كانت الدُّنيا بأَجْمَعِهَا تُبْقِي عَلينا ويَأْتي رِزْقُها رَغَدَا ما كَانَ مِن حَقِّ حُرِّ أَن يُذَلَّ لها فكيفَ وهي مَتَاعٌ يضْمَحِلُّ غَدَا





## في بيتِ الشيخِ علاءِ الدِّينِ الحَائِكِ..

خَرجْتُ من المسجدِ تاركاً الشيخ العارفَ قابعاً في زاويةٍ من زواياه يقرأُ القرآنَ على أن أعودَ إليه عند صلاةِ المغربِ لأصطحبَه إلى بيتِ صاحبِه شيخِنا أبي الحسنات. عَرّجتُ في طريقي على دكانِ صديقِنا أبي عليّ الورّاق لَعلّي أظفرُ عنده ببضاعةِ جديدة، وإنْ كانت بضاعتُه مما يزهَدُ فيها الناسُ هذه الأيام. سلّمتُ على الرجل فردً في فتورِ فقلتُ متمثّلاً بقولِ أبي الطيّب:

أُقِلُ سَلامي حبَّ ما خفَّ عنكم وأسكتُ كيما لا يكون جوابُ وفي النّفسِ حاجاتٌ وفيك فَطانةٌ سكوتي بيَانٌ عندها وخِطَابُ

افترّ ثغرُ أَبي عليّ عن ابتسامةٍ تنمّ عن الرّضا والموافقةِ، وقال: رَحِمَ الله صاحبَك أبا الطيّب لو كان يدري ما سيؤول إليه أمرُ الكِتابِ بين أيدي الناسِ لما قال بيته الذي طارت شهرتُه في الآفاق:

أَعزُّ مكانٍ في الدُّنَى سَرْجُ سابحٍ وخيرُ جليسٍ في الزَّمانِ كِتَابُ

هوذا يا صاحِبي خَيْرُ الجليس، تشتريه بالنَّفيسِ، وتبيعُه بفلسٍ. هل رأيتَ بالله عليك وَرَاقاً ظهر عليه أثرُ النعمةِ فبَطِرَها.

قلْتُ: هذا صحيحٌ أبا عليّ. ولكن لا يفوتنّك أنَّ الكتابَ بلغة السّوق بضاعةٌ تُباعُ وتُشترى شأنُه شأنُ أيّ بضاعةٍ أخرى تَحْكُمها قوانينُ السوقِ

وأحكامُها، ولو عَلِمْتَ ذلك، وما أراك تَجْهَلُه، لَهَانَ عندك الخَطْبُ ولسلّمْتَ بأنَّ قَدْرَ النَّفيسِ لا يعلو في عَيْن الخَسِيسِ.

ضَحِكَ صاحبي حَتّى بَدَت نواجذُه، وقال: أَمْرَعْتَ فانْزِل. قلتُ: ما جديدُك يا أبا عليّ؟ قال: كتابٌ وَصَلني اليومَ لابن عبدِ الهادي بعنوان (الصّارمُ المنْكي في الردِّ على ابنِ السّبكي) وآخَرُ وَصَلني أمْسِ بعنوان (السيفُ الصقيلُ في الردِّ على ابنِ زفيل) قلت: أشتري الكتابينِ بِمَا مَعي. قال: ومَا مَعَكَ؟ قلتُ: بيتان من الشّعر. . قال: هاتِ أَسْمِعني لو أَعْجَبَني زِدْتُك عليهما ثالثاً. قلتُ: اسْمع إذن:

تَعَوّدَ بَسْطَ الكَفِّ حَتَّى لَوَ أَنَّه ثَنَاها لَقَبْضِ لِن تُجِبْهُ أَنامِلُه ولَوْ لَم يَكُنْ في كَفِّهِ غير روحِه لجادَ بها فليتَّقِ الله سائِلُه

قال: لقد اتقیْتُ. والکتابان لَك. ولو زِدْتَني بیتینِ لَزِدْتُكَ ثالثاً. قلتُ: هذه صَفْقَةٌ لا یُفوِّتُها إِلاَّ أَحْمَقُ. أصغ أبا علي:

أُحِبُّ مِنْ حُبِّكُم مَنْ كَانَ يُشْبِهُكُم عَنْ كَانَ يُشْبِهُكُم فَا لَهُ عَلَى الشمسَ والقَمَرا أَمُرُّ بالحَجَر القاسي فألثمُه لأن قلبَك قاسٍ يُشْبِهُ الحَجَرا

قالَ ظَفرتَ عبدَ الله بِحَاجَتِك. نَظَر حَوْلَه فَوَقَعَ بَصَرُه على كتابِ: (الصَّواعقِ المحْرِقة) للهيثمي، أخَذَه ومَدَّه إليّ.

كنتُ أعلَمُ مَبْلَغَ الضّنكِ الذي يَحياهُ أَبو عليّ، وهو مَع ذَلك يُؤْثِر أبياتاً منَ الشّعْرِ على دَراهِم يقتاتُ بها، وهو أحوجُ ما يكون إليها. يا سبحانَ الله هو ذا أبو عليّ كما عرفتُه منذ أمدٍ لم يتغيّر. مجموعةٌ من الطّباعِ المتنافِرَةِ والخِلالِ العجيبةِ، فهو يُرْضيه القليلُ حيثُ يُرْتَجَى الكثيرُ ولا يقنَعُ بالكثيرِ حيث يكفيه القليلُ.

لقد أحبَبْتُه بِخِلالهِ تلك قَدْرَ حبّي لأَشْيَاخي، ولربَّما أكثرَ منهم لأنه من أترابي، وكنت أفزَعُ إليه كلّما ضِقْتُ بنفسي ذرعاً وبالناسِ. لقد ذَكّرني حَالي مع

أبي عليّ بقصيدة قالها الشريفُ الرضيُّ في صاحِبِه وَحِبَّه أبي إسحاق إبراهيم بن هلال الصّابي التي مطلعُها:

غداً لِدارِهمُ، واليومَ لِلضُّعُنِ

دَعْ مِنْ دُمُوعِكَ بَعْدَ البَيْنِ للدِّمَنِ وفيها هذه الأبيات:

تراضعا بدم الأحشاء لا اللَّبَنِ مِثل القَذَى مَانِعٌ عيني من الوَسَنِ

لقد تَوَامَقَ قَلْبانا كأتَهما أنتَ الكرى مؤنِساً طَرْفي وبعضُهُم

تَأَبَّطْتُ الكتبَ، وقلتُ لأَبِي عليِّ مُمازحاً: هَوِّن عليك سأقرأ فيها حتى إذا فرغتُ منها أَعدْتُها إليك. ابتسمَ صاحِبي ولسانُ حالِه يقول: تُحْسِنُ صُنْعاً إنْ تَفْعَلِ. تركتُ دَكَّانَ أَبِي علي وسرتُ نحو داري عَجِلاً. دخلتُ الدارَ وَشَرَعْتُ أقرأ في الكتابِ الأول ساعَةُ من الوقتِ، ثم لم أَلبَثْ أن تَحَوَّلتُ إلى الكتاب الثاني ولمَّا أَنْتَهِ بَعْدُ من قراءةِ الأولِ ولم يكُن حَظَّ الكتابِ الثاني بأحْسنَ من الأول إذ لم أنتَهِ من قراءةِ نَحْو ثَلاثينَ صفحة منه، حتى وَجَدتُني أَضَعُه جانباً وأَشْرَعُ في قراءةِ المباحثِ الأولى من الكتابِ الثالثِ. لم يَمْض وقتٌ طويلٌ حتى بدأت أَتْنَاءَبُ أَلْقيتُ الكتابَ، ورحْتُ أَغطّ في النّوم. استيقظتُ فَزِعاً وخِلْتُ أَنني نِمتُ دهْراً، وما هي إلاَّ ساعةٌ من زَمَان. توضأتُ وصليتُ العصرَ ثم احتضنتُ الكتبَ الثلاثة وَضَمَمْتُها إلى صَدري كما تضمّ الأمُّ وليدَها إليها. وخرجتُ مِن جديد، واتجهتُ رأساً إلى جامع سمرقندَ الكبير حيث كان الشيخُ العارفُ ينتظرني. دخلتُ المسجدَ، فوجدتُ الشيخَ لم يَبْرَح مكانَه الذي تركتُه فيه وكأنّما شُدّ إليه بوثَاق. جلستُ عند ساريةٍ من سَوَاري المسجدِ أقرأُ شيئاً من القُرآن حتى أُذِّنَ للمغرب. اقتربَ الشيخُ من إبريق ماءٍ كان موضوعاً في كُوَّة بجدارِ المسجدِ، وبَلَّلَ ريقَه بقليلِ من الماء وهو يتَمْتِمُ: ابتلَّت العروقُ وذَهَبَ الظمأُ وكُتِبَ الأجرُ إِنْ شَاءَ اللهِ. أَخْرَجْتُ بِضْعَ تَمْرَاتٍ مِنْ جَيْبِي كُنْتُ أَحْضُرْتُهَا مَعِي، وقدمتُها للشيخ فتناولَها وهو يدعو: اللَّهمَّ لك صُمْنا وعلى رزقك أفطَرنا فتقبّل منّا إنَّك أنتَ السميعُ العليمُ. صلَّينا المغربَ وخرجنا نريدُ بيتَ الشيخ أبي الحسنات حتى بلغناهُ، وَوَجَدُنا الشيخَ الجليلَ علاء الدين متسمِّراً عند بابه يَرْقبُ قدومَنا. وكانت تلك عادة من عاداتِه الحَسنة. رَحب الشيخُ بمقدَمِنا وأدخَلنا إلى دَارِ فسيحةٍ جَعَلَها نصفين: نصفاً ضمّ مكتبته العامِرة، ونصفاً جعله لاستقبالِ ضيوفِه. وكُلِّ من يَعْرِفْ مُضيفَنا عن كَثَب يَعْلَمُ أن هذِهِ الدار هي أحْسَنُ ما في بيته المتواضِع. كان شيخُنا القاضي شهابُ الدين قد سَبقنا إلى الدار. فما إن رَآنا حَتى نَهَضَ وَسَلّمَ علينا وأَجلَسَ الشيخَ العارفَ إلى جانبه وهو يقول لي: هنيئاً لك عَبْدَ الله صُحْبَة الشيخِ. فصحبةُ الأخْيَارِ وَرِفقَة الأبرارِ من علاماتِ التوفيق والصّلاح إنْ شاءَ الله تعالَى. أثلَجَ كلامُه صَدْري حتى خَالَطَ نفسي شيءٌ من الزّهُو. كيف لا أزهو أو أتِيهُ عُجْباً وقد وجدتُني أجالس ثلاثةً من أفاضلِ الناسِ وأكثرهم علماً وديناً وفضلاً وتواضعاً.

ألقيتُ ببَصَرِي نحو المكتبةِ الكبيرةِ وأنا لا أزالُ أحتَضِنُ كتبي الثلاثةَ مَخَافَة أن تتفلّتَ مني، فرأيتُ لوحة عريضة قد نُقِشَ عليها عبارةُ (نزهة الأنظار وروضة الأبرار) بخط ثلث جَميل. وقد كُتِبَ تحتها بخط فارسيِّ عبارةُ: (يقولون: أحمقُ من يُعيرُ كتابة، وأحمَقُ منه من يرده إليه. وأقولُ: مَنْ أعارَك كتاباً فقد اسْتعبَدَك).

ظلّ الشيخُ علاءُ الدين يقوم على خِدْمَتِنا حتى انتهينا من تناول العشاء وتلك عادةٌ عرفت عنه. صَبّ على أيدينا الماء، فَهَالَني ما رأيتُ وقلتُ في نفسي: يا الله هذا الشيخُ الذي تَخَطَّى السبعينَ لا يستنكِفُ أن يصبَّ الماءَ على يَدِ أصغر تلاميذِه. إنه التواضُع سِمَةُ الصالحين. انسحبَ الشيخُ علاء الدين بعض الوقتِ ثم عاد يحملُ إبريقَ الشاي وبعضَ الحلوى، وشرع يملأُ الأكوابَ لنا. قال الشيخُ العارفُ: أكلَ من طعامِكُم الأبرارُ، وَصَلّت عليكم الملائكةُ الأطهارُ. وأكمَلَ القاضي شهابُ الدين: وأفطرَ عندكم الصائمونَ وأتممتُ الدعاء المأثورَ: وَذَكرَكُم الله فيمَن عنده.

قال الشيخَ علاء الدين ممازحاً صاحبَه العارفَ النيسابوريَّ: ها نحن أولاء نلتقي بعد أَمَدٍ يا صاحبي. أتراكَ غفلتَ عنّا أم أنساكَ البعْدُ ما كان مِنّا؟ قال الشيخُ العارفُ: ما غفلتُ ولا نسيتُ، وأنتمُ والله لفي السُّويداءِ من القلبِ، ثم أنشدَ:
وَمِنْ عَجَبِ أَنِي أَحِنُ إِلَيْهُمُ وأسأل عنهم من أرى وَهُمْ مَعي
وتَطْلُبهم عيني وَهُم في سَوادِها ويشتاقهم قلبي وهُم بين أضلُعي

قلتُ في نفسي: هذا والله من أجملِ ما سمعتُ في معناه.

قال الشيخُ علاء الدين: سَقى الله تلك الأيام الخوالي في شيرازَ وأصفهانَ. قال الشيخُ العارفُ: لعلّك لم تنسَ ما كان يومَها بيننا وبين شيخِنا أبي القاسم الموسَوي الشيرازي؟ أجابَ الشيخُ علاء الدين: وهل مثّله يُنسَى.

قال الشيخ شهاب الدين القاضي: نحب أن نسمع هذه الحكاية. قال: كنا نتلقى العلم على يد الشيخ أبي القاسم الموسوي أشهر علماء شيراز، وكان يتعصّب لسعدي الشيرازي ولا يُحب أن يُذْكَرَ شاعرٌ إلى جانبه، وكان صاحبُنا العارفُ يحبّ حافظاً الشيرازي ويقدّمه على من عداه. حتى نَهَضَ في يوم من الأيام تلميذٌ من تلاميذِ الشيخ سائِلاً: من أشْعَرُ حافِظ أم سعدي؟ انتفض شيخُنا أبو القاسم ونَهَرَ التلميذَ وقال: أمثلُ هذا السؤالُ يُسْأَلُ؟ أجِيبوهُ. فنهض الشيخُ العارفُ وكان لا يعلَم أن شيخَه مجنونُ سَعْدي، وقال: حافِظ بلا ريب. وما سَعدي إلا جَدُولٌ صغيرٌ يجري بقرب نهرِ حافظ المتدفّق. جُنَّ يومَها شيخُنا أبو القاسم، وأقسَم ألا يجلسَ الشيخُ العارفُ في مَجْلِسه حتى يعيدَ النظرَ فيما قال. وخرجَ الشيخُ العارفُ من حلقته وخرجْتُ في إثْرِه حيث كان يشقّ عليّ التخلّي عن صُحْبَتِه، وكان ذلك آخر عهدِنا بشيراز.

ضحك الشيخُ العارفُ، وقال: لقد فَوّتْنا على أنفسِنا عِلماً كثيراً لأمر يسير وهذا هو النّزَقُ بعينه والسَّفَهُ.

قال الشيخُ علاء الدين: ما أجملَ تلك الأيام يا صَاحبي، ليتها تعود. صفاءٌ وطهرُ وجِد واجتهادٌ، سامحك الله يا هذا قد أيقظتَ ما كان غافياً وحرّكتَ ما كان ساكِناً سَكَتَ قليلاً ثم طفق يُنشِدُ:



تَحَمَّلَ أَصحابي ولم يجدوا وَجْدي وللناس أشجانٌ ولي شَجَنٌ وَحْدِي أُحِبُّكُم بعدي أُحِبُّكُم ما دمتُ حيَّا وإن أمت فواكبِدي من ذا يُحِبُّكُم بعدي ارتفعَ أذانُ العشاء (الله أكبر) وخرجنا الواحد في إثْرِ الآخر لنسبغَ الوضوءَ ولنتهيأً للوقوفِ بين يَدَي الله.

C. A. C.

### عَنْ أَدَب الاخْتِلافِ..

ضَمَمْتُ الكتبَ الثلاثة التي أعطانيها صاحبي أبو علي الورَّاق إلى جنبي كما يضم الطائرُ أفراخَه تحت جناحه. لحظ ذلك شيخي شهابُ الدين القاضي. فقال: ما تلك التي كانت بيمينك ثم شَدَدْتها إلى جَنْبِك؟ قلت: أصحابٌ لا تُمَلُّ رُفقَتُهم، ولا ينقطع أنسُهم. هم السميرُ عند الوحشة، والمذكِّر عند الغفلة هم بهجةُ الأنظار، ونسائمُ الأسحارِ، وتجاوبُ الأعمار. ضحك الشيخُ أبو الحسنات حتى بَدَتْ نواجذُه، وقال: والله ما خاب فيك ظني يا عبدَ الله. فأنت أكثر نزوعاً إلى الأدب منك إلى الفقه. وإذا كان لا بد فخذ من كليهما بحظً وافرٍ، واحذر أن تدرككَ حرْفةُ الأدبِ مخافة أن يفوتك غيرُه. سكتَ ثم أنشد لابن الساعاتي:

عِفْتُ القريضُ فلا أسمو له أبداً حتى لقد عفت أن أرويه في الكتبِ هجرتُ نظمي له لا من مهانته لكنها خيفة من حرفة الأدبِ قال الشيخُ العارفُ: وهذا نظيرُ قولِ أبي تمام:

ما زلتُ أرمي بآمالي مطالبَها لم يخلق العرضُ مني سوء مطلبي إذا قصدتُ لشأو خلتُ أني قد أدركتُ أني أدركتُ الأدبِ قال الشيخُ شهابُ الدين: ومثله قول ابن قلانس:

لا أقتضيكَ لتَقْديم وَعَدْتَ به من عادةِ الغيثِ أن يأتي بلا طَلَبِ عيونُ جاهِك عني غير نائمةٍ وإنما أنا أخشى حِرْفَةَ الأدب

قال الشيخُ أبو الحسنات: هيا عرِّفنا بأصحابك. قلت: هذا كتابُ (الصارم المنْكي في الردّ على الإمام السبكي) للحافظ ابن عبد الهادي.

قال الشيخُ العارف: ما أظنه إلا (الصارم المبْكي) لا (المنكي)، لأنه لا وجودَ للفعل (أنكي) الرباعي في كتب اللغة، والوارد هو الثلاثي (نَكَأ) بالهمز و(نكي) بالتسهيل. يقال: نكي، ينكي العدوّ نكايةً إذا قهرَهُ بالقتل والجرح. ويقال: نكأ العدوَّ وفي العدوِّ: قتل فيهم وجَرَح وأثخنَ واسمُ الفاعلِ منهما: الناكي لا المنكى ويبدو أن ذلك من تصحيفِ النسّاخ. وقد ورد في كشف الظنون: المبكى. قال الشيخُ شهاب الدين: هذا والله صحيحٌ. ولكن (المبكى) صفةٌ بعيدةٌ للصارم الذي من شأنه أن يقطعَ ويجرحَ. قال الشيخُ أَبو الحسنات: والسيف إذا جَرَحَ وقطع أبكى. قال الشيخُ شهاب الدين: وهو كتابٌ وضعه صاحبُه انتصاراً لشيخِه ابن تيمية من السبكي الذي صنف كتابَه (شفاء السّقام في زيارةِ خير الأنام) في الردِّ على شيخ الإسلام. وَمَنْ صاحِبُك الثاني يا عبد الله؟ قلتُ: (السيف الصقيل في الردّ على ابن زَفيل) قال الشيخُ أبو الحسنات: هذا من تأليفِ تقيِّ الدين السبكي الأب. وهو صاحبُ التصانيف المشهورة. وقد ترجم له ابنُه عبدُ الوهاب ترجمةً مستفيضةً في الجزء الأخير من كتابه (طبقات الشافعية الكبرى) ولم يورد كتابَه هذا في جُمْلةِ تصانيفه التي عدَّدها. وهو رسالة صغيرة ألَّفها في الردِّ على نونية ابن قيم الجوزية، وهي منظومةٌ طويلة في بيان عقيدة السَّلفِ تُعْرِفُ باسم (الكافية الشافية في الانتصارِ للفرقة الناجية) وهي مطبوعة وأولها:

حُكْمُ المحبَّةِ ثابتُ الأركانِ ما للصدودِ بفسخِ ذاك يدانِ

ولم يُعْرَف ابنُ القيم بابن زفيل إِلاَّ عند السَّبكي، وذلك إمعاناً منه في النكاية به والحطِّ من قَدْره، وهو ما عِيبَ به السبكيّ رحمه الله لفرطِ تحاملِه على

ابن تيمية وهو من شيوخ ابن القيم. قال الشيخُ أَبو الحسنات: وَمَنْ صاحبُك الثالث؟ قلت: (الصواعق المحْرِقة على أهل البدع والضلال والزندقة).

فال الشيخُ شهاب الدين: هو لابن حجر الهيثمي المكيّ صاحب (الزواجر عن اقتراف الكبائر) و(الإعلام بقواطع الإسلام) و(تحفة المحتاج لشرح المنهاج) و(الخيرات الحسان في مناقب أبي حنيفة النعمان).

قال الشيخُ أبو الحسنات: ألا تخرجُ أسماءُ هذه الكتب الثلاثة عن أدبِ الخلاف؟ ردَّ الشيخُ العارف: بلي. وهو ما يجعل الانتفاعَ بها قليلاً. قلت: وهل هناك أدبٌ للخلاف؟ قال الشيخُ أبو الحسنات: نعم. وذلك نظيرُ أدبِ الإملاءِ والاستملاءِ، وأدب البحثِ والمناظرة، قلت: سمعتُ من قبل بهذه الآداب، ولم أسمع عن أدب الخلاف إلاَّ اليومَ. قال الشيخُ شهاب الدين: نحبُّ أن نسمعَ من الشيخ العارف عن أدب الاختلافِ لأن الذي لا يعرفُ أصولَ الاختلاف، لَا يُنتَظر منه أدبُ الخلاف. قال الشيخُ شهاب الدين: أوافق. قال الشيخُ العارف: لما كان الاختلافُ واقعاً لا محالة لاختلاف أنظارِ البشرِ، وَجَب على أهلِ الخلاف أن يتأدَّبوا بأدب الخلافِ وهو أدبٌ رَفيعٌ لا يَعْرِفُ قَدْرَه إِلاَّ مَنْ عَلا قَدْرُه، ولا يحيدُ عنه إِلاَّ غافلٌ عن الحقِّ يحسَبُ أنه قد ظَفر بسُؤْلِه وهو لم يلج البابَ بَعْدُ، ولم يَنلُ من مبتغاه إِلاَّ بقَدْرِ ما ينال المِخْيَطُ من البَحْر، أَو مكْ ر غَلَبَ عليه هواهُ واستَبَدّ به الغرورُ حتى ظن أن الحقُّ والصوابَ لا يصدران عن غيره، وأن كلُّ ما يخرج من فيه لا يتطرّق إليه شكٌّ ولا يعتَورُه باطلٌ فقذف غيره بكلِّ نقيصة، نافياً عنه كلِّ منقبة، ملْصِقاً به كلُّ مثلبةٍ. فللَّه الأمرُ من قَبْل ومن بعد. وفي هذا الزمان كثُرَت الخلافاتُ، وفيها الوجيهُ والأوجهُ والسخيفُ والأسخفُ، وجميعها تضيع في غمرةِ الاتهامات والتطاولِ والتنابز بالألقاب حتى صار التعرّف على موطِن الحقّ عند كلِّ طَرفٍ أمراً دونه خَرْط القَتَاد. وهَا أنذا أضعُ بين يديك يا عبدَ الله وأنت في أول طريق الطَّلَب جملةً من القواعدِ الذهبيةِ التي لو رُوعيت من قِبَلِ أهل الخلاف لَخَفَّفت حدَّتَه ولاطمأنَّ كل ذي رأيه إلىٰ خصمِه، ولانقادَ كلّ طالبِ معرفةً إلى الحقُّ بصَرْفِ النظرِ عن قائله ما دام الدليل

201

- أمّا القاعدةُ الأولى في أدّب الخلاف، فهي: (التقوى ومخافةُ الله) وهذه قاعدة تعصِمُ النفسَ من الهوى، وتمنع الكبرَ أن يخالطَها. يقول الخطيب البغدادي في (الفقيه والمتفقه): «ينبغي للمجادل أن يقدّمَ على جداله تقوى الله لقوله تعالى: ﴿فَانَقُوا اللّهَ مَا السَّطَعْتُم ﴾ [التغابُن: الآية 16]. ويندرج تحت التقوى التواضع، وهو عند الفضيلِ بن عياض: (الخضوعُ للحق والانقيادُ له وقبوله ممن قاله).
- والقاعدةُ الثانيةُ، هي: (حُسْنُ الظنِّ بالآخرين)، وذلك يستلزم: توقيرَ المتقدِّم واحترامَ المتأخّر، والاعتذارَ عنهما إذا جانبهما الصّوابُ، والردِّ عليهما بعباراتٍ لا تَقْدَحُ في عدالتهم ولا يُشْتَم منها رائحةُ التحاملِ وقلّة الإنصاف من قبيل عناوين كتبك: الصارم المبكي، والسيف الصقيل، والصواعق المحرقة أو من قبيل (السّهم المصيب في كَبِدِ الخطيب) و(تنبيه الغبي بتبرئة ابن عربي) وهي كما ترى عناوين كتب تنفّر من قراءتها. وإن كان فيها عِلْمٌ كثيرٌ وعلى المخالِفِ أن يرباً بنفسه عن مثل هذا التهافت.
- والقاعدةُ الثالثةُ: (معرفةُ أدلةِ الخصمِ قَبْلَ الحكمِ عليه) لأن الإعراضَ عن ذلك يعني التجنّي والانسياقَ وراء الهوى. وهذا ظلم لا يرضاه منْصِفٌ، وأقلّ ما يُنْعَتُ به من يحكم على مخالِفِه دون النظر في أدلتِه الجهلُ، وعدمُ الإدراك أو العجزُ عن الموازنة بين الأدلة.
- والقاعِدةُ الرابعةُ: (لا أدري نصفُ العلم) وهذه القاعدةُ مشهورةٌ بين أئمةِ العلم. قال ابن عبَّاس: "إذا أخطأ العالِمُ لا أدري أُصيبَتْ مقاتِلُه" وقال الشعبيُّ: لا أدري نصفُ العِلْم. وقال أبو الدرداء: "قولُ الرجلِ فيما لا يَعْلَم لا أعلمُ نصفُ العلمِ" وقد سُئِلَ أبو يوسف القاضي عن مسائلَ فقال: لا أحلمُ نصفُ العلمِ" وقد سُئِلَ أبو يوسف القاضي عن مسائلَ فقال: لا أدري. فقيل له: إذا كنتَ لا تدري فعلام تنال عطاءَ السلطان؟ فأجاب: "حتى أقول فيما لا أدري لا أدري" وقد روى أبو عمر عثمان بن كثير بن دينار عن أبي الذيال قال: تَعَلّم لا أدري ولا تَعلّم أدري فإنّك إن قلتَ لا أدري علّموك حتى تدري، وإن قلتَ أدري سألوك حتى لا تدري. وقد جاء رجلٌ إلى حتى تدري، وإن قلتَ أدري سألوك حتى لا تدري. وقد جاء رجلٌ إلى

الإمام مالك فقال له: يا أبا عبد الله جئتك من مسيرةِ ستة أشهر حمّلني أهل بلدي مسألة أسألك عنها، قال: سَلْ. فسأله الرجلُ عن المسألة، فقال الإمامُ: لا أحْسِنُها فقال الرجلُ: أيّ شيء أقول لأهل بلدي إذا رجعتُ إليهم. قال: تقول لهم: قال مالك لا أحسنُ.

قال الشيخُ أَبو الحسنات: أليس هذا \_ يرحمك الله \_ نظيرَ قولِ الخليلِ بن أحمد: «الرجالُ أربعةٌ: رجلٌ يدري ويدري أنه يدري فذلك عالم فاسألوه. ورجلٌ يدري ولا يدري أنه يدري فذلك ناس فذكّروه، ورجلٌ لا يدري ويدري أنّه لا يدري فذلك مسترشد فعلّموه، ورجلٌ لا يدري ولا يدري أنه لا يدري فذلك جاهل فارفضوه.

أجاب الشيخُ العارفُ: بلي. والله.

قلت متجرِّناً: أحفَظُ في هذا المعنى أبياتاً لأبَي القاسم الآمدي. لو أَذِنَ شيخُنا العارفُ أسمعتكم إياها. قال الشيخُ العارفُ: هاتِ أسمعنا.

قلت منشداً:

إذا كنتَ لا تدري ولم تك بالذي جَهِلتَ ولم تعلم بأنّك جاهلٌ إذا جئتَ في كل الأمور بغمّة ومن أعجب الأشياء أنك لا تدري

يسائل من يدري فكيف إذاً تدري فَمَنْ لي بأن تدري بأنَّك لا تدري فكن هكذا أرضاً يَدُسْكَ الذي يدري وأنَّـك لا تـدري بـأنَّـك لا تـدري

قال الشيخُ العارفُ: أحسنتَ يا عبد الله. وإن أردتَ المزيدَ من هذه النفائس فعليك بكتاب (جامع بيان العلم وفضلِه) للحافظ ابن عبد البر فقد عَقَدَ فيه باباً (فيما يلزم العالم إذا سُئِل عما لا يدريه من وجوه العلم) قال الشيخُ أبو الحسنات: وتجد شيئاً من ذلك أيضاً في كتابِ (أدب الدنيا والدين) لأبي الحسن الماوردي صاحب (الأحكام السلطانية) فقد عَقَدَ فصلاً في باب (أدب العلم) بعنوان: (ما يجب أن يكونَ عليه العلماءُ من الأخلاق).

قال الشيخُ العارف: والقاعدةُ الخامسةُ: (قَوْلُ الشافعيّ: كلامي صوابٌ يحتمل الخطأ وكلامُكَ خطأٌ يحتمل الصوابَ) وهذا يدلّ على أدبِ في الخلافِ رفيع. لأن فيه تطييباً لخاطر الخصْم، ولمظنّة أن يكون الحقّ معه. ولذلك قال الشافعيُّ في هذا المعنى: (والله ما ناظرتُ أحداً فأحببتُ أن يخطئ) ومثله قوله: (ما كلمتُ أحداً قطّ إِلاَّ ولم أبالِ بيَّن الله الحقّ على لساني أو لسانه).

هنا ارتفع أذانُ العشاء، فتوقف الشيخُ العارف عن الحديثِ. .



# العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُكْمِل حَديثَهُ عَن أَدَبِ الخِلافِ..

بُعَيْدَ صلاة العشاء استأنف الشيخ العارف حديثه عن أدب الخلاف، فقال:

• القاعدة السادسة: (الاعتدال وعدم التزيد ونبذ التعصب). والاعتدال يعني التوسط وعدم الجور، ويعني الاستقامة، والمعتدل: المستقيم، والاعتدال يقتضي عدم الوقوع في الغلو، والغلو آفة التعصب، والتعصب حجاب. ومن هنا كان نبذ التعصب من علامات الإمامة، فلا يكون المرء إماماً في فنه حتى يطرح التعصب، وهذا طريقه التقليد، والتقليد قبول قول الغير دون معرفة دليله، وهو دأب العوام، ولذلك لا تعجب إذا كان آفة الاختلاف التقليد. وعلى المخالف قبل نصب الدليل على دعواه أن يجعل نصب عينيه الوقوف مع الحق أتى وجده ومع من وجده، ذلك لأن الأصل في الخلاف طلب الحق والابتعاد عن هوى النفس. وأكثر الخلافات إنما تأتي من غلبة الهوى على العقل.

وقد وردت آثار في التعريض بالهوى، منها آيات كريمات في القرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَمَا تَهْوَى اَلْأَنفُسُ ﴾ [النجم: الآية 23] وقوله تعالى: ﴿ كُلَّمَا جَآءَهُمْ رَسُولُا بِمَا لَا تَهْوَى آنفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَّبُوا وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴾ [المائدة: الآية 70]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ اتَّبُعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ هُدُى مِن اللَّهِ ﴾ [الفصص: الآية 50] ومنها أحاديث صحيحة رويت عن المصطفى، كقوله ﷺ: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به » وقوله ﷺ في الحديث الذي

أخرجه أبو داود عن أبي الدرداء: «حبك الشيء يعمي ويصم»، وقد روي مرفوعاً وموقوفاً. وقال صاحب المقاصد الحسنة: (والوقف أشبه) أي أنه أشبه بالموقوف. وتفصيل الكلام عليه تجده في (كشف الخفاء ومزيل الإلباس) للعجلوني ولذا أنشد بعضهم:

وعين الرضاعن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدي المساويا وأنشد آخر:

وكذبت طرفي فيك والطرف صادق وأسمعت أذني فيك ما ليس تسمع

• والقاعدة السابعة: (اتهام النفس بالتقصير) ذلك لأن مسائل الخلاف يحتاج فيها إلى بذل الوسع في الوصول إلى الحقّ. ولذا كان المخالف المتأدّب بأدب الخلاف لا ينسب الصواب إلى نفسه. وقد أثر عن صحابة رسول الله على مقالات تحقِّق هذا المذهب، فهذا أبو بكر الصدِّيق يقول: «هذا رأيي فإن يكن صواباً فمن الله، وإن يكن خطأ فمني وأستغفر الله» وكتب كاتب لعمر بن الخطاب: «هذا ما رأى الله ورأى عمر. فقال عمر: بئس ما قلت. قل: هذا ما رأى عمر فإن يكن صواباً فمن الله، وإن يكن خطأ فمن عمر» وقد صح عن ابن مسعود قوله في (المفوِّضة): «أقول فيها برأيي، فإن يكن صواباً فمن الله وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان، والله ورسوله بريءٌ منه».

ومن ألفاظ السلف التي تنبئ عن التواضع واتهام النفس بالتقصير قولهم عند نهاية كل مسألة: الله أعلم، وقولهم: هذا جهد المقل، وقولهم: ولعل الصواب غير ذلك، وقولهم: ذلك ما وسعنى الإحاطة به.

• والقاعدة الثامنة: (الرجوع إلى الحق عند ظهوره) وهذا لا ريب من أعلى درجات التأدّب بأدب الخلاف، وقد وردت روايات كثيرة عن الأئمة الأعلام تحض على ترك أقوالهم إذا جاءت مخالفة لكتاب الله وسُنَّة نبيّه. ومن هذه الروايات تلك العبارة المشهورة التي نقلت عن الإمام الشافعي، وهي قوله: "إذا صح الحديث فهو مذهبي" وقد بلغ اهتمام الفقهاء بهذه العبارة أن خصها الإمام

تقى الدين السبكي برسالة في بيان معناها تجدها منشورة ضمن مجموعة الرسائل المنيرية. كما رويت عن الإمام الشافعي روايات أخرى في المعنى نفسه، ومنها قوله: «إذا وجدتم عن رسول الله ﷺ شُنَّة خلاف قولي، فخذوا السُّنَّة ودعوا قولي فإنى أقول بها» ومنها قوله أيضاً: «كل مسألة تكلمت فيها بخلاف السنَّة فأنا راجع عنها في حياتي وبعد مماتي» وقد حكى البويطي أبو يعقوب يوسف بن يحيي وهو من أكبر أصحاب الشافعي قال: «سمعت الشافعي يقول: لقد ألَّفت هذه الكتب ولم آل فيها جهداً، ولا بد أن يوجد فيها الخطأ لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَافًا كَثِيرًا﴾ [النَّساء: الآبة 82] فما وجدتم في كتبي هذه مما يخالف الكتاب والسنَّة فقد رجعت عنه " وقد روى نحو ذلك عن إمام دار الهجرة، فقال: «إنما أنا بشر أخطئ وأصيب، فانظروا في رأبي فكل ما وافق الكتاب والسُّنّة فخذوا به، وما لم يوافق الكتاب والسُّنَّة فاتركوه» وقال كذلك: « كل واحد يؤخذ من قوله ويرد عليه إِلاَّ صاحب هذا القبر» مشيراً إلى قبر المصطفى عِين وأعظم الأدلة على رجوع الأئمة الأعلام عن بعض أقوالهم متى ثبت لهم صحة ما يخالفها أنّه كان لبعضهم مذهب قديم ومذهب جديد كما الشأن مع الإمام الشافعي، فقديمه كان ببغداد وجديده كان بمصر. ومن هذا الضرب أن لبعض الأثمة أكثر من قول في المسألة الواحدة كما يؤثر عن الإمام مالك وأحمد، وهذا معنى قول المتأخرين: «ذلك أحد قولى مالك، أو أحد قولى أحمد» ومن التطبيقات العملية لهذه القاعدة فضلاً عما ذكرنا، عدول أصحاب الأئمة وتلاميذهم عن آراء أئمتهم متى تبين لهم أن الدليل خلاف ما ذهبوا إليه، ونجد ذلك جلياً في مخالفة أبي يوسف لشيخه أبي حنيفة في بعض المسائل، ومخالفة بعض أئمة المالكية للإمام مالك في بعض المسائل.

وإن أردت الوقوف على المزيد من هذه فدونك مدونات الفقه الكبيرة في كل مذهب، وستجد بغيتك وإذا أحببت أن أذكر لك بعض هذه المدونات فلا بأس. قلت: أحب والله أن أقف على ذلك.

قال الشيخ العارف: عليك بكتاب (المغنى) لابن قدامة الحنبلي مع شرحه

الكبير، وكتاب (المبسوط) للسرخسي الحنفي، وكتاب (المجموع) للنووي الشافعي، وكتاب (بداية المجتهد) وكتاب (البيان والتحصيل) وكلاهما لابن رشد الحفيد.

والقاعدة التاسعة: (عدم الافتراء على الخصم بتأويل أقواله وتخريجها خلاف مذهبه) وذلك يستدعي أولاً صحة النقل عنه. وقد ذمّ القرآن الافتراء في مواضع عديدة، فقال تعالى: ﴿وَقَدْ خَابَ مَنِ ٱفْتَرَىٰ ﴾ [طه: الآية 6] وقال: ﴿إِنَّمَا مُواضع عديدة، فقال تعالى: ﴿وَقَدْ خَابَ مَنِ ٱفْتَرَىٰ ﴾ [طه: الآية 16] وقال: ﴿إِنَّمَا وَقَالَ: ﴿وَكَذَلِكَ ثَمُّ ٱلْكَذِبُونَ ﴾ [التحل: الآية 105] وقال: ﴿وَكَذَلِكَ ثَمُّ إِنَّ الْمُفْتَرِينَ ﴾ [الاعراف: الآية 152] ويكون الافتراء على الخصم إذا صرف قوله عن غير مراده، وحمّله ما لا يحتمل. ويشتد الافتراء ويعظم خطره إذا ترتب على ذلك الصرف باطلٌ وبهتان يعود بالأذى على الخصم. ومن هذا الضرب إخراج أقوال الخصم عن سياقها فلا يفهم لها معنى إلا المعنى الذي يبغي المخالف الوصول إليه، كأن يكون الخصم بمعرض سرد أقوال غيره فتنسب إليه وفيها أقوال فاسدة، فيشيعها المخالف على أنّها من أقواله، ثم لا تلبث هذه النسبة أن تصبح مع بطلانها حقيقة يعجز من يأتي بعد ذلك عن إماطة اللثام عنها.

• والقاعدة العاشرة: (النقل عن أصول الخصم والابتعاد عن الوسائط) وهذه القاعدة من جنس التي سبقتها، إلا أنها تختلف عنها في وجه وهو أن المخالف هنا يعتمد في حكمه على غيره، وهو هناك يعتمد على نفسه، وإن كان مجانباً للصواب في الحالين.

اعلم يا عبد الله أن بعض أهل العلم، وفيهم أئمة أجلاء. قد نكبوا بمن روج عنهم كلاماً مخالفاً للحقيقة فرموا بغير ما فيهم. وأذكر من هذا الوادي كتاباً ألَّفه ابن عساكر في الذبّ عن الإمام الأشعري بعنوان (تبيين كذب المفتري فيما نُسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري)، وما زلت أذكر من هذا البهتان كلاماً ومؤلفات في هذا الشأن ينوء بها هذا المقام.

هذه هي القواعد العشر في أدب الخلاف، ولعلك بهذا القدر المختصر ألممت بطرف منه، فتكون بذلك قد علمت أن للخلاف المشروع أدباً شأنه شأن أدب الطلب وأدب القارئ والمقرئ، وأدب الإملاء والاستملاء، وأدب البحث والمناظرة. وقد لا تجد تصنيفاً مستقلاً في (أدب الخلاف)، ولكنك تجد قواعده مبثوثة بين تضاعيف كتب السلف. فإذا تبين لك هذا فاعلم بأن العمل بهذه القواعد يضيّق هوة الخلاف.

قال الشيخ شهاب الدين القاضي: وهل مراعاة الخلاف من أدب الخلاف؟ أجاب الشيخ العارف: إن لم تكن قاعدة مراعاة الخلاف من أدب الخلاف فهي من أصوله، وعليها جرى فقهاء المالكية. وبصرف النظر عن التباين في فهم هذه القاعدة، وما يفهم من ظاهرها من أنّها اعتبار للخلاف وليس نفياً له. وقد بيّن الشاطبي في الموافقات أن هذه القاعدة مما أشكل فهمها على طائفة ومنهم ابن عبد البر. وهي تحمل بين طياتها أدباً رفيعاً وما أرى النزول عما اشتهر في المذهب إلى خلافه في مذهب آخر إلاً من هذا القبيل.

بقي أن أذكر بأن الخلاف الحقيقي هو ما نشأ عن اتباع الهوى، وأن ثمة خلافات يجوز أن نسميها خلافات غير حقيقية لأنها ناجمة عن طلب الأدلة أو التفاوت في فهمها، أي أن الواقع فيها ليس طالباً للمخالفة ذاتها، وهذا ما نبّه إليه صاحب الموافقات، وأذكر أن له كلاماً لطيفاً في هذا المعنى لا يحضرني. قال الشيخ أبو الحسنات: لا عليك، سآتيك بكتاب الموافقات لتقرأ لنا ذلك الكلام. نهض الشيخ إلى مكتبته وأحضر الجزء الأخير من كتاب الشاطبي ووضعه بين يدي الشيخ العارف الذي شرع يقلب صفحاته بحثاً عن مراده حتى وقع عليه، فقرأ لنا هذا القدر: "وبهذا يظهر أن الخلاف ـ الذي هو في الحقيقة خلاف ـ فقرأ لنا هذا القدر: "وبهذا يظهر أن الخلاف ـ الذي هو في الحقيقة خلاف ـ والتفصيل وهو الصادر عن أهل الأهواء. وإذا دخل الهوى أدَّى إلى اتباع المتشابه ورصاً على الغلبة والظهور بإقامة العذر في الخلاف، وأدَّى إلى الفرقة والتقاطع والعداوة والبغضاء لاختلاف الأهواء وعدم اتفاقها. وإنما جاء الشرعُ بحسم مادة

الهوى بإطلاق. وإذا صار الهوى بعض مقدمات الدليل لم ينتج إلا ما فيه اتباع الهوى، وذلك مخالفة الشرع. ومخالفة الشرع ليست من الشرع في شيء، فاتباع الهوى من حيث يظن أنه اتباع للشرع ضلال في الشرع، ولذلك سميت البدع ضلالات، وجاء أن كل بدعة ضلالة لأن صاحبها مخطئ من حيث توهم أنه مصيب، ودخول الأهواء في الأعمال خفي، وأقوال أهل الأهواء غير معتد بها في الخلاف المقرر في الشرع..».

سكت الشيخ قليلاً، ثم التفت إليّ وقال: أما آن أن نودّع أصحابنا ونذهب فقد مضى ثلث الليل؟ قال الشيخ شخاب الدين القاضي: إذا أذِن الشيخ أبو الحسنات بالانصراف فإني أدعوكم غداً إلى بيتي لنتناول العشاء معاً قال الشيخ أبو الحسنات: أذنت بالانصراف، وقبلنا الدعوى شريطة أن تحدّثنا أنت غداً عن أصول الاختلاف. التفت الشيخ شهاب الدين نحوي وقال: يا عبد الله أين كفارة المجلس؟ قلت: سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك.



### الحديثُ عن أصُولِ الاخْتِلافِ

لما كان اليوم التالي وبعيد صلاة المغرب اجتمعنا في بيت شيخنا القاضي شهاب الدين. كان أمد الله في عمره ومتعه بالعافية نسيج وحده، متفرداً في كل شيء، رفيقاً بأهله وأصحابه، كثير الحدب على تلاميذه وكأنهم انحدروا من صلبه. والرفق حلية الرجل النبيل. وهذا هو معنى قول المصطفى على: "إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه ولا ينزع من شيء إلا شانه» وقوله على: "من حرم الرفق حرم الخير».

لقد زاده تواضعه مهابة في أعين الخلق، وهذا تصديق لقول المصطفى الذي أخرجه مسلم: «ما تواضع أحد لله إلا رفعه» وحسب الشيخ شهاب الدين شرفا أنه إذا أُطلقت لفظة (القاضي) لا تنصرف إلا اليه مع أنه لم يتول القضاء إلا أسبوعا واحدا مخافة الوقوع في ظلم العباد، وخشية أن يحيق به غضب الله. وكان لفرط خوفه وورعه يبكي كلما وقف على آية تحذّر من الظلم وعواقبه. ولا زلت أذكر يوما جلس فيه لتفسير سورة الأعراف حتى إذا بلغ قوله تعالى: ﴿أَلَا لَمْنَهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى الله الله الله الله الله الله الله أخذته العزة بالإثم مجلسه، ولم يقو بعده على أن يتم درسه فانصرف. ولم ينس الناس ذلك اليوم الذي دخل فيه على والي سمرقند وهو ممن إذا قيل له اتق الله أخذته العزة بالإثم وقد أحاط نفسه ببطانة من أشرار الخلق يُحسّنون له القبيح، ويقبّحون له

الحسن، فلم يملك الشيخ يومها إلاَّ أن يخلع نفسه من القضاء، فبادر الوالي ونصَّب أحد المتملقين ممن ينتسبون إلى العلم نسبة منفعة فرحاً بالخلاص من الشيخ شهاب الدين الذي غادر يومها مجلسه وهو يقول: شاهت الوجوه... شاهت الوجوه، حتى إذا خرج من بوابة القصر التف به جمهور من الناس، فقال قولته الشهيرة: الحمد لله الذي جنبنا مساكن الظالمين» وقرأ قوله تعالى من سورة إبراهيم: ﴿ وَسَكَنتُمْ فِي مَسَاكِنِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ وَتَبَيِّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ \* وَقَدْ مَكَرُواْ مَكْرُهُمْ وَعِندَ ٱللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَاكَ مَكْرُهُمْ لِنَزُولَ مِنْهُ ٱلِجْبَالُ \* فَلاَ تَحْسَبَنَّ ٱللَّهَ مُخْلِفَ وَعْدِهِ وَسُلَةً \* إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ ذُو ٱنِفَامِ \* يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوَتُ وَبَرَزُواْ بِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَادِ \* وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَجِنِ مُقَرِّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ \* سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَانِ وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ \* لِيَجْزِيَ ٱللَّهُ كُلَّ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ \* هَذَا بَكَثُم لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُواْ بِهِ. وَلِيَعْلَمُوٓا أَنَّمَا هُوَ إِلَكُ وَحِدُ وَلِيَذَكَّرَ أُولُواْ ٱلْأَلْبَنِ﴾ [براهيم: الآيات 45 \_ 52]. . ثم أنشد بعدها وعيناه شاخصتان إلى السماء: إذا خان الأمير وكاتباه وقاضي الأرض داهن في القضاء

لقاضي الأرض من قاضي السماء فويال ثه ويال ثه ويال

ومذ ذاك اليوم وحتى يوم الناس هذا ينادونه بـ(القاضي) نكاية في الوالي وإزراءً بقاضيه. حينما دخلنا إلى بيت القاضي، كان الشيخ علاء الدين قد سبقنا إليه فجلس في صدر المجلس الذي كان متواضعاً كتواضع صاحبه. رحب بنا صاحب المجلس ترحيباً عظيماً، وكذلك فعل ضيفه، وكان كلاهما طلق المحيا يكاد يطفر من وجهيهما البشر كلما قابل أخاً أو صاحباً، وتلك عادة عرفناها فيهما لا عن تصنع.

وكيف لا يكون شأنهما هكذا، والأول ما برح يدرّس لنا هدى المصطفى وسيرته من الشمائل المحمدية للترمذي صاحب السنن، وزاد المعاد في هدي خير العباد لابن القيم والثاني ما انفك يدرس لنا فقه الحديث وعلومه من خلال صحيح مسلم بن الحجاج بشرح النووي. وقد جاء بهذا الجمع بين الفقه وعلوم

الحديث من جرح وتعديل وعلل ورجال بطريقة غير معهودة في الدرس لأنه كان يكره أن ينعت الرجل بأنه فقيه غير محدث أو بأنّه محدث غير فقيه. ومن كان هكذا شأنهما لا يغيب عنهما قول المصطفى على الذي أخرجه الترمذي: «تبسمك في وجه أخيك لك صدقة» وقوله على الذي أخرجه مسلم: «لا تحقرن من المعروف شيئاً ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق».

لم نلبث طويلاً حتى قرع الباب، ودخل علينا رهط من طلبة العلم، وكان من عادة الشيخ شهاب الدين أن يدعوهم إلى بيته وفيهم المعسر والغريب.

أذن للمغرب وقدم الشيخ شهاب الدين إماماً مع تمنعه، وصلًى بنا صلاة ملؤها الخشوع، حتى إذا فرغنا من الفريضة والنفل شرع الشيخ شهاب الدين يهيئ لنا الطعام بنفسه وظل قائماً على رؤوسنا يقوم على خدمتنا حتى انتهينا، وكنت كلما هممت بأن أعينه على ذلك وضع يده على عاتقي وأجلسني. ولم ترفع المائدة حتى دعونا لمضيفنا بما علمنا المصطفى أن ندعو به، فبدأ الشيخ العارف بالدعاء، فقال: «أكل من طعامكم الأبرار، وصلّت عليكم الملائكة الأخيار، وأفطر عندكم الصائمون، الحمد لله كثيراً طيباً مباركاً فيه، غير مكفي ولا مودع ولا مستغنى عنه. ثم رفع الشيخ علاء الدين يديه ودعا قائلاً: «الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين. اللهم بارك لهم فيما رزقتهم واغفر لهم وارحمهم».

قدم الشيخ شهاب الدين شراب الورد فشربنا ودعونا له، ثم جلس فتحلقنا من حوله، وقال له الشيخ علاء الدين: هيا أنجز وعدك. وكان يريد بقوله ذلك أن يحدِّثنا عن أصول الاختلاف. اعتدل الشيخ شهاب الدين في جلسته، وقال: «اعلموا يرحمكم الله أن الكلام عن (أصول الاختلاف) يقتضي منا أن نقدم له ببعض المسائل».

المسألة الأولى: (تصحيح بعض الأخطاء الشائعة عند العامة).

\_ الخطأ الأول: زعم بعضهم أن كل اختلاف مذموم. حيث يظن البعض

أن الاختلاف في الرأي مذموم مطلقاً، وهذا غير صحيح، لأن الاختلاف المذموم مقيد بكونه من قبيل اختلاف التضاذ، وهو ما سنعرض له بعد حين. والذي لا يختلف فيه العقلاء، أن الله ركُّب في العباد عقولاً. وجعلها متفاوتة في النظر والاستنباط. فقد ينظر أحدهم إلى الشيء فيهتدي إلى حقيقته من نظرة واحدة ودون أدنى جهد. وقد يهتدي آخر إليها بعد أن يجيل النظر فيه أكثر من مرة، وقد لا يهتدي ثالث إليها ولو ظل عمره كله عاكفاً عليه يتأمل فيه، وربما اهتدى إليها رابع إذا أعين على ذلك بأن كُشِف له عن بعض القوانين التي تفضى إلى الحلِّ. وهكذا حال الناس لم تتغيَّر مذ خلق آدم وحتى يومنا هذا، فكل ميسر لما خُلق له، وإذا تبين هذا الأمر علمنا أن الاختلاف في الفهم والنظر لا ريب قائم لهذه العلة، وهي علة ترتبط بالخلق ولا شأن للمرء بها، وليست من كسبه. وفضلاً عن ذلك فثمة علة أخرى تفضى إلى الاختلاف، وهي علة طريقها الكسب لا الجبلة، وهي اجتهاد الناظر في المسألة أو الشيء موضع النظر. فالمجتهد يبلغ ما لا يبلغه غيره بقدر ما يبذل من وسع في طلب الدليل وهو العلامة على بلوغ الحقّ. فالمثابر غير المقصر، ومن هنا لا بد أن يقع الاختلاف لهاتين العلتين. فلا يكون الاختلاف هنا مذموماً لأن ذلك ما وسع الطرفان بلوغه. ولكن هذا الاختلاف وإن لم يكن مذموماً من هذه الجهة لأنه لم يكن مطلوباً لذاته. فإنه لا يعني أن الطرفين كليهما على صواب، لأن الحق لا يتجزأ. والحقّ لا يعدو أحدهما وهو المصيب.

ويؤجَر كلاهما على قدر ما بذلا من وسع في طلب الحق، وهذا معنى حديث المصطفى ﷺ: «إذا اجتهد الحاكم فأصاب له أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر واحد» وهذا الأجر الواحد هو نظير ما بذله المخطئ من جهد في طلب الحق.

\_ الخطأ الثاني: الظن أن الاختلاف الحادث بين الفقهاء هو اختلاف طلباً للاختلاف وليس اختلافاً يقوم على أصول وأسباب، وهذا الظن كثير الشيوع بين العامة وبعض منتسبى العلم ممن قلّ حظهم من العلوم الشرعية. وقد نبتت في

زمننا نابتة جعلت من الخلاف متكأ للاستخفاف بالفقه والنيل من الفقهاء، ولو علم هؤلاء وأولئك مبلغ الجهد الذي أنفقه المتقدمون في العناية بالفقه بوضع أصوله وضبطها وتخريج فروعه عليها لأدركوا عظمته. ولكن رحم الله القائل:

لا يعرف الشُّوقَ إِلاَّ من يكابده ولا الصبابة إلاَّ من يعانيها

ولو كلُّف هؤلاء المتهوِّكون أنفسهم بعض الجهد في النظر في كتب الاختلاف لما قالوا ما قالوا. قلت مقاطعاً الشيخ: لو أذِن الشيخ لي بسؤال مع علمي بأن مقاطعتي إياه مما يخرج عن أدب السماع والطلب، ولكن عذري في ذلك خوف فواته. قال الشيخ شهاب الدين: لا عليك يا عبد الله. فسل عما بدا لك. وكذلك افعلوا \_ مشيراً بأصبعه إلى الطلبة الآخرين \_ فهذا الحديث مخصص لكم وعسى أن يعينني عليه صاحباي الشيخ العارف والشيخ علاء الدين بتصويب خطأ، أو استدراك نقص، أو درء وهم، أو بيان إشكال، أو توضيح مستغلق. قلت: قلتم \_ أعزكم الله \_ لو نظر هؤلاء في كتب الاختلاف لما قالوا ما قالوا. هلا ذكرتم لنا كتب الاختلاف هذه. أجاب الشيخ شهاب الدين: من أشهر الكتب التي عنيت بتتبع الاختلاف كتاب الأم للشافعي. وفي الجزء السابع منه كتاب (اختلاف على وعبد الله بن مسعود) وكتاب (اختلاف مالك والشافعي) وكتاب (ما اختلف فيه أبو حنيفة وابن أبي ليلي) وهو من وضع أبي يوسف القاضي وقد طُبع مستقلاً عن الأم. وكتاب (اختلاف الشافعي مع محمَّد بن الحسن) ويسمى في كتاب الأم بـ (كتاب الديات)، وكتاب (اختلاف أبي حنيفة والأوزاعي) ويعرف بـ(سير الأوزاعي) وهذه جميعها في كتاب الأم. ومن الكتب المطبوعة (اختلاف الفقهاء) للطبري وهو ناقص غير كامل. وثمة رسالة لطيفة لابن عبد البر هي (الإنصاف فيما بين العلماء من الاختلاف) عرض فيها لمسألة واحدة من مسائل الخلاف بين أئمة المذاهب تتعلّق بالإسرار بالبسملة أو الجهر بها عند قراءة الفاتحة في الصلاة الجهرية، ومن التصانيف التي تعرض لأدلة المسائل الخلافية كتاب (شرح معانى الآثار) لأبي جعفر الطحاوي وهو مطبوع ويقع في أربعة أجزاء وله أيضاً كتاب (اختلاف الفقهاء) وهو مخطوط. وكتاب

(تأسيس النظر) في الخلافات الفقهية للإمام أبي زيد الدبوسي الحنفي. وقد طُبع مرتين واحدة في دمشق، وأخرى في القاهرة، ويعدّ أبو زيد الدبوسي مؤسّس علم الخلاف كما وصفه بذلك ابن خلكان في كتابه (وفيات الأعيان) حيث قال فيه: «وهو أول من وضع علم الخلاف وأبرزه إلى الوجود». والدبوسي نسبة إلى دبوسة وهي يا عبد الله بلدة صغيرة تقع بين بلادنا سمرقند وبخارى.

ومن المؤلّفات التي عنيت بخلافات المذاهب (المغني) لابن قدامة، و(المحلى) لابن حزم و(نيل الأوطار) للشوكاني. وهذه من المطولات التي لا يستغنى عنها الناظر في أدلة المذاهب.

والذي يعنيك يا عبد الله أنت وصحبك هو الوقوف على الكتب التي صنفت في بيان أسباب الاختلاف. ولعل أجود ما كُتب في هذا الموضوع رسالة (رفع الملام عن الأئمة الأعلام) لشيح الإسلام ابن تيمية. وهي مطبوعة. وله أيضاً رسالة أخرى في الموضوع نفسه بعنوان (خلاف الأمة في العبادات ومذهب أهل السنة والجماعة) ورسالة ثالثة بعنوان (قاعدة في توحد الملة وتعدد الشرائع) وكلتاهما منشورتان ضمن مجموعة الرسائل المنيرية. وقد توهم الناشر وهو الشيخ الفاضل منير الدمشقي صاحب المطبعة المنيرية المشهورة أنهما رسالتان مختلفتان فنشرهما مستقلتين. والرسالة الأولى هي في الحقيقة بعض من الرسالة الثانية.

وللبطليوسي رسالة بعنوان (أسباب الاختلاف) وهي أيضاً مطبوعة، عالج فيها أسباب الاختلاف ولكن من جهة اللغة. ولشاه وليّ الله أَحمد بن عبد الرحيم الدهلوي كلام حسن في بيان أسباب الاختلاف بين الصحابة في الفروع وأسباب اختلاف مذاهب الفقهاء، في كتابه (حجة الله البالغة).

ارتفع الآذان، وأدركتنا صلاة العشاء، فتوقف الشيخ عن الحديث.



## قَاضِي سَمَرْقَنْد الشَّيخ شِهاب الدِّين يستكمل تَمهيدَهُ لِلْحديثِ عن أصُول الاخْتِلَافِ وأسْبابِه في حُضُور الْعَارِفِ النَّيْسَابُوري وَرَهْطٍ مِنَ الطُّلّابِ..

المسألة الثانية (الاختلاف أمر قائم قبل الرسالة وبعدها) وأدلة ذلك من الكتاب قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَمَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَحِدَةً وَلا يَزَالُونَ مُخْلِفِينٌ \* إِلّا مَن رَجْمَ رَبُّكَ خَلَقَهُمُّ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلاَنَ جَهَنَمَ مِنَ الْجِنَةِ وَالنَّاسِ اَجْعِينَ \* [هُود: رَجْمَ رَبُكُ وَلِلنَاكِ خَلَقَهُمُّ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلاَنَ جَهَنَمَ مِنَ الْجِنَةِ وَالنَّاسِ اَجْعِينَ \* [هُود: الآيتان 118 وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَاللَّذِينَ تَفَرَقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ اللَّيْنَاتُ ﴾ [آل عِمران: الآية 105] وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ إِلّا لِتُمْبَيِنَ لَمُنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ إِلّا لِتُمْبَيِنَ لَمُنْ أَلْكُونَ أَنْ اللّهُ اللّهُ وَمَا أَخْلَفُواْ فِيهُ فِي مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَلَا تَكُونُوا عَلَيْكَ الْرَبْعَ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَلِلّا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ

وأدلة قيام الاختلاف من السُّنَة قوله ﷺ: "إنه من يَعِشْ منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً" وهو طرف من حديث العرباض بن سارية أخرجه ابن ماجه في سننه، وقوله ﷺ: "افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة وتفرقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، تفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة" من حديث أبي هريرة مرفوعاً أخرجه أبو داود وابن ماجة والترمذي، وقال فيه: "حديث حسن صحيح". وأخرجه الترمذي أيضاً من حديث عبد الله بن عمرو وحسنه، وأبو داود من حديث معاوية وابن ماجة من حديث أنس بن مالك وأسانيدهما جياد كما قال العراقي في تخريجه الأحاديث الإحياء. وقال صاحب مجمع الزوائد في

حديث أنس "إسناده صحيح ورجاله ثقات" والكلام على هذا الحديث يطول ولعل صاحبنا أبا الحسنات يحدِّثنا ذات يوم عن طرقه ومقالات أهل الحديث فيه. والدليل من الواقع على قيام الاختلاف ما نراه من تباين في الآراء قديماً وحديثاً سواء أكان ذلك في الأصول أم في الفروع. ووقوع الاختلاف ووجوده لا يعني مدحه، ولا يعني قبوله وعدم نبذه.

• المسألة الثالثة: (الاختلاف نوعان: اختلاف في الأصول واختلاف في الفروع). والمراد بالاختلاف في الأصول، الاختلاف في أصول العقيدة والاختلاف هنا مذموم مطلقاً لأن العقيدة طريقها القطع واليقين، والاختلاف فيما ثبت يقيناً يأتي على أصله بالهدم. كمن يقول: أقطع بصحة وقوع هذا الأمر، وإذا قيل له: ذلك يستلزم كذا وكذا. رجع عن قوله وقال: لا أصدِّق ذلك. ولذا أنكر القرآن على أتباع الديانات السابقة اتباعهم الظن، فقال تعالى: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَنَّ وَإِنْ هُمُّ إِلَّا يَخُرُصُونَ ﴾ [الانعام: الآية 16] وقوله تعالى: ﴿وَمَا يَنَيِعُ أَكُثَرُهُمُ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَنَيعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَنَعِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَنَ وَمَا يَنَعِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا اللهُ اللهُ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الطَّنَ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الطَالَ وقوله تعالى: ﴿ إِلَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الطَّنَ وَمَا يَتَعِعُونَ إِلَّا الطَالَ عَلَى التَعْمُ اللّهُ الطَالَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

والمراد بالاختلاف في الفروع الاختلاف في الأحكام، وإليه ينصرف الكلام عن الاختلاف كلما ذكر. وكثيراً ما يخلط بعض المتعجلين من أهل عصرنا بين هذين الضربين من ضروب الاختلاف فيحملان هذا على ذاك. وذاك على ذا ظناً منهم أن الاختلاف في أصول العقيدة يثاب صاحبه ويؤجر بقدر ما

أصاب من الحقّ شأنه شأن الاختلاف في الفروع، وفاته أن العقيدة وأصولها مبناها على اليقين كما قلنا. وإذا تبين هذا فاعلموا يرحمكم الله أن الاختلاف في الفروع وهو مرادنا من الحديث ينقسم إلى قسمين: اختلاف تضاد، واختلاف تنوع.

واختلاف التضاد هو التنافي الحادث بين القولين بحيث لا يمكن الجمع بينهما كأن يذهب أحدهم إلى القول بأن هذا الشيء حلال، ويذهب الآخر إلى أنه حرام، والشيء في نفسه لا يكون حلالاً وحراماً في آن واحد، وما هو إلاً حلال أو حرام.

ولا ينقلب الحرام حلالاً ولا الحلال حراماً إلا الخان الحل والحرمة صفتين عارضتين، بمعنى أنّهما مؤقتتان وليستا على التأبيد كتحريم الجمع بين الأختين في النكاح، وهي حرمة مؤقتة وليست على التأبيد كحرمة الأمهات والخالات والعمات والأخوات، والبنات، وبنات الأخ، وبنات الأخت وهي حرمة من قبل النسب، أو كحرمة زوجات الآباء وزوجات الأبناء، وأمهات النساء، وبنات الزوجات وهي حرمة بالمصاهرة وللرجل أن يبني بأخت زوجه إذا ماتت زوجه أو فارقها بطلاق وهنا فقط يستحيل ما كان حرام حلالاً.

فإذا كان الاختلاف من هذا القبيل فهو بلا ريب اختلاف تضاد وهذا مذموم وهو من أقبح أنواع الخلاف، إذ لا يعقل أن تأتي الشريعة بمثل هذا.

نعم، قد تختلف الأنظار في الحكم على الشيء بكونه محرماً أو هكروها، واجباً أو مندوباً، لأن التحريم والكراهة من جنس واحد وكلاهما خطاب دال على طلب الكف عن الفعل. وهما من هذه الجهة يتفقان، ويختلفان حسب احتلاف الطلب فمتى كان طلباً للكف جازماً كان الفعل حراماً، ومتى كان طلباً للكف غير جازم كان الفعل مكروهاً. وكذلك الإيجاب والندب من الجنس نفسه. فالإيجاب هو الخطاب الدال على طلب الفعل طلباً جازماً، والندب هو الخطاب الدال على طلب الفعل طلباً جازماً، والندب هو الخطاب الدال على طلب الفعل الشيء أو الفعل بأنّه حلال أو مندوب، حرام أو مكروه ليس من قبيل اختلاف التضاد.

وأمَّا اختلاف التنوّع، فهذا على ضروب، وأكتفى هنا بذكر بعضها.

ىنھا:

أن يكون كل واحد من القولين أو الفعلين حقّاً مشروعاً كما في القراءات التي اختلف فيها الصحابة، حتى زجرهم رسول الله ﷺ عن الاختلاف بقوله: «كلكم محسن» ومثله: الاختلاف في تنوع صفة الأذان والإقامة والتشهّد. وجميعه ثابت عن النبي ﷺ.

ومنها:

أن يكون كل من القولين هو في معنى الآخر ولكن بعبارتين مختلفتين كأن يقول أحدهما: هذا واجب، ويقول الآخر: بل هو فرض كما هو الحال بين الجمهور الذين يسوون بين الواجب والفرض والأحناف الذين يفرِّقون بينهما من جهة الدليل فما كان دليله قطعياً كالقرآن والسُّنَّة المتواترة فهو عندهم فرض، وما كان دليله ظنياً كخبر الآحاد فهو عندهم واجب. وقد ذهب بعض العلماء كالآمدي والرازي إلى أن الخلاف بين الجمهور والحنفية هنا خلاف لفظى.

بل إن التفريق بين الواجب والفرض على النحو الذي جرى عليه فقهاء الحنفية فيه شيء من التمحّل. لأن الحكم لا يجوز أن يكون عندنا واجباً لأن طريقه إلينا خبر آحاد وهو يفيد الظن، ويكون في الوقت نفسه فرضاً على الصحابي الذي رواه لأنه يقطع بسماعه عن النبي عليه وبصرف النظر عن هذا التفريق فإنه لا يترتب عليه آثار كبيرة.

ومنها:

أن يكون كل من القولين أو الفعلين له أصل يقوم عليه بحيث لا يترجح أحدهما على الآخر، ونظير ذلك في الفقه كثير، وأغلب اختلافات المذاهب من هذا الضرب، والأمثلة على ذلك كثيرة ينوء بها هذا المجلس ويكفينا النظر في كتاب (نصب الراية) للإمام الزيلعي، وكتاب (تلخيص الحبير) للإمام ابن حجر العسقلاني والأول صنفه صاحبه في تخريج أحاديث (الهداية) للفقيه الحنفي المحقق برهان الدين المرغيناني، وعليه حاشية نفيسة للحافظ قاسم بن قطلوبغا

هي (منية الألمعي فيما فات من تخريج أحاديث الهداية للزيلعي) والثاني صنفه صاحبه في تخريج أحاديث كتاب (فتح العزيز) المسمى بالشرح الكبير للإمام أبي القاسم عبد الكريم بن محمَّد الرافعي وهو شرح لكتاب (الوجيز) للإمام أبي حامد الغزالي في فقه الشافعي. وهذان الكتابان من أجلّ ما ألّف في تخريج أحاديث الأحكام ولا أتصور فقيها أو طالب فقه تخلو مكتبته من هذين المصنّفين.

والمسألة الرابعة: (الكلام عن حديث: اختلاف أمتى رحمة) وهو حديث لا أصل له. وقد نقل الإمام عبد الرؤوف المناوي في شرحه للجامع الصغير للسيوطي المسمى (فيض القدير) كلاماً عن السبكي جاء فيه: "وليس بمعروف عند المحدثين ولم أقف له على سند صحيح ولا ضعيف ولا موضوع» وكل من رواه ساقه بلا سند. ومن أحب أن يقف على كلام العلماء فيه فلينظر في الكتب المصنفة في (الموضوعات) مثل: كشف الخفاء للعجلوني، والمقاصد الحسنة للسخاوي، والأسرار المرفوعة للملا على القاري، وقد رده بعضهم لفساد متنه كالجاحظ بقوله الذي نقله الخطابي في كتابه (غريب الحديث): «اعترض هذا الحديث رجلان. أحدهما: ماجن والآخر: ملحد وهما إسحاق الموصلي وعمرو بن بحر الجاحظ، وقالاً: لو كان الاختلاف رحمة لكان الاتفاق سخطاً، وهذا ما لا يقوله مسلم، لأنه ليس إِلاَّ اتفاق أَو اختلاف، وليس إلاَّ رحمة أَو سخط». وما ذهب إليه الجاحظ وابن حزم غير صحيح، وقد رد ذلك الإمام النووي في شرحه لصحيح مسلم بأنه لا يلزم من كون الشيء رحمة أن يكون ضده عذاباً، ولا يلتزم هذا أو يذكره إلا جاهل أو متجاهل، وقد قال تعالى: ﴿ وَمِن تَحْمَتِهِ مَعْكُلُ لَكُمْ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَلِنَبْنَغُواْ مِن فَصْلِهِ ﴾ [القصص: الآية 73] فسمى الليل رحمة ولا يلزم من ذلك أن يكون النهار عذاباً. وهذا فهم غريب من النووي لأن رحمة الله هنا شملت الليل والنهار معاً والعطف يقتضي ذلك. وفي الآية لف ونشر، والمراد: ومن رحمته جعل لكم الليل لتسكنوا فيه والنهار لتبتغوا من فضله. وهذا كقول امرئ القيس:

كأن قلوب الطير رطباً ويابساً لدى وكرها العناب والحشف البالي

والمعنى: كأن قلوب الطير لدى وكرها هي العناب رطباً ويابساً والحشف البالى.

والذي نرتاح إليه هو أن الاختلاف الذي هو رحمة لا يقتضي أن يكون الاتفاق نقمة وعذاباً. لأن الاختلاف الموصوف بالرحمة لا يقابل الاتفاق، وإنما هو اختلاف اقتضته الضرورة أو هو من باب المشاحة اللفظية اختلاف التنوع الذي ذكرناه. وفي كل هذا تيسير على الناس وقد يكون في الاتفاق مشقة وتعسير، وجرياً على القاعدة الأصولية (المشقة تجلب التيسير) والله أعلم. وهذا معنى قول عمر بن عبد العزيز: «ما سرني أن أصحاب محمَّد على لم يختلفوا، لأنهم لو لم يختلفوا لم تكن رخصة» وهذا ما كان طريقه الاجتهاد كما في تعليق ابن عبد البر في (جامع بيان العلم) على قوله عمر بن عبد العزيز.

والمسألة الخامسة: (الكلام عن الحديث: أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم) وهذا حديث يحتج به دعاة الاختلاف، وهو باطل سنداً ومتناً.

أما من حيث السند فقد جاء بروايات متعددة في أسانيدها متهمون بالوضع والكذب، وفي بعضها مجاهيل، وقد تتبعها الحافظ ابن عبد البر في كتابه (جامع بيان العلم وفضله)، وقال: وهذا كلام لا يصح عن النبي وقد أنكره ابن حزم أيضاً فقال: «هذه الرواية لا تثبت أصلاً بل لا شك أنها مكذوبة. .» وأما من جهة المتن فإن الحديث يدعو إلى الاقتداء بأي صحابي كائناً من كان، وهذا يترتب عليه العمل بفتاواهم وقد ثبت قطعاً أن من هذه الفتاوى ما هو مخالف للسُنّة. وكان الصحابة يقولون برأيهم والرَّسول حي بين ظهرانيهم. فيبلغه ذلك فيصوب المصيب ويخطئ المخطئ ومن هذا القبيل حديث جابر الذي أخرجه أبو داود، قال: «خرجنا في سفر فأصاب رجلاً منا حجر فشجه في رأسه، فسأل أصحابه، هل تجدون لي رخصة في التيمم. قالوا: ما نجد لك رخصة وأنت تقدر على الماء، فاغتسل فمات. فلما قدمنا على النبي على أخبر بذلك. فقال: قتلوه. قتلهم الله ألا سألوا إذا لم يعلموا! فإنما شفاء العيّ السؤال، إنما كان يكفيه أن يتيمم ويعصب على جرحه خرقة، ثم يمسح عليها ويغسل سائر جسده»،

وحديث أبي سعيد الخدري الذي أخرجه النسائي وأبو داود والدارمي وفيه قال: «خرج رجلان في سفر، فحصرت الصلاة وليس معهما ماء، فتيمما صعيداً طيباً فصلياً، ثم وجدا الماء في الوقت، فأعاد أحدهما الصلاة بوضوء ولم يعد الآخر، ثم أتيا رسول الله على فذكرا ذلك. فقال للذي لم يعد: «أصبت السُّنة وأجزأتك صلاتك، وقال للذي توضأ وأعاد: لك الأجر مرتين».

إذا تبين هذا فقد ثبت أن الخطأ يجرى على الصحابة كما يجرى على غيرهم، فلا يجوز الاقتداء بهم فيما ثبت خطأه. ولو صح الاقتداء بأي منهم لكان بيع الخمر مثلاً حلالاً اقتداء بسمرة بن جندب، وحراماً اقتداء بغيره، ولكان أكل البَرد للصائم حلالاً اقتداء بأبي طلحة وحراماً اقتداء بغيره، ولكان ترك الغسل من الإكسال واجباً اقتداء بعلي وعثمان وطلحة وأبى أيوب وأبى بن كعب وحراماً اقتداء بعائشة وابن عمر ولكان نكاح المتعة حلالاً اقتداء بابن عباس وحراماً اقتداء بجمهور الصحابة. ثم إن الصحابة فيهم من عرف بالفتيا والقضاء ومنهم من عرف بالرواية ومنهم من لم يعرف لا بهذه ولا بتلك، ولذا كان المصطفى ﷺ يميز بين أصحابه بقوله: أقرأكم فلان، وأقضاكم فلان، وأعلمكم بالحلال والحرام فلان. وكان من الصحابة من هو مكثر في الفتيا كعائشة وعمر وابنه عبد الله، وعلي، وعبد الله بن العباس، وعبد الله بن مسعود، وآخرين، ومنهم من هو متوسط في الفتيا كأم سلمة، وأنس بن مالك، وأبي سعيد الخدري، وأبي هريرة وعثمان بن عفان، وعبد الله بن عمرو، ومعاذ بن جبل، وأبي بكر الصديق وآخرين، ومنهم المقل في الفتيا كأبي الدرداء وأبي عبيدة بن الجراح، والنعمان بن بشير، والمقداد بن الأسود، وتجدون أسماء هؤلاء مبسوطة في أول كتاب (إعلام الموقعين) لابن القيم.

أحسّ الشيخ بأن الملل بدأ يتسلل إلى مستمعيه وهو لمّا يبلغ نصف الحديث فقال: أرى أن الفتور أخذ ينال من بعضكم وأرى أن نتوقف قليلاً ريثما أحضر من الشراب ما ينعشكم وينعشني. استحسن الحاضرون ذلك منه، وشرع بعضهم يمد ساقه، وبعضهم يغيّر من جلسته.





### القَاضِي شِهَابُ الدَّين يَشْرَعُ فِي بَيَانِ أَسْبَابِ الاختلافِ بِينَ الفُقَهَاء

غاب عنا الشيخ شهاب الدين بعض الوقت ثم عاد وهو يحمل صحفة فيها فاكهة وأخرى فيها بعض الحلواء. قال وهو يبتسم: لعلّ هذا يبعث فيكم بعض النشاط. وضع ما يحمل ما بين أيدينا ثم خرج وعاد مرة أخرى وهو يحمل في يمينه إبريقاً وفي شماله صحفة ثالثة مغطاة. كشف عنها فإذا هو تمر، قال الشيخ شهاب الدين: هذا من تمر الحجاز أهدانيه أحد أصحابنا الحجاج، وأما الإبريق ففيه من ماء زمزم أهدانيه حاجٌ آخر.

تركنا الحلو والفاكهة وأخذ كلُّ واحد منّا ثمرة أو ثمرتين وشرع الشيخ يصبّ لنا من الماء في كاسات صغيرات أعدّت لذلك، وهو يقول لنا: «ماء زمزم لما شرب له» فشربته بنية العِلم والفتح وأنا أقول في نفسي: «اللهم يا معلم إبراهيم علمني. اللهم افتح عليّ فتح العارفين» أحسست كأنني حُلِلْتُ من عقال. رأيت الآخرين يتمتمون بما عنّ لهم من نوايا، سألت الشيخ أبا الحسنات قائلاً: «أليس ماء زمزم لما شرب له» حديثاً من أحاديث المصطفى ﷺ؟ أجاب الشيخ: بلى. وقد اختلف أهل الحديث في صحته ما بين قائل إنه حديث صحيح وقائل: إنه حديث ضعيف، وقائل ثالث: إنه موضوع والقول الثالث فيه مجازفة. قال الشيخ العارف: نحب أن نسمع القول الذي ترتاح إليه قبل أن يعود صاحبنا الشيخ العارف: نحب أن نسمع القول الذي ترتاح إليه قبل أن يعود صاحبنا القاضي ليتمّم ما بدأ من حديث عن أسباب الاختلاف. قال الشيخ أبو الحسنات

علاء الدين: روى هذا الحديث بأسانيد مختلفة وطرق متعددة، ولعل أجودها حديث جابر بن عبد الله الذي أخرجه ابن ماجه في سننه وأحمد في مسنده من رواية عبد الله بن المؤمل أنه سمع أبا الزبير يقول: سمعت رسول الله علي يقول: «ماء زمزم لما شرب له» وقد أفرط في الحديث عن هذا الإسناد نقاد الحديث، ومنهم: الحافظ ابن حجر في (تلخيص الحبير) والسخاوي في (المقاصد الحسنة) والعجلوني في (كشف الخفاء)، وقد استفاض في تتبع أسانيده وطرقه شيخ الحديث في عصرنا محمد ناصر الدين في كتابه (إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل) وخلص إلى أن رواية ابن ماجه عن جابر بن عبد الله صحيحة. وروايته عن ابن عباس: ضعيفة. والذي أرتاح إليه أن حديث جابر الذي رواه ابن ماجه حديث حسن. هذا ما يحضرني الآن بشأن هذا الحديث. وأرى قبل أن يستأنف القاضى شهاب الدين حديثه عن أسباب الاختلاف أن يلخص لنا تلميذنا النجيب عبد الله المحجوب ما ألقى علينا. حاولت أن أتملُّص من ذلك فلم أفلح، ابتسم الشيخ العارف وقال: لا عليك. إن لم يصبنا منك وابلُّ فطلُّ. قلت: أما الوابل فلا سبيل إليه، وأما الطلُّ فقد يصيبكم منه شيء. قال: إذن. هات أسمعنا. قلت: ذكر شيخنا الجليل شهاب الدين أن الاختلاف حقيقة قائمة لاختلاف الأنظار، وأنه لا يطلب لذاته وإلا كان طلباً للباطل. وأن الاختلاف فيه المذموم وفيه المحمود، والأول ما أفضى إلى التضاد والثاني ما أفضى إلى التنوع، والأول كأنْ يذهب أحدهم إلى الحِلِّ والآخر إلى الحرمة والثاني كالتنوّع في ألفاظ التشهد، وصفة الأذان والإقامة. والاختلاف الذي سببه تباين الفهم والنظر والاجتهاد هو من قبيل اختلاف التنوع، ومثله قوله ﷺ يوم الأحزاب: «لا يصلين أحد العصر إلا في بني قريظة، فأدرك بعضهم العصر في الطريق فقال بعضهم لا نصلي حتى نأتيها، وقال بعضهم: بل نصلي. لم يُرد منّا ذلك. فذكر ذلك للنبيّ ﷺ فلم يعنف واحداً منهم «وهذا الخبر أخرجه البخاري في صحيحه. ومراد النبي ﷺ الإسراع في الوصول إلى بني قريظة. فأخذ فريق بظاهر المعنى وهو الصلاة في بني قريظة وإن فات وقتها، وأخذ الفريق الآخر

بباطن المعنى وهو الأغذاذ في السير. فلما أدركهم العصر ولم يبلغوا بني قريظة أدوا الصلاة في وقتها. وكلّ يثاب على قدر اجتهاده، ونظيره أيضاً اختلاف الصحابة في قطع أشجار بني النضير ونخيلهم. فقطع قوم وترك آخرون فنزل قوله تعالى: ﴿ مَا قَطَعْتُ مِ مِن لِينَهِ أَوْ نَرَكْتُنُوهَا قَآيِمَةٌ عَلَىٰ أَصُولِهَا فَيَإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [الحشر: الآية 5] فدل ذلك على إقرار فعل الطائفتين. ولعلّ أوضح دليل على ذلك من القرآن قوله تعالى: ﴿وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَعْكُمَانِ فِي ٱلْحَرَّثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَلِهِدِينَ \* فَفَهَمَنْهَا سُلَيْمَنَ وَكُلًّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمُأَ ﴾ [الأنبياء: الآيتان 78 و79]، فهذان نبيان اختلفا في حكم مسألة، فأصاب جوابها أحدهما وهو سليمان بتوفيق من الله، ولم يفلح الثاني وهو داود أبوه ومع ذلك أثنى الباري عليهما معاً بالعلم والحكم مع خصه سليمان بالفهم. فيكون كل واحد قد نال من الأجر قدر اجتهاده. هذا مختصر ما سمعنا في إيجاز. قال الشيخ العارف: أوجزت فأحسنت. قال الشيخ أبو الحسنات: لي طرفة تتعلق بالموضوع إن أذن صديقنا شهاب الدين قصصتها على مسامعكم. قال الشيخ شهاب الدين: أذنّا لك (وباستعماله ضمير الرفع المتصل (نا) جعلنا طرفا في الموافقة وهذا من جميل خلق الشيخ وتواضعه، وهو ردّ مكافئ لكلام الشيخ أبي الحسنات حيث طلب هذا الإدَّن منه ولم يقل (إن أذنتم) باعتبارنا ضيوفاً ورب المنزل أحق أن يستأذن. وهذا مستنبط من قول المصطفى ﷺ: «لا يؤم الرجل في سلطانه إلاّ بإذنه» قال شيخنا أبو الحسنات: يحكى أن أحمقين ترافقا في سفر حتى إذا بلغ جبلاً مشرفاً على واد قال أحدهما: أتمنى لو كان لي مثل هذا الوادي نعمٌ. فقال الثاني: وأنا أتمنى لو كان لى مثل هذا الجبل ذئاب فتهوى على أنعامك فتأكلها. فتخاصم الرجلان، واستلا سيفيهما وتقاتلا. وبينما هما على هذه الحال مرّ بهما أعرابي كأن يحمل قربة من السمن على رأسه فقصًا عليه ما كان بينهما، فما كان من الأعرابي إلاَّ أن استل خنجره وبقر به القربة التي على رأسه فسال ما بها من سمن على وجهه، وهو يقول: يسيل دمني مثل هذا إن لم تكونا أحمقين. ضحكنا جميعاً لهذه الطرفة، ثم استطرد الشيخ أبو الحسنات يقول: الخلاف خلافان. خلاف معقول يستسيغه العقل ويقبله لأنه يقوم على وجه، وخلاف غير معقول يقوم على الوهم ومثله هذا الخلاف الذي نشب بين هذين الأحمقين اللذين تقاتلا من أجل وهم. وأسوأ من هذين ذلك الأحمق الثالث الذي نصباه حكماً بينهما. استحسن الحاضرون حكاية الشيخ وجميل استنباطه منها، أوما الشيخ العارف إلى الشيخ شهاب الدين وهو يقول: بعد هذا الترويح أرى أن يستأنف الشيخ شهاب الدين حديثه فقد امتد بنا الليل وأخشى ألا ننتهي قبل طلوع الفجر فنثقل عليه بالحديث وبالمكوث. ابتسم الشيخ شهاب الدين، وقال: إن وجودكم معنا هذه الليلة ليؤنسنا ويبعد عنا الوحشة ويبعث في نفوسنا الطمأنينة، وإذا صح أن العمر ساعة فلنجعلها طاعة، وهل أبلغ من طاعة العلم وأعظم، فطالب العلم في عبادة ما لم ينصرف. كان ذلك جواباً حسناً من شيخنا شهاب الدين ولم أكن المستغربه منه. اعتدل الشيخ شهاب الدين في جلسته وشرع يقول:

اعلموا يرحمني الله وإياكم أن أكثر ضروب الاختلاف التي تعنينا هي الاختلافات الواقعة بين الفقهاء، وهي اختلافات أوقعت الناس في حيرة حتى ظن الكثيرون من العامة، وبعضٌ ممن ألمَّ بطرف من العلوم الشرعية أنها اختلافات جلبها اتباع الهوى وجرّ إلبها التعصب، وهي ليست جميعها كذلك، ولا يكاد يخفى على ذي نظر ما كان سبيله الهوى والتعصب. لذا فإن اختلاف الفقهاء يرجع إلى أربعة أمور:

الأول: اختلافهم في أدلة الأحكام الشرعية وحجيتها على وجه العموم، أو بلغة عصرنا الاختلاف في حجية مصادر التشريع.

والثاني: اختلافهم داخل الدليل على وجه الخصوص.

والثالث: اختلافهم في التواعد الشرعية.

والرابع: اختلافهم في طرق دفع التعارض.

أما اختلافهم في أدلة الأحكام الشرعية فمن المعلوم أنهم اتفقوا على حجية بعض الأدلة واختلفوا في بعضها الآخر. فأما التي اتفقوا عليها فالقرآن

والسُّنة والإجماع والقياس خلافاً لمن قال بنفي القياس وهم أهل الظاهر وعلى رأسهم أبو داود الظاهري وابن حزم، وأما التي اختلفوا فيها فالاستحسان الاستصحاب والمصلحة المرسلة، والعرف وقول الصاحب، وشرع من قبلنا.

فمن جعل الاستحسان دليلاً شرعياً احتَجَّ به وهو عنده (عدول المجتهد عن مقتضى قياس خفي، أو عن حكم كلي استثنائي لدليل انقدح في عقله رجّح لديه هذا العدول) ومن لم يره حجة لم يستدل به وهو عنده لا يعدو أن يكون نوعاً من اتباع الهوى مستدلاً بعبارة للإمام الشافعي في ردِّ الاستحسان وهي قوله: (من استحسن فقد شرّع).

مع أن هذه العبارة لم ترد على هذا النحو أو بهذا اللفظ في كتابه (الرسالة) و(الأم) وإنما عبارة الرسالة هي: «لا يجوز لأحد أن يقول بالاستحسان ولو جاز تعدي القياس وتعطيله إلى الاستحسان جاز لأهل العقول من غير أهل العلم أن يقولوا فيما ليس فيه خبر بما يحضرهم من الاستحسان، والاستحسان تلذذ».

وفي كتابه الأم: «من قال بالاستحسان فقد قال قولاً عظيماً ووضع نفسه في رأيه واستحسانه على غير كتاب ولا سُنَّة موضعها في أن يتبع رأيه» وعبارة (من استحسن فقد شرّع) نسبها إلى الشافعي الإمام الغزالي في كتابه (المنخول) وأنكرها السبكي في الأشباه والنظائر وهذا الإنكار لا ينفي بالضرورة صدور العبارة عنه فضلاً عن أن معناها كما رأينا موجود في الرسالة والأم.

وملخص الكلام في الاستحسان أنه نوعان: استحسان جائز وهو العدول عن قياس إلى قياس أقوى، فهو إذاً ضرب من القياس وإنما الخلاف في التسمية فهي لذلك مشاحة اصطلاحية. واستحسان باطل وهو المرادف لما يراه الناس حسناً وهو مخالف للشرع. وأوضح مثال يسوقه عادة الأصوليون الكلام عن سؤر سباع الطير كالنسر والغراب والصقر والبازي والحدأة والعقاب. فقد نص فقهاء الحنفية على أنه طاهر استحساناً ونجس قياساً. ووجه القياس أن سؤر الحيوان النجس لحمه نجس قياساً على لحمه ووجه الاستحسان أن سباع الطير

وإن كان لحمها محرماً إلا أن لعابها المتولد من لحمها لا يختلط بسؤرها لأنها تشرب بمنقارها وهو عظم طاهر، وأما سباع البهائم فتشرب بلسانها المختلط بلعابها فلهذا ينجس سؤرها. فهذا عدول عن القياس الجلي إلى آخر خفي ولذا لا تعجب إن اختلف الفقهاء في هذه المسألة حسب اختلافهم في حجية الاستحسان، وهكذا الحال مع أدلة التشريع الأخرى المختلف فيها فمن رأى أنها حجة استدل بها ومن رأى غير ذلك أعرض عنها وربما شغّب على من قال بها وأنكر ذلك عليه.

وأما الأمر الثاني الذي يرجع إليه اختلاف الفقهاء فهو اختلافهم داخل الدليل الواحد فالقرآن مثلاً حجة قطعية عند الجميع من حيث الثبوت، وأما من حيث الدلالة ففيه القطعي والظني، والفقهاء يختلفون في دلالة الظني لاعتبارات وهذا جائز.

ومن هذا الضرب الاختلاف في كون الآية مطلقة أو مقيَّدة، والخطاب إذا ورد مطلقاً لا مقيداً فهو على إطلاقه، وإن ورد مقيداً حمل على تقييده. وإن ورد مطلقاً في موضع ومقيداً في موضع آخر فذلك على أقسام تجدونها مبسوطة في كتب أصول الفقه وملخصها أن يختلفا في السبب والحكم فلا يحمل أحدهما على الآخر، أو أن يتفقا في السبب والحكم فيحمل أحدهما على الآخر، أو أن يختلفا في الحكم ويتحدا في السبب. أو أن يتحدا في الحكم ويختلفا في يختلفا في الحكم ويختلفا في الحكم ويختلفا في السبب. ومثال هذا الاختلاف أن العلماء اختلفوا في قوله تعالى: في . . ومثال هذا الاختلاف أن العلماء اختلفوا في قوله تعالى: في معدد أي بمصة أو مصتين واستأنسوا بما رواه البخاري ومسلم أنه ولم يقيدوه بعدد أي بمصة أو مصتين واستأنسوا بما رواه البخاري ومسلم أنه وهو مذهب الثوري والأوزاعي وهو قول ابن عمر (رضي الله عنه) وذهب الشافعي وأحمد في صحيح المذهب إلى أن المقدار المحرم هو خمس رضعات فصاعداً. وذهب فريق منهم أبو ثور، وداود، وابن المنذر إلى أنه لا يثبت التحريم إلا بثلاث رضعات فصاعداً، وحجة الشافعي وأحمد حديث عائشة

رضي الله عنها أنها قالت: «كان فيما نزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرّمن. ثم نسخت بخمس معلومات...» واحتج ثور ومن معه بما رواه مسلم عن أم الفضل أن رجلاً سأل النبي على: أتحرم المصّةُ؟ فقال على: «لا تحرم الرضعة والرضعتان، والمصّة والمصّتان».

ومن ضروب الاختلاف داخل الدليل الواحد الاختلاف العارض من جهة العموم والخصوص، وهو من أوسع مقامات الاختلاف، ومن ذلك اختلافهم في دلالة العام على أفراده، قطعية أم ظنية، وحكم العمل بالعام، وعموم المشترك، وعموم الاستثناء عقب الجمل وقد ترتب على هذا الخلاف اختلافات في الفروع، ومثال الخلاف في هذا المقام، اختلافهم في قوله تعالى: ﴿ يَتَاجُهُا الَّذِينَ الْفَرُوعَ، ومثال الخلاف في هذا المقام، اختلافهم في قوله تعالى: ﴿ وَمَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ومن ضروب الاختلاف داخل الدليل الواحد أيضاً الاختلاف العارض من جهة مفهوم الآية. ومفهوم اللفظ وهو دلالة اللفظ على لازم معناه نوعان:

النوع الأول: وهو مفهوم الموافقة ويعرف بفحوى الخطاب وهو ما وافق فيه حكم المنطوق حكم المفهوم ومثاله: قوله تعالى: ﴿...فَلاَ تَقُل لَمُمَا أُونِ ... ﴾ [الإسراء: الآية 23] فهو قد حرم التأفف بمنطوق النص، وحرم أنواع الإيذاء الأخرى بطريق المفهوم من (باب أولى) فإذا كان التأفف حراماً فالضرب حرام من باب أولى.

والنوع الثاني: وهو مفهوم المخالفة أو دليل الخطاب وهو ما خالف فيه حكم المفهوم حكم المنطوق ومثله قوله على: "في الغنم السائمة زكاة" فيدرك

منه بطريق مفهوم المخالفة أن الغنم المعلوفة لا زكاة فيها. وهنا يعرض الخلاف كثيراً بين الفقهاء إمّا من جهة كون مفهوم المخالفة حجة أم لا حيث ذهب الجمهور إلى حجبة جميع أنواع مفاهيم المخالفة إلاّ مفهوم اللقب، وأنكر أبو حنيفة الجميع، وإما من جهة الاستدلال به عند من يراه حجة. وأكثر الخلاف بين هؤلاء من جهة إدراك شروط مفهوم المخالفة أو الغفلة عنها.

ومثال اختلاف الفقهاء في هذا المقام أنه روي عن النبي على قال: "إن المسلم لا ينجس" ومفهوم المخالفة منه أن المشركين نجس. وبه قال بعض أهل الظاهر مستندين إلى قوله تعالى: ﴿...إِنَّمَا الْمُثْرِكُونَ بَحَسٌ...﴾ [التوبة: الآبة 28] وذهب الجمهور إلى أن نجاسة المشرك هي نجاسة اعتقاد وحجتهم على صحة هذا التأويل أن الله أباح نكاح نساء أهل الكتاب، ومع ذلك فلا يجب على المرء من غسل الكتابية إلا مثل ما يجب عليهم من غسل المسلمة. اتكأ الشيخ في جلسته وأحسسنا أنه قد نال منه الإعباء. قال الشيخ أبو الحسنات: ماذا لو أتم الحديث صاحبنا العارف؟

استحسن منه ذلك الشيخ شهاب الدين، فقال: نِعم والله ما رأيتَ.



# العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُكْمِلُ مَا بَدَأَهُ القاضِي شهابُ الدِّينِ مِن حَديثٍ عَنْ أَسْبَابِ الاختلافِ بين الفُقَهاء

﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا \* يُعْلِحُ لَكُمْ أَعَمْلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَمُ فَقَدْ فَازَ فَرَدًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: الآية 71] بعد أن حمد الشيخ الله وأثنى عليه شرع يقول: بقي من الكلام عن الاختلاف الذي يحدث بين الفقهاء داخل الدليل الشرعي الواحد أن نذكر الاختلاف الناجم بسبب تباينهم في فهم لفظ من ألفاظ القرآن أو السُّنَّة. وقد جاءت في القرآن الكريم والسُّنَّة ألفاظ تحمل أكثر من معنى وهو ما يُطلق عليه أهل اللغة الاشتراك اللفظي كلفظة تحمل أكثر من معنى وهو ما يُطلق عليه أهل اللغة الاشتراك اللفظي كلفظة (العين) ويراد بها (الباصرة) و(الجارية) و(ذات الشيء)، و(الدهب)، وكلفظة (المولى) فإنها تطلق على (المالك) و(العبد)، و(المعتق)، و(الصاحب)،

و(القريب)، و(الجار)، و(الحليف). والاشتراك كما يقع في الأسماء يقع في الأفعال، وذلك مثل (عسعس) فإنها تطلق ويراد بها (أقبل) و(أدبر). ويقع الاشتراك في الحروف أيضاً مثل (مِنْ) فإنها تأتي لابتداء الغاية، وتأتي للتبعيض، وغير ذلك من المعاني كما هو مبسوط في كتب الأعاريب وأحسنها (مغني اللبيب) لابن هشام وكتاب (الجني الداني في حروف المعاني) للمرادي. فإذا تبيّن هذا فاعلموا أنه جاءت في القرآن والسُّنّة ألفاظ مشتركة فكانت سبباً من أسباب الاختلاف بين الفقهاء، والصحابة فمن بعدهم، في كثير من الأحكام لاختلافهم في مراد الشارع من ذلك اللفظ. ومن هذا النحو اختلافهم في معنى (القرء) في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَّرَيَّصَّ لَ إِنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُورًا ﴾ [البقرة: الآية 228] والقرء في اللغة: الطهر والحيض. فذهبت عائشة وابن عمر وزيد بن ثابت رضي الله عنهم إلى أن المراد بالأقراء الأطهار، وذهب أبو بكر وعمر وعلى وعثمان وجمهرة من الصحابة إلى أن الإقراء الحيض. وذهب مذهب الفريق الأول الشافعي، ومالك، وأحمد في أحد قوليه، وذهب مذهب الفريق الثاني أبو حنيفة النعمان، وأيَّد كل فريق ما ذهب إليه بأدلَّة. فمن أدلة من ذهب إلى أن القرء الطهر، قوله تعالى: ﴿ يَمَا يُنَّا النَّبَيُّ إِذَا طَلَّقَتُكُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِمِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا ٱلْمِدَّةً ﴾ [الطلاق: الآية 1]» ووجه الاستدلال أنَّ اللام لام الوقت. أي فطلقوهن في وقت عدتهن. وفي الصحيحين عن ابن عمر رضي الله عنه أنه طلق امرأته وهي حائض على عهد رسول الله، فسأل عمر بن الخطاب رسول الله عن ذلك. فقال رسول الله ﷺ: «مُرْهُ فليراجعها، ثم ليمسكها حتى تطهر ثم تحيض ثم تطهر، ثم إن شاء أمسك بعد، وإن شاء طلق قبل أن يمسَّ، فتلك العدة التي أمر الله أن تطلق لها النساء، وهي الطهر بعد الحيضة ولو كان القرء هنا هو الحيض لكان طلقها قبل العدة لا في العدة. ومن أدلة هذا الفريق أيضاً اللسان أو اللغة حيث قيل إن القرء اسم وضع لمعنى، فلما كان الحيض دماً يرخيه الرحم فيخرج والطهر دمّ يحتبس فلا يخرج كان معروفاً من لسان العرب أن القرء الحبس لقولهم: هو يقرئ الماء في حوضه وفي سقائه، وتقول العرب: هو يقري الطعام في شدته،

يعني: يحبسه. ذكر ذلك الإمام الشافعي في كتابه (الأم). ويؤكد ذلك ما روى عن عائشة رضى الله عنها أنَّها قالت: هل تدرون ما الإقراء؟ الإقراء الأطهار. قال الشافعي رضي الله عنه: النساء بهذا أعلم لأن هذا إنما يبتلي به النساء. واستدل القائلون بأن القرء هو الطهر أن العدد في اللغة يخالف المعدود تذكيراً وتأنيثاً. ولما كان العدد في الآية مؤنثاً وجب أن يكون المعدود وهو هنا (القروء) مذكراً فيكون معنى القروء هنا الأطهار وليس الحيضات لأن هذه الأخيرة مفردها مؤنث وهو حيضة. ولو كان المراد بالقروء الحيضات لجاء العدد مذكراً أي (ثلاث قروء). وأما الفريق الثاني القائل بأن المراد بالقرء الحيض فقد استدلوا بأدلة، منها: أن الإقراء في اللغة وإن أريد به الطهر والحيض إلا أنه في الشرع غلب استعماله في الحيض لقوله لله: «فلتنظر قدر قروئها التي كانت تحيض فلتترك الصلاة» ويريد ﷺ المستحاضة، فإذا ثبت هذا كان صرف الإقراء المذكور في القرآن إلى الحيض أولى، واستدل هذا الفريق أيضاً بأن الغرض الأصلى من العدة هو استبراء الرحم، والحيض هو الذي تستبرأ به الأرحام لا الطهر، فوجب أن يكون هو المعتبر دون الطهر، كما استدل بأن القول بأن القروء هي الحيض فيه احتياط وتغليب لجانب الحرمة، لأن المطلقة إذا مرعليها بقية الطهر وطعنت في الحيضة الثالثة يحرم على الغير التزوج بها، وجانب التحريم في هذا المقام أولى بالرعاية لأن الأصل في الإبضاع التحريم. وهذا الخلاف في فهم معنى القروء يجر إلى أمرين: أحدهما يتعلِّق بمتى يصح نكاح المطلقة والثاني يتعلَّق بمتى ترث المطلَّقة ومتى تورث، وبخصوص الأمر الأول تنتهى عدتها على رأي الفريق الأول بدخولها في الحيضة الثالثة وبذلك تبرأ ويجوز الزواج بها لأنها تكون قد أنهت ثلاثة أطهار، وهي الطهر الذي طلقت فيه وهو الأول، ثم الحيضة الأولى، ثم الطهر الثاني، ثم الحيضة الثانية، ثم الطهر الثالث، ثم الحيضة الثالثة. وعلى رأى الفريق الثاني لا تنتهي عدتها حتى تدخل في الطهر الرابع فتكون بذلك قد أنهت ثلاث حيضات كاملات وحينئذ فقط يجوز نكاحها.

وبخصوص الأمر الثاني الذي يتعلَّق بالميراث، فالمطلَّقة طلاقاً رجعياً إذا

دخلت في الحيضة الثالثة ومات عنها زوجها فإنّها لا ترثه، وإذا ماتت هي فإنّه لا يرثها لأنها تكون حينئذ بانت منه جرياً على رأي الفريق الأول، بينما لا يسقط حقها في إرث زوجها، ولا يسقط حقه في إرثها ما دامت في الحيضة الثالثة حتى تدخل في الطهر الرابع جرياً على مذهب الفريق الثاني.

ومن أسباب اختلاف الفقهاء داخل الدليل نفسه نسبة الحكم على الآية أو الحديث بكونه ناسخاً أو منسوخاً. ولما كان النسخ في اللغة يعني الإزالة والإبطال كقولنا: نسخت الشمس الظل إذا أزالته. كما يعني النقل والتحويل كقولك: نسخت الكتاب إذا نقلت ما فيه، وهو في الاصطلاح: (رفع حكم شرعي بدليل شرعي آخر متراخ عنه) فإن الفقهاء يطرأ عليهم الاختلاف فيما يتعلَّق بنسخ الدليل من عدة جهات، وهي:

عدم القطع بأن النص منسوخ فيعمل الفقيه بما فيه من حكم مما قد يخالف فيه غيره.

عدم ظهور الناسخ، أو عدم الجزم بتأخره عن المنسوخ ومن ذلك دعوى النسخ عند كثير من الفقهاء دون إظهار الناسخ.

الاختلاف في نسخ القرآن بالحديث المتواتر .

الاختلاف في نسخ بخبر الآحاد.

ومن أسباب اختلاف الفقهاء في السُّنَّة:

أولاً: أن يكون الحديث بلغ بعضهم ولم يبلغ البعض الآخر ومن لم يبلغه الحديث لم يكلف أن يكون عالماً بموجبه، وفي هذه الحالة يكون قوله في تلك المسألة موضوع الاختلاف بموجب ظاهر آية، أو حديث آخر. أو بموجب قياس. وهذا السبب هو الغالب على أكثر ما يوجد من أقوال السلف مخالفاً لبعض الأحاديث. كما أن استيعاب كل ما قاله الرسول أو فعله لم يدّعه أحد من الأمة وليس لأحد أن يدعيه قبل تمام التدوين، وهؤلاء الصحابة وهم ألصق الناس بالرسول وأعرف به يتفاوتون فيما بينهم في معرفة سُنة المصطفى والوقوف

عليها، ومنهم من كان يلازمه كظله كأبي بكر وعمر ومع ذلك تفوتهما سنن لا يعلمانها حتى يسألا غيرهما عنها فأبو بكر الصدِّيق سئل عن ميراث الجدة فقال: ما لك في كتاب الله من شيء، وما علمت لك في سُنّة رسول الله من شيء ولكن أسأل الناس. فسألهم فقام المغيرة بن شعبة ومحمَّد بن مسلمة فشهدا أن رسول الله على قد أعطاها السدس.

وهذا عمر بن الخطاب فاتته سُنّة الاستئذان حتى أخبر بها وحكايته مع أبي موسى الأشعري معروفة رواها البخاري في صحيحه، ولم يكن يعلم أن المرأة ترث من دية زوجها حتى أُخبر بأن الرسول على قد ورث امرأة أشيم الضبابي من دية زوجها، ولم يكن يدري من أمر الشاك في صلاته ما يفعل، حتى أخبر بأنّه دية زوجها، ولم يكن يدري من أمر الشاك في صلاته ما يفعل، حتى أخبر بأنّه قال: "يطرح الشك ويبني على ما استيقن" وهذا رواه مسلم وأبو داود والترمذي وأحمد.

وهذا علي بن أبي طالب كرم الله وجهه أفتى هو وابن عباس وغيرهما بأن المحامل المتوفى عنها زوجها تعتد أبعد الأجلين. ولم تكن بلغتهم سُنّة المصطفى في سُبيّغة الأسلمية وقد توفي عنها زوجها سعد بن خولة فأفتاها الرسول على بأن «عِدّتها وضع حملها» وما قبل عن الصحابي من عدم استيعاب سننه على التابعي وغيره من فقهاء الأمة خاصة وأن الصحابة قد تفرّقوا في الأمصار، وفيهم من انفرد بسُنّة لم يتلفّها غيره فتشيع في ذلك المصر الذي نزل به دون غيره من الأمصار. قلت مقاطعاً الشيخ العارف: إذا أذِنَ أشياخي أريد أن أسأل سؤالاً. قال: سل. قلت: كيف ينعت هؤلاء بأنّهم مجتهدون وهم غير مستوعبين أحاديث الأحكام؟ أجاب الشيخ: اعلم يا عبد الله أن شروط الاستيعاب بمجموعهم وغاية العالم أن بَعْلم جمهور ذلك أو معظمه بحيث لا يند عنه إلا القليل ثم لا وغاية العالم أن بَعْلم جمهور ذلك أو معظمه بحيث لا يند عنه إلا القليل ثم لا إنما جمعت بعد الله أن هذه المدوّنات المشهورة من كتب السنن والجوامع والمسانيد وجد إماماً على خلاف الحديث الثابت أنحى باللائمة عليه لتقصيره وعدم النظر وجد إماماً على خلاف الحديث الثابت أنحى باللائمة عليه لتقصيره وعدم النظر في تلك المصنفات.

ثانياً: أن يكون الحديث بلغهم ولكنه لم يثبت عندهم لأسباب منها: جهالة راو في سنده. فقد يكون الراوي مجهولاً عند بعضهم ومعروفاً عند غيرهم وترتفع هذه الجهالة وهي جهالة العين لا الحال بأن يروى عنه اثنان، أما إذا كانت الجهالة جهالة حال أي أنه مجهول العدالة ظاهراً وباطناً فهذا لا تقبل روايته عند الجمهور، وأما رواية المستور وهو عدل الظاهر خفيُّ الباطن يحتج به بعضهم ولا يحتج به البعض الآخر. ومنها: أن يكون الراوي متهماً عند بعضهم معدلاً عند غيرهم، والأصل لرفع الخلاف أن (الجرح مقدم على التعديل) بشرط أن يكون الجرح مفسّراً وإلاًّ فلا يعتد به. والكلام في هذا لا يحتمله هذا المجلس وتجدونه مبسوطاً في الكتب التي تعنى بالجرح التعديل ولعلّ أقربها إلى أيدينا كتاب محدّث الهند العلاَّمة أبي الحسنات اللكنوي المسمى بـ(الرفع والتكميل في الجرح والتعديل) ومنها: عدم بلوغ الحديث مسنداً ووروده منقطعاً. ومنها: اعتقادهم أن أحد رواة الحديث مدلس فيروى عمن عاصره ما لم يسمعه منه موهماً أنه سمعه منه أو يروي عن شيخه فيسميه باسم أو لقب أو كنية لا يعرف بها. والأول هو تدليس السماع والثاني هو تدليس الشيوخ. ومنها: أن يكون للراوي حالتان: حالة استقامة وحالة اضطراب فلا يعرف هل جاءت روايته تلك حال استقامته أم حال اضطرابه حتى تقبل في الأولى وترد في الثانية مثل من اختلط في آخر عمره فتكون رواياته في أول عمره مستقيمة، ورواياته في آخر عمره سقيمة.

ثالثاً: الاشتراط في خبر الواحد العدل الحافظ شروطاً لم يقل بها بعضهم كاشتراط أن يكون المحدِّث فقيهاً في حالة مخالفة قياس الأصول.

رابعاً: اشتراط بعضهم انتشار الحديث وظهوره إذا كان فيما تعمم به البلوى. والجمهور من الأصوليين والشافعي وأصحاب الحديث ذهبوا إلى قبول خبر الواحد فيما تعمم به البلوى إذا صح إسناده، وذهب أبو الحسن الكرخي من متقدمي الحنفية وجميع المتأخرين من الأحناف إلى رده وعدم العدل به. واحتج هؤلاء وأولئك على مذهبهم بأدلَّة. ولذلك رد القائلون بعدم قبول الحديث فيما

خامساً: عدم معرفة بعضهم لمدلول لفظ في الحديث لغرابته كالمزابنة، والمخابرة، والمحاقلة، والملامسة، والمنابذة، والغرر.

سادساً: احتجاج بعضهم بالحديث المرسل مطلقاً، واحتجاج البعض الآخر به بشروط، ومنع فريق ثالث العمل به مطلقاً. والمرسل هو أن يقول التابعي قال رسول الله أو فعل كذا، أو فُعِل كذا في حضرته فأقرّه أو سكت عنه دون أن يذكراسم الصحابي الذي سمع منه ذلك. والمرسل نوعان:

النوع الأول: مرسل الصحابي وهو أن يروي أحداث الصحابة أي صغار السن منهم عن رسول الله ولم يسمعوا منه. وقد عدّ ابن الصلاح أن رواية الصحابة الصغار عن رسول الله في حكم الموصول المسند لأنّهم يروون عن الصحابة الكبار وهم عدول. وقد تعقبه العراقي في نكته على مقدمه ابن الصلاح بأن الصواب أن يُقال لأن أكثر رواياتهم عن الصحابة إذ قد سمع جماعة من الصحابة من بعض التابعين.

والنوع الثاني: مرسل التابعي وهو أن يروي التابعي عن النبي على دون المرور بالصحابي. واتفقوا على حجية مرسل الصحابي لأن الصحابة جميعهم عدول والجهالة بهم غير قادحة، واختلفوا في حجية مرسل التابعي. واشترط الشافعي للاحتجاج بمرسل التابعي شروطاً أربعة: الأول: أن يشركه حفاظ

مأمونون فيسندون الحديث بمثل معنى ما روى. والثاني: أن يوافقه مرسل غيره. والثالث: أن يوافقه قول لبعض الصحابة. والرابع: أن يوافق فتوى كثير من أهل العلم.

ولهذا ذهب الحنفية إلى أن القهقهة تبطل الوضوء. وحجتهم في ذلك أحاديث مرسلة كما وردت فيها أحاديث مسندة ولكنها ضعيفة لا تقوم بها حجة وهذا الزيلعي عمدة محدثي الحنفية يقرِّر ذلك في كتابه (نصب الراية). ولهذا أيضاً ذهب الأحناف والمالكية إلى وجوب القضاء على من أفسد صوم التطوع وحجتهم حديث عائشة الذي أخرجه أبو داود وهو مرسل. وهو مخالف للحديث الذي أخرجه البخاري مسنداً في قصة أبي الدرداء مع سلمان عندما أفطر صوم يوم تطوع فلم يؤاخذه الرسول على ذلك، فلو وجب لأخبرهم.

ومن أسباب اختلاف الفقهاء تباينهم في القواعد الفقهيَّة وهي أصل من أصول الشريعة كما قال القرافي في مقدمة كتابه (الفروق) حيث جعل أصول الشريعة قسمين: أحدهما أصول الفقه كدلالة الأمر على الوجوب ودلالة النهي على التحريم وصيغ الخصوص والعموم. وثانيهما: القواعد الفقهية وهي كثيرة ولها من فروع الأحكام ما لا يحصى، وبقدر إحاطة الفقيه بها يعظم قدره ومن أخذ بالفروع الجزئية دون القواعد الكلية تناقضت عليه الفروع واحتاج إلى حفظ جزئيات لا تتناهى ومن ضبط الفقه بقواعده استغنى عن حفظ أكثر الجزئيات لاندراجها في الكليات وتناسب عنده ما تضارب عند غيره. وجعلها بعضهم سبع عشرة قاعدة كما فعل الدباس وهو من أئمة المذهب الحنفي، وجعلها ابن نجيم خمساً وعشرين قاعدة في كتابه (الأشباه والنظائر) ومن المصنَّفات التي عُنِيت بالقواعد الفقهية وما تفرّع عنها كتاب (الفروق) للقرافي وكتاب (القواعد) لابن رجب الحنبلي، وكتاب (الأشباه والنظائر) للسيوطي. ومن هذه القواعد: الأمور بمقاصدها، والضرريزال، والعادة محكمة، واليقين لا يزول بالشك، والمشقة تجلب التيسير، والأصل براءة الذمة، والبينة عن من ادعى واليمين على من أنكر. والخراج بالضمان، والضرورات تبيح المحظورات، ودرء المفسدة مقدم على جلب المصلحة.

وقد اشترط الفقهاء للعمل بهذه القواعد شروطاً ولذا نجد منهم من يعمل بالقاعدة مطلقاً ومنهم من يعمل بها مقيدة، وهذا ينجم عنه اختلاف بلا ريب ونكتفي بمثال واحد على ذلك وهو اختلافهم في قاعدة (الأصل بقاء ما كان على ما كان) ومعنى هذه القاعدة أن ينظر إلى الشيء على الأصل أو الحال التي كان عليها فيحكم بدوامه على تلك الحال ما لم يقم دليل على خلاف ذلك. وهذه القاعدة كما يقول الأصوليون هي أساس (الاستصحاب) وهو الحكم بثبوت الشيء بناءً على تحقق ذلك الشيء وثبوته في وقت من الأوقات. والاستصحاب حجة دافعة لا مثبتة عند الحنفية وخالفهم في ذلك الشافعية فاعتبروه حجة صالحة للدفع والإثبات، فالمفقود يعد حياً أثناء فقده عند الحنفية فلا توزع تركته على ورثته ولكن لا يثبت له حق الميراث، ممن مات في أثناء فقده. أما عند الشافعية فيثبت له حق الميراث ممن مات في أثناء فقده. أما عند الشافعية فيثبت له حق الميراث ممن مات أثناء فقده لأن الاستصحاب عندهم حجة للدفع والإثبات.

ومن أسباب الاختلاف بين الفقهاء. كما ذكرالشيخ شهاب الدين فهو التباين في دفع التعارض بين الأدلة. ومن المعلوم أن الدليلين المتعارضين إما أن يكونا عقليين أو نقليين أو أن أحدهما عقلي والآخر نقلي وهذه ثلاثة صور للتعارض يتفرع عنها عدد آخر من الصور:

فإذا كان المتعارضان عقليين فهما إما قطعيان أو ظنيان أو أن أحدهما قطعي والآخر ظني.

وإذا كان المتعارضان نقليين فهم إما قطعيان أو ظنيان أو أن أحدهما قطعي والآخر ظني.

وإذا كان المتعارضان أحدهما عقلي والآخر نقلي فهما إما:

- ـ عقلي (قطعي) ونقلي (قطعي).
  - \_ عقلي (ظني) ونقلي (ظني).
  - \_ عقلي (قطعي) ونقلي (ظني).

ــ عقلي (ظني) ونقلي (قطعي).

فالقطعيان لا يتعارضان إذا كانا عقليين لأن تعارضهما يستلزم التناقض كأن يقول أحدهما بالإيجاب والآخر بالسلب، وإذا تعارضا لم يجز الجمع بينهما لأن ذلك يستلزم الجمع بين النقيضين وهذا محال.

والقطعيان إذا كانا نقليين لا يجوز أيضاً تعارضهما إلاَّ إذا كان أحدهما متأخراً عن الآخر في الزمان فعدَّ ناسخاً والثاني منسوخاً فيعمل بالناسخ ويترك المنسوخ.

والظنيان سواء أكانا عقليين أم نقليين فيجوز بينهما التعارض، وهنا يكون الترجيح بينهما فيقدم الراجح ويؤخر المرجوح.

والقطعي والظني إذا تعارضا قدم القطعي سواء أكان عقلياً أم نقلياً وكثير من الاختلافات التي نراها بين الفقهاء تأتي من هذا الباب، ولذا اختلفوا في بعض طرق الترجيح بين الأدلة عند التعارض واتفقوا في بعضها الآخر، ومن هنا عمل بعضهم بدليل لعلة أو سبب يرجحه على دليل آخر يعارضه. وتفصيل ذلك مبسوط في كتب أصول الفقه، وقد عدد الإمام أبو بكر محمّد بن موسى بن عثمان بن حازم الهمذاني في كتابه (الاعتبار في الناسخ والمنسوخ) خمسين وجهاً من وجه الترجيح بين الأحاديث ومثل لكل وجه بأمثلة.

توقف الشيخ العارف عن الكلام قليلاً، ثم قال: لقد أدركنا الفجر فحسبنا ما قلنا وحسبكم ما سمعتم.

شكرنا الشيخ العارف وشكرنا مضيفنا الشيخ شهاب الدين قاضي سمرقند وخرجنا جميعنا نحت الخطى نحو المسجد.



### العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ وَصَحْبه أمام ضَريحِ تَيْمُورلَنْك في سَمَرْقَنْد

انقضت صلاة الصبح، وتفرّق المصلّون، وأرسلت ذكاء أشعتَها الكليلة عبر الغيوم مؤذنة بانبلاج فجريوم جديد. سرنا أربعتنا: الشيخ العارف والشيخ شهاب الدين والشيخ أبو الحسنات وأنا حتى بلغنا ضريحاً كبيراً مزيناً بالنقوش تحيط به أشجار ضخمة. قال الشيخ العارف: مَرْقَدُ مَنْ هذا؟ لم أعجب لسؤال الشيخ لأنه كان حديث عهد بسمرقند وما أظنه جال في أرجائها حتى يتعرّف على معالمها. أجابه الشيخ أبو الحسنات: هذا قبر تيمورلنك. انتفض العارف وكأنه أصابه مَسٌّ، وقال: الطاغية الغاشم؟ قلتُ: نعم. اقترب القاضى شهاب الدين خطوة من الضريح ثم قال: الحمد لله الذي قهر الجبارين بالموت. تحرك الشيخُ العارف نحوه وهو يتأمّل هذا البناء الفخم، وقال: كفي بالموت واعظاً. قال الشيخُ أبو الحسنات وهو يتحرك خطوةً نحوهما: ﴿ أَيَّنَمَا تَكُونُواْ يُدِّرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنُهُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةً ﴾ [النساء: الآية 78]. قال الشيخُ العارف وقد انهملت عيناه بالدموع: القبور أول منازل الآخرة. فاخرجوا بنا عن مساكن الذين ظلموا أنفسهم. قلت في خاطري: كأن الشيخ يريد بمساكنهم قبورهم. قال الشيخ أبو الحسنات: لله درّك. لو استقبلتُ من أمري ما استدبرت لكتبتُ على هذا الضريح: ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِبِيعٍ ءَايَةً تَتَبَثُونَ \* وَتَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخَلُّدُونَ \* وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُرْ جَبَّارِينَ \* فَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: الآيات 128 ــ 131]. قلتُ في نفسي:

﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَلِفِلًا عَمَّا يَصْمَلُ ٱلظَّلِلِمُونَّ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ [إبراهيم: الآية 42]. انبعث صوتٌ من وراء الضريح ينشد:

> ودعتنا المنون في سنة الغفلة ليت شعري ما يتقى المرء والرامي منهل واحدٌ شرائعه شتي

وعظتنا بمرها الأيام وأرتنا مصيرنا الأرجام هبوا واستيقظوا يانيام له الموتُ والخطوبُ سهامُ عليه للواردين ازدحام

من أعمدة الضريح وشرع ينشد:

خرج صاحب الصوت فإذا هو منصُور الدرويش. وضع يده على عمود

أمَّا والله إنَّ السظامَ شومٌ إلى الدّيانِ يومَ الدين نمضي ستعلم في الحساب إذا التقينا ستنقطع اللذائذُ عن أناس لأمر ما تصرّمتِ الليالي سل الأيام عن أمم تقضّت ترومُ الخلدَ في دار الدنايا تنامُ ولم تنم عنك المنايا لهوت عن الفناء وأنت تفني تىموت غداً وأنت قرير عين

ولا زال المسيءُ هو الطلومُ وعند الله تجتمع الخصوم غداً عند المليك مَن الملومُ من الدنيا وتنقطعُ الهمومُ لأمير ما تحريكت السجوم ستنبيك المعالم والرسوم ف كه قد رام غَيْرُك ما ترومُ تنبه للمنية يانووم فما شيء من الدنسا يدوم من الشهواتِ في لجج تعومُ

اقترب منصور الدرويش والتصق بالشيخ العارف وكأنه طفلٌ صغير. ابتسم الشيخ العارف، وقال:

دَعْ عَنْكُ أَثُوابِهُ وَانْظُرِ إِلَى الأَدْبِ لم يفرق الناسُ بين العود والحطب لا يعجبنك أثوابٌ على رجل فالعودُ لو لم تَفُح منه روائحه قلتُ في خاطري: الشيخ يريدني بكلامه لأنني كنت أتبرّم من هذا الدرويش الذي كان يخرج علينا من حين إلى آخر على غير ميعاد. حطّ غرابٌ فاحم فوق إحدى الشجرات وشرع ينعب نعيباً منكراً. تعوذنا بالله وابتعدنا عن المكان.

قال الشيخ شهاب الدين: الناسُ على دين ملوكهم فمتى استقام الرعاة على شرع الله انقادت لهم الرعية، وحينئذ لا تشيع بينهم بدعة ولا ضلالة. ومتى انحرفوا عن منهج الله دانت رعيتهم بكلِّ باطل، وسلّمت لكلِّ ناعق قيادها حتى يستوي في الضلال كبيرهم وصغيرهم، عالمهم وجاهلهم، فيخبُو صوتُ الحق ويرتفع صوت الباطل. قال الشيخ العارف: هل معكم مِنْ خبر عن هذا الطاغية؟

أجاب الشيخ أبو الحسنات: لو أذن لكلِّ ركن من أركان سمرقند أن يحكي حبراً من أخباره لظللت تسمع دهراً، وما الدهر بكافيه. قال الشيخ العارف: حسبنا أن نسمع طرفاً من أخباره. قال الشيخ أبو الحسنات: لصاحبنا القاضي شهاب الدين علم بخبره. قال الشيخ شهاب الدين: هو تيمورلنك أي تيمور الأعرج بلغة الأتراك لعرج في رجله. كان باقعة من البواقع وداهية من التواهي، وقد روى المؤرخون في مولده غرائب قد لا تصح، وإنما سيقت

إمعاناً في تقبيح شروره، ونجد مثيل هذا في تراجم الظلمة كالحجّاج. وقد حكى ابن العماد في (شذرات الذهب) أنه رئي ليلة وُلِد كأن شيئاً يشبه الخوذة تراءى طائراً في جوّ السماء ثم وقع على الأرض فتطاير منه شرر حتى ملأ الأرض.

وقيل إنه لما خرج من بطن أمّه وُجِدَت كفَّاه مملوءتين دماً فَزجروا أنه تُسْفَكُ على يديه الدماء. وهذا لا ريب من صنع الإخباريين، ومثله تماماً قاله المسعودي حين ذكر مولد الحجَّاج بن يوسف. وقيل إن والده كان إسكافاً وقيل: كان أميراً عند السلطان حسين صاحب (بلخ) وأن أمه كانت من ذريَّة جنكيز خان. دانت له الأرض فتملُّك بخارى وسمرقند وخوارزم وهراة وطبرستان وجرجان، ثم تملك أصفهان وتبريز، وأذربيجان، ثم تحوّل إلى بغداد فتغلّب عليها، ونازل أهل حلب فظهر عليهم وفعل بهم الأفاعيل الشنيعة ثم تحوّل إلى دمشق وكان ذلك سنة ثلاث وثمانمائة، وأناخ بظاهر دمشق، وظل يتخطف الهاربين من أهلها ويلقي بهم تحت أرجل الفيلة حتى خرج له أعيان المدينة بعد أن أعياه أمرُهم يطلبون منه الأمان، وفُتحت له أبواب المدينة، واستسلمت له قلعة دمشق فأباح لمن معه النهبَ والسلبَ والقتلَ والإحراق فهجموا على المدينة ولم يدعوا بها شيئاً قَدِرُوا عليه وطرحوا على أهلها صنوف العذاب وسبوا النساء وفجروا بهن واسترقوا الأولاد، ولا زالوا على ذلك أياماً، وأضرموا الناس في المباني حتى احترقت بأسرها ورحل عنها هذا الظالمُ الغشومُ يوم السبت ثالث شعبان سنة ثلاث وثمانمائة، ثم اجتاز إلى حلب وفعل بأهلها ما قدر عليه ثم تحوّل إلى الرُّها وماردين، ثم دخل بغداد مرةً أخرى وحاصرها حتى أخذها عَنْوَةً في يوم عيد النحر من السنة عينها ووضع السيف على رقاب أهلها وألزم جميعَ من معه أن يأتي كلُّ واحدٍ منهم برأسين من رؤوس أهلها فوقع القتلُ حتى سالت الدماء أنهاراً، وقد أتوه بما لزمهم به فبني من هذه الرؤوس مائةً وعشرين مثذنة، ثم جمع أموال أهلها وأمتعتهم وسار إلى قرى (باغ) فجعلها خراباً بلقعاً. وفي سنة أربع وثمانمائة قصد بلاد الروم فغلب عليها وأسر صاحبها أبا يزيد بن عثمان ومات في أسره.

ودخل الهند فنازل ممالك المسلمين حتى غلب عليها وكان يغريه قتل المسلمين وترك الكفّار. وخرج من سمرقند إلى بلاد الصين، وكان الوقتُ برداً فمرّ بجيحون وهو متجمِّد من شدّة الصقيع فعبره سائراً هو ومن معه فاشتدّ عليه الريح والثلج فنفقت دوابهم وهلك من معه وهو لا يبالي بما نزل بمن معه من شدّة حتى أصيب وهلك وعاد برمَّته إلى سمرقند حفيدُه خليل بن أميران شاه بن تيمور وكان معه في الجند، وفيها دُفِن وجُعل له هذا الضريح، وظلّ يؤمه الناس تبرِّكاً ويقصدونه بالنذور، وهذا الفعلُ إن تمَّ عند قبور الصالحين كان شركاً وضلالاً، فكيف بقبور الظلمة والمجرمين. هذا ملخّص خبر هذا الطاغية المقبور. قال الشيخُ أبو الحسنات علاء الدين: إن خير من تتبّع أخباره ابن عربشاه شهاب الدين أحمد بن محمَّد المؤرخ الرحالة من أعيان المائة التاسعة توفى سنة أربع وخمسين وثمانمائة وله كتاب مطبوع بعنوان (عجائب المقدور في أخبار تيمور). استقصى فيه أحوال هذا الرجل وحروبه من مبدأ ظهوره إلى انكسار شوكته. وقد انتَدب وفْدٌ من العلماء والقضاة لمقابلة تيمور، وكان على رأسهم ابن خلدون صاحب التاريخ. وقد بلغ بابن خلدون كرهه الظلم أن أفرد له مبحثاً في الفصل الثالث والأربعين من مقدمته وقد جعل الظلم مؤذناً بخراب العمران حتى إنه يقول: «اعلم أن العدوان على الناس في أموالهم ذاهب بآمالهم في تحصيلها واكتسابها لما يرونه حينئذ من أن غايتها ومصيرها انتهابها من أيديهم. . ولا تحسبن الظلم إنما هو أخذ المال أو الملك من يد مالكه من غير عِوَض ولا سبب كما هو مشهور. بل الظلم أعمّ من ذلك وكلُّ مَنْ أخذ مِلكَ أحد أو غصبه في عمله أو طالبه بغير حق، أو فرض عليه حقاً لم يفرضه الشرع فقد ظلمه. فجباة الأموال بغير حقها ظلمةٌ، والمعتدون عليها ظلمة، والمنتهبون لها ظلمة، والمانعون لحقوق الناس ظلمة، وغصّاب الأملاك على العموم ظلمة، ووبال ذلك كلَّه عائد على الدولة بخراب العُمْران الذي هو مادَّتها لإذهابه الآمال من أهله. واعلم أن هذه هي الحكمة المقصودة للشارع في تحريم الظلم وهو ما ينشأ عنه من فساد العمران وخرابه، وذلك مؤذِنٌ بانقطاع النوع البشري، وهي الحكمة العامة المراعية للشرع في جميع مقاصده الضرورية الخمسة من حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال. . ».

قال الشيخُ العارف: وجاء في الحديث القدسيّ: «يا عبادي إنّي حَرمتُ الظلمَ على نفسى فلا تظالموا» ورحم الله الإمام الشافعي حيث يقول:

إذا ظالم استعمل الظلمَ مذهباً ولجّ عتواً في قبيح اكتسابه فَكِلْه إلى صرف الليالي فإنَّها ستبدى له ما لم يكن في حسابه فكم قد رأينا ظالماً متجبراً يرى النجم فيها تحت ظل ركابه طغى وبغى حتى إذا غَرّه البقا أناخت جميع النائبات ببابه

قال الشيخ شهاب الدين: هذا هو تيمور بضعة نتنة من جنكيز خان الغاشم، وهل يلد الظالم إلاَّ ظالماً؟ وصدق الله العظيم حيث قال: ﴿ إِنَّكَ إِن نَذَرْهُمْ يُضِلُّواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا ﴾ [نوح: الآية 27]. هكذا شأن الظالمين وهذا مآلهم على مر العصورفهل من معتبر؟ انفلت منصور الدرويش وشرع يجرى هنا وهنالك وهو ينشد:

شَــرَك الـردى وقـرارة الأقـدار أبكت غداً تبا لها من دار

يا خاطب الدنيا الدنية إنها دار متى أضحكت في يومها

ودع بعضنا البعض وانصرف الشيخ شهاب الدين مع صاحبه أبي الحسنات واستأثرت بصحبة شيخنا العارف.

2 X 2

#### العَارِفُ النَّيْسَابُورِي وعبد الله المحجوب عند دوحة المشتاق

بعد أن تركنا قبر الغاشم تيمور الأعرج سرت والشيخ حتى بلغنا سوق الورّاقين، وكانت الحياة قد أخذت تسري في أوصال المدينة المتثائبة الكسلى، ولم تلبث طويلاً حتى أخذت تعجّ بالناس. ساقتنا أقدامنا كالعادة نحو دكان صاحبنا أبي علي الورّاق، وكعهدي به لم يتأخّر يوماً في فتح دكانه مع أن تجارته كاسدة، وأكثر المترددين عليه هم من شيوخ العلم وطلبته، وهؤلاء أفقر خلق الله في كل مكان. سلمنا على أبي علي فرحب بالشيخ معرباً عن تعظيمه له وته ره وأدخلنا إلى الدكان وهرع يصب لنا أقداحاً من الشاي انتهى لتوّه من تحضير، وكان صاحبنا أبو علي لا يمل احتساء الشاي، ليس فحسب بل كان يتفنن في صناعته ويحفظ ما قيل فيه من جيد الشعر ورديئه. قلت له: هل أسمعت الشيخ أجمل ما قيل في الشاي؟ أجاب في كياسة: وهل يجوز لمثلي أن ينشد شعراً في حضرة مولانا الشيخ العارف؟ قال الشيخ العارف: هات ما عندك فلا جناح عليك. نشط أبو على وقال وهو يقلب قدح الشاي بين يديه منشداً:

فقد ولعت نفسي بشاي معطّر مذاب عقيق صب في كأس جوهر وأنشق منه عبق مسك وعنبر

لئن كان غيري بالمدامة مولعاً إذا صبّ في كأس الزجاج حسبته به أحتسي شهداً وراحاً وسكراً

يغيب شعور المرء في أكؤس الطلا يجد سرور المرء من دون نشوة خلا من صداع أو نزيف كأنّه فمنه اصطباحي واغتباقي ولذتي كأني إذا ما أسفر الصبح ميت ولو ذاقه الأعشى وحكم في الطلا

ويصحو بكأس الشاي عقل المفكّر فأحبب به من منعش غير مسكر سلافة أهل الخلد أو ماء كوثر ومنه شفائي من عناء مكدّر وإن أرتشف كأساً من الشاي أحشر وفيه لقال: الفضل للمتأخر

انبسطت أسارير الشيخ، وارتسمت على محياه ابتسامة تشعر بالرضا والاستحسان، ثم قال: لا يقول مثل هذا إلا أثنان: ابن الرومي، والصافي. وما أحسبه إلا من شعر الثاني لسهولة ألفاظه، ويسر معانيه. قال أبو على: هو والله من شعر الصافي، وهو عندي من أشعر شعراء هذا الزمان غير أنه قليل الحظ فلم يعبأ بشعره أهل النقد. قال الشيخ: وما ذلك إلا لعنفوان فيه وتعال عن السفاسف واستخفافه بشعراء عصره. وهو شاعر يجد وراء أبكار المعاني ويعرض عن التراكيب المبتذلة التي تلوكها ألسنة الشعراء. اقترب الشيخ من لوحة علقها أبو على عند مدخل دكانه كتب فيها بالخط الفارسي: (رحم الله العماد الكاتب). التفت نحو أبي علي وقال: إن أعلم الناس بصناعة الكتاب هم الورّاقون، وكثير من الورّاقين هم من أهل العلم، أو على الأقل هم على باب من العلم. ومن أعلام الورّاقين النديم صاحب الفهرست ويقولون: ابن النديم وهو خطأ. أخذ الشيخ ورقة وثبتها تحت اللوحة وكتب عليها: (رحم الله مجير الدين الأسعردي) ثم انصرف نحو أكداس الكتب.

نظرت إلى اللوحة المعلقة وبدا لي كأنني أراها لأول مرة. دنوت منها لعلي أبلغ مراد كاتبها، وظللت أتأمّل فيها بعض الوقت ولكن دون طائل فقد غلّقت دوني أبوابها. نظرت فيما كتب الشيخ فإذا هو أشق من ذاك. سلم الشيخ وهمّ بالخروج فاعترضته سائلاً: بالله عليكما إلا أخبرتماني ما تريدان بقوليكما رحم الله العماد ورحم الله مجير الدين؟ قال الشيخ العارف: أراد صاحبك أبو على قول العماد الكاتب:

هي كتبي فليس تصلح من بعدي لغير العطّار والإسكاف هي إما مزاود للعقاقير وإما بطائن للنُخفاف قال أبو على: وما أراد شيخُنا العارفُ إلاَّ قولَ مجير الدين:

عرضت كتابي كي يُبَاع بدرهم على مشترٍ عند الوفاء شحيح رأى خطّه ذا علة فأعاده ومن يشتري ذا علة بصحيح

غلبني حياثي فنكستُ رأسي وقلت في خاطري: حتى هذا الورّاق أعرف بكثير من الأمور مني. ودّعْنا صاحِبَنا أبا علي وغادرنا سوقَ الورّاقين حتى بلغنا البوابةَ الغربيةَ وعندها اعترضتنا سيّارةٌ. قال قائل منهم وقد اقترب منّا: لعلّ الشيخَ من نيسابور؟ ويريد بكلامه شيخنا العارف. قلت: وأنّى عرفت ذلك؟ قال: لي بأهل نيسابور فراسة، ثم إني من نيسابور.

افترّ ثغر الشيخ عن ابتسامة عريضة واحتضن الرجلَ وكأنَّه التقى واحداً من أهل بيته. فاضت عينا الشيخ بالدمع وطفق ينشد:

تحمّل أصحابي ولم يجدوا وجدي وللناس أشجان ولي شجن وحدي أحبكم ما دمتُ حياً وإن أمت فوا كبدي من ذا يحبكم بعدي

أخذ الشيخ الرجل من طرف ذراعه وسار به بضع خطوات حتى أجلسه تحت شجرة صنوبر كبيرة يطلق عليها أهل سمرقند اسم «دوحة المشتاق» ولم أكن أعرف معنى هذه التسمية قبل هذا اليوم حتى رأيت الشيخ العارف يجالس الرجل عندها، فأدركت سرّ التسمية، ظل الرجلان يتناجيان بعض الوقت حتى أوما الشيخ العارف إليّ بيده أن اقترب، فاقتربتُ، ثم أشار إليّ أن أجلس فجلست. نظر الشيخ نحوي مرة ونحو صاحبه مرة، ثم أنشد:

ومن عجب أني أحن إليهم وأسأل عنهم من أرى وهم معي وتطلبهم عيني وهم في سوادها ويشتاقهم قلبي وهم بين أضلعي

قلت للشيخ: هذا كلام مشتاق برّح به الجوى. قال الشيخ: صدقت يا عبد الله، سكت قليلاً ثم أنشأ يقول:

یا نسیم الریح هل من وقفة كن رسولاً بسلام عائداً لم تثر شجوي حمامات اللوى

تطفئ الغلة أو تشفي الأواما نحو من أنقذني منك السلاما بل غرامي علم الشجو الحماما

تذكرت شعراً للشريف الرضي فقلت أنشده للشيخ لعله يخفّف عنه تباريح الشوق وهو قوله:

يا قلب ما أنت من نجد وساكنه أهفو إلى الركب تعلو لي ركائبهم تفوح أرواح نجد من ثيابهم يا راكبان قفا لي فاقضيا وطري

خلفت نجداً وراء المدلج الساري من الحمى في أسيحاق وأطمار عند القدوم لقرب العهد بالدار وحدثاني عن نجد بأخبار

تواجد الشيخ وصاحبه حتى مال أحدهما على الآخر من شدة الوجد. قلت في ورحم الله الشريف لقد وقف واستوقف وخبر واستخبر كما فعل قبله ذلك الملك الضليل حيث وقف واستوقف وبكى واستبكى. وقف الشيخ العارف وحوّل وجهه صوب نيسابور، وأخذ ينشد:

أتسترك من تحب وأنت جار وتبكي بعد نأيهم اشتياقاً تركت سؤالهم وهم حضور فنفسك لُمْ ولا تلم المطايا

وتطلبه إذا بعد المزار وتسأل في المنازل أين ساروا وترجو أن تخبُّرك الديار ومُت كمداً فليس لك اعتذار

نظرت فإذا خلق من الناس تجمعوا حولنا لا نعرفهم، وكلهم أمضهم الشوق وأرمضهم الحنين حتى ضاقت بهم (دوحة المشتاق). كنت أطمع أن يخفف ذلك عن الشيخ فما زاده إلاَّ شجاً. صاح أحدهم: أين الأحبة؟ أين الأحبة؟ فرد عليه الحاضرون وكأنهم اتفقوا: تفرَّقوا أيدي سبا.

كان الناس بين نائح وصائح، وحائر وذاهل، وآخر شدّه الفضول. لم

يلبثوا على ذي الحال طويلاً إذ انصرفوا فجأة كما ظهروا فجأة، فشرّق بعضهم وغرّب بعضهم الآخر ولم يبق إِلاَّ ثلاثتنا، تذكرت قول الزبير بن بكار:

غدونا فشرّقنا وغاروا فَيَمَّنوا وفاضت على آثارهن دموعُ

كان الشيخ متكثاً على جذع الشجرة، وقد سقط رداؤه عنه، وسمعته ينشد في صوت خافت:

یا بریق الحیِّ حرمْتُ المناما اتری ما قد اری یا صاحبی یا سقی الله حِماهم منزنهٔ یا نسیم الله حِماهم منزنهٔ الله عِمالی یا نسیم الربح بلّع واعدا آه لو عاد زمانی بهم یا لیالینا بذی الأثل ارجعی یا صحابی بلغوا إن جزتم یا صحابی بلغوا ان جزتم یا قلبی یوم طفنا باللوی یا غرامی ان شدت وُرق وهل یا غرامی ان شدت وُرق وهل قلمی فی حرقی من ارقی طربی فی کربی من حربی لو جرت عینی علی قدر الأسی

فانقضى الليلُ سهاداً وقياما كيف والشوق بروحي يترامى حلبت أشطرَها أيدي النعامى أن نفسي مع أنفاسِ الخُزَامى عند جرعاء الحمى عَوْداً لماما أسفاً لو أنه يُشفى الندامى بنقى الرمل عن الجسم السلاما ورحلنا عنه بالوجد أقاما علم الوُرقَ سوى وجدي الغراما يرتقي بل ينتقي مني العظاما تاه بي فيكم ولم أشرب مداما رجع الماء بواديهم حراما

قلت في نفسي: هذا والله من رقيق شعر ابن الجوزي.

بكى الشيخ وبكى صاحبه وأبكياني معهما، وقال لي الشيخ: ليست بعيون تلك التي حُرِمَت الدموعَ مآقيها، والعين التي لا تدمع قاسية كالحجر، بل هي أشد قسوة، وإن من الحجر لما يتفجّر منه الماء. قلت: ومن العيون ما نضب معينها لشدة البكاء، وأخذت أنشد شعراً لأبي الفرج جمال الدين ابن الجوزي:

محت بعدكم تلك العيون دموعها رحلنا وفي سر الفؤاد ضمائر أتنسى رياض الغور بعد فراقها يسجعده مرّ الشمال وتارة ألا هل إلى شمّ الخزامى وعرعر ألا أيها الركبُ العراقي بلّغوا إذا كتبت أنفاسه بعض وجدها ترفق رفيقي هل بدت نار أرضهم أعِدْ ذكرَهم فهو الشفاء وربما

فهل من عيون بعدها نستعيرها إذا هبّ نجدي الصبا يستثيرها وقد أخذ الميثاق منك غديرها يخازله كر الصّبا ومرورها وشيح بوادي الأثل أرض نسيرها رسالة محزون حواه سطورها على صفحة الذكرى محاه زفيرها أم الوجد يُذكي ناره ويثيرها شفى النفسَ أمر ثم عاد يضيرها

تثاقل الشيخ وهوى إلى الأرض فصاح بي صاحبه: ويحك قد أحزنت الشيخ وهيجت أحزانه. أشار إليه الشيخ بيده أن دعه ثم سمعته ينشد من جديد:

بلغ المنى من حل في وادي مِنى وبكيت من ألم الفراق وشقوتي

غيري فإني ما بلغت مرادي فبكي الحجيج بأسره والوادي

اعتمد الشيخ على ذراعه واعتدل في جلسته فحمدت الله أن عاد إليه هدوءه وعاودته السكينة، غير أن منصور الدرويش خرج علينا فجأة وكأنما قذفت به الأرض من رَحِمها ليفسد سكينتنا وأخذ يرقص بين يدى الشيخ منشداً:

وقد حنت إلى الفي بعيد فما ذلنا نقول لها أعيدي ولكن لاسبيل إلى الورود سمعت حمامةً هتفت بليل فأزعجت القلوبَ وأقلقتها أرى ماءً وبي عطشٌ شديدٌ

اهتاج الشيخ من جديد واستبقته عبراته وطفق ينشد: فأشد ما لقيت من ألم الجوى قرب الحبيب وما إا

كالعيس في البيداء يقتلها الظما

قرب الحبيب وما إليه وصول والماء فوق ظهورها محمول

## هاتفٌ يدعو إلى يثرب

في طرف قصيّ من أطراف سمرقند، وعند رافد من روافد نهر جيحون كان ثمة كوخ قديم مهجور، تنبعث من جنباته رائحة الخشب النّديان وقد غُطّيت أرضُه بالعشب اليابس والقش، وقد حقّته من الخارج الزهور. تداعى جزءٌ من سقفه بفعل الزمن، فألقت شجرة سرو ضخمة بأغصانها على سقفه المتهالك، فبدت وكأنها أشفقت على ما تداعى منه، فضمّته في حنو إلى صدرها كأنها أم رؤوم تحتضن وليدها. وكنتُ كلّما عنّ لي أن أخلو بنفس آوي إلى ذلك المكان لفرط سكونه وسكينته، ولجماله الساحر الأخّاذ. فلا تُعكر صفوه المزعجات، ولا تشوّه حسنه المفسداتُ مما تصنعه أيدي البشر عادة من مدنّسات تلحق بكل نقيّ طاهر.

كان المكانُ كلُّه يصدح بغناء البلابل وشدو العنادل، فتتراقص لفرط حبورها الأزاهيرُ، وتتثنى لشدَّة مَيْسها الأغصان. وعلى الجانب الآخر من ضفة النهر كان هنالك تلّة صغيرة تجلّلها أشجار السنديان، وعلى رأس التلّة كان يوجد قبر كتب على شاهده:

ذهب العُمْ مُ رُوفَ الله و السير الشهوات ومضى وقت ك في لهو وسهد و وسهد و وسات

بينما أنت على غيّك حبتى قيل مات وكتب على الوجه الآخر من الشاهد:

جمعوا فما أكلوا الذين جمعوا وبنوا مساكنهم فما سكنوا فكأنهم كانوا بها ظعناً لما استراحوا ساعة ظعنوا

كانت تأتيه عجوزٌ فتجلس لِقربه ساعةً من زمان في عصر كل جمعة، وترشّ على القبر ماءً من إبريق تحمله معها، ثم تغادره في صمت. ولا تنقضي ساعة من ذلك حتى تأتي جارية متشحة بالسواد فتجلس بقرب ذلك القبر ولا تغادره حتى تغطّيه بالرياحين والورود التي جمعتها وهي في طريقها إليه ثم لا تلبث أن تنصرف في هدوء. ولا تمرّ ساعة حتى يُقْبل شابٌ فتيّ فيجلس عند ذلك القبر، ويخرج من جيبه مزماراً فينفخُ فيه لحناً شجياً يبكي عجماوات الوادي، ثم ينصرف، حتى كان يوم جمعة فلم تأتِ العجوز كعادتها، فتحيّرت، فترقبتُ قدوم الجارية حتى أقبلت، وكشأنها غَطّتُ القبر بالرياحين وانصرفت فاعترضتُ طريقها وسلّمتُ عليها، فلم تَرُد، وسألتها عن العجوز، فقالت ولم تزد: قضت نحبها. قلتُ: مَن تلك العجوز؟ ومَن صاحبُ القبر؟ مضت ولم تجب.

انتظرت الفتى حتى أقبل وَشَرَع يعزف لحنَه الحزينَ المعتاد. اقتربتُ منه حتى إذا لم يبقَ بيني وبينه إلا بضع خطوات، نهض وكان وجهه شاحباً مصفراً، وقبل أن أبادره بالكلام سبقني فأنشد بصوت رخيم:

شجاك الفراق فما تصنع أتصبر للبين أم تجزعُ إذا كنتَ تبكي وَهُم جيرةٌ فماذا تقول إذا ودّعوا

انصرف الفتى دون أن يلتفت نحوي، وتركني تمضّني الحيرة وكان ذلك اليوم آخر عهدي بزوّار القبر هذا، فمضوا ولم أقف على خبرهم.

كان ذلك الكوخ وتلك التلّة من بعض أرباض سمرقند وجنّاتها التي تلتفّ بروافد جيحون الذي غيّر المغول اسمه إلى أموداريا عند اجتياحهم بلاد الصغد،

وكان قبل الفتح الإسلامي يعرف بنهر اكسوس. ويبدو أن اسم (جيجون) اقتبسه العرب من اسم أحد أنهار جنة عدن الذي ورد ذكره في الإصحاح الثاني من سفر التكوين. ولفرط ذكرى هذا المكان أمام شيخنا العارف شَوَّقته إلى زيارته فخرجت برفقته إليه لعلَّى أروِّح عنه مما أصابه مِن حزن لذكر الأهل والأحبة عند دوحة المشتاق.

سرتُ مع الشيخ حتى بلغنا الكوخ بعد نحو ساعة من المسير. جلسنا داخل الكوخ، وطرح الشيخ رداءه وأجلسني عليه. امتنعت عن الجلوس لأنني رأيت ذلك يتنافى مع أدب الصحبة ويتعارض مع أدب الطلب، فضلاً عن مجافاته للّياقة والذوق لأن الشيخ كان في عمر أبي، غير أنه شدّني وأجلسني وكأنه يقول لي: لا تبال. دسستُ يدى في كيس كنت أحمله معى وأخرجت برتقالتين وبعض الكرز. تناولنا ما كُتِب لنا، ثم خرجنا نتمشَّى على ضفاف النهر حتى بلغنا التلَّة. صعدنا حتى وصلنا قنَّتها حيث ذلك القبر وفوجئنا بوجود ذلك الشاب الغريب جالساً عند رأسه كعادته وقد انكسر مزماره بين يديه، وعَلَتْهُ صُفْرَةٌ ونحولٌ حتى بدا لي وكأنه جثةٌ لفظتها لِتَوِّها الأرضُ. تذكرت حينما وقع بصرى على الفتى قول ديك الجن الحمصى:

أنحل الوجدُ جسمَه والحنينُ وبراه الهوى فما يستبينُ لم يَعِش أنّه جليدٌ ولكن دقّ جدّاً فما تراه العيونُ

اقترب منه الشيخ العارف وجلس إلى قربه ووضع يده على رأسه ومسح جبينه، فما كان من الفتي إلاّ أن ألقى برأسه على كتف الشيخ وراح ينشج. ربت الشيخُ على كتف الفتى وأنشد:

> حكم المنية في البرية جار جُبِلَتْ على كَدَرِ وأنت تريدها فاقضوا مآربكم عجالا إنما

ما هذه الدنيا بدار قرار صَفْواً مِن الأقداء والأكدار أعمارُكم سفرٌ من الأسفارِ

انتشى الفتى بقول الشيخ، فأنشأ يقول:

باحت بستري في الهوى أدمعي ودلّت الواشي على موضعي يا قوم إن كنتم على مذهبي في الوجد والحزن فنوحوا معي

ابتسم الشيخ وكأنه أدرك ما يعتلج في صدر الفتى، ثم قال: إيه بنيّ قلوبنا مظلمة مهجورة، كأنها ديارٌ حلَّ بها البلى، فأضحت قاعاً بلقعاً كأنها (لم تغن بالأمس)... يا ساكن الرمس، في ظلمة القبر بلا أُنس.. كيف تمسي؟ وسفنية الروح ممزّقة القلوع تتهادى في لُجّة الغَلَسِ.

أي بني: اجعل أنيسَك القرآن وتدبّر قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ وَلَهُ مَعْنَدُواْ وَأَبْضِرُواْ بِالْجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ فَمُ اسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكُ أَلَا تَضَافُواْ وَلَا يَحْزَنُواْ وَأَبْضِرُواْ بِالْجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ فَي السَّمَا وَفِي اللَّخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَعَكُونَ \* فَرُلًا مِنْ عَفُورِ رَّحِيمٍ ﴾ [نصلت: الآبات 30 \_ 22] أتدري ما الاستقامة؟ هي مراقبتك الله في السرِّ والعَلَن.

أتدري يا بني ما حقُّ الميت على الحيِّ؟

حقه عليه عند موته أن يغسّله ويكفّنه ويحمل جنازته ويصلي عليه ويدفنه. ويُنْدَبُ له بعد موته زيارته والدعاء له.

نهض الفتى، ونهض الشيخ معه، ووضع يده على صدر الفتى وهو يتمتم: ﴿ . . . رَبُّنَا آفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ . . ﴾ [الأعراف: الآية 126] سار الفتى مبتعداً، فقلتُ للشيخ: لقد غادرنا ولم نعرف حكايته. قال الشيخ: لقد قال كلَّ شيء، وهذا حسبك.

كانت الشمسُ تظهر في خجل حيناً وتختفي أحياناً وراء سحب آذار التي ألقت على الوادي ثوباً رمادياً. أخذ البرد يتسلل إلى مفاصلنا فتركنا المكان وقفلنا راجعين إلى الدار قبل أن تظلم الدنيا.

وفي الدار حدثني الشيخ العارف حديثاً طويلاً عن الموت والحياة والاغتراب، فانتابني شعورٌ غريب أنّه حديث مودّع، وأسمعني شعراً رقيقاً عذباً تَشِيعُ من أبياته حرارةُ الإيمان. وكان مما أسمعنيه:

أروح وقد ختمت على فؤادي فلو أنّى استطعت غضضت طرفي أحبك لا ببعضي بل بكلّي ويقبح عن سواك الفعل عندي وفي الأحباب مختص بوجيد إذا اشتبكت دموعٌ في خدود فأمّا مَن بكى فيذوب شوقاً

بحبّ ان یحل به سواکا فلم أبصر به حتی أراکا وإن لم یُبْقِ حبّك لی حراکا فتفعله فیحسن منك ذاکا وآخر یدعی معه اشتراکا تبیّن مَنْ بَکی ممن تباکی وینطق بالهوی من قد تباکی

وهذا من شعر أبي الطيب، غير أن لكليهما مراداً مختلفاً. وكان مما أنشدنيه أيضاً:

أحبّاي أمّا جفن عيني فمقروحُ يذكّرني مرُّ النسيم عهودَكمُ أُراني إذا ما الليل أظلم أشرقتْ أُصلّي بذكراكم إذا كنت خالياً يشح فؤادي أن يخامر سِرَّهُ

وأمّا فؤادي فهو بالشوق مجروحُ فازداد شوقاً كلّما هبّ الريحُ بقلبي من نار الغرامِ مصابيحُ إلا أنّ تذكار الأحبة تسبيحُ سواكمُ وبعض الشّع في المرء ممدوحُ

لم يعد ثمة شك أن الشيخ ما عاد يطيق المكوث في سمرقند لطول البين وشدّة النّوى، وأخشى أن أُصْبِحَ يوماً فلا أجدُهُ. ألقيتُ رأسي على وسادتي وأنا أَتمثل قولَ الشاعر:

مكتئب ذو كبيد حرى يرفع يمناه إلى ربً يبقى إذا حدثته باهنتا تحسبه مستمعاً ناصتاً

تبكي عليه مقلة أخرى يشكو وفوق الكبد اليسرى ونفسه مما به سكرى وقط بيه أمّة أخرى

رحتُ أغطّ في نومٍ عميق، لم أفق منه إلاّ على صوت الشيخ العارف مداعباً:

قم بنايا أخي لما نتمنى قم فقد صاحت الديوك ونادت

لا تبكون البديوكُ أطربَ مِسَّا

واطرد النبوم بالعزيمة عتا

قمتُ متثائباً في مشيتي، ولم يكن من سبيل لطرد النعاس عن جفني إلاّ أن أنضح وجهى بالماء البارد.

صلينا الفجر، ثم جلس الشيخ يقرأ القرآن في ركن الدار، حتى إذا فرغ من قراءته التفت نحوي وقال: أي عبد الله. داع دعا وسأُلبِّي النداء. قلتُ: إلى أين؟ سأقصد نيسابور. ومنها أخرج إلى بيت الله حاجّاً. ولعلَّ الله يكرمني بمجاورة المصطفى على الله المصطفى المصطفى الله المصطفى المصفى الم

وقف الشيخ واتجه نحو النافذة وفتحها، فتسلل منها ضوءٌ واهن من نور الفجر. نظر الشيخ إلى السماء، وكأنني سمعته ينشد في صوتٍ خافت:

جسمي معي غير أن الروح عندكم فالجسم في غربة والروح في الوطنِ

فليعجب الناسُ منّي أنَّ لي بَدَناً لا روحَ فيه، ولي روحٌ بلا بَدَنِ

التفت نحوي وقال: يا عبد الله مَن اتّبع هوى الجسد ابتلي بغربة الروح. . . هنا هتفت ورقاء وكأنها تنوح فزادت من حنين الشيخ، فهرع ينشد:

أفي كلِّ يومٍ غربة ونزوحُ لقد طلّح البينُ القذوفُ ركائبي وأرّقني بالريّ نَوْحُ حمامةٍ وناحت وفرخاها بحيث تراهما

أما للنوى مِن وَنْيهِ فتُريحُ فهل أرين البين وهو طليحُ فَنُحتُ وذو الشجو القديم يَنوحُ ومِن دون أفراخي مَهامِهُ فيحُ

قال: يا عبد الله ألا تحفظ شيئاً في هذا المعنى؟ قلت: بلى، فاسمع:

مُ فُرَداً يبكى على شجنه زادت الأسقام في بَدنِه هاتف يبكى على فننه

يا بعيد الدّار عن وطنه كلّما جَدّ النحيبُ به ولقد زاد الفقاد شجي

شَاقَهُ ما شاقنى فبكى كلنايبكى على سكنه

قلتُ: يا سيدي ما أحببتك والله إلاّ في الله، وما أراني إلا خارجاً معك طالباً صحبتك إن أَذِنْتَ. قال: على أن تقوم بشرطها. قلتُ: وما شرطها؟ قال: ألاّ تطلب حظك في الصحبة. قلت: هذا هيّن. قال: بل ثقيل وسوف أذكّرك بهذا.

قلتُ: اخرج اليوم واستأذن أشياخي. قال: نِعْمَ ما تصنعُ. ولعلّنا نرحل اليوم أو غداً. قلتُ: ألا ننتظر عدة أيام أُخر ريثما نجهّز أنفسنا ونُعِد رَحْلَنا؟ قال: يكفينا من كلِّ ما نحتاج أقله، وحتى هذا القليل قد لا نحتاجه إذ لن يتعذَّر علينا إن شاء الله الحصولُ عليه في طريقنا. قلتُ: أحبُّ أن أحمل معي كتبي فهي عزيزة عليّ. ابتسم الشيخ وقال: رحم الله القائل:

علمي معي حيثما يممتُ يتبعني قلبي وعاءٌ له لا بطن صندوق إن كنت في البيت كان العلم فيه معي أو كنتُ في السوق كان العلمُ في السوق

الكتب يا عبد الله ثقيلة الوزن، هي عرضة للتلف والضياع، ورحم الله ابن حزم حيث قال لمّا أحرق ابن عبّاد كتبه:

فإن تحرقوا القرطاس لا تحرقوا الذي تضمّنه القرطاسُ بل هو في صدري يسير معي حيث استقلت ركائبي وينزلُ إنْ أنزل ويدفَنُ في قبري

وإذا كان لا بدَّ فاختر واحداً يؤنسك في وحشة الطريق عدا كتاب الله الذي هو في صدرك. قلتُ منشرحاً: هو لا آخر غيره، كتاب (الإحياء) لسيدي أبي حامد الغزالي الطوسي. قال: أحسنت يا بنيّ الاختيار، فهو المعلّم لمن لا معلّم له، والمدرسة لمن لا مدرسة له.

تناولنا ما قسم الله لنا من فطور، ثم استأذنتُ الشيخ وخرجت من الدار مسرعاً ميمماً صوب سوق الورّاقين حيث أزفّ هذه البشرى إلى صديقي أبي علي الورّاق، ومن ثم إلى شيوخي أستأذنهم في الخروج للحج في رفقة شيخنا العارف النيسابوري.







## وَدَاعاً سَمَرْقَنْد

وقفت بباب دكان أبي علي الورَّاق وكان موصداً على غير عادته، تعجبت للوهلة الأولى ثم أدركت أنني بكرت في الحضور. انتظرت بعض الوقت، ولم يطل انتظاري حتى ظهر صاحبنا من بعيد وهو يتأبط حزمة من الورق لا أظنها إلا مخطوطات قديمة أو كراريس. سلم أبو عليّ وفتح باب دكانه، وشرع يعدّ الشاي كالمعتاد. أخبرته بعزمي على الرحيل مع الشيخ العارف. التفت نحوي وقال: أتدري يا عبد الله؟ إنه ليحزنني فراقك، ولكن امض لما تحب وما أراك إلا بالغا حاجتك إن شاء الله. قلت: هل تصدق أبا على أنّك أول من قصدته هذا الصباح لأطلعه على ما عزمت؟ قال: كيف لا أصدق ذلك وأنا موضع سرك الذي لا تطيق أن تحفظه في نفسك فتستودعنيه على حبّ مني حيناً وكرها مني حيناً آخر. قلت: سأذكرك أبا علي في سفري كلما وقفت على باب ورّاق. ضحك أبو عليّ وقال: ويحك يا عبد الله، ستذكرني كثيراً إذن! سكت قليلاً ثم قال: ومتى سترحلان إن شاء الله؟ قلت: اليوم آخر النهار أو ربما غداً، تلك رغبة الشيخ.

قال: على بركة الله. مد يده نحو رفّ من الرفوف وأخرج كتاباً بعنوان (صفحات من صبر العلماء على شدائد الطلب والتحصيل). وقال: إنه لأحد فضلاء عصرنا جمع فيه ما وقع عليه من أخبار العلماء والكتاب في مواجهة ما لاقوه من عنت ونصب في طلب العلم.

هو هدية مني إليك. مددت يدي وأخذت الكتاب ولما وقع بصري على اسم مؤلفه قلت لأبي علي: عندي لصاحب هذا الكتاب مؤلف آخر ظريف عنوانه (العلماء العزاب الذين آثروا العزوبة على الزواج) ستجده في داري يمكنك أخذه. وهذا مفتاح الدار أتركها وديعة بين يديك فأنت تعلم أنني قدمت من طوس إلى سمرقند مع والديّ ولا أهل لي هنا فيها بعد وفاتهما. سأتركك الآن لتوديع أشياخي وأصحابي. قال: لا تنس يا عبد الله أن تطلب منهم أن يجيزوك بما تلقيت عنهم من علوم وآداب. لم يكن هذا الأمر ليخطر ببالي لولا أن ذكّرني به أبو علي. كان دائماً يذكّرني ما أنسى. . مسكين أبو علي طالب علم نجيب خانه الخط وعاندته الأسباب، فأعرضت عنه الدنيا وأشاحت عنه بوجهها، فعرف خانه الخط وعاندته الأسباب، فأعرضت عنه الدنيا وأشاحت عنه بوجهها، فعرف ورّاقاً. وعمله في الوراقة يسَّر له ما تعسر على غيره من الوقوف على نوادر الكتب وأصول العلوم. وربما كانت له معرفة ببعض دقائق العلم مما قد يفوت على أكبر الشيوخ والأساتيذ. وما زلت أذكر يوماً قلت له: هذه صنعة لا تورث على أكبر الشيوخ والأساتيذ. وما زلت أذكر يوماً قلت له: هذه صنعة لا تورث إلاً الفقر والهم ماذا لو طلبت غيرها؟ أجابني منشداً:

أنا إن عشت لست أعدم قوتاً وإذا متُّ لست أعدم قسسرا سلَّمت على أبي علي وعانقني في حرارة ثم حوّل عني وجهه وكأنه لا يريد أن تقع عيناي على عينيه المغرورقتين بالدمع.

تركته وسرت في طريقي حتى بلغت مدرسة (شير دار) وتعني بالفارسية: عرين الأسد حيث كان يجلس للتدريس فيها شيخنا شهاب الدين القاضي وشيوخ آخرون من بينهم الشيخ أبو سعيد الزاهد النحوي والشيخ الصالح تقي الدين الأنطاكي دخلت أولاً على الشيخ شهاب الدين فوجدته قد فرغ لتوّه من درسه. جلست إليه وحدّثته بما نويت، وسألته نصحه فقال لي: اجعل خروجك يا بني بنية طلب العلم، فالعلم أشرف ما يطلب المرء واجعله خالصاً لله ولا تطلب به دنيا وإلاً حرمت بركته، واعلم أن الله أراد بك خيراً إذ جعل في طريقك رجلاً صالحاً كالعارف النيسابوري فاغتنم هذه الفرصة وقم على خدمته وتذلّل إليه ولا

تقف حتى يقف ولا تجلس حتى يجلس واجعل علوّ الهمة من شأنك وترفّع عن سفاسف الأمور ولا تنسَ أن في المرء عيوباً يحرص على سترها عن أعين الناس قد يفضحها السفر وطول العشرة، أي بني ستقف في سفرك على معارف وعلوم لن تجدها في الأسفار والدواوين ولا عهد لك بمثلها فإذا وجدتها فوطَّن نفسك على شدائدها ولأوائها لأن العلم أمانة والأمانة تكليف والتكليف ثقل تنوء به السماوات والأرض والجبال ولعل هذا بعض معنى قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْحِبَالِ فَأَبَيْكَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: الآبة 72] قلت: هل أطمع يا سيدي أن تجيزني فيما تلقيته عنك؟ قال: نعم. وهي إجازة صحيحة لأنها إجازة في معيّن لمعيّن. أخرج قرطاساً وقلماً واكتب: بسم الله الرحمن الرحيم والصلاة والسلام على خير من اصطفى وبعد. سألني ابننا البار الطالب النجيب عبد الله المحجوب أن نجيزه فيما تلقاه عنا من علوم شرعية فأجبناه إلى طلبه وأجزناه على الشرط المعلوم بما يلى: سمع منا المذكور في أصول الفقه (الإحكام في أصول الأحكام) للآمدي، ومن أول كتاب (نهاية السّول) للإمام جمال الدين الإسنوي وحتى نهاية مبحث (الإجماع)، وطرفاً من كتاب (شرح اللمع) في الأصول لأبي إسحاق الشيرازي يتضمن مبحث (القياس) و(الاستحسان) و(الاستصحاب). وفي أصول القضاء سمع منا كتاب (تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام) للقاضي ابن فرحون وفي الفقه سمع منا كتاب (الغصب) من اختلاف الفقهاء لابن جرير الطبري، ومختصر القدوري وفتح القدير لابن الهمام في الفقه الحنفي.

أخرج الشيخ خاتمه وختم به الإجازة، فطويتها ووضعتها في جيبي ثم ودعت الشيخ وخرجت. وفي ساحة المدرسة وجدت الشيخ أبا سعيد الزاهد النحوي يتجول في باحة المدرسة بصحبة الشيخ الصالح تقي الدين الأنطاكي. كنت تلقيت على يد الشيخ الزاهد علوم العربية من نحو وصرف وبلاغة، فقرأت عليه ألفية ابن مالك بشرح ابن هشام المسمى (أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك) و(مغني اللبيب عن كتب الأعاريب) لابن هشام أيضاً. وقرأت عليه مالك) و(مغني اللبيب عن كتب الأعاريب) لابن هشام أيضاً.

(الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين البصريين والكوفيين) لابن الأنباري، وسمعت عليه كتاب (الرد على النحاة) لابن مضاء، وكان الشيخ معجباً بجرأته.

وفي أصول النحو سمعت منه الأبواب الخمسين الأولى من كتاب (الخصائص) لابن جنى وأولها باب (القول على الفصل بين الكلام والقول) وآخرها باب: (في أن ما قيس على كلام العرب فهو من كلام العرب) ولفرط ولع الشيخ بالنحو كان يقدمه على كل العلوم، وكثيراً ما كنا نسمعه ينشد:

النحو قنطرة الآداب هل أحد يجاوز البحر إلا بالقناطير

لو تعلم الطير ما في البحر من أدب حنت وأنت إليه بالمناقير إن الكلام بلا نحو يحسنه نبح الكلاب وأصوات السنانير

وسألته مرة عن جمع قنطرة، فعلم مقصدي وقال لي قناطر. ولكنها الضرورة. وكان الشيخ إذا أراد أن يروّح علينا قرأ لنا في (إصلاح المنطق) لأُبي يوسف يعقوب بن إسحاق السِّكّيت. وهو كتاب جليل القدر عظيم النفع، وما زلت أذكر أنه سألني مرة أن آتى له بمثال على الحال تكون جملة فعلية، فقلت: خرج الأمير يتنزه فضحك مني، وقال لمن عن يمينه: هات إصلاح المنطق. فأخذه وقرأ فيه: «ومما تضعه العامة في غير موضعه قولهم: خرجنا نتنزه، إذا خرجوا إلى البساتين. وإنما التنزه التباعد عن المياه والأرياف. ومنه فلان يتنزه عن الأقذار أي: يباعد نفسه عنها. . . » فكان ذلك أول عهدنا وسماعنا بإصلاح المنطق ولحن العوام. وفي علوم البلاغة قرأت عليه شرح السعد المسمى (مختصر المعاني) للتفتازاني، وهو من أفضل كتب المتقدمين في فنه وضع للمبتدئين. وسمعت منه (أسرار البلاغة) لعبد القاهر الجرجاني، وفصولاً من (دلائل الإعجاز) له أيضاً.

أما شيخنا تقى الدين الأنطاكي فقد تلقيت عليه علوم المنطق والكلام وقد سلخت في ذلك نحو أربع سنوات من عمري. ففي المنطق درست عليه شرح السلم للأخضري، و(التقريب لحد المنطق) لابن حزم، (ومعيار العلم) للغزالي. وكان شيخنا الأنطاكي كثير الانتقاد لمنطق أرسطو وقد دفعه ذلك إلى أن يجلس إلى تدريس كتاب (الرد على المنطقيين) لشيخ الإسلام ابن تيمية، وهو

من أعظم الردود على المنطق الأرسطوطاليسي. وفي علم الكلام سمعت منه (المواقف) للعضد الإيجى و(الشامل) في أصول الدين للجويني.

سلَّمت على الشيخين وأخبرتهما بما عزمت، واستأذنتهما في السفر فأذنا لى ودعيا لى بالخير، واستجزتهما فيما تلقيت عنهما، فأجازاني.

تركت مدرسة (شبر دار)، وانطلقت مسرعاً نحو مدرسة (تلاكاي) حيث يعلم شيخنا أبو الحسنات علاء الدين الحائك، فقيه سمرقند ومحدثها. فوجدته وقد تحلق حول تلاميذه وهو يبين لهم أنواع التدليس في الخبر، ومراتب المدلسين، والفرق بين التدليس والإرسال الخفي. تركته حتى انتهى من درسه، واقتربت منه وسلمت عليه، وسألني عن الشيخ العارف وأحواله فأخبرته بما عزمنا عليه وسألته أن يجيزني فيما تلقيت عنه وكنت قرأت عليه في مصطلح الحديث (ألفية العراقي) بشرح السخاوي (والكفاية في علوم الرواية) للخطيب البغدادي، وتدريب الراوي للسيوطي. وفي علم علل الحديث قرأ علينا شرح (علل الترمذي) للحافظ ابن رجب الحنبلي، وفي الجرح والتعديل (الرفع والتكميل) للإمام اللكنوي الهندي.

أجازني الشيخ فيما طلبت منه، وسألته النصح، فقال لي: هل تذكر يا عبد الله أول حديث افتتح به الإمام البخاري جامعه الصحيح؟ قلت: نعم. حديث (إنما الأعمال بالنيَّات وإنما لكل امرئ ما نوى) وأخرجه البخاري في مواضع متعددة من صحيحه، وأخرجه مسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه وأحمد في مسنده. قال: أحسنت. واعلم أن حديث (إنما الأعمال بالنيَّات) هو أحد أربعة أحاديث تدور عليها رحى الإسلام. والنية هي القصد وهو عزيمة القلب. فصحِّح النية واعقد العزم على الإخلاص، واجعل هجرتك إلى الله ورسوله يوفقك الله لما يحبه ويرضاه. واعلم يا بني «أن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يُبق عالماً، اتخذ الناس رؤوساً جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا» وهذا من اتخذ الناس رؤوساً جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا» وهذا من جوامع كلم المصطفى وقد أخرجه الشيخان في صحيحيهما. ولا تنس قوله على المن يرد الله به خيراً يفقهه في الدين» وقوله: «من سلك طريقاً يلتمس فيه علماً

سهَّل الله له به طريقاً إلى الجنَّة» وهذا أخرجه مسلم. أتدري يا عبد الله متى يكون الحسد مشروعاً؟ قلت: أظنه في العلم. قال؛ صدقت ولا يسمى ذلك حسداً وإنما غبطة لأن الحسد هو تمني زوال نعمة المحسود، والغبطة تمني ما عند الآخرين من نعمة مع الدعاء ببقائها لهم. تذكر يا بني قوله على في حديثه الذي أخرجه الشيخان: «لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها».

سكت الشيخ قليلاً ثم قال: سنفتقدك كثيراً يا عبد الله، ولكن عزاءنا أنك ستخرج في رفقة صاحبنا النيسابوري. إنك لمحظوظ. ثم طفق ينشد:

> سافر تجد عوضاً عمن تصاحبه إنى رأيت وقوف الماء يفسده والأُسْدُ لولا فراقُ الغابِ ما قنصت والتِّبر كالتُّرب ملقى في أماكنه فإن تغرّب هذا عزّ مطلبه

وانصب فإن لذيذ العيش في النصب إن سال طاب وإن لم يجر لم يطب والسهم لولا فراق القوس لم يصب والعود في أرضه نوع من الحطب وإن أقام فلا يعلو على الرتب

قلت له: أجزني فيما تلقيت عنك يرحمك الله. قال: أجزتك. ولم أبرح حتى كتب لى إجازة بذلك. ودعت الشيخ وانصرفت أدور في شوارع سمرقند، وأمتع ناظري بمعالمها قبل فراقها. وقفت أمام مدرسة (سرنجان) وتذكرت عهوداً أمضيتها فيها، سقى الله تلك الأيام ما أروعها! تركتها وذهبت إلى مدرسة (سرجند) وهي تقع في وسط المدينة. طفت حولها مرتين، ثم غادرتها ومضيت إلى أطراف المدينة وعند تلة تشرف عليها وقفت ساعة أتأملها، وأنا أنشد:

أيا بانة الغور عطفاً شفيت أحبك من أجل من تعلمين ذكرتك ويا لهفي هل نسبت ليالي أسمرها في ذراك

وإن كننت أكنني وأعنني سواك لسو أنسى أراه كسمسا قسد أراك

وداعاً سمرقند. وداعاً يا أم المغتربين. وداعاً يا عظمة الإنسان وروعة التاريخ.

## الفهرس

| 7. | الإهداء                                                                         |
|----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 9. | تقديم                                                                           |
| 13 | اجتماع العارف النيسابوري بعبد الله المحجوب في سمرقند                            |
| 17 | العَارِفُ النَّيْسَابُورِيّ يَعِظُ أَحَدَ المغْرُورِينَ                         |
| 21 | فِي خَراثِبِ سَمَرقندفي خَراثِبِ سَمَرقند                                       |
| 25 | في سوق الورّاقينفي سوق الورّاقين                                                |
| 29 | عَبْدُ الله المحجُوبِ وقَاضِي سَمَرْقَنْد <sub>ِ</sub>                          |
| 35 | في سوق سمرقندفي سوق سمرقند                                                      |
| 39 | العارِفُ النَّيْسَابُوريُّ يَشْرَحُ كَلْمَةَ التَّوحِيدِ (لا إله إلاَّ الله)    |
| 43 | العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يَكشِفُ عَنْ عِلَّةِ الإِفْسَادِ في الأَرضِ        |
| 49 | العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ البَاحِثُ أَبَداً                                  |
| 53 | السّير في طريق الله                                                             |
| 59 | العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُحَذِّرُ مِن بَعْضِ خُرَافاتِ أَهْلِ الطَّرِيقَةِ |

| نوحٌ الجامعُ القاصّ يهيّج العامَّةَ على عبدِ الله المحجوب                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| العارِف النَّيْسَابُورِيّ يُجيبُ عَلَى أَسْئَلَةِ نُوحِ الجامعِ ويختَبِرُه بلغزٍ فقهيّ 71 |
| الإعْجَابُ بالنَّفْسِ واتَّبَاعُ الهَوَى                                                  |
| فَسَادُ قَوْلِ صَاحِبِ «فُصُوصِ الحِكَمِ» إِنَّ فرعونَ مات مؤمناً 83                      |
| منزلَةُ القُرْبِ مِنَ اللّهِ                                                              |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يفسِّرُ لعبدِ الله المحجوب قَوْلَه تَعالى:                   |
| ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾                                               |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يشرح لعبدِ الله المحجوب طرفاً من فلسفة                       |
| ابنِ طفيل الأندلسيِّ وحكايته عن حيِّ بن يَقظان                                            |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُحَذِّرُ عَبْدَ اللَّهِ المحجوب من أحاديثَ موضوعةٍ          |
| اشتهرت عَلَى أَلْسَنَةِ المتصوِّفَةِ                                                      |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يكمل حديثه عن المقالات الفاسدة عند بعض المتصوِّفة 109        |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُحَدِّثُ عبد الله المحجوب عن بعضِ التآليف                   |
| والمصنّفاتِ                                                                               |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يَكْشِفُ عَن بَعْضِ الخُرَافاتِ                              |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يكْمِلُ حديثَه عن خَتْم الولايةِ والإِنسانِ الكاملِ          |
| والحقيقةِ المحمديَّةِ                                                                     |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يستعرض بعض كتب التصوف النافعة ويستحثّ                        |
| عبد الله المحجوب على قراءتها                                                              |
| الْحَمَالُ والْحَلالُ والْفَادُ الله الله                                                 |

| 145 | عَنِ الغَفْلَة واكْتِشَاف الذَّات                                                          |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 151 | عن مراتبِ اليقينِ                                                                          |
| 157 | عَن المعرِفَةِ وَمَقَامِ العارفينَ                                                         |
|     | العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يشرع في تفسير قولِه تعالى:                                    |
| 163 | ﴿ وَٱتَّـ قُواْ اللَّهُ ۗ وَيُعَلِّمُ كُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيبٌ ﴾      |
|     | العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يَعْرِضُ لأدلَّةٍ واهيةٍ يحتجُّ بها ۚ مَنْ يميلُ إِلَى تفسيرِ |
| 169 | القرآنِ وأحكَامِ الشريعةِ على نَهْجِ أَهْلِ الباطِنِ                                       |
|     | المَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يَجْتمعُ بصَاحِبِهِ القديمِ الشيخِ أَبِي الحَسَنات            |
| 175 | علاءِ اللَّذِينِ الحائكِ فقيهِ سَمَرْ قَندَ ومُحَدِّثِها                                   |
| 181 | عَن العِلْمِ اللَّدُنِّي وَعَلْمِ البَاطِنِ والتَّفْسِيرِ الإِشَارِيِّ                     |
| 187 | العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ والمرَابِي                                                    |
| 193 | في بيتِ الشيخِ علاءِ الدِّين الحَائِك                                                      |
| 199 | عَنْ أَدَبِ الاخْتِلافِ                                                                    |
| 205 | العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُكْمِل حَديثَهُ عَن أَدَبِ الخِلافِ                          |
| 211 | الحديثُ عن أصُولِ الاخْتِلافِ                                                              |
|     | قَاضِي سَمَرْقَنْد الشَّيخ شِهاب الدِّين يستكمل تَمهيدَهُ لِلْحديثِ                        |
|     | عن أصُول الاخْتِلَافِ وأَسْبابِه في حُضُور الْعَارِفِ النَّيْسَابُوري                      |
| 217 | وَرَهْطٍ مِنَ الطُّلَّابِ                                                                  |
| 225 | القَاضِي شِهَابُ الدِّين يَشْرَعُ في بَيَانِ أَسْبَابِ الاختلافِ بينَ الفُقَهَاء           |

| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ يُكْمِلُ مَا بَدَأَهُ القاضِي شهابُ الدِّينِ مِن حَديثٍ |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| عَنْ أَسْبَابِ الاختلافِ بين الفُقَهاء                                               |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِيُّ وَصَحْبه أمام ضَريحِ تَيْمُورَلَنْك في سَمَرْقَنْد      |
| العَارِفُ النَّيْسَابُورِي وعبد الله المحجوب عند دوحة المشتاق                        |
| هاتفٌ يدعو إلى يثرب                                                                  |
| وَ ذَاعاً سَمَ ۚ قَنْد                                                               |