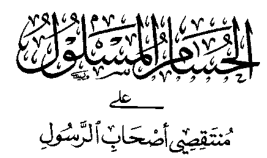
4 Jo مْتَقْصِي أَصْحَابِ ٱلرَّسُولِ تَأْلِيْنَ *ۿ*ڐڹڹۣڠؘڡؘۯٲڂڞٛڗؚڡۣٵٞڵۺۧؠ۠؉ۣؠؚڹ حرق (D94. - C) دِرَاسَتَهُ وَتَحْقِيق محزن تجريب لمفرني مُوْسَسَلُمُ الْرِسَالُ بِالْسَرِون







بشم الله الرَّحْمَز الرَّحِب

انتشار بألواد الطيف

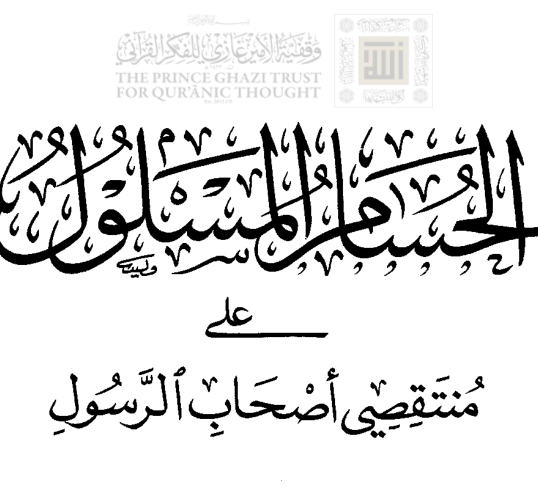
بتميع الجفوق تجفوطة لليناس تر الظبعت والأولحس ۲۶۰۰۸ ه. ۲۰۶۹

ISBN:9953-32-350-X

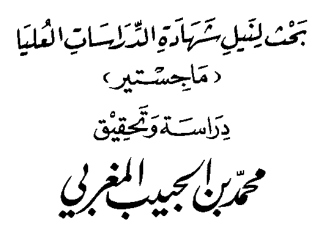
حقوق الطبع محفوظة © ٢٠٠٨م لا يُسمح بإعادة نشر هذا الكتاب أو أي جزء منه بأي شكل من الأشكال أو حفظه ونسخه في أي نظام ميكانيكي أو إلكتروني يمكِّن من استرجاع الكتاب أو أي جزء منه. ولا يُسمح باقتباس أي جزء من الكتاب أو ترجمته إلى أي لغة أخرى دون الحصول على إذن خطى مسبق من الناشر .  $(\mathbf{1})$ 

مۇس سەل الرسال تاشرون صيف : 30597 ستتروت ليسنان هـ ٥٤٦٧٢٠ - ٥٤٦٧٢٠ - ٥٤٦٧٢ فأحصم : ٥٤٦٧٢٢ ( (٩٦) ۱۱۷٤۲۰: · · ۱۱۷٤۲۰ Resalah **Publishers** Tel: 546720 - 546721 Fax: (961) 1 546722 P.O.Box: 117460 Beirut - Lebanon E-mail:

resalah@resalah.com Web site: Http://www.resalah.com







مؤسسة الرسالة ناشرون





مع تحيت إخواتكم في الله ملتقى أهل لحديث ahl al h deeth.com خزانة لترات العربي khizan a.co.nr خزانة المذهب لحتيلي h an ab ila.blog spot.com خزانة لمذهب الملكي malikiaa.blog spot.com تقيدتنا مذهب السلف الصالح أهل لحديث akid atu na.blog spot.com القول الدسن مكتب الكتب الصوتية المسموعة kawlhassan.blog spot.com

|                                                | 0 105500 |  |
|------------------------------------------------|----------|--|
|                                                |          |  |
|                                                |          |  |
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ÀNIC THOUGHT |          |  |
| FURQURAINIC I HUUGHI                           |          |  |

تمهيد

تمهيد

٥

إِنَّ الحمدَ لله نحمدُه ونستعينُه ونستغفرُه، ونعوذ بالله من شرور أنفسناً، ومِنْ سيِّتاتِ أعمالِناً، مَن يهده الله فلاَ مُضِلٌّ له، ومَن يُضلل فلاَ هادي له، وأشهدُ ألَّا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله، أمَّا بعد؛ فإنَّ خير الحديث كتابُ الله تعالَى، وخيرَ الهدي هديُ محمد ﷺ، وشرَّ الأمور محدثاتها، وكلَّ محدثةٍ بدعة، وكلَّ بدعةٍ ضلالة، وكلَّ ضلالةٍ في النار.

وبعد، فإنَّ الله تعالَى أرسل رسولَه بالهدى ودين الحقَّ؛ ليُظهره على الدّين كله ولو كره الكافرون و المشركون؛ أرسله والنَّاس في جاهليةٍ وضلالةٍ عمياءً، صمَّاءَ بَكماءً، لَا يَرْعَوْنَ لله حقًّا، ولَا يحفظون له حدوداً، ولا يعرفون له حلالاً ولا حراماً؛ يجعلون لله الأنداد، و يَئِدُونَ الأولاد، ويظهرون في الأرض الفساد، ﴿ظُلُمَتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أَخْرَجَ بِحَدَّهُ لَمْ يَكَدُ بَرِبَهَأُ وَمَن لَزَ يَجْعَلِ ٱللَهُ لَهُ نُوْرًا فَمَا لَهُ مِن نُوْرٍ ﴾ [الـنـور: ٤٠]، فـأخـرجـهـم هـذا الرسولُ الكريم، عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم ـ بإذن الله تعالى ـ من ظُلُمَاتِ الجاهليَّةِ و ظُلمِها، إلى نور الإسلام وعدلِه، فأمسك بحُجَزهم عن النيران، وأخذ بأيديهم وسواعِدِهم إلى الجنانِ، جاءهم بالإسلام غضّاً طريّاً، نَقِيّاً صافياً، لَا تشوبُه شائبة، ولا يُعَكِّرُ صَفوه غائلة (١)، ثم لم يمض إلى ربّه، حتّى أكمل الله به الدّين، وأوضح به السّبيل، فلا يزيغ عن نهجه إلا من رضى بالهَلَكَة، ولَا يرغب عن سنّته إلَّا من سَفِهَ نفسه؛ وقد جرت على أمَّتِهِ سنَّة الله التي لَا تتخلُّفُ في الأمم، فظهر بعده عليه الافتراقُ والشِّقاقُ، وتحقق مصداقُ: «لَتَتَبعُنَّ سَنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ، شِبْرًا بِشِبْرٍ، وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا فِي جُحْرِ ضَبٍّ لاتَّبَعْتُمُوهُمْ»<sup>(٢)</sup>، فظهرت الفرقُ تترَى، وتشعّبت

- الغائلة: الأمرُ المُنكرُ، والغَوَائِلُ الدَّوَاهِي «لسان العرب»: (١/ ٥٠٧)، مادة غول.
- (٢) أخرجه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل: ٣٤٥٦ و مسلم \_ واللفظ له ـ في كتاب العلم : ٢٦٦٩ ؛ كلاهما عن أبي سعيد الخدري رضي مرفوعاً.

مِللٌ ونحلٌ شتى، فخرجت الخوارجُ المَارقة، وتَشَيَّعت الشَّيعة الغالية، واعتزلت المعتزلة الضَّالة... ولا يأتي على النَّاس زمانٌ إلَّا والَّذي بعده شرُّ منه<sup>(1)</sup>؛ ألاَ وَإِنَّ مِنْ شرّ الفرق التي ابتلِيَتْ بها هذه الأمّة، ومِنْ أبعدِها عن الحقّ، وَأَوْغَلِها في الضَّلال: فرقة الإسماعيلية، وقد تصدَّى لَها العلماء منذ ظهورها بالرَّد والبيان، وأوضحوا زيغَها بالسَّنَة والقرآنِ، فكان من جُملة ذلك كتاب: «الحُسَامُ المَسْلول، عَلى مُنْتَقِصِي أَصْحَابِ الرَّسُول»، لمؤلفه: محمد بن عمر اليَمَنِيّ الحَضْرَمِيّ (ت: ٩٣٠هـ)، المشهور ببَحْرَق؛ ونظرا لأهميَّة موضوعِ هذا الكتابِ وشُهْرَةٍ مُؤَلِّفِهِ، اخترت خدمته، ونهجت في ذلك الخطّةُ التاليةَ:

- أولا: قسم الدراسة وتحته ثلاثة فصول: الفصل الأول: فضلُ الصّحابة في، وحُكمُ سَابِّهم، وَجُهودُ العلماءِ في الذبِّ عنهم وتحته ثلاثة مباحث: المبحث الأول: بيانُ فضلِ الصّحابةِ في ومنزلتِهم مِنَ الدِّين والواجبِ في حقهم وتحته ثلاثة مطالب: (1) تعريف الصحابي (1) تعريف الصحابي (2) بيان فضل الصحابة ومنزلتهم من الدِّين (2) بيان الواجب في حق الصحابة (2) بيان الواجب في حق الصحابة في، و ما يستحقه مِنَ العقوبة
  - وتحته ثلاثة مطالب:

حكم سب الصحابة

(١) أخرج البخاري في كتاب الفتن، باب لا يأتي زمان إلا الذي بعده شر منه: ٧٠٦٨، عن الزبير بن عدي قال: أتينا أنس بن مالك ﷺ، فشكونا إليه ما يلقون من الحجّاج، فقال: اصبروا! فإنه لا يأتي عليكم زمان إلا والذي بعده أشر منه حتى تلقوا ربكم، سمعته من نبيكم ﷺ.

تمهيد

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (۲ CTHOUGHT

۳) عقوبة ساب الصحابة

المبحث الثالث: جُهودُ العلماء في الرَّدَّ على الطَّاعنين في الصِّحابة اللَّ

 ۱) ردود على الطاعنين في الصحابة ٢) مؤلفات في فضل الصحابة

٣) مؤلفات في مختلف الفنون تطرقت لفضائل الصحابة، أو الردعلى أعدائهم الفصل الثاني : التّعريفُ بالشّيعةِ، وبا لإماميّةِ، وبا لإسماعيليّةِ وتحته أربعة مباحث : المبحث الأول : التّعريفُ بالشّيعة وفرقِها

وتحته مطلبان:

- ۲) تعريف الشيعة لغة واصطلاحا
  - ٢) فرق الشيعة

المبحث الثاني : التّعريفُ بالشّيعة الإماميّة وفرقِها وتحته مطلبان :

۱) التعريف بالشيعة الإمامية
 ۲) فرق الشيعة الإمامية

المبحث الثالث: التّعريفُ بالإسماعيليّة: أسماؤهم، وعقائدهم، وأسس دعوتهم وتحته ثلاثة مطالب: ١) أسماء الإسماعيلية

- ۲) عقائد الإسماعيلية
- ٣) أسس دعوة الإسماعيلية

المبحث الرابع : تاريخُ الدّعوةِ الإسماعيليّة، وانتشارها في اليَمن وتحته مطلبان: ا) تاريخ ظهور الإسماعيلية ٢) انتشار الدعوة الإسماعيلية في اليمن الفصل الثالث: التّعريف بالمؤلِّفِ، وبكتابهِ، و بالنسخ المعتمدة وتحته مىحئان: المبحث الأول: التّعريفُ بالمؤلفِ وبعصره وتحته مطلبان: ١) التعريف بالمؤلف: أ) اسمه ونسبه ومولده، ب) نشأته العلمية ورحلته، ج) كرمه ومنزلته العلمية، د) مؤلفاته، هـ) وفاته. ٢) التعريف بعصر المؤلف المبحث الثاني: التعريفُ بالكتاب وبالنسخ المعتمدة وتحته مطلبان: التعريف بالكتاب: أ) اسمه ونِسْبَته، ب) موضوعه، ج)سبب تأليفه، د) منهج المؤلف فيه. التعريف بالنسختين المعتمدتين : أ)النسخة المغربية : وإليها الإشارة بـ «م» ب)النسخة الهندية : وإليها الإشارة بـ «هـ» ثانيا: قسم التحقيق ويشمل النص محققاً وفق المنهج الآتي ذكره:

٨

تمهيد

منهجي في التحقيق؛

١- بَيَّضْتُ نَصَّ الكتاب كاملاً، مراعياً في ذلك علامات الترقيم.
 ٢ - قابلت بين النسختين ناهجاً المنهج الآتي :
 - جعلتُ النسخة المغربية هي الأصلَ في المقابلة لجودتها.

ـ ما كان من زيادة في النسخة الثانية الهندية، ممَّا لا يُؤَثّر في السّياق جعلته بين معقوفتين؛ وإلَّا أشرت إلى الزيادة في الحاشية.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ـ ما كان من اختلاف بين النسختين فإني أُثبت ماَ في النسخة المغربية، وأشير إلى ما في النسخة الهندية في الحاشية، إلَّا إذا ترجح لي ماَ ورد في النسخة الثانية فإني أثبته في الأصل، وأشير إلى ما في النسخة الأولى في الحاشية.

١- قمت بشكل الآيات القرءانية، والأحاديث النبوية، والكلمات المُشكِلة.

٢- قمت بتخريج الآيات التي يذكرها المؤلف \_ برواية حفص عن عاصم \_ ذاكراً السورة ورقم الآية.

٣\_ قمت بتخريج الأحاديث و الآثار مراعياً في ذلك ما يلي :

- أكتفي بعزو الحديث إلى الصحيحين أو أحدهما إن كان فيهماً أوفي أحدهما ، معتمدا في ذلك على تلقي الأمة لهما بالقبول، ومستغنياً بذلك عن التطويل.

ـ إن لم يكن الحديث في أحد الصحيحين، خرّجته من باقي الكتب التسعة، ولا أخرج عنها، إلَّا لعدم وجود الحديث فيها، أو للحاجةإلى تقوية الحديث، أو للاستئناس بإخراج مَن اشترط الصحة غير البخاري ومسلم.

ـ أشير إلى المتابعات بنجمة واحدة \*، وإلى الشواهد بنجمتين \*\*.

- أذكر في تخريج الحديث من الكتب التسعة : الكتاب، والباب، ورقم الحديث؛ إلّا بالنسبة لصحيح مسلم فإني لا أذكر الباب لما علم من كونه لم يبوب كتابه، و بالنسبة لمسند الإمام أحمد أذكر رقم الحديث فقط.

\_ إذا خرجت الحديث من غير الكتب التسعة اكتفيت بذكر رقم الحديث، أوالجزء و الصفحة. ١٠ المسلول المعاد ا معاد المعاد المعا

٦ \_ قمت ببيان ما ورد في النص من لفظ غريب، أو تحديد مكان، أو ترجمة عَلَمٍ غيرِ مشهور.

٧\_ عَزَّزْتُ كلام المؤلف بما وقفت عليه من كلام غيره من أهل العلم الذين تعرضوا لرَدِّ شبه الشيعة.

هذا؛ وأسأل الله ٢ أن يتقبل مني جُهدَ المُقِلِّ، وأن يتجاوز عن الخطإ والزلل، إنه سميع مجيب.





*L* 

قسم الدراسة 11 FOR QUR'ANIC THOUGHT قسم الدراسة الفصل الأول فضل الصّحابة رضي، وحُكمُ سَابِهِم، وَجُهودُ العلماءِ في الذب عنهم المبحث الأول: بيانُ فضلِ الصّحابةِ رضي ومنزلتهم مِنَ الدّين، والواجبِ في حقهم المبحث الثاني: حُكُمُ مَنْ سَبّ الصّحابة عَلَى، و ما يستحقه مِنَ العقوبة المبحث الثالث: جُهودُ العلماء في الرَّدّ على الطّاعنين في الصّحابة رضي الم

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT الفصل الأول

فضلُ الصّحابة، وحكمُ سّابَّهم، وجهودُ العلماء في الذبّ عنهم المبحث الأول: بيانُ فضلِ الصحابة، ومنزلتِهم من الدين، والواجبِ في حقهم<sup>(۱)</sup> ١- تعريف الصحابي:

أ\_لغة:

الصحابي:من صَحِبَهُ يَصْحَبهُ صُحْبة، و صَحَابة. وصَاحَبَهُ: عاشَره. والصَّاحِب: الـمُعاشِر. والـجمع: أصحاب، وأصاحيب، وصُحْبان، وصِحاب، و صَحْب، وصَحابة، و صِحابة؛ ولفظ «الصحابة» في الأصل مصدر، ولم يجمع فاعل على فعالة ـ بفتح الفاء ـ إلا هذا الحرف<sup>(۲)</sup>.

ب \_ اصطلاحاً :

عن عليّ بن المديني(ت**٢٣٤هـ)**: «من صَحِب النبيّ ﷺ، أو رآه ولو ساعةً من نهاٍر، فهو من أصحاب النبيّ ﷺ<sup>(٣)</sup>.

وعن أحمد(ت٢٤١هـ): «كلُّ مَن صَحِبه سَنَةً أو شهراً أو يوماً أو ساعةً، أو رآه، فهو من أصحابه، له من الصُّحبة على قدر ما صحبه، وكانت سابقته معه، وسمع منه، ونظر إليه»<sup>(2)</sup>.

وقال البخاري (ت٢٥٦هـ): «من صَحِب النبيَّ ﷺ أو رآه من المسلمين فهو من أصحابه» <sup>(٥)</sup>.

- (١) ليس المقصود بهذا المبحث التفصيل في ذكر الآيات والأحاديث التي تنص على فضل الصحابة رهم ، فإن المؤلف رحمه الله قد ذكر من ذلك طائفة طيبة، فلا أرى فائدة في إعادة ذلك هنا، وإنما المقصود بيانُ مكانتِهم من الدين إجمالا، و بيانُ عقيدة أهل السنة والجماعة فيهم، وما أجمعوا عليه من التعظيم والتقدير لجميعهم.
  - (٢) انظر «لسان العرب»: (١/ ٥١٩)، و«مختار الصحاح» ص١٤٩: مادة صحب.
    - (٣) «فتح الباري»: (٧/ ٥).
    - (٤) «الكفاية في علم الرواية» ص ٦٩.
  - (٥) قال في أول كتاب المناقب من «صحيحه» : (٧/ ٢) باب فضائل أصحاب النبي على منه ذكر هذا التعريف.

الفصل الأول: فضل الصحابة 🚽 👘

THE PRINCE GHAZI TRUST

قال الحافظ ابن حجر (ت٣٥٨هـ): «... قول البخاري: (من المسلمين) قيْدٌ يخرج به مَن صحِبه أو من رآه من الكفّار، فأما من أسلم بعد موته منهم فإن كان قوله: (من المسلمين) حالاً، خرج مَن هذه صفته وهو المعتمد. ويَرد على التعريف مَن صحِبه أو رآه مؤمناً به ثم ارتد بعد ذلك، ولم يَعُد إلى الإسلام فإنه ليس صحابياً اتفاقاً، فينبغي أن يزاد فيه: (ومات على ذلك)... فلو ارتد ثم عاد إلى الإسلام، لكن لم يره ثانياً بعد عَوْده، فالصحيح أنه معدود في الصحابة لإطباق المحدثين على عَدِّ الأشعث بن قيس ونحوه ممن وقع له ذلك، وإخراجهم أحاديثهم في المسانيد» <sup>(1)</sup>.

ولذلك قال الحافظ في تعريف الصحابي: «هو من لقي النبيَّ صلَّى الله تعالَى عليه وآله وسلم مؤمناً به، ومات على الإسلام، ولو تَخَلَّلَت رِدَّة في الأصح» <sup>(٢)</sup>.

واشترط بعضُ الأصوليين في الصحابي طولَ المجالسة، ولم يكتفوا بمجرد الرؤيةِ أو اللّقاءِ؛ غير أنهم لم يُوافَقوا على ذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية(ت٧٢٨هـ): «والأصحاب جمع صاحب، والصَّاحب اسم فاعل من صَحِبه يصحَبه، وذلك يقع على قليل الصَّحابة وكثيرها؛ لأنه يقال: صَحِبته ساعة، وصحبته شهرًا، وصحبته سنة، قال الله تعالى: ﴿وَالضَاحِبِ بِٱلْجَنَبِ﴾ [النساء: ٣٦] قد قيل: هو الرفيق في السفر، وقيل: هو الزوجة؛ ومعلوم أنّ صحبة الرفيق وصحبة الزوجة قد تكون ساعة فما فوقها، وقد أوصى الله به إحساناً ما دام صاحباً، وفي الحديث عن النبيﷺ: «خَيْرُ الأَصْحَابِ عِنْدَ الله خَيْرُهُمْ لِصَاحِبِهِ، وَخَيْرُ الجِيرَانِ عِنْدَ الله خَيْرُهُمْ لِجَارِهِ»<sup>(٣)</sup>، وقد دخل في ذلك قليلُ الصَّحبة وكثيرُها، وقليلُ الجِوار وكثيرُه»<sup>(3)</sup>.

وقال الحافظ ابن حجر بعد تعريف البخاري للصحابي: «يعني أن اسم صُحبة

- «فتح الباري»: (٧/٤).
- (۲) «شرح النخبة» ص۱٤۹.
- (٣) أخرجه الترمذي عن عبد الله بن عمرو في كتاب البر والصلة، باب ما جاء في حق الجوار:
   ١٩٤٤، وقال: هذا حديث حسن غريب؛ وأحمد: ٢٥٦٦، و صححه أحمد شاكر في تعليقه على «المسند»: (١٠/ ١٠٠ ـ ١٠١)؛ وأخرجه الحاكم: ١٦٢٠ ـ ٧٢٩٥ وصححه على شرط الشيخين،
   ووافقه الذهبي. وصححه الألباني في «السلسلة الصحيحة»: ١٠٣.

(٤) «الصارم المسلول»: (٣/ ١٠٧٢ ـ ١٠٧٧).

النِّبِيُّ ﷺ مُستحَقٌّ لمن صحبه أقلّ ما يطلق عليه اسم الصحبة لغة ، وإن كان العُرف يخص ذلك ببعض الملازمة، ويطلق أيضاً على من رآه رؤية ولو على بعد، وهذا الذي ذكره البخاري هو الراجح» <sup>(1)</sup>.

وقال السُّيُوطي(ت٩١١هـ): «ورُدَّ (أي: القول باشتراط طول المجالسة) بإجماع أهل اللغة على أنه (أي: لفظ الصحابي) مشتق من الصُّحبة، لا من قَدْر منها مخصوص، وذلك يُطلق على كل مَن صَحِبَ غيرَه قليلاً كان أو كثيرًا، ويقال: صَحِبْتُ فلانًا حولاً، وشهراً، ويوماً، وساعةً» <sup>(٢)</sup>.

٢ \_ بيانُ فضلِ الصّحابة، ومنزلتِهم من الدّين:

إنّ صحابة رسول الله ﷺ جاء الثناء عليهم في السّنة و القرآن، وجرى مدحُهم على كل لسان، و مَلاً حبُّهم كلَّ جنان، ولم يخالف في ذلك إلا أهل الضلال والطغيان، كيف لا ؟! وهم الذين «سمحت نفوسهم ، بي بالنفس، والمال، والولد، والأهل، والدار؛ ففارقوا الأوطان، و قتلوا الآباء والإخوان، و بذلوا النفوس صابرين، و أنفقوا الأموال محتسبين، وناصبوا من ناوأهم متوكّلين، فآثروا رضاء الله على الغَناء<sup>(٣)</sup>، و الذلَّ على العزّ، و الغربة على الوطن<sup>(٤)</sup>...هم الذين تولىّ الله شرحَ صدورهم، فأنزل السكينة على قلوبهم، وبشّرهم برضوانِه ورحمتِه فقال: ﴿ يُبَيَّرُهُمَ رَبُّهُم بِرَحْمَة مِنْهُ وَرَضَوَنِ اللتوبة: ٢١]، جعلهم خيرَ أمّة أخرجت للنّاس، يأمرون بالمعروف، وينهون عن المنكر، ويطيعون الله ورسوله؛ فجعلهم مثلاً للكتابيّين، لأهل التوراة والإنجيل.خيرُ الأمم أمته، وخيرُ القرونِ قرنُه. يرفع الله من أقدارهم؛ إذ أمَر الرّسولَ عليه الصلاة والسلام بمشاورتهم؛ لِمَا عَلِمَ من صِدقهم و صِحَة إيمانهم، و خالِص مَوَدَّتِهم، ووُفُور عقلهم، ونَبَالَة رأيهم، وكمالِ نصيحتِهم، وتَبَيُّنِ أمانتِهم في أنهم مو خيري.

- «فتح الباري»: (٣/٧).
- (۲) «تدريب الراوي»: (۲/ ۲٦٩).
- (٣) الغَناء بالفتح والمد النفع «مختار الصحاح» ص٢٠٢ أي: آثروا رضى الله عزّ وجلّ على المنافع الدنيوية.
  - (٤) ولهذا أغناهم الله تعالى، وأعزهم، وأبدلهم بوطنهم صحبة نبيه ﷺ.
  - (0) «الإمامة و الرد على الرافضة» لأبي نعيم الأصبهاني ص ٢٠٩ ـ ٢١١ بتصرف يسير.

الفصل الأول: فضل الصحابة

وإنّ مِمَّا يدلّ على منزلة الصّحابة وعُلُوٌ مكانتهم من الدّين، أنّهم هم الذين بَلَّغونا إيَّاه، فكانوا هم الواسطة بيننا و بين رسول ربنا ﷺ. وهل الدِّينُ إلا قرآنٌ و سنة ؟! وهل يمكنُ أنْ يبلُغَنَا شيءٌ من ذلك متصلا إلى نبيِّنا من غير طريقِهم ؟! فلذلك عُلم أنَّ مَنْ طعن في الصّحابة أو أرادهم بسوء، إنما أراد الإسلام ونبيَّ الإسلام ﷺ، فلما عجز عن ذلك؛ تناولَهم بالسَّب ليعودَ على الدِّين بالبطلان.

قال إمام دار الهجرة الإمامُ مالك (ت١٧٩هـ) : «إنما هَؤلاءِ أقوامُ أرادوا القدْحَ في النبيّ ﷺ، فلم يُمْكِنْهُمْ ذلك، فقدحوا في أصحابه حتى يقال: رَجُلُ سُوءٍ كان له أصحاب سوء، ولو كان رجلا صالحا لكان أصحابُه صالحين»<sup>(١)</sup>.

و قال رأس أهل السنة في زمانه، أحمد ابن حنبل(ت٢٤١هـ): «إذا رأيتَ أحدًا يذكر أصحابَ رسولِ الله ﷺ بسوءٍ فاتَّهِمْهُ على الإسلام»<sup>(٢)</sup>.

ولله ذرُّ أبي زرعة<sup>(٣)</sup> الإمام (ت٢٦٤هـ)، إذ قال ولَنِعْمَ ما قال: «إذا رأيتَ الرَّجلَ ينتقصُ أحدًا من أصحاب رسولِ الله ﷺ فاعلم أنَّه زنديق؛ وذلك أنَّ الرَّسولﷺ عندنا حقَّ، والقرآن حق، وإنماً أدّى إليناً هذا القرآن والسنن أصحابُ رسول الله ﷺ، وإنما يريدون أن يُجَرِّحُوا شِهودَنا ليُبْطِلوا الكتابَ و السّنة، و الجرحُ بهم أولى، وهم زنادقة»<sup>(٤)</sup>.

ورحم الله هذا الإمام، فقد بَصَّرنا أنَّ هؤلاء الذين هاجموا الحُوَّاس، إنما أرادوا البيت، فالبيتُ الإسلام، وحُرَّاسُه الصحابة الكرام؛ وبَصَّرنا أن هؤلاء اللِّئام أقبلوا بِمَعَاوِلِهِم يحفرون في قواعد البنيان، ليَخِرَّ علينا السقف من فوقنا، فلاَ تقوم لنا قائمة أبدًا و لا كيانٌ؛ و لَكنْ هَيهاتَ هَيهاتَ!! لا يكون ذلك أبداً والدِّين في صيانةِ الملكِ الدَّيَّان.

- (۱) «الصارم المسلول»: (۳/ ۱۰۸۸ ـ ۱۰۸۹).
- (۲) «الحجة في بيان المحجة» لقوام السنة الأصبهاني: (۲/ ۳۹۷).
- (٣) هو عبيد الله بن عبد الكريم بن يزيد بن فروخ أبو زرعة الرازي محدث الرّي، إمام حافظ ثقة مشهور انظر تقدمة «الجرح والتعديل» ص٣٢٨، و«السير»: (١٣/ ٦٥)، و«التقريب»: ٣٤٤٥ . (1) (
  - ٤) «الكفاية في علم الرواية» ص٦٧.

وما أحسن ما قال أبو العباس القرطبي<sup>(1)</sup> (ت٦٥٦هـ): «من المعلوم الذي لا يُشكُّ فيه أنَّ الله تعالى اختار أصحابَ نبيِّه لنبيِّه ﷺ، ولإقامةِ دينِه؛ فجميع ما نحن فيه من العلوم، والأعمال، والفضائل، والأحوال، والمتملّكات، والأموال، والعِزِّ، والسُّلْطان، والدينِ، والإيمانِ، وغير ذلك من النِّعمِ التي لا يُحْصيها لِسانٌ، ولا يَتسِعُ لتقديرها زمانٌ، إنما كان بسببهم؛ ولَمَّا كان ذلك، وجبَ علينا الاعترافُ بحقوقِهم، والشُّكرُ لهم على عظيم أياديهِم، قيامًا بما أوجبهُ الله تعالى من شُكر المُنعمِ، واجتنابًا لِمَا حَرَّمه من كُفران حَقِّه»<sup>(٢)</sup>.

نعم ! صحابة رسول الله ﷺ هم الذين أدَّواْ إلينا الدّينَ كلَّه، دِقَّه وجِلَّه، بهم قام، و به قاموا، و في سبيلِه أُزْهِقَت منهم الأرواحُ، وسُفِكت منهم الدّماءُ، فلم يمت آخرهم حتّى بلغ الإسلام الآفاق.

أَفَيَحِقُّ لنا بعد ذلك نَبْرُهُم بِبِنْتِ شَفة ؟! أو الحَطُّ منهم لزلَّةٍ أو هفوةٍ؟! وما نحن إلَّا قطرات من بحارِ حسناتهم، و فتاتٌ من جرابِ زادِهم إلى ربِّهِم، من مَعِينِهِم نَرْتَوي، وبآثاِرهم نقتدي، و الله لولا الله ثم جهادُهم مع نبيّهم ما تصدقنا و لاَ صلَّينا، ولاَ صُمنا لله يومًا ولا حَجَجْنا، أفيحق لمثلِنا أن يتكلم في مثلهم؟! قد ضَلَلْنا إذاً و ما نحن من المهتدين، وما قَدَرْنا القوم حقَّ قَدْرِهم، ولا عرفنا قَدْرَ أنفسِنا من أنفسِهم ؛ إن المتكلم فيهم أعظم جُرماً من الذي يغتابُ أمّه ويذكرُ مساوئها، و يتتبّع عوراتِها لينشرها، بعدما كان بطنُها له وعاءاً، وثديُها له سقاءاً، وكابدت في سبيله البلاء بعد البلاء، حتى إذا استد عضُدُه، وقَويَ ساعدُه، و أبان عنه لسانه، قال ما قال، ولبئس ما قال؛ فمن أشد لؤماً مع الخلق ممن هذا حاله؟ ومن أضل في الناس ممن هذه سبيله ؟ فهذا مثل الطاعنين على

(۱) هو ضياء الدين، أحمد بن عمر بن إبراهيم بن عمر، الأنصاري المالكي الفقيه، عرف بابن المزين، من أعيان فقهاء المالكية. نزل الإسكندرية واستوطنها ودرس بها، وكان من الائمة المشهورين والعلماء المعروفين، جامعا لمعرفة علوم منها: علم الحديث والفقه والعربية وغير ذلك، وله على كتاب «صحيح مسلم» شرح أحسن فيه وأجاد سماه «المُفهِم»، وهو شيخ أبي عبد الله القرطبي صاحب تفسير: «الجامع لأحكام القرآن» «الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب» و«الموابي معرفة أعيان فروبي من الائمة المشهورين والعلماء المعروفين، جامعا لمعرفة علوم منها: علم الحديث والفقه والعربية وغير ذلك، وله على كتاب «صحيح مسلم» شرح أحسن فيه وأجاد سماه «المُفهِم»، وهو شيخ أبي عبد الله القرطبي صاحب تفسير: «الجامع لأحكام القرآن» «الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب» لابن فرحون: ترجمة ١٢٦، و«السير»: (٢٣ ٣٢٣).

الفصل الأول: فضل الصحابة

الصحابة الكرام، و إن فيه لعبرة وذكرى للأنام، ﴿لِلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْاَخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءَ ۖ وَلِلَهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُوَ ٱلْعَذِيزُ ٱلْحَكِيمُ﴾ [النحل: ٦٠].

٣ ـ بيان الواجب في حق الصحابة:

إذا تبيَّن فضلُ الصّحابة، وعُرِفت منزلتهم العظيمة من الدِّين، فإنَّ مِن حقِّهم علينا: أ ـ مَحَبَّتُهم بالجنان، والثناء عليهم باللسان، واتباعهم بإحسان. ب ـ الإمساكُ عن زلاَّتِهم وهفواتِهم، والتِمَاسُ المخارج لهم، والاستغفارُ لَهم. ج ـ تبرئتهم مما ألصق بهم من الإفك والبهتان، والتبرُّؤُ مِمن يعاديهم، أو يتعرضُ لهم بسوء.

هذه عقيدةُ أهل السنة والجماعة قاطبة، على اختلاف مذاهبِهِم الفقهيةِ.

قال الطَّحَاويّ الحَنفيّ (ت٢٢١هـ): «ونُحبُّ أصحاب رسول الله صلَّى الله عليه وعلى آله وسلم، ولا نُفْرِط في حبِّ أحدٍ منهم، ولا نَتَبَرَّأ من أحدٍ منهم، ونُبْغِضُ من يبغضُهم، وبغير الخير يذكرُهم، ولا نذكرُهم إلاّ بخير، وحبُّهم دينٌ وإيمانٌ و إحسانٌ، و بُغضُهم كفرٌ و نفاقٌ وطغيانٌ ... ومن أحسنَ القولَ في أصحابِ رسول الله صلّى الله عليه وعلى آله وسلم، و أزواجِه الطاهراتِ من كلِّ دَنَسٍ، و ذرِّيتِهِ المُقَدَّسِينَ من كلِّ رجْسٍ، فقد بَرئ من النِّفاق»<sup>(1)</sup>.

وقال ابنُ أبي زيدٍ القيروانيّ المالكيّ (ت٣٨٦هـ): «... و أن لا يُذكرَ أحدٌ من أصحابِ الرسولِ ﷺ إلاَّ بأحسنِ ذكر، والإمساكُ عَمَّا شجرَ بينهم، و أنَّهم أحقُّ النَّاس أن يلتمسَ لهم أحسنُ المخارجِ، وَيُظَنَّ بهم أحسنُ المَذاهبِ»<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن عبد البرَّ المالكيِّ (ت٤٦٣هـ): «... ونحن وإن كان الصحابة رضي قد كُفِينا البحثَ عن أحوالِهم؛ لإجماع أهلِ الحقِّ من المسلمين ـ وهم أهل السَّنة والجماعة ـ على أنَّهم كلَّهم عدولٌ، فواجبٌ الوقوفُ على أسمائِهم، والبحثُ عن سيرِهم وأحوالِهم؛ ليُهْتدَى بهديِهم، فهم خيرُ من سُلِكَ سبيلُه، واقْتُدِيَ بِه...»<sup>(٣)</sup>.

- «العقيدة الطحاوية» مع شرحها لابن أبي العز ص٤٦٧ \_ ٤٩٠.
- (٢) مقدمة «الرسالة» ص١٥٣ مع شرحها : «قطف الجني الداني» للشيخ عبد المحسن العباد.
  - (۳) مقدمة «الاستيعاب»: (۱۹/۱).

وفعيتا المتري وكالف والعراق

وقال القاضي عياض (ت٤٤٤هـ): «ومِن توقيره وبره قبر توقير أصحابه وبرُّهم، ومعرفة حقهم، والاقتداء بهم، وحسنُ الثناء عليهم، والاستغفار لهم، والإمساك عمَّا شجر بينهم، ومعاداة من عاداهم، والإضراب عن أخبار المؤرخين وجهلة الرواة وضُلاَّل الشيعة والمبتدعين القادحة في أحد منهم، وأن يلتمس لهم فيما نُقل عنهم من مثل ذلك فيما كان بينهم من الفتن أحسن التأويلات، ويُخَرَّج لهم أَصُوب المخارج؛ إذ هم أهلً لذلك، ولا يُذكر أحد منهم بسوء، ولا يُغْمَصُ عليه أمرٌ؛ بل تُذكر حسناتُهم وفضائلُهم وحميدُ سِيَرهم، ويُسكت عما وراء ذلك»<sup>(1)</sup>.

و قال أبو نُعَيم الأصبهاني الشّافِعي(ت ٤٣٠هـ): «فمن انطوَت سريرتُه على محبَّتِهم، ودَانَ الله تعالى بتفضيلِهم ومودَّتِهم، وتبرَّأ مِمَّن أضمرَ بغضَهم، فهو الفائزُ بالمدحِ الذي مدحَهُم الله تعالى به فقال: ﴿وَٱلَذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمَ﴾ الآية»<sup>(٢)</sup>.

وقال : «... وقد قصّ الله تعالى علينا في كتابه أحوالَ أنبيائِه وأصفيائِه، وأضافَ إليهِم بعضَ أفعالِهم، فقال تعالى : ﴿وَعَكَنَ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغَوْنَى [طه: ١٢١] ، وقال تعالى : ﴿وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَ بِهَا﴾ [يوسف: ٢٤] ، وقال تعالى : ﴿وَنَكَرُهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ﴾ [القصص: ١٥]، وقال تعالى في داود : ﴿فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَ رَكِعًا وَأَنَابَ﴾ [ص: ٢٤]، وقال تعالى : ﴿فَفَنَوْنَا لَهُ وقال تعالى في داود : ﴿فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَ رَكِعًا وَأَنَابَ﴾ [ص: ٢٤]، وقال تعالى : ﴿فَعَنَوْنَا لَهُ وقال تعالى في داود : ﴿فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَ رَكِعًا وَأَنَابَ (ص: ٢٤]، وقال تعالى : ﴿فَعَنَوْنَا لَهُ الاقتداءَ بهُداهُم وما مُدِحوا به، وأن يُمْسَكَ عن ذكر ما نُسِبَ إِلَيْهِم من الزَّلَل، فكذالك أتباعُ أنبيائِه وأصحابُهم، نذكرُ محاسنَهم التي مُدِحوا عليها، و مراتبَهم التي نُزّلوا عليها، ونسكتُ عمّا سواه من الزَّل ... فالواجب على المسلمين في أصحاب رسول الله ﷺ إظهارُ ما مدحهم الله تعالى به، و شكرَهم عليه من جميل أفعالِهم وسوابقهم، وأن يَعْضَوا ونأخذ في دكرهم بما أخبر الله تعالى : ﴿وَالَيْنِينَ جَاءَهُو مِنْ مَنْهُمُ التي مُوطا عليها، و مراتبَهم التي نُزَلوا عليها، ونأخذ في دكرهم بما أخبر الله تعالى ... فالواجب على المسلمين في أصحاب رسول اللهُولَة مَنْ

- (۱) «الشفا»: (۲/ ۱۱٦).
- (٢) كتاب «الإمامة» ص٢١٠.

الفصل الأول: فضل الصحابة 🗧 🖉

يخلُو منه أحدٌ، وهو لهم غفور<sup>(۱)</sup>، و لا يوجب ذلك البراءة منهم، ولا العداوة لهم، ولكن يُحَب على السابقةِ الحميدةِ، ويُتَوَلَّى على المنقبةِ الشريفة»<sup>(۲)</sup>.

وقال أيضاً : «فلا يَتَتَبَّعُ هفواتِ أصحابِ رسولِ الله ﷺ و زَلَلَهُمْ، ويحفظُ عليهِم ما يكون منهم في حال الغضبِ والمَوْجِدَة إلا مفتونُ القلبِ في دينِه... وقد كان يجري بين الصَّحابَة ﷺ بحضرةِ الرَّسولِ ﷺ، و في غَيْبَتِهِ فيبلغُه منَ الله تعالى ذلك، الخصامُ والسِّبَابُ في حال الغضبِ والموجدةِ أشياءُ فلا يأخذُهم به، و لا يعيبُ ذلك عليهم؛ بل يأمرهم بالعفو، ويَحُضُّهم على التآلف، و يُطْفِي ثائرةَ الغضبِ و ثورةَ البشريةِ... فالإمساكُ عن ذكر أصحابِ رسولِ الله ﷺ، وذِكر زللِهم، ونشرُ محاسنِهم ومناقبِهم، وصرفُ أمورهم إلى أجملِ الوُجوه، من أماراتِ المُؤمنين المُتَّبِعين لهم بإحسانِ، الذين مدحهم الله تعالى فقال: ﴿وَالَذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرَ لَنَ وَلِإِخْوَنِيَا﴾... والآية، مع ما أمرَ النبيُّ ﷺ بإكرامِ أصحابِه، وأوصى بحقَّهم وصِيانَتِهم و إجلالِهم».

و قال قَوَّامُ السُّنَّةِ الشَّافِعِيّ (٣٥٥هـ)<sup>(٤)</sup>: «فصلٌ: في الحثِّ على حبِّ الصحابةِ رضوان الله عليهم، و نُسَمِّي مَحَاسِنَهُم، والترحم عليهم، والاستغفار لهم، والكفّ عن مساوئهم»<sup>(٥)</sup>.

وقال: «قال السلف: من السنة السكوت عمَّا شجر بين أصحاب النَّبيِّﷺ ، وقال رسول الله ﷺ: «إِذَا ذُكِرَ أَصْحَابِي فَأَمْسِكُوا»<sup>(٢)</sup>، ومعلوم أنه لا يأمرنا بالإمساك عن ذكر محاسنهم، وإنما أمرنا بالإمساك عن ذمّهم. وقال عمر بن عبد العزيز وسُئِلَ عن أمر

- أي: إن الله تعالى يغفر لهم ذلك بسوابقهم.
  - (۲) «الإمامة» ص٣٣٨ ٣٤٢.
    - (٣) «الإمامة» ص٣٤٤.
- (٤) هو الإمام العلامة الحافظ، شيخ الإسلام، أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل، القرشي التيمي، ثم الطلحي الأصبهاني، الملقب بقوام السنة، ولد سنة ٤٥٧ هـ، وتوفي سنة ٥٣٥هـ. قال أبو موسى المديني في وصفه: إمام أئمة وقته، وأستاذ علماء عصره، وقدوة أهل السنة في زمانه «سير أعلام النبلاء»: (٢٠/ ٨٠)، و«تذكرة الحفاظ»: (٤/ ١٢٧٧).
  - (٥) «الحجّة في بيان المحجة»: (٢/ ٣٩٣).
- (٦) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» عن ثوبان ٢٤ ، وعن عبد الله بن مسعود ٢٤ :
   ١٠٤٤٨ ، وصححه الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» : ٣٤ .

الحرب التي جرت بينهم فقال: «دماءٌ كَفَى الله يَلِي فِيهَا، فَلاَ أُحِبُّ أَن أَغمسَ لسَاني فيها، و أرجو أن يكونوا ممن قال الله ﷺ فيهم: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنُ غِلِّ﴾ [الأعراف: ٤٣]»<sup>(١)</sup>.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية الحنبلي (ت٧٢٨هـ): «ومن أصولِ أهل السُّنةِ والجماعةِ: سلامة قلوبِهم و ألسنَتِهم لأصحاب رسولِ الله على، كما وصفهم الله به في قـولـه تـعـالـى: ﴿وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنُ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِـرْ لَنَـا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رَحِيمُ ﴾، وطاعـة الـنَّـبِـيّ ﷺ فـي قوله: «لا تَسُبُّوا أَصْحَابِي! فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهُ»<sup>(٢)</sup>، ويَقْبَلُون ما جاء به الكتابُ و السُّنة والإجماعُ من فضائلِهم ومراتِبِهم ....ويقولون إنَّ الآثارَ المرويَّةَ في مساوئِهم منها ما هو كَذِبٌ، ومنها ما قد زيدَ فيه ونُقِصَ وغُيِّرَ عن وجهِه، والصحيحُ منه هم فيه معذورون؛ إمَّا مجتهدون مصيبون، وَإِمَّا مجتهدون مخطئون، وهم مع ذلك لا يعتقدون أنَّ كلَّ واحدٍ من الصحابة معصومٌ عن كبائر الإثم وصغائِره؛ بل يجوزُ عليهم الذَّنُوبُ في الجُملةِ، ولهم من السَّوابقِ والفضائل ما يوجبُ مغفرةَ ما يصدرُ عنهم إنْ صدر، حَتّى إنهم يُغفر لهم من السّيئات ما لا يغفرُ لمن بعدهم؛ لأن لهم من الحسنات التي تمحو السيَّتَاتِ ما ليس لمن بعدهم، وقد ثبت بقول رسول الله ﷺ إنهم خيرُ القرون، وإن المُدّ من أحدهم إذا تصدّق به كانَ أفضلَ من جبل أُحُدٍ ذهبًا ممَّن بعدهم؛ ثم إذا كان قد صدرَ من أحدِهِم ذنبٌ فيكون قد تاب منه، أو أتى بحسناتٍ تمحوه، أو غُفر له بفضل سابقته، أو بشفاعة محمد ﷺ، الذي هم أحقُّ النَّاس بِشَفَاعَتِه، أو ابتُلِيَ ببلاءِ الدنيا كُفِّرَ به عنه، فإذا كان هذا في الذنوبِ المُحققَة، فكيف الأمورُ التي كانوا فيها مجتهدين؟! إن أصابوا فلهم أجران، وإن أخطؤوا فلهم أجرٌ واحدٌ، والخطأ مغفورٌ، ثمَّ القَدْرُ الذي يُنْكَرُ من فعل بعضهم قليلٌ، نَزْرٌ مغفورٌ في جنب فضائلِ القوم ومحاسنِهم، من الإيمانِ بالله ورسوله، والجهادِ في سبيلِه، والهجرةِ

- «الحجّة في بيان المحجة»: (٢/ ٥٦٩).
- (٢) أخرجه البخاري عن أبي سعيد عليه، في كتاب المناقب، باب قول النبي عن أبي سعيد عليه، في كتاب المناقب، باب قول النبي عن أبي هريرة عليه، في كتاب فضائل الصحابة: ٢٥٤٠.

والنصرةِ، والعلمِ النَّافعِ، والعملَ الصالحَ، وَمَنْ نَظَرَ في سيرةِ القومِ بِعِلْمٍ وبَصِيرَةٍ، وما مَنَّ الله عليهم به من الفضائلِ، عَلِمَ يقينًا أنهم خيرُ الخلقِ بعد الأنبياءِ، لاَّ كان ولا يكون مثلُهم، وأنَّهم الصفوةُ من قرونِ هذه الأمةِ، التي هي خيرُ الأممِ وأكرمُها على الله»<sup>(۱)</sup>.

وقال شيخ الإسلام أيضاً : «... وهذا ممّا لا نعلمُ فيه خلافاً بين أهلِ الفقهِ والعلمِ من أصحابِ النَّبِيِّ ﷺ، والتابعين لهم بإحسانٍ، وسائِر أهلِ السُّنة والجماعة، فإنَّهم مُجمِعون على أنَّ الواجب الثناءُ عليهم، والاستغفارُ لهم، والتَّرَحُّمُ عليهم، والتَّرَضِّي عنهم، واعتقادُ محبَّتِهم، وَمُوَالاَتهم وعقوبة مَنْ أساءَ فيهم القَولَ»<sup>(٢)</sup>.

المبحث الثاني: حكم من سبّ الصحابة، و ما يستحقه مِنَ العقوبة:

- ۱ ـ حكم سب الصحابة:
- **أ ـ تعريف السبّ:** السبُّ لغة: هو الشتمُ، والقطعُ، والطّعن <sup>(٣)</sup>.

وقال شيخُ الإسلام ابن تيمية : «هو الكلامُ الذي يُقصدُ به الانتقاصُ والاستخفاف، وهو ما يُفهَمُ من السَّب بعقولِ الناس على اختلافِ اعتقاداتِهم، كاللَّعنِ والتقبيحِ ونَحْوهِما»<sup>(٤)</sup>.

> ب ـ حكم سبّ الصّحابة: سبّ أصحاب رسول الله ﷺ حرام بدليل القرآن والسنة والآثار والإجماع : فمن القرآن <sup>(٥)</sup> :

۔ قولُه تعالى: ﴿وَلَا يَغْتَبَ بَعَضُكُم بَعَضَّاً﴾ [الحجرات: ١٢]، وأدنى أحوالِ السَّابّ لهم أن يكونَ مغتابًا.

- «الواسطية»: (۱/ ٤٠ فما بعدها).
- (۲) «الصارم المسلول»: (۳/ ۱۰۸۵).
- (٣) «مختار الصحاح» ص١١٩ و«لسان العرب» : (١/ ٤٥٥) كلاهما في مادة (سبب).
  - (٤) «الصارم المسلول»: (٣/ ١٠٤١).
- (٥) انظر هذه الأدلة وَوجه الدّلالة منها في «الصّارم المسلول»: (٣/ ١٠٦٧) فما بعدها.

\_ وقولُه ٢٤ : ﴿وَبَلْ لِحُلِ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ﴾ [الهمزة: ١٦، والطَّاعنُ عليهم هُمَزَة لُمَزَة.

- وقـولُـه: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ بِعَيْرِ مَا آصَّتَسَبُواْ فَقَدِ ٱحْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِنْمَا مَبْرِينَا﴾ [الأحزاب: ٥٨]، وهم صُدورُ المُؤمنين؛ فإنَّهم هم المُواجَهون بالخِطابِ في قوله تعالى: ﴿يَتَآيَهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواَ﴾ حيث ذكِرَتْ، ولم يكتسبوا ما يُوجب أذاهم لأنَّ الله سبحانه رَضِيَ عنهم رضى مطلقاً بقوله تعالى: ﴿وَٱلسَّبِقُونَ ٱلأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلْأَسَارِ وَٱلَذِينَ آتَبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي مَطلقاً بقوله تعالى: ﴿وَٱلسَّبِقُونَ ٱلأَوَلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلْأَسَارِ عير اسْتِراط إحسانٍ، ولم يرض عن التابعين إلا أن يَتبعُوهُم بإحسانٍ.

ـ وقـولُـه تـعـالـى: ﴿وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِـرْ لَنَـكَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِيمُ الحشر: ١٠]، فجعلَ سبحانَهُ ما أفاءَ الله على رسولِهِ مِنْ أهلِ القرى: للمهاجرين، والأنصار، والذين جاءوا من بعدهم مستغفرين للسَّابقين وداعين الله أنْ لا يجعلَ في قلوبهم غلاًّ لَهم؛ فعُلم أنَّ الاستغفارَ لهم، وطهارة القلب من الغِلِّ لهم، أمْرٌ يُحبُّه الله ويرضاه، ويُثنِي على فاعلِه، كما أنه قد أمر بذلك رسولَه في قوله تعالى : ﴿فَأَعَلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [محمد: ١٩]، وقال تعالى: ﴿فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، ومحبَّة الشَّيْءِ كراهةٌ لضِدِّهِ، فيكون الله سبحانه وتعالى يكرَه السَّبَّ لهم الذي هو ضدُّ الاستغفار، والبُغضَ لهم الذي هو ضِدُّ الطهارة... ولأنه شرع لنا أن نسأل الله أن لا يجعل في قلوبنا غِلاًّ للذين ءامنوا، والسّبّ باللسان أعظم من الغِلِّ الذي لا سَبَّ معه، ولو كان الغِلُّ عليهم والسّب لهم جائزاً، لم يُشَرِّعْ لنا أن نسأله ترْكَ مالا يَضرُّ فعلُه، ولأنه وَصَفَ مُسْتحِقِّي الفيءِ بهذه الصِّفة، كما وصف السَّابقين بالهِجرةِ والنصرةِ، فعُلِمَ أنَّ ذلك صفة لهم، وشرطٌ فيهم، ولو كان السّبّ جائزاً لم يُشترط في استحقاقِ الفيءِ تركُ أمرِ جائز، كما لا يُشترط تركُ سائِر المُبَاحَاتِ؛ بل لو لم يكن الاستغفارُ لهم واجباً، لم يكن شرطاً في استحقاقِ الفَيْءِ، لأنَّ استحقاقَ الفيءِ لا يشترط فيه ما ليس بواجبٍ، بل هذا دليلٌ على أنَّ الاستغفار لهم داخلٌ في عَقدِ الدِّينِ وأصْلِهِ (١).

<sup>(1) «</sup>الصارم المسلول»: (٣/ ١٠٦٧) فما بعدها مع الاختصار.

الفصل الأول: فضل الصحابة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT ومن السنة : في المعالية في المعالية في المعالية المعالية في المعالية في المعالية في المعالية في المعالية المعالية في ألمعالية في المعالية في المعال

- عمومُ قولِه ﷺ: «سِبَابُ المُسْلِمِ فُسُوقٌ، وقِتَالُهُ كُفْرٌ» <sup>(1)</sup>.

- وقولُه ﷺ: «لاَ تَسُبُّوا أَصْحَابِي، فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَباً، مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهُ»<sup>(٢)</sup>.

\_ وقولُه ﷺ : «مَنْ سَبَّ أَصْحَابِي فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ الله وَالمَلاَئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ»<sup>(٣)</sup>. من الآثار :

عن عائشة ﷺ قالت: «أُمِرُوا أن يستغفروا لأصحابِ مُحَمَّدٍ ﷺ فَسَبُّوهُم»<sup>(٤)</sup>. وعن ابن عباس ﷺ قال: «لاَ تَسبُّوا أَصحابَ مُحمدٍ، فإنَّ الله قدْ أمرَنا بالاستغفارِ لهم، وقد علم أنهم سيَقْتَتِلُون»<sup>(٥)</sup>.

وعن سعد بن أبي وقاص رضي قال: «النَّاسُ على ثلاثِ منازل، فمضتْ منزلتان وبَقيتُ واحدةً، فأحسنُ ما أنتم كائنون عليه أن تكونوا بهذه المنزلةِ التي بقيت؛ ثم قرأ: ولِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَجِرِينَ إلى قوله ﴿وَرِضُونَاً»، فَهَؤُلاَءِ المُهاجرون وهَذِهِ مَنزلةٌ قَدْ مَضَتْ؛ وَوَأَلَذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمَ الله الحرون وهذه منزلةٌ قَدْ مَضَتْ؛ حَصَاصَةٌ »، قال: هَؤلاءِ الأنصارُ وهذه منزلةٌ قد مَضَتْ؛ ثم قرأ: ﴿وَالَذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمَ إلى قوله : ﴿وَالَإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمَ الله المي قسول، فوله فوله مَصَاصَةٌ »، قال: هَؤلاءِ الأنصارُ وهذه منزلةٌ قد مَضَتْ؛ ثم قرأ: ﴿وَالَذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمَ إلى قوله: ﴿وَالاَ المَارَانِ وَهِذَهِ مَنزلةٌ قد مَضَتْ؛ ثم قرأ: وَالَذِينَ جَاءُو مِنْ كَانُونَ عَلِيهُ أَلَ مَانَ عَوْلَهُ اللهُ المَانِ وَعَدَانَ وَعَانَ وَالَذِينَ عَامَ وَالَذَينَ مَا أَن

- (۱) أخرجه البخاري في كتاب الإيمان، باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر: ٤٨ ومسلم في كتاب الإيمان: ٦٤؛ كلاهما من حديث عبد الله بن مسعود تعظيمه.
  - (٢) تقدم في ص٢٢.
  - (٣) أخرجه الطبراني: ١٢٧٠٩ عن ابن عباس من المن الألباني في «صحيح الجامع»: ٦٢٨٥.
    - ٤) أخرجه مسلم في كتاب التفسير: ٣٠٢٢.
- (٥) أخرج أحمد في فضائل الصحابة: ١٥، ومن طريقه قوام السنة في الحجة: ٣٦٤، و صححه شيخ الإسلام في «منهاج السنة»: (٢/ ٢٢)، وفي إسناده رجل مبهم.
- (٦) أخرجه الحاكم في «المستدرك»: ٣٨٠٠، و قال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

الحسام المسلول

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

ما نقله شيخ الإسلام ابن تيمية في قوله: «... وهذا ممّا لا نعلمُ فيه خلافاً بين أهلِ الفقهِ والعلم من أصحابِ النبيِّ ﷺ، والتابعين لهم بإحسانٍ، وسائِر أهلِ السُّنة والجماعة، فإنَّهم مُجْمِعُون على أنَّ الواجب الثناءُ عليهم، والاستغفارُ لهم، والتَّرَحُّمُ عليهم، والتَّرَضِّي عنهم، واعتقادُ محبَّتِهم، وَمُوَالاَتهم وعقوبة مَنْ أساءَ فيهم القَولَ»<sup>(۱)</sup>. ۲ ـ حُكْمُ سَابِّ الصّحابة ﷺ:

أ \_ حكم من قذف عائشة رضي الله الله منه:

أجمع أهلُ العلم على كفرِ من رمى عائشة رضي الما برَّأها الله منه<sup>(٢)</sup>؛وذلك لأن رميها بما برأها الله منه تكذيب للقرءان.

قال الإمام مالك: «مَنْ سَبَّ أبا بكر وعمر جُلِدْ، ومن سبَّ<sup>(٣)</sup> عائشة قُتِل، قيل له: لِمَ يقتل في عائشة؟ قال: «لأن الله تعالى يقول في عائشة: ﴿ يَعِظُكُمُ اللَّهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ مَ أَبَدًا إِن كُنُمُ مُوَمِنِينَ (النور: ١٧]، قال مالك: فمن رماها فقد خالف القرآن، ومن خالف القرآن قُتِل».

قال ابن حزم رحمه الله: قول مالك ههنا صحيح، وهي ردة تامة، وتكذيب لله تعالى في قطعِه ببراءتها»<sup>(٤)</sup>.

ب \_ حكم من قذف غير عائشة من الأزواج رضي الله عنهن :

قال ابن حزم بعد كلامه السابق في عائشة فَنْيَنَا: «وكذلك القول في سائر أمهات المؤمنين ولا فرق؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿وَٱلطَّيِّبَتُ لِلطَّيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَتِ أَوْلَبَيِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ﴾ [النور: ٢٦] فكلُّهن مبرءات من قولٍ إفك والحمد لله ربِّ العالمين»<sup>(٥)</sup>.

- (۱) تقدم في ص ۲۰.
- (٢) نقل هذا الإجماع القاضي أبو يعلى وغير واحد من العلماء، كما في «الصارم المسلول» : (٣/ ١٠٥٠)، وكذا حكى الإجماع الحافظ ابن كثير في التفسير عند تفسير الآية ٢٣ من سورة النور، وفي البداية والنهاية : (١٠/ ٣٣٨).
  - (٣) يقصد بالسب هنا القذف كما يدل على ذلك السياق.
  - (٤) قول مالك وتعليق ابن حزم عليه في «المحلى»: (١١/ ٤١٤ ٤١٥).
    - (٥) «المحلى»: (١١/ ٤١٥).

ومن الإجماع :

قال شيخ الإسلام أبن تيمية: «... وأمَّا من سبَّ غير عائشة من أزواجه على ففيه قولان: أحدُهما: انه كَسَابٌ غيرِهنَّ من الصَّحابة ...والثاني: وهو الأصَحُّ أنَّ مَنْ قذَفَ واحدةً من أُمَّهاتِ المؤمنين، فهو كقذفِ عائشةَ رَفِّيُّهَا... وذلك لأنَّ هذا فيه عارٌ وغضاضة على رسولِ الله، وأذىً له أعظمُ من أذاه بنكاحِهِنَّ بعدَه»<sup>(1)</sup>.

وقال الحافظ ابن كثير : «... وفيمن قذفَ سواها \_ أي عائشة \_ من أمَّهاتِ المؤمنينَ قولانِ، والصَّحيحُ أَنْ يُكَفَّرَ أيضاً؛ لأَنَّهنَّ أزواجُ رسولِ الله ﷺ ورضي عنهن»<sup>(٢)</sup>.

وقد بيَّن شيخُ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وجهَ تكفير سابٍّ أُمَّهاتِ المؤمنين، فقال: «... فقد بيَّن ابنُ عبَّاس أنَّ هذه الآية<sup>(٣)</sup> إنما نزلت فيمن يقذفُ عائشةَ وأمهاتِ المؤمنين؛ لِمَا في قذفهن من الطَّعنِ على رسولِ الله ﷺ وَعَيْبِه، فإنَّ قذفَ المرأةِ أذيَّ لزوجها، كما هو أذيَّ لابنها؛ لأنه نسبة له الي الدِّياثةِ وإظهارُ لفسادِ فراشِه؛ فإنَّ زني امرأته يؤذيه أذيَّ عظيماً، ولهذا جوَّزَ له الشارعُ أنْ يقذفها إذا زنتْ، ودَرَأَ الحدَّ عنهُ باللعانِ، ولم يُبحُ لغيره أن يقذفَ امرأةً بحال، ولعل ما يَلْحَق بعض الناس من العار والخِزي بقذف أهلِه، أعظمُ مما يلحقهُ لو كان هو المقذوف؛ ولهذا ذهب الإمام أحمد في إحدى الروايتين المنصوصتين عنه إلى أن من قذف امرأة غير محصنة كالأَمة والذِمِّيَة، ولها زوج أو ولد محصِّن حُدَّ لقذفها لما ألحقه من العار بولدها وزوجها المحصَنَّيْن»<sup>(٤)</sup>.

قال: «... ومما يدل على أن قذنهن أذيَّ للنبي عَظَّمُ ما خرَّجاهُ في «الصحيحين» في حديث الإفكِ عن عائشةَ قالت:... فقام رسول الله على فاستَعْذرَ من عبدِ الله بن أُبَيِّ بن سلول، قالت: فقال رسول الله ﷺ وهو على المنبر: «يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ! مَنْ يَعْدَرُنِي مِنْ رَجُلٍ قَدْ بَلَغَنِي أَذَاهُ فِي أَهْل بَيْتِي؟»<sup>(٥)</sup>» <sup>(٦)</sup>.

- (۱) «الصارم المسلول»: (۳/ ۱۰۰٤).
  - (٢) «البداية والنهاية»: (١٠/ ٣٣٨).
- (٣) يعني قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْعَلْفِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ لَعِنُوا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ﴾ [النور:٢٣]، وقد أورد شيخ الإسلام هذا الكلام بعد ذكره لما روي عن ابن عباس في هذه الآية: «نزلت في عائشة رضيًا خاصة، واللعنة في المنافقين عامة».
  - (٤) «الصارم المسلول»: (٢/ ٩٥).
- (٥) أخرجه البخاري في كتاب تفسير القرآن، باب: ﴿ أَوَلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بِأَنفُسِهُمْ خَيْرًا ﴾ ٤٧٥٠ ومسلم في كتاب التوبة : ٢٧٧٠؛ عن عائشة على الله
  - (٦) «الصارم المسلول»: (٢/ ٩٩).

|                | (15)28 45 | O NEED O       |    |
|----------------|-----------|----------------|----|
| الحسام المسلول |           | 22 <b></b> : Q | ۲- |

للله المعالي العام المعالي المعالي المعاني المعان المعاني المعان 

قال أبو السائب القاضي<sup>(1)</sup>: كنت يوماً بحضرةِ الحسنِ بنِ زيدٍ الذَّاعي<sup>(1)</sup> بِطَبَرَسْتان<sup>(۳)</sup>، وكان يلبسُ الصُّوف، ويأمرُ بالمعروفِ وينهى عن المنكر، ويوَجَّهُ في كل سنة بعشرين ألف دينار الى مدينةِ السَّلاَم<sup>(3)</sup>، يُفَرَّق على سائر ولد الصحابة، وكان بحضرتِهِ رجلٌ ذكرَ عائشة بذِكْر قبيح من الفاحشةِ، فقال: يا غلامُ اضربْ عُنقَهُ! فقال له العَلَوِيُّون: هذا رجلٌ مِن شيعتِنَا، فقال: معاذ الله، هذا رجلٌ طعنَ على النبيِّ عَنْقَهُ! فقال له العَلَوِيُّون: هذا رجلٌ مِن شيعتِنَا، فقال: معاذ الله، هذا رجلٌ طعنَ على النبيِّ أَوْلَيَهَ، والله تعالى : ﴿ لَفَبِيثَتُ لِلْجَبِيْنَ وَٱلْحَبِيثُونَ لِلْجَبِيثَانِ وَٱلْطَيِبَتُ لِلطَيِّبَينَ وَٱلطَيِبَنُ فهو كافر؛ فاضربوا عُنقَهُ، فضربوا عُنْقَهُ وأنا حاضرٌ»<sup>(ه)</sup>.

ج ـ حكم من سبٌّ غيرَ الأزواج من أصحاب النَّبِيِّ ﷺ، أو سبَّهُن بما دون القذف:

لا خلاف بين أهل السُّنةِ والجماعةِ أنَّ سَبَّ أصحابِ النبي ﷺ، أو سبّ أزواجه بما دون القذف معصية وفِسق، ولا خلافَ بينهم في كفر من استحلَّ ذلك؛ وحُكِيَ الإجماعُ ـ أيضاً ـ على كفر من سبَّ جميعَهم أو معظمَهم.

أمَّا تفسيق سابِّهم، فلعموم قوله ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ»<sup>(٢)</sup>.

- هو عتبة بن عبيد الله بن موسى القاضي الشافعي، روى عن عبد الرحمن بن أبي حاتم وغيره، وعُنِي بفهم القرآن وكتب الحديث والفقه، ، وهو أول شافعي ولي قضاء بغداد، مات في ربيع الآخر سنة ١٥٦هـ، طبقات الشافعية للسبكي: (٢/ ٢٤٤)، «السير» (١٦/ ٤٧).
- (٢) ينتهي نسبه إلى علي بن أبي طالب في منه، خرج على العبّاسيين بطبرستان سنة ٢٥٠هـ، وعَظُم سلطانه واستفحل أمرُه، وامتدت أيّامه إلى أن توفي في شهر شعبان سنة سبعين ومئتين «السير»: ١٢/ ٤٨، ١٣/ ١٣٦).
- (٣) طَبَرستان: بفتح أوله وثانيه وكسر الراء، وقيل بإسكان الراء المهملة وفتح السين المهملة، و معنى استان: الموضع أو الناحية، أي ناحية الطبر، والطبر بالفارسية الفأس، قيل: سميت بذلك لأن الشجر كان حولها، فلم تصل إليها جنود كسرى حتى قطعوها بالفؤوس «معجم البلدان»: (٤/ ١٣)، «معجم ما استعجم»: (٣/ ٨٨٧).
  - ٤) هي بغداد كما في «معجم البلدان»: (٥/ ٧٩).
  - (٥) «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة»: ٢٤٠٢.
    - (٦) تقدم في ص٢٣.

الفصل الأول: فضل الصحابة 🔄 🚽 🗤

قال ابن حجر الهيتمي (ت٩٧٣هـ)<sup>(١)</sup> : «أجمعَ القائلون بعدمِ تكفير من سبَّ الصحابةَ على أنَّهمْ فُسَّاقُ»<sup>(٢)</sup>.

وأمَّا تكفيرُ مستحلِّ سبِّهمْ، فلأنَّهُ معصية كسائِر المعاصي، يكفرُ مُسْتَحِلُّهَا. قال القاضي أبو يعلى(ت٤٥٦هـ): «الذي عليه الفقهاءُ في سبِّ الصحابة: إنْ كان مُستحِلاً لذلك كفرَ، وإنْ لمْ يَكُنْ مُستحِلاً فسقَ ولم يَكْفُرْ»<sup>(٣)</sup>.

قال العلامة مُلّا علي القاري(ت١٠١٤هـ): «وأما من سبَّ أحداً من الصحابةِ فهو فاسقٌ ومبتدعٌ بالإجماع، إلا إذا اعتقد أنَّه مباحٌ، كما عليه بعض الشِّيعة وأصحابهم، أو يترتبُ عليه ثوابٌ، واعتقد كُفرَ الصحابةِ وأهلِ السُّنةِ في فصلِ خِطابِهم؛ فإنَّهُ كافرٌ بالإجماعِ، ولا يُلْتَفَتُ إلى مخالفتِهم في مقامِ النِّزاع»<sup>(٢)</sup>.

وأمَّا تكفير من سبَّ جميعهم أو غالبهم ؛ فلأنَّ العلمَ الحاصلَ من نصوصِ القرآنِ والأحاديثِ الدَّالةِ على فضلِهم قطعيٌّ، ومن أنكرَ قطعياً من الدِّينِ فقد كفرَ<sup>(ه)</sup>.

ومن ذلك قوله تعالى : ﴿تُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ آَشِدَاء عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّاء بَيْنَهُم تَرَبَهُم رُكَعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلَا مِنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ ٱلسُّجُوذِ ذَلِكَ مَثَلَهُم فِي ٱلتَّوْرَئَةِ وَمَثْلُهُم فِي ٱلْإِضِيلِ كَرَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَثَازَرَهُ فَاسَتَغْلَظَ فَاسَتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ ٱلزُّزَاع لِيغِيظ بِهِمُ الْكُفَارُ وَعَدَ ٱللَّهِ الذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَة وَأَجْرًا عَظِيمًا﴾ [الـفـتح: ٢٩]، فـقـد التَكُفَارُ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَة وَأَجْرًا عَظِيمًا﴾ [الـفـتح: ٢٩]، فـقـد على أصحاب محمد ﷺ فقد أصل في قلبه غيظٌ على الصَّحابة، إذ قال: من أصبح في قلبه غيظُ

- (١) هو أحمد بن محمد بن محمد بن علي ابن حجر الهيتمي (بالتاء المثناة)، السعدي، الأنصاري، الشافعي، فقيه مشارك في أنواع من العلوم؛ من مؤلفاته: تحفة المحتاج لشرح المنهاج للنووي في فروع الفقه الشافعي، والصواعق المحرقة لإخوان الابتداع والضلال والزندقة؛ ولد في محلة أبي الهيتم من إقليم الغربية بمصر سنة ٩٠٩هـ، وتوفي بمكة سنة ٩٧٣هـ «شذرات الذهب»: (٨/ ٣٧٠)، «معجم المؤلفين»: ٢١٣٤.
  - (٢) «الصواعق المحرقة» ص٣٨٣.
  - (۳) «الصارم المسلول»: (۲/ ۱۰۲۱).
  - (٤) «شم العوارض في ذم الروافض» ص.٦١
- ٥) انظر «الرد على الرافضة» لمحمد بن عبد الوهاب ص١٩، واعتقاد أهل السنة والجماعة في الصحابة لمحمد ابن عبد الله الوهيبي ص٣٨.
  - (٦) انظر «السنة» للخلال: ٧٦٠، وتفسير ابن كثير للآية.

الحسام المسلول

وقال أبو بكر السَّمعاني (ت ١٠ ٥٩هـ): «... واجتمعت الأمّة على تكفير الإماميَّة؛ لأنهم يعتقدون تضليلَ الصحابةِ، و يُنكِرون إجماعهم، و يَنسُبونهم إلى ما لا يَليقُ بهم»<sup>(۱)</sup>.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٢٨٦هـ): «... وأما من جاوز ذلك، الى أن زعم أنهم ارتدُّوا بعدَ رسولِ الله ﷺ إلا نفراً قليلاً لا يبلغونَ بضعةَ عشرَ نفساً، أو أنَّهم فسقوا عامَّتهم، فهذا لا ريب أيضاً في تُفْره؛ فإنَّه مُكَذِّبٌ لما نصَّهُ القرآنُ في غير موضع من الرِّضَى عنهم، والثَّناء عليهم؛ بل من يَشُكُ في كفرِ مثلِ هذا فإنَّ كفرَه متعيِّنٌ؛ فإنَّ مضمونَ هذهِ المَقَالةِ أنَّ نَقَلَةَ الكتابِ والسّنةِ تُفَارٌ أو فُسّاقٌ، وأنّ هذه الأمّة التي هي خَيرُ أمَّةٍ أُخْرِجَت للنَّاسِ، وخيرُها هو القرن الأول، كان عامَّتهم كفاراً أو فسّاقًا، ومضمونُها أنَّ هذه الأمةَ شرُّ الأممِ، وأنَّ سابقي هذه الأمّة هم شرارُها، وكفرُ هذا ممَّا يُعلَم بالاضطرار من دينِ الإسلامِ؛ ولهذا تجدُ عامَّة من ظهر عنه شيء من هذه الأقوالِ، فإنَّ يتبين أنّه زنديقٌ، وعامّة الزَّنادقةِ إنَّ مَا يستترون بمذهبهم..»<sup>(٢)</sup>

وقال: «صرَّحَ جماعاتٌ من أصحابِنا بكفر الخوارجِ المعتقدين البراءَة من عليٍّ وعثمانَ، وبكفر الرّافضةِ المعتقدين لسبِّ جميعِ الصَّحابة، الذين كفّروا الصّحابة وفَسَّقُوهم وسَبُّوهُم» <sup>(٣)</sup>.

و قال ابن حجر الهيتمي (ت ٩٧٣هـ): «... ثمّ الكلامُ إنَّما هو في سبِّ بعضِهم، أمَّا من سبَّ جميعَهم فلا شكَّ في كفره»<sup>(٤)</sup>.

وقيَّد بعض أهل العلم الكفر بمن استحلَّ سبَّ صحابيٍّ تواترت النصوص بفضله، أوبمن كفَّر مَن شهد له النَّبِيُّ ﷺ بالجنة كالخلفاء :

وذلك لأن سبَّ من تواترت بفضله النصوص إنكارٌ قطعيُّ من الدَّيِن، وتكفيرَ من شهد له النَّبِيُ ﷺ بالجنة تكذيبٌ للصّادق المصدوق ﷺ.

- «الأنساب»: (٦/ ٣٤١).
- (۲) «الصارم المسلول»: (۳/ ۱۱۱۰ ـ ۱۱۱۱).
  - (۳) نفسه: (۳/ ۱۰۶٤).
  - (٤) «الصواعق المحرقة» ص ٣٧٩.

الفصل الأول: فضل الصحابة 🚽 👘 الفصل الأول:

عن سَحْنون<sup>(۱)</sup>(ت ٤٤٠هـ) فيمن قال في أبي بكر وعمر وعثمان وعلي إنهم كانوا على ضلالٍ وكفرٍ قُتل<sup>(۲)</sup>، ومن شتم غيرهم من الصحابة بمثل هذا نُكّل النكال الشديد<sup>(۳)</sup>. وقال ابن حجر الهيتمي (ت٩٧٣هـ): «وأمّا تكفير أبي بكر ونظرائِه ممن شَهِد لهم النَّبِيُّ ﷺ بالجنّة فلم يتكلم فيها أصحابُ الشافعي، والذي أراه الكفرَ فيها قطعاً»<sup>(٤)</sup>.

29

وقال الخرشي<sup>(٥)</sup> (ت١١٠١هـ): «من رمى عائشة بما برَّأها الله منه بأن قال زنَت، أو أنكر صُحبةَ أبي بكر، أو إسلامَ العشرةِ، أو إسلامَ جميعِ الصحابةِ، أو كفَّر الأربعةَ، أو واحداً منهم كفر»<sup>(٦)</sup>.

وقال محمد بن عبد الوهاب (ت ١٢٠٦هـ): «ومن خصَّ بعضهم بالسَّب، فإن كان ممن تَواترَ النقلُ في فضلِه و كمالِه كالخلفاءِ، فإن اعتقد حَقِّيةَ سبِّه وإبَاحته فقد كفر لتكذيبه ما ثبت قطعاً عن رسولِ الله ﷺ، ومكذِّبُهُ كافرُ، وإنْ سَبّه من غير اعتقاد حَقِيَّةِ سبّه وإباحتِه فقد تَفَسَّق؛ لأن سبابَ المسلم فسوق، وقد حكم البعضُ فيمن سبَّ الشيخينِ بالكفر مطلقاً... و إن كان ممن لم يتواتر النقلُ في فضلِه و كمالِه، فالظاهرُ أن سابَّه فاسقٌ، إلاّ أن يسبَّه من حيثُ صُحبته لرسولِ الله ﷺ فإنَّه يكفر»<sup>(٧)</sup>.

- (١) هو الفقيه المالكي أبو سعيد عبد السلام بن سعيد التنوخي الحمصي الأصل، المغربي القيرواني المالكي؛ رحل في طلب العلم في حياة مالك وهو ابن ثمانية عشر عاما أو تسعة عشر، لكن منعته قلة الدراهم من الرحلة إليه، وقد روى عنه في المدونة بواسطة ابن القاسم، وسمع من سفيان بن عيينة وغيره، ولي القضاء بالقيروان، وتوفي في رجب سنة ٢٤هـ «الديباج المذهب»: (١/ ١٦٣)، و«معجم المؤلفين»: ٧٢٢٠.
  - (٢) وهذا يفهم منه تكفير من ضلل الخلفاء الأربعة.
    - (۳) «الشفا» للقاضى عياض: (۲/ ۲۵۳).
      - ٤) «الصواعق المحرقة» ص٣٨٥.
- (٥) هو محمد بن عبد الله بن علي الخرشي المالكي، فقيه تولى مشيخة الأزهر ولد سنة ١٠١هـ وتوفي في ذي الحجة من سنة ١٠١هـ، والخرشي نسبة إلى «أبو خراش» من البحيرة قرية من أعمال مصر «معجم المؤلفين»: ١٤٢٠٣، و«حاشية الشيخ العدوي على شرح الخرشي» ص٣.
  - (٦) «الخرشي على مختصر خليل»: (٨/ ٧٤).
    - (۷) «الرد على الرافضة» ص۱۹.

الحسام المسلول

وقال إسماعيل باشا البغدادي(**١٣٣٩هـ) :** «وقالوا ـ أي : أهل السنة ـ بتكفير كلِّ من أكفرَ واحداً من العشرة الذين شهد لهم النَّبِيُّ ﷺ بالجنّةِ»<sup>(1)</sup>.

ومن أهل العلم من قيَّد الكفر بمن سبَّ الصحابة سبًّا يطعن في دينهم :

عن مالك قال: «من شتم أحداً من أصحاب النَّبِيِّ ﷺ أبا بكر أو عمر، أو معاوية، أو عمرو بن العاص؛ فإن قال: كانوا على ضلال وكفر قِتُل، وإن شتمهم بغير هذا من مُشَاتمَةِ النّاس نكلَ نَكَالاً شديداً»<sup>(٢)</sup>.

و عن سحنون فيمن قال في أبي بكر وعمر وعثمان وعلي إنهم كانوا على ضلال وكفر قتل<sup>(٣)</sup>.

وقال شيخ الإسلام: «ولفظُ بعضِهم ـ وهو الذي نصره القاضي أبو يعلى ـ أنّه إنْ سبَّهم سباً يقدحُ في دينِهم أو عَذَالتهم كفرَ بذلك؛ وإن كان سبَّاً لا يقدح، مثل أن يسُبّ أبا أحدِهم أو يسبَّه سباً يقصد به غيظَه ونحو ذلك لم يكفر...قال (أي : القاضي أبو يعلى) : « ..ويحتمل أن يحمل قوله(أي : الإمام أحمد) : «ما أراه على الإسلام»<sup>(ع)</sup>، على سبِّ يطعنُ في عدالتِهم، نحو قوله : ظلموا وفسقوا بعد النَّبِيِّ عَلَيْ وأخذوا الأمر بغير حقّ، ويحمل قولُه في إسقاط القتلِ على سبِّ لا يطعن في دينهم، نحو قوله : كان فيهم قلَّة علم، وقلَّة معرفة بالسِّياسةِ والشجاعةِ، وكان فيهم شحَّ ومحبةٌ للدنيا، ونحو ذلك»<sup>(ه)</sup>.

ولشيخ الإسلام ابن تيمية تحقيقٌ نفيسٌ في حكم سابّ الصحابة :

قال رحمه الله تعالى: «أمَّا من اقترنَ بسبِّه دعوى أنَّ عليّاً إلَهٌ، أو أنَه كان هو النَّبِيُّ، وإنما غلط جبريل في الرّسالة<sup>(٢)</sup>، فهذا لاشكّ في كفره، بل لاشكّ في كفر من توقف في

- «الفرق بين الفرق» ص.٣٦٠.
- (۲) «الشفا» للقاضي عياض: (۲/ ۲۰۲ ـ ۲۰۳).
  - (۳) تقدم في ص ۲۹.
- (٤) أخرجه الخلال في «السنة»: ٧٨٢ بإسناد صحيح عنه.
  - (٥) «الصارم المسلول»: (٣/ ١٠٦٥ ـ ١٠٦٦).
- (٦) كما تدعي ذلك الغرابية، وهي فرقة من غلاة الشيعة، تزعم أن عليا فله كان أشبه بمحمد علم من الغراب بالغراب، وأن الله تعالى بعث جبريل إلى علي فله فغلط وأدى الرسالة إلى محمد لله لمشابهته، انظر «مختصر التحفة الإثنا عشرية» ص ١٣ .

تكفيره؛ وكذلك من زعم منهم أنّ القرآنَ نَقص منه آياتٌ وكُتِمت<sup>(١)</sup>، أو زَعَمَ أنّ له تأويلاتٍ باطنةٍ تُسْقطُ الأعمالَ المشروعةَ، ونحو ذلك، وهؤلاء يسمَّون القرامطةَ والباطنيةَ، ومنهم التناسُخِية<sup>(٢)</sup>، وهؤلاء لا خلاف في كفرهم.

وأمَّا من سبَّهم سبَّا لا يقدح في عدالتهم ولا في دينهم، مثل وصف بعضهم بالبخل، أو الجبن، أو قلّة العلم، أو عدم الزّهد، ونحو ذلك، فهذا هو الذي يستحق التأديبَ والتعزيرَ، ولا يُحكم بكفره بمجرّد ذلك، وعلى هذا يُحمل كلامُ من لم يكفِّرهم من العلماء.

وأمّا من لعن وقبّح مطلقاً، فهذا محلُّ الخلاف فيهم؛ لتردُّد الأمر بين لعنِ الغيظِ، ولعنِ الاعتقاد.

وأمّا من جاوزَ ذلك إلى أن زعم أنهم ارتدُّوا، بعدَ رسولِ الله ﷺ، إلا نفرا قليلاً لا يبلغون بضعةَ عشرَ نفساً، أو أنهم فسقوا عامَّتُهم، فهذا لا ريب أيضاً في كفره؛ فإنَّه مكذب لما نصّه القرآن في غير موضع من الرضى عنهم، والثناء عليهم، بل من يشك في كُفر مثل هذا فإن كُفرَه متعيِّن»<sup>(٣)</sup>.

٣. عقوبة سابِّ الصحابة:

لا خلاف بين أهل العلم في أن سابَّ الصحابة مستحقُّ للعقوبة، كما لا خلاف بينهم في فِسقه؛ وكذلك لا خلاف بينهم في قتل السَّاب في الصُّوَر التي أجمعوا فيها على

- (١) كما يدعي ذلك الروافض، وقد ألف بعض متأخريهم، وهو كبير علماء النجف الحاج ميررزا حسين بن محمد النوري الطبرسي ـ سنة ١٢٩٢هـ كتابه «فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب»، جمع فيه مئات النصوص عن علماء الشيعة قديما وحديثا أنهم يعتقدون بوجود النقص والتحريف في القرآن الكريم، وقد طبع الكتاب في إيران، فقامت حوله ضجة كبيرة حتى من بعض علمائهم، لا القرآن الكريم، وقد طبع الكتاب في إيران، فقامت حوله ضجة كبيرة حتى من بعض علمائهم، لا القرآن القرآن الكريم، وقد طبع الكتاب في إيران، فقامت حوله ضجة كبيرة حتى من بعض علمائهم، لا يدرآن القرآن الكريم، وقد طبع الكتاب في إيران، فقامت حوله ضجة كبيرة حتى من بعض علمائهم، لا يدرآن القرآن الكريم، وقد طبع الكتاب في إيران، فقامت حوله ضجة كبيرة حتى من بعض علمائهم، لا يداع ما في الكتاب، وإنما لرغبتهم في بقاء التشكيك في القرآن سرا مبثوثا في كتبهم المعتبرة، وأن لا يذاع في كتاب واحد تقوم به الحجة عليهم، ثم إنه ألف عقب ذلك كتابا سماه «رد بعض الشبهات عن يذاع في كتاب واحد تقوم به الحجة عليهم، ثم إنه ألف عقب ذلك كتابا سماه «رد بعض الشبهات عن يداع في كتاب واحد تقوم به الحجة عليهم، ثم إنه ألف عقب ذلك كتابا سماه «د بعض الشبهات عن يداع في كتاب واحد تقوم به الحجة عليهم، ثم إنه ألف عقب ذلك كتابا مماه الحب حيض الشبهات عن يداع في كتاب واحد تقوم به الحجة عليهم، ثم إنه ألف عقب ذلك كتابا معاه الهرد بعض الشبهات عن يداع في كتاب واحد تقوم به الحجة عليهم، ثم إنه ألف عقب ذلك كتابا محاه الهرد بعض الشبهات عن يداع في كتاب الماه الخطوط العريضة» ص ١٠ ـ ١١، و«فرق معاصرة حين مات دفنوه في أقدس البقاع عندهم، انظر «الخطوط العريضة» ص ١٠ ـ ١١، و«فرق معاصرة تنتسب إلى الإسلام»: (١/ ٤٢٢).
  - (٢) هم الذين يقولون بتنا سخ الأرواح وانتقالها من شخص إلى شخص «الملل والنحل»: (٢/ ٩١).
    - (۳) «الصارم المسلول»: (۳/ ۱۱۰۸ فما بعدها).

الحسام المسلول

كفره لقوله ﷺ: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ»<sup>(١)</sup>؛ وإنما جرى خلافُهم في قتلِ من اختلفوا في كُفره، فمن كَفَّر قال بالقتلِ ردَّةً، ومن لم يُكَفِّر قال بالتعزير.

قال شيخ الإسلام: «... وإذا كان شتمُهم بهذه المثابةِ، فأقلُّ ما فيه التعزير؛ لأنه مشروع في كل معصية ليس فيها حدُّ ولا كفارة، وهذا ممَّا لا نعلم فيه خلافاً بين أهل الفقه و العلم من أصحاب رسول الله ﷺ والتّابعين لهم بإحسان، وسائر أهل السنة والجماعة، فإنهم مجمعون على أن الواجبَ الثناءُ عليهم، والاستغفار لهم، والترحم عليهم ... وعقوبة من أساء فيهم القول»<sup>(٢)</sup>.

وهذه بعض النقول في تعزير من سبَّ صحابيًّا سبًّا لا يبلغ به الكفر :

عن إبراهيم بن ميسرة <sup>(٣)</sup> قال: «ما رأيت عمر بن عبد العزيز ضرب إنساناً قطًّ؛ إلا إنساناً شتم معاوية ﷺ، فضربه أسواطاً» <sup>(٤)</sup>.

وأَتي عمر بن عبد العزيز برجل سبَّ عثمان، فقال: ما حملكَ على أن سَبَبْتَه؟ قال: أبغضُه، قال: وإن أبغضت رجلاً سببتَه، قال: فأمر به فجلد ثلاثين سوطاً<sup>(0)</sup>.

و كتب عمر بن عبد العزيز في رجل سبّه: «لا يُقتل إلَّا من سبَّ النَّبِيَّ ﷺ، ولكن اجلِدْه فوق رأسه أسواطاً، ولولا أنّي رجوتُ أنَّ ذلك خيرٌ له لم أفعل»<sup>(٦)</sup>.

و قال مالك: «من شتم النَّبِيَّ ﷺ قُتل، ومن شتم أصحابه أُدّب»<sup>(٧)</sup>.

وسُئل الإمام أحمد عمن شتم أصحاب النَّبِيَّ ﷺ فقال: «القتل أجبُنُ عنه، ويضرب، ما أراه على الإسلام»<sup>(٨)</sup>.

وقال: «خير الأمّة بعد النَّبِيِّ ﷺ أبو بكر، وعمرُ بعد أبي بكر، وعثمانُ بعد عمر،

- أخرجه البخاري في كتاب الجهاد والسير، باب لا يعذب بعذاب الله: ٣٠١٧.
  - (۲) «الصارم المسلول»: (۳/ ۱۰۸۵).
- (٣) هو إبراهيم بن ميسرة الطائفي، نزيل مكة، ثبت حافظ، توفي سنة ١٣٢هـ، «التقريب»: ٢٦٢ .
  - (٤) «الصارم المسلول»: (٣/ ١٠٨٥).
    - (٥) نفسه: (۳/ ۱۰۵۹).
  - (٦) «الصارم المسلول»: (٣/ ١٠٦٠).
  - (٧) «الشفا» للقاضي عياض: (٢/ ١٥٢).
  - (٨) «الفروع»: (٦/ ١٦٢)، و«الإنصاف»: (١٠/ ٣٢٤).

وعليٌّ بعد عثمان، ووقف قوم على عثمان، وهم خلفاء راشدون مهديُّون، ثم أصحاب رسول الله ﷺ بعد هؤلاء الأربعة خيرُ الناس، لا يجوز لأحد أن يذكر شيئاً من مساويهم، ولا يطعنُ على أحد منهم بعيبٍ ولا نقص؛ فمن فعل ذلك فقد وجب على السُّلطان تأديبُه وعقوبتُه، ليس له أن يعفو عنه، بل يعاقبُه ويستتيبه، فإن تاب قَبل منه، وإن ثبت عاد عليه بالعقوبةَ، وخلَّده الحبس حتَّى يموت أو يُرَاجع<sup>»(1)</sup>.

12 THE THE THE THE

وقال إسحاق بن راهويه(ت٢٣٨هـ): «من شتم أصحاب النَّبِيِّ يُعاقبُ ويُحبس»<sup>(٢)</sup>. وتُشَدَّد العقوبة على السَّابِّ بحسب مكانةِ الصّحابيّ الذي أظهر بغضه و سبه:

قال عبد الملك بن حبيب المالكي<sup>(٣)</sup> (ت٢٣٨هـ): «مَن غَلا من الشّيعة إلى بغض عثمانَ والبراءةِ منه أُدِّب أدباً شديداً، ومن زاد إلى بُغضِ أبي بكر وعمر فالعقوبة عليه أشدَّ، ويكرَّرُ ضربُه، ويطالُ سجنه حتى يموت، ولا يبلغ به القتل إلا في سبّ النَّبِيِّ ﷺ<sup>(٤)</sup>.

فخلاصة ما يعاقبُ به من سبَّ الصحابَةَ هو القتلُ ردَّة في حقٍّ من بلغ به السَّبُّ درجةَ الكفر المخرجِ عن الملَّة، وتعزيرُ من لم يبلغ به ذلك، كلُّ بحسب ما يستحقه.

المبحث الثالث: جهود العلماء في الرد على الطاعنين في الصحابة رضي

## توطئة:

لمّا كان الصَّحابةُ ﷺ من الدّين بالمنزلة التي سبق بيانها، وكان الطعن فيهم طعناً في الدِّين، وفي النَّبِيِّ الأمين، عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم، فلا عجب أن يعتني العلماء بالرد على الطاعنين فيهم، وببيان مناقبهم وفضائلهم، وفاءاً ببعض حقهم عليهم، وقد تنوعت تآليفُهم في ذلك:

- «طبقات الحنابلة»: (1/ ۳۰).
- (۲) «الصارم المسلول»: (۲/ ۱۰۰۸).
- (٣) هو فقيه الأندلس، أحد الأعلام، ولد في حياة مالك، وأخذ عن أصحابه، وأخذ عنه بقي بن مخلد ومحمد بن وضاح، كان موصوفا بالحذق في الفقه، كبير الشأن، بعيد الصيت، إلا أنه في باب الرواية ليس بمتقن، من أشهر مصنفاته «الواضحة»، توفي سنة٢٣٨هه، «الديباج المذهب»: (١/ ١٥٤)، «سير أعلام النبلاء»: (١٠٢/١٢).
  - ٤) «الشفا» للقاضي عياض: (٢/ ٦٥٣).

٣٤

فمنها مؤلفاتٌ في الرَّد على الطاعنين في الصّحابة، ونَسْفِ شُبهِهم.

ومنها مؤلفاتٌ في فضائلِ الصحابةِ.

ومنها مؤلفاتٌ في مختلف الفنون، لم يغفلوا فيها بيان فضائل الصّحابة، أو بيان عقيدة أهل السنة فيهم، أو بيان حكم سابهم، أو الرد على الطاعنين فيهم، وأعني بذلك: كتب التفسير، وما أُلِّف في بيان عقيدة أهل السنة، وكتب الفرق، والتراجم، و التاريخ، والفقه و غيرها.

وسأسرد \_ إن شاء الله \_ ما تيسر لي من ذلك في كل نوع من هذه الأنواع :

١- ردود على الطاعنين في الصحابة:

- رسالةٌ «النهي عن سبِّ الصحابة» لمحمد بن سحنون التنوخي ٢٦٥هـ (١).

«ثناءُ الصحابةِ على القرابةِ وثناء القرابة على الصحابة» للدّارقطني علي بن عمر ٣٨٥هـ(٢).

- كتابُ «الإمامةِ والرَّدِّ على الرَّافِضَة» لأبي نعيم أحمد بن عبد الله ٤٣٠هـ (٣).

- «الموافقة بين أهلِ البيتِ والصحابةِ وما رواه كل فريق في حق الآخر» لابن زنجويه إسماعيل بن على ٤٤٥هـ<sup>(٤)</sup>.

- «المُفاضلة بين الصحابة» لابن حزم الأندلسي علي بن أحمد ٤٥٦ه- (°).

ـ كتابٌ فيه تنـزيهُ خالِ المُؤمنين معاوية بن أبي سفيان رضي الظلم والفسق في مطالبة دم أمير المؤمنين عثمان، لأبي يعلى محمد بن الحسين الفراء ٤٥٨هـ<sup>(٦)</sup>.

- (۱) ذكرها القاضي عياض في «ترتيب المدارك»: (۲۰۷/٤).
- (٢) ذكره ابن الوزير في «العواصم والقواصم»: (١/ ١٨٢)، ثم قال: «ولعل كتاب الدارقطني هذا من أنفس المصنفات، فإنه لا يجتمع حب الأصحاب والآل، إلا في قلوب عقلاء الرجال». وانظر «معجم ما ألف عن الصحابة وأمهات المؤمنين وآل البيت ، لمحمد بن إبراهيم الشيباني: ٣٨١. وأوردت هذا الكتاب هنا؛ لأنه في حقيقته رد على الذين اختلقوا عداوة وهمية بين الطائفتين.
  - (٣) طبعته مكتبة العلوم والحكم بالمدينة، بتحقيق علي بن محمد الفقيهي، ط١٤٠٧هـ.
    - (٤) «الرسالة المستطرفة»: ٥٣، و«كشف الظنون»: (٢/ ١٨٩٠).
      - (٥) طبع بدمشق بعناية سعيد الأفغاني ١٩٤٠م.

-«العَواصمُ من القواصم»، لأبي بكر محمد بن عبدالله ابن العربي المعافري ٥٤٣هـ<sup>(١)</sup>. - «السَّيفُ المسلولُ على من سبَّ أصحابَ الرَّسولِ»، للقاضي عياض ٥٤٤هـ<sup>(٢)</sup>. منهاج أهل الإصابة في محبَّة الصحابة، لأبي الفرج ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي ٥٩٧هـ<sup>(٣)</sup>.

- «كتاب النهي عن سبّ الأصحاب وما جاء فيه من الإثم والعقاب»، لأبي عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي ٦٤٣هـ<sup>(٤)</sup>.

\_ «منهاج السنة النبوية»، لابن تيمية أحمد بن عبد الحليم ٧٢٨هـ<sup>(٥)</sup>. \_ «الرسالة الوازعة للمعتدين عن سبِّ صحابة سيَّدِ المرسلين»، للمؤيد يحيى بن

حمزة الطالبي ٧٤٥ <sup>(٦)</sup>.

\_ «أُطواقُ الحمامة في حمل الصّحابة على السَّلامة» من كتاب «الانتصار في الذب عن الصحابة الكبار»، ليحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم الزيدي ٧٤٩هـ<sup>(٧)</sup>.

- ـ «إلقامُ الحجرِ لمن زكيّ سابَّ أبي بكر وعمر»، لجلال الدين السيوطي ٩١١هـ<sup>(٨)</sup>. ـ «تطهيرُ الجنانِ واللِّسان عن الخطر والتفَوُّو بتَلْبِ سيّدنا معاوية بن أبي سفيان»،
- لابن حجر الهيتمي شهاب الدين أحمد بن محمد ٩٧٣هـ <sup>(٩)</sup>. - «الصّواعِقُ المحرقَةُ لإخوان الشَّياطين أهل الابتداع والضلال والزندقة»، للهيتمي <sup>(١٠)</sup>.
- (۱) طَبَعت ما يخص الصحابة منه : مكتبة أسامة بن زيد ببيروت ، بتحقيق محب الدين الخطيب ، ١٣٩٩ هـ. وقد طبعته كاملا المطبعة الجزائرية الإسلامية بمدينة قسنطينة سنة ١٣٤٧ هـ. انظر طبعة المحب ص ٨\_٩.
  - (۲) «كشف الظنون»: (۲/ ۱۰۱۸)، «هدية العارفين»: (۲/ ۰۰۵).
    - (۳) «الرسالة المستطرفة» ص٥٣.
- ٤) ذكره شيخ الإسلام في كتابه «الصارم المسلول»: (٣/ ١١١٢). وهو مخطوط في الظاهرية مجموع ١٠١
   (ق ٢١ ـ ٤٤) «معجم ما ألف عن الصحابة وأمهات المؤمنين وآل البيت»: ١٢٦٣ .
  - (٥) طبعته مؤسسة قرطبة، بتحقيق محمد رشاد سالم، ط١، ١٤٠٦هـ.
    - (٦) مطبوع بالقاهرة: المنيرية، ١٣٤٧هـ.
  - (٧) مخطوط بمكتبة الأحقاف بحضر موت-آل يحيى رقم ١٠٩ مجاميع «معجم ما ألف عن الصحابة» : ٢٠٠
  - (٨) «كشف الظنون»: (١٠٨/١)، و«هدية العارفين»: (١/ ٥٣٥٥). وانظر مكتبة الجلال السيوطي: ٧٨.
- (٩) طبع في القاهرة، وأعادت طبعه دار الكتب العلمية في بيروت بذيل «كتاب الصواعق المحرقة». (١٠)مطبوع بالقاهرة، بعناية عبد الوهاب بن عبد اللطيف، سنة ١٣٠٧هـ. وطبعته مؤسسة الرسالة بعناية عبد
  - الرحمن بن عبد الله التركي، وكامل محمد الخراط، ط1 / ١٩٩٧م.

المسلو المسلول المسلول المسلول المسلول القاري ١٠٩هـ (٢). - «شم العوارض في ذم الروافض» لملًا علي بن سلطان القاري ١٠٩هـ (٢). - «رسالة في الرّدّ على الرّافضة»، لمحمد بن عبد الوهاب ٢٠٦هـ (٢). - «مسألة الصّحابة» و هي في الإمامة، و تقدم الشيخين على الإمام علي ظهر، لابن يحبى الصَّنعاني صلاح بن الحسين ٢٤٢هـ (٣). - «الصَّارمُ القرطابُ في نحر من سبَّ أكارمَ الأصحابِ»، لعثمان بن سند ١٢٥٠ هـ (٤). - «الصُّرمُ القرطابُ في نحر من سبَّ أكارمَ الأصحابِ»، لعثمان بن سند ١٢٥٠ هـ (٤). - «الحُصُونُ المَنيعة في براءة عائشة الصديقة باتفاق أهل السنة و الشيعة»، لمحمد عارف بن أحمد بن سعيد المنير الحسيني الدمشقي ١٣٢٢هـ (٢). - قصيدة في تفصيل ما يلزمُ من قال بعدم أهليَّة أبي بكر للخلافة، وأن عليَّا مُنِعَ منها

- صميدة في تفصيل ما يكرم من قال بعدم أهليه أبي بكر للحلاقة، وأن عليا منِّع منه قهراً، أو سكت عجزاً، وبايع قصراً، لعبد الحي الشامي.<sup>(٧)</sup>

- «من سبَّ الصَّحابة ومعاوية فأمُّه هاوية» للشيخ الفاضل محمد بن عبد الرحمن المغراوي (^).

# ٢ - مؤلفات في فضائل الصحابة:

لقد اعتنى العلماء بالتأليف في فضائِلِ الصّحابة، ولم تكن عنايتُهم من باب التَّرَف العلمي، وإنمَّا كان غَرَضُهم نفي ضد ذلك، والرَّدّ على من انشغل عن عيوبه بتتبُّع عيوب خيار هذه الأمة بعد نبيها ﷺ، و تمسّك بما اختلقه عليهم أعداءُ الدين من الرّذائل مُعرِضاً عما ثبت لهم من الفضائل، و المؤلفون في هذا الباب نوعان:

- (۱) طبعته دار الصحابة للتراث (طنطا) سنة ۱۹۹۰م.
   (۲) طبعته الجامعة الإسلامية ضمن جزء ملحق المصنفات للإمام المجدد.
   (۳) «التيمورية»: ۱۰۱، «مجاميع»: ۱۳ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ۱۰۹٤ .
   (٤) مخطوط في الكويت: المكتبة العامة المركزية برقم ٧٥ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٧٣١ .
  - ها عبد الله البخاري، ط١/ ١٤١٧هـ،
- (٦) مخطوط في الظاهرية رقم ٨٦٢٣ و ٩١٦٧؛ وبدار الكتب المصرية برقم: ٤٠٤٠، كما في «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٤٥٧ .
- (٧) مخطوطة في الكويت: المكتبة العامة المركزية برقم ٩٣(١ق)، «معجم ما ألف عن الصحابة»: ١٠١٤.
   (٨) طبعته المكتبة الإسلامية، ط١/١٤٢٣.

الفصل الأول: فضل الصحابة فمنهم من عقد كتاباً في فضائل الصّحابة، ضمن كتاب من كتب الحديث. ومنهم من أفرد هذا الموضوع بالتأليف، وهؤلاء ثلاثة أنواع: - من ألف في فضائل الصحابة عموماً. - من ألف في فضائل طائفة منهم. - من ألف في فضائل واحد منهم. وسأكتفي بالتمثيل لكلِّ نوع، من غير قصد للاستيعاب والاستقصاء.

أ - أمثلة لفضائل الصحابة ضمن كتب الحديث (الكتب الستة نموذجاً):
 - من «صحيح البخاري»: (٧/ ٣، ١١٠ مع الفتح) كتاب فضائل الصحابة، وكتاب

مناقب الأنصار.

- من «صحيح مسلم»: (الجزء: 10، مع شرح النووي) كتاب فضائل الصحابة.
   من «سنن النسائي الكبرى»: (٧/ ٢٩٣) كتاب المناقب.
   من «سنن الترمذي»: (٥/ ٥٨٣) كتاب المناقب.
   من «سنن ابن ماجه»: (١/ ٧١) المقدمة، باب: في فضائل أصحاب رسول الله على .
- ب أمثلة لفضائل الصحابة في كتب مفردة: أمثلة مما ألف في فضائل الصحابة عموماً : - «فضائل الصحابة»، لعبد الملك بن حبيب الأندلسي ٢٣٨ه-<sup>(١)</sup>. - «فضائل الصحابة»، للإمام أحمد بن حنبل ٢٤١ه-<sup>(٢)</sup>. - «فضائل الصحابة»، لبقي بن مخلد ٢٧٦ه-<sup>(٣)</sup>. - «اللُّباب في فضائل النَّبيِّ والأصحاب»، لابن مقلد الطائي، أحمد بن محمد ٢٨١ه-<sup>(٤)</sup>.
  - (۱) «هدية العارفين»: (۱/ ۲۲٤).
  - (٢) مطبوع بمكة: جامعة أم القرى، ١٤٠٣هـ.
    - (۳) «الاستيعاب»: (۱/۱۱).
  - (٤) مخطوط بتركيا : طاوشانلي رقم ٥٩٨ «معجم ما ألف عن الصحابة» : ١٠٣٧ .

۳۸ الحسام المسلول - «فضائل الصّحابة»، للنسائي أحمد بن شعيب ٣٠٣هـ (١). - «فضائل الصّحابة»، لخيثمة بن سليمان القرشي الطرابلسي ٣٤٣هـ (٢). - «فضائل الصّحابة ومناقبهم وقول بعضهم في بعض»، للدارقطني٣٨٥هـ<sup>(٣)</sup>. - «فضائل الصّحابة»، لابن فطيس عبد الرحمن بن محمد ٤٠٢هـ (٤). - «فضائل الصّحابة»، لأبي نعيم الأصبهاني، أحمد بن عبد الله ٤٣٠هـ (٥). - «المُصَنف في فضائل الصحابة»، للبيهقي أحمد بن الحسين ٤٥٨هـ (٢). - «فضائل الصّحابة»، لابن صعري الحسن بن هبة الله ٥٨٦هـ (٧). - «فضائل الأصحاب»، للرازي فخر الدين محمد بن عمر٢٠٦هـ (^). - «الأنباء المستطابة في فضل الصحابة والقرابة» لهبة الله بن عبد الله القفطي ٦٩٧هـ (٩). - «تحصيل الإصابة في تفضيل الصحابة»، لأبي الفتح محمد ابن سيد الناس ٧٤٣هـ (١٠). - «فضائل الصّحابة لابن جماعة»، إبراهيم بن عبد الرحمن ٧٦٤هـ (١١). - «غيثُ السحابة في فضل الصحابة»، للسرمري يوسف بن محمد ٧٧٦هـ (١٢). - «فضائلُ الصّحابة و الحث على محبتهم»، لعلي بن أحمد الهيثمي ق١١ (١٣). - «دَرُّ السَّحابة في مناقب القرابة والصّحابة»، للشوكاني محمد بن علي ١٢٥٠هـ (١٤). (١) مطبوع بالدار البيضاء: دار الثقافة، بتحقيق فاروق حمادة، ط١٤٠٤هـ. (۲) مطبوع ببيروت، بتحقيق عمر تدمري، ۱۹۸۰هـ. (٣) مخطوط بالظاهرية مجموع: (١/٤٧) القسم١١: ١٤أ ـ ٢٤ب «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٩٦٨. (٤) طبعته مطابع الرشيد، بتحقيق عبد الحميد بن على الفقيهي، ط١٠/ ١٤١٥ه... (٥) «الرسالة المستطرفة» ص٥٣. (٦) «كشف الظنون»: (٢/ ١٧١٢). (٧) «إيضاح المكنون»: (٢/١٩٦). (٨) «هدية العارفين»: (٢/ ١٠٨). (٩) «طبقات الشافعية»: (٨/ ٣٩١). (۱۰) «الوافي بالوفيات» : (۱/ ۲۹۲). (١١)مخطوط بالظاهرية: مجموع ٩٢٤: (ق٣٠٣ ـ ٣٠٩)، معجم ما ألف عن الصحابة: ٩٥٣ . (۱۲) «كشف الظنون»: (۳/ ۲۲). (١٣)مخطوط بالظاهرية رقم ٩٤٣٣ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٩٦٧ . (١٤) طبعتها دار الفكر/ بيروت، بتحقيق حسين بن عبد الله. الفصل الأول: فضل الصحابة 🦉 المحمد المحمد المحمد

أمثلة مما ألف في فضائل جماعة من الصّحابة رضي:

أمثلة مما ألف في فضائل الشيخين: - «فضائل الشيخين»، لإسماعيل بن سعيد الطبري ٢٤٦هـ<sup>(١)</sup>. - «فضائل الصّحابة»، للدارقطني ٣٨٥هـ وهو في فضائل الشيخين<sup>(٢)</sup>. - «مختارُ أحاديث الصّادق المصدوق قي فضائل الصّديق والفاروق»، رضي الدين الطالقاني أحمد بن إسماعيل ٩٠هه<sup>(٣)</sup>.

- «رسالة في تفضيل أبي بكر وعمر ٢ الشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ٧٢٨هـ (٤). - «قرَّة العين في فضائل الشيخين»، لسبط بن العجمي أحمد بن إبراهيم ٨٨٤هـ (٥). أمثلة مما ألف في فضائل الخلفاء الأربعة:

ـ «فضائل الخلفاء الأربعة»، لأبي بكر أحمد بن إسحاق النيسابوري ٣٤٢هـ<sup>(٢)</sup>. ـ «فضائل الخلفاء الأربعة»، لأبي نعيم الأصفهاني أحمد بن عبد الله ٤٣٠هـ<sup>(٧)</sup>. ـ «فضائل الخلفاء الأربعة و ترتيبهم في الفضل وفضل هذه الأمة على غيرها»، لابن

قدامة المقدسي موفق الدين عبد الله بن أحمد • ٢٢هـ<sup>(٨)</sup>.

ـ «الإيمان الجَليَّ في ذكر أبي بكر وعثمان وعلي»، لتقي الدين علي عبد الكافي السبكي ٥٦هـ<sup>(٩)</sup>.

- (۱) «كشف الظنون»: (۲/ ۱۲۷۱).
- (٢) مخطوط بالظاهرية، مجموع ٤٧: (ق١٤ ـ ٢٣)، بركلمان: (٣/ ١١٢) «معجم ما ألف عن الصحابة»:
   ٩٦٣.
- (٣) مخطوط في تركيا: شهيد علي برقم: ٥٣٩/٥ (من ٢٢أ إلى ٢٧أ)، «معجم ما ألف عن الصحابة»: ١٠٦٥.
  - ٤) مخطوط في الخزانة التيمورية: رقم٣٠٧ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٥٨٨ .
    - (٥) «هدية العارفين»: (١٣٤/١).
    - (٦) «كشف الظنون»: (٢/ ١٢٧٥).
      - (٧) «الرسالة المستطرفة» ص٥٣.
    - (٨) مخطوط في تركيا: فاتح رقم ١/٤٤٤٥ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٩٤٧.
      - (٩) «كشف الظنون»: (١/ ٢١٥).

٤٠ الحسام المسلول أمثلة مما ألف في فضائل العشرة المبشرين 💑 - «فضائل العشرة»، للحاكم النيسابوري محمد بن عبد الله ٤٠٥هـ (١). \_ «خصائص العشرة الكرام البررة»، للزمخشري محمود بن عمر ٥٣٨هـ <sup>(٢)</sup>. - «طَلَّ الغمامة في مناقب العشرة وعَمَّى الرسول عَلَيْ»، للغافقي بن أبي الخصال محمد بن مسعود • ٥٤هـ(٣). \_«الرِّياض النَّضرة في فضائل العشرة»، لمحب الدين الطبري أحمد بن عبد الله ٢٩٤هـ<sup>(٤)</sup>. \_«فضائلُ العشرة المبشرة»، لابن الفركاح إبراهيم بن عبد الرحمان الفزاري ٧٢٩هـ (°). أمثلة مما ألف فى فضائل أمهات المؤمنين رضى الله عنهن : - «الأربعين في مناقب أمهات المؤمنين»، لفخر الدِّين أبي منصور عبد الرحمن بن محمد ابن عساكر الدمشقى ٢٢٠هـ (٦). ـ «السِّمط الثمين في مناقب أمهات المؤمنين»، لمحب الدِّين الطبري ٢٩٤هـ (٧). \_ «ردُّ العقول الطائشة إلى معرفة ما اختصت به خديجة وعائشة»، لعبد القادر بن محمد الشاذلي ٩٣٥هـ (^). أمثلة مِمَّا ألف في فضائل الأنصار رضي: \_ «فضائل الأنصار»، لأبي البحتري وهب بن وهب • • ٢هـ (٩). \_ «فضائل الأنصار»، لأبي داود السجستاني ٢٧٥هـ(١٠). (۱) «إيضاح المكنون»: (۲/ ۱۹٦). (٢) طبع ببغداد ١٣٨٨هـ، مطبعة الجمهورية، بعناية بهيجة الحسني. (٣) مخطوط في الأسكوريال ٢٠٤/١ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٧٧٥. (٤) مطبوع بالقاهرة، مكتبة الجندي، ١٣٢٧هـ. (٥) «هدية العارفين»: (١٤/١). (٦) طبع في قطر بتحقيق كامل خليل زغموت. (٧) طبع بحلب ١٩٢٨م، بعناية راغب الطباخ. (٨) مخطوط بالرباط: الخزانة الملكية: ٢٩٦ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٥٧٠. (٩) «الفهرست» لابن النديم ص ١١٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com

(١٠) «الرسالة المستطرفة» ص٥٣، و «كشف الظنون»: (٢/ ١٢٧٤).

الفصل الأول: فضل الصحابة 🖉 بلغ المحابة المحابة

د "نزهة الأبصار في فضائل الأنصار"، للحسن البكري الصديقي ٩٥٢هـ (<sup>()</sup>). د "نحفة الأخيار في فضائل الأنصار"، لابن الحسين الأنصاري(بعد ٩٩٨هـ)<sup>(۲)</sup>. أمثلة مما ألف في فضائل العترة عنه: د "الذرية الطاهرة المطهرة"، لأبي بشر محمد بن أحمد الدولابي ٣١٠هـ<sup>(٣)</sup>. د "السَّول في فضائل بيت الرسول"، للشريف اليمني إدريس بن علي ١٢هـ<sup>(3)</sup>. د "ذكر القلب الميت بفضائل أهل البيت"، للسرمري يوسف بن محمد ۲۷هـ<sup>(6)</sup>. د "إحياء الميت بفضائل أهل البيت"، للسّيوطي ٩١٢هـ<sup>(۲)</sup>.

أمثلة مما ألف في فضائل آحاد الصحابة رضي:

- أمثلة مِمَّا ألف في فضائل أبي بكر رَفَيْ : - «فضائل أبي بكر»، للطبري محمد بن جرير ٣١٠هـ<sup>(٧)</sup>. - «فضائل الصّديق»، لخيثمة بن سليمان الطرابلسي ٣٤٣هـ<sup>(٨)</sup>. - «فضائل أبي بكر الصديق»، لابن عساكر الدمشقي ٧٥ههـ<sup>(٩)</sup>. - «توقيف أهل التوفيق على مناقب الصديق»، للذهبي ٨٤٧هـ<sup>(١١)</sup>.
  - مخطوط بجامع الزيتونة برقم ٤٨٠٨ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ١٢٤٧.
- (٢) منه نسخة مصورة عن المكتبة الوطنية بتونس موجودة في معهد المخطوطات العربية بالكويت برقم
   (٢) منه نسخة مصورة عن الصحابة»: ٣١٩ .
  - (٣) «الرسالة المستطرفة» ص٥٣.
  - (٤) «هدية العارفين»: (١٩٥).
  - ٥) «إيضاح المكنون»: (١/ ٥٤٣).
  - (٦) طبع بالقاهرة: المطبعة الشرفية ١٣١٢هـ.
    - (٧) «الوافي بالوفيات»: (٢/ ٢٨٦).
  - (٨) طبع ببيروت، ١٩٨٠م، بعناية عمر عبد السلام تدمري.
    - (۹) «تاریخ دمشق»: (۱/ ۲۸).
    - (١٠)«الوافي بالوفيات»: (٢/ ١٦٤).
- (١١)مخطوط في بيروت: مكتبة الدولة برقم ١٥١٣ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٢٠٣ . وانظرمكتبة الجلال السيوطي (٣٥١).

لت المسلول المسلول

الفصل الأول: فضل الصحابة

- «رسالة في فضيلة أمير المؤمنين علي»، لنصير اللين الطوسي ٢٧٢هـ (<sup>(1)</sup>). - «أسنى المطالب في مناقب الإمام علي بن أبي طالب»، لابن الجزري ٨٣٣هـ (<sup>(٢)</sup>). - «القول الجلي في فضائل علي»، للسيوطي ٩١١هـ (<sup>(٣)</sup>). أمثلة مما ألف في فضائل فاطمة الله: - «فضائل فاطمة»، لابن شاهين عمر بن أحمد ٨٨٥هـ (<sup>٤)</sup>). - «فضائل فاطمة»، لابن شاهين عمر بن أحمد ٥٨٥هـ (<sup>٤)</sup>). - «فضائل فاطمة الزهراء»، للحاكم النيسابوري ٥٠٤هـ (<sup>٥)</sup>. - «الثغور الباسمة في مناقب فاطمة»، للسيوطي ٩١١هـ (<sup>٢)</sup>. - «الثغور الباسمة في مناقب فاطمة»، للسيوطي ٩١٩هـ (<sup>٢)</sup>. - «فضائل العام»، لابن أبي الدنيا ٢٨١هـ (<sup>٢)</sup>. - «فضائل العباس»، لابن أبي الدنيا ٢٨١هـ (<sup>۲)</sup>. - «فضائل العباس»، لابن أبي الدنيا ٢٨٩هـ (<sup>۲)</sup>. - «فضائل سيدنا العباس»، لابن الساعي علي بن أنجب ٢٩٢هـ (<sup>٢)</sup>. - «الإيمان بمناقب العباس»، لابن الساعي علي بن أنجب ٢٨٢هـ (<sup>٢)</sup>. - «الإيمان بمناقب العباس»، لابن الساعي علي بن أنجب ٢٧٢هـ (<sup>٢)</sup>.

- مخطوط بكوبرلي مجموع رقم ١٩٨٩هـ، رسالة ٤٩، كما في «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٥٩٣.
   (٢) «ذيل كشف الظنون»: (١/ ٨١).
   (٣) مخطوط في التيمورية رقم ٢٠١ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ١٠٢٠. وانظر مكتبة الجلال (٥٢٠).
- (٤) مخطوط في الظاهرية رقم ٢١٧، مجموع ١٧ من ١٠٤ ـ ١١١ معجم ما ألف عن الصحابة: ٩٨١ .
  - (٥) «كشف الظنون» (٢/ ١٢٧٧)، «وهدية العارفين»: (٢/ ٥٩).
- (٦) «هدية العارفين»: (١/ ٥٣٧ \_ ٥٣٨)، وهو مخطوط في الظاهرية ٢٩٦ «معجم ما ألف عن الصحابة»:
   ٣٧٨ . وانظر مكتبة الجلال (٢١٨).
  - (۷) «سیر أعلام النبلاء»: (۳/۱۳).
    - (٨) «الرسالة المستطرفة»: ٧٧.
    - (۹) «كشف الظنون»: (۱/۲۱۵).
      - (۱۰)نفسه.
  - (١١) مخطوط بالظاهرية رقم ٨٤٦٣، ٩٩٨٦ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ١٢٠٥.

أمثلة مما ألف في فضائل كلِّ من عبد الله بن عباس، وجعفر رضي :

ـ «تحفة اللطائف في فضائل الحبرابن عباس ووج<sup>(١)</sup>والطائف» لجار الله بن فهد ٥٧٣هـ<sup>(٢)</sup>.

- «رفع الالتباس في فضائل الحبر ابن عباس»، لمحمد بن محمد بن الإمام ٧٤٥هـ (٣). - «مناقب جعفر ابن أبي طالب» لضياء الدين المقدسي محمد بن عبد الواحد ٦٣٨هـ (٤).

أمثلة مِمَّا ألف في فضائل كل من خديجة، وعائشة رضي الله المثلة عليها:

- «المقاصدُ الفُخرى في مناقب السيدة خديجة الكبرى» لعبد الله بن السيد إبراهيم ميرغني ١١٩٣هـ (٥).

- «العقد النَّمين في مناقب السيدة عائشة أم المؤمنين» لمحمد الجفري ق: ١٢ هـ<sup>(٢)</sup>.
 أمثلة مما ألف في فضائل كل من: معاوية، وسعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد في :
 - كتاب «شرح عقد أهل الإيمان في معاوية بن أبي سفيان» وذكر ما ورد في الأنصار من فضائله ومناقبه، لأبي على الحسن بن على الأهوازي ٤٤٦هـ<sup>(٧)</sup>.

من فضائلة ومناقبة، لا بي علي الحسن بن علي الا هواري ٢ ٢ ٢هـ . ... «فضائل سعد بن أبي وقاص» لابن عساكر ٥٧١هـ<sup>(٨)</sup>.

- ـ «جزء في فضائل أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان» لعبيد الله السقطي ٢٠٤هـ<sup>(٩)</sup>. ـ «محض الخلاص في مناقب سعد بن أبي وقاص» ليوسف الصالحي ٩٠٩هـ<sup>(١٠)</sup>.
  - هو الطائف، وقيل وادي الطائف «معجم البلدان»: (٥/ ٣٦١)، و«معجم ما استعجم» (٤/ ١٣٦٩).
     (٢) «الأعلام»: (٦/ ٢٠٩).
    - (٣) مخطوط بتونس بجامع الزيتونة رقم ٢١٣٧ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٦٠٠ .
      - (٤) طبع ببغداد مطبعة المعارف ١٩٦٩، بعناية محمد حسن آل ياسين.
      - (٥) مخطوط بالظاهرية رقم ٤١٣٤ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ١١٧٥.
        - (٦) مخطوط بالظاهرية رقم٦٠٠٦ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٨٥٥.
        - (٧) مخطوط بالظاهرية رقم ٣٨٦٥ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٧١٨.
    - (٨) مخطوط بالظاهرية مجموع ١٠٣، (ق١١٤ ـ ١١٧) «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٩٤٩.
      - (٩) مخطوط بالظاهرية برقم ٣٨٢٨ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ٤٠١.
        - (١٠) مخطوط بالظاهرية ٣٧٨٤ «معجم ما ألف عن الصحابة»: ١٠٦١ .

الفصل الأول: فضل الصحابة

- «محض الشيد في مناقب سعيد بن زيد» للمؤلف السابق (١).

مؤلفات في مختلف الفنون تطرقت لفضائل الصحابة أو الرد على أعدائهم: تقدم أنّ صحابة رسول الله على هم حملة هذا الدين، وأنهم واسطة العقد بيننا وبين رسولنا، وأن جميع ما نحن فيه من الأعمال والعلوم لهم فيه أوفر حظ ونصيب، فلا غرابة إذن أن يتعرض المؤلفون في مختلف العلوم والفنون للكلام عن فضائلهم، أو الرّد على أعدائهم، أو بيان حكم سابّهم... كلَّ يرمي بسهمه، ويُدلي بدلوه، في الذب عن هؤلاء الأصحاب، يبتغي بذلك الأجر والثواب؛ فمن المؤلفات التي عُنيت بهذا الباب<sup>(۲)</sup>:

أ - كتب الفرق:

لم يُغفل العلماء الذي ألَّفوا في الفرق والمقالات، عند كلامِهم عن الفِرَقِ الطَّاعنةِ على الصَّحابة، الرَّدَّ عليهم و بيانَ ما للصّحابة من الفضل، ومن ذلك على سبيل المثال: \_ «الفِصل في الملل والأهواء والنِّحل» لابن حزم (ت٤٥٦هـ):

قال في معرض ردّ ما تمسكت به النصارى من دعوى الرافضة تحريف القرآن: "وأما قولُهم في دعوى الرّوافض تبديل القِرَاءات، فإن الرّوافض ليسوا من المسلمين، إنما هي فِرَقٌ حدث أولُّها بعد موت النَّبِيِّ ﷺ بخمس وعشرين سنة، وكان مبدؤُها إجابة ممن خذله الله تعالى لدعوة من كاد الإسلام، وهي طائفة تجري مجرى اليهود والنصارى في الكذب والكفر. وهي طوائف : أشدُّهم غلوا يقولون بإلاهية علي بن أبي طالب وإلاهية جماعة معه، وأقلُّهم غُلُوّاً يقولون : إن الشمس رَدَّت على عليِّ بن أبي طالب مرتين، فقولُهم هذا أقلُّ مراتبهم في الكذب، أيستشنعُ منهم كذبٌ يأتون به ؟! وكلُّ من لم يزجره عن الكذب ديانة أو نزاهة نفس أمكنه أن يكذب ما شاء، وكلّ دعوى بلا برهانٍ فليس يستدلّ بها عاقل، سواء كانت له أو عليه، ونحن ـ إن شاء الله تعالى ـ نأتي بالبرهان الواضح الفاضح لكذب الروافض فيما افتعلوه من ذلك»<sup>(٣)</sup>.

- «هدية العارفين»: (۲/ ٥٦٠).
- (٢) سأذكر إن شاء الله مُؤلَّفين من كل نوع، وأكتفى بنقل ما تيسر من كلام بعض المُؤلِّفين.
  - (٣) «الفِصَل»: (٢/ ٧٨).

الجسام المسلول

ثم تعرض بعد ذلك للرد عليهم في معرض كلامه عن الإمامة و المفاضلة<sup>(1)</sup>، وكذلك في معرض كلامه عن وجوه الفضل والمفاضلة بين الصحابة في <sup>(1)</sup>.

\_ «الملل والنحل» للشهرستاني أبي الفتح محمد بن عبد الكريم (ت٥٤٨هـ) :

حيث تعرض لبيان فضل الصَّحابة ﷺ عند كلامه عن فرقة الإمامية، وأول ذلك قوله: «... ثم إن الإمامية تخطت عن هذه الدرجة ـ يعني دعواهم نصَّ النَّبِيِّ ﷺ على خلافة علي ﷺ ـ إلى الوقيعة في كبار الصّحابة، طعناً وتكفيراً، وأقله ظُلماً وعدواناً، وقد شهدت نصوص القرآن على عدالتهم والرضا عن جملتهم...» <sup>(٣)</sup>، ثم أخذ يذكر الآيات.

### ب \_ كتب التاريخ:

انظر مثلاً :

- «المنتظم لابن الجوزي» (ت٥٩٧هـ): في حوادث سنة ٢٧٨هـ، عند كلامه عن ظهور القرامطة<sup>(٤)</sup>.

ـ «البداية والنهاية» لابن كثير (ت٧٧٤هـ): في حوادث سنة١١هـ، حيث تعرّض لقوله ﷺ في مرض موته: «اِئْتُونِي أَكْتُبْ لَكُمْ كِتَابًا لاَ تَضِلُّوا بَعْدَهُ أَبَدًا»<sup>(٥)</sup>،

ثم قال: «وهذا الحديث مِمَّا قد توهَّم به بعضُ الأغبياء من أهل البدع من الشيعة وغيرهم كلَّ مُدَّع، أنه كان يُريدُ أن يَكتبَ في ذلك الكتاب ما يَرمون إليه من مقالاتهم، وهذا هو التمشُّك بالمتشابه وترك المُحْكم؛ وأهل السُّنة يأخذون بالمُحْكم ويَرُدُّونَ ما تشابه إليه، وهذه طريقة الرّاسخين في العلم، كما وصفهم الله تخف في كتابه، وهذا الموضع مما زلَّ فيه أقدامُ كثير من أهلِ الضّلالاتِ أمّا أهلُ السَّنة فليس لهم مذهبٌ إلا اتباعُ الحقّ يدورون معه كيفما دار»<sup>(٢)</sup>.

- «الفصل»: (٤/ ٩٤ ـ ١١٠).
- (٢) نفسه: (٤/ ١٣٥) فما بعدها.
- (٣) «الملل والنحل»: (١/ ٢٢٢ ـ ٢٢٣).
  - (٤) «المنتظم»: (٥/ ١١٠).
- ٥) أخرجه البخاري بنحو هذا اللفظ عن ابن عباس منهم، في كتاب العلم، باب كتابة العلم: ١١٤ .
  - (٦) «البدایة»: (٥/ ٨٢٨).

الفصل الأول: فضل الصحابة وفقت المرتجازي الفكر الغران

ج - الكتب المؤلفة في بيان عقيدة أهل السنة:

عند كلامهم عن فضائل الصّحابة ﷺ، و بيان عقيدة أهل السنة فيهم؛ انظر مثلاً : ـ «الشريعة للآجري» (ت٣٦٠هـ) : باب ذكر ما مدح الله ﷺ به المهاجرين والأنصار في كتابه مما أكرمهم الله به، فما بعده من الأبواب<sup>(١)</sup>.

- «الحجة في بيان المحجة لقوام السنة» (ت٥٣٥هـ): باب في فضائل الصّحابة (٢) .

د \_ كتب التفسير:

عند تفسير الآيات التي فيها ثناءٌ على الصّحابة فلي انظر مثلاً : ـ «تفسير القرآن العظيم لابن كثير» : عند تفسيره لقوله تعالى : ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ [الفتح: ٢٩].

قال رحمه الله : «ومن هذه الآية انتزع الإمام مالك كلله عليه في رواية عنه، بتكفير الرّوافض الذين يُبغضون الصّحابة في ، قال لأنهم يَغِيضُونَهُم ومن غاض الصحابة في فهو كافر لهذه الآية، ووافقه طائفة من العلماء في على ذلك، والأحاديث في فضل الصحابة في و والنهي عن التعرّض لهم بمساويهم كثيرة، ويكفيهم ثناءُالله عليهم ورضاه عنهم...»<sup>(٣)</sup>.

- «الجامع لأحكام القرآن للقرطبي» (ت ٦٧١هـ): عند تفسيره للآية السابقة.

قال: «فالصّحابة كلَّهم عُدولٌ، أولياء الله تعالى وأصفياؤه، وخيرته من خلقه بعد أنبيائه ورسله، هذا مذهب أهل السُّنة والذي عليه الجماعة من أئمة هذه الأمة، وقد ذهبت شِرذمة لا مُبَالاَة بهم إلى أنَّ حال الصّحابة كحالِ غيرهم فيلزمُ البحث عن عدالتِهم !!»<sup>(٤)</sup>.

هـ - كتب التراجم (خاصة منها ما كان مختصًاً في الصّحابة):

عند كلامهم عن فضائل الصّحابي المترجَم؛ انظر مثلاً :

- «الاستيعاب» لابن عبد البر(ت٤٦٣هـ) في مقدمة الكتاب، فضلاً عمَّا ذكره في تراجم الأصحاب.

- (۱) «الشريعة»: (٤/ ١٦٣٤ فما بعدها).
- (۲) «الحجة»: (۲/ ۳٤۱ فما بعدها)، وقد تقدم النقل عنه في هذا البحث ص ١٥.
  - (۳) «تفسير القرآن العظيم»: (٤/ ١٧٤).
  - (٤) «الجامع لأحكام لقرآن»: (٢٩٩/١٦).

الحسام المسلول

-«الإصابة» للحافظ ابن حجر (ت٨٥٢هـ)، انظر مثلاً : ترجمتي أبي بكر و عمر المالي).

#### و \_ كتب الفقه:

ي \_ كتب المصطلح:

٤٨

عند كلامهم عن صفة من تقبل روايته ومن ترد روايته؛ انظر مثلاً: - «مقدمة ابن الصلاح» (ت٦٤٣هـ):

حيث ذكر قول الشافعي: «أقبل شهادة أهل الأهواء إلا الخطابية من الرافضة؛ لأنهم يرون الشهادة بالزور لموافقيهم»<sup>(٤)</sup>.

ـ «تدريب الراوي للسُّيوطي» (ت٩١١هـ):

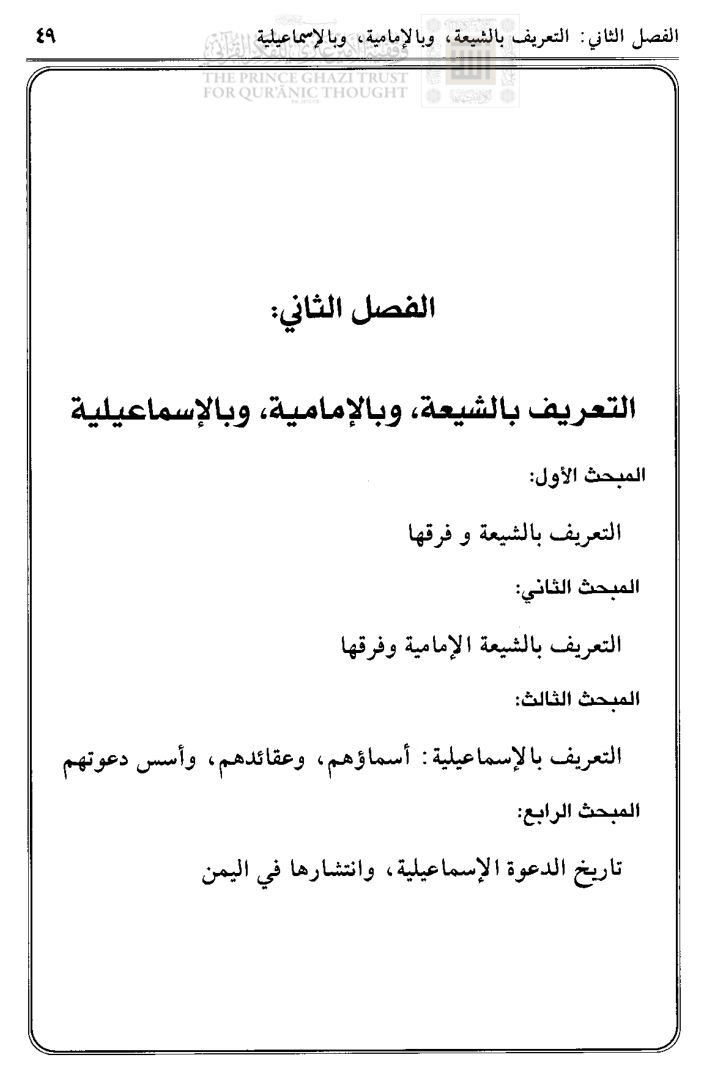
ومن ذلك قوله: «الصّواب أنه لا يُقبل رواية الرّافضةِ، وسابً الصّحابة ... لأنّ سِبَاب المُسْلِم فسوقٌ، فالصّحابة والسلف من باب أولى»<sup>(٥)</sup>، ثم ساق ما يؤيد كلامه من النقول عن أهلَ العلم.

#### خاتمة:

كانت هذه بعض المؤلفات النافعة في هذا الباب العظيم، لا يكاد يخلوا جيل من الأجيال من تأليف مُطوّل أو مختصر، في الذبِّ عن أصحاب النِّبيِّ ﷺ، وإظهار مناقبهم، و من فاته التأليف في ذلك لم تفته المشاركة فيما ألف فيه بقليل أو كثير، وليس «الحسام المسلول» بأوَّل حسام يُسَلُّ على هؤلاء الأعداء، بل لم تُدْخَل السيوفُ في أغمادها منذ أشهرها العلماء، ولم تضع الحرب أوزارها منذ أعلنها أهل الأهواء.

فما حقيقة هؤلاء الإسماعيلية الذين انبرى لهم بحسامه بحرق، ففرَّق جموعَهم، ثم أتبعهم يَرْمِي فُلولَهم بما في كنانته من سهام الوحي والحق ؟

- (۱) «الإصابة»: ۲۸۲۰ ـ ۰۷۷۰.
- (۲) ومن ذلك ما تقدم نقله عنه في ص ۳۲.
- (٣) ومن ذلك ما تقدم نقله عنه في ص ٢٩.
  - ٤) «المقدمة» ص ۲۹۸.
  - (٥) «التدريب»: (١/ ٣٨٦ فما بعدها).



# الفصل الثاني:

التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإسماعيلية

المبحث الأول: التعريف بالشيعة و فرقها

۱ ـ تعريف «الشيعة» لغة واصطلاحاً:

أ \_ الشيعة لغة :

٥٠

قال ابن فارس: «الشين والياء والعين أصلان، يدل أحدهما على مُعاضدة وَمُساعفة، و الثاني على بَتَّ وإشادة؛ فالأول كقولهم: شيَّع فلان فلاناً عند شُخُوصِه، ويقال آتيك غداً أو شَيْعَهُ، أي اليوم الذي بعده، كأن الثاني مشيِّع للأول في المُضِي... والشِّيعة الأعوانُ والأنصارُ؛ و أما الآخر فقولهم: شاع الحديث إذا ذاع وانتشر...» <sup>(۱)</sup>.

فلفظة «الشيعة» المقصودة هنا ترجع إلى المعنى الأول الذي ذكره ابن فارس، فيكون معناها : أنصارُ الرِّجل و أتباعُه، وكل من عاون إنساناً وتحزَّب له فهو شِيعة له، وكلُّ قومٍ اجتمعوا على أمرٍ فهم شِيعة<sup>(٢)</sup>.

ومنه في القرآن قوله تعالى بعد أن ذكر نوحاً : ﴿ فَهُ وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ لَإِبْرَهِيمَ ﴾ [الصافات: ٨٣].

قال ابن عباس: «من أهل دينِه»<sup>(٣)</sup>، وقال مجاهد: «على منهاجه وسنَّتِه»<sup>(٤)</sup>.

- «معجم مقاييس اللغة»: (٣/ ٢٣٥).
- (۲) انظر «تهذيب اللغة للأزهري» (۳/ ٦١)، و«تاج العروس للزبيدي» (٥/ ٤٠٥)، و «لسان العرب» لابن منظور: (٨/ ١٨٨)؛ جميعهم في مادة شيع.
- (٣) أخرجه الطبري: (١٢/١٢) عنه بإسناد حسن، كما في «التفسير الصحيح» لحكمت البشير: (٢٠٦/٤). ويؤيده قوله تعالى على لسان نوح: ﴿وَأُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ﴾ [يونس: ٧٢]، وقوله على لسان إبراهيم: ﴿أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ [البقرة: ١٣١]؛ فدين جميع الرسل هو الإسلام لله تعالى، وإن اختلفت شرائعهم.
  - (٤) أخرجه الطبري: (٦٩/١٢) عنه بإسناد صحيح، كما في «التفسير الصحيح»: (٢٠٦/٤).

الفصل الثاني: التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإسماعيلية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

غَلب هذا الاسم على كلّ من يتولى عَلِيًّا وأهل بيته، حتىّ صار اسماً لهم خاصا<sup>ً (1)</sup>، ثمّ إن هؤلاء المنتسبين إلى عَلِيّ المناصرين له انقسموا إلى فِرَقٍ كثيرة<sup>(٢)</sup>؛ فمنهم أهلُ الاعتدال والتوسط، ومنهم أهلُ الغلُوِّ و الإفراط.

- ٢ \_ فرق الشيعة:
- يمكن إجمال فرق الشِّيعة في أربع فرق رئيسة : ١) الشِّيعة السُنيَّة :

هم الذين عاصروا علياً و ناصروه من المهاجرين والأنصار، ولم ينتقصوا أحداً من إخوانه أصحاب رسول الله على، فكان منهم من قاتل معه على تأويل القرآن كما قاتلوا مع رسول الله على تنزيله، فقد كان معه في حرب صِفِّين من أصحاب بيعة الرِّضوان ثمانمائة صحابي، استشهد منهم تحت رايته هناك ثلاثمائة؛ وكان منهم من توقف عن القتال معه لشبهة عَرَضَت له، ولكنه كان مع ذلك قائماً بمحبَّته وتعظيمِه ونشر فضائله، و ندم بعد ذلك على ما فاته من القتال معه، كما حصل من عبد الله بن عمر ش<sup>(۳)</sup>. وهؤلاء يرون أن أفضل الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ش، كما صح عن ابن عمر شوله: «كنا في زمن النبي لا نعدل بأبي بكر أحدا ثم عمر ثم عثمان، ثم نترك أصحاب النبي لا نفاضل بينهم»<sup>(3)</sup>.

٢) الشيعة التفضيلية:

و هؤلاء قسمان:

أ ـ الذين يُفضِّلون علياً على عثمان ﷺ، من غير تكفير، ولا طعن على عثمان ﷺ؛ وقد كان من هؤلاء طائفة من أهل السنة<sup>(ه)</sup>.

- (١) «القاموس المحيط»: (٣/ ٤٩)، «تهذيب اللغة» (٣/ ٦١).
- (٢) أو صلها صاحب مختصر التحفة الإثناعشرية ولي الله الدهلوي إلى ما يقارب سبعين فرقة ص ٣ فما بعدها.
- (٣) نفسه ص٣، و قد سَمَّى المؤلف هؤلاء الشيعة بالشيعة المُخلصين، وذكر أنهم تركوا هذا اللقب حين تمسك به من هم على غير طريقتهم.
  - ٤) أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب مناقب عثمان بن عفان أبي عمرو القرشي: ٣٦٩٧.
    - ٥) انظر «العقيدة الواسطية» ص ٤١ ـ ٤٢.

01

الحسام المسلول

ب ـ الذين يفضلون علياً على أبي بكر وعمر رقيم ، من غير تكفير ولا سبّ ولا بغض لأحد من الصّحابة، ومن هؤلاء: الزيدية<sup>(۱)</sup>.

٣) الشيعة السبئية:

و هم الذين يسبُّون الصَّحابة ﷺ إلا قليلاً منهم؛ كسلمان الفارسي، وأبي ذر، و المقداد، وعمار بن ياسر ﷺ، وينسبونهم ـ وحاشاهم ـ إلى الكفر و النِّفاق<sup>(٢)</sup>. ٤) الشيعة الغلاة أو الغالية<sup>(٣)</sup>:

قال الشهرستاني : «هم الذين غلوا في حق أئمتهم حتى أخرجوهم من حدودِ الخلقية وحكموا فيهم بأحكام الإلهية، فربَّما شبّهوا واحداً من الأئمة بالإله، وربما شبهوا الإله بالخلق، و هم على طرفي الغلو والتقصير، وإنما نشأت شبهاتُهم من مذاهب الحلولية ومذاهب التناسخية ومذاهب اليهود والنصارى؛ إذ اليهود شبَّهت الخالق بالخلق، والنصارى شبَّهت الخلق بالخالق، فَسَرَت هذه الشّبهات في أذهان الشيعة الغلاة، حتى حكمت بأحكام إلهية في حق بعض الأئمة، وكان التَّشبيه بالأصلِ والوَضْعِ في الشّيعة، وإنما عادت إلى بعض أهل السنة بعد ذلك، وتمكَّن الاعتزال فيهم لما رأوا ذلك أقرب إلى المَعْقول، وأبعد من التَّشبيهِ والحلولِ، وبدعُ الغلاق محصورةٌ في أربع : التَّشبيهُ، والبَدأ، والرّجعة، والتَّناسخ؛ ولهم ألقاب، وبكل بلد لقب : يقال لهم بأصفهان الخُرَّمِيّة وراء النهر المُبيِّضة»<sup>(3)</sup>.

ومن هؤلاء الغلاة: الشِّيعة الإمامية، وسنتناول هذه الفرقة بشيء من التفصيل نظراً لصلتها بموضوع البحث.

- انظر «مختصر التحفة» ص٥، وفرق معاصرة تنتسب إلى الإسلام لغالب عواجي ص٣٣٤ فما بعدها.
  - (۲) نفسه ص٦.
  - (۳) نفسه ص۹.
  - (٤) «الملل والنحل»: (٢/ ١٠).

\_\_\_\_

٥٢

الفصل الثاني: التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإ**سماعيلية** 

المبحث الثاني: التعريف بالشيعة الإمامية وفرقها

۱ ـ التعريف بالشيعة الإمامية:

أوثق من يمكن الاعتماد عليه في تعريف مذهب ما من كان ينتحله ويترأس الدعوة إليه :

قال المُفيد شيخ الإمامية في زمانه (ت٤١٣هـ)<sup>(١)</sup>: «الإماميّة هم القائلون بوجوب الإمامة، والعصمة، ووجوب النص؛ وإنّما حصل لهم هذا الاسم في الأصل لجمعها في المقالة هذه الأصول، فكل من جمعها فهو إماميّ، وإن ضم إليها حقّاً في المذهب أم باطلاً، ثم إنّ من شَمِلَه هذا الاسم واستحقه لمعناه قد افترقت كلمتُهم في أعيانِ الأئمة، و في فروع ترجعُ إلى هذه الأصول...»<sup>(٢)</sup>.

و من التعاريف التي ذكرها غير الشّيعة لفرقة الإمامية :

قول الأشعري: «يُدْعَون الإِماميّة؛ لقولُهم بالنص على إمامة علي بن أبي طالب» (٣).

و قول الشّهرستاني: «هم القائلون بإمامة علي ﷺ بعد النَّبِيِّ ﷺ، نصاً ظاهراً ويقيناً صادقاً، من غير تعريض بالوصف؛ بل إشارة إليه بالعين... ثمَّ إنَّ الإمامية لم يثبتوا في تعيين الأئمة بعد الحسن والحسين وعلي بن الحسين<sup>(٤)</sup> على رأي واحد؛ بل اختلافاتهم

- (١) هو محمد بن محمد بن النعمان، أبو عبد الله، المعروف بالشيخ المفيد و بابن المعلم، شيخ الرافضة. قال الخطيب : صنف كتبا كثيرة في ضلالاتهم، والذب عن اعتقاداتهم ومقالاتهم، والطعن على السلف الماضين من الصحابة والتابعين وعامة الفقهاء المجتهدين، وكان أحد الأئمة الضُلال، هلك به خلق من الماضين من المراح الله المسلمين منه». و قال الذهبي : «بلغت تواليفه مئتين، لم أقف على شيء منها ولله الناس، الى أن أراح الله المسلمين منه». و قال الذهبي : «٧/ ٢٢)، «معجم المؤلفية المفيد و بابن المعلم ، شيخ الرافضة. قال الماضين من الصحابة والتابعين وعامة الفقهاء المجتهدين، وكان أحد الأئمة الضُلال، هلك به خلق من الناس، الى أن أراح الله المسلمين منه». و قال الذهبي : «بلغت تواليفه مئتين، لم أقف على شيء منها ولله الحمد». «تاريخ بغداد» (٣/ ٢٣١)، «سير أعلام النبلاء» : (١٧/ ٣٤٤)، «معجم المؤلفين» : ١٥٨٧٧.
  - (۲) «العيون و المحاسن»: (۲/۹۱).
  - (۳) «مقالات الإسلاميين»: (۱/ ۸۹).
- (3) هو علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب الهاشمي زين العابدين، اختلف في كنيته، فقيل: أبو الحسين وقيل غير ذلك، وهو ثقة ثبت عابد فقيه فاضل مشهور، وحديثه في «الصحيحين»، أرسل عن جده علي بن أبي طالب، وروى عن أبيه، وعمه الحسن، وابن عباس، والمسور بن مخرمة، وأبي هريرة، وعائشة، وصفية بنت حيي، وأم سلمة، وبنتها زينب بنت أبي سلمة، وأبي رافع مولى النبي تله، وسعيد بن المسيب، وغيرهم؛ وروى عنه أولاده: محمد وزيد وعبد الله وعمر، وأبو سلمة بن عبد الرحمن، وطاووس بن كيسان، والزهري، وأبو الزناد، وغيرهم، ولد سنة ٨٢هـ وتوفي سنة ٩٤هـ على الأرجح «سير أعلام النبلاء»: (٤/ ٣٨٦)، و«التهذيب»: (٣/ ١٥٤)، و«التقريب»: ٤٧٤٩.

أكثر من اختلافات الفرق كلِّها، حتَّى قال بعضُهم(أي بعض الشيعة) إنَّ نيفاً وسبعين فرقة المذكورة في الخبر، هو في الشيعة خاصة، ومن عداهم فهم خارجون عن الأمّة، وهم (أي الشيعة) متفقون في سَوْق الإمامة إلى جعفر بن محمد الصّادق<sup>(۱)</sup>، مختلفون في المنصوص عليه بعده من أولاده؛ إذ كانت له خمسة أولاد، وقيل ستة: محمد، وإسحاق، وعبد الله، وموسى، وإسماعيل، وعلي؛ ومن ادّعى منهم النص والتعيين: محمد، وعبد الله، وموسى، وإسماعيل...»<sup>(٢)</sup>.

٢ - فرق الشيعة الإمامية:

أجمعت الشِّيعة الإمامية على أن النَّبِيَّ ﷺ نصَّ على استخلاف عليِّ بن أبي طالب باسمه وأظهر ذلك وأعلنه، وأنَّ الإمامة بعد عليِّ في ابنه الحسن، ثم الحسين، ثم علي ابن الحسين، ثم محمد بن علي، ثم جعفر بن محمد <sup>(٣)</sup>، ثم اختلفوا في سَوْق الإمامة بعد جعفر؛ فظهر نتيجة ذلك الاختلاف أربعُ فرق من الشيعة هي<sup>(3)</sup>:

 ۱) «الشميطيّة»: هم أتباع يحيى بن أبي شميط، ويزعمون أنَّ الإمامة بعد جعفر الصادق في ابنه محمد.

۲) «الأفطحية»: هم الذين قالوا بانتقال الإمامة من جعفر الصّادق إلى ولده عبد الله الأفطح.

٣) «الموسوية» أو «المفضلية»: وهي فرقة واحدة، قالت بانتقال الإمامة بعد جعفر

- (۱) هو جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، وأمه هي أم فروة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق رضي بن عليقاً مام، خرج له مسلم والبخاري تعليقاً ، رأى بعض الصحابة ؛ حدث عن أبيه أبي جعفر الباقر، وعروة بن الزبير، والزهري، وغيرهم، وليس هو بالمكثر إلا عن أبيه، وكانا من جلة علماء المدينة ؛ حدث عنه الزبير، والزهري، وغيرهم، وليس هو بالمكثر إلا عن أبيه، وكانا من جلة علماء المدينة ؛ حدث عنه : ابنه موسى الكاظم، وشعبة ، ومالك، والسفيانان، وغيرهم، ولد من جلة علماء المدينة ؛ حدث منه : الزبير، والزهري، وغيرهم، وليس هو بالمكثر إلا عن أبيه، وكانا من جلة علماء المدينة ؛ حدث عنه : ابنه موسى الكاظم، وشعبة ، ومالك، والسفيانان، وغيرهم، ولد سنة ٨٠، توفي سنة ١٤هـ منه : الذهبي : «كان يغضب من الرافضة ويمقتهم إذا علم أنهم يتعرضون لجده أبي بكر ظاهراً وباطناً ، هذا لا ريب فيه ؛ ولكن الرافضة قوم جهلة قد هوى بهم الهوى في الهاوية فبعداً لهم » «سير أعلام النبلاء» : (١/ ٢٥٠)، «التقريب» : (١/ ٢٥٠)، «التقريب» : (١/ ٢٥٠)، «المالي في الهاوية فيعداً لهم » «سير أعلام النبلاء» : (٦/ ٢٥٥) «تهذيب التهذيب» : (١/ ٣١٠)، «التقريب» : (١/ ٣١٠)، «التقريب» : (١/ ٣١٠)، «التقريب» : ٩٥
  - (۲) «الملل و النحل»: (۱/ ۲۱۹ \_ ۲۱۹).
    - (۳) «مقالات الإسلاميين» (۱/ ۹۰).
  - (٤) انظر هذه الفرق والكلام عليها في «الملل والنحل»: (٢/٣ فما بعدها).

الفصل الثاني: التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإسماعيلية

THE PRINCE GHAZI TRUST

إلى موسى الكاظم، ثم إنهم بعد موته الختلفوا، فمنهم من توقف في موته، ومنهم من قال إنه لم يمت وقال بخروجه بعد الغَيبة، ومنهم من قطع بموته، ويلقب هؤلاء بالقطعية، ثم إن من هؤلاء القطعية من جعل الإمامة بعد موسى الكاظم في عقبه بَدْءًا بولده علي الرِّضى<sup>(۱)</sup>، ثم محمد بن علي<sup>(۲)</sup>، ثم علي بن محمد<sup>(۳)</sup>، ثم الحسن بن علي العسكري<sup>(3)</sup>، ثم محمد بن الحسن المهدي المنتظر عندهم الذي يزعمون حياته إلى اليوم<sup>(0)</sup>، وهؤلاء هم بقية الأئمة الإثنا عشر عند الإمامية الإثنا عشرية؛ فالموسوية ثم

- (۱) هو أبو الحسن علي بن موسى بن جعفر، ولد بالمدينة سنة ١٤٨هـ، وهو صدوق رويت عنه مناكير الخلل فيها ممن روى عنه، سمع من أبيه وأعمامه أولاد جعفر. استدعاه المأمون إليه إلى خراسان، وبالغ في إعظامه، وصيَّره ولي عهده، فقامت قيامة آل المنصور، فلم تطل أيامه، وتوفي سنة ٢٠٣هـ. قال الذهبي : «قد كان علي الرضى كبير الشأن، أهلا للخلافة، ولكن كذبت عليه وفيه الرافضة، وأطروه بما لا يجوز، وادعوا فيه العصمة، وغلت فيه، وقد جعل الله لكل شيء قدرا» «السير» : (٩/) رسم ٢٠٣)، «تهذيب التهذيب» : (٣/ ١٩٤)، «التقريب» : ٤٨٣٨ .
- (٢) هو الملقب بالجواد. قال الذهبي: «محمد الجواد من سادة قومه، لم يبلغ رتبة آبائه في العلم والفقه»
   «السير»: (١٢١/١٣).
- (٣) هو المعروف بأبي الحسن العسكري، أخرجه جعفر المتوكل على الله من مدينة رسول الله على إلى بغداد، ثم إلى سُرَّ مَنْ رأى [ هي سامراء: مدينة بين بغداد وتكريت على شرقي دجلة «معجم البلدان»: (٣/ ١٧٣) ]، فقدمها وأقام بها عشرين سنة وتسعة أشهر، إلى أن توفي ودفن بها في أيام المعتز بالله سنة ٢٥٤هـ، «تاريخ بغداد»: (٥٦/١٢).
- (٤) ضعفه ابن الجوزي. ووصفه الذهبي بالجلالة. ولم يثبت أنه ولد له، قال الذهبي : «وممن قال ان الحسن العسكري لم يعقب محمد بن جرير الطبري ويحيى بن صاعد وناهيك بهما معرفة وثقة» «السير» : ١٢١ / ١٢١ ـ ١٢٢، «لسان الميزان» : ١٠٠٨ .
- (٥) هو خاتمة الأثمة الاثني عشر الذين تدعي الإمامية عصمتهم، تزعم الرافضة أنه في سنة ٢٧٥هـ وقيل غير ذلك ـ دخل سردابا في بيت أبيه، وأمه تنظر إليه، فلم يخرج إلى الساعة منه، وكان ابن تسع سنين وقيل غير ذلك، ويزعمون انه حي إلى اليوم لا يموت حتى يخرج فيملأ الأرض عدلا وقسطا كما ملئت ظلما وجورا. قال الذهبي: «نعوذ بالله من زوال العقل فلو فرضنا وقوع ذلك في سالف الدهر، فمن الذي رآه، ومن الذي نعتمد عليه في إخباره بحياته، ومن الذي نص لنا علمي من وعز وقوع ذلك في مالف الدهر، فمن شيء، وكان ابن تسع سنين علما وجورا. قال الذهبي: «نعوذ بالله من زوال العقل فلو فرضنا وقوع ذلك في سالف الدهر، فمن الذي رآه، ومن الذي نعتمد عليه في إخباره بحياته، ومن الذي نص لنا على عصمته، وأنه يعلم كل شيء، هذا هوَصٌ بَيِّن، إنْ سَلَّطْنَاهُ عَلَى العقول ضلت وتحيّرت، بل جوزت كل باطل، أعاذنا الله شيء، هذا هوَصٌ بَيِّن، إنْ سَلَّطْنَاهُ عَلَى العقول ضلت وتحيّرت، بل جوزت كل باطل، أعاذنا الله شيء، هذا هوَصٌ بَيِّن، إنْ سَلَّطْنَاهُ عَلَى العقول ضلت وتحيّرت، بل جوزت كل باطل، أعاذنا الله وإياكم من الاحتجاج بالمحال والكذب، أو رد الحق الصحيح، كما هو دَيدن الإمامية». وهم اليوم يتيمون على سردابه دابة ترابط دائما ليركبها إذا خرج، ويقف جماعة ينادون عليه بالخروج «يا مولانا وإياكم من الاحتجاج بالمحال والكذب، أو رد الحق الصحيح، كما هو دَيدن الإمامية». وهم اليوم المرحج، يقيمون على سردابه دابة ترابط دائما ليركبها إذا خرج، ويقف جماعة ينادون عليه بالخروج «يا مولانا اخرج»، ويش عماع ينادون عليه بالخروج ما مولانا اخرج»، ويشهرون السلاح، وفي أثناء مرابطتهم لا يصلون خشية أن يخرج وهو في الصلاة فينشغلون اخرج»، ويشهرون السلاح، وله أثناء مرابطتهم لا يعقب، فاضطرت الشيعة إلى اختلاق هذه جماعة ينادون عليه بالخروج «يا مولانا اخرج»، ويشمون على مردابه دابة ترابط دائما ليركبها إذا خرج، ويقف جماعة ينادون عليه بالخروج المولانا الخرج»، ويشهرون المالح، وفي أثناء مرابطتهم لا يصلون خشية أن يخرج وهو في الصلاة فينشغلون اخرج»، ويشهرون السلاح، ولي أثناء مرابطتهم لا يعقب، فاضطرت الشيعة إلى الحالة في أماله مربية بعن خروجه. والصحيح ألما الحسكري لم يعقب، فاضطرت الشيعة إلى الماله من الم بعن خروجه.

الحسام المسلول

FOR QUR'ANIC THOUGHT

القطعية إذاً هم أصل الإمامية الإثنا عشرية، الذين يلقبون أيضاً بالروافض؛ لرفضهم إمامة أبي بكر وعمر رفي الله ال

ثمّ إنّ الّذين قطعوا بموت موسى الكاظم، لم يتفقوا في سَوْق الإمامة بعده؛ بل إنّهم كلّما مات إمامٌ من أئمتهم اختلفوا فيمن يخلفه، وهل مات أو هو في غيبة وسيرجع، فإن لم يكن له ولد كان اختلافهم أشد.

فاختلفوا بعد موسى هل الإمامة في ابنه علي الرضا ـ كما قالت الرّافضة ـ أم في أخيه أحمد بن موسى.

والذين اختاروا علياً الرِّضا اختلفوا في إمامة ولدِه محمد بعده، فالذين قالوا بإمامته اختلفوا بعد موته، فجعل بعضُهم الإمامةَ في ولده علي بن محمد، و جعلها بعضُهم في ولده موسى بن محمد.

والذين اختاروا عليّاً بن محمد اختلفوا بعده، هل الإمامة في ولده جعفر ؟ أم في ولده الحسن العسكري؟

فلَمَّا مات الحسن ولم يعقب، رجع كثير ممن قال بإمامته إلى القول بإمامة أخيه جعفر، ثم بإمامة ابنه علي بن جعفر وأخته فاطمة، وقال بعضهم بإمامة عليِّ دون فاطمة، ثم اختلفوا بعد موت عليِّ و فاطمة اختلافاً كثيراً.

وأما الذين ثبتوا على القول بإمامة الحسن العسكري فإنهم اختلفوا بعد موته أيضاً. ـ فمنهم من قال: إنه لم يمت، وإنما هو في غيبة وسيرجع.

- \_ ومنهم من قال: بل إنه مات، لكنه سيرجع بعد الموت.
- ـ ومنهم من قال: بل وُلد له ابن قبل وفاته بسنتين لكنه استتر خوفاً من الأعداء.

ـ ومنهم من قال: إنه ولد بعد موت أبيه بثمانية أشهر، ولم يكن في حياته، و لَا يجوز مكابرة العيان، وهؤلاء هم الرافضة.

- الشخصية الوهمية ونسج الأكاذيب حولها؛ لِما تقرر عندهم أنه لا يخلو زمان من إمام، وأنه لابد أن يكون الإمام من عقب الإمام الذي قبله، انظر «سير أعلام النبلاء»: (١١٩/١٣) و«فرق معاصرة»:
   (١/ ٣٩٥ ـ ٤٠٢).
  - «مقالات الإسلاميين»: (۱/ ۸۹).

وصدق الله إذ قـال : ﴿وَلَوَ شَـآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أَمَّةَ وَاحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُغْلِلِفِينُ ﴾ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمُ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ﴾ [هود: ١١٨ ــ١١٩].

١) «الإسماعيلية»: هم الذين يدّعون أنّ الإمامة بعد جعفر في ولده الأكبر إسماعيل،
 نصاً عليه باتفاق أولاده - في زعمهم - إلاّ أنّهم اختلفوا في موته قبل أبيه:

ـ فمنهم من قال: لم يمُت، إلا أنه أظهر موته تقيةً من خلفاء بني العباس.

- ومنهم من قال: الموت صحيح، و النصُّ لَا يرجع قَهْقَرىَ، و الفائدة في النّص عندهم بقاء الإمامة في أولاد المنصوص عليه، فالإمام بعد إسماعيل محمد بن إسماعيل، و هؤلاء يقال لهم «المباركية». ئم من هؤلاء المباركية من وقف على محمد بن إسماعيل ويلقبونه بالمكتوم، وقال برجعته بعد غيبته، ومنهم من ساق الإمامة بعد ه في المستورين منهم وهم: جعفر المصدق بن محمد المكتوم، ثم محمد الحبيب بن جعفر المصدق، ثم ساقوا الإمامة في الظّاهرين القائمين من بعدهم، و هم: عبيد الله المهدي ـ الذي ظهر في شمال إفريقيا وسيطر على بلاد المغرب ـ وأولاده من بعده، والذين كان منهم من نقل الدولة الفاطميّة إلى مصر<sup>(۱)</sup>.

فظهر مِمَّا سبق أن الإسماعيلية خالفوا الرّافضة في الإمام السّابع بعد جعفر الصادق، فجعلت الإسماعيلية الإمامة في ولده إسماعيل، مع أنه مات قبله باتفاق النَسّابِين<sup>(٢)</sup>، بينما جعلت الرّافضة الإمامة في ولده موسى الكاظم<sup>(٣)</sup>.

ويزعم بعض المؤرخين أنَّ جعفر الصادق خلع ابنه إسماعيل من الإمامة؛ لأنه رُمِي بشرب الخمر و سوء السِّيرة، ويعتقدُ أنصاره (الإسماعيلية) عصمتَه، زاعمين أنَّ شرب الخمر قد يكون لحكمة قد لا يستطيع المرء فهمها<sup>(٤)</sup>.

- (۱) انظر فرق الشيعة هذه في «الملل والنحل»: (۲/ ٥)، و«الفرق والجماعات الإسلامية» لسعيد رشيد زميزم ص٥٩.
  - (۲) انظر «فرق معاصرة تنتسب إلى الإسلام»: (۲/ ٤٨٦).
    - (۳) انظر «سلسلة الأئمة عند الطائفتين» ص ٧٧.
    - ٤) «تاريخ الإسلام لحسن إبراهيم»: (٣/ ١٩٥).

الحسام المسلول

سلسلة الأئمة عند الإسماعيلية و الإثنا عشرية علي بن أبي طالب (المرتضي) الحسن بن على (الزّكي) الحسين بن على (الشهيد) على بن الحسين (زين العابدين) محمد بن على (الباقر) جعفر بن محمد (الصادق) إسماعيل بن جعفر موسى بن جعفر (الكاظم) على بن موسى (الرضا) المستورون: محمد بن إسماعيل (المكتوم) جعفر بن محمد (المصدق) محمد بن على (الجواد) علي بن محمد (الهادي) محمد بن جعفر (الحبيب) الحسن بن على (العسكري) الظاهرون عبيد الله (المهدي) مؤسس الدولة الفاطمية ثم محمد بن الحسن (المهدي المنتظر في زعمهم) أولاده من بعده

FOR QUR'ANIC THOUGHT

27

الفصل الثاني: التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإسماعيلية

المبحث الثالث: التعريف بالإسماعيلية: أسماؤهم، وعقائدهم، وأسس دعوتهم

### ١. أسماء الإسماعيلية:

إنَّ لفرقة الإسماعيلية ألقاباً كثيرة، بعضُها أشهر من بعض، منها :

ـ الباطنيَّة: لزعمهم أنَّ النَّصوص من الكتاب والسَّنَّة لها ظاهر وباطن، وأنَّ الظَّاهر بمنزلة القشور، والباطن بمنزلة اللَّب.

ـ السَّبْعِيَّة : لقولهم بأنَّ أد**و**ارَ الأئمة سبعة سبعة، ولشغفِهم بالعدد سبعة<sup>(١)</sup>.

ـ التعليميّة : لأنّ مذهبهم قائمٌ على الحَجْر على العقل، وإبطال النّظر والاستدلال، والدّعوة إلى الإمام المعصوم المستور، وأنّ العلم لا يُؤخذ إلاّ بالتعلم منه.

ـ الإباحيّة: لإباحتهم المحرمات، و انسلاخِهم من الشّرع.

- الملاحدة: لأنهم في الواقع ينفون وجود الله عنه، ويقولون بتأثير الكواكب.

ـ الخُرَّمية : نسبة إلى كلمة خرم، و تعني : الشيء المستلذ المستطاب الذي ترتاح له النفس؛ وهو من باب الدِّعاية لمذهبهم الذي هو رفع للتَّكاليف، وتسليط للنَّاس على ارتكاب الشّهوات.

ـ القَرَامِطَة: نسبةً إلى حَمْدان قَرْمط، أحدِ دعاة الباطنية، وكان مقامه في الكوفة. ـ المَزْدَكية: نسبةً إلى مَزْدَك، قيل: إنه رئيس الخرمية، وقيل غير ذلك.

ـ البابَكية: نسبة إلى بابَك الخُرَّمي (ت: ٢٢٤هـ)، خرج في أيّام المأمون بناحية أذربيدجان، فكان له أتباع من المجوسية فعاثوا في الأرض و نهبوا وقتلوا، عَصي على المأمون أمرُهم، وبعد عشرين عاماً وجه إليهم المعتصم القائد افشين، فأمسك بابَك، وقتله مصلوباً في سامراء، وتفرق أتباعه.

- المُحمّرة: لأنّهم صبغوا ثيابَهم بالحمرة، أيّام بابك، ولبسوا شعاراً لهم<sup>(٢)</sup>.

- (۱) انظر «فضائح الباطنية» لأبي حامد الغزالي ص١١، و«بيان مذهب الباطنية وبطلانه» لمحمد بن الحسن الديلمي ص٢١ ـ ٢٥.
- (٢) انظر ألقاب الإسماعيلية في «المنتظم» لابن الجوزي: (٥/ ١١١)، و«فرق معاصرة تنتسب إلى الإسلام»: (٢/ ٤٨٦ فما بعدها)، و«بيان مذهب الباطنية وبطلانه» ص ٢١ ـ ٢٥.

وتختلف الألقاب التي تطلق عليهم باختلاف البلاد التي ينتشرون فيها :

قال الشّهرستاني : «أشهرُ ألقابِهم الباطنيّة، و إنّما لزمهم هذا الّلقب لحكمهم بأنّ لكلّ ظاهر باطناً، و لكلّ تنزيل تأويلاً، و لهم ألقابٌ كثيرة سوى هذه...فبالعراق يُسمَّون : الباطنيَة و القرامطة و المزدكية، و بخُراسان التعليميّة والملحدة، وهم يقولون نحن إسماعيلية؛ لأنّا تميّزنا عن فرقِ الشّيعة بهذا الاسم وهذا الشّخص»<sup>(۱)</sup>.

٢. عقائد الإسماعيلية:

## أ - عقيدتهم في الله تعالى:

يقولون ـ وتعالى الله عمّا يقولون ـ إن الله أبدع بأمره العقل الأول (ويسمونه أيضاً : السابق) الذي هو تامّ بالفعل، ثمّ بتَوَسُّطِه أبدع النّفس الثاني (ويسمونه أيضاً : التالي)، الّذي هو غير تام؛ ونسبةُ النفس إلى العقل إمّا نسبةُ النطفة إلى تمام الخِلقة، و البيض إلى الطّير؛ وإمّا نسبةُ الولد إلى الوالد، و النّتيجة إلى المُنتج؛ و إمّا نسبةُ الذّكر إلى الأنئى، والزّوج إلى الزّوج. قالوا : و لما اشتاقت النفس إلى كمال العقل، احتاجت إلى حركة من النقص إلى الكمال، واحتاجت الحركةُ إلى آلة الحركة، فحدثت الأفلاكُ السماوية، وتحرّكت حركةٌ دوريةٌ بتدبير النّفس، وحدثت الطبائعُ البسيطةُ بعدها، و تحرّكت حركةً استقامت بتدبير النّفس أيضاً، فتركبت المركباتُ من المعادن والنّبات والحيوان و الإنسان، واتّصلت النّفوس الجُزئيّة بالأبدان، و كان نوع الإنسان متميزاً عن سائر الموجودات بالاستعداد الخاصٌ؛ لفيضٍ تلك الأنوار، و كان عالمُه في مقابلة العالم كلًه<sup>(٢)</sup>.

وهم يقولون بتأثير الكواكب، وأنَّ العالم السفليّ تُديره الكواكبُ السّبعة: زحل، والمشتري، وعطارد، والمريخ، والزهرة، والشّمس، والقمر<sup>(٣)</sup>.

وقال بعضُ الباطنيّة المعاصرين : «و لمّا كان الله فوق العالم وهو غير محدود، فلا يمكن أن يخلق العالم مباشرة، و إلاّ اضطرّ إلى الاتصال به مع أنه بعيدٌ عنه، ولا ينزل

- (1) «الملل والنحل»: ۲(/۲۹).
- (٢) انظر هذا الهُراء في المصدر السابق: (٢/ ٢٩ فما بعدها).
  - (۳) «فرق معاصرة»: (۲/ ٤٩٨).

الفصل الثاني: التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإسماعيلية

إلى مستواه، و لمّا كان واحداً فلا يمكن أن يصدر عنه العالم المتعدّد، ولا يستطيعُ أن يخلق الله العالم؛ لأنّ الخلق عمل وإنشاء شيء لم يكن، وذلّ يستدعي التغير في ذات الله و الإله لا يتغير»<sup>(1)</sup>.

و أمّا في الصّفات الإلهيّة، فمذهبهم هو تعطيلُ الصّفات وعدمُ إثبات شيء منها، حتى قالوا: إنّا لا نقول هو موجودٌ و لا لاموجودٌ، ولا عالمٌ ولا جاهلٌ، ولا قادرٌ ولا عاجزٌ، ولا قديمٌ ولا محدثٌ؛ بل القديمُ أمرُه وكلمتُه، و المحدثُ خلقُه وفطرتُه.

ويقولون هو عالمٌ و قادرٌ، بمعنى أنَّه واهبُ العلمِ والقدرةِ، لا أنَّه قام به العلمُ والقدرةُ، وكذلك في جميع الصّفات، فإنَّ الإثبات الحقيقيّ يقتضي عندهم تشبيه الخالقِ بالموجودات<sup>(٢)</sup>.

ب - عقيدتهم في النبوة و الشريعة:

قالوا: في العالم العلويّ عقل و نفس كليّ، وجب أن يكون في هذا العالم: عقلُ شخص هو كلَّ، و حكمه حكم الشّخص الكامل البالغ، و يسمونه النّاطق، و هو النبيّ؛ ونفسٌ مشخصة، و هو كلٌ، وحكمه حكم الطّفل النّاقص المتوجّه إلى الكمال، أو حكم النّطفة المتوجّهة إلى التّمام، أو حكم الأنثى المزدوج بالذّكر، و يسمّونه الأساس، وهو الوَصيّ، قالوا: وكما تحرّكت الأفلاك بتحريك النفس والعقل و الطّبائع، كذلك تحركت النّفوسُ و الأشخاصُ بالشّرائع بتحريك النّبيّ و الوصيّ في كلّ زمان، دائراً على سبعةٍ سبعةٍ، (أي: كلّ سبعة من الأئمة يمثلون دوراً) حتّى ينتهي إلى الدور الأخير.

وقال بعضهم: النّبوة عبارة عن شخص فاضت عليه من السابق(العقل أول) بواسطة التّالي(النفس الثاني) قوةٌ قدسيةٌ صافية، مُهيّأة لأن تنتقش عند الإتّصال بالنّفس الكليّة بما فيها من الجزئيات...

و يقولون: إنّ لشريعة كل نبي مدة، فإذا انصرمت مدّته بعث الله نبياً آخر ينسخ شريعتَه، وحددوا لشريعة كل نبيّ سبعة أئمة.

- (۱) المصدر السابق: (۲/ ۰۱۹).
- (۲) انظر المصر السابق: (۲/ ۵۲۰)، و«الملل والنحل»: (۲/ ۲۹ ـ ۳۰).

الحسام المسلول

قالوا: و لكل نبيّ سَوْسٌ (ويسمون النبيّ : الناطق)، و السّوس هو الباب إلى علم النبي في حياتِه، و الوصيّ بعد وفاتِه، و الإمام لمن هو في زمانِه... و لَمَّا بعث الله محمداً سَوَّسَه عليّاً، و قد استتم دورُه بالإمام السّابع؛ ولهذا اعتبروا محمد بن إسماعيل أوّل الأئمة المستورين والنّاطق السّابع؛ لأنّ إمامتَه ـ في زعمهم ـ كانت بداية دور جديد في تاريخ الدّعوة الإسماعيلية، قام بنسخ الشريعة التي سبقته، فجمع بين النّطق(النبوة) و الإمامة، ورفع التّكاليف الظّاهريّة للشّريعة، فنادى بالتّأويل و اهتم بالباطن...

و لذلك قال بعضهم عن محمد بن إسماعيل : وعُطّلت بقيامه ظاهرُ شريعة محمد ﷺ .

و زعموا أن النّبي على انقطعت عنه الرّسالة في حياته في اليوم الذي أمر فيه بنصب علي بن أبي طالب رضي الناس بغدير خُمّ.

واحتجّوا على نسخ شريعة محمد ﷺ بأخبار رووها عن أبي عبد الله جعفر بن محمد أنه قال: «لو قام قائمُنا عُلِّمتم القرآن جديداً»، وأنّه قال: «إنّ الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً كما بدأ فطوبي للغرباء»<sup>(۱)</sup>.

## ج \_ عقيدتهم في القيامة و اليوم الآخر:

مرّ أنّهم يعتبرون كلّ سبعةِ أئمّة دوراً، قالوا: ويحلول الذور الأخير، يَحلّ زمان القيامة، وترتفع التّكاليف، و تَضمحلّ السّنن و الشّرائع، و إنّما هذه الحركات الفلكية، والسّنن الشّرعيّة لتبلغ النّفس إلى حال كمالها، وكمال بلوغها إلى درجة العقل، واتّحادها به، ووصولها إلى مرتبتِه فِعلاً، وذلك هو القيامة الكبرى، فتنحَلّ تراكيب الأفلاك والعناصر و المُرَكِّبات، وتنشق السّماء، و تتناثر الكواكب، و تُبدّل الأرض غيرَ الأرض، وتُطوى السّماوات كَطيّ السجل للكتاب المرقوم فيه، و يحاسب الخلق، ويميّز الخير عن الشّر، والمطيع عن العاصي، ويتصل جزئيات الحقّ بالنّفس الكليّ، وجزئيّات الباطل بالشّيطان المبطل، فمن وقت الحركة إلى السّكون هو المبدأ، و من وقت السّكون إلى ما لا نهاية له هو الكمال؛ هذه مقالةُ المتقدّمين منهم.

وقال المتأخّرون منهم: كلما انتهى دور من الأئمة خلفه دور أَبَدَ الدهر، و أنكروا

<sup>(</sup>١) انظر «الملل والنحل»: (٢/ ٣٠ ـ ٣١)، و«فرق معاصرة» (٢/ ٥٢١ فما بعدها).

الفصل الثاني: التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإسماعيلية

المَعاد، وَأَوَّلوا القيامة في القرآن والسَّنة بأنَّها رموزٌ تشير إلى خروج الإمام، وقيامِ قائمِ الزّمان السَّابع، النَّاسخ للشرع، المُغيَّر للأمر، كما يصفونه.

لذلك قال بعضهم في وصف محمد بن إسماعيل: هو القيامة الكبرى لاكتمال الدور به والابتداء من جديد.

و قالوا: إنّ معنى القيامة انقضاء الدَّور، و معنى المعاد هو عود كلّ شيء إلى أصله، وأنّ الإنسان مُرَكّب من عالم روحاني، وعالم جِسماني؛ فالجِسمانيّ منه جسده، وهو مُركّب من الأخلاط الأربعة: الصّفراء، و السَّوداء، و البلغم، والدم؛ فيتحلّل الجسد، و يعود كل خلط إلى طبيعته؛ وأمّا المعاد الروحانيّ، وهو النّفس المُدركة العاقلة من الإنسان، فإنّها إنْ صفيت بالمواظبة على العبادات، وزكيت بمجانبة الهوى والشّهوات، وغُذّيت بغذاء العلوم والمعارف المتلقاةِ عن الأئمة الهُداة، اتّحدت عند مفارقة الجسم بالعالم الروحانيّ الذي كان منه انفصالها، فتسعد بذلك، وهذا هو جنّتها.

مذهبهم أنَّ من مات ولم يعرف إمامَ زمانه مات ميتة جاهلية، و كذلك من مات ولم يكن في عنقه بيعةُ إمام مات ميتة جاهلية.

و قالوا : محمد بن إسماعيل هو السابع التام، وإنّما تمَّ دورُ السبعة به، ثمَّ ابتدأ منه بالأئمة المستورين، وهم الذين كانوا يَسِيرون في البلاد، و يُظهرون الدُّعاة جهراً.

و زعم بعضهم أنَّ محمد بن إسماعيل حيُّ لم يمت، وأنَّه في بلاد الروم، وأنَّه القائم المهديّ، و معنى القائم عندهم أنَّه يُبعث برسالةٍ وشريعةٍ جديدةٍ ينسخ بها شريعةَ محمد ﷺ.

وقالوا: ولن تخلو الأرض من إمام حيٍّ قاهِر؛ إمّا ظاهرٌ مكشوفٌ، و إمّا باطن مستور؛ فإذا كان الإمام ظاهراً يجوز أن تكون حجّته مستورةً، و إذا كان الإمام مستوراً فلا بدّ أن تكون حجّته و دُعاته ظاهرين.

وقالوا : إنَّ الإمام هو وارت علم الأنبياء جميعاً، ووارث من سبقه من الأئمة . وقالوا : إنَّما الأئمة تدور أحكامهم على سبعة، كأيَّام الأسبوع، و السَّماوات السَّبع، E PRINCE GHAZI TRUST

و الكواكب السّبع؛ وَالنّقباء تدور أحكامهم على اثني عشر، قالوا وعن هذا وقعت السَّبهة للإماميَّة القطعيَّة، حيث قَرّروا عدد النّقباء للأئمة؛ ثمّ بعد الأئمّة المستورين، كان الظّاهر المهديّ، و القائم بأمر الله، و أولادهم نصاًً بعد نصّ على إمام بعد إمام... وكانت لهم دعوة في كل زمان، و مقالة جديدة على كل لسان<sup>(۱)</sup>.

هـ - عقيدتهم في الصحابة:

سَيتِّضح جليَّا من خلال ردِّ صاحب «الحسام المسلول» على طائفةِ الإسماعيلية، أنَّهم يطعنون في الصّحابة إلاّ نفراً قليلاً منهم، وذلك بناءاً على أنّ النِّبيَّ ﷺ قد وصّى لعليِّ بالخلافة، و أنّ الصّحابة خالفوا وصيّةَ رسول الله ﷺ على علم منهم بذلك، فجعلوها في أبي بكر، وبعده في عمر، ثم عثمان ﷺ، قبل أن تصير إلى مستحقّها الأول في زعمهم وهو عليُّ هُه، ويعتمدون في ذلك على أخبار مكذوبة، ويُلبّسون على أهل السّنة ببعض الأحاديث الثابتة التي حملوها على غير وجهها، وفسّروها كما تملي عليهم أهواؤهم؛ ولذلك فهم يطعنون في خلافة الخلفاء الثلاثة، ويكفّرونهم، ويحقدون عليهم، ويجتهدون في التنقيب عن مثالبهم، ولو بالكذب والبهتان الصريح، كما سيتضح من الكتاب.

٣ \_ أسس دعوة الإسماعيلية:

من خلال ما تقدم، يمكن إجمالُ أصولِ دعوة الإسماعيلية في ثلاثة أصول، ترجع إليها كل ضلالاتهم:

١ - إظهار الإسلام و التشيّع لآل البيت؛ وذلك لتسهل عليهم دعوةُ المسلمين
 المحبّين لآل البيت إلى كفرهم وضلالهم<sup>(٢)</sup>.

٢\_ إبطال العقل : و ذلك بادِّعَائِهم ضرورةَ الأخذ عن المُعلَّم، وأنَّ من قال بخلاف ذلك و أنكر عليهم، فإن إنكاره عليهم تعليم، وبذلك يكون قد رجع إلى مذهبهم في ضرورة اتباع المعلم دون العقل<sup>(٣)</sup>، ويشترط في المعلّم أن يكون صادقاً، و هو عندهم

- (۱) انظر «الملل والنحل» : (۲/ ۲۸ \_ ۲۹)، و «فرق معاصرة» : (۲/ ۵۲۳)، و «الفرق والجماعات الإسلامية» ص٥٩- ٦٠.
  - (۲) انظر «المنتظم» لابن الجوزي: (٥/ ١١١ ـ ١١١).
- (٣) يُرد عليهم : بأنَّ الفهم عن المعلَّم لا يكون إلا بواسطة العقل، فلزمهم الرجوع إلى القول بعدم إبطال العقل.

الفصل الثاني: التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإسماعيلية

الإمام، و ذلك ليتسنّى لهم نسبة ما شاؤوا إلى أئمتهم وسُوقُ النّاس وراءهم (١).

٣ـ إبطال الشّرع: وذلك بادّعاء نسخِه بعد الإمام السابع، وبادّعاء أنّ له باطناً يعرفه أئمتهم؛ فلا يكون في نصوصه حجّة عليهم، لأنّها منسوخة أو مؤوّلة.

وعُمدتُهم في التَّرْويج لباطلِهم مع ظهور بطلانه، هو الاحتيال على النَّاس، و ذلك عن طريق ما يُسمّى بالحيل التّسع وهي:

 ١- الزَّرْق و التَّفرُس: ومعنى ذلك أن يتفرس الداعي في المدعو قبول دعوته، وأن يُظهر الموافقة له في مذهبه ودينه كيفما كان.

٢- التَّأنيس: و هو استمالة قلب المدعوّ بلُطف الحديث، وبالآيات والأحاديث، و بما يستطرف من الأشعار و الخطب والمواعظ.

٣- التّشكيك: وذلك بالسّؤال عن المتشابه، و عن الحكمة من بعض العبادات التي

٤\_ التّعليق: تعليق قلب المدعوّ بمعرفة هذه الأسرار، والإجابة عن الشّبه.

 ٥- الرّبط : أخذ العهد الغليظ على عدم إفشاء السّر، و إلّا لعنه الله و غضب عليه و خلّده في النّار.

٦\_ التدليس: التَّظاهر بتعظيم الشَّرع والتزامه و الرغبة في طلب العلم.

٧- التأسيس: ادّعاء أنّ لكل شيء ظاهراً و باطناً، وأنّ الظّاهر قشور والباطن هو اللّب، وَالظّاهر رمز للباطن المقصود، فيتولّد عند المدعوّ شغفٌ لمعرفة الباطن.

٨. الخَلعُ من الدّين : يزعمون أنّ فائدة الظّاهر معرفة الباطن فإذا عرفه سقط عنه الظاهر .

٩- الانسلاخ: إذا صار المدعوّ منهم أَحَلُوا له كلّ شيء و رفعوا عنه التّكاليف<sup>(٢)</sup>.

- انظر «الملل والنحل»: (۲/ ۳۳).
- (۲) انظر «بيان مذهب الباطنية وبطلانه» لمحمد بن الحسن الديلمي ص ۲۲ ـ ۳۰، و«فرق معاصرة»: (۲/
   ۵۰٤) فما بعدها.

الحسام المسلول

المبحث الرابع: تاريخ الدعوة الإسماعيلية، وانتشارها في اليمن<sup>(1)</sup>

١ ـ تاريخ ظهور الدعوة الإسماعيلية:

تبيّن ممّا سبق أنّ ظهورَ الطّائفةِ الإسماعيلية كان بعد موت الإمام السّابع من أئمّة الشّيعة، وهو موسى الكاظم<sup>(٢)</sup> سنة١٨٣هـ؛ أي بعد سقوط الدّولة الأمويّة سنة ١٣٢هـ، وفي عهد الخليفة العباسيّ هارون الرّشيد (١٧٠هـ ــ١٩٣هـ).

«وقد كان من أثر تضييق الخلفاء العبّاسيّين الخناق على الشّيعيين عامة، أَنْ عمد أئمّة الإسماعيلية إلى الاختفاء و نشر دعوتهم في طيّ الكتمان، و لاغروَ فقد أوقع العباسيّون بكلّ من يحاول الخروج عليهم من آل البيت، فأوقعوا بمحمّد النّفس الزّكيّة<sup>(٢)</sup> في الحجاز وبأخيه إبراهيم<sup>(٤)</sup> في العراق سنة١٤٥هـ، وقتلوا الحسين بن علي بن الحسن<sup>(٥)</sup> في موقعة فخّ سنة١٦٩هـ، الّتي هرب منها إدريس بن عبد الله<sup>(٢)</sup> مؤسس دولة

- (۱) خصصت اليمن بالذكر لأنّها بلد المؤلف، ولأنّه ألف كتابه ابتداءً، للرّدّ على الدّعوة الإسماعيلية في بلده حسب ما ترجح لي.
- (٢) هو الإمام القدوة السيد: أبو الحسن العلوي، ابن جعفر الصادق، ووالد علي بن موسى الرضى، مدني نزل بغداد، وحدث بأحاديث عن أبيه، وحدث عنه أولاده، وله عند الترمذي وابن ماجه حديثان. ذكره أبو حاتم فقال: ثقة صدوق إمام من أئمة المسلمين. أقام ببغداد في أيّام الرشيد، وحبسه بها إلى أن توفي في محبسه، وقد كان موصوفا بالصلاح والحلم والكرم «الجرح والتعديل»: (٨/ ١٣٩)، و«سير أعلام النبلاء»: (٦/ ٢٧٠).
- (٣) هو محمد بن عبد الله بن حسن بن حسن بن علي بن أبي طالب الهاشمي أبو عبد الله المدني؛ روى عن أبيه وأبي الزناد ونافع مولى بن عمر، و روى عنه عبد العزيز بن محمد الدراوردي وعبد الله بن نافع الصائغ وعبد الله بن جعفر المخرمي، ووثقه النسائي وذكره ابن حبان في الثقات، وحديثه في السنن الأربعة غير ابن ماجه، خرج بالمدينة على المنصور سنة ١٤٥هه فبعث إليه ولي عهده عيسى بن موسى فقتله في السنة نفسها : «سير أعلام النبلاء» : (٦/ ٢١٠)، و«تهذيب التهذيب» : (٣/ ٢٠٤).
- (٤) هو إبراهيم بن عبد الله بن حسن العلوي، خرج على المنصور بالبصرة زمن خروج أخيه محمد بالمدينة، فاستجاب له خلق كثير لئندة بغضهم في أبي جعفر، وخرج معه عدة علماء، لكن الدائرة دارت عليه فانهزم أصحابه وقتل بعد مقتل أخيه في السنة نفسها «سير أعلام النبلاء»: (٢١٨/٦).
- (٥) خرج على المهدي بن المنصور بالمدينة وتابعه عدد كثير فاستولى على المدينة، ثم خرج إلى مكة فالتف عليه خلق كثير، فأقبل عليه ركب العراق معهم جماعة من أمراء بني العباس بعد وخيل، فالتقوا بمكان يقال له فخ، فقتل الحسين في مائة من أصحابه «العبر في خبر من غبر»: (١٩٧١).
  - (٦) هو المولى إدريس الأكبر، وقد تحيّل له الرشيد وبعث من يسمه، فخلفه ابنه إدريس الأصغر «العبر»: (١/ ١٩٧).

الأدارسة في المغرب الأقصى... ولذلك لا نعجب إذا رأينا أئمّة الإسماعيلية يلجؤون إلى نشر دعوتهم في الخفاء، وفي بلاد بعيدة عن مركز الدّولة العباسيّة، وقد اتّخذ أئمّة الإسماعيلية مدينة سَلَمِيّة من أعمال حماة ببلاد الشّام ( ) مركزاً لنشر الدعوة ، وكانوا يبعثون من هذه المدينة الدّعاة إلى كافّة الأقطار الإسلاميّة، ويعهدون في تنظيم الدعوة إلى كبار الدَّعاة الذين كان يُظْلَق عليهم في هذا الدّور \_ وهو دور السّتر \_ نُوّاب الأئمّة أو الحُجَج.

و من أشهر نوّاب الأئمة الإسماعيلية الذين تصدَّروا لنشر هذا المذهب، وكانت إليهم رياسة هذه الدّعوة: ميمون القدّاح (٢)، الذي وضع دعامة المذهب الإسماعيليّ، ومهّد بذلك السبيل لابنه عبد الله بن ميمون (٣)، الذي أقام في سَلمية، وابتدع دعوة منظمّة قسّمها إلى سبع درجات أو مراتب، فلم يمت حتّى كانت الدّعوة الإسماعيلية قد راجت في كثير من البلاد الإسلاميّة، و خلفه في رياسة الدّعوة ابنه أحمد، الذي أصبح وصيّاً على ابن أخيه سعيد بن الحسين، والذي يقال إنه هوعبيد الله المهدي أوّل الخلفاء الفاطميّين»<sup>(3)</sup>.

### ٢ - انتشار الدعوة الإسماعيلية في اليمن:

لمَّا توليّ أحمد بن عبد الله بن ميمون القدَّاح رياسة الدّعوة سنة ٢٧ هـ، بعث دَاعِيَه : رستم بن الحسين بن فرج بن حوشب الكوفي؛ لنشر الدّعوة في بلاد اليمن، وبعث على إثره أبا عبد الله الشّيعيّ ليتلقى عنه أصول الدّعوة.

استقرَّ ابنُ حوشب بقلعة لاعة جنوبي مدينة صنعاء، واتخذها مركزاً لنشر دعوته و مدَّ نفوذه، ولم يلبث أن استمال إليه أهالي هذه البلاد و أقام الحصون و المعاقل،

- (١) وهي اليوم توجد في غرب سورية «منجد الأعلام» ص ٢٥٨ .
- (٢) هو ميمون بن خالد، ويقال ابن عمران، وإليه تنسب فرقة الميمونية، وهي فرقة تنفي مشيئة الله للمعاصي، وتبيح نكاح البنات، وتنكر عددا من آيات القرآن انظر «الملل والنحل»: (١/ ١٧٥ ـ ١٧٦) و«الفرق والجماعات الإسلامية» ص.١٠١ .
- (٣) من أهل «قوزح العباس» بقرب مدينة الأهواز، ادعى النبوة مدة، وكان يظهر الشعابيذ، ويذكر أن الأرض تطوى له فيمضي إلى حيث أحب في أقرب مدة، وكان يخبر بالأحداث الكائنات في البلدان الشاسعة، إلى غير ذلك من الخوارق التي أغوى بها الناس انظر «الفهرست» لابن النديم ص٣٢٣ ـ ٣٢٤ .
  - (٤) انظر «تاريخ الإسلام» لحسن إبراهيم حسن: (٣/ ١٩٥) فما بعدها (بتصرف).

الحسام المسلول

وانتصر على والي العباسيين و أمراء اليمن، وأرسل الدّعاة إلى سائر بلاد اليمن، والبحريين، واليمامة، و السّند، و الهند، و مصر، و المغرب.

٦٨

فأرسل أبا عبد الله الشيعي لنشر الدعوة الإسماعيلية في المغرب، فاستطاع بدهائه استمالة قبائل كتامة البربريّة (في الجزائر)، والقضاء على دولة الأغالبة هناك.

وقد كان أبو عبد الله هذا يدعو الناس إلى عبيد الله، المهدي المنتظر في زعمه، الذي سيملأ الأرض عدلاً، ويزيل عنهم ظلم الوُلّاة، فلما تمكّن من بلاد المغرب أرسل إلى عبيد الله المهديّ الذي كان يدعو إليه، فسافر إليه متنكّراً، لكنه فُطِن له، فقبض عليه **اليسع بن مدرار** أمير سجلماسة وحبسه، إلى أن قدمت جيوش أبي عبد الله الشّيعيّ لتحريره في السابع من رجب سنة ست وتسعين ومائتين(٢٩٦هـ)، فكان ذلك أوّل قيام الدّولة الفاطميّة في المغرب.

ثم قام نزاع بين ابن حوشب(الملقب بمنصور اليمن) و عليّ بن الفضل، الذي خرج على هذه الدّعوة، فادعى النبوة و حارب ابن حوشب، و استولى على عدن<sup>(1)</sup> ولاعة<sup>(٢)</sup>، ثم مات ابن حوشب سنة ٢٠٣هـ، فأراح الله منه البلاد والعباد، وخمدت دعوة الإسماعيلية في اليمن، وعادت لدور السّتر من جديد، ونشر الدّعوة في الخفاء.

في هذه الأثناء كانت الدولة الفاطمية قد تمكّنت من بلاد المغرب، تحت حكم عبيد الله المهديّ (٢٩٧هـ ـ ٣٢٢هـ)، ثم في أبنائه: القائم (٣٢٢هـ ـ ٣٣٤هـ)، فالمنصور (٣٣٤هـ ـ ٣٤١هـ)، ثم المعزّ (٣٤١هـ ـ ٣٦٥هـ)، الذي نقل عاصمة دولته من المنصورية<sup>(٣)</sup> في المغرب إلى القاهرة في مصر سنة ٣٦٢هـ، وقد اتّسعت دولته إلى الشّام والحجاز، ثم تتابع أبناؤه على حكم الدّولة الفاطميّة في مصر<sup>(٤)</sup>.

- (۱) هي مدينة مشهورة على ساحل بحر الهند، وميناء تجاري على خليج عدن قرب باب المندِب \_ مضيق بين البحر الأحمر وخليج عدن \_ «معجم البلدان»: (٤/ ٨٩)، و«منجد الأعلام» ص٤٥٧ .
  - (٢) مدينة في جبل صبر من نواحي اليمن «معجم البلدان»: (٥/٧).
- (٣) ويقال لها أيضا المنصورة: مدينة بقرب القيروان من نواحي إفريقية استحدثها المنصور بن المهدي «معجم البلدان»: (٥/ ٢١٢).
- ٤١) وهم: العزيز إلى٣٨٦هـ، فالحاكم بأمر الله إلى٤١١هـ، فالظاهر إلى ٤٢٧هـ، فالمستنصر إلى٤٨٧هـ،
   ٤١ وهم: العزيز إلى٣٨٦هـ، فالآمر إلى ٤٢٥هـ، فابن عمه الحافظ إلى٤٤هـ، فالظافر بن الحافظ =

و في عهد المستنصر عادت قوة الإسماعيلية في اليمن من جديد على يد على بن محمد الصليحي المتوفى ٤٥٩هـ، الذي كان موالياً للدولة الفاطمية، وقد راجت الدّعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن على يده، ولما استقرّت قدم عليُّ الصُّلَيحيّ في معظم أرجاء اليمن كتب إلى الخليفة المستنصر الفاطمي في مصر يستأذنه في إظهار الدّعوة الإسماعيلية له في هذه البلاد، فأذن له بذلك، واستعان به على إزالة نفوذ العباسيّين من بلاد الحجاز، وإعادة سلطان الفاطميين عليها. ثم خلف عليًّا الصليحي في نشر الدّعوة الفاطميّة في هذه البلاد ابنه الملك المكرّم، و زوجته أروى الصُّليحية بعده، التي استمرت في الولاء للدولة الفاطميّة إلى عهد الآمر؛ فلَمَّا وُلِّي ابن عمه الحافظ، لم تعترف به، وجعلت الدعوة للطَّيب بن الآمر، فأرسل الحافظ إلى آل زريع يطلب منهم أن يدعو له باليمن، فأصبحوا هم دعاة الدولة الفاطمية في اليمن، وانقسمت الإسماعيلية إلى فريقين، فريق يؤيد الطيّب و فريق يؤيد الحافظ، فضعفت قوتهم في اليمن، خاصة بعد وفاة أَرْوَى المُلقّبة بالسّيّدة الحرّة سنة ٥٣٢هـ، إلى أن قضى عليهم بنو نجاح؛ في الوقت الذي كانت فيه الدولة الفاطميَّة في مصر، تعيش مراحل ضعفها وزوالها، حتى قضى عليها صلاح الدين الأيوبي سنة ٦٧ ٥هـ، و أعاد الخُطبة فيها للخليفة العباسيّ، ثم أرسل أخاه توران شاه سنة ٥٦٩هـ ليقضى على بني زُرَيع، آخِر معاقل الإسماعيلية في اليمن، لتعود اليمن إلى السّنّة تحت حكم الدولة الأيّوبيّة (٦٩هـ \_٦٢هـ)، ولتعود دعوة الإسماعيلية إلى دور السّتر من جديد، واستمرّ الأمر كذلك، في عهد بني رسول (٦٢٦هـ ٨٥٨هـ)، وبعدهم في عهد بني طاهر (٨٥٨هـ \_٩٤٥هـ) الذين عاصر المؤلف(٨٦٩ هـ \_•٩٣هـ)زمن سلطانهم (١).

- = إلى٥٤٩هـ، فالفائز إلى٥٥٥هـ، ثم العاضد إلى٥٦٧هـ، فهؤلاء أربعة عشر. قال الذهبي: «وهي الدولة المجوسية واليهودية لا العلوية، والباطنية لا الفاطمية، وكانوا أربعة عشر متخلفًا لا مستخلَّفًا»، تاريخ الخلفاء» للسيوطي ص٢٥ .
  - (١) انظر «تاريخ الإسلام»: (٣/ ١٩٧ ـ ١٩٨) و (٣/ ١٤٤/ ١٤٥) و (٤/ ١٩٧ فما بعدها).

مع تديك إخواتكم في الله مع تديك إخواتكم في الله ملتقى أهل لحديث ahlalhdeeth.com خزاتة لترات العربي khizan a.co.nr خزاتة المذهب لحنيلي han abila.blog spot.com خزاتة لمذهب الملكي malikiaa.blog spot.com تقيدتنا مذهب السلف الصالع أهل لحديث akid atuna.blog spot.com القرل الدسن مكتب الكتب الصوتية المسمو تعة kawlhassan.blog spot.com

الفصل الثالث: التعريف بالمؤلف وبكتابه و بالنسخ المعتمدة ۷١ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT الفصل الثالث: التّعريف بالمؤلّف وبكتابه و بالنسخ المعتمدة المبحث الأول: التعريف بالمؤلف وبعصره المبحث الثانى: التعريف بالكتاب وبالنسخ المعتمدة

# الفصل الثالث:

# التّعريف بالمؤلَّفِ وبكتابهِ و بالنسخ المعتمدة

المبحث الأول: التعريف بالمؤلف وبعصره

١ - التعريف بالمؤلف:

أ ـ اسمه ونسبه و مولده:

هو علاّمة اليمن جمال الدين أبو عبد الله محمد بن عمر بن المبارك بن عبد الله بن علي الحِمْيَري الحضرمي الشَّافعي المعروف ببَحْرق. ولد بحضر موت، ليلة النّصف من شعبان، سنة ٨٦٩هـ.

## ب ـ نشأته العلمية ورحلته:

نشأ بَحْرَق بِحضر موت، فحفظ القرآن، ومعظم «الحاوي»، و«منظومة البرماوي في الفقه و الأصول و النحو»، وأخذ عن جماعة من فقهائها، ثم ارتحل إلى عدن، ولازم عبد الله بن أحمد مخرمة، وكان غالب انتفاعه به؛ ثم غادرها إلى زبيد، وأخذ عن علمائها، فأخذ علم الحديث عن زين الدين محمد بن عبد اللطيف الشرجي، وعلم الأصول عن الفقيه جمال الدين محمد بن أبي بكر الصائغ، وكذلك أخذ عنه التفسير والحديث والنحو، وقرأ عليه «شرح البهجة الوردية» لأبي زرعة، وحج فسمع من السّخاوي، وأقبل على نفع الناس في عدن إقراءاً و إفتاءاً، وتصنيفاً، وكان له فيها قبولٌ وجاهٌ عند أميرها مرجان، فلَمًا مات توجَّه إلى الهند، ووفد على السلطان مُظفر، فقرَّه و عظَّمه، وأنزله المنزلة التي تليق به.

## ج \_ ما ذكر من الثناء عليه:

قال العيدروسي: «كان من العلماء الراسخين، والأئمة المتبحرين، اشتغل بالعلوم، وتفنن بالمنطوق منها والمفهوم، وتمهر في المنثور والمنظوم، وكانت له اليد الطولى في جميع العلوم، وصنف في كثير من الفنون، كالحديث والتصوف والنحو الصرف والحساب والطب والأدب والفلك وغير ذلك، وما رأيت أحداً من علماء حضر موت

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST

أحسن ولا أوجز عبارة منه، وله نظم حسن، وهو أحد من جمع بين ديباجتي النَّظْم والنثر، فنثره منثور الرياض جاد بها السحائب، ونظمه منظوم العقود زانتها النحور والترائب، إن شاء أنشأ نثراً رائعاً، وكذا إنْ ودّ أنشد نظماً يشبه الدرر... وبالجملة فإنه كان آية من آيات الله تعالى، وكتبه تدل على غزارة علمه، وكثرة اطلاعه، وكان غايةً في التحقيق وجودة الفكر والتدقيق... وكان رحمه الله من محاسن الدهر، له اليد الطولى في النظم والنثر والخطب وغيرها، وكان غاية في الكرم، محسنا إلى الطلبة وغيرهم، كثير الإيثار، محباً لأهل الخير، متصفاً بالإنصاف، رجاعاً إلى الحق، مفضالاً جواداً سِّيداً، قوِّيَ النفس، مواظباً على أفعال الخير».

> واختصر ابن العماد كلام العيدروسي في الثناء عليه. ووصفه حاجي خليفة بـ «الإمام»، ووصفه البغدادي بـ «علامة الدين».

ومما قيل في الثناء عليه:

لأَيِّ المَعَانِي زِيدَتِ القَافُ فِي اسْمِكُمْ وَمَا غَيَّرَتْ شَيْئًا إِذَا هِيَ تُنذْكَرُ لأَنَّكَ بَحْرُ العِلْمِ وَالبَحْرُ شَأْنُهُ إِذَا زِيدَ فِيهِ الشَّيْءُ لاَ يَتَغَيَّرُ

فهو عالم مشارك في علوم كثيرة منها: الحديث، النحو، والصرف، والأدب، والحساب، والطّبّ... كما سيتّضح من خلال مؤلفاته.

د ـ عقيدته:

يتضح من خلال موضوع كتاب : «الحسام المسلول» ومضمونه أن عقيدة المؤلف رحمه الله في باب الصحابة هي عقيدة أهل السنة والجماعة، غير أنه كان في باب السلوك من المتصوفة الذين يحسنون الظن بابن عربي الحاتمي، فسامحه الله وغفر له<sup>(1)</sup>.

هـ ـ مؤلفاته:

- «الأسرار النّبوية في مختصر الأذكار النّووية». - «تبصرة الحضرة الشاهية الأحمدية بسيرة الحضرة النبوية». - «تجريد المقاصد عن الأسانيد والشواهد».

(۱) انظر «النور السافر»: (۱/ ۳۱۰).

الحسام المسلول ـ «تحفة الأحباب وطرفة الأصحاب في شرح ملحة الإعراب للحريري»<sup>(۱)</sup>. \_ «ترتيب السّلوك إلى ملك الملوك». \_ «الحديقة الأنيقة في شرح العروة الوثيقة». \_ «الحسام المسلول على منتقصى أصحاب الرسول». - «حلية البنات والبنين في ما يحتاج إليه من أمر الدّين». - «الحواشي المفيدة على أبيات الشافعي القصيدة». \_ «ذخيرة الإخوان في كتاب الاستغناء بالقرآن». \_ «شرح أرجوزتيه في الطب والحساب». \_ «العروة الوثيقة» \_ قصيدة \_ . \_ «العقد الثمين في إبطال القول بالتقبيح والتحسين». - «عقد الدرر في الإيمان بالقضاء والقدر». - «العقيدة الشافعية في شرح قصيدة اليافعية». \_ «علم الميقات». - «فتح الأقفال وضروب الأمثال في شرح لامية الأفعال»<sup>(٢)</sup>. \_ «متعة الأسماع بأحكام السماع». \_ «مختصر الترغيب والترهيب للمنذري». \_ «مختصر المقاصد الحسنة». \_ «مواهب القدوس في مناقب ابن العيدروس». - «النّبذة المختصرة في معرفة الخصال المكفّرة للذنوب و المقدّمة والمؤخّرة». \_ «النبذة المنتخبة من كتاب الأوائل للعسكري». - «نشر العلم في شرح لاميّة العجم».

75

- طبعته مؤسسة الرسالة ناشرون، بعناية علي سليمان مبارك، ط1/ ١٤٢٥هـ، بيروت/ لبنان.
  - (٢) طبع سنة ١٣٦٩هـ/ ١٩٥٠م على نفقة أحمد شيخ موسى الصومالي.

This file was downloaded from QuranicThought.com

الفصل الثالث: التعريف بالمؤلف وبكتابه و بالنسخ المعتمدة

هـ \_ وفاته:

توفّي رحمه الله بالهند، بأحمد آباد مسموماً، ليلة العشرين من شعبان سنة ٩٣٠هـ، وقيل في سبب وفاته، أنّ الوزراء حسدوه لحظوته عند السلطان فسَمُّوه<sup>(1)</sup>.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

# ٢ \_ عصر المؤلف:

في مطلع القرن العاشر خضعت اليمن كلّها للدّولة الطّاهرية التي كان سلطانها عامر بن عبد الوهاب (٨٩٤هـ ـ ٩٢٣هـ)، و أمّا شمال اليمن فكان تحت سلطان الأئمة الزّيود<sup>(٢)</sup>.

ينتمي آل طاهر إلى بني أميّة الذين ساحوا في الأرض بعد سقوط دولتهم، ولعلّ بني أمية من الأسرة السّفيانية قد اتجهوا نحو جنوب غربي جزيرة العرب، بعد أن قاموا بعدة حركات ضدّ الدّولة العباسيّة، على حين سار أبناء الأسرة المروانية نحو الأندلس، حيث قامت لهم دولة هناك؛ وقد عمل آل طاهر عُمَّالاً لبني رسول<sup>(٣)</sup> على عدن، وبرز منهم علي بن طاهر بن تاج الدين، وأخوه عامر بن طاهر وَالِيَا عدن في أواخر عهد بني رسول، وكانا محبوبين بين السّكان بسبب الطّريقة الّتي سارا عليها، واشتهرا في المنطقة كلّها، وضعف بنو رسول، وشكا وجهاء زبيد<sup>(٤)</sup> أمرهم، وما يصيبهم من ظلم موالي بني رسول إلى عامر بن طاهر، فأثّر ذلك على نفسه، وقرّر مساعدة الزُّبَيديّين وإنقاذهم مِمَّا هم فيه،

- انظر ترجمة المؤلف، ومؤلفاته في «الضوء اللامع» للسخاوي: (٨/ ٢٥٣)، و«النور السافر» للعيدروسي ص١٣٣، و«شذرات الذهب» لابن العماد: (٨/ ١٧٦ ـ ١٧٧)، و«كشف الظنون» لحاجي خليفة: ١٥٣٦، ١٥٣٨، ١٨٤٩ و«إيضاح المكنون» للبغدادي: (١/ ٢٧)، ٢٢١ و(٢/ ١١٦)، ٣٩٧،
   ٢٢٦، ٢٥٣٨، و«هدية العارفين» له: (٢/ ٢٣٠ ـ ٢٣١)، و«معجم المؤلفين» لكحالة: ١٥٠٣٩.
  - (۲) انظر «التاريخ الإسلامي»: (۸/ ۳۲۱).
- (٣) ينتمون إلى الغساسنة فيما قيل، وقد كانوا بدورهم عُمّالا للأيوبيين قبل أن يصير الأمر إليهم بعدهم؛ كما في «التاريخ الإسلامي» : (٧/ ١٠٣ فما بعدها)، وقد تقدم أن الأيوبيين هم الذين يرجع لهم الفضل في القضاء على بني زريع آخر دول الإسماعيلية في اليمن قبل عصر المؤلف، راجع ص : ٧٥ .
- (٤) زَبيد ـ بفتح أوله وكسر ثانيه ثم ياء مثناة من تحت \_ اسم واد به مدينة يقال لها الحصيب، ثم غلب عليها اسم الوادي فلا تعرف إلا به، وهي مدينة مشهورة ظاهرا أحدثت في أيام المأمون «معجم البلدان»: (٣/ ١٣١)، وهي قريبة من البحر الأحمر على الطريق الواصلة عدن بمكة «منجد الأعلام» ص٣٢٠.

#### الحسام المسلول

فسار إلى زييد ودخلها عام ٨٥٩هـ بمساعدة الأمير جيَّاش، أحد موالي أهل زبيد، وبقي المجاهد في المدينة عامين، ثم رجع إلى عدن لمنازلة صاحب الشِّحر<sup>(۱)</sup> الذي جاء لاحتلال عدن عن طريق البحر، وهزمه وتمكن من أسره، وأرسل حملة بقيادة الأمير جيَّاش لاحتلال الشَّحر، وتمكن المجاهد من السيطرة على الأجزاء الجنوبيَّة من بلاد اليمن، ثم اتجه شمالاً حيث كان بنو رس<sup>(۲)</sup> بإمرة الإمام الناصر يهاجمون أطراف دولته ويغيرون عليها، وكاد يدخل صنعاء لولا اضطراره لمغادرة المنطقة والتوجه إلى بلاد الشَحر لإخضاع أهلها المتمردين، وعاد الظافر من الشَحر منتصراً، وأسرع إلى الشَّمال وسُلِّمت له صنعاء مقابل فدية، فغدت أكثر جهات اليمن تتبع له، لكن سرعان ما خرجت من يده صنعاء فحاصرها مرّة بعد مرّة حتى قُتِل داخلها في بعض المعارك عام ٨٩٨هـ.

FOR OUR'ĂNIC THOUGHT

أمّا المجاهد عامر بن طاهر فبقي يتنقل بين تَعْزِ وزَبيدٍ و عدن، أي في أجزاء اليمن الجنوبية حتى توفي عام ٨٨٣هـ، وكان قد عهد إلى ابن أخيه عبد الوهاب بن داود بتولّي أمور الدولة من بعده، فقام بالأمر وتلقّب بالمنصور حتى توفّي عام ٨٩٤هـ، وخلفه ابنه عامر بن عبد الوهاب و تلقب بالظّافر الثاني والذي استطاع أن يقضي على القلاقل في جنوب اليمن ثم اتجه نحو الشّمال ليُعيد صنعاء إلى الدّولة الطّاهرية عام ٩٢٠هـ، وكذا عادت سيطرة بني طاهر على معظم اليمن<sup>(٣)</sup>. وقد مدح بَحْرَقُ عامر بن عبد الوهاب حين شرع في بناء مدارس زبيد والنظر فيها فقال في أول أبياته:

أَبَى الله إِلاَّ أَنْ تَحُوزَ المفَاخِرَا فَسَمَّاكَ مِنْ بَيْنِ البَرِيَّةِ عَامِرًا<sup>(٤)</sup> و في سنة ٩٢٠هـ وصل الخبر بوصول ستة عشر مركباً من الإفرنج (البرتغال) قاصدين عدن فأرسل عامر عسكراً و أمر بالدّعاء عليهم في القنوت والصّلوات

- (١) بلاد ساحلية في حضر موت، «منجد الأعلام» ص٣٨٥.
- (٢) هم الرَّسِّيون، سلالة الأئمة الحسينيين المتحدرين من الإمام الهادي يحيى بن الحسين أول الأئمة الزيود في اليمن، «منجد الأعلام»: ٣٠٧.
  - (٣) انظر «التاريخ الإسلامي» لمحمود شاكر: (٧/ ١٠٩ فما بعدها).
    - (٤) «الضوء اللامع»: (٨/ ٢٥٢ ٢٥٤).

والخطب، وأمرَ أميرَ عدنٍ مرجان الظّافريّ بتحصينها والتغافل عنهم، فوصل الإفرنج البرتغال عدن ونزلوا إلى السّاحل، وأخرجوا سلالم ووضعوها على أقصر جانب من سور عدن، وطلعوا عليها إلى السّور ودخل بعضهم إلى المدينة فأمر أمير عدن بالخروج إليهم فخرجوا، وقتلوا منهم أربعة وأسروا خمسة، وانهزم الإفرنج وأحرقوا المراكب التي كانت راسية في البندر (الميناء)، بعد أن نهبوا ما فيها، ثم رجعوا إلى عدن فلم يقدروا على أخذها، فرموا البلد بالمدافع، وخرّبوا بعض بيوتها، وقتلوا جماعة في الأسواق، ثم انصرفوا عن عدن<sup>(۱)</sup>.

وبدأ المماليك في مصر يُرسلون الجيوش إلى تلك الجهات للوقوف في وجه البرتغاليِّين، وكان من أشهر قادتهم حسين الكردي، الذي تمكن عام ٩٢١هـ من طرد البرتغاليين من جزر قمران المتواجدة في البحر الأحمر، والتّي كانوا قد احتلُّوها وقتلوا عاملها من قبل الطّاهريين.

ومن المؤسف أنّ الأمراء المسلمين لم يعملوا سويّة لقتال هؤلاء الأجانب المعتدين، فالأئمة الزّيود شجعوا المماليك ضدّ الطّاهريين، والطّاهريون رفضوا مساعدة المماليك ضد البرتغاليين، بل منعوا من وصول المؤن التي جاءت بها سفن محملة إلى الجنود المصريّين في جزر قمران، و احتجزها عاملهم على الحُدَيْدة، ورفض إطلاقها إلى الجند الجياع مما أغضب حسين الكردي، فتوجه لقتال الطّاهريّين، وتوغّل داخل اليمن، لكنّه لم يستطع دخول عدن لمقاومة مرجان عامل السلطان عامر «الظافر الثاني» عليها، وطارد سلطان بني طاهر، من مكان إلى مكان إلى أن تمكن من القبض عليه وقتله في ربيع الأول عام ٩٣هه، وسيطر المماليك على اليمن كلّها لما يتفوّقُونَ به من أسلحة نارية لم يعرفها بعد أهل اليمن<sup>(٢)</sup>.

أمَّا لحج وعدن بعد قتل الظافر الثاني عامر بن عبد الوهاب فقد استقل بها عامر بن داود بن عامر المجاهد من بني طاهر حتى مجيء العثمانيين إلى اليمن عام ٩٤٥هـ<sup>(٣)</sup>،

- انظر «هدية الزمن في أخبار ملوك لحج وعدن» لأحمد العبدلي ص١١٠ ـ ١١١.
- (٢) انظر «التاريخ الإسلامي» لمحمود شاكر: (٧/ ١١١ فما بعدها)، و(٨/ ٣٢١ فما بعدها).
   (٣) «هدية الزمن» ص١١٢.

YY

الحسام المسلول

والذي يظهر أنّ عدم الاستقرار الذي كان يسود اليمن، وكثرة الفتن والقلاقل، كان سبباً في انتقال المؤلف إلى الهند، حيث توفي في أحمد آباد مدينة من مدن كوجرات، وكوجرات شبه جزيرة تقع في غربي الهند، وقد كانت تابعة للسلطة المركزية في دهلي ثم انشقت عنها بسبب الضعف الذي لحق المسلمين هناك، وأصبحت مملكة مستقلة، وذلك في عهد أول ملوكها ظفر خان بن وجيه الدهلوي (٨١٠هـ ـ ١٢٣هـ)، والذي خلفه ابنه أحمد شاه(١٢هـ ـ ٥٤هـ)، مؤسس مدينة أحمد آباد التي تنسب إليه، وهي أكبر مدن كوجرات اليوم، وقد صادف المؤلف حين قدومه هذه المملكة، سلطانها السابع من هذه السُلالة الحاكمة، وهو مظفر شاه الحليم (٩١٩هـ ـ ٩٣٢هـ)، ويُكنَّى أبا النصر، وكان ورعا كريماً، وحكم أربعة عشر سنة و تسعة أشهر، وتوفي بعد المؤلف بسنتين<sup>(٣)</sup>.

التعريف بالكتاب:

78

أ ـ اسم الكتاب ونسبته إلى مؤلفه:

اسم الكتاب هو: «الحسام المسلول على منتقصي أصحاب الرسول». لمؤلفه: جمال الدين محمد بن محمد بن عمر بَحْرَق، ويُستدلُّ على ذلك بما يلي:

- أولاً: هذا هو المثبت في النسخ المعتمدة:
  - ـ كتب في عنوان النسخة الأولى :

«كتاب الحسام المسلول على منتقصي أصحاب الرسول: تأليف الإمام شيخ العلماء الأعلام، ووحيد عصره، وفريد دهره، ناصر السنّة، وقامع البدعة، جمال الدين محمد بن عمر بَحْرَق الحضرمي رحمه الله وأثابه رضاه، آمين».

- (۱) نفسه ص۱۱۲ ـ ۱۱۷.
- (۲) «النور السافر» ص۱۲۳.
- (٣) «التاريخ الإسلامي» لمحمود شاكر: (٧/ ٢٣٦ ـ ٢٣٨).

This file was downloaded from QuranicThought.com

الفصل الثالث: التعريف بالمؤلف وبكتابه و بالنسخ المعتمدة

- وكتب في عنوان النسخة الثانية :

«كتاب الحسام المسئول على منتقصي أصحاب الرسول ﷺ»، للشيخ العلامة وحيد عصره، وفريد دهره، الجامع بين علمي المعقول و المنقول، شيخ الطريقة والحقيقة، الشيخ: محمد بن عمر بَحْرَق رحمة الله عليه رحمة واسعة آمين.»

و هذا العنوان خطأ ظاهر لأمور :

الأول: من جهة المعنى: الحسام \_ و هو من أسماء السيف \_ لا يوصف بكونه مسئولاً، و إنما يوصف بكونه مسلولاً، أي: مُخْرَجًا مِنْ غِمْدِهِ<sup>(١)</sup>؛ إلاّ أن يريد الإشارة في العنوان إلى كون أصل كتابه سؤال سائل، ولكن يشكل على هذا المعنى تعدية اسم المفعول بحرف «على»، والذي يناسب هذه التّعدية هو لفظ «المسلول».

الثاني: أنَّ العنوان كُتب على الصّواب داخل نفس النَّسخة، عند قول المؤلف: «فيسّر الله الجواب بتصنيف يهدي إلى جادة الصواب... وسمَّيته: الحسام المسلول على منتقصي أصحاب الرسول».

الثالث: أنَّ العنوان كُتب على الصّواب في النّسخة الأولى وهي أجود منها، كما سيأتي عند الحديث عن النسخ المعتمدة.

ثانيا: نسب الكتاب إلى المؤلف العيدروسي في «النور السافر»: (١٣٦/١)، وابن العماد في «شذرات الذهب»: (٨/ ١٧٧)، و البغدادي في «هدية العارفين»: (٢/ ٢٣٠-٢٣١).

### ب \_ موضوع الكتاب:

كما هو ظاهر من عنوان الكتاب: «الحسام المسلول على منتقصي أصحاب الرسول»، فإنّ موضوعه هو الرّدّ على الطّاعنين في صحابة رسول الله على ومقصوده بـ «منتقصي أصحاب الرسول»: طائفة الإسماعيلية على وجه التحديد، كما يدلّ على ذلك سبب تأليفه للكتاب، وإن كان الكتاب صالحاً للرّدّ عليهم وعلى من حذا حذوهم من الذين يطعنون في الصحابة، خاصّة منهم الذين يتمسّكون بمثل شُبَهِهِم؛ فالعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

<sup>(</sup>۱) انظر «اللسان»: (۱۱/ ۳۳۹).

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ج \_ سبب تأليف الكتاب:

بيَّن المؤلِّف في المقدمة أنَّه ألَّف كتابه هذا لسببين اثنين :

الأول: الاستجابة لسؤال سائل، وتلبية طلب مستغيث، وإلى هذا السبب أشار بقوله: «... فقد وصلني كتابٌ كريم، من أخ في الله، صديقٍ حميم، وهو الفقية الأجلُّ الصالح، الفاضلُ الكامل، شرفُ الدّين أبو القاسم بنُ سليمان المُقريّ، الحَراريُّ بلداً، المنسوبُ إلى بَيْتِ الحَاري، وهو يستغيثُ إلى الله تي، ثم إلى المملوك، يريد الجوابَ على ثلاثة عشرَ سؤالاً، مشتملة على شُبَهٍ مُضِلّةٍ، وأوهام عند إشراقِ الحقّ مضمحلّةٍ، يَسْتَغُوي بها داعي الإسْماعيليةِ من حمقاءِ الرّجال، وطغامِ الجُهَّال، من هم شِبهُ المجانين في الدّين، أو من الزّنادقةِ الغاوين، الذين خدعهم الشيطانُ اللّعينُ...، فأورد له السائل الشُّبه وطلب منه دحضها، وسأله أن يختم جوابه بأبيات شعرية في نصر عقيدة أهل مذهبه.

الثاني: أداء ما للسائل عليه من حق الأخوة، والقيام بواجب النّصح لله ورسوله وأئمة المسلمين وعامتهم، وإلى هذا أشار بقوله:

«... فقد سمعت نداءَك أيُّها الأخُ المُسْتَنْجِد، وأجبت دعاءك أيُّها الصّارخُ المُسْترشد، سلك الله بنا وبك قصدَ الطريق، وأمدَّنا وإيّاك بالعصمة والتوفيق؛ لِمَا يجب عَليَّ لك من حق الإخاء والوداد، ولله ولرسوله من نُصرة الدّين والجهاد، ولأئمّة المسلمين وعامّتهم من النصح والإرشاد».

د ـ منهج المؤلف في كتابه:

اعتمد المؤلف في رده على الإسماعيلي الأمور التالية :

\_ ذِكْر ما ورد في فضائل الصحابة من الكتاب والسنة و الآثار عن الصّحابة
 وآل البيت، وقد اعتمد كثيراً في ما ينقله على كتاب: «الرياض النضرة في فضائل
 العشرة» لمحب الدين الطبري ٦٩٤هـ .

- رَدَّ الشُبَه التي تمسّك بها الطّاعنون، وتزييف المعاني التي حملوا عليها النّصوص الثابتة. This file was downloaded from QuranicThought.com الفصل الثالث: التعريف بالمؤلف وبكتابه و بالنسخ المعتمدة

ـ الاستدلال ببطلان اللازم على بطلان الملزوم، وذلك بذكر اللوازم الباطلة التي تلزم من الطّعن في الصحابة ﷺ.

۸۱

هـ ـ ملاحظات على الكتاب:

يتبين بعد قراءة كتاب: «الحسام المسلول على منتقصي أصحاب الرسول»، أن المؤلف مَن قد أجاب السائل عمَّا أراد وزاده فوائد، قبل الإجابة عن أسئلته وبعد الإجابة عنها، غير أن القارئ تتجلى له بعض العيوب التي لا يخلو منها كتاب ما خلا كتاب الله مَن، ومن هذه العيوب:

١- وقوع الخطإ في بعض الآيات القرءانية، وقد يكون ذلك من النسّاخ، ومنها:

قـولــه تـعـالــى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُوَرَ ٱللَّهِ بِأَفْوَهِهِمْ وَيَأْبَكَ ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُتِـحَّ نُوَرَهُ وَلَقَ حَـرِهَ ٱلْكَنفِرُونَ ٢ ٢ ( <sup>(١)</sup>.

٢ - الاستدلال ببعض الأحاديث الضعيفة والموضوعة، ومنها :
 - حديث: «أصحابي كالنجوم»<sup>(٢)</sup>.
 - حديث: «سَأَنْتُ رَبِّي عَن اخْتِلاَفِ أَصْحَابِي بَعْدِي...»<sup>(٣)</sup>.
 - حديث: «أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ خَيْرَ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ إِلاَّ النَّبيِّينَ وَالمُرْسَلِينَ»<sup>(٤)</sup>.
 - حديث: «أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ خَيْرَ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ إِلاَّ النَّبيِّينَ وَالمُرْسَلِينَ»<sup>(٤)</sup>.

- منع أبي بكر ﷺ فاطمة من فدك. - نفي عثمان ﷺ لأبي ذر ﷺ. - إيواء عثمان ﷺ لمروان بن الحكم.
  - (۱) انظر ص ۹٤.
  - (٢) انظر ص ۲۰۹ .
  - (٣) انظر ص ١١٦ ـ ١١٧ .
    - (٤) انظر ص ١٢٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com

الحسام المسلول

٤- تكلف الإجابة عن بعض الشبه دون الإشارة إلى عدم نبوتها ، فكان الأكمل بيان عدم صحتها ، ثم الجواب عنها على افتراض ثبوتها ؛ ومنها :
 - ضرب عمر في لسعد بن عبادة في .
 - كسر عمر في لسيف الزبير في .
 - كسر عمر في لسيف الزبير في .
 وجلوس عثمان في في في .
 وأسأل من المؤلف في ، وجلوس عثمان في الأصيحة ، وأسأل الله في أن يجزيه خيراً عن الإسلام والمسلمين ، بما أدًى من واجب النّصيحة ، وأن يشركني معه في الأجر والثواب ، إنه جواد كريم .
 ٢ - التعريف بالنسخ المعتمدة .
 ٢ - التعريف بالنسخ المعتمدة .
 ٢ - النسخة المغربية على نسختين هما :

- مكان وجود أصلها : الخزانة العامة بمدينة تطوان المغربية (وهي غير مفهرسة) . عدد أوراقها : ٣٤. (من غير عدِّ ورقتين عليهما عنوان الكتاب، واسم المؤلف، واسم الناسخ، وأشياء أخرى).
  - عدد السطور في كل صفحة : ٢١. ناسخها : هو محمد بن عوض بن محمد با فضل اليمني. كتب على غلاف النسخة ما يلي :

"يقدمه الحقير: محمد بن عوض بن محمد با فضل هدية إلى الشيخ الإمام الكبير كاشف دَيَاجيِّ<sup>(۱)</sup> اللَّبس، جوهريِّ الروح والنفس شيخُنا: أحمد بن الشمس المغربي الشنقيطي، نزيل المدينة المنورة، حرس الله مهجته المطهرة، وغمره بسحب الفضل المُمطرة، وهو من بلد تريم مدينة حضر موت، بمعية السيد الفاضل أبي بكر بن محمد بن أبي بكر بلفقيه بلَّغه الله أمانيه».

 (۱) دَياجِي الليل حَنَادِسُه أي: ظُلَمُهُ الشديدة، انظر «لسان العرب»: (۱٤/ ۲٥٠) و(٦/ ٨٩) مادة: دجا، ومادة: حندس. الفصل الثالث: التعريف بالمؤلف وبكتابه و بالنسخ المعتمدة

وكتب على الورقة الثانية من الغلاف بخط مائل: For oura

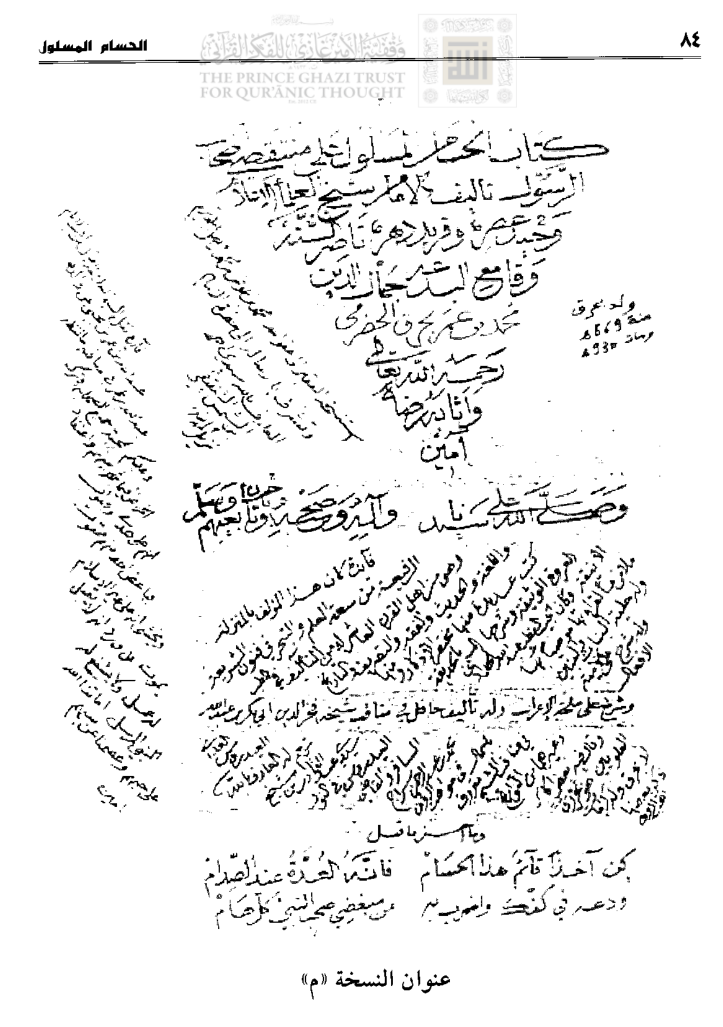
«استنسخه الفقير إلى عفو الله محمد بن عوض بن محمد ببلد تريم، وتشرف بإرساله إلى حضرة الإمام العارف بالله سيدي أحمد بن الشمس الشنقيطي نزيل المدينة». فيتضح أن النّاسخ نسخ هذا الكتاب باليمن ببلدة تريم الموجودة بحضر موت، ثم بعث به إلى شيخه أحمد بن شمس المغربي بمعية أبي بكر بن محمد بن أبي بكر بلفقيه. تاريخ نسخها : محرم ١٣٤١ هـ. كتب في آخر النسخة بخط مائل ما يلي : «كملت نساختها ومقابلتها من نسخة كتبت سنة ١٠٩٠ تسعين بعد الألف، قريباً من عصر المؤلف، والمؤلف من أهل القرن العاشر، له من التآليف ما لا يحصى في

کل فن؛ ﷺ.

قوبلت على يد الحقير محمد بن عوض بن محمد عفا الله عنه في شهر محرم ١٣٤١». وهذه النسخة اعتبرتها النسخة الأم مع كونها متأخرة عن زمن المؤلف؛ لأنّ خطها أوضح، ولأنّه ليس فيها ما في النسخة الثانية «ب» من التّحريف، والشّطب، والبياض.

أ - النسخة الهندية «هـ»:

مكان وجود أصلها : الشرقية الحكومية للمخطوطات : مدارس الهند. رقمها : مجموع ١١، رقم ٢٧٣. عدد أوراقها : ٢٥. عدد السطور في كل صفحة : ٢٠. ناسخها : عناية الله. وكتب في أول النسخة : نُسِخَ عَنْ نُسخة استعيرت من حكيم عبد القادر أحمد. تاريخ نسخها : ٢٨ جمادى الثانية ١١٣٣هـ. وقد حصلت على مصورة من هذه النسخة موجودة في مكتبة الجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية، ميكروفيلم رقم : ١٧٣٦.



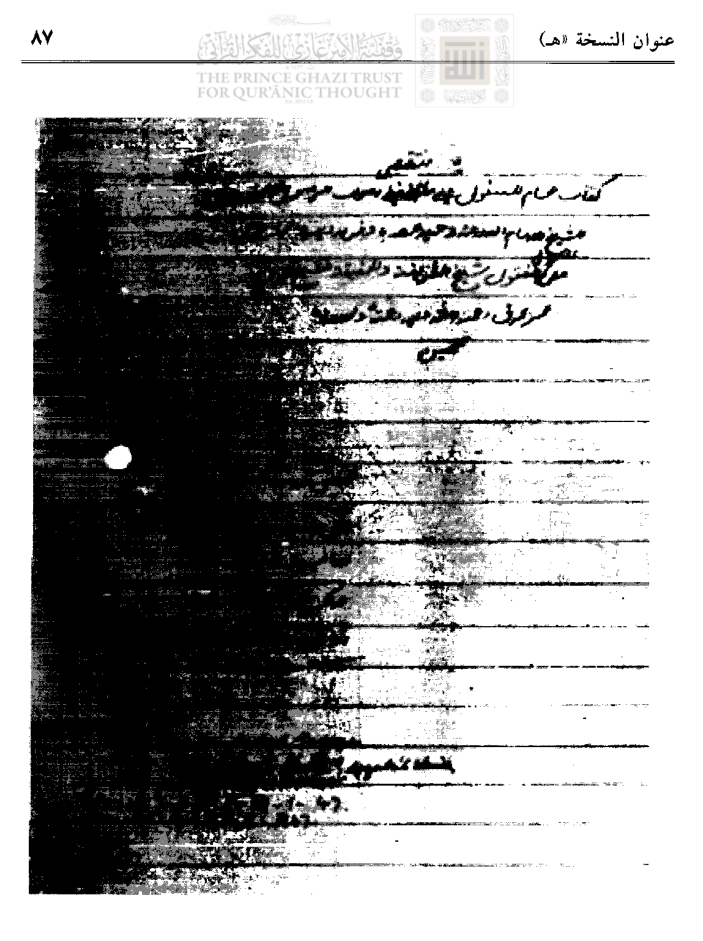
This file was downloaded from QuranicThought.com

70 اللوحة الأولى من النسخة «م» FOR QUR'ÂNIO للماجو ونعمدونكاني للدفصا لمجمد - 153, Vak بر بدم الموجد إ تر وال جواللم يولى U مينه حرامراه علكمتهم المغطير و بلتيا ممنيه 5 5 والخناءن وأ . بە 2 تىچە يى كى -fl المجمدة وصاريديكوا المال زلاليجات وتتوعد لتورد فتبيلا ألحي تزلنا أليكم لم والمقتمة وللكرليما لاساد ستالوارده فالمضاعلين رونالم يوزه وبالعد الملائل الته سطير وسلاتة ال مذانعة مرمخ طاوم ويغني وله الم تع J١ الله ليرولم كحد لفيرعفه دلوامرت وبوأ الاسماد فعذبذهم وحزيه ورن ى وحديث المولياة الوغيرة الكر ترمح لمان من **م**ول وبكلا ورامن وسيا التدره والنبة لاذر لغلاقة الله رجو دالم مى ب نتجدلا أرمن أ ا پند بارچينې \_\_\_\_\_\_

اللوحة الأولى من النسخة «م»

λ٦ الحسام المسلول THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT لاله د <u>ک</u>ر ្ពា ت البرييز ھي لنر محد المحرم المعلم الملكول اللو من هو من أن من مرجع الم 4 لن بيناولا خوا إمالاطا فتمكز

اللوحة الأخيرة من النسخة «م»



عنوان النسخة «هـ»

ê **m**i الحسام المسلول 簷 日111 (注 THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT السيان المرجر ال the first of الجري ومسر بلدولكله والمكاه والغس الستر فرمني الأعليه المدان No Mills ويتعاومن عناس واحاداه الممالع هي من المعين *المعالم الث* 1. A. J. J. P. P. P. ومريع هيدينترين £. sri. يودوني باسركل موالمعتان المعالية ومحروبات المغن 1 phand 11 - 1 La وهم سود والاجلا الدخال السمايل المكالي فتعرف · ( # 6#

اللوحة الأولى من النسخة «هـ»

٨٨

قسم التحقيق

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

# قسم التحقيق

# بسم الله الرحمن الرحيم، وبه ثقتي

الحمدُ لله أفضل الحمد وأكملَه، وأزكاه وأشمله، حمدًا يوافي نعمَه، ويكافئ مزيدَه؛ والشكرُ لمولى الحمدِ ومستحقِّه، على ما مَنَّ به من التوفيق، والهداية إلى سواء الطّريق، وأنعم به من العرفانِ والتحقيق، والاتباع والتصديق، لنبيّه[ محمّد] <sup>(۱)</sup> عَنْ الذي فضّله على جميع الخلائق، وبعثه بخير الأديان والطرائق، وجعل أمته خير أمة أخرجت للناس، وأعاذ إجماعَها المعصومَ من كيدِ الخناس<sup>(٢)</sup>، واتباع الوسواس، وحفظ فيها كتابَه المبين، وشرعَه المتين، بقوله<sup>(٣)</sup>: ﴿ إِنَّا عَنْ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾ والحجر: ٩]، وقولِه عَنْهَ: «لا تَزَالُ طَائِفَةُ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الحقِّ، لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللهُ<sup>(٤)</sup>، وقال عَنْهُ: "سَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي إِلَى نِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، كُلُّ

- (1) زيادة في النسخة «هـ». وكذلك كل زيادة في «هـ» لا تؤثر في السياق أجعلها بين معقوفتين.
- (٢) يشير إلى حديث ابن عمر في مرفوعا: «إن الله لا يجمع أمتي أو قال أمة محمد على ضلالة».
  أخرجه الترمذي في كتاب الفتن، باب ما جاء في لزوم الجماعة: ٢١٦٧ . وصححه الألباني في «صحيح الجامع»: ١٨٤٨ .
  - (٣) في «هـ»: لقوله تعالى.



بلداً، المنسوبُ إلى بَيْتِ الحَاري<sup>(1)</sup>، وهو يستغيثُ إلى الله محل ثم إلى المملوك<sup>(٢)</sup>، يريد الجوابَ على ثلاثة عشرَ سؤالاً، مشتملة على شبه مضلة، وأوهام عند إشراق الحق مضمحلة، يَسْتَغُوي بها داعي الإسْماعيلية<sup>(٣)</sup> من حمقاء الرّجالِ وطغاًم الجُهَّال، من هم شِبهُ المجانين في الدّينِ، أومن الزّنادقةِ الغاوين، الذين خدعهم الشّيطانُ اللّعينُ، الذين قال فيهم وفي أتباعِهم أصدقُ القائلين: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمَ زَيَّجٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ أَبْتِعَاتَ يَذِيرُ إِلاَ أُولُوا ٱلْأَلْبَنِي﴾ <sup>(٤)</sup>.

فما خَصَّ به سيدي من السَّلام، فعليه وعلى من حضر مقامَه الكريمَ أضعافُ أضعافِه؛ وَلْيعلم الأخُ في الله تعالى أنَّ الدَّعاءَ له ولهم مبذول، ومن الجميع مسئول، والرَّجاءُ في الله حُسْنُ القَبُول، ثمّ حاصلُ ما يشير إليه في المكاتبة والأسئلة<sup>(ه)</sup> أن قال السائل في مكاتبة:

«... ويُنْهِي تعريفَ خاطِركم الكريم، أنَّه قد ظهر في جهاتِنا فتنة عظيمة، من رئيس الإسماعيليَّة عندنا<sup>(٦)</sup>، وصار يدعو من جاوره من أهل السَّنة إلى الدِّخول في مذهبه

- فيغلب على الظن أنّ السّائل من جهة أخرى من جهات اليمن، بدليل قوله كما سيأتي ص١٢٤: «... ظهر في جهاتنا...»، وأيضا لقوله في معرض رده على الإسماعيلي ص ٢٣٤: «... وإن كان على مذهب إمامه وقدوته عدو الله، علي بن الفضل القرمطي فصدق، لأنه لما استولى على اليمن وتمكن...».
- (١) لم أقف على موضع هذا البلد الذي نُسب إليه السائل، وتنتشر تسمية المواضع «ببيت كذا» في الشام و اليمن؛ نحو: بيت لحم، بيت باستحضار...؛ و لذلك عَنْوَن البكري على هذه المواضع بقوله: «بيوت الشام واليمن» «معجم ما استعجم» (١/ ٢٨٨)، وانظر «معجم البلدان»: (١/ ٥١٩ فما بعدها)، والذي يغلب على الظن أنّه موضع باليمن كما تقدم في الحاشية السابقة.
  - (٢) يقصد بذلك نفسه.
- (٣) الإسماعيلية: فرقة باطنية من غلاة الشيعة، وقد سبق الكلام عليها بشيء من التفصيل في المقدمة ص:٧٨ فما بعدها .
  - (٤) آل عمران: ٧. وقد وقع في النسختين: «وأما» وهو خطاً.
  - ه.»: الأسولة. وهي لغة حكاها ابن جني «لسان العرب»: (١١/ ٣٥٠): مادة سول.
- (٦) لم يسمه السائل في رسالته، ولا المؤلف في جوابه، ولعله المسمى سليمان بن حسن فقد قال العيدروسي : «... وفيها (أي سنة ٢٠٩هـ) أمر السلطان عامر بن عبد الوهاب بتقييد رئيس الإسماعيلية سليمان بن حسن بمدينة تعز، وأودعه دار الأدب، وكان يتحدث بما لا يعنيه من المغيبات المستقبلات، وكان عالم الإسماعيلية، وأمر بإحضار كتبه وإتلافها فأتلفت والحمد لله» «النور السافر» : (١/ ٢٣).

المسلول الم

وبدعته، ويذكر لهم الأحاديث الواردة في فضل عليَّ بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه، ويستـدلَّ بهـا عـلـى تَـعَيُّنِ الخلافةِ له<sup>(١)</sup>؛ كحديث: «مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِيُّ مَوْلاَهُ»<sup>(٢)</sup>،

(۱) في «هـ»: خلافته.

(٢) هو الحديث المشهور بحديث «غدير خم»، وهو حديث متواتر: أخرجه عن علي بن أبي طالب رضي (٢) أحمد: ٦٤١ ـ ١٣١١؛ وابنه عبد الله في زوائده على «المسند»: ٩٥٠، ٩٦١، وزاد فيه: «اللهم وال من والاه وعاد من عاداه». وقد رَوَى الحديث جمع من الصحابة منهم: \*\* زيد بن أرقم 🍰 : أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب: مناقب على بن أبي طالب ظيمة، : ٣٧١٣، وقال عقبه: «حديث حسن صحيح»؛ وأحمد: ١٩٣٧٥، ١٩٣٢٥، ٢٣١٤٢، وزاد في الموضعين الأخيرين: «اللهم وال من والاه...». \*\* سعد بن أبي وقاص رضي الخرجه ابن ماجه في المقدمة، باب: فضل علي رضي الم الله عال علي عظيه: ١١٨ . قال الألباني: «إسناده صحيح» «السلسلة الصحيحة» (٤/ ٣٣٥). \*\* بريدة رضي الخرجه أحمد: ٢٢٩٤٥، و أخرجه عنه بلفظ (من كنت وليَّه، فعليٌّ وليُّه): ٢٢٩٦١، ٢٣٠٢٨، ٢٣٠٥٧؛ وأخرجه الحاكم وصححه باللفظ الأول على شرط الشيخين: ٢٥٨٩، وصححه باللفظ الثاني على شرط مسلم: ٤٥٧٨، فتعقبه الشيخ الألباني بقوله: «هذا إسناد صحيح على شرط الشيخين، وتصحيح الحاكم على شرط مسلم وحده قصور» «السلسلة الصحيحة»: (٤/ ٣٣٦). \*\* نفر من الأنصار فيهم أبو أيوب 🚓 : أخرجه أحمد : ٢٣٥٦٣ \_ ٢٣٥٦٤. وقال الهيئمي : «رجال أحمد ثقات». وقال الألباني: «هذا إسناد جيد رجاله ثقات» «السلسلة الصحيحة»: (٤/ ٣٤٠). \*\* خمسة أو ستة من أصحاب النبي ﷺ أخرجه أحمد: ٢٣١٠٧ . \*\* البراء بن عازب ﷺ بزيادة (اللهم وال من والاه...): أخرجه ابن ماجه في مقدمة «السنن»، باب: فضائل على 🎄 : ١١٦ ؛ و أحمد : ١٨٤٧٩ ، ١٨٤٨٠ . \*\* أبو الطفيل عامر بن واثلة ٢ الزيادة المذكورة: أخرجه أحمد: ١٩٣٠٢ . ■ و لذلك قال الذهبي: «متنه متواتر» «سير أعلام النبلاء»: (٨/ ٣٣٥)، وقال: «صَدْرُ الحديث متواتر، أتيقّن أن رسول الله ﷺ قاله، وأما : (اللهم وال من والاه)، فزيادة قوية الإسناد» نقله عنه ابن كثير في «البداية والنهاية»: (٥/ ١٠٤). ■ وقال الحافظ ابن حجر : «وأما حديث : «من كنت مولاه فعلى مولاه» ، فقد أخرجه الترمذي والنسائي ، وهو كثير الطرق جدا، وقد استوعبها ابن عقدة في كتاب مفرد، وكثير من أسانيدها صحاح وحسان» «الفتح»: (٧ ٤ ٧). ■ و أورد السيوطي الحديث في كتابه «الأزهار المتناثرة في الأحاديث المتواترة»: ••• .

■ وصححه الألباني في «السلسلة الصحيحة» : ١٧٥٠، و في «صحيح الجامع» : ٢٥٢٣، ٢٥٢٤ .

وحديثِ: «أَنْتَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى»<sup>(1)</sup>، وحديثِ «المُواخاة <sup>(٢)</sup>»<sup>(٣)</sup>،

- (١) أخرجه مسلم عن سعد بن أبي وقاص ﷺ في: كتاب الفضائل: ٢٤٠٤ . قال المزّي: «هو من أثبت الآثار وأصحها، رواه عن النبي ﷺ سعد بن أبي وقاص، وابن عباس، وأبو سعيد الخدري، وجابر بن عبد الله، وأم سلمة، وأسماء بنت عميس، وجماعة يطول ذكرهم» «تهذيب الكمال»: (٢٠/ ٤٨٤).
  - (٢) من «واخى» بمعنى «آخى»، وهي لغة طيء «لسان العرب»: (٢٢/١٤): مادة أخا.
- (٣) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب: مناقب علي بن أبي طالب عنه: ٣٧٢٠، و قال عقبه: «هذا حديث حسن غريب»؛ و الحاكم في «المستدرك»: ٤٢٨٨؛ كلاهما من طريق حكيم بن جبير عن جميع بن عمير عن ابن عمر في قال: آخي رسول الله عن بين أصحابه، فجاء علي تدمع عيناه، فقال: يا رسول الله ! آخيت بين أصحابك، ولم تؤاخ بيني وبين أحد، فقال له رسول الله عني : «أنت أخي في الدنيا والآخرة». حكيم بن جبير و جميع بن عمير شيعيان متكلم فيهما «تهذيب التهذيب»: (١/ ٢٥٣، ٢٧٢).

\*وله طريق أخرى عن جُمَيْع عند الحاكم: ٢٨٩؛ إلا أنّ فيها إسحاق بن بشر الكاهلي: كذبه أبو بكر بن أبي شيبة، وموسى بن هارون، و أبو زرعة، وقال الفلاس و غيره: متروك، وقال الدارقطني: هو في عداد من يضع الحديث «الميزان»: (١/ ٣٣٦)، و«لسان الميزان»: ١٠٩٧. ولذلك قال الذهبي قي التلخيص: «جميع بن عمير اتهم وإسحاق بن بشر الكاهلي هالك».

\*\*و له شاهد عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة ﷺ مرفوعا : «إن رسول الله ﷺ آخى بين أصحابه، فبقي هو وأبو بكر وعمر وعلي ﷺ، فآخى بين أبي بكر وعمر»، وقال لعلي : «أنت أخي وأنا أخوك ولكن لا نبوة». ذكره الدارقطني، و صوب فيه الإرسال «العلل» : (٩/ ٢٠٥)، س: ١٧٢٣ .

\*\*\* وله شاهد آخر عن أبي أمامة شهر قال: «لما آخى رسول الله بعر بين الناس، آخى بينه وبين علي»، أخرجه الحاكم: من طريق أيوب بن مدرك عن مكحول عنه، ثم قال: «لم نكتبه من حديث مكحول إلا من هذا الوجه، وكان المشايخ يعجبهم هذا الحديث؛ لكونه من رواية أهل الشام»، وأيوب هذا قال فيه ابن معين: ليس بشيء، وقال مرة: كذاب، وقال أبو حاتم والنسائي والدارقطني: متروك، وقال البخاري: معين: ليس بشيء، وقال مرة: كذاب، وقال أبو حاتم والنسائي والدارقطني: متروك، وقال البخاري: معين: ليس بشيء، وقال مرة: كذاب، وقال أبو حاتم والنسائي والدارقطني: متروك، وقال البخاري: معين: ليس بشيء، وقال مرسل، و قال ابن حبان: روى أيوب بن مدرك عن مكحول نسخة موضوعة ولم يره «لسان معين: ليس بشيء، وقال ابن حبان: روى أيوب بن مدرك عن مكحول نسخة موضوعة ولم يره «لسان الميزان»: ١٥١٢ ولذلك قال ابن كثير: «وفي صحة هذا الحديث نظر» «البداية والنهاية»: (٧/ ٣٣٦)، ثم وقال: «وورد من طريق أنس وعمر أن رسول الله علي قال: (أنت أخي في الدنيا والآخرة)، وكذلك من طريق أنس وعمر أن رسول الله علي قال: (أنت أخي في الدنيا والآخرة)، وكذلك من طريق أنس وعمر أن رسول الله علي قال: (أنت أخي في الدنيا والآخرة)، وكذلك من طريق زيد بن أبي أوفى، وابن عباس، ومحدوج بن زيد الذهلي، وجابر بن عبد الله، وعامر بن ربيعة، وأبي ذر، قال: «ورد من طريق أنس وعمر أن رسول الله علي قال: (أنت أخي في الدنيا والآخرة)، وكذلك من طريق زيد بن أبي أوفى، وابن عباس، ومحدوج بن زيد الذهلي، وجابر بن عبد الله، وعامر بن ربيعة، وأبي ذر، وعلي نفسه، نحو ذلك، وأسانيدها كلها ضعيفة، لا يقوم بشيء منها حجة. والله اعلم».

■ قال ابن كثير في «البداية والنهاية»: (٧/ ٢٢٤): «**وآخى النبي ﷺ بينه(أيّ**: **علي) وبين سهل بن حنيف،** وذكر ابن إسحاق وغيره من أهل: «السير والمغازي» أنّ رسول الله ﷺ آخى بينه وبين نفسه، وقد ورد في ذلك أحاديث كثيرة لا يصح شيء منها؛ لضعف أسانيدها، وركّة بعض متونها، فان في بعضها: «أنت =

إلى غير ذلك؛ ويَحْتَج<sup>(1)</sup> بها على أنَّ عَلِيًّا هو الوصيِّ بالخلافة من رسول الله<sup>(1)</sup> ﷺ، وأنَّ خِلافةَ الثلاثةِ بعده<sup>(1)</sup> مَعصيةٌ غَيرُ مَرضية، مُخالِفةٌ لِنَصِّ رسول الله ﷺ، واستحل بذلك سَبَّ الصّحابةِ رضي الله تعالى عنهم؛ لِتَعَاوُنِهم على تقديم أبي بكر فمن بعدَه ظُلْماً، وقد غَرَّ بهذه الشّبهة خَلْقاً كثيراً، وعَظُمَ ضَرَرُهُ على أهل السُّنَّة، ولم يَقعْ من علماء تلك البلاد ما يدفع شُبهتَه ويُبْطِلُ حُجّته، وقد كتبتُ<sup>(1)</sup> إليكم شُبهتَه التي أغوى بها كثيراً من العوام، ولَبَّس بها على الطَّخام، فتفضلوا بما يدفع شبهته من الحجج البالغة، والبراهينِ الدّامِغَة، والدَّلائلِ بالآياتِ القُرآنية، والأحاديثِ النَّبُويَّة، والآثار الصَّحابيّةِ والبراهينِ الدّامِغَة، والدَّلائلِ بالآياتِ القُرآنية، والأحاديثِ النَّبُويَّة، والآثار الصَّحابيّةِ أن يُطْنِئُوا نُوَرَ اللَّهِ بِأَفَوْهَهِمَ وَيَأْبَكَ اللَّهُ إِلَّا أَنْ الردَّ عليهم من فروض الكفاية<sup>(٥)</sup>.

فَالهِمَّةُ الهِمَّةُ! والقِيامَ القِيامَ! وجَاِوبُوا<sup>(٧)</sup> بجوابٍ مبسوط، شَافٍ كَاف، مع المبادرة؛ فإنّ دَاعِيَ الإسماعيليّة قد كتب جواباً على ما يَدَّعيهِ من الأحاديثِ الّتي كتبتها لكم مُطَوَّلاً، ثمّ ختمه بأبياتٍ من شِعره، يمدح فيها مذهبَه وأهلَه، ويَذمُّ من خالفه،

- = أخي، ووارثي، وخليفتي، وخير من أمِّر بعدي»، وهذا الحديث موضوع، مخالف لما ثبت في «الصحيحين» وغيرهما. والله أعلم».
- و قال شيخ الإسلام في «الفتاوى»: (٩٩/١١) ـ ٩٠٠): «وأما المؤاخاة فان النبي قلم آخى بين المهاجرين والأنصار لما قدم المدينة، كما آخى بين سلمان الفارسى وبين أبى الدرداء، وبين عبد الرحمن بن عوف وسعد بن الربيس. وأما المؤاخاة بين المهاجرين، كما يقال أنه آخى بين أبى بكر وعمر، وأنه أخى عليا، عوف وسعد بن الربيس. وأما المؤاخاة بين المهاجرين، كما يقال أنه آخى بين أبى بكر وعمر، وأنه آخى عليا، ونحو ذلك، فهذا كله باطل، وإن كان بعض النّاس ذكر أنّه فُعل بمكة، وبعضهم ذكر أنّه فُعل بمكة، وبعضهم ذكر أنّه فُعل بالمدينة، ورين عبد الرحمن تحمي بين عليا، ونحو ذلك، فهذا كله باطل، وإن كان بعض النّاس ذكر أنّه فُعل بمكة، وبعضهم ذكر أنّه فُعل بالمدينة، ومن تقدم، ومن تدبّر الأحدينة، وبعضهم ذكر أنّه فُعل بمكة، وبعضهم ذكر أنّه فُعل بالمدينة، ونت تدبّر الأحدينة، والنّاب قدل أنّه أنه أحم بين أبى بكر وعمر، ومن المدينة، ونهذا كله باطل، وإن كان بعض النّاس ذكر أنّه فُعل بمكة، وبعضهم ذكر أنّه فُعل بالمدينة، وذلك نقل ضعيف، إما منقطع، وإما بإسناد ضعيف، والذي في «المحيح» هو ما تقدم، ومن تدبّر الأحادينة، وذلك نقل ضعيف، إما منقطع، وإما بإسناد ضعيف، والذي خلي بن المحيح» من المادينة، وذلك نقل ضعيف، إما منقطع، وإما بإسناد ضعيف، والذي في «المحيح» هو ما تقدم، ومن المدينة، والذي في «المحيح» هو ما تقدم، ومن تدبّر الأحادينة الصحيح» المادينة النوبة الثابتة تيقّن أنَّ ذلك كذب».
  - وقد ضعف الحديث الشيخ الألباني في «ضعيف الترمذي»: ٧٧٢، و«ضعيف الجامع»: ١٣٢٥ .
    - (۱) في «هـ»: فيحتج.
    - (٢) في «هـ» زاد: «وما صح أنه سيعلم»، ولم يتبيّن لي وجهه.
    - (٣) أي: بعد النبي على ووقع في «هـ»: قبله؛ أي: قبل علي ظهر.
      - (٤) كذا في «هــ»، ووقع في «م»: «وقد كتب إليكم».
        - ه.) في «ه.»: الكفايات.
      - (٦) التوبة: ٣٢. ووقع في «م»: «ليطفئوا»، وهو خطأ.
    - (٧) وقع في النسختين «جوبوا»، وفي «م» لَحَقٌ كُتب فيه: «جاوبوا».

This file was downloaded from QuranicThought.com

فاجعلوا أيضاً خَتمَ جوابكم أبْياتاً من الشَّعر في فَضْلِ السّنة وأهلِها، و فَضْلِ الصّحابة، وفَضلِ الأئمة رضي الله تعالى عنهم أجمعين.

فمن الأحاديث التي أوردها الإسماعيلي:

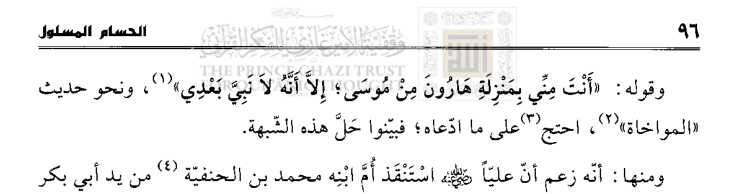
ما في «مسند الإمام أحمد»: «أَنَّهُ ﷺ أَخَذَ بِيَدِ عَلِيٍّ رَضُهُ بَعْدَ أَنْ جَمَعَ النَّاس للصَّلاةِ بِغَدِيرٍ، يُقَالُ لَهُ: غَدِيرُ خُمِّ<sup>(1)</sup> - بضمّ الخاء المعجمة وتشديد الميم - وَقَالَ: «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟» قَالُوا : بَلَى ! قَالَ : «اللَّهُمَّ مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِيَّ مَوْلاَهُ، اللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالاَهُ، وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ»<sup>(٢)</sup>.

وقال الإسماعيلي: إنّ المولى في الحديث بمعنى الأولى، وإنه إنما أراد لعليٍّ من الولاءِ عليهم ماله ﷺ من الولاء؛ قال: وقوله قبل ذلك: «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلَى بالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟» بيان لهذا، وإلَّا لذهب ذلك سُدىً.

وقال: لو كان المولى بمعنى النّاصر أو غيره، لم يحتج إلى جمع المسلمين وإشهادِهم، ولا أن يأخذ بِيَدِ عَليّ؛ لأن ذلك يعرفه كلُّ أحد، ولا كان يحتاج إلى أن يدعوَ له بقوله: «اللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالاَهُ، وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ»؛ لأنّ مثلَ هذا لا يكون إلا لإمامٍ مُفْتَرَض الطَّاعة.

وهـذا الـحديث<sup>(٣)</sup> وغيره، من نحو قوله ﷺ: «عَلِيَّ وَلِيُّ كُلِّ مُؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ بَعْدِي»<sup>(١)</sup>.

- (۱) غدير خم: ماء بين مكة والمدينة بالجُحفة، وقيل هو على ثلاثة أميال من الجحفة، وقيل ميلين.
   والغدير: هو القطعة من الماء يغادرها السيل، أي: يتركها، فهو فعيل بمعنى مفعول «معجم البلدان»:
   (۲/ ۳۸۹) و(٤/ ١٨٨)، و«مختار الصحاح»: (١/ ١٩٦)، و«لسان العرب»: (٥/٩).
  - ۲) تقدم تخريجه من مسند الإمام أحمد وغيره في ص: ۹۲ .
    - (٣) كذا في «هـ»، وفي «م»: «وهذه الأحاديث وغيره».



- «صحيحه» الإحسان: ٩٩٢٩؛ أخرجوه جميعا من طريق جعفر بن سليمان الضبعي عن يزيد الرشك عن مطرف بن عبد الله عن عمران بن حصين في قصة ذكرها و في آخرها قال: قال ٢٠٤ «إن عليا مني وأنا منه، وهو ولي كل مؤمن من بعدي». جعفر بن سليمان شيعي متكلم فيه، وقال أبو طالب عن أحمد: لا بأس به، قيل له: إن سليمان بن حرب يقول: لا يكتب حديثه، فقال: إنما كان يتشيّع، وكان يحدّث بأحاديث في فضل عليّ، وأهل البصرة يغلون في عليّ» «تهذيب التهذيب»: (١٦٦ ـ ٣٠٣)، وهذا الحديث منها، وقد ذكره ابن عدي في جملة ما ينكر عليه من الأحاديث أولات المحديث منها، وقد ذكره ابن عدي في جملة ما ينكر عليه، وقال أبو طالب يتشيّع، وكان يحدّث بأحاديث في فضل عليّ، وأهل البصرة يغلون في عليّ» «تهذيب التهذيب»: (١٦٦ ـ ٣٠٣)، وهذا الحديث منها، وقد ذكره ابن عدي في جملة ما ينكر عليه من الأحاديث تقع في علي في علي الأحاديث الكامل»: (٢٩٦٨ ـ ٢٠٣)، وهذا الحديث منها، وقد ذكره ابن عدي في جملة ما ينكر عليه من الأحاديث الما الكامل»: (٢٩٦٨ ـ ٢٠٣)، وهذا الحديث منها، وقد ذكره ابن عدي في جملة ما ينكر عليه من الأحاديث الما الكامل»: (٢٩٨٥ ـ ٢٠٩)، وهذا الحديث منها، وقد ذكره ابن عدي في جملة ما ينكر عليه من الأحاديث الما مان الكامل»: (٢٩٨٥ ـ ٢٩٥)، وقد تابعه أجلح الكندي عن عبد الله بن بريدة عن أبيه بلفظ: «لا مالكامل»: (٢٩٨٦ ـ ٢٠٩)، وقد تابعه أجلح الكندي عن عبد الله بن بريدة عن أبيه بلفظ: «لا مالكامل»: (٢٩٨٦ ـ ٢٠٩)، وقد تابعه أجلح الكندي عن عبد الله بن بريدة عن أبيه بلفظ: «لا مالكامل»: (٢٩٨٢ ـ ٢٠٩)، وقد تابعه أجلح الكندي عن عبد الله بن بريدة عن أبيه بلفظ: «لا مالكامل»: (٢٩٨٢ ـ ٢٠٩٠)، وقد تابعه أجلح الكندي عن عبد الله بن بريدة عن أبيه بلفظ: «لا مالكامل»: (٢٩٨٦ ـ ٢٠٩٠)، وقد تابعه أجلح أبيا شيعي متكلم فيه «التهذيب»: (٢٩٨٩)، وقد رويا أحمد من وأنا منه، وهو وليكم بعدي، وإنه منى وأنا منه، وهو وليكم بعدي، وإنه منى وأنا منه، وهو وليكم بعدي». أخرجه أحمد في «المسند»: ٢٠١٢٢؛ لكن أجلح أيضا شيعي متكلم فيه «التهذيب»: (١٩٨٩)، وقد رويا مالم. مالم مالم ينتدعي التوقف في روايتهما؛ والله أعلم.
- وقال شيخ الإسلام: «و كذلك قوله: «هو ولي كل مؤمن بعدي» كذب على رسول الله على في العداوة لا حياته وبعد مماته ولي كل مؤمن، و كل مؤمن وليّه في المحيا و الممات، فالولاية التي هي ضدّ العداوة لا حياته وبعد مماته ولي كل مؤمن، و كل مؤمن وليّه في المحيا و الممات، فالولاية التي هي ضدّ العداوة لا تختص بزمان، وأمّا الولاية التي هي الإمارة فيقال فيها: «والي كلّ مؤمن بعدي»، كما يقال في صلاة الجنازة: إذا اجتمع الوليّ و الوالي قدّم الوالي في قول الأكثر، و قيل يقدم الوليّ، فقول القائل: «علي ولي كل مؤمن بعدي»، كما يقال في صلاة ولي كل مؤمن بعدي»، كما يقال في صلاة الجنازة: إذا اجتمع الوليّ و الوالي قدّم الوالي في قول الأكثر، و قيل يقدم الوليّ، فقول القائل: «علي ولي كل مؤمن بعدي» كلام يمتنع نسبتُه إلى النّبي علي أراد الموالاة لم يحتج أن يقول: «بعدي»، وإن أراد الموالاة لم يحتج أن يقول: «بعدي»، وإن أراد الإمارة كان ينبغي أن يقول: «والي على كل مؤمن» «منهاج السنة»: (٧/ ٣٩١- ٣٩٢)، وكذالك وإن أراد الإمارة كان ينبغي أن يقول: «والي على كل مؤمن» «منهاج السنة»: (١٠ / ٢١٢ ٣٢٣)، وكذالك وقل الموري أراد الماركفوري أن زيادة «بعدي» كل مؤمن».

ويشهد لجملة: «إن عليا مني وأناً منه» ما أخرجه البخاري في كتاب المغازي، باب عمرة القضاء: ٤٢٥١، عن البراء بن عازب أنّ النبي ﷺ قال لعلي ﷺ،في قصة تنازعه مع زيد وجعفر على كفالة ابنة حمزة: «أنت منى، وأنا منك»، ولكنَّ ذلك ليس من خصائصه ﷺ.

• قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «إن قوله لعلي: «أنت مني وأنا منك» ليس من خصائصه، بل قال ذلك الأشعريين، وقاله لجُلَيبيب، وإذا لم يكن من خصائصه بل قد شاركه في ذلك غيره، من هو دون الخلفاء الثلاثة في الأفضلية، لم يكن دالا على الأفضلية و لا على الإمامة» «منهاج السنة»: (٥/ ٣٠).

- (۱) تقدم تخريجه ص۹۳.
- (۲) تقدم تخريجه ص۹۳ .
  - (٣) في «هـ»: احتج به.
- (٤) هو محمد بن علي بن أبي طالب، ثقة عالم أخرج حديثه الجماعة، مات بعد ٨٠هـ، ينسب إلى أمه الحنفية، نسبة إلى بني حنيفة وليست منهم، وإنما هي من مواليهم، واسمها خولة بنت جعفر بن قيس، «طبقات ابن سعد»: (٥/٩٩)، و«التقريب»: ٦١٩٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com

حين سباها في الرّدّة، ثمّ تزوّجها عليٌّ مِنْ وليِّها بعقد صحيح؛ إذ كان يرى أنْ لا يحِلُّ لأبي بكر سَبْيُها، لأنّها من قوم لم يَجْر منهم ما يوجب قتالهم، وإنّما كان منهم منعُ الزّكاة فقط، وذلك لا يوجب الرّدّة؛هذا كلامه. وأراد بذلك أنّ عليّاً كان يقدح في خلافة أبي بكر، ولا يعتقد صحتها.

ومنها : أنّه زعم أنّ عليّاً لم يصلّ صلاةً خلف أبي بكر ولا غيره، ولا تَأَمَّر عليه أبو بكر ولا غيرُه.

ومنها : سؤالٌ من السَّائلِ نفسِه : أخْبِرونا ! كم صلَّى أبو بكر [ﷺ] بالناس من أيَّام في مدَّة مرض رسول ﷺ <sup>(١)</sup> ؟ وهل صلَّى النَّبيّ ﷺ خلف أبي بكر ﷺ في مرضه، كما صَحَّ أنَّه ﷺ صلَّى خلف عبد الرحمن بن عوف [ﷺ] في صحته؟

ومنها : أنه زعم أن دفن أبي بكر وعمر [ﷺ] عند النَّبِيِّ ﷺ ما كان عن إذنٍ منه، ولا أمَرَ أن يُشَقَّ لأحدٍ في بيته قبر، وقال الله تعالى : ﴿لَا نَدَخُلُوا بُيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَكَ لَكُمُ﴾ [الأحزاب: ٥٣].

ومنها : أنّه زعم أنّ لكلّ نبيٍّ وَصِيّاً، وكان النّبيّ ﷺ يأمر بالوصيّة في الأولاد وقضاءِ الدُّيون، فكيف ترك نفسَه ولم يوص بالخلافة إلى أحدٍ في زعمهم<sup>(٢)</sup>، ويترك الأمَّة يتيهون في الضّلالة؟

ومنها : أنَّ المسلمين أجمعوا على تسمية عليٍّ رضيَّ النَّبِيِّ ﷺ، فوجب أن يكون وصيَّا بالخلافة.

ومنها : أنّ عثمان [ عظيمه ] لَمَّا وُلِّي قعد على المنبر في مَقعَد رسول الله ﷺ في ذِرْوته، مع أنَّ أبا بكر رضي الله تعالى عنه نزل عن ذلك درجة، وعمر [ عظيمه] درجتين؛ وأنه نفي أبا ذر (٣)،

- (1) في «هـ»: في أيام مدّة مرض رسول الله ﷺ.
  - (۲) في «هـ»: بزعمهم.
- (٣) أي: إلى الرَّبَذة، وهي من قرى المدينة على ثلاثة أيام «معجم البلدان»: (٣/ ٢٤). وأبو ذر الغفاري هو جُنْدُب بنُ جُنادة، صحابي مشهور، تقدم إسلامه وتأخّرت هجرته فلم يشهد بدرا، ومناقبه كثيرة جدا، مات سنة ٣٣هـ في خلافة عثمان رشي «التقريب»: ٨١٤٧، و«الإصابة»: ٩٨٦٨.

وآوى مروان (١)، وأقطعه فدَكاً (٢)، وهي صدقة النَّبي ﷺ، إلى غير ذلك من الأمور التي من فعل بعضَها لم يستحقّ الإمامة ووجوبَ الطّاعة.

ومنها : أنَّ عمر كسر سيف الزّبير<sup>(٣)</sup>، وضرب سعد بن عبادة[ ﷺ]<sup>(٤)</sup>؛ وذلك يقدح في إمامته<sup>(٥)</sup>.

ومنها : \_ وهي من السائل \_ أنّه أشكل علينا ما ذكره الواحدي<sup>(٢)</sup> [ تَنْلُهُ] في تفسير قوله تعالى : ﴿وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ﴾ الآية<sup>(٢)</sup>، أنه قال<sup>(٨)</sup> لحفصة [ﷺ] : «أ**َبُوكِ وَأَبُو عَائِشَةَ** وَالِيَا أَمْرِ النَّاس مِنْ بَعْدِي، فَإِيَّاكِ أن تُخبري أَحَدًا»<sup>(٩)</sup> وقال : كره أن ينتشر ذلك في

- (۱) هو مروان بن الحكم بن أبي العاص القرشي الأموي، روى عن عمر وعثمان وعلي، وعنه سهل بن سعد وخلق من التابعين، وحديثه عند البخاري و الأربعة، ولي الخلافة في آخر سنة أربع وستين، ومات سنة خمس في رمضان، وله ثلاث أو إحدى وستون سنة، لا تثبت له صحبة «سير أعلام النبلاء»: (٣/ ٤٧٦)، و«التقريب»: ٦٦١١.
- (٢) قرية بالحجاز، بينها وبين المدينة يومان، وقيل: ثلاثة، أفاءها الله على رسوله على عنه سبع صُلْحاً «معجم البلدان»: (٤/ ٢٣٨).
- (٣) الزبير هو ابن العوام بن خويلد القرشي الأسدي، حواري رسول الله على وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة، قتل سنة ٣٦هـ، بعد منصرفه من وقعة الجمل «التقريب»: ٢٠١٤، و«الإصابة»: ٢٧٩١.
- (٤) سعد بن عبادة هو ابن دُلَيم بن حارثة الأنصاري، الخَزْرجي، أحد النقباء، وسيّد الخزرج، وأحد الأجواد، وقع في صحيح مسلم أنه شهد بدرا، مات بأرض الشام سنة خمس عشرة، وقيل غير ذلك «التقريب»: ٢٢٥٦، و«الإصابة»: ٣١٧٥.
  - (٥) بل ليس ذلك بقادح في إمامته لو ثبت، فكيف وهو لم يثبت؛ كما سيأتي بيانه في موضعه.
- (٦) هو الإمام العلامة أبو الحسن علي بن أحمد، بن محمد بن علي، الواحدي \_ نسبة إلى الواحد بن الدين بن مهرة \_ النيسابوري الشافعي، صاحب التّفسير، لزم الأستاذ أبا إسحاق الثعلبي وأكثر عنه، وأخذ علم العربية عن أبي الحسن القُهُنْدْزي الضرير، وسمع من القاضي أبي بكر الحيري و غيره. من أشهر مصنفاته التفاسير الثلاثة: البسيط، والوسيط، والوجيز (وقد طبع الأخيران)، و كذا أسباب النزول، وشرح ديوان المتنبي، و الوسيط في الأمثال؛ مات بنيسابور، في جمادى الآخرة، سنة ٢٨هـ. «طبقات الشافعية»: (٥/ ٢٤٠)، و«سير أعلام النبلاء»: (١٨/ ٣٣٩).
  - (٧) التحريم: ٣.
  - (A) في «هـ»: وقال.
- (٩) أخرجه ابن عدي في «الكامل»: (٣/ ١٢٧٢) عن ابن عباس ٢٥ بنيه، فيما ينكر على سيف بن عمر الضبي من الأحاديث، ثم قال: «ولسيف بن عمر أحاديث غير ما ذكرت، وبعض أحاديثه مشهورة، وعامتها منكرة لم يتابع عليها، وهو إلى الضعف أقرب منه إلى الصدق».

وفعيها المرجا رك للفاجر العراق

الناس<sup>(1)</sup>. فما سبب هذه الكراهة وهو مأمور بالتبليغ؟ For our

وكذلك في الحديث الذي ذكر فيه الرؤيا : «أَنَّهُ ﷺ وُزِنَ هُوَ وَأَبُو بَكْرٍ فَرَجَحَ بأَبِي بَكْرٍ، فَوُزِنَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ فَرَجَحَ أَبُو بَكْرٍ بِعُمَرَ، وَوُزِنَ عُمَرُ بِعُثمَانَ فَرَجَحَ عُمَرُ بِعُثمَانَ، ثُمَّ رُفِعَ المِيزَانُ، فَرَأَيْنَا الكَرَاهَةَ فِي وَجْهِ النَّبِيِّ ﷺ (٢)، ما سبب هذه الكراهة؟

وكذلك حديث: أنه عَالَ للعباس: «إِنَّ الله فَتَحَ بِي هَذا الأَمْرَ، وَبِذُرِّيَّتِكَ بَخْتِمُهُ»<sup>(٣)</sup>.

وقال العلماء: أراد بذلك بقاء الخلافة في أولاده إلى يوم القيامة، فأين خلافة بني العباس اليوم؟

ومنها : صَحَّ «أنّ عليّاً [ رضيء ] زوج ابنته أمّ كلثوم، التي أمُّها فاطمة، من عمر رضي (٤).

- (۱) انظر الوسيط للواحدي: تفسير سورة التحريم، الآيات (۱ ـ ٥).
- (٢) أخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٢٣٤ ؛ و الترمذي في كتاب الرؤيا، باب ما جاء في رؤيا النبي على الميزان و الدلو: ٢٢٨٧، وقال: هذا حديث حسن صحيح ؛ والحاكم في «المستدرك»: ٤٤٣٧، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ؛ كلهم من طريق أشعث بن عبد الملك عن الحسن البصري عن أبي بكرة. أشعث ثقة فقيه «التقريب»: ٥٣٥ ؛ لكن الحسن البصري مع ثقته كان يدلس وقد عنعن.
   الحسن البصري مع ثقته كان يدلس وقد عنعن.
   ي ويقويه ما أخرجه أحمد في «المسند»: ٢٠٤٤ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٤ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٤ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٢٠ ، ٣٤٥ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٢٠ ، ٣٤٤ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٥٠ ، ٢٠٠٠ ، ٣٤٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٣٤٤ ، ٢٠٠٠ ، ٣٤٤ ، ٢٠٠٠ ، ٣٤٤ ، ٣٤٠ ، ٣٤٤ ، ٣٤٠ ، ٣٤٤ ، ٣٢٥ ، ٣٤٠ ، ٣٤٤ ، ٣٤٤ ، ٢٠٠٠ ، ٣٤٥ ، ٢٠٠٠ ، ٣٤٤ ، ٢٠٠٠ ، ٣٤٥ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٢٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٢٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠
- سنن أبي داود»: ٣٨٧٥ . (٣) أخرجه أبو نعيم في «الحلية»: (١/ ٣١٥)، من طريق لاهز بن جعفر التميمي عن عبد العزيز بن عبد الصمد العمى عن علي بن زيد بن جدعان عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة ٢٠ قال: خرج رسول الله ﷺ فتلقاه العباس، فقال: «ألا أبشرك يا أبا الفضل! قال: بلى يا رسول الله ! قال: «إن الله عز وجل افتتح بي هذا الأمر وبذريتك يختمه»، وقال: «تفرد به لاهز بن جعفر وهو حديث عزيز». لاهز لم أقف له على ترجمة، وعلي بن زيد هو ابن جدعان ضعيف كما تقدم في الحاشية السابقة؛ فالحديث لا يصح؛ بل قال الألباني: موضوع. «السلسلة الضعيفة»: ٨٢.
- (3) أخرجه عبد الرزاق في «مصنفه»: ١٠٣٥١ ـ ١٠٣٥٢ ـ ١٠٣٥٣ ـ ١٠٣٥٤، وسعيد بن منصور في سننه (٥٢٠ ـ ٥٢١)، ومحمد بن سعد في «الطبقات»: (٨/ ٤٦٣)، وابن عبد البر في «الاستيعاب»: (٤/ ١٩٥٥) من طرق صحيحة إلى عكرمة، وأبي جعفر الباقر، والأعمش؛ وروايتهم عن عمر جميعا مرسلة «تحفة التحصيل»: ٣٤٣، ٥١٠، ٩٤٠؛ ولكنها مراسيل يقوي بعضها بعضا. وقد أخرجه البيهقي في «السنن»: (٧/ ٢٤) من حديث أبي جعفر عن أبيه علي بن الحسين، وقال: هو مرسل حسن، وقد روي من أوجه أخر موصولا ومرسلا.

الحسام المسلول أن الحسام المسلول أن الحسام المسلول

فكيف صح هذا النّكاح، وغيرُ الهاشميّ ليس بكف للهاشميّة<sup>(١)</sup> ؟ وقال الشافعي عَظِيْهُ<sup>(٢)</sup>:

«ليس للرّجل أن يُزَوِّج ابنَتَه الصَّغيرة من عبدٍ ولا من غير كُفْء» <sup>(٣)</sup>؛ فلو فعل ذلك لم يَصحَّ النّكاح؛ لأنه خِلافُ الغِبْطَةِ والمصلحة.

ومنها: رُوي «أنَّ فاطمةَ جاءتْ إلى أبي بكر رضي الله تعالى عنهما<sup>(٤)</sup>، وادَّعَتْ أنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَحَلَهَا فَدَكًا أو سَهْمًا مِن فَدَكٍ، وأقامت عَلِيًّا وأمَّ أَيْمَن يشهدان بذلك؛ فلم يُعطها شيئاً، وقامت مُغْضَبَةً»<sup>(٥)</sup>.

ومنها : أن داعي الإسماعيلية زعم أن الخلافة محصورة في آل النَّبِيِّ ﷺ، بما رواه البزار أنهﷺ قال : «إِنِّي مُخَلِّفٌ فِيكم ما إن تَمسَّكتم به لن تَضِلُّوا : كتابَ الله، وعِتْرَتِي أَهْلَ بَيْتِي؛ ولن يَفترِقا حتَّى يَرِدَا عَلَيَّ الحَوضَ<sup>»(٦)</sup>، فقرن العترة بكتاب الله [تعالى]، والتمسك بكتاب الله واجب؛ فكذلك العترة. انتهى كلامه.

- (۱) كذا في: «هـ»، ووقع في «م»: للهاشمي.
  - (۲) في «هـ»: رحمه الله.

**\**+ +

- (٣) «المجموع»: (١٧/ ٢٩٤)، ونص الشافعي في «الأم»: (١٩/٥): «لو زوج رجل ابنته عبدا له أو لغيره لم يجز النكاح؛ لأن العبد غير كفء لم يجز، وفي ذلك عليها نقص بضرورة، ولو زوجها غير كف، لم يجز لأن في ذلك عليها نقصا».
  - ٤) كذا في «هـ»، وفي «م»: «عنها».
- ٥) الصحيح أن فاطمة رضي النبي علم ميراثها من النبي على الله الدعت أن النبي على وهبها فدكا،
   كما سيأتي بيانه بشيء من التفصيل \_ إن شاه الله \_ عند رد المؤلف على هذه الشبهة.
- (٦) أخرجه البزار كما في «زوائده»: ٢٦١٧ عن أبي هريرة بلفظ: «إني خلفت فيكم اثنين لن تضلوا بعدهما أبدا: كتاب الله ونسبي»، وفيه صالح بن موسى الطلحي متروك «التقريب»: ٢٩٠٧؛ و في «الزوائد» أيضا: ٢٦١٢، من طريق أبي إسحاق عن الحارث عن علي بن أبي طالب بلفظ: «إني مقبوض، وإني قد تركت فيكم الثقلين يعني: كتاب الله، وأهل بيتي ـ وإنكم لن تضلوا بعدهما». الحارث هو ابن عبد الله الأعور، رمي بالرفض وفي حديثه ضعف «التقريب»: ١٠٣٦، بالإضافة إلى عنه عنه الحارث عن علي بن أبي طالب بلفظ: «إني مقبوض، وإني قد تركت فيكم الثقلين يعني: كتاب الله، وأهل بيتي ـ وإنكم لن تضلوا بعدهما». الحارث هو ابن عبد الله الأعور، رمي بالرفض وفي حديثه ضعف «التقريب»: ١٠٣٦، بالإضافة إلى عنعنة أبي إسحاق السبيعي وهو مشهور بالتدليس والاختلاط «التقريب»: ٩٠٩٠، وتعريف «أهل التقريب». ١٠٣٦، والتقريب» التقريب» التقريب» الموافق إلى عنعنة أبي إسحاق السبيعي وهو مشهور بالتدليس والاختلاط «التقريب»: ٩٠٩، وتعريف «أهل

و قد أخرج الحديث أيضا ا**لترمذي** وحسنه عن زيد بن أرقم وجابر بن عبد الله ﷺ، في كتاب المناقب، باب مناقب أهل بيت النبيﷺ: ٣٧٨٦، ٣٧٨٦؟ و أحمد عن زيد بن أرقم ﷺ : ١٩٣٦٥، ١٩٣١٣ <sub>=</sub> قسم التحقيق فبينوا لنا ذلك بياناً شافياً، متع الله بكم المسلمين! ومن جُمل<sup>(۱)</sup> شِعْره، التي ختم

بها احتجاجَه على ما يَدَّعِيدِ من بِدْعَتِه: فَخُذَا الحَوَابَ<sup>(٢)</sup> مُبَيَّنًا وَمُبَرْهَنًا عَنِّي فَإِنِّي عَبْدُ آلِ مُحَمَّدِ مِنْ فَضْلِهِمْ وَعُلُومِهِمْ<sup>(٣)</sup> لِي حُجَّةٌ كَالشَّمْسِ نُورًا وَاضِحًا لِلْمُهْتَدِي وَلَـهُـمْ وَلاَئِـي لاَ أُرِيـدُ سِوَاهُـم قُررَنَا<sup>(٤)</sup> كِتَابِ الله جَلَّ جَلاَلُهُ لاَ افْتِرَاقَ إِلَى وُرُودِ المَوْرِدِ شُفُنُ النَّجَاةِ إِذَا طَغَى مَوْجُ الهَوَى وَأَمَـدَهُ بِدَعٌ كَـمَـوْمِ مُنْ بِهِي وَثِقَتْ يَدِي وَهُمُ أُولُو الذِّكْرِ المُبِينِ<sup>(٥)</sup> وَمِنْهُمْ وَمُنْ أَنْوَارُ صِدْقٍ أَصْلُهَا مِنْ أَحْمَدِ وَابَرَ الرَّا الرَّسُولِ وَحَيْدَرٍ مَنْ مِثْلُهُمْ

- = وعن زيد بن ثابت ﷺ: ٢١٥٧٨، ٢١٦٥٤، وعن أبي سعيد ﷺ: ١١١٠٤، ١١١٣١، وصححه الألباني في «صحيح الجامع»: ٢٤٥٧ ـ ٢٤٥٨ .
- وأخرج مسلم في كتاب فضائل الصحابة : ٢٤٠٨ عن زيد بن أرقم مرفوعا : «... وأنا تارك فيكم ثقلين، أولهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحث على كتاب الله ورغب فيه، ثم قال : وأهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي». = قال شيخ الإسلام : «والحديث الذي في مسلم إذا كان النبي عليه قد قاله، فليس فيه إلا الوصية باتباع كتاب الله، وهذا أمر قد تقدمت الوصية به في حجة الوداع قبل ذلك، وهو لم يأمر باتباع العترة، ولكن قال : «وأذكركم الله في أهل بيتي»، وتذكير الأمة بهم يقتضي أن يذكروا ما تقدم به الأمر قبل ذلك : من إعطائهم «وأذكركم الله في أهل بيتي»، وتذكير الأمة بهم يقتضي أن يذكروا ما تقدم به الأمر قبل ذلك : من إعطائهم

حقوقهم، والامتناع من ظلمهم، وهذا أمر قد تقدم بيانه قبل غدير خم» «منهاج السنة» : (٧/ ٣١٨). **و**قال : «و هذا اللفظ يدل على أن الذي أمرنا بالتمسك به، و جعل المتمسك به لا يضل هو كتاب الله... وأما قوله : «وعترتي أهل بيتي»، وأنهما «لن يفترقا حتى يردا على الحوض»؛ فهذا رواه الترمذي، وقد سئل عنه أحمد بن حنبل فضعفه، وضعفه غير واحد من أهل العلم، وقالوا : لا يصح، وقد أجاب عنه طائفة بما يدل على أن أهل بيته كلهم لا يجتمعون على ضلالة، قالوا : ونحن نقول بذلك كما ذكر القاضي أبو يعلي وغيره، ولكن أهل البيت لم يتفقوا ـ ولله الحمد ـ على شيء من خصائص مذهب الرافضة بل هم المبرؤون المنزهون عن التدنس بشيء منه» «منهاج السنة» : (٧/ ٣٩٤ ـ ٣٩٥).

- في «هـ»: من جملة.
- (٢) في «هـ»: هذا الجواب.
- (٣) في «هـ»: من علومهم.
  - (\$) في«هـ»: قرناء.
  - (٥) في «هـ»: الحكيم.
    - (٦) في «هـ»: وآل.
- (٧) هذه الأبيات من بحر الكامل.

الحسام المسلول

فهذه جُملة أَسئلتِه<sup>(1)</sup>، وحَاصِلُ أَبْيَاتِه مِنْ جُمْلَةِ خمسةَ عشرَ بَيْتاً، [ وما ذَكَرَ في هذا الكتاب إلاّ سبعةَ أبياتٍ].

فالله الله يا ساَدَتِي<sup>(٢)</sup> في الجوابِ، الغَوْثَ الغَوْثَ ! الغَارَةَ الغَارَةَ أَيَّدَكُمُ الله ! والسَّلام عليكم ورحمة الله وبركاته».

فيَسَّر الله الجوابَ بِتَصْنِيفٍ يهدي إلى جادَّةِ الصِّوابِ، ويَكْشف عن تلك المُشْكلاتِ النقابِ، ويُزيل عن الوَاقِفِين الوَهم والشَّكَّ والارتياب، ويُبطل تلك الشبهةِ الزّايغة، ويَفضحُ تلك الدَّعَاوَى الفَارغة، أداءً لفرضِ الكفاية، وقِيامًا بواجبِ النُّصحِ والرِّعاية، وسَمَّيته: «الحُسَامُ المَسْلُول، على مُنْتَقِصِي أَصْحَابِ الرَّسُول»

> وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلت، وإليه أنيب. وصلّى الله على أشرف خلقه سيّدِنا محمدٍ وآلِه وصحبه وسلم.



- (۱) في «هـ»: مسائله.
- (۲) فى «هـ»: يا سادة.

| 1+4 |                        | 0 13535 0<br>1 | قسم التحقيق |
|-----|------------------------|----------------|-------------|
|     | THE PRINCE GHAZI TRUST |                |             |
|     | حمن الرحيم، وله الحمد. | بسم الله الر   |             |

الحمدُ لله ربّ العالمينَ، الرّحمن الرحيم، مَلك يوم الدين، الذي منَّ على المؤمنين إذ بَعَتَ فِهِمَ رَسُولا مِن أَنفُسِم يَتَلُوا عَلَيَهِم ءَايَنتِهِ وَيُزَحِيم وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَة وَإِن كَانُوا مِن فَبَّلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينِ [آل عمران: ١٦٤]، وأكرمَ عصابة السّنة[بالتمسّك] بحبله المتين، ونَصَرَهم فكانوا هم الغالبين، وآتاهم الفهم في كتابه المستبين، وهداهم الصراط وجَنَّبهم زيغ الضّالين، وضلال الملحدين، ووفقهم للاقتداء بسيّد المرسلين، وآله الأكرمين، وصحبه الهادين المهتدين، يَش وعليهم أجمعين، والتبيّين والمولاين والهُوسي، يوم الدين الذين أنعم عليهم من النبيّين والصّديقين والسَّديقين والصّدين، وآله وجَنَّبهم زيغ الضّالين، وضلال الملحدين، ووفقهم للاقتداء بسيّد المرسلين، وآله الأكرمين، وصحبه الهادين المهتدين، يَشِ وعليهم أجمعين، والتابعين لهم بإحسان إلى

أما بعد؛ فقد سمعت نداءَك أيُّها الأخ المُسْتنجد، وأجبت دعاءك أيُّها الصّارخُ المُسْترشد، سلك الله بنا وبك قصدَ الطريق، وأمدَّنا<sup>(١)</sup> وإيّاك بالعصمة والتوفيق؛ لِمَا<sup>(٢)</sup> يجب عَليَّ لك من حق الإخاء والوداد، ولله ولرسوله من نُصرة الدّين والجهاد، ولأئمّة المسلمين وعامّتهم من النصح والإرشاد، فإنّك ذكرت أنّه قد انتشرت عندكم فتنة طارَ شَرَرُها، وشاعت لديكم مِحْنَة عمَّ ضررُها، من شخص من رؤساء الإسماعيليّة الضُّلال، استحوذ على طائفة من العوام والجهّال، لَبَّس عليهم بدعته<sup>(٣)</sup> فاتبعوه، واستخفّهم بشبهته فأطاعوه، استزلّهم بما يُورد<sup>(٤)</sup> من الأحاديث الواردة في فضل أمير المؤمنين عليّ كرم الله

- في «ه\_»: أيدنا.
- (۲) فی «هـ»: بما.
- (٣) في «هـ»: ببدعته.
- (٤) في «هـ»: يورده.
- (٥) قال ابن كثير : «قد غلب هذا في عبارة كثير من النساخ للكتب، أن يفرد علي ﷺ بأن يقال : «عليه السلام» من دون سائر الصحابة، أو «كرم الله وجهه»، وهذا وإن كان معناه صحيحا، لكن ينبغي أن يُسَوَّى بين الصحابة في ذلك، فإن هذا من باب التعظيم والتكريم فالشيخان وأمير المؤمنين عثمان أولى يُسَوَّى بين الصحابة في ذلك، فإن هذا من باب التعظيم والتكريم فالشيخان وأمير المؤمنين عثمان أولى بذلك منه شي أخر أحمعين «تفسير القرآن العظيم» : (٣/ ٤٥٢)، عند قوله تعالى : ﴿إِنَّ اللهُ وَمَلَيَهِ عَمَان أولى بنوَى بين الصحابة في ذلك، فإن هذا من باب التعظيم والتكريم فالشيخان وأمير المؤمنين عثمان أولى بذلك منه شي أخر أحمعين «تفسير القرآن العظيم» : (٣/ ٤٥٢)، عند قوله تعالى : ﴿إِنَّ اللهُ وَمَلَيَهِكَتَهُ يُصَلُون عَلَي مَنْ بني بني أن

حتى أدّى بهم ذلك<sup>(١)</sup> إلى القدح في خلافة الصّديق ومَنْ بعده من الخلفاء الرّاشدين، ثم إلى سبّ سائر الصّحابة، ونِسبتهم إلى الفسوق والمروق من الدّين، وإنّك تحب ما تسْتظهِرُ به في دفع شبهته، وتستضيء [به] من السّنة من ظُلَمِ بدعته.

فاعلم ـ أولاً ـ أنَّ هذا دخانُ نارٍ قد أُوقِدَت قبل هذا الأوان، وغبارُ جدارٍ قد وقع منذ دهور وأزمان، قد تبيَّن فيها الرَّشد من الغيّ، واستبان فيها الصّريح من اللَّي<sup>(٢)</sup>، وعُرف فيها الحقّ من الباطل، والضّلال من الهدى، فَـ ﴿مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلُ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيَّا مُّرَشِدًا﴾ [الكهف: ١٢].

مقدمة: فيما يتعلق بهذه المسألة من معتقد أهل السّنة والجماعة

وذلك في بيان خمسة أشياء:

(۱) وجوب الإمامة، (۲) ثم بيان شروطها، (۳) ثمّ بيان ما تثبت به، (٤) ثم بيان الإمام<sup>(۳)</sup> الحقّ وترتيب الخلفاء في الفضل، (٥) ثم بيان ما يجب لهم ولسائر الصّحابة [رضي الله تعالى عنهم] من التعظيم.

### الأول:

۱+٤

قال أهل الحقّ : يجب على الأمّة نصبُ إمام مُتَّبَعٍ في كل عصر وأوان؛ لأن به يُنصر الدّين، ويُتمَكنُ من قمع المفسدين، ويُؤخذ ما يجب أخذه، ويُدفع ما يجب دفعه، ﴿وَلَوَلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَفَسَكَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَكِنَ ٱللَّهَ ذُو فَضً لٍ عَلَى ٱلْمَلَهِبَ؟ [البقرة: ٢٥١].

والدليل على ذلك: إجماع الصحابة في بعد وفاة رسول الله على أنه لا يجوز خُلُوُّ الوقت عمن يرجعون إليه بعده في أمر الدين والدّنيا، مع أنهم أعلمُ النّاس وأورعُهم

- يقال: لأنه لم يطلع على عورة أحد، أو لأنه لم يسجد لصنم قط، وهذا الأخير ليس خاصا به بل
   يشاركه فيه غيره من الصحابة الذين ولدوا في الإسلام، راجع «فتاوى اللجنة الدائمة»: (٣/ ٢٨٩)،
   و«معجم المناهي اللفظية» لبكر أبو زيد ص٤٥٤.
  - فى «هـ»: أفضى بهم ذلك.
  - (٢) أي: تبين الطريق المستقيم من المعوج الملتوي.
    - (٣) في «هـ»: إمام.

وأتقاهُم <sup>(1)</sup>؛ بل لمّا خطبهم أبو بكر[ ﷺ] وقال: «ألاً إنّ محمدًا قد مات، وإنه لابد لهذا الدين ممن يقوم به» <sup>(٢)</sup>، فبادر الكلُّ إلى قَبول قوله، وتركوا له أهم الأشياء، وهو دفن رسول الله ﷺ، ثم لم يزل المسلمون على ذلك <sup>(٣)</sup>؛ هذا مع أنّا نعلم أنَّ مصالح العباد من أمر المعاش والمعاد لا يتم إلَّا بإمام يرجعون إليه، وإلَّا ربّما<sup>(٤)</sup> أدَّى ذلك إلى هلاكهم جميعاً، والتجربة تشهد لذلك، بما يثور من الفِتن، ويهيج من المِحن، عند موت الولاة إلى استقلال وَالٍ آخرَ، بحيث لو تمادى ذلك لتعطّلت المعايش، وأدّى إلى رفع الدّين، وهلاك المسلمين.

# الثانى:

يجب أن يكون الإمام: ١ ـ ذكراً؛ لأن النساء ناقصات عقل ودين <sup>(٥)</sup>.

٢ ـ بالغاً؛ لقصور عقل الصبيّ، واحتياجه إلى من يكفله، فضلاً عن أن يكون كافلاً للأمّة كلّها.

- ٣ عاقلاً؛ لِما ذُكر في الصّبي.
   ٤ مسلماً؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَن يَجْعَلَ ٱللَهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا (النساء: ١٤١].
   ٥ عدلاً؛ لِئَلَا يجور.
   ٦ حرّاً؛ لئلَا تشغله خدمة السيّد.
  - (۱) في «هـ»: وأفضلهم ورعا وتقوى.
- (٣) قال القرطبي : «... ولا خلاف في وجوب ذلك ـ أي : نصب إمام يُسمع له ويطاع ـ بين الأمة ولا بين الأئمة ؛ إلا ما روي عن الأصم ـ من رؤوس المعتزلة ـ حيث كان عن الشّريعة أصم ، وكذلك كل من قال بقوله واتبعه على رأيه ومذهبه ، قال : إنها ـ أي : الإمامة ـ غير واجبة في الدين... » «الجامع لأحكام القرءان» : (١/ ٢٦٤).
  - (٤) في «هـ»: لربما.
- (٥) لقوله ﷺ: «ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للُبِّ الرَّجل الحازم من إحداكن». أخرجه البخاري في كتاب الحيض، باب ترك الحائض الصوم: ٣٠٤؛ وكتاب الزكاة، باب الزكاة على الأقارب:
   ١٤٦٢. وأخرجه مسلم في كتاب الإيمان: ٨٠.



(۱) أخرجه أحمد: ١٢٣٠٧ و١٢٩٠٠، و النسائي في الكبرى، في كتاب القضاء: ٥٩٠٩، (٥/ ٤٠٥)؛ من طريق بكير بن وهب الجزري قال: قال لي أنس بن مالك أحدثك حديثا ما أحدثه كل أحد، إن رسول الله عليه قام على باب البيت ونحن فيه فقال: «الأئمة من قريش، إن لهم عليكم حقا ولكم عليهم حقا مثل ذلك، ما إن استرحموا فرحموا، وإن عاهدوا وفوا، وإن حكموا عدلوا، فمن لم يفعل ذلك منهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين»، بكير بن وهب قال فيه الأزدي ليس بالقوي، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الذهبي : يجهل، وقال الحافظ ابن حجر : مقبول؛ قال الشيخ الألباني : فمثله يستشهد به «الثقات لابن حبان»: (٤/ ٢٩٧)، «التهذيب» : (١/ ٢٥٠)، الميزان : ١٣١٢، «التقريب» : ٧٧٧، «الإرواء» : (٢/ ٢٩٨).

\* وقد تابع بكيرا سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمان بن عوف عن أنس: أخرجه الطيالسي في «مسنده»: ٢١٣٣، ومن طريقه أبو نعيم في «الحلية» (٣/ ١٧١) وقال: «هذا حديث مشهور ثابت من حديث أنس»، وقال الشيخ الألباني: «إسناده صحيح على شرط الستة» «الإرواء»: (٢/ ٢٩٨).

\* وتابعه أيضاً علي بن الحكم عن أنس بلفظ : «الأمراء من قريش»، أخرجه الحاكم : (٤/ ٥٤٦) وقال : «صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي»، وتعقبهما الألباني بقوله : «إنما هو على شرط مسلم وحده» «الإرواء» : (٢/ ٢٩٩)، وصححه العراقي في تخريج «الإحياء» : (٤/ ٩١).

\*\* وله شاهد عن أبي برزة الأسلمي ﷺ أخرجه أحمد في «المسند»: ١٩٨٠٥، ١٩٧٧٧ بلفظ «الأمراء من قريش»، قال الهيثمي في «مجمع الزوائد»: «رجال أحمد رجال الصحيح خلا سكين وهو ثقة»، وحسن إسناده الألباني في «الإرواء»: (٢٠١/٢).

- وقال الحافظ ابن حجر في «الفتح» : (٧/ ٣٢) : «وقد جمعت طرقه أي : حديث (الأئمة من قريش) عن نحو أربعين صحابياً لما بلغني أن بعض فضلاء العصر ذكر أنه لم يرو إلا عن أبي بكر الصديق» . ويشهد لمعناه أحاديث في «الصحيحن» منها عن ابن عمر مرفوع بلفظ : «لا يزال هذا الأمر في قريش ما بقي من الناس اثنان» . أخرجه البخاري في المناقب ، باب : مناقب قريش : ٢٠٥١، ومسلم في الإمارة : ١٨٢٠ .
- (٢) حيث عقدوا البيعة لخليفة قرشي وهو أبو بكر في بعد أن أخبرهم أنّ قريشا أحق بالأمر؛ كما في قصة البيعة عند البخاري: كتاب الحدود، باب رجم الحبلي من الزني إذا أحصنت: ١٨٣٠.
- (٣) انظر شروط الإمامة والقضاء في المذاهب الأربعة «حاشية ابن عابدين»: (١/ ٥٤٨)، و«حاشية الدسوقي»: (١٢٩/٤ ـ ١٣٠)، «روضة الطالبين للنووي»: (١٠/ ٤٢)، «منار السبيل» لابن ضويان =

ولا يشترط أن يكون هاشميًّا خلافاً للشيعة؛ للإجماع على صحّة خلافة أبي بكر وعمر وعثمان [ الله ]، ولا يكون معصوماً خلافاً للإمامية، ولا عالماً بجميع المسائل المتعلقة بأمر الدين.

#### الثالث:

تثبت الإمامة إما بالنّصّ من الإمام السابق بالإجماع<sup>(۱)</sup>، أو بأن يبايعه أهلُ الحَلِّ والعقد خلافا للشيعة<sup>(۲)</sup>؛ ولا يشترط حضور جميع أهل الحل والعقد؛ لأن الصحابة رضي الله تعالى عنهم مع صلابتهم في الدين، اكتفوا بمجرد عقد بيعة عمر لأبي بكر<sup>(۳)</sup>، وعقد عبد الرحمان بن عوف لعثمان<sup>(٤)</sup>، فبايعوهما، ولم يتوقفوا في صحة إمامتهما إلى اجتماع أهل المدينة، فضلاً عن اجتماع أهل العصر<sup>(٥)</sup>.

## الرابع:

الإمام الحق بعد رسول الله ﷺ: أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي رضي الله تعالى عنهم؛ لِمَا سبق: أنَّ طريق ثبوت الإمامة إما بالنصّ، وإما بعقد البيعة؛ وقد انعقد الإجماع على أنه ﷺ لم ينص لأمته على استخلاف أحدٍ مُعيّن، وعلى انعقاد البيعة لأبي بكر؛ ثم نص أبو بكر على خلافة عمر، ثم عقدها المسلمون لعثمان، ثم لعلي ﷺ.

وأما ترتيبهم في الفضل؛ فأجمع أهل السنة على أن ترتيبهم فيه على ترتيبهم في الخلافة، ما خلا طائفة من السّلف، فإنهم توقفوا في التفضيل بين علي وعثمان، ومنهم

- الحنبلي: (٢/ ٣٦٣). وقال الدسوقي: «... واعلم أن هذه الشروط الخمسة إنما تعتبر في ولاية الإمام الأعظم ابتداء لا في دوام ولايته؛ إذ لا ينعزل بعد مبايعة أهل الحل والعقد له بطرق فسق كنهب أموال؛ لأن عزله مؤد للفتن فارتكب أخف الضررين وسد الذريعة».
  - كذا في «م»، وفي «هـ»: «أو بالإجماع»، والصحيح الأول كما يدل عليه السياق.
- (٢) انظر ما تنعقد به الإمامة، وشروطها عند القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن» عند تفسير قوله تعالى: وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَبِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةُ هُ.
  - (٣) كما في قصة البيعة المذكورة آنفا.
- ٤) كما في «صحيح البخاري» كتاب فضائل الصحابة، باب قصة البيعة والاتفاق على عثمان بن عفان
   ٤) كما في «صحيح البخاري» كتاب فضائل الصحابة، باب قصة البيعة والاتفاق على عثمان بن عفان
  - (٥) في «هـ»: أهل القطر.

**١٠٨** الحسام المسلول من فضّل عليّاً عليه<sup>(۱)</sup>، ونُقِل عن ابن عبد البر أنّ إجماع الخلف انعقد على ما عليه جمهور السّلف من الترتيب<sup>(۲)</sup>.

هذا مع الاتفاق على أنَّ عثمان إمام حقَّ؛ لأنَّ من استكمل شروط الإمامة صحّت إمامته وإن كان مفضولاً، بل قد يجب تولية المفضول لكونه أصلح، أو لكون نصب الأفضل مثيراً فتنة؛ إذ المعتبر في ولاية كل امرئ معرفة مصالحه ومفاسده، ورُبَّ مفضول في علمه وعمله هو بالإمامة أعرف، وبالرعية أشفق وأرأف<sup>(٣)</sup>.

الخامس:

يجب تعظيم كافة الصحابة رضي الله تعالى عنهم، والكفّ عن القدح في منصبهم الجليل، ويُطلب المحاملُ الحسنة، و التأويلاتُ اللائقة بقدرهم، فيما يُنقل عنهم بعد

- في «هـ»: عليه علياً.
- (٢) انظر خلاف السلف في المفاضلة بين عثمان وعلي، ثم إجماع عامة أهل السنة على الترتيب المذكور في «الاستيعاب»: (٣/ ١١١٦ فما بعدها).
- (٣) انظر هذه المسألة في «السياسة الشرعية» لشيخ الإسلام ابن تيمية ص ٦ ٢٧، ومن ذلك قوله: «... فالواجب في كل ولاية الأصلح بحسبها، فإذا تعيّن رجلان، أحدهما أعظم أمانة والآخر أعظم قوة، قدِّم أنفعُهما لتلك الولاية وأقلُّهما ضررا فيها، فيُقدم في إمارة الحروب الرّجلُ القويّ الشجاع وإن كان فيه فجور فيها، على الرجل الضعيف العاجز وإنَّ كان أمينا، كما سئل الإمام أحمد عن الرجلين يكونان أميرين في الغزو، أحدهما قوي فاجر، والآخر صالح ضعيف، مع أيِّهما يُغزى؟ فقال: أمَّا الفاجر القويّ فقوّته للمسلمين وفجورُه على نفسه، وأما الصّالح الضعيف فصلاحه لنفسه وضعفه على المسلمين، فيُغزى مع القويّ الفاجر، وقد قال النبي ﷺ: «إن الله يؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر» [البخاري: ٣٠٦٢، ومسلم: ١١١]، وروي: «بأقوام لا خلاق لهم» [ صحيح الجامع: ١٨٦٦]، فإذا لم يكن فاجرا كان أولى بإمارة الحرب ممن هو أصلح منه في الدين إذا لم يسد مسدّه، ولهذا كان النبي ﷺ يستعمل خالد بن الوليد على الحرب منذ أسلم، وقال: «إن خالدا سيف سله الله على المشركين» [ صحيح الجامع : ٣٢٠٧]، مع أنه أحيانا كان قد يعمل ما ينكره النبي صلى الله مرة رفع يديه إلى السماء وقال: «**اللهم إني ابرأ إليك مما فعل خالد**» [ البخاري: ٤٣٣٩]، لما أرسله إلى جذيمة فقتلهم وأخذ أموالهم بنوع شبهة، ولم يكن يجوز ذلك وأنكره عليه بعض من كان معه من الصحابة حتى وداهم النبي صلى المعاليم المع الله الما ومع هذا فما زال يقدمه في إمارة الحرب؛ لأنه كان أصلح في هذا الباب من غيره، وفعل ما فعل بنوع تأويل. وكان أبو ذر رضي أصلح منه في الأمانة والصدق، ومع هذا فقد قال النبي على الله عنه الله الله الله الله عليه الله عنه الله عا أحب لنفسي، لا تأمرن على اثنين، ولا تولين مال يتيم» رواه مسلم [ ١٨٢٦]؛ نهى أبا ذر عن الإمارة والولاية لأنه رآه ضعيفا ؛ مع أنه قد روي : «ما أظلت الخضراء، ولا أقلت الغبراء، أصدق لهجة من أبي ذر»[ صحيح الجامع : ٥٥٣٧].

This file was downloaded from QuranicThought.com

العلم بصحة ذلك عنهم (<sup>()</sup>، وعلم المسارعة إلى ما ينقله عنهم المؤرخون والأخباريون وأهلُ البدع الضالة المبطلون؛ وإنَّما المعتمد على ما يُورده العلماءُ الراسخون في علم الحديث والسّير بالأسانيد المعتمدة<sup>(٢)</sup>، فإذا صحَّ ذلك وجب حمله على أحسن المحامل؛ لأن تقريره يؤدي إلى مناقضة كتاب الله تعالى وسنة رسوله<sup>(٣)</sup> هي، والخُلف في قولهما مُحال، ثم يُؤدي إلى هدم أركان الشّرع من أصله، والإزراء بشارعه وناقله وأهله؛ لأنّ الصّحابة هم الذين نقلوا إلينا الشّرع، والتّوحيد، والنّبوة، والرّسالة، والإسلام، والإيمان<sup>(٤)</sup>، والصّلاة، والرّكاة، والصّيام، والحجّ، والحلال، والحرام، إلى غير ذلك، ومتى تطرقت الأوهام إلى القدح فيهم انخرمت عدالتهم، ورُدّت روايتهم وكان القرآن مفترًى، وإلا كان قوله فيهم : ﴿أَوَلَتِكَ هُمُ ٱلمَكِذِفُونَ [الحثر: ٨]، وهذا يُبَوُن ألميذيري إلى غير ذلك، ومتى تطرقت الذي الذي هو خير الأديان شرّ الأديان؛ لِكُوْن حُمَّاله فسقة، وكان القرآن مفترًى، وإلا كان قوله فيهم : ﴿أَوَلَتِكَ هُمُ ٱلمَكِذِفُونَ؟ [الحثر: ٨]، وهذا ينهم، وكان القرآن مفترًى، وإلا كان قوله فيهم : ﴿أَوَلَتِكَ هُمُ ٱلمَكِذِفُونَ؟ [الحثر: ٨]، وهم الذين، وكان القرآن مفترًى، وإلا كان قوله فيهم : ﴿أَوَلَتِكَ هُمُ ٱلمَكِذِفُونَ؟ [الحثر: ٨]، وهما له غير ذلك، وكان القرآن مفترًا، وعان قوله فيهم : ﴿أَوَلَتِكَ هُمُ ٱلمَكِذِفُونَ؟ [الحثر: ٨]، وهالكَن رُحمان وكان القرآن مفترًا، وكان قوله فيهم : ﴿أَوَلَتِكَ هُمُ ٱلمَكِذِفُونَ؟ [الحثر: ١]، وهالكَذِبُونَ

- (1) تقدمت النقول عن الأئمة في هذه المسألة في قسم الدراسة ص ١٤ فما بعدها.
- (٢) قال أبو بكر ابن العربي المعافري(ت ٤٣٣هـ) في كتابه «العواصم من القواصم» ص٢٤٧ ـ ٢٤٨ : «... إنما ذكرت لكم هذا لتحترزوا من الخلق، وخاصة من المفسرين، والمؤرخين، وأهل الآداب؛ بأنهم أهل جهالة بحرمات الدين، أو على بدعة مصرين، فلا تبالوا بما رووا، ولا تقبلوا رواية إلا عن أئمة الحديث، ولا تسمعوا لمؤرخ كلاما إلا للطبري، وغير ذلك هو الموت الأحمر، والداء الأكبر؛ فإنهم يُنشئون أحاديث فيها استحقار الصّحابة والسّلف، والاستخفاف بهم، واختراع الاسترسال في الأقوال والأفعال عنهم، وخروج مقاصدهم عن الدين إلى الدنيا، وعن الحق إلى الهوى، فإذا قاطعتم أهل الباطل واقتصرتم على رواية العدول، سلمتم من هذه الحبائل، ولم تطووا كشحاً على هذه الغوائل (أي : أعرضتم عنها)...اه.». وأفضل من تاريخ الطبري «البداية والنهاية» لابن كثير(ت٢٧٤هـ)، وذلك أن الطبري(ت٢٧٦هـ)، وراية العدول، سلمتم من هذه الحبائل، ولم تطووا كشحاً على هذه الغوائل وأن الطبري(ت٢١٣هـ). وأفضل من تاريخ الطبري «البداية والنهاية» لابن كثير(ت٢٤٧هـ)، وذلك من أن الطبري(ت٢٠١٣هـ) قد روى في «تاريخه الطبري «البداية والنهاية» وروايته، مثل سيف بن عمر، من أما الطبري(ت٢٠١هـ). وأفضل من تاريخ الطبري «البداية والنهاية» لابن كثير(ت٢٤٧هـ)، وذلك من أن الطبري(ت٢٠١٣هـ) قد روى في «تاريخه» عمن لا يوثق به في دينه وروايته، مثل سيف بن عمر، من أهل البدي ولي أنه منها، واعتذر للسلف فيما يُنقل عنهم، ورد على الطاعنين في الصحابة من أهل البدع، وإنما لم يذكر ابن العربي كثير ابن مي كثير لأنه جاء بعده.
  - (٣) في«هـ»: رسول الله.
  - ٤) في «هـ»: والإيمان و الإسلام.
- (٥) فغرض الطاعنين في الصحابة هو تجريح نقلة الدين؛ ليطعنوا بذلك في الكتاب والسنة، كما تقدم عن أبي زرعة الرازي في قسم الدراسة ص ١٥ ـ ١٦.
- (٦) أخرجه ابن عبد البر في «جامع بيان العلم»: (١٧٦٠)، و ابن حزم في «الأحكام»: (٦/ ٢٤٤) عن =

قَرْنِي» (١)، و «يِحْمِلُ هَذَا الْعِلْمَ» (٢) إلى غير ذلك، إفكاً وباطلاً، وكان الخير كلَّه،

- جابر، وفي إسناده سلام بن سليمان، قال ابن حزم عنه بعد الحديث: «يروي الأحاديث الموضوعة وهذا منها بلا شك، فهذه رواية ساقطة من طريق ضعيف إسنادها»، وللحديث شواهد عن عمر بن الخطاب، وابنه عبد الله، وعبد الله بن عباس ولا يخلو شيء منها من مقال انظر «التلخيص الحبير» (الخطاب، و«الضعيفة»: (١٤٤ ـ ١٤٩).
- قال البزار «وأما ما يروى عن النبي ﷺ: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم» فهذا كلام لا يصح عن النبي ﷺ: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم» فهذا كلام لا يصح عن النبي ﷺ: منده عنه ابن حزم في الأحكام بعد الحديث، وأطنب في بيان بطلانه، ومخالفته للنقل والعقل؛ بل قال: «خبر مكذوب، موضوع، باطل لم يصح قط» «خلاصة البدر النير»: (٢/ ٤٣١).
  - وقال البيهقي: «لم يثبت في هذا إسناد» «المدخل»: (١/ ١٦٤).

11+

- وقال ابن كثير : «هذا الحديث لم يروه أحد من أهل الكتب الستة وهو ضعيف» «تحفة الطالب» (1/ ١٦٦).
- وقال الألباني: «موضوع» «سلسلة الأحاديث الضعيفة و الموضوعة» للألباني: ٨٩ ـ ٥٩ ـ ٦٢ ـ ٦١ .
- (۱) أخرجه البخاري عن عمران بن حصين وعبد الله بن مسعود في في كتاب الشهادات، باب لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد: ٢٦٥١ ـ ٢٦٥٢؛ وفي كتاب المناقب، باب فضائل أصحاب النبي عن : ٣٦٥٠ ـ ٣٦٥٠ وفي كتاب المناقب، باب فضائل أصحاب النبي عن : ٣٦٥٠ ـ ٣٦٥٠ وفي كتاب المناقب، باب فضائل أصحاب النبي و تناب ٣٦٥٠ وفي كتاب المادة جور إذا أشهد: ٢٦٥١ ـ ٢٦٥٢ وفي كتاب المناقب، باب فضائل أصحاب النبي و تناب ٣٦٥٠ وفي كتاب المادة جور إذا أشهد: ٢٦٥١ ـ ٢٦٥٢ ـ ٢٦٥٢ وفي كتاب المناقب، باب فضائل أصحاب النبي و تناب ٣٦٥٠ وفي كتاب المادة جور إذا أشهد المادة وفي كتاب المناقب، باب فضائل أصحاب النبي و ٣٦٥١ ـ ٣٦٥٠ وفي كتاب المادة و وفي كتاب أردة الدنيا و التنافس فيها : ٢٢٨ ـ ٢٤٢٩ و في كتاب الأيمان والنذور، باب إثم من لا يفي بالنذر، و باب إذا قال أشهد بالله أو شهدت بالله : ١٩٥٥ ـ ٢٩٥٢ ـ ٢٥٨٠ و و أخرجه مسلم عن عبد الله بن مسعود و أبي هريرة و عمران بن حصين و عائشة في ، في كتاب فضائل الصحابة : ٢٥٣٣ ـ ٢٥٣٤ ـ ٢٥٣٢ ـ ٢٥٣٢ .
- (٢) أخرجه ابن عدي في «الكامل»: (٢٩/٢)، وابن حبان في «الثقات»: (٤/ ١٠)، و العقيلي في «الضعفاء»: (٤/ ٢٥٦)، والبيهقي في «السنن»: (٢٠٩/١٠) و الخطيب في «شرف أصحاب الضعفاء»: (٤/ ٢٥٦)، والبيهقي في «السنن»: (٢٠٩/١٠) و الخطيب في «شرف أصحاب الضعفاء»: (٥٠ ٢٠٩)، من طرق عن معان بن رفاعة عن إبراهيم بن عبد الرحمان العذري مرسلا.

وأسند الخطيب بعد هذا الحديث عن مهنا قال سألت أحمد \_ يعني ابن حنبل \_ عن حديث معان بن رفاعة عن إبراهيم ابن عبد الرحمن العذري (فذكره)، فقلت \_ أي مهنا \_ : «كأنه كلام موضوع»، قال : «لا، هو صحيح» فقلت : «ممن سمعته أنت؟» قال : «من غير واحد»، قلت : «من هم؟»، قال : «حدثني به مسكين، إلا أنه يقول : معان عن القاسم بن عبد الرحمن»، قال أحمد : «معان بن رفاعة لا بأس به». وكأن الإمام أحمد يريد صحته إلى من أرسله فإنه لم يكن من مذهبه رحمه الله تصحيح المرسل، خاصة إذا علم أن العذري قال فيه الذهبي : «لا يدرى من هو» «الميزان» : ١٣٧؛ ويحتمل أنه رأى صحته لشواهده، بدليل قوله : «من غير واحد».

■ قال ابن القطان: «هذا مرسل أومعضل، وإبراهيم الذي أرسله لا يعرف بشيء من العلم غير هذا». ومعان مختلف فيه كما في «التهذيب»: (٤/ ١٠٤)، وقال الذهبي: ليس بعمدة «الميزان»: ١٣٧، وقال الحافظ ابن حجر: «لين الحديث» «التقريب»: ٦٧٩٥ .

■ وقال العراقي : «قدروي هذا الحديث متصلا من رواية جماعة من الصحابة : علي بن أبي طالب ، وابن عمر ، وأبي هريرة ، و عبد الله بن عمرو ، وجابر بن سمرة ، وأبي أمامة ، كلها ضعيفة لا يثبت منها شيء ، وليس فيها شيء يقوي المرسل المذكور» ، انظر كلام ابن القطان والعراقي في «التقييد والإيضاح» ص ١١٦ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

قسم التحقيق

والصّدق<sup>(۱)</sup> والنّزاهة مع أعداء الله القادحين فيهم، الذين حدثوا بعدهم، وأحدثوا بدعهم، لا مع الله ورسوله وأوليائِه، وصار جميع الأنبياء والمرسلين المبشّرين برسالة محمد ﷺ كذبة، والكتبُ المنزلة عليهم من عند الله مُختلقة، وصار جميع العلماء[ و] الأحبار، والعارفين بالله الأخيار، من أول الدّهر إلى آخر الأعصار، على باطل وضلال؛ لاتفاقهم على تصديق الصّحابة فيما نقلوه، وعملهم بعِلمهم الذي عنهم<sup>(٢)</sup> حملوه، إلى ما لا يحصر من الكفر والضلال، تعالى الله عمّا يقول الظالمون عُلُوًّا كبيراً، وهذا في الحقيقة هو المقصود لهذه الفرقة الضالة، التي ظاهرُ مذهبها<sup>(٣)</sup> الرفض، وباطنُها الكفرُ المحضُ، وإلَّا فكيف يخطر بقلب من يدعي الإيمان الإزراءُ بسادة [المسلمين] المؤمنين، وأركان تعموم وقليه ويَعَلَ عَلَى بتصرو غيشَوَةً المحالية، التي ظاهرُ مذهبها<sup>(٣)</sup> الرفض، وباطنُها الكفرُ المحضُ، وإلَّا فكيف يخطر بقلب من يدعي الإيمان الإزراءُ بسادة [المسلمين] المؤمنين، وأركان معموم وقليه ويَعَلَ عَلَى بتصرو غيشَوَةً البعان الإزراءُ بسادة والمسلمين] المؤمنين، وأركان معموم وقليه ويعمل على بقدر فيهم؟ أخذا بقول هُنَ أَنَّعَدَ إلَيهمُ هُوَنهُ وَاَسَلَهُ اللهُ على على ما عديدة في كتاب عزيز، هم لا يألي أله عن يألم عن ثناء الله عليهم في مؤرفي مُواضعً عديدة في كتاب عزيز، هذكر يأنيه المزري بين يُذيه ولا من ثار عن ثناء الله عليهم في مواضع عديدة في كتاب عزيز، ولا ينعكس ما مانتقص لهم، المزري بهم، من قول الله تعالى الذي لا يُبدَّل القول لديه، ولا يتصور أن ينعكس مدحُه ذماً، ولا رض ولام، من قول الله تعالى الذي

لَاكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ جَنهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأَوْلَتِهِكَ لَهُمُ ٱلْخَيْرَتُ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (٥) أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُمْ جَنَّنتٍ تَجَمِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَنَرُ خَلِدِينَ فِيهَأَ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ﴾ [التوبة: ٨٨ ـ ٨٩] .

فهذه الخيراتُ والفلاحُ والجنَّاتُ المُعَدَّةُ لِمَن هي؟

﴿لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوْا مِن دِيَـرِهِمْ وَأَمُوَلِهِمْ يَبْغُونَ فَضْلًا مِّنَ ٱللَهِ وَرِضُوَنَا﴾ [الحشر: ٨] الآيات، ﴿وَالسَّنبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ آتَـبَعُوهُم بِإِحْسَنِ تَرْضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ﴾ [النوبة: ١٠٠].

- = وقد توسع في بيان طرق هذا الحديث الدكتور عبد العزيز بن محمد عبد اللطيف رحمه الله في كتابه «ضوابط الجرح و التعديل» ص٢٣ فذكره عن ثمانية من الصحابة.
  - (۱) في«هـ»: والهدي.
    - (۲) في«هـ»: عنه.
  - (٣) في «هـ» : الذي ظاهر مذهبهم.

وهذا الرضا<sup>(۱)</sup> الأبدي من المراد به؟

﴿ رِجَالُ صَدَقُواْ مَا عَنَهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيَـهٍ فَمِنْهُم مَّن قَضَى خَعْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنْنَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلَا﴾ [الأحـــــزاب: ٢٣]، ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُوَلَهُم بِأَتَ لَهُمُ ٱلْجَنَنَةُ﴾ [التوبة: ١١١].

FOR QUR'ÀNIC THOU

وهذه البيعة الرابحة من تولى عقدها ؟

اللَّهِ وَرَضُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَىنَهُمْ زُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُوَنَاً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ ٱلسُّجُوذِ ﴾ [الفتح: ٢٩].

وهذه الأوصاف الجميلة من هو الموصوف بها ؟

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيـلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ﴾ [التوبة: ٢٠] الآيــــات<sup>(٢)</sup>، ﴿فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَنَهُ عَلَى رَسُولِهِء وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقُوَىٰ وَكَانُوَا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَأُ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمَا﴾ [الفتح: ٢٦].

يا عجباً! كيف تكون العُصاة الفسقة، بزعم الدّعاة المَرقة، أحقّ بكلمة التقوى وأهلها؟! هلاَّ كانوا هم أحق بها وأهلها؛ لزعمهم أنهم على الحق لا الصحابة وأتباعهم؟! أَغَلَظٌ صدر من الباري جلّ وعلا حتَّى أعطى القوسَ غيرَ باريها ؟ أم سهوُّ حصل ممَّن لا يضلّ ولا ينسى، ويعلم خائنة الأعين وما تخفي الصّدور، وباديَ الأمور وخافيَها؟! حتَّى يقول فيهم ذلك مع علمه بما سيكون منهم من التبديل والتحريف. كلّا والله! بل كان الله بكل شيء عليماً، وكانوا هم أحقَّ بها وأهلها، أزلاً وأبداً ، وعلم الله لا يتبدل، والله أعلم حيث يجعل رسالاته.

ثم كيف أطنب في مدحهم في كتابه، وعلى لسان رسوله [ﷺ] ؟! وهو يعلم ما يصدر منهم من التّعاون على الظّلم والعدوان، وقول الزّور و البهتان، قبل أن يدفنوا نبيّهم، ويجهزوه؛ أغشّ منه لرسوله<sup>(٣)</sup> المحبوب مع ما له عنده من المكانة؟ أوَ<sup>(٤)</sup>

- (۱) في «هـ»: الرضاء.
- (۲) في«هـ»: الآية.
- (٣) في «هـ»: لرسول، وهو خطأ.
  - (t) في«هـ»: أم.

عجزت قدرتُه النافذة عن أن يختار لرسوله من يصحبه بالصّدق، ويؤدّي شرعه بالأمانة؟ أم أنزل كتابه وأرسل رسوله للإضلال لا للإرشاد، حتى مدح فيه من هو مذموم عنده من العباد؟ فاعتبروا يا أولي القلوب و الأبصار، ﴿وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوُبُواً إِلَيْهِ يُمَنِّعَكُم مَنَكًا حَسَنًا إِلَىَ أَجَلِ مُسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلِ فَضْلَهُمْ وَإِن تَوَلَّوا فَإِنِي آخافُ عَلَيَكُمُ عَذاب يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ إلى

فصل

و ما أورده الخصم من تعداد مناقب لسيدنا أمير المؤمنين علي كرم الله وجهه، ففضل عَلِيٍّ لا يُنكر، و عُلُوُ منصبه و جلالة قدره أشهر، فوق ما ذكر، بأضعاف كثيرة وأكثر<sup>(۱)</sup>؛ ولكن للصّدّيق[ صلى الفضل ما هو أكبر، و نصيبه من عطاء الله [تعالى] أتمَّ وأوفر، ﴿كُلَا نُبِدُ هَتَؤُلاَء وَهَتَؤُلاَء مِنْ عَطَة رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَآء رَبِّكَ مَعْظُورًا ﴿ انْظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلاَخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَنتِ وَأَكْبَرُ نَقْضِيلًا (الإسراء: ٢٠ ١٠١)، وكما أنّ الرّسل فضل الله بعضهم على بعض، ورفع بعضهم درجات<sup>(٢)</sup>، فكذلك أتباعهم وكما أنّ الرّسل فضل الله بعضهم على بعض، ورفع بعضهم درجات<sup>(٢)</sup>، فكذلك أتباعهم و أتباع أتباعهم، ﴿هُمَ دَرَجَنتُ عِندَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠١]، ثم إنّ كلَّامنا هذا إنَّما هو تبصرةً و ذكرى لكلّ عبد منيب، و أمَّا الخصمُ فإنه يلزمه على مذهبه

- (١) قال الحافظ ابن حجر في «الفتح»: (٧/ ٧١): «قال أحمد وإسماعيل القاضي والنسائي وأبو على النيسابوري: «لم يرد في حق أحد من الصحابة بالأسانيد الجياد أكثر مما جاء في علي»، وكأن السبب في ذلك أنه تأخر، ووقع الاختلاف في زمانه، وخروج من خرج عليه، فكان ذلك سبباً لانتشار مناقبه من كثرة من كان بينهم من الصحابة، ردا على من خالفه، فكان الناس طائفتين، لكن المبتدعة قليلة جداً، ثم كان من أمر عليّ ما كان، فنجمت طائفة أخرى حاربوه، ثم اشتد الخطب فتنقصوه، واتخذوا لعنه على المناس طائفتين، لكن المبتدعة قليلة من كثرة من كان من أمر عليّ ما كان، فنجمت طائفة أخرى حاربوه، ثم اشتد الخطب فتنقصوه، واتخذوا لعنه على المنابر سُنةً، ووافقهم الخوارج على بغضه، وزادوا حتى كفروه مضموماً ذلك منهم إلى عثمان، فصار الناس في حق علي ثلاثة: أهل السنة، والمبتدعة من الخوارج، والمحاربين له من بني عثمان، فصار الناس في حق علي ثلاثة: أهل السنة، والمبتدعة من الخوارج، والمحاربين له من بني عثمان، فضادا، في حق إلى بثّ فضائله، فكثر الناقل لذلك لكثرة من يخالف ذلك، وإلا منهم إلى عثمان، فصار الناس في حق علي ثلاثة: أهل السنة، والمبتدعة من الخوارج، والمبتدعة من الخوارج، والمبتدعة من الخوارج، والمحاربين له من بني عثمان، فصار الناس في حق علي ثلاثة: أهل السنة، والمبتدعة من الخوارج، والمحاربين له من بني عثمان، فصار الناس في حق علي ثلاثة: أهل السنة، والمبتدعة من الخوارج، والمحاربين له من بني أمية وأتباعهم، فاحتاج أهل السنة إلى بثّ فضائله، فكثر الناقل لذلك لكثرة من يخالف ذلك، وإلا أمية وأتباعهم، فاحتاج أهل السنة إلى بثّ فضائله، أذا والذا حرّر بميزان العدل لا يخرج عن قول أهل السنة والجماعة أصلا».
  - (۲) في «هـ»: في درجات.

الصّحابة الذين أبطل عدالتهم، و ردّ شهادتهم، و نقلها عنهم أتباعهم القائلون بمعتقدِهم، ورَدُ شهادتهم على مذهبه أولى، فكيف احتج بروايتهم فيما وافق رأيه وهواه، وردّها فيما هو أهم من ذلك من نقل أصل الذين وما سواه؟ و أيُّما أعظم اعتقاد التفضيل، أم اعتقاد هدم قواعد الشرع و التعطيل؟ ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَصْرَرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَتِي في ٱلْشُدُوبِ [الحج: ٤٦]، جعلوا شُغلَهم الأهمَّ مسألة التفضيل، و صرفوا همَّهم إلى غير ما أُمروا به من القال والقيل، مع أنه [ أمرً] مفروغ منه، و وَتِلْكَ أَمَّةً قَدَّ خَلَتٌ لَهَا إلى غير ما أُمروا به من القال والقيل، مع أنه [ أمرً] مفروغ منه، و وَتِلْكَ أُمَّةً قَدَ خَلَتٌ لَهَا ما كَسَبَتُ وَلَكُم مَا كَسَبُنُمٌ وَلَا شَعْلَوْنَ عَمَّا كَافُوا يَعْبَلُونَ البقرة: ١٣٤]، أولئك<sup>(١)</sup> قوم قد لحقوا ما كَسَبَتُ وَلَكُم مَا كَسَبُنُمٌ وَلَا شَعْلَوْنَ عَمَا كَافُوْ يَعْبَلُونَ والبقرة: ١٣٤]، أولئك<sup>(١)</sup> قوم قد لحقوا ما يعر ما أُمروا به من القال والقيل، مع أنه [ أمرًا مفروغ منه، و تَعْلَكُ أُنَّةً قَدَ خَلَتٌ لَهَا ما كَسَبَتُ وَلَكُم مَا كَسَبُنُمٌ وَلَا شَعْلَوْنَ عَمَا كَافُوْ يَعْبَلُونَ وَلا البقرة: ١٣٤]، أولئك<sup>(١)</sup> قوم قد لحقوا ما الله[تعالى]، وعرف كل منهم منزلته عند الله، ﴿في مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقْنَدِرٍ القمر: ماها، ﴿ إِخُوْنًا عَلَى سُرُرُ مُنْفَعَدِينَ الحجر: ١٤]، والواجب على من بعدهم لهم ما يجب على الأولاد لآبائهم، من البرّ، والإحسان، والاستغفار المأمور به بنص القرآن: وَوَلَالَيْنِ مَا يَعْلَوْ مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّا أَغْفِرَ لَنَا وَلِلاحَرَة اللهمام؛ إذ هم الذين آووه وَكَمَا فِي قُلُوبَنَا غِلَا لِلْمَنْ مَاعَدُوْهُ الحسُورَ ١٠٤]، فإنهم آباء أهل الإسلام؛ إذ هم الذين آووه ونصروه، ثم مهدوه وقرّروه <sup>٢٧</sup>، ثم أدوه كما سمعوه، فجزاهم اله عنًا أفضل الجزاء؛

وكيف يَنسب المُبتدعُ نفسَه إلى أنَّه أتقى [لله] منهم، وأقوم بدين الله، وأطوع لله، وأعلم بمراد الله، وينسبهم إلى أنهم خالفوا رسول الله [ﷺ] فيما سمعوا منه مشافهةً، وخالفوا<sup>(٣)</sup> الله ورسوله في تقديم مفضولٍ على فاضلٍ، والتمالئ على الباطل ؟ ﴿فَلَا تُزَكُّواً أَنفُسَكُمٌ هُوَ أَعَلَمُ بِمَنِ ٱتَقَنَى [النجم: ٣٢].

ثم لم تزل العلماء والأولياء، والفقهاء والقراء، وغيرهم، يتناقلون هذه الأخبار وغيرها ـ مما هو مشهور ـ على مرِّ الأعصار، ويُودِعونها في تصانيفهم، ويتقربون إلى الله[تعالى] بذكرها في تواليفهم، ولم يَصِلِ الموافقُ والمخالف إلى علمها إلَّا بواسطتهم، وهم معتقدون لما عليه الصحابة من ترتيب الخلفاء في التقديم، و توفية كلّ منهم، ومن

- في «هـ»: فأولئك.
- (۲) في «م»: قروره، وهو خطأ، وكتبت في «هـ» على الصواب.
  - (٣) غير واضحة في «هـ»، والأقرب أنها: خانوا.

ساير الصَّحابة ما هو له أهل من الإجلال والتكريم، فلو علموا أنّ تلك الأحاديث مصادمةٌ لما فعلوه، ومضادة<sup>(١)</sup> لما اعتقدوه، لكان كتمُها وتبديلُها بعكسِها أهونُ إثماً ممَّا ارتكبوه من مخالفتها كفاحاً، والتمادي على الباطل إلى الموت، وسنّ سنة قبيحة، منسوبة إلى الله [تعالى] ورسوله كذباً، يعمل بها من بعدهم إلى يوم القيامة.

فأيُّ مصيبةٍ أعظم في دين الله من هذا الاعتقاد؟ وأيُّ فسادٍ في الدنيا والآخرة أسنع من هذا الفساد؟ ﴿سُبْحَنَكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ﴾ يَعِظُكُمُ اللَّهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ آبَداً إِن كُمُ مُ وَبُبَيْنُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلَآيَكَتِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِمُ ﴾ [السور: ١٦ ـ ١٨]، ﴿رَبَّنَا عَامَكَا بِمَا أَنزَلْتَ وَٱتَبَعْنَا إلَّسُولَ فَأَصَتَبُننا مَعَ الشَّهِدِينَ ﴾ [آل عمران: ٥٣]، اللَّهمَّ إنَّا كما نشهد لك بالوحدانية، ولنبيّك بالتبليغ؛ فإنّا نشهد لهم بالصدق فيما إلينا عنك أوصلوه، وعن نبيّك نقلوه؛ وبأداء الأمانة فيما مِنْ أمر دينك تحمّلوه، و لا نتخذهم أرباباً، و لا نجعل<sup>(٢)</sup> بعضَهم على بعض أحزاباً؛ بل هم عبيد لك مربوبون، سامعون لك مجيبون، دعاهم<sup>(٣)</sup> نبيّك فتابعوه، وعلى نصر دينك بايعوه، فصدَقوا كما سميتهم الصادقين، وما بدّلوا تبديلاً.

## فصل:

في ذكر طرف من ثناء الرسول [ﷺ] الصادق المصدوق، الذي لا ينطق عن الهوى، إن هو إلَّا وحي يوحى، وثناء أهل البيت الطيّبين الطّاهرين، على[أصحابه] السّادة الأتقياء والبررة الأصفياء؛ وحثه [ﷺ] أمّته على حُبِّهم، والتحذير عن سبّهم، وأمره[لها] باتّباعهم، والاقتداء بهم<sup>(٤)</sup>، والكفّ عمّا شجر بينهم.

فمن ذلك قوله ﷺ: «خَيْرُكُمْ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ» أخرجه البخاري ومسلم<sup>(ه)</sup>.

- (۱) في «هـ»: أو مضادة.
- (۲) في «هـ»: ولا يُجعل.
- (٣) في «هـ»: دعاءهم. وهو خطأ.
- ٤) في «هـ»: وأمره لها باتباعهم في الاقتداء بهديهم.
  - ٥) تقدم تخريجه في ص٩٠٩ .

## This file was downloaded from QuranicThought.com

«لاَ تَسُبُّوا أَصْحَابِي! فَلَوْ أَنَّ أَحَدًا أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهُ» أخرجه البخاري ومسلم<sup>(۱)</sup>.

«الله الله في أَصْحَابي، لاَ تَتَخِذوهُمْ غَرَضًا[مِنْ] بَعْدِي! فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَبحُبِّي أَحَبَّهُمْ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَببُغْضِي أَبْغَضَهُمْ، وَمَنْ آذاهُمْ فَقَدْ آذانِي، وَمَنْ آذانِي فَقَدْ آذى الله، وَمَنْ آذى الله فَيُوشِكُ أَنْ يَأْخُذهُ» أخرجه البخاري<sup>(٢)</sup>.

«إِذا رَأَيْتُم الَّذِينَ يَسُبُّونَ أَصْحَابِي، فَقُولُوا : اللَّعْنَةُ<sup>(٣)</sup> عَلَى شَرِّكُمْ»، أخرجه الترمذي<sup>(3)</sup>.

«سَأَلْتُ رَبِّي عَن اخْتِلاَفِ أَصْحَابِي من بَعْدِي، فَأَوْحَى إِلَيَّ: يَا مُحَمَّدُ! إِنَّ أَصْحَابَكَ عِنْدِي كَالنُّجُومِ في السَّمَاءِ، بَعْضُهُمْ أَقْوَى مِنْ بَعْضٍ، وَلِكُلِّ نُورٌ، فَمَنْ أَخَذ بِشَيْءٍ مِمَّا هُمْ

- (۱) أخرجه البخاري عن أبي هريرة في كتاب المناقب، باب قول النبي على لوكنت متخذا خليلا:
   ۳٦٧٣؛ ومسلم عن أبي سعيد في كتاب فضائل الصحابة: ٢٥٤٠.
- (٢) في «التاريخ الكبير»: (٥/ ١٣١)، و الترمذي في كتاب المناقب، باب: فيمن سب أصحاب النبي على (٢) (ح: ٣٨٦٢)، وقال عقبه: «هذا حديث حسن غريب، لا نعرفه إلا من هذا الوجه»؛ و أحمد: (ح: ٣٨٦٢ ـ ٢٠٥٤٩ ـ ٢٠٥٧٨، كلهم من طريق عبد الرحمن بن زياد ـ ويقال له: عبد الله بن عبد الرحمن ـ عن عبد الله بن معين : لا أعرفه، وقال الرحمن ـ عن عبد الله بن معين : لا أعرفه، وقال الرحمن ـ عن عبد الله بن معين : لا أعرفه، وقال الرحمن ـ عن عبد الله بن معين : (٢)، كلهم من طريق عبد الرحمن بن زياد ـ ويقال له: عبد الله بن عبد الرحمن ـ من زياد ـ ويقال له: ٢٠٥٧٨، كلهم من طريق عبد الرحمن بن زياد علي الله: عبد الله بن عبد الرحمن ـ عن عبد الله بن معين : لا أعرفه، وقال الرحمن ـ عن عبد الله بن معين : لا أعرفه، وقال الرحمن ـ عن عبد الله بن معين : لا يعرف، و لم يوثقه غير ابن حبان «الثقات»: (٥/ ٢٦)، و«الميزان»: ٢٠٤٢، و«تهذيب التهذيب» (٢/ ٢٠٥)؛ ولذلك ضعف الألباني الحديث في «ضعيف سن الترمذي»: ٨٠٨.
  - (۳) في «هـ»: لعنة الله.
- (٤) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب: فيمن سب أصحاب النبي :: ٣٨٦٦، من طريق النضر بن حماد عن سيف بن عمر عن عبيد الله بن عمر عن نافع عن ابن عمر في، وقال عقبه: «هذا حديث منكر، لا نعرفه من حديث عبيد الله بن عمر إلا من هذا الوجه؛ والنضر مجهول، وسيف مجهول». وقال أبو حاتم: هما ضعيفان، النضر بن حماد وسيف بن عمر منكرا الحديث «الجرح والتعديل»: (٨/ ٤٧٩)، و«تهذيب التهذيب»: (٤/ ٢٢٢)؛ ولذلك قال الألباني: ضعيف جداً «ضعيف سنن الترمذي»: ٨١١.

فقته الديحاني التكالق

عَلَيْهِ فَهُوَ عِنْدِي عَلَى هُدًى<sup>(1)</sup> أخرجه رزين<sup>(۲)</sup> في جامعه.

«إِنَّ الله اخْتَارَنِي، وَاخْتَارَ لِي أَصْحَابًا، فَجَعَلَ لِي مِنْهُمْ وُزَرَاءَ وَأَنْصَارًا وَأَصْهَارًا، فَمَنْ سَبَّهُمْ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ الله وَالمَلاَئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لاَ يَقْبَلُ الله مِنْهُ صَرْفاً وَلاَ عَدْلاً» أورده المحب الطبري<sup>(٣)</sup> في الرياض النضرة<sup>(٢)</sup>.

- (۱) أخرجه ابن عدي في «الكامل»: (۳/ ۲۰۰)، و القزويني في «التدوين في أخبار قزوين»: (۲/ ۲۸٤)، والخطيب في «الكفاية»: (۱/ ٤٨)، والبيهقي في المدخل إلى «السنن الكبرى»: (۱/ ۱٦٢)؛ كلهم من طريق نعيم بن حماد الخزاعي عن عبد الرحيم بن زيد العمي، عن أبيه عن سعيد بن المسيب عن عمر بن الخطاب من المحليات.
- قال ابن عدي بعده: «هذا منكر المتن، يعرف بعبد الرحيم بن زيد عن أبيه».
   وقال ابن الجوزي: «وهذا لا يصح، نعيم مجروح، قال يحيى بن معين: عبد الرحيم كذاب» «العلل المتناهية»: (1/ ٢٨٣).
- وقال الذهبي: «هو باطل، وعبد الرحيم تركّوه، ونعيم صاحب مناكير» «الميزان»: (٣/ ١٥٢). ■ وقال ابن كثير: «هذا الحديث لم يروه أحد من أهل الكتب الستة وهو ضعيف» ثم ذكر تضعيف نعيم، وعبد الرحيم، وأبيه، ثم قال: «ومع هذا كله فهو منقطع لأن سعيد بن المسيب لم يسمع من عمر شيئا» «تحفة الطالب»: (١٦٦/١).
- و قال المناوي: «وقال ابن معين، وابن حجر في تخريج المختصر: «حديث غريب»، سئل عنه البزار فقال: «لا يصح هذا الكلام عن النبي ﷺ، وقال الكمال ابن أبي شريف: كلام شيخنا يعني ابن حجر يقتضي أنه مضطرب» «فيض القدير»: (٤/٧٦).

■ وقال الألباني: «حديث موضوع» «سلسلة الأحاديث الضعيفة»: ٢٠ .

- (٢) هو الإمام المحدث الشهير رزين بن معاوية بن عمار، أبو الحسن العبدري، الأندلسي السرقسطي؛ جاور بمكة دهرا، فكان إمام المالكيين بالحرم؛ أخذ عنه الحافظ أبو موسى المديني والحافظ ابن عساكر وغيرهم؛ وهو صاحب كتاب «تجريد الصحاح»، جمع فيه بين الكتب الستة، جاعلا الموطأ بدل سنن ابن ماجه، يذكر الأحاديث كما أوردها المصنفون، ويشير إلى زيادات في المتون ليست عندهم، وقد انتقده الذهبي فقال: «أدخل كتابه زيادات واهية، لو تنزه عنها لأجاد»، وعلى كتابه بنى ابن الأثير في «جامع الأصول»، ويذكر هو أيضا زيادات رزين؛ توفي بمكة في محرم سنة ٥٣٥هـ «الديباج المذهب»: (١٩٨١)، «سير أعلام النبلاء»: (٢٠٤/٢٠).
- (٣) هو الإمام المحدث المفتي فقيه الحرم: محب الدين أبو العباس أحمد بن عبد الله بن محمد الطبري، ثم المكي الشافعي، ولد سنة ٦١٥هـ، وتوفي سنة ٦٩٤هـ، من مؤلفاته: الرياض النضرة في فضائل العشرة، والسمط الثمين في مناقب أمهات المؤمنين، وغاية الإحكام لأحاديث الأحكام، وشرح التنبيه للشيرازي في الفقه الشافعي، وغيرها «طبقات الشافعية» للسبكي: (٥/٨)، و«تذكرة الحفاظ»: ١١٦٣، و«معجم المؤلفين»: ١٣٨٢.
- (٤) في «الرياض النضرة»: (١/٦٢٦، ١٨٣). وقد أخرجه الحاكم في «المستدرك»: (٣/ ٧٣٢) وقال: =

ومن ذلك قوله ﷺ :

«لَعَلَّ الله اطَّلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرٍ فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ» أخرجه البخاري ومسلم<sup>(۱)</sup>.

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

«لاَ يَدْخُلُ النَّارَ أَحَدٌ مِمَّنْ بَايَعَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ» أخرجه الترمذي وصححه<sup>(٢)</sup>.

هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، و الطبراني في «الأوسط»: (١/ ١٤٤) و «الكبير»: (١٧/
 هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، و الطبراني في «الأوسط»: (١/ ١٤٤) و «الكبير»: (١٧/
 ١٤٠)، و الخلال في «السنة»: ٨٣٤؛ كلهم من طريق محمد بن طلحة التيمي عن عبد الرحمن بن سالم عن أبيه عن جده عويم بن ساعدة الأنصاري في الرحمن بن سالم مجهول، وأبوه سالم بن عتبة مقبول «التقريب»: ٢١٩٩ ـ ٢١٩٥ .

\*\* وله شاهد عن أنس في مرفوعا: «إن الله اختارني واختار لي أصحاباً، فجعل لي منهم وزراء وأنصاراً؛وإنه سيخرج في آخر الزمان قوم ينتقصونهم، فلا تواكلوهم، ولا تشاربوهم، ولا تجالسوهم، و لاتصلوا عليهم، و لاتصلوا معهم». عزاه ابن العراق لابن النجار وقال: «هذه الزيادة في آخر الحديث غريبة غير محفوظة، وقال ابن حبان: هذا خبر باطل لا أصل له وفيه بشير بن عبيد الله أو ابن عبد الله منكر الحديث جدا» «تنزيه الشريعة»: (٢٤/٢). وانظر «ضعيف الجامع»: ١٥٣٧ و«موسوعة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»: ٤١١٢ .

- (١) أخرجه البخاري عن علي ﷺ في كتاب الجهاد والسير، باب الجاسوس و قول الله تعالى: ﴿لَا تَنْفِذُوا عَدُوْى وَعَدُوْكُمُ أَوْلِيَاتَهُ، وباب إذا اضطر الرجل إلى النظر في شعور أهل الذمة والمؤمنات إذا عصين الله وتجريدهن: ٧٠٠٧ ـ ٣٠٠٩؛ و في كتاب المغازي، باب فضل من شهد بدرا، وباب غزوة الفتح: وتجريدهن: ٧٠٠٧ ـ ٣٠٠٩؛ و في كتاب المغازي، باب فضل من شهد بدرا، وباب غزوة الفتح: ٣٩٨٣ ـ ٢٠٠٤؛ وفي كتاب المغازي، باب فضل من شهد بدرا، وباب غزوة الفتح: المعازي، باب المعاري، باب فضل من شهد بدرا، وباب غزوة الفتح: وتجريدهن: ٢٠٠٧٤ و في كتاب المغازي، باب فضل من شهد بدرا، وباب غزوة الفتح: ١٣٩٣ ـ ٢٠٠٤؛ وفي كتاب المعاري، باب فضل من شهد بدرا، وباب غزوة الفتح: ٣٩٨٣ لاستندان، باب من شهد بدرا، وباب غزوة الفتح: ١٣٩٣ لاستندان، باب من نظر في كتاب تفسير القرآن، باب ولا تُنْفِدُوا عَدُوْى وَعَدُوْنُمُ أَوْلِيَاتَهُ، ٢٤٩٤؛ وفي كتاب المتابة المعاري، باب فضل من شهد بدرا، وباب غزوة الفتح: ١٣٩٨٣ لاستندان، باب من نظر في كتاب من يحذر على المسلمين ليستبين أمره: ٢٤٩٩، وفي كتاب استتابة المرتين، باب ما جاء في المتأولين: ٢٩٣٩. و أخرجه مسلم، في كتاب في كتاب من يحذر على المسلمين ليستبين أمره: ١٩٥٨، و في كتاب استتابة المرتين، باب ما جاء في المتأولين: ٢٩٣٩. و أخرجه مسلم، في كتاب فضائل الصحابة: ٢٤٩٤.
- (٢) أخرجه الترمذي عن جابر بن عبد الله في كتاب المناقب، باب في فضل من بايع تحت الشجرة: ٣٨٦، و قال بعده: هذا حديث حسن صحيح؛ و أبو داود في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٣٢٥٢؛ وأحمد في «المسند»: ١٤٧٧٨ كلهم من طريق الليث عن أبي الزبير عن جابر في وهذا إسناد صحيح على شرط مسلم، ولا تضر عنعنة أبي الزبير مع تدليسه؛ لأنه أَعْلَمَ للّيث بن سعد ما سمعه من جابر في «التقريب»: ٥٧٢٠، ١٣٣١، و«التهذيب»: (٣/ ١٩٤ - ١٩٥). و قد صحح الحديث الألباني في «السلسلة الصحيحة»: ٢١٦٠.

و يشهد لمعناه ما أخرجه مسلم من نفس الطريق في كتاب فضائل الصحابة: ٢٤٩٥، عن جابر أن عبد الحاطب جاء رسول الله ﷺ يشكو حاطبا، فقال: يا رسول الله! ليدخلن حاطب النّار، فقال رسول الله ﷺ: «كذبت لا يدخلها فإنه شهد بدرا والحديبية»، فلعله حديث واحد، رُوي مرة بلفظه ومرة بمعناه. وأخرجه الترمذي في الكتاب و الباب السابقين: ٣٨٦٣، من طريق خِدَاش بن عيّاش عن أبي الزبير عن جابر مرفوعا بلفظ: «ليدخلن الجنة من بايع تحت الشجرة، إلا صاحب الجمل الأحمر»، وخِدَاش لين =

This file was downloaded from QuranicThought.com

و « شَهِدَ ﷺ للعَشَرَةِ بالجنَّةِ : أَبِي بَكْرٍ، وَعُمْرَ، وَعُثْمَانَ، وَعَلِيٍّ، وَطَلْحَةَ، وَالزُّبَيْرِ، وَسَعْدِ ابنِ أبي وَقَّاصٍ، وَسَعِيدِ بنِ زَيْدٍ، وَعَبْدِ الرَّحْمَانِ بن عَوْفٍ، وَأَبِي عُبَيْدَةَ ابْنِ الجَرَّاح [ﷺ]» أخرجه الترمذي وأبو داود<sup>(۱)</sup>.

و «دَخَلَ [ﷺ] حَايطًا لِلأَنْصَارِ، فَاسْتَأْذنَ عَلَيْهِ أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ: افْتَحْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالجَنَّةِ، ثمَّ عُمَرُ كَذلِكَ، ثمَّ عُثمَانُ كَذلِكَ وَقالَ: بَشِّرْهُ بِالجَنَّةِ عَلَى بَلْوَى تُصِيبُهُ» أخرجه البخاري ومسلم<sup>(۲)</sup>.

- = الحديث «التقريب»: ١٧١٥؛ ولذلك قال الترمذي: «غريب» «تحفة الأشراف»: ٢٧٠٢. صاحب الجمل الحديث «التقريب»: ١٧١٥، صاحب الجمل الأحمر قيل هو الجد بن قيس «تحفة الأحوذي»: (١٠ / ٣٦٦)؛ إلا أن الزيادة لم تثبت.
- (1) أخرجه الترمذي عن عبد الرحمن بن عوف منهم في كتاب المناقب، باب مناقب عبد الرحمن بن عوف الزهري رضي المعنية : ٣٧٤٧، وأحمد: ١٦٧٥، وابن حبان «الإحسان» : ٧٠٠٢؛ كلهم من طريق قتيبة بن سعيد عن عبد العزيز بن محمد الداروردي عن عبد الرحمن بن حميد بن عبد الرحمن بن عوف عن أبيه عن عبد الرحمن بن عوف رضي السناد رجاله ثقات غير الداروردي فإنه صدوق يخطئ «التقريب»: ٣٨٧١ ـ ١٥٦١ ـ ٥٥٥٧ ـ ٤١٤٧؛ وأخرجه الترمذي في الكتاب والباب السابقين: ٣٧٤٨، والحاكم: ٥٨٥٨؛ من طريق عمر بن سعيد عن عبد الرحمن بن حميد عن أبيه عن سعيد بن زيد في ، عمر بن سعيد هو النوفلي ثقة «التقريب»: ٤٩٣٩، وقال الترمذي بعد حديث سعيد: «سمعت محمدا ـ يعنى البخاري ـ يقول هو أصح من الحديث الأول»، ولعل ذلك بسبب ما عرف به الداروردي من الخطإ، وقد بين الدارقطنيُّ في «العلل»: (٤/ ٤١٧ ـ ٤١٨) أنه اختلف فيه أيضا على الداروردي، فرواه الأكثر عنه من حديث عبد الرحمن بن عوف، وتفرد مروان بن محمد الطاطري فرواه عنه من حديث سعيد بن زيد رفي ، ثم قال : «واجتماعهم على خلاف مروان بن محمد يدل على أن قولهم أصح»، وهذا يدل على أن الداروردي كان يخطئ في هذا الحديث، ومما يرجح أنَّ الحديثَ حديثُ سعيد رضي الخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٤٦٥٠؛ و أخرجه ابن ماجه في المقدمة، باب: فضائل العشرة رضي : ١٣٣ ؛ و أحمد : ١٦٢٩، من طريق صدقة بن المثنى عن رياح بن الحارث عن سعيد بن زيد ٢٠٠٠ صدقة وجَدُّه رياح ثقتان «التقريب» : ٢٩٣٥ ـ ١٩٨٣ ؛ وقد تابع رياحا عبدُ الرحمن بن الأخنس وهو مستور «التقريب»: ٣٨١٩ . أخرجه أبو داود في الكتاب والباب السابقين: ٤٦٤٩، و أحمد: ١٦٣١، ولم يُذْكَر في المبشرين أبوعبيدة رضي واية رياح و ابن الأخنس عن سعيد بن زيد رضي به وفي بعضها مكانه : «النبي في الجنة»، وقد ذكر رضي في رواية حميد بن عبد الرحمن عن سعيد ﷺ. وقد صحح الحديث الألباني في «صحيح سنن أبي داود» : . "\*\*\* \_ "\*\*\*
- (٢) أخرجه البخاري عن أبي موسى الأشعري (٢) في كتاب المناقب، باب قول النبي على لو كنت متخذاً خليلا : ٣٦٧٤، و في باب مناقب عمر بن الخطاب أبي حفص القرشي العدوي (٢٩٣، ٣٦٩٥، وفي باب مناقب عثمان بن عفان أبي عمرو القرشي (٢٩٩، و في كتاب الأدب، باب نكت العود في الماء والطين : ٢٢١٦؛ وفي كتاب الفتن، باب : الفتنة التي تموج كموج البحر : ٧٠٩٧؛ =

و «كَانَ [ رَسُولُ الله ﷺ] عَلَى حِرَاءَ وَمَعَهُ أَبُو بَكْرٍ، [ وَعُمَرُ ]<sup>(1)</sup>، وَعُتْمَانُ، وَعَلِيٌّ، وَطَلْحَةُ، وَالزُّبَيْرُ، و سَعْدُ ابنُ أَبي وَقَاصِ[ ﷺ ]، فَتَحُرَّكَ بِهِم الجَبَلُ، فَرَكَضَهُ النَّبيُ ﷺ برِجْلِهِ، وَقَالَ: ٱسْكُنْ حِراءُ ! مَا عَلَيْكَ إِلاَّ نَبِيُّ أَوْ صِدِّيقَ أَوْ شَهِيدً» أخرجه مسلم و الترمذي<sup>(1)</sup>. وأخرجه البخاري وأبو داود<sup>(٣)</sup> فذكرا: «وَمَعَهُ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُتْمَانُ» فقط.

وسمع سعيدُ بنُ زيدٍ [ﷺ] ـ أَحَدُ العَشرةِ ـ رجلاً يَسُبُّ رجلاً من الصَّحَابَةِ، فغضب وقال: «والله لمَشْهَدُ رَجُلٍ مِنهم مَعَ رَسُولِ الله ﷺ خيرٌ مِنْ عَمَلِ أَحَدِكُم، وَلَوْ عُمِّرَ عُمْرَ نُوحِ». أخرجه الترمذي وأبو داود<sup>(٤)</sup>.

[و] زاد رزين<sup>(٥)</sup>: «لا جَرَمَ، لَمَا انْقَطَعَتْ أعمارُهم أرادَ الله أن لا يَقطعَ الأجرَ عنهم إلى يومِ القيامَةِ، فالشّقِيُّ مَنْ أَبْغضهم، والسَّعِيدُ مَنْ أَحبَّهم»<sup>(٦)</sup>.

- وفي كتاب أخبار الآحاد، باب قول الله تعالى: ﴿لَا نَدَخُلُوا بَيُوتَ ٱلنَّبِي إِلَا أَن يُؤذَن لَكُمْ ﴾ فإذا أذن له
   واحد جاز: ٧٢٦٢ . وأخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة: ٣٤٠٣ .
  - سقط ذكر عمر في النسختين والتصويب من «صحيح مسلم».
- (٢) أخرجه مسلم عن أبي هريرة في من طريقين في كتاب فضائل الصحابة: ٢٤١٧ والترمذي عن أبي هريرة وسعيد بن زيد في في كتاب المناقب، باب في مناقب عثمان بن عفان في ، وباب: مناقب سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل في : ٣٦٩٦ ـ ٣٦٩٩ ـ ٣٧٥٧، وصحح الحديثين معا. وأخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٢٤١٨ وصحح الحديثين معا. وأخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٢٤١٨ ومرحح الحديثين معا. ومناقب سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل في : ٣٩٩٦ ـ ٣٦٩٩ ـ ٣٧٥٧، وصحح الحديثين معا. وأخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٢٩٩٩ معاي وسن ماجه في المقدمة، باب: مناقب سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل وسناقب معاد معا. ومرحم الحديثين معا. وأخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٢٩٩٩ وابن ماجه في المقدمة، باب: معائل العشرة: ١٣٢٤، وأحمد: ١٦٣٠، ٢٦٣٨، كلهم عن سعيد بن زيد مع يادة فضائل العشرة: عاد إلى المائل العشرة معا. وأحمد: ٢٩٣٠، ١٦٣٨، معان يقلي معان يقب ألمائل العشرة. ١٣٤٠ وأحمد: ٢٩٣٠، ١٦٣٨، ١٦٤٤، كلهم عن سعيد بن زيد مع المقدمة، باب ألمائل العشرة: ١٣٤، وأحمد: ١٦٣٠، ١٦٣٨، ١٦٤٤، كلهم عن سعيد بن زيد مع المائنة مع المائل العشرة. ١٣٤٤، وأحمد: ١٦٣٠، ١٦٣٤، عائل العمرة، وفي بعض ألفاظه: (اثبت حراء أو أحد) على الشكن.
- (٣) أخرجه البخاري عن أنس شيء في كتاب المناقب، باب مناقب عثمان بن عفان أبي عمرو القرشي شيء ٣٦٩٩؛ وأبو داود في كتاب السنة، باب: في الخلفاء: ٤٦٥١؛ فذكرا أحدا بدل حراء، ولفظ البخاري: «اسكن أحد - قال الراوي: أظنه ضربه برجله - فليس عليك إلا نبي وصديق وشهيدان».
- (٤) أخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٤٦٥٠، و أحمد: ١٦٢٩، من طريق رياح بن الحارث عن سعيد بن زيد ريد الله المعالية، أنه قال ذلك بعد روايته لحديث العشرة المبشرين، وقد تقدم قريبا ص١٦٩ . ولم أقف على هذه الزيادة عند الترمذي.
  - ٥) تقدمت ترجمته في ص ١١٧.
- (٦) ذكره ابن الأثير في «جامع الأصول»: (٨/ ٥٥٨) من زيادات رزين على حديث سعيد بن زيد رهن من قوله، وقد تقدم قول الذهبي: «أدخل كتابه زيادات واهية لو تنزه عنها لأجاد»؛ انظر ص ١٥٨.

قسم التحقيق

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ومن ذلك:

سُئِلَ ﷺ: «أَيُّ النَّاسِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ فَقَالَ: عَائِشَةُ، قِيلَ: مِنَ الرِّجَالَ؟<sup>(١)</sup> قَالَ: أَبُوهَا، قِيلَ: ثم مَنْ؟ قَالَ: عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ» أخرجه البخاري ومسلم<sup>(٢)</sup>

وَقَالَ لأَبِي بَحْرِ [ رضي الشه مِن النَّارِ»، فسُمِّي مِنْ يَوْمَئِذٍ عَتِيقاً». أخرجه الترمذي<sup>(٤)</sup>.

- (١) في «هـ»: فقيل: من الرجال.
- (٢) أخرجه البخاري عن عمرو بن العاص ٢٠ في كتاب المناقب، باب قول النبي عن عمرو بن العاص ٢٠ خليلا»: ٣٦٦٦؛ وفي كتاب المغازي، باب: غزوة ذات السلاسل: ٣٥٨؛ وأخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة: ٢٣٨٤.
- (٣) في «م»: «فإنك»، وأثبتُ ما في «هـ»؛ لأنه أقرب إلى ما في مصادر التخريج، كما سيأتى إن شاء الله .
- (٤) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب في مناقب أبي بكر وعمر ربي كليهما : ٣٦٧٩، من طريق إسحاق بن يحيى بن طلحة عن عمه إسحاق بن طلحة عن عائشة على الله الله الله على رسول الله ﷺ فقال: «أنت عتيق الله من النار»، فيومئذ سمي عتيقا». إسحاق ضعيف، وعَمَّه مقبول ـ أي حيث يتابع - «التقريب»: ٣٦٢ - ٣٦٦؛ ولذلك قال الترمذي بعده: «هذا حديث غريب». وقد اختلف فيه على إسحاق بن يحيى :

فأخرجه الحاكم: ٣٥٥٧ عنه عن عمه موسى بن طلحة عن عائشة، ثم قال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

وأخرجه الحاكم أيضا: ٥٦١١ عنه عن عيسى بن طلحة عن عائشة رضي الله عنها، ثم قال: «صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه»، قال الذهبي: كذا قال. فهذا الاختلاف عن إسحاق يزيد الحديث وهنا على وهن. \* وأخرجه الطبراني: ١٠، و الحاكم: ٤٠٤ من طريق صالح بن موسى الطلحي عن معاوية بن إسحاق عن عائشة بنت طلحة عن عائشة بأنه مرفوعا بلفظ : «من أراد أن ينظر إلى عتيق من النار فلينظر إلى هذا). وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، فرد عليه الذهبي بقوله: «صالح ضعفوه والسند مظلم»؛ بل قال الحافظ في صالح بن موسى الطلحي: «متروك» «التقريب»: ٢٩٠٧؛ فروايته غير صالحة للاعتبار.

\*\* و للحديث شاهد أخرجه ابن حبان: ٦٨٦٤، و البزار: ٢٢١٣، والطبراني: ٧؛ كلهم من طريق حامد بن يحيى عن سفيان بن عيينة، عن زياد بن سعد، عن عامر بن عبد الله عن أبيه عبد الله بن الزبير في الله عنه الله عنه الله عنه الله بن عثمان، فقال له النبي عنها: «أنت عتيق الله من النار»، فسمي عتيقا. هذا إسناد رجاله ثقات غير حماد بن يحيى فصدوق «التقريب» : ١٥١٧ ـ ٢٠٩١ ـ ٣١١٦؛ ولذلك قال الهيثمي في «المجمع»: (٩/ ٤٠): «رواه البزار والطبراني بنحوه، و رجالهما ثقات»، وقال = وقال: «أَمَا إِنَّكَ يَا أَبَا بَكْرٍ أَوَّلُ مَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مِنْ أُمَّتِي» أخرجه أبو داود<sup>(١)</sup>.

وقال: «مَا طَلَعَتِ الشَّمْسُ وَلاَ غَرَبَتْ عَلَى أَحَدٍ بَعْدَ النَّبِيِّينَ وَالمُرْسَلِينَ أَفْضَلَ مِنْ أَبِي بَكْرٍ»<sup>(٢)</sup>.

= (٩/١٤): «وقد روي أن رسول الله على سماه عتيقا من النار، رواه الطبراني وإسناده جيد حسن»؛ وجود إسناده الألباني في «السلسلة الصحيحة»: (٦/٣)، وقال: «فلا أدري بعد هذا وجه قول أبي حاتم»، يعني قوله في «العلل»: (٣٨٦/٢): «هذا حديث باطل». وقد ذكره ابن حجر في «الفتح»: (٩/٧) وسكت عنه. وليس في شيء من الروايات التي وقفت عليها لفظة: «أبشر».

فائدة: في سبب تسمية أبي بكر ﷺ عتيقا أقوال أخرى قال الحافظ ابن حجر في الفتح (٧/ ٩): «اختلف هل هو اسم له أصلي، أو قيل له ذلك لأنه ليس في نسبه ما يعاب به، أو لقدمه في الخير وسبقه إلى الإسلام، أو قيل له ذلك لحسنه، أو لأن أمه كان لا يعيش لها ولد فلما ولد استقبلت به البيت فقالت: اللهم هذا عتيقك من الموت، أو لأن النبي ﷺ بشره بان الله أعتقه من النار». والحديث الذي معنا يرجح القول الأخير.

- (۱) أخرجه أبو داود عن أبي هريرة رضي تناب السنة، باب في الخلفاء: ٢٦٥٢، من طريق عبد الرحمن بن محمد المحاربي، عن عبد السلام بن حرب عن أبي خالد الدالاني، عن أبي خالد مولى آل جعدة عن أبي هريرة به. مولى آل جعدة مجهول، والمحاربي، والدالاني رميا بالتدليس وقد عنعنا "الميزان": ١٠١٤، و"التهذيب": (٤/ ٥١٦)، و"تعريف أهل التقديس": ٨٠ - ١١٣، و"تحفة التحصيل": ٥٩٩ - ١٢٨١؛ ولذلك ضعفه الألباني كما في "ضعيف سنن أبي داود": ١٠٠٨.
- (٢) أخرجه أحمد: (١/ ٣٥٢) في فضائل الصحابة، و أبو نعيم في «الحلية»: (٣/ ٣٢٥)، و الخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع»: ١٦٩١، وفي «الرحلة في طلب الحديث»: (١/ ١٨١)، و «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع»: ١٦٩١، وفي «الرحلة في طلب الحديث»: (١/ ١٨١)، و بحشل في «تاريخ واسط»: (١/ ٢٤٨)؛ من طرق عن ابن جريج عن عطاء بن أبي رباح عن أبي الدرداء. وقال أبو نعيم بعده: «غريب من حديث عطاء عن أبي الدرداء، تفرد به عنه ابن جريج، ورواه عنه بعثم ني بعده: «غريب من حديث عطاء عن أبي الدرداء، تفرد به عنه ابن جريج، ورواه عنه بعثم بعده: «غريب من حديث عطاء عن أبي الدرداء، تفرد به عنه ابن جريج، ورواه عنه بقية بن الوليد وغيره عن ابن جريج»، وابن جريج مدلس وقد عنعن فيما وقفت عليه من الروايات عنه، بل قال الدارقطني: «شر التدليس تدليس ابن جريج، فإنه قبيح التدليس، لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح» «تعريف أهل التقديس»: ٣٨، وقد ذكر الحديث المحب الطبري في «الرياض النضرة»: من مروح».

وفي رواية: «أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ خَيْرُ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ إِلاَّ النَّبِيِّينَ وَالمُرْسَلِينَ»<sup>(١)</sup>.

وفي أخرى: «أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ فِي أُمَّتِي كَالشَّمْسِ وَالقَمَرِ فِي النُّجُومِ»<sup>(٢)</sup>. أورده<sup>(٣)</sup> المحب الطبري.

وأوذي أبو بكر[ ﷺ] فغضب ﷺ لذلك غضباً شديداً، وقال: «هَلْ أَنْتُمْ تَارِكُونَ لِي صَاحِبِي<sup>(٢)</sup> ؟ (كَرَّرَهَا ثَلاَثًا)، إِنَّ الله بَعَثَنِي إِلَيْكُمْ، فَقُلْتُم : كَذَبْتَ، وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: صَدَقْتَ، وَوَاسَانِي بنَفْسِهِ وَمَالِهِ، فَهَلْ أَنْتُمْ تَارِكُونَ لِي صَاحِبِي؟» فَمَا أُوذِيَ بَعْدَهَا. أخرجه البخاري<sup>(٥)</sup>.

وقال [ﷺ]: «إنَّ أمَنَّ النَّاسِ عَليَّ في صُحبتِه ومالِه أَبُو بَكْرٍ» أخرجه البخاري ومسلم وأحمد والترمذي<sup>(٢)</sup>.

- (١) أخرجه ابن عدي في «الكامل»: (٢/ ٢٠١) عن أبي هريرة ﷺ، في ترجمة جبرون بن واقد، ولفظه: «أبو بكر وعمر خير الأولين، وخير الآخرين، وخير أهل السماوات، وخير أهل الأرضين، إلا النبيين والمرسلين»، وذكر لجبرون هذا حديثا آخر، ثم قال: «لا أعرف له غير هذين الحديثين، وجميعا منكران، ولا أعلم يرويهما غيره»، وحكم عليه بالوضع الذهبي «الميزان»: (١/ ٣٨٨) والألباني «السلسلة الضعيفة والموضوعة»: ١٧٤٢، وانظر «العلل المتناهية»: ٣١١، و«موسوعة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»: ١٧٤٢، وانظر «العلل المتناهية»: ١٢٩، و«موسوعة الأحاديث وقال: خرجه الجوهري، والجوهري هذا هو أبو الحسن محمد بن الحسن الجوهري؛ وقد ذكر المحب الطبري في مقدمة كتابه: (١/ ١٦٢) أن من أصوله جزءا له، اعتمد عليه في كتابه.
- (٢) أخرجه المحب الطبري في «الرياض النضرة»: (١/ ٣١٨) عن ابن مسعود ر الطبية، وقال: «خرجه عمر ) أخرجه المحب الملبوي في سيرته، وعن أبي ذر مثله: خرجه في فضائل عمر»؛ ولم أقف عليه مسندا.
  - (٣) كذا في «هـ»، و في «م»: وأوردها.
    - ٤) كذا في «هـ»، وفي «م»: صحابي.
- (٥) أخرجه البخاري عن أبي الدرداء على كتاب المناقب، باب قول النبي على: «لو كنت متخذا خليلا»: ٣٦٦٦؛ وفي كتاب تفسير القرآن، باب: ﴿قُلْ يَتَأَيْهُمَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا» الآية: ٤٦٤٠.
- (٦) أخرجه البخاري عن أبي سعيد الخدري ﷺ في كتاب الصلاة، باب الخوخة والممر في المسجد: ٤٦٦؛ وفي كتاب المناقب، باب قول النبي ﷺ سُدّوا الأبواب إلا باب أبي بكر، و باب هجرة النبي ﷺ و أصحابه إلى المدينة: ٣٦٥٤، ٣٩٠٤؛ و أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة: ٢٣٨٢؛ و الترمذي في كتاب المناقب، باب مناقب أبي بكر الصديق ﷺ: ٣٥٩٣؛ و أحمد: ١١١٣٤.

وقال [ﷺ]: «مَا **لأَحَدٍ عِنْدَنَا يَدٌ إِلاَّ وَقَدْ كَافَأْنَاهُ مَا خَلاَ أَبَّا بَ**كُرٍ<sup>(1)</sup>، فَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا يَدًا يُكَافِيهِ الله بِهَا يَوْمَ القِيَامَةِ» أَحرجه الترمذي<sup>(٢)</sup>.

وفي تصديق ذلك نزل قوله تعالى : ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلْأَنْفَى ﴾ ٱلَّذِى يُؤْتِي مَالَمُ يَتَزَكَّى ﴾ وَمَا لِأَحَدٍ عِندُمُ مِن نِتْمَةٍ تُجْزَى ﴾ إلَّا ٱلْنِيَاءَ وَجْدِ رَبِّهِ ٱلأَعْلَىٰ ﴾ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ <sup>(٣)</sup> فـوعـده الله تـعـالـى بالرّضى مكافأة عن نبيّه ﷺ <sup>(٤)</sup>، وحَكم له بأنّه اتقى الأمّة، بعد حُكْمِه بأنّ : ﴿أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْقَنكُمُ [الحجرات: ١٣]، فصار حُكماً منه بأنّ أبا بكر أكرمُ الأمّة على الله[تعالى] وأفضلُها؛ ومن هنا قال فيه ﷺ :

«لا يَنْبَغِي لِقَوْمٍ فِيهِمْ أَبُو بَكْرٍ أَنْ يَؤُمَّهُمْ غَيْرُهُ» أخرجه الترمذي (٥).

- في «هـ»: أبو بكر.
- (٢) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب مناقب أبي بكر الصديق (٢) من طريق محبوب بن محرز القواريري عن داود بن يزيد الأزدي عن أبيه عن أبي هريرة (٢) من عرفوعا، وقال بعده: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه». محبوب بن محرز وداود بن يزيد الأزدي ضعيفان، ويزيد بن عبد الرحمن مقبول «التقريب»: ٢٥٣٦ ـ ١٨٢٧ ـ ٧٧٩٨. ولذلك ضعفه الألباني في «المشكاة»: ١٠١٧ .
- - ٤) في «هـ»: عليه الصلاة والسلام.
- (٥) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب في مناقب أبي بكر وعمر في كليهما : ٣٦٠٦، من طريق عيسى بن ميمون الأنصاري عن القاسم بن محمد عن عائشة في ، وقال : «هذا حديث حسن غريب»، وفي بعض النسخ \_ وهي الأصح \_ : «هذا حديث غريب» «تحفة الأشراف» : ١٧٥٤٨، و«تحفة الأحوذي» : (١٩/١٥٠)، والأكثر على تضعيف عيسى بن ميمون، بل قال ابن معين : ليس بشيء، =

- 2223 1023 1229 1223 -

ولمَّا ثقُلَ النّبيُّ يَنْ فِي مَرَضِهَ قَالَ: «مُرُوا أَبَا بَكْر فَلْيُصَلِّ بِالنّاسِ»، وَكَانَ غَائبًا فقدَّم القومُ عُمرَ، فلمَّا سَمِعَ صَوْتَ عُمَرَ تغيّرت حالتُه، وأُطْلَع رأسَه مِنَ الحُجْرَةِ مُغْضَبًا وَهُوَ يَقُولُ: «يَأْبَى الله ذلِكَ وَالمُسْلِمُونَ، يَأْبَى الله ذلِكَ وَالمُسْلِمُونَ<sup>(۱)</sup>، لِيُصَلِّ بِالنَّاسِ ابْنُ أَبِي قُحَافَةَ»، ثُمَّ بَعَثَ إِلَيْهِ فَجَاءَ وَصَلَّى بِالنَّاسِ مُدَّةَ مَرَضِهِ يَظْ

و لمَّا قال: «مُرُوا أَبَا بَكْرٍ فَلْيُصَلِّ بِالنَّاسِ»، رَاجَعَتْهُ عَائِشَةُ ثُمَّ حَفْصَةُ: «إِنَّ أَبَا بَكْرٍ إِذَا قَامَ مَقَامَكَ<sup>(٣)</sup> لَمْ يُسْمِعِ النَّاسَ مِنَ البُكَاءِ، فمُرْ عُمَرَ فَلْيُصَلِّ بِالنَّاسِ»، فَغَضِبَ

- وقال البخاري: منكر الحديث، وقال عمرو بن علي وأبو حاتم: متروك الحديث، وقال ابن حبان:
   «يروي عن الثقات أشياء كأنها موضوعات، فاستحق مُجَانبة حديثه، والاجتنابَ عن روايته، وتركَ
   الاحتجاج بما يروي لما غلب عليه من المناكير» «تهذيب التهذيب»: (٣/ ٣٠٥)؛ ولذلك قال الترمذي
   في «العلل الكبير» ٢٩١: «سألت محمدا ـ يعني البخاري ـ عن هذا الحديث، فقال: عيسى بن ميمون
   الأنصاري ضعيف الحديث»، وقد أورد الحديث ابن الجوزي في موضوعاته، وتعقبه السيوطي فحسّن
   الحديث وقال: «شاهده الأحاديث الصحيحة في تقديمه إماما للصلاة في مرض موته»، وقال ابن كثير
   في مسند الصديق: «إن لهذا الحديث شواهد تقتضي صحته» انظر هذا كلّه في «تحفة الأحوذي»:
   في مسند الصديق: «إن لهذا الحديث شواهد تقتضي صحته» انظر هذا كلّه في «تحفة الأحوذي»:
   مسند الصدية: «إن لهذا الحديث، لكن إسناده ضعيف جدا لا يتقوى، ولا يلزم من صحة
   معناه صحة نسبة لفظه إلى النبي ﷺ؛ ولذلك ضعفه الألباني في «السلسلة الضعيفة»: ٢٨٢٠ .
  - (۱) زاد في»هـ«: «يأبى الله ذلك والمسلمون»، ولم أقف على هذه الزيادة في شيء من الروايات.
- (٢) أخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في استخلاف أبي بكر هذا: ٢٦٦٤ ٤٦٦٤ قال : حدثنا عبد الملك بن الله بن محمد النفيلي ثنا محمد بن سلمة عن محمد بن إسحاق قال حدثني الزهري حدثني عبد الملك بن أبي بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام عن أبيه عن عبد الله بن زمعة قال : «لما استعز برسول الله بن وأنا عنده في نفر من المسلمين، دعاه بلال إلى الصلاة، فقال : «مروا من يصلي للناس»، فخرج عبد الله بن زمعة فإذا عمر في الناس، وكان أبو بكر غائبا، فقلت : يا عمر! قم فصل بالناس، فتقدم فكبر، فلما مع بن زمعة فإذا عمر في الناس، وكان أبو بكر غائبا، فقلت : يا عمر! قم فصل بالناس، فتقدم فكبر، فلما مع رزمعة فإذا عمر في الناس، وكان أبو بكر غائبا، فقلت : يا عمر! قم فصل بالناس، فتقدم فكبر، فلما مع رسول الله عن مول الله عن صوب الله عروف الله عمر وحلا مُجْهِرًا، قال : «فأين أبو بكر؟ يأبي الله ذلك والمسلمون، يأبي الله ذلك والمسلمون، وكان عمر رجلا مُجْهِرًا، قال : «فأين أبو بكر؟ يأبي الله ذلك والمسلمون، يأبي الله ذلك والمسلمون، وكان عمر رجلا مُجْهِرًا، قال : «فأين أبو بكر؟ يأبي الله ذلك والمسلمون، يأبي الله ذلك والمسلمون، فبعث إلى أبي بكر فجاء بعد أن صلّى عمر تلك الصلاة فصلّى بالناس»، فرج وقد أخرج يأبي الله ذلك والمسلمون، فبعث إلى أبي بكر فجاء بعد أن صلّى عمر تلك الصلاة فصلّى بالناس»، وقد أخرج وهذا إسناد حسن رجاله كلهم ثقات غير ابن إسحاق فصدوق يدلس، لكنه صرح بالتحديث؛ وقد أخرج الحديث من طريقه أيضا أحمد: ١٩٩٦، والحاكم : ١٩٧٣ وقال : «هذا حديث صحيح على شرط وهذا إسناد حسن رجاله كلهم ثقات غير ابن إسحاق فصدوق يدلس، لكنه صرح بالتحديث؛ وقد أخرج مع مسلم ولم يخرجاه»، وسكت عنه الذهبي، و «الضاء في المختارة» : ١٢٢

[رَسُولُ الله عَظِيمَ ]، وَقَالَ: «إِنَّكُنَّ لأَنْتُنَّ صَوَاحِبُ يُوسُفُ» أخرجه البخاري ومسلم (١).

و «وَجَدَ [رَسُولُ اللهﷺ ] خِفَّةً فِي مَرَضِهِ، فَخَرَجَ وَأَبُو بَكْرٍ يُصَلِّي بِالنَّاسِ، فَلَمّا رَآهُ أَبُو بَكْرٍ اسْتَأْخَرَ، فَأَوْمَأَ إِلَيْهِ أَنْ مَكَانَكَ»، إِكراماً له، فلم يستطع ذلك أبو بكر إجلالاً لمنصب الرسالة، فعاتبه النَّبيُّ ﷺ بعد ذلك. أخرجه البخاري ومسلم<sup>(٢)</sup> .

زاد الترمذي: وَقَالَ لَهُ: «أَلَسْتَ أَحَقَّ بِهَا، أَلَسْتَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ، أَلَسْتَ صَاحِبَ كَذا، أَلَسْتَ صَاحِبَ كَذا» <sup>(٣)</sup>.

- (۱) أخرجه البخاري عن عائشة، و أبي موسى، وعبد الله بن عمر في كتاب الأذان، باب أهل العلم والفضل أحق بالإمامة، و باب حد المريض أن يشهد الجماعة، و باب من أسمع الناس تكبير الإمام، والفضل أحق بالإمام، و باب حد المريض أن يشهد الجماعة، و باب من أسمع الناس تكبير الإمام، وباب: الرجل يأتم بالإمام، ويأتم الناس بالمأموم، وباب إذا بكى الإمام في الصلاة: ٩٧٦ ـ ٦٦٤ ٦٦٤ وباب: الرجل يأتم بالإمام، ويأتم الناس بالمأموم، وباب إذا بكى الإمام في الصلاة: ٩٧٩ ـ ٦٦٤ ١٦٤ وباب: الرجل يأتم بالإمام، ويأتم الناس بالمأموم، وباب إذا بكى الإمام في الصلاة: ٩٧٩ ـ ٢٦٤ ١٦٤ وباب: الرجل يأتم بالإمام، ويأتم الناس بالمأموم، وباب إذا بكى الإمام في الصلاة: ٩٧٩ ـ ٢٦٤ وباب: وباب: الرجل يأتم بالإمام، ويأتم الناس بالمأموم، وباب إذا بكى الإمام في الصلاة: ٩٧٦ ـ ٢٦٤ وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: الرجل يأتم بالإمام، ويأتم الناس بالمأموم، وباب إذا بكى الإمام في الصلاة: ٩٧٩ ـ ٢٦٤ وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: الرجل يأتم بالإمام، ويأتم الناس بالمأموم، وباب إذا بكى الإمام في الصلاة: ٩٧٦ ـ ٢٦٤ ١٦٤ وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وبناب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وباب: وبن: وباب: وباب: وبناب: وبن: وباب: وباب:
- (٢) أخرجه البخاري عن سهل بن سعد و عائشة شيء، في كتاب الأذان، باب حدّ المريض أن يشهد الجماعة: ٦٨٤ ٦٦٤ ٦٨٣ ٧١٣؛ وفي كتاب الجمعة، باب رفع الأيدي في الصلاة لأمر ينزل، و باب الإشارة في الصلاة: ١٢١٨ ١٢٣٤ وفي كتاب الصلح، باب رفع الأيدي في الصلاح بين الناس إذا تفاسدوا: ٢٦٩٠؛ وفي كتاب الإمام يأتي قوما فيصلح بينهم: ٧١٩٠. و الناس إذا تفاسدوا: ٢٦٩٠؛ وفي كتاب الإمام يأتي قوما فيصلح بينهم. ٢٩٩٠، و أخرجه مسلم عنهما في كتاب الصلاة: ٢١٤ ٢١٤ ٢١٤ وفي كتاب الجمعة، باب رفع الأيدي في الملاة لأمر الناس إذا تفاسدوا: ٢٦٩٠؛ وفي كتاب الجمعة، باب رفع الأيدي في المحاد بين المحادة و بين الإشارة في المحادة المحاد المحادي و وفي كتاب الجمعة، باب رفع الأيدي في المحاد و بين المحاد و بين الإشارة في المحادة المحاد و من كتاب المحاد و وفي كتاب المحاد و في كتاب المحاد و بين المحاد و من كتاب المحاد و في المحاد و في كتاب المحاد و في كام و في كتاب المحاد و في كتاد و في كاد و في كتاب المحاد و في كتاب المحاد و كام و في كتاب المحاد و في كاد و في كتاب المحاد و في كاد و في كاد و في كتاب المحاد و كاد و كاد و في كاد و في كاد و كاد و في كاد و كاد و في كاد و كاد و
- (٣) ليست هذه الجملة زيادة في هذا الحديث، وإنما أخرج الترمذي في كتاب المناقب، باب مناقب أبي بكر الصديق شي : ٣٦٦٧، قال : حدثنا أبو سعيد وعثمان حدثنا عقبة بن خالد حدثنا شعبة عن المجربري عن أبي نضرة عن أبي سعيد شي قال قال أبو بكر : «ألستُ أول من أسلم؟ ألستُ صاحب كذا؟»، ثم قال أبو عيسى : هذا حديث غريب، وروى بعضهم عن شعبة عن الجريري عن أبي نضرة قال أبو بكر : وهذا أصح، حدثنا بذلك محمد بن بشار حدثنا عبد الرحمن بن مهدي عن شعبة عن الجريري عن أبي نضرة قال قال أبو بكر : «ألستُ أول من أسلم؟ أستُ صاحب كذا؟»، ثم قال أبو بكر، وهذا أصح، حدثنا بذلك محمد بن بشار حدثنا عبد الرحمن بن مهدي عن شعبة عن قال قال أبو بكر، وهذا أصح، حدثنا بذلك محمد بن بشار حدثنا عبد الرحمن بن مهدي عن شعبة عن الجريري عن أبي نضرة قال قال في «العلل الكبير» : ٦٩٠، «الصحيح عن أبي نضرة قال : قال أبو بكر، وهذا أصح» ولا ين نضرة قال : قال أبو بكر، وهذا أصح» عن أبي نضرة قال : قال أبو بكر، وهذا أصح» حدثنا بذلك محمد بن بشار حدثنا عبد الرحمن بن مهدي عن شعبة عن الجريري عن أبي نضرة قال : قال أبو بكر، وهذا أصح» حدثنا بذلك محمد بن بشار حدثنا عبد الرحمن بن مهدي عن شعبة عن الجريري عن أبي سعيد، وهذا أصح»، وكذلك قال في «العلل الكبير» : ٦٩٠، «الصحيح عن أبي نضرة قال : قال أبو بكر، وقال ابن أبي حاتم في «العلل» : ٢٧٥ «قال أبي التاس يروون هذا الحديث عن أبي نضرة عن أبي بكر مرسلا لا يقولون نقبه عن أبي سعيد»، ومثل عنه الدارقطني كما في «العلل» : ٣٧ فقال يرويه الجريري عن أبي نضرة عن نضوة عن نضوة عن أبي سعيد. حدثنا بذلك أبو محمد بن صاعد ويزداد بن عبد الرحمن وغيرهما عن أبي سعيد الأشج عن نضرة، واختلف عنه : فرواه عقبة بن خالد ويعقوب الخضرمي عن شعبة عن الجريري عن أبي نضرة عن نضوة، وابي سعيد. حدثنا بذلك أبو محمد بن صاعد ويزداد بن عبد الرحمن وغيرهما عن أبي سعيد الأشج عن نضرة، وحدثنا بنا عبد الرحمن وغيرهما عن أبي سعيد الأشج عن نضرة، واختل غلبة بن خالد وحدثنا بذلك أبو محمد بن صاعد ويزداد بن عبد الرحمن وغيرهما عن أبي سعيد الأشج عن نضرة، وخاذ بنا عبد الرحمن وغيرهما يراي وغيرهما يرويو، عن أبي نفرة عن العبة مرحمن بن خراش قال حدثنا الحسين الجرجرائي غلم المرة، وخدنا بذلك أبو محمد بن صاعد ويزداد بن عبد الرحمن وغيرهما عن أبي معيد الأشج من نغية متصبه معن الخبة مر من عر أبم قال حدثا بي عربي غاله، وكد

فلو قدّم المسلمون غيرَه بعد موت النّبي عَظِيرَ يؤمُّهم، فهل وافقوا نبيَّهم أو خالفوه؟

وإذا ارتضاه الرسولُ لأمر دينهم، فما بقي من أمر الخلافة، أيحسن أن يكون خليفة غيره لا يحسن له أن يَتقدم بين يدي آحاد رعيته<sup>(۱)</sup> في أعظم شعائر اللّين من الصّلوات الخمس والجمعات<sup>(۲)</sup> والأعياد؟ فإن كانت الخلافة جباية الأموال، أو ما هو دون ذلك؛ فبئس بها ! وأي شيء استفاده الصّديق من عقد البيعة سوى أن ولاّه المسلمون جباية الزّكاة وصرفها في مصارفها؟ وهل كسب الصّديق بولايته كنوز الأموال؟ أو تنعَّم بالملابس الفاخرة ؟ أو اتخذ العبيد والخيول؟ أو شيّد القصور وزخرفها؟ وإذا لم يكن شيءٌ من ذلك، فأيّ شيء عمِلَه<sup>(۲)</sup> على الظّلم والعدوان، وخسران الآخرة والأولى، بزعم أعداء الله تعالى؟ ﴿وَمَن يُرِدِ اللَّهُ فَلَن تَمَالِكَ لَمُ مِنَ الآخرة والأولى، الذِينَ لَمَ يُرِدِ اللَّهُ أَن يُطَهِّر قُلُوبَهُمَ هُمَ في الدُينا خِزَى وَلَهُمَ في الآخرة والأولى، وقد دائات وعليه الخارة ؟ أو اتخذ العبيد والخيول؟ أو شيّد القصور وزخرفها؟ وإذا لم يكن شيءٌ من ذلك، فأيّ شيء عمِلَه<sup>(۲)</sup> على الظّلم والعدوان، وخسران الآخرة والأولى، بزعم أعداء الله تعالى؟ ﴿وَمَن يُرِدِ اللَّهُ فَلَن تَمَالِكَ لَمُ مِنَ اللَّخرة والأولى، الذِينَ لَمَ يُرِدِ اللَّهُ أَن يُطَهِّر قُلُوبَهُمَ هُمَ في الدُينا خِزَى فَلَنه مُنه ولا الله عنه منها الخاص منهم والعام، ولا يداخل فضلُه في حياة رسول الله تش مشهوداً بين الصحابة، يعلمه الخاصُ منهم والعام، ولا يداخلُ أحدًا منهم شكَّ ولا ريب في أنّه أقدم الخليقة منزلة عنده، وله منهم والعام، ولا يداخلُ أحدًا منهم شكَّ ولا ريب في أنّه أقدم الخليقة منزلة عنده، ولله منهم والعام، ولا يداخلُ أحدًا منهم شكَّ ولا ريب في أنه أودم الخليقة منزلة عنده، وله منهم والعام، ولا يداخلُ أحدًا منهم شكَّ ولا ريب في أنه أقدم الخليقة منزلة عنده، وله منهم والعام، ولا يداخلُ أحدًا منهم شكَّ ولا ريب في أنه أقدم الخليقة منزلة عنده، وله منهم منه النبي شي ذلك فقال:

إذَا تَذكَرْتَ شَجْوًا<sup>(٤)</sup> مِنْ أَخِي ثِقةٍ فَاذْكُرْ أَخَاكَ أَبَا بَكْرٍ بِمَا فَعَلاَ التالِي الثانِي المحمودُ سيرتُه وأوّلُ النَّاسِ طُرًّا صَدَّقَ الرُّسُلاَ وكانَ حِبُّ رَسُولِ الله قَدْ عَلِمُوا مِنَ البَريَّةِ لَمْ يَعْدِلْ بِهِ رَجُلاَ<sup>(٥)</sup>

- (١) يقصد أبا بكر ظلى
- (٢) كذا في «هـ»، وفي «م»: والجماعات.
  - (٣) في «هـ»: حمله.
- ٤) الشَّجْوُ: الهَمُّ والمُحُزْنُ، شَجَانِي تَذَكُّر إِلْفي؛ أَي: طَرَّبَنِي وهَيَّجَنِي «لسان العرب»: (١٤/ ٤٢٢)،
   مادة شجو.
- (٥) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف»: ٣٣٨٨٥ ـ ٣٣٥٨٤، ومن طريقه ابن عبد البر في «الاستيعاب» (٣/ ٩٦٤) قال ـ أي: ابن أبي شيبة ـ حدثنا شيخ لنا، قال: حدثنا مجالد عن عامر ـ هو الشعبي ـ قال: سألت ابن عباس، أو سئل ابن عباس: أي الناس كان أول إسلاما؟ فقال: أما سمعت قول حسان بن ثابت:

إِذَا تَـذَكُّرْتَ شَـجُواً مِـنْ أَخِـي ثِـقَـةٍ فَاذْكُرُ أَخَاكَ أَبَا بَكْرٍ بِمَا فَعَلَا

وعن ابن عمر في : «كُنَّا فِي زَمَنِ رَسُولِ الله ﷺ لَمْ نَعْدِلْ بأَبِي بَكْرٍ أَحَدًا ثُمَّ عُمَرَ ثُمَّ عُثمَانَ ثُمَّ نَترُكُ أَصْحَابَ رَسُولِ الله ﷺ لاَ نُفَاضِلُ بَيْنَهُمْ الحرجه البخاري والترمذي، وأبو داود<sup>(1)</sup>: «كُنَّا نَقولُ وَرَسُولُ الله ﷺ حَتَّى: أَفْضَلُ أُمَّةِ النَّبِيِّ ﷺ بَعْدَهُ أَبُو بَكْر ثُمَّ عُمَرُ

خَيْرُ البَرِيَّةِ أَنْقَاها وأَعْدَلَهَا بَعْدَ النَّبِيِّ وَأَوْفَاها بِمَا حَمَلَا وَالثَّاني التَّالي المَحْمُودُ مَشْهَدُهُ وأول النَّاس مَنْهُمْ صِدْقُ الرُّسُلَا هكذا رواه ابن أبي شيبة، وفي إسناد الحديث رجل مبهم، وهو شيخ ابن أبي شيبة، ومجالد بن سعيد ليس بالقوي كما في «التقريب» : ٢٥٢٠، وإنما أخرج له مسلم مقرونا بغيره. وقال ابن عبد البر بعد هذا الأثر : ويُروى أن رسول الله يَتَلِيُّ قال لحسان : هل قلت في أبى بكر شيئا؟ قال : نعم! وأنشده هذه الأبيات، وفيها بيت رابع وهو : والنَّاني اثَنْين في الخَارِ المنيف وقد طاف الحَدُوُ به إذْ صَعَدُوا الجَبَلا

والتابي النينِ في العارِ المبيفِ وقد " طاف العدو بـه إِد صعدوا الجبر ثم قال: وقد روى فيها بيت خامس:

وكان حبُّ رَسُولِ الله قَـدْ عَـلِـمُـوا تحيرَ السِريَّةِ لَـمْ يَـعْدِل به رَجُـلا \* وأخرجه عبد الله بن أحمد في فضائل الصحابة : ١١٩، و الطبراني في «معجمه الكبير» : ١٢٥٦٢، و ابن أبي عاصم في الزهد : (١١٢/١)، والخطيب في «تاريخ بغداد» : (٥١/١٥)، كلهم من طريق الهيثم بن عدي عن مجالد به، والهيثم بن عدي كذبه البخاري، ويحيى بن معين، وأبو داود، وقال النسائي وغيره «متروك» «الميزان» : ٩٣١١، ولذلك أورد الخطيب بعد الحديث عن ابن معين عن معين حكمه بطلان الحديث.

\* وقد تابع الهيئم الخليلُ بن زكريا عند الحاكم: ٤٤١٤، ولكنه متروك أيضا كما في «التقريب»: ١٧٦٢.
\* وروي أيضا من طريق أبي زهير عبد الرحمن بن مغراء عن مجالد به، أخرجه عبد الله بن أحمد في فضائل الصحابة: ١٠٣، والطبري في «تاريخه»: (١/ ٥٣٩)، ولكن قال أبو حاتم في العلل: ٢٦٥٧: «هذا حديث منكر وأرى أبا زهير أخذه عن الهيئم بن عدى».

\*\* وأخرجه البيهقي في «السنن»: ١٢٨٧٥، من طريق مالك بن مغول، عن رجل قال سئل ابن عباس.

وبالجملة، فإن هذه الطرق لا تقوم الحجة بشيء منها. والله تعالى أعلم.

(١) أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب مناقب عثمان بن عفان أبي عمرو القرشي: ٣٦٩٧؛ وأبو داود في كتاب السنة، باب في التفضيل: ٤٦٢٧ ـ ٤٦٢٨؛ و الترمذي في كتاب المناقب، باب: في مناقب عثمان: ٣٧٠٧؛ وأحمد: ٤٧٩٧؛ واللفظ الأخير لأبي داود. ولمَّا قالت الأنصارُ: مِنَّا أَمِيرٌ وَمِنْكُمْ أَميرٌ، قَالَ لَهُمْ عُمَرُ: «أَيُّكُمْ تَطِيبُ نَفْسُهُ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَبَا بَكْرٍ فِي الصَّلاَةِ ؟ فَقَالُوا بِأَجْمَعِهِمْ: نَعُوذُ بِالله مِنْ ذَلِكَ» أخرجه النسائي<sup>(١)</sup>؛ فعند<sup>(٢)</sup> ذلك بادروا إلى بيعته وقالوا: «رَضِيَهُ رَسُولُ الله ﷺ لِلِينِنَا<sup>(٣)</sup>، أَفَلاَ نَرْضَاهُ لِدُنْيَانَا ؟!»<sup>(٤)</sup>. ومن ذلك:

عن علي ﷺ أنه قال يوم الجمل. «إنَّ رسولَ الله ﷺ لم يعهدُ إِلَيْنَا عهدًا نأخذ به في إمارة، ولكنَّه شيءٌ رأيناه من أنفسِنا فاستخلَفْنا أبا بكر، ورحمة الله على أبي بكر، فأقام واستقام؛ ثم استُخْلِفَ عُمر، ورحمة الله على عمر، فأقام واستقام؛ حتَّى ضربَ الدِّين بجِرَانِه<sup>(o)</sup>» أخرجه أحمد<sup>(r)</sup>.

- (۱) أخرجه النسائي في كتاب الإمامة، باب: ذكر الإمامة و الجماعة، إمامة أهل العلم و الفضل: ٧٧٧ وأحمد: ١٣٢ ـ ٣٧٦٢ ـ ٣٨٤٢، من طريق زائدة عن عاصم عن زر عن عبد الله بن مسعود ٢٠٠٠ وأحمد: ١٣٣ ـ ٣٢٢٢، من طريق زائدة عن عاصم عن زر عن عبد الله بن مسعود ٢٠٠٠ ورجاله ثقات، غير عاصم بن أبي النجود فصدوق له أوهام «التقريب»: ٢٠٧١، ولذلك حسنه الضياء المقدسي، المختارة: ٢٢٩ ـ ٢٠٣٠، والحافظ ابن حجر (الفتح ٢٢/ ١٥٢)، والألباني في «صحيح المقدسي، النسائي»: ٢٤٩ وصححه علي بن المديني، «البداية والنهاية» (الفتح ٢٠٢٢)، والحاكم في «المقدسي، المختارة: ٢٢٩ ـ ٢٠٣٠، والحافظ ابن حجر (الفتح ٢٢/ ١٥٣)، والألباني في «صحيح سنن النسائي»: ٢٤٩؟ وصححه علي بن المديني، «البداية والنهاية»: (٥/ ٢٤٢)، والحاكم في «المستدرك»: ٢٢٣؟، وسكت عنه الذهبي.
  - (٢) في «هـ»: فعنده ذلك.
  - (۳) في «هـ»: رسول الله على المتحاه لديننا.
- (٤) أخرج ابن سعد في «الطبقات»: (٣/ ١٨٣)، و الخلال في «السنة»: ٣٣٣ من طريق أبي بكر الهذلي عن الحسن قال قال علي ﷺ: «لما قبض النبي ﷺ نظرنا في أمرنا فوجدنا النبي ﷺ قد قدم أبا بكر في الصلاة، فرضينا لدنيانا من رضي رسول الله ﷺ لديننا، فقدمنا أبا بكر»، قال الخلال: إسناد هذا الحديث لا يصح لأن فيه أبو بكر الهذلي متروك الحديث، وكذلك قال الحافظ ابن حجر: «أُحْباري متروك الحديث» وكذلك قال الحافظ ابن حجر: «أُحْباري متروك الحديث متروك الحديث» معروك الحديث معروك الحديث النبي المعن متروك الحديث المن من معروك الحديث متروك الحديث متروك الحديث متروك الحديث متروك الحديث متروك الحديث معروك العديث معروك العديث معروك الحديث معروك العديث معروك الحديث معروك الحديث معروك الحديث معروك الحديث معروك العديث معروك الغربي معروك العديث العديث العديث معروك العديث العديث معروك العديث معروك العديث معروك العديث معروك العديث العديث العديث العديث العديث معروك العديث العدي العديث العديث العدي العديث العديث العديث العديث العديث ال

\* وأخرج ابن عبد البر في «التمهيد»: (١٢٩/٢٢) من طريق حماد بن سلمة عن حميد وثابت عن الحسن عن قيس بن عباد قال: قال لي علي بن أبي طالب: «إن نبيكم على الرحمة، لم يُقتل قتلا ولم يمت فجأة، مرض ليالي وأياما يأتيه بلال فيؤذنه بالصلاة وهو يرى مكاني، فيقول: (ائت أبا بكر فليصل بالناس)، فلما قبض رسول الله على نظرت في أمري، فإذا الصلاة عظم الإسلام وقوام الدين، فرضينا لدنيانا من رضيه رسول الله على لديننا، فبايعنا أبا بكر»، وفيه عنعنة الحسن وهو مدلس (تعريف أهل التقديس: ٤٠)؛ وقد ذكر الحديث المحب الطبري في «الرياض النضرة»: ٦٥٢ ـ ٣٢٥ ـ ٢٥٠

- (٥) الجرَان (بكسر الجيم) : باطن العُنُق، وقيل : مُقدَّم العنق من مذبح البعير إلى منحره، فإذا برَك البعيرُ ومدّ عنُقه على الأَرض قيل : أَلقى جرانَه بالأَرض، «اللسان» : (١٣/ ٨٦) مادة جرن. وهو هنا كِناية عن تمَكُّنِ الدِّين.
- (٦) في «مسنده»: ٩٢١، وفي فضائل الصحابة: ٤٧٧ قال: حدثنا عبد الرزاق أنبأنا سفيان عن الأسود=

وفي رواية: «ثم حطّمتنا فتنة يعفوا الله فيها عَمَّنْ يَشَاء»<sup>(1)</sup>

وعن محمد بن الحنفية ابن علي<sup>(٢)</sup> رضي الله تعالى عنهما قال: «قلت لأبي: أيّ

بن قيس عن رجل عن علي ﷺ أنه قال يوم الجمل: «إن رسول الله ﷺ لم يعهد إلينا عهدا ينفذ به في أمارة، ولكنه شيء رأيناه من قِبَل أنفسنا، ثم أستخلف أبو بكر، رحمة الله على أبي بكر، فأقام واستقام؛ ثم استخلف حمر، رحمة الله على أبي بكر، فأقام واستقام بثم استخلف حمر، رحمة الله على أبي بكر، فأقام واستقام بثم استخلف عمر، رحمة الله على عمر، قال واستقام على ضرب الدين بجرانه»، قال الهيثمي في «المجمع»: (٥/ ١٧٥): «وفيه رجل لم يسم، وبقية رجاله رجال الصحيح»، وقد اختلف فيه على من قبه على أبي بكر، وأقام واستقام بثم استخلف عمر، رحمة الله على عمر، فأقام واستقام حتى ضرب الدين بجرانه»، قال واستقام بثم استخلف عمر، رحمة الله على عمر، وأقام واستقام حتى ضرب الدين رجوانه»، قال الهيثمي في «المجمع»: (٥/ ١٧٥): «وفيه رجل لم يسم، وبقية رجاله رجال الصحيح»، وقد اختلف فيه على سفيان كما في علل ابن أبي حاتم: ٢٦٣٨، و«علل الدارقطني»: ٢٤٢، وقال: «الثوري رحمه الله كان يضطرب فيه، ولم يثبت إساده».

\* وأخرجه في «المسند» من طريق أخرى: ١٠٥٥ ـ ١٠٥٩ عن عبد خير قال قام علي ﷺ على المنبر فذكر رسول ﷺ فقال: «قبض رسول الله ﷺ واستخلف أبو بكر ﷺ، فعمل بعمله وسار بسيرته حتى قبضه الله عز وجل على ذلك؛ ثم استخلف عمر ﷺ على ذلك فعمل بعملهما وسار بسيرتهما حتى قبضه الله على ذلك»، وقد جود إسناده الشيخ الألباني، «السنة» لابن أبي عاصم: (٢/ ٥٥٢).

(١) وردت هذه الزيادة من طرق في حديث سفيان المتقدم، بلفظ: «ثم إن أقواما طلبوا الدنيا يعفو عمن يشاء ويعذب من يشاء» أخرجها نعيم بن حماد في الفتنة بنفس إسناد الإمام أحمد الأول: (١/٨٦)، والبيهقي في «الطبقي في «الضعفاء»: (١/ ١٩٩ ـ ١٩٦) في ترجمة ثعلبة بت والبيهقي في «الاعتقاد»: (١/ ٣٥٨)، والعقيلي في «الضعفاء»: (١/ ١٩٩ ـ ١٩٦) في ترجمة ثعلبة بت يزيد الحماني. بلفظ: «ثم إن أقواما طلبوا الدنيا يعفو الله عمن يشاء ويعذب من يشاء». وقال الإمام أحمد الأول: (١/ ٨٦)، والبيهقي في «الضعفاء»: (١/ ١٩٥ ـ ١٩٦) في ترجمة ثعلبة بت والبيهقي في «الاعتقاد»: (١/ ٣٥٨)، والعقيلي في «الضعفاء»: (١/ ١٩٥ ـ ١٩٦) في ترجمة ثعلبة بت يزيد الحماني. بلفظ: «ثم إن أقواما طلبوا الدنيا يعفو الله عمن يشاء ويعذب من يشاء». وقال الإمام أحمد في «مسنده»: ١٩٢٠ حدثنا عبد الرحمن عن سفيان عن أبي هاشم القاسم بن كثير عن قيس أحمد في «مسنده»: ١٩٢٠ حدثنا عبد الرحمن عن سفيان عن أبي هاشم القاسم بن كثير عن قيس أحمد في «مسنده»: ١٩٢٠ حدثنا عبد الرحمن والله على وصلى أبو بكر، وثلث عمر، ثم خبطتنا ـ أو أصابتنا ـ أصابتنا ـ أو أما ما الإمام الخارفي وأبو هاشم قال العام من كثير عن قيس أحمد في «مسنده»: ١٩٢٠ حدثنا عبد الرحمن والله عن أبي هاشم القاسم بن كثير عن قيس أحمد في «مسنده»: ١٩٢٠ حدثنا عبد الرحمن والله عمل أبو بكر، وثلث عمر، ثم خبطتنا ـ أو أصابتنا ـ فتنة فما شاء الله عنول: سبق رسول الله عليه، وصلى أبو بكر، وثلث عمر، ثم خبطتنا ـ أو أصابتنا ـ فتنة فما شاء الله عز وجل «قيس الخارفي وأبو هاشم قال الحافظ ابن حجر في كل منهما:

\* وقد توبعا بما أخرجه عبد الله بن أحمد في «السنة» ١٣٢٨ عن أبيه عن أبي نعيم عن شريك عن الأسود بن قيس عن عمرو بن سفيان قال: خطب رجل يوما بالبصرة حين ظهر علي، فقال علي: هذا الخطيب الشحشح، سبق رسول الله ﷺ، وصلى أبو بكر، وثلث عمر، ثم خبطتنا بعدهم فتنة يصنع الله عز وجل فيها ما شاء» وفي إسناده شريك بن عبد الله النخعي، وعمرو بن سفيان الثقفي، قال الحافظ ابن حجر في الأول «صدوق يخطئ كثيرا، تغير حفظه منذ ولي القضاء بالكوفة»، وقال في الثاني: «مقبول» «التقريب»: ٢٨٠٢، ٧٣٣م، وقد صحح له الحاكم حديثا، علقه البخاري بالجزم، وذكره ابن

\*\* ويشهد لهذه الجملة أيضا ما أخرجه عبد الله بن أحمد في زوائده على «المسند»: ١٠٣٢ قال: «حدثني وهب ابن بقية الواسطي، أخبرنا خالد بن عبد الله عن حصين عن المسيب بن عبد خير عن أبيه قال: «قام علي فقال: «خير هذه الأمة بعد نبيها علي أبو بكر وعمر، وإنا قد أحدثنا بعد أحداثا يقضي الله فيها ما شاء» وهذا إسناد صحيح رجاله كلهم ثقات، «التقريب»: ١٥٩٩-١٦٥٧ ـ ١٢٧٢ ـ ١٣٧٢ ـ ١٣٧٨ ـ ١٣٧٨.

(۲) تقدمت ترجمته ص ۹٦.

الناسِ أفضلُ بعدَ رسولِ الله ﷺ <sup>(۱)</sup> ؟، وفي رواية: «سألتُ أبي عن خيرِ النّاس بعدَ رسولِ الله ﷺ، فقال: أبو بكر؛ قلت<sup>(۲)</sup>: ثم من؟ قال: ثم عمر، قال: «وخشِيت أن يقول ثم عثمان، فقلت: ثم أنت؟ فقال: ما أنا إلا رجلٌ مسلم». أخرجه البخاري، وأحمد، وأبو حاتم<sup>(۳)</sup>.

وعن كثير ابن عبد الله<sup>(٤)</sup> [ كَلَنه ] قال : قال رجل لعلي رضي الله تعالى عنه : «يا خير الناس! فقال له [ علي ] : أرأيت رسول الله ﷺ ؟ قال : لا ؛ [ قال : ]، فهل رأيت أبا بكر ؟ قال : قال : لا ، قال : فهل رأيت عمر ؟ قال : لا ، قال : أما إنك لو قلت رأيت رسول الله ﷺ لضربتُ عُنُقَكَ ، ولو قلت رأيتَ أبَا بكر أو عُمَرَ لَجَلَدْتُكَ» أخرجه الإمام أحمد <sup>(٥)</sup>.

وعن علي كرّم الله وجهه قال: كنت مع رسول الله على إذ طلع أبو بكر وعمر رضي الله تعالى عنهما؛ فقال رسول الله على [ لأصحابه]: «هَذان سَيِّدًا كُهُولِ أَهْلِ الجَنّةِ مِنَ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ، إِلاَّ النَّبِيِّينَ وَالمُرْسَلِينَ، يَا عَلِيُّ لاَ تُخْبُرُهُمَا !». أخرجه الإمام أحمد، والترمذي، وأبو حاتم<sup>(٢)</sup>، وزاد: «سَيِّدًا كُهُولِ أَهْلِ الجَنَّةِ وَشَبَابِهَا».

- (1) في «م»: أي أفضل الناس.
  - (۲) فى «هـ»: فقلت.
- (٣) أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب قول النبي علم لو كنت متخذا خليلا: ٣٦٧١؛ و أبو داود في كتاب السنة، باب في التفضيل: ٤٦٢٩؛ و أحمد في فضائل الصحابة ٤٣٠ ـ ٤٤٥ ـ ٥٥٤، ولست أدري أين رواه أبو حاتم، وقد عزاه إليه المؤلف تبعا للمحب الطبري في «الرياض النضرة»: ١٧٨.
- (٤) إنما نقل هذا عن كثير بن فائد البصري: روى عن ثابت البناني وسعيد بن عبيد الهنائي، وروى عنه ابنه
   الحسن ابن كثير بن فائد وأبو عاصم النبيل، و ذكره بن حبان في كتاب الثقات التهذيب: (٣/ ٤٦٤).
- (٥) إنما ذكره المحب الطبري في «الرياض النضرة» عن الحسن بن كثير عن أبيه: (١٨٢)، وقال خرجه
   الجوهري، وذكره أيضا عن جعفر بن محمد عن أبيه: ١٨٣، وقال: خرجه ابن السمان في الموافقة.
- (٦) أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في «زوائده على المسند»: ٢٠٢ قال: حدثني وهب بن بقية الواسطي حدثنا عمر بن يونس يعني اليمامي عن عبد الله بن عمر اليمامي عن الحسن بن زيد بن حسن حدثني أبي عن أبيه عن علي ١٤ من يعني اليمامي عن عبد الله بن عمر اليمامي عن الحسن بن زيد بن حسن حدثني أبي عن أبيه عن أبيه عن علي ١٤ من يعني اليمامي عن عبد الله بن عمر اليمامي عن الحسن بن زيد بن حسن حدثني أبي عن أبيه عن أبيه عن على ١٤ من يعني اليمامي عن عبد الله بن عمر اليمامي عن الحسن بن زيد بن حسن حدثني أبي عن أبيه عن علي ١٤ من يعني اليمامي عن عبد الله بن عمر اليمامي عن الحسن بن زيد بن حسن حدثني أبي عن أبيه عن علي ١٤ من يعني اليمامي عن عبد الله بن عمر اليمامي عن الحسن بن زيد بن حسن حدثني أبي عن أبيه عن علي وله علي قطبي اليمامي عن علي قوله: (١٥ من يعني أبي عن أبيه عن علي قطبي اليمامي عن علي عن المامي عن عبد الله بن عمر اليمامي عن علي عن المامي عن عبد الله بن عمر اليمامي عن علي علي إلا تخبرهما). هذا إسناد رجاله عن أبيه عن علي علي الحسن بن زيد فصدوق يهم «التقريب»: ١٩٥٩ من من من المامي من التهذيب»: (٢٥ من غير قوله علي ألمامي عن علي ألمامي عن المامي عن المامي عن عبد الله الله المامي عن أبيه عن علي وقد حسن بن زيد فصدوق يهم «التقريب»: ١٩٥٩ من من من المامي من ألميذيب»: (٢٥ من عبد قلب وقد حسنه الألباني في «الصحيحة»: (٢٠ ٨٢٤).

وفي رواية: قال عليّ: «مَا حَدَّثتُ به حتَّى ماتا»().

ج وأخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب في مناقب أبي بكر وعمر في كليهما: ٢٣٦٤؛ من طريق الوليد بن محمد الموقري عن الزهري عن علي بن الحسين عن علي بن أبي طالب فيه، الموقري متروك «التقريب»: ٣٠٥٣؛ ولذلك قال بعده: «هذا حديث غريب من هذا الوجه، والوليد بن محمد الموقري يضعف في الحديث، ولم يسمع علي بن الحسين من علي بن أبي طالب».
 هذا حديث غريب من هذا الوجه، والوليد بن محمد الموقري يضعف في الحديث، ولم يسمع علي بن الحسين من علي بن أبي طالب فيه، الموقري متروك «التقريب»: ٣٠٩٤؛ ولذلك قال بعده: «هذا حديث غريب من هذا الوجه، والوليد بن محمد الموقري يضعف في الحديث، ولم يسمع علي بن الحسين من علي بن أبي طالب».
 هذا موقري يضعف في الحديث، ولم يسمع علي بن الحسين من علي بن أبي طالب».
 هذا حرجه أيضا من طريق الشعبي عن الحارث عن علي في في الكتاب والباب السابقين: ٢٦٦٦، وقال عقبه: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه»؛ ومن نفس الطريق أخرجه ابن ماجه في المقدمة، باب في فضائل أصحاب رسول الله بي : ٥٩٠ الحارث بن عبد الله الأعور ضعيف التقريب: ١٩٩٤، وقال عقبه: (٢٦٨٦) وغيره.
 هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه»؛ ومن نفس الطريق أخرجه ابن ماجه في المقدمة، باب في فضائل أصحاب رسول الله بي : ٥٩٠ الحارث بن عبد الله الأعور ضعيف التقريب: ١٩٩٤، وقد تبين الحسين من علي المقدمة، باب في فضائل أصحاب رسول الله بي : ١٩٠ الحارث بن عبد الله الأعور ضعيف التقريب: ١٩٩٦، وقد تابعه زر بن حبيش عن علي أخرجه ابن عدي: (٢٢٨٧) وغيره. وقد حسنه الألباني «الصحيحة»: (٢٩٢٨).

\*\* وله شاهد عن أنس: أخرجه الترمذي في الكتاب والباب نفسيهما: ٣٦٦٥، من طريق محمد بن كثير المصيصي عن الأوزاعي عن قتادة عن أنس في الكتاب والباب نفسيهما: ٣٦٦٥، من طريق محمد بن كثير المصيصي عن الأوزاعي عن قتادة عن أنس في الاب ، ثم قال: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه» والمصيصي صدوق كثير الغلط، «التقريب»: ٢٦٩١، وقال علي بن المديني وقد سئل عن هذا الحديث: «كنت أشتهي أن أرى هذا الشيخ ـ يعني المصيصي ـ فالآن لا أحب أن أراه»، قال أبو حاتم: مدوق كثير الغلط، «التقريب»: ٢٩٩١، وقال علي بن المديني وقد سئل عن هذا الحديث: «كنت أشتهي أن أرى هذا الشيخ ـ يعني المصيصي ـ فالآن لا أحب أن أراه»، قال أبو حاتم: صدق؛ فإن قتادة عن أنس لا يجيء هذا المتن»، علل ابن أبي حاتم: ٢٦٨١، وفيه عنعنة قتادة وهو ممدون؛ فإن قتادة عن أنس لا يجيء هذا المتن»، علل ابن أبي حاتم: ٢٦٨١، وفيه عنعنة قتادة وهو ممدون؛ فإن قتادة عن ألم التقديس»: ٢٩٠ وقال الذهبي : «هذا حديث حسن اللفظ، لولا لين في محمد بن كثير المصيصي لصحح»، «سير أعلام النبلاء»: (٧/ ١٣٣).

\*\* و له شاهد عن أبي جحيفة : أخرجه ابن ماجه في الكتاب والباب السابقين : ١٠٠ ؛ من طريق عبد القدوس بن بكر بن خنيس عن مالك بن مغول عن عون بن أبي جحيفة عن أبيه. عبد القدوس قال أبو حاتم : لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات، وذكر عن أحمد وابن معين وأبي خيثمة أنهم ضربوا على حديثه، «التهذيب» : (٢/ ٢٠٠)؛ لكن تابعه خنيس بن بكر بن خنيس عند ابن حبان، الإحسان : ٦٩٠٤، وقد ذكره في «الثقات» : (٨/ ٢٣٣)، لكن ضعفه صالح بن محمد الملقب بجزرة (تاريخ بغداد ٨/ ٣٤١).وقال الألباني : «هذا إسناد حسن» «الصحيحة» : (٢/ ٤٧١).

\*\* وللحديث شاهد عن جابر في أخرجه الطبراني في «الأوسط»: (٨/ ٣٤٠)، قال الهيثمي: «رواه الطبراني في الأوسط عن شيخه المقدام بن داود، وقد قال ابن دقيق العيد إنه وثق، وضعفه النسائي وغيره، وبقية رجاله رجال الصحيح»، «مجمع الزوائد»: (٩/ ٥٣٠).
\*\* وله شاهد عن أبي سعيد في خطًا أبو حاتم إسناده العلل: ٢٦٥٨ .

- وقد صحح الحديث الألباني في «الصحيحة» : ٨٢٤، فقال : «وجملة القول : إن الحديث بمجموع طرقه صحيح بلا ريب».
- (۱) أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد: (۱۰/ ۱۹۲)، وفي إسناده الحارث الأعور، وهو ضعيف،
   «التقريب»: ۱۰۳٦؛ و المزي في «تهذيب الكمال»: (۲۱/ ۱۰۷) في ترجمة علي بن يزيد بن سليم
   الصدائي، قال: روى له النسائي في مسند علي حديثا واحدا قد وقع لنا بعلو عنه، فذكره، وفي إسناده =

وعن ابن عباس في قال: «إنّي لوَاقف في قَوْمٍ يَدْعُون لعمر بن الخطاب في ويَتَرَحَّمُون عليه، وقد وُضع على سريره؛ إذ رجلٌ من خلفي قد وضع مرفقَه على مَنْكبي، فالتفَتُّ فإذا هو علي في ، [و] ترَحَّم على عُمر، ثم قال: رحمكَ الله إنْ كُنْتُ لأَرْجُوا أن يجعلك الله مع صاحبَيْك؛ لأنِّي كثيرًا ما كنت أسمعُ رسولَ الله يَنْ يقولُ: «كُنْتُ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، فَعَلْتُ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، انْطَلَقْتُ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ»، وما خلفي الما إنْ

وممَّا أورده المحب الطبري:

عن علي رضي الله عنه الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه علي الله عنه علي عنه علي عنه علي عنه عنه علي عنه م هاتين وإلا صُمَّتًا، وهو يقول:

«مَا وُلِدَ فِي الإِسْلاَم مُوْلُودٌ أَزْكَى وَلاَ أَطْهَرَ مِنْ أَبِي بَكْرٍ ثُمَّ عُمَرَ»<sup>(٢)</sup>.

وعنه في قوله تعالى : ﴿أَمَّ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَآ ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِۦ﴾ [النساء: ٥٤]، قال: «هم رسول الله[ ﷺ ] وأبو بكر وعمر»<sup>(٣)</sup>.

وعن الحسن بن علي في قال: «نظر النَّبيُ تَن إلى أبي بكر فقال: «وَالله إِنِّي لأُحِبُّكُمَا، وَمَنْ أَحْبَبْتُهُ أَحَبَّهُ الله، وَالله تَعَالَى أَشَدُّ حُبًّا لَكُمَا مِنِّي، وَإِنَّ المَلاَئِكَة لَتُحِبُّكُمَا بحُبِّ الله لَكُمَا، فَأَحَبَّ الله مَنْ أَحَبَّكُمَا، وَأَبْغَضَ [الله]مَنْ أَبْغَضَكُمَا، وَوَصَلَ مَنْ وَصَلَكُمَا، وَقَطَعَ مَنْ قَطَعَكُمَا، وَأَسْعَدَ مَنْ أَسْعَدَكُمَا، فِي حَيَاتِكُمَا وَبَعْدَ مَمَاتِكُمَا»<sup>(3)</sup>،

- = حفص بن سليمان الأسدي القارئ، صاحب عاصم، وهو متروك الحديث مع إمامته في القراءة التقريب: ١٤١٤. وقد ذكر الحديث، وزياداته المحب الطبري في «الرياض النضرة»: ١٨٦، و عنه نقل المؤلف.
- (۱) أخرجه البخاري عن ابن عباس في تناب المناقب، باب قول النبي عن ابن عباس في تخذا خليلا :
   ۳٦٧٧ و مسلم في كتاب فضائل الصحابة : ٢٣٨٩ .
- (٢) ذكره المحب الطبري في «الرياض النضرة»: ١٧٢، ثم قال: خرجه أبو القاسم بن حبابة؛ ولم أقف عليه مسندا، وابن حبابة هو أبو القاسم عبيد الله بن محمد بن إسحاق بن سليمان بن حبابة البزار، وقد ذكر المؤلف أنه اعتمد على أجزاء له، المقدمة: (١٤٩/١)، وهو مترجم في «السير»: (١٦/ ٥٤٨).
  - (٣) ذكره المحب الطبري في «الرياض النضرة»: ٢٣٩، وقال: خرجه ابن غالب.
- (٤) إلى هنا ذكره المحب الطبري في «الرياض النضرة»: ٢٤٥ . وقال أحمد فضائل الصحابة: ٦٨٨،
   حدثنا الحسن بن علي البصري حدثنا محمد بن تميم النهشلي حدثنا خازم بن جبلة عن أبي العبدي عن =

فقال عليّ : لقد ازددتُ لهما حبًّا يا رسول الله، فقال رسول الله ﷺ : «أَجَلْ! أَحِبَّهُمَا؛ فَإِنَّ حُبَّهُمَا إِيمَانٌ، و بُغْضَهُمَا نِفَاقٌ»<sup>(1)</sup>.

وفي رواية: «يَا عَلِيُّ! أَلاَ أَدُلُّكَ<sup>(٢)</sup> عَلَى عَمَلِ إِذا عَمِلْتَهُ كُنْتَ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ، وَإِنَّك<sup>(٣)</sup> مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ، إِنَّهُ سَيَكُونُ بَعْدِي أَقْوَامٌ يُقَالُ لَهُم: الرَّافِضَةُ يَرْفُضُونَ الإِسْلاَمَ، وَيَزْعُمُونَ مَوَدَّةَ أَهْلِ بَيْتِي، يَسْتَبُّونَ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ؛ فَإِذا أَدْرَكْتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ، فَإِنَّهُمْ مُشْرِكُونَ»<sup>(٤)</sup>.

وعن فاطمة بنت رسول الله ﷺ رضي الله[ تعالى] عنها قالت: نظر رسول الله ﷺ إلى عَليِّ فقال: «هَذا فِي الجَنَّةِ، وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ قَوْماً يُسَمَّوْنَ الرَّافِضَةَ، يَرْفُضُونَ الإِسْلاَمَ؛ مَنْ لَقِيَهُمْ فَلْيَقْتُلْهُمْ، فَإِنَّهُمْ مُشْرِكُونَ»<sup>(0)</sup>.

- أبيه عن جده عن أبي سعيد الخدري عن النبي في أنّه قال لأبي بكر وعمر : «يا أبا بكر ويا عمر! والله إني لأحبّكما ، ووالله إن الله ليحبكما لحبّي إيّاكما ، ووالله إنّ الملائكة لتحبّكما لحبّ الله إياكما ، أحبّ الله من أحبّكما ، ووالله إن الله من وصلكما ، وقطع الله من قطعكما ، وأبغض الله من أبغضكما». الحسن الله من أحبّكما ، ووصل الله من وصلكما ، وقطع الله من قطعكما ، وأبغض الله من أبغضكما». الحسن بن علي البصري هو أبو سعيد العدوي الملقب بالذئب متهم بالكذب ، ومحمد بن تميم مجهول ، وخازم بن جلية لا يكتب حديثه ، وأبو العبدي هو عمارة بن جوين شيعي متروك ومنهم من كذبه ، وخازم بن جبلة لا يكتب حديثه ، وأبو العبدي هو عمارة بن جوين شيعي متروك ومنهم من كذبه ، وخازم بن الميزان» : ٩٨٩ ـ ١٥٣٢ ـ ١٥٣٤ ، «التقريب» : ١٥٧٤ .
  - (۱) لم أقف عليه.
  - (٢) في «هـ»: ألا أدلك يا على.
  - (٣) كذا في «ه\_»، وفي «م»: «وأنت».

وأخرجه الإمام أحمد<sup>(1)</sup> أيضاً.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وفي رواية: «إِنَّ مِمَّنْ يَزْعُمُ أَنَّهُ يُحِبُّكَ أَقْوَاماً يَقْرَؤُونَ القُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، يُقَالُ لَهُمُ الرَّافِضَةَ؛ فَإِنْ أَنْتَ أَدْرَكْتَهُمْ فَجَاهِدْهُمْ، فَإِنَّهُمْ مُشْرِكُونَ» (كررها ثلاثا)، قال: يا رسول الله! وما علامتهم؟ قال: «لاَ يَشْهَدُونَ جُمُعَةً وَلاَ جَمَاعَةً - أَيْ: لأَهْلِ السُّنَةِ -، وَيَطْعَنُونَ فِي السَّلَفِ الأَوَّلِ»<sup>(٢)</sup>.

وعن ابن عباس رضيها، وقد سئل عن الخلفاء الأربعة، فقال:

«أما أبو بكر، فكان رحمه الله تعالى للقرآن تالياً، وللشرّ قالياً، وعن الفحشاء لاهياً، وبالله عارفاً، ومن الله خائفاً، فاقَ الصَّحابة ورعاً و زهادةً، وبرّاً وأمانةً؛ فعقَّب الله من يبغضه اللَّعنة إلى يوم القيامة!

وأمّا عمرُ، فرحم الله أبا حفص! فكان والله كهف الإسلام، و مأوى الأيتام، ولِلْحَقِّ حِصْناً حصيناً، وللإيمان وأهلِه عوناً معيناً، قايماً بأمر الله، صابراً محتسباً لله،

- رافضيا يشتم الصحابة وروى في فضائل أهل البيت عجائب، «تهذيب التهذيب»: (١/ ٢٥٧)؛ وقد ذكره المحب الطبري في «الرياض النضرة»: ٢٥٩ وقال: «خرجه أحمد في المناقب [ أي : مناقب علي بن أبي طالب ﷺ]، والمخلص الذهبي، والبغوي في معجمه»؛ المخلص هو أبو طاهر محمد بن عبد الرحمن بن العباس الذهبي توفي سنة ٣٣٩هـ، وقد ترجمه الذهبي في «السير»: (٤٧٨/١٦).
- (١) أخرجه في «المسند»: ٨٠٨، من طريق أبي عقيل يحيى بن المتوكل عن كثير النواء عن إبراهيم بن حسن ابن حسن بن علي بن أبي طالب عن أبيه عن جده قال قال علي بن أبي طالب قال رسول الله عليه: «يظهر في آخر الزّمان قوم يسمون الرافضة يرفضون الإسلام». يحيى بن المتوكل وكثير النواء ضعيفان التقريب: ٥٦٤٠ ـ ٧٦٨٣، وقال ابن الجوزي: «هذا حديث لا يصح عن رسول الله عليه» «العلل المتناهية»: (١/ ١٦٣)، وقال الألباني: «إسناده ضعيف»، السنة لابن أبي عاصم بتحقيقه: ٩٧٨.
- (٢) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة»: ٩٨٠، والطبراني في «الأوسط»: ٢٦٠٥ وقال عقبه: «لم يرو هذا الحديث عن عطية عن أبي سعيد عن أم سلمة إلا سوار بن مصعب»، وقال الهيثمي في «المجمع»: (١٠/ ٢٢): «فيه الفضل بن غانم وهو ضعيف»، قال فيه ابن معين: ليس بشيء، وقال الدارقطني: «ليس بالقوي»، وقال الخطيب: «ضعيف»، «الميزان»: ١٧٤٧، وسوار قال فيه البخاري: منكر الحديث، وقال يحيى بن معين وأحمد: ليس بشيء، وقال أبو حاتم وأحمد في رواية: متروك الحديث، وقال أبو عبد الله الحاكم روى عن الأعمش وابن خالد المناكير وعن عطية الموضوعات لسان الميزان: ٤٨٤؛ ولذلك قال الشيخ الألباني في تعليقه على السنة: «إسناده ضعيف جدا»، وقال: أورده «الشوكاني في الموضوعات» ص ٣٨٩. وانظر «موسوعة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»: روده «الشوكاني في الموضوعات» ص ٣٨٩. وانظر «موسوعة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»:

آمراً بالمعروف، ناهياً عن المنكر، وقوراً في الرِّخا والشدة، شكوراً لله على كلَّ حال؛ فأعقب الله من يُبْغِضُهُ اللَّعْنَة والنَّدَامَة إلى يوم القيامة!

وأمّا عثمان، فرحم الله أبا عمرو! (١) فكان والله أفضل البرَرة، وأكرمَ الحَفَدة، ومُجَهِّز جيش العُسْرَة، كثير الاستغفار، هَجَّاعاً (٢) بالأسحار، سريعَ الدَّموع عند ذكر النَّار، دايمَ الفكر فيما يُعنيه في الليل والنَّهار، مبادرا إلى كلَّ مكرُمةٍ، فارًّا من كلِّ هَلَكَة، ولقد عاش سعيداً، ومات شهيداً؛ فأعقب الله من قتله اللّعنة إلى يوم القيامة!

وأما عليّ، فرحمه الله تعالى أبا الحسن (")! كان والله عَلَمَ الهدى، وكهف التُّقى، وطَوْدَ النُّهي، وعين النَّدي، ونوراً مُسفراً في الدُّجي، وداعياً إلى المحجَّة العظمي، ومتمسكا بالعروة الوثقي، أبو السِّبْطَيْن، وزوجُ خير النِّساء، فعلى من يبغضه لعنة الله ولعنة العباد، إلى يوم التناد!»<sup>(٤)</sup>.

وسئل عنهم أيضا جعفر الصادق(°)، بن محمد الباقر، بن علي زين العابدين، بن الحسين السبط، بن على المرتضى أمير المؤمنين، رضي الله تعالى عنهم أجمعين، فقال:

«أمّا أبو بكر فكان قد مُليء قلبُه بمشاهدة الرّبوبية، وكان<sup>(٦)</sup> لا يشهد مع الله غيرَه؛ فمِنْ أَجْل ذلك كان أكثرُ كلامه: لا إله إلا الله.

وأمّا عمرُ، فكان يرى كل مادون الله صغيراً حقيراً في جنب عظمة الله، ولا يرى العظمة لغير الله؛ فَمِنْ أَجْل ذلك كان أكثرُ كلامه: الله أكبر.

This file was downloaded from QuranicThought.com

137

)

)

)

)

THE DRINCE CHAZI TRUET

وأمّا عثمانُ، فكان يرى ما دون الله تعالى معلولاً؛ إذ كان مرجعُه إلى الفناء، وكان لا يرى التنزية لغير الله تعالى؛ فَمِنْ أَجْلِ ذلك كان أكثرُ كلامه: سبحان الله.

وأمّا عليّ، فكان يرى ظُهورَ الكون من الله، وقيامَ الكون بالله، ورجوعَ الكون إلى الله؛ فمن أجل ذلك كان أكثرُ كلامه: الحمد لله»<sup>(1)</sup>.

وطعن قومٌ في أبي بكر وعمر في عند زين العابدين علي بن الحسين بن علي <sup>(٢)</sup> في فقال لهم بعد أن أغلظ لهم في القول : «ألا تخبروني؟ هل أنتم من السابقين الأولين والفقراء المهاجرين ﴿ ٱلَّذِينَ أُخَرِجُوا مِن دِيَرِهِمَ وَأَمُولِلِهِمَ ﴾ [الحشر: ٨] ؟ قالوا : لا، قال : فهل أنتم من ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَارَ وَٱلْإِيمَنَ ﴾ الآية [الحشر: ٩]، قالوا : لا، قال : أيضا، أنكم لستم من ﴿ وَٱلَذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرَ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَذِينَ سَبَقُونَا بِٱلإِيمَنِ ﴾ [الحشر: ١٠]»

وسُئل الباقر محمد بن علي<sup>(٤)</sup> عن أبي بكر وعمر رضي فقال: «إِمَامَاً عَدْلٍ، لا نالتني شفاعة جدّي محمدٍ<sup>(٥)</sup>؛ إن لم أَتَوَلَّهُمَا، وأَتَبَرَّأَ مِمَّنْ عَادَاهُمَا»<sup>(٦)</sup>.

- (۱) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ١٠٨، وقال: خرجه الخجندي في الأربعين. الخجندي هو إبراهيم بن عبد الله بن محمد بن عبد اللطيف الخجندي ذكر في مقدمة كتابه : (١/ ١٥١) أنه اعتمد كتابه الأربعون المترجمة.
  - ۲) تقدمت ترجمته في ص ٥٣.
  - (٣) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ١٤٥، وقال: خرجه ابن السمان في الموافقة.
- (٤) هو محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، الهاشمي، أبو جعفر الباقر، أمه بنت الحسن بن علي بن أبي طالب؛ ثقة فاضل، وحديثه في «الصحيحين»؛ أرسل عن أبيه وجديه الحسن والحسين وجد أبيه علي بن أبي طالب؛ وروى عن عم أبيه محمد بن الحنفية، و سمرة بن جندب، وابن عباس، وجد أبين عمر، وأبي هريرة، وأم سلمة، وأبي سعيد الخدري، وجابر، وأنس، وسعيد بن المسيب، وعطاء بن يسار، وغيرهم؛ وروى عنه: ابنه جعفر، وإسحاق السبيعي، والأعرج، والزهري، والأوزاعي، وابن جاله، وعليه الحسن، وين عبار، والن عبار، وابن عمر، وأبي هريرة، وأم سلمة، وأبي سعيد الخدري، وجابر، وأنس، وسعيد بن المسيب، وعطاء بن يسار، وغيرهم؛ وروى عنه: ابنه جعفر، وإسحاق السبيعي، والأعرج، والزهري، والأوزاعي، وابن جريج، والأعمش، وغيرهم، ولد سنة ٥٦هـ، وتوفي سنة ١١٤هـ على الأرجح «السير»: (٤/ ٤٠٠)، التهذيب: (٣/ ٢٥٠)، «التقريب»: ١٩٩٢.
  - ٥) في «هـ»: محمد جدي.
- (٦) أخرجه أحمد في فضائل الصحابة: ١٧٦، و عنه عبد الله ابنه في «السنة»: ١٣٠٣ عن محمد بن فضيل عن سالم يعني ابن أبي حفصة: «قال سألت أبا جعفر وجعفرا عن أبي بكر وعمر، فقالا لي: يا سالم تولهما، وأبرأ من عدوهما؛ فإنهما كانا إمامي هدى، قال: وقال لي جعفر: يا سالم أبو بكر جدي، أَيَسُبُّ الرجل جده؟ قال: وقال: لا نالتني شفاعة محمد يوم القيامة إن لم أكن أتولاهما، وأبرأ =

وفي رواية: قيل له: ما تقولُ في أبي بكر وعمر؟ فقال: أتولاًهما، وأستغفرُ لهما، وما أدركت أحدا من أهل بيتي إلا وهو يتولاًهُمَا» <sup>(1)</sup>.

و «مَنْ جَهِلَ فَضْل أبي بكر وعمر جَهِلَ السُّنة»<sup>(٢)</sup>.

وفي أخرى: أنه قال لجابر الجعفي: «يا جابر! أَخْبر أَهْلَ الكُوفة عنِّي، أني بَرِيءٌ ممن تبرأ من أبي بكر وعمر»<sup>(٣)</sup>.

وفي أخرى: يَا جابر! بلغني أن أقواما بالعراق، يزعمون أنهم يُحِبُّوننا، ويتناولون

- من عدوهما"، محمد بن فضيل وسالم بن أبي حفصة صدوقان، على ما فيهما من تشيع، التقريب: ٧٢٦٧ ـ ٢١٨٤، ومثل هذا يقبل منهما، لما فيه من هدم بدعة التشيع. وقد أخرج الأثر البيهقي في «الاعتقاد»: (١/٣٥٨) من طريق أبي عيسى الترمذي عن الحسن بن عرفة عن محمد بن الفضيل به، ثم قال: قال أبو عيسى: «وكانت أم جعفر بن محمد: أم فروة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق أخبرني بذلك بعض ولد أبي بكر الصديق». وذكر هذا الأثر الذهبي في «السير»: (٤/٢٠٤) إلى قوله: «كانا إمامي هدى»، ثم قال: «كان سالم فيه تشيع ظاهر، ومع هذا فيبث هذا القول الحق، وإنما يعرف الفضل لأهل الفضل ذو الفضل، وكذلك ناقلها ابن فضيل شيعي ثقة، فعثر الله شيعة زمانا ما أغرقهم في الجهل والكذب، فينالون من الشيخين ﷺ، ويحملون هذا القول من الباقر خرجه ابن السمان في الموافقة.
- (۱) ذكره المزي في "تهذيب الكمال»: (٦/ ٤٤٢) قال: قال إسحاق بن يوسف الأزرق عن بسام الصيرفي سألت أبا جعفر قلت ما تقول في أبي بكر وعمر، فذكره. الأزرق ثقة، والصيرفي صدوق، التقريب: معالت أبا جعفر قلت ما تقول في أبي بكر وعمر، فذكره. الأزرق ثقة، والصيرفي صدوق، التقريب: • ٤ ـ ٦٦٨، ولم يذكر المزي بقية الإسناد، لكنه قال في مقدمة كتابه(١/): «وما لم نذكر إسناده فيما بيننا وبين قائله: فما كان من ذلك بصيغة الجزم، فهو مما لا نعلم بإسناده عن قائله المحكي ذلك فيما بينا وبين قائله: فما كان من ذلك بصيغة الجزم، فهو مما لا نعلم بإسناده عن قائله المحكي ذلك عنه بأسا؛ وما كان منه بصيغة الجزم، فهو مما لا نعلم بإسناده عن قائله المحكي ذلك عنه بأسا؛ وما كان منه بصيغة الجزم، فو إسناده إلى قائله ذلك نظر».
- (٢) أخرجه عبد الله بن أحمد في زوائده على فضائل الصحابة : ١٠٨، قال : حدثني عبد الرحمن بن صالح هو صالح حدثنا يونس بن بكير عن محمد بن إسحاق عن أبي جعفر فذكره ؛ عبد الرحمن بن صالح هو الأزدي وثقه ابن معين، ويونس بن بكير و محمد بن إسحاق صدوقان، لكنّ الأخير مدلس وقد عنعن «الميزان» : ٤٨٨٩ ، و«الكاشف» : ٢٦٨٩ ـ ٢٢٢٢ ، و«التقريب» : ٣٩٢٣ ـ ٢٢٧٥ ـ ٧٩٥٧.
   \* و أخرجه أبو نعيم في «الحلية» : (٣/ ١٨٥)، من طريق عقبة بن مكرم عن يونس بن بكير به. وذكره
  - (٣) ذكره المحب في «الرياض النضرة»: ٢٩٣، وقال: خرجه ابن السمان.

أبا بكرٍ وعمرَ وعثمان؛ فأَبْلِغْهُمْ<sup>(١)</sup> أَني إلى الله بريءٌ منهم<sup>(٢)</sup>، والذي نفس محمد بيده، لَوْ قَدَرْتُ عليهم لتقرَّبت [إلى الله] بدمائِهم»<sup>(٣)</sup>.

وعن زيد بن علي بن الحسين بن علي الله الله البراءةُ من أبي بكر وعمر براءة من علي رضي الله تعالى عنهم؛ فمن شاء فليتقدم، ومن شاء فليتأخر»<sup>(ه)</sup>، قال ذلك للرهط الذين اجتمعوا ليقاتلوا معه، وقالوا: لا نخرج معك إلا أن تتبرأ من أبي بكر وعمر.

وقال: «من سبَّ أبا بكر وعمر فعليه لعنةَ الله والملائكة والناس أجمعين»<sup>(٢)</sup>.

وقال جعفر الصادق [ ﷺ] في مرض موته: «اللّهم إنِّي أحبُّ أبا بكرٍ وعمر، فإنْ كان في نفسي<sup>(٧)</sup> غير ذلك فلا تنِلْنِي شفاعة محمد»<sup>(٨)</sup>.

- (۱) في «هـ»: فأخبرهم.
- (۲) في «هـ»: منهم بريء.
- (٣) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ٢٩٢، وقال: خرجه ابن السمان.
- (٤) هو زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، أبو الحسين المدني؛ روى عن أبيه، وأخيه أبي جعفر الباقر، وعروة بن الزبير؛ وروى عنه أبناه حسين وعيسى، وابن أخيه جعفر بن محمد، والزهري، والأعمش، وشعبة، وعدة؛ ثقة رأى جماعة من أصحاب رسول الله على بلاءت إليه الرافضة، فقالوا: تبرأ من أبي بكر وعمر حتى ننصرك، قال: بل أتولاهما، قالوا: إذا نرفضك؛ فمن ثمَّ قيل لهم الرافضة، وأما الزيدية \_ نسبة إليه \_ فقالوا بقوله وحاربوا معه؛ قال الذهبي : «كان ذا علم وجلالة وصلاح، هفا وخرج فاستشهد، وفد على متولي العراق يوسف بن عمر فأحسن جائزته، ثم رُدَّ، فأتاه قوم من الكوفة، فقالوا: ارجع نبايعك فما يوسف بشيء، فأصغى إليهم وعسكر، فبرز لحربه عسكر يوسف، فقتل في المعركة، ثم صلب أربع سنين» وكان مقتله سنة ١٢٢هـ، «السير»: (٥/ ٣٨٩)، و«التهذيب»: (١/ ٦٦٦)، و«التقريب»: ٢١٦١ .
- (٥) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ٢٩٦، وقال: خرجه ابن السمان؛ و في «سير أعلام النبلاء»: (٥/ ٣٩٠) قال الذهبي: «روى هاشم بن البريد عن زيد بن علي قال: كان أبو بكر ضلى المام الشاكرين ثم تلا: ﴿وَسَيَجْزِى أَلَثُهُ ٱلشَّكِرِيَنَ》، ثم قال: البراءة من أبي بكر هي البراءة من علي».
  - (٦) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ٣٠٠، وقال: خرجه ابن السمان.
    - (٧) في «هـ»: في قلبي.
  - (٨) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ٣٠٥، وقال: خرجه ابن السمان.

وسئل عنهما موسى الرضى [ ﷺ ](١) فقال: «أبو بكر جدَّي، وعُمَرُ خَتنِي<sup>(٢)</sup>؛ أفترَانِي أُبْغِضُ جدّي وَخَتنِي؟!»<sup>(٣)</sup>.

الحسام المسلول

- وقال عبد الله بن الحسن بن الحسن<sup>(٤)</sup> بن علي[ رَضَّلُه] لرجل من الرافضة: «وَرَبِّ هذه البُنَيَّة - يعني<sup>(٥)</sup> الكعبة - إن ما تزعمون من أمر الإمامة لباطل»<sup>(٦)</sup>،
  - و «والله إنَّ قتلَك لَقُرْبَةٌ لولا حقّ الجوار»<sup>(٧)</sup>،

و «لقد أساء بنا آباؤُنا، إن كان ما تقولونه من دين الله [تعالى] ثم لم يُخبرونا به، ولم يُطلعونا عليه، ولم يُرَغِّبُونا فيه، ونحن أقربُ منهم قرابة<sup>(٨)</sup> منكم، وأَوْجَبُ عليهم أن يُرَغِّبونا فيه»<sup>(٩)</sup>.

- (۱) هو الإمام القدوة موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين، أبو الحسن الهاشمي، المعروف بالكاظم، صدوق عابد. والملقب بالرضى هو ابنه علي، توفي سنة ۱۸۳هـ، «سير أعلام النبلاء»: (٦/
   ۲۷۰)، «التقريب»: ۲۰۰٤.
  - (۲) الختن كل من كان من قِبَلِ المرأة، مثل: الأب والأخ، وهم الأخْتَانُ. «مختار الصحاح»: (۱/۱۷).
- (٣) ذكره الطبري: ٣٠٧، وعنون له بقوله: «ذكر ما روي عن موسى بن جعفر عن أبيه جعفر»؛ فيظهر أن هذا الكلام رواه موسى عن أبيه جعفر، وليس هو من كلام موسى، ثم قال بعده: خرجه ابن السمان.
- (٤) في النسختين «عبد الله بن الحسن بن الحسين»، و هو خطأ والتصويب من «الرياض النضرة»: (1/ ٣٨٧)؛ وهو عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب علمي، أبو محمد، وأمه فاطمة بنت الحسين بن علي بن أبي طالب؛ روى عن أبيه وأمه وابن عم جده عبد الله بن جعفر بن أبي طالب؛ وروى عنه ابنا موسى ويحيى، ومالك، الثوري، وإسماعيل بن علية، وجماعة، وهو ثقة جليل القدر. توفي في حبس أبي جعفر سنة ١٤٥هـ، «التهذيب»: (٢/ ٣٢٠)، و«التقريب»: ٣٢٩٢.
  - (٥) في «ه\_»: أي.

12.

- (٦) ذكره الطبري: ٣١١، قال: عن أبي محمد بن صالح أخي الحسن بن صالح عن عبد الله بن الحسن أنه قال له: يا ابن الصالح! ورب هذه البُنَيَّة - يعني الكعبة - إنّ ما يقولون في الإمامة لباطل»، وقال: خرجه ابن السمان.
  - (٧) ذكره الطبري: ٣١٠، وفيه أنه قال ذلك لرجل من الرافضة.
    - (A) في «هـ»: قربة.
- (٩) هذه العبارة توجد ضمن كلام طويل للحسن بن الحسن والد عبد الله بن الحسن، رأيت نقله كاملا لفائدته وقوة إسناده: أخرج ابن سعد في «الطبقات»: (٥/ ٣١٩) عن شبابة بن سوار الفزاري قال أخبرني الفضيل بن مرزوق قال سمعت الحسن بن الحسن يقول لرجل ممن يغلو فيهم: «ويحكم أحبونا لله، فإن أطعنا الله فأحبونا، وإن عصينا الله فأبغضونا»، قال: فقال له رجل: إنكم قرابة رسول الله ﷺ =

A REAL TO A LEADER AND A REAL AND A

وقال رجل لعلي [ ﷺ]: سمعتك يا أمير المؤمنين تقول على المنبر : «اللهمّ أصلحني بما أصلحت به الخلفاءَ الرَّاشدين الهادين المهتدين ، فمن هم يا أمير المؤمنين ؟ فاغْرَوْرَقَتْ عيناه بالدّموع ، ثم قال : أبو بكر وعمر ، إماما الهدى ، وشيخا الإسلام ، ورجلا قريش ، والمقتدى بهما بعد رسول الله ﷺ ؛ من اقتدى بهما عُصم ، ومن اتبع آثارهما هُدي إلى صراط مستقيم ، ومن تمسّك بهما فهو من حِزب الله ، وحِزبُ الله هم المفلحون»<sup>(1)</sup>.

وعن علقمة (٢) رحمه الله قال: سمعت علياً ضَّيَّيَّهُ وهو على المنبر يقول: «**بلغني أن** 

- = وأهل بيته، فقال: ويحك لو كان الله مانعا بقرابة من رسول الله أحدا بغير طاعة الله لنفع بذلك من هو أقرب إليه منا أبا وأما، والله إنى لأخاف أن يضاعف للعاصي منا العذاب ضعفين، وإني لأرجو أن يؤتى المحسن منا أجره مرتين، ويلكم اتقوا الله وقولوا فينا الحق فإنه أبلغ فيما تريدون، ونحن نرضى به منكم» ثم قال: «لقد أساء بنا آباؤنا إن كان هذا الذي تقولون من دين الله ثم لم يطلعونا عليه ولم يرغبونا فيه» قال: فقال له الرافضي: ألم يقل رسول الله عليه الصلاة السلام لعلى: «من كنت مولاه فعلي مولاه» فقال: أما والله، أن لو يعني بذلك الإمرة والسلطان لأفصح لهم بذلك كما أفصح لهم بالصلاة والزكاة وصيام رمضان وحج البيت، ولقال لهم: أيها الناس! هذا وليكم من بعدي، فإن أنصح الناس كان للناس رسول الله ﷺ، ولو كان الأمر كما تقولون: «إن الله ورسوله اختارا عليا لهذا الأمر والقيام بعد النبي عليه السلام، إن كان لأعظم الناس في ذلك خطيئة وجرما؛ إذ ترك ما أمره به رسول الله ﷺ أن يقوم فيه كما أمره أو يعذر فيه إلى الناس». إسناده صحيح، شبابة ثقة حافظ؛ و الفضيل وثقه السفيانان و ابن معين، وقال أحمد: لا أعلم إلا خيرا، و أخرج له مسلم في الصحيح، ولا يضر تضعيف أبي حاتم، و النسائي له؛ لما علم من تشددهما في الرجال، وقد وصفه أبو حاتم بالصدق في قوله: «صدوق يهم كثيرا يكتب حديثه»، «تهذيب التهذيب»: (٢٦٨/٢)، ولا يخشى هنا من وهمه لأنه يحكى قصة شهدها بنفسه، فيغلب على الظن أنه حفظها، خاصة و قد وثقه من سبق ذكره و غيرهم، كما لا يخشى تشيعه لأنه روى لنا ما يهدم بدعة التشيع ـ إن ثبتت عنه ـ لا ما يشيدها؛ وقد أخرج الأثر أيضا من نفس الطريق المزي في «تهذيب الكمال» (٨٦/٦)؛ وذكره المحب الطبري في الرياض النضرة: ٣١٢، وقال: «خرج جميع الآثار من أهل البيت الحافظ أبو سعد إسماعيل بن على بن الحسن السمان الرازي في كتاب الموافقة بين أهل البيت والصحابة رضوان الله عليهم أجمعين»؛ و السمان هذا هو ابن زنجويه، كان من حفاظ الحديث لكنه من أئمة المعتزلة، توفي سنة بضع وأربعين وأربعمائة، وترجمه الذهبي في «السير»: (١٨/ ٥٥).
  - (۱) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ۲۷۹.
- (٢) هو علقمة بن قيس بن عبد الله، أبو شبل النخعي الكوفي، ولد في حياة رسول الله ، روى عن عمر وعثمان وعلي ، وروى عنه ابن أخيه عبد الرحمن بن يزيد بن قيس، وابن أخته إبراهيم بن يزيد النخعي، وعامر الشعبي؛ ثقة ثبت فقيه عابد؛ توفي بعد الستين، وقيل بعد السبعين، «التهذيب»: (٣/ ١٤- ١٤)، «التقريب»: ٤٧١٥.

أناساً يُفضَّلونني على أبي بكر وعمر، ولو كنت تقدَّمتُ في ذلك لعاقبت فيه، ولكنّي أكره العقوبةَ قبل التَّقدّم؛ فمن أتيت به بعد هذا وقد قال شيئا من ذلك فهو مفتر، وعليه ما على المفتري؛ ألا إن خيرَ النَّاس بعد رسول الله ﷺ أبو بكر، ثم عمر، ثم الله أعلم بالخير»<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية : «أتي علي [ على يهو بالكوفة برجل ينتقص أبا بكر وعمر فأمر بضرب عنقه، قال يا أمير المؤمنين! لِمَ تَضربُ عُنَقِي وإنما غضبت لك؟ قال : وما ذاك ويلك؟ قال : إني غريب، [ و] ما صحبت رسول الله على ولا علمت منزلة هذين الرجلين منه ومنك، وإنما سمعت بعض من يغشاك يفضلك عليهما، ويزعم أنهما ظلماك حقا، وتقدَّماك في أمرك، فقال علي : أو تعرف القوم؟ قال : لا ؛ إلا بأعيانهم عند نظري إليهم، فقال : والله ما ظلماني ولا تقدماني ؛ ولولا أنك قلت<sup>(٢)</sup> بغربتك وقلة معرفتك لضربت عنقك»، ثم خطب خطبة طويلة، وذكر فيها أبا بكر وعمر[ على]، وأثنى عليهما، وقال في آخرها : «واعلموا أن خير الناس هو نبيهم محمد على ، ثم أبو بكر الصديق، ثم عمر الفاروق، ثم عثمان ذو النورين، ثم أنا ؛ وقد رميت بها في رقابكم، فلا حجة لكم على عند الله» <sup>(٣)</sup>.

وفي رواية : أتي عليُّ [ رضي الما يقال له أبو السوداء، كان ينتقص أبا بكر وعمر، فدعاه ودعا بالسيف، وهَمَّ بقتله، ثم قال : لا تُسَاكِنِّي في بلدة، فَسَيَّره إلى المداين<sup>(٤)» (٥)</sup>.

- (۱) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة»: ٩٩٣ قال الشيخ الألباني: إسناده حسن، و البيهةي في الاعتقاد:
   (١/ ٣٦١)؛ وأخرجه عبد الله بن أحمد في زوائده على «المسند» مختصرا: ١٠٥١. و لقوله: «خير الناس بعد رسول الله تشير أبو بكر، ثم عمر» طرق عن علي أخرجها الإمام أحمد، وابنه عبد الله في «السنوائد.»: ٩٣٢ ـ ٩٣٢ ـ ٨٣٥ ـ ٣٣٢ ـ ٩٢٢ ـ ٩٣٩ ـ ٢٢٩ ـ ٩٢٢ ـ ١٠٢٥ ـ ٢٢٩ ـ ٩٢٩ ـ ١٠٢٩ ـ ١٩٢٩ ـ ٩٢٩ ـ ١٣٩٩ ـ ١٣٩ ـ ١٩٢٩ ـ ١٩٢٩ ـ ٩٢٩ ـ ٩ ٩ ـ ٩٢٩ ـ ٩٩٩ ـ ٩٢٩ ـ ٩٢٩ ـ ٩٩
  - (۲) في «هـ»: أقررت.
  - (٣) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ٢٨٣.
  - (٤) كذا في «هـ» وهو الصواب وفي «م»: مدين، والتصويب من الرياض النضرة.
    - ٥) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ٢٨٢ .

قسم التحقيق

وفي أخرى: أتي بعبد الله ابن سبأ، وكان يُفضل عليا على أبي بكر وعمر، فقال: اقتلوه! فقال: ابن سبأ أتقتل رجلا يدعوا إلى حبّك وحبّ أهل البيت، فخلاّه، وقال: من قَدَرَ عليه بعد ثلاثةِ أَيّامٍ فليقتله؛ وَسَيَّره إلى المداين، ثم خطب الناس<sup>(۱)</sup>.

وعن سويد بن غفلة(٢) رضح الله وخلت على على بن أبي طالب كرم الله وجهه [العزيز] فقلت: «يا أمير المؤمنين! مررت بنفر من أصحابك يتناولون أبا بكر وعمر؛ فلولا أنهم يرون أنك تُضمر لهما على وفق ما أعلنوا به، ما اجترؤوا على ذلك»، فقال: «أعوذ بالله أن أضمر لهما إلا الذي أتمنى المضى عليه، لعن الله من أضمر لهما إلا الحَسَنَ الجميل، أخوا رسول الله عليه وصاحباه، ووزيراه رحمة الله عليهما»، ثم نهض دامعَ العين يبكى حتى دخل المسجد، فصعد المنبر، فجلس عليه متكئا قابضا على لحيته، ينتظر اجتماع الناس إليه؛ فلما اجتمعوا قام فتشهد بخطبة موجزة بليغة، ثم قال: «ما بال أقوام يذكرون سيدي قريش، وأبوي المسلمين بما أنا عنه متنزه، وعما قالوه بريء، وعلى ما يقولونه معاقب؛ [ أما] والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لا يحبهما إلا مؤمن، ولا يبغضهما إلا فاجر؛ صاحبا رسول الله ﷺ ووزيراه، صحبا رسول الله ﷺ على الصدق و الوفا، يأمران وينهيان، ويقضيان ويعاقبان، فما يجاوزان فيما يقضيان رأي رسول الله ﷺ، وكان رسول الله ﷺ لا يرى كرأيهما رأياً، ولا يحب كحبهما أحداً، مضى رسول الله على وهو عنهما راض، ومضيا والمسلمون عنهما راضون، أمر رسول الله على أبا بكر على صلاة المسلمين، وصلى بهم أبو بكر (") سبعة أيام في حياة رسول الله علما قبض الله عز وجل نبيَّه واختار له ما عنده؛ ولاه المسلمون ذلك أيضا، وفوضوا إليه الزكاة لأنهما مقرونتان (٤)، ثم أعطوه البيعة طائعين غير مكرهين، وأنا أول

- ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ٢٨٤.
- (٢) هو سويد بن غفلة بن عوسجة الجعفي، الغرماء، أبو أمية، سويد بن غفلة تابعي كبير ذُكر أنه رأى النبي على الله ولا و الراجح أنه أدرك الجاهلية ولم ير النبي على المريكة و الراجح أنه أدرك الجاهلية ولم ير النبي على النبي على المريكا لعمر في الجاهلية، وكان أسن من عمر لأنه ولد عام الفيل، وكان قد أدى الصدقة إلى مصدق النبي على ثم قدم المدينة يوم دفن النبي على مات سنة ٨٠هـ، وله ١٣٠ سنة ١٣٠٠، وله ١٣٠٠ من عمر ٢٧١٠ وله عام الفيل، وكان قد أدى الصدقة إلى مصدق النبي على المريكا لعمر في الجاهلية، وكان أسن من عمر لأنه ولد عام الفيل، وكان قد أدى الصدقة إلى مصدق النبي على المدينة يوم دفن النبي على المدينة يوم دفن النبي على المدينة الما مات سنة ١٠٨٠ وله ١٣٠٠ مات سنة ١٣٠٠ وله ١٣٠٠ سنة، «الاستيعاب» : (١/ ٢٠٠)، و«الإصابة» : (٣/ ٢٧٠٠)، «التقريب» : ٢٧١٠ .
  - (٣) في «هـ»: «فصلى لهم أبو بكر».
    - (٤) في «هـ»: مقترنتان.

من سنَّ له ذلك من بني عبد الطلب، وَ والله إنه لذلك كاره، يودَّ لو أن أحدنا كافاه ذلك، وكان والله خير من بقي، أرحمه رحمةً، وأرأفه رأفةً، وأثبته ورعاً، وأقدمه إسلاماً، شبهه رسول الله ﷺ بميكائيل رأفة ورحمة، وإبراهيم حِلماً ووقاراً، سار فينا بسيرة رسول الله عَظِيرٌ حتى قبضه الله عنه، واستخلف بعده عمر بعد أن استأمر أبو بكر المسلمين في ذلك(1)، فمنهم من رضي، ومنهم من كره، وكنت أنا ممن رضي، فلم يفارق عمر الدنيا حتى رضى به من كان له كارهاً، فأقام الأمر على منهاج رسول الله على ومنهاج صاحبه (٢)، يتبع أثرهما، ويعمل بعملهما، كاتباع الفصيل أمَّه، وكان والله رحيماً للضعفاء والمساكين، عوناً للمظلومين على الظالمين، لا تأخذه في الله لومة لايم، قد ضرب بالحق على لسانه، وجعل الصدق من شأنه، حتى كنا نظن أن ملكا ينطق على لسانه، أعز الله بإسلامه الإسلام، وجعل هجرته للدين قواماً، وألقى الله ﷺ له في قلوب المؤمنين المحبَّة، وفي قلوب المنافقين الرَّهبة، شبَّهه رسول الله ﷺ بجبرائيل، فظأً غليظاً على الأعداء، وبنوح عليه السلام حَنِقا (٣) مغتاظاً (٤) على الكفار، فمن الذي كان لكم مثلهما؟! رحمة الله عليهما ! ورزقنا الله المُضِيَّ على سبيلهما! فإنه لا يُبلغ مبلغُهما إلا باتباع أثرهما، والحبِّ لهما؛ فمن أحبَّني فليحبهما ومن لم يحبهما فقد أبغضني، وأنا بريء منه؛ ولو كنت تقدمت إليكم في أمرهما، لعاقبت على هذا أشد العقوبة، إلا أنه لا ينبغي لي أن أعاقب قبل التقدمة؛ ألا فمن أتيت به يقول هذا جلدته جلد المفتري، ألا وخير هذه الأمة أبو بكر ابن أبي قحافة، ثم عمر بن الخطاب، ثم الله أعلم بالخير؛ أقول قولي هذا، وأستغفر الله العظيم لي ولكم ولإخواننا؛ ثم نزل»<sup>(ه)</sup>. وأخرجها كلها المحب الطبري و عزاها إلى مخرجيها حفاظ الإسلام (٢).

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

وما أوردناه فقطرة من بحر، من ثناءِ الله تعالى، ورسوله، وأصحابه، وآله الطيبين

في «هـ»: في ذلك المسلمين.
 في «هـ»: فأقام الأمر على منهاج صاحبيه.
 كذا في «هـ» وفي كتاب النهي عن سب الأصحاب للضياء المقدسي، وفي «م»: حتفا.
 كذا في «م» وفي كتاب النهي عن سب الأصحاب للضياء المقدسي، وفي «م»: حتفا.
 كذا في مع وفي كتاب النهي عن سب الأصحاب للضياء المقدسي، وفي «م.»: حتفا.
 كذا في مع وفي كتاب النهي عن سب الأصحاب للضياء المقدسي، وفي «م.»: حتفا.
 كذا في مع وفي كتاب النهي عن سب الأصحاب للضياء المقدسي، وفي «م.»: حتفا.
 كذا في مع وفي كتاب النهي عن سب الأصحاب للضياء المقدسي، وفي «م.»: حتفا.
 كذا في مع وفي كتاب النهي عن سب الأصحاب للضياء المقدسي، وفي «م.»: حتفا.
 كذا في مع وفي كتاب النهي عن سب الأصحاب للضياء المقدسي، وفي «م.»: حتفا.

This file was downloaded from QuranicThought.com

الطاهرين، على الصحابة كلهم، وإنزالِهم منازلهم، وإلزام الخلق كافة محبتهم لحب الله ورسوله لهم، وهذه نصوص السادة أهل البيت النبوي: علي، وابن عباس، وفاطمة، وبني علي: الحسن، والحسين، وابن الحنفية، وزين العابدين، ومحمد، وجعفر [ المجيني]، و ساير السادة الذين اتبعوا آثارهم، و اقتفوا منارهم، شاهدة لهم بمحبتهم، ناطقة بموالاتهم ونصرتهم، و أنهم و أبا بكر و عمر و عثمان، بل وساير الصحابة حزب واحد، وفريق متحد، متناصرون على الحق، متظاهرون على الهدى، و لا ينكر ذلك إلا جاهل مارد، ومتجاهل معاند؛ وإذا كان الأمر كذلك، فكيف اختار هؤلاء المارقون عن الدين مروق السهم عن الرمية ما جنحوا إليه من البدعة المهلكة الردية ؟! ثم يزعمون أنهم القايمون بنصرة العترة الفاطمية، و الموالون لأهل العصبة النبوية، فإن كان موالاتهم ونصرتهم لغير ما ذكرناه من علي و أتباعه الهادين المهتدين فقد اعترفوا بالضلال، و نحن برآء مما زعموه؛ وإن زعموا أنه حدث من أهل البيت بعدما ذكرنا من هو أهدى منهم و أعلم فقد كابروا الحس، و قيل لهم: ﴿ هَاتُوا بُرَهَنَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ [البقرة: ١١١]؛ و إن وافقونا على أن من ذكرناه هم سادة أهل البيت، فليشهد الله وملائكته و جميع خلقه بأنا من أتباع أولئك، نعادي من يعادون، و نُوالي من يوالون؛ و أما الخصم فبيننا و بينهم كتاب الله [ تعالى]، وسنة رسوله [ على]، وأهل البيت المذكورون، فما حكموا به على الصحابة من مدح أو ذم اتبعناه، ونحن والله أولى منهم بموالاة السادة الكرام أهل البيت؛ لاقتفائنا آثارهم، ﴿ إِنَّ أَوْلَى ٱلْنَاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَاذَا ٱلنَّبَىُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوْأُ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ٢٨].

## فصل:

اعلم أنَّ من حُسن الأدب معهم رضي أن نتلقى ما ورد من فضائلهم و مناقبهم بالقبول؛ ليقع في القلوب موقعَ التعظيم، و لا نشتغل بمقابلة هذه الفضيلة بهذه الفضيلة تفضيلاً؛ لأنه ربما خيف من الإزراء بالمفضول، هذا مع اعتقاد ما أجمع عليه السلف؛ وهذا كما نهي عن المجادلة في تفضيل الرسل بعضهم على بعض، مع تصريح القرآن بذلك؛ وتصريح الرّسول بأنه سيد ولد آدم، مع قوله: « لا تُفَضِّلُونِي عَلَى يُونُسَ بْنِ

This file was downloaded from QuranicThought.com

مَتَّى»(')؛ فكان اللائقُ بنا أن لا نشتغل بالجواب عما أورده الخصم، و لكن عند الضرورة تباح المحظورات؛ فنقول: قد علمت مما سبق أن حجته داحضة من وجوه كثيرة:

**أحدها** : أنّه يزعم فسق الرّواة، فيعترف ببطلان شُبْهَته على معتقده الفاسد، فقد ألزم نفسه بطلان شبهته، و كفى بنفسه عليه شهيدا، فلا نشتغل بجوابه حتى يوافقنا على معتقدنا.

الثاني: [أنه] إذا اعترف زدناه فقلنا له: كل هذه الأدلّة الواردة في فضائل سيّدنا أمير المؤمنين علي مُعارَضة بأدلة أقوى منها، و أقوى من ذلك كلّه الإجماعُ على أفضلية أبي بكر[ ﷺ] و تقديمه، و صحة إمامته، حتى من علي و ساير أهل البيت ﷺ؛ وهذه النقول الصادقة المعتمدة بيننا و بينهم محكمة، و لا نعطي<sup>(٢)</sup> كل أحد بدعواه، وكل دعوى لا يؤيِّدها بينة شرعية مردودة.

الثالث: إنّ اعتقادنا أفضليّة الصّديق و صحّة إمامته موجب لتقرير الشريعة، وموجب لفضيلة عليّ، و إثبات فضايل أهل البيت، و غير ذلك، مع اعتقاد صدق الناقلين لذلك؛ واعتقادهم أفضليّة علي [ فَظْهُم] موجب لبطلان إمامة الصّدّيق، وفِسق الرواة، فيوجب ذلك ردَّ فضايل علي أيضا وغيره؛ فلو لم يَرد نصٌّ في أفضلية الصّديق و لا إجماع،

(١) بهذا اللفظ ذكره ابن قتيبة في «تأويل مختلف الحديث»: (١١٦/١)؛ و هو في «الصحيحين» بلفظ: «لا ينبغي لعبد أن يقول أنا خير من يونس بن متى». أخرجه البخاري عن ابن عباس، وأبي هريرة، وابن مسعود هذه، في كتاب أحاديث الأنبياء، باب: قول الله تعالى: ﴿وَهَلْ أَتَنْكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ»، وهو وَكَلَّم اللهُ مُوسَى تَحَلِيمًا»: ٢٣٩٦، وفي باب: قول الله تعالى: ﴿وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ» إلى قوله: ﴿ فَنَتَعْنَهُمُ إِلَى حِينِ»: ٣٤١٦، ٣٤١٦، وفي باب: قول الله تعالى: ﴿وَلَا تَعْلَى حَدِيثُ مُوسَىٰ»، قوله: ﴿ فَنَتَعْنَهُمُ إِلَى حِينِ»: ٣٤١٦، ٣٤١٦، وفي باب: قول الله تعالى: ﴿وَلَا تَعْلَى حَدِيثُ مُوسَىٰ»، الم تعالى: ﴿ وَلَوْلاً وَحَمُلًا وَحَمُلًا وَحَمُلًا وَحَمُلًا وَحَمُلًا وَحَمُلًا وَحَمُلًا وَحَمُلًا مَلَ المُنْتَعَنَّهُمُ إِلَى حِينِ»: ٣٤١٦، ٣٤١٦، وفي كتاب التفسير، باب: ﴿ وَيُونُسَ وَلُوطاً وَحَمُلًا وَحَمُلًا وَمُنْتَعْنَهُمُ إِلَى حِينِ»: ٣٤١٦، ٣٤١٦، وفي كتاب التفسير، باب: ﴿ وَيُونُسَ وَلُوطاً وَحَمُلًا وَحَمُلًا مَلَ الْعَلَمِينَ : ٢٣٢٤، ٢٢٤١٦، وفي باب: ﴿ إِذَا أَوَحَيْناً إلَيْكَ إِلَى قَدَلَكُ مُوسَىٰ وَهُولاً وَحَمُلًا عَلَ ٱلْعَلَمِينَ \* ٢٣٠٦، ٢٢٤٦، ٢٤٦٣، ٢٤١٣٠، ٢٤٩٣، ٢٤٩٤، ٢٤ إِذَا أَوَحَيْناً إلَى الله عنها الله وله الله تعالى التفسير، باب: ﴿ وَيُولُمُ وَهُنُهُ فَضَابُهُ وَعُنَا وَحَمُولاً وَحَمُلاً وَحَمُولاً قوله: وَسُلَمَنَتُ مُوسَى تَحَمَلُهُ إِلَى حِينَ عَلَمُ مَنْ يَعْمَى اللهُ مَعْدَرُونَ وَعُنَا وَعَنْ وَعُنُولاً أَوَحَيْنَا إِنَّ عَلَيْهُ وَلَى وَعُنُولاً وَحَمُنَا وَعَنْ وَعُنَا وَعَنْ وَعُنُولُونَا وَحَمُولاً وَحَمُولاً وَحَمُولاً وَحَمُولاً وَعَنْ وَعُنُولاً وَحَمُنَهُ إِلَى حِينَ عَامَ مَنْ أَنْهُ مَنْ إِنَّا النه ال وَسُلَمَ مَنْ مَاسَلَمُ عَنْ أَنَ اللهُ اللهُ إِنَّا وَاللهُ عَالَهُ عَالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ مُنْ اللهُ مَاللهُ مَالاً اللهُ اللهُ عَامَ مَالَهُ مَالاً اللهُ مَاللهُ مَاللهُ مَالَهُ مَاللهُ اللهُ مَاللهُ عَلَى أَنْهُ مُنْ اللهُ مُعْنُ أَنْهُ مُنْ مَالَهُ مَاللهُ مُنْ مَالَ مَالَهُ مَالَهُ مَاللهُ مَاللهُ مَاللهُ مَاللهُ مُنْ مُوسَلًا مُنْ مَالهُ مَالَهُ مَالهُ مَاللهُ مَاللهُ مُوسَلًا مُوسَلَعُ مُوسُلُهُ مَا مُنْعُ مَالَة مُوسَلَ مَالهُ مَالاًا مَالاً مَاللهُ

ه» ويشهد لمعناه قوله ١٢٥٦ ـ ٢٤١٦ ـ ١٩٦٦ ـ ٢٩١٦ ـ ٢٩١٢ ـ ٣٤١٥ ٣٤١٥ .

> ومسلم: ٢٣٧٤ ـ ٢٣٧٣ عن أبي سعيد الخدري، وأبي هريرة بنحوه. (٢) في «هـ»: ولا يعطي.

لوجب قطعاً اتباعُ معتقدنا<sup>(1)</sup>؛ فكيف والأمر بالعكس؟ فما أشبههم بإخوانهم الزّاعمين اتباع موسى والإيمان بالتوراة، ويكفرون بمحمدٍ والقرآنِ المصدقِ لموسى والتوراة، مع أنّ شريعة موسى[ﷺ] والتوراة موجبة للتصديق بمحمد[ عليه الصلاة و السلام] والقرآن، فكفروا بموسى والتوراة من حيث لا يشعرون، ﴿وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَصَعْتُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﷺ أُولَتِيكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًّاً (النساء: ١٥٠.

الرابع: ما يترتب على معتقدهم من الإزراء بأمير المؤمنين علي [شه]، وسبّه بأعظم السّبّ، وحاشاه من ذلك<sup>(٢)</sup>؛ لأنّهم يزعمون أنه يعلم أنه وصيُّ رسول الله تش ووليّ عهده، فكيف نبذ وصيّة رسول الله تش وراء ظهره، وضيّع عهد الله، وخذل دين الله [ش]؟ بل؛ وعلى ما أجمع السّلف [عليه] أنّه لا نصّ في الخلافة، فيزعمون أنّه يعلم أنّه أفضل الأمة، وأنّ الخلافة مُتعينة عليه، فقد نسبوه على كل تقدير إلى ما لا يجوز لمسلم أن ينسبه إلى أفسق الولاة الظلمة، من تضييع حقوق الله تعالى ورسوله، وحقوق دينه، أن ينسبه إلى أفسق الولاة الظلمة، من تضييع حقوق الله تعالى ورسوله، وحقوق دينه، وحقوق العباد، وتركها بأيدي من يزعمون أنهم فسقة ظلمة، متعاونون على الإئم والعدوان، هذا؛ وهو البطل المقدام، الذي لا يماثل به الشجعان، فكيف رَهِب من السوت، وآثر الحياة الدنيا، وهو ابن عم رسول الله تش، وزوج الزهراء وأبو يقوم بنصره، ويعينُه على أمره، أو يبذل روحه لله ولرسوله؟ وكيف قد من يقوم بنصره، ويعينُه على أمره، أو يبذل روحه لله ولرسوله؟ وكيف قد على قتال معاوية و أتباعه لماً رأى الإمامة متعينة عليه؟ أين يذهب هؤلاء الضَّلال؟ وتال معاوية و أي يؤ يُؤمنُونَ إيونس: ١٠١].

الخامس : القراين الشاهدة بوجوب تقديم الصدِّيق، أصرحُ وأظهرُ مما استدلوا به على وجوب تقديم علّي.

فمنها : الإجماع على أنه على المتخلف أبا بكر في الصلاة ولم يعزله، فيبقى

- (۱) في «هـ»: فالإجماع يوجب قطعا اتباع معتقدنا.
- (٢) في «هـ»: عن ذلك. وقد ذهبت فرقة من غلاة الشيعة إلى تكفير علي لتركه المطالبة بحقه، وهم الكاملية
   أتباع أبي كامل «مقالات الإسلاميين»: (١/ ٨٩).
   (٣) يعنى الحسن والحسين على الله المعالية

بالاتفاق إماما للمسلمين في الصلاة بالنّص المجمع عليه، فيكون إمامَهم في غيرها من طريق الأولى؛ إذ لا قائل<sup>(۱)</sup> بأنّ شيئا من أركان الإسلام أعظم منها، ولأنه يلزم منه لو عزلوه عن الصلاة مخالفة النصّ الصّريح؛ فإن أبقوه فيها<sup>(۲)</sup> واستخلفوا غيره فيما سواها، لزم نقصان<sup>(۳)</sup> شأن ذلك الخليفة، وانخرامُ أمر خلافته، والقطع بأن ما بقي عليه الصّديق من الصّلاة أعظم شأناً ممّا استفاده الخليفة الآخر، وقد سبقت الإشارة إلى ذلك، وقد نبَّه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في على ذلك بعده، وفوَّضوا إليه أمرَ الزكاة لأنهما مُقترنان»<sup>(3)</sup>.

ومنها : من الآيات قوله تعالى : ﴿وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرٌ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّـلِحَـتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمَ فِي ٱلأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَتَهُم مِنْ بَعَدِ خَوْفِهِمْ أَمَنَأْ﴾ [النور: ٥٥].

فوَعُدُ الله حقِّ، وكلامُه صِدقٌ، والآية تدل بالنص الصّريح على أنّه لابد أن يكون في هذه الأمة - التي هي خير الأمم - من المؤمنين المخاطبين بالآية خلفاء حق، حتى يخلفون رسوله كما خلف الرسل قبلهم خلفاء حق، يمكن الله لهم دينهم الذي أكمله لهم، وارتضاه في حياة نبيهم، ويبدّلهم من بعد خوفهم في ابتداء الإسلام أمنا، فهذا منطوقها مجملا، ويجب حملها عقلاً ونقلاً<sup>(٥)</sup> على الخلفاء الأربعة؛ للإجماع على أنه لم يلحقهم من هو أولى بهذه الفضيلة منهم، فهم الذين صدق وعدُ الله فيهم، وهم أئمة حق، وعلى هدًى من ربهم، قاموا بسياسة المسلمين، والذبّ عن حوزة الإسلام أتم قيام، فقرَّروا قواعدَ الدين فتمكّن، وأمِن بهم المسلمون أبلغ أمن، ثم هذه الأمور الموعودة<sup>(٢)</sup> كان ابتداؤها في [آخر] خلافة أبي بكر [ﷺ]، وكمالها على أتم الوجوه

- (۱) في «م»: لا قابل.
- (٢) في «م»: وإن اتبعوه فيها.
- (٣) في «هـ»: فهو نقصان.
  - (٤) انظر ص ۱۹۰.
  - (٥) في «هـ»: نقلا وعقلا.
- (٦) في «هـ»: الموعود بها.

وقـولـه تـعـالـى: ﴿قُل لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أَوْلِي بَأْسِ شَدِيدِ نُقَائِلُونَهُمْ أَقْ يُسْلِمُونَكَهُ [الفتح: ١٦].

[ أي: سيدعوكم من قبل الشرع داع يجاهد بكم قوما كفارًا، أولي بأسٍ شديد (نُقَنِلُونَهُمَّ أَوَ يُسْلِمُونَى ]، أي: يكون أحد الأمرين، إما قتالكم لهم أو إسلامهم؛ وليسوا

(1) أي: الأمور، و في «هـ»: وهذا.

قسم التحقيق

(٢) أخرجه الترمذي في كتاب الفتن، باب ما جاء في الخلافة: ٢٢٢٦، وقال: «هذا حديث حسن، قد رواه غير واحد عن سعيد بن جُمْهَانَ، ولا نعرفه إلا من حديث سعيد بن جُمهان»؛ وأبو داود في كتاب السنة، باب: في الخلفاء: ٤٦٤٦، ٤٦٤٦، وأحمد: ٥/ ٢٢٠، ٢٢١؛ رووه بألفاظ مختلفة، كلهم من طريق سعيد بن جُمهان عن سفينة مرفوعا، وسعيد بن جُهمان وإن تُكلم فيه فقد وثقه ابن معين، و أحمد، وأبو داود، وابن حبان «تهذيب التهذيب»: (١/ ١١)، ولفظ الترمذي: «الخلافة في أمتي من طريق سعيد بن جُمهان عن سفينة مرفوعا، وسعيد بن جُمهمان وإن تُكلم فيه فقد وثقه ابن معين، و أحمد، وأبو داود، وابن حبان «تهذيب التهذيب»: (١/ ١١)، ولفظ الترمذي: «الخلافة في أمتي ثلاثون سنة ثم ملك بعد ذلك». ولم أقف على قوله: «عضوضا» في هذا الحديث؛ وإنما أخرج أحمد: ٤/ ٢٧٢: عن حذيفة قال رسول الله ﷺ: «تكون ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها؛ ثم تكون ملكا عَاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء الله أن يرفعها؛ ثم معون ملكا عاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء الله أن يرفعها؛ ثم معون ملكا عاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء أن أن يرفعها أذا شاء أن أرمي يرفعها؛ ثم تكون خلافة على منهاج النبوة، فتكون ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها إذا شاء أن أن يرفعها؛ ثم معون ملكا عاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء أن أن يرفعها؛ ثم مكون ملكا عاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها؛ ثم معون ملكا عاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء أن أن يرفعها؛ ثم محون ملكا عاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء أن أن يكون منهاج النبوة» ثم منهاج النبوة» ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها؛ ثم معون ملكا عاضًا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها؛ ثم معن منهاج النبوة» أن يكون ما شاء أن أن يكون ملها أن يرفعها؛ ثم معلى منهاج النبوة» ثم سكون منهاج أذا ثماء أن يرفعها؛ ثم مكون خلافة على منهاج النبوة» ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها؛ ثم معون خلافة على منهاج النبوة» ثم مرفعها إذا شاء أن يرفعها؛ ثم معنها؟ أن ما مات اله أن يرفون ما أن ما أن ما أن ما أن مأن ما ما ما ما أن يرفون ما أن ما أن يرفون خلافة على منهاج النبوة أن من ما ما ما أن أن يرفون ما أم ما أن أن يرفون خلون خلون ما ما ما ما ما أن يرم يرفون أذا أم ما أن يرفون خل

\*\* ويشهد له ما أخرجه أبو يعلى في «مسنده»: ٨٧٣، و الطبراني في «الكبير»: (١٥٦/١، ٢٠/٥٠) من طريق ليث بن أبي سليم عن عبد الرحمن بن سابط عن أبي ثعلبة الخشني قال: كان أبو عبيدة بن الجراح ومعاذ بن جبل يتناجيان بينهما بحديث، فقلت لهما: ما حفظتما وصية رسول الله على بي، قال: وكان أوصاهما بي، قالا ما أردنا أن ننتجي بشيء دونك، إنما ذكرنا حديثا حدثنا رسول الله يل فجعلا يتذاكرانه، قالا: «إنه بدأ هذا الأمر ثم كائن، ثم كائن ملكا عضوضا، ثم كائن عُتُوًّا وجبُريَّة وفسادا في الأمة، يستحلون الحرير والخمور والفروج والفساد في الأمّة، ينصرون على ذلك ويرزقون أبدا حتى يلقوا الله». والليث صدوق اختلط جدا ولم يتميز حديثه فترك: «التقريب»: ١٧٢٥. مُلكٌ عَضُوضٌ: أي: شديدٌ فيه عَسْفٌ وعنف، كأنهم يُعَضُّون فيه عَضًاً «لسان العرب»: (٧/ ١٩١) مادة عضض. ممن يقاتل حتى يسلم، أو يعطي الجزية؛ فأما المفسّرون فحملوا الداعي على الصّديق، والقوم أولي البأس على بني حنيفة؛ وأما من حيث تعيّن<sup>(١)</sup> ذلك أيضا، فللعلم بأنّ ذلك الدّاعي للأعراب إلى الجهاد معهم ليس رسول عليه ؛ لقوله تعالى له: ﴿قُل لَن تَنَبّعُوناً حَذَلِكُم قَالَ الله مِن قَبَلُ (الفتح: ١٥]، ولا علياً هنه ؛ لأنه لم يقاتل كفاراً ليسلموا، و لا من بعده؛ لأنهم عندنا ظلمة<sup>(٢)</sup>، وعندهم<sup>(٣)</sup> أشد ظلماً، وبقي الاحتمال منحصراً في الثلاثة: أبي بكر، لقتاله أصحاب مُسَيْلَمَةَ الكذاب<sup>(٤)</sup>؛ وعمر وعثمانَ، لقتالهما فارس والرّوم، وترجّح جانب الصّديق لأنّ فارس والرّوم يقاتلون لُيُسلموا أو يعطوا الجزية، وأهل اليمامة يقاتلون أو يسلمون؛ ولهذا حمل المفسّرون الآية على ذلك، ليطابق على الرواع، فئبت أنّ الصديق[

وقسولسه [ تسعسالسي] : ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّتَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنڪَرِ﴾ [آل عمران: ١١٠].

فلو كانت إمامة الصديق باطلة وقد أعانته عليها، والإمامة حق علي ولم تعنه؛ لكانوا شر أمة، يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف.

وقوله تعالى : ﴿وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ إِلَىٰ بَعَضِ أَزُوَجِهِ حَدِيثًا﴾ [التحريم: ٣].

- (۱) في «م»: تعيين.
- (٢) لم يكن جميع من بعد الخلفاء ظلمة، فقد كان منهم معاوية بن أبي سفيان فيه، وعمر بن عبد العزيز تشته.
  - (٣) أي: عند الخصوم. وفي «هـ»: عنده؛ أي: عند الخصم.
- (٤) هو مسيلمة بن ثمامة بن كثير بن حبيب، الحنفي اليمامي، ويكنى أبا ثمامة، وقيل أبا هارون، وكان قد تسمى ـ لعنه الله ـ بالرحمن، فكان يقال له: رحمن اليمامة، وفد إلى النبي على سنة ٩هـ مع وفد بني حنيفة، فلما رجع ارتد وادعى النبوة، وقال: إني قد اشركت في الأمر معه ـ أي مع النبي على ـ ، ولما مات رسول الله على زعم أنه استقل بالأمر من بعده، فبعث إليه الصديق على في حروب الردة سنة ١٩هـ سرية عكرمة بن أبي جهل على ، ثم شرحبيل بن حسنة على، فلم يقاوما بني حنيفة لكثرتهم، حتى لحق بهم خالد بن الوليد على فنصرهم الله، وقتِل مسيلمة الكذاب في حديقة الموت على يد وَحشي قاتل حمزة رضي الله عن القاتل والمقتول، «البداية والنهاية» : (٦/ ٢٢٣ ـ ٣٢٥، ٣٤١).

قال ابن عباس: والله إنَّ خلافة أبي بكر وعمر لفي كتاب الله تعالى، وتلا هذه الآية، وقال: قال لحفصة [ ﷺ]: «أَبُوكِ وَأَبُو عَائِشَةَ أَوْلِيَاءُ النَّاسِ بَعْدِي» أخرجه الواحدي<sup>(١)</sup>، وأورده المحب الطبري<sup>(٢)</sup>.

وقال في قوله تعالى: ﴿وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِبْحِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْحُهُ، [الفتح: ٢٩].

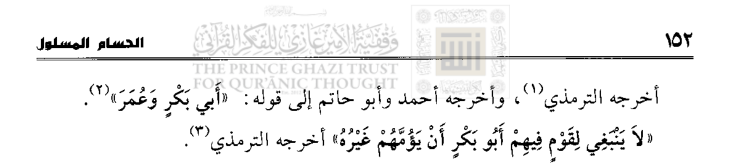
قال:«الزرع<sup>(٣)</sup>:محمد ﷺ، والشطأُ:أبو بكر[ ﷺ]، فآزره: فقواه عمر<sup>(٤)</sup> [ ﷺ]، فاستغلظ بعثمان[ ﷺ]، فاستوى على سوقه بعلي رضي الله تعالى عنهم»<sup>(٥)</sup>.

وعن أبي بن كعب ظلمه قال: سألت النبي ﷺ عن تفسير سورة العصر، فقال: «﴿وَٱلْعَصَرِ ۞﴾: قسم من الله<sup>(٢)</sup> تعالى بآخر النهار، ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسَرٍ ۞﴾: أبو جهل، ﴿إِلَّا ٱلَذِينَ ءَامَنُوْأَ﴾: أبو بكر، ﴿وَعَكِمِلُوا الصَّلِحَتِ»: عمر، ﴿وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ﴾: عثمان، ﴿وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ»: علي» أخرجه الواحدي<sup>(٧)</sup>، وأورده المحب الطبري<sup>(٨)</sup>.

وموضع الدّلالة سياق ترتيبهم الدال على ترتيب منازلهم في الفضل، وهم يوجبون إمامة الأفضل؛ وكذلك كل موضع ورد فيه ذكرهم، لا تراهم إلا على هذا الترتيب. ومن الأخبار:

قوله ﷺ: «إِنِّي لاَ أَدْرِي مَا قَدْرُ بَقَائِي فِيكُمْ، فاقْتَدُوا باللَّذين مِنْ بَعْدِي: أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ، وَاهْتَدُوا بِهَدْيٍ عمّارٍ، وَمَا حَدَّثَكُمْ بِهِ ابنُ مسعود فَصَدِّقُوهُ».

- انظر ص ۱۳۲.
- (٢) «الرياض النضرة»: ٢٣١، وعزاه إلى الواحدي.
  - (٣) في «هـ»: فالزرع.
    - (**٤**) في «هـ»: بعمر.
- (٥) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ١٠١ وقال: خرجه الجوهري وعبد الباقي في أماليه، وحكاه البغوي في تفسيره غير منسوب: (٢٠٦/٤)، وأورده ابن الجوزي في «زاد المسير»: (٢/٤٤٩)، وقال: «رواه الضحاك عن ابن عباس، ومبارك عن الحسن»، الضحاك هو ابن مزاحم صدوق كثير الإرسال، وروايته عن ابن عباس رضي منقطعة، «التقريب»: ٢٩٩٥، و«تحفة التحصيل»: ٢٠٠٤.
  - (٦) في «هـ»: أقسم الله.
  - (۷) «تفسير الواحدي»: (۲/ ۱۲۳۱)، و«تفسير القرطبي»: (۲۰/ ۱۸۰).
    - (٨) ذكره الطبري في «الرياض النضرة»: ١٠٢.



(١) أخرجه الترمذي عن حذيفة على في كتاب المناقب: باب: مناقب عمار بن ياسر في : ٣٧٩٩، وقال: هذا حديث حسن؛ و ابن ماجه في المقدمة مختصرا، باب في فضائل أصحاب رسول الله في، فضل أبي بكر الصديق في : ٩٧؛ وأخرجه أحمد: ٢٣٢٧٦ ـ ٣٣٤١٩، وليس في الموضع الثاني ذكر عمار؛ كلهم من طريق سفيان الثوري عن عبد الملك بن عمير عن مولى لربعي عن ربعي بن وراش عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا هلال مولى ربعي ـ فهو مقبول، أي : حيث يتابع وراش عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا هلال مولى ربعي ـ فهو مقبول، أي : حيث يتابع وراش عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا هلال مولى ربعي ـ فهو مقبول، أي : حيث يتابع وراش عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا هلال مولى ربعي ـ فهو مقبول، أي : حيث يتابع وراش عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا ملال مولى ربعي معن مولى لربعي عن ربعي بن مولى لربعي عن ربعي من يرفعي بن مرابع عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا ملال مولى ربعي من مولى المولى، أي : حيث يتابع وراش عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا هلال مولى ربعي ـ فهو مقبول، أي : حيث يتابع مراش عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا ملال مولى ربعي ـ فهو مقبول، أي : حيث يابع وراش عن حذيفة في ؛ وهذا إسناد رجاله ثقات إلا ملال مولى ربعي ـ فهو مقبول، أي : حيث يابع وراش عن حذيفة من ي ، وهذا إسناد رجاله ثقات إلا ماتم مولى ربعي عن ميره في فروه عن عبد الملك عن ربعي عن ربعي عن حذيفة، من غير ذكر المولى : أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب : في مناقب أبي عن ربعي عن حذيفة، من غير ذكر المولى : أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب : في مناقب أبي ما تم ورامر في كليهما من طريق زائدة به ؛ لكنَّ أبا حاتم بكر وعمر في كليهما : ٢٦٦٣، وأحمد: ٢٦٢٥٠، كليهما من طريق زائدة به ؛ لكنَّ أبا حاتم والترمذي ربعي ربعي ربعي من عرديم الملك عن مولى ربعي به «العلل» لابن أبي حاتم ، ورعل الترمذي ربعي عن عدالملك عن مولى ربعي به «العلل» لابن أبي حاتم ور علي ورعل الترمذي رجعار دولي المربي عن عبد الملك عن مولى ربعي به «العلل» لابن أبي حاتم ، ٢٥٠٥، ورعمر ور علل الترمذي الكبير» : ٢٨٩٠ .

\* وقد تابع مولى ربعي الثقةُ عمرو بن هرم «التقريب» : ٥١٦٣ : أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب : في مناقب أبي بكر وعمر على كليهما : ٣٦٦٣ ؛ وأحمد في «المسند» : ٢٣٣٨٦ ؛ وابن حبان في «صحيحه» الإحسان : ٢٩٠٢ من طريق سالم أبي العلاء المرادي عن عمرو بن هرم عن ربعي بن حراش عن حذيفة عليه، وسالم المرادي هو ابن عبد الواحد مقبول «التقريب» : ٢١٩٣، وتابع سالما هذا حماد بن ذُليل عن عمرو به، أخرجه ابن عدي في «الكامل» : (٢/ ٢٦٦)، وحماد هذا صدوق «التقريب» : ١٥٠٥، وروي عنه أي حماد عن عمرو بن هرم عن أنس، وأشار ابن عدي إلى تفرده بهذا الإسناد، «الكامل» : (٢٦٦٦).

\*\* وأخرجه الترمذي في الكتاب نفسه عن ابن مسعود في ، باب مناقب عبد الله بن مسعود في : ٢٨٠٥، قال: حدثنا إبراهيم بن إسماعيل بن يحيى بن سلمة بن كهيل حدثني أبي عن أبيه عن سلمة بن كهيل عن أبي الزعراء عن ابن مسعود مرفوعا، وقال بعده: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه من حديث ابن مسعود، لا نعرفه إلا من حديث يحيى بن سلمة بن كهيل، ويحيى بن سلمة يضعف في الحديث»، يحيى بن سلمة وابنه إسماعيل متروكان، وإبراهيم ضعيف «التقريب» : ٢٦١١ ـ ٤٩٨ ـ ١٠٠ ولذلك قال الذهبي في «التلخيص» : ٤٥٦ «سنده واه». فهو شاهد ضعيف جدا لا يعتبر به. \*\* وللحديث شاهد آخر عن ابن عمر من طريق أحمد بن صليح عن ذي النون المصري عن مالك عن نافع عنه : ذكره الذهبي في «الميزان» : ٢١١ وقال : «هذا غلط، وأحمدُ لا يُعتمد عليه».

- (٢) أخرجه أحمد: ٢٣٢٤٥؛ وابن أبي حاتم عن أبيه في «العلل»: ٢٦٤٨ \_ ٢٦٥٥ من غير قوله: «أبي بكر وعمر»، وقال أبو حاتم في الموضع الأول: «هذا حديث فيه فضيلة للشيخين»، كأنه يرى ثبوته.
  - (٣) تقدم في ص ١٢٤.

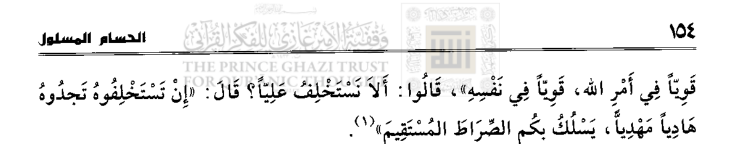
«يَأْبَى الله ذلِكَ وَالمُسْلِمُونَ (ثَلاَثَ مَرَّاتٍ» أخرجه الترمذي أيضا<sup>(١)</sup>، وقد سبق<sup>(٢)</sup>.

«و قيل: يا رسول الله! من نؤمر بعدك؟ قال: إِنْ<sup>(٣)</sup> تُؤَمِّرُوا أَبَا بَكْر تَجِدُوهُ أَمِينًا زَاهِداً فِي الدُّنْيَا، رَاغِبًا فِي الآخِرَةِ؛ وَإِنْ تُؤَمِّرُوا عُمَرَ تَجِدُوهُ قَوِيًّا أَمِيناً<sup>(٤)</sup> لاَّ يَخَاف فِي الله لَوْمَةَ لاَئِمٍ؛ وَإِنْ تُؤَمِّرُوا عَلِيَّاً - وَلاَ أُرَاكُمْ فَاعِلِينَ - تَجدُوهُ هَادِياً مَهْدِياً، يَأْخُذُ بَكُم الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ» أخرجه<sup>(٥)</sup>.

وأشار بقوله: «وَ لاَ أُرَاكُمْ فَاعِلِينَ» إلى اختلافهم<sup>(٢)</sup> عليه يوم ولايته، وعدم ذكره لعثمان؛ لأن كلامه هنا جواب لهم، ولم يسألوه عنه، فنقل الراوي الجواب دون السؤال، يوضحه[ أنه] قد جاء أيضا في رواية:

«قِيلَ لَهُ: يَا رَسُولَ الله! أَلاَ تَسْتَخْلِفُ؟ [قَالَ]: «إِنِّي إِنْ اسْتَخْلَفْتُ عَلَيْكُمْ فَعَصَيْتُمْ خَلِيفَتِي نَزَلَ بِكُم العَذابُ»، قَالُوا: أَلاَ نَسْتَخْلِفُ أَبَا بَكْرٍ؟ قَالَ: «إِنْ تَسْتَخْلِفُوهُ تَجدُوهُ قَوِيّاً فِي أَمْرِ الله، ضَعِيفاً فِي نَفْسِهِ»، قَالُوا: أَلاَ نَسْتَخْلِفُ عُمَرَ؟ قَالَ: «إِنْ تَسْتَخْلِفُوهُ تَجدُوهُ

- (1) في «هـ»: أخرجه أيضا الترمذي. ولم أقف عليه في جامع الترمذي.
  - ۲) تقدم في ص۲۵.
- (٣) كذا في «م» وفي «مسند الإمام أحمد»، و في «هـ»، و«الرياض النضرة»: «لئن»، وقد عزا ه صاحب الرياض إلى أحمد كما سيأتي.
  - ٤) كذا في «هـ» و الرياض النضرة و«مسند أحمد»، ووقع في «م»: أمينا قويا .
- (٥) في الهامش من «م»: هكذا بالأصل. وقد أخرجه أحمد: ٥٩٩؛ وعنه ابنه عبد الله في «السنة»: ١٢٥٧، وجود الحافظ ابن حجر إسناده، «الإصابة»: (٤/ ٥٦٩)؛ والبزار في «مسنده»: ٣٨٣، قال الهيثمي: «رجال البزار ثقات»، «مجمع الزوائد»: (٥/ ١٧٦)؛ والحاكم في «المستدرك»: ٤٣٤٤، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، لكن تعقبه الذهبي بقوله: «ضعيف»، وقال: «هذا الخبر منكر»؛ و حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، لكن تعقبه الذهبي بقوله: «ضعيف»، وقال: «هذا الخبر منكر»؛ و الضياء في المستدرك»: ٤٣٤٤، وقال: هذا الخبر منكر»؛ و حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، لكن تعقبه الذهبي بقوله: «ضعيف»، وقال: «هذا الخبر منكر»؛ و الضياء في المختارة: ٣٢٤، كلهم من طريق أبي إسحاق عن زيد بن يثيع عن علي هذه، أبو إسحاق هو الضياء في المختارة: ٣٢٤، كلهم من طريق أبي إسحاق عن زيد بن يثيع عن علي هذه، أبو إسحاق هو يثيع عن علي هذه، أبو إسحاق هو يثيع تابعي مدلس تغير بأخرة، وقد عنعن. «التقريب»: ٩٩٩٥، و «تعريف أهل التقديس»: ٩٩، وزيد بن يثيع تابعي قليل الحديث، تفرد عنه أبو إسحاق، ولم يوثقه غير ابن حبان والعجلي: «١٩٩، وزيد بن يثيع تابعي قليل الحديث، تفرد عنه أبو إسحاق، ولم يوثقه غير ابن حبان والعجلي: «١٩٩٤، وزيد عن يثيع تابعي قليل الحديث، تفرد عنه أبو إسحاق، ولم يوثقه غير ابن حبان والعجلي: «١٩٩٤، وزيد عن يثيع تابعي أبي وائل عن يثيع تابعي قليل الحديث، تفرد عنه أبي إسحاق فروي عنه بالإسناد السابق، وروي عنه عن زيد عن يثيد عن زيد عن يثيع مرسلا، وعنه عن زيد عن يداب يثيع مرسلا، وعنه عن زيد عن الارسال علة حذيفة، ذكر ذلك كله الدارقطني وقال: «والمرسل أشبه بالصواب» «العلل»: (٣/ ٢١٤)؛ فالإرسال علة مخرى يعل بها هذا الحديث؛ وقد توبع زيد بن يثيع كما في الرواية الآتية. وقد ذكر الحديث الطبري في الحروافي الرواية الآتية. وعد ذكر الحديث الطبري في «الوياض النضروة»: ١٤٩، وعزاه لابن السمان في الموافقة.
  - (٦) فى «هـ»: لاختلافهم.



«وَبَايَعَ ﷺ أَعْرَابِياً بِقَلاَئِصَ<sup>(٢)</sup> إِلَى أَجَلٍ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله! إِنْ أَعْجَلَتْكَ مَنِيَّتُكَ، فَمَنْ يَقْضِينِي؟ قَالَ: «يَقْضِيكَ أَبُو بَكْرٍ»، قَالَ: «فَإِنْ عَجِلَتْ بِأَبِي بَكْرٍ مَنِيَّتُهُ، فَمَنْ يَقْضِينِي بَعْدَهُ؟ قَالَ: (عُمَرُ)، قَالَ: «فَإِنْ عَجِلَتْ بِعُمَرَ مَنِيَّتُهُ، فَمَنْ يَقْضِينِي بَعْدَهُ؟ قَالَ: (عُثْمَانُ)، قَالَ: فَإِنْ عَجِلَتْ بِعُثْمَانَ مَنِيَّتُهُ، فَمَنْ يَقْضِينِي بَعْدَهُ؟ فَقَالَ: «إِذَا أَتَى عَلَى أَبِي بَكْرٍ وَعُثْمَانَ أَجَلُهُمْ، فَإِن اسْتَطَعْتَ أَنْ تَمُوتَ فَمَتْ، فَإِنَّ بَعْدَهُ؟ فَقَالَ: «إِذَا أَتَى عَلَى أَبِي بَكْرٍ أورده المحب الطبري<sup>(٣)</sup>.

«وَسَأَلَهُ بَنُو المُصْطَلِقِ: إِلَى مَنْ نَدْفَعُ زَكَاتَنَا، إِنْ حَدَثَ بِكَ حَدَثٌ؟ فَقَالَ: «ادْفَعُوهَا إِلَى أَبِي بَكْرٍ)، قَالُوا: فَإِنْ حَدَثَ بِأَبِي بَكْرٍ حَدَثُ المَوْتِ، فَإِلَى مَنْ نَدْفَعُهَا؟ فَقَالَ: «إِلَى عُمَرَ»، قَالُوا: فَإِلَى مَنْ نَدْفَعُهَا بَعْد عُمَرَ؟ فَقَالَ: «إِلَى عُثْمَانَ»، قَالُوا: فَإِنْ حَدَثَ بعُثمَانَ حَدَثُ، فَإِلَى مَنْ نَدْفَعُهَا ؟ فَقَالَ: «إِذَا<sup>(٤)</sup> حَدَثَ بعُثمَانَ مَدَثَ، فَتَبَّا لَكُمْ آخِرَ الدَّهْرِ»» أورده المحب الطبري<sup>(٥)</sup>.

- (١) أخرجه الحاكم: ٤٤٣٥ و البزار: ٢٨٩٥، وقال: وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن حذيفة إلا بهذا الإسناد وأبو اليقظان اسمه عثمان بن عمير ؟ كلاهما من طريق شريك عن عثمان بن عمير عن شقيق بن سلمة عن حذيفة في وقال الهيثمي في «المجمع»: (٥/ ١٧٦): «فيه أبو اليقظان عثمان بن عمير وهو ضعيف»؛ بل هو مجمع على ضعفه، وقال البخاري وأحمد: منكر الحديث، «تهذيب التهذيب»: (٣/ ضعيف»؛ بل هو مجمع على ضعفه، وقال البخاري وأحمد: منكر الحديث، «تهذيب التهذيب»: (٣/ ضعيف»: (٥/ ١٧٦)). «فيه أبو اليقظان عثمان بن عمير وهو ضعيف»؛ بل هو مجمع على ضعفه، وقال البخاري وأحمد: منكر الحديث، «تهذيب التهذيب»: (٣/ ضعيف»؛ بل هو مجمع على ضعفه، وقال البخاري وأحمد: منكر الحديث، «تهذيب التهذيب»: (٣/ محيف في في في المواقي يخطئ كثيرا، تغير حفظه لما ولي القضاء، «الموسوعة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»: (٥/ ١٧).
  - (٢) جمع قَلُوص، وهي من النوق بمنزلة الجارية من الناس، «مختار الصحاح»: (١/ ٢٢٩).
- (٣) أخرجه الإسماعيلي في معجم شيوخه: ١٣٢ من طريق موسى بن عبيدة عن محمد بن ثابت عن أبي هريرة به. محمد بن ثابت هذا مجهول جهّله ابن معين وأبو حاتم؛ وموسى بن عبيدة هو ابن نشيط الربذي ضعيف، «تهذيب التهذيب»: (٣/ ٥٢٦)، و«التقريب»: ٧٠٣٨، وذكره المحب الطبري في «الرياض النضرة»: ١٢٩، وعزاه إلى الإسماعيلي.
  - ٤) في «هـ»: فإذا، وفي الرياض: فإن.

وعن ابن عباس على قال: دَخَلَ النَّبِيُ عَلَيْهُ بُلْنَانًا، فَأَتَى آتٍ فَدَقَ البَابَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَنى: «يَا أَنَسُ! قُمْ افْتَحْ لَهُ، وَبَشِّرْهُ بِالجَنَّةِ، وَبِالخِلاَفَةِ بَعْدِي»، قَالَ: قُلْتُ: أُعْلِمُهُ بِذَلِكَ يَا رَسُولَ الله ؟ قَالَ: «أَعْلِمُهُ»، فَفَتَحْتُ؛ فَإِذا [ هُوَ] أَبُو بَكْرٍ هَلَيْه، قُلْتُ: «أَبْشِرْ بِالجَنَّةِ وَ [ أَبْشِرْ] بِالخِلاَفَةِ بَعْدَ رَسُولِ الله عَنَّي»، بْمَ ذَكَرَ فِي عُمَرَ وَعُثْمَانَ كَذَلِكَ، وَذَكَرَ فِي عُمَرَ أَنَّهُ الخَلِيفَةُ بَعْدَ أَبِي بَكْرٍ، وَفِي عُثْمَانَ أَنَّهُ الخَلِيفَةُ بَعْدَ عُمَرَ، وَأَنهُ مَقْتُولٌ، وَأَنَّ عُثْمَانَ قَالَ لَهُ: «يَا رَسُولَ الله ! قَالله مَنْ مَعْمَانَ أَنَّهُ الخَلِيفَةُ بَعْدَ عُمَرَ، وَأَنهُ مَقْتُولٌ، وَأَنَّ عُثْمَانَ عُمَرَ أَنَّهُ الخَلِيفَةُ بَعْدَ أَبِي بَكْرٍ، وَفِي عُثْمَانَ أَنَّهُ الخَلِيفَةُ بَعْدَ عُمَرَ، وَأَنهُ مَقْتُولٌ، وَأَنَّ عُثْمَانَ قَالَ لَهُ: «يَا رَسُولَ الله ! وَاللهُ مَا تَمَنَّيْتُ<sup>(١)</sup>، وَلاَ مَسَسْتُ ذَكَرِي بِيَمِينِي مُنْذَ بَايَعْتُكَ بِهَا، قَالَ لَهُ: «يَا رَسُولَ الله ! وَاللهُ مَا تَمَنَيْتُ<sup>(1)</sup>، وَلاَ مَسَسْتُ ذَكَرِي بِيَمِينِي مُنْذَ بَايَعْتُكَ بِهَا،

إلى من ندفعها بعد عمر؟ فقلت له، فقال: إلى عثمان «ثم قال: خرجه الحافظ السِّلَفِي في المشيخة البغدادية، وأبو القاسم السمرقندي وزاد: «فأتيتهم فأخبرتهم، فقالوا: ارجع إليه فسله، فإن حدث بعثمان حدث، فتبا لكم آخر الدهر» ». السلفي من مدفعها ؟ فقال: «إذا حدث بعثمان حدث، فتبا لكم آخر الدهر» ». السلفي من مدفعها ؟ فقال: «إذا حدث بعثمان حدث، فتبا لكم آخر الدهر» ». السلفي من مدفعها ؟ فقال: «إذا حدث بعثمان حدث، فتبا لكم آخر الدهر» ». السلفي من مدفعها ؟ فقال: «إذا حدث بعثمان حدث، فتبا لكم آخر الدهر» ». السلفي من مدفعها ؟ فقال: «إذا حدث بعثمان حدث، فتبا لكم آخر الدهر» ». السلفي من مدفعها ؟ فقال: «إذا حدث بعثمان حدث، فتبا لكم آخر الدهر» ». السلفي من مدمد بن محمد بن أحمد سِلَفَة (٢٥هـ)، والسّمرقندي هو إسماعيل بن أحمد (٢١٦ مو ٢٠ / ٢٨).

جعفر بن محمد بن أبي عثمان الطيالسي ثنا نصر بن منصور المروزي ثنا بشر بن الحارث ثنا علي بن مسهر ثنا المختار بن فلفل عن أنس بن مالك به، ثم قال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، شيخ الحاكم ومن فوقه حافظان معروفان، «السير»: (١٥/ ٥٠٢، ١/ ٣٤٦)، و نصر بن منصور ترجمه الخطيب في «تاريخ بغداد»: ٧٢٥٣ فلم يذكر فيه جرحا ولا تعديلا، والمختار بن فلفل صدوق له أوهام، وباقي الإسناد ثقات، «التقريب»: ١٥٦٨ ـ ١٨٦٢ ـ ١٨٢٢ ملك .

- أي: ما كَذَبْتُ، «النهاية»: (٤/ ٣٦٧).
- (٢) في «الرياض النضرة»: ١٢٢، وقد أخرجه أبو يعلى في «مسنده»: ٣٩٥٨، و ابن أبي عاصم في السنة: ١٩٧٠ و الخطيب في «تاريخ بغداد»: (٩٩ ٣٣٩)؛ كلهم من طريق أبي بهز صقر بن عبد الرحمن، وقد كذبه غير واحد، قال الذهبي: «الصقر بن عبد الرحمن أبو بهز، سبط مالك بن مغول، الرحمن، وقد كذبه غير واحد، قال الذهبي: «الصقر بن عبد الرحمن أبو بهز، سبط مالك بن مغول، حدث عن عبد الله بن إدريس عن مختار بن فلفل عن أنس رابع بحديث كذب... فذكره»، ونقل عن عبد الله بن عليه من طريق أبي بهز صقر بن عبد محدث عن عبد الله بن إدريس عن مختار بن فلفل عن أنس رابع بحديث كذب... فذكره»، ونقل عن عبد الله بن علي بن المديني قال سألت أبي عن هذا الحديث فقال كذب موضوع، «الميزان»: ٣٩٠٣. وقال الله الله بن علي بن المديني قال سألت أبي عن هذا الحديث فقال كذب موضوع، «الميزان» تعاد». وقال الحافظ ابن حجر: قلت لم ينفرد الصقر بهذا، فقد رواه إبراهيم بن سليمان الزيات السكوني عن الله بكر بن المختار بن فلفل عن أبي خيثمة في تاريخه عن معيد بن سليمان الزيات السكوني عن الله بكر بن المختار بن فلفل عن أبي خيثمة في تاريخه عن معيد بن سليمان عن عبد الأعلى بن أبي المساور عن المختار بن فلفل مثله، لكن بن أبي المساور واه، فالظاهر أن الصقر سمعه من عبد الأعلى بن أبي المساور عن المختار بن فلفل مثله، لكن بن أبي المساور واه، فالظاهر أن الصقر معه من عبد الأعلى بن أبي المساور عن المختار بن فلفل مثله، لكن بن أبي المساور واه، فالظاهر أن الصقر معه من عبد الأعلى بن أبي المساور عن المختار بن فلفل مثله، لكن بن أبي المساور واه، فالظاهر أن الصقر معهد الله بن عبد الأعلى أو بكر، فجعله عن عبد الله بن إدريس ليروج له أو سها، وإلا لو صح هذا لما جعل من عبد الأعلى أو بكر، فجعله عن عبد الله بن إدريس ليروج له أو سها، وإلا لو صح هذا لما جعل من عبد الأبيخ الألباني بوضعه في تعليقه على «السنة» لابن أبي عاصم أوى (٢/ ٥١٩).

وقال رسول الله عَنْهُ: «أُرِيَ اللَّيْلَةَ رَجُلٌ صَالِحٌ، كَأَنَّ أَبَا بَكُرٍ نِيطَ<sup>(١)</sup> برَسُولِ الله عَنَّةِ، وَنِيطَ عُمَرُ بِأَبِي بَكْرٍ، وَنِيطَ عُثمَانُ بعُمَرَ»، قَالَ جَابرٌ: فَقُلْنَا: «أَمَّا الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَرَسُولُ الله عَنِي ، وَأَمَّا نَوْطُ بَعْضِهِمْ لِبَعْضٍ فَهُمْ وُلاَةُ الأَمْرِ الَّذِي بَعَتَ الله بهِ نَبيَّهُ بَعْدَهُ» أخرجه أبو داود<sup>(٢)</sup>.

وقال ﷺ : «بَيِنَمَا أَنَا نَايمٌ، رَأَيْتُنِي عَلَى قَلِيبٍ ـ أي : بير ـ عَلَيْهَا دَلْوٌ، فَنَزَعْتُ مِنْهَا مَا شَاءَ الله ـ أَيْ : لِيَسْقِيَ النَّاسُ عَلَى حَوْضِهَا ـ ثُمَّ أَخَذَهَا ابْنُ أَبِي قُحَافَةَ، فَنَزَعَ بهَا ذنوباً أَوْ ذَنوبَيْنِ<sup>(٣)</sup>، وَفِي نَزْعِهِ ضَعْفٌ، وَالله يَغْفِرُ لَهُ ضَعْفَهُ؛ ثُمَّ أَخَذَهَا ابْنُ الخَطَّابِ، فَنَزَعَ حَتَّى رَوِيَ النَّاسُ» وَوَصَفَهُ بِالقُوَّةِ. أخرجه البخاري، ومسلم، وأحمد، و أبو حاتم؛ مع اختلاف في بعض الألفاظ<sup>(٤)</sup>.

وعنه ﷺ أنَّهُ قَالَ لأَبِي بَكْرٍ : «كَيْفَ أَنْتَ يَا أَبَا بَكْرٍ، إِنْ وُلِّيتَ لأَمْرٍ بَعْدِي؟»، فَقَالَ: بَلْ قَبْلَ ذَلِكَ أَمُوتُ يَا رَسُولَ الله، فَقَالَ : «فَأَنْتَ يَا عُمَرُ!»، قَالَ : هَلَكْتُ إِذًا، قَالَ : «فَأَنْتَ يَا عُثْمَانُ!»، قَالَ : آكُلُ وَأُطْعِمُ، وَأَقْسِمُ فَلاَ أَظْلِمُ، قَالَ : «فَأَنْتَ يَا عَلِيُّ!»، قَالَ :

- أي: عُلِّق، «النهاية»: (٥/ ١٢٨).
- (٢) أخرجه في كتاب السنة، باب في الخلفاء: ٢٣٧٤، و أحمد: (٣/ ٣٥٥)، وابن حبان ، الإحسان: ٦٩١٣، و الحاكم: ٤٤٣٩، ٤٥٥١ وصححه، وسكت عنه الذهبي، كلهم من طريق محمد بن حرب عن الزبيدي عن ابن شهاب عن عمرو بن أبان بن عثمان عن جابر بن عبد الله؛ وعمرو بن أبان ذكره ابن حبان في الثقات وقال: روى عن جابر ولا أدري أسمع منه أم لا، ولم يوثقه غيره «التهذيب»: (٣/ حبان في الثقات وقال: محمد بن حرب حبان في الثقات وقال: محمد بن حرب عنه الدارمي: «قال سمعت يحيى بن معين يقول: محمد بن حرب بسند هذا الحديث، والناس يحدثون به عن الزهري مرسلا، إنما هو عمرو بن أبان، ولم يكن لأبان بن عثمان ابن يقال له عمرو»؛ ولذلك اكتفى الحافظ ابن حجر بقوله فيه: «مقبول» «التقريب»: ٥٠٠، وقال الألباني في تعليقه على «السنة» لابن أبي عاصم: (٢/ ٥٢٣): «مجهول الحال»، و ضعف الحديث.
  - (٣) الذنوب (بفتح الدال): الدَّلُو العظيمة، وقيل لا تُسَمَّى ذَنُوباً إلا إذا كان فيها ماءً، «النهاية»: (٢/ ١٧١).
- (٤) أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب: قول النبي على وباب: مناقب عمر بن الخطاب أبي حفص القرشي العدوي: ٣٦٦٢، ٣٦٦٢؛ وفي كتاب التعبير، باب: نزع الذنوب والذنوبين بضعف: معض القرشي لعدوي: ٣٦٦٢، ٣٦٦٢؛ وفي كتاب التعبير، باب: نزع الذنوب والذنوبين بضعف: ٢٠٢٠ ؛ وفي كتاب التوحيد، باب: في المشيئة و الإرادة: ٢٤٧٥؛ و مسلم في فضائل الصحابة: ٣٣٩٢، ٣٣٩٢ و أحمد: ٢٣٩٨ ـ ٢٦٢٤ ـ ٢٦٢٩ ـ ٥٨١٥ ـ ٥٨٥٩؛ و أبو حاتم ابن حبان في صحيحه، الإحسان: ٦٨٩٨؛ من حديث أبي هريرة وابن عمر ٢٠٠٠.

آكُلُ القُوتَ، وَ أَخْفِضُ الصَّوْتَ، وَ أَقْلِمُ التَّمْرَةَ، وَأَحْمِي الجَمْرَةَ، قَالَ: «كُلُّكُمْ سَيَلِي، وَسَيَرَى الله عَمَلَكُمْ» أورده المحب الطبري<sup>(١)</sup>.

وَقَالَ ذاتَ يَوْمِ: «مَنْ رَأَى اللَّيْلَةَ رُؤْيَا ؟»، فَقَالَ رَجُلٌ: «أَنَا يَا رَسُولَ الله! رَأَيْتُ كَأَنَّ مِيزَاناً نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ، فَوُزِنْتَ [ أَنْتَ] وَأَبُو بَكْرٍ، فَرَجَحْتَ أَنْتَ بأَبِي بَكْرٍ؛ وَوُزِنَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ<sup>(٢)</sup>، فَرَجَحَ أَبُو بَكْرٍ بعُمَرَ؛ وَوُزِنَ عُمَرُ وَعُثمَانُ، فَرَجَحَ عُمَرُ بعُثمَانَ؛ تُمَّ رُفِعَ المِيزَانُ»، قَالَ الرَّاوِي: فَرَأَيْنَا الكَرَاهَةَ فِي وَجْهِ رَسُولِ الله ﷺ». وفي رواية: فاسْتَاءَ لَهَا ـ يعني: فساءه ذلك ـ وقال: «خِلاَفَةُ نُبُوَّةٍ، ثمَّ يُؤْتِي الله المُلْكَ مَنْ يَشَاءُ».

وسبب الكراهة التي بدت في وجهه<sup>(3)</sup> ليس راجعا إلى رُجحان بعضهم ببعض؛ لأنّ ذلك هو المعلوم المقرر عنده، بل راجع إلى قوله: «ثم رفع الميزان»، وهذا الميزان هو الميزان المشار إليه بقول تعالى: ﴿اللَّهُ الَّذِي آنَزَلَ الْكِنَبَ بِلَخُقِّ وَالْمِيزَانَّ ﴾ [الشورى: ١٧]، وهو الميزان الذي يوزن به حكم الكتاب الذي نزل مقارنا له؛ فيُسَوَّى به الحقوقُ<sup>(٥)</sup>، ويقام فيها القسط، فيعطي كل ذي حق حقه. ولما أخبره أنّ ذلك الميزان رفع بموت عثمان، علم أن منتهى استقامة أمّته على أكمل الأحوال، وأتم قوانين العدل، إلى موت عثمان، علم أن منتهى استقامة أمّته على أكمل الأحوال، وأتم قوانين العدل، إلى موت الكلمة واتحادها؛ كما اجتمعوا على نبيّهم، سامعين مطيعين؛ ثم يحصل الجور في جانب، فيعطي بعض الحق غير أهله؛ كما انصرفت الخلافة عن علِّي وآله [وأولاده] إلى بني مروان، و لا يقدح ذلك في خلافة سيدنا علِّي ؟ لأنه قد أدخل مدته في اسم<sup>(1)</sup>

- (۱) في «الرياض النضرة»: ۹۹ عن أبي بكر الهذلي عن من أخبره عن الأشياخ، و عزاه لابن السمان في كتاب الموافقة، وفي إسناده هؤلاء المجاهيل. ونقل ابن العراق عن ابن الجوزي قوله: «قال لنا شيخنا ابن ناصر: موضوع فيه مجهولون ومتهم» «تنزيه الشريعة»: (۲/۹).
  - (٢) كذا في «هـ» والرياض، وفي «م»: ووزن عمر بأبي بكر.
    - (۳) تقدم ص۹۹ .
    - ٤) في «هـ»: في وجه رسول الله على
      - (٥) في«هـ»: الحق.
    - (٦) كذا في «هـ»، وفي «م»: أسهم.

لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ﴾ [النور: ٥٥]، فهذه هنا خلافة نبوة، وهي خلافة خاصة، مشروط فيها اتحاد الكلمة؛ والتي في الآية خلافة حق عامة مطلقة والله أعلم.

«وَقَالَ رَجُلٌ : يَا رَسُولَ الله ! رَأَيْتُ كَأَنَّ دَلُوًا دُلِّيَ مِنَ السَّمَاءِ، فَجَاءَ أَبُو بَكْرٍ فَأَخَذ بِعَرَاقِيهَا<sup>(1)</sup>، فَشَرِبَ شُرْبًا ضَعِيفاً ؛ ثمَّ جَاءَ عُمَرُ فَأَخَذ بِعَرَاقِيهَا ، فَشَرِبَ حَتَّى تَضَلَّع<sup>ً(٢)</sup> ؛ ثمَّ جَاءَ عُثمَانُ فَأَخَذ بِعَرَاقِيهَا ، فَشَرِبَ حَتَّى تَضَلَّعَ ؛ ثمَّ جَاءَ عَلِيٌّ فَأَخَذ بِعَرَاقِيهَا ، فَانْتُشِطَتْ ، وَانْتَضَحَ عَلَيْهِ مِنْهُ شَيْءٌ» أخرجه أبو داود <sup>(٣)</sup>.

ومعنى انتشطت: جُذِبَت ورُفعت قبل أن يتمكن من الرّيّ، من غير تقصير منه ولا تفريط، ومع تأهّله وشدة حرصه عليه، لولا ما حال بينه وبينها من القضاء المبرم، وكان أمر الله قدراً مقدوراً.

ومن الآثار :

101

عن عمرو بن العاص على النبي ي بعثه واليا على عُمَان، ومات رسول الله [عل] وهو ثُمَّ، فجاءه عالمهم، وكان قد أسلم ليلة مات رسول الله بي ، فقال له: لقد مات رسول الله ي ، وأتى عليه أجله هذه الليلة، وإنا نجد ذلك في كتابنا. قال: فلم ألبث أن جاءني كتاب أبي بكر بذلك، قال فقلت لهم: هذا الذي ولينا بعده، ما تجدونه في كتابكم؟ قال: يعمل بسيرة النبي ي اليسير ثم يموت، قال: قلت: ثم ماذا؟ قالوا:

- (۱) العَراقي: جمعُ عُرْقُوةِ النَّلو، وهو الخشبة المَعْروضَة على فَمِ النَّلُو، وهُما عَرْقُوتان كالصَّليب، النهاية: (٣/ ٢٢١).
  - (٢) أي أكثر من الشرب حتى تمدَّد جَنْبُه وأضلاعُه، «النهاية»: (٣/ ٩٧).
- (٣) أخرجه في كتاب السنة، باب: في الخلفاء: ٢٦٣٧، و أحمد: ٢٠٢٤٢؛ من طريق عفان بن مسلم عن حماد بن سلمة عن أشعث بن عبد الرحمن عن أبيه عن سمرة بن جندب شهر، قال الهيثمي: (٧/ ١٨٠): «رواه أحمد، ورجاله ثقات»، هم كذلك إلا أشعث بن عبد الرحمن فصدوق «التقريب»: ٢٠٤ ١٠٠٤، وأما عبد الرحمن الجرمي والد أشعث فذكره ابن حبان في «التقريب»: ٢٠٤ ١٠٠٤، وأما عبد الرحمن الجرمي والد أشعث فذكره ابن حبان في والثقات»: (٥/ ٨٨)، واكتفى فيه الحافظ ابن حجر بقوله: «مقبول» أي حيث يتابع -؛ اعتمادا منه وألثقات»: (٥/ ٨٨)، واكتفى فيه الحافظ ابن حجر بقوله: «مقبول» أي حيث يتابع -؛ اعتمادا منه والثقات»: (٥/ ٨٨)، واكتفى فيه الحافظ ابن حجر بقوله: «مقبول» أي حيث يتابع -؛ اعتمادا منه وألثقات»: (٥/ ٨٨)، واكتفى فيه الحافظ ابن حجر بقوله: «مقبول» أي حيث يتابع -؛ اعتمادا منه على كونه لم يوثقه غير ابن حبان، «التقريب»: ٢٠٤٨، «التهذيب»: ٢/ ٢٩٥، وقد فاته أن ابن معين وثقه: سؤالات الدارمي: ١١٤، فإسناد الحديث حسن. العراقي جمعُ عُرْقُوةِ الذَّلو، وهو الخشبة ورقه، المعروضة على فم النَّلُو، وهُما عَرْقُوتان كالصَّليب. و تضلع: أكثر من الشرب حتى تمذَّد جَنْبُه وأضلاعية : «مالغ أحمد، «التهذيب»: ٢٩٢٨، من الشرب حتى تمذَّد جَنْبُه وأضلاعُه: «النهاية»: (٣/ ٢٩٠).

This file was downloaded from QuranicThought.com

RANGENERS ON SALES

ثم يليكم قرن الحديد، يملأ مشارق الأرض ومغاربها قسطا وعدلا، لا تأخذه في الله لومة لائم» أورده المحب الطبري<sup>(1)</sup>.

وأخرج أبو داود: «أن عمر ﷺ سأل الأسقف \_ وهو عالم النصارى \_ لمّا قدم عليه: كيف تجدوني عندكم؟ فقال: قرنَ حديدٍ، ثم تعرض لخلافة عثمان<sup>(٢)</sup> بعده، وخلافة علي بعده ﷺ<sup>(٣)</sup>.

وعن جبير بن مطعم ﷺ قال: «كنت بِبُصْرى من أرض الشّام، فأَدْخَلَنِي النّصَارى دَيْراً كبيراً فيه تَصاويرٌ كثيرةٌ؛ فإذا بِصُورَةِ رسول الله ﷺ، وصُوَرة أبي بكر ﷺ، وهُوَ أَخَذَ بِعقِبِ النبي ﷺ؛ فقالوا: هَلَ تَرَى [ صِفةَ] صَاحِبُكُمْ؟ قُلْتُ: نعم! و لا أُخَبرَكُمْ حَتَى أرى ما تَقُولُون. قالوا: هو هذا؟ قلت: نعم! أَشْهَدُ أنه هو. قالوا: أَتعْرفُ هَذا الذي أَخَذَ بِعقبِهِ؟ قُلْتُ: نعم! قالوا: نَشَهَد أَنّه الخَلِيفَة مِنْ بَعْدِه. قال: وذَلِكَ في ابْتِدِاء الإسْلَام، [قال] والَنبُّي ﷺ بَمِكَةَ يوَمِئذٍ» أورده المحب الطبري<sup>(3)</sup>.

- (۱) «الرياض النضرة»: ۲۳۲، وقال: خرجه أبو الحسن خيثمة بن سليمان؛ وهو مترجم في «السير»:
   (۱) (۱۲/۱۵).
  - (٢) في «م»: تعرض الخلافة لعثمان.
- (٣) أخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب: في الخلفاء: ٢٥٦ . و ابن أبي شيبة في «المصنف»: ••••٣٦ - ٣٢٦٨ و من طريقه أبو بكر الشيباني في «الآحاد والمثاني»: ١٠٧، كلهم من طريق عبد الله بن شقيق عن الأقرع مؤذن عمر بن الخطاب قال بعثني عمر إلى الأسقف، فذكره. الأقرع و إن وثقه ابن حبان و العجلي فإن الذهبي قال: «لا يعرف، تفرد عنه شيخ»، «التهذيب»: (١/ ١٨٧)، و «الميزان»: ٢٦٦؟ ولذلك ضعف الحديث الألباني في «ضعيف سنن أبي داود»: ١٠٩ . وقد ذكر الحديث المحب في «الرياض النضرة»: ١٥٥ وقال: خرجه ابن الضحاك؟ ابن الضحاك هو أبو بكر عمرو بن أبي عاصم صاحب السنة (٢٨٣هـ)، وقد ذكر المحب في «المقدمة»: (١/ ١٣٧) أنه اعتمد كتابه: «الآحاد والمثاني في فضائل الصحابة».
- (٤) في «الرياض النضرة»: ٢٧٥ وقال: خرجه ابن الصاعد، وأخرجه الطبراني في «الكبير»: ١٥٣٧؛ وفي «الأوسط»: ٨٢٣١ قال: حدثنا موسى بن هارون ثنا محمد بن إدريس بن عمر وراق الحميدي ثنا محمد بن عمر بن إبراهيم من ولد جبير بن مطعم حدثتني أم عثمان بنت سعيد وهي جدتي عن أبيها سعيد بن محمد بن جبير عن أبيه محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه جبير بن مطعم قال: «خرجت تاجرا إلى الشام في الجاهلية، فلما كنت بأدنى الشام لقيني رجل من أهل الكتاب، فقال: هل عندكم رجل تنبأ؟ قلت: نعم! قال: هل تعرف صورته إذا رأيتها؟ قلت: نعم! فأدخلني بيتا فيه صور فلم أر صورة النبي عني، فبينا أنا كذلك إذ دخل رجل منهم علينا، فقال: في مار من أول الكتاب، فقال: هل عندكم رجل منزا؟ قلت: نعم! قال: هل تعرف صورته إذا رأيتها؟ قلت: نعم! فأدخلني بيتا فيه صور فلم أر صورة النبي ينيي، فبينا أنا كذلك إذ دخل رجل منهم علينا، فقال: فيم أنتم فأخبرناه، فذهب بنا إلى منزله، =

ثم إنه مما ألجاً الصحابة على إلى المبادرة بعقد البيعة للصديق رضي مع ما قد عرفوه له من الفضل، مع ما أبان الله [ تعالى] به فضله، وأظهر به شأنه وغزارة علمه ونبله؛ [ أمور ] فمنها :

ثباته عند اختلافهم في موت النبي على واختلال عقول أشدهم بأساً عند تلك الصدمة العظيمة؛ فخطبهم، وقرر لهم موت النبي على وعزاهم به، وقوَّى عزائمهم على الصبر ونصرة الدين، والثبات على ما كان عليه نبيهم على ، بقوله على "أيها الناس! من كان يعبد محمداً فإن محمداً قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت»، ثم تلا قوله تعالى إلَّكَ مَيَتُ وَإِنَّهُم مَيَتُونَ [الزمر: ٣٠]، وقوله تعالى : ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبَّلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَّات أَوَ قُتِلَ القابَّةُمَ عَلَى أَعْتَنِكُمٌ وَمَن يَنفَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن الله مي لا يموت»، ثم تلا مِن قبَّلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَات أَوَ قُتِلَ الفَامَةُمُ عَلَى أَعْتَنِكُمٌ وَمَن يَنفَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَعْمَرُ الله مِن قَبَلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَات أَوَ قُتِلَ القَلَبَةُمَ عَلَى أَعْتَنِكُمُ وَمَن يَنفَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَعْمَرُ الله مِن قَبَلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَات أَوَ قُتِلَ القَلَبَةُمَ عَلَى أَعْتَنِكُمٌ وَمَن يَنفَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَعْبَرُ الله مِن قَبْلِهِ ٱلرُسُلُ أَفَاين مَات أَوَ قُتِلَ القَلَبَةُ عَلَى أَعْنَدُهُمُ عَلَى أَلله معله له يسمعوا قبل مقامه ذلك بهذه شَيْئاً وَسَيَجْزِى ٱللله واسترجعوا<sup>(٢)</sup>، وصبروا وثبتوا ولو كان الخطب عظيما، ثم قال لهم ليجمع شملهم على الهدى : ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبِّل اللهِ جَمِيعا وَلَا تَعْبَرَقُولُ الله موان : ١٠٢]، إنه لابد لهذا الدين ممن يقوم به"<sup>(٣)</sup>، ولم يدعهم قط إلى نفسه، ولا طلب انقيادهم له إنه لابد لهذا الدين ممن يقوم به"<sup>(٣)</sup>، ولم يدعهم قط إلى نفسه، ولا طلب انقيادهم له

- فساعة ما دخلت نظرت إلى صورة على وإذا رجل آخذ بعقب النبي على قلت: من هذا على عقبه ؟
  قال: إنه لم يكن نبي إلا كان بعده نبي إلا هذا، فإنه لا نبي بعده، وهذا الخليفة بعده. وإذا صفة أبي بكر على عقبه ؟
  المحمد بن عمر وجدته لم أقف لهما على ترجمة؛ ولذلك قال الهيثمي في «المجمع»: (٨/ ٢٣٤): «رواه الطبراني في «الكبير» و«الأوسط»، وفيه من لم أعرفهم».
- (۱) قصة وفاة النبي على النبي المناب أبي بكر للناس أخرجها البخاري عن عائشة في كتاب المناقب، باب:
   قول النبي على لو كنت متخذا خليلا: ٣٦٧٠ .
- (٢) استرجاع أبي بكر عندما نظر إلى النبي على في «مسند أحمد»: ٢٥٨٤١ قال: حدثنا بهز(هو العمي) قال حدثنا حماد بن سلمة قال أخبرني أبو عمران الجوني عن يزيد بن بابنوس قال ذهبت أنا وصاحب لي إلى عائشة فذكر قصة وفاة النبي على وفيها: «... ثم جاء أبو بكر، فرفعت الحجاب فنظر إليه، فقال: إلى عائشة فذكر قصة وفاة النبي على وفيها: «... ثم جاء أبو بكر، فرفعت الحجاب فنظر إليه، فقال: إذا لله وإنا إليه راجعون، مات رسول الله على...» و إسناده رجاله ثقات، «التقريب»: ٧٧٩ وفيل، معال: إذا لله وإنا إليه راجعون، مات رسول الله على...» و إسناده رجاله ثقات، «التقريب»: ٩٧٩ وفتها: إذا معال: إذا لله وإنا إليه راجعون، مات رسول الله على...» و إسناده رجاله ثقات، «التقريب» ولا بن عنه وفتها: إذا معال: إذا لله وإنا إليه راجعون، مات رسول الله والله على المناده رجاله ثقات، «التقريب» ولا الله فقال: إذا لله وإنا إليه راجعون، مات رسول الله على المناده رجاله ثقات، «التقريب» ولا الله وفتان المان من مات رسول الله على المناده رجاله ثقات، «التقريب» ولا الله فقال: إذا لله وإنا إليه راجعون، مات رسول الله على الماده رجاله ثقات، «التقريب» ولا الله فقال: إذا لله وإنا إليه راجعون، مات رسول الله على الله على الماده رجاله ثقات، «التقريب» ولا الله فقال: إذا له وإنا إليه راجعون، مات رسول الله على الماده رجاله ثقات، «التقريب» ولا الماده منه مناهير، وقال الدارقطني والمان به، وذكره ابن حبان في «الثقات»، «التهذيب» ولا الماد حسن.
  - (٣) لم أقف على هذه العبارة.

ومنكم أمير»<sup>(1)</sup>؛ أي: لأنهم كانوا ممتازين<sup>(٢)</sup> من أيام الرسول، فالمهاجرون حيز، و الأنصار حيز؛ وكان رسول الله على الم على المهاجرين رجلاً منهم، وعلى الأنصار رجلاً منهم، مع أنهم كلهم يؤول أمرهم إليه؛ فعرّفهم الصّديق أنَّ القايم بعد رسول الله على يقوم مقامه، فيجب الإجماع، وهي الولاية العظمى، وتلك ولاية في بعض الأحوال تكون بنظر الإمام، فلا يجوز أن تكون الإمامة إلا لشخص واحد، ثم يجب أن يكون قرشياً؛ لقوله ﷺ: «الأَيمَّةُ مِنْ قُرَيْشِ»<sup>(٣)</sup>، وأيضا قال الله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدَدِقِينَ﴾ [التوبة: ١١٩]، وقد سمانا الصادقين في قوله تـــعـــالـــى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَكِرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُوَنَا وَيَنْصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ أُولَنَبِكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ﴾ [الحشر: ٨]، فقد أمركم الله [ تعالى] أن تكونوا معنا تبعاً (٢)، فأذعنوا له، واعترفوا بغزارة علمه، فعقدوا له البيعة كارهاً، ثم اختلفوا في أي موضع يُقبر النبي على الله منهم من قال: يُنقل إلى مكة؛ لأنها مسقط رأسه ومنشأه [ومكان] ومقام أبيه إبراهيم، وحرم الله الأعظم؛ وقال قوم: بل ينقل إلى بيت المقدس، عند أبيه إبراهيم وإخوانه الأنبياء والمرسلين؛ وقال قوم: بل يقبر في البقيع بالمدينة عند أصحابه؛ لأنها قد صارت دارَ هجرته، والبقيع ـ بالباء ـ هي المقبرة التي أمر بها رسول الله ﷺ، فتنازعوا في ذلك، فرجعوا إليه<sup>(٥)</sup>، فقال سمعتهﷺ يقول: «إِنَّ **الأُنْبِيَاءَ تُدْفَنُ** حَيْثُ تُقْبَضُ أَرْوَاحُهُمْ»<sup>(٢)</sup> أو كما قال، «فادفنوه في حجرته»، فزال عنهم الخلاف،

- قول الأنصار: «منا أمير و منكم أمير»، أخرجه البخاري في قصة الوفاة المتقدمة.
- (٢) أي: متميزين عنهم، «امْتَازَ و تَمَيَّزَ و اسْتَمَازَ كله بمعنى، يُقال: امْتَازَ القوم إذا تميز بعضهم من بعض»
   «مختار الصحاح»: (١/ ٢٦٧)؛ ومنه قوله تعالى: ﴿وَآمْتَنزُوا أَلْيُوْمَ أَيُّهَا ٱلْمُجْرِمُونَ﴾ [سورة يس: ٥٩].
  - (۳) تقدم ص.۱۰۲.
  - ٤) لم أقف على هذه العبارة.
  - ٥) نقل هذا الاختلاف السيوطي عن بعض العلماء، «تاريخ الخلفاء» ص٧٣.
- (٦) أخرجه الترمذي عن عائشة ﷺ في الجنائز، باب: (هكذا من غير تبويب): ١٠١٨، وقال: «هذا حديث غريب»، وعبد الرحمن بن أبي بكر المليكي يضعف من قبل حفظه، وقد روي هذا الحديث من غير هذا الوجه، فرواه ابن عباس عن أبي بكر الصديق عن النبي ﷺ أيضا و لفظه: «ما قبض الله نبياً إلا غير هذا الوجه، فرواه ابن عباس عن أبي بكر الصديق عن النبي ﷺ أيضا و لفظه: «ما قبض الله نبياً إلا في الموضع الذي يحب أن يدفن فيه». حديث ابن عباس هذا أخرجه ابن ماجه في كان ما تبع بكر الصديق عن النبي الله الما و لفظه: «ما قبض الله نبياً إلا في الموضع الذي يحب أن يدفن فيه». حديث ابن عباس هذا أخرجه ابن ماجه في كتاب ما جاء في الموضع الذي يحب أن يدفن فيه». حديث ابن عباس هذا أخرجه ابن ماجه في كتاب ما جاء في الجنائز، باب ذكر وفاته ودفنه عليه الماكم، وفيه أنهم تنازعوا في دفنه «...فقال قائلون: يدفن في الماكم، ما الله الماكم، ما الله الماكم، ما ما حاء في الموضع الذي الذي يحب أن يدفن فيه». حديث ابن عباس هذا أخرجه ابن ماجه في كتاب ما جاء في الماكم الماكم، ماكم، ماك ماكم، ماكم،

A THE AND A

الحسام المسلول

واطمأنت قلوبهم ببركته في ولم يزالوا يتعرفون (() بركة رأيه، وغزارة علمه، وثبات جأشه، فأول شيء اختلفوا فيه بعد دفن النبي في وعقد البيعة له: جيش أسامة بن زيد في ، وكان النبي في أمره على جيش ومات، والجيش مجموع بظاهر المدينة، فأشار جمهور الصحابة على أبي بكر بتخليفه؛ ليكون عونا للمسلمين، خشية أن يحدث على المدينة حدث قبل استقرار الأمر، فأبى إلا تنفيذه لجهته، وقال: «والله لو جَرَتِ الكلابُ بأرجل أمهات المؤمنين، أزواج النبي في ما حللت لواءً عقده رسول الله بيده، ويكون ذلك أول شيء أبدأ به في أمري»، فنفذه لشأنه، فحمدوا عاقبته () وبركة رأيه؛ لما كان في ذلك من الإرجاف بكثير من أعداء الدين، وكانت الأعراب التي حول المدينة قد أشاعوا الردة، فلما رأوا ذلك قالوا: والله ما تجاسر هؤلاء على تجهيز المدينة قد أشاعوا الردة، فلما رأوا ذلك قالوا: والله ما تجاسر هؤلاء على تجهيز الجيوش مبادرةً، إلا وأمرُهم مجتوعٌ، وشملُهم مُتَّحدٌ، فانكسر به حدُّهم<sup>(٣)</sup>.

ثم من العرب من ارتد كبني حنيفة، ومنهم من منع الزكاة فقط، فعزم على قتال الكِّل<sup>(٤)</sup>، فنازعه الصحابة أولاً في قتال مانعي الزكاة، وقالوا : كيف نقاتلهم وهم يقولون لا إله إلا الله؟ وقد قال [النبي] ﷺ: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله،

- = مسجده، وقال قائلون: يدفن مع أصحابه...»، وفي إسناده الحسين بن عبد الله ضعيف، التقريب: ١٣٣٥، وأخرجه أحمد: ٢٧ من طريق ابن جريج عن أبيه، قال الحافظ ابن كثير: «وهذا فيه انقطاع بين عبد العزيز بن جريج و بين الصديق فإنه لم يدركه»، «البداية والنهاية»: (٥/٢٦٦)، فهذه طرق يقوي بعضها بعضا، وتشهد أن للحديث أصلا. وقد صححه الألباني كما في «صحيح سنن الترمذي»: ٨١٢.
  - في «م»: يتعرفوا.
  - (۲) في «هـ»: عاقبة أمره.
- (٣) قصة تنفيذ جيش أسامة أخرجها البيهقي في «الاعتقاد» : (١/ ٣٤٥)؛ من طريق الفريابي عن عباد بن كثير من طريق الفريابي عن عباد بن كثير عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة في د قال ابن كثير : «عباد بن كثير هذا أظنه البرمكي لرواية الفريابي عنه، وهو متقارب الحديث، فأما البصري الثقفي فمتروك الحديث؛ والله أعلم»، «البداية والنهيابي عنه، وهو متقارب الحديث، فأما البصري الثقفي فمتروك الحديث؛ والله أعلم»، «البداية والنهيابي عنه، وهو متقارب الحديث، فأما البصري الثقفي فمتروك الحديث؛ والله أعلم»، «البداية والنهيابي عنه، وهو متقارب الحديث، فأما البصري الثقفي فمتروك الحديث؛ والله أعلم»، «البداية والنهيابي عنه، وهو متقارب الحديث، فأما البصري الثقفي فمتروك الحديث؛ والله أعلم»، «البداية والنهيابي »: (٦/ ٢٠٥). الأقرب عندي أنه البصري الثقفي ؛ فإنه روى عن أبي الزناد وروى عنه محمد بن والنهاية» : (٦/ ٢٠٥). الأقرب عندي أنه البصري الثقفي ؛ فإنه روى عن أبي الزناد وروى عنه محمد بن والنهاية» : (٦/ ٢٠٥). الأقرب عندي أنه البصري الثقفي ؛ فإنه روى عن أبي الزناد وروى عنه محمد بن والنهاية» : (٦/ ٢٠٥). الأقرب عندي أنه البصري الثقفي ؛ فإنه روى عن أبي الزناد وروى عنه محمد بن والنهاية» : (٦/ ٢٠٥). الأقرب عندي أنه البصري الثقفي ؛ فإنه روى عن أبي الزناد وروى عنه محمد بن والنهاية» : (٦/ ٢٠٥). الأقرب عندي أنه البصري الثقفي ؛ فإنه روى عن أبي الزناد وروى عنه محمد بن والنهاية الفريابي «تهذيب الكمال» : ٢٠٥٩، وهو متروك الحديث، كما قال الحافظ ابن كثير ؛ بل قال أحمد : «روى أحاديث كذب» «التقريب» : ٢٥٥٧، وأما البرمكي فلم أقف على عبّاد بهذه النسبة فلعلها تصحفت عن الرملي وهو الفلسطيني الشامي، وقد قبل إنه خير من البصري «تهذيب الكمال» : ٢٠٧٩.
  - ٤) في «هـ»: على قتال أهل الردة كما ذكر في الصواعق و غيرها القتل؟!.

This file was downloaded from QuranicThought.com

فَإِذَا قَالُوهَا عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ»، فقال: ألم يقل؟ ﴿ إِلاَّ بِحَقِّهَا» وهذا من حقها، والله لأقاتلنَّ من فرَّق بين الصلاة والزكاة<sup>(1)</sup>؛ لأنهما مقترنان في قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوَة وَءَانُوا الرَّكَوَة فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ [النوبة: ٥]، قالوا [له]: فلعلَّك تعرض أولا عن مانعي الزكاة، وتستعين بهم على أهل الرّدة، ثم إذا استقرّ الأمرُ فلك فيهم شأنُك، فقال: «فإن ترك آخرون الصّلاة، وآخرون الصّيام، وانحلّت عُرى الدّين عقدة عقدة، فماذا أفعل؟ بل أستعين بالله على نصرة دينه، وهو خير الناصرين»<sup>(٢)</sup>، فانشرحت صدورُهم برأيه المبارك، وانقادوا له، وعرفوا بذلك علوّ همّته، وشدّة عزمه، فحصل النصر والظفر، واستقرت قواعد الدّين ببركته وعنهم أجمعين.

## فصل:

عن زيد بن أرقم فَيْظِنُه أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاَهُ» أخرجه الترمذي وأحمد، وفي بعض طرقِه: «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ؟! قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله! قَالَ: مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاَهُ، اللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالاَهُ، وَعَادِ مَنْ عَاذَاهُ، وَانْصُرْ مَنْ نَصَرَهُ» <sup>(٣)</sup>.

- (۱) أخرجه البخاري عن أبي هريرة في كتاب الزكاة، باب: وجوب الزكاة، وقول الله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا اللهَ وَعَالَى: ﴿وَأَقِيمُوا اللهُ عَلَى المَوَائَقُ وَءَائُوا أَلَزَكُوْةَ ﴾: ١٤٠٠، وكتاب استتابة المرتدين، باب:قتل من أبى قبول الفرائض: ٦٩٢٤، وكتاب المتابة المرتدين، باب: قتل من أبى قبول الفرائض: ٢٠٢، وكتاب الاعتصام: ٢٠٠، باب الاعتصام: ٢٠٠، باب الاعتصام: ٢٠٠، باب الاعتصام: ٢٠٠، باب المتداء بسنن رسول الله عليه؟
  - (۲) لم أقف عليه.
- (٣) تقدم في ص ٩٢، وتقدم تخريجه في ص ٩٥. وأما زيادة «وانصر من نصره»، فقد أخرجها أحمد في فضائل الصحابة: ١٠٢٢، و ابنه عبد الله في زوائده على «المسند»: ٩٥٩، و البزار في «مسنده»: فضائل الصحابة: ١٠٢٢، و ابنه عبد الله في زوائده على «المسند»: ٩٥٩، و البزار في «مسنده»: ٩٢٦، و النسائي في «الكبرى»: ٩٤٩، و الطبراني في «المعجم الكبير»: (٥/ ١٩٢). من طريق أبي إسحاق السبيعي عن عمرو ذي مر عن علي ٢٠٠٠، أبو إسحاق مدلس اختلط بآخره، وعمرو ذو مر مع معهول القريب: ١٧٧٥.

\* وأخرجها أيضا عبد الله بن أحمد في زوائده على «المسند» : ٩٦٤، من طريق الوليد بن عقبة القيسي عن سماك بن عبيد العبسي عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن علي ظليه. الوليد بن عقبة مجهول، وسماك بن عبيد فيه جهالة، وذكره ابن حبان في الثقات، «التقريب» : ٧٤٩٤، و«تعجيل المنفعة» : ٤٢٨، «الثقات» : (٦/ ٤٢٦).

\*\* ولها شاهد أخرجه الطبراني في «الكبير»: (١١٦/٤)، و ابن عدي في «الكامل»: (٣/ ١١٠٧) من =

وقفية الاتحاق الحسام المسلول

وعنه أيضا سمعت رسول الله ﷺ يقول لعلي ﷺ: «أَنْتَ أَخِي فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ» أخرجه الترمذي<sup>(1)</sup>.

وعن عمران بن حصين رضي قال : «اسْتَعْمَلَ رَسُولُ الله ﷺ عَلِيًّا عَلَى سَرِيَّةٍ، فَلَمَّا رَجَعُوا شَكَاهُ أَرْبِعَةُ نَفَرٍ مِنَ السَّرِيَّةِ، وَالنَّبيُ ﷺ يُعْرِضُ عَنْهُمْ، ثمَّ أَقْبَلَ عَلَيْهِمْ وَالغَضَبُ يُعْرَفُ فِي وَجْهِهِ، فَقَالَ : مَا تُرِيدُونَ مِنْ عَلِيٍّ؟ [مَا تُرِيدُونَ مِنْ عَلِيٍّ]<sup>(٢)</sup> إِنَّ عَلِيًّا مِنِّي وِأَنَا مِنْهُ، وَهُوَ وَلِيُّ كُلِّ مُؤْمِنٍ بَعْدِي» أخرجه الترمذي وأحمد<sup>(٣)</sup>.

[ و] عن سعد بن أبي وقاص ﷺ : «أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ خَلَّفَ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِب فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله! تُخَلِّفُنِي فِي النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ؟ فَقَالَ : أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى، غَيْرَ أَنَّهُ لاَ نَبِيَّ بَعْدِي أَخرجه البخاري ومسلم<sup>(٤)</sup>.

وعن زيد ابن الأرقم ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنِّي تَارِكُ فِيكُمْ مَا إِنْ تَمَسَّكَتُمْ بهِ، لَنْ تَضِلُّوا بَعْدِي: أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنَ الآخَرِ، وَهُوَ كِتَابُ الله حَبْلُ مَمْدُودٌ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ، وَ عِتْرَتِي أَهْلِ بَيْتِي، لَنْ يَفْتَرِقَا حَتَّى يَرِدَا عَلَيَّ الحَوْضَ، فَانْظُرُوا كَيْفَ تُخَلِّفُونِي فِيهِمَا» أخرجه الترمذي<sup>(ه)</sup>.

والأخبار الواردة في فضل عليٍّ وسائر أهل البيت الطيبين الطاهرين أكثر من أن تحصر، و فضلهم ومجدهم وفخرهم أشهر من أن يذكر، وليس من شرط محبتهم وموالاتهم الغلوُّ في الدين، و اتباع سبيل المفسدين، قال الله تعالى : ﴿لَا تَغَلُوا فِي

- = طريق سليمان بن قرم (بفتح القاف) الضبي عن أبي إسحاق الهمداني قال سمعت حبشي بن جنادة يقول سمعت رسول الله على يقول يوم غدير خم: «اللهم من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، وأعن من أعانه». سليمان بن قرم سيء الحفظ يتشيع «التقريب»: وعاد من عاداه، وانصر من نصره، وأعن من أعانه». سليمان بن قرم سيء الحفظ يتشيع فيما ينكر عليه.
  - 1) تقدم تخريجه في ص ٩٣ ـ ٩٤ .
    - (٢) زيادة في «هـ» وعند الترمذي.
      - (٣) تقدم في ص ١٢٩.

172

- (٤) أخرجه مسلم دون البخاري، وقد تقدم في ص ٩٣.
- ٥) أخرجه في كتاب المناقب، باب مناقب أهل بيت النبي عنه: ٣٧٨٨، وقال: هذا حديث حسن غريب.
   وقد تقدم تخريجه في ص ١٠٠ ـ ١٠١ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

0 73557 0

دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعُوٓا أَهْوَآءَ قَوْمِ قَدْ ضَكَلُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَكُواْ كَن وَضَكُواْ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ﴾ [المائدة: ٧٧]، وما استمسك به المبطلون في أن هذه الأحاديثَ وأمثالَها تقتضي أن يكون سيُّدنا عليٌّ هو الوصيَّ بالخلافة، وأنَّ خلافة الثلاثةِ من السّادة الأتقياء قبله معصيةٌ مخالفة لنصّ الرّسول، وإفكٌ مفترى اجترؤوا عليه سَفَهًا بغير علم، افتراءاً على الله، قد ضلُّوا وما كانوا مهتدين، ﴿وَمَا لَمُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْتًا﴾ [السنسجسم: ٢٨]، ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾ [آل عمران: ٧] ( ) \_ على وفق آرائهم الفاسدة \_ ﴿ وَٱلزَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ عَلَّلٌ مِنْ عِندِ رَبِينا وَمَا يَذَكَرُ إِلَّا أَوْلُوا ٱلْأَلْبَبِ؟ (٢)، ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِنَةٍ مِن زَيِّهِ كَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَهُ عَمَلِهِ. وَٱنَّبَعُوّا أَهْوَآءَهُمُ﴾ [مــحــمــد: ١٤]، ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ وَتُقَطِّعُوّا أَرْحَامَكُمْ ٢) أَوْلَبِهَكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَرَهُمْ ٢) أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاتَ أَمْر عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ٢ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْتَذُوا عَلَىٰ أَدْبَرِهِم مِّنْ بَعْدٍ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَك ٱلشَّيْطِنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَىٰ لَهُمْ ٢ أَنْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُوا مَآ أَسْخَطُ ٱللَّهُ وَكَرِهُوا رِضْوَنَهُ فَأَحْبَط أَعْمَالَهُمْ [محمد: ٢٢ ـ ٢٨]، وأيُّ سخطٍ أعظم ممن يعتقد رأياً يؤدي إلى تكذيب الله تعالى، وتكذيب رسوله، وتكذيب أصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، وتخطية على وابن عباس وأتباعهما من سادة أهل البيت بموالاتهم الصّحابة، ونسبتهم إلى خِذلان دين الله بتركهم بذل أنفسهم في نصرة الله ورسوله، إلى غير ذلك من الآثار القبيحة، والفضايح الشَّنيعة قبح الله معتقديها، الذين استحبُّوا العمي على الهدى، وأذاقهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا، ﴿وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَخْرَىٰ وَهُمْ لَا يُنَصَرُونَ﴾ [فصلت: ١٦]، يا عجبا! أيّ عقل أو نقل يقتضى أن يرتكب مثل ذلك بمجرد احتمال قام الإجماع على أنه غير مراد؟ مع أنا لو وجدنا ألف آية في كتاب الله [تعالى]، و ألف حديث يتواتر (") في سنة رسول الله عليه متطابقة على الأمر بتولية على [ ﷺ] بعد النبي [ﷺ]، ثم وجدنا الإجماع منعقداً من الصحابة ومن على أيضاً على أن الصديق أولى بالخلافة، على تصويب ما فعلوه، كانت

- (1) وزاد في «هـ»: ﴿وَمَا يَمْــَكُمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾.
  - (۲) نفسه.
  - (٣) في«هـ»: متواتر.

القواعد المقررة، والأصول المحررة، المتفق عليها بين أيمة اللّين، تقتضي إمّا حمل تلك النصوص كلّها على النّسخ، و فيَمَحُوا الله مَا يَشَآء وَيُثْبِتُ [الرعد: ٣٩]، وإمّا على التأويل اللايق، المودي إلى الجمع بينها وبين ما أجمعوا عليه، ولم يُداخلنا شكّ في أنّهم إنما امتثلوا بما أجمعوا عليه أمر الله تعالى، ولم يتعدوا حكم الله [عن]؛ لأنا إن لم نعتقد ذلك لزمنا اعتقاد بطلان الكتاب كله، والسنة كلها، وحصلنا<sup>(١)</sup> على مراد أعداء الله تعالى المتظاهرين بالرفض، المضمرين الكفر المحض، فكيف لا نتأول احتمال أحاديث قد عورضت بما هو أقوى منها متناً وسنداً، مستنداً إلى الإجماع، وتقرير كل نص في محله.

فقوله ﷺ: «مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِيٍّ مَوْلاَهُ<sup>(٢)</sup>، ومثله: «عَلِيٍّ وَلِيُّ كُلِّ مُؤْمِنٍ بَعْدِي»<sup>(٣)</sup>؛ يحتمل أن يريد ما زعمه الخصم: إثبات ماله من الولاية عليهم، والتصرف فيهم، لعليٍّ بعده من غير فاصل بينه وبينه؛ ويحتمل أن يكون مع فاصلٍ ويحتمل أن يكون المراد<sup>(٤)</sup> بالمولى: القايم بالنصرة، والتقدير: «من كنت مولاه<sup>(٥)</sup> فعليٌّ قايم مقامي بعدي في نصرته، وهو ناصر كل مؤمن بعدي»، أو «من كان على نصرته فعلي على ذلك أيضا»؛ لأن قرابة الرجل تتحمّل ما على قريبه، وفائدة اختصاصه بذلك ما عرف لعليٌّ من النصرة لدين الله [تعالى]، بما لم يعرف لغيره، فكم جلّى من كروب<sup>(٢)</sup>، وكم كابد من والله ورسوله ولي المؤمنين، فذلك بأن ألدَ مَوَل لغيره، فكم جلّى من كروب<sup>(٢)</sup>، وكم كابد من بعدوب، وكم فتح الله على يديه في زمنه ﷺ وكان ذلك كله منه لنصرة الله ورسوله، والله ورسوله ولي المؤمنين، فذلك بأنَّ ألدَ مَوَلَ الَذِينَ ءَامَنُوْلَهُ، أي العرف العليّ من بعده على ما كان عليه ناصراً لمن كان النبي ناصرُه، ووانا ذلك كله منه لنصرة الله ورسوله، نومي أنه يرفي أنه المؤمنين، فوانك بأنَ الله مَوَل الذين عام أي أنه بقى والله ورسوله ولي المؤمنين، فوانك بأنَ الله مَوَل الذَين عامنُوْلَهُ من كروب<sup>(٢)</sup>، وكم كابد من والله ورسوله ولي المؤمنين، فوانك بأن ألدَ مَوَل الذَين عامنُوْلَ أنه أنه يرفي أنه يبقى والله ورسوله ولي المؤمنين والله عنه إلى الم يعرف وزمنه يتو وكان ذلك كله منه لنصرة الله ورسوله، والله ورسوله ولي المؤمنين والك بأن ألدَ مَوَل الذَين عامنُوان ما على أوان ألكفرين والله ورسوله ولي المؤمنين والله عليه يول لهم وإذا كان كذلك، أعلَمهم أيضاً أنه يبقى وعلم على ما كان عليه ناصراً لمن كان النبي ناصرُه، وصدق يته، فكم أساد الله [ به] من

- (۱) في «هـ»: وجعلنا ذلك الأمر (كلمة غير واضحة).
  - (٢) تقدم تخريجه في ص ٩٢ .
    - (٣) تقدم في ص ٩٥ ـ ٩٦ .
  - ٤) في «هـ»: ويحتمل أنَّ المراد.
    - (٥) في «هـ»: ناصره.
- (٦) الأصوب أن يقال: «فكم جلى الله به من كروب» كما قال بعد ذلك: «كم فتح الله على يديه...».

الخلافة له في الجملة، لكن بعد فاصل بينه وبينه، وقد وقع ذلك، وهذا كما ثبت «أَنَّهُ ﷺ رَأَى فِي مَنَامِهِ حُورِيَةً فِي الجَنَّةِ لِعُثْمَانَ [ عَنْهُ] فَقَالَ لَهَا لِمَنْ أَنْتِ فَقَالَتْ لِلْخَلِيفَةِ بَعْدَكَ»<sup>(1)</sup>، ومثل ذلك جائز في كلام العرب حقيقة ومجازا، لصدق البعدية، حتى [على] أهل عصرنا؛ هذا لو صدق عليهم اسم الخلافة حقيقة، لم يزل اسم الخلافة مستمرا على مرِّ الزمان؛ لأن قولنا : «جاء زيد بعد عمرو» محتمل أنه جاء بعده من غير فاصل ومن غير مهلة، ويحتمل عكس ذلك؛ فكذلك قوله: (بعدي) على هذا الوجه محتمل. وعلم('') الصحابة [ رضي ] بترجيح الاحتمال الثاني بتولية أبي بكر [ رضي ] في الصلاة، مع حضور على [ عظيه] وغيره، هو خبر متفق على صحته، بخلاف شيء من هذه الأخبار، فإنها غاية ما تبلغ درجة الحسن، سوى قوله [ﷺ]: «أَنْتَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى»، وقد عُلم من سياق القصة أنه قاله تطييباً لخاطره، وإعلاماً له أن ما اختاره له من الخلافة عنه بالمدينة عند سيره إلى الجهاد \_ في تلك المرة لا غير \_ لا نقص عليه فيه، وأن تلك المنزلة منزلة هارون \_ الذي هو أرفع منه درجة \_ من موسى، حيث يقول موسى لأخيه هارون : ﴿ أَخْلُفُنِي فِي قَوْمِي ﴾ [الأعراف: ١٤٢]، وأنَّ الرَّفعة له فيما اختاره له من المضيِّ معه كما هو أكثر أحواله، والتخلف عنه كما في تلك المرة، وكيف يكون مراده بذلك تولية

(١) أخرج العقيلي في «الضعفاء»: ٩٠٨ من طريق عبد الرحمن بن إبراهيم الدمنيقي عن الليث بن سعد عن يزيد بن أبى حبيب عن أبى الخير عن عقبة بن عامر قال النبي ﷺ: «لما عرج بي إلى السماء، دخلت جنة عدن، فوقعت في كفى تفاحة، فانفلقت عن حوراء مرضية، كأن أشفار عينيها مقاديم أجنحة النسور، فقلت: لمن أنت؟ فقالت: أنا للخليفة من بعدك المقتول عثمان بن عفان». قال أجنحة النسور، فقلت: لمن أنت؟ فقالت: أنا للخليفة من بعدك المقتول عثمان بن عفان». قال العقيلي: «عبد الرحمن بن إبراهيم دمشقي يحدث عن الليث بن سعد مجهول النقل وحديثه موضوع لا أصل له». ولذلك أورد ابن الجوزي حديثه هذا في «الموضوعات»: (٣٢٩).
\*\* وله شاهد عن أنس ذكره ابن حبان في «الموضوعات»: (٣٢٩١) فيما ينكر على يحيى بن شبيب أصل له». ولذلك أورد ابن الجوزي حديثه هذا في «الموضوعات»: (٣٢٩١).
\*\* وله شاهد عن أنس ذكره ابن حبان في «الموضوعات»: (٣٢٩١) فيما ينكر على يحيى بن شبيب أصل له». ولذلك أورد ابن الجوزي عن الثوري ما لم يحدث به قط، لا يجوز الاحتجاج به بحال، ووى عن الثوري ما لم يحدث به قط، لا يجوز الاحتجاج به بحال، ووى عن الثوري عن حميد الطويل عن أنس بن مالك عن النبي ٢٠٠ قال: «قبلت الجنان». قال اليمامي قال: حدث بالبصرة، يروي عن الثوري ما لم يحدث به قط، لا يجوز الاحتجاج به بحال، ووى عن الثوري ما لم يحدث به قط، لا يجوز الاحتجاج به بحال، ووى عن الثوري ما لم يحدث به قط، لا يجوز الاحتجاج به بحال، ووى عن الثوري عن حميد الطويل عن أنس بن مالك عن النبي تا قال: «أدخلت الجنة، فناولني زوى من الثوري عن حميد الطويل عن أنس بن مالك عن النبي يا قال: «أدخلت الجنة، فناولني أورد اليمامي قال: للخليفة المقتول عدك ألما عثمان». قال الذهبي: «هذا كذب» «الميزان»: ٣٥٥٣.
م من يدي، فخرجت منها جارية كأن أشفار عينيها مقاديم النسور، فقلت لها: لمن وأورده السورا في «الما عثمان». قال الذهبي: «هذا كذب» «الميزان»: ٣٥٥٣.
م من يدي، فقال: المخلومة عدين». (١/ ٣١٣).
م من يومن حميد الطويل عن أنس بن مالك عن النبي أول الذهبي النسور، فقلت لها: لمن وأورده السيولي في «المرائ»: ٣١٢٣).
م من يومن الذي الموزي إلما عثمان». قال الذهبي: «ما كذب» «الميزان»: ٣٠٥٩٠).

الخلافة بعده، وهارون المُشبَّة به مات قبل موسى على وإنما خلفه (') فتاه وصاحبه في سفره: يوشع، الذي هو بمنزلة الصّديق، ﴿ثَانِ ٱتْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْحَارِ إِذَ يَتُولُ لِمُنجِهِ لَا تَحَدَّزَنْ إِنَ ٱللَّهُ مَعَنَّكُ التوبة: ١٠]؛ فصحَّ أن عليّاً منه في تلك المرة بمنزلة هارون من موسى، وأبو بكر منه بمنزلة فتى موسى من موسى في تولية عهد الخلافة، وفائدة جمع المسلمين[ له] و إشهادهم ـ على ما في بعض طرق الحديث من قوله: «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلى بكُلِّ مُؤْمِنٍ مِنْ نَفْسِهِ» إلى آخره ـ إخبارهم بأن عليّاً [ هُذا ت خليقاً بما ولاه عليه من أمر السرِّية، بل ومتأهل لتولية أمر الأمة بعده أيام خلافته التي وقعت، لاسيما وقد شكوا منه، فأراد التنبيه على جلالة قدره، وتعريفهم بأنه سَيُولى (<sup>1</sup>) أمرهم؛ ليتمرَّنوا على اعتقاد طاعته، وينوطوا به الآمال إذا توقعوها كاينة، وليحذرهم من مخالفته والخروج عليه؛ لما أطلعه الله [تعالى] عليه من أنهم لا يجتمعون عليه، لتكون إقامة للحجة على من يعمل خلافه يومئذ؛ ولو كان المراد ما زعمه الخصم، بأن منه من مؤون يترتب عليه من المفاسد السابقة، فوجب العدول عنه عنه أنه منه منه ما من

وما أحسن قول الحسن المثنى بن الحسن بن علي في ا <sup>(٣)</sup> لمّا قال له الرّافضي يزعم ما زعمه الخصم : ألم يقل النبي على الله تموّلاً فَعَلِيَّ مَوْلاً هُ فَعَلِيَّ مَوْلاً هُ»، فقال الحسن : أما والله لو عنى بذلك رسول الله على ما تزعمه من الخلافة بعده، وتولية عهده، لأفصح به، ولقال : «أيها الناس! إن علياً هو وليَّ عهدي، والخليفة من بعدي، فاسمعوا له وأطيعوا» ـ أي : كما أفصح بالصلاة في قوله : «مُرُوا أبا بكر فُليُصَلِّ بالنّاسِ»<sup>(3)</sup>، وكما قال : «اسْمَعُوا وأَطِيُعوا، وإن كان عبداً حبشياً»<sup>(0)</sup> ـ ثم قال : ولئن كان ما زعمتم حقاً أن النبي على اختار علياً لهذا الأمر بمشهد من المسلمين، فإن علياً أعظمُ خلق الله إثماً

- (۱) في «هـ»: خلّف.
- (۲) في«هـ»: سيتولى.
- (٣) كذا في النسختين. والصواب أن هذا من كلام الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب، كما تقدم في ص١٤٠.
  - ٤) تقدم في ص ١٢٥.
  - ۵) أخرجه مسلم في كتاب الإمارة: ١٨٣٧ .

قسم التحقيق

وأفحشهم خطيئة وجرما؛ إذ ترك أمر رسول الله ﷺ، والقيام بأمر الله [ تعالى]، وحابى فيه الناس» أورده المحب الطبري<sup>(۱)</sup>.

وأما قوله ﷺ لعلي[ ﷺ]: «أَنْتَ أَخِي فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ»<sup>(٢)</sup>، فذلك بعد أن آخى بين المسلمين، وجاءه علي تدمع عيناه، وقال: «يا رسول الله! آخيت بين أصحابك، ولم تواخ بيني وبين أحد». فالسياق يدل على وقوع القول وجوباً<sup>(٣)</sup> تطييبا لقلبه، مع أنه حق في نفسه، والأخوة هنا أخوة الإسلام، واختصاص عليِّ بها في هذا المقام فضيلةٌ، هو لها أهلٌ، ولكن إذا قوبلت هذه الفضيلة بفضيلة الصدِّيق التي أثبتها له ﷺ ابتداءاً، بقوله وهو على المنبر، قبل أن يموت بأيام قلايل في مرضه الذي مات فيه، وقد خرج عاصباً رأسه بخرقة، فقعد على المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «أَيُّهَا النَّاسُ! إِنِّي أَبْرَعُ وَلَوْ كُنْتُ مُتَخِذا خَلِيلاً مِنْ أُمَّتِي، لاتَخَذْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلاً، كَمَا اتَخَذ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً، وواية: «أَلاَ وَإِنِّي أَبْرَأُ إِلَى كُلِّ خِلِّ مِنْ خُلَّتِهِ» أخرجه البخاري ومسلم والترماي مع احتلاف في بعض الألفاظ<sup>(3)</sup>، وانفقوا على قوله [ﷺ]: «قَلْتُنْ مُتَخِذا عَلِيلاً، كَمَا النَّاسُ! إِنِّي أَبْرَعُ وَلَوْ كُنْتُ مُتَخِذا خَلِيلاً مِنْ أُمَّتِي، لاتَخَذَتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلاً؛ وَلَكِنَّهُ أَخِي وَصَاحِي»، وفي وواية: «أَلاَ وَإِنِّي أَبْرَأُ إِلَى كُلِّ خِلِّ مِنْ خُلَيْهِ» أخرجه البخاري ومسلم والترمذي مع احتلاف في بعض الألفاظ<sup>(3)</sup>، واتفقوا على قوله [ﷺ]: «لَوْ كُنْتُ مُتَخِذًا خَلِيلاً، وما حِبِي»، وفي اختلاف في بعض الألفاظ<sup>(3)</sup>، واتفقوا على قوله [ﷺ]: ولَوْ كُنْتُ مُتَخِذًا حَلِيلاً، عباده، ويختص برحمته من يشاء، والله ذو الفضل العظيم، وأين قوة السّند من السّند؟!

- بنحوه في «الرياض»: (١/ ٣٨٨) و(٢/ ٢٢٢)، تقدم تخريجه في ص ١٤٠ ـ ١٤١ .
  - (٢) تقدم في ص ٩٣ .
  - (٣) في «هـ»: جوابا.
- (3) أخرجه البخاري في كتاب الصلاة، باب الخوخة والممر في المسجد: ٤٦٦ ـ ٤٦٧؛ وفي كتاب المناقب، باب: قول النبي ﷺ: سدوا الأبواب إلا باب أبي بكر، وباب: قول النبي ﷺ: لو كنت متخذا خليلا، وباب: هجرة النبي ﷺ إلى المدينة: ٢٦٥ ـ ٣٦٥٢ ـ ٣٦٥٢ ـ ٣٦٥٢ ـ ٣٦٥٢ و في كتاب الفرائض، باب ميراث الجد مع الأب والإخوة: ٢٦٨ ـ ٣٦٥٢ ـ ٣٦٥٢ ـ ٣٦٥٢ و وي كتاب الفرائض، باب ميراث الجد مع الأب والإخوة: ٢٦٨ و من أبي سعيد و ابن عباس ١٠٠ و في أخرجه مسلم في كتاب المساجد: ٣٦٩ و وي الذري يتقد الفرائض، باب ميراث الجد مع الأب والإخوة: ٢٦٨ و من أبي سعيد و ابن عباس ١٠٠ و في أخرجه مسلم في كتاب المساجد: ٣٦٥ و هو أقرب إلى لفظ المؤلف، و في كتاب فضائل المحابة (ح: ٢٣٨٢ ـ ٢٣٨٢)؛ عن جندب، وأبي سعيد، وعبد الله بن مسعود. و أخرجه الترمذي في المحابة (ح: ٢٣٨٢ ـ ٣٦٨٣)؛ عن جندب، وأبي سعيد، وعبد الله بن مسعود. و أخرجه الترمذي في المناقب، باب: مناقب أبي بكر الصديق: ٣٦٥ ٣٦٥٩ ـ ٣٦٥٣ ـ ٣٦٥٣ ٣٦٦٣ و أبي سعيد، وأبي المعلى و أبي سعيد وأبي سعيد وأبي معيد، وأبي المعلى و أبي سعيد و أبي سعيد و أبي معيد و أبي معيد و أبي معيد و أبي معيد و أبي معيد، وأبي المعلى و أبي معيد، و أبي معيد، وعبد الله بن مسعود. و أخرجه الترمذي في المحابة (ح: ٢٩٨٢ ٣٦٨٣)؛ عن جندب، وأبي سعيد، وعبد الله بن مسعود. و أخرجه الترمذي في المعلى و أبي سعيد و أبي معيد، وعبد الله بن مسعود. و أخرجه الترمذي في المعلى و أبي سعيد وأبي هريرة ٢٥٠٠ ٣١٥٣ ٣٦٥٣ ٣٦٢٣ ٣٦٢٣ و أبي معيد وأبي معود و أبي المعلى و أبي معيد وأبي هريرة ٢٥٠٠ ٣١٥٩ ٣١٥٣ ٣٦٠٣ ٣٦٠٣ و أبي معيد وأبي معيد وأبي مربح المعربي المعلى و أبي سعيد وأبي هريرة ٢٥٠٠ ٣١٥٩ ٣١٥٣ ٣٦٠٣ ٣٦٠٣ و أبي معيد وأبي معيد وأبي معيد وأبي المعلى و أبي معيد وأبي مربح وي المعلى و أبي معيد وأبي معيد وأبي معيد وأبي معيد وأبي معيد وأبي المعلى وأبي ماله بن ماله المالة وأبي معيد وأبي المعلى و أبي معيد وأبي معيد وأبي مربح وي المعلى و أبي معيد وأبي مي مربرة علي المعلي و أبي معيد وأبي مربح وي المالة وي المعلى و أبي معيد وأبي هريرة المالة وأبي مربح وي المالة وإبي مربح وي المالة وي المالة وي المالة وي المالة وي مربح وي المالة وي المالة

والمتن من المتن؟! والفضيلة من الفضيلة؟! والقول المبتدأ من القول المستدعى؟!<sup>(١)</sup>، ﴿وَكُلَا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسَّنَىٰٓ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الحديد: ١٠].

وأما قوله ﷺ: "إِنِّي تَارِكُ فِيكُمْ مَا إِنْ تَمَسَّكُتُمْ بِهِ لَنْ تَضِلُوا<sup>»(٢)</sup> إلى آخره، فصدق ﷺ؛ ولكنّ الشأن في فَهم من هو أحق بهذه الفضيلة، فإن كان أهل بيته العباس وابني<sup>(٣)</sup>، وعلياً و بنيه [ﷺ]، ومن اقتفى أثرهم، واتبع أفعالهم وأقوالهم من أهل البيت إلى يوم الدين، فقد ظهر مصداق ذلك؛ إذ لم يزالوا قرناء: كتاب الله [ تعالى]، وسنة رسول الله [ﷺ]؛ وانتشر عنهم من التفسير، والحديث، والفقه، والمواعظ، والحكم، والسياسات، والرياضة<sup>(3)</sup>، وغيرها، ما طبق الأرض، وملا أقطار الدنيا؛ فعلى مخالفهم منا ومن الخصم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، وبيننا وبين الخصم تحكيمُ النصوص عنهم أولاً، ثم المباهلة، فنجعل لعنة الله على الكاذبين، وإنا أو إياهم لعلى مرعِظَةٌ مِّن رَبِّهِ فَأَنتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَكَ وَأَمْرُهُ، إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَاد مَأُولَيَهِ أَنَّ مُعَن بَاءَهُ مُوعَظَةٌ مِن رَبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَكَ وَأَمْرُهُ، إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عاد مَاةٍ في فعلى مخالفهم مرعِظةٌ مِن رَبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَكَ وَأَمْرُهُ، إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عاد مَأُولَ بِي أَوَلَ مَرَةً مُوعَظَةٌ مِن رَبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَكَ وَأَمْرُهُمْ إِلَى المَتِ مَاذَ عاد مَاذَ مَنْ بَعَهُ فَلَكَ أَنْهُ مَا سَلَكَ وَأَمْرُهُمْ إِلَى المَان ما فيه كفاية لقوم يؤمنون، فَفَمَن جَاءُهُ مُوعَظَةٌ مِن رَبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَكَ وَأَمْرُهُمْ إِلَى المَن ما فيه كفاية لقوم يؤمنون، فَفَمَن جَاءُ مُوعَظَةً مِن رَبِّهِ مَانَعَه مَا أَنَّا أَنَّ إِنَّا أَنْ أَنَّا المَنَهُ وَمَنْ عَاذَهُ مَا مَنْ أَنْهُونَ إِلَى أَعْهُ وَعَن بَاءَهُ وَاللَّ

فصل:

وأمّا ما اجترأ عليه عدو الله، من القدح في الثلاثة الخلفاء على فقد علمت ممّا سبق أن القدح فيهم خاصة، وفي ساير الصحابة عامة، يؤدي إلى الكفر الصريح الذي ليس بعده كفر، فاتخِذ ذلك أصلاً لِتَرُدَّ به تزويراتِ أهلِ الأباطيل، وتحمل به ما صحّ وثبت على أَجْمَلِ المحامل وأحسن التأويل <sup>(٥)</sup>، وكان الأَوْلَى بنا ألا نُلَوِّتَ كتابَنا بما

- (۱) في «هـ»: من القول المبتدأ المستدعى. و أظن أن «المبتدأ» الثانية زائدة.
  - (٢) تقدم تخريجه في ص ١٠٠ .
  - (٣) كذا في «هـ»، أي: الفضل و عبد الله ابني عباس رضي اله.
    - ٤) كذا في «هـ»، وفي «م»: والسياسات الرياضية، و أظنه خطاً.
    - (0) سبقت الإشارة إلى ذلك في قسم الدراسة ص ١٤ فما بعدها.

This file was downloaded from QuranicThought.com

وفقت الكرت المكاني التكر القائل

ألقاه، ونجعل لهم أسوةً بما قد افتراه أعداء الله على الله:

قـــد قـــيــل إنّ الإلـــة ذو ولـــد [وقيل] إنّ هذا الرّسولَ قد كَهَنَا فــما سَـلِـمَ الله مــن بــريّــتِـه ولا رسـولُــه فــكــيـف أنــا<sup>(۱)</sup>

لكن رأينا أن نكافئَه عنهم بسوء فعله، ونكشفَ الغطاءَ عن ما غره من قبيح جهله، بنُكَتٍ تشير إلى الجواب، وتهدي إلى جادّة الصّواب:

أما قوله: إن علياً في استنقذ أم ابنه محمد بن الحنفية من يد أبي بكر[ في الله الما قوله: إن علياً في المن المن المن المن المن أول المحرد المعارة الحُثِنة من أين لفقها؟ وعن من تَلقفها؟ أم مِنْ هَوَاهُ احتَلَقَها؟ أم مِنْ مَخَارِقِ أَهْلِ مذهبِه الفاسد اخترقها؛ بل المحمل الصحيح في من هُوَاهُ احتَلَقَها ؟ أَم مِنْ مَخَارِقِ أَهْلِ مذهبِه الفاسد اخترقها؛ بل المحمل الصحيح في فنك ، أن أبا بكر في رأى جواز سَبْي نساء أهل الرّدة قياسا على الكفّار الأصليّين، فوافقه المحابة يومئذ على ذلك، أن أبا بكر في رأى جواز سَبْي نساء أهل الرّدة قياسا على الكفار الأصليّين، فوافقه الصّحابة يومئذ على ذلك، وهي مسألة اجتهاديّة للاحتمال فيها مجال، ثم ترجّح بعد ذلك للصحابة الفرق بين الكافر الأصليّين، وعن المُرْتَدً؛ فلا تُسْبَى ذرارِي المرتدين، وكانت أم محمد بن الحنفية من السَّبي؛ فإن صحّ أنّ عليًا جدًّذ نكاحَها مِن وليّها أو غيرِه، وكانت أم محمد بن الحنفية من السَّبي فإن صحّ أنّ عليًا جدًا في والن محمد بن الحنفية من السَبي إلى الرّحة ولا تسبّي ذرارِي المرتدين، وعلى محمد بن الحنفية من السَبي على علي الحقا أو غيرِه، وكانت أم محمد بن الحنفية من السَبي فإن صحّ أنّ عليًا جدًذ نكاحَها من وليّها أو غيرِه، وكانت أم محمد بن الحنفية من السَبي فإن صحّ أنّ عليًا جدًذ نكاحَها من وليّها أو غيرِه، وكانت أم محمد بن الحنفية من السَبي فإن صحّ أنّ عليًا جدًو نكو نها محمد بن المرتدين وعلى تدارك فمحمول على الورع و الاحتياط قبل ترجيح عدم جواز سبي المرتدين، وعلى تدارك فمحمول على الورع و الاحتياط قبل ترجيح عدم جواز سبي المرتدين، وعلى تدارك ألصّحة إن كان بعد التّرجيح، و لا يترتب على ذلك قدحٌ ولا ذم أصلاً ".

أمّا قوله: لأنها من قوم لم يجر منهم ما يوجب القتالَ، فإن كان هذه الفتوى منه على دين محمد ﷺ، فكذب عدوُّ الله لانعقاد إجماع الأمَّة أنَّ بني حنيفة ارتدّوا، وادّعى فيهم مُسَيْلِمَةُ الكذّاب<sup>(٤)</sup> لعنه الله النّبوة، وافترى على الله [ كذباً]، وقال: ﴿أُوحِىَ إِلَىَّ وَلَمَ يُوحَ إِلَيَهِ شَى**َّ**هُ اللانعام: ٩٣]، وقال: ﴿سَأَنْلُ مِثْلَ مَآ أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾<sup>(٥)</sup>، وتزوّج بسجاحٍ

- (۱) في «هـ»:
- ما سلم الله و الرسول معا من لسان الورى فكيف أنا. و قد نسب البيتان لعلي بن أبي طالب ﷺ، ديوان علي بن أبي طالب ﷺ، ص٢٠٣. (٢) في «هـ»: لا يحل. (٣) لمد صحران عالم ظلين استقادا من أسبك خليس، ثمة تن عمل مد ما ما ، لما أعطار الما ال
- - ٤) تقدمت ترجمته لعنه الله ص: ١٥٠.
    - (٥) الآية السابقة نفسها.

اليربوعيّة<sup>(۱)</sup> المدَّعية للنّبوة أيضا، وأمهرها أنْ حطَّ عن قومها صلاتيْ الصّبح والعشاء، ولا خلاف بين المسلمين في كفرهم؛ وإن كان على مذهب إمامه وقدوته عدو الله: علي بن الفضل القرمطي<sup>(۲)</sup>، فصدق؛ لأنه لما استولى على اليمن وتمكّن، أظهر ما تُضْهِرُه الإسماعيليَّة من المذهب الخبيث، وادّعى أوّلا النّبوة، وكان يُؤَذِّنُ المُؤَذِّنُ بين يديه: أشهد أنّ عليّاً بن الفضل رسولُ الله، واستباح المحظورات، وأحلَّ الخمرَ والزِّنا ونكاحَ البناتِ، وأنشدَ أبياتَه المشهوراتِ:

خُدني الدُفَّ يما هذه والْعَبِي وغَنِّي هزًّا رَبَّك<sup>(٣)</sup> ثم اطربي<sup>(٤)</sup> تَولَّى نسبيُّ بسنسي هاشم وهذا نَسبِيُّ بسنسي يَعْسرُبِ لحللِّ نَسبِيٌّ مسضى شِرْعةً وَهذِي شَرِيعَةُ هَذَا النَّبي فقد حطَّ عنَّا فروضَ الصَّلاة وحطَّ الصِّيام فلن تَتْعَبِي<sup>(٥)</sup> إذا النَّاسُ صَلُّوا فلا تَنْهَضِي وإنْ صُوِّمُوا فحُلِي واشْرَبِي ولا تَطْلُبِي<sup>(٢)</sup> السَّعْيَ عند الصَّفَا ولا زَوْرَةَ القَّبِيرِ فسي يَـشُرِبِ

- (۱) هي سجاح بنت الحارث بن سويد التغلبية من الجزيرة، وهي من نصارى العرب، وقد ادعت النبوة ومعها جنود من قومها ومن التف بهم، فلما مرت ببني تميم دعتهم إلى أمرها فاستجاب لها عامتهم، ثم قصدت بجنودها اليمامة لتأخذها من مسيلمة الكذاب، فلما سمع مسيلمة بمسيرها إليه خافها على بلاده، فراسلها واجتمع بها، فشهدت له بالنبوة، فتزوجها وأمهرها ما ذكره المؤلف: «البداية»: (٦/ ٣٢٠ ـ ٣٢١).
- (٢) من أهل اليمن، خنفري النسب، كان ساقطا أوَّل عُمْره لا شُهرة له؛ إلا أنَّه كان أديباً، ذكيًّا، شجاعاً، فصيحا، رحل إلى الكوفة وتعلم مذهب الإسماعيلية، وكان قبل ذلك اثنا عشريا، ورجع إلى اليمن، وطلع إلى الجبل، ثم إلى أبين، ثم إلى يافع، فوجدهم رعاعا، فجعل يتعبد في بطون الأودية و يأتونه بالطعام، فلا يأكل شيئا، وإن أكل لا يأكل إلا يسيرا، و يريهم أنه يديم الصيام والقيام، ففتنوا به وجعلوا أمرهم بيده، وسألوه أن ينزل من جبل كان يختلي فيه للعبادة بزعمه، فشرط عليهم إن أرادوا ذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتوبة من المعاصي والإقبال على الطاعة، فأجابوه إلى ذلك وأخذ عليهم العهود بالسمع والطاعة... واستولى على أنحاء من اليمن، وعظم شأنه وشاع ذكره، وكان ذلك حوالي سنة ٢٩هـ، ودخل الإمام الناصر عدن ني جموع من أهل اليمن استفزهم لقتال القرامطة في سنة ٢٢هـ، وهلك علي بن الفضل سنة ٣٢هـ، «هدية الزمن في أخبار ملوك لحج وعدن» ص ٦٥ من من هذا اليمن معرف الإسام الناصر عدن ني جموع من أهل اليمن استفزهم لقتال القرامطة في سنة ٢٢هـ، وهلك علي بن الفضل سنة ٣٢هـ، «ما الفضل هذا في ص ٥٦ .
  - (٣) كذا في «هـ»، و في «م»: ريك.
    - (٤) في «هـ»: اطرب.
    - (o) في«هـ»: تتعب.
    - (٦) في «هـ»: تطلب.

This file was downloaded from QuranicThought.com

| 174                |                                                   |                                 | قسم التحقيق      |
|--------------------|---------------------------------------------------|---------------------------------|------------------|
| الأجْنَبِي         | THE PRINCE GHAZI<br>THE PRINCE GHAZI<br>THO DI HO | TRUST<br>سَـك الـمُعَـرِّسِلِيك | ولا تـمـنـعي نـف |
| ـــةً لـــلًابِ    | وصــــرْتِ مــــحــــرَّه                         | ، لـهـذا الـغـريـبِ(١)          | فكيف حللت        |
| ن الـمُـجْـدِبِ    | و أسقاهُ في الزَّمَرِ                             | راسُ ل_م_ن رَبَّــهُ            | ألييس الغ        |
| َــنْ مَــذْهَــبَ | حَــلاَلٌ فَــقُــدِّسْــتَ مِ                    | لاكماء السلما                   | وما الـخـمـرُ إ  |

بل قبّحه الله من مذهب، ثم ادّعى الرّبوبية ثانياً، فكان إذا كتب كتاباً قال فيه: «من باسط الأرض وداحيها، ومزلزل الجبال ومرسيها: عليّ بن الفضل، إلى عبده فلان»، فلا رحم الله مثواه، ولا بَلَّ بشيء من وَابِلِ الرَّحمة ثراه، فمن كان هذا إعلانُ إِسْرَاره، وعنوانُ صحيفةِ إضمارِه، فكيف يميلُ إلى مذهبه من يدَّعي الإيمان، فضلا عن أن يعتقده أقـوم الأديان، «تَكرى كَثِيرًا مِنْهُمَ يَتَوَلَوَنَ الَذِينَ كَفَرُوأُ لَبِشَنَ مَا قَدَّمَتَ لَهُمْ أَنْ يُسْرَار أن سَخِطَ ٱللَهُ عَلَيْهِمَ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمَ خَلِدُونَ إلَى وَلَوَ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّحِ أن سَخِطَ ٱللَهُ عَلَيْهِمَ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمَ خَلِدُونَ إلى وَلَوَ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللَهِ وَٱلنَّحِي وَمَا

وأما قول<sup>(٢)</sup> عدو الله: إنّ عليّاً لم يتأمر عليه أبو بكر [ﷺ] ولا غيرُه، ولا صلَّى خلف أحدٍ من الخلفاءِ قبلَه؛ فكَذِبٌ مُفْتَرَى، وقد سبق تصريحُ عليّ على نفسه<sup>(٣)</sup> بأنَّه بايع أبا بكر وعمر [ﷺ ] طايعاً، وعلى ذلك انعقد الإجماع، لكن لم يبايع أبا بكر إلا بعد مضي ستّة أشهر من خلافته، واعتذر إليه عن تخلُّفِه<sup>(٤)</sup>.

- کذا في «هـ»، وفي «م»: القريب، و الأول أنسب.
  - (٢) في«هـ»: قوله.
  - (۳) في «هـ»: وقد سبق تصريحه على نفسه.
- (3) في «هـ»: على تخلفه. أسند البيهقي من طريق الحافظ ابن خزيمة، ولم أقف عليه في المطبوع من «الصحيح» بإسناده إلى أبي نضرة عن أبي سعيد الخدري ﷺ : «قال قبض رسول الله ﷺ واجتمع الناس في دار سعد بن عبادة، وفيهم أبو بكر وعمر، قال: فقام خطيب الأنصار، فقال: «أتعلمون أن رسول الله ﷺ كان من المهاجرين، وخليفته من المهاجرين، ونحن كنا أنصار رسول الله ﷺ، ونحن أني أنصار خليفته كان من المهاجرين، وخليفته من المهاجرين، ونحن كنا أنصار رسول الله ﷺ، ونحن أبي معر بن المهاجرين، ونحن كنا أنصار رسول الله ﷺ واجتمع رسول الله ﷺ كان من المهاجرين، وخليفته من المهاجرين، ونحن كنا أنصار رسول الله ﷺ، ونحن أنصار خليفته كان من المهاجرين، وخليفته من المهاجرين، ونحن كنا أنصار رسول الله ﷺ، ونحن أنصار خليفته كما كان أنصاره، قال: فقام عمر بن الخطاب، فقال: «مدق قائلكم، أما لو قلتم غير هذا لم الله الله الله الله الله، ونحن أنصار خليفته كما كنا أنصاره، قال: فقام عمر بن الخطاب، فقال: «صدق قائلكم، أما لو قلتم غير هذا لم الحرون والأنصار، قال فصحاره، قال: «هذا صاحبكم فبايعوه!»، فبايعه عمر، وبايعه المهاجرون والأنصار، قال فصعد أبو بكر المنبر، فنظر في وجوه القوم فلم ير الزبير، قال فدعا بالزبير فجاء، فقال: المهاجرون والأنصار، قال فصعد أبو بكر المنبر، فنظر في وجوه القوم فلم ير الزبير، قال فدا بالزبير فجاء، فقال: ابنَ عمة رسول الله ﷺ وحواريَه ! أردتَ أن تشق عصا المسلمين؟! فقال: لا تثريب يا ياخليفة رسول الله ﷺ؛ أ، فقام فبايعه؛ ثم نظر في وجوه القوم فلم ير علياً، فدعا بعلي بن أبي طالب، فجاء، فقال: ابنَ عمة رسول الله وختنَه على ابنته! أردت أن تشق عصا المسلمين؟! قال: لا تثريب يا فجاء فجاء فقال: ابنَ عم رسول الله وختنَه على ابنته! أردت أن تشق عصا المسلمين؟! قال: لا تثريب يا فجاء فجاء فقال: ابنَ عم رسول الله وختنَه على ابنته! أردت أن تشق عصا المسلمين؟! قال: لا تثريب عالم، فحاء فجاء فقال: ابنَ عم رسول الله وختنَه على ابنته! أردت أن تشق عصا المسلمين؟! قال: لا تثريب يا فحاء فجاء فقال: ابنَ عم رسول الله وختنَه على ابنته! أردت أن تشق عصا المسلمين؟! قال: لا تثريب يا أبي فنهاء فحاء أله في الم إله في المغاء النه، إله أبي المغاء وختنه على ابنته! أردت أن تشق عصا المسلمين؟! قال: لا تثريب إله في المغا إله في المغا إله في في أبي مالم في وخر أم ما أرم أم فوا أله في المغا إله في المغا

وقد سبق في خطبة علي أيضاً أن أبا بكر صلّى بالنّاس في حياة رسول الله عَنْ سبعة أيام، ولم يُصَلِّ رسول الله عَنْ خلف أبي بكر في تلك المدّة<sup>(١)</sup>، ولا معنى للسؤال عن ذلك؛ لأنه إنما أقامه نيابة عنه، لعدَم قدرتِه على الصَّلاة بالمسلمين، وكفى<sup>(٢)</sup> لأبي بكر [حَنْه] فَخُرًا قيامُه مقامَ المصطفى عَنْهَ.

وموضع قبر النبي ﷺ كان مِلكاً لرسول الله ﷺ، خَلفه تركة بعده، يُصرف في المصالح، ولأزواجه بعده في ذلك حق السكنى، كما لهن حق الإنفاق من صدقاته، ثم يصير فيءً للمسلمين، فلما قبر النبي ﷺ في حجرة عائشة ﷺ، بقي ذلك الموضع الباقي

- = خليفة رسول الله ! فبايعه». قال أبو على الحافظ: سمعت محمد بن إسحاق بن خزيمة يقول: «جاءني مسلم بن الحجاج، فسألنى عن هذا الحديث، فكتبته له في رقعة وقرأته عليه، وهذا حديث يسوى بدنة بل يسوى بدرة»، البَدْرَةُ عشرة آلاف درهم كما في «مختار الصحاح»: ٧٣، ذكره الحافظ ابن كثير «البداية والنهاية»: (٥/ ٢٤٩)، والخبر في «السنن الكبري» للبيهقي: (٨/ ١٤٣) بنحوه، فذكر له طرقا أخرى، ثم قال: وهذا إسناد صحيح، محفوظ من حديث أبي نضرة المنذر بن مالك بن قطعة عن أبي سعيد سعد بن مالك بن سنان الخدري، وفيه فائدة جليلة، وهي مبايعة على بن أبي طالب أما في أول يوم أو في اليوم الثاني من الوفاة، وهذا حق فإن على بن أبي طالب لم يفارق الصديق في وقت من الأوقات، ولم ينقطع في صلاة من الصلوات خلفه...وخرج معه إلى ذي القَصَّة لما خرج الصديق شاهرا سيفه يريد قتال أهل الردة... ولكن لما حصل من فاطمة رضيًّا عَتْبٌ على الصّديق؛ بسبب ما كانت متوهمة من أنها تستحق ميراث رسول اللهﷺ، ولم تعلم بما أخبرها به الصديق ﷺ، أنه قال: «لا نورث ما تركنا فهو صدقة»، فحجبَها وغيرَها من أزواجه وعمِّه عن الميراث بهذا النص الصريح،... فسألته أن ينظر علي في صدقة الأرض التي بخيبر وفدك، فلم يجبها إلى ذلك، لأنه رأى أن حقا عليه أن يقوم في جميع ما كان يتولاه رسول الله ﷺ، وهو الصّادق البارّ الرّاشد التّابع للحق ﷺ، فحصل لها \_ وهي امرأة من البشر ليست بواجبة العصمة \_ عتبُ وتَغَضُّبُ، ولم تكلم الصِّدّيقَ حتّى ماتت، واحتاج على أن يراعى خاطرها بعض الشيء، فلما ماتت بعد ستة أشهر من وفاة أبيها، رأى عليٌّ أن يجدِّدَ البيعة مع أبي بكر ﷺ... مع ما تقدم له من البيعة قبل دفن رسول الله ﷺ، ويزيد ذلك صحة قول موسى بن عقبة في «مغازيه» : عن سعد بن إبراهيم حدثني أبي أن أباه عبد الرحمن بن عوف كان مع عمر، وأن محمد بن مسلمة كسر سيف الزبير، ثم خطب أبو بكر واعتذر إلى الناس، وقال: «ما كنت حريصا على الإمارة يوما ولا ليلة، ولا سألتها في سر ولا علانية»، فقبل المهاجرون مقالَته، وقال على والزُّبير: «ما غضبنا إلا لأنا أخرنا عن المشورة، وإنا نرى أن أبا بكر أحق الناس بها، إنه لصاحب الغار، وإنا لنعرف شرَفه وخبرَه ولقد أمره رسول الله ﷺ، أن يصلى بالناس وهو حي» إسناد جيد؛ ولله الحمد والمنة «البداية والنهاية» (٥/ ٢٤٩ \_ ٢٥٠).
  - (۱) في «هـ»: في تلك المدة خلف أبي بكر.
    - (۲) في«هـ»: فكفى .

مُسْتَحَقّاً لعائشة [ عَليُّها] فيه السكني، والبيت بيتُها، تأذن فيه لمن شاءت، فأذنت لأبيها في ذلك، ثم استأذنها عمر عند موته، وأمر باستئذانها بعد موته أيضاً، فأذنت له حيًّا وميتاً (١).

وقد سبق ذكر قول عليٍّ في عمر [عليًّ]: «إن كنت لأرجوا أن يجعلك الله مع صاحبيك»<sup>(۲)</sup>.

فَقَالَ: «سُبْحَانَ الله سِيقَ مِنْ أَرْضِهِ إِلَى الأَرْضِ<sup>(٣)</sup> الَّتِي خُلِقَ مِنْهَا»<sup>(٤)</sup>.

وقال علي [ رضي الله المعلم الله علم الله بكر وعمر فضيلة ليست الأحد، خُلِقًا من تربةٍ خُلِقَ منها النبي ﷺ» أورده المحب الطبري (٥).

- أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة، باب قصة البيعة والاتفاق على عثمان: ٣٧٠٠.
  - (٢) تقدم في ص ١٣٣.
    - (۳) في «هـ»: التربة.
- (٤) أخرجه الحاكم في «المستدرك»: ١٣٥٦ ومن طريقه البيهقي في «شعب الإيمان»: ٩٨٩١ قال: أخبرنا أبو النضر الفقيه وأحمد بن محمد العنزي قالا ثنا عثمان بن سعيد الدارمي ثنا يحيى بن صالح الوحاظي ثنا عبد العزيز بن محمد حدثني أنيس بن أبي يحيى مولى الأسلميين عن أبيه عن أبى سعيد الخدري الله، وقال بعده: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه... ولهذا الحديث شواهد وأكثرها صحيحة..». أحمد بن محمد العنزي، قال الحاكم: كان صدوقا، وعثمان بن سعيد الدارمي إمام معروف «السير»: (١٥/ ٥١٩ و٣١٩/١٣)، و يحيى الوحاضي، وعبد العزيز الداروردي صدوقان، وأما أنيس بن أبي يحيى فثقة، وأبوه سمعان لا بأس به «التقريب»: ٧٦١٨ ـ ٤١٤٧ ـ ٥٧٣ ـ ٢٦٤٨، فالإسناد حسن.

\*\* وأخرجه الطبراني في «الأوسط» : (٥/ ٢١٦) عن أبي الدرداء رض الخره : «قال أبو أسامة تدرون يا أهل الكوفة لم حدثتكم بهذا الحديث لأن أبا بكر وعمر خلقا من تربة رسول الله عليه»، قال الهيثمي : «وفيه الأحوص بن حكيم وثقه العجلي وضعفه الجمهور»، وأخرجه أيضا البزار كما قال الهيثمي في المجمع : (۳/ ٤٢): «وفيه عبد الله والد على بن المديني وهو ضعيف». و ذكره في «الرياض» : (۱/ ۳۱۲) عن عبد الله بن سوار ، وقال خرجه الجوهري وقد حسن الحديث الألباني في «السلسلة الصحيحة» : ١٨٥٨ .

 (٥) «الرياض النضرة»: ١٦٠ عن سوار بن عبد الله بن سوار أنه قال بعد أن روى عن أبيه الحديث الذي قبل هذا: «قال لي أبي: يا سوار! إني لا أعلم لأبي بكر وعمر فضيلة أفضل من أن يكونا خلقا من تربة خلق منها رسول الله ﷺ» فلعل قوله: «قال لي أبي» تصحفت هنا إلى: «قال على»، إما من المؤلف أو من الناسخ. وقد تقدمت هذه الكلمة عن أبي أسامة من قوله، حين حدث أهل الكوفة بالحديث المتقدم، وذلك لما علم عنهم من التشيع والانحراف في أبي بكر وعمر.

177

## الحسام المسلول

وكفى بهذه شهادة من المصطفى [ﷺ] ومن علي لهما [ﷺ]، بأن جعلها عنده من أكبر المناقب، فكيف يُصَادِمُ عدوُّ الله قوليهما<sup>(١)</sup>، ويجعل ذلك من أقبح المثالب.

وأما تركه ﷺ الوصية بتعيين الخليفة بعده<sup>(٢)</sup>، فقد سبق أنه ﷺ أشفق على أمته من أن يحصل منهم عصيان<sup>ٌ(٣)</sup> لخليفةٍ أو خليفةِ خليفةٍ وهَلُمَّ جَرَّاً، فيحل بهم العذاب، فَوَكَلَ ذلك إليهم؛ ليجمع لهم بين فضيلة الاجتهاد، وبين السلامة من الوقوع في المحذور ولو بعد حين.

ودعوى الخصم الوصية لعلي خلاف الإجماع، إن أراد بذلك الخلافة؛ وأما في أمور جزئية فمُسَلَّم.

وكون علي ﷺ يسمى وصيّاً، فقد سئل عنه علي، فقال: «لا»<sup>(٤)</sup>. وقد سبق قوله: «لم يَعهد إلينا في ذلك شيئاً، وإنما هو شيء رأيناه من أنفسنا» <sup>(٥)</sup>، فهو تكذيب لعلي [كرم الله وجهه ] نفسِه، هذا مع إجماع المسلمين على تسمية الصديق [ ﷺ] خليفة رسول الله ﷺ، وإجماعِهم على أنه لم يستخلفه؛ فإن صحَّ تسمية علي بالوصي فكذلك.

ونزول أبي بكر وعمر [ ﷺ] عن مجلس النبي ﷺ في المنبر أدب ليس بواجب، وعَوْدُ عثمان إلى مجلس النبيّ اتباعٌ لسُنَّةِ النَّبي [ﷺ]، وعمل بما عمل، وهو أفضل يومئذ؛ لما فيه من المصلحة، لأنه يترتب على ذلك لو بقي كل خليفة ينزل درجة تبيَّن هِجران سنّة المنبر، ولكان الخليفة اليوم يخطب الناس وهو في تُخُومِ الأرض<sup>(٢)</sup>.

قسم التحقيق

وإذا صحت إمامته نفذت تصرفاته كلها، من الأخذ والعطا، والنفي والإثبات<sup>(1)</sup>، بنظر المصلحة، وفَذَك صارت بالإجماع غيرَ ميراثٍ للنبي على وكان مذهب عثمان [عليه] وكثير من العلماء أنها للوالي بعده؛ لأنه القايم مقامه، فاستحقها عثمان كلها، ووهبها لأرحامه، وعند الباقين أنها صارت فيءً للمسلمين، من جملة المصالح العامة، يتصرف فيها الوالي كيف شاء، بحسب ما يراه من المصلحة، وعلى كل تقدير فقد اتفقوا على تصويب عثمان [عليه] فيما فعله فيها<sup>(1)</sup> وفي غيرها<sup>(2)</sup>؛ ما سوى عدو الله وأهل مذهبه.

- (٢) هذا لو صح عنه، فكيف والمعروف أن معاوية هو الذي أقطع مروان فدكا رض الله عنهم أجمعين، انظر «المنتظم» لابن الجوزي (٥/ ٢٢٣)، و«الكامل» لابن الأثير: (٣/ ٣١٣).
- (٣) يريد ما ذكره السائل من طعون أخرى على عثمان رهي : نفيه أبي ذر، و تقريبه لمروان؛ وقد أجاب أهل العلم عن كل من الاعتراضين :

ولو أن عمر ﷺ قتل ألفاً من أمثال سعد بن عبادة، وأمثال الزبير [ ﷺ]، حملناه على الصواب، وموافقة حكم الله [ تعالى]، بعد أن نصحح إمامته؛ لأن تصرفات الأيمة - لاسيما [ مثل] عمر ﷺ - محمولة على الصّحة، ما لم يُعلم مخالفتُها لنص<sup>(۱)</sup>، فضلاً عن تخطية بضربٍ، أو كسر سيفٍ لا صحة له<sup>(۲)</sup>. وقد قال يوم أوصى بالخلافة شورى

- = ينف أبا ذر رضي المحما تقول الرواية الشيعية، وإنما بعكس ذلك آواه إليه بالمدينة خشية وقوع الفتنة بينه وبين معاوية. قال أبو نعيم : «فأخبر أبو ذر عن نفسه أنه هو الذي اختار واستأذنه في الخروج لما يلقى من الناس وانثيالهم عليه واجتماعهم عنده، وكان يخاف الافتتان بهم ويحذرهم»، «الإمامة» ص ٣٢٣، وقال ابن العربي : «... وعثمان بريء أعظم براءة وأكثر نزاهة، فمن روى أنه نفى وروى سببا فهو كله وقال ابن العربي : «... وعثمان بريء أعظم براءة وأكثر نزاهة، فمن روى أنه نفى وروى سببا فهو كله وقال ابن العربي : «... وعثمان بريء أعظم مراءة وأكثر نزاهة، فمن روى أنه نفى وروى سببا فهو كله وقال ابن العربي : «... وعثمان بريء أعظم براءة وأكثر نزاهة، فمن روى أنه نفى وروى سببا فهو كله وقال ابن العربي : «... وعثمان بريء أعظم براءة وأكثر نزاهة، فمن روى أنه نفى وروى سببا فهو كله وقال ابن العربي العربي : «... وعثمان بريء أعظم براءة وأكثر نزاهة، فمن روى أنه نفى وروى سببا فهو كله وقال ابن العربي : «... وعثمان بريء أعظم براءة وأكثر نزاهة، فمن روى أنه نفى وروى سببا فهو كله وقال ابن العربي : «... وعثمان بريء أعظم براءة وأكثر نزاهة، فمن روى أنه نفى وروى سببا فهو كله واطل» «العواصم من القواصم» لابن العربي ص ٢٧، وانظر ما قبلها، وقال الألوسي بعد إيراد الروايات الصحيحة : «ورواها الشيعة على وجه جعلوه من مطاعن ذي النورين، وغرضهم بذلك إطفاء نوره، ويأبى الله إلا أن يتم نوره» «روح المعاني» : (١٥/ ٨٧ ـ ٨٨).
- وأما تقريبه لمروان، فقد رد ابن العربي على الطاعنين في عثمان بذلك فقال: «أما قول القائلين في مروان والوليد فشديد عليهم، وحكمهم عليهم بالفسق فسق منهم، مروان رجل عدل، من كبار الأمة عند الصحابة والتابعين وفقهاء المسلمين، أما الصحابة فإن سهل بن سعد الساعدي روى عنه، وأما التابعون فأصحابة والتابعين وفقهاء المسلمين، أما الصحابة فإن سهل بن سعد الساعدي روى عنه، وأما التابعون فأصحابة في السن وإن جازهم باسم الصحبة في أحد القولين، وأما فقهاء الأمصار فكلهم على عنه، مروان رجل عدل، من كبار الأمة عند الصحابة والتابعين وفقهاء المسلمين، أما الصحابة فإن سهل بن سعد الساعدي روى عنه، وأما التابعون فأصحابة والتابعين والمن وإن جازهم باسم الصحبة في أحد القولين، وأما فقهاء الأمصار فكلهم على التابعون فأصحابه في السن وإن جازهم باسم الصحبة في أحد القولين، وأما المهاء الأمصار فكلهم على معلى مطيون فأصحابه في السن وإن جازهم باسم الصحبة في أحد القولين، وأما فقهاء الأمصار فكلهم على التابعون فأصحابه في السن وإن جازهم باسم الصحبة في أحد القولين، وأما فقهاء الأمصار فكلهم على ويظيمه، واعتبار خلافته، والتلفت إلى فتواه، والانقياد إلى روايته، وأما السفهاء من المؤرخين والأدباء فيقولون على أقدارهم» «العواصم من القواصم» ص ٨٨ ـ ٩٨ ـ ٩٩ .
- (٢) يشير إلى ما طعن به الطاعن على عمر من ضرب لسعد بن عبادة، وكسر لسيف الزبير رضي الله عن
   الجميع، ولم يثبت شيء من ذلك كما تدل عليه عبارة المؤلف.

أما ضرب سعد بن عبادة شيئه: فإن الثابت هو ما رواه عمر بنفسه في قصة البيعة لأبي بكر: «... فكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى فرقت من الاختلاف فقلت ابسط يدك يا أبا بكر فبسط يده فبايعته وبايعه المهاجرون ثم بايعته الأنصار و نزونا على سعد بن عبادة...» أخرجه البخاري في كتاب الحدود، باب رجم الحبلى من الزنى إذا أحصنت: ٥٦٣٠، ومعنى قوله: «نزونا على سعد بن عبادة...» أورجم الحبلى من الزنى إذا أحصنت: ١٣٠٠، ومعنى قوله: «نزونا على سعد بن عبادة...» أخرجه البخاري في كتاب الحدود، باب رجم المهاجرون ثم بايعته الأنصار و نزونا على سعد بن عبادة...» أخرجه البخاري في كتاب الحدود، باب رجم الحبلى من الزنى إذا أحصنت: ١٣٠٠، ومعنى قوله: «نزونا على سعد بن عبادة» أي نوعوا عليه وطئوه «النهاية»: (٥/ ٤٤)، أي بسبب الزحام؛ لأنهم كانوا قد اجتمعوا عليه ليبايعوه، قبل أن يلتحق بهم المهاجرون، وكان مريضا مزمّلا بين ظهرانيهم، وانظر «فتح الباري»: (٧/ ٢٩ فما بعدها)، و(١٢/ بهم المهاجرون، وكان مريضا مزمّلا بين ظهرانيهم، وانظر منتح الباري»: (٧/ ٢٩ فما بعدها)، و(١٢/ ٢٩)

• وأما كسر سيف الزبير ﷺ: فإن الثابت هو أن محمد بن سلمة هو الذي كسر سيف الزبير، وذلك خشية خروجه عن الجماعة بعد انعقاد البيعة لأبي بكر، وقد سبق ذلك في ص ٢٣٣ . و أسند ابن جرير في «تاريخه»: (٢/ ٢٣٤) عن حميد بن عبد الرحمن الحميري في قصة بيعة أبي بكر: «... واستثبتوا للبيعة، وتخلف علي والزبير، واخترط الزبير سيفه، وقال: لا أغمده حتى يبايَع علي، فبلغ ذلك أبا بكر وعمر، فقال عمر: خذوا سيف الزبير فاضربوا به الحجر، قال: فانطلق إليهم عمر فجاء بهما تعبا، = بين الستة، وهو في تلك الحالة: «إذا اتفق أربعة منهم على رأي، وخالفهم اثنان ـ أي من الستة المذكورين ـ فاشدخوا رؤوسهما بهذا السيف»<sup>(١)</sup>، فنظرهم ﷺ مصروف إلى ما يصلح الأمة، وحسابهم على الله تعالى، لا إلى محاباة زيد وعمرو.

وكراهته على أن ينتشر<sup>(٢)</sup> [ خبر] إخباره بالخليفتين من بعده محمول على أمر الله [تعالى] له بذلك، مراعاة ً لقرابته، وهو مأمور بالتبليغ فيما أمر بتبليغه، وبالكتمان فيما أمر بكتمه، ومخيّرٌ في أشياء: يبلِّغها إن شاء، ويخبر بها من شاء، ويكتمها عن<sup>(٣)</sup> من شاء؛ ومن المحتوم عليه التبليغ فيه تبليغ القرآن، ومتى لم ينص على شيء لا يقال لِمَ لَمْ ينص عليه، وإنما علينا قَبولُ ما جاء عنه من غير اعتراض بعقولنا القاصرة عن إدراك أسرار النبوة.

- وقال: «لتبايعان وأنتما طائعان أو لتبايعان وأنتما كارهان؛ فبايعا» وهذا منقطع لأن حميداً ثقة فقيه من الطبقة الثالثة: «التقريب» ١٥٦٣، فهو لم يدرك القصة، وليس فيه لو صح أن عمر كسر سيف الزبير، ولو كسره خشية وقوع الفتنة لكان في ذلك مصيباً.
- (١) لم أقف عليه بهذا اللفظ، ولكن أخرج ابن سعد: (٣/ ٣٤١ ٣٤٣)، و الخلال في «السنة»: ٣٤٣؟ من طريق إسرائيل بن يونس عن أبي إسحاق عن عمرو بن ميمون أن عمر قال في قصة مقتله: «ادعوا لي صهيبا فدعي فقال صل بالناس ثلاثا وليخل هؤلاء القوم يعني الستة في بيت فإذا اجتمعوا على رجل فمن خالفهم فاضربوا رأسه» فيه عنعنة أبي إسحاق السبيعي وهو مدلس كما تقدم.
  \*\* ويشهد له ما أخرجه ابن سعد: (٣/ ٣٤٣) قال الحافظ ابن حجر: بإسناد صحيح «الفتح»: (٧/ ٣٤٢) عن ابن عمر في هذه القصة وفيه قال عمر: «أمهلوا فإن حدث بي حدث فليصل لكم صهيب فلاث ليال ثم اجمعوا أمركم فمن تأمر منكم على غير مشورة من المسلمين فاضربوا عنقه». و أخرج ابن على نعر: (٣/ ٣٤٤) قال الحافظ ابن حجر: بإسناد صحيح «الفتح»: (٧/ ٨٢) عن ابن عمر في هذه القصة وفيه قال عمر: «أمهلوا فإن حدث بي حدث فليصل لكم صهيب ثلاث ليال ثم اجمعوا أمركم فمن تأمر منكم على غير مشورة من المسلمين فاضربوا عنقه». و أخرج ابن سعد أيضا (٣٤/ ٢١) عن ابن عمر في هذه القصة وفيه قال عمر: «أمهلوا فإن حدث بي حدث فليصل لكم صهيب ثلاث ليال ثم اجمعوا أمركم فمن تأمر منكم على غير مشورة من المسلمين فاضربوا عنقه». و أخرج ابن العد أيضا و إنه أي أول في قال حدث بي حدث فليصل لكم صهيب معد أيضا (٣/ ٢١) عن ابن عمر في من أمر منكم على غير مشورة من المسلمين فاضربوا عنقه». و أخرج ابن الاث ليال ثم اجمعوا أمركم فمن تأمر منكم على غير مشورة من المسلمين فاضربوا عنقه. و أخرج ابن العد أي إبعان (٣/ ٢١) قال أول أول حدث بي حمر الأزهري عن أبي جعفر معد أيضا (٣/ ٢١) قال أول أول أول معنا إلى أبي جعفر الأرضرون وإن كان أربعة واثنان فخذوا صنف الأكثر». و قال أخبرنا محد بن عمر قال أخبرنا همد بن عمر قال أخبرنا معد بن عمر وال أول فرجعوا في النورى، وإن كان أربعة واثنان فخذوا صنف الأكثر». و قال أخبرنا محد بن عمر وأل أخرجا هما من فالما من وأول فارجعوا في معد وعبد الله بن زيد بن أسلم عن زيد بن أسلم عن أبيه عن عمر قال: «وإن اجتمع رأي ثلاثة وثلائة معد وعبد الله من زيد بن أسلم عن أبيه عن عمر قال: «وإن اجتمع رأي ثلاثة وثلائة معد وال أول عام ما أول أخبرا محد بن عمر الواقدي متروك ما مع ما مع ما مع ما مع ما مع ما أول أول أخبريا.
  - (۲) في «ه\_»: أن يُنشر.
  - (٣) کذا في «هـ»، وفي «م»: **على**.

۸۰ الحساء المسلول المسلولة باقية إلى الآن بمصر في بني العباس، لا يصح عندهم تولية سلطان إلا بعقد، يعقدها له الخليفة<sup>(۱)</sup> القايم في كل عصر<sup>(۲)</sup>.

ونكاح عمر في لأم كلثوم متفق على صحته، ومذهب جمهور السلف والخلف على أنّ الكفاءة في الحريّة و الدّين والعفة كافية<sup>(٣)</sup>؛ وقد زوج [ رسول الله] في فاطمة بنت قيس القرشية من مولاه أسامة بن زيد، واختاره لها على قريش، وليس لها ولي غير الشّرع، والغبطة والمصلحة عند ولي أم كلثوم بنت علي كانت أظهر من الشمس، وإنما خفيت على حزب الشيطان؛ وما اعتبره<sup>(٤)</sup> الشافعي من مراعاة الكفاءة في النسب أيضاً مذهبه الجديد<sup>(٥)</sup>، و المسألة اجتهادية، واختلاف المجتهدين في الفروع لا قدح فيه.

وكل ما نقل شيء في أمر فدك من ميراث، أو نحلة شيء منها؛ فإن تقرير علي [ رَضِيَّهُ] لها على ما كانت عليه أيَّام الخلفاء قبله يُكَذِّبُ ذلك كلَّه<sup>(٦)</sup>. وقد قام بعض العلوية

- (۱) في«هـ»: من الخليفة القائم.
- (٢) تقدم أن حديث: «إن الله افتتح بي هذا الأمر وبذريتك يختمه» لا يصح. انظر ص ٩٩.
- (٣) انظر خلاف المذاهب في هذه المسألة في «رؤوس مسائل الخلاف»، المسألة: ١٤٦٤.
  - (٤) في«هـ»: ما اختاره.
- (٥) ونقل عنه البويطي أنه قال: «الكفاءة في الدين» «المجموع»: (١٧/ ٢٨١)؛ وهو ما اختاره المؤلف.
   وقال الشافعي أيضا: «ليس نكاح الأكفاء حراما فأرد به النكاح، وإنما هو تقصير بالمرأة والأولياء،
   فإذا رضوا صح ويكون حقا لهم تركوه؛ فلو رضوا إلا واحدا فله فسخه» «المجموع»: (١٧/ ٢٨٠).
- (٦) يريد المؤلف بهذا الرد على ما ادعاه الإسماعيلي من كون فاطمة من الما جاءت إلى أبي بكر من الله الم يريد المؤلف بهذا الرد على ما ادعاه الإسماعيلي من كون فاطمة من جاءت إلى أبي بكر من الله وادًّعَتْ أنَّ النبي على أنها فَدَكًا أو سَهْمًا مِن فدَك، وأقامت عَلِيًّا وأمَّ أَيْمَن يشهدان بذلك؛ فلم يُعطها شيئا، فقامت مُغْضَبةً. وقد تقدم في ص ١٠٠ أنها جاءت تطلب ميراثها، وأن كونها ادعت الهبة كذب عليها؛ وإليك البيان:

أخرج البخاري في كتاب فرض الخمس: ٣٠٩٣؛ و مسلم في الجهاد و السير: ١٧٥٩؛ كلاهما من حديث عائشة إن فاطمة الله ابنة رسول الله عليه سألت أبا بكر الصديق بعد وفاة رسول الله عليه أن يقسم لها ميراثها مما ترك رسول الله عليه، مما أفاء الله عليه، فقال لها أبو بكر الله : قال عليه : «لا نورث ما تركنا صدقة».

 قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «منهاج السنة»: (٤/ ٢٢٩ ـ ٢٣١)، مجيبا عن احتجاج الرافضي بهذه القصة وغيرها : «والجواب أن في هذا الكلام من الكذب والبهتان والكلام الفاسد ما لا يكاد يحصى إلا بكلفة، ولكن نذكر من ذلك وجوها إن شاء الله تعالى ؛ أحدها : ما ذكر من ادعاء فاطمة رشينا فدك، فإن هذا يناقض كونه ميراثا لها، فإن كان طلبُها بطريق الإرث امتنع أن يكون بطريق الهبة، وإن كان =

| 1/1               |                           | 0 12521 0<br>9 <b>: : : : :</b> : | قسم التحقيق      |
|-------------------|---------------------------|-----------------------------------|------------------|
|                   | THE PRINCE GHAZI TRUST    |                                   |                  |
| خلفاء بني العباس، | عنقه بين يدي السّفاح، أول | والمصحف في                        | في جامع الكوفة و |

بطريق الهبة امتنع أن يكون بطريق الإرث؛ ثم إن كانت هذه هبة في مرض الموت، فرسول الله على منزه إن كان يورث كما يورث غيرُه أن يوصى لوارث أو يخصّه في مرض موته بأكثر من حقه، وإن كان في صحته فلا بد أن تكون هذه هبة مقبوضة، وإلا فإذا وهب الواهب بكلامه ولم يقبض الموهوب شيئا مدت مات الواهب كان ذلك باطلا عند جماهير العلماء، فكيف يهب النبي على فنك لفاطمة، ولا يكون هذا أمرا معروفا عند أهل بيته والمسلمين، حتى تختص بمعرفته أم أيمن أو على على النبي على فنك لفاطمة، ولا يكون من الموهوب شيئا هذا أمرا معروفا عند أهل بيته والمسلمين، حتى تختص بمعرفته أم أيمن أو علي على الوجه الثاني: أن ادعاء فاطمة ذلك كذب على فاطمة...»، ثم نقل عن أبي العباس بن سريج ما يدل على بطلان هذه الرواية من جهة النقل، وأنه "لم يسمع أن فاطمة في العباس بن سريج ما يدل على بطلان هذه متصل، ولا أن ادعاء فاطمة ذلك كذب على فاطمة...»، ثم نقل عن أبي العباس بن سريج ما يدل على بطلان هذه متصل، ولا أن أن ادعاء فاطمة ذلك أحد من المسمع أن فاطمة في العباس بن سريج ما يدل على بطلان هذه وتحادث في متصل، ولا أن أن ادعاء فاطمة ذلك من على فاطمة...»، ثم نقل عن أبي العباس بن سريج ما يدل على بطلان هذه وتحاد إلى أن ادعاء فاطمة ذلك كذب على فاطمة...»، ثم نقل عن أبي العباس بن سريج ما يدل على بطلان هذه مع الرواية من جهة النقل، وأنه "لم يسمع أن فاطمة في ادعت أن النبي أ أعطاها فدك في حديث ثابت متصل، ولا أن شاهدا شهد لها، ولو كان ذلك لحكي لأنها خصومة وأمر ظاهر تنازعت فيه الأمة وتحادت فيه، فلم يقل أحد من المسلمين شهدتُ النبي أ أعطاها فاطمة، ولا سمعتُ فاطمة تدعيها متصل، ولا أن شاهدا شهد لها، ولو كان ذلك لحكي لأنها خصومة وأمر ظاهر منازعت فيه الأمة وتحادت فيه، فلم يقل أحد من المسلمين شهدتُ النبي أ عطاها فاطمة، ولا سمعتُ فاطمة تدعيها متصل، ولا أن شاهدا شهد لها، ولو كان ذلك لحكي لأنها خصومة وأمر ظاهر منازعت فيه الأمة وتحادثت فيه، فلم يقل أحد من المسلمين شهدتُ النبي أ أعطاها فاطمة، ولا من ما أحاديث منه مع أن أحلهم تحادي من أحلهم نفل من أحدمن عن زيد".

• وقال الحافظ العلامة حماد بن إسحاق بن إسماعيل بن حماد بن زيد المالكي (ت٢٦٧هـ) في كتابه «تركة النبي على ص ٨٦ «والذي جاءت به الروايات الصحاح فيما طلبه العباس وفاطمة وعلي لها وأزواج النبي على من أبي بكر على جميعا إنما هو الميراث، حتى أخبرهم أبو بكر والأكابر من أصحاب رسول الله على أنه قال : «لا نورث ما تركنا فهو صدقة»، فقبلوا ذلك وعلموا أنه الحق، ولو لم يقل رسول الله على ذلك لكان لأبي بكر وعمر فيه الحظ الوافر بميراث عائشة وحفصة على، فآثروا أمر الله وأمر رسوله، ومنعوا عائشة وحفصة ومن سواها ذلك، ولو كان رسول الله على يورث لكان لأبي بكر وعمر أعظم الفخر به، أن تكون ابنتاهما وارثتي محمد على، فأما ما يحكيه قوم أن فاطمة على طلبت فدك، وذكرت أن رسول الله، ومنعوا عائشة وحفصة إنها، وشهد لها علي على في فاما ما يحكيه قوم أن فاطمة على الم

وقال حماد في الكتاب نفسه ص ٨٧ فما بعدها: «... فأما أمر فدك وأن فاطمة رضوان الله عليها ادعت أن رسول الله ﷺ أقطعها إياها فلم تثبت في ذلك رواية، وإنما هو شيء مفتعل لا أصل له...وإنما شأنهم (أي: الطاعنين في الصحابة ﴿) في أمورهم الدعاوى الكاذبة والتشنيعات القبيحة التي يلزمون عليا عليه السلام ] لا ينبغي تخصيص علي و فاطمة ﴿ بالسلام دون بقية الصحابة [ فيها من العيب، أكثر مما يلزمون من يريدون الطعن عليه؛ لأنهم يذكرون أن عليا ﴾ لم يقم بوصية رسول ﷺ التي يلزمون عليا عليه السلام إلى الماحين في الصحابة ﴿ وَالله العام الدعاوى الكاذبة والتشنيعات القبيحة التي يلزمون عليا عليه السلام ] لا ينبغي تخصيص علي و فاطمة إ بالسلام دون بقية الصحابة [ فيها من العيب، أكثر مما يلزمون من يريدون الطعن عليه؛ لأنهم يذكرون أن عليا إ لم يقم بوصية رسول إ التي يدعونها له، وإنه مع ذلك بايع أبا بكر وعمر وعثمان وهم ظالمون، ثم ملك الأمر فلم يخالف أفعالهم ي في فدك وسهم ذوي القربى في جميع أحكامهم، وهي عندهم ظلم، وهكذا ينكشف عوار مذهب من حاد عن الطريق.

ولم يستأثر رسول الله ﷺ بشيء من الأموال، ولا أعتقد ذلك لنفسه ولا لابنته ﷺ؛ بل كان قصده لأمر الآخرة، والزهد في الدنيا ورفضها والأعراض عنها، وكذلك كان اختياره لفاطمة ﷺ ترك الدنيا والزهد فيها، حتى لم يعطها خادما من السّبي الذي أتاه، مع ما شكت هي وعلي ﷺ من شدة الحاجة إلى ذلك، ووكلهم إلى التسبيح والتحميد والتكبير، وأن ذلك خير لهما من الخادم=



= [صحيح الجامع: ٢٦١٩]، وأن أمر الآخرة أولى بهما من الدنيا... وكان النبي ﷺ يدعو الله عز وجل أن يجعل رزق آل محمد قوتا[صحيح البخاري: ٦٤٦٠، وصحيح مسلم: ١٠٥٥]، فكيف كانت هذه دعوته ومسألته ربه لهم، ويزعم هؤلاء أنه اتخذ الأموال الجليلة لنفسه وابنته، وقد برأه الله ﷺ من ذلك، فأعرض عن الدنيا فلم يلتفت إليها حتى لقي الله ﷺ. فهذه كانت سبيل رسول الله ﷺ في أهله: الزهد في الدنيا، والقصد لأمر الآخرة، وبه نزل القرآن في أمر أزواجه، قال الله عـز وجـل: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُل لِأَزْوَبَجِكَ إِن كُنْتُنَّ تُرِدْنَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَةِنِ أُمَتِّعَكُنَّ وَأُسَرِّعَكُنَّ سَرَلُحًا جَمِيلًا ٥ وَلِن كُنتُنَّ تُرِدْن ٱللَّهَ وَرَسُولُمُ وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ٢٨ ـ ٢٩ ]، فخيرهن رسول الله ﷺ في ذلك، وبدأ بعائشة فاخترن الله ورسوله والدار الآخرة [ صحيح البخاري: ٤٧٨٦، وصحيح مسلم: ١٤٧٥]. فهذا كان مذهبه ﷺ في نفسه وأهله، وقد بيناه من كتاب الله بني، ومن الرواية عن رسول الله ﷺ، ولو كان أقطعها فدك كما ذكروا لكانت من أيسر امرأة في العرب، لجلالة قدرها وكثرة ثمنها، فقد كانت قيمتها القيمة الجليلة التي لم يملك حجازي ما يقاربها؛ وكذلك ادعوا أيضا في سائر الأموال التي أفاءها الله على رسوله ﷺ أنه ملَّكها لنفسه حتى خلَّفها ميراثًا، ولم يجعلها صدقة، طعنا منهم على أئمة السلف، فلو كان الأمر على ما ذكروا، لم يكن فيهم أكثر أموالا ولا أعظم مُلكا من رسول الله ﷺ، وابنته فاطمة ﷺ، وقد برأه الله وابنته ﷺ من ذلك، وكان أزهد الناس في الدنيا حتى لقي الله عز وجل... ويقول ﷺ: «ما يسرني أن أُحُدا تحول لآل محمد ذهبا أنفقه في سبيل الله، أموت يوم أموت وأدع منه دينارين، إلا دينارين أعدهما لدين إن كان» [ صحيح البخاري: ٦٤٤٤ بلفظ: «ما يسرني أن عندي مثل أحد هذا ذهبا تمضي علي ثالثة وعندي منه دينار إلا شيئا أرصده لدين...»، وصحيح مسلم: ٩٩١ بنحوه ]، وإذا كان رسول الله ﷺ لا يسره أن ينفق مثل أحد ذهبا في سبيل الله،... على أن يبقى له من ذلك ديناران إلا لغريم، فكيف يحوز الأموال الكثيرة على ما زعموا لنفسه وابنته وهو ﷺ يقول: «لا تتخذوا الضيعة فترغبوا في الدنيا» [ صحيح الجامع : ٧٢١٤]، ينهاهم عن ذلك، ويقلل الدنيا في أعينهم، ويزهدهم فيها، وهي في عينه ﷺ أقل، وهو فيها أزهد، ثم يتخذ \_ زعموا \_ هذه الضياع الكثيرة، والأموال الجليلة لنفسه وابنته...ولو كان رسول ﷺ أقطعها فدك مع عظيم قدر فدك وكثرتها وجلالتها لكان ذلك ظاهرا مكشوفا عند أصحاب رسول الله ﷺ، ولم يضق علم ذلك حتى يحتاج فيه كما زعموا إلى شهادة على ﷺ وحده، ولو كان أشهد عليا على ذلك لأشهد معه غيره من أصحابه، فلقد كان ﷺ يفعل فيما هو أقل خطباً من فدك الفعل فيعرف ذلك المسلمون، ولا يخفى عليهم، اتباعا منهم لأموره وأفعاله، وتفقدا منهم لها، وكيف كان يخفى إقطاعه ابنته مثل فدك وما أقطع رسول ﷺ أحدا قطيعة في ناحية من النواحي، ولا أطعم أحدا من أصحابه بخيبر حيث أطعم بها جماعة منهم، للواحد منهم الأوسق وأكثر منها، إلا كان ذلك معلوماً ظاهراً لم يخف منها شيء على المسلمين، ويكتب لمن يقطع ذلك الكتب تكون بأيديهم، ويرسل فيما بعد من المدينة مع من أقطعه من يسلمه إليه حتى لم يخف ما أقطعه وائل بن حجر حضرموت، وتسميته من أرسل معه، وكذلك أبيض بن حمال المأربي أقطعه بمأرب من اليمن، وكذلك قيلة أخت بني أنمار وصاحبها، =

This file was downloaded from QuranicThought.com

من فدك، قال: فهل كان بعد أبي بكر خليفة؟ قال: نعم عمر، قال: فما فعل فيها؟ قال: أقام على ظلمنا، قال فهل بعده من خليفة؟ قال: نعم! عثمان، قال: فما فعل؟ قال: أقام<sup>(۱)</sup> على ظلمنا، قال: فهل بعد عثمان من خليفة؟ قال: نعم! علي، قال: فما فعل

= وكذلك مجاعة باليمامة، وسائر من أقطعه من العرب وغيرهم في المواضع القريبة والبعيدة، مما يكثر ويطول به الكتاب فكيف يخفى مثل هذا، وخيبر وفدك أجل ما فتح الله على رسوله، فما خفي على المسلمين سنان رجل واحد أطعمه من خيبر شيئاً قليلاً ولا كثيراً، وزعموا أنه أقطع فاطمة فدك بأسرها دون جميع الناس، وخفي ذلك على المسلمين حتى لم نجد شاهدين من أهله ولا من غيرهم، علما بذلك يشهدان بها، فليتق الله قوم، ولا يحملهم ما يريدون من الطعن على من تقدم من الأئمة أن يخرجهم ذلك إلى الطعن على رسول الله على الم عنهم الله عنهم المعام ما بقولهم ما أنه على كان نبياً ملكاً، لا نبياً زاهداً، لأنه متى ثبت قولهم فيما ذكروا مما حواه لنفسه وتركه ميراثا، وأنكروا أن يكون تركه صدقة وخرج منه لله ٢٠ حتى خلف خيبر مع عظيم قدرها ، وأموال بني النضير وهي الحوائط السبع بالمدينة ، لم يخرج إلى الله عز وجل منه، وأقطع ابنته فاطمة دون جميع المسلمين فدك مع كثرتها وجلالتها، فلو كان الأمر على ما قالوا أن رسول الله على وابنته حازا جميع هذه الأموال لأنفسهما دون جميع المسلمين، لكان على أحد ملوك الدنيا من الأنبياء، وهو أزهد الأولين والآخرين من النبيين والمرسلين... ولو كان رسول الله على أقطعها فدك وعلم بذلك على على وشهد به كما ذكروا لأوجبها على على الله الله على الله الله الما الم حيث ولى الأمر، ولم يظلمهم حقوقهم أن كان قد شهد بذلك على رسول الله على كما زعموا، ولم يسعه إلا ذلك إن كان كما قالوا شهد بذلك على رسول الله على ولم يكن علمه أبو بكر فرد شهادته من أجل أنه زوجها، وكان يجب عليه عليه عليه الله عنه الأمر أن يمضيه لهم، ويقول قد أشهدني رسول الله عليه ورد أبو بكر شهادتي من أجل أني زوج، ولا يسعني إلا إنفاذ الحق لأهله كما جعله رسول الله ﷺ لها إذ علمت منه ما لم يكن علمه أبو بكرٍ، فإنه لا يحل لمسلم إلا إنفاذ ما صح عنده من فعل رسول الله على وأمره، يقول الله عَن : ﴿ فَلْبَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيرُ ﴾ [سورة النور: ٦٣]، كما عمل أبو بكر رحمه الله فيما سمع من رسول الله ﷺ من قوله: «إنا لا نورث»، وكذلك إمضاؤه أمر قسم الخمس وغيره على ما رأى من فعله على ألم لا يستوحش من ذلك، ولا يشاور فيه أحدا كما كان يفعل في غيره مما لم يسمع فيه منه شيئًا، فيجمع له أصحاب رسول الله عني ... ومن قال بهذا القول يلزمه الطعن على على ﷺ أكثر مما يلزمه من الطعن على أبي بكر؛ إذ كان يزعم أن عليا ﷺ لم ينفذ أمر رسول الله ﷺ الذي قدَّ علمه وشهد به، وأجاز ما كان ظلما عنده ولم يغيره، وزعموا أن أبا بكر لم يكن علم بذلك وإنما شهد به عنده الزوج فلم يجز شهادته، وطعنهم على علي علي الله في هذا أكثر، وقد خلفت على من الولد: الحسن والحسين وزينب وأم كلثوم عليه، فتزوج عبد الله بن جعفر بزينب وولدت له أولاداً، وتزوج عمر بأم كلثوم وولدت له زيداً ورقية ابني عمر، فكان يجب على على ﷺ تسليم فدك إلى ولدها، وكان لعمر رضي الحظ الوافر في ذلك وهو حق زوجته أم كلثوم ثم لزيد ابنه منها ولد». جازي الله خيراً هذا الإمام ما أحسن بيانه، وما أقوى حجته. انظر ترجمته في «سير أعلام النبلاء»: (١٦/١٣)، و«الديباج المذهب»: (۱۰×۱۰۰).

(۱) في«هـ»: وأقام.

الحسام المسلول

فيها؟ فبُهِت، فقال السفاح: وايم الله؛ لولا أنَّ هذا أول مقام قمتُه فيكم، لنكَّلتُ بك» - فقل لأعداء الله: ما منع أيضا عليا<sup>(۱)</sup> أن يعمل فيها ما يضمرونه في أنفسهم أيام خلافته؟ - [ أخرجه أبو سليمان الخطابي في «شرح سنن أبي داود»] <sup>(٢)</sup> ﴿وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا (٢) أَرَّيَتَ مَنِ أَتَخَذَ إِلَىهُمُ هَوَنِهُ أَفَأَنتَ تَكُوُنُ عَلَيْهِ وَكِيلًا حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا (٢) أَرَّيَتَ مَنِ أَتَخَذَ إِلَىهُمُ هَوَنِهُ أَفَأَنتَ تَكُوُنُ عَلَيْهِ وَكِيلًا (٣) أَمَ تَعْسَبُ أَنَّ أَحَتْرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوَ يَعْقِلُونَ إِنَّ هُمْ إِلَا كَالأَنْغَمِ بَلَ هُمَ أَضَلُ سَبِيلًا الفرق أَم تَعْسَبُ أَنَّ أَحَتْرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوَ يَعْقِلُونَ إِنَ هُمْ إِلَا كَالأَنْعَمِ أَنَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا



في «هـ»: فقل لأعداء الله أيضا: ما منع عليا.

185

(٢) أخرجه بنحو هذا اللفظ في «المعالم»: (٣/ ٣٦٩) عند شرح الحديث رقم ٢٩٦٣، قال: حدثني أبو عمر محمد ابن عبد الواحد النحوي أخبرنا أبو العباس أحمد بن يحيى عن ابن الأعرابي قال: «كان أول خطبة خطبها أبو العباس السفاح في قرية يقال لها العباسية بالأنبار، فلما افتتح الكلام وصار إلى ذكر الشهادة من الخطبة، قام رجل من آل أبي طالب في عنقه مصحف، فقال: أذكرك الله الذي ذكرته إلا أنصفتني من خصمي، وحكمت بيني وبينه بما في هذا المصحف فقال له ومن ظلمك...» فذكره بمعناه. غير أن المؤلف قال في جامع الكوفة. وإسناده مسلسل بأئمة اللغة: أما شيخ الخطابي فهو المعروف بغلام ثعلب، وهو موصوف بالزهد والثقة في الحديث، وأما أحمد بن يحيى فهو ثعلب صاحب الفصيح وقد كان ثقة حجة دينا صالحا؛ وأما ابن الأعرابي فهو إمام اللغة وكان صاحب سنة واتباع، غير أنه لم يدرك هذه القصة، فإنه ولد سنة ١٠٥هـ، وكان قيام دولة السفاح سنة واتباع، غير أنه لم يدرك هذه القصة، فإنه ولد سنة ١٠٥هـ، وكان قيام دولة السفاح سنة المعروف بغلام تعلب، والزام للطاعنين في أبي بكر ومن بعده في أن يطعنوا في علي ظرفيه واتباع، غير أنه لم يدرك هذه القصة، فإنه ولد سنة ١٠٥هـ، وكان قيام دولة السفاح سنة السير»: (٥١/ ٥٠٨ ـ ١٢/ ٥٠ ـ ١٢/ ٢٨٢).وقد ذكر القصة بغير إسناد النووي في «شرح مسلم»: (٣/ ٢٧)، وابن الجوزي في «تليس إبليس» ص ١٣٥ .

# خاتمة في زيادة شرح لقوله ﷺ:

«إِنِّي تَ**ارِكُ فيكُمْ ما إِنْ تَمَسَّكْتُمْ بِهِ**»<sup>(١)</sup> الحديث، و الحث على حبِّ أَهلِ البيتِ<sup>(٢)</sup> وإكرامِهم.

وفيها فصلان:

#### الفصل الأول:

### في نكت لطيفة في شرح الحديث المذكور

قوله [ﷺ]: «إِنِّي تَارِكُ فِيكُمْ مَا إِنْ تَمَسَّكْتُمْ بِهِ»، أي : الذي إن تمسّكتم به، فما موصوفة بالجملة موصوفة بالجملة الشرطية، والتّمسكُ بالشّيء التعلّق به وحفظه.

وقوله: «أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنَ الآخَرِ وَهُوَ كِتَابُ الله [ تَعَالَى]»، [و] إنما كان القرآن أعظم؛ لأنه أسوةٌ تقتدي به العترةُ المأمورُ بالإقتداء بهم أيضا، كما يقتدي به وبهم ساير الناس.

وقوله: «حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ» لما ذَكَرَ التّمسك، حَسُنَ أَن يُشَبِّه القرآن بالحبل الممدود من السماء إلى الأرض، ووجه التشبيه بينهما: أن من دُفِعَ <sup>(٣)</sup> في بئر أو مِهْوَاة، فسبيلُ نجاتِه وإنقاذِه أن يُدَلَّى له حبل من أعلى ليمسك به فيرتفع، وكان الناس لما كانوا قبل نزولِ القرآن واقعين في مهواةِ الهلاكِ من الكفرِ والضَّلالِ، المُفْضِي بهم إلى خسرانِ الدُّنيا والآخرة؛ وبعد نزوله واقعين في مهواةِ الهلاكِ من الكفرِ والضَّلالِ، المُفْضِي بشهواتِ أنفسِهم، مُعرضين عمّا يَهُمُّهم من أمر آخرتِهم، المُفْضِيَةِ بهم إلى الانحطاط عن

- (١) تقدم تخريجه في ص٠٠٠ .
  - (۲) في «هـ»: أهل بيته ﷺ.
    - (٣) في«هـ»: من وقع.

الرتبة العَلِيَّةِ<sup>(1)</sup> الفاخرة، ثم أنزل الله سبحانه<sup>(٢)</sup> كتابَه، الذي بَصَّر به بعد العَمَى، وهدى به بعد الضّلال، وأحيى به القلوبَ بعد موتها، واستنقذَ به النُّفوس من أسرِ شهواتها، رَفَعُهم بذلك من تلك المِهواة المُهلكة، إلى سواء طريق النَّجاة، الموصلة إلى الفوز العظيم، والنعيم المقيم، وقد قال الله تعالى فيمن وقع في مهواةِ شهواتِه الدَّنِيَّةِ وانحطَّ عن رُتبة الهِمَّةِ العَلِيَّةِ : ﴿وَلَوَ شِنْنَا لَفَعَنَهُ بَهَا﴾ [الأعراف: ١٧٦]، أي : بآياتنا إلى منازل الأبرار، ومراتب العلماء الأخيار؛ ﴿وَلَنَكِنَهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ ، أي : مال إلى الدنيا، ولما تعبيره عن عُلُوً درجتِه بالرِّفعة، ﴿وَاتَبَعَ هَوَنَهُ ﴾: ولم يتبع ما تقتضي آيات الله، فحقَّ عليه ما حق من الخسران؛ والعياذ بالله.

وقوله [ﷺ]: «وَعِتْرَتِي أَهْلُ بَيْتِي»، عترة الرجل ـ بكسر العين المهملة، وسكون التاء المثناة من فوق ـ تُطلق على عشيرتِه الأقربين والأبعدين، ولهذا قيَّده هنا بقوله : «أَهْلُ بَيْتِي»؛ ليُبيِّن أنه أراد بذلك أهل بيته الذين أذهب الله عنهم الرِّجس وطهَّرهم تطهيراً<sup>(٣)</sup>، وهم عند الجمهور من حُرِمَ الصَّدَقَةَ من بني هاشم والمطلب<sup>(٤)</sup> ابنيْ عبد مناف.

ومعنى التمسّكِ بالقرآن: العمل بما فيه بامتثال أوامره، واجتناب مناهيه؛ ومن جملة ذلك تعظيمُ من عَظّمَهُ<sup>(ه)</sup> الله [ تعالى] من عباده النَّبيين والمرسلين والملائكة [الصلاة والسلام]، وأصحاب الرسول ﷺ [و رضي عنهم]، ومعرفة ما يجب لهم من الحُرمة والتَّكريم والمحبَّة؛ لإجلالِ الله ورسولِه لهم، وحبِّهما لهم.

ومعنى التمسّك بالعِتْرة: اتباعُهم فيما اتَّبَعوا فيه حُكمَ الكتاب، وطاعتُهم في ما أطاعوا فيه الله ورسوله، ومحبتهم لله ورسوله [ فيه]، من غير إفراط بغلوٌ، ولا تفريطٍ بتقصير.

- (۱) في«هـ»: العالية.
- (۲) في«هـ»: تعالى.
- (٣) يشير إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا».
  - ٤) في «هـ»: من حرم الصدقة عليهم: بنو هاشم و المطلب.
    - (٥) كذا في «هـ»، وفي «م»: ما عظمه.

وقوله : «لن يُفَتِرَقا حَتَى يرُدًا عليَّ الحَوْضَ»، أي : أن أهلَ بيتي الذين أُوصيكُم بالتَّمَسُّك بسيرتِهم، كما أوصيتكم (١) بالتّمسك بالقرآن، إنما جمعت لكم بين الوصيَّةِ بهما؛ لالتزام أهل بيتي أحكام القرآن في سيرتِهم التي هم عليها، حال الوصيَّة، وأنهم لا يزالون عليها حتى يلقوا الله تعالى، ملازمين لحكم القرآن، فيُبعثون على ما ماتوا عليه، والوصيَّة بالتمسك راجعةٌ بالأصالة إلى الموجودين من أهل البيت، وهم: عليٌّ وابناه، والعباس وبنوه [ رضي ]، وغيرهم؛ وبالتبعية إلى كل من سيحدث من نسلهم إلى آخرهم (٢)، إن لم يفارق حُكمَ القرآن المأمور بالتمسك به قبله، ولم يبطل حُكم الاقترانِ بالمخالفة، ولم يقطع رحمَ المصطفى [عَظِّم] بمخالفة سنَّتِه السَّنِيَّة، ورَحِمَ أهل بيتِه الطَّيِّبين الطّاهرين بمخالفة سيرتِهم المَرْضِيَّة؛ ولاشك أنَّ أهل بيته الذين أَمَرَنَا يومئذ باتباعهم والتّمسّك بهم، قد ظهر فيهم صِدقُ المُلازمةِ بينهم وبين كتاب الله [ تعالى] وسنَّةِ رسولِه") على المتازوا بذلك عن كافة من ابتدع في الدين، وخالف الكتاب والسَّنَّة وإجماعَ السّلف الصّالحين، وذلك لكثرةِ ما انتشر عن على وابن عباس رضي (٢)، من تفسير كتاب الله [ تعالى]، وإيضاح معانيه، وكشفِ أسرارِه؛ ثم مِنْ نشر الحديثِ والفقهِ، ثم عن(°) علي بن الحسين، وابنه محمد، وابنه (٦) جعفر [ 🚓 ](٧)، ومثالهم (٨)، ومن مشى على مِنْوَالِهِم، من أسرارِ العُلوم، والحِكَم والمواعظِ، وسِيَاسَاتِ النُّفوسِ، إلى ما لا يحصى؛ مع اتفاق السَّلف والخلفِ على أنَّهم على هدى من ربِّهم، وأنَّهم لم يُفارقوا في سيرتِهِم حكمَ الكتاب والسنة، ومع اتفاقهم على أنَّ الصحابة والتابعين لهم بإحسان على هدى من ربّهم، ملتزمون لأحكام الكتاب والسّنَّة، وأن الكل حزب واحد، وفريق

(١) في «ه»: أوصيكم.
(٢) في «ه»: إلى آخر الأشراف.
(٣) في «ه»: وسنة رسول الله.
(٤) في «ه»: وسنة رسول الله.
(٤) في «ه»: وفي «م»: من، و ما أثبته أنسب للسياق.
(٥) كذا في «ه»، وفي «م»: من، و ما أثبته أنسب للسياق.
(٦) أي: ابن محمد، و في «ه»: ابن ابنه؛ أي: ابن ابن علي بن الحسين.
(٢) تقدم التعريف بهم في ص ٥٣ و ٥٤ .
(٨) في «ه»: وأمثالهم.

الحسام المسلول

متجد، متناصرون على الحق، متعاونون عليه؛ خصوصاً أهل البيت مع الصدِّيقَيْن أبي بكر وعمر رضي، فإنَّ موالاةَ عليّ وابن عباس و بنيهما لهما، وثنائِهِم عليهما، وغيرَ ذلك مما قد سبق الإشارةُ إلى نُبذةٍ منه (١)، لا يحتاج إلى إقامة دليل (٢)، ولم ينقل عن أحد منهم الغضُّ من منصبِهما الجليل، فضلاً عمّا اتخذه ديناً من يزعم أنه من ولاة أهل البيت، من التفسيق والتضليل، وغير ذلك من الأباطيل؛ وإذا ثبت ذلك، وثبت أنَّ أهلَ البيتِ المذكورين كانُوا نصرةً لمن ذكرنا من الصّحابة، وثبت أنَّ الكُلَّ لم يفارقوا حكمَ الكتاب، وأنَّ بعضنًا (") لم يضلل(2) بعضاً، فهل خَلَفَ هؤلاءِ السَّادةَ المذكورين أحدٌ من حزب الضَّلالِ المبتدعة (٥)، المخالفين لسُنَّتهم، المائلين عن طريقِهم (٦)، الذين أجمع السّلف والخلف من الصّحابة فمن بعدهم: وعلى وبنوه، وابن عباس وبنوه، ومن حذا حذوهم، من السّادات (٧) أهل البيت [ رضي أجمعين]؛ على أنَّ ما هم عليه بِدعةٌ في دِين الله، مخالفةٌ لكتاب الله [ تعالى]، مُبايِنَةٌ لسُنَّةِ رسول الله ﷺ، مُصادِمةٌ لما أجمع عليه السّلف والخلف، من (^) هو أهدى من أولئك ؟ فإن قال الخصم : نعم، فقد اعترف بتنقيصِه عليًّا (٩) وبَنِيه، وكذَّبه الحسُّ و العيَانُ، والسّنةُ والقرآنُ؛ وإن قال: لا، فقد اعترف بأنَّ ما اختاره لنفسه مخالفٌ لما عليه عليٌّ وأهلُ بيتِه الأطهارُ؛ وإنْ زعم أنَّما هو عليه هو

- (1) في ص ١٢٩ فما بعدها.
- (٢) وفي هذا الموضوع ألف الدارقطني(٣٨٥هـ) كتابه: «ثناءُ الصحابةِ على القرابةِ وثناء القرابة على الصحابةِ، وثناء القرابة على الصحابة»، وألف ابن زنجويه(٤٤٥ هـ) كتابه: «الموافقةُ بين أهلِ البيتِ والصحابةِ، وما رواه كل فريق في حق الآخر»، وقد سبقت الإشارة إليهما في قسم الدراسة ص ٣٤.
  - (٣) أي بعض أمتنا لم يضلل البعض الآخر، وإنما أثنى سلفها الصالح بعضهم على بعض.
- ٤) كذا في «هـ»، وفي «م»: يضل، وإنما الحديث عن التضليل بمعنى الحكم بالضلال لا عن الإضلال
   أي: الحمل على الضلال.
  - (٥) في«هـ»: المبتدعين.
    - (٦) في«هـ»: طريقتهم.
      - (v) في «هـ»: السادة.
- (٨) معنى كلامه: «هل جاء أحد من هؤلاء الضلال بعد هؤلاء السَّادةِ المذكورين من أهل البيت، ممن هو أهدى منهم؟».
  - (٩) ف«هـ»: بنقيصة على.

دينُ عليٍّ وآلِه، كما صرَّح به في نظمِه فقد اغتابَ السَّادةَ، وعليه البيانُ على دعواه، من نصوص الكُتُب التي نقل منها فضائلَ عليٍّ وأهل البيتِ، وهي بيننا وبينه محكمةٌ، و إلا أقمنا الحجَّةَ فيها(١) على دعوانا؛ وإنْ زعم أنَّ ما فيها مُفترًى كما هو مُعْتَقَدُ جنانِه، والظَّاهرُ من صفحاتِ وجههِ، وفَلَتَاتِ لسانِه، فقد أبطل فضائل عليٍّ وساير أهل البيتِ، ويلزمه إبطالُ جميع ما فيها : من السّنة، من التوحيد، والنبوة، والصلاة، والصيام، وغير ذلك؛ إذ لا فرقَ إلا لمجرَّدِ الهَوى، وهو مرادُه لو حصل، لكن ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ ٱللَّهِ بِأَفْوَاهِمِهْم وَيَأْبَت ٱللَّهُ إِلَا أَن يُتِعَ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهُ ٱلْكَفِرُونَ ٢ هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُـدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ. وَلَوْ كَرِهُ ٱلْمُشْرِكُونَ﴾ (\*)؛ وإذا<sup>(٣)</sup> تبيّن أنّه على ضلال، تبيّن أنّه ومن والاه وانتحل مَذْهَبَهُم، مِمَّنْ يزعم أنهم أهل بيت النبي ﷺ، فقد فارقوا حُكمَ القرآن، ونبذوا كتاب الله وراء ظهورِهم، ورفضوا سنة رسول الله ﷺ، وقطعوا الرحم التي أمر الله [تعالى] بها أن توصل، وضَلَّلوا ساداتِ أهلِ البيت: عليًّا، وابنَ عباس، و بَنِيهِمَا [ رَضِّي ]؛ فاستحقُّوا أن يقال لهم ما قال [الله] سبحانه وتعالى لنبيه نوح ﷺ، لما قال إن ابني من أهلي: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَلِحٍ ﴾ [هود: ٤٦]، وما قاله (٤)فيمن زعم أنَّه أولى الناس بإبراهيم لكونه ولدَه: ﴿ إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوْهُ﴾ [آل عمران: ٦٨]، وما قاله ﷺ لما سئل عن آله فقال: «آلِي كُلُّ تَقِيٍّ إِلَى يَوْم القِيَامَةِ»<sup>(ه)</sup>، وما قاله في بعض المنتسبين إليه: «يَزْعُمُ

- (۱) فی«هـ»: منها.
- (٢) التوبة : ٣٣ ـ ٣٣. ووقع في النسختين : ﴿يُرِيدُونَ لِلْطَغِنُواْ نُوَرَ اللَّهِ بِأَفَوَهِمْ﴾، بدل : ﴿أَن يُطْفِئُواً﴾، وهي آية أخرى في سورة الصف [٨]، وتمامها : ﴿وَاللَّهُ مُتِمُ نُوَرِهِ وَلَوَ كَرِهَ آلَكَفِرُونَ﴾.
  - (۳) في«هـ»: فإذا.
  - ٤) في «هـ»: وما قال الله تعالى.
- (٥) أخرجه الطبراني في «المعجم الأوسط»: ٣٣٣٢، و في «الصغير»: ٣١٨؛ من طريق نوح بن أبي مريم عن يحيى بن سعيد الأنصاري عن أنس رشه، وليس فيه: «إلى يوم القيامة»، و زاد في آخره: «وتلا من وسول الله كله»: ﴿إِنَّ أَوْلِيَآَوُهُ إِلَا ٱلْمُنْقُونَ»: وقال بعده: «لم يروه عن يحيى بن سعيد إلا نوح تفرد به رسول الله كله»: ﴿إِنَ أَوْلِيَآَوُهُ إِلَا ٱلْمُنْقُونَ»: وقال بعده: «لم يروه عن يحيى بن سعيد إلا نوح تفرد به نعيم». ومن طريق الطبراني أخرجه الحافظ أبو بكر بن مردويه في «تفسيره» كما أورده ابن كثير: (٢/ نعيم». ومن طريق الطبراني أخرجه الحافظ أبو بكر بن مردويه في «تفسيره» كما أورده ابن كثير: (٢/ نعيم». ومن طريق الطبراني أقرابياً وأولياً أَوْلياً وَمَنْهُونَ». وقال بعده: «لم يروه عن يحيى بن سعيد إلا نوح تفرد به نعيم». ومن طريق الطبراني أخرجه الحافظ أبو بكر بن مردويه في «تفسيره» كما أورده ابن كثير: (٢/ ٢٩٧)) نعيم». ومن طريق الطبراني أخرجه الحافظ أبو بكر بن مردويه في «تفسيره» كما أورده ابن كثير: (٢/ ٢٩٧)) نعيم». ومن طريق الطبراني أخرجه الحافظ أبو بكر بن مردويه في «تفسيره» كما أورده ابن كثير: (٢/ ٢٩٧)) نعيم». ومن طريق الطبراني أخرجه الحافظ أبو بكر بن مردويه في «تفسيره» كما أورده ابن كثير: (٢/ ٢٩٧)) نعيم». ومن طريق الطبراني أخرجه الحافظ أبو بكر بن مردويه في «تفسيره» كما أورده ابن كثير: (٢/ ٢٩٧)) نعيم». ومن طريق الطبراني أورابي أورابي

الحسام المسلول

أَنَّهُ مِنِّي وَلَيْسَ مِنِّي، إِنْ أَوْلِيَائِي إِلاَّ المُتَقُونَ»<sup>(()</sup>، ﴿فَوَقَعُ أَلَحَقُ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ () فَعُلِبُوا هُنَالِكَ وَانَقَلَبُوا صَغِرِينَ ( الاحراف: ١١٨ ـ ١١٩ م)، وعُلِمَ أَنَّ المُلازمة بينَ أهل البيتِ المذكورين أوّلاً ومن تبعهم وبين القرآن، ملازمة صحيحة ؛ فكلُّ من تمسّك منهم بالقرآن حتى مات، صدق عليه أنّه لم يفارق القرآنَ، ولم يفارِقْهُ القرآنُ حتى لقيَ الله، فلو فرضنا مثلاً أنّه لم يوجد من أهل بيتِه إلا الموجودون حالةَ إشارتِه إليهم والوصيّة بالتمسّكِ بهم ثم ماتوا، لصحّ أن يقال أنَّ أهلَ البيت والقرآنَ: لم يفترقا حتى وردوا القيامة، فكذلك إذا خالفَهم طوائفُ ضالةً<sup>(٢)</sup> من ذُرِيَّتهم، ولم يتَّبعوهم على ما كانوا عليه، صاروا بمثابة المعدومين<sup>(٣)</sup>، ولا توارثَ بين أهل المِلَّتَين<sup>(٤)</sup>، أمّا في الميراث التُنيويِّ فَحُكْمُهُ مَبْنِيُّ على المخالفة الظاهرة بالكليّة؛ لأن أحكام الدنيا مَنُوطَة

- فيه: جمع كل شيء إلا الصدق، وكذبه ابن المبارك وغيره، «التهذيب»: (٤/ ٣٤٧)؛ ولذلك قال الحافظ ابن حجر في هذا الحديث: «أخرجه الطبراني ولكن سنده واه جدا، واخرج البيهقي عن جابر نحوه من قوله بسند ضعيف» «الفتح»: (١٢/ ١٦١)، وقال االبيهقي: «إنما رواه نافع أبو هرمز عن أنس بندوه من قوله بسند ضعيف» «الفتح»: (١٢/ ١٦١)، وقال االبيهقي: «إنما رواه نافع أبو هرمز عن أنس بن مالك مرفوعا وأبو هرمز ضعفه أهل العلم بالحديث وتركوه» «شعب الإيمان»: (٢ / ٢٢٥)، وقال البيهقي عن جابر بن مالك مرفوعا وأبو هرمز ضعفه أهل العلم بالحديث وتركوه» «شعب الإيمان»: (٢ / ٢٢٥)، وقال الحديث وتركوه».
- (١) أخرجه أبو داود في كتاب الفتن والملاحم، باب: ذكر الفتن ودلائلها: ٢٤٢٤ ؛ و أحمد، ٢٦٦٨ ، من طريق أبي المغيرة عن عبد الله بن سالم عن العلاء بن عتبة عن عمير بن هانئ العنسي عن عبد الله بن عمر هذه قال : «كنا قعودا عند رسول الله عنه فذكر الفتن فأكثر في ذكرها حتى ذكر فتنة الأحلاس فقال عمر في قال : «كنا قعودا عند رسول الله عنه فذكر الفتن فأكثر في ذكرها حتى ذكر فتنة الأحلاس فقال عمر في قال يا رسول الله وما فتنة الأحلاس قال : هي هرب وحرب، ثم فتنة السراء، دخنها من تحت قدمي رجل من أهل بيتي، يزعم أنه مني وليس مني وإنما أوليائي المتقون...»، ورجاله كلهم ثقات غير العلاء بن عتبة فصدوق «التقريب» : ٢٦٢٤ ـ ٢٢٤ ـ ٢٢٢ ـ ٣٣٥٥ ـ وحرب، ثم فتنة السراء، دخنها من تحت قدمي رجل من أهل بيتي، يزعم أنه مني وليس مني وإنما أوليائي المتقون...»، ورجاله كلهم ثقات غير العلاء ووافقه الذهبي «المستدرك» : (٢٥ / ١٥٥)، ولكن ليس عنده الجملة التي معنا.
  - (۲) في النسختين: «الضالة».
    - (٣) في«هـ»: المعدمين.
      - (٤) في«هـ»: ملتين.

بالظَّواهر، حتى إنا نُوَرِّثُ من قال لا إله إلا الله بلسانه، وكفر بالله [ تعالى] بجنَانِه، وعصاه بأركانه؛ وأما في الميراث الدِّيني فآله ﷺ الذين يَرثُون ميراثَه كلُّ بَرٍّ وَتَقِيٍّ (١)، و ﴿إِنَّ أَوْلِيَآؤُهُ إِلَّا ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٤]؛ وإذا تقرر هذا، فاعلم أنه على مأمور بالتبليغ وإقامة الحُجّة، وقد أطلعهُ الله [ تعالى] على ما سيلقى عليٌّ وبنُوه من المِحنة وعدم اجتماع الكلمة عليهم (٢)، فأشار بهذه الوصيَّة أنَّ عليًّا [ﷺ] كما أنه اليوم ملتزم لحكم الكتاب، فإنه أيضاً لا يزال كذلك إلى أن يلقى الله [تعالى]، فمتى دعاكم إلى طاعته فأطيعوه، و نَدَبَكُم إلى إجابتِه فاتّبعوه، فإنَّه يدعوكم إلى حُكم الكتاب، و يسلُّكُ بكم المَحَجَّةَ العُظمى، ويهديكم إلى الصِّراط الأقوم، وستجدونه هادياً مهدياً، ولم تتفق (٣)من علي ضِّيَّهُ قط دعوةٌ إلى اتباعِه، ولزوم طاعتِه في مُدَّة الخلفاء الثلاثة قبله باتفاق من الأمة؛ فلما آن أوان دعوته المشار إليها، و بويع له بالخلافة لم ينازعه أحدُّ قط في اسم الخلافة، ولم يَشُكَّ أحدٌ في تَأَهُّلِهِ لها، وأَحَقِّيَّتِهِ (٢) بها، وإنما حصل بينه وبين من خالفه من مجتهدي عصره نزاع في مسألة اجتهادية، مال كلٌّ إلى قول فيها : من المبادرة إلى قتلة عثمان [ رضي التوقف، وجرى بينهم ما جرى به القلم، فكُّل (٥) منهم معتقد أنَّه على الحق، وأنه مجاهد على دين الله[ تعالى]، وأنه لو قصر فيما هو فيه فقد خان الله؛ ليقضى الله أمراً كان مفعولاً، فمنهم من اتضح له الحق بعد ذلك، أنه في جانب على؛ كالزبير وطائفة كثيرة، يوم قتل عمار بن ياسر [لأن رسول الله ﷺ قال لعمار : «يَقْتُلُكَ الفِئَةُ البَاغِيَةُ»<sup>(٢)</sup>، وقتلوه<sup>(٧)</sup>جماعة فيها معاوية رضِّيُّه] ومنهم من بقي

- (١) في«هـ»: كل مؤمن تقي.
- (۲) قال تعالى: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ۞ إِلَا مَنِ ٱرْنَضَىٰ مِن رَسُولِ﴾، ولكن كون الله تعالى أطلع نبيه على ما سيلقاه علي وبنوه يحتاج إلى دليل صحيح.
  - (٣) في«هـ»: لم يتفق.
    - (\$) في<sup>«</sup>هـ»: حقيته.
    - (٥) في«هـ»: وكل.
- (٦) أخرجه البخاري عن أبي سعيد في كتاب الصلاة، باب التعاون في بناء المسجد: ٤٤٧؛ وفي كتاب الجهاد السير، باب مسح الغبار عن الرأس في سبيل الله: ٢٨١٢؛ و مسلم عن أم سلمة في كتاب الفتن: ٢٩١٦.
  - (٧) هذا جائز على اللغة المشهورة بلغة «أكلوني البراغيث».

- (۱) لم أقف عليه.
- (۲) كذا في «هـ»، وفي «م»: لهم.
- (٣) كذا في «هـ»، وفي «م»: وهم، وما أثبته هو المناسب للسياق.
- ٤) الحديد: ٢١، وانظر تفصيل ما حدث بين الصحابة في هذه الفتنة، وعذر كل واحد منهم في «البداية والنهاية»: (٧/ ٢٣٥ فما بعدها).

الفصل الثاني: في الحث على [حب] أهل بيته ﷺ وعليهم

THE PRINCE GHAZI TRUST

#### في الحث على [حب] أهل بيته ﷺ وعليهم،

## والتنبيه على جلالة قدرهم وعلو مجدهم وفخرهم

اعلم أنّ النّاس ما بين مُفْرِط في ذلك ومُفَرِّط، وكِلاَ طَرَفَيْ قصدِ الأُمُورِ ذَمِيمٌ، وقد علمت<sup>(۱)</sup> من هو الأولى بهذا الاسم، أي : التّسمية بأهل البيت، وعلمت أيضا ما يجب من حبّهم، [ وقد ورد عنه ﷺ أيضاً أحاديث كثيرة في وجوب حبهم ] واحترامهم، والتحذير من إهانتهم واحتقارهم، نصحا لأمته وشفقة عليها، أن لا نُهِين من أكرمه الله فيهيننا الله<sup>(۲)</sup>، ﴿وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن تُمَكَرِمَيْ [الحج: ١٨].

فمنها: قوله ﷺ: «أُ**حِبُّوا أَهْلَ بَيْتِي لِحُبِّي**» أخرجه الترمذي وحسنه، والحاكم وصححه على شرط الشيخين<sup>(٣)</sup>.

وقال ﷺ [ للعباس]: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لاَ يَدْخُلُ الإِيمَانُ قَلْبَ رَجُلٍ حَتَّى يُحِبَّكُمْ لله وَرَسُولِهِ» أخرجه الإمام أحمد والحاكم وصححه<sup>(٤)</sup>.

- (۱) فی«هـ»: ومتی علمت.
- (٢) في «هـ»: أن تهين من أكرمه الله فيهينها الله تعالى. أي: الأمة.
- (٣) أخرجه الترمذي عن ابن عباس في كتاب المناقب، باب مناقب أهل بيت النبي ﷺ: ٣٧٨٩، وقال بعده: هذا حديث حسن غريب إنما نعرفه من هذا الوجه، وأخرجه الحاكم في «المستدرك»: ٤٧١٦، وقال بعده: هذا حديث حسن غريب إنما نعرفه من هذا الوجه، وأخرجه الحاكم في «المستدرك»: ٤٧١٦، وقال بعده: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ولم يقل على شرط الشيخين؛ كلاهما من طريق هشام بن يوسف عن عبد الله بن سليمان النوفلي عن محمد بن علي بن عبد الله بن عباس عن أبيه عن أبيه عن محمد بن علي شرط الشيخين؛ كلاهما من عرب ابن عباس ريت النبي قال: ٤٧١٦
- (3) أخرجه أحمد: ١٧٧٣، ١٧٧٧، ١٧٥١٥، ١٧٥١، ١٧٧٢، و الحاكم في «المستدرك»: ٥٤٣٢ (٤) أخرجه أحمد: ١٧٧٣، ١٧٧٧، ١٧٥٦، ١٧٧٢، ٩٤٩ مناقب العباس بن عبد المطلب ظيمة: ٣٧٥٨، ٣٢٥٩، ثم قال: «هذا حديث حسن صحيح»، والنسائي في «الكبرى»: ١٧٢٨، وابن أبي شيبة في «المصنف»: ثم قال: «هذا حديث حسن صحيح»، والنسائي في «الكبرى»: ٢٧٦٨، وابن أبي شيبة في «المصنف»: ٢٢٥٨، قال: «هذا حديث حسن صحيح»، والنسائي في «الكبرى»: ٢٢٢٨، وابن أبي شيبة في «المصنف»: ٢٢٥٩

والمسلول المسلول

وقوله ﷺ في حديث طويل: «...وَأَهْل بَيْتِي، أَذَكَّرُكُم الله فِي أَهْلِ بَيْتِي (كَرَّرَهَا ثلاَثاً)» أخرجه الإمام أحمد ومسلم وابن خزيمة وابن حبان والحاكم وصححه<sup>(۱)</sup>، رحمهم الله إلى غير ذلك.

وناهيك بذلك فخراً لأهل البيت، لما يتضمنّه<sup>(٢)</sup> ذلك من شرف منصبِهم، وإيجاب حبِّهم واحترامِهم، وتأديةِ حقوقِهم، والإحسانِ إليهم، والمحافظةِ على ذلك كلِّه؛ والتَّحذيرِ من ضِدِّه إكراماً لسيَّد المرسلين، وخاتم النبيين [صلى الله عليه وعليهم

ويقال: المطلب بن ربيعة \_: أنَّ العباس بن عبد المطلب دخل على رسول الله من مغضبا وأنا عنده، فقال: ما أغضبك؟ قال يا رسول الله ! ما لنا ولقريش؟ إذا تلاقوا بينهم تلاقوا بوجوه مبشرة، وإذا لقونا، لقونا، لقونا بغير ذلك، قال: فغضب رسول الله من حتى احمر وجهه ثم قال: «والذي نفسي بيده لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبكم لله ولرسوله، ثم قال: «يا أيها الناس من آذى عمّي فقد آذاني فإنما عم الرجل صنو أبيه»، و قال بعده: «هذا حديث حسن صحيح»، وقد سقط ذكر عبد المطلب بن ربيعة من إنه والذي نفسي بيده لا فإنما عم الرجل صنو أبيه»، و قال بعده: «هذا حديث حسن صحيح»، وقد سقط ذكر عبد المطلب بن ربيعة من إسناد بعض الروايات (تحت أرقامها سطر)، وجُعل الحديث فيها من مسند العباس منه، ولنه ولذلك قال النامي من أذى عمي فقد آذاني والذلك قال الحاكم بعده في الموضع الثاني: «قد ذكرت في مناقب الحسن والحسين منها طرفا في فضائل أهل بيت رسول الله من المناني عنه، ولمنا الحديث بذكر المطلب بن ربيعة ومن أسقطه من المناه من أبي زياد، شيعي فضائل أهل بيت رسول الله من الموضع»؛ و في إسناد الحديث يزيد بن أبي زياد، شيعي فضائل أهل بيت رسول الله من الموضع الثاني: «قد ذكرت في مناقب الحسن والحسين منها طرفا في ولنك قال الحاكم بعده في الموضع الثاني العدا الحديث بذكر المطلب بن ربيعة ومن أسقطه من ولنه الموضع ألثاني الموضع»؛ و في إسناد الحديث بن بن ربيعة ومن أسقطه من ولا الم الموضع»؛ و في إسناد الحديث يزيد بن أبي زياد، شيعي فعيف، كبر فنغير وصار يتلقن، «التقريب»: ٧٧٦٨.

\* و أخرجه ابن ماجه في «المقدمة»، باب فضل العباس بن عبد المطلب ﷺ: ١٤٠؛ من طريق أبي سبرة النخعي عن محمد بن كعب القرظي عن العباس بن عبد المطلب. قال الذهبي: إسناده منقطع «السير»: (٨٨/٢)، يعني بين محمد بن كعب والعباس؛ وفيه أبو سبرة النخعي : قال ابن معين: لا أعرفه، ولم يوثقه غير ابن حبان، ولذلك قال فيه الحافظ ابن حجر: مقبول «التقريب»: ٨١٧٥، «تحفة التحصيل»: ٩٥٠.

\*\* و أخرجه الطبراني في «الأوسط»: ٢٦٤٧ - ٢٧٦١ و «الصغير»: ٦٦٧ - ١٠٣٧، و الحاكم في «المستدرك»: ٢٤١٨؟ من طريق أصرم بن حوشب قال إسحاق بن واصل الضبي عن أبي جعفر محمد بن علي عن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب ٢٦٣ وفيه أصرم بن حوشب كذبه يحيى بن معين وابن حبان، وقال: البخاري ومسلم والنسائي وأبو حاتم متروك الحديث «لسان الميزان»: ١٤٢٤.

(۱) أخرجه أحمد: ۱۹۲٦٥، و مسلم في كتاب «فضائل الصحابة»: ۲٤٠٨، و ابن خزيمة: ۲۳٥٧، و
 ابن حبان: ١٢٤، و الحاكم: ٢٥٨ كلهم من طريق يزيد بن حيان عن زيد بن أرقم شهره، وهو عند
 ابن حبان وعند الحاكم مختصرا ليس فيه الجملة التي استشهد بها المؤلف.
 (٢) في «هـ»: لتضمن.

أجمعين]، وإذا كانت العقول والعادات بل والشرائع تقتضي<sup>(1)</sup> إنزالَ النَّاس منازِلَهم، واحترامَ أبناءِ الفُضَلاء، ومن نُسِبَ إليهم، سواء اتصل المأمور بذلك منهم بإحسان أم لا؛ حتى أمر الله وليَّه الخضر، ونَجِيَّه موسى [ﷺ]، بمراعاة من كان أبوهما صالحاً، فما ظنك بمن يدلي إلى من أرسله الله رحمة للعالمين، ومَنَّ به على المؤمنين، وأَنْقَذَهُم من خسرانِ الدُّنيا والآخرةِ، ذلك هو الخسرانُ المبينُ.

وَمَنْ هُوَ الآيةُ الحُبْرَى لِمُعْتَبِر وَمَنْ هُوَ النِّعْمَةُ العُظْمَى لِمُعْتَنِم

فأيُّ رقبة لم تتقلد بمِنَّتِهِ الجَلِيلَةِ؟ وأيُّ فرقةٍ لم تَسْتغرقها أَيَادِيه الجزيلةُ؟ وإذا كانت أبناءُ الرَّجلِ الرئيس، بل وعشيرتُه، بل وغلمانُه وأتباعُه، بل وقبيلتُه، بل وأهلُ بلده، بل وأهلُ قُطْره، بل وأهل عصرِه، قد يَسُودُونَ بِسِيَادَتِه، ويَشْرُفون بشرفِ رِياسَتِه، ويفتخرون على من سواهم بفضله، ويَعْلُون بعُلُوَّ منصبِه ونُبْلِه، فهل أحد أجلُّ قدرًا، وأعظمُ مرتبة وفخراً، ممن ينتسب أهل البيت إليه، ويُعَوِّلُون في الدنيا والآخرة هم ومن سواهم عليه<sup>(٢)</sup>، خِيرةُ العَالَم، وسيّدُ ولدِ آدمَ، صاحبُ الحوض المورود، واللَّواءِ المعقود، عليه<sup>(٢)</sup>، خِيرةُ العَالَم، وسيّدُ ولدِ آدمَ، صاحبُ الحوض المورود، واللَّواءِ المعقود، والشفاعةِ العظمى التي تعجز<sup>(٤)</sup> عنها أولوا العزم، ويقول: «أَنَا لَهَا أَنَا لَهَا»<sup>(٥)</sup>، ومن كان هذا شأنُه فنسبةُ كُلِّ شرفٍ إلى شرفِه كقطرةٍ في البحارِ الزَّاخرةِ، وإذا<sup>(٢)</sup> تَشَرَّف قُومُ غَيْرِهِ

- في «هـ»: يقتضي.
- - (۳) في «هـ» : ومن دونه تحته.
    - (٤) في «هـ»: يعجز.
- ٥) أخرجه البخاري عن أنس في كتاب التوحيد، باب كلام الربِّ ٢ يوم القيامة مع الأنبياء وغيرهم:
   ٧٥١٠، و مسلم في كتاب الإيمان: ١٩٣.
  - (٦) في«هـ»: وإذ.

المسلم المسلول وأُجِلُوا واحْتُرِمُوا لشرف من انتسبوا إليه، فشرفُ أهل البيت النبويّ أولى، وقدرُهم الرفيعُ أعلا، وبينهم وبين غيرهم في الشَّرف مثلُ ما بين من تشرفوا به وبين غيره من البَوْنِ<sup>(1)</sup>، ومِن هُنا حُصُوا بمشروعيّة الصلاة عليهم تبعاً له ﷺ في كلّ مقام شريفٍ، مِن خُطْبَةٍ وصلاةٍ وغيرِ ذلك<sup>(1)</sup>، حتى أوجبَها طائفةٌ من العلماء، كما هو أيضاً وجه في مذهبنا<sup>(1)</sup>، مستدلين بقوله ﷺ: «مَنْ صَلَّى صَلاَةً لَمْ يُصَلِّ فِيهَا عَلَيَّ وَعَلَى أَهْلِ بَيْتِي لَمْ تُقْبَلْ مِنْهُ مستدلين بقوله ﷺ: «مَنْ صَلَّة لَمْ يُصَلِّ فيهَا عَلَيَّ وَعَلَى أَهْلِ بَيْتِي لَمْ تُقْبَلْ مِنْهُ اخرجه الدارقطني<sup>(1)</sup>، وبقول جابر بن عبد الله أخرجه الدارقطني<sup>(1)</sup>، وبقول جابر بن عبد الله على مُحَمَدٍ وعلى آل مُحَمِد، ما رَأيتُ أنّها تُقْبَلْ<sup>(0)</sup>، وعليه قيل : يَا أَه لَ بِيتِ رَسولِ اللهُ حُبُّكُم يَا أَه لَ بِيتِ رَسولِ اللهُ حُبُّكُم

- زاد في «هـ»: من البَون بُعْدً.
  - (۲) في «هـ»: ونحو ذلك.
- (٣) قال الشوكاني في «نيل الأوطار» (٢/ ٢١) بعد ترجيحه عدم وجوب الصلاة على النبي على النبي على النبي على النبي على التشهد في الصلاة: «إذا تقرر لك الكلام في وجوب الصلاة على النبي على في الصلاة، فاعلم أنه قد اختلف في وجوبها على الآل بعد التشهد؛ فذهب الهادي، والقاسم، والمؤيد بالله، وأحمد بن حنبل، وبعض أصحاب الشافعي، إلى الوجوب، واستدلوا بالأوامر المذكورة في الأحاديث المشتملة على الآل يعني قوله على ألى معلى محمد وعلى آل معلى ألى معلى النبي قوي أحد بن حنبل، وبعض أصحاب الشافعي، إلى الوجوب، واستدلوا بالأوامر المذكورة في الأحاديث المشتملة على الآل ويعض أصحاب الشافعي، إلى الوجوب، واستدلوا بالأوامر المذكورة في الأحاديث المشتملة على الآل ويعن ويعني قوله على ألى الوجوب، واستدلوا بالأوامر المذكورة في الأحاديث المشتملة على الآل ويعني وأبو حنيفة وأصحابه، والناصر، إلى أنها سنة فقط».
- (3) في «السنن»: (1/ ٣٥٥)؛ من طريق عبد المؤمن بن القاسم عن جابر هو الجعفي عن أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين عن أبي مسعود الأنصاري في فذكره. و قال بعده: جابر ضعيف وقد اختلف عنه، ثم ذكره من طريق إسرائيل بن يونس وزهير بن معاوية عن جابر عن أبي جعفر عن أبي مسعود موقوفا، ولفظه من طريق إسرائيل: «لو صليت صلاة لا أصلي فيها على آل محمد ما رأيت أن صلاتي تتم». وقد سئل الدارقطني في «العلل»: (٦/ ١٩٧) عن هذا الحديث فقال: «حدث به عبد المؤمن بن القاسم الأنصاري أخو أبي مريم عن جابر عن أبي جعفر كذلك، وخالفه إسرائيل وشريك وقيس فرووه عن جابر عن أبي جعفر عن أبي مسعود غير إلى عن هذا الحديث مقال: «حدث به عبد المؤمن بن القاسم الأنصاري أخو أبي مريم عن جابر عن أبي جعفر كذلك، وخالفه إسرائيل وشريك وقيس فرووه عن جابر عن أبي جعفر عن أبي مسعود في الو حليت صلاة لم يصل فيها عن النبي ينه ولا على أهل بيته لرأيت أنها لا تتم» موقوفا، وهو الصواب عن جابر (أي الجعفي)».
- فالصواب في الحديث عن جابر الجعفي الوقف، والرفع منكر؛ لأن عبد المؤمن شيعي لا يتابع على كثير من حديثه «الميزان»: ٥٢٧٨، وقد تفرد برفع هذا الحديث الذي يؤيد تشيعه. ثم إن الحديث مع وقفه ضعيف؛ لأجل جابر وهو رافضي ضعيف «التقريب»: ٨٨٦.
  - ٥) لم أقف عليه من حديث جابر في القدم أنه ضعيف موقوف على أبي مسعود الأنصاري في اله المعنية.

وقد كانت قلوبُ السّلف الأخيارِ، والعلماء الأحبار، مجبولةً على حبّهم واحترامِهم، ومعرفةِ ما يجب لهم طبعاً؛ وبالجملة، فكلُّ من في قلبِه مثقال ذَرَّة من تعظيم المصطفى ﷺ وحُبِّه، فمصداق ذلك تعظيمُ وحُبُّ كلِّ من يُنْسَبُ<sup>(١)</sup> إليه؛ بقُربة، أو قَرابة، أو صُحبة، أو اتِّباع سُنَّة؛ إذ كل ما يُنسب إلى المحبوبِ محبوبٌ. أَحَبَّ لِحُبِّهَا السُّودَانَ حَتَّى أَحَبَّ لِحُبِّها سُودَ الكِلاَب

فمن قام من أهل البيت بحفظ حدودِ الشَّريعةِ المُطهَّرةِ، فقد تحققت فيه القُربةُ والقَرابةُ، وحاز فضيلةَ الحَسَبِ والنَّسَب، وتوفَّرَت فيه فضيلةُ الشَّرَفَيْن من الجِهتين، ومن لم يسبق (٢) له نصيبٌ وافرٌ في المِيراثِ النّبويّ؛ ولكنّه لم يفارق الملّة الفراقَ الموجبَ للحَجْب، بَقِيَ على ميراثِه في حقِّ القَرابةِ، ورُوعيَت فيه حقوقُها؛ وكذا من ارتكب معصيةً لا تقتضى إخراجَه من المِلَّةِ، لم يوجب ذلك اطِّرَاحَ ما لَهُ من الحقوقِ، وتُوكلُ إساءتُه وتقصيرُه عن الالتحاقِ بسلفه إلى الله [ تعالى]؛ إذ صلة الأرحام مأمور بها مع القطيعةِ والعقوقِ، وهو على أولى الناس بذلك، إلا فيما لابد منه من إجراءِ الأحكام، وإقامةِ الحدودِ، فتراعى حرمةُ الشَّريعةِ حينئذٍ؛ لأنَّ حَقَّهم إنما وَجبت مُراعاتُه لأجل صاحب الشَّرِع، فإذا عارضه حقُّ صاحب الشَّرِع نفسِه، تلاشى كلُّ حقٍّ دُونَ حَقِّه، وكان حقُّ الله ورسولِه أولى؛ ولهذا قال ﷺ: «أَحِبُّوهُمْ لِحُبِّي إِيّاهُمْ، فَمَتَى أَبْغَضْتُهُمْ فَأَبْغِضُوهُمْ، وَقَدْ عَلِمْتُمْ شِدَّةَ بُغْضِي لِمَنْ خَالَفَ سُنَّتِي، فَسِيرُوا فِيهِمْ سِيرَتِي، وَكُونُوا مَعِي<sup>(٣)</sup>، وقال أيضا : «حَتَّى يُحِبُّوكُمْ لله وَلِرَسُولِهِ»<sup>(٤)</sup>، أي: لا للهوى، فما داموا على الطّريقِ المَرضيّ، الذي يُحبُّه الله ورسولُه وجب حبُّهم، وإن سلكوا ما يُسْخِطُ الله ورسولَه وجب مراعاةُ حقِّ الله لله ولرسوله، فنُحِبُّهم (٥) لله ولرسوله، ونبغضهم (٦) لله ولرسوله، فإن الولاية الأصلية ليست إلا لله [تعالى] ولرسوله، وسواهما إنَّما ثبتت له الموالاةُ بهما لا غير :

- (۱) فی«هـ»: ينتسب.
- (۲) في «هـ»: يصدق.
- (۳) لم أقف عليه.
- (٤) تقدم في ص ١٩٣ .
  - (٥) في«هـ»: فحبهم.
  - (٦) في«هـ»: وبغضهم.

﴿ إِنَّهَا وَلِيُحُمُّ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُمُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُوَتُونَ ٱلزَّكُوْةَ وَهُمَّ رَكِعُونَ ٢٠ وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ﴾ [المائدة: ٥٥ ـ ٥٢].

وهذه قصيدةٌ فيها انعطافٌ على ما سبق من أَوَّلِ الجوابِ إلى آخرِه، مُقَابِلَةٌ لأَبْيَاتِ المُبْتَلِعِ، وهي على رَوِيِّ<sup>(١)</sup> أبياتِه، وفي بحرِها أيضا<sup>ً(٢)</sup>، ولكن نَصَبْنَاهَا لِتُطَابِقَ الواقعَ، فإنَّ البدعةَ لم تَزَلْ مخفوضةً، وأعلامُ السُّنة منصوبة، ﴿فَأَيَّدَنَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوّهِمْ فَأَصَبَحُوا ظَهِرِيَكِ [الصف: ١٤]:

عَلَمُ المَحَجَّةِ وَاضِحٌ لِمَنِ اهْتَدَى فَحَذَارٍ مِنْ سُبُل الْغِوَايَةِ وَالرَّدَا هَـذِي<sup>(٣)</sup> شَـرِيعَةُ أَحْمَدَ الغَرَّاءُ قَـدْ جلِيَتْ كَإِسْفَارِ الصَّبَاح إِذَا بَدَا<sup>(٤)</sup> بَيْضَاءُ كَالشَّمْس المُنِيرَةِ لَيلُهَا كَنبَهَارِهَا فَتَوَخَّهَا لَكَ مَقْصِداً وَاسْتَنَّ سُنَّتَهُ القَويمَةَ وَاعْتَصِمْ بكِتَابِهِ وَحَدِيثِهِ تَلْقَ الْهُدَى وَإِذَا أَظَـلَّـكَ لَـيْـلُ شُـبْـهَـةِ بِـدْعَـةٍ حارَ الغَوِيُّ بِتِيهِ هَا (٥) وَتَرَدَّدَا فَبِأَيِّ أَنْجُم صَحْب أَحْمَدَ تَعْتَدِي<sup>(٢)</sup> تُهْدَى وَحُقَّ بِمِثْلِهِمْ أَنْ يُهْتَدَى قَدْ صَحَّ عَنْ مَنْ لَيْسَ يَنْطِقُ عَنْ هَوَى هَذَا عُمُومًا مُطْلَقًا وَمُقَيَّدًا<sup>(٧)</sup> وَبِسُنَّةِ الْحُلَفَاءِ قَالَ عَلَيْكُمُ ال هَادِينَ مِنْهُمْ مُوصِيًا وَمؤُكًدا صَرَفَ الْوَصِيَّةَ آمِرًا أَنْ يُقْتَدَى وَإِلَى اللَّذَيْنِ عَنَاهُ مَا مِنْ بَعْدِهِ أَمْ نَاصِحًا أَوْ<sup>(٨)</sup> مُغْوِيًا أَمْ مُرْشِدَا أتُسرَاهُ أَوْصَانَا بِذَلِكَ خَاينا أَوْ عَـنْ هَـوَى أَوْ كَـانَ غَـمْـرًا جَـاهِـلاَ مَنْ كَانَ مِنْهُمْ مُصْلِحًا أَوْ مُفْسِدًا

- (۱) في «هـ»: على وزن، والرّويُّ هو: الحرف الذي تُبنى عليه القصيدة، ويلزم في كل بيت منها «لسان العرب»: (1/ ٣٩٤)، مادة روي، فالرَّوِيُّ هنا هو حرف الدال.
   (۲) وهو بحر الكامل؛ كما تقدم.
  - (۳) فی«هـ»: هذه.
  - (٤) في «هـ»: إذ بدا.
  - ٥) في «هـ»: بلَيْلِهَا. و التِّيهُ المفازة يتاه فيها «مختار الصحاح»: (١/ ٣٤).
    - (٦) في «هـ»: فبأي صحب قل لأحمد تقتدي.
  - (٧) لاشك أن أصحاب رسول الله ﷺ يهتدي ويقتدى بهم، ولكن الحديث المشار إليه لم يصح كما تقدم.
     (٨) في «هـ»: أم.

الفصل الثاني: في الحث على [ حب] أهل بيته ﷺ وعليهم 🔣

لا صَلَّارَتْ وَعَنْ عَيْنِ الْحَقِيقَةِ أَوْرَدَا<sup>(۱)</sup> فِي رُوعِ و<sup>(۳)</sup> وَمُ عَلِّمًا وَمُ وَقَيِّدَا أَضْحَى يَقُولُ مُوَقَقًا وَمُ سَدَّدًا أَضْحَى يَقُولُ مُوَقَقًا وَمُ سَدَّدًا أَضْحَى يَقُولُ مُوَقَعًا وَمُ سَدَّدًا أَخَذُوا بِأَطْرَافِ الحَدِيثِ وَأَسْنَدَا<sup>(٥)</sup> لِمُحِبِّهِمْ وَلَظَى<sup>(٢)</sup> الحَسُودِ إِلَى المدَا أَفْتَى<sup>(٣)</sup> بِمَثْنَى فِي الثَّنَاءِ وَمَوْحِدَا بِنِصَالِ<sup>(٨)</sup> أَسْهُم غَيْظِهِ وَتَهَدَّدًا فَالحَشْرُ<sup>(٩)</sup> بِالأَحْزَابِ<sup>(١1)</sup> غَارَ وَأَنْجَدَا وَالنُّورُ<sup>(٢1)</sup> أَصْبَحَ زَيْتُهَا مُتَوَقًّدًا بِبَيَانِ مَعْنَاهَا البَدِيعِ مُنَضَّدًا<sup>(٢٢)</sup>

199



- يريد قوله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْر أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [سورة آل عمران: ١١٠].
- (٢) جعل الفلاح خبرا لهم في قوله تعالى: ﴿لَنَكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ جَهَدُوا بِأَمْوَلِهِ وَأَنفُسِهِمْ وَأُوْلَنَبِكَ لَهُمُ ٱلْخَيْرَتُ وَأُوْلَنَبِكَ لَهُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ﴾ [سورة التوبة: ٨٨]؛ وجعل الرضا خبرا لهم في قوله تعالى: ﴿وَالسَّبِقُونَ ٱلأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلأَنصَارِ وَٱلَذِينَ آتَبَعُولُم بِإِحْسَنِ رَّضِي آللَهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمُ جَنَّتِ تَجَـرِي تَحْتَهَا آلأَنَهُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَداً ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ﴾ [سورة التوبة: ٤٨]
- (٣) يريد الآية السابق ذكرها في الأحزاب [٢٣]: ﴿ مِّنَ ٱلْنُوْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَنهَدُوا أَللَهَ عَلَيَـ هَا مُ فجملة رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه في محل رفع مبتدإ مؤخر، خبره شبه الجملة من الجار والمجرور: ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.
  - (٤) في «هـ»: صغى.
  - (٥) شبه إحلال الرضا عليهم بالعُقدة التي لم تُحل.
    - (٦) فى «هـ»: ونصبها.
      - (V) في«هـ»: بكرة.
- (٨) في «هـ»: فهذه صلة الندا. و الصلق هو: الصياح والوَلْوَلَةُ والصوت الشديد «لسان العرب»: (١٠/ ٢٠٥)؛
  كأنه يريد أن يقول أن قصيدته هذه تلحق الهزيمة بالأعداء فتحملهم على الصياح من شدة ما نزل بهم.
- (٩) في «هـ»: قلت. ومعنى فلَّت أي كسرت وثلمت، و منه الفلول في السيف وهي كسور في حده «اللسان»: (١١/ ٥٣٠)؛ ومما يدل على هذا المعنى قوله: «فلت... حدَّ القضايا»، أي: كما يُفَلُّ حدُّ السيف؛ يريد أن قصيدته جعلت الشبه التي أثارها الإسماعيلي بمنزلة السيف أو السكين المفلول الذي لا يقطع ولا يغنى عن صاحبه شيئا.

الفصل الثاني: في الحث على [ حب] أهل بيته ﷺ وعليهم المعالية

كَمْ مُـزْدَهًا ( ) بِـغُـرُورِهِ قَـلَبَتْ لَهُ الْظَهْرَ الْمِجَنِّ ( ) فَأَوْلَغَتْ فِيهِ المُدَى عَجَبًا لِمُغْتَرٍّ بِآلِ [مُحَمَّدٍ] أَهدْ الضَّلاَلَ لِمُحْتَذِيهِ وَمَا هَدَى أَضْحَى بِعِقْدِ (٤) وَلاَيهم مُتَقَلِّدًا إِتَّخَذَ البَهَوَى دِينًا وَيَزْعُمُ أَنَّهُ وَبَنِيهِ وَالحَبْرَ (٢) الخِضَمَّ المُزْبدا (٧) الرَّادَّ سَادَاتِ البَريَّةِ حَيدُرَا<sup>(ه)</sup> صَدَقَ الغَوِيُّ فَإِنَّهُمْ (٨) أَهْلٌ لِمَا أَثْنَى وَلَكِنْ مَا بِهَدْيِهِمُ اهْتَدَا يُلْقِيهِ عَنْ شَيْطَانِهِ مُتَمَرِّدًا أَهُمُ كَمَا زَعَمَ النَّوِيُّ علَى الَّذِي عَنْ زَيْع مَنْ فِي دِين أَحْمَدَ أَلْحَدَا حَاشًا لِقَدْرِهِمُ الْعَلِيِّ وَفَضْلِهِمْ بِالسَّادَةِ النُّجُب<sup>(٩)</sup> الكِرَام أُولِي النَّدَى فَقَدِ افْتَرَى كَذِبًا عَلَيْهم مُّزْرِيَا قُرَنَاءُ وَحْي الله لَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى وُرُودِ (١٠) الحَوْض بَيْنَهُمَا غَدَا وَشَفَوْا بِهِ الأَكْبَادَ مِنْ حَرِّ الصَّدَا نَشَرُوا عَن التَّفْسِيرِ فِيهِ مَا انْطَوَى وَرَوَوْا حَدِيثَ الْمُصْطَفَى حَتَّى غَدَا بالرَّيِّ لِلرَّاوينَ أَعْذَبَ مَوْردا وَعَلَيْهِمُ أَثْنَوا الثَّناءَ معَدَّدًا وَبِصَحْبِهِ اتَّحَدُوا وَعَنْهُمْ نَافَحُوا عَادَوْا وَسِلْمًا لِلْمُسَالِم (١١) مُسْعِدًا فَلَهُمْ وَلاَئِي مَا حَيِيتُ عَدُوُّ مَنْ وَعَلَيْهِمُ مِنْ رَبِّهِمْ صَلَوَاتُهُ بَعْدَ النَّبِيِّ مَعَ السَّلاَم مُجَدًّدا حَادٍ فَأَطْرَبَ حِينَ زَمْزَمَ مُنْشِدًا وَكَذَلِكَ الصَّحْبِ الأَفَاضِلِ مَا حدًا

(١١)في«هـ»: للمسلم.

رَبَّنَا لَا تُرْبِغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ أَلُوَهَّابُ [آل عمران: ٨]

﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأْناً رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَآ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِناً رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ۖ وَٱعْفُ عَنَّا وَٱعْفِر لَنَا وَأَرْحَمْناً أَنتَ مَوْلَدَنَا فَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنِرِينَ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

> وصلى الله على سيِّدنا محمدٍ وآلِه وصحبه وسلَّم. [ والحمد لله رب العالمين].



مع تحيات إخواتكم في الله ملتقى أهل الحديث ahlalhdeeth.com خزانة الترات العربي khizan a. co.nr حزانة المذهب العربي han abila.blog spot.com خزانة المذهب الملكي malikiaa.blog spot.com تقيدتنا مذهب السلف الصالح أهل الحديث akid atu na.blog spot.com القول الحسن مكتب الكتب الصوتية المسموعة kawlhassan.blog spot.com

| الآيات | فهرس |
|--------|------|
|--------|------|

|             | س الآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| EE<br>THE P | RINCE GHAZI TRUS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
|             | and the second s | 0 1135219 0 |

#### الآيات أو أطرافها

| ۱۰۳     | ﴿إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ. وَيُزَكِنِهِمْ﴾ [آل عمران: ١٦٤]                              |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 170     | ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن زَيِّدٍ. كَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ. وَٱبْحُوَّا أَهْوَآءَهُم؟ [محمد: ١٤]                        |
| 1.9     | ﴿ ٱلتَّبَيِبُونَ ٱلْمُعَبِدُونَ﴾ [التوبة : ١١٢]                                                                                              |
| 117     | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيـلِ ٱللَّهِ بِأَمَوَلِهِمْ وَأَنْشِبِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ﴾ [التوبة : ٢٠] |
| 104     | ﴿اللَّهُ ٱلَّذِيَ أَنَزَلَ ٱلْكِنَّبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانَّ﴾ [الشورى: ١٧]                                                                |
| ۱۳۳     | ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا ٓ ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِعُ ﴾ [النساء: ٥٤]                                                     |
| 117     | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْنُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمَوْهُمْ بِأَبَّ لَهُمُ ٱلْجَنَئَةُ﴾ [التوبة: ١١١]                             |
| 189-180 | ﴿إِنَّ أَوْلَى ٱلْنَاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوْهُ وَهَنَذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوْأَ ﴾ [آل عمران: ٦٨]                  |
| ٨٩      | ﴿ إِنَّا خَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ﴾ [الحجر : ٩]                                                                  |
| 17.     | ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيَتُونَ﴾ [الزمر: ٣٠]                                                                                          |
| 198     | ﴿ إِنَّهَا وَلِيَكُمُ ٱللَّهُ وَرَيْسُولُهُمُ وَأَلَذِينَ ءَامَنُواً﴾ [الممائدة: ٥٥–٥٦]                                                      |
| 189     | ﴿إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَالِحِ ﴾ [هود: ٤٦]                                                                      |
| ١٧٣     | تَحَرِّي حَبْيرًا مِنْهُمْ يَتُوَلُونَ ٱلَّذِينَ حَفَرُواً [المائدة: ٥٠-٨١]                                                                  |
| ١٦٨     | ﴿ثَانِي ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْغَارِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَحِبِهِ. لَا تَحْـزَنْ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَّ ﴾[التوبة: ٤٠]                       |
| ١٦٦     | هَٰذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً﴾ [محمد: ١١]                                                                           |
| 197     | ﴿ذَلِكَ فَضَمَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِبِهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ﴾ [الحديد: ٢١]                                             |
| 110     | ﴿رَبَّنَآ ءَامَنَا بِمَا أَنَزَلْتَ وَأَتَّبَعْنَا ٱلْرَّسُولَ فَأَحْتُبْنَا مَعَ ٱلْنَبِدِينَ﴾ [آل عمران: ٥٣]                               |
| ۲ • ۲   | ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَآ إِن نَّسِينَآ أَوْ أَخْطَأْنَاۢ﴾ [البقرة: ٢٨٦]                                                                    |
| ۲ • ۲   | ﴿رَبُّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبُنَا بَعَدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ألْوَهَابُ﴾ [آل عمران: ٨]            |
| 117-1.9 | ﴿رِجَالُ صَدَقُوا مَا عَنَهَدُوا ٱللَّهَ عَلَيْــهِ﴾ [الحشر : ٢٣]                                                                            |
| 110     | ﴿سُبْحَنكَ هَلَا بُهْتَنُّ عَظِيمٌ ۞ يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِدِ أَبَدًا إِن كُنْمُ تُؤْمِنِينَ﴾ [النور : ١٦–١٨]             |

| الحسام المسلول | ٢٠٤                                                                                                                               |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 170-91         | اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْسَةِ وَٱبْتِغَاءَ تأويلِهِ ﴾ [آل عمران : ۷] |
| 111            | ﴿فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَكُمُ عَلَى رَسُولِهِ، وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةً ٱلْنَقُوَىٰ﴾ [الفتح : ٢٦]           |
| ١٦٣            | ﴿فَإِن تَابُواْ وَآقَامُواْ ٱلصَّـلَوْةَ وَءَانَوُا ٱلزَّكَوْةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ ﴾ [التوبة: ٥]                               |
| 112            | ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَئُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ﴾ [الحج: ٤٦]                               |
| 197            | ﴿ فَأَيَّدُنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوهِمْ فَأَصْبَحُواْ ظَهِرِينَ﴾ [الصف: ١٤]                                           |
| 118            | ﴿فَلَا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ ٱتَّفَيَّ؟ [النجم: ٣٢]                                                          |
| 14.            | ﴿فَمَن جَاءَمُ مَوْعِظُةٌ مِّن رَّبِّهِ- فَأَننَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ ۖ إِلَى ٱللَّهِ [البقرة: ٢٧٥]                   |
| 177            | ﴿وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتْنَتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْءًا﴾ [المائدة: ٤١]                                          |
| 170            | ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوٓا أَرْحَامَكُمْ﴾ [محمد: ٢٢-٢٨]                     |
| 19.            | ﴿فَوَقَعَ ٱلْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ٢ فَشَالِكُ فَنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صَغِرِينَ﴾ [الأعراف: ١١٨–١١٩]            |
| 189            | ﴿قُل لِلْمُخَلَفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ سَـنُدْعَوْنَ إِلَىٰ فَوْمٍ أُوْلِي بَأْسٍ شَدِيدٍ﴾ [الفتح: ١٦]                            |
| 118            | ﴿فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْنَدِرٍ﴾ [القمر: ٥٥]                                                                        |
| 118            | ﴿ كُلَّا نُمِدُّ هَتَؤُلَآءٍ وَهَتَؤُلَآءٍ مِنْ عَطَآءٍ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَخْطُورًا [الإسراء: ٢٠]              |
| 10.            | ﴿ كُنْـتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنصَّرِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]        |
| ٩٧             | ﴿لَا نَدْخُلُوا بُيُوتَ ٱلنَّبِي إِلَآ أَب يُؤْدَنَ لَكُمْ﴾ [الأحزاب: ٥٣]                                                         |
| 170-178        | ﴿لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرُ ٱلْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعُوّا أَهْوَآءَ قَوْمِ قَدْ ضَـلُواْ، [المائدة: ٧٧]                      |
| 111            | ﴿لَكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُم جَنَهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِـمْ ﴾ [التوبة : ٨٨]                      |
| 111            | ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ ۖ [التوبة: ١٠٠]                             |
| 171            | ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأَمَوَالِهِمْ ﴾ [الحشر : ٨]                               |
| 117            | ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ أَشِدًآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمّآءُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩]                    |
| 111            | ﴿ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهَمُ هَوَيْهُ وَأَضَلَهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ ﴾ [الجاثية: ٢٣]                                                |
| 114            | ﴿هُمْ دَرَجَنْتُ عِندَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ﴾ [آل عمران: ١٦٣]                                               |
| 117            | ﴿وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبِّكُوْ ثُمَّ تُوْبُوا إِلَيْهِ يُمَنِّعْكُم مَّنَّعًا حَسَنًا إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى﴾ [هود: ٣]         |
| 10*-91         | وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ ﴾ [التحريم: ٣]                                                                                          |

| ۲۰۵          | فهرس الآيات المحتفة المتحقة المتحالية التكرالي المحتم                                                                         |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱٦+          | THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC TI [10 and 10] FOR QURANIC TI [10 and 10] THE PRINCE GHAZI TRUST                           |
| 118          | ﴿وَٱلَذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَنِيَنَا﴾ [الحجر: ١٠]                         |
| 170          | ﴿وَٱلْزَسِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِۦ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ٧]                             |
| 111          | ﴿وَٱلسَّنبِقُونَ ٱلْأَوَلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلْأَنصَارِ﴾ [التوبة: ١٠٠]                                                  |
| 112          | ﴿ قِلْكَ أُمَّةٌ فَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْتُمْ ﴾ [البقرة: ١٣٤]                                      |
| 172          | ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلْأَلْفَى ٢﴾ ٱلَّذِى يُؤْتِي مَالَمُ يَتَزَلَّى ﴾ [الليل: ١٧–١٨]                                           |
| 188          | ﴿وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِيْبَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُ سَبِيلًا﴾ [الفرقان: ٤٢-٤٤]                                       |
| 10X-10V-     | هُوَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَعَجِلُوا ٱلصَّدِلِحَدتِ لَيَسْتَغْلِفَنَّهُمْ﴾ [النور: ٥٥]                     |
| 188          | ﴿وَإِن لَّمْ يَنتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَشَّنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيدُ ﴾ [المائدة: ٧٣-٧٤]          |
| 170          | ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَخْرَى وَهُمْ لَا يُصَرُونَ﴾ [فصلت: ١٦]                                                             |
| 1+0          | ﴿وَلَن يَجْعَلُ ٱللَّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا﴾ [النساء: ١٤١]                                            |
| ١٨٦          | ﴿وَلَوَ شِنْتُنَا لَرُفَعَنَنَهُ بِهَا﴾ [الأعراف: ١٧٦]                                                                        |
| 1 • 2        | ﴿وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضِ﴾ [البقرة: ٢٥١]                                     |
| 154          | ﴿وَمَا تُغَنِّي ٱلْآيَكَ وَٱلْنُذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [يونس: ١٠١]                                                  |
| ١٦٠          | ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ فَدَ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلْرُسُلُ﴾ [آل عمران: ١٤٤]                                           |
| ١٦٥          | ﴿وَمَا لَهُمْ بِهِۦ مِنْ عِلْمٍ إِن يَنْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ﴾ [النجم: ٢٨]                                                  |
| 101          | ﴿وَمَثْلُهُمْ فِي ٱلْإِضِيلِ كَزَرْجٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ﴾ [الفتح: ٢٩]                                                          |
| ۱۹۳          | ﴿وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُّكْرِمَ؟ [الحج : ١٨]                                                                   |
| \ <b>V</b> + | ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْئِدَتَهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كُمَّا لَمَ يُؤْمِنُوا بِهِ ۖ أَوَّلَ مَرَّقِّ﴾ [الأنعام: ١١١–١١١]              |
| ١٤٧          | ﴿وَيَقُولُونَكَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَحْفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا﴾ [النساء: ١٥٠–١٥١]  |
| 171          | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنَّقُوا أَنَّهَ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَّدِقِينَ﴾ [التوبة: ١١٩]                               |
| 189-98       | ﴿ يُوِيدُونَ أَن يُظْفِئُواْ نُوَرَ أَلَنَّهِ بِأَفَوَهِهِمْ وَيَأَلِبَ ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَّ نُوَرَمُهُ [التوبة: ٣٢-٣٣] |
| ١٦٦          | ﴿ يَمْحُوا أَلَمْهُ مَا يَشَآهُ وَيُثْبِتُ ﴾ [الرعد: ٣٩]                                                                      |



۲.۷

فهرس الأحاديث فهرس الأحاديث

| الصفحة      | الصحابي            | الحديث أو طرفه                                          |
|-------------|--------------------|---------------------------------------------------------|
| ١٣١         | عائشة              | أبشر! فأنت عتيق الله من النار                           |
| ١٢٣         | أبو هريرة          | أبو بكر وعمر خير الأولين والآخرين إلا النبيين والمرسلين |
| ۱۲۳         | ابن مسعود          | أبو بكر وعمر في أمتي كالشمس والقمر في النجوم            |
| 101-98      | ابن عباس           | أبوك وأبو عائشة وَالِيَا أَمْرِ النَّاس من بعدي         |
| 185         | الحسن بن علي       | أجل! أحبهما؛ فإن حبهما إيمان، و بغضهما نفاق             |
| ۱۹۳         | ابن عباس           | أحبوا أهل بيتي لحبي                                     |
| 197         |                    | أحبوهم لحبي إياهم، فمتى أبغضتهم فابغضوهم                |
| 108         | أنس بن مالك        | إذا حدث بعثمان حدث، فتبا لكم آخر الدهر                  |
| 102         | أبو هريرة          | إذا أتى على أبي بكر وعمر وعثمان أجلهم                   |
| ١١٦         | ابن عمر            | إذا رأيتم الذين يسبون، فقولوا اللعنة على شركم           |
| 107         | جابر               | أري الليلة رجل صالح، كأن أبا بكر                        |
| ١٦٨         | أبو ذر             | اسمعوا وأطيعوا، وإن كان عبدا حبشيا                      |
| 1.9         | جابر               | أصحابي كالنجوم                                          |
| 121-1•2     | أنس بن مالك        | الأئمة من قريش                                          |
| 189         | سفينة              | الخلافة بعدي ثلاثون، ثم يكون ملكا عضوضا                 |
| 171         | أبو بكر            | ألست أحق بها                                            |
| -175-90-95  | علي بن أبي طالب    | أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ                                  |
| ١٦٨         |                    |                                                         |
| ١١٦         | عبد الله بن المغفل | الله الله في أصحابي، لا تتخذوهم غرضا من بعدي            |
| -177-175-95 | علي بن أبي طالب    | الَّلَهُمَّ مَنْ كُنْتُ مَوْلاًهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاًهُ   |
| 178         |                    |                                                         |
| ١٨٩         | أنس بن مالك        | آلي كل تقي إلى يوم القيامة                              |
| 177         | أبو هريرة          | أما إنك يا أبا بكر أول من يدخل الجنة من أمتي            |
| ١٦٤         | سعد بن أبي وقاص    | أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى               |
| 175-175     | أبو هريرة          | أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله          |
| 178-97-93   | سعد بن أبي وقاص    | أنت مني بمنزلة هارون من موسى                            |
| 107         | علي بن أبي طالب    | إن تؤمروا أبا بكر تجدوه أمينا زاهدا في الدنيا           |

| الحسام المسلول | E BANKER                 | ۸۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 171            | THE PRINCE GI<br>FOR QUR | HAZI TRUST C HOUGHT و الكوام المحمد المحم<br>المحمد المحمد المحم |
| 1 <b>1</b> V   | عويم بن ساعدة            | إن الله اختارني، واختار لي أصحابا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ९९             | أبو هريرة                | إِنَّ الله فَتح بِي هذا الأمر، وَبِذُرِّيَّتِكَ يَخْتِمُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٢٣            | أبو سعيد                 | اب أمن الناس علي في صحبته وماله أبو بكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٣٥            | أم سملة                  | إن ممن يزعم أنه يحبُّك أقواما يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 190            | أنس بن مالك              | أنا لها أنا لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 179-178        | ابن عمر                  | أنت أخي في الدنيا و الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 171            | عائشة                    | إنكن لأنتن صواحب يوسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 177            | عقبة بن عامر             | أنه ﷺ رأى في منامه حورية في الجنة لعثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ૧૧             | أبو بكر                  | اُنَّه ﷺ وُزن هو وأبو بكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 102-104        | حذيفة                    | إني إن استخلفت عليكم فعصيتم خليفتي نزل بكم العذاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 120-12+-125    | زيد بن أرقم              | إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 101            | حذيفة                    | إني لا أدري ما قدرُ بقائي فيكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1              | أبو هريرة                | إِنِّي مُخَلِّفٌ فِيكم ما إن تَمسّكتم به لن تَضِلُّوا كتابَ الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٢٣            | أبو الدرداء              | أهل أنتم تاركون لي صاحبي ؟ (كررها ثلاثا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٦٩            | أبو سعيد                 | أيها الناس! إني أبرء إلى الله أن يكون لي منكم خليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 107            | أبو هريرة                | بينما أنا نائم، رأيتني على قليب عليها دلو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 197            | این عباس                 | حتى يحبوكم لله ولرسوله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 101            | أبو بكرة                 | خلافة نبوة، ثم يؤتي الله الملك من يشاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 110-111.4      | عمران بن حصين            | خيركم قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١١٩            | أبو موسى                 | دخل حايطا للأنصار، فاستأذن عليه أبو بكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٣١            | عمرو بن العاص            | سئل أي الناس أحب إليك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 118-113        | عمر بن الخطاب            | سألت ربي عن اختلاف أصحابي بعدي، فأوحى إلي يا محمد!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 100            | أبو الدرداء              | سبحان الله يسق من أرضه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١١٩            | عبد الرحمن بن عوف        | شهد للعشرة بالجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177-97-90      | عمران بن حصين            | علي ولي کل مؤمن بعدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 17.            | أبو هريرة                | کان علی حراء ومعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 174            | ابن عمر                  | كنا في زمن رسول الله ﷺ لم نعدل بأبي بكر أحدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 174            | ابن عمر                  | كنا نقول ورسول الله ﷺ حي أفضل أمة النبي ﷺ بعده أبو بكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۳۳            | علي بن أبي طالب          | کنت وأبو بکر وعمر، فعلت وأبو بکر وعمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 104-101        |                          | كيف أنت يا أبا بكر، إن وليت لأمر بعدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| -9        | ATAN SANAS                  | فهرس الأحاديث                                           |
|-----------|-----------------------------|---------------------------------------------------------|
| ٩ • - ٨٩  | THE PRINCE OF               | HAZI TRUST<br>THOUGHT العائفةُ                          |
| 117-75-8. | أبو هريرة                   |                                                         |
| 127-120   | ابن عباس -                  | لا تفضلوني على يونس بن متى                              |
|           | هريرة – ابن مسعود           |                                                         |
| 114       | جابر بن عبد الله            | لا يدخل النار احد ممن بايع تحت الشجرة                   |
| 107-172   | عائشة                       | لا ينبغي لقوم فيهم أبو بكر أن يؤمهم غيره                |
| 114       | علي بن أبي طالب             | لعل الله اطلع على أهل بدر فقال اعملوا ما شئتم           |
| 178       | عمران بن حصين               | ما تريدون من علي؟ إن عليا مني وأنا منه                  |
| 122       | أبو الدرداء                 | ما طلعت الشمس ولا غربت على أحد بعد النبيين والمرسلين    |
| 175       | أبو هريرة                   | ما لأحد عندنا يد إلا وقد كافأناه ما خلا أبا بكر         |
| ١٣٣       | علي بن أبي طالب             | ما ولد في الإسلام مولود أزكى ولا أطهر من أبي بكر ثم عمر |
| 178-120   | عبد الله بن زمعة            | مروا أبا بكر فليصل بالناس                               |
| Vov       | أبو بكرة                    | من رأى الليلة رؤيا                                      |
| 197       | أبو مسعود                   | من صلى صلاة لم يصل فيها علي وعلى أهل بيتي لم تقبَّل منه |
| 185       | فاطمة                       | هذا في الجنة، وإن من شيعته قوما يسمون الرافضة           |
| ١٣١       | علي                         | هذان سيدا كهول أهل الجنة                                |
| ۱۹۳       | المطلب بن ربيعة             | والذي نفسي بيده، لا يدخل الإيمان قلب رجل حتى يحبكم      |
| 101       | أب <i>ي</i> بن ك <b>ع</b> ب | سألت النبي ﷺ عن تفسير سورة العصر                        |
| ١٣٣       | أبو سعيد                    | والله إني لأحبكما، ومن أحببته أحبه الله                 |
| 127       | سهل بن سعد                  | وجد خفة في مرضه                                         |
| 100       | أنس بن مالك                 | يا أنس! قم افتح له، وبشره بالجنة، وبالخلافة بعدي        |
| ١٣٤       | علي بن أبي طالب             | يا علي! ألا أدلك على عمل إذا عملته كنت من أهل الجنة     |
| 105-120   | عبد الله بن زمعة            | يأبي الله ذلك والمسلمون، يأبي الله ذلك والمسلمون        |
| 11+       |                             | يحمل هذا العلم                                          |
| 19189     | عبد الله بن عمر             | يزعم أنه مني وليس مني، إن أوليائي إلا المتقون           |
| 191       | أبو سعيد                    | يقتلك الفئة الباغيةعائشة                                |
|           |                             |                                                         |



| A FALSE A FERRE      | قائمة المصادر والمراجع |
|----------------------|------------------------|
| HE PRINCE GHAZI TRUS |                        |
| مصادر والمراجع 🗲     | ح قائمة ال             |

- الإحسان: صحيح ابن حبان بترتيب الأمير علاء الدين علي بن بلبان الفارسي ٧٣٩هـ، بتحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة/ بيروت، ط٣/ ١٤١٨هـ.
- الإحكام في أصول الأحكام لعلي بن أحمد بن حزم ٤٥٦هـ، دار الحديث / القاهرة، ط١/ ١٤٠٤هـ.
- إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط٢/ ١٤٠٥هـ.
- الاستيعاب في معرفة الأصحاب لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر ٤٦٣هـ، بتحقيق علي محمد البجاوي، دار الجيل/ بيروت، ط١٧/١٤١٢.
- الإصابة لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني ٨٥٢هـ، بتحقيق علي محمد البجاوي، دار الجيل/ بيروت، ط١/١٤١٢.
- الاعتصام لأبي إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي ٧٩٠هـ، بتحقيق مشهور حسن سلمان، مكتبة التوحيد/ المنامة، البحرين، ط١٤٢١ هـ.
- اعتقاد أهل السنة والجماعة في الصحابة لمحمد بن عبد الله الوهيبي (مع مجلة البيان). كتاب الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد لأحمد بن الحسين البيهقي ٤٥٨هـ، بتحقيق أحمد عاصم الكاتب، دار الآفاق الجديدة / بيروت، ط١/١١١هـ.
- الإمامة و الرد على الرافضة لأبي نعيم الأصبهاني ٤٣٠هـ، بتحقيق الفقيهي، مكتبة العلوم والحكم / المدينة النبوية، ط١/١٩٨٧هـ.
  - إيضاح المكنون وهدية العارفين للبغدادي، دار الكتب العلمية / بيروت، ١٤١٣هـ.
- البداية والنهاية للحافظ ابن كثير عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن عمر ٧٧٤هـ، مكتبة المعارف / بيروت.
  - تاريخ الإسلام لحسن إبراهيم حسن، مكتبة النهضة المصرية، ط٧/ ١٩٦٥هـ.

212 الحسام المسلول التاريخ الكبير لمحمد بن إسماعيل البخاري ٢٥٦هـ، دار الكتب العلمية/ بيروت، ١٤٠٧هـ، مصورة عن الطبعة الهندية بتحقيق عبد الرحمن المعلمي. تاريخ بغداد لأحمد بن على الخطيب البغدادي ٤٦٣هـ، دار الكتب العلمية/ بيروت، تاريخ واسط لأسلم بن سهل الواسطي٢٩٢هـ، تحقيق كوركيس عواد، عالم الكتب/ بيروت، ط١٤٠٦/١٤. تأويل مختلف الحديث لعبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، تحقيق: محمد زهري النجار، دار الجيل/ بيروت، ١٣٩٣هـ. تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، للمباركفوري محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم ١٣٥٣هـ، مكتبة ابن تيمية / القاهرة، ١٤١٤هـ. تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف للحافظ المزي يوسف بن الزكي ٧٤٢هـ، تحقيق عبد الصمد شرف الدين، المكتب الإسلامي/ بيروت و الدار القيمة/ الهند، ط٢/ ١٩٨٣هـ. تحفة التحصيل في ذكر رواة المراسيل لولى الدين أبي زرعة العراقي ٨٢٦هـ، بتحقيق رفعت فوزي ومن معه، مكتبة الخانجي/ القاهرة، ط١٤/ •١٤٢هـ. تحفة الطالب لإسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق عبد الغني الكبيسي، دار حراء/ مكة، ط١/ ١٤٠٦هـ. تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي لجلال الدين السيوطي ٩١١هـ، تحقيق الفاريابي، مكتبة الكوثر/ الرياض، ط٤/ ١٤١٨هـ. التدوين في أخبار قزوين عبد الكريم بن محمد القزويني، تحقيق: عزيز الله العطاردي، دار الكتب العلمية/ بيروت، ١٩٨٧هـ.

تذكرة الحفاظ للحافظ الذهبي ٢٤٨هـ، طبعة دائرة المعارف العثمانية / الهند.

تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس للحافظ ابن حجر ٨٥٢هـ، تحقيق عبد الغفار سليمان، ومحمد أحمد، دار الكتب العلمية / بيروت، ط٢/ ١٩٨٧هـ.

التفسير الصحيح للدكتور حكمت البشير، دار المآثر/ المدينة، ط١٤٢٠ه.

قائمة المصادر والمراجع

تفسير القرءان العظيم لابن كثير للحافظ ابن كثير ٧٧٤هـ، تحقيق المرعشلي، دار إحياء التراث / بيروت، ط1/١٤١٧هـ.

213

- تقريب التهذيب، للحافظ ابن حجر العسقلاني ٨٥٢هـ، تحقيق أبي الأشبال الباكستاني، دار العاصمة/ الرياض، ط١٤١٦/١هـ.
- التقييد و الإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح للحافظ زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي ٨٠٦هـ، دار الحديث / بيروت، ط٢/ ١٤٠٥هـ.
- التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير للحافظ ابن حجر ٨٥٢هـ، تحقيق السيد عبد الله هاشم، المدينة/ ١٣٨٤هـ.
- التمهيد لابن عبد البر ٢٦٣هـ، تحقيق مجموعة من الباحثين، طبعة وزارة الأوقاف / المغرب، ١٣٨٧هـ.
- تهذيب التهذيب للحافظ ابن حجر ٨٥٢هـ، تحقيق إبراهيم الزيبق وعادل مرشد، مؤسسة الرسالة / بيروت، ط١٤١٦/١هـ.
- تهذيب الكمال في أسماء الرجال للحافظ يوسف المزي ٧٤٢هـ، تحقق بشار عواد، مؤسسة الرسالة / بيروت، ط١٤١٨/١٨هـ.
- الثقات لمحمد بن حبان بن أحمد البستي التميمي ٣٥٤هـ، تحقيق السيد شرف الدين أحمد، دار الفكر/ بيروت، ط١/١٣٩٥هـ.
- جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر ٤٦٣هـ، تحقيق أبي الأشبال الزهيري، دار ابن الجوزي/ المملكة العربية السعودية، ط٤/٩/٤هـ.
- الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي ٢٣هـ، تحقيق محمود الطحان، مكتبة المعارف/ لرياض، ١٤٠٣هـ.
- الجرح والتعديل لابن أبي حاتم عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي ٣٢٧هـ، تحقيق عبد الرحمن بن يحيى المعلمي، دائرة المعارف العثمانية/ حيدر آباد بالهند، ط1/ ١٣٧٢هـ.



سنن الترمذي محمد بن عيسى بن سورة ٢٧٩هـ، تحقيق أحمد شاكر، دار إحياء التراث/ .

قائمة المصادر والمراجع 🖁

السنن الكبرى للبيهقي ٤٥٨هـ، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الباز/ مكة، ١٤١٤هـ. السنن الكبرى للنسائي أحمد بن شعيب ٣٠٣هـ، تحقيق حسن عبد المنعم، مؤسسة الرسالة / بيروت، ط١/١٤٢١هـ.

سنن النسائي ٣٠٣ هـ، تحقيق أبي غدة، مكتبة المطبوعات الإسلامية / حلب، ط٢/٢٠٦هـ. سنن سعيد بن منصور ٢٢٧هـ، تحقيق سعد الحميد، دار العصيمي / الرياض، ط١/١٤١٤هـ. سير أعلام النبلاء للذهبي محمد بن أحمد بن عثمان ٧٤٨هـ، إشراف شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة / بيروت، ط١١/١٢٢٢هـ.

- شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي هبة الله بن الحسن ٤١٨هـ، تحقيق أحمد سعد حمدان، دار طيبة/ الرياض، ط٢/ ١٤٠٥هـ.
- شرح النخبة للحافظ ابن حجر ٨٥٢هـ، تحقيق علي حسن الحلبي، دار ابن الجوزي/ المملكة السعودية، ط٤/ ١٤١٩هـ.
- شعب الإيمان للبيهقي ٤٥٨هـ، تحقيق محمد سعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية ١٤١٠هـ.
- الصارم المسلول على شاتم الرسول لابن تيمية أحمد بن عبد الحليم ٧٢٨هـ، تحقيق محمد الحلواني ومحمد شودري، دار ابن حزم بيروت، ط١٤١٧هـ.
- الشفا بتعريف حقوق المصطفى للقاضي عياض ٤٤هـ، تحقيق محمد أمين قرة ومن معه، دار الفيحاء / عمّان، ط٢/١٤٠٧هـ.
- صحيح ابن خزيمة محمد بن إسحاق ٣١١هـ، تحقيق محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط٢/١٤١٢هـ.
- صحيح البخاري محمد بن إسماعيل ٢٥٦هـ مع فتح الباري لابن حجر العسقلاني ٨٥٢هـ، بترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، مكتبة دار الفيحاء/ دمشق.
- صحيح الجامع الصغير وزيادته، لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي/ بيروت، ط٣/ ١٤٠٨هـ.

| الحسام المسلول    | وففيت الديناني الفخالة النك                                                  |                                          |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
|                   | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT<br>ي، دار إحياء التراث/ بيروت. | صحيح مسلم، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقر    |
| تحقيق عبد الرحمن  | العباس أحمد بن محمد ٩٧٣هـ،                                                   | الصواعق المحرقة لابن حجر الهيتمي أبي     |
|                   | لة / بیروت، ط۱/۱۹۹۷هـ.                                                       | التركي وكامل الخراط، مؤسسة الرسال        |
| صميعي/الرياض،     | <ul> <li>-، تحقيق حمدي السلفي، دار ال</li> </ul>                             | الضعفاء للعقيلي محمد بن عمرو ٣٢٢ه        |
|                   |                                                                              | ط۱/۱۲۰، ۱٤۲۰.                            |
| الألباني، المكتب  | سورة ٢٧٩هـ، لمحمد ناصر الدين                                                 | ضعيف سنن الترمذي محمد بن عيسي بن         |
|                   |                                                                              | الإسلامي/ بيروت، ط١٤١١١هـ.               |
|                   | دار صادر / بیروت                                                             | الطبقات الكبرى لمحمد بن سعد ٢٣٠هـ،       |
| نب العلمية.       | ٽيق محمد بسيوني زغلول، دار الکت                                              | العبر في خبر من غبر للذهبي ٧٤٨هـ، تحق    |
| ن أبي العز الحنفي | بن محمد ۳۲۱هـ مع شرحها لابر                                                  | العقيدة الطحاوية الإمام الطحاوي احمد     |
|                   |                                                                              | ٧٩٢هـ، المكتب الإسلامي/ بيروت،           |
| الم الكتب ومكتبة  | ،، تحقيق السامرائي ومن معه، ع                                                | علل الترمذي الكبير لأبي طالب القاضي      |
|                   | ه                                                                            | النهضة العربية / بيروت، ط١١/ ١٤٠٩        |
| ر طيبة / الرياض،  | مقيق محفوظ الرحمن السلفي، دار                                                | علل للدارقطني علي بن عمر ٣٨٥هـ، تح       |
|                   |                                                                              | ط۱/ ٥٠٤٠هـ.                              |
| د الرزاق الدويش،  | لإفتاء، جمع وترتيب أحمد بن عبد                                               | فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والا |
|                   |                                                                              | طبع ونشر الرئاسة العامة لأدارة البحو     |
|                   |                                                                              | ط۱/۱۱۱هـ.                                |
| لة، بيروت، ط٢/    | خدادي ٢٩هـ، دار الآفاق الجديد                                                | الفرق بين الفرق لعبد القادر بن طاهر البغ |
|                   |                                                                              | ۱۹۷۷هـ.                                  |
| العواجي، المكتبة  | قف الإسلام منها، للدكتور غالب                                                | فرق معاصرة تنتسب إلى الإسلام وبيان مو    |
|                   |                                                                              | العصرية/ جدة، ط٤/ ١٤٢٢هـ.                |

الفرق والجماعات الإسلامية لسعيد رشيد زميزم، مؤسسة البلاغ/ بيروت، ط١٤٢٢هـ.

414 قائمة المصادر والمراجع THE PRINCE GHAZI TRUST المسلسة المسلسة المسلمة الموسطانة بيروت. صرر ٤٠٣ هـ فيض القدير لعبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية الكبرى/ مصر، ط١٣٥٦هـ. القاموس المحيط للفيروز آبادي مجد الدين محمد بن يعقوب، دار الفكر / بيروت. قطف الجني الداني شرح مقدمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني، للشيخ عبد المحسن العباد، دار ابن القيم/ الدمام، ودار ابن عفان/ القاهرة، ط١/ ١٤٢٤هـ. الكاشف للذهبي ٧٤٨هـ، تحقيق: محمد عوامة، دار القبلة للثقافة الإسلامية ومؤسسة العلو/ جدة، ط١ / ١٤١٣هـ. الكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي أحمد بن عبد الله ٣٦٥هـ، دار الفكر / بيروت، ط٢/ ٥ • ١٤ هـ. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون لحاجي خليفة مصطفى بن عبد الله ١٠٦٧هـ، دار الكتب العلمية / بيروت، ١٤١٣هـ. الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي ٢٦ هـ، تحقيق السورقي وإبراهيم المدني المكتبة العلمية / المدينة. لسان العرب لابن منظور محمد بن مكرم، دار صادر / بيروت، ط٣/ ١٤١٤هـ. لسان الميزان للحافظ ابن حجر ٨٥٢هـ، طبعة دائرة المعارف بحيدر آباد/ الهند، ط٢/ ١٣٩٠هـ. مجمع الزوائد للهيئمي على بن أبي بكر ٨٠٧هـ، دار الريان بالقاهرة، ودار الكتاب العربي يروت، ١٤٠٧هـ. مجموع الفتاوي لابن تيمية ٧٢٨هـ، جمع ابن قاسم، مكتبة المعارف / الرباط. الحجة في بيان المحجة لقوام السنة الأصبهاني إسماعيل بن محمد ٥٣٥هـ، تحقيق محمد ربيع و محمد أبو رحيم، دار الراية/ الرياض، ط٢/ ١٤١٩هـ. المحلى لابن حزم ٤٥٦هـ، دار الأفاق الجديدة/ بيروت. مختار الصحاح لمحمد بن أبي بكر الرازي ٧٢١هـ، تحقيق محمود خاطر، مكتبة لبنان/ بيروت، ١٤١٥هـ.

218 الحسام المسلول المختارة للضياء المقدسي محمد بن عبد الواحد ٦٤٣هـ، تحقيق عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، مكتبة النهضة / مكة، ط١٤١٠ ه. مختصر التحفة الإثنا عشرية لمحمود شكري الألوسي ١٣٤٢هـ، تحقيق محب الدين الخطيب، طبعة الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية / المملكة السعودية، ١٤٠٤هـ. المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقي أحمد بن الحسين ٤٥٨هـ، تحقيق محمد ضياء الرحمن الأعظمي، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي/ الكويت. المستدرك للحاكم النيسابوري ٤٠٥هـ محمد بن عبد الله، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية / بيروت، ط١٤١١هـ. مسند أبي يعلى الموصلي أحمد بن علي ٣٠٧هـ، تحقيق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث / بيروت، ط١/ ١٤٠٤هـ. مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢٤١هـ، بتحقيق شعيب الأرنؤوط ومن معه، طبعة وزارة الأوقاف / المملكة العربية السعودية، ط٢/ ١٤٢٠هـ. مسند الدارمي عبد الله بن عبد الرحمن ٢٥٥هـ، تحقيق حسين سليم أسد، دار المغنى/ الرياض، ط١. مسند أبي داود الطيالسي سليمان بن داود ٢٠٤هـ، دار المعرفة، بيروت. مصباح الزجاجة لأحمد بن أبي بكر الكتاني ٨٤٠هـ، تحقيق: الكشناوي، دار العربية/ بيروت. مصنف عبد الرزاق بن همام الصنعاني ٢١١هـ، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، المكتب الإسلامي / بيروت، ط٢/ ١٤٠٣هـ. مصنف لابن أبي شيبة أبو بكر عبد الله بن محمد ٢٣٥هـ، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد/ الرياض، ط١٤٩/١٤هـ. المعجم الأوسط للطبراني سليمان بن أحمد ٣٦٠هـ، تحقيق طارق عوض الله و عبد المحسن الحسيني، دار الحرمين/ القاهرة، ١٤١٥هـ.

معجم البلدان لياقوت بن عبد الله الحموي ٢٢٦هـ، دار الفكر/ بيروت.

219 قائمة المصادر والمراجع المعجم الصغير للطبراني سليمان بن أحمد ٣٦٠هـ، دار الكتب العلمية / بيروت. المعجم الكبير للطبراني أيضا، تحقيق حمدي السلفي، مكتبة ابن تيمية / القاهرة. معجم المؤلفين لعمر رضا كحالة، مؤسسة الرسالة / بيروت، ط١٤١٤هـ. معجم شيوخ أبي بكر الإسماعيلي أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل ٣٧١هـ، تحقيق: زياد محمد منصور، مكتبة العلوم والحكم / المدينة المنورة، ط١٤١٠هـ، معجم ما استعجم للبكري عبد الله بن عبد العزيز ٤٨٧هـ، تحقيق: مصطفى السقا، عالم الكتب / بیروت، ط۳/ ۱٤۰۳هـ. معجم ما ألف عن الصحابة وأمهات المؤمنين وآل البيت لمحمد بن إبراهيم الشيباني، منشورات مركز المخطوطات والتراث والوثائق/ الكويت، ط١٤١٤هـ. معجم مقاييس اللغة لأبي الحسين أحمد بن فارس ٣٩٥هـ، تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل/ بيروت ١٤٢٠هـ. مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين لأبي الحسن الأشعري على بن إسماعيل ٣٢٤هـ، تحقيق هلموت، دار إحياء التراث/ بيروت، ط ٣. مكتبة الجلال السيوطي لأحمد الشرقاوي، دار المغرب / الرباط، ١٣٩٧هـ. الملل والنحل للشهرستاني محمد بن عبد الكريم ٥٤٨هـ، دار المعرفة / بيروت، ط٢/ ١٣٩٥هـ، بهامش الفصل في الملل و الأهواء والنحل لابن حزم الظاهري. منهاج السنة النبوية لابن تيمية ٧٢٨هـ، تحقيق محمد رشاد سالم، مؤسسة قرطبة، ط١/ ١٤٠٦هـ. ميزان الاعتدال في نقد الرجال للذهبي ٧٤٨هـ، تحقيق على البجاوي، دار المعرفة / بيروت. هدية الزمن في أخبار ملوك لحج وعدن لأحمد بن الفضل العبدلي، مكتبة الثقافة الدينية / بور سعید، ط۱/۱۱هـ

مع تحيث إخرائكم في الله مع تحيث إخرائكم في الله ملتقى أهل لحديث ahlalhdeeth.com خزانة لتراث العربي khizan a. co.nr خزانة المذهب لحنيلي han abila.blog spot.com خزانة لمذهب الملكي malikiaa.blog spot.com تقيدتنا مذهب السلف الصالح أهل لحديث akid atu na.blog spot.com القول الحسن مكتب الكتب الصوتية المسمو تغة kawihas san.blog spot.com

221 فهرس الموضوعات فهرس الموضوعات

| o                                       | <b>ٽھيد</b>                                                           |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٦                                       | أولا: قسم الدراسة                                                     |
| ۹                                       | منهجي في التحقيق:                                                     |
|                                         | قسم الدراسة                                                           |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                               |
| 17                                      | الفصل الأول                                                           |
| 17                                      | فضلُ الصّحابة، وحكمُ سّابِّهم، وجهودُ العلماء في الذبِّ عنهم          |
| م ۲۲                                    | المبحث الأول: بيانُ فضلِ الصحابة، ومنزلتِهم من الدين، والواجبِ في حقه |
| ۱۳                                      | ١- تعريف الصحابي:                                                     |
| ۱٤                                      | ٢ ـ بيانُ فضلِ الصّحابة، ومنزلتِهم من الدّين: ٢                       |
| ۱۷                                      | ٣ - بيان الواجب في حق الصحابة:                                        |
| ۲۱                                      | المبحث الثاني: حكم من سبِّ الصحابة، و ما يستحقه مِنَ العقوبة:         |
| ۲۱                                      | <ul> <li>١ - حكم سب الصحابة:</li> </ul>                               |
| ۲۱                                      | أ <b>ـ تعريف السبّ</b> :                                              |
| ۲۱                                      | ب ـ حكم سبّ الصّحابة:                                                 |
| ۲۱                                      | فمن القرآن:                                                           |
| ۲٤                                      | ۲ ـ حُكْمُ سَابٌ الصّحابة 🍓 :                                         |
| ۳۱                                      | ٣. عقوبة سابِّ الصحابة:                                               |
| ۳۳                                      | المبحث الثالث: جهود العلماء في الرد على الطاعنين في الصحابة رضي       |
| ۳۳                                      | توطئة:                                                                |
| ٣٤                                      | ١ ـ ردود على الطاعنين في الصحابة :                                    |
| ۳٦                                      | ٢ ـ مؤلفات في فضائل الصحابة : ٢                                       |
| ۳۷                                      | أ _ أمثلة لفضائل الصحابة ضمن كتب الحديث (الكتب الستة نموذجاً) :       |
| ۳۷                                      | ب _ أمثلة لفضائل الصحابة في كتب مفردة :                               |

| المسلول | الحسام                                  | وفنجار كانكالفكالفكالفات                | TTT                                               |
|---------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ٣٩      |                                         | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC   | أمثلة مما ألف في فضائل جماعة من الط               |
| ٤١      |                                         |                                         | أمثلة مما ألف في فضائل آحاد الصحابة               |
| ٤٥      |                                         |                                         | أ - كتب الفرق:                                    |
| ٤٦      |                                         | , ,                                     | ب _ كتب التاريخ :                                 |
| ٤٧      |                                         | السنة:                                  | ج ـ الكتب المؤلفة في بيان عقيدة أهل ا             |
| ٤٧      | , , , ,                                 |                                         | د _ كتب التفسير :                                 |
| ٤٧      |                                         | ختصًاً في الصّحابة):                    | هـ ـ كتب التراجم (خاصة منها ما كان م              |
| ٤٨      | · · · · ·                               | · · · · · ·                             | ·                                                 |
| ٤٨      |                                         |                                         | ي _ كتب المصطلح :                                 |
| ٤٨      |                                         |                                         | خاتمة:                                            |
| ٥       | , , ,                                   |                                         | الفصل الثاني:                                     |
| o •     | · · · · · <i>· ·</i> · · · · ·          | ä                                       | التعريف بالشيعة، وبالإمامية، وبالإسماعيلية        |
| o •     |                                         |                                         | المبحث الأول: التعريف بالشيعة و فرقها             |
| o       |                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ١ ـ تعريف «الشيعة» لغة واصطلاحاً:                 |
| o •     |                                         | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | أ _ الشيعة لغة :                                  |
| ٥١      | ,                                       |                                         | ٢ - فرق الشيعة :                                  |
| ٥٣      |                                         | رقها                                    | المبحث الثاني: التعريف بالشيعة الإمامية وف        |
| ٥٣      |                                         |                                         | <ul> <li>١ ـ التعريف بالشيعة الإمامية:</li> </ul> |
| ٥٤      |                                         |                                         | ٢ - فرق الشيعة الإمامية :                         |
| ٥٩      | · · · · · · · · · · · · · · ·           | اؤهم، وعقائدهم، وأسس دعوتم              | المبحث الثالث: التعريف بالإسماعيلية: أسما         |
| ٥٩      |                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | <ol> <li>أسماء الإسماعيلية:</li></ol>             |
| ٦•      |                                         |                                         | ٢. عقائد الإسماعيلية:                             |
| ٦•      |                                         | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | أ _ عقيدتهم في الله تعالى :                       |
| ٦١      |                                         |                                         | ب ـ عقيدتهم في النبوة و الشريعة :                 |
| ٦٢      |                                         |                                         | ج ـ عقيدتهم في القيامة و اليوم الآخر :            |
| ٦٣      | · · · <i>, ,</i> · · · <i>, , .</i> · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | د ـ عقيدتهم في الإمامة :                          |
| ٦٤      |                                         |                                         | هـ - عقيدتهم في الصحابة :                         |

| *** | (ATEN KALEX) 医衣肤着衣服                           |                                         | فهرس الموضوعات          |
|-----|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------|
| ٦٤  | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURĂNIC THOUGHT | سماعيلية :                              | ٣ _ أسس دعوة الإ        |
| ٦٦  | ،، وانتشارها في اليمن                         | الدعوة الإسماعيلية                      | المبحث الرابع : تاريخ   |
| 77  |                                               | دعوة الإسماعيلية                        |                         |
| ٦٧  |                                               | الإسماعيلية في ال                       | -                       |
| VY  | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·       |                                         | الفصل الثالث:           |
| ۷۲  | ىدة                                           | ابهِ و بالنسخ المعتم                    | التّعريف بالمؤلّفِ وبكت |
| ٧٢  | ٠                                             | ف بالمؤلف وبعصر                         | المبحث الأول: التعري    |
| ٧٢  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       | ېف:                                     | ١ ـ التعريف بالمؤ       |
| ٧٢  | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••       | مولده:                                  | أ ـ اسمه ونسبه و        |
| ٧٢  | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••       | ورحلته:                                 | ب ـ نشأته العلمية       |
| ۷۲  |                                               | ناء عليه:                               | ج ـ ما ذكر من الث       |
| ۷۳  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | د ـ عقيدته :            |
| ۷۳  |                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | هـ _ مؤلفاته :          |
| ۷٥  |                                               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | هـ ـ وفاته:             |
| ۷٥  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | ····· :                                 | ۲ ـ عصر المؤلف          |
| ۷۸  | سخ المعتمدة.                                  | ف بالكتاب و بالن                        | المبحث الثاني: التعريا  |
| ۷۸  |                                               | ب:                                      | ١ . التعريف بالكتا      |
| ۷۸  |                                               | نسبته إلى مؤلفه :                       | أ ـ اسم الكتاب و        |
| ٧٩  |                                               | اب:                                     | ب ـ موضوع الكت          |
| ٨•  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       | لكتاب:                                  | ج _ سبب تأليف ا         |
| ۸   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | في كتابه:                               | د ـ منهج المؤلف         |
| ۸۱  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       | لى الكتاب:                              | ہ۔ ملاحظات ع            |
|     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       |                                         | ۲ ـ التعريف بالنس       |
| ٨٢  |                                               | ية «م»:                                 | أ _ النسخة المغرب       |
| ۸۳  | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••       | : (هـ):                                 | أ _ النسخة الهنديا      |
| ٨٩  |                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | قسم التحقيق             |

| الحسام المسلول | وفقية الأنتي المكالمتك القرآل                  | 0 1825 0<br>2 <b></b> : §             | 272        |
|----------------|------------------------------------------------|---------------------------------------|------------|
| ٨٩             | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QUR'ÀNIC THOUGHT | لمه الرحمن الرحيم، وبه ثقتي           | بسم الا    |
| ۱۰۳            | ·····                                          | لله الرحمن الرحيم، وله الحمد          | بسم ال     |
| ۱۰٤            | معتقد أهل السّنة والجماعة                      | مة: فيما يتعلق بهذه المسألة من م      |            |
| ۱۰٤            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          | ول:                                   |            |
| 1+0            |                                                | ني:                                   | الثا       |
| ۱۰۷            |                                                | ك:                                    | الثا       |
| ۱•۷            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          | ابع:                                  | الرا       |
| ۱۰۸            |                                                | فامس:                                 | الخ        |
| ۱۱۳            | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••        |                                       | فصل        |
| 110            |                                                | ••••••                                | فصل :      |
| 120            |                                                |                                       | فصل:       |
| 17٣            |                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | فصل :      |
| ١٧٠            |                                                |                                       | ں<br>فصل : |
|                |                                                | ي زيادة شرح لقوله ﷺ :                 | -          |
|                | · · · · <i>· · · · · · · · · · · · · · · </i>  | -                                     |            |
|                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          |                                       | _          |
| 170            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          | · لطيفة في شرح الحديث المذكور .       | في نكت     |
| 194            |                                                | الثاني:                               | الفصل      |
| 198            | ۰                                              | ث على [ حب] أهل بيته ﷺ وعليه.         | في الحد    |
| 197            | فخرهم                                          | على جلالة قدرهم وعلو مجدهم وف         | والتنبيه   |
| ۲•۳            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          | الآيات القرآنية                       | فهرس       |
| <b>Y • V</b>   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          |                                       |            |
| * 1 1          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          |                                       |            |