THE PROPER CHARLESTEE TO BOX OF THE PROPERTY O

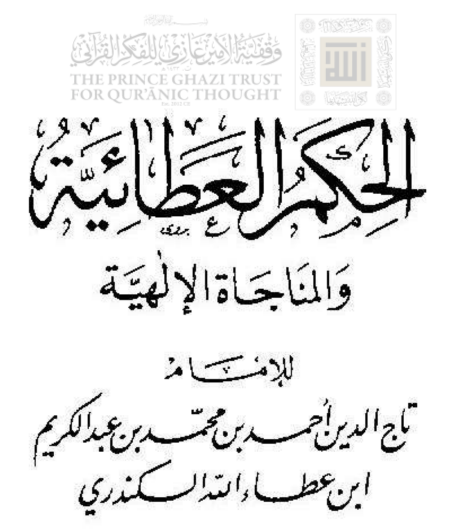
Wi

المناجاة الإلهيّة والمناجاة الإلهيّة

للامنت من تاج الدیرانجمب دبن محت دبن عبدالکریم ابن عطب ارامتدال ندري

المتوفى سنة (٧٠٩)هـ

صححها وعلق عليها حسن السماحي سويدان



صححها وعلق عليها حسن السماحي سويدان



### بِيَسِ الْمَالِحُ الْحَيْمُ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام الأتمان الأكملان على محمد خاتم النبيين، وعلى آله وصحبه وتابعيه بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد: فإن لباب «الحكم العطائية» التحقق بالعبودية والقيام بحقوق الربوبية، وقد أشار إلى ذلك الإمام ابن عطاء الله في أكثر من حكمة، فقال في الحكمة (١٦٦): ليكن طلبك لإظهار العبودية وقياماً بحقوق الربوبية.

وقوله في الحكمة (١٢٥): كن بأوصاف ربوبيته متعلَّقاً، وبأوصاف عبوديتك متحققاً. وقال في الحكمة (٧٩): مطلب العارفين من الله تعالى الصدق

# في العبودية والقيام بحقوق الربوبية THE PRINCE GHANT TRUBAL

كما حذّر هذا الإمام الجليل من مقالات أهل الإلحاد كالحلول ووحدة الوجود والاتحاد فقال في الحكمة (٢١٣): وصولك إلى الله وصولك إلى العلم به، وإلا فجلّ ربنا أن يتصل به شيء أو يتصل بشيء. وقوله في الحكمة (١٢٦): منعك أن تدعي ما ليس لك مما هو للمخلوقين، أفيبيح لك أن تدعي وصف رب العالمين!!

ولما لهذه الحكم من مكانة أهتم بها العلماء قديماً وحديثاً بالشرح والنظم والترتيب والتبويب<sup>(۱)</sup>، كما درّست في كثير من معاهد العلم الشرعي، ورغبة مني في المشاركة في خدمة هذا الكتاب قمت بالإشراف

<sup>(</sup>١) بوّب «الحكم» حسب الموضوعات، وجمع النظائر إلى نظائرها فأغنى بذلك عن الشرح العلامة المتقي الهندي صاحب «كنز العمال» في كتابه «المنهج الأتم بتبويب الحكم» وهو من منشورات دار القادري بدمشق.

على طبعه بعد أن صححت متنه وذلك بالتعويل على طبعة دمشق المطبوعة في «مطبعة الفيحاء» على نفقة المدرسة التجارية العلمية بدمشق، ورجعت فيما أشكل على إلى طبعة الأستاذ الكبير أحمد عبيد رحمه الله تعالى، وإلى طبعة المكتبة الأزهرية للتراث بتحقيق أحمد عز الدين عبد الله خلف الله وإلى عدة شروح أمن عباد النفزي وابن عجيبة والشرقاوي ثم كشروح ابن عباد النفزي وابن عجيبة والشرقاوي ثم قمت بضبط ما يحتاج لضبط، وخرجت أحاديث الكتاب، وشرحت بعض مصطلحات الصوفية.

فيا أخي المسلم: احرص على لباب التصوف، وهو التوحيد الذي جاء به الأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه، وحقق ذلك في سلوكك (١)، واجعل ميزانك

انظر الحكمة رقم (١٤٩).

<sup>(</sup>۱) ويتم ذلك من خلال توحيد الربوبية الذي من ثمراته تعظيم الخالق سبحانه وشكره ومحبته. وتوحيد الألوهية الذي من ثمراتِه إفراد الله سبحانه بالعبادة بكل معانيها وصورها وخشيته من التقصير في حقه.

كتاب الله وسنة رسوله بينا فاقبل ما قبلاه، وأعرض عما عارضاه ـ تنجو بإذن الله تعالى، قال ابن عطاء الله في الحكمة (٧٥): خير ما تطلبه منه ما هو طالبه منك.

واحذر مما حذر منه الإمام ابن عطاء الله من الشطحات والنزغات التي أراد أعداء التصوف دسها فيه والتلبيس بها على الناس، ليخرجوهم من النور إلى الظلمات، أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون.

نعوذ بالله من أن نَضِلَّ أو نُضَلَّ، أو نَزِلَّ أو نُزَلَّ، أو نَجْهَلَ أو يُجْهَلَ علينا.

اللهم وفقنا لما تحبه وترضاه، ولك الحمد في الأولى والآخرة.

دمشق 1/1//۷/۱ هـ حسن السماحي سويدان. 1/11/۱م



#### ترجمة المؤلف(١)

هو الإمام الكبير، والواعظ الشهير المربي أبو الفضل تاج الدين أحمد بن عبد الكريم الجُذامي نسباً، المالكي مذهباً، السكندري داراً.

كان جامعاً لأنواع العلوم من تفسير وحديث وفقه وأصول ونحو وغير ذلك. ولـه وعـظ يعـذُب فـي القلوب، ويحلو في النفوس.

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني: كان المتكلّمُ على لسان الصوفية في زمانه، وكانت له جلالة عجيبة ووقع في النفوس.

 <sup>(</sup>۱) طبقات الشافعية (٥: ۱۷۷) الدرر الكامنة (١: ۲۷۳) البدر الطالع (١: ١١٥) الأعلام (١: ٢٢٢).

وقال الذهبي: كان ابن عطاء يتكلم بالجامع الأزهر فوق كرسي بكلام يروِّحُ النفس. ومزج كلام القوم (١) بآثار السلف وفنون العلم فكثر أتباعه، وكانت عليه سيما الخير.

وكان يحضر مجلس وعظه الأئمة مثل الشيخ تقي الدين السبكي، وقرأ عليه كتاب «الحكم».

وقال شيخه أبو العباس المرسي: والله لا يموت هذا الشاب حتى يكون داعياً يدعو إلى الله. مؤلفاته كثيرة أذكر منها:

١ - «لطائف المنن في مناقب أبي العباس وشيخه أبي الحسن».

٢- التنوير في إسقاط التدبير .

٣- تاج العروس الهادي لتهذيب النفوس.

٤- القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد.

وكل هذه مطبوعة ينتفع الناس بها .

(١) الصوفية.



الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين. قال الإمام ابن عطاء الله رضى الله عنه:

#### [القسم الأول]:

## [الحكم] .

١ ـ من علامات (١١) الاعتماد على العمل نقصان الرجاء عند وجود الزلل.

٢ ـ إرادتُكَ التجريدَ (٢) مع إقامة الله إياكَ في الأسباب من الشهوة الخفيّة.

وإرَادتُك الأسبابَ مع إقامة الله إيّاك في التجريدِ

- (١) في نسخة : (علامة).
- (٢) أماطة كل ما يشغل عن الله تعالى عن القلب.

المحطاط عن الهمة (1) العلية المارة المحطاط عن الهمة (1)

٣ - سوابِقُ الهِمَمِ لا تخرِقُ أسوارَ الأقدارِ .

أرِحْ نفسك من التدبيرِ، فما قامَ به غيرُك عَنْكَ، لا تقمْ به لنفسِك.

اجتهادُك فيما ضَمِنَ لكَ وتقصيرُك فيما طَلَبَ
 منك دليلٌ على انظماس البصيرةِ منك.

٦ - لا يكن تأخُّرُ أمدِ العَطاءِ \_ مع الإلحاحِ في الدعاء \_ موجباً ليأسك، فهو ضَمِن لك الإجابة فيما يختارُهُ (٢) لك، لا فيما تختاره (٣) لنَفْسِك، وفي الوقتِ الذي يريدُ، لا في الوقت الذي تُريدُ.

٧ ـ لا يشككنّك في الوعدِ عدمُ وقوعِ الموعودِ به وإنْ تعيّن زمنُه، لئلا يكونَ ذلك قدحاً في بصيرتِكَ وإخماداً لنورِ سريرتِك.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (الرتبة).

<sup>(</sup>٢) نسخة: (يختار).

<sup>(</sup>٣) في نسخة : (تختار).

وفي المريخ المريخ المناه المريخ المري

٨- إذا فتح لك وجهة من التعرّف فلا تبالِ معها إنْ قللَ عملُك، فإنّه ما فتحها لك إلا وهو يريدُ أنْ يتعرّف إليك. ألم تعلم أنّ التعرّف هو مُورِدُه عليك، والأعمال أنت مهديها إليه، وأين ما تُهديه إليه مما هو مورِدُه عليك.

٩ ـ تنوَّعتْ أجناسُ الأعمال لتنوُّع وارداتِ الأحوالِ.
 ١٠ ـ الأعمالُ صُورٌ قائمةٌ، وأرواحُها وجودُ سِرِّ الإخلاص فيها.

١١ ـ أَذْفِنُ وَجُودَكُ فِي أَرْضِ الخَمُولِ، فَمَا نَـبَتَ
 مما لم يدفَنْ لا يتمُّ نتاجُه.

١٢ ـ ما نفع القلب شيء مثل عُزلَةٍ يَدْخُلُ بها مَيْدانَ
 فكرةٍ.

١٣ ـ كيف يُشرِقُ قلبٌ صُورُ الأكوانِ مُنْطَبِعَةٌ في مرآته؟ أم كيف يرحَلُ إلى اللهِ وهو مكبَّلٌ بشهواتِه؟

أم كيف يطمَعُ أنْ يدخُلَ حضرةَ الله وهو لم يتطهَّرُ

من جنابةِ غفلاتِه؟أم كيف يرجو أنْ يفهمُ دقائقَ الأسرارِ وهو لم يَــتُبُ من هفواتِه؟

الكونُ كلَّه ظُلْمَةٌ، وإنما أنارَه ظهورُ الحقِّ فيه، أو عنده، أو فيه، فمن رأى الكونَ ولم يشهدُهُ فيه، أو عنده، أو عَنده، أو بعدَه = فقد أعْوَزَهُ وجودُ الأنوار، وحُجِبَتْ عنه شموسُ المعارفِ بِسُحُبِ الآثارِ.

١٥ ـ مما يَدُلُك على وجودِ قهرهِ سبحانَه أَنْ حَجَبَك
 عنه بما ليسَ بموجودٍ معه.

١٦ - كيف يُتَصوَّرُ أَنْ يَحْجُبَهُ شيءٌ وهو الذي أظهرَ كلَّ شيءٌ وهو الذي ظهرَ كلَّ شيءٌ كيف يُتصوَّرُ أَنْ يَحجبَهُ شيءٌ، وهو الذي ظهرَ بكلِّ شيءٌ كيف يُتصوَّرُ أَنْ يحجبَهُ شيءٌ، وهو الذي ظهرَ في كلِّ شيءٍ؟ كيف يُتصوَّرُ أَنْ يحجبَهُ شيءٌ، ظهرَ في كلِّ شيءٍ؟ (١) كيف يتصوَّر أَنْ يحجبَهُ شيءٌ، وهو الذي وهو الذي طهرَ لكلِّ شيءٍ؟ كيف يتصوَّر أَنْ يحجبَهُ شيءٌ،

 <sup>(</sup>۱) بآیاته و دلائل و حدانیته کما قال الشاعر:
 وفی کل شیء له آیــة تـــدل علـــی أنــه السواحـــد

شيء، وهو الظاهرُ قبلَ وجودِ كُلِّ شيءٍ؟ كيف يُتصورُ أن يحجبَهُ شيءٌ، وهو أظهر من كل شيءٍ؟ كيف يُتصورُ أن يحجبَهُ شيءٌ، وهو الواحدُ الذي ليسَ معه شيءٌ؟ كيف يُتصورُ أن يحجبَهُ شيءٌ، وهو أقربُ إليك من كلِّ شيءٍ؟ كيف يُتصورُ أن يحجبَهُ شيءٌ، ولولاه ما كان (١) وجودُ كلِّ شيءٍ؟ يا عجباً! كيف يَظَهَرُ الوجودُ في العدم، أم كيف يَظَهّرُ الوجودُ في العدم، أم كيف يَظْهَرُ الوجودُ في العدم،

١٧ ـ ما تَرَكَ من الجهلِ شيئاً مَنْ أرادَ أن يُحْدِثَ في الوقتِ غيرَ ما أَظْهَرَهُ اللهُ فيه.

١٨ ـ إحالتُك الأعمالَ على وجودِ الفراغِ من رُعُونَاتِ النفسِ<sup>(٣)</sup>.

١٩ ـ لا تَطْلُبُ منه أنْ يُخرجَك من حالةٍ ليستعملك فيما سواها، فلو أرادَك لاستعملك من غيرِ إخراج.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (ماظهر).

<sup>(</sup>۲) كل ما سوى الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) قى نسخة: (النفوس).

٢٠ ما أرادت هِئَةُ سالكِ أَنْ تَقْفَ عندما كُشِفَ لها
 إلا ونادتْهُ هواتفُ الحقيقةِ: الذي تَطْلُبُ أمامَك.

ولاتبرّجتْ له ظواهِرُ المكوّنات إلا ونادتُهُ حقائِقُها:

﴿ إِنَّمَا غَنُّ فِشَنَةٌ فَلَا تَكُفُرٌ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

٢١ ـ طلبُكَ منه إتهامٌ له (١)، وطلبُك له غيبةٌ منك عنه، وطلبُك لغيرِه لقلَةٍ حيائِك منه، وطلبُك من غيرِه لوجودٍ بُعدِك عنه.

(۱) بین الطلب والدعاء عموم وخصوص مطلق فکل دعاء طلب ولیس کل طلب دعاء

أما الدعاء فالعبد مأمور به، بل هو العبادة، ومن ثمرته الافتقار إلى الله تعالى والاحتياج إليه، وبالدعاء يظهرُ العبدُ العبودية ويقوم بحق الربوبية، قال ابن عطاء الله في الحكمة (١٦٦): لا يكن طلبك تسبباً إلى العطاء منه فيقلَّ فهمك عنه، وليكن طلبُك لإظهار العبودية والقيام بحقوق الربوبية.

أما الطلب الخارج على آداب الدعاء فهو الذي يحمل الاتهام وهو الذي يحذّر منه الشيخ ابن عطاء الله رحمه الله تعالى انظر الحكمة (٩٢) والحكمة رقم (١٠٩) والحكمة رقم (١٢٨) والحكمة (١٦٦) والحكمة (١٧٢). ٢٢ ـ مامِنْ نَفَسِ تُبْدِيهِ إلا وله قَدَرٌ فيك يُمْضِيه.

٢٣ ـ لا تترقَّبُ فروغَ الأغيار، فإن ذلك يقطَعُك عن
 وجودِ المراقبةِ له فيما هو مُقيمُكَ فيه.

٢٤ ـ لا تَسْتَغْرِبُ وقوعَ الأكدارِ ما دُمْتَ مقيماً في
 هذه الدارِ، فإنها ما أبرزت إلا ما هو مُسْتَحَقُّ وَصْفِها،
 وواجبُ نَعْتِها.

٢٥ مَطَلَبٌ أنت طالبُه بربك، ولا تيسَّرَ
 مطلَبٌ أنت طالبُه بنفسك.

٢٦ ـ من علامات (١) النَّجْحِ في النهايات الرجوعُ الى اللهِ في البدايات.

٧٧ ـ مَنْ أَشْرَقَتْ بدايتْه أَشْرَقَتْ نهايتُه .

٢٨ ـ ما استُودِعَ في غيبِ السرائرِ ظَهَرَ في شُهادةِ
 الظواهرِ.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (علامة).

٢٩ - شَتَّانَ بين مَن يَسْتَذِلُ به وَ امن الستدِلُ عليه: المُسْتَدِلُ عليه وَ الْمَن اللَّهُ مَن وجودِ المُسْتَدِلُ به عَرَف الحق الأهلِهِ، فأثبت الأمرَ من وجودِ أصلِه.

والاستدلالُ عليه من عَدَمِ الوصولِ إليه، وإلا فمتى غابَ حتى يُسْتَدَلَّ عليه؟ ومتى بَعُدَ حتى تكونَ الآثارُ هي التي تُوصِلُ (١)إليه؟

٣٠ ﴿ لِيُنْفِقَ ذُو سَعَةِ مِن سَعَتِةٍ ﴾ [الطلاق: ٧]
 الواصلون إليه.

﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُمُ ﴾ [الطلاق: ٧] السائرون إليه.

٣١ ـ اهتىدى السراحليون إليه بـأنــوارِ التــوجُــهِ، والواصلون لهم أنوارُ المواجهةِ.

فالأولون للأنوارِ، وهؤلاءِ الأنوارُ لهم، لأنهم للهِ لا لشيء دونه ﴿ قُلِ ٱللَّهُ ثُكَّ ذَرْهُمٌ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ [الأنعام: ٩١].

<sup>(</sup>١) في نسخة : (الموصلة).

٣٢ ـ تَشَوُّفُك إلى ما بَطَّن فيك من العيوب خيرٌ لك من تشوُّفِك إلى ما حُجبَ عنك من الغيوب.

٣٣ ـ الحقُّ ليس بمحجوب عنك، وإنّما المحجوبُ أنتَ عن النظرِ إليه. إذ لو حَجَبَه شيءٌ لسَتَرَه ما حَجَبَهُ، ولو كان له ساترٌ لكان لوجودِه حاصرٌ، وكلُّ جاصر لشيءٍ فهو له قاهرٌ ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوَقَ عِبَادِهِ . [الأنعام: ١٨].

٣٤ أُخُرُجُ من أوصافِ بشريَّتِك عن كلِّ وصفٍ مناقِضِ لعبوديتِك لتكونَ لنداءِ الحقِّ مجيباً، ومن حضرتِه قريباً.

٣٥ - أصلُ كلِّ معصيةٍ وغفلةٍ وشهوةٍ = الرِّضا عن النفس.

وأصلُ كلِّ طاعةٍ ويقظةٍ وعِفَّةٍ = عدمُ الرضا منكَ عنها.

وَلأَنْ تَصْحَبْ جَاهِلاً لا يرضى عن نفسه خيرٌ لك من أنْ تَصْحَبَ عالماً يرضى عَنْ نفسِه. فأيُّ علم لعالِم

يرضى عَنْ نَفْسِه، وأيُّ جَهَلِ لِجَاهِلِ لا يَرْضَى عَنْ نَفْسِهِ؟!

٣٦ - شُعاعُ البَصيرةِ يُشهِدُكُ قربَهُ منك، وعينُ البَصيرَةِ يشهِدُكُ البَصيرَةِ يشهِدُكُ وحودَه، وحقُ البصيرَةِ يشهِدُكُ وجودَه لاعدَّمَكَ ولا وجودَك.

٣٧ ـ كان اللهُ ولا شيءَ مَعَهُ، وهو الآنَ على ما عليْه كان

٣٨ ـ لا تَتَعَدَّ نيَّةُ هُمتِك إلى غيرِه، فالكريمُ لا تتخطَّاهُ الآمالُ.

٣٩ ـ لا تَرْفَعَنَّ إلى غيرِه حاجةً هو مورِدُها عليك، فكيف يَرْفَعُ غيرُه ما كان هوله واضعاً؟

من لا يستطيعُ أن يَرفعَ حاجةً عن نَفْسِه فكيف يستطيعُ أن يكونَ لها عن غَيْرِهِ رافعاً؟!!

• ٤ - إنْ لم تُحَسِّنْ ظنَّك به الأجلِ جميلِ<sup>(١)</sup> وصفيه
 (١) في نسخة: (حُسْن).

فحسّن ظنّك به لأجلِ (أأمعامليّه معك، فهل عَوَّدَكَ إلا حَسناً، وهل أسدى إليك إلا مِنَناً؟

٤١ ـ العَجَبُ كلُّ العجبِ ممن يَهْرُبُ مَمّا لا انفكاكَ له عنه، ويَطْلُبُ ما لا بقاءَ له معه ﴿ فَإِنَّهَا لَا نَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَيَطْلُبُ ما لا بقاءَ له معه ﴿ فَإِنَّهَا لَا نَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُودِ ﴾ [الحج: ٤٦].

لاً - لا ترحَلْ من كُونِ إلى كُونِ فتكونَ كحمارِ الرَّحى، يسيرُ والمكانُ الذي ارتحلَ إليه هو الذي ارتحلَ عنه (٢)، ولكن ارحَلْ من الأكوان إلى المكونُ ارتحلَ عنه (٢)، ولكن ارحَلْ من الأكوان إلى المكونُ ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْهَىٰ ﴾ [النجم: ٢٤] وانظر إلى قوله ﷺ: «فمن كانت هجرتُه إلى اللهِ ورسولِه فهجرتُه إلى اللهِ ورسولِه فهجرتُه إلى اللهِ ورسولِه فهجرتُه الى اللهِ ورسولِه، ومَنْ كانت هجرتُه إلى دنيا يصيبُها أو امرأةٍ يتزوَّجُها، فهجرتُه إلى ما هاجرَ إليه»(٣) فافهمُ المرأةٍ يتزوَّجُها، فهجرتُه إلى ما هاجرَ إليه»(٣) فافهمُ

<sup>(</sup>١) في نسخة: (لوجود).

<sup>(</sup>٢) في نسخة(منه).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ومسلم من حديث عمر بن الخطاب رضي الله
 عنه.

قولَه ﷺ: "فهجرتُه إلى ما هاجرُ اليه الوتامَلُ (١) هذا الأمرَ إن كنتَ ذا فهم .

٤٣ - الاتصحب من الاينهضك حاله، والايدُلُك على اللهِ مقاله.

٤٤ - ربّما كنت مسيشاً فأراك الإحسان منك
 صُحْبَتُك مَنْ هو أُسوأ حالاً منك.

٥٩ - ما قَلَ عملٌ بَرَزَ من قلبٍ زاهدٍ، ولا كَثْرَ عملٌ برزَ من قلبٍ راغبٍ.

٤٦ - حُسْنُ الأعمالِ نتائجُ حُسْنِ الأحوالِ، وحُسْنُ الأحوالِ، وحُسْنُ الأحوالِ من التحقُّق في مقاماتِ الإنزالِ.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (تدبر).

وجودِ حُضُورٍ، ومن ذكرِ مع وجود حضورِ إلى ذكرِ مع وجود حضورِ إلى ذكرِ مع وجود عيبَةٍ عمّا سوى المذكورِ ﴿ وَمَاذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ [إبراهيم: ٢٠].

٤٨ ـ من علاماتِ مَوْتِ القَلْبِ عدمُ الحُوْنِ على ما فعلتَ من الموافِقاتِ، وتَوْكُ النَّدمِ على ما فعلتَ من وجودِ الزَّلَاتِ.

٤٩ ـ لايغظمُ الذنبُ عندَك عظمةً تَصُدُّك عن حُسْنِ الظنَّ بالله عز وجل، فإنّ من عرف ربَّه استصغر في جَنْب كَرَمِهِ ذنْبَهُ.

٥٠ ـ لا صغيرة إذا قابلَكَ عَدْلُه، ولا كبيرة إذا واجهَك فَضْلُه.

١٥ - لا عَمَلَ أرجى للقبولِ من عَمَلِ يغيبُ عنك شُهُودُه، ويُحْتقَرُ عندَك وجودُه.

٢٥ ـ إنما أوْرَد عليك الوارِدَ لتكونَ به عليه وارداً.

٥٣ - أورَّدَ عليك الوارِدَ ليتسلمك من يدِ الأغيارِ،
 وليُحرِّرَك من رِقِّ الآثارِ.

٥٤ - أورد عليك الوارد لِيُخرِجَكَ مِنْ سجن وجودِكَ إلى فضاءِ شُهُودِك.

٧٥ ـ الأنوارُ مطايا القلوبِ والأسرارِ .

٥٦ - النُّورُ جُنْدُ القلب، كما أنّ الظُّلْمةَ جندُ النَّفْس، فإذا أرادَ اللهُ أنْ ينصُرَ عبدَه أمدًه بجنودِ الأنوارِ، وقطعَ عنه مَدَدَ الظُّلَم والأغيار.

٥٧ - النورُ له الكَشْفُ، والبصيرَةُ لها الحكمُ،
 والقلبُ له الإقبالُ والإدبارُ.

٥٨ - لا تُفْرِحُك الطاعة لأنها برزت منك، وافرخ بها لأنها برزت منك، وافرخ بها لأنها برزت من الله إليك ﴿ قُلْ بِفَصْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيَذَلِكَ فَلَ بِفَصْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيَذَلِكَ فَلَ يَعْضَلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيَذَلِكَ فَلَ يَعْضَلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيَذَلِكَ فَلَ يَعْضَلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيَذَلِكَ فَلَ يَعْضَلُ ٱللّهِ وَاللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

٩٥ - قَطَعَ السائرينَ لَهُ والواصلينَ إليهِ عَنْ رُؤْيةِ
 أعمالِهم وشهودِ أحوالِهم.

أما السَّائرون فلأنهم لم يتحقَّقوا الصَّدُقَ مع الله فيها، وأما الواصلون فلأنّه غيّبَهم بشهودِهِ عنها.

٦٠ ـ ما بَسَقَتْ أغصانُ ذُلُ إلا على بِذْرِ طمع .
 ٦١ ـ ما قادك شيءٌ مثلُ الوَهم .

٦٢ ـ أنْتَ حُوِّ مما أنت منه آيسٌ، وعَبْدٌ لما أنتَ به طامعٌ.

٦٣ ـ مَنْ لم يُقْبِلُ على اللهِ بملاطفاتِ الإحسانِ قِيْدَ
 إليه بسلاسل الامتحانِ.

٦٤ ـ مَن لم يَشْكُرِ النعمَ فقد تعرَّضَ لزوالِها، ومَنْ
 شُكَرَها فقد قيدَها بعقالِها.

حَفْ من وُجُودِ إحسانِهِ إليك ودوامِ إساءتِكَ
 معه أن يكونَ ذلك استدراجاً لك ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ
 لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [القلم: ٤٤].

٦٦ ـ مِنْ جَهْلِ المريدِ أَنْ يُسيءَ الأدبَ فتؤخَّرَ عنه ٢٣ العقوبة فيقول لوكان كالنام المتعادية الإمداد المعقوبة الإمداد وأوجب الإبعاد.

فقد يَقْطَعُ المددَ عَنْهُ مِنْ حيثُ لايشعرُ، ولو لم يكن إلا منعَ الممزيدِ، وقد يُقامُ العبدُ مقامَ البُغدِ وهـو لا يدري، ولو لم يكن إلا أن يُخَلِّيكَ وما تُريدَ.

٧٧ - إذا رأيتَ عبداً أقامَه الله تعالى بوجودِ الأورادِ، وأدامه عليها مع طولِ الإمدادِ = فلا تَسْتَحْقِرَنَ ما منحه مولاه، لأنك لم ترَ عليه سيما العارفين، ولا بهجة المحبين، فلولا واردٌ ما كان وردٌ.

٦٨ - قَوْمٌ أَقَامَهم الحقُّ لخدمتِه، وقومٌ اختَصَهم بمحبتِه ﴿ كُلَّا نُمِدُ هَاكُانَ عَطَآءُ بمحبتِه ﴿ كُلَّا نُمِدُ هَاكُولَا وَهَا كُانَ عَطَآءُ رَبِّكَ فَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَعْظُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٠].

79 - قلّما تكونُ الوارداتُ الإلهيةُ إلا بَغْتَةَ صيانةً لها أنْ (١) يدّعيهَا العبادُ بوجودِ الاستعدادِ.

<sup>(</sup>١) في نسخة. (عن أن) وفي أخرى. (لثلا).

٧٠ من رأيته مجيباً عن كُل ما سُئل ومعبراً عن
 كل ما شهد؛ وذاكراً كل ما عَلِمَ = فاستدِلَّ بذلك على
 وجودٍ جهلِه.

٧١ إنما جعلَ الدارَ الآخرةَ محلاً لجزاءِ عبادِه المؤمنين، لأن هذه الدارَ لاتَسَعُ ما يريدُ أن يُعْطِيَهُم، ولأنه (١) أجَلَ أقدارَهُم عن أن يُجازيَهُم في دارٍ لا بقاءَ لها.

٧٧ ـ من وجد ثمرة عمله عاجلًا فهو دليل على وجود القَبُولِ آجلًا.

٧٣ ـ إذا (٢) أردت أن تعرف قدرَك عندَه فانظر في
 ماذا يُقيمُك.

٧٤ ـ متى رزقك الطاعة والغنى به عنها، فاعلم أنه
 قد أسبغ عليك نعمه ظاهرة وباطنة .

 <sup>(</sup>١) في نسخة: (ولأن الله).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (إن).

٧٥ ـ خيرُ ما تطلبُه منه ما هو طالبه منك.

٧٦ - الحزنُ على فقدانِ الطاعةِ مع عدمِ النهوضِ
 إليها = من علاماتِ الاغترارِ.

٧٧ - ما العارف من إذا أشار وجد الحق أقرب إليه من إشارتِه، بل العارف من لا إشارة له، لفنائِه في وجودِه، وانطوائِه في شهودِه.

٧٨ ـ الرجاءُ ما قارنه عَمَلٌ، وإلا فهو أُمنيةٌ.

٧٩ - مَطْلَبُ العارفين من اللهِ تعالى الصَّدْقُ في العبودية، والقيامُ بحقوقِ الربوبية.

٨٠ بَسَطَكَ كي لا يبقيك مع القبض (١١)، وقَبَضَكَ
 كي لا يَثْرُكَك مع البَسْطِ (٢)، وأخرجَك عنهما حتى
 لا تكونَ لشيء دونَه.

<sup>(</sup>١) المنع، وقيل: وارد يرد على القلب يوجب الإشارة إلى العتب.

<sup>(</sup>۲) العطاء، وقيل: وارد يرد على القلب يوجب الإشارة إلى الرحمة والأنس.

٨١ ـ العارفون إذا بُسِطوا أخوف منهم إذا قُبِضوا،
 ولايقِف على حدود الأدب في البَسْط إلا قليل.

٨٢ ـ البَسْطُ تَأْخَذُ النَّفْسُ منه حَظَّها بوجودِ الفَرَحِ،
 والقَبْضُ لاحظً للنَّفْسِ فيه.

٨٣ ـ رُبُّما أعطاك فمنعَك، وربما منعَك فأعطاك.

٨٤ - متى فتح لك بابَ الفَهم في المنع عاد المَنْعُ
 عينَ العطاءِ.

٨٥ ـ الأكوانُ ظاهرُها غِرَّةٌ، وباطنُها عِبْرَةٌ، فالنفسُ تنظرُ إلى طاهر غِرَّتها، والقلبُ ينظرُ إلى باطن عِبْرَتِها.

٨٦ ـــ إِنْ أردتَ أَنْ يكونَ لـك عــزٌ لا يقنــى، فـلا تستعِزَّنَّ بعزٌ يفنى.

٨٧ ـ الطَيُّ الحقيقيُّ أن تطوى مسافةُ الدنيا عنك
 حتى ترى الآخرةَ أقربَ إليك منك.

٨٨ ـ العطاءُ من الخَلْقِ حرمانٌ، والمَنْعُ من اللهِ
 إحسانٌ.

٨٩ - جلَّ ربُّنا أن يعاملُهُ العبدُ نقداً فيجازيهُ نَسيتَهُ.

٩٠ - كفى من جزائِه إياك على الطاعةِ أن رَضِيكَ
 لها أهلاً.

٩١ - كفى العاملين جزاءً ما هو فاتِحُهُ على قلوبِهم
 في طاعتِه، وما هو موردُه عليهم من وجودٍ مُؤانسَتِه.

٩٢ ـ مَنْ عَبَدَهُ لشيءٌ يرجوه منه، أو ليدفَع بطاعتِه ورود عقوبةٍ عنه فما قام بحق أوصافِه.

٩٣ منى أعطاك أشهدك بِرَّهُ، ومتى منعَك أشهدك فهرَه، فهو في كلِّ ذلك مُتَعرِّفٌ إليك، ومُقْبِلٌ بوجودٍ لُطْفهِ عليك.

٩٤ - إنما يؤلمُك المنعُ لعدمِ فَهْمِك عن اللهِ فيه.

٩٥ - رُبَّما فتح لك باب الطاعة، وما فتح لك باب القبول، وربما قضى عليك بالذنب، فكان سبباً في الوُصُولِ.

٩٦ - معصية أورثت ذُلا وانكسارا المحير من طاعة أورثت عِزاً واستكباراً.

٩٧ ـ نِعْمتان ما خرج موجودٌ عنهما، ولا بُدَّ لكلً
 مكوَّنِ منهما: نعمةُ الإيجادِ، ونِعْمةُ الإمدادِ.

٩٨ ـ أَنْعَمَ عليكَ أولاً بالإيجادِ، وثانياً بتوالي الإمدادِ.

٩٩ ـ فاقتُك لك ذاتيةٌ، وورودُ الأسبابِ مذكراتٌ لك بما خَفِيَ عليكَ منها، والفاقة الذاتية لا تدفعها العوارض.

١٠٠ ـ خيرُ أوقاتِك وقتٌ تشهَدُ فيه وجودَ فاقتِك،
 وتُرَدُّ فيه إلى وجود ذِلَّتِك.

١٠١ ـ متى أوحشك من خلقِه فاعلمُ أنه يريدُ أنْ
 يَفْتَحَ لَكَ بابَ الأُنْسِ بهِ.

الطُلَقَ لسانَك بالطلبِ فاعلم أنه يريدُ أن يعطيَك.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (افتقاراً).

١٠٣ ـ العارف لا يزول اضطراره والا يكونُ مع غيرِ اللهِ قرارُه.

١٠٤ - أنارَ الظواهرَ بأنوارِ آثارِه، وأنارَ السرائرَ
 بأنوارِ أوصافِه، لأجلِ ذلك أفلَتْ أنوارُ الظواهِرِ، ولم
 تأفَلُ أنوارُ القلوبِ والسرائرِ، ولذلك قيل:

إنَّ شمسَ النهارِ تغربُ باللهِ للهِ اللهِ اللهِ الله القلوبِ ليست تغيبُ

البخفية عنك ألم البلاء علم النها بأنه سبحانه هو المبتلي لك، فالذي واجهتك منه الأقدار هو الذي عودك حُسْنَ الاختيار.

١٠٦ من ظنَّ انفكاك لطفِه عن قَدَرِهِ، فذلك
 لقصورِ نَظَرِه.

۱۰۷ ـ لایُخاف علیك أن تَلتبسَ الطرُق علیك،
 وإنما یخاف علیك من غَلبَةِ الهوى علیك.

١٠٨ ـ سُبُحَانَ من سترَ سِرَّ الخُصُوصيةِ بظُهورِ

<sup>(</sup>١) في نسخة: (عليك).

وَصَفِ البشريةِ ، وظهرَ بعظمةِ الرّبوبيةِ في إظهارِ وصفِ العبوديةِ .

١٠٩ ـ لا تطالِب ربَّك بتأخُرِ مطلبِك، ولكن طالب نفسَك بتأخُر أدبك.

القاهر ممتثلًا لأمره،
 ورزقك في الباطن الاستسلام لِقَهْرِهِ = فقد أعظمَ المئّة عليك.

١١١ ـ ليس كلُّ من ثبتَ تخصيصُهُ كَمُل تَخْليصُه.

١١٢ ـ لايستحقر الوِرْدَ(١) إلا جهولٌ.

ـ الواردُ<sup>(۲)</sup> يوجَدُ في الدارِ الآخرةِ، والوِرْدُ ينطوي بانطواءِ هذه الدار، وأولى ما يُعتَـنَىٰ به مالا يُخلَفُ وُجُودُه.

<sup>(</sup>١) الورد: أعمال العبادة.

<sup>(</sup>٢) الوارد: ما يرد على القلب من الخواطر المحمودة من غير تسبب.

- الوِرْدُ هو طالبُه منك، والواردُ أنتَ تطلبُه منه، وأين ما هو طالبُه مِنْكَ مما هو مطلبُك منه؟

١١٣ ـ ورودُ الإمدادِ بحسبِ الاستعدادِ، وشروقُ
 الأنوارِ على حسبِ صفاءِ الأسرارِ.

الغافِلُ إذا أصبحَ ينظرُ (١) ماذا يَفْعُلُ،
 والعاقِلُ ينظر ماذا يَفْعَلُ اللهُ به.

العبادُ والزهادُ من كلَّ شيءٍ، لغيبتهم عن اللهِ في كلِّ شيءٍ، فلو شهدُوهُ في كلِّ شيءٍ، فلو شهدُوهُ في كلِّ شيءٍ لم يستوحِشوا من شيءٍ.

١١٦ - أمَرَكَ في هذه الدارِ بالنظرِ في مُكوَّناتِه،
 وسيكشِفُ لك في تلك الدارِ عن كمالِ ذاتِه.

١١٧ ـ عَلِمَ مِنْكَ أَنَّكَ لَا تَصْبِرُ عنه، فأشهدَك ما برزَ

<sup>(</sup>١) في نسخة: (نظر).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (يستوحش).

11۸ ـ لمّا عَلِمُ الْحَقُّ منك وَجُودُ الْمَلْلِ لُوّنَ لَكُ الطَّاعَاتِ، وَعَلَمُ مَا فَيْكُ مِنْ وَجُودُ الشَّرَهِ فَحَجَرَهَا الطَّاعَاتِ، وَعَلَمُ مَا فَيْكُ مِنْ وَجُودِ الشَّرَهِ فَحَجَرَهَا عَلَيْكُ فَي بَعْضِ الأوقاتِ. ليكون همك (١) إقامة الصلاة لا وجود الصلاة، فما كلُّ مصلٌ مقيمٌ.

١١٩ ـ الصلاة طُهْرَة للقلوبِ من أدناسِ الذنوبِ، واستفتاح لبابِ الغيوب.

۱۲۰ - الصلاة محل المناجاة، ومعدِنُ المصافاة، تتسعُ فيها ميادينُ الأسرارِ، وتُشرِقُ فيها شوارِقُ الأنوارِ، علم وجودَ الضَّعفِ منك فقَّلَلَ أعدادَها، وعلمَ احتياجَك إلى فَضْلِه فكثرَ أمدادَها.

ا ١٢١ متى طلبت عِوضاً على (٢) عمل طولبت
 بوجود الصدق فيه، ويكفي المُريبَ وجدانُ السلامةِ.

١٢٢ ـ لا تَطلب عِوضاً على عمل لستَ لهُ فاعلاً،

<sup>(</sup>١) في نسخة: (لتكن همتك).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (عن).

يكفي من الجزاء لك على العمل أنَّ كان له قابلاً.

١٢٣ - إذا أراد أن يُظْهِرَ فَضْلَه عليك، خلق فيك العمل ونسبه إليك.

١٢٤ - لا نهاية لمذامّل إن أرجعَك إليك، والتفرُغُ مدائِحُك إنْ أظهرَ جُودَه عليك.

 ١٢٥ - كُنْ بأوصافِ ربوبيَّتِه متعلَقاً، وبأوصاف عُبوديتك مُتَحقَّقاً.

١٢٦ منعك أن تدعي ماليس لك مما هو للمخلوين، أفيبيح لك أن تدعي وصفه وهو ربُ العالمين؟!!

۱۲۷ - كيف تُخْرَقُ لك العوائِدُ، وأنتَ لم تَخْرِقُ من نَفْسِكَ العوائِدِ؟

١٢٨ ـ ما الشأنُ وجودُ الطَّلَبِ، إنما الشأنُ أنْ تُززَقَ
 حُسْنَ الأدبِ.

١٢٩ - مـاطلب لك شيء مشل الاضطرار، ولا أسرع بالمواهِب إليك مثل الذّلة والافتقار.

١٣٠ - لـو أنــك (١) لا تصــلُ إليـه إلا بعــدَ فنــاءِ
 مساويك، ومَحْوِ دعاويك = لم تصلُ إليه أبداً.

ولكن إذا أرادَ أن يوصلَك إليه سترَ وصفَك بوصفِه، وغطّى نعتَك بنعته، فوصلك إليه بما منه إليك، لا بما منك إليهِ.

۱۳۱ ـ لولا جميلُ سترِه لم يكن عملٌ أهلاً للقَبُولِ.
۱۳۲ ـ أنتَ إلى حلمِهِ إذا أطعتَهُ أحوَجُ منكِ إلى حلمِه إذا عصيتَهُ.

 ۱۳۳ - الستر على قسمين: ستر عن المعصية وستر فيها.

فالعامة يطلُبُون من الله تعالى السَّترَ فيها خشيةَ (١) في نسخة: (كنت). THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والخاصةُ يَطْلُبون من الله السترَ عنها خشيةَ سقوطهِم من نظرِ الملِكِ الحقِّ.

١٣٤ ـ من أكرمك فإنما (١) أكرم فيك جميل ستره،
 فالحمدُ لمن سَتَرَك، ليس الحمدُ لمن أكرمك وشكرَك.

١٣٥ ـ ما صَحِبَك إلا من صَحِبَك وهو بعيبِك عليمٌ، وليس ذلك إلا مولاك الكريمُ.

ـ خيرُ من تَصْحَبُ من يطلُبُك لك لا لشيءِ يعودُ منك إليه.

١٣٦ ــ لو أشرق لك نورُ اليقين لرأيتَ الدارَ الآخرة أقربَ إليك من أن ترحَلَ إليها، ورأيتَ محاسنَ الدنيا وقد ظهرتْ كِشْفَةُ الفناءِ عليها.

١٣٧ ـ ما حجبَك (٢) عن اللهِ وجودُ موجودٍ معه، إذ

<sup>(</sup>١) ني نسخة: (إنا).

<sup>(</sup>٢) الحجاب: الانشغال بالأكوان عن المكون.

لا شيءَ معه، ولكن حجبك عنه الوهام موجودٍ معه.

١٣٨ ـ لولا ظهورُه في المكوَّنات ما وقع عليها وجودُ إبصارِ، ولو ظَهَرَتْ صِفاتُه اضمحلت مكوَّناتُه.

۱۳۹ ـ أظهرَ كلَّ شيءِ لأنه الباطِنُ، وطوى وجودَ كلِّ شيءٍ لأنه الظاهِرُ.

١٤١ ــ الأكوانُ ثابتةٌ بإثباتِه، ومصحوَّةٌ بأحديَّةِ ذاتِه.

۱۶۲ ـ الناسُ يمدحونَك لما يظنونَه (۱) فيك، فكن أنتَ ذامًّا لنفسِك لما (۲) تعلمُه منها.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (يظنون).

<sup>(</sup>٢) في نسخة : (بما).

المؤمن إذا مُدَّحُ استخيا من اللهِ أن يُثنَى عليه بوصفٍ لا يشهَدُه من نفسِه.

الناسِ من تركَ يقينَ ما عندَه لظنَّ ما عندَه لظنً ما عندَه لظنً ما عندَ الناس.

١٤٥ - إذا أطلق الثناء عليك ولست بأهل، فأثن عليه بما هو أهله.

١٤٦ ـ الزُّهادُ إذا مُدِحوا انقبضوا لشهودِهم الثناءَ من الخلق، والعارفون إذا مُدِحوا انبسطوا لشهودِهم ذلك من المَلكِ الحقِّ.

العطاءُ، وإذا متى كنتَ إذا أُعطِيتَ بسطَك العطاءُ، وإذا مُنِعْتَ قبضَك المنعُ = فاستدلَّ بذلك على ثبوتِ طفوليتِك، وعدم صدقِك في عبوديتِك.

١٤٨ - إذا وقع منك ذنبٌ فلا يكن سبباً ليأسِك من حصولِ الاستقامةِ مع ربُك، فقد يكونُ ذلك آخرَ ذنب قُدر عليك.

149 - إذا أردت أن يَفْتُخُ لَكَ بَابُ الرجاء فاشهَدْ ما منه إليك. وإذا أردت أن يَفْتَحَ لك بابَ الخوفِ فاشهَدُ بما منك إليه.

١٥٠ ــ ربما أفادَك في ليل القَبْضِ ما لم تستفِدُهُ في إشراقِ نهارِ البسطِ ﴿ لَا تَدْرُونَ أَيْتُهُمَ أَقْرَبُ لَكُو نَقْعًا ﴾
 [النساء: ١١](١).

١٥١ ــ مطالعُ الأنوارِ القلوبُ والأسرارُ.

النورِ مستودَعٌ في القلوبِ، مِددُه من النورِ الوارِدِ من خزائنِ الغيوبِ.

(۱) أنكر العلماء أن يكون التفسيرُ الإشاري تفسيراً للقرآن الكريم، وأنكره بعضهم جملة وتفصيلاً انظر «العواصم من القواصم» للإمام أبي بكر ابن العربي ص(۱۹۳) من الطبعة الكاملة بتحقيق الدكتور عمار الطالبي، نشر دار الثقافة في قطر، وانظر محاضرة السيد محمد الخضر حسين شيخ الجامع الأزهر في مقدمة «المنهج الأتم بتبويب الحكم» للمتقي الهندي ص (۳۲).

۱۵۳ ـ نور يكشف الكامة اعلى النارة مو ونور يكشف لك به عن أوصافِه .

١٥٤ - ربما وَقَفْتُ القلوبُ مع الأنوارِ كما خُجِبَتْ النفوسُ بكثائِفِ الأغيارِ.

١٥٥ - ستر أنوار السرائر بكثائف الظواهر إجلالاً لها أن تبتذل بوجود الإظهار، وأن ينادَى عليها بلسانِ الاشتهار.

١٥٦ ـ سُبْحانَ مَنْ لم يجعلْ الدليلَ على أولياتِه إلا من حيثُ الدليلُ عليه، ولم يوصلْ إليهم إلا مَن أرادَ أن يوُصِلُه إليه.

۱۵۷ ـ ربما أطلعَك على غيبِ ملكوتِه، وحجبَ عنك الاستشراف على أسرار العِباد.

١٥٨ ـ من اطَّلَعَ على أسرارِ العِباد، ولم يتخلَّقْ

بالرحمةِ الإلهيةِ = كان اطلاعُه فتنة عليه ، وسبباً لجرّ (١) الوبالِ إليه .

١٥٩ - حظُ النفسِ في المعصية ظاهِرٌ جَليُ،
 وحظُها في الطاعةِ باطِنِ خفيٌ، ومداواةُ ما يخفى صعبٌ
 علاجُه.

١٦٠ ـ ربما دخل الرياءُ عليك من حيث لا يَنْظُرُ
 الخَلْقُ إليك.

استشرافُك أن يعلمَ الخَلْقُ بخصوصيتِك دليلٌ على عدم صدقِك في عبوديتكِ.

١٦٢ - غَيِّبُ نظرَ الخَلْقِ إليك بنظرِ اللهِ إليك، وغِبْ عن إقبالِهم عليك بشهودِ إقبالِه عليك.

الحقَّ شهِدَهُ في كلِّ شيءٍ، ومن في كلِّ شيءٍ، ومن فَنِي كلِّ شيءٍ، ومن فَنِي به غابَ عن كلِّ شيءٍ، ومن أحبَّهُ لم يُؤثِرُ عليه شيئاً.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (يجر).

١٦٤ - إنما حجب الحق عنك شدة قربه منك.

١٦٥ - إنما احتجب لشدة ظهورِه، وخَفِي عن
 الأبصارِ لِعظَمِ نورِه.

١٦٦ - لا يَكُن طلبُك تسبُّباً إلى العطاءِ منه، فيقِلَّ فهمُك عنه، وليكن طلبُك لإظهارِ العبودية وقياماً بحقوقِ الربوبيةِ.

١٦٧ -كيف يكونُ طلبُك اللاحقُ سبباً في عطائهِ السَّابق؟

١٦٨ - جلّ حُكْمُ الأزل(١) أن ينضافَ إلى العِلَلِ.

179 - عنايتُه فيك لا لشيء مِنْك، وأين كُنْتَ حين واجهتْك عنايتُه، وقابلتْك رعايتُه؟ لم يَكُنْ في أزلِه إخلاصُ أعمالٍ، ولا وجودُ أحوالٍ، بل لم يكن هناك إلا محضُ الإفضالِ، وعظيمُ النوالِ.

<sup>(</sup>١) حكم القدر.

العباد يتشوفون إلى ظهور سِر العناية فقال: ﴿ يَغْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ مَن يَشَكَآءٌ ﴾ [البقرة: ١٠٥].

وعَلِمَ أَنّه لو خَلَاهم وذلك لتركوا العملَ اعتماداً على [حكم] الأزلِ فقال: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ﴾ [الأعراف: ٥٦].

١٧١ - إلى المشيئة يستنِدُ كلُّ شيءٍ ، ولا تستندُ هي
 إلى شيءٍ .

۱۷۲ – ربما دلهم الأدبُ على تَرْكِ الطلبِ، اعتماداً على قَسْن الله الله المسته، واشتغالاً بذكرِه عن مسألتِه.

١٧٣ ـ إنما يُذَكَّرُ من يجوزُ عليه الإغفالُ، وإنما يُنَبَّهُ من يجوزُ عليه (١) الإهمالُ.

١٧٤ ـ ورودُ الفاقاتِ أعيادُ المُريدين.

١٧٥ -رُبَّما وجدتَ في المزيدِ من الفاقاتِ

<sup>(</sup>١) قى نسخة: (يمكن منه).

ما لا تجده في الصوم والصلاة الانتجادة في الصوم والصلاة المامة ال

١٧٦ ـ الفاقاتُ بُسُطُ المواهب.

الدُتُ أُردت وُرودَ المواهب عليك، صَحَّح الفقر والفاقة لَدَيْك ﴿ ﴿ إِنَّمَا الطَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ ﴾
 التوبة: ٦٠].

۱۷۸ ـ تحقَّقُ بأوصافك يُمِدُّك بأوصافِه، تحقَّقُ بذُلُك يمدُّك بقدرتِه، بذُلُك يمدُّك بعزِهِ (۱)، تحقَّقُ بعجزِك يمدُّك بقدرتِه، تحقَّقُ بضعفِك يمدُّك بحولِه وقوتِه.

۱۷۹ – ربما رُزِقَ الكرامة من لم تكتمل له
 الاستقامة .

١٨٠ ـ من علامات (٢) إقامة الحق لك في الشيء إدامته (٣) إياك فيه مع حصولِ النتائج.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (بعزته).

<sup>(</sup>۲) قى نسخة: (علامة).

<sup>(</sup>٣) في نسخة: (إقامته).

ا المساطرة المستنه الساءة ، الإساءة ، ومن عبر من بساط إحسان الله إليه لم يصمن إذا أساء .

۱۸۲ ـ تسبِقُ أنوارُ الحُكماءِ أقوالَهم، فحيثُ صارَ التنويُر وصلَ التعبيرُ.

١٨٣ ــ كلُّ كلامٍ يبرُزُ وعليه كِسَوةُ القلبِ الذي منه برزَ.

١٨٤ ـ من أُذِنَ له في التعبير فُهِمَتْ في مسامع الخلقِ عبارتُه، وجُليت إليهم إشارتُه.

١٨٥ - رُبَّما برزَتْ الحقائِقُ مكسوفة الأنوارِ إذا لم
 يؤذَنْ لك فيها بالإظهارِ.

١٨٦ - عباراتُهم: إما لفيضانِ وجُدٍ، أو لقصدِ هدايةِ مريدٍ: فالأولُ حالُ السالكين، والثاني حالُ أرباب المكنةِ والمحققين.

۱۸۷ ـ العباراتُ قوتٌ لعائلةِ المستمعين، وليس لك إلا ما أنت له آكلٌ.

ما عبر على المقام من المتشرف عليه، وذلك ملتسِرٌ إلا على ورُبما عبر عنه من وصل إليه، وذلك ملتسِرٌ إلا على صاحبِ بصيرةٍ.

١٨٩ - لا ينبغي للسالكِ أن يُعَبَّرَ عن وارداتِه، فإنّ ذلك يُقِلُ عملَها في قلبِه، ويمنعُه وجود الصدقِ مع ربّه.

الخلائق إلى الأخذِ من الخلائق إلى الأخذِ من الخلائق إلا أن المعطي فيهم مولاك، فإذا كنت كذلك فخذ ما وافق العلم.

۱۹۱ - ربما استحیا العارفُ أَنْ یرفعَ حاجتَه إلی مولاه لاکتفائِه بمشیئیِه، فکیفِ لا یَسْتَحْیِی أَنْ یرفعَها إلی خلیقیِه؟

١٩٢ - إذا التبس عليك أمران فانظر أثقلَهما على النفسِ فاتَّبِعْهُ، فإنه لا يثقُلُ عليها إلا ما كان حقاً.

<sup>(</sup>١) في نسخة : (حتى).

19۳ ـ من علاماتِ الباغِ الهوى المسارعةُ إلى نوافلِ الخيراتِ؛ والتكاسلُ عن القيام بالواجباتِ.

198 - قَيَّدَ الطاعاتِ بأعيانِ الأوقاتِ كي لا يمنعَك
 عنها وجودُ التسويفِ، ووسمع عليك الوقت كي تبقى لك
 حصةُ الاختيار.

190 ـ عَلِمَ قِلَّةَ نهوضِ العِبادِ إلى معاملتِه، فأوجبَ عليهم وُجُودَ طاعتِه، فساقَهم إليها بسلاسلِ الإيجاب، «عَجِبَ رَبُّكُ مِن قومٍ يساقونَ إلى الجنَّةِ بالسلاسلِ (١٠). مَحْجِبَ رَبُّكُ مِن قومٍ يساقونَ إلى الجنَّةِ بالسلاسلِ (١٠). 197 ـ أوجَبَ عليك وجودَ طاعته (٢)، وما أوجب عليك في الحقيقة إلا دخولَ جنته.

١٩٧ ــ من استغرب أن يُنقذَه اللهُ من شهواتِه، وأن يُخرجَهُ من وجودِ غفلتِه، فقد استعجزَ القدرةَ الإلهية

أخرجه البخاري وأبو داود وأحمد من حديث أبي هويرة رضي الله عنه بلفظ: «عجب ربنا من قومٍ يقادون إلى الجنة بالسلاسل».

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (خدمته).

﴿ وَكَانَ اَللَّهُ عَلَىٰ كُلِّلْ شَيْءٍ مُّقْنَدِرًا ﴾ [الكهف: ٥٥].

١٩٨ - ربما وردت الظُّلَمُ عليك ليُعرَّفَك قَدْرَ ما منَّ
 به عليك.

١٩٩ - من لم يَعْرِفُ قَدْرَ النَّعْمِ بوجدانِها عوفَها بوجود فُقدانِها.

٢٠٠ - لاتُدْهِشُك وارداتُ النَّعمِ عن القيامِ بحقوقِ
 شكرك، فإن ذلك مما يحطُّ من وجودِ قَدْرك.

٢٠١ ـ تمكُّنُ حلاوةِ الهوى من القلبِ هو الداءُ العضالُ.

٢٠٢ - لا يُخرِجُ الشهـوةَ مـن القلـبِ إلا خـوفٌ مزعجٌ، أو شوق مُقلِقٌ.

٢٠٣ - كما لا يحبُّ العملُ المُشْترَك، كذلك لا يحبُّ القلبَ المشترَك، العملُ المشترك لا يقبلُه، والقلبُ المشترَك لا يُقبلُ عليه. THE PRINCE GHAZI TRUST (FOR QURANIC THOUGHT) انواز أذِنَ لها في الوصولِ، وانواز أُذِنَ لها في الوصولِ، وانواز أُذِنَ لها في الدخول.

٢٠٥ - رُبَّما وردتْ عليك الأنوارُ فوجدتِ القلبَ
 محشوًّا بصورِ الآثارِ، فارتحلتْ من حَيْثُ نزلتْ (١٠).

٢٠٦ - فرّغ قلبك من الأغيار، يملأه بالمعارف والأسرار.

٢٠٧ - لا تستبطى، منه النوال، ولكن استبطى، من نفسك وُجُودَ الإقبال.

٢٠٨ - حقوقٌ في الأوقاتِ يُمْكِنُ قضاؤها، وحقوقُ الأوقاتِ لا يمُكنُ قضاؤها، وحقوقُ الأوقاتِ لا يمُكنُ قضاؤها، إذ ما من وقتِ يَرِدُ إلا ولله عليك فيه حقٌ جديدٌ، وأمرٌ أكيدٌ، فكيفَ تقضي فيه حقَّ غيرِه، وأنت لم تقضِ حقَّ اللهِ فيه؟

٢٠٩ ـ ما فاتَ من عُمُرِك لا عِوَضَ له، وما حصلَ لك منه لا قيمةَ له.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (جاءت).

٢١٠ ما أحببت شيئاً إلا يكنت له عبداً، وهو
 لا يحبُ أن تكونَ لغيره عبداً.

٢١١ - لا تنفعُه طاعتُك، ولا تضرُه معصيتُك،
 وإنما أمرَك بهذه، ونهاك عن هذه لما يعودُ إليك.

٢١٢ - لا يـزيـدُ فـي عـزُه إقبـالُ مـن أقبـلَ عـليـه،
 ولا يَنقصُ من عِزُه إدبارُ من أدبر عنه.

٢١٣ - وصولُك إلى الله وصولُك إلى العلم به، وإلا فَجَلَّ ربنا أن يتصلَ به شيءٌ، أو يتصلَ هو بشيءٍ.

٢١٤ - قُرْبُك منه أن تكون مشاهداً لقربِه منك، وإلا
 فأينَ أنت ووجودُ قربِه؟

٢١٥ - الحقائقُ تردُ في حال التجلّي مُجملةً، وبعدَ الوعي يكونُ البيانُ ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَالَيِّعَ قُرْءَانَهُ ﴿ ثُمْ إِنَّ عَلَيْمَا
 بيكانَمُ ﴾ [القيامة: ١٩/١٨].

٢١٦ ـ متى وَردت الواردات الإلهية إليك (١) هدمت العوائِدَ عليك (١) هدمت العوائِدَ عليك ﴿ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَكُواْ قَرْبِيَةً أَفْسَدُوهَا ﴾ العوائِدَ عليك ﴿ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَكُواْ قَرْبِيَةً أَفْسَدُوهَا ﴾ [النمل: ٣٤].

٢١٧ - الواردُ يأتي من حضرةِ قهارٍ، لأجلِ ذلك
 لا يصادِمُه شيءٌ إلا دمَغهُ ﴿ بَلَ نَقَدِفُ بِٱلْمَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ
 فَيَدْمَغُهُمْ فَإِذَاهُو زَاهِقٌ ﴾ [الأنبياء: ١٨].

٢١٨ ـ كيف يحتجِبُ الحقُّ بشيءٍ، والذي يحتجِبُ به هو فيه ظاهِرٌ، وموجودٌ حاضِرٌ.

٢١٩ ـ لا تيأس من قَبولِ عملٍ لم تجد فيه وجود الحضور، فربما قُبِلَ من العمل ما لم تُدْرِك ثمرتَه عاجلًا.

٢٢٠ ـ لا تُؤكِينَ وارداً لا تعلمُ ثمرتَه، فليسَ المراد
 من السحابة الإمطار، وإنما المرادُ منها وجودُ الإثمارِ.
 ٢٢١ ـ لا تطلبَنَ بقاءَ الـوارداتِ بعـد أن بسطـتْ

<sup>(</sup>١) في نسخة : (عليك).

أنوارَها، وأودعت أسرارَها، فلك في الله عن كلِّ شيءٍ، وليس يُغنيك عنه شيءٌ.

۲۲۲ ـ تطلُّعُـك إلى بقاءِ غيرِه دليلٌ على عدمِ وجدانِك له، واستيحاشُك لفقدانِ ما سواهُ دليلٌ على عدم وصلتِك به.

٣٢٣ ـ النعيمُ وإنْ تنوَّعَتْ مظاهرُه إنما هو بشهودِه واقترابِه، والعذابُ وإن تنوعتْ مظاهرِه إنما هو بوجودِ حجابِه، فسببُ العذابِ وجودُ الحجابِ. وإتمامُ النعيمِ بالنَّظرِ إلى وجهِه الكريم.

٣٢٤ ـ ما تجِدُه القلـوبُ من الهمـومِ والأحـزانِ فلأجلِ ما مُنعتْهُ من وجودِ العيانِ.

٢٢٥ - من تمام النعمة عليك أن يرزقك ما يكفيك،
 ويمنعك ما يُطغيك.

٢٢٦ ـ لِيَقِلَ مَا تَفْرَحُ بِهِ، يَقِلُ مَا تَحْزَنُ عَلَيْهِ.

٢٢٧ ـ إِنْ أَرِدْتَ أَنْ لَا تُعَرِّلُ فَلَا تَتُولُ وَلَايَةً لَا تَدُومُ لِكَا لَا تُعَرِّلُ فَلَا تَتُولُ وَلَايَةً لَا تَدُومُ لِكَ.

٢٢٨ - إِنْ رَغَّبَتْكَ البداياتُ زَهَّدَتْكَ النهاياتُ، إِنْ دَعَاكَ إليها ظاهِرٌ، نهاك عنها باطِنٌ.

٢٢٩ - إنما جعلَها محلاً للأغيار (١١)، ومعدِناً للأكدارِ تزهيداً لك فيها.

٢٣٠ ـ علم أنك لا تقبَلُ النُصْحَ المجرّدَ فذوَّقَك من
 ذُواقِها ما يُسهِّلُ عليك وجودَ فراقها.

٧٣١ ـ العلمُ النافعُ هو الذي ينبَسِطُ في الصدرِ شُعاعُه، وينكشِفُ به عن القلبِ قِناعُه.

٢٣٢ ـ خيرُ العلمِ ما كانتُ الخشيةُ معه.

٣٣٣ ـ العلمُ إن قارنَتُهُ الخشيةُ فلَكَ، وإلا فعليك.

٢٣٤ - متى آلمك عدم إقبالِ الناسِ عليك، أو

 <sup>(</sup>١) كل ما يشغلك عن الله سبحانه وتعالى.

توجُهَهُم بالذُمِّ إليك \_ فارجع إلى عِلم اللهِ فيك، فإنْ كان لا يُقنعُك علمُه بك فمصيبتُك بعدَمِ قناعتِك بعلمِه أشدُّ من مصيبتِك بوجودِ الأذى منهم.

۲۳۰ - إنما أجرى الأذى على أيديهم كي لا تكونَ
 ساكِناً إليهم.

۔ أراد أن يزعجَك عن كلِّ شيءٍ حتى لا يشَغلَك عنه شيءٌ.

٣٣٦ ـ إذا علمتَ أنّ الشيطانَ لا يَغْفُلُ عنك فلا تغفُلُ الله تغفُلُ الله تغفُلُ أنت عمّن ناصيتُك بيدِه.

٣٣٧ - جعلَه لك عدواً ليحوشَك به إليه، وحرَّك عليك النفسَ ليدومَ إقبالُكَ عليه.

٢٣٨ - من أثبتَ لنفسِه تواضُعاً فهو المتكبِّرُ حقًا، إذا ليسَ الْتواضُعُ إلا عن رفِعْةٍ، فمتى أثبتَ لنفسِك تواضُعاً فأنت المتكبُّرُ حقًا.

٢٣٩ - ليس المتواضعُ الذي إذا تواضَعَ رأى أنه

فوق ما صنعَ، ولكنّ المتواضِعُ الذي إذا تواضعَ رأى أنّه دونَ ما صنعَ.

٢٤٠ ـ التواضعُ الحقيقيُّ هو ما كان ناشِتاً عن شهودِ
 عظمتِه، وتجلّي صِفْتِهِ

٧٤١ ـ لا يُخْرِجُك عن الوصف إلا شهودُ الوصفِ.
٧٤٢ ـ المؤمنُ يشغلُه الثناءُ على اللهِ عن أنْ يكونَ لنفسِه شاكراً، وتَشْغَلُه حقوقُ اللهِ عن أن يكونَ لحظوظِه ذاكراً.

٢٤٣ ـ ليس المحبُّ الذي يرجو من محبوبه عِوَضاً، أو يطلُبُ منه غرضاً، فإنَّ المحبُّ من يَبذُلُ لله. للس المحبُّ من تبذُلُ لله.

٧٤٤ ـ لـولا مياديـنُ النفـوسِ مـا تحقَّـقَ سيـرُ السائـريـنَ، إذا لا مسافةِ بينَك وبينَه حتى تطويها رحلتُك، ولا قَطِيْعَةَ بينَك وبينَه حتى تمحُوها وُصلتُك.

٧٤٥ ـ جعلَك في العالم المتوسِّطَ بين مُلكِه

وملكوتِه ليُغلِمَك جلالةً قَدْرِك بين مخلوقاتِه، وأنّك جوهرةٌ تنطوي عليها(١) أصدافُ مكوّناته.

٢٤٦ - إنما وَسِعَك الكونُ من حيثُ جسمانيتك<sup>(٢)</sup>، ولم يَسَعْك من حيثُ ثبوتُ روحانيتِك.

٢٤٧ - الكائِنُ في الكونِ ـ ولم تُفْتَح له ميادينُ الغيوبِ ـ مسجونٌ بمحيطاتِه، ومحصورٌ في هَيْكُلِ ذَاتِه.

٢٤٨ - أنت مع الأكوانِ ما لم تشهد المكوّنِ، فإذا
 شُهدْتَهُ كانت الأكوانُ معك.

٢٤٩ - لا يلزمُ من ثبوتِ الخصوصيةِ عدمُ وصفِ البشريةِ، إنما مَثَلُ الخصوصيةِ كإشراقِ شَمْسِ النهار، ظهرتْ في الأفُقِ وليستْ منه، تارةً تُشْرِقُ شموسُ أوصافِه على ليلِ وجودِك، وتارةً يقبِضُ ذلك عنك

<sup>(</sup>١) في نسخة: (عليك).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (جثمانيتك).

فيرُدُّكُ إلى حَدُودِك، فالنهارُ اليس منك وإليك، ولكنَّهُ واردٌ وَرَدَ عليك.

وبوجود أسمائه على ثبوت أوصافه، وبثبوت أوصافه وبوجود أسمائه على ثبوت أوصافه، وبثبوت أوصافه على وجود ذاته، إذ مُحالٌ أن يقوم الوصف بنفسه. فاربابُ(۱) الجَذْبِ(۱) يكشف لهم عن كمالِ ذاته، ثم يرجَعُهُم إلى التعمق يردُّهم إلى شهود صفاته، ثم يُرجِعُهُم إلى التعمق بأسمائه، ثم يردُهم إلى شهود آثاره. والسالكون على عكسِ هذا، فبداية المجذوبين نهاية السالكين، ونهاية المحذوبين بداية السالكين، لكن لا بمعنى واحد، فربما التقيا في الطريق: هذا في تدِليّه وهذا في ترقيه.

# ٢٥١ ـ لا يُعْلَمُ قَدْرُ أنوارِ القلوبِ والأسرارِ إلا في

<sup>(</sup>١) في نسخة: (فأهل).

<sup>(</sup>٢) سير القلوب ومشاهدة الأسوار.

غيبِ الملكوتِ ، كما لا تظَهَّرُ أَنْوَارُ السَّمَاءِ إلا في شهادَةِ المُلْكِ<sup>(١)</sup>.

٢٥٢ - وِجُدانُ ثمراتِ الطاعاتِ عاجلاً بشائِرُ العاملين بوجودِ الجزاءِ عليها آجلاً.

٢٥٣ - كيف تطلُبُ العِوَضَ على عملٍ هو متصدُّقٌ به عليك؟ أم كيف تطلُبُ الجزاءَ على صِدقٍ هو مُهْدِيْهِ إليك؟

۲۵٤ - قومٌ تسبِقُ أنوارُهم أذكارَهم، وقومٌ تسبِقُ أذكارُهم أنوارَهم وأنوارُهم أذكارُهم وأنوارُهم وقومٌ لا أنوارَهم وأنوارُهم وقومٌ لا أنوارَ [لهم] ولا أذكارَ، نعوذُ باللهِ من ذلك.

۲۰۵ ـ ذاکِرٌ ذَکرَ لیستنیرَ به قلبُه فکان ذاکِراً، وذاکِرٌ استنارَ قلبُه فکان ذاکراً، وذاکِرٌ استنارَ قلبُه فکان ذاکراً، والذي استوت أذکارُه وأنوارُه فبذکره يُهتدى وبنوره يُقتدى.

٢٥٦ ـ ما كانَ ظاهِرُ ذِكْرِ إلا عن باطِنِ شهودٍ وفكرٍ .

<sup>(</sup>١) عالم الدنيا.

٢٥٧ ـ أشهدك من قبلِ أن يستشهدك فنطقَتْ بإلهيتهِ الظواهِرُ، وتحققَتْ بأحديتِه القلوبُ والسرائِرُ.

۲۰۸ ـ أكرمك بكرامات ثلاث:

ـ جعلَك ذاكِراً، ولولا فضلُه لم تكن أهلاً لجريانِ ذكرِه عليك، وجعلَك مذكوراً به، إذ حقّقَ نسبتَه لديك، وجعلَك مذكوراً عنده، فتمّمَ نعمتَه عليك.

٢٥٩ - ربّ عُمُرِ اتسَعَتْ آمادُه، وقلَّتْ أمدادُه. ورُبّ عُمُرِ قليلَةٌ آمادُه، كثيرةٌ أمدادُه.

٢٦٠ من بُورِك له في عُمُرِهِ أدرك في يسيرٍ من الزمن من مِنَنِ الله تعالى ما لا يدخُلُ تحت دوائرِ العبارة، ولا تَلحقُه الإشارةُ.

٣٦١ ـ الخِــذلانُ كــلُّ الخِــذلانِ أن تتفــرُغَ مــن الشواغِل، ثم لا تتوجَّه إليه، وتَقلَّ عوائِقُك ثمَّ لا ترحلَ إليه.

تله بسير القلب في المادين الفكرة سير القلب، فإذا ذهبت فلا إضاءة

٢٦٤ ـ الفكرة فِحُرتان: فكرة تصديق وإيْمان، وفكرة شهود وعَيانٍ. فالأولى لأرباب الاعتبار، الثانية لأرباب الشهود والاستبصار.

\* \* \*



### [القسم الثاني]

#### المكاتبات

١ ـ وقال مماكتب به لبعض إخوانه:
 أما بعد: فإنّ البداياتِ مَجْلاةُ (١) النهاياتِ، ومن
 كانتْ بالله بدايتُه كانتْ إليه نهايتُه.

والمشتغلُ به هو الذي أحبَبْتَهُ، وسارعت إليه، والمشتغلُ عنه هو المُؤثَّرُ عليه.

ومن أيقنَ أنّ الأمرَ كلّه بيدِ اللهِ انجمَعَ بالتوكُّلِ عليه . وأنّه لا بُدَّ لبناءِ هذا الوجودِ أن تنهَدِمَ دعائِمُهُ، وأن تُسْلَتَ كِرائمُهُ.

فالعاقِلُ من كان بما هو أبقى أفرحَ منه بما هو (١) محل التجلّي.

يفني، قد أشرق نورُهُ، وظهرَتْ تباشيرُه، فصدَفَ عن هَٰذِهُ الدَّارِ مَعْضَيَّاً، وأَعْرَضَ عَنْهَا مُولِّيًاً، فَلَمْ يَتَخَذُهَا وطناً، ولا جعلَها سكناً(١)، بل أنهضَ الهمةَ فيها إلى اللهِ تعالى، وسار فيها مستعيناً به في القدوم عليه، فما زالتُ مطيةً عزمِه لا يَقِرُّ قرارُها، دائماً تسيارُها، إلى أن أَنَاخَتُ بِحَضَرةِ القُدْسِ، وبساطِ الأَنسِ، في محلِّ المفاتحةِ والمواجهةِ والمجالسَةِ والمحادثةِ، والمشاهدة والمطالعَة، فصارَتُ الحضرةُ مُعَشَّشَ قلوبهم، إليها يأوون، وفيها يسكنون، فإذا نزلوا إلى سماءِ الحقوقِ وأرض الحظوظ فبالإذنِ والتمكين، والرسوخ في اليقين، فلم ينزلوا إلى الحقوقِ بسوءِ الأدب والغفلةِ، ولا إلى الحظوظِ بالشهوة والمتعةِ، بل دخلوا في ذلك كلَّه باللهِ وللهِ ومن اللهِ وإلى اللهِ .

> (۱) قال الإمام الطوطوشي: إنَّ لله عبـــاداً فطنـــا نظروا فيها فلَما علموا جعلـوهـا لجـةً واتخـذوا

طلَقوا الدنيا وخافوا الفتنا أنهما ليسمت لخميّ وطنما صالحَ الأعمالِ فيها شُفُنا ﴿ وَقُلُ رَّبِ آدَخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ ﴾ [الإسراء: ٨٠]. ليكونَ نظري إلى حولك وقوتك إذا أدخلتني، واستسلامي وانقيادي إليك إذا أخرجتني ﴿ وَأَجْعَلَ لِي مِن لَدُنكَ سُلطَكْنَا نَصِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٠] ينصرُني، وينصرُ بي، ولا ينصرُ على، ينصرُني على شهودِ نفسي، ويفنيني عن دائرةِ حسّي.

٢ ـ ومماكتب به إلى بعض إخوانه:

إنْ كانت عينُ القلبِ تِنظُرُ إلى أنّ اللهَ واحدٌ في مِنْتِه (١)، فالشريعةُ تِقتضي أنه لا بد من شكر خليقتِه. وإنّ الناسَ في ذلك على ثلاثةِ أقسام:

- غافِل منَهمِكُ في غفلتِه، قويتُ دائِرةُ حسَّهِ، وانطمسَتُ حضرةُ تُدُسِهِ، فنظرَ الإحسانَ من المخلوقين، ولم يشهَدُهُ من ربّ العالمين؛ إما اعتقاداً فشِرْكُه خفيٌّ.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (مننه).

- وصاحب حقيقة غالب عن اللخلق بشهود الملك الحق، وفَنِيَ عن الأسباب بشهود مسبّب الأسباب، فهو عبد مواجّه بالحقيقة، ظاهِرٌ عليه سناها، سالِكٌ للطريقة، قد استولى على مداها، غير أنّه غريق الأنوار، مطموسُ الأثار، قد غلب شكْرُه (١) على صحوِه، وجمعُه على فَرْقِهِ (٢)، وفناؤه على بقائِه، وغيبته عى حضوره.

- وأكملُ منه عَبْدٌ شُرِبَ فازدادَ صحواً، وغابَ فازدادَ حضوراً، فلا جَمْعُهُ يحجبه عن فَرْقِه، ولا فَرْقُهُ

<sup>(</sup>١) السكر: غيبة عن الأكوان بسبب وارد يرد على القلب.

<sup>(</sup>٢) الفرق ما يكون كسباً للعبد من إقامة وظائف العبودية وما يليقُ بأحوال البشر، والجمع ما يكون من قبل الحق من إبداء معان، وابتذاء لطف وإحسان، ولا بد للعبد منهما، فإنَّ من لا فرق له لا عبودية له، ومن لا جمع له لا معرفة له، فقول العبد ﴿إياك نعبد﴾ إثبات للتفرقة بإثبات العبودية. وقوله ﴿إياك نستعين﴾ طلب للجمع، فالتفرقة بداية الإرادة، والجمع نهايتها.

يحجبُه عن جَمْعِه، ولا فناؤه المسرِفَه عن بقائِه (٢٠)، ولا بقاؤه المسرِفَه عن بقائِه (٢٠)، ولا بقاؤه يصدُّه عن فنائِه، يعطي كل ذي قِسْطِ قسطَهُ، ويُوْفِي كُلّ ذي حَقُّ حَقَّهُ.

وقد قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه لعائشة رضي الله عنها لما نزلت براءتها من الإفك على لسان رسول الله ﷺ: يا عائشة! اشكري رسول الله فقالت: والله لا أشكر إلا الله (""). دلّها أبو بكر على المقام الأكمل مقام البقاء المقتضي لإثبات الآثار، وقد قال الله تعالى ﴿ أَنِ ٱشْكُرُ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِنَّ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [لقمان: تعالى ﴿ أَنِ ٱشْكُرُ الله يشكرُ الله من لا يشكرُ الناسَ "(1)

<sup>(</sup>١) الفناء: سقوط الأوصاف المذمومة عن المريد.

<sup>(</sup>٢) والبقاء: وجود الأوصاف المحمودة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري عن عائشة رضي الله عنها ولفظه "فقالت لي أمي: قومي إليه. فقلت: والله لا أقوم إليه، ولا أحمد إلا الله عزّ وجل، انظر «الفتح» (٤٧٧٤).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود وأحمد وابن حبان من حديث أبي هريرة
 رضي الله عنه وهو حديث صحيح.

وكانت هي في ذلك الوقت مُصْطَلَمَةً (١) عن شاهدها، غائبةً عن الآثار، فلم تشهَد إلا الواحدَ القهارَ.

٣ - وقال رضي الله عنه لما سُئل عن قوله ﷺ:
 «وجُعِلَتْ قُرَّةُ عيني في الصّلاةِ»(٢) هل هذا خاص به، أم
 لغيره منه شِرْبٌ ونصيبٌ؟

فأجاب: إنّ قُرَّةَ العين بالشُّهودِ على قَدْرِ المعرفةِ بالمُشهود، فالرسول ﷺ ليسَتْ معرفةُ أحدٍ كمعرفتِه فليسَتْ قُرَّةُ عين كقرته.

وإنما قلنا: إن قُرَّةَ عينه في صلاتِه بشهودِ جلالِ مشهودِه، لأنه عَلَيْهُ قد أشارَ إلى ذلك بقوله عَلَيْهُ: «في الصلاة» ولم يقل بالصلاة، إذ هو عَلَيْهُ لا تقرُّ عينُه بغير ربه، كيف وهو يدلُّ على هذا المقام، ويأمُرُ به مَنْ سواه

<sup>(</sup>١) الاصطلام: فناء العارف في دوام شهود الحقُّ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي وأحمد والحاكم والبيهقي من حديث أنس
 رضي الله عنه بإسناد صحيح.

بقوله ﷺ: «اعبد الله كأنك تراه» (١٠) ومحال أن يراهُ، ويشهَدَ معه سواهُ.

فإن قال قائل: قد تكون قرة العين بالصلاة لأنها فضل من الله، وبارزة من عين مِنَّةِ الله، فكيف لا يفرَحُ بها؟ وكيف لا تكون قرة العين بها وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ بِفَضَّلِ ٱللَّهِ وَبِرَ حَمَتِهِ فَيِذَلِكَ فَلْيَقَدَ حُواْ لَهِ [يونس: ٥٨].

فاعلم أن الآية قد أومأت إلى الجواب لمن تدبّر سِرَّ الخطاب، إذ قال: ﴿ فَيِلَالِكَ فَلْيَقْرَجُواْ ﴾ وما قال: فبذلك فافرَحْ.

يا محمد! قل لهم فليفرحوا بالإحسانِ والتَّفَضُّلِ، وليكن فرحُك أنت بالمتفضِّلِ، كما قال في الآية

 <sup>(</sup>١) حديث جبريل المشهور أخرجه مسلم في الإيمان عن عمر بن
 الخطاب رضي الله عنه.

الأخرى ﴿ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرُهُمْ فِي خُوطِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ [الأنعام: ٩١].

٤ ـ وقال رضي الله عنه مما كتب به لبعض إخوانه:
 الناسُ في ورودِ المِنَنِ على ثلاثةِ أقسامٍ:

فَرِحٌ بالمننِ لا من حيث مُهْدِيها (١) ومُنْشِيها، ولكن بوجود مُتْعَتِه فيها، فهذا من الغافلين، يصدُقُ عليه قولُه تعالى: ﴿ حَقَّلَ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواً أَخَذَنَهُم بَغْتَهُ ﴾ [الأنعام: 21].

وفَرِحٌ بالمِنَنِ من حيثُ أنه شهدها مِنةً ممن أرسلَها، ونعمة ممن أوصلَها، يصدُقُ عليه قوله تعالى:
 أَلُّمْ يِفَضَّلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيَلَاكَ فَلْيَقْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِنتَا يَجْمَعُونَ﴾ [يونس: ٥٨].

ـ وفَرِحٌ بالله، ما شغلَه من المنن ظاهرُ مُتْعَتِها، ولا باطِنُ مِتَّتِها، بل شغَلَهُ النظرُ إلى اللهِ عما سواه،

<sup>(</sup>١) في نسخة: (مبديها).

والجمع عليه، فلا يشهَدُ إلا إياه، يَصَدُقُ عليه قوله تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُ ثُكَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ [الأنعام: ٩١].

وقد أوحى الله تعالى إلى داود عليه السلام: ياداود! قل للصديقين: بي فليفرحوا، وبذكري فليتنعموا.

والله تعالى يجعلُ فرحنا وإياكم به، وبالرضا عنه، وأن يجعلنا من أهل الفهم عنه. وأن لا يجعلَنا من الغافلين، وأن يَسْلُكَ بنا مَسْلَكَ المتقين بمنّه وكرمِه.

\* \* \*



#### [القسم الثالث]

#### المناجاة

وقال رضي الله عنه في مناجاته :

١ - إلهي! أنا الفقيرُ في غنايَ، فكيف لا أكونُ فقيراً في فقري.

٢ - إلهي! أنا الجاهلُ في علمي فكيف لا أكونُ
 جهولاً في جهلي.

٣-إلهي! إنَّ اختلافَ تدبيرك، وسرعة حلول
 مقاديرك منعا عبادك العارفين بك عن السكونِ إلى
 عطاء، واليأس منكِ في بلاءٍ.

إلهي! مني ما يليقُ بلؤمي، ومنك ما يليقُ
 بكرمك.

إلهي! وصفت نفسك باللطف والرأفة بي قبل وجود ضعفي، أفتمنعُني منها بعد وجود ضعفي؟

٦ - إلهي! إن ظهرت المحاسِنُ مني فبفضلك،
 ولك المنّةُ عليّ، وإن ظهَرت المساوىءُ مني فبعدلك،
 ولك الحَجةُ عليّ.

٧ ـ إلهي! كيف تكلُني إلى نفسي وقد تكفَّلْتَ بي أم كيف أخيبُ وأنبت الحفيُّ بي، ها أنا أتوسَّلُ إليك بفقري إليك، وكيف أتوسَّلُ إليك بما هو محالٌ أن يُصِلَ إليك؟ أم كيف أشكو إليك حالي، وهي لا تخفى عليك؟ أم كيف أشكو إليك حالي، وهو منك برزَ عليك؟ أم كيف أترجمُ لك بمقالي، وهو منك برزَ إليك؟ أم كيف تخيبُ آمالي، وهي قد وفدَتْ إليك؟ أم كيف تخيبُ آمالي، وهي قد وفدَتْ إليك؟ أم كيف لا تحسُنُ أحوالي وبك قامتْ وإليك؟

٨ ـ إلهـــي! مــا ألطفَــك بـــي مــع عظيـــم جهــلــي،
 وما أرحَمك بي مع قبيح فعلي.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (توكلتَ لي).

١٠ ـ إلهي! ما أرأفك بي، فما الذي يحجبُني
 عنك؟

الهي! قد علمتُ باختلاف الآثار وتنقُلاتِ الأطوارِ أنَّ مرادَك أن تتعرّف إليَّ في كلِّ شيءٍ حتى لا أجهَلك في شيءٍ.

١٢ - إلهي! كلَّما أخرسنِي لؤمي أنطقني كرمُك،
 وكلَّما آيستنِي أوصاًفي أطمعتنِي مِنَّتُك.

١٣ ـ إلهي! من كانت محاسنه مساوي، فكيف لا تكونُ مساويه مساوي؟ ومن كانت حقائِقُه دعاوي، فكيف فكيف لا تكونُ دعاويه دعاوي؟

١٤ ـ إلهي! حكمُك النافِذُ، ومشيئتُك القاهِرةُ ـ لم
 يترُكا لذي مقالِ مقالاً، ولا لذي حالِ حالاً.

١٥ - إلهي! كم من طاعةٍ بنيتُها؛ وحالة شيدتُها - الهيا كم من طاعةٍ بنيتُها؛ وحالة شيدتُها - هدمٌ اعتمادي عليها عدلُك، بل أقالني منها فضلُك.

١٦ - إلهي! إنك<sup>(١)</sup> تعلم وإن لم تدُمُ الطاعةُ منّي فعلاً جزماً، فقد دامتُ محبةً وعزُماً.

١٧ - إلهي! كيف أعزِمُ وأنتَ القاهِرُ؟ وكيف
 لا أعزِمُ وأنتَ الآمِرُ؟

١٨ - إلهي الرددي في الآثار يوجِبُ بُغْدَ المزارِ،
 فاجمعني عليك بخدمة توصلني إليك.

١٩ ــ إلهي! كيف يستدَلُّ عليك بما هو في وجودٍه مُفْتَقِرٌ إليك؟ أيكونُ لغيرِك من الظهورِ ما ليس لك حتى يكونَ هو المظهرُ لك؟!!

متى غِبْتَ حتى تحتاجَ إلى دليلٍ يدلُّ عليك؟ ومتى بَعُدْتَ حتى تكونَ الآثارُ هي التي توصلُ إليك؟

<sup>(</sup>١) في نسخة (أنت).

٢٠ - إلهسي! عَميَــ عَلَى الْعَلَى الْمَالِكُ عليها رقيباً،
 وخسِرَتْ صفِقَةُ عَبْدٍ لم تجعَلْ له من حُبِّك نصيباً.

الآثارِ فارجعني المرت بالرجوع إلى الآثارِ فارجعني بكسوَةِ الأنوارِ وهدايةِ الاستبصار حتى أرجع إليك منها كما دخلتُ إليك منها مصونَ السرِّ عن النَظرِ إليها، ومرفوعَ الهمةِ عن الاعتمادِ عليها، إنك على كلَّ شيءٍ قديرٌ.

٢٢ - إلهي! هذا ذُلّي ظاهِرٌ بين يديك، وهذا حالي لا يخفى عليك، منك أطلُبُ الوصولَ إليك، وبك أستدلُّ عليك، فاهدني بنورِك إليك، وأقمني بصدقِ العبوديَّة بين يديك.

٢٣ - إلهي! علّمني من علمك المخزون، وصُنّي بسرٌ اسمك المصون.

٢٤ - إلهي! حقّقني بحقائقِ أهلِ القُرْبِ، واسلُك
 بي مسالِك أهلِ الجَذْبِ.

۲۰ ـ إلهي! أغنني بتدبيرك عن تدبيري، وباختيارِك عن اختيارِك عن اختيارِك عن اختيارِك عن اختيارِك عن اختيارِي.

٢٦ - إلهي الخرجني من ذُلُ نفسي، وطهرني من شَكِّي وشِرْكي قبلَ حلولي رَمْسِي<sup>(١)</sup>، بك استنصِرُ فانصرني، وعليك أتوكَّلُ فلا تكِلني، وإياك أسألُ فلا تخيبني، وفي فضلِك أرغبُ فلا تحرمِني، ولجنابك أنسبُ فلا تحرمِني، ولجنابك أنسبُ فلا تحرمِني، ولجنابك أنسبُ فلا تطردُني.

٢٧ - إلهي! تقدَّسَ رضاك عن أن تكونَ له عِلَّةٌ
 منك، فكيف تكون له عِلَّةٌ منّى؟

أنت الغني بذاتِك عن أن يَصِلَ إليكَ النفعُ منك، فكيف لا تكونُ غنيًّا عنّي؟

٢٨ ـ إلهي إن القضاء والقدر غلبني، وإن الهوى بوثاقِ (٢٠) الشهوةِ أَسَرني، فكن أنتَ النصيرُ لي حتّى

<sup>(</sup>١) القبر.

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (بوثائق).

تنصُّرَني وتنصُّرُ بي، وأغنني بفضلِك (١) حتى أستغنيَ بك عن طلبي.

أنت الذي أشرقتَ الأنوارَ في قلوبِ أوليائِك حتى عرفوك (٢) ووحدوك. وأنت الذي أزلتَ الأغيارَ من قلوبِ أحبّائِك حتى قلوبِ أحبّائِك حتى لم يحبُّوا سواك (٣)، ولم يلجؤوا إلى غيرك.

أنت المؤنِسُ لهم حيثُ أوحشَتْهم العوالِمُ، وأنتَ الذي هديتَهم حتى استبانَت لهم المعالِمُ.

ماذا وجدَ من فقدَك، وما الذي فقدَ من وجدك؟! لقد خابَ من رضيَ دونَك بدلاً، ولقد خسرَ من بغى عنك متحوَّلاً.

## ٢٩ ـ إلهي! كيف يُرجى سواك وأنتَ ما قطعتَ

<sup>(</sup>١) في نسخة: (بجودك).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (فعرفوك).

<sup>(</sup>٣) في نسخة: (فأحبوك ولم يحبوا سواك).

الإحسان؟ أم كيف يطلبُ من غيرك وأنتَ مَا بدّلْتَ عادةً الاحسان؟ أم كيف يطلبُ من غيرك وأنتَ مَا بدّلْتَ عادةً الامتنانِ؟ يا من أذاق أحباءَه حلاوة مؤانسَتِهِ، فقاموا بين يديه متملّقين.

ويا من ألبسَ أولياءَه ملابسَ هيبتهِ فقاموا بعزَّتِهِ مستعزّين.

أنت الذاكرُ قبلَ الذاكرين، وأنت البادىءُ بالإحسانِ من قبل توجُّهِ العابدين، وأنتَ الجوادُ بالعطاءِ من قبل طلَبِ الطالبين، وأنت الوهابُ ثم أنت لما وهبتَنا من المستقرضينَ.

٣٠ إلهي! اطلبني برحمتِك حتى أصلَ إليك،
 واجذبني بمنتبِك حتى أُقبِلَ عليك.

٣١ ــ إلهي! إنّ رجائي لاينقطعُ عنك وإن عصيتُك، كما أنّ خوفي لا يزايلُني<sup>(١)</sup>وإنْ أطعتُك.

<sup>(</sup>١) يفارقني.

٣٢ ـ إلهي! قد دفعتني العوالم إليك، وقد أوقفنِي علمي بكرمِك عليك؟

٣٣ ـ إلهي! كيف أخيبُ وأنت أملي؟ أم كيف أُهانُ وعليك متكلي؟

٣٤ - إلهي اكيف أستعِزُ وأنت في الذلَّةِ أركزتني؟
 أم كيف لا أستعِزُ وإليك نسبتني؟

أم كيف لا أفتقِرُ وأنت الذي في الفَقْرِ أقمنِني؟ أم كيف أفْتَقِرُ وأنت الذي بجودِك أغنيتني؟

أنت الذي لا إله غيرُك، تعرّفتَ لكلِّ شيءٍ، فما جهلِك شيءٌ، وأنت الذي تعرَّفْتَ إليَّ في كلِّ شيءٍ فرأيتُك ظاهراً في كُلِّ شيءٍ<sup>(١)</sup>

يا من استوى برحمانيِّتِه على عرشه، فصارَ العرشُ غيباً في رحمانيَّتِه، كما صارتُ العوالمُ غيباً في عرشِهِ،

(۱) في دلائل توحيده كما قال الشاعر:
 له في كمل شيء آية تدلُّ على أنه الواحدِ

مَحَفَّتَ الآثارَ بِالآثارِ، ومُحَوِّتُ الآغيارُ بمحيطاتِ أفلاكِ الأنوارِ.

يا من احتجب في سرادقاتِ عزَّهِ عن أن تدركَهُ الأبصارُ.

يا من تجلَّى بكمالِ بهائِه، فتحقَّقَتْ عظمتَه الأسرارُ، كيف تخيبُ الظاهِرُ، أم كيف تغيبُ وأنت الظاهِرُ، أم كيف تغيبُ وأنت الرقيبُ الحاضِرُ؟

والله الموفق وبه نستعين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين



#### الفهرس

| ٣  |   |   |   | • |  | • | - | ٠ | • | - | • | • | ٠ | • | • | •  |     |          | •  | •  | •  | ٠ |    | •  | •  | مة | ند  | مة       | ال |
|----|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|-----|----------|----|----|----|---|----|----|----|----|-----|----------|----|
| ٧  | • |   | , |   |  |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • | ٠  |     | •        |    |    | •  | _ | لف | ئۇ | ل  | 2  | نما | <b>-</b> | تر |
| ٩  |   | • |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | 1   |          | ٤  | ~_ | 11 | ; | Ċ  | ول | 5  | 1  | ٠.  | 2        | ال |
| 11 |   |   |   |   |  |   | • |   |   |   |   |   |   |   | ت | ار | نبا | ار       | ک  | •  | 31 |   |    | ني | ثا | 11 | ــم | نس       | ال |
| ٧٠ |   |   |   |   |  |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   | äl | ?   | <b>-</b> | مث | ٦  | ١  | : | ے  | لہ | ثا | 11 | -م  |          | ال |
| ۸٠ |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • |    |     |          |    |    |    |   |    |    |    | ب  | , " | ع        | ال |