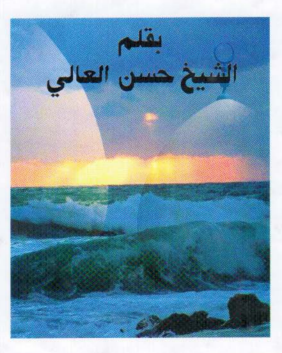
ركن الإيمان والعبادة

R

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

# محاضرات آية الله الشيخ محمد السند



بت بن فجراف کا

\$ 3-5

This file was downloaded from Quranic Thought com



التوس

ركن الإيمان والعبادة

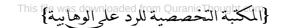
This fe was downloaded from Quranic Thought (

,

,











# ركن الإيمان والعبادة

#### محاضرات الأستاذ المحقق

# آية الله الشيخ محمد السند ( حفظه الله )

# بقلم: حسن العالي

مرجنت بترين في الن مين الم

This is was downloaded from Quranic Thought (



يمقوك لاطت تع تحفوظت

الطبيعة الأولح

V73(a - T... Ta

مكتبة فخراوي

هاتف: ٩٩٣٢٥٥ \_ ٩٩٦٢٢٢ ـ ٩٩٦٦٧٢ ـ فاكس: ٩٩٦٦٧٢ ـ صب: ١٦٤٢ المنامة البحرين: الـبـريـد الإلـكـتـرونـي: info @ fakhrawi.com مـوقـع الإنـتـرنـت: www.fakhrawi.com

This is was downloaded from Quranic Thought (



مقدمة المقرر

#### مقدمة المقرر

بسم الله الرحمن الرحيم اللهم صلى على محمد وآل محمد عدد ما في علمك صلاة دائمة بدوام ملكك، وأسألك اللهم أن تبصرنا معرفة وليك لنبتغي إليك به الوسيلة في نجح آمالنا وتحقيق مطالبنا فإنه لا ينال عرفانك إلا به، ولا يقضى أمرك إلا بوصله..

- ما هي الوسيلة ؟ قال الراغب الأصفهاني: الوسيلة: التوصل إلى الشيء برغبة، وهي أخص من الوصيلة <sup>(1)</sup>. وقال ابن الأثير: في الأصل: ما يتوصل به إلى الشيء ويتقرب وجمعها وسائل <sup>(٢)</sup>. وعلى ضوء المعنى اللغوي يتبلور المعنى الاصطلاحي وهو: إن الوسيلة هي الوصلة التي يتوصل بما إلى معرفة الله وقربه وطاعته ومحبته، ولما كان الأولياء المصطفين هم الوجه الوجيه عند الله تعالى والحبل الممدود بين الـــسماء
  - (1) الراغب الأصفهاني المفردات ص ٥٣٨ (۲) ابن الأثير \_ النهاية في غريب الحديث ج ٥ ص١٨٥

This fie was downloaded from Quranic Thought of the stand was downloaded from Quranic Thought of the standard from the

والأرض، طرفه الغيي بيد الله تعالى وطرفه المادي العيني بيد الخلق، يكونوا بــــذلك أقوى وأدل وأنجح وأقرب وأسمى الوسائل الدالة على الله تعـــالى، وأوســـع وأنجـــع الأبواب الموصلة إلى نيل رضوانه والاحتظاء بمرضاته تعالى.

ولقد دعانا القرآن الكريم وبصورة مؤكدة مبينة إلى ابتغاء الوسيلة واتخاذ الوصلة إليه تعالى، مرة بلفظ الوسيلة كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُـــواْ اللّـــهَ وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وأخرى بالحث على واقع التوسل فقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُــسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾. <sup>(٢)</sup>

وتشير الآية الثانية إلى ضرورة احتماع وترافق وسائل دينية عديدة مـــن أحــل تأهل الأعمال الصادرة من العبد للصعود إلى الله تعالى، وأول تلك الوسائل الحضور عند الحضرة النبوية المعظمة، وثانيها الاستغفار والتوبة والرجوع الذاتي من قبل العبد، وثالثها توجه الرسول (ص) بالدعاء والاستغفار والطلب والتوسط للعبد لأحــل أن ينال الحظوة عند الله تعالى.

ويهدف اجتماع هذه الوسائل – من عمل العبد وحضوره عند الرسول وتوجه الرسول (ص) إلى الله – إلى فتح الطريق أمام العبد ومضاعفة خطواته وطي مسيره في الصعود إلى القرب الإلهي.

وعند هذه النقطة - وهي من الأهمية بمكان - نشير إلى هذا السؤال:

(١) سورة المائدة (٣٥)

(٢) سورة النساء (٢٤)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT مقدمة المقرر V

لماذا أقر الله تعالى وأوجب في القرآن الكريم التعلق بالوسائل، وأمر العبـــد بابتغائها واتخاذها في التقرب والتصاعد والعروج والتكامل الروحـــي، وقـــضاء الحاجات ونيل المطالب ؟

> الجواب: إن إلزام المشرع الإلهي للخلق بابتغاء الوسائل إليه تفرضه ضرورات عديدة: **الضرورة الأولى: دونية العبد**

مما لا شك فيه إن الوجود الإنساني – على ما فيه من مزايا تكوينية فطريــة – وجود دوني سفلي لحلول تلك المزايا في تكوين الإنسان المادي الخلقي، وقد أشــار أهل المعنى إلى أن الجانب المعنوي في الإنسان رهين بقيود البدن الغليظة ممــا يثقــل ويشق على الروح تصاعدها إلى عالم المعنى لنيل كل زلفى وحظوة إلهية، وقد شبهوا أسر الروح في قفص البدن بأسر الطائر– الذي يحمل في أصل وجوده القدرة علــى التحليق والطيران– في القفص المادي.

وقد دلت الروايات على هذه الدونية الخلقية التي أحدثت موانع للإنـــسان في طيه للطريق المعنوي، منها ما ورد في بحار الأنوار:

عن السيوطي في الدر المنثور: عن ابن عباس قال: خلق الله آدم من أديم الأرض يوم الجمعة بعد العصر، فسماه آدم، ثم عهد إليه فنسي، فسماه الإنسان.

قال ابن عباس فبالله ما غابت الشمس من ذلك اليوم حتى أهبط مـــن الجنـــة. قال: ( وإنما سميت المرأة امرأة لأنها خلقت من المرء، وسميت حواء لأنها أم كل حي ) <sup>(1)</sup>.

(١) بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٥٧ ص ٢٦٥.

This file was downloaded from Quranic Though ( ) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }

ومنها ما عن أبي بصير قال: سأل طاووس اليماني أبا جعفر التَّظَيَّلًا: لم سمـــي آدمُ آدمَ ؟ قال: لأنه رفعت طينته من أديم الأرض السفلى ) <sup>(١)</sup>.

فتشير الروايات إلى العقبات التي طرأت على الروح الإنسانية بسبب تركبها في البدن المادي مما يضطر الإنسان إلى التعلق بالوسائل التي تقـــوم بوظيفـــة الارتقـــاء والتسامي به عن الهبوط والتسافل الذي يقتضيه البدن المادي.

الضرورة الثانية: دونية العالم الدنيوي

وينبه على هذه الحقيقة روايات عديدة: منها ما في جواب أمير المـــؤمنين التَّلَ<sup>نِّعَ</sup> عن سؤال اليهودي: ( وإنما سميت الدنيا دنيا: لأنما أدبى من كل شيء ) <sup>(٢)</sup>.

ومنها ما سأله يزيد بن سلام النبي (ص) عن الدنيا لم سميت الدنيا ؟ قـــال: لأن الدنيا دنية خلقت من دون الآخرة، ولو خلقت مع الآخرة لم يفن أهلها كما لا يفن أهل الآخرة.

قال: فأخبرني لم سميت الآخرة آخرة ؟ قال: لألها متأخرة تجئ من بعد الدنيا، لا توصف سنينها، ولا تحصى أيامها، ولا يموت سكالها ) <sup>(٣)</sup>.

قال المجلسي: بيان: قوله في الخبر الأول ( لألها أدنى من كل شيء ) أي أقــرب بحسب المكان أو بحسب الزمان، أو أخس وأرذل على وفق الخبر الثاني ... وبالجملة الأدنى والدنيا يصرفان على وجوه، فتارة يعبر بـــه عـــن الأقــل فيقابــل بــالأكثر والأكبر، وتارة عن الأرذل والأحقر فيقابل بالأعلى والأفضل، وتارة عـــن الأقــرب

بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ١١ ص ١٠٠.
 بعلل الشرائع – الشيخ الصدوق ج ١ ص ٢.
 بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٥٤ ص ٣٥٦.

This fie was downloaded from Quranic Thought of the stand was downloaded from Quranic Thought of the standard from the

مقدمة المقرر THE PRINCE CHAZITRIST مقدمة المقرر FOR QURANIC THOUGHT

فيقابل بالأقصى، وتارة عن الأولى فيقابل بالآخرة، وبجميع ذلك ورد التتريل علـــى بعض الوجوه. وقال الجزري: الدنيا اسم لهذه الحياة لبعد الآخرة عنها <sup>(1)</sup> . انتهى

فإذا كانت الدنيا أدنى وأخس وأحقر العوالم لأنها العالم الحلقي، فأى للنازل فيها والمتلبس بسفليتها أن يرتبط بالعوالم الأمرية العلية من دون أن يبتغي سلم الوسائل ومدارج الوصائل التي تقوم برفع الإنسسان عن دونية المحل الواقع فيه؟! فهبوط العالم الدنيوي وسفليته ونزوله تقتضي ضرورة اتخاذ الوسائل العديدة ليتحقق الصعود والارتفاع لنشأة أسمى وأرفع.

## الضرورة الثالثة: طي الطريق ومضاعفة الخطوة

من المقرر في علم المعرفة أنه لا حد ولا أمد ولا نهاية للمسسافة بسين العبد وربه، بمعنى أن كل نقطة قريبة يصعد إليها الإنسان لها ما هو فوقها بسشكل غسير متناه، فإذا ما لوحظ في مقابل هذه الحقيقة حقيقة أخرى تتعلق بقصر أمسد عمسر الإنسان في هذه الدنيا، أي أن الوقت الزمني الجدي الذي يستثمره العبد ويسستهلكه في علاقته المعنوية بخالقه قصير ومحدود بحيث لا يتجاوز مجموعه الإجمالي عشر سنين، في حين يستهلك العمر الباقي بين نوم ولعب ولهو وأكل ولوازم شخصية، وعلس ضوء ذلك فالسؤال هو عن السبيل لتوسعة ذلك العمر القصير ليكون طريقا لبلوغ أسمى الدرجات وأشرفها في معرفة الخالق وعبادته؟

والجواب: إنه لا طريق للتصرف في الزمن المقرر لوجود الإنسان، لكن الطريق مفتوح للتعويض عن محدودية عمر الإنسان في مضاعفة خطوات سيره إلى الله، وطي المسافة المكنة بينهما، وهذا الهدف السامي هو ما يتحقق مـــن خـــلال الوســـائل

(1) المصدر السابق.

التوسل ركن الإيمان والعبادة.....

العبادية والعقائدية التي تكشف ظلمات الطريق وحجب الغيب ليتسنى للعبد الارتقاء لنيل الدرحة القربية المكنة، ولا أنجع في هذا الطريق من ابتغاء وسيلة الحضرة النبوية وأهل بيته عليهم السلام وهذا ما عبر عنه الشيخ الأستاذ المؤلف ( حفظه الله ) في واحد من بحوثه المقبلة في مطاوي الكتاب من أن ( النبي وأهل بيته عليهم السلام الأبسواب والحجب والسدنة ).

### الضرورة الرابعة: عظمة المعبود

وتحتل هذه الضرورة موقع الصدارة بين كل الضرورات السابقة، وهي الإبداع الذي يتحلى للقارئ الكريم في هذا الكتاب، حيث إن الشيخ الأستاذ دام عزه خرج بالبحث عن طور الاستدلال على جواز عقيدة التوسل عقلا وشرعا - كما هي عادة المتكلمين والمفسرين من الفريقين – إلى الاستدلال عقلا وشرعا على ضرورة التوسل في نيل كل حظوة وكمال وقرب إلهي، فإذا ما هجر العبد التوسل والتقرب بالنبي وأهل بيته عليهم السلام امتنع عليه الوصول إلى نيل المعرفة بالله تعالى، وانسد أمامه باب عبادته وقرباه، واستحال عليه إنجاز أي حاجة معنوية أو مادية، والسبب في ذلك ما بينه الأستاذ يما لا مزيد عليه في هذا الكتاب من أن متاركة التوسل انفراط للركن الركين من التوحيد.

ويمكن تأييد الحقيقة التي وصل إليها الشيخ الأستاذ في البحث الذي بين يديك بما يذكره أهل المعنى من أن خطاب الله تعالى لأحد من خلقه بلا واسطة محال إلا مـــن هم في مستوى الأنبياء والأولياء الذين وصلوا إلى الغاية في التكامل المعرفي والعبادي. وتقريب ذلك بأن يقال:

إن خطاب الله تعالى بمعناه العام سواء كان الخطاب المعــرفي بـــإنزال الكتـــب والصحف والآيات، أو الخطاب التكويني بإنزال الفيض الإلهي المعنـــوي والمـــادي يتوقف على اللياقة والكفاءة في المخاطب، وليس في الوجود أحد حصل المــستوى

This file was downloaded from Quranic Thought (The Was downloaded from Quranic Thought (The Start and Start) (The Start and Start) and the start and the st

المطلوب من اللياقة سوى الأنبياء والأولياء، وفي مقدمتهم سيد الأنبياء وأهل بيتمه الطاهرين عليهم السلام، وهذا بنفسه بيان لضرورة التوسل بهم والتوجه إليهم واللواذ بحضرتهم، لكي يخاطبوا ويواجهوا من قبل الله تعالى، فيتترل الفيض بواسطتهم إلى سائر الخلق، فإذا ما سلك العبد طريق الإباء والتكبر والتعالي على تلك الوسائل الإلهية، انسد أمامه باب الله الذي منه يؤتى وسبيله الذي إليه يفضي، فلا يبقى أمام العبد أي طريق لتحقيق آماله وبلوغ مآربه.

وإلى نفس المفاد يشير العلامة المحقق الخواجوئي في كتابه مفتاح الفلاح - في ذيل قول الإمام علي التلخيلا في دعاء الصباح ( صل اللهم على الدليل إليك في الليل الأليل ) - بقوله: ( لما كانت النفوس في الأغلب منغمسة في العلائق البدنية الحاصلة بسبب تدبير البدن وتكميله، مكدرة بالكدورات الطبيعية الناشئة من القوة الشهوية والغضبية، وكان ذات المفيض عز اسمه في غاية التره عنها و لم يكن بينهما بذلك مناسبة موجبة لفيضان كمال، وجب عليها في استفاضة الكمالات واستنجاح المطالب والحاجات من تلك الحضرة المترهة التوسل إلى متوسط يكون ذا جهي التجرد والتعلق، ليقبل ذلك المتوسط الفيض منه بتلك الجهة الروحانية التحرديسة، وتقبل النفس منه بمذه الجهة الجسمانية التعلقية )<sup>(1)</sup>.

وختاما: اسأل الله ﷺ أن ينفعنا جميعا بعلم أستاذنا الكبير آيــة الله المحقــق – الجامع لعلوم دينية شتى– الشيخ محمد السند، واسأل القارئ الكريم الإغمــاض عن ما في هذا الكتاب من الاشتباهات الصادرة غفلة مني.

حسن العالى

(١) العلامة المحقق الخواجوئي، مفتاح الفلاح ومصباح النجاح في شرح دعاء الصباح ص٦٧.

This file was downloaded from Quranic Topught (



This file was downloaded from Quranic Thought Inf



.... مقدمة المؤلف ( دام ظله )

## مقدمة المؤلف ( دام ظله )

الحمد لله الذي لا يكتنه، ولا يحاط به، ولا يحده حد، ولا ينتـــهي إلى مـــدى، ولا يجانس، ولا يماثل، ولا يشاكل، وهو مع ذلك ظاهر بآياته وهي وجهه الـــدائم، متحلي بفعله، معروف بأسمائه.

والصلاة والسلام على السبيل الأعظم لمعرفته، والصراط الأقوم للتقرب إليـــه، أكبر آياته، وأقرب وسائله، النبي المصطفى وعلى آله أبوابه ومفاتيح غيبه.

وبعد:

فإنه قد قالت البضعة النبوية الطاهرة سيدة نساء أهل الجنة عليها السلام في خطبتها: (واحمدوا الله الذي لعظمته ونوره يبتغي من في السموات والأرض إليه الوســيلة، و نحن وسيلته في خلقه ونحن خاصته ومحل قدسه ونحن حجته في غيبه)<sup>(1)</sup> وهي تــشير إلى أن الطريق الحنيف إلى معرفة التوحيد بعيداً عن التشبيه وخروجاً عن التعطيل هو منحصر بابتغاء الوسيلة، وأن الإعراض عن ابتغاء الوسيلة لا محالة يوقع إما في التشبيه

(1) ابن أبي الحديد، شرح لهج البلاغة ج١٦ ص٢١١.

#### This fie was downloaded from Quranis Thought (The Was downloaded from Quranis Though the field of the second states and the second



أو التعطيل، وكليهما زوال لمعرفة التوحيد وأن زعم التمسك به شعاراً وعنوانا مــــن دون حقيقة.

فقولها عليها السلم: (واحمدوا الله) أي صفوه وانعتسوه بالكمال، ووحدوه في الإلوهية والصفات والأفعال، ثم بينت السبيل إلى ذلك وإلى معرفة التوحيد ببيان البرهان على ضرورة ذلك السبيل وعلى الانحصار به، فذكرت عظمة الخالق وهي تترهه عن النقص وعدم انتهائه إلى حد، و شدة نوره التي لا تقف عند منتهى، وهو بمثابة ذكر البرهان على استحالة معرفة الباري بالاكتناه والإحاطة والمثل والمشاكلة والحس والجس واللمس والمحابة والمواجهة والمحاذاة؛ لأن كل ذلك يستلزم محدودية ذات الباري تعالى في الحد والنهاية، وإذا استحالت معرفته بذلك فامتناع معرفت بقول مطلق هو التعطيل في المعرفة، وهو باطل أيضاً؛ لأن التعطيل يستلزم هو الآخر بقول مطلق هو التعطيل في المعرفة، وهو باطل أيضاً؛ لأن التعطيل يستلزم هو الآخر عن أن يكون له ما وراءه شيء غيره، فلم يبق إلا المعرفة بالآيات المحلوقة وهي عن أن يكون له ما وراءه شيء غيره، فلم يبق إلا المعرفة بالآيات المحلوقة وهي الوسيلة إلى معرفته وتوحيده، وكلما كان المحلوق أعظم خلقة كان أعظم آيسة في العلامية على الواحية، وتكون بقية الآيات المحلوقات على الإطلاق يكون هو أعظم آية على الإطلاق، وتكون بقية الآيات المحلوقات على الإطلاق يكون هو أعظم آية على الوسيلة على الإطلاق لكل الآيات المحلوقة كان أعظم المعليم قلي المله مي عبر أعظم آية على الوسيلة على الإطلاق لكل الآيات المحلوقة كان أعظم آيسة في مع عبر أعظم آية على الوسيلة على الإطلاق لكل الآيات المحلوقة.

وقد ثبت بالضرورة أنه (ص) أعظم خلق الله تعالى، وقد سمّاه الباري تعالى برحمة للعالمين كل العالمين، وبرءوف رحيم، ومن ذلك يعلم أن أنجرح الوسائل وأعظمها هو سيد الكائنات، وقد قرن الله تعالى به أهل بيته في التطهير والاحتجاج على أهل الكتاب وعلم الكتاب كله والولاية وافتراض الطاعة ومقامات أخرى اصطفاءاً لهم. ومن ذلك يعرف خطورة التوسل بالوسيلة وانه يتوصل به إلى معرفة التوحيد في مقام الذات والصفات فضلاً عما دونه من توحيد الأفعــال والعبــادات، كمــا أن التوسل بالوسيلة إقامة للتوحيد في الولاية؛ لأنه تولي ولي ولاية الله تعالى.

بل إن جملة من الآيات والروايات تقتضي شرطية التوسل والتوجه بهم في صحة أو قبول العبادة، فلا تقتصر الشرطية على ولايتهم بمعنى الإيمان بإمامتهم كما هـو ظاهر كلمات كثير من الأصحاب، بل لابد من الالتحاء إليهم والاستشفاع بهم إليه تعالى.

بل إن هذا الشرط شرط في قبول الإيمان بالله تعالى ورسوله وأوصياءه كما هو مفاد جملة من الآيات، فإن مقتضاها أن الإيمان ما لم يكن مقرونا بالخضوع والإقبال والتوجه بالحج المصطفين فإنه لا يصعد إليه تعالى، ولا تفتح له أبواب السماء كما وعظنا القرآن الكريم في سور متعددة في ملحمة آدم التليكيز وإبليس، فإنه شدد النكير على إبليس من كل من جهة إبائه أي عدم تصديقه، ومن جهة استكباره على خليفة الله في الأرض أي عدم خضوعه له وعدم توجهه به إلى الله تعالى، وكما ندد القرآن بالمنافقين من حهة إبائهم عن اللحوء والالتحاء والاستشفاع والتوسل برسول القرآن بالمنافقين من حهة إبائهم عن اللحوء والالتحاء والاستشفاع والتوسل برسول حتم سد أبواب السماء والجنة عن كل من كذب بالحج أو استكبر عليها تسدليلا على ضرورة كل من الأمرين وهما الإيمان واللحوء والتوجه أو التوسل بحرج الله تعالى على خلقه .

وفي الحقيقة إن ما جرى من البحث المحتدم من كون الولاية لله تعالى ولنبيــه ولأهل بيته المعصومين عليم السلام من أصول الإيمان ومن أركـــان صـــحة أو قبـــول العبادات والأعمال لا يقتصر على الإيمان بل يشمل التـــولي بمعـــنى التوجـــه بهـــم والاستشفاع واللواذ بهم والعكوف على بابهم وحضرتهم.

This to was downloaded from Quranis Thought of the standard from Quranis Though the standard from

17 التوسل ركن الإيمان والعبادة....

وليتنبه أن شرطية توسيطهم والتوجه بهم في صحة الإيمان ليست على حذو ما يعرف من زيادة الإيمان بالأعمال الصالحة والعمل بالأركان ونقصه بتركها، بل المراد بهذه الشرطية حسب ما دلت عليه الآيات والروايات هو عدم صحته مسن رأس أو عدم قبوله من الأساس بدون هذا الشرط، فهو ليس شرط كمال بل شسرط قسوام وتقوم.

وبكلمة إن الإثارات المتشددة ضد التوسل بالنبي (ص) وأهل بيته عليم السلام هـي مبينة لأهمية وخطورة دور التوسل والاستشفاع والتوجه بمم إلى الله تعالى، وكل هذا التحسس من الإقبال على حضرة النبي (ص) وحضرات أهـل بيتـه عليم السلام هـو لحساسية هذا العمل وموقعيته كشرط لقبول الإيمان، وهذا مما لم نشاهد بلورتـه في الكتب والأبحاث الكلامية بجلاء بين .

لولا هذه المواجهات العنيدة لما حصل التنبه لركن التوسل في الإيمان، وإذا أراد الله تعالى أن يحيي أمرا قيض له من يعاديه فيأبى الله إلا أن يتم نــوره، ولقــد أثلــج صدري ما رقمه – اللوذعي الألمعي الفاحص الباحث عن دقائق المعــارف الــشيخ حسن العالي دام توقده في المعرفة – وقرره في أبحاثنا في ذلــك، والمــسير في درب الحقائق لا يقف عند مترل إلا وتتلوه منازل.

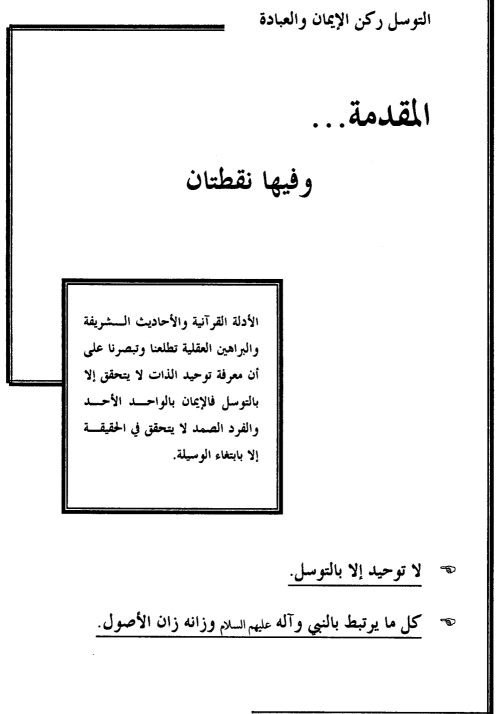
أرجو من الباري الهادي إلى سواء السبيل أن ينفع به لمن تدبره وأمعن النظر فيه روية.

٢٥رجب الأصب

يوم وفاة الإمام موسى بن جعفر الطيئة ٢٦ ١٤٢هـ

محمد السند





This fe was downloaded from Quranic Thought and



v .

This file was downloaded from Quranic Thought Inf



مقدمة البحث

#### مقدمة البحث

النقطة الأولى: لا توحيد إلا بالتوسل

19

لا توحيد إلا بالتوسل، ولا يوحد الموحد ربه إلا بأن يتوسل، وربما يبحث الكثير عن التوسل وإمكانه ومشروعيته، أو يترقى البحث إلى ضرورته، لكن كل ذلك ليس وقوفا على حقيقة ما للتوسل من دور خطير ودعامة كبرى في الإيمان والتوحيد، فإن الأدلة القرآنية والأحاديث الشريفة والبراهين العقلية تطلعنا وتبصرنا على أن معرفة توحيد الذات لا يتحقق إلا بالتوسل، فالإيمان بالواحد الأحد والفرد على أن معرفة توحيد الذات لا يتحقق إلا بالتوسل، فالإيمان بالواحد الأحد والفرد على أن معرفة توحيد الما من دور خطير ودعامة كبرى في الإيمان على أن معرفة توحيد الذرت لا يتحقق إلا بالتوسل، فالإيمان بالواحد الأحد والفرد الصمد لا يتحقق في الحقيقة إلا بابتغاء الوسيلة، فشأن التوسل أعظم شأنا من كونه الصمد لا يتحقق في الحقيقة إلا بابتغاء الوسيلة، فشأن التوسل أعظم شأنا من كونه أصل العبادة والمعرفة وتوحيد الذات، فخطورته متصاعدة إلى أصل أصول الدين وهو أوصل العبادة الثانية والشهادة الثالثة ) بألها من أركان التوحيد، وألها أبواب توحيد الذات، فخطورته متصاعدة إلى أصل أصول الدين وهو أولى الإمامة ( الشهادة الثانية والشهادة الثالثة ) بألها من أركان التوحيد، وألها أبواب وهو أخرى للتوحيد وبحال له من أركان التوحيد، وألها أبواب توحيد الذات، فخطورته متصاعدة إلى أسل أصول الدين وهو توحيد الذات، فحلورته متصاعدة إلى أصل أصول الدين وهو توحيد الذات، فحلورته متصاعدة إلى أمل أصل أصول ألدين وهو أول العمادة والميادة والمية والأمعال والأسماء، ولربما كانت هناك مقولة تفسر النبوة والإمامة ( الشهادة الثانية والشهادة الثالثة ) بألها من أركان التوحيد، وألها أبواب أحرى للتوحيد وبحال له، فهى بالتالي مراتب للتوحيد وأركان له، وهم ذها ألمولية أمرى التوحيد وألمان أول ما أكان التوحيد في التشريع وحيد ألمولية أمرى أركان له، وهى بالتالي مراتب للتوحيد وأركان له، وهي التولية والشهادة الثانية المولية في التولية مولية في التشريع توحيد في التشريع وحيد وألها أبواب أمرى أركان له، ولمى أول حاكمية الله في التشريع توحيد في المولية وأمرى للتوحيد وبحال له، وهى بالتالي مراتب للتوحيد وأركان له، وهم ألمولية أمرى للتوحيد وبي أمرى أركان له، وهم ألمولية وأمرى ألكان ألمولي ألمولية أله أول حاكمية الله في التشريع توحيد في التشريع أوحيد ولي مالوعية أوحي ألمولي أمرى مرى ألمولي ألمولي ألمولي ألمولي ألمولي اللتواة الله ألمولية أوح

This is was downloaded from Quranic Thought (

التوسل ركن الإيمان والعبادة.

الولاية وهو مؤدى الشهادة الثالثة والاعتقاد بالإمامة، إلا أن التوسل يعمق تفــسيرا آخر لذلك ويبين أن الاعتقاد بالنبوة والإمامة يقوم توحيد الذات والصفات لا مجرد أنه يقوم التوحيد في مقام التشريع ومقام الولاية والطاعة، بل إن إقامة معرفة توحيـــد الذات والصفات لا سبيل له إلا الوسيلة والتوسل بالآيات وأعظم المخلوقات وأكرم فعل الله وخلقه، وذلك لأن التوحيد سبيل الحنيفية المائلة عن التشبيه والتعطيل، فـــإن الذات الإلهية الأزلية السرمدية بعد كولها غير متناهية ولا محدودة لا بحد عقلسي ولا بحد روحي ولا بحد نفساني فضلاً عن الحد الجسماني والمادي، فعلى ضوء ذلك فسلا سبيل للمخلوق إلى إدراك الخالق؛ لأنه بذلك لا يكتنيه أي لا يدرك كنه ذاته كمــا إنه لا يجبه لأنه ليس بجسم ليكون في حيز محدود محاط ومحاصر فيقابل ويجابه، بـــل ليس في البين محابمة على النمط العقلي أو النفسي فظلاً على المادي، كما لا يجــس ولا يحس ولا يمس، كيف وليس هو محاط كالجسم وليس بمقهور كي تعمــل فيــه آلات الحس، فمع كل ذلك فكيف للعقول أن تناله وأبي للقلــوب أن تبــصره ولا يصار إلى امتناع معرفته؛ لأنه تعطيل وهو بمتزلة الإلحاد والإنكار، فمن أنكر المعرفـــة من رأس فقد قال بالتعطيل والإنكار، ومن أثبت المعرفة بالحس أو المس أو الجس أو بالجبه أو بالإكتناه فقد صغر الخالق وحدده ونعته بالمقهورية المحاطة، فلا ســبيل إلى معرفة ذاته إلا بآياته وهي أفعاله من عظائم مخلوقاته وكبير بدائعه ودقسائق صمنعه وتكوينه، فيتجلى لعارفيه بالآيات والأفعال وهي أسماؤه العظمي، إذ قد تسمى بمـــا لألها أصبحت علامات عليه وسمات لصفاته، فلا سبيل لمعرفته إلا بأسمائه وهي آيات خلقه الكبري وهي أبواب سماء عزه وحجب نوره وهي الوسيلة إليه، ومن ثم أمر عز شأنه وجل جلاله بابتغاء الوسيلة إذ لا سبيل إلى معرفته إلا بها وليس الأمر بابتغاء الوسيلة عبثاً حاشى وكلا، بل لضرورة قصدها وانحصار الطريق إليه تعالى بالتوجــه إليها، وبهذه الوجيزة يتبين أن الوسيلة ضرورة في صميم إقامة معرفة الذات والصفات

This file was downloaded from Quranic Thought (m)

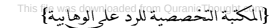
فضلاً عن مقامات التوحيد الأخرى، كيف لا ولم تتعرف العقول علمى ذاتمه إلا بمظاهر أفعاله وآياته الكبرى التي هي وجهه الدائم الذي لا يبيد، فإن جل أدلة الحكماء والبراهين التي أستر شدوها في معرفة التوحيد هي براهين إنية تنطلق في المعرفة من المعلول ( المعلوم ) إلى العلة ( المجهول ) ومن المخلوق إلى الخالق وأن أسموها برهان الصديقين وأدلة لمية، إلا أن نقوض ونقود بعضهم على بعض شاهدة على كونها معرفة مسيرها من الآية إلى ذي الآية، وقد أعظم القرآن معرفته تعالى بالآيات، فترى الكتاب المجيد يجلحل منادياً بهذا السبيل وهو سبيل آياته وهو الوسيلة إلى معرفته.

مقدمة البحث

53

النقطة الثانية: كل ما يرتبط بالنبي وآله عليه السلام وزانه وزان الأصول

وعموما إن كل ما يسرتبط بسالنبي وأهسل بيتسه عليه السلام مسن قسصدهم وزيارتهم، وإحياء بحالس ذكرهم، والاحتفال بمواليدهم وتعظيم ذكرياتهم، والعسزاء على مصائبهم وما شابه ذلك، ليس وزانه الاندراج في فروع الدين فحسب، بل هو مرتبط بأصول الدين أيضا، ألا ترى إلهم يذكرون في أدبياتهم- الستي يسسطرونها في كتبهم أو يتلولها في محافلهم- أن التوحيد في العبادة يرتبط بأصول السدين، إذ أن العبادة إما توحيدية أو شركية، وهذه المقولة في إطارها كشعار صحيحة، إذ الفعسل وأن كان في صورته الظاهرية من فروع الدين لكن لبه وجذوره يرجع إلى أصول الدين، إذ الفروع ليست منقطعة عن الأصول، ومن ثم سميت بذلك لتفرعها عليها وأغدارها وانشعابها وتنسزلها من شجرتها، فكل غصن من فروع الدين هو انشعاب من الأصول، ونهايته ترتبط بالأصول التي هي جذوره وخلفية مؤداه، وبنفس التقرير يقال في الطقوس التي نرتبط عبرها بالنبي وأهل بيته عليهم السلام ، فمن الخطأ أن يقتسصر





في قراءتها على ألها فرع من فروع الدين، بل تعظيمها في الاكتراث بمــا والــتحفظ عليها غاية التحفظ.

ومن ثم ذكر غير واحد من العلماء بما فيهم بعض علماء الشافعية والمـذاهب الأخرى في مؤاخذ لهم على هذه الجماعة ( جماعة الـتكفير ) إن مـؤدى حفـائهم ورفضهم لأشكال الارتباط بالنبي وأهل بيته عليم السلام من الزيارة والتوسل به والتعلق به عبر صور الآداب المختلفة يحمل في طياته وطويتهم قطيعة لـسيد الأنبيـاء (ص) وتمردا وتجرأ على ساحته المقدسة، فالخطب ليس في هذه المراسم من جهة أله صورة في الفروع، بل فيما تحمله في طياقا من معان، فكما يتحسسون في العبادة بـزعمهم ألها لابد أن تكون توحيدية مرتبطة بأصول الدين، كذلك هم يخـاطبون ويحـاجون ويدانون بأن تلك الطقوس التي لا يكترثون لها ويستهينون كما ويستـصغرونها هـي معية الشهادتين في كمال التوحيد وأنه لا يتم بـ ( لا اله إلا لله )، بل إن أي مسلر من المسلمين لو ادعى أن التوحيد يتم بـ ( لا اله إلا الله) من دون بقيـة الـ من المسلمين لو ادعى أن التوحيد بالشهادة الثانية.

وما لنا لا نرى واقع الشهادة الثانية في أدبيات تلك الجماعة التي تتشدق بحمل راية التوحيد، فهل إن إغفالهم وعدم اكتراثهم بمؤديات الشهادة الثانية وتداعياتها وما تمليه من معان ولوازم وطقوس، هل إغفالهم لكل ذلك وقع غفلة وبـــشكل عفــوي وصدفة غير مقصودة !!

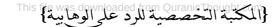
بل إلهم لا يقتصرون على الإعراض عن ذلك، بل هاهم يحاربون كل ما هــو من مظاهر الشهادة الثانية وطقوسها، فأين هي معطيات الشهادة الثانية في أدبيــاتمم الكتبية التي توزع وتنشر على المسلمين في مواسم أداء العبادة ؟ وهل إحياء الدين يتم

This ite was downloaded from Quranic Thought (m)

۲۳ مقدمة البحث بإعلان كلمة التوحيد ( لا اله إلا الله ) من دون أن يضم إليها الشهادة الثانية، فضلا

عن ألهم أخفقوا في الشهادة الثالثة ويقومون بتأليف ونشر جملة من الكتب بعصضها يحمل اسم ( حقوق النبي بين الإحلال والضلال ) وكل ما في هـذا الكتـاب إزراء بالنبي (ص) بالتشبه بالتأويلات المتشابحة من الآيات القرآنية مـع التنكـر للآيـات الأخرى والتعامي عنها، فها نحن نرى سياسة قريش التي حاربت الـنبي (ص) منـذ القدم مستمرة إلى يومنا هذا، تلك السياسة العدائية السابقة مع خاتم الأنبيـاء (ص) التي أرادوا بها أن يخمدوا ويميتوا ركنية النبوة في التوحيد.

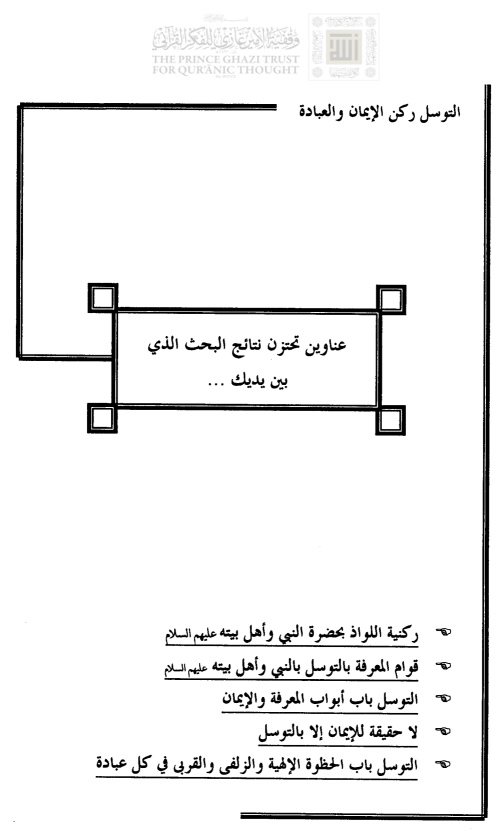
وهاهي السياسة الأمويــة الـــتي تحــاول تـــشطيب وتهمــيش دور العتــرة الطاهرة، والتطاول عليها لغاية النيل من نفس النبي (ص) وبالتالي الرجوع بالمسلمين إلى المسار الجاهلي السابق.





······

This fe was downloaded from Quranic Thought (This fe was downloaded from Quranic Thought (The feature) (The second s



# This file was downloaded from Quranic Thought (



This file was downloaded from Quranic Thought Inf



التوسل ركن الإيمان والعبادة

الفصل الأول..

وجوه الاستدلال على مسألة التوسل

إن الاقتراب من القريب إلى الله اقتراب إلى الله، والدنو ممن هو قاب قوسين أو أدبى مـــن الباري تعالى هو دنو مـــن الله تعالى..



\*

This is was downloaded from Quranic Thought III

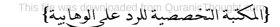
.....وجوه الاستدلال على مسألة التوسل

29

وجوه الاستدلال على مسألة التوسل

قد أكثر أتباع بعض المذاهب الإسلامية في تكفير المسلمين نتيجة استغائتهم بالرسول (ص) وندائهم له بد. (يا رسول الله ) أو (يا أب القاسم ) أو (يا حبيب الله )، أو الاستغاثة بعترته المطهرة بنداء (يا علي ) أو (يا فاطمة يا بنت رسول الله )، فيرمون غيرهم بالشرك وهم قد وقعوا فيه، وينادون بالتوحيد وهم قد ابتعدوا عنه، إذ لو صدق هذا الشعار الذي يرفعونه وأستصوب لكان إبليس رائد التوحيد والملائكة أشرك المشركين، حيث قد رفض التوجه بآدم في عبادت بربه، بينما توجهت ملائكة الرب كلمهم أجمعون في عبدادهم بخليفة الله في أرضه وجعلوه واسطة بينهم وبين ربهم، وليس وراء هذه الإثارات إلا إنكار حجيسة هؤلاء الحج الإلهيين، والإبعاد عن الارتباط بهم، وقطع الصلة الروحية بالنبي وأهل بيته عليم السلام .

هذا مع أن الذي يتوجه ويستغيث بالنبي وعترته عليم السلام إنمسا يتوجسه إلسيهم ويستغيث بهم بصفة أنهم مقربون عند الله تكلى، ولهم مقام الشفاعة الكبرى والمقسام المحمود، واعتقاد المسلمين أنه (ص) صاحب الوسيلة والدرجة الرفيعة، فهسل تسرى أحدا من المسلمين يتوجه إلى الرسول (ص) وعترته عليم السلام ويتوسل بهم ويسستغيث بهم إلا لقربهم من الحضرة الإلهية ولكولهم أبواب سماء الرحمة ؟



التوسل ركن الإيمان والعبادة .....

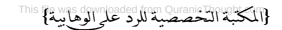
فالمسلم يجد نفسه بالتوجه إلى النبي وعترته عليم السلام هو متوجــه إلى الحــضرة الإلهية، وأنه حين يستغيث بمم فقد استغاث والتجأ إليها، وهذا أمر مفطـور عليــه البشر، ألا ترى أن الذي يلتجأ إلى وزير السلطان يقال إنه قــد التجــأ إلى ذلــك السلطان؟

فالمتوجه إلى النبي (ص) إنما يتوجه إليه بتلك الصفة، وهذا معنى بـــين واضـــح ومركوز في ذهن واعتقاد كل مسلم.

فإن الاقتراب من القريب إلى الله اقتراب إلى الله، والدنو ممن هو قاب قوسين أو أدنى من الباري تعالى هو دنو من الله تعالى، كما أن الوصال والاتصال بحبيب الله تحبب إلى الله تعالى، كيف لا وقد وصف الباري نبيه (ص) بالرحمة للعالمين ؟! وأنه بالمؤمنين رؤوف رحيم، فهل التوجه إلى رحمة الله إلا رحمة ؟ وهل الصد والبعد عن رحمة الله إلا نقمة وشقاء ؟ وهل التعلق بالعترة إلا ركوب في سفن النحاة ؟ إذ هو المغزى من وصفه (ص) عترته بسفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق وهوى، فهو حث منه من الاقتراب من العترة والانشداد إليهم.

فإن الانجذاب إليهم انصهار في هديهم وتطبع لأخلاقهم وتأثر بأنوارهم ينجر إلى إتباع صراطهم ومنهاجهم، وأما الابتعاد عنهم والنفرة من ذكرهم، والاستيحاش من أسمائهم، والاشمئزاز من الحديث عنهم، ولوي الأعناق عن الاهتمام بــــشألهم، لا يورث إلا البعد عنهم، والمتاركة لنهجهم والتخلف عن ركبهم، ونبـــذ كلامهــم وهديهم.

وهذا سر تركيز القرآن الكريم على مودتهم، فإنها وإن كانت فعــلا عاطفيــا وانجذابا نفسانيا وميلانا روحيا وانسيابا قلبيا، إلا أنها مفتاح المتابعة لهم والإقتداء بهم وتولية الوجه شطرهم، إذ كيف يقتدي الإنسان بشخص وهو يبغــضه ؟ وكيــف



.....وجوه الاستدلال على مسألة التوسل ۳۱

يقتدي به وعلاقته به جافة بجلافة ؟ وكيف ينتهج هديه وهو غض فض معه، ينفر من ذكره واللهج باسمه ؟ فأمر الله في القرآن بمودتهم ينطوي على سر عظيم في الاهتداء بمديهم والانتهاج بصراطهم والتقيد بوصاياهم ،وهل انشداد المسلمين إلى رسول الله (ص) وعترته إلا لكونه رسولا من رب العالمين، وإلا لكونه داعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيرا.

واعلم أن هاهنا قاعدة شريفة هامة عظيمة الأثر في بـــاب العبـــادات وآداب التقرب إلى الحضرة الإلهية ألا وهي:

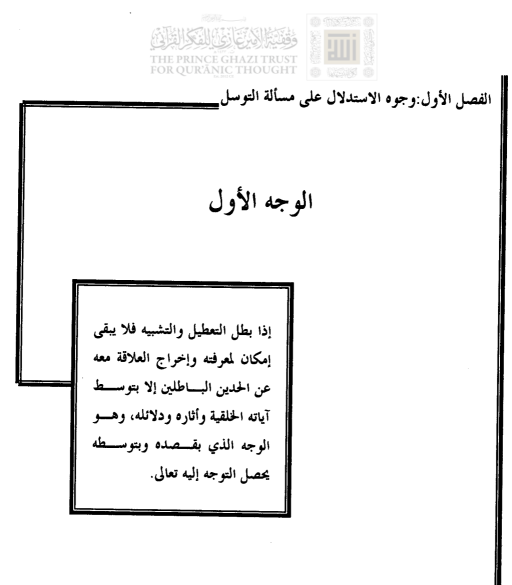
( التوجه إليه تعالى بوجهه الكريم ) أي ( استقبال وجه الله عنــد التوجــه إليه ) أي ( التوجه إليه تعالى بالوجه بالوجيه عنده ).

ويوضح هذه القاعدة الشريفة ويدلل عليها عبر أمور نسوقها فيما يلي من الوجوه.

This fle was downloaded from Quranic Thought (



This file was downloaded from Quranic Thought (



This is was downloaded from Quranic Thought (

👁 التوجه بالوسائل ضرورة عقلية.

👁 قصد الشيء توجه لوجهه.



· •

<. . ( <sub>(</sub>),

This is was downloaded from Quranis Thought (

 $\beta_{1} = \beta_{1}$ 

#### التوجه بالوسائل ضرورة عقلية

..... الوجه الأول : التوجه بالوسائل ضرورة عقلية

اقتضاء التوجه والاستقبال والاتجاه القصد إلى وجه الشيء الذي يـراد الـدنو منه، وليس المراد من هذه المعاني ما يتبادر إلى الذهن في الوهلة الأولى من الاستقبال الجغرافي الجسماني كما هو الحال في استقبال المسجد الحرام حـال الـصلاة، بـل الاستقبال المعنوي لما يتجه به ولما يكون الاتجاه إليه توجه إلى الباري تعالى، وحيـث إن ما يتجه به إلى الله يطلق عليه وجه الله، أي إلي جهة يتجه بها إلى الله لا ما يتبادر عند المجسمة والمشبهة ( تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا ).

إذ الوجه والجهة هما من مادة واحدة في أصل الاشتقاق، فأطلق على الوجمه وجه لأنه الجهة التي يتوجه بما ويواجه بما، وليس وجه الله كما يزعمه الممشبهة المجسمة أنه جزء الذات الإلهية، إذ ليست الذات الإلهية تفتقر إلى أجرزاء ولا هي محدودة بأبعاد وأعضاء تعالى الله عما يقوله الضالون علوا كبيرا، بل وجه الله هو فعله وآياته التي لا تفنى ولا تبيد.

ومن هنا أطلق في القرآن وجه الله على آيات الله المخلوقة؛ لأنها علامات تتجه بالناظر إليها والمتدبر فيها إلى الله تعالى، كما في قوله تعــالى: ﴿ وَلِلّـــهِ الْمَـــشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجْهُ اللّهِ إِنَّ اللّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾. <sup>(1)</sup>

(١) سورة البقرة (١١٥)

#### This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوهايية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة. العلق التقام التقام التوسل ركن الإيمان والعبادة.

فأطلق وجه الله على الآيات في المشرق والمغرب كما أطلق الوجيه على الــــنبي عيسى والنبي موسى عليما السلام حيث قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ الْمَلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللّـــهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَة مِّنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي الدُّنَيَا وَالآخـــرةَ وَمِـــنَ الْمُقَرَّبِيَنَهِ. <sup>(1)</sup>

وقال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَجِيهًا ﴾. <sup>(٢)</sup>

فأطلق على كل منهما وجيها نظرا لقربهما وجلالة شألهما عند الله، فيقال لهما وجه عند الله، أي مما يتجه إليهما في نجح الحوائج عند الله.

قال الخليل: ( والوجه مستقبل كل شيء، والجهة النحــو، والوجهــة القبلــة وشبهها في كل شيء استقبلته وأخذت فيه ) <sup>(٣)</sup> .انتهى

وقال ابن منظور: ( ووجه کل شيء مستقبله ) <sup>(\$)</sup> انتهي.

فيقال لشخص وجاهة عند آخر ووجيه عنده بمعنى أنه يقصد ويتوجسه إليه ويستقبل به لنحج المسئول عند الآخر.

ومن ذلك يطلق على باب البيت أنه وجه البيت، ومن ثم قال تعالى: ﴿ وَأَتَّــــوْا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا ﴾.<sup>(٥)</sup>

> (۱) سورة آل عمران (٤٥) (۲) سورة الأحزاب (٦٩) (٤)كتاب العين ج٤ ص ٦٦ (٤) ابن منظور في لسان العرب ج١٣ ص٥٥٥ (٩) سورة البقرة (١٨٩)

۳۷ ..... الوجه الأول : التوجه بالوسائل ضرورة عقلية

فعلم من ذلك: إن القصد إلى الله تعالى لابد فيه إن يستقبل وجه الله، أي مـــا يكون وجيها عند الله يتجه به إليه، وأن المستقبل له يتجه به إلى الله.

فالقصد والاتجاه والسلوك والوصول والتقرب والتوجه يتضمن فيه وينطوي معنى الاستقبال إلى الوجه وهو ما يتوجه به، ولأجل ذلك فرض في الصلاة كعبادة استقبال المسجد الحرام كقبلة يتوجه إليها لتتوجه بها إلى الله، كالباب الذي يؤتى منه البيت.

فإذا كانت الكعبة شرفها الله قدرا وعظمها صلحت أن تكون قبلة يتوجه بمـــا إلى الله فكيف لا يكــون مــن تــشرفت بــه الكعبــة وهــو ســيد الأنبيــاء وسيد الأوصياءعليم السلام قبلة يتوجه بما إلى الله تعالى ؟

وقد قال الله تعالى في موسى الذي مر وصفه بالوجيه عند الله: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمِا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَاجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُواْ الـصَّلَاةَ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِيَنَ ﴾.<sup>(1)</sup>

فكانت بيوت موسى وهارون قبلة لبني إسرائيل، بمعنى ألها قبلة يتعبد فيهما ويتجه بها للعبادة.

This file was downloaded from Quranic Thought (1) (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

(۱) سورة يونس (۸۷)



#### قصد الشيء توجه لوجهه

ثم إن هناك ضرورة في مقام التوجه إلى الله وهي أن يتوجه بشيء ويستقبله كي يتوجه به إلى الله تعالى، سواء كان تلك القبلة جسمانية مادية أو معنويـــة محــردة، وهذه الضرورة تنبع بسبب تتره الباري عن الجسمية وتترهه عن إحاطــة الأذهــان والأرواح البشرية بذاته الشريفة، وحيث امتنع ذلك على الباري للزوم النقص إلا أنه لا ينسد الباب لمعرفته وقصده والتوجه إليه، وإلا لزم التعطيل، وإنما امتنع الجــسمية عليه والإحاطة بذاته للزوم النقص عليه وهو بطلان التشبيه.

فإذا بطل التعطيل والتشبيه فلا يبقى إمكان لمعرفته وإخراج العلاقة معــه عـــن الحدين الباطلين إلا بتوسط آياته الخلقية وآثاره ودلائله، وهو الوجه الذي بقــصده وبتوسطه يحصل التوجه إليه تعالى.

فإقامة المعرفة بتوحيده بعد إبطال التشبيه والتعطيل إلى مقام الـــتتره والإثبـــات بآياته وكلماته وهي أسماؤه التي بها يدعى.

وتقريب ذلك ببيان أوضح وأعمق: إن ذات الباري لا محدودة، وكل من صور لها صورة في عقله أو حسه أو خياله أو وهمه، فالباري متره عنها لأن هذه المصورة تبقى محدودة وهو أجل من أن يحد وتنتهي ذاته إلى حد معين، وإلا لعماد ناقصصا ومفتقرا إلى ما وراء ذلك الحد سواء كان ذلك الحد جسمانيا أو معنويها بحمردا،

This is was downloaded from Quranic Thought (

وحيث إن ذاته لا محدودة فلا يمكن للمخلوق سواء كان حسما أو روحا أو نورا أن يمس أو يحس أو يجس أو يتعلق بذاته أو يكتنيها، فإذا امتنع مثل ذلك الاتصال والارتباط فلا إمكان له إلا عبر المخلوق الذي هو من آياته وآثاره، لكن لا بلك المخلوق من حيث هو هو، بل من الجهة التي تلي فعل الرب، أي من حيث إنه فعل وأثر للباري وله دلالة عليه، فلم يكن هناك إمكان لدلالته على ذاته إلا بآياته وهي مخلوقة له، فمن ثم تحتم أن يكون وحه الله هو آياته وآثاره التي تدل عليه وقد ي القاصد إليها التوجه إليه، فهذا يبن ضرورة الأسماء التي هي الآيات المخلوقة، وإنما المتحقت أن تكون أسماء إلمية لا يتيتها أي علاميتها على الباري تعالى، ولا يمكن الهتداء للذات الإلهية إلا عبر الأسماء، والسمة هي العلامة وهو معنى الآية، ومن ثم عن السبيل على الله، وإلى ذلك يشير قوله تعسالى: ﴿ إِنَّ الله في يَلجَ الْحَمَلُ فِي وَاسْتَكْبُرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْحَنَّةَ حَتَّى يَلجَ الْحَمَلُ في سَمِّ الْحِيَاطِ وَكَذَلِكَ نَحْزِي الْمُحْرِمِينَ ﴾. (<sup>(1)</sup>

فجعل الباري تعالى آياته أبواب السماء المنتهية إلى عرشه وبالتالي إلى حــضرته القدسية.

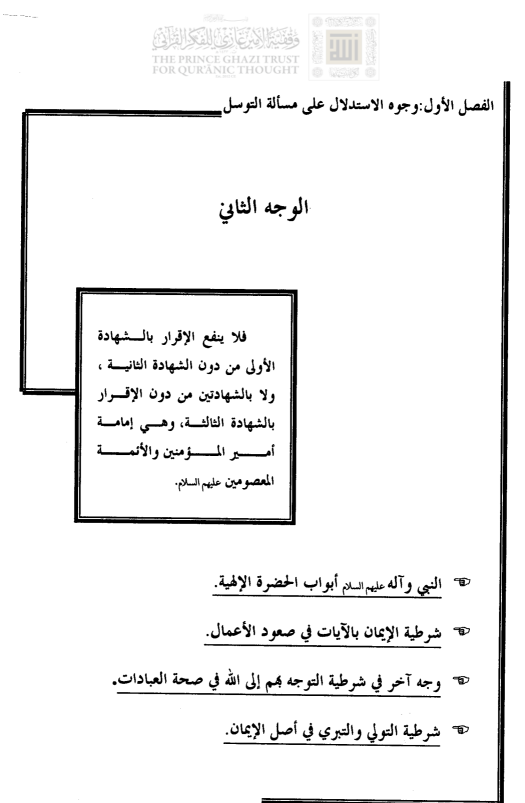
فالباب إلى السماء هو الوّجه الذي يتجه إليه للصعود إلى الله علـــى مــستوى العمل والعبادة والدعاء والاعتقاد، فكيف يتجه ويتوجه إليه تعــالى بغــير آياتــه ؟ وكيف يمكن أن يكون وجهه غير آياته ؟ وكيف يدعى بغيرهــا إذ هــي الأسمــاء والعلامات عليه ؟ وقد أشار الله تعالى في قوله: ﴿ وَأَتُواْ الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَــا ﴾. <sup>(1)</sup>

- (1) سورة الأعراف (٤٠)
- (٢) سورة البقرة (١٨٩)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إلى هذه الحقيقة والضرورة، فكما لا يمكن أن يدعى بغير أسمائه، إذ كيف يهتدي إليه بغير اسمه ؟ إذ أن المجهول المطلق لا سبيل إليه ولازمه التعطيل، وبأسمائه عرف وقصد وتوجه إليه، وكيف يكون الاسم غير الآيات ؟ إذ مر أن الذات لا يحاط بحما ولا تكتنه ولا يتعلق بها مباشرة، فلم يبق إلا آثاره ودلائه فعلمه وهمي آياته.

This fa was downloaded from Quranic Thought (



This fawas downloaded from Quranic Thought (



This fe was downloaded from Quranic Thought and



## النبى وآله أبواب الحضرة الإلهية

قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتَنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُـــمْ أَبْــوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْحَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْحَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَــاطِ وَكَــذَلِكَ نَحْـزِي الْمُحْرِمِينَ ﴾. <sup>(1)</sup> ومفاد هذه الآية الشريفة أن الوفود على الله والتوجه إليه لا يكون إلا من أبوابه، وأن الطريق إليه تعالى لا يكون إلا منها، وأن تلك الأبواب هي آياته الخلقية وأعظمها أنبياؤه ورسله كما قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَــةً

كيف لا وقد زود الأنبياء والرسل والأئمة بالآيات التي هي المعجزات للدلالــــة على مقاماتهم الاصطفائية، وكونهم سفراء ووسطاء بين الله وخلقه.

مضافا إلى أن إسناد التكذيب للآية في مقابل التصديق بما يدل على أن المــراد من الآية هي الحجج المصطفون؛ لألهم هم الذين يصدق بمم ويتعلق الإيمان بحجتـــهم ومقاماتهم في مقابل تكذيبهم، بخلاف الآيات التكوينية فإلها لا يتعلق بما التــصديق والتكذيب بذاتها، بل الإعراض أو النظر إليها وإلى دلالتها.

- (1) سورة الأعراف (٤٠)
- (٢) سورة المؤمنون (٥٠)

## This file was downloaded from Quranic Topugation [



فالمراد بالآيات في هذه الآية الذين يتعلق بهم التصديق أو التكذيب هم الحجج الإلهية.

This is was downloaded from Quranic Thought (



## شرطية الإيمان بالآيات في صعود الأعمال

وتدل الآية السابقة على أن أي عمل للإنسان وأي عبادة ولو كان الفعل من قبيل الإيمان والعقيدة لا تصعد ولا تفتح لها أبواب السماء للقبول إلا بالخصوع والإيمان بآيات الله، وهو شرط دخول الجنة، فيستفاد منها أن التوجه والتوسل بالحجج شرط في صحة الإيمان فضلا عن كونه شرطا في العبادات وبقية الأعمال وأن الاقتصار على الإيمان بالله ورسوله والأئمة من دون التوجه والتشفع بهم إلى الله لا يكون مقبولا ولا تفتح له أبوا بالسماء بل لا بد من اقترانه بالتوجه أو التوسل أو التشفع بهم إلى الله، ويدل على اشتراط هذا الشرط في صحة الإيمان وقبوله ما وق وصدر من إبليس الغوي من إباء وجحود خلافة آدم واستكباره عن الخصوع والسجود له فجعل سبب كفره كل من الإباء والاستكبار أي الجحود وعدم التوجه بآدم، فلم يقتصر على المحود بل ظاهر الآيات في سور عديدة أن كلا من عدم وطرده عن باب الرحمة الإلهية وهذا يؤكد أن الإيمان لا بد أن يكون مقرونا بالتوجه وطرده عن باب الرحمة الإلهية وهذا يؤكد أن الإيمان لا بد أن يكون مقرونا بالتوجه بحجج الله إلى الله تعالى والتوسل بهم واللواذ بهم وإلا لما صح الإيمان.

ومن الأدلة على هذه الشرطية ما سيأتي في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيتَــاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لَّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ

This is was downloaded from Quranic Thought (

وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْـــهَدُواْ وأنــــاْ مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ ﴾. <sup>(١)</sup>

من تقرير أنه لم يكتف بإيمانهم بسيد الأنبياء (ص) بل أخذ عليهم الانقياد لـــه لأحل إعطائهم مقاما عقائديا يحلونه في العقيدة وهو مقام من النبوة والرسالة والــــتي هي بنفسها من أصول الاعتقاد، فإذا كان الانقياد لسيد الأنبياء يورث أصلا اعتقاديا فهو مما يشير إلى خطورة موقعيته وضرورة ضميمته للإيمان.

ومن الأدلة ما سيأتي أيضا في الوجه السادس من قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup> حيت تدل الآية على أن الوصول إلى الله معرفة وسيرا ووفوداً لا يستم إلا عسبر التوسل بالوسيلة والتوجه بها إليه وبالتالي عدم تحقق الإيمان إلا بذلك وهو المراد من صحة الإيمان.

وعلى ضوء ذلك يتبين أنه كما حرر أن الإيمان ليس مجرد إدراك بل تـــصديق وإذعان وجزم كذلك يضاف هنا أنه ليس محرد تصديق وإذعان وإخبات بل تـــول عملي بالتوجه والانشداد لهم واللواذ بهم.

فلا ينفع الإقرار بالشهادة الأولى من دون الشهادة الثانية، ولا بالشهادتين من دون الإقرار بالشهادة الثالثة، وهي إمامة أمير المؤمنين والأئمة المعصومين عليهم السلام، حيث وصفهم القرآن الكريم بالطهارة وهو معنى الاصطفاء الإلهمي كمما نعمت المطهرين بعلم الكتاب، ومقتضاه حجيتهم إلى غير ذلك من أوسمة القرآن لهم الدالمة

- (١) سورة آل عمران (٨١)
  - (٢) سورة المائدة (٣٥)

# This file was downloaded from Quranic Tapught (

٤٧ ..... ٤٧ .....

على اصطفائهم وحجيتهم.

مضافا إلى أن التعبير في الآية في المقام هو بالجمع ( بآيات الله ) خطابا لهــــذه الأمة بالسنة الإلهية الدائمة، فلا ينحصر المراد بسيد المرسلين، بل يعــــم أهـــل بيتـــه الأطيبين عليهم السلام.

وإن الذي يريد أن يتوجه إلى الحضرة الإلهية من دون أن يخـــضع ويتـــولى النبي (ص) والأوصياء عليم السلام لا تفتح أبوابها حتى يلج الجمل في سم الخياط.

ولأحل استكبار إبليس عن الخضوع لآدم التَّلَيَّة كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُواْ لآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ ﴾. <sup>(1)</sup> عن آية الرحمن فلم يُقبل إيمانه، ولم تزكى عبادته، وردت عليه؛ لأنه لم يقصد الحضرة الإلهية ولم يتوجه إليها بآدم التَّلِيَّة.

فعلم من هذه الآية أن آيات الله هي الأبواب التي من استكبر عنها وصد فقد صد عن التوجه إلى الله تعالى، فإذا كان الباري قد جعل آياته وأولياءه المصطفين أبوابه، فكيف يؤمل من يستكبر عن التوجه بهم إلى الله أن يحصل له القرب الإلهي، والوصول إلى الزلفى والحضرة الإلهية، فمفاد الآية الكريمة ضرورة التوجه إليه تعالى بأوليائه المقربين من الأنبياء والمرسلين والأوصياء المطهرين عليهمالسلام عسلاوة على التصديق والإيمان بهم، فهو شرط في الإيمان فضلا عن سائر العبادات والأعمال .

وفي الكتاب المعروف لأمير المؤمنين التَلَيَّكُمُ الذي كتبه إلى أكـــابر أصـــحابه، والذي قد رواه الكليني بسنده في كتاب الرسائل، ورواه السيد الرضي عنه أنه قال: ( قيل فمن الولي يا رسول الله فقال: وليكم في هذا الزمان أنا ومن بعدي وصـــيي

(١) سورة البقرة (٣٤)

ومن بعد وصيي لكل زمان حجج الله كيما لا تقولون كما قال الضلال من قسبلكم فارقهم نبيهم ( ربنا لولا أرسلت إلينا رسولا فنتبع آياتك من قبل أن نذل ونخزى ) وإنما كان تمام ضلالهم جهالتهم بالآيات وفهم الأوصياء فأجابكم الله: ( قسل كسل متربص فتربصوا فستعلمون من أصحاب الصراط السوي ومن اهتدى ) وإنما كسان تربصهم أن قالوا نحن في وسعة عن معرفة الأوصياء حتى يعلن الإمام علمه فالأوصياء قوام عليكم ) <sup>(1)</sup>.

واستشهاده (ص) بالآية في غاية الظهور، حيث إن أهل الضلال يوم القيامــة يتعذرون لعدم إتباع الآيات بعدم وجود الرسول، ولا يقبل عذرهم هذا، لأن اللازم عليهم الفحص والمعرفة بالآيات لكي يتبعوها، فالحجة قائمة عليهم.

(۱) كشف المحجة لثمرة المهجة- السيد ابن طاووس الحسني ص ۱۹۰، وبحار الأنسوار ج۳۰
 ص۳۹.

٤٩ ..... ٤٩ .... الوجه الثاني : وجه آخر في شرطية التوجه هم إلى الله في صحة العبادات

وجه آخر في شرطية التوجه بهم إلى الله في صحة العبادات

ومن الوجوه التي يمكن تقريرها بحسب صناعة الاستدلال على ذلك مــا هــو مقرر في مباحث أصول الفقه وكذلك مباحث علم الفقه، من أن قوام المغايرة بـــين العمل التعبدي والعمل التوصلي هو بالنية والقربة، وأن من مقومات النيسة قسصد امتثال الأمر قربة إلى الله تعالى، فنية القربة والزلفي قصدها كغاية مسبب عن قــصد آخر بمثابة السبب وهو قصد الأمر بل في الحقيقة امتثال الأمر الإلهي، وهذا القالــب لنية القربة ولنية.... مقرر في جميع العبادات من الصلاة والحج والــصوم والزكــاة وغيرها، و قوام عبادية العبادة بذلك حيث أن قصد امتثال الأمــر المحقـــق للقربـــة والزلفي إلى الحضرة الإلهية هو في الحقيقة طوعانية وطاعة لله تعالى، فقوام العباديـــة بالطاعة والعبودية والطاعة من باب واحد، كما أن المعبودية والربوبيــة و المطــاع بالذات من باب واحد، و حيث أن جميع شرائط العبادات هـ ي لا تقتـ صر علمي فرائض الله بل تشتمل على سنن النبي (ص) بضرورة الدين عند المسلمين و يكــون إتيانها في العبادات امتثالا لأمر الرسول طاعة له بتبع طاعة الله التي هي طاعة ذاتيــة لتحقيق العبادة لله تعالى، كان قصد القربة الذي يحقق النية العبادية هو مسبب عـــن قصد امتثال أمر الله تعالى وأمر الرسول (ص)، وكذلك الحـــال في ســـنن أوصـــياء النبي (ص) فإن جملة من شروط العبادات.... قد سسنها الأوصياء مسن عتسرة النبي (ص) وعلى كلا التقديرين فإن إتيانها في العبادات هو امتثال لأمرهم عليهم السلام ،

This fie was downloaded from Quranis Thought (

التوسل ركن الإيمان والعبادة. . . التوسل ركن الإيمان والعبادة.

وبالتالي فتكون فيه القربة لله تعالى في العبادات مسببه عن نية امتثال أوامر الله وهـــي فرائضه وأوامر النبي (ص)، وهي سننه وأوامر الأوصياء وهي هـــديهم ومنـــهاجهم وطريقتهم، و هذا التقرير لبيان عبادية العبادة من مباحث التعبدي والتوصلي في علم الفقه وأصول الفقه لم يبلور في الكلمات، ولكن القالب الصناعي لتقريــر النيــة في التعبدي هو ذلك، وهذا مطابق لعموم قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللّــهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾. <sup>(1)</sup>

فجعل مقرونا بطاعته طاعة الرسول (ص) وأولي الأمر، مع أن الطاعــة هــي العبودية، والعبوديــة خاصــة لأولوهيتــه تعــالى، إلا أن طاعــة الرســول (ص) وأوصيائه عليهم السلام بيان لباب طاعة الله، وبالتالي لعبادته.

كيف لا وهذه الطاعة لله في الآية عامة وشاملة لعموم أبواب الـــدين لا يـــشذ عنها فصل من فصوله، كذلك طاعة الرسول (ص) وأولي الأمر عليم السلام وبالتالي فهم أولياء دين الله، هذا فضلا عن عشرات الموارد التي قرن الله بطاعته طاعة رســوله في السور القرآنية.

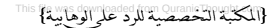
وقد يصعب على البعض تصور هذا المطلب فضلا عن التصديق والإذعان به أو قد يستغربه البعض الآخر، فلنعد تقريره وبيانه بعبارة أخرى فإن جملة ما تقدم مسن الأدلة والآيات دال على شرطية التوسل واللسواذ بمسم والتسشفع بمسم إلى الله في العبادات، وما مر من صيغة قصد امتثال الأمر ما هو إلا صيغة صسناعية كقالسب لذلك، ولك أن تقول إن الصلاة التي يأتي بما المؤمن صلاة على وفق منهاج ومذهب جعفر ابن محمد، أي أن الصلاة وغيرها من العبادات إنما يؤتى بما بالصورة المأمور بما من قبل الأئمة عليم السلام المرتبطة بالصورة التي أمر بما الله ونبيه (ص) ومسن ثم تمثيسل

(١) سورة النساء (٥٩)

.....الوجه الثاني : وجه آخر في شرطية التوجه بهم إلى الله في صحة العبادات 01

أوامر الأوصياء التابعة كامتثال أوامر النبي (ص) في ضمن العبادة التي يؤتى بما امتثالا لأمر الله، فالعبادة هي لله وحده لا شريك له إلا أن الباب والمفتاح لإتيـــان تلـــك العبادة الخالصة له تعالى لا يتحقق إلا بامتثال أوامر الرسول وأوصيائه عليم السلام.

ومن ثم يتبين أن العابد في أثناء أداء العبادة إذا أراد الزلفى والقرب إلى الله تعالى لابد له من أن يتوسل إلى ذلك بالتوجه بالنبي وأهل بيته عليم السلام إلى الله وذلك عـبر امتثال أمرهم في ذات العبادة الخالصة لرب العالمين، فامتثال أمرهم نافـذ ومتخلـل ومتأخر في الفعل العبادي الذي يأتي به العابد في عبادته، ولا يتوهم أن هذا تقريـب نظري تنظيري لا صلة له بالواقع العملي في العبادة، فإن الداعي الارتكازي المحرك في العبادات مفروض في البين، وهو المحرك نحو خصوص الصورة الخاصة من العبادة التي هي على طبق أوامرهم عليم السلام ، فمحركية أوامرهم في العبادة والانقيـاد لهـا في الداعي المرتكز في نية العابد في عبادته مقرر ومفروض، فليست أوامرهم طريق محض لا يلحظ فيه معنى الطاعة والولاية، كيف وقد أكدت الآيات عنوان الطاعـة لهـم مقرونة بطاعة الله تعالى.



التوسل ركن الإيمان والعبادة. 👼 🔚 التوسل ركن الإيمان والعبادة.

شرطية التولى والتبري في أصل الإيمان

07

إن التولي والتبري يعد في كلمات علماء الإمامية من أركان الفروع، وقد بينوا الفرق بينهما وبين الإيمان بولاية أهل البيت التي هي من أصول الإيمان، إن ولايتــهم تارة على صعيد المعرفة والإذعان والإخبات والتسليم القلبي فهي من أصول الديانــة الإيمانية، وتارة بمعنى التولي السياسي والانقياد والمتابعــة في التــشريع والارتبــاط السلوكي بجم في كافة الميادين، فجعل من الفروع غاية الأمر من أركان الفروع، إلا أن الأدلة التي استعرضناها في التوسل والذي يتطابق في عمومه مع عنوان التولي لأن جعلهم وسيلة يشمل عدة ميادين وأصعدة، من جعلهم وسيلة في معرفة الأحكــام، الأدلة ألها تفيد شرطيته في صحة الإيمان، فعلى ضوء ذلك يكون وقد اتـضح مــن وجعلهم وسيلة في الأخذ بأي منهج ومنهاج سياسي واجتماعي، وقد اتـضح مــن ودوره خطيرا في أصل الإيمان وقبوله لا بحرد جعله من أركان الفروع.

وإلى ذلك يشير لفظ الحديث النبوي المروي من طرق العامة والخاصة، قـــال رسول الله: ( ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية ). <sup>(1)</sup>

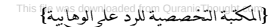
(١) المحموع – محيى الدين النووي ج ٩١ ص ١٩٠، نيل الأوطـــار – الـــشوكاني ج٧ ص ٣٥٦.

This fawas downloaded from Quranic Thought (1)

THE PRINCE GHAZI TRUST الوجه الثامن: شرطية التولي والتبري في أصل الإيمان ٥٣

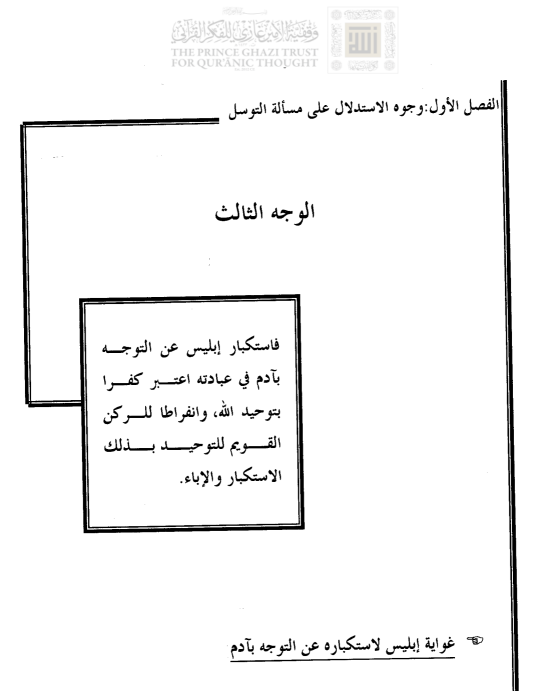
فإن مفاد هذا الحديث الشريف إن التولي والولاء السياسي لهم عليهم السلم دخيـــل في أصل الإيمان فضلا عن معرفتهم الذي ورد في طرق أخرى من ألفاظ الحديث.

والتولي والولاء السياسي هو عبارة عن التوسل بهم عليهم السلام واتخاذهم وسميلة بالتوجه إليهم في النهج السياسي كما هو شأن الوسيلة في التوجه إليها أولا كي يتم التوجه بما إلى الله.





This fe was downloaded from Quranic Thought om }



👁 لا مسرح للاشتباه في التطبيق العقائدي

This fie was downloaded from Quranic Thought (



This fe was downloaded from Quranic Thought am



٥٧

غواية إبليس لاستكباره عن التوجه بآدم

ما جرى من قصة آدم مع إبليس، وإليك مجموعة الآيات الحاكية عسن تلسك القصة:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُواْ لاَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلاً إِبْلِيسَ أَبَسى
 وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ حَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا للملائكة اسْجُدُواْ لآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلاَ إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ السَّاجِدِين، قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلاَّ تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنَهُ خَلَقَتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتُهُ مِنَ طِين، قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَــكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَاخِرِج إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ، قَالَ اخرج مِنْهَا مَذْؤُومًا مَّدْخُورًا لَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لأَمْلاُن جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَسى،
 فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُما مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾. <sup>(٣)</sup>

الكنبة التحصصية للرد علي الوهابية

- (1) سورة البقرة (٣٤)
- (٢) سورة الأعراف ( ١١، ١٨ )
- (۳) سورة طـه (۱۱۲، ۱۱۷)

التوسل ركن الإيمان والعبادة 🧑 مستقلم التوسل ركن الإيمان والعبادة 0 A

وقال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَة إِنِّي حَالِقٌ بَشَرًا مِن طِين، فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾. <sup>(أ)</sup>

فبينت الآيات أن سنة الله تعالى لملائكته في التوجه إليه هو أن يتوجهوا إليـــه في عبادتمم بصفوة أوليائه.

فتوجهوا إليه في قمة عبادتهم وهي السجود باستقبالهم آدم خليفة الله في أرض وإمامه على عباده، فكانت سنة إبليس الاستكبار عن التوجه في العبادة بخليفة الله آدم، بينما سنة الله الخالدة لملائكته هي أن التوحيد في العبادة قوامه بالخضوع لله عبر التوجه إليه بخليفته، فالاستكبار عن هذا الباب تمرد عن الوفود إلى الحضرة الإلهية. فاستكبار إبليس عن التوجه بآدم في عبادته اعتبر كفرا بتوحيد الله وانفراطا للركن القويم للتوحيد بذلك الاستكبار والإباء<sup>(٢)</sup>.

(1) سورة ص (٧١، ٧٢)
(٢) قال المفسر الآلوسي في روح المعاني ج١ ص ٢٣٠ تحت ذيل الآية (٣٤) من سورة البقرة:
وفي المعنى المأمور به هنا خلاف – فقيل المعنى الشرعي، والمسجود له حقيقة هو الله تعالى وآدم إما قبلة أو سبب... ومن الناس من جوز كون المسجود له آدم (ع) حقيقة مدعيا أن السجود للمخلوق إنما منع في شرعنا، وفيه: إن السجود الشرعي عبادة، وعبادة غير الله سبحانه شرك محرم في جميع الأديان والأزمان. انتهى المساف المالي عبادة من مآل كل شرك إلى الضدية والنديسة إلى الذات الله المحلوق إنما منا في شرعنا، وفيه: إن السجود الشرعي عبادة، وعبادة غير الله سبحانه شرك عبره في معرم في جميع الأديان والأزمان. انتهى المناد من أن مآل كل شرك إلى الضدية والنديسة إلى الذات الإلى والمالية السند من أن مآل كل شرك إلى الضدية والنديسة إلى الذات الإلى في كل الشرائع والحالات.

This is was downloaded from Quranic Thought (

..... الوجه الثالث: لا مسرح للاشتباه في التطبيق العقائدي ٥٩

#### لا مسرح للاشتباه في التطبيق العقائدي

قال البعض:

إن الخطأ الصغروي في العقائد لا يخل بالإيمان والهداية، وإنما هـو اشــتباه في التطبيق نظير الخطأ في بعض العوارض مع إصابة الجوهر، لكن الصحيح ومقتـضى التحقيق خطأ هذه المقولة، فإن الخطأ الصغروي في العقائد لا يختلف عــن الخطــأ الكبروي إلا في شدة الجحود والجهـل، وإلا لكــان مطلــق الخطــأ في العقيــدة والاعتقادات من قبيل الاشتباه في التطبيق؛ لأنه ما من نحلة وملة إلا ويزعم أصحابها في أساس وخلفية معتقدها تبني أصلا صحيحا في نفسه، إلا ألهم يطبقوه على مدعى باطل ويستدلون به على نتيجة خاطئة، وهذا كما ترى.

هذا مع أنه قد شدد القرآن الكريم النكير على التكذيب بالآيات والظلم بما، مع أن دورها وشألها دور الآيات، أي في مقام ظهور الحق في المقامات المختلفة، واعتبر إنكار تلك الآيات غيا وضلالا وكفرا، ومن ثم كان جحود ما هـو الحـق في أي مسألة اعتقادية هو جحود لظهور الحق في ذلك المقام، إلا أن كـل مقـام بحـسبه وموقعيته من الخطورة والأهمية كمقام لظهور الحق.

وقد نبهنا غير مرة أن أصول الدين هي أبواب أخرى للتوحيد من توحيد الذات وتوحيد الصفات، والتوحيد في التشريع وهو النبوة والتوحيد في الولاية وهو الإمامة،

This file was downloaded from Quranic Tapught (m) {



والتوحيد في الغاية وهو المعاد، غاية الأمر أن الشأن في تفاصيل الاعتقادات يختلــف عن الشأن في أصول الدين، لكون ظهور الحق أجلى في الآيات الكبرى ودونـــه في الآيات الصغرى.

وبذلك يظهر أن جحود شيء من أصول الدين هو جحود لظهـــور الحـــق في المقامات العظمى، وليس خللا مقصورا على الصغرى.

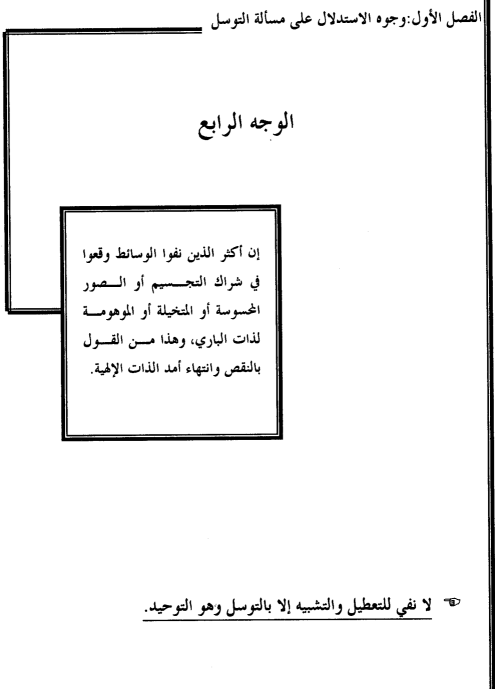
ومن ثم كان خطأ إبليس في إنكاره لخيرية آدم عليه، وزعمية خيريته على آدم - مع إقراره بالذات الربوبية حيث نادى الباري: ﴿ قَالَ فَانظُرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾. <sup>(1)</sup> ومع إقراره بالمعاد وإقراره بنبوة آدم في قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَرَأَيْتَكَ هَذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَيَّ لَمُنْ أَخرتَنِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لأَحْتَنكَنَّ ذُرِّيَّتُهُ إِلاً قَلِيلاً ﴾. <sup>(٢)</sup> إلا أنه جحد ولاية آدم – لم يكن ذلك الخطأ شأنه حكم بحرد الاشتباه في التطبيق، بل كان ذلك منه جحودا لأصل من أصول الدين وهو ولاية ولي الله، وبالتاباي جحودا للتوحيد في مقام الولاية.

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

(٢) سورة الإسراء (٢٢).

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف (١٤).





This file was downloaded from Quranic Thought (



This is was downloaded from Quranic Thought IT

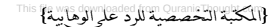
٦٣

الوجه الرابع: لا نفى للتعطيل والتشبيه إلا بالتوسل وهو التوحيد

# لا نفي للتعطيل والتشبيه إلا بالتوسل وهو التوحيد

إن نفي الوسائط التي يتوجه كما إلى الباري تعالى كآيات وأسماء له، يستلزم إما التعطيل وإما التحسيم والتحديد ونحوهما وهو التشبيه الباطل، وأن أكثر الذين نفوا الوسائط وقعوا في شراك التحسيم أو الصور المحسوسة أو المتخيلة أو الموهومة لذات الباري، وهذا من القول بالنقص وانتهاء أمد الذات الإلهية، وهو أشد شركا وأوغل في الكفر من عبدة الأوثان، إذ الوثنيون والمشركون يتزهون المذات الإلهية عسن الجسمية، ويترهونها عن أن تكون من الأرواح أو النفوس، ويعتقدون أن هناك أرواحا كلية تتعلق بالأصنام وتقوم بدور الوساطة والشفاعة، واتخاذهم للواسطة غير المأذون فيها وبغير سلطان أتاهم من الله هو الذي أوقعهم في الشرك والكفر، لأنه يحكمون إرادتهم في اتخاذ الواسطة في الشفعاء على إرادة الله تعالى، كما تستبير إلى يحكمون إرادتهم في الغرائية، من أن المحذور الذي وقعوا فيه هو أنهم ارتكبوا ذلك بغير سلطان كما في العديد من الآيات منها:

(۱) سورة يوسف (٤٠)



THE PRINCE GHAZI TRUST (العليم) المعنى ال TOR.QURIL MIGTHOLICHT

وقوله تعالى: ﴿ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ مِ رِحْسَ وَغَضَبٌ
 أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَآؤَكُم مَّا نَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَانٍ
 فانتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظِرِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلاَ تَخَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُم بِاللَّهِ
 مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالأَمْنِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ
 وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وأَن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وأَن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لاَ
 تَعْلَمُونَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَمَا لَيْسَ لَهُم
 بِهِ عِلْمٌ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَّصِيرٍ ﴾. <sup>(٤)</sup>

وقوله تعالى أيضا: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا أَنسَزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَانٍ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الأَنفس وَلَقَدْ جَاءهُم مِّن رَّبِّهِمُ الْهُدَى ﴾. (<sup>٥</sup>)

فتبين من مجموع الآيات إن هذه الوسائط التي اتخذوها كأسماء يدعون الـــرب بما، وكسمة وعلامة وآية ودلالة وواسطة في التوجه هي أسماء هم سموها لم يـــسمها الله لهم، أي لم يجعلها وسائط وأبواب يتوجه بما إليه.

الكشبة التحصصية للرد على الوهابية

- (1) سورة الأعراف (٧١)
- (٢) سورة الأنعام (٨١)
- (٣) سورة الأعراف (٣٣)
  - (٤) سورة الحــج (٧١)
    - (٥) سورة النجم (٢٣)

الوجه الرابع: لا نفى للتعطيل والتشبيه إلا بالتوسل وهو التوحيد

وغيرها من الآيات الكريمة الدالة على أن المحذور ليس في ضرورة الوسيلة والواسطة والاسم والسمة والعلامة والآية التي يتوجه بما إليه تعالى، وإنما المحذور ألهم وسطوا وسائط واتخذوا أبوابا وأسماء هي ليست بأبواب ولا وسائل ولا وسائط ولا أسماء ولا علامات ولا آيات يمكنهم عند التوجه إليها التوجه إلى الله تعالى، بل يكون فعلهم هذا إلحادا وحيادا وميلانا وصدا عن سبيل الله.

والوثنيون مع ذلك استشعروا وأقروا بهذه الضرورة، وأدركوا أن الباري مــرّه عن الجسم وأنه لا تدركه الأبصار ولا تستوعبه الأوهام، فحيث أدركوا ذلك أحسوا بالعجز وبضرورة الواسطة والاسم والآية، إلا ألهم مع ذلك لم يصل بهم الحــال إلى التحسيم والإيهام بصورة يختلقها الوهم، بينما هؤلاء الذين نفوا الواسطة والاســم والعلامة والوجه الوجيه الذي يتوجه به وقعوا في شراك التحسيم والتصوير الــوهمي لذات الباري؛ لألهم حيث لم يتأهلوا للوحي والنبوة فلا محالة اضــطروا إلى القــول بالتحديد في الذات الإلهية والجهة المكانية كي يمكنهم بتخيلهم الوفود على الحـضرة الإلهية، وإلا فيلحؤهم التريه مع نفي السفراء والوســائط الإلهــيين والآيـات إلى التعطيل، فهم يفرون من محذور ويقعون في محذور أكبر مما وقع فيه أهــل الوثنيــة، حيث إن الوثنية نــزهوا ذات الباري إلا ألهم جعلوا ما ليس بوسيلة وســيلة، ومــ ليس بواسطة واسطة، بينما هؤلاء حجموا الــذات الإلهــين والآيـات إلى مقداري <sup>(1)</sup>.

(١) ومراده حفظه الله أن الوثنية ومذهب نفي الوسائط يشتركان في القول بفطرية ووجدانية الاعتقاد بالله تعالى، ويتميز أهل الوثنية بالاعتقاد بفطرية الوسائط التي تقربهم إلى الله زلفى، لكن الخطأ عند الوثنيين ينحصر في النصب الذاتي للوسائط غير المأذون فيها، ومن ثم فكل منهما قد ضيع طريق الوصول إلى الله، لكن مذهب نفي الوسائط أوغل في الضلال وأبعد عــن الحــس الفطري.

This file was downloaded from Quranis Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة. الملط المحلومي والمحارفين ويمام العربي المحارفين والعبادة. التوسل ركن الإيمان والعبادة.

ومن ذلك يتبين أن من يتره الباري عن التحديد والتحسيم والتصوير وعن القيود والحدود الخلقية، فلا محالة لأجل أن لا يقع في التعطيل ويحافظ على التتريه من دون تشبيه لا مفر له من القول بالآيات الإلهية الكبرى، وألها وجهه الكريم الذي يتوسل بها إليه، وألها أسمائه التي يدعى وينادى ويتوجه بها إليه، وهذا هو الذي تسشير إليسه الصديقة فاطمة عليه السلام في مطلع خطبتها: ( واحمدوا الله الذي لعظمته ونوره يبتغي من في السموات والأرض إليه الوسيلة، ونحن وسيلته في خلقه، ونحن خاصته، ومحل قدسه، ونحن محبته في غيبه، ونحن ورثة أنبيائه ) <sup>(1)</sup>.

فمن يعظم الله لابد أن يبتغي إليه الوسيلة، وإلا اضطر إلى تصغير الرب وتحديده وإنهائه إلى أمد وقدر.

والتعظيم يلجؤه ويضطره كي لا يقع في التعطيل بعد نفيه للتصغير والتـــشبيه إلى القول بالوسيلة.

ومن هذا نقف على حقيقة المقام المعرفي والأفق العلمي لأهل البيت عليم السلام مع ألهم كانوا يعيشون في بيئة حاهلية متخلفة، بل البشرية من الحضارة الهندية والحضارة الرومية والحضارة الفارسية وأن وصلوا إلى تتريه الرب إلا أن منهم معن لم يعدرك ضرورة الوسيلة كاليونانيين، ومنهم من أدرك ضرورة الوسيلة إلا أنه لم يهتد إلى ما هو في الحقيقة وسيلة ويميزه عما هو صد وصدود عن سبيل الله والوسيلة إليه.

وإلى ذلك أيضا أشار أمير المؤمنينالتَّلَيَّكُمَّ حيث قال: ( فبعظمته ونوره أبصر قلوب المؤمنين، وبعظمته ونوره عاداه الجاهلون، وبعظمته ونوره ابتغى من في الـــسماوات والأرض من جميع خلائقه إليه الوسيلة بالأعمال المختلفة والأديان المشتبهة ) <sup>(٢)</sup>.

> (1) شرح ابن أبي الحديد ج٦:ص ٢١ (٢) الكافي ــــ الشيخ الكليني ج ١ ص ١٢٩

## This fie was downloaded from Quranic Though (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

الوجه الرابع: لا نفي للتعطيل والتشبيه إلا بالتوسل وهو التوحيد

وهو يشير الكليكلا إلى نفس ضرورة الوسيلة والواسطة والآية والعلامة والاسم والسمة اللازمة لعظمته تعالى، وأن من أدرك ذلك من الخلق منهم من أخطأ في إصابة الوسيلة الحقيقية فدان بأديان مشتبهة ظنا منه أن تلك الوسائط أسماء وآيات ودلالات ووساطات موصلة، وجهل ألها صدود عن السبيل إلى الله تعالى والوسيلة إليه.

ومثله قول أبي الحسن موسى ابن جعفرالتميم كما عن علي بن سويد، قال: كتبت إلى أبي الحسن موسى التميم وهو في الحبس كتابا أسأله عن حاله وعن مسائل كثيرة، فاحتبس الجواب علي أشهر ثم أجابني بجواب هذه نسخته: ( بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله العلي العظيم الذي بعظمته ونوره أبصر قلوب المؤمنين وبعظمت ونوره عاداه الجاهلون، وبعظمته ونوره ابتغى من في السماوات ومن في الأرض إليه الوسيلة، بالأعمال المختلفة والأديان المتضادة، فمصيب ومخطئ، وضال ومهتد، وسميع وأصم، وبصير وأعمى حيران، فالحمد لله الذي عرف ووصف دينه محمد ( صلى الله عليه وآله )...

إلى أن قال: فاستمسك بعروة الدين: آل محمد والعروة الوثقى: الوصي بعد الوصي والمسالمة لهم والرضا بما قالوا ولا تلتمس دين من ليس من شيعتك ولا تحـــبن دينهم، فإلهم الخائنون الذين خانوا الله ورسوله وخانوا أماناتهم. وتدري ما خـــانوا أماناتهم ؟ أئتمنوا على كتاب الله فحرفوه وبدلوه، ودلوا علـــى ولاة الأمــر منــهم فانصرفوا عنهم ) <sup>(1)</sup>.

وقال الإمام الرضا التَّلَيَّة عندما سأله أبو قرة المحدث صاحب شــبرمة: ( فمــن أقرب إلى الله الملائكة أو أهل الأرض ؟ قال أبو الحــسن التَلَيَّة: إن كنــت تقــول

(١) الكافي – الكليني ج ٨ ص ١٢٤ وص ١٢٥.

## This file was downloaded from Quranic Thought (

وفقية الديماني التكريفي المحلفي التكريفي التكريفي التكريفي التكريفي التكريفي التكريفي التكريفي التكريفي التكريف التوسل ركن الإيمان والعبادة المسلم المسلم التركيم التركيم التركيم التركيم التركيم التركيم التركيم التركيم الترك

بالشبر والذراع، فإن الأشياء كلها باب واحد هي فعله لا يشتغل ببعضها عن بعض، يدبر أعلى الخلق من حيث يدبر أسفله، ويدبر أوله من حيث يدبر آخره، من غير عناء، ولا كلفة، ولا مؤنة، ولا مشاورة، ولا نصب، وإن كنت تقول من أقرب إليه في الوسيلة، فأطوعهم له، وأنتم تروون أن أقرب ما يكون العبد إلى الله وهو ساجد، ورويتم أن أربعة أملاك التقوا أحدهم من أعلى الخلق، وأحدهم من أسفل الخليق، وأحدهم من شرق الخلق، وأحدهم من غرب الخلق، فسأل بعضهم بعضا، فكلسهم قال: ( من عند الله ) أرسلني بكذا وكذا، ففي هذا دليل على أن ذلك في المترلة دون التشبيه والتمثيل ) <sup>(1)</sup>.

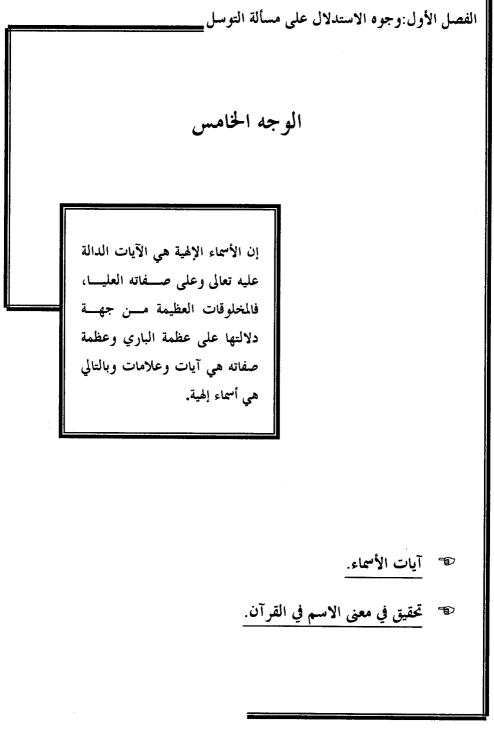
وهذا بيان واف من الرضا التلكي أن من ينف التجــسيم عـــن الله والاقتــراب الجسماني فهو مضطر للقول بالقرب المعنوي، وأن صاحب الوسيلة الذي يستـــشفع بشفاعته إلى الله تعالى ويتوجه به إلى الله هو أقرب الخلق إلى الله، وهم محمــد (ص) وأهل بيته الطاهرين الذين ميزهم الله مع نبيه (ص) بالطهارة دون بقية الخلق.

ومنه يظهر أن التوسل بصاحب الوسيلة والقرب والتوجه به إلى الله هـــو مـــن صميم التوحيد القائم على التتريه ونفي التشبيه والتمثيل والتعطيل، وأن الذي ينفـــي التوسل والاستشفاع بالشفيع والتوجه بالوجيه يقع في التشبيه والتمثيل أو التعطيل.

(1) العلامة المجلسي – بحار الأنوار ج١٠ ص٣٤٦، ورواه الطبرسي – الاحتجاج ٢
 ٥٨٨.

This fla was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)





This fe was downloaded from Quranic Thought on }



This fe was downloaded from Quranic Thought and {

•

•



#### آيات الأسماء

 قال تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاء هَؤُلاء إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾.<sup>(1)</sup>

قال تعالى: ﴿ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ رِحْسٌ وَغَضَبٌ أَتُجَـادِلُونَنِي

فِي أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَآؤَكُم مَّا نَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَانٍ فانتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظِرِينَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي
 أسمائه سَيُحْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

قال تعالى: ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللّهُ بِهَا مِن سُلْطَان إِن الْحُكْمُ إِلاَّ لِلّهِ أَمَرَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَالِمَ مَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾. <sup>(٤)</sup>

> file was downloaded from Quranic Thought om } {المكتبة المحصصية للرد على الوهابية}

- (1) سورة البقرة (۳۱)
- (٢) سورة الأعراف (٧١)
- (٣) سورة الأعراف (١٨٠)
  - (٤) سورة يوسف (٤٠)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (1990) التوسل ركن الإيمان والعبادة.

 قال تعالى: ﴿ قُلِ ادْعُواْ اللّهَ أو ادْعُواْ الرَّحْمَنَ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ الأَسْمَاء الْحُسْنَى وَلاَ تَحْهَرْ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾. (<sup>()</sup>

قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاء الْحُسْنَى ﴾. <sup>(\*)</sup>

 قال تعالى: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ بِهَا من سُلْطَان إن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الأَنفُسُ وَلَقَــدْ جَـاءهُم مِّـن رَّبِهِـمُ الْهُدَى ﴾. (٣)

قال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاء الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ
 مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾. <sup>(٤)</sup>

 قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجدَ اللهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُوْلَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنَ يَدْخُلُوهَا إِلاَّ خَآئِفِينَ لهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ<</li>
 فِي الآخرة عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾. (<sup>(6)</sup>)

قال تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا
 إِالْعُدُوِّ وَالْآصَالِ ﴾. <sup>(٦)</sup>

الكشبة التحصصية للرد على الوهابية

الله المعامر: آيات الأسماء المعامر: آيات الأسماء المعامر: آيات الأسماء

وجاء في الرواية عن عبد الأعلى، عن أبي عبد الله التَّظِيَّلاً قال: ( اسم الله غسير الله، وكل شيء وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا الله، فأما ما عبرته الألسن أو ما عملته الأيدي فهو مخلوق، والله غاية من غاياه، والمغيى غير الغاية، والغاية موصوفة، وكل موصوف مصنوع، وصانع الأشياء غير موصوف بحد مسمى )<sup>(1)</sup>. وخلاصة ما قاله الجلسى:

بين التَنْظِيْرُ المغايرة بأن اللفظ الذي يعبر به الألسن والخط الذي تعمله الأيدي، فظاهر أنه مخلوق <sup>(\*)</sup>.

وقوله التَتَيَّلاً: ( والله غاية من غاياه ) المراد أن الغاية تطلق على النهاية وتطلق على الراية والعلامة، فكل من كان له مطلب وعجز عن تحصيله بسعيه يتوسل إليه باسم الله، والمغيى المتوسل إليه لتلك الغاية غير الغاية.

أو يراد بالغاية النهاية وبالله الذات لا الاسم، فالرب تعالى غاية آمــال الخلــق يدعونه عند الشدائد بأسمائه العظام، والأسماء طرق ومسالك توصل الخلق إلى الله في حوائجهم، والعقل يحكم بأن الوسيلة غير المقصود بالحاجة.

أو أن الغاية العلامة فالباري هو ذو العلامة، فأسماؤه علامات عليه، ومن زعـــم أنه يعرف الله بحجاب الأسماء التي هي حجب بين الله وخلقه، ووسائل بما يتوسلون إليه، بأن زعم أنه تعالى عين تلك الأسماء أو الأنبياء والأئمة عليهمالسلام ، وبأن زعم أن الله تعالى اتحد بمم أو الصفات الزائدة، فإنه حجب عن الوصول إلى حقيقة الــذات الأحدية، أو أنه ذو صورة كما قالت المشبهة، أو بصورة عقلية زعم ألها كنه ذاتــه

(1) التوحيد الشيخ الصدوق ص ١٩٢، وبحار الأنوار ج٤ ص١٦١
 (٢) المجلسي- بحار الأنوار ج٤ ص ١٦٢.

### This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

وصفاته تعالى، أو بمثال خيالي، أو جعل له مماثلا ومشابحا من خلقه فهـو مــشرك، للزوم تركبه تعالى وكونه ذا أجزاء تعالى الله عن ذلك.

 وجاء في الرواية الصحيحة الأعلائية عن ابن رئاب وعن غير واحد، عن أبي عبد الله الصادق التليكل قال: ( من عبد الله بالتوهم فقد كفر، ومن عبد الاسم دون المعنى فقد كفر، ومن عبد الاسم والمعنى فقد أشرك، ومن عبد المعنى بإيقاع الأسماء عليه بصفاته التي وصف بها نفسه فعقد عليه قلبه ونطق به لسانه في سرائره وعلانيته فأولئك أصحاب أمير المؤمنين التليكل حقا ). وفي حديث آخر ( أولئك هم المؤمنون حقا ) <sup>(1)</sup>.

وجاء في الرواية عن إبراهيم بن عمر، عن أبي عبد الله التلكي قال: (إن الله تبارك وتعالى حلق اسما بالحروف غير منعوت، وباللفظ غير منطق، وبالشخص غير محسد، وبالتشبيه غير موصوف، وباللون غير مصبوغ، منفي عنه الأقطار، مبعد عنه الحدود، محجوب عنه حس كل متوهم، مستتر غير مستور، فجعله كلمة تامة على أربعة أجزاء معا ليس منها واحد قبل الآخر، فأظهر منها ثلاثة أسماء لفاقــة الخلــق إليها، وحجب واحدا منها، وهو الاسم المكنون المخزون بهذه الأسماء الثلاثة الــي أظهرت، فالظاهر هو الله تبارك وتعالى، وسخر سبحانه لكل اسم من هذه الأسمـاء أربعة أركان، فذلك اثنا عشر ركنا، ثم خلق لكل ركن منها ثلاثـين اسمـا فعـلا منسوبا إليها فهو الرحمن، الرحيم، الملك، القدوس، الخالق البارئ، المصور، الحـي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم، العليم، الخبير، السميع، البصير، الحكـيم، العزيــز، الجبار، المتكبر، العلي، العظيم، المقدر، السلام، المؤمن، المهيمن ( البارئ )، المنشئ، البديع، الرفيع، الحليل، الكريم، الرازق، الحيي، الميت، الـوارث.

(١) الكافي - الشيخ الكليني ج ١ ص ٨٧:

#### This fie was downloaded from Quranic Though ( ) [[المكتبة التحصصية للرد على الوهابية]

THE PRINCE GHAZI TRUST I HE PRINCE GHAZI TRUST I Herei Constantion of the second se

فهذه الأسماء وما كان من الأسماء الحسنى حتى تتم ثلاث مائة وستين اسمـا، فهـي نسبة لهذه الأسماء الثلاثة وهذه الأسماء الثلاثة أركان، وحجب الاسم الواحد المكنون المخزون بهذه الأسماء الثلاثة وذلك قوله تعالى: ( قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أياما تدعوا فله الأسماء الحسنى ) <sup>(1)</sup>.

قال العلامة المجلسي بالمعنى:

والمراد بالاسم كل ما يدل على ذاته وصفاته تعالى أعم من أن يكون اسما أو فعلا أو جملة، فالله إشارة إلى كل الصفات لكونه موضوعا للذات المستجمعة لكل الصفات الكمالية، وتبارك إلى جميع الصفات الفعلية، وسبحان أو تعالى (على اختلاف النسخ كما في الكافي ) دال على الصفات التتريهية وسلب النقائص، وهذه الأسماء جعلها ليظهر بما على الخلق، فالظاهر هو الاسم والظاهر به همو الرب سبحانه. <sup>(۲)</sup>

وحكى المجلسي عن أبيه المجلسي الأول في تفسير الرواية ما خلاصته: إن الاسم الأول هو الاسم الجامع الدال على الذات والصفات، ومعرفة الذات بالكنه محجوبة عن غيره تعالى، فصار الاسم الدال على الذات محجوبا عن الخلق وهو الاسم الأعظم، والدال على مجموع الاسم والصفات اسم أعظم باعتبار آخر، ويشبه أن يكون الاسم الجامع هو ( الله ) والاسم الدال على الذات فقط هو ( هو )، وتكون المحجوبية باعتبار عدم التعيين.

(1) بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٤ ص ١٦٦.
 (٢) بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج٤ ص ١٦٩.

This file was downloaded from Quranic Thought and {

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT OF THE PRINCE GHAZI TRUST

وقال المجلسي الثاني: أو أن الاسم كناية عن مخلوقاته تعـــالى، والاســــم الأول الجامع كناية عن أول مخلوقاته، ثم عن تشعب المخلوقات وتعدد العوالم. <sup>(1)</sup>

وقد قيل في سبب نزول قوله تعالى:﴿ قُلِ ادْعُواْ اللّهَ أو ادْعُواْ الرَّحْمَنَ أَيًّا مَّــا تَدْعُواْ فَلَهُ الأَسْمَاء الْحُسْنَى وَلاَ تَحْهَرْ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغ بَــيْنَ ذَلِــكَ سَبِيلاً ﴾. <sup>(٢)</sup> إنه حين سمع المشركون رسول الله (ص) يقول: يــا الله يــا رحمــن، فقالوا: إنه ينهانا أن نعبد إلهين وهو يدعو إله آخر.

وقالت اليهود: إنك لتقل ذكر الرحمن وقد أكثره الله في التوراة، فترلت الآيـــة ردا لما توهموه من التعدد أو عدم الإتيان بذكر الرحمن.

وقوله التَّلَيَّلاً:وذلك قوله ﷺ: ( قُلِ ادْعُواْ اللّهَ أو ادْعُواْ الرَّحْمَنَ ) استشهاد بأنه له تعالى أسماء حسنى، وأنه إنما خلقها ووضعها ليدعوه الخلق بها، فقال تعسالى قسل ادعوه تعالى بالله أو بالرحمن أو بغيرهما، فالمشار إليه بالأسماء شيء واحد وهو الرب سبحانه.

ومن الروايات في الوسيلة ما يلي:

 ما رواه حابر ابن عبد الله الأنصاري في تفسير قوله تعالى: (كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف)، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: ( أول ما خلق الله نوري ابتدعه من نوره واشتقه من جلال عظمته، فأقبل يطوف بالقدرة حتى وصل إلى جلال العظمة في ثمانين ألف سنة، ثم سجد لله تعظيما ففتت منه نور علي التكيلا، فكان نوري محيطا بالعظمة، ونور على محيطا بالقدرة، ثم خلق

- (١) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج٤ ص ١٧١.
  - (٢) سورة الإسراء (١١٠)

### This file was downloaded from Quranic Topught (m)



العرش واللوح والشمس وضوء النهار ونور الأبصار والعقل والمعرفة وأبصار العبساد وأسماعهم وقلوبهم من نوري، ونوري مشتق من نوره. فــنحن الأولــون، ونحــن الآخرون، ونحن السابقون، ونحن المسبحون، ونحن الشافعون، ونحن كلمة الله، ونحن خاصة الله، ونحن أحباء الله، ونحن وجه الله، ونحن جنب الله، ونحن يمين الله، ونحسن أمناء الله، ونحن خزنة وحي الله وسدنة غيب الله، ونحن معدن التتريل ومعنى التأويل، وفي أبياتنا هبط جبريل، ونحن محال قدس الله، ونحن مصابيح الحكمة، ونحن مفاتيح الرحمة، ونحن ينابيع النعمة، ونحن شرف الأمة، ونحن سادة الأئمة، ونحن نسواميس العصر وأحبار الدهر، ونحن سادة العباد، ونحن ساسة البلاد، ونحن الكفاة والـولاة والحماة والسقاة والرعاة وطريق النحاة، ونحن السبيل والسلسبيل، ونحن النهج القويم والطريق المستقيم. من آمن بنا آمن بالله، ومن رد علينا رد على الله، ومن شك فينا شك في الله، ومن عرفنا عرف الله، ومن تولى عنا تولى عن الله، ومن أطاعنا أطـــاع الله، ونحن الوسيلة إلى الله والوصلة إلى رضوان الله، ولنا العصمة والخلافة والهدايــة، وفينا النبوة والولاية والإمامة، ونحن معدن الحكمة وباب الرحمة وشجرة العصمة، ونحن كلمة التقوى والمثل الأعلى والحجة العظمي والعروة الوثقي التي من تمسك بما نجا)<sup>(1)</sup>.

وروى في بصائر الدرجات بسنده عن سلمان الفارسي عن أمير
 المؤمنين التميي في قول الله تبارك وتعالى: ( قل كفى بالله شهيدا بيني وبينكم ومن
 عنده علم الكتاب ) فقال: ( أنا هو الذي عنده علم الكتاب ) وقد صدقه الله

(١) بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٢٥ ص ٢٢.

| ۷۸ |                                                | التوسل ركن الإيمان والعبادة |
|----|------------------------------------------------|-----------------------------|
|    | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OUR'ANIC THOUGHT |                             |
|    |                                                |                             |
|    |                                                |                             |

وأعطاه الوسيلة في الوصية، ولا يخلي أمته صلى الله عليه وآله من وسيلته إليـــه وإلى الله، فقال: ( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة ) <sup>(١)</sup>.

 وروى الصدوق بإسناده عن الرضا عن آبائه عليهم السلام قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: ( الأئمة من ولد الحسين، من أطاعهم فقد أطاع الله، ومن عصاهم فقد عصى الله، هم العروة الوثقى، وهم الوسيلة إلى الله رضجاتي )<sup>(\*)</sup>.

وروى الحاكم الحسكاني في شواهد التتريل بسنده عن عكرمــة في قولــه
 تعالى: ( أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربمم الوسيلة ) قال: ( هم الــنيي وعلــي
 وفاطمة والحسن والحسين عليم السلام )<sup>(٣)</sup>.

- (١) بحار الأنوار العلامة الجلسي ج ٣٥ ص ٤٣٢
- (٢) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٣٦ ص ٢٤٤.
- (٣) الحاكم الحسكاني في شواهد التتريل ج ١ ص ٤٤٦ ح ٤٧٤.

file was downloaded from Quranis Thought and



تحقيق في معنى الاسم في القرآن

الاسم في أصل وضع اللغة إما من الوسم وهو الأثر والعلامة، والموسوم هو من عليه علامة، ويقال قد سمت فيه الخير أي رأيت فيه أثر، أو من السمو وهو الارتفاع والعلو، يقال سما إليه بصري أي ارتفع بصري إليه، ويقال سما به أي أعلاه، ويقال سمى لي شخص فلان، أي ارتفع حتى استبنته وسمى إليه بصري، إذا رفع لك شيء من البعيد فستبنته قلت سمى لي شيء.

قال ابن منظور في لسان العرب: اسم الشيء وسمه ( بفتح الـــسين وكــسرها وضمها) وسماه علامته.

> وقال الزجاج: معنى قولنا اسم مشتق من السمو وهو الرفعة. وقال الجواهري: والاسم مشتق من سموت، لأنه تنويه ورفعة.

وإذا نسبت إلى الاسم قلت سموي ( بكسر السين وفتح الميم) وسموي ( بفــتح السين وسكون الميم )...

وقال أبو العباس: الاسم رسم وسمة توضع على الشيء فتعرف به.

وقال أبو إسحاق: إنما وضع الاسم تنويها بالدلالة على المعنى؛ لأن المعنى تحـــت الاسم.

This file was downloaded from Quranic Thought com

موقعات المركزي وي الفكر القرابي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

وفي التهذيب: ومن قال إن اسما مأخوذ من وسمت فهو غلط.

وقال الجوهري: سميت فلانا زيدا، وسميته بزيد بمعنى وأسميته مثلـــه، فتـــسمى به.وقال سيبويه: الأصل الباء؛ لأنه كقولك عرفته بمذه العلامة ووضحته بما.

وسئل أبو العباس عن الاسم أهو المسمى أو غير المسمى، فقال: قال أبو عبيدة: الاسم هو المسمى.

وقال سيبويه: الاسم غير المسمى (1). انتهى

ويتحصل من ذلك:

إن الاسم هو الشيء الدال على مسمى علامة عليه ودلالة وتنويها، وأن السمو والوسم متقارب المعنى من حيث الدلالة والبيان والعلامة على الشيء.

وإذا اتضح ذلك تبين أن الأسماء الإلهية هي الآيات الدالة عليه تعمالي وعلمي صفاته العليا.

فالمخلوقات العظيمة من جهة دلالتها على عظمة الباري وعظمة صفاته هـــي آيات وعلامات، وبالتالي هي أسماء إلهية.

فكلما عظم خلقة المخلوق دل على عظمة فعل وصفات الباري، فكان اسما أكبر وأعظم، ومن ذلك يظهر أن الكلمة الملفوظة بالصوت التي يتلفظ بما الإنـــسان الداعي هي مخلوقة له، إنما صح إطلاق اسم الله عليها بلحاظ دلالتها علـــى المعـــى، والمعنى في الذهن أيضا مخلوق للنفس الإنسانية وهو بدوره دال علـــى الــصفات أو الذات الإلهية، ولكن أين دلالة الصوت الملفوظ عن المعنى في الـــذهن مــن دلالــة المخلوق الموجود في الخارج، فإن دلالة المخلوقات العظيمة تكوينيــة بينمــا دلالــة

(1) ابن منظور – لسان العرب ج١٤ ص٤٠١ وص٤٠٢.

..... الوجه الخامس: تحقيق في معنى الاسم في القرآن 

الصوت الملفوظ اعتبارية أدبية، فصدق الأسماء الإلهية على الآيات الخلقيــة صـــدق حقيقي، بينما صدقها على الأصوات الملفوظة محاز عقلي، وأين هذا من ذاك<sup>(1)</sup>.

ومن هنا يتبين معنى الآية الكريمة: ( وَلِلَّهِ الأَسْـــمَاء الْحُــسَنَى ) أي الآيـــات العظمى (فَادْعُوهُ بِهَا) أي فتوجهوا بما إليه تعالى، وأن معنى قولـــه تعــالى: ( وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئه ) <sup>(٢)</sup> يتطابق مع قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَـــا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاء ﴾. <sup>(٣)</sup> وكليهما في سورة الأعراف.

ومنه يتنبه إلى الإشارة في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا َ ﴾. <sup>(\$)</sup> فــــإن أحد الأقوال في تفسير الأسماء هي الأسماء الإلهية، أي الأسماء الإلهية كلــــها، وعلــــى ذلك يكون قد أطلقت على مخلوقات عظيمة أعظم من الملائكة ومن آدم التَّلَيْلاً حيث

(١) بهذا التقرير العلمي القرآني يظهر وجه الخلل في كلام بن تيمية الذي نقله عنه المفسر الآلوسي في تفسيره روح المعاني ج٣ ص٢٩٦: ( أن لفظ التوسل بالشخص والتوجه إليه وبه إجمال واشتراك بحسب الاصطلاح، فمعناه في لغة الصحابة أن يطلب منه الهدعاء والمشفاعة فيكون التوسل والتوجه في الحقيقة بدعائه وشفاعته، وذلك مما لا محذور فيه. وأما في لغة كمثير من الناس فمعناه أن يسأل الله تعالى بذلك ويقسم به عليه وهذا هو محل التراع، وقد علمت الكلام فيه، وجعل من الإقسام الغير المشروع قول القائل اللهم أسألك بجاه فلان فإنه لم يرد عن أحد من السلف أنه دعا كذلك وقال إنما يقسم به تعالى وبأسمائه وصفاته فيقال أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت يا الله المنان بديع السموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا حي يا قيوم وأسألك بأنك أنت الله الأحد الصمد الذي لم يلد و لم يولد و لم يكن له كفوا أحد وأسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك) انتهى. (٣) سورة الأعراف (١٨٠)

(٤) سورة البقرة (٣١)



قال تعالى: ﴿ تُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاء هَـؤُلاء إِن كُنـتُمْ صَادِقِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

فاستعمل ضمير الجمع للعاقل الشاعر الحي، وكذلك اسم الإشـــارة للـــشاعر الحي العاقل (هؤلاء)، مما يدلل على أن هذه المخلوقات العظيمة حية شاعرة عاقلة لم تكن الملائكة تحيط بها خبرا ولا علما حيث ﴿ قَالُواْ سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَــا إِلاَّ مَــا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وإلى ذلك الإشارة في قول الإمام الصادق التَلْخِلاَ في الروايات السابقة.

فيتضح أن المخلوقات العظيمة التي لها مقام الزلفى والقرب الإلهي هي أسمــاؤه تعالى، أسماء وآيات دالة عليه تعالى من حيث إلها آيات وكلمات، ومن ثم أطلق على عيسىالتَكَلَّ كلمته، وأطلق عليه وجيها قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهُ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي الدُّنْيَا وَالآخرة وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

وكذلك موسىالتَّكِلاً قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّــذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَجِيهًا ﴾. <sup>(٤)</sup> هذا فضلا عن سيد الأنبياء وأوصيائه الطاهرين عليم الـلام.

ولا بد أن يتنبه إلى ضرورة الأسماء الإلهية في باب المعرفة بالذات الإلهية وبـــاب

ألكتبة التحصصية للرد علم الوهابية

- (1) سورة البقرة (۳۱)
- (٢) سورة البقرة (٣٢)
- (٣) سورة آل عمران (٤٥)
  - (٤) سورة الأحزاب (٦٩)

THE PRINCE GHAZI TRUST العامي العامي العامي العامي العراف العامي العراف ال

التوجه إلى الحضرة الإلهية، فإن الطلب للمجهول المطلق ممتنعٌ، وإدراك المبهم المتوغل في الإبحام من كل جهة محال، وهذا حال المخلوق مع كنه الذات الإلهية، فلا بد من علامة يهتدي بما إلى الذات الإلهية وتلك العلامة هي الاسم والأسماء والآيات، فلو لا دلالة الأسماء على المسمى لأمتنع الطريق إليه تعالى، وللزم التعطيل في المعرفة.

ومن ذلك تبين أن الأسماء التي هي الآيات المخلوقة هي الوسيلة إلى معرفت تعالى، ومن ثم لو أعملنا دقة التحليل في ألفاظ قوله تعالى: ( وَلِلَّهِ الأَسْمَاء الْحُـسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ) عن المدعو هو الله تعالى والأسماء هي الوسيلة للدعاء والتوجه والقصد إليه تعالى، وأن الإلحاد عن الأسماء يمنع التوجه إلى الذات الإلهية، وأن حقيقة الأسماء هي الآيات العظيمة في الخلقة الإلهية لا للأصوات الملفوظة والرسوم المنقوشة المكتوبة التي هي نماذج اعتبارية لا تكوينية للأسماء.

This fa was downloaded from Quranic Thought (



.

This fe was downloaded from Quranic Thought and { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }



الفصل الأول:وجوه الاستدلال على مسألة التوسل الوجه السادس إن التوجه إلى الله تعالى يجب أن يكون بشيء وهو الوسيلة، ولا يتوجه إليه تعالى بدون وسيلة ذكرناها.

This fa was downloaded from Quranic Thought and

🐨 ابتغاء الوسيلة



This fe was downloaded from Quranic Thought and

and the second second



#### ابتغاء الوسيلة

قال الله تعالى:﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وقوله تعالى:﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَتُهُـــمْ أقــرب وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا ﴾. <sup>(٢)</sup>

ذكرنا أن معنى الوسيلة هو ما يتوسل به ويتوجه به أو ما يجعل وصلة للوصول إلى شيء، وذلك الشيء هو بمثابة الغاية المطلوبة بالأصل، ومن الجــدير بالــذكر أن الآيات السابقة لا تعبر بلفظ ( ابتغوه ) وإنما تعبر بلفظ ( ابتغوا إليه ) مما يدلل علــى أن التوجه إلى الله تعالى يجب أن يكون بشيء وهو الوسيلة، ولا يتوجه إليــه تعـالى بدون وسيلة ووصلة، وهذا هو القاعدة التي ذكرناها.

ومن ثم فإن القول بأن الأعمال الصالحة والقربية هي الوسيلة لا ينافي القول أن هذه الوسيلة تحتاج إلى وسيلة أخرى من أحل أن تصعد وتتأهل للــصحة والقبـــول الإلهي، فإن الأعمال الصالحة لا تقبل إلا بالولاية مما يدلل على أن لهـــذه الأعمـــال

(١) سورة المائدة (٣٥)

۸۷ ....

(٢) سورة الإسراء (٥٧)

## This fie was downloaded from Quranis Thought (

التوسل ركن الإيمان والعبادة...... المعام المحمد التوسل ركن الإيمان والعبادة...... ٨٨

الصالحة وسيلة وهي ولاية أهل البيت عليم السلام ، فهي وسيلة في وسيلة، وسيأتي مـــا يتعلق بمذا الوجه.

وبيان مفاد الآية بنحو أوضح أن لفظة فعل الأمـــر ( وابتغـــوا ) متعلـــق أولا وبالذات بلفظة الوسيلة كمفعول به، أي أن الذي يبتغى ويقصد هو الوسيلة، ولفظة ( إليه ) متعلق ثان، وهو لأجل الوصول إليه تعالى.

فمفاد الآية أن القصد والابتغاء يتوجه أولا إلى الوسيلة وبمما يحصل التوجـــه إلى الله تعالى، هذا فضلا عما لو جعلنا الجار والمجرور متعلق بلفظ الوســـيلة، فيكــون الابتغاء متعلق بنحو التمحض بلفظ الوسيلة، وعلى كلا التقديرين فالقصد متوجــه ابتداء إلى الوسيلة، وعبرها يتم التوجه والوصول إلى الله تعالى.

وهذه الآية نص في أن هناك مسافة وبعدا بين العباد والرب من طرف العباد اتجاه الرب تعالى، وإن كان الرب تعالى قريب من العباد من جهته هو إليهم علما وسيطرة واستيلاء؛ لأنه لو لم تكن مسافة وبعد من العباد اتجاه الرب من جهتهم إليه تعالى لما كان معنى لطلب الوسيلة ولوجودها بينه وبين خلقه، ولكان الأمر بطلبها منه تعالى لغوا، وهو خارج عن الحكمة الإلهية.

ويستفاد من الآية الكريمة أن الوصول إليه تعالى ولقاءه منحصر طريقه وسبيله بالوسيلة ولا يتم بدونها؛ وذلك لأن الآية تقرر وجود البعد والمسسافة بين الخلسق والخالق من جهة الخلق، وذلك بسبب نقصهم في الكمالات عن الكمال الإلهي، فالبعد ذاتي بينهم وبين الخالق ولا يطوى من قبل ذاتمم، بل لابد مسن أمسر آخسر حارجي عنهم وهو الوسيلة.

كما أن الآية الثانية تبين وتبرهن أن المناط في كون الشيء وسيلة يدور مـــدار قربه إلى الله تعالى، فكلما كان أقرب كان مقامه في الوسيلة أعلى وأنفذ.



THE PRINCE GHAZI TRUST

كما أن آية الإسراء تدلل على أن الغاية من الوسيلة هي لأجل القسرب منه تعالى، وبالتالي تقرر وجود البعد بين الخلق والله من جهة الخلق إليه تعالى، ولأجل هذا البعد فلا بد في طيه من التوسل بالوسيلة والتوجه إليها وقصدها؛ لأن دور الوسيلة الوساطة والتقريب، ومن ثم يكون أقرب الخلق إلى الله هو أعظمهم وسيلة، ويكون صاحب الشفاعة الكبرى، ويكون هو الرحمة الإلهية القصوى.

ولا ريب بضرورة القرآن والدين أن أقرب الخلق إلى الله هو سيد الأنبياء، ومن ثم خص بالشفاعة الكبرى، وكان أقربهم وسيلة إلى الله، ووصفه الباري بأنه رحمـــة للعالمين، وخلع عليه من خاصة أسمائه الإلهية وهو الرءوف الرحيم.

وقد قرن الله تعالى بنبيه (ص) في جملة من المقامات أهل بيته الأطهار وجعــل الوسيلة إلى القرب من نبيه (ص) هم أهل بيته عليهم <sub>السلام</sub> فقال تعالى: ﴿ قُل لَّا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾. <sup>(1)</sup>

فجعل الوصلة إلى نبيه (ص) والباب إليه مودة قرباه، وعظم من تلــك المــودة فجعلها كفوا لجميع الرسالة، تنبيها على ألهم البــاب الأعظـــم إلى الرســول (ص) والرسالة والدين والديانة، ثم قال في سورة أخرى: ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرٍ فَهُــوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾. <sup>(٢)</sup>

فبين أن نفع مودة قربى النبي (ص) عائد للخلق والعباد أنفسهم؛ لأنهم وســـيلة لهم إلى الله ورسوله (ص)، فقال في سورة أخرى: ﴿ قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَاء أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا ﴾. <sup>(٣)</sup>

الكنبة المحصصية للرد على الوهابية }

- (١) سورة الشورى (٢٣)
  - (٢) سورة سبأ (٤٧)
- (٣) سورة الفرقان (٥٥)

التوسل ركن الإيمان والعبادة.....

فكانوا هم السبيل الأعظم إليه والمسلك إلى رضوانه، فنصت مجموع هذه الآيات على كونهم الوسيلة والسبيل إلى الله ورسوله (ص)، وربطت بين كونم وسيلة وسبيلا وبين دور ومقام النبي (ص)، فجعلت مودتهم التي هي سبيل ووسيلة أجرا لجهد النبي (ص) في تبليغ الرسالة، وقد بينت الصديقة فاطمة عليها السلام جملة هذه البيانات القرآنية من بعد الخلق عن الله من جهتهم إليه لا من جهته إلىهم، واحتياجهم بالتالي إلى الوسيلة، ودورها في معرفة التوحيد، وأن تلك الوسيلة هم النبي وأهل بيته عليم السلام ، كل ذلك في قوله الحليها السلام: ( واحمدوا الله الذي لعظمتسه ونوره يبتغي من في السموات والأرض إليه الوسيلة ونحن وسيلته في حلقه).

ويشير إلى هذا المعنى من كونهم عليم السلم الوسيلة العظمى إلى الله تعالى – أي النبي وأهل بيته عليم السلام ؛ لأن مصطلح القرآن في عنوان أهل البيت كما في آيــة التطهير المراد به النبي وقرباه المطهرين من المعاصي – ما ورد في العديد من الزيارات كما فيما رواه ابن قولويه في كامل الزيارات: ( من زار الحسين عارفا بحقــه كـان كمن زار الله في عرشه ).

كما ورد في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾. <sup>(1)</sup>

فجعل الله تعالى الاستجارة بنبيه (ص) وفودا عليه للتوبة ومحيئا إليـــه، ونظــيره قوله تعالى: ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللّهَ رَمَى ﴾. <sup>(٢)</sup>

كما جعل المجيء إلى المسجد زيارة إليه تعالى، فكيف بمن جعـــل الله مـــودتمم سبيلا إليه، وألها العدل الأعظم لرسالته، ومن باهل به الله وجعله حجة من حججـــه

- (1) سورة النساء (٦٤)
- (٢) سورة الأنفال (١٧)

This file was downloaded from Quranic Thought Cam



مطهرا، وحججه هي آياته التي يصدق بها، وآياته هي أبواب سمائه ومفاتيح رحمتـــه، كما في سورة الأعراف التي سبقت.

This file was downloaded from Quranic Thought com



This file was downloaded from Quranic Thought and { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }

•

الفصل الأول: وجوه الاستدلال على مسألة التوسل 😑 الوجه السابع: وجه الشفاعة 👁 طوائف الروايات 👁 الطائفة الأولى: آيات نفي الشفاعة الطائفة الثانية: آيات نفى الشفعاء Ð فوجود الأبواب بسين الطائفة الثالثة: آيات تحقق الشفاعة مع الإذن الإلهي Ð المخلوق من جهته إلى الخسالق الطائفة الرابعة: آيات تحقق الشفاعة من قبل المرضى Ð عقيدة قرآنية أصيلة ومعتقد الطائفة الخامسة: آيات تحقق الشفاعة في صالح من كان مرضيا Ð إسلامي أصيل، والتنكر لـــه الطائفة السادسة: آيات ضرورة تحقق الشفاعة Ð جحود لعقيدة ركن في نظمام الآية الأولى: Ð السنة الإلهية. بحوث الآية الأولى 5 القاعدة الأولى: التوسل شرط في صحة التوبة Ð القاعدة الثانية: يشترط لقبول العبادة أو لصحتها شرطان Ð الانتماء الصادق لأهل البيت عليهم السلام Ð نزول الفيض الإلهي متوقف على شروط ثلاثة Ð Ð التوجه بمم ناموس وسنة إلهية Ð بحوث الآية الثانية القاعدة الثالثة: نيل كل كمال بالاستشفاع وشفاعة النبي وأهله عليهم السلام Ð سؤال قرب الله وضرورة الواسطة إليه Ð الصفات الإلهية العظمي والحاجة إلى وساطة كلماته تعالى Ð التوفيق بين قربه تعالى منا وبعدنا عنه Ð Ð احتياج عموم الخلق لوساطة سيد الأنبياء (ص) نفى الواسطة رؤية إبليسية Ð 🗢 النبي وأهل بيته عليهم السلام الأبواب والحجب والسدنة 🐨 الشفاعة فعل تكويني 👁 طلب الشفاعة تعلق بالاسم التكويني 🕫 استعراض بعض روايات المقام

This fe was downloaded from Quranic Thought (



This fe was downloaded from Quranic Thought om }



الوجه السابع: وجه الشفاعة

نبدأ البحث باستعراض آيات الشفاعة، وقد وردت آيات الشفاعة في القرآن على طوائف عديدة، ومن المهم تصنيفها إلى أصناف حتى تتضح رؤية القرآن فيها:

طوائف الآيات

الطائفة الأولى: آيات نفي الشفاعة

قال الله تعالى: ﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وقال تعالى ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَحْزِي نَفْسٌ عَن نَّفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ
 تَنفَعُها شَفَاعَةٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

الطائفة الثانية: آيات نفى الشفعاء

 قال تعالى: ﴿ وانذرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُواْ إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُ م مِّن دُونِهِ وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾. (٣)

- (۱) سورة المدثر (٤٨)
- (٢) سورة البقرة (١٢٣)
  - (٣) سورة الأنعام (٥١)

### This file was downloaded from Quranic Thought (

THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST

 وقال: ﴿ وَذَرِ الَّذِينَ اتَّحَذُواْ دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهْوًا وَغَرَّثْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَذَكِّرْ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِن دُونَ الله وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ وأَن تَعْدِلْ كُلَّ مَعَانَ تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِن دُونَ الله وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ وأَن تَعْدِلْ كُلَّ مَعَانَ لَهُمْ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَمَدُوا لَيْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَذَكِّرْ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِن دُونَ الله وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ وأَن تَعْدِلْ كُلُهُمْ عَرَدُ لا يُوا لَيُ فَيْ خَذْ مَنْهَا أُوْلَئِكَ الَّذِينَ أَبْسِلُواْ بِمَا كَسَبُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِّن حَمِيمٍ وَعَمَدَابٌ عَدَال لا يُوا يَعْذِي اللهُ يَوْخَذُ مِنْهَا أُوْلَئِكَ الَّذِينَ أَبْسِلُواْ بِمَا كَسَبُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِن إَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ هَهِ. (١)

- وقال: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ ﴾. <sup>(\*)</sup>
- الله المحمَّلَةُ الله المُحَمَّدَةُ الحَمَّا حَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً وَتَرَكْتُم مَّا حَوَّلْنَاكُمْ وَرَاء مُوَ مَدَةً مَنْ مُعَمَّدَةً مُعَمَّدَةً مَعَمَّدَةً مَعَمَّدًا مَعَمَّةً مَعَمَّا مَعَوَّلُمَاكُمْ وَرَاء
   مُوَ مَدَةً مَعَمَّدًا مَعَمَّدًا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّةً مَعَمًا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمًا مَعَمَّا مَعَمًا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمًا مَعَمَّا مَعَمًا مَعَمَّا مَعَمًا مُعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمًا مَعَمًا مَعَمَّا مُعَمَّا مَعَمَّا مُعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَامًا مُعَمَّا مُعَمَّا مَعَمًا مَعَمَّا مَعَمَّا مَعَمًا مَعَمَّا مُعَمَّا مَعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَامًا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّا مُعَمَّ مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَمَّا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَمًا مُعَامًا مُعَمًا مُ مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَمًا مُعَامًا مُعُمَا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُوالمُ مُعَمًا مُعَامًا مُعَامًا مُوالاً مُعَامًا مُعُ مُعَامًا مُع مُعْمَامًا مُعَامًا مُعْمَا مُعَامًا مُعُ مُعَامًا مُعَام مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعْمَامًا مُعْمَا مُعَامًا مُعْمَا مُعْمَامًا مُعْمَا مُعْمُ مُعْما م مُعْ

ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاء لَقَــد تَّقَطَّـعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾.

الطائفة الثالثة: آيات تحقق الشفاعة مع الإذن الإلهي

• إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سَنَّة أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ أَفَسلاَ تَذَكَرُونَ ﴾. <sup>(٤)</sup>

• ﴿ وَلَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عندَهُ إِلَّا لَمَنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَسالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾. (\*)

الكشبة التحصصية للرد على الوهابية

(۱) سورة الأنعام (۷۰)
 (۲) سورة الشعراء (۱۰۰)
 (۳) سورة الأنعام (۹٤)
 (٤) سورة يونس (٣)
 (٩) سورة سبأ (٢٣)
 (٦) سورة طه (۱۰۹)



الله لا إله إلا هو الحيُّ الْقَيُومُ لاَ تَأْخُذُهُ سنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِه يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحيطُونَ بِشَيْء مِّنْ علْمه إلاَّ بِمَا شَاء وَسِعَ كُرْسَيَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَــؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾. (١)

الطائفة الرابعة: آيات تحقق الشفاعة من قبل المرضي قولا وفعلا

- ﴿ لَا يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِندَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا ﴾. <sup>(٢)</sup>

َيَعْلَمُونَ ﴾. <sup>(\$)</sup>

الطائفة الخامسة: آيات تحقق الشفاعة في صالح من كان مرضيا

> والنتيجة على ضوء الجمع بين مفاهيم الطوائف القرآنية السابقة كما يلي: (١) استحالة الشفاعة الاستقلالية عن الله من قبل أي مخلوق لآخر.

- (٢) استحالة السفاعة الاستفارلية عن الله من قبل اي محوف ٢
   (٢) بطلان توهم الشفعاء المزعومين من قبل البشر.
  - (۱) سورة البقرة (۲۵۵)
     (۲) سورة مريم (۸۷)
     (۳) سورة طه (۱۰۹)
     (٤) سورة الزخرف (۸۱)
     (٥) سورة الأنبياء (۲۸)

(٣) صحة الشفاعة مع صدور الإذن الإلهي بما، والمراد به الإذن التكويني الذي يعني إقدار الله لهم على الشفاعة.

(٤) احتياج الشفيع إلى شرائط روحانية وملكوتية استثنائية تؤهله للشفاعة.

 (°) ضرورة توفر المشفوع له على العقائد الصحيحة التي تجعله جديرا باستيعاب الشفاعة له.

الطائفة السادسة: آيات ضرورة تحقق الشفاعة

الآية الأولى:

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظُّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُــولُ لَوَجَدُواْ اللّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾. <sup>(1)</sup>

This fa was downloaded from Quranic Thought (

(1) سورة النساء (٦٤)



#### بحوث الآية الأولى

القاعدة الأولى: التوسل شرط في صحة التوبة

وهذه الآية من المحكمات ذات المفاد الدائم، ولاسيما وأن للتوبة أكـــبر علاقـــة ورابطة بين العبد وربه، والتوبة مأخوذة من الأوبة وهي الرجوع إلى الله تعالى.

وتبين الآية الأولى أن لتوبته تعالى على البشر شرائط وهي كسنة دائمة أبدية، وأول تلك الشرائط ومبدؤها – أي التي يراعى في البدء – هو التوجه إلى السنبي (ص) وقصد الحضرة النبوية، وهذا نحو توسل بالنبي (ص) وتوجه به إلى الله تعالى، وثانيها استغفار المذنب وهو ندمه وتوبته ورجوعه، وثالثها استغفار الرسول (ص) أي أن استغفار مذنبي الأمة وتوجههم بالنبي (ص) وهما الشرطان الأولان ليسما كافيين في حصول توبة الله ما لم يتوسط الرسول (ص) ويتشفع في نجح سؤال المستغفرين.

وقد جعل توسط الرسول (ص) في لهاية المطاف للتدليل على أن ترتب الجزاء وهـــي التوبة الإلهية إنما يتحقق عقب الدور النبوي في الشفاعة لجميع الأمة، في جميع ما تسأل الأمة من ربما.

ويرتسم لنا من ذلك أن هذا ليس مخصوصا بباب التوبة والاستغفار من الــــذنوب الذي هو أعظم حاجيات المخلوقين، بل هو شامل لكل سؤال ودعاء وطلـــب مـــن

## This ite was downloaded from Quranic Thought (

التوسل ركن الإيمان والعبادة......

الحضرة الربوبية، بل إن حقيقة التوبة هي من الأوب وهو الرجــوع والوفــود علـــى الحضرة الإلهية والتوجه إليها وقصدها، فالبحث في التوبة في الحقيقة بحــث في مطلــق الزلفى والتقرب والتوجه للحضرة الإلهية.

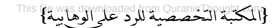
وقد أطلق على نوافل صلاة الظهر اسم صلاة الأوابين، لما فيه من الأوبة الخاصة، فالتوبة في الحقيقة ليست عملا منحازا ومنفصلا عن حقيقة العبادات، إذ كل باب من العبادات نوع من الأوبة إلى الله تعالى، فكل عبادة تصب في نفس مضمار الاستغفار.

وعلى ذلك فالآية تدل على لزوم شرطين آخرين يجب أن ينضما إلى العبادات، الأول هو الجيء إلى رسول الله (ص) والوفود على الحضرة النبوية، بعد كون الآية غير مخصوصة بزمان الحياة الشريفة للنبي (ص) إذ هي تتعرض لأمر أبدي ولأعظهم أمر يخص العبد في العلاقة بينه وبين الله، فمؤداها سنة إلهية أبدية تشترط في التوبة الجسيء للنبي (ص).

وبصراحة مرة ننبه على أن الفقهاء أغفلوا في كتبهم الفقهية وكتبهم الكلامية هذا الشرط وأن نبه بعضهم على أن من شرائط التوبة الإيمان بولاية السنبي وأهل بيته عليم السلام ، لكنهم أغفلوا هذا الشرط وهو اللحوء والالتحاء واللواذ بحصرة النبي (ص) وأهل بيته الأطهار عليم السلام.

وبعبارة أخرى: إن الآية تضيف في شرائط التوبة – علاوة على أصل الإيمان بالنبي وأهل بيته عليم السلام – اشتراط التوسل بالنبي (ص)، فلفظ الآية في المشرط الأول يعني اللجوء إلى الحضرة النبوية واللواذ به والاستعاذة والالتحاء، وهو عمين التوسل والتوجه بالنبي (ص).

وقد أفتى فقهاء الإمامية وعلماؤهم في صلاة الفريضة والنافلة باستحباب دعماء التوجه قبل تكبيرة الحرام بل بعدها أيضا، وهو: ( وجهت وجهي للذي فطر السموات





# والأرض وما أنا من المشركين على ملة إبراهيم ودين محمد وهدي علمي أو منسهاج علي ) والدعاء الآخر: ( بالله أستنجح وبالله أستفتح وبمحمد الرسول وآله أتوجه ).

This file was downloaded from Quranic Thought (



#### مناقشة مع الفخر الرازي

قال الفخر الرازي في التفسير الكبير:

المسألة الثانية: لقائل أن يقول: أليس لو استغفروا الله وتابوا على وجه صــحيح لكانت توبتهم مقبولة ؟ فما الفائدة في ضم استغفار الرسول إلى استغفارهم ؟

قلنا: الجواب عنه من وجوه

الأول: إن ذلك التحاكم إلى الطاغوت كان مخالفة لحكم الله، وكان أيضا إساءة إلى الرسول (ص) وإدخالا للغم في قلبه، ومن كان ذنبه كذلك؛ وجب عليه الاعتذار عن ذلك الذنب لغيره، فلهذا المعنى وجب عليهم أن يطلبوا من الرسول أن يستغفر لهم.

الثاني: إن القوم لما لم يرضوا بحكم الرسول ظهر منهم ذلك التمرد، فـــإذا تـــابوا وجب عليهم أن يفعلوا ما يزيل عنهم ذلك التمرد، ومـــا ذاك إلا بـــأن يـــذهبوا إلى الرسول (ص) ويطلبوا منه الاستغفار.

الثالث: لعلهم إذا تابوا بالتوبة أتوا بما على وجه الخلل، فإذا انـــضم إليهـــا اســـتغفار الرسول صارت مستحقة للقبول والله أعلم <sup>(١)</sup>. انتهى

(1) الفخر الرازي – التفسير الكبير ج١٠ ص ١٣٠.

### This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوها بية)

١٠٣ ..... الوجه السابع: مناقشة مع الفخر الرازي

#### أقول: وكل ما ذكره من الوجوه فيه نظر

أما الأول: وفيه مع عدم خصوصية المورد؛ لأن المورد لا يخصص الورد بـل يفسره، إن تفسيره لشرطية استغفار الرسول (ص) لا ينطبق علـى تجـاوزهم لحـق الرسول؛ لأن اللازم أن يكون التعبير حينئذ ( وغفر لهم الرسول )، بخـلاف التعـبير الذي هو من باب الاستفعال؛ فإنه وساطة وتشفع عند الله، والاستغفار هـو طلـب الرسول (ص) من الله أن يغفر لهم الله عن حق له تعالى.

وأما الثاني: وفيه أن رجوعهم عن غير تمرد، إنما يكون بالطاعة والانقيــاد علــى حسب زعمه، بينما مفاد الآية العام شرطية استغفار الرسول لهم، لا مجرد طلبهم مـــن الرسول (ص) أن يستغفر لهم، مع أن استغفار الرسول متعلق بما هو حـــق الله، بينمــا تمردهم على طاعة الرسول هو بالخضوع له لا الحصر بطلب أن يستغفر لهم.

وأما الثالث: وفيه أن هذا اعتراف بأن توبتهم مــن دون شــفاعة الــنبي (ص) مخدوشة وناقصة ومختلة، وهذا هو كر على ما فر منه وتنكر له، مما يبين صراحة الآيــة في الشرطية العامة للتوبة من عموم الذنوب، ولو كان الخلل في توبتهم من جهة فعــل هم يقومون به، فكيف يقوم فعل من غيرهم مقام فعلهم ؟ مع أن ظاهر الآيــة تماميــة الاستغفار كفعل لهم، وإنما التأكيد على ضرورة ضميمة شفاعة الــنبي (ص) لــذلك وضميمة الالتحاء والاستشفاع بــالنبي (ص)، ويقـرر عمــوم مفــاد الآيــة <sup>(1)</sup>.

(١) إضافة إلى مناقشة الشيخ الأستاذ نضيف:

إن ما ذكره الفخر الرازي من الوجوه ليست بفنية بحسب القاعدة العقائدية والفقهية، وبالتـــالي فهي غير صحيحة جملة وتفصيلا، وبيان ذلك فيما يلي:

إن المعصية المتعلقة بالله مباشرة أو بالرسول (ص) الواسطة بين الله والنـــاس، مرجعهــا إلى
 حقيقة واحدة وليست منحلة إلى معصيتين، ومن ثم فإن الإســـاءة الداخلـــة علـــى الرســول (ص)

### This fle was downloaded from Quranis Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)



1.1

بالإعراض عنه أو بالتمرد عليه لا تعود إلى الاستطالة على الحق الشخصي للرسول الأكرم (ص) حتى يكون ذلك إساءة شخصية له كإنسان ولا بد من تنازله واستغفاره تعبيرا عن رضاه لكي تتحقق التوبة الإلهية وترتفع العقوبة عنهم، وإنما كل معصية أو تمرد عليه (ص) هو في الحقيقة استطالة واستكبار وتمرد وإباء على الله تعالى، والرسول (ص) إنما هو الحضرة المكرمة المعبرة عن الله تبسارك وتعسالى، وبالتالي فالتوجه الحقيقي لله والامتثال الجاد لأوامره والانتهاء عن نواهيه لا يبقي أي إساءة في سساحة رسوله (ص).

لو سلمنا أن الذي تحقق منهم معصيتان، الأولى: إعراضهم عن حكم رسول الله (ص)، والثانية: عصيانهم لله بمتاركتهم قول وحكم وأمر سيد الإنبياء (ص)، لكن الملاحظ أن القرآن الكريم يذكر أمور ثلاثة ينبغي تحققها منهم لأجل تكامل التوبة والرجوع إلى الله تبارك وتعالى منهم، الأول:
 ( جاءوك ) ومعناه رجوعهم صاغرين لحضرة سيد الأنبياء (ص) بعمد إعراضهم عنه، والثماني:
 ( فاستغفروا الله ) ومعناه طلب التحلل عن الذنب السابق لكي يتحقق رضا الله ورسوله؛ لأن الرسول الأعظم (ص) لا يريد شيئا وراء توبتهم وأخذهم بالحكم المقرر شرعا، والثالث: ( واستغفر لهم الأعظم (ص) لا يريد شيئا وراء توبتهم وأخذهم بالحكم المقرر شرعا، والثالث: ( واستغفر لهم الرسول المعظم (ص) لا يريد شيئا وراء توبتهم وأخذهم بالحكم المقرر شرعا، والثالث: ( واستغفر لهم الرسول ) بمعنى توسطه (ص) في الاعتذار لهم عند الله عن جرمهم وذنبهم، والسؤال: ما هو موقعا الرسول المتغفار الرسول (ص) في توبتهم ورجوعهم ؟

الجواب: ليس لاستغفاره (ص) عنهم وجه معقول إلا التعبير عن وجاهته وشفاعته ووســـيليته ووصلته لهم ليتأهلوا للوصول للحضرة الإلهية والقربي والزلفي عند الله تعالى.

إن الاحتمال الذي ذكره الفخر الرازي في الوجه الثالث تقييد وتحجيم للأمسر بالرجوع للحضرة النبوية المذكور في الآية على نحو الإطلاق، مما يدلل على شرطية إتيانه وطلب استغفاره ووسيليته بالنسبة لسائر الخلق، سواء افترض إتيانهم بالتوبة على الوجه الصحيح أو على الوجه المخل، وبالتالي يتبين ضرورة الرجوع لحضرته المعظمة وطلب شفاعته والتوسل به (ص) بعد الاستغفار والتوبة الذاتية لكي ينال المستغفر التائب الحظوة والحبوة الإلهية.

This is was downloaded from Quranic Thought of the start of the start

. الوجه السابع: شرطا الإيمان والعبادة

القاعدة الثانية: يشترط لقبول الإيمان والعبادة أو لصحتهما شرطان:

الولاية لهم عليم السلام والتوسل أو التوجه بهم

قد مر في الوجه الثاني أن نبهنا أن آية سورة الأعراف الآتية وغيرها من الآيات التي مرت في الوجوه السابقة دالة على أن التوسل أو التوجه أو التشفع بهم شرط في حتمية الإيمان بالله ورسوله وبإمامتهم، فلا يكفي الإيمان بولاية الله ورسوله وأولي الأمر من أهل بيته عليم السلام من دون اللحوء إليهم، فالمصلي في الصلاة إلى الله يتوجه بالنبي (ص) ولا يقتصر على الإيمان بالنبي وأهل بيته عليم السلام ، فما بحثه فقهاء وعلماء الإمامية من أن ولاية أهل البيت شرط في صحة العبادات، أو شرط في قبولها لا يفي بتمام البحث، إذ كما تلاحظ أن الآية الكريمة تضيف شرطا آخر في صحة العبادة أو أيضا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِآيَاتَنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لا تُفتَحُ لَهُ مُ أَبْوابُ السَّمَاء ولا يَدْخُلُونَ الْحَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْحَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَساطِ وَكَسْذَلِكُ نَحْسِرِي السَّمَاء ولا يَدْخُلُونَ الْحَنَّة حَتَّى يَلِجَ الْحَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيساطِ وَكَسْذَلِكُ نَحْسِرِي

(1) سورة الأعراف (٤٠)

### This file was downloaded from Quranic Tapught (

التوسل ركن الإيمان والعبادة 1.7

حيث لم تكتف الآية بمانعية التكذيب في صعود الأعمال والــدعاء والعبــادة والعقيدة، بل جعلت المانع أيضا الاستكبار على الآيات في مقابل الالتجــاء إليهــا والتوجه بها، نظير التعبير الذي ورد في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَــسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُؤُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

فالاستكبار على الآيات في مقابل الالتجاء والتوجه بما، وقد استعمل هذا التعبير أيضا في استكبار إبليس عن التوجه بآدم والتوسل به للوصول إلى الله تعالى.

فحملة هذه الآيات وغيرها تشترط هذا الشرط زيادة علمي أصمل الإيمان والتصديق بآيات الله وحججه وهم النبي وأهل بيته عليم <sub>الس</sub>لام.

ومن ثم جاء التعبير فيها كشرط أول (جاؤوك ) <sup>(٢)</sup>، ولم يجعل الـــشرط الأول الندامة أو الاستغفار أو البكاء، كما لم يجعل الشرط محرد الإيمان بـــالنبي وبولايـــة أهل بيته عليهمالسلام ، بل جعلت أول شيء يفعله المذنبون هو الالتحاء العملي للحضرة النبوية.

وهذا التعبير بالجحيء في الاستعمال العرفي يعني الأمر بالاســتجارة بــالنبي (ص) والاستنجاد بحضرته وحماه الذي هو حمى رحمة الله تعالى، فيفر مذنبو الأمــة مـــن غضب الله إلى رحمة الله تعالى، فالأمر بالجيء إليه (ص) نص بحــسب الاســتعمال

(1) سورة المنافقون (٥)
(٢) وقد حمل بعض المفسرين ( حاؤوك ) على الانصياع السياسي لحاكمية الرسول (ص)،
وهذا التفسير لا ينافي ما نروم إليه وأن كان التفسير في نفسه ضيق المفاد، إذ على هذا التفسير
يتبين أن الآية تشترط وراء الإيمان ارتباطا عمليا بالنبي (ص) كشرط في قبول الزلفى إلى الحضرة

الكنبة المحصصية للرد على الوهابية }

فقت المركز المكافي الم THE PRINCE GHAZI TRUST IN الموجدة السابع: شرطا الإيمان والعبادة ١٠٧

العرفي كناية عن الاستحارة وهي نمط من الاستغاثة نظير ما في قوله تعــالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَحَارَكَ فَأَحِرْهُ ﴾. <sup>(1)</sup>

فتشترط الآية قبل استغفارهم وندامتهم أي قبل الإتيان بالعبادة – لا خصوص التوبة – أن يلتجئوا إلى النبي وأهل بيته عليهمالسلام بالترامي في حــضرتهم وتعــاليمهم ووصاياهم.

ولابد أن نتعرف في زمننا هذا من هو الذي يجسد امتداد النبي (ص) ؟ ومـــن هو الذي بالالتحاء إليه يتحقق الالتحاء بالنبي (ص) ؟ ومن الذي يحل محله في هــــذا الركن ؟ وهو بقية الله في الأرضيين الإمام المهدي (عج).

This fawas downloaded from Quranic Thought (

(1) سورة التوبة (٦)



الانتماء الصادق لأهل البيت عليم السلام

ثم إنه لا يظن إن الجيء إلى الحضرة النبوية وأهل بيته عليهم السلام وللمهدي بقية الله في الأرضيين هو الجيء الفيزيائي بالبدن، كما ليس المراد من التوسل كهم هو التوسل بمحرد لفظ دعاء التوسل، بل المراد من المحيء إلىيهم هو الترامي في مسسار أهل البيت عليهم السلام بكله، والانتماء إليهم مقدما على أي انتماء سواء انتماء المواطنة، فإن المواطنة الأولى هي لأهل البيت عليم السلام ، أو الانتماء الوظيفي فإن الانتماء الوظيفي الأول هو لهم، أو الانتماء الأسري أو العشائري، فكل ذلك لهم أيضا، أو الخزيي والتنظيمي فإن الانتماء الأول إلى نظام طائفة أتباعهم، فلا بد من تستديد الحزي والتنظيمي فإن الانتماء الأول إلى نظام طائفة أتباعهم، فلا بد من تستديد فم، والذوبان فيهم بفكرنا وعملنا وتخطيطنا وممارساتنا، ولابد من المحرة لهم في فكرنا، والهجرة لهم في سلوكنا وفي منهاجنا وفي ولائنا السياسي والاجتماعي والتشريعي القانوني، ولا يكفي أن نؤمن بهم ونحن لا نلتجا ولا نتوجه إليهم، ونحسن والتشريعي القانوني، ولا يكفي أن نؤمن بهم ونحن لا نلتجا ولا نتوجه إليهم، ونحسن يؤوى إليه في كل شيء، وباب الرحمة، وموضع العبادة والتقرب.

This its was downloaded from Quranic Thought (

UGHT الوجه السابع: الانتماء الصادق لأهل البيت (ع) 1.9

وقد جعل هذا التوجه والالتجاء إلى الحضرة النبوية ملجاً يحتمى به من الغضب الإلهي، وعن النقمة الإلهية، وعاصما يعصم من السخط الإلهي، فالكينونة في تلك الحضرة والروضة بأبعادها المختلفة أمان عاصم وشفيع مشفع، وإلا فالندامة وحدها والاستغفار وإرادة التوجه المباشر للحضرة الإلهية لا يعصم من سطوته تعالى وعقابه بنص الآية، فالمجيء إلى النبي (ص) التجاء واستعاذة ولواذ به، كما أشار الله تعالى في قوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وأنتَ فِسِيهِمْ وَمَا كَانَ اللّهُ مُعَسَنَّبُهُمْ وَهُسمْ

فمن عجيب الأمر أن يأمر الله تعالى بذلك، بالتمسك بسيد الأنبياء وباللواذ بحضرته (ص) بينما تلك الجماعة تحادد الله جهارا، وتنهى عن اللواذ بنبيه وأهل بيته عليهمالسلام، وتنهى عن الاستغاثة به، فينهون عن قول (يا محمد يا علي) ويسمون هذا التوحيد الجلي في الآية الكريمة بالشرك، فهم يحكمون بالشرك بذلك على الملائكة بسجودهم لأدم، ويحكمون بالتوحيد على إبليس، ويجعلون منه الرائد القدوة الذي يتبع في خطواته.

ثم إن الآية تشترط علاوة على ذلك تشفع النبي (ص) وتدلل بذلك على مقام عظيم لسيد الأنبياء من أن جميع عبادة العباد لا تقبل في الحضرة الإلهية إلا بتـــشفع النبي (ص) لقبولها من قبل الله تعالى.

فجميع أعمال العباد ـــ عباداتهم وقصدهم وقرباتهم وتـــوجههم إلى الحــضرة الإلهية ـــ لابد لها من وساطة النبي (ص) لقبولها في الحضرة الإلهية.

(١) سورة الأنفال (٣٣)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT والعبادة. التوسل ركن الإيمان والعبادة.

فلو أهلك عابد نفسه وعمر ما عمر نوح في قومه صائما نهاره قائما ليله وصلى بين الركن والمقام لما قبلت من دون شفاعة سيد الأنبياء (ص) <sup>(1)</sup>.

هذا بعد توفر عبادته على الشرط الأول وهو التوجه بالنبي وأهل بيته عليم السلام.

ولا يخفى الصلة الوثيقة بين هذا المقام وبين ما أثبتته جملة من الآيات في الـــــنبي وأهل بيته عليم السلام من الشهادة على الأعمال كما في قوله تعالى: ﴿ وَقُـــلِ اعْمَلُـــواْ فَسَيَرَى اللّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وقوله تعالى مخاطبا أهل البيت عليم السلام: ﴿ هُوَ احْتَبَاكُمْ وَمَا حَعَلَ عَلَيْكُمْ فِــي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ ﴾. <sup>(٣)</sup>، وغيرها من الآيات.

(1) - المحاسن - أحمد بن محمد بن خالد البرقي ج ١ ص ٩٠: قال: قال أبو عبد الله التلكيلا: (يا معلى لو أن عبدا عبد الله مائة عام ما بين الركن والمقام يصوم النهار ويقوم الليل حتى يسقط حاجباه على عينيه وتلتقي تراقيه هرما جاهلا لحقنا لم يكن لـــه ثواب). وسائل الشيعة (آل البيت ) – الحر العاملي ج ١ ص ١٢٢: عن أبي حمزة الثمالي، قال: قال لنا علي بن الحسين التلكيلا: ( أي البقاع أفــضل ؟ فقلنــا: الله ورسوله وابن رسوله أعلم، فقال لنا: أفضل البقاع ما بين الركن والمقام، ولو أن رجلا عمر ما عمر نوح في قومه ألف سنة إلا خمسين عاما، يصوم النهار، ويقوم الليل في ذلك المكان، ثم لقى (لقي) الله بغير ولايتنا لم ينفعه ذلك شيئا ).

> (۲) سورة التوبة (۱۰۰) (۳) سورة الحـــج (۷۸)

NZ SIGNEZNE ..... الوجه السابع: الانتماء الصادق لأهل البيت (ع) 

كيف لا والنبي وأهل بيته عليم السلام يتشفعون للأنبياء في حصولهم علمى النبوة والكتاب والحكمة، وسائر المقامات الغيبية كما يأتي في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَحَدَ اللّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كتَاب وَحكْمَة تُمَّ جَاءكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لَمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمنُنَّ بِهَ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَفْرَرْتُمْ وَأَحَدْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُواْ أَفْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وأَنا مَعَكُم مِّن الشَّاهِدِينَ ﴾. (١)

This is was downloaded from Quranis Through ( ) { المحصصية للرد على الوهابية }

(۱) سورة آل عمران (۸۱)

التوسل ركن الإيمان والعبادة العطام المعام

#### نزول الفيض الإلهي متوقف على شروط ثلاثة

إن الشرائط المزبورة في الآية ليست شرائط في خصوص التوبة، بل هي شرائط في عموم العبادة الإلهية بما يشمل العبادة العلمية وهي المعرفة العقلية والقلبية، وأن حصول الإجابة والفيض الإلهي المعرفي والكمالي مشترطة بالشروط الثلاثة المتقدمة. وهذه الآية التي تبين سنة قرآنية عظيمة وشرعية في كيفية ناموس الدعاء والطلب من الحضرة الإلهية وهي أنه ينبغي تقديم التوجه إلى الحضرة النبوية على الدعاء والطلب، أو قل يلزم في ماهية الدعاء تقديم التوجه إلى الحضرة النبوية علىه.

ثم لابد أن يضاف إلى الدعاء مطالبة النبي (ص) وحمله لذلك الطلب والــــذهاب به إلى الحضرة الإلهية.

فالآية بيان واضح لسنة إلهية دائمة هي لزوم تشفع الــــني (ص) إلى الــرب في قضاء جميع حوائج الخلق، فالتوسل به (ص) مقدم على الدعاء من الحضرة الإلهية، ثم يتعقبه الدعاء من الحضرة الإلهية، ثم ذلك يهيئ الأرضـــية إلى شــفاعة الـــنبي (ص) وتشفعه.

فتبين من ذلك أن الشفاعة ملزومة للتوسل، وأن ما دل على ضرورة الــــشفاعة دال على ضرورة التوسل، وضرورة اقترانهما بدءاً وختماً للدعاء من الحضرة الإلهية .

ويعاضد الآية السابقة في نفس المفاد قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ

This ite was downloaded from Quranic Thought (

.. الوجه السابع: نزول الفيض الإلهي متوقف على شروط ثلاثة 117

لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُؤُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ ﴾. (١)

فهذه الآية متطابقة مع مفاد الآية السابقة في أطراف مفادها وعناصر مكوناتــه والخصائص المشار إليها، فهاهي تبين أن الخطوة الأولى للمذنبين ولصراط الأوابــين إليه تعالى هي أن يتوجهوا إلى الحضرة النبوية، وهذا يتطابق مع الشرط الأول في الآية السابقة مفادا ورتبة، وهذا الشرط مفادا وتقدما لا يختص بالتوبة من الذنوب، بل هو قوام ودعامة أساسية في كل أوبة ورجوع وتوجه إلى الحضرة الإلهيــة، وأن طريــق السلوك إليها هو بالتوجه إلى بابما وهي الحضرة النبوية .

كما أن الآية تدل على أن شرط حصول التوبــة والأوب إلى الله تعــالى هــو باستغفار الرسول (ص) وتشفعه في ذلك، وأما استغفار المذنبين فكأنه شرط مطوي مدلول عليه بإرادة المذنبين للأوبة إلى الحضرة الإلهية.

مضافا إلى أن الآية تتعرض إلى بيان حقيقة وحكم المنكرين للتوسل بالنبي (ص) والتوجه به إلى الله تعالى والاستشفاع به، وهي ألهم مستكبرون كحكم إبليس عندما أعرض وأبي عن التوجه بآدم التَّكِينَ في عبادته إلى الله أنه استكبر وكان من الكافرين، وأن هؤلاء صادين عن سبيل الله تعالى، وينطبق عليهم قوله تعالى: ﴿ وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ سَيُحْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

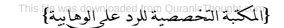
لألهم أعرضوا عن باب الله الأعظم، وآيته الكبرى، واسمه العظيم الدال علـــى عظمة الذات الإلهية، فالصادون عن حجج الله تعالى المصطفين مكذبون بهذه الآيات الكبرى، ومستكبرون عليها، وملحدون عنها إلى صراط الغوي .

- (١) سورة المنافقون (٥).
- (٢) سورة الأعراف (١٨٠).

## This file was downloaded from Quranic Topught (



وبالتالي فالآية الكريمة تشير إلى انحصار الطريق إليه تعالى بالتوسل بالنبي (ص) والتوجه به إلى الله، وذلك لأنها كما تشترط طريق الأوبة والرجوع إلى الله بالتوسل والتوجه بالنبي (ص) وقيامه بدور الشفاعة، كذلك تبين حكم الطرف المقابل والحالة المقابلة، بأنه طريق غواية وصد عن سبيل الله واستكبار على آياته.





التوجه بمم ناموس وسنة إلهية

فتأكد بذلك دلالة الحصر عن طريق التقسيم القاطع للشركة، وبيان المنطوق مع التصريح بالمفهوم، فتشير بذلك إلى مفاد الدليل العقلي السابق الدال علمى حصصر الطريق إلى الله بآياته تعالى.

وقد ورد في الأحاديث الصحاح عن أهل البيت عليهم السلام ما يدل علمي هماذا الناموس في السنن الإلهية في الدعاء ومنها:

صحيح صفوان الجمال عن أبي عبد الله التليكة قال: ﴿ كل دعاء يـــدعى الله
 عن السماء حتى يصلي على محمد وآل محمد ﴾. <sup>(1)</sup>

- صحيح هشام بن سالم عن أبي عبد الله التلكي قال: ﴿ لا يرزال الدعاء محجوبا حتى يصلى على محمد وآل محمد ﴾. <sup>(٢)</sup>
- معتبرة السكوني عن أبي عبد الله التَلَيْكَة قـال: ﴿ مـن دعـا و لم يــذكر
  - (1) وسائل الشيعة ج٧، ص٩٢، ح١
     (٢) وسائل الشيعة ج٧، ص٩٣، ح٥

# This file was downloaded from Quranis Thought (1)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

النبي (ص) رفرف الدعاء على رأسه، فإذا ذكر النبي (ص) رفع الدعاء ﴾. <sup>(1)</sup> وغيرها من الروايات في نفس الباب.

ومضامين هذه الروايات متطابق مع الآية الكريمة في لـــزوم التوســل بــالنبي وآله عليهم السلام لأجل حصول النيل الإلهي، وأن التوسل بمم مفتاح لأبـــواب الـــسماء وتصاعد الدعاء، وأن بدونه لا تفتح أبواب السماء لا للدعاء ولا لغيره، حيث إن في الصلاة على النبي وآله عليهم السلام ذكر له ولهم وتشفع بهم وتوجه بمم إلى الله تعالى.

وإليك طائفة أخرى من الروايات ذكرها صاحب الوسائل في البـــاب الـــسابع والثلاثين من أبواب الدعاء وهي تؤكد دور التوسل في الدعاء:

 عن داود الرقي قال: إني كنت أسمع أبا عبد الله التليظة أكثر مـا يلـح في الدعاء على الله بحق الخمسة، يعني رسول الله، وأمير المؤمنين، وفاطمـة، والحـسن والحسين (عليم السلام). <sup>(٢)</sup>

 عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: سألت النبي ( صلى الله عليه وآله وسلم ) عن الكلمات التي تلقاها آدم من ربه فتاب عليه ؟ قال: سأله بحــق محمــد وعلي وفاطمة والحسن والحسين إلا تبت علي، فتاب عليه. <sup>(٣)</sup>

عن معمر بن راشد، عن الصادق التمليك – في حديث – قال، قال رسول
 الله ( صلى الله عليه وآله ): إنه يكره للعبد أن يزكي نفسه، ولكني أقول: إن آدم لما
 أصاب الخطيئة كانت توبته أن قال: اللهم إني أسألك بحق محمــد وآل محمــد لمـــا

- (1) وسائل الشيعة ج٧، ص٩٣، ح٦
- (۲) وسائل الشيعة (آل البيت ) الحر العاملي ج ۷ ح ۱ ص ۹۷.
- (٣) وسائل الشيعة (آل البيت ) الحر العاملي ج ٧ ح٣ ص ٩٨.

### This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التخصصية للرد على الوهابية)

...... الوجه السابع: التوجه بهم ناموس وسنة إلهية () (Kang) ()

غفرت لي، فغفرها له، وأن نوحا لما ركب السفينة وخاف الغرق قال: اللــهم إني أسألك بحق محمد وآل محمد لما أنجيتني من الغرق، فأنجاه الله منه، وأن إبــراهيم لمــا ألقي في النار قال: اللهم إني أسألك بحق محمد وآل محمد لما أنجيتني منها، فجعلها الله عليه بردا وسلاما، وأن موسى لما ألقى عصاه وأوجس في نفسه خيفة قال: اللهم إني أسألك بحق محمد وآل محمد لما أمنتني، فقال له الله تَكْمَلُوْ: لا تخـف، إنــك أنــت الأعلى<sup>(1)</sup>.

أحمد بن فهد في (عدة الداعي ) عن سلمان الفارسي قال: سمعت محمدا (صلى الله عليه وآله ) يقول: إن الله تُتَجَلَّن يقول: يا عبادي، أو ليس من له إلـيكم حوائج كبار لا تجودون بها إلا أن يتحمل عليكم بأحب الخلق إليكم تقضونها كرامة لشفيعهم ؟ ألا فاعلموا أن أكرم الخلق علي وأفضلهم لدي محمد وأخوه علي ومـن بعده الأئمة الذين هم الوسائل إلى الله، فليدعني من همته حاجة يريد نفعها أو دهمته داهية يريد كشف ضرها بمحمد وآله الطيبين الطاهرين أقضها له أحسن ما يقضيها من (تستشفعون له ) بأعز الخلق إليه. <sup>(٢)</sup>

الحسن بن علي العسكري التكليم في ( تفسيره ) عن آبائه، عن النبي ( صلى الله عليه وآله ) قال: إن الله سبحانه يقول: عبادي، من كانت له إلـيكم حاجـة فسألكم بمن تحبون أجبتم دعاءه ألا فاعلموا أن أحب عبادي إلي وأكـرمهم لـدي محمد وعلي حبيبي ووليي، فمن كانت له حاجة إلي فليتوسل إلي هما، فـإني لا أرد سؤال سائل يسألني هما وبالطيبين من عترقما، فمن سألني هم فإني لا أرد دعـاءه، وكيف أرد دعاء من سألني بحبيبي وصفوتي ووليي وحجتي وروحي ونوري وآيـي

(۱) وسائل الشيعة (آل البيت ) – الحر العاملي ج ۷ ح٦ ص ١٠٠.
 (۲) وسائل الشيعة (آل البيت ) – الحر العاملي ج ۷ ح٨ ص ١٠١.

This file was downloaded from Quranic Thought Cam



التوسل ركن الإيمان والعبادة. 🔍 🕬 التوسل ركن الإيمان والعبادة.

وبابي ورحمتي ووجهي ونعمتي ؟ ألا واني خلقتهم من نور عظمتي، وجعلتهم أهــل كرامتي وولايتي، فمن سألني بمم عارفا بحقهم ومقامهم أوجبت له مـــني الإجابـــة، وكان ذلك حقا علي. <sup>(1)</sup>

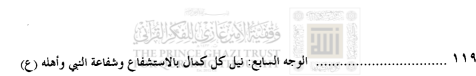
وفي الرواية بيان للتلازم بين قرب المحبوب ودوره في الشفاعة، وبالتالي دوره في صيرورته وسيلة وبابا ووجها إليه تعالى، وأن ما يمارس عند البشر مـــن التوســيط للوسائط كوسائل عند من يقصد طلب الحاجة منه، وأن المحبوب باب ووجه يتوجه به أمر فطري حكيم يمارسه الناس بقضاء فطرتمم.

 عن علي بن الحسن بن فضال، عن أبيه، عن الرضا التليك قال: لما أشرف نوح على الغرق دعا الله بحقنا فدفع الله عنه الغرق، ولما رمي إبراهيم في النار دعــا الله بحقنا فجعل الله عليه النار بردا وسلاما، وأن موسى لما ضرب طريقا في البحــر دعا الله بحقنا فجعل يبسا، وأن عيسى لما أراد اليهود قتله دعا الله بحقنا فنحي مــن القتل فرفعه إليه. <sup>(۲)</sup>

قال الحر العاملي أقول: والأحاديث في ذلك كثيرة جدا من طريــق العامــة والخاصة أو في الأدعية المأثورة دلالــة علـــى ذلــك لأنهــا مـــشحونة بالتوســل بمم عليم السلام. <sup>(٣)</sup>

(1) وسائل الشيعة (آل البيت ) - الحر العاملي ج ۷ ح١٠ ص ١٠٢.
 (٢) وسائل الشيعة (آل البيت ) - الحر العاملي ج ۷ ح١٣ ص ١٠٣.
 (٣) وسائل الشيعة (آل البيت ) - الحر العاملي ج ۷ ص ١٠٣.

This file was downloaded from Quranic Thought Cam



#### بحوث الآية الثانية

القاعدة الثالثة: نيل كل كمال بالاستشفاع وشفاعة النبي وأهله عليم السلام

ومقتضى مفاد الآية أن آدم ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى كانوا على دين محمد (ص) قبل أن يبعث، إذ قد أخذ الله عليهم بعد التوحيد الإقرار بنبوة سيد الأنبياء (ص)، كما هو نص الآية الشريفة، لا كما يثيره جملة من الباحثين في علم الكلام والتأريخ والسيرة من أن الرسول (ص) قبل بعثته كان رسولا على دين إبراهيم أو على دين غيره من الأنبياء !!

إذ مقتضى الآية في سورة الأعراف أن إبراهيم كان على دين محمــد وكــذا عيسى وموسى وآدم لا العكس، فإذا كان جميع الأنبياء من قبل على دين النبي (ص) وأن كانوا على شرائع مختلفة إلا أن دينهم دين واحد وهو دين خاتم الأنبياء، كمــا هو مفاد العديد من الآيات الآتية:

- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلاَمُ ﴾. <sup>(1)</sup>
- وقوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾. <sup>(\*)</sup>

(1) سورة آل عمران (۱۹)

(٢) سورة المائدة (٢)

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَـــانَ حَنِيفًـــا
 مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾. (1)

والدين عبارة عن مجموع الأصول الاعتقادية وأركان الفروع، بخلاف الشريعة التي هي عبارة عن تفاصيل الفروع.

وأما أصول المحرمات والواجبات فإنها داخلة في الدين كذلك دون الـــشريعة، والمقصود من أصول المحرمات والواجبات هي أسس التحريم وأسس الواجبات، مثل تحريم الفواحش والربا، والظلم والعدوان ومثل صلة الرحم، وأداء الأمانـــة والوفــاء بالعهد.

والمقصود بأركان الفروع هي العشرة التي منها الصلاة والزكاة والحج والصوم. وحيث إن ولاية علي وأهل بيته عليهم السلام هي من نظام الدين لا الشريعة بـــنص قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِــيتُ لَكُــمُ الإسْلاَمَ دينًا ﴾. <sup>(٢)</sup>

حيث جعل تبليغه (ص) لولاية على التَلَيَّلاً إكمالا للدين، لا حكما فرعيا في تفاصيل الشريعة كما هو مفاد قوله تعالى أيضا: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وأن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّعْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافرينَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

{المكتبة التحصصية للرد على الوهابية

- (1) سورة آل عمران (٦٧)
  - (٢) سورة المائدة (٣)
  - (٣) سورة المائدة (٦٧)

اللية المحمد ا

فجعلت الرسالة برمتها مرهونة بـــإبلاغ ولايـــة علـــي التَّظَيَّة، أي أن ولايـــة علي التَّظَيَّة امتداد للتوحيد والنبوة، وهي ولاية الله وولاية الرسول (ص) وكـــذلك مفاد قوله تعالى: ﴿ قُل لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾. <sup>(1)</sup>

حيث جعلت المودة عدلا للكون على جملة الرسالة بما فيها من أصول الــدين، مما ينبه على كون مودة القربى وولاية أهل البيــت عليم السلام هــي مــن الأصــول الاعتقادية.

وغيرها من الآيات الواردة في أهل البيت عليم السلام الدالة على أن ولايتهم عليم السلام من أصول الدين والديانة، فإذا كان جميع الأنبياء على دين واحد وديانة واحدة وهو دين سيد الأنبياء (ص) الذي تضمن ولاية على وأهل بيتسه عليم السلام كأصل من أصوله، فلا محالة فإن جميع الأنبياء قد أخذ عليهم الإقرار بولاية أهل البيت عليم السلام أيضا، لاسيما بعد الالتفات إلى أن ولاية أهل البيت وإمامتهم عليم السلام تأتي في ترتيب أصول الديانة بعد ولاية الرسول (ص)، كما ها مو مقتضى جملة من الآيات كقوله تعالى: ﴿ إنما وَلَيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ بالحَاتَم، وقد أورد ذلك في كتب عديدة ومن الفريقين <sup>(٣)</sup>

This fle was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة 👩 🖾 👩 FOR QURANIC THOUGHT

ولا يناكحونا ولا يكلمونا، فشق ذلك علينا، فقال لهم النبي صلى الله عليه وسلم: إنما وليكم الله ورسوله، ثم أنه صلى الله عليه (وآله) وسلم خرج إلى المسجد والناس بين قائم وراكع، فبصر بسائل فقال: هل أعطاك أحد شيئا ؟ فقال: نعم، خاتم من فضة فقال: من أعطاكه، فقال: ذلك القائم وأوماً إلى علي كرم الله تعالى وجهه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: على أي حال أعطاك؟ فقال: وهو راكع، فكبر النبي صلى الله عليه وسلم ثم تلا هذه الآية، فأنشأ حسان رضي الله تعالى عنه يقول:

> أبا حسن تفديك نفسي ومهــــجتي وكل بطيء في الهدى ومســارع أيـــذهب مديحك الحــبر ضــــائعا وما المدح في جنب الإله بضـــائع فأنت الذي أعطيــت إذ كنت راكعا زكاة فدتك النفــس يا خير راكع فأنزل فيـــك الــله خــــير ولايــة وأثبتها أثنــا كتــاب الشــرائع وفي الدر المنثور ج٢ص ٥١٩، طبعة دار الكتاب العلمية:

وأخرج عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وأبو الشيخ وابن مردويه عن ابن عباس في قوله: ( إنما وليكم الله ورسوله الآية قال: نزلت في علي بن أبي طالب، وأخرج الطبراني في الأوسط وابن مردويه عن عمار بن ياسر قال: وقف بعلي سائل وهو راكع في صلاة تطوع، فترع حاتمه فأعطاه السائل، فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فاعلمه ذلك، فترلت على النبي صلى الله عليه وسلم هذه الآية: ( إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتسون الزكاة وهم راكعون ) فقرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم على أصحابه ثم قال: مسن كنست مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وأخرج أبو الشيخ وابن مردويه عس عليه بن أبي طالب قال: نزلت هذه الآية على رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيتهه: (إنمسا وليكم الله ورسوله والذين إلى آخر (الآية) فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيته، (إنمسا جاء والناس يصلون بين راكع وساجد وقائم يصلي، فإذا سائل فقال: يا سائل هل أعطاك أحد شيئا؟ قال: لا إلا ذاك الراكع – لعلي بن أبي طالب – أعطاي خاتمه. وأخرج ابن أبي حال المسجد شيئا؟ قال: لا إلا ذاك الراكع – لعلي بن أبي طالب – أعطاي نعال فقال: يا سائل هل أعطاك أحد شيئا؟ قال: وابن عساكر عن سلمة بن كهيل قال: تصدق علي بخاتمه. وأبورج ابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن عساكر عن سلمة بن كهيل قال: تصدق علي بخاتمه وهو راكع فترلت: (إنما وليكم الله الآية ). وأخرج ابن جرير عن مجاهد في قوله: (إنما وليكم الله ورسوله الآية) نزلت في علي الله الآية ). وأخرج ابن جرير عن مجاهد في قوله: (إنما وليكم الله ورسوله الآية) نزلت في علي

This fle was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

۱۲۳ ..... الوجه السابع: نيل كل كمال بالاستشفاع وشفاعة النبي وأهله (ع)

بن أبي طالب تصدق وهو راكع. وأخرج ابن جرير عن السدي وعتبة بن حكيم مثله. وأخرج ابن مردويه من طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس قال: أتى عبد الله بن سلام ورهط معه من أهل الكتاب نبي الله صلى الله عليه وسلم عند الظهر فقالوا يا رسول الله: إن بيوتنا قاصية لا نجد من يجالسنا ويخالطنا دون هذا المسجد، وأن قومنا لما رأونا قد صدقنا الله ورسوله وتركنا دينهم أظهروا العداوة وأقسموا أن لا يخالطونا ولا يؤاكلونا، فشق ذلك علينا فبيناهم يــشكون ذلك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، إذ نزلت هذه الآية على رسول الله صلى الله عليه. وسلم: (إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة وهم راكعــون) ونــودي بالصلاة صلاة الظهر وخرج رسول الله فقال: أعطاك أحد شيئًا ؟ قال: نعم ، قال: من ؟ قال: ذاك الرجل القائم، قال: على أي حال أعطاكه ؟ قال: وهو راكع، قال: وذلك على بـــن أبي طالب، فكبر رسول الله صلى الله عليه وسلم عند ذلك، وهو يقول: (ومن يتول الله ورسـوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون) المائدة الآية ٥٦. وأخرج الطبرابي وابن مردويه وأبـــو نعيم عن أبي رافع قال: دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو نائم يوحى إليه فــــإذا حية في جانب البيت فكرهت أن أبيت عليها فأوقظ النبي صلى الله عليه وسلم وخفت أن يكون يوحي إليه، فاضطجعت بين الحية وبين النبي صلى الله عليه وسلم لئن كان منها سوء كــان في دونه فمكثت ساعة، فاستيقظ النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقول: ﴿ إِنَّمَا وَلَيْكُمُ اللَّهُ ورسَــولَه والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ) الحمد لله الذي أتم لعلى نعمه وهيأ لعلى بفضل الله إياه. وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: كان على بن أبي طالب قائما يصلى، فمر سائل وهو راكع فأعطاه خاتمه، فترلت هذه الآية ( إنما وليكم الله ورسوله الآيــة ) قال: نزلت في الذين آمنوا وعلى بن أبي طالب أولهم. وأخرج ابن أبي حاتم وابن جرير عن ابن عباس في قوله: ﴿ إِنَّمَا وَلَيْكُمُ اللَّهُ الآية ﴾ قال: يعني من أسلم فقد تولى الله ورسوله والذين آمنوا ، وأخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن أبي جعفر أنه سئل عن هذه الآية: (من الـــذين آمنوا) قال (الذين آمنوا) قيل له بلغنا ألها نزلت في على بن أبي طالب، قال: على مــن الــذين آمنوا. وأخرج أبو نعيم في الحلية عن عبد الملك بن أبي سليمان قال: سألت أبا جعفر محمد بن

This file was downloaded from Quranic Tapught (

التوسل ركن الإيمان والعبادة. THE PRINCE GHAZI TRUST

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْسِرِ مِنكُمْ ﴾. <sup>(١)</sup>

175

وقوله تعالى: ﴿ مَّا أَفَاء اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِــذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنكُمْ وَمَــا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْــهُ فــانتَهُوا وَاتَّقُــوا اللَّـــة إِنَّ اللَّــة شَــدِيدُ الْعِقَابِ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ هُوَ احْتَبَاكُمْ وَمَا حَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِّلَّةَ أَبِــيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُــوَلُ شَـــهَدِدًا عَلَــيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ<sup>6</sup> ﴾. <sup>(٣)</sup>، وغيرها من الآيات.

وقد قرن أهل البيت عليه السلام مع سيدهم سيد الأنبياء (ص) في آية التطهير، و لم يشرك معه غيرهم، كما قرنوا تابعين معه في آية المباهلة.

وعل ضوء ذلك:

فإذا كان جميع الأنبياء إنما قد حصلوا على مقام النبوة وتأهلوا لذلك بــالإقرار بدين خاتم الأنبياء (ص) المتضمن لولاية أهل بيته تلو ولاية الرسول (ص)، فـــذلك دال على ألهم لم يحصلوا على تلك المقامات إلا بالإقرار بولايـــة الرســول وولايــة أهل بيته عليم السلام.

علي عن قوله: ( إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ) قال: أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم قلت يقولون علي، قال: علي منهم ..). (1) سورة النساء (٥٩) (2) سورة الحسج (٧٧)

المكتبة التحصصية للرد على الوهابية}

١٢٥ ..... الوجه السابع: نيل كل كمال بالاستشفاع وشفاعة النبي وأهله (ع)

وهذا مما يقضي أن جميع الأنبياء والمرسلين توسلوا وتــــشفعوا بـــالنبي وأهـــل بيته عليه السلام ليحصلوا على مقام النبوة والحكمة والكتاب، ومما يدعم ذلـــك قولــه تعالى: ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَّبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾. <sup>(1)</sup> وسوف تأتى الرواية التي رواها الحاكم النيسابوري <sup>(\*)</sup>.

وقد أطلق القرآن الكريم الكلمة على عيسى كما مر، والتعبير في الآية بالكلمات لا الكلمة، ولا ريب أن الكلمة الإلهية أصدق على سيد الأنبياء من عيــسى التَّلَيَّلَاً، وقد مر اقتران أهل البيت بسيد الأنبياء في مقام التطهير في سورة الأحزاب<sup>(٣)</sup>، وفي مقام الحجية في سورة آل عمران في آية المباهلة<sup>(٤)</sup>، وفي مقام الطاعة في سورة النساء <sup>(°)</sup>، وغير ذلك من المقامات في السور القرآنية.

(۱) سورة البقرة (۳۷)
 (۲) نقل أن آدم لما أقترف الخطيئة، قال: يا ربي، أسألك بحق محمد (ص) لما غفرت لي، فقال:
 یا آدم، کیف عرفت ؟ قال: لأنك لما خلقتني نظرت إلى العرش فوجدت مکتوبا فيه: ( لا إله إلا الله، محمد رسول الله، فرأيت اسمه مقرونا مع اسمك، فعرفته أحب الخلق إليك ). صححه في المستدرك للحاكم ج٢ ص٦١٥.
 (٣) قوله تعالى: ﴿ إنما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا» سورة
 (٣) قوله تعالى: ﴿ إنما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا» سورة
 (٣) قوله تعالى: ﴿ إنما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا» سورة
 (٣) قوله تعالى: ﴿ إنما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا» سورة
 (٣) قوله تعالى: ﴿ وَنَمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرًا» سورة
 (٣) قوله تعالى: ﴿ وَلمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُنْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرًا» سورة
 (٢) قوله تعالى: ﴿ وَلمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُنْهِبَ عَنكُمُ الرَّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِرًا» سورة
 (٣) قوله تعالى: ﴿ وَلمَا يُرْعَدُ مَا يَعْدِ مَا حَاكَ مِنَ الْعَامِ فَقُلْ نَعْسَائِوْ أَسَدْعَ أَبْنَاءَنَا
 (٢) قوله تعالى: ﴿ وَلمَا يَدْ عَالَهُ لَيُنْهُمَ عُنْهُ مَا يَعْدَ مَا حَالَا مِنْ الْعَامِ مَعْلَ الْعَنْهُ اللهِ عَلَى الْكَاذِيينَ عُلْ ما يَنْ اللهِ عَلَى الْكَاذِيينَ عُلْمَ سورة

(٥) قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ سورة النساء (٥٩)

### This fie was downloaded from Quranic Though (المكتبة التخصصية للرد على الوهابية)

فتبين من ذلك أن الكلمات التي تاب الله بما على آدم بعد توسله وتشفعه هـــي النبي (ص) أهل بيته عليهمالسلام.

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبَّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَــالَ إِنِّــي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرَّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِيَّنَ ﴾. <sup>(1)</sup>

إذ الكلمات التي ابتلي بها إبراهيم التَّلَيَّكُمُ وامتحن لنيل مقام الإمامة لا ريــب أن أحدها هو ولاية سيد الأنبياء (ص)، كما نصت على ذلك آية أخذ الميثاق – الـــتي نحن بصدد الحديث عنها.

وقد مر أن مفاد الآية أخذ الإقرار بولاية أهل البيت عليم السلام أيضا عليهم في الميثاق؛ لأنه قد اخذ عليهم الإقرار بدين خاتم الأنبياء المتضمن لكل من ولاية الله ورسوله وأهل بيته عليم السلام ، ومن ثم بين القرآن الكريم تفوق علم أهل البيت عليم السلام – بعلم الكتاب كله – على علم جميع الأنبياء السابقين، حيث أثبتت لهم علم بعض الكتاب، فورد في شأن أهل البيت عليم السلام: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلاً قُلْ كَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمَ

في سورة الرعد وهي مكية الترول، حيث نزلت في مكة المكرمة في بدايات البعثة ناعتة لعلي ابن أبي طالبالكليك بمن عنده علم الكتباب، والإضافة تقسضي الاستغراق مع (أل) العهدية، وكذلك ورد في شألهم قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ، فِي كِتَابٍ مَّكْنُونٍ، لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ، تَتِرِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

الكشبة التحصصية للرد على الوهابية

- (1) سورة البقرة (١٢٤)
  - (٢) سورة الرعد (٤٣)
- (٣) سورة الواقعة (٨٠،٧٧)

فأثبتت الآية أن المطهرين من هذه الأمة – الذين شهد لهم القرآن بالطهارة – ينالون ويحيطون بالقرآن كله، في مقام الكتاب المكنون، إذ قد أسند المس للكتاب كله.

وغيرها من الآيات الدالة على علمه التَّكْنَىٰنَ، بينما نعت القرآن الكريم العلم الذي أوتيه النبي عيسى بقوله تعالى: ﴿ وَلِأُبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ فَاتَّقُوا اللَّـــهَ وَأَطِيعُونِ ﴾. <sup>(١)</sup>

وقال تعالى في شأن موسى التَّلَيْنَمْ في التوراة التي أنزلت عليه: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِــي الأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لَّكُلِّ شَيْءٍ ﴾. <sup>(\*)</sup>

فوصِف العلم في التوراة بالتبعيض، بينما نعت القرآن الكريم بأنه: ﴿ وَتَفْــصِيلَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

وأنه: ﴿ تِبْيَانًا لَّكُلُّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَتُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾. (\*)

ثم إن قضاء الضرورة الدينية بمقام الشفاعة بالنبي وأهل بيته عليم السلم يقضي بأن يكون الطلب مباشرة من الله هو من قبل الشفيع لا المشفوع لـــه، وأن الاســــتغاثة بالشفيع ترجع في حقيقتها إلى طلب الشفاعة من الشفيع، بأن يشفع ويكون الطلب منه مباشرة.

وهذا المفاد ذاتي في مكونات الشفاعة، فالتوجه بالطلب والاستغاثة بالشفيع من المقتضيات الذاتية للشفاعة التي هي سنة إلهية وقرآنية.

- (1) سورة الزخرف (٦٣)
- (٢) سورة الأعراف (١٤٥)
  - (۳) سورة يوسف (۱۱۱)
    - (٤) سورة النحل (٨٩)

# This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)



سؤال حول قرب الله وضرورة الواسطة إليه

وقد يعترض قائل بأنه كيف يدعى لزوم الحاجة إلى التوسل والتوجــه بــالنبي وأهل بيته عليهم <sub>السلام</sub> في العبادة لله ودعائه، مع أنه تعالى قد قال: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَادِي عَنِّي فإني قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إذا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلَيُؤْمِنُواْ بِــي لَعَلَّهُــمْ يَرْشُدُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

فإذا كان الباري تعالى قريب، فأي حجاب وحاجب بينه وبين خلقه ؟ فهو لا يحتجب عن خلقه، وقد قال تعالى: ﴿ وَنَحْنُ أقرب إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾. <sup>(٢)</sup>

الجواب:

إن هذا القائل تخيل أن قرب الله تعالى من خلقه ملازم لقرب الخلق منه تعــالى، وظن أن قرب احد الطرفين وهو الله من الآخر وهو الخلق يلازم قرب الخلــق منــه تعالى، وهذا التوهم مبني على حساب أن هذا القرب قرب مكاني كقرب جسم من

(١) سورة البقرة (١٨٦)

(٢) سورة ق (١٦)

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

حسم، وتشبيه بالمواد الفيزيائية، فإن في القرب الجسماني افتراض قرب احد الطرفين يلازم قرب الطرف الآخر، ويمتنع افتراض قرب أحدهما من الآخر وافتـــراض بعـــد الآخر من الأول.

الوجه السابع: سؤال حول قرب الله وضرورة الواسطة إليه

وهذا بخلاف القرب والبعد المعنوي، فإن قرب الله تعالى من خلقه بمعنى نفوذ قدرته فيهم وسيطرته عليهم وقيامهم بحوله وقوته، واستعلائه على فعله وهيمنته على مخلوقاته.

فقربه تعالى قرب قدرة واقتدار وسيطرة واستعلاء وهيمنة وقيومية ونفوذ علم، فالخلق قائم به تعالى بحوله وقوته، وبفيض مدده يكون كل كائن، فأنى للمخلوق أن يبتعد قيد شعرة عن قبضته؟! كيف وحاق كينونة ذات المخلوق بيده تعالى.

وقربه تعالى قرب القادر من العاجز، وقرب المحيط من المحاط به، وقرب الغــــني من الفقير، وقرب المدد من المستمد، وقرب القوي من الضعيف، وقرب القاهر مـــن المقهور، وقرب ذي البطش النافذ من المنفوذ فيه.

فقدرته تعالى داخلة في الأشياء لا بالممازجة وخارجة عنها لا بالمزايلة، فمسن ذا يقرب من الله كقربه تعالى من الأشياء، وأبى للأشياء أن تقترب إليه كقربه هو منها.

بل هذا القرب منه تعالى يتلازم مع بعد الأشياء من أن تصل إلى مقامه وعلــو شأنه، ومن ثم كان تعالى بعيدا في قربه وقريبا في بعده، أي أنه تعالى بعيــد عـــن أن يضاهيه شيء غيره، في حين انه قريب القدرة والتصرف والنفوذ في الأشياء.

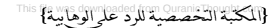
ومن ثم عمل العاملون، وعبد العابدون وأطاع المطيعون وتسابق المتــسابقون وتنافس المتنافسون في الاقتراب منه، كما جعلت نية الأعمال والعبــادات لأجــل الزلفى والقربى منه تعالى، وعلى ضوء ذلك اختلفت درجات قرب العباد وبعــدهم منه تعالى.

فهناك المقربون والسابقون الأولون وأصحاب السيمين والأبرار وأصحاب الشمال، وهناك المذحور المطرود المرجوم كإبليس الغوي الرجيم، فليس زلفى العباد على درجة واحدة، ولأجل ذلك اختلف العطاء الإلهي والهبات منه بحسب مقامات القرب والبعد، واختلاف المخلوقات في القرب منه تعالى والبعد لا يعني اختلاف قرب الباري منهم جميعا بل الباري تعالى قربه من الأشياء كلها على استواء واحد، فإن قدرته تعالى على جميع مخلوقاته سواء العظيم منها والحقير، فإذا تبين ذلك اتضح أن قرب الباري تعالى من العباد لا يعني استواء قرجم و الخراب بالنسبة إليه تعالى من الخلوقات اتجاه الباري تعالى وعدم وجرود الحجاب بالنسبة إليه تعالى اتجاه الخلق والمخلوقات اتجاه الباري تعالى إذ هذا هو حال الحجاب بالنسبة إليه تعالى اتجاه الخلق والمخلوقات اتجاه الباري تعالى إذ هذا هو حال الحجاب بالنسبة إليه تعالى المحاط لا يحجبه حاجب عن إدراك المحيط به والاقتدار عليمه المحيط والمحاط به، فإن المحيط لا يحجبه حاجب عن أن يدرك ويحيط بمر هو عليما مشؤونه، لكن ضعف المحاط به أكبر حاجب عن أن يدرك ويحيط بمر

#### وبعبارة أخرى:

هذا هو حال القرب والبعد الناشئ من الكمال والنقص، وهذا هو معنى استواء الرب تعالى على العرش أي عرش القدرة والعلم، واستوائه أي سيطرته وهيمنتــه ونفوذ علمه وقدرته في الأشياء على استواء وسواسية.

فإذا كانت العلاقة من طرف الخالق إلى المحلوق تختلف عن العلاقة من طرف المخلوق اتجاه الخالق، وأن المحلوقات على اختلاف فيما بين بعضها المبعض قربا وبعدا من الباري تعالى، فلا محالة كان بعضها وسيلة للبعض الآخر؛ لأن المخلوق البعيد الضعيف ليس في قابليته أن يدرك من باريه إلا فعله وهو المحلوقات العظيمة الشأن قربا، والتي تمثل آية للصفات الربانية وعلامة ودلالة للتعرف على شأن الذات الإلهية.



معنى المركز ال ١٣١ ..... اللوجه السابع : سؤال حول قرب الله وضرورة الواسطة إليه

فسبيل معرفة الذات الإلهية ممتنع على المخلوقات الضعيفة لامتنـــاع أن تحـــيط بذات الباري، بل لا يمكنها إلا نيل شعاع فعل الله وهي آياته من مخلوقاته الكريمـــة المقربة عنده في الفيض والعطاء والهبات الإلهية .

ومن كل ذلك يتبين الضرورة العقلية للتوســل بــالنبي وأهــل بيتــه عليهم السلام والاضطرار إلى التوجه بهم في مقام المعرفة بالذات الإلهية والإيمان بما ومقام القصد في العبادة وكل أوبة إليه تعالى ولنيل كل فيض وعطية ومقام إلهي .



## الصفات الإلهية العظمي والحاجة إلى وساطة كلماته تعالى

إن هذا الشأن – ضرورة التوسل بالموجود المقدس للوصول إلى الله تعالى – جار في سائر الصفات الإلهية لعدم تناهيها فضلا عن الذات الإلهية، فإن تعاظم تلك الصفات وعدم انتهائها إلى حد محدود يوجب امتناع استغراق الفكر فيها، ويحول دون استقصاء القلب لمعرفة كنهها، وبالتالي يستحيل إدراكها عن المخلوقات إلا بتوسط علامات ودلائل في أفعاله تعالى، وهي مخلوقاته العظيمة، فتكون بمثابة العلامات والآيات والدلائل على تلك الصفات، فتلك المخلوقات أسماؤه الحسن؛ لألها سمات وعلامات ودلائل على شموخ صفاته وتعاظمها.

بل إن هذا الشأن مقرر في أفعال الله وفيضه العميم الدائم الذي لا يبيد كمـــا يشير إلى ذلك عديد من الآيات:

 قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴾. <sup>(1)</sup>

(1) سورة الكهف (۱۰۹)

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ إِنما فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَة أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُ لَهُ مَ سِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾. <sup>(1)</sup>
 وكذا قوله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾. <sup>(1)</sup>

فإن لفظة (شيء) مبهمة فضلا عن إضافة لفظة (كل) التي هي من أدل ألفاظ العموم إليها.

- وكذا قوله تعالى: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّة فِي الــسَّمَاوَاتِ وَلَــا فِـي الْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكبر إِلَّا فِي كِتَابٍ مَّبِينٍ ﴾. <sup>(٣)</sup>
   وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاء وَالْــأَرْضِ إِلَّــا فِــي كِتَــابٍ
  - مين کې. (٤)

وغيرها من الآيات التي تصف الكتاب المبين بالإحاطة بغيب المقدرات الماضـــية والكائنة في المستقبل والحاصل في الحال في جميع طبقات السماء والأرض .

 وكقوله تعالى في وصف نعيم الجنة: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَبَاء رَبُّبَكَ عَطَاء غَيْرَ مَخْذُوذٍ ﴾. (<sup>0</sup>)

ألكتبة التحصصية للرد علي الوهابية

(۱) سورة لقمان (۲۷) (۲) سورة النحل (۸۹) (۳) سورة سبأ (۳) (۱) سورة النمل (۷۰) (۵) سورة هود (۱۰۸)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

وقوله تعالى: ﴿ مَّيَّلُ الْجَنَّة الَّتي وُعدَ الْمُتَّقُونَ تَجْرِي من تَحْتِهَـــا الألهـــار أُكُلُهَا دَآئِمٌ وِظِلُّهَا تِلْكَ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقَوا وَّعُقْبَى الْكَافِرِينَ النَّارُ ﴾. (1) وقوله تعالى في وصف فاكهة الجنة:﴿ وَفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ ، لَّا مَقْطُوعَــةٍ وَلَــا مَمْنُوعَة ﴾. <sup>(\*)</sup>

وغيرها من الآيات الواصفة لعظمة أفعاله تعالى وأن فيضه عميم دائم لا يبيد ولا ينقطع، فهو دائم الفضل، فإذا كان هذا شأن فعله سواء في جانب الهداية أو العلم أو الحكمة أو النور، فمن ذا الذي يحيط بكتاب الله ليزعم ويتزعم تلك المقولة ( حسبنا كتاب الله ) متوهما أن في قدرته وإمكانه الإحاطة بكتــاب الله، ومــن ثم إمكـان التمسك بكله وأنى له ذلك؟ وهذا الكتاب الذي لا تنفذ كلماته ولا يعــزب عنــه مثقال ذرة في السماء ولا في الأرض، ولا غائبة ولا كائنة إلا أحصاها.

This fla was downloaded from Quranic Thought (1) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }

- (١) سورة الرعد (٣٥)
- (٢) سورة الواقعة (٣٢، ٣٣)



..... الوجه السابع: تعليق على مقولة الاستغراق في الرسالة دون الرسول

تعليق على مقولة الاستغراق في الرسالة دون الرسول

ومن الذي يحيط بشريعة الله ورسالته كي يزعم ويوصي بالذوبان في الرســالة والاســـتغراق فيهــا دون الاســتغراق والــذوبان في الرســول والأئمــة مــن أهل البيت عليهم السلام ، ظنا منه أنه يحيط بالكتاب والرسالة منفكا عن النبي والأئمــة والأوصياء عليهم السلام الذين هم على اتصال بالغيوب يسترفدون من بحــور غيــب الله مددا متصلا.

ومن ثم ركز القرآن الكريم وأصر على لزوم الرجوع إلى ثلة من هـــذه الأمــة مرتبطة بغيب مقامات القرآن الكريم يتترل عليها تأويل الكتاب كل عام ليلة القــدر وفي كل وقت، وأشار إليهم بالخصوص وشخصهم بالتعيين حيث قال تعالى: ﴿ انَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ، فِي كِتَابٍ مَّكْنُونٍ، لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

فأشار إلى أن القرآن الكريم المحيد في الكتاب المكنون واللوح المحفوظ، لا يمــسه ولا يناله إلا المطهرون، وهم الذين شهد القرآن لهم بالتطهير في قوله تعالى: ﴿ إنمـــا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾. <sup>(٢)</sup>

- (١) سورة الواقعة (٧٧، ٧٩)
  - (٢) سورة الأحزاب (٣٣)

## This file was downloaded from Quranic Topught (m)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT IF THE PRINCE GHAZI TRUST

فهم أهل بيت النبي وقرابته عليم السلم. وقال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِيَ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَــاتٌ هُـــنَّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأَخر مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتغَاء الْفَتْنَة وَابْتَغَاءَ تَأُويله وَمَا يَغْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِّــنَ

رَبِيعَامُ وَرَبِيمُ مَرَبِيمُ مَرَبِيعَ مَرَبِي مَنْ مُعَامُ وَمَرَبَعَهُ مَرْبُولُ مَعَامُ مَا مَرَبًا مَعَام عِندِ رَبَّنَا وَمَا يَذَكَرُ إِلاَّ أُوْلُواْ الأَلْبَابِ ﴾. (١)

فخص علم التأويل بالراسخين في العلم.

وقال تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَحْحَــدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ ﴾. <sup>(\*)</sup>

فخص الذين أوتوا العلم بأن القرآن كله آيات بينات في صدورهم، وليس منه آيات متشابحة عندهم، بل كله آيات بينات محكمات، مما يعزز أن (الـــواو) في آيــــة سورة آل عمران للعطف.

وكيف لا وقد أثبتت سورة الواقعة نيل المطهرين من أهــل البيــت عليهم السلام للكتاب المكنون، والمطهر غير المتطهر بالوضوء أو الغسل، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

وكما شهد القرآن أيضا لهم في قوله تعالى: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللّـــهِ شَـــهِيدًا بَيْنِـــي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾. <sup>(٤)</sup>

file was downloaded from Quranic Thought com

- (۱) سورة آل عمران (۷)
- (٢) سورة العنكبوت (٤٩)
  - (٣) سورة البقرة (٢٢٢)
    - (٤) سورة الرعد (٤٢)

التقالية المراجعة المابع: تعليق على مقولة الاستفراق في الرسالة دون الرسول. ١٣٧.....

وهي آخر آية من سورة الرعد المكية نزولا، ولم يكن قد آمـــن أحــد مـــن النصارى واليهود في مكة قبل الهجرة، حيث ورد ألها نزلت في عليالتَظْيَّلاً ،وكيف لا وهو الذي احتج الله به في آية المباهلة على النصارى واليهود إلى يوم القيامة، وجعله بمترلة نفس النبي (ص)، وقد أمر النبي (ص) ببيان الكتاب كله كما في مجموعة هـــذه الآيات:

قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلاَّ لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُواْ فِيهِ
 وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وقال تعالى: ﴿ وأنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَــيْهِمْ وَلَعَلَّهُـــمْ
 يَتَفَكَّرُونَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ لَا تُحَرِّكْ بِهِ لسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ، إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَسَهُ، فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ، ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾. (")

فإن بيان القرآن الكريم كله من المسؤوليات الملقاة على النبي (ص) ومن بعـــده علي ابن أبي طالب التَلَيِّلاً الذي هو بمترلة نفس النبي (ص) بشهادة القرآن الكـــريم، وأنه لقب بأنه من عنده علم الكتاب، ومن بعده أهل البيت من ذريته عليم السلام.

وكذا قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّة شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَحِئْنَــا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَؤُلاء وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

- (١) سورة النحل (٦٤)
- (٢) سورة النحل (٤٤)
- (٣) سورة القيامة (١٦، ١٩)

# This file was downloaded from Quranic Tapught (1) {

فبينت الآيات الكريمة أن بيان القرآن الكريم بجميع فصول معارفه من أدناها إلى أعلاها هي من وظيفة سيد الأنبياء (ص)، أي أنه الذي يحيط علما بالكتاب وبيانه، وأن تبيان القرآن يقوم به ما دام حيا، ومن بعده يقوم به أهل بيته عليهمالسلام استمرارا ومواصلة لبيان القرآن الذي لا يحد ولا ينتهي، بل يتتزل تأويله في كل عام وبالتحديد في ليلة القدر، لحاجة البشر بحسب ذلك العام، ومن ثم تستتزل اللائكة والروح في ليلة القدر بستأويل الكتاب، ومن ثم ربط بين تتزل اللائكة والسروح ونزول القرآن في سورة القدر <sup>(٢)</sup>، وفي سورة الدخان <sup>(٣)</sup>.

فالقرآن والكتاب والرسالة والدين بحر لا يترف، وغيب لا ينقطع، ولا يستطيع العقل بكل ما فيه إلا من له موطأ قدم في علوم الغيب، ويطلع على الغيوب باطلاع من رب العالمين.

فمن ادعى التمسك بالكتاب من دون أن يستمسك بأصحاب القرآن، ومـــن ادعى الاستغراق في الرسالة والدين من دون أن يستمسك بالذين يبلغون رســـالات الله، فقد زيف بأراجيف قد بان عوارها <sup>(٤)</sup>.

(1) سورة النحل (٨٩)
 (٢) قوله تعالى: ﴿ تَنزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْن رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴾ سورة القدر (٤)
 (٣) قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فَي لَيْلَة مُبَارَكَة إِنَّا كُنَّا مُنذَرِينَ ﴾ سورة الدخان (٣)
 (٣) قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فَي لَيْلَة مُبَارَكَة إِنَّا كُنَّا مُنذَرِينَ ﴾ سورة الدخان (٣)
 (٤) – الكافي – الشيخ الكليني ج ٨ ص ٣١١ :
 (٤) – الكافي – الشيخ الكليني ج ٨ ص ٣١١ :
 دحل قادة بن دعامة على أبي حعفر التلخير فقال: يا قتادة أنت فقيه أهل البصرة ؟ قـال: هكذا يزعمون فقال أبو جعفر التلخير: فقال: لا متارة ؟ فقال له قتادة: نعـم، فقـال لـه أبـو جعفرالتلخير: بلغني أنك تفسر القرآن ؟ فقال له قتادة: نعـم، فقـال لـه أبـو جعفرالتلخير: بلغني أنك تفسر القرآن ؟ فقال له أبو جعفر التلخير: بلغي أنك تفسره بعلـم

This file was downloaded from Quranic Tapught (1)



على أن تلك المقولة تستلزم الإمامة النوعية إذ لا يتقيد بالأشخاص، وبالتالي قالــب الإمامة نوعي غير منحصر ومختص ولا متقيد بأشخاص، وكذلك الحال في الرســالة فيؤدي إلى النبوة النوعية، بينما شدد القرآن الكريم على ضرورة الإيمان بالــشخوص والأسماء الخاصة للأنبياء، ولم يكتفي بالإيمان بالنبوة العامة من دون الإيمان بــالنبوات الخاصة، وكذلك الحال في الاعتقاد بإمامة شخوص قـربى الــنبي (ص) وعــددهم وعدتهم الإثني عشر، وأنه الدين القيم.

كما أن خطورة هذه المقولة هي في هدم هذا الشرط الذي هو شرط ركني في صحة وقبول الإيمان، أي هدم التوسل والالتجاء والتوجه بمم، ومن ثم فإن هـــذه المقولـــة

فأنت أنت وإنا أسألك ؟ قال قتادة: سل، قال: أخبرني عن قول الله عز وحل في سبأ: "وقدرنا فيها السير سيروا فيها ليالي وأياما آمنين " فقال قتادة: ذلك من خرج من بيته بزاد حلال وراحلة وكراء حلال يريد هذا البيت كان آمنا حتى يرجع إلى أهله، فقال أبو جعفر التمخيلا: نشدتك الله يا قتادة هل تعلم أنه قد يخرج الرجل من بيته بزاد حلال وراحلة وكراء حلال يريد هذا البيت فيقطع عليه الطريق فتذهب نفقته ويضرب مع ذلك ضربة فيها احتياحه ؟ قال قتادة: اللهم نعم، فقال أبو جعفر المحيلاة: ويحك يا قتادة إن كنت إنما فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت وأهلكت، وأن كنت قد أخذته من الرحال فقد هلكت وأهلكت، ويحك يا قتادة ذلك من خرج من بيته بزاد وراحلـ وكراء حلال يروم هذا البيت عارفا بحقنا، يهوانا قلبه كما قال الله عز وجل: " واجعل أفندة مس الناس تموي إليهم ) فنحن والله دعوة إبراهيم المحيّية التي من هوانا قلبه قبلت حجته وإلا فلا، يا قتادة فإذا كان كذلك كان آمنا من عذاب جهنم يوم القيامة، قال قتادة: لا حسرم والله لا من هكذا، فقال أبو جعفر الله لا من عذاب جهنم يوم القيامة، قال قتادة: لا حسرم والله لا، يا قتادة فإذا كان كذلك كان آمنا من عذاب جهنم يوم القيامة، قال قتادة: لا حسرم والله لا، يا قتادة فيكان فتادة من الرحال فقد الكت وأهلكت، ويحك يا قتادة ذلك من خرج من بيته بزاد وراحلـــة وكراء حلال يروم هذا البيت عارفا بحقنا، يهوانا قلبه كما قال الله عز وجل: " واجعل أفندة مس وكراء ملال يروم هذا البيت عارفا بحقنا، يهوانا قلبه كما قال الله عز وجل: " واجعل أفندة مس وكراء ملال يروم هذا البيت عارفا بحنا، يهوانا قلبه كما قال الله عز وجل: " واجعل أفندة مس وكراء ملان من عذاب حهنم يوم القيامة، قال قتادة: لا حسرم والله لا فسرها إلا

This file was downloaded from Quranic Tapught (m) {



تتظافر مع مقولة السلفية في الصد عن النبي وأهل بيته عليهم السلام ، وهذا هـــو غايـــة الجاحدين والمنكرين للشريعة ولولاية أهل البيت عليهم السلام. <sup>(1)</sup>

(1) ويضاف إلى كلام الشيخ الأستاذ جوابا آخر وهو بمثابة النقض على الإشكال السابق، فــإن القرآن الكريم النازل من الله تبارك وتعالى والمؤلف بين الدفتين على يد رسول الله (ص) يمكـــن أن يحلل إلى أمرين: الأمر الأول: أنه رسالة معنوي شاملة للعقيدة والسلوك والمعاملة، والأمر الثاني: أنه كتاب تدويني يضم حروف وكلمات وجمل القرآن الكريم، ولا يخفى على أحد أن للجهــة الأولى من القرآن أحكام عديدة من جملتها وجوب الاعتقاد بما فيه ومطابقة السلوك الإنــساني لأوامـره ونواهيه، وكذلك للجهة الثانية منه أحكام وقوانين شرعية من جملتها حرمة مس حروفه وحرمــة تنجيسه، وحرمة تمكين الكافر منه، إلى غيرها من الأحكام الفقهية.

فهل يقال أنه ما دام الأصل هو الرسالة بعقائدها ومضامينها المعنوية والسلوكية فلا نحتاج إلى تقديس ظاهر القرآن الذي يحمل تلك العقائد والمضامين، وهل يقال علينا أن نستغرق في المحافظـــة على الرسالة، ولا نستغرق في المحافظة على القرآن الكتبي .

لو قيل كذلك لكان القائل في منتهى الجهل بحرمات الشريعة السماوية، فإن التحفظ على طهارة ظاهر القرآن وتقديس الكتاب الكريم هو المعبر الأساس لتقديس الرسالة والباطن القـرآني، كما أن قلة الاكتراث والعناية بظاهر القرآن تجري إلى هجران المبادئ وقلة الاكتـراث بتطبيقهــا واملاءاتها، وعلى قياس هذا المثال يقال في العلاقة بين الرسالة والرسول مع الالتفات إلى أن المئــال الذي طرحناه يشتمل على نقطة ضعف وهي أن القياس بين الرسول والرسالة ليس على مـستوى القياس بين ظاهر القرآن وباطنه، لأن الرسول والإمام ليس هو ظاهر الرسالة، وإنما هــو الرسالة الناطقة والباطن المتحسد، فكم فرق بين الوجود الكتبي وبين الوجود التحسيمي الواقعي للرسـالة، فالقرآن الكريم من قبيل الأول والرسول والإمام من قبيل الثاني.

على إنه يمكن القول إن الرسالة لها أنحاء ثلاثة مترتبة ومتصاعدة من حيث الحرمة والقداسة: النحو الأول: هو الكتاب اللفظي، النحو الثاني: هو الرسالة الذهنية والعقائد المعنوية، النحــو الثالث: هو القرآن الناطق والوجود الواقعي وهو الرسول والإمام.



1 1 1

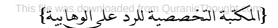
..... الوجه السابع: التوفيق بين قربه تعالى منا وبعدنا عنه

التوفيق بين قربه تعالى منا وبعدنا عنه

إن الباري تعالى قربه إلينا عين بعدنا عنه؛ لأنه قريب إلينا قرب قدرة واستعلاء وقاهرية، ونحن بعيدون عنه قدرة وسلطانا وقاهرية ونورا، حــــــــــــــــق أولئــــك الــــــــــن يجحدون التوسل ويحاربون الواسطة بين الله وخلقه، هم يقولون بالتوسل بالأعمــــال وسائر القربات، ومن ثم يطرح عليهم السؤال التالي:

أليس هناك مسافة من جهة العابد بينه وبين المعبود، لا من جهة المعبود للعابد ؟ فمن ثم لا بد لك أن تسير على صراط الاقتراب، بأن تمتدي إلى الصراط والطريقة والوسيلة، ومن ثم أكدت أعظم سورة في القرآن على لزوم الاهتداء إلى الصراط المستقيم، صراط الهداة المنعم عليهم، المعصومون من غضب الله، والمعصومون مسن الضلال، فهم وصراطهم الوسيلة والوصلة للهداية إلى الساحة الربوبية.

فكيف يصد عنهم وقد أمر الله بإتباع صراطهم والتمسك بحبلهم، فكون الله قريب من جميع عباده لا يعني أن الكل مقرب، وليس الكل بدرجة إبراهيم الخليل التكيكة، بل الأنبياء ليسوا على درجة واحدة، إذ بعضهم أفضل من بعض، فالفاضل يتوسل بالأفضل، كما أن النبي إبراهيم يتوسل ويتبع ويستميسك بيسيد





الأنبياء (ص)، كما مر في آية سورة آل عمران <sup>(١)</sup>، من أن جميع الأنبياء والمرسلين من آدم ونوح وإبراهيم وسائر الأنبياء والمرسلين عليهم السلام نالوا وحصلوا على النبوة بإقرارهم بولاية سيد الأنبياء وبالتوسل به (ص).

(1) وهي قوله تعالى:﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كَتَاب وَحَكْمَة ثُمَّ حَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لَّمَا مَعَكُمْ لَتَؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَحَدْثُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيً قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وأناْ مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ سورة آل عمران (٨١)

This is was downloaded from Quranic Thought (



احتياج عموم الخلق لوساطة سيد الأنبياء (ص)

ومن ثم يتساءل:

لماذا الواسطة بين الله وأنبيائه فضلا عما بين الله وخلقه ؟ بل بين آدم ونور وإبراهيم وموسى وعيسى وبين الله فضلا عن بقية الأنبياء عليهم السلام، مـع أن الله تظل قريب يجيب دعوة الداعي إذا دعاه، فهو تعالى أقرب شيء إلى المخلوقات، ولا تتفاوت المخلوقات إليه في قربه منها، ومع قربه تعالى لم تحتج الأنبياء عليهم السلام كأولي العزم للواسطة، والحال ألهم أنبياء الله تعالى وفي أعلى مـستويات المقسربين، فلـم يحتاجون إلى الإيمان بنبوة سيد الأنبياء (ص) والتذلل له بأن يقروا على أنفسهم ألهـم تابعون ناصرون له مقرون بولايته، إذ إن الناصر تابع والمنصور متبوع، والتابع مأموم أنبيائه الذين هم عظماء الأنبياء عليهم السلام ؟

الجواب:

إن الحجاب بين المخلوق والخالق من جهة المخلوق مع الخالق لا مسن جهسة الخالق مع المخلوق لا يعني نقص قدرة وقصور في الخالق، وإنما تعني عظهم الخسالق وقصور المخلوق، فالحجاب والحجب الربوبية هي من جهة المخلوقين اتحاه الخالق لا

This fle was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

1 £ £ التوسل ركن الإيمان والعبادة....

من جهة الخالق اتجاه المخلوقين، ألا ترى أن الرئيس والملك ذو المهابة والسلطان ذو الحجاب والحجب أن حاجبه هو من جهة الرعية من دون أن يكون حجابا من جهة الملك عن أن يطلع على الرعية، ومن ثم يقال في اللغة السيد المحجب أي المعظم، فالحجاب في الأصل هو تعظيم لصاحب الحجاب من طرف المحجوب عنه من دون أن يكون ذلك قصورا في المحجوب ونقصا، فالحجاب يحجب مسن طرف دون الطرف الآخر.

فكلما تكامل المخلوق كلما عرف من كمال خالقه أكثر فأكثر، فإن الكمال الذي في المخلوق هو من فعل الخالق وهو آية لصفات الخالق، وكلما نقص كمال المخلوق كلما قلت معرفته بالخالق لقلة ما يعكسه كمال ذاته من كمال الصفات الإلهية، وعلى ضوء ذلك تفاضل الأنبياء في الفضل والكمال كما قال تعالى: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَمَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾. <sup>(1)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّينَ عَلَى بَعْضٍ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا ﴾. <sup>(\*)</sup> فتفاوت درجاتهم وقربهم وبعدهم من الله تعالى، إذ قد مر أن القـــرب والبعــد قرب معرفة وعلم وقدرة وكمال لا قرب جغرافي وبعد جسماني، فـــأقربهم إلى الله تعالى أكثرهم كمالا وأكثرهم معرفة، فأقرب الخلق حجاب من جهة الخلــق اتجــاه الرب، وهو حجاب ربوبي من جهة الخلق أيضا اتجاه الخالق.

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

- (١) سورة البقرة (٢٥٣)
- (٢) سورة الإسراء (٥٥)



#### نفى الواسطة رؤية إبليسية

فقرب الله من خلقه قرب سيطرة وقدرة وعلو وسلطان وكل شيء قائم به من السماوات والأرضيين، وكل شيء في الكون والمكان كذلك قائما بــــالله، فكيـــف يكون المكان محيطا بالله تعالى، فنحن بعيدون عن الله قدرة وسلطانا وقاهرية ونورا.

فتعظيم الباري تعالى هو بأن تتوسل بواسطة قريبة، وتوسلك بتلك الواسطة إقرار على نفسك بأنك بعيد في الصفات الحقيرة عن صفات الباري العظيمة، فالتوسل واتخاذ الواسطة والوصلة عين التعظيم لرب العزة تعالى، ورفض الواسطة كما فعل إبليس هو عين التكبر على الله تعالى، واستنقاص عظمة الباري، كقول إبليس عندما خوطب من قبل الله بأن يتوجه بآدم الكليم في سجوده، حيث قال الباري تعالى: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلاً تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنَهُ خَلَقْتُنِي مِن نَّارٍ

وقال تعالى: ﴿ قَالَ أَأَسْجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا ﴾. (٢)

- (1) سورة الأعراف (١٢)
- (٢) سورة الإسراء (٦١)

### This file was downloaded from Quranic Thought (m)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT 157

فإن إبليس رأي التعاظم من ذات نفسه، ورأى أن لا حجاب بينه وبين الحضرة الربوبية، وهذه الرؤية الإبليسية في الحقيقة استنقاص لمقام الذات الإلهية؛ لأنه يرى أن بكمال ذاته المحدودة يتعرف على كل صفات الرب مع أن كمال إبليس في الخلقــة ناقص ومنحدر، فمن ثم كان التكبر من جذور الكفر، والعبودية والتواضـع مــن جذور التوحيد، إذ في العبودية سر وهو الاعتراف بالنقص والفقر الذي هو بــدوره اعتراف بتعاظم عظمة الباري .

فتبين أن التوسل من صميم جوهر التوحيد، وجحود التوسل من صميم جوهر الكفر، ومن ثم مر في آية سورة النساء<sup>(1)</sup> تقديم الباري بحييء مـــذبي الأمـــة إلى الرسول (ص) على استغفارهم وندامتهم، إذ بالجيء إلى النبي (ص) إقرار منهم بالبعد من ساحة الباري، بخلاف مقولة إبليس ( أَنَّا خَيْرٌ مِّنْهُ )<sup>(٢)</sup> بل يقرون على أنفــسهم بالنقص والاحتجاب وهو تعظيم للباري تعالى.

(1) قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ حَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ
 لَوَجَدُواْ اللَّه تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾ (٦٤) سورة النساء.
 (٢) قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلاَ تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ
 مِن طِينٍ ﴾ (١٢) سورة الأعراف.



157

النبي وأهل بيته عليم السلام الأبواب والحجب والسدنة

فالإيمان بوجود الحجب الإلهية من جهة المخلوق اتحاه الخالق هو من الاعتقاد بعظمة الباري وعلوه، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتَنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ وَكَذَلِكَ نَحْزِي الْمُحْرِمِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

ألا ترى أن الآية تثبت بين المخلوقين من جهتهم والخالق أبوابا هـ ي حجـب مسدودة مفتاحها التصديق بحجج الله المصطفين، والخضوع والتواضع لهم، ولا كما فعل إبليس من التكذيب والجحود بمقام خلافة آدم التَّكَيْلَا، واستكباره عن الـسجود والخضوع لولاية آدم، ولا كما فعل المنافقون كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُـمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُـولُ اللَّـهِ لَـوَّوْا رُؤُوسَـهُمْ وَرَأَيْـتَهُمْ يَـصُدُّونَ وَهُـم مُسْتَكْبِرُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

file was downloaded from Quranic Thought (M) { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }

- (1) سورة الأعراف (٤٠)
- (٢) سورة الأعراف (٤٠)

1 5 8

بل بالتصديق بحجج الله الذين اجتباهم واصطفاهم وطهرهم، بالانقياد لولايتهم والتوجه والتوسل بحم، ليكون ذلك مفتاحا وفتحا لأبواب السماوات، فالآية لا تثبت بابا واحدا بل أبوابا، وهذه الأبواب حجب لسماوات الحضرة الإلهية؛ لأن الباب بمعنى الحجاب، فإذا قصد وفتح صار وسيلة ووصلة إلى الهدف، وإذا صد واعرض عنه صار حجابا وسدا.

فوجود الأبواب بين المخلوق من جهته إلى الخالق عقيدة قرآنية أصيلة ومعتقـــد إسلامي أصيل، والتنكر له جحود لعقيدة ركن في نظام السنة الإلهية.

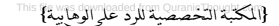
ومع الإقرار بأن لسموات الحضرة الإلهية والسدانة الربوبية أبوابا، لا بـــد مـــن طلب المفتاح لتلك الأبواب، والوسيلة لفتحه والتوجه إلى تلك الأبواب، وليس لك أن تتجهم أن تواجه ربك بأن تخاطب الرب تعالى من دون أن تتوسل إليــه بتلــك المفاتيح.

وإذا كان عيسى ابن مريم وأمه آية كما في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَــرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَة ﴾. <sup>(1)</sup> فكيف بسيد الأنبياء وأهل بيته عليم <sub>الس</sub>لام!

وقد احتج الله بالنبي وأهل بيته الخمسة من أصحاب الكساءعليم السلام حججــــه على العالمين إلى قيام يوم الدين في آية المباهلة، كما اصطفاهم في آية التطهير.

وقد جعلت الآية في سورة الأعراف المتقدمة مفتاح أبواب السموات التصديق بآيات عديدة وليست بآية واحدة، فالإيمان بحجج الله والتصديق بمم والتوجه بمم إلى الله مفتاح أبواب السماء، ألا ترى إلى قوله تعالى في القبلة التي يتوجه إليها في الصلاة إلى الله ( وهي الكعبة ) وقد كان المسلمون يتوجهون إلى بيت المقدس، كما في قوله

(١) سورة المؤمنون (٥٠)





تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِــبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾. <sup>(1)</sup>

أي ما جعلنا وفرضنا استقبال القبلة إلا لنعلم من ينقاد إلى رسول الله (ص)، فجعل القبلة غايته الانقياد إلى النبي (ص)، في مقابل من ينقلب على عقيبيه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفإِن مَّاتَ أو قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنَ يَضُرَّ اللّهَ شَـيْئًا وَسَـيَجْزِي اللّهُ الشَّاكِرِينَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

فلباب استقبال القبلة والتوجه إليها هو التوجه بالنبي (ص) إلى الله تعالى.

وقد كان الامتحان صعبا على قريش إذ كانت قبلتهم التي ورثوها مـــن ملـــة إبراهيم وإسماعيل هي الكعبة، فتبدلت إلى بيت المقدس في أوائل الإسلام، واختيـــار هذا الامتحان الصعب لقريش غايته هو معرفة انقيادهم وتبعيتهم لخاتم الأنبياء (ص).

وقد أشار الإمام زين العابدين علي ابن الحسين التَتَلِيّلاً في دعائه في يــوم عرفــة حيث يقول: ( ولا تردني صفرا مما ينقلب به المتعبدون لك من عبــادك، وإني وإن لم أقدم ما قدموه من الصالحات فقد قدمت توحيدك، ونفي الأضداد والأنداد والأشباه عنك، وأتيتك من الأبواب التي أمرت أن تؤتى منها، وتقربت إليك بما لا يقرب بــه أحد منك إلا بالتقرب به، ثم اتبعت ذلك بالإنابة إليــك، والتــذلل والاســتكانة لك ) <sup>(٣)</sup>.

(1) سورة البقرة (١٤٣)

1 £ 9

- (٢) سورة آل عمران (١٤٤)
- (٣) السيد ابن طاووس الحسيني- إقبال الأعمال ج٢ ص٩٤.

# This ite was downloaded from Quranic Thought (m) { { [Le al yes back and the set of the

وتعديد المرتجع المحكمة The PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقد كان التَلَيَّلاً قد قدم في أول دعائه الحمد والثناء على الله بالتوحيد والنعت بالمصفات الإلهية، ثم أردف ذلك بالإطالة في المصلاة على المنبي (ص) وأهل بيته عليم السلام ووصفهم بالوسيلة، فهو يشير بذلك إتيان الله من الأبواب التي أمر بها والتي لا يمكن التقرب إلا منها، كما يشيرالتَلَيَّلاً أن بالتوسل والتوجه بهم تتحقق الخطوة الأولى المقدمة على شرائط التوبة، والتي يستأهل المذنب بذلك أن يمشرع في الاستغفار والندم والتوبة، وهو مطابق للآية المتقدمة وهي قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا من رَّسُول إلاَ ليُطَاعَ بإذن الله ولَوْ أَنَّهُمْ إذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ حَاوُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّه

فما في دعائه التَنْكِلَا يشير ويفسر الترتيب في الآية، بأن الجيء إلى النبي واللواذ به والالتحاء إليه والاستعادة به جعل بابا للوفود والأوبة إلى الحضرة الإلهية، ومن ثم بدأ به في الآية لأنه باب للاستغفار.

This file was downloaded from Quranic Thought (1) (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

(1) سورة النساء (٦٤)



الشفاعة فعل تكويني

إن طلب الشفاعة في الحقيقة يرجع إلى نمط من الاستغاثة؛ لأن تشفع الـــشافع خوت وإغاثة للمشفوع له، وهذا لا يتنافى مع كون مصدر الإنعام والفضل والشفاعة كلها بيد الله تعالى، وأن كل حول وقوة منه تعالى، لكن جرت سنته تعــالى علـــى إجراء الفضل بيد كرام خلقه عليه والمقربين لديه.

وفي الحقيقة فإن الشفاعة من الشافع إذا كانت تكوينية تكون في الحقيقة إيجاد من الشافع للشيء المراد بإذن الله تعالى، والشافع يكون مجرى لفيض الله تعالى، كما هو الحال في حقيقة المعجزة التي يجريها الله على يد صاحب المعجزة.

فكما تعددت الرؤى والنظريات في حقيقة المعجزة، هل هي مجرد سؤال مسن صاحب المعجزة ودعاء منه بإنشاء الكلام ؟ أم أنه مقام تمكين يوهب له من الله تعالى ويستفيض مدده من الباري تعالى ؟ بل وقع هذا التحليل في تفسير مقام مسستجاب الدعوة وكرامات الأولياء، هل هي بإنشاء لفظي وطلب اعتباري ؟ أم انه مقام تمكين وإقدار إلهي يوهب منه تعالى لذلك الولي ؟.

وهناك قول ثالث يزاوج بين القولين السابقين، فإنه يتقدم الـــدعاء اللفظـــي والتوجه القلبي إلى الحضرة الربوبية، ومن ثم يفاض منه تعالى القدرة على نفس الولي تكوينا، فينال مقام التمكين والاقتدار على الفعل.

This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوها بية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة. ١٠٢

بل إن تضرع الداعي والتحاءه إلى الحضرة الإلهية هو السبب في استدرار الفيض والرحمة الإلهية، أي سبب قابلي واستعدادي للجود الرباني، فإن الجود والفضل الإلهي دائم وحتمي إذا تمت قابلية القابل، إذ لا بخل في الحضرة الإلهية ولا عجز، ومن ذلك يرتفع توهم أن تشفع الشافع عبارة عن مجرد مسألة وطلب لفظي منه يتوجه بها إلى الحضرة الإلهية، فإن روح وحقيقة الدعاء هو الطلب من الحضرة الإلهية ليست محرد تمتمة لفظية، وإنما قوامه التوجه القلبي والضراعة الروحية من الداعي حينما يولي وجه قلبه شطر وجه الرب تعالى، وهو وصول إلى حد من حدود العبودية التي تستمطر الفيض التكويني الربوبي.

فالقول الثالث قول متين يجمع ويزاوج بين خصائص القولين الأولين، فيجمــع بين حال العبودية والضراعة الفطرية للمخلوق وحال الإفاضة الإقدارية الربانية، وأن حقيقة الشفاعة والمعجزة ومقام استجاب الدعوة مقامات تكوينية وهبية منه تعالى.

This file was downloaded from Quranic Thought com



### طلب الشفاعة تعلق بالاسم الإلهي التكويني

إن الشفاعة هي الوساطة وطلب الشفيع من المشفوع إليه أو الممشفوع عنده لقضاء حاجة المشفوع له، فالاستشفاع هو بعينه توسل، فصاحب المشفاعة هو الوسيلة والمتوسل إليه هو الباري تعالى، وهو بعينه استغاثة إلى الله بالوسيلة وبالوجيه عند الله.

وقد أشار السيد العلامة الطباطبائي في الميزان إلى أن الشفاعة ترجع حقيقتها إلى الشفع في الأسماء أي الاقتران، وبالتالي يكون الأثر لمجموع الاسمــين، أي أن الــذي يتوجه بالشفيع إلى الله يتوجه باسم إلهي ليقترن مع اسم آخر ليكون نجحا لحاجتــه بالأسماء الإلهية إلى الله، أي توجه إلى الله بأسمائه الحسنى.

وقد مر أن المخلوقات العظيمة التي لها القربى والزلفى والوجاهة عند الله هــــي الأسماء الإلهية التي يتوجه بما إلى الله تعالى ويدعى بما.

من ثم الاستشفاع بسيد الأنبياء (ص) والذي قد وصفه الباري تعالى بأنه رحمة للعالمين وأنه بالمؤمنين رءوف رحيم استشفاع بالرحمة الإلهية وباسمه الرءوف الرحيم.

This file was downloaded from Quranic Thought Cam



استعراض بعض الروايات في المقام

وفي ما يلي نستعرض بعض روايات الشفاعة من كتب الفريقين:

 عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: قال رسول الله (ص): أعطيت خمسا لم يعطها أحد قبلي: جعلت لي الأرض مسسحدا وطهورا، ونصرت بالرعب، وأحل لي المغنم، وأعطيت جوامع الكلم، وأعطيت الشفاعة )<sup>(1)</sup>.
 تدل الرواية على أن الشفاعة تكوينية؛ لألها عطفت على مقام جوامع الكلم، ولأن جوامع الكلم عبارة عن الكلمات التكوينية، وجوامعها عبارة عن التسوفر على كمالات وقدرات الكلمات التامات وقدرات الآيات العظمى.

وورد في الاحتجاج عنه التلكية: ( السلام عليك أيها العلم المنصوب، والعلم المصبوب، والعلم المصبوب، والعلم المصبوب، والغوث والعربي المصبوب، والغوث والرحمة الواسعة )<sup>(۲)</sup>.
 فصفة الحجة المنتظر بأنه الغوث، وهي دالة على أنه التكليمة مسن شرونه ونعوته

ومقاماته أنه يستغاث به ويلتجأ إليه في طلب الحاجة.

(1) وسائل الشيعة (آل البيت ) - الحر العاملي ج ٣ ص ٣٥٠ ح٤.
 (٢) الاحتجاج - الشيخ الطبرسي ج ٢ ص ٣١٦.

### This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوها بية)

THE PRINCE GHAZITRUST الوجه السابغ المتعراض بعض الروايات في المقام

 حدثنا على بن عياش قال حدثنا شعيب بن أبي حمزة عن محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من قال حين يسمع النداء اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمدا الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاما محمودا الذي وعدته حلت له شفاعتي يوم القيامة )<sup>(1)</sup>.

حدثنا العباس العنبري، أخبرنا عبد الرزاق عن معمر عن ثابت عـــن أنــس
 قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " شفاعتي لأهل الكبائر من أمـــتي ". وفى
 الباب عن جابر هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه ) <sup>(٢)</sup>.

(۱) صحيح البخاري - البخاري ج ۱ ص ۱۰۲.

This is was downloaded from Quranis Through ( ) { المحصصية للرد على الوهابية }

(٢) سنن الترمذي – الترمذي ج ٤ ص ٤٥.

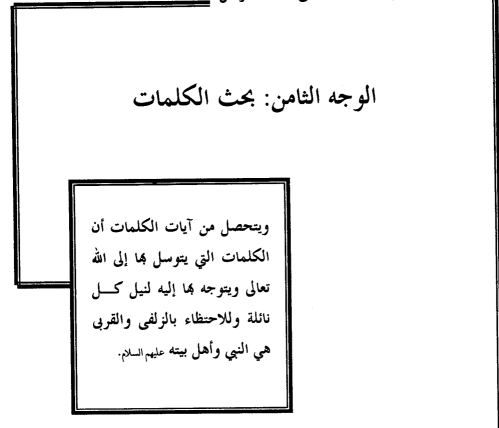


This file was downloaded from Quranic Thought and





الفصل الأول:وجوه الاستدلال على مسألة التوسل



This is was downloaded from Quranic Thought (

🕫 آيات قرآنية في الكلمات الإلهية

👁 تحقيق في معنى الكلمة في القرآن



This fe was downloaded from Quranic Thought of the second strength of the second s



# آيات قرآنية في الكلمات الإلهية

قال الله تعالى: ﴿ فَتَلَقّى آدَمُ مِن رَّبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُـــوَ التّـــوَّابُ
 الرَّحِيمُ ﴾. <sup>(1)</sup>

وقال تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ
 لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وقال تعالى: ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَّبِهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّــهُ هُــوَ التَّــوَّابُ
 الرَّحِيمُ ﴾. <sup>(٣)</sup>

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذَّبُواْ وَأُوذُواْ
 حَتَّى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ الله وَلَقدْ جَاءَكَ مِن نَّبًا الْمُرْسَلِينَ ﴾. <sup>(٤)</sup>
 وقال تعالى: ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً لاَ مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَهُــوَ

المكتبة التحصصية للرد على الوهابية}

- (١) سورة البقرة (٣٧)
- (٢) سورة البقرة (١٢٤)
  - (٣) سورة البقرة (٣٧)
  - (\$) سورة الأنعام (٣٤)

التوسل ركن الإيمان والعبادة..... السَّميعُ الْعَليمُ ﴾. (1) وقال تعالى: ﴿ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَياةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخرة لاَ تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ الله ذَلكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾. (\*) وقال تعالى: ﴿ وَيُحِقُّ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُحْرِمُونَ ﴾. (") وقال تعالى: ﴿ وَاتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كَتَابِ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَلَن تَجدَ من دُونه مُلْتَحَدًا ﴾. (\*) وقال تعالى: ﴿ قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مدَادًا لِّكَلمَات رَبِّي لَنَفدَ الْبَحْرُ قَبْــلَ أَن تَنفَدَ كَلمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جَئْنَا بِمِثْلَه مَدَدًا ﴾. (\*) وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ إِنمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْــدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُر مَّا نَفدَتْ كَلمَاتُ الله إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾. (1) وقال تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ لاَ تَغْلُواْ في دينكُمْ وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى الله إلاَ الْحَقِّ إِنما الْمَسيحُ عيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّه وَكَلَّمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْسَهُ فَآمَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُله وَلاَ تَقُولُواْ ثَلاَئَةٌ انتَهُواْ خَيْرًا لَّكُمْ إِنما اللَّهُ إِلَهٌ وَاحدٌ سُــبْحَانَهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾. (٧)

الكنبة التحصصية للرد علي الوهابية

وفي الكران المكران المكرين مراجع الثامن: آيات قرآنية في الكلمات الإفية FOR QURANT THOUGHT

ومن مجموع هذه الآيات يظهر أن الكلمة أطلقت على من هو حجة مصطفى لديه تعالى، ومن ثم عبر في آيات أخرى بتصديق تلك الكلمات أي الإيمان بمن هـو حجة إلهية، كما يشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الَّتِـي أَحْـصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَـاتِ رَبِّهَـا وَكُتُبِهِ وَكَانَـتْ مِسنَ الْقَانِتِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

فقوبل في الآية بين الكتب والكلمات وأسند التصديق إلى الكلمات مما يــدل على الإيمان بالحجج الإلهية المصطفين، فتبين أن الكلمة الإلهية تطلق في الاســتعمال القرآني على الحجج الإلهية، وهذا هو الأصل في معناها الحقيقي إذ الكلمة هي الشيء الدال على المعنى أو الشيء المضمر أو الغائب، وحينما تكون دلالة الــشيء الــدال دلالة تكوينية لا بتوسط الاعتبار الأدبي تكون الدلالة حقيقية، وإطلاق الكلمة على الدال حقيقة واقعة بخلاف إطلاق الكلمة على الدال بالاعتبار الأدبي فإنــه إطــلاق بحازي عقلائي.

This file was downloaded from Quranic Thought Com

(١) سورة التحريم (١٢)



تحقيق في معنى الكلمة في القرآن

ولا يخفى أن هناك تقارب بين معنى الكلمة والاسم والآية، فإن كلا من الثلاث فيه معنى العلامية والدلالة، فمن ثم يتطابق الاستعمال في هذه الطائفة من الآيات مع الطواف السابقة في الأسماء والآيات.

ويبين حينئذ أن معنى حصول توبة الله تعالى على آدم التَّلَيَّكُمْ بتوسط الكلمـــات دال على أن الكلمات وسيلة آدم التَّلَيَّكُمْ في التوجه إلى الله تعالى وأوبته ورجوعه، وأنه بتوسط تلك الكلمات عندما توجه آدم بها قبلت توبته منه تعالى.

والتدبر في هذه الكلمات التي تلقاها آدم التَّلَيَّكُمَّ يعطي تطابقها مع الأسماء الـــــي علمها الله إياه من كون تلك الكلمات والأسماء حقيقة واحدة غيبيـــة هــــي غيـــب السموات والأرض من عالم ملكوت السماوات والأرض، حيث إن الاسم كما مـــر يطابق معنى الكلمة الإلهية، فإن كلا منهما علامة وآية على الصفات والذات الإلهية.

حيث إنه قد وصفت تلك الأسماء وأشير إليها بضمير العاقل والشاعر كمـــا في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ ﴾. <sup>(1)</sup>

(1) سورة البقرة (٣١)

### This fie was downloaded from Quranic Though (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

١٦٣ ..... الوجه الثامن: تحقيق في معنى الكلمة في القرآن

وقوله تعالى: ﴿ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاء هَؤُلاء ﴾. <sup>(١)</sup> وقوله تعالى: ﴿ قَالَ يَا آدَمُ أَنبِنُهُم بِأَسْمَآئِهِمْ فَلَمَّا أَنبَأَهُمْ بِأَسْمَآئِهِمْ ﴾. <sup>(٢)</sup>

مما يدل على أن هذه الحقائق هي أنوار ذوات الحجج الإلهية المصطفين من النبي وأهل بيته عليهمالسلام ، وهم الذين شرف آدم التَّلَيَّلاً بتعليمه إياهم، وهذه الأنوار الإلهية وصفها تعالى بقوله: ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾. <sup>(٣)</sup>

وهذه الذوات النورية كما هي أسماء إلهية فإن لها بدورها أسماء تظهر بما، فمن ثم تغاير التعبير في آيات قصة آدم التكليكلا حيث ورد التعبير الأول عنها ألها أسماء، ثم بعد عرضهم على الملائكة عبر عنها بقولــه تعـالى: ﴿ فَقَـالَ أَنبِئُـونِي بِأَسْـمَاء هَؤُلاء ﴾. <sup>(1)</sup>

حيث أضيف إلى ذوات هذه الأسماء أن لها أسماء، ولا يخفى أن هذه الــــذوات الشريفة كما أطلق عليها ألها أسماء إلهية ولها أسماء أطلق عليها ألها كلمات إلهية.

والظاهر أن التغاير حيثي بين الأسماء والكلمات، فإن تلك الــــذوات النوريـــة الشريفة المخلوقة آيات إلهية، فمن حيث حكايتها عن الصفات والذات الإلهية حكاية الاسم عن المسمى هي أسماء، وبالنظر إلى ذواتها بما هي هي، أي إذا أمعن النظـــر إلى ذاتها أولا ثم أنتقل منها إلى دلالتها على الصفات والذات الإلهية يطلق عليها حينئـــذ

This fla was downloaded from Quranic Thought (1) {

- (1) سورة البقرة (٣١)
- (٢) سورة البقرة (٣٣)
- (٣) سورة البقرة (٣٣)
- (٢) سورة البقرة (٣١)

الكلمات، أو لعل هذه الذوات الشريفة ذات مراتب ففي أوائل مراتب صدورها عن الباري وهي أعالي ومعالي مراتبها يطلق عليها أسماء إلهية نظرا لجامعيتها للكمالات وبالتالي شفافيتها في حكاية العظمة الإلهية، بخلاف مراتبها اللاحقة فإنها وأن كانـــت على حانب من تمامية الكمال الخلقي إلا أنها دون المراتب الأولى، وبالتالي فهي دونها في الحكاية والإراءة للشؤون الإلهية والربوبية، فمن ثم كانت تلك المراتب كلمات ومن ذلك يتنبه إلى أن الكلمات التي ابتلي وامتحن بها إبراهيم التقيقة لكي ينال مقام الإمامة هي عبارة عن امتحانه بجملة من الآيات الخلقية وهي مــن الحجــج الــتي اصطفاها الله تعالى فوق مرتبة النبي إبراهيم التقيقة.

وقد أشار قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَحَدَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كَتَــاب وَحِكْمَة ثُمَّ حَاءكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لَّمَا مَعَكُمْ لَتَوْمِنُنَّ بَهِ وَلَتَنــصُرُنَّهُ قَــالَ أَأَقَـرَرْتُمُ وَأَخَذْتُمُ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَــالُواْ أَقْرَرْنَــا قَــالَ فَاشَــهَدُواْ وأنــاْ مَعَكُــم مِّـنَ الشَّاهِدِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

حيث بينت الآية أن النبي إبراهيم التَّلَيَّكُنُ وغيره من المرسلين لم يعطوا مقام النبوة والرسالة والكتاب والحكمة إلا بعد أخذ العهد منه والالتزام بأن يؤمن بخاتم الأنبياء ويلتزم ويتعهد بنصرته ومتابعته والانقياد إليه وطاعته، فلا ريب أن أول الكلمات التي ابتلي بما إبراهيم التَلَيَّكُنُ وامتحن كي ينال مقام الإمامة هي امتحانه بقبول الإذعان والانقياد لولاية خاتم الأنبياء (ص).

ولا ريب أن بقية تلك الكلمات التي امتحن بما إبراهيم التَّلَيَّةُ ليتأهل للإمامــة هي أهل بيت النبي (ص)، وذلك لإشراك الله تعالى إياهم لخاتم الأنبيــاء في مــواطن عديدة منها مقام العصمة والتطهير في آية التطهير كما في قوله تعالى: ﴿ إِنمَا يُرِيدُ اللَّهُ

(1) سورة آل عمران (٨١)

..... الوجه الثامن: تحقيق في معنى الكلمة في القرآن 170

لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾. (')

ومنها مقام الحجية كما في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَــا وَأَبْنَــاءكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءكُمْ وأنفُسَنَا وأنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَةُ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

فأشركت الآية أهل البيت بالنبي (ص) في مقام الحجية على العالمين، كما أله ا نزلت نفس علي أمير المؤمنين التكليك متزلة نفس النبي (ص)، كما أنه في آيـة الفـيء والخمس والشهادة على أعمال العباد قرن أهل البيـت عليم السلام بـالنبي في تلـك المقامات، وكذلك في مقام العلم بالكتاب وغيرها من المقامات التي أشاد كما القـرآن الكريم في النبي وأهل بيته عليم السلام ، كل ذلك مما يبرهن أن الكلمات التي ابتلي كمـا إبراهيم التكليك وامتحن هي انقياده لولاية خاتم الأنبياء وأهل بيته عليم السلام ، فبطاعتـه لهم استأهل مقام الإمامة.

ويتحصل من آيات الكلمات أن الكلمات التي يتوسل بما إلى الله تعالى ويتوجه بما إليه لنيل كل نائلة وللاحتظاء بالزلفى والقربى هي النبي وأهل بيته عليم السلام.

وقد ورد في روايات الفريقين أن الله تعالى قبل توبة آدم التَّلَيَّكُمْ عندما توجه بسيد الأنبياء (ص)، فقد نقل أن آدم لما أقترف الخطيئة قال: يا ربي، أسسألك بحق محمد (ص) لما غفرت لي، فقال: يا آدم، كيف عرفت ؟ قال: لأنك لما خلقتني نظرت إلى العرش فوجدت مكتوبا فيه: (لا إله إلا الله، محمد رسول الله، فرأيت اسمه مقرونا مع اسمك، فعرفته أحب الخلق إليك ).<sup>(٣)</sup>

- (1) سورة الأحزاب (٣٣)
- (٢) سورة آل عمران (٦١)
- (٣) صححه في المستدرك للحاكم ج٢ ص٦١٥.

### This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة.... 177

هذا ما ذكره الحاكم في مستدركه، وفي رسائل المرتضى:

( إن آدم رأى مكتوبا على العرش أسماء معظمة مكرمة، فسأل عنها، فقيل لـــه هذه أسماء أجل الخلق مترلة عند الله تعالى، وأمكنهم مكانة ذلـــك بـــأعظم الثنـــاء والتفخيم والتعظيم، أسماء محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم، فحينئذ سأل آدم التكليمي ربه تعالى وجعلهم الوسيلة في قبول توبته ورفع مترلته )<sup>(1)</sup>.

(1) رسائل المرتضى - الشريف المرتضى ج ٣ ص ١١٦.

This fie was downloaded from Quranic Thought (1) {



الفصل الأول:وجوه الاستدلال على مسألة التوسل

This file was downloaded from Quranic Thought (



.

This is was downloaded from Quranic Thought III



١٦٩ ..... الوجه التاسع: دلالة القصد إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضرقم

### دلالة القصد إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضرهم

غاية الحج وكماله أن ينفر الناس إلى أهل البيت عليهم السلام ويقصدوهم ويتوجهوا إليهم وبمم إلى الله تعالى، وقد أشير إلى ذلك في آيات الحج المبينة لفلسفته ولأعمالـــه وأركانه، وجعل في جملة المشاعر والأعمال بصمات وعلامات وآيات ترشد الحـــاج والمعتمر والناسك إلى التوسل والتوجه بالنبي وأهل بيته عليم السلام إلى الله تعالى.

وأما الآيات فمنها قوله تعالى على لسان النبي إبراهيم التَّلَخِّلاً: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمَنًا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن تَعْبُدَ الأَصْنَامَ، رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَث<u>َيرً</u>ا مِّنَ النَّاسِ فَمَن تَبِعَنِي فإنه مَنِّي وَمَنْ عَصَانِي فإنكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ، رَّبَنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مسن ذُرِيَّتِي بوَاد غَيْرَ ذِي زَرَع عِندَ بَيْتكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لَيُقِيمُواً الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُم مِّنَ النَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَسْكَرُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وللتدبر في معنى الآية لا بد من التركيز على جملة من النقاط:

**الأولى:** ما هي الغاية من إسكان النبي إبراهيم التَّلَيَّكُمْ أهله في الوادي الذي هـــو حرم مكة عند بيت الله أي المسجد الحرام ؟ وقد كان إسماعيل التَلَيَّكُمْ وأمـــه هـــاجر

(1) سورة إبراهيم (٣٥، ٣٧)

#### This file was downloaded from Quranic Thought com

التوسل ركن الإيمان والعبادة. THE PRINCE GHAZI TRUST

اتخذا المسجد الحرام بيتا لهما، وقد سمي حجر إسماعيل بذلك لأنه كان من المرافق التي يستخدمها إسماعيل في شؤون حياته، وتجيب الآية عن الغاية على لــسان الـــنبي إبراهيم التَّلِكُلا في قوله تعالى: ﴿ لَيُقِيمُواْ الصَّلاَةَ فَاحْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَــيْهِمْ وَارْزُقْهُم مِّنَ النَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وفي قوله تعالى: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّرَا بَيْتِــيَ لِلطَّــائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ ﴾. (٢)

فجعل الغاية من إسكان أهله في حرم البيت هو إحياء بيت الله الرحمن بإقامـــة الصلاة وسائر العبادات ومعالم الشريعة، فيحيوا شعائر التوحيد ومعالمه.

الثانية: إن الذي قام به إبراهيم التَكْلَمُ من إسكان هـــاجر وإسماعيــل الطفــل الصغير من دون وجود قرية أو قبيلة أو مأوى أو حمى أو كفيل أو ضـــامن في وادي غير ذي زرع، وقد كان موضعا قاحلا وواديا قفرا لا ماء ولا كلأ امتحان صــعب وفداء وتضحية عظيمة، إلا أن المهم أن يشيد التوحيد والدين في تلك البقعة المقدسة كمركز انطلاق قد جعل على عاتق ذرية إبراهيم التَكْلَمُ.

**الثالثة:** ثم عطف كغاية مرتبة على تلك الغاية: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾. فسواء جعلت الفاء للترتب وترتيب الغاية تلو الغاية، أو لترتيب السبب على المسبب <sup>(٣)</sup>، أي أن السبيل لتشييد الدين هو أن تموي الأفتدة إلى تلك

- (۱) سورة إبراهيم (۳۷)
- (٢) سورة البقرة (١٢٥)

(٣) يعني سواء قلنا أن هوي الناس وتحببهم للذرية غاية مترتبة ولاحقة لإقامة الصلاة والحـــج والشعائر الدينية، أو قلنا أن هوي الناس إليهم سببا لإقامة الشعائر والطقوس الدينية.

## This file was downloaded from Quranic Tapught (

ا ١٧١ ..... الوجه التاسع: دلالة القصد إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضر قم

الذرية، إذ الضمير في (تموي) يعود إلى الذرية التي اسكنها إبراهيم التَّلَخِّلاً ذلك الوادي أي إسماعيل ومن يتوالد منه، وهذه الذرية قد دعا في حقها إبراهيم وإسماعيل دعوات أخرى كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

فدعا بأن تكون الإمامة الإلهية في نسله من إسماعيل التَّلَّخِلاً إلى يوم القيامـة، ثم قال تعالى بعد تلك الآية مباشرة: ﴿ وَإِذْ حَعْلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِّلَنَّاسِ وَأَمْناً وَاتَّخذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًى وَعَهدُنا إلى إِبْراهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّرَا بَيْتَـي للطَّائِفِينَ وَالْعَاكَفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ، وَإِذْ قَالَ إِبْراهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمنًا وارْزُقْ أَهْلَـهُ مِنَ التَّمَرَات مَنْ آمَنَ مِنْهُم بِالله وَالْيَوْمِ الآخر قَالَ وَمِن كَفَرَ فَأُمَّتُعُهُ قَلَيلاً ثُمَّ أَض إلَى عَذَاب النَّارِ وَبِئْسَ الْمَصَيرُ، وَإِذْ يَافَعُ إِبْراهِيمُ القَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْت وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا يَقَبَّلْ مِنَا إِنَّانَ وَبِنْسَ الْمَصَيرُ، وَإِذْ يَوْفَعُ إِبْراهِيمُ القَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْت وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا يَقَتَلُ مِنَا يَتَكَرُ مَنَا يَعْنَى الْمَصَيرُ، وَإِذْ يَوْفَعُ إِبْراهِيمُ القَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْت وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَ يَقَتَلُ مِنَا إِنَّكَا وَبُعْنَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ، رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرَيَّيْنَا أُمَةً مُسْلِمَةً إَلَى عَذَاب النَّارِ وَبِنْسَ الْمَصَيرُ، وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْت وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّ

فوحدة سياق الآيات يقضي بأن الذرية التي دعا إبراهيم بأن تكون الإمامة فيها هي التي اسكنها عند البيت المحرم، وهي في البلد الذي دعا أن يكون آمنا، وهي الذرية التي دعا إبراهيم وإسماعيل أن تكون فيها أمة مسلمة أي على درجسة مسن التسليم في الإسلام على حذو وصف إبراهيم وإسماعيل بالمسلمين، فهي الذرية مسن نسل إسماعيل التي بقيت الإمامة في عقبه باستجابة دعاء إبراهيم وإسماعيال عليما السلام

- (١) سورة البقرة (١٢٤).
- (٢) سورة البقرة (١٢٥، ١٢٩).

## This file was downloaded from Quranic Tapught (1)



التوسل ركن الإيمان والعبادة.....

في خصوص الذرية الطاهرة من نسل إسماعيل، وهم المعنيون في آخر سورة الحــج: ﴿ هُوَ احْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُــهَدَاء عَلَــى النَّاسِ ﴾. <sup>(1)</sup>

وهم المصطفون المحتبون من قبل الله تعالى للإمامة وللشهادة على أعمال الخلق، ويكون الرسول (ص) عليهم شهيدا، فهم ذو وصلة بسيد الرسل (ص)، وهنك تطابق واضح بين آية دعاء إبراهيم: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾. وبين قوله تعالى: ﴿ قُل لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾. <sup>(٢)</sup>

فإن قربى النبي (ص) كما فرض الله على الخلق مــودتهم بــين علــى لــسان إبراهيم التَّلَيَّلاً في دعائه لله تعالى بأن تهوي قلوب الخلق إليهم، وهو معنى المودة والمحبة إلى ذريته من نسل إسماعيل، الذين دعا في شألهم بأن تكون الإمامة فــيهم، وهــم المحتبون المسمون بالأمة المسلمة.

فجعلت مودتمم وهوي قلوب الخلق إليهم غاية لتشييد الدين، والإسكان كان بأمر من الله تعالى، فبين إبراهيم الغاية من أمر الله تعالى بالإسكان وهي إحياء شعائر ومعالم الدين من الصلاة والحج وتعظيم بيت الله الحرام.

ويترتب على ذلك ثمرة وفائدة قصوى تتمثل في قوله تعالى: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾.

- (١) سورة الحـــج (٧٨)
- (٢) سورة الشورى (٢٣)

## This file was downloaded from Quranis Thought (1)

١٧٣ ..... الوجه التاسع: دلالة القصد إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضرقم

سواء جعلنا حرف (الفاء) لترتيب الغاية على الغاية أي المسبب على السبب، أو لترتب السبب على المسبب.

لاسيما وأن تشييد الدين قد جعل فعلا تقوم به تلك الذرية، أي ن إشادة الدين لا يتم إلا بتوسطهم وعلى يدهم ومن المسؤوليات الملقاة على عاتقهم، وهو بمعــــنى إمامتهم للخلق وهدايتهم له، فمن ثم لا بد من أن تموي إليهم أفئدة من الناس وهــــم أهل الإيمان خاصة، ولابد أن يفترض الله مودتهم على الخلق لينقادوا لهم ويتبعونهم.

فصار محور الصلاة والحج ومحور إقامة وإحياء شعائر ومعالم الدين من المــسجد الحرام هو مودة قربي النبي (ص) وهوي أفئدة من الناس إليهم، أي ولايتهم.

فمركز رحى الدين مودة آل إبراهيم وآل إسماعيل وهم آل محمد (ص)، وصــار التوجه إلى بيت الله الحرام والتوجه إلى إقامة شعائر الدين هو توجه إليهم، فهذه هي غاية الحج وغاية الشعائر وتشييد الدين، وهي التوجه إليهم وبمم إلى الله تعالى.

وقد أشير في كلام الباقر التَلَيَّلا إلى برهان تاريخي أديابي من السيرة، وهو الـــذي أشار إليه التَلَيَّلاً فيما رواه الكليني في الصحيح عن الفضيل عن أبي جعفرالتَلَيَّلاً: ( نظر إلى الناس يطوفون حول الكعبة، فقال هكذا كانوا يطوفون في الجاهلية، إنما أمروا أن يطوفوا هما ثم ينفروا إلينا، فيعلمونا ولايتهم ومودتهم، ويعرضوا علينا نصرتهم، ثم قرأ هذه الآية: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾. <sup>(1)</sup>

وفي مصحح أبي عبيدة قال: سمعت أبا جعفر ورأى الناس بمكة وما يعملون، قال فقال: كفعال الجاهلية، أما والله ما أمروا بمذا، وما أمروا إلا أن يقضوا تفتهم وليوفوا نذورهم، فيمروا بنا فيخبرونا بولايتهم ويعرضوا علينا نصرتهم ). <sup>(٢)</sup>

(1) أصول الكافي- الشيخ الكليني ج١ ص٣٩٢
 (٢) أصول الكافي- الشيخ الكليني ج١ ص٣٩٢

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

التوسل ركن الإيمان والعبادة.....

115

وفي رواية سدير عن أبي جعفر التَّلَيَّلاً في حديث قال يا سدير: ( إنما أمر النـــاس أن يأتوا هذه الأحجار فيعرضوا فيطوفوا بما، ثم يأتونا فيعلمونا ولايتهم لنا، وهو قول الله: ﴿ وإني لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى ﴾. ثم أومأ بيده إلى صدره إلى ولايتنا ). <sup>(1)</sup>

فيشير الكليم فيما مر إلى برهان من الملة الحنيفية الإبراهيمية، ويتضح هذا البرهان بالإجابة على التساؤل عن الفرق بين حج المشركين وحج المسلمين، وكيف تحول الحج الإبراهيمي (حج إبراهيم وإسماعيل) الذي توارثته قريش من حج إبراهيمي إلى حرج شرك وإشراك، ثم تبدل وعاد إلى الحج على الحنيفية البيضاء وهو الحج المحمدي (حج المسلمين )، حيث إن المشركين كانوا في حجهم يتجردون عرب الثيراب فيحرمون ويطوفون بالبيت، ويسعون بين الصفا والمروة، ويقفون بعرفات، ويزدلفون للمرشعر الحرام، ويقربون القرابين في منى، فيأتون بكل تلك الطقوس والنسك التي تشاهد مرب المسلمين، فما الذي أوجد الفرق بين حج المشركين وحج المشركين وحج المسلمين ؟ ويلوفون بين حج إبراهيم وحج المشركين ؟

الجواب:

لو فتشنا عن الفرق – بعد الالتفات إلى أن المشركين لا ينكرون أصل وحود الله، وإنما يتقربون إليه بالأصنام والأوثان اقتراحا منهم على ربمم – لا نجده إلا في نبيذ المشركين ولاية إبراهيم وإسماعيل والذرية الطاهرة من إسماعيل إلى ولاية الأصنام والأوثان، أي ألهم تركوا ما هو الغاية من الحج الذي بينه الله تعالى علمى لسمان إبراهيم الكليلا في قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَاد غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ الصَّلاَةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾. <sup>(٢)</sup>

> (1) أصول الكافي– الشيخ الكليني ج۱ ص۳۹۲ (۲) سورة إبراهيم (۳۷)

This file was downloaded from Quranic Thought am



١٧٥ ..... الوجه التاسع: دلالة القصد إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضرقم

كما لا نجد الفرق من حانب حج المشركين مع حج المسلمين بعد أن خاطب الله تَجَلَّلُ المسلمين بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إنما الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلاَ يَقْرَبُواْ الْمَسْجدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا وأن خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ إِن شَاء إِنَّ اللّه عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾. <sup>(1)</sup>

فنهى الله تَتَجَلَّا عن إحرام المشركين، وعد طوافهم بالبيت وسعيهم بين الصفا والمروة ووقوفهم بالمشاعر وتقديمهم القرابين ورميهم للحمرات وصلاتهم بالبيت اتجاه الكعبة وصدقاتهم واعتكافهم من المنهي عنه، مع أنه في الصورة يمشابه أفعال المسلمين، بينما شرع ذلك للمسلمين، وليس الفارق إلا إذعان المسلمين لولاية رسول الله (ص) وإقرارهم بالشهادة الثانية ونبذهم لولاية الأصنام والأوثان التي لم يترل الله كما من سلطان، أي أن المسلمين في عهد رسول الله (ص) عملوا وأوفوا بما هو عماد وركن الحج الركين، وهو هوي أفئدتهم إلى الذرية الطاهرة التي هي محمل استجابة دعوة إبراهيم بالإمامة والمودة لهم، فوفوا بما هو الغاية من الحج، ومن ثم مار حجهم على لهج حج إبراهيم، فهذا برهان تاريخي أدياني تقتضيه الملة الحنيفية صار حجهم على لهج حج إبراهيم، فهذا برهان تاريخي أدياني تقتضيه الملة الحنيفية وار حجم على أن الحج وأعماله ونسكه من دون تولي وولاية الذرية الطاهرة التي هي محمل والراهيم وإسماعيل عليما السام ونسكه من دون تولي وولاية الذرية المالة الحنيفية إبراهيم وإسماعيل عليما السلم يقضي بكون أفعال الحج والعبادات كفعال المشركين، وهذا هو الذي أشار إليه الإمام الباقر التخلي كبرهان تاريخي في الملة داعما لماد الآية وهذا هو الذي أشار إليه الإمام الباقر التخلي كبرهان تاريخي في قالما دامي نسل وهذا هو الذي أشار إليه الإمام الباقر التخلي كبرهان تاريخي في الما دادات كفعال المشركين، وهذا هو الذي أشار إليه الإمام الباقر التخلي في الروايات إلى دليل ثاني وهو قوله وهذا هو الذي أشار إليه الإمام الباقر التخلي في الروايات إلى دليل ثاني وهو قوله الكريمة التي هي دليل قرآني أول، ثم أشار التخلي في الروايات إلى دليل ثاني وهو قوله تعالى: ﴿ واني لَغفًارٌ لَمن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ الحباري المائي في المائي الخرى المائين المائي المائين المائي والمائي المائين المائين وعمل مائين

أي أن المغفرة يشترط فيها أربعة شروط، والشرط الرابع هو الهداية مـــضافا إلى الإيمان والتوبة والعمل الصالح، ومن الواضح أن هذه الهداية أمر وراء أصل الإيمـــان

- (١) سورة التوبة (٢٨)
- (۲) سورة طـه (۸۲)

This fla was downloaded from Quranic Thought (1) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }

GHAZI TRUST

التوسل ركن الإيمان والعبادة بمنتقد من For our Anic thought

بالله تعالى وبرسوله (ص)، كما تشير إلى ذلك سورة الحمد بعــد أن استعرضــت التوحيد والنبوة والمعاد أشارت في ذيلها إلى أن النجاة يشترط فيهـــا الاهتـــداء إلى صراط ومنهاج ثلة قد أنعم الله عليهم وعصمهم من الغضب الإلهي ومن أن يضلوا.

وفي مصحح زيد الشحام قال: دخل قتادة بن دعامة علــــى أبي جعفـــر الطِّئلًا فقال: ( يا قتادة أنت فقيه أهل البصرة ؟ قال: هكذا يزعمون فقال أبو جعفر التَّكْلِيُّ؛ بلغني أنكِ تفسر القرآن ؟ فقال له قتادة: نعم، فقال له أبو جعفر التَكْلُلُ بعلم تفــسره أم بجهل ؟ قال: لا بعلم، فقال له أبو جعفر الطَّيَّة: فإن كنت تفسره بعلم فأنت أنت وأنا أسألك ؟ قال قتادة: سل قال: أخبرني عن قول الله ﷺ في سبأ: " وقدرنا فيهـــا السير سيروا فيها ليالي وأياما آمنين " فقال قتادة: ذلك من خرج من بيته بزاد حلال وراحلة وكراء حلال يريد هذا البيت كان آمنا حتى يرجع إلى أهلسه، فقسال أبسو جعفر التَتَلِيَّةِ: نشدتك الله يا قتادة هل تعلم أنه قد يخرج الرجل من بيته بزاد حــلال وراحلة وكراء حلال يريد هذا البيت فيقطع عليه الطريق فتذهب نفقته ويضرب مع ذلك ضربة فيها اجتياحه ؟ قال قتادة: اللهم نعم، فقال أبو جعفر الطَّيَّة: ويحك يـــا قتادة إن كنت إنما فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت وأهلكت، وأن كنت قد أخذته من الرجال فقد هلكت وأهلكت، ويحك يا قتادة ذلك من خرج من بيته بزاد وراحلة وكراء حلال يروم هذا البيت عارفا بحقنا يهوانا قلبه كما قال الله عَظِّلْ: ( واجعل أفئدة من الناس تموي إليهم ) فنحن والله دعوة إبراهيم التَكْكُلُ التي من هوانا قلبه قبلت حجته وإلا فلا، يا قتادة فإذا كان كذلك كان آمنا من عذاب جهنم يوم القيامة، قال قتادة: لا جرم والله لا فسرتما إلا هكذا، فقال أبو جعفر التَّلْيَكْلُ: ويحك يا قتادة إنما يعرف القرآن من خوطب به ) (1).

(1) أصول لكافي - الشيخ الكليني ج ٨ ص ٣١١

This fawas downloaded from Quranic Thought of the standard from Quranic Though the standard from Q

١٧٧ ..... الوجه التاسع: دلالة القصد إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضرقم

وفي هذه الرواية مضافا إلى الأدلة السابقة يشير التَنْكَلَمُ إلى دليل آخر وهو قولـــه تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْقُرَى الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرَّى ظَاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا آمِنِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وكذا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًــا وَهُــدًى لَّلْعَالَمِينَ (٩٦) فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَّقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنَ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا ﴾. <sup>(٢)</sup>

وقد أشير إلى هذا الدليل في رواية أخرى عن الصادق في حواره مع أبي حنيف كما في علل الشرائع، قال: حدثنا أبو زهير بن شبيب بن أنس عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله التيكيز قال: كنت عند أبي عبد الله التيكيز إذ دخل عليه غلام من كندة فاستفتاه في مسألة فأفتاه فيها، فعرفت الغلام والمسألة فقدمت الكوفة، فدخلت على أبي حنيفة فإذا ذاك الغلام بعينه يستفتيه في تلك المسألة بعينها، فأفتاه فيها بخلاف ما أفتاه أبو عبد الله التيكيز، فقمت إليه فقلت ويلك يا أبا حنيفة إني كنت العام حاجا فأتيت أبا عبد الله التيكيز، فقمت إليه فقلت ويلك يا أبا حنيفة إني كنت العام حاجا فأتيت أبا عبد الله التيكيز، فقمت إليه فقلت ويلك يا أبا حنيفة إني كنت العام حاجا فأتيت أبا عبد الله التيكيز، فقمت إليه فقلت ويلك يا أبا حنيفة إني كنت العام حاجا فقتلت أبا عبد الله التيكيز مسلما عليه فوجدت هذا الغلام يستفتيه في هـذه المـسألة فقلت في نفسي والله لأحجن ولو حبوا. قال فكنت في طلب حجة، فحاءتني حجة فقلت في نفسي والله لأحجن ولو حبوا. قال فكنت في طلب حجة، فحاءتني حجة فعمحت، فأتيت أبا عبد الله التيكيز فحكيت له الكلام فضحك ثم قال: أما في قوله فعمحت، فأتيت أبا عبد الله التيكيز فحكيت له الكلام فضحك ثم قال: أما في قوله فعمحت، فأتيت أبا عبد الله التيكيز فحكيت له الكلام فضحك ثم قال: أما في قوله أبي رجل صحفي فقد صدق قرأت صحف آبائي إبراهيم وموسى، فقلت ومن له اين رجل صحفي فقد صدق قرأت صحف آبائي إبراهيم وموسى، فقلت ومن له أصحابه فقال الغلام انظر من ذا فرجع الغلام فقال أبو حنيفة، قال أدخله فـــخل

- (1) سورة سبأ (۱۸)
- (٢) سورة آل عمران (٩٧)

#### This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوها بية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة. العلما الله المحمد التوسل ركن الإيمان والعبادة. المحمد المحمد التوسل ركن الإيمان والعبادة.

فسلم على أبي عبد الله التَنْتِينَة فرد عليه، ثم قال أصلحك الله أتأذن في القعود ؟ فأقبل على أصحابه يحدثهم ولم يلتفت إليه، ثم قال الثانية والثالثة فلم يلتفت إليه، فجلـس أبو حنيفة من غير إذنه، فلما علم أنه قد جلس التفت إليه فقال: أين أبو حنيفة ؟ فقيل هو ذا أصلحك الله، فقال أنت فقيه أهل العراق ؟ قال نعم، قال: بما تفتسيهم ؟ قال: بكتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وآله. قال: يا أبا حنيفة تعرف كتـــاب الله حق معرفته وتعرف الناسخ والمنسوخ ؟ قال نعم، قال: يا أبا حنيفة لقـد ادعيـت علما، ويلك ما جعل الله ذلك إلا عند أهل الكتاب الذين أنزل عليهم، ويلــك ولا هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا صلى الله عليه وآله ما ورثك الله من كتابه حرف فإن كنت كما تقول ولست كما تقول فاخبرني عن قول الله ﷺ: ( سـيروا فيهـــا ليالي وأياما آمنين ) أين ذلك من الأرض ؟ قال حسبه ما بين مكة والمدينة، فالتفــت أبو عبد الله التَنْكُلُ إلى أصحابه فقال: تعلمون أن الناس يقطع عليهم بين المدينة ومكة فتؤخذ أموالهم ولا يؤمنون على أنفسهم ويقتلون ؟ قالوا نعم، قال فــسكت أبــو حنيفة، فقال يا أبا حنيفة أخبرني عن قول الله تُتَجَلَّك: ﴿ وَمَنْ دَخْلُهُ كَانَ آمَنِكَ ﴾ أَيَبُ ذلك من الأرض ؟ قال: الكعبة، قال أفتعلم أن الحجاج بن يوسف حسين وضع المنحنيق على ابن الزبير في الكعبة فقتله كان آمنا فيها ؟ قال: فسكت، ثم قال له يا أبا حنيفة، إذا ورد عليك شيء ليس في كتاب الله ولم تأت به الآثار والسنة كيف تصنع ؟ فقال أصلحك الله: أقيس وأعمل فيه برأيي، قال يا أبا حنيفة: إن أول مـــن قاس إبليس الملعون قاس على ربنا تبارك وتعالى فقال: ﴿ أَنَا خَيْرٍ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَسْار وخلقته من طين ) فسكت أبو حنيفة، فقال يا أبا حنيفة أيمــا أرجــس البــول أو الجنابة ؟ فقال البول، فقال: فما بال الناس يغتسلون من الجناية ولا يغتــسلون مــن البول ؟ فسكت، فقال يا أبا حنيفة أيما أفضل الصلاة أم الصوم ؟ قال الصلاة، قال: فما بال الحائض تقضى صومها ولا تقضى صلاتها ؟ فسكت، فقال يا أبـا حنيفـة: أخبرني عن رجل كانت له أم ولد وله منها ابنة وكانت له حرة لا تلد فزارت الصبية

This file was downloaded from Quranic Thought (



١٧٩ ..... الوجه التاسع: دلالة القصا إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضرقم

بنت أم الولد أباها، فقام الرجل بعد فراغه من صلاة الفجر، فواقع أهله التي لا تلــد وخرج إلى الحمام فأرادت الحرة أن تكيد أم الولد وابنتها عند الرجل فقامت إليهما بحرارة ذلك الماء فوقعت عليها وهي نائمة، فعالجتها كما يعالج الرجل المرأة، فعلقت، أي شيء عندك فيها ؟ قال: لا والله ما عندي فيها شيء، فقال يا أبا حنيفة: أخبرين عن رجل كانت له جارية فزوجها من مملوك له وغاب المملوك، فولد له من أهله مولود وولد للمملوك مولود من أم ولد له فسقط البيت على الجاريتين ومات المولى، من الوارث ؟ فقال جعلت فداك: لا والله ما عندي فيها شيء، فقال أبـو حنيفـة: أصلحك الله إن عندنا قوما بالكوفة يزعمون أنك تأمرهم بالبراءة من فلان وفـــلان وفلان فقال: ويلك يا أبا حنيفة لم يكن هذا، معاذ الله، فقال أصلحك الله: إنهــم يعظمون الأمر فيهما، قال: فما تأمرني ؟ قال: تكتب إليهم، قال: بماذا ؟ قال: تسألهم الكف عنهما، قال: لا يطيعوني، قال: بلي أصلحك الله إذا كنست أنست الكاتب وأنا الرسول أطاعوني، قال يا أبا حنيفة أبيت إلا جهلا، كم بسيني وبسين الكوفة من الفراسخ ؟ قال أصلحك الله ما لا يحصى، فقال كم بيني وبينك ؟ قال لا شيء، قال أنت دخلت على في مترلى فاستأذنت في الجلوس ثلاث مرات فلـــم آذن لك، فجلست بغير إذني خلافًا على، كيف يطيعوني أولئك وهم هناك وأنا هاهنا ؟ قال فقبل رأسه وخرج وهو يقول: أعلم الناس ولم نره عند عالم. فقال أبـو بكـر الحضرمي جعلت فداك الجواب في المسألتين فقال يا أبا بكر سيروا فيها ليالي وأيامـــا آمنين، فقال: مع قائمنا أهل البيت، وأما قوله ومن دخله كان آمنا، فمــن بايعــه ودخل معه ومسح على يده ودخل في عقد أصحابه كان آمنا ) (').

(١) علل الشرائع- الشيخ الصدوق ج ١ ص ٨٩.

This is was downloaded from Quranis Thought (1) {

التوسل ركن الإيمان والعبادة مسمع المالي 11.

فهذا يدلل على أن المراد من الأمن هو الأمن الأخروي والنجاة من النار، وأنـــه لا يجازي به إلا من وفى بعهد الله من إتيان الحج والعبادات وهوي فؤاده ومودته إلى الذرية من نسل إبراهيم وإسماعيل، وهم الذين فرضت مــودتهم مــن قــربى الــنبي وعترته (ص).

ويشير إلى ذلك قوله تعالى في آيات سورة البقرة من تقييد الأمم بمن آمن، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هََٰذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ التَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُم بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخر ﴾. <sup>(1)</sup>

وفي رواية للباقرالتَّلَيَّلاً في قول إبراهيمالَتَلَيَّلاً: ( رَّبَّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَاد غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ ) قال نحن بقية تلك العترة، وقال كانـــت دعـَــوةً إبراهيم لنا خاصة ). <sup>(٣)</sup>

وفي رواية أخرى عن الباقرالتَلَيَّكُمْ في قوله تعالى: ﴿ رَّبَّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِسِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ) فقالالتَلَيَّكُمْ ما قال إليه يعني البيت، ما قال إلا إليهم، أفترون الله فُرض عليكم إتيان الأحجار والتمسح بها، ولم يفرض عليكم إتياننا وسؤالنا وحبنا أهل البيت، والله ما فرض عليكم غيره ). <sup>(٣)</sup>

وفي رواية أحرى إشارة إلى دليل آخر وهو قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لْيَقْــضُوا تَفَــنَهُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ وَلْيَطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾. <sup>(٤)</sup>

- (١) سورة البقرة (١٢٦)
- (٢) بحار الأنوار ج٢٣ ص٢٢٣ ورواه العياشي أيضا وزاد ونحن بقية تلك الذرية.
  - (٣) بحار الأنوار ج٢٢ ص٢٢٤.
    - (٤) سورة الحــج (٢٩).

This file was downloaded from Quranic Thought (



١٨١ ..... الوجه التاسع: دلالة القصد إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضرهم

فالمفاد أن الطهارة والكمال المرجو من العيادة لا يتم إلا بلقاء الإمام، وعن عبدالله بن سنان، عن ذريح المحاربي قال: قلت لأبي عبد الله الكليكية: إن الله أمري في كتابه بأمر فأحب أن أعمله، قال: وما ذاك؟ قلت: قول الله تَظَلَّى: "ثم ليقضوا تفتهم وليوفوا نذورهم " قال: ليقضوا تفتهم لقاء الإمام، وليوفوا نذورهم تلك المناسك، قال: عبدالله بن سنان فأتيت أبا عبد الله الكليكية فقلت: جعلت فداك قول الله تَظَلَّى: " ثم ليقضوا تفتهم وليوفوا نذورهم " قال : أحذ الشارب وقص الأطفار وما أشربه ذلك، قال: قلت: جعلت فداك إن ذريح المحاربي حدثني عنك بأنك قللت المد ( ليقضوا تفتهم ) لقاء الإمام ( وليوفوا نذورهم ) تلك المناسك، فقال: صدق ذريح وصدقت إن للقرآن ظاهرا وباطنا ومن يحتمل ما يحتمل ذريح ؟! ). <sup>(1)</sup>

(1) أصول الكافي – الشيخ الكليني ج ٤ ص ٥٤٩.

This fawas downloaded from Quranic Thought (



شواهد من مناسك الحج تجسد التوسل واللواذ بحضرة الأولياء عليم السلام ثم إن في الحج جملة من الشواهد الأخرى:

> الشاهد الأول: مقام إبراهيم التَنْكُمُ قال تعالى: ﴿ وَاتَّخذُواْ مِن مَّقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾. <sup>(1)</sup>

فإن هذا الأمر باتخاذ الحجر التي ركب عليها إبراهيم التَلَيَّكُمْ في بناء البيت مقاما مقدسا يصلي عنده ويتوجه إليه، ويتوجه به إلى الكعبة، ينطوي على نفس المفاد من أن العبادات قد أخذ فيها التوجه بأولياء الله وأصفيائه من الأنبياء والأوصياء عليم السلم إلى الله تعالى، لاسيما وأن هذا المقام قد نصب في بيت الله الحرام معلما ليدل على أن العبادة التوحيدية لله لا تتم ولا تتحقق إلا بولاية أوليائه المصطفين، وأنسه كما أن البيت قطبا لرحى التوحيد، فبابه هم أولياؤه المصطفون آيات بينات فيه، ولا يخفى ما في التعبير بكلمة ( مقام ) فإنه للتعظيم والتفخيم والتبحيل، مع أن هذا الحجر لـيس هو إبراهيم الخليل التَلكِيمْ، وإنما أضيف إليه لملامسته حسد إبـراهيم التَلكِيمْ، فالمكـان

(١) سورة البقرة (١٢٥)



١٨٣ ..... الوجه التاسع: شواهد من مناسك الحج تجسد التوسل واللواذ بحضرة الأولياء (ع)

الذي اتصل ولامس وماس جسده الشريف أمرنا في السنة الإلهية أن نتخــذه محــلا للعبادة ونتوجه فيه ومنه إلى الله تعالى، فما أشد المطابقة بين مفاد هذه الآية وما تقدم من قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُــمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللّهَ تَوَابًا رَّحِيمًا ﴾. <sup>(١)</sup>

حيث جعل الباري تعالى الجميء في الحضرة النبوية موضعا يزدلف فيه إلى الله تعسالى ويتقرب فيه إليه ويتوجه فيه ومنه إليه، فتلاحم التوجه إلى الله بالتوجه بالنبي محمـــد وآله عليهمالسلام وإبراهيم وإسماعيل عليهما السلام إلى الله تعالى، فكانوا أبواب سماء الحـــضرة الإلهية.

This fa was downloaded from Quranic Thought (

(1) سورة النساء (٦٤)



الشاهد الثانى: حجر إسماعيل الطَّيْكُ

فإن هذا الحجر قد جعل بضميمة الكعبة مما يطاف به، وقد استخدمه إسماعيـــل لبعض مرافق معيشته، وفي جملة من روايات الفريقين أن هاجر وإسماعيل مدفونان به، وفيها أن عشرات النبيين قد دفنوا تحته. <sup>(1)</sup>

- (١) وإليك بعض روايات وكلمات علماء الفريقين، أما من الشيعة:
  - وسائل الشيعة (آل البيت ) الحر العاملي ج ١٣ ص ٣٥٣:

محمد بن يعقوب، عن محمد بن يجيى، عن احمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن معاوية بن عمار قال: سألت أبا عبد الله التَّلَيَّكُمْ عن الحجر أمن البيت هو أو فيه شيء من البيت ؟ فقال : لا، ولا قلامة ظفر، ولكن إسماعيل دفن فيه أمه فكره أن يوطأ، فحعل عليه حجرا وفيه قبور أنبياء ).

وسائل الشيعة (آل البيت ) – الحر العاملي ج ١٣ ص ٣٥٤:

وعن بعض أصحابنا، عن ابن جمهور، عن أبيه، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر، عن أبي عبد الله التماييخ قال: ( الحجر بيت إسماعيل وفيه قبر هاجر وقبر إسماعيل ).

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

وأما من السنة:

المصنف – عبد الرزاق الصنعاني ج ٥ ص ١٢٠:

١٨٥ ...... الوجه التاسع: شواهد من مناسك الحج تجسد التوسل واللواذ بحضرة الأولياء (ع)

فجعل الحجر الذي هو ذكرى لإسماعيل التَّلَيَّلاً ولموضع قبره مطافا مما يؤكد على أن المدار في التوجه إلى الله أن يكون بالتوجه إليه عبر حججه وأصفيائه، ومن هنا جاء في القرآن قوله تعالى: ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِّلَنَّاسِ وَأَمْناً وَاتَّخِــذُواْ مِـن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْــمَاعِيلَ أَن طَهِّـرَا بَيْتِـيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ ﴾. <sup>(1)</sup> فالبيت المقدس وما يحويه مــن ذكريـات

عبد الرزاق عن ابن جريج قال : أخبرني عبد الله بن عثمان عن ابن سابط عن عبد الله بن ضمرة السلولي قال : طفت معه حتى إذا كنا بين الركن والمقام ، فذكر كذا وكذا ، حتى ذكر قبر إسماعيل هنالك – أحسبه – ذكر نحو تسعين نبيا، أو سبعين ).

الدر المختار – الحصفكي ج ٢ ص ٤٤٥:

قالوا : ويمر بجميع بدنه على جميع الحجر ( جاعلا ) قبل شروعه ( رداءه تحت إبطه اليمنى ملقيا طرفه على كتفه الأيسر ) استنانا ( وراء الحطيم ) وجوبا، لأن منه ستة أذرع من البيت، فلو طاف من الفرحة لم يجز كاستقباله احتياطا، وبه قبر إسماعيل وهاجر ( سبعة أشواط ) فقط ( فلو طاف ثامنا مع علمه به ) فالصحيح أن ( يلزمه إتمام الأسبوع للشروع ) أي لأنه شرع فيه ملتزما، بخلاف ما لو ظن أنه سابع لشروعه مسقطا لا مستلزما، بخلاف الحج.

- حاشية رد المحتار ابن عابدين ج ٢ ص ٥٤٦:
   وذكر بعضهم أن ابن الجوزي أورد أن قبر إسماعيل فيما بين الميزاب إلى باب الحجر الغربي.
  - تحفة الأحوذي المباركفوري ج ٢ ص ٢٢٧:

فلا حرج في ذلك لما ورد أن قبر إسماعيل الطّيَّكْلَا في الحجر تحت الميزاب وأن في الحطم بين الحجر الأسود وزمزم قبر سبعين نبيا و لم ينه أحد عن الصلاة فيه.

(1) سورة البقرة (١٢٥).



الأنبياء عليهمالسلام ومقاماتهم وقبورهم وسيلة للصعود إلى عالم الطهارة والحظوة عنـــد الله تعالى.

This fa was downloaded from Quranic Thought (



الشاهد الثالث: ولادة على الطِّيَّة في الكعبة

وهذا التخصيص لعلي التليّلة – وصي رسول الله والمترل مترلة نفس النبي (ص) في آية المباهلة، الذي هو من أهل البيت عليم السلام في آية التطهير، والـــذي هــو ولي المؤمنين حصرا بعد رسول الله (ص) بنص آية التصدق في الركوع – بهذه الآية بأن تكون ولادته في جوف وبطن الكعبة وهي مركز القبلة الإلهية <sup>(1)</sup>، ومركز الطــواف ومركز

(1) قال الحاكم النيسابوري في ترجمة حكيم بن حزام في مستدركه على المصحيحين المجلد ٣صفحة ٤٨٣: (وقد تواترت الأخبار أن فاطمة بنت أسد ولدت أمير المؤمنين علي بسن أبي طالب كرم الله وجهه في جوف الكعبة ).

وقال الآلوسي في كتابه الخريدة الغيبية في شرح العقيدة العينية ص ١٥: ( وكون الأمــير كرم الله وجهه ولد في البيت أمر مشهور في الدنيا، وذكر في كتب الفريقين السنة والشيعة، و لم يشتهر وضع غيره كما اشتهر وضعه، بل لم تتفق الكلمة عليه ).

وقال أيضا: ( وقيل أحب (ع) (يعني عليا) وأن يكافئ الكعبة حيث ولـــد في بطنـــها ) ص٧٥ .

وقال الشاه ولي الله الدهلوي والد مصنف التحفة الإثني عشرية: ( تواترت الأخبــار أن فاطمة بنت أسد ولدت عليا في جوف الكعبة، فإنه ولد في يوم الجمعة الثالث عشر من رجــب =

This fie was downloaded from Quranic Thought (1) (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)



بيت الله الحرام، إشارة إلهية واضحة في أنه كما يتوجه إلى الكعبة لأجل التوجه إلى الله، فكذلك لا بد من التوجه بسيد الأوصياء الذي هو باب مدينة علم السبي (ص) الله، فكذلك لا بد من التوجه بسيد الأوصياء الذي هو باب مدينة علم السبي (ص) لأجل التوجه به إلى الله ورسوله (ص)، فالقران والاقتران بسين الكعبة ومولد علي التكليم في التقدير والقضاء الإلهي تشعير منه تعالى لشعيرة الوسيلة، وأن السبي وأهل بيته عليم السلام هم وجه الله الذي يتوجه به إليه تعالى لاسيما مع ما لابس ذلك ورض بلي التكليم في التقدير والقضاء الإلمي تشعير منه تعالى لشعيرة الوسيلة، وأن السبي وأهل بيته عليم السلام هم وجه الله الذي يتوجه به إليه تعالى، لاسيما مع ما لابس ذلك الحدث من انشقاق الجدار لفاطمة بنت أسد، ومكثها ثلاثة أيام، ومحاولة أبي طالب وقريش فتح باب الكعبة فلم ينفتح، فعلموا أن ذلك بتدبير من الله، وغيرها مسن الإرهاصات كتسمية المولود، واللوح النازل من السماء والذي علق في الكيم وكان

بعد عام الفيل بثلاثين سنة في الكعبة، و لم يولد فيها أحد سواه قبله ولا بعده) . إزالة الخفاء ج٢ ّ ص٢٥١.

وقد ذكر العلامة الأميني العديد من مصادر العامة فلاحظ المجلد السادس ص٢٣ من كتاب الغدير، وغيرها من المصادر الكثيرة فضلا عن تواتر الروايات عند الإمامية.

وسأل صعصة بن صوحان على (ع): أنت أفضل أم عيسى بن مريم ؟ فقال: عيسى كانت أمه في بيت المقدس فلما جاء وقت ولادتها سمعت قائلا يقول: اخرجي هذه بيت عبادة لا بيت الولادة، وأنا أمي فاطمة بنت أسد لما قرب وضع حملها كانت في الحرم، فانشق حائط الكعبة وسمعت قائلا يقول لها: أدخلي فدخلت في وسط البيت، وأنا ولدت به وليس لأحد هذه الفضيلة لا قبلي ولا بعدي ). اللمعة البيضاء، التبريزي الأنصاري ص٢٢، الأنوار النعمانية ج١ ص٢٧ نقلا عن المناقب.

(1) ينابيع المودة ج٢ ص٣٠٦، كفاية الطالب للحافظ الكنجي ص٤٠٦، مناقب آل أبي
 طالب ابن شهر آشوب ج٢ ص٢٣٠.

# This fite was downloaded from Quranis Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)



١٨٩ ..... الوجه التاسع: شواهد من مناسك الحج تجسد التوسل واللواذ بحضرة الأولياء (ع)

وغير ذلك مما أبان عن كون هذا الحدث آية ربانية خص بها الباري علي ابـــن أبي طالب التَّلَيَّة، للتدليل على اصطفائه، وأنه البـــاب الـــذي منـــه يقـــصد إلى الله ورسوله (ص).

ومن ثم عبر المحدث المتتبع نادرة زمانه الميرزا النوري بقوله: ( لا يبعد القول بأن ولادة علي في الكعبة من ضروريات المذهب ) تدليلا على كولها أمرا عقديا ولـــيس محرد حدثا تاريخيا <sup>(1)</sup>.

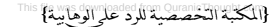
(١) سر ولادة علي (ع) في الكعبة:

تحتل منقبة ولادة علي التَنْكَلَمُ في الكعبة مكانة في غاية الأهمية في خانة مقاماته ومناقبه، مما حدا بالعلامة النوري عليه الرحمة إلى القول: (لا يبعد القول إنها من ضروريات مذهب الإمامية).

وقد ذكر الأعلام أسرارا عديدة ودلالات قيمة لتلك المنقبة، ونشير هنــا إلى ســر مــن أسرارها مرتبط ببحث التوسل، وهو أن تلك الولادة والخصوصيات المرافقة لهــا تـــشير إلى أن التوحيد في باطن الاعتقاد بالولاية، وأنه لا توحيد إلا بالولاية، فالتوجه والقصد الحقيقي لله تعالى لا يحصل ولا يتم إلا بالقصد إلى آيته وبابه الأعظم، بمعنى أن قوام صحة العبادة وتمام صــورتما الشرعية لا تتحقق ما لم يتوجه المصلى إلى الكعبة والآية المولودة فيها.

وبعبارة أوضح إن العبادة تتقوم بتوجه المصلي إلى الكعبة بوجهه الظاهري وإلى علي التَّيْئُ بوجهه القلبي الباطني ليكونا وسيلة وبابا إلى الله تعالى، ومحال أن تتكامل حقيقة العبادة مـــا لم يتوسل به التَّيْئُ مقرونا بكل عبادة دينية، فما لم ينضم التوسل والقصد إلـــيهم (ع) لا تحــصل الزلفى والقربى المرجوة من أداء العبادة، ولعل هذا سر من أسرار ما جاء عن رسول الله (ص) في قوله: (علي صلاة المؤمنين وصومهم ).

فكما أن غاية الصلاة خلف مقام إبراهيم التَّلَيَّةُ هو استحضار مقامات إبراهيم والتوسل به في القصد إلى الله، كذلك التوجه إلى الكعبة استحضار لمقامات علي التَّلَيَّةُ المولود في جوفهـــا والتقرب بوسيليته إلى الله تعالى، وكما أنه صح كون مقام إبراهيم التَّلَيَّةُ قبلة للمـــصلي في أداء =



التوسل ركن الإيمان والعبادة...... THE PRINCE GHAZI TRUST

ركعتي الطواف إلى الكعبة فإن التوجه إلى الكعبة قبلة للتوجه لسيد الأنبياء (ص) وسيد الأوصياء التَّلَيْكُلْ، وكيف يقبل أن يكون الحجر قبلة لله ولا يقبل أن يكون سيد الأولياء وآدم الأوصـــياء التَّلَيْكُلْ قبلة لله تعالى !!

وعلى ضوء ما مر يفهم أن القبلة التي يتوجه بما إلى الله قبلتان: الأولى ظاهرية وهي الكعبة، الثانية باطنية وهي الاعتقاد بولايتهم والتوجه بمم والتوسل بمقامهم حال أداء العبادة لكي تكون مشروعة وصحيحة.

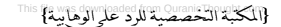
وقد تعرضت هذه المنقبة العظيمة كالعادة للتمييع والتبسيط والتصغير فـادعى الحـاكم النيسابوري أن حكيم ابن حزام هو أول من ولد عند الكعبة المشرفة سابقا ولادة علي التَّلَيَّلاً فيها ومشاركا له في هذه المنقبة.

والرد على ذلك في نقاط عديدة:

النقطة الأولى: ما نقله الحاكم النيسابوري مخالف للشهرة التاريخية التي أطبق عليها علماء الفريقين، وقد نقل العديد من الأعلام نصوصا تاريخية مؤكدة لتلك الشهرة.

النقطة الثانية: على فرض صحة ما نقله الحاكم فإن المقايسة بين الـولادتين قيـاس مـع الفارق؛ لأن مدعى الحاكم ولادة حكيم ابن حزام عند الكعبة أي بقربما وعلى أحد جوانبــها، وأما ما قامت عليه الشهرة التاريخية بين الفريقين في ولادة علي التَّلَيَّةُ فهو تحققهـا في جــوف الكعبة المشرفة وفي بطنها وليس على أحد جوانبها.

النقطة الثالثة: كانت ولادة حكيم بن حزام المدعاة محض الصدفة وقضاء الاتفاق، بمعنى أن أمه كانت تطوف بالكعبة فاتفق أن سقط منها وليدها عند أحد جوانب الكعبة كما يتفق أن تضع البقرة وليدها في الطريق، وأما وضع فاطمة بنت أسد مولودها المبارك في جوف الكعبة المعظمة فكانت جامعة ومترافقة مع كل مكرمة وفضيلة، مما يشهد على وجود تخطيط إلهي وتدبير رباني ورعاية وعناية مقصودة، فإنها لما بدا عليها آثار الوضع أخذ بها أبو طالب إلى الكعبة، فالتجأت إلى الكعبة من ألم الوضع، وهتف بها هاتف بالدخول إلى جوف الكعبة، =

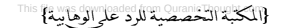




وانفتح لها الباب أو انشق الجدار ثم عاد إلى الانضمام، وحاول من في الكعبة أن يفتحوا البـــاب فلم يتمكنوا، وبقيت فاطمة بنت أسد في جوف الكعبة ثلاثة أيام في ضيافة الله تعـــالى كرامـــة لوليدها دون أكل أو شرب، فكل ذلك وأكثر يدل على الكرامات والفضائل الإلهية التي أحاطت بولادة علي (ع) مما لا يتعقل معها أي قياس أو مقارنة بأي ولادة.

النقطة الرابعة: لو صح ولادة حكيم بن حزام عند الكعبة فإن أقصى ما يدل عليه ذلــك تشرفه بالوضع بجوارها المبارك، وأما الذي حصل بولادة علي التلخي في جوف الكعبة فهو تشرف الكعبة وتألقها وتعاظمها بولادته المباركة، وهل يصح القياس بين ولادة من تشرف بالكعبة وبين من شرفت ولادته الكعبة.

وليس ببعيد القول بأنه كما أن حجر المقام ماس جسد إبراهيم الطّيّغ واتصل بـــه فـــصار مقاما مشرفا وقبلة للعبادة يتوجه بما إلى الله تعالى، فكذلك الكعبة إنما صارت مثوبة لأهل الإيمان وكعبة للعبادات والنسك لتشرفها بمماسة جسد علي الطّيّخ حال ولادته وظهوره الشريف للحياة الدنيا.



التوسل ركن الإيمان والعبادة......

#### الشاهد الرابع: شواهد أخرى

جملة الأعمال الأخرى في الحج كالسعي بين الصفا والمروة، فإن فيـــه بـــصمة وعلامة من آدم صفي الله ومن ثم سمي الصفا، ومن حواء وهي امرأة ومن ثم سمـــي مروة، حيث ورد أن آدم نزل على الصفا عندما أهبط، وحواء نزلت على المروة.

مضافا إلى ارتباط استحباب الشرب من زمزم بنبع الماء لإسماعيــل وهــاجر، وكذلك عرفات حيث سميت بذلك لاعتراف آدم التلَّيْئَة بخطيئته إلى الله تعالى بترك ما هو أولى، وكذلك المزدلفة حيث ازدلف آدم إلى ربه فيها، وكذلك ذبــح الهــدي كقربان في منى وكافتداء عن إسماعيل.

وبالجملة فهذه النسك مضافا إلى كونها عبادات لله تعالى، فإنها مقترنة بمـــشاهد للأنبياء والمرسلين عليهمالسلام مذكرة بهم احتفاء بهم وبأسمائهم، وتقربا باحتــــذائهم إلى الله كسبيل وباب إليه تعالى.

ومن ثم يتفطن إلى ما في لزوم الإتباع لسنة الرسول (ص) من معنى التوجه بــــه إلى الله تعالى، كما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَّمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخر وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾. <sup>(1)</sup>

(1) سورة الأحزاب (٢١).

### This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

١٩٣ ..... الوجه التاسع: شواهد من مناسك الحج تجسد التوسل واللواذ بحضرة الأولياء (ع)

فإن التأسي به توجه به إلى الله وتقديمه إماما وافدا في السير والوفود على الله، فيكون سيره وسيرته سبيلا يتوجه به إلى الله تعالى، وبابا يطرق للوفود على الحضرة الإلهية، فلا يتوجه إلى الله إلا بتقديمهم له إماما سواء في لهج المعرفة أو في سبيل العمل.

أو ليس الجائي بمعارف القرآن من عند الله تعالى هو رسول الله (ص) فضلا عن شريعة الأعمال، فمن وحد الله قبل عنهم ومن قصده توجه بهم، وهذا هـــو معـــــى اتخاذهم عليم الــلام وسيلة إلى الله تعالى.

This fawas downloaded from Quranic Thought (



This fe was downloaded from Quranic Thought and



الفصل الأول:وجوه الاستدلال على مسألة التوسل

# الوجه العاشر

قاعدة الإثبات بلا تشبيه والتنسزيه بلا تعطيل

فلا سبيل إلى التوحيد في الذات والصفات والأفعال بالنحو الذي ذكرناه إلا بتقرير العظمة الإلهية والكمال اللامتناهي، وهو إنما يتقرر بتقرير أن الذات الإلهية أعظم من صفات الفعل ومن أسمائها وأفعالها.

قاعدة: الإثبات بلا تشبيه والتتريه بلا تعطيل
عنى نسبة الفعل بإسنادين لفاعلين بالطولية



قاعدة: الإثبات بلا تشبيه والتتريه بلا تعطيل

إن السنن الإلهية في الصفات والأفعال ونظام الوسائط هو نظام تتزيه بلا تعطيل وإثبات بلا تشبيه فإن تطبيق هذه القاعدة في إقامة التوحيد خروجاً عن حد التسشبيه وحد التعطيل في مقام الأفعال، وكذلك في مقام الصفات الفعلية والأسماء الحسين، هو بتثبيت النسبتين المعبر عنه بنظام الوسائط، وليس المراد من هذا العنوان ما قد يتخيل من أن الفعل إسناده إلى الباري من بعيد، وإسناده إلى الواسطة المخلوقة من قريب، فإن هذا نحو من التعطيل أو التشبيه بصدور الأفعال من العقول بأن يتصور نحو استغناء في الوسائط عن الباري، كما أنه ليس المراد من قرب إسناد هذه الأفعال من الباري التشبيه بتصوير مباشرة الباري للمادة أو النفس في صدور الأفعال من. فكم أخطأ من يتصور أن الإسناد من قرب يعني الملابسة للمادة والمباشرة كمباشرة فكم أخطأ من يتصور أن الإسناد من قرب يعني الملابسة للمادة والمباشرة كمباشرة النفس، كما أنه يخطأ من يتره الباري على ملوء ذلك هو عن بعد فان البعد والقرب في إسناد الفعال ليس بمباشرة المادة وعدمها، ولا بملابسات السروح، ولا بالبعد والقرب الجغرافي والجسماني، بل إنما هو من بعد وان البعد والقرب في السلطان، فإن كل شيء قائم به.

This fie was downloaded from Quranic Dought (m) { المكتبة المحصصية للرد على الوهايية }

......الوجه العاشر: الإثبات بلا تشبيه والتتريه بلا تعطيل 

فهذه القاعدة لا يقتصر في مراعاتها كقاعدة أسسسها أهسل البيست عليم السلا وكشفوا عنها وتلقتها سائر المدارس الكلامية بالقبول – لسانا وشعارا لكنهم أخفقوا في تطبيقها في مجالات عديدة من مسائل العقيدة، فلرمما ترى بعض المدارس تراعمي تلك القاعدة في تنظير معرفة التوحيد في مقام الذات لكنها تخفق في مراعاتها في تنظير التوحيد في مقام الصفات أو مقام الأفعال، بل قد وقع في ورطة الإخفاق في مراعاة القاعدة في المقامين الآخرين جملة من المدارس الإسلامية – في مقام دون مقم، لأن أهل البيت عليم السلام قد شددوا في مراعاتها في كل المقامات، فترى المدارس الإسلامية الأخرى قد جعلت جملة من الصفات الفعلية للباري تعالى من مترلة ومقام السمات ألك الذاتية، فوقعت في التشبيه كما في قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ ممًا عَملَتُ

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَاصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلاَ تُخَاطِبْنِي فِي الَّـــذِينَ ظَلَمُواْ إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴾. <sup>(٣)</sup> فجعلـــوا الأعين والعين صفة الذات بينما هي من صفات الفعل.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فإن، وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّــكَ ذُو الْجَلَــالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾. <sup>(١)</sup> فجعلوا الوجه صفة الذات بينما هي صفة الفعل.

- سورة يــــس (۷۱)
  - (۲) سورة هود (۳۷)
  - (٣) سورة طه (٣٩)

### This file was downloaded from Quranic Though (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)



وقوله تعالى: ﴿ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنبِ اللَّهِ وإِن كُنـــتُ لَمِــنَ السَّآخرينَ ﴾. <sup>(٢)</sup> فجعلوا الجنب صفة الذات بينما هو صفة الفعل. وقوله تعالى: ﴿ يُريدُونَ أَن يُبَدِّلُوا كَلَامَ اللَّه ﴾. <sup>(٣)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلاَمَ اللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾. <sup>(٤)</sup> فجعلوا الكلام صفة الذات بينما هو صفة الفعل. وقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ ﴾. <sup>(٥)</sup>

> وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ ﴾. <sup>(٢)</sup> وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاء بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِ وِإِنَا لَمُوسعُونَ ﴾. <sup>(٧)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾. <sup>(٨)</sup>

وغيرها من الصفات الأخرى في القرآن الكريم، فجعلوها من صفات الــــذات فوقعوا في أعظم تشبيه للخالق بالمخلوقات كأحكام التحسيم أو التـــشبيه بـــالنفس

الكشبة التحصصية للرد على الوهابية

- (۱) سورة الرحمن (۲٦، ۲۷)
  (۲) سورة الزمر (۵٦)
  (۳) سورة الفتح (٥٥)
  (٤) سورة البقرة (٥٧)
  (٩) سورة الأعراف (٥٩)
  (٦) سورة المائدة (٤٢)
  (٧) سورة الذاريات (٤٢)
  - (٨) سورة ص (٧٥)

۱۹۹ ..... الوجه العاشر: الإثبات بلا تشبيه والتتريه بلا تعطيل

والروح أو الفعل، فجعلوا لعين الذات الإلهية عينا ويدا وجنبا ووجها وساقا ونحو ذلك، بينما هناك فرق بين تبوت صفات الفعل للذات الإلهية وتبوت صفات الذات للذات الإلهية، فإن صفات الذات عين الذات، بينما صفات الفعل هي عين الفعل لا عين الذات، نعم هي قائمة ومملوكة للذات الإلهية كمملوكية جميع المخلوقات للذات الإلهية، ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾. <sup>(1)</sup>

فإن هذه الأسماء أضيفت إليه تعالى بلام الملكية والاختصاص للدلالة على أنهـــا مملوكة له تعالى، وهذه الأسماء هي عين صفات الفعل، كما مر بيان ذلك في روايـــة هشام ابن الحكم عن الصادق التَلْيَكْلِ.

بينما أكدت مدرسة أهل البيت عليم السلام على أن هذه الصفات صـــفات فعــل وليست صفات الذات، وأن من يسند هذه الصفات إلى الذات على نحــو صــفات الذات فقد وقع في التشبيه، ومن ثم ورد عن أمير المؤمنين وعنهم عليم السلام ألهم عــين الله الناظرة ولسانه الناطق وجنبه وعيبة علمه وألهم يده الباطشة وأذنه الواعية.

وكذلك وقع أكثرهم في التشبيه في إسناد الأفعال إليه تعالى، فجعلوا إسناد تلك الأفعال على نمط إسنادها إلى غير الله تعالى، وهو إثبات بتشبيه كما في العديد مـــن الآيات:

- قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا آسَفُونَا انتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾. <sup>(\*)</sup>
  - (1) سورة الأعراف (١٨٠)
    - (۲) سورة الزخرف (٥٥)

#### This file was downloaded from Quranic Topught (The Les ) المكتبة الحصصية للرد على الوها بية



- وقوله تعالى: ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلاَّ كَانُوا بِـــهِ
   يَسْتَهْزِؤُون ﴾. <sup>(1)</sup>
- وقوله تعالى: ﴿ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَــنَّمَ وَسَـاءتْ
   مَصِيرًا ﴾. <sup>(٢)</sup>
  - وقوله تعالى: ﴿ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾. (<sup>(\*)</sup>)
- وكذلك قوله تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا
   وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُما إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾.
  - وكذا قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ﴾. (<sup>(\*)</sup>
- وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّــة يَنـــصُرْكُمْ وَيُثَبِّــتْ
   أَقْدَامَكُمْ ﴾. <sup>(1)</sup>
  - وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاء ﴾. <sup>(٧)</sup>
  - وقوله تعالى: ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى آذَانِهِمْ فِي الْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴾. (^)

This file was downloaded from Quranic Thought (m)

۲۰۱ .....

- وقوله تعالى: ﴿ كَرِهَ اللَّهُ انبِعَائَهُمْ فَنُبَّطَهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُواْ مَعَ الْقَاعدينَ ﴾. (1)
- وقوله تعالى: ﴿ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكبر مِن مَّقْتِكُمْ أَنفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الإيمان فَتَكْفُرُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وغيرها من سائر الأفعال التي أسندت في ظاهر الكتاب إلى الــــذات الإلهيــــة، فحمل الإسناد في هذه الأفعال على نمط الإسناد إلى المخلوقين، وهو ما يستلزم القول بطرو الأحوال الحادثة على الذات الإلهية، وسبحان الله عما يصفون.

وهو من التشبيه في الأفعال إما بالأفعال الصادرة من النفس أو الروح أو الصادرة من الجسم، بينما إسناد هذه الأفعال المفروض فيه أنه بنمط آخر كما في إسناد أي فعل يصدر من المخلوق، فإن له نسبة إسناد إلى الله لا تستلزم الجبر، فإن نسبة الأفعال إلى الله هي بنمط ما منه الوجود أي ما كان ابتداء ونشأة وإبداع وجوده منه تعالى.

ونسبة الأفعال نفسها إلى المحلوقين نسبة ما به الوجود كما يشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ وأن تُصبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُواْ هَذه مِنْ عِند اللّه وأن تُصبْهُمْ سَيِّنَةٌ يَقُولُواْ هَذه مِنْ عِندكَ قُلْ كُلَّ مِّنْ عِند اللّه فَمَا لِهَؤُلاً الْقَوْمِ لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَديثًا، مَّا أَصَابَكَ مِنْ عَندكَ وأَرْسَــلْنَاكَ لِلَهُ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن تَفْسِكَ وَأَرْسَــلْنَاكَ لِلَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا ﴾. <sup>(٣)</sup>

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

- (١) سورة التوبة (٤٦)
- (۲) سورة غافر (۱۰)
- (٣) سورة النساء (٧٩، ٧٩)

التوسل ركن الإيمان والعبادة. المعلم المعرف العربي العكر العربي العكر العربي العربي العربي العربي العربي العربي THE PRINCE GHAZI TRUST

فتدل الآية على أن تقدير الأمور كلها من عند الله تعالى، كما تدل على أن مطلق الخير وإن صدر على يد العبيد وأسند إليهم، إلا أن منشأه وابتداءه هو من عند الله تعالى، و قد ورد في الحديث القدسي: ( إن الله أولى بحسنات العبد مــن نفــسه كما إن العبد أولى بالسيئات من الله ). <sup>(1)</sup>

وبعبارة أخرى:

إن جملة هذه الأفعال هي أفعال من يلابــس المــادة أو الجــسم أو الــنفس، وصدورها عن الباري لا بالملابسة، وإن كان ذلك الفعل لا ينفك عن الملابسة لتقوم هويته بتلك الملابسة، وتقوم نسبته إلى النفس أو المادة أو الجسم، فمن ثم تكون لــه نسبتان:

> الأولى: نسبة إلى الباري بنحو الإبداع. الثانية: نسبة إلى المخلوق بنحو التكوين أو التوليد.

و من ثم أشير إلى هاتين النسبتين في جملة من الآيات، وأسند الفعل إلى كل من الذات الإلهية وإلى ذات المخلوقين، كما في:

- قوله تعالى: ﴿ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ ﴾. <sup>(\*)</sup>
- وقوله تعالى: ﴿ وَأَيَدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ ﴾. (")
  - وقوله تعالى: ﴿ وَأَيَدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا ﴾. <sup>(\*)</sup>

(١) السيد الخوئي – البيان في تفسير القرآن ص٤٥٥، عن الوافي باب الخير والقيدر ج١
 ص٩١٩.
 (٢) سورة البقرة (٢٥٣)
 (٣) سورة المحادلة (٢٢)
 (٢) سورة المحادلة (٢٢)



فأسند تعالى التأييد إلى كل من الذات الإلهية وإلى روح القدس والجنود الغيبية، فدخل حرف (الباء) على مجرى الفيض وواسطة الإيجاد، وكذا في:

- قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاء كُلٌ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾. (')
  - وكما في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ﴾. <sup>(\*)</sup>
- وقوله تعالى: ﴿ حَتَّىَ إذا جَاء أَحَدَكُمُ الْمَــوْتُ تَوَفَّتْــهُ رُسُـلُنَا وَهُـــمْ لاَ يُفَرِّطُونَ ﴾. <sup>(٣)</sup>
- - وقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَّى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾. (<sup>•)</sup>

فأسند الموت في هذه الآيات إلى ثلاث نسب، أي إلى كل من أعــوان ملــك الموت من الملائكة والرسل، وإلى ملك الموت نفسه، وإلى الذات الإلهية.

This fla was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

- (١) سورة الأنبياء (٣٠)
- (۲) سورة النحل (۲۸)
   (۳) سورة الأنعام (۱۱)
- (٤) سورة السجدة (١١)
  - (٥) سورة الزمر (٤٢)



### معنى نسبة الفعل بإسنادين لفاعلين بالطولية

وقد عبر عن التوفيق بين هذه النسب بألها على نحو النسب الطولية، وقد يوهم هذا التعبير ما مر من إسناد الفعل إلى الذات الإلهية من بعد، وإسناد الفعل من قرب إلى المخلوقين، وهذا معنى خاطئ للطولية، بل المراد من الطولية تقوم كل من المخلوق وفعله بالذات الإلهية، فكل شيء قائم به وكل حول وقوة به تعالى، أي أن المراد من الطولية افتقاد الفعل والفاعل من المخلوقين إليه تعالى، والتقوم والانتهاء إليه، وإن نسبة الفعل إلى ملك الموت وأعوانه ليس بنحو يستقل عن نسبة الفعل إلى الباري، فنسبة الفعل إلى ملك الموت وأعوانه ليس بنحو يستقل عن نسبة الفعل إلى الباري، فنسبة الفعل إليهم ليست في عرض يغاير ويباين ويستقل عن ذات النسبة التي للباري تعالى، بل النسبة إليهم متقومة بتلك النسبة التي إليه تعالى.

ويضاف أن هناك مغايرة بين النسبتين في أن النسبة التي للملائكة ولملك الموت هي بمباشرة ملك الموت وأعوانه لنحو ما للمادة، ولارتباط معين بالروح، بخــلاف نسبته الإماتة للباري تعالى، فإنها ليست بتعلق ببدن الميت ولا بمحاذاة روحية، بــل بنسبة إبداعية خالية من شوب نقائص الاحتياج إلى المــادة أو مــا يتعلــق بالمــادة كالنفس.

ومن ثم ورد عنهم عليهمالسلام أن معنى غضب الله أن يغضب أولياؤه، وأن ابتهاجه تعالى هو ابتهاج أوليائه المصطفين وهكذا، وإليك بعض الروايات:

This fla was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

.... الوجه العاشر : معنى نسبة الفعل بإسناد لفاعلين بالطولية 

في الكافي عن الحارث بن المغيرة النصري قال: سئل أبو عبد الله الت*ظلّ*ة عن قول الله تبارك وتعالى: ( كل شيء هالك إلا وجهه ). فقال: ( ما يقولون فيه ؟ قلت: يقولون: يهلك كل شيء إلا وجه الله. فقال: ( سبحان الله لقد قالوا قولا عظيما، إنما عني بذلك وجه الله الذي يؤتى منه )<sup>(1)</sup>.

وعن حمزة بن بزيع، عن أبي عبد الله التلخيلا في قول الله تتخلق: ( فلما آسفونا انتقمنا منهم ) فقال: إن الله تتخلق لا يأسف كأسفنا ولكنه خلق أولياء لنفسسه يأسفون ويرضون وهم مخلوقون مربوبون، فجعل رضاهم رضا نفسه وسخطهم سخط نفسه؛ لأنه جعلهم الدعاة إليه والأدلاء عليه، فلذلك صاروا كـــذلك، وليس أن ذلك يصل إلى خلقه، لكن هذا معنى ما قال من ذلك وقد قال: ( من أهان لي وليا فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها )، وقال ( من يطع الرسول فقــد أطاع الله ) وقال: ( إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله، يد الله فوق أيديهم ).

فكل هذا وشبهه على ما ذكرت لك، وهكذا الرضا والغضب وغيرهما من الأشياء مما يشاكل ذلك، ولو كان يصل إلى الله الأسف والضجر، وهو الـــذي خلقهما وأنشأهما لجاز لقائل هذا أن يقول: إن الخالق يبيد يوما مــا؛ لأنــه إذا دخله الغضب والضجر دخله التغيير، وإذا دخله التغيير لم يؤمن عليه الإبادة، ثم لم يعرف المكون من المكون، ولا القادر من المقدور عليــه، ولا الخــالق مــن المحلوق، تعالى الله عن هذا القول علوا كبيرا، بل هو الخالق للأشياء لا لحاجة، فإذا كان لا لحاجة استحال الحد والكيف فيه، فافهم إن شاء الله تعالى )<sup>(٢)</sup>.<sup>(٣)</sup>

- (١) الكافي الشيخ الكليني ج ١ ص ١٤٣.
- (٢) الكافي الشيخ الكليني ج ١ ص ١٤٤.
- (٣) قال مولي محمد صالح المازندراني، شرح أصول الكافي ج ٤ ص ٢٢١.

This file was downloaded from Quranic Thought Com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وعن زرارة، عن أبي جعفر التلخير قال: سألته عن قــول الله تتحلى: ( ومــا ظلمونا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ) قال: إن الله تعالى أعظم وأعــز وأجــل وأمنع من أن يظلم ولكنه خلطنا بنفسه، فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايتــه، حيث يقول: ( إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا ) يعني الأئمة منا. ثم قال في موضع آخــر: ( ومــا ظلمونــا ولكــن كــانوا أنفــسهم يظلمون )<sup>(1)</sup>. <sup>(1)</sup>

( فقال: إن الله تعالى لا يأسف كأسفنا )؛ لأن الأسف من تغير المزاج وثوران القوة الغسضبية وانفعال النفس عن المكاره الواردة عليها، وكل ذلك على الله محال ( ولكنه خلق أولياء لنفسه ) يحبهم ويجبونه ويذكرونه في جميع الحالات ولا يغفلون عنه في وقت من الأوقات ( يأسفون ويرضون ) أي يغضبون على من خالف حبيبهم ويحزنون به أشد الحزن ويرضون عمن أطاعسه ويتبع مرضاته ( وهم مخلوقون مربوبون ) خلقهم الله على أحسن الصور والهيئات ورباهم إلى ما قدر لهم من الحالات والكمالات ( فجعل رضاهم رضا نفسه وسخطهم سخط نفسه ) لكمال القرب والاتصال بينه وبينهم حتى يظن الجهلة والغلاة ألهم هو، وليس كذلك لوجوب المغايرة بين الخالق والمخلوق والرب والمربوب، ( لأنه جعلهم الدعاة إليه والأدلاء عليه ) يدعون عباد الله بعد خوضهم في بحار الفتن والآفات وتوغلهم فيما اكتسبوه من الآثام والسبيئات إلى الإقرار على ذلك بالحجع البالغة والفرد في البوبية وتوحده باستحقاق الطاعة والعبادة، ويدلولهم على ذلك بالحجع البالغة والدلائل القاطعة والبراهين الواضحة ( فلذلك صاروا كذلك ) أي غلذلك المذكور من كولهم أولياء الله والدعاة إليه والأدلاء عليه ) يدعون رار مالالك المذكور من كولهم أولياء الله والداهين الواضحة ( فلذلك صاروا كذلك ) أي فلذلك المذكور من كولهم أولياء الله والدعاة إليه والأدلاء عليه إلاك ) أي المذلك بالحجع البالغة والدلائل القاطعة والبراهين الواضحة ( فلذلك صاروا كذلك ) أي المذلك المذكور من كولهم أولياء الله والدعاة إليه والأدلاء عليه صاروا كيث يدلك ) أي الاتصاف به.

> (١) الكافي - الشيخ الكليني ج ١ ص ١٤٦. (٢) حاشية معاني الأخبار - الشيخ الصدوق ص ١٩. =

This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوها بية)

٢٠٧ .....

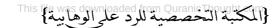
وكذلك ما ورد من الأفعال التي هي أليق بالمخلوقين من الخـــالق، فــــإن الله لا يعتريه ما يعتري النفوس والأرواح من الأحوال والعـــوارض، ولا يقتـــصر قـــصور العقول.

ومن ثم نخرج بقاعدة عامة أن جملة صفات الأفعال وأسمائها والأفعال هـ مخلوقات لا هي عين الخالق، ولا هي أمور تعتري ذاته، وإنما هي مخلوقات تقوم بــه صدوراً، وهذه المخلوقات لها نسب إلى ذوات مخلوقة، فتتحقق فيها نسبتان نسبة إلى ذات الخالق تعالى، ونسبة إلى تلك الذوات المخلوقة، إلا أن نسبتها إلى الذات الإلهية نسبة الصدور من الخالق، وما منه الوجود ينشأ ويبتدئ، ونسبتها إلى تلك الــذوات ما به الوجود، أي ما يجري به الفيض الإلهي ويظهر بصورته ويلابسه، أي يلابــس الفعل الإلهي تلك الذوات المخلوقة.

ومن ذلك يتبين أن الارتباط بالذات الإلهية وعبر فعله تعالى والذي يكون اسمــــاً وصفة ونفس تلك الأفعال هي ذوات مخلوقة شريفة، وهي آيات دالة وكاشفة عـــن العظمة الإلهية، وعظمة الكمال الذاتي.

وبذلك يظهر:

قد عرفت أن الرضا والغضب وما ضاهاهما تعرض الإنسان إذ هو ذو نفس متعلقة بالبدن المادي وفى نسبتها إليه تعالى سر أفشاه تعالى بقوله : ( وما يشاءون إلا أن يشاء الله " ) وقوله: ( وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى ) وذلك أن بعض أفراد الإنسان كالنبي والولي يصل من العبودية إلى مقام يندك إرادته في إرادة الله تعالى، فلا يريد إلا ما يريده سبحانه، وحيث 'ن تقوم الفعل الاحتياري بالإرادة فالأفعال التي تصدر عنه وإن كانت قائمة به ومسندة إليه بوجه لكنها يصح إسنادها إلى الله سبحانه لكون إرادته هي الأصيلة المتبوعة.





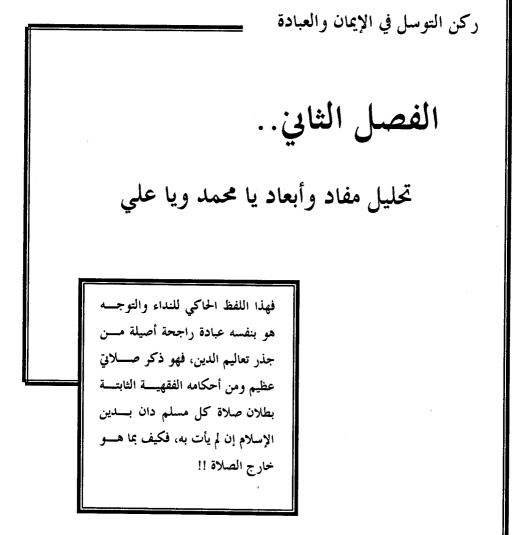
إن الوصول والزلفى والتوجه إلى الذات الإلهية لا يقدر عليه المخلوق إلا عـــبر التوجه بتلك الآيات والذوات الشريفة المخلوقة، فهي وسائل للمعرفة الإلهية والقربى والزلفى للحضرة الإلهية.

فلا سبيل إلى التوحيد في الذات والصفات والأفعال بالنحو الذي ذكرناه إلا بتقرير العظمة الإلهية والكمال اللامتناهي، وهو إنما يتقرر بتقرير إن الذات الإلهية أعظم من صفات الفعل ومن أسمائها وأفعالها، وما هذه الأمور إلا آيات وعلامات على عظمة الذات الإلهية.

لأن هذه الأمور حيث اشتملت على نسب خلقية، فلا محال أن تكون محدودة، فلا تكون عين الخالق، بل مخلوقة دالة إليه ووسيلة إلى معرفة عظمته، وأنه فوقهها وهي دونه، ومن ثم هي متكثرة لمحدوديتها، وهو الواحد الأحد الذي ليس له حد يكثره.

This fle was downloaded from Quranic Thought (





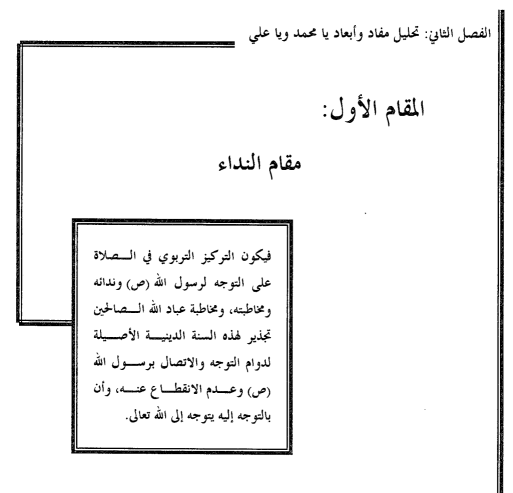
This is was downloaded from Quranic Thought (



-

This file was downloaded from Quranic Thought with [المكتبة التحصصية للرد على الوهابية]





👁 نداء الرسول (ص) في العبادات نوع توسل

This fe was downloaded from Quranic Thought (



This file was downloaded from Quranic Thought and { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }

•

.



### المقام الأول: النداء

إن قول ( يا محمد ) أو ( يا على ) في التركيب اللغوي يشتمل على ( يا ) النداء والمناداة، ويتضمن في معناه توجه من المنادي إلى المنادى، كما ألها تـــشتمل على فعل التنبيه، أي جلب التفات المنادي للمنادي، فهي في قوام معناهــا توجــه وخطاب يوطأ لما بعده من الكلام، وهو في نفسه بمـــذا القــدر لــيس إلا توجــه وخطاب ونداء ونحو زيارة لفظية ومعنوية من بعد، كما في قول المصلى المسلم في داخل الصلاة: ( السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ) فهو في لب معنساه زيارة وتوجه ونداء، فإن عبارة ( أيا ) من أدوات النداء مثلها مثل ( يا ) النــداء؛ لأن النداء قد يصاغ بــ ( يا ) وقد يصاغ بــ ( أيا ) ونحوه.

فهذا اللفظ الحاكي للنداء والتوجه هو بنفسه عبادة راجحة أصيلة من جـــذر تعاليم الدين، فهو ذكر صلاتي عظيم، ومن أحكامه الفقهية الثابتة بطلان صلاة كل مسلم دان بدين الإسلام إن لم يأت به فكيف بما هو خارج الصلاة !!

وكذلك من أذكار الصلاة الشريفة قول المصلى: ( السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ) فإنه توجه وخطاب إلى عباد الله الصالحين، وتكرار ذلك الخطــاب والذكر في الخمس الصلوات يمثل تربية من الدين الحنيف للمسلم علمي التوجم

This file was downloaded from Quranic Thought (1) (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)



والنداء اليومي المكرر لرسول الله (ص) ولعباد الله الصالحين أي المـــصطفين مـــن حجج الله تعالى.

هذا فضلا عما لو أتى العابد بالنوافل المرتبة وغيرها، فإن هذا الذكر والتوجــه والنداء سيتكرر عشرات المرات، فيكون التركيز التربوي في الصلاة على التوجــه لرسول الله (ص) وندائه ومخاطبته ومخاطبة عباد الله الصالحين بتحذير لهـــذه الــسنة الدينية الأصيلة لدوام التوجه والاتصال برسول الله (ص) وعدم الانقطاع عنه، وأن بالتوجه إليه يتوجه إلى الله تعالى، كما أن بدوام التوجه إلى الكعبة وهــي أحجـار يحصل التوجه إلى الباري تعالى، فقد جعل الله في سورة البقرة تولية الوحــه شــطر المسجد الحرام هو من التولية لوجه الله تعالى، فإذا كان المسجد الحرام استحق اسم وجه الله فكيف بخاتم الأنبياء (ص) وآدم الأوصياء التليخة؟

وقد ندب القرآن الكريم إلى التوجه إليه فقال الله تعالى آمرا النـاس: ﴿ وَمَــا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُول إلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهِ وَلَوْ أَنَّهُـــمْ إِذِ ظَّلَمُــواْ أَنفُــسَهُمْ جَـآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾. <sup>(١)</sup>

وقال تعالى في صفة المنافقين: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُؤُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

فالذي ينقطع عن التوجه برسول الله فقد أخذ بسنة إبليس في استكباره عـــن التوجه بآدم الذي هو خليفة الله في أرضه، وليس وراء التحسس والإثارة على هذا الذكر الشريف ( يا محمد ) و ( يا علي ) من ثمرة إلا قطـــع الـــصلة والاتــصال

- (١) سورة النساء (٦٤)
- (٢) سورة المنافقون (٥)

## This fle was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

تن التكريكي التكري التكريكي الت

والارتباط والتوجه للنبي (ص) والوصي التَّكَلَّنُ، مع أن هذا الذكر درس في الصلاة التي هي عمود الدين أقيم لبيان أن الصلاة لا تقبل من دون نداء النبي (ص) والتوجه إليه والزيارة له ولو عن بعد، فضمنت الصلاة زيارة النبي (ص) لبيسان أن الصلاة كما هي معراج المؤمن هي أيضا حضور وتوجه إلى النبي (ص) وزيارة له، وألها لا تصح إلا بذلك كما لم تصح عبادة إبليس عندما رفض التوجه بسآدم التَّكَلَّ في عبادته، فكان جزاؤه أن طرد عن باب رحمة الله مذؤوما مدحورا رجيما، ووجبت عليه اللعنة الإلهية إلى يوم الدين، وقد قال تعسالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَبُواْ باآيَاتَنَسا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِحَ الْحَسَ في سَمِّ الْخِيَاطِ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُجْرِمِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

وبضم قول الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً وَآوَيْنَاهُمَا إِلَى رَبُوَةٍ ذَات قَرَارٍ وَمَعِينٍ ﴾. <sup>(٢)</sup> إلى الآية السابقة نفهـــم أن الـــذي لا يتوجــه إلى رســل الله وحججه عليم السلام لا تفتح له أبواب السماء لصعود عبادته ودعائه، وهذا ما يفــسر لنا سر تركيز الدين على زيارة النبي (ص) وندائه والتخاطب معه والتوجه إليه ولو من بعد الديار في كل صلاة، كي تقبل وتصح وترتفع وتفتح لها أبواب السماء، بل لم يقتصر على زيارة النبي في الصلاة اليومية مفروضة ومندوبة، وإنما ضمنت زيارة بقية الحجج عليهم السلام الذين هم عباد الله الصالحين، كما نص على ذلــك القــرآن الكريم حيث وصف جملة من الأنبياء بمصطلح العبد الصالح.

بل ذهب الصدوق في الفقيه والمقنع والهداية، والنراقي في المستند، والنوري في المستدرك والمفيد في المقنعة والطوسي في النهاية والحلبي في الكافي وسلار في المراسم

- (١) سورة الأعراف (٤٠).
- (٢) سورة المؤمنون (٥٠).

# This file was downloaded from Quranic Tapught (المكتبة المحصصية للرد على الوها بية)



وبن براج في المهذب وغيرهم، إلى هذه الصورة من التسليم الــصلاتي، وصــورته اللفظية كما في الفقيه: ( السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علــى محمد ابن عبدالله خاتم النبيين، السلام على الأئمة الراشدين المهديين، السلام علــى جميع أنبياء الله وملائكته ورسله، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ) <sup>(1)</sup>.

وأما صورة التسليم بالكيفية المتعارفة وهي: ( السلام علينا وعلمي عبساد الله الصالحين ) فعليها عامة المذاهب الإسلامية بشيء يسير من الاختلاف.

ونضيف هنا أن النداء للرسول والأئمة عليم السلام ذكــر عبــادي متــواتر في الزيارات المأثورة للنبي (ص) عنــد الفــريقين والمتــواتر مــن زيــارات أئمــة أهل البيت عليم السلام.

فأما من طرق العامة فقد جاء في كتاب المغني:

ويروى عن العتبي قال: كنت حالسا عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم فجاء أعرابي فقال: السلام عليك يا رسول الله سمعت الله يقول: ( ولو أتمم إذا ظلموا أنفسهم جاءوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لو جدوا الله توابا رحيما ) وقد جئتك مستغفرا لذنبي مستشفعا بك إلى ربي. ثم أنشأ يقول:

يا خير من دفنت بالقاع أعظمه فطاب من طيبهن القاع والأكم نفسي الفداء لقـــبر أنت ساكنه فيه العفـــاف وفيه الجود والكرم

ثم انصرف الإعرابي، فحملتني عيني فنمت فرأيت النبي صلى الله عليه وســــلم في النوم فقال: يا عتبي إلحق الإعرابي فبشره أن الله قد غفر له.

ويستحب لمن دخل المسجد أن يقدم رجله اليمنى ثم يقول بسم الله والصلاة على رسول الله اللهم صلي على محمد وعلى آل محمد واغفر لي وافتح لي أبـــواب

(1) الفقيه ج ١، باب وصف الصلاة وأدب المصلي حديث٩٤٤.

## This file was downloaded from Quranis Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

..... مقام النداء

رحمتك وإذا خرج قال مثل ذلك، وقال وافتح لي أبواب فضلك، لمــا روي عــن فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضي الله عنها أن رسول الله صــلى الله عليه وسلم علمها أن تقول ذلك إذا دخلت المسجد.

111

(1) عبدالله بن قدامه الحنبلي ج ٣ ص ٥٨٨، طبع الكتاب على نفقة عبد العزيز بن عبــد الرحمن الفيصل إمام نجد وملحقاتها، وقد قدم لطبعة الكتاب صاحب تفسير المنار محمد رشيد رضا. ونظيره موجود في كتاب الفقه على المذاهب الأربعة للجزيري في ج١ ص٥٩٩.

This fie was downloaded from Quranic Thought and



فترى في رواياتهم يبنون على مشروعية نداء رسول الله (ص) ورجحانه، وأنه نمط من الخطاب والزيارة للنبي (ص)، بل يشرعونه لقادتهم ولمن يأتمون به.

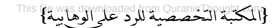
This fa was downloaded from Quranic Thought (



نداء الرسول (ص) في العبادات نوع توسل

فيجد المتتبع في مصادر العامة تظافر الكلمات على مشروعية النداء بـــــ ( يــا رسول الله ) أو ( يا محمد ) أو ( يا نبي الله )، وأن النداء نحو خطاب وزيارة وتوسل واستغاثة واستشفاع، وأنه من الأذكار الدينية الراجحة، ولا وسوســة في رجحانــه وعباديته.

ثم إن مشروعية النداء ورجحانه للنبي (ص) وأهل بيته عليم السلام يفيد رجحان التوجه للنبي (ص) وأنه وسيلة لعبادة الله، لأن كل شيء يؤتى به في الصلاة لابد أن يكون عبادة، فهذا التوجه إلى النبي (ص) أثناء الصلاة لا بد أن يكون مؤداه عبادة الله، لاسيما على المقولة القائلة بأن أجزاء الصلاة عبادها ذاتية أي مما يمكن أن يتقرب به إلى الله ويتعبد به، وكذلك التوجه إلى عباد الله الصالحين، وهذه الصرورة الي يمارسها كل مسلم من أبناء جميع المذاهب الإسلامية باستقلالها وجه مستقل برهاني، وضرورة الشريعة على عبادية التوسل، وأنه من وجوه العبادة الكبرى التي يمارسا





~

This file was downloaded from Quranic Thought Inf



الفصل الثاني: تحليل مفاد وأبعاد يا محمد ويا على المقام الثابي: مقام الاستغاثة يظهر أن أدلة المشفاعة القرآنية للرسول وأهل بيته عليهم السلام همي بنفسها مقتضية لتسويغ بل الحـــث على طلب الحوائج من السنبي (ص) وأهمل بيتمسه عليهم السلام لأن دأب المحتاجين على سؤال حوائجهم مـــن الشفعاء والتوجه بطلبها إليهم. 👁 صور الاستغاثة بأهل البيت عليهم السلام 👁 الصورة الأولى 🐨 الصورة الثانية الصورة الثالثة 🔊 🔊 شواهد الصورة الثالثة 🐨 الشاهد الأول 🐨 الشاهد الثابي الشاهد الثالث الشاهد الرابع 🐨

This file was downloaded from Quranic Thought (المحصصية للرد على الوهابية)



This fe was downloaded from Quranic Thrught (The Strength and Strengt

•



المقام الثابي: الاستغاثة

إذا أريد من (يا محمد) و (يا علي) الاستغاثة، وهو بلحاظ متبوع الـــذي يذكر بعد النداء والمنادى من الطلب والتوسل في قضاء الحاجات، أو بتقدير نستغيث بك (يا محمد) و (يا علي).

صور الاستغاثة بأهل البيت عليم السلام

وحينئذ فللتوسل والاستغاثة بمم بمذا المعنى صور عديدة منها:

الصورة الأولى:

أن يقول الداعي المتوسل يا رسول الله أو يا ولي الله ادع الله أن يـــرزقني، أو يقضي حاجتي وهكذا.

وقد نص القرآن الكريم على كونه سنة إلهية، كما في قوله تعالى على لـــسان أبناء يعقوب: ﴿ قَالُواْ يَا أَبانا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِئِينَ، قَالَ سَوْفَ أَسْــتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّيَ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾.

(۱) سورة يوسف (۹۷، ۹۸)

# This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

وقد ذكر في ذيل السورة قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عَبْـرَةٌ لِّــأُوْلِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُــلَّ شَــيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾. <sup>(أ)</sup>

فمضافا إلى تقرير النبي المعصوم التَّيْظَين لطلب أبنائه، كذلك قد قــرر القــرآن الكريم في شريعة القرآن هذا النمط.

وهذا يدل على سنة إلهية في ناموس الدعاء، وأنه من آداب الــدعاء التوجــه بالطلب إلى ولي الله لأن يطلب الولي بما له من وجاهة عند الله حاجة الداعي، وهذا نظير مطابق لما يحدث من استغاثة بالشفيع والوسيط والوجيه لأن يطلب ويتشفع في قضاء الحاجة، فيكون الذي يتوجه بالطلب مباشرة هو الشفيع دون المــشفوع لــه، فهذا الرسم المرسوم في كيفية الدعاء من الآداب التي أكد عليها القرآن الكريم.

ومنه يعلم أن إنكار ذلك محاددة للقرآن الكريم.

الصورة الثانية:

أن يقول الداعي أسألك يا الله بحق رسولك ونبيك (ص)، أو وليك أن ترزقني أو أن تقضي حاجتي أو أن ترفع كربتي، أو يا الله أتوجه إليك بوحاهــة نبيــك أو وليك الكيكلا، وقد قامت روايات الفريقين على مشروعية ذلك، فمن طرق السنة ما ذكره في الأذكار النووية:

وروينا في كتاب الترمذي، وابن ماجه عن عثمان بن حنيف رضي الله عنه، أن رجلا ضرير البصر أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: ادع الله تعالى أن يعـــافيني،

(1) سورة يوسف (١١١)

### This file was downloaded from Quranic Though (المكتبة التخصصية للرد على الوهابية)

مقام الاستغاثة ...... مقام الاستغاثة FOR QURĂNIC THOUGHT (2012)

قال: ( إن شئت دعوت، وأن شئت صبرت فهو خير لك ) قال: فادعه، فـــأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيــك محمد صلى الله عليه وسلم نبي الرحمة، يا محمد إني توجهت بك إلى ربي في حـــاجتي هذه لتقضى لي، اللهم فشفعه في ) <sup>(1)</sup>.

وقال ابن عابدين في حاشية رد المحتار: ج ٦ ص١٦٧٦: نعم ذكر العلامة المناوي في حديث: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك نبي الرحمة، عن العـز بـن عبـد السلام: أنه ينبغي كونه مقصورا على النبي (ص) وأن لا يقسم على الله بغيره، وأن يكون من خصائصه. انتهى

وقد قامت الضرورة بأن هذا النمط نحو من التوسل والتشفع الــراجح وإنمـــا الكلام في تعيين الأرجح في الصورتين والصور الآتية.

أقول: وأودنا كلامه وأن لم نوافقه في الحصر، بل الخصيصة والحصر هـي في امتياز سيد الأنبياء بالشفاعة الكبرى لا في أصل الشفاعة، كيف وقد نص القرآن الكريم على استشفاع أبناء يعقوب به واستشفاع بني إسرائيل بموسـى التكييم في مواطن عديدة.

كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نَّصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِد فَادْعُ لَنَـــا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقَنّْآئِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهًا وَبَصَّلِهَا ﴾.<sup>(٢)</sup> وقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّحْزُ قَالُواْ يَا مُوسَى ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِــدَ

 (۱) الأذكار النووية- ليحيى بن شرف النووي ص ١٨٤. قال الترمـــذي: حـــديث حـــسن صحيح.
 (۲) سورة البقرة (٦١)

## This file was downloaded from Quranic Thought (m)

عِندَكَ لَئِن كَشَفْتَ عَنَّا الرِّحْزَ لَنُؤْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَآئِيلَ ﴾. (<sup>()</sup> وغيرها من الموارد القرآنية إلا أن الغرض من ذكر كلامه هو تقريــره للتوجــه بالنبي (ص) في الدعاء.

#### الصورة الثالثة

أن يقول المستغيث يا رسول الله أو يا ولي الله أسألك قضاء الحاجة الكذائية أو يا رسول ويا ولي الله أغثني، بمعنى أن يكون الطلب من النبي أو الولي التليّئة لينجرز الأمر على يديه وبإرادته باعتباره محل إرادة الله وموضع مـــشيئته، ولــيس المعــن والاعتقاد أن النبي الأكرم (ص) أو الولي المعصوم التَلَيّئة يملك إنجاز الفعل بنفسه على وجه الاستقلال والاستغناء عن إقدار الله تعالى.

This fa was downloaded from Quranic Thought (

(1) سورة الأعراف (١٣٤)



شواهد الصورة الثالثة وقد نص القرآن الكريم على الصورة الثالثة في العديد من الآيات منها:

## الشاهد الأول

في شأن الرجل الذي استعان بموسى التَّلَيَّلَا في قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ الْمَدِينَـةَ عَلَى حِينِ غَفْلَة مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلان هَذَا مِن شيعَتِه وَهَذَا مِنْ عَـدُوِّه فَاسْتَغَانَّهُ الَّذِي مِن شيعَتِه عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّه فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَـذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوٌ مُّضِلٌ مُبِينٌ ﴾. <sup>(1)</sup>

وتقريب الآية من وجهين

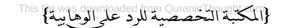
الجهة الأولى: إن الآية تخبر عن وقوع حقيقة الاستغاثة بما لها من معنى وحقيقة من المستغيث، وأن المستشفع به كان النبي موسى التمليكي، فحقيقة ما وقع من الطلب هو استغاثة حقيقية من الرحل المظلوم إلى النبي موسى التمليكي، وأن النبي موسى التمليكين قد أجابه ولبى استغاثته، مما يفيد كون الاستغاثة بالأنبياء عليم السلام من السنن بعد تلبية الاستغاثة من النبي المرسل من أولي العزم .

(١) سورة القصص (١٥)

## This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوها بية)



الجهة الثانية: تقرير القرآن الكريم لكون ما وقع استغاثة وأنه قد تجاوب مع هذا الفعل من النبي المرسل.





..... شواهد الصورة الثالثة للاستغاثة : الشاهد الثابي

#### الشاهد الثابى

قال تعالى: ﴿ قَالَ يَا أَيُّهَا المَلَأُ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَـ أَتُونِي مُـسْلِمِينَ، قَالَ عَفْرِيتٌ مِّن الْحِنِّ أَنَا آتيكَ به قَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكَ واني عَلَيْه لَقَوِيٌّ أَمَـيَنَ، قَالَ الَّذِي عندَهُ علْمٌ مِّنَ الْحَتَاب أَنَا آتيكَ به قَبْلَ أَن يَرْتَدً إِلَيْكَ طَرْفُلَكَ فَلَمَّل رَآه مُسْتَقرَّا عندَهُ قَالَ هَذَا من فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فإنما يَـشْكُرُ لنفسه ومَن كَفَرَ فإن رَبِّي غَنيٌّ كَرِيمٌ، قَالَ نَكِّرُوا لَهَا عَرْشَهَا نَنظُرْ أَتَهْتَدِي أَمْ تَكُونُ مَن الَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ، فَلَمًا جَاءتْ قِيلَ أَهْكَذَا عَرْشَكِ قَالَتُ مَعْنَ يَعْتَدِي أَن مَعْنَوْ مَن مَن قَبْلَهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ ﴾.

فإن الطلب متعلق بأمر غيي أي ما تتعلق به القدرة الغيبية، وهو المجيء بالعرش قبل أن يأتي قوم سبأ وملكتهم إلى سليمان، والذي سأل ذلك الطلب هو نسبي الله سليمان الكليكي، والمسؤول والمطلوب الذي وجه إليه الطلب هو المسلأ الحاضرين في محلسه، فهو سؤال متعلق بالحاجة من الغيب لكنه قد طلب من أولياء الله تعالى، أي من أعطاهم الله القدرة التكوينية والولاية التكوينية على الأمور المغيبة.

وقد وصف آصف بن برخيا بأن لديه علم من الكتاب، وبتوسطه استطاع أن

(1) سورة النمل ( ٣٨، ٤٢).

### This fie was downloaded from Quranic Though (المكتبة المحصصية للرد على الوهايية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة 🔜 🔜 QURĂNIC THOUGHT

يصدر هذا الفعل ذو القدرة الغيبية، والسائل هو نبي الله سليمان التَظْيَّلًا، مع أنه أعلى درجة من آصف بن برخيا وصي سليمان التَّظَيَّلا والإمام بعده .

22.

فإذا كان هذا الفعل وهو طلب الحاجة قد صدر من نبي مرسل فهو سنة يستن بما، لاسيما بأن هذه السنة قد أقيمت في مورد الطلب ممن نعت بصفة القدرة اللدنية أي الغيبية المعطاة من الله تعالى.

فهذا يفيد أن السنة الإلهية في طلب الأمور ولو كانت غيبية من الأولياء الذين يعطون القدرة والولاية التكوينية من الله وطلب الحاجيات منهم وإن كانــت ذات منشأ غيي هو من شرعة دين الله وأوليائه، فإذا كان هذا حال طلب الحاجة والأمــر ممن وصف أنه عنده علم من الكتاب أي بعض من الكتاب، فكيف حـال طلـب الحاجة ممن وصف بأنه عنده علم الكتاب كما هو الحال في شــأن علـي ابــن أبي طالب التكل حيث قال تعالى في نعته: ﴿ كَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنـدَهُ

حيث إن سورة الرعد مكية، ولم يكن قد أسلم في مكة من أهل الكتاب أحد، والاحتجاج لعلي التَّلَخِّلاً لمقام سيد الأنبياء (ص) إنما هو بلحاظ هذا الوصف اللـــدني الغيي الذي آتاه الله، كما وصف بهذا الوصف أهل البيت عليم السلام أيضا، حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ، فِي كِتَابٍ مَّكْنُونٍ، لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ، تَترِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمينَ ﴾.<sup>(٢)</sup>.

والمطهرون نعت لأهل البيت عليم السلام كما في آية التطهير، فهم الذين يطلعــون على الكتاب كله.

- (١) سورة الرعد (٤٣)
- (٢) سورة الواقعة (٧٧، ٨٠)

# This its was downloaded from Quranic Thought (



#### الشاهد الثالث

وقد وصفت قدرة الكتاب العزيز في سورة الرعد التي هي نفس السورة التي وصفت عليا التَنْخِلا بأن له علم الكتاب كله، ذكرت هذه السورة أن القرآن الكريم يحيى به الموتى، وتقطع به الأرض، وتسير به الجبال، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْآنًا سُيِّرَتْ به الْحَبَالُ أو قُطِّعَتْ به الأَرْضُ أو كُلَّمَ به الْمَوْتَى ﴾. (1)

### سبب الترول

قال الشيخ الطوسي: هذه الآية تتضمن وصف القرآن بغاية ما يمكن من علــو المترلة وبلوغه أعلى طبقات الجلال؛ لأنه تعالى قال: ( لو أن قرآنا سيرت به الجبال ) من مواضعها وقلعت من أماكنها لعظم محله وجلالة قدره.

والتسيير تصيير الشيء بحيث يسير، تقول سار يسير سيرا، وسيره غيره تسييرا. ( أو قطعت به الأرض ) لمثل ذلك، والتقطيع تكثير القطع، قطعه قطعـــة، وقطعـــه تقطيعا، والقطع فصل المتصل.

(١) سورة الرعد (٣١)

## This file was downloaded from Quranic Thought (1) (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة.

( أو كلم به الموتى ) لمثل ذلك حتى يعيشوا أو يحيوا، تقول: كلمــه كلامــا، وتكلم تكلما، والكلام ما انتظم من حرفين فصاعدا من الحروف المعقولة إذا وقــع ممن يصح منه أو من قبيله لإفادة، و ( الموتى ) جمع ميت مثل صــريع وصــرعى، وجريج وجرحى.

و لم يجئ جواب ( لو ) لدلالة الكلام عليه، وتقديره: لكان هذا القرآن لعظمم محله في نفسه وجلالة قدره.

وكان سبب ذلك أنهم سألوا النبي (ص) أن يسير عنهم جبال مكة لتتسع عليهم المواضع، فأنزل الله تعالى الآية، وبين أنه لو سيرت الجبال بكلام، لسيرت بهذا القرآن لعظم مرتبته وجلالة قدره <sup>(۱)</sup>.

وفي الكافي عن أبي الحسن الأول التَتَخِلاً قال: قلت له: جعلت فداك أخبرني عن النبي صلى الله عليه وآله ورث النبيين كلهم ؟ قال: ( نعم، قلت: من لدن آدم حتى انتهى إلى نفسه ؟ قال: ( ما بعث الله نبيا إلا ومحمد صلى الله عليه وآله أعلم منــه ) قال: قلت: إن عيسى ابن مريم كان يحيى الموتى بإذن الله، قال: ( صدقت وسليمان بن داود كان يفهم منطق الطير، وكان رسول الله صلى الله عليه وآله يقدر على هذه المنازل، قال: فقال: إن سليمان بن داود قال للهدهد حين فقده وشك في أمـره: ( فقال مالي لا أرى الهدهد أم كان من الغائبين ) حين فقده، فغضب عليه فقل. ( لأعذبنه عذابا شديدا أو لأذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين ) وإنما غضب لأنه كـان يدله على الماء، فهذا وهو طائر قد أعطي ما لم يعط سليمان وقــد كانــت الـريح والنمل والإنس والجن والشياطين والمردة له طائعين، و لم يكن يعرف المـاء تحـت الهواء، وكان الطير يعرفه وأن الله يقول في كتابه: ( ولو أن قرآنا سيرت به الجبال أو

(١) التبيان في تفسير القرآن - الشيخ الطوسي ج ٦ ص ٢٥٣.

This fla was downloaded from Quranic Thought (1) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }

..... شواهد الصورة الثالثة للاستغاثة : الشاهد الثالث 

قطعت به الأرض أو كلم به الموتى ) وقد ورثنا نحن هذا القرآن الذي فيه ما تسير به الجبال وتقطع به البلدان، وتحيى به الموتى، ونحن نعرف الماء تحست الهسواء، وأن في كتاب الله لآيات ما يراد بها أمر إلا أن يأذن الله به مع ما قد يسأذن الله ممسا كتبسه الماضون، جعله الله لنا في أم الكتاب، إن الله يقول : ( وما من غائبسة في السسماء والأرض إلا في كتاب مبين ) ثم قال: ( ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ) فنحن الذين اصطفانا الله تظل وأورثنا هذا الذي فيه تبيان كل شيء ) <sup>(1)</sup>.

فأثبتت الآية الكريمة والرواية الشريفة أن الذي يعلم بحقيقة الكتـــاب والقـــرآن يتمكن من تسيير الجبال، وتقطيع الأرض، وإحياء الموتى.

وإذا كانت هذه القدرة معطاة من الله لدنيا لصاحب علم الكتــاب، فــسؤال الحاجة منه الحاجة المشمولة للقدرة اللدنية التي أعطيها أو وهب إياها هي من السنن في الشريعة الإلهية على حذو فعل النبي سليمانالتكيمية.

ومن ثم لم يخطئ الله في سورة الرعد طلب الكافرين من النبي محمد (ص) إحياء الموتى، وتقطيع الأرض، وتسيير الجبال لتوسعة فحاج مكة، وبسط أرضها للزراعـــة كأرض الشام وإحياء أسلافهم .

لم يخطئهم في طلبهم هذا من النبي (ص)، بل أقر أن هذا الطلب مـــن متنـــاول قدرته لعلمه بحقيقة القرآن، بل أنكر عليهم عنادهم ولجاجهم، وأن سؤالهم اقتراحي لا بداعي الجد والصدق، ولا لأجل طلب المعرفة والإيمان .

فهذه الآية ثالثة الموارد القرآنية التي يتم طلب حاجة غيبية فيها مـــن الأنبيـــاء والرسل والأوصياء عليهمالسلام ، لاسيما مثل إحياء الموتى، وفتح باب رغيف العـــيش

(1) أصول الكافي – الشيخ الكليني ج ١ ص ٢٢٦.

## This file was downloaded from Quranic Tapught (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة...... THE PRINCE GHAZI TRUST

وبركات الأرض .

لا سيما وأن الآية الثالثة تثبت ذلك بنحو الدوام لمن عنده علم بحقيقة الكتاب، لأنها تبين أن هذه القدرة لا لظرف مؤقت لإبراز معجزة ثم ينتهي الأمد، بل هــــذه القدرة ثابتة لمن عنده علم الكتاب وحقيقة القرآن بسبب هذه الصفة.

وكذلك الحال في الآية السابقة التي تثبت القدرة على جلــب العــرش بطــي الأرض، فقد أثبتها القرآن الكريم لآصف بن برخيا بسبب أنه عنده علـــم بـــبعض الكتاب، أي أن هذه القدرة ثابتة له بسبب الوصف الذي يتحلى به.

ولا بد من التنبيه إلى أن المراد من العلم بالكتاب وحقيقة القرآن ليس هو العلم بظاهر المصحف الشريف، بل هو العلم بحقيقة القرآن في اللوح المحفوظ والكتـــاب المكنون، والكتاب المبين الذي يستطر فيه كل شيء.

This fa was downloaded from Quranic Though ( ) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }



### الشاهد الرابع

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا نَقَمُواْ إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضْلِهِ ﴾. <sup>(1)</sup> وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوْاْ مَا آتَاهُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللّهُ سَيُؤْتِينَا اللّهُ مِن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللّهِ رَاغِبُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

ففي الآيتين إسناد إيتاء الفضل إلى كل من الله تعالى ثم لرسوله (ص)، كما فيها إسناد الغنى إلى الله ثم إلى رســوله (ص)، وذلــك لأن الإفــضال والإغنــاء مــن الرسول (ص) هو في حقيقته إفضال وإغناء من الله تعالى بجعل رسوله محرى لفيــضه تعالى <sup>(٣)</sup>.

(١) سورة التوبة (٧٤)

170

(٢) سورة التوبة (٥٩)

(٣) ومن الشواهد على هذه الصورة ما في بحار الأنوار، العلامة المجلسي ج ١٠ ص ٢١٦:

كتر الفوائد للكراجكى: ذكروا أن أبا حنيفة أكل طعاما مع الإمام الصادق جعفر بن محمد عليهما الصلاة والسلام فلما رفع الصادق التلخلا يده من أكله قال: الحمد لله رب العالمين، اللهم هذا منك ومن رسولك ( صلى الله عليه وآله )، فقال أبو حنيفة: يا أبا عبد الله أجعلت مع الله شريكا ؟! فقال التلخلا له: ويلك إن الله تبارك يقول في كتابه: ( وما نقموا إلا أن أغناهم الله =

This fla was downloaded from Quranic Thought (1) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }

التوسل ركن الإيمان والعبادة 🖉 مستقد 🖉 FOR QURANIC THOUGHT

فحقيقة الإفضال والإغناء واحدة، وهذا مما يقضي بأن طلب الفضل والغنى من الرسول (ص) هو طلب للغناء والفــضل مــن قبــل الله تعــالى، وأن الاســتغاثة بالرسول (ص) هو عين طلب المدد الإلهي. وبعبارة أخرى:

إن إسناد الله الإغناء للرسول (ص) بعدما أسند الإغناء إلى الذات المقدسة هـــو بنفسه باعث ومحرك للعباد على طلب الحوائج من الرسول (ص) والتوجه إليه، كيف لا وقد جعله بابا لرحمته وشفيعا لهم !!.

ومن ذلك يظهر أن أدلة الشفاعة القرآنية للرسول وأهل بيتــه عليم السلام هــي بنفسها مقتضية لتسويغ بــل الحـــث علــى طلــب الحــوائج مــن الــنبي (ص) وأهل بيته عليم السلام ؛ لأن دأب المحتاجين على سؤال حوائجهم من الشفعاء والتوجه بطلبها إليهم <sup>(1)</sup>.

ورسوله من فضله ) ويقول عز وجل في موضع آخر: ( ولو ألهم رضوا ما آلهـــم الله ورســوله وقالوا حسبنا الله سيؤتينا الله من فضله ورسوله ) فقال أبو حنيفة: والله لكأني ما قرأتهما قط من كتاب الله ولا سمعتهما إلا في هذا الوقت. فقال أبو عبد الله التكيكة: بلى قد قرأتهما وسمعتــهما ولكن الله تعالى أنزل فيك وفي أشباهك: ( أم على قلوب أقفالها ) وقال تعالى: ( كلا بــل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون ). وراجع وسائل الشيعة (آل البيت )، الحــر العــاملي ج ٤٢

(١) أقول: يمكن بيان ضرورة التوسل بالولي بما يذكره أهل المعنى من أن كل عبادة إلهية قـــد أنزلت من أفقها المجرد وحقيقتها المعنوية إلى مواطن الصورة، بمدف جعل المعنى الباطني متحسدا وماثلا أمام الداعي في كل أحواله، فكما أن الصلاة بصورتما الخارجية تمثيل مــادي للعـروج الروحي إلى الله تعالى، وكما أن الصوم الفقهي هيئة مظهرية تجسد صوم الباطن عــن التــصور =

This is was downloaded from Quranic Thought (



الأرضي النازل، وكما أن مناسك الحج تصوير عيني للحج والقصد القلبي لمنازل القرب الإلهــي و... كذلك التوجه والقصد إلى أسماء الله التكوينية وأبوابه الخلقية ودلائله وآياته البشرية تمثيــل وتجسيد للسفر الباطني والقصد المعنوي والتوجه الروحاني إليه تعالى على غرار ما صــورناه في سائر العبادات.

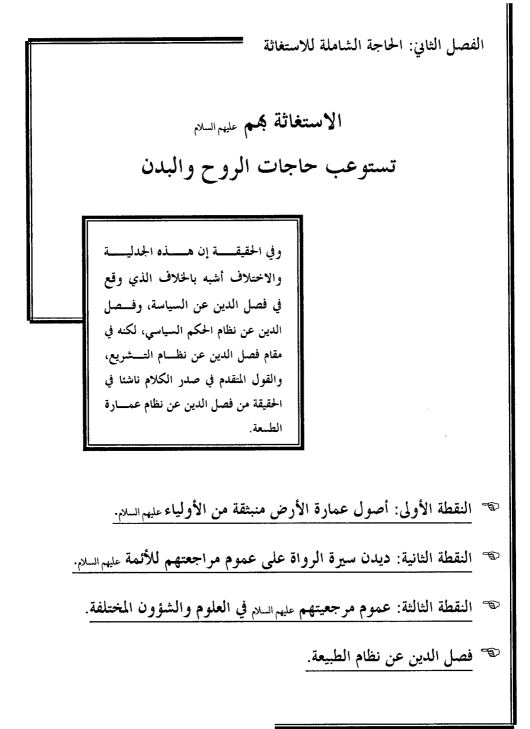
قال السيد العلامة: فلا معنى لإنكار بعضهم رفع اليدين بالدعاء معللا بأنه من التحسيم إذ رفع اليدين إلى السماء إيماء إلى أنه تعالى فيها – تعالى عن ذلك وتقدس – وهو قول فاسد، فإن حقيقة جميع العبادات البدنية هي تتريل المعنى القلبي والتوجه الباطني إلى موطن الصورة ، وإظهار الحقائق المتعالية عن المادة في قالب التحسم، كما هو ظاهر في الصلاة والصوم والحج وغير ذلك وأجزائها وشرائطها، ولو لا ذلك لم يستقم أمر العبادة البدنية ومنها الدعاء، وهو تمثيل التوجسه القلبي والمسألة الباطنية بمثل السؤال الذي نعهده فيما بيننا من سؤال الفقير المسكين الداني مس الغني المتعزز العالي حيث يرفع يديه بالبسط، ويسأل حاجته بالذلة والضراعة. تفسير الميزان، السيد الطباطبائي ج ٢ ص ٣٨.

This fa was downloaded from Quranic Thought (This fa was downloaded from Quranic Thought (The start and the start



This fe was downloaded from Quranic Thought and { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }





This is was downloaded from Quranic Thought (



This is was downloaded from Quranic Thought III



# الاستغاثة بمم عليم السلام تستوعب حاجات الروح والبدن

قال البعض: مشاهد الأئمة عليهم السلام هل هي مواطن علاج روحسي أو مسواطن علاج بدني ؟

وكان جوابه: إن ذلك يعرف من الجواب على سؤال آخر وهو: هل أن بيوت الأئمة عليم السلام مواطن لمراجعة مرضى الروح أو مواطن لمراجعة مرضمى البدن ؟ وأجاب أن بيوت الأئمة والأنبياء عليم السلام لم يرد لها أصلا أن تكون مستشفيات لعيادة مرضى البدن، وأن بيوتهم قبل مشاهدهم كانت عيادات لطب الأرواح، فلا تقصدوا الإمام على أنه صاحب عيادة بدنية !!

والتعليق على ذلك في نقاط:

النقطة الأولى: أصول عمارة الأرض منبثقة من الأولياء عليم السلام

إن منع وساطة الأئمة عليهم السلام لفيض الله تعالى، وكذلك حصر آثار التوسل عند قبورهم بالأثر الروحي وغيرها من المسائل في هذا المجال، تنم عن قلة إحاطة بمقامات الأئمة عليهم السلام عند الله تعالى، وتنبأ عن عدم اطلاع بما أودعه الله فيهم من واســطة عامة دينية وتكوينية في هذا الوجود.

والذي ينبغي أن يقال هنا تأسيسا على المعارف الإلهية:

This file was downloaded from Quranic Thought (The Was downloaded from Quranic Thought (The Start and Start) and the start of the star

التوسل ركن الإيمان والعبادة. 👩 محمد التوسل ركن الإيمان والعبادة. 4 £ 4

إن أصول عمارة الأرض كلها بنصوص الأديان السماوية فضلا عــن روايــات المسلمين، منبثقة من الأنبياء والأولياء عليه السلام ، نعم ينبغي جعل الحوائج الأخرويــة الراجعة للجانب الروحي والشق المعنوي في الإنسان أهم في نظر الداعي والمتوســل من الحاجيات الدنيوية؛ لأن كمالات الروح أعظم وأهم وأشرف مــن كمـالات البدن، لاسيما المعرفة بالله تعالى والرسول والأئمة من عترته عليم السلام، فإنهـا أعظـم منالا وبغية تسير بالإنسان إلى السعادة الأبدية، لكن ذلك لا ينافي صحة الرجـوع إليهم من أجل إصلاح شؤون البدن الدنيوي.

النقطة الثانية: ديدن سيرة الرواة على عموم مراجعاتهم للأئمة عليم السلام

أرجع المستشكل الحكم في الممسألة إلى دراسمة الحالمة العملية لبيوت الأئمة عليم السلام ، وقال لم يرد أصلا لها أن تكون محطا للمراجعات البدنية، وهمذا غريب جدا؛ وذلك لمخالفته لارتكاز المؤمنين في مراجعاتهم للأئمة عليهم السلام، ومخالفته للنصوص الهائلة التي أثبتت في المجاميع الروائية.

فإن المرتكز في أذهان الناس هو جامعية حامل الدين لشؤون الدنيا والآخرة، ومن ثم فلدى الفريقين روايات متواترة في أسئلة الرواة من النبي (ص) وأهل بيته عليهم السلام عن طبابة البدن كما هي عن طبابة الروح.

ونحيل القارئ على الروايات المستفيضة بل المتواترة المثبتة في كتـــب الفـــريقين ومنها:

ما في الكافي: عن علي، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد
 الله، عن آبائه التَّلْيَكُ قال: شكا رجل إلى النبي ( صلى الله عليه وآلــه ) وجعـا في

الكنبة المحصصية للرد على الوهابية }

۲٤٣ من ۲٤٣ من ۲٤٣ من ۲٤٣ من ۲۲۲ THE PRINCE GHAZI TRUST من (ع) تستوعب حاجات الروح والبدن

صدره فقال ( صلى الله عليه وآله ): استشف بالقرآن فإن الله عز وجــل يقــول: ( وشفاء لما في الصدور ).<sup>(۱)</sup>

ما ورد في كتب العامة كما في خبر أبي داود في سننه عن سلمى خادم رسول الله (ص): (ما كان أحد يشتكي إلى رسول الله (ص) وجعا في رأسه إلا قال: احتجم، ولا وجعا في رجليه إلا قال: خضبهما، وزاد البخاري في تاريخه بالحناء).<sup>(۲)</sup>

 وعن على بن النعمان قال : قلت للرضا التَلَيَّكْمَ: إن لي أبنا، وبه الثولول، وقد اغتممت بأمره، فقال: خذ لكل تؤلولة سبع شعيرات ، وأقرأ على كل شعيرة سبع مرات أول سورة الواقعة ، إلى قوله: ( هباءا منبئا ) وقوله عز وجل: ( ويسألونك عن الجبال ) إلى قوله ( ولا أمتا ) ثم خذ المشعير، شعيرة شعيرة، فامسح بما على الثولول، ثم صيرها في خرقة جديدة واربط على الخرقة حجرا وألقها في كنيف. قال: ففعلت، فنظرت والله يوم السابع أو الثامن وهو مثل راحتي. قال: وينبغي أن يعالج في محاق الشهر، فانه يذهب إنشاء الله تعالى ) <sup>(٣)</sup>.

النقطة الثالثة: عموم مرجعيتهم عليم السلام في العلوم والشؤون المختلفة

قصر المستشكل السعي إلى المشاهد المشرفة في قصد المداواة الروحية والمعنوية، حملا على ما هو الحال في البيوت المشرفة، ولكن كما تبين أن بيوتهم كانت مقصدا بالنحو المطلق ولكل المهمات فإن قبورهم كذلك ينبغي أن تقصد في كل الحاجيات؛ لأنها مواطن استجابة الدعاء بالتوسل بهم في كل الشؤون الأخروية والدنيوية الروحية

- (١) الكافي الشيخ الكليني ج ٢ ص.٠٠.
  - (٢) حواشي الشرواني ج ٤ ص ٥٩.
- (٣) الدعوات- قطب الدين الراوندي ص ١٩٩.

This fie was downloaded from Quranic Dought (m) { المكتبة المحصصية للرد على الوهايية }

HAZI TRUST

التوسل ركن الإيمان والعبادة... 🚮 Trans 📶 التوسل ركن الإيمان والعبادة...

والبدنية، وقد ورد استحباب الدعاء والحث عليه بأن يدعو الإنسان ويطلب الحاجة من ربه صغيرة وكبيرة، وسر ذلك معنوي توحيدي كي يستشعر الإنـــسان الفقـــر والحاجة إلى الله في كل شيء، وأن جميع النعم هي منه تعالى.

وهذا المعتقد ليس مجرد فتوى عقائدية فاقدة للدليل و إنما هناك روايات متعددة تثبت ذلك ومن خلال السيرة العملية القائمة في حياة الأئمة عليم السلام:

الرواية الواردة في الكافي: عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن أبي هاشم الجعفري قال: بعث إلي أبو الحسن التكليم في مرضه، وإلى محمد بن حمرة فسبقني إليه محمد بن حمزة وأخبري محمد ما زال يقول: ابعثوا إلى الحير، ابعثوا إلى الحير، فسبقي إليه محمد: ألا قلت له: أنا أذهب إلى الحير، ثم دخلت عليه وقلبت له: الحير، فقلت لمحمد: ألا قلت له: أنا أذهب إلى الحير، ثم دخلت عليه وقلبت له: حملت فداك: أنا أذهب إلى الحير ؟ فقال: انظروا في ذاك...إلى أن قلل فل فد كرت الحير، فقلت لمحمد: ألا قلت له: أنا أذهب إلى الحير، ثم دخلت عليه وقلبت له: ذلك بعلت فداك: أنا أذهب إلى الحير ؟ فقال: انظروا في ذاك...إلى أن قلل فل فركرت له محلت فداك: أنا أذهب إلى الحير ؟ فقال: انظروا في ذاك...إلى أن قل فل فل كرت له معلت فداك: أنا أذهب إلى الحير ؟ فقال: انظروا في ذاك...إلى أن قل فل فل فركرت له نكرت بعليه فقال لي: ألا قلل الحير ؟ فقال: انظروا في ذاك...إلى أن قل فل في فركرت له فراك فل ذلك لعلي بن بلال فقال: ما كان يصنع بالحير وهو الحير فقدمت العسكر فدخلت عليه فقال لي: الحلس حين أردت القيام فلما رأيته أنس بي ذكرت له قول علي ابن بلال فقال لي: ألا قلت له: إن رسول الله ( صلى الله عليه وآله ) كل يطوف أن يقف بعرفة وإنما هي مواطن يحب الله أن يذكر فيها فأنا أحب أن يحمد الله ي وبل في يعن ورجل أن يقف بعرفة وإنما هي مواطن يعب الله أن يذكر فيها فأنا أحب أن يسمي اله لي حيث يكرت له عن مرضا هي.

في وسائل الشيعة: عن بن أبي عمير، عن أبي حمزة الثمالي، عـــن أبي عبـــد
 الله التكنيكيٰ في حديث، أنه سئل عن طين الحاير هل فيه شيء من الـــشفاء ؟ فقـــال:

(١) الكافي – الشيخ الكليني ج ٤ ص ٥٦٧.

This is was downloaded from Quranis Thought (

( يستشفى ما بينه وبين القبر على رأس أربعة أميال، وكذلك قبر جدي رسول الله صلى الله عليه وآله، وكذا طين قبر الحسن وعلى ومحمد فخذ منها فإنها شفاء مـــن كل داء وسقم وجنة مما تخاف ولا يعد لها شيء من الأشياء الذي يستشفى بمــا إلا الدعاء، وإنما يفسدها ما يخالطها من أوعيتها وقلة اليقين لمن يعالج بما ).<sup>(1)</sup>

النقطة الرابعة: فصل الدين عن نظام الطبيعة

في الحقيقة أن هذا البحث يمت إلى حدل مطروح في النظرة إلى الدين إلى أنـــه مشروع بداية تشريعية وليس مشروعا بعمارة الطبيعة نظير ما أثير في قولـــه تعــالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّة شَهيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَحِنْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَــؤُلاء وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحَمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

حيث قيل في تفسير: ( تبيان لكل شيء ) أنه بيان للهداية التشريعية وأصول المعارف الاعتقادية، وأما علوم الطبيعة من الفيزياء والكيمياء والأحياء والطب والجغرافيا وغيرها من العلوم الرياضية والهندسية، فليست من شأن هداية السماء ولا من اختصاصات القرآن الكريم.

إذ ليس هو دخيلا في السعادة الأخروية للبشر ولا دخــيلا في إقامــة العدالــة الاجتماعية في النظام الاجتماعي السياسي، ومن ثم لم يهتم الأنبياء عليهمالسلام بعمــارة دنيا البشرية، وإنما بعمارة الآخرة.

فالأنبياء والأولياء عليم السلام هداة لا أطباء ومهندسون وحكام وساسة ولا محترفي صنائع ولا مهرة فنون، فلا بد أن يكون معنى ( تبيان لكل شيء ) هو تبيان لكـــل

(1) وسائل الشيعة - الحر العاملي ج ٦١ ص ٣٩٦.
 (٢) سورة النحل (٨٩)

# This file was downloaded from Quranic Tapught (المكتبة المحصصية للرد على الوهايية)



شيء في صراط الهداية وصراط المستقيم، بل إن بعضهم ذهب إلى أن تبيان كل شيء لا يشمل تفاصيل الشريعة وإنما يختص بأصول وكليات التشريع فضلا عـــن علـــوم الطبيعة ونحوها من أنظمة العلوم وقوانين الفنون، بينما ذهب آخرون إلى عموم الآية في عامة العلوم والمعارف أسسها وتفاصيلها، غاية الأمر إن ذلك لــيس في ظـــاهر القرآن بل فيما خفي من دلالته وظهوره الــذي لا يلتفـــت إلى الإحاطــة بــه إلا المعصوم الكَلِكِيْن، وقد أشارت إلى ذلك جملة من الآيات الأخرى منها:

 قوله تعالى: ﴿ وَعندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِــي الْبَــرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَة إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاء وَالْـــأَرْضِ إِلَّـــا فِـــي كَتَـــابٍ مُبْبِنِ ﴾. <sup>(٣)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتَيَنَّكُمْ
 عَالِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّة في السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِنْ
 ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾.

- (١) سورة الأنعام (٥٩)
- (٢) سورة يونس (٦١)
- (٣) سورة النمل (٧٥)
  - (٤) سورة سبأ (٣)

المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }

٧٤٧ ..... ٢٤٧

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُــلٌ
 شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾. <sup>(1)</sup>

حيث تشير هذه الآيات إلى إحاطة الكتاب المبين بكل الحقائق، ليس في العالم الأرضي فحسب، بل إلى عوالم الأرضين والسماوات السبع، وفي الحقيقة أن هذه الجدلية والاختلاف أشبه بالخلاف الذي وقع في فصل الدين عن السياسة، وفصل الدين عن نظام الحكم السياسي، لكنه في مقام فصل الدين عن نظام التشريع، والقول المتقدم في صدر الكلام ناشئا في الحقيقة من فصل الدين عن نظام عمارة وصناعة الطبيعة وفصل النظام الكوني والطبيعي عن نظام الآخرة.

وقد يكون منشأ هذا الفصل ناشئا عن الخطأ في حساب الأولويات وإلغاء الأهم لما عداه وإلغاء الأسس للاهتمام بالتفاصيل، وقد يكون ناشئا أيضا عن عدم كفاءة المتصدين لمعارف الدين وأحكامه لدرجة كفاءة المعصوم في الجمع والإحاطة بالعلوم وهذا ما ينبه على أن ولي الدين إن لم يكن علمه محيطا لدنيا انعكس ذلك تلقائيا وأوجد طابعا للدين بحسب موقعه وسلوكياته

This fla was downloaded from Quranic Thought (1) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }

(۱) سورة يــــس (۱۲)



This is was downloaded from Quranic Thought IT



ركن التوسل في الإيمان والعبادة الفصل الثالث.. ملفات التوسل وكيف يؤمل بالقلم أن يكون أمينا في ظل إرهاب السلطة، وكم من معالم في سيرة النبي (ص) قد أخفيت وزويــت عن أن تـصل إلى مـسامع أجيال المسلمين في القرون اللاحقة، ومع كل ذلك ( ويأبي الله إلا أن يتم نوره ).

This fe was downloaded from Quranic Thought (

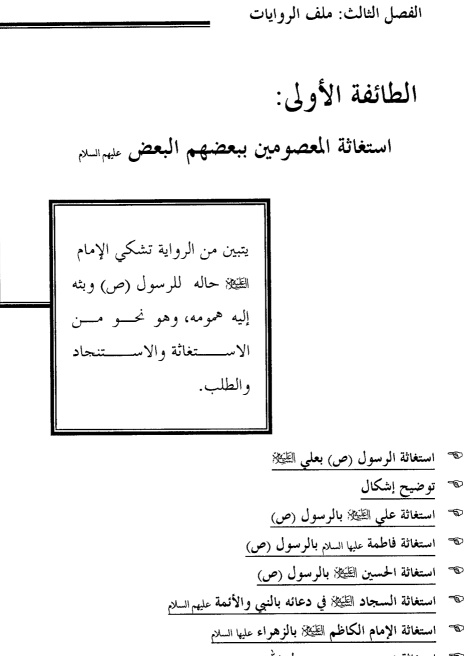


1

•

This is was dewnloaded from Quranis Thought Inf





استغاثة زينب عليها السلام بوسول الله (ص)



This is was downloaded from Quranic Thought IT



#### استغاثة المعصومين ببعضهم البعض عليم السلام

استغاثة الرسول (ص) بعلى الطِّيُّلْ

كتاب درر المطالب قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وآله إلى غزوة تبوك وحلف علي بن أبي طالب الكليك على أهله، وأمره بالإقامة فيهم، فأرجف المنافقون وقالوا: ما خلفه إلا استقلالا به، فلما سمع ذلك أخذ سلاحه وخرج إلى النبي صلى الله عليه وآله وهو نازل بالحرق، فقال: يا رسول الله زعم المنافقون أنك إنما خلفتني استقلالا بي، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله: كذبوا، ولكني خلفتك لما تركت ورائي، فارجع فاخلفني في أهلي وأهلك، ألا ترضى أن تكون مني بمترلة هارون مس موسى إلا أنه لا نبي بعدى، فرجع إلى المدينة ومضى رسول الله صلى الله عليه وآلسه لسفره.

قال: وكان من أمر الجيش أنه انكسر وانمزم الناس عن رسول الله صلى الله عليه وآله، فترل جبرائيل وقال: يا نبي الله إن الله يقرئك السلام ويبشرك بالنصرة، ويخبرك إن شئت أنزلت الملائكة يقاتلون، وإن شئت عليا التَّلَيَّلاً فادعه يأتيك، فاختار النبي صلى الله عليه وآله عليا التَّلَيَّلاً، فقال جبرائيل: در وجهك نحو المدينة وناد: يا أبا الغيث أدركني، يا على أدركني، أدركني يا علي.

This the was downloaded from Quranic Thought (



قال سلمان الفارسي: وكنت مع من تخلف مع علي التَلَيَّكُمْ، فخرج ذات يــوم يريد الحديقة فمضيت معه، فصعد النخلة يترل كربا، فهو ينثر وأنا أجمع، إذ سمعتــه يقول: لبيك لبيك ها أنا حئتك، ونزل والحزن ظاهر عليه ودمعه ينحدر، فقلت: ما شأنك يا أبا الحسن ؟

قال: يا سلمان، إن جيش رسول الله صلى الله عليه وآله قد انكسس، وهو يدعوني ويستغيث بي، ثم مضى فدخل مترل فاطمة عليها السلام وأخبرها وخرج، قال: يا سلمان، ضع قدمك موضع قدمي لا تخرم منه شيئا. قال سلمان: فاتبعته حذو النعل بالنعل سبع عشرة خطوة، ثم عاينت الجيشين والجيوش والعساكر، فصرخ الإمام صرخة لهب لها الجيشان، وتفرقوا ونزل جبرائيل إلى رسول الله صلى الله عليه وآل مرخة لهب لها الجيشان، وتفرقوا ونزل جبرائيل إلى رسول الله صلى الله عليه وآل وسلم، فرد التكيلا واستبشر به، ثم عطف الإمام على الشجعان، فالمزم الجمع وولوا الدبر ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيرا وكفى الله المؤمنين القتال بعلي أمير المؤمنين التكيلا وسطوته وهمته وعلاه، وأبان الله تتحلق من معجزة في هذا الموطن بما مجز عنه جميع الأمة، وكشف من فضله الباهر، وإتيانه من المدينسة شسرفها الله في سبعة عشر خطوة، وسماعه نداء النبي صلى الله عليه وآله على بعد المسافة، وتلبيته من أعظم المعجزات، وأدل الآيات على عدم النظير له في الأمة <sup>(1)</sup>.

(١) مدينة المعاجز – السيد هاشم البحراني ج١ ص٢٥٩ طبعة مؤسسة النعمان.

This file was downloaded from Quranic Thought Cam



توضيح إشكال

سؤال:

قد يتوهم أن مفاد الرواية غريب وشاذ ومن جهات متعددة: الجهة الأولى: توهم الرواية أن أمير المؤمنين التَّكْنَى أشجع من سيد الأنبياء (ص)، ومن ثم احتاج إليه لصد عدوان الكفار.

الجهة الثانية: في الرواية غرابة أخرى، وهي تسجيل وقوع حرب بين المسلمين والروم في غزوة تبوك، مع أن المصادر التاريخية لم تذكر وقوع أي حسرب، وإنمسا تخوف الروم وارتداعهم بمجرد السماع بمجيء جيش النبي (ص)، كما لم تسسحل المصادر التاريخية أي حضور لعلي التَشْكِيْنِ.

الجهة الثالثة: في مضمون الرواية غرابة ثالثة وهي نـــزول آيـــة: ( وكفـــى الله المؤمنين القتال ) في غزوة تبوك مع ألها نزلت في غزوة الأحزاب.

ويرد التوهم الأول: إن هذا الانطباع عن مفاد الرواية سطحي وبارد جدا، فإن موقعية النبي (ص) في إدارة الجيش ونظم وضع المسلمين تستدعي أن لا يباشر بنفسه الشريفة كل الأدوار كما هو الحال في غزوة بدر، فإنه قذف أخاه أمير المؤمنين التكييم في لهوات نار الحرب في مواطن عديدة، فلا ينكفئ حتى يطأ لهبها بأخمصه كمما في

This ite was downloaded from Quranic Thought (

707 التوسل ركن الإيمان والعبادة .....

مبارزة عمرو ابن ود في الخندق، والمبيت على الفراش ليلة الهجرة وفتح خيبر، حيث بعث النبي (ص) أبا بكر وعمر وعمرو ابن العاص، كل منهم في سرية ورجعوا منكفئين و لم يحققوا النصر، حتى بعث أخاه أمير المؤمنين الكليك مكدودا في ذات الله محدا ناصحا، ومن ثم قال عنه النبي في الحديث المشهور: ( أنت مني بمترلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي ) أي أن موقعية علي الكليك منه (ص) هي كقول موسر في أخيه هارون: ﴿ وَاجْعَل لِّي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي، هارون أخي الشدد به أزري ﴾.<sup>(1)</sup>

ومن ثم ورد في الحديث القدسي الشريف عن ابن شهر آشوب: مسن طريق المخالفين من الرسالة القوامية وحلية الأولياء، واللفظ لها: بالإسناد عن سعيد بسن جبير أنه قال أبو الحمراء: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: ( رأيت ليلة أسري بي مثبتا على ساق العرش: أنا غرست جنة عدن بيدي، محمد صفوتي من خلقي، أيدته بعلي نصرته بعلي ) <sup>(۲)</sup>.

وإلا فسيد الأنبياء (ص) هو الحائز على كل الفصائل فوق سيد علي الأوصياء التَّلَيَّلاً، حيث قال الإمام أمير المؤمنين التَلَيَّلاً: (كنا إذا اشد البأس وحمي الوطيس اتقينا برسول الله (ص) ولذنا به )<sup>(٣)</sup>، وقال علي التَلَيَّلاً عندما سئل من قبل بعضهم: أفنبي أنت ؟ فقال: ( ويحك إنما أنا عبد من عبيد محمد ).<sup>(٤) (١)</sup>

(1) سورة طـه (۲۹)

(٢) مدينة المعاجز - السيد هاشم البحراني ج ٢ ص ٤٣، وج٢ ص٣٩٣ طبعـة مؤسـسة النعمان.
 (٣) ابن أبي الحديد - شرح نهج البلاغة ج١٣ ص٢٧٩، وسبل الهدى والرشاد ج٧ ص ٤٧ -

الصالحي الشامي، يرويه عن مسلم. (٤) الكليني – الكافي ج۱ ص٩٠. ويرد التوهم الثاني: إن عدم ذكر المصادر التاريخية لوقوع حرب في غزوة تبوك لا يعني عدم وقوعها، كيف وقد أخذ القلم السقيفي والأموي، ومن بعده القلــم العباسي مأخذه في إخفاء الحقائق وطمس مجريات مسرح الأحــداث، إلى درجــة أخذوا يزرون بشخصية سيد الأنبياء (ص) فضلا عن عترته، وليس إلا لعداوة قريش لصاحب الدعوة وعترته الطاهرة عليم السلام.

وكيف يؤمل بالقلم أن يكون أمينا في ظل إرهاب السلطة !! وكم من معالم في سيرة النبي (ص) قد أخفيت وزويت عن أن تصل إلى مسامع أجيــال المــسلمين في القرون اللاحقة !! ومع كل ذلك ( ويأبى الله إلا أن يتم نوره ).

ويرد التوهم الثالث: إن نزول الآية في الخندق لا ينافي تكرر نزولها في غـزوة تبوك، فإن الآية الواحدة قد يتكرر نزولها عدة مرات، وما أشتهر بين المفسرين مـن قاعدة سبب الترول الواحد للآية مدفوع بما في الروايات من وقوع نزول الآية عـدة مرات في مواطن بمثابة تكون كلها أسباب نزولها، فليس الترول الأول يختص بالسببية كما عرف عن سورة الحمد بالسبع المثاني، حيث تكرر نزولها.

(١)قال ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة ج ٣١ ص ٢٧٩: فكيف يقول الجاحظ أنه ما خاض الحرب، ولا خالط الصفوف وأي فرية أعظم من فرية من نسب رسول الله صلى الله عليه وآله إلي الإحجام واعتزال الحرب.

#### This file was downloaded from Quranic Though (



استغاثة على التَنْكُلُ بالرسول (ص)

ما جاء في الروايات في وصف حال أمير المؤمنين عند الاحتضار: فقال لـــه
 الحسن التلخي يا أبه ما دعاك إلى هذا ؟ فقال له: يا بني إني رأيت جدك رســول الله
 صلى الله عليه وآله في منامي قبل هذه الكائنة بليلة، فشكوت إليه ما أنا فيـــه مــن
 التذلل والأذى من هذه الأمة، فقال لي: أدع عليهم، فقلت: اللهم أبدلهم بي شرا مني
 وأبدلني بجم خيرا منهم ) <sup>(1)</sup>.

 عن أبي عبد الرحمن السلمي، عن الحسن بن علي التليّاة قال: خرجت أنا وأبي التليّاة نصلي في هذا المسجد، فقال التليّاة لي: يا بني إني بت الليلة أوقظ أهلي لألها ليلة الجمعة صبيحة يوم بدر لسبع عشرة ليلة خلت من شهر رمضان فملكيتني عيناي، فسنح لي رسول الله صلى الله عليه وآله، فقلت: يا رسول الله ماذا لقيت من

(1) بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٤٢ ص٢٩١. وشرح الأخبار ج٢ ص٤٣٢، حــديث
 ٧٨٦. والأنوار العلوية.

#### This file was downloaded from Quranic Thought (

أمتك من الأود واللدد ؟ فقال لي: ادع عليهم. فقلت: ( اللهم أبدلني بمم من هــو خير لي منهم، وأبدلهم بي من هو شر لهم مني ). <sup>(1)</sup>

فيتبين من الرواية تشكي الإمام التَّلْظَةُ حاله للرسول (ص) وبثه إليه همومه، وهو نحو من الاستغاثة والاستنحاد والطلب.

وتبين شكايته لجحود الأمة حقه وتمردها عن الانصياع لهدايته التليكة لها، وشدة الأذى الذي لاقاه، والتظلم هو نحو طلب المعونة والمدد من المشكو إليه طلبا للنصرة والإغاثة، وقد أجابه (ص) وأذن له أن يدعو لتجازى الأمة بحرمالها من قيادته وبركة وجوده وتدبيره ورياض عدله، وحدائق القسط التي أقامها والهدى، والصلاح الذي أفشاه فيها.

 قال أمير المؤمنين التكليلة: (لقد استرجعت الوديعة، وأخذت الرهينة، واختلست الزهراء، فما أقبح الخضراء والغبراء، يا رسول الله ! أما حزني فسرمد، وأما ليلي فمسهد، لا يبرح الحزن من قلبي، أو يختار الله لي دارك التي أنت فيها مقيم، كمد مقيح، وهم مهيج، سرعان ما فرق بيننا، وإلى الله أشكو، وستنبئك ابنتك بتضافر أمتك علي وعلى هضمها حقها، فاستخبرها الحال، فكم من غليل معتلج بصدرها لم تجد إلى بثه سبيلا وستقول، ويحكم الله وهو خير الحاكمين ).<sup>(٢)</sup>

وهذه الشكاية هي الأخرى طلب من النبي (ص) بتــضميد جــراح حليلتــه الزهراء عليها السلام ونحو من بث الهم والحزن لرسول الله (ص) استظهارا واستنــصارا ليكون شاهدا على ما يجري من انحراف المسيرة، مع أنه قد وجــه الــشكاية إلى الله

(۱) مقاتل الطالبيين – أبو الفرج الاصفهاني ص ٢٥.
 (۲) الأمالي – الشيخ المفيد ص ٢٨٢.

## This file was downloaded from Quranic Tapught (m) {

التوسل ركن الإيمان والعبادة. THE PRINCE GHAZI TRUST

تعالى أولا تدليلا على أن التوجه بالشكاية إلى رسول الله هي شكاية إلى الله تعالى وتوجه بالشكاية إلى الحضرة الإلهية، وهذا هو ما مر علينا من عقيدة كـل مـسلم عندما يستغيث بالنبي (ص) والعترة عليم السلام أن استغاثته بصفة اصطفائهم بالقرب من الله تعالى، وأن التوجه إليهم يؤدي إلى التوجه للحضرة الإلهية؛ لألهم باب الله الأعظم الذي منه يؤتى.

This fa was downloaded from Quranic Thought (



استغاثة فاطمة علما السلام بالرسول (ص)

قال سليم بن قيس: قلت لسلمان أدخلوا على فاطمة عليها السلام بغير إذلها ؟
 قال: أي والله وما عليها خمار، فنادت: يا أبتاه لبئس ما خلفك أبو بكر وعمر،
 وعيناك لم تتفقأ في قبرك، تنادي بأعلى صوتها...

فقالت فاطمة عليها السلام: يا عمر، ما لنا ولك؟ فقال: افتحي الباب وإلا أحرقنسا عليكم بيتكم، فقالت: ( يا عمر، أما تتقي الله تدخل على بيتي )؟ فأبى أن ينصرف، ودعا عمر بالنار فأضرمها في الباب ثم دفعه فدخل فاستقبلته فاطمة عليها السلام وصاحت: ( يا أبتاه يا رسول الله ) فرفع عمر السيف وهو في غمده فوجاً به جنبها فصرخت: ( يا أبتاه ) فرفع السوط فضرب به ذراعها فنادت: ( يا رسول الله، لبئس ما خلفك أبو بكر وعمر ) <sup>(1)</sup>.

(1)كتاب سليم بن قيس- تحقيق محمد باقر الأنصاري ص ١٥٠.

This fla was downloaded from Quranic Thought (1) (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة ......

استغاثة الحسين التليُّل بالرسول (ص)

777 FC

في الرواية أنه خرج الحسين التلكي من متزله ذات ليلة وأقبل إلى قبر جده صلى الله عليه وآله فقال: السلام عليك يا رسول الله أنا الحسين بن فاطمة فرخيك وابن فرختك، وسبطك الذي خلفتني في أمتك، فاشهد عليهم يا نبي الله أنهم قد خذلوني، وضيعوني، ولم يحفظوني، وهذه شكواي إليك حتى ألقاك، قيال: ثم قيام فصف قدميه فلم يزل راكعا ساجدا ).

قال: فجعل الحسين التكليكة في منامه ينظر إلى جده ويقول: يا جداه لا حاجـة لي في الرجوع إلى الدنيا فخذين إليك وأدخلني معك في قبرك، فقال له رسـول الله: لا بد لك من الرجوع إلى الدنيا حتى ترزق الشهادة، وما قد كتب الله لك فيها من الثواب العظيم، فإنك وأباك وأخاك وعمك وعم أبيك تحشرون يوم القيامة في زمرة واحدة، حتى تدخلوا الجنة ) <sup>(1)</sup>.

(1) بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٤٤ ،ص ٣٢٨. والعوالم ج١٧ ص١٧٧. والفتوح ج٥ ص٢٠. ومقتل الخوارزمي ج١ ص١٨٦.

#### This file was downloaded from Quranic Thought (



استغاثة السجاد التليخة في دعائه بالنبي والأئمة عليا اسلام

وي محمد بن يحيي العطار عن أحمد بن محمد السياري عن العباس بن بحاهد عن أبيه قال: كان علي بن الحسين التلكي يدعو عند كل زوال من أيام شعبان، وفي ليلة النصف منه ويصلي على النبي صلى الله عليه وآله بهذه الصلوات يقول: اللهم صل على محمد وآل محمد شجرة النبوة وموضع الرسالة ومختلف الملائكة ومعدن العلم وأهل بيت الوحي، اللهم صل على محمد وآل محمد الفلك الجارية في اللحج الغامرة يأمن من ركبها ويغرق من تركها المتقدم لهم مارق والمتاخر عنسهم زاهق واللازم لهم لاحق، اللهم صل على محمد وآل محمد الفلك الجارية في المخطر المستكين وملحاً الهارين وعصمة المعتصمين..)<sup>(1)</sup>.

• وقال الكلَّلا: ( أسألك بحق نبيك محمد صلى الله عليه وآله، وأتوسل إليك بالأئمة عليم السلام الذين اخترتهم لسرك، وأطلعتهم على خفيك، واختـرتهم بعلمـك، وطهرتهم وأخلصتهم واصطفيتهم وأصفيتهم وجعلتهم هداة مهديين، وائتمنتهم على وحيك، وعصمتهم عن معاصيك ورضيتهم لخلقك، وخصصتهم بعلمك، واجتبيتهم

(١) مصباح المتهجد- الشيخ الطوسي ص ٨٢٨.

## 



. وحبوتهم وجعلتهم حججا على خلقك، وأمرت بطاعتهم على من برأت، وأتوســـل إليك في موقفي اليوم أن تجعلني من خيار وفدك ) <sup>(1)</sup>.

(١) الصحيفة السجادية (ابطحي)- الإمام زين العابدين (ع) ص ٣٤٤

This fawas downloaded from Quranic Thought (



استغاثة الإمام الكاظم التلخ بالزهراء عليه السلام

عن علي بن أبي حمزة، عن أبي إبراهيم التلكي قال: قال لي: إني لموعوك منذ سبعة أشهر، ولقد وعك أبني اثني عشر شهرا وهي تضاعف علينا، أشعرت ألها لا تأخذ في الجسد كله ربما أخذت في أعلى الجسد و لم تأخذ في أسفله، وربما أخذت في أسفله و لم تأخذ في أسفله، وربما أخذت في أسفله و لم تأخذ في أسفله و ربما أخذت في أسفله و لم تأخذ في أعلى الجسد كله ؟ قلت: جعلت فداك إن أذنت لي حدثتك بحديث عن أبي بصير عن جدك أنه كان إذا وعك استعان بالماء البارد فيكون له توبان: ثوب في الماء البارد و ثوب على حسده يراوح بينهما، ثم ينادي حتى يسمع موته على باب الدار يا فاطمة بنت محمد، فقال: صدقت، قلت: جعلت فداك فلت: جعلت فذاك فلت فربان: ثوب في الماء البارد و ثوب على حسده يراوح بينهما، ثم ينادي حتى يسمع موته على باب الدار يا فاطمة بنت محمد، فقال: صدقت، قلت: جعلت فداك فما البارد، إني اشتكيت فأرسل إلي محمد بن إبراهيم بطبيب له فحاءني بدواء فيسه قابيت أن أشربه؛ لأبي إذا ويت زال كل مفصل مني ) <sup>(1)</sup>.

(١) الكافي – الشيخ الكليني ج ٨ ص ١٠٩.

This is was downloaded from Quranic Thought (



استغاثة زينب عليما السلام برسول الله (ص)

وكانت زينب تقول: وامحمداه، صلى عليك مليك السماء، هذا حسين مرمل بالدماء، صريع بكربلاء، مقطع الأعضاء، مجزوز الرأس من القف، مسلوب العمامة والردا، بأبي من معسكره نهبا، بأبي من فسطاطه مقطع بالعرا، بأبي من لا هو غائب فيرجى، ولا مريض فيداوى، أنا الفداء للمهموم حتى مضى، أنا الفداء للعطشان حتى قضى، أنا الفداء لمن شيبته تقطر بالدما )<sup>(1)</sup>.

ومررن على حسد الحسين التلكي وهو معفر بدمائه مفقود من أحبائه، فندبت عليه زينب بصوت مشج وقلب مقروح: يا محمداه، صلى عليك مليك فندبت عليه زينب بصوت مشج وقلب مقروح: يا محمداه، صلى عليك مليك السماء، هذا حسين مرمل بالدماء، مقطع الأعضاء، وبناتك سبايا وإلى الله المشتكى، وإلى علي المرتضى، وإلى فاطمة الزهراء، وإلى حمزة سيد الشهداء، هذا حسين بالعراء تسفي عليه الصبا، قتيل أولاد الأدعياء، واحزناه واكرباه، اليوم مات جدي رسول الله، يا أصحاب محمداه، عد ذرية المصطفى يساقون سوق السبايا، فأذابت القلوب القاسية والجبال الراسية )<sup>(۲)</sup>.

(1) مناقب آل أبي طالب – ابن شهر آشوب ج ٣ ص ٢٦٠ .
 (٢) مثير الأحزان- ابن نما الحلي ص ٥٩.

# This fie was downloaded from Quranic Tapught (المكتبة المحصصية للرد على الوهايية)



الفصل الثالث : ملف الروايات

# الطائفة الثانية: الندب إلى الاستغاثة بالمعصومين عليم السلام يا أولياء الله، إن بيني وبين الله عز وجل ذنوبا لا يأي عليه إلا رضاكم، فبحق من ائتمنكم على سره، واسترعاكم أمر خلقسه، وقرن طاعتكم بطاعتسه لما استوهبتم ذنوبي، وكنتم شفعائي.

This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)



This file was downloaded from Quranic Thought IT

\*

الندب إلى الاستغاثة بالمعصومين عليم السلام

(ع) النديج إلى الاستغاثة بالمعصومين (ع)

 روى البيهقي في خبر صحيح: ( إنه في أيام عمر جـاء رجـل إلى قـبر النبي (ص) فقال: يا محمد، استسق لأمتك فسقوا ) <sup>(1)</sup>.

أروى الطبراني وابن المكري وأبو الشيخ، أنهم كانوا جياعا، فجــاءوا إلى
 قبر النبي (ص) فقالوا:يا رسول الله: الجوع، فاشبعوا ) <sup>(٢)</sup>.

(صلاة الاستغاثة بالبتول) تصلي ركعتين، ثم تسسحد وتقول: (يسا فاطمة) مائة مرة، ثم تضع خدك الأيمن على الأرض وقل مثل ذلك، وتضع خدك الأيسر على الأرض وقل مثل ذلك، وتضع خدك الأيسر على الأرض وتقول مثله، ثم اسحد وقل ذلك مائة وعشر دفعات، وقسل: (يا آمناً من كل شيء، وكل شيء منك خائف حذر، أسألك بأمنك من كل شيء وخوف كل شيء منك أن تصلي على محمد وآل محمد وأن تعطيني أمانا لنفسي وأهلي ومالي وولدي حتى لا أخاف أحداً ولا أحذر من شيء أبدا إنك على كسل شيء قدير) <sup>(۳)</sup>.

- (١) كاشف الغطاء منهج الرشاد ص ٦٩.
- (٢) كاشف الغطاء منهج الرشاد ص ٦٩.
- (٣) مكارم الأخلاق- الشيخ الطبرسي ص ٣٣٠.

## This file was downloaded from Quranic Thought (m)

11. التوسل ركن الإيمان والعبادة..

( صلاة الغياث ) عن أبي عبد الله التليكة قسال: إذا كانست لأحدكم استغاثة إلى الله تعالى فليصل ركعتين ثم يسجد ويقول: ( يا محمد، يا رسول الله، يا علي، يا سيد المؤمنين والمؤمنات، بكما أستغيث إلى الله تعالى، يا محمد يا علي، أستغيث بكما، يا غوثاه بالله وبمحمد وعلي وفاطمة – وتعد الأئمة – بكم أتوسل إلى الله تعالى ) فإنك تغاث من ساعتك إن شاء الله تعالى ).<sup>(1)</sup>

ذكر الشيخ القمي في كتاب المفاتيح لهم عليم السلام زيارة جامعة تستنمل على الاستئذان، والظاهر أنه (ره) قد رواها عن بعض كتب الشيخ والسيد ابسن طاووس، ونحن نوردها اعتمادا على أمانته في النقل، قال ( تغمده الله برحمته ) بعد أن ذكر بعض آداب الزيارة، وقل أيضا: (يا موالي، يا أبناء رسول الله، عبدكم وابن أمتكم، الذليل بين أيديكم، والمضعف في علو قسدركم، والمعتسرف بحقكم جاءكم مستجيرا بكم قاصدا إلى حرمكم، متقربا إلى مقامكم، متوسلا إلى الله تعالى بكم، أأدخل يا موالي، أأدخل يا أولياء الله، أأدخل يا ملائكة الله الحدقين بحدذا الحرم، المقيمين بهذا المشهد ).<sup>(٢)</sup>

حدثني محمد بن يعقوب، عمن حدثه، عن سهل بن زياد، عن محمد بن أورمة. وحدثني أبي، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمد بن أورمة، عمسن حدثه، عن الصادق وأبي الحسن الثالث التكيمين، قسال: تقسول عند قسبر أمسير المؤمنين التكيمين: ( السلام عليك يا ولي الله، أنت أول مظلوم، وأول مسن غسصب حقه، صبرت واحتسبت حتى أتاك اليقين، وأشهد أنك لقيت الله وأنست شهيد، عذب الله قاتلك بأنواع العذاب، وجدد عليه العذاب، جئتك عارف بحقك،

(۱) مكارم الأخلاق – الشيخ الطبرسي ص ٣٣٠.
 (٢) كلمة التقوى – الشيخ محمد أمين زين الدين ج ٣ ص ٥٠٨

This fla was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

وفيت الاتحاقات THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST

مستبصرا بشأنك، مواليا لأوليائك، معاديا لأعدائك ومن ظلمك، ألقى على ذلــك ربي إن شاء الله تعالى، يا ولي الله، إن لي ذنوبا كثيرة فاشفع لي إلى ربك ).<sup>(1)</sup>

(يا أولياء الله إن بيني وبين الله ﷺ ذنوبا لا يأتي عليها إلا رضاكم،
 فبحق من ائتمنكم على سره، واسترعاكم أمر خلقه، وقرن طاعتكم بطاعته لما استوهبتم ذنوبي، وكنتم شفعائي ).<sup>(۲)</sup>

عمد بن يعقوب الكليني عن عدة من أصحابنا عن سهل ابن زياد عن محمد بن أورمة عمن حدثه عن الصادق وأبي الحسن الثالث التليك قال: تقول عند قبر أمير المؤمنين التليكين: ( السلام عليك يا ولي الله أنت أول مظلوم وأول من غصب حقه صبرت واحتسبت حتى أتاك اليقين، وأشهد أنك قد لقيت الله وأنت شهيد، عذب الله قاتلك بأنواع العذاب وجدد عليه العذاب، جئتك عارفا بحقك مستبصرا بشأنك معاديا لأعدائك ومن ظلمك، ألقى على ذلك ربي إن شاء الله، يا ولي الله إن لي ذنوبا كثيرة فاشفع لي إلى ربك تكلن، فإن لك عند الله مقاما محمودا وأن لك عند الله جاها وشفاعة وقال الله تعالى: ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ).<sup>(7)</sup>

جعفر بن محمد بن قولويه في الكامل: عن محمد بن جعفر الرزاز، عن محمد بن عيمى بن عبيد، عمن ذكره، عن أبي الحسن التكييم قال: تقول ببغدد:
 السلام عليك يا ولي الله، السلام عليك يا حجة الله، السلام عليك يا نور الله في ظلمات الأرض، السلام عليك يا من بدا لله في شأنه، أتيتك عارفا بحقك، معاديرا

- (۱) كامل الزيارات- جعفر بن محمد بن قولويه ص ۱۰۳.
- (٢) من لا يحضره الفقيه الشيخ الصدوق ج ٢ ص ٦١٦.
  - (٣) تمذيب الأحكام الشيخ الطوسي ج ٦ ص ٢٨.

#### This file was downloaded from Quranic Thought (m)

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT IN THE PRINCE GHAZI TRUST

لأعدائك، فاشفع لي عند ربك يا مولاي، قال: وادع الله واسأل حاجتك، قـــال: وسلم بهذا على أبي جعفر محمد بن علي عليما السلام .<sup>(1)</sup>

( مولاي يا حجة الله، يا أمين الله، يا ولي الله، إن بيني وبين الله ذنوبا قد أثقلت ظهري ومنعتني من الرقاد، وذكرها يقلقل أحشائي، وقد هربت منها إلى الله وإليك، فبحق من ائتمنك على سره، واسترعاك أمر خلقه، وقرن طاعتك بطاعتـه، وموالاتك بموالاته، كن لي إلى الله شفيعا، ومن النار مجيرا، وعلى الدهر ظهـيرا، ثم انكب على القبر وقل: يا حجة الله، يا ولي الله، يا باب حطة الله، وليك وزائـرك واللائذ بقبرك، والنازل بفنائك، والمنيخ رحله في جوارك، أسألك أن تــشفع لي إلى الله في قضاء حاجتي، وانجح طلبتي في الدنيا والآخرة، فإن لك عند الله الجاه العظيم والشفاعة المقبولة ).<sup>(٢)</sup>

أخبرنا عثمان بن عمر أخبرنا شعبة عن أبي جعفر عن عمارة بن خزيمة عن عثمان بن حنيف: أن رجلا ضرير البصر أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال ادع الله أن يعافيني، فقال: إن شئت أخرت ذاك فهو أعظم لأجرك، وأن شئت دعوت الله، فقال: ادعه، فأمره أن يتوضأ ويصلى ركعتين ويدعو بجذا الدعاء: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد صلى الله عليه وسلم نبي الرحمة يا محمد، إني توجهت بك إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى، اللهم فسنفعه في عثمان بان أبي العاص).<sup>(7)</sup>

(۱) مستدرك الوسائل - الميرزا النوري ج ۱۰ ص ۳۵۳. (۲) المزار- محمد بن المشهدي ص ۲۱۱. (۳) منتخب مسند عبد بن حميد- عبد بن حميد بن نصر الكسي ص ۱٤۷.

## This file was downloaded from Quranic Tapught (

THE PRINCE GF والمعافة بالمعصومين (ع) 174

• وروينا في كتاب الترمذي ( سنن الترمذي، كتاب الدعوات بـاب ١١٩، ح ٣٥٧٨ )، وابن ماجه ( كتاب إقامة الصلاة، باب ١٨٩، ح١٣٨٥)، عن عثمان بن حنيف رضي الله عنه، أن رجلا ضرير البصر أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: ادع الله تعالى أن يعافيني، قال: ( إن شئت دعوت، وأن شئت صبرت فهو خرير لك ) قال فادعه، فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: ( اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد صلى الله عليه وسلم نبي الرحمة، يـا محمد إني توجهت بك إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى لي، اللهم فشفعه في ) قال الترمذي: حديث حسن صحيح ).<sup>(1)</sup>

(١) الأذكار النووية- يجيى بن شرف النووي ص ١٨٤.

This fla was downloaded from Quranic Thought (



This file was downloaded from Quranic Thought (



الفصل الثالث : ملف الروايات

# الطائفة الثالثة:

الندب الخاص بتوجه النداء إلى المعصومين عليم السلام

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: ( إنه حلقة باب الجنة مسن ياقوتة حمراء على صفايح الذهب، فإذا دقت الحلقة على الباب طنت وقالت: يا علي يا علي ).

This file was downloaded from Quranic Thought (



This file was downloaded from Quranic Thought and { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }

..... الندب الخاص بتوجه النداء إلى المعصومين (ع)

الندب الخاص بتوجه النداء إليهم بلفظ النداء وبذكرهم

فيما يلي مجموعة من الروايات:

 من كتاب المناقب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: ( إن لله عمودا من نور يضئ لأهل الجنة كالشمس لأهل الدنيا لا يناله إلا علي وشيعته، وأن حلقة باب الجنة من ياقوتة حمراء طولها خمسون عاما، على صفائح من ذهب إذا نقررت طنت وقالت في طنينها: يا علي ).<sup>(1)</sup>

أقول: معناها طريق الجنة وشعارها يا علي.

عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، عن رسول الله صلى الله عليه وآله أنه
 قال: ( إن حلقة باب الجنة من ياقوتة حمراء على صفائح الذهب، فإذا دقت الحلقة
 على الصفحة طنت وقالت: يا علي ).<sup>(۲)</sup>

(١) مشارق أنوار اليقين – الحافظ رجب البرسي ص ١٠٠.

(٢) أمالي الصدوق ص ٦٨٤ ح ٩٤ المجلس السادس والثمانون، ورواه في العلل ج١ ص١٦٤،
 ورواه المجلسي في البحار ج٨ ص١٢٢، وفي ج٣٩ ص٢٠٦.

#### This file was downloaded from Quranic Tapught (



روى السيد المرعشي في شرح إحقاق الحق عن مصادر العامة في أن طنين باب الجنة يا علي يا علي قال: رواه القوم: منهم العلامة المولى محمد صالح الترمذي في ( المناقب المرتضوية ) ( ص ٨٥ و٢٢٣، ط بمبئي ): روى من طريق الخطيب في ( المناقب ) قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: إنه حلقة باب الجنة من ياقوتة حمراء على صفائح الذهب، فإذا دقت الحلقة على الباب طنت وقالت: يا على يا على يال ).

ابن بابويه: قال: حدثنا أبي، قال: حدثنا عبد الله بن الحسن المؤدب، عن أحمد بن علي الاصبهاني، قال: حدثنا إبراهيم بن محمد الثقفي، قال: حدثنا محمد بن داود الدينوري، قال: حدثنا منذر الشعراني، قال: حدثنا سعد بن زيد، حدثنا أبو قبيل، عن أبي الجارود رفعه إلى النبي صلى الله عليه وآله قال: إن حلقة باب الجنة من ياقوتة حمراء على صفائح الذهب، فإذا دقت الحلقة على الصفحة طنت وقالت: يا على ).<sup>(۲)</sup>

خصائص النطتري، قيس بن أبي حازم عن ابن مسعود، قـال رسول الله
 صلى الله عليه وآله: علي بن أبي طالب حلقة معلقة بباب الجنة من تعلق بها دخـل
 الجنة) <sup>(۳)</sup>.

قال القاضي النعمان في شرح الأخبار: ج١، ص١٤١: عن مسروق، قال:
 دخلت على عائشة فقالت لي: يا مسروق: إنك من أبر ولدي بي، وإني أسألك عن

(١) روى السيد المرعشي في – شرح إحقاق الحق ج ٧ – السيد المرعشي ص ١٧٦: عن مصادر العامة في أن طنين باب الجنة يا علي يا علي (٢) مدينة المعاجز للبحراني ج ٢ ص ٣٦٢: أن حلقة باب الجنة تقول: يا علي. (٣) مناقب آل أبي طالب – ابن شهر آشوب ج٢ ص١٢

#### This file was downloaded from Quranic Though ( ) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }

..... الندب الخاص بتوجه النداء إلى المعصومين (ع) 474

شيء فأحبرني به. فقلت: سلي يا أماه عما شئت. قالت: المحدج من قتله ؟ قلت: علي بن أبي طالب التكليكلا. قالت: وأين قتله ؟ قلت على لهر يقال لأعالاه تامرا، ولأسفله النهروان بين أحافيف ( أخافيق ) وطرق. فقالت: لعن الله فلانا، تعني عمرو بن العاص، فإنه أخبرني أنه قتله على نيل مصر. قال مسروق: يا أماه، فإن أسألك بحق الله وبحق رسوله وبحقي فإني ابنك، لما أخبرتني بما سمعت من رسول الله فيهم. قالت: سمعته يقول فيهم ( أهل النهروان ): هم شر الخلق والخليقة يقتلهم خير الخلق والخليقة، وأقربهم إلى الله وسيلة ).

رواه ابن المغازلي في المناقب عن أحمد بن محمد بن عبد الوهاب بن طاوان، عن الحسين بن محمد العلوي، عن أحمد بن محمد الجواربي، عن أحمد بن حازم، عن سهل بن عامر البحلي عن أبي خالد الأحمر، عن مجالد، عن الشعبي، عن مسسروق قسال: قالت عائشة: يا مسروق إنك من ولدي، وإنك من أحبهم إلي، فهل عندك علم من المحدج ؟ قال: قلت: نعم، قتله علي بن أبي طالب على لهر يقسال لأعسلاه تسامرا ولأسفله النهروان، بين أحفاق وطرقاء قالت : إبغني على ذلك بينة، فأتيتها بخمسين رجلا من كل خمسين بعشرة – وكسان النساس إذ ذلك أخماسا – يستهدون أن فقلت: يا أماه، أسألك بالله وبحق رسول الله وبحقي – فإني من ولدك – أي شيء سمعت رسول الله ( صلى الله عليه وآله ) يقول فيه ؟ قالست: سمعست رسول الله وأقربهم إلى الله وسيلة. انتهى.<sup>(1)</sup> ورواه في شرح الأخبار: ج٢ ص ٥٩.

(١) العقائد الإسلامية ج ٤ - مركز المصطفى ص ٣٤٥.

This file was downloaded from Quranic Thought Com



 ما رواه السيد الأجل علي بن طاووس ( رضي الله عنه ) في كشف المحجة، نقلا عن كتاب الرسائل للشيخ الأقدم محمد بن يعقوب الكليني ( رضي الله عنــه ) عمن سماه قال: كتبت إلى أبي الحسن التلكيلا: إن الرجل يحب أن يفضي إلى إمامه مــا يحب أن يفضي إلى ربه، قال: فكتب التلكيلا إن كان لك حاجة فحرك شفتيك فــإن الجواب يأتيك ).<sup>(1)</sup>

وفي البحار عن عدة الداعي، عن سلمان الفارسي قال: سمعت محمدا (صلى الله عليه وآله) يقول: إن الله تتخلق يقول: يا عبادي أوليس من له إليكم حوائج كبار لا تجودون كها إلا أن يتحمل عليكم بأحب الخلق إليكم، تقضونها كرامة لشفيعهم، ألا فاعلموا أن أكرم الخلق علي وأفضلهم لدي محمد (صلى الله عليه وآله) وأخوه علي ومن بعده الأئمة الذين هم الوسائل إلى الله، ألا فليدعني من أهمته حاجة يريد نفعها أو دهته داهية يريد كشف ضررها بمحمد وآله الطيسين الطاهرين أقضها له أحسن ما يقضيها من تستشفعون بأعز الخلق عليه ).<sup>(۲)</sup>

في البحار: ووجدت بخط الشيخ محمد بن علي الجبعي: نقلا مــن خــط الشيخ الأجل علي بن السكون حدثنا الشيخ الأجل الفقيه سديد الدين أبــو محمــد عربي ابن مسافر العبادي أدام الله تأييده، قراءة عليه، حدثنا الـــشيخ أبــو عبــد الله الحسين بن أحمد بن محمد بن علي بن طحال المقدادي رحمه الله بمشهد مولانا أمــير المؤمنين صلوات الله عليه في الطرز الكبير الذي عند رأس الإمــام الكليكة في العــشر الأواخر من ذي الحجة سنة تسع وثلاثين وخمسمائة قال: حدثنا الشيخ الأجل السيد الفيد أبو علي الحسن بن محمد بن الحسن الطوسي رضي الله عنه بالمشهد المــذكور

(۱) مكيال المكارم - ميرزا محمد تقي الأصفهاني ج ۲ ص ۲٤٩.
 (۲) مكيال المكارم - ميرزا محمد تقى الأصفهاني ج ۲ ص ۲٤٨.



على صاحبه أفضل السلام في الطرز المذكور في العشر الأواخر من ذي القعدة سينة تسع وخمسمائة، قال: حدثنا السيد السعيد الوالد أبو جعفر محمد بن الحسن، عـــن محمد بن إسماعيل، عن محمد بن الحسين البزاز قال: أخبرنا أبو الحسين محمد بن أحمد بن يحيى القمي قال: حدثنا أبو عبد الله محمد بن على بن زنجويه القمي قال: حـــدثنا أبو جعفر محمد بن عبد الله بن جعفر الحميري قال أبو على الحسن بـــن أشـــناس: وأخبرنا أبو المفضل محمد بن عبدالله الشيباني أن أبا جعفر محمد بن عبد الله بن جعفر الحميري أخبره وأجاز له جميع ما رواه، أنه خرج إليه توقيع من الناحيــة المقدســة حرسها الله بعد المسائل التي سألها: والصلاة والتوجه أوله: ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم لا لأمر الله تعقلون، ولا من أوليائه تقبلون، حكمة بالغة فما تغن الآيات والنذر عن قوم لا يؤمنون، والسلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، فإذا أردتم التوجه بنا إلى الله تعالى وإلينا، فقولوا كما قال الله تعالى: سلام على آل ياسين، ذلك هـو الفـضل المبين، والله ذو الفضل العظيم، من يهديه صراطه المستقيم. التوجه: قد آتاكم الله يا آل ياسين خلافته، وعلم مجاري أمره فيما قضاه ودبره ورتبه وأراده في ملكوته، فكشف لكم الغطاء، وأنتم خزنته وشهداؤه وعلماؤه وأمناؤه، ساسة العباد، وأركان البلاد، وقضاة الأحكام، وأبواب الإيمان ومن تقديره منايح العطاء، بكـــم إنفــاذه محتوما مقرونا فما شيء منه إلا وأنتم له السبب، وإليه السبيل، خياره لوليكم نعمة، وانتقامه من عدوكم سخطة، فلا نجاة ولا مفزع إلا أنتم، ولا مذهب عــنكم، يـــا أعين الله الناظرة، وحملة معرفته، ومساكن توحيده في أرضه وسمائه، وأنت يا حجــة الله وبقيته كمال نعمته، ووارث أنبيائه وخلفائه، ما بلغناه من دهرنا، وصـاحب الرجعة لوعد ربنا، التي فيها دولة الحق وفرحنا ونصر الله لنا وعزنا. السلام عليــك أيها العلم المنصوب، والعلم المصبوب، والغوث والرحمـــة الواســـعة، وعـــدا غـــير مكذوب. السلام عليك صاحب المرأى والمسمع، الذي بعين الله مواثيقه، وبيــد الله

This file was downloaded from Quranic Thought (m)



عهوده، وبقدرة الله سلطانه، أنت الحليم الذي لا تعجله العصبية والكريم الــــذي لا تبخله الحفيظة، والعالم الذي لا تجهله الحمية ).<sup>(١)</sup>

حميد بن زياد، عن الحسن بن محمد بن سماعة، عن وهيب بن حفص، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله التلكيم قال: ما احتمع في محلس قوم لم يذكروا الله تتجل ولم يذكرونا إلا كان ذلك المجلس حسرة عليهم يـوم القيامـة، ثم قـال: قـال أبـو جعفر التلكيم: إن ذكرنا من ذكر الله وذكر عدونا من ذكر الشيطان ).<sup>(۲)</sup>

في الاستيعاب لابن عبد البر: روى ابن عباس وأنس بن مالك أن عمر بسن الخطاب كان إذا قحط أهل المدينة استسقى بالعباس، قال أبو عمر: وكان سسبب ذلك أن الأرض أحدبت إحدابا شديدا على عهد عمر سنة سسبع عسشرة، فقال كعب: إن بني إسرائيل كانوا إذا قحطوا وأصابهم مثل هذا استسقوا بعصبة الأنبياء، فقال عمر: هذا عم النبي ( صلى الله عليه وآله ) وصنو أبيه وسيد بني هاشم، فمضى إليه عمر فشكى إليه ما فيه الناس ثم صعد المنبر ومعه العباس فقال: اللهم إنسا قسد توجهنا إليك بعمر الغيث ولا تجعلنا من القانطين ).<sup>(۳)</sup>

عن أنس بن مالك ألهم كانوا إذا قحطوا على عهد عمر خررج بالعباس
 فاستسقى به وقال اللهم إنا كنا نتوسل بنبينا إذا قحطنا فتسقينا وإنا نتوسل إليك بعم
 نبينا فاسقنا.. وعن ابن عمر أن عمر خطب الناس وقال أيها الناس إن رسول الله
 صلى الله عليه وسلم كان يرى للعباس ما يرى الولد لوالده يعظمه ويفخمه ويربر

(١) بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٩١ ص ٣٧. (٢) الكافي – الشيخ الكليني ج ٢ ص ٤٩٦، و وسائل الشيعة (آل البيت ) – الحر العاملي ج ٧ ص ١٥٣ (٣) بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٢٢ ص ٢٩٠.

#### This fit was downloaded from Quranic Though (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

قسمه، فاقتدوا أيها الناس برسول الله صلى الله عليه وسلم في عمه العباس واتخـــذوه وسيلة إلى الله ﷺ فيما نزل بكم ).<sup>(1)</sup>

حديث حسن صحيح تفرد به الزبير بن بكار، خرجه الحافظ الدمشقي.

ثم قال: ( يا أبا الفضل قم فأدعو الله، فقام العباس يحمد الله ويثني عليه ويـــدعو إلى أن قال: اللهم...وقد توجه القوم بي إليك فاسقنا الغيث.

قال:فأرخت السماء غزالها، وأخصبت الأرض فقال عمر:هذي والله الوسيلة إلى الله، والمكان منه ).<sup>(٢)</sup>

This is was downloaded from Quranis Thought (

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبى– احمد بن عبدالله الطبري ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) ورواه الحاكم في المستدرك ج ٣ ص ٣٣٤.



.

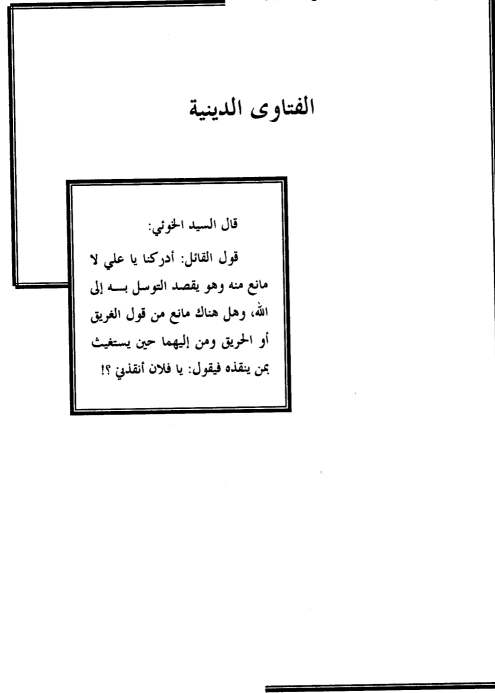
\*

This is was dewnloaded from Quranis Thought In {

1







This is was downloaded from Quranic Thought and



4

This file was downloaded from Quranic Thought and {



.... ملف الفتاوى الدينية

# ملف الفتاوي الدينية

سؤال ١٤٢٦: من الرسوم في هذه البلاد أن المؤمنين يــستغيثون بالإمــام
 الحجة التليكي بعد كل صلاة، ويقولون: يا صاحب الزمان يا ابن الحسن العــسكري
 عجل على ظهورك.

واستشكل عليهم بعض العلماء: بأن هذا ينافي عقيدة الشيعة، فإن الإمام لا يملـــك أمره، والدعاء لا بد أن يكون من الله، فهل يرد هذا الإشكال ويحــرم مثــل هـــذه الاستغاثة أم لا ؟

الخوئي: الإشكال المذكور غير وارد، فإن الغرض من الجملة المذكورة المدعاء والالتماس منه التكليكي بتعجيل ظهوره بطلبه الكليكي من الله تعالى ذلك، كما هو الحمال في سائر الأدعية المشتملة على طلب الحوائج من الأئمة الأطهار، فإن معنى ذلك هو جعلهم: واسطة عند الله تعالى، وقد ذكر مضمونه في ذيل دعاء العهمد الموارد في صباح أربعين يوما عن الصادق الكليكي، والله العالم. انتهى<sup>(1)</sup>

(١) صراط النجاة – ج ٢ ص ٤٥٥.

Y A Y

This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوها بية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة...... التوسل العلم العلم التوسل ركن الإيمان والعبادة......

أقول: ويستقيم الطلب منهم عليهم السلام بداعي أن يمنحوا ما أقدرهم الله عليه، وأذن لهم في إعطائه، وهذا معنى الشفاعة التكوينية الذي مر بيانمـــا في المطالـــب السابقة، وهو لا يعني استقلالهم لا ذاتا ولا فعلا فيما أقدروا عليه.

سؤال ١٣٠٦: هل يجوز طلب الولد أو الرزق أو الحفظ والأمان إلى غـير
 ذلك، من المعصومين عليهم السلام مباشرة، لا لألهم يخلقون أو يرزقون وإنما لألهم الوسيلة
 إلى الله تعالى والشفعاء إليه بقضاء الحاجات، ولألهم لا يفعلون شيئا إلا بإذنه جـل
 شأنه فهم يسألونه فيخلق ويسألونه فيرزق، ولا ترد لهم مسألة أو دعاء لمترلتهم منـه مئانه ولولايتهم علينا، وقد قال تعالى: (وابتغوا إليه الوسيلة ) و (يبتغـون إلى

الخوئي: لا بأس بذلك القصد. انتهى<sup>(١)</sup>

أقول: مر عدم الحصر بذلك الذي قد مر.

سؤال ١٣١٣: المتعارف حال النهوض أو القيام أو حال أي عمل
 الاستنجاد بالنبي صلى الله عليه وآله وسلم أو الإمام علي التليكة أو أحد
 الأئمة عليهم السلام، فهل يجوز ذلك عن قصد، علما أن الاعتقاد هو ألهم الباب إلى الله
 تعالى ؟

الخوئي: لا بأس بتوسيطهم والاستشفاع بمم إلى الله تعالى كوسيلة في قضائه هو حوائج المتوسلين؛ لأنه تعالى رغب في التوسل بقوله تعالى: ( وابتغوا إليه الوسيلة ). انتهى<sup>(٢)</sup>

- (١) صراط النجاة ج ١ ص ٤٦٦:
- (٢) صراط النجاة ج ۱ ص ٤٦٧.

#### This file was downloaded from Quranic Though (المكتبة المحصصية للرد على الوهايية)

أقول: قد مر أن الأفعال والقدرات التي وكل بما الملائكة أو الأولياء عليم السلام ليست معزولة عن قدرة الله وفعله، بل قائمة به، فتسند مآلا إليه وإن كانت لهـــا نسبة ملابسية إلى الموكلين، وهذه النسبة قائمة بالنسبة والإسناد إليه تعالى.

 سؤال ٩٩٣: ما معنى العبارة الواردة في دعاء رجب اليومي: ( لا فرق بينك وبينها إلا أنهم عبادك ) ؟

الخوئي: لعلها تشير إلى ألهم مع بلوغهم في مرتبة الكمال إلى حد نفوذ التصرف منهم في الكون بإذنك، فهم مقهورون لك؛ لألهم مربوبون لك، لا حيلة لهم دون إرادتك ومشيتك فيهم بما تشاء. والله العالم. انتهى<sup>(1)</sup>

أقول: ويمكن أن يفسر بأن ظهور الله تعالى في كافة شــؤونه بالآيـات، والآيات علامات عليه، وصور يظهر بما، فرؤيتها رؤيته، إلا أنما مخلوقة لــه، فما تقدم من جوابه (قدس سره) بيان للتوحيد بالتوسل في مقام الفعل، وما ذكرناه بيان للتوحيد بالتوسل في مقام الصفات والذات.

سؤال ٩٩٦: ما حكم قول: أدركنا يا علي، ويا أبا الغيث أغثنا وغير
 ذلك ؟

الخوئي: قول القائل: أدركنا يا علي لا مانع منه وهو يقصد التوسل به إلى الله، وهل هناك مانع من قول الغريق أو الحريق ومن إليهما حين يستغيث بمسن ينقده فيقول: يا فلان أنقذيني ؟! وهناك آية في القرآن الكريم تؤيد ذلك، وهي قوله تعالى: ( ولو ألهم إذ ظلموا أنفسهم، جاءوك فاستغفروا الله، واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما ). صدق الله العلي العظيم.

(١) صراط النجاة – ج ٣ ص ٣١٧.

# This file was downloaded from Quranic Tapught (1) {



التبريزي: يضاف إلى جوابه ( قدس سره ): ويزاد على ذلـــك قولـــه تعـــالى: ( وابتغوا إليه الوسيلة ). انتهى<sup>(1)</sup>

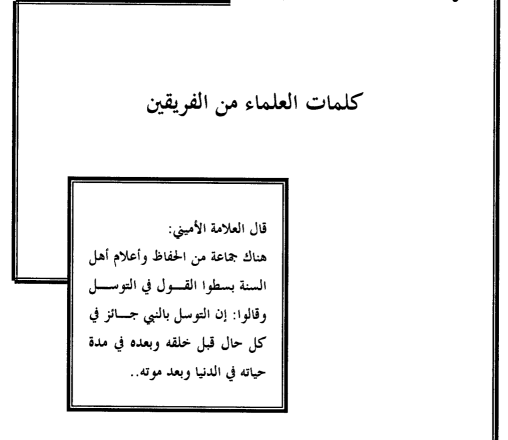
أقول: هذا الجواب منه ( قدس سره ) يقرر أن التوسل قد يكون بمعيني الطلب منهم فيما أقدرهم الله عليه، وأذن لهم في فعله.

(١) صراط النجاة – ج ٣ ص ٣١٨:

This fa was downloaded from Quranic Thought (



الفصل الثالث : ملف كلمات العلماء من الفريقين







This is was downloaded from Quranic Thought III



THE PRINCE GHAZI TI العلماء من الفريقين

### ملف كلمات العلماء من الفريقين

قال الأصفهاني:

يمكن أن يقال إن من جملة فوائد وجود الإمام التَنَكَّلَمَ ووظائفه وعاداته ومناصبه على ما يظهر من الروايات إعانة الملهوفين، وإغاثة المستغيثين، بــل لا ريــب في أن أحدا من الناس إذا كان من رعية رئيس قادر مطاع وبغي عليه، دله أحبته إلى التظلم لدى ذلك الرئيس، ولو ترك ذمه العقلاء بتركه عرض حاجته عليه. انتهى<sup>(1)</sup>

أقول: يشير (قدس سره) إلى أن نصب الله تعالى للنبي وأهل بيتــه عليم السلام ولاة على الأمة، بنفسه يقتضي كولهم شفعاء ووسطاء ما بين الله وخلقه، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَاء رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُــمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾.<sup>(٢)</sup>

الدالة على أن حساب الأمم لا يقام إلا بمجيء رسول وإمام كل أمة.

(١) مكيال المكارم – ميرزا محمد تقي الأصفهاني ج ٢ ص ٢٤٩. (٢) سورة يونس (٤٧)

# This is was downloaded from Quranic Thought (

فونيتا الذي الكرافي المحالية ا THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST III (1997) 1917 1917 1917 1917

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُــسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَؤُلاء ﴾.<sup>(1)</sup>

وقوله تعالى: ﴿ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا ﴾.<sup>(٢)</sup>

فجعل النبي وأهل بيته عليم السلام من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليها السلام أشسهادا على الناس، فأعمال العباد مرقمنة في العرض على الله تعالى بحججه مسن أنبيائسه ورسله وأوصيائه.

This fie was downloaded from Quranic Thought (

(١) سورة النحل (٨٩)

(٢) سورة الحـــج (٧٨)

ملف كلمات العلماء من الفريقين

قال الأميني:

190

وأما الاستغاثة والنداء والانقطاع وما أشار إليها، فلا تعدو أن تكون توسلا بهم إلى المولى سبحانه، واتخاذهم وسائل إلى نجح طلباتهم عنده جلت عظمته، لقربهم منه وزلفتهم إليه ومكانتهم عنده؛ لألهم عباد مكرمون، لا لأن لنواتهم القدسية دخلا في إنجاح المقاصد أولا وبالذات، لكنهم مجاري الفيض، وحلقات الوصل، ووسايط بين المولى وعبيده، كما هو الشأن في كل متقرب من عظيم يتوسل به إليه.

وهذا حكم عام للأولياء والصالحين جميعا وإن كانوا متفوتين في مراحل القرب، كل هذا مع العقيدة الثابتة بأنه لا مؤثر في الوجود إلا الله سبحانه، ولا تقع في المشاهد المقدسة كلها من وفود الزائرين إلا ما ذكرناه من التوسل، فأين هذه من مضادة التوحيد ؟! انتهى<sup>(1)</sup>

أقول: قد مر أن التوسل هو الطريق الحصري للتوحيد، وليس الكــــلام في عدم المضادة وأصل المشروعية، بل في الضرورة واللابدية.

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

(١) الغدير ج ٣ - الشيخ الأميني ص ٢٩٢.

497

قال الأميني:

هناك جماعة من الحفاظ وأعلام أهل السنة بسطوا القول في التوسل وقالوا: إن التوسل بالنبي حائز في كل حال، قبل خلقه وبعده في مدة حياته في الدنيا وبعد موته في مدة البرزخ وبعد البعث في عرصات القيامة والجنة وجعلوه على ثلاثة أنواع:

 (١) طلب الحاجة من الله تعالى به أو بجاهه أو لبركته، فقالوا: إن التوسل بهذا المعنى جائز في جميع الأحوال المذكورة.

(٢) التوسل به بمعنى طلب الدعاء منه، وحكموا بأن ذلك حائز في الأحــوال
 كلها.

(٣) الطلب من النبي صلى الله عليه وآله ذلك الأمر المقصود، بمعنى أنه صلى الله عليه وآله قادر على التسبب فيه بسؤاله ربه وشفاعته إليه، فيعود إلى النوع الثاني في المعنى غير أن العبارة مختلفة، وعدوا منه قول القائل للنبي صلى الله عليه وآلهه: أسألك مرافقتك في الجنة.

وقول عثمان ابن أبي العاص: شكوت إلى النبي صلى الله عليه وســــلم ســـوء حفظي للقرآن، فقال: ادن مني يا عثمان، ثم وضع يده على صدري وقال: اخرج يا شيطان من صدر عثمان، فما سمعت بعد ذلك شيئا إلا حفظت.

وقال السبكي في ( شفاء السقام ): والآثار في ذلك كثيرة أيضا، إلى أن قـــال: فلا عليك في تسميته توسلا، أو تشفعا، أو استغاثة، أو توجها.<sup>(١)</sup>

(١) الغدير ج ٥ – الشيخ الأميني ص ١٤٥

#### This file was downloaded from Quranic Though (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

CHT O CAN O

قال العلامة الطباطبائي:

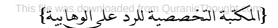
ربما يظن أن ما ورد في الأدعية من الاستشفاع بالنبي وآله المعصومين صلوات الله عليهم، ومسألته تعالى بحقهم، وزيارة قبورهم، وتقبيلها والتبرك بتربتهم، وتعظيم آثارهم، من الشرك المنهي عنه وهو الشرك الوثني، محتجا بأن هذا النوع من التوجسه العبادي فيه إعطاء تأثير ربوبي لغيره تعالى وهو شرك، وأصحاب الأوثان إنما أشركوا لقولهم في أوثانهم: إن هؤلاء شفعاؤنا عند الله، وقولهم: إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى، ولا فرق في عبادة غير الله سبحانه بين أن يكون ذلك الغير نبيا أو وليا أو جبارا من الجبابرة أو غيرهم، فالجميع من الشرك المنهي عنه.

وقد فاتمم أولا: أن ثبوت التأثير سواء كان ماديا أو غير مادي في غيره تعالى ضروري لا سبيل إلى إنكاره، وقد أسند تعالى في كلامه التأثير بجميع أنواعه إلى غيره، ونفي التأثير عن غيره تعالى مطلقا يستلزم إبطال قانون العلية والمعلولية العام الذي هو الركن في جميع أدلة التوحيد، وفيه هدم بنيان التوحيد، نعم المنفي من التأثير عن غيره تعالى هو الاستقلال في التأثير ولا كلام لأحد فيه، وأما نفي مطلق التاثير ففيه إنكار بديهة العقل والخروج عن الفطرة الإنسانية، ومن يستشفع بأهل الشفاعة الذين ذكرهم الله في مثل قوله: ( ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة إلا مسن شهد بالحق وهم يعلمون ) الزخرف: آية (٨٦) وقوله: ( ولا يستفعون إلا لمسن ارتضى ) الأنبياء: آية (٢٨)، أو يسأل الله بجاههم ويقسمه بحقهم الذي جعله له عليه بمثل قوله مطلقا: ( ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين إلىم لهم المنصورون وأن عليه بمثل قوله مطلقا: ( ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين إلىم لهم المنصورون وأن المومن: آية (١٥)، أو يسأل الله بجاههم ويقسمه بحقهم الذي جعله له عليه مثل قوله مطلقا: ( ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين إلىم لم الذي المورون وأن المومن: آية (٥١)، أو يعظمهم ويظهر حبهم بزيارة قبورهم وتقبيلها والذين آمنوا ) عليه مثل قوله مطلقا: ( ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين إلىم لم الذي أمنوا ) مرافين الم الغالبون ) الصافات: آية (٢٢١) وقوله: ( إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا ) مردنا لم الغالبون ) الصافات: آية (٢٢٢) وقوله: ( إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا ) مردنا مم الغالبون ) الصافات: آية (٣٢٠) وقوله: ( إنا لننصر معام ملنصورون وأن مردنا المومن الذي من الذي من الفروا وينا الذي الم من من والذين آمنوا ) التوسل ركن الإيمان والعبادة. المتحقق في المحمد المركزي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي THE PRINCE GHAZI TRUST

جميع ذلك يبتغي بهم إلى الله الوسيلة وقد قال تعالى: ( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة ) المائدة : آية (٣٥) فشرع به ابتغاء الوسيلة، وجعلهم بما شرع من حبهم وتعزيرهم وتعظيمهم وسائل إليه، ولا معنى لا يجاب حب شيء وتعظيمه وتحريم آثار ذلك، فلا مانع من التقرب إلى الله بحبهم وتعظيم أمرهم وما لذلك مسن الآثار، إذا كان على وجه التوسل والاستشفاع من غير أن يعطوا استقلال التأثير والعبادة البتة.

وثانيا: أنه فالهم الفرق بين أن يعبد غير الله رجاء أن يشفع عند الله أو يقرب إلى الله، وبين أن يعبد الله وحده مع الاستشفاع والتقرب بهم إليه، ففي الصورة الأولى إعطاء الاستقلال وإخلاص العبادة لغيره تعالى، وهو المشرك في العبودية والعبادة، وفي الصورة الثانية يتمحض الاستقلال لله تعالى ويختص العبادة به وحده لا شريك له، وإنما ذم تعالى المشركين لقولهم: ( إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى) حيث أعطوهم الاستقلال وقصدوهم بالعبادة دون الله سبحانه، ولو قالوا: إنما نعبد الله وحده ونرجو مع ذلك أن يشفع لنا ملائكته أو رسله وأولياؤه بإذنه أو نتوسل إلى الله بتعظيم شعائره وحب أوليائه، لما كفروا بذلك بل عادت شركاؤهم كمثل الكعبة في الإسلام هي وجهة وليست بمعبودة، وإنما يعبد بالتوجه إليها الله.

وليت شعري ماذا يقول هؤلاء في الحجر الأسود وما شرع في الإســلام مــن استلامه وتقبيله ؟ وكذا في الكعبة ؟ فهل ذلك كله من الشرك المستثنى من حكــم الحرمة ؟ فالحكم حكم ضروري عقلي لا يقبل تخصصا ولا استثناء، أو أن ذلك من عبادة الله محضا وللحجر حكم الطريق والجهة، وحينئذ فما الفرق بينه وبين غيره إذا لم يكن تعظيمه على وجه إعطاء الاستقلال وتمحيض العبادة، ومطلقــات تعظــيم



THE PRINCE GHAZI TRUST العلماء من الفريقين AGURANIC THOUGHT. ملف كلمات العلماء من الفريقين

شعائر الله وتعزير النبي صلى الله عليه وآله وسلم وحبه ومودته وحب أهـــل بيتـــه ومودتهم وغير ذلك في محلها<sup>(۱)</sup>.

أقول: الظاهر أن تأليه المشركين للأصنام والأوثان لم يكن بزعم استقلال تلك الذوات في الوجود عن خلق الباري، ومن الظاهر حصرهم الخلق بالله كما يشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾. <sup>(٢)</sup>

وإنما إشراكهم في استقلال المشركين بنصب وسائط بينهم وبين الله غير مأذونين فيها، كما تشير إلى ذلك جملة من الآيات التي مرت، وبالتالي فعبودية المشركين للأصنام والأوثان منطلقة من تزلفهم وتعظيمهم لها بغير إذن وأمر مسن الله، فأطاعوهم وقصدوهم بغير أمر من الله وطاعته، فلم تكن عبودية لله بل طاعة وطوعانية وهي العبودية لغير الله تعالى.

ومن ثم يؤكد القرآن في آيات عديدة كما أشارت إلى ذلك روايات أهــل البيت أيضاً، إلى أن جملة العبادات لغير لله كانت في الطاعة لغير الله، وطاعة غــير من أمر الله بطاعته، وتعظيم غير من أمر الله بتعظيمه، والتوجه إلى غير من أمر الله بالتوجه إليه، وهو معنى اتخاذ المشركين إلى للأصنام الطينية والأوثان الحجريــة، كذا هو معنى اتخاذ الأصنام البشرية والأوثان من بني الإنسان، فالصنم والــوثن البشري الذي قد تتخذه جماعة مناوئة للحق هو بنصبهم من يطيعوه بغير أمر الله، ومن يعظمه بغير إذن الله بتعظيمه، وبأن يتوجهوا به إلى الله مع إنه يصد عن سبيل

- (١) تفسير الميزان السيد الطباطبائي ج ١٠ ص ٢٩٥.
  - (٢) سورة لقمان (٢٥)

#### This file was downloaded from Quranic Tapught (

التوسل ركن الإيمان والعبادة.....

الله كما يشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ اتَّخَذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبِاهُمْ أَرْبَابًا مَّـــن ذُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُواْ إِلاَّ لِيَعْبُدُواْ إِلَهًا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُــبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ <sup>(1)</sup>.

وكما يشير إلى ذلك قول الصادق التَلَيَّة في ذيل هـــذه الآيـــة: ( والله مـــا سجدوا لهم وما ركعوا لهم، ولكن أطاعوهم ) كيف لا وحقيقة العبوديـــة هـــي الطاعة والطوعانية كاستحقاق للمطاع بذاته.

وكذا قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لَّا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّـــهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴾<sup>(٢)</sup>

إذ الطوعانية هي الخضوع والانقياد، فالعمدة في الفورق بوين التوحيد والشرك، والتوحيد والصنمية هو ما مر، وفي الحقيقة إن القول باستحقاق الطاعة لمطاع لذاته يرجع إلى القول باستقلاله في الحول والقوة، وإلى افتقار العابد المطيع له في ذلك الحول والقوة والوجود.

فالطاعة بداعي الاستحقاق للذات وهي الشرك في الولاية تؤول إلى الشرك في الذات والشرك في الحكم، فالنكير في القرآن على المشركين والوثنيين لا لأنهم يدعون استقلال ذوات الأصنام أو الأرواح المرسلة المرتبطة بمــا، ولا لــزعمهم ضرورة أصل الوساطة والشفاعة بين الخلق والخالق، بل لكون اتخاذها لهم هو بغير الله وإذنه.

- (١) سورة التوبة (٣١)
- (٢) سورة يــــس (٦٠)

ومن ثم فالوثنية و الصنمية باقية ضمن أشكال بشرية، كما ورد مستفيضاً في روايات أهل البيت عليهمالسلام: ( أن من أطاع وتولى من لم يأمر الله بطاعته وولايته

ROURAN ملف كلمات العلماء من الفريقين

فهو وثن يعبد من دون الله )(1)، وفي المقابل إن التوحيد يقمام بطاعة وتمولي

(١) في معنى ما ذكره الأستاذ روايات كثيرة منها:

۳.۱

 في الرواية عن أبي جعفر التليكة قال: ( لا تتخذوا من دون الله وليحة فلا تكونـــوا مؤمنين، فإن كل سبب ونسب وقرابة ووليحة وبدعة وشبهة منقطع مضمحل كما يضمحل الغبار الذي يكون على الحجر الصلد إذا أصابه المطر الجود إلا ما أثبته القرآن ).

قال مولي محمد صالح المازندراني: ( لا تتخذوا من دون الله وليجة فلا تكونوا مــــؤمنين ) وليجة الرجل: بطانته وخاصته وصاحب سره ومن اتخذه معتمدا عليه، وهو صريح كالآية في أن من اتخذ أمينا في الدين وإماما ومعتمدا لم يأمر الله تعالى باتخاذه خرج من الإيمان.. شرح أصول الكافي – مولي محمد صالح المازندراني ج ١٢ ص ٣٣١.

 عن أبي بصير قال : سمعت أبا عبد الله التلقي يقول: ( ولا تتخذوا إلهين اثنين ، إنما هو إله واحد ) يعني بذلك ولا تتخذوا إمامين ، إنما هو إمام واحد ). بحار الأنوار – العلامة المجلسي ج ٢٣ ص ٣٥٧.

الكليني عن محمد بن يحيى عن بن عيسى عن بن محبوب عن عمرو بن ثابت عن جابر قال: سألت أبا جعفر التلخي عن قول الله: ( ومن الناس من يتخذ من دون الله أندادا يحبونهم كحب الله ) قال: هم أولياء فلان وفلان اتخذوهم أئمة دون الإمام الذي جعله الله للناس إماما، وكذلك قال: ( ولو يرى الذين ظلموا إذ يرون العذاب أن القوة لله جميعا وأن الله شديد العذاب، إذ تبرأ الذين اتبعوا من الذين اتبعوا ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب، وقال الذين اتبعوا لو أن لنا كرة فنتبرأ منهم كما تبرؤا منا ) الآية، ثم قال أبو جعفر التلكية: هم والله يا جابر أئمة الظلم وأشياعهم ).

قال صاحب البحار بيان:



المنصوبين من قبل الله تعالى للطاعة، لكونهم عباد مكرمون لا يــسبقونه بــالقول وهم بأمره يعملون.

المشهور بين المفسرين أن المراد بالأنداد الأوثان.. بحار الأنوار – العلامة المحلـــسي ج ٢٣ ص ٣٥٩.

This file was downloaded from Quranic Thought (1) { المحصصية للرد على الوهابية }

۳۰۳ من الفريقين المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلمات العلماء من الفريقين

سئل آية الله التبريزي:

هل يجوز الاعتقاد بأن النبي والأئمة المعصومين عليه السلام هـــم العلـــة الفاعليـــة والمادية، والصورية والغائية لجميع الخلائق ؟ وهل يجوز إطلاق هذه الألفاظ عليهم ؟ وما حكم من يعتقد ذلك ؟.

قال في الجواب: إن خلق الدنيا ومن فيها، وكذا خلق الآخرة ومن فيها، وما فيها كله من فعل الله تتجلق ومشيئته، وبما أن الله سبحانه وتعالى حكيم لا يخلق شيئا عبثا، فالغرض من خلق الدنيا وما فيها هو أن يعرف النساس ربمهم، ويصلوا إلى كمالاتهم، بإطاعة الله سبحانه وتعالى، والتقرب إليه، وهذا يقتضي اللطف من الله بإرسال الرسل، وإنزال الكتب، ونصب الأوصياء والأئمة عليم السلام ليأخذ الناس منهم سبيل الاهتداء، وبما أن الحكمة هي ما ذكر في الخلق حيث يفصح عنه قوله تعالى: ( وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ) وبضميمة قوله سبحانه: ( وخلق لكم ما في الأرض جميعا ) يعلم أن الغاية من خلق الإنس والجن هي خلق الذين يعرفون الله سبحانه ويعبدونه، ويهتدون بالهدى، والسابقون على ذلك في علم الله سبحانه الذين يعيشون في الدنيا وسيلة لكسب رضا ربمم، والتفاني في رضاه هم الأنبياء والأوصياء والأئمة ( سلام الله عليهم أجعين ) والسابقون في هذه المرتبة هم نبينا محمد والأئمة الأطهار ( صلى الله عليهم أجعين ) من بعده.

وبذلك يصح القول ألهم علة غائية لخلق العباد، لا بمعنى أن الخالق يحتــاج إلى الغاية، بل لأن إفاضة فيض الوجود بسبب ما سبق في علمه ألهم السابقون الكاملون في الغرض والغاية من الفيض، والله العالم.<sup>(1)</sup>

(١) صراط النجاة – الميرزا جواد التبريزي ج ٣ ص ٤٣٦.

# This the was downloaded from Quranic Thought (

فقي الله المركز الم

أقول: تقدير كونهم عليم السلام علة غائية يستلزم كونهم علة فاعلية كما هو مقرر في علوم الحكمة، إلا أن الصحيح إنهم علة غائية في الفعل، وهي ليست علة غائية نهائية، بل العلة الغائية النهائية هي الله تعالى فليس وراء الله تعالى منتهى، كما إنه تعالى العلة الفاعلية الأولى فمنه ينشأ الوجود وإليه يعود ويتقوم، وهم وسائط فيضه والشهداء على خلقه في المعاد.

This fawas downloaded from Quranic Thought (

المربعة المات العلماء من الفريقين

قال القسطلاني في ( المواهب اللدنية ):

وينبغي للزائر له صلى الله عليه وسلم أن يكثر من الدعاء والتضرع والاستغاثة والتشفع والتوسل به صلى الله عليه وسلم فحدير بمن استشفع به أن يشفعه الله فيه. قال: وأن الاستغاثة هي طلب الغوث فالمستغيث بطلب من المستغاث به إغاثتـــه أن يحصل له الغوث، فلا فرق بين أن يعبر بلفظ الاستغاثة أو التوســل أو التـــشفع أو التوجه أو التجوه؛ لأنهما من الجاه والوجاهة ومعناهما علو القدر والمترلة، وقد يتوسل بصاحب الجاه إلى من هو أعلى منه.

قال: ثم إن كلا من الاستغاثة والتوسل والتشفع والتوجه بالنبي صلى الله عليه وسلم كما ذكره في تحقيق النصرة ومصباح الظلام واقع في كل حال قبــل خلقــه وبعد خلقه في مدة حياته في الدنيا وبعد موته في البرزخ وبعد البعــث في عرصــات القيامة.

ثم فصل ما وقع من التوسل والاستشفاع به صلى الله عليه وسلم في الحــالات المذكورة.<sup>(1)</sup>

This file was downloaded from Quranic Thought Cam

الشيخ الأميني – الغدير ج ٥ ص ١٤٤.



قال ابن عابدين في حاشية رد المحتار: ج٦ ص ٧١٦:

نعم ذكر العلامة المناوي في حديث: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك نبي الرحمة، عن العز بن عبد السلام أنه ينبغي كونه مقصورا على الــــنبي (ص)، وأن لا يقسم على الله بغيره، وأن يكون من خصائصه.<sup>(1)</sup>

أقول: القسم على الله ليس تحتيم شيئاً على إرادة الله تعالى؛ لأن الله تعالى لا يبرمه إلحاح الملحين، وإنما القسم على الله تعالى يرجع إلى استجارة من يقسم بالمقسم به لما للمقسم به من حرمة عند الله تعالى، فيلوذ به بما له من حرمة وجاه عند الله من نعمة الله وسخطه، أو لاستتزال رزقه فهو نوع تشفع بالمقسم به وتوجهاً به على المقسوم عليه، وعلى ذلك فيعم القسم الذي هو نوع استشفاع وتوسل كل من له جاه وحظوة عند الله تعالى وإن كانت مراتب المقسوم به مختلفة في الشفاعة والوسيلة.

This fla was downloaded from Quranic Thought (1) { المكتبة المحصصية للرد على الوهابية }

<sup>(</sup>١) العقائد الإسلامية - مركز المصطفى ج ٤ ص ٣٦٢.

تفوین الکر المحکم ا THE PRINCE GHAZI TRUST المحکم المح The Prince Ghazi trust المحکم المح

قال الشربيني في مغني المحتاج: ج١ص ١٨٤ خاتمة:

سئل الشيخ عز الدين هل يكره أن يسأل الله بعظيم من خلقه كالنبي والملــك والولي ؟ فأجاب بأنه جاء عن النبي ( ص ) أنه علم بعض الناس: اللـــهم إني أقـــسم عليك بنبيك محمد نبي الرحمة الخ.

فإن صح فينبغي أن يكون مقصورا عليه عليه الصلاة والسلام؛ لأنه سيد ولـــد آدم، ولا يقسم على الله بغيره من الأنبياء والملائكة؛ لألهم ليسوا في درجته، ويكون هذا من خواصه، والمشهور أنه لا يكره شيء من ذلك.<sup>(۱)</sup>

(١) العقائد الإسلامية ج ٤ - مركز المصطفى ص ٣٦٢

This is was downloaded from Quranis Through ( ) { المحصصية للرد على الوهابية }

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT IT THE PRINCE GHAZI TRUST IT THE PRINCE GHAZI TRUST

نقل ابن كثير في البداية ج ١ ص٤٥:

أن ابن تيمية أقر أخيرا في المجلس الذي عقده له العلماء العـــاملون الربـــانيون المجاهدون بالتوسل وأصر على إنكار الاستغاثة، مع أنه يقول في رسالة خاصة لــــه في الاستغاثة بجوازها بالنبي فيما يقدر عليه المخلوق.

واعتمد الإمام الحافظ النووي استحباب التوسل والاستغاثة في مصنفاته، كما في حاشية الإيضاح على المناسك له (ص ٤٥٠ ) و (ص ٤٩٨ ) من طبعة أخرى، وفي شرح المهذب المجموع ( ٨ ، ٢٧٤ ) وفي الأذكار (ص ٣٠٧ ) من طبعة دار الفكر، في كتاب أذكار الحج، وص ( ١٨٤ ) من طبعة المكتبة العلمية.

وهو مذهب الشافعية وغيرهم من الأئمة المرضيين المجمع على جلالتهم. (')

أقول: قد مر مراراً أن التوسل والاستغاثة والتوجه والاستشفاع والــسؤال كلها من باب واحد وحقيقة واحدة، ذات حيثيات ووجوه متلازمــة، فتــسويغ أحدها ومنع الأخرى، أو حسبان تباينها ناجم من عدم درك معانيها بغور وعمق ودرجات وأنواع كل منها، وأما تسويغ بن تيمية الاستغاثة بما يقدر عليه المخلوق فقد عرفت أن جملة الأشياء المخلوقة والتي تسأل للداعي هــي ذات نــسبة إلى الذوات المخلوقة التي هي مجرى الفيض الإلهي المتقوم بتلــك النــسبة بالإســناد والنسبة إلى الذات الإلهية استمدادا وإيجاداً باعتبار أنه منشأ الوجود.

وقد ذكر القرآن الكريم أفعال كونية مهولة أسندها إلى الملائكة الكرام مـــن دون أن يعني ذلك عزل القدرة الإلهية أو عدم التقوم بما بالحول والقوة والقـــدرة الإلهية.

(١) العقائد الإسلامية – مركز المصطفى ج ٤ ص ٣٦٤.

#### This is was downloaded from Quranic Thought (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)

قال الآلوسي في تفسيره روح المعاني بعد استعراضه أطراف بحث التوسيل
 وآراء العلماء فيه:

وبعد هذا كله أنا لا أرى بأسا في التوسل إلى الله تعالى بجاه النبي صلى الله عليه وسلم عند الله تعالى حيا وميتا ويراد من الجاه معنى يرجع إلى صفة من صفاته تعالى، مثل أن يراد به المحبة التامة المستدعية عدم رده وقبول شفاعته، فيكون معنى قول القائل: إلهي أتوسل بجاه نبيك صلى الله عليه وسلم أن تقضى لي حاجتي، إلهسي اجعل محبتك له وسيلة في قضاء حاجتي.

ولا فرق بين هذا وقولك: إلهي أتوسل برحمتك أن تفعل كذا إذ معنـــاه أيـــضا إلهي اجعل رحمتك وسيلة في فعل كذا.

بل لا أرى بأسا أيضا بالإقسام على الله تعالى بجاهه صلى الله عليه وسلم بمــــذا المعنى والكلام في الحرمة كالكلام في الجاه..

وقال: إن التوسل بجاه غير النبي صلى الله عليه وسلم لا بأس به أيضا إن كـــان المتوسل بجاهه مما علم أن له جاها عند الله تعالى، كالمقطوع بصلاحه وولايته، وأمـــا من لا قطع في حقه بذلك فلا يتوسل بجاهه لما فيه من الحكم الضمني على الله تعالى بما لم يعلم تحققه منه عز شأنه وفى ذلك جرأة عظيمة على الله تعالى.<sup>(1)</sup> انتهى<sup>(3)</sup>

(١) الألوسي – روح المعاني ج٣ ص٢٩٧.

This file was downloaded from Quranic Thought (المكتبة التحصصية للرد على الوهابية)

التوسل ركن الإيمان والعبادة .... ۳۱.

أقول: تعليقا على كلام بن تيمية والآلوسي: ما ذكره بن تيمية ثلاثة أقسام: القسم الأول: التوسل بإيمان الشخص بالنبي ومحبته له. القسم الثاني: التوسل بدعاء النبي و شفاعته. القسم الثالث: التوسل بدات النبي الشريفة. وأضاف الآلوسي قسما رابعاً، وهو التوسل بجاه النبي (ص)عند الله حياً وميتاً بما يرجع إلى صفة إلهية، أي إن محبة الله ورحمته لنبيه.

بحال المؤمن عدم التفوه بذلك، وأن لا يحوم حول حماه، وقد عده أناس من العلماء شــركا وأن لا يكنه فهو قريب منه.

ولا أرى أحدا ممن يقول ذلك إلا وهو يعتقد أن المدعو الحي الغائب أو الميت المغيب يعلـــم الغيب أو يسمع النداء ويقدر بالذات أو بالغير على جلب الخير ودفع الأذى، وإلا لما دعاه ولا فتح فاه، وفى ذلكم بلاء من ربكم عظيم، فالحزم والتحنب عن ذلك وعدم الطلب إلا مــن الله تعــالى القوي الغني الفعال لما يريد) انتهى.

ويتبين من كلامه أن الاختلاف بينه وبين الشيعة صغروي وليس كبرويا، بمعنى أن نقطمة الخلاف في من يتوسل به لا في أصل التوسل والاستشفاع والإقسام بجاه شخص على الله، والفي يشهد لما ذكرته من التشويش وخلط الكلام أن المصحح لطبعة الكتاب وهو (علمي عبدالباري عطية ) قال عند هذه الفقرة معلقا على كلام المصنف: ( هذا هو الحق وهو أنه يتجنب ذلك مطلقا، وما مال إليه المصنف قبل ذلك من الجواز هو رأي له غير مقبول فتنبه ) انتهى.

وما يجدر أن يتنبه له القارئ الكريم أن أعلام العامة وأن قلبوا وجوه الكلام لكي يدلسوا مـــا هو الحق من معارف القرآن الكريم إلا أن الحق المبين يظهر في طيات كلامهم وما بين سطورهم.

#### This file was downloaded from Quranic Thought (The Was downloaded from Quranic Thought (The Was downloaded from Quranic The W

.....۳۱۱ THE PR من علمات العلماء من الفريقين

و ليت شعري كيف يعظم الإيمان بالنبي (ص) ويجعل وسيلة دون ذات النبي، مع أن الإيمان لم يكن إيماناً إلا بتعلقه بذات النبي، فهو أصل الإيمان وقوامه، إلا أن يكون الإيمان بالله أعظم من الذات الإلهية، مع أن الإيمــان لم يحـــظ بـــشرف إلا بلحاظ متعلقة وهو النبي (ص)، فلماذا كل هذه الحساسية والنفــرة مــن ســيد الأنبياء.

وكذلك الحال في التوسل بدعاء وطلب النبي وشفاعته، وهل دعاء الــــنبي (ص) وشفاعته الذي هو عمل من الأعمال الصادرة من ذات النبي (ص) أعظم من ذات النبي (ص) المقدسة، كذلك يجري الكلام في كلام الآلوسي، فهل جـــاه النبي غير ذاته المقدسة.

ثم ما الفرق بين رحمة الله ومحبة الله في القسم الرابع التي هي منن أفعــال الله تعالى وبين ذات النبي (ص) التي هي أيضا من أفعال الله تعالى، بل ذاته (ص) هي عين فعل الرحمة الإلهية، كما أشار إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لَلْعَالَمِينَ ﴾. <sup>(1)</sup>

فيقدمون ويتوجهون إلى الله بما هو أقل متزلة، ويجفون ما هو أكبر متزلــة وأوجه مقاما عند الله تعالى، أو يحسبون أن الصفات الفعلية هي غير فعله تعــالى ومغايرة للذوات الشريفة المخلوقة.

(١) سورة الأنبياء (١٠٧)

التوسل ركن الإيمان والعبادة.....

قال التاج السبكي:

ويحسن التوسل والاستغاثة بالنبي صلى الله عليه وسلم إلى ربه، ولم ينكر ذلك أحد من السلف والخلف حتى جاء ابن تيمية فأنكر ذلك وعدل عن الصراط المستقيم وابتدع ما لم يقله عالم، وصار بين الأنام مثلة. انتهى<sup>(1)</sup>

(١) الألوسي - روح المعاني ج٣ ص ٢٩٥طبعة دار الكتب العلمية.

۳۱۳ ملف كلمات العلماء من الفريقين FOR QURĂNIC THOUGHT

قال المفسر الشعراوي:

التوسل بالبني (ص) أو الأولياء مسألة لا يصح أن تكون مثـــار خـــلاف مـــن أحد...

ونقول لمن يكفر المتوسلين بالنبي أو الولي: هذبوا هذا القول قليلا، إن حدوث مثل هذا القول هو نتيجة عدم الفهم، فالذي يتوسل إلى الله بالنبي أو الولي هو يعتقد أن له مترلة عند الله.

وهل يعتقد أحد أن الولي يجامله ليعطيه ما ليس له عند الله ؟ طبعا لا.

وهناك من قال: أن الوسيلة بالأحياء ممكنة، وأن الوسيلة بــالأموات ممنوعــة، ونقول له: أنت تضيق أمرا متسعا؛ لأن حياة الحي لا مدخل لها بالتوسل، فإن جــاء التوسل بحضرته (ص) إلى الله، فإنك قد جعلت التوسل بحبك لمن علمت أنه أقــرب منك إلى الله، فحبك له هو الذي يشفع، وإياك أن تظن أنــه ســيأتي لــك بمــا لا تستحق.<sup>(1)</sup>

أقول: قد مر أن التشفع بذات النبي وحبه والإيمان به، إنما صار لــــه جـــزاء موفوراً وعملاً شريفاً باعتبار تعلقه بذات النبي (ص) فكيف لا يحتفى بما هو أصل في الشفاعة ويتمسك بما هو فرع. انتهى

ثم يقول الشعراوي: والجماعة التي تقول: لا يصح أن نتوسل بالنبي (ص)؛ لأن النبي انتقل إلى الرفيق الأعلى، نقول لهم: انتظروا قليلا وانتبهوا إلى ما قُـــال ســـيدنا

(١) يشير الشعراوي في هذا النص إلى معنى وهو: إن التوسل بنفسه عمل شرعي له ما يقابله من الجزاء الإلهي؛ لأنه يتضمن إثبات حب المتوسل للولي وهو فضيلة قرآنية عظيمة قرر في مقابلـــها ثواب إلهي جزيل.

#### This file was downloaded from Quranic Though (المكتبة التخصصية للرد على الوهابية)



315

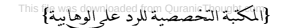
عمر، قال: كنا في عهد رسول الله (ص) إذا امتنــع المطــر نتوســل برســول الله ونستسقي به، ولما انتقل رسول الله (ص) توسل بعمه العباس، وقالوا : لــو كــان التوسل برسول الله جائز بعد انتقاله لما عدل عمر بن الخطاب عن التوســل بــالنبي (ص) بعد انتقاله، وذهب إلى التوسل بعم النبي (ص) ؟

ونسأل أقال عمر: (كنا نتوسل بنبيك والآن نتوسل إليك بالعباس ؟ أم قــال: والآن نتوسل إليك بعم نبيك )؟!<sup>(١)</sup>

أقول: ونعم ما تفطن إليه بأن وجاهة العباس ابن عبد المطلب بإضـــافته إلى شرفية ذات النبي (ص) المقدسة فالتوسل راجع إلى تلك الإضافة. انتهى

ثم يقول الشعراوي: ولذلك فالذين يمنعون ذلك يوسعون الشقة على أنفسهم؛ لأن التوسل لا يكون بالنبي (ص) فقط، ولكن التوسل أيضا بمن يمــت بــصلة إلى النبي (ص)، فساعة يتوسل واحد إلى غيره يعني أنه يعتقد أن الذي توسل به لا يقدر على شيء، إنني أتوسل به إلى الغير لأني أعرف أنه لا يستطيع أن ينفذ إلى مطلوبي.

(١) يجيب الشعراوي عن إشكال ذكره الآلوسي في روح المعاني ج٣ ص٢٩٦ حيث قال: فإنه لو كان التوسل به عليه الصلاة والسلام بعد انتقاله من هذه الدار لما عدلوا إلى غيره، بل كانوا يقولون: اللهم إنا نتوسل إليك بنبينا فاسقنا وحاشاهم أن يعدلوا عن التوسل بسيد النساس إلى التوسل بعمه العباس، وهم يجدون أدنى مساغ لذلك، فعدولهم هذا مع ألهم السابقون الأولو وهم أعلم منا بالله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم وبحقوق الله تعالى ورسوله عليه المصلاة والسلام وما يشرع من الدعاء وما لا يشرع وهم في وقت ضرورة ومخمصة يطلبون تفريج الكربات وتيسير العسير وإنزال الغيث بكل طريق دليل واضح على أن المشروع ما سلكوه دون غيره. انتهى



THE PI ملف كلمات العلماء من الفريقين 310

إذن فلنبعد مسألة الشرك بالله عن هذا الجحال، ونقول: نحن نتوسل به إلى غـــيره لأننا نعلم أن المتوسل إليه هو القادر وأن المتوسل به عاجز.

وهذا هو منتهى اليقين ومنتهى الإيمان.

ولكن المتوسل به قد ينتفع وقد لا ينتفع، وعندما توسل سيدنا عمر بالعباس عم النبي كان يفعل ذلك من أجل المطر، والمطر في هذه الحالة لا ينتفع به رسول الله، لذلك جاء بواحد من آل البيت وكأنه قال: ( يا رب عم نبيك عطشان فمن أجله نريد المطر ).

فإذن فتوسل عمر بن الخطاب بعم النبي دليل ضد الذين يمنعون التوسل بـــالنبي بعد الانتقال إلى لرفيق الأعلى. انتهى<sup>(1)</sup>

أقول: قد عرفت أن التوسل هو طريق التوحيد القويم الحصري، وأن الصد عنه يؤل إلى التشبيه أو التعطيل وهو الشرك بعينه. انتهى

(١) محمد متولي الشعراوي ، تفسير الشعراوي ج ٥ ص ٣١٠٧

This file was downloaded from Quranic Thought (1) (المكتبة المحصصية للرد على الوهابية)



# محتويات الكتاب

| 0   |   | مقدمة المقررمقدمة المقرر                                               |
|-----|---|------------------------------------------------------------------------|
| ۷ . |   | الضرورة الأولى: دونية العبد                                            |
|     |   | الضرورة الثانية: دونية العالم الدنيوي                                  |
| ٩   |   | الضرورة الثالثة: طي الطريق ومضاعفة الخطوة                              |
| ۱.  |   |                                                                        |
| ۱۳  | · | مقدمة المؤلف ( دام ظله )                                               |
| ۱۷  | / | مقدمة البحثمقدمة البحث                                                 |
| ۱۹  |   | النقطة الأولى: لا توحيد إلا بالتوسل                                    |
| 41  |   | النقطة الثانية: كل ما يرتبط بالنبي وآله عليهم السلام وزانه وزان الأصول |
| ۲ ۱ |   | عناوين تختزن نتائج البحث                                               |

# الفصل الأول .. ٢٧

| ۲۷ | وجوه الاستدلال على مسألة التوسل |
|----|---------------------------------|
| ٣٣ | الوجه الأول                     |
| ۳0 | التوجه بالوسائل ضرورة عقلية     |

# This the was downloaded from Quranic Thought and { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }

قصد الشيء توجه لوجهه ----\_\_\_\_ ۳۸ -----الوجه الثابي----- [1] النبى وآله أبواب الحضرة الإلهية ----- النبى وآله أبواب الحضرة الإلهية ----- #2 شرطية الإيمان بالآيات في صعود الأعمال ----- 20 وجه آخر في شرطية التوجه بمم إلى الله في صحة العبادات ----- في شرطية التوجه بمم إلى الله في صحة العبادات شرطية التولي والتبري في أصل الإيمان \_\_\_\_\_ ٥٢ \_\_\_\_\_ ٥٢ 00 -----الوجه الثالث ----غواية إبليس لاستكباره عن التوجه بآدم ----- ٥٧ لا مسرح للاشتباه في التطبيق العقائدي ----- و المسرح للاشتباه في التطبيق العقائدي ----الوجه الرابع -----۲۱ -----الوجه الخامس ------ الوجه الخامس ------آيات الأسماء ----- آيات الأسماء ---- ٧١ تحقيق في معنى الاسم في القرآن ----- تحقيق في معنى الاسم في القرآن الوجه السادس ----- ۸۵ ----- ۸۵ ابتغاء الوسيلة-----الوجه السابع: وجه الشفاعة----- الوجه السابع: وجه الشفاعة-----الطائفة الأولى: آيات نفى الشفاعة ----- ومحمد الطائفة الأولى: آيات نفى الشفاعة ---- ٩٥ الطائفة الثانية: آيات نفى الشفعاء ––––––– الطائفة الثانية: آيات نفى الشفعاء ––– الطائفة الثالثة: آيات تحقق الشفاعة مع الإذن الإلهي ----- ٩٦ الطائفة الرابعة: آيات تحقق الشفاعة من قبل المرضي – – – – – – – – ۹۷ الطائفة الخامسة: آيات تحقق الشفاعة في صالح من كان مرضيا -----٩٧ الطائفة السادسة: آيات ضرورة تحقق الشفاعة -----٩٨ الآية الأولى: -----

EOR QUIRANIC THOUGH

414

This file was downloaded from Quranic Thought in { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }

٩٨ ------

# التوسل ركن الإيمان والعبادة.....

318

| ٩٩ -  | بحوث الآية الأولى                                                       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| ۹۹ -  | القاعدة الأولى: التوسل شرط في صحة التوبة                                |
| 1 • ۲ | مناقشة مع الفخر الرازي                                                  |
| 1.0   |                                                                         |
| ۱۰۸   | الانتماء الصادق لأهل البيت عليهم السلام                                 |
| 117   | نزول الفيض الإلهي متوقف على شروط ثلاثة                                  |
| 110   | •                                                                       |
| 119   | بحوث الآية الثانية                                                      |
| 119   | القاعدة الثالثة: نيل كل كمال بالاستشفاع وشفاعة النبي وأهله عليهم السلام |
| ۱۲۸   | سؤال حول قرب الله وضرورة الواسطة إليه                                   |
| 137   | الصفات الإلهية العظمي والحاجة إلى وساطة كلماته تعالى                    |
| 130   | تعليق على مقولة الاستغراق في الرسالة دون الرسول                         |
| 1 5 1 | التوفيق بين قربه تعالى منا وبعدنا عنه                                   |
| 154   | احتياج عموم الخلق لوساطة سيد الأنبياء (ص)                               |
| 120   | نفي الواسطة رؤية إبليسية                                                |
| 157   |                                                                         |
| 101   | الشفاعة فعل تكويني                                                      |
| 108   | طلب الشفاعة تعلق بالاسم الإلهي التكويني –––––––––––––                   |
| 105   | استعراض بعض الروايات في المقام                                          |
| 107   | الوجه الثامن: بحث الكلمات                                               |
| 109   | آيات قرآنية في الكلمات الإلهية                                          |
| 177 - | تحقيق في معنى الكلمة في القرآن                                          |
| 177 · | الوجه التاسع                                                            |
| ۱٦٩ - | دلالة القصد إلى الحج وأداء المناسك على ضرورة التوسل بحضر تهم            |
| 144 - | شواهد من مناسك الحج تجسد التوسل واللواذ بحضرة الأولياء عليهم السلام     |

This fe was downloaded from Quranic Thought and { المكتبة التحصصية للرد على الوهابية }

الشاهد الأول: مقام إبراهيم 🚌 ----- الشاهد الأول: مقام إبراهيم التي المالي 115 -----الشاهد الثالث: ولادة على 🚎 في الكعبة ----- الشاهد الثالث: ولادة على التي الكعبة ----الشاهد الرابع: شواهد أنحرى ----- الشاهد الرابع: شواهد ألحري 19£ -----الوجه العاشر ––– قاعدة: الإثبات بلا تشية والشرية بلا تعطيل ----- قاعدة: الإثبات بلا تشيه والم معنى نسبة الفعل باستادين القاطين بالطولية ---- يعنى نسبة الفعل باستادين القاطين بالطولية

..... محصيات الكتاب

الفصل الثابي.. ٢٠٩

219

| ۲.٩   | تحليل مفاد وأبعاد يا محمد ريئا علي                    |
|-------|-------------------------------------------------------|
| * 11  | المقام الأول: مقام التعلي المقام الأول: مقام التعليم  |
| ۲۱۹   | نداء الرسول (ص) في العيادات نوع توسل                  |
| **1   | المقام الثاني: مقام الأستغاثة                         |
| ***   | صور الاستغاثة بأهل الحييت عليم السلام                 |
|       | الصورة الأولى:                                        |
|       | الصورة الثانية:                                       |
| ***   | الصورة الثالثة:الصورة الثالثة:                        |
| YYY — | شواهد الصورة الثائية شواهد الصورة الثائية             |
| YYY — | الشاهد الأول                                          |
| 444   | الشاهد الثاني                                         |
| 131   | الشاهد الثالث                                         |
| 141   | سبب الترول                                            |
| 770   | لشاهد الرابع                                          |
|       | لاستغاثة بجبوعليه السلار تسبته عب حاجات الدوح والبلان |

This is was downloaded from Quranic Thought of the stand was downloaded from Quranic Thought of the standard s

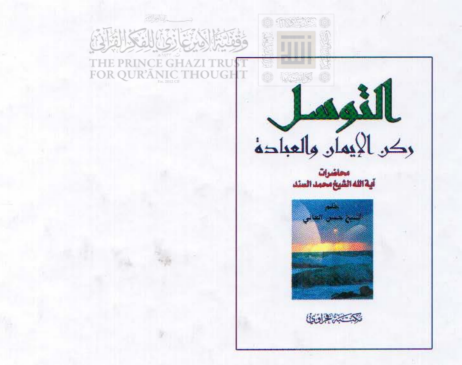
|          | G.T.S.I. K.S.I. F.S.L. |                             |
|----------|------------------------|-----------------------------|
| ۳۲.      | THE PRINCE GHAZI TRUST |                             |
| ******** | FOR QUR'ÀNIC THOUGHT   | التوسل ركن الإيمان والعباده |

النقطة الأولى: أصول عمارة الأرض منبثقة من الأولياء عليم السلام ------ ٢٤٦ النقطة الثانية: ديدن سيرة الرواة على عموم مراجعاتمم للأئمة عليم السلام ----- ٢٤٢ النقطة الثالثة: عموم مرجعيتهم عليم السلام في العلوم والشؤون المختلفة ----- ٢٤٣ النقطة الرابعة: فصل الدين عن نظام الطبيعة ----- ٢٤٥

الفصل الثالث.. ٢٤٩

| ىلفات التوسلملفات التوسل                                                  | ٩   | ۲ź  |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|-----|
| لطائفة الأولى: استغاثة المعصومين ببعضهم البعض عليهمالسلام ——————          | ١   | 40  |
| ستغاثة الرسول (ص) بعلي الطَّيَّة                                          | ٣   | 40  |
| وضيح إشكال                                                                | 0   | 40  |
| ستغاثة على الطِّيَّة بالرسول (ص)                                          | ٨   | ۲0  |
| استغاثة فاطمة عليها السلام بالرسول (ص)                                    | ١   | 22  |
| استغاثة الحسين الطِّينيُّ بالرسول (ص)                                     | ۲   | 22  |
| استغاثة السجاد التَّلِيَّلاً في دعائه بالنبي والأئمة عليهم السلام ——————— | ٣   | 221 |
| استغاثة الإمام الكاظم الطَّيْلًا بالزهراء عليها السلام                    | 0   | 220 |
| استغاثة زينب عليها السلام برسول الله (ص)                                  | ٦   | 22. |
| الطائفة الثانية: الندب إلى الاستغاثة بالمعصومين عليهم السلام              | V.  | 221 |
| الطائفة الثالثة: الندب الخاص بتوجه النداء إلى المعصومين عليهم السلام      | 9   | 200 |
| الفتاوى الدينية                                                           | 9   | ۲۸4 |
| كلمات العلماء هن الفريقين                                                 | ۰ ۱ | 441 |
| محتويات الكتابمحتويات الكتاب                                              | ۱.  | 311 |
|                                                                           |     |     |

This is was downloaded from Quranic Thought of the state of the state



日始有計

مكر المنابع

هاتف: ١٧٥٩٣٣٥٥ \_ ١٧٥٥٣١٣٢ \_ فاكس: ١٧٥٩٦٦٧٢ \_ ص.ب: ١٦٤٣ المنامة البحرين البريد الإلكتروني: info@fakhrawi.com موقع الإنترنت: www.fakhrawi.com

This file was downloaded from Quranic Thought com