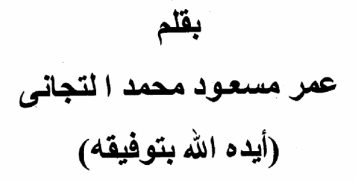


This file was downloaded from QuranicThought.com



الرد على الطنطاوى على ما نشره في جريدة الشرق الأوسط عن التجانية



This file was downloaded from QuranicThought.com

| لأن المتعلم المتعلم المحمد المحم<br>المحمد محمد المحمد المح | ومر تسبيحي النسيع علي الصار<br>والشيخ كامل النساب، من الشماء<br>النساة ال الله الكماء الثاري                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الحالية المحالية المحالية الحالية المحالية المحالية المحالية المحالية الحالية   | همه العمرية ، ويسان معمى الخيبيرية .<br>السريق ، وكمان تسيقنا الفيسية عنا<br>الكس مه الله ، م - ال . ي ال - م |
| المتصرفة المحالية ال   |                                                                                                               |
| المسلم المسلم الخسير (١٧/١/١٨) الخسير (١/١/١/١/١/١/١/١/٢) الحسير في الخسير (٢/١/١/١/٢) المسلم الممسلم المس   | سرب مستین سی بعدر و سین بعد<br>الدین و گرشین الازمر و کان یعرف<br>الدم ال واحد مثل و او اعمقر مثر و او        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | وسيد ، ون حس من رون والنار .<br>غضاب دروسه التي كبان النبار .<br>مراسعين علواء وتشاغون اليواء .               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | درجه استاد<br>للدكتور محمد الصالح                                                                             |



متناثل الانکار، متحد الربیها، تم یدمن آن دس فیا وادخار علیا حالیس ر سري، برين يوسيرد مسيم، م ومنظره اوغسيها، توال قبر ما يمكن أن يس فاقلام بطاق وعل معمودة، أو ملمك مان يكين قالاري كو يزكلا، متعاليه الاعلي. البری یک ملی تعلی مرزب دارا شانی طیبا بنی نیرانیا انامین در (ا بنه انی اللی وارسل (ا اللا ال اکتبا بد ها غلام مكل فمير، مولى عم ، قدموه ما عندي إلامنه الداة لني لا تسيل دم. ولا تقتر عدرا، ولا تسرق دارا، ولكما تستخلي إن تسني ما مر اكبر من ناد واعتر عقرا، واكبر نقما أو غسرا. قت فيها. لم تنفر مسكة من السائيل اليبهرر في مندق عبل التلاب طبتان. وانكاره. كما شتن للاقراك مذه الاقرار ووقت لنهامز سبة مذه الإران أل شيخ لمريقة الدمر لين التيبياس ولان النفساء میل ریشتها از الب کار لائے۔ منظرها و مند ارسانا اعدامار اللزيقة، وعل تكثير من يعتقد هذه الامران اللسرية النيا، وعز لوم عليمة من خيار السلمي في معشق أهستنوا القم فنذتها وأعرن كتابتها بقتران للكدل إلا التعن وكرجمة والأسي سانة الزجانية مند رام بيمع الرائي وجز لها عرالا من عند مر •الكنا 1-1 - 24 النا من عند مر •الكنا مسدا انقلم غبيريت القبلم ومتلئ ولم يكن عندي ذار ازججها، ولا لعجنا نباري ودعونا فعبرا التي تشبير الى امير الزمنيز. على بن التي مالي، ابن عم رسول الله مسل الله مطب التزريقة النيبانية. تعشد بالكما لر انرد. وليس لا الاسلام شارع مد التان بياً محامة، وأقتبسواً بعضًا من لعكرها، والسلم لا يكتب ولا يجرز لن السباع. كما ليبيع على البرامة من مذه العنام الاستلامي عنار منتك من فكرام الذي وقدرا ألتشور الاغام فالرا إنها منسرسة عز الشيخ أي والاسراق، ومندامة يتردد في القتري وفي المدن، لأثر لم الثنيت من مست یکند تقب، الا بنا مسی من النی میز آن میدوسلم آن امر به ارفنه عل رغم مذه النبية التي قامت ليا ولا يزان دريبا يبلا المباس واليامي ومعول الله . لأن الدين تم كمل وما يت لم التي في منه، السالة كمة واحدة طب وسلم ۱۰ دایند ۲۱ سر استرا منگیرا مناء قدعرى يعسب البانية. لتاسة يُرافرين مردودة على من جاء بها •

ولين، ولا يستاج الناك وآنك علم فصلاء والسلام إلى دليان وكيلا عيسي و الانسان خر والما الم يست فكيك غلسان و ومشر على والذر ونصرا الما يكر غليان الا على والذر ونصرا الما يكر خليان الا على والذر ونصرا الما يكر خليان الا على يستاج عملا الو إلياك الا عنو لَنْنَذُرُ بِثَراءُ ولا تَدَرُدرا عِبَى الْعَبِيو لا شارًا لذر، ولا النديث المسجح الم وميغية المستغيبة، و«الاساءة الاحمدية»، وهذه الكتب الثلاثة تعتبر لسر طريقتهم کا معدوامر الماني. لم بيز هز ولي تا سان من كان ميا يوت اند. فكيد يقي النفت. ولرسيل علي انسالاة والسالام بيت إز الانير رائين، ولو كان موسم هيا دارسته الا الياهه، طنار الم يشيعة المراجع والمراجع المراجع الرد فراهده من مسلاد فعانی عمل سنة الات مرة من كمل تكر رنسيين للنشدة هند النبيحاتة والمدردة من للتين السنرس انكير. روانقرميان الكيا ووالمسوميو لايز هريرا هاه الكتبا تررد البنزر أولا والكترانيا. لندر ماند ران بقرل ورحا همناً لبدر من قبلند انتقار، قطم بگن مز. الدنيا. وسياتنا تعرر ميها اي الو ترسون عليه المسلاء والسلام غير. نقد كما رو ( - 1 ) ان الله والمستحد والمعالية الوركم الا ليدين منذ الناج من الام وانضرأن ذكره غنادا عسلت البرة بد ان مدري حداة المغمر الذي والغفر وري عناء فجاء هذا الشيئانية قدارز الذيء وسيق هنزا الا ليكاليني ليد ريدا مر الندر (ماند مردر) رموز ان طاب المسلاة والسلام بعدياً ليلا يُوب منا الكلام بالملخ فغريقا منا معلى اللاخاب وسلم، مز ينا، كاند المنسل من خمسة الاد فلي البيرامر، مند ٢٠١٠ ل من الراجع الدرنوق جها عند المسحساب من هذه الإمرال التقريَّة من الكب والسلسل اسبن في مسرائق الاربعين لقہ کار ہمنان العسرانيا يک ہون عل والمولا التاحي للاغنية مكر حواله كال الانتفار منا الكذم المكن والمهر مز رسول ان مان المسلاة والسلام يتسرر خبا كادبة، والملق (د.) وي ( مدا الكرز. . ياكر ويشرب ويتنغم . 1. التريق 

ور سالا التي كتية المناقبة من يورن بيناد بنية المنايات المسير كان بينية ويتاريها في النام السير كان المري رول منايا عن العراقية مع بالاسلام بنکر انتراد بقیرر الارتیاء تعطین اعلیہ بقیر افکار؟ ادا قت النیمانا (را انتار مانا) ميها إلا مسينة من معينة العسلاة عو الرسان ، وكر هذه العسيني جالز ما لم مسيني هـ الامراد الشهر عنه وما لم يكن ينځن غرف دروسهم مطلقين. وکان ف اقيسيا الغرام مدارس. (اسمىرل)، قر لا تلقنهم شيئًا وتدعهم شتن خلابيا ما تغتاره لهم ليجهروا به کلر من البلاد بندیا العام الریندید المذار اليرم يتشمن غمارهم ل تذميذهم ولايعدل مسلم باللاتير عن رالمائم لاسبزر نامر لعز بالعزر کرر مرنا مدا. اذال کات کل مدرسا لاری، وہر انرکزی استیش لدی کار نادرہ ( منتظ استر، متر لف ومزعرقا مزغناتها مساميا حدرة وكند بتلية مراديج حد افتدر استيكر الار كان و قراحتر البية الرواني مراير والذي أغرفه للهم لم يكرنوا جدون بمنترت وسمرين باجناعا وكاز بلتن فلابها يرسم بتلارة وذكر ودعاء مسابة قبل الرغيل الراقسغين للوهزر. ولم يكن لملك معسومًا في تلك فيت دراين كانة عليه مر ما الاردابة، ومنام رجل مسلما عام ولم معياني أشارك مناومي أشر السبنة (اشر مثلاً الماني) رباد وكان أوز منانية الراسانية ويتلا ب سنایة للرج الله وال کار المدر مبنا مند شاح لا الاز مزامل مباز اللاح ومر والمرما بساغ تركار سيرد لترك والمراد المرادين والمرادين بتناخير نبار وليال فيسامر علماء ومراد لللها بالعلقة متر والمرجبة المتنامر وسول الماء المرجل غيرومن الملاب مسابه ۳۰۰ مکرد مراغل بالیما در امسا ما ماه النام الايام. لركان معرونا ولكه لم يناخ ل ولهادي إل مراغد للسقيره فدير منها ما رايت وما سبيت بالعرابة اليود مرريتاتيا : نىپ راكر، ليا ب لاردن والمتلك



فسنى

## مقالة الشيخ على الطنطاوى

تريش بلا شئ شيوخ محارب وما خلتها يوماً تريش ولا تبرى قال الشيخ على الطنطاوى في مذكراته في جريدة الشرق الأوسط الحلقة ١٩٨ التي جعل لها عنوانا (فننة التجانية في الشام) قال:

[هب العلماء والمفتون فى محافظات سوريا كلها للرد على هذه الأقوال أى المنسوبة إلى التجانيين- التى لا شك أنها مخالفة للإسلام وأن معتقدها كافر وجمع السيّد كامل البنى هذه الفتاوى ونشر ها فى الرسانل التى أشرت إليها والتى كان يطبعها له أهل الخير ويوز عها فى الناس حتى صارت هذه المسألة شاملة للناس جميعا وموضوع أحاديثهم فى مجالسهم ولم يبق أحد لم يسمع بها ولكن الجمعية الغراء بقيت على حسن رأيها فى الطريقة وصاحبها.

لما كثرت الردود والمقالات نشرت الجمعية الغراء بيانا قالت فيه إن هذه الأقوال مدسوسة على الشيخ التجانى قولا بلا دليل ولم يقل مثله أحد من أتباع هذه الطريقة من لدن أولها إلى يوم صدور هذا البيان وهذا يشبه ما ادعى قوم من أن ما جاء فى كتب ابن عربى مدسوس عليه مع أن الجملة أو الفقرة المدسوسة كالرقعة فى الثوب تعرف باختلاف قماشها ومنظر ها وملمسها ثم إن أقصى ما يمكن أن يدس فى الكلام جملة أو جمل معدودة أو صفحة أما أن يكون الكلام كله مؤتلفا متشابه الأسلوب متماسك الأفكار متحد الوجهة ثم يدعى أنه دس فيه وأدخل عليه ما ليس منه فدعوى يصعب إثباتها.

لما قرأت هذه الأقوال ووثقت من أنها من صلب الطريقة التجانية تمثلت بالكلمة التى تنسب إلى أمير المؤمنين على بن أبى طالب بن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم.

لما رأيت الأمر أمرأ منكراً أججت نارى ودعوت قنبرا

ولم يكن عندى نارا أؤججها ولا غلام مثل قنبر مولى على أدعوه ما عندى إلا هذه الأداة التى لا تسيل دما ولا تقتل عدوا ولا تحرق دارا ولكنها تستطيع أن تصنع ما هو أكبر من ذلك وأعظم خطرا وأكبر نفعا أو ضررا هذا القلم فجردت القلم ودخلت المعركة بكلمة حامية تشتعل حروفها نارا فاطلع عليها بعض إخواننا الناصحين فرأوا بأنه أنفع للناس وأوصل إلى الغاية أن أكتبها بغير هذا القلم فنبذتها وأعدت كتابتها بقلم لين سهل وبعثتها إلى السيد كامل البنى وجعل لها عنوانا من عنده هو (الكلمة الحاسمة في الموضوع).

قلت فيها: لم تشغل مسألة من المسائل الجمهور فى دمشق على اختلاف طبقاته وأفكاره كما شغلته مسألة التجانية هذه ولم يجمع الرأى العام الإسلامى على مسألة من المسائل كما أجمع على البراءة من هذه الطريقة وعلى تكفير من يعتقد هذه الأقوال المنسوبة إليها وعلى لوم طائفة من خيار المسلمين فى دمشق أحسنوا الظن بأصحابها واقتبسوا بعضا من أفكار ها والمسلم لايكلف ولا يجوز أن يكلف نفسه إلا بما صح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه أمر به أو فعله أو أقره وليس فى الإسلام شارع بعد رسول الله لأن الدين قد كمل وما بعد الكمال إلا النقص وكل بدعة فى الدين مردودة على من جاء بها.

لم أقل فى هذه المسألة كلمة واحدة على رغم هذه الضجة التى قامت لها ولا يزال دويها يملأ المجالس و المجامع و الأسواق وصداها يتردد فى القرى وفى المدن لأنى لم أتثبت من صحة نسبة هذه الأقوال إلى شيخ الطريقة المدعو أحمد التجانى و لأن العلماء الكرام الذين وقعوا المنشور الأخير قالوا إنها مدسوسة على الشيخ أى أنها ليست فى كتبه و لا فى كتب طريقته المعتمدة حتى تفضل الشيخ الشنقيطى فبعث إلى من كتب الطريقة التجانية التي يعتمدونها ويستندون إليها فإذا كل هذا الكلام موجود فيها وإذا هو من أسس طريقتهم ولم يرتفع صوت و احد لإنكار نسبته إلى شيخهم و إدعاء بر اعته منه بل هم معترفون به مقرون بما فيه ولم ينكره ويرتفع بالشيخ عن أن ينسب إليه ويدعى أنه مدسوس عليه إلا هؤلاء العلماء الأجلاء...

الدين الإسلامي يا أخوان هو دين العقل والمنطق والمناظرة والدليل في ضوء كتاب الله وسنة رسول الله فإذا أخطأ واحد مهما جلَّ قدره أو علت منزلته كالشيخ على الدقر أو الشيخ بدر الدين أو شيخ الأز هر وكان يعرف الصواب واحد مثلى أو أصغر منى أو يعرفه

طفل أو تعرفه امراة فإن على من عرف الصواب أن يبينه وأن يدل عليه وعلى من أخطأ أن يعود إلى الحق وقد رووا أن عجوز أردت على عمر فسمع منها ورجع إلى الحق ولا شك أن عمر أفضل وأعلم بالدين من الشيخ على الدقر وشيخ الأزهر والشيخ بدر الدين.

و هذا المبدأ الصوفى الذى يمنح الشيخ ما يشبه العصمة ويمنع تلميذه أن يرد عليه مهما سمع منه ومهما رأى من أعماله المخالفة للدين هذا المبدأ يخالف الإسلام ويجانب ما كان عليه السلف الصالح والصحابة الكرام.

و الحجة في الإسلام لا تكون إلا في و احد من أربعة:

الكتاب والسنة الثابتة الصحيحة والإجماع والقياس فإن كان لدى التجانيين ومن يتبعهم حجة من هذه الحجج فليأتوا بها فهل صح عن الرسول عليه الصلاة والسلام ما يز عمونه وهل تنزل به قرآن أو ورد به حديث صحيح أو هو من الابتداع والابتداع فى الدين مردود كله وهل فى الدنيا مسلم واحد يز عم أن صلاة الفاتح تعدل القرآن وهل فى الدنيا مسلم واحد يصدق أن ورد التجانية يدخل قائله ووالديه وأزواجه وذريته الجنة بلا حساب كما جاء فى بعض كتبهم... إلى أن قلت فى آخر المقالة:

أما بعد فإما أن نقر عوا الحجة بالحجة وتردوا الدليل بالدليل وإما أن نتوبوا إلى الله وترجعوا إليه وإما أن تسكنوا وتقروا بالضعف والعجز وأنا على قلة علمى أدعو التجانيين كلهم من أكبر واحد فيهم إلى أصغر من ينتسب إليهم أدعوهم إلى مناظرة عامة على ملا من الناس ليظهر هل الحق معهم أو مع جمهور المسلمين وبعد فالكلمة الأخيرة فى هذه التجانية أنها كفر وضلال فاختاروا لأنفسكم إما المناظرة المعلنة أو السدّرت المخزى واختاروا لأنفسكم إما أن تكونوا تجانيين وإما أن تكونوا مسلمين]. انتهى كلامه.

هذه هى مواقع التحدى فى مقالة الشيخ على الطنطاوى وقد رددنا عليه فى كتابنا هذا بما استأصل شافته واسكت باطله غير أن لنا بعض تعليق على بعض ما يستند إليه هذا التحدى الفارغ فأقول وعلى الله وحده اعتمد وعليه أتوكل واستند.



إجماع أهل دمشق وباقي محافظات سوريا يساوى إجماع الرأى العام الإسلامي!!!

قال الشيخ الطنطاوى:

[هب العلماء والمفتون فى محافظات سوريا .... حتى صارت هذه المسألة شاملة للناس جميعا وموضوع أحاديثهم فى مجالسهم ولم يبق أحد لم يسمع بها .... لم تشغل مسألة من المسائل الجمهور فى دمشق على اختلاف طبقاته وأفكاره كما شغلته مسألة التجانية هذه ولم يجمع الرأى العام الإسلامى على مسألة من المسائل كما اجمع على البراءة من هذه الطريقة و على تكفير من يعتقد هذه الأقوال المنسوبة إليها و على لوم طائفة من خيار المسلمين فى دمشق أحسنوا الظن باصحابها ......

هذه الضجة التي قامت و لا يز ال دويها يملأ المجالس و المجامع و الأسواق وصداها يتردد في القرى و المدن].

التعليق:

هون عليك يا أستاذ .... علماء مغتون فى محافظات سوريا.... ما رأيك فى الإمام العلامة الشيخ بدر الدين الحسنى (الذى انعقد الإجماع على أنه شيخ شيوخ علماء سوريا .... و هذا اجماع لا يشك فيه أحد ... لا فى سوريا و لا فى غير سوريا) لقد كان موقفه وتأييده التجانية ودفاعه عنهم موقف أهل الحق فى الدفاع عن الحق .... وكذلك الشيخ على الدقر وكذلك شيخ الأز هر وقد قلت فى وصفهم أنهم أشخاص جلَّ قدر هم و علت منزلتهم .... وكذلك الشيخ عبد الكريم الرفاعى .... فما قيمة ذلك الإجماع الدمشقى أو السورى الذى تتبجح به ويخالف فيه علماء جلَّ قدر هم و علت منزلتهم مثل الشيخ بدر الدين الحسنى والشيخ عبدالكريم الرفاعى و غير هم و غير هم من أعضاء الجمعية الغراء و هم (طائفة من خيار المسلمين فى دمشق) كما وصفتهم.

وما قيمة إجماع ينعقد بضجيج العامة في المجالس والأسواق والقرى و .... و هل لأهل المجالس والأسواق حق أو حظ أو نصيب في عقد الإجماع؟!!! سبحان الله... ما هذه ٤

المهزلة؟!!! علماء جل قدرهم وعلت منزلتهم لا قيمة لدفاعهم عن الطريقة لأن أهل الأسواق أجمعوا على البراءة من الطريقة؟.... ثم سبحان الله ... جمهور دمشق على اختلاف أفكاره مشغول بهذه المسألة!! ... ألم يكن أحرى بالجمهور الدمشقى أن يوحد أفكاره بدل اختلافها إلى أفكار متفقة مع الإسلام و أفكار بعيدة عنه و أفكار مخلوطة إسلاما مع غير إسلام .... ثم سبحان الله .... هل إجماع علماء دمشق هو إجماع العالم الإسلامى؟!!! هل دمشق هى العالم الإسلامي؟!!! و هل بقية الدول الإسلامية في إفريقيا و الشرق الأوسط و آسيا الوسطى وجنوب شرق آسيا... لا قيمة لر أيهم لأنه لا يمثل (الر أى العام الإسلامى)؟!!! إلا تستحون؟!! .... ألا تتقون الله؟!!! .... يا أستاذ أنتم مساكين.... إننا نرثى لكم ....

#### ثانيا:

نظرية (رقعة القماش)!!!

قال الشيخ الطنطاوي:

[نشرت الجمعية الغراء بيانا قالت فيه أن هذه الأقوال مدسوسة على الشيخ التجانى قولاً بلا دليل ولم يقل مثله أحد من أتباع هذه الطريقة من لدن أولها إلى يوم صدور هذا البيان وهذا يشبه ما ادعى قوم من أن ما جاء فى كتب ابن عربى مدسوس عليه مع أن الجملة أو الفقرة المدسوسة كالرقعة فى الثوب تعرف باختلاف قماشها ومنظرها وملمسها ثم إن أقصى ما يمكن أن يدس فى الكلام جملة أو جمل معدودة أو صفحة أما أن يكون الكلام كله مؤتلفا متشابه الأسلوب متماسك الأفكار متحد الوجهة ثم يدعى أنه دس فيه وأدخل عليه ما ليس منه فدعوى يصعب الثباتها].

### التطبق:

ما شاء الله!!! ما شاء الله!!!.... هذا هو العلم الذى تشدّ له الرحال وتضرب له أكباد الإبل!!! .... أعلم الناس بمذهبهم.... والمرجوع إليهم فى تحقيقه وبيانه يؤكدون أن هذه الأقوال لا تمثلهم ولا هى معتقدهم .. فيكون الرد عليهم عن طريق استخدام نظرية (رقعة القماش) .... كلام إنشائى فارغ ... لا يصلح فى المناظرات العلمية ... ولا فى إصدار الأحكام الشرعية ... ولو أن قاضياً من قضاة الشرع استخدم نظرية (رقعة القماش) فى إدانة متهم

لكان فعله هذا دليلا كاف في وجوب عزله من منصب القضاء .... وهل إتباع الهوى إلا هذا؟!! .... و أنظر شرحنا لقضية الدس في موضعه من ردّنا على هذا التحدي الخاوي.

#### ئالثا:

(قليل العلم)... يتحدى !!!

قال الشيخ الطنطاوي:

[الحجة فى الإسلام لا تكون إلا فى واحد من أربعة: الكتاب والسنة الثابتة الصحيحة والإجماع والقياس فإن كان لدى التجانييين ومن يتبعهم حجة من هذه الحجج فليأتوا بها ..... فإما أن تقرعوا الحجة بالحجة وتردوا الدليل بالدليل وإما أن تتوبوا إلى الله وترجعوا إليه وإما أن تسكتوا وتقروا بالضعف والعجز <u>وأنا على قلة علمى</u> أدعوا التجانيين كلهم من أكبر واحد فيهم إلى أصغر من ينتسب إليهم أدعوهم إلى مناظرة عامة على ملا من الناس ليظهر هل الحق معهم أو مع جمهور المسلمين وبعد فالكلمة الأخيرة فى هذه التجانية أنها كفر وضلال فاختاروا لأنفسكم إما المناظرة المعلنة أو السكوت المخزى واختاروا لأنفسكم إما أن تكونوا تجانيين وإما أن تكونوا مسلمين].

#### التعليق:

لقد ضحكنا كثيرا من هذا التحدى الخاوى الذى لا قيمة له لأن صاحب التحدى يصف نفسه بأنه (قليل العلم) ... ونحن نضيف إلى ذلك (قليل الأدب) أيضا ... بالله عليكم ما قولكم فى شخص يعترف بأنه (قليل العلم) يتحدى أشخاص يعترف أيضا أنهم (جلَّ قدر هم وعلت منزلتهم) فيهم (شيخ شيوخ الشام) وفيهم (زعماء النهضة العلمية)... أليس هذا الشخص (قليل الأدب)؟

#### كلمة أخيرة

لقد نقض التجانيون على صاحب هذا التحدى تحدّيه فى زمانه ثم أنه بعد مرور خمسين سنة مات فيها الشيوخ الذين الجموه وأفحموه وأدخلوه فى مقامع السمسم ورموا فى آثاره بالشهب ظن المسكين أن يعيد التحدى مرة أخرى... ولم يعلم أن فى الزوايا خبايا... وأن

الشيوخ الذين اسكتوه في زمانه قد خلفوا وراءهم من يحمل الراية والروايا... ويدفع عن أهل الحق بإذن أهل الحق أباطيل هذه التحديات الخاوية الهالكة المتهاوية ... كما قال الشاعر :

### إن عادت العقرب عدنا لها وكانت النعل لها حاضره

إننا حين قرأنا هذا التحدى في جريدة الشرق الأوسط لم نرض لأنفسنا بالسكوت المخزى والإقرار بالعجز والضعف بل قبلنا مقارعة الحجة بالحجة والدليل بالدليل فكتبنا ردَّنا هذا على تلك الأباطيل وأرسلناه لصاحبها في مقر إقامته في مكة المكرمة وذلك بعد نحو أسبو عين من تاريخ نشره لمقاله الفارغ ... وطلبنا منه أن يرد علينا أو أن يعترف بخطئه ويعتذر للتجانيين عن إساعته لهم.

ومرت عشر سنوات ولم يفعل شيئا من ذلك (لا الرد ولا الاعتذر) ورضى لنفسه بالسكوت المخزى والإقرار اللازم له بالعجز والضعف... ثم قر أنا بعد ذلك في الصحف خبر موته.... وعند الله تجتمع الخصوم. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.



من أقوال الشبيخ سبدي أحمد التجانبي رضى الله عنه

[اعلم أن التصوف هو امتثال الأمر واجتنباب النهى في الظاهر والبلطن من حيث برضي لا من حيث ترضي].

جو اهر المعاني ج /۲ صد ۷۰

[لنا قاعدة واحدة عنها تنبئ جميع الأصول أنه لاحكم إلا لله ورسوله ولا عبرة فى الحكم إلا بقول الله وقول رسوله صلى الله عليه وسلم وإن أقاويل العماء كلها باطلة إلا ما كان مستند القول الله أو قول رسوله صلى الله عليه وسلم، وكل قول لعالم لا مستند له من القرآن ولا من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو باطل وكل قولة لعالم جاعت مخلفة القرآن ولا من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو باطل وكل قولة لعالم جاعت مخلفة المراع راعر أن ولا من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم وإن أقاويل العماء كلها باطلة إلا ما كان مستند القول الله أو قول رسوله صلى الله عليه وسلم وإن أقاويل العماء كلها باطلة إلا ما كان مستند القول الله أو قول رسوله صلى الله عليه وسلم فهو باطل وكل قولة لعالم لا مستند له من القرآن ولا من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو باطل وكل قولة لعالم ما محلفة لعليه وسلم خول وسلم فهو باطل وكل قولة لعالم ما محلفة القرآن ولا من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو باطل وكل قولة لعالم ما محلفة محلفة القرآن ولا من قول رسول الله صلى الله صلى الله صلى الله عليه وسلم فهو باطل وكل قولة لعالم ما محلفة القرآن ولا من قول رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم فهو باطل وكل قولة لعالم ما محلفة لعالم محله ولم وله معليه وسلم فهو باطل وكل قولة لها محله وله محلفة لعالم محلوا الله صلى الله صلى الله عليه وسلم فول اله محل ما معلم وله معليه وسلم فول اله ما ما معله وله ما معله وسلم فرام الفتوى بها].

[اذا سسمسعتسم عنتسى شيئساً فزنسوه بمبيزان الشرع فإن وافق فاعملوا به وإن خالف فاتركوه].

الإفادة الأحمدية ص ١٣

This file was downloaded from QuranicThought.com



اللهم صل على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم

إلى حضرة الأستاذ الشيخ على طنطاوى - هدانا الله وإياه.

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

اطلعنا على مقالكم المنشور في جريدة الشرق الأوسط الصادرة في ١٨ جمادي الآخرة ١٤٠٦هـ الموافق ١٩٨٦/٢/٢٧م تحت عنوان " فتنة التجانية في الشام والخلاف بين جمعية العماء والجمعية الغراء" وهو الحلقة ١٩٨ من ذكريات الشيخ على الطنطاوي.

وقد كنا نظن أن الشيخ الطنطاوى ممن لا يدخل فى الغمرات حتى يتبيَّن مواقع أقدامه فى كرَّه وإقدامه إلاَ أنَّ المقالة أثبتت العكس تماماً، ومع أن الشيخ أحمد التجانى رضى الله عنه ممن اتسفق العلماء على جلالة قدره فى العلم والعمل إلاً أنه قد ابتلى بخصوم لا يتور عون عن نسبة كل باطل إليه فبعضه من تعسفات فهمهم، وبعضه من اختلاقهم ومصنوعات إفكهم، وقد كان الظنّ بك، يا أستاذ على طنطاوى أن لا ترمى أحدا من المسلمين بجرح أو تهمة إلا بعد أن تتأكد من صحة ثبوت نسبة القول إلى قائله وأنه مما لا يحتمله دين الإسلام ثم تخلص بله النيَّة وتقوم فى نصرة دين الله...

أما أن تصدّق كل ما قبل لك عن التجانية وتروى كل ما سمعت - وبعض ذلك يجرح فى دين قوم أعلام من أئمة أهل الهدى- فلا يليق بالعاقل فعله، وإن كنت فى تلك الأيام التى أسميتها ( فتنة) غافلا فقد كان الظنّ أنّ مرور السنوات الخمسين وكرور الدهر مما يحملك على التفتيش على أقوال أولنك الخصوم وتبيّن حقيقتها، فإنّ الله قد أعطاك مهلة فى الزمن وفسحة فى الأجل تتبيَّن بها الحق وتتعرَّف بها إلى الصواب، وشيوخ الطريقة ملء الأرض، وكان يمكنك أن تلتقى بهم وهم لا تخلو منهم ،كة، من حاج أو معتمر وكان يمكنك أن تكاتبهم وكل ذلك لم تذكر عن نفسك أنك فعلته. فهل ترى أنه من الورع والتقوى أن تسمع لقول الخصوم ثم تكتر التجانيين؟

وأنت تقول أنك كنت مستشار ا في محكمة النقض في سورية، ثم محكمة القاهرة فهل

المحاكم تقبل بسماع التهمة و لا ترضى بسماع الدفاع؟ ! وقد ذكرت فى مذكر اتك أنك كنت إذا استعصت عليك المسائل الفقهية أيام المستشارية كنت تهتف بالشيخ أبى اليسر فيجيبك ويدلسك على المرجع فهلا فعلت مثل ذلك مع التجانيين !!! مع أنَّ خصوم التجانية لا يعشرونهم علما وفضلا ونبلا – وهو أمر بيّن لكل من عرفهم - وقد ذكرت أنَّ السبب الظاهر فى الخلاف كان قضية الاطعامية فى التكية السليمانية أوقافها وكرانها وجرائها وهو السبب الحقيقى -الظاهر -كما قلتم وكم جرَّت الخصومة المادية إلى خصومة دينية.

على أنك يا أستاذ طنطاوى قد توكأت كثيرا على الشيخ على الدقر العلامة المأمون فى دينه وخلقه وتناقضت فيما ترويه عنه، فحينا تصفه بضيق الأفق وعدم المعرفة بأحوال الناس.... وحينا تصفه بالخبير بأحوال الناس والداعية الكبير الذى أخرج الناس من جاهليتهم وحينا تقول أنه استمر على الطريقة التجانية ولم يتزحزح عنها ..... وحينا تقول أنك موقن أنه رجع عنها وتركها..... وحينا تقول أنه ناشر العلم وباعث النهضة العلمية في الشام..... وحينا تقول أن الطريقة التجانية التي هو أحد شيوخها نشرت الكفر والضلال..... ودعني أنقل لك

- قلت في مقالك (العمود- ١ -):
- (الشيخ على الدقر صوفي مثالي.
  - لا يكثر مخالطة الناس.
  - و لا يكاد يعرف و اقع حياتهم.
- يعيش في دائرة ضيقة لا تتجاوز بيته ومسجده وكتبه التي قرأها وأقرأها.
- لا ينظر ولا يحب النظر في غير ها بين اصحابه وتلاميذه الذين يستمعون منه ما يلقيه عليهم
- ولا يحدثونه في غيره إلا أن يسألهم فيجيبوه جواب التلميذ المؤدب الذي لا يغيض في الحديث إلا فيما يعجب الشيخ.
  - لايهتم بالأدب
- ولا يقر تلاميذه على الاهتمام به خشية أن يصرفهم عن الكتب العلمية التي يراها أنفع لهم

- حتى أن ولده الأديب اللغوى الشيخ عبد الغني الدقر قرأ المعلقات وشرحها وكامل المبرد
   كله على الأستاذ عز الدين النتوخي في سنين متعاقبة خفية عنه.
- ولما أخبره ولده الأكبر الشيخ أحمد أن أخاه عبد الغنى قد اشترى "النظرات" للمنفلوطي غضب عليه وعدَّ ذلك انحرافا منه عن الطريق السوى.
  - کان بخشی علی تلامیذه کل جدید.
    - ويخاف عليهم المزالق.
  - ويود لو حصر هم معه في دانرته) ثم قلت بعد ذلك:

(والشيخ على الدقر أحد المشايخ الكبار في الشام).

- الذين كان لهم أكبر الأثر في نشر العلم.
- وكان أجل الشيخين اللذين قاما بما دعى بنهضة العلماء سنة ١٣٤٣ه.
- ولم ينس الناس ما صنع في حوارن والبلقاء (شرقى الأردن) حين ردهما الله إلى الدين والعلم بعد ما أوشكت أن تفرقهما جاهلية كالجاهلية الأولى. ولم ينسوا ما تخرّج عنده من علماء ومدرسين وخطباء. وما فتح من مدارس.
  - وما كانت تصنع دروسه التى كان الناس يزدحمون عليها ويتسابقون إليها.
     فتخشع منها القلوب وتفيض العيون.

فهل كان الشيخ على، على علمه وتقواه وصلاحه يعتقد هذه الأقوال؟)

فهل هنالك تتاقض أشد من هذا يا أستاذ ..... وقد قلت أيضا قبل ذلك:

(الشيخ على الدقر والشيخ كامل القصاب من العلماء الدعاة إلى الله ومن أركان التعليم والإرشاد في الشام رحمهما الله).

وذكرت في الحلقة رقم ١٩٧ مدحاً في الشيخ عبد الكريم الرفاعي وهو من رجال الطريقة التجانية فقلت:

وممن كان لهم في الصحوة الإسلامية وفي النشاط العلمي في الشام أعظم الأثر، الشيخ عبد الكريم الرفاعي وهو رجل مخلص متواضع منكر لذاته، عامل ندوهو الذي بدأ بما دعى اليوم (إحياء رسالة المسجد).

وقلت أيضا في نفس المقال (عمود - ٤ -): FOR QURANIC THOUGHT

و الشيخ عبد الكريم الرفاعي و الشيخ حسن حنكه وغير هم كلهم من غرس يد الشيخ على الدقر وكلهم من تلاميذه ومنهم الفقيه الشافعي الشيخ البصروري و المؤرخ الشيخ نايف و الشيخ على من تلاميذ الشيخ بدر الدين شيخ علماء الشام رحمهم الله جميعا).

وقديما قال الشاعر :

\* مدح وذم فى مقام واحد من واحد ولواحد عجبان \*
ثم تماديت فى الثناء عليهم إلى أن قلت (عمود - ٥ - ) من الحلقة ١٩٧:

(إن الذين يدعون إلى الله بلا ضبعة ولا إعلان هم المجاهدون هم الجنود المجهلون، هم الذين بنو ا هذا الصرح العلمي الذي ردَّ عنا أمداً طويلًا هجمة الإلحاد والفساد.

لقد كانوا يعملون وحدهم لا يريدون أن يراهم الساس ليهتفوا لهم بل أن يراهم الله فيثيبهم ويدخلهم الجنة عرَّفها لهم. إنهم لم يكونوا يعرفون الأساليب التي جدَّت في الدراسة ليتبعوها ولا الغزوات الفكرية الأجنبية ليردوها ولكنهم عملوا كل ما قدروا عليه.

إن العلوم التي أخذناها عنهم كانت عدَّة لنا نحن الذين عرفوا هذه الأساليب فطبقناها عليها وهذه الغزوات فاستعملناها في ردَّها، كانوا يعملون لله فجزاهم الله في الدنيا رفعة ومجدا وجعل الناس يقبلون عليهم ويرجعون في أمورهم إليهم).

ما شاء الله ..... ما شاء الله قد طبقت عليهم الأساليب التي ذكرتها فأنتج لك تطبيقها أن التجانية كفار.

ودعنى أنقل لك نص كلامك (عمود - ٤ -):

قلت بعد أن شتمت الشيخ التجانى رضى الله عنه ،، والمسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده كما ورد في الحديث النبوي قلت بعد:

(الدين الإسلامي يا إخوان هو دين العقل والمنطق والمناظرة والدليل في ضوء كتاب الله وسنة رسول الله، فإذا أخطأ واحدٌ مهما جلَّ قدره كالشيخ على الدقر أو الشيخ بدر الدين أو شيخ الأز هر وكان الصواب واحدٌ مثلي أو أصغر منى أو يعرفه طفل أو تعرفه امرأة، فإن على من عرف الصواب أن يبيّنه وأن يدل عليه، وعلى من أخطاً حتى يعود إلى الحق وقد

رووا أن عجوزا ردّت على عمر فسمع منها ورجع إلى الحق ولاشك أن عمر أفضل وأعلم بالدين من الشيخ على الدقر وشيخ الأزهر والشيخ بدر الدين.

و هذا المبدأ الصوفى الذى يمنح الشيخ ما يشبه العصمة ويمنع تلميذه أن يرد عليه مهما سمع منه ومهما رأى من أعماله المخالفة للدين... هذا المبدأ يخالف الإسلام ويجانب ما كان عليه السلف الصالح والصحابة الكرام).

ثم قلت (عمود - <sup>٥</sup> - ):

(وأنا على قلة علمى أدعو التجانيين كلهم من أكبر واحد فيهم إلى أصغر من ينتسب إليهم أدعوهم إلى مناظرة عامة على ملأ من الناس ليظهر هل الحق معهم أو مع جمهور المسلمين. وبعد فالكلمة الأخيرة فى هذه التجانية أنها كفر وضلال، فاختاروا لأنقسكم، إما أن تكونوا تجانيين وإما أن تكونوا مسلمين).

مرحى ... مرحى .. هكذا يكون الأدب مع العلماء أصحاب النهضة العلمية، ويتحدّث من يصف نفسه بقلة علمه فى تسفيه الشيخ على الدقر وشيخ الأز هر والشيخ بدر الدين الحسينى شيخ شيوخ الشام... لقد علمتم الأجيال المعاصرة كيف تكون مع أساتذتها و علمانها ورؤساء نهضتها ... على أن ذكرك لمعرفة الصواب وكونه معك أو مع من هو أصغر منك أو طفل أو مع امر أة لا مع الشيخ على الدقر ولا شيخ الأز هر ولا الشيخ بدر الدين مما يُتعجّب منه ... اهذا هو أسلوب العلماء فى كتاباتهم؟!! أهذا هو أدبهم فى عبار اتهم؟! على أن المسألة الخلافية بين عمر بن الخطاب والمر أة كانت فى أمر التغالى فى المهور وهى كما ترى فرع مسألة فقهية لا يترتب عليها كفر أو إيمان وخلافك مع الشيخ على الدقر والشيخ بدر الدين إنما هو فى مسائل يترتب عليها كفر أو إيمان وخلافك مع الشيخ على المثال الذى ترى فرع مسألة فقهية لا يترتب عليها كفر أو إيمان وخلافك مع الشيخ على المثال الذى بدر الدين إنما هو فى مسائل يترتب عليها الحكم بالكفر والإيمان ...... فكان المثال الذى والموضوع وما لا أصل له وهو أمر معروف عند أهل المصطلح، فأسال به خبيرا، والقصة المذكورة قد تكلم فيها جماعة من أهل العلم بالأساند وزيتوا أصلها به خبيرا، والقصة والموضوع وما لا أصل له وهو أمر معروف عند أهل المصطلح، فأسال به خبيرا، والقصة المذكورة قد تكلم فيها جماعة من أهل العلم بالأساند وزيتوا أصلها.... فصبح أولا، ثم احتج والمؤضوع الا أصل له وهو أمر معروف عند أهل المصطلح، فأسال به خبيرا، والقصة والموضوع وما لا أصل له وهو أمر معروف عند أهل المصطلح، فأسال به خبيرا، والقصة والمؤضة قد تكلم فيها جماعة من أهل العلم بالأساند وزيتوا أصلها.... فصبح أولا، ثم احتج

وقد ذكرت أن التجانيين في تلك الأيام لم يدافعوا عن أنفسهم ولم يتمكنوا من دفع التهمة عنهم، قلت (عمود - ٤ - ):

(ولم يرتفع صوت واحدٌ لإنكار نسبته إلى شيخهم وإدعاء براءته منه بل هم معترفون به مُقرون بما فيه ولم ينكره ويرتفع بالشيخ عن أن ينسب إليه ويدّع أنه مدسوس عليه إلا هؤلاء العلماء الأجلاء).

وهذا كلام غريب عجيب !! أرأيت من أغمض عينيه عن رؤية الشمس طالعة ثم قال: (أين هى الشمس، أنها لا وجود لها لأنى لا أر اها ولا أرى ضوءها ؟!!) هذا هو عين ما فعلته يا أستاذ. إن المقالات والكتب والرسائل التى ألفت فى الرد على تلك الهجمات التى تعتمد على عدم الإنصاف أكثر من أن تحصر وقد كتب علماء المشرق والمغرب فى ذلك. فماذا علينا إذا كنتم لا تريدون أن تنظروا إلى الشمس طالعة..... واسمح لى فى هذه العجالة أن أسمى لك بعض تلك الكتب والرسائل.

فمن الذين دبجوا المقالات في رد هذه التر هات ولا يحصون، منهم:

\* الشيخ الإمام محمد المصيلحي من علماء الأزهر الشريف

\* الشيخ أحمد عبد المنعم خفاجي أستاذ اللغة العربية بالأزهر الشريف.

\* الشيخ العلامة الصديق عمر الأزهرى وقد رد نثرا وشعرا وكان شاعرا مفلقا.
\* علامة السودان الشيخ مرزوق الأنصاري.

وغير هؤلاء ممن قام في نصرة الحق..... خلق كثير. وأما الكتب التي ألفت في الرد على أولنك الخصوم فمنها:

\* السيف الصقيل الرباتى فى نقض مشتهى الخارف الجاتى تأليف الشيخ حسين الطماوى ردا على الخضر الشنقيطى.
\* هدم مشتهى الخارف من الأساس وقطع دابره من أيدى الناس.
\* السر الرباتى لرد ترهات ابن ما يابى العاتى.
للشيخ الفقيه العلامة المحدث أجل علماء المغرب الإمام أحمد سكيرج العياشى.

لفضيلة الشيخ العلامة مجذوب المدتر الحجاز، شيخ علماء السودان ونائب مدير الجامعة الإسلامية بأمدر مان بالسودان. \* الرد المستبين في دحض افتراءات محب الدين.

للشيخ العلامة الأديب أحمد البشير ابن شيخ المفتين بالسودان الشيخ الطيب هاشم. \* قمع أهواء المتعصب.

للشيخ العلامة سلطان مناشو .

\* رد أكاذيب المفترين على أهل اليقين.

للشيخ الإمام الفقيه العلامة شيخ المحدثين محمد الحافظ التجانى. \* الانتصاف، له أيضا.

\* الجيوش الطلع بالمرهفات القطع.

وغير ذلك كثير.

على أنّ ما يهمنا في هذا الوقت هو مناقشتكم و مباحثتكم علمياً فيما ورد في مقالكم المذكور ، وستجدون مباحثتنا على قاعدة العلم، بعيدة عن المهاتر ات والسباب. فأقول وبالله الحول و القوة:

لقد درج علماء السلف ومن تبعهم بإحسان من علماء الخلف على تحرى الأمانة فيما ينقلون بحيث يطمئن المرء إلى ما ينقلونه، ولذلك قد اشتهر بينهم ( الطماء مأمونون على ما نقلوا مبحوث معهم فيما قالوا) فقيمة العالم صدقه و أمانته... وإن اجتهد فى فهم مسألة فأخطأ الصواب فى فهمها فلا حرج عليه ما دام لم يخرج عن القواعد الشرعية المعتبرة عند العلماء. وقد ناقش بعضهم بعضاً ورد بعضهم على بعض وقد يشتد البعض فى الرد لكنهم مع كل ذلك أمناء فيما ينقلون عن خصومهم مخلصون فى نصرة ما يرون أنه الحق بحسب فهمهم فإن أمناء فيما أجر المصيب المخلص وإن أخطأوا فلن يفوتهم أجر اجتهادهم فى طلب الحق بإخلاص.

وقد شنَّ خصوم السادة التجانية عليهم غارات وغارات باعت كلها بالفشل فتبيَّن لكل منصف بطلان تلك التهم التي ينسبونها إلى الطريقة التجانية.

والأمر المقطوع به أنه لا يوجد تجانئ واحد يعتقد أن صلاة الفاتح من القرآن أو أفضل من القرآن أو تعدل القرآن، أو أن الشيخ التجانى أفضل من الرسل والأنبياء أو الصحابة أو أن الشيخ كان يتلقى وحى النبوة أو أن النبى صلى الله عليه وسلم كتم ما أمر بتبليغه... أو ... أو ... أو ... من جميع ما يخالف ما هو معلومٌ من الدين بالضرورة واسمح لنا أن نبيّن لكم القاعدة العلمية التى هى حقيقة موقفنا وموقف العلماء المنصفين، وهى الحكم الشرعى فى كل ما ينسب لمسلم من المسلمين فقيها كان أو محدثا أو متكلما أو صوفيا، يستوى فى ذلك سيدى أحمد التجانى وغيره وهى: أنه إذا نسب إلى أى مسلم كلام يمكن حمله على ما يطابق الشريعة ويمكن حمله على ما يخالف الشريعة، فإننا نحمله على ما يطابق الشريعة.

وقد سنل سيدى أحمد التجانى رضى الله عنه: أيكذب عليك؟

قال: [نعم، إذا سمعتم عنى شيئاً فزنوه بميزان الشرع فإن وافق فاعملوا به وإن خالف فاتركوه].

فقد اعلن أنَّ ما يخالف الشرع فهو مكذوب عليه لأنه في نفسه متقيّد بالشرع راجع إليه وقد شهد العدول المعاصرون له بذلك، وأنّ الميز ان بينه وبين أصحابه هو شرع الله عز وجل.

على أن كثير أ مما ينسب إليه رضى الله عنه مكذوب عليه ونسبته إليه باطلة و إنما هو كلام مصنوع مولد مفترى .. الله حسيب من يختلقه، وبعض ما يُنسب إليه مُدلسٌ فيه تدليسا يَسِمُ فاعله بسمة التزوير فيقتطع من الكلام ما يفيد بر اءة الشيخ ويترك باقيه كمن يقر أ

(لا تقربوا الصلاة) ويترك (وأستم سُكارى)،، أو يقول (إن الله ثالث ثلاثة) ويترك ما قبلها (لقد كفر الذين قالوا),... وبعض كلامه فهمَ على غير وجهه بتمحلات وتعسفات تأباها القواعد العلمية.

ونحن نرجو ألا تثير مباحثاتا لك غضبا أو حمية، فالظن بك إن شاء الله كما هو بكل مسلم أنك تتبع الحق عند ظهوره، والظن بك أيضاً كما هو بكل مسلم أنك لا تحب الوقوع في أعراض الناس قضلا عن أولياء الله تعالى.



ومادة الإنصاف التى هى جبلة أهل الحق تقتضى منهم ما ذكرناه، وإنما نخاطب فيك ومادة الإنصاف التى هى جبلة أهل الحق تقتضى منهم ما ذكرناه، وإنما نخاطب فيك الإنصاف وندعو أنفسنا وإياك إلى تحكيم نصوص الشرع الشريف ولا بأس بالناس أن يختلفوا وتتباين اجتهاداتهم ما دام مقصدهم الحق، مخلصين فى ذلك الوجهة إلى الله تعالى. والسلام عليكم ورحمة الله

This file was downloaded from QuranicThought.com



..

# رؤية النبي صلى الله عليه وسلم في اليقظة

-

۱۸

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

(ورد فى صحيفة (٤٠) أنه أخذ الطريقة منه صلى الله عليه وسلم من غير واسطة يقظة لا مناما. ألا يذهب هذا الكلام العقل والدين؟ كيف أخذ منه وقد مات صلى الله عليه وسلم؟ أم يدَّعى بأنه ما يز ال حيا؟ كما يقول بعض الجهلة فى خطب الجمعة يز عمون أنه حى فى قبر ه مثل حياته فى هذه الدنيا، وحيانتا التى نحن فيها أى أنه يأكل ويشرب ويتنفس. أفلا يذهب هذا الكلام بالعقل والدين؟ وهل يحتاج إثبات وفاته صلى الله عليه وسلم إلى دليل؟ وإذا لم يمت فكيف غسلوه وصلوا عليه ودفنوه ونصبوا أبا بكر خليفة له؟ هل يحتاج هذا إلى إثبات

ويفهم ــ يا أستاذ على طنطاوي ــ من كلامك السابق ما يلي:

- (1) أن اعتقاد الأخذ عنه صلى الله عليه وسلم فى اليقظة يُذهب بالعقل والدين يعنى مجنونا وكافرا.
- (٢) أن حياة النبى صلى الله عليه وسلم فى قبره لا يقول بها إلا الجهلة. ومن
   اعتقد ذلك فقد ذهب عقله ودينه يعنى مجنون وكافر.
- (٣) ثم ذهبت تقيم الأدلة على موته صلى الله عليه وسلم بأنه غسل وصلى عليه ودفن وأقيم أبوبكر خليفة.
  - (٤) ثم رجعت فذكرت كلمة المجانين مرة أخرى.

وأنا يا استاذ – طنطاوى – لن أناقشك فى ما هو أدب العلم وأدب العلماء فى كلامهم واختيار هم لعبار اتهم وحسن أسلوبهم.... ولا أعتقد أنك تحتاج إلى تنبيه إلى أنّ العالم المسلم عف القلم عف اللسان وقد صحّ عنه صلى الله عليه وسلم: (المسلم من سلم المسلمون من لساته ويده). ولكنى سوف أناقشك فى مسألة الاجتماع بالنبي صلى الله عليه وسلم فى اليقظة وتكفيرك لمن يعتقدها. هل تعلم يا أستاذ على - أن من الذين يعتقدون هذا جماعة من العلماء الأجلة- وسوف أذكر فيما يلى بعض أسمائهم:

١/ العلامة المحدث الكبير الحافظ أبو عبد الله بن أبى جمرة - ذكر ذلك فى كتابه
 (شرح مختصر صحيح البخارى) الذى سماه (بهجة النفوس).

٢/ العلامة الإمام الحافظ جلال الدين السيوطى وقد أفرد هذه المسألة بكتاب ألفه اسمه (تنوير الحلك فى رؤية النبى والملك) والكتاب مطبوع ضمن مجموعة الحاوى فى الفتاوى.

٣/ الإمام حجة الإسلام أبو حامد الغز الى - ذكر ذلك فى كتابه (المنقذ من الضلال).
٤/ الإمام العلامة ابن الحاج - وذكر ذلك فى كتابه (المدخل).
٥/ الإمام الحافظ ابن حجر الهيشى المكى فى كتابه (الفتاوى الحديثية).
٦/ القاضى أبو بكر بن العربى الفقيه المالكى – ذكره فى كتابه (قانون التاويل).
٢/ القاضى شرف الدين هبة الله بن عبد الرحيم البارزى – ذكره فى كتابه (توثيق غرى الإيمان).

- ٨/ الشيخ الإمام العلامة عفيف الدين اليافعي في كتابه (روض الرياحين).
  - ٩/ الشيخ العلامة كمال الدين الأدفوى في كتابه (الطالع السعيد).
- وغير هؤلاء خلائق وأما الذين نقل عنهم أنهم كمانوا يجتمعون بالنبى صلى الله عليه وسلم قبل الشيخ أحمد التجانى فخلق كثير.

فهل تعتقد يا أستاذ طنطاوى أن جميع هؤلاء الأئمة الأجلة وهم شيوخ الفقه والحديث والتفسير وقد نشروا علماً جما. وهل تعتقد فى جميعهم أنهم مجانين وكمقّار. الحافظ ابن أبى جمرة والحافظ الهيثمى والحافظ السيوطى واليافعى والبارزى وغير هم وغير هم، كل هؤلاء مجانين، وكقار ... ألا رحم الله امر أعرف قدر نفسه..... إنَّ تقرير هذه المسألة ليس فقه الشيخ على الدقر أو الشيخ بدر الدين الحسينى أو شيوخ الطريقة، وإنما هى مسألة نظر فيها الناس قديما وأفتى فيها كلَّ بحسب مؤدى اجتهاده... ولك أن تجتهد منتهم ولك أن تخالفهم ولكن وصفهم بالجنون والكفر لا يليق بأدب العلماء فى بحوثهم العلمية.

وأنت إذا حققت يا شيخ على طنط اوى لوجدت أنَّ الحق معهم وأنهم مؤيَّدون بالنصوص الشرعية بأصح الأسانيد وقد طلبت الناس أن يقار عوك الحجّة ويردوك بالدليل .... فدعنى أذكر لك بعض أدلتهم فى ذلك فإن كنت تطلب الحق فلن يعجزك أن تتبعه وهو الذى نرجوه لك وليس بعيب أن ينتصف الإنسان للحق من نفسه.

اخرج البخاري ومسلم وأبو داود عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (من رآني في المنام فسير اني في اليقظة ولا يتمثل الشيطان بي).

و أخرج الطبر انى مثله من حديث مالك بن عبد الله الخثعمى ومن حديث أبى بكرة و أخرج الدارمى مثله من حديث أبى قتادة الأنصاري.

وهذا الحديث هو مستند القائلين بجواز رؤيته صلى الله عليه وسلم فى اليقظة... ومن كان دليله حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، فما على المحسنين من سبيل. وهم قد احتجوا بهذا الحديث وفهموه على قواعد اللسان العربى الذى كان يتكلم به رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يسلكوا فيه مسالك الحدس والافتر اضات. فإن رؤيته صلى الله عليه وسلم فى اليقظة من الممكنات التى تدخل تحت القدرة الإلهية. والقاعدة التى جرى عليها المحققون من علماء المذاهب المختلفة أن الممكن الذى يدخل تحت القدرة ما إلهية. والقاعدة التى جرى عليها محن المحقون

ولا يختلف أهل العلم في أنّ رؤيته صلى الله عليه وسلم يقطة والتلقى عنه بوجه لا يترتب عليه محال يُعد من الممكنات التي يجوز أن يتفضل الله بها على من يشاء من عباده فليس ثمة ما يحيل ذلك لا عقلا ولا شرعا فلا يزال الإمكان العقلى والشرعى قائما في وجه من ينكر هذه المسألة.

وكتب السنة مشحونة بأنّ رؤياه صلى الله عليه وسلم حق وأنّ الشيطان لا يتمثل به صلى الله عليه وسلم. وقد يخيّل الشيطان لبعض الناس أنّ الله بخاطبه و لا يمكنه ذلك فيه صلى الله عليه وسلم، لأنّ الحق سبحانه وتعالى منزه عن الصور فلا يدخل فى ذلك اللبس على المؤمن و الرسول صلى الله عليه وسلم بشر .... ومثل ذلك من ادّعى الألوهية قد يجرى خارق العادة على يده و لا يجرى على يد مدعى النبوة كذباً لظهور بطلان دعوى مدعى الألوهية فلا لبس فيها ولكن خرق العادة لو أجرى على يد كانب لالتبس الأمر ولما عرف الصادق من الكاذب.

فمن زعم أنّ الشيطان يظهر لأحد في النوم أو اليقظة مدعياً أنه هو صلى الله عليه وسلم فهو مصادم للسنة الصحيحة، قال صلى الله عليه وسلم (إنّ الشيطان لا يتمثّل بي) والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب- ومَنْ مَنَّ الله عليه من أهل الإيمان والنقوى بكثرة

الاجتماع به صلى الله عليه وسلم فى النوم واليقظة فهذه حال ظاهرة فى الدلالة على اعتناء الحق تبارك وتعالى بصاحبها. وقد ثبت فى الشريعة أن هذا الاجتماع حق لا مدخل للشيطان فيه، وهو نتيجة للصدق فى محبته صلى الله عليه وسلم مع المتابعة الحقة. وقد صح عند أهل الحق أن هذا الاجتماع ثابت لمن شاء الله فى الدنيا والآخرة.... عرف مَن عرف وجهل من جهل.... ولا يضير الحقيقة جهل الجاهلين بها ولا يمكن أن يكون المحروم من هذا الفضل حجة على مَن مَنَ الله عليه به، وإنما يكون مَن علم حجة على مَن لم يعلم.

فيا استاذ على طنط اوى هذا هو النص الشرعى عنه صلى الله عليه وسلم وهو صحيح فى أعلى درجات الصحة رواه البخارى ومسلم وغير هما وهو ناطق بصحة الاجتماع به صلى الله عليه وسلم فى اليقظة، فإن كنت ممن يرضى بتحكيم النص الشرعى فها هو النص الشرعى ولم يبق إلا الإتباع وقد قال تعالى:

فلا وربك لا يومنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً».

وقال صلى الله عليه وسلم:

(الأرواح جنود مجندة فما تعارف منا انتلف وما تناكر منها اختلف).

رواه الإمام أحمد والبخاري ومسلم وأبو داوود

وها قد وضح يا استاذ على طنطاوي أنّ القوم معهم دليل شرعي صحيح وأنهم متبعون للسنة فيما يقولون فما هو دليل حضرتكم في معارضة السنة؟؟

وما هي شبهتكم في رد هذا الحديث الصحيح في رؤية اليقظة.

وقد تعسق أناس فقالوا أن كلمة اليقظة في الحديث معناها يوم القيامة فأخرجوا بذلك اللفظ عن مدلوله الذي وضع له في اللسان العربي الذي كان يتكلم به رسول الله صلى الله عليه وسلم.

و إحالة اللفظ عن مدلوله بغير موجب يوجب ذلك لا يمشى مع القواعد العلمية، وأيضا فإنَّ لفظ (اليقظة) في هذا الحديث جاء في مقابل لفظ (المنام) فلو سلمنا لهم أنّ (اليقظة) معناها يوم القيامة فينبغي أن يكون لفظ (المنام) معناه الدار الدنيا.... وإذا انتهى بنا الأمر إلى مثل هذا الفهم نكون قد خرجنا من العلم إلى الهوى وحصلنا في القرمطة.

ولماذا يهلهل النص بمثل هذا الفهم غير المستقيم؟ ما الهدف؟ ثم أننا لو قبلنا هذا الفهم فإن الناس كلهم يوم القيامة يرونه صلى الله عليه وسلم، مَن ر أه منهم في المنام ومن لم يره، فلا اختصاص لر انيه في المنام بشيء في هذا المقام، فإنّ غير ه يشاركه فيه.

و أما القول بأنّ من رآه صلى الله عليه وسلم فى اليقظة يلزم منه أن يكون صحابيا، ولبقيت الصحبة إلى يوم القيامة فهو قول ساقط متهافت. فإنّ شرط الصحبة أن يكون الرائى قد اجتمع به فى حياته صلى الله عليه وسلم فى عالم الملك قبل انتقاله صلى الله عليه وسلم إلى الرفيق الأعلى.

اما رؤيته صلى الله عليه وسلم وهو في عالم الملكوت في الدار الأخرة فلا تفيد الصحبة، وراجع إن شئت تحقيق الحافظ ابن حجر العسقلاني في كتابه فتح الباري شرح صحيح البخاري.

أما الاعتراض بأنه يلزم من رؤيته صلى الله عليه وسلم فى اليقظة أن ينتقل من مكانه الشريف ويقتضى ذلك وجوده فى عدة أماكن فى وقت واحد فهو اعتراض مردود أيضاً. فإنه صلى الله عليه وسلم يُرى من مختلف الأقطار وهو فى مكانه لم ينتقل عنه كالشمس ترى من أمكنة متباعدة وهى فى مكانها.

ويصبح أن يمد الله العبد وهو في مشرق الأرض أو مغربها بنور من عنده حتى يكشف له عن ذاته الشريفة صلى الله عليه وسلم وهو في مكانه. وهذا عمر بن الخطاب رضى الله عنه نادى فوق المنبر (يا سارية الجبل) فسمعه سارية وسارية بنهاوند، وقد ذكرها الحافظ ابن حجر العسقلاني في كتابه "الإصابة في تمييز الصحابة" وقال إن إسنادها حسن وقد صححه غير الحافظ منهم الشيخ ناصر الدين الألباني في سلسلته الصحيحة.

ونحن لا نستطيع أن نفهم الهدف من هذه المحاولات لإخراج الحديث عن معناه وإحالة ظاهره. ومن الغريب العجيب أنّ بعض من تحسبهم ممن ينسب إلى العلم إذا وقع على أحاديث الصفات كاليد والعين والساق والصوت وغير ذلك مما ثبت فى السنة الصحيحة يبقيه على ظاهره ويأبى إحالته ثم هو يُحيل ظاهر حديث رؤية اليقظة مع أنها من الأمور الممكنات التى تدخل تحت حيطة القدرة الإلهية .... فهل من تفسير لهذا الموقف الغريب والمسلك الذى يقضى منه العجب؟

وقد ذكر بعضلهم أن رؤيته صللى الله عليه وسلم لو كانك تصبح فى اليقظة لكان الأولى أن يراه المهاجرون والأنصار الذين اختلفوا فى سقيفة بنى ساعدة ومعاوية وعلى اللذان اقتتلا فى صقين، وعانشة وطلحة والزبير وعلى وقد اقتتلوا فى وقعة الجمل، فلما لم يروه صلى الله عليه وسلم فى اليقظة فثبت أن رؤية اليقظة مستحيلة.... ويقال لمن يسلك هذا الفهم أن رؤية النبى صلى الله عليه وسلم فى المنام حق لا خلاف فيه، فلماذا لم يأت رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أصحابه فى المنام حق لا خلاف فيه، فلماذا لم يأت رسول بينهم وكذلك يقال فى الخلاف بين على وعانشة لم لم يروا النبى صلى الله عليه وسلم فى النوم المنام وايقظة معا، يكون قد سقط الكلام معهم،.... والجواب عن عدم رويتهم فى النوم له صلى الله عليه وسلم هو الجواب عن عدم رويتهم له صلى الله عليه وسلم فى المنام واليقظة معا، يكون قد سقط الكلام معهم،.... والجواب عن عدم رويتهم فى النوم له واحد.

ثم لتعلم يا أستاذ على طنطاوى أنّ الذين يثبتون رؤيته صلى الله عليه وسلم فى اليقظة بعد وفاته يسوون بينها وبين رؤية المنام فى الحكم الشرعى من حيث وجوب عرض ما يتلقى عنه صلى الله عليه وسلم على الشريعة، فما أقرته الشريعة أخذ به وما لم تقرّه لا يؤخذ به.... فلا تعتبر دليلا بنفسها بل لابد من عرضها على الأصول والقواعد الشرعية فالقواعد الشرعية هى الحجة وتكون إذ ذاك فى حكم الرؤية المؤوكة تؤول بما يوافق الشرع ولا يؤخذ بظاهر ها، ولا يقال أنها دخلها شيطان فإنّ الشيطان لا يتمثل به صلى الله عليه وسلم، ولا يتخيّل به ولا يتراءى به ولا يتزايا به، وكل ذلك قد ورد فى النصوص بالأسانيد الصحيحة.

فكل رؤيته صلى الله عليه وسلم حق وهى إما صحيحة غير مؤولة أو صحيحة مؤولة. فأما الصحيحة الصريحة فلكونها صريحة فلا موجب للتأويل وأما الأخرى فهى رؤية صحيحة لقوله عليه الصلاة والسلام (من رآنى فى المنام فقد رآنى فإنَّ الشيطان لا يتمثل بى) وهى رؤية مؤولة لأنّ ظاهر ها لا يوافق الشرع فهى صحيحة مؤولة وهذا هو الذى عليه المحققون من العلماء.

ور اجع ما ذكر ه الإمام الزرقاني في شرحه على موطاً مالك في مبحث زكاة الركاز وكذلك الحافظ السيوطي في كتابه (تنوير الحوالك بشرح موطاً مالك) وكذلك الشيخ العطار في حاشيته على (جمع الجوامع) وكذلك ما ذكر ه أبو عبد الله قنون في تعليقه على الموطا.

وأما الزعم بأن أحداً من الصحابة لم ير ، صلى الله عليه وسلم يقظة بعد وفاته فلا يمكن أن يقام على هذا النفى دليل فإنه أمر جائز فى نفسه وهو من الأمور الخصوصية وعدم نقله عنهم لا بدل على عدم وقوعه، وقد كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يصرّحون بمز إياهم ويؤثرون عدم إظهارها.

وقد كان عمر ان بن حصين رضى الله عنهما يرى الملائكة يقظة وكانت تسلّم عليه ولم يخبر بذلك إلا عند موته، وقصنته رواها مسلم فى صحيحه والحاكم فى المستدرك وصححه وأبو نعيم والبيهقى فى دلائل النبوة وابن سعد فى طبقاته.

ومع هذا فقد روى الطبر الى بسند حسن عن ضمرة بن ثعلبة (أنه أتى النبى صلى الله عليه وسلَم فقال أدع الله لى بالشهادة. فقال النبى صلى الله عليه وسلم، اللهم حرّم دم ابن ثعلبة على المشركين و الكفار قال فكنت أحمل فى عرض القوم فيتراءى لى النبى صلى الله عليه وسلم خلفهم، فقيل: يا ابن ثعلبة إنك لتغرر وتحمل على القوم، فقال: إنَّ النبى صلى الله عليه وسلم يتراءى لى خلفهم فاحمل عليهم حتى أقف عنده ثم يتراءى لى أصحابى فاحمل حتى أكون مع اصحابى، قال فعُمر زماناً طويلا من دهره) قال الحافظ نور الدين الهيثمى فى كتابه (مجمع الزوائد على الكتب الستة): رواه الطبر الى وإسناده حسن.

وها هى ذى الملائكة معنا فى الوجود ولا نر اهم إلا بخرق العادة فكذلك الاجتماع باهل الآخرة يكون خارقا للعادة وهو أمر جائز عقلا وشرعا ولا يترتب عليه محال واخبر بوقوعه العدول الثقات فلا حرج على المنصف من التصديق به ولنختم لك هذا المبحث بكلم العلامة الحافظ ابن حجر فى كتابه "الفتاوى الحديثية" فقد سنل هل تمكن رؤية النبى صلى الله عليه وسلم فى اليقظة؟ فاجاب بقوله:

[أنكر ذلك جماعة وجوزه آخرون وهو الحق فقد أخبر بذلك من لا ينتهم من المسالحين بل استدل بحديث البخارى (من رآني في المنام فسيراني في اليقظة): أي بعين رأسه وقيل بعين قلبه واحتمال إرادة القيامة بعيد من لفظ اليقظة على أنه لا فائدة في التقييد

حينئذ لأن أمته كلهم يرونه يوم القيامة من رآه في المنام ومن لم يره في المنام وفي شرح ابن أبي جمرة للأحاديث التي انتقاها من البخاري ترجيح بقاء الحديث على عمومه في حياته ومماته لمن له أهلية الاتباع للسنة ولغيره، ومن يدعى الخصوص بغير تخصيص منه صلى الله عليه وسلم فقد تصنف ثم ألزم منكر ذلك بأته غير مصدق بقول الصادق وباته جاهل بقدرة القادر وبأنه منكر لكرامات الأولياء مع ثبوتها بدلائل السنة الواضحة ومراده بعموم ذلك وقوع ذلك روية اليقظة، الموعود بها لمن رآه في النوم ولو مرة واحدة تحقيقاً لو عده الشريف الذي لا يخلف وأكثر ما يقع ذلك للعامة قبل الموت عند الاحتصار فلا تخرج بعموم ذلك وقوع ذلك روية اليقظة، الموعود بها لمن رآه في النوم ولو مرة واحدة تحقيقاً بعموم ذلك من جسده حتى يراه وفاءاً بو عده. وأما غيرهم فيحصل لهم ذلك قبل ذلك بقلة أو بكثرة بحسب تأهلهم وتعقلهم واتباعهم للسنة إذ الإخلال بها ماتع كبير]. إنتهى ما نقاداه لك وبه يتبيَّن الحق لمن يطلبه وينتصف له من نفسه.



# حياة الأنبياء في قبورهم

۲۷

This file was downloaded from QuranicThought.com

اما قولك أنبه لا يعتقد بحياة الأنبياء في قبور هم إلا الجهلة، فساوريك يا استاذ طنطاوي مَن هم الجهلة المصادمون لسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم هم يملأون الأرض دعوى عريضة أنهم أهل العلم الأخذين بحُجُزه.

صبح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال:

(إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء).

الحديث، أخرجه سعيد بن منصور وابن أبى شيبة وأحمد فى مسنده وابن أبى عاصم فى الصلاة له، وأبو داوود، والنساني وابن ماجة فى سننهم والطبر الى فى معجمه وابن خزيمة والبيهقى فى "حياة الأنبياء" "وفى شعب الإيمان" والحاكم صححه قال: على شرط البخارى وأقر تصحيحه الحافظ الذهبى وصححه أيضا الإمام النووى فى كتابه "الأذكار" والحافظ عبد الغنى بن سعيد، والقرطبى فى "التذكرة" وابن دحية وقال أنه صحيح محفوظ بنقل العدل عن العدل، وقال إمام المحتثين، الشيخ ابن جعفر الكتانى فى كتابه " نظم المتناثر

[(أحاديث حياة الأنبياء في قبور هم، قال السيوطي في "مرقاة الصعود" تواترت بها الأخبار، وقال في "إنباء الأذكياء بحياة الأنبياء" ما نصه: حياة النبي صلى الله عليه وسلم في قبره هو وسائر الأنبياء معلومة عندنا علما قطعيا لما قام عندنا من الأدلة في ذلك وتواترت به الأخبار الدالة على ذلك].

وحديث (مررت على موسى ليلة أسرى بى وهو قائم يصلى فى قبره). رواه مسلم فى الصحيح. وحديث صاحب الرمانة الذى سأل ربه وقت الأجل أن يقبضه ساجدا وأن لا يجعل للأرض إليه سبيلا حتى يبعث وهو ساجد، فاستجاب الله له وقبضه ساجدا ولم يجعل للأرض إليه سبيلا حتى يبعثه يوم القيامة ساجدا. قال فيه الشيخ ابن القيم فى "شفاء العليل" ،،: الإسناد صحيح و معناه صحيح لا ريب فيه.

وقد ذكر الشيخ ابن تيمية في كتابه "الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان" أن سعيد بن المسيب التابعي الجليل كان يسمع الأذان والإقامة من قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم أيام الحرَّة، وكذا أخرجه الزبير بن بكار في "أخبار المدينة" عن سعيد بن المسيب وكذا أخرجه ابن سعد في طبقاته، والدارمي في مسنده.

۲,

وقال الشيخ الإمام تقى الدين السبكى [حياة الأنبياء والشهداء في قبور هم كحياتهم في الدنيا ويشهد له صلاة موسى في قبره فإن الصلاة تستدعى جسدا حيا، وكذلك الصفات المذكورة في الأنبياء ليلة الإسراء، كلها صفات الأجسام ولا يلزم من كونه حقيقة، أن تكون الأبدان معها كما كانت في الدنيا من الاحتياج إلى الطعام والشراب. وأما الإدر اكات كالعلم والسماع فلا شك أن ذلك ثابت لهم ولسائر الموتى].

وقال الشيخ الإمام الحجة أبو منصور عبد القاهر بن طاهر البغدادي الفقية الأصولي شيخ الشافعية في زمانه قال:

[قال المتكلمون المحققون من أصحابنا أن نبيَّنا صلى الله عليه وسلم حيَّ بعد وفاته].

فالقول بحياته صلى الله عليه وسلم فى قبره ليس هو قول الجهلة الذين ذهب عقلهم ودينهم يا أستاذ طنطاوى بل هو قول المحققين كما قال الإمام عبد القاهر البغدادى الشافعى، وإنما الجهلة هم الذين يصادمون السنة الصحيحة المتواترة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم مع كونهم يملأون الأرض دعوى عريضة بأنهم متبعون ....و .... وأين الإتباع مع تجهيل من يقف مع النص؟؟!.



دخول الجنة بلاحساب

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT ذكرت في مقالك: 💴 💿

(هل في الدنيا مسلم واحد يصدق أن ورد التجانية يدخل قائله ووالديه وأزواجه وذريته الجنة بلا حساب كما جاء في بعض كتبهم).

هذا يا أستاذ ما ذكرت عن نفسك أنك قلته قبل أربع وخمسين سنة. وكنا نظن أن مرور هذه السنوات قد زادك علما. ولكن ها قد تبيَّن أنك الآن كما كنت منذ أزمان ورحم الله القائل:

\* فهم في السُرَى لم يبرحوا من مكانهم وقد أمعنوا في السير عنه وقد كلوا

ما هو الذي تتكره على التجانيين يا أستاذ؟ هل تنكر عليهم أن يكونوا في الزمرة التي تدخل الجنة بلا حسّاب؟ أو تتكر أن يوجد زمرة تدخّل الجنة بلا حساب؟

فإن كنت ممن ينكر وجود زمرة تدخل الجنة بلا حساب ولا تعتقد ذلك أصلا فاسمح لنا أن ننبهكم إلى أنكم باعتقادكم هذا تكونون مصادمين للسنة المتواترة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من أنه يدخل الجنة سبعون ألفا بغير حساب وقد نص على تواتره حفاظ الحديث الذين هم أعلم الناس بما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ور اجع إن شنت كتاب "الأز هار المتناثرة في الأحاديث المتواترة" للإمام الحافظ جلال الدين السيوطى وكذلك كتاب "نظم المتناثر من الحديث المتواتر" لشيخ الإسلام وعمدة المحدثين محمد بن جعفر الكتاني.

وقد ثبت في الصحيحين - البخاري ومسلم- أن في هذه الزمرة سبعون ألفا يدخلون الجنة بغير حساب، ووقع في غير الصحيحين أنّ مع السبعين ألفا زيادة عليهم ففي حديث أبي هريرة عند أحمد والبيهقي في البعث عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

(سالت ربى فوعدنى أن يدخل الجنة من أمتى زمرة هم سبعون ألفا تضىء وجو ههم إضاءة القمر ليلة البدر فاستزدت ربّى فزادنى مع كل ألف سبعين ألفا) قال الحافظ ابن حجر فى فتح البارى: سنده جيّد.

وأخرج الترمذي وحسّنه والطبراني وابن حبان في صحيحه من حديث أبي أمامة رفعه:

وعدنى ربى أن يدخل الجنة من أمتى سبعين ألفا مع كل ألف سبعين ألفا لا حساب عليهم و لا عذاب، وثلاث حثيات من حثيات ربى).

وفى صحيح ابن حبان و الطبر انى بسند جيَّد من حديث عتبة بن عبد السلمى رضى الله عنه نحوه بلفظ (ثم يشفع كل ألف فى سبعين ألفاً ثم يحثى ربى ثلاث حثيات بكفيه) وفيه فكَبر عمر فقال النبى صلى الله عليه وسلم:

(إن السبعين ألفا يشفعهم الله تعالى في آبائهم وأمهاتهم وعشائر هم وإنى لأرجو أن يكون أدنى أمتى الحثيات).

وعند الطبر اني ( أن السبعين الأول يشقعهم الله في آبانهم وأبنانهم وعشيرتهم).

و أخرج الإمام أحمد وصححه ابن خزيمة و ابن حبان من حديث رفاعة الجهني قال:

(أقبلنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى إذا كنا بالكديد أو قال بالقديد فذكر حديثاً وفيه: ثم قال "وعدني ربى أن يدخل الجنة من أمتى سبعين ألفاً بغير حساب وإنى لأرجو أن لا يدخلوها حتى تبووا أنتم ومن صلح من أزواجكم وذرياتكم مساكن من الجنة). قال الحافظ المقدسى: هذا عندى على شرط مسلم.

وعن أنس رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: (يدخل الجنة من أمتى سبعون ألفا،، قالوا: زدنا يا رسول الله، قال: لكل رجل سبعون ألفا، قالوا زدنا وكان على كثيب فقال: هكذا وحتى بيديه، قالوا يا رسول الله أبعد الله من دخل النار بعد هذا) رواه الحافظ أبو يعلى وقال الحافظ ابن كثير: إسناده جيّد.

- فما هو وجه اعتر اضك يا أستاذ طنطاوى: \* إن كان على وجود هذه الزمرة فأنت مصادم للسنة المتواترة.
- \* و إن كان على أن أباءهم و أمهاتهم و أبناءهم و عشائر هم معهم فأنت مصادم للسنة أيضا.
- \* وإن كنت تعتقد أنَّ هذا الفضل لا ينال التجانيين فقديماً قيل: إن كنت مدعياً فالدليل، فما هو دليل حضرتكم على أنَّ التجانيين لا ينالهم هذا الفضل، والحال أنهم مؤمنون بالله ورسوله ويؤدون الفرائض ويتقربون بالنوافل ولا يعتقدون أن

صلاة الفاتح من القرآن و لا أفضل منه و لا أن الشيخ أفضل من الصحابة و لا .. و لا .. من كل ما يخالف الشرع، فهل عندكم من دليل أنَّ قوماً هذه صفتهم لا ينالهم هذا الفضل؟

إما التجانيون فإنهم قد صدَّقوا رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله:

(لم يبق من النبوات إلا المبشرات، قالوا: وما المبشرات قال: الرؤيا الصالحة) رواه البخاري، وأخرج مسلم وأبو داوود والنساني عن ابن عباس رضي الله عنهما:

إن النبى صلى الله عليه وسلم كشف الستارة ورأسه معصوب فى مرضه الذى مات فيه والناس صفوف خلف أبى بكر فقال:

أيها الناس إنه لم يبق من مبشرات النبوة إلا الرؤيا الصالحة يراها المسلم أو ترى له). له).

وقد قال الله تعالى:

﴿ ألا إنَّ أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، الذين آمنوا وكانوا يتقون لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة لا تبديل لكلمات الله ذلك هو الفوز العظيم».

وعند الإمام أحمد عن أبي الدرداء رضي ألله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم في قوله (لهم البشري في الحياة الدنيا وفي الآخرة) قال:

(الرؤيا الصالحة يراها المسلم أو ترى له) وقال الترمذي هذا حديث حسن.

وفي صحيح البخاري: (الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءا من النبوة).

وقد صدَق التجانيون ما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ورأوا وسمعوا فى الرؤيا الصالحة ما يصدقهم فيه أو يسلمه لهم من ليس بسيئ الظن بالمؤمنين من أمة محمد صلى الله عليه وسلم. ولن يضير هم أن لا يصدقهم من غص بحسده لهم على ما نالوه من فضل الله تعالى وجوده وكرمه. وكان ينبغى على من حُرم هذا الفضل أن لا يعترض على من أوتيه، ولكن قديما قيل:

\* يقضى على المرء في أيام محنته حتى يرى حسنا ما ليس بالحسن \* ولنختم لك يا أستاذ - هذا المبحث بما ورد عنه صلى الله عليه وسلم في بيان كيف ينال الفضل الإلهى من لم يكن محسنا دع عنك من أخلص وجهه لله وهو محسن حتى تعلم يا

استاذ أنه لا تحجير على فضل الله تعالى فلا تقول كما قال الأعر ابى (اللهم ارحمنى وارحم محمدا ولا ترحم معنا أحدًا).

روى البخارى ومسلم من حديث أبى هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

إنَّ لله ملاحكة يطوفون في الطرق يلتمسون أهل الذكر فإذا وجدوا قوما يذكرون الله، تنادوا: هلموا إلى حاجتكم فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا .. (الحديث) وفيه .. فيقول فأشهدكم أنى قد غفرت لهم قال يقول ملك من الملاحكة:

فيهم فلان ليس منهم إنما جاء لحاجة: قال: هم الجلساء لا يشقى جليسهم) هذا هو لفظ البخارى وفى رواية مسلم قال: (إن لله ملائكة سيَّارة فضلاء يتبعون مجالس الذكر فإذا وجدوا مجلساً فيه ذكر قعدوا معهم.. (الحديث وفى آخره) .. يقولون ربّ فيهم فلان عبد خطَّاء إنما مرَّ فجلس معهم قال: فيقول: وله غفرت، هم القوم لا يشقى بهم جليسهم).

فهذا الرجل الذي مرَّ وجلس ليس من الذاكرين بشهادة الملائكة المعصومين وهو عبد خطَّاء بصيغة المبالغة وقد ألحق بهم.

مَن كانت له أذن للسمع فليسمع ومن كان لديه ذرة من الإنصاف فلينصف.



## شبهات حول صلاة الفاتح

This file was downloaded from QuranicThought.com



(وفى الإفادة الأحمدية صفحة (٨٠) أنَّ صلاة الفاتح من كلام الله فخبرونى أيقول هذا مسلم وإن كانت من كلام الله فكيف وصلت إلى التجانى هذا؟ أوحى بعد رسول الله أم افتراء على الله؟).

والجواب عليه إنما يكون على مقامين (مع التنبيه إلى أنَّ أقلام علماء الإسلام والسنتهم في الاعتراض ليس ما تقدم أسلوبها).

الجواب في المقام الأول:

## تحقيق صحة نسبة هذه الألفاظ إلى الشيخ التجانى رضى الله عنه:

اعلم يا أستاذ طنطاوى أنَّ الشيخ العلامة الطيب السفياني صاحب الإفادة الأحمدية قال في مقدمة كتابه ما يلي:

(ولقد تلقيت جُله مشافهة منه يعنى الشيخ التجاني- والباقي ممن أثق به راويا عنه).

وإن كنت يا شيخ ممن لهم إلمام بعلم الرواية فانظر ما قاله العلماء في ما يترتب على هذه القاعدة، فإن الثقة المعدل إذا روى فقال: حدثنى الثقة من غير تسمية له أو قال: حدثنى من لا أتهم، فهل يقبل هذا ويكتفى به عند المشتغلين بتصحيح الروايات أو إذا قال العدل مثلا: كل من رويت عنه فهو ثقة وإن لم أسمَّه، أو قال: كل أشياخى ثقات، فهل يعمل على هذا التعديل وتصح به الرواية؟!، المسألة خلافية وقد ذهب من يحتج بالمرسل إلى قبول ذلك و اعتباره تعديلاً مقبو لا ونقله ابن الصباغ في العدة عن أبى حنيفة، وكذلك المالكية يقبلون

وقال غيرهم: أنه لا يقبل حتى يسمَّيه لأنه لو كان هذا المبهم نقة عند الراوى فربما لو سمَّاه لكان ممن جرحه غيره بجرح قادح... وإلى هذا ذهب الصيرفى وابن الصلاح والخطيب البغدادى والنووى والسيوطى وأخرون.... ثم إن هذا الردّ ليس جرحاً فى النقة أو ردا لخبره بل زيادة تثبت واحتياط فى قبول الأخبار التى تنبنى عليها الأحكام الشرعية.

وقد حقق بعض العلماء أنّ المجتهد إذا أبهم التعديل فهو مجرئ في حق من قلده، قال الحافظ زين الدين العراقي في الفيته:

به الخطيب والفقيه الصيرفى ومبهم التعديل ليس يكتفى وقيل يكفى نحو أن يُقالا حدثنى الثقبة بل لوقالا أسم لايقبل من قد أبهم جميع أشياخي ثقات لو لم من عالم في حق من قلده وبعض مَن حقق لم يرده

ومن ناحية أخرى، يصح أن يكون الثقة المروى عنه قد روى بالمعنى، وقد اختلف السلف وعلماء الحديث والفقه والأصول فى تسويغ الرواية بالمعنى لأهل العلم بمعانى الألفاظ، ومواقع الخطاب فشدَّد كثير منهم ومنعوا الرواية بالمعنى ولم يجيزوا لأحد إلا أن يأتى بالخبر الذى سمعه كما سمعه ويؤديه باللفظ الذى سمعه والجمهور على جواز الرواية بالمعنى على شروطها.

وقد ورد في نفس صفحة (٨٠) من الإفادة الأحمدية أن سيَّدي العربي بن السانح قال:

[أن ذلك ليس لفظ الشيخ وإنما هو من كلام بعض أصحابه عبَّر عنها بفهمه- فهي إذن رواية بالمعنى].

ولست أفهم يا أستاذ طنطاوى لماذا لم تذكر هذا التعليق مع أنه ورد فى نفس الصحيفة التى تنقل منها منسوبا للشيخ العربى بن السائح الذى تقولون عنه أن كتابه (البغية) من الكتب المعتمدة عندنا، فهذا هو كلامه المعتمد عندنا. فلماذا لم تتقلوه لقر انكم؟! هل هذه هى الأمانة العلمية؟ وهل تسمحون بتعريفنا بما هو التلبيس والتدليس، فإنهما فيما نرى قد اجتمعا فى هذا العمل؟

يا أستاذ طنطاوى، يقول الله تعالى (ولا تكتموا الشهادة ومن يكتمها فإنه آثم قلبه).

وقد ذكر العلامة الحجة شيخ المحدثين السيَّد محمد الحافظ التجاني في تعليقه على الإفادة ما نصه:

[ يصح أن يكون الذى وثق به المؤلف لم يحسن ضبط كلام الشيخ وكثيراً ما يهم الثقة أو يكون قد روى عن غيره ممن لم يضبط كلام الشيخ أو وهم فيه. وقد أجبت فى الطبعة الأولى من الإفادة عن بعض المواضع المستشكلة فيها. ثم ذكر لى سيدى أحمد سكيرج: أنّ بعض ما ذكر فى الإفادة لا يصح عن الشيخ رضى الله عنه، ونقل ذلك عن



سيَّدى العربى بن السائح وقال أن سيدى العربى بن السائح حرّر فى كتابه البغية كثيراً من كلام الشيخ رضى الله عنه مما هو فى الإفادة وصَرّح لتلاميذه أن بعض ما نسب للشيخ رضى الله عنه فى الإفادة ليس من كلامه رضى الله عنه فما لم يذكر فى البغية فليس من كلام الشيخ رضى الله عنه].

الجواب في المقام الثاني:

وجه تأويل هذا الكلام على فرض ثبوت نسبته للشيخ رضى الله عنه:

اعلم يا استاذ أن حرمة عرض المسلم مما أجمع عليه أهل الإسلام، وقد ورد فى الشرع تحريم سوء الظن بالناس، ففى صحيح البخارى (إياكم والظن فإنّ الظن أكذب الحديث) وأن المسلم المؤمن إذا صدر منه قول أو فعل يمكن حمله على وجه صحيح فحملته على غير هذا الوجه فقد أسأت به الظن، وهو ما نهاك عنه الشرع.

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال:

(رأيت النبى صلى الله عليه وسلم يطوف بالكعبة ويقول: ما أطيبك وأطيب ريحك، ما أعظمك وأعظم حرمتك والذى نفس محمد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند الله تعالى حرمة منك، ماله ودمه وأن يظن به إلا خيراً).

أخرجه ابن ماجة في سننه،

وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه:

(لا تظنن بكلمة خرجت من أخبك إلا خيرا وأنت تجد لها في الخير محملا).

فهب يا أستاذ طنطاوى. أن الشيخ قال إن صلاة الفاتح من كلام الله وقد بيّنا لك سابقا أن علماء الطريقة قالوا أن هذا ليس لفظه ولكن هبه لفظه، فهل أحسنت الظن بالمؤمنين فحملت هذه الكلمة على وجوه الخير فلم تجد لها محملا، فساء ظنك وأنكرت؟ ألم تجد لها تأويلا مستساغا، أم أنه المسارعة في الإنكار؟ وهلا سألت أهل الطريقة ليبينوًا لك ما يخفى عليك علمه.

إنّ الشيخ التجانى رضى الله عنه يعتقد كما يعتقد سائر أهل الإسلام أنَّ سماع كلام الله الذي هو صفة له مستحيل في حق الأولياء ... ودعني أنقل لك نص كلامه:

يقول الشيخ التجاني في كتاب (جواهر المعاني) الذي تزعم أنك طالعته:

[أما السوال عن المكالمة للعارفين الذى هو المعنى القائم بها فإن ذلك مستحيل بصريح الآية لقوله تعالى (وما كان ليشر أن يكلمه الله إلا وحيا) ما عدا سيدنا موسى وسيدنا محمد عليهما الصلاة والسلام. سمعا المعنى القائم بذات الله تعالى واما المكالمة المعلومة للعارفين فإنه يخلق فيهم كلاماً فى الروح إذا صارت صفاء أو أخفى او سرا أو غير ذلك يخلق فى ذلك المعنى كلاماً يعني فى الروح لا يشك أنه من الله تعالى. يسببة ذلك الكلام إلى الله تعالى نسبة الحادث إلى المحدث، ونسبة المخلوق إلى الخالق لا سببة الكلام إلى المتكلم].

وقالَ الشيخ التجاني رضي الله عنه في (جواهر المعاني) أيضا:

[أما المكالمة التى يدَّعيها العارفون من قولهم: سمعت وقيل لى، إنما حدُها فى هذا المحل أن الكلام الوارد على الرجال فى هذا الميدان أن نسبته إلى الله تعالى نسبة الخلق إلى الخالق لا نسبة الكلام إلى المتكلم ومن ظنّ من الرجال أنه يسمع كلام الذات كما سمعه موسى عليه السلام فقد ضلّ وفارق الحق وخسر، قال تعالى (وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب) الآية.

فها هو الشيخ التجانى رضى الله عنه وقد برئت ذمته من اعتقاد أنه يسمع كلام الله الذى هو صفة ذاته المقدسة، فهل نجد عندكم من الشجاعة فى الحق أن تعتذروا إلى هذا الشيخ الإمام الذى أسأتم به الظن حين قلتم (أيقول هذا مسلم، وإن كانت من كلام الله فكيف وصلت إلى التجانى .. أوحى بعد رسول الله أم افتراء على الله)؟

هل نجد عندكم من الشجاعة ما تعتذرون به للشيخ عن ظن السوء الذي ظننتم بـ فقلتم ما قلتم بعبارة لا يليق أن تصدر ممن ينسب نفسه للعلم وأهله؟

والشيخ التجانى رضى الله عنه يقول إن الكلام فى هذا المقام نسبته إلى الله نسبة المخلوق إلى الخالق والحادث إلى المحدث لا نسبة الكلام إلى المتكلم.... فهو إذن كلام حادث مخلوق.... وذكر الشيخ التجانى أن الله يخلقه فى الروح. فهل لك أن تجمع بين هذين الخبرين، فيتخرج لك كون صلاة الفاتح من كلام الله على أنها من نوع مخاطبة الحق للولى فى نومه. وراجع كتاب (الروح) للشيخ ابن القيام لنقنع نفسك إن ما قاله الشيخ هو الحق وهو أمر مسلم

به شرعا. ورؤية الله عز وجل في النوم قد نص العلماء من محققي أهل السنة على جواز ها عقلا وشرعا، وذكر القاضى عياض الاتفاق عليها ونقلها الحافظ ابن حجر في شرحه على البخاري والعلامة الزرقاني في شرح المواهب للحافظ القسطلاني والشيخ عليش وكثيرون.... وإنما يثبت المنع في رؤيته تعالى في اليقظة لقوله صلى الله عليه وسلم:

(واعلموا أنكم لن تروا ربكم حتى تموتوا) رواه مسلم.

ونقلت رؤية الحق سبحانه في النوم وخطابه عن الجمع الغفير من الصالحين وسلف الأئمة كالإمام أحمد بن حنبل والإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان وكبار الأولياء من الصوفية والعلماء كما نقل ذلك الحافظ ابن حجر في (فتح الباري). قال الإمام أبو اسحق الشاطبي في كتاب (الاعتصام):

(عن أبي يزيد البسطامي رحمه الله: قال رأيت ربى فى المنام فقلت كيف الطريق إليك فقال: اترك نفسك وتعال (قال الإمام الشاطبى) <u>وشأن هذا الكلام من الشرع موجود</u> <u>فالعمل بمقتضاه صحيح</u>)

وذكر الشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى في رسالة الصوفية والفقراء ما نصه:

وقد روى أن عطاء السلمى رضى الله عنه رؤى بعد موته فقيل له ما فعل الله بك؟ فقال: قال لى: يا عطاء أما استحيت متّى أن تخافنى كلّ هذا أما بلغك أنى غفور رحيم؟)

وقد ذكر جماعة ممن ألف فى مناقب الإمام أحمد بن حنبل، منهم الإمام ابن الجوزى أنه قال: رأيت رب العزة عز وجل فى المنام فقلت: يا رب ما أفضل ما يتقرب إليك به المتقربون؟ قال بتلاوة كلامى يا أحمد، قلت: بفهم أو بغير فهم: فقال بفهم وبغير فهم. وكذا نقلت رؤية الحق عز وجل فى المنام عن الإمام أبى حنيفة ذكر ذلك الحافظ ابن حجر الهيئمى فى كتابه (الخيرات الحسان فى مناقب الإمام أبى حنيفة النعمان).

فمن رأى الحق عز وجل في نومه وكلمه فذلك الكلام يصح أن يُنسب إلى الحق تبارك وتعالى فيقال فيه كلام الله. وحكمه أن ينظر فيه فإن كان مو افقاً للشريعة علمنا أن الرؤيا لم يقع فيها وهم للرائي. فالميزان هو الشريعة ومطابقته لها هي الحجة وما خالف ذلك فلا يعمل به وفي الحديث أنه صلى الله عليه وسلم قال:

لقد كان فيمن قبلكم محَدثون فإن يك في امتى احدّ فاته عمر: وفي رواية أبي هريرة: رجال يكلمون من غير أن يكونوا أنبياء).

وقلت في مقالك (العمود الثاني):

(ففى الجو اهر صفحة ١٠٣ أن المَّرة الواحدة من صلاة الفاتح تعدل ستة ألاف من كل ذكر وتسبيح وتهليل ومن كل دعاء كبير وصغير (كذا) وقع فى هذا الكون.

و القرآن ذكر فإذا عدلت المرة الواحدة من صلاة الفاتح ستة ألاف ختمة كانت أفضل من خمسة ألاف ختمة وتسعمانة وتسع وتسعين ويزعم أن الرسول عليه الصلاة والسلام خبره بذلك)

والجواب:

سبق أن بيئًا لك يا شيخ أن القول بأن النبى صلى الله عليه وسلم لا يتراءى لأحد من أمته فى المنام مصادمة صريحة للنصوص الشرعية الواردة وبيّنا لك أن رؤيته فى اليقظة أمر جائز وله مستند من نص شرعى فى أعلى درجات الصحة رواه البخارى ومسلم فلا وجه لمصادمته بمجرد الافتر اضات وإنَّ محاولات هلهلة معانى النصوص الشرعية لإرضاء الأفهام القاصرة عن درك المعانى مما تتبذه العقول السليمة وتأباه الطباع المستقيمة. على أنه لا محذور فى رؤيته صلى الله عليه وسلم فى اليقظة لأن حكمها حكم رؤيا المنام، فإن ورد فيها ما هو موافق للشرع فهى رؤيا صحيحة صريحة، وإن ورد فيها غير ذلك فهى رؤيا صحيحة مؤولة.

و أما كونها صحيحة في الحالتين فلأنه قد تواترت النصوص عنه صلى الله عليه وسلم أن رؤياه حق ولا يدخلها شيطان وقد نصَّ على تواتر ها أعلم الناس بما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم - أعنى حفاظ الحديث، وراجع إن شئت (الأز هار المتناثرة في الأحاديث المتواترة) للعلامة الحافظ الإمام جلال الدين السيوطى وكذلك (نظم المتناثر في الحديث المتواتر) للعلامة المحدث الكبير محمد بن جعفر الكتاني.

ولا يعقل أن نترك ما تواتر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في أن روياه صحيحة على كل حال لا يدخلها شيطان ونقول بخلافه، إرضاءً لقصور عقول ضعفت أفهامُها عن درك غايات هذا المقام.

فالرؤيا الصالحة صحيحة إنن على كل حال وهى صريحة إذا لم يرد فيها ما يصادم العقل أو الشرع وهى مؤولة إذا ورد فيها ذلك.... فإن لم نجد لها وجها فى التأويل فسوف نصدق الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم فى أنها صحيحة ونقول: إما أن يكون قد وقع الوهم للر انى أو أن يكون لها تأويلا لم نعثر عليه.... فإن العلم الاحاطى بكل معلوم ليس صفة مخلوق وإنما هو صفة الخالق جلً وعلا.

أما أن الرؤيا صحيحة ووقع الوهم للراني فدليله أن الوهم يقع للرانى وهو متيقظ يتلقى فكيف به نائما. وهذه كتب السنة مشحونة بالأحاديث التى وقع الوهم لرواتها فيها: وهما فى السند أو المتن وعلماء الحديث يعلمون فى أول ما يتعلمون أن الحديث قد يصح سنده ولا يستلزم من هذا صحة الحديث فقد يكون شاذا أو معللا وهى كلمة إجماع عند المحدثين، فإن كان هذا يقع للرواة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فى يقظتهم مع توافر دواعى الضبط فكيف بمن يتلقى عنه صلى الله عليه وسلم ما أو يقظة رهى حالة برزخية روحية. على أن الراوى مهما كثر وهمه والمند فحيث أنه نقة فلا يليق أن يُتَهم بالكذب، وهذه مرويات حماد بن سلمة ومرويات نعيم بن حماد وفيها ما فيها ولا يستقيم وصفه بالكذب ودفعه بالوضع.

على أن المراد تحقيقه فى هذا المقام هو أن الوهم كما يصح أن يقع للراوى كذلك يصح أن يقع للذائم فى ما يتلقاه وإنما يصار إلى توهيم صاحب الرؤيا غير الصريحة إذا لم نجد لها وجها فى التأويل وليس كل إنسان يعلم جميع وجوه التأويل. وقد أول سيدنا أبو بكر الصديق رضى الله عنه رؤيا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له: أصبت بعضا وأخطات بعضا.

وعليه فإنّ الرؤيا غير الصريحة إذا لم نجد لها وجها في التأويل حملنا أمر ها على وهم الرائي ولم نحمله على دخول الشيطان فيها وإلاً كنا مصادمين للسنة الصحيحة المتواترة عنه صلى الله عليه وسلم.... وهذا هو الذي عليه المحققون من أهل العلم والتجانيون معهم في ذلك.

ودعنى أنقل لك من كتاب "بغية المستفيد" الذى تقولون أنه من الكتب المعتمدة لدى التجانيين وتقولون أنكم قد اطلعتم عليه، يقول صاحب البغية:

من المقرر عند العلماء الأعلام أنه يعمل بجميع ما يتلقاه العارفون منه عليه الصلاة والسلام سواء فى اليقظة أو فى المنام ما لم يصادم شيئاً من النصوص القطعية أو يؤدى إلى انخرام قاعدة شرعية].

والشيخ لم يزد على أن قال أنه اجتمع بالنبي صلى الله عليه وسلم، وأنه قال له: كذا وكذا، فإن كان هذا الكلام موافقاً للشرع فلا وجه للإساءة إلى الشيخ وإن كان - في نظركم -غير ذلك فلا وجه لتكذيب الشيخ التجاني فيما أخبر به كما أنه لا وجه لإدعاء أن الرؤيا غير صحيحة فتكونون مصادمين للسنة الصحيحة المتواترة.

على أن الشيخ لم يقل إن صلاة الفاتح تعدل القرآن من حيث أنه كلام الله. ولا قال أنها أفضل منه ومن نسب إليه هذا فهو كاذب مفترى. وأيضاً فإنّ الشيخ لم يقل أنها من كلام الله القديم أو أنها من أنواع وحى النبوة، أو أنها من القرآن أو أنها أنزلت عليه. فكل هذا نسبته إلى الشيخ باطلة. وقد نبَّه على ذلك علماء الطريق منذ دهور وأزمان.

أن الشيخ التجانى رضى الله عنه لم يقل أن صلاة الفاتح تعدل القرآن كما زعمتم - يا أستاذ- و الله سائلكم عن تصحيح هذه النسبة إليه، فاستعدو الذلك جوابا.

ودعنى أنقل من لفظ الشيخ التجانى رضى الله عنه ما يفيد تكذيب نسبة صدور ذلك القول منه. قال الشيخ رضى الله عنه فى كتاب جو اهر المعانى:

[أما تفضيل القرآن على جميع الكلام من الأذكار والصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم وغيره من الكلام فأمر أوضح من الشمس كما هو معلوم فى استقراءات الشرع وأصوله شهدت به الآثار الصحيحة].

فهل هذا هو الشيخ الذي تَدعون عليه أنه يفضتَل صلاة الفاتح على القرآن ؟ !... اللهم أشهد.

وقال الشيخ التجاني رضي الله عنه في (جو اهر المعاني) أيضا:

(فإن قلت: ربما يطلع بعض القاصرين ممن لا علم به بسعة الفضل والكرم فيقول: إذا كان هذا ما ذكرتم فينبغي الاشتغال به أولى من كل ذكر حتى القرآن. قلنا لهم:

٤٣:

[بل تلاوة القرآن أولى لأنه مطلوب شرعا لأجل الفضل الذي ورد فيه ولكونه أساس الشريعة وبساط المعاملة الإلهية ولما ورد في تركه من الوعيد الشديد فلهذا لا يحل لقارنه ترك تلاوته].

> فأين يا أستاذ طنطاوى أنه جعل صلاة الفاتح تعدل القرآن .. اللهم أشهد. وقال الشيخ التجانى رضى الله عنه فى كتاب (الإفادة الأحمدية) ما نصه: [ أقل ما يجزئ حافظ القرآن فى كل يوم حزبان].

وفى (الإفادة الأحمدية) أيضا أن رجلا شاور ه في أمر ولده فقال لـ الشيخ رضى الله عنه

> [علّمه ما تيسر من القرآن وعلّمه الكتابة وعلّمه صنعة يعيش بها]. فهل هذا هو الشيخ الذي يدعو الناس إلى ترك القرآن؟!! اللهم أشهد...

وقد نقلنا لك كل ما سبق من (جو اهر المعانى) و (الإفادة الأحمدية) و هما من الكتب التي زعمت إنك قد اطلعت عليها.

على أن المقارنة التى ذكر ها الشيخ التجانى رضى الله عنه ليست بين القرآن و الصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم، فإن الشيخ قائل بافضلية القرآن كما نقلناه لكم. وإنما هى بين صلاة المصلي وتلاوة التإلى- أى بين عملين من أعمال العبد فإن صلاته على الرسول صلى الله عليه وسلم من عمله وتلاوة القرآن من عمله- و الثواب و العقاب فى الفعل و الترك، و الإحسان وضده إنما يقع على الأعمال لا على صيغ الصلوات ولا على القرآن الذى هو كلام الله تعالى، وهى مسألة قد فرغ العلماء قديماً من تحقيقها و أصبحت فى حكم العلوم الإضرورية عند أهل الإسلام.

فإذا تبَين هذا فالمقارنة إذن بين عملين من أعمال المكلتَّفين، وحيث كان الأمر هذه صورته فإن المقارنة بين الأعمال من جهة أصل الثواب وكثرته وقلته أو مضاعفته للبعض دون البعض، إنما هي باعتبار أحوال العاملين من الإحسان فيها وكمال القيام بما يجب لها من شروط صحة وكمال ونحو ذلك لا باعتبار حقائقها في حدَّ ذاتها.

فالمقارنة بين تلاوة القرآن وغير ها من العبادات إنما هو باعتبار حالة التالى لا باعتبار حقيقة القرآن من حيث هو كلام الله لأنّ الجزاء إنما هو على الأعمال لا على الحقائق الثابتة في أنفسها.

وهذا الذى قررناه لكم، هو ما تضافرت عليه النصوص الشرعية القويمة ودلت عليه العقول السليمة وهو إجماع أهل الإسلام قاطبة شَرقا وغربا ﴿ فاسالوا أهل الذكر أن كنتم لا تعلمون﴾.

ودعني أنقل لك في هذا المحل ما قالبه العلامة الإمام القرطبي صاحب التفسير في كتابه (التذكار في أفضل الأنكار) قال رحمه الله تعالى:

[لا خلاف بين الأمة و لا بين الأئمة أهل السنة أنَّ القرآن اسم لكلام الله عز وجل الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم معجزة له غابر الدهر، وأنه محفوظ في الصدور، مقروء بالألسنة مكتوب في المصاحف، معلومة على الاضطرار سوره وآياته، مبرآت من الزيادة والنقصان حروفه وكلماته فلا يحتاج في تعريفه بحد، ولا في حصر م بعد، وأنه له نصف وربع. فنصفه من آخر سورة (الكهف) إلى سورة (قل أعوذ برب الناس) وربعًه من أول سورة (ص) إلى أخر (قل أعوذ برب الناس) وله مع ذلك خمس وسبع وتسع وعشر. وفي الكتابة الموجودة في المصحف وفي القراءة الموجودة بالألسنة ستة ألف آية ومانتان آية وآية. وفيها من الحروف ثلاثمائة ألف حرف وأحد عشر ألفا ومائتان وخمسون حرفا وحرف. وكلام الله القديم الذي هو صفته، لا نصف له، ولا ربع ولا خمس ولا سبع ولا هو ألوف ولا منون وأحاد وإنما هو صفة واحدة لا ينقسم ولا يتجزأ، وهذا مما يدل على أن التلاوة غير المتلو، والقراءة غير المقروء، فإنَّ القراءة عند أهل الحق أصوات القرَّاء ونغماتهم، وهي اكتساباتهم التي يؤمرون بها في حال إيجاباً في بعض العبادات، وندباً في كثير من الأوقات ويزجرون عنها إذا أجنبوا، ويثابون عليها، ويعاقبون على تركها وهذا مما اجتمع عليه المسلمون، ونطقت به الآثار؛ ودلَّ عليه المستفيض من الأخبار ولا يتعلق الثواب والعقاب إلا بما هو من اكتساب العباد، ويستحيل ارتباط التكييف والترغيب والتصعيف بصفة أزآية خارجة عن الممكنات وقبيل المقدروات، والقراءة هي التي تُستطاب من قارئ وتستبشع من آخر، وهي الملحونة والقويمة والمستقيمة، وتتزه عن كل ما ذكرنا الصفة القديمة، ولا يخطر

لمن لازم الإنصاف أن الأصوات التى يبح بها حلقه، وتنتفخ على مستقر العادة بها أوداجه، وتقع على الإيثار والإختبار محرَّفاً وقويماً وجهورياً رخيماً، ليس كلاماً لله تعالى، إذ هى مخلوقة مبتدعة، والمفهوم منها كلام الله القديم الأزلى الذى تدل عليه العبارات وليس منها، وهو غير حال فى القارئ ولا موجود فيه. وسبيل القراءة والمقروء، والتلاوة والمتلوَّ، كسبيل الذكر والمذكور، فالذكر يرجع إلى قول الذاكر، والرب المذكور المسبح الممجد غير الذكر والتسبيح والتمجيد].

وقال الإمام القرطبى أيضا: باب في أنَّ القرآن أفضل الذكر إذا عمل به:

[قال سفيان الثورى رضى الله عنه: <u>سمعنا أن قراءة القرآن أفضل الذكر إذا عمل به</u>. قال الترمذى الحكيم محمد بن على وأجاد: ما غاص قائل هذا القول، لأن الذكر هو شئ يبتدعه العبد من تلقاء نفسه من علمه بربه، والقرآن هو شئ قد تكلم به الرب تبارك وتعالى فإذا تلاه العبد، فإنما يتكلم بشيء قد كان عند الرب سبحانه وتعالى، ولم يخلق منذ نزل إلى العباد، ولا يخلق ولا يدنس، فهو على طراوته وطيبه وطهارته، وله كسوة، والذكر الذى يذكره العبد مبتدعاً من عند نفسه لا كسوة له. وأيضا هو الذي يؤلفه العبد، وليس تأليف الذي

وإنما كان القرآن أفضل الذكر والله أعلم لأنه مشتمل على جميع الذكر من تهليل، وتكبير وتحميد، وتسبيح، وتمجيد، وعلى الخوف والرجاء، والدعاء والسؤال والأمر بالنفكر فى آياته، والاعتبار بمصنوعاته، إلى غير ذلك مما شرح فيه من واجبات الأحكام، وفرق فيه بين الحلال والحرام، ونص فيه من غيب الأخبار وكرر فيه من ضرب الأمثال والقصص والمواعظ للإفهام حسب ما قال وقوله الحق: (ما فرطنا فى الكتاب من شىء) فمن وقف على ذلك وتدبره، فقد حصل أفضل العبادات، وأسنى الأعمال والقربات، ولم يبق عليه ما يطالب به بعد ذلك من شىء.

وقد روى الترمذى فى (جامعه) عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (يقول الرب تبارك وتعالى: من شغله قراءة القرآن عن مسالتى أعطيته أفضل ما أعطى الساتلين، قال: وفضل كلام الله تعالى على سائر الكلام كفضل الله على خلقه) قال هذا حديث حسن غريب، وهذا نص فى الباب لا يحتمل التأويل

وهو يفسر قوله تعالى فى الحديث الأخر (من شلطة ذكرى عن مسالتى أعطيته أفضل ما أعطى السائلين) فأخبر صلى الله عليه وسلم أنه من قرأ القرآن واشتغل به عن الدعاء أعطاه الله تعالى أفضل سؤال سأله أحد من خلقه. وروى (من شطه القرآن عن دعاتى ومسالتى أعطيته أفضل ثواب الشاكرين) أخرجه ابن شاهين وأبو حفص عمر بن أحمد.

وذكر الوائلى من حديث بقية بن الوليد: عن أبى بكر بن أبى مريم عن عطية بن قيس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (ما تكلم العباد بكلام أحب إلى الله تعالى من كلامه وما تقرب إلى الله عز وجل أحب إليه من كلامه).

قال الوائلي: هذا حديث فيه إرسال، وعطية من تابع التابعين، ولكن الرواة مشاهير، وبقية إذا روى عن مشاهير كان حجة.

وعن قروة بن نوفل قال: سمعت خباب بن الأرت وأقبلت معه من المسجد إلى منزله فقال لى: (أن استطعت أن تقرب إلى الله عز وجل فقتك لا تقرب إليه بشيء أحب إليه من كلامه). رواه الترمذى مرفوعا بمعناه من حديث أبى أمامة، وروى عن أحمد بن حنيل رضى الله عنه أنه قال: رأيت رب العزة فى المنام، فقلت: يا رب ما أفضل ما ينقر ب به المتربون إليك؟ فقال بكلامى يا أحمد، فقلت: يا رب بفهم أو بغير فهم؟ فقال بفهم وبغير فهم. – نقل عفه هذه الرؤيا كبار العلماء. وقد روى الثقنى أبو عبد الله القاسم بن الفضل من حديث ابن عمر هذه الرؤيا كبار العلماء. وقد روى الثقنى أبو عبد الله القاسم بن الفضل من حديث ابن عمر القرآن فى الصلاة، ثم قراءة القرآن فى غير الصلاة..) الحديث، وروى ابن وهب عن قرة من عبد الرحمن، والنه صلى الله عليه وسلم أى الأعمال أفضل عند الله تعالى قال قراءة بن عبد الرحمن، والنهد بن منصور، أن عبد الله ابن شر احيل حدثهما، أنه سمع عقبة بن عامر يقول: أيما راكب قرأ كان ردفه ملك، وأيما راكب تغنى كان ردفه شيطان. وروى شعبة، قال نثا سلمة ابن يساق، عن سمرة بن جندب، أن نبى الله صلى الله عليه وسلم قال: شعبة، قال نا سلمة ابن يساق، عن سمرة بن جندب، أن نبى الله عبد الله عليه وسلم قال: رخير الكلام أو خير العمل أربع إلا القرآن، وهن من القرآن: "لا الله إلا الله، والحد لله، وسبحان الله، والله أكبر") وقال منصور عن هلال بن يساق عن الربيع بن عميله مع قال: تسا شعبة، على نا علمة ابن يساق، عن سمرة بن جندب، أن نبى الله عليه وسلم قال: من النبى صلى الله، والله أكبر") وقال منصور عن هلال بن يساق عن الربيع بن عميلة عن سمرة عن النبى صلى الله عليه وسلم بمناه، غير أنه قال: (لايضرك بليهن بدأت).

قال الطبرى: وحدثتي أبو عبد الرحيم البرقي قال: حدثتي عمر - يعني ابن أبى سلمة - قال: سألت الأوزاعى عن قراءة القرآن، أعجب إليك أم الذكر؟ فقال: سل أبا محمد - يعني سعيدا- فسألته؟ فقال: بل القرآن، فقال الأوزاعى: أنه ليس شيء يعدل القرآن، ولكن إنما كان هدى من سلف يذكرون الله تعالى قبل طلوع الشمس وقبل الغروب.

قول سعيد بن المسيب حسن جدا، وقد أقر الأوزاعى بذلك وإن كان ذكر أن هدى السلف الذكر قبل طلوع الشمس وقبل الغروب، فلعل "يذكرون" بمعنى يقرؤون، بدليل ما ذكرنا، وقد سمى الله سبحانه وتعالى كتابه العزيز ذكر ا فقال (وهذا ذكر مبارك أنزلناه) وقال جل وعز : (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم) وذكر الطبرى قال: حدثتى العباس بن الوليد العذرى قال: أخبرنى أبى قال: ثنا الأوز اعى، قال، حدثتى حسن بن الحسن قال حدثتى عون بن عبد الله بن عتبة بن مسعود، قال: أتينا أم الدرداء نتحدث إليها، قال: ثم قلت: يا أم الدرداء! لعلنا أمللناك؟ قالت: أمللتمونى والله، لقد التمست العبادة فى كل شيء، فما وجدت شيئا أشفى لنفسي من مجلس ذكر. قال: ثم اختبات، ثم قالت لرجل اقر أ ( ولقد وصناتا لهم القول لعلهم يتذكرون) فذل هذا الخبر على أن الذكر هو القر آن كما ذكرنا، وقد رواه الأوزاعى.

قال الطبرى: وحدثنا موسى بن عبد الرحمن الكندى قال: حدثنا محمد بن بشر، عن مسعر، عن هارون بن أبى وكيع عن أبيه عن ابن عباس أنه سنل: أى الأعمال أفضل؟ فقال: ذكر الله أكبر، ما جلس قوم فى بيت من بيوت الله تعالى يدرسون كتاب الله ويتعاطونه بينهم الأكانوا أضياف الله تعالى و أظلت عليهم الملائكة أجنحتها ما داموا فيه حتى يخوضوا فى حديث غيره.

فهذا ابن عباس قد فسّر الذكر بقراءة القرآن كما بيّنا، وقد رواه مسلم فى صحيحه بمعناه مرفوعا من حديث أبي هريرة رضى الله عنه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من نقس عن مسلم كربة من كرب الدنيا، نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسرَّر على معسر يسرَّر الله عليه فى الدنيا والآخرة، ومن سرَّ مسلما سرَّه الله فى الدنيا والآخرة، والله فى عون العبد ما كان العبد فى عون أخيه، ومن سلك طريقا يلتمس فيه عما سهل الله له به طريقا إلى الجنة، وما اجتمع قوم فى بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله

ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده، ومن بطا به عمله لم يسرع به نسبه).

قال الطبرى وحدثنا محمد بن عبد الأعلى، قال حدثنا المعتمر عن أبيه قال: حدثنا أبو تميمة أنه سمع كعبا يقول: (ثلاث من عمل بواحدة منهن دخل الجنة، رجل شهد باسا من باس المسلمين فصبر حتى قتل أو فتح الله على المسلمين، ورجل قعد فى حلقة فقرا عليهم القرآن فحمدوا ربهم عز وجل، ثم دعوا ربهم عز وجل على أثر ذلك فيقول الله للملاكة، على ما اجتمع هؤلاء وهو أعلم؟ ولكن يريد أن يكونوا شهداء، فيقولون: أى رب أنت أعلم، فيقول: أنى أعلم ولكن أنبنونى بعلمكم؟ فيقولون: يسالونك أن تدخلهم الجنة وتزحزحهم عن النار. فيقول أشهدكم أنى قد أوجبت لهم الجنة وزحزحتهم عن النار. ورجل قام من دفنه ومن فراشه ولعله أن يكون قد قام من عند امرأته فى ليلة قرءً قبن كان جنبا أغتسل، وإن لم يكن جنبا توضا وأحسن وضوءه فقام فقرأ ودعا ربه عز وجل، فيقول الله للملائكة: ما ومن فراشه ولعله أن يكون قد قام من عند امرأته فى ليلة قرءً قبان كان جنبا أغتسل، وإن لم يكن جنبا توضا وأحسن وضوءه فقام فقرأ ودعا ربه عز وجل، فيقول الله للملائكة: ما اقام عبدى من دفنه وفراشه؟ فيقولون: يا رب خوفته عذابك ورغبته فى رحمتك، وهو اقدام عبدى من دفنه وفراشه فيقولون: يا رب خوفته عذابك ورغبته فى رحمتك، وهو مع يستجير من عذابك، ويرجو رحمتك فيقولون: أمهدكم أتى قد أجرته مما يخاف، وأوجبت له

ومثل هذا لا يقال من جهة الرأى فهو مرفوع، وقد ثبت معناه فى غير ما حديث مرفوعاً والحمد لله. وقال سهل بن عبد الله التسترى فى قوله تعالى: (ولكن الله يَمُن على من يشاء من عباده) قال: بتلاوة القرآن.

وما أحسن ما قال، فإن القرآن حوى جميع العلوم كما ذكرنا فمن قرأه قراءة تدبر وتفهم وعمل بمقتضاه فقد حصل الغاية القصوى التى ليس لأحد وراءها مرمى، وقال تعالى: (الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته أولنك يؤمنون به) قال أهل التأويل: يتبعونه حق إتباعه، باتباع الأمر والنهى، فيحلون حلاله ويحرمون حرامه ويعملون بما تضمنه، قال عكرمة وغيره. قال عكرمة: أما سمعت قول الله تعالى: (والقمر إذا تلاها) أي تبعها، فهو معنى قول ابن عباس، وابن مسعود رضى الله عنهما، وقال أبو موسى الأشعرى رضى الله عنه: من يتبع القرآن يهبط به إلى رياض الجنة وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه: هم الذين إذا مروا بآية رحمة سألوها، وإذا مروا بآية عذاب استعاذوا منها

وقد روى هذا المعنى عن النبى صلى الله عليه وسلم: كان إذا مر بآية رحمة سأل، وإذا مر بآية عذاب تعود، من حديث حذيفة وغيره. وقال الحسن: هم الذين يعملون بحكمه، ويؤمنون بما تشابه منه ويكلون ما أشكل عليهم إلى عالمه، وخرج أبو داوود عن معاذ الجهنى، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ( من قرأ القرآن وعمل به ألبس والداه تاجا يوم القيامة فما ظنكم بالذى عمل هذا).

وخرج الترمذى عن على بن أبي طالب رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (من قرأ القرآن فاستظهره فأحلّ حلاله وحرم حرامه أدخله الله الجنبة، وشقعه فى عشرة من أهل بيته، كلهم قد استوجب النار).

وهذا الحديث وإن كان فى إسناده مقال، فإنَّ العلماء مجمعون على القول به، فإن المطلوب العمل بما يقرأ ويتلى، وقد روى النسائى عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال (إن من شر الناس رجلا فاسقا يقرأ القرآن لا يرعوى إلى شيء منه) فبين صلى الله عليه وسلم أن المقصود العمل كما بينا <u>وقال مالك رحمه الله</u> تعالى: قد يقرأ القرآن من لا خير فيه وقال عبد الله ابن مسعود: ليس حفظ القرآن بحفظ الحروف، ولكن إقامة حدوده.

وروى شريك عن أبي إسحاق، عن شداد بن أوس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (<u>ثلاث غرباء: قرآن فى قلب رجل فاجر، ومصحف فى بيت لايقرأ فيه وصالح مع</u> <u>الظالمين</u>).

وروى شقيق بن سلمة، عن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (ما بال أقوام يشرَّفُون المترفين، ويستخفون بالعابدين، ويعملون بالقرآن ما وافق أهواءهم، وما خالف أهواءهم تركوه. فعند ذلك يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض يسعون فيما يدرك بغير السعى من القدر المقدور والأجل المكتوب والرزق المقسوم، ولا يسعون فيما لا يدرك إلاً بالسعى فى الخير الموفور، والسعى المشبكور، والتجارة التى لا تبور) خرجه أبو نعيم الحافظ.

وروى عن النبى صلى الله عليه وسلم (من أطاع الله فقد ذكر الله وإن أقل صلاته وصنيعه للخير، ومن عصى الله فقد نسى ذكر الله وإن أكثر صلاته وصومه وصنيعه للخير)

ذكر ه أبو عبد الله محمد بن خويز منداد في "أحكام القرآن" له. وذكر ه أيضا أبو بكر محمد بن عبد الله العامري الواعظ في "شرح الشهاب" له، ولفظه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال (من أطاع الله فقد ذكره وإن كان ساكتا، ومن عصى الله فقد نسبه وإن كان قارنا مسبحا).

وهذا والله أعلم لأنه كالمستهزئ والمتهاون. وممن اتخذ آيات الله هزوا، وقال العلماء تأويل قوله تعالى (ولا تتخذوا آيات الله هزوا) لا تتركوا أوامر الله فتكونوا مقصرين لاعبين قالوا: ويدخل فى هذه الآية الاستغفار من الذنب قولا مع الإصرار فعلا، وكذا كل ما كان فى هذا المعنى، والله أعلم). انتهى كلام القرطبى وقد نقلناه على طوله لنفاسته.

وقال الإمام القرطبي أيضا (باب في أن القرآن حجة لك أو عليك): روى مسلم

عن أبى مالك الشعرى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (الطهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تملآن أو تملأ ما بين السماء والأرض، والصلاة نور، والصدقة برهان، والصبر ضياء، والقرآن حجة لك أو عليك. كل الناس يغدوا فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها).

(قال القرطبي رحمه الله): القرآن حجة لمن عمل به واتبع ما فيه وحجة على من لم يعمل به، ولم يتبع ما فيه فمن أوتى علم القرآن فلم ينتفع به، وزجرته نو اهيه فلم يرتدع وارتكب من المآثم قبيحاً، ومن الجرائم فضوحاً، كان القرآن حجة عليه، وخصماً لديه، وفى الخبر عن أنس بن مالك رضى الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (من تعلم القرآن وعلمه ولم يأخذ بما فيه وحرَّفه، كان شفيعاً ودليلاً إلى جهنم، ومن تعلم القرآن وأخذ بما فيه كان شفيعاً ودليلاً إلى الجنة).

وخرج ابن شاهين من حديث محمد بن اِسحق عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (يأتى القرآن إلى الذى حمله فأطاعه فى صورة حسنة فيأخذ بيده حتى يأتى ربه عز وجل، فيصير خصيما من دونه، فيقول أى رب: حفظته إياى، فخير حامل حفظ حدودى، وعمل بفرانضى، وعمل بطاعتى، واجتنب معصيتى، فلا يزال يقذف دونه بالحجج حتى يقال له، فشاتك به، قال: فيأخذه بيده لا يدعه حتى يسقيه بكأس الخلد، ويتوجه تاج الملك، قال: ويأتي صاحبه الذى له خصما، فيقول: يا

رب حملته إياى، فشر حامل، ضيع حدودى وترك فرانضى، واجتنب طاعتى، وعمل بمعصيتى، فلا يزال يقذف عليه بالحجج حتى يقال له: فشأتك به، فيأخذ به، فلا يدعه حتى يكبه على منخره فى نار جهنم). انتهى ما نقلناه لك من كلام القرطبي. ومنه تعلم أن الذى قرره الشيخ التجانى رضى الله عنه لا يخرج عما قرره هؤلاء الأئمة الأعلام، فإن الشيخ التجانى مصرح بأفضلية القرآن على ما سواه وإنما كلامه رضى الله عنه فى أحوال التالين للقرآن لا فى القرآن. فإنه رضى الله عنه قسم قراء القرآن إلى أربع مراتب:

- (1) مرتبة العارف بالله.
- (٢) مرتبة مَن عرف معانى القرآن مع وفانه بالحدود واستقامته على الجادة.
- (٣) مرتبة من لم يعرف معانى القرآن كالأعاجم مثلاً مع وفائه بالحدود واستقامته على الجادة.
- (٤) مرتبة المضيّع للحدود والمتجرئ على المعصية الحائد عن الجادة. علم معاتى
   القرآن أو لم يعلمها.

وقال الشيخ التجانى رضى الله عنه عن المراتب (١) و (٢) و (٣) أن أصحابها، تلاوة القرآن فى حقهم أفضل لهم وأكثر أجرا من الصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم، وأما صاحب المرتبة (٤) فقد صبح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال:

(أن من شر الناس رجلاً فاجراً جريئاً يقرأ كتاب الله لا يرعوى إلى شيء منه)

أخرجه الإمام أحمد في المسند والحاكم وصححه وأقره الحافظ الذهبي على تصحيحه.

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه: (رب تمال للقرآن والقرآن يلعنه) فالذى تقتضيه متابعة السنة الصحيحة أن يقال أن صاحب المرتبة (٤) الصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم بأى صيغة أفصل له من تلاوة القرآن.

وهذا الذى قاله الشيخ التجانى رضى الله عنه هو ما عليه أنمة الدين وعلماء الإسلام، ودعنى أنقل لك يا أستاذ طنطاوى ما قاله الشيخ العلامة ابن تيمية رحمه الله تعالى، قال ابن تيمية:

[قد يكون فعل المرجوح أرجح للمصلحة الراجحة كما يكون ترك الراجح أرجح أحياتاً للمصلحة. وهذا يقع في عامة الأعمال. فإن العمل الذي هو في جنسه أفضل قد يكون في مواطن غيره أرجح منه كما أن جنس الصلاة أفضل من جنس القراءة وجنس القراءة أفضل من جنس الذكر، وجنس الذكر أفضل من جنس الدعاء، ثم الصلاة بعد الفجر والعصر منهى عنها. والقراءة والدعاء والذكر أفضل من منها في تلك الأوقات، وكذلك القراءة في الركوع والسجود منهى عنها، والذكر فضل منها في تلك الأوقات، وكذلك القراءة في الركوع والسجود منهى عنها، والذكر فضل منها في تلك الأوقات، وكذلك القراءة في الركوع والسجود منهى عنها، والذكر هناك أفضل، والدعاء في أخر الصلاة بعد التشهد، أفضل من الذكر وقد يكون العمل المفضول أفضل بحسب حال الشخص المعين لكونه عاجزا عن الأفضل أو لكون رغبته واهتمامه وانتفاعه بالمفضول أكثر، فيكون في حقه أفضل، لما يقترن به من مزيد علمه وحبًه وإرادته وانتفاعه كما أن المريض ينتفع بالدواء الذى يشتهيه ما لا ينتفع بما لا يشتهيه، وإن كان جنس ذلك أفضل.

ومن هذا الباب صار الذكر لبعض الناس فى بعض الأوقات خيراً من القراءة، والقراءة لبعضهم فى بعض الأوقات خيراً من الصلاة، وأمثال ذلك لكمال انتفاعه به لا لأمه فى جنسه أفضل.] انتهى كلام ابن تيمية.

فهل كلام ابن تيمية هذا وكلام الإمام القرطبي السابق يحومان إلا على ما قالمه الشيخ أحمد التجاني رضي الله عنه ..... ألا رحم الله من ينصف.

ولننقل لك ههنا كلام الشيخ التجانى رضى الله عنه بتمامه لتنظر يا أستاذ كيف قسم الشيخ القراء إلى أربع مراتب ثم كيف كانت فتياه.

قال رضى الله عنه في جو اهر المعانى:

[الكلام على التفضيل بين الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وبين تلاوة القرآن، أما تفضيل القرآن على جميع الكلام من الأذكار والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وغيره من الكلام فأمر أوضح من الشمس كما هو معلوم في استقراءات الشرع وأصوله، شهدت به الأثار الصحيحة، وتفضيله من حيثيتين، الحيثية الأولى، كونه كلام الذات المقدسة المتصفة بالعظمة و الجلال، فهو في هذه المرتبة لا يوازيه كلام. والحيثية الثاتية ما دلَّ عليه من العلوم و المعارف ومحاسن الأداب و طرق الهدي ومكارم الأخلاق و الأحكام الإلهية و الأوصاف العلية التي لا يتصف بها إلا الربانيون، فهو في هذه المرتبة أيضاً لا يوازيه كلام

This file was downloaded from QuranicThought.com

في الدلالة على هذه الأمور ثم أن هاتين الحيثيتين لا يبلغ فضل القرآن فيها إلا عارف بالله، قد انكشفت لـه بحار الحقائق فهو أبدا يسبح في لججها، فصاحب هذه المرتبة هو الذي يكون القرآن في حقه أفضل من جميع الأذكار والكلام لحوزه الفضيلتين لكونـه سمعه من الذات المقدسة سماعاً صريحاً لا في كل وقت، وإنما ذلك في استغراقه وفنانه في الله تعالى.

والمرتبة الثانية في القرآن دون هذه وهي من عرف معاني القرآن ظاهرا أو ألقى سمعه عند تلاوته كأنه يسمعه من الله، يُقصنه عليه ويتلوه عليه مع وفانه بالحدود. فهذا أيضا لاحق في الفضيلة بالمرتبة الأولى إلا أنه دونها.

والمرتبة الثالثة فى تلاوة القرآن، رجل لا يعلم شيئا من معانيه. ليس له إلا سرد حروفه ولا يعلم ماذا تدل عليه من العلوم والمعارف، فهذا إن كان مهتديا كسائر الأعاجم الذين لا يعلمون معانى العربية إلا أنه يعتقد أنه كلام الله ويلقى سمعه عند تلاوته معتقدا أن الله يتلو عليه تلاوة لا يعلم معناها، فهذا لاحق فى الفضل بالمرتبتين إلا أنه مُتْحط عنهما بكثير كثير بشرط أن يكون مهتديا موفيا للحدود والو اجبات، غير مُخل بشىء منها.

والمرتبة الرابعة، رجل بتلو القرآن سواء علم معانيه أو لم يعلم إلا أنه <u>متجرى على</u> معصية الله غير متوقف عن شىء منها، فهذا لا يكون القرآن فى حقه أفضل بل كلما ازداد تلاوة، ازداد ذنبا وتعاظم عليه الهلاك، يشهد له قوله سبحانه وتعالى (ومن أظلم ممن ذكر بآيات ربه)، إلى قوله (فلن يهتدوا إذا أبدا.) وقوله (ويل لكل أفاك أثيم) إلى قوله (ولهم عذاب عظيم) وقوله تعالى (قل يا أهل الكتاب لستم على شيء حتى تقيموا التوراة والإجيل) الآية، وكل من يحفظ القرآن ولم يقم بحدوده فقد اتخذه هزوا: قال الله تعالى (وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن) إلى قوله (ولا تتخذوا آيات الله هزوا) وقوله صلى الله عليه وسلم (ما بال اقوام يشرفون المترفين ويستخفون بالعابدين، ويقولون بالقرآن ما وافق أهواءهم وما خالف أهواءهم تركوه، فعند ذلك يومنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض)، وسلم (ما بال اقوام يشرفون المترفين ويستخفون بالعابدين، ويقولون بالقرآن ما وافق أهواءهم وما خالف أهواءهم تركوه، فعند ذلك يومنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض)، وسلم (ما بال القوام يشرفون المترفين ويستخفون بالعابدين، ويقولون بالقرآن ما وافق أهواءهم وما خالف أهواءهم تركوه، فعند ذلك يومنون ببعض الكتاب ويكفرون بعض)، واحديث أر اد صلى الله عليه وسلم أنه يصدق عليهم بالو عبد الذى فى الآيات تعالى والتومنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض)، إلى قوله (أشد العذاب) وقوله صلى الله عليه وافتومنون بعض الكتاب وتكفرون بعض)، إلى قوله المنه العذاب ويكفرون بعض)، ومنو راز من أشد الناس عذابا يوم القيامة عالما لم ينفعه الله بعلمه) وقوله سبحانه وتعالى ومام (أن من أشد الناس عذابا يوم القيامة عالما لم ينفعه الله بعلمه) وقوله سبحانه ونعالى

نسيه، والوعيد ثابت عليه، فمثل هذا لا يكون القرآن في حقه أفضل من الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، فأصحاب المراتب الثلاثة الأول، القرآن في حقهم أفضل من الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم.

وصاحب المرتبة الرابعة، الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في حقه أفضل من القرآن، وبيان ذلك أنه يزداد من الله تعالى بتلاوة القرآن طردا ولعنا وبُعدا، إلا أن يكون صاحب مرتبة الهية في الغيب مُدخرة له في المعرفة بالله العيانية، فإنه إن كان بهذه المثابة وحاله في المرتبة الرابعة، كما ذكرناه، فتمحى جميع ذنوبه في الغيب وتكتب جميع تلاوته حسنات لأجل المرتبة التي حصلت له من الله بطريق المحبوبية، فإن خلا عن هذه المرتبة، فهو عند الله بين أمرين، إما أن يعامله بالعفو في الآخرة وعدم المؤاخذة بالعذاب على ذنوبه بسبب من الأسباب المعلومة في الغفران وهي كثيرة. وإما أن يناقشه ربه الحساب في الأخرة ثم يقول له لنو اخذنك بها ذرة ذرة، فصاحب هذه المرتبة الصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم، أفضل له من تلاوة القرآن لكونه أن الله يصلى عليه بكل صلاة عشرا عشرا وجميع العالم في كورة العالم عشراً عشراً لكل صلاة فيفوز بذلك بالسعادة الأبدية فإن هذا الوعد من الله محقق الوقوع. وهذا واقع لكل مطيع وعاص، فكل مَن صلى عليه ربه وصلت عليه الملائكة فهو من أهل السعادة. فصاحب هذا الحال يقع له الهلاك والشقاء بتلاوة القرآن، وتقع له السعادة والغفر إن بالصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم: (فإن قلت) الثواب المرتب على تلاوة القرآن إنما هو للقرآن فقط دون التالي وذلك حاصل في تلاوته حتى من الفاسق (قلنا) الجواب في هذا الأمر محتمل أنه يكتب له من تلاوة القرآن، لكن يظهر إبطاليه من جهة أخرى، وهو عدم عمله بالقرآن. فإنَّ تلاوة القرآن مع عدم العمل هو المثل الذي ضد به الله تعالى لأهل التوراة فقال (مثل الذين حُملوا التوراة ثم لم يحملوها كمثل الحمار يحمل أسفار]) ومعلوم أن الحمار لا نفع له في حمل الأسفار على ظهره ، وقوله (ثم لم يحملوها) أى لم يعملوا بما فيها وقوله سبحانه وتعالى (الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته، أولنك يؤمنون به) وحق تلاوته هو العمل بما فيه، ومن أعرض عنه بعدم العمل فما تلاه حق تلاوته].

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT وقال رضى الله عنه أيضا:

اعلم أن فى الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم تكفل الله بمن صلى على حبيبه صلى الله عليه وسلم أن يصلى عليه عشر مرات بكل صلاة من تلك الصلوات التى مَنَ الله عز وجل على العبد لها سرًان. الأول أنَّ المصلى عليه صلى الله عليه وسلم يجب على نبينا صلى الله عليه وسلم مكافأته على مَن صلى عليه على قاعدة حكم الكرم عنده أن الإحسان إلى الكريم لا يضيع الإحسان عند الكريم باطلا. فهو صلى الله عليه و سلم بما اتصف من الكرم وجب عليه مكافأة من صلى عليه من هذه الحيثية فلما توجب عليه صلى الله عليه وسلم على الله عليه وسلم هذا، واب الحق سبحانه وتعالى عنه فى مكافأة من صلى عليه صلى الله عليه صلى الله عليه و سلم بما اتصف من الكريم لا يضيع الإحسان عند الكريم باطلا. فهو صلى الله عليه و سلم بما اتصف من الكرم أن يصلى عليه سبحانه وتعالى عنه فى مكافأة من صلى عليه صلى الله عليه وسلم على إحسانه،

والسر الثاني أنه سبحانه وتعالى عظيم المحبة والعناية برسوله صلى الله عليه وسلم، فمن رأه سبحانه وتعالى توجّه إليه بالصلاة على حبيبه صلى الله عليه وسلم اعتتبي به وأحبه لأجل تحببه لحبيبه بالصلاة على حبيبه صلى الله عليه وسلم، وكانت له تلك المحبة والعناية منه سبحانه وتعالى، إذا ثابر على الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم، لو أتاه بذنوب أهل الأرض كلها من أول وجود العالم إلى آخره أضبعافا مضاعفة لأدخلها كلها سبحانه وتعالى في بحر عفوه وفضله وواجهه سبحانه وتعالى في بلوغ أمله في الدار الآخرة بتبليغه له في أعلى مراتب رضاه عنه، سبحانه وتعالى، وكان حكمه في الغيب كلما صعدت الملائكة إلى الله بصحيفة أعماله مملوءة بالسينات، يقول سبحانه وتعالى للملائكة إن له عناية بحبيبنا صلى الله عليه وسلم، فلا تكون سيئاته كسيئات غير ، و لا تفع المؤاخذة عليه في سيئاته كما تقع على غيره من أصحاب السينات، فإذا عرفت الحيثية، عرفت أنَّ الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم لمثل أهل هذا الوقت أفضل لهم من تلاوة القر أن من هذه الحيثية التي سمعتها فقط لا أنها هي أرفع درجة من القرآن فإن القرآن هو أفضل الدرجات في التقرب إلى الله تعالى، لكن لمن صفت له أعماله وأحواله مع الله تعالى فيكون تاليه من السابقين وأعظم الفائزين برضا الله تعالى. و لا قدرة لأهل هذا الوقت على هذا فإنه يقع بهم المقت بتلاوة القر أن ما لا تدركه العقول، فإن لله سبحانه وتعالى غيرة على كتابه لكونيه حضيرة القرب والتداني فمن خالط كتابه وأساء الأدب معه طرده ومقته لكونه لم يعط الحضرة حقها، فإذا عرفت هذا عرفت



THE PRINCE GHAZI TRUST العلما المسلم الله عليه وسلم، والسلام. انتهى ما أسلاه علينا رضى الله عنه من حفظه ولفظه].

فقد وضح إذا أن الشيخ التجانى رضى الله عنه يقول ما قالمه علماء الإسلام وشيوخ الفتوى وأهل الورع والثقوى الذين عرفوا معنى قوله صلى إلله عليه وسلم:

(الدين النصيحة، قالوا لمن يا رسول الله؟ قال لله ولرسوله ولكتابه ولأتمة المسلمين وعامتهم). وقد قام الشيخ التجانى رضى الله عنه بالنصيحة كما أمره رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث. فماذا تعيبون عليه يا أستاذ طنطاوى؟!!!



## التحدث بنعمة الله

نقلت عن الشيخ التجانى رضى الله عنه قوله (قدماي هانان على رقبة كل ولى لله من يوم أنشأ العالم إلى يوم النفخ في الصور ).

ثم قلت: (وأولياء الله هم بنص القرآن "الذين أمنوا وكانوا يتقون" وفي أو انل صفوف الأولياء الرسل و الأنبياء، فما حكم من يقول هذه المقالة؟).

ثم ذهبت تكيل السباب والشتم للشيخ التجانى رضى الله عنه وليس المؤمن بالفاحش ولا المتفحش ولا هو بالطعّان ولا اللعان وأدب الإسلام خلاف عبار اتك وقد ورد فى الحديث (سباب المسلم فسوق) وقد تحاشينا ذكر تلك الشتانم ولكنا نبتهل إلى الله تعالى أن يؤ اخذك بها ولحدة وأحدة وينتصف لذا منك، ومن تاب تاب الله عليه ما لم يغر غر.

و هل لذا أن نسألك يا أستاذ الطنطاوى وأنت الذى تدعى الأمانة العلمية وتتسب نفسك إلى الإنصاف فى الولاء والبراء والعدل فى الرضا والغضب - هل من الأمانة العلمية أو الإنصاف أو العدل أن تحاول إقداع الناس بأن الشيخ التجانى يفضل نفسه على الأنبياء والرسل محتجا بأنه ذكر الأولياء، وهذا فى نظركم - يشمل الرسل والأنبياء ؟؟! هل هذا إنصاف ... أو عدل ... أو أمانة ؟ اللهم اشهد... إنَّ القوم يفترون على أوليائك، وهل يصح أن ينسب إلى إنسان كلام لم يقله ؟ وهل هذا اللازم الذى ذكرته من اللازم البيَّن ؟

على أن هذه الكلمة نقلت عن غير الشيخ التجانى ومن أولنك، الشيخ عبدالقادر الجيلانى، شيخ الحنابلة فى عصره، وإمامته فى العلم والعمل مما لا يمارى فيه مَنْ له إلمام بالعلم .. وراجع (سير أعلام النبلاء) للحافظ الذهبى، و(البداية والنهاية)- للحافظ ابن كثير وغير هما من كتب التاريخ والتراجم لتعرف مكانة الشيخ عبد القادر الجيلانى وجلالة قدره فى العلم والعمل. وقد نقل غير واحد من أهل العلم أن الشيخ عبد القادر قال:

(قدمي هذه على رقبة كل وليَّ لله تعالى).

وقد تكَمّ عليها الحافظ ابن حجر الهيثمي في كتابه (الفتاوى الحديثية)، وذكر أنها وردت باسانيد متعددة عن كثيرين، الأخبار بذلك.

فهلا تعاملون الشيخ التجانى بمثل ما تعاملون به الشيخ عبد القادر ، أن تنظروا في كلامه بعين الإنصاف لا بعين التعدى والاعتساف؟ وهل فهم العلماء من كلام الشيخ عبد

القادر مثل ما فهمته يا أستاذ طنطاوي فادَّعوا أن هذا يقتضى دخول الأنبياء والرسل وتفضيله عليهم؟! ولماذا تحسدون الناس على ما أتاهم الله من فضله؟!!

على أن القدم اصطلاح معروف عند الصوفية والمراد بالقدمين نهج سير الشيخ فى الظاهر والباطن وأنه موافق للشريعة لا يخرج عنها، موزون بالكتاب والسنة فهو مسلم عند أولياء الله جميعاً، وهو كما تقول هذا الأمر مسلم على العين والرأس أو على رقبتي يعنى إلى ضامن كونه حقاً.

وكيف يجوز لكم يا أستاذ أن تفهموا من كلام الشيخ المتقدم أنه يفضل نفسه على الأدبياء والرسل عليهم السلام مع أنَّ الشيخ التجاني رضي الله عنه، هو القائل كما في جواهر المعاني:

[اعلم أن الذى فى مرتبته صلى الله عليه وسلم من تجليات الصفات والأسماء والحقائق لا مطمع فى دركه لأحد من أكابر أولى العزم من الرسل فضلاً عمن دونهم من النبيين والمرسلين عليهم الصلاة والسلام وأن الذى فى مرتبة أولى العزم من الرسل لا مطمع فى دركه لأحد من عموم المرسلين وأن الذى فى مرتبة الرسالة لا مطمع فى دركه لأحد من عموم النبيين <u>والذى فى مرتبة النبوة لا مطمع فى دركه لأحد من عموم الأقطاب</u> وأن الذى فى مرتبة القطبانية لا مطمع فى دركه لأحد من عموم المعمع فى دركه وأن الذى فى مرتبة المدينين].

فهل هذا هو الشيخ التجانى الذى تزعمون انكم تفهمون من كلامه أنه يفضل نفسه على الأنبيا و الرسل؟ و أنتم معلنون بالخصبومة للطريقة فهل يحتج بعهمك إذا لم يعارض؟ كيف و هو معارض من الشيخ التجانى بقول نفسه معارضة يسقط بها فهمكم ويتبيَّن بها سوء النية وما أضمر في الطوية؟ و المرء مخبوء تحت لسانه فإذا تكلم عُرف.

أما الصحابة رضوان الله عليهم فإن الشيخ التجاني مصرَّح بأنهم أفضل الأولياء على الإطلاق ففي جواهر المعاني:

[وسألته رضى الله عنه عن تفضيل الصحابى الذى لم يفتح عليه وعن القطب من غير الصحابة فأجاب رضى الله عنه: اختلف الناس فى تفضيل الصحابى وذهبت طائفة إلى تفضيل القطب والراجح: تفضيل الصحابى على القطب بشاهد قوله صلى الله عليه وسلم (إن الله اصطفى أصحابي على سائر العالمين سوى النبيّين والمرسلين) وبقوله صلى الله

٦.

عليه وسلم (لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه) وبقوله صلى عليه وسلم (خيركم قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم.. الحديث) وبقوله سبحاته وتعالى (كنتم خير أمة أخرجت للناس الآية) وهذا من شدة اعتناء الله بنبيه صلى الله عليه وسلم وخصوصيته له وبالله التوفيق].

وفي جو اهر المعاني أيضا:

[فضل الصحابة لا مطمع فيه لمن بعدهم ولو كان من أهل هذا الفضل المذكور فى هذا الباب لمرتبة الصحبة ثم ضرب مثلاً رضى الله عنه لعمل الصحابة مع غير هم. قال (عملنا مع عملهم كمشى النملة مع سرعة طير ان القطاة وصدق رضى الله عنه فيما مثل به، لأنهم رضى الله عنهم حازوا قصب السبق بصحبة سيَّد الوجود صلى الله عليه وسلم، قال فى حقهم صلى الله عليه وسلم: (إن الله اصطفى اصحابي على سائر العالمين، ما عدا النبيين والمرسلين). وقال صلى الله عليه وسلم: (لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهباً ما بلغ مُدً أحدهم ولا نصيفه)].

فهل هذا هو الشيخ الذي تنسبون إليه أنه يفضل نفسه على الأنبياء والرسل، ثم ذهبتم تكيلون له السباب والشتم من غير أن يز عكم علم ولا أدب؟ .... اللهم احكم بيننا وبين هؤلاء الخصوم وأنت خير الحاكمين.



## التجانيون وعداوة فرنسا

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT قلت في مقالك ما يلي:

(أما الطريقة التجانية فقد عرفنا بعد أن اطلعنا على كتبها، واستقرينا (ولا نقل استقرانا) أخبارها أن موقعها من الفرنسيين في الشمال الأفريقي مثل موقع القاديانية في الهند من البريطانيين. كانوا أعوانا للاستعمار حتى لقد سمعنا أنَّ زوجة شيخهم كانت فرنسية نصر انية لم تسلم وأن قبرها كما قالوا إلى جنب قبره يتبرك به والإسلام ينكر التبرك بقبور الأولياء الصالحين فكيف بقبور الكفار؟)

ويفهم يا استاذ طنطاوي من كلامك هذا ما يلي:

(۱) إن معلوماتك عن الطريقة التجانية تجمعت لديك من مصدرين و هما:
 أ- كتب الطريقة.

ب- استقراء أخبار ها

(ويلزم التنبيه إلى أنك لم تذكر أين وممن كنت تستقرئ أخبار ها لنتأكد من ثقة المصدر أو عدم ثقته).

(٢) أن خبر زواج شيخ الطريقة بامرأة فرنسية نصر انية لم تسلم لها قبر
 إلى جنب قبر الشيخ و التجانيون يتبركون بقبر ها فهذه المعلومات لم
 يكن مصدر ها كتب الطريقة في (أ) أعلاه و إنما جزء من مصدر (ب)
 يليه، بدليل قولك: (حتى لقد سمعنا أن زوجة شيخهم ... الخ) وبدليل قولك
 (وإن قبر ها كما قالوا ... الخ) راجع مقالتك يا شيخ.

كما يلزم النتبيه إلى أنك لم تذكر ممن سمعت؟ ومن هم الذين قالوا؟ لنعرف مدى ثقة المصدر الذي تنقلون منه.

ولا يهمنى يا أستاذ طنطاوى ما تعتقده فى ثقة المصادر التى تسمع لها أو نفول لك فإنك معلن بالخصومة للطريقة فلن يفيدنا كثيرا توثيقك لتك المصادر على أن الذى يهمنى هو الفقرة (أ) من الجزء (1) ألا وهو كتب الطريقة.

بالله عليك - يا أستاذ طنطًاوى- أين وجدت في كتب الطريقة ما يفيد المعلومات المذكورة في الفقرة المنقولة؟ هل وجدت في كتب الطريقة دفاعاً عن الفرنسيين؟ ما اسم الكتاب؟ وفي أي صفحة منه؟ فإن لم يوجد فكيف شبَّهت موقفهم بموقف القاديانية من الإنجليز

في الهند.... وزعيمهم قد ألف وكتب في تمجيد الإنجليز وكذلك فعل اصحابه.... فهل كتب التجانيون في تمجيد فرنسا أو في الدفاع عنها أو حتى ذكر ها بخير ؟!!!

ولقد قلت يا أستاذ طنطاوى في مقالتك ما نصه:

(الكتب المعتمدة عند التجانية و المعدودة في أسس طريقتهم كـ (جو اهر المعاني) و (بغية المستفيد) و (الإفادة الأحمدية) و هذه الكتب الثلاثة تعتبر من المراجع الموثوق بها عند أصحاب هذه الطريقة).

وإذن فهذه هى الكتب المعتمدة عند التجانيين باعتر افكم ....فهل تعلم يا أستاذ أن هذه الكتب الثلاثة كلها مؤلفة قبل ظهور فرنسا فى المسرح السياسى؟ وقد توفى بعض أصحابها قبل الاحتلال المشئوم بنصف قرن. فهل هذه هى الكتب التى جمعت منها معلومات عن الطريقة تفيد كما زعمتم:

(أن موقعها من الفرنسين في الشمال الأفريقي مثل موقع القاديانية في الهند من البريطانيين كانوا أعوانا للاستعمار)؟!!

يا شيخ طنطاوى نحن لا نطلب منك أكثر من الإصاف.... لقد ولد سيدى أحمد التجانى قبل الاحتلال الفرنسى لشواطئ إقليم الجزائر بست وتسعين سنة، ولم يعاصر الاحتلال الفرنسى فى الجزائر ولا فى المغرب ولا فى أي بقعة من الشمال الأفريقى وقد توفى قبل أن يخلق هذا الاحتلال المشئوم، فإن الشيح التجانى رضى الله عنه ولد فى سنة ١٩٥٠ هـ وتوفى سنة ١٢٣٠ه.

وارجع إلى كتب العلماء من غير أهل الطريقة لتتعرف على سنة ميلاد الشيخ ووفاته وقد ذكر ها الشيخ العلامة محمد بن جعفر الكتانى فى كتابه (سلوة الأنفاس) وكذلك الشيخ محمد بشير ظافر المدنى فى كتابه (اليواقيت الثمينة فى أعيان مذهب عالم المدينة) وكذلك الشيخ عبد الرزاق البيطار فى كتابه (حلية البشر فى أعيان القرن الثالث عشر) وكذلك الشيخ العلامة أحمد بن ناصر السلاوى فى كتابه (الاستقصا فى أخبار المغرب الأقصى) وكذلك الدكتور حسن إبر اهيم حسن مدير جامعة أسيوط سابقا فى كتابه (انتشار الإسلام فى القارة الأفريقية) وكذلك العلامة الجليل الشيخ محمد بن محمد بن مخلوف فى كتابه (شجرة

النور الزكية في طبقات المالكية) ومن العجيب الغريب أن هذا الكتاب قد طبعه محب الدين الخطيب سنة ١٣٢٩هـ بالقاهرة وفيه أن الشيخ ولد سنة ١٩٥٠هـ وتوفى سنة ١٢٣٠هـ.

فاسمح لنا يا شيخ طنطاوى أن نطلب منك طلبا لن يعجز رجلاً من أهل الحق وهو الإنصاف.... هل كان لفرنسا أو غيرها من الدول الاستعمارية أى وجود في الشمال الأفريقي فيما بين سنة ١١٥٠هـ وسنة ١٢٣٠هـ وهي مدة حياة الشيخ التجاني؟!! ألا رحم الله من ينصف.

يا أستاذ طنطاوى إنَّ الشيخ أحمد التجانى لم يكن معاصر الأي نوع من أنواع الاستعمار ولم يكن لفرنسا ولا غير فرنسا أي وجود سياسي في الجزائر أو المغرب أو غير هما من الشمال الأفريقي فكيف يكون عونا لفرنسا.

و أما أن الشيخ التجانى كان متزوجا بفرنسية نصر انية لم تسلم و أن قبر ها بجو ار قبر ه يتبرك به .... غفر الله لك يا أستاذ طنطاوى إنك تكتب كل ما يرد عليك صوابا كان أم خطأ.... صدقا كان أم كذبا.... وتعتمد فى هذا على (قد سمعنا).... و على (كما قالوا).... فليتك يا أستاذ طنطاوى سمعت ما قاله الله تعالى ولم تسمع ما قاله الخر اصون الذين هم فى غمرة ساهون. اسمع يا أستاذ طنطاوى ما قاله الله تعالى:

(يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين).

إن الشيخ التجانى يا أستاذ كان له زوجتان وهما السيدة مبروكة والسيدة الغالية ولا هذه فرنسية ولا تلك وله من الأولى ولد واحد وهو السيَّد محمد الكبير ومن الأخرى ولد واحد وهو السيَّد محمد الحبيب وذرية هذين السيَّدين وهم خلق كثير موجودون الآن بالمغرب والجزائر وبإمكانك يا أستاذ طنطاوى مقابلتهم لتسألهم إن كان فى أمهاتهم وإن علون سيدة فرنسية نصر انية لم تسلم يتبرك بقبر ها الذى بجوار قبر جدهم... كما زعم الذين سمعت منهم وهم قد كذبوك فصدقتهم.... والمؤمن كيّس فطن.

وقصة القبر نفسها مثيرة للسخرية.... فما عليك يا أستاذ طنط اوى لو ذهبت إلى بلاد المغرب وسألت عن قبر الشيخ التجانى لتكتشف الحقيقية المرة على منصبة التحقيق العلمى العيانى وترى أنه لا يوجد قبر امر أة ولا رجل.... لا فرنسية ولا نصر انية ولا غير ذلك....

وتعلم يقينا أن الذين حدثوك قد كذبوك فصدقتهم وكان عليك أن تتبين كما قال الله تعالى في الآية السابقة فإن المؤمن كيس فطن.... وها نحن قد نبهناك فإن كنت ممن ينصف فإن الذكرى تتفع المؤمنين.

ثم دعنى أتمشى معك قليلا ولنفرض مثلا أنَّ الشيخ تزوج فرنسية فهل هناك نص شرعى يمنعه من ذلك؟ هل الزواج بنساء أهل الكتاب حرام؟ أين النص؟ قال الله تعالى (قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا) وقال تعالى (انتونى بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم).

يا شيخ طنطاوى ألم يقل الله تعالى فى محكم تنزيله: (اليوم أحل لكم الطيبات وطعام الذين أوتوا الكتّاب حِلّ لكم وطعامكم حِلّ لهم والمحصنات من المؤمنات والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم إذا آتيتمو هن أجور هن محصنين غير مسافحين ولا متخذى أخدان ومن يكفر بالإيمان فقد حبط عمله و هو فى الآخرة من الخاسرين).

فهذا حكم الله تعالى فى الكتابيات أنه يجوز لنا أن نتزوجهن – فهب جدلا أن الشيخ التجانى رضى الله عنه تزوج منهن أفتحرم عليه ما أحل الله؟ أم تقولون أن هذه الآية حكمها منسوخ؟ ولا أعتقد أنك تحرم ما أحله الله فإن تحريم ما أحله الله كفر فهل من دليل على دعوى النسخ إن كنت تقول به؟ وإن كنت لا تقول به فما هو وجه تعيير الشيخ والإساءة إليه بفعل شىء قد أحله له الله ولغيره من المسلمين؟

وهذا كلم على فرض أن الشيخ التجانى رضى الله عنه قد تزوج بفرنسية، كيف والقصة كلها كذب فى كذب نسجها خيال مريض وأقوام لهم ترة على أهل الطريق فصنعوها خبر اوحدثوا به الشيخ الطنطاوى فاطمأن إليهم فصدقهم ولم يفتش عليهم فزادوه فى الخبر خبر اوهو أن هذه الزوجة الفرنسية المزعومة مدفونة بجنب الشيخ سيدى أحمد التجانى فصدقهم الطنطاوى فى ذلك أيضا فزادوه خبر اوهو أن التجانيين يتبركون بتر اب قبرها فصدقهم الطنطاوى أيضا.

ولا أستطيع أن أفهم لماذا لم يتبركوا بتراب قبر الشيخ نفسه وهو مدفون بجنبها؟ أم أنهم يرون أن مقامها أكبر من مقام شيخهم؟ يا أستاذ طنطاوى، أليس في قصمة التبرك بتراب القبر دليل على أن الرواية مصنوعة منسوجة؟ وكنا نظن بك الفطانة فكيف انطلت عليك هذه

القصبة السمجة؟ إنَّ من سمعت منهم يا شيخ قد حدوثك فكذبوك، وها نحن قد بيَّنا لك حقيقة الأمر ولا نطلب إلا الإنصاف.

ثم لنرجع يا أستاذ طنط اوى إلى تلك الجملة في الفقرة المنقولة من كلامك في هذا المحل وهي:

(أن موقعها - يعنى الطريقة - من الفرنسيين في الشمال الأفريقي مثل موقع القاديانية في الهند من البريطانيين).

يا أستاذ إننا سنقدم على الله وأنت ستقدم على الله وستُسأل فاستعد لما ذكرته جوابًا في يوم ينفع الصادقين صدقهم.

أتشبَّه التجانيين و هو مسلمون بالقاديانية الكقَّار المارقين أعداء الإسلام مدعيى النبوة الذين اتفقت أقوال أهل الإسلام على كفر هم؟ ألم تجد مثلاً للتجانيين إلا في القاديانية؟ والتجانيون فيهم شيوخ الفقه وعلماء الحديث وحفاظه وأنمة التفسير .... وفيهم .... وفيهم .... فلم تجد لهم مثلاً إلا في القاديانية الكافرة؟!!

ثم اسمع يا أستاذ طنطاوى ألم يكن للقاديانية والبهانية دعوة مكثفة ودعاة نشطون فى مصر والشام فى تلك الأيام التى سميتها (فتتة التجانية)؟ فإنى أسألك بالله أن ترجع إلى ذاكرتك أو ذاكرة من تثق به وتخبرنا أو يخبروك من هم الذين وقفوا فى وجه ذلك النشاط القادياني والبهاني المكثف؟ أليسوا هم شيوخ التجانية فى مصر والشام؟! من الذى قضى وجالد وحارب فتتة القاديانية فى مصر وقضى عليها قضاءا لم تقم لها بعده قائمة؟!! أليس هو الشيخ الجليل العلامة الفقيه المحدث السيد محمد الحافظ التجاتي شيخ الطريقة التجاتية بمصر رحمه الله؟! أليس هو الذى نقض قواعد القاديانية فى دمياط والقاهرة والشرقية والإسماعيلية وغير ها من مدن مصر وفضت دسيستهم وكشف عن عداوتهم للإسلام والإسماعيلية وغير ها من مدن مصر وفضت دسيستهم وكشف عن عداوتهم للإسلام

ومن الذى أسكت داعية القاديانية (أبا العطا أفندى) وكسر شوكة داعية البهانية (عباس حسين المازندرانى) الذى يسمي نفسه (عبد البهاء)؟ من الذى قمع هذين وخضد شوكتهما؟ أليس ذلك هو الشيخ محمد الحافظ التجانى شيخ الطريقة التجانية وصديق الشيخ على الدقر وتلميذ الشيخ بدر الدين الحسيني وكان هو وصديقه الشيخ على الدقر رحمهما الله

الرجلين اللذين بجهودهما رجع أناس كثيرون للإسلام، كانوا قد خرجوا منه، وتم إيقاف مة تكفيرى رهيب فى المنطقة، مدعوم بأموال خارجية، وتنظيمات تبشيرية نصر انية، ولو لا جهود هذين الرجلين لكان الأمر انحرافا هانلا فى العقيدة ولكن الله حفظ الإسلام بحفظه وبتأييده لأنمة الدين والدعاة إلى الهدى.

فماذا كمان جزاء شيوخ الطريقة منك يا أستاذ طنطاوى؟ وصفت بعضهم بضيق الأفق، ووصفت آخرين بالجنون والكفر .... فهل ترى أنك أحسنت أم أسات؟!!! يغفر الله لنا ولك.

وقد نشر زعماء القاديانية في مصر بيانا في سنة ٥٣ أعلنوا فيه للعالم خروجهم من ملة القاديانية. وكل ذلك نتج عن نشاط السادة التجانية وجهودهم الدانبة المركزة في القضاء على ملة القاديانية التي أفسدت العقول ونقلت الناس من الإيمان إلى الكفر. وإليك يا أستاذ طنطاوي أسماء الذين تركوا القاديانية وقد كانوا زعماء فيها:-

- الأستاذ أحمد حمدي (رنيس الجماعة القاديانية بالقطر المصرى).
- ۲) الأستاذ عبد الحميد السيَّد (سكرتير الدعوة والتبشير للجماعة القاديانية بمصر).
  - (٣) الأستاذ على فاضل (كاتب محكمة استناف مصر العليا).
  - (٤) الأستاذ عبد السلام أحمد (رئيس مطبعة جريدة المطرقة).
    - (°) الأستاذ أحمد عبد السلام.
    - (٦) الأستاذ سيد عبد السلام.
    - (٧) الأستاذ حسن أحمد عبد, السلام

وقد نشر روساء القادبانية أعلاه بيان خروجم من القادبانية على الملا. وبرجوع هولاء الزعماء وتوبتهم رجع خلق كثير ممن كانوا على ملة القاديانية.

ويعود الفضل بعد الله تعالى إلى جهود أولنك الشيوخ من السادة التجانية الذين يعملون فى صمت طالبين مرضاة الله تعالى ولا يعلنون عن أنفسهم فى كل المحافل وعن أعمالهم مهما كانت بسيطة وينشرون مذكر اتهم التى يصفون فيها أنفسهم بكل فضيلة كأنما خلقوا معصومين لم يقع منهم خطأ أصلا ثم هم يرمون خصومهم بكل رذيلة مع أن النهى عن سبة الأموات

منصوص عليه في الشرع.... فأين دعوى متابعة النصوص مع هذه المخالفة الصريحة لها؟!!

وبإمكانك يا أستاذ على طنط اوى أن ترجع إلى تلك المقالات التي كانت تنشر ها المجلات أنذاك عن جهود هزلاء الجنود المجهولين عندكم.

وها هو الإمام الشهيد حسن البنا رحمه الله تعالى يذكر ذلك فى كتابه (مذكرات الدعوة والداعية) فيقول:

[تعرفت في هذه الفترة - يعنى سنة ١٩٢٨م - إلى السيد محمد الحافظ التجابى الذى جاء إلى الإسماعيلية خصيصا ليحذر الناس من دسانس اليهانيين ومكايدهم وقد كان لهم فى هذا الوقت دعوة ودعاة فى هذه النواحى، تقوى وتشتد وتنتشر، فأبلى البلاء الحسن فى تحذير الناس منهم وكشف خدعهم وأياطيلهم والرد عليهم، وقد أعجبت بما رأيته من علمه وفضله ودينه وغيرته. وناقشته طويلاً وكنا نسهر ليالى عدة - فيما يأخذ الناس على التجانية من غلو ومبالغة ومخالفات فكان يوول ما يحتمل التأويل وينفى ما يصطدم بالعقيدة الإسلامية الصافية ويير أ منه أشد البراءة].

وكذلك أخوه الشيخ عبد الرحمن البنا وقد لقيته وتناقشت معه كثيراً وكان يقول لى إنَّ أخاه حسن البنا ووالده كانا يحترمان شيوخ التجانية ويحبانهم محبة خاصة، قال لى وأنا أيضا معهم في هذا ... وعبد الرحمن البنا من رؤساء الإخوان وكان عضواً في مكتب الإرشاد.

فالحاصل أن شيوخ الطريقة التجانية كانوا أعداء القاديانية و البهانية وجميع الملل المنحرفة عن العقيدة الإسلامية الصافية. فهل يحل لك يا أستاذ طنطاوى بعد هذا أن تشبه هؤلاء الشيوخ الأفاضل الأنقياء بالقاديانية؟! وما هو وجه الشبه؟! وقديماً قال الشاعر :

\* ومَنْ صَدِئَت مِرْآة ناظر قهمهِ أرته بوجه الشمس من كلف البدر

ثم إن الشيخ على الدقر - وهو مَن تعرفون – فهو السَّيد الشريف العلامة المأمون في دينه وخلقه والذي نجح في سحق التبشير الاستعماري الفرنسي في الشام وقد كان رجلا محسودا على ما أنعم الله عليه بـه - قام لله وعلَّم لله – ونشر الدين لله – وتلاميذه قد انتشرو ا في كلّ مكان وما دخلوا بلدا إلا أخرجوا المبشرين منه، فأجمع العام والخاص على حبه

وإجلاله وعرفواله مكانته بينما لم يستطع خصومه أن ينفعوا المسلمين بجزء مما نفع المسلمين به

وهل يضير الشيخ على الدقر أو أيّ عامل لله داعية له حسد من يحسد؟ كلا!! فأر اد أولنك القوم من طريق الاعتر اض على الطريقة التجانية أن يهدموا الشيخ علي الدقر شيخ الطريقة التجانية.

أما دعوى أن التجانيين كانوا أعوانا لفرنسا فلا تثبت على منصة التحقيق والتحاكم إلى الحق فى الحوداث التاريخية. ومحاربة التجانيين للمستعمرين الفرنسيين وغير هم وأذنابهم من المبشرين، عمل عملوه لله لا يرجون شهادة من أحد .... فالله خير الشاهدين. وسوف أبين لك بعض جوانب تاريخهم الطاهر النقى فى عداوة المستعمرين عموما والفرنسيين بوجه خاص ... وإليك الحقيقة...

ولد سيدى أحمد التجانى قبل الاحتلال الفرنسى لشواطئ الإقليم الجرائر ى بست وتسعين سنة، ونزح من الجزائر قبل هذا الاحتلال بأربعين سنة وتوفى قبل أن يخلق هذا الاحتلال المشنوم.

ولم يكن فى زمان الشيخ أحمد التجانى استعمار فرنسى ولا غير فرنسى، وكان الأتراك المماليك يحكمون شواطئ الجزائر وما والاها من المدن والبلاد ولم يتمكن حكمهم إذا ذاك من قبائل البادية الضاربة فى الصحراء. وكان حكام الجزائر هؤلاء فيهم ظلم وغشم وعسف وجور وكان حالهم كحال إخوانهم المماليك فى مصر يغتال أحدهم الذى اشتراه، ويتزوج زوجته ويتولى مكانه من الإمارة حتى ينبغ من يفعل به كما فعل بسيَّده، بهيمية وحشية لا تعرف رحمة ولا عدلا ولا خلقا ولا تخضع لدين ولا لفضيلة وكانوا يجاهرون بتقديم قوانينهم على الشريعة الإسلامية ولا يبالون فى رد الحكم الشرعي.

وما عليك - يا أستاذ طنطاوى – إلا أن تطالع أى كتاب من كتب التاريخ عن نلك الفترة لترى كيف كان حكم أولنك المماليك غاية فى الاستبداد ومنتهى الطغيان وسفك للدماء ونهب للأموال واغتيال لبعضهم بعضا. فكانت حكوماتهم المتعددة فوضى ولايبالون فيها برد الحكم الشرعى. وكان الشيخ سيدى أحمد التجانى رضى الله عنه يبغض الظلم والعسف والجور ولذا كان لايبالى بأن يعلن أنهم على ضلال وطغيان وقد استفتى الشيخ رضى الله

عنه فيهم فأفتى فيهم بالكفر .... وفتواه مذكورة فلى كتاب (الإفادة الأحمدية) - الذى تقول يا أستاذ أنه من الكتب المعتمدة لدينا وتقول أنك قد اطلعت عليه- فهل غفلت عن هذه الفتوى أم تغافلت عنها؟!! وقد علق مؤلف (الإفادة الأحمدية) على فتوى الشيخ التجانى بتكفير المماليك الترك حكام الجزائر قال فى تعليقه ما نصه:

(وذا قاله - يعني التكفير - في الترك الذين بالجزائر لأنهم يقدمون قوانينهم على قاتون الشرع ويحكمون بغير ما أنزل الله ...).

فهذا هو الشيخ التجانى وهذه هى كر اهيته لمن يحكم بغير ما أنزل الله.... وقد أتى تاجر من تجار فاس ممن يداخلون الحكام – أتى من بر الترك للجز ائر وأتى بعسكر معه فذكرت قصته للشيخ التجانى رضى الله عنه وقيل له: إنَّ حكام الترك فرحوا به لأجل العسكر الذى أتى به لهم. فكان تعليق الشيخ هو: (وقف موقف الغضب أعوذ بالله).

وكلمته هذه مذكورة في (الإفادة الأحمدية) التي ذكرت أنك قد اطلعت عليها.

ولما أفتى الشيخ سيدى أحمد التجانى رضى الله عنه بكفر مماليك الأتراك حكام الجزائر لنقديمهم لقانونهم على قانون الشرع ثارت ثائرة الأتراك والحاكم التركى الذى كان الشيخ رضى الله عنه مقيماً فى الصحراء التى تلى البلاد التى يحكمها وكانت الصحراء لها حكم خاص لم يصل نفوذ الأتراك إليها كشأن سكان البوادى، فأرسل ذلك الباى إلى أهل أبى سمغون يتهددهم بأن ينزل عليهم بجيوش لا قبل لهم بها إن بقى ذلك الشيخ الذى لا يبالى بسطوة الحكام عندهم وهم الناس بالقتال واستعدوا له إلا أن الشيخ رضى الله عنه حقناً لدماء أشر اف سلجماسة و هي تافيلات وكان السلطان إذ ذاك المولى سليمان رحمه الله وهو بحق المسلمين غادر القطر الجزائرى سنة ١٢١٣هـ و هاجر إلى المغرب الأقصى حيث يحكمه سلطان العلماء و عالم السلاطين وله ترجمة فى كتاب (طبقات المالكية) للشيخ مخلوف و ترجم له أيضا الشيخ محمد عبد الحى بن عبد الكبير الكتانى فى ثبته الضخم (فهرست الفهارس

ولما وصل الشيخ رضى الله عنه إلى فاس هرع إليه العلماء راجعين إليه في معضلات المباحث في العلوم والفتوى وهو يزيل إشكالاتها بعبارة سُلسة واضحة مع الحجج البينة فأخذوا عنه واتفقوا على تقدمه في الفضل وصحة الاقتداء به لم يشدّ عنهم في ذلك أحد.

٧١

وذكر الشيخ العلامة الجليل محمد مخلوف في كتابه (شجرة النور الزكية في طبقات المالكية) الذي طبعه محب الدين الخطيب قال في ترجمة الشيخ سيدي أحمد التجاني رضي الله عنه ما نصبه:

[كمان يدرس ويفتى وله أجوبة فى فنون العلم أبدى فيها وأعاد وحرر المعقول والمنقول فأفاد، وفى عام ١١٧١هـ رحل لفاس وسمع فيها شيئا من الحديث ولقى الشيخ الطيب الوزانى والشيخ أحمد الصقلى ثم رحل لتلمسان وأقام بها يدرس التفسير والحديث و فعير ها وحج سنة ١٨١ ومرً بتونس وأقام بها مدة وفى طريقه للحج لقى أعلاما وأفاد و فير ها وحج سنة ١٨١ ومرً بتونس وأقام بها مدة وفى طريقه للحج لقى أعلاما وأفاد و استفاد و اجتمع بكثير من العلماء الأخيار ورجع بعد حجّه لفاس ثم رحل لتوات وأذن له فى التلقين سنة ١٩٦ والحاصل أنه جليل القدر، قدم فاس سنة ١٢٦ هـ و استوطنها والسبب واستفاد و اجتمع بكثير من العلماء الأخيار ورجع بعد حجّه لفاس ثم رحل لتوات وأذن له فى التلقين سنة ١٩٦ والدا و الحاصل أنه جليل القدر، قدم فاس سنة ١٢٦ هـ و استوطنها والسبب فى ذلك أنه كان الباى محمد بن عثمان صاحب و هر ان أز عجه من تلسمان إلى قرية أبى المعون وقع فى ذلك أنه عنها الفتح وأقبل عليه أهلها. ولما توفى الباى وتولى بعده النه عثمان وقع معنون و حصل له بها الفتح وأقبل عليه أهلها. ولما توفى الباى وتولى بعده بنا عثمان محمد بن عثمان ماحب و هر ان أز عجه من تلسمان إلى قرية أبى معمون وقع فى ذلك أنه كان الباى محمد بن عثمان صاحب و هر ان أز عجه من تلسمان إلى قرية أبى الما ينه الما عليه أهلها. ولما توفى الباى وتولى بعده ابنه عثمان وقع معنون و حصل له بها الفتح وأقبل عليه أهلها. ولما توفى الباى وتولى بعده ابنه عثمان وقع معفون و حصل له بها الفتح وأقبل عليه أهلها. ولما توفى الباى وتولى بعده ابنه عثمان وقع معمون و حصل له بها الفتح وأقبل عليه أهلها. ولما توفى الباى وتولى بعده ابنه عثمان وقع معمون و حصل له بها الفتح وأقبل عليه أهلها. ولما توفى الباى ورولى بعده ابنه عثمان وقع معمون و حصل له بها الفتح وأقبل عليه أهلها. ولما توفى الباى ورجوه ولما بلغ الشيخ ذلك معرم و معرفي الما ولما توفى الباى ورولى بعده ابنه عثمان وقع ومع بعض تلامنته وأولاده، سالكا طريق الصحراء حتى دخل فاس سنة ١٢١٢ وبعث خرج مع بعض تلامنته وأولاده، سالكا طريق الصحراء حتى دخل فاس سنة ١٢١ وبعث ورسله إلى السلطان أبى الربيع سليمان يعلمه بأنه هاجر إليه من جور الترك ولما اجتمع به ور أي سمنه ومشاركته العلوم أقبل عليه].

فانظر كيف فعلت الفتوى بتكفير أولنك الظلمة الخارجيين على قانون الشرع، أنظر كيف فعلت فيهم وماذا لقى الشيخ التجانى من العنت بسببهم.

فهل مثل هذا الشيخ يكون عوناً لفرنسا لو قدرنا أن فرنسا كانت موجودة ومع ذلك فهو لم يعاصر ذلك الاستعمار المشئوم .... وإنما نخاطب بكلامنا هذا من يتقى الله وينصف.

وكان الشيخ رضى الله عنـ مقانما بالدعوة إلى الله أمرا بالمعروف نـام عن المنكر وكان يعظ أنمة المسلمين، و عامتهم وينصحهم عملا بالحديث الشريف:

(الدين النصيحة، قالوا لمن يا رسول الله قال: لله ولرسوله ولكتابه و لأنمة المسلمين وعامتهم).

وكان من هؤلاء الأمراء ورؤساء الدولة من يسمع نصحه ومنهم من يرد عليه وإنما يرد على الحق الذي يدعوه إليه -- ولن يضير الشيخ التجاني أن يعاديه الظلمة أهل الطغيان

من الحكام مماليك الترك بالجزائر كما لن يضيره محاسب الظلمة في ذلك الزمان أو من ينقل عنهم في هذه الأزمنة إفكا ورثوه وأورثوه غيرهم، والشيخ شريف بريئ طاهر.

ولما وصل إلى فاس كتب إلى سلطان المغرب بما أخذه الله من العهد على العلماء ليبيَّننه ولا يكتمونه وقال للسلطان في رسالته إليه ما نصه: ـ

(والرسالة مذكورة في كتاب جو اهر المعاني الذي زعمتم أنكم قد اطلعتم عليه):

اعلم أن الله عز وجل قد ولأك أمر خلقه وانتمك على بلاده وعباده فأنت أمين من أمناء الله فى بلاد الله وعباده والله سائلك عن أمانته وعن ما فعلت بها، فاحذر من الله أن يجدك فرطت والمتغلت عن أمره بلعب. لكن تكميل الأمر من كل وجه لا يستطاع بحكم الوقت والحال وعدم المساعف وعدم القابلية فى الخلق، لكن ليكن سيرك على حدّ قوله تعالى: **(فاتقوا الله ما استطعتم)** وعلى حدّ قوله صلى الله عليه وسلم (إذا أمرتكم بشيء فافعلوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فائتهوا) ، وأحذرك بما سمعت من الخصوصية التى اعطيتها من فضل الله تعالى فلا تأمن مكر الله فى حال من الأحوال، قال سبحانه وتعالى (فلا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون) واعلم أن من وراء خصوصيته مكرا وتدبيرا وغيرة يؤاخذ عبده بها من حيث لا يظن وإن كان من ذوى الخصوصية.

و أوصيك في الضعفاء من الخلق فإنهم محل نظر الله من خلقه فعلى قدر اعتنائك بهم ترتفع رتبتك عند الله. و أوصيك بالمظلومين، يقول صلى الله عليه وسلم فيما معناه: من و لاه الله ملكا فأتاه ذوو الحاجات فأحتجب عنهم، احتجب الله من حاجته الحديث و معناه إن احتاج إلى الله في أمر نزل بع فر فع حاجته إلى الله مستغيثاً مما نزل به احتجب الله عن حاجته فلا يلتفت إليه و لا يعباً بدعائه و استغاثته. فالله ... الله ... دبّر كيف ترضى ربك في حو انج المظلومين و لا تتغافل و لا تفرط و السلام عليكم و رحمة الله وبركاته و صلى الله على سيّدنا محمد و آله وصحبه وسلم] انتهى ما نقاناه لك من رسالة الله يخ

وقد ورث عنه أبناؤه بغض الظلمة والكفرة فأما ولده سيدي محمد الكبير فقد عاد إلى الجزائر بعد وفاة والده في فاس بمدَّة، وكان معارضاً لحكم أتر اك الجزائر الذين كانوا في غاية الاستبداد وكان حكمهم كله طغيانا. ثار هذا السيَّد على بعض تلك الحكومات بعد أن صدَّوه عن الحج إلى بيت الله الحرام وقتل رحمه الله شهيد الغيرة على الدين وشعائر الله عز

وجل. وكان شعاره الكتاب والسنة والعدالة وإنما حاربهم في الله وكل ذلك حدث قبل أن تأتى فرنسا إلى الجزائر أو يحدث ما سبَّب مجيئها. فهل هذه هي موالاة فرنسا يا أستاذ طنطاوى إلا رحم الله من ينصف.

قال الشيخ الجليل العلامة الفقيه المحدث أحمد سكيرج العياشي في كتابه (رفع النقاب):

[كان خروجه من عين ماضى الى أبى سمغون مع إخوانه وأخواله قاصدا مدينة أم عسكر حين استنجده الحشم وهى قبيلة جزائرية ومن جاور هم من القبائل فى فك رقبتهم من المظالم التى ألزمهم بها محمد باى التركى أمير الجزائر، مع ما كان ضربه هذا الباى من المغارم الكثيرة على أهل عين ماضى حتى كان صاحب الترجمة يعنى السيد محمد الكبير – يدفع عنهم له مالا كثر ا اتقاءً لشره فتعيَّن عليه إغاثة من استنجده واستنصر به بعد أن سمع هاتفا فى خلوته مر ار أ، بالأمر له بالنهوض للدفاع عن الضعفاء فتحرك بجيش من أهل أبى سمغون وأهل الصحراء مع من انصاف إليهم من الأحباب حتى وصل للحشم. فسمع به الباى فوجّه إليه جيشا عرمرما وعندما تقابل الجيشان خان الحشم عهدهم وفتكوا بمن معه واستشهد معهم].

فهل هذه موالاة فرنسا التي لم يكن لها وجود أنذاك؟!

و أما أخوه سيّدى محمد الحبيب فقد ذكر الشيخ أحمد سكيرج العياشي في كتاب (رفع النقاب):

[بلغنى أن باشا باى حاكم الجزائر كتب لباشا باى تونس ليقبض على صاحب الترجمة. سيدى محمد الحبيب حين رجوعه من الحج، فلما وصل لتونس أعلمه الباى بأن يمر على الصحراء إلى عين ماضى وحذره من أهل الجزائر، وكانت أعداء أو لاد الشيخ يحرضون عليهم حكام الجزائر ويخوفونهم منهم، وقد بلغنى أن حاكم وهران كتب لأهل الأغواط بعد أن قبض منهم نحو أربعمائة شخص منهم ولد بوشيبة وولد أحمد الأخصر مخبراً بأنهم إذا وجهوا له أو لاد الشيخ فإنهم في أمان].

وقال الشيخ الفقيه العلامة أحمد سكيرج العياشي في كتابه (كشف الحجاب) ما نصه:

[وحدثتي أيضا يعنى الشيخ العلامة أحمد العبدلاوى فن العدو كتب إلى ابن سيدنا رضى الله عنه يعنى سيدى محمد الحبيب بن الشيخ التجانى رضى الله عنه من الجزائر رسالة مضمنها: نطلب منك أن تقدم للجزائر لنتبرك بك، قال: فلما حلّت بيده الرسالة دخل بستانه و أمرنى بالدخول معه ثم قال لأحد من خدامه: سدَّ الباب و لا تترك أحدا يدخل علينا فلما اطمأن بنا الجلوس التفت إلى وقال لى يا فلان إنَّ البغلة ولدت، فقلت له: وما ذاك؟ فقال لى قد وقع كذا وكذا وقد عرفت مقصوده و الأن جاوبه وقل له:

(إنني لا آتى إليه أبدأ وإن ضيقت على فى هذا الوطن فأرض الله واسعة). قال: ثم افترقت تلك الساعة معه، وكنت فى الغالب أتعشى معه إلا فى ذلك اليوم فإني لم أملك نفسى من شدة الهول الذى داخلنى من أجله وبقيت متحيراً فى هذا الأمر وفى غد ذلك اليوم بعث إلى فلما جنت إليه قال لي بعض الخدام: مالك لم تأت البارحة فى العشاء فإن ابن سيدنا إلى الأن لم يأكل شيئا ولم يدر أحدً ما سبب ذلك فلما اجتمعت به قال: أسأل الله أن لا أرى وجه نصر إلى ولا جو إبا منه، فلم تمض أربعة أيام عليه حتى قبضه الله إليه].

فهل هذه هي موالاة الكفار يا أستاذ طنطاوى؟ و هل تزييف التاريخ وتشويه سمعة قوم أفضوا إلى ربهم من الأخلاق التي يدعو إليها الإسلام؟

وأما أحفاد الشيخ التجاني رضي الله عنه فهاك نبذة من تاريخهم المجيد:

سيدى عمار بن سيدى محمد الحبيب ثار فى وجه فرنسا ثورة عنيفة امتدت لعدة سنوات، وفى فاتحة سنة ١٨٦٩م اقتحمت الجيوش الفرنسية بقيادة الجنرال سونيز بلدة (عين ماضي) مقر سيدى عمار وقمعت الثوار واعتقلت سيدى عمار فى مدينة الجزائر سنة ١٨٦٩ وحالوا بينه وبين تلاميذه لا يتصل بهم ولا يتصلوا به، ثم قامت الحرب السبعينية بين فرنسا وألمانيا وخافت فرنسا على وضعها الاستراتيجي فى الجزائر أن يهتز فيوثر على حربها فى أوروبا ولم تخش فرنسا فى بلاد الجزائر كلها إلا ذلك الرجل سيدى عمار فنفته من الجزائر واعتقلته فى فرنسا ثم خشيت أن يقوم أخوه سيدى محمد البشير بالثورة فاعتقلته والحقته بأخيه وبقيا طوال ألحرب السبعينية معتقلين بفرنسا.

فهل هذا هو الولاء لفرنسا يا أستاذ طنطاوى .... وأنت تنشر مذكرات تزعم فيها أنك أمين على التاريخ؟ وهل هذه هي الأمانة التاريخية؟

Y٥

ثم جاء أبناء سيّدى محمد البشير ليواصلوا الجهاد والحرب على فرنسا. فهذا هو سيدى محمود بن سيدى البشير وقد تعاون تعاونا وثيقاً مع الأمير عبدالكريم الخطابي أمير الجهاد فى حرب الريف وقد أقر الأمير عبد الكريم بوقوع ذلك التعاون على حرب فرنسا وكان ذلك فى عين تلك الأيام التى أسميتها (فتنة التجانية بالشام)، فهل لم تطلع على ذلك يا أستاذ طنطاوى?... أم نسيت فتعتب على الذاكرة؟... أم هو تعمد تشويه الحقائق؟... نسأل الله السلامة... و هل يا أستاذ طنطاوى من يكون عونا لفرنسا يتعاون أيضاً مع الأمير عبد الكريم فى حرب فرنسا .... أفيدونا!!!.

وقد نشر محب الدين الخطيب فى مجلة الفتح نص خطبة فى تأييد فرنسا زعم الأستاذ محب الدين أن قائلها هو سيدى محمد الكبير أخو سيدى محمود فأرسل سيدى محمد الكبير وكان ما يز ال على قيد الحياة، والحمد لله حتى يظهر الحق لمن يطلبه -- أرسل إلى مندوبه بتكذيب الخطبة المزعومة وقد تحدى التجانيون الجريدة أن تثبت صحة نسبتها إلى سيدى محمد الكبير فلم تتمكن واضطر الأستاذ محب الدين أن يعلن تكذيب الخبر وعدم صحة الخطبة المزعومة- ونحن نشكر للأستاذ محب الدين رجوعه إلى الحق فى هذا .... وكم من أناس يعرفون الحق ولا يرجعون.

وقد خرج سيدى الحاج بن عمر وهو الابن الأكبر لسيدى محمد الكبير وطاف العالم العربى والأفريقى فدخل مصر والسودان والسنغال ومالي ونيجيريا والكنغو يشرح القضية الجزائرية، ويدعو المسلمين للتكاتف وتأييد إخوانهم فى الجزائر وكانت فرنسا ترقب نشاطه. ولما عاد للجزائر تم استجوابه واعتقاله.

فهل هذه هي موالاة فرنسا يا أستاذ طنطاوى؟

وفي يوم الاثنين الموافق ١٨ مارس سنة ١٩٥٧م أذاعت محطة صوت العرب بمصر أن الفرنسيين اعتقلوا سيدى ابن عمر زعيم التجانيين والسيد باش أغا حميدة والسيد مولودي بالأغواط، ووجدوا عندهم أسلحة وصلة وثيقة بالثوار. وهؤلاء الثلاثة من زعماء السادة التجانيين .... فهل هذه هي موالاة فرنسا يا أستاذ طنطاوى؟

وقد نشرت مجلة المصور المصرية في عددها الصادر في ١٢ جمادى أولي موافق ١٤ ديسمبر سنة ١٩٥٦م صور بعض زعماء جيش التحرير الجزائري وكان أحد هؤلاء الزعماء تجانى .... فهل هذه هى موالاة فرنسا يا أستاذ طنطاوى؟!

إننا نأسف لك يا أستاذ طنط اوى حين قلت أن التجانيين كانو ا أعواناً لفرنسا فطعنت المسلمين الأتقياء في شرفهم... ولم تخش حساب الله يوم يؤخذ لكل مظلوم مظلمته مِمْن ظلمه.

وكيف يكون التجانيون أعوانا لفرنسا وهم قد تربوا على بغض فرنسا وهاهم التجانيون يحاربون فرنسا في كل بلد من بلاد الإسلام. ولناخذ بلاد الشام كمثال وأنت من بلاد الشام. مَن كان عدو الفرنسيين في سوريا؟ الرجل الذي أفنى عمره في جهادهم وجهاد اخوانهم الإنجليز حتى مضى لربه شهيدا؟ أليس هو الشيخ عز الدين القسام خليفة السادة التجانية وشيخ طريقتهم؟

ودعني أنقل لك ما هو مذكور في كتاب الثقافة الإسلامية والمقرر على طلبة الصف الثالث الثانوي في مدارس المملكة العربية السعودية باعتماد إدارة المقررات في وزارة المعارف يقول الكتاب:

[احتل الفرنسيون ساحل سوريا في نهاية الحرب العالمية الأولى سنة ١٩١٨ فتار عز الدين القسام في جماعة من تلاميذه ومريديه وطارده الفرنسيون فقصد دمشق لِبَّان الحكم الفيصلي، ثم غادر ها بعد استيلاء الفرنسيين عليها سنة ١٩٢٠ فأقام في حيفا بفلسطين وتولى فيها إمامة جامع الاستقلال وخطابته ورياسة جمعية الشبان المسلمين و استفحل الخطر الإنجليزي و الخطر الصهيوني فثارت فلسطين على الإنكليز. حكامها آنذاك – وكان القسام أحد قادة الجهاد في هذه الثورة حتى مات شهيداً في أو اخر عهدها فدفن في قرية الشيخ بجوار حيفا سنة ١٣٥٤هـ/سنة ١٩٣٥م].

ثم استمر يصف صدق عزيمة هذا الشيخ من أتباع الطريقة التجانية في حربه مع الإنكليز وشراسة مقاومته لهم ونسفه لمستودعات ذخيرتهم واغتياله لضباطهم وعساكرهم، وما فعلوه فيهم في جنين ونابلس وطول كرم إلى أن قال الكتاب:

#### 22

وحاصرت قوات الاحتلال عرين البطل المجاهد ودارت معركة في غابة يعبد بمنطقة جنين ٢٥ نوفمبر ١٩٣٥م وانتهت باستشهاد القائد وبعض رفاقه وأسر الباقون من عصبته المؤمنة وسُجنوا و عُذبوا طويلا في سجون الاحتلال.

وذهب القسام البطل المجاهد إلى ربه شهيدا فجدًد في النفوس سيرة علماء الإسلام المجاهدين، وقوى من عزيمة الشعب الفلسطيني الأبَّى المسلم، ورثاه الشاعر فؤاد الخطيب فقال في قصيدته:

| في الطرم بارك حوامة الرحمن  | حرمٌ على أطراف "يعبد" قائم |
|-----------------------------|----------------------------|
| سبقت لرتكل مدحها القرآن     | هبطته أطهر عصبة لو أنها    |
| غير الزعامة والطريق أمان    | إن الزعامة والطريق مَخوفة  |
| لينيام عنيه ضميرها اليقظيان | عرفت فلسطين الشهيد ولم تكن |
| شرفا تقصر عندها التيجان     | أولت عمامتك العمائم كلها   |
| نبذت قديم عهدودها الأوطان   | وجعلت لاسم الشيخ أرفع رتبة |
| في بردتين يضحها إنسان       | ما كنت أحسب قبل شخصك أمــة |
| في الخلد لا عنّت ولا أشجـان | يا رهط عز الدين حسبك نعمة  |
| فرحا وهش مرحيا رضـــو ان    | شهداء (بدر) والبقيع تهللت  |

فهل هذه هي موالاة فرنسا أو بريطانيا أو أي مستعمر يا أستاذ طنطاوى؟! إلا رحم الله امرءا قال خيرا فغنم أو سكت فسلم...

وما لذا نختلف يا أستاذ طنطاوى - على هذا الموضوع إذا كانت فرنسا نفسها تعتبر التجانيين من ألد أعدانها. وها هى كتبهم طافحة بذلك، وتقارير هم المرفوعة إلى دولهم تشهد بالحقد الدفين الذى يحملونه للتجانيين. وها أنا أنقل لك كلامهم لكي تتأكد من ذلك و انقله لك عن علم من أعلام التحقيق ومن بلاد الشام عندكم ألا وهو الأمير شكيب أرسلان، وهو من تعرفون لا تسوقه العاطفة إلى المغامرة في ما يشوه الحقائق، قال الأمير رحمه الله ناقلا عن كتاب "الإسلام و النصر انية في إفريقيا:

L'ISLAMISIME ET LE CHRITIANISME EN AFRIQUE"

لمؤلفه الفرنسي بونه موري

#### **"BONET MAURY"**

قال بونه الفرنسي تحت عنوان (التجانية):

وهناك الطريقة التجانية، مؤسسها أحمد بن محمد التجانى المتوفي في فاس سنة ١٨١٥م وكان يتظاهر بالتسامح مع غير المسلمين. ومع هذا ففى النصف الثاني من القرن التاسع عشر لم نقف التجانية عن استعمال القوة في مخاصمة أقرانهم ونشر العقيدة الإسلامية.

وأهم مراكز التجانية عين ماضي على بعد ٧٠ كيلو مترا في الجنوب الشرقي من الأغواط وفي تماسين وهم كثيرون في مراكش وقد تبع الطريقة التجانية عدد كبير من أهل ماسينة في السودان وأهالى فوتا تورو FOUTATORO وفوتا جالون وأمة البلة وصاروا من أشد أنصار الإسلام وانضموا حول راية الحاج عمر فكانوا طيلة أربعين سنة هم سادة السودان من تمبكتو إلى الآقياناوس الأطلانتيك.

وكان الحاج عمر هذا ابن شيخ مر ابط ولد سنة ١٧٩٧ في قرية الفار من بلاد ديمار فرباه أبوه و علمه ثم حج البيت الحرام وزار المدينة وقر أ مدة في الأز هر و عاد إلى بورنو سنة ١٨٣٣.

ثم ذهب إلى بلاد الهاوسة وأخذ يعظ الناس بالرجوع إلى عقيدة السلف وفي أثناء ذلك جاء أخوه ومضى به إلى بلاد فوتا من السنغال، فعرج على بلاد البامبارة، وحصلت معه هناك حوادث وعوارض كثيرة لكنه تغلب عليها وانضم إليه في بلدة كنكان رجل يقال له محمد وسار على طريقته وأدخل في الإسلام فرقة من البله ويقال لهم الواسو لونكه محمد وسار على طريقته وأدخل في الإسلام فرقة من البله ويقال لهم الواسو لونكه محمد جيشا صغير أ وأثار جميع مسلمي بلاد غابون و هزم البامبارة الوثنيين شر هزيمة في مونيا واستولى بعدها على كونياكرى.

وسنة ١٨٥٤ جعل مقره العام في (NIORO) ثم استولى على مملكة سيفو وعلى بلاد ماسينا وكانت وفاة الحاج عمر سنة ١٨٦٥ وهو في حرب مع ماسينا وقد خلف للطريقة التجانية سلطنة إسلامية عظيمة في وسط بلاد الزنوج الوثنيين، ثم خلف الحاج عمر ابن أخيه ومريدا آخر له اسمه أحمدو شيخو بن عمر وحاولا توسيع فتوحات الحاج عمر وأثارا أهإلى فوتا توروا والسونينكه الذين في بلاد كاأراته (KAARATA) والتوكولور الذين في



السنغال على فرنسا فصار وجود هذه السلطنة التجانية في وسط السودان خطراً عظيماً على سيادتنا.

وكان تحرير الخلاف هذا:

هل يتم تمدين السودان الغربي على يد فرنسا وضباطها و المبشرين المسيحيين أم على يد التجانية رسل الإسلام؟

فالكولونيل أرشينارد بأخذه جنة (DJENNE) وبندجاقار أوقف غارة التجانية في هذا القسم من أفريقيا ويسر فتح السودان بين يدي المدنية الأوروبية ثم عقب ذلك فتح الكولونيسل دور غنسيس ديبرور (DORGNIS-DESBORDES) لبلسد بسامكو (BAMMAKOU) و استلحاق القومندان غالييني (GALIENI) لبلاد فوتا جالون وافتتاح الكولونيل أرشينارد لبلاد ماسينا وتتوجت جميع هذه الفتوحات باحتلال تمبكتو في يناير سنة ١٩٩٤ مما خلد أعظم الشرف للعساكر الفرنسية وأعاد ذكرى ظفر شارل مارتل في بواتييه (POITIERS) بسبب ما كان يترت من النتائج العظام لمستقبل أفريقيا فيما لو لم يتم هذا الظفر].

فهاهو يا أستاذ طنطاوى رأى الفرنسيين في الطريقة التجانية ..... يعتبرونها أكبر عدو لهم في المنطقة وأنهم هم الذين كانوا يعوقون تقدم الاستعماريين الفرنسيين. فهل بعد هذا يمكن أن يقال أن التجانيين (كانوا أعوانا لفرنسا) كما ذكرتم يا حضرة الشيخ؟!!!

ولقد علق الأستاذ الأمير شكيب أرسلان على كلمة هذا الكاتب الفرنسي بونيه BONET-MAURY التي في آخر المقال أعلاه: وهي

[أعاد ذكرى ظفر شارل مارتل في بواتييه بسبب ما كان يترتب من النتائج العظام لمستقبل أفريقيا فيما لو لم يتم هذا الظفر] قال:

[يشير إلى أن أفريقيا كانت تكون كلها إسلامية لولا قضاء فرنسا على سلطنة التجانية هذه كما أن أوروبا كانت تكون إسلامية لولا انتصار شارل مارتل على العرب في بو اتيبه وهي الكلمة التي يتفق عليها مورخو الأفرنج].

فهل هذه هي التجانية التي تقولون يا شيخ عنها أنهم (كانوا أعوانا لفرنسا)؟!! اللهم أشهد وأنت خير الشاهدين.

٨٠

ومن الغريب العجيب أن كتاب (حاضر العالم الإسلامي) الذي نقانا لك منه الفصل أعلاه قد قام بطبعه ونشره الأستاذ محب الدين الخطيب صاحب المطبعة السلفية من قبل أزيد من خمس وخمسين سنة، أي في نحو زمان ما أسميتموه (بالفنتة التجانية بالشام) ومحب الدين الخطيب هو أحد الذين تحتجون به على التجانية .. هل هذا إنصاف؟ اللهم اشهد.

ولنختم هذا المبحث بالرسالة التى أرسلها الشيخ عمر بن سعيد الفوتي لبعض أصحابه وبها تعرف موقف التجانيين من الاستعمار الفرنسى.... والشيخ عمر بن سعيد الفوتي من كبار شيوخ الطريقة التجانية ومقامه في الطريقة ومكانته فيها مذكور في الفصل (٢٩) من كتاب (رماح حزب الرحيم في نحور حزب الرجيم) على هامش كتاب (جواهر المعانى) الذى تقولون أنكم اطلعتم عليه يقول الشيخ عمر بن سعيد الفوتي:

بسم الله الرحمن الرحيم

وصلى الله على سيّدنا النبى الرحيم وعلى آله وصحبه الكرماء وجميعهم هم الرحماء. أعلم أن أمر النصاري عندنا هيّن والحمد لله ولا شيء يلجئنا إلى مسالمتهم لا من سلاح ولا من غير ه بحمد الله تعالى ولا يصبح بيننا وبينهم إلاً ما حكم الشرع المطهر به بيننا وبينهم وذلك قتالهم وعدم موالتهم كما قال الله تعالى:

قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون).

و أما مو التهم فقد حرمها الله ورسوله، قال الله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا اليهود والنصارى أولياء، بعضهم أولياء بعض، ومن يتولهم منكم فإنه منهم».

وأما مسالمتهم فهى أيضا حرام علينا وعلى كل من ينتسب للإسلام الحنيفي، قال الله تعالى: (فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم وائتم الأعلون والله معكم).

فوالله لا يكون بيننا وبينهم إلاً ما أمرنا الله ورسوله به من القتال والعداوة والبغضاء حتى يعطوا الجزية على ما قال الله تعالى: ( وهم صاغرون) فوالله لا نو اليهم أبدا بصلح أو بيع مع علمنا بأن كل من والاهم بأى شيء قلّ أو كثر مستحلا لذلك فهو كافر كتابا وسنة و إجماعا، وإن من والاهم ولم يستحلّ كان محاربا لله ورسوله، فو اجب علينا قتاله كقتالهم ومن باع لهم ولو أقل قليل أو أعان من باع أو سعى لهم في شيء يرضونه ناويا أن يحصل به

شيء ما ينفعهم أو يحسن عندهم فنحن من أهل حربه دنيا و أخرى وبرزخا و الله لا يحوجنا إلى شيء بأيديهم لعلمنا بأن ما في أيديهم لنا إن شاء الله و لا نكون بعون الله ممن في قلبه مرض ويسارع في مو لاتهم كما قال الله تعالى:

(يقولون نخشى أن تصيبنا دائرة) إلا إن طلبوا المسالمة على وجهها المطلوب منهم بذلة ومسكنة وخضوع وإذعان وذلك واقع فحيننذ نقبل ممتتلين قوله تعالى: (وإن جنحوا للسلم فاجنح له وتوكل على الله). وأما غير هذا فمعدوم منا ما داموا معتقدين الغلبة والتغلب على بلاد المسلمين بظنونهم الفاسدة) أه.

فهل بعد هذا كله يصح يا أستاذ طنطاوى أن يقال أن التجانيين كانوا أعونا لفرنسا كما كان القاديانيون أعوانا للإنجليز ؟!! لقد تجنيت يا أستاذ على هؤلاء الأطهار.... ولو كان القوم يعملون من أجل الشهرة والسمعة لكان لهم شأن آخر ، ولكنهم يعملون نله.

و لا أجد وصفا لهو لاء السادة التجانيين أجمل من تلك الكلمات التي وردت في كتاب الثقافة الإسلامية الذي يدرًس بمدارس المملكة العربية السعودية، قال المؤلف:

[يؤثر العاملون المخلصون الجهاد الصامت ويعملون في أناة وروية بعيدا عن الشهرة والسمعة يبتغون بذلك وجه الله فلا يعرف أحدٌ عنهم شيئا، إلا الخُلُص من جلسانهم وأتباعهم أو من عاشوا على مقربة منهم، فإذا طوتهم الأيام دون أن يكون لهم اسمٌ لامع وذكرٌ ساطع فإن الله حسيبهم وكفى بالله حسيبا.

وكم علت أسماءً وتلألأ نجمها لا تستحق أن تكون شيئا مذكورا ولكن أرادت لها ذلك القوى التي توجّه التاريخ في الخفاء من وراء ستار فصنعت منها بطولات وأضافت عليها هالة من الإكبار فأصبحت في مصاف القادة والزعماء.

وفي عصرنا الحاضر حيث أمسكت قوى الغدر والاحتلال بأزمَّة كثير من ديار الإسلام - ذهب ويذهب - في سجل الخالدين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه وفاءً لعقيدتهم وانتصاراً لدينهم فماتوا شهداء ومن هولاء محمد عز الدين ابن عبد القادر القَسام].

والحمد لله أننا حصرنا جوابك في تهمة التعاون مع فرنسا وإلا فعداوة أهل الطريقة مع سائر المستعمرين معروفة عند المنصفين، ولو ذهبنا نقصَّ عليك عداوتهم مع الاستعمار



الإنجليزي في مصر والسودان وفلسطين لطال بنا الكلام، ولكن حيث أنك قد اتهمتهم بفرنسا فقد أجبناك عن تهمة فرنسا.

وبقي تنبيه يجب أن نلفت نظرك إليه أن التجانيين فى عداوتهم مع المستعمر لا يعادونه لأنهم تجانيون، وإنما لأنهم مسلمون يغارون على دينهم ويعلمون أن الإسلام يعلو ولا يُعلى عليه وأنه ليس للمؤمن أن يذلَّ نفسه كما ورد في الحديث الشريف، فمن هذه القاعدة انطلقوا وعن هذا المنظور توجهوا، فأهل الإسلام كلهم - تجانيون وغير هم- يدَّ واحدة على جميع المستعمرين بجميع أنواعهم ومَن يليهم مِن المخرفين الذين يُسمون أنفسهم مبشرين، يريدون أن يخرجوا الناس من دينهم ويطفئوا نور الله بافواههم والله مُتم نوره ولو كره الكافرون.

والحمد لله ها قد ظهرت براءة التجانيين من تهمة التعاون مع فرنسا ... فهل نجد فيك يا أستاذ طنطاوى من الشجاعة ما يكفي للإعتذار إلى التجانيين قبل أن يأتي يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون، إلاً من أتى الله بقلب سليم، والأمر يومنذ لله، ومَن أخر ظلامته إلى يوم القيامة فقد قضى على خصمه والله ولي الذين آمنوا.





قلت في مقالك (عمود ٤) بعد أن اسأت إلى الشيخ بما يصبح المرء به آثما ونرجو لك توبة نصوحا:

(العجب ممن يصدقه ويعظمه ويحسبه من أنمة الدين و علماء المسلمين).

إن الأمر المقطوع به أنكم لا تعرفون شيئا عن الشيخ التجانى رضى الله عنه، لا حياته و لا علمه و لا فقهه، ولست هنا بصدد تعريفكم بالشيخ التجانى، فاطلب العلم في مظانه تجده، على أنى سوف أحصر نفسى فى جو ابكم عن تهمتك فى مقالك لكل من تبع الشيخ التجانى.... وقد نهاك الله تعالى فى كتابه عن الظن و نهاك على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم عن تحقير المسلمين (بحسب امرع من الشر أن يحقر أخاه المسلم).... على أنك لست ممن يرجع إليه فى معرفة أصحاب الشيخ التجانى رضى الله عنه، كيف وقد ثبت ضعفك فى معرفة الشيخ التجانى مع أن شهرته قد طبقت الأفاق، و ترجمته مذكورة فى كتب أهل العلم بعرفة الشيخ التجانى مع أن شهرته قد طبقت الأفاق، و ترجمته مذكورة فى كتب أهل العلم بعرفة الشيخ التجانى مع أن شهرته قد طبقت الأفاق، و ترجمته مذكورة فى كتب أهل العلم بعرف الكتاني و كذلك فى كتاب (سلوة الأنفاس فى أعيان فاس) لشيخ المحدثين محمد بن بدريس الكتانى، وفى كتاب ( اليواقيت الثمينة فى أعيان ماس) لشيخ المدينة) للشيخ محمد بشير جعفر الكتاني، وفى كتاب (السوقات الثمينة فى أعيان مذهب عالم المدينة) للشيخ محمد بشير طافر المدنى. وفى كتاب (السقصا فى أخبار المغرب الأقصى) للشيخ ابن ناصر السلاوى، وكتاب (شجرة النور الزكية فى طبقات المالكية) للشيخ محمد بن محمد بن محمد بن ير

وماذا يضيرنا يا أستاذ طنطاوي أن ينتفع بالشيخ التجاني ألوف الألوف من سائر طبقات الأمة الإسلامية ثم لا نتتفع أنت واصحابك؟

أيكون عدم انتفاعك بعلم الشيخ وبفقهه جُرحا فيه وتهمة له؟ .... كلا!! وقد عرف الشيخ جماعة من أهل العلم الاكابر من الذين يقتدي بالهدى الذى كانوا عليه وسأنقل لك فى هذه العجالة ذكر طائفة منهم لتعلم ما فاتك ..... وكم فاتك !! وإنَّ الشيخ التجانى رضى الله عنه فى جلالة قدره واشتهار أمره، مما لا يحتاج معه إلى نتبيه إليه بطريق ذكر أصحابه وتلامذته، وإنما نذكرهم لك ههنا لتعلم أن أصحابه من أجلة العلماء فى كل عصر، وأن كون الشيخ على الدقر تجانيا ليس (لغزا) كما حاولتم أن تفسروا أمره وإنما هو رجل أنس بعلمه رشدا فتبع الحق وإنما (اللغز) فى أقوام يعرفون الحق ويعرضون عنه وهم يعلمون أنهم سيعرضون على الله لا تخفى منهم خافية.



و التزم على نفسى فى ذكر هذه الطائفة من أصحاب الشيخ التجانى رضى الله عنه أن أنقل ما وجدت سبيلاً عن كتاب (طبقات المالكية) للشيخ محمد بن مخلوف، وإنما أفعل ذلك لأن هذا الكتاب قد قام فى طبعه ونشره الأستاذ محب الدين الخطيب الذى تحتجون به علينا.

فمن أصحاب الشيخ التجانى رضى الله عنه:

(١) أحمد بن أحمد البنانى

فقيه عصر ه ووحيد مصر ه، شيخ الجماعة في زمانه ومقدم الأئمة في أو انه، حامل لواء المعقول و المنقول و إليه المرجع في الفروع و الأصول، وكان من كبار شيوخ الطريقة التجانية و القائمين بالجد و الاجتهاد، وقد لقى الشيخ سيّدى أحمد التجاني رضى الله عنه، و أجازه في الطريقة صاحبه الشيخ عبد الو هاب بن الأحمر رضى الله عنه، و أخذ أيضاً عن الشيخ الجليل محمد بن أبي النصر العلوى رضى الله عنه، و عندما توفى سيّدنا محمد الحبيب بن الشيخ أحمد التجاني رضى الله عنه كان هو الذي تولى غسله.

توفى رحمه الله قرب شروق يوم الجمعة ثامن جمادى الأولى سنة ١٣٠٦هـ وصلى عليه بجامع القرويين بعد صلاة الجمعة ودفن بقباب باب الفتوح، رحمه الله.

قال الشيخ مخلوف في طبقاته:

[أبو العباس أحمد بن أحمد البناني شيخ الجماعة، الإمام في علم المعقول والمنقول في عصره، المبرز فيه على جميع أقرانه من أهل مصره، المسن البركة الكامل المحدث الأصولي، الفاضل، العلامة المحقق، المشارك المدقق، أخذ عن جلة منهم الوليد العراقي، وعبد السلام بو غالب، واظب على التدريس والإفادة، والتحقيق والإجادة، وتخرج به جماعة من الأعيان منهم: محمد بن جعفر الكتاني، حضر مجلسه في الأصول والبيان والحديث وقرأ عليه أو ائل الكتب الستة والموطأ وشمائل الترمذي وأجازه به وبغير ها بالقول إجازة تامة بجميع مروياته كما أجازه أشياخه بالقول، منهم الوليد المذكور وهو عن أبي بكر بن كير ان وحمدون بن الحاج وإدريس بن زيان العراقي ثلاثتهم عن الشيخ التاودي وحج وزار وحصل له هناك ظهور واشتهار وطال عمره، وتوفي في جمادي الأولى سنة ٢٠٢هـ وكانت جنازته في غاية الاحتفال].

وقد كان والده الشيخ أحمد بن محمد البناني من الأئمة الأعلام في علم المعقول والمنقول، وكان قوى الذاكرة في حفظ المسائل العلمية متقنا عاملا ناسكا، وقد أخذ الطريقة عن الشيخ أحمد التجاني رضي الله عنه.

وولده الشيخ الحسن. أخو شيخ الإسلام أحمد كان بارعاً في العلم والأدب، وقد كتب له الشيخ التجاني رضى الله عنه سورة الرحمن بخط يمينه لما بلغ في القراءة إلى هذه السورة. وقد تلقى الطريقة عن الشيخ موسى بن معزور رضى الله عنه عن الشيخ التجاني رضى الله عنه توفى رحمه الله سنة ١٢٧١هـ بمراكش.

### (٢) محمد بن أحمد السنوسى

العالم العلامة الدراكة الفهامة أبو عبد الله محمد بن أحمد الشهير بالسنوسى، كانت له يد طولى فى فنون شتى من العلم، لا سيما علم الحديث، فقد كان له فيه التقدم و الإمامة، وكانت مجالسه فى شرح صحيح البخارى من المجالس الحفيلة.

قال فيه صاحب طبقات المالكية:

[أبو عبد الله محمد بن أحمد السنوسى الحسنى إمام الضريح الأندلسى الفقيه العلامة القدوة المحدّث المشارك العمدة. أخذ عن الشيخ الطيب بن كير ان وغيره. توفى فى ربيع الأول سنة ١٢٥٧هـ].

(٣) أبو محمد الحاج الداودى التلمسانى

الإمام الجليل العالى القدر ، ممن أطبق الناس على علمه وفضله ونبله و ارتفاع مكانته فى العلم والعمل، لقى الشيخ التجانى رضى الله عنه وأخذ عنه وتفقه بتلميذه الشيخ العلامة محمد بن المشرى رضى الله عنه.

قال الشيخ مخلوف في طبقاته:

[أبو محمد الحاج الداودى التلمسانى الفقيه العالم المتفنن ، الإمام المؤلف المتقن، أخذ عنه أعلام تلسمان وتولى القضاء بها وهاجر إلى فاس حين استولت فرنسا عليها وحج ولقى أعلاماً منهم الشيخ الأمير ، وأجازه بما أجازه الشيخ السقاط وبما فى فهرسته، وعنه أعلام منهم الشيخ الحاج صالح بن محمد المعطى التادلى زاجازه، له تأليف منها شرح الهمزية وشرح البردة وحاشية على السعد وشرح على البخارى لم يكمل – توفى سنة ١٢٧١هم.

(٤) محمد بن أحمد الكنسوسى:

علامة الزمان وأعجوبة الوقت، شيخ الشيوخ الفقهاء، وإمام مشيخة العلماء. وإذا قيل الفقيه في بلاد المغرب فلا تتصرف إلا إليه.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

قال الشيخ مخلوف في طبقاته:

[أبو عبد الله محمد بن أحمد الكنسوسي الفقيه العلامة المؤرخ المطلع الفهامة، شاعر زمانه وفريد عصره وأوانه، ألف كتاب الجيش، توفي سنة ١٢٩٤هـ].

وقد ترجم له خلق كثير من العلماء وقد أفرد بعضهم ترجمته فى كتب مفردة، وهو الشيخ الإمام، تفصر عن معناه الخطى، وقد دخل بدخوله فى الطريق خلق كثير لا يحصون، وهو فى أمانته وعلمه واتساع عارضته وتقواه وورعه، ممن يقتدى به، وكان قد لقى الشيخ التجانى رضى الله عنه وحضر الصلاة عليه. قال فى أحد أجوبته لبعض أحبابه: [اعلم أننا أدركنا سيدنا ومو لانا الشيخ رضى الله عنه ووجدناه بقيد الحياة لما رحلنا لطلب العلم الشريف بحضرة فاس وذلك عام ١٢٢٩، وزرناه و الحمد لله ودعا لنا بخير وسمعنا منه ور أينا وجهه السعيد مر ار أ وحضرنا جنازته وظفرنا بالصلاة عليه وذلك من أعظم فضل الله عليها وكانت وفاته رضى الله عنه سنة ١٢٣٠هـ].

وقال في جو ابه للبكاي:

[كنت أسمع بعض أشياخى الصالحين الذين أقرأ عليهم يقول المرة بعد المرة إذا عتت عويصة من أقوال المفسرين أو المحدثين: (قال الشيخ العارف بالله تعالى سيدى أحمد التجانى رضى الله عنه) ويبالغ فى تعظيم ذكره، فسألت الناس عن هذا الذى يعظمه الشيخ هذا التعظيم كلما ذكره، فقيل لى: ولى كبير الشأن متبحر فى العلوم ولا يسأل عن شىء من العلوم إلا أجاب بصريح الحق والصواب، بلا روية ولا مراجعة كتاب، فكتب السائل جوابه من إملانه وحفظه كأنه يسرده من أصل صحيح].

محمد الحافظ العلوى الشنقيطي والشيخ محمد الطالب الشنقيطي والشيخ محمد السالك الوداني

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHTE BAR Is a start for QURANIC THOUGHTE BAR:

شيخ شيوخ الشنقيط، وبيته من كبرى بيوتات العلم في تلك النواحي، وقد تخرّج به في العلم خلق، و هو رضى الله عنه من أنمة الفقهاء، ومن كبار حفاظ الحديث و هو من أجل من أخذ من الشيخ العلامة الحافظ الشيخ صالح الفلاني، صاحب الأثبات المشهورة وشأنه في العلم والعمل أشهر من أن يشار إليه.

(٦) وأما الشيخ محمد الطالب جَدُ الشنقيطي فهو:

العالم الذي صربت أكباد الإبل إليه في طلب علمه والجهبذ الكبير الذي سلمت له العلماء في سعة اطلاعه وثاقب فهمه، قاضي شنقيط وإمامها، وجلالة قدره في العلم والعمل مما لا يقع فيه النتازع.

(٧) وأما السالك الوداني فهو:

العلامة المتفنن الدراكة المنقن الذي يلقب بترجمان العلم والقرآن. وعلى يد هؤلاء الثلاثة انتشر الطريق في بيوتات العلم في بلاد شنقيط.

قال الشيخ محمد الصغير التشيتي في كتاب الجيش ما نصبه:

[ فإذا تمهد هذا فالشيخ التجاتى رضى الله عنه جمع أصول الشرف من العلم والولاية والنسب النيوى، ووصفه بالولاية العظمى عدول أثبتوها له. وشاهدوه ورأوا عليه علامات الولاية والخصوصية، وأخذوا عنه ورده، منهم الشيخ سيّدى محمد الحافظ العلوى وقاضى شينقيط ومدرسها الفقيه الطالب جدّ بن الشيخ العلوى وإمام ودّان وعالمه أوحد زمانه، السالك ابن الإمام الحاجى رضى الله عن الجميع ولا نعام أحداً أعدل من هولاء النفر الثلاثة فى المغرب الأقصى].

(٨) محمد الأمين الزيزى:

وهو العلامة الفقيه، نسبة إلى زيز، وقد ذكره العلامة المحقق الشيخ الطالب بن الحاج فى كتابه (الإشراف عن بعض من بفاس من مشاهير الأشراف) وذكر أنه لقى الشيخ التجانى رضى الله عنه وأخذ عنه الطريق.

وقال الشيخ مخلوف في طبقاته:

[ أبو عبد الله محمد الأمين الزيزى العلوى الإمام الفقيه العالم الذكى العمدة أخذ عن الشيخ حمدون بن الحاج و غير ه و اتصل بالشيخ التجانى، توفى سنة ١٢٥٩هـ]. (٩) محمد بن سليمان المناعى التونسى:

العلامة المتفنن والدر اكة المتقن. قال عنه الشيخ مخلوف في طبقاته: [ أبو عبد الله محمد بن سليمان المناعي العالم المتبحر في الفقه وأصوله، طويل الباع في غير ه، كثير الإطلاع، أخذ عنه الشيخ صالح الكواش والشيخ إسماعيل التميمي والشيخ حسن الشريف وغير هم. ورحل لفاس وأخذ عن الشيخ التاودي والعارف بالله الشيخ أحمد التجاني وعنه جماعة منهم، ابن أبي الضياف والشيخ محمد النيفر].

وقد كان اجتماع الشيخ محمد بن سليمان المناعي بشيخنا أحمد التجاني رضي الله عنه في مدينة فاس وكتب إلى بعضهم يصف الشيخ أحمد التجاني بما نصبه:

[ بحر فى علم الشرع الظاهر لا مثيل له فيما رأت عينى يحفظ من كتب الفقه مختصر ابن الحاجب ومختصر الشيخ خليل وتهذيب البراذعى على ظهر قلبه وحكى لى أنه يحفظ جميع ما سمع من سماع واحد.. وأما كتب الحديث فيحفظ صحيح البخارى وصحيح مسلم والموطأ على ظهر قلبه وأما كتب التوحيد فهو نظير الغزإلى فى هذا الوقت، والقلوب بيد الله يصر فها كيف شاء].

(۱۰) محمد بن عبد الله الجيلاني:

الفقيه العلامة الدراكة الفهامة أبو عبد الله محمد بن عبد الله الجيلاني من خاصة أصحاب الشيخ رضى الله عنه وهو ممن عرف الشيخ رضى الله عنه من أيام طلب العلم. وكان هو والشيخ التجاني رضى الله عنه يطلبان على الشيخ الدقّاق رحمه الله في السبع وعلى الشيخ الجمال وعلى الشيخ السلجماسي في صغري السنوسي..

وقد سنل الشيخ محمد بن عبد الله الجيلاني عن الشيخ سيدى أحمد التجاني فقال:

إما الشيخ أحمد فإنه أخى فى الطلب، كان ير اقبنى فى أحوالى وأراقبه فى أحواله، عالم بأمور الدين والدنيا جامع بين علمي الشريعة والحقيقة له يد طولى فى علم المعقول والمنقول، تقيّ عارف بالله لا تأخذه فى الله لومة لأمم، ولا يحوم حول الحمى، يُشار إليه

بالصلاح فى ابتداء أمره، ذاكراً مجداً عارماً مجتهداً اجتمع بمشايخ عظماء القدر مجازا، ماذونا له فى التأليف مقتدى به، والغالب على ظني أنه من أهل الكشف]. (١١) أبو العباس أحمد بن بابا الشنقيطى:

قال عنه الشيخ مخلوف في طبقاته:

[ أبو العباس أحمد بن بابا بن عثمان بن محمد بن عبد الرحمن بن الطالب الشنقيطي التجانى العلوي الفقيه الأديب العلامة المشارك الأريب الألمعى الفهامة. كانت له اليد الطولى فى العلم وخصوصاً فى فن السير والفقه والأصول والبيان والنحو واللغة والمنطق والعروض، وأشعار العرب وأيامها والأخبار والنوادر، أما التصوف فقد رزق فيه الذوق الغريب وكان من أعاجيب الدهر فى الذكاء والفطنة ومكارم الأخلاق، وحسن الشيم وعلو الهمة مع الجد والاجتهاد فى طاعة رب العباد، أخذ عن أعلام، وأخذ الطريقة التجانية عن الشيخ محمد الملقب بالخليفة. له نظم (منية المريد) فى التصوف].

قلت:

والشيخ أحمد بن بابا العلوى هو المذكور فى شيوخ الشيخ عارف حكمت، شيخ الإسلام الشهير الذكر ويسميه فى فهرسته (بالشيخ أحمد التجانى) ونظمه (منية المريد) التى ذكر ها الشيخ مخلوف فى طبقاته هى التى شرحها الشيخ العلامة العربى بن السائح الشرقى بكتابه (بغية المستفيد من شرح منية المريد) وهى من أمهات كتب الطريقة التجانية وهى التى تزعم يا أستاذ طنطاوى إنك اطلعت عليها وتدعى إنك وجدت فيها باطلا وكفراً وكيف يستقيم قولك هذا وصاحب النظم أحد أفراد علماء المسلمين وشارحها أحد الأئمة الأعلام.. ورحم الله امراً عرف قدر نفسه.

(۱۲) أبو الفيض حمدون بن عبد الرحمن بن حمدون:

قال الشيخ مخلوف في طبقاته:

[ أبو الفيض حمدون بن عبد الرحمن حمدون، الشهير بابن الحاج الفقيه العلامة المحقق، الأديب البليغ، الفهامة العارف بالله، صاحب التآليف الحسنة والفوائد المستحسنة والخطب النافعة والحكم الجامعة والنظم الرائق، والنثر الفائق، إليه انتهت الرئاسة في جميع العلوم واستكمل أدوات الاجتهاد على الخصوص والعموم، وأخذ عن الشيخ الطيب بن كيران

وشاوكه فى كثير من شيوخه، والشيخ التاودي والشيخ البناني والشيخ الباز غى، والشيخ عبد القادر بن شقرون وأجازه الشيخ محمد بن عبد السلام الناصرى وحج واستفاد ولقى أعلاما منهم الشيخ مرتضى وأجازه وعنه ابناه محمد الطالب ومحمد الشيخ الكوهن وغيره، له تأليف عديدة كالحاشية على تفسير أبى السعود وعلى مختصر السعد، وتفسير على سورة الفرقان ومنظومة فى السيرة على نهج البردة، اشتملت على نحو أربعة آلاف بيت وشرحها فى خمسة أسفار، وأرجوزة فى المنطق، وأخرى فى علم الكلام ومقصورة فى علم العروض والقوافى، ونظم الحكم العطانية ونظم مقدمة ابن حجر وشرحها له فى سفر سماه (نفحة مسك الدارى لقارئ صحيح البخارى) إلى غير ذلك.

أفرد ترجمته في تأليف خاص ابنه محمد الطالب مولده سنة ١١٧٤هـ وتوفى في ربيع الثاني سنة ١٢٣٢هـ].

(١٣) شيخ الإسلام العلامة إبراهيم الرياحي:

رنيس المغتين بتونس وإمام مسجدها الأعظم وعالمها النظار وأستاذ الأساتذة الأخيار، خاتمة العلماء العاملين والأنمة المحققين. أخذ الطريقة التجانية عن الشيخ على حرازم مؤلف جواهر المعانى ثم لما رحل إلى المغرب اجتمع بالشيخ التجانى وأخذ عنه، وبكثير من أفاضل العلماء منهم الشيخ الطيب بن كيران. وتباحثا فى مسائل العلوم، وحضر درس السلطان فى التفسير ودخل سلا وأجازه فتيهها العلامة الشيخ محمد الطاهر المير السلاوى بما تضمنه ثبت الشيخ أحمد الصباغ الإسكندرى من العلوم على اختلاف أنو اعها، والكتب المصنفة فيها فى المختصرات والمطولات بالأسانيد المتصلة إلى أربابها كما أجازه بذلك الشيخ عصر بن عبد الصادق الشتى المالكى عن شيخه أحمد المذور ودخل الإسكندرية، ومصر والحرمين الشريفين واجتمع بأعلام منهم محدث المدينة المنورة الشيخ محمد عابد بن الشيخ أحمد بن على بن شيخ الإسلام محمد السنوسى المنورة الشيخ محمد عابد بن الشيخ أحمد بن على بن شيخ الإسلام محمد المنوسى المدورة الشيخ محمد عابد بن الشيخ أحمد بن على بن شيخ الإسلام محمد السنوسى المدورة الشيخ محمد عابد بن الشيخ أحمد بن على بن شيخ الإسلام محمد السنوسى المدورة الشيخ محمد عابد بن الشيخ أحمد بن على بن شيخ الإسلام محمد السنوسى المدرس بالحرم النبوي عابد، كما أجازه الشيخ محمد الأمير الصغير بما حواه ثبته المسمى بحصر الشارد فى أسانيد الشيخ عابد، كما أجازه الشيخ محمد الأمير الصغير بما حواه ثبت والده، وأجازه أيضا أبو عبد الله وأجاد وأفاد وأتى على غالب الكتب ختما وتخرج عليه الكثير من الغحول الأعلام منهم.

- محمد بن محمد الحضار التونسي المفتي والفقيه OR QURAN
- أحمد بن طاهر العلامة الواسع الاطلاع الفقيه المنقن الطويل الباع.
- أبو عبد الله محمد البنا التونسي قاضيها ثم مفتيها وإمامها الثاني بجامعها الأعظم.
  - محمد الطاهر بن محمد بن عاشور .
- أحمد بن حسين الغماري الكافى، كمان عالى الهمة لا تأخذه فى الله لومة لائم. تولى
   قضاء بلده، ثم صار رئيس المفتين بالحاضرة بعد وفاة شيخه إبر اهيم الرياحي.
  - صالح بن محمد النيفر عالم تونس وقاضيها ثم رنيس المفتين بها.
    - علي بن الشيخ أبي القاسم العفيفي التونسي.

وانظر ترجمته وهي في غاية الطول مع النفاسة و الإجادة في طبقات الشيخ مخلوف

كما ينبغى عليك أن تعرف أنه لما توفى الشيخ التجانى رضى الله عنه فى ١٧ شوال سنة ١٢٣٠ه حضر جنازته من لا يُحصى من علماء فاس وصلحائها و أعيانها وفصلانها وصلى عليه مفتي المغرب الشيخ العلامة محمد بن إبر اهيم الدكالى. قال الشيخ ابن مخلوف فى طبقاته:

[محمد بن محمد بن إبر اهيم الدكالى قاضى فاس ومقتيها العالم العلامة العمدة الفهامة المحقق الفاضل إليه المرجع فى الأحكام والنوازل بيته فى فاس بيت علم وصلاح. أخذ عن و الده الشيخ الطيب بن كير ان و الشيخ التاودي وجماعة، و عنه الشيخ التسولى لاز مه و انتفع به، له فتاوى مشهورة جمعها تلميذه المذكور توفى سنة ١٢٤١هـ مولده سنة ١١٦٦].

وقال الشيخ الحجة المنقن علامة المغرب القاضى أحمد سكيرج العياشي في كتابه (الإيمان الصحيح):

[لو لم يكن من أتباع الشيخ التجالى غير أبي إسحاق الرياحي لكفى أسوة فى الاقتداء بسيدنا الشيخ قدس سره ولا نحتاج إلي التنويه بأبى إسحاق المذكور فإنّ جلالته فى العلم والعمل أشهر من نار على علم، وبيت الرياحى من العائلات العريقة فى المجد من قديم إلى الآن، وفيهم الخلافة عن سيدنا رضى الله عنه، مشهورة وهم البيوت فى الحاضرة التونسية المنتسبة للطريقة.

ومن البيوت التى اشتهرت بالفضل ومحبة الشيخ التجانى رضى الله عنه فى تونس أيضا بيت السادة أولاد النيفر بيت العلم الراسخ وبيت السادة أولاد بيرم، بيت المجد الشامخ وبيوت أخرى.

ونخص منهم بفاس بيت أولاد قنون وبيت العلويين المولى عبد المالك الضرير والمولى عبد السلام بن عمر وغيرهم من الأعلام، ومن بيوت أولاد بنائى الذين من جملتهم شيخ الجماعة، الشيخ أحمد بن أحمد كلا بنائى، وبيت أولاد القباج، وبيت أولاد أبى هلال، وبيت أولاد السقاط بيت الولاية والصلاح، وبيت أولاد جسوس برباط الفتح، بيت الأمانة والعدالة وغيرهم وغيرهم ممن لا تحصى بيوتاتهم، وأفراد العائلات من الطريقة شرقا وغرباً مثل بيت أولاد الحاج مالك فى دكار سينغال وبيت أولاد الحاج عبد الله انياس بكونخ سينغال، وغير هولاء ممن أكرمهم الله بالتصديق والسلوك على قدم الجد فى هذه الطريقة ممن لا يحصرهم عدد.

فهولاء السادة كل منهم أمّة وقر الله جميعهم فلقد خاب مسعى من نسبهم إلى ضلالة. وأمَّة النبى صلى الله عليه وسلم لا تجتمع على ضلالة، وإخراجهم من دين الإسلام بمجرد فهم شىء على غير وجهه مما لا يقول به مؤمن].



التبرك بالأم وات

وقلت في مقالك بعد أن اتهمت التجانيين بأنهم يتبركون بزوجة شيخهم الفرنسية المز عومة – وقد أثبتنا لك زيف ما زعمته وبطلان ما اعتمدته، فراجعه في محله وقلت بعده:

> ( والإسلام ينكر التبرك بقبور الأولياء الصالحين فكيف بقبور الكفار ). أما ذكر الكفار فكلمة سوف يسألك الله عنه فاستعد لها جوابا.

ومع أن التجانيين غير متظاهرين بالتبرك بقبور الأولياء ولا ممن يَشار لهم بذلك إلا أنني أحببت أن أذكر لك وأفيدك علما بالذين يتبركون بالأموات، وحسبك أنى سانقل لك من أوثق المصادر وأبيّن لك منها أن الشيخ ابن تيمية كان أصحابه يتبركون بجنازته .... ورموا عمائمهم ومناديلهم، وثيابهم على نعشه تبركا .... وشربوا الماء الذي فضل من غسله تبركا .....و اقتسموا بقية السدر الذي غسلت بها جنازته تبركا....و اشتروا الطاقية التي كانت على رأسه وقت مات بخمسمانة در هم تبركا .... وكان الشيخ ابن تيمية يربط في عنقه خيطا فاشتر اه الناس بمانة وخمسين در هما تبركا.... كان الناس يتر ددون على قبر ه بصفة مستمرة ليلا ونهارا.

وأنا أعلم يا أستاذ طنطاوى إنك من المعجبين بالشيخ ابن تيمية فهل التبرك بـالأموات وصل عند الصوفية إلي هذا الحد؟! أم أنه يجوز التبرك بابن تيمية إذا مات وأما غيره فلا؟!

وها أنا أنقل لك من المصادر التى لا يمكن التشكيك فيها لأنهم أصحاب الشيخ ابن تيمية وأحبابه، ولأنهم حضروا جنازته وشاهدوا ذلك عيانا، وحسبك أني سوف أنقل لك عن الشيخ الحافظ محمد بن عبد الهادى صاحب كتاب (الصارم المنكى فى الرد على السبكى) الذى ألفه فى الدفاع عن شيخه ابن تيمية. وعن كتاب (الأعلام العلية فى مناقب شيخ الإسلام إبن تيمية) للحافظ عمر بن على البزار وكذلك عن الحافظ بن كثير صاحب التفسير فى كتابه (البداية والنهاية).

قال الحافظ بن عبد الهادى في كتابه ( العقود الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية) ما يلي:

[قال الشيخ علم الدين: وفى ليلة الاندين لعشرين من ذي القعدة من سنة ثمان وعشرين وسبعمانة توفى الشيخ الإمام العلامة الفقيه الحافظ الزاهد، القدوة شيخ الإسلام تقى الدين أبو العباس أحمد بن شيخنا الإمام المفتى الفقيه، شهاب الدين، أبى المحاسن عبد الحليم

بن الشيخ الإمام شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات، عبد السلام بن عبد الله، بن أبي القاسم بن محمد بن تيمية الحر أني، ثم الدمشقي، بقلعة دمشق، التي كان محبوسا فيها.

وحضر جمع إلي القلعة، فأذن لهم بالدخول، <u>وجلس جماعة قبل الغسل، وقر أو ا</u> القرآن، وتبركوا برويته وتقبيله، ثم انصر فو اوحضر جماعة من النساء ففعلن مثل ذلك ثم انصر فن ...... وحمل من باب البريد، واشتد الزحام <u>والقي الناس على نعشه مناديلهم</u> وعمائمهم للتبرك وصار النعش على الرؤوس، تارة يتقدم وتارة يتأخر .... <u>وشرب جماعة</u> الماءالذي فضل من غسله، واقتسم جماعة بقية السدر الذي غسل به.

وقيل إن الطاقية التي كانت على رأسه دفع فيها خمسمانة در هم وقيل: إن الخيط الذي فيه الزئبق، الذي كان في عنقه بسبب القمل دفع فيه مانة وخمسون در هما وحصل في الجنازة ضجيج وبكاء، وتضرع، وختمت له ختمات كثيرة بالصالحية والبلد.

وتردد الناس إلى قبر ه أياماً كثير ة ليلا ونهار أورؤيت له منامات كثيرة صالحة. ورثاه جماعة بقصائد جمة].

وقال قبل ذلك: [كان يوما مشهودا ضاقت بجنازته الطريق وانتابها المسلمون من كل فج عميق، يتبركون بمشهده يوم يقوم الأشهاد، ويتمسكون بشرجعه (أى النعش) حتى كسروا تلك الأعواد وذلك في ليلة العشرين من ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبعمانة بقلعة دمشق المحروسة].

وقال الحافظ البزار في كتابه ( الأعلام العلية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية) :

[و از دحم من حضر غسله من الخاصة و العامة على الماء المنفصل عن غسله حتى حصل لكل و احد منهم شىء قليل، ثم أخرجت جنازته فما هو إلا أن رآها الناس حتى أكبُو إ عليها من كل جانب، كلا منهم يقصد التبرك بها حتى خشى على النعش أن يحطم قبل وصوله إلى القبر].

وذكر الحافظ ابن كثير في كتابه (البداية والنهاية) مثل ما ذكر الحافظ ابن عبد الهادي أن الناس كانوا يبيتون عند قبر الشيخ ابن تيمية ونص كلامه:

[ وتردد الناس الي قبر ه أياما كثير ة ليلا ونهار إيبيتون ويصبحون، ورؤيت له منامات صالحة كثيرة ورثاه جماعة بقصاند جمة].



للسلط المحمد المحم محمد المحمد المح



## فقه الرؤيا عند الشيخ ابن القيم

قال الشيخ ابن القيم في كتابه الروع: For our Anic THOUS

[ صبح عن حماد بن سلمة عن ثابت عن شهر بن حوشب أن الصبعب ابن جثامة وعوف بن مالك كانا متآخيين، قال صعب لعوف: أى لخى أينا مات قبل صاحبه فليتر اءى لمه، قال: أو يكون ذلك؟ قال نعم، فرآه عوف فيما برى النائم كأنه قد أتاه قال، قلت أى أخى قال نعم قلت: ما فعل بكم؟ قال غفر لنا بعد المصائب قال ور أيت لمعة سوداء فى عنقه قلت أى أخى ما هذا؟ قال عشرة دنانير استفتها من فلان اليهودى فهن فى قرنى فأعطوه إياها، واعلم أى أخى أنه لم يحدث فى أهلى حدث بعد موتى إلا قد لحق بي خبره حتى هر ة لنا ماتت منذ أي أخى أنه لم يحدث فى أهلى حدث بعد موتى إلا قد لحق بي خبره حتى هر ة لنا ماتت منذ أي أي أخى أنه لم يحدث فى أهلى حدث بعد موتى إلا قد لحق بي خبره متى هر ة لنا ماتت منذ أعماماً فأتيت أهله فقالوا مرحبا بعوف أهكذا تصنعون بتركة إخوانكم، لم تقربنا منذ مات معب، قال فاعتلت بما يعتل به الناس فنظرت إلى القرن فأنزلته فانتشلت ما فيه فوجدت الصرة التى فيها الدنانير فبعثت بها إلى اليهودى، فقلت هل كان لك على صعب شىء؟ قال رحم الله صعبا كان من خيار أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم هى له قلت لتخبرنى الم ددث فيكم حدث بعد موت صعب؟ قالوا نعم حدث فينا كان لك على صعب شىء؟ قال معلم منا نتي فيها الدنانير فبعثت بها إلى اليهودى، فقلت هل كان لك على صعب شىء؟ قال معرب من منه معنا كان من خيار أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم هى له قلت لتخبرنى الم ددث فيكم حدث بعد موت صعب؟ قالوا نعم حدث فينا كذا حدث قال: قلت الذكروا قالوا معرب هي معمو مناتيت بها فقات التنان. قلت أين ابنة أخى؟ قالوا تعم حدث فينا كذا حدث قال: قلت هم منابي الم على اله حدث فيم محمو من منابي الم يعد موت صعب؟ قالوا نعم حدث فينا كذا حلك على صعب شيء؟ قال من حدث فيكم حدث بعد موت صعب؟ قالوا نعم حدث فينا كذا حدث قال: قلت اذكروا قالوا

وهذا من فقه عوف رحمه الله وكان من الصحابة حيث نفذ وصية الصعب بن جثامة بعد موته وعلم صحة قوله بالقرائن التى أخبره بها من أن الدنانير عشرة وهى فى القرن ثم سأل اليهودى فطابق قوله لما فى الرؤيا فجزم عوف بصحة الأمر فأعطي اليهودى الدنانير وهذا فقه إنما يليق بأفقه الناس وأعلمهم وهم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم <u>ولعلة</u> أكثر المتأخرين ينكر ذلك ويقول كيف جاز لعوف أن ينقل الدنانير من تركة صعب وهى لأيتامه وورثته إلى يهودى بمنام.

ونظير هذا من الفقه الذي خصبهم الله به دون الناس قصبة ثابت بن قيس بن شماس وقد ذكر ها أبو عمر بن عبد البر وغيره (قال) أبو عمر أخبرنا عبدالوارث بن سفيان حدثنا قاسم بن أصبغ، حدثنا أبو الزنباع روح بن الفرج، حدثنا سعيد بن عفير وعبد العزيز بن

يحيى المدنى، حدثتا مالك بن أنس عن ابن شهاب عن إسماعيل بن محمد بن ثابت الأنصارى عن ثابت بن قيس بن شماس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له (يا ثابت أما ترضى أن تعيش حميداً وتقتل شهيداً وتدخل الجنة؟) قال مالك: فقتل ثابت بن قيس يوم اليمامة شهيداً.

قال أبو عمر روى هشام بن عمار عن صدقة بن خالد حدثنا عبد الرحمن ابن يزيد بن جابر قال: حدثنى عطاء الخر اسانى قال حدثتنى ابنة ثابت بن قيس ابن شماس قالت: لما نزلت (يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي) دخل أبوها بيته وأغلق عليه بابه ففقده رسول الله صلى الله عليه وسلم وأرسل إليه يسأله ما خبره؟ قال أنا رجلٌ شديد الصبوت أخاف أن يكون قد حبط عملى: قال (لست منهم، بل تعيش بخير وتموت بخير) فقال: ثم أنزل الله ﴿ إِن الله لا يحب كل مختال فخور ﴾ فأغلق عليه بابه وطفق يبكى ففقده رسول الله صلى الله عليه وسلم فأرسل إليه فأخبره فقال: يا رسول الله إني أحب الجمال وأحب أن أسود قومي، فقال ( لست منهم، بل تعيش حميداً وتقتل شهيداً وتدخل الجنة). قالت لما كان يوم اليمامة خرج مع خالد بن الوليد إلى مسيلمة فلما التقوا وانكشفوا قال ثابت وسالم مولى أبى حذيفة ما هكذا كنا نقائل مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم حفر كل واحد له حفرة فثبتا وقاتلا حتى قتلا وعلى ثابت يومنذ درع له نفيسة فمر به رجل من المسلمين فأخذها فبينما رجل من المسلمين نائم إذ أتاه ثابت في منامه فقال له أوصيك بوصية فإياك أن تقول هذا حلم فتضيعه . إني لما قتلت أمس مرَّ بي رجل من المسلمين فأخذ در عي ومنزله في أقصبي الناس وعند خبائه فرس يستن في طوله وقد كفأ على الدرع برمة وفوق البرمة رحل فأت خالدا فمره أن يبعث إلى درعى فيأخذها وإذا قدمت المدينة على خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم يعنى أبا بكر الصديق فقل له إن على من الدين كذا وكذا، وفلان من رقيقي عتيق، فأتى الرجل خالدا فأخبر ه فبعث إلى الدرع فأتى به وحدث أبا بكر برؤياه، فأجاز وصيته قال: ولا نعلم أحدا أجيزت وصيته بعد موته غير ثابت بن قيس رحمه الله. انتهى ما ذكره أبو عمر.

فقد اتفق خالد وأبو بكر الصديق والصحابة معه على العمل بهذه الرؤيا وتنفيذ الوصية بها وانتراع الدرع ممن هي في يده وهذا محض الفقه.

و إذا كان أبو حنيفة و أحمد ومالك يقبلون قول المدعى من الزوجين ما يصلح له دون الأخر بقرينة صدقه فهذا أولى.

وكذلك أبو حنيفة يقبل قول المدعى للحائط بوجود الآجر إلى جانبه وبمعاقد القمط وقد شرع الله حد المرأة بأيمان الزوج وقرينة تكون لها فإن ذلك من أظهر الأدلة على صدق الزوج. وأبلغ من ذلك قتل المقسم عليه في القسامة بأيمان المدعين مع القرينة الظاهرة من اللوث.

وقد شرع الله سبحانه قبول قول المدعين لتركة ميتهم إذا مات في السفر وأوصى إلى رجلين من غير المسلمين فباطلع الورثة على خيانة الوصيين بأنهما يحلفان بالله ويستحقانه وتكون أيمانهما أولى من أيمان الوصيين وهذا أنزله الله سبحانه في آخر الأمر في سورة الماندة وهي من آخر القرآن نزولا، ولم ينسخها شيء وعمل بها الصحابة بعده ..

و هذا دليل على أنه يقضى في الأموال باللوث وإذا كان الدم يباح باللوث وفي القسامة فلأن يقضى باللوث و هو القرائن الظاهرة في الأموال أولى وأحرى.

وعلى هذا عمل ولاة العدل في استخراج السرقات من السُراق حتى أن كثيرا ممن ينكر ذلك عليهم يستعين بهم إذا سرق ماله.

وقد حكى الله سبحانه عن الشاهد الذى شهد بين يوسف الصديق و امر أة العزيز أنه حكم بالقرينة على صدق يوسف وكذب المر أة، ولم ينكر الله سبحانه عليه ذلك بل حكاه عنه تقرير أله.

وأخبر النبى صلى الله عليه وسلم عن نبي الله سليمان بن داوود أنه حكم بين المر أتين اللتين ادعتا الولد للصغرى، بالقرينة التى ظهرت له لما قال انتوني بالسكين أشق الولد بينكما، فقالت الكبرى نعم رضيت بذلك للتسلى بفقد ابن صاحبتها وقالت الأخرى : لا تفعل هو ابنها فقضى به لها للشفقة والرحمة التى قامت بقلبها حتى سمحت به لأخرى يبقى حيا وتنظر إليه.

وهذا من أحسن الأحكام وأعدلها وشريعة الإسلام نقر مثل هذا، وتشهد بصحته وهل الحكم بالقيافة وإلحاق النسب بها للاعتماد على قرانن الشبه مع اشتباهها وخفانها غالباً.

1.1



المقصود أن القرائن التى قامت فى رؤيا عوف بن مالك وقصة ثابت بن قيس لا تقتصر عن كثير من هذه القرائن، بل هى أقوى من مجرد وجود الأجرومعاقد القمط وصلاحية المتاع للمدعي دون الآخر فى مسألة الزوجين والصانعين وهذا ظاهر لا خفاء به وفطر الناس وعقولهم تشهد بصحته وبالله التوفيق] انتهى ما نقلناه من كتاب الروح للشيخ ابن القيم رحمه الله.



# العقل والأدب بين كتب الجاحظ وكتب الصوفية

1.2

This file was downloaded from QuranicThought.com

قلت يا أستاذ في مقالك:

قبل أن أنقل لك طرفا من هذه الأقوال أروى لكم كلمة قيلت من قديم في كتب الجاحظ، وأحسب أن قائلها ابن العميد هي: أن كتب الجاحظ تعلم العقل أو لا و الأدب ثانيا.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وأنا استعير اليوم هذه الكلمة لأقول: أنّ هذه الأقوال وأمثالها التي تفيض بها الكتب المنسوبة للصوفية "كالطبقات الكبرى" للشعراني و "السلسبيل المعين في الطرائق الأربعين" للشيخ السنوسي الكبير و"الفتوحات المكية" و "الفصوص" لابن عربي هذه الكتب تورث الجنون أو لا والكفر ثانيا.

التعليق:

محصلة هذا الكلام هو ما يلي:

أن كتب الجاحظ تعلم العقل أو لا و الأدب ثانيا.

٢- أن كتب الصوفية تورث الجنون أو لا و الكفر ثانيا.

ولن أناقشك كثيرا في التناقض البادي في عبارتك و هل يصح أن يسبق الجنون الكفر ، و هل من ز ال عقله و هو مناط التكليف يصح أن يوصف بالكفر بعد؟! لست أبتغي مناقشتك ولكن هل يجوز أن تنقل مرتضيا أن كتب الجاحظ تعلم العقل أو لا و الأدب ثانيا.

أرأيت لو أن إنسانا ممن يحسن ظنه بك قرأ هذه الكلمة فصدتكها وأدمن قراءة كتب الجاحظ، فهل كنت ترتضيه منه؟! وهل تظن أنه سيتعلم العقل أو لا و الأدب ثانيا؟ أما لو قرأ كتاب الطبقات للشعرانى، فسيصاب بالجنون أو لا ثم الكفر بعد ذلك. مع أن كتاب الشعرانى إنما هو تراجم للأولياء، و الصالحين وذكر طائفة من كر اماتهم. وكون الكرامة ثابتة فبالنصوص الشرعية، وثبوتها محل اجماع بين أهل المنة خاصتهم و عامتهم، ولم ينكرها إلا طوائف المبتدعة ممن ينسب نفسه للإسلام ومن هؤلاء المعتزلة، ومنهم الجاحظ فقد كان إماما فيهم، و إنكار المعتزلة للكرامات مما هو معروف عنهم، ودعواهم أن إثباتها يقتضي اختلاط وقد اشبهت علينا يا أستاذ طنطاوى بكلامك السابق أنك ممن يميل إلى رأى المعتزلة فى مسألة الكرامات و إلاً ما معنى أن تقول أن طبقات الشعراني و أى المعتزلة فى وقد اشبهت علينا يا أستاذ طنطاوى بكلامك السابق أنك ممن يميل إلى رأى المعتزلة فى مسألة الكرامات و إلاً ما معنى أن تقول أن طبقات الشعراني - وهو مؤلف فى التراجم و والكرامات و الأما معنى أن تقول أن طبقات الشعراني - وهو مؤلف فى التراجم و والكرامات و الأما معنى أن تقول أن طبقات الشعراني - وهو مؤلف فى التراجم

This file was downloaded from QuranicThought.com

هو الجاحظ: هذا الذى تعلم كتبه العقل أو لا و الأدب ثانيا؟ دعلي - يا أستاذ طنطاوى – أنقل لك عمن يعرف الجاحظ خير ا من معرفتي ومعرفتك، وهو الإمام عبد القاهر بن طاهر البغدادى شيخ الأصوليين و إمام الفقهاء الشافعية فى زمانه، و الشيخ الإمام عبد القاهر البغدادى معروف لدى علماء الإسلام، وقد برع فى الفقه و الأصول و النحو و الحديث، تخرج بالحديث بالحافظ بن عدي وبالحافظ أبي بكر الإسماعيلى شيخ المحدثين. و أما فى الأصول فقد تخرج بإمام الأئمة و علامة الدنيا فى الأصول الشيخ أبي إسحاق الاسفر ايينى المتوفى سنة ٤١٨ هـ وكان عبد القادر البغدادى من سعة علمه يدر س فى سبعة عشر فنا. و انظر إن شئت ترجمته فى كتاب طبقات الشافعية للسبكي، و البداية و النهاية لابن كثير ، و غير ها من كتب التاريخ و التراجم، و إنما أطلنا لك فى التعريف بهذا الإمام الجليل القدر لتعرف قيمة كلامه فى التعريف بالجاحظ الذى نتقل عنه أن كتبه تعلم العقل أو لا و الأدب ثانيا.

قال الإمام عبد القاهر البغدادي في كتابه (الفرق بين الفِرَق وبيان الفرقة الناجية منهم):

ذكر الجاحظية منهم يعنى المعتزلة- هؤلاء أتباع عمرو بن بحر الجاحظ وهم الذين اغتروا بحسن بذله الجاحظ فى كتبه التى لها ترجمة تروق بلا معنى واسم يهول، <u>ولو عرفوا</u> جهالاته فى ضلالاته لاستغفروا الله تعالى من تسميتهم إياه إنسانا فضلا عن أن ينسبوا إليه إحساناً.

فمن ضلالاته المنسوبة إليه ما حكاه الكعبي عنه فى مقالاته مع افتخاره به من قوله: إن المعارف كلها طباع وهى مع ذلك فعل للعباد وليست باختيار هم. قالوا ووافق ثمامة فى أن لا فعل للعباد إلا الإرادة وأن سائر الأفعال تنسب إلى العباد على معنى أنها وقعت منهم طباعا وأنها وجبت بإرادتهم. قال وزعم أيضا أنه لا يجوز أن يبلغ أحد فلا يعرف الله تعالى. والكفار عنده من معاند ومن عارف قد استغرقه حبه لمذهبه فهو لا يشكر بما عنده من المعرفة بخالقه وبصدق رسله فإن صدق الكعبي على الجاحظ فى أن لا فعل للإنسان إلا الإرادة لزمه أن لا يكون الإنسان مصليا ولا صائما ولا حاجا ولا زانيا ولا سارقا ولا قائلا، لأنه لم يفعل عنده صلاة ولا صوماً ولا حجا ولا زنيا ولا سارقا ولا قاذها ولا فاتلا، لأنه لم يفعل عنده صلاة ولا صوماً ولا حجا ولا زنيا ولا سارقا ولا قاذها ولا فاتلا، لأنه لم يفعل عنده عند الإرادة وإذا كانت هذه الأفعال التي ذكر ناها عنده طباعا لا يكون

للإنسان عليها ثواب ولا عقاب لأن الإنسان لا يُثاب ولا يعاقب على ما لا يكون كسبا لـه. كما لا يثاب ولا يعاقب على لونه وتركيب بدنه، إذا لم يكن ذلك من كسبه.

ومن فضائح الجاحظ أيضاً قوله باستحالة عدم الأجسام بعد حدوثها، وهذا يوجب القول بأن الله سبحانه وتعالى يقدر على خلق شىء ولا يقدر على إفنائه، وإنه لا يصح بقاؤه بعد أن خلق الخلق منفردا كما كان منفردا قبل أن خلق الخلق. ونحن وإن قلنا أن الله لا يُفني الجنة ونعيمها والنار وعذابها ولسنا نجعل ذلك بأن الله عز وجل غير قادر على إفناء ذلك كله وإنما نقول بدوام الجنة والنار بطريق الخبر.

ومن فضائح الجاحظ أيضا قوله بأن الله لا يُدخل النار أحداً وإنما النار تجذب أهلها الى نفسها بطبعها ثم تمسكهم فى نفسها على الخلود ويلزمه على هذا القول أن يقول فى الجنة إنها تجذب أهلها إلى نفسها بطبعها وإن الله لا يدخل أحدا الجنة. فإن قال بذلك قطع الرغبة إلى الله فى الثواب وأبطل فاندة الدعاء. وإن قال أن الله تعالى يدخل أهل الجنة الجنة لزمه القول بأنه يدخل النار أهلها.

وقد افتخر الكعبي بالجاحظ وزعم أنه من شيوخ المعتزلة وافتخر بتصانيفه الكثيرة وزعم أنه كناني من بني كنانة بن خزيمة بن مدركة بن الياس بن مضر فيقال له، إن كان كناينا كما زعمت فلم صنف كتاب (مفاخر القحطانية على الكنانية وسائر العدناينة)، وإن كان عربيا فلم صنف كتاب (فضل الموالي على العرب). وقد ذكر في كتابه المسمى بمفاخر قحطان على عدنان أشعار اكثيرة من هجاء القحطانية للعدنانية، ومن رضى بهجو آبانه كمن هجا أباه.

| فهجوه قد كفاه    | من كان يهجو أباه    |
|------------------|---------------------|
| ما كان يهجو أباه | لــو أنــه مـن أبيه |

و أما كتبه المزخرفة فأصناف منها كتاب فى (حيل اللصوص) وقد علم بها الفسقة وجوه السرقة، ومنها كتابه فى (عشر الصناعات) وقد أفسد به على التجار سلعهم، ومنها كتابه فى (النواميس) وهو ذريعة للمحتالين يجتلبون بها ودائع الناس و أمو الهم، ومنها كتابه فى (الفتيا) وهو مشحون بطعن أستاذه النظام على أعلام الصحابة ومنها كتبه فى (القحاب) و (الكلاب) و (اللاطة) وفى (حيل المكدين) ومعاني هذه الكتب لائقة به وبصفته و أسرته.

ومنها كتاب (طبائع الحيوان) وقد سلخ فيه معاني كتاب لأرسطاليس وضم إليه ما ذكره المدانني من حكم العرب وأشعارها في منافع الحيوان ثم إنه شحن الكتاب بمناظرة بين الكلب والديك والاشتغال بمثل هذه المناظرة يضيع الوقت بالغث، ومن افتخر بالجاحظ سلمنا إليه قول أهل السنة في الجاحظ كقول الشاعر فيه:

| ماكان إلادون قسع الجساحظ | لو يمسخ الخنزير مسخا ثانيا             |
|--------------------------|----------------------------------------|
| وهو القذى في كل طرف لاحظ | رجل ينوب عن الجحيم بنفسه               |
|                          | انتهى كلام العلامة عبد القاهر البغدادي |

فهل هذا هو الجاحظ الذي تعلم كتبه العقل أو لا و الأدب ثانيا؟ و هل تعتقد أنه بأقو ال الجاحظ و أمثاله يمكن لنا أن ننشيء جيلا صالح العقل تام الأدب، و أما كتب الصوفية فجنون وكفر ... اللهم أشهد.

وأما كتاب (الطبقات الكبرى) للشعراني فهو كتاب مؤلف فى تراجم وكرامات الصالحين وإن كان عقلك يا أستاذ لا يستطيع أن يستوعب فهم بعض هذه الكرامات، فليس عقلك هو الحجة فى الأخذ والرد ولا فهمك هو الذى أمرنا الله أن نرجع إليه عند التتازع أضف إلى ذلك أن الإمام الشعرانى بالذات قد وقع الدس فى كتبه وحصل هذا بحياته، وقد نبته الشعرانى إلى ذلك وحذر الناس من أن بعض كتبه قد وقع فيها دس وبر أ ذمته من كل كلام يخالف الشرع يكون فى نسخة تقع لأحد من الناس. وقد ذكر تحذيره هذا فى كتابه (قواعد الصوفية)، وفى كتابه (اليواقيت والجواهر فى عقائد الأكبر)، وفى كتابه (البحر المورود فى المواثيق والعهود)، وفى كتابه (الميزان الكبرى)، وفى كتابه (الطبقات الصغرى) وفى غيرها.

على أن الشيخ ابن تيمية الذى تحبونه كثيرا وتمجدونه كثيرا قد ذكر عن الأولياء والصالحين كرامات من مثل ونحو الكرامات التى ذكر ها الإمام الشعرانى، فإن كان كلام الشعرانى يورث ما قلته فهل لك أن تقول: وكذلك ما كتبه ابن تيمية يورث الجنون أولا والكفر ثانيا.

فهاهو ابن تيمية يعتقد فى الأولياء أنهم يحيون الموتى بإذن الله تعالى وإن جنانز بعضهم ارتفعت إلى السماء وبعضهم لم يشرب طول عمره ولم يعطش وبعضهم يمكث ١٠٨

الشهر والشهرين لا يلكل شيئا، وبعضهم يشرب السم فلا يؤثر فيه وبعضهم يمشى معه الأسد يدله على الطريق وبعضهم بمشى على الماء مشيه على الأرض، وبعضهم يُرمى فى الذار فلا تحرقه، وبعضهم ينفق من الغيب، وبعضهم يغيب عن الأبصار فلا يرى مع دخول الناس عليه، وبعضهم يصلي فيظله السحاب، وبعضهم ينقلب التراب له سنبلاً متر اكما، وبعضهم كان مصاباً بالفالج ثم ثطلق له أعضاؤه وقت الوضوء، ثم يرجع بعد الوضوء كما كان، وبعضهم كان يسمع الآذان وقت الصلوات من قبر الرسول صلى الله عليه وسلم، وجميع هذا وغيره معه ذكره الشيخ ابن تيمية عن أولياء الله الصالحين وسمى جيمع ذلك كرامات ولم يقل أن اعتقاده مثل هذا يورث الجنون أو لا والكفر ثانياً، كما قلت يا أستاذ طنطاوى عن طبقات الشعراني.

فإن كان يجوز لابن تيمية أن يذكر هذا فمن أين يُحرم على الإمام الشعر اني مثله وتحوه.

أحرام على بلابله الدوح حلال للطير من كل جنس

ودعنى أنقل لك من أوثق كتب ابن تيمية التي يعتمد عليها كثير أ من يعترض على الصوفية:

قال الشيخ ابن تيمية في كتابه (الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان):

[وكر امات الصحابة و النابعين بعدهم وسائر الصالحين كثيرة جداً مثل ما كان أسيد بن حضير يقر أسورة الكهف فنزل من السماء مثل الظلة فيها أمثال السرج، وهى الملائكة نزلت لقر اعته، وكانت الملائكة، تسلم على عمر ان بن حصين، وكان سلمان و أبو الدرداء ياكلان فى صحفة فسبحت الصحفة أو سبح ما فيها. وعباد بن بشر و أسيد بن حضير خرجا معا من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فى ليلة مظلمة، فأضاء لهما نور مثل طرف السوط، فلما افترقا، افترق الضوء معهما، رواه البخارى و غيره.

وقصة الصديق في الصحيحين لما ذهب بثلاثة أضياف معه إلى بيته وجعل لا يأكل لقمة إلا ربا من أسفلها أكثر منها فشبعوا وصارت أكثر مما هي قبل ذلك فنظر إليها ابوبكر وامرأته فإذا هي أكثر مما كانت، فرفعها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجاء إليه أقوام كثيرون فأكلوا منها وشبعوا.

1.9

وخبيب بن عدى كان أسير ا عند المشركين بمكة شرفها الله تعالى، وكان يؤتى بعنب ياكله وليس بمكة عنبة

و عامر بن فهيرة، قتل شهيدا، فالتمسو اجسده فلم يقدروا عليه، وكان لما كان قتل رفع، فر أه عامر بن الطفيل وقد رفع وقال عروة فيرون الملائكة رفعته.

وخرجت أم أيمن مهاجرة وليس معها زاد ولا ماء فكادت تموت من العطش، فلما كان وقت الفطر وكانت صائمة سمعت حسا على رأسها، فرفعته فإذا هو دلو معلق، فشربت منه حتى رويت، وما عطشت بقية عمر ها.

وسفينة مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم أخبر الأسد بأنه مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فمشى الأسد حتى أوصله مقصده.

والبراء بن مالك كان إذا أقسم على الله تعالى أبر قسمه، وكان الحرب إذا الشندت على المسلمين فى الجهاد يقولون: يا براء! أقسم على ربك، فيقول: يارب! أقسمت عليك يا رب فيهزم العدو، فلما كان يوم القادسية قال: أقسمت عليك يا رب لما منحتنا أكتافهم وجعلتني أول شهيد، فمنحوا أكتافهم وقتل البراء شهيدا.

وخالد بن الوليد حاصر حصنا منيعا، فقالوا لا نسلم حتى تشرب السم، فشربه فلم يضره.

وسعد بن أبي وقاص كان مستجاب الدعوة، ما دعا قط إلا استجيب له، وهو الذي هزم جنود كسرى وفتح العراق.

وعمر بن الخطاب لما أرسل جيشا أمر عليهم رجلا يسمى سارية، فبينما عمر يخطب فجعل يصيح على المنبر : يا سارية الجبل يا سارية ! الجبل الجبل، فقدم رسول الجيش فسأله، فقال : يا أمير المؤمنين ! لقينا عدونا فهز مونا فإذا بصائح : يا سارية الجبل، فأسندنا ظهورنا بالجبل فهزمهم الله.

ولما عذبت الزنيرة على الإسلام في الله، فأبت إلا الإسلام وذهب بصرها، قال المشركون: أصاب بصرها اللات والعُزى، قالت: كلا والله، فرد الله عليها بصرها.

ودعا سعيد بن زيد على أروى بنت الحكم فأعمى الله بصدرها لما كذبت عليه، فقال اللهم إن كانت كاذبة، فأعم بصر ها واقتلها في أرضها، فعميت ووقعت في حفرة من أرضها فماتت.

و العلاء بن الحضرمى كان عامل رسول الله صلى الله عليه وسلم على البحرين وكان يقول فى دعانه: يا عليم يا حليم يا على يا عظيم فيستجاب له، ودعا الله بأن يسقوا ويتوضئوا لما عدموا الماء والاسقاء لما بعدهم، فأجيب، ودعا الله لما اعترضهم البحر ولم يقدروا على المرور بخيولهم، فمروا كلهم على الماء ما ابتلت سروج خيولهم، ودعا الله أن لا يروا جسده إذا مات، فلم يجدوه فى اللحد،

وجرى مثل ذلك لأبى مسلم الخولانى الذى ألقي فى الذار ، فإنه مشى هو ومن معه من العسكر على دجلة، وهى ترمى بالخشب من مدها، ثم التفت إلى أصحابه فقال: تفقدون من متاعكم شيئا حتى أدعو الله عز وجل فيه؟ فقال بعضهم: فقدت مخلاة، فقال أنبعني، فنبعه فوجدها قد تعلقت بشيء فأخذها، وطلبه الأسود العنسي لما ادعى النبوة، فقال له: أتشهد أني رسول الله؟ قال ما أسمع، قال أتشهد أن محمدا رسول الله؟ قال نعم، فأمر بنار فألقى بها، فوجدوه قائما يصلي فيها، وقد صارت عليه بردا وسلاما. وقدم المدينة بعد موت النبى صلى الله عليه وسلم فأجلسه عمر بينه وبين أبى بكر الصديق رضى الله عنهما، وقال: الحمد لله الذى لم يمنتي حتى أرى من أمة محمد صلى الله عليه وسلم من فعل به كما فعل بابر اهيم عليها فعميت وجاءت وتابت، فدعا لها فرد الله عليها بصر ها.

وكان عامر بن عبد قيس يأخذ عطاءه ألفى در هم فى كمه، وما يلقاه سائل فى طريقه إلا أعطاه بغير عدد، ثم يجيء إلى بيته فلا يتغير عددها ولا وزنها، ومرّ بقافلة قد حبسهم الأسد، فجاء حتى مس بثيابه الأسد ثم وضع رجله على عنقه وقال: إنما أنت كلب من كلاب الرحمن، وإنى أستحي من الله أن أخاف شيئا غيره، ومرت القافلة، ودعا الله تعالى أن يهون عليه الطهور فى الشتاء، فكان يوتى بالماء له بخار، ودعا ربه أن يمنع قلبه من الشيطان و هو فى الصلاة، فلم يقدر عليه.

وتغيب الحسن البصرى عن الحجاج، فدخلوا عليه ست مرات فدعا الله عز وجل فلم يروه، ودعا على بعض الخوارج كان يؤذيهم فخر ميتا.

وصلة بن أشيم مات فرسه وهو في الغزو فقال اللهم لا تجعل لمخلوق عليّ منبة الله عز وجل فأحيا له فرسه، فلما وصل إلى بيته قال: يا بنيّ خذ سرج الفرس فإنه عارية و أخذ سرجه فمات الفرس. وجاع مرة بالأهواز فدعا الله عز وجل واستطعمه فوقعت خلفه دوخلة رطب في ثوب حرير فأكل التمر وبقي الثوب عند زوجته زمانا وجاءه الأسد وهو يصلي في غيضة بالليل، فلما سلم قال له: أطلب الرزق من غير هذا الموضع فولي الأسد وله زئير.

وكان سعيد بن المسيب في أيام الحرة يسمع الأذان من قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم في أوقات الصلوات وكان المسجد قد خلا، فلم يبق غيره.

ورجل من النُخع كان له حمار فمات في الطريق فقال له أصحابه: هلم نتوزع متاعك على رحالنا، فقال لهم: أمهلوني هنيهة، ثم توضاً فاحسن الوضوء وصلى ركعتين ودعا الله تعالى، فأحيا له حماره فحمل عليه متاعه.

ولما مات أويس القرني وجدوا في ثيابه أكفاناً لم تكن معه قبل، ووجدوا له قبر ا محفور ا فيه لحد في صخرة، فدفنوه وكفنوه في تلك الأثواب.

وكان عمرو بن عقبة بن فرقد يصلي يوما في شدة الحر فأظلته غمامة، وكان السبع يحميه، وهو يرعى ركاب أصحابه، لأنه كان يشترط على أصحابه في الغزو أن يخدمهم.

وكمان مطرف بن عبد الله بن الشخير إذا دخل بيته سبحت معه أنيته، وكمان هو وصاحب له يسير ان في ظلمة، فأضاء لهما طرف السوط.

ولما مات الأحنف بن قيس، وقعت قلنسوة رجل في قبر ه فأهوى ليأخذها فوجد القبر قد فسح فيه مدّ البصر .

وكان ابر اهيم التيمى، يقيم الشهر والشهرين لا يأكل شينا، وخرج يمتار لأهله طعاما فلم يقدر عليه، فمرّ بسهلة حمراء فأخذ منها، ثم رجع إلى أهله ففتحها فإذا هى حنطة حمراء، فكان إذا زرع منها تخرج السنبلة من أصلها إلى فرعها حبا متر اكبا.

وكان عتبة الغلام سأل ربه ثلاث خصال: صوتا حسنا، ودمعا غزيرا، وطعاما من غير تكلف، فكان إذا قرأ بكى وأبكى، ودموعه جارية دهره، وكان ياوي إلى منزله فيصيب فيه قوته، و لا يدري من أين يأتيه.

وكان عبد الواحد بن زيد أصابه الفالج، فسأل ربه أن يطلق لـه أعضاؤه وقت الوضوء، فكان وقت الوضوء تُطلق له أعضاؤه ثم تعود بعده.

و هذا باب و اسع وقد بسط الكلام على كر امات الأولياء في غير هذا الموضع و أما ما نعرفه نحن عيانا ونعرفه في هذا الزمان فكثير ] انتهى ما نقلناه لك من كلام ابن تيمية.

فهذا ما يحكيه الشيخ ابن تيمية رحمه الله تعالى من كر امات الصالحين فهل تعتقد يا أستاذ طنطاوى أن كتب ابن تيمية تورث الجنون أو لا و الكفر ثانيا؟

على أن ما يحكيه تلاميذ ابن تيمية النجباء كالشيخ ابن القيم و ابن عبد الهادي و الحافظ البز ار - ما يحكيه هؤلاء عن كر امات شيخهم ابن تيمية رحمه الله أعجب و أغرب مما حكاه ابن تيمية عن غير ه من الصالحين.

فاين القيم وهو تلميذه الأجل يقول: إن الشيخ ابن تيمية كان يعلم الغيب ويطلع على ما فى نفوس الناس ويعرف ما فى اللوح المحفوظ، وإنه كان يحارب الأرواح الشيطانية وكان يخاطبها وتخاطبه، ويضرب الأرواح الشيطانية الماردة بالعصا، وكانت تخاف منه وتطيعه، وبمثل ذلك قال الحافظ البزار فى كتابه الأعلام العلية.

قال الشيخ ابن القيم في كتابه (مدارج السالكين شرح منازل السائرين) لشيخ الإسلام الإمام الهروى ما نصه:

ولقد شاهدت من فراسة شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله أمورا عجيبة وما لم أشاهده منها أعظم، وأعظم ووقائع فراسته تستدعى سفرا ضخما.

أخبر أصحابه بدخول التتار الشام سنة تسع وتسعين وستمائة وأن جيوش المسلمين تكسر، وأن دمشق لا يكون بها قتل عام ولا سبي عام، وأن كلب الجيش وحدّته في الأموال: وهذا قبل أن يهم التتار بالحركة.

ثم أخبر الناس والأمراء سنة ائتتين وسبعمانة لما تحرك التتار وقصدوا الشام: إن الدائرة والهزيمة عليهم وإن الظفر والنصر للمسلمين، وأقسم على ذلك أكثر من سبعين يمينا.

115



فيقال له: قل إن شاء الله فيقول: إن شاء الله تحقيقاً لا تعليقاً. وسمعته يقول ذلك. قال فلما أكثروا علي، قلت لا تكثروا كتب الله تعالى في اللوح المحفوظ: إنهم مهزومون في هذه الكرة، وإن النصر لجيوش الإسلام قال: و أطعمت بعض الأمراء والعسكر حلاوة النصر قبل خروجهم إلى لقاء العدو.

وكانت فراسته الجزئية في خلال هاتين الواقعتين مثل المطر.

ولما طلب إلى الديار المصرية، وأريد قتله بعد ما أنضجت له القدور وقلبت له الأمور . اجتمع أصحابه لوداعه وقالوا: قد تواترت الكتب بأن القوم عاملون على قتلك، فقال والله لا يصلون إلى ذلك أبدا. قالوا: أفتحبس؟ قال: نعم ويطول حبسي ثم أخرج وأنكلم بالسنة على رؤوس الناس. سمعته يقول ذلك.

ولما تولى عدوه الملقب بالجاشنكير الملك أخبروه بذلك وقالوا: الآن بلغ مراده منك فسجد لله شكرا وأطال فقيل له ما سبب هذه السجدة؟ فقال: هذا بداية ذله ومفارقة عزه من الآن، وقرب زوال أمره، فقيل: متى هذا؟ فقال لا تربط خيول الجند على القرط حتى تُغلب دولته، فوقع الأمر مثل ما أخبر به سمعت ذلك منه.

وقال مرة يدخل على أصحابي وغير هم فأرى في وجو ههم و أعينهم أمور الا أنكر ها لهم. فقلت له- أو غيرى- لو أخبرتهم؟ فقال: أتريدون أن أكون معرّفا كمعرّف الولاة. وقلت له يوما: لو عاملتنا بذلك لكان أدعى إلى الاستقامة و الصلاح. فقال لا تصبرون معي على ذلك جمعة أو قال شهر ا.

و أخبرني غير مرة بأمور باطنة تختص بي مما عزمت عليه، ولم ينطق به لساني، و أخبرني ببعض حوادث كبار تجري في المستقبل، ولم يعين أوقاتها. وقد ر أيت بعضها و أنا انتظر بقيتها.

> وما شاهده كبار أصحابه من ذلك أضعاف أضعاف ما شاهدته. والله اعلم]. وقال ابن القيم في كتاب (المدارج) أيضا

[وكان شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله- إذا اشتدت عليه الأمور : قرأ آيات السكينة. وسمعته يقول في واقعة عظيمة جرت له في مرضه، تعجز العقول عن حملها - من محاربة



أرواح شيطانية، ظهرت له إذ ذاك في حال ضعف القوة - قال: فلما اشتد على الأمر ، قلت لأقاربي ومن حولى: اقرأوا آيات السكينة قال: ثم أقلع عني ذلك الحال، وجلست وما بى قلبة]. وقال الشيخ ابن القيم أيضاً في كتابه (الطب النبوى):

[وشاهدت شيخنا يرسل إلى المصروع من يخاطب الروح التي فيه ويقول: قال لك الشيخ: أخرجي فإن هذا لا يحل لك، فيفيق المصروع. وربما خاطبها بنفسه، وربما كانت الروح ماردة فيخرجها بالضرب، فيفيق المصروع، ولا يحس بالألم. وقد شاهدنا نحن وغيرنا-منه ذلك مرارا.

وكان كثيرا ما يقرأ في أذن المصروع (أفحسبتم إنما خلقناكم عبثًا، وأنكم الينا لا ترجعون؟! ﴾ ].

[وحدثتي أنه قرأ مرقفي أذن المصروع فقالت الروح: نعم، ومدّ بها صوته. قال: فأخذت له عصا وضربته به في عروق عنقه، حتى كلت يداي من الصرب ولم يشك الحاضرون بأنه يموت لذلك الضرب. ففي أثناء الضرب قالت أنا أحبه، فقلت لها هو لا يحبك، قالت: أنا أريد أن أحجُّ به، فقلت لها: هو لا يريد أن يحج معك. فقالت: أنا أدعه كرامة لك (قال) قلت لا ولكن طاعة شه ولرسوله. قالت: فأنا أخرج منه. قال فقعد المصروع يلتقت يمينا وشمالاً، وقال: ما جاء بي إلى حضرة الشيخ قالوا له: وهذا الضرب كله؟ فقال و على أي شيء يضربني الشيخ ولم أذنب؟ ولم يشعر بأنه وقع به الضرب ألبتة)] أه.

وقال الحافظ أبو حفص عمر بن على البزار المتوفى سنة ٧٤٩هـ في كتاب (الأعلام العلية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية)، قال:

[أخبرنى غير واحد من الثقات ببعض ما شاهده من كر اماته و أنا اذكر بعضها على سبيل الاختصار ، و أبدأ من ذلك ببعض ما شاهدته، فمنها أنه جرى بيني وبين بعض الفضلاء منازعة فى عدة مسائل وطال كلامنا فيها، وجعلنا نقطع الكلام فى كل مسالة بأن نرجع إلى الشيخ وما يرجحه من القول فيها. ثم إن الشيخ رضى الله عنه حضر فلما هممنا بسؤاله عن ذلك سبقنا هو وشرع يذكر لنا مسألة مسألة كما كنا فيه وجعل يذكر غالب ما أوردناه فى كل مسألة، ويذكر أقوال العلماء، ثم يُرجّح منها ما يرجحه الدليل حتى أتى على آخر ما أردنا أن

نسأل عنه وبين لنا ما قصدنا أن نستعمله منه <u>فبقيت أنا وصاحبي ومَن حضر نا مبهوتين</u> متعجبين مما كاشفنا به و أظهر ه الله عليه مما كان في خو اطريا.

وكنت في خلال الأيام التي صحبته فيها إذا بحث مسألة يحضر لي اير اد- فما يستتم خاطري به حتى يشرع فيور ده ويذكر الجواب من عدة وجوه.

وحدثتي الشيخ الصالح المقريء أحمد بن الحريمي أنه سافر إلى دمشق - قال فاتفق أني لما قدمتها لم يكن معي شيء من النفقة ألبتة وأنا لا أعرف أحداً من أهلها فجعلت أمشى فى زقاق منها كالحائر فإذا بشيخ قد أقبل نحوي مسرعاً فسلم، وهش فى وجهي ووضع فى يدي صرة فيها در اهم صالحة، وقال لي أنفق هذه الآن فيما أنت فيه فإن الله لا يضيعك. ثم رد على أثره كأنه ما جاء إلا من أجلي فدعوت له وفر حت بذلك، وقلت لبعض من رأيته من الناس من هذا الشيخ؟ فقال وكأنك لا تعرفه، هذا ابن تيمية، لي مدة طويلة لم أره اجتاز بهذا الداس من هذا الشيخ؟ فقال وكأنك لا تعرفه، هذا ابن تيمية، لي مدة طويلة لم أره اجتاز بهذا الحالي. فما احتجت بعدها إلى أحد مدة اقامتي بدمشق، بل فتح الله على من حيث لا أحتسب حالي. فما احتجت بعدها إلى أحد مدة اقامتي بدمشق، بل فتح الله على من حيث لا أحتسب فأحمد الله تعالى إليه.

وحدثني الشيخ العالم المقرىء تقى الدين عبد الله بن الشيخ الصالح المقرئ أحمد بن سعيد قال: سافرت إلى مصر حين كان الشيخ مقيما بها. فاتفق أني قدمت ليلا و أنا متقل مريض. فأنزلت فى بعض الأمكنة فلم ألبث أن سمعت من ينادي باسمى وكنيتى فأجبته و أنا ضعيف. فدخل على جماعة من أصحاب الشيخ ممن كنت قد اجتمعت ببعضهم فى دمشق. فقلت كيف عرفتم بقدومي، و أنا قدمت هذه الساعة؟ فذكروا أن الشيخ أخبرنا أنك قدمت و أنت مريض و أمرنا أن نسرع بنقلك. وما ر أينا أحداً جاء، ولا أخبرنا بشيء فعلمت أن ذلك من كر امات الشيخ رضى الله عنه.

وحدثني أيضا قال مرضت بدمشق إذ كنت بها مرضة شديدة منعنتي حتى من الجلوس، ولم أشعر إلا والشيخ عند رأسي وأنا مثقل بالحمى والمرض. فدعا لي وقال: جاءت العافية فما هو إلا أن فارقنى وجاءت العافية من وقتى.



وحدثتي أيضا: قد كنت استكتب شعر البعض من الحرف عن الشيخ قد نتقصه فيه وكان سبب قوله ذلك الشعر أنه نسب إلى قائله شعر وكلام يدل على الرفض فأخذ الرجل وأثبت ذلك عليه فى وجهه عند حاكم من حكام الشرع المطهر ، فأمر به فشهر حاله بين الناس، فتوهم أن الذى كان سبب ذلك الشيخ. فحمله ذلك على أن قال فيه ذلك الشعر . وبقي عندى. وكنت ربما أورد بعضه فى بعض الأحيان، فوقعت فى عدة أشياء من المكروه والخوف متواترة. ولو لا لطف الله تعالى بي فيها لأتت على نفسي فنظرت من أين ذهيت فلم أر لذلك سببا إلا اير ادي لبعض ذلك الشعر عندي فاحدت الله ألا أنوه بشيء فز ال عني أكثر ما كنت فيه من المكاره وبقي بعضه وكان ذلك الشعر عندي فأخذته وحرقته و غسلته حتى لم يبق له أثر واستغفرت الله تعالى من ذلك الشعر عندي فأخذته وحرقته و غسلته حتى لم يبق له وأبدلني به عكسه ولم أزل بعد ذلك فى خير و عافية ورأيت ذلك حالا من أحوال الشيخ ومن كراماته على الله.

وحدثتى أيضا قال: أخبرنى الشيخ ابن عماد الدين المقرئ المطرز قال: قدمت على الشيخ ومعي حينئذ نفقة فسلمت عليه فرد علي ورحب بي وأدنانى ولم يسألنى هل معك نفقة أم لا، فلما كان بعد أيام وقد نفدت نفقتى أردت أن أخرج من مجلسه بعد أن صليت مع الناس وراءه فمنعني وأجلسني دونه فلما خلا المجلس دفع إلي جملة در اهم وقال: أنت الآن بغير نفقة فارتفق بهذه فعجبت من ذلك و علمت أن الله كشفه على حالي أو لا لما كان معي نفقة و أخرا لما نفدت واحتجت إلى نفقة.

وحدثتي من لا أتهمه أن الشيخ رضى الله عنه حين نزل المغل بالشام لأخذ دمشق وغير ها رجف أهلها وخافوا خوفا شديدا وجاء إليه جماعة منهم وسألوه الدعاء للمسلمين فتوجه إلى الله ثم قال: أبشروا فإن الله يأتيكم بالنصر في اليوم الفلاني، بعد ثالثة حتى ترون الرؤوس معبئة بعضها فوق بعض، قال الذى حدثتي فوالذى نفسي بيده أو كما حلف، ما مضر إلا ثلاث مثل قوله حتى رأينا رؤوسهم كما قال الشيخ علي ظاهر دمشق معبأة بعضها فوق بعض.

وحدثني الشيخ الصالح الورع عثمان بن أحمد بن عيسى النساج أن الشيخ رضى الله عنه كان يعود المرضى بالبيمارستان بدمشق في كل يوم فجاء على عادته فعادهم فوصل إلى ١١٧

شاب منهم فدعا له فشفى سريعا، وجاء إلى الشيخ يقصد السلام عليه فلما رآه هش له وأدناه ثم دفع إليه نفقة وقال: قد شفاك الله، فعاهد الله أن تعجّل الرجوع إلى بلدك <u>أيجوز أن تترك</u> زوجتك وبنات لك أربعا بلا نفقة وتقيم ههنا، فقال الفتى: فقبلت يده وقلت يا سيدى أنا تانب إلى الله على يديك و عجبت مما كاشفني به وكنت قد تركتهم بلا نفقة ولم يكن قد عرف بحالى أحد من أهل دمشق.

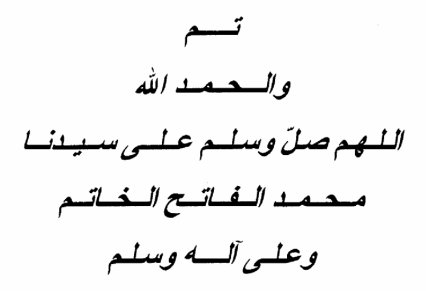
وحدثتي من أثق به أن الشيخ رضى الله عنه أخبر عن بعض القضاة أنه قد مضى متوجها إلى مصر المحروسة ليقلد القضاء، و أنه سمعه يقول، حالما أصل البلد قاضيا أحكم بقتل فلان، رجل معين من فضلاء أهل العلم والدين قد أجمع الناس على علمه وز هده وور عه ولكن حصل فى قلب القاضي منه من الشحناء و العداوة ما صنّوب له الحكم بقتله. فعظم ذلك على من سمعه خوفا من وقوع ما عزم عليه من القتل بمثل هذا الرجل الصالح و حذر أ على على من سمعه خوفا من وقوع ما عزم عليه من القتل بمثل هذا الرجل الصالح و حذر أ على القاضي أن يوقعه الهوى و الشيطان فى ذلك، فيلقى الله متلبساً بدم حرام وفتك بمسلم معصوم القاضي أن يوقعه الهوى و الشيطان فى ذلك، فيلقى الله متلبساً بدم حرام وفتك بمسلم معصوم القاضي أن يوقعه الهوى و الشيطان فى ذلك، فيلقى الله متلبساً بدم حرام وفتك بمسلم معصوم الحم بيقين وكر هو ا وقوع متل ذلك لما فيه من عظيم المفاسد فأبلغ الشيخ رضى الله عنه هذا الحبر بصفته فقال: إن الله لا يمكنه مما قصد و لا يصل إلى مصر حيا فيقي بين القاضي ومصر قدر يسير و أدر كه الموت فمات قبل وصولها كما أجرى الله تعلى على الخبر معن الشيخ.

قلت وكر امات الشيخ رضى الله عنه كثيرة لا يليق بهذا المختصر أكثر من ذكر هذا القدر منها، ومن أظهر كر اماته أنه ما سمع بأحد عاداه أو غض منه إلا وابتلى بعدة بلايا غالبها في دينه و هذا ظاهر مشهور لا يحتاج إلى شرح صفته.

انتهى ما نقلناه لك من كتاب (الأعلام العلية فى مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية) للحافظ البزار أبى حفص عمر بن علي. فهل مجموع هذه الأخبار إلا كتلك التى فى طبقات الشعر انى، وإن كنت لا تصدق الشيخ الشعر اني فيما ينسبه إلى أولياء الله الصالحين فهل تصدق البزار وابن القيم وغير هما من أصحاب الشيخ ابن تيمية فى أنه كان يعلم الغيب ويقر أ اللوح المحفوظ ويعلم ما فى قلوب الناس ويعلم من يدخل البلدة. ولو لم يعرفه أحد. ويخبر بما كان وما سيكون ويعلم أين يدرك الموت الناس، فهل هذا وأمثاله إلا كالذى فى طبقات الشعر اني؟ فما معنى انكاركم على كتب الشعر اني وكتب الصوفية إذا كانوا يحكون عن

114

أشياخهم ما لا تقبله عقولكم مثل ما يحكى اصحاب ابن تيمية عن شيخهم؟ على أن الشعر اني قد وقع الدس في كتبه في حياته وقد نبهتكم إلى ذلك في موضع سابق من هذا الكتاب، فر اجعه بمحله، و إنما ذكر نا جميع ذلك ليتبيَّن لطالب الحق ما نحن وما أنتم و الله يتولى من يقصد الحق بتأييده وتسديده وتوفيقه لا هادي سو اه، و الله يقول الحق و هو يهدي السبيل...





الفهرست

| رقم الصفحة | الموضوع                                         |
|------------|-------------------------------------------------|
| -          | ١- مقالة الشيخ على الطنطاوي                     |
| ١          | ٢ - التحدي الخاوي                               |
| A          | ۳۔ من أقوال الشيخ سيدى أحمد التجانى             |
| ٩          | ٤ - إلى حضرة الأستاذ الشيخ على الطنطاوي         |
| ١٨         | ٥- رؤية النبي ﷺ في اليقظة                       |
| ۲۷         | ٦ ـ حياة الأنبياءَ في قبور هم                   |
| ٣.         | ٧- دخول الجنة بلا حساب                          |
|            | ٨- شبهات حول صلاة الفاتح                        |
| ٥٨         | ٩- التحدث بنعمة الله                            |
| ۲۲         | <ul> <li>١ - التجانيون و عداوة فرنسا</li> </ul> |
| ٨٤         | ١١- لمحة إلي بعض أصحاب الشيخ التجاني            |
| ٩٥         | ١٢ ـ التبرك بالأموات                            |
| 99         | ١٣ ـ فقه الرؤيا عن الشيخ ابن القيم              |
| 1.5        | ١٤ - العقل والأدب بين كتب الجاحظ وكتب الصوفية   |



# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT



#### كتب مطبوعة للمؤلف :

- ١ / الرد على الأفريقي دفاعا عن الطريقة التجانية
   ٢ / التجانية وخصومهم والقول الحق
   ٣ / دفاع عن التجانيين في تعليقات على رأس القلم
   ٤ / ردع المعتدي على الجناب التجاني الأحمدي
   ٥ / إطفاء القنديل وبيان مافيه من الكذب والغش والتحريف والتبديل
   ٦ / الرد على الفئة الطاعنة في الآداب المائة
   ٢ / إقامة الحجة بأنوار المحجة
  - ٨/ العارف الرباني الشيخ يوسف بقوي التجاني
  - ٩ / الذكرى السنوية العاشرة للشيخ يوسف بقوي التجاني
    - ١٠ / مذاكرة في حديث وفد عبد القيس
    - ١٦ / هذا هو الحق رد على رسالة أين الحق
    - ١٢ / بذل الوسع في الجواب على المسائل التسع
    - ١٣ / منظومة آداب المريد مع شيخه: شرح وتعليق
      - ١٤ / بيان بطلان حديث يا ويح ثعلبة
  - ١٥ / أخطاء الالباني وأوهامه في كتاب التوسل أنواعه وأحكامه
    - ١٦ / وهذا الكتاب :

# الرد على الطنطاوي على ما نشره عن التجانية في جريدة الشرق الأوسط

### كتبتحت الطيع

- ١ / موثوقية مصادر دراسة الشخصية الصوفية
   ٢ / الجهاد في سبيل الله روح التصوف الأسلامي
   ٣ / اجتثاث بدعة رد المطلقة ثلاث
   ٤ / رسالة مفتوحة الى تدوة الشباب الأسلامي
   ٥ / رؤية النبي صلى الله عليه وسلم في اليقظة : شبهات وردود
- ٦ / الدور والتسلسل: المعوق الرئيسي في بناء مناهج أسلمة المعرفة
  - ٧/ ديوان شعر بعنوان : زيتونة الأنوار

## كتب تحت التأليف،

- ١ / تراجم الأعلام والمعالم في جواهر المعاني
   ٢ / دراسة تمهيدية في كتاب جواهر المعاني
   ٣ / حقائق يجب ان يعرفها الناس عن الطريقة التجانية
   ٣ / مقائق يجب ان يعرفها الناس عن الطريقة التجانية
   ٩ / بعوث المستشرقين في الطريقة التجانية : ما لها وما عليها
   ٥ / الزيادة على الإفادة لمريد السعادة
   ٢ / بذل المجهود في بيان قاعدة أهل الكشف والشهود
   ٢ / غايات الكمال في عنوان مطالع الجمال
   ٨ / مشكلات الكتب الستة
   ٩ / المزيد في متصل الأسانيد : شرطه وحكمه
   ٨ / كمثف الغواشي في تنبيهات الهوامش والحواشي
   ١ / زيادة الثقة : شرطها وحكمها
   ١ / زيادة الثقة : شرطها وحكمها
   ١ / مراتب التجهيل وأحكامها عند المحدثين
   ١ / مراتب التعليف في الجرح والتعديل والتصحيح والتضعيف
  - ١٤ / هشيم المحتظر من عجالة المنتظر