

Ę

م أصول التفسير

للإِمَام المجدِّد ، المحدِّث الفَقِيه

أحمت بريح بالرحيم المعروف بولي سترار تهلوي

(١١١٤ - ١١٧٦ ه.)



دمشق \_ سُ





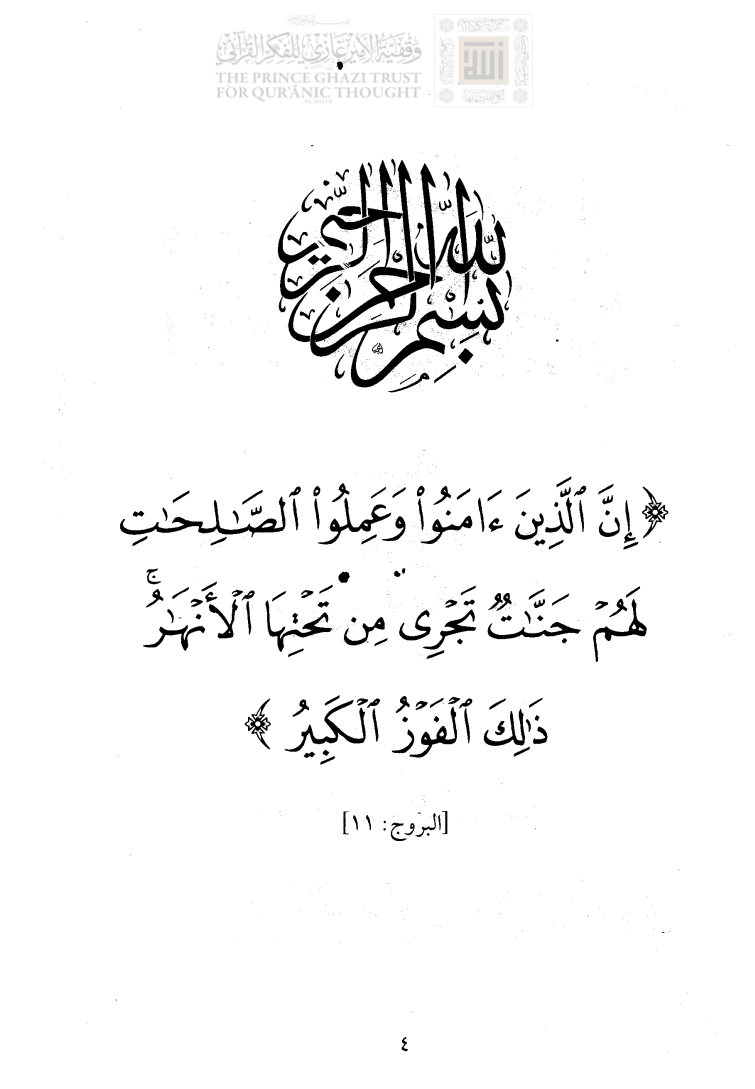
اللوض وع : دراسات قرآنية العن وان : الفوز الكبير في أصول التفسير تألي مد بن عبد الرحيم

عدد الصفحات : ١٥٨ قياس الصفحات : ١٧ × ٢٤ الرقم التسلسلي : ٧٢ التنضيد الضوئي : مركز الحجازي ـ حلب التنفيذ الطباعي : مطبعة الغوثاني

جميع الحقوق محفوظة

الوك\_\_\_لاء ســـوريــة - حــلـب - كار نــور 🝎 ـــدايــة - هاتف : ٠٠٩٦٣٢١٣٢٣٧٣٠٠ - عمان - دار الفـــــاروق - هاتف ، ٠٩٦٢ ٦٤٦٤٠٠٦٤ الأردن لبنــان - بيروت - دار البشائر الإسلامية - هاتف : ٢٨٥٧ ٠٠٩٦١١٧٠ الإمارات - دبـــي - مكتبــة البيـرونـي - هاتف : ١٠٩٧١٥٠٦٥١٧٠٩٧ السعودية - الرياض - أيمــن عـــوض - هاتف : ١٩٩٤ ٠٠٩٦٠ مصحد - القاهرة - دار السريح القاهر ، ١٥٧٨ ٠٠ ٢٠٢ الكويت - العاصمة - بيست المقــــدس - هاتف : ٢٦١٠ ٢٦٠ ٥٠٩٦٥ الطبعة الأولى م۲۰۰۸ <u>-</u> ۵۱٤۲۹ **دمشق :** حلبونی - صُ ب: ۲۳۷ه۲ - فاکس: ۲٤ه٤٠۱۳ هاتف: ٢٤٥٣٦٣٨ (١٦٣١١) - جوال: ٩٩٤٤ ٤٥٣٦٣٨ البريد الالكتروني: algawthani@scs-net.org algawthani@hotmail.com

• • • 1 يرو ه اصم للإِمَام المجدِّد ، المحدِّث الفِقيه أحمت (١١١٤ - ١١٧٦ ه.)





### تقريظ

بقلم الداعية الكبير المفكِّر الإسلامي العظيم العــلاّمـة أبي الحسـن علي الحسـني النَّـدُوي<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى

إن كتاب الإمام الللِّهْلَوي (الفوز الكبير في أصول التفسير) مأثرةً تجديديةٌ ثورية في صدد اللدعوة إلى القرآن، وإنشاء مَلكة الفهم والتلابُر للقرآن الكريم في أوساط الخاصة وأصحاب العلم والمُثقَّفين، وإيقاظ عاطفة الإصلاح للأمة الإسلامية، وإنه لكتاب فريلاً (في المكتبة الإسلامية العامرة حسب علمنا) في بابه.

لا يُوجَد في أصول التفسير شيء مستقلَّ ـ بصفة عامة \_ وما هي إلا بعض القواعد والضّوابط وشيءٌ من للأصول يذكرها بعض المفسرين في مقدمة تفاسيرهم، أو لبيان منهجهم في التفسير والتأويل في بضعة سطور.

وإنْ كان كتاب الإمام الدِّهلوي (الفوز الكبير في أصول التفسير) أيضاً وجيزاً مختصراً، ولكنه كلَّه نقاط أساسية وكليات جامعةٌ، وهو في الحقيقة م مذكِّرة نادرة قيِّمة لعالم جليل عانى مشكلات القرآن، ومارسها ممارسة المجرِّب الخبير، ولا يقدره حقَّ قدره إلا من واجه هذه المشكلات والمسائل العويصة.

وإن بعض الأصول والكليات التي سجّلها الإمام المدِّهلوي بناء على ذوقه ووجدانه وإدراكه لمَغزى القرآن، لا يمكن الحصول عليها بمطالعة مئات الصفحات في الكَتب الأخرى، وإنَّ تصريح الإمام الدِّهلوي في مقدمة هذا الكتاب بما يلي، صحيحٌ مئةً في المئة:

مأخوذ من «رجال الفكر والـدّعوة في الإسلام» للعلامة أبي الحسن النـدوي،
 (١) مأخوذ من «رجال الفكر والـدّعوة في الإسلام» للعلامة أبي الحسن النـدوي،

(يقول الفقير إلى الله، ولي الله بن عبد الرحيم - عاملهما الله تعالى بلطفه العظيم -: إنَّه لَمّا فتح الله عليّ باباً من كتابه الحكيم، خطر لي أن أقيد الفوائد النافعة التي تنفع إخواني في تدبّر كلام الله عزّ وجلّ، وأرجو أنّ مجرد فهم هذه القواعد يفتح للطلاّب طريقاً واسعاً إلى فهم معاني كتاب الله تعالى، وأنهم لو قضوا أعمارهم في مطالعة كتب التفسير أو قراءتها على المفسرين - على أنهم أقَلُ قليل في هذا الزمان - لا يظفرون بهذه القواعد الضابطة والمضامين المترابطة)

إنَّ ما كتب الإمام الللَّهلوي في مقاصد القرآن الكريم وموضوعاته وخصائص أسلوبه ومنهجه، واختلافه وتميَّزه عن المؤلِّفات البشرية، لا سيّما كتب المتأخرين الدراسيّة، وأسباب النزول في كلمات قليلة معدودة، يمكن ألا يُشعر فيه ـ اليوم ـ بالجِدَّة والابتكار، ولكنها كانت في القرن الثاني عشر آراءً ونظرات جديدةً، ولا تزال هذه الآراء غريبةً مجهولة في كثير من الأوساط.

لقًد وقع هناك نقصٌ كبير وفرق هائل عنيجة كثرة الرّوايات المتعلِّقة بأسباب النزول والتأكيد على أهميَّتها والتركيز عليها؛ الذي كان أصبح شعار القرون المتأخرة ـ في الاستفادة من مضامين القرآن العظيم وقصصه والانتفاع بعظاته وعبره في كل عصر ودورٍ من أدوار التاريخ، وتطبيقها على ظروف العصر وأوضاعه وقضاياه.

فقد أزاح الإمام الدِّهلوي بهذا التحقيق والتنقيح ذلك السِّتار الكثيف، وكشَف عن جمال القرآن الكريم وبهائه ورونقه.

يقول الإمام الدِّهلوي في الباب الأول من كتابه (الفـوز الكـبير): (وقـد ربط عامة المفسِّرين كلَّ آية من آيات الأحكام وآيات المخاصمة بقِصَّة تـروى في سبب نزوله، وظنّوا أنّها هي سبب النزول.

(١) الفوز الكبير ١٥-١٦.

والحق أنَّ نزول القرآن الكريم، إنما كان لتهذيب النفوس البشريّة، وإزالة العقائد الباطلة والأعمال الفاسدة.

فالسبب الحقيقيُّ ـ إذاً ـ في نزول آيات المخاصمة هـو وجـود العقائـد الباطلة في نفوس المخاطبين.

وسبب نزول آيات الأحكام، إنما هو شيوع المظالم، ووجـود الأعمـال الفاسدة فيهم.

وسبب نزول آيات التذكير(بآلاء الله وأيامـه وبـالموت) إنّمـا هـو عـدم تيقُّظهم وتنبُّههم بما يرون ويمرّون عليه من آلاء الله وأيامه وحوادث المـوت، وما سيكون بعده من وقائع هائلة.

أمّا الأسباب الخاصة والقصصُ الجزئيةُ التي تجشّم بيانها المفسرون، فليس لها دَخل في ذلك، إلاّ في بعض الآيات الكريمة التي تشتمل على تعريض بحادث من الحوادث في عهد النبيِّ قَظِيم أو قبله، بحيث يقع القارئ بعد هذا التعريض في ترقُّب وانتظار لمَا كان وراءه من قصة أو حادثٍ أو سبب، ولا يزول ترقبه إلاّ ببسط القصة وبيان سبب النزول)<sup>(1).</sup>

وإنَّ بيان مواضع الضعف في الفرَق التي تكفل القرآن الكريم بالرَّدِّ عليها والتصريح بعقائدها وأفكارها وآرائها الصحيحة الأصيلة، وأسباب ضلالها وانحرافها وسوء فهمها للحقيقة، وتاريخ هذه الأسباب، وبيان اتفاق وتطبيق هذه الأمور على بعض طبقات المسلمين، هو الأساس الأوّل لفهم القرآن الكريم الذي لا يوجد \_ رغم الاختصار والإيجاز \_ بهذا الوضوح في أيٍّ من التفاسير الكبيرة، كما يوجد في هذا الكتاب.

وكذلك شرح الفَرْقِ بين اصطلاحات المتقدّمين والمتأخرين في النّسخ

(١) الفوز الكبير: الباب الأول، ص: ١٨\_ ١٩.

والتطبيق والتوفيق بين الآيات الناسخة والمنسوخة، وحـلَّ الخلافـات التفسـيريَّة

بين الصحابة والتابعين، من بحوث الإمام الدِّهلوي الجيّدة النادرة.

وإنَّ ما ذكره الإمام اللَّهلوي من توجيه لعَدَم مطابقة بعض الآيات القرآنية مع قواعد النحو الظاهرة المعروفة وعدم موافقتها لها، يَعرف قـدْرَه وأهميَّته من درس تاريخ تدوين النحو، وكان له اطلاع واسعٌ على الخلافات النحويَّة بين مدرستي الكوفة والبصرة.

وإنَّ من أكبر ميزات هذا الكتاب: أنَّ القارئ يطَّلع من خلاله على مواطن الضعف الحقيقية في الديانات السابقة والفرق الضَّالة والشعوب والملل وأمراضها القديمة وعللها الموروثة، ويوفق أجيال المسلمين، والمجتمع المسلم في كلِّ عصر وطبقات الأمة المختلفة أن ترى وجهها في مرآة القرآن الكريم، وتحاسب نفسها، وتفكِّر في ألاّ تَتَسَرَّب أمراضُ الديانات والفِرَقِ القديمة ومواطن ضعفها المتوارثةُ إليهم، ولا تدخل بخطىً صامتة عليهم.

﴿ لَقَدُ أَنَزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَبَا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء:١٠].

أبو الحسن عليّ الحسنيّ النَّدْوِي



### الحاجة إلى تهذيب التعريب

الحمد لله حمد الشاكرين، والصّلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

«الفوز الكبير في أصول التفسير»: صنّفه الإمام ولي الله الدِّهلوي رحمه الله لطلبة العلوم الإسلامية باللَّغة الفارسية، والتي كانت محلية حينذاك، وكان الكتاب موجزاً مختصراً، فكان يدرَّس بدَوره طول حياته؛ ثم بعده رحمه الله لا يزال يدرّس في المدارس الإسلامية، لأن الكتاب رغم صغر حجمه أجدى من تفاريق العصا، وأنفع من الغيث في أوانه.

وقد مضى على تصنيفه زمن طويل، والطلاب يقرؤونه برغبة تامة واهتمام بالغ في أرجاء الهند؛ لأنّ اللغة الفارسية كانت رائجة في الهند، فلمّا انقضى عصرها بالهند أحسّ أحد علماء الهند بحاجة البلاد، فترجمه إلى اللغة العربية، وأخفى اسمه، ونسب تلك الترجمة إلى الشيخ محمد منير الدِّمَشْقي \_ صاحب المطبعة المنيرية الشهيرة بدمشق \_ ولكن كان في الترجمة هُجْنةٌ وسَقُط وغموض وتسامح في مواضع عديدة، وكانت الحاجة ماسَّة إلى تهذيب الترجمة.

وقبل ربع قرن خدمتُ الكتاب بشرحي «العون الكبير» فأحسست حينذاك بالخلل، وشعرت بحاجة إلى مقابلة الترجمة بالأصل الفارسي، فقمت بهذا الواجب حيثما وجدت الغموض في التعبير، أو الخلل في العبارة،



ولا يزال «**العون الكبير**» يطبع من سبائك حديدية، حتى ذهب رواؤهما وبهاؤها، فأردت طبع الكتاب بالكومبيوتر، فنظرت في الكتماب مرّة أخرى فلم يعجبني الأسلوب، ووقفت في أثناء ذلك على أخطاء كمثيرة جديدة، فمسَت الحاجة إلى المراجعة مرّة أخرى.

وكذلك القائمون بتدريس الكتاب في دار العلوم ديُوبَنْدَ، وكذا في الدور الأخرى في البلاد، أصرُّوا عليَّ مرّات وكرّات أن أقوم بتهذيب التعريب وتوضيحه، فقمت بواجبي – بتوفيق المليك الوهّاب – نحو الكتاب، وأفرغت الجهد في تحرير الترجمة، وجعلت الترجمة القديمة أصلاً، وغيّرت العبارة في مواضع الضرورة، وعلّقت في مواضع الحاجة بالاختصار، فمن يريد التفصيل فليرجع إلى شرحي «العون الكبير»، وكذا رقمت الكتاب وعنونته من جديد، والحمد لله!

وأخيراً أعتذر إلى الأساتذة البارعين الشارحين للكتاب باللغة الأردوية، وألتمس منهم أن يغيّروا شروحهم طِبْقَ هذه الترجمة المهذّبة، وكذا إلى قرّاء العربية مِن خلط الأردو بالعربي في بعض التعليقات؛ لأنّ ذلك لتزويد الناشئين.

تقبّل الله مساعينا لصالح دينه القويم، والحمد لله رب العالمين.

سعيد أحمد البالَنْفُورِي ً ١٧ /٣/٣٨ هجرى

وكتبه

HE PRINCE GHAZI TRUST

نُنْدَةً

من ترجمة الإمام المصنف

هو أبو عبد العزيز قُطب الدين ولي الله أحمد بن عبد الـرحيم الفـاروقي الدِّهلوي، الهندي، ولد في عهـد عَـالَمْكير سـنة١١٤هجـري، وتـوفّي إلى رحمة الله في المحرم سَنة١١٧٦هجري بمدَينة دِهْلِي.

كان رحمه الله من عباقرة الهند، وممن يشار إليهم بالبَنان: العالم الفاضل النِّحرير أفضل من بثَّ العلـوم فـأروى كـلَّ ظمـآن

أحْيا الله به وبأولاده وبتلاميذه، ثُمّ بتلاميذهم، الحديث والسنّة بالهند، وعلى كتبه وأسانيده المدارُ في الديار الهندية؛ فمَثَله كمثـل شـجرة طـوبى، أصلها في بيته وفرعها في كلّ بيت من بيوت المسلمين.

وقـد صـنّف الإمـام ولـيّ الله في العلـوم كلّهـا، لا سـيَّما في الحـديث والتفسير وأصولهما، وتصانيفَه تشهد بعلوِّ كعبه وتبحُّره وغزارة علمـه وسـعة نظره في العلوم الشرعية عن آخرها، ولنذكر هنا بعضها:

١- ترجَم الفرقان الحميد إلى اللغة الفارسية على شاكلة النظم العربي
 في قدر الكلام، وخصوص اللفظ وعمومه، أسماها «بفتح الرحمن».

٢\_ الفوز الكبير في أصول التفسير: بالفارسية وهذا الكتاب تعريبه.
 ٣\_ المُسَوَّى شرح الموطَّا (بالعربية).
 ٤\_ المصفَّى شرح الموطَّا (بالفارسية).
 ٥\_ الإرشاد إلى مهمَّات علم الإسناد.
 ٦\_ حجَّة الله البالغة في أصول الدين وعلم أسرار الشريعة، وهو كتاب فريد في بابه، لم يسبقه مثله، ولم يُنْسَجْ على منواله بعده.

٧\_ عقّدُ الجِيْد في أحكام الاجتهاد والتقليد. ٨ - الإنصاف في بيان سبب الاختلاف. ٩- المقدمة السَّنيَّة في انتصار الفرقة السُّنيَّة. · ١- إزالة الخفاء عن خلافة الخلفاء:وهو كتاب ماتع عديم النظير في بابه. ١١ قُرَّة العينين في تفضيل الشيخين. ١٢ - التفهيمات الإلهية. وغير ذلك من الكتب المفيدة التي بلغ عددها خمسين كتاباً. وكان رحمه الله على مذهب الإمام أبي حنيفة رحمه الله، لا يخرج في العمل عنه قيدَ شبرٍ، وأما في الدرس والتصنيف فكان طلقاً حرَّ البحث، كما كتب هو بنفسه في آخر نسخة صحيح البخاري، المحفوظة بمكتبة خُدابَخْش بعظيم آباد، ونصّه: «كتبه بيده الفقير إلى رحمة الله الكريم الودود، ولي الله أحمد بن عبد الرحيم بن وجيه الدين بن معظم بن منصور بن أحمد بن محمود عفا الله عنه وعنهم، وألحقه وإيَّاهم بأسلَّافهم الصالحين، العُمَري نسباً، الدِّهلوي وطناً، الأشعريُّ عقيدةً، الصوفِيُّ طريقةً، الحنفيُّ عمـلاً، والحنفيُّ الشافعيُّ تدريساً، خادم التفسير والحديث والفقه والعربية والكلام، وله في كـل ذلك تصانيف، والحمد لله أوَّلاً وآخراً، وظاهراً وباطناً، ذي الجلال والإكرام. وكان ذلك يوم الثلاثاء لثالث وعشرين من شوَّال سنة ١١٥٩ هجري».

وكذا لكونه حنفيًّا قرائن عديدة مصرّحة ومستنبطة من كتبه، ليس هذا محلَّ بيانها<sup>(۱)</sup>.

> \*\* \*\* \*\*

- اقرأ للاطلاع على حياته: الجزء الرابع من «رجال الفكر والدعوة في الإسلام» ()للإمام أبي الحسن على الحسني الندوي، طبع دار ابن كثير بدمشق.



علم التفسير

التفسير لغةً : الإيضاح والتبيين. واصطلاحاً: علم يُبحث فيه عن القرآن المجيد، من حيث دلالتـه علـى مراد الله تعالى، بقدر الطاقة البشرية.

فخرج علم القراءات، فإنّه علم يُبحث فيه عن أحوال القرآن الكريم، من حيث ضبْطُ ألفاظه، وكيفية أدائها؛ وقولُنا: «بقدر الطاقة البشريّة» لبيان أنّه لا يقْدَحُ في العلم بالتفسير عدم العلم بمعاني المتشابهات، ولا عـدم العلـم بمراد الله تعالى في الواقع ونفس الأمر.

وموضوعه: كلام الله تعالى من حيث دلالته على مراد الله تعالى.

وغرضه: الاهتداء بهداية الله تعالى، والتمسّك بالعُرْوَة الوثْقَى، والوصول إلى السعادة الأبدية.

وفضائله: كثيرةٌ، منها:

 ١- تكفَّل الله تعالى بنفسه ببيان كلامه الشريف، قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ [القيامة:١٩] فالله تعالى هو المفَسِّر الأول لكلامه القديم، وكفى به فضيلةً!

٢- جُعلَ تفسير القرآن الكريم وظيفة الـنبيِّ الكريم ﷺ، قـال تعـالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَر لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنفكَرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤] فبيّنه ﷺ بقوله وفعله، فهو المفسِّر الثاني لكتاب الله المثاني؛ وكفى به قُدوةً!

٣- دعا النبي ﷺ لابن عمَّه عبد الله بن عبَّاس رضي الله عنهما، فقال: «اللهم علَّمه الكتاب»<sup>(1)</sup>، وفي رواية: «اللهم علَّمه التأويلَ»<sup>(٢)</sup>. وشَهِد بلبَاقَتِهِ

- (١) أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب ما ذكر في ذهاب موسى...برقم:٧٥.
  - (٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٦١٧/٣) برقم: ٦٢٨٧.

وعبْقَرِيَّته عبد الله بن مسعود رضي الله عنه حيث قال: (نعم ترجمانُ القرآن ابن عبَّاس)<sup>(۱)</sup> فهل فوق ذلك من فخر؟!

٤ ـ وجُعِلَ خير النَّاس من تعلَّم القرآن وعلَّمه الناس، وهذا عامٌّ لألفاظ القرآن ومعانيه، بل هو أولى، وناهيك به من علياء!

التفسير والتأويل: هما بمعنى واحد عند المتقدِّمين، وأمَّا عند المتأخِّرين، فقال الإمام أبو منصور الماتريدي: التفسير: القطع بأنَّ المراد من اللفظ هـذا، والشهادة على الله أنَّه عنى باللفظ هذا؛ فإن قام دليل مقطوع به فصحيح، وإلا فتفسير بالرأي، وهو المنهيّ عنه.

والتأويل: ترجيح أحد المحتملات بدون القطع والشهادة على الله (٢).

والتفسير بالرأي: هو التفسير بالهوى، والتفسير من عند نفسه، بحيث يُوجب تغييراً لمسألة إجماعية قطعية، أو تبديلاً في عقيدة السلف المُجمَع عليها؛ وأمّا التفسير بالدليل والقرينة فهو تنسير صحيح معتبرٌ في الشرع. ومن يطالع كتب التفسير يجدها مشحونةً بمثل هذه التفاسير، فلا ضيرَ فيها.

\*\* \*\* \*\*

- أخرجه الحاكم في المستدرك (٦١٨/٣) برقم: ٦٢٩١.
  - (٢) راجع «الإتقان في علوم القرآن» النوع: ٧٧.



بسم الله الرحمن الرحيم

مقدمة الكتاب

آلاء<sup>(1)</sup> الله تعالى على هذا العبد الضعيف لا تعدُّ ولا تحصى؛ وأجلَّها: التوفيق لفهم القرآن العظيم. ومنَنُ<sup>(٢)</sup> صاحب النبوَّة والرسالة ـ عليه الصلاة والسلام ـ على أحقر الأمَّة كثيرةً؛ وأعظمها: تبليغه ﷺ الفرقان الكريم. لقن<sup>(۳)</sup> النبيُّ ﷺ القرآن الجيل الأول<sup>(٤)</sup>، وهم أبلغوه للجيل الثاني<sup>(٥)</sup> وهلمَّ جراً<sup>(٢)</sup>، حتى بلغ هذا الضعيف أيضاً حظٌّ من روايته ودرايته.

اللهمَّ صلِّ على هذا الـنبيِّ الكـريم: سيدنا ومولانا وشفيعنا، أفضل صلواتك، وأيمـن بركاتـك وعلـى آلـه وأصـحابه، وعلمـاء أمّتـه أجمعـين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

أمّا بعد: فيقول الفقير وليُّ الله بن عبد الرحيم \_ عاملهما الله تعالى بلطفه العظيم \_: لَمَّا فتح الله تعالى عليَّ باباً من فهم كتاب المجيد، خطر ببالي أن أجمع وأقيِّد بعض النُّكات<sup>(v)</sup> النافعة التي تنفع الأصحاب في رسالة مختصرة. والمرجوُّ من لطف الله \_ الذي لا انتهاء له \_ أن يفتح لطلبة العلم \_ بمجرد فهـ

بدقّة نظر، وإمعان فكر؛

هذه القواعد \_ شارعاً واسعاً في فهم معاني كتاب الله، بحيث لو صرفوا عُمُرَهم في مطالعة التفاسير، والقراءة على المفسِّرين \_ على أنَّهم أقلُّ قليلٍ في هذا الزمان \_ لم تتحصّل لهم هذه الفوائد بهذا الضّبط والربط.

وسمَّيتها (**بالفوز الكبير في أصول التفسير**) وما تـوفيقي إلاَّ بـالله، عليـه توكَّلت، وهو حسبي، ونعم الوكيل.

ومقاصد هذه الرسالة منحصرة في خمسة أبواب:

الباب الأول : في بيان العلوم الخمسة، التي يدل عليها القـرآن العظـيم نصاً، وكأنّ نزول القرآن بالأصالة كان لهذا الغرض.

الباب الثاني : في بيان وجوه الخُفاء في معاني نظم القرآن، بالنسبة إلى أهل هذا العصر، وإزالة ذلك الخفاء بأوضح بيان.

الباب الثالث : في بيان لطائف نظم القرآن، وشرح أسلوبه البـديع، بقـدر الطاقة والإمكان.

الباب الرابع : في بيان مناهج التفسير، وتوضيح الاختلاف الواقع في تفاسير الصحابة والتابعين.

الباب الخامس : في ذِكْرِ جملة صالحة<sup>(١)</sup> من شرح غريب القرآن، وأسباب النزول التي يجب حفظها على المفسّر، ويمتنع ويحرم الخوض في كتاب الله بدونها<sup>(٢)</sup>.

#### \*\* \*\* \*\*

- (۱) أي مقدار كاف.
- (٢) أسقط الناشرون «للفوز الكبير» الباب الخامس منه؛ لعدم شموله في الدرس.

17



## الباب الأول

### في بيان العلوم الخمسة

# التي يدلّ عليها القرآن العظيم نصًّا

لِيُعلمُ أنَّ معانِيَ القرآن المنصوصة لا تخرج عن خمسة علوم : 1- علم الأحكام: وهي: الواجب، والمندوب، والمباح، والمكروه، والحرام؛ سواء كانت من قسم العبادات، أو من قسم المعاملات<sup>(۱)</sup>، أو من تدبير المنزل<sup>(۲)</sup>، أو من السياسة المدنيَّة<sup>(۳)</sup>. وتفصيل هذا العلم منوط<sup>(٤)</sup> بذمّة الفقيه.

٢- علم الجدل: وهو المحاجَّة مع الفرق الأربع الضّالة: من اليهود، والنصارى، والمشركين، والمنافقين. وتبيان هذا العلم منوط بذمّة المتكلم.

٣- علم التذكير<sup>(°)</sup> بآلاعوالله : وهو بيان خَلْق السماوات والأرض، وإلهام العباد ما يحتاجون إليه، وبيان صفات الله الكاملة.

٤ - علم التذكير بأيَّام الله<sup>(٢)</sup>: وهو بيان الوقائع التي أحدثها الله سبحانه وتعالى، من قبيل تنعيم المطيعين، وتعذيب المجرمين.

- (۱) المعاملات: مسائل باحثة عن كيفية إقامة المعادلات، والمعاونات، والاكتسابات فيما بين النّاس.
  - (٢) علم تدبير المنزل: حكمة باحثة عن كيفية حفظ الربط الواقع بين أهل المنزل.
- (٣) علم سياسة المدينة: حكمة باحثة عن كيفية حفظ الربط الواقع بين أهل المدينة،
   والمراد من المدينة: جماعة متقاربة تجري بينهم المعاملات، ويكونون أهل منازل شتّى.
  - ٤) المنوط: المعلّق؛ يقال: هذا منوط به، أي معلّق به.
  - دكره الشيء وبالشيء: جعله يذكره، وذكر القوم: وعظهم.
- (٦) أيام الله: نعمه ونقمه، كقصص الأنبياء وأقوامهم، وأيام العرب: حروبهم وملاحمهم،
   كيوم ذي قار، ويوم الفجار.



- علم التذكير بالموت وما بعده : من الحشر والنشر والحساب
 والميزان والجنة والنّار.

وتفصيل هذه العلوم الثلاثة، وذكرُ الأحاديث والآثار المتعلِّقة بها يرجع إلى الواعظ والمذكِّر.

أسلوب القرآن الكريم في عرض العلوم الخمسة:

وإنّما وقع بيان هذه العلوم على أسلوب العرب الأولين، لا على منهاج العلماء المتأخرين، فلم يلتزم سبحانه وتعالى في آيات الأحكام اختصاراً يختاره أهل المتون، ولا تنقيح القواعد من قيود غير ضرورية، كما هو صناعة الأصوليين؛ واختار سبحانه وتعالى في آيات المخاصمة إلزام الخصم بالمشهورات المسلّمة<sup>(۱)</sup>، والخطابيات النافعة<sup>(۲)</sup>، لا تنقيح البراهين<sup>(۳)</sup> على طريقة المنطقيين. ولم يُراع سبحانه وتعالى المناسبة في الانتقال من موضوع إلى موضوع، كما يراعيها الأدباء المتأخرون؛ بل نشر كلّ ما أهم<sup>(1)</sup> إلقاؤه على العباد، سواء كان مقدَّماً أو مؤخراً.

لا تحتاج كلُّ آيةٍ إلى سبب نزول: وقد ربط عامة المفسّرين كلَّ آية مـن آيـات الجـدل والأحكـام بقصّـة، ويظنّون أنَّ تلك القصة هي سبب نزولها.

- أي المسلمة عند عوامتهم وخواصتهم.
- (٢) الخطابة: قياس مؤلف من المظنونات أو المقبولات، والخطابة بفتح الخاء مصدر.
- (٣) البرهان: قياسٌ مؤلّف من اليقينيّات سواء كانت بديهيّات أو نظريّات، منتهية إلى البديهتات.
  - (٤) أهمَّ الأمر فلاناً: أثار اهتمامه.



والحق: أنَّ القصد الأصليَّ من نزول القرآن هو تهذيب النفوس البشريَّة، ودمغ العقائد الباطلة، ونفي الأعمال الفاسدة، فوجود العقائد الباطلة في خواطر المكلَّفين سبب لنزول آيات الجدل؛ ووجود الأعمال الفاسدة، وشيوع المظالم فيما بينهم سببٌ لنزول آيات الأحكام؛ وعدم تيقُّظهم وتنبُّههم بغير ذكر آلاء الله، وأيَّام الله، ووقائع الموت وما بعده، سببٌ لنزول آيات التذكير.

وأمَّا الأسباب الخاصة والقصص الجزئيَّة التي تجَشَّم المفسَّرون بيانها فليس لها مدخل في ذلك، يُعتدُّ به، إلاّ في بعض الآيات الكريمة، حيث وقعت الإشارة فيها إلى حادثة من الحوادث التي وقعت في عهد النبيّ ﷺ، أو قبله؛ ولا يزول ما يعرض للسّامع من الترقُّب والانتظار، عند سماع ذلك التعريض إلاّ ببسط القصة؛ فلزَم أن نشرح هذه العلوم بوجهٍ لا نحتاج معه إلى إيراد القصص الجزئية <sup>(۱).</sup>

\* \* \*

(١) ذكر الإمام المصنّف في الفصل الأوّل علم الجدل مع الفرق الأربع الضّالة، وفي الفصل الثاني بقية العلوم الخمسة، فبدأ بعلوم التذكير الثلاثة، ثمّ ثنّى بمباحث الأحكام؛ ففى الكلام لف ونشر مشوّش، فتنبّه له.



# الفصل الأوّل

في علم الجدَل(١)

قد وقعت المخاصمة في القرآن العظيم مع الفروَق الأربع الضَّالة: المشركين واليهود والنصارى والمنافقين. وهذه المخاصمة على طريقين:

الأول: أن يَنْكُرَ سبحانه وتعالى العقيدة الباطلـة، مـع التنصـيص علـى شناعتها، ويذكر استنكارها فحسب.

الثاني: أن يبيِّن شبهاتهم الواهية، ويذكر حَلَّها بالأدلة البرهانيَّة أو الخطابيَّة.

# ١- <</li> ذِكْرُ المُشركين

وقد كان المشركون يسمّون أنفسهم حُنَّقًاء، <sup>(٢)</sup> ويدَّعون التَّدين بملّة سيدنا إبراهيم عليه السلام؛ وإنَّما يقال «الحنيف» لمن تديَّن بالملَّة الإبراهيميَّة، والتزم شعارها.

**شعائُر الملَّة الإبراهيمية:** وشعائرها: حجُّ البيت الحرام، واستقباله في الصلوات، والغُسْل من \_\_\_\_\_\_ (1) يقال لعلم الجدل: علم المناظرة والمخاصمة أيضاً؛ والمراد بـه هنـا: أنّ النفـوس

السَّفلية إذا تولَّدت بينها شبهات تُدَافعُ بها الحقِّ، فكيف تحلَّ تلك العقد؟

(٢) الحنفاء: جمع حنيف على زِنَة فعيل: المائل عن الأديان كلّها إلى الدين القويم؟ من الحنف وهو الميل؟ وفي الاصطلاح: كلّ من كان على دين إبراهيم عليه السلام فهو حنيف.



الجنابة، والاختتان، وسائر خصال الفطرة<sup>(1)</sup>، وتحريم الأشهر الحرم، وتعظيم المسجد الحرام، وتحريم المحرَّمات النَّسَبِيَّة والرضاعية، والـذبح في الحلـق، والنَّحر في اللَّبة، والتقرُّب بالذبح والنَّحر إلى الله تعالى، لا سيّما في أيَّام الحج. **شـرائـعُهـا:** 

وقد كان الوضوء، والصَّلاة، والصوم من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، والصدقة على اليتامى والمساكين، والإعانة على نوائب الحقّ، وصلة الأرحام مشروعةً في أصل الملَّة، وكان التمدتح بهذه الأعمال شائعاً فيما بينهم، إلاّ أنّ جمهور المشركين قد تركوها، حتى صارت هذه الأعمال في حياتهم العملية كأن لم تكن شيئاً!

وقد كان تحريم القتل، والسرقة، والزِّنى، والرِّبا، والغصب أيضاً ثابتاً في أصل الملَّة؛ وكان استنكار هذه الأفعال باقياً عنـدهم في الجملـة؛ ولكـنّ جمهور المشركين كانوا يرتكبونها، ويتَّبُعُون النَّفس الأمارة فيها.

### عقائدها:

وقد كانت عقيدة إثبات الصَّانع سبحانه وتعالى، وأنَّه هو خالق الأرض والسَّماوات العلى، وأنَّه مدبِّر الحوادث العظام، وأنّه قادر على إرسال الرسل وجزاء العباد بما يعملون، وأنَّه مقدِّر للحوادث العظيمة قبـل وقوعهـا، وأنَّ الملائكة عباده المقربون، وأنّهـم يسـتحقّون التعظـيم، كـلُّ ذلـك كـان ثابتـاً

(١) خصال الفطرة: هي قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط، وحلق العانة، وانتقاص الماء - يعني الاستنجاء، قال الراوي: ونسيت العاشرة إلا أن تكون المضمضة (رواه مسلم كتاب الطهارة: باب خصال الفطرة، برقم٢٦١) وفي رواية: الختان بدل إعفاء اللحية. (رواه أبو داود عن عمّار بن ياسر رضي الله عنهما).

1 1

القام المحتفظة المحتفة المحتفة المحتفة

ضلال المشركين:

وكان من ضلالهم: الشِّرك، والتَّشبيه، والتحريف، وجحود الآخرة، واستبعاد رسالة النَّبيَّ ﷺ، وشيوع الأعمال القبيحة والمظالم فيما بينهم، وابتداع التقاليد الباطلة، واندراس العبادات.

بيان الشِّرك:

والشِّرك: أن يثبت لغير الله تعالى شيئاً من الصفات المختصة به تعالى، كالتصرف في العالم بالإرادة - الَّذي يعبَّر عنه بـ (َحُن فَيَكُونَ ) - أو العلم الذاتي - غير المكتسب بالحواس، ودليل العقل، والمنام، والإلهام، ونحو ذلك -أو الإيجاد لشفاء المريض، أو اللعن على شخص، والسُّخط عليه حتّى يُقْدر عليه الرِّزق، أو يمرض، أو يشقى بسبب ذلك السُّخط، أو الرَّحمة لشخص حتى يبسط له الرزق، ويَصِحَ بدنه، ويسعد بسبب هذه الرَّحمة <sup>(1)</sup>. ولم يكن هؤلاء المشركون يشركون أحداً في خلق الجواهر<sup>(٢)</sup>، وتدبير

الأمر العظام، ولا يثبتون لأحد قدرة الممانعة (٣) إذا أبرم (٤) الله تعالى أمراً؛

- (۱) والحاصل: أنَّ الصفات المذكورة من التَّصرف في الكون، والعلم الذاتي، وإيجاد
   الشفاء، واللَّعن، والسخط، والرحمة كلَّها مختصّة بالله تعالى، فمن أثبت شيئاً
   منها لغيره تعالى فقد أشرك.
  - (٢) جمع الجوهر، وهو ما قام بنفسه، ويقابله: العَرَض، والمراد: المكوّنات الماديّة.
    - (٣) الممانعة: المنازعة.
    - (٤) أبرم الأمر: أحكمه.



وإنَّما كان إشراكهم في أمور خاصة ببعض العباد، ويطنُّون أنّ سلطاناً عظيماً من السلاطين كما يرسل عبيده المخصوصين إلى نواحي مملكته، ويجعلهم مختارين متصرِّفين في أمور جزئيَّة، إلى أن يصدر عنه حكم صريح في أمر خاص، ولا يقوم بشؤون الرَّعيَّة وأمورهم الجزئيَّة بنفسه، بل يكلُ الرَّعية إلى الولاة والحكام، ويقبل شفاعتهم في حقِّ الَّذين يخدمونهم، ويتوسَّلون بهم؛ كذلك قد خلع الملك على الإطلاق<sup>(۱)</sup> على بعض عباده خلْعة الألوهيَّة، وجعل سخْطهم ورضاهم مَؤثِّراً في عباده الآخرين. فيرون التزلُّف<sup>(۱)</sup> إلى أولئك العباد المقرَّبين واجباً؛ ليتيسر لهم حسن القبول في حضرة الملك المُطْلَق، وتُقبل شفاعتهم للمتقربين بهم في مجاري الأمور<sup>(۳)</sup>.

وكانوا يجوِّزون نظراً إلى هذه الأمور: أن يُسجَد لهم، ويُذبَح لهم، ويُحلَف بهم، ويستَعان بقدرتهم المطلقة في الأمور المهمّة. ونحتوا صوراً كصورهم من الحجر والصُّفر، وجعلوها قبلة للتَّوجّه إلى تلك الأرواح؛ حتى اعتقد الجهّال شيئاً فشيئاً تلك الصور معبودة بذواتها؛ فتطرَّق<sup>(٤)</sup> الفساد العظيم إلى المعتقدات.

بيان التشبيه:

والتشبيه: عبارة عن إثبات الصفات البشـريَّة لله تبـارك وتعـالى، فكـانوا يقولون: إنَّ الملائكة بنات الله، وإنَّه تعالى يقبل شفاعة عبـاده، وإن لم يـرض

- (۱) قوله: «على الإطلاق» أي: الكامل في التصرف، يفعل ما يشاء؛ مِنْ: أطلق لـه
   التصرف: أباحه.
  - (٢) التَّزلُّف: التَّقرَّب.
  - (٣) مجاري الأمور: هي ما دون الأمور العظام.
    - (٤) تطرق إليه: ابتغى إليه طريقاً.



بها، كما يفعل الملوك أحياناً مثل ذلك مع الأمراء الكبار؛ ولَمَّا لم يستطيعوا إدراك علمه تعالى وسمعه وبصره، كما يليق بشأن الألوهيَّة، قاسوها على علمهم وسَمعهم وبصرهم، فوقعوا في عقيدة التجسيم<sup>(۱)</sup>، ونسبوا التَّحيّز إلى الله تعالى شأنه.

بيان التحريف:

وأمّا التحزيف فإنَّ قصَّته: أنَّ أولاد سيدنا إسماعيل عليه السلام كانوا على شريعة جدِّهم الكريم: سيِّدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام، حتَّى جاء عصر عمْرو بن لُحَي<sup>ِّ(٢)</sup> لعنه الله فوضع لهم الأصنام، وشرع لهم عبادتها، واخترع لهم تحرير البحائر والسَّوائب والحامي، والاستقسام بالأزلام، وأمثال هذه الطقوس<sup>(٣)</sup>، وقد كان هذا الحادث<sup>(٤)</sup> قبل بعثة النبي ﷺ بقُرابة ثلاث مائة سنة، وكانوا يتمسكون في هذا الباب<sup>(٥)</sup> بآثار آبائهم، ويرونها من الحجج القاطعة.

جحود الآخرة:

وقد بيّن الأنبياء السَّالفون الحَشر والنَّشر؛ ولكـن لم يكـن ذلـك البيـان بشرح وبسط مثل ما تضمَّنه القرآن العظيم، ولـذلك كـان جمهـور المشـركين قليلي الاطّلاع عليه، وكانوا يستبعدون وقوعه.

- (۱) التجسيم: عقيدة أنّ الله تعالى له جسم كأجسامنا. والتحيز: عقيدة أنّ الله تعالى متمكّن في مكان.
- (٢) عمرو بن لُحَيّ: من قحطان، كنيته أبو ثمامة، وفي نسبه اختلاف شديد، ويظن أنّه
   كان في أوائل القرن الثالث من الميلاد.
  - (٣) الطقوس جمع الطّقس: وهي المراسيم الدينيّة.
    - (٤) يعني وقعة عمرو بن لحي.
    - معني في جواز عبادة الأصنام.



وهـؤلاء الجماعـة وإن كـانوا معتـرفين بنبوة سـيِّدنا إبراهيم وسيِّدنا إسماعيل عليهما السَّلام؛ بل بنبوة سيدنا موسى عليه السَّلام أيضا<sup>(1)</sup>، ولكـن كانت الصِّفات البشريَّة - التي هي حجاب لجمال الأنبياء الكامل<sup>(٢)</sup> - تشوِّشهم تشويشا<sup>(٣)</sup>؛ وكذلك لمَّا لم يعرفوا حقيقـة تـدبير الله الَّـذي هـو مقتضـي بعثة الأنبياء، استبعدوا الرِّسالة، لاعتقادهم أنَّ الرسول ينبغي أن يكون مثل المرسل، فكانوا يوردون لأجل ذلك شبهات واهية، غير مسموعة، فيقولون مثلاً: كيف يكون النبيَّ محتاجاً إلى الطّعام والشراب؟ ولماذا لم يرسل الله ملكـاً رسولاً؟ ولماذا لا يوحي إلى كل أحد على حدة؟ وعلى هذا الأسلوب.

### نموذج المشركين:

وإن كنت غير مهتد في تصوير<sup>(٤)</sup> حال المشركين وعقائدهم وأعمالهم، فانظر إلى حال المحترفين<sup>(٥)</sup> من أهل عضرنا، لا سيّما الّذين يقطُنون منهم بأطراف دار الإسلام<sup>(٢)</sup>، ما هي تصوّراتهم عن «الولاية»؟ فمع أنّهم يعترفون بولاية الأولياء المتقدّمين، يرون وجود الأولياء في هذا العصر من قبيل المستحيلات، ويذهبون إلى القبور والعتبات، ويرتكبون أنواعاً من الشرك<sup>(٧)</sup>؛

هناك البدع والخرافات.

وكيف تطرَّق إليهم التشبيه والتحريف؟ ونرى طبق الحديث الصحيح: «لتتَّبعنَّ سنَنَ من كان قبلكم»<sup>(۱)</sup> أنه ما من بلية من البلايا إلاّ وطائفة مـن أهـل عصرنا يرتكبونها، ويعتقدون مثلها، عافانا الله سبحانه وتعالى من ذلك.

وبالجملة: فإنَّ الله تعالى بعث سيَّد الأنبياء ﷺ \_ بفضله ورحمته \_ في العرب، وأمره بإقامة الملَّة الحنيفيَّة، وخاصمهم<sup>(٢)</sup> في القرآن العظيم، واسْتدل في المخاصمة بمسلَّماتهم التي هي من بقايا الملة الحنيفيَّة، ليتحقق الإلزام.

فرَدُّ الإشراك:

**أوّلاً**: بمطالبتهم بالدليل على ما يزعمون، ونقض تمسُّكهم بتقليد آبائهم.

ثانياً: بإثبات عدم التساوي بين هؤلاء العباد وبـين الـرَّب تبـارك وتعـالى؛ وبيان اختصاصه تعالى باستحقاقه أقصى غاية التعظيم، بخلاف هؤلاء العباد.

ثالثاً: ببيان إجماع الأنبياء على هذه المسألة، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلُنَــَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَاَ إِلَهُ إَلَّهُ أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

رابعاً: ببيان شناعة عبادة الأصنام، وأن الأحجار ساقطة عن مرتبة الكمال الإنساني، فكيف ينالون مرتبة الألوهيّة؟ \_وهـذا الـردّ مسـوق لقـوم يعتقدون الأصنام معبودة لذواتها<sup>(٤)</sup>.

وردُّ التشبيه:

أَوَّلاً: بمطالبتهم بالدليل على دعواهم، ونقض تمسكهم بتقليد آبائهم.

- (١) رواه الشيخان واللفظ لأحمد والبيهقي.
  - (٢) أي جادلهم ونازعهم.
    - (٣) سورة الأنبيا ٢٥٠.
- ٤) وأمّا الذين يظنّون الأصنام وسيلة التقرب، وقبلة التّوجه فلا يكبتهم هذا الجواب.



وثانياً: ببيان ضرورة التجانس بين الوالد والولد؛ وهو مفقود بالبداهة.

وثالثاً: ببيان شناعة نسبة ما هو مكروه ومذموم لديهم إلى الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ أَلِرَبِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونِ؟ ﴾؟<sup>(١)</sup> ـ وهذا الرد مسوق لقوم اعتادوا المقدمات المشهورة، والمتوهمات الشّعريّة<sup>(٢)</sup>؛ وكان أكثرهم من هذا القبيل.

وردُّ التحريف:

أوَّلاً: ببيان أنّه لم يؤثر عن أئمة الملّة الحنيفيّة.

وثانياً : ببيان أنَّ ذلك كلَّه اختراعات وابتداعات ممن ليسوا بمعصومين.

وردُّ استبعادِ الحشر والنشر:

**أوّلاً**: بالقياس على إحياء الأرض يعد موتها، وما أشبه ذلك<sup>(٣)</sup>، وتنقيح المناط الذي هو شمول القدرة، وإمكان الإعادة<sup>(٤)</sup>.

ثانياً: ببيان موافقة أهل الكتب السماويّة كلّهم في الإخبار به<sup>(ه)</sup>.

- (١) سورة الصَّافات ١٤٩.
- (٢) المتوهمات: قضايا كاذبة يحكم بها الوهم في أمور غير محسوسة. والشعر: قول مؤلّف من المخيّلات. والمخيّلات: قضايا يخيّل بها؛ لتتأثّر النفس بها قبضاً وبسطاً، فترغب فيها، سواء كانت صادقة أو كاذبة، كقول القائل: الخمر ياقوتة سيّالة. فحينئذ تنبسط النّفس وترغب فيها؛ والعسل مرّة مُهَوّعة، فالنّفس تنقبض وتنفر عنه.
  - (٣) كقياس الإعادة على الابتداء.
- (٤) أي نقول: إنّ الإعادة موقوفة على أمرين: الأول: كون الإعادة ممكنة، والثاني:
   كون قدرة الله تعالى شاملة عليه، وثبت كلا الأمرين، فأيّ استحالة فيهما؟
- (٥) أي نقول: إنّ الكتب السماويّة كلّها متفقة في الإخبار بوقوع الحشر والنّشر، فكان ذلك إجماعاً قاطعاً عليه.

والردُّ على منكري الرسالة:

أوّلاً: ببيان وجودها في الأنبياء السابقين، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِيَ إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ <sup>(١)</sup>، وقال تعالى: ﴿وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلَأُ قُلْ كَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدَاْ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَمُ عِلْمُ ٱلْكِنَبِ

وثانياً: بدفع الاستبعاد ببيان أن الرسالة هنا عبارة عن الوحي، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا آَنَا بَشَرُ مِتْلَكُمُ يُوحَى إِلَى ﴾<sup>(٣)</sup>، ثمّ يفسّر الوحي بما لا يكون من المستحيلات، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَا وَحْيًا أَوَّ مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ أَوَ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ- مَا يَشَآَءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَصِيمُ ﴾<sup>(٤)</sup>.

وثالثاً: ببيان أنَّ عدم ظهور المعجزات التي يقترحونها<sup>(٥)</sup>، وعدم موافقة الله تعالى إيَّاهم في تعيين شخص يتوخون<sup>(١)</sup> رسالته، وعدم إرساله تعالى الملائكة رسلاً، وعدم إيحائه تعالى إلى كل شخص، كلّ ذلك لمصلحة كلِّية، يقصر علمهم عن إدراكها.

ولما كان أكثر الناس الذين بعث الله إليهم الرسول علم مشركين، ذكر هذه المعاني في القرآن الكريم في سور كثيرة بأساليب متعددة، وتأكيدات بليغة، ولم يتحاش<sup>(v)</sup> عن تكرارها وتردادها. نعم! هكذا ينبغي أن تكون مخاطبة الحكيم المُطْلق مع هؤلاء الجهلة؛ والكلام في مقابلة هؤلاء السفهاء جديرٌ بهذا التأكيد البليغ، ﴿ذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ».

- (۱) سورة يوسف ۱۰۹.
  - (٢) سورة الرَّعد ٤٣.
- (٣) سورة حم السجدة ٢.
  - (٤) سورة الشورى ٥١.
- اقترح عليه كذا وبكذا: تحكم وسأله إيّاه بالعنف، ومن غير رويّة.
- (٦) توخّى الأمرَ: قصد إليه، وتعمّد فعله، وتحراه. يقال: توخّى رضاه، وتوخّى محبته.
  - (٧) تحاشى عن كذا: تنزه.



### ۲ \_ ذِكْرُ اليهود

وقد كان اليهود، آمنوا بالتوراة، وكان من ضلالهم: ١- تحريف أحكام التوراة، سواء كان تحريفاً لفظيًا، أو تحريفاً معنويًاً.
٢- وكتمان آيات التوراة.
٣- وإلحاق ما ليس منها بها، افتراءً منهم.
٤- والتقصير في تنفيذ أحكامها.

٦- واستنكار رسالة نبينا علم وسوء الأدب والطعن عليه عليه به بالنسبة إلى الربِّ تبارك وتعالى أيضاً.

٧\_ وابتلاؤهم بالبخل والحرص، ونحو ذلك من الرذائل.

### بيان التحريف

وقد تحقّق لدى الفقير أنَّ تحريفهم اللَّفظي<sup>(١)</sup> قد كان في ترجمة التـوراة وأمثالها، لا في أصل التوراة؛ وهو قول ابن عبّاس رضي الله عنهما.

والتحريف المعنوي: هو تأويل فاسد بحمل الآية على غير معناها، بتعسُّف وانحراف عن سواء السبيل.

(١) اعلم: أنّ في التحريف ثلاثة مذاهب: ذهب جماعة إلى إنكار التحريف اللفظي رأساً، فالتحريف عندهم كلّه معنوي، وإليه جنح الإمام المصنّف رحمه الله تعالى؛ وذهب جماعة إلى أنّ التحريف اللفظي موجود فيها، ولكنّه قليل؛ وقال جماهير العلماء: إنّ التحريف قد وقع في الكتب السماويّة بكل نحو من اللفظى والمعنوي كثيراً.

أمثلة التحريف المعنوي:

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

ولكنّ اليهود زعموا أن كلّ من كان يهوديًّا أو عبْرِيًّا فهو من أهل الجنّة، وتُخَلِّصه شفاعة الأنبياء من العذاب، ولا يمكث في النّار إلاّ أياماً معدودات، وإن لم يتحقّق ذلك المناط، ولم يكن إيمانه بالله تعالى على الوجه الصحيح، ولم يدرك حظًّا من الإيمان بالآخرة، ورسالة النبيّ المبعوث عليهم.

وهذا خطأٌ صرْفٌ وجهل مُحْضٌ، وقد كشف القرآن العظيم هذه الشبهة على أتم وجه، لما أنّه كان مهيمناً<sup>(٢)</sup> على الكتب السابقة، مبيّناً لمواضع الإشكال فيها، فقال تعالى: ﴿بَكَلَ مَن كَسَبَ سَيِّكَةً وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِيَّتَهُ

٢ ومن جملة ذلك: أنه تعالى قد بيّن في كلّ ملّة أحكاماً تناسب مصالح
ذلك العصر، وَرُوعِيت في التشريع<sup>(٤)</sup> عـادات القـوم الصـالحة، وأكـد الأمـر

- (١) يقال لليهودي: العبري والعبراني، تسمية لهم باسم لغتهم؛ وهم يسمّون أنفسهم
   بالإسرائيلي، نسبة إلى إسرائيل، أي يعقوب عليه السلام.
  - . (٢) هيمن على الشيء: سيطر عليه، وراقبه وحفظه.
    - (٣) سورة البقرة ٨١.
    - (٤) التشريع: سنَّ القوانين.

بالأخذ بها، وإدامة العمل عليها، والاعتقاد بها، وحصر الحَقِّيَّة فيها؛ والمراد أنَّ الحقّ منحصر فيها في ذلك العصر، وأنَّ الإدامة عليها<sup>(١)</sup> إضافية، لا حقيقية، أي: ما لم يأت نبيَّ آخر، وما لم يكشف السِّتار عن وجه رسالته.

ولكن اليهود حملوا ذلك على استحالة نسخ اليهودية؛ وكان معنى<sup>(٢)</sup> وصية التمستك بها، هو الوصاية بالإيمان بالله والتمستك بالأعمال، ولم تكن خصوصية تلك الملة معتبرة لذاتها؛ ولكن اليهود اعتبروا الخصوصيّة، فظنّوا أنّ يعقوب عليه السلام وصلّى بنيهِ بالتمستك باليهوديّة أبداً.

٢- ومن جملة ذلك: أنّ الله تعالى شرّف الأنبياء، والتابعين لهم بإحسان، في كلّ ملّة بوصف المقرّب والمحبوب، ووصف الّذين ينكرون الملّة بالمغضوب؛ وأطلق في هذا الباب لفظاً شائعاً في كلّ قوم، فلا عجب لـو استعمل كلمة «الأبناء» مقام المحبوبين؛ ولكنْ ظنّ اليهود أنّ هذا التشريف دائر مع اسم اليهوديّ والعبْريّ والإسوائيلي .ولم يعرفوا أنّه دائر مع صفة الانقياد والخضوع، والسيّر على الحقّ الذي أنزله الله على الأنبياء لا غير.

وقد ارتكز<sup>(٣)</sup> في خواطرهم كثير من التأويلات الفاسدة من هذا القبيل، وتلقُّوْها وتوارثوها عن آبائهم وأجدادهم؛ فدَحَض<sup>(٤)</sup> القرآن الكريم هـذه الشبهات على أتم وجه.

- (٢) هذا جواب سؤال مطوي، وهو أنّ اليهود يدّعون أنّ يعقوب عليه السلام يوم مات وصمّى بنيه بالتّمسك باليهوديّة، فيستدلّون بتلك الوصية على استحالة نسخ اليهوديّة، والجواب: أنّ ذلك افتراء منهم على يعقوب عليه السلام، ولم يكن معنى وصيّته هذا، بل كان معناه... إلخ.
  - (٣) ارتكز الشيء: ثبت واستقر في محلّه
    - (٤) دحض الحجّة: أبطلها ودفعها



أمّا كتمـان الآيـات: فهـو أنّهـم كـانوا يخفـون بعـض الأحكـام والآيـات للمحافظة على جاه شريف، أو لطلب منصب عزيز، لئلا يتلاشى اعتقـاد العامّـة فيهم، ولا يلاموا على ترك العمل بتلك الآيات.

أمثلته:

١- فمن جملة ذلك: أن حُكْمَ رجم الزاني مصرّح به في التوراة،
 ولكنّهم أهملوه لإجماع أحبارهم <sup>(١)</sup> على إهماله، وإقامة الجلد وتسخيم<sup>(٢)</sup>
 الوجه مقامه، وكانوا يخْفون تلك الآيات خشية الفضيحة.

٢- ومن جملة ذلك: أنّ الآيات<sup>(٣)</sup> التي فيها بشارة ببعثة نبيّ في أولاد هاجر<sup>(3)</sup> وإسماعيل عليهما السّلام، والّتي فيها إشارة إلى وجود ملّه، يَتم ظهورها وشهرتها في أرض الحجاز، وتمتلئ بها جبال عرفة من التلبية، ويؤُمّ النّاس ذلك الموضع من الأقطار والأمصار؛ وهي ثابتة في التوراة حتّى اليوم؛ فكان اليهود يتأولونها بأنّ ذلك إخبارٌ بوجود تلك الملّة، ولينا<sup>(٥)</sup>

ولِمَا أَنَّ هذا التَّأويل الركيك لا يسمعه أحد، ولا يصحّ عند أحد، كانوا يتواصونَ فيما بينهم بإخفائها، ولا يسامحون بإظهارها على كلَّ عامّ وخاص،

- (۱) الأحبار جمع حبر \_ بفتح أوّله، وبكسره \_: العالم الكبير عند النصارى، ورئيس
   الكهنة عند اليهود.
  - (٢) سخّم الله وجهه: سوّده، والسَّخَم: السِّواد.
    - (٣) يعني آيات التوراة.
- (٤) هاجر على زنة فاعل: أم إسماعيل عليهما السلام، ويقولون: آجر، فيبدلون الهمزة من الهاء.
- ٥) أي كانوا يقولون: كتب علينا الحرب الشديدة مع النبي الذي سيظهر في أولاد
   إسماعيل، فكأننا أمرنا بمخالفته، لا باتباعه.



كما حكى الله تعالى عنهم: ﴿أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُوكُم بِدِ-عِندَرَبِّكُمٌ ﴾<sup>(1)</sup>.

ما أجهلهم! هل يمكن أن تحمل منّة الله تعالى على هاجر وإسماعيل - عليهما السلام - بهذه المبالغة، وذكْر هذه الأمّة بهذه الفضيلة، على الإخبار بوجود تلك الملّة، ولا يكون فيه حَتَّ وتحريض على اتباع هذا الدين؟! سبحانك هذا إفك عظيم!

بيان الافتراء:

أمّا الافتراء<sup>(٢)</sup> فأسبابه:

١- دخول التّعمق والتّشدد على أحبارهم ورهبانهم.

٢- والاستحسان، أي: استنباط بعض الأحكام بناءً على إدراك المصالح
 فيها، بدون نص من الشارع.

٣\_ وُترويج الاستنباطات الواهية.

فأتباعهم ألحقوها بالأصل<sup>(٣)</sup>، زعماً منهم أنّ اتفاق سلفهم على شيء من الحجج القاطعة؛ فلم يكن عندهم مستند في إنكار نبوّة عيسى عليه السلام إلاّ أقوال سلفهم؛ وكذلك كان حالهم في كثير من الأحكام.

سبب التساهل وارتكاب المَناهي:

وأمّا التّساهل في تنفيذ أحكما التّـوراة، وارتكـاب البخـل والحـرص، فظاهر أنّه من مقتضيات النّفس الأمارة، وهي تغلِّب النّاس جميعاً إلاّ من شـاء

- (۱) سورة البقرة ۷
- (٢) الافتراء على الله: نسبة ما يكتبونه بأيديهم إلى الله تعالى وإلى التوراة
  - (٣) أي بأصل الكتاب والشريعة.



ولكنّ هذه الرّذيلة<sup>(٢)</sup> قد تلوّنت في أهل الكتاب بلون آخر؛ وهـو أنّهـم كانوا يتكلّفون تصحيحها بتأويل فاسد، وكانوا يبرزونها في صبغة الدّين.

أسباب استبعاد رسالة سيّدنا محمد على الله السباب استبعاد رسالة سيّدنا

وأمّا استبعاد رسالة سيّدنا محمد على الله، فأسبابه:

١- اختلاف عادات الأنبياء وأحوالهم في إكثار التّزوج والإقـلال منه،
 وما أشبه ذلك.

٢\_ واختلاف شرائعهم.

٣\_ واختلاف سنَّة الله تعالى في معاملة الأنبياء.

٤\_ وبعثة النبي عليه من بني إسماعيل، بعدما كان جمهور الأنبياء من بني إسرائيل.

٥\_ وأمثال هذه الأسباب. 🔪 🔹

النّبوة ومنهجها في إصلاح النّاس:

والأصل في هذه المسألة: أنَّ النَّبوة كائنة لإصلاح نفوس النَّاس، وتهذيب عباداتهم وتعديل عاداتهم، لا لإنشاء أصول البرِّ والإثم؛ ولكل قـوم عـادات في العبادات، وتدبير المنزل، والسياسة المدنيَّة، فإذا ظهرت فيهم النَّبوة فـلا تستأصل هذه العادات بالمرَّة، ولا تضع لهم عادات جديدة، بل تميّز فيما بين العادات، فما كان منها صالحاً مطابقاً لرضا الله تعالى تبقيه وتحفظه، وما كـان منها مخالفاً للأصل، منافياً لرضا الله تعالى تغيّره حسب الضرورة وتعدّله.

- (۱) سورة يوسف٥٢
- (٢) الرّذيلة: ضدّ الفضيلة، والجمع: رذائل.



### ۳۔ ذکر النّصاري

عقيدة التّثليث والرَّدُّ عليها:

أمّا النّصارى: فكانوا مؤمنين بسيّدنا عيسى عليه السّلام، وكان ضلالهم: أنّهم يزعمون أنّ لله تبارك وتعالى ثلاثةَ أجزاء متغايرة بوجه، ومتّحدة بـآخر؛ وكانوا يسمونها «الأقانيم<sup>(۱)</sup> الثلاثة»:

أحدها: الأب؛ وهو بإزاء مبدأ العالم (٢)

والثّاني: الابن؛ وهو بإزاء الصّادر الأوّل الّـذي هـو معـنى عـامّ شـامل لجميع الموجودات<sup>(٣).</sup>

والثَّالث: روح القُدس؛ وهو بإزاء العقول المجرّدة.

وكانوا يعتقدون أنَّ أقنوم «الابن» تدرَّع<sup>(٤)</sup> بروح عيسى عليه السّلام، أي كما أنَّ جبريل عليه السّلام قد يظهر في صور الإنسان، كذلك ظهر الابـن في صورة روح عيسى عليه السّلام؛ فعيسى إله وابـن إلـه وبشـر أيضـاً في وقـت واحد؛ وتجري عليه الأحكام البشريّة والإلهية معاً.

- (٢) قارن الإمام المصنّف رحمه الله تعالى مصطلحات النصارى بمصطلحات الفلاسفة ؛ والفلاسفة يعنون بمبدأ العالم ذات الواجب تعالى، وبالصادر الأول العقل الأول، وبالعقول المجرّدة العقول العشرة ؛ والعقل عندهم : جوهر مستغن في أفعاله عن الآلات الجسمانية، متوسّط بين الواجب ومصنوعاته في إفاضة الوجود
- (٣) الصادر الأول أي العقل الأول عند الفلاسفة سبب لوجود جميع الكائنات، فهو شامل لجميع الموجودات بهذا المعنى. وهو عند أرباب الحقائق: الوجود المنبسط المخلوق، ومنه وجد العالم بحذافيره.

(٤) تدرّع أي تقمّص



وكذلك يكون التّذكير بآلاء الله، وبأيّام الله على الأسلوب الّـذي هـو معروف عندهم، وشائع لديهم؛ فهذا هو السّبب في اخـتلاف شـرائع الأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام.

اختلاف الشرائع كاختلاف وصفات الطبيب:

وهذا الاختلاف في الشرائع كالاختلاف في وصفات الطّبيب؛ فإنّه إذا دبّر أمر المريضين يصف لأحدهما دواءً وغذاءً بارداً، ويأمر الآخر بدواء وغذاء حارّ، وغرض الطّبيب من معالجتهما واحد، وهو إصلاح مزاجهما، وإزالة الموادّ الفاسدة منهما، لا غير؛ ويمكن أن يصف الطّبيب في كلّ منطقة أدوية وأغذية مختلفة، تلائم أهلها، وكذلك يختار في كلّ فصل من الفصول علاجاً مختلفاً يناسب ذلك الفصل.

كذلك لما أراد الطبيب الحقيقي \_ جل مجده \_ معالجة من ابتُلِيَ بالمرض النفساني، وتقوية القوة الملكية، وإزالة الفساد الطّارئ عليهم، اختلفت المعالجة بحسب اختلاف أقوام كلّ عصرٍ وعاداتهم، ومشهوراتهم، ومسلّماتهم.

أنموذج اليهود:

وعلى كلِّ، فإنْ أردتَ أن ترى أنموذج<sup>(١)</sup> اليهود، فانظر علماء السّوء الَّذين يطلبون الدَّنيا، ويولعون بتقليد السَّلف، ويعرضون عن نصوص الكتاب والسَّنَّة، ويستندون إلى تعمُّق عالم وتشدّده، أو إلى استحسانه، فأعرضوا عن كلام الشّارع المعصوم، وجعلوا الأحاديث الموضوعة، والتأويلات الفاسدة قدوةً، فانظر كأنَّهم هم!

\* \* \*

الأنموذج والنّموذج: مثال الشيء، أصلهما كلمة فارسيّة.

وكانوا يتمسكون في إثبات هذه العقيدة ببعض نصوص الإنجيل الـتي أطلق فيها لفظ «الابن» على عيسى عليه السلام<sup>(١)</sup>، وكذلك يستدلون بالآيات التي نسب فيها عيسى عليه السلام بعض أفعال الله تعالى إلى نفسه<sup>(٢)</sup>.

وجواب الإشكال<sup>(٣)</sup> الأوّل: على تقدير صحَّة نصوص الإنجيل، وأنَّه ليس فيها تحريف: أنَّ لفظ «الابن» في العهد القديم، كان مستعملاً بمعنى المحبوب والمقرَّب والمجتبى، كما يدل عليه كثير من القرائن في الإنجيل.

وجواب الإشكال الثاني: أنَّ تلك النَّسبة على طريق الحكاية؛ كما يقول رسول الملك: «إنَّا فتحنا البلد الفلانيَّ» و«لقد حطَّمنا القلعة الفلانيَّة»، وفي الحقيقة هذا راجع إلى الملك؛ وأمَّا الرَّسول فإنَّما هو ترجمان الملك فحسب.

والجواب الثاني: أنّه يحتمل أن يكون الوحي إلى عيسى عليه السّلام عن طريق انطباع<sup>(٤)</sup> المعاني في لوح قلبه من قبّل العالم العلوي، لا عن طريق تمثّل جبرائيل عليه السّلام في صورة البشر، وإلقاء الكلام إليه؛ فبسبب هذا الانطباع جرى منه عليه السّلام كلام مشعر بنسبة تلك الأفعال إلى نفسه؛ والحقيقة غير خفيَّة.

وبالجملة: فقد ردّ الله تعالى هذا المذهب الباطل، وبيّن أن عيسى عبـ الله وروحه المطهّرة التي نفخها في رحم مريم الصِّدِّيقة، وأنّه تعالى أيّده بروح القُدس، وحاطه<sup>(o)</sup> عليه السّلام بعناية خاصّة.

(١) راجع إنجيل مُرْقُس ٣٢: ١٣ وإنجيل لوقا٢٢: ٤٦: والمواضع الكثيرة من إنجيل يوحنًا.

- (٢) كما في الأصحاح الثامن من إنجيل متَّى: (جاء أبرص فقال لعيسى: يا ربّ إن
- شئت فأنت قادر على تطهيري، فمدّ يسوع يده ولمسه، وقال: «قد شـئت فـاطهر» فطهر للوقت من برصه. (الآيات ١-٣).
  - (٣) الإشكال بمعنى الاشتباه والالتباس، من أشكل الأمر: إذا التبس
    - (٤) الانطباع مطاوع لطبع.
  - حاط حوطاً الشيء: حفظه وتعهده بجلب ما ينفعه، ودفع ما يضره

۳**۷** 

This file was downloaded from QuranicThought.com



وبالجملة: فلو فرضنا أنَّ الله سبحانه وتعالى ظهر في الكسُوة الرُّوحيَّة، التي هي من جنس الأرواح<sup>(1)</sup> وتدرَّع بالبشريَّة، فلا ينطبق لفظ «الاتحاد»، على هذا المعنى عند التّدقيق والإمعان، إلا بتسامح. وأقرب الألفاظ لهذا المعنى: هو «التقويم» ومثله<sup>(٢)</sup>؛ تعالى الله عمّا يقول الظّالمون علوّاً كبيراً.

### أنموذج النّصاري:

وإن شئت أن ترى نموذجاً لهذا الفريق، فانظر اليوم إلى أولاد المشايخ والأولياء، ماذاً يظنُّون بآبائهم؟ وإلى أيَّ حدَّ وصلوا بهم! ﴿وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوَا أَى مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ﴾ ! (٢)

## عقيدة مصلوبيّة المسيح والرّد عليها:

ومن ضلالاتهم أيضاً: أنَّهم يجزمون بأنَّ عيسى عليه السَّلام قد قتل، مع أنَّ الواقع خلاف ذلك، وقد شبَّه لهم، والتبس عليهم الأمر، فظنَّوا رفعه إلى السَّماء قتلا، ورووا هذا الغلط كابراً عن كلبر، فكشف الله تعالى السِّتار عن حقيقة الأمر في القرآن العظيم قائلاً: ﴿وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمْ ﴾(٤).

- أي أنَّ الكسوة الروحيَّة أيضاً روح من الأرواح. (1)
- حاصل ما قاله الإمام المصنِّف رحمه الله: أنَّ النصاري يقولون بالاتحاد بين الله تعالى (٢) وبين عيسى عليه السلام، بأنَّ الله تعالى تقمَّص بشرية عيسى عليه السلام، فصار متّحداً معه، فردّ عليهم المصنّف رحمه الله، وقال: لو فرضنا أنَّ الله تعالى صار روحـاً في أول الأمر، ثمَّ تقمَّص بشريَّة عيسى عليه السلام ثانيا، فلا ينطبق عليه لفظ «الاتحاد»، أي لم يصر سبحانه وتعالى مع هذا متّحداً مع عيسى عليه السلام في النظـر الممعن؛ لأنَّ الله تعالى بمنزلة الرَّوح، وبشريَّة عيسى بمنزلة الجسد، والرَّوح لا تكون متّحدة مع الجسد أبداً، بل تكون مقوّمة ومعدّلة فحسب، فكيف يقول الظالمون بالاتّحاد بينه تبارك وتعالى وبين عبده عيسى عليه الصلاة والسلام؟! سورة الشعراء ٢٢٧. (٣)

  - سورة النساء ١٥٧. (٤)

وأمّا ما ذكر في الإنجيل من قول عيسى عليه السّلام في هـذا البـاب<sup>(١)</sup> فمعناه: أنّه إخبار بجرأة اليهود، وإقدامهم على قتْله؛ ولكـنّ الله تعـالى أنجـاه من هذه المهلكة.

وأمّا كلام الحواريين<sup>(٢)</sup> فإنّه ناشٍ عن اشتباه الأمر، وعدم وقـوفهم علـى حقيقة الرّفع الّذي لم يكن مألوفاً لعقولَهم، ولا لأسماعهم.

تحريفهم في بشارة الفارقليط":

ومن ضلالاتهم أيضاً: أنّهم يقولون: إنّ الفارقليط الموعود هو عيسى عليه السّلام نفسه، الّذي جاء بعد قتله إلى الحواريين، وأوصاهم بالتّمسك بالإنجيل<sup>(٤)</sup>، ويقولون: إنّ عيسى عليه السّلام أوصاهم أيضاً بـأنّ المتنبّعين سيكثرون، فمن سمّاني فاقبلوا كلامه، وإلا فلا.

وقد بيّن القرآن العظيم أنّ بشارة عيسى عليه السّلام تصْدق على نبيّنا ﷺ، لا على الصّورة الرُّوحيّة لعيسى عليه السّلام؛ لأنّه قد صُرّح في الإنجيـل بـأنّ الفارقليط يمكث فيكم مدّة طويلة، ويعلّم العلم، ويزكّي النّاس؛ ولا يظهر هـذا المعنى في غير نبيّنا ﷺ.<sup>(ه)</sup>

وأمّا ذكرُ عيسى عليه السّلام وتسميته فالغرض منه التصديق بنبوّتـه، لا أن يتّخذه ربًّا، أو يعتقد بأنّه ابن الله.

- (١) جاء في إنجيل متّى(٤٥:٢٦): انظروا قد اقتربت تلك السّاعة، وابن النّاس يصلب بأيدي الفجّار الظلمة.
  - ٢) أي إخبار الحواريين بقتل عيسى عليه السلام.
- (٣) فارقليط: كلمة سريانية، معناها: أحمد (أفعل التفضيل من الحمد) أي: الذي يحمد الله تعالى أكثر من كل أحد.
  - (٤) كما في الباب الثاني من كتاب الأعمال، وراجع «إظهار الحقّ»٢: ١٩٧\_٢٠١.
    - (٥) لأن روح عيسى عليه السلام لم تمكث عندهم إلا قليلاً، على زعمهم



#### ٤ \_ ذكر المنافقين

نفاق الاعتقاد ونفاق العمل:

أمَّا المنافقون: فكانوا على قسمين:

١- طائفة منهم يقولون بألسنتهم: «لا إلـه إلا الله، محمـد رسـول الله»، وقلوبهم مطمئنة بالكفر، ويضمرون<sup>(١)</sup> الجحود الصرّف في أنفسـهم، قـال الله تعالى في حقّهم: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلأَسَفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ<sup>(٢)</sup>. ٢- وطائفة دخلوا في الإسلام مع ضعف فيه.

مظاهر نفاق العمل:

١- فمنهم من يعتاد موافقة قومهم: إنْ ثَبَت القوم على الإيمان ثبتوا،
 وإن رجع القوم إلى الكفر رجعوا. •

٢ ـ ومنهم من استولى على قلوبهم الانسياق<sup>(٣)</sup> وراء اللّـذات الدنيوية الدّنيئة، بحيث لم يذر في قلوبهم مكاناً لحب الله، وحبِّ رسوله عظيم.

٣- ومنهم من تملَّك قلوبهم الحرص على المال والحسد والحقد، ونحو ذلك من الرذائل، بحيث لم يبق في قلوبهم محلٌّ لحلاوة الابتهال والمناجاة، ولا لبركات العبادات.

٤\_ ومنهم من انغمسوا في شَوَون المعاش واشتغلوا بهـا، حتّـى لم يبـق لديهم فرصة للاهتمام بأمر الآخرة، وترقُّبها وللتفكير فيها.

- (١) أضمر الشيء: أخفاه.
  - (٢) سورة النساء ٤٥
- (٣) الانسياق: مطاوع ساقه أي تبع غيره ومشى خلفه.

This file was downloaded from QuranicThought.com



٥- ومنهم من تخطُر ببالهم ظنون واهية وشبهات ركيكة في رسالة نبيّنا عليه، وإن لم يبلغوا إلى أن يخلعوا رِبْقة الإسلام عن عنقهم، وينْفضوا أيديهم منه بتاتاً.

وسبب تلك الشُّكوك: جريان الأحكام البشريَّة على نبيَّنا ﷺ، وظهـور الملَّة الإسلاميَّة في صورة سيطرة الملوك على أطراف البلاد، وأمثال ذلك.

٦- ومنهم من حملتهم محبّة القبائل والعشائر على أن يبذلوا الجهد البليغ في نُصرتهم، وتقويتهم وتأييدهم، ولـوكان ذلـك على مناوأة أهـل الإسلام؛ ويضعّفون أمر الإسلام عند التّعارض، ويلحقون به الضّرر.

### الكلام حول قسمي النِّفاق:

وهذا القسم من النّفاق<sup>(١)</sup> هو نفاق الأعمال والأخلاق، ولا يمكن الاطّلاع على النّفاق الأوّل بعد سيّدنا محمد ﷺ؛ لأنّه من الأمور المغيّبة، ولا يمكن الاطلاع على مكنونات القلوب.

والنّفاق الثّاني كثير الوقوع، لا سيّما في عصرنا، وإليه جاءت الإشارة في الحديث الشريف: «أربع من كنّ فيه كان منافقاً خالصاً: إذا اؤتمن خان، وإذا حدّث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر»<sup>(٢)</sup>، وقال: «هـمُّ المنافق بطْنه، وهمُّ المؤمن فَرْسُه»<sup>(٣)</sup> إلى غير ذلك من الأحاديث.

### الغرض من ذكر أحوال المنافقين في القرآن العظيم: .

وقد كشف الله تعالى في القرآن العظيم عن معايب المنافقين وأعمالهم، وذكر من أحوال الفريقين أشياء كثيرة، لتحترز الأمة بأسرها منها.

- يعني القسم الثاني بجميع أنواعه.
- (٢) رواه الستّة إلا ابن ماجه عن ابن عمرو رضي الله عنهما.
  - (٣) لم أجده مع الجهد البليغ.



وإن شئت أن ترى نموذجاً للمنافقين، فانطلق إلى مجالس الأمراء، وانظر إلى مصاحبيهم وندمائهم، يؤثرون رضا الأمراء على رضا الله تعالى.

ولا فرق عند المنصف بين المنافقين الذين سمعوا كلام الرسول علم مباشرة ثم نافقوا، وبين هؤلاء المنافقين الذين ولدوا في هذا الزّمان، ثمّ علموا أحكام الشّريعة بطريق القطع واليقين، ثمّ أقدموا على خلافها، وانحرفوا عنها.

وكذلك طائفة من المعقوليين المذين تمكّنت في خواطرهم شكوك وشبهات كثيرة، ونسوا الدّار الآخرة، فهم أيضاً نموذج المنافقين.

### القرآن كتاب كلّ عصر:

وعلى كلَّ، فإذا قرأت القرَ**آ**ن فلا**ت**حسب أنَّ المخاصمة كانت مع قـوم انقرضوا، كلاَّ، بل ما من بلاء كان فيما سبق من الزَّمان إلا وهو موجود اليـوم بطريق الأنموذج، كما ورد في الحديث الشريف: «لتتَبِعُنَّ سَنَنَ من كان قبلكم»<sup>(۱)</sup> فمقصود القرآن الكريم بيان كليَّات تلك المفاسد، لا خصوص الحوادث.

هذا ما تيسر لي في هذا الكتاب من بيان عقائد الفرق الضّالة، والردود عليها؛ وأظن أنَّ هذا القدر كافٍ في فهم معاني آيات الجدل إن شاء الله تعالى.

\* \* \*

(۱) حدیث متفق علیه، وتمامه: «شبراً بشبر، وذراعاً بـذراع، حتّى لـو دخلـوا جحـر
 ضب تبعتموهم»، البخاري برقم ٦٨٨٨، ومسلم برقم ٦٨٨٩.



# الفصل الثانى

# في بقية مباحث العلوم الخمسة

بيان التّدكير بآلاء الله:

لِيُعْلَم أنَّ نزول القرآن الكريم إنَّما كان لإصلاح النَّفوس البشريَّة سواء كانوا عرباً أو عجماً، بدواً أو حضراً؛ فلذلك اقتضت الحكمة الإلهية أنْ لا يخاطب النَّاس في التَّذكير بآلاء الله إلا بما تسعه أذهانهم، وتحيط بهم مداركهم، ولا يبالغ في البحث والتَّحقيق مبالغة زائدة؛ فسيق الكلام في أسماء الله تعالى وصفاته بوجه يمكن فهمه، والإحاطة به بإدراك وفطانة خُلق أكثر أفراد الإنسان عليهما في أصل خلقتهم، من دون حاجة إلى ممارسة الفلسفة الإلهية ومزاولة علم الكلام.

### إثبات الذّات وبيان الصّفات:

فأثبت سبحانه وتعالى ذات المبدأ إجمالاً، إذ إنَّ معرفته تعـالى مركـوزة في فطرة بني آدم؛ لا ترى طائفة منهم في الأقاليم الصّالحة، والأماكن القريبـة من الاعتدال ينكرون ذلك

ولمًا كان إثبات الصّفات الإلهيَّة بطريق الإمعان، وتحقيق الحقائق، مستحيلاً بالنسبة إلى أفراد الإنسان؛ ولو لم يطّلعوا على صفاته تعالى إطلاقاً لم يصلوا إلى معرفة الرّبوبيّة الّتي هي أنفع الأشياء في تهذيب النّفوس؛ فكان من حكمة الله تعالى: أنّه اختار شيئاً من الصّفات البشريّة الكاملة الّتي يعرفونها، ويجري التّملاّح بوجودها فيما بينهم، فاستعملها بإزاء المعاني



الدقيقة الغامضة التي لا مدخل للعقول البشريّة في ساحة جلالها؛ وجعل الأصل المصرّح بقوله تعالى: ﴿لَيَسَ كَمِثْلِهِ شَئِ <sup>\*</sup> ﴾ ترْيَاقاً للدّاء العضال من الجهل المركّب؛ ومنع من إثبات الصّفات البشريّة الّـتي تـثير الأوهام إلى العقائد الباطلة، كإثبات الولد والبكاء والجزع له تعالى شأنه.

#### صفاته تعالى توقيفيّة:

وإنْ أمعنت النّظر في مسألة الصّفات الإلهيّة تجلّى لك أنّ الجري على مسطرة العلوم الإنسانيّة، غير المكتسبة، وتمييزَ صفات يجوز أن تنْسب إلى الله تعالى، ولا يقع بها خلل، عن الصّفات الّتي يؤدّي إثباتها إلى الأوهام الباطلة، أمر دقيق خطير للغاية، لا يدرك غوره جمهور النّاس؛ فلا جرم كان هذا العلم توقيفيًّا، لم يسمح فيه بالبحث بحرّية وإطلاق

#### بيان آلائه وآيات قدرته:

واختار سبحانه وتعالى من آلائه وآيات قدرته ما يستوي في فهمه الحضري والبدوي، والعربي والعجمي؛ ولأجل ذلك لم يذكر النعم الروحانية المخصوصة بالعلماء والأولياء<sup>(۱)</sup>، ولم يخبر بالنعم الارتفاقية المخصوصة بالملوك<sup>(۲)</sup>؛ وإنما ذكر سبحانه وتعالى ما ينبغي ذكْرُه، مثل خلق السّماوات والأرض، وإنزال المطر من السّحاب، وتفجير الينابيع في الأرض، وإخراج أنواع الثِّمار والحبوب والأزهار بالماء، وإلهام الصنائع والحِرف الضرورية، وخلق القدرة لممارستها ومزاولتها.

- (1) كفرح كشف النكات النافعة، ومسرة حلّ المعضلات، وكحلاوة العبادة، والانبساط برؤية الأنوار الإلهيّة.
- (٢) النّعم الارتفاقيّة: هي الّتي يحتاج إليها الرجل، ليقضي بها حاجاته النوعيّة، من الأكل والشرب والجماع والاستظلال من الشمس والمطر، والاستدفاء في الشتاء، وغيرها.



بيان التّذكير بأيّام الله:

واختار سبحانه وتعالى من أيّام الله \_ أي من الوقائع الّتي أحدثها الله تعالى من قبيل تنعيم المطيعين، وتعذيب المجرمين \_ ما قرع أسماعهم <sup>(٢)</sup> من قبل، وكانوا قد سمعوا عنه بالإجمال، مثل قصص قوم نوح وعاد وثمود الّتي تتلقّاها العرب أباً عن جدًّ؛ ومثل قصص إبراهيم، وقصص أنبياء بني إسرائيل عليهم السّلام، الّتي ألفتها أسماعهم لطول اختلاط العرب مع اليهود؛ ولم يذكر القصص الغريبة، غير المألوفة للعرب، ولا أخبار مجازاة الفرس والهنود.<sup>(٣)</sup>

ذُكر من القصص ما هو الغرض منها:

وانتزع سبحانه وتعالى من القصص المشهورة جماعاً<sup>(٤)</sup> تنفع في التّـذكير والموعظة، ولم يسرد القصص بتمامها مع جميع خصوصيّاتها.

، والحكمة في ذلك: أنَّ العوامَّ إذا سمعوا قصَّة نادرةً غاية النَّدرة، أو

- (١) أي تتغيّر مواقف النّاس عند السّراء والضّراء، وأوضح سبحانه وتعالى ذلك بأمثلة الأمراض النفسانيّة الكثيرة الوقوع ليفهمها جميع النّاس، كما قـال تعـالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِسَنَ خُلِقَ هَـلُوعًا (إِنَّ إِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ (المعارج ١٩–٢١).
  - (٢) قرع سمعه: أي وقع في أذنه.
- (٣) المراد بأخبار مجازاة الفرس: حروبهم وملاحمهم، كقصص رُسْتُم، وإسكندر، ودارا وغيرها؛ والمراد بأخبار مجازاة الهنود: أيامهم الشهيرة، كحرب (مها بهارت) وغيرها.
- ٤) الجماع: مجتمع أصله، يقال: هذا الباب جماع هذه الأبواب، أي الجامع لها،
   الشامل لما فيها.

ذكِرَت القصَّة عندهم بجميع خصوصيَّاتها وتفاصيلها، فإنَّ طباعهم تميل إلى نفس القصَّة، ويفوتهم الغرض الأساسيَّ الذي هو التَّذكَر.

ومثال ذلك ما قاله بعض العارفين: «إنَّ النَّاس لمَّا حفظوا قواعـد التَّجويد شُغِلوا عن الخشوع في الـتَّلاوة، ولمَّا بـدأ المفسَّرون يتكلَّمون في الوجوه البعيدة في التفسير، أصبح علم التَّفسير نادراً كالمعدوم».

# القصص المتكرّرة في القرآن:

ومما تكرّر من القصص في القرآن العظيم:

ـ قصّة خلق آدم من الطّين، وسجود الملائكة لـه، واسـتكبار الشّـيطان عنه، وكونه ملعوناً، وسعيه بعد ذلك في إضلال بني آدم.

- وقصص محاجة نوح وهود وصالح وإبراهيم ولوط وشعيب - عليهم الصّلاة والسّلام - مع شعوبهم وأقوامهم في توحيد الله تعالى، والأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، واستكبار الأقوام عن الإيمان، وإدلائهم <sup>(۱)</sup> بشبهات ركيكة، وردود الأنبياء عليها، وابتلاء الأقوام بالعقوبة الإلهيّة، وظهور نصرة الله تعالى في حقّ الأنبياء وأتباعهم.

ـ وقصص موسى عليه السّـلام مـع فرعـون وملئـه، ومـع سـفهاء بـني إسرائيل، ومكابرتهم معه عليه السّلام، وعقاب الله تعالَى لأولئـك الأشـقياء، وظهور نصرة الله تعالى متتالية لِنَجِيِّه عليه السّلام.

- وقصص داود وسليمان عليهما السّلام، وخلافتهما وآياتهما وكراماتهما. - وقصص محنة<sup>(٢)</sup> أيّوب ويونس عليهما السّلام، وظهور رحمة الله تعالى لهما.

- أدلى فلان بحجته: أي أحضرها، واحتج بها.
  - (٢) المحنة: البلاء والشدّة جمع محن.



ـ وقصص سيّدنا عيسى العجيبة: من ولادته مـن غـير أب، وتكلُّمـه في المهد، وظهور الخوارق على يده.

فذكرت هذه القصص في القرآن العظيم بأساليب متنوّعـة مـن الإيجـاز والإطناب، حسب مقتضى الأساليب المرعية في السّور.

ما ذكر من المقصص مرّة أو مرّتين فقط. وأمّا القصص الّتي لم تتكرر في القرآن، بل وردت في موضع أو موضعين فحسب، فهي: \_ قصّة رفع سيّدنا إدريس عليه السّلام مكاناً عليًّا<sup>(۱)</sup>. \_ وقصّة محاجّة سيّدنا إبراهيم عليه السّلام لنمرود، ومشاهدته لإحياء الطّير، وقصّة ذبح ولده الوحيد<sup>(۲)</sup>. \_ وقصّة سيّدنا يوسف عليه السّلام، وإلقائه في اليّم وقتله القبْطيّ،

وتوجّهه إلى مدين، وتزوّجه هناك، ورؤيته النّار على الشّجرة، وسماع الكلام منها.

- ـ وقصّة ذبح البقرة. ـ وقصّة لقاء موسى مع الخضِر عليهما السّلام.
- (۱) وذلك في سورة مريم ٥٧. والصحيح في معناه: أنّه شرف النّبوة والزلفى عند الله تعالى، وعلو المرتبة بالذكر الجميل في الدنيا، قاله ابن كثير في تاريخه (١٠٠١) وما روي من رفعه إلى السماء الرابعة فهو من أخبار كعب الأحبار الإسرائيليّات، قاله ابن كثير في تفسيره (١٢٦٣).
  - (٢) الوحيد: المنفرد.

وقصة طالوت وجالوت المستقلم المستقلم المستقلم المستقلم المستقلم المستقلم المستقلم المستقلم المعالي وقصة بلقيس<sup>(1)</sup> - وقصة ذي القرنين. - وقصة أصحاب الكهف. - وقصة الرجلين المتحاورين. - وقصة الرسل الثلاثة الذين بعثهم عيسى عليه السلام لمدعوة المدين، وقصة المؤمن الذي قتله الكفار شهيداً. - وقصة أصحاب الفيل.

فليس الغرض من سرد هذه القصص في القرآن الكريم معرفتها بأنفسها<sup>(٣)</sup>، بل الغرض الأساسيُّ: هو أن ينتقل ذهن القارئ والسّامع إلى شناعة الشِّرْكِ والمعاصي، ومعاقبة الله تعالى عليها، واطلائنان المؤمنين بنصرة الله تعالى وتأييده، وظهور ألطافه وأفضاله تعالى في حقّ عباده المخلصين.

\* بيان التَّذكير بالموت وما بعده:

وقد ذكر جلَّ شأنه من الموت وما بعده: كيفيَّة الإنسان عند موته، وعجزه في تلك السّاعة، وعرض الجنّة والنّار عليه بعد الموت، وظهور ملائكة العذاب أمامه، وأشراط السّاعة من نـزول سيّدنا عيسـى عليـه السّـلام<sup>(٤)</sup>، وخـروج

- (١) هي ملكة سبأ.
- (٢) الجنّة: الحديقة، وقصتّها في سورة القلم(٢٣: ٣٣)
- ٣) أي الاطلاع عليها، والتعرّف على جزئياتها فحسب.
- (٤) جاء ذكره في سورة الزخرف ٦١ في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِّلسَّاعَةِ».

الدّجال<sup>(۱)</sup>، وخروج الدّابة من الأرض<sup>(۲)</sup>، وخروج يأجوج ومأجوج، ونفخة الصّعق، ونفخة القيام، والحشر والنّشر، والسؤال والجواب، والميزان، وأخذ صحائف الأعمال بالأيمان والشمائل، ودخول المؤمنين الجنّة، ودخول الكفّار النّار، وتخاصم أهل النّار من التّابعين والمتبوعين فيما بينهم، وإنكار بعضهم على بعض، ولعن بعضهم بعضاً، واختصاص المؤمنين برؤية الله تعالى، وأنواع العذاب من السّلاسل والأغلال والحميم والغسّاق والزّقوم<sup>(۳)</sup>، وأنواع النّعم من الحور والقصور والأنهار، والمطاعم الهنيئة والملابس النّاعمة <sup>(3)</sup> والنّساء الجميلات، ومجالس أهل الجنّة الفَكِهَة الطّيبة المفرّحة للقلوب.

ففرق سبحانه وتعالى هذه المطالب في مختلف السّور بالإجمال والتفصيل، مراعياً أساليبها الخاصة.

### \* بيان علم الأحكام:

والقاعدة الكليّة في مباحث الأحكام: أنّ سيّدنا رسول الله ﷺ قـد بعـث بالملّة الإبراهيميّة الحنيفيّة، فلَزِم إبقاء شرائع تلـك الملّـة، وأن لا يحـدث أيّ

- (۱) ينزل المسيح عليه السلام بعد خروج الدّجال، فيقتله الله تعالى على يديه؛ ولـيس لخروجه ذكر في القرآن أصرح من هذا.
- (٢) جاء ذكرها في سورة النمل ٨٢، وليس في الأصل الفارسي ذكر خروج دابّة الأرض.
- (٣) السلاسل جمع السلسلة: حبل الحديد والأغلال، جمع الغلّ: طوق من حديد أو جلد يجعل في اليد والعنق، والحميم: من الأضداد: الماء الحار والماء البارد؛ والغسّاق: البارد أو المنتن أو ما يسيل من صديد أهل النّار؛ والزّقوم: شجرة ذات شوكة، تنبت في أصل الجحيم.
- ٤) الحور جمع الحوراء: البيضاء؛ والقصور جمع القصر: المكان المرتفع؛ والهنيئة:
   المرغوبة؛ والناعمة: اللينة.

. 29

تغيّر في أمّهات مسائلها؛ اللهمّ إلا تخصيصاً لعموماتها، وزيادةً للتوقيتات والتّحديدات فيها؛ وأمثال ذلك.

ولمَّا أراد الله سبحانه وتعالى أن يزكَّيَ العرب بنبيَّنا ﷺ، ويزكَّيَ سـائر الأقاليم بالعرب لزم أن تتكوّن مادة<sup>(١)</sup> شريعته ﷺ من رسوم العرب وعاداتهم.<sup>(٢)</sup>

فإذا أمعنت النّظر في مجموع شرائع الملّة الحنيفيّة، ولاحظت عادات العرب ورسومهم، وتأملت في تشريعه ﷺ \_ الّذي هو بمنزلة الإصلاح والتّهذيب لها<sup>(٣)</sup> \_ علمت أنّ لكل حكم سبباً، وفهمت أنّ لكل أمرٍ ونهي مصلحة، وتفصيل ذلك يطول.

دور التّشريع الإسلاميّ في إصلاح الملَّة الحنيفيّة المحرّفة:

وبالجملة: فقد كان تطرّق إلى العبادات من الطّهارة والصّـلاة والصّـوم والزّكاة والحجّ والذّكر فتور عظيم، من جهة التّساهل في إقامتـها، واخـتلاف النّاس فيها بسبب عدم معرفة أكثرهـا، وتسرّب التّحريفـات الجاهليّـة إليهـا، فأصلح القرآن العظيم ذلك الاختلال كلّه، وسوّاها حتّى استقام أمرها.

وأمّا تدبير المنزل<sup>(٤)</sup> فقد كانت حدثت فيه رسوم ضارّة، وأنواع تعد وعُتُوّ؛ وهكذا اختلّت أحكام السّياسة المدنيّة، فضبط القرآن العظيم لهما أصولاً، وحدّد لهما حدوداً، وذكر من هذا الباب <sup>(٥)</sup> أنواعاً من الكبائر، وكثيراً من الصغائر، لتحترز الأمّة عنها.

- مادة الشيء: أصوله وعناصره التي منها يتكون، حسّية كانت أو معنوية، كمادة الخشب، ومادة البحث العلمي
  - (٢) أي ممّا توارثوها من الملّة الحنيفيّة، وانحرفوا عن جادّتها في كثير منها
    - (٣) أي: لعادات العرب ورسومهم.
      - (٤) أي الحياة العائليّة
    - ٥) أي من باب تدبير المنزل والسياسة المدنيّة



وذكر مسائل الصّلاة إجمالاً، واستعمل فيها لفظ «إقامة الصّلاة» ففصّلها رسول الله ﷺ بالأذان وبناء المساجد والجماعة والأوقات، وكذلك ذكر مسائل الزّكاة بالاختصار، وفصّلها رسول الله ﷺ أيّما تفصيل، وذكر الصّوم في سورة البقرة؛ وذكر الحجّ أيضاً فيها وفي سورة الحجّ؛ وذكر الجهاد في سورة البقرة والأنفال وفي مواضع متفرِّقة أخرى؛ وذكر الحدود في المائدة والنّور؛ وذكر المواريث في سورة النساء؛ وبيّن أحكام النكاح والطّلاق في سورة البقرة والنساء والطّلاق وغيرها من السّور.

التعريضات الَّتي تحتاج إلى البيان:

وإذا عرفت هذا القسم الّذي تعمُّ فائدته جميع الأمّة<sup>(1)</sup>، فها هنا قسمٌ آخر، وهو:

- أنَّه كان يُعْرض عليه ﷺ سؤال، فيجيب عنه<sup>(۲)</sup>.

\_ أو تقع حادثة يجود فيها المؤمنون بأنفسهم وأموالهم، ويمسك المنافقون ويتّبعون الهوى، فيمدح الله تعالى المؤمنين، ويذمُّ المنافقين ويتوعّدهم.<sup>(٣)</sup>

\_ أو تقع حادثة من قبيل الغلبة على الأعداء، وكفِّ ضررهم، فـيمنُّ الله تعالى بذلك على المؤمنين، ويذكِّرهم بتلك النّعمة<sup>(٤)</sup>.

ـ أو تحدث حالة تحتاج إلى تنبيه أو زجر أو إشارة أو إيماء<sup>(ه)</sup> أو أمـر أو نهي، فيُنزل الله تعالى في ذلك الباب.

- أي عرفت القسم الذي فيه خطاب عام، ولا يحتاج إلى معرفة شأن نزوله.
- (٢) كما سألوا عن الأهلة، وعن القتال في الأشهر الحرم، وعن الكلالة، فأجيب عنه في القرآن.
  - (٣) كما وقع ذلك في غزوة تبوك.
  - (٤) كما وقع ذلك في غزوة الأحزاب.
    - (٥) الإيماء: هو الإشارة الدقيقة.



فما كان من هذا القبيل فلا بد للمفسِّر من ذكر تلك القصص بطريق الإجمال.

أمثلتها:

وقد وردت التعريضات بقصّة غزوة بدر في سورة الأنفال، وبقصّة غزوة أحد في سورة آل عمرآن، وبقصّة غزوة الخندق في سورة الأحزاب، وبقصّة صُلُحً الحُدَيْبيّة في سورة الفتح، وبغزوة بني النّضير في سورة الحشر، وجاء صُلُحً والتّحريض على فتح مكّة وغزوة تبوك في سورة البراءة، ووردت الحثُّ والتّحريض على فتح مكّة وغزوة تبوك في سورة البراءة، ووردت زينب رضي الله عنها في سورة المائدة، وجاءت الإشارة إلى قصّة زواج زينب رضي الله عنها في سورة الأحزاب، وإلى تحريم السُّريَّة <sup>(١)</sup> في سورة التّحريم، وإلى قصّة الإفك في سورة النّور، وجاء ذكر استماع وفد الجن تلاوة النّبي يَشِي في سورة الجن والأحقاف، وذكرت قصّة مسجد الضِّرار في سورة البراءة، وأشير إلى قصّة الإسراء في أوّل سورة بني إسرائيل.

هذه الآيات من التّذكير بأيّام الله:

وهذا القسم من الآيات الكريمة في الحقيقة نوع من أنواع التّذكير بأيّام الله؛ ولكن لَمّا كان حلُّ الإشارات فيها متوقِّفاً على سماع القصّة ميّزت عن سائر أقْسامها.

\*\* \*\* \*\*

(1) السُّريّة والجمع سراري: الأمة الّتي تقام في البيت؛ والأغلب أن اشتقاقها من السّر.

٥٢

This file was downloaded from QuranicThought.com



# البياب الشّياني

في بيان وجوه الخفاء في معاني نظم القرآن بالنسبة إلى أهل هذا العصر،

وإزالة ذلك الخفاء بأوضح بيان

لِيُعلم أنَّ القرآن العظيم قد نزل في لغة العرب القُحَّة<sup>(1)</sup>، المبينة الواضحة، وَفَهم العرب معنى منطوقه بسليقتهم الّتي جبلوا عليها، كما قال تعالى: ﴿وَٱلْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ ﴾<sup>(1)</sup> وقال تعالى: ﴿قُرُءَنَا عَرَبِيَّا لَعَلَّكُمَ تَعَقِلُونَ ﴾<sup>(1)</sup> وقال تعالى: ﴿ كِنَبُ أُحْكِمَتَ ءَايَنُهُمْ شُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَّدُنَ حَكِمٍ خَبِيرٍ ﴾<sup>(3)</sup>.

وكان من مرْضِيٍّ الشّارع للحكيم عدم الخوض في تأويل المتشابهات القرآنيّة، وتصوير حقائق الصّفات الإلّهية، وتسمية المبهم، واستقصاء القصص، وما أشبه ذلك؛ ولذلك قلَّما كانوا يسألونه ﷺ عن مثل ذلك؛ ولهذا لم يرفع في هذا الباب من الأحاديث إلا شيء قليل.

ولكن لماً مضت تلك الطَّبقة وتدخَّل العجم، وتركت تلك الَّلغة الأصيلة، واستعصى فهم المراد في بعض المواضع، ومسَّت الحاجة إلى تفتيش الَّلغة والنَّحو، وجرت الأسئلة والأجوبة فيما بين النَّاس، وصنَّفت كتب التفسير، لزم أن نذكر هذه المواضع الصعبة إجمالاً، ونورد لها أمثلة

- (١) القحّة تأنيث القحّ: الخالص الخالي من الشوائب الغريبة.
  - (٢) سورة الزخرف٢.
  - (٣) سورة يوسف ٢.
    - (٤) سورة هود ١.



أسباب صعوبة فهم المراد من الكلام: فنقول: إنَّ عدم الوصول إلى المراد من الَّلفظ يكون: \_ أحياناً بسبب استعمال لفظ غريب؛ وعلاجُه: نقل معنى اللَّفظ عن الصّحابة والتّابعين، وسائر أهل المعانى (١). \_ وأحياناً لقلة الاطلاع على النّاسخ والمنسوخ. \_ وأحياناً للغفلة عن أسباب النّزول. \_ وأحياناً بسبب حذف المضاف أو الموصوف أو غيرهما. \_ وأحياناً لإبدال شيء بشيء، أو إبدال حرف بحرف، أو اسم باسم، أو فعل بفعل، أو لذكر الجمع مكان المفرد، أو بالعكس، أو للالتفات من الخطاب إلى الغيبة. \_ وأحياناً لتقديم ما حقَّه التَّأخير أو بالعكس. \_ وأحياناً بسبب انتشار الضمائر، أو تعدّد المراد من اللّفظة الواحدة. \_ وأحياناً بسبب التَّكرار والإطناب. \_ وأحياناً بسبب الاختصار والإيجاز. \_ وأحياناً بسبب استعمال الكناية والتّعريض والمتشابه والمجاز العقليّ. فينبغى للإخوة السُّعداء أنْ يطِّلعوا في مبدأ الكلام (٢) على حقيقة هذه الأمور، وعلى شيء من أمثلتها، ويكتفوا بالرّمز والإشارة في مواضع التّفصيل.

- أهل المعاني: هم الذين لهم باع طويل وقدم راسخ في بيان معنى اللفظ القرآني،
   كالزّجاج والفرّاء وغيرهما.
  - (٢) يعني الكلام في تفسير القرآن الكريم.



# الفصل الأوّل

في شرح غريب القرآن

وأحسن الطَّرق في شرح الغريب ما صحَّ عن ترجمان القرآن عبد الله بن عبّاس رضي الله تعالى عنهما<sup>(۱)</sup>، عن طريق ابن أبي طلحة<sup>(۲)</sup>، واعتمد عليها البخاريُ<sup>(۳)</sup> في صحيحه غالباً؛ ثم طريق الضّحاك<sup>(٤)</sup> عن ابن عبّاس، وأجوبة ابن عبّاس عن سؤالات نافع بن الأزرق<sup>(٥)</sup>؛ وقد ذكر السُّيوطي<sup>(٢)</sup> هـذه الطُّرق الثلاث في كتابه: «الإتقان في علوم القرآن».<sup>(٧)</sup>

ثمَّ ما نقله البخاري من شرح الغريب عن أئمة التفسير <sup>(٨)</sup>، ثمَّ ما رواه سائر المفسَّرين عن الصَّحابة والتَّابعين وأتباعهم رضي الله عنهم من شرح غريب القرآن.

- هو صحابي جليل، حبر هذه الأمّة، ولد بمكّة سنة ٣ ق هـ وتوفي بالطائف سنة ٦٨هـ.
- (٢) هو علي بن أبي طلحة سالم بن المخارق الهاشمي ولاء، ولم يصلنا عن نشأته وحياته شيء.
- (٣) هو أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري: إمام الدنيا وجبل الحفظ، صاحب الصحيح، ولد سنة ١٩٤هـ وتوفي سنة ٢٥٦هـ.
- ٤) هو الضّحاك بن مزاحم الهلالي ولاء، البلخي الخراساني، أبو القاسم: مفسّر،
   مات سنة ١٠٥ هـ.
  - (٥) نافع بن الأزرق الحروري: من رؤوس الخوارج، قتل سنة ٢٥هـ.
- (٦) هو عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، جلال الدين: إمام حافظ، ولـد سنة
   ٨٤٩ وتوفي سنة ٩١١هـ، له نحو ٦٠٠ مصنّف.
- (٧) كتاب ماتع جامع مطبوع، وضعه السيوطي كمقدمة لتفسيره، ذكر فيه علوم القرآن في ثمانين نوعاً، وشرح الغريب في النوع ٣٦.
  - (٨) كمجاهد والحسن وقتادة وغيرهم.

00

This file was downloaded from QuranicThought.com

وأرى من المناسب أن أجمع في الباب الخامس من هذه الرّسالة جملة صالحة () من شرح غريب القرآن مع بيان أسباب النّزول، وأجعلها رسالة مستقلَّة (٢)، فمن شاء ضمَّها إلى هذه الرَّسالة، ومن شاء أفردها على حدة (٣). وللنّاس فيما يعشقون مذاهب.

القدماء ربّما يفسّرون اللفظ بلازم معناه:

ومَّما ينبغي أنْ يعلم هنا: أنَّ الصحابة والتَّـابعين رضي الله عنهم ربَّمـا يفسّرون اللّفظ بلازم معناه؛ وقد يتعقّب المفسّرون المتـأخّرون ذلـك التّفسـير القديم، من جهة تتبع اللّغة، وتفحّص موارد الاستعمال (٤).

والغرض المطلوب في هذه الرّسالة: (٥) سرد تفسيرات السّلف بعينها، ولنقدها وتنقيحها موضع آخر غير هذا الموضع.

فلكل مقام مقال، ولكلِّ نكتة نهجال. •

\* ⋇ \*

أي مقداراً كافياً. (1)سمّاها الإمام المصنّف بفتح الخبير بما لا بدّ من حفظه في علم التفسير. (٢) لم نضم «فتح الخبير» مع «الفوز الكبير» في طبعنا هذا، لعدم شموك في مقررات (٣) الجامعات والمدارس الإسلامية بالهند. (٤)

- مع أنَّ تعقيبهم غير ملائم.
  - يعنى «فتح الخبير». (0)



## الفصل الثانى

في معرفة النّاسخ والمنسوخ

من المواضع الصّعبة في علم التّفسير الّتي مباحثُها كـثيرة، والاخـتلاف فيها واسع: معرفة النّاسخ والمنسوخ؛ ومِن أقـوى وجـوه الصّـعوبة: اخـتلاف اصطلاح المتقدّمين والمتأخّرين.

معنى النسخ عند المتقدّمين:

والذي وضح لنا باستقراء <sup>(١)</sup> كلام الصّحابة والتّابعين: أنّهم كانوا يستعملون «النّسخ» في معناه اللغوي، الّذي هو «إزالة شيء بشيء»، لا بمعنى مصطلح الأصوليين<sup>(٢)</sup>، فمعنى النسخ عندهم: «إزالة بعض أوصاف الآية بآية أخرى»<sup>(٣)</sup> سواء كان ذلك:

ببيان انتهاء مدة العمل.
 أو بصرف الكلام عن المعنى المتبادر إلى غير المتبادر.
 أو ببيان كون القيد اتفاقيًا.

- (٢) النسخ عند الأصوليين: بيان انتهاء حكم شرعي، بطريق شرعي، متراخ عنه، حتى لا يجوز امتثاله؛ وبعبارة أخرى: إنّه الخطاب الـدّال على ارتفاع الحكم الثابت بالخطاب المتقدّم، على وجه لـولاه لكان ثابتاً بـه، مع تراخيه عنه، ومغزى الحدّين: أنّ المنسوخ لا يبقى حكمه في وجه من الوجوه، ولا يكون له محمل من المحامل، ولا يجوز امتثاله في وقت من الأوقات.
  - (٣) فالنسخ عند المتقدّمين مطلق التغيير، الذي يطرأ على بعض الأحكام.



أو ببيان الفارق بين المنصوص وبين ما قيس عليه ظاهراً.
 أو بإزالة عادة من العادات الجاهليّة.
 أو برفع شريعة<sup>(۱)</sup> من الشرائع السّابقة.

عدد الآيات المنسوخة عند المتقدّمين:

فاتسع باب النسخ عندهم، وكثُر جَولان العقل فيه، واتسعت دائرة الاختلاف لديهم، ولذلك بلغت الآيات المنسوخة عندهم إلى خمس مائة آية؛ بل إذا حققت النظر تجدها غير محصورة<sup>(٢)</sup>؛ وأمّا المنسوخ حسب اصطلاح المتأخّرين فلا يتجاوز العدد القليل، لا سيّما حسب ما اخترناه من التّوجيه.

# الآيات المنسوخة عند المتأخّرين:

وقد ذكر الشيخ جلال الدين السيوطي في «الإتقان» عن بعض العلماء ما ذكرناه آنفاً، بتقرير مبسوط كما ينبغي؛ ثمّ حررّ<sup>(٣)</sup> المنسوخ طبْق رأي المتأخرين، موافقاً لرأي الشيخ ابن العربي<sup>(٤)</sup> فعدة قريباً من عشرين آية؛ وللفقير في أكثرها نظر، فلنورد كلامه مع التعقيب.<sup>(٥)</sup>

- الشّريعة: القانون والحكم من الأحكام.
- (٢) إذ لو عُدَّ مثل ذلك في الناسخ والمنسوخ لعد جميع القرآن منه؛ إذ كلَّه أو أكثره تغيير لما كان عليه المشركون وأهل الكتاب من قبل.
  - (٣) حرّر الكتاب: حسّنه وأصلحه.
- (٤) هو أبو بكر محمد بن عبد الله القاضي المالكي المعروف بابن العربي المعافري
   الأندلسي، ولد سنة ٤٦٨هـ وتوفي سنة ٥٤٣هـ، وهو غير الشيخ ابن عربي الصوفي.
  - مقب على فلان: بيّن عيوبه وأغلاطه؛ وعقّب الشيء: أتى بشيء بعده.

This file was downloaded from QuranicThought.com



١- قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُم إِذَاحَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ الآية<sup>(١)</sup> منسوخة،
 قيل: بآية المواريث<sup>(٢)</sup> وقيل: بحديث: «لا وصيّة لوارث»<sup>(٣)</sup>، وقيل بالإجماع.
 حكاه ابن العربي.

قلت: بل هي منسوخة بآية: ﴿يُوَصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمَّ﴾ وحديث «لا وصية» مبيّن للنسخ.

٢ - قول تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فَدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾<sup>(٤)</sup>، قيل: منسوخة بقوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمَّةُ ﴾<sup>(٥)</sup>، وقيل: محكَمة، و«لا» مقدرة<sup>(٢)</sup>.

قلت: عندي وجه آخر: وهو أنَّ المعنى: وعلى الَّذين يطيقون الطَّعام<sup>(٧)</sup> فدية؛ هي طعام مسكين؛ فأضمر قبل الذَّكْر؛ لأنَّه متقدَّم رتبة؛ وذكَّر الضمير؛ لأن المراد من الفدية هو الطّعام؛ والمراد مُنه صدقة الفطر؛ عقّب الله تعالى الأمر بالصِّيام في هذه الآية بصدقة الفطر، كما عقَّب الآية الثانية بتكبيرات العيد.

- (1) سورة البقرة ١٨٠ وتمام الآية: ﴿إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ
   حَقَّاعَلَى ٱلْمُنَقِينَ ﴾.
  - (٢) يعني بقوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُم اللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمٍّ ﴾ الآيات من سورة النَّساء ١١- ١٤.
- (٣) رواه عشرة من الصحابة، وخرّجه أصحاب السنن غير النسائي عن أبي أمامة، وغير أبي داود عن عمرو بن خارجة، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح (انتهى) وتلقتْه الأئمة بالقبول.
  - (٤) سورة البقرة ١٨٤.
  - (٥) سورة البقرة ١٨٥.
  - (٦) والآية للشيخ الفاني، وضمير (يطيقونه) يرجع إلى الصوم.
  - (٧) أي يطيقون الإطعام، لكونهم أصحاب نصب بقدرة ممكنة.

This file was downloaded from QuranicThought.com

٣- قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَحَكُمْ لَيْلَةُ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾ (() ناسخة لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى مَلَكُمْ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى مَلَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَوْلَهُ تعالى: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى مَلَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى مَعَالَ مُعَالَى مَن تعالى: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ وَالمَوْلَةُ فَيْبَ عَلَى مَعَالَى الصَّعَالَى مَن تعالى عَلَى اللَّذِينَ مِن قَعْلَمُ مَن تعالى مَن تعالى مِن قَصْلُوا عُنْبَ عَلَى مَا تَقْتَعْمَ مَن تحريم الأكل والوط قَبَالِ عَلَيهُمُ مَن تحريم الأكل والوط بعد النوم؛ ذكره ابن العربي؛ وحكى قولاً آخر: أنّه نسخ لما كان بالسنّة (<sup>3)</sup>.

قلت: معنى «كما كتب» التشبيه في نفس الوجوب فلا نسخ، إنّما هـو<sup>(٥)</sup> تغيير لما كان عندهم قبل الشّرع؛ ولم نجد دليلاً على أنّ النّبي ﷺ شـرع لهـم ذلك، ولو سُلِّم فإنما كان ذلك بالسّنّة<sup>(٢)</sup>.

٤- قوله تعالى: ﴿يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ ﴾ الآية<sup>(٧)</sup>، منسوخة بقوله تعالى: ﴿وَقَـٰذِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةَ ﴾ الآية<sup>(٨)</sup>، أخرجه ابن جرير عن عطاء بن ميسرة.

- (١) سورة البقرة ١٨٧.
  (٢) سورة البقرة ١٨٣.
  (٣) أي مقتضى الآية الثانية.
  (٤) أي أنّه نسخ لما كان معمولاً عندهم، وثابتاً بالسنّة.
  (٥) يعني قوله تعالى: «أحل لكم» الآية.
  (٦) فقوله تعالى: «أحل لكم» ناسخ للحكم الذي كان ثابتاً بالسنة، وليس بناسخ لقوله تعالى: «كما كتب».
  (٧) سورة البقرة ٢١٧ وتمام الآية: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ الشَّمْرِ الْحَرَامِ قَتَالَ فِي مَقَالَ فِي مَقَالَ فَي مَدَرًا
- (٧) سورة البقرة ٢١٧ وتمام الآية: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرُ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرُ بِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللَّهِ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتَلُ وَلَا يَزَالُونَ يُقَانِلُونَكُمُ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَعُواً ﴾ الآية.
- (٨) سورة التوبة٣٦ والآية بتمامها: ﴿إِنَّ عِـدَةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنا عَشَرَ شَهْرًا فِى كِتَبِ ٱللَهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَآ أَرْبَعَتُهُ حُرُمٌ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمٌ وَقَنْظِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً كَما يُقَنْظِلُونَكُم كَآفَةً وَاعْلَمُوَا أَنَّ ٱللَهَ مَعَ ٱلْمُنْقِينَ؟



قلت: هذه الآية لا تدلّ على تحريم القتال، بل تدلّ على تجويزه، وهي من قبيل تسليم العلّة وإظهار المانع؛ فالمعنى: أنّ القتال في الشّهر الحرام كبير شديد، ولكنّ الفتنة أشدّ منه، فجاز في مقابلتها؛ وهـذا التوجيـه ظـاهر مـن سياقها، كما لا يخفى.

٥- قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ - إلى قوله - مَتَنعًا إلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ الآية<sup>(1)</sup> منسوخة بآية: ﴿ ٱرْبَعَةَ ٱتْمُرٍ وَعَشَراً <sup>(1)</sup>، والوصية منسوخة بالميراث؛ والسّكنى ثابتة عند قوم، منسوخة عند آخرين بحديث: «ولا سكنى»<sup>(۳)</sup>.

قلت: هي كما قال منسوخة عند جمهور المفسّرين؛ ويمكن أن يقال: يستحبّ أو يجوز للميت الوصيّة، ولا يجب على المرأة أن تسكن في وصيّته؛ وعليه ابن عبّاس؛ وهذا التوجيه ظاهر من الآية.

٦- قوله تعالى: ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾
الآية<sup>(3)</sup>، منسوخة بقوله بعده: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفَسًا إِلَّا وُسْعَهَاً﴾<sup>(٥)</sup>.

قلت: هو من باب تخصيص العام: بيّنت الآية المتأخّرة أنَّ المراد ما في

- (١) سورة البقرة ٢٤٠ والآية بتمامها: ﴿وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَمِعِيَّةً لِأَزُوَجِهِم مَتَاعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِحْرَاحٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُم فِي مَا فَعَلْن فِي أَنفُسِهِنَ مِن مَعْرُوفِ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾.
- (٢) سورة البقرة ٢٣٤ والآية بتمامها: ﴿وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَحَةَ أَشَّهُرٍ وَعَشَرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَ بِٱلْمَعُوفِ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ﴾.
  - (٣) لم أجد هذا اللفظ في حديث مرفوع، إنّما هو قول عطاء في البخاري (٨٠٤:٢).
    - (٤) سورة البقرة ٢٨٤.
    - (٥) سورة البقرة ٢٨٦.

أنفسكم من الإخلاص والنّفاق، لا من أحاديث النّفس الّـتي لا اختيار فيها، فإنّ التكليف لا يكون إلا فيما هو في وسع الإنسان.

ومن آل عمران :

٧ - قول تعالى: ﴿ ٱتَقُوا ٱللَهَ حَقَّ تُقَانِهِ ﴾ (') قيل: إنّه منسوخة بقول: : ﴿ فَٱنَّقُوا ٱللَهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ ﴾ (') ، وقيل: لا ، بل هو محكم.

وليس فيها آية يصحُّ فيها دعوى النسخ غير هذه الآية.

قلت: ﴿ حَقَّ تُقَالِمُو ﴾ في الشّرك والكفر وما يرجع إلى الاعتقاد، و﴿ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ ﴾ في الأعمال: من لم يستطع الوضوء يتيمّم، ومن لم يستطع القيام يصلّي قاعداً؛ وهذا التوجيه ظاهر من سياق الآية، وهو قوله: ﴿وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾.

ومن النّساء :

٨ - قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ عَقْدَتَ أَيْمَنُكُمُ فَاتُوهُمُ نَصِيبَهُمٌ ﴾ الآية (") منسوخة بقوله: ﴿وَأَوْلُوا ٱلْأَرْحَامِ بَعَضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ ﴾<sup>(3)</sup>.

قلت: ظاهر الآية أنَّ الميراث للموالي<sup>(٥)</sup>، والبرَّ والصَّلة لمولى الموالاة<sup>(٢)</sup> فلا نسخ.

(۱) سورة آل عمران ۱۰۲.
 (۲) سورة التغابن ۱٦.
 (۳) سورة النساء ۳۳.
 (٤) سورة الأنفال ٧٥ وسورة الأحزاب ٦.
 (٥) جمع المولى بمعنى القريب أي: الميراث للأقرباء.

(٦) إذا أسلم رجل على يد رجل، وتعاقدا على أن يرثه ويعقل عنه صح، وهـو مـولى
 الموالاة.

٩\_ قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ ﴾ الآية<sup>(١)</sup>، قيل منسوخة<sup>(٢)</sup>، وقيل:

لا، ولكن تهاون النّاس في العمل بها.
 قلت: قال ابن عبّاس: هي محكمة، والأمر للاستحباب<sup>(٣)</sup>، وهذا أظهر.
 ١٠ قوله تعالى: ﴿وَٱلَّنِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ ﴾ الآية<sup>(٤)</sup>، منسوخة بآية النّور<sup>(٥)</sup>.
 قلت: لا نسخ في ذلك، بل هو ممتد إلى الغاية، فلمّا جاءت الغاية بيّن النّبي ﷺ أنّ السبيل الموعود كذا وكذا<sup>(٢)</sup>، فلا نسخ.

١١\_قوله تعالى: ﴿وَلَا ٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ ﴾ الآية (٧)، منسوخة بإباحة القتال فيه.

قلت: لا نجد في القرآن ناسخاً لـه، ولا في السـنة الصـحيحة؛ ولكـنّ المعنى: أنّ القتال المحرّم يكون في الشّهر الحرام أشد تغليظاً، كما قال الـنّبيّ يَنْ في الخطبة: «إنّ دماءكم وأموالكم حرام عليكم، كحرمة يـومكم هـذا في

- (١) سورة النساء ٨ والآية بتمامها: ﴿وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أَوْلُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَنَحِينُ
   أَرْزُقُوْهُم مِّنَهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾.
  - (٢) أي بآيات المواريث.
  - (٣) الصحيح للبخاري ص:٣٨٦وص:٦٥٨.
- (٤) سورة النساء ١٥ والآية بتمامها: ﴿وَٱلَّتِى يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِنَكَآبِكُمْ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةً مِّنكُمٌ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَ فِى ٱلْبُيُوتِ حَتَى يَتَوَفَنَهُنَ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ﴾.
- (٥) أي بآية الجلد، وهي قول تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَنِعِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلَدَةً ﴾
   الآية.. سورة النور ٢.
  - (٦) رواه مسلم، كتاب الحدود، رقم الحديث ١٦٩٠.
- (٧) سورة المائدة ٢ وتمام الآية: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحِلُّواْ شَعَنَبٍرَ ٱللَّهِ وَلَا ٱلشَّهَرَ ٱلْحَرَامَ وَلَا ٱلْهَدَى وَلَا ٱلْقَلَتَبِدَ وَلَا ءَآمِينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ يَبْنَغُونَ فَضْلًا مِّن رَّبِهِمْ وَرِضُوَنَأً ﴾.



11 - قول تعالى: ﴿ فَإِن جَاءُوكَ فَأَحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ الآية (٢) منسوخة بقوله: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ ﴾ (٣).

قلت: معناه: إنْ اخترت الحكم فاحكم بما أنزل الله، ولا تتّبع أهـواءَهم؛ فالحاصل: أنّه لنا أن نترك أهل الذّمة أن يرفعوا القضية إلى زعمـائهم، فيحكمـوا بما عندهم، ولنا أن نحكم بما أنزل الله علينا.

**١٣- قوله تعالى: ﴿أَوَ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمُ ﴾<sup>(٤)</sup> منسوخ بقوله: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَىً عَدْلٍ مِّنكُرُ<sup>(٥)</sup>.** 

قلت: قال أحمد بظاهر الآية<sup>(٢)</sup>، ومعناها عند غيره: أو آخران مـن غـير أقاربكم، فيكونان من سائر المسلمين.

- (1) رواه البخاري في صحيحه (٢٣٤: ١)
- (٢) سورة المائدة ٢٢ وتمام الآية: ﴿وَإِن تُعْضَ عَنْهُمْ فَكَن يَضُرُوكَ شَيْحًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمُ بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطَ إِنَّ ٱللَه يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ».
- (٣) سورة المائدة ٤٩ وتمام الآية: ﴿وَلَا تَنَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنُ بَعْضٍ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ فَإِن تَوَلَّوْا فَاعْلَمَ أَنَّهَا يُرِبْدُ ٱللَّهُ أَن يُضِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُو بِبِمٌ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ لَفَسِقُونَ ﴾.
- (٥) سورة الطلاق ٢ والآية بتمامها: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوَّ فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوَ فَارِقُوهُنَ فَا فَا فَا فَقُوهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُ وَاللَّهُ وَا وَاللَّهُ لَا لَهُ مَعْدَى مَا لَهُ مَعْهُ مَا اللَّهُ فَا لَهُ مَعْهُ مَا إِلَيْكُومُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَا لِعَهُ مَعْهُ مَا لَهُ مَعْ مَا إِلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَعُهُ مَا لَهُ مَعْ فَا مَعْ مَعْهُ مَا لَهُ مَعْتُ مَا لَهُ مَا إِلَيْهُ وَا لَهُ فَا لَحُهُمُ مَا لَهُ مُوْمُ لَهُ مَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُ فَالْقُولُولُ إِلَيْ فَا لَهُ مَعْهُ مَا لَهُ مَعْهُ مَا لَهُ مَعْهُ مَا إِنَّا لَهُ مَا لَهُ مَعْهُ مَعْ أَنْهُ مَا لَهُ مَعْتُ مَ إِلَيْكُومُ مَا لَهُ مَعْ مَا لَهُ مَاللَهُ وَا لَعْتَهُ مَا لَهُ مَعْتُ لَعُهُ مَا لَكُولُ مُ إِلَيْ لَهُ مَاللَهُ وَا لَكُولُ مَا لَهُ مَاللَهُ وَا لَعْهُ مَا لَهُ مَعْ مَا لَهُ مَا لَهُ مَعْ مَا لَهُ مَالَكُهُ مَا لَهُ إِنَهُ مَا لَهُ مُعْتُ مَالَ لَعْلَ إِنَّا لَعْلَ مَ مَا مَا لَهُ مَا مُ فَالَعُهُ مَا إِنَا لَهُ إِنَّا لَعْلَمُ مِنْ مَا فَا مَا فَا مَا مُعْتُ مَا لَهُ مَا مَا مَا مُوا مُوا مِنْ مُوا أَوْ فَا مَا مُعْتُ مُعْتُ مُ مُ مُعُولُولُ مَا مَا مُعْتُ مُوا مُوا مَالْحُومُ مَا مُوالُولُولُ مَا مُولُولُهُ مَا مُولَعُ مُوالُ مُوا مُوا مُ أَوْ مَا مُوا مُوا مُو مَا مُعْلُولُولُ مَا مَا مُولُولُهُ مَا مُوا مُوا مُوا مُولُولُ مُوا مُوا مُولُولُ مُوا مُوا مُوا مُولُولُ مُولُ مُوا مُعُولُ مُعَامًا مُوا مُوا مُوا مُولُولُ مُعْلُولُ مَا مُولُ مُعُ مُ مُولُ مُوا مُولُ مَا مُعْ مُوا مُوا مُ مُولُ مُ
  - أي يجوز عند أحمد رحمه الله في أرض الغربة إذا لم يجد مسلمين أن يشهد كافرين.



١٤ قوله تعالى: ﴿إِن يَكُن مِنكُم عِشْرُونَ صَنبِرُونَ ﴾ الآية (() منسوخة بالآية بعدها).

- قلت: هي كما قال منسوخة.
  - ومن البراءة :

١٥ قوله تعالى: ﴿ ٱنفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا ﴾<sup>(٣)</sup> منسوخة بآيات العذر، وهي قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ ﴾ الآية <sup>(٤)</sup>، وقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضُّعَفَاءِ ﴾ الآيتين <sup>(٥)</sup>، وبقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَآفَةً ﴾<sup>(٢)</sup>.

قلت: ﴿خفافاً﴾ أي مع أقلَّ ما يتأتّى به الجهاد من مركوب وعبد للخدمة، ونفقة يقنع بها؛ و﴿ثقالاً》 أي مع الخدم الكثيرين والمراكب الكثيرة، فلا نسخ؛ أو نقول: ليس النسخ متعيناً<sup>(٧)</sup>.

- (1) سورة الأنفال ٦٥ وتمام الآية: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ إِن يَكُن مِنكُمُ عِشْرُونَ صَنِبِرُونَ يَغْلِبُوا مِاْتَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنصَمُ مِّائَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفًا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَهُمُ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ.
- (٢) وهي قوله تعالى: ﴿ ٱلْنَنَ خَفَفَ ٱللَّهُ عَنكُمُ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمُ ضَعْفَأً فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّأْنَةً صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِأْنَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمُ ٱلْفُ يَغْلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ ﴾ سورة الأنفال ٦٦.
- (٣) سورة البراءة ٤١ وتمام الآية: ﴿وَجَنِهِدُوا إِأَمُوَلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ.
  - (٤) سورة الفتح ٧.
  - (٥) سورة التوبة ٩١ و٩٢.
    - (٦) سورة التوبة ١٢٢.
  - (٧) بل يجب عليه العمل عند هجوم العدو.



١٦ قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً ﴾ الآية<sup>(1)</sup>، منسوخة بقوله تعالى: ﴿ وَأَنكِحُوا ٱلأَيْمَى مِنكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>.

قلت: قال أحمد بظاهر الآية؛ ومعناها عند غيره: أنَّ مرتكب الكبيرة <sup>(٣)</sup> ليس بكفء إلا للزانية؛ أو لا يستحبّ لـه<sup>(٤)</sup> اختيار الزانية؛ وقولـه: ﴿وَحُرِّمَ <sup>ذَلِكَ</sup> إشارة إلى الزنى والشّرك، فـلا نسخ، وأمـا قولـه: ﴿وَأَنكِحُوْا ٱلْأَيْمَىٰ؟ فعامٌ، لا ينسخ الخاصّ.

١٧- قوله تعالى: ﴿ لِبَسَتَوْنِكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتُ أَيَّمَنُكُمُ ﴾ الآية<sup>(٥)</sup>، قيل منسوخة، وقيل: لا، ولكن تهاون النّاس في العمل بها.

قلت: مذهب ابن عبّاس رضي الله عنه: أنّها ليست بمنسوخة؛ وهـذا أوجـه وأولى بالاعتماد.

- (1) سورة النور ٣ والآية بتمامها: ﴿ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانِ
   أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.
- (٢) سورة النور ٣٣ والآية بتمامها: ﴿وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلْصَلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَابِكُمْ إِن يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ ٱللَهُ مِن فَضْلِهِ وَٱللَهُ وَاسِحُ عَلِيهُ ؟
  - (٣) يعني الوقاح والزّني.
  - (٤) أي للمسلم العفيف.
- (٥) سورة النور ٥٨ والآية بتمامها: ﴿يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَعْذِنْكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُرْ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ ٱلحُلْمَ مِنْكُرْ ثَلَثَ مَرَّتٍ مِّن قَبْلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّن ٱلظَّهِيرَة وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْحِشَاءَ تَلَثُ عَوْرَتٍ لَكُمُ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحُ بَعْدَهُنَ طَوَّفُونَ عَلَيْكُمُ الْآيَنِ مَلَكَة مَنْ هُ مَنْ أَلْعَامَة عَلَيْ مَعْنَى الظَّهِيرَةِ



1۸\_ قوله تعالى: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآةُ مِنْ بَعَدُ ﴾ الآية<sup>(١)</sup>، منسوخة بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَرَجَكَ ﴾ الآية<sup>(٢)</sup>.

قلت: يحتمل أن يكون الناسخ مقدّماً في التلاوة، وهو الأظهر عندي. ومن المجادلة :

١٩ ـ قوله تعالى: ﴿ إِذَا نَنَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُوا ﴾ الآية (٣) ، منسوخة بالآية بعدها (٤).
قلت: هذا كما قال.

ومن الممتحنة :

· · ٢- قوله تعالى: ﴿فَكَاتُوا ٱلَّذِينَ ذَهَبَتُ أَزُوَجُهُم مِّثْلَ مَآ أَنفَقُوأً (<sup>٥)</sup> قيل:

- (1) سورة الأحزاب ٥٢ وتمام الآية: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجٍ وَلَوَ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِي نُكَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا ﴾.
- (٣) سورة المجادلة ١٢ والآية بتمامها: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً إِذَا نَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُوَنَكُمُ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمُ وَأَطْهَرُ فَإِن لَمَ تَجَدُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾.
- (٤) وهي قوله تعالى: ﴿ اَأَشْفَقْنُمُ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجَوَىكُمْ صَدَقَنَتْ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَالتُوا الزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ المجادلة ١٣.
- (٥) سورة الممتحنة ١١ وتمام الآية: ﴿وَإِن فَاتَكُمْ شَىْءُ مِّنْ أَزَوْجِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ فَعَاقَبْهُمْ فَكَاتُواْ الَذِينَ ذَهَبَتْ أَزَوَجُهُم مِّثْلَ مَآ أَنفَقُواْ وَٱتَقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾.



قلت: الأظهر أنّها محكمة، ولكن الحكم في المهادنة<sup>(٣)</sup>، وعند قوّة الكفّار.

ومن المزّمل :

٢١ قوله تعالى: ﴿قُرِ ٱلَيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ <sup>(٤)</sup> منسوخ بآخر السّورة<sup>(٥)</sup>، ثمّ نسخ الآخر بالصّلوات الخمس.

قلت: دعوى النسخ بالصلوات الخمس غير متجهة<sup>(1)</sup>، بل الحقّ: أنّ أول السورة في تأكيد النّدب إلى قيام اللّيل، وآخرها في نسخ التّأكيد إلى مجرد النّدب.

قال السَّيوطي موافقاً لابن العربي: فهذه إحدى وعشرون آيـة منسـوخة، على خلاف في بعضها؛ ولا يصحّ دعوى النَّسخ في غيرها؛ والأصحّ في آيتي الاستئذان والقسمة<sup>(۷)</sup> الإحكام وعدم النَّسخ، فصارت تسع عشرة آية؛ وعلـى ما حرّرنا لا يتعيّن النَّسخ إلا في خمس آيات<sup>(۸)</sup>.

- (1) يعني بآية السيف قول تعالى: ﴿وَقَـٰنِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً كَمَا يُقَـٰنِلُونَكُمُ
   ڪَآفَةً ﴾ التوبة ٣٦.
- (٢) يعني بآية الغنيمة قول تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِنِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَتَكَى وَٱلْمَسَكِمِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ الآية.. الأنفال ٤١.
  - (٣) المهادنة: المصالحة، هادنه مهادنة: صالحه ووادعه.
    - (٤) سورة المزّمل ٢.
  - أي بقوله تعالى: ﴿ عَلِمَ أَن لَّن تُحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُمْ فَأَقَرَ وَإَمَا نَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرَ الْمَ المزمل ٢٠.
    - (٦) غير متّجهة: أي غير موجّهة.
    - (V) آية الاستئذان هي الآية السابعة عشرة؛ وآية القسمة هي الآية التاسعة.
  - (٨) وهي الآية الأولى، والخامسة، والرابعة عشرة، والثامنة عشرة، والتاسعة عشرة.



#### الفصل الثالث

#### في معرفة أسباب النزول

ومن المواضع الصّعبة أيضاً معرفة أسباب النّزول؛ ووجه الصّعوبة أيضاً اختلاف اصطلاح المتقدّمين والمتأخّرين.

معنى: «نزَلَت في كذا» عند المتقدّمين:

والَّذي يظهر من استقراء كلام الصَّحابة والتَّابعين رضي الله عنهم: أنَّهـم كانوا لا يستعملون: «نزلت في كذا» لمجرد بيان الحادث الَّذي وقـع في زمنـه ﷺ، وكان سبباً لنزول الآية؛ بل:

ربّما يذكرون بعض ما صدقت عليه الآية، ممّا حدث في زمنه ﷺ، أو حدث بعده ﷺ، فيقولون: «نزلت في كذا»؛ ولا يلزم في هذه الصّورة انطباق جميع القيود المذكورة في الآية، بل يكفي انطباق أصل الحكم فحسب.

وقد يبيّنون سؤالاً سُئل عنه رسول الله على أو حادثة حدثت في عهد النّبي عَلَى الله عنه من الآية، وتلاها عليهم في ذلك الباب، فيقولون: «نزلت في كذا»؛ وربّما يقولون في هذه الصُّور «فأنزل الله تعالى قوله كذا» أو «فنزلت».

وكأنّه إشارة إلى أنّ استنباطه عليه ذلك الحكم من الآية، وإلقاءَها في تلك السّاعة في خاطره المبارك أيضاً نوع من الوحي والنَّفْث في الرّوع، فلذلك يمكن أن يقال: «فأنزلت»؛ ولو عبّر أحد عن ذلك بتكرار نزول الآية لكان له مساغ أيضاً.



ويذكرُ المحدَّثون تحت آيات القرآن الكريم كثيراً من الأشياء، ليست هي في الحقيقة من قسم سبب الـنزول، مثل: استشهاد الصّحابة رضي الله عنهم في مناظراتهم <sup>(۱)</sup> بآية، أو تمثَّلهم بها <sup>(۲)</sup>، أو تلاوته ﷺ آية للاستشهاد في كلامه الشريف، أو رواية حديث يوافق الآية في أصل الغرض، أو تعيين موضع النزول، أو تعيين أسماء المذكورين في الآية بطريق الإبهام، أو بيان طريق التلفظ بكلمة قرآنية، أو فضل سور وآيات من القرآن، أو بيان طريقة امتثاله ﷺ بأمر من أوامر القرآن الكريم؛ فليس شيءٌ من هذا في الحقيقة من أسباب النزول، وليس من شروط المفسر الإحاطة بها.

شرط المفسّر في باب أسباب النّزول:

إنّما شرط المفسّر معرفة أمرين:

الأوّل: معرفة تلك القصص المّتي تعرض<sup>(٣)</sup> الآيات لها؛ فإنّـه لا يتيسّر فهم إيماء الآيات إلا بمعرفتها.

والثاني: معرفة تلك القصص الّتي تخصّص العامّ، أو نحو ذلك من وجـوه صرف الكلام عن الظاهر؛ فإنّه لا يتأتى فهم المقصود من الآيات بدونها.

قصص الأنبياء من روايات أهل الكتاب:

ومممّا ينبغي أن يعلم هنا: أنَّ قصص الأنبياء السّابقين لم تـذكر في الأحاديث إلا قليلاً؛ فالقصص الطويلة العريضة الّتي يتجشّم<sup>(٤)</sup> المفسّرون

- (1) المناظرة: المباحثة العلمية.
- (٢) تمثل بالشيء: ضربه مثلاً.
- (٣) عرّض له بالقول: قال قولاً وهو يعنيه ويريده، ولكن لم يصرّح به ولم يبيّنه.
  - ٤) تجشم الأمر: تكلّفه على مشقة.



معنى آخر لقولهم: «نزلت في كذا»:

وليُعلم أيضاً أنَّ الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم كانوا يذكرون قصصاً جزئية لبيان مذاهب المشركين واليهود، وعاداتهم الجاهليّة، لتتّضح بها عقائدهم وتقاليدهم، ويقولون: «نزلت الآية في كذا»، ويريدون بذلك: أنّها نزلت في مثل هذه، سواء كانت تلك بعينها، أو ما شابهها، أو ما قاربها، ويقصدون إظهار تلك الصّورة، لا خصوص القصص، بل يذكرونها لأجل أنّ هذه صورةٌ صادقة لتلك الأمور الكلّية؛ ولهذا تختلف أقوالهم في كثير من المواضع، وكلٌّ يجرُّ الكلام إلى جانبه، وقصدهم في الحقيقة واحد؛ وإلى هذه النّكتة أشار أبو الدّرداء رضي الله عنه حيث قال: «لا يكون الرّجل فقيهاً

# صورةً قصّة ولا قصّة لها:

وعلى هذا الأسلوب كثيراً ما يُذْكرُ في القرآن العظيم صورتان: صورة سعيد، ويُذْكر فيها بعض أوصاف السّعادة؛ وصورة شقيٍّ، ويذكر فيها بعض أوصاف الشّقاوة؛ ويكون الغرض من ذلك: بيان أحكام تلك الأوصاف والأعمال، لا التّعريض بشخص معيّن، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَنَاً حَمَلَتَهُ أُمَّهُ كُرُهَا وَوَضَعَتَهُ كُرُهاً ﴾ (<sup>3)</sup>، ثمّ ذكر صورتين: صورة سعيد

- كقصية موسى والخضر عليهما السلام المروية في «صحيح البخاري».
  - ۲) البخاري في كتاب التفسير ص ٦٤٤ و١٠٩٣.
    - (٣) أخرجه ابن سعد وغيره.
      - (٤) سورة الأحقاف ١٥.

وصورة شقي؛ وكذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ مَّاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمُ قَالُوا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ﴾<sup>(١)</sup>،وقوله تعالى: ﴿۞وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمُ قَالُوا خَيْراً﴾.<sup>(٢)</sup>

وعلى مثل هذا تحمل قوله تعالى: ﴿وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْبَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُطْمَبِنَّةً (<sup>(1)</sup> وقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسَكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَا تَغَشَّىٰهَا ﴾ الآية<sup>(٤)</sup>، وقوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ () ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾<sup>(٥)</sup>، وقوله تعالى: ﴿وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّفِينٍ ﴾.<sup>(٢)</sup>

ولا يلزم في هذه الصّور أن تتوفّر تلك الخصوصيّات بعينها في شخص، كما لا يلزم في قول تعالى: ﴿كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبَّعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ ﴾<sup>(v)</sup> أن توجد حبّة بهذه الصّفة؛ إنّما المقصود: تصوير زيادة الأجر لا غير؛ فإن وجدت صورة توافق ذلك في أكثر الخصوصيّات، أو في كلّها، كان ذلك من قبيل: «لزوم ما لم يلتزم»<sup>(٨)</sup>.

### قد يفرضون السؤال والجواب في التّفسير:

وفي بعض الأحيان يُرَدّ في القرآن على شبهة ظاهرة الورود، أو يجـاب عن سؤال مطويّ مفهوم بسهولة، لقصد إيضاح الكلام السّـابق، لا لأجـل أنّ

- (١) سورة النحل ٢٤.
- (٢) سورة النحل ٣٠.
- (٣) سورة النحل١١٢.
- (٤) سورة الأعراف ١٨٩.
- (٥) سورة المؤمنون ١ و٢.
  - (٦) سورة القلم ١٠.
  - (٧) سورة البقرة ٢٦١.
- (٨) التزم الشيء: أوجبه على نفسه، ولزم الشيء: ثبت ودام.



أحداً وجّه هذا السؤال بعينه، أو أورد هذه الشّبهة بعينها؛ وكثيراً ما يفترض<sup>(۱)</sup> الصّحابة رضي الله عنهم في تقرير ذلك المقام سؤالاً، ويشرحون الكلام في صورة السّؤال والجواب؛ ولكن لو نظرنا بإمعان النّظر فالكل كلام واحد منسّق، لا يحتمل نزول بعض عقيب بعض، وجملة واحدة منتظمة<sup>(۱)</sup> لا تفك قيودها على أصل من الأصول.

## قد يريدون التّقدم والتّأخر الرُّتبيَّ لا الزَّماني:

وقد يذكر الصّحابة رضي الله عنهم التقدم والتّأخر، ويريدون بذلك: التقدم والتأخر الرّتبيّ، لا الزّمانيّ، كما قال ابن عمر رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّةَ ﴾<sup>(٣)</sup>: «إنّما كان هذا قبل أن تنزل الزكاة، فلمّا أنزلت جعلها الله طهراً للأموال»<sup>(٤)</sup>؛ ومن المعلوم أنّ سورة البراءة آخر سورة نزلت، وهذه الآية في تضاعيف القصص المتأخرة، وقد كانت فرضيّة الزكاة متقدّمة عليها بأعوام؛ ولكنّ مراد ابن عمر رضي الله عنهما: تقدّم الإجمال على التفصيل بالرتبة.

شرط المفسّر أمران:

وبالجملة: فالَّذي يشترط على المفسَّر في هذا الباب لا يزيد على أمرين:

**الأوّل**: معرفة قصص الغزوات وغيرها، ممّا وقع في الآيات الإيماء إلى خصوصيّاتها، فما لم تعلم تلك القصص لا يتأتّى فهم حقيقتها.

- (١) افترض الباحث: اتَّخذ فرضا ليصل إلى حلَّ مسألة.
  - (٢) انتظم الشيء: تألّف واتّسق.
    - (٣) سورة التوبة ٣٤.
- (٤) رواه البخاري في كتاب الزكاة وفي كتاب التفسير رقم الحديث ١٤٠٤ و٤٦٦١.



فنّ التوجيه:

وهذا المبحث الأخير (<sup>()</sup> في الحقيقة فـنّ مـن فنـون التوجيـه؛ ومعـنى التوجيه:بيان وجه الكلام؛ وحاصل هذه الكلمة أنّه:

قد تقع في الآية شبهة ظاهرة، لاستبعاد الصّورة الّتي هي مدلول الآية، أو للتّناقض بين الآيتين.

> أو يصعب فهم مدلول الآية على ذهن المبتدئ. أو لا تستقرّ في ذهنه فائدة قيد من القيود. فإذا قام المفسّر بحلّ هذه الإشكالات سمّي ذلك توجيهاً.

> > أمثلة التوجيه:

١- كما في آية: ﴿ يَتَأْخُتَ هَنُرُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> فقد سألوا: أنّ المدة بين موسى وعيسى عليهما السلام طويلة، فكيف يكون هارون أخاً لمريم؟ كأنّ السائل أضمر في خاطره: أنّ هارون هذا هو هارون أخو موسى عليهما السلم؛ فأجاب عليهما في إسرائيل كانوا يُسمُّون بأسماء الصلاحين قبلهم.<sup>(٣)</sup>

٢- وكما سألوا: كيف يمشي الإنسان يوم الحشر على وجهه؟ فقال: «إنّ الذي أمشاه في الدّنيا على رجلية لقادر على أن يمشيه على وجهه».<sup>(٤)</sup>

- (۱) يعني مبحث ما يحتاج إليه المفسر.
  - (٢) سورة مريم ٢٨.
- (٣) رواه الترمذي (١٤٤:٢) في أبوب التفسير، في تفسير سورة مريم.
  - (٤) رواه البخاري برقم (٤٤٨٢)، ومسلم برقم(٢٨٠٦).



٣- وكما سألوا ابن عبّاس رضي الله عنهما عن وجه التطبيق بين قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِ ٱلصَّورِ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِذٍ وَلَا يَسَاءَلُونَ ﴾ (١)، وبين آية أخرى: ﴿ وَأَقَبْلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ (١)، ونين آية أخرى: ﴿ وَأَقَبْلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ (١)، ونين آية أخرى: ﴿ وَأَقَبْلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ (١)، ونين آية أخرى: ﴿ وَأَقَبْلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ لَقَالَ مَنْ أَلَى اللهُ عنه: عدم التساؤل يوم الحشر، والتساؤل بعد دخول الجنّه. (٣)

٤- وكما سألوا عائشة رضي الله عنها، فقالوا: إنْ كان السّعي بين الصّفا والمروة واجباً، فلماذا قال الله تعالى: ﴿فَلَا جُنَاحَ عَلَيَهِ أَن يَظَوَفَ بِهِمَاً ﴾ الآية<sup>(٤)</sup>؟ فأجابت رضي الله عنها: بأنّ قوماً كانوا يتجنّبونه ويتحرّجون منه، فلذلك قال الله تعالى: ﴿لا جناح﴾<sup>(٥)</sup>.

٥- وكما سأل عمر رضي الله عنه رسول الله عنه: ما معنى قيد ﴿إِنْ خَفْتُمَ ﴾<sup>(٢)</sup> ؟ فقال على الله عنه تصدق الله بها عليكم، فاقبلوا صدقته <sup>(٧)</sup>، أي أن الكرماء لا يضايقون في الصدقة، فكذلك لم يذكر الله سبحانه وتعالى هذا القيد للتضيق، بل القيد اتفاقي.

وأمثلة التّوجيه كثيرة، والغرض هنا التّنبيه على معناه.

**يذكر أسباب النزول وتوجيه المشكل في فتح الخبير لفائدتين:** وأرى من المناسب أن أذكر في الباب الخامس ما نقل البخاري والترمـذي

والحاكم في تفاسيرهم من أسباب النّزول وتوجيـه المُشكِل، بسـند جيَّـد إلى

- (١) سورة المؤمنون ١٠١.
  - (٢) سورة الصافات ٢٧.
- (٣) أخرجه الحاكم وابن جرير كما في اللرّ المنثور (٥:٥٠) .
  - (٤) سورة البقرة ١٥٨.
  - (٥) رواه مسلم (فتح الملهم ٣٢٤:٣).
    - (٦) سورة النساء ١٠١.
  - (۷) رواه مسلم (فتح الملهم۲:۲۵۰).



الصّحابة رضي الله عنهم، أو إلى رسول الله على مع التنقيح والاختصار لفائدتين: الأولى: أن استحضار هذا القدر من الآثار لا بدّ منه للمفسّر، كما لا بدّ له من حفظ القدر الّذي ذكرناه في ذلك الباب من شرح غريب القرآن.

**والثانية**: أنْ يعلم أنّه لا دخل لأكثر ما يروى من أسباب النّـزول في فهـم معاني الآيات الكريمة، اللّهمّ إلا شيء قليل من القصص الّتي ذكرت في هـذه التفاسير الثلاثة الّتي هي أصحُّ التفاسير عند المحدّثين.

إفراط ابن إسحاق والواقدي والكلبيّ:

وأمّا إفراط محمّد بن إسحاق<sup>(۱)</sup> والواقدي<sup>(۲)</sup> والكلبي<sup>(۳)</sup> وما ذكروا تحت كلّ آية من قصّة، فأكثره غير صحيح عند المحدّثين، وفي إسناده نظر<sup>(٤)</sup>؛ ومن الخطأ البيّن: أن يعدّ ذلك من شروط التفسير؛ ومن يرى أنّ تـدبّر كتـاب الله يتوقّف على الإحاطة بها، فقد فات حظّه من كتاب الله، وما توفيقي إلا بـالله، عليه توكلّت وهو ربّ العرش العظيم.

\* \* \*

- (۱) هو محمد بن إسحاق المطلبي المدني: من أقدم مؤرّخي العرب، توفي سنة الماهي.
- (٢) هو محمد بن عمر الواقدي المدني: من أقدم مؤرخي الإسلام وأشهرهم، ولد سنة
   ٣٠ هـ وتوفي ببغداد سنة ٢٠٧هـ.
- (٣) هو محمد بن السائب الكلبي: نسابة، راوية، عالم بالتفسير والأخبار وأيام العرب،
   توفي بالكوفة سنة ١٤٦هـ.
- (٤) الضمير في قوله: «أكثره» وكذا في: «إسناده» يرجعان إلى كلمة «ما» في قوله «ما ذكروا».

V٦

This file was downloaded from QuranicThought.com



#### الفصل الرابع

في بقية مباحث هذا الباب

ممّا يوجب الخفاء: حذف بعض الأجزاء، أو أدوات الكلام، وإبدال شيء بشيء، وتقديم ما حقّه التأخير، وتأخير ما حقّه التقديم، واستعمال المتشابهات والتعريضات والكنايات، لا سيّما تصوير المعنى المراد بالصّورة المحسوسة الّتي تكون من لوازم ذلك المعنى عادة<sup>(1)</sup>، واستعمال الاستعارة المكنيّة، والمجاز العقلي؛ فلنذكر شيئاً من الأمثلة لهذه الأشياء باختصار، لتكون على بصيرة.

#### بيان الحذف

أمّا الحذف فعلى أقسام: حذف المضاف والموصوف والمتعلَّق وغير ذلك، مثل:

قوله تعالى: ﴿وَلَاكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ ؟ (٢) أي: برُّ من آمن.

وقوله تعالى: ﴿وَءَانَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً ﴾<sup>(٣)</sup>أي: آية مبصرة، لا أنّها مبصرة، غير عمياء.

وقوله تعالى: ﴿وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ ﴾<sup>(٤)</sup> أي حبّ العجل. وقوله تعالى: ﴿أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّة أَبِغَيْرِ نَفَسٍ ﴾<sup>(٥)</sup> أي: بغير قتل نفس.

(١) وهذا أيضاً من باب الكنايات.
 (٢) البقرة ١١٧، وفيه حذف المضاف.
 (٣) سورة بني إسرائيل ٥٩ وفيه حذف الموصوف.
 (٤) سورة البقرة ٩٣ وفيه حذف المضاف.
 (٥) سورة الكهف ٧٤ وفيه حذف المضاف.



وقوله تعالى: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: مـن في السّـماوات ومـن في الأرض؛ لا أنّ شيئاً واحداً هو في السّماوات والأرض.

وقوله تعالى: ﴿ضِعْفَ ٱلْحَيَوةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ» (") أي: ضعف عـذاب الحياة وضعف عذاب الممات.

وقوله تعالى: ﴿وَسَّلَ ٱلْقَرْدِيَةَ ﴾<sup>(٤)</sup> أي: أهل القرية. وقوله تعالى: ﴿بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفُرًا ﴾<sup>(٥)</sup> أي: فعلوا مكان شكر نعمة الله كفراً. وقوله تعالى: ﴿يَهْدِى لِلَّتِى هِحَ أَقَوْمُ ﴾<sup>(١)</sup> أي: للخصلة الّتي هي أقوم. وقوله تعالى: ﴿بِٱلَّتِى هِيَ أَحْسَنُ ﴾<sup>(٧)</sup> أي: بالخصلة التي هي أحسن. وقوله تعالى: ﴿سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّ ٱلْحُسَنَى ﴾<sup>(١)</sup> أي: الكلمة الحسنى والعِدَةُ الحسنى<sup>(٩)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَنَّ ﴾ (١٠) أي: على عهد ملك سليمان.

(١٠) سورة البقرة ١٠٢ وفيه حذف المضاف الأول.



وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيُلَةِ ٱلْقَدَرِ﴾<sup>(٢)</sup> أي: أنزلنا القرآن، وإنْ لم يسبق له ذكر.

وقوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ ﴾ (") أي: توارت الشّمس.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا يُلَقَّ لَهَا ﴾ (٤) أي: خصلة الصّبر.

وقوله تعالى: ﴿وَعَبَدَ ٱلطَّغُوتَ﴾ (٥) ـ فيمن قرأ بالنّصب \_ أي: جعل منهم من عبد الطّاغوت.

وقوله تعالى: ﴿فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرَاً ﴾<sup>(١)</sup> أي: جعل له نسباً وصهراً. وقوله تعالى: ﴿وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ ﴾<sup>(٧)</sup> أي: من قومه.

وقوله تعالى: ﴿أَلَآ إِنَّ عَادًا كَفَرُواْ رَبَّهُمُ <sup>(٨)</sup> أي كفروا نعمة ربّهم، أو: كفروا بربّهم، بنزع الخافض. وقوله تعالى: ﴿تَفْتَوُا ﴾ <sup>(٩)</sup> أي: لا تفتؤ، ومعناه: لا تزال.

وقوله تعالى: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَنَ ﴾ (١٠) أي يقولون: ما نعبدهم.

- (٣) سورة ص ٣٢ وفيه حذف مرجع الضمير.
- (٤) سورة فصلت ٣٥ وفيه حذف مرجع الضمير.
  - (٥) سورة المائدة ٦٠ وفيه حذف الموصول.
- (٦) سورة الفرقان ٥٤ وفيه حذف الجار ثم إيصال الفعل إلى المجرور.
  - (٧) سورة الأعراف ١٥٥ وفيه أيضاً حذف الجار، ثم الإيصال.
- (٨) سورة هود ٦٠ وفيه إما حذف المضاف الأول، وإما حذف الجار، ثم الإيصال.
  - (٩) سورة يوسف ٨٥ وفيه حذف الحرف.
    - (١٠) سورة الزمر ٣ وفيه حذف القول.

وقولُه تعالى : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَخَذُوا ٱلْعِجْلَ (<sup>(1)</sup> أَي : الَّذِينَ اتَّخذوا العجل إلهاً. وقولُه تعالى : ﴿ يَأْتُونَنَاعَنِ ٱلْيَمِينِ ﴾ <sup>(1)</sup> أي : وعن الشمال. وقولُه تعالى : ﴿ فَظَلَتُمَ تَفَكَّهُونَ (<sup>(1)</sup> أَي : وعن الشمال. وقولُه تعالى : ﴿ وَلَوَ نَشَآءُ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَّلَيَكَةً ﴾ <sup>(3)</sup> أي : تقولون :إنَّا لمغرمون. وقولُه تعالى : ﴿ وَلَوَ نَشَآءُ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَّلَيَكَةً ﴾ <sup>(3)</sup> أي : بدلاً منكم.

حذف خبر «إنّ» والجزاء والمفعول والمبتدأ وما شابهها مُطَّرِد:

وليعلم أنَّ حذف خبر «إنَّ» أو حذف جزاء الشَّرط، أو مفعول الفعل، أو مبتدأ الجملة، وما أشبه ذلك مطَّرد<sup>(٢)</sup> في القرآن الكريم إذا كان فيما بعده دلالة على حذفه، نحو:

قوله تعالى: ﴿فَلَوْ شَاءَ لَهَدَىنَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾<sup>(٧)</sup> أي: لو شاء هدايتكم لهداكم. وقوله تعالى: ﴿ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكُ ﴾<sup>(٨)</sup> أي: هذا الحقّ من ربّك.

وقوله تعالى: ﴿لَا يَسَتَوِى مِنكُمُ مَّنَ أَنَفَقَ مِن قَبَّلِ ٱلْفَتَحِ وَقَ<sup>ن</sup>َكُ أُوْلَيَهِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنتَلُواْ ﴾ أي: لا يستوي من أنفق من قبـل الفـتح ومـن

(٨) سورة البقرة ١٤٧ وفيه حذف المبتدأ.

أنفق من بعد الفتح، فحذف الثاني لدلالة قوله: ﴿ أُوْلِيَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعَدُ ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَاقِيلَ لَهُمُ ٱتَّقُواْ مَابَيْنَ أَيَدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمُ لَعَلَّكُمُ تَرْحَمُونَ ﴿ يَ وَمَا تَأْنِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَنتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: إذا قيل لهم: اتّقوا ما بين أيديكم وما خلفكم أعرضوا.

لا حاجة إلى تفتيش العامل في كلمة «إذ»:

وليُعْلم أيضاً: أنّ الأصل في مثل قوله تعالى: ﴿وَإِذْقَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيَ كَمَ <sup>(٣)</sup> وقوله تعالى: ﴿وَإِذْقَالَ مُوسَىٰ <sup>(٤)</sup> أن تكون كلمة «إذ» ظرفاً لفعل من الأفعال، ولكنّها نقلت ها هنا إلى معنى التخويف والتّهويل، كمثل الّذي يذكر المواضع الهائلة، أو الوقائع العظيمة على مسبيل التّعداد، من دون تركيب للجُمل، ومن غير وقوع الكلمات في حيّز الإعراب؛ بل المقصود ذكرها بأعينها، حتّى ترتسم صورتها في ذهن المخاطب، ويستولي الخوف منها على قلبه.

فالتحقيق: أنَّه لا يلزم في أمثال هذه المواضع تفتيش العامل، والله أعلم.

- (١) سورة الحديد ١٠ وفيه حذف بعض أجزاء الجملة؛ والآية بتمامها: ﴿وَمَا لَكُو أَلَا نُنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَلِلَهِ مِيَرَتُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنَ أَنفَق مِن قَبْلِ ٱلْفَتَرِج وَقَنْلَ أُوْلَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَة مِنَ ٱلَذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَنتَلُوا وَكُلًا وَعَدَ ٱللهُ ٱلْحُسْنَى وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ﴾.
  - (٢) سورة يس ٤٥ و٤٦ وفيه حذف جزاء الشرط.
    - (٣) سورة البقرة ٣٠.
    - (٤) سورة البقرة ٤٥.



وليُعْلم أيضاً: أنَّ حذف الجار من «أنَّ» المصدريَّة مطَّرد في كلام العرب؛ والمعنى: لأن أو: بأن.

حذف جواب «لو» الشّرطية:

وليُعْلَم أيضاً: أنَّ الأصل في مثل قوله تعالى: ﴿وَلَوَ تَرَىّ إِذِ ٱلظَّلاِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوَّلِ الْمُوَنِ الْمَوَا ، وقوله تعالى: ﴿وَلَوَ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا إِذَ يَرَوْنَ ٱلْعَذابَ ﴾<sup>(٢)</sup>: أن يكون جواب الشّرط محذوفاً، إلا أنّهم نقلوا هذا التركيب إلى معنى التّعجب، فلا حاجة إلى تفتيش المحذوف، والله أعلم.

#### بيان الإبدال

أمَّا الإبدال فإنَّه تصرف كثير الفنون :

إبدال فعل بفعل:

قد يذكر سبحانه وتعالى فعلاً مكان فعل، لأغراض شتّى، وليس استقصاء تلك الأغراض من وظيفة هذا الكتاب، نحو:

قوله تعالى: ﴿أَهَـٰذَا ٱلَّذِم يَنَّكُرُ ءَالِهَ تَكُمُ <sup>(٣)</sup> أي: يسبّ آلهتكم؛ وكان أصل الكلام: أهذا الَّذي يسبّ، ولكن كَره ذكر السّب، فأبدل بالذكر. ومن هذا القبيل ما يقال في العرف<sup>(٤)</sup>: «أصيب أعداء فلان بمرض» أو:

- (١) سورة الأنعام ٩٣.
- (٢) سورة البقرة ١٦٥.
- (٣) سورة الأنبياء ٣٦.
- عند مخاطبتهم سادتهم أو مكرميهم، أي ينسبون الأمر إلى ما يلابسهم أو إلى متعلّقيهم.

«شرفنا بالمجيء عبيد الحضرة» أو: «عبيد الجناب العالي مطّلعون على هذه المقدّمة»<sup>(1)</sup>؛ والمراد: قد مرض فلان، وقدم سعادة فلان، واطّلع سمو فلان. وقوله تعالى: ﴿وَلَاهُم مِّنَّا يُضَحَبُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup> أي منّا لا ينصرون؛ لما كانت النّصرة لا تتصوّر بدون الاجتماع والصّحبة، أبدل «ينصرون» بـ«يصحبون». وقوله تعالى: ﴿نَقُلَتَ فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ \* <sup>(٢)</sup> أي : خفيت؛ لأنّ الشيء إذا خفى علمه ثقل على أهل السّماوات والأرض.

وقوله تعالى: ﴿فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنَهُ نَفْسًا ﴾<sup>(٤)</sup> أي:عفون لكم عن شيء من طيبة أنفسهن.

> **إبدال اسم باسم:** وقد يذكر سبحانه وتعالى اسماً مكان اسم، نحو: قوله تعالى: ﴿فَظَلَّتُ أَعْنَنَقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾<sup>(٥)</sup> أي:خاضعة. وقوله تعالى: ﴿وَكَانَتَ مِنَ ٱلْقَنِنِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: من القانتات. وقوله تعالى: ﴿وَمَالَهُمُ مِّن أَلَّكَنِنِينَ ﴾<sup>(٢)</sup> أي: من ناصر. وقوله تعالى: ﴿فَمَا مِنكُمْ مِّنْ أَحَدٍ عَنَّهُ حَجِزِينَ ﴾<sup>(٨)</sup> أي: حاجزاً.

هذه كلّها تعبيرات فارسيّة، كانوا يتكلّمون بها أو بمثلها عند سادتهم وكبرائهم.

- (٢) سورة الأنبياء ٤٣.
- (٣) سورة الأعراف ١٨٧.
  - (٤) سورة النساء ٤.
  - (٥) سورة الشعراء ٤.
  - (٦) سورة التحريم ١٢.
- (٧) سورة آل عمران ٢٢.
  - (٨) سورة الحاقَّة ٤٧.

This file was downloaded from QuranicThought.com

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْعَصَرِ شَنْ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسَرٍ ﴾<sup>(١)</sup> أي: أفراد بني آدم؛ أفرد اللفظ؛ لأنّه اسم جنس.

وقوله تعالى: ﴿يَتَأَيَّهُـ) ٱلْإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحًا ﴾<sup>(٢)</sup> المعنى: «يا بني آدم إنّكم»؛ أفرد اللفظ؛ لأنه اسم جنس.

> وقوله تعالى: ﴿وَجَمَلَهَا ٱلْإِنسَنَ اللهِ عَني أَفراد الإنسان. وقوله تعالى: ﴿كَذَبَتْ فَوَمُ نُوْحِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ <sup>(٤)</sup> أي: نوحاً وحده.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ﴾ (٥) أي: إنَّى فتحت لك.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا لَقَلِارُونَ ﴾ (٦) أي: إنى لقادر.

وقوله تعالى: ﴿وَلَكِكَنَّ ٱللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ ﴾ (٧) أي: يسلَّط محمداً عَظِّر. وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ ﴾ (٨) أي: عروة الثَّقفي وحده.

وقوله تعالى: ﴿فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِنَكَاسَ ٱلْ**جُ**وعِ ﴾<sup>(٩)</sup> أي: طعم الجوع؛ أبـدل الطعم باللّباس إيذاناً بانّ الجوع له أثر من النّحول والذّبول ما يعمّ البدن كلّـه، ويشمله كاللّباس.

- (١) سورة العصر ١ و٢.
- (٢) سورة الانشقاق ٦.
- (٣) سورة الأحزاب ٧٢.
- (٤) سورة الشعراء ١٠٥.
  - (0) سورة الفتح ١.
  - (٦) سورة المعارج ٤٠.
    - (٧) سورة الحشر
- (٨) سورة آل عمران ١٧٣.
  - (٩) سورة النحل ١١٢.



وقوله تعالى: ﴿صِبْغَةَ ٱللَّهِ ﴾ (١) أي: دين الله؛ أبـدل بالصّبغة إيـذانا بأنَّـه

كالصّبغ تتلوّن به النّفس؛ أو مشاكلة بقول النّصارى في المعموديّة<sup>(٢)</sup>. وقوله تعالى: ﴿وَطُورِ سِينِينَ ﴾<sup>(٣)</sup> أي: طور سيناء.

وقوله تعالى: ﴿سَلَمُ عَلَىَ إِلَ يَاسِينَ ﴾ <sup>(٤)</sup> أي: على إلياس؛ قلب الاسمان للازدواج.

إبدال حرف بحرف:

وقد يذكر سبحانه وتعالى حرفاً مكان حرف، نحو:

قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَكَلِ ﴾ <sup>(٥)</sup> أي: على الجبل، كما تجلّى في المرّة الأولى على الشّجرة.

وقوله تعالى: ﴿وَهُمْ لَمَاسَلِقُونَ ﴾ (٢) أي: إليها سابقون.

وقوله تعالى: ﴿ لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْشَلُونَ ( ) إِلَّا مَن ظُلَمَ ﴾ (٧) أي : لكن من

- ظلم؛ فهو استئناف. وقوله تعالى: ﴿وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ﴾<sup>(٨)</sup> أي: على جذوع النّخل.
  - سورة البقرة ١٣٨.
- (٢) كان النصارى يصبغون أولادهم بماء أصفر، يسمّونه المعمودية، يزعمون أنّه الماء
   الذي ولد فيه عيسى عليه السلام، ويعتقدون أنّه تطهير للمولود؛ واللفظ سرياني
   الأصل، أو مولّد مأخوذ من العمد بمعنى البلل.
  - (٣) سورة التين ٢.
  - (٤) سورة الصافات ١٣٠ والازدواج من ازدوج الكلام: أشبه بعضه بعضاً في السِّجع أو الوزن.
    - (٥) سورة الأعراف ١٤٣.
      - (٦) سورة المؤمنون ٦١.
    - (۷) سورة النمل ۱۰ و ۱۱.
      - (۸) سورة طه۷۱.



وقوله تعالى: ﴿ٱلسَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِذِ ﴾ (<sup>٢)</sup> أي منفطر فيه. وقوله تعالى: ﴿مُسَتَكْبِرِنَ بِهِ ﴾ <sup>(٢)</sup> أي: عنه. وقوله تعالى: ﴿أَخَذَتَهُ ٱلْعِزَةُ بِٱلْإِشْوِ<sup>(٢)</sup> أي: عنه. وقوله تعالى: ﴿فَسَتَلْ بِهِ خَبِيرًا ﴾ <sup>(٥)</sup> أي: فاسأل عنه. وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُوَا أَمَوَلَكُمُ إِلَىَ آَمَوَلِكُمُ ﴾ <sup>(٢)</sup> أي: مع أموالكم. وقوله تعالى: ﴿إِلَى ٱلْمَرَافِقِ﴾ <sup>(٧)</sup> أي: مع المرافق. وقوله تعالى: ﴿يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَهِ ﴾ <sup>(٨)</sup> أي: يشرب منها.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدَرِهِ ۖ إِذْ قَالُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِّن شَيَّحٍ ﴾<sup>(٩)</sup> أى: أن قالوا.

إبدال جملة بجملة:

وقد يورد جملة مكان جملة، مثلاً: إذا دلّت جملة على حاصل مضمون جملة أخرى، وسبب وجودها، فتُبْدَل بتلك الجملة؛ نحو:

- (١) سورة الطور ٣٨.
- (٢) سورة المزمل ١٨.
- (٣) سورة المؤمنون ٦٧.
  - (٤) سورة البقرة ٢٠٦.
  - (٥) سورة الفرقان ٥٩.
    - (٦) سورة النساء ٢.
    - (V) سورة المائدة ٦.
      - (٨) سورة الدهر ٦.
  - (٩) سورة الأنعام ٩١.

This file was downloaded from QuranicThought.com



قوله تعالى: ﴿وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخُوَنُكُمْ ('' أي: إن تخالطوهم فلا بأس بذلك، لأنهم إخوانكم؛ وشأن الأخ أن يخالط أخاه.

وقوله تعالى: ﴿ لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ ٱللَهِ خَيْرُ ﴾<sup>(٢)</sup> أي لوجدوا ثواباً؛ ومثوبة من عند الله خير.

وقوله تعالى: ﴿إِن يَسَرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ ﴾<sup>(٣)</sup> أي: إن سرق فلا عجب؛ لأنّه قد سرق أخ له من قبل.

وقوله تعالى: ﴿مَن كَانَ عَدُوَّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُمْ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾<sup>(،)</sup> أي: من كان عدوًا لجبريل فإنّ الله عدوّ له، فإنّه نزّله على قلبك بإذنه؛ فعدوّه يستحقّ أن يعاديه الله تعالى؛ فحذف: «فإنّ الله عدوّ له» بدليل الآية التالية، وأبدل منه: ﴿فَإِنَّهُمْ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ﴾.

## إبدال التنكير بالتعريف:

وقد يقتضي أصل الكلام التنكير، فيتصرّف فيه بإدخال اللام والإضافة، ويبقى المعنى على التنكير الأول، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَقِيلِهِ يَنَرَبِّ ﴾ <sup>(٥)</sup> أي: قيلٍ له: يا رب، فأبدل بقيله؛ لأنّه أخصر في اللّفظ.

- (١) سورة البقرة ٢٢٠.
- (٢) سورة البقرة ١٠٣ وتمامها: ﴿ وَلَوَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا وَٱتَّقَوْا لَمَثُوبَةً ﴾ الآية.
  - (۳) سورة يوسف ۷۷.
    - (٤) سورة البقرة ٩٧.
- (٥) سورة الزخرف ٨٨ بالجر معطوف على الساعة، أي: عنده تعالى علم الساعة، وعلم قول الرسول عليه السلام: يا رب! إنّ هؤلاء قوم لا يؤمنون. والقول والقيل والقال والمقالة، كلّها مصادر بمعنى واحد (جمل).

وقوله تعالى: ﴿حَقُّ ٱلْمَقِينِ ﴾ (١) أي : حقٌّ يقينٌ؛ أضيف ليكون أيسر في اللّفظ.

إبدال التذكير والتأنيث والإفراد بأضدادها:

وقد يقتضي سنن الكلام الطبيعي تـذكير الضـمير، أو تأنيثـه، أو إفـراده، فيخرجه سبحانه وتعالى عن ذلك السّنن الطبيعي، ويذكر المؤنّث مقام المـذكّر، وبالعكس، ويأتي بالجمع مكان المفرد، رعاية للمعنى، نحو:

قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَتَةً قَالَ هَندَا رَبِّي هَذا آَحَبَرُ (<sup>٢)</sup>. وقوله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّآ أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾<sup>(٤)</sup>.

إبدال التثنية بالمفرد:

وقد يورد المفرد مكان التثنية، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَمَانَقَهُوا إِلَّا أَنْ أَغْنَىٰهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَّلِهِ ﴾ (٥).

وقوله تعالى: ﴿إِن كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِيّ وَءَانَنْنِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ فَعُمِّيَتْ عَلَيْكُرُ ﴾<sup>(1)</sup> والأصل: «فعُمّيّتا» فأفرد، لأنهما كشيء واحد؛ ومثله: الله ورسوله أعلم<sup>(۷)</sup>.

(1) سورة الواقعة ٩٥ وفيه إضافة الموصوف إلى صفته، أي: حقّ الخبر اليقين.

- (٣) سورة المؤمنون ٢٨، وهذا مثال لذكر الجمع مكان المفرد.
- (٤) سورة البقرة ١٧ أفرد الضمير في «استوقد» مراعاة للفظ الموصول، وجمع في قوله: «بنورهم» مراعاة لمعنى «الذي».
- سورة التوبة ٧٤ أفرد الضمير لأن الفضل هنا بمعنى الرّزق، وهو لا يكون إلا من الله تعالى.
  - (٦) سورة هود ٢٨.
- (٧) والأصل: أعلمان؛ وأفرد لأنّ علم الرسول على هو ما علمه الله تعالى إيّاه، فهما
   كشيء واحد.

إبدال الشرط والجزاء وجواب القسم بجملة مست

وقد تقتضي طبيعة الكلام أن يذكر الجزاء في صورة الجزاء، والشّرط في صورة الشّرط، وجواب القسم في صورة جواب القسم، فيتصرّف سبحانه وتعالى في الكلام، ويجعل ذلك الجزء من الكلام جملة مستقلّة مستأنفة، لتنتظم<sup>(۱)</sup> بالمعنى، ويقيم شيئاً يدلّ عليه بوجه من الوجوه، نحو:

قول م تع الى: ﴿وَٱلنَّنزِعَتِ غَرْقَا ﴿ وَٱلنَّنشِطَتِ نَشْطًا ﴿ وَٱلنَّنشِطَتِ نَشْطًا ﴿ وَٱلسَّنِبِحَتِ سَبْحًا ﴿ يَ فَٱلسَّنِبِقَتِ سَبْقًا ﴿ فَٱلْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاجِفَةُ ﴾<sup>(١)</sup> المعنى: البعث والحشر حقّ، يدل عليه قوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاجِفَةُ ﴾.

وقولـه تعـالى: ﴿وَٱلسَّمَآءِذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴿ ۖ وَٱلْيَوْمِ ٱلْمَوْعُودِ ﴿ ۖ وَمَشَهُودِ ﴿ ﴾ قُنِلَ أَصْحَبُ ٱلْأُخْدُودِ ﴾ <sup>(٣)</sup> المعنى: المجازاة على الأعمال حقٌّ.

وقوله تعالى: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱلشَقَّتَ ﴾ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتَ ﴾ وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُدَّتَ ﴿ وَأَلْقَتَ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتَ ﴾ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتَ ﴾ يَتَأَيُّهُمَا ٱلْإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ المعنى: الحساب والجزاء كائن.

#### إبدال الخطاب بالغيبة:

وقد يقلب الله تعالى أسلوب الكلام، بأن يقتضيَ الأسلوبُ الخطابَ فيأتي بالغائب، نحو قوله تعالى: ﴿حَتَّىَ إِذَا كُنْتُمَ فِ ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ﴾ <sup>(ه)</sup>.

- (١) انتظم الشيء: تألُّف واتَّسق.
  - (٢) سورة النازعات ١-٢.
    - (٣) سورة البروج ١-٤.
  - (٤) سورة الانشقاق ١-٢.
- (٥) سورة يونس ٢٢ والأصل: «بكم».



وقد يذكر سبحانه وتعالى الإنشاء مكان الإخبار، والإخبار مكان الإنشاء، نحو:

قوله تعالى: ﴿فَأَمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا ﴾(') أي: لتمشوا.

وقوله تعالى: ﴿إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ (٢) أي: إيمانكم يقتضي هذا.

وقوله تعالى: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَاعَلَىٰ بَنِيَ إِسَرَتِهِ يلَ ﴾<sup>(٣)</sup> المعنى: على قياس حال ابن آدم كتبنا، أو: على مشال حال ابـن آدم؛ فأبـدل منـه: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ ﴾؛ لأن القياس لا يكون إلا بملاحظة العلّة؛ فكأنّ القياس نوع من التعليل.

وقوله تعالى: ﴿أَرَءَيَّتَ﴾<sup>(٤)</sup> هو في الأصل بمعنى الاستفهام، من الرؤية، ولكن نقل هنا ليكون تنبيهاً على استماع الكلام الآتي بعده، كما يقال في العرف: ترى شيئاً؟ تسمع شيئاً؟

# التقديم والتّأخير والتّعلق بالبعيد وما شابههما

وقد يوجب التّقديم والتّأخير أيضاً صعوبةً في فهم المراد، كما في الشّعر المشهور:

بُّثَيْنَـة شـأنها سـلبت فـؤادي بلا جرم أتيـت بـه سـلاما<sup>(ه)</sup> والتّعلق بالبعيد أيضاً ممّا يوجب الصّعوبة في الكلام، وكذلك ما يكـون من هذا القبيل، نحو:

- (١) سورة الملك ١٥ وامشوا: صيغة أمر، وتمشوا: فعل مضارع، فأبدل الإخبار بالإنشاء.
  - (٢) سورة البقرة ٩٣.
  - (٣) سورة المائدة ٣٢.
  - (٤) في غير موضع كما في أول سورة الماعون.
  - أي: سلبت بثينة فؤادي، بلا جرم أتيت به، شأنها سلاماً.



قوله تعالى: ﴿إِلَّا ءَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا ٱمْرَأَتَهُ \*<sup>(١)</sup> أَدخل الاستثناء على الاستثناء فصعب.

وقوله تعالى: ﴿فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴾<sup>(٢)</sup> متّصل بقوله: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِسَنَنَ فِيَ أَحْسَنِ تَقَوِيمِ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿يَدَعُواْ لَمَن ضَرُّهُ أَقَرَبُ مِن نَّفَعِظِ ٢<sup>(٣)</sup> أي: يدعو من ضرّه. وقوله تعالى: ﴿لَنَنُوٓأُ بِٱلْعُصِّبَ تِوَأُوْلِي ٱلْقُوَّةِ ﴾<sup>(٤)</sup> أي: لتنوء العصبة بها. وقوله تعالى: ﴿وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمۡ وَٱرْجُلَكُمۡ ﴾<sup>(٥)</sup> أي: اغسلوا أرجلكم. وقوله تعالى: ﴿وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِيكَ لَكَانَ لِزَامَا وَأَجَلُ مُّسَمَّى ﴾<sup>(٢)</sup> أي:

وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتَنَةٌ ﴾ (٧) متّصل بقوله: ﴿ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ ﴾<sup>(٨)</sup> متَّصْل بقوله: ﴿قَـدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسَوَةٌ حَسَنَةٌ فِيَ إِبْرَهِيمَ».

وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنَّهَا ﴾ (٩) أي: يسألونك عنها كأنك حفيٌّ.

- (١) سورة الحجر ٥٩و.٢.
  - (٢) سورة التين ٧.
- (٣) سورة الحج ١٣ واللام فيه زائدة.
  - (٤) سورة القصص ٢٦.
    - (٥) سورة المائدة ٢.
- (٦) سورة طه ١٢٩ وهذا مثال التقديم والتأخير.
  - (٧) سورة الأنفال ٧٣.
  - (٨) سورة الممتحنة ٤.
- (٩) سورة الأعراف ١٨٧ وفيه أيضاً تقديم وتأخير.

This file was downloaded from QuranicThought.com



# والزيادة على السنن الطبيعي أيضاً على أقسام:

الزيادة بالصّفة:

قد تكون الزيادة في الكلام بالصّفة، نحو: قوله تعالى: ﴿وَلَا طَلَبِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾<sup>(1)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنَّنَ خُلِقَ هَـلُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّةُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ﴿ ﴾ وَإِذَا مَسَّةُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾<sup>(٢)</sup>.

الزيادة بالإبدال:

وقد تكون بالإبدال، نحو قوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ أَسْتُضْعِفُواْ لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ (").

الزيادة بالعطف التفسيري،

وقد تكون بالعطف التفسيري، نحو قوله تعالى: ﴿حَتَّىَ إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾<sup>(٤)</sup>.

- **المزيادة بالمتّكرار:** وقد تكون بالتّكرار، نحو: قوله تعالى: ﴿وَمَا يَتَّبِعُ ٱلَّذِينَ يَـدْعُونَ مِن دُوْنِ ٱللَّهِ شُرَكَآَهُ إِن يَتَبَعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ ﴾<sup>(٥)</sup> أصل الكلام: وما يتّبع الّذين يدعون من دون الله شركاء إلا الظّن.
  - سورة الأنعام ٣٨.
  - (٢) سورة المعارج ٢٩\_٢١.
    - (٣) سورة الأعراف ٧٥.
    - (٤) سورة الأحقاف ١٥.
      - (٥) سورة يونس ٦٦.



وقوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَآءَهُمُ كِنَبُ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَلِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُوا حَفَرُوا بِذً ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿وَلَيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيَهِمْ فَلْبَتَقُوا ٱللَّهَ ﴾<sup>(1)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ يَسَكَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلُ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجُّ ﴾ <sup>(\*)</sup> أي: هي مواقيت للنّاس باعتبار أنّ الله تعالى شرع لهم التوقيت بها، وللحجّ باعتبار أنّ التوقيت بها حاصل للحجّ، ولو قيل: «هي مواقيت للنّاس في حجّهم» لكان أخْصر ؛ ولكن أطنب.

وقوله تعالى: ﴿لِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوَّلَمَا وَنُنذِرَ يَوْمَ ٱلجَمَعِ ﴾<sup>(٤)</sup> أي: تنذر أمّ القرى يوم الجمع.

وقوله تعالى: ﴿وَتَرَى ٱلجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً ﴾<sup>(٥)</sup> أي: تـرى الجبال جامـدة؛ أدخل «الحسبان» لأنّ «الرؤية» تجيء لمعان، والمراد بها ها هنا معنى «الحسبان».

وقوله تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱلنَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ ـ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ بَغْيَا بَيْنَهُمُ لَ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ آلْحَقِّ بِإِذْنِهِ حَوَاللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾<sup>(1)</sup> أدخل

- (1) سورة البقرة ٨٩.
  - (٢) سورة النساء ٩.
- (٣) سورة البقرة ١٨٩.
- (٤) سورة الشورى ٧.
- (٥) سورة النمل ٨٨.
- (٦) سورة البقرة ٢١٣.

وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ في تضاعيف الكلام المنتظم بعضه ببعض بياناً لضمير: «اختلفوا»، وإيذاناً بأنّ المراد من «الاختلاف» هاهنا: هو الاختلاف الواقع في أمّة الدّعوة بعد نزول الكتاب: بأن آمن بعض وكفر بعض.

#### زيادة حرف الجر:

وقد يزيد سبحانه وتعالى حرف الجر على الفاعل، أو المفعول به، ويجعله معمولاً للفعل بواسطة حرف الجر، لتأكيد الاتّصال، نحو:

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا ﴾ (١) تحمى هي.

وقوله تعالى: ﴿وَقَفَيْنَا عَلَى ءَاتَكِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ﴾<sup>(٢)</sup> أي: قفيناهم بعيسى ابن مريم.

واو الاتّصال:

وينبغي أن يعلم هنا نكتة، وهي أنَّ «الـواو»تسـتعمل في مواضـع كـثيرة لتوكيد الاتّصال، لا للعطف، نحو:

قوله تعالى: ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ - إلى قوله تعالى - وَكُنتُم أَزَوَجًا ثَلَنتُهَ ﴾ ("). وقوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتَ أَبُوَبُهُا ﴾ (٤). وقوله تعالى: ﴿وَلِيُمَحِّصَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (٥).

- (1) سورة التوبة ٣٥.
- (٢) سورة المائدة ٤٦.
- (٣) سورة الواقعة ١\_٧.
  - (٤) سورة الزمر ٧٣.
- (٥) سورة آل عمر آن ١٤١.

فاء الاتّصال:

وكذلك تزاد «الفاء» أيضاً، قال القسطلاني في شرح كتاب الحجّ، في باب المعتمر إذا طاف طواف العمرة ثم خرج، هل يجزيه من طواف الوداع؟: «ويجوز توسط العاطف بين الصّفة والموصوف لتأكيد لصوقها بالموصوف، نحو: ﴿إِذَيكَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلَّذِيكَ فِى قُلُوبِهِم مَّرَضُ ﴾<sup>(1)</sup> قال سيبويه: هو مثل: «مررت بزيد وصاحبك»إذا أردت بصاحبك زيداً.

وقال الزمخشري في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَا وَلَهَاكَنَابُ مَعَلُومٌ ﴾<sup>(٢)</sup> جملة واقعة صفة لقرية؛ والقياس أن لا تتوسّط الواو بينهما، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَهْلَكُنَامِن قَرْبَةٍ إِلَا لَهَا مُنذِرُونَ ﴾<sup>(٣)</sup>، وإنما توسّطت لتأكيد لصوق الصّفة بالموصوف، كما يقال في الحال: جاءني زيد عليه ثوب، وجاءني زيد وعليه ثوب (انتهى)<sup>(٤)</sup>.

#### انتشار الضمائر، وإرادة المعنيين من كلمة واحدة:

وربّما تكون الصّعوبة في فهم المراد لانتشار الضّمائر، وإرادة المعنيين من كلمة واحدة، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُمَ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم ثُمَهَ تَدُونَ ﴾<sup>(٥)</sup> يعني أنَّ الشياطين ليصدون النَّاس عن السبيل، ويحسب النَّاس أنَّهم مهتدون.

- (١) سورة الأنفال ٤٩.
  - (٢) سورة الحجر ٤.
- (٣) سورة الشعراء ٢٠٨.
- ٤) أي انتهى كلام الزمخشري، وبه انتهى النقل من القسطلاني (٣٢٩:٣).
  - (٥) سورة الزخرف ٣٧.

وقوله تعالى: ﴿ قَالَ قَرِينُهُ ﴾ <sup>(١)</sup> المراد به الشيطان في موضع واحد، وفي الموضع الآخر الملك.

وقوله تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَآ أَنفَقْتُم مِّن خَيْرٍ ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُوَ<sup>")</sup> فالأول معناه: أيُّ إنفاق ينفقون؟ وأيّ نوع من الإنفاق ينفقون؟ وهو صادق بالسّؤال عن المصرف؛ لأن الإنفاق يصير باعتبار المصارف أنواعاً؛ والثانى معناه: أيّ مال ينفقون؟

ومن هذا القبيل<sup>(3)</sup> مجيء لفظ «جعل» و «شيء»ونحوهما لمعان شتّى: قد يجيء «جعل» بمعنى (خلق) كقوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّاذَراً ﴾<sup>(٥)</sup>. وقد يكون بمعنى (اعتقد) كقوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّاذَراً ﴾<sup>(٢)</sup>. قوله يحيء «شيء» مكان الفاعل، والمفعول به، والمفعول المطلق وغيرها، نحو: قوله تعالى: ﴿أَمَّ خُلِقُوا مِنْ عَلَرٍ شَىًءٍ ﴾<sup>(٧)</sup> أي: من غير خالق. وقوله تعالى: ﴿فَلا تَسْنَلْنِي عَن شَيَّءٍ ﴾<sup>(١)</sup> أي عن شيء مما تتوقف فيه من أمري. وقد يريد بالأمر والنباً والخَطْب المُخْبَرَ عنه، نحو: قوله تعالى: ﴿هُوَ نَبَوًا عَظِيمُ ﴾<sup>(٩)</sup> أي قصّة عجيبة.

- في سورة ق في موضعين في آية ٢٣و٢٧.
  - (٢) سورة البقرة ٢١٥.
  - (٣) سورة البقرة ٢١٩.
- (٤) أي من قبيل إرادة المعنيين من كلمة واحدة.
  - (٥) سورة الأنعام ١.
  - (٦) سورة الأنعام ١٣٦.
    - (٧) سورة الطور ٣٥.
    - (٨) سورة الكهف ٧٠.
      - (٩) سورة ص ٦٧.



وكذلك: كلمتا الخير والشّر وما في معناهما يختلف المراد منهما حسب اختلاف المواضع.

ومن هذا القبيل<sup>(1)</sup>: انتشار الآيات: قد يبادر إلى آية مقامها الأصليّ بعـد إيراد القصّة، فيذكرها قبل تمام القصّة، ثم يعود إلى القصّة فيتمّها<sup>(٢)</sup>.

وقد تكون الآية: متقدّمة في الـنزول، متـأخّرة في الـتلاوة، نحـو قولـه تعالى: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ﴾<sup>(٣)</sup> مقدّمة في النزول، وقوله تعـالى: ﴿سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَاءُ ﴾<sup>(٤)</sup> متأخّرة؛ وفي التلاوة بالعكس.

وقد يدرج الجواب في تضاعيف أقوال الكفّار، نحو قوله تعالى: ﴿وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَا لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ \_قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ \_ أَن يُؤْتَى آَحَدُمِّشَلَ مَآ أُوتِيتُمُ

وبالجملة: فهذه المباحث تحتاج إلى تفصيل كثير، وفيما ذكرناه كفاية؛ ومن قرأ القرآن الكريم من أهل السعادة، واستحضر هذه الأمور عند تلاوته؛ أدرك بأدنى تأمل غرض الكلام ومغزاه، ويقيس غير المذكور على المذكور، وينتقل من مثال إلى أمثلة أخرى.

\* \* \*

- (1) أي من قبيل انتشار الضمائر.
  - ۲) كما في سورة الحجر ۲۰.
    - (٣) سورة البقرة ١٤٣.
    - (٤) سورة البقرة ١٤٢.
    - (٥) سورة آل عمران ٧٣.



#### الفصل الخامس

في بيان المُحكم، والمتشابه، والكناية، والتّعريض، والمجاز العقلي

لِيُعْلَم أن المحكم هو ما لا يدرك العارف باللّغة من ذلك الكلام إلا معنىً واحداً؛ والمعتبر فهم العرب الأوّلين، لا فهم مدقّقي زماننا الّذين يشقّون الشعرة، فإنّ التـدقيق الفارغ داء عضال يجعـل المحكم متشابهاً، والمعلوم مجهولاً.

# ۲\_ المتشابه:

**١- المحكم:** 

والمتشابه هو ما يحتمل معنيين:

لاحتمال رجوع الضّمير إلى المرجعين، كما قال رجل: «أما إنّ الأمير أمرني أن ألعن فلاناً، لعنه الله!».

أو لاشتراك الكلمة في معنيين، نحو قوله تعالى ﴿لَاَمَسَنُمُ﴾<sup>(١)</sup>في الجماع واللَّمس باليد.

أو لاحتمال العطف على القريب والبعيد، نحو قول تعالى ﴿وَٱمْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَآرَجُلَكُمْ ﴾ <sup>(٢)</sup> في قراءة الكسر.

- (1) سورة النساء ٤٣ وسورة المائدة ٢.
- (٢) سورة المائدة ٦ وأما في قراءة النصب فيتعين العطف على البعيد.

This file was downloaded from QuranicThought.com



أو لاحتمال العطف والاستئناف، نحو قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْـلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾<sup>(١)</sup>.

٣. الكناية:

والكناية هي أن يثبت حكماً من الأحكام، ولا يقصد بـه ثبـوت ذلـك الأمر بعينه، بل يقصد أن ينتقل ذهـن المخاطـب إلى لازمـه بلـزوم عـاديّ أو عقلي، كما يفهم معنى كثرة الضيافة من قولهم: «عظيم الرماد»، ويفهم معنى السخاوة من قوله تعالى: ﴿بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

تصوير المعنى المراد بالصّورة المحسوسة:

وتصوير المعنى المراد بالصّورة المحسوسة من هذا القبيـل<sup>(٣)</sup>؛ وذلـك باب واسع في أشعار العرب وخطبهم؛ والقرآن العظيم وسنّة نبيّنا ﷺ مشحون به، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ (٤) ، شبه الشيطان برئيس قطّاع الطريق، حيث ينادي أصحابه، فيقول: «تعال من هذه الجهة»و «ادخل من تلك الجهة».

وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمِ مَسَكَا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَكَاً ﴾ (٥) ، وقوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِيَ أَعْنَفِهِمْ أَغْلَلَا ﴾ (٦) شبّه إعراضهم عن تدبّر الآيات بمن

- (۱) سورة آل عمران۷.
- (٢) سورة المائدة ٢٤.
- (۳) أي من قبيل الكناية.
- (٤) سورة الإسراء ٢٤.
  - (٥) سورة يس ٩.
  - (٦) سورة يس ٨.



وقوله تعالى: ﴿وَأَضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ﴾<sup>(١)</sup> يعني اجمع خاطرك، ودع الاضطراب وقلق البال.

ونظير ذلك<sup>(٢)</sup> في العرف :

أنّه إذا أراد أحد أن يبيّن شجاعة رجل يشير بالسّيف أنّه يضرب إلى هذه الجهة، ويضرب إلى تلك الجهة، وليس مقصودُه إلا بيانَ غلبتـه أهـلَ الآفـاق بصفة الشجاعة، ولو لم يأخذ السيف بيده مرّة من الدّهر.

أو يقولون:فلان يقول: «لا أرى أحداً على وجه الأرض يبارزني»، أو يقولون: «فلان يفعل كذا وكذا»، ويشيرون بهيئة أهل المبارزة وقت مغالبة الخصم؛ ولو لم يصدر عنه هذا القول قطّ، ولم يفعل هذا الفعل أصلاً.

أو يقولون: «فلان خنقني ونزع اللّقمة من فمي»<sup>(٣)</sup>.

٤. التّعريض:

والتعريض أن يذكر الله تعالى حكماً عامًّا أو منكراً، ويكون الغرض منه الإيماء إلى حال رجل خاص، أو التنبيه على حال رجل معين، ويأتي في غضون<sup>(٤)</sup> الكلام بعض خصوصيّات ذلك الرّجل الّذي يعرِّفُ المخاطَبَ عليه، فيغرق القارئ في الفكر في مثل هذا الموضع، ويحتاج إلى تلك القصّة؛ وكان النّبي علي إذا أراد أن ينكّر على شخص يقول: «ما بال أقوام يفعلون كذا

- (۱) سورة القصص ۳۲.
- (٢) أي نظير تصوير المعنى المراد بالصورة المحسوسة.
- (٣) هذه التعبيرات وأمثال هذه كلُّها من قبيل تصوير المعنى المراد بالصّورة المحسوسة.
  - ٤) يقال: جاء في غضون كلامك كذا: في أثنائه وطيّاته.

1 \* \*



وكذا». وكما في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا ﴾ الآية (١)، تعريض لقصة زينب وزيد بن حارثة.

وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضَّلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ ﴾<sup>(٢)</sup> تعريض بـأبي بكر الصّديق رضي الله عنه.

ففي هذه الصّور ما إذا لم يطّلعوا على تلك القصّة لايـدركون فحـوى (") الكلام.

المجاز العقلي:

والمجاز العقلي: هو أن يسند الفعل إلى غير فاعله، أو يجعل المفعول به ما ليس بمفعول به في الحقيقة، لعلاقة المشابهة بينهما، ويدّعي المتكلّم أنّه داخل في عداده، وفرد من أفراده كما يقولون: «بنى الأمير القصر» مع أنّ البانِيَ بعضُ البنّائين. وكما يقولون: «أنبت الرّبيع البقل» مع أنّ المنبت هو الله سبحانه وتعالى في فصل الرّبيع، والله أعلم بالصّواب.

\*\* \*\* \*\*

- (١) سورة الأحزاب ٣٦.
  - (٢) سورة النور ٢٢.
- (٣) فحوى القول: مضمونه ومرماه الذي يتّجه إليه القائل، ج فحاو وفحاوى.





#### الباب الثالث

في بيان لطائف نظم القرآن، وشرح أسلوبه البديع

الفصل الأوّل

في ترتيب القرآن الكريم، وأسلوب السّور فيه

لم يجعل القرآن مبوّباً مفصّلاً على منهج المتون، ليذكر كل مطلب منه في باب أو فصل، بل افترض القرآن الكريم كمجموعة المكتوبات، فكما يوجّه الملوك إلى رعاياهم حسب مقتضيات الأحوال فرماناً، وبعد زمان يكتبون فرماناً آخر، وهلمّ جراً حتى تجتمع فرامين كثيرة، فيدوّنها شخص ويجعلها مجموعاً مرتّباً، كذلك أنزل المَلِك على الإطلاق جلّ شأنه على نبيّه سي لهداية عباده سورة بعد سورة حسب متطلّبات الظروف.

وقد كانت كلَّ سورة في عهد النَّبي ﷺ محفوظة مضبوطة على حدة، ثمَّ دوّنت السور كلَّها في مجلَّد واحد بترتيب خاصّ في عهـد أبي بكـر وعمـر رضي الله عنهما، وسمّي هذا المجموع بالمصحف.

تقسيم السور:

وقد كانت السّور مقسومة عند الصحابة رضي الله عنهم إلى أربعة أقسام: القسم الأوّل: السّبع الطّوال الّتي هي أطول السّور. والقسم الثاني: المِئُون: وهي الّتي تشتمل كلّ واحدة منها على مئة آية، أو تزيد قليلاً.



والقسم الرابع: المفصّل.

وقد أدخلت سورتان أو ثلاث هي من عداد المثاني في المئين، لمناسبة سياقها بسياق المئين؛ وهكذا جرى التّصرف في بعض الأقسام الأخرى أيضاً.

#### القرآن في عهد عثمان رضي الله عنه:

وقد استنسخ عثمان رضي الله عنه عـدّة نسـخ مـن ذلـك المصـحف، وأرسلها إلى الآفاق، ليستفيد المسلمون منها، ولا يميلون إلى ترتيب آخر.

استهلال السّور واختتامها على أسلوب الفرامين:

ولما كانت بين أسلوب السور وأسلوب فرامين المُلوك مناسبة تامّة، روعي في البداية والنّهاية طريق المكاتيب؛ فكما أنّهم يبتدؤون بعضها بحمد الله تعالى، وبعضها ببيان غرض الإملاء، وبعضها ببيان اسم المُرسِل والمرسَل إليه؛ وبعضها تكون رقعة وشقّة بغير عنوان، وبعضها تكون طويلة، وأخرى مختصرة، كذلك استهل الله تعالى بعض السور بالحمد والتسبيح، وبعضها ببيان غرض التنزيل، كما قال تعالى: ﴿ذَلِكَ الْكِنَٰبُ لَارَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُنْقِينَ ﴾ (١)

وهذا القسم من السّور يشبه بما يكتبون<sup>(")</sup>: «هذا ما صالح عليه فلان وفلان» و «هذا ما أوصى به فلان» وقد كتب النّبي عظي في صلح الحديبية:

- (١) يسورة البقرة ٢.
  - (٢) سورة النور ١.
- (٣) أي في استهلال الوثائق والمعاهدات.



واستهل بعضها بذكر المرسل والمرسل إليه، كما قال تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَكِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ <sup>(٢)</sup> وقال تعالى: ﴿ كِنَبُ أُخْرَمَتَ ءَايَنُهُمْ تُفَصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وهذا القسم يشبه بما يكتبون: «صدر الحكم من الباب العالي» أو يكتبون: «هذا إعلام من حضرة الخلافة إلى سكّان البلد الفلانيّ بأنّ... إلخ»؛ وقد كتب النّبيّ ﷺ: «من محمّد رسول الله إلى هرقل عظيم الرّوم»<sup>(1)</sup>.

واستهلَّ بعضها على أسلوب الرَّقاع والشَّقق<sup>(٥)</sup> بغير عنوان، كما قال تعالى: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَفِقُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال تعالى: ﴿قَدْسَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تَجَكِدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾<sup>(٧)</sup> وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ ﴾<sup>(٨)</sup>.

منهج القصائد في مبتدأ بعض السور:

ولما كانت فصاحة العرب تتجلَّى في القصائد، وكان من عاداتهم القديمة

- (۱) البخاري ص۳۷۲.
  - (٢) سورة الجاثية ٢.
    - (٣) سورة هود ١.
  - (٤) البخارى (٥:١).
- ٥) الرقاع جمع الرقعة: القطعة من الورق التي تكتب فيها، والشقق جمع الشّقة: ما شقّ من ثوب أو ورق مستطيلاً.
  - (٦) سورة المنافقون ١.
    - (٧) سورة المجادلة ١.
      - (٨) سورة التحريم ١.



في مبدأ القصائد التشبيب<sup>(1)</sup> بذكر المواضع العجيبة والوقائع الهائلة، فاختار سبحانه وتعالى هذا الأسلوب في بعض السور، كما قال تعالى: ﴿وَالصَّنَقَنِتِ صَفَّا () فَالزَّجِرَتِ زَجْرًا (<sup>1)</sup>، وقال تعالى: ﴿وَالذَّرِيَتِ ذَرُوًا () فَالحَمِلَتِ وِقَرًا (<sup>1)</sup>، وقال تعالى: ﴿إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِرَتْ () وَإِذَا ٱلنَّجُومُ أَنكَدَرَتْ (<sup>3)</sup>.

### خواتم السّور على منهج الفرامين:

وكما أنَّ الملوك يختمون فرامينهم بجوامع الكَلم، ونوادر الوصايا، والتَّاكيد البليغ بتمسَّك الأوامر المذكورة، والتَّهديد الشَديد لكل من يخالفها، كذلك ختم الله تبارك وتعالى أواخر السَّور بجوامع الكلم، ومنابع الحِكَم والتَّاكيد البليغ، والتَّهديد العظيم.

### تخلل الكلام البليغ في أثناء السّور:

وقد يؤتى في أثناء السّور بالكلام البليغ العظيم الفائدة البديع الأسلوب، الّذي يشتمل على نوع من الحمد والتّسبيح، أو على نوع من النّعم والامتنان، كما:

بدأ بيان التباين بين مرتبة الخالق والمخلوق بقوله: ﴿قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَىؓ ءَآللَهُ خَيَرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ﴾<sup>(٥)</sup>، ثمّ بيّن هذا الموضوع في خمس آيات بأبلغ وجه وأبدع أسلوب.

- (۱) شبّب قصيدته: حسنها وزيّنها بذكر النساء، والعادة أن يكون التشبيب في مبدأ قصائد
   المدح، ثم سمّى ابتداء كل أمر تشبيباً، وإن لم يكن فيه ذكر الشباب والنساء.
  - (٢) سورة الصافات ١ و٢ .
    - (٣) سورة الذاريات ١ و٢.
      - (٤) سورة التكوير او٢.
        - (٥) سورة النمل ٥٩.



وبدأ مخاصمة بني إسرائيل في أثناء سورة البقرة بقوله: ﴿يَبَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَهُ وَيَدَمَ مِيلًا اذَكُرُواْ ﴾<sup>(١)</sup>، ثمّ ختمها بنفس هـذا الكـلام؛ فابتـداء المحاجّة بهـذه الكلمـة، وانتهاؤها بها يحتل<sup>(٢)</sup> مكاناً عظيماً في البلاغة.

وبدأ المخاصمة مع أهل الكتاب في سورة آل عمران بقوله: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَهِ ٱلْإِسَلَكُمُ <sup>(٣)</sup> ليتِّضح محل النزاع، ويدور الحوار على ذلك المدّعى، والله أعلم بحقيقة الحال.



- (۱) سورة البقرة ٤٧ و١٢٢.
- (٢) احتلّ مكاناً: حلّه ونزله.
  - (٣) سورة آل عمران ١٩.



#### الفصل الثانى

# في تقسيم السّور إلى الآيات، وأسلوبها الفريد

لقد جرت سنّة الله تعالى في أكثر السّور<sup>(١)</sup> بتقسيمها إلى الآيات، كما كانوا يقسمون القصائد إلى الأبيات.

#### الفرق بين الآيات والأبيات:

وغاية ما يقال في الفرق بينهما: أنّ كلاَّ منهما نشائد<sup>(٢)</sup>، الَّتي تُنْشَدُ لالتـذاذ نفس المتكلّم والسّامع؛ إلا انّ الأبيات مقيّدة بالعروض والقـوافي<sup>(٣)</sup> الَّـتي دوّنها الخليل بن أحمد<sup>(٤)</sup>، وتلقّاها منه الشعراء؛ وبناء الآيات على الـوزن والقافية الإجماليين، يشبهان أمراً طبيعيًّا، لإ علي أفاعيـل العروضيِّين وتفاعيلـهم<sup>(٥)</sup> وقوافيهم المعيّنة الّتي هي أمر صناعي واصطلاحيّ.

- ستقف على فائدة التقييد بالأكثر في آخر الفصل.
- (٢) النشائد جمع النشيد والنشيدة: ما يرفع فيه الصوت مع التلحين، وأنشد الشعر:
   قرأه رافعاً به صوته.
- (٣) العروض: ميزان الشعر الذي يظهر به المتزن من المختل. والقافية: آخر كلمة في البيت، أو هي: من آخر ساكن فيه إلى أول ساكن يليه مع المتحرك الذي قبل البيت، فلو قلت مثلاً: «ما أطول الليل على من لم ينم!» كانت القافية «لم ينم».
- (٤) هو الخليل بن أحمد الفراهيدي: من أئمة اللغة والأدب وواضع علم العروض،
   وهو أستاذ سيبويه، ولد سنة ١٠٠هـ وتوفي سنة ١٧٠هـ.
- ٥) الأفاعيل والتفاعيل: أمثلة الأجزاء التي يتألّف منها الشعر، وهي أربعة: فعولن، مفاعيلن، فاعلاتن، مفاعَلَتن، وبقية الأجزاء مأخوذة منها.

1.4



وأما تنقيح الأمر المشترك بين الآيات والأبيات \_ ونعبّر عن ذلك الأمر العامّ بالنّشائد<sup>(۱)</sup> ـ ثم ضبط تلك الأمور الّتي التزم بها في الآيات ـ وذلك بمنزلـة الفصل ـ فكلّ ذلك يحتاج إلى تفصيل، والله ولي التّوفيق.

وتفصيل هذا الإجمال: أنَّ الفطرة السّليمة تدرك بذوقها في القصائد الموزونة المقفّاة، والأراجيز الرائقة الجميلة، وأمثالها، حلاوةً وعذوبةً؛ وإذا تأمّل أحد في سبب إدراك تلك الحلاوة، وجد أنّ نفس المخاطب تتذوّق لذّة خاصّة في الكلام الّذي يوافق بعضه بعضاً، ويجعلها منتظرةً كلاماً آخر مثله، فإذا سمعت بعد ذلك البيت الآخر مع ذلك التّوافق والانسجام بين أجزائه، وتحقّق الأمر المنتظر، تضاعفت اللّذة عند ذلك؛ ولما كان البيتان مشتركين في قافية واحدة، ازدادت اللّذة ثلاثة أضعافها؛ فالتّمتّع والالتذاذ بالأبيات بهذا السرّ فطرة قديمة فُطِرَ النّاس عليها، وأصحاب الأمزجة السليمة من أهل الأقاليم المعتدلة متفقون على ذلك.

ثم حدثت بعد ذلك مذاهب مختلفة ورسوم متباينة في توافق الأجزاء<sup>(٢)</sup> في كلّ بيت من الأبيات، وكذا في شروط القوافي المشتركة بين الأبيات: فالعرب عندهم ضوابط وأصول بينها الخليل، والهنود يتبعون قانوناً تُحْكَم به سليقتهم اللغوية وقريحتهم<sup>(٣)</sup> الفطريّة، وهكذا اختار أهل كلّ عصر وضعاً من الأوضاع<sup>(٤)</sup>، وسلكوا مسلكاً من المسالك.

- (١) وهذا بمنزلة الجنس.
- (٢) الأجزاء: أركان الوزن.
- (٣) القريحة من الإنسان: طبيعته التي جبل عليها.
  - (٤) الوضع: هيئة الشيء التي يكون عليها.



وإذا أردنا أن ننتزع من بين هذه الرّسوم والمذاهب المختلفة أمراً جامعاً مشتركاً، وتأمّلنا السّر المنتشر الشامل فيها، وجدنا أنّه هو التّوافق التّقريبي، لا غير؛ لأنّ العرب يستعملون (مفاعيل)<sup>(۱)</sup> و(مفتعلن) مكان (مستفعلن)، ويعتبرون (فعلاتن) بدل (فاعلاتن) وَفْقَ القاعدة، ويجعلون موافقة ضرب<sup>(۱)</sup> بيت بضرب بيت آخر، وموافقة عروض بيت بعروض بيت آخر، أمراً مهمّا؛ ويجوزون زحّافات<sup>(۳)</sup> كثيرة في الحشو<sup>(۱)</sup> بخلاف شعراء الفرْس، فإنّ الزّحافات عندهم مستهجنة<sup>(۵)</sup>.

وكذلك تستحسن العرب كون القافية في البيت «قبوراً» وفي البيت الآخر «منيراً» بخلاف شعراء العجم.

وهكذا يرى الشعراء العرب أن «حاصل» و«داخل» و«نازل» من قسم واحد، بخلاف الشعراء العجم.

وكذلك وقوع كلمة واحدة بين شطري البيت، بحيث يكون نصفها في الصّدر، والنّصف الآخر في العجز<sup>(٢)</sup> صحيح عند العرب، لا عند العجم.

وفذلكة القول: أنَّ الأمر الجامع المشترك بين الكلام المنظوم العربيَّ والفارسيَّ هو التَّوافق التَّقريبي، لا التَّوافق التَّحقيقيَّ. وقد وضع الهنود أوزان شعرهم على عدد الحروف بدون ملاحظة

- (٢) الضرب: الجزء الأخير من المصراع الثاني من البيت، والعروض هنا هـو الجـزء
   الأخير من المصراع الأول من البيت.
  - (٣) الزّحاف: تغيير يلحق ثاني السبب الخفيف أو الثقيل.
  - (٤) الحشو: أركان البحر الواقعة بين الصدر والعروض، وبين الابتداء والضرب.
    - (٥) استهجنه: استقبحه.
    - (٦) الصدر: المصراع الأول من البيت، والعجز: المصراع الثاني منه.

الحركات والستكنات، وهي أيضاً تمنح لذة وحلاوة، وقد سمعنا بعض أهل البداوة يختارون في تغريداتهم<sup>(١)</sup> المتي يتلذذون بها، كلاماً متوافقاً بتوافق تقريبي، أو رديفاً<sup>(١)</sup> ـ تارة يكون كلمة واحدة، وأخرى يزيد عليها ـ وينشدونها مثل القصائد، ويتلذذون بها؛ ولكل قوم أسلوب خاص في كلامهم المنظوم. وهكذا وقع اتفاق الأمم على الالتذاذ بألحان ونغمات، وتحقق

وهكذا وقيع الفاق الأمم على الألبذاذ بالحال وتعمال، وتحقق اختلافهم في قوانين تغريدهم، وأساليب تلحينهم<sup>(٣)</sup>.

وقد وضع اليونانيون عدداً من الأوزان، يسمّونها «المقامات»، واستنبطوا منها أصواتاً وشعباً، ودوّنوا لأنفسهم فنّاً مبسوطاً مفصّلاً.

وكذلك وضع الهنود ستّة نغمات، وفرّعوا منها نغيمات، وقد رأينا أهل البداوة منهم الّذين لا يعرفون هذين المصطلحين، تفطّنوا بحسب سليقتهم لتأليف الكلام وتلحينه، وتغنّوا به من دون أن يضبطوا له الكليات، ويحصروا له الجزئيات.

وإذا حكَّمنا الحَدْس<sup>(٤)</sup> بعد هذه الملاحظات، لم نجد الأمر المشترك سوى التَّوافق التَّقريبي؛ ولا غرض للعقل إلا بـذلك المنتـزع الإجمـالي، ولا همّ له في تفاصيل القوافي المردفة الموصولة<sup>(٥)</sup>؛ ولا يحبّ الذوق السـليم إلا تلك الحلاوة المحْضة والعذوبة الخالصة، ولا علاقة له بطويل البحر ومديده.

- (۱) غرّد الطائر والإنسان: رفع صوته بالغناء وطرّب به.
- (٢) والرديف عند العجم: كلمة مستقلة تأتي في آخر البيت بعد القافية.
  - (٣) لحّن في قراءته: طرّب فيها، وغرّد بألحان.
  - (٤) الحدس: سرعة الانتقال في الفهم والاستنتاج.
- (٥) الرّويّ: الحرف الذي تبنى عليه القصيدة، وإليه تنسب، يقال: قصيدة بائيّة: إذا كان رويّها الباء؛ ثمّ الرويّ إن كان ساكناً فمقيّد، والقافية مقيّدة؛ وإلا فمطلق والقافية مطلقة؛ فإن سبقه مدّة أو لين فردْف، والقافية مردفة؛ وإن لحقه مدّة أو هاء ساكنة بلا فصل فوصل، والقافية موصولة؛ فمثال القافية المردفة الموصولة: «ومن أين للوجه المليح ذنوبُ؟»: الردف واو في آخر الباء، والوصل واو قبل الباء وكذا: «وقلنا القوم إخوانُ» الردف واو، والوصل ألف (محيط الدائرة).



ولما أراد الخلاق \_ جلّت قدرتـه \_ أن يخاطب الإنسـان المخلـوق مـن قبضة طين، نظر إلى ذلك الحسن الإجمالي والجمال المشترك فحسب، ولم ينظر إلى قوالب مستحسنة عند قوم دون قوم؛ وحينما شـاء مالـك الملـك أن يتكلّم على منهج الآدمييّن، لاحظ ذلك الأصل البسيط والسّر المشـترك، ولم يراع هذه القوانين المتغيّرة بتغيّر الأدوار والأطوار.

ومبنى التّمسك بالقوانين الاصطلاحيّة هو العجز والجهل؛ وتحصيل ذلك الحسن الإجمالي والجمال الفنّي بدون توسّط تلك القواعد \_ بحيث لا يتغيّر البيان في الوِهَاد والأنجاد<sup>(۱)</sup>، ولا يضيع الكلام في السّهول والجبال \_ معجزٌ ومفحم<sup>(۲)</sup>، وأنا أنتزع من جريان الحقّ تعالى على ذلك السّنن أصلاً، وأضع منه قاعدة.

وتلك القاعدة: أنّه تعالى قدّراعى في أكثر السّور امتداد الـنّفس<sup>(٣)</sup>، لا البحر الطويل والمديد؛ وكذلك اعتبر في الفواصل انقطاع الـنّفس بالمـدّة، وبما تستقرّ عليه المدّة، لا قواعد فنّ القافية.

وهذه الكلمة أيضاً تقتضي بسطاً وتفصيلاً، فَلْيُلْق القارئ السّمع لما يذكر بالتّالي:

- (١) الوهاد: الأرض المنخفضة، والأنجاد جمع نجد: المكان المرتفع.
- (٢) أي أن الاحتياج إلى القوانين العرفية لعجز الإنسان وجهله، فإنه لا يقدر على تحصيل ذلك الحسن الإجمالي بكماله بدون توسل تلك القواعد الفنية؛ ولكن الله تعالى قادر على كل شيء، فلا حاجة له إلى تلك القوانين الاصطلاحية لتحصيل ذلك الجمال المشترك بين كلام طوائف الناس.
  - (٣) النفس بفتح الفاء ريح يدخل ويخرج من فم الحي ّ حالة التنفس، والجمع أنفاس.



اعلم أنَّ دخول النَّفس في الحلقوم وخروجه منه أمر طبيعي في الإنسان، وإن كان تمديده وتقصيره من مقدوره، ولكنّه إذا ترك على سجيّته فلا بدّ له من امتداد محدود؛ والإنسان حينما يتنّفس يجد النَّشاط، ثمّ يضمحلّ ذلك النّشاط تدريجيًّا، حتّى ينقطع كليًّا في آخر الأمر، ويضطرّ إلى أخذ النَّفَس الجديد الطازج.

وهذا الامتداد أمر محدّد بحدّ مبهم، ومقدّر بمقدار مشترك، بحيث لا يضرّه نقصان كلمتين أو ثلاث، بل ولا نقصان قدر الثّلث والرّبع، وكذلك لا يخرجه عن الحدّ زيادة كلمتين أو ثلاث، بل ولا زيادة قدر الثّلث والرّبع؛ ويسع فيه اختلاف عدد الأوتاد والأسباب<sup>(۱)</sup>، ويسامح فيه بتقدّم بعض الأركان على بعض<sup>(۲)</sup>.

- فجُعِل هذا الامتداد النَّفسي وزناً، وقسَّم على ثلاثة أقسام:
- ١. طويل. ٢. ومتوسّط. ٣. وقصير.
   أمّا الطويل: فنحو سورة النّساء.
  - وأمّا المتوسّط: فنحو سورة الأعراف والأنعام.
    - وأما القصير : فنحو سورة الشعراء والدّخان.
- (١) الوتد: ثلاثة أحرف، ثانيها أو ثالثها ساكن؛ فإن سكن وسطها كما في «قول» فهو الوتد المفروق؛ وإن تحرك وسطها، وسكن آخرها كما في «على» فهو الوتـد المجموع، والسبب: حرفان، ثانيهما ساكن نحو «لم» ويسمّى سبباً خفيفاً؛ وإن كانا متحركين، فهو سبب ثقيل، نحو: «أر» في لم أر.
  - (٢) الأركان: أفاعيل العروضيين وتفاعيلهم.

خاتمة النفس على المدّة هي القافية في القرآن:

وخاتمة النّفس على المدّة المعتمدة على حرف، هي القافية المتسعة الّتي يتلذّذ الطّبع من إعادتها مراراً؛ ولو كانت تلك المَدّةُ في موضع «ألفاً»، وفي موضع آخر «واواً» أو «ياء»، وسواء كان ذلك الحرف الأخير في موضع «باءً» وفي موضع آخر «ميماً» أو «قافاً»، ف «يعلمون» و «مؤمنين» و «مستقيم» كلّها متوافقة؛ و «خروج» و «مريج» و «تحيد» و «تبار» و «فواق» و «عجاب» كلّها على قاعدة.

لحوق الألف في آخر الكلمة أيضاً قافية:

وكذلك لحوق الألف في آخر الكلمة قافية متسعة، في إعادتها لـذّة، ولو كان حرف الرّوي<sup>(۱)</sup> مختلفاً، فيقول في موضع «كريماً»، وفي موضع آخر «حديثاً»، وفي موضع ثالث «بصيراً».

فإن التزم في هذه الصّورة مُؤافقة الكروي، كان من قبيل: «التـزام مـا لا يُلتزم» كما وقع في أوائل سورة مريم وسورة الفرقان.

توافق الآيات على حرف واحد وإعادة الجملة مفيدٌ لذَّةً:

وكذلك توافق الآيات على حرف واحد، كحرف «الميم» في سورة القتال، و«النّون» في سورة الرحمن يفيد لذّةً وحلاوة.

وكذلك إعادة جملة بعد طائفة من الكلام مفيد لذّة، كما وقع في سورة الشعراء، وسورة القمر، وسورة الرحمن، وسورة المرسلات.

(۱) الروي: كل حرف يقع آخر البيت، إلا ما استثني منه من التنوين أو بدل من
 التنوين، أو حرف إشباعي مجلوب لبيان الحركة، وما إلى ذلك.

112



وقد تبدّل فواصل آخر السّورة من أوائلها تنشيطاً للسّامع، وإشعاراً بلطافة الكلام، مثل: «إدَّا» و«هدًّا» في آخر سورة مريم؛ ومثل: «سلاماً» و«كراماً» في آخر سورة الفرقان؛ ومثل: «طين» و«ساجدين» و«منظرين» في آخر سورة ص، مع أنّ الفواصل في أوائل هذه السّور جاءت مختلفة عنها، كما لا يخفى، فجعل الوزن والقافية اللّذان مضى التّعبير عنهما<sup>(١)</sup> مهمًّا في أكثر السّور.

#### منهج القرآن في الفواصل:

إِنْ كَانَ اللّفَظ في آخر الآية صالحاً للقافية فبها، وإلا وصل بجملة فيها بيان آلاء الله، أو تنبيه للمخاطب، كما يقول: ﴿وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ﴾ ﴿وَكَانَ ٱللَهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا﴾ ﴿لَعَلَكُمُ تَتَقُونَ ﴾ ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَنِ ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾.

وقد يطنب في مثل هذه المواضع، مثل: ﴿فَسَّــَلْ بِهِۦخَبِـيَرًا ﴾<sup>(٢)</sup> ويســتعمل التقديم والتـأخير تــارة، والقلـب والزيـادة أخـرى، مثـل: ﴿إِلْ يَاسِينَ ﴾<sup>(٣)</sup> في إلياس، ﴿وَطُورِ سِينِينَ ﴾ <sup>(٤)</sup> في سيناء.

السّر في الآية الطويلة مع الآيات القصيرة، وبالعكس:

وليعلم هنا: أنَّ انسجام<sup>(٥)</sup> الكلام وسهولته على اللَّسان ـ لكونه مـثلاً سـائراً أو لتكرّر ذكره في الآية ـ يجعل الكلام الطويل موزوناً مع الكلام القصير.

- أي بالتوافق التقريبي، والمدة المعتمدة على حرف.
  - (٢) سورة الفرقان ٥٩.
  - (٣) سورة الصافات ١٣٠.
    - (٤) سورة التين ٢.
  - (٥) انسجم الكلام: انتظم.

وربّما يؤتى بالفِقَر الأُولِ أقصر من الفقر التالية، وهو يفيد عذوبة في الكلام، نحو قوله تعالى: ﴿خُذُوهُ فَغُلُوهُ ﴿ يُ أُمَّ الْمَحِيمَ صَلُوهُ ﴿ يُ ثُمَّ فِي شِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبَعُونَ ذِرَاعًا فَاسَلُكُوهُ ﴾<sup>(1)</sup>؛ فكأنّ المتكلّم يضمر في نفسه في مثل هـذا الكـلام: أنّ الفقرة الأولى مع الثانية في كفّة<sup>(1)</sup> والفقرة الثالثة وحدها في كفّة.

# الآية ذات القوائم الثَّلاث:

وربما تكون الآية ذات قوائم ثلاث، نحو قوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوْهُ وَتَسُوَدُ وُجُوُهُ فَأَمَّا الَّذِينَ ٱسَوَدَّتْ..﴾ الآية، ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ ٱبْيَضَتَ وُجُوهُهُمْ..﴾ الآية<sup>(٣)</sup>، والعامة يصلون الأولى مع الثانية فيحسبونها طويلة.

# الآية ذات الفاصلتين:

وقد يجيء سبحانه وتعالى بفاصلتين في آية واحدة<sup>(٤)</sup>، كما يكون ذلك في البيت أيضاً، نحو:

كالزّهر في تَرَف، والبدر في شرف والبحر في كرم، والدّهر في همم (٥)

- (۱) سورة الحاقة ۳۰ \_۳۲.
   (۲) الكفة من الميزان: ما يجعل فيه الموزون.
   (۳) سورة آل عمران ١٠٥\_١٠٧.
- (٤) كقوله تعالى ﴿رَبُّ ٱلْشَرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمَغْرِبَيْنِ﴾ الرحمن ١٧ وقوله تعالى: ﴿مِّمَّا خَطِيَّكَنِمِمُ أَغَرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا فَلَمْ يَجِدُواْ لَهُمْ مِّن دُونِ ٱللَهِ أَنصَارًا﴾ نوح ٢٥.
- ٥) والشعر من القصيدة البردة في وصف النبي على، والترف: النعومة، والمعنى: أنّه والشعر من القصيدة البردة في وصف النبي على مثل الزهر في اللحافة، والبدر في الشرف، والبحر في الكرم، والدهر في العزم على الشيء.



وقد يجيء بالآية الواحدة أطول من سائر الآيات<sup>(١)</sup>، والسِّرُّ فيه: أنّـ لو وضع حسن الكلام الّذي نشأ من تقارب الوزن ووجدان الأمـر المنتظـر الّـذي هو القافية، في كفّة، ووضع حسن الكلام الّذي نشأ من سهولة الأداء وموافقة طبع الكلام، وعدم لحوق التّغير فيه، في كفّة أخرى، ترجّح الفطـرة السـليمة جانب المعنى<sup>(٢)</sup> فيهمل أحد الانتظارين، ويوفّي الحقّ في الانتظار الثاني.

لم يراع ذلك الوزن والقافية في بعض السّور:

وأممّا ما قلنا في فاتحة المبحث: أنّ سنّة الله تعالى قد جَرَت في أكثر السّور على ذلك، فإنّما هو لأجل أنّ الله سبحانه وتعالى لم يراع في بعض السّور ذلك النّوع من الوزن والقافية، فجاءت طائفة من الكلام على منهج خطب الخطباء وأمثال الحكماء؛ ولعلّك قد سمعت مسامرة النّساء المروية عن سيّدتنا عائشة رضي الله عنها<sup>(٣)</sup> وفهمت قوافيَها؛ ووقع الكلام في بعض السّور على منهج رسائل العرب بدون رعاية شيء، مثل محاورة النّاس؛ إلا أنّه يختم كلّ كلام بشيء يكون مبنيًا على الاختتام.

والسّر هنا: أنّ الأصل في لغة العرب هو الوقف في موضع ينتـهي إليـه النّفس، ويضمحلّ نشاط الكلام؛ والمستحسن في محلّ الوقف انتهاء الـنّفس على المدّة؛ ومن أجل هذا تشكّل الكلام في صورة الآيات، هذا مـا فـتح الله تعالى على العاجز في هذا الباب، والله أعلم.

- كما في سورة المدثر ٣١ فإنّها أطول مما قبلها.
- (٢) يعني ترجّح حسن الكلام الذي نشأ من سهولة الأداء.. إلخ.
  - (٣) صحيح البخاري ص ٧٧٩.



وإن سألوا: لماذا لم يختر سبحانه وتعالى ذلك الوزن والقافية اللّذين هما معتبران عند الشّعراء، وهما ألذّ من هذا؟

قلنا: كونهما ألذّ يختلف باختلاف الأقوام والأذهان؛ ولو سلمنا<sup>(٢)</sup>: فإبداع أسلوب من الوزن والقافية على لسان رسول الله ﷺ \_ وهو أميّ \_ آية ظاهرة على نبوّته ﷺ.

ولو نزل القرآن على أوزان الأشعار وقوافيها لحسب الكفّار أنّه هو الشّعر المعروف المشهور عند العرب، ولم يجنوا من ذلك الحسبان فائدة، كما أنّ البلغاء من الشّعراء والكتّاب حين يحاولون إبراز مزيّتهم، ورجحانهم على أقرانهم على رؤوس الأشهاد يستنبطون صناعة جديدة، ويتحدَّوْن: «هل من رجل يقرض الشّعر مثلي، ويكتب الرّسالة نحوي؟!» ولو جرى هؤلاء على النّمط القديم لم تظهر براعتهم إلا على المحققين البارعين.

\* \* \*

- (۱) غيّرت هذا البحث من موضعه إلى هنا لاتّساقه مع مباحث الفصل.
- (٢) أي لو سلمنا أن أوزان الشعراء وقوافيهم ألذ مطلقاً عند جميع طوائف الناس لقلنا:
   إبداع.. إلخ.



### الفصل الثالث

في وجه التّكرار في العلوم الخمسة

وعدم الترتيب في بيانها

١- إن سألوا : لماذا كُرِّرت مطالب العلوم الخمسة في القرآن العظيم؟
 ولِمَ لم يكتف سبحانه وتعالى ببيانها في موضع واحد؟
 قلنا : إنّ ما نريد إفادته للسّامع على قسمين :

الأول: أن يكون المقصود هناك مجرّد تعليم ما لا يعلم؛ فالمخاطب الذي لا يدري حكماً من الأحكام، ولم يدركه عقله، إذا سمع هذا الكلام يصير ذلك المجهول عنده معلوماً.

والثاني: أن يكون المقصود استحضار صورة ذلك العلم في قوّته المدركة ليلتذذ به لذّة تامّة، وتفنى القوى القلبيّة والإدراكية في ذلك العلم؛ ويغلب لون ذلك العلم القوى كلّها، حتّى تنصبغ به؛ كما نكرّر الشّعر الّـذي علمنا معناه، فنجد كلّ مرّة لذة جديدة، ونحبّ التكرار لأجل هذه الفائدة.

والقرآن العظيم أراد إفادة القسمين المذكورين بالنسبة إلى كلّ واحد من مباحث العلوم الخمسة، فأراد تعليم ما لا يعلم بالنسبة إلى الجاهل، وأراد انصباغ النفوس بتلك العلوم بتكرارها بالنسبة إلى العالم؛ اللّهم إلا أكثر مباحث الأحكام، فإنّه لم يقع فيها هذا التكرار؛ لأنّ الإفادة الثانية غير مطلوبة فيها.

ولأجل ذلك أمرنا الله تعالى بتكرار التّلاوة والإكثـار منـها، ولم يكتـف بمجرّد الفهم.

ولكن راعى سبحانه وتعالى مع التكرار هذا القدر من الفرق: أنَّـه اختـار في أكثر الأحوال تكرار تلك المطالب بعبارة طريَّة، وأسلوب جديـد، ليكـون

119

أوقع في النّفوس، وألذ في الأذهان، ولو كرّر سبحانه وتعالى بلفظ واحد لكان كالوِرْد<sup>(١)</sup> الّـذي يكرّرونـه؛ وأمّـا في صورة اخـتلاف التعـابير، وتنـوّع الأساليب فيخوض الذّهن، ويتعمّق الخاطر بأسره في تلك المطالب.

٢- وإن سألوا : لماذا نشرت هذه المطالب في القرآن العظيم، ولم يراع الترتيب : فيذكر آلاء الله أوّلاً، ويستوفي حقّها، ثمّ يذكر أيام الله فيكملها، ثمّ يبدأ بالجدل مع الكفّار؟

قلنا: إنَّ قدرة الله تبارك وتعالى وإن كانت محيطة بجميع الممكنات، ولكنَّ الحاكم في هذه الأبواب هو الحكمة.

والحكمة: هي موافقة المبعوث إليهم في اللّسان وأسلوب البيان، وإلى هذا المعنى أشير في قوله تعالى: ﴿ لَقَالُوا لَوَلَا فُصِّلَتَ ءَايَنُهُ وَ أَعْجَمِيٌ وَعَرَبِيٌّ ﴾ (٢).

ولم يكن لدى العرب إلى وقت نزول القرآن أيّ كتاب، لامن الكتب الإلهيّة، ولا من مؤلّفات البشر؛ وإنّ الترتيب الذي اخترعه المصنفون اليوم لم يكن يعرفه العرب، وإن كنت في ريب من هذا، فتأمّل قصائد الشعراء المخضرمين<sup>(٣)</sup> واقرأ رسائل النّبي الكريم على أو مكاتيب عمر الفاروق رضي الله عنه، يتضح لك هذه الحقيقة؛ فلو جاء الكلام على غير ما كانوا يعهدونه من طرائق البيان، لوقعوا في الحيرة، ولوصل إلى سمعهم شيء لا يألفونه، ولشوّش عقولهم.

وأيضاً: لم يكن المقصود مجرّد إفادة ما لا يعلمونه، بل المقصود هو الإفادة مع الاستحضار والتّكرار؛ ويتوفّر هذا المعنى في غير المرتّب بأقوى وجه وأتَمّ صورة.

- (1) الورد: الوظيفة، أي النصيب من القرآن أو الذكر، يقال: قرأت وردي.
  - (٢) سورة فصّلت ٤٤.
- (٣) المخضرم: الذي مضى شيء من عمره في الجاهلية وشيء في الإسلام؛ وخصّهم بالذكر ليعرف أسلوب العرب وقت نزول القرآن.



# الفصل الرابع

# في وجوه إعجاز القرآن الكريم

وإن سألوا : ما هو وجه الإعجاز في القرآن الكريم؟

قلنا: الَّذي تحقَّق عندنا هو أنَّ وجوه الإعجاز في القرآن الكريم كثيرة:

١- منها: الأسلوب البديع - لأن العرب كانت لهم عدة ميادين يركضون فيها جواد البلاغة، ويتسابقون فيها مع أقرانهم، ألا، وهي القصائد والخُطب والرسائل والمحاورات؛ ولم يكونوا يعرفون غير هذه الأصناف الأربعة، ولم يكن عندهم قدرة على إبداع أسلوب سواها؛ فإبداع أسلوب غير أساليبهم على لسان النبي الأمي عن الإعجاز.

٢\_ ومنها: الإخبار عن القصص الماضية وأحكام الملل السابقة، على وجه يصدق الكتب السابقة بدون تعلم من أحد.

٣\_ ومنها: الإخبار بالأحوال الآتية؛ فكلمّا وُجد شيء منها على طبق ذلك الإخبار، ظهر إعجاز جديد.

٤- ومنها: الدرجة العليا من البلاغة التي ليست من مقدور البشر، ونحن إذ جئنا بعد العرب الأولين، لا نستطيع أن نصل إلى كنهها؛ ولكن القدر الذي نعلمه، هو أنّ استعمال الكلمات الجزلة<sup>(۱)</sup> والتركيبات العذبة مع اللطافة وعدم التكلف، كما نجد ذلك في القرآن العظيم، لا نجد مثله في أي قصيدة من قصائد المتقدّمين والمتأخّرين، وهذا أمر ذوقي يدركه ـ كما ينبغي ـ المهرة من الشّعراء، ولا يتذوّقه العامة.

الجزل من الكلام: القوي الفصيح الجامع.



وكذلك نعلم أنّ في أنواع التذكير الثلاثة، والجدل مع الكفّار تُكسى المطالب - في كل موضع حسب أسلوب السّورة - لباساً جديداً طريفاً، تقصر يد المتطاول عن ذيله.

وإنْ تعسّر إدراك ذلك على أحد فليتأمل في إيـراد قصـص الأنبيـاء في سورة الأعراف وهود والشعراء، ثم لينظر إليهـا في الصـافّات، ثم ليقـرأ هـذه القصص نفسها في الذاريات، ليتجلّى له الفرق.

وكذلك الحال في ذكر تعذيب العصاة وتنعيم المطيعين، فقد يذكر ذلك في كلّ مقام بأسلوب جديد؛ وهكذا تخاصم أهل النّار بعضهم مع بعض، يتجلّى في كلّ مقام في صورة جديدة؛ والكلام في هذا يطول.

وكذلك نعلم أيضاً أنَّ رعاية مقتضى الحال الَّذي تفصيله في علم المعاني، واستعمال الاستعارات والكنايات، الَّتي تكفَّل ببيانها علم البيان، مع مراعاة حال المخاطبين الأميين، للَّذين بجهلون هذه الصناعات، لا يتصور كلَّ ذلك أحسن ممّا يوجد في القرآن العظيم، وذلك لأنَّ المطلوب في القرآن الكريم أن تودع في المخاطبات المعروفة <sup>(۱)</sup> الَّتي يعرفها كلَّ أحد من النّاس، نكتة رائقة مفهومة عند العامّة، مرضيّة عند الخاصّة؛ وهذا الأمر كالجمع بين الضّدين، ليس من مقدور البشر، والله على كلَّ شيء قدير، ولله درّ الشاعر حيث يقول:<sup>(۲)</sup>

يزيدك وجهه حسناً إذا ما زدته نظرا

٥\_ ومنها: وجه لا يتيسّر فهمه لغير المتدبّرين في أسرار الشرائع؛ وذلـك: أنّ العلوم الخمسة نفسها تدلّ على أنّ القرآن نازل من عند الله تعـالى، لهدايـة

- (1) الحوار العام.
- (٢) قد ذكر المصنف هنا شعراً فارسيًّا.



بني آدم؛ كما أنَّ عالم «الطَّب» إذا نظر في «القانون»<sup>(1)</sup> ولاحظ تحقيقه وتدقيقه في بيان أسباب الأمراض وعلاماتها، ووصف الأدوية وخواصّها، لا يشكّ أنّ المؤلَّف كامل في صناعة الطَّب؛ كذلك إذا علم العالم بأسرار الشرائع الأشياء الَّتي ينبغي تلقينها للنّاس لتهذيب نفوسهم، ثمَّ يتأمّل في العلوم الخمسة، يعلم قطعاً: أنَّ هذه الفنون قد وقعت موقعها، بحيث لا يتصوّر أحسن منه:

والشمس السّاطعة تدلّ بنفسها على نفسها، فإن كنت في حاجة إلى الدليل فلا تولّ وجهك عنها<sup>(٢)</sup>.



- (١) القانون في الطّب للشيخ الرئيس أبي علي حسين بن عبد الله المعروف بابن سينا،
   المتوفّى سنة ٤٢٨ هـ.
  - (٢) ليس هذا بشعر، إنّما هو ترجمة للشعر الفارسي.





# الباب الرابع

# في بيان مناهج التفسير

وتوضيح الاختلاف الواقع في تفاسير الصحابة والتَّابعين

طوائف المفسّرين:

ليُعلم أنَّ المفسّرين عدَّة أصناف :

جماعة قصدوا رواية آثار مناسبة للآيات، سواء كـان حـديثاً مرفوعـاً أو موقوفاً أو مقطوعاً<sup>(1)</sup>، أو خبراً إسرائيليًّا ـ وهذا طريق المحدّثين.

وفرقة قصدوا تأويل آيات الصّفات والأسماء؛ فما لم يوافق منها مذهب التنزيه<sup>(٢)</sup> صرفوها عن الظّاهر، وردّوا على استدلال المخالفين ببعض الآيات - وهذا طريق المتكلّمين.

وقوم صرفوا عنايتهم إلى استنباط الأحكام الفقهيّة، وترجيح بعض المجتهدات على بعض، والجواب عن تمسّك المخالفين ـ وهذا طريق الفقهاء الأصوليّين.

وجمعٌ أوضحوا إعراب<sup>(٣)</sup> القرآن ولغته، وأوردوا الشواهد من كـلام العرب في كلّ باب موفورة تامّة ـ وهذا منهج النّحاة اللّغويين.

- (۱) الحديث المرفوع: ما رفع إلى النبي على والحديث الموقوف: ما انتهى إلى الصحابي.
  - مذهب التنزيه: هو مذهب أهل السنة والجماعة في مسألة الصفات المتشابهات.
    - (٣) قوله إعراب القرآن يعنى نحو القرآن وصرفه.

120

وطائفة يذكرون نكات المعاني والبيان بياناً شافياً، ويتفاخرون في ذلك الباب \_ وهذا طريق الأدباء.

واهتم بعضهم برواية القراءات المأثورة عن شيوخهم، فلم يدعوا دقيقاً ولا جليلاً في هذا الباب إلا جاؤوا به ـ وهذه صفة القراء.

وبعضهم يطلقون اللسان بنكات متعلّقة بعلم السّلوك أو علم الحقائق<sup>(۱)</sup> بأدنى مناسبة \_ وهذا مشرب الصّوفيّة.

وبالجملة: فالمجال واسع، ويقصد كلّ منهم تفهيم معاني القرآن الكريم، وخاض في فنّ من الفنون، وتكلّم على قدر فصاحته وفهمه، واتّخذ مذهب أصحابه نصب عينيه؛ ولأجل ذلك اتسع مجال التفسير اتّساعاً لا يحدّ قدْرُه، وصنّفت كتب كثيرة لا يحصرها عدد.

جوامع التفاسير:

وقصد جماعة منهم إلى جمْعٌ ذلك كلّه في تفاسيرهم، فمنهم من تكلّم بالعربيّة، ومنهم من تكلّم بالفارسيّة، واختلفوا في الاختصار والإطناب، ووسّعوا أذيال العلم.

ما منّ الله به عليَّ في علم التفسير:

وقد حصل للفقير ـ بحمد الله تعالى وتوفيقه ـ مناسبة في كلّ فن مـن هـذه الفنون، وأحطت بمعظم أصولها، وبجملة صالحة من فروعها، وفُزت بنوع مـن التحقيق والاستقلال في كلّ باب من أبوابها، بوجه يشبه الاجتهاد في المذهب<sup>(٢)</sup>

- (١) علم السلوك: هو علم الإحسان، وعلم الحقائق كالغاية له.
- ٢) الاجتهاد في المذهب: هو أن يكون الرجل مجتهداً مستقلاً في الفروع، لا في الأصول.



وألقى في خاطري من بحر الجود الإلهي فنّان أو ثلاثة من فنون التفسير، سوى الفنون المذكورة سالفاً، وإن سألتني عن الخبر الصّدق فأنا تلميذ القرآن العظيم بلا واسطة؛ كما أنّي أويسي<sup>ّ(١)</sup> في الاستفادة من روح النّبي ﷺ، وكما أنّي مستفيد من الكعبة الحسناء<sup>(٢)</sup> بدون واسطة، وكذلك متأثّر بالصلاة العظمى<sup>(٣)</sup> بغير واسطة:

ولو أنَّ لي في كلَّ منبت شعرة لساناً لما استوفيت واجب حمده وأرى من اللازم أن أكتب كلمات عديدة في هذه الرسالة عن كلَّ فنَّ من هذه الفنون<sup>(٤)</sup>.

#### \* \* \*

- (١) نسبة إلى أويس بن عامر القرني، الزاهد التابعي، وحديث فضله في «صحيح مسلم» في كتاب فضائل الصحابة (١٦: ٩٣) كان أسلم في زمن النبي على وهو باليمن، وكان له أمّ، وكان باراً بها، فلم يسافر من اليمن للقاء النبي على، واستفاد من روحه على، فبلغ منازل السائرين، كذلك صاحبنا الإمام استفاد منه على بلا واسطة وبدون لقاء.
- (٢) الكعبة الحسناء: والمسلمون يستفيدون منها بواسطة الصّلاة؛ والكمَلَةُ من الرجال يستفيدون منها بلا واسطة؛ والحسناء تأنيث الحسَن.
- (٣) الصلوات المفروضة والنافلة، وكذا الصلّوات الخمس كلها أفراد الصلاة المطلقة الكاملة، وهي الصلاة العظمى التي تتمثل في عالم المثال، فإنّ المعنويات لها أجسام هناك والمسلمون يتأثّرون بها بواسطة أفرادها، وأمّا الذين بلغوا أقصى مدارج السالكين فيتأثّرون بها بدون واسطة أيضاً، وإليه الإشارة في قوله على: «جعلت قرة عيني في الصلاة»، ولكن مهما بلغ الرجل المنازل لا يستغني عن أفرادها، وإليه الإشارة في قوله على: «أورادها، وإليه الإشارة في عان من المنازلة).
- (٤) يعني من الفنون مناهج المفسّرين، ثم اعلم أن الإمام تحدّث في الفصل الأول عن
   تفسير المحدثين، وفي الفصل الثاني عن بقية الأصناف.



# الفصل الأوّل

# في بيان الآثار المرويّة في تفاسير أصحاب الحديث وما يتعلّق بها

قسمان من أسباب النزول:

ومن جملة الآثار المروية في كتب التفسير بيان سبب النّزول؛ وأسباب النّزول على قسمين:

الأول: أن تقع حادثة يمحّص بها إيمان المؤمنين ونفاق المنافقين، كما وقع ذلك في غزوتي أُحُد والأحزاب، فأنزل الله تعالى مدح أولئك وذم هؤلاء، ليكون فيصكلاً بين الفريقين؛ وتقع في أثناء ذكر الحادثة تعريضات كثيرة بخصوصيّاتها؛ فيجب أن تشرح الحادثة بكلام مختصر ليتّضح على القارئ سياق الكلام.

والثاني: أن يكون معنى الآية تامَّا بعموم صيغتها، من دون حاجة إلى معرفة القصَّة الَّتي هي سبب النَّزول؛ لأن العبرة لعموم اللَّفظ لا لخصوص السَّبب؛ والقدماء من المفسَّرين قد ذكروا تلك الحادثة بقصد استيعاب الآثار المناسبة للآية، أو بقصد بيان ما صدق عليه عموم الآية؛ وليس من الضروريّ ذكر هذا القسم.

#### معنى قولهم: «نزلت الآية في كذا»:

وقد تحقّق لدى الفقير : أنّ الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم كـثيراً مـا كانوا يقولون : «نزلت الآية في كذا» ويكون غرضهم تصوير مـا صـدقت عليـه الآية، أو ذكر بعض الحوادث الّتي تشـتملها الآيـة بعمومهـا، سـواء تقـدّمت القصّة على نزول الآية أو تأخّرت عنه، إسرائيليّة كانت القصّـة أو جاهليّـة أو إسلاميّة؛ تنطبق على جميع قيود الآية أو بعضها، والله أعلم.

فعلم من هذا التحقيق: أنَّ للاجتهاد في هذا القسم<sup>(۱)</sup> مدخلاً، وللقصص المتعدّدة هناك مجالاً؛ فمن استحضر هذه النّكتة يستطيع أن يعالج اختلاف أسباب النّزول بأدنى تأمل.

أمور في التفسير لا طائل تحتها:

ومن جملة ذلك:<sup>(1)</sup> تفصيل قصّة وقع في نظم القرآن تعريض بأصلها، فيستقصي<sup>(٣)</sup> المفسّرون تفاصيلها من أخبار بني إسرائيل، أو مـن كتـب السّـير فيذكرونها بجميع أجزائها.

وها هنا أيضاً تفصيل: إن كانت الآية تشتمل على تعريض بالقصة، بحيث يتوقّف العارف باللّغة هناك، ويبحث عنها، فذكرها من وظيفة المفسّر؛ وما كـان خارجا منها \_ مثل ذكر بقرة بني إسرائيل: أذكراً كانت أم أنثى؟ ومثل بيـان كلـب أصحاب الكهف: هل كان أبقع أم أحمر؟ فذكره ممّا لا يعنيه؛ وكانت الصّحابة رضي الله عنهم يكرهونه، ويعدّونه من قبيل تضييع الأوقات.

> القدماء ربّما يفسّرون على سبيل الاحتمال: وليُحفظ ها هنا أيضاً نكتتان:

الأولى: أن الأصل في هذا الباب <sup>(٤)</sup> إيراد القصص المسموعة، كما رويت: من غير تصرف عقليّ فيها، وأمّا طائفة من قدماء المفسّرين فيضعون

- أي في الصورتين المذكورتين، وهما: تصوير ما صدقت الخ.
  - (٢) أي من الآثار المرويّة في كتب التفسير.
  - (٣) استقصى الأمر: بلغ أقصاه في البحث عنه.
    - (٤) أي في بيان القصص في تفسير الآيات.

ذلك التعريض نصب أعينهم، ويفرضون له محملاً مناسباً، ويبيَّنونه على سبيل الاحتمال، فيشتبه الأمر على المتأخّرين. ولمّا لم تكن أساليب البيان منقّحة في ذلك العصر، فربّما يشتبه التفسير على سبيل الاحتمال بالتفسير مع الجزم، فيذكرون أحدهما مكان الآخر؛ وهذا أمر اجتهاديّ، وللنظر العقلي فيه مجال، وركض جياد القيل والقال هناك ممكن.

ومن حفظ هذه النكتة فإنّه يستطيع أن يحكم حكماً فصلاً في كثير من مواضع الاختلاف بين المفسّرين؛ ويمكن أن يعلم في كثير من مناظرات الصّحابة رضي الله عنهم: أنّها ليست آراءهم القطعيّة، بل هي بحوث علميّة، يتداولها المجتهدون فيما بينهم.

وعلى هذا المحمل يحمل العبد الضعيف قول ابن عبّاس رضي الله عنهما في تفسير قوله تعالى: ﴿وَامَسَحُواْ بِرُءُوسِكُمَّ وَاَرَجُلَكُمَ إِلَى اَلْكَعَبَيْنَ ﴾<sup>(1)</sup>: «لا أجد في كتاب الله إلا المسح، لكنّهم أبوا إلا الغسل»<sup>(٢)</sup>، فالّذي يفهمه الفقير: أنّه ليس هذا بذهاب منه إلى وجوب المسح، وليس فيه جزم بحمل الآية على ركنيّة المسح؛ بل الذي ثبت عند ابن عبّاس رضي الله عنهما هو الغسل؛ ولكنّه يقرر هنا إشكالاً، ويبدي احتمالاً، ليرى كيف يطبّق علماء عصره في هذا التعارض؟ وأيُّ مسلك يسلكونه؟ فزعم الّذي لم يطّلع على حقيقة محاورات السّلف هذا قول ابن عبّاس رضي الله عنه، وعدّه مذهبا له: حاشاه! ثمّ حاشاه!!

- (1) سورة المائدة ٦.
- (٢) والأثر في روح المعاني(٧/٦) ومعناه: أنَّ ظاهر الكتاب يوجب المسح على قراءة الجرّ، ولكنّ الرسول على وأصحابه لم يفعلوا إلا الغسل؛ ففي كلامه هذا إشارة إلى أنّ قراءة الجرّ مؤولة متروكة الظاهر بعمل رسول الله على والصحابة رضي الله عنهم (روح المعاني).



النّكتة الثانيّة : هي أن النّقل عن بني إسرائيل دسيسة<sup>(١)</sup> دخلت في ديننا بعدما كانت قاعدة: «لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكذّبوهم»<sup>(٢)</sup> مقرّرة؛ فلزم لأجل ذلك أمران:

الأول: أن لا يُرتكب النّقل عن أهل الكتاب إذا وجد في سنّة نبيّنا يَنْ بِيان لتعريض القرآن؛ مثلاً حينما وجد لقوله تعالى: ﴿وَلَقَدَ فَتَنَّا سُلَمْنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرُسِيِّهِ جَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ ﴾<sup>(٣)</sup> محمل في السّنة النّبوية \_ وهو قصّة ترك «إن شاء الله» والمؤاخذة عليه \_ فأي حاجة إلى ذكر قصّة صخر المارد؟!

والثاني: أن يتكلم بقدر اقتضاء التعريض نظراً إلى قاعدة: «الضروري يتقدر بقدر الضرورة»<sup>(٤)</sup>، ليمكن تصديقه بشهادة القرآن، وليكف لسانه عن الزيادة عليه.

#### تفسير القرآن بالقرآن:

وها هنا نكتة لطيفة إلى الغاية، لا بدّ من معرفتها، وهي: أنّها قـد تـذكر في القرآن العظيم قصّة <sup>(٥)</sup> في موضع بالإجمال، وفي موضع آخر بالتفصيل، كما قال تعالى: ﴿ إِنِّي أَعْلَمُ مَالَا نَعْلَمُونَ ﴾ <sup>(٦)</sup> ثمّ قال بعد ذلك: ﴿أَلَمَ أَقُل لََكُمُ

- (٢) رواه البخاري برقم ٤٢١٥، وفيه النهي عن تصديق أهل الكتاب فيما لا يعرف صدقه من قبل الكتاب والسنة؛ وفي النقل عنهم، من غير ردّ عليهم؛ تصديق لهم فلا يجوز، ولكن الناس تساهلوا في هذا الباب.
  - (٣) سورة ص ٣٤.
  - (٤) القاعدة الحادية والعشرون في شرح القواعد الفقهيّة للشيخ الزَّرْقا (ص١٣٣).
    - (٥) يعني مضموناً، لا قصّة معروفة فقط.
      - (٦) سورة البقرة ٣٠.

131

إِنِّى أَعَلَمُ غَيْبَ ٱلسَّهَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا نُبَدُونَ وَمَا كُنتُمُ تَكْنُمُونَ ﴾<sup>(١)</sup> فهـذا القـول الثاني هو القول الأوّل بنوع من التفصـيل، فـيمكن أن يعلـم بـه تفسـير ذلـك الإجمال، ويركض من الإجمال إلى التفصيل.

ومثلاً: ذكر في سورة مريم قصّة سيّدنا عيسى عليه السّلام إجمالاً، فقال تعالى: ﴿وَلِنَجْعَكَهُ عَايَةَ لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَّأَ وَكَانَ أَمْراً مَقْضِيًا ﴾<sup>(٢)</sup>، وذكرت في سورة آل عمران تفصيلاً، فقال تعالى ﴿وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةٍ يَلَ أَنِي قَدَ جِنْتُكُم بِتَايَةٍ مِن رَّبِكُمٌ ﴾<sup>(٣)</sup> الآية، ففي هذه المقولة بشارة تفصيليّة، وتلك المقولة بشارة إجماليّة؛ فمن ثُمّ استنبط العبد الضّعيف أنّ معنى الآية: «ورسولاً إلى بني إسرائيل، مخبراً بأنّي قد جئتكم»، وهذا كلّه داخل في حيّز البشارة، ليس بمتعلّق بمحذوف، كما أشار إليه السيوطي، حيث قال<sup>(٤)</sup>: «فلماً بعثه الله تعالى إلى بني إسرائيل قال لهم: «إنّي رسول الله إليكم، بأنّي قد جئتكم» والله أعلم.

وجه اختلاف السلّف في شرح غريب القرآن، وكيف يخرج المفسّر من العهدة في ذلك؟

ومن جملة ذلك:<sup>(٥)</sup> شرح الغريب؛ ومبناه على تتبّع لغة العرب، أو التفطّن<sup>(٦)</sup> بسياق الآية وسباقها<sup>(٧)</sup>، ومعرفة مناسبة اللّفظ بـأجزاء الجملـة الّـتي

- (١) سورة البقرة ٣٣.
   (٢) سورة مريم ٢١.
   (٣) سورة آل عمران ٤٩.
   (٤) تفسير الجلالين ص٥٥.
   (٥) أي من الآثار المرويّة في كتب التفسير.
   (٦) تفطّن به: أي تنبّه له.
   (٧) السياق \_ بالياء التحتانيّة \_ هو القرينة اللاحقة، والسّباق.
- (٧) السياق بالياء التحتانية هو القرينة اللاحقة، والسّباق بالباء الموحدة هـو
   القرينة السابقة.



وقع هو فيها؛ فها هنا أيضاً للعقل مدخل، وللاختلاف مجال؛ لأنّ الكلمة وقع هو فيها؛ فها هنا أيضاً للعقل مدخل، وللاختلاف مجال؛ لأنّ الكلمة الواحدة تأتي في لغة العرب لمعان شتّى، وتختلف العقول في تتبّع استعمالات العرب، والتّفطن بمناسبة السّابق واللاّحق؛ ولهذا اختلفت أقوال الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم في هذا الباب، وسلك كلّ منهم مسلكاً.

فلا بد للمفسر المنصف: أن يزن شرح الغريب مرتين:

مرَّة في استعمالات العرب حتَّى يعرف أيَّ وجه من وجوهها أقوى وأرجح. ومرَّة أخرى في مناسبة السَّابق والَّلاحق، حتَّى يعلم: أيَّ الـوجهين أولى وأقعد<sup>(۱)</sup> بعد إحكام المقدَّمات، وتتبع موارد الاستعمال، وتفحّص الآثار.

استنباطات العبد الضعيف في شرح الغريب:

وقد استنبط الفقير في هذا للباب إستنباطات طازجة<sup>(٢)</sup> لا يخفى لطافتها إلا على المتعسيّف <sup>(٣)</sup> غليظ الطّبع، مثلاً:

قول متعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنَالَى ﴾<sup>(٤)</sup> حملت على معنى: «تكافؤ القتلى، ومشاركة بعضهم مع بعض في حكم واحد» لـئلا يحتاج في تفسير قوله تعالى: ﴿وَٱلْأُنثَى بِٱلْأُنثَى ۖ إلى مؤونة النسخ، ولا يضطر إلى توجيهات تضمحل بأدنى التفات.

وكذلك حملت قوله تعالى: ﴿ ﴾ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِـلَّةِ ﴾ (٥) على معنى:

- الأقعد والقعيد: الأقرب.
- (٢) الطازج: الجديد الحديث معرّب تازه.
- (٣) المتعسيّف ضد المنصف، من تعسيّف فلاناً: ظلمه.
  - (٤) سورة البقرة ١٧٨.
  - (٥) سورة البقرة ١٨٩.



وهكذا قول متعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي آَخَرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهَلِ ٱلْكَنَبِ مِن دِيَرِهِمْ وهكذا قول تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي آَخَرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهَلِ ٱلْكَنَبِ مِن دِيَرِهِمْ لِأَوَّلِ ٱلْحَشَرِ ﴾ <sup>(1)</sup>أي: لأول جمع الجنود، لقوله تعالى: ﴿ وَٱبْعَتْ فِي ٱلْدَآبِنِ حَشِرِينَ ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله تعالى: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَنَ جُنُودُهُ ﴾ <sup>(٣)</sup>؛ وهذا أوفق بقصّة بني النّضير،

وأقوى في بيان المنّة.

اختلاف المتقدَّمين والمتأخّرين في معنى «النّسخ» ممّا أوجب الاختلاف في عدد الآيات المنسوخة:

ومن جملة ذلك: بيان النَّاسخ والمنسوخ؛ وينبغي أن تعرف هنا نكتتان:

الأولى: أنَّ الصحابة والتَّابعين رضي الله عنهم كانوا يستعملون «النَّسخ» بغير المعنى الاصطلاحيّ المعروف بين الأصوليين، ومعناهم قريب من المعنى اللِّغوي الَّذي هو «الإزالة».

فمعنى النسخ عندهم: إزالة بعض أوصاف الآية المتقدّمة بالآية المتأخرة، سواء كان ذلك ببيان انتهاء مدّة العمل بها، أو بصرف الكلام عن المعنى المتبادر إلى غير المتبادر، أو ببيان كون قيد من القيود مقحماً، أو بتخصيص عامّ، أو ببيان الفارق بين المنصوص وبين ما قيس عليه ظاهراً، أو ما أشبه ذلك.

وهذا باب واسع، وللعقل فيه مجال، وللاخ تلاف فيه مساغ، ولهذا أبلغوا الآيات المنسوخة إلى خمس مئة آية.

- (1) سورة الحشر ٢.
- (٢) سورة الشعراء ٣٦.
  - (٣) سورة النمل ١٧.



والثانية: أنَّ الأصل في بيان النَّسخ بالمعنى الاصطلاحي هو معرفة تاريخ النَّزول؛ ولكنَّهم ربَّما يجعلون إجماع السَّلف الصَّالح، أو اتَّفاق جمهور العلماء على شيء علامة للنَّسخ، فيقولون به؛ وقد فعل ذلك كثير من الفقهاء؛ ويمكن أن يكون في مثل هذه المواضع، ما تصدق عليه الآية غير ما ينطبق عليه الإجماع.

وبالجملة: ففي الآثار الَّتي تنبئ عن النَّسخ غمر<sup>(١)</sup> عظيم، يصعب الوصول إلى غوره.

أمور أُخَرُ يذكرونها في التفاسير:

وللمحدّثين أشياء أخر خارجة عن هذه الأقسام، يوردونها أيضاً في تفاسيرهم، كمناظرة الصّحابة رضي الله محنهم في مسألة واستشهادهم بآية، أو تمثيلهم بآية من الآيات، أو تلاوة النّبي على آية من الآيات، أو رواية حديث يوافق الآية في أصل معناها، أو طريق التّلفّظ بالنّقل عن النّبي على أو الصحابة رضي الله عنهم أجمعين.

\* \* \*

الغمر: الماء الكثير ومعظم البحر، والجمع غمار وغمور. (1)

130



#### الفصل الثانى

# في بقيّة لطائف هذا الباب

الكلام حول استنباط الأحكام:

ومن جملة ذلك:<sup>(1)</sup> استنباط الأحكام \_ وهذا الباب واسع جداً، وللعقل مجال فسيح في الاطلاع على فحاوى الآيات، وإيماءاتها، واقتضاءاتها<sup>(٢)</sup>؛ والاختلاف بحذافيره<sup>(٣)</sup> حاصل فيه. وقد ألقى الله تعالى في روع الفقير حصر الاستنباطات في عشرة أقسام<sup>(٤)</sup>، والترتيب فيما بينها. وتلك المقالة ميئزان عظيم لوزن كثير من الأحكام المستنبطة<sup>(٥)</sup>.

- (٢) الفحوى: أن يفهم الكلام حال المسكوت عنه بواسطة المعنى الحامل على الحكم، مثل «لا تقل لهما أف» يفهم منه حرمة الضرب بطريق أولى، والإيماء: أن يكون أداء المقصود بعبارات بإزاء الاعتبارات المناسبة، كالتقييد بالوصف والشرط يدلان على عدم الحكم عند عدمهما، والاقتضاء: أن يفهم الكلام حال المسكوت عنه بواسطة لزومه للمستعمل فيه عادة أو عقلاً أو شرعاً، كقوله: «بعت» يقتضي سبق الملك شرعاً.
  - (٣) بحذافيره أي بأسره، جمع الحِذْفار والحُذْفور: الجانب والناحية.
  - (٤) وهي: ١- ما صرّح فيه بثبوت الحكم للموضوع له عيناً، وسيق الكلام لأجله.
     ٢ و٣ و٤- ما عدم فيه أحد القيود الثلاثة.
     ٥- الفحوى.
     ٢- الاقتضاء.
     ٧- الإيماء.
     ٩- الاستدلال بالملازمة أو المنافاة.

(٥) والمقالة في «حجة الله البالغة» (١ - ٣٠٣).



ومن جملة ذلك: التوجيه \_وهو فن كثير الشّعب، يستعمله الشّراح في شرح المتون، ويختبر به ذكاءهم، ويظهر به تفاوت درجاتهم.

وقد تكلَّم الصَّحابة رضي الله عنهم ـ وإن لم تكن أصول التوجيه منقَّحـة في عصرهم ـ في توجيه الآيات الكريمة، وأكثروا منه.

وحقيقة التوجيه: أنّه إذا وقعـت صـعوبة في فهـم كـلام مؤلَّف، يقـف الشّارح هناك، فيحلّ تلك الصعوبة.

ولما لم تكن أذهان قراء الكتاب في مرتبة واحدة، لم يكن «التوجيه» أيضاً في مرتبة واحدة؛ فالتوجيه بالنسبة إلى المبتدئين غير التوجيه بالنسبة إلى المنتهين؛ إذ ربّما يخطر ببال المنتهي صعوبة فهم، فيحتاج إلى حلّها، والمبتدئ غافل عنها، بل لا يقدر أن يحيط بها؛ وكثير من الكلام يستصعبه المبتدئ، ولا يحصل في ذهن المنتهي شيء من الصُّعوبة هناك؛ فالَّذي أحاط بجوانب العقول، يراعي حال جمهور القراء، ويتكلّم على قدر عقولهم.

فعمدة التوجيه:

في آيات الجدل: تحرير مذاهب الفرق الباطلة، وتنقيح وجوه الإلزام. وفي آيات الأحكام: تصوير صورة المسألة، وبيان فوائد القيود، من الاحتراز أو غيره.

وفي آيات التّذكير بآلاء الله: تصوير تلك النّعم وبيان مواضعها الجزئيّة. وفي آيات التذكير بأيام الله: بيان ترتّب بعض القصص على بعض، وإيفاء حقّ التعريض الّذي يرد في أثناء سرد القصّة.

وفي التذكير بالموت وما بعده: تصوير تلك الأمور، وتقرير تلك الحالات.

|             | 0 7035257 0 |
|-------------|-------------|
| وقفلي       | E IIII §    |
| RUST<br>GHT |             |

أنواع التوجيه:

ومن فنون التوجيه :

١- تقريب ما كان بعيداً عن الفهم، بسبب عدم الألفة به.

٢\_ ودفع التعارض بين الدليلين، أو التّعريضين، أو فيما بين المعقول والمنقول.

OUR'ÂNIC TH

٣- والتفريق بين الملتبسين. ٤- والتطبيق بين المختلفين. ٥- وبيان صدق الوعد الّذي أشير إليه في الآية. ٦- وبيان كيفية عمل النّبي ﷺ بما أمر به في القرآن العظيم.

وبالجملة: فالتوجيه كثير في تفسير الصّحابة؛ ولا يقضى حقّه حتّى يبيّن المفسّر وجه الصعوبة مفصّلاً، ثمّ يتكلّم في حلّ الصعوبة بالتفصيل، ثم يـزن تلك الأقوال وزناً عدلاً.

غلوّ المتكلّمين:

وأمّا غلوّ المتكلّمين في تأويل المتشابهات وبيان حقيقة الصّفات، فليس هذا من مذهبي، بل مـذهبي مـذهب مالـك والشّوري وابـن المبـارك وسـائر المتقدّمين؛ وهـو: إمـرار المتشـابهات على ظواهرهـا، وتـرك الخـوض في تأويلها.

الجدل في القرآن:

والنّزاع في الأحكام المستنبطة، وإحكام مذهب نفسه، وهـدم مـذهب الآخرين، والاحتيال لدفع الأدلّة القرآنيّة، كلّ ذلـك لـيس بصـحيح عنـدي،



وأخشى أن يكون ذلك من قبيل «التّدارؤ بالقرآن»<sup>(١)</sup>، وإنّما الـلازم أن يطلب مدلول الآيات، ويتّخذه مذهباً له، سواء ذهب إليه الموافق أو المخالف.

#### لغة القرآن:

وأمّا لغة القرآن فينبغي أخــذها مـن اسـتعمالات العـرب الأوّلـين، وأن يعتمد كليًّا على آثار الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم.

#### نحو القرآن:

وقد وقع في نحو القرآن خلل عجيب، وهو أن طائفة من المفسّرين اختاروا مذهب سيبويه، فيؤولون كلّ ما خالف مذهبه، وإن كان التأويل بعيداً؛ وهذا لا يصحّ عندي، بل ينبغي اتّباع الأقوى، والأوفق بالسّياق والسّباق، سواء كان مذهب سيبويه أو مذهب الفرّاء<sup>(٢)</sup>.

وقد قال عثمان بن عفّان رضي الله جنه في مثل قوله تعالى: ﴿وَٱلْمُقِمِينَ ٱلصَّلَوْةُ وَٱلْمُؤَتُونَ ٱلنَّكَوْةَ ﴾<sup>(٣)</sup>: «ستقيمها العرب بألسنتها»؛ وتحقيق هذه الكلمة عندي: أنّ مخالفة التعبيرات المشهورة أيضاً تعبير صحيح؛ وكثيراً ما يتفق للعرب الأولين: أن يجري على ألسنتهم في أثناء الخطب والمحاورات ما يخالف القاعدة المشهورة؛ ولمّا نزل القرآن الكريم بلغة العرب الأولين، فلا عجب: أن جاءت «الياء» في موضع «الواو» أحياناً، أو وقع المفرد مقام التثنية، أو ورد المؤنّث مقام المذكّر؛ فالمحقّق عندي: أن يفسر «والمقيمين

- (١) التدارؤ: التدافع، تدارؤاً: تدافعاً في الخصومة ونحوها؛ ويحرم التدارؤ بالقرآن بقول النبي عليه: «إنّما هلك من كان قبلكم بهذا: ضربوا كتاب الله بعضه ببعض».
  - (٢) هو يحيى بن زياد أبو زكريا الكوفي، المعروف بالفراء، توفي سنة ٢٠٧ هـ.
    - (٣) سورة النساء ١٦٢.



وأمّا المعاني والبيان فهو<sup>(١)</sup> علم حادث بعد انقراض عصر الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم. فما كان منه مفهوماً في عرف جمهور العرب فهو على الرّأس والعين؛ وأمّا ما كان منه خفيًّا لا يدركه إلا المتعمّقون من أرباب الفنّ، فلا نسلم أنّه مطلوب في القرآن الكريم.

إشارات الصوفيّة:

وأمّا إشارات الصوفيّة واعتباراتهم فإنّها ليست في حقيقة الأمر من علم التفسير؛ بل يحدث عند استماع القرآن الكريم أشياء في قلب السّالك، وتتولّد تلك الأشياء في قلبه بين النظم القرآنِيّ، وبين الحالة الّتي يتّصف بها، أو بين المعرفة الّتي يملكها؛ كمثل رجل يسمع قصّة ليلى والمجنون، فيتذكّر عشيقته، ويستعيد الذّكريات الّتي كانت بينه وبينها.

فنّ الاعتبار:

وهنا<sup>(٢)</sup> فائدة هامّة، ينبغي الاطّلاع عليها، وهي: أنّ النّبيّ ﷺ جعل «فن الاعتبار»<sup>(٣)</sup> معتبراً، وسلك ذلك المنهج ليكون سنّةً لعلماء الأمّة، وفتحاً لباب العلوم الموهوبة لهم.

كما أنَّ النَّبي ﷺ تمثَّل بقول متعالى: ﴿فَأَمَّا مَنَ أَعْطَى وَأَنَّقَى ﴾<sup>(٤)</sup> في مسألة القدر، وإن كان منطوق الآية: أنَّ من عمل بهذه الأعمال نهديه إلى طريق

- (۱) أرجع ضمير المفرد، لأنهما كعلم واحد.
  - (٢) أي عند ذكر اعتبارات الصوفية.
- (٣) الاعتبار: هو العبور والانتقال من الشيء إلى غيره؛ وهو أعمّ من القياس الشرعي.
  - (٤) سورة الليل ٥.



الجنّة والنعيم، ومن عمل بضدّها نفتح له طريق النّار والتّعذيب؛ ولكن يمكن أن يعلم بطريق «الاعتبار»: أنّ الله تعالى خلق كلّ أحد لحالة خاصّة، ويجري عليه تلك الحالة من حيث يدري أو لا يدري؛ فبهذا الاعتبار كان لهـذه الآيـة الكريمة ارتباط بمسألة القدر.

وكذلك قول تعالى: ﴿وَنَفَسٍ وَمَا سَوَنَهَا ﴿ فَأَلَمَهَا فَجُوْرَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ (<sup>()</sup>)، فالمعنى المنطوق لهذه الآية الكريمة: أنَّ الله تعالى عرّف كلّ نفس بالبرّ والإثم؛ ولكن لما كانت بين خلق الصّورة العلمية للبرّ والإثم، وبين البرّ والإثم الموجودين بالإجمال وقت نفخ الرّوح مشابهة، يمكن الاستشهاد بهذه الآية في مسألة القدر أيضاً من طريق الاعتبار؛ والله أعلم.



(۱) سورة الشمس ۷.



#### الفصل الثالث

في بيان غرائب (١) القرآن الكريم

ليعلم أنَّ غرائب القرآن الكريم الَّتي خصّصت في الأحاديث بمزيـد مـن الاهتمام وببيان الفضل<sup>(٢)</sup> أنواع:

١- فالغريبة في فن التذكير بآلاء الله: هـي آيـة جامعـة لجملـة عظيمـة مـن
 صفات الحق تعالى، مثل آية الكرسي، وآخر سورة الحشر، وأول سورة المؤمن.

٢\_ والغريبة في فن التذكير بأيام الله: هي آية يبين فيها قصة نادرة، أو قصة معلومة بجميع تفاصيلها، أو قصة جليلة الفوائد التي تكون محلاً قصة معلومة بجميع تفاصيلها، أو قصة جليلة الفوائد التي تكون محلاً للاعتبارات الكثيرة؛ ولهذا قال النبي عليه في قصة موسى والخضر<sup>(٣)</sup> عليهما السلام: «وددنا أنّ موسى كان صبر حتّى يقص الله علينا من خبرهما»<sup>(٤)</sup>.

٣- والغريبة في فن التذكير بالموت وما بعده: هي آية تكون جامعة لأحوال القيامة مثلاً، ولذا ورد في الحديث الشريف: «من سرة أن ينظر إلى يوم القيامة كأنه رأي عين، فليقرأ فإذا الشمش كُوِّرَتْ » و إذا الشَمَاع أنفطَرَتْ » في إذا السَّمَاء أنفطَرَتْ »

- (۱) الغرائب جمع غريبة، تأنيث الغريب من غرب الكلام غرابة: خفي؛ والمراد هنا:
   الطريفة النادرة البديعة.
  - (٢) أي السّور والآيات التي ورد فيها فضل خاص ولها ميّزة خاصة.
- (٣) الخضر \_ بفتح فكسر \_ الزرع الغض الأخضر. سمي العبد الصالح به؛ لأنه قعد مرة في مكان يابس فاخضرت الأرض كما في رواية البخاري رقم الحديث ٣٤٠٢.
  - (٤) صحيح البخاري ص٦٨٧ كتاب التفسير في تفسير سورة الكهف.
    - (٥) سنن الترمذي (١٦٨:٢).

127

٤\_ والغريبة في فن الأحكام: هي آية تكون مشتملة على بيان الحدود، وتعيين الأوضاع الخاصة، كمثل تعيين مئة جلدة في حدّ الـزّنى، وتعـيين ثـلاث حيض أو ثلاثة أطهار لعدة المطلّقة، وتعيين أنصباء المواريث.

٥- والغريبة في فن الجدل: هي آية يرد فيها سوق الجواب بنهج غريب، يقطع الشّبهة بأبلغ وجه، أو يبيّن فيها حال فريق من تلك الفرق بمثل واضح، كقوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمَ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾<sup>(١)</sup>؛ وكذا يبيّن فيها شناعة عبادة الأصنام، والفرق بين مرتبة الخالق والمخلوق، والمالك والمملوك بأمثلة عجيبة، أو إحباط أعمال أهل الرياء والسمعة بأبلغ وجه.

٢- وغرائب القرآن ليست بمحصورة في الأبواب المذكورة؛ فأحياناً تكون غريبة من جهة بلاغة القرآن، وأناقة أسلوبه، مثل سورة الرحمن؛ ولهذا سميّت في الحديث بعروس القرآن <sup>(٢)</sup>؛ وأحياناً تكون غريبة من جهة تصوير صورة سعيد وشقيّ.

# ظهرُ القرآن ويطنه:

لقد ورد في الحديث الشريف: «لكل آية منها ظهرٌ وبطن، ولكل حرف حدّ، ولكل حدّ مطلع»<sup>(٣)</sup>، فينبغي أن يعلم أن ظهر هذه العلوم الخمسة: هـو مدلول الكلام ومنطوقه؛ والبطن.

في التذكير بآلاء الله: هو التَّفكر في آلاء الله، ومراقبة الحقَّ سبحانه وتعالى.

- (١) سورة البقرة ١٧.
- (٢) المشكاة ١٨٩ في فضائل القرآن.
- (٣) رواه الطبراني في الكبير والبغوي في شرح السنة، ورمز له السيوطي في «الجامع الصغير» بـ(ح) أي أنه حديث حسن؛ وأوله: «أنزل القرآن على سبعة أحرف، لكل حرف منها.. إلخ وفي رواية: لكل آية منها.. إلخ.

**التقام** وفي التذكير بأيام الله: هو معرفة مناط المدح والذم، والثـواب والعقـاب، من تلك القصص، والاتّعاظ بها.

وفي التّذكير بالجنّة والنّار: هو ظهـور الخـوف والرّجـاء، وجعـل تلـك الأمور كانّها بمرأىً منه.

وفي آيات الأحكام: هو استنباط الأحكام الخفيَّة بالفحاوى والإيماءات.

وفي محاجّة الفرق الباطلة: هـو معرفة أصل تلك القبائح، وإلحاق مثلها بها.

ومطلع الظّهر: هو معرفة لغة العرب والآثار المتعلّقة بعلم التفسير.

ومطلع البطن: هو لطف الذّهن واستقامة الفهم، مع نور الباطن وسكينة القلب والله أعلم.

> • •' \* \* \*

.

This file was downloaded from QuranicThought.com



## الفصل الرابع

## في بيان بعض العلوم الوهبيَّة

من العلوم الوهبيَّة في علم التفسير الَّتي سبقت الإشارة إليها :

١- تأويل قصص الأنبياء عليهم السّلام؛ وللفقير في هذا الموضوع رسالة مسمّاة بتأويل الأحاديث<sup>(١)</sup> والمراد من التأويل: هو أن يكون لكل قصّة وقعت مبدأ من استعداد الرّسول واستعداد قومه بحسب تدبير الله الّذي أراده في ذلك الوقت؛ وكأنه أشار إلى هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ.

٢\_ ومنها: تنقيح العلوم العمسة التي هي منطوق القرآن العظيم؛ وقـد مر تفصيلها في أول الرسالة، فليرجع إليه.

٣- ومنها: ترجمة القرآن الكريم باللغة الفارسية، بوجه قريب من النّص العربيّ في مقدار الكلمات، وفي التخصيص والتعميم، وغير ذلك؛ وسميتها بـ «فتح الرحمن في ترجمة القرآن» وقد تركت هذا الشّرط في بعض المواضع خوفاً من عدم فهم القارئ بدون تفصيل.

٤\_ ومنها: علم خواص القرآن الكريم؛ وقد تكلم جماعة من المتقدّمين في خواص القرآن من وجهين: وجه كالدّعاء، ووجه كالسحر، أعوذ بالله منه. وقد فتح الله على الفقير باباً من خواص القرآن، ووضع في حجري جميع

 (۱) رسالة مطبوعة، قصد المصنّف فيها إثبات المعجزات والتدليل عليها للفلاسفة والعقلانيين؛ ولكن تأويلاته فيها لا يتّفق كليًّا مع ظواهر النصوص، فلينتبه له.



الأسماء الحسنى، والآيات العظمى، والأدعية المباركة مرّة واحدة، وقال: «هذا عطاؤنا للاستعمال»؛ ولكنّ كـلّ آيـة واسـم ودعـاء مشـروط بشـروط، لا تضبطها قاعدة؛ بل قاعدتها: انتظار عالم الغيب؛ كما يكون في حالة الاستخارة، حتّى ينظر بأيّ آية أو اسم يشار إليه من عالم الغيب؛ فيقـرأ<sup>(١)</sup> تلـك الآيـة أو الاسم على طريقة مقرّرة عند أهل الفنّ.

وهذا ما قصدت إيراده في هذه الرّسالة، والحمد لله أوّلاً وآخراً، وظاهراً وباطناً<sup>(۲)</sup>.

| ** | **             | ** |
|----|----------------|----|
|    |                |    |
| •  | ۰ <sup>پ</sup> |    |

- قوله: فيقرأ أي للمريض أو لنفسه؛ فهذا من الرقى المسنونة.
- (٢) والفصل الخامس الذي يبحث فيه عن الحروف المقطّعات خارج من الباب الرابع
   ـ كما يدل عليه هذا الاختتام، وكذا ليس بشامل في الدرس، فلذا حذفناه من
   الكتاب، إذ ليس فيه كبير فائدة.
   والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات. وصلى الله على النبي الكريم، وآله
   وصحبه أجمعين.

والحمد لله رب العالمين

This file was downloaded from QuranicThought.com



## فهرس الموضوعات

| تقريظ العلاّمة أبي الحسن علي الحسني النَّدْوي رحمه الله تعالى ٥            |
|----------------------------------------------------------------------------|
| الحاجة إلى تهذيب التعريب٩                                                  |
| نبذة من ترجمة الإمام المصنّف في سطور                                       |
| علم التفسير: حدّه وموضوعه وغايته وفضله ومعنى التفسير بالرأي١٣              |
| مقدّمة الكتاب                                                              |
| مقاصد الكتاب منحصرة في خمسة أبواب                                          |
| الباب الأوّل: في بيان العلوم الخمسة الّتي يدل عليها القرآن العظيم نصًّا ١٧ |
| أسلوب القرآن الكريم في عوض العلوم الخمسة                                   |
| لا تحتاج كلَّ آية إلى سبب النزول١٨                                         |
| الفصل الأول في علم الجدل٢٠                                                 |
| ۱ ـ ذِكْرُ المُشركين                                                       |
| شعائر الملَّة الإبراهيميَّة٢٠                                              |
| شرائعها۲۱                                                                  |
| عقائدها۲۱                                                                  |
| ضلال المشركين٢٢                                                            |
| بيان الشرك٢٢                                                               |
| بيان التشبيه                                                               |

| THE PRINCE GHAZI TRUST                |
|---------------------------------------|
| بيان التحريف For QURANIC THOUGHT      |
| جحود الآخرة                           |
| استبعاد رسالة النّبي عَظِيرٍ          |
| نموذج المشركين ٢٥                     |
| ردُّ الإشراك٢٦                        |
| ردُّ التشبيه٢٦                        |
| ردُّ التحريف                          |
| ردّ استبعاد الحشر والنّشر٢٧           |
| الردّ على منكري الرسالة٢٨             |
| ۲ ـ ذكر اليهود۲۹                      |
| ضلالاتهم                              |
| بيان التحريف٢٩                        |
| أمثلة التحريف المعنوي٣٠               |
| بيان كتمان الآيات وأمثلته٣٢           |
| بيان الافتراء                         |
| سبب التساهل وارتكاب المناهي٣٣         |
| أسباب استبعاد رسالة سيَّدنا محمد ﷺ٣٤  |
| النّبوة ومنهجها في إصلاح النّاس٣٤     |
| اختلاف الشرائع كاختلاف وصفات الطبيب٣٥ |
| أنموذج اليهود                         |
|                                       |

|       | الأ المالية المالية المالية المحالة محالة محالة محالة محالة محالة المحالة المحالة المحالة محالة المحالة المحالة المحالة المحالة المحالة محالة مح |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦    | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT ۳<br>- د کر النصاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٦    | عقيدة التثليث والرد عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۸    | أنموذج النصاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳۸    | عقيدة مصلوبيّة المسيح والرد عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | تحريفهم في بشارة «الفارقليط»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٠    | ٤ _ ذكر المنافقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤ •   | نفاق الاعتقاد ونفاق العمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤ •   | مظاهر نفاق العمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤١    | الكلام حول قسمي النفاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ظيم٤١ | الغرض من ذكر أحوال المنافقين في القرآن الع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٢    | نموذج المنافقينج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٢    | القرآن كتاب كل عصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٣    | الفصل الثاني في بقية مباحث العلوم الخمسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٣    | بيان التذكير بآلاء الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٣    | إثبات الذَّات وبيان الصفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٤:   | صفاته تعالى توقيفيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٤    | بيان آلائه تعالى وآيات قدرته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٥    | بيان التذكير بأيام الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٥    | ذكر من القصص ما هو الغرض منها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٦    | القصص المتكرّرة في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ما ذُكر من القصص مرَّة أو مرَّتين فقط                               |
|---------------------------------------------------------------------|
| بيان التذكير بالموت وما بعده٤٨                                      |
| بيان علم الأحكام                                                    |
| دور التشريع الإسلامي في إصلاح الملَّة الحنيفية المحرَّفة•٥          |
| التعريضات الّتي تحتاج إلى البيان، وأمثلتها٥١                        |
| هذه الآيات من التذكير بأيَّام الله٥٢                                |
| الباب الثاني : في بيان وجوه الخفاء في معاني نظم القرآن بالنّسبة إلى |
| أهل هذا العصر، وإزالة ذلك الخفاء بأوضح بيان٥٣                       |
| أسباب صعوبة فهم المراد من الكلام                                    |
| الفصل الأول في شرح غريب القرآن٥٥                                    |
| القدماء ربّما يفسرون اللُّفْظ بلازُم معناه٥٦                        |
| الفصل الثاني في معرفة النَّاسخ والمنسوخ٥٧                           |
| معنى «النّسخ» عند المتقدّمين                                        |
| عدد الآيات المنسوخة عند المتقدّمين٥٨                                |
| الآيات المنسوخة عند المتأخّرين٥٨                                    |
| من سورة البقرة٩٥                                                    |
| (١) آية الوصية للوارث٥٩                                             |
| (٢) آية الفدية لمن يطيق الصيام                                      |
| (٣) آية حلَّ الرفث ليلة الصيام                                      |
|                                                                     |

| وقفيت المنتقان الفكالفات                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>٤) آية النّهي عن القتال في الأشهر الحرم</li> </ul>                 |
| <ul> <li>٥) آية الوصية للمتوفّى عنها زوجها بالمتاع إلى الحول ٦١٠</li> </ul> |
| (٦) آية المحاسبة على الباطن والظاهر                                         |
| من آل عمران                                                                 |
| (٧) آية الاتّقاء من الله حقّ التّقوى                                        |
| من النّساء                                                                  |
| (٨) آية الإيتاء للمولى                                                      |
| (٩) آية إيتاء اليتامي والمساكين من الميراث٦٣                                |
| (١٠) آية حبس مرتكبات الفواحش                                                |
| من المائدة                                                                  |
| (١١) آية النّهي عن إحملال الشهر الحرام                                      |
| (١٢) آية الحكم بين أهل الكتاب أو الإعراض عنهم٦٤                             |
| (١٣) آية إشهاد الكفار في الغربة                                             |
| من الأنفال                                                                  |
| (١٤) آية وجوب مقاتلة المسلم الواحد مع العشرة من الكفار ٦٥                   |
| من البراءة                                                                  |
| (١٥) آية الأمر بالنفر خفافاً وثقالاً                                        |
| من النّور                                                                   |
| (١٦) آية حرمة نكاح الزاني والزانية                                          |
| (١٧) آية أمر الاستئذان للعبيد والصبيان                                      |

.

2

| توفية المرتبي في التكريمي<br>The prince Ghazi Trust<br>For QURANIC THOUGHT |    |
|----------------------------------------------------------------------------|----|
| ملل الا مراب                                                               |    |
| من المجادلة٧                                                               |    |
| (١٩) آية الأمر بالصدقة عند مناجاة الرسول على الله الم                      |    |
| من الممتحنة٧                                                               |    |
| (۲۰) آية رد مهور الأزواج المؤمنات إلى الكفار٧                              |    |
| منَ المزمّل٨                                                               |    |
| (٢١) آية الأمر بقيام الليل                                                 |    |
| فصل الثالث : في معرفة أسباب النزول                                         | 31 |
| معنى «نزلت في كذا» عند المتقدّمين٩                                         |    |
| روايات المحدّثين الّتي لا علاقة لها بأسباب النّزول                         |    |
| شرط المفسّر في باب أسبّاب التؤول                                           |    |
| قصص الأنبياء من روايات أهل الكتاب                                          |    |
| معنى آخر لقولهم: «نزلت في كذا»                                             |    |
| صورة قصّة ولا قصّة لها                                                     |    |
| قد يفرضون السؤال والجواب في التفسير٢                                       |    |
| قد يريدون التّقدم والتّأخر الرّتبي، لا الزماني٣                            |    |
| شرط المفسر أمران۳                                                          |    |
| فن التوجيه وأمثلته                                                         |    |
| يذكر أسباب النزول وتوجيه المشكل في فتح الخبير لفائدتين٥                    | -  |
| إفراط ابن إسحاق والواقدي والكلبي                                           |    |
|                                                                            |    |

| الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR AND FOR OUR AND STRUCT |
| ما يوجب الخفاء٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| بيان الحذف٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| حذف خبر «إنّ» والجزاء والمفعول والمبتدأ وما شابهها مطرد ٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لا حاجة إلى تفتيش العامل في كلمة «إذ»٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حذف الجار من «أنَّ» مطرد٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| حذف جواب «لو» الشرطية٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| بيان الإبدال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| إبدال فعل بفعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| إبدال اسم باسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| إبدال حرف بحرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| إبدال جملة بجملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| إبدال التنكير بالتعريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| إبدال التذكير والتأنيث والإفراد بأضدادها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| إبدال التثنية بالمفرد٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| إبدال الشرط والجزاء وجواب القسم بجملة مستقلة٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| إبدال الخطاب بالغيبة٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| إبدال الإخبار بالإنشاء وبالعكس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| التقديم والتأخير والتعلق بالبعيد وما شابههما٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الزيادة في الكلام٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الزيادة بالصفة٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| المالة المحالية المرتبة المرتبة المحالية التحالية التك      |
|-------------------------------------------------------------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST الزيادة بالإبدال FOR OURANIC THOUGHT |
| الزيادة بالعطف التفسيري                                     |
| الزيادة بالتكرار٩٢                                          |
| زيادة حرف الجر٩٤                                            |
| واو الاتصال٩٤                                               |
| فاء الاتصال٩٥                                               |
| أنتشار الضمائر وإرادة المعنيين من كلمة واجدة٩٥              |
| مجيء لفظ جعل وشيء لمعان شتّى٩٦                              |
| معنى الأمر والنبأ والخطب                                    |
| معنى الخير والشر٩٧                                          |
| انتشار الآيات٩٧                                             |
| قد تكون الآية متقدمة في النزول، متأخّرة في التلاوة ٩٧       |
| قد يدرج الجواب في تضاعيف أقوال الكفار٩٧                     |
| الفصل الخامس : في بيان المحكم والمتشابه والكناية والتعريض   |
| والمجاز العقلي٩٨                                            |
| المحكم                                                      |
| المتشابه٩٨                                                  |
| الكناية                                                     |
| تصوير المعنى المراد بالصورة المحسوسة٩٩                      |
| التعريض                                                     |
| المجاز العقلي                                               |

| المالية المراجع المحالة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الباب الثالث : في بيان لطائف نظم القرآن وشرح أسلوبه البديع                                                      |
| الفصل الأول : في ترتيب القرآن الكريم، وأسلوب السّور فيه١٠٣                                                      |
| تقسيم السّور                                                                                                    |
| القرآن في عهد عثمان رضي الله عنه                                                                                |
| استهلال السُّور واختتامها على أسلوب الفرامين                                                                    |
| منهج القصائد في مبتدأ بعض السور                                                                                 |
| خواتم السور على منهج الفرامين                                                                                   |
| تخلل الكلام البليغ في أثناء السور                                                                               |
| الفصل الثاني : في تقسيم السور إلى الآيات وأسلوبها الفريد٨٠                                                      |
| الفرق بين الآيات والأبيات                                                                                       |
| الأمر المشترك بين الآيات والأبيات                                                                               |
| التوافق التقريبي هو الأمر المشترك بين مختلف الكلام المنظوم ١١٠                                                  |
| مراعاة القرآن الكريم للحسن الإجمالي المشترك                                                                     |
| الامتداد النفسي الطبيعي هو الوزن في القرآن                                                                      |
| خاتمة النفس على المدة هي القافية في القرآن                                                                      |
| لحوق الألف في آخر الكلمة أيضاً قافية                                                                            |
| توافق الآيات على حرف واحد وإعادة الجملة مفيدة لذة١٤                                                             |
| اختلاف فواصل آخر السورة من أوائلها                                                                              |
| منهج القرآن في الفواصل                                                                                          |
| السر في الآية الطويلة مع الآيات القصيرة وبالعكس                                                                 |

.

| وفقت الدين التكر الفرائ                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR OUR ANIC THOUS الآية ذات القوائم الثلاث FOR OUR ANIC THO |
| الآية ذات الفاصلتين                                                                    |
| أطول آية مع الآيات القصار                                                              |
| لم يراع ذلك الوزن والقافية في بعض السور                                                |
| وجه اختيار الأوزان والقوافي الجديدة                                                    |
| الفصل الثالث : في وجه التكرار في العلوم الخمسة، وعدم الترتيب                           |
| في بيانها                                                                              |
| الفصل الرابع : في وجوه إعجاز القرآن الكريم                                             |
| الباب الرابع : في بيان مناهج التفسير، وتوضيح الاختلاف الواقع                           |
|                                                                                        |
| في تفاسير الصحابة والتابعين                                                            |
| في تفاسير الصحابة والتابعين                                                            |
|                                                                                        |
| طوائف المفسرين                                                                         |

| الم                  |
|----------------------------------------------------------|
| أمور في التفسير لا طائل تحتها                            |
| القدماء ربَّما يفسَّرون على سبيل الاحتمال                |
| النقل عن بني إسرائيل دسيسة دخلت في ديننا                 |
| تفسير القرآن بالقرآن ١٣١                                 |
| وجه اختلاف السلف في شرح غريب القرآن، وكيف يخرج           |
| المفسّر من العهدة في ذلك                                 |
| استنباطات العبد الضعيف في شرح الغريب                     |
| اختلاف المتقدَّمين والمتأخَّرين في معنى «النسخ» مما أوجب |
| الاختلاف في عدد الآيات المنسوخة١٣٤                       |
| ربَّما يجعل الإجماع علامة للنسخ                          |
| أمور أخر يذكرونها في التفاسير١٣٥                         |
| الفصل الثاني: في بقيّة لطائف هذا الباب                   |
| الكلام حول استنباط الأحكام                               |
| التوجيه في تفسير القرآن الكريم                           |
| عمدة التوجيه                                             |
| أنواع التوجيه ١٣٨                                        |
| غلو المتكلِّمين١٣٨                                       |
| الجدل في القرآن١٣٨                                       |
| لغة القرآن                                               |
| نحو القرآن                                               |

| ١٤ • | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT<br>علم المعاني والبيان |
|------|----------------------------------------------------------------------|
| ١٤ • | إشارات الصوفيَّة                                                     |
| ١٤ • | فن الاعتبار                                                          |
| ١٤٢  | الفصل الثالث : في بيان غرائب القرآن الكريم                           |
| ١٤٣  | ظهر القرآن وبطنه                                                     |
| ١٤٤  | مطلع الظهر والبطن                                                    |
| ١٤٥  | الفصل الرابع : في بيان بعض العلوم الوهبيَّة                          |
| ١٤٥  | (١) تأويل قصص الأنبياء                                               |
| ١٤٥  | (٢) تنقيح العلوم الخمسة                                              |
| ١٤٥  | (٣) ترجمة القرآن الكريم بالفارسيّة                                   |
| ١٤٥  | (٤) علم خواص القرآن الكريم                                           |
| ١٤٧  | فهرس الموضوعات                                                       |

\*\* \*\* \*\*



## 101

This file was downloaded from QuranicThought.com