

## This file was downloaded from QuranicThought.com

.

.



رقم الإيداع Y . . V / YOY 9 A









•

• .

.

`

إعداد الباحث علي محمود علي دبدوب المعيد بقسم أصول الدين



I

.

.



مِٱللَّهِ ٱلْتَحْمَرَآ

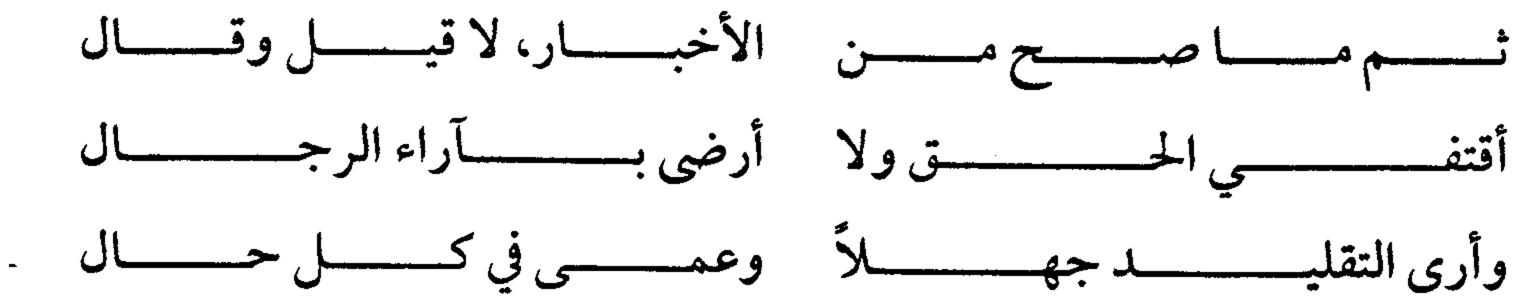
﴿ وَقُل زَّتِزِدْنِي عِلْمًا ﴾

سورة طه الآية رقم (١١٤)



يقول القاسمي







إهداء

إلى من قال الله في حقهما: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل زَّبِّ ٱرْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴾

[الإسراء: ٢٤]



### شكر وتقدير

٨

انطلاقًا من قول الله تعالى: ﴿ لَبِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ وَلَبِن كَفَرْتُمَ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧]، وعملاً بقول الرسول ﷺ: "من لم يشكر الناس لم يشكر الله»<sup>(1)</sup>.

بعد شكر الله تعالى أرى أنه من الواجب عليَّ أن أتقدم بخالص الشكر وعظيم التقدير إلى كل من وقف بجانبي، وذلل لي الصعاب لإنجاز هذا البحث.

على أستاذي ومعلمي صاحب الفضيلة الأستاذ الدكتور/ نشأت عبد الجواد ضيف الذي تفضل بالإشراف على هذا البحث رُغم كثرة مشاغله وضيق وقته، فقد فتح لي صدره وقلبه وعمني بره وخيره ومنحني الوقت حتى استنفدت من فيض علمه، فقد كان لتوجيهاته القيمة ومساعداته الدائمة الفضل الأكبر في إخراج هذا البحث بهذه الصورة.

فجزاه الله عني خيرًا، وأعطاه الله الصحة والعافية، وأطال الله بقاءه وبارك في ذريته.

إلى أساتذتي الأجلاء الذين تعملت على أيديهم في مراحل دراستي المتعددة بكلية الدراسات الإسلامية والعربية، فلهم جميعًا مني كل شكر وتقدير .

إلى أساتذتي بقسم أصول الدين بالكلية الذين أفدت كثيرًا من إرشاداتهم ونصائحهم، فكانوا لي خير ناصح وخير موجه.

إلى زوجتي الوفية التي وقفت بجاني وكانت تشد من أزري، جزاها الله عني خير الجزاء.

إلى كل من ساعدني وأرشدني ومن أسدى لي جميلاً أو صنع لي معروفًا، جزى الله الجميع عني خير الجزاء.

 (۱) جزء من حديث أخرجه الإمام أحمد في مسنده مسند النعمان بن بشير جـ٤ صـ٢٧٨ طبع المكتب الإسلامي.

### مقدمة

الحمد لله العلي القدير، الذي أجرى الأمور بمقادير، وهدانا إلى الطريق المنير، وحبانا بمزيد من الإنعام والتيسير، فنشكرُ نعمته ونحمدُه وتكون غاية شكرنا التقصير، ورفعنا أيدينا نطلب المزيد، فكان منه العطاء الوفير، فحمدًا لله على أن جعلنا من المنزهين له عن الضد والند والشبيه والنظير.

والصلاة والسلام على البشير النذير، الذي أرسله ربه هاديًا للناس بعد أن ضلوا المسير، فكان حقه على كل من آمن به عظيم التقدير، ومعالي الاعتراف بالفضل وإن قصر عن ذلك التعبير، فصلٍّ اللهم وسلم وبارك عليه وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى كل من اهتدى بهديه إلى يوم يُعرف فيه المصير. وبعد:

فلما كان كل علم يناله شرفه مما يتعلق به، كان لعلم العقيدة أن يكون أشرف العلوم، وأجلَّها، وأعلاها منزلة؛ ذلك أنه يبحث في ذات الله تعالى، وصفاته... وكذا أنبيائه ورسله، وغير ذلك من المباحث الشريفة المقاصد وفي أولاها ومقدمتها إثبات وحدانية الله تعالى، التي هي دعوة الأنبياء والرسل من لدن آدم –عليه السلام– وانتهاء بخاتم النبيين سيدنا محمد ﷺ فها هو أول نداء للأنبياء والرسل لأقوامهم قولهم: ﴿ أَنِ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ مَا لَكُم مِن إِلَيهٍ غَيرُهُ ﴾ [المؤمنون: ٣٢]، وقال أيضًا: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبِّلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلاَ نُوحِي إِلَيهِ أَنَّهُ لَا وترسيخ هذه العقيدة في نفوسهم.

ولم لا يكون لعلم العقيدة هذه المكانة وهو الضابط الذي يتحكم في تصرفات الإنسان ويوجه سلوكه ويتوقف على مدى انضباطها وإحكامها كل ما يصدر عن النفس من كلمات أو حركات.

لذلك نجد القرآن الكريم لا تكاد تخلو سورة من سوره إلا ويوجه

ومستروي القاسمي وآراؤه الاعتقاية

الإنسان بكليته إلى ربه ويربط كل تصرفاته بهذه العقيدة؛ إذ هي من الدين الأساس والأصل الذي تستقي فروع الدين منه.

فإذا عرفها الإنسان أدرك الغاية من وجوده وعرف حقيقة نفسه، وراح يلتمس دوره في الكون؛ ليقوم به على أكمل وجه.

ولقد قيض الله -سبحانه وتعالى- من بعد النبيين على مر العصور والدهور، وفي مختلف الأزمان علماء كثيرين نابهين وقفوا حارسًا ساهرًا يقظًا لحراسة هذه العقيدة -وما يتصل بها- من نزغات الشياطين، وزيغ الملحدين، ومَنْ على شاكلتهم من الضالين المضللين أعداء الدين، وعملوا جاهدين على تنقية هذه العقيدة مما علق بها من الشوائب والأكدار، وبذلوا المهج والأرواح حتى يردوها إلى منبعها القرآني، ومرجعها من الهدي النبوي؛ كي تصل العقيدة إلى المسلمين صحيحة صافية خالصة من العلل والأسقام، مبرأة من الخرافات والأباطيل.

فقد كان هذا دأبهم على مر الأحقاب والأعصار، كلما خلا منهم سلف حميد، قام منهم خلف رشيد، يقيمون حجة الله على عباده وينيرون الطريق لرواده في مواكب متلاحقة يقتدي أواخرها بأوائلها.

وممن لفت نظري واسترعى انتباهي من أولئك الأعلام الذين اقتفوا آثار سابقيهم، وساروا قدمًا على دربهم، وتدثروا بدثارهم، علاَّمة الشام، ونادرة الأيام، والمجدد لعلوم الإسلام، محيي السنة بالعلم والعمل والتعليم والتهذيب والتأليف، أحد حلقات الاتصال بين هدي السلف والارتقاء المدني الذي يقتضيه الزمن، شيخنا القاسمي؛ فهو مصباح من مصابيح الإصلاح الإسلامي التي ارتفعت فوق دياجير حياتنا الحاضرة المظلمة في الثلث الأول من القرن الرابع عشر الهجري، فنفع الله الناس بعلمه وعمله ما شاء أن ينفعهم <sup>(1)</sup>، ومن

(١) ينظر مكانة القاسمي بين علماء عصره صـ٤٥-٥٦.

ثم كان تعلقي بهذا العالم الذي سخر ما استحدث من وسائل في تدريس العقيدة الإسلامية وتوضيحها والعمل على نشرها.

E PRINCE GHAZI TRUST

فرأيت أن آراء هذا العالم جديرة بالدراسة لما فيها من النفع الكثير، كما قامت عدة أسباب ودوافع لاختياري لهذا الموضوع يأتي في مقدمتها: **أسباب اختيار الموضوع:** 

١- كثرة إسهامات الإمام القاسمي في الفكر الإسلامي في العصر
 ١- كثرة إسهامات الإمام القاسمي في الفكر الإسلامي في العديث، وظهر لي ذلك جليًا من خلال دراستي لمؤلَّف عنه أثناء الدراسات
 العليا، مما جعلنى أهتم بباقي مؤلفاته.

٢- إظهار ملامح هذه الشخصية من خلال دراستي لعصره.
 ٣- ما يتمير به نهجه العقدي من اتباع للسلف الصالح.

٤ - ثناء الكثير من علماء العصر الحديث على القاسمي واعترافهم بفضله
 و منز لته.

هذا وقد جاءت الرسالة -بعون الله وتوفيقه- مرتبة على مقدمة وبابين وخاتمة؛ أما المقدمة فذكرت فيها دوافع اختياري لهذا الموضوع. وأما الباب الأول: فمقدمته للتعريف بالقاسمي. واشتمل على فصلين: الفصل الأول: تناولت فيه العصر الذي عاش فيه القاسمي. واشتمل على ثلاثة مباحث: المبحث الأول: الحالة السياسية وعلاقة القاسمي بولاة عصره. المبحث الثاني: الحالة السياسية وعلاقة القاسمي وموقف القاسمي منهما. المبحث الثاني: الحالة العلمية. الفصل الثاني: جعلته في السيرة الذاتية للقاسمي. واشتمل على خسة مباحث:

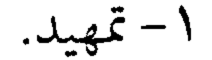


المبحث الأول: اسمه، نسبه، كنيته، لقبه. المبحث الثاني: مولده، نشأته، ثقافته. المبحث الثالث: صفاته وأخلاقه، مذهبه، عقيدته. المبحث الرابع: شيوخه، ومكانته العلمية. المبحث الخامس: آثاره العلمية وتلاميذه، وفاته. وأما الباب الثاني، فكان عن آرائه الاعتقادية. واشتمل على ثلاثة فصول: الفصل الأول: في الإلهيات عند القاسمي. واشتمل على تمهيد وخمسة مباحث.

NCI 11- . . INI - 11

المبحث الخامس: في صفة الكلام، واشتمل على: ١- تمهيد.

.



This file was downloaded from QuranicThought.com

.

معتقاري الكريم المرتجة المكالية NCE GHAZI TRUST

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

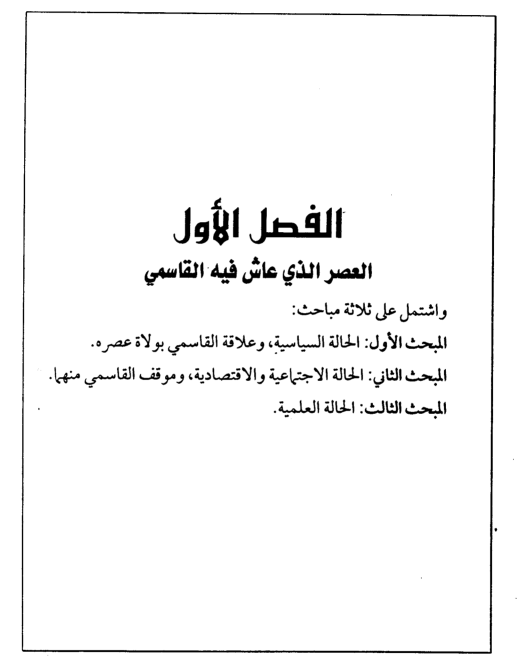
GHAZITRUST القاسمي وآراؤه الاعتقاية ٢ - رؤية القاسمي للميزان. ٣- آراء أشهر الفرق في الميزان. ٤- أعمال الكفار، ووزنها. ٥- الحكمة من الوزن. ٦ – تعقب. المبحث الثالث: في رؤية الله تعالى في الآخرة، واشتمل على: ١ - رأي القاسمي في رؤية الله تعالى. ٢- آراء أشهر الفرق والمذاهب فيها. ٣- تعقيب.



الياب الأول التعريف بالقاسمي

# واشتمل على فصلين: الفصل الأول: تناولت فيه العصر الذي عاش فيه القاسمي. واشتمل على ثلاثة مباحث: المبحث الأول: الحالة السياسية وعلاقة القاسمي بولاة عصره. المبحث الثاني: الحالة الاجتماعية والاقتصادية، و موقف القاسمي منهما. المبحث الثاني: الحالة العلمية. الفصل الثاني: جعلته في السيرة الذاتية للقاسمي. واشتمل على خمسة مباحث: المبحث الثاني: مولده، نشأته، ثقافته. المبحث الثالث: صفاته، وأخلاقه، مذهبه، عقيدته. المبحث الثالث: صفاته، وأخلاقه، مذهبه، عقيدته. المبحث الخامس: آثاره العلمية.

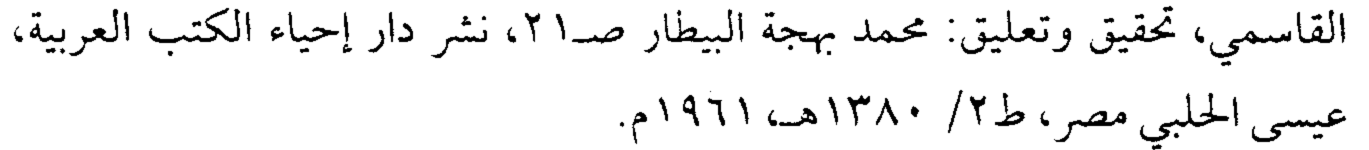




القاسمي وآراؤه الاعتقاية المبحث الأول الحالة السياسية وعلاقة القاسمي بولاة عصره الحالة السياسية: عاش القاسمي -رحمه الله- جلَّ حياته في أشد أيام الظلام والظلم، وُلد ونظام الحكم المطلق قائم في الدولة العثمانية... وكانت البلاد الشامية جزءًا منها، فالحريات مفقودة، والعقول مقيدة، والأقلام مغلولة، والصحافة على ضعفها وقلتها مكبلة، والأحرار مطاردون، والدستور معلق، والمجالس النيابية معطلة، والناس يحاسبون على الهمسة والنبسة، والجاسوسية تفتك بالأبرياء، أما العدالة فمفقودة لفساد النظام القضائي وشراء مراكز القضاء، وانتشار الرشوة علنًا بين

موظفي السلطة العامة والمواطنين<sup>(')</sup>. وُلد القاسمي والدولة العثهانية تتكالب عليها المكائد من كل اتجاه من العالم الغربي، وحتى من ولاتهم أنفسهم حتى أنهكت قوتها، وأصبح يطلق عليها -كها يقولون- الرجل المريض، وكان نظام الحكم في هذه البلاد يتكون من سلطات ثلاث بيدها مقاليد الحكم وهي: [1] الوالي: وهو نائب السلطان وتقوم وظيفته بإبلاغ أوامر السلطان إلى عمال الحكومة والإشراف على تنفيذها وعليه جمع الضرائب وإرسال المقررات المفروضة إلى الخزانة العامة بالقسطنطينية وإرسال المؤن والكسوة إلى الحرمين الشريفين، وكذلك الإشراف على سك النقود وحفظ الأمن العام.

(١) مقدمة ظافر القاسمي لقواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، ت جمال الدين



وفية الديماني التكرالة (ي) عند الديماني التكرالة (ي) عند الاعتقادة عند الاعتقادة المعنية و أو الأم الاعتقادة

[٢] الديوان:

ومهمته النظر في الشئون الاقتصادية والإدارية، ولا يجوز للوالي أن يتخذ قرارًا في أمر من الأمور إلا بعد الحصول على موافقة الديوان.

[٣] السناجق:

وهم حكام الأقاليم وكل واحد منهم يباشر رياسة جميع الشئون الإدارية والاقتصادية، وهم من المماليك ورئيسهم في مصر سنجق القاهرة، وفي الشام سنجق دمشق، وهو يلي الوالي في الأهمية ويشغل مكانه عند عدم وجوده.

وتبعًا لهذا التقسيم قسمت سورية إلى ثلاث ولايات: هي ولاية حلب، وولاية دمشق، وولاية طرابلس، وتضم كل منها عدة سناجق، وقد جعل لولاية دمشق الإشراف على الولايتين الأخريين<sup>(١)</sup>، وقد ظلت دمشق يتناقل إلى ولايتها وال بعد آخر من قبل السلطان عبد العزيز<sup>(٢)</sup> الذي عين محمد راشد باشا واليًا عليها، وذلك قبل مولد القاسمي بعام واحد سنة ١٢٨٢هه، وكان هذا الرجل لينًا سهلاً قامعًا للظالمين محبًّا للعم وناشرًا له، ولم يكتف بذلك، بل اهتم بإصلاح

- (۱) موسوعة التاريخ الإسلامي، تأليف أ.د/ أحمد شلبي، جـ٥، صـ٢٨٦، طبع مكتبة النهضة المصرية طـ٨ سنة ١٩٩٠م.
- (٢) السلطان عبد العزيز هو السلطان عبد العزيز بن السلطان محمود الثاني بن عبد الحميد، تولى بعد أخيه السلطان عبد الحميد من (سنة ١٢٧٧- سنة ١٢٩٣هـ)، وقد كان في أيامه أحداث منها: الحرب في الجبل الأسود (الصرب) التي انتهت بقتل الأمير دانيال، وتقليد ابنه -نقولا- مكانه، وأيضًا ثورة أهل كريت وإخماد عالي باشا لها، ومما يمتاز به السلطان عبد العزيز أنه زار القطر المصري خلافًا لعادة أسلافه، وأقام لجنة لتأليف مجلة الأحكام العدلية، ولكنه تحالف مع روسيا، فدست أعين الدول الأوروبية المكائد والوساوس في عقول أهل الأستانة حتى حملوا شيخ الإسلام خير الله أفندي بالفتوى على خلعه، فأفتى فخلعوه سنة ١٢٩٣، ينظر تاريخ دول الإسلام، تأليف/ رزق الله منقريوس الصرفي جـ٣ صـ١٦٥، طبع مطبعة الهلال بالفجالة سنة ١٣٢١هـ، ١٩٩٨م.

41

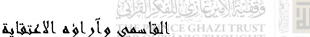
أحوال بلاده الداخلية فأثمرت النهضة الأدبية في أيامه، وكثرت المدارس والمجلات والجرائد والمطابع وباعة الكتب.

كما راجت في عهده الحركات التجارية لتأمين الطرق والموارد، وفي أيامه حضر ملك النمسا لزيارة القدس وحضر للشام أيضًا البرنس فريد ريك ملك ألمانيا.

وكانت ولاية محمد راشد باشا خمس سنوات وُفق فيها لمحبة العموم، وفي زمنه شكل ديوان التمييز في دمشق وطبعت سالنامة الولاية وهي بمثابة تواريخ وقائع هذه البلاد، كما بنيت أكتاف نهر بردي.

هذا وقد تعاقب كثير من الولاة على ولاية دمشق في الحقبة التي عاش القاسمي – رحمه الله – وهذا إن دل على شيء فإنها يدل على مدى الضعف الذي لحق بالدولة العثمانية في هذه الحقبة، ففي سنة ١٢٩٢ تولى صبحي باشا ولم تظل أيام ولايته، ثم خلفه حالت باشا وبقي في الولاية سنة ونصف وخلفه أحمد حمدي باشا، وفي سنة ١٢٩٤ تولى عمر فوزي باشا، وفي سنة محدي باشا، وفي سنة ١٢٩٤ تولى عمر فوزي باشا، وفي سنة محمدي باشا، وفي سنة ١٢٩٤ مولى مدحت باشا، وفي سنة ١٢٩٤ مولى مدحت باشا، وفي سنة محدي باشا، وفي سنة محمدي باشا، وفي سنة ١٢٩٤ مولى عمر فوزي باشا، وفي سنة محدي باشا، وفي سنة ١٢٩٤ مولى عمر فوزي باشا، وفي سنة محمدي باشا، وفي سنة ١٢٩٤ مولى عمر فوزي باشا، وفي سنة محمدي باشا، وفي سنة ١٢٩٠ مولى مدحت باشا، وفي سنة ١٢٩٠ مولى مدحت باشا، وفي سنة ١٢٩٩ مولى مدحت باشا، وفي سنة ١٢٩٩ مولى مدحت باشا، وفي سنة محمد محدي باشا، وفي سنة ١٢٩٦ مولى مدحت باشا، وفي سنة ١٢٩٩ مولى مدحت باشا، وفي سنة ١٢٩٩ مولى مدحت باشا، وفي سنة ١٢٩٩ مولى مدحت باشا، وفي سنة مرة ثانية، وفي منة ١٢٩٩ مولى مدحت باشا، وفي سنة ١٢٩٩ مولى مام مرة ثانية، وفي سنة ١٣٩٤ مولى محمدي باشا، وفي سنة ١٣٩٩ مولى محمدي معامم مرة ثانية، وفي سنة ١٣٩٠ مولى محمدي باشا، وفي سنة ١٣٩٩ مولى محمدي معام مولى منة ١٣٩٩ مولى مدمدي معام مولى منة ١٣٩٩ مولى مدون باشا المرة الثانية، وفي سنة ١٣٩٢ مين حسن محمدي معام مولى مدون محمدي معام مولى مدون محمدي معام مولى مدولى م

وهكذا ظل الولاة يتعاقبون على ولاية دمشق واليا بعد أخر من قبل



الدولة العثهانية وكان هَمُّ معظم هؤلاء الولاة جمع الأموال، والجري وراء الشهوات<sup>(۱)</sup>.

علاقة القاسمي بالولاة العثمانيين في دمشق:

إذا نظرنا في علاقة القاسمي -رحمه الله- بولاة دمشق في عصره لوجدنا أن جُلَّ هؤلاء الولاة كان همهم الجري وراء الشهوات والطرب والملذات؛ حيث إنهم كانوا مُولَعين بالتقليد الأعمى للمفاسد الغربية فكانوا ما بين خمر ودخان وتشبه بالعالم الغربي، فهاج علماء الإسلام لذلك وعادوا هذا التقليد أكبر معاداة مما أغار صدورَ الولاة عليهم فقبضوا عليهم، وكان من بينهم شيخنا القاسمي الذي كان داعية للعلم والحرية ونبذِ التقليد الأعمى وإرجاع مجد الإسلام ورفع شأنه حتى اتهم بتأسيس مذهب جديد في الدين يسمى «المذهبَ الجمالي» فقبضت عليه الحكومة سنة ١٣١٣هـ وحققت معه.وكان من قصة ذلك أن فريقًا من العلماء اجتمعوا للمدارسة في العلم وبلغ عددهم العشرة تقريبا فوصل نبأ اجتهاعهم للوالي وذُكِر ذلك للمفتى، فعقد مجلسًا خاصًا في المحكمة الشرعية لمحاكمتهم، ودعوا للمحاكمة فوجهت للشيخ بدر الدين الحسني عدةُ تهم منها: جهره بتحريم الدخان، وذم ترك العمائم، وتشنيعه على الحيل في الربا، وقوله عن الخلافة أنها أصبحت ملكًا عضوضًا. ووجهت للشيخ توفيق الأيوبي تهمة القول بنجاسة أعيان المشركين فاستجوب وأطلق سراحُه، وأمَّا المحاكمة الجادة فكانت للبقية وعلى رأسهم شيخنا القاسمي الذي بدأت المحاكمة باستجوابه وسؤاله عن آرائه في المذاهب وأصحابها، وقد أفرج عنه في اليوم التالي (٢) ولم يكتفوا من

(۱) «منتجات التواريخ لدمشق» تأليف/ محمد أديب آل تقي الدين الحصيني ج۱ ص ۲۹٦–۲۸۱، نشر دار بيروت ط۱ سنة (۱۳۹۹هـ–۱۹۷۹م) بتصرف.

(٢) تاريخ علماء دمشق في القرن الرابع عشر الهجري تأليف محمد مطيع الحافظ، ونزار أباظة =

القاسمي بهذا الاتهام بل اتهموه أيضا بالجمود.

وإن دلّ ذلك على شيء فإنها يدل على أنّ الشيخ القاسمي كان من العلماء العاملين الذين لا يقفون موقف المتفرج على المذاهب الأخلاقية لآداب الإسلام، وإنها وقف موقف المدافع المخلص عن دينه لا يخاف في الله لومة لائم.

FOR QUR'ÂNIC THOUGH'I

-تقديم د/ شكري فيصل ط ٣٠٠-٣٠١ طبع ونشر دار الفكر العربي بدمشق ط ١ سنة ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م.

# المبحث الثانئي

الحالة الاجتماعية والاقتصادية وموقف القاسمي منها

الحالة الاجتماعية:

ظلت دمشق بعد تقلص سلطة الماليك عنها، ودخولها في حوزة العثمانيين في خمود وضعف شديدين، فلم تصبغ بصبغة مباينة للصبغة الأولى التي كانت عليها في ظل حكم الماليك لها، فقد استلمها آل عثمان وهي كغيرها من البلاد العربية كالمريض نظرًا لما تعاقب من تداول الدول، وانتياب الفتن الداخلية بين الأمراء والزعماء، وطرق الحروب والغارات الأجنبية، ثم الحروب التيمورية، كل هذه الحوادث لم تمهل دمشق أن تستوفي حظها من العمران وتُكونَ لنفسها هيئات اجتماعية تقوم بها فلم تكد تنشل من كبوة حتى يضربها الزمان، ولا تخلص من مرض إلا إلى أشد وأنكى. ومن العجب أن تلك المصائب – وإن عمت البلاد – إلا أن لدمشق النصيب والحظ الأوفر منها في الغالب ما عدا الحروب الصليبية.

يضاف إلى ذلك أيضا المصائبُ السهاوية التي أثرت تأثيرًا بينًا في مدينة دمشق<sup>(1)</sup> فقد حدثت الطواعين بشكل متكرر في العهد العثهاني، وشملت مناطقَ واسعةً من بلاد الشام وغيرها، كما عَمَّت الزلازل في هذا العصر، وقد ألحقت الكثيرَ من الدمار بالإنسان والحيوان من جراء تلوث المياه، وانتشار المجاعات، والمصائب المهلكة كلُ هذه الأشياء أدت إلى فناء خلق كثير<sup>(٢)</sup> وفقدت بسببها الندوات، فلا جمعياتٍ إصلاحيةً ولا حلقاتٍ اجتماعيةً، ولا جمعياتٍ خيريةً.

- (۱) منتخبات التواريخ لدمشق ج ۱ ص ۲۹۸ ۲۹۹ بتصرف.
- (٢) مظاهر سكانية من دمشق في العهد العثماني بقلم د/ عبد الكريم رافق ص ٦ مقال نشر ضمن ملة دراسات تاريخية تصدرها لجنة كتابة التاريخ العربي بجامعة دمشق العددان ١٦،١٥ سنة ١٩٨٤

والمرأة التي هي نصف المجتمع غائبةٌ عنه فليس لها في خدمته إلا نصيبُ قعيدِ البيت<sup>(۱)</sup>.

وهكذا استمرت الأحوال الاجتماعية في الدولة العثمانية وبخاصةٍ دمشقُ مرة تعلو ومرة تسفل تابعة في ذلك لهمم الولاة والحكام ورجال الأمر والنهي.

وفي هذا الجو الخانق المتخلف نشأ القاسمي فكان كالطائرِ المغني في غير سربه، غريبًا عن أهل الزمان، ولعل هذا كله كان أدعى لإقدامه والاقتناعَ بقدسية رسالته وضرورة العمل لها، والسعيَ لنشرها، والمضيَ في تبليغها<sup>(٢)</sup>. **الحالة الاقتصادية:** 

يعد التنظيم الاقتصادي هو الهدف الأسمى للعثهانيين، وقد سار على النحو الذي كان متبعًا إبان عهد الم اليك، وكان يقوم على مسح الأراضي في مصر وسورية وتخصيص مقدار منها للأجناد، ومقدار لنفقات الوالي، ومقدار للسناجق،وما عدا ذلك سمي بالأراضي الديوانية؛ أي التابعة للديوان الأعظم بالأستانة. وسار العثمانيون سيرة سلاطين الم اليك في استغلال هذه الأراضي بطريقة الإلتزام بالمزايدة، بحيث يتعهد الملتزم بدفع مقدار محدد من المال كل عام عن مساحة محددة من الأرض يجتبي من فلاحي هذه الأرض ما يستطيع من أموال، وكان يشترك في المزايدة أغنياء الم اليك وكبار التجار وبعض الموظفين، ومن الواضح أن هذا التنظيم كان قاسيًا جدًّا على الفلاح، وركز الثراء كله في أيدي الملتزميين وأيدي السناجق، فكان هؤلاء وأولئك سادة يَحْيَوْنَ في بذخ وترف، أما الفلاح فكان عبدًا يعمل بعنف ولا يكاد يجد الكفاف<sup>(۳)</sup>، أما بالنسبة للصناعة في بلاد الشام إبان الحكم العثماني فقد بلغت الطوائف الحرفية درجة

> (١) مقدمة ظافر القاسمي لقواعد التحديث ص ٢٢ (٢) المرجع السابق ص ٢٢ (٣) موسوعة التاريخ الإسلامي ت د/ أحمد شلبي ج ٥ ص ٢٨٧، ٢٨٨

المحمد القاسمي وآراؤه الاعتقاية

كبيرة من التنظيم، ولم تكن هذه الطوائف متساوية في العدد أو متشابهة في النوعية في مختلف مدن الشام في العهد العثماني، وذلك بسبب اختلاف كل مدينة عن الأخرى من حيث نشاطها الاقتصادي محليًّا ودوليًّا، ولم تكن هناك استمرارية في أنواع الطوائف في مدينة ما؛ فبعض الطوائف انقرض أو تضاءل شأنه بتناقض الحاجة إلى منتجاته، كما أن بعض الطوئف ازدهر وكثرت أنواعه نظرًا لازدياد الحاجة إليه، وقد بلغ عدد الصناعات التي وجدت في بلاد الشام ما يقرب من ٢٣٥ صنعة بعضها تضاءل شأنه وبعضها جديد محدث<sup>(1)</sup>.

وقد تميز التنظيم الحرفي في بلاد الشام بالتخصص، وتوزيع العمل، فهناك طوائف عنيت بالإنتاج وأخرى بالخدمات أوبالتسويق وكان على رأس كل طائفة شخص عرف عادة بالشيخ وقد اختاره أعضاء الطائفة ونصبه القاضي الشرعي للحديث عنهم، وكان يشترط في هذا الرجل أن يكون ذا دين ومستقيمًا وقادرًا على أداء المشيخة وصالحًا لها.

وكانت تقوم علاقة بين الطوائف الحرفية نظرًا لتكامل الحرف المعينة أو لاعتهاد حرفة على أخرى، وهكذا لعبت الطوائف دورًا فاق إلى حد كبير دور المحتسب الذي تضاءل شأنه في بلاد الشام في العهد العثهاني وغاب في كثير من الأحيان عن الوجود. وقد لقي الفقراء والمفلسون من الحرفيين اهتهامًا ورعاية كبيرين.

وما لبثت الصناعات الحرفية في بلاد الشام في القرن التاسع عشر إلا وقاست منافسة البضائع الأوربية مما أدى إلى ضعف هذه الصناعات وافتقار أهلها وتضرر الاقتصاد المحلي بصورة عامة.

ولكن أصحاب الصناعات المحلية قد ردّوا على هذا التحدي وظهرت \_\_\_\_\_

(١) قاموس الصناعات التنامية ت محمد سعيد القاسمي وجمال الدين القاسمي وخليل
 العظم تحقيق ظافر القاسمي ج ١ ص - ٣٠، نشر موتون وشركاه باريس - لاهاي، سنة
 ١٩٦٠

صناعات محلية تجمع بين المحلي والمستورد<sup>(1)</sup>، وهكذا أصبح الاقتصاد المحلي يدور في فلك الاقصاد الأوربي وترتب على ذلك حدوث تحولات اقتصادية واجتهاعية عميقة في بلاد الشام.

موقف القاسمي من الحالة الاقتصادية:

لقد مرّ القاسمي بالحالة الاقصادية السيئة التي اجتاحت بلاد الشام وبخاصة دمشق بسبب كثرة الحوادث الطبيعية (الزلازل والبراكين) والتي أثرت في التربة الزراعية، فأنهكت قوتها وأوهنتها فكان لابدّ من إعادة القوة إليها وإصلاحها، فإذا بالشيخ القاسمي يقف موقف المرشد الزراعي فيبحث في ذرائع إصلاح الزراعة فينبه إلى السهادات الكيهاوية أنواعها من الفسفورية والبتاسية التي تعيد للأرض حيويتها وقوتها، ونادى بضرورة أستعهال الآلآت الميكانيكية الحديثة في الحرث والحصاد وبدلاً من الآلات البدائية من أجل تعويض الخسران والحشرات الزراعية وطرق مكافحتها، وذلك كله مُفَصّل في كتابه المخطوط المسمى «بتعطير المشام في مآثر دمشق الشام» الجزء الثالث.

ومع أن كتب التراجم التي تناولت سيرة الشيخ القاسمي لم تذكر لنا أنه كان يحترف حرفة أو يجيد صنعة إلا أنه كان موسوعة في أمور الدنيا وأحوالها؛ كإلمامه بأمور الدين والعلم، لذا وجدناه ألف كتابا ذكر فيه صناعات أهل بلاده التي اشتهروا بها، وتحدث عن كل منها تحدث الخبير بها أو المتهن لها، وذلك في كتابه المسمى: «بقاموس الصناعات الشامية».

(١) مظاهر من التنظيم الحرفي في بلاد الشام في العهد العثماني د/ عبد الكريم رافق مقال نشر ضمن مجلة دراسات تاريخية تصدرها لجنة كتابة التاريخ بجامعة دمشق العدد الرابع ص ٣٠-٩٩ سنة ١٤٨١، ١٨٨١ بتصرف.

(٢) مقدمة ظافر القاسمي لقواعد التحديث ص ٢٤



# المبحث الثالث العالة العلمية

الحالة العلمية:

كانت الديار الشامية جزءًا من الإمبراطورية العثمانية في مطلع القرن الثالث عشر الهجري، وكانت معظم هذه الولايات الإمبراطورية الواسعة غارقة في لجج الجهل والأمية، فلا يكاد الواحد يجد في أي مدينة من المدن الواسعة -فضلاً عن القرية الضيقة- إلا أشخاصًا قليلين يعرفون القراءة والكتابة، وقد كانت سياسة هذه الدولة قائمة على الإبقاء على هذه الحالة الأليمة المحزنة من الجهل والأمية حفاظًا على سلطانها الغاصب، وحماية لعمَّالها الظالمين، وحرصًا على تماسك أجزاءها المفرقة باسم شعارات الدولة الإسلامية وباسم الخلافة الخلاب، وكل من شهد تلك الفترة المظلمة من حياة العرب في ظل الترك ظلوا يذكرون ما وقع فيها بكثير من الفزع والدهشة، فالعلم لا يلقن إلا في الكتاتيب والصحف - إن وجدت - وهو أقرب إلى نشرات الأخبار على نُدْرَةٍ مَنْ يقرؤها، وفريق كبير من رجال الدين جنّد نفسه في خدمة أغراض الدولة الفاسدة يدعوا لها ويُكَفِّر من طالب بالإصلاح حتى في ظلها، فأغلقت العقول وحجر على الأفكار وعمَّت الأمية وانتشر الجهل، وما من داع ولا مجيب، وقد قامت سياسة هذه الدولة على تتريك جميع العناصر التي يظلها لواءها (').

حتى لغة التدريس في المدرسة الثانوية الأميرية – المدرسة التي لم يكن في دمشق سواها – فقد كانت لغة التدريس فيها اللغة التركية، حتى نحو اللغة العربية وصرفها كان يُعَلَّم من كتب باللغة التركية؛ منها كتاب الشَّذّب الذي

 (۱) مقدمة ظافر القاسمي لكتاب «الدكتور صلاح الدين القاسمي - آثاره" - تقديم وتحقيق محب الدين الخطيب طبع المطبعة السلفية سنة ١٣٧٩ هـ / ١٩٥٩ م.

قررته نظارة المعارف العثمانية لمدارس الأناضول والروم إيلي، فكان مفروضا على مدارس الحكومة في الولايات العربية، استعماله أيضًا في تعليم أبناء العرب نحو لغتهم وصرفه بل كان معلم العربية شيخًا تركيًّا أرسل لتعليم العربية في عاصمة العروبة والإسلام التي كان يؤمها جرير والفرزدق ليعرضوا فيها بدائع بيانهم العربي، وقد اضطر النشؤ على تعلم اللغة التركية وإجادتها من أجل تولى الوظائف في الدولة العثمانية وليعيشوا في ظل القومية التركية مثقفين بثقافتها. أما العربية فلا تكاد تُعَلَّم يومئذ إلا في مدارس التبشير المسيحي والمدارس الطائفية غير الإسلامية بأساليب ركيكة ومنطق غير سليم (')، وكان رجال الدين – إلاّ مَنْ عصم ربك – غارقين في الكتب التي ألفوها من متون الفقه وبعض كتب اللغة التي كانوا يسمونها (الآلة) فلا تفسير ولا حديث ولا دليل ولا برهان ولا إعمال للعقل ولا ترويض للفكر. أما العلوم الحديثة كالجغرافيا والتاريخ والهندسة والكيمياء والفيزياء فدراستها حرام وتدريسها كفر<sup>(٢)</sup>. أما الاجتهاد والقائلون ببقائه واستمراره فاسقون مارقون أو كافرون ملحدون ومن اتهم به ألفت له محاكم استثنائية وحوكم وحبس، وكان طريق السعاية بالخصوم واتهامهم بالحرية سواء كانت سياسية أم دينية وكانت تلقى من الحكام آذانا صاغية؛ لأن الحرية عدوهم الأول (٣) وهكذا كانت الحياة الثقافية مفقودة أو بالمفقودة أشبه، فلا مدارس ولا معاهد ولا جامعات والطباعة والصحافة ضعيفتان ليس فيهما أي غناء، والأمية منتشرة؛ لأن الدولة فرضت الجهل المطبق على الناس.

- (١) مقدمة الشيخ محب الدين الخطيب لكتاب «الدكتور صلاح الدين القاسمي آثاره".
  - (٢) منتخبات التواريخ لدمشق [ج ١ ص ٣٠١].
  - (٣) مقدمة ظافر القاسمي لكتاب د/ صلاح الدين القاسمي آثاره.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

وقد كان حال الحياة الدينية نتيجة طبيعية للحياة الثقافية، جمود على القديم، وكتب صفراء يتداولها الطلاب، ومتون كثيرًا ما يحفظونها بدون فهم، وحواشي وشروح وتقريرات وتعليقات تزيد في اضطراب عقول الطلاب وتشويهها وتقليد أعمى غُلت معه العقول؛ فكتب الحديث لا تقرأ إلا للتبرك وكتب التفسير ممتنعة عند العامة بل الخاصة، وأما كتب اللغة والأدب فقد كان يقرؤها الطلاب على أنها أداة لفهم الكتاب والسنة لا لذاتها، وكانت الطرق الصوفية في ذلك العصر في أوج انتشارها يعتنقها بعض رجال الدين ويجمعون العامة حولهم ويشغلونهم عن العمل النافع لإقامة المجتمع الإسلامي الصالح<sup>(1)</sup>.

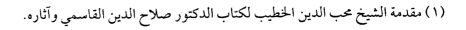
وقد قيد الله تعالى مجموعة من العلماء المخلصين الذين نحت الثقافة الدينية في بداية هذا القرن على أيديهم منحى جديدًا فتطورت الثقافة، ومالت إلى تبسيط العلوم، وتخلصت لغتها من التعقيدات، وكان من هؤلاء العلماء الذين دعوا إلى الإصلاح الشيخ طاهر الجزائري وشيخنا القاسمي..وغيرهم الكثير<sup>(٢)</sup>.

ونخلص من هذا إلى أن شيخنا القاسمي كان من دعاة الإصلاح والعلماء المخلصين الغيورين على دينهم ولغتهم، فوقف موقف المدافع عن الدين واللغة بتأليف الكتب، وإلقاء الدروس والمحاضرات التي تدعوا إلى تلقي العلم والدين وتعلم اللغة العربية في وقت ساءت فيه الحياة العلمية والسياسية والاقتصادية.

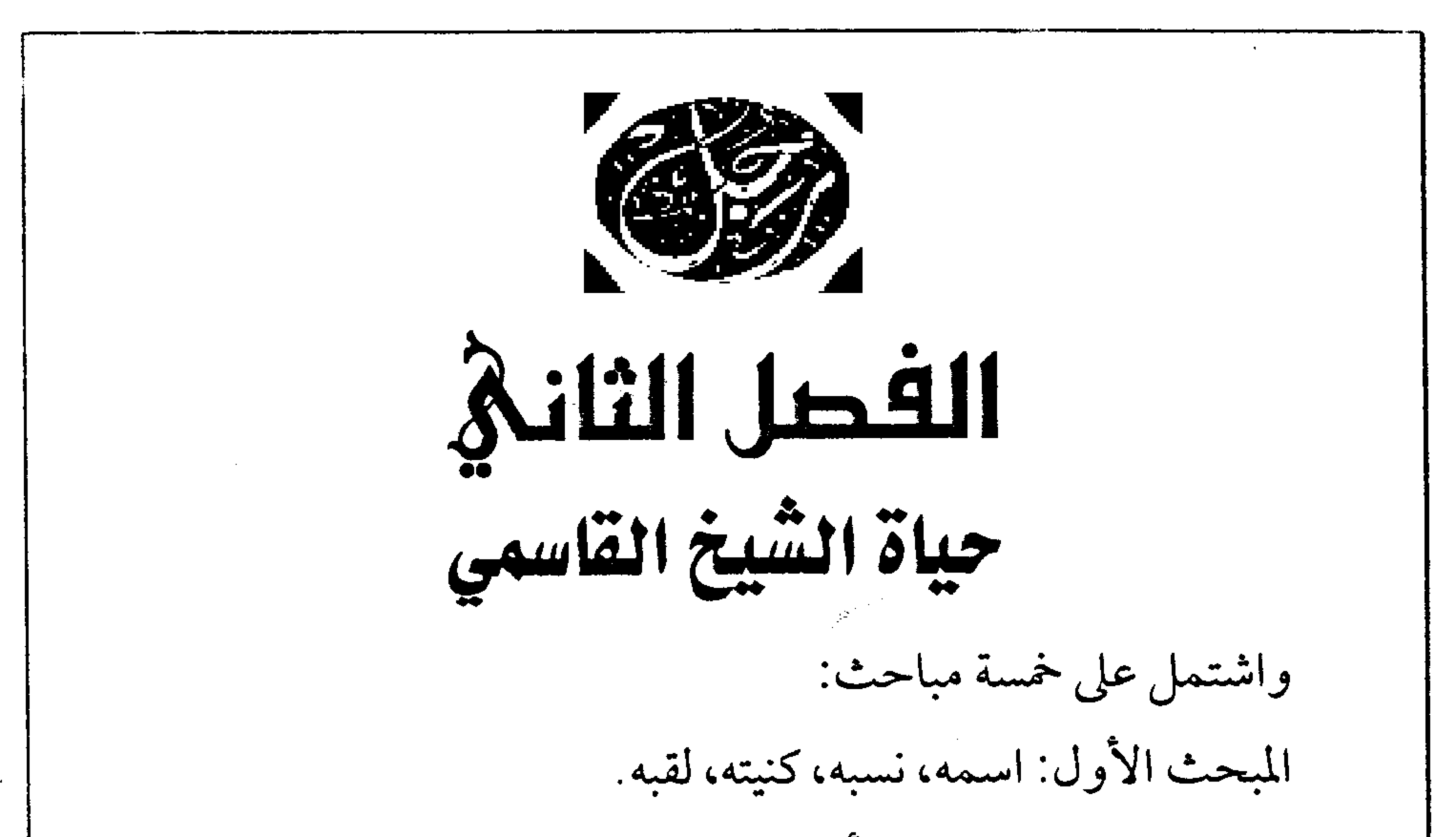
وليس أدلّ على ذلك مما قاله الشيخ محب الدين الخطيب مبينًا دور القاسمي وموقفه من الناحية العلمية في هذا العصر المظلم فقال: «في هذا الجو نشأت أنا، ونشأ أخي النابغة العبقري – صلاح الدين القاسمي – لولا أن الله

- (١) مقدمة ظافر القاسمي لقواعد التحديث ص ٢٢
  - (٢) مقدمة تاريخ علماء دمشق ج ١ ص ٢٩

سبحانه وتعالى تداركنا فقيد لنا آباء روحيين أنقذونا من هذا الجو الخانق، وأقربهم إلى أخي صلاح الدين شقيقه الأكبر علامة الشام جمال الدين القاسمي وإخوان له في حلقة نورانية كانت تسمى حلقة الشيخ طاهر الجزائري»<sup>(1)</sup> رحمة الله عليهم جميعًا.







المبحث الثاني: مولده، نشأته، ثقافته. المبحث الثالث: صفاته، أخلاقه، مذهبه، عقيدته. المبحث الرابع: شيوخه، مكانته العلمية. المبحث الخامس: آثاره العلمية، تلاميذه، وفاته.

.

.

•

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

•

.

القاسمي وأراؤه الاعتقاية 70

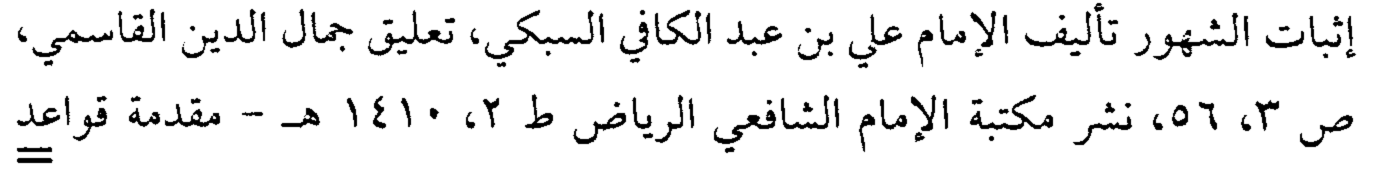
المبحث الأول

اسمه، نسبته، کنیته، نقبه

اسمه:

محمد بن محمد بن سعيد بن قاسم بن صالح بن إسهاعيل بن أبي بكر، المعروف بالقاسمي نسبة إلى جده قاسم المعروف بالحلاق (١). وهذه هي التسمية التي انتهيت إليها بعد استقراء كتب التراجم التي تحدثت عنه، غير أن هناك اختلافًا بين أهل التراجم في اسمه، هل هو جمال الدين أو محمد جمال الدين؟ والسبب في ذلك يرجع إلى أن القاسمي رحمه الله يذكر في بعض مؤلفاته أنه جمال الدين، وفي البعض الآخر يذكر أنه محمد جمال الدين (٢)

(١) ينظر ترجمته في الأعلام لخير الدين الزركلي ج ٢ ص - ١٣٥، طبع دار العلم بيروت، ط الخامسة سنة ١٩٨٠ م - معجم المؤلفين تراجم مصنفي الكتب العربية لعمر كحالة المجلد الثاني ص ١٥٧، طبع دار إحياء التراث العربي بيروت لبنان - معجم المؤرخين الدمشقيين وآثارهم المخطوطة والمطبوعة ت د/ صلاح الدين المنجد ص ١٣٥، طبع دار الكتاب العربي الجديد ميروت لبنان - معجم المؤرخين الدمشقيين وآثارهم المخطوطة والمطبوعة ت د/ صلاح الدين المنجد ص ١٣٥، طبع دار الكتاب العربي الجديد بيروت لبنان - معجم المؤرخين الدمشقيين وآثارهم المخطوطة والمطبوعة ت د/ صلاح الدين المنجد ص ١٣٥، طبع دار الكتاب العربي الجديد بيروت لبنان - فهرس الفهارس والأثبات ومعجم المعاجم والمشيخات والمسلسلات ت عبد الحي بن عبد الكبير الكتاني، اعتناء د/ إحسان عباس ج ١ ص ٢٧٦، وج ٣ ص ٢٦٢ طبع ونشر عبد ج ٣ ص ٣٦ نشر دار الغرب الإسلامي ط ٢ سنة ١٤٢٢ هـ / ١٩٩٢ م - الفتح المبين في طبقات الأصولين ت الأستاذ/ عبد الله مصطفى الراغي ج ٣ ص ١٩٨ م - ونشر عبد الجميد أبحد حنفي، مصر، بدون \* نموذج من الأعيال الخيرية في إدارة الطباعة المبيرية الحميد أحمد منير الدمشقي ص ١٢٨، مصر سنة ١٣٤ هـ / ١٩٨٢ م - الفتح المبين في ماحمت الحميد أحد حنفي، مصر، بدون \* نموذج من الأعيال الخيرية في إدارة الطباعة المبيرية الحمير عبد الكبير الكتاني، عامر ماد من ١٣٥ م م ماد معيون عادم معرفي الراغي ع ٣ ص ١٩٨ م م ونشر عبد الحميد أحد حنفي، مصر، بدون \* نموذج من الأعيال الخيرية في إدارة الطباعة المبيرية المعيد أحد حنفي، مصر، بدون \* نموذج من الأعيال الخيرية في إدارة الطباعة المبيرية الحمد منير الدمشقي ص ١٣٨، ٢٢٦ نشر دار الغدالعربي.
(٢) الفضل المبين على عقد الحوهر الثمين في علوم الحديث وهو شرح الأربعين العجلونية تأليف الشيخ عمد جمال الدين القاسمي، تقديم وتحقيق عاصم بهجة البيطار ص ٢٥٦، ٢٢٠ نشر دار الغاد العربي.





والذي أميل إليه وأرجحه هو ما أثبته من أن اسمه محمد، وجمال الدين لقب له، وعلى هذا يكون ما ذكرته بعض كتب التراجم من أن اسمه محمد جمال الدين قد اعتمدت على القاعدة النحوية التي تقول: «إذا اجتمع الاسم مع اللقب وجب في الأفصح تقديم الاسم وتأخير اللقب» (1).

لقبه:

ظهر لنا مما سبق أن القاسمي -رحمه الله-كان يلقب نفسه في كثير من كتبه بجمال الدين وهذا اللقب كان محببًا إليه، لذا لقبه معاصروه بهذا اللقب، فقد ذكر صاحب المنار في ترجمته للقاسمي، قال: «ترجمة الشيخ جمال الدين القاسمي» (٢) وكذلك صاحب طبقات الأصوليين ففي ترجمته للقاسمي قال: «محمد بن محمد بن قاسم القاسمي الملقب بجمال الدين»<sup>(٣)</sup>.

کنیته:

كان يكنى -رحمه الله- بـ«أبي الفرج» وقد ذكر ذلك في ترجمته لنفسه، فقال عند تعريفه لنفسه: «محمد جمال الدين أبو الفرج» (٤).

التحديث من فنون مصطلح الحديث للقاسمي تحقيق وتعليق محمد بهجه البيطار ص ٢٠، نشر دار إحياء الكتب العربية عيسى الباب الحلبي مصر ط ٢ سنة ١٣٨٠ هـ / ١٩٦١ م - مقدمة كتاب الفتوى في الإسلام للقاسمي تحقيق محمد عبد الحكيم القاضى ص ١٢ طبع دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان ط ١ سنة ١٤٠٦ هـ / ١٩٨٦ م. (١) شرح قطر الندى وبل الصدى، تأليف جمال الدين بن هشام الأنصاري ومعه كتاب سبيل الهدى بتحقيق قطر الندى، تأليف محمد محي الدين عبد الحميد ص ٩٨، طبع مطبعة السعادة بمصرط ١١ سنة ١٣٨٣ هـ / ١٩٦٣ م. (٢) مجلة المنار لمنشئها السيد محمّد رشيد رضا، المجلد السابع عشر الجزء الثامن ص ٦٢٨ (٣) الفتح المبين في طبقات الأصوليين ج ٣ ص ١٦٨ (٤) مقدمة قواعد التحديث ص ٢٠

# المبحث الثاني مولده، نشأته، ثقافته

مولده:

اتفقت كلمة أصحاب التراجم أن القاسمي –رحمه الله– ولد في عام ثلاث وثهانين ومائتين وألف من الهجرة – على صاحبها أفضل الصلاة والسلام – وزادنا القاسمي –رحمه الله– تحديدًا ليوم مولده والشهر الذي ولد فيه؛ فذكر أنه ولد صحوة يوم الإثنين لثمان خلت من شهر جمادى الأولى سنة ثلاث وثمانين ومائتين وألف، الموافق السابع عشر من شهر أيلول (سبتمبر) سنة ست وستين وثمانهائة وألف من الميلاد في دمشق<sup>(۱)</sup>.

> وكانت ولادته في حي يسمى «القنوات» «زقاق المكتبي» (\*). ودمشق التي ولد فيها هي:

دِمِشْق أو دِمَشْق الشام، ويقال لها الشام. وهي أكبر مدن سوريا وأشهرها. وهي كما يقول أهل السِّير عنها: جنة الأرض بلا خلاف؛ لحسن عمارتها ونضارة بقعتها ومياهها المتدفقة، وقد سميت دمشق بذلك؛ لأن أهلها دَمْشَقوا (أسرعوا) في بنائها، وقيل سميت بذلك نسبة إلى دماشق بن فاني بن مالك بن سام بن نوح، أي أن اسمها يرجع إلى ماقبل الإسلام.

وتمتاز هذه المدينة بوقعها الممتاز على حافة الصحراء العربية الشامية في ظهر الحاجز المزدوج المكون من جبال لبنان.

- (١) مقدمة قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث ص ٢٠
- (٢) تاريخ على المحري العرف الرابع عشر الهجري ت محمد مطيع الحافظ ونزار أباظة،
   تقديم د/ شكري فيصلج ١ ص ٢٩٨ نشر وطبع دار الفكر بدمشق ط ١ سنة ١٤٠٦ هـ
   / ١٩٨٦ م.

وتمتاز بكثرة الأنهار فيها، وبجامعها الذي يضرب به المثل في حسنه، وبوجود قبور لبعض الصحابة والصالحين فيها، وقد نسب إليها كثيرًا من أعيان المحدِّثين، وقد ألفَّ العلامة ابن عساكر لها تاريخا مشهورا. وهذه المدينة بفضل موقعها تحتل مركزًا ثقافيًّا من الطراز الأول منذ أقدم العصور<sup>(1)</sup>. **نشأته:** 

نشأ القاسمي في دمشق العامرة، في بيت علم ودين وورع وخلق كريم، بيت عرف بالتقوى والصلاح، فقد كان والده وجده – رحمهما الله – من المعروفين – بالأدب ومكارم الأخلاق، وكان والده حسن الصوت، ففتح القاسمي عينه على هذا النور في بيته، وأعانه كل هذا، على أن ينشأ نشأة صحيحة صالحة، فضلاً عَمَّا فُطِر عليه القاسمي من عناصر الحق والخير<sup>(٢)</sup>.

وقد درس القاسمي –رحمه الله– على طريقة القدماء، وكان يأخذ كل علم عن أئمته الأعلام، فقرأ القرآن أولاً على الشيخ عبد الرحمن المصري<sup>(٣)</sup> نزيل \_\_\_\_\_\_\_

(١) ينظر للحديث عن دمشق وموقعها معجم البلدان للإمام شهاب الدين ياقوت الحموي البغدادي ج ٢ ص ٤٦٣، ٤٧٠ نشر دار صادر، بيروت - مراصد الاطلاع على أسياء الأمكنة والبقاع لصفي الدين عبد المؤمن البغدادي تحقيق علي محمد البجاوي ج ٢ ص ٥٣٤ نشر دار المعرفة، بيروت ط ١ سنة ١٣٧٣ هـ/ ١٩٥٤ م - المسالك والمالك والمالك ماتو الليف ابن إسحاق إبراهيم بن محمد الإصطخري المعروف بالكرخي، تحقيق محمد جابر ص ٥٤ - ٤٦ طبع ونشر دار القلم، بيروت، سنة ١٣٨١ هـ/ ١٩٥٤ م - المسالك والمالك ماتو الليف ابن إسحاق إبراهيم بن محمد الإصطخري المعروف بالكرخي، تحقيق محمد جابر ص ٥٤ - ٤٦ طبع ونشر دار القلم، بيروت، سنة ١٣٨١ هـ/ ١٩٦٢ م م الطريق إلى ص ٥٤ - ٤٦ طبع ونشر دار القلم، بيروت، سنة ١٣٨١ هـ/ ١٩٦٢ م م الطريق إلى ماتو حمق تأليف أحمد عادل كمال ص ٥٣٥، طبع دار النفائس ط ٢ سنة ١٤٠٢ هـ/ ١٩٩٢ م م الطريق إلى دمشق تأليف أحمد عادل كمال ص ٢٥٥ بلبع دار النفائس ط ٢ سنة ١٩٠٢ هـ/ ١٩٩٢ م م الطريق إلى والماتوبية أحمد الشاوي وإبراهيم زكي خورشيد وعبد الحميد يونس، مراجعة د/ محمد ماتو بالعربية أحمد الشاوي وإبراهيم زكي خورشيد وعبد الحميد يونس، مراجعة د/ محمد والخلفاء الرسول تها بعربية المد الشادين تأليف عمد الماتوي وإبراهيم زكي خورشيد وعبد الحميد يونس، مراجعة د/ محمد مهدي علام ج ٩ ص ٢٦٢ - ٢٨٦ ماتون الفتح الإسلامي في عهد الرسول تها مهدي علام ج ٩ ص ٢٦٢ - ٢٨٦ ماتون ماته، ١٣٥٨ ماتون ماتون ماته، مراجعة د/ محمد مهدي علام ج ٩ ص ٢٦٢ - ٢٨٦ ماتون ماته، ١٣٥٨ ماتون ماتون ماتو معد الموني ماته، معدي ماتو معد الموني الفاء الراشدين تأليف محمد فخر الدين ص ١٣٥ ماته، ١٣٥ مطبعة الطلبة، مصر.

(٣) الشيخ عبد الرحمن المصري ستأتي ترجمته عند ذكر شيوخه ص ٦٠.

دمشق، ثم جوَّده على شيخ القراء بالشام الشيخ أحمد الحلواني<sup>(1)</sup>، ثم تعلم الكتابة على الشيخ محمود القوصي نزيل دمشق، من علماء الأتراك، ثم انتقل إلى مكتب في المدرسة الظاهرية، وكان معلمه الشيخ رشيد قزيما<sup>(٢)</sup>، وقد أخذ التماسمي عنه مبادئ التوحيد، والصرف والنحو، والمنطق، والبيان، والعروض، وغيرها.

وكان القاسمي –رحمه الله– مواظبًا على دروس الشيخ سليم العطار<sup>(۳)~</sup> لقراءة حصة من الكتب المعينة كشرح الشذور، وابن عقيل، وشرح القطر، ومختصر السعد، وجمع الجوامع، وتفسير البيضاوي، وغيرها الكثير.

كما سمع من الشيخ سليم أيضًا مجالس من البخاري دراية، وحضر دروسه في الموطأ، والشفاء، ومصابيح السنة، والجامع الصغير، والطريقة المحمدية، وغيرها<sup>(\$)</sup>.

وعلى هذه الطريقة درس القاسمي –رحمه الله– التفسير والحديث والفقه والأصول، والعقيدة، والنحو والصرف والبلاغة، وغيرها على أجل علماء الشام، أمثال:

الشيخ بكري العطاري<sup>(°)</sup>، والشيخ محمد الخاني<sup>(°)</sup>، وخال والده الشيخ حسن جبينه الشهير بالدسوقي<sup>(۷)</sup>. ومما يدل على تفوقه ونبوغه في العلم أنه نال

(١) الشيخ أحمد الحلواني ستأتي ترجمته عند ذكر شيوخه ص ٢٠ -٦٣.
(٢) الشيخ رشيد قزيها ستأتي ترجمته عند ذكر شيوخه ص ٢٥، ٦٥.
(٣) الشيخ سليم العطار ستأتي ترجمته عند ذكر شيوخه ص ٢٥ - ٢٧.
(٤) ينظر مقدمة قواعد التحديث ص ٢٠
(٥) ستأتي ترجمته أثناء الحديث عن شيوخ القاسمي ص ٢٧ - ٧٠.
(٦) ستأتي ترجمته أثناء الحديث عن شيوخه ص ٢٩ - ٧٧.
(٦) ستأتي ترجمته أثناء الحديث عن شيوخه ص ٢٥ - ٧٧.

٤٠ أو الاعتقاية العامي وآراؤه الاعتقاية إدارت علمية عامه من الشيخ محمود الحمزاوي<sup>(1)</sup>، والشيخ طاهر الآمدي<sup>(1)</sup>

وغيرهم.

وقد كانت مجالس هؤلاء العلماء حافلة بكثير من طلبة العلم، ولم يبزغ نجم واحد منهم بزوغ القاسمي –رحمه الله– ولم يترك أحد منهم من الآثار ما تركه القاسمي، فقد عُرِفَ عنه أنه كان يأخذ نفسه بالجد والمحافظة على الوقت والمواظبة على العمل مذ كان صغيرا، وكأن المولى قد هيأه ليكون تربة كريمة خصبة ينثر فيها بذور العلم والمعرفة فتزدهر وتثمر حتى تغدوا روضة يانعة تمتع العقول وتسحر الألباب، وإلى هذا يشير القاسمي بقوله : «وقد حبب المولى إليَّ من حداثتي القراءة والمطالعة ونسخ الكتب وتأليف الرسائل»<sup>(٣)</sup>. وقد اعترف القاسمي بأن حبه للعلم كان من فضل الله عليه، وفي ذلك يقول: «وأذهب المولى بفضله عن عبيده حب البطالة وصرف الأوقات سدى، فطالعت من كتب الأدب والتاريخ مالا أحصي»<sup>(1)</sup>.

وظل القاسمي -رحمه الله- «يقدر عامل الوقت تقديرًا تامًّا، جعله يستفيد من كل دقيقة من وقته، وكانت نفسه تمتلئ بالحسرة والأسى عندما يرى الجموع الغفيرة من الناس تكتظ بهم المقاهي وتضيع منهم أوقاتهم فيها لا طائل من ورائه، ويعبر عن حسرته تلك بقوله: كم أتمنى أن يكون الوقت مما يباع لأشتري من هؤلاء جميعًا أوقاتهم»<sup>(0)</sup>.

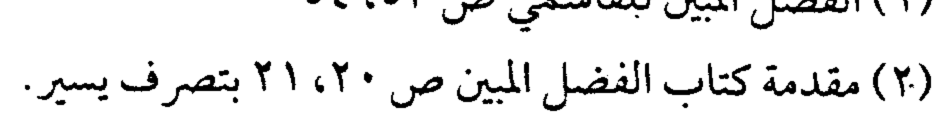
(١) ستأتي ترجمته أثناء الحديث عن شيوخه ص ٧٨-٨١.
 (٢) ستأتي ترجمته أثناء الحديث عن شيوخه ص ٧٧، ٨٧.
 (٣) مقدمة الفضل المبين ص ٢٠ نقلًا عن «جمال الدين القاسمي وعصره» لظافر القاسمي ص ٣٠ ط بيروت سنة ١٩٦٦ م.
 (٤) مقدمة الفضل المبين ص ٢٠ نقلًا عن «جمال الدين القاسمي وعصره» لظافر القاسمي ص ٣٠ ط بيروت سنة ١٩٦٦ م.

٥) ينظر مقال «شخصيات إسلامية» للدكتور/ محمود حمدي زقزوق ص ١٠٢ ضمن مجلة

القاسمي وآراؤه الاعتقاية ٤N وقد استفاد القاسمي بسبب حرصه على وقته وعدم إضاعته في غير فائدة - الكثير، وفي ذلك يقول القاسمي: «وقد اتفق لي بحمده تعالى قراءة «صحيح مسلم»بتهامه رواية في أربعين يوما،وقراءة «الموطأ» كذلك في تسعة عشر يوما، وقراءة « تهذيب التهذيب» مع تصحيح سهو القلم في نحو عشرة أيام، فدع عنك الكسل واحرص على عزيز وقتك بدرس العلم وإحسان العمل» (١) ثقافته: لم تقتصر ثقافة القاسمي –رحمه الله– على علوم الشريعة واللغة بل إن ثقافته كانت شاملة، فقد اعتيى بها استحدث في العصر من مكتشفات ومخترعات، وما وصل إليه العلم من آراء ونظريات، واستخدم كل ذلك في

خدمة دينه ومجتمعه الإسلامي؛ لأن الإسلام في نظرة دين فطرة مؤمنة وعقل متفتح ونظام عام ينتظم الحياة كلها، ودولة فاضلة، فلا عجب أن نجد ضمن مؤلفاته كتبًا تتحدث عن البرق والكهرباء، والهاتف، والاشتراكية، وعلاج البواسير، إلى جانب ماتركه القاسمي في التفسير والحديث والتاريخ والأدب والاجتماع والأخلاق<sup>(۲)</sup>. **الأسباب التي ساعدت القاسمي على تنوع ثقافته:** قد تهيأت عدة أسباب للقاسمي ساعدته على الإلمام بعلوم عصره منها: مغر سنه على حب العلم والانتفاع به. ۲ - كثرة شيوخه الذين تلقى على أيديهم العلم والمعرفة.

منبر الإسلام السنة ٥٥ العدد ٥ سنة ١٤١٧ هـ/ ١٩٩٦ م. (١) الفضل المبين للقاسمي ص ٥٣، ٥٥



This file was downloaded from QuranicThought.com

٣- مكتبته الخاصة التي أسسها جده ووالده، فظل القاسمي -رحمه الله-ينهل من معينها ويتابع تطور الحركة العلمية في جميع نواحيها راغبًا في الإحاطة بجميع أنواع المعرفة، وكانت مكتبته هذه تنوف على ألفي مجلد، ومن كثرة قراءته فيها لم يخل كتاب فيها من تصحيح أو تعليق له، وكانت تمتلئ تكتب التفسير والحديث والفقه واللغة والتصوف والأدب والتاريخ والفلسفة القديمة والحديثة وكتب الفرق الإسلامية كالمعتزلة، والشيعة، والظاهرية، والزيدية، كما ضمت مجوعة قاربت مائة كتاب من كتب الديانات الأخرى كاليهودية والنصرانية<sup>(١)</sup>.

٤- حرصه الشديد على الوقت وعدم إضاعته في غير فائدة.

٥- كثرة رحلاته إلى مصر واجتهاعه بالشيخ الإمام محمد عبده<sup>(\*)</sup> واستفادته الكثير منه، وقد اعترف القاسمي –رحمه الله– بذلك وسأله عدة أسألة

- (١) مقدمة كتاب قواعد التحديث لظافر القاسمي ص ٢٣ بتصرف يسير.
- (٢) الشيخ الإمام محمد عبده من مواليد قرى الغربية سنة ١٨٤٩ م، ونشأ بقرية محلة نصر إحدى مراكز شبراخيت محافظة البحيرة، تعلم القراءة بمنزل والده وتلقى دروسه العلمية بالمسجد الأحمدي بطنطا، وحضر الدروس بالجامع الأزهر حتى نال شهادة العالمية، وترقى في المناصب وعين مدرسًا بدار العلوم، ومحررًا للواقائع المصرية، ونفي من مصر لاشتراكه في الثورة العرابية، ثم عاد للديار المصرية، وتعرف على الأفغاني ولزمه وتشبع بأفكاره وروحه، وكان امتدادًا لدعوته، وتقلد مناصب عدة أهمها مفتى الديار المصرية، ومن أياديه أنه حث على تدريس كتب المتقدمين فكانت سببا في نهضة أدبية في مصر، وقد ترك مجموعة من الكتب الهامة مثل: رسالة التوحيد، شرح البصائر النصرية، حاشية على شرح الدواني، العروة الوثقى، إلى غير ذلك من الكتب، توفي بالإسكندرية سنة ١٩٠٥م.
- ينظر في ذلك: محمد عبده تأليف عباس محمود العقاد ص ٣١٧، ٣١٨ طبع دار القلم مصر سنة ١٣٨٣ هـ / ١٩٦٣ م - الجملة القرآنية تأليف مصطفى صادق الرافعي، تصحيح عبد البديع القادري، هامش ص ٢٩ طبع دار القادري، بيروت دمشق ط ١ سنة ١٤١٣ هـ / ١٩٩٢ م.

منها قوله: «إني شرعت في تفسير القرآن الكريم، وتمر معي الآية مجملة، فهل يسوغ لنا أن نكملها من التوراة أو غيرها من كتب أهل الكتاب؟ فقال له الإمام: لا يسوغ ذلك لأن قرآننا نقل بالتواتر» وسأله أيضا: «إني أقرأ درسا للعامة، فأي كتاب تختار؟ فقال الإمام: الإحياء للغزالي بعد تجريده من الأحاديث غير الصحيحة ومما لا يفيد»<sup>(1)</sup> فما كان من القاسمي -رحمه الله- إلا أن جرد الإحياء من ذلك وألف كتابًا بعنوان: «تهذيب موعظة المؤمنين من إحياء علوم الدين».

٦- ومن الأسباب التي مهدت له الطريق أيضًا كتابات جمال الدين الأفغاني<sup>(٢)</sup>، وطاهر الجزائري<sup>(٣)</sup>، وقد أفاد القاسمي من كتابات هؤلاء الأعلام

- (١) تاريخ علماء دمشق في القرن الرابع عشر الهجري ج ١ ص ٢٩٩
- (٢) هو السيد جمال الدين الأفغاني بن محمد بن صفتر الأسدأبادي، يرتقي نسبه إلى الحسين بن علي (ولد في أسد آباد في إيران، سنة ١٣٥٤ هـ ودرس في أصفهان والنجف، ورحل إلى أفغانستان، وتزيا بزي علمائها، واشتغل في سلك حكومتها، ثم رحل إلى الهند، وقد اختلفت الأقوال في نسبه إلى الأفغان، فذهب بعض الكتاب الإيرانيين إلى أنه إيراني، وحاول بعض الأتراك أن ينسبوه إلى أصل تركي، كما ذهب بعض المنود إلى أنه نشأ في بلاد الهند، والحق أنه لم يكن لجمال الدين وطن يستقر به، وإنها عاش منذ طفولته سائحا جوابا، فكان الشرق كله وطنه، رحل إلى مصر والتف حوله الجيل الجديد يقتبس من روحه الوثابة وعقله الكبير، ومن أبرز تلامذته مصر والتف حوله الجيل الجديد يقتبس من روحه الوثابة وعقله الكبير، ومن أبرز تلامذته مصر والتف حوله الجيل الجديد يقتبس من روحه الوثابة وعقله الكبير، ومن أبرز تلامذته محمد عبده وأحمد لطفي السيد، وكان الأفغاني مصلحًا دينيًّا وفيلسوفًا حكيمًا، وزعيمًا سياسيًّا، مصر والتف دولة الجيل الجديد يقتبس من روحه الوثابة وعقله الكبير، ومن أبرز عمد عبده وأحمد لطفي السيد، وكان الأفغاني مصلحًا دينيًا وفيلسوفًا حكيمًا، وزعيمًا سياسيًا، مصر والتف دولة المنورية والسياسية واضطلع بهم جميعا. توفي رحمه الله سنة ١٣١٤ هـ. جمع بين الزعامة والروحية والفكرية والسياسية واضطلع بهم جميعا. توفي رحمه الله سنة ١٣٤ هـ. معمد عبده وأحمد لطفي تسيد، وكان الأفغاني مصلحًا دينيًا وفيلسوفًا معمد عبده وأحمد لطفي السيد، وكان الأفغاني مصرا ٢٠ ما نشر دار الثقافة، القاهرة، معمد عبده وأحمد لطفي الدين الأفغاني ت د/ عثوان أمين ص ١٢٠ ما نشر دار الثقافة، القاهرة، ما ٢٦ نشر دار اللذي الأفغاني ت معمود أبو رية ص ٣-١٥ نشر دار المعارف، مصر، سنة ١٩٦٦ م، تتمة البيان في تاريخ الأفغان ت جمال الين الأفغاني ص ١٠ طبع دار الأنصار سنة مؤسسة الرسالة، بيروت.
- (٣) طاهر بن محمد بن صالح المشهور بالجزائري، ولد في دمشق سنة ١٢٦٨ هـ كان أبوه فقيه المالكية ومفتيها، تعلم على يد والده، وعلماء عصره حتى صار من العلماء الأعلام،

٤ź

وأقام صرحًا كاملًا من العمل الفكري الضخم تمثل في مختلف دراساته<sup>(1)</sup>. وهكذا أظهر القاسمي –رحمه الله– نبوغًا فائقًا أهَّله لإقراء الطلاب مبادئ العلوم وله من العمر أربعة عشر عاما»<sup>(۲)</sup>. وكان معيدًا لدرس والده العام في جامع السنانية حتى عام١٣٠٣هـ/ ١٨٧٧م وانتدب من عام١٣٠٩–١٣١٠-العجم معامة خلال شهر رمضان في وادي العجم والبنك وبعلبك، وقام مقام أبيه في الدرس العام بعد وفاته١٣١٢هـ/ ١٩٠١م<sup>(٣)</sup>.

هذا وقد انتدبته الحكومة للرحلة وإلقاء الدروس العامة في القرى والبلاد السورية مدة أربع سنوات، ثم زار المدينة المنورة وعاد إلى بلدته داعيًا للعلم والحرية، ونبذ التقليد الأعمى، وإرجاع مجد الإسلام ورفع شأنه، حتى اتهم من حسَّاده بتأسيس مذهب جديد في الدين سمي «المذهب الجمالي» فقبضت عليه الحكومة وحققت معه، ثم أخلي سبيله واعتذر إليه والي دمشق، وانقطع في منزله للتصنيف وإلقاء الدروس العامة والخاصة، ونشر الكثير من البحوث في الصحف والمجلات، وظل كذلك إلى أن وافاه أجله –رحمه الله–<sup>(1)</sup>.

ومن أركان النهضة العربية الحديثة، وحامل لواء المعارف وعضو المجمع العلمي العربي، وله مؤلفات كثيرة توفي يوم الاثنين ١٤ ربيع الآخر سنة ١٣٣٨ هـ. تاريخ علماء دمشق ج۱ ص ۳٦٦، ص ۳۸۰ (١) تراجم الأعلام المعاصرين في العالم الإسلامي ت الأستاذ/ أنور الجندي ص ٧٣ طبع مكتبة الأنجلو المصرية ط ١ سنة ١٩٧٠ م. (٢) مقال شخصيات إسلامية د/ زقزوق ص ١٠٠ (٣) مقدمة قواعد التحديث لظافر القاسمي ص ٢١ (٤) الأعلام للزركلي ج ٢ ص ١٣٥، مقال شخصيات إسلامية د/ زقزوق ص ١٠٠

# المبحث الثالث صفاته، أخلاقه، مذهبه، عقيدته

اولا: صفاته وأخلاقه:

لقد وُصِفَ القاسمي –رحمه الله– بأنه كريم الخلق، كبير القلب، بادي الحب، لايرى منه إلا وجها طلقا وجانبا لينا وأنسا ممتعا، وكان يغلب على وقته الجد ويبتعد عن الهزل، ولا تأخذه في الله لومة لائم، ودائها ما كان يصدع بالحق، ويعرض عن الجاهل المعاند ويدفعه بالحكمة والموعظة الحسنة، وكانت له هيبة مهيبة يعظمه من يراه، وكان ذا صوت حسن عند تلاوة القرآن، وكان –رحمه الله– نزيه اللسان بعيدا عن المراء والجدال لا يزري بغيره ولا يعرض بأحد ولا يمدح نفسه<sup>(۱)</sup>.

وخير من يحدثنا عن صفاته «شقيقه قاسم خير الدين القاسمي» فيقول: «كان أجزل الله ثوابه إذا لقيه المهاحك<sup>(٣)</sup> في أحد المجامع عرضا أو غشية في درسه أو بيته ناقدًا أو ناقيًا، علَّمه من حيث لا يشعر، وهداه إلى المحبة بكيس القول، فإذا أيقن أنه من المكابرين المهمومين أعرض عنه وقال: سلاما، لذلك لم يلق ما لقيه أشد العلماء والفلاسفة في العصور الماضية...لأنه كان يتلطف في المناظرة وإقناع المخالف، فإذا رأى المناقش بمعزل عن الفهم سكت عنه»<sup>(٣)</sup>.

كان الشيخ -رحمه الله- مقبلاً على الله - عز وجل - بعلمه، لا يبتغي من ورائه عَرَضَ الدنيا، فكان شغوفا بالعلم لذاته ونفعه في إنارة القلوب، فلم يجعل

- (۱) من مقدمة كتاب الفضل المبين ص ٢٣، وتاريخ دمشق ج ١ ص ٣٠٠ بتصرف.
  - (٢) المهاحك: المتهادي عند اللجاجة عن المساومة. المعجم الوسيط ج ٢ ص ٨٩٠
- (٣) مقدمة كتاب دلائل التوحيد لجهال الدين القاسمي ص ٤، ٥ نشر دار الكتب العلمية، بيروت ط الأولى سنة ١٤٠٥ هـ/ ١٩٨٤ م بتصرف.

الغاسمي وآراؤه الاعتقاية الدين والعلم سُلَّمًا للدنيا، ولعل هذه الصفة هي «السر الأعظم الذي دار عليه

محور نبوغه، لأنه لو صانع طمعا في حطام الدنيا لما خرج عن صفوف أهل محيطه، ولكان عالما وسطا يشتغل بالتفاهات، ويعيش في تُقْية ويموت كذلك» (1) أما والشأن ليس كذلك مع القاسمي –رحمه الله– فقد سار على نهج السلف الصالح في الزهد في متع الدنيا وطيباتها، فأقبل على تحصيل العلم وتدوينه في وقت أضحت فيه بضاعة العلم مزجاة بائرة، فدوَّن ما يزيد على المائة في أقل من خمسين عاما، وهذا إن دلَّ على شيئ فإنها يدل على أن الله تبارك وتعالى بارك له في عمره القصير، وكان –رحمه الله– يعلم الناس الزهد، وقد اجتمعت له صفات إذا جُمِعَ بعضها لغيره عُدَّ قريعُ دهرٍه ووحيدُ عصره، فقد كان طلق اللسان، وافر المادة، وافر العقل، سريع الخاطر، سريع الكتابة،جميل العهد، جميل الود، ما اجتمع به أحد إلا تمنى لو طال بحديثه ليزيد في الأخذ عنه والتشبع بفضائله والاغتراف من بحر علمه (۲).

## سعة عقله ورجابة صدره:

كان القاسمي –رحمه الله– يحترم آراء الفرق المخالفة لمذهبه وعقيدته، وينادي بواجب التآلف والتعارف، ونبذ التناكر والتخالف، وطرح الشنآن والمحادة، فذلك إنها يكون في المحاربين المحادين، لا في طوائف تجمعها كلمة الدين، وفي ذلك يقول -رحمه الله-: «لو كانت الفرق التي رميت بالابتداع تهجر لمذاهبها، وتعادي لأجلها، لما أخرج البخاري ومسلم وأمثالهما لأمثالهم، إن هؤلاء المبدعين وأمثالهم لم يكونوا معصومين من الخطأ حتى يعدوهم الانتقاد، ولكن لا يستطيع أحد أن يقول: إنهم تعمدوا الانحراف عن الحق ومكافحة

> (١) مقدمة دلائل التوحيد ص ٤ (٢) المرجع السابق ص ٦

الصواب عن سوء نية وفساد طوية، وغاية مايقال في الانتقاد في بعض آرائهم أنهم اجتهدوا فيه فأخطئوا، لأن الخطأ من شأن غير المعصوم»<sup>(1)</sup>، وكان كثيرا ما يلتمس لهم الأعذار ويدعو إلى الوحدة والجمع ويذكر بأن لهذه الفرق المخالفة أعمال مشكورة وحسنات مبرورة، ولهم في الرد على أهل الإلحاد والبدع، والانتصار لكثير من أهل السنة والدين ما لا يخفى على من عرف أحوالهم وتكلم فيهم بصدق وعدل وإنصاف<sup>(1)</sup>.

وبهذه الأخلاق الحميدة ظل القاسمي –رحمه الله– لم يتعرض بالأذى لأحد من خصومه، وإنها كان يناقش بالبرهان والدليل، وأقوال الأئمة، والمراجع المعتمدة، وكان له طريقة في مناقشة خصومه لم يُعرف أهداً منها ولا أجمل من صبرها، وكثيرا ما قصده بعض المقتحمين في داره، لا مستفيدا، ولا مستوضحا، ولا مناقشا بل محرجا، فكان يستقبلهم بصدره الواسع وعلمه العميق فلا يخرج المقتحم من داره إلا وقد أفحم وامتلاً إعجابا وتقديرا.

ولم تتضمن كتبه على كثرتها لفظًا نابيا، وإنها كان يعتصم بالنقاش العلمي الأدبي، وكان –رحمه الله– يهدف من الرد على مخالفيه الهدى والرشاد، وسواء السبيل، والدعوة إلى الصراط المستقيم، حتى ينقلب المخطئ مصيبا، وحتى يعود المنحرف إلى الحق، كانت طريقته الوحيدة في الدعوة إلى الحق هي امتثال قوله تعالى: ﴿ اَدْفَعْ بِٱلَّتِى هِيَ أَحْسَنُ﴾<sup>(٣)</sup> فلم يعرف عنه –رحمه الله– رغبة في لجاجه،

- (١) الجرح والتعديل لجمال الدين القاسمي ص ١٠، ١١ طبع ونشر مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الخامسة سنة ١٤٠٨ هـ/ ١٩٨٧ م.
- (٢) تراجم الأعلام المعاصرين في العالم الإسلامي تأليف أنو الجندي ص ٧١ طبع مكتبة الأنجلو المصرية ط الأولى سنة ١٩٧٠ م، بتصرف.
   (٣) فصلت: ٣٤

ولا إلحاح مع معاند، ولا استمرار مع مكابر أو مغرض().

وكان -رحمه الله- بفضل معاملته مع خصومه أن اجتمعوا جميعًا يوم وفاته وأعظموا الخطب فيه وأقروا له بفضائله التي كانوا في حياته يغمطونه إياها<sup>(٣)</sup>، وهذا إن دل على شيء فإنها يدل على تفهمه العميق لدور الداعية إلى الله وفطنته وذكائه في اقتباسه من طريق النبي ﷺ فقد كان يأتيه الخصم المعاند فيقيم عليه الحجة والدليل حتى يدخل في دين الله تعالى، وهذا النهج جمع القاسمي حوله الموافق والمخالف «فها كان يصدران عنه إلا معجبين بعقله مقرين بفضله، معترفين بقصور كثير من المشاهير عن إدراك شأوه»<sup>(٣)</sup>.

كان -رحمه الله- شديد التحري للدقة والضبط، صاحب طبيعة علمية لا يسوقها هوى أو يفسد صحتها عصبية، يسعى دائها إلى الحقيقة، لا يكبله تقليد أو يعقد به جمود<sup>(٤)</sup>، وقد وضع -رحمه الله- لطلابه هذا المنهج لكي يسيروا عليه، فقال: «وفَارِقْ وَهْدَ التقليد إلى يفاع الاستبصار، وتسنم أوج التحقيق في مطالع الأنظار، والبس التقوى شعارا، والاتصاف بالإنصاف دثارا، واجعل طلب الحق لك نحلة، والاعتراف به لأهله ملة، ولا تَرِدْ مشرع العصبية، ولا تأنف من الإذعان إذا لاح وجه القضية، أَنفَةَ ذوي النفوس العصية، فذلك مرعى لسُوّامها

(١) مقدمة قواعد التحديث للقاسمي ص ٣١، ٣٢ القاسمي ومنهجه في التفسير د/ محمد بكر إسهاعيل ص ١٤ طبع ونشر دار المنار ط الأولى سنة ١٤١١ هـ/ ١٩٩١ م. غمط الحق: أنكره وهو يعلمه. المعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٨٧
 (٢) مقدمة دلائل التوحيد ص ٢، بتصرف.
 (٣) المرجع السابق ص ٥، الشَّأُوُ: الهمة. المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٨٨
 (٣) مقدمة الفضل المبين ص ٢٢

وبيل، وصدود عن سواء السبيل<sup>(1)</sup>. وكان يقول لهم أيضا: "ينبغي لك أن تستفيد من كل ذي دين بما يقويك وكن بعيدا عند الجدال الذي لا يثمر، وعليك أن تسير سيرة الأئمة الأربعة وغيرهم ممن سبقهم أو جاء بعدهم، فقد علَّمونا حرية الرأي بقولهم: إذا رأيتم قولنا يخالف قول رسول الله ﷺ فاضربوا بقولنا عرض الحائط. وقد قال أبو حنيفة ﷺ ماجاء عن رسول الله ﷺ قبلناه وما جاء عن الصحابة تخيرناه وما جاء عن غيرهم فهم رجال ونحن رجال. لم يَدَّع أحد منهم العصمة لنفسه...<sup>(٣)</sup>.

£9.

وكان -رحمه الله- مع كل هذا شديد الاحترام لمشايخه كثير التودد إليهم، واللطف معهم، حتى أحبوه، وكانوا يفتقدونه إذا غاب، ويسألون عنه.

وأختم الحديث عن صفاته بها قاله عنه شقيقه: "هو علامة بين العلهاء منور بين المنورين بنور المدنية الصحيحة، ذهب مثال الرجل الصالح عفيف الطعمة، لم يَسِفَ<sup>(٣)</sup> إلى ما يَسِفُّ إليه بعض من يتذوقون قليلا من المعارف، وما أنكر إلا المناكر، ولا أمر إلا بالمعروف، ومن ضيق ذات يده كان يتصدق في السر، ولا يخلو ساعة من عبادة وذكر، ففقده جلل على دمشق، بل على الشام، بل على أهل الإسلام، وشهرته التي نالها في العالم الإسلامي في هذه السن من الكهولة هي مما استحقه؛ لأن حقيقة العالم العامل الذي يحب الدين حتى عن لم يتدين حياته، فاللهم عوض المسلمين عن هذه الدرة التيمية التي أصيبوا بها وارحمه عداد حسناته وارزقنا الصبر عليه وجميع محبيه وأسرته ومريديه الذين

- (١) تفسير القاسمي المسمى «محاسن التأويل" تأليف محمد جمال الدين القاسمي ج ١ ص ٦ نشر دار إحياء الكتب العربية، فيصل عيسى الحلبي، مصر.
  - (۲) تاریخ علماء دمشق ج ۱ ص ۳۰۰
  - (٣) لم يَسِفَّ: أي لم يطلب الدنيء من الأمور. المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٥٠

فجعوا به»<sup>(1)</sup>. ثانيًا: مذهبه:

إن من يتأمل في كتب القاسمي يجزم بأنه شافعي المذهب، والذي دعاني إلى هذا القول إنني بعد قراءة ممحصة لمصادر القاسمي وجدته ينتصر للمذهب الشافعي، ويرد على مخالفيه، ويصرح أحيانا بأنه شافعي، كما في قوله أثناء ردًه على مخالفه «لعلمه بأن مذهبنا هو القول بنسبية المغرب»<sup>(٢)</sup>، وقال في موضع آخر لبعض شيوخه عندما زاره في مرضه بمرض الباسور، قال: «الباسور داء الشافعية»<sup>(٣)</sup>، ومما يُعَضِّدُ هذا الرأي أن معظم شيوخ القاسمي كانوا من أئمة الشافعية في عصره<sup>(٤)</sup>، كما أن أكثر المترجمين لحياة القاسمي صرحوا بأنه شافعي المذهب، منها:

القاسمي وآراؤه الاعتقابة

١ - ماقاله الشيخ عبدالله المراغي في ترجمته للقاسمي: «محمد بن محمد بن قاسم القاسمي الدمشقي الملقب بجمال الدين الفقيه الشافعي الأصولي»<sup>(٥)</sup>.

- (١) مقدمة كتاب دلائل التوحيد ص ٧، وقد نسب هذه الكلمة د/ محمد حجازي إلى الأستاذ الأديب الكبير محمد الكرد. في مجلة المقتبس الدمشقية، ينظر في ذلك مقدمة الدكتور لكتاب دلائل التوحيد ص ٨ طبع مطبعة المني نشر مكتبة الثقافة، القاهرة، ط الأولى سنة ١٤٠٦ هـ/ ١٩٨٦ م.
- (٢) الأجوبة المرضية عما أورده كمال الدين بن الهمام على المستدلين بثبوت سنة المغرب القبلية، تأليف محمد جمال الدين القاسمي ص ٢ مطبعة روضة الشام ١ سنة ١٣٢٦ هـ، ومن المعلوم عند الشافعية بأن صلاة ركعتين خفيفتين قبل المغرب من السنن لورود ذلك في الصحيحين، بنظر المرجع السابق ص ٥٤، الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع ج ١ ص ١٧٥ طبع الإدارة العامة للمعاهد الأزهرية سنة ١٤١١ هـ/ ١٩٩١ م. (٣) تاريخ علماء دمشق ج ١ ص ٣٠٤
  - (٤) ينظر مبحث شيوخه ص ٥٧-٨٨.
  - ٥) الفتح المبين في طبقات الأوليين للأستاذ/ عبد الله المراغي ج ٣ ص ١٦٨

٢– ما قاله أبو الخير الطباع أثناء رده على القاسمي: «اطلعت على رسالة لبعض المعاصرين من السادة الشافعية وهو الأستاذ العلامة جمال الدين القاسمي»<sup>(1)</sup>.

ثالثًا: عقيدته:

إن المتأمل فيها كتبه القاسمي يجد في جميع مسائل العقيدة كانت عقيدته هي عقيدة السلف الصالح – رضوان الله عليهم – فقد اتبع القاسمي رأي أهل الحديث والسنة ودافع عن عقيدتهم، وتحمل الكثير من الأذى في سبيل ذلك، ومما يعضدُّ رأيي هذا ما يأتي:

١ – آراؤه التي ذكرها ضمن تفسيره المسمى بمحاسن التأويل تعبر عن العقيدة السلفية «فيعتبر تفسير القاسمي مصدرًا كبيرًا في التعبير عن العقيدة السلفية السهلة السمحة، جمع في من المباحث والأقوال ما لو جمع لكان مؤلفًا في مجلدات، وكان سلفيًّا في تفسير الصفات، يثلج الصدر ببحوثه القيمة مما إذا قرأه منصف أو محب للعقيدة السلفية تأخذه النَّشوة والفرح» (\*)، وسيظهر ذلك جليا عند الحديث عن آرائه.

٢- اهتهامه بأقوال ابن تيمية وابن القيم وتقديم أقوالهما على أقوال غيرهم
 من العلماء، والمطالع لكتابه محاسن التأويل يجد بحوثا كاملة لابن تيمية وابن
 القيم<sup>(٣)</sup>.

- (١) فتح العلام في الانتصار للعلامة المحقق كمال الدين بن الهمام من الأستاذ العلامة جمال
   الدين القاسمي بما ناقشه في مسألة الركعتين قبل المغرب، تأليف محمد أبي الخير الطباع
   ص٢، مطبعة الإصلاح بدمشق سنة ١٣٢٧ هـ.
- (٢) المفسرون بين التأويل والإثبات في آيات الصفات ت د/ محمد بن عبد الرحمن المغراوي ج ١ ص ٢٢٧ طبع دار طيبة ط ١ سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥ م.
  - (٣) من الأمثلة على ذلك ينظر محاسن التأويل ج١ ص٣٣٩، ج٥ ص ١٧٢٤ وغير ذلك الكثير.

٣- شهادة من ترجم له بأنه سلفي العقيدة و لا يقول بالتقليد»<sup>(1)</sup>، وذكر صاحب المنار أيضا «بأنه كان يتحرى مذهب السلف الصالح في الدين وينصره في دروسه ومصنفاته»<sup>(1)</sup> كما ذكر العلامة الشيخ أحمد شاكر في مقدمته لكتاب المسح على الجوربين بأن القاسمي كان في مقدمة من سار على نهج السلف الصالح من المتأخرين دون تعصب لرأي وهوى، ودون جود تقليدي<sup>(1)</sup>.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

٤- نشر كتبه بجوار كتب أئمة السلف الصالح -رضوان الله عليهم - فقد جمع صاحب «عقائد السلف» مجموعة رسائل لأئمة مشهورين ثم ختم هذه المجموعة برسالة الشيخ القاسمي ذكر فيها بأنه من السلفية المعاصرة<sup>(٤)</sup>، وقال أحد الأساتذة أيضا: « تذخر المكتبة الإسلامية بعدد كبير من تفاسير أهل السنة والجاعة، وعندما ذكر نهاذج من هذه الكتب ذكر تفسير محمد جمال الدين القاسمي المسمى بمحاسن التأويل»<sup>(٥)</sup>.

٥- شهادة من اشتهر بتأويله لآيات الصفات بأن القاسمي من سلف
 المتأخرين<sup>(1)</sup>.

- الأعلام للزركلي ج ٢ ص ١٣٥
- (٢) مجلة المنار المجلد ١٧ ج ٨ ص ٦٣٢ (٣) مقدمة كتاب المسح على الجوربين تأليف محمد جمال الدين القاسمي ويليه تمام النصح في أحكام المسح للألباني تقديم أحمد محمد شاكر تحقيق محمد ناصر الدين الألباني ص ٣، ٤ نشر المكتب الإسلامي، بيروت ط ٥ سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- (٤) مجموعة عقائد السلف للدكتور علي سامي النشار، عمَّار جمعي الطالبي ص ٤٧ نشر منشأة المعارف بالإسكندرية سنة ١٩٧١م.
- (٥) اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر تأليف د/ فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي ج ١ ص ١٦١ طبع رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء في السعودية ط الأولى سنة ١٤٠٧ هـ / ١٩٨٦م.

(٦) ينظر في ذلك هامش كتاب دفع شبهة التشبيه لابن الجوزي تحقيق الكوثري ص ٢٤



(١) مجلة المنار المجلد ١٧ ج ٨ ص ٦٣٣، حلية البشرج ١ ص ٤٣٥، ص ٤٣٦



# المبحث الرابع شيوخه ومكانته العلمية

أولاً: شيوخه:

يقول العلامة ابن خلدون: « إن البشر يأخذون معارفهم وأخلاقهم وما يتحلون به من المذاهب والأخلاق تارة علما وتعليما وإلقاء، وتارة محاكاة وتلقينًا بالمباشرة إلا أن حصول الملكات عن المباشرة والتلقين أشد استحكامًا، وأقوى رسوخًا، فعلى قدر كثرة الشيوخ يكون حصول الملكات ورسوخها»<sup>(1)</sup>.

والقاسمي –رحمه الله–كغيره من العلماء تربى في بيئة علمية عُرفت بالعلم والتقوى، وتتلمذ على الكثير من علماء عصره فسمع منهم وقرأ كثيرا، وأجازه الكثير، وشيوخه كثير، منهم:

١ - والده الشيخ «محمد سعيد القاسمي»:

هو الشيخ محمد سعيد بن قاسم بن صالح بن إسهاعيل بن أبي بكر، الشهير بالحلاق، القاسمي، الدمشقي، الشافعي، ولد –رحمه الله– في أوئل المحرم سنة ١٢٥٩هـ/ ١٨٤٣م، كان أبوه فقيه الشام وصالحها، أخذ العلم عن والده فقرأ عليه العلوم الشرعي والعربية، وحضر عليه دروسه كلها، وشرع في حفظ القرآن وعمره دون سبع سنين، وأخذ عن مشايخ عصره، كها اجتمع بفضلاء الحرمين الشريفين وبيت المقدس حين زيارته لهما سنة ١٣٠١هه وأكثر الشيخ من المطالعة في كتب الأدب ودواويين الشعر والتاريخ، ولم يكن –رحمه الله– يعرف الملل، ولما توفي والده عام أربعة وثهانيين ومائتين وألف من الهجرة قام مقامه في إمامة جامع السنانية<sup>(٢)</sup>، وإحياء دروسه الليلية والنهارية، وتولي خطبة الجمعة قرابة عشرين

(۱) مقدمة ابن خلدون بتحقيق د/ علي عبد الواحد وافي ج ٤ ص ١٢٤٥ ط لجنة البيان
 العرب، مصر، ط ١ سنة ١٣٧٩ هـ

(٢) جامع السنانية: هو أحد الجوامع الكبيرة بدمشق، يقع في جادة باب الجابية، بناه سنان

عاما، وقد عرف عنه -رحمه الله - أنه كان عصبي المزاج خفيف الظل كثير المرح، حلو الصوت، سلفي العقيدة، يأخذ بها صح، ودعوا إلى الحق، وكان فقيها غلب عليه الأدب، وكان آية في الحفظ، وكان لقوة ذكائه يحفظ غرر ما يطالعه ويرسخ في حافظته من ذلك الكثير البديع، واتفق أنه طالع تذكرة داود في الطب فحفظ كلياتها ومهمات مفرداتها وخواصها كأنه ناشئ في مدرسة طبية، ولم يكتف الطلبة بالأخذ عنه في المسجد بل قصدوه في بيته، وكان دائها يفتح بيته لطلبة العلم ولا يمَلُّ منهم.

وقد جمع الشيخ -رحمه الله- تصانيف أدبية منها:

١ - قاموس الصناعات الشامية، جمع فيه الشيخ جميع الجِرَف والصناعات
 الشامية ورتبها على حروف الهجاء، فجاء قاموسا لم يسبق له مثيل، وقد توقي
 الشيخ دون إنهائه، فوفق الله ولده جمال الدين وصهره لإتمام هذا الكتاب.

٢ - الثغر الباسم في ترجمة والده الشيخ القاسم.
 ٣ - سفينة الفرج فيها هب ودب ودرج.
 ٤ - تنقيح الحوادث اليومية.

٥ - ديوان شعر لطيف سماه ولده الشيخ جمال الدين القاسم الطالع السعيد في ديوان الوالد محمد سعيد»ومن شعره اللطيف قوله:
 من رام يدخل باب النصر والفرج فليجتنب صحبة الأوغاد والهمج وليعتبزل أهل هذا الوقت أجمعهم إلالمن كان ذا دين بلا عوج

=

باشا والي الشام سنة ٩٩٩ هـ كانت الإمامة والتدريس فيه للشيخ محمد سعيد قاسم ومن بعده لولده جمال. ينظر منتخبات التواريخ لدمشق ت محمد أديب آل تقي الدين الحصيني ج ٣ ص ١٠٤٧ نشر دار الآفاق، بيروت، ط ١ سنة ١٣٩٩ هـ/ ١٩٧٩ م.

أو كـان صـاحب علـم عـاملا ورعا أو ذا سـخاء فـما في ذاك مـن حـرج واستعمل النـاس مثـل النـار منقبضا منها وخـذ نفعها واحـذر مـن الـوهج فاسـمع خلـيلي نصـحي إننـي رجـل قـد جـرب النـاس في ضـيق وفي فـرج هذا وقد ترك الشيخ أربعة أولاد وبنت وقد تلقى هؤلاء جميعا على أيدي

أبيهم مبادئ العلوم العربية والشرعية.

توفي الشيخ –رحمه الله– فجأة صباح يوم الجمعة في ثانٍ وعشرين من شوال عام ألف وثلاثهائة وسبعة عشر ودفن في مقبرة الباب الصغير، وراء قبر والده، وكان له مشهد عظيم، وقد عطل علماء دمشق درسهم ثلاثة أيام حدادًا عليه<sup>(۱)</sup> –رحمه الله–

٢ - الشيخ عبدالرحمن المري:

هو الشيخ عبدالرحمن بن علي بن شهاب المصري، نزيل دمشق، حافظ معمر، كان الشيخ –رحمه الله– يعلم الأطفال في حجرة قبالة جامع الشاذُبَكِيَّة بمحلة القنوات، وتوفي –رحمه الله– سنة ١٣١٦هـ ودفن بمقبرة الدحداح. صلته بالقاسمى:

عند ترجمة ظافر القاسمي لشيوخ والده قال: « أخذ العلم على طريقة القدماء فقرأ القرآن أولا على الشيخ عبدالرحمن المصري..»<sup>(\*)</sup>، وذكر مؤلف

 ينظر ترجمته في مقدمة قاموس الصناعات الشامية تأليف محمد سعيد القاسمي وجمال الدين القاسمي وخليل العظمج ١ ص ٨-١٠، ط دار الكتب المصرية تحت رمز هر رقم ٩٦٦٣ - حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر تأليف الشيخ عبد الرزاق البيطار تحقيق محمد بهجه البيطارج ٢ ص ٢٥٤-٦٦١ ط المجمع العلمي بدمشق سنة ١٣٨٢ هـ/ ٦٩٦٣م - منتخبات التواريخ لدمشق ج ٢ ص ٢٢٢ - تاريخ علماء دمشق في القرن الرابع عشرج ١ ص ١٦٩ - ١٧٢.

(٢) ينظر مقدمة قواعد التحديث ص ٢٠

تاريخ علماء دمشق أن القاسمي كان من تلاميذه<sup>(۱)</sup>. ٣ - الشيخ أحمد الحلواني شيخ قراء الشام:

هو الشيخ أحمد بن السيد على بن السيد محمد، الشهير بالحلواني، الشافعي، الأشعري، ولد الشيخ بدمشق سنة ألف ومائتين وثمان وعشرين من الهجرة وتربى تربية دينية برعاية والده، حفظ القرآن الكريم من طريق حفص على الشيخ راضي المصري، ثم اقبل على طلب العلم فدرس العلوم النقلية والعقلية على أساتذة عصره، فقرأ على خاتمة المحدثين الشيخ عبدالرحمن الكربزي صحيح البخاري ومسلم مرارا، وسمع منه الأربعين العجلونية، وكتب له بخطه إجازة، وقرأ في المغنى لابن هشام وغيره من كتب النحو على الشيخ سعيد الحلبي، وكان معيدًا في درسه، وقرأ الفقه الشافعي في عدد من الكتب على شافعي زمانه المرحوم عبدالرحمن الطيبي، وقرأ على مفتى الديار الشامية الشيخ حامد العطار. وما زال يتلقى عنهم العلوم والفنون حتى أذنوا له في التدريس في غرة شوال سنة١٢٥٣هـ وقرأ بعضا من الصرف والبيان على مفتي بيروت الشيخ عبداللطيف، وفي سنة١٢٥٤هـ رحل حاجًا إلى بيت الله الحرام مع الوفد الشامي، ولم وصل إلى مكة المكرمة اجتمع فيها بخاتمة المحققين شيخ قراء مصر العلامة الشيخ أحمد المرزوقي، فقرأ عليه ختمة مجودة من طريق حفص، ولما رأى الشيخ فيه من المقدرة والتضلع في العلوم وعدم التعلق بأعمال الدتيا وخلوه من الأهل والولد، لم يأذن له بالرجوع إلى دمشق، فأقام وحفظ عليه الشاطبية، وتلقى عنه القراءات السبع من طريقها، ثم حفظ «الدُّرَّة» وأتم القراءات العشر من طريق الشاطبية و«الدُّرَّة» ثم حفظ عليه «الطيبة» لابن الجزري وقرأ عليه ختمة من طريقها للقراء العشر، ثم أجازه الشيخ بالقراءات

(۱) تاریخ علماء دمشق ج ۱ ص ۱۰۱، ۲۹۸

العشر، وما تجوز له روايته، ثم أقام له الشيخ حفلة تكريم جمع فيها أفاضل مكة المكرمة،وأجازه أمامهم بأن يقرأ ويقرئ في أي مكان رحل بها لقنه إياه، وفي عام١٢٥٨ استأذن شيخه في الرجوع إلى دمشق، وكانت خالية من علوم القراءات فنشرها فيها، وحفظ عليه عدد كثير من أهلها، ومازال مثابرا على نشر فن القراءات وتجويد القرآن إلى عام١٢٦٣هه وفيها رجع مع كواكب الحج الشامي إلى مكة المكرمة، ولما بلغها نعي إليه شيخه أحمد المرزوقي، فجلس مكانه متصديا لنشر القراءات في البلاد الحجازية، وتخرج على يديه عدد عظيم من أبنائها وأبناء البلاد الإسلامية المختلفة، وفي عام١٢٧هه رجع إلى دمشق ليستقر بها نهائيا، وأقبل عليه الناس واشتهر أمره وارتفع ذكره، وانتفع به، وانفرد بعلم القراءات في جميع بلاد الشام، وقد أحيا هذا العلم بعد اندراسه فكان فريد عصره.

### صفاته:

كان -رحمه الله- حسن المفاكهة، لطيف المحاضرة، كثير الملازمة لبيته لا يخرج إلا لضرورة، يؤنس الجليس، عليه خشوع وسكينة، غالب أوقاته في تلاوة القرآن الكريم، يغلب عليه الزهد والصلاح، محببا مربيا ناصحًا. **مؤلفاته:** 

١ – أرجوزة في رواية ورش من طريق الأزرق. ٢ – شرح لهذه الأرجوزة. ٣ – أرجوزة في علم التجويد سماها «المنحة السنية». ٤ – شرح لهذه الأرجوزة أيضا جمع فيها غالب أحكام التجويد سماه «اللطائف البهية».

**صلته بالقاسمي:** ذكر مؤلف تاريخ علماء دمشق أن الشيخ الحلواني قد خَرَّجَ تلاميذًا كثيرة أتقنوا عليه الحفظ والضبط، وأنشأ جيلاً من علماء في القراءات والجويد، وذكر أبرز هذا الجيل فكان منهم الشيخ جمال الدين القاسمي<sup>(1)</sup>. وذكره ظافر القاسمي عند حديثه عن شيوخ والده، فقال: «...ثم جود القرآن على شيخ القراء أحمد الحلواني»<sup>(٣)</sup>.

09

وقال القاسمي في ترجة الشيخ أحمد الحلواني: «ومما امتن الله به عليَّ قراءتي على الأستاذ أحمد الحلواني، فإني لازمته مدة تفوق ثهان سنين، فقرأت عليه ختمة، وأكثر من نصف أخرى على طريقة حفص، وسمعت منه الميدانية، ثم شرح الجزرية لشيخ الإسلام مرتين، ثم شرحها للشيخ خالد الأزهري، ثم معظم شرح منظومته، وأجاز لي إجازة عامة بسائر مروياته، ثم إني أحببت أن أشرح الميدانية فشرعت فيه وأتممته سنة ١٣٠٤ه وقابلته عليه، وهو أول مصنف ظهر لي في الوجود، وعملت أيضا جدولا بديعا في مخارج الحروف وصفاتها أطلعت عليه أستاذنا المترجم فأعجبه ودعالي، جزاه الله خيرا»<sup>(٣)</sup>.

توفي الشيخ -رحمه الله- عصر يوم الأحد في السابع والعشرين من جمادى الآخرة سنة ألف وثلاثهائة وسبع هـ، ودفن في مقبرة الدحداح بعد أن صلي عليه في الجامع الأموي بدمشق<sup>(\$)</sup>.

- (۱) تاريخ علماء دمشقج ۱ ص ۸۱، بتصرف.
   (۲) مقدمة قواعد التحديث ص ۲۱
   (۳) مقدمة قواعد التحديث ص ۲۱
   (۳) تعطير المشام في مآثر دمشق الشام للقاسمي نقلا عن تاريخ علماء دمشقج ۱ ص ۳۰۲،
   (۳) ينظر ترجته في أعلام الفكر الإسلامي في العصر الحديث تأليف أحمد تيمور باشا ص
- (٢) ينظر لو بند في أعادم العادم المسادلي في العطر الحديث الليك العد فيمور بالما ص ٢٤٥ – ٢٤٧ نشر لجنة المؤلفات التيمورية ط الأولى سنة ١٣٨٧هـ/ ١٩٦٧م – حلية البشرج ١ ص ٢٥٣ – ٢٥٥، منتخبات التواريخ لدمشق ج٢ ص ٧٠٨ – ٧٠٩ – =



٤ - الشيخ رشيد قزيها:

هو الشيخ رشيد بن عمر قزيها، الشهير بسنان، الشافعي مذهبًا. ولد الشيخ بدمشق، وتعلم العلوم على علماء عصره، ولما شبَّ برع في النحو والصرف والمنطق والأصول والعروض، تَصَدَّر الشيخ للإقراء في مدرسة عبد الله باشا العظم، ثم عين مدرسا في مدرسة الملك الظاهر لتعليم مبادئ وعلوم العربية، والفنون العصرية، وكان الشيخ -رحمه الله- عالمًا فاضلًا بارعًا في أساليب التعليم، شاعرًا، وقد تخرج على يديه الكثير من طلبة العلم<sup>(۱)</sup>.

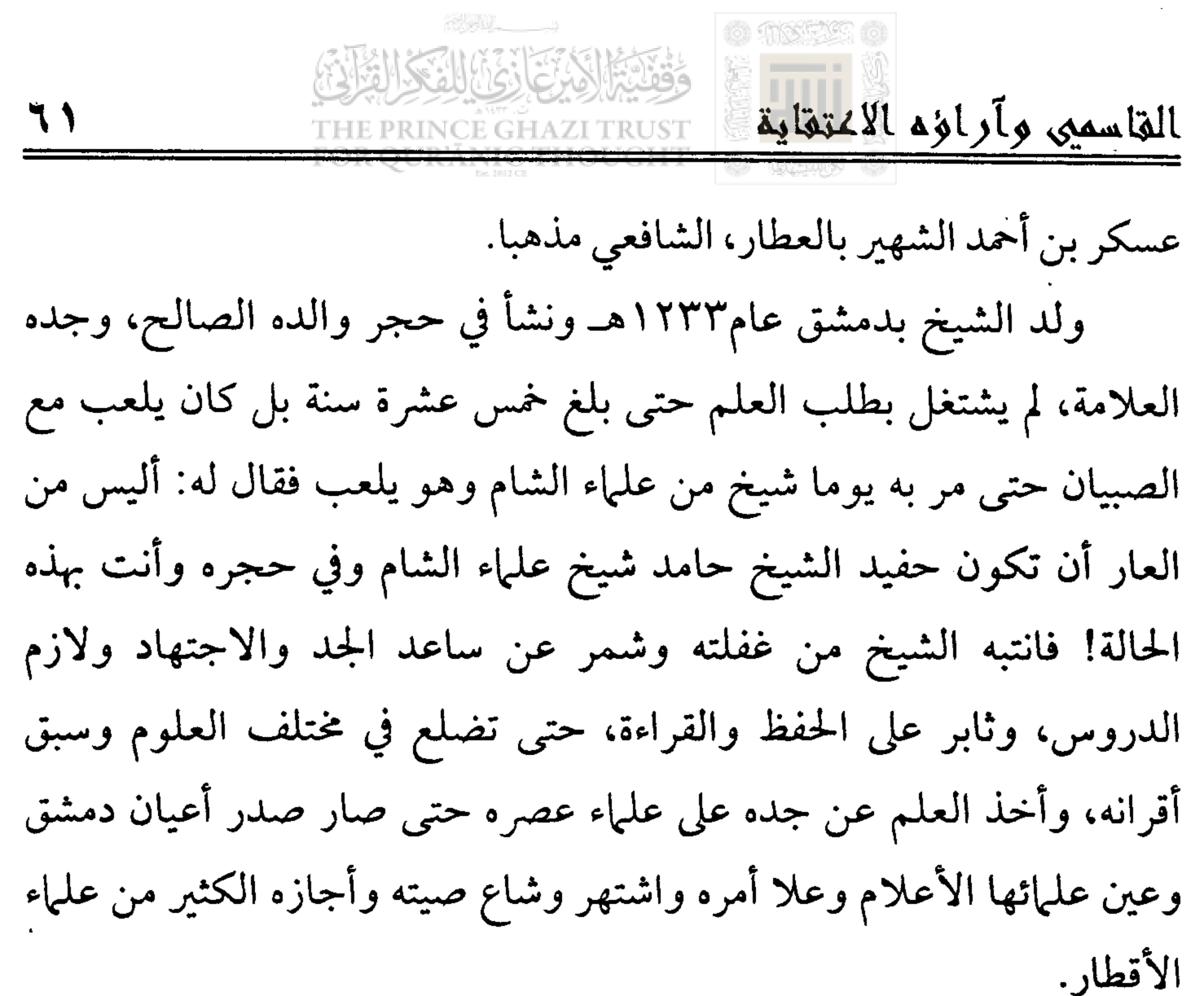
عندما ترجم الشيخ القاسمي لشيوخه ذكر الشيخ رشيد قزيها وقال: إنني قد أخذت عنه مبادئ التوحيد والصرف والنحو والمنطق والبيان والعروض وغيرها في المدرسة الظاهرية<sup>(٢)</sup>. كما ذكره أيضا مؤلف تاريخ علماء دمشق ضمن مشايخه الذين تلقى على أيديهم مبادئ العلوم<sup>(٣)</sup>.

هذا وقد توفي الشيخ -رحمه الله- ولم يُعَقِّب سنة ١٣٣٣هـ<sup>(٤)</sup>. ٥- الشيخ سليم العطار:

هو الشيخ سليم بن ياسين بن حامد بن أحمد بن عبيد الله بن عبد الله بن \_\_\_\_\_\_

- دمشق في القرن الثالث عشر ونصف القرن الرابع عشر للعلامة الشيخ محمد جميل الشطي ص ٣٤٠، ٣٤١ طبع المكتب الإسلامي، بيروت، ط ٢ سنة ١٩٧٢م- تاريخ علماء دمشق ج ١ ص ٧٨-٨٢
- (۱) ينظر ترجمته في منتخبات التواريخ لدمشق ج ۲ ص ۷۱۹، تاريخ علماء دمشق في القرن الرابع عشر الهجري ج ۱ ص ۳۱٦
  - ۲۰ ينظر ترجمة ظافر القاسمي لوالده في مقدمة قواعد التحديث ص ۲۰
    - (۳) تاریخ علماء دمشق ج ۱ ص ۲۹۸

(٤) منتخبات التواريخ لدمشق ج ٢ ص ٧١٩، تاريخ دمشق ج ١ ص ٣١٦



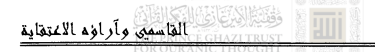
صفاته:

عُرف عنه أنه كان حسن المحاضرة والناظرة طليق اللسان، فصيح البيان، محترمًا موقرًا لدى الخاصة والعامة، مقبول الشفاعة عند الحكام، صاحب الكلمة النافذة، وافر الذكاء، قوي الحافظة، هو المرجع في مهمات الأمور لما له من الجرأة والإقدام والهيبة، كريمًا ينفق كل ما يأتيه على بيته وزواره الكثيرين، وكان دائما ينتصر لطلبة العلم أشد انتصار، ويجير من ينتسب لجنابه أحسن الجوار، وكان يتفنن في أثناء درسه ووعظه بإلقاء المسائل، وأخبار السلف بعبارات شتى تبهر العقول وتدهش السامع لشدة فصاحته، وفي عام ١٢٦٤ هـ توفي جده الشيخ حامد العطار، فتولى مكان جده تدريس صحيح البخاري في جامع السلطان سليمان، وكان يبهر بحديثه عقول العلماء؛ لأنه كان يتكلم على الحديث الواحد من سائر العلوم، ويمزجه بشي من التصوف، ويأتي بالأحاديث المناسبة له

ويستخرج منها الأحكام، ويبين حجة كل مذهب، ويتكلم بشيء من الحكم

This file was downloaded from QuranicThought.com

.



والمواعظ إلى أن يذهب بلب السامع، وكانت دمشق تفتخر بدرسه على سائر البلاد<sup>(۱)</sup>، وقد انتفع به خلق كثير، ونبغ عليه علياء أفاضل، وكانت له دروس في التفسير يلقيها في محراب الشافعي، وكانت الخلائق تتسابق لدرسه وتتزاحم على سياعه، وكان يجتمع في داره كل يوم الأفاضل والمفكرون ويحضرون مجالس العلم عنده<sup>(۲)</sup>.

صلته بالقاسمى:

عند ذكر صاحب تاريخ علماء دمشق لتلاميذ الشيخ سليم العطار ذكر أن القاسمي – رحمه الله – من أوائل تلاميذه، وأنه كان مواظبا على دروس الشيخ سليم العطار لقراءة حصة من الكتب المعينة؛ كشرح الشذور، وابن عقيل، وشرح القطر، ومختصر السعد، وجمع الجوامع، والبيجرمي على الإقناع، الأربعين العجلونية، وتفسير البيضاوي، وسمع القاسمي منه أيضا مجالس من البخاري دراية، وحضر دروسه في الموطأ والشفاء، ومصابيح السُّنة، الجامع الصغير والطريقة المحمدية وغيرها<sup>(٣)</sup>، توفي الشيخ –رحمه الله – في يوم الاثنين السابع من جمادى الآخرة سنة سبع وثلاثيائة وألف وعمره نحو الثمانين ودفن في مقبرة الدحداح، ومدح بأبيات كثيرة، رحمه الله رحمة واسعة.

- (١) يحكى أن عالما مصريا كبيرا قدم دمشق، واستمع إلى بعض الدروس من بعض علمائها فلم يعجبه شيء حتى أخذوه إلى درس الشيخ سليم العطار فأعجب به كثيرا وقال كلمة اشتهرت عنه: ده عطار. أي في درسه كل شيء.
   (٢) حلية البشر ج ٢ ص ٦٨١-٦٨٢، منتخبات التواريخ لدمشق ج ٢ ص ٢٢٢-٢٢٧، تاريخ علماء دمشق ج ١ ص ٣٣٩، ٣٣٩
  - تاريخ علماء دمسق ج ٢ ص ٢ ٢ ١ عيان دمسق ص ٢ (٣) مقدمة قواعد التحديث ص ٢١



من تلاميذ أبيه، فأخذ مبادئ العلوم والتفسير والحديث عن ابن أخيه الشيخ سليم العطار(وكان أكبر منه سنا)وأخذ النحو الصرف والمنطق والحكمة وعلم الكلام والفقه الشافعي على شيوخ عصره، وامتاز الشيخ في سن تميزه على أمثاله بحفظه وإدراكه حتى أجازه العلماء بما تجوز لهم روايته عن شيوخهم، ولم يدع الشيخ فنا من الفنونَ إلا دخل حصونه، وقرأ شروحه، وحفظ متونه، حتى اشتهر علمه وفضله بين الأنام، وشمل نفعه، وقصده الطلبة، فكان يدرس لهم معظم الفنون، وكان في النحو لا يُشَقَّ له غبار، يلقي أكثر كتب النحو عن ظهرقلبه، وكلما قرر قاعدة نحوية يؤيدها بشاهد من الكتاب أو الشعر، ويأتي على اختلاف النحاة مع دليل كل منهم، وبيان الراجح والمرجوح من أقوالهم، ولم يكن أحد من نحاة عصره ولا مَنَاطِقَتِه يدانيه بإتقان (الإظهار) و(الكافية) وشروحها، و(المقصودة) و(العزى) و(المراح) و(إيساغوجي) وشروحه

(١) أعيان دمشق ص ٤١٠ -٤١٣، حلية البشر ج ١ ص ٣٧٢، ٣٧٥، منتخبات التواريخ

لدمشق ج ۲ ص ۱۷–۷۱۷، تاریخ علماء دمشق ج ۱ ص ۱۹۷–۲۰۳

.

This file was downloaded from QuranicThought.com

و العتقاية المعتقاية المعتقاية المعتقاية

وحواشيه و(الشمسية) وشروحها، فكان يقرأ لتلامذنه عن ظهر قلبه بتهام التحقيق، وكان يقرأ لهم التفسير بين العشائين في الجامع الأموي تفسير الخطيب الشربيني عن ظهر قلب، وكان من كبار المُحَدِثِين في عصره؛ إذ حفظ المئات من الأحاديث وآثار الصحابة والتابعين، وتابعيهم، وأتقن أصول الحديث، وحضر المسانيد على شيوخه وحدث بها.

أما علم التوحيد فكان يُذَرِّسُ لتلاميذه الكتب المعروفة يومي الجمعة والثلاثاء، وكان آخر ما قرأه منها المقاصد للسعد التفتازاني، ويشهد لتضلعه في هذا العلم ما كان يقرره في دروسه من نقل آراء أرباب النحل، وترجيح مذهب أهل السنة بالتفصيل والتحقيق، وأما في الفقه فقد كانت له قدم راسخة فيه، وقالوا: إن مسائل العبادات والأحوال الشخصية كانت نصب عينيه، أما عن التصوف فلم يكن يعني بأسرار الصوفية الغامضة، إلا أنه كان يُجِلُّ القوم ويذكرهم بخير، ويرى أن يَكِلَ لهم شأنهم.

كان –رحمه الله– مخلصا متواضعًا، حليمًا، كريمًا، عفيفًا، شريفًا، نزيمًا، زاهدًا، راضيًا عن ربه، حامدًا شاكرًا، ولم يكن لسانه ليفتر عن ذكر الله لا في خلواته ولا في جلواته، وكان في رمضان يتدارس القرآن مع الحفظة فلا ينام حتى يصلي الفجر، وظل يلقي الدروس على اختلاف أنواعها إلى الظهر ومن بعد العصر، وذلك في داره التي كانت أشبه بمدرسة، وبين العشائين في الجامع الأموي، ويصرف بقية يومه وليلته، في البحث والمطالعة، وقد شغله التعليم عن التأليف، وكان وجهه أبيض مشربا بحمرة.

صلته بالقاسمي:

ذكر صاحب تاريخ علماء دمشق بأن للشيخ تلاميذ لازموه واشتهروا،

منهم جمال القاسمي<sup>(1)</sup>. وذكره القاسمي -رحمه الله - ضمن مشايخه الذين تلقى العلوم على أيديهم وقال عنه: « بعد أن اكتفيت بها قرأته عليه من بعض الفنون إلا إني لازمت مجالسه الحديثية صباح كل ثلاثاء وجمعة في البخاري ومسلم والموطأ وأبي داود وابن ماجة والنسائي زيادة على نصفه، وفيه إخترمته المنية... وكان يجلسني إلى جنبه، وكثيرا ما يستطلع جوابي في بحث لُطْفًا منه وتواضعا، فإذا حضرت في درسه العام يتوجه إلىَّ التوجه التام محبة وإيناسا، وكان يتفقدني إذا غبت...»<sup>(٣)</sup>.

#### وفاته:

قال القاسمي في تاريخه مؤرخًا لوفاة شيخه: «فجعت به الشام في خامس شوال سنة ١٣٢ هـ وذلك في مرض الوباء (الكوليرا) الذي نزل بالشام في أواخر شعبان ودخلت جنازته إلى الجامع الأموي، ولا تَسَلْ عن المجمع المحتشد من أهالي دمشق على طبقاتهم، واحتمل السير به من الجامع إلى مقبرة الدحداح حيث واروه... وعند دفنه هطلت السهاء بالغيث المدرار وتذكرت قول من قال: بكت السهاء عليه ساعة دفنه»<sup>(٣)</sup> وقد رثاه غير واحد من الأدباء، رحمه الله رحمة واسعة..

- ۷ الشيخ محمد الخاني:<sup>(٤)</sup>
   هو الشيخ محمد بن محمد بن عبدالله، الخاني شهرة، الشافعي مذهبا.
- (١) تاريخ علياء دمشق ج ١ ص ٢٠١
   (٢) تعطير المشام في مآثر دمشق الشام للقاسمي ص ٧١، ٧٨ نقلا عن تاريخ علياء دمشق ج١ ص ٣٠٣، ٣٠٤
   (٣) المرجع السابق ج ١ ص ٢٠٢، ٢٠١
   (٣) أعيان دمشق ص ٣٨٣–٣٨٥، ومنتخبات التواريخ لدمشق ج ٢ ص ٧٦٦، وحلية البشر ج ٣ ص ١٢١٥، ١٢١٨

NCE GHAZITRUST القاسمي وآراؤه الاعتقاية

ولد الشيخ في دمشق في شهر رجب عام سبعة وأربعين ومائتين وألف من الهجرة، نشأ وتربى في حجر والده وحفظ القرآن وهو ابن خمس سنين، وحضر دروس والده كلها من نحو وفقه وحديث وتفسير وتصوف وكلام وحساب، وأكثر من قراءة كتب الصوفية على والده، وقد عكف على العلم باجتهاد ودأب، حتى أذن له والده بالإرشاد العام، وفي عام ١٢٧٨ هـ قصد الديار المصرية، واجتمع بعلمائها الأعلام، كالشيخ محمد الخضري، والشيخ مصطفى المبلط، والشيخ إبراهيم السقا، وكتبوا له إجازات بخطوطهم، ثم عاد إلى وطنه فلم يلبث أن مرض والده، فأقامه مقامه على سجادة الإرشاد العام، فلما توفى سنة ١٢٧٩ هـ نهض بأعباء الخلافة العامة فأقام الأذكار وعقد الدروس، وفي عام ١٢٨٠ قَدِمَ الأمير عبد القادر الجزائري إلى دمشق فلازمه الشيخ وحضر عليه كتبا في التصوف، وسمع منه صحيح البخاري وأجازه بسائر مروياته، ولم يزل الشيخ مشغوفا بكتب التصوف حتى صار له في فن التصوف ملكة عظيمة، وفي سنة ١٢٩٥ عقد في جامع السويقة وفي داره دروسًا في الحديث من الصحيحين والسنة وغيرها علاوة على دروسه الأخرى، وقصده الطلبة من كل مكان. صفاته:

قال عنه الشيخ القاسمي في تاريخه: «كان من عادة الشيخ الملازمة على الخلوة في شهر رمضان وعشر ذي الحجة، وكان مفردا في اللطف والبشاشة، ومؤانسة الجليس، موصوفًا بالعقل الوافر، قوي الفراسة، كثير الحلم، لا تأخذه حدة، محببا لدى الخاصة والعامة، عنده جموع وافرة يومي الثلاثاء والجمعة في جامع المرادية لإسماع الحديث، فيجلس إليه عدد عديد من الطلبة وغيرهم على وقار وهيبة إلى انتهاء الدرس، وكان يوما الثلاثاء والجمعة عنده في الجامع المذكور من المجامع الغريبة كأنه موسم يغد إليه من غالب أنحاء الشام الطلاب

22

والمريدون حبا للشيخ ودرسه، لما حوى من مكارم الأخلاق، وفوائد العلم»<sup>(1)</sup>. صلته بالقاسمي:

٦٧.

عندما ذكر مؤلف تاريخ علماء دمشق تلاميذ الشيخ قال. «ومن تلاميذه الشيخ جمال الدين القاسمي، قرأ عليه كتبا كثيرة، منها حاشية الخضري على الملوي على السمرقندية، وحواشي الصبان على العصام على السمرقندية، حواشي بن أبي شريف على العقائد يصف حاشية الصبان على الأشموني، حاشية الأمير على عبد السلام قراءة تحقيق وإمعان... وسمع منه كتب الحديث »<sup>(٢)</sup>.

وقال القاسمي –رحمه الله– في ترجمته للشيخ محمد الخاني: «هو أحد مشايخي الذين صحبتهم، وانتفعت بهم، قرأت عنده كتبا عديدة من فنون متنوعة، ولازمته ليلا ونهارا من عام ١٣٠٣ هـ إلى عام ١٣٠٩ هـ، وسمعت منه حصة وافرة من الموطأ والبخاري وسنن أبي داود والترمذي، وأجاز لي إجازة عامة، وكان يودني المودة الأكيدة، ويتفقدني إذا أبطأت عن زيارته لعارض، ويقبل إلي في مجلسه الإقبال الزائد، ويخصني بالمحاورة والمناظرة »<sup>(٣)</sup>.

توفي الشيخ –رحمه الله– صبيحة يوم الأربعاء الخامس من جمادى الأولى سنة ١٣١٦ هـ على أثر نوبة قلبية اشتدت عليه من الليل إلى الصباح، ودفن في مقبرة خالد في سفح قاسيون جوار والده بعد أن صلي عليه في الجامع الأموي قبل العصر، وكان الجمع في جنازته وافرًا<sup>(٤)</sup>، رحمه الله.

(١) تعطير المشام لجمال الدين القاسمي ص ٢٨ نقلا عن تاريخ علماء دمشق ج ١ ص ١٥٤ (٢) المرجع السابق نفس الصفحة. (٣) المرجع السابق ج ١ ص ٣٠٢ (٤) أعيان دمشق في القرن الثالث عشر ونصف القرن الرابع عشر ص ٣٨٣-٣٨٥

٨ - الشيخ حسن جبينة:

هو الشيخ حسن بن أحمد بن عبد القادر أغا، الحلبي الأصل، سبط العلامة الشيخ محمد الدسوقي الشافعي الدمشقي، ولد الشيخ بدمشق سنة ١٢٤١ هـ، وسار بسيرة أسلافه الدسوقيين في العلوم، فقرأ الفقه على الشيخ محمد الخاني<sup>(1)</sup>، وقرأ النحو على الشيخ عبد الرحمن بيازيد<sup>(1)</sup>، ولازم الملازمة التامة دروس الأستاذ الشيخ قاسم الحلاق<sup>(٣)</sup> – جد القاسمي – فقرأ عليه معظم كتب الفقه والحديث وغيرهما، وأعاد له درسه في جامع السنانية بين العشائين، ثم بعد وفاته لازم الشيخ سليم العطار، وسمع منه مجالس من عصره من دمشقيين وغيرهم، وجمع ذلك في تثبت، ولما نقل شيخه قاسم الحلاق إلى إمامة جامع السنانية، صار الشيخ حسن جبينة مكانه إماما في جامع حسان، وقرأ فيه وفي جامع حسان دروسا خاصة وعامة، وانتفع به كثير من الطلبة<sup>(٤)</sup>.

كان الشيخ –رحمه الله– لطيفا ظريفا، سخي الكف، متواضع النفس،

- (١) سبقت ترجمته ص ٧١ ٧٣.
   (٢) عبد الرحمن بيازيد عالم فاضل وشيخ معمر الشافعي الحلبي الدمشقي، نقي تقي، سيبويه زمانه، نشأ في دمشق وأخذ عن علمائها، وتصدر للإقراء وانتفع به خلق كثير، وقد انفرد في عصره بعلم النحو حتى أخذه عنه أقرانه، توفي سنة إحدى وتسعين ومائتين وألف.
- (٣) قاسم الحلاق: جد القاسمي، شافعي المذهب، ولد ونشأ بدمشق وأخذ عن مشاهير رجالها، وبرع في الفقه والتفسير والحديث، وله نظم ونثر حسن، توفي سنة ١٢٨٤ هـ، منتخبات التواريخ ج ٢ ص ٦٧٤

(٤) ينظر ترجمته في تعطير المشام للقاسمي ص ٦-٨ نقلا عن أعيان دمشق ص ٣٣٣-٣٣٥

يغلب عليه السكون والقناعة، له منادمة لطيفة، واطلاع واسع على أخبار المتقدمين، مع استحضار حسن في الفروع الفقهية.

مؤلفاته:

للشيخ –رحمه الله– رسالة في الأخلاق أخذها من ااقرآن الكريم والحديث الشريف، وله رسائل سواها، وله شعر، وكان شعره لا يخلو من دعابة.

# صلته بالقاسمى:

كان الشيخ من شيوخ القاسمي الذين ترجم لهم في تاريخه، وقد انتفع من علمه، وفي ذلك يقول القاسمي: «... وكنت حضرت عليه حصته من شرح الحضرمية، وسمعت منه الشهائل والأربعين النووية وغيرها، وأجاز لي إجازة عامة، وقد انتفعت بصحبته كثيرا جزاه الله خيرا»<sup>(1)</sup>.

#### وفاته:

في آخر حياته –رحمه الله– أصابه مرض الاستسقاء، وطال به إلى أن توفي قبيل عصر الثلاثاء ثاني عشرة من المحرم سنة ست وثلاثهائة وألف، وشهد جنازته جملة من العلماء وصلى عليه ابن أخته الشيخ محمد سعيد الحلاق (والد القاسمي) ودفن في مقبرة الباب الصغير بجوار مقام سيدنا بلال بن رباح الحبشي رضي الله عنهم أجمعين<sup>(٢)</sup>.

إلى جانب هؤلاء العلماء السابقين الذين تلقى القاسمي عليهم العلوم والمعارف عن طريق السماع، يوجد أيضا نخبة من العلماء أخذ القاسمي ما عندهم بطريق الإجازة، وطريق الإجازة: هو أحد طرق تحمل العلم، بل إن

(۱) تعطير المشام ص ٨ نقلا عن تاريخ على اء دمشق ج ١ ص ٣٠٢
 (۲) المرجع السابق ج ١ ص ٦١.

GHAZI TRUST القاسمي وأراؤه الاعتقاية

بعض المحققين اختار تفضيل الإجازة على السماع مطلقا<sup>(1)</sup>، وللإمام مالك -رحمه الله- شروط في الإجازة، منها: أن يكون المستجيز من أهل العلم ومتسما بسمته حتى لا يوضع العلم إلا عند أهله، وكان -رحمه الله- يكره الإجازة لمن ليس من أهل العلم ولا ممن خدمه وقاسى صناعته<sup>(1)</sup>. والقاسمي كان من أهل العلم ومتسما بسمة العلماء وليس أدل على ذلك مما ورد في صفاته وأخلاقه، بل إنه -رحمه الله- قاسى في سبيل نشر العقيدة الصحيحة الكثير والكثير، واتهم بتأسيس مذهب جديد في الدين<sup>(1)</sup>، وقد أجازه علماء كثيرون نكتفي بذكر بعضهم.

- ١ الشيخ طاهر الآمدي: هو الشيخ طاهر بن عمر بن مصطفى عرفي زاده، الآمدي، الحنفي. ولد الشيخ في آمد سنة ١٢١٥ هـ ، ثم قدم مع والده دمشق الشام وتوطن
- (١) هذا بالنسبة للنوع الأول من أنواع الإجازة وهو أن يجيز معَيَّنًا لمُعَيَّن، كأجزتك أو أجزتكم أو أجزت فلانا الفلاني البخاري، وهذا النوع هو أعلى أنواع الإجازة، والصحيح الذي قاله الجمهور من الطوائف من أهل الحديث وغيرهم واستقر عليه العمل جواز الرواية والعمل بها، وقال الإمام الطوفي في مسألة التفضيل بين السهاع والإجازة: الحق التفصيل، ففي عصر السلف السهاع أولى، وأما بعد أن دونت الدواوين وجعنا السنن واشتهرت فلا فرق بينهما.
- ينظر ذلك في: تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي للحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي ج ۲ ص ۲۹–۳۱ طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط ۲ سنة ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.
- ٢) من فهرسة ابن خير للفقيه أبي بكر بن خير الأشبيلي ص ١٥ طبعة الخانجي، مصر ط ٢ سنة ١٣٨٢ هـ، بتصرف، نقلاً عن منهج بن عطية في تفسير القرآن الكريم ص ٤١
- (٣) لتفاصيل هذه التهمة يراجع تاريخ علماًء دمشق في القرن الرابع عشر الهجري ج ١ ص ٣٠١،٣٠٠

٧.



بها، وحضر مجالس علمائها، وقرأ على والده، وبه تخرج وانتفع، وتقدم في الفقه الحنفي، وانتقلت إليه بعد والده إمامة الحنفية في الجامع الأموي، ثم ولي أمانة الفتوى بدمشق لتخرجه في مسائل المذهب، وفي أثناء هذه المدة كان يجلس لمراجعة الناس في المدرسة الجمقمقية شمالي الجامع الأموي، ثم انتقل إلى مكان آخر، ولم يزل مفتيًا إلى أن وقعت حادثة النصاري بدمشق ١٢٧٧هـ/ ١٨٦٠م فنفي مع من نفي من أعيان الشام وعلمائها إلى قلعة الماغوصة في جزيرة قبرص، وبعد أن مضي عليه سنتان صدر أمر بنقلهم إلى أزمير، ثم طُلبوا إلى الآستانة فسرحوا إلى وطنهم، ثم ولي الشيخ القضاء الشرعي في مدينة خربوط ثم ولي أيضا القضاء بعد ذلك في مدينة حماة، وعندما قدم دمشق واستقام بها تولى وظيفة .

نيابة محكمة الباب الشرعية بدمشق، وما زال نائبا في هذه المحكمة إلى أن توفي.

صفاته:

كان الشيخ -رحمه الله- صالحا، عابدا، متقشفا، فقيها من صدور دمشق، محققًا عمَّ نفعه الأنام، ونفد أمره عند الحكام، وكان يتقن اللغة التركية.

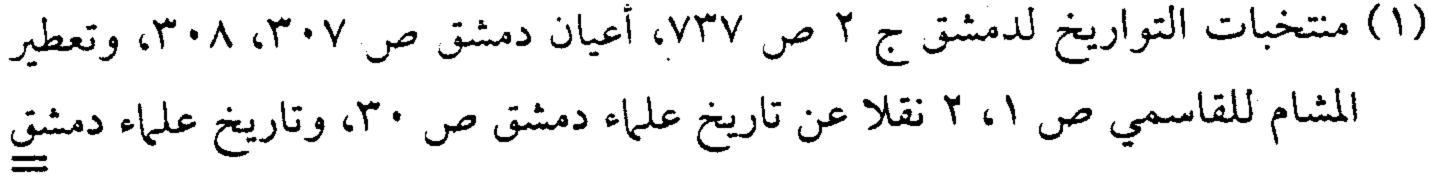
صلته بالقاسمي:

عندما ترجم له القاسمي في تاريخه قال: «ولي منه إجازة عامة بما يجوز له

روايته».

وفاته:

توفي –رحمه الله– في سادس ربيع الثاني عام إحدى وثلاثهائة وألف هجرية، ودفن في مقبرة الباب الصغير قرب مقام سيدنا بلال الحبشي، وقد شهد القاسمي الصلاة عليه في جامع بني أمية، ودفنه في الباب الصغير (').



This file was downloaded from QuranicThought.com

الله وفي الديان العالي المراجع المراجع الاعتقابية المعتقابية المعتقاتية المعتقاتية

٢ - الشيخ محمود الحمزاوي:

هو الشيخ محمود بن محمد نسيب بن حسين بن يحيى بن حسن بن عبد الكريم، المعروف –كأسلافه– بابن حمزة الحسيني، ينتهي نسبه إلى سيدنا علي ﷺ<sup>(1)</sup>.

ولد الشيخ بدمشق ١٢٣٦ هـ ونشأ في حجر والده وقرأ عليه متن القدوري، وشيئا من مبادئ التجويد، وسمع منه الحديث، وقد أخذ العلم عن أجلاء علياء دمشق، فدرس النحو والصرف ومبادئ الفنون من منطق وكلام وأصول وغيرها، وقرأ المغني وشروح الألفية لابن عقيل وابن الناظم والأشموني مع الحواشي، ودرس كذلك على هؤلاء العلياء صحيح البخاري والإمام مسلم، والشفا، والجامع الصغير، وتفسير البيضاوي، وغيره.

وقد أجازه الشيوخ مرارا إجازات عامة وخاصة<sup>(\*)</sup>، وقد ذكر مؤلف تاريخ علماء دمشق أسماء من تلقى عنهم والكتب التي درسها عليهم<sup>(\*)</sup>.

تولى الشيخ –رحمه الله– النيابات الشرعية سنة ١٢٦٠ هـ في محكمة البازورية، ثم في محكمة السنانية، ثم في محكمة الباب الكبرى، ثم عين في سنة ١٢٦٧ هـ مديرا لأوقاف الشام، وهكذا ظل الشيخ يتقلب في المناصب حتى تولى إفتاء الشام عام ١٢٨٤ هـ، وظل فيها حتى آخر عمره، وكان –رحمه الله– يُستفتى من أمصار السلطنة بل ومن البلاد الأوربية.

> = ج۱ ص ۲۸-۳۰، ص ۳۰۲ (۱) منتخبات التواريخ لدمشق ج ۲ ص ۸۱۰ (۲) حلية البشر ج ۳ ص ۱٤٦۷ (۳) تاريخ علماء دمشق ج ۱ ص ٥١-٥٣

صفاته:

كان الشيخ -رحمه الله- حسن المحاضرة، ذا نطق فصيح وذكاء وحافظة، محبوبا يقصده الناس على اختلاف طبقاتهم ومذاهبهم، مقبول الشفاعة لدى الحكام حتى عند السلطان، صادق الكلام، لا يجب الظهور الفارغ ولا إضاعة الوقت، يميل إلى الوحدة، ولا يتدخل فيها لا يعنيه، حسن السمت، بهي الطلعة، وافر العقل، رفيع القدر، عاكفا على مطالعة كتب المذاهب وغيرها مع البحث والتأليف، يكره الغيبة في مجالسه الحافلة مع الجلساء بالموضوعات العلمية، وله -رحمه الله- مؤلفات كثيرة.

PRINCE GHAZI TRU

۷۳

## صلته بالقاسمى:

ذكر القاسمي في تاريخه عند ترجمته له، قال: «ولي منه إجازة عامة بجميع مروياته، وقد أجاز لي ذلك مرتين...»<sup>(١)</sup>، وذكر صاحب فهرس الفهارس أن القاسمي كان يروي عنه<sup>(٢)</sup>.

### وفاته:

يروى بأنه لما مرض مرض الموت رأى النبي ﷺ فقال له: كيف دخلت يا محمود، وكيف خرجت؟ فأجابه: دخلت على أنك رسول الله. وخرجت على أنك رسول الله ورفض بعد هذه الرؤيا التداوي، ووقع في قلبه أن أجله قد دنا، توفي –رحمه الله– في التاسع من المحرم سنة ١٣٠٥ هـ وكان يوم وفاته حافلا، أحاط بنعشه العلماء والأشراف، وقد رثاه الشعراء بأبيات كثيرة، وذكر القاسمي أيضا في تاريخه: أنه حضر الصلاة عليه بجامع بني أمية، ودفنه في مقبرة باب الفراديس، رحمه الله<sup>(٣)</sup>.

(١) تعطير المشام للقاسمي نقلا عن المرجع السابق ج ١ ص ٣٠٢ (٢) فهرس الفهارس ج ٢ ص ٨٨٠ (٣) تاريخ علماء دمشق ج ١ ص ٥٨، أعلام الفكر الإسلام في العصر الحديث ص ٢٤٨



٣ - الشيخ محمد المرتضى الجزائري:

هو الشيخ محمد المرتضى بن محمد السعيد بن محي الدين الجزائري. ولد الشيخ سنة ١٢٤٥ هـ في القَيْطَنَة<sup>(١)</sup>، ثم تربى في حجر والده، وقرأ عليه، وانتفع بعلمه، وأخذ عن غيره من فحول العلماء، وظل ملازما لعلماء عصره حتى برع في العلوم، فدرس النحو على عمه، وقرأ الحديث من البخاري ومسلم عليه أيضًا، وقرأ الشمسية، وشرح الكبرى للإمام السنوسي، ثم رحل به والده إلى دمشق عام ١٢٧٣ هـ وهناك قرأ على أفاضل علماء دمشق، وأجازه

وظل الشيخ في مشق يرشد الناس ويعظهم، ويعلم العلم، ثم ارتحل الشيخ إلى بيروت لموافقة هوائها له سنة ١٢٩٤ هـ وكان يتردد ما بينها وبين دمشق، غير أن معظم إقامته كانت في بيروت.

وفي بيروت تصدى الشيخ للوعظ والتدريس العام في كتب التصوف، ثم اقتصر على الوعظ والإرشاد في بيته.

## صفاته:

كان -رحمه الله- لطيف المجلس، لا يخلو مجلسه من فائدة علمية أو نكتة أدبية، أو حكمة أو مسألة تاريخية، وكان راسخ القدم في العلم والفهم والإدراك، سليط اللسان على المبتدعين، ومن أخلاقه أنه كان يقوم لزائره إلى باب الغرفة، ويستقبله استقبالا مدهشا، ولا يمكن أحدا من تقبيل يده. صلته بالقاسمى:

قال القاسمي في تاريخه عند ترجمته لهذا الشيخ: «ولما أخبرني في بيروتِ أنه

(١) قال: القاسمي: القَيْطَنَة قرية اختطها جده في إيالة وهران من أعمال الجزائر. نقلا عن تاريخ علماء دمشق ج ١ هامش ص ١٨٩

أخذ عن جدي أحببت أن يكتب لي إجازة، فامتنع تواضعا، ثم ألححت فأبدع في تلك الإجازة، وأطلعته في إحدى رحلاته إلى دمشق على كتابي... فقرظه تقريظا بديعا»<sup>(1)</sup>.

## وفاته:

توفي في بيروت ليلة الأربعاء الحادي عشر من ذي الحجة سنة ١٣١٩ هـ على أثر داء حارت فيه الأطباء، وصلى عليه في الجامع العمري، ودفن في مقبرة الباشورة، وقد رثاه شعراء عصره، رحمه الله<sup>(٢)</sup>.

٤ - الشيخ نعمان الألوسي:

هو الشيخ نعمان بن محمود بن عبد الله أبو البركات خير الدين الألوسي. ولد الشيخ يوم الجمعة ثاني عشر من شهر المحرم سنة اثنتين وخمسين بعد المائتين والألف ١٢٥٢هـ/ ١٨٣٦م في بغداد.

حفظ القرآن منذ صغره وأتقنه، ثم حفظ المتون المستحسنة، وحضر دروس العلماء الأعلام، ولما أتم علومه التحق بوظائف الحكومة، وتولى القضاء في الحلة وغيرها، ثم ترك المناصب واشتغل بالعلم والتأليف والوعظ والإرشاد.

وفي سنة ١٢٩٥ هـ سافر إلى الحجاز لتأدية فريضة الحج، وزار مصر، وفي سنة ١٣٠٠ هـ سافر إلى الأستانة وأنعم عليه السلطان عبد الحميد بمراتب عالية، وأصدر أمره بإعادة مدرسة مرجان إليه، ولما عاد إلى بغداد تصدر للتدريس وكان رئيسا للمدرسين، وكان منذ صباه شغوفا بالمطالعة، ميالا إلى جمع الكتب النادرة، فوفق لجمع مكتبة حافلة، ثم وقفها على مدرسته، وكان – رحمه الله– عالما ضليعا، وأديبا جليلا، نزيه القلم، عف النفس، واسع الحلم،

(۱) تاریخ علماء دمشق ج ۱ ص ۳۰۳

(٢) المرجع السابق ج ١ ص ١٩٢، ومنتخبات التواريخ لدمشق ج ٢ ص ٧٩٣

شديد التحري للحق، سرت في الناس فضائله واشتهرت مناقبه، حتى قصده الطالبون من قاص ودان، وله مؤلفات عديدة<sup>(1)</sup>.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

صلته بالقاسمي:

عندما ترجم صاحب تاريخ علماء دمشق للقاسمي ذكر الشيخ نعمان الألوسي ضمن شيوخه الذين أجازوه<sup>(٢)</sup>، وكذلك صاحب فهرس الفهارس ذكر بأن القاسمي كان يروي عن الشيخ نعمان الألوسي<sup>(٣)</sup>.

توفي –رحمه الله– في شهر المحرم سنة ١٣١٧هـ/ ١٨٩٩م في بغداد.

وبعد فهؤلاء هم بعض شيوخ القاسمي الذين تلقى على أيديهم العلوم والمعارف. وغيرهم كثير لم نذكرهم خشية الإطالة<sup>(٤)</sup>.

وبعد فقد ظهرَ لى أن شيوخ القاسمي كانوا علماء أعلام، تصدروا جميعًا للوعظ والتدريس وإرشاد الناس إلى ما فيه الخير، فُقد كان فيهم الفقيه، والصوفي، والمحدث والمؤرخ واللغوي، والمفسر، وتولى بعضهم منصب الإفتاء.

وقد تركوا جميعًا أعمق الأثر في تعليم القاسمي، فلا عجب أن ينشأ القاسمي نشأة صحيحة جعلته «من أشهر علماء عصره، وأكبر الأئمة المصلحين في وقته، وذوي القدم الراسخ والتبحر في كافة العلوم، خصوصًا في التفسير،

- (١) ينظر ترجمته في الأعلام الشرقية تأليف زكي محمد مجاهد ج ١ ص ٤١٩ طبع دار الغرب الإسلامي ط ٢ سنة ١٩٩٤م - فهرس الفهارس ج ٢ ص ٦٧٢ - حلية البشر ج ٣ ص ١٥٧١، ١٥٧٤
  - (۲) تاریخ علماء دمشق ج ۱ ص ۲۹۹
    - (٣) فهرس الفهارس ج ٢ ص ٦٧٢
- (٤) منهم الشيخ طاهر الجزائري، والشيخ محمد الطنطاوي، والشيخ محمد خليل القاوقجي،
   والشيخ أحمد الشطى، والكربزي الصغير.

القاسمي وأراؤه الاعتقاية

والحديث، والأصول والفقه والكلام...»<sup>(1)</sup>.

مكانة القاسمي بين علماء عصره:

لقد حظي القاسمي -رحمه الله- بمكانة عظيمة بين علماء عصره ووجهاء مصره؛ بسبب ما عُرِفَ عنه من عفة لسان، ونزاهة قلم، وبُعد عن المراء والجدال، وأمر بالمعروف، ونهي عن المنكر، وزهد في المناصب، وتواضع جم. وهذا كله يدل على تقواه، وورعه، وسعة علمه. فلا غرو أن نجد علماء عصره يشيدون بمكانته ويثنون عليه. من ذلك ما قاله:

۱ - صاحب المنار الشيخ رشيد رضا<sup>(۲)</sup>:

قال عند ترجمته للقاسمي «هو علامة الشام ونادرة الأيام، والمجدد لعلوم الإسلام محيى السنة بالعلم والعمل والتعليم، والتهذيب، والتأليف، وأحد حلقات الاتصال بين هدي السلف، والارتقاء المدني الذي يقتضيه الزمن<sup>"(")</sup> وفي موطن آخر يقول «لا يمكن أن تصلح الدولة العثمانية إلا بأن يؤلف لها كتاب ديني عصري يقدم إلى مجلس الأمة، ثم بعد التصديق عليه ينشر للعمل، ولا يستطيع أحد أن يؤلفه إلا جمال الدين القاسمي<sup>"(1)</sup>.

شكيب أرسلان<sup>(1)</sup> قال في مقدمته لقواعد التحديث «وإني لأوصي جميع الناشئة الإسلامية التي تريد أن تفهم الشرع فهما ترتاح إليه ضمائرها، وتنعقد عليها خناصرها أن لا تقدم شيئا على قراءة تصانيف المرحوم الشيخ جمال الدين القاسمي»<sup>(٢)</sup>.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

٣ – الشيخ محب الدين الخطيب:

٢ - أمير البيان العربي:

قال في مقدمته لكتابه إصلاح المساجد: «السيد جمال الدين القاسمي – رحمه الله– مصباح من مصابيح الإصلاح الإسلامي التي ارتفعت فوق دياجير حياتنا الحاضرة المظلمة في الثلث الأول من القرن الهجري الرابع عشر فنفع الله بعلمه وعمله ما شاء أن ينفعهم»<sup>(٣)</sup>.

٤ - الشيخ عبد الله مصطفى المراغي:

قال عند ترجمته له «كان القاسمي في مقدمة علماء دمشق، وامتاز عن كثير منهم، واشتهر أمره، وكان مستقل الرأي، لا يميل إلى الخرافات، محتفظًا بكرامته، لا يحب الفضول والزلفى، ولم يكتف بالتبحر في العلوم الشرعية بل

- (١) شكيب أرسلان هو أمير البيان العربي المولو سنة ١٢٨٦ هـ ١٨٦٩ في الشويْفات «بلدة في لبنان" جمع إمارة النسب وإمارة البيان وعاش حياة حافلة أشبه ما تكون بحياة المناضلين الأوائل أصحاب العقيدة والقلم، له مؤلفات كثيرة توفي ليلة الاثنين ١٥ محرم سنة ١٣٦٦هـ ١٩٤٦م بعد أن أصيب بمرض تصلب الشرايين. ينظر لماذا تأخر المسلمون ولماذا تقدم غيرهم ص ١٤، ١٥
   (٢) مقدمة قواعد التحديث ص ٧
- (٣) مقدمة إصلاح المساجد من البدع والعوائد: تأليف/ محمد جمال الدين القاسمي، خرج أحاديثه محمد ناصر الدين الألباني ص ٦ نشر المكتب الإسلامي بيروت ط ٥ سنة ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣م.

القاسمي وآراؤه الالمتقاية

درس العلوم العصرية»<sup>(1)</sup>. ٥- الشيخ محمد بهجة البيطار:

قال في ترجمته له: «كان القاسمي علامة الشام، آية في المحافظة على الوقت، والمواظبة على العمل، كان يجهد نفسه بدراسة التفاسير الكثيرة ومدونات السنة وشروحها، ومؤلفات في أصول الدين وأمهات الفقه وأصوله، ومطولات التاريخ والأدب، وكتب المقالات والنحل...»<sup>(٢)</sup>.

ولو ذهبنا نسقصي كل ما كتبه العلماء في الإشادة بفضل القاسمي لطال بنا المقام ولكن نكتفي بما ذكر ونحيل على الباقي خشية الإطالة<sup>(٣)</sup>.

وكل ما سبق من أقوال العلماء يدل دلالة واضحة على منزلة القاسمي وسعة علمه ومكانته بين علماء عصره.

- (١) الفضل المبين في طبقات الأصوليين تأليف الأستاذ عبد الله مصطفى المراغي ج ٣ ص ١٦٨ طبع ونشر عبد الحميد أحمد حنفي – مصر.
- (٢) حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر. تأليف عبد الرزاق البيطار، تحقيقمح بهجة البيطارج ١ ص ٤٣٨، ص ٤٣٩ طبع المجمع العلمي بدمشق سنة ١٣٨٢هـ ١٩٦٣م.
   (٣) تراجم العلماء المعاصرين للعالم الإسلامي، تأليف أنور الجندي، ص ٦٩–٧٨، طبع
- مكتبة الأنجلو المصرية. الطبعة الأولى سنة ١٩٧٠، عقائد السلف جمع دكتور علي سامي النشار، عمار جمعي الطالبي ص ٤٧-٤٨ طبع منشأة المعارف الإسكندرية، مقدمة حياة البخاري للقاسمي تحقيق محمو الأرناءوط الطبعة الأولى دار النفائس سنة ١٤١٢، ١٩٩٢، معجم المطبوعات العربية والمعربة جمع وتريب يوسف إليان سركيس ج ٢ ص ١٤٨٣، ص ١٤٨٦، نشر الثقافة الدينية.

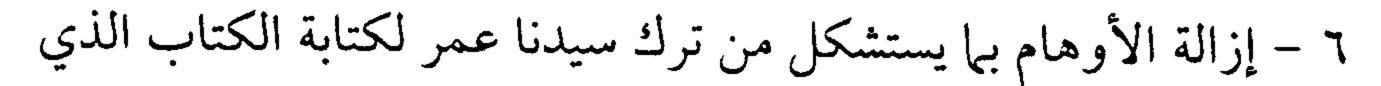


المبحث الخامس

آثاره العلمية، تلاميذه، وفاته

تصانيفه ومؤلفاته: لقد كان القاسمي –رحمه الله– كما وصفه معاصروه – سيال القلم، وقًاد القريحة، قوي الذاكرة سريع المراجعة، وقد كتب كثيرًا من الكتب والرسائل شرحًا وتصنيفًا واختصارًا لبعض المطولات، أحصاها بعض تلاميذه فزادت على السبعين، وهو العقد الذي تعبر به العرب عن الكثرة، وهذه هي أسهاؤها مرتبة على حروف المعجم، مصحوبًا بعضها بنبذة قصيرة عما تحويه، وذكر المطبوع منها والمخطوط.

١ - أجوبة لمسائل متنوعة مخطوط. ٢ - الأجوبة المرضية عما أورده كمال الدين ابن الهمام على المستدلين بثبوت سنة المغرب القبلية وهي مطبوعة في مطبعة روضة الشام بدمشق سنة ١٣٢٦ هـ. وهي عبارة عن ردود على ابن الهمام فيها ذهب إليه بعدم استحباب سنة المغرب القبلية، وقد بين القاسمي فيها أوجه الصواب في استحبابها مستدلاً على ذلك بما رواه البخاري ومسلم. ٣ - الآراء الفلسفية في الموت مخطوط. ٤ - الارتفاق بمسائل الطلاق مخطوط. ٥ – إرشاد الخلق إلى العمل بخبر البرق. وهو كتاب مطبوع في مطبعة المتقتبس بدمشق الشام سنة ١٣٢٩ . وهو عبارة عن جواب لسؤال توجه به أحد القضاء إلى القاسمي. عما إذا ورد عليه تلغراف من حاكم أو من ثقة غيره ينبئ بدخول رمضان بالبينة الشرعية عنده، فهل يعمل به. فأجابه القاسمي بما عثر



.

This file was downloaded from QuranicThought.com

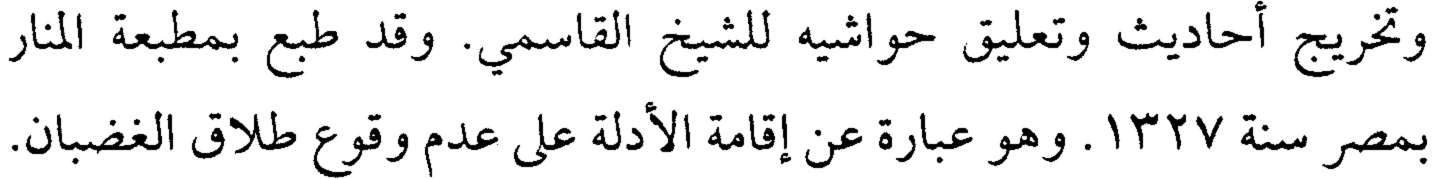
. . .



هم به عليه الصلاة والسلام. مخطوط ٧ – الاستئناس في تصحيح أنكحة الناس. وهذا الكتاب مطبوع في مطبعة الترقى بدمشق سنة ١٣٣٢. موضوعه الرد على من اعتقد فساد أنكحة العامة وأن أولادهم أولاد زنا بكثرة حلفهم بالطلاق. فذكر فيه القاسمي آداب التطليق، وأحكامه المستنبطة من الكتاب والسنة ومذاهب بعض العلماء في الحلف بالطلاق.

٨ – الإسراء والمعراج. وهو كتاب مطبوع في المكتبة الهاشمية بدمشق وطبعته الأولى كانت في مكتبة الفيحاء بدمشق سنة ١٣٣١ هـ. ذكر فيه القاسمي - تفسير آيات الإسراء والمعراج. وبين أسرارها ببراعة وسعة فقه وعمق فهم،

فذكر علة تخصيص الإسراء بالليل، والتعبير بلفظ عبده، والمراد بالمسجد الحرام وسبب تسميته بذلك، وعلة الانتهاء إلى المسجد الأقصى والمراد بالمباركة حوله، والحكمة من مسير النبي لبيت المقدس، ثم ذكر أحاديث الإسراء خاتمًا بجوامع نبأ المعراج، وما قاله الأئمة في معراجه ﷺ مستدلًا بكلام البخاري ومسلم، والذهبي، وابن حجر. ٩ - إصلاح المساجد من البدع والعوائد. وهو كتاب طبع عدة مرات الطبعة الخامسة بمطبعة المكتب الإسلامي ببيروت - دمشق سنة ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣. بدأ فيه بالكلام عن أقسام البدعة، ثم الحث على السعي بإزالة البدع من المساجد، ثم تحدث عن آدابها، والنهي عن القصاص واللغط والتشويش على المصلي، ثم ختمه بها جاء في الإقناع وشرحه من فروع فقهية في أحكام المساجد. ١ - إعلام الجاحد عن قتل الجماعة المتمالئة بالواحد. مخطوط ١١ – إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان لابن القيم. تصحيح



This file was downloaded from QuranicThought.com

1



وقد نقل القاسمي في تعليقاته كلامًا لبعض العلماء وضح به ما أبهم في الكتاب. مع الترجيح. وقد ختمه بقصيدة لأديب العراق معروف الرصافي في الانتصار لمذهب ابن القيم وشيخه عليهما الرحمة والرضوان.

١٢ - إفادة من صحا في تفسير سورة والضحي.

١٣ - إقامة الحجة على المصلى جماعة قبل الإمام الراتب من الكتاب والسنة وأقوال سائر أئمة المذاهب وقد طبع بمطبعة الصداقة بدمشق الطبعة الأولى سنة ١٣٤٢. بدأ هذه الرسالة بعظة المخالفين بآيات من الكتاب المبين ثم بأحاديث خاتم النبيين وأقوال بعض المحدثين في التحذير عن الاختلاف، وذكر أمر عمر بن الخطاب بجمع الأشتات في قيام رمضان توحيدًا لكلمة المسلمين، ثم ذكر آراء أئمة المذاهب فيمن صلى جماعة قبل الإمام الراتب.

١٤ - الأقوال المروية فيمن حلف بالطلاق الثلاث في قضية. مخطوط

١٥ - الأنوار القدسية على متن الشمسية في المنطق: وقد كتب عليها إلى آخر قسم التصورات. مخطوط

١٦ – أوامر مهمة في إصلاح القضاء الشرعي. وهو مطبوع في مطبعة الترقي بدمشق سنة ١٣٣١ هـ وقد بين القاسمي فيه محاسن الشريعة الإسلامية وما تمتاز به من يسر وسماحة ومشي مع المصالح في كل شئونها ثم بين أن الله قد رحم الأمة بسبب كثرة مجتهديها وانتشار فقه أئمتها.

١٧ – الأوراد المأثورة. وهي رسالة صغيرة طبعت في بيروت سنة ١٣٢٠. وقد ذكر فيها القاسمي فضل الذكر والدعاء وأهم آداب الدعاء، والأوراد بعد كل صلاة. والحث على ذلك، وعلى جميع أفعال القربات من قراءة القرآن وقيام الليل وكثرة الدعاء فيه والمبادرة إلى الصلاة في أول وقتها، وتجديد التوبة.

١٨ - إيضاح الفطرة في أهل الفترة. مخطوط



٢٠ - بديع المكنون في أهم مسائل الفنون. مخطوط ٢١ - بذل الهمم لموعظة أهل وادي العجم. مخطوط ٢٢ - بيت القصيد في ديوان الإمام الوالد السعيد. مخطوط ٢٣ - تاريخ الجهمية والمعتزلة. وقد طبع عدة مرات الأولى سنة ١٣٩٩هـ ١٩٧٩ والثالثة طبعتها مؤسسة الرسالة بيروت سنة ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥م. وهو بحث جمع فيه من تاريخ الجهمية والمعتزلة ما يحق أن يأخذ نفسه بتحققه من أنعم عليه بشرف المنزلة. جمع فيه القاسمي ما تيسر من شئونهم. وقد سرد ما وقع من حوادث تاريخية، والوقائع التي جرت من جرائهم، ومع صغر حجم هذا

الكتاب إلا أنه جمع فيه مسائل خطيرة - كتكفير الفرق لبعضها. ٢٤ - تعطير المشام في مآثر دمشق الشام ذكره د/ صلاح الدين المنجد في كتابه «معجم المؤرخين الدمشقيين وآثارهم المخطوطة والمطبوعة» (1). وقال: بأنه رأى مسودة هذا المؤلف عند الأستاذ ظافر القاسمي - ابن الشيخ- وأخبرني أن أوصى أن لا ينشر هذا التاريخ لأنه لم يراجعه وقال تقي الدين: وخدم دمشق خدمة تذكر فشكر بتاريخه. ٢٥ – تعليقات على حصول المأمول لصديق حسن خان. مخطوط ٢٦- تفسير القاسمي (المسمى بمحاسن التأويل) وقد طبع بمطبعة الحلبي القاهرة بتعليق الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي. وهو يقع في سبعة عشر جزءًا. ٢٧- تعليق على رسالة الإمام الطوفي في تقديم المصلحة في المعاملات على



۱۹۷۸م

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

-

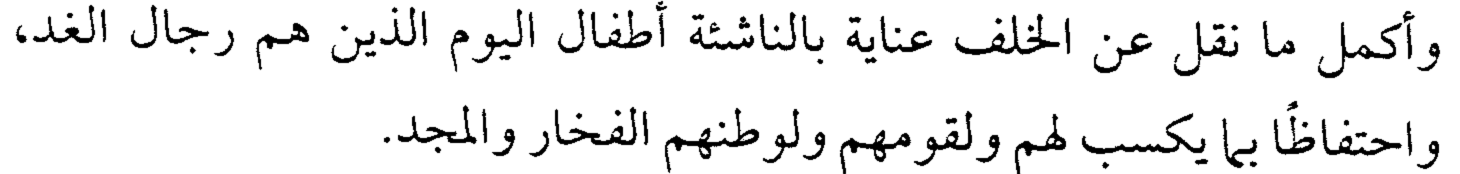


النص وقد علق عليها الشيخ ووضحها ونشرتها جامعة الأزهر بمراجعة الأستاذ محمود أبو رية سنة ١٩٦٦ وقد بذل القاسمي جهدًا في تصحيحه والتعليق عليه بها يكمل فوائده وينقح مباحثه وقواعده ويذكر نظائره وشواهده وأوضح ما يحتاج إلى توضيح. ٢٨ - تنبيه الطالب إلى معرفة الغرض والواجب طبع في مصر سنة ١٣٢٦ في مطبعة والده عباس ٢٩ - تنوير اللب في معرفة القلب. مخطوط

٨٤

٣٠ - ثمرة التسارع إلى الحب في الله وعدم التقاطع. مخطوط ٣١ - الجرح والتعديل وقد طبع عدة طبعات الطبعة الخامسة في مطبعة

مؤسسة الرسالة بيروت سنة ١٤٠٨، ١٩٨٧. بدأ فيه بميزان الجرح والتعديل ثم منشأ النبز بالابتداع، ومن اشتهر بالرواية عن المبدعين، وقاعدة المحققين في ذلك، ثم ذكر آفات الجرح، والوجوه التي تعرف بها ثقة الراوي، ورد القول بمعاداة المبدعين وتفسيقهم ثم ختم رسالته بحملة الأعلام المحققين على المتفقهة المكفرين. ٣٢ - الجواب السني عن سؤال السيد أحمد الحسني. ٣٣ - جدول في مخارج الحروف وصفاتها. ٣٤ – جواب الشيخ السناني في مسألة العقل والنقل. نشرته مجلة المنار المصرية. ٣٥ - جواب المسألة الحَوارْنِية. ٣٦ - جوامع الآداب في أخلاق الأنجاب طبع ونشر مؤسسة قرطبة مصر وهو رسالة تضمنت أهم ما أثر عن السلف في علم مكارم الأخلاق والشمائل



القاسمي وآراؤه الاعتقاية

٣٧ - الجوهر الصافي في نقابة الأشراف. ٣٨ - حاشية على الروضة الندية. ٣٩ - حسن السبك في الرحلة لوعظ قضاء البنك.

٤٠ حياة البخاري وقد طبع في مطبعة صيدا بيروت سنة ١٣٣٠ طبعته الأولى، وطبع في دار النفائس بيروت سنة ١٣٢٠ وهو كتاب تناول فيه حياة البخاري. وبين أنه أول من صنف الصحيح، وكون جامعه أصح الكتب بعد القرآن الكريم. وذكر فيه أشياء لا غنى عنها لمن يريد أن يتحدث عن البخاري وصحيحه.

٤١ – خلاصة الكلام في وجوب القيام لذكر مولد الخلق عليه السلام وهو مخطوط بدار الكتب المصرية تحت رقم فقه تيمور ٥١٣ ميكروفيلم ٢٦٠٥٦. وفيه يرد على العلامة ابن حجر دعواه بأن القيام في مولد النبي ﷺ بدعة.

٤٢ - درء الموهوم، من دعوى جواز المرور بين يدى المأموم.

٤٣ – دفتر أواخر شوال – مخطوط ذكره ابنه ظافر عند ترجمته له في مقدمته لقواعد التحديث ص ٢٩

 العقل وأنهما متحالفان لا متخالفان. وأيد بالأدلة العقلية والبراهين العلمية والفنية والطبيعية العصرية إثبات الصانع سبحانه، وصحة النبوات، وغير ذلك من الأصول، والعقائد التي جاءت لأجلها الأنبياء...

٤٥ – ديوان الخطب في الوعظ والإرشاد الديني. وقد طبع طبعته الأولى في مطبعة المحمودية التجارية بمصر سنة ١٣٥٣هـ ١٩٣٤. وهو عبارة عن مجموعة خطب منبرية مقتبسة من الخطب النبوية، وخطب الصحابة رضوان الله عليهم، وخطب الأئمة المشاهير. وهي في العقائد، والعبادات، والمعاملات، والشهائل النبوية، والأوامر والنواهي، والآداب والأخلاق، وأحوال المعاد، ومذيلة بخطبة نكاح مأثورة وأخرى مشهورة.

٤٦ – رسالة في أوامر من مشايخ الأسلام بالحكم بغير المذهب الحنفي. وقد طبعت بعد نشرها في مجلة المنار سنة ١٣٣١

٤٧ – رسالة في الشاي والقهوى والدخان. طبعت في دمشق سنة ١٣٢٦. وهي رسالة جمع فيها المؤلف ما قيل في شأن الشاي والقهوة والدخان. ولم يكن الباعث على جمعها – كما ذكره القاسمي – الولوع بها لأنه لم يتناول شرب الدخان، ولم يكن ذا صبوة في الشاي والقهوة وقد ختم هذه الرسالة بخاتمة بين فيها ضرورة الاعتناء باستنشاق جيد الهواء.

٤٨ – رسالة في المسح على الجوربين. طبعت في بيروت ط الأولى سنة ١٣٣٢ هـ. وقد طبعه المكتب الإسلامي ببيروت أيضا طبعته الخامسة سنة ١٣٣٢هـ ١٩٨٦م مذيلاً «بتمام النصح في أحكام المسح للألباني» وقدَّم له العلامة أحمد شاكر وحققه ناصر الدين الألباني. وهي عبارة عن جواب لسؤال وجه إلى القاسمي عن حكم المسح على الجوربين. أبان فيها القاسمي مشروعية المسح على الجوربين، وبيان الأحايث المرفوعة إلى النبي ﷺ في ذلك، ورد الشبه عن هذه الأحاديث، وبين أقوال الصحابة في مشروعية المسح، وبيان من روي

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

عنه المسح من التابعين والأئمة المجتهدين. ٤٩ – رسالة في المسح على الرجلين. ٥١ – رفع المناقضات بين ما يزيد في العمر وبين المقدرات. ١٥ – زبدة الأخبار عن أولاد الكفار. ٢٥ – زوال الغشاء عن وقت العشاء. ٣٥ – السطوات في الرد على منع العَشاء قبل الصلوات. ٤٤ – السوانح. مخطوط ذكره الأستاذ ظافر القاسمي في ترجمته لأبيه عند تقديمه لكتاب قواعد التحديث ص ٢٨

٥٥ - الشذرة البهية في حل ألفاظ نحوية طبع في دمشق سنة ١٣٢٢هـ. وهو عبارة عن أجوبة لألفاظ نحوية، وستة ألفاظ أدبية.

٥٦ – شذرة من السيرة المحمدية. وقد طبع بمطبعة المنار مصر سنة ١٣٣١هـ. وقد بين فيها القاسمي شرف العنصر النبوي. وفضل ما ورد في مولده ﷺ ونشأته وبدء البعثة، وحاجة الناس إلى الرسالة المحمدية. وذكر فيها بعض الوصايا النبوية. وختم الرسالة بخاتمة بين فيها أصل قصة المولد. والتحذير من البدع.

٥٧ – شرح لقطة العجلان للزركشي وقد طبع عدة طبعات في مصر الأولى سنة ١٣٢٦هـ ويقع في مائة وسبعين صفحة.

٥٨ – شرح مجموعة أربع رسائل في الأصول. وقد طبع في المكتبة الهاشمية بدمشق سنة ١٣٢٤

٥٩ – شرح مجموعة أربع متون أصولية لأشهر مشاهير علماء المذاهب الأربعة. وقد طبع في دمشق سنة ١٣٢٣هـ.

المتن الأول: مختصر المنار لزين الدين الحلبي الحنفي المتوفى سنة ٨٠٨ هـ. المتن الثاني: الورقات لإمام الحرمين ضياء الدين الجويني الشافعي المتوفى

سنة ٤٧٨ هـ.

 $\lambda\lambda$ 

المتن الثالث: مختصر تنقيح الفصول لشهاب الدين القرافي المالكي المتوفى سنة ٦٨٤هـ

المتن الرابع: قواعد الأصول لصفي الدين البغدادي الحنبلي المتوفى سنة ٧٣٩هـ

علق القاسمي –رحمه الله– على هذه المتون الأصولية الأربعة تعليقات مقتبسة من بعض الشروح والحواشي.

٦٠ - شرح مجموعة ثلاث رسائل في أصول التفسير وأصول الفقه وقد
 طبع طبعته الأولى في مطبعة الفيحاء بدمشق سنة ١٣٣١. وهي عبارة عن
 مجموعة رسائل:

الأولى: في أصول التفسير للإمام جلال الدين السيوطي. تشتمل على عريف علم التفسر وبيان أنواعه.

الثانية: في أصول الفقه للإمام أبي محمد علي بن حزم الأندلسي. وتشتمل على رسائل هامة في علم أصول الفقه.

الثالثة: مجمع الأصول للحافظ جمال الدين يوسف بن عبد الهادي المقدسي الدمشقي. وقد علق القاسمي على هذه الرسائل الثلاث تعليقًا أوضح مبهماتها ويسَّرها لقارئها.

٦١ - شرح مختصر المستصفى لابن رشيق.

٦٢ - شرف الأسباط. طبع في مطبعة الترقي بدمشق سنة ١٣٣١ طبعته الأولى. وهي رسالة وضحت أن أصل الشرف من أسباط الحضرة النبوية، وأن شرف النسب النبوي يتوارث بالآباء والأمهات، ولما وهم بعض الناس أن الأسباط لا حظ لهم من الشرف. ألف العلماء في ذلك مؤلفات. وقد جمع القاسمي في هذا الكتاب خلاصة ما عثر عليه من ذلك. مبينا حقوق هؤلاء القاسمي في هذا الكتاب خلاصة ما عثر عليه من ذلك. مبينا حقوق هؤلاء الماسمي في هذا الكتاب خلاصة ما عثر عليه من ذلك. مبينا حقوق هؤلاء الماسمي في هذا الكتاب خلاصة ما عثر عليه من ذلك. مبينا حقوق هؤلاء الماسمي في هذا الكتاب خلاصة ما عثر عليه من ذلك.

الأشراف، مستدلًّا على أقواله بالكتاب والسنة وأقوال فقهاء الأمة. وردِّ الشُّبه التي وردت في حقهم.

PRINCE GHAZI TRUST

· 14

٦٣ - شمس الجمال على منتخب كنز العمال.

75 – الطائر الميمون في حل لغز الكنز المدفون. طبع ومعه كتاب ألغاز للشارح نحوية وأدبية نابا عنها. طبع برخصة مجلس معارف ولاية سوريا سنة ١٣١١هـ طبع طبعة ثانية في طبعة روضة الشام سنة ١٣٢٢. وهو عبارة عن شرح للشيخ – جمال الدين القاسمي – على اللغز المرقوم بالكنز المدفون، المشهور بلغز الماء، الذي طبقه على الماء، للعلامة تقي الدين أحمد بن علي بن عبد القادر المقريزي الشافعي المتوفى سنة ٥٤٨هـ في كتابه المسمى «بالإشارة والإيماء إلى حل لغز الماء».

أوله: حمدًا لمن سقى بهاء الفهم حدائق الأفكار... إلخ وأول اللغز: ما قولكم في شيء يطير بلا جناح، يبيض ويفرخ في البطاح، رأسه في ذنبه، وعينه موضع قتبه، يسمع بأذن واحدة، وينظر بعين زائدة، له قرن كالنخلة السحوق، يعجب من ينظر إليه ويروق<sup>(1)</sup>.

وقد وضع القاسمي كلام صاحب الكنز المدفون بين قوسين وشرحه. ٦٥ – الطالع السعيد في مهمات الأسانيد. ٦٦ – الطالع المسعود على تفسير أبي السعود «لم يتم». ٦٧ – طراز الخلعة فيما نقل من قول الرملي، وأقسام الاسم تسعة. ٦٨ – العقود النظمية في ذكرى مولد النبي ﷺ وأخلاقه العظيمة، ومحاسن شريعته القويمة.

٦٩ - العلم المنشور في إثبات الشهور تأليف الإمام علي بن عبد الكافي

(١) فهرس دار الكتب المصرية طبع دار الكتب ط ١ ج ٣ ص ٢٤٢، سنة ١٣٤٥هـ ١٩٢٧م

السبكي. علق عليه الأستاذ/ محمد جمال الدين القاسمي. وقد طبع عدة طبعات الطبعة الثانية منه طبعتها مكتبة الإمام الشافعي الرياض سنة ١٤١٠. هي عبارة عن شرح للشيخ السبكي لأحاديث تتعلق برؤية الهلال. وقد علق عليه القاسمي تعليقات أزال بها بعض مبهماتها.

• ٧ - غنيمة الهمة على كشف الغمة.

٩.

٧١ – فتاوى الأشراف في العمل بالتلغراف – طبع في مطبعة المقتبس بدمشق طبعته الأولى سنة ١٣٢٩: في ذيل كتاب إرشاد الخلق إلى العمل بخبر البرق.

٧٢ – فتاوى مهمة في الشريعة الإسلامية في المحاكم العثمانية والمصرية، ومباحث في الإصلاح الإسلامي. طبعت في مطبعة المنار بمصر سنة ١٣٣١. وهي نفس الرسالة المسماة بـ «أوامر مهمة بإصلاح القضاء الشرعي» المطبوعة في مطبعة الترقي دمشق سنة ١٣٣١ هـ. وقد سبق الحديث عنه.

٧٣ – الفتوى في الإسلام. طبع في دمشق سنة ١٣٢٩هـ وطبعته دار الكتب العلمية بيروت لبنان ط ١ سنة ١٤٠٦هـ ١٩٨٩م بتحقيق محمد عبد الحكيم القاضي وهو كتاب جدير بالاهتمام لمن يتولى منصب القضاء أو وظيفة الإفتاء. وقد استطاع القاسمي –رحمه الله– أن يجمع فيه حشدًا كبيرًا من مسائل الفتوى: تاريخية، أصولية، سلوكية، فكان كتابه بمثابة القانون الذي يضبط هذا الأمر إضافة إلى ذكره الكثير من المصادر والمراجع.

٧٤ - فصل الكلام في حقيقة عود الروح إلى الميت حين الكلام.

٧٥ - الفضل المبين على عقد الجوهر الثمين ويعرف بشرح الأربعين العجلونية طبعته دار النفائس بيروت عدة طبعات الأولى سنة ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م والثانية سنة ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م بتحقيق الأستاذ عاصم بهجة البيطار. وهو عبارة عن شرح للشيخ القاسمي للرسالة المسماة «عقد الجوهر الثمين في أربعين حديثا

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

من أحاديث سيد المرسلين» للإمام الشيخ إسماعيل العجلواني، وقد شرح القاسمي أحاديث هذه الرسالة الشريفة، وذكر تراجم أرباب المسانيد، وضبط ما أبهم من أسماء الرواة، وساق فيها فوائد ولطائف عن الثقات.

٧٦ – قاموس الصناعات الشامية. يقع في جزئين الجزء الأول تأليف محمد سعيد القاسمي والد الشيخ جمال الدين القاسمي وصل فيه إلى حرف السين ثم توفي وأتمه جمال الدين القاسمي وخليل العظم. وقد نشر هذا الكتاب بتحقيق ظافر القاسمي نشر موتون وشركاه باريس لاهاي سنة ١٩٦٠.

وهذا الكتاب تضمن مدخلا اعتبر فيه المؤلف أن نظام العالم متوقف على الصناعة. ومقدمة اشتملت على معنى الرزق والكسب... ثم أعقب المقدمة بثلاثة فصول. وبالجملة فهذا الكتاب فيه وصف لصناعات الشام يعتبر أدق وصف وأوفاه، فهو وثيقة تاريخية هامة تتضمن تصويرًا للصناعات الشامية، وحصر جميع الصناعات المعروفة.

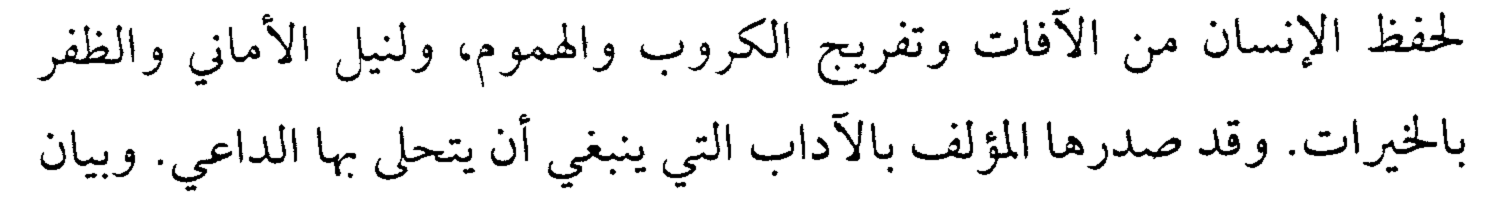
٧٧ - قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث. وقد طبع عدة طبعات طبعته دار إحياء الكتب العربية مصر ط ٢ سنة ١٩٦١، ١٩٦١م بتحقيق محمد بهجة البيطار. وهو كتاب تحدث فيه المؤلف عن فضل علم الحديث، وعلومه ومصطلحاته، ورواته، وكتبه ومصنفيها، ودرجات الحديث، وما يحتج به من الحديث وما لا يحتج به، وحكم العمل به، وغير ذلك من المسائل المتعلقة بعلم الحديث والتي لا غنى لطالب الحديث عنها.

٧٨ – كتاب في العبادات ذكره صاحب المنار وأشار بأنه مخطوط لم يطبع وذلك في أثناء حديثه عن مصنفات القاسمي في مجلة المنار المجلد السابع عشر الجزء الثامن ص ٦٣٠٨

> ٧٩ - الكناسة في الفقه والحديث والأدب والتاريخ. ٨٠ - الكواكب السيارة في مدح الفوارة.



٨١ - كيف وجدت المذاهب وما سبب اختلافها. ٨٢ - لزوم المراتب في الأدب مع الإمام الراتب. ٨٣ - اللف والنشر، في طبقات المدرسين تحت قبة النسر. ٨٤ – ما قاله الأطباء المشاهير في علاج البواسير. مخطوط ذكرها ابنه ظافر عند ترجمته لأبيه في مقدمته لقواعد التحديث ص ٢٤. وقد ألفها القاسمي عند ما أصيب بهذا المرض، قال عنها عميد كلية الطب: «رسالة جامعة لكل ما يريد الباحث معرفته مما قيل في هذا المرض قديما وحديثا». ٨٥ - مباحث أحكام الشريعة في الجماعة. ٨٦ – مذاهب الأعراب وفلاسفة الإسلام في الجن. وقد طبع عدة طبعات الطبعة الأولى في دمشق سنة ١٣٢٨، وطبع بمؤسسة قرطبة مصر. وفيها تحدث المؤلف عن أهمية هذه المسألة، وما قاله فلاسفة اللغة في الجن، وما زعمه الناس في هذه المسألة، وجمع فيها أقوال متقدمي فلاسفة الإسلام في الجن. ثم ختم كتابه بفوائد متفرقات لجمع شوراد هذه المسألة. ٨٧ - المسند الأحمد على مسند الإمام أحمد. ٨٨ – المفكرات اليومية. مخطوط ذكرها ابنه ظافر عن ترجمته لأبيه في مقدمته لقواعد التحديث ص ٢٦ ألفها القاسمي في ١٤ رمضان سنة ١٣٢٧هـ ٩٩ – المفكرة اليومية. مخطوط. ذكرها أيضا ظافر القاسمي في مقدمته لقواعد التحديث ص ٢٥،٢٥ ألفها القاسمي سنة ١٣٢٦هـ ١٩٠٨م. ٩٠ - مقالة في القلب. ٩١ - منتخب التوسلات. طبع طبعته الأولى بمطبعة روضة الشام سنة ١٣١٨هـ. وهو كتيب صغير ذكر فيه الشيخ أدعية وتوسلات من أجل تلاوتها



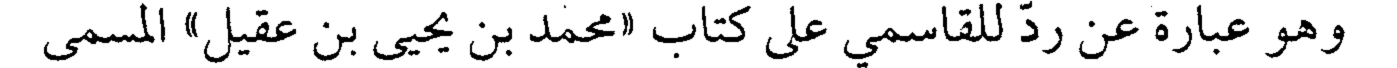
This file was downloaded from QuranicThought.com

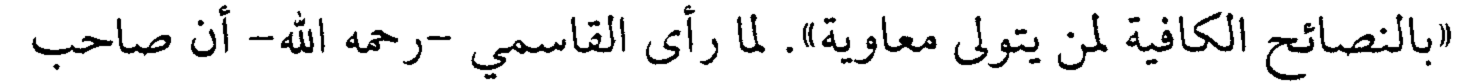
1



عن ذلك كله.

٩٣ – النفحة الرحمانية على متن الميدانية في علم التجويد. طبع بدمشق طبعته الأولى سنة ١٣٢٣. تكلم فيها القاسمي عن شرح البسملة وسبب تصدير الكتاب بها، ثم عن علم التجويد، وأصل هذه الكلمة، وتعريفه، واستمداده، ثم عرَّف المد وأنواعه، وشرح ذلك شرحًا موجزًا، ثم تكلم عن أحكام النون الساكنة والتنوين، وحروف القلقة، والحروف القمرية، وعن الميم الساكنة، والتفخيم والترقيق، ثم حث على الترتيل والعناية بتدبر الآيات، واستدل على ما قال بكلام ابن الجزري في مقدمته لعلم التجويد. وبالجملة فهي رسالة سهلة في بابها، موجزة في عبارتها. وحري بطالب علم القرآن أن يقف على ما فيها. وفي النهاية ذيلها القاسمي بتكملة مهمة في آداب التالي والتلاوة. ٩٤ – نقد النصائح الكافية. وقد طبع في مطبعة الفيحاء بدمشق سنة ١٣٢٨ طبعته الأولى.





وفي المالية المالية المالية المالية المعتقاية

النصائح الكافية جرَّح سيدنا معاوية من ورهطه، وجوَّز لعنه وسبه، زاعمًا أن سيدنا معاوية لم يخش في أعماله ربه. قام القاسمي بتأليف هذا الكتاب الذي يشتمل على تعديل سيدنا معاوية وقبول مروياته ومرويات الصحابة الذين كانوا معه. وذكر بأن هذا هو ما عليه الإمام البخاري ومسلم وسائر المحدثين والظاهرية وغيرهم. فبدأ القاسمي كتابه بمقدمة بيَّن فيها أصلًا المسألة التي اختلف فيها المسلمون بين سيدنا علي وسيدنا معاوية وحدَّد موقف كل منهم. ثم بيَّن معنى اللعن والشتم والسباب. ثم ذكر بأن هذه الأشياء لا تتخذ مطية في إظهار الحق، وأن ذلك منهي عنه في الشرع. ثم بيَّن مكانة سيدنا معاوية بين أصحابه، وبين معنى الأخوة الإيهانية، وردَّ الكثير من الشبه التي ألصقوها بسيدنا معاوية. وختم الكتاب ببيان فضائل سيدنا معاوية. مه – هداية الألباب، لتفسير آية (وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ). مه – والعظ المطلوب من قوت القلوب.

۹۸ – ينابيع العرفان، في مسائل الأرواح بعد مفارقة الأبدان. **تلاميده:** 

كان القاسمي – رحمه الله – من كبار الأئمة في عصره، والمصلحين في وقته، وقد فتح بيته لتلاميذه ومريديه، وانتفع بعلمه ومؤلفاته خلق كثير. وأصبحوا بعد وفاته من أعلام عصرهم. نذكر منهم على سبيل المثال: ١ – الشيخ محمد بخيت المطيعى:

هو الشيخ محمد بخيت بن حسين المطيعي: الحنفي، مفتي الديار المصرية، ومن كبار فقهائها. ولد في بلدة «المطيعة» من أعمال أسيوط سنة ١٢٧١هـ ١٨٥٤م، تعلم في الأزهر، واشتغل بالتدريس فيه، وانتقل إلى القضاء الشرعي سنة ١٢٩٧هـ.



واتصل بالسيد جمال الدين الأفغاني، وكان من أشد المعارضين لحركة الإصلاح التي قاربها الشيخ محمد عبده. عين مفتيا للديار المصرية سنة ١٣٣٣هـ إلى ١٣٣٩هـ إلى ١٩٢١م. ولزم بيته يفتي ويفيد وله مؤلفات عديدة منها: إرشاد الأمة إلى أحكام أهل الذمة، أحسن الكلام فيها يتعلق بالسنة والبدع من الأحكام، حسن البيان في دفع ما ورد من الشبه على القرآن وغير ذلك العديد (١).

صلته بالقاسمي:

ذكر صاحب الأعلام الشرقية عند ترجمته للشيخ المطيعي بأنه أخذ العلوم الفلسفية عن السيد جمال الدين القاسمي (٢).

وفاته:

توفي -رحمه الله- بالقاهرة في ٢١ رجب سنة ١٣٥٤ هـ ١٩٣٥م. ٢ – الشيخ محب الدين الخطيب: هو الشيخ محب الدين بن أبي الفتح محمد بن عبد القادر بن صلاح الخطيب. من كبار الكتاب الإسلاميين والسياسيين. ولد في دمشق سنة ١٣٠٣، ١٣٨٦، وتلقى تعليمه الإبتدائي في مدارسها، ثم تحول لتحصيل الدراسة الثانوية في مكتب عنبر، وفي مدرسة بيروت، ثم مضي إلى استنابول حيث انتسب إلى مدرسة الحقوق فيها، وقد عمد هو وجماعة من (١) الأعلام للزركلي ج ٦ ص ٥٠، معجم المؤلفين لعمر كحالة المجلد الخامس ص ٩٨-٩٩، الأعلام الشرقية في المائة الرابعة عشرة الهجرية تأليف زكي محمد مجاهد ج ٣ ص ٥٦-٥٩ طبع مطبعة حجازي مصر سنة ١٣٧٤هـ ١٩٥٥، معجم المطبوعات العربية

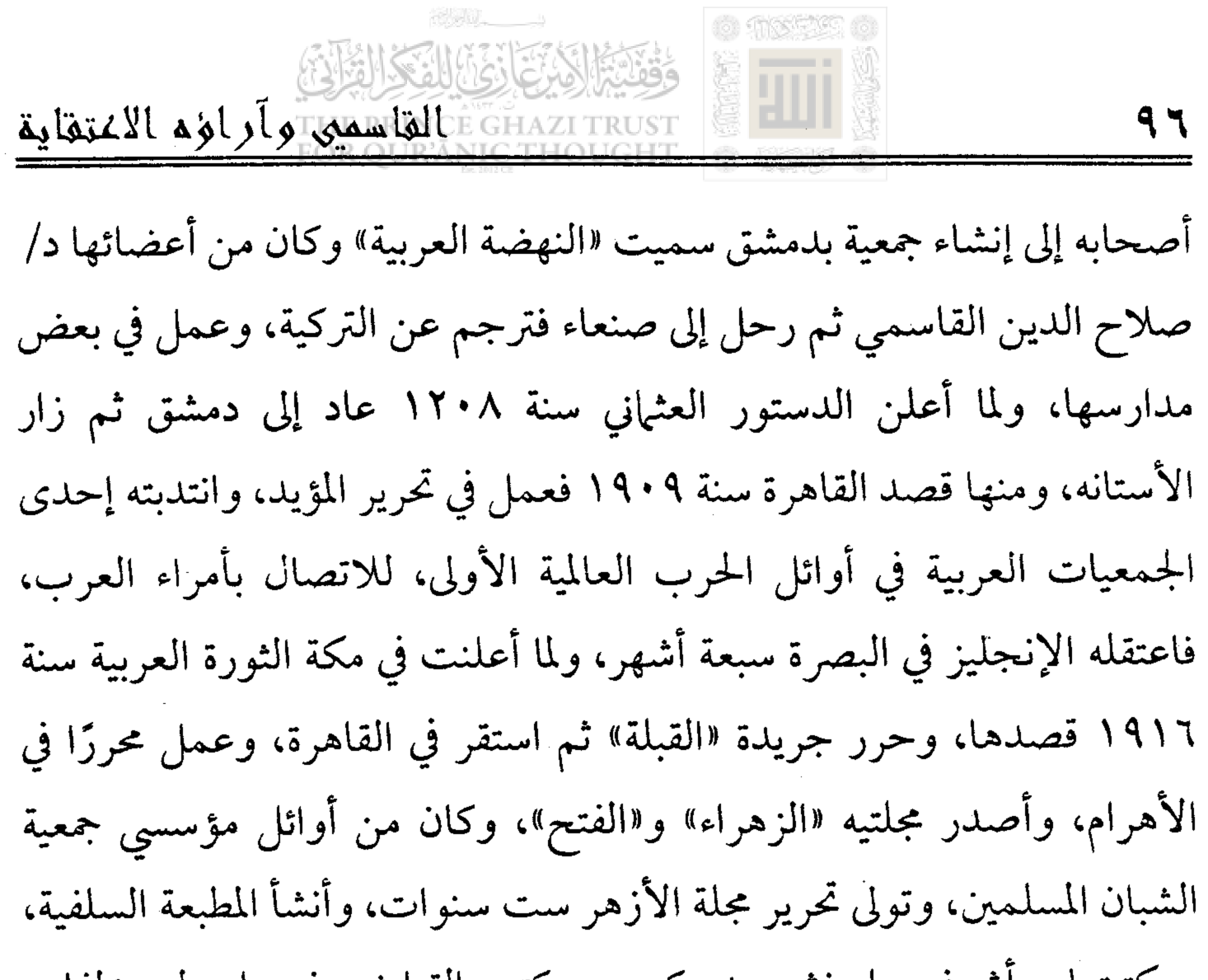
جمعه ورتبه يوسف اليان سركيس ص ٣٣٨، ٣٣٩ طبع مطبعة سركيس مصر سنة

١٣٤٦ هـ ١٩٢٨م (٢) الأعلام الشرقية ج ٣ ص ٥٦

This file was downloaded from QuranicThought.com

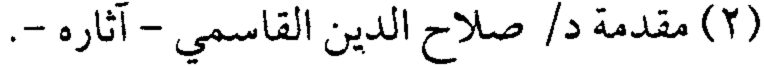
---

•



ومكتبتها، وأشرف على نشر عدد كبير من كتب التراث وغيرها، وله مؤلفات كثيرة منها: [1] اتجاه الموجات البشرية في جزيرة العرب. [٢] تاريخ مدينة الزهراء بالأندلس. [٣] الرعيل الأول في الإسلام. [٤] الأزهر ماضيه وحاضره والحاجة إلى إصلاحه... وغير ذلك الكثر ('). صلته بالقاسمي: ذكر الشيخ محب الدين الخطيب وأن القاسمي -رحمه الله- من الذين تلقى على أيديهم العلوم والمعارف في الحلقة النورنية التي كانت تقام بدمشق (٢).

(١) المستدرك على معجم المؤلفين تراجم مصنفي الكتب العربية تأليف عمر رضا كحالة ص
 ٥٧٥، ٥٧٧ طبع مؤسسة الرسالة ط ١ سنة ١٤٠٦، ١٩٨٥، الأعلام للزركلي ج ٥ ص ٢٨٢



.

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT 🛛 👩 🎧

وفاته:

٣ - د/ صلاح الدين القاسمي:

هو صلاح الدين بن محمد بن سعيد، طبيب، أديب. من طلائع الوعي القومي العربي في سوريا.

ولد سنة ١٣٠٥هـ ١٨٨٧م في دمشق وتعلم فيها، وتخرج عام ١٣٣٢هـ ١٩١٤م بمدرستها الطبية، وأحسن التركية والفارسية والفرنسية، وشارك في تأليف جمعية النهضة العربية بدمشق، واختير كاتما لسرها، ولم يجاوز التاسعة عشرة من عمره.

كتب، وخطب، وحاضر، ونظم شعرًا، فكان من الدعاة الأوائل لإثارة «المسألة العربية» و«مبدأ القوميات» وزار الأستانة مع وفد من أعيان دمشق سنة ١٩٠٩ للتهنئة بالحكم الدستوري، فنشر ١٢ مقالاً عن رحلته، وست مقالات عن «المنفلوطي وكتابه النظرات» وحذّر من الخطر الصهيوني. عمل طبيبا في بعض مدن الحجاز إلى أن توفي<sup>(1)</sup>.

## صلته بالقاسمى:

ذكر صاحب الأعلام بأن د/ صلاح الدين القاسمي تأدب بالعربية على يد أخيه علامة الشام الشيخ جمال الدين القاسمي.

#### وفاته:

توفاه الله عن عشرين عامًا ونيَّف، سنة أربع وثلاثين وثلاثمائة وألف سنة ۱۹۱٦،۱۳۳٤.

(١) الأعلام للزركلي ج ٣ ص ٢٠٨، ٢٠٩، المستدرك على معجم المؤلفين ص ٢٩٧ (٢) مقدمة د/ صلاح الدين القاسمي – آثاره – وفسالا القاسمي وآراؤه الاعتقاية

OR QUR'ANIC THOUGHT

٤ - حامد التقى:

هو حامد (أو محمد حامد) بن أديب بن أرسلان التقي، فقيه حنفي، متأدب، من أهل دمشق عين مدرسًا في جامع الحبوبي لتعليم التربية الدينية، واللغة العربية. وتولى الإفتاء لقضاء البنك، وخطيبًا بجامع الصابونية، وحافظا للمكتبة الظاهرية.

كان يحرص على ما يحصل عليه من إجازات شيوخه ووثائق تعيينه. وكتب ورقة بخطوط من أدركهم من علماء دمشق فذكر منهم القاسمي.

صلته بالقاسمى:

قال محقق كتاب الفضل المبين<sup>(1)</sup> كان الشيخ حامد التقي من أكبر تلاميذ القاسمي سنَّا وأقدمهم صحبة، وأكثرهم ملازمة له. وذكره الأستاذ ظافر القاسمي عند ترجمته لوالده «ضمن تلاميذه».

### وفاته:

٥ - محمد بهجة البيطار:

هو الشيخ محمد بهجة بن بهاء الدين بن عبد الغني بن حسن بن إبراهيم الشهير بالبيطار.

ولد بدمشق في الثاني من رمضان سنة ١٣١١هـ ١٨٩٤، تلقى مبادئ علوم الدين واللغة عن والده، وأتم دراسته الابتدائية والإعدادية، ثم تابع دراسته العالية في العلوم الدينية والعربية والعقلية على والده، وعلى جده، وعلى

- (١) الأستاذ عاصم بهجة البيطار
- ۲) الفضل المبين على عقد الجوهر الثمين ص ٨، ٤٥٢، المستدرك على معجم المؤلفين ص
   ۲) الأعلام للزركلي ج ٢ ص ١٦٠

شيوخ عصره الأعلام كالشيخ جمال الدين القاسمي، ومحمد الخضر حسين التونسي... وغيرهم كثير.

تولى الخطابة والإمامة والتدريس سنة ١٣٢٨ في جامع القاعة بحي الميدان، خلفًا لوالده، عين سنة ١٣٤٠هـ من قبل مديرية المعارف بدمشق معلمًا في مدرسة الميدان الابتدائية وفي سنة ١٣٤٢هـ انتخب عضوًا عاملاً في المجمع العلمي العربي.

وفي سنة ١٣٤٥هـ اشترك بمؤتمر العالم الإسلامي الذي عقد في مكة المكرمة، وبعد انتهاء المؤتمر استبقاه الملك عبد العزيز آل سعود ليشرف على المعهد العلمي السعودي.

ولما عاد إلى دمشق سنة ١٣٥٠ هـ عاد إلى التدريس والإمامة والخطابة.

وفي سنة ١٣٥٣هـ تولى التدريس في كليتي المقاصد الخيرية للبنين والبنات ببيروت.

له مؤلفات كثيرة وأبحاث نشرت في الصحف العربية (1).

صلته بالقاسمي:

عند تقديم الأستاذ عاصم بهجة البيطار لكتاب الفضل المبين قال: «كان والدي تلميذًا للشيخ القاسمي، وكان ملازمًا له شديد التعلق به، وقد كان للشيخ -رحمه الله- أثر كبير في والدي..<sup>(٢)</sup>. وما سمعت والدي يذكر القاسمي إلا بقوله: «شيخنا علامة الشام أو «شيخنا القاسمي» وما سمعته يذكره مرة إلا والبكاء يكاد يغلبه<sup>(٣)</sup>.

 (۱) تاريخ على دمشق ج ۲ ص ۹۱۸–۹۲۰، المستدرك على معجم المؤلفين ص ٦١٢، ٦١٤
 (۲) مقدمة «الفضل المبين" ص ٦
 (۳) المرجع السابق ص ٢١



وفاته:

توفي يوم السبت ٣٠ جمادى الأولى سنة ١٣٩٦هـ. ودفن بمقبرة باب مصر في جنوبي الميدان<sup>(١)</sup>. **٦- أحمد محمد شاكر:** هو الشيخ أحمد بن محمد شاكر بن أحمد بن عبد القادر يرفع نسبه إلى الحسين بن علي -رحمه الله- ولد بالقاهرة يوم الجمعة ٢٩ من جمادى الآخرة سنة ١٣٠٩هـ الموافق ٢٩ من يناير سنة ١٨٩٢. كان والده أمينا للفتوى بمصر، فقضى من طفولته ثمان سنوات بالقاهرة، ثم سافر مع والده إلى السودان حيث عين الوالد في منصب قاضى القضاه

بالسودان سنة ١٩٠٠م ثم عاد الوالد إلى مصر ليتولى مشيخة العلماء بالأسكندرية فألحقه بمعهدها سنة ١٩٠٤م وأكبّ على التحصيل إكبابًا أظهر معدنه، ومهَّد لغده، وكان من حظِّه أن يأخذ الفقه، والأصول على أستاذ مبرز: هو الشيخ محمود أبو دقيقة، عضو جماعة كبار العلماء فيها بعد، ولما انتقل والده إلى القاهرة ألحقه بالأزهر، ففاز بشهادة العالمية سنة ١٩٦٧، وعين مدرسًا لمدة أربعة أشهر، ثم انتقل إلى القضاء فظلّ به حتى صار عضوًا بالمحكمة الشرعية العليا ورئيسًا لها، وأحيل إلى المعاش سنة ١٩٥١م. وانقطع بعدها للتأليف والنشر وله مؤلفات كثيرة منها: [1] شرح مسند الإمام أحمد. [7] عمدة التفسير. [7] نظام الطلاق في الإسلام... وغيرها الكثير<sup>(٢)</sup>. [7] نظام الطلاق في الإسلام... وغيرها الكثير<sup>(٢)</sup>.

١٥-١١-١٤٠، طبع مجمع البحوث الإسلامية السنة الخامسة عشر، الكتاب الثالث، سنة

١٩٨٤،١٤٠٥، الأعلامج الص ٢٥٣



صلته بالقاسمي:

عند تقديم الشيخ أحمد محمد شاكر لكتاب «المسح على الجوربين للقاسمي» قال: «أستاذنا القاسمي –رحمه الله– كنت ممن اتصل به من طلاب العلم، ولزم حضرته، واستفاد من توجيهه إلى الطريق السوي، والسبيل القويم» (۱).

وفاته:

توفي -رحمه الله- في يوم السبت ٢٦ من ذي القعدة سنة ١٣٧٧ هـ الموافق ۱٤ من يونية سنة ١٩٥٨م<sup>(٢)</sup>.

٧ - محمد جميل الشطي: tsti i

درس مبادئ العلوم على عمه، وأخذ الفقه الحنبلي، والفرائضي عن والده، ثم عن عمه الآخر الشيخ أحمد الشطي، وتلقى طرقًا من الحديث عن الشيخ بكري العطار... وغيرهم كثير. قرأ بنفسه بعض كتب التفسير، والحديث، والفقه، والفرائض، وانتفع بها، وأجازه بعض الشيوخ لفظا وكتابة. عمل موظفًا في المحاكم الشرعية، ثم ولى النيابة الحنبلية، فرئاسة الكتاب في محكمة دمشق الشرعية، فمفتيًا للحنابلة، وولى الخطابة، والإمامة بجامع بني أمية، وانتخب عضوًا بجمعية العلماء بدمشق. اهتم بالتأليف صغيرًا، فكتب سنة ١٣١٧هـ رسالة «الضياء الموفور في

(١) مقدمة المسح على الجوربين ص ٤

(٢) النهضة الإسلامية ج ٤ ص ١١٥



تراجم بني فرفور» ثم توالت تآليفه: منها: [1] رسالة في علم الفرائض [7] قانون الصلح [7] مختصر طبقات الحنابلة [3] الوسيط في الإفراط والتفريط... وغير ذلك الكثير<sup>(1)</sup>.

صلته بالقاسمي:

عند ترجمة الشيخ محمد جميل الشطي لوالد القاسمي ذكر بأن والده خلف أولادًا أربعة، وعند ذكر القاسمي قال: «أستاذنا العلامة الشيخ جمال الدين القاسمي»<sup>(۲)</sup>.

وعندما ترجم صاحب تاريخ علماء دمشق للشيخ الشطي قال: «لازم (٣)

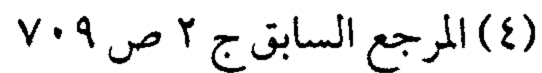
وفاته:

اتفقت جميع كتب التراجم التي ترجمت للشيخ بأن وفاته عام ألف وثلاثهائة واثنين وثلاثين من الهجرة دون تحديد لليوم والشهر الذي مات فيه

(١) تاريخ علماء دمشق ج ٢ ص ٢٠٤–٧٠٨، الأعلام ج ٦ ص ٧٣ (٢) أعيان دمشق في القرن الثالث عشر ونصف القرن الرابع عشر. تأليف العلامة محمد جميل الشطي ص ٣٩٨ (٣) تابيز ما المدهة ... ٢ ... ٢٠٠٢

.

(۳) تاریخ علماء دمشق ج ۲ ص ۷۰٤



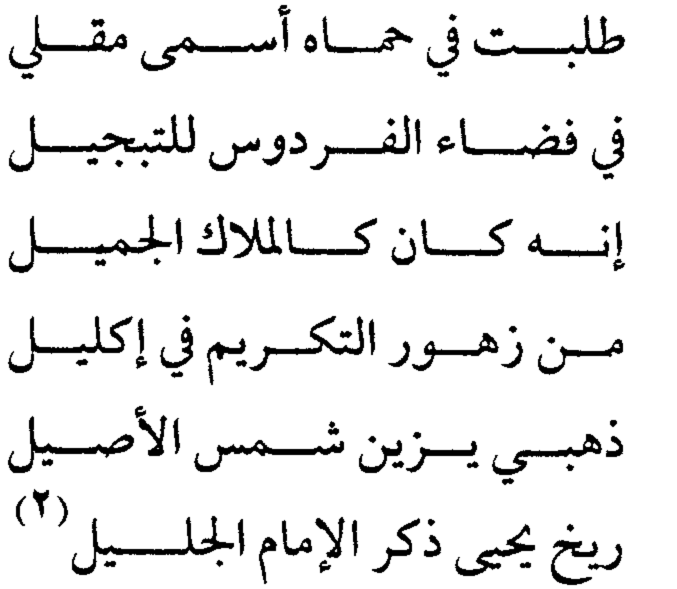
This file was downloaded from QuranicThought.com

.

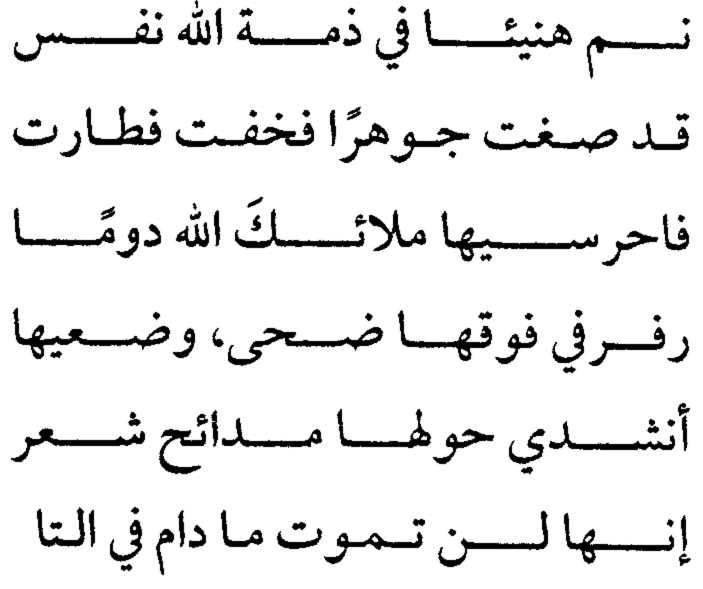


والمكان الذي دفن فيه ولكن بعد الاطلاع على كا كتبه ولده الأستاذ ظافر القاسمي في ترمته لأبيه في الجزء الثاني من قاموس الصناعات الشامية وجدنا قيه تحديث اليوم والشهر والمكان فقال: «ووافاه أجله مساء السبت في الثالث والعشرين من جمادي الأولى سنة اثنين وثلاثين وثلاثمائة وألف هجرية، الموافق للثامن عشر من نيسان (أبريل) سنة أربعة عشر وتسعمائة وألف ميلادية. ولم يبلغ الخمسين من عمره –رحمه الله– وأجزل ثوابه، ودفن في مقبرة الباب الصغير بدمشق (۱) هذا وقد رثاه شقيقه الدكتور صلاح الدين القاسمي بقصيدة أسهاها

«الدمعة اليتيمة» منها:



.



رحمه الله رحمة واسعة.

.

(١) قاموس الصناعات الشامية ج ٢ ص ٢٠٦ (٢) الدكتور صلاح الدين القاسمي آثاره ص ٢٩٣

.



آراء القاسمي الكلامية ويشتمل على ثلاثة فصول: الفصل الأول: في الإلهيات. الفصل الثاني: في النبوات. الفصل الثالث: في السمعيات.

This file was downloaded from QuranicThought.com

,

•

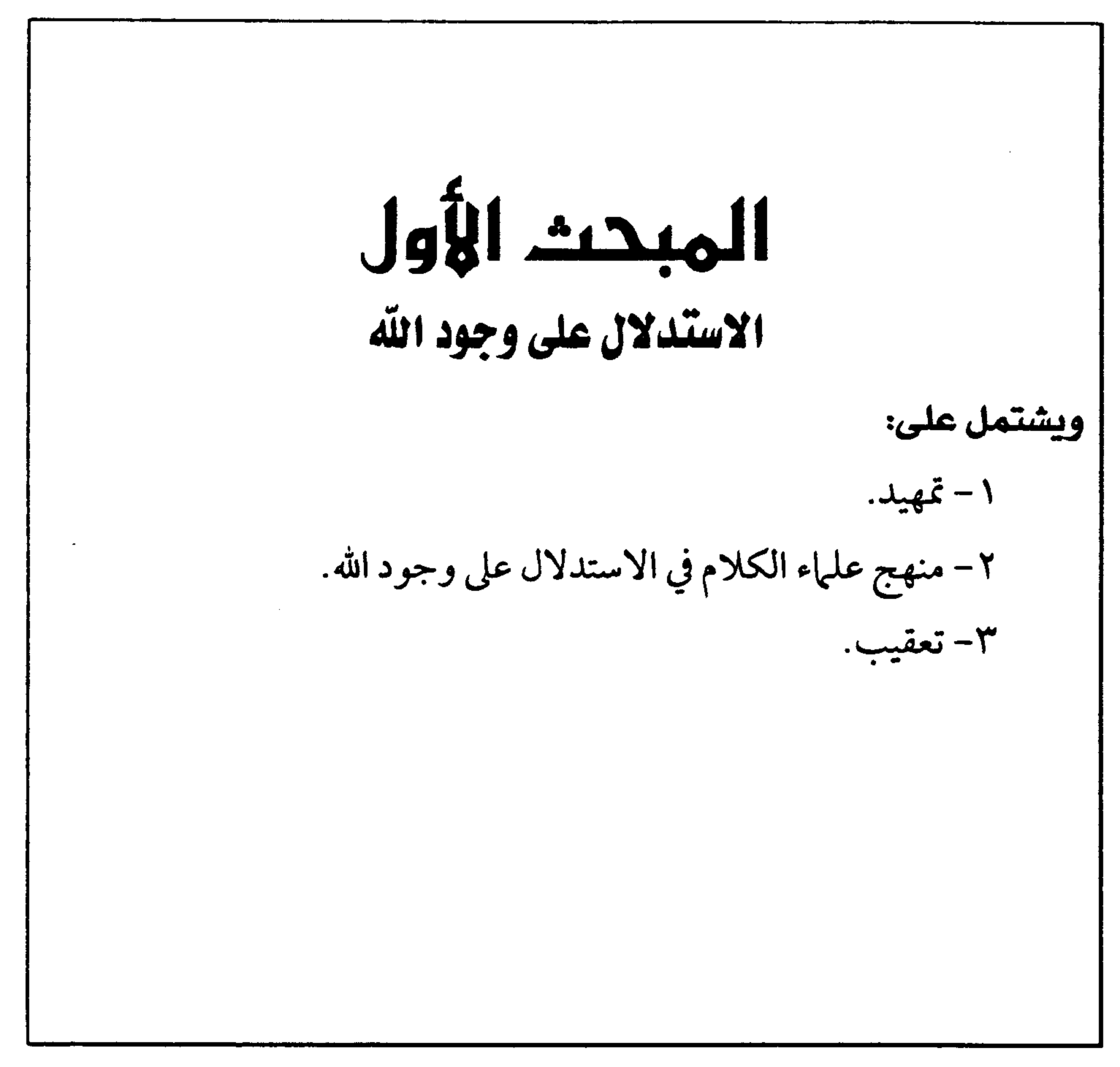
.





المبحث الأول: منهج علماء الكلام في الاستدلال على وجود الله المبحث الثاني: منهج القاسمي في الاستدلال على وجود الله. المبحث الثالث: في إثبات الصفات إجمالاً ومنهج القاسمي في ذلك. المبحث الرابع: في الصفات الخبرية ومنهجه فيها. المبحث الخامس: في إثبات صفة الكلام ومنهجه فيها.





القاسمي وآراؤه الاعتقاية

## تمهيد

111

لقد درج العلماء في الاستدلال على وجود الله تعالى مدارج كثيرة، وكل من المتكلمين والصوفية والفلاسفة حاول الاستدلال على وجوده تعالى، وكانت قوة دليل كل منهم مرتبطة بالداعي إليه.

ولم ينكر وجود الخالق إلا شرذمة من الملاحدة ومن على شاكلتهم، وهؤلاء لا يستندون إلى دليل في دعواهم، اللهم إلا المكابرة والجحود والإنكار، فبعضهم يرى أن العالم في الأصل جزئيات متفرقة تتحرك على غير استقامة، واجتمعت إلى بعضها بطريقة المصادفة، فحصل عنها العالم بالشكل الذي نراه<sup>(1)</sup>.

ومثل هذا الإضراب في الفكر يجعل الاستدلال على وجود الله أمرًا بالغ الأهمية ؛إذ يوحي بأن هناك من البشر من لا علاقة لهم بعالم السهاء ولا يعرفون شيئًا عن خالقهم، وهؤلاء قد انشغلوا بملذات الحياة وجعلوا الحصول عليها غاية الغايات، ولم ينظروا مرة إلى أنفسهم أو إلى الكون ﴿ نَسُوا ٱللَّهَ فَأَنسَنهُمَ أَنفُسَهُمَ أُوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ [الحشر: ١٩].

فالذي ينسى الله يهيم في هذه الحياة بلا رابطة تشده إلى أفق أعلى، وبلا هدف لهذه الحياة يرفعه عن السائمة التي ترعى، وفي هذا نسيان لإنسانيته، وهذه الحقيقة تضاف إليها أو تنشأ عنها حقيقة أخرى، وهي نسيان هذه المخلوق لنفسه فلا يدخر لها زادا للحياة الطويلة الباقية ولا ينظر فيها تقدم لها في الغداة من رصيد<sup>(٢)</sup>.

- (١) نهاية الإقدام في علم الكلام للشهرستاني، تحرير وتصحيح الفرد جيوم صـ١٢٣، مكتبة المثنى بتصرف.
- (٢) في ظلال القرآن تأليف: الشيخ سيد قطب. جـ٦، صـ٣٥٣١، طبعة: دار الشروق،
   ط١٢، سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.

وفيتا التي المالية الم

ووجود هذه الأصناف دفع العلماء لإقامة الأدلة على وجوده تعالى إحقاقًا لقدر الربوبية ووفاءً لعظمتها واستجابة للاستشعار بحاجة الإنسان إلى الوجود الإلهي من بداية خلقه ورجعته، قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُم تُمَّرْ بُحَييكُم أَهل مِن شُرَكَآبِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَالِكُم مِّن شَيْءٍ أَسْبَحَننَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: ٤٠]، وقال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]، فإذا كنا نحتاج إلى الله تعالى في جميع شئوننا، وجميع حوائجنا مرفوعة إليه فيكون وجود الله لنا ضرورة ولسنا نحن ضرورة له، فلا غنى للكائن عن المكون ولا للمحتاج على الغنى، وما دام الله غير محتاج في ذاته ووجوده إلى أحد وغير مفتقر إلى عبادة عابد، فإن الاستدلال على وجوده ووحدانيته لا يحقق الوجود الذاتي له -جل جلاله- كما لا يدعم الوحدانية لله بقدر ما يشبع حاجة الإنسان الحقيقية في الافتقار دائمًا إلى واحد يستجيب بمحض فضله لمطالب العبيد ويتولى أمورهم، فالاستدلال إذًا من هذه الاعتبارات راحة للمستدل وبنى جنسه المقرين بالألوهية، ومحاولة لجذب المفكرين إلى ساحة الاعتراف والإيمان كي ينعموا بهذا اليقين في رحاب إله واحد وسعت رحمته كل شيء، وهو أيضًا تعبد لمن يقوم بصياغَة الدليل عن طريق التأمل والتدبر والنظر (1).

(١) «الألوهية في الفكر الإسلامي» تأليف الدكتور/ عبد الله بن يوسف الشاذلي، صـ٧٣، ٧٤، طبعة ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م. بتصرف. 117

## القاسمي وأراؤه الانمتقاية

# المبحث الأول

## الاستدلال على وجود الله

منهج علماء الكلام في الاستدلال على وجود الله: أولاً: طريق المتكلمين:

سلك المتكلمون في الاستدلال على وجود الله تعالى مسلك الجواهر والأعراض، إذ أنهم استدلوا بحدوثها وإمكانها وجعلوه دليلاً على حدوث العالم، وفي يقول الرازي الأشعري: «قد عرفت أن العالم إما جواهر وإما أعراض، وقد يستدل بكل واحد منهما على وجود الصانع، إما بإمكان أو حدوثه فهذه وجوه أربعة؛ فالأول: الاستدلال بحدوث الأجسام وهو طريقة الخليل عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ لَآ أُحِبُّ ٱلْأَفِلِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٦]<sup>(1)</sup>، وقد سبق المعتزلة<sup>(٢)</sup> والماتريدية<sup>(٣)</sup>، الأشاعرة في استخدام هذا الطريق».

وقد شرح الأشاعرة حدوث الجواهر والأعراض (\*)، فقالوا: إن العالم

- (١) "محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء المتكلمين» للإمام فخر الدين محمد بن عمر الخطيب الرازي، وبذيله كتاب «تلخيص المحصل" للعلامة نصر الدين الطوسي صـ١٤٧، نشر مكتبة الكليات الأزهرية.
- (٢) «الأصول الخمسة» للقاضي عبد الجبار بن أحمد، تعليق الإمام/ أحمد بن الحسين بن أبي هاشم، تحقيق د/ عبد الكريم عثمان صـ٩٢، مكتبة وهبة الطبعة الأولى، سنة ١٩٦٥م.
- (٣) «منهاج الأدلة في عقائد الملة» لابن رشد مع مقدمة في نقد مدارس علم الكلام، تقديم وتحقيق د/ محمود قاسم صـ ٢٠، ٢١، مكتبة الأنجلو المصرية ط سنة ١٩٥٥م.
- ٤) الجوهر: هو ما قام بنفسه؛ أي: الذات والجسم الذي يشغل حيزًا من الفراغ.
   والعرض: هو الصفة التي تعرض للذوات أو هو الذي يمكن فيه أن يوجد لشيء واحد
- بعينه وألا يوجد. «المنهج الجديد في شرح جوهرة التوحيد» تأليف د/ نشأت عبد الجواد ضيف صـ٢٨٥، نقلاً عن «توضيح التوحيد» الجزء الأول صـ٥٣، إيساغوجي لغرفويوس، بقلم د/ أحمد

ينقسم إلى جواهر وأعراض ولا يخرج عنهما، والأعراض حادثة، والدليل على حدوثها أننا نشاهدها موجودة بعد أن لم تكن كحركة الجسم بعد سكونه، وهذا حادث بالمشاهدة، والسكون حادث أيضًا؛ لأنه ينعدم بعد الحركة، ولو كان قديمًا لاستحال عليه العدم، وبذلك ثبت حدوث الأعراض بالمشاهدة.

القاسميي وآراؤه الاعتقاية

والجواهر كذلك حادثة؛ لأنها لا تخلو عن الحوادث، إذ أنها لا تخلو عن الحركة والسكون وهما حادثان، فالجواهر لا تخلو عن الحوادث، وأما القول بأن ما لا يخلو عن الحوادث حادث فلأن الجواهر التي لا تخلو عن الحوادث إما أن تكون موجودة معها أو بعدها، والموجود مع الحادث أو بعده لا بد أن يكون حادثًا<sup>(1)</sup>.

وأما الدليل على إمكان الجواهر فيكون بتركيبها من أجزاء، والواجب لا يتركب من أجزاء ولا يتعدد، فهي إذًا ممكنة والممكن: ما استوى طرفاه وجودًا وعدمًا، ولا بد لوجوده من علة مؤثرة فيه، وفي ذلك يقول صاحب شرح المواقف: «الاستدلال بإمكانها: وهو أن العالم الجوهري ممكن؛ لأنه مركب من الجواهر الفردية إن كان جسمًا وكثيرًا: إن كان جسمًا، أو جوهرًا فردًا، والواجب لا تركب فيه ولا كثرة، بل هو احد حقيقي ؛ وكل ممكن؛ فله علة مؤثرة»<sup>(٢)</sup>. وأما الدليل على إمكان الأعراض فهو: «أن الأجسام متفقة في الحقيقة

=

- فؤاد الأهواني، صـ ٨٢، نشر دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي، القاهرة، سنة ١٣٧١هـ/ ١٩٥٢م.
- (۱) الوحدانية مع دراسة الأديان والفرق، د/ بركات عبد الفتاح دويدار صـ٣٤٩، ٣٥٩،
   طبعة: النهضة المصرية، سنة ١٩٧٧م.
- (٢) «شرح المواقف في علم الكلام» للسيد الشريف علي بن محمد الجرجاني، الموقف الخامس في الإلهيات، تحقيق د/ أحمد المهدي صـ٦، نشر مكتبة الأزهر.

FOR OUR'ANIC THO

لتركبها من الجواهر المتجانسة، فلا يكون اختصاص كل جسم بها له من الصفات الذاتية من غير احتياج إلى مخصص خارجي؛ لأن اختصاص كل جسم بها له من الصفات أمر ممكن فلا بد له في التخصص بهذه الصفات دون غيرها من مخصص»<sup>(1)</sup>.

وكانت النتيجة من كل هذه المقدمات هي الاستدلال على وجود الله بحدوث العالم، واحتياج الحادث إلى المحدث أمر بدهي، وفي ذلك يقول الغزالي: «فنحصل من هذا أن العالم يخلو عن الحوادث، فهو إذًا حادث، وإذا ثبت حدوثه كان افتقاره إلى المحدث من المدركات بالضرورة»<sup>(٢)</sup>.

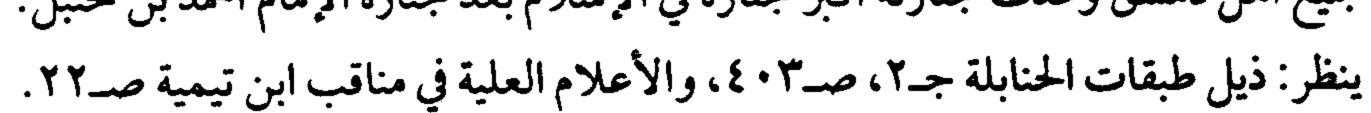
هذه هي طريقة المتكلمين في الاستدلال على وجود الله تعالى، ومع أن النتيجة التي توصلوا إليها سلمت لهم، إلا أن الطريقة لم تسلم لهم؛ لأن هذه الطريقة نقدها علماء كثيرون على رأسهم الشيخ/ أبو الحسن الأشعري<sup>(٣)</sup> في

- (۱) «دراسات في العقيدة الإسلامية» تأليف د/ إبراهيم عبد الله الحصري صـ١١٤، سنة ١٩٩٣، ١٩٩٤م.
- (٢) قواعد العقائد لحجة الإسلام الإمام/ أبي حامد الغزالي، إعداد/ رءوف شلبي وموسى
   محمد علي صـ٨٩، طبعة مجمع البحوث الإسلامية، السنة الثانية، سنة ١٣٩٠هـ/
   ١٩٧٠م.
- (٣) أبو الحسن الأشعري: العلامة إمام المتكلمين، أبو الحسن علي بن علي إسهاعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم بن إسهاعيل بن عبد الله بن موسى بن أمير البصرة بلال بن أبي بردة ابن صاحب رسول الله ﷺ أبي موسى عبد الله بن قيس بن حضار الأشعري اليهاني البصري. ولد سنة ٢٦٠هـ، وقيل: ٢٧٠هـ.
- قال أبو بكر الصيرفي: كانت المعتزلة قد رفعوا رءوسهم حتى نشأ الأشعري فحجرهم في أقماع السمسم، وعن الباقلاني: أفضل أحوالي أن أفهم كلام الأشعري.

قال الذهبي: كان لأبي الحسن ذكاء مفرط، وتبحر في العلم، وله أشياء حسن وتصانيف =

القاسمي وأراؤه الاعتقاية 117 رسالته إلى أهل الثغر، حيث صرح بأن طريقة المتكلمين هذه بدعة وانحراف عن دين الأنبياء ()، وبمثل هذا القول ذهب شيخ الإسلام ابن تيمية () «موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول» إذ قال: بأن هذه الطريقة التي استدل بها المتكلمون لم ترد في كتاب الله ولا في سنة رسوله ولا على لسان أصحابه، ولو كانت واردة عنهم لكنا مأمورين باتباعها في الاستدلال على وجوده تعالى، ويعجب ابن تيمية من ذكر المتكلمين بأن هذه الطريقة هي طريقة الخليل ﷺ في قوله تعالى: ﴿ لَا أُحِبُّ ٱلأَفِلِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٦]؛ إذ أنهم استدلوا بتحرك الشمس والقمر والكواكب على حدوثهم، وظنوا أن قول الخليل [هذا ربي] أراد به خالق السهاوات والأرض القديم الأزلي، وأن الخليل رأى حدوث هذه الأشياء من حركتها، وقد خطّاً ابن تيمية هذا الزعم ورده بوجوه:

جمة، تقضى له بسعة علم، وله كتب عديدة منها: الإبانة في أصول علم الديانة، واللمع... وغيرها الكثير. توفي سنة ٣٣٠هـ. ينظر: سير أعلام النبلاء للذهبي جـ١٥، صـ٨٥ –تاريخ بغداد للخطيب البغدادي جـ1/ صـ28، الأنساب جـ1/ صـ2٧٣. (١) أصول أهل السنة والجماعة المسماة بـ (رسالة أهل الثغر» لأبي الحسن الأشعري، تحقيق د/ محمد السيد الجليند صـ٥٥، نشر مطبعة التقدم سنة ١٩٨٧م. (٢) ابن تيمية: إمام الأثمة ومفتي الأمة شيخ الإسلام تقي الدين أبو العباس أحمد بن شهاب الدين بن أبي المحاسن عبد الحليم بن مجد الدين أبي البركات عبد السلام... ابن تيمية الحراني، نزيل دمشق، ولد يوم الاثنين ١٠ربيع الأول سنة ٦٦١هـ بمدينة حيراني، واصل ليله مع نهاره في سماع العلم حتى ذاع صيته بين العلماء ورفع الله به الدين، وجاهد ضد التتار، وهو صاحب الفتاوي المشهورة، توفي سنة ٧٢٩هـ وحضر جنازته جميع أهل دمشق وعدت جنازته أكبر جنازة في الإسلام بعد جنازة الإمام أحمد بن حنبل.



الأول: أن قوم إبراهيم كانوا مقرين بوجود الصانع ولكنهم أشركوا معه غيره، فإبراهيم عليه السلام لم يستدل بهذه الآية على إثبات الصانع، وإنها استدل بها على نفي مزاعمهم، وكان وجه استدلاله أن مغيب هذه الأشياء يجعلها لا تصلح لأن تكون معبودة من دون الله ؛ إذ أن من يستحق العبادة لا يغيب عن

الثاني: لو كان مراد إبراهيم بقوله: [هذا ربي] أنه رب العالمين لكان هذا حجة عليهم لا لهم؛ لأنه بذلك يجيز أن يكون الإله متحركًا، هذه الحركة التي هي دليل الحدوث عندهم، لكنه قصد نفي إشراك هذه الأشياء مع الله في الربوبية، ولو كان يقصد نفي ربوبيتها بالحركة لكن أجدر به أن ينفيها من حين بزوغها.

الثالث: إن الأفول في اللغة العربية يعني المغيب والاحتجاب، وليس بمعنى الحركة والانتقال –كما يقول المتكلمون– ولا يقول أحد لا من أهل اللغة ولا من أهل التفسير: إن الشمس والقمر في حالة سيرهما فى السماء أنها آفلان، ولا يقول للكواكب المرئية في السماء في حال ظهورها وجريانها إنا آفلة، ولا يقول عاقل لكل من مشى وسافر إنه آفل<sup>(1)</sup>.

وبالرغم من أن ابن تيمية اتفق معهم في النتيجة إلا أن رفضه للطريقة التي ساقها المتكلمون بدا واضحًا من خلال نقده لها، وابن تيمية جعل قصة الخليل عليه السلام دليلاً على وحدانية الله، وهذه المآخذ في نصوصها محكمة لا أجد فيها فرصة للرد عليها.

 (۱) «موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول» لابن تيمية بهامش كتاب منهاج السنة النبوية جـ١، صـ١٩١، ١٩٢، طبعة: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.



خاطر عابده في جميع الأحيان.



وهناك أيضًا من الباحثين من نحا هذا النحو<sup>(')</sup>, وهاجم هذه الطريقة أمثال الدكتور/ محمد السيد الجليند، إذ يقول. «لو افترضنا صحة هذه الطريقة عقلاً، فإن أحدًا من الأنبياء لم يدع أمته بهذه الطريقة، وأكثر العقلاء عرفوا ربهم وآمنوا برسله وبكتبه ولم يخطر بأذهانهم طريقة المتكلمين في الاستدلال، بل إن هذه الطريقة تقلب الأمور رأسًا على عقب، فبدلاً من أن يقولوا بأن خلق الإنسان وحدوثه بعد أن لم يكن كافٍ في الاستدلال على وجود الله لبداهته ووضوحه لكل العقول، صرفوا أنفسهم عن ذلك وجعلوا حدوث الإنسان بعد أن لم يكن أمرًا غامضًا، فأخذوا يستدلون عليه بطريقة الأعراض وحدوثها، فجعلوا حدوث الإنسان بعد

| أن لم يكن، وهذا قلب للأمور» ``.                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ومن الإنصاف أن نقول: إن ما رأيناه من ابن تيمية وغيره من العلماء هو                  |
| وضع للنصوص في مواضعها من خلال النظرة المتأنية إلى النص، ولكن الأولى                 |
| ألا نقسوا على المتكلمين؛ إذ أن طريقتهم هذه كانت «وليدة النقاش، وهم ما               |
| أقاموا علم الكلام إلا لإثبات العقائد الدينية على الغير، وأما تحصيل العقيدة فإنه     |
| يكون من الكتاب والسنة» <sup>(٣)</sup> ، ذلك أن المتكلمين وجدوا في وقت ساد فيه       |
| الأسلوب المنطقي في الحوار، وشاع فيه الحديث الفلسفي فاضطروا إلى سوق                  |
|                                                                                     |
| (١) «مناهج الأدلة في عقائد الملة» صـ١٨، ٢٧، ٢٨ -دراسات في العقيدة الإسلامية تأليف   |
| د/ محمد عبدالله الشرقاوي صـ٨٢، ٣٢، نشر مكتبة الزهراء، طبعة سنة ١٩٨٩م.               |
| (٢) الإمام ابن تيمية وموقفه من قضية التأويل، تأليف د/ محمد السيد الجليند صـ٢١٩ طبعة |
| مجمع البحوث الإسلامية سنة ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٣موينظر كذلك أصول أهل السنة                    |
| ب<br>والجماعة لأبي الحسن الأشعري صـ٥٥، ٥٦، ٥٧.                                      |

# (٣) الوحدانية مع دراسة في الأديان والفرق، تأليف د/ بركات عبد الفتاح دويدار صـ٣٦٢ نشر دار النهضة المصرية.

This file was downloaded from QuranicThought.com

الدليل بمثل هذه الصورة لكي يصلوا إلى إقناع الغير وإلزامه بالعقيدة الإسلامية<sup>(1)</sup>.

119

ويتضح نبل غايتهم وشرف مقصدهم في أنهم صاغوا في استدلالهم أن هذا الكون بكل ما فيه يحتاج إلى موجود، ورأوا أن في ذلك إثبات ملزم لوجود الله تعالى.

وإنصافًا للمتكلمين يقول الدكتور بركات دويدار: «إنهم لم يهملوا ما جاء له في القرآن، ومراجعة التفاسير التي كتبها المتكلمون يكشف عن هذا، ولنضرب مثلاً لذلك بتفسير «الكشاف» للزمخشري<sup>(٢)</sup> –معتزلي–».

و«التفسير الكبير» للرازي<sup>(٣)</sup> -أشعري- ففي هذين التفسيرين نجد .

- ۸۳ منهج الجديد في شرح جوهرة التوحيد، تأليف د/ نشأت عبد الجواد ضيف صـ ۸۳
   بتصرف.
- (٢) الزمخشري: العلامة كبير المعتزلة، أبو القاسم محمود بن عمر بن محمود الزمخشري الخوارزمي، النحوي، صاحب الكشاف والمفصل وأساس البلاغة والفائق في غريب الحديث... وغيرها كثير.

جــ١٩ صـ١١٢٧. (٣) الرازي: مؤلف التفسير، الإمام أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسين بن الحسن بن علي التميمي، البكري، الطبرستاني، الرازي، الملقب بفخر الدين، والمعروف بابن الخطيب الشافعي.

ولد سنة ٤٤٥هـ، وكان فريد عصره ومتكلم زمانه، له مفاتيح الغيب والمطالب العالية والبيان والبرهان في الرد على أهل الزيغ والطغيان و... غيرها، توفي عليه رحمة الله تعالى سنة ٦٠٦هـ. الوقوف بإخلاص عند كل آية تدعو إلى التأمل في حكمة الله وأنه لم يخلق شيئًا عبئًا، ولكن كثرة الجدل كانت هي السبب في هذه المسائل التي امتلأت بها كتب علم الكلام، وربيا لو عشنا أحوالهم لقلنا ما قالوا<sup>(1)</sup>.

## ثانيًا: طريقة الفلاسفة:

للفلاسفة أدلة كثيرة على وجود الله تعالى منها:

١ - دليل الإمكان. ٢ - دليل العناية. ٣ - دليل الاختراع.
 ١ - دليل الإمكان: يرى الفلاسفة أنه لا شك في وجود موجود، وهذا الموجود إما أن يكون واجبًا أو ممكنًا، والممكن لا بد له من علة ترجح وجوده على عدمه، وهذه العلة المرجحة إما أن تكون ممكنة أو واجبة الوجود لذاتها، فإن كانت واجبة الوجود لنفسها ثبت إذًا وجود واجب الوجود، وهو الله تعالى، وإن كانت ممكنة كان معنى هذا وجود سلسلة من الممكنات تحتاج إلى علة، وعال أن تكون العلة من المحنات.

وفي ذلك يقول ابن سينا (٢) مبينًا كيفية دلالة الوجود على الله: «لا شك أن

ينظر وفيات الأعيان جـ٧ صـ٢٦٥ - ٢٦٨، شذرات الذهب ج٥ صـ٢١. (١) الوحدانية د/ دويدار صـ٣٦٨. (٢) هو أبو علي الحسين بن عبد الله الحسن بن علي بن سينا الشهير بالرئيس. ولد ببخارى سنة ٣٧٠ه، وتوفي بهمدان سنة ٢٢ه. صاحب التصانيف العديدة مثل: الإشارات والتنبيهات وتأويل الرؤيا وتفسير آية النور وكتاب المبدأ والمعاد، وله ترجمة وافرة في طبقات الأطباء. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، تأليف العلامة/ المولى مصطفى بن عبد الله القسطنطي المعروف بحاجي خليفة، المجلد الخامس صـ٣٠٨، ٣٠٩، نشر دار الفكر،

\_

هناك وجودًا وكل وجود فإما واجب وإما ممكن، فإن كان واجبًا فقد صح الواجب، وهو المطلوب، وإن كان ممكنًا فإنا نوضح أن الممكن ينتهي وجوده إلى واجب الوجود...»<sup>(1)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST

٢- دليل الاختراع: يقوم على أصلين:

 أحدهما: فطري معروف بنفسه، وهو أن كل هذه الكائنات مخترعة (مخلوقة).

 - ثانيهما: ضروري بدهي، وهو أن كل مخترع - بفتح الراء - لا بد له من مخترع -بكسر الراء- (فاعل له).

ويشير ابن رشد<sup>(\*)</sup> إلى هذين الأصلين فيقول: «... وأما دلالة الاختراع فيدخل فيها وجود الحيوان كله ووجود النبات ووجود السماوات وهذه الطريقة

المنعم مدكور صـ١٢٩، نشر مكتبة الزهراء، طبعة سنة ١٩٨٩م، عيون الأنباء في طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة صـ ٤٣٧.

- (١) النحاة لأبي علي بن سينا صـ٢٣٥، طبع الكردي، مصر سنة ١٩٦٣م، وينظر شرح المواقف في علم الكلام، الموقف الخامس صـ٨، وفصوص الحكم لأبي نصر الفارابي مع مجموعة رسائل صـ ٦٠، طبع عبد الرحيم المكاوي، مصر سنة ١٩٠٧م.
- (٢) العلامة فيلسوف الوقت أبو الوليد محمد بن أبي القاسم بن أحمد بن شيخ المالكية أبي الوليد محمد بن أحمد بن رشد القرطبي.

ولدسنة ٢٠ ٥هـ قبل موت جده بشهر واحد. قال الأبار: لم ينشأ بالأندلس مثله كهالاً، وعلمًا، وفضلاً، وكان متواضعًا، منخفض الجناح، قيل لم يترك الاشتغال بالعلم منذ عقل إلا ليلتين: ليلة زفافه، وليلة موت أبيه، سوَّد وقيد نحوًا من عشرة آلاف ورقة، وله التصانيف العديدة، توفي –رحمه الله– في صفر سنة ٥٩٥ه محبوسًا في داره. ينظر: سير أعلام النبلاء جـ ٢١ صـ ٣٠٧ - شذرات الذهب جـ٤ صـ ٣٢٠ - العبر جـ٤ صــ٧٨٧.

تبنى على أصلين موجودين في جميع فطر الناس...»<sup>(1)</sup>. ٣- دليل العناية: يقوم على دعامتين:

- الأولى: حسية عقلية تقوم على النظر في الكون وما فيه من تناسق بين أجزائه وبين الكائنات التي يحتوي عليها، وتكون نتيجة النظر: أن ما في الكون قصد به الإنسان وكل كائن حي.

- الثانية: تقوم على أن هذه المخلوقات التي قصد بها بني البشر لم تأت من قبيل المصادفة المحضة، بل لا بد لها من فاعل مختار، ويشير ابن رشد إلى هذا الدليل بقوله: «فأما الطريقة الأولى [دليل العناية] فتبنى على أصلين:

- أحدهما: أن جميع الموجودات التي هاهنا موافقة لوجود الإنسان.

 – الثاني: أن هذه الموافقة هي ضرورة من قبل فاعل قاصد لذلك مريد»<sup>(\*)</sup>.

ثم ذكر ابن رشد أدلة كثيرة من القرآن رأى أن فيها دلالة على الاختراع كقوله تعالى: ﴿ فَلَيَنظُرِ ٱلْإِنسَنُ مِمَّ خُلِقَ ﴾ خُلِقَ مِن مَّآءٍ دَافِقٍ ﴾ تَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلُبِ وَٱلتَّرَآبِبِ ﴾ [الطارق: ٥، ٦، ٧]، وآيات أخرى رأى فيها أن فيها دلالة على العناية مثل قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى جَعَلَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَّجًا وَقَمَراً مُنِيراً ﴾ [الفرقان: ٢١]، ويعتبر ابن رشد أن دليلي الاختراع والعناية هما الطريقة الشرعية التي نبه عليها الكتاب العزيز واعتمدتها الصحابة –رضوان اللله عليهم– وفي هذا يقول: «فهذه الطريق هي الصراط المستقيم التي دعا الله الناس منها إلى معرفة وجوده ونبههم على ذلك بها جاء في فطرهم على إدراك هذا

 (١) الكشف عن منهاج الأدلة في عقائد الملة لابن رشد ضمن مجموعة فلسفية له، مراجعة مصطفى عبد الواحد عمران صـ٦٦، نشر المكتبة المحمودية التجارية سنة ١٩٦٨م.
 (٢) الكشف عن مناهج الأدلة صـ٦٥.

174

المعنى» (<sup>(1)</sup>.

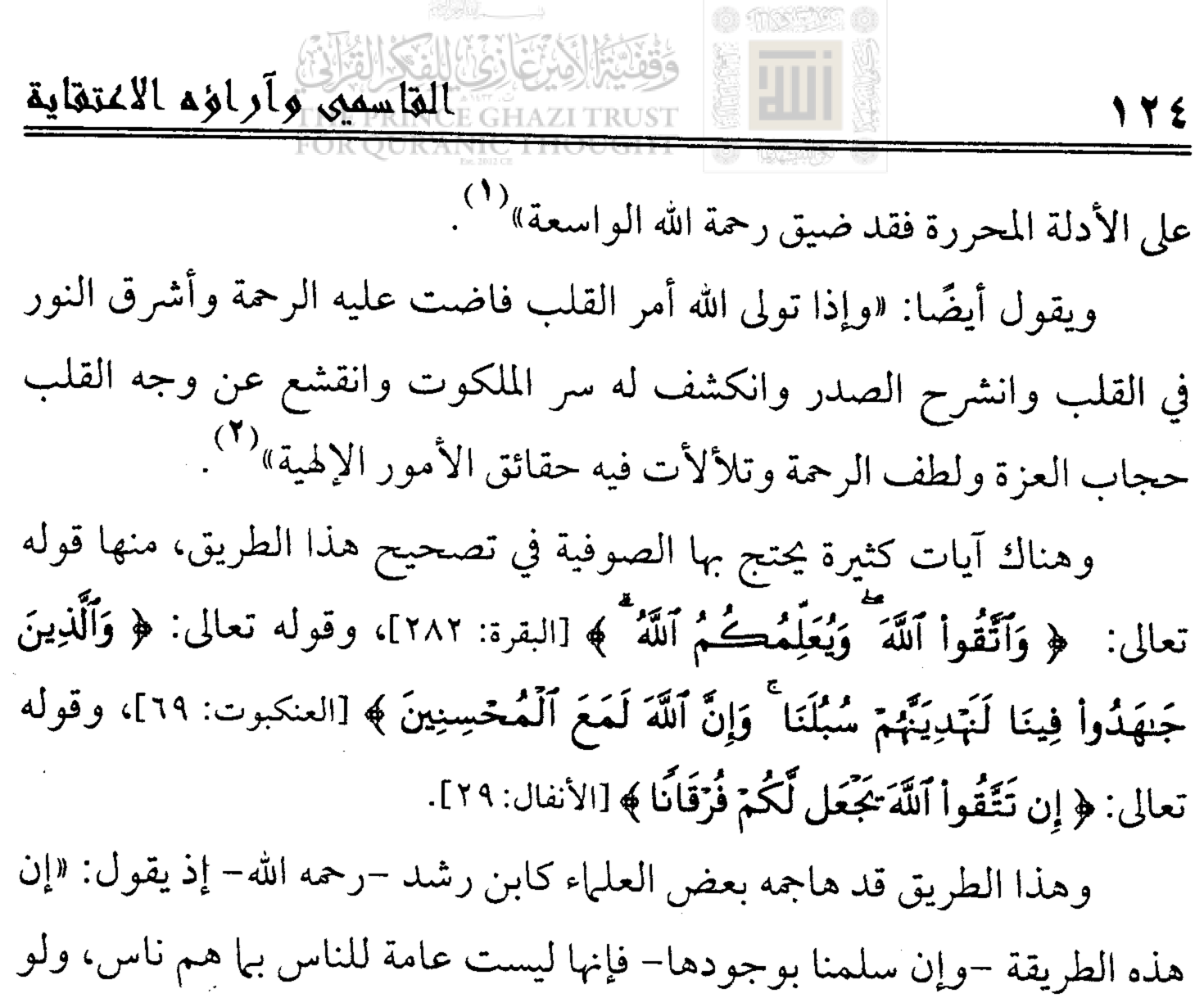
وهذا الدليل الذي ذكره ابن رشد يعده الدكتور عبد الحليم محمود أنه «لا يزال المحدثون يستخدمونه، ويعده بعضهم أوضح الأدلة على وجود الله، بل وأقواها، وهو في الوقت نفسه أسهلها بالنسبة الإدراك الإنساني»<sup>(٢)</sup>. **ثالثًا: طريق الصوفيت:** 

طريق الصوفية في الاستدلال على وجود الله تعالى ليس كالطرق السالفة الذكر، وإنها اعتمدوا في ذلك على تصفية النفس الإنسانية، وتحريرها من شهواتها؛ إذ بعد تحقيق ذلك تتكشف الأمور للإنسان ويستطيع أن يرى كل الحقائق المستورة طبقًا لمبدئهم العام في طريق المعرفة، ولم يكن ذلك بنظم دليل أو ترتيب كلام، بل نور يقذفه الله تعالى في الصدر، وذلك النور هو مفتاح أكثر العارفين.

وفي تقرير ذلك يقول الإمام الغزالي<sup>(٣)</sup>: «فمن ظن أن الكشف موقوف

- (١) الكشف عن مناهج الأدلة صـ٦٨، ونظر أيضًا القرآن والفلسفة د/ محمد يوسف موسى صـ١٨، نشر دار المعارف الطبعة الأولى سنة ١٩٨٢م؛ إذ يقول: «وهذا الدليل [دليل العناية] يرينا مقدار عناية الله الفائقة البالغة بالعالم الذي خلقه، فجعله على نظام عجيب وارتباط قام بين أجزائه، وذلك ما يدركه تمامًا علماء الفلك والمتخصصون في علوم الحياة على تنوعها واختلاف فروعها، ومن ثم نصل إلى أن هذا العلام لم يخلق عبنًا وأنه من صنع إله حكيم عليم الإرادة والقدرة».
- (٢) التفكير الفلسفي في الإسلام للإمام عبد الحليم محمود صدا ٥، نشر دار المعارف، طبعة سنة ١٩٨٤م.
- (٣) الغزالي: الشيخ الإمام البحر، حجة الإسلام، أعجوبة الزمان، زين الدين أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي، الشافعي، الغزالي.

قال إمام الحرمين: الغزالي بحر مغرق وإلكيا أسد مطرق والخوافي نار تحرق، وله التصانيف العديدة، منها: الإحياء، والاقتصاد في الاعتقاد، و... غيره الكثير، توفي يوم



هذه الطريقة -وإن سلمنا بوجودها- فإنها ليسب عامه للناص بها ليم قس ولى كانت هذه الطريقة هي المقصودة بالناس لبطلت طريقة النظر ولكان وجودها بالناس عبثًا، والقرآن كله إنها هو دعاء إلى النظر والاعتبار وتنبيه على طريقة النظر»<sup>(٣)</sup>. = ينظر: سير أعلام النبلاء جـ ١٩ صـ ٣٢٢، المنتظم جـ ٩ صـ ١٨، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد صـ ٣٧- ٣٨. (1) المنقذ من الضلال لحجة الإسلام أبي حامد الغزالي، تحقيق د/ عبد الحليم محمود صـ ١٩، نشر دار الكتب الحديثة طـ سنة ١٩٧٤م، وينظر اعتقادات فرق المسلمين والمشركين للإمام فخر الدين الرازي، مراجعة وتحرير د/ علي سامي النشار صـ ١، ٢٧، مكتبة النهضة المصرية طبعة أولى سنة ١٩٣٤م. (٢) إحياء علوم الدين للإمام الغزالي مع مقدمة في التصوف د/ بدوي طبانة صـ ١، طبعة

إحياء الكتب العربية طـ٣.

(٣) الكشف عن مناهج الأدلة لابن رشد صـ٦٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

وممن نحا هذا النحو في نقد طريقة المتصوفة الدكتور محمود قاسم ؛ إذ يقول: «وسلك المتصوفة منهجًا لا يعتمد على أسس منطقية؛ لأنهم لا يستدلون على وجود الله بمقدمات بديهية تستنبط من الواقع وتفضي إلى نتائج مقنعة... ثم ذكر الأدلة التي اعتمدوا عليها، ثم قال: أما النصوص الأخرى التي تحث على النظر العقلي، وهي تشغل جزءًا كبيرًا من القرآن، فمروا بها دون أن يقفوا عندها لكي يتأملوها مع أنها أكثر صراحة مما استشهدوا به، ونسي هؤلاء أن منهجهم الذي يوصون به يفوق مستوى الإنسان عادة»<sup>(1)</sup>.

#### تعقيب:

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

هذه هي طرق الاستدلال على وجود الله تعالى، ومع أن أصحابها قد اتفقوا في النتيجة كما أشرت سابقًا، ولكني أرى أن دليلي العناية والاختراع هما أولى الأدلة على وجود الله تعالى؛ نظرًا لصلتهما القوية بالقرآن الكريم، فمفهوها قائم على ما جاء به الكتاب العزيز، كما أن دلالتهما واضحة، وعبارتهما سهلة، وقد كادا أن يكونا دليلاً واحدًا.

يقول الدكتور/ عوض الله حجازي: «ولقد ذهب بعض العلماء من الفلاسفة وغيرهم إلى الاستدلال على وجود الله بدليل سهل العبارة واضح الدلالة، ميسور الفهم على العاقل ويسمى هذا دليل الاختراع أو الإبداع، أو دليل العناية»<sup>(۲)</sup>.

والذي دعاني إلى تقديم هذا الطريق أمور: ١ - وصف بعض علماء الأشاعرة لدليلهم بأن فيه مؤنات كثيرة، إذ ورد

- مقدمة د/ محمود قاسم لمناهج الأدلة في عقائد الملة لابن رشد صـ ٢٤، ٢٤ طبعة سنة ١٩٥٥م.
- (٢) دراسات في العقيدة الإسلامية، تأليف د/ عوض الله حجازي صـ٣٧، طبعة أولى سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

في شرح المواقف عقب الانتهاء من مسلك الحكماء «أن في هذا المسلك طرح لمؤنات كثيرة كانت في المسلك الأول من بيان حدوث العالم، وإمكانه، وما يتوجه عليه من الأسئلة والأجوبة عنها، فإنها سقطت هاهنا»<sup>(1)</sup>.

القاسميي وآراؤه الاعتقاية

٢- ما في طريق المتكلمين من غموض في العبارة مما يجعل الأمر غير واضح بالصورة التي يجب أن يكون عليها طريقة الاستدلال على وجود الله تعالى، يقول الدكتور محمود قاسم: «إن هذا الدليل يمتاز عن أدلة الأشاعرة بأنه يدعو إلى المعرفة الصحيحة لا إلى الجدل العقيم، فهو يحفز إلى التعمق في البحث والكشف عن أسرار الكون دون أن يثير شبهات أو مشاكل»<sup>(٢)</sup>.

٣- ما ظهر في طريقة الصوفية من أنها لا تصلح لجميع الناس، وأن صفاء النفس البشرية لا يكون سهلاً لأي أحد، وقد أشرت فيها سبق على ذلك بها ورد في مناهج الأدلة.

٤ - إن هذا الدليل صالح لمخاطبة جميع العقول على حد سواء، فهو صالح للعامة التي تشاهد وجود الغايات في المخلوقات، وصالح للعلماء الذين كلما زادوا تبحرًا في العلوم زاد إيمانهم بوجود حكمة وعناية إلهية في جميع الظواهر الطبيعية، إضافة إلى أنه برهان ديني استخدمه القرآن في كثير من آياته<sup>(٣)</sup>.

وأخيرًا لا ينبغي أن نجعل سعي العلماء في الاستدلال على وجود الله ضربًا من الهباء المنثور، بل نلمس العذر لكل من اضطرته أحوال عصره إلى الإتيان بطريقة يلزم بها الناس ويعلمهم بوجود الله تعالى.

- (۱) شرح المواقف صـ۸.
- (٢) مقدمة د/ محمود قاسم لمناهج الأدلة في عقائد الملة لابن رشد صـ٢٦، طبعة سنة ١٩٥٥م.
- (۳) الفیلسوف المفتری علیه ابن رشد، تألیف د/ محمود قاسم صـ۸۱، نشر مکتبة الأنجلو المصریة، بتصرف.



المبحث الثانئ منهج القاسمي في الاستدلال على وجود الله ويشتمل على: تمهيد: ١ – الدليل الأول: (دليل الفطرة) والتعقيب عليه. ٢- الدليل الثاني: (دليل نظام الأكوان وما فيه من الإحكام والإتقان) والتعقيب عليه. ٣- الدليل الثالث: (أخذ العقل السليم في الخشية والإشفاق والخروج من الحبرة) والتعقيب عليه.

#### تمهيد

يرى القاسمي أن معرفة الله تعالى أولى الواجبات التي ينبغي على المكلف معرفتها، وفي سوقه للأدلة على وجود الله تعالى ذهب ينتقي من درر الحكماء المحققين، ومما اشتقه الفكر من غرر ذوي الألباب، وقد جمع أدلة كثيرة على وجود الله تعالى، وفي ذلك يقول: «اعلم أن البراهين في هذا المقام تفوق الحصر<sup>(1)</sup>، وتفوق السَّبْر<sup>(٢)</sup>، كما قيل: إن لله طرائق –أي للاستدلال عليه– بعدد أنفاس الخلائق».

وفي كــــل شيء لــــه آيـــة تــدل عــلى أنــه واحــد (") وسأتناول ثلاثة منها أعرض فيها ما أراه إن شاء الله تعالى:

- (١) لا شيء يفوق الحصر سوى علمه تعالى ومعلوماته وكماله وكمالاته ونعيم الجنة وعذاب النار للكفرة، وربما أراد القاسمي بقوله ذلك اعتبار مخلوقات الله وأفعاله الدالة على وجود الله تعالى وهي تفوق الحصر.
- (٢) السَّبْرُ: التجربة... وهي استخراج كنه الأمر. ينظر: لسان العرب لابن منظور المجلد الثالث صـ١٩١٩، طبع دار المعارف سنة ١٩٧٩، وفي التعريفات للجرجاني: السبر والتقسيم: هو حصر الأوصاف في الأصل وإلغاء بعض ليتعين الباقي للعلية، ينظر التعريفات للسيد الشريف علي بن محمد الجرجاني ويليها رسالة في بيان اصطلاحات رئيس الصوفية سيدي محي الدين بن عربي الواردة في كتابه الفتوحات المكية صـ١٠٣ طبع مصطفى الباب الحلبي سنة ١٣٥٧/ ١٩٣٨م.
- (٣) دلائل التوحيد للشيخ محمد جمال الدين القاسمي صـ٢٢، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت طـ١، سنة ١٩٨٤م، والبيت في ديوان أبي العتاهية صـ١٢٢، نشر دار صادر، بيروت، طبع سنة ١٩٨٠م.

الله وفي المراجع القاسمي وآراؤه الاعتقاية

الدليل الأول برهان الفطرة<sup>(1)</sup>

صدَّر القاسمي أدلته على وجود الله تعالى بـ«برهان الفطرة» جريًا على عادة المؤلفين الذين يؤثرون هذا الدليل على غيره ويصدرون به مؤلفاتهم. وفي هذا البرهان يرى القاسمي أن الشعور بوجود الله تعالى أمر غرزي<sup>(1)</sup>

(١) المقصود بالفطرة: الطبيعة السليمة التي لم تُشَبْ بعيب، قال تعالى: ﴿ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِى فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾، وهي في اصطلاح الفلاسفة: استعداد لإصابة الحكم والتمييز بين الحق والباطل، ينظر المعجم الوسيط جـ٢، صـ٧٢، يقول القاسمي: إنها جعلنا الفطرة برهانًا مع أنها ضرورية؛ لأنا نعني بالبرهان هنا كل قاطع محتج به، والضروري وإن لم ريبرهن عليه فإنه يبرهن به ويشار إليه، ينظر دلائل التوحيد صـ٢٢.

(٢) قد يسأل سائل فيقول: إذا كانت الفطرة ناطقة بوجود الله تعالى فلم استدل المتكلمون وغيرهم على وجود الله تعالى؟

والجواب على السؤال: يرى الدكتور محمد بيصار بأنه ما احتاج المفكرون من فلاسفة الإسلام ومتكلميه إلى سوق هذه الأدلة إلا لإزالة ما عساه أن يكون حال بين الناس وفطرتهم السليمة التي فطرهم الله عليها من معوقات أو مغريات تصرفهم عن طبعهم وتنحرف بهم عن فطرهم، ويفسر هذا الكلام د/ سعد الدين صالح فيقول: «إن الفطرة قد تنحرف لأسباب منها اتباع الظن والهوى والشيطان، والتقليد الجاهل للأجداد والآباء، والطاعة العمياء للسادة والكبراء، والغفلة واتباع الشهوات والسير وراء الملذات، والغرور والعناد واللجاج، وحب الدنيا وعدم الخوف من عذاب الآخرة، فكل هذه الأسباب ألجأت المفكرين إلى إثبات وجود الله تعالى بالبراهين».

ينظر: بحث إثبات العقائد الإسلامية بين النصيين والعقليين للدكتور بيصار ضمن بحوث التوجيه التشريعي في الإسلام جـ٤ صـ٣٠، طبع مجمع البحوث الإسلامية في ضوء العلم الحديث تأليف د/ سعد الدين صالح جـ١ صـ٧٩، ٢٣، طبع ونشر دار الصفاء القاهرة طـ٢، سنة ١٤١١هـ/ ١٩٩١م، وينظر مدخل إلى الاستدلال القرآني جُبل عليه الإنسان، وعُقد عليه جنانه<sup>(1)</sup>، وتأثر به لسانه، لا يغيره ريب المرتابين، فلا توجد أمة من الأمم إلا وهي معترفة بوجود الله تعالى وإن كان منهم من انحرف في دينه إلا أن معرفة الله مغروسة في قلوبهم، وهذا الشعور لا يمكن أن يكون وليد عقل بشري؛ لأنه سبق كل تقدم علمي، ولا يمكن للمرء أن ينتزعه من فؤاده ؛ لامتزاجه به امتزاجًا يغلب على كل الوساوس، وما يزعمه زاعم من أن بعض الأمم لم يعرفوا الخالق إنها هو ادعاء باطل.

177

وليس أدل على رسوخ هذه الفطرة من لجوء الإنسان عند حدوث النوازل إلى الله تعالى والتضرع إليه لدفع الضر الذي لا يدفعه أحد إلا الله تعالى.

وهذا الشعور الذي دفع الإنسان إلى التضرع إليه تعالى أمر لا دخل للإنسان فيه بتقليد ولا نظر، بل هو لازم من لوازم إنسانيته، يسري فيه سريان الدم في الجسد<sup>(٢)</sup>، يقول الله تعالى: ﴿ فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا <sup>\*</sup> لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ <sup>\*</sup> ذَٰلِكَ ٱلدِّينِ ٱلقَيِّمُ وَلَكِكَ َ أَكْتَرَ

ثم ساق القاسمي نصوصًا كثيرة للعلماء في هذا الدليل «كسر اج العقول للقزويني (٣)،

تأليف د/ عبد الله يوسف الشاذلي صـ٣٦ طـ١، سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.

- (١) الجنان: بالفتح، القلب، وسمي بذلك لاستتاره في الصدر، وقيل لوعيه الأشياء وجعه لها، وقيل الجنان: رَوْعُ القلب، وذلك أذهب في الخفاء، ينظر: لسان العرب لابن منظور المجلد الأول صـ٧٠٢.
  - (٢) دلائل التوحيد صـ ٢٣، ٥٩، ٢٠، بتصرف.
- (٣) القزويني: هو الشيخ العلامة البارع، شيخ المعتزلة وفاضلهم، أبو يوسف عبد السلام بن محمد بن يوسف بن بندار القزويني المفسر، نزيل بغداد، ولد سنة ٣٩٣هـ. قال السمعاني: كان أحد الفضلاء المقدَّمين، جمع التفسير الكبير الذي لم يرَ في التفاسير أكبر منه، ولا أجمع للفوائد، لولا مزجه بالاعتزال، أقام بمصر، وحصل أحمالاً مين

وفي المعتقاية

والذريعة للإمام الراغب الأصفهاني<sup>(1)</sup>، وربيع الأبرار للزنخشري<sup>(٢)</sup>». ومفاد هذه النصوص هو: أن معرفة الله تعالى واجبة؛ لأنها من الأمور التي تصل العقول إليها، مها اختلفت مللها، وتباعدت أماكنها عن مصادر الدين العلم والدين والرسل -صلوات الله عليهم أجمعين- لم يأتوا ليخبروا الناس بوجود الصانع، وإنها جاءوا ليدعوهم إلى التوحيد، فمعرفة الله تعالى أمر مركوز في الجبلة لا يمنعها عن الاعتراف به إلا معارضتها لسلطان الهوى، فإذا نجحت في مخالفته لم يكن بينها وبين الاعتراف بالله تعالى حجاب، قال تعالى: فو فَاَعْلَمَ أَنَّهُ لَآ إِلَنهُ إِلَا اللَّهُ ﴾ [عمد: ١٩]، وقال: فو وَلِيَعْلَمُوا أَنَّمًا هُوَ إِلَنهُ وَاحِدٌ ﴾

ويرجع سبب وقوع بعض الناس في الشرك: إما لاعتقادهم في التعدد، وإما لإنكارهم صفات الله الواجبة، وإما لإثباتهم المستحيل منها، وإما لإنكارهم النبوات، أو لغير ذلك.

واستدلال العلماء بالفطرة على وجود الله تعالى إنها هو لقطع أطماع كل من تسول له نفسه لإضلال الناس عن الحق وإيقاعهم في الشرك، فإيقاف الحادث على المحدث أمر لا يحتاج إلا إلى النظر الصحيح، يدل على ذلك الاستفهامات التقريرية التي وردت في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ ﴾ [النمل: ٢٢]، وقال: ﴿ أَمَّن يَبْدَوُا آلخَلْقَ تُمَرَّ يُعِيدُهُ ﴾ [النمل: ٢٤]، وقال: ﴿ أَمَّن جَعَلَ آلأَرْضَ قَرَارًا ﴾ [النمل: ٢١]، فالله تعالى يقرر الخلق بشيء قد فطرهم عليه، يقول تعالى مصورًا لعهده الأول على الخلق: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمَ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

فبنوا آدم شهدوا على أنفسهم ولكن الشياطين حولتهم عن هذه الشهادة وأنستهم، يقول القاسمي –رحمه الله– عقب تفسيره لهذه الآية: «... والقصد من الآية الاحتجاج على المشركين بمعرفتهم ربوبيته تعالى معرفة فطرية، لازمة لهم لزوم الإقرار منهم والشهادة... ومن ثم قال قائلون من السلف والخلف: إن المراد بهذا الإشهاد أنه فطرهم على التوحيد... حتى من خُلِقَ مجنونًا مطبقًا مصطلمًا<sup>(1)</sup>، لا يفهم شيئًا، ما يحلف إلا به، ولا يلهج لسانه بأكثر من اسمه المقدس، فطرة بالغة»<sup>(1)</sup>، وينطق بهذا الحديث القدسي الذي رواه الإمام مسلم<sup>(1)</sup> عن عياض بن حمار المجاشعي ﷺ: أن رسول الله ﷺ قال ذات يوم في

(١) صلم الرجل صلمًا من باب تعب «استؤصلت أذنه» المصباح المنير جـ ١ صـ٤٧٢.
 (٢) تفسير القاسمي المسمى محاسن التأويل، تأليف محمد جمال الدين القاسمي، تصحيح فؤاد عبد الباقي جـ٧ صـ٢٨٩٧-٢٩٠٣، نشر دار إحياء الكتب العربية، مصر.

(٣) هو الإمام الحجة الثبت الحافظ الثقة الصادق أبو الحسن مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري أبو الحسن النيسابوري، الحافظ صاحب الصحيح المعروف، تلميذ البخاري، ولد سنة أربع ومائتين.

قال محمد بن بشار: حفاظ الدنيا أربعة: وذكر منهم مسلم بن الحجاج، وقال ابن أبي

خطبته: «ألا إن ربي أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني يومي هذا كل مال نحلته<sup>(1)</sup> عبدًا حلال وإني خلقت عبادي حنفاء كلهم وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرمت عليهم ما أحللت لهم وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا...»<sup>(۲)</sup>.

ثم ذكر القاسمي بأن الناس في تذكر هذه الشهادة على ضربين:

ضرب أدركوا حقائقها في خواطرهم فكانوا كمن حملوا شهادة فنسوها ثم تذكر وها، قال تعالى: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَذَّكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٠]، وقال: ﴿ وَلِيَتَذَكَّرَ أولوا ألألبَب ﴾ [ص: ٢٩].

وضرب تركوا أنفسهم في ظلمات الجهل، ولم يكلفوا أنفسهم أن يتذكروا ما سبق من عهد مع الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِّرُوا لَا يَذْكُرُونَ ﴾ [الصافات: ١٣].

، تو في

. ۱۲۸-

- (١) نحلته: أي أعطيته ورزقته.
- (٢) أخرجه مسلم في صحيحه «كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها» ضمن حديث طويل. باب: الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار، ينظر: مسلم بشرح النووي جـ١٧ صـ١٩٧، طبعة المطبعة المصرية ومكتبتها. ووجه الدلالة في هذا الحديث: «أنهم ظلوا على التوحيد قرونًا، ورد في بعض الروايات أنها عشرة، حتى اجتالتهم الشياطين فأوقعتهم في الشرك، فهذا الجنس البشري عامة، أما الفرد الواحد فإنه يولد على الفطرة لكن أبويه هما اللذان يصر فانه عنها». ينظر: ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي إعداد د/ صفر بن عبد الرحمن الحوالي، إشراف أ.د/ محمد قطب جـ ١ صـ ٢٥، نشر مكتبة الطيب، القاهرة سنة ١٤١٧هـ.

ثم ختم القاسمي هذا البرهان بقول نقله عن الإمام علي يدل دلالة واضحة على أن وجود الله تعالى مستقر في القلوب، عن علي: «أنه قيل له: هل رأيت ربك؟ قال: أفأعبد ما لا أرى؟ فقيل: كيف تراه؟ قال: لاتدركه العيون بمشاهدة العيان، ولكن تدركه القلوب بحقائق الإيهان»<sup>(1)</sup>.

#### تعقيب:

وضح من عرض هذا الدليل أن وجود الله تعالى أمر مستقر في قلوب الخلائق يهتدي الإنسان إلى معرفة ربه بفطرته، فليس وجوده تعالى من المسائل المعقدة التي يحتاج الإنسان فيها إلى كد الذهن ونصبه، فالرجل الأعرابي عندما سئل عن وجود الله تعالى قال بلسان فطرته: البعرة تدل على البعير، وآثار الأقدام تدل على المسير، فسهاء ذات أبراج، وأرض ذات فجاج، وبحار ذات أمواج، ألا تدل على وجود العليم الخبير.

وكذلك الجن لما سمعوا القرآن قالوا: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ٢٠ يَهْدِي إِلَى ٱلرُّشْدِ فَفَامَنًا بِهِ- وَلَن نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا ﴾ [الجن: ٢،١].

حتى هدهد سيدنا سليهان -على نبينا وعليه السلام- توصل إلى أن لهذا الكون إلهًا موجودًا يستحق السجود له، غير الشمس التي رأى بلقيس وقومها يسجدون لها من دون الله، ونسب هذا الصنيع بلسان فطرته إلى تحسين الشيطان، فقال تعالى: ﴿ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ أَلًا يَسْجُدُوا لِلَهِ أَلَّذِي تُخْرِجُ ٱلْخَبَهَ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ فَي ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَه

(١) يراجع في ذلك «الذريعة إلى مكارم الشريعة» لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق د/ أبو اليزيد العجمي صـ١٩٩–٢٢٧، نشر دار الوفاء بالمنصورة ودار الصحوة بالقاهرة، طـ١ سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م، بتصرف، ودلائل التوحيد صـ٢٢–٣٢. ١٣٦ من المالية مالية المالية مالية المالية مالية المالية مالية مالي

رَبُّ ٱلْعَرْش ٱلْعَظِيمِ ٢ ﴾ [النمل: ٢٦، ٢٥، ٢٢].

وكذلك نجد علماء الطبيعة يعترفون بوجود الله تعالى بطريق الفطرة، يقول موريس بيدج<sup>(1)</sup>: «إن الإيمان بوجود الله في الأمور الخاصة التي تنبت في شعور الإنسان وضميره، وتنموا في دائرة خبرته الشخصية»<sup>(\*)</sup>.

«وهذا الفطرة السليمة هي التي يدرك الإنسان بها إدراكًا مباشرًا أن له ربًّا قويًّا يرعاه، وإذا أخفقت هذه الفطرة في ساعات الرخاء فسرعان ما تعود إلى الظهور عند نزول البلاء، وسرعان ما ينكشف المعدن الأصيل للنفس فتعود إلى ربها متضرعة»<sup>(٣)</sup>.

ومما يقوي هذا الدليل تلك الإثباتات العلمية الكثيرة التي بنيت على الفطرة مما لا يدع مجالاً للشك في وجوده تعالى ويفتح الباب لإلزام الملاحدة بوجود الله تعالى، ومثل هذه الأبحاث توجد بكثرة في كتاب «الله يتجلى في عصر العلم»، وكتاب «تعريف عام بين الإسلام»<sup>(٤)</sup>.

- (۱) د/ موريس بيدج عالم من علماء الطبيعة، كان أول من اكتشف الرادار في العالم سنة 1971م، سَجَّل نحو ٣٧ بحثًا معظمها في الرادار، وألف الكثير من الكتب.
- (٢) الله يتجلى في عصر العلم، المرجع السابق ، تعريف عام بدين الاسلام تأليف الشيخ على طنطاوى ، نشر مطابع دار الوفاء المنصورة ص ١٣ سنة ١٤١٠ هـ ١٩٨٩ م ، تأليف نخبة من العلماء الأمريكان، أشرف على تحريره جون كلوفر، وترجمه إلى العربية د/ الدمرداش عبد المجيد سرحان، وراجعه وعلق عليه د/ محمد جمال الدين الفندي صـ١٤ نشر مؤسسة الحلي، القاهرة، طـ٣، سنة ١٩٦٨م.
- (٣) الإيمان الحياة للدكتور/ يوسف القرضاوي صـ٢٤، نشر مكتبة وهبة، القاهرة طـ٩، سنة ١٤١٠هـ، بتصرف.
- (٤) الله يتجلى في عصر العلم، تأليف نخبة من العلماء الأمريكان، أشرف على تحريره جون كلوفر، وترجمه إلى العربية د/ الدمرداش عبد المجيد سرحان، وراجعه وعلق عليه د/ محمد جمال الدين الفندي صـ١٤، نشر مؤسسة الحلبي، القاهرة، طـ٣، سنة ١٩٦٨م.

وفي نهاية هذا التعقيب أشير إلى أن هذا الدليل الذي استدل به القاسمي قد اعترف به كثير من العلماء منهم بعض المعتزلة، وابن تيمية، وكثير من الصوفية، وبعض المحدثين مثل الشيخ محمد عبه والفيلسوف كارليل، وغيرهم<sup>(1)</sup>.

(۱) دراسات في العقيدة الإسلامية، تأليف د/ عوض الله جاد حجازي صـ٢٧-٣٠، طبع
 دار الطباعة المحمدية، القاهرة، طـ١، سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

## الدليل الثانثي نظام الأكوان

## وما فيه من الإحكام والإتقان

في هذا الدليل يثبت القاسمي أن صاحب القلم السليم يرى أنوار الحق تتجلى على كل المظاهر الكونية الناطقة بوجود إله بديع، أحكم صنعها ودبر أمرها، وتوضيح ذلك عند القاسمي: «إن ما نشاهده في هذا الكون من مخلوقات كلها على حالة من الترتيب والإحكام، وسيرها بنظام ترتبط فيه الأسباب بالسببات، وما نراه من خدمة بعض الموجودات لبعض، كل ذلك يشهد بالضرورة على وجود خالق مريد لها، فهل يمكن أن يتصور منزل صنع بلا صانع؟ فبالضرورة لا بد من وجود صانع رسم صورته وحد حدوده، فها بالنا بالكون الذي هو أعلى وأعظم من صنع البشر»<sup>(۱)</sup>.

وهناك أدلة أخرى ذكرها القاسمي كانت بمثابة تفصيل لما أجمل في هذا الدليل.

من هذه الأدلة:

۱۳۸

١ - دليل اضطرار العالم إلى ممسك، والذي يقرر فيه أن الناس اتفقوا على أن العالم كله بها فيه من أرض وسهاء وبحار وجبال، معلق في الفضاء، والعقل لا يسلم بأن الشيء الثقيل لا يقف في الهواء إلا بممسك له، وهذا الإمساك الدائم للكون لا يستطيع أحد القيام به إلا الله تعالى، ولا يعقل أن يكون الرياح هي الممسك له؛ لأنها تحتاج إلى من يرسلها ويدبر أمرها، والقرآن قرر هذه الحقيقة، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا ﴾ [فاطر: ١] .

- (۱) دلائل التوحيد صـ ۵، بتصرف.
- (٢) من دلائل التوحيد صـ٤٦. بتصرف.

٢- ومنها دليل الحياة الحيوانية والنباتية على وجه الكرة: فيقرر فيه القاسمي بأن الإنسان نفسه يعلم أن له خالقًا بالضرورة ؛ إذ يستحيل أن يُوجد الإنسان نفسه، وقد زعم بعض الملاحدة أن الحي وجد من المادة، وهذا باطل؛ لأن المادة خالية من الحياة وخاضعة للنظام الذي وضعه لها خالقها والحى لا يولد إلا من حي (١).

إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة التي توضح ما أجمل ما في هذا الدليل. تعقيب:

إذا كانت الفطرة السليمة تهتدي بنفسها إلى وجود الله تعالى فكذلك العقل إذا ابتعد عن الهوى والتعصب لأي فكرة فإنه لا بد وأن يصل إلى وجود إله خالق لهذا الكون، وأصح مقام يجد فيه العقل هذه الحقيقة هو مقام النظر والتأمل في الآفاق وفي الأنفس، ولم لا، وقد وعد الله عباده أن يريهم في هذا المقام من الآيات ما يجعلهم يشهدون له بأنه هو الحق خالق هذا الكون وموجده، قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَسِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيَ أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ [فصلت: ٥٣].

ودليل كهذا يدعو الإنسان لكي يقلب بصره في هذا الكون، ويتملى في مشاهده وعجائبه، فيجده آية في التكوين، وهو دليل قرآني، والقرآن يتخذ من آيات النظر في الكون طريقًا لعرض أصول الإيمان، وقد عنى القرآن بالحديث عن هذا الكون وما فيه من الآيات، وقد أحصى بعض العلماء سبعمائة وخمسين آية موضوعها كوني، مما يدل على أهمية النظر في الكون وما فيه، ولا يقف الأمر عند ذلك، بل يتعدى إلى الأوامر الصريحة بالتفكير والنظر (\*)، قال تعالى: ﴿ قُل

دلائل التوحيد صـ ٥، ٥٢، ٥٣، ٥٤.

(٢) كتاب «دراسات في العقيدة الإسلامية» د/ محمد عبد الله الشرقاوي صـ٥٤، نشر مكتبة

وفي المركزي العراقة المعيى وأراؤه الاعتقاية

**ٱنظُرُوا مَاذًا فِي ٱلسَّمَوَّاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾** [يونس: ١٠١]، إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي تخاطب الناس كلهم، على اختلاف أحوالهم فمن عالم يعمل عقله ومن غير عالم، كل يجد بغيته في هذه الآيات، مما يوضح أن هذا الترتيب والإحكام في الكون من تقدير العليم الحكيم، وما أروع إشارة أحد الأساتذة إلى ذلك ؛ فيقول: «والشمس لا يمكنها أن تخرج عن المدار الذي أمرها الله أن تدور فيه، ولو خرجت زاوية واحدة عن محورها لتحطمت وحطمت الكثير، وكذلك القمر والأرض، وهذا هو ناموس الله في هذا الكون لكل خلق عدا الثقلين،

12.

وفي كلام الملاحدة ما يؤكد أن التأمل في الكون دليل على وجود الله، من ذلك ما يقوله الفيلسوف «باسكال»: «إن هذا الصمت الأبدي لذلك الفضاء اللانهائي ليقذف في قلبي روعة ورهبة»، ومنه أيضًا ما يقوله «كانت»: «شيئان يملآن قلبي إعجابًا وإكبارًا يتجددان وينموان كلما أعملت فيهما تأملي: السماء المزدانة بالنجوم من فوقي، وقانون الأخلاق في ضميري»<sup>(٢)</sup>.

= الزهراء طبعة سنة ١٤١٠هـ/ ١٩٨٩م. (١) العقيدة وأثرها في بناء الجيل د/ عبد الله عزام صـ٢٩ نشر وتوزيع دار الإسراء، الطبعة الأولى سنة ١٤١١هـ/ ١٩٩١م. (٢) الدين د/ عبد الله دراز هامش صـ١١٩، نشر وتوزيع دار القلم، الكويت سنة ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م.

## الدليل الثالث أخذ العقل السليم في الخشية والإشفاق والخروج من الحيرة

هذا الدليل هو آخر الأدلة التي ساقها القاسمي لإثبات وجود الله تعالى، وأشار القاسمي إلى أن أصل هذا الدليل وخلاصته تكمن في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْهُدَى ءَامَنًا بِهِ فَمَن يُؤْمِنُ بِرَبِهِ فَلَا يَخَافُ بَخَسًا وَلَا رَهَقًا ﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَسِطُونَ فَمَن أَسْلَمَ فَأُوْلَتِبِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ [الحن: ١٢،١٤،١٣].

وبيان هذا الدليل كما يرى القاسمي هو أخذ ما جاء على ألسنة الرسل -عليهم السلام - من التخويف بالعذاب، والوعيد الأكيد لكل مكذب في الاعتبار حتى تأخذ النفس حذرها، فما طبعت عليه النفس هو حصول الخوف عند التخويف، فإذا خافت ترددت في موقفها، وبالتالي يجب عليها عقلاً تصديق كل ما غلب الظن بصدقه، وعضدته بالبراهين، وهذه هي إحدى طرق الإقناع التي أشار إليها المولى سبحانه وتعالى بقوله: ﴿ قُلَ أَرَءَيْتُمَ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوَمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [الأحقاف: ١٠]<sup>(٢)</sup>.

- (١) والتحري في الآية معناها الدقة في طلب الدليل عن معرفة وقصد.
- (٢) والأسلوب في هذه الآية "أسلوب جدلي يراد به زعزعة الإصرار والعناد في نفوس أهل مكة وإثارة التخويف في نفوسهم والتحرج عن المعنى في التكذيب، ما دام أن القرآن يحتمل أن يكون من عند الله حقًّا... ومن الأحوط إذا أن يتريثوا في التكذيب قبل التعريض للعاقبة الوخيمة، وبخاصة إذا أضيف إلى ذلك الاحتمال أن واحدًا أو أكثر من أهل الكتاب يشهد بأن طبيعته من طبيعة الكتاب قبله، ويتبع هذا التذوق بالإيهان، بينها هم الذين جاء القرآن لهم، وبلغتهم، وعلى لسان رجل منهم يستكبرون ويكفرون... =

GHAZI TRUST وأراؤه الاعتقاية 124 فيترتب على ذلك الوقوع في الحيرة، وأنفع ما تدفع به هذه الحيرة هو الإسلام؛ إذ أنه ليس هناك ما هو أهدى منه للعقول، وأشفى لما في الصدور، قال تعالى: ﴿ قُلْ فَأُتُوا بِكِتَبٍ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَّبِعَهُ ﴾ [القصص: ٤٩]؛ أي: ولا أهدى من الإسلام، فوجب اتباعه، ولو فرضنا بأن الحيرة ملازمة للإسلام فهي لغيره ألزم، والذي لا يقبل الإيهان المبني على البرهان والقرآن، يقبل الكفر بغير ذلك. ثم انتقل القاسمي إلى بيان أصل وقوع الإنسان في الوساوس، وبين بأن أصله هو عُجْب الإنسان بعلمه وعقله، وأن كل ما لا يعرفه فهو باطل، مع أن الله قال فيه: ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٧٢]، وقد يوصله هذا العجب

الالكف ملاينة أننجوا الكفي الجفام وإثابت متواخ الديالة

**صـ١١٢**.

This file was downloaded from QuranicThought.com

إذا كنت من فرط السفاة معطلاً فيا جاحدًا اشهد أنني غير جاحد أخاف مسن الله العقوبة آجلاً وأزعم أن الأمر في يد واحد فإني رأيت الملحدين تعرودهم ندامتهم عند الأكف اللواحد<sup>(1)</sup>

154

وفرعون وغيره لو أقيمت لهم أعظم البراهين بدون أن يروا العذاب ما آمنوا، قال الله تعالى: ﴿ فَمَا كَانَ دَعْوَنَهُمْ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَآ إِلَّا أَن قَالُوٓا إِنَّا كُنَّا ظَامِينَ ﴾ [الأعراف: ٥]، وقال تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأُوٓا بَأْسَنَا قَالُوٓا ءَامَنًا بِٱللَّهِ وَحْدَهُر وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِۦ مُشْرِكِينَ ﴾ [غافر: ٨٤].

والقرآن الكريم به الكثير من الجمع بين الأدلة والوعيد سيها في قصص المعذبين، وتأثير ذلك في القلوب أقوى، وعلى كل فالقرآن يظهر بأن الأمن مع الإيهان بالخالق، والخوف في عدم الإيهان به، قال تعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ كَفَرَتُم بِهِ مَنْ أَضَلُ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٥٢].

ثم سرد القاسمي علاجًا للشك نقله عن الإمام أبي حامد الغزالي وضح فيه أنه يمكن معالجة الشاك بعلم يناسب عقله «ويقال له: هل ما جاءت به الرسل وصدقته المعجزات ممكن أو محال؟ فإن قال بأنه محال فهو شخص معتوه<sup>(٢)</sup>، وإن قال: أنا شاك فيه، فيقال له: لو قال لك شخص مجهول: بأن حية ولغت في طعامك الذي أعددته فهل تأكل منه أو تتركه؟ فيقول: سأتركه لا محالة؛ لأنه إن كذب فلا يفوتني إلا الطعام والصبر عليه، وإن صدق فتفوتني الحياة، فنقول له: يا سبحان الله، كيف تؤخر صدق الأنبياء كلهم مع ما أيدوا به

- (١) اللزوميات لأبي العلاء المعري، جمعتها جماعة من الأخصائيين صـ ٢٤، القصيدة رقم ٨٦، طبع ونشر دار الكتب العلمية.
- (٢) معتوه: من عته عتهًا وعتاهًا وعتاهية؛ أي: نقص عقله من غير مس جنون، المعجم الوسيط جـ٢ صـ٢٠٤، طبع مجمع اللغة العربية، الطبعة الثالثة سنة ١٩٨٥م.



من المعجزات وتصديق الحكماء والعلماء لهم، عن صدق رجل واحد مجهول، ربما يكون له غرض فيما يدعيه، وهؤلاء العلماء والحكماء مصدقون بالله واليوم الآخر، إن صدقوا وصدقتهم فزت معهم بالنعيم المقيم، وإن كذبوا وصدقتهم لا يفوتك إلا بعض متاع الدنيا وشهواتها الفانية، فإن كان عاقلاً لا يبقى له توقف إلا ويفضل النعيم الباقي على المتاع الزائل، فلا نسبة بين هذا وذاك»<sup>(1)</sup>. تعقيب:

بعد عرض هذا الدليل كما صوره القاسمي أرى:

أولاً: أن دليلاً كهذا يعد دليلاً خاصًّا بالموحدين؛ إذ أن مقدمته الأولى بنيت على أخذ ما جاء على ألسنة الرسل فسيق لكي يحافظ على عقولهم من الشطط عن الحق، ولبيان المخرج إذا تعرضوا لحيرة في أمره بثتها الشياطين داخلهم، وعلاج من وقع منهم في شك.

ثانيًا: أنه من الأحرى ألا يكون هذا الدليل في مصاف الأدلة التي تثبت وجود الله تعالى كما فعل القاسمي؛ إذ أنني وجدت فيه منتهى ما وصلت إليه الأدلة من إظهار الحق والذهاب إلى الإيهان اليقيني الخالص، وبهذا يعد نتيجة للأدلة لا دليلاً منها، ويؤيد هذا ارتباط إحدى مقدماته بالأدلة السابقة، يتضح هذا في قوله: «فكيف إذا جاء الثقة مع ظن صدقه المعجز القاهر، وعضدته البراهين المتقدمة»<sup>(\*)</sup>، وهو يقصد الإشارة إلى الأدلة الكثيرة التي سبقت هذا الدليل.

ثالثًا: كل الأدلة التي ساقها القاسمي لإثبات وجود الله تعالى لا تحتاج إلا إلى عقل سليم، يعرف الحق ويقدره، ويستطيع إنصاف أي مذهب يستحق

- (۱) دلائل التوحيد صـ۲۹–۷۲، بتصرف.
  - (٢) دلائل التوحيد صـ٦٩.

الإنصاف، ولديه من المعرفة ما يعينه على تفهم هذه الأدلة، فإن تعارض ما هو عليه مع ما أثبتته هذه الأدلة أذعن للحق، وقبله ومن كان فاسد العقل ضعيف القريحة، فهذا لا تجدي مع الأدلة وإذا عرفها ضيعها، قال تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوْأَ صُلَّ

رابعًا: لاحظت من خلال عرض القاسمي لأدلته على وجود الله تعالى أنه اعتمد على أدلة كثيرة، وسار في هذه الأدلة مخاطبًا جميع الناس على اختلاف أحوالهم، فساق أدلة عقلية نظرًا؛ لأن من الناس من لديه القدرة على النظر في الأدلة العقلية، ومنهم من لا يتقبل عقله ويعتمد على ما يراه بحواسه، فساق لذلك ما يناسبه، ومنه منهم أصحاب قلوب سليمة يتوصلون بها إلى خالقهم، فساق لذلك أيضًا ما يناسبهم، وهو في ذلك متبع لأسلوب القرآن الكريم في مخاطبة الناس على اختلاف أحوالهم<sup>(1)</sup>.

 (۱) «في الفكر الإسلامي الحديث والتحديات المعاصرة» د/ عبد المقصود عبد الغني صـ١٩٢، ١٩٣، طبع المطبعة الإسلامية الحديثة، القاهرة، نشر مكتبة الزهراء سنة ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م.



الهبحث الثالث إثبات الصفات إجمالاً ويشتمل على: ۱ – تمهيد. ۲- آراء أشهر الفرق الكلامية في الصفات. ٣- رأي القاسمي في الصفات.

### تمهيد

كان حال الصحابة -رضوان الله عليهم أجمعين- هو التسليم بما جاء في كتاب الله تعالى وبها جاء به سنة نبيه ﷺ من صفات الله ﷺ من غير أن يشبهوه بخلقه، أو يعطلوا صفاته، وقد بين المقريزي ذلك فقال: «من أمعن النظر في دواوين الحديث، ووقف على الآثار السلفية، علم أنه لم يرد قط من طريق صحيح ولا سقيم عن أحد من الصحابة -رضي الله عنهم- على اختلاف طبقاتهم وكثرة عددهم أنه سأل رسول الله ﷺ عن معنى شيء مما وصف الرب سبحانه وتعالى به نفسه الكريمة في القرآن الكريم وعلى لسان نبيه ﷺ، بل كلهم فهموا معنى ذلك فسكتوا عن الكلام في الصفات، ولا فَرَّق أحد منهم بين كونها صفة ذات (() أو صفة فعل ()، وإنها أثبتوا له تعالى صفات أزلية، من العلم، والقدرة، والحياة، والإرادة، والسمع، والبصر، والكلام، والجلال، والإكرام، والجود، والإنعام، والعزة، والعظمة، وساقوا الكلام سوقًا واحدًا، وهكذا أثبتوا -رضي الله عنهم- بلا تشبيه، ونزهوا من غير تعطيل، ولم يتعرض أحد منهم إلى شيء من هذه، ورأوا بأجمعهم إجراءات الصفات كما وردت»<sup>(٣)</sup>، وكذلك كان الحال لدى كبار الأئمة أمثال أبي حنيفة<sup>(٤)</sup>،

- الصفات الذاتية: هي ما يوصف الله بها ولا يوصف بضدها، نحو القدرة والعزة والعظمة وغيرها.
- (٢) الصفات الفعلية: هي ما يجوز أن يوصف الله تعالى بضده كالرضا والسخط والغضب... ونحوها، ينظر: «التعريفات» تأليف السيد علي بن محمد الجرجاني صد١١١، طبع ونشر مصطفى البابي الحلبي، مصر، سنة ١٣٥٧هـ/ ١٩٣٨م.
- (٣) المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار، تأليف أحمد بن علي المقريزي جـ٢ صـ٣٥٧ نشر دار صادر، بيروت.
- (٤) أبو حنيفة: هو إمام العراق وفقيهها النعمان بن ثابت التيمي، كان إمامًا ورعًا، عالمًا عاملاً

ومالك<sup>(1)</sup>، والشافعي<sup>(1)</sup>، وأحمد<sup>(۳)</sup>، إذا كان رائدهم في ذلك هو التوحيد الخالص، وتنزيه المولى ظلّ هو الفكرة الأساسية التي تحدد فهمهم لعقائد الدين<sup>(1)</sup>، وما لبث الحال إلا وتغير وأصبحت مسألة الصفات من المسائل التي اضطربت فيها أقوال العلماء، وانقسموا تجاهها إلى أقاسم، لذا أردت أن أبين آراء الفرق الكلامية في المسألة ثم أعقبه برأي القاسمي.

متعبدًا، قال عنه الشافعي: الناس في الفقه عيال على أبي حنيفة، وقال أبو داود: إن أبا حنيفة كان إمامًا، ولقد ضربه ابن هبيرة على القضاء فأبى ذلك، وقال أبو معاوية الضرير: حُبُّ أبي حنيفة من السنة، ينظر: السير جـ٦ صـــ ٤٠١، التذكرة جـ١ صــ ١٦٨، تاريخ بغداد جــ ١٣ صـ٣١٣.

- (١) الإمام مالك: هو أبو عبد الله مالك بن أنس الأصبحي، إمام دار الهجرة ومحدثها الأشهر، ولد بالمدينة سنة ٩٣هـ، وتوفي فيها سنة ١٧٩هـ، تلقى العلم عن ربيعة الرأي، فأخذ عن كبار الفقهاء من التابعين، صاحب المذهب المشهور، وله الموطأ وغيره، ينظر: السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي، تأليف د/ مصطفى السباعي صـ٤٣٠، طبع ونشر المكتب الإسلامي بيروت طـ٤، سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- (٢) الشافعي: هو الإمام العلم محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان المطلبي أبو عبد الله الشافعي المكي، نزيل مصر، المجدد لأمر الدين على رأس المائتين، عالم العصر، وناصر الحديث، فقيه الملة، نسيب رسول الله ﷺ وابن عمه، ينظر: السير جـ ١٠ صـ٥-٩٩، تاريخ بغداد جـ٢ صـ٥٦، الوافي بالوفيات جـ٢ صـ ١٧١.
- (٣) أحمد بن حنبل: هو الإمام الجليل أحمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني أبو عبد الله، شيخ الإسلام وسيد المسلمين في عصره، الحافظ الفقيه، قال الشافعي: خرجت من بغداد فما خلفت فيها رجلاً أفضل ولا أعلم ولا أفقه من أحمد بن حنبل، توفي سنة ١٤١ هـ، ينظر: السير جـ١١، صـ١٧٧، الحلية جـ٩ صـ١٦١، التهذيب جـ١، صـ٧٣. (٤) مقدمة د/ محمود قاسم لمناهج الأدلة لابن رشد صـ٣٦.

# آراء أشهر الفرق الكلامية في الصفات أولاً الجهمية<sup>(1)</sup>:

مذهب الجهمية هو: نفي الصفات عن الله تكل بحجة التنزيه المطلق ؛ إذ أن جهم بن صفوان رأى أن إثبات الصفات الواردة في كتاب الله تعالى يفضي إلى التشبيه بينه وبين خلقه، وهذا ينافي في نظره قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلَهِ مِنْمَى \* ﴾ [الشورى: ١١]، فأنكر جهم أن يكون لله عين وسمع وبصر، إلى غير ذلك من جميع الصفات «ورغم أن من وصف الله بشيء مما وصف به نفسه في كتابه أو حَدَّث عنه رسوله، كان كافرًا، وكان من المشبهة»<sup>(٢)</sup>، ولم يثبت من الصفات إلا كونه خالقًا قادرًا فاعلاً ؛ إذ ليس من خلقه من هو متصف بهذه الصفات؛ لأن الإنسان في نظره مجبور على فعله فلا يوصف بشيء من ذلك، وفي ذلك يقول خلقه؛ لأن ذلك يقتضي تشبيهًا، فنفى كونه حيًّا عالمًا، وأثبت كونه قادرًا، فاعلاً،

(١) الجهمية: هم أصحاب هم بن صفوان، من أهل خراسان، ينسب إلى سمرقند ترمذ، ومحتده الكوفة، ويكنى أبا محرز، وكان مولى لبني راسب من الأزد، وأخذ الكلام عن جعد بن درهم، وهو من الجبرية الخالصة، ظهرت بدعته بترمذ، وقتله مسلم (أو سالم) بن أحوز المازني بمرو في آخر ملك بني أمية.
ينظر: ترجمته تاريخ الجهمية والمعتزلة، تأليف: جمال الدين القاسمي صـ١٠، طبعة مؤسسة الرسالة ط٣ سنة ١٠٤٥هـ/ ١٩٨٥م، السير جـ٦ صـ١٩٨٩م، السير جـ٦ مـ١٩٨٥م، السير جـ٦ مـ١٩٨٥م، السير جـ٦ مـ٢٦٢، تاريخ الطبري جـ٧ مـ١٩٨٥م، السير جـ٦ مـ١٩٩٩م، السير جـ٦ مـ١٩٨٩م، السير جـ٦ مـ٢٩٢٩م، السير جـ٦ مـ٢٦٢م.
تأليف د/ خالد العسلي رسالة ماجستير صـ٢٢، ميزان الاعتدال جـ١ صـ٢٩٢م، السير جـ٦ مـ٢٦٢م.
ينظر لنفيه الصفات ورأيه فيها كتاب «جهم بن صفوان ومكانته في الفكر الإسلامي»
تأليف د/ خالد العسلي رسالة ماجستير صـ٢٢، ميزان الاعتدال جـ١ مـ٢٦٢م.

اللله المعتقد القاسمي وآراؤه الاعتقاية

خالقًا؛ لأنه لا يوصف شيء من خلقه بالقدرة والفعل والخلق»<sup>(1)</sup>. ثانيًا المعتزلة<sup>(1)</sup>:

ذهب أكثر المعتزلة إلى نفي الصفات عن الله تحلى بمعنى أنه ليس لله تعالى صفات قديمة زائدة على ذاته، فالله تعلى عندهم قادر، حي، عالم بذاته لا بقدرة وحياة وعلم، وهكذا شأن باقي الصفات<sup>(٣)</sup>، ومن المعتزلة من أثبت الصفات لله تعالى، ولكنهم اختلفوا فمنهم من جعلها عين ذاته، كأبي الهذيل العلاف<sup>(٤)</sup>، ومنهم من جعلها أحوالاً للذات لا هي موجودة ولا هي معدومة، كأبي هاشم

- (۱) الملل والنحل للشهرستاني تحقيق الأستاذ أحمد فهمي، جـ۱ صـ٧٣ طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، طـ٢، سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م، الفرق بين الفرق للبغدادي، تحقيق محمد محيى الدين صـ٢١١، ٢١٢، طبع المكتبة العصرية، بيروت، سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- (٢) المعتزلة: هم أصحاب واصل بن عطاء الغزال أبو حذيفة، ولد سنة ٨٠هـ بالمدينة، المتكلم البليغ، قديم المعتزلة وشيخها وأول من أظهر المنزلة بين المنزلتين، وقد اعتزل عن الحسن البصرى لما خالف، وجلس اليه عمرو بن عبيدة وقيل لهما ولأتباعهما معتزلون، له كتاب في التوحيد وكتاب المنزلة بين المنزلتين، توفي سنة ١٨١هـ، ينظر: السير جـ٥ صـ٢١٤، وفيات الأعيان جـ٦ صـ١٠٧، لسان الميزان جـ٦ صـ٢١٤.
- (٣) الزمخشري تأليف د/ أحمد الحوفي صد ١٢٠، طبع الهيئة المصرية للكتاب طـ٢ سنة ١٩٨٠ بتصرف، مقالات الإسلاميين واختلاف المصليين لأبي الحسن الأشعري، تحقيق محمد محيى الدين جـ١ صـ٢٤٤، طبع المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، سنة ١٤١١هـ/ محيى الدين جـ١ صـ٢٤٤، طبع المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، سنة ١٤١١هـ/ الدين محمد على ضمن كتاب فرق وطبقات المعتزلة صـ١٣٧ طبع دار المطبوعات الجامعية سنة ١٩٧٢م.
- (٤) أبو الهذيل: هو محمد بن الهذيل العبدي، الملقب بالعلاف، شيخ المعتزلة ومقدمهم ومقرر طريقتهم والمناظر عليها، توفي سنة٢٢٧هـ، ينظر: فرق وطبقات المعتزلة صـ٥٥ – ٥٨ مقالات الإسلاميين جـ١ هامش صـ٢٣٦.

الجبائي<sup>(1)</sup>، وبهذا لا يكون لهذه الصفات وجود إلا في الذهن فقط<sup>(4)</sup>، فالله تعالى قادر بقدرة هي ذاته، وعالم بعلم هو ذاته، وكذا باقي الصفات، ولكنهم استثنوا من الصفات صفتي الإرادة والكلام، فقالوا: إنهها زائدتان على الذات ولا يقومان بها الذات، فالإرادة لا تقوم بمحل لأنها حادثة، والحادث لا يقوم بالذات القديمة، وكذلك الكلام لا يقوم بالذات وإنها يقوم في جماد<sup>(4)</sup>، فالله تعالى عندما كلم سيدنا موسى –على نبينا وعليه الصلاة والسلام – خلق الكلام في شجرة سمع منها موسى كلام الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَتَنهَا نُودِكَ مِن شَطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَعْمُوسَى إِذِي آلاً ٱللَّهُ رَبَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [القصص: ٣].

وحجة المعتزلة في نفيهم لصفات الله تعالى: امتناع تعدد القديم؛ لأن هذه الصفات لو شاركت الله تعالى في القدم –الذي هو أخص صفات الألوهية– للزم أن تكون آلهة، وحينئذ يتعدد الإله، والنصارى قد كفرت بإثبات ثلاثة من القدماء، فكيف الحال فيمن أثبت أكثر منها<sup>(٤)</sup>، وفي ذلك يقول واصل: «من

- (۱) أبو هاشم: هو عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي، المتكلم المشهور، كان هو وأبوه من كبار المعتزلة، ولد سنة ٢٤٧هـ، وتوفي سنة ٣٢١هـ، ينظر: فرق وطبقات المعتزلة صـ١٠٠٠.
- (٢) الفرق بين القولين: إن الذين قالوا إن الله عالم بذاته لا بعلم، قد نفوا الصفة عنه تعالى، بينها أوجد أبو الهذيل صفة هي بعينها ذات، ينظر: المعتزلة، تأليف د/ زهدي جار الله صـ٥٦، ٧٤، نشر النادي العربي، القاهرة، واصل بن عطاء وآراؤه الكلامية، تأليف سليهان الشوايشي صـ١٦٠، نشر وطبع الدار العربية للكتاب بليبيا سنة ١٩٩٣م.
- (٣) تيسير الاقتصاد في الاعتقاد، تأليف د/ صالح شرف جـ٢ صـ٥، نقلاً عن تيسير الاقتصاد في الاعتقاد تأليف د/ نشأت عبد الجواد ضيف صـ٣٤، بتصرف.
- (٤) شرح العقائد النسفية لسعد الدين التفتازاني، تحقيق د/ أحمد حجازي السقا صـ٣٧ طبع
   الكليات الأزهرية طـ١ سنة ١٤٠٧هـ، أسماء الله وصفاته في معتقد أهل السنة والجماعة،

وفي الدي والمالية المالية المالية المالية المالية المالية عنها المالية المالية

أثبت معنى وصفة قديمة فقد أثبت إلهين»<sup>(١)</sup>.

ويعلق أستاذنا/ عوض الله حجازي على هذا فيقول: «... ليس هناك إجماع يكفر من قال بتعدد القدماء!! كيف وقد قال الأشاعرة بقدم صفات المعاني السبعة وزيادتها على الذات، وقد زاد عليها الماتريدية صفة التكوين، وأما كون النصارى قد كفروا بإثبات ثلاثة من القدماء فإنهم لم يكفروا بإثبات ثلاثة من القدماء؛ لأنها صفات، بل لأنهم جوزوا عليها الانتقال، وقالوا: إن أقنوم<sup>(1)</sup> من خواص الصفات، وأيضًا إنهم قد جعلوا هذه الأقانيم آلهة يجب لها الطاعة والعبادة، قال تعالى: **« لَقَدَ حَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱ**للَهُ ثَلَيْتَةٍ وَمَا مِنْ إِلَيْهِ إِلَّا إلَنه وَالعادة، قال تعالى: **الم**ادي قد جعلوا هذه الأقانيم آلمة يجب لها الطاعة والعبادة، قال تعالى: **الم**ادي قد جعلوها آلهة، والآلمة ذوات لا صفات»<sup>(٣)</sup>.

ظهر مما سبق أن المعتزلة أرادوا بنفيهم للصفات تصحيح التوحيد ونفي التعدد، ولكن يؤخذ عليهم أنهم حَكَّموا العقل في كثير من القضايا «وليس ذلك \_\_\_\_\_\_

تأليف د/ عمر سليهان الأشقر صـ ١٧٠ طبع دار النفائس، الأردن طـ٢، سنة ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.

- (١) الملل والنحل للشهرستاني جـ١ صـ٤.
- (٢) أقنوم: كلمة سريانية معناه شخص أساسي، أو شخص رئيسي، وهي قريبة من الكلمة اليونانية nomos ومعناها: قانون، ولذا فضلت الكنائس الشرقية استعمال لفظ أقنوم على لفظ شخص؛ لأن المقصود في التثليث بالأقنوم كيان ذاتي، أو في الذات، ينظر: دراسات في الكتاب المقدس «إنجيل يوحنا» صـ٣٦ ط دار العالم العربي بمصر ١٩٧٥ نقلاً عن «أقانيم النصارى» كتاب يتحدث عن أصل الديانة النصرانية وتطولها ونقدها بأدلة من أسفار التوراة والإنجيل وكتب التاريخ، تأليف د/ أحمد حجازي السقا صه، وشرح العقائد النسفية مي.
- (٣) ابن القيم وموقفه من التفكير الإسلامي، تأليف د/ عوض الله حجازي صـ١٣١، ١٣٢ طبع دار الطباعة المحمدية، القاهرة، طـ٣ سنة ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م.

ينظر: المرجع السابق.

بقادح في العقل ومداركه، بل العقل ميزان صحيح، فأحكامه يقينية لا كذب فيها، غير أنك لا تطمع أن تزن به أمور التوحيد والآخرة وحقيقة النبوة، وحقائق الصفات الإلهية، وكل ما وراء طوره، فإن ذلك طمع في محال»<sup>(1)</sup>. **دالثًا الفلاسفت:** 

ذهبت الفلاسفة إلى نفي زيادة الصفات على الذات، وقالوا: بأن صفات الباري هي عين ذاته، فالله تعالى عندهم سميع بذاته، مريد بذاته، واستثنوا من قولهم هذا صفة الكلام، فقالوا: بأنها زائدة على الذات غير قائمة بها (الذات)؛ لأن هذه الصفة حادثة، ومعنى أن الله تعالى متكلم؛ أي: أنه خلق الكلام في ذات النبي علي (\*).

ومعنى قولهم: إن الصفات عين الذات؛ أي: أنه ليس وراء الذات معنى زائدًا لا في الذهن ولا خارج الذهن.

وحجة الفلاسفة على وجهة نظرهم: أن إثبات الصفات لله تعالى يستلزم

- (۱) مقدمة ابن خلدون، تأليف عبد الرحمن بن محمد بن خلدون صـ۰۹، ط دار الجيل، ببروت.
- (٢) لبيان مذهبهم ينظر: تيسير الاقتصاد في الاعتقاد، تأليف د/ نشأت عبد الجواد ضيف صـ٣٦، دراسات في علم التوحيد، إعداد أ. د/ عوض الله حجازي، د/ حبيب الله حسن أحمد صـ٦، ٧، ٨.

والفرق بين مذهب الفلاسفة والمعتزلة من وجوه: أ- الفلاسفة جردوا الإله عن الصفات والأحوال، فليس له أحوال كما يقول المعتزلة. ب- الفلاسفة استثنوا صفة الكلام فقط، بخلاف المعتزلة فإنهم استثنوا مع الكلام صفة الإرادة. ج- الكلام عند الفلاسفة ليس مخلوقًا في شجرة، وإنها هو مخلوق في ذات النبي ﷺ إما في النوم أو في اليقظة، وهذه الأصوات ليس لها وجود خارجي.

ومساري والمعالي وأراؤه الاعتقاية

أن يكون الباري مركبًا، وأن يكون جسمًا مؤلفًا، وفي هذا نفي لإثبات الوحدانية لله تعالى، وفي ذلك يقول صاحب المواقف: «احتج العلماء بأنه لو كان له صفة زائدة على ذاته لكان هو فاعلاً لتلك الصفة لاستناد جميع المكنات إليه، وقابلاً لها أيضًا لقيامها بذاته»<sup>(1)</sup>.

ويمكن الرد عليهم: بأن المستحيل هو تعدد الذات، لكن وجود ذات قديمة لها صفات غير مستحيل، وفي ذلك يقول السعد: «المستحيل هو تعدد الذوات القديمة وهو غير لازم، ويلازمكم كون العلم مثلا قدرة وحياة، عالمًا، وحيًّا، قادرًا، وصانعًا للعالم ومعبودًا للخالق، وكون الواجب غير قائم بذاته، إلى غير ذلك من المحالات»<sup>(٢)</sup>.

## رابعًا الأشاعرة:

يرى الأشاعرة أن لله سبحانه وتعالى صفات زائدة على ذاته، وهي موجودة وقديمة ومختلفة فيها بينها، فهو سبحانه وتعالى عالم بعلم زائد على ذاته، وقادر بقدرة، ومريد بإرادة، وسميع بسمع، ومتكلم بكلام، إلى غير ذلك من صفات المعاني<sup>(٣)</sup>.

وقد احتجوا لمذهبهم هذا بحجج منها: ١ - قياس الغائب على الشاهد؛ أي: أن الصفات الإلهية تفهم من صفات

(١) شرح المواقف الموقف الخامس صـ٨١.
 (٢) شرح العقائد النسفية صـ٣٧، ويراجع في الرد عليهم مفصلاً كتاب «أسهاء الله وصفاته في معتقد أهل السنة والجهاعة» تأليف د/ عمر سليهان الأشقر صـ١٩٣-١٩٣.
 (٣) صفات المعاني: هي كل صفة قائمة بموصوف، موجبة له حكمًا كالقدرة، والإرادة، والعلم، والبصر، والحياة.

ينظر في ذلك: تحفة المريد على جوهرة التوحيد للبيجوري صـ٧٦ طبع الإدارة الأزهرية سنة ١٣٨٩هـ/ ١٩٧٨م.

OR QUR'ANIC THOUGHT

الشاهد، وقد ثبت في الشاهد أن كون الواحد منا حيًّا، وعالمًا، وقادرًا، معللاً بأن له حياة وعلم وقدرة تقوم به، فكذا في الذات الإلهية.

٢- لو كان الفهوم من صفة العلم هو نفس الذات، والمفهوم من صفة
 القدرة كذلك، لكان العلم نفس القدرة، وهذا باطل، وكذا القول في باقي
 الصفات التي يدعى فيها بأنها عين الذات.

٣- لو كان المفهوم من الحياة والعلم والقدرة نفس الذات، لم يفد حمل هذه الصفات على ذاته، وكان القول: بأن الله العالم أو القادر، إلى غير ذلك من الصفات، يعد من باب حمل الشيء على نفسه، وهذا باطل؛ لأن وصف الله بهذه الصفات يقتضي زيادة واضحة على ذاته، فمن هنا قلنا بأن هذه الصفات زائدة على الذات<sup>(1)</sup>.

ويمكن الردعلي الأشاعرة بالآتي:

١ - تناقض الأشاعرة في الصفات، حين أثبتوا بعض الصفات (صفات
 المعاني) بدون تأويل، وأولوا بعضها (الصفات الخبرية).

٢- قولهم بأن لله صفات قديمة زائدة على ذاته (مغايرة لها) أوقعهم في التناقض، إذ كيف تكون مغايرة للذات وقديمة؟!

٣- قياسهم للغائب على الشاهد حجة لم تسلم لهم في إثبات الصفات لله تعالى؛ إذ أن نسبة الصفات إلى الله تعالى ليست هي نسبة صفات الإنسان إلى صاحبها.

٤- الوجهان الثاني والثالث لهم لم ينهضا بالاحتجاج على أن الصفات مغايرة للذات، بل إنها أفادا المغايرة بين مفاهيم الصفات، ليس أكثر من ذلك<sup>(٢)</sup>.

(١) شرح المواقف في علم الكلام، الموقف الخامس صـ٧٩، ٧٩.

(٢) مقدمة د/ محمود قاسم لكتاب «مناهج الأدلة في عقائد الملة» لابن رشد صـ ٤٢، ٤٣،
 =

101

خامساً الكرامية<sup>(1)</sup>:

أثبتت هذه الطائفة للخالق تعالى جميع الصفات من القدرة، والإرادة، والعلم، والسمع، والبصر، والكلام، إلى غير ذلك من الصفات التي ورد بها الشرع، ولقد بالغوا في ذلك حتى أطلقوا عليه سبحانه وتعالى أنه جسم له حد ونهاية من تحته.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

وقالوا: إن الخالق تعالى محل للحوادث، كما زعموا أن أقواله وإرادته، وإدراكاته للمرئيات والمسموعات، أعراض حادثة فيه، وهو محل لها، كما وصفوه بالثقل عند تفسير قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتَ ﴾ [الانفطار: ١]، فقالوا: بأنها انفطرت من ثقل الرحمن عليها، وقالوا: أن كل اسم له مشتق من أفعاله، يكون ذلك الاسم ثابتًا له في الأزل، مثل الخالق، والرازق، والمنعم، وقالوا: إنه كان خالقًا قبل أن خلق، ورازقًا قبل أن رزق، ومعنى خالقيته؛ أي: قدرته على الخلق، ورازقيته؛ أي: قدرته على الرزق، والقدرة قديمة، والخلق والرزق حادثان فيه بقدرته (<sup>٢</sup>).

=

۲۱) الفرق بين الفرق للبغدادي صـ۲۱٦–۲۲۰ بتصرف، ابن القيم وموقفه من التفكير
 ۱۳٥می صـ۱۳۵.

ومذهب الكرامية مردود من أصله؛ لأنهم جعلوا من إثبات الصفات للخالق تعالى وسيلة لتجسيده، ولحلول الحوادث فيه، وهذا يتنافى مع قدسيته، ويتعارض مع قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَحَّ \* وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]. وفي المراجع القاسمي وأراؤه الاعتقاية

رأَفي القاسمي في مسألة الصفات

يثبت القاسمي للمولى تلكل صفة تصفه بكل كمال وتنزهه عن كل نقص، وهو في ذلك ليس بدعًا من العلماء، فهذا ما أقره سلف الأمة، ويرى كذلك أن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، فكما أن إثبات الذات إثبات وجود لا إثبات كيفية فكذلك الصفات، وفي ذلك يقول القاسمي: «كل من تعرض لمعرفة الذات بعقله، فقد تعرض لأمر يعجز عنه، ولا يمكنه بلوغ الأرب منه، والرء إذا عجز عن معرفة كنه نفسه، بل عن اكتناه أبسط الأشياء لديه، فعن معرفة اكتناه الحق بالأولى، فمعرفتنا به سبحانه إنها هي علمنا بوجوده وبأسمائه الحسنى، وأنه ليس كمثله شيء»<sup>(1)</sup>.

ويرى القاسمي أن الصواب في مسألة الصفات هو مذهب السلف الصالح<sup>(٢)</sup> –رضوان الله عليهم أجمعين– ومؤداه: وصف الله تعالى بها وصف به

- (١) دلائل التوحيد للقاسمي صـ٧٨.

17.

نفسه في كتابه، وبها وصفه به رسول الله ﷺ في سنته من غير تكييف ولا تأويل ولا تعطيل<sup>(1)</sup>، فكما أن ذاته سبحانه لا تشبه ذوات المخلوقين، فكذلك صفاته لا تشابه بينها وبين صفات المخلوقين، يقول تعالى: ﴿ لَيْسَ تَعِبِّلُهِ مَنَى <sup>\*\*</sup> وَهُوَ ٱلسَّعِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١].

121.

واستدل القاسمي على رأيه بنصوص نقلها عن الإمام أحمد، وأبي حامد الغزالي، والبيهقي، وابن القيم، وابن تيمية.

من ذلك ما نقله عن الإمام أبي حامد الغزالي في كتابه «إلجام العوام عن علم الكلام» في بيان أن مذهب السلف هو الحق، قال: ولهذا برهانان؛ عقلي وسمعي:

=

بیروت ط۳ سنة ۱٤۱۱هـ/ ۱۹۹۱م.

التكييف: هو أن يقال: الصفة على هيئة كذا، وكيفية كذا.

التمثيل: هو تشبيه الخالق بالمخلوق، ينظر: التحف في مذاهب السلف للإمام الشوكاني، تقديم وتعليق/ سليم بن عبد الهادي، علي حسن عبد المجيد، هامش صـ٣٥، ط مكتبة الوعي الإسلامي، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م، فتح رب البرية بتلخيص الحموية، ابن تيمية ضمن رسائل في العقيدة، تأليف الشيخ/ محمد بن عثيمين صـ٥٤، ٥٥ نشر دار الصفوة الطبعة الأولى.

التأويل: هو نقل ظاهر اللفظ عن وصفه الأصلي إلى ما يحتاج إلى دليل لولاه ما ترك ظاهر اللفظ.

التعطيل: هو التفريغ والإخلاء، ويطلق في الاصطلاح على نفي الصفات الإلهية، وإنكار قيامها بذات الله تعالى.

لسان العرب جـ صـ١٧٢، جـ٤ صـ٢٩٩٨، الإيهان ونواقضه تأليف د/ محمد نعيم ياسين صـ١٢ نشر مكتبة الزهراء، مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، ابن القيم تحقيق سيد إبراهيم صـ٢٣ طـ١ دار الحديث، القاهرة، الطبعة الأولى.



أولاً: البرهان العقلي:

وهو إما كلي وإما تفصيلي؛ والكلي يظهّر بأربعة أصول مُسَلّمَة لكل عاقل: أ- إن أعرف الخلق بصلاح العباد في معاشهم ومآلهم هو النبي ﷺ.

ب- إن النبي ﷺ أخبر العباد بما يصلح به أحوالهم ولم يكتمهم شيئًا مما أوحي إليه، والقرائن دالة على ذلك، فما ترك شيئًا يقربهم إلى الجنة إلا ودلهم عليه، ولا شيء يقربهم من النار إلا ونهاهم عنه.

جـ- إن أعرف الناس بمعاني القرآن الكريم هم الذين شاهدوا نزوله وعاصروا النبي ﷺ وصاحبوه ولازموه آناء الليل والنهار ؛ لأجل أن يفهموا هذه المعاني، وينقلوها إلى من بعدهم تقربًا إلى الله تعالى وهم صحابته رضوان الله عليهم أجمعين-.

د- إن هؤلاء الصحابة على طول حياتهم لم يدعوا الخلق إلى البحث والتفتيش والتأويل لمثل هذه الأمور، بل كان الظاهر منهم زجر من تحدث في مثلها، فترتب على هذه الأصول أن الحق في قولهم والصواب ما رأوه.

والعقلي التفصيلي: يقوم على أمور يجب على الخلق الالتزام بها وهي: أ- تقديس الحق عن التشبيه ومشابهة الأجسام. ب- التصديق والإيهان بها قاله الرسول تش بالمعنى الذي أراده. جـ- الاعتراف بالعجز عن درك حقيقة تلك المعاني. د- السكوت عن السؤال وعن الخوض فيها وراء طاقة العقل. ه - إمساك اللسان عن تغيير هذه الظواهر بالزيادة أو النقصان والجمع والتفريق.

و- كف القلب عن التفكر في ذات الخالق وحقيقة صفاته وقصر تفكيره على آلائه.

ز- التسليم لأهل المعرفة من الأنبياء والأولياء والعلماء الراسخين.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

ثانيًا: البرهان السمعي:

وطريقه أن نقيض مذهب السلف بدعة، والبدعة مذمومة وهي ضلالة، والخوض في التأويل من جهة العوام والعلماء بدعة فيكون نقيضه وهو الكف عن الخوض في التأويل سنة محمودة، وإذا سلم ذلك نتج أن الحق هو مذهب السلف<sup>(1)</sup>.

ومن ذلك أيضًا ما نقله عن ابن القيم، ومؤداه أن طريق السلف ومن تبعهم هو الأولى بالاتباع؛ ذلك أن من يتأمل الأحاديث النبوية يجدها في غاية بيان المتكلم وفصاحته وحسن تعبيره عن المعاني، وكهال معرفته وعلمه بها يعبر عنه، وكهال نصحه وإرادته لهداية الخلائق، فيستحيل عليه ﷺ أن يخاطب الناس بشيء وهو لا يريد منهم ما يدل عليه خطابه، بل يريد منهم أمرًا بعيدًا، فكيف يليق بالنبي أن يعدل عن مقتضى البيان الرافع للإشكال والإبهام ويوقع الأمة في أودية التأويلات والاحتهالات، إن من يقول مثل هذا الكلام لا يُقَدِّرُ الله حق قدره، وكذلك رسوله.

والمسلك الصحيح في هذه المسألة ينبني على:

أ- عدم مشابهة صفات الله تعالى بصفات المخلوقين؛ لأن ذاته تعالى ليست كذواتهم، فكذلك صفاته، والنفاة ما نفوا هذه الصفات إلا لاعتقادهم القاصر أن صفات الله تعالى تشبه صفات المخلوقين، وعدم معرفتهم بأن لوازم الصفات تختلف باختلاف محلها، فلازم الفرح مثلاً بالنسبة للإنسان يختلف عن لازمه بالنسبة لله تعالى.

 (١) تفسير القاسمي محاسن التأويل طـ١ صـ٣٣٩، ٣٢٤ بتصرف، ويراجع في «إلجام العوام عن علم الكلام» تأليف/ حجة الإسلام أبي حامد محمد بن محمد الغزالي صـ٢٤-٢٧ عُنِي بنشره محمد على عطية الكتبي ١٣٥٠هـ ١٩٣٢م. ب- الحق إثبات ما أثبته الله لنفسه في كلامه وعلى لسان رسوله من غير تشبيه ولا تحريف ولا تمثيل<sup>(1)</sup>.

وبذلك ظهر لنا من خلال رأي القاسمي في الصفات أنه أثبت جميع صفات الجلال والكهال لله تعالى ولم يتأثر بآراء الفرق الكلامية السابقة عليه، وكان عمدته في ذلك ما ورد عن الله تعالى وعن رسوله ﷺ.

 (1) تفسير القاسمي جـ٢ صـ٣٤٣، صـ٣٤٥ بتصرف، طريق الهجرتين وباب السعادتين للإمام ابن قيم الجوزية، تعليق/ محمود غانم غيث صـ٣٢٩-٣٣٣ نشر دار الطباعة المحمدية مصر الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ، ١٩٧٩م.



المبحث الرابع الصفات الخبرية ويشتمل على: ۱ – تمهيد. ٢ - آراء أشهر الفرق في الصفات الخبرية. ٣- رأي القاسمي في الصفات الخبرية. ٤ - تعقيب.

# الصفات الخبرية

#### تمهيد

ورد في القرآن الكريم والسنة النبوية نصوص كثيرة تثبت لله تعالى كثيرًا من الصفات التي يوهم ظاهرها التشبيه كاليد والعين والقدم والاستواء على العرش إلى غير ذلك، ولكن هل هذه الأمور المنسوبة إلى الله تعالى -في القرآن والسنة، صفات لله تعالى- وفق حقيقة ألفاظها المتصورة في أذهان الناس؟ أو صفات لله تعالى وفق حقيقة كلية تدل عليها الألفاظ بالإطلاق العام، والجانب الأعلى منها يليق بجلال الله تعالى لا تشبيه فيه ولا تجسيم؟ أو صفات لله تعالى مستعملة في حقائق أخرى مساة في لسان الشرع بهذه الأساء، ولا نعلم حقيقتها المجاز، ونحن نستطيع أن ندرك هذه المان الشرع بهذه الأساء، ولا نعلم حقيقتها المجاز، ونحن نستطيع أن ندرك هذه المعاني أله الماني الظاهرة منها على وجه فهذه وجوه تمثل آراء العلماء في مسألة الصفات الخبرية.

والصفات الخبرية من الصفات التي اختلف الفرق في إثباتها لله تعالى وكثرة الجدل حولها ؛ لذا رأيت إفرادها بالبحث وهي تعني:

تلك الصفات التي كان طريق معرفتها والاستدلال عليها هو القرآن الكريم وخبر الرسول ﷺ من غير استناد إلى دليل عقلي، ومنها الاستواء، والنزول، واليد، والعين، والفرح، والرضا، والغضب، والمجيء إلى غير ذلك<sup>(۲)</sup>.

- (١) العقيدة الإسلامية وأسسها تأليف/ عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، صـ٢١٦ في (ط)
   دار القلم دمشق بيروت، الطبعة السابعة ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- (٢) ابن القيم وموقفه من التفكير الإسلامي ت د/ عوض الله حجازي صـ١٣٧ ط٣ سنة
   ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م ط دار الطباعة المحمدية بتصرف.

وهي تنقسم إلى قسمين: أ- صفات فعلية تتجدد بحسب مشيئة الله تعالي وهي: أ- صفات فعلية تتجدد بحسب مشيئة الله تعالي وهي: ا- النزول. ٢ - الاستواء على العرش. ٣- المجيء لفصل القضاء بين عباده سبحانه يوم القيامة كما يليق به. ٣- المحيء لفصل القضاء بين عباده سبحانه يوم القيامة كما يليق به. ٣- المحك كما يليق بجلاله وعظمته سبحانه. ٣- صفات ذاتية قائمة بذاته العلية وهي قديمة قدم الذات مثل الوجه، واليد والقدم<sup>(1)</sup>.

۱٦۸

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

وقبل التعرض لرأي القاسمي في هذه المسألة نذكر آراء الفرق فيها: ١- الكرامية:

هذه الفرقة تثبت جميع الصفات التي ورد ذكرها في كتاب الله تعالى وتجريها على ظاهرها، ولكن هذا الإثبات ينتهي بهم إلى التجسيم والتشبيه<sup>(۲)</sup> بصفات المخلوقين، وفي ذلك يقول الشهرستاني حينها تعرض لبيان مذهبهم في هذه الصفات ما نصه: نص أبو عبد الله على أن معبودهم على العرش استقرارًا، وعلى أنه بجهة فوق ذاتًا، وأطلق عليه اسم الجوهر... وأنه مماس للعرش من

- (١) الصفات الإلهية في الكتاب والسنة النبوية في ضوء الإثبات والتنزيه، تأليف الدكتور/ محمد أمان بن علي الجامي، طبعة دار الإيمان صـ٢٠٧، ٢٠٨.
- (٢) ذكر البغدادي أن المشبهة صنفان: صنف شبهوا ذات الله بذات غيره، وصنف آخرون شبهوا صفات الله بصفات غيره «الفرق بين الفرق» للبغدادي صـ٢٢٥، والمشبهون لذات الله بغيره كالنصارى الذين شبهوا عيسى بالله، ومن شبه صفات الخالق بصفات المخلوق الكرامية، «التنبيهات الثنية على العقيدة الواسطية» تأليف/ عبد العزيز بن ناصر الرشيد، نشر دار الرشيد للنشر والتوزيع، طبع دار الأصفهاني بجدة صـ١٣.

179

الصفحة العليا، وجوز الانتقال، والتحول، والنزول، وقال محمد بن الهيصم<sup>(۱)</sup>: إنه بينه وبين العرش بعدًا لا يتناهى، وأنه مباين للعالم بينونة أزلية... وأطلق أكثرهم لفظ الجسم عليه<sup>(۲)</sup>.

فهذه الفرقة لا يختلف رأيها في الصفات الخبرية عن الصفات الكمالية، فالنتيجة: هي التجسيم والتشبيه على الكلية.

لذلك كان الرد مثل الرد السابق عليهم، وهو أن قولهم هذا يؤدي إلى تشبيه صفات الله تعالى بصفات خلقه، وهذا ما لا يقوله أحد ؛ إذ أنه تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَتَقدمي الأشاعرة<sup>(٣)</sup>: ٢- مذهب متقدمي الأشاعرة<sup>(٣)</sup>:

ذهب متقدموا الأشاعرة: إلى إثبات جميع الصفات الخبرية لله تعالى، ووصفه بكل ما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله<sup>(٤)</sup> في وفي ذلك يقول أبو الحسن الأشعري في الإبانة: عندما ذكر قول أهل الحق مثبتًا هذه الصفات ما نصه: وأن الله استوى على عرشه كها قال: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥].

وأن له وجهًا بلا كيف كما قال: ﴿ وَيَبَقَىٰ وَجْهُ رَبِكَ ذُو ٱلجُلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحن: ٢٧]، وأن له يدين بلا كيف كما قال: ﴿ خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً عُلَّتَ أَيْدِيمِ وَلُعِنُوا مِمَا قَالُوا ٱبَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [ص: ٧٥]، وكما قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٢٤]، وأن له عينًا بلا كيف كما قال: « [القمر: ١٤]<sup>(٥)</sup>،

(١) محمد بن الهيصم: هو ابن أمين الدين إبراهيم بن عبد الغني بن إبراهيم بن الهيصم متكلم الكرامية مات سنة ٨٧٣هـ، ينظر الضوء اللامع لأهل القرن التاسع جـ٦/ ٢٥٥.
 (٢) الملل والنحل للشهرستاني جـ١ صـ٩٩، ١٠٠٠.
 (٣) كأبي الحسن الأشعري وأبي بكر الباقلاني.
 (٤) بتصرف من كتاب ابن القيم وموقفه من التفكير الإسلامي صـ١٦٠.
 (٥) وينظر في ذلك كتاب الإبانة من أصول الديانة لأبي الحسن الأشعري طبع الطبعة المنيرة من الميصم متكلم.



وبمثل هذا القول: قال أبو بكر الباقلاني: بإثبات جميع الصفات الخبرية لله تعالى، ورد على من زعم بأن الاستواء هو الاستيلاء؛ يعني: أن هذا لا يجوز؛ لأن الاستيلاء هو القدرة والقهر، والله تعالى لم يزل قاهرًا عزيزًا مقتدرًا، وقوله: ﴿ ثُمَّ ٱستَوَى ﴾ يقتضي استفتاح هذا الوصف بعد أن لم يكن؛ فبطل ما قالوه، ثم قال: (باب) فإن قال قائل: ففصِّلوا لي صفات ذاته من صفات أفعاله لأعرف ذلك؟ قيل له: صفاته ذات هي: التي لم يزل ولا يزال موصوفًا بها، وهي الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والكلام والإرادة والبقاء والوجه واليدان والعينان والغضب والرضا، وصفات فعله هي: الخلق والرزق والعدل والإحسان والتفصل والإنعام والثواب والعقاب والحشر والنشر.

وكل صفة كان موجودًا قبل فعله لها<sup>(1)</sup>، وهذا الذي قرره الإمامان الأشعري والباقلاني هو بعينه ما قرره الإمام أحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup> مما جعل الأشعري يعترف له بالفضل في كتابه "الإبانة "<sup>(٣)</sup>.

وهذا المذهب لا اعتراض عليه مطلقًا من جهة العقيدة، ولا من جهة العقل، وهو الأحق بأن يُسْتَمْسَك به، وهو الذي نصره الإمام ابن تيمية وابن القيم ومن تبعهما، وهي طريقة المحدِّثين وكثير من أهل السنة والجماعة، ورأوا أنه هو الحق الذي لا يصح العدول عنه، وهو مذهب السلف؛ حيث قالوا: هذا ما يدل عليه إثبات أن الله سميع بصير<sup>(٤)</sup>، بعد نفي مماثلة شيء له، في قوله تعالى:

- (١) اجتماع الجيوش الإسلامية لابن قيم الجوزية تحقيق: أبي حفص سيد بن إبراهيم بن صادق بن عمران، ط دار الحديث صـ١٥٧، صـ١٥٨.
  - (٢) لبيان مذهب الإمام أحمد بن حنبل ينظر في ذلك الملل والنحل للشهرستاني جـ صـ ٨٠.
     (٣) الإبانة عن أصول الديانة صـ٨.
  - ٤) العقيدة الإسلامية وأسسها صـ٢١٧، صـ٢١٨، وينظر الحموية الكبرى لابن تيمية ضمن مجموع فتاويه، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد بن قاسم النجدي، ح(٥/ ١٠-

﴿ لَيْسَ كَمِنْلِهِ شَى \* وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]. ٣- مذهب المعتزلة:

ذهبت المعتزلة: إلى نفي الصفات الخبرية، وتأويل ما ورد فها بمعان تليق بذات الله تعالى كها نفوا صفات المعاني، وحينها تعرض الشهرستاني لبيان مذهبهم: ذكر بأن المعتزلة فرق اتفقت على نفي رؤية الله تعالى في الآخرة، ونفي كل ما يؤدي إلى التشبيه، من أي باب، سواء الجهة أو المكان أو الصورة أو الجسم أو التحيز أو الانتقال أو الزوال أو التغيير أو التأثر، وذهبوا إلى وجوب تأويل الآيات المتشابهة ؛ وادَّعوا: أن هذا هو التوحيد<sup>(1)</sup>.

ومما يؤيد هذا نفي الزمخشري لرؤية الله تعالى عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَـٰتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِيَ أَنظُرَ إِلَيْلَكَ ۚ قَالَ لَن تَرَىٰنِي ﴾ [الأعراف: ١٤٣]<sup>(٢)</sup>، فالمعتزلة بقولهم هذا زعموا أنهم يريدون تصحيح التوحيد بنفي التشبيه عن الخالق فأبطلوا الصفات<sup>(٣)</sup>.

وهذا الزعم لم يسلم للمعتزلة؛ إذ أنهم بالغوا في التنزيه فوقعوا في

- ٥٠) في ط -ابن تيمية وكتاب مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن قيم الجوزية جـ ١ صـ٣٠.
- (۱) الملل والنحل للشهرستاني جـ۱ صـ٣٩ بتصرف، وينظر: البرهان في معرفة عقائد أهل
   الأديان صـ٢٦ والفرق بين الفرق للبغدادي صـ١١٤.
- (۲) وينظر: الكشاف عن حقائق التنزيل، طبع دار المعرفة للطباعة والنشر، جـ۲ صـ١١٥،
   صـ١١٦، ولزيادة البيان لمعرفة رأيهم في الصفات الخبرية ينظر المعتزلة د/ زهدى جار
   الله صـ٨٣-٨٦.
- (٣) الاختلاف في الفظ، والرد على الجهمية والمشبهة للإمام عبد الله بن مسلم بن قتيبة، ضمن مجموعة عقائد السلف، جمع د/ علي سامي النشار، وعمار الطالبي صـ٢٣٢، نشر منشأة المعارف الإسكندرية.

على ظاهرها لوجوه: الأول: أن ظاهر قوله تعالى: ﴿ وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيَ ﴾ [طه: ٣٩]، يقتضي أن يكون موسى عليه السلام مستقرًّا على تلك العين، ملتصقًا بها، مستعليًا عليها، وذلك لا يقوله عاقل.

الثاني: أن قوله تعالى: ﴿ وَٱصْنَعِ ٱلْفُلَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [هود: ٣٧] يقتضي أن يكون آلة تلك الصنعة هي تلك العين.

الثالث: أن إثبات الأعين في الوجه الواحد قبيح، فثبت أنه لا بد من المصير إلى التأويل؛ وذلك هو أن تحمل هذه الألفاظ على شدة العناية والحراسة(\*) وبمثل تأويله لهذه الصفة، ذهب إلى تأويل جميع الصفات الخبرية وتبعه في ذلك صاحب المواقف<sup>(٣)</sup>.

- (۱) في العقيدة تأليف د/ عبد الفتاح الفاوي صـ١٣٥، طبع ونشر دار أسامة القاهرة سنة ٥٠٤٠، ١٩٨٥، المقالات العشر في منهج علم الكلام، تأليف د/ عبد الفتاح الفاوي صا١١، نشر مكتبة الزهراء القاهرة سنة ١٩٩٣.
- (٢) أساس التقديس للإمام/ محمد بن عمر بن الحسين الرازي، تحقيق د/ أحمد حجازي السقا صـ ١٥٨، نشر مكتبة الكليات الأزهرية سنة ١٤٠٦هـ سنة ١٩٨٦م.

(٣) ينظر الاقتصاد في الاعتقاد للغزالي، تحقيق الشيخ/ محمد مصطفى أبو العلا صـ٥٢-٥٨

٤- مذهب متأخري الأشاعرة:

التعطيل، ولو أنهم أثبتوا لله تعالى ما أثبته لنفسه وما أثبته له رسوله ﷺ لهداهم الله إلى الحق<sup>(1)</sup>.

القاسميي وأراؤه الاعتقاية

أمثال: الغزالي والرازي والإيجي، وهؤلاء لم يقروا بالصفات الخبرية، بل أولوا النصوص التي وردت فيها؛ فالرازي في كتابه «أساس التقديس» أوَّل جميع الصفات الخبرية بحجج عقلية، والأمثلة على ذلك كثيرة، أكتفي منها بما قاله في تأويله لصفة العين إذ يقول: اعلم أن النصوص من القرآن لا يمكن إجراؤها



وهذا المذهب ينطوي على ضعف واضح، وليس أدلَّ على ذلك من تراجع معظم المتحدثين به عن أقوالهم فيه إلى ما أقره السلف الصالح -رضوان الله عليهم أجمعين- ومن ذلك قول الرازي في كتابه «أقسام اللذات»: واعلم أن بعد التوغل في هذه المضايق، والتعمق في الاستكشاف عن أسرار هذه الحقائق، رأيت الأصوب والأصلح في هذا الباب طريقة القرآن الكريم... من غير خوض في التفاصيل<sup>(۱)</sup>، والغزالي -رحمه الله- في آخر عمره أشاد بمذهب السلف، وبين أنه الصواب؛ لأنه مأخوذ عن النبي تله مباشرة، وأن غيره ابتداع وضلال<sup>(۲)</sup>، يقول ابن عساكر -رحمه الله- عن الغزالي: وكانت خاتمة أمره إقباله على حديث المصطفى تله ومجالسة أهله ومطالعة الصحيحين البخاري ومسلم<sup>(۳)</sup>.

وكذلك الجويني<sup>(\$)</sup> في كتابه العقيدة النظامية إذ يقول: اختلف مسالك \_\_\_\_\_

طبع مطبعة الجندي سنة ١٩٧٢م، وشرح المواقف في علم الكلام «الموقف الخامس» صـ٣٧–٣٩.

- (١) اجتماع الجيوش الإسلامية صـ١٥٩-١٦٠ ومقال الشيخ مصطفى عبد الرزاق في تصديره لكتاب «اعتقادات فرق المسلمين والمشركين» للرازي مراجعة د/ النشار صـ٢٢-٢٥، نشر مكتبة النهضة المصرية سنة ١٩٣٨، ١٩٣٨.
  - (٢) إلجام العوام عن علم الكلام للغزالي صـ ٢٧ بتصرف.
- (٣) الصفات الإلهية بين السلف والخلف، تأليف/ عبد الرحمن الوكيل صـ٩٧ نقلاً عن تبين كذب المفتري لابن عساكر صـ٢٩٦، نشر مؤسسة قرطبة مصر، توحيد الصفات بين اعتقاد السلف وتأويلات الخلف، تأليف د/ محمود عبده عبد الرزاق صـ٢٣٤-٢٤١، مطبعة التقدم ط١ سنة ١٩٩١م.

175

العلماء في الظواهر التي وردت في الكتاب والسنة... وذهب أئمة السلف إلى الانكفاف عن التأويل... والذي نرتضيه رأيًا وندين لله به عقدًا اتباع سلف الأمة، فالأولى الاتباع وترك الابتداع..<sup>(1)</sup>.، وبمثل ذلك قال في كتابه «غياث الأمم»<sup>(\*)</sup>.

الفاسمي وأراؤه الاعتقاية

وغيرهم كثير، وكان على رفعة قدره له حظ وافر من التواضع، توفي سنة ٤٧٨هـ. ينظر المنتظم (٩/ ١٩)، الشذرات (٣/ ٣٥٨)، طبقات السبكي (٥/ ١٦٥، ٢٢٢). (١) العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية، تأليف/ إمام الحرمين الجويني، تحقيق د/ أحمد حجازي السقا صـ٣٦، نشر الكليات الأزهرية طبعة سنة ١٩٧٨م، أعلام الموقعين عن رب العالمين لابن قيم الجوزية المجلد الثاني جـ٤ صـ٢١٣-٢١٤، طبع دار الحديث القاهرة.

(٢) غياث الأمم في التياث الظلم للجويني تحقيق د/ عبد العظيم الديب صـ١٩٠-١٩١،
 طبع نهضة مصر، ط الثانية ١٤٠١هـ.

## رأي القاسمي في الصفات الخبرية

ذهب القاسمي إلى إثبات هذا النوع من الصفات كما أثبت الصفات عمومًا، ويرى أن صفات الله على التي يتصف بها المخلوق لا يراد منها تشبيه المولى بخلقه، وظاهر هذه الصفات إنها هو كمال يليق بالخالق تعالى، وهذا هو مذهب السلف، وفي ذلك يقول: «أعدل المذاهب مذهب السلف؛ فإنهم أثبتوا النصوص بالتنزيه من غير تعطيل ولا تشبيه وذلك أن المعطلين لم يفهموا من أسهاء الله تعالى وصفاته إلا ما هو اللائق بالمخلوقات، ثم شرعوا في نفي تلك الفهومات، فجمعوا بين التمثيل والتعطيل، فمثلوا أولاً وعطلوا آخرًا، فهذا تشبيه وتمثيل منهم للمفهوم من أسمائه وصفاته تعالى بالمفهوم من أسهاء خلقه وصفاتهم فعطلوا ما يستحقه سبحانه وتعالى من الأسهاء والصفات اللائقة به على بخلاف سلف الأمة وأجلاء الأئمة فإنهم يصفون الله سبحانه وتعالى به نفسه وبها وصف نبيه من غير تحريف ولا تشبيه» (<sup>(1)</sup>).

من أجل ذلك ردَّ القاسمي على الفرق التي ذهبت إلى غير ما ذهب إليه السلف وينجلي لنا ذلك واضحًا في رده على الجهمية التي نفت الصفات عن الله تعالى، وحجتها في ذلك أن إثباتها يؤدي إلى تشبيه الخالق بالمخلوقين فيرد عليهم بأنه لو كان ذلك هو المقصود لما ارتد أحد عن نفيها، لكن الواقع والظاهر هو غير ذلك<sup>(٢)</sup>، وعلى هذا المنهج سار القاسمي في تفسيره للآيات الواردة في الصفات الخبرية، والأمثلة على ذلك كثيرة منها:

أ- قال عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

(١) محاسن التأويل جـ٤ صـ٥٢٢٧.

(٢) تاريخ الجهمية والمعتزلة للقاسمي صـ ١٩، ٢٠ بتصرف.



إن للاستواء عدة معانٍ منها: الاستقرار، والقصد، والإقبال، والعلو والاستيلاء، لكن المعنى الموافق لتفسير الاستواء في الآية هو العلو، وأن تأويل الاستواء بالاستيلاء هو مذهب الخلف، ثم أخذ يستدل على ما ذهب إليه بأدلة كثيرة نقلها عن أئمة أعلام آمثال: البخاري<sup>(۱)</sup>، والحافظ الذهبي<sup>(۲)</sup>، وابن قتيبة<sup>(۳)</sup>، وأبو زرعة الرازي<sup>(٤)</sup>، وابن عبد البر<sup>(٥)</sup>، وابن فورك<sup>(1)</sup>، وغيرهم،

- (۱) البخاري: هو محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، أمير المؤمنين في الحديث، وصاحب الكتاب المشهور "صحيح البخاري" كان آية في الحفظ والفهم والإتقان، توفي ليلة عيد الفطر سنة ٢٥٦، تذكرة الحفاظ (٢/ ٥٥٥)، حياة البخاري للقاسمي.
- (٢) الذهبي: هو الإمام الحافظ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد التركماني الذهبي، ولد بدمشق سنة ٢٧٣هـ، وسمع بها ورحل كثيرًا، وبلغ الغاية في الرجال والجرح والتعديل، كأن الأمة جمعت له في صعيد واحد، وكان صاحب أسلوب بديع، وله كثير من المصنفات، توفي سنة ٧٤٨ في ذي القعدة، ينظر: الدر الكامنة (٣/ ٣٣٧)، النجوم الزاهرة (١٠/ ١٨٢)، الشذرات (٦/ ١٥٣).
- (٣) ابن قتيبة: هو العلامة الكبير ذو الفنون أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، صاحب التصانيف، نزل بغداد وصنف وجمع، وبعد صيته، قال الخطيب: كان ثقة دينًا فاضلاً، ينظر: السير (١٣/ ٢٩٦)، تاريخ بغداد (١٠/ ١٧٠)، المنتظم (٥/ ١٠٢).
- (٤) أبو زرعة الرازي: هو عبد الله بن عبد الكريم بن الزيد القرشي، كان من أفراد الدهر حفظًا وذكاءًا، توفي سنة ٢٦٤، ينظر التهذيب (٧/ ٣٠)، سير (١٣/ ١٦٥)، الجرح والتعديل (١/ ٣٢٨).
- (٥) ابن عبد البر: هو أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر القرطبي، حافظ المغرب، مولده سنة ٣٦٨هـ، صنف «التمهيد» فأبدع حتى قال فيه ابن حزم: لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثله أصلاً، فكيف أحسن منه، وله «الاستيعاب» وجامع العلوم، توفي سنة ٤٦٣، ينظر الصلة (٦١٦)، تذكرة الحفاظ (٣/ ١١٢٨–١١٣٢).
- (٦) ابن فورك: هو الإمام العلامة الصالح الأصولي الأديب النحوي الواعظ، شيخ المتكلمين أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الأصبهاني كان أشعريًّا ورأَشًا في قن الكلام.

ونظرًا لكثرة ما نقله نكتفي بما نقله عن هؤلاء الأثمة عن البخاري وأبي زرعة الرازي، ونحيل على الباقي.

فمن ذلك قوله عن البخاري: قال البخاري في آخر صحيحه في كتاب الرد على الجهمية في باب قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآءِ ﴾ [هود: ٧].

قال مجاهد: استوى: علا على العرش<sup>(1)</sup>... ثم قال: روى أبو إسهاعيل الأنصاري<sup>(\*)</sup>، عن أبي زرعة الرازي أنه سئل عن تفسير: ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ \_\_\_\_\_\_

صاحب التصانيف الكثيرة، توفي قبل الحاكم بسنة، ينظر: سير أعلام النبلاء (٧/ ٢١٤)، شذرات الذهب (٣/ ١٨١)، النجوم الزاهرة (٤/ ٢٤٠).

- (١) محاسن التأويل جـ٧ صـ٤ ٢٧٠ ٢٧٥ وتحقيق ما نقله عن الأئمة، ينظر: فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر، كتاب التوحيد، باب: وكان عرشه على الماء جـ١٣ صـ٤١٤، مختصر العلو للذهبي، تحقيق/ محمد ناصر الدين الألباني صـ١٦٧ – ١٦٨ طبع المكتب الإسلامي بيروت ط١، سنة ١٤٠١، ١٩٨١، تأويل مختلف الحديث لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق/ محمد الزهري النجار صـ٧٢١، ٢٧٢، طبع دار الجيل، بيروت سنة ١٤٠١، ١٩٨١، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد لابن عبد البر، تحقيق/ عبد الله بن الصديق جـ٧ صـ١٢٨ – ١٢٩، طبع وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية بالمغرب، مشكل الحديث وبيانه للإمام أبي بكر بن فورك، تحقيق/ موسى محمد علي صـ٢٨ – ٢٨٦، مطبعة دار الكتب الحديثة القاهرة سنة ١٩٧٩م.
- (٢) أبو إسماعيل الأنصاري: الإمام القدوة الحافظ الكبير، أبو إسماعيل عبد الله بن محمد بن علي الأنصاري الهروي، شيخ خراسان، من ذرية صاحب النبي أبي أيوب الأنصاري، ولد سنة ٣٩٦هـ.

قال الذهبي: كان يدري الكلام على مذهب الأشعري، وكان شيخ الإسلام أثريًّا، وكان عالمًا بحار في جميع العلوم، يقول: إذا ذكرت التفسير فإنها أذكره من مائة وسبعين تفسيرًا، له: ذم الكلام، ومنازل السائرين، والفارق في الصفات، والأربعين في التوحيد وغيرهم... وقد امتحن وأوذي ونفي من بلده، ينظر: سير (١٨/ ٥٠٣)، تذكرة الحفاظ (٣/ ١١٨٣، ١١٩١)، طبقات الحنابلة (٢/ ٢٤٧/ ٢٤٨). آستَوَى ﴾ فغضب وقال: تفسيره كما تقرأ، هو على عرشه، وعلمه في كل مكان، من قال غير ذلك فعليه لعنة الله، وأسند عبد الرحمن بن أبي حاتم، قال: سألت أبي وأبا زرعة عن مذهب أهل السنة في أصول الدين، وما أدركا عليه العلماء في جميع الأمصار، وما يعتقدان من ذلك؟ فقالا: أدركنا العلماء في جميع الأمصار حجازًا وعراقًا وشامًا ويمنًا، فكان من مذهبهم أن الله تبارك وتعالى على عرشه، بائن من خلقه، كما وصف نفسه، بلا كيف، أحاط بكل شيء علمًا<sup>(1)</sup>.

ثم قال القاسمي بعد أن ساق جميع أقوال العلماء السابقين مبينًا كثرة نقوله عن هؤلاء جميعهم: وإنها أشبعنا الكلام في هذا المقام؛ لأنه من أصول العقائد الدينية، ومهمات المسائل التوحيدية، وقد كثر فيه تعارك الآراء، وتصادم الأهواء، ولم يأت جمهور المتكلمين المؤولين بشيء يعلق بقلب الأذكياء، بل اجتهدوا في إيرادات التمحلات التي تأباها فطرة الله أشد الإباء، فبقت نفوس أنصار السنة المحققين مائلة إلى مذهب السلف الصالحين، فإن الأئمة منهم، كان عَقْدهم ما بيناه فلا تكن من الممترين والحمد لله رب العالمين<sup>(٢)</sup>.

### المثال الثاني: صفة المجيء والإتيان:

177

قال تعالى: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْغَمَامِ وَٱلْمَلَتِعِكَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ ۚ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [البقرة: ٢١٠]، في تفسير هذه الآية نجد القاسمي –رحمه الله– بعد أن انتهى من تفسيرها يذكر تنبيهات منها: وصفه تعالى بالإتيان في ظلل من الغمام كوصفه بالمجيء في آيات أخر ونحوهما، مما وصف به نفسه في كتابه أو صح عن رسوله ﷺ، والقول في جميع ذلك من جنس واحد، وهو مذهب سلف الأمة وأئمتها: إنهم يصفونه سبحانه بها وصف به نفسه،

- (۱) محاسن التأويل جـ۷ صـ۲۷۰۹.
- (٢) محاسن التأويل جـ٧ صـ ٢٧٥.

والقول في صفاته، كالقول في ذاته، ليس كمثله شي، لا في ذاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله، فلو سأل سائل: كيف يجيء أو كيف يأتي؟ فليقل له: كيف هو في نفسه؟ فإذا قال: لا أعلم كيفية ذاته! فليقل له: وكذلك لا تعلم كيفية صفاته... فإن العلم بكيفية الصفة يتبع العلم بكيفية الموصوف..<sup>(1)</sup>، ثم ذكر القاسمي كلامًا لأئمة السلف يبين فيه صحة ما ذهب إليه ولا داعي لذكره؛ لأنه لا يخرج عما ذكره<sup>(1)</sup>.

المثال الثالث: صفر المحبرة:

في هذه الصفة نجد القاسمي -رحمه الله - يثبتها كعادته في إثبات جميع الصفات، ولكنه لا يكتفي بإثباتها، بل يردُّ على الزمخشري كلامه في تأويلها، فعند القاسمي لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّبًا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَدَ مِنكُم عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي التقاسمي لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّبًا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَدَ مِنكُم عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي التَّهُ بِقَوْم مُحَبُّهُم وَمُحُبُونَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥]. يقول: مذهب السلف في المحبة المسندة له تعالى أنها ثابتة له تعالى بلا كيف، ولا تأويل، ولا مشاركة للمخلوق في شيء من خصائصها... فتأويل مثل الزخشري لها بإثابته تعالى لهم أحسن الثواب، وتعظيمهم والثناء عليهم، والرضا عنهم تفسير باللازم، منزع كلامي لا سلفي<sup>(٣)</sup>، ثم رد عليه في ادعائه بتأويل محبة العباد لله، وهكذا نجد القاسمي -رحمه الله - في تفسير جميع آيات الصفات يذكر رجحان مذهب السلف وتفنيد ما عداه معتمدًا على ذلك بأقوال الأئمة من القرآن والسنة<sup>(٤)</sup>.

ылсе GHAZI TRUST وآراؤه الاعتقاية

ولكن قد يقع الإنسان فيها لا يرجوه، فعند تفسير القاسمي لقوله تعالى: ﴿ قَالَ يَتَابِتَلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَىَّ ﴾ [ص: ٧٥]، نجده يقول: أي بنفسي من غير توسط كأب وأم<sup>(١)</sup>، وهو بتفسيره هذا لم يجر النص على ظاهره كعادته في جميع آيات الصفات.

وقد تلقف هذا التفسير الشيخ الكوثري ليثبت به دعواه بأن من سلف المتأخرين –القاسمي– مُؤَوِّل، ليؤيد مشروعية التأويل<sup>(٢)</sup>.

وأرى أن القاسمي في هذه الآية لم يقصد تأويلاً لليد، وإنها شغل بشيء آخر مهم، وهو نفي أن يكون آدم مخلوق بواسطة أب أو أم، فصرف همه إلى نفي ذلك، ومما يدل على عدم تأويله لصفة اليد في مواضع أخرى من تفسيره، ورده على من أولها، نكتفي من ذلك بها قاله عند قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ على من أولها، نكتفي من ذلك بها قاله عند قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مُغْلُولَةٌ ﴾ [المائدة: ٢٤]، يقول: ما زعمه الزمخشري ومن تابعه أن إثبات اليد لا يصح حقيقة له تعالى، فإنها نزعة كلامية اعتزالية، واستدل على ذلك بها قاله ابن عبد البر في (شرح الموطأ): أهل السنة مجمعون على الإقرار بالصفات الواردة من ذلك، ولا يحدُّون فيه صورة محصورة، وأما أهل البدع والجهمية كالمعتزلة كلها والخوارج فكلهم يذكرها ولا يحمل شيئًا منها على الحقيقة، ويزعم أن من أقر بها شبة، وهم عند من أقر بها نافون للمعبود، ولحق فيها قاله القائلون بها نطق

Ξ

(٢) ينظر ذلك في دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه، تأليف/ عبد الرحمن الجوزي، تحقيق/ محمد زاهر الكوثري، مراجعة د/ أحمد حجازي السقا، طبع الكليات الأزهرية القاهرة سنة ١٩٩١،١٤١٢، هامش صـ١٤.

به كتاب الله وسنة رسوله، وهم أئمة الجماعة<sup>(١)</sup>، ولم يكتف القاسمي بهذا القول، بل ذكر أيضًا قول الإمام أبي يعلى، والإمام أبي الحسن الأشعري، وابن تيمية، وأبي بكر الباقلاني<sup>(٣)</sup> في إثبات جميع هذه الصفات<sup>(٣)</sup>. **تعقيب:** 

111

ظهر لي بعد عرض هذه المسألة الآتي:

أ- إن الكلام في الصفات كما يراه القاسمي فرع عن الكلام في الذات يحتذى فيها حذو الذات، فكما أن إثبات الذات إثبات وجود لا إثبات كيفية فكذلك الصفات، فكما أن الذات منزهة عن التشبيه والتمثيل والتكييف فكذلك الصفات.

ب– إن الله سبحانه وتعالى وصف نفسه بصفات يتصف بها البشر من قدرة، وإرادة، وسمع، وعلم، وبصر، وكلام، ويد، وعين، ووصف نفسه أنه الأول والآخر، وقد وصف بعض المخلوقين بذلك<sup>(٤)</sup>، ووصف نفسه أنه واحد، ووصف بعض المخلوقين بذلك<sup>(٥)</sup> إلى غير ذلك من الصفات من علو، وعظم، وملك، وجبار، ومتكبر، وعزيز، وقوي، وغفور، ورحيم، وحليم، وقد

(١) لمعرفة أقوال هؤلاء العلماء ينظر محاسن التأويل جـ٦ صـ٧٠٥٨-٢٠٦١.

- (٢) أبو بكر الباقلاني: هو الإمام العلامة، أوحد المتكلمين، مقدم الأصوليين القاضي أبو بكر محمد بن الطيب الباقلاني، صاحب التصانيف، كان يضرب به المثل بفهمه وذكائه، وكان ثقة إمامًا، صنف في الرد على الرافضة والمعتزلة والخوارج والجهمية والكرامية وانتصر لطريقة الأشعري، قال القاضي عياض: الملقب بسيف السنة، ولسان الأمة، المتكلم على لسان أهل الحديث وطريق أبي الحسن، مات في ذي القعدة سنة ١٤٣هـ، وكانت جنازته مشهودة، ينظر: سير (١٧/ ١٩٠)، تاريخ بغداد (٥/ ٣٧٩).
  - (٤) كما في قوله تعالى: «ألم نهلك الأولين ثم نتبعهم الآخرين» [المرسلات: ١٦، ١٧].
    - (٥) كما في قوله تعالى: «يسقى بهاء واحد» [الرعد: ٤].

القاسمي وأراؤه الاعتقاية

وصف المولى ﷺ بها بعضًا من مخلوقاته، وكل ذلك أثبته الكتاب الكريم وهو حق، فلله جميع الصفات اللائقة بجلاله وكماله، كما أن للمخلوق أيضًا هذه الصفات مناسبة لحالة من فقره وفنائه وعجزه وجهله<sup>(۱)</sup>.

د- ما سبق هو مذهب السلف والقاسمي في هذه المسألة رجح مذهب السلف وأتى بالأدلة والبراهين على أن مذهبهم هو أعدل المذاهب، وهو في ذلك غير مشبه ولا فجسم وليس أدل على هذا ما ذكره فى تفسيره للآيات الدالة على الصفات وهو فى ذلك متبع لمتقدمي الأشاعرة.

هـ- قد يقول قائل: إن السلف أولوا تأويلاً إجماليًّا، وبهذا يكونوا قد اتفقوا مع الخلف في أصل التأويل فيرد عليه بأن: التأويل فى اصطلاح أهل التفسير والسلف من أهل الفقه والحديث مرادهم به معنى التفسير والبيان... وأما المعتزلة والجهمية وغيرهم من المتكلمين فمرادهم بالتأويل صرف اللفظ عن ظاهره<sup>(٣)</sup> وشتان بين معنى التأويل عند كل منهما.

وبهذا ظهر لي أن مذهب السلف هو أعدل المذاهب كما قال القاسمي، إذ أنه هو الحق الذي عليه أهل السنة من الصحابة والتابعين والأئمة المجتهدين

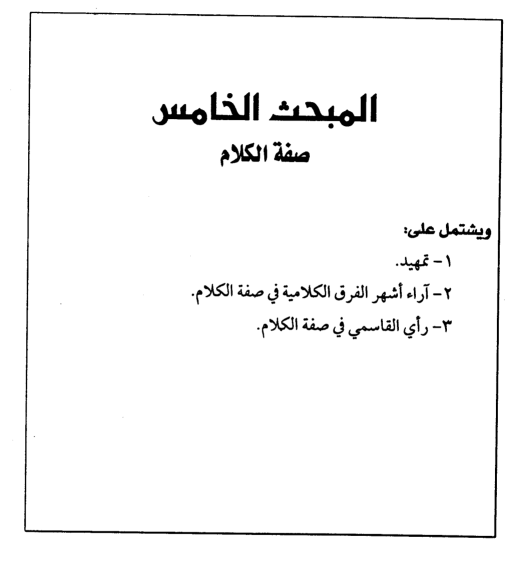
- (۱) منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات صـ٧، ٨، ٩ بتصرف.
   (۲) والمرجع السابق صـ٣١.
- (٣) مختصر الصواعق المرسلة لابن القيم الجوزية جـ ١ صـ٢٣، ويراجع هذا البحث كاملاً
   في تحفة الإخوان في صفات الرحمن، إعداد الدكتور/ أبو الهمام محمد بن محمد بن عبد
   العليم صـ٣٠ ٧٤، نشر مكتبة الصحوة الإسلامية.



ومن تبعهم بإحسان من الإيمان بكل ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله <del>"</del> مع تنزيه الله تعالى عن مشابهة المخلوقين<sup>(1)</sup>.

(1) لبيان مذهب السلف ينظر: - كتاب الصفات، تأليف الإمام أبي الحسن على بن عمر الدارقطني، تحقيق الدكتور/ على بن محمد بن ناصر الفقيهي صـ٦٣، طبع ونشر دار إحياء السنة النبوية. - وينظر في ذلك كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب ﷺ، تأليف/ محمد بن إسحاق بن خزيمة، مراجعة الدكتور/ محمد خليل هراس صـ ١٠، ١٠، طبعة دار الجيل، بيروت، لبنان، ومكتبة الكليات الأزهرية ١٤٠٨ه، ١٩٨٨م. – وكتاب التحف في مذاهب السلف للشوكاني صـ٤٧، وعقيدة السلف وأصحاب الحديث لأبي عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني، دراسة وتحقيق د/ ناصر بن عبد الرحمن بن محمد الجديع صـ ١٦١، ١٦٢، طبع دار العاصمة للنشر والتوزيع بالسعودية ط ۱۵۱۵ م. - وكتاب «منهج علماء الحديث والسنة في أصول الدين» تأليف الدكتور/ مصطفى حلمي صـ١٨٩-١٩٩، طبع ونشر دار الدعوة، ط الثانية، ١٤١٣هـ، ١٩٩٢م. - وعلم الكلام على مذهب أهل السنة والجماعة لابن حزم الأندلسي، تحقيق د/ أحمد حجازى السقا صـ٧٢، ٧٤، نشر المكتب الثقافي ط١٩٨٩م. - والتوحيد الخالص د/ عبد الحليم محمود صـ١٣٩-١٤٣، مطبعة حسان نشر دار الكتب الحديثة.





#### VAV.

يمهتد

صفة الكلام من أشهر الصفات التي دار حولها الجدل والنزاع في علم الكلام، بل إنها من أسباب تسمية هذا العلم بعلم الكلام<sup>(1)</sup>، ونظرًا لاتساع هوة الجدل بسببها فقد عاش الناس في زمن بعض خلفاء الدولة العباسية –المأمون<sup>(1)</sup> ثم المعتصم<sup>(۳)</sup> والواثق<sup>(٤)</sup> – فتنة كبرى عذب فيها بعض أهل الحق كالإمام أحمد ابن حنبل<sup>(0)</sup>،

- (۱) شرح العقائد النسفية صـ ۱۰.
- (٢) المأمون: الخليفة أبو العباس، عبد الله بن هارون الرشيد بن محمد المهدي، ولد سنة سبعين ومائة، قرأ العلم والأدب والأخبار والعقليات وعلوم الأوائل، وأمر بتعريب كتبهم، ودعا إلى القول بخلق القرآن، وكان عالمًا فصيحًا مفوهًا، بويع للخلافة بعد مقتل أخيه الأمين، توفي في ١٢ من رجب سنة ٢١٨ وله ٤٨ سنة، ينظر: سير (١٠/ ٢٧٢-(٢٨٩)، تاريخ بغداد (١٠/ ١٨٨).
- (٣) المعتصم: الخليفة أبو إسحاق محمد بن هارون الرشيد بن محمد المهدي بن منصور العباس، ولد سنة ١٨٠هـ، بويع بعهد من المأمون في ١٨ رجب سنة ٢١٨هـ، امتحن الناس في خلق القرآن، قال إسحاق المصعبي: والله ما رأيت مثل المعتصم رجلاً، لقد رأيته يملي كتابًا ويقرأ كتابًا ويعقد بيده، وإنه لينشد شعرًا يتمثل به، توفي يوم الخميس ١١ ربيع الأول سنة ٢٢٧، ينظر: سير (١٠/ ٢٩٠–٣٠٦)، شذرات الذهب (٢/ ٣٣، ٦٤)، تاريخ بغداد (٣/ ٣٤٢).
- (٤) الواثق: هو الخليفة أبو جعفر وأبو القاسم هارون بن المعتصم بالله بن أبي إسحاق محمد ابن هارون الرشيد أمه رومية اسمها قراطيس، أدركت خلافته، ولد سنة ١٩٦ه، ولي الأمر بعد أبيه سنة ٢٢٧، وكان يقول بخلق القرآن ثم تاب منه، قال يحيى بن أكثم: ما أحسن أحد إلى الطالبين ما أحسن إليهم الواثق، ما مات وفيهم فقير، توفي بسامر لست بقين من ذي الحجة سنة ٢٣٢، وكانت خلافته خس سنين ونصف.
   (٥) سبق ترجته ص ١١٥.

ومات البعض كمحمد بن نوح (<sup>1</sup>) ، بل إنها كانت سببًا في تكفير بعض علماء الكلام لبعضهم، ومحورًا لتبادل السباب بينهم، وكان ذلك لتعصب كل ذي رأي لرأيه، الذي راح يعضدُه بالأدلة التي استهال بها بعض الناس لصفّه، لهذا رأيت أن أفردها بالبحث موضحًا لرأي القاسمي فيها، وهل هو صاحب وجهة نظر خاصة فيها، أم أنه موافق لأحد المذاهب، ومن الجدير بالذكر أن القاسمي لما تعرض لتأويل قوله تعالى: ﴿ وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِمُا ﴾ [النساء: ١٦٤]، أظهر اعتناء بهذه الصفة حتى قال: إنها من أعظم مسائل الدين، وقد تحيرت فيها آراء أهل الأهواء من المتقدمين والمتأخرين، واضطربت فيها الأقوال، وكثرت بسببها الأهوال وأثارت فتنًا، وجلبت محنًا، وكم سجنت إمامًا وبكَّت أقوامًا، وتشعبت فيها المذاهب، واختلف فيها المشارب<sup>(1)</sup>.

۱۸۸

ويرى بعض المحققين بأن السبب المباشر لظهور القول بخلق القرآن هو: أن النصارى يقول فريق منهم: إن الله ظهر في الجسد -وهم الأرثوذكس-، ويقول فريق منهم: إن الله غير المسيح وهما غير الروح القدس -وهم الكاثوليك والبروستانت-، ويلقبون المسيح بلقب «كلمة الله» القديمة أو صفة علم الله القديم، ثم إنهم لما سمعوا أن القرآن يكفرهم جميعًا وسمعوا أيضًا: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى آبْنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَنهَآ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنّهُ ﴾ [النساء: ١٧١]، قالوا للمسلمين: إن لم تسلِّموا بتفسيرنا للكلمة يلزمكم التناقض في القرآن، فإنه عبر بالكلمة كما نعتقد، فـ (وَكَلِمَتُهُ أَلْقَنهَآ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنّهُ ﴾

(١) محمد بن نوح: الإمام الحافظ الثبت أبو الحسن الجنديسابوري الفارسي نزيل بغداد، وثقه الدار قطني، وقال: ما رأيت كتبًا أصح من كتبه، ينظر: تاريخ ابن عساكر (١٦/ ٣٣ / أ- ٣٣/ أ) السير (١٥/ ٣٣، ٣٥)، تذكرة الحفاظ: (٣/ ٨٢٦).
 (٢) محاسن التأويل جـ٥ صـ١٧٢٢، ١٧٢٤.

هي السبب لظهور مشكلة خلق القرآن<sup>(١)</sup>.

- لذا أردت أن أبين آراء الفرق الكلامية في هذه المسألة موضحًا ما استند إليه كل مذهب ثم عقبته برأي القاسمي. ١- المعتز لت:

اتفقت المعتزلة بجميع فرقها على أن الكلام صفة لله تعالى خلقها الله في غيره لعدم قيام الحوادث به وبعضهم لم يثبت الكلام لله تعالى أصلاً كالإسكافي، وعباد بن سليهان وأنكرت هذه الفرقة كون الله تعالى متكلمًا في الأزل، وقالت بعض فرقها: بأن كلام الله جسم، وهو صوت مؤلف من ألفاظ وحرف، وبعضهم أبى ذلك، وقال: بأنه عرض<sup>(٢)</sup>، وقد قالوا: أن القرآن كلام الله تعالى مخلوق، وهو حادث؛ لأننا لو قلنا أن القرآن قديم، وهو يحتوي على أوامر، لم يكن لهذه الأوامر من قيمة ولا تستحق أن توصف بالقدم، ما دام أنه لم يكن هناك مأمور يأتمر بها، وأنه لو كان قديمًا لاستوت نسبته إلى جميع المتعلقات بمعنى

- (١) مقدمة كتاب «خلق القرآن بين المعتزلة وأهل السنة» للرازي، تحقيق/ أحمد حجازي
   السقا صـ١٧، نشر المكتب الثقافي ط١ سنة ١٩٨٩م، تاريخ الملوك لأبي جعفر محمد بن
   جرير الطبري ط١، الطبعة الحسينية بالقاهرة جـ١٩ صـ٢٨٨
- (٢) لبيان مذهب المعتزلة ينظر: الفصل في الملل والأهواء والنحل، لأبي محمد علي بن أحمد المعروف بابن حزم الظاهري، تحقيق د/ محمد إبراهيم نصر، د/ عبد الرحمن عميرة جـ٣ صـ١١، نشر دار الجيل بيروت لبنان، وشرح العقيدة الطحاوية لعلي بن محمد بن أبي العز الدمشقي، تحقيق د/ عبد الله بن عبد المحسن التركي وشعيب الأرناؤوط، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٨هـ سنة ١٩٨٧، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر جـ١ صـ١٧٢، والفرق بين الفرق صـ١٤٠ والأنصاف فيها يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به لأبي بكر بن الطيب الباقلاني، تحقيق، محمد زاهر الكوثري صـ٧٧، الطبعة الثالثة سنة ١٤٦هـ، سنة ١٩٩٣، نشر مكتبة الخانجي والبرهان صـ٢٦، صـ٢٢، ومقالات الإسلاميين

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

أن يكون؟؟ كلامًا واحدًا إلى كل الرسل مثلاً، فتكون التوراة هي الإنجيل هو القرآن، وهذا باطل<sup>(1)</sup>، وقد استدلوا على زعمهم بخلق القرآن بأدلة من القرآن، منها قوله تعالى:

أ- ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِن ذِكْرٍ مِن رَبِّهِم مُحْدَثٍ ﴾ [الأنبياء: ٢]، فقالوا: بأن قوله: «محدث»؛ أي: مخلوق.

ب- ﴿ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد: ١٦]، فقالوا: بأن القرآن شيء وهو داخل في هذا العموم، إذن فهو مخلوق.

جـ- ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ [الزخرف: ٣]، فقالوا: بأن «جعل» بمعنى «خلق» بدليل قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

د- ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَآ ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ ۖ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوٓا إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ﴾ [النحل: ١٠١]، قالوا: بأن ما يغير وما يبدل فهو مخلوق.

هـ- ﴿ وَلَبِن شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِٱلَّذِى أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ ﴾ [الإسراء: ٨٦]، قالوا: ما جاز عليه الذهاب والعدم فهو مخلوق، إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث التي استندوا إليها، وكلها تدور على تأويل الآيات وفق مذهبهم.

وقولهم هذا مردود من أصله، إذ أن العلماء قد تصدوا لهذه الأدلة وفندوها دليلاً دليلاً، ونكتفي بالرد على دليل واحد وهو الدليل الثالث لهم حيث قالوا: بأن جعل في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ [الزخرف: ٣] بمعنى: خلق، ويمكن الرد عليهم بثلاثة وجوه<sup>(٢)</sup>:

- (١) ينظر شرح المواقف، الموقف الخامس صـ١٥٣، ومقدمة مناهج الأدلة في عقائد الملة د/ محمود قاسم صـ٦٥.
- (۲) لزيادة بيان الأدلة ينظر: الأنصاف صـ٧-٨٠، وشرح المواقف، الموقف الخامس صـ١٥٤-١٥٦.

الأول: أن المراد من الآية: «إننا سميناه» فالجعل بمعنى التسمية لورود ذلك في القرآن كقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ جَعَلُوا ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴾ [الحجر: ٩١]؛ أي: سموه، وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتِبِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَن إِنَّكًا ﴾ [الزخرف: ١٩]، فلا يتصور في هذه الآيات أن تكون جعل بمعنى خلق، بل تدور حول الحكم والتسمية.

الثاني: المراد بالجعل في الآية: إنا جعلنا التلاوة له والقراءة باللسان العربي وأفهمنا أحكامه والفائدة من ذلك هي التفريق بينه وبين غيره الكتب السماوية، فلم يكن بالعبرية مثلاً كالإنجيل.

الثالث: بالاحتكام إلى قواعد اللغة العربية واستعهالاتها نجد أن «جعل» إذا عُدِّي إلى مفعول واحد كان بمعنى الخلق، وإذا عُدِّي إلى مفعولين كان بمعنى الحكم والتسمية، وفي هذه الآية التي معنا نجد أن جعل تعدت إلى مفعولين (1)، وفي ذلك يقول القاسمي في معرض الرد عليهم عند حديثه عن هذا الدليل ما نصه «التفريع بالكلية إنها يصح في مادة: جعل، بمعنى: خلق كآية: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ ﴾ [النحل: ٧٨]، ﴿ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَنِ وَٱلنُّورَ ﴾ [الأنعام: ١]، لا في جعل بمعنى: صير، ففرق بين المعنيين الخلق والتصيير، فكما ورد في التنزيل: جعل، بمعنى: خلق، فقد ورد: جعل، بمعنى صيَّر، ومنه آية: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ [الزخرف: ٣]؛ أي: صيره قرآنًا عربيًّا، وأنزله بلغة العرب ولسانها، ولم يصيره أعجميًّا فينزله بلغة العجم، ومنه آيات: ﴿ يَندَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [ص: ٢٦]، ﴿ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٧]، ﴿ جَعَلَهُ دَكًّا ﴾ [الأعراف: ١٤٣]، و﴿ رَبُّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾ [البقرة: ١٢٨]، و﴿ رُبِّ آجْعَلْ هَنْذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنًا ﴾ [إبراهيم: ٣٥] وأمثالها مما الجعل فيه بمعنى التصيير

(1) يراجع في ذلك الإنصاف للباقلاني صـ٧٦.

وفي المعتقاية FOR QURANIC THOUGHT

ألبتة»<sup>(1)</sup>.

197

٢- الكرامية:

هذه الفرقة كعادتها لا ترى مانعًا من حلول الحوادث بذاته تعالى، وهم لما رأوا المخالفة التي ارتكبها المعتزلة في حق العرف واللغة في استدلالهم على خلق القرآن، أرادوا أن يتجنبوا هذه المخالفة فقالوا: بأن كلامه تعالى صفة له، مؤلفة من أصوات وحروف حادثة قائمة بذاته تعالى<sup>(٢)</sup>، وأن ذاته تعالى بها كثير من الحوادث منها الكتب السماوية<sup>(٣)</sup>، ومنهم من يقول: بأن كلامه تعالى حادث النوع؛ أي: أنه تعالى أصبح متكلمًا بعد أن لم يكن<sup>(٤)</sup>، وورد عنهم أنه تعالى لم يزل متكلمًا؛ أي: قادرًا على الكلام وقائلاً؛ أي: قادرًا على القول، والكلام قديم، والقول حادث<sup>(٥)</sup>، والقرآن عندهم قوله الله وليس بكلام الله<sup>(٢)</sup>.

ومذهب هذه الفرقة مردود من أصله، فهم لما أرادوا تجنب المخالفة التي وقع فيها المعتزلة أوقعوا أنفسهم في شر مستطير، وراحوا يدعون أن كلامه تعالى

(١) تاريخ الجهمية والمعتزلة هامش صـ٦٦، وينظر أيضًا لزيادة التوضيح كتاب «الحيدة وانتصار المنهج السلفي» لعبد العزيز بن يحيى الكناني، نشر مكتبة التوعية الإسلامية صـ٤٩، و«التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع» لمحمد بن أحمد الملطي الشافعي، تحقيق/ محمد زاهر الكوثري صـ١٢٩، نشر المكتبة الأزهرية سنة ١٤١٣هـ/ مـ٤٩٩م.
(٢) عامن التأويل جـ١١ صـ٤٢٤٥.
(٣) السابق جـ١ صـ١٩٩ .
(٢) عامن التأويل جـ١١ صـ٤٢٤ .
(٢) عامن الماقي جامع الماقية من محتبة الأزهرية سنة ١٤١٣هـ/ مـ٤٩٩ ماعي الماقعي، نشر المكتبة الأزهرية سنة ١٤١٣هـ/ مـ٤٩٩ ماع .
(٢) عامن التأويل جـ١١ صـ٤٢٤ .
(٢) عامن التأويل جـ١١ صـ٤٢٤ .
(٣) السابق جـ١ صـ١٠٩ .
(٣) السابق جـ١ صـ١٠١ .
(٣) السابق جـ١ صـ١٠٠ .
(٣) المرق بين الفرق صـ١٠٢ .
(٣) الفرق بين الفرق مـ٢١٩ .
(٩) الفرق بين الفرق مـ٢١٩ .
(٩) العقيدة الإسلامية والأخلاق، تأليف د/ محي الدين الصافي، د/ علي معبد الفرغلي، د/ ملح عبد العليم، د/ محمد عبد الفضيل صـ٩٦ ، نشر جامعة الأزهر سنة ١٤٦٢.

۲۹۳ THE PRINCE G

مؤلف من أصوات وحروف حادثة قائمة بذاته تعالى، وكيف للحوادث أن تحل بذات الله تعالى وأن تقوم بها؟ والكلام صفة من الصفات التي تدل على الكمال والجلال، ولو سلمنا بأنها حادثة كما تدعون للزم أن تكون ذاته تعالى قبلها على حالة من النقص لخلوها عنها، وهذا محال، فثبت قدم هذه الصفة، وأن ذات الله تعالى ليست محلاً للحوادث<sup>(1)</sup>.

٣- الأشاعرة:

ذهب الأشاعرة إلى أن كلام الله تعالى قديم، غير مخلوق، وهو صفة قائمة بذاته تعالى، واستدل على ذلك بأدلة كثيرة منها:

أ- قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأُمْرِهِ ﴾ [الروم: ٢٥]، وأمر الله هو كلامه.

ب- قوله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمَرُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، والخلق هو كل ما خلقه الله، ولو كان الأمر مخلوقًا لما عطفه على الخلق، إذ العطف يقتضي المغايرة.

جـ- ﴿ لِلَهِ ٱلْأَمَرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ ﴾ [الروم: ٤]؛ أي: من قبل أن يخلق ومن بعد ذلك، وهذا يدل على أن الأمر غير مخلوق، ثم استدل على أن الكلام قائم بذاته تعالى بأدلة أيضًا منها قوله تعالى: ﴿ وَكَلَمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: المات الكلام مائم مائم منها قوله تعالى: ﴿ وَكَلَمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: المراد في الأكلام بالمصدر يقتضي أن يكون الكلام صادر عن المتكلم والمتكلم المراد في الآية هو الله تعالى ولا يمكن أن نقول بأنه حل في غيره (<sup>\*)</sup>.

ثم وصف الأشعري من زعم بأن القرآن مخلوق بأنه من رعاع الناس

- (١) ينظر في ذلك: الرد على قولهم بجواز حلول الحوادث في الذات كتاب «الأربعين في أصول الدين» للإمام فخر الدين الرازي، نشر مكتبة الكليات الأزهرية، تحقيق د/ أحمد حجازي السقا جـ ١ صـ ١٧١ سنة ١٩٨٦.
  - (٢) الإبانة صـ٢١،٢٠،١٩.

وويسري في المعالية المي وأراؤه الاعتقاية

وجها لهم، ولا موقع لقوله وفي ذلك يقول بعد سوقه الكثير من الأدلة: وقد احتججنا لصحة قولنا أن القرآن غير مخلوق من كتاب الله تكل وما تضمنه من البرهان، وأوضحه من البيان ولم نجد أحدًا ممن تحمل عنه الآثار وتنقل عنه الأخبار ويأتم به المأتمون من أهل العلم يقول بخلق القرآن<sup>(1)</sup>.

أما المتأخرون من الأشاعرة: فقد فرقوا بين نوعين من الكلام:

أحدهما: الكلام الحقيقي، وهو المعنى القائم بالنفس، القديم قدم الذات، وهو واحد لا يتغير، ولا ينحصر في ألفاظ، وله أقسام اعتبارية بحسب تعلقه، كالاستفهام، والأمر، والنهي، والخبر، والنداء، وهذا الكلام النفسي يختلف عن الإرادة والعلم.

الثاني: الكلام اللفظي، وهو الأصوات والحروف، وهم يتفقون مع المعتزلة في أن هذا النوع حادث وقائم بغير ذاته تعالى ويرون بأن هذا الكلام متغير؛ لأن عباراته تختلف باعتبار الأزمنه والأمكنة والأقوام<sup>(٢)</sup>.

وقد كان دليلهم في إثبات الكلام لله تعالى قائمًا على نفي الكذب عنه، وثبت عندهم ذلك بثلاثة وجوه:

الأول: أن الكذب نقص، والنقص في حقه محال.

(١) المرجع السابق صـ٢٩، ويراجع ذلك أيضًا الفهرست لابن النديم ط سنة ١٨٧١، تحقيق/ فلوجل لسك صـ١٨١، إذ ذكر بأن أبي الحسن الأشعري أعلن في المسجد الجامع بالبصرة في يوم الجمعة مناديًا بأعلى صوته: «من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا أعرفه بنفسي أنا فلان ابن فلان... كنت أقول بخلق القرآن، وأن الله لا يُرى بالأبصار، وأن أفعال الشر أنا أفعلها وأنا تائب مقلع» نقلاً عن كتاب منهج علماء الحديث والسنة من أصول الدين، تأليف د/ مصطفى حلمي صـ١٦٢، دار الدعوة للطباعة والنشر ط٢ سنة ١٤٩٢، ١٩٩٢.

الثاني: لو كان تعالى كاذبًا، لكان هذا الكذب قديمًا ولاستحال عليه الصدق، لكن ثبت قدم الصدق فاستحال عدمه، ويكون اللازم باطل وهو امتناع الصدق عليه.

E PRINCE GHAZI TRUST

الثالث: إخبار النبي ﷺ بثبوت الكلام لله تعالى وهو صادق في كلامه كله وذلك معلوم من الدين بالضرورة، بل التواتر عن الأنبياء جميعًا كونه تعالى صادقًا ومتكلمًا<sup>(1)</sup>.

ظهر لي من خلال عرض مذهب الأشاعرة:

ا – أن الأشعري ساق حديثه سوقًا واحدًا ولم يفرق بين الكلام النفسي واللفظي، وهو بعينه مذهب الإمام أحمد بن حنبل<sup>(٢)(٣)</sup>.

 ٢- أن التفريق بين الكلام النفسي واللفظي لدى المتأخرين من الأشاعرة يعود إلى سببين:

أ- محاولة التوفيق بين رأيهم ورأي المعتزلة (٤).

ب– فهمهم الخاطئ لكلام الأشعري عند تحقيقه لكلام الله تعالى بأنه هو الكلام النفسي، فقد فهمه الأشاعرة بأن الشيخ يؤيد مدلول اللفظ وحده، وهو

- (١) شرح المواقف، الموقف الخامس صـ١٦٦، ١٦٢. (٢) ينظر في ذلك: الرد على الزنادقة والجهمية للإمام أحمد بن حنبل، ضمن مجموعة عقائد السلف صـ٧٥-٧٧.
- (٣) هو أحمد بن حنبل الشيباني، ولد في بغداد سنة ١٦٤ وبها نشأ، كان من تلامذة أبي يوسف صاحب أبي حنيفة وطلب الحديث وحفظ السنة وأخذ الفقه عن الشافعي ومن تلاميذه البخاري ومسلم، تعرض لمحنة خلق القرآن وصبر عليها منذ عهد المأمون حتى المتوكل، توفي في بغداد سنة ٢٤١ ومشى في جنازته خلق لا يحصون، ينظر السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي، تأليف د/ مصطفى السباعي صـ٤٤٢، نشر المكتب الإسلامي ط٤ سنة ١٤٠٥هـ سنة ١٩٨٥م.

(٤) منهج الأشاعرة في العقيدة تأليف د/ سفر الحوالي صـ ٢٣، نشر مكتبة العلم.

وفيت الدياري التكالياني III المعتاد من المالية العيني وآراؤه الاعتقاية

القديم، أما العبارات فهي حادثة؛ لأنها تسمى كلامًا من ناحية المجاز، وصرحوا بأن هذا هو مذهب الأشعري، لكنه ليس كلامه حقيقة، ونظرًا لما يترتب على هذا الفهم من لوازم فاسدة<sup>(1)</sup>، وجب حمل كلام الأشعري على أنه أراد به الكلام النفسي واللفظي معًا، وكلاهما قائم بذات الله تعالى، وفي ذلك يقول الجرجاني بعد أن بين الفهم الفاسد لدى المتأخرين ما نصه: فوجب حمل كلام الشيخ على أنه أراد به المعنى الثاني، فيكون الكلام النفسي عنده أمرًا شاملاً للفظ والمعنى جميعًا قائمًا بذات الله، وهو مكتوب في المصاحف مقروء بالألسن، محفوظ في الصدور، وهو غير الكتابة، والقراءة، والحفظ الحادثة... وهو الذي ذكرناه، وإن كان نخالفًا لما عليه متأخروا أصحابنا إلا أنه بعد التأمل تعرف حقيقته<sup>(٢)</sup>.

يعتبر الإمام أحمد بن حنبل أول من أوذي في مسألة خلق القرآن، وهو في جملة كلامه لا يخرج عما عليه سلف الأمة، بل إن رأيه يمثل مذهب السلف في هذه المسألة<sup>(٣)</sup>، وهو أن القرآن هو الوحي المنزل على سيدنا محمد ﷺ وهو قديم غير مخلوق والكلام صفة قديمة قائمة بذاته تعالى وكلامه تعالى يليق بذاته، من غير جوف ولا فم ولا لسان، وهو يرى كفر من قال: بأن القرآن مخلوق<sup>(٤)</sup>.

- (١) كعدم إكفار من أنكر كلامية ما بين دفتي المصحف، وكعدم المعارضة والتحدي بكلام الله الحقيقي وكعدم كونه المقروء والمحفوظ كلامه حقيقة، ينظر في ذلك: شرح المواقف، الموقف الخامس صـ١٦٣–١٦٤.
- (٢) المرجع السابق صـ١٦٤.
   (٣) ينظر الملل والنحل جـ١ صـ٦٧.
   (٣) الرد على الزنادقة والجهمية، ضمن مجموعة عقائد السلف صـ٩٩-١٠٤، وترجمة الإمام
   (٤) الرد على من مجموعة طلائع المسند للإمام أحمد بتحقيق أحمد شاكر صـ٥٩، ٢٠، نشر

والإمام أحمد بن حنبل<sup>(1)</sup> أمسك بدفة الدفاع عن هذا المذهب، فقد كان له ردود كثيرة على من قالوا بخلق القرآن مثل: جهم بن صفوان<sup>(٢)</sup>، وكان يعتمد في الرد عليهم على القواعد الصحيحة للغة العربية والفهم السليم للآيات، ونكتفي للتدليل على مذهبه برده على الجهم حينها استدل بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ [الزخرف: ٣]، على أن «جعل» بمعنى: خلق.

E PRINCE GHAZI TRUST

فرد بأن الجعل في القرآن يَرِدُ بمعنى التسمية، والفعل، والخلق، وغير الخلق، وساق لذلك أمثلة من الكتاب على كل نوع، وهي في الآية بمعنى التسمية<sup>(۳)</sup>.

وقد آثرت الاستدلال بهذه الآية مع سبق الرد عليها عند الكلام على مذهب المعتزلة، وذلك للرد على من ذهب إلى أن الإمام أحمد لم يستطع الرد على من استدل بهذه الآية على خلق القرآن<sup>(٤)</sup>، ورمى عقلية أمثاله بأنها عقلية عوام، وأجدر بهم أن يقعدوا عن الكلام في مثل هذه المسألة، ويقولوا بأن الكلام فيها من الابتداع كما يقول السلف<sup>(٥)</sup>.

والحق أن هؤلاء جانبوا الصواب في دعواهم بدليل أن الإمام أحمد فند هذا الدليل وغيره من الأدلة الكثيرة ورد عليها ردًّا مقنعًا كان الصواب حليفه فيها، مما ينفي أن تكون عقلية مثل هذا الإمام عقلية عوام، ودعواهم بأنه لم يقل بها قال به السلف، فهو مردود بقول الشهرستاني<sup>(1)</sup>: أجمعت السلف على أن

(١) سبق ترجمته صـ١٥٣.
 (٢) سبق ترجمته صـ١٩٦.
 (٣) الرد على الزنادقة والجهمية صـ٦٩–٧٣.
 (٤) مثل الدكتور: محمود قاسم، وأحمد أمين.
 (٥) مقدمة مناهج الأدلة صـ٦٢.
 (٦) الشهرستاني: الأفضل محمد بن عبد الكريم بن أحمد الشهرستاني، أبو الفتح شيخ أهل.

وفي المراجع المراجع المراجع الاعتقاية

القرآن كلام الله غير مخلوق، ومن قال هو مخلوق فهو كافر، ولا نعرف من القرآن إلا ما هو بين أظهرنا فنسمعه ونقرؤه ونكتبه... فنحن نعتقد أن ما بين الدفتين كلام الله أنزله على لسان جبريل عليه السلام فهو المكتوب في المصاحف، وهو في اللوح المحفوظ وهو الذي يسمعه المؤمنون في الجنة من الباري تعالى بغير حجاب ولا واسطة، وذلك معنى قوله: ﴿ سَلَمٌ قَوْلاً مِن رَّبَ رَّحِيمٍ ﴾ [يس: ٥٨]، وهو قوله تعالى لموسى: ﴿ إِنِّي أَنَا ٱللَّهُ رَبُ ٱلْعَنلَمِينَ ﴾ [القصص: ٣٠].

ولقد وجدت نصَّا من الإمام أحمد ذكره ابن قيم الجوزية<sup>(٢)</sup> عن إبراهيم الحربي<sup>(٣)</sup> يقول: كنت جالسًا عند أحمد بن حنبل إذ جاءه رجل فقال: يا أبا عبد

=

الكلام والحكمة، كان كثير المحفوظ قوي الفهم مليح الوعظ، عالمًا كيسًا متفننًا، برع في الفقه والأصول، وله كتب كثيرة منها: نهاية الإقدام، والملل والنحل، مات سنة ٤٩ هـ، ينظر السير جـ ٢٠ / صـ٢٨٦، طبقات السبكي جـ٦ صـ١٢٨، وفيات الأعيان جـ٤ صـ٢٧٣.

- (١) الملل والنحل صـ٩٧.
- (٢) ابن قيم الجوزية: هو الإمام الحافظ الفقيه الأصولي شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد بن حريز الزرعي الدمشقي المشهور بابن القيم، نسبة إلى المدرسة التي أنشأها أبو المحاسن يوسف بن عبد الرحمن الجوزي، نشأ في بيت علم وفضل، ولازم ابن تيمية حتى عرف بأنه من أشهر تلاميذه والذاب عن مذهبه، ألف وحرر في جميع العلوم والفنون. توفي ليلة الخميس ٢٣رجب سنة ٢٥١هـ، وصُلَّى عليه بجامع دمشق، ينظر: ذيل طبقات الحنابلة جـ٢ صـ٤٤٧، البداية والنهاية جـ١٢ صـ٢٣٢، شذرات الذهب جـ٦

صـ١٦٨. (٣) إبراهيم الحربي: هو الشيخ الإمام الحافظ العلامة، شيخ الإسلام، أبو إسحاق إبراهيم

بن إسحاق بن إبراهيم بن بشير البغدادي الحربي، صاحب التصانيف، مولده في سنة ثهان وتسعين ومائة، قال إسهاعيل القاضي: إبراهيم جبل نفخ فيه الروح، توفي سنة خمس الله، إن عندنا قومًا يقولون: إن ألفاظهم بالقرآن مخلوقة، قال أبو عبد الله: يتوجه العبد لله بالقرآن بخمسة أوجه، وهو فيها غير مخلوق: حفظ بقلب، وتلاوة بلسان، وسمع بأذن، ونظرة ببصر، وخط بيد، فالقلب مخلوق، والمحفوظ غير مخلوق، والتلاوة مخلوقة، والمتلو غير مخلوق، والسمع مخلوق، والمسموع غير مخلوق، والنظر مخلوق، والمنظور إليه غير مخلوق، والكتابة مخلوقة، والمكتوب غير مخلوق<sup>(1)</sup>.

رأي القاسمي في صفة الكلام:

\_

مذهب القاسمي في هذه المسألة لا يختلف عن مذهبه في الصفات عمومًا، وهو إثبات ما أثبته الله لنفسه، أو أثبته له رسوله على وهو بعينه هو مذهب السلف الذي يراه القاسمي دائمًا بأنه هو الصواب، وفي ذلك يقول القاسمي في إثباته لهذه الصفة: والصواب في هذا الباب وغيره هو مذهب سلف الأمة وأثمتها، وأنه سبحانه لم يزل متكلمًا إذا شاء، وأنه يتكلم بمشيئته وقدرته، وأن كلماته لا نهاية لها، وأنه نادى موسى بصوت سمعه موسى، وإنها ناداه حين أتى، لم يناده قبل ذلك، وأن صوت الرب لا يهاثل أصوات العباد، كها أن علمه لا يهاثل علمهم، وقدرته لا تماثل قدرتهم، وأنه سبحانه بائن عن مخلوقاته بذاته وصفاته<sup>(٣)</sup>، فالقاسمي أثبت هذه الصفة قياسًا على صفتي العلم والقدرة.

ولم يكتفِ القاسمي بذلك، بل أبطل ما ذهبت إليه الطوائف الأخرى، \_\_\_\_\_

.۷-۳- ٦

وهو في هذا لا يختلف عن أئمة السلف كالإمام أحمد وابن تيمية وابن القيم، بل إن كلامه في معظم مسائل الصفات معتمد على كتاباتهم<sup>(1)</sup>. **أدلة القاسمي على مذهبه:** 

۳. . .

أ- قال عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣]؛ أي: خاطبه من غير واسطة ملك<sup>(٢)</sup>.

ب- قال عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ﴾ [الشورى: ٥١]؛ أي: يكلمه بحيث يسمع كلامه ولا يراه كما كلم موسى (").

جـ- قال عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦]؛ أي: القرآن الذي نقرؤه عليه ويتدبره، ومطَّلع على حقيقة الأمر وتقوم حجة الله به<sup>(\$)</sup>، وقوله: ﴿ وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤]؛ أي: خاطبه مخاطبة من غير واسطة، وأنه سمع كلامه تعالى بلا شك فأفعال المجاز لا تؤكد بالمصادر<sup>(°)</sup>.

وبهذا يكون القاسمي -رحمه الله- متبعًا بإقراره لمذهب السلف وتعضيده بالأدلة الظاهرة، وإن كان أخذها عن غيره من علماء السلف مما يدل على ثقته الكبيرة فيهم، وله الحق في ذلك وإلا فمن أي شيء نأخذ عقديتنا إن لم نأخذها من الكتاب والسنة والعلماء الثقات العاملين بهما والمستنيرين بالعلم الذي فيهما؟ تعقيب:

ظهر لي من خلال عرض هذه المسألة أمور منها: أ- أن مسألة خلق القرآن كانت محنة كبرى أشعلها ابن أبي داؤد (۱) المرجع السابق جـ٥ صـ١٧٢٣ إلى صـ١٧٥٢، جـ١١ صـ٤٢٤٥ إلى صـ٤٢٤٨. (۲) محاسن التأويل جـ٧ صـ٢٨٥٠. (۳) محاسن التأويل جـ١ صـ٥٢٥٤. (٤) محاسن التأويل جـ٥ صـ١٧٢٣.

المعتزلي (1)

ب- أرجع بعض المتكلمين -كالماتريدي- الخلاف بين المعتزلة والأشاعرة إلى اللفظ، فالمعتزلة نظروا إلى ناحية اللفظ والأشاعرة نظروا إلى المعنى<sup>(\*)</sup>.

۲ • ۱

جـ دلت النصوص النبوية على أن الله تعالى تكلم بالقرآن على الحقيقة
 حروفه ومعانيه، تكلم بصوته وأسمعه من شاء من ملائكته، وليس هذا القرآن
 العربي مخلوقًا من جملة المخلوقات، وأما أصوات العباد، وقراءتهم، وتلاوهم وما
 قام بهم من أفعالهم وتلفظهم بالقرآن وكتابتهم له فهي مخلوقاته<sup>(٣)</sup>.

د- اعتماد المذاهب القائلة بالخلق، وبالحدوث بالنسبة للكلام، على تأويل النصوص القرآنية خطر عظيم؛ لأن دفعها إلى غير محلها يعتبر دفعًا للرسالة كلها، ولو قيل فيها بأنها مجاز لكان الوحي كله مجازًا، ولم الإرهاق والتعب في صرف الظاهر الواضح إلى غير الواضح؟!<sup>(٤)</sup>

هـــ مذهب السلف في هذه المسألة هو الصواب؛ لاعتهاده على الفهم الدقيق لألفاظ القرآن الكريم، ولذا فالقاسمي محق في تأييد هذا المذهب الذي

- (١) ابن أبي دؤاد المعتزلي: هو أحمد بن أبي دؤاد، واسمه الفرج المعتزلي، ولي قضاء القضاة للمعتصم ثم الموثق، وكان موصوفًا بالجود والسخاء وحسن الخلق، ووفور الأدب، غير أنه أعلن بمذهب الجهمية وحمل السلطان على امتحان الناس بخلق القرآن، وأن الله تعالى لا يُرى في الآخرة، وقد كان هلاكه في يوم السبت لسبع بقين من المحرم سنة ٥٠ ٢٤ هـ، وولادته كانت في سنة ١٦٠ هـ، ينظر: البداية والنهاية المجلد الخامس ص ٨٧٠.
  - (٣) ختصر الصواعق المرسلة جـ٢ صـ ٤٩ بتصرف.
    - ( )) معتقد الفتواحق المرسنة جرا مند ) بتصرف
      - (٤) المرجع السابق جـ٢ صـ٤٧٩.



قاله به أئمة العلماء من المحدثين والفقهاء وبعض المتكلمين (١). و- الخلاف في هذه المسألة لا يوجب الحكم بتكفير من قال «بخلق القرآن»؛ لأن هؤلاء يُقرون بالشهادتين ويصلون صلاتنا وأحسن به من قول ذهب إليه الغزالي حين قال: كف لسانك عن أهل القبلة ما أمكنك ما داموا قائلين لا إله إلا الله محمد رسول الله، غير مناقضين لها، والمناقضة تجويزهم الكذب على رسول الله ﷺ بعذر أو غير عذر، فإن التكفير فيه خطر، والسكوت لا خطر فيه (٢).

ز- أميل إلى ما ذهب إليه د/ عبد الكريم عثمان من أن المعتزلة سجلوا بموقفهم في هذه المسألة ومحاولتهم أخذ الناس بالعنف على القول برأيهم أسوأ

مثال على التدخل في الحرية الفكرية مع أنهم روادها الأوائل (").

·

(١) معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، تأليف/ حافظ بن أحمد حكيمي جـ ١ صـ ١٤٩ - ١٥٦ نشر دار حميد، وشرح المواقف الموقف الخامس صـ ١٦٣ - ١٦٤. (٢) فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة لأبي حامد الغزالي، تحقيق د/ سليهان دنيا صـ١٩٥، طبع عيسى البابي الحلبي وشركاه ط١ سنة ١٣٨١هـ ١٩٦١م.

(٣) شرح الأصول الخمسة، هامش صـ٥٢٧، معالم الثقافة الإسلامية ت د/ عبد الكريم

عثمان صـ٣٣٦.

This file was downloaded from QuranicThought.com



الفصل الثانثي النبوات عند القاسمي ويشتمل على: تمهيد، وثلاث مباحث: المبحث الأول: بيان مفهوم النبي والرسول والعلاقة بينهما وحاجة البشرية إلى الرسالة. المبحث الثاني: إثبات النبوة. المبحث الثالث: عصمة الأنساء.

7.0

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

### تمهيد

إن أمر النبوة من الأمور الهامة في حياة البشرية، والأحرى بباحث العقيدة أن يتعرض لها، ويثبتها بالدليل والبرهان، حتى لا يترك المجال فارغًا أمام المشككين في أمور العقيدة؛ فيردوا الناس عن الإيهان والاعتراف بها، فهي على أهمية قصوى إذ أنها تبحث فيها يجب للرسل والأنبياء، وما يجوز وما يستحيل في حقهم، وتبحث في المعجزات التي أيد الله بها رسله، وجعلها دالة على صدقهم، والقاسمي كأحد الباحثين في مجال العقيدة نجده قد أولى أمر النبوات اهتهاما لا بأس به.



المبحث الأول ويشتمل على: ١ – تعريف النبي والرسول والفرق بينهما. ٢- حاجة البشر إلى الرسالة ورأي القاسمي فيها. ٣- آراء أشهر الفرق في حكم إرسال الرسل.

# **المبحث الأول** النبي والرسول الفرق بينهما وحاجة البشر إلى الرسالة

النبوة هي:

كون الإنسان مبعوثًا من الحق إلى الخلق<sup>(1)</sup>. والنبي في اللغة: أ- إما أنه مأخوذ من مادة: نبأ، فيكون هو المخبر عن الله تكل، والاسم منه: نبيء، والنبأ هو الخبر، قال تعالى: ﴿ عَمَّ يَتَسَآءَلُونَ ٢٠٥]. ونبيء بالهمزة لغة رديئة ويجمع على أنبياء.

ب- وإما أن يكون مشتقًا من النباوة وهو الشيء المرتفع، والنبي: العلم من أعلام الأرض التي يهتدي بها، ويشتق منه النبي؛ لأنه أرفع خلق الله تعالى، وسمي بذلك لارتفاع قدره وشرفه على سائر الخلق، فالنبي على هذا هو الرفيع المنزلة عند الله.

جـ- وإما أن يكون من النبي، وهو الطريق والأنبياء طرق الهدى<sup>(\*)</sup>. أما الرسالة فهي: سفارة العبد بين الله وبين ذوي الألباب من خليقته ليزيح بها عللهم فيها قصرت عنه عقولهم عن مصالح الدنيا والآخرة<sup>(\*)</sup>.

والرسول في اللغة:

المتابع، وهو مأخوذ من قولهم: جاءت الإبل رَسَلاً؛ أي: متتابعة، ومعناه: الذي يتابع أخبار الذي بعثه، وسمي الرسول رسولاً؛ لأنه ذو رسالة<sup>(\$)</sup>.

(١) شرح المقاصد للتفتازاني جـ٢ صـ١٢٨. (٢) لسان العرب، المجلد السادس صـ١٥٨، ٣٣٣٣، وأصول الدين للبغدادي صـ١٥٤. (٣) شرح العقائد النسفية صـ٨٥. (٤) لسان العرب، المجلد الثالث صـ١٦٤٥. والرسول أخص من النبي؛ لأن كل رسول نبي وليس كل نبي رسولاً''. ويتضح المفهوم الاصطلاحي لكل منهما ببيان آراء العلماء في التفريق بينهما.

القاسمى وأراؤه الاعتقاية

١- هناك من العلماء من لم يفرق بين النبي والرسول كسعد الدين التفتازاني؛ إذ يقول: النبي إنسان بعثه الله لتبليغ ما أوحى إليه، وكذا الرسول<sup>(٢)</sup>، وممن ذهب إلى عدم التفريق بينهما وأنهما أيضًا بمعنى واحد القاضي عبد الجبار من المعتزلة إذ يقول: إن هذه من الألفاظ المتساوية فيصدق كل منهما على كل ما يصدق عليه الآخر، فكل نبي رسول، وكل رسول نبي<sup>(٣)</sup>, ثم علل عدم التفريق بقوله: إن هذه من الألفاظ المتساوية فيصدق كل منهما على كل ما يصدق عليه الآخر، فكل نبي رسول، وكل رسول نبي<sup>(٣)</sup>, ثم علل عدم التفريق من المعتزلة إذ يقول: إن هذه من الألفاظ المتساوية فيصدق كل منهما على كل ما يصدق عليه الآخر، فكل نبي رسول، وكل رسول نبي<sup>(٣)</sup>, ثم علل عدم التفريق بقوله: «والذي يدل على اتفاق الكلمتين في المعنى هو أنهما يثبتان معًا ويزولان معًا في الاستعمال حتى لو أثبت أحدهما ونفى الآخر لتناقض الكلام، وهذا هو أمارة إثبات كلتا اللفظتين المتفتين في الفائدة»<sup>(٤)</sup>، وبناءً على ما سق فلا فرق بين أمارة إثبات كلتا اللفظتين المتفتين في الفائدة» (٤<sup>(٤)</sup>) وبناءً على ما سق فلا فرق بين أمارة إثبات كلتا اللفظتين المتفتين في الفائدة» (٤<sup>(٤)</sup>)</sup> وبناءً على ما سق فلا فرق بين أمارة إثبات كلتا اللفظتين المتفتين في الفائدة» (٤<sup>(٤)</sup>)</sup> وبناءً على ما ما من فلا فرق بين أمارة إثبات كلتا اللفظتين المتفتين في الفائدة» (٤<sup>(٤)</sup>)</sup> وبناءً على ما من فلا فرق بين أمارة إثبات كلتا اللفظتين المتفتين في الفائدة» (٤<sup>(٤)</sup>)</sup> وبناءً على ما من فلا فرق بين أمارة إثبات كلتا اللفظتين المتفتين في الفائدة» (٤<sup>(٤)</sup>)</sup> وبناءً على ما من فلا فرق بين أمارة إثبات كلتا اللفظتين المن حيث الوصف العنواني، وحينها يقول الله تعالى: ﴿ إِناً أَرْسَلُنُكَ ﴾ نعلم أن المخاطب رسول، وحينها ينبئ الخلق نعلم أنه نبي، وحينتذ تكون الرسالة والنبوة شيئًا واحدًا<sup>(٥)</sup>.

(١) لسان العرب، المجلد السادس صـ٤٣١٦.
 (٢) شرح المقاصد صـ١٢٨.
 (٣) المغني في أبواب التوحيد والعدل للقاضي عبد الجبار (١٥/ ١٢) ط المؤسسة المصرية للتأليف والنشر، تحقيق/ نخبة من العلماء سنة ١٩٦٥.
 (٤) شرح الأصول الخمسة لقاضي القضاة/ عبد الجبار بن أحمد، تعليق الإمام/ أحمد بن الحسين بن أبي هاشم، تحقيق د/ عبد الكريم عثمان صـ٥٦، نشر مكتبة وهبة، ط٣ سنة الحسين بن أبي هاشم، تحقيق د/ عبد الكريم عثمان صـ٥٦

1817هـ 1997م.

٥) القول السديد في عدم النوحيد، تأليف د/ محمود أبو دقيقة، تحقيق د/ عوض الله
 حجازي جـ٢ صـ١٥٧. لطبعة الأولى، طبع مجمع البحوث الإسلامية سنة ١٤١٥هـ

211

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

٢- أ- وهناك من العلماء من فرق بينهما بأن النبي: إنسان بعثه الله لتبليغ ما أوحي إليه ولم يخص بشريعة وكتاب، والرسول من خص بشريعة وكتاب<sup>(1)</sup>, وحينئذ يكون الرسول أخص من النبي، والنبي أعم، وتكون النسبة بينهما العموم والخصوص المطلق؛ حيث يجتمعان في الرسول، وينفرد الأعم وهو النبي بمن ليس له شريعة وكتاب<sup>(1)</sup>.

ب- وهناك من فرق بينهما أيضًا، لكن من ناحية أخرى وهي التبليغ وعدمه، فعرفوا النبي: بأنه إنسان أنبأه الله تعالى بخبر السماء ولم يأمره بتبليغ غيره، والرسول: إنسان أنبأه الله بخبر السماء وأمره بتبليغ غيره، فالنسبة بينهما أيضًا عموم وخصوص مطلق، لكن جهة العموم تختلف عن السابقة؛ حيث يجتمعان في التبليغ، وينفرد الأعم وهو النبي بعدم التبليغ، فالرسالة أعم من جهة نفسها؛ لأن النبوة جزء منها، وأخص من جهة أهلها<sup>(٣)</sup>.

جـ- وقد سلك ابن تيمية طريقًا آخر في التفريق بينهم، فعرف النبي بأنه: هو الذي أوحي إليه ويخبر عن الله ما أخبر به، ولم يرسل إلى أحد يبلغه عن الله رسالة، ولكنه يعمل بشريعة من قبله، والرسول: هو الذي أوحي إليه ويخبر به وأرسل إلى من خالف أمر الله ليبلغهم رسالات الله تعالى، واستدل بقوله تعالى: (وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَى أَلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَّتِهِ ﴾

= ١٩٩٥م بتصرف. (١) شرح المقاصد جـ٢ صـ١٢٨ بتصرف. (٢) قضايا النبوات د/ محمود عبد المعطي بركات، صـ١٨، نشر دار الهدى للطباعة، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤م. (٣) ينظر شرح الطحاوية جـ١ صـ١٥٥ بتصرف.

فكل من النبي والرسول يقع تحت عموم قوله: ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾، لكن قد خص أحدهما بأنه رسول والثاني نبي، ولا يشترط في الرسول أن يأتي بشريعة جديدة بدليل أن سيدنا يوسف عليه السلام كان رسولاً، وكان على ملة سيدنا إبراهيم يقول تعالى في شأنه: ﴿ وَلَقَدَ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبّلُ بِٱلْبَيِنَنِتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَلَكِ مِمَّا جَآءَكُمُ بِهِ مَحَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ وَسُولاً ﴾ [غافر: [72](1).

بعد هذا العرض في الفرق بين النبي والرسول، فإني أميل إلى القول بالتفريق بينهما لأمور:

١ - موافقة ذلك لما عليه اللغة، وقد أسلف الكلام عن أصلهما اللغوي.

٢- إخبار القرآن عن التفريق بينهما؛ إذ يستحيل في حق القرآن أن يكون شيء من ألفاظه ملقى بلا فائدة، ونلمس التفريق الواضح في قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ ﴾ [الحج: ٥٢].

٣- التنويه بشأن بعض الأنبياء في القرآن وأنهم لم يأمروا بتبليغ رسالة إلى قومهم، كما أنهم لم يذكروا في عداد الرسل؛ يقول تعالى في شأن أحدهم: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلْمَلَإِ مِنْ بَنِي إِسَرَآءِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُواْ لِنَبِيِّ هُمُ ٱبْعَتْ لَنَا مَلِكًا نُقَتِل في سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٦]<sup>(٢)</sup>.

٤- تصريح بعض العلماء بأن القول بالتفريق هو الصحيح، وهو الذي عليه الجماء الغفير<sup>(٣)</sup>، فظهر بذلك أن كل رسول نبي وليس كل نبي رسولاً، وهذا هو رأي كثير من علماء التوحيد<sup>(٤)</sup>.

- (١) ينظر: النبوات لابن تيمية صـ ١٧٢، ١٧٣، نشر دار الفتح بتصرف.
  - (٢) ينظر العقيدة الإسلامية وأسسها صـ ١٧٢، ١٧٣ بتصرف.
  - (٣) الشفا بتعريف حقوق المصطفى للقاضي عياض جـ ١ صـ ٣٤٧.

(٤) أمثال ابن تيمية في النبوات صـ١٧٢، ١٧٣، وابن أبي العز الحنفي في شرح الطحاوية

حاجة البشر إلى الرسالة

إن حاجة البشر إلى إرسال الرسل لا تقل في أهميتها عن حاجتهم إلى الهواء الذي يتنفسونه، ولو انقطع لفترة بسيطة لهلكوا؛ ذلك لأن إرسالهم فيه إيفاء لحاجات البشر الاجتهاعية والروحية وغيرها، وهي مطالب ضرورية لاستقامة حياة هذا النوع على هذه الأرض ولو أردنا التهاس أطراف من هذه الحاجة نجدها يمكن أن تتلخص في جانبين:

الجانب الأول:

من المعلوم أن الكائن البشري مدني بطبعه، يحتاج إلى غيره، والغير يحتاج له، ولو ترك هذا الإنسان يعيش على هذه الصورة لوجدناه يبحث إلى ما يصلح حاله وحده من غير نظر إلى غيره، وذلك لتفاوت هذا النوع في إدراك حاجاته، وربها أفسد في هذا الكون وأضر بمن حوله لتحقيق لذته وشهوته مثلاً، فكان لا بد من وجود قوانين تنظم هذه العلاقات الاجتهاعية بين الإنسان والكون، وبينه وبين من حوله من البشر، فتأتي هذه القوانين على لسان أناس من بني جلدته يفضلونه بمراتب من القوة العقلية، والشخصية، وهم مع ذلك مؤيدون من قبل الله تعالى خالقه بأمور تذهله وتجعله يحيد عن الوحشية والإجرام ويعيش في الرسالة: كل من لحظ بعين الحكمة والاعتبار، ونقذت بصيرته إلى مكنون الأسرار، علم حاجة البشر كافة إلى رسالة خاتم النبيين، وأكبر منة الله به على العالمين، فقد بُعث صلوات الله عليه وسلامه على حين فترة من الرسل.

=

جـ١ صـ١٥٥، والسعد قال بهذا الرأي في شرح العقائد النسفية صـ١٩، وحافظ بن أحمد حكيمي في معارج القبول جـ٢ صـ٦٤، والشيخ رشيد رضا في الوحي المحمدي صـ٣٧، نشر مكتبة القاهرة، الطبعة السادسة سنة ١٣٨٠هـ ١٩٦٠م.

وفي المجاري الفراطين واراؤه الاعتقاية

عام، وانتهاب للأموال والأرواح، واغتصاب للحقوق، وشن الغارات، ووأد للبنات، وأكل للدماء والميتات، وقطع للأرحام، وإعلان بالسفاح، حتى دعا داعي الفلاح وأذن الله بالإصلاح، أرسل إلى البشر رسولاً ليخرجهم من ظلمة الكفر وعمى التفكير إلى نور الإيهان وينقذهم من النار والعار ويطهرهم من مساوئ الأخلاق والأعمال<sup>(1)</sup>.

#### الجانب الثانى:

معلوم أن الله تعالى زود الإنسان بالعقل، ولم يجعله مسخرًا لغيره، بل سخر الكائنات من حوله له، وهو مزود كذلك بحواس تساعد هذا العقل في استكشاف هذا الكون كالسمع والبصر، وكل هذه أمور جعلت منه كانَنًا مفكرًا يشخص بصره إلى السهاء لكي يدرك ما فيها، ثم يتطاول ويحاول أن يعرف ما وراءها، ومع هذا فالنقص يتتبعه، والقصور يلاحقه، فمعالم هذا الكون أعظم من أن يدرك كل مكوناتها هذا العقل، ونجده عندما نبحث عن إله يدين له، لم يصل في غالب أحيانه إلى الصواب، وكثيرًا ما سمعنا عن عباد النجوم، والشمس والقمر وغيرها، وتتميَّما لنعمة الله تعالى على هذا المُخلوق، أرسل له الرسل، المؤيدين بكل وسائل إقناعه، فيخبروه بأن للكون إلمَّا خلقه، ولم يكن هكذا من قبيل المصادفة وغيرها، وبهذا الإله أوجده في هذا الكون لغاية عظيمة يؤديها، وهو قد كفل له الرزق ووسائل الحياة، ويخبروه كذلك بأن لعقله حدودًا ينبغي أن يقف عندها، ولا يتطاول إليها، ولو فعل فضل وأضل، فهناك أمور غيبية كالبعث والنشور والجنة والنار وغيرها، سيكشف عنها بعد انتهاء حياته على هذه الأرض، ولكل هذه الأمور كان إرساله الرسل ضِروريًّا لإخراج ِهذا الإنسان صاحب العقل القاصر من متاهة هذا الكون العظيم، وربيا لو ترك على

<sup>(</sup>١) محاسن التأويل جـ١١ صـ٤٣١٤، ٤٣١٥.

حاله الأول لعاش قمة الشقاء، وربما لم يكن له بقاء أو عيش على هذه الأرض، ومن هنا كان الرسل مبشرين ومنذرين، وكانت رسالتهم فيها الهدى والرحمة لهذا الإنسان، وكان إرسال محمد ﷺ رحمة للعالمين، يقول تعالى: ﴿ وَمَا نُزْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [الكهف: ٥٦]، ويقول تعالى أيضًا: ﴿ وَمِن قَبْلِهِ -كِتَبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً ﴾ [الأحقاف: ١٢]، ويقول لمحمد ﷺ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].

RINCE GHAZI TRUS

110

وهكذا يتبين أن في إرسال الرسل انتظام لأمور الدنيا والدين، قال تعالى: **﴿** لَقَدَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا ٱلحَدِيدَ فِيهِ بَأَسٌ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [الحديد: ٢٥]، فهذه هي الأمور التي يتم بها الكمال الشخصي للفرد، والكمال النوعي لمجتمع البشر، وبهذا ينتظم الكون كله، ونفوس الناس على نوعين: إما خيرة تنقاد لأوامر الشرع، وإما شريرة على غير ذلك، فيكفي الأولى اللطف والسلوك الطيب، والثانية لا بد من قصرها وأخذها بعصا الشدة وسياسة الملك، والرسل قد جاءت بذلك كله<sup>(٢)</sup>.

آراء أشهر الفرق في حكم إرسال الرسل:

١ - ذهبت المعتزلة إلى القول بوجوب إرسال الرسل على الله وبنوا قولهم
 هذا على القاعدة المشهورة عندهم (التحسين والتقبيح العقليين)<sup>(٣)</sup>.

٢- ذهب جمهور الأشاعرة إلى القول بأن إرسال الرسل لطف من الله

- (١) وينظر في ذلك: محاسن التأويل جـ٥ صـ١٧٥٤ بتصرف، ورسالة التوحيد، تأليف/ الشيخ محمد عبده صـ٧٢-٨٤، طبع مطبعة محمد علي صبيح سنة ١٣٨٥هـ ٢٩٦٥م، والقول السديد جـ٢ صـ١٦١-١٦٤.
  - (٢) ينظر محاسن التأويل جـ١٦ صـ٥٦٩٣، ٢٩٤ بتصرف.
    - (٣) شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار صـ٥٦٣.

تعالى ورحمة للعالمين لما فيها من حكم ومصالح لا تعد ولا تحصى (').

٣- ذهب الفلاسفة إلى القول بلزوم إرسال الله للرسل، وعللوا ذلك بأن النظام الأكمل الذي تقتضيه العناية الأزلية لا يتم بدون وجود النبي المبين لقوانين العدل<sup>(٢)</sup>.

٤- ذهبت الماتريدية إلى القول بأن إرسال الرسل من مقتضيات حكمة الباري، فيستحيل أن لا يوجد لاستحالة السفه عليه كما أن ما علم الله وقوعه يجب أن يقع لاستحالة الجهل عليه<sup>(٣)</sup>.

وبهذا ظهر لنا من خلال حاجة البشر إلى الرسل أن القاسمي رحمه الله ذهب إلى ما ذهبت إليه الأشاعرة من أن إرسال الرسل منة من الله تعالى لعباده، واستدل على ذلك بأدلة كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

- (۱) شرح المقاصد جـ۲ صـ۱۲۸.
- (٢) القول السديد جـ٢ صـ ١٦٠، وشرح المقاصد جـ٢ صـ ١٢٨، وشرح الخريدة البهية لأبي
  - البركات أحدبن محمد الدردير صـ٣١٣-٣١٥ سنة ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
    - (٣) شرح المقاصد جـ٢ صـ١٢٨.



المبحث الثاني إثبات النبوة ويشتمل على: ١ - إثبات النبوة عند القاسمي. ۲- تعقيب.

419

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

## المبحث الثاني إثبات النبوة عند القاسمي

بعد أن تعرضت لمعنى النبوة والرسالة، والفرق بين الرسول والنبي، كان لزامًا عليَّ أن أتناول النبوة من ناحية إثباتها بالأدلة والبراهين القاطعة؛ ذلك لأن هناك من ينكرها أصلاً ويدعي عليها ادعاءات باطلة، سأتناول منها إن شاء الله، وإذا أردنا أن نقيم الحجج التي تثبت النبوة لوجدناها كثيرة، ولكيلا نقع تحت طائلة الاستطراد يمكن أن نتحدث عن بعض منها من خلال نظرة القاسمي إليها وهي كالآتي:

١- التركيب البشري للنبي دليل على النبوة:

والقاسمي يقرر فيه أنه يجب في حق النبي أن يكون من أكرم مكان في الأرض<sup>(1)</sup>، ومن عنصر كريم وبين فضل<sup>(٢)</sup>، فالله تعالى يقول: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَلَ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﷺ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣٣، ٣٢]، ولا بد للنبي أن يكون له سمت خاص،

- (١) من تفضيل الله تعالى للنبي محمد من أن اختاره من خير البلاد وأشرفها، وهي البلد الحرام، فقد جعلها الله تعالى بلداً لنبيه، ومقصداً لأمته يؤدون فيها مناسكهم، ويدخلونها متخشعين متذللين متواضعين، متجردين عن لباس أهل الدنيا، ولقد جعل الله تعالى زيارة هذا المكان من آكد فروض الإسلام وأقسم به في كتابه. زاد المعاد في هدي خير العباد لابن قيم الجوزية، تحقيق/ شعيب الأرناءوط، وعبد القادر الأرناءوط، صـ٤٦-٥، نشر/ مؤسسة الرسالة، مكتبة المنار الإسلامية، توزيع دار الريان للتراث، الطبعة الخامسة عشر، سنة ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- (٢) وليس أدل على ذلك مما قال ﷺ: «إن الله اصطفى من ولد إبراهيم إسهاعيل، واصطفى من ولد إسهاعيل بني من قريش بني من ولد إسهاعيل بني كنانة، واصطفى من بني كنانة قريشًا، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم» [صحيح مسلم، شرح النووي جـ ١٠ صـ ٣٦].

وفيتروي فيكراني المكالفاني Nee GHAZITRUST القاسمي، وأراؤه الاعتقاية

ونور يروق له كل من يراه<sup>(1)</sup>، وأخلاق يعلو بها على سائر البشر كما قال تعالى: **﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾** [القلم: ٤]<sup>(٢)</sup>، ولا بد له أيضًا أن يكون كلامه ذا حجة على من سمعه، وهذا يكون بتأييد الوحي له يقول تعالى: **﴿ وَ**كَذَٰ لِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ﴾ [الشورى: ٥٢]<sup>(٣)</sup>، ومن رأى النبي ﷺ على هذه الصورة المكتملة، ولديه من العقل ما يساعده على إدراكها كان عليه أن يوقن بأن من كان فيه هذه الصفات مرسل من عند الله تعالى، وهذا ما كان من سيدنا أبي بكر ﷺ عندما عرض عليه الرسول ﷺ الإسلام تلقاه بالقبول<sup>(٤)</sup>، وكل هذه خصائص وصفات بشرية إذ دان بها شخص النبي الكريم، بلغ فيها الذروة والكمال، ولقد نقل

- (١) ففي الأثر: «كان رسول الله ﷺ فخمًا مفخمًا، يتلألأ وجهه تلألؤ القمر ليلة البدر... له نور يعلوه» مختصر الشمائل المحمدية للترمذي وبهامشه العطر الشذى في شرح مختصر شمائل الترمذي للشيخ عبد الحميد الشرنوبي صـ٩، ١٠. طبع مكتبة الآداب.
- (٢) وفي الأثر عن أنس ٢ قال: «حدمت رسول الله ٢ عشر سنين فها قال لي: أف قط، وما قال لشيء صنعته: لم صنعته؟ ولا لشيء تركته وكان رسول الله ٢ من أحسن الناس خلقًا، ولا مسست خزًّا ولا حريرًا ولا شيئًا ألين من كف رسول الله ٢ ولا شممت مسكًا ولا عطرًا كان أطيب من عرق النبي ٢ المرجع السابق صـ١٠٩، ١١٠.
- (٣) وليس أدل على ذلك قاله الصحابة -رضوان الله عليهم- له: «ما رأينا الذي هو أفصح منك؟ فقال: وما يمنعني وإنها أنزل القرآن بلساني لسان عربي مبين»، وقال مرة أخرى: «بيد أني من قريش، ونشأت في بني سعد»، فجمع له بذلك ﷺ قوة عارضة البادية وجزالتها، ونصاعة ألفاظ الحاضرة ورونق كلامها، إلى التأييد الإلهي الذي مرده الوحي الذي لا يحيط بعلمه بشري. الشفا بتعريف حقوق المصطفى للقاضي عياض، تحقيق علي محمد البجاوي جـ اصـ١٠٦ طبع عيسى البابي الحلبي وشركاه سنة ١٩٧٧م.
- (٤) دلائل التوحيد للقاسمي صـ١٤٢، نقلاً عن الراغب الأصفهاني من كتاب الذريعة إلى مكارم الشريعة، تحقيق ودراسة د/ أبو اليزيد العجمي صـ٢٠٦، ٢٠٦، نشر دار الصحوة، ودار الوفاء. الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م بتصرف.

القاسمي عن الماوردي<sup>(1)</sup> نصَّا يبرهن به على النبوة -من خلال خصائص النبي ﷺ-وفضائله، ومؤداه: أن كمال الاختصاص بالفضل في ذاته ﷺ من أمارات النبوة، ولما كان الكمال محتاجًا إليه في ذلك صار كالشيء المعجز؛ إذ هو موجب للصدق، الموجب للقبول، فيكون من دلائل النبوة، فهذا الكمال معتبر من أربعة أوجه: كمال الحَلْق، وكمال الخُلُق، وفضائل الأقوال، وفضائل الأعمال<sup>(٢)</sup>.

221

٢- العلوم التي أتى بها الأنبياء دليل على نبوتهم:

وفيها يقرر القاسمي من خلال ما نقله عن العلماء مثل ابن تيمية أن من طالع كتب الفلاسفة المتقدمين، والمتأخرين منهم يجد أن كلامهم في الألهيات والعلوم الكونية كلام قاصر جدًّا، وفيه خلط واضطراب ويورث أتباعهم حيرة؛ نظرًا لأن شريعتهم غير واحدة، وآراءهم مختلفة، بينهما يجد إجادتهم في الأمور الطبيعية، أما الأنبياء فهم على العكس من ذلك فشريعتهم واحدة، وكلهم ينهل

- (١) الماوردي: أبو الحسين علي بن محمد بن حبيب أبو الحسن البصري، الشافعي، أقضى القضاة، وكان ثقة من وجوه الفقهاء الشافعيين، وله تصانيف عدة من أجلها وأطولها كتاب الحاوي وله كتاب في التفسير مطبوع واسمه النكت والعيون. توفي سنة ٥٠ هد. ينظر شذرات الذهب جـ٣ صـ٢٨٥، لسان الميزان جـ٤ صـ٢٦٠، الأحكام السلطانية للماوردي صـ٦٩.
- (٢) ينظر في ذلك دلائل التوحيد صـ١٧٥ نقلاً عن أعلام النبوة للإمام أبي الحسن علي بن محمد الماوردي خرج أحاديثه وعلق عليه الشيخ خالد عبد الرحمن العك صـ٣٠٩-٣١١
   ط١، دار النفائس سنة ١٤١٤هـ ١٩٩٤م. ومن منطلق قول الشاعر:
   شهد الأنام بفضله حتى العدا
- ما قاله البروفسور بورسورث سميث عن رسول الله ﷺ عندما ألقى نظرة إجمالية استعرض فيها صفاته وبطولاته ما كان منها في بدء نبوته، وما حدث منها بعد ذلك: «أجده أقدس الناس، وأعلاهم مرتبة حتى إن الإنسانية لم تعرف له مثيلاً». الإسلام يتحدى لوحيد الدين خان صـ١٦٥.

و آرازه الاعتقابية و از از ما الاعتقابية

من منبع واحد، فمصدرهم هو الوحي الذي لا يمكن لأي مخلوق غيرهم أن يشرق عليه نوره، وبالتالي نلمس صدق أقوالهم في العلوم الكونية، واتحادها أيضًا<sup>(1)</sup>، وحينئذ فكل من ينفي الوحي الذي ألهم الأنبياء بهذه العلوم، فقد نفى شيئًا لا حجة له في نفيه، يقول تعالى: ﴿ بَلَ كَذَّبُوا بِمَا لَمَ تُحْيِطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِمَ تَأْوِيلُهُ ﴾ [يونس: ٣٩]، وحينئذ فإرسال الرسل رحمة للناس، وإنقاذ لهم من متاهة الاختلاف بين الفلاسفة في مثل هذه العلوم<sup>(٢)</sup>، وكل هذا دليل على ثبوت نبوتهم -صلوات الله عليهم أجمعين.

٣- الإخبار عن الأمور المستقبلة:

وهذا مما تثبت به نبوة الرسول ﷺ فإخباره عن مثل هذه الأمور يأخذ صورة خاصة؛ إذ أن خبره عنها يكون مفصلاً، وكأنه رآها، وهذا يختلف عن ما مُهد عن الكهنة المنجمين، فأخبارهم عادة ما تكون بجمل غير مفصلة، وكثيرًا ما تكون كاذبة، وأخبار الولاية والصلاح لا تصل إلى درجة الدقة والتفصيل التي يكون عليها خبر الأنبياء، والأمثلة على إخبار الرسول ﷺ بالأمور المستقبلة كثيرة منها خبره عن هزيمة الروم وانتصارهم بعد ذلك في بضع سنين<sup>(۳)</sup>، وخبره عن عدم استطاعة العرب لمعارضة القرآن والإتيان بمثله<sup>(٤)</sup>، وخبره عن

- (۱) مثل هذه العلوم العلم بالخالق تعالى، وأصل الإنسان وأطوار تكوينه، وأصل السهاوات والأرض إلى غير ذلك.
- (٢) ينظر في ذلك دلائل التوحيد صـ١٤٤، ١٤٥، وتفسير سورة الإخلاص لابن تيمية، تحقيق/ عبد الأعلى عبد الحميد حامد صـ١٩٠. نشر الدار السلفية بومباي، الهند. توزيع/ دار الريان للتراث، الطبعة الثانية سنة ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- (٣) يقول تعالى: ﴿ المرَّ عُلِبَتِ ٱلرُومُ ﴾ في أَدْنَى ٱلأَرْضِ وَهُم مِّنْ بَعْدِ عَلَيهِمْ سَيَغْلِبُونَ في بِضْعِ سِيبِنَ ﴾ [الروم: ١-٤]، وينظر تفسير القاسمي لهذه الآيات جـ ١٣ صـ ٤٧٦٥.

(٤) يقول تعالى: ﴿ قُل لَمِّنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَدَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ =

فتح مكة ودخول البيت الحرام<sup>(١)</sup>، إلى غير ذلك من الأمور الكثيرة التي أخبر عنها الرسول ﷺ، وقد كان لها وقوع بالفعل<sup>(١)</sup>، وإخباره ﷺ أيضًا عن الأمور الماضية يعد دليلاً على نبوته، كإخباره عن الرسل السابقين كموسى، ونوح، وإبراهيم، وإخباره عن الأمم السابقة كعاد، وثمود من غير معرفة سابقة، على حد قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهَآ إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَآ أَنتَ وَلَا عَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَنذَا فَاصِبِرَ إِنَّ ٱلْعَنقِبَةَ لِلْمُتَّقِيرِنَ ﴾ [هود: ٤٩]<sup>(٣)</sup>.

223

ويقيم القاسمي انتصار دين الإسلام دليلاً على نبوة الرسول ﷺ إذ أنه أتى إلى قوم غلاظ لا يدينون لأحد، همهم أن يعيشوا ولو على حساب ضعفائهم نشأ على هذا آباؤهم وأجدادهم، فدعاهم إلى الإسلام، فآذاه قومه وظل معهم يدعوهم إلى الله تعالى حتى انقاد أكثرهم، وتغيرت طبائعهم من ظلم الجاهلية إلى عدل الإسلام، ومن عادات السلب والنهب والثأر إلى عادات الإسلام السليمة التي هذبت الطباع، وعدلت العقول، ومن تدبر سيرة الرسول ﷺ يجد أن كثيرًا من الملوك انقادوا لدعوته طوعًا؛ مثل ملك اليمن وعمان، والمنذر بن ساوى ملك الحيرة، والنجاشي ملك الحبشة وغيرهم الكثير<sup>(ئ)</sup>، ويقول القاسمي: «إن انقياد الملوك الذكورين له -صلوات الله وسلامه عليه- وإيهانهم به منقول بالنقل

بِمِنْلِهِ-وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]. (١) يقول تعالى: ﴿ لَقَدٌ صَدَق ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّنَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَحَافُونَ أَعَلَمَ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتَحَافَرُ سَرَح المقاصد صـ ١٣]. (٢) وينظر شرح المقاصد، ص ١٣٨. (٣) دلائل التوحيد صـ ١٦٤، والفصل لابن حزم جـ ٢ صـ ٢٢٤، ٢٣٢. الذي لا يشوبه شائبة تردد، وهو خبر التواتر... وقد روي إسلام النجاشي<sup>(۱)</sup> من طرق كثيرة، وروايات متنوعة، وكلها متجاوبة الأطراف في تحقيق إسلامه، ولو لم يكن منها إلا ما صح عنه ﷺ من صلاته عليه لما جاء نعيه لكفي»<sup>(۲)</sup>.

NCE GE القاسمي وآراؤه الاعتقابة

٥- إخبار الأنبياء عن نبوته ﷺ:

وهذا أيضًا مما استدل به القاسمي على إثبات نبوة النبي ﷺ؛ إذ ذكر نصوصًا كثيرَة من كتب الأنبياء المتقدمين تبين أنهم بشروا بالنبي ﷺ منها: أ– ما ورد في الباب الثالث والثلاثين من سفر التثنية:

 ١ - وهذه هي البركة التي بارك بها موسى رجل الله بني إسرائيل قبل موته.

٢- فقال: جاء الرب من سيناء وأشرق لهم من سعير وتلألأ من جبل فاران، وأتى من ربوات القدس، وعن يمينه نار شريعة لهم. ثم علق القاسمي فقال:

«لا غموض بأن مجيء الله جل وعلا من سيناء عبارة عن إنزاله التوراة على موسى بطور سيناء –هكذا يفسرها أهل الكتاب– والأمر كذلك فيجب أن يكون إشراقه من سعير عبارة عن إنزاله الإنجيل على المسيح، وكان المسيح

(١) النجاشي: هو آصحمة ملك الحبشة، وآصحمة بالعربية عطية، معدود في الصحابة -رضي الله عنهم-، وكان ممن حسن إسلامه ولم يهاجر، ولا له رؤية، فهو تابعي من وجه، صاحبي من وجه، توفي في حياة النبي ﷺ فصلى عليه بالناس صلاة الغائب، ولم يثبت أن صلى على أحد سواه، وسبب ذلك أنه مات بين قوم نصارى، ولم يكن عنده من يصلي عليه، وكان لبيبًا حازمًا، توفي في شهر رجب سنة تسع من الهجرة. ينظر في ذلك: سير أعلام النبلاء جـ١ صـ٢٢٩، أسد الغابة جـ١ صـ١٩٩، نسب قريش (١٢، ٢٢١، ١٢٤، ٢٥١).

(٢) ينظر هامش دلائل التوحيد صـ١٦٦.

يسكن أرض الجليل من سعير بقرية تدعى ناصرة واسم النصارى مأخوذ منها، واستعلاؤه من جبل فاران عبارة عن إنزاله القرآن على محمد في جبل فاران، وفاران هي مكة، لا يخالفنا في ذلك أهل الكتاب»<sup>(1)</sup>، ثم ذكر أدلة كثير من التوراة اكتفينا منها بالسابق.

ب- وذكر أيضًا أدلة كثير من الإنجيل نكتفي منها بإ نقله القاسمي عن إنجيل يوحنا في الباب الرابع عشر: «إن كنتم تحبوني فاحفظوا وصاياي، وأنا أطلب من الأب فيعطيكم فارقليط آخر ليثبت معكم إلى الأبد، روح الحق الذي لن يطيق العالم أن يقبله لأنه ليس يراه، ولا يعرفه وأنتم تعرفونه؛ لأنه مقيم عندكم، وهو ثابت فيكم»، وعلق القاسمي على ذلك بقوله: «هذه بشارة من السيح عليه السلام بأن الله سيبعث للناس من يقوم مقامه، وينوب في تبليغ رسالته والأب هنا من الأ محمد "لانه مقيم عندكم، وهو ثابت فيكم»، وعلق القاسمي على ذلك بقوله: «إذه مقيم عندكم، وهو ثابت فيكم»، وعلق القاسمي على ذلك بقوله: «هذه بشارة من رسالته وسياسة خلقه منابه، وتكون شريعته باقية خلدة أبدًا، وهل هذا إلا محمد تشريعاته بالنه وسياسة خلقه منابه، وتكون شريعته باقية غلدة أبدًا، وهل هذا إلا محمد تشريعانه إذاب هنا بمعنى الرب والإله؛ لأنه اصطلاح أهل الكتابين، وقد أشار عيسى وأنه إذا بعث يكون كالروح له، فيرجع حينئذ قائمًا في الأرض، ولا خفاء أنه وأنه إذا بعث يكون كالروح له، فيرجع حينئذ قائمًا في الأرض، ولا خفاء أنه على المالام.

(١) ينظر محاسن التأويل للقاسمي جـ٧ صـ٢٨٧٤، ٢٨٧٥. وفاران أحد العمالة السبعة الذين أقسموا الأرض فجعلوا لفاران الحجاز، ينظر في ذلك «النصحية الإيمانية في فضيحة الملة النصرانية»، تأليف/ نصر بن يحيى بن عيسى بن سعيد المتطبب، تحقيق د/ محمد عبد الله الشرقاوي صـ١٤٤ دار الصحوة.

(٢) محاسن التأويل جـ٧ صـ٢٨٧٧، ٢٨٧٨، هذا ولقد راجعت النص في نسخة لإنجيل
 يوحنا النص موجودًا بتهامه غير أنهم أبدلوا كلمة مغزى من كلمة فارقليط، وربها كان

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

والنصارى في القرن الأول شهد بوجود البشارات المحمدية في كتب العهدين مثل عبدالله بن سلام<sup>(۱)</sup>، والنجاشي<sup>(۲)</sup>، وبنيامين<sup>(۳)</sup>، ومخيريق<sup>(٤)</sup>، وكعب الأحبار<sup>(°)</sup>،

ذلك بعد أن أدركوا أن معنى كلمة فارقليط يؤدي إلى أن يكون محمد على هو المقصود، واتخذه المسلمون دليلاً على إثبات بشارة عيسى من خلال أناجيلهم المحرفة فغيروه إلى مغزى، وهذا مما يصلح لأن يكون دليلاً على ثبوت بشارة عيسى عليه السلام بسيدنا محمد على وضعف موقف النصارى في إنكار ذلك. ينظر إنجيل ربنا يوسع المسيح للقديس يوحنا الفصل الرابع عشر صـ٣٩، طبع دار السلام.

- (۱) عبد الله بن سلام: هو عبد الله بن سلام بن الحارث الإسرائيلي، أبو يوسف حليف القوافلة، من بنى عوف بن الخزرج، من الأنصار، أسلم عند قدوم النبي ٢ المدينة.
- قيل: كان اسمه الحصين فسماه رسول الله «عبد الله»، وشهد له بالجنة ونزل فيه قرآن يتلى، وشهد مع عمر بن الخطاب فتح بيت المقدس والجابية. مات بالمدينة سنة ثلاث وأربعين. طبقات ابن سعد حـ ٢ ص٣٥٢، الاستيعاب حـ٣ ص٩٢١، سير أعلام النبلاء حـ٢ ص٤١٣.

مبلغ بين مستاعظ ، عن ١٠٦٠ مسيعاب عشر أعلام البيلاء عن ٢٠١ مسير أعلام البيلاء عشر أعل ٢٠١ . (٢) سبق ترجمته ص٢٥٢.

- (٣) بنيامين: بنيامين يعقوب بن إسماعيل بن إبراهيم عليهم جميعًا السلام فهو أخو سيدنا يوسف لأبيه، وأمه راحيل بنت لبان بن ناهر. وماتت أمه حين ولادته. وقصتهما بالشهرة بمكان. تاريخ الطبري (جـ١ ص٣١٧، ٣١٨، ٣٢١، ٣٤٨) البدأية (جـ١ ص٢٩٩) الكامل في التاريخ (جـ١ ص٧١، ١٢٠، ١٤١، ١٥٧).
- (٤) غيريق: النضري الإسرائيلي من بني النضر، ذكر الواقدي: أنه أسلم واستشهد بأحد وقال: إنه من بني قينقاع ويقال من بني الفيطون، كان عالمًا، وكان أوصى بأمواله للنبي تخ وهي سبع حوائط، فجعلها تخ صدقة. قتل يوم أحد. ولما قتل قال النبي تخ: مخيريق خير يهود.
  - الإصابة جـ٣ ص٣٩٣، الطبقات جـ١، ص١٠٥، ٥٠٥.
- (٥) كعب الأحبار: هو كعب بن مانع الحميري، أبو إسحاق المعروف بكعب الأحبار من آل ارتمين، أدرك النبي علمي وأسلم في خلافة أبي بكر الصديق، ويقال في خلافة عمر، ويقال: أدرك الجاهلية. توفي سنة اثنين أو أربع وثلاثين.

وغيرهم <sup>(1)</sup>. وقد اعترف بصحة نبوته وعموم رسالته هرقل قيصر الروم والمقوقس صحابي مصر وابن صوريا وحيي بن أخطب وأبو ياسر بن أخطب وغيرهم ممن حملهم الحسد على الشقاء ولم يسلموا»<sup>(٢)</sup> ولم يكتف القاسمي بذكر البشارات فقط بل نقل جوابًا «لداود أفندي مجاعص» من كتاب «المسيحيين ونوابغهم» عندما سئل عن أعظم رجل في العالمين ولماذا؟ فقال: «أعظم رجال العالم على الإطلاق رجل وضع في عشر سنين دينًا وفلسفة وشريعة اجتماعية وقوانين مدينة وغيَّر شريعة الحرب وأنشأ أمة ودولة طاولت الدهر وكان أميًّا؟ ذلك هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب القرشي العربي نبي المسلمين...»<sup>(٣)</sup>

بعد عرض الأدلة على إثبات النبوة، وجدنا أنها كثيرة؛ نظرًا لسعة الفكر لدى العلماء (علماء الإسلام)، فكما رأينا وجدناهم اتخذوا من كل شيء متعلق بفضائله وأخلاقه أدلة على نبوته<sup>(٤)</sup>، وهناك أدلة أخرى تعرض لها القاسمي كآية كمال الدين التي استنبطها من ابن القيم<sup>(٥)</sup>، وهناك أيضًا أعظم الأدلة على نبوته وهو القرآن الكريم المعجزة الخالدة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ومن الملاحظ أن القاسمي في استعراض أدلة إثبات النبوة كان يركز على سيدنا محمد ﷺ

- تهذيب الكمال جـ٢٤ ص١٨٩، وطبقات خليفة بن خياط ص٣٠٨، سير أعلام النبلاء جـ٣ ص٤٨٩.
- (١) ينظر في ذلك النصيحة الإيهانية في فضيحة الملة النصرانية ص١٩-٢٣.
   (٢) ينظر محاسن التأويل جـ٧ ص٢٨٨، ٢٨٨١، نقلاً عن إظهار الحق تأليف الشيخ/ رحمة الله الهندي جـ٢ ص٢٥٥ نشر مكتبة الثقافة ط١ سنة ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
  - (٣) ينظر دلائل التوحيد هامش ص١٧٤.
  - (٤) ينظر دلائل التوحيد ص١٧٥، ١٨٧.
    - (٥) المرجع السابق ص١٨٧، ١٨٨.

۲۲۸ می و آر او مالاعتقایة ۲۲۸ ۲۲۸

وأرى أنه لا بأس في ذلك؛ إذ أن إثبات رسالته ﷺ تعد إثباتًا لنبوة جميع الأنبياء عمومًا، إذ لا يكمل الإيهان به إلا بالإيهان بهم جميعًا.

ويرى القاسمي أن من ينظر لهذه الأدلة، يجب أن ينظر إليها بعين الإنصاف، ويجرد نفسه من نوازع الهوى والتعصب حتى يرى نور الحق واضحًا جليًّا، ثم يتخذ من نفسه شاهدًا على جهاد الرسول ﷺ في طرد الفساد، وعمله الدائب على طريق الحق<sup>(1)</sup>. صلوات الله وسلامه عليه.

(١) المرجع السابق هامش ص١٦٩.



الهبحث الثالث عصمة الأنبياء ويشتمل على: ١ - رأي القاسمي في عصمة الأنبياء. ٢- آراء أشهر الفرق في عصمة الأنبياء. ٣- تعقيب.

This file was downloaded from QuranicThought.com

العصمة في كلام العرب المنع. وعصمة الله عبده: أن يعصمه مما يوبقه. عصمه يعصمه: منعه ووقاه. والعصمة: الحفظ (1).

قبل التعرض لرأي القاسمى في عصمة الأنبياء يجدر بنا أن نقف على

أولاً: رأى القاسمي في عصمة الأنبياء:

قال القاسمي في تعريفها: «حقيقة عصمة الأنبياء هي نزاهتهم، وبعدهم عن ارتكاب الفواحش والمنكرات التي بعثوا لتزكية الناس منها، لئلا يكونوا قدوة سيئة، مفسدين للأخلاق والآداب، وحجة للسفهاء على انتهاك حرمات الشرائع، وليس معناها أنهم آلهة منزهون عن جميع ما يقتضيه الطبع البشري» (\*). ويعلل الراغب الأصفهاني (٣) القول بوجوب عصمة الأنبياء بقوله:

«ولما لا يكون الأنبياء كذلك ومنزلتهم من أممهم بمنزلة الشمس من القمر ومنزلة علمهم من علوم أممهم بمنزلة ضوء الشمس من نور القمر»<sup>(٤)</sup>.

وأنبياء الله هم الذين اصطفاهم الله لرسالته قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٣] ووصفهم بالأخلاق العظيمة ونزههم عن السيئات والمعاصي صغيرها وكبيرها. ومنهم

(١) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي تأليف أحمد بن محمد بن على الفيومي جـ٢ ص٥٦٦ طبع المطابع الأميرية بالقاهرة ط السادسة سنة ١٩٥٠م. لسان العرب جـ٤ ص٢٩٧٦ مادة عصم (٢) محاسن التأويل جـ٩ ص.٣٥٣. (٣) الراغب الأصفهاني سبق ترجمته ص ٩٩. (٤) تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين تقديم د/ أسعد العمراني ص١٩٧ نشر دار

النفائس ط١ سنة ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.

تعريف العصمة في كلام العرب.

### عصمة الأنبياء

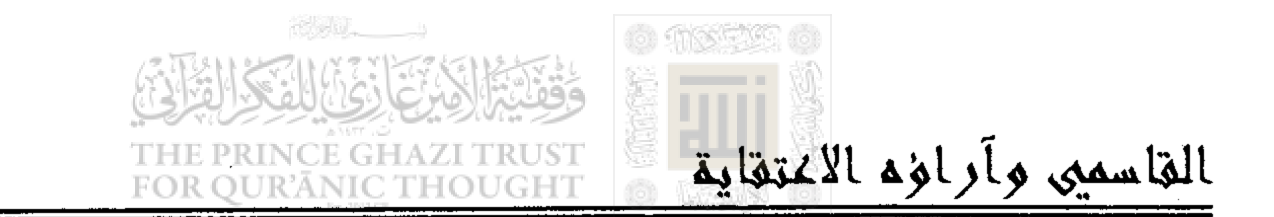
القاسمي وأراؤه الاعتقاية وأراؤه الاعتقاية

من اصطفاه الله لنفسه، ومنهم من اجتباه بعلمه، وهم وإن تفاوتوا في الفضل إلا أنهم بلغوا الغاية من السمو الروحي والصلة بالله؛ ونصوص الكتاب الكريم شاهدة على وصفهم بالطهر والنزاهة ومثل هؤلاء لا يمكن إلا أن يكونوا معصومين فلا يتركون واجبًا، ولا يفعلون محرمًا، ولا يقترفون ما يتنافى من الخلق الكريم<sup>(1)</sup>.

ومن أجل ذلك نجد القاسمي -رحمه الله - أثبت العصمة لجميع الأنبياء على نبينا وعليهم الصلاة والسلام إذ قال إثر تفسيره لقوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي أَن يَغُلُ ﴾ [آل عمران: ١٦١] أي ما صح وما تأتى لنبي من الأنبياء أن يخون في المغنم، بعد مقام النبوة وعصمة الأنبياء عن جميع الرذائل، وعن تأثير داوعي النفس والشيطان فيهم<sup>(٢)</sup> ولم يكتف القاسمي بإثبات العصمة إجمالاً بل أتى على جميع الآيات التي ظاهرها أنها تنافي العصمة بالتوضيح وبيان الحق فيها، ولتوضيح ذلك نذكر بعضًا من النهاذج لنرى مدى تمكن القاسمي –رحمه الله-لنفي كل ما ظاهره إخلال بمكانة النبوة.

ما رواه بعض المفسرين عقب قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسَكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّنْهَا حَمَلَتْ حَمْلاً خَفِيفًا فَمَرَّتُ بِهِ فَلَمَّآ أَنْقَلَت دَّعَوَا ٱللَّهَ رَبَّهُمَا لَبِنْ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا لَّتَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ فَلَمَّآ ءَاتَنهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآءَ فِيمَآ ءَاتَنهُمَا <sup>3</sup> فَتَعَلَى ٱللَّهُ عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٩ - ١٩٠] من أن المراد بهذا السياق هو آدم وحواء ووقوع الشرك لآدم

- (۱) العقائد الإسلامية للشيخ سيد سابق ص١٥٧، ١٥٨، نشر دار الفتح للإعلام العربي
   سنة ١٤١٢هـ ١٩٩٢م بتصرف.
  - (٢) محاسن التأويل جـ٤ ص١٠٢٤.

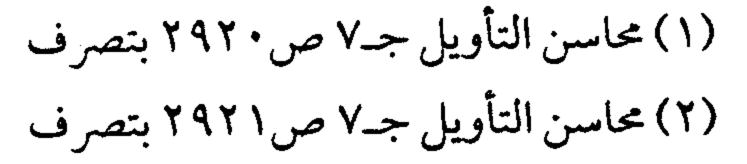


777

كان قبل البعثة. موقف القاسمي -رحمه الله- من قول بعض المفسرين.

نجد القاسمي عند تفسيره لهذه الآية يبين أنها سيقت توبيخًا للمشركين في جنايتهم، بالشرك، ونقضهم ميثاقهم في جريهم على خلاف ما يعاهدون الله عليه. وذلك أنه تعالى ذكر ما أنعم به عليهم من الخلق من نفس واحدة، وجعل أزواجهم من أنفسهم ليأنسوا بهن ثم إنشائه إياهم بعد الغشيان، متدرجين في أطوار الخلق من العدم إلى الوجود، ومن الضعف إلى القوة ثم بيَّن إعطاءهم المواثيق إن أتاهم ما يطلبون وولد لهم ما يشتهون ليكونن من الشاكرين. ثم أخبر

عن غدرهم وكفرهم بهذه النعمة، التي امتن سبحانه بها عليهم، ونقضهم ميثاقهم في إفراده بالشكر حيث أشركوا معه غيره في ذلك<sup>(١)</sup>.. ولم يكتف القاسمي بذلك بل قال بأن ما ذكره المفسرون من أن المراد بالسياق آدم وحواء لا حاجة إلى ذكره للأسباب الآتية: (أ) اعتهادهم على روايات واهية الإسناد ومعلولة. (ب) الشرك في حق الأنبياء منتفي عنهم قبل البعثة وبعدها. (ب) الشرك في حق الأنبياء منتفي عنهم قبل البعثة وبعدها. (ج) رواية بعض السلف لهذه الآثار لا يجدي في صحتها، لأنها مأخوذة من أهل الكتاب. (د) قول بعضهم إن هذه الروايات مقتبسة من مشكاة النبوة لأنها رويت عن فلان وفلان، كله من تنميق الألفاظ لتمزيق المعاني، إذ أن المشكاة النبوية أجل من أن يقتبس منها إلا ما هو معروف بالجودة<sup>(٢)</sup>.



This file was downloaded from QuranicThought.com

القاسمي وآراؤه الاعتقاية المتقاية

عن الحسن البصري<sup>(۱)</sup> بقوله، «وقد قرر ما ارتضيناه في معنى الآية غير واحد. قال الحسن البصري، فيها روى عنه ابن جرير: إن الآية عُنِي بها ذرية آدم، ومن أشرك منهم بعده. وفي رواية عنه: كان هذا في بعض الملل ولم يكن بآدم»<sup>(۲)</sup> ثم ذكر القاسمي بأن إسناد الرواية إلى الحسن البصري صحيح وهو من أحسن التفاسير لهذه الآية<sup>(۳)</sup>.

### الأنموذج الثاني:

ما ورد في حق نبي الله يوسف عليه السلام في قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ -وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءًا بُرَهَنَ رَبِّهِ - كَذَٰ لِكَ لِنَصَرِفَ عَنْهُ ٱلشُوّءَ وَٱلْفَحْشَاءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُظْلَصِيرَ ﴾ [يوسف: ٢٤] ذكر القاسمي بأن بعض المفسرين سردوا روايات كثيرة في المراد بهم يوسف عليه السلام: وهذه الروايات لا تستحق بأن تذكر، وأنزه تأليفي عن نقلها لأنها تنافي الأدب مع نبي من أنبياء الله تعالى وهذه الروايات أخذت من أهل الكتاب وهي مختلقة على سيدنا يوسف على نبينا وعليه السلام. وهي كلها خرافات وأباطيل، والويل كل الويل لمن لاكها<sup>(٤)</sup> ولفقها أو

(١) هو الحسن بن الحسن البصري، واسم أبيه يسار، إمام التابعين في الفقه والحديث، ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر هي، سمع من خلق كثير. قال فيه ابن سعد: كان الحسن –رحمه الله – جامعًا، عالمًا، فقيهًا، ثقة حجة، مأمونًا، عابدًا، ناسكًا، كثير العلم فصيحًا، جيلاً وسيمًا، وما أرسله فليس بحجة. وقال قتادة: ما جمعت علم الحسن إلى أحد من العلم! وسيمًا، وما أرسله فليس بحجة. وقال قتادة: ما جمعت علم الحسن إلى أحد من العلم! وسيمًا، وما أرسله فليس بحجة. وقال قتادة: ما جمعت علم الحسن إلى أحد من العلم! وسيمًا، وما أرسله فليس بحجة. وقال قتادة: ما جمعت علم الحسن إلى أحد من العلياء إلا كان له فضل عليه. توفي في رجب سنة عشر ومائة. سير أعلام النبلاء عرميًا، العلياء إلا كان له فضل عليه. توفي في رجب منة عشر ومائة. سير أعلام النبلاء (٢) محاسن التأويل جـ٧ ص٢٥٦، أخبار القضاة ٢/٣.
(٢) محاسن التأويل جـ٧ ص٢٩٢١
(٢) ماسن التأويل جـ٩ ص٢٩٢١
(٤) ألكَ بين القوم ألكًا، وألوكًا: كان رسولاً بينهم، وفلان ألكًا أي أبلغه رسالة. لفقها قال ابن منظور: أحاديث مُلفَفَة، أي أكاذيب مزخرفة ينظر المعجم الوسيط جـ١ ص٢٤، إلى المان الله معربة.

سمعها وصدقها (1).

وفي بيان القاسمي للمراد من الآية نجده يفسر الهم تفسيرًا لغويًا ثم قسم الهم إلى قسمين.

الأول: همٌّ ثابت معه عزم ورضا وهو مذموم مؤاخذ به.

الثاني: همٌّ بمعنى خاطر، وحديث نفس، من غير تصميم وهو غير مؤاخذ به. ثم بيَّن العلة في عدم المؤاخذة بأن خطورة المناهى في الصدور، وتصورها في الأذهان لا مؤاخذة بها ما لم توجد في الأعيان. واستدل على ذلك بها رواه الشيخان وأهل السنن عن أبي هريرة<sup>(\*)</sup> ﷺ عن النبي ﷺ قال: «إن الله تجاوز لأمتي عما حدَّثت به أنفسها ما لم تتكلم بها أو تعمل به»<sup>(٣)</sup>.

ثم وضح القاسمي نوع همِّ امرأة العزيز بأنه من النوع الأول وهو همّ عزم وقصد جازم لا يلويها عنه صارف لأنها باشرت جميع مبادئه من المراودة، وتغليق الأبواب، ودعوته إلى الإسراع. أما معنى قوله تعالى ﴿ وَهَمَّ بِمَا لَوْلَا أَن رَّءًا بُرْهَنَ رَبِّدٍ. ﴾ «أي لولا رؤيته برهان ربه لهمَّ بها، كما همت به، لتوافر الدواعي. ولكنه رأى من تأييد الله له بالبرهان ما صرف عنه السوء والفحشاء» (٤).

(٣) أخرجه البخاري بلفظ قريب منه في فتح البارى كتاب العتق باب الخطأ والنسيان في العتاقة والطلاق ونحوه جـ٥ ص١٩٠ وأخرجه مسلم بلفظ قريب في كتاب الإيهان باب بيان تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب، مسلم شرح النووي جـ٢ ص ١٤٧.

(٤) محاسن التأويل جـ٩ ص٣٥٢٨.

فى

وفي المعناد والمعالية المعامي وآراؤه الاعتقاية

فالآية ناطقة بأنه لم يهمّ أصلاً وليس أدل على ذلك من قوله تعالى: ﴿ لِنَصْرِفَ عَنَّهُ ٱلشَّوْءَ وَٱلْفَحْشَاءَ ﴾ ثم ذكر القاسمي() بأن كل من له دخل في هذه القصة شهد براءته عليه السلام. فشهد الله تعالى بقوله: ﴿ لِنَصْرِفَ... ﴾ وشهد هو على نفسه بقوله: ﴿ قَالَ هِيَ رَاوَدَتْنِي عَن نَّفْسِي ﴾ [يوسف: ٢٦] وشهدت امرأة العزيز بقولها: ﴿ وَلَقَدْ رَاوَدَتُهُ عَن نَّفْسِهِ - فَٱسْتَعْصَمَ ﴾ [يوسف: ٣٢] وشهد سيدها بقوله: ﴿ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ [يوسف: ٢٩] وإبليس بقوله: ﴿ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ٢ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٢-٨٣] فتضمن إخباره بأنه لم يَغُوه، ومع ذلك كله لم يبرئه أهل القصص. وهكذا اتضبح أن لا شبهة على عصمة يوسف على نبينا وعليه السلام. وبأكثر من هذه الأقوال سار القاسمي –رحمه الله– في تبرئة ساحة سيدنا يوسف عليه السلام من جميع ما ألصقه أهل الكتاب به. من قولهم بوقوع الكذب منه واستدلالهم على ذلك بقوله تعالى ﴿ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠] وهم لم يسرقوا شيئًا، وقوله تعالى ﴿ أَذْكُرْنِي عِندَ رَبِّكَ ﴾ [يوسف: ٤٢] إلى آخر هذه الآيات. ولقد فَنَّد القاسمي هذه الشّبه وأجلى ما فيها ولولا خشية الإطالة لذكرتها ولكن نحيل عليها (٢). الأنموذج الثالث:

ما ورد في حق سيدنا داود على نبينا وعليه السلام مما ذكره البعض من المفسرين عقب قوله تعالى: ﴿ وَهَلَ أَتَنكَ نَبَوُا ٱلْخَصِمِ إِذْ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحْرَابَ ﴾ إِذَ دَخَلُوا عَلَىٰ دَاوُردَ فَفَزِعَ مِنْهُمٌ قَالُوا لَا تَخَفَ خَصْمَانِ بَغَىٰ بَعْضُنَا عَلَىٰ بَعْضِ فَٱحْكُر بَيْنَنَا بِٱلْحَقِ وَلَا تُشْطِطْ وَٱهْدِنَا إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلصِّرَاطِ ﴾ إِنَّ هَاذَا أَخِي لَهُ، تِسْعُ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَاحِدَةً فَقَالَ أَكْفِلْيِهَا وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ ﴾ [ص: ٢١-٢٣]

(١) بكلام نقله عن الشهاب في محاسن التأويل جـ٩ ص٣٥٣١.

(٢) ينظر محاسن التأويل جـ٩ من ص٣٦٣١ إلى ص ٣٦٣٦.

من أن نبي الله داود عليه السلام كان يتنـزه فوق سطح بيته فنظر إلى بيت جاره فوجد امرأة جميلة تستحم فأعجب بها، وأرسل إلى زوجها، وجعله في مقدمة جيش المقاتلين حتى قتل، وضم زوجة هذا الرجل إلى زوجاته.

نجد القاسمي –رحمه الله– لم يقف على هذه القصة موقف المؤيد، لأنها تخدش بعصمة الأنبياء عليهم السلام بل وقف منها موقف الناقد البصير، وأبطلها بالآتي:

(١) ما ذكره القرآن في هذه الآيات على حقيقته من أن المتخاصمين من ولد آدم عليه السلام كما هو ظاهر النص ومن قال غير ذلك فقد زاد في القرآن ما ليس فيه، وكذب الله على.

(٢) هذه الرواية لم تأت بطريق صحيح عن النبي ﷺ وأما الموقوف على الصحب والأتباع فمعولهم في ذلك ما ذكر في التوراة، وأن هذا من كذب اليهود على نبى الله داود على نبينا وعليه السلام.

(٣) في سند هذه القصة ابن لهيعة<sup>(١)</sup>، ويزيد الرقاشي<sup>(٢)</sup>، وكلاهما ضعيف

- (١) ابن لهيعة هو عبد الله بن لهيعة بن عقبة بن فرحان، قاضي الديار المصرية ومحدثها، ولد سنة ست وتسعين ولم يكن على سعة علمه بالمتقن، حدث عن خلق كثير، منهم ابن المبارك، وابن وهب وغيرهم. وهو ضعيف في الحديث ضعفه الدارقطني، والنسائي، ويحيى بن سعيد القطان وغيرهم. مات سنة أربع وسبعين ومائة. الضعفاء الصغير للبخاري ص٦٩، والتذكرة جـ١/ ٢٣٧، والتهذيب لابن حجر جـ٥/ ٣٧٣.
- (٢) يزيد الرقاشي هو يزيد بن أبان الرقاشي البصري أبو عمرو الزاهد العابد، كان كثير البكاء، ترك حديثه النسائي، والدارقطني، وابن معين، وغيرهم. ينظر تهذيب الكمال ٦٢/ ٦٢، ميزان الاعتدال ٤/ ٤١٨، تاريخ الإسلام للذهبي ٥/ ١٨٣، الضعفاء والمتروكين للنسائي مع كتاب الضعفاء الصغير للبخاري تحقيق محمود أبو زيد ص٢٥ ٢ طبع ونشر دار المعرفة بيروت ط١ سنة ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية مراراة الاعتقاية

عند أئمة الحديث.

(٤) الرجل الصالح من المسلمين يصون نفسه عن أن يعشق زوجة جاره ويعرض زوجها للقتل من أجل الوصول إلى شهوته، فمثل هذه الأشياء لا يفعلها إلا السفهاء وليست من أفعال أهل الصلاح والتقوى فكيف برسول من رسل الله أوحى الله إليه كتابه وأجرى على لسانه كلامه.

(٥) قول من قال بأن استغفار نبي الله داود كان من أجل ذلك. مجانب للصواب لأن استغفار نبي الله داود وسجوده، ومغرفة الله له. كل هذه الأشياء أفعال كريمة ولا تنكر من مذنب ولا من غيره وأولى بها أنبياء الله تعالى<sup>(١)</sup>.

فإن الآية الكريمة تفيد أن داود عليه السلام والجبال التي سخرها الله له، كانا يسبحان الله تعالى وينزهانه عن النقائص في الصباح والمساء، ولا يعقل ممن يعرف ربه هذه المعرفة أن يقع في الشر والإثم، أو يزني<sup>(٢)</sup>. **الأنموذج الرابع:** 

وبه يكون مسك الختام بذكر بعض ما ورد في حق نبينا عليه السلام، وموقف القاسمي من الآيات التي ظاهرها ينافي عصمته عليه السلام.

- (۱) محاسن التأويل جـ ١٤ ص٥٠٨١، ٥٠٩١، بتصرف.
- (٢) مقارنة الأديان بين اليهودية والإسلام تأليف د/ عوض الله حجازي ص١٤٢، طبع دار
   الطباعة المحمدية ط٣ سنة ١٤٠٦هـ١٩٨٦م.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

أ- قوله تعالى: ﴿ لَقَد تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِي وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيخُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُمْ بِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١١٧] فظاهر الآية يفهم منه أن التوبة لا تكون إلا عن ذنب وقع. والنبى ﷺ بتوبة الله عليه يدل على أنه قد ارتكب ذنبًا.

RINCE GHAZI TRUST

739

ولكن القاسمي –رحمه الله– بعد أن ذكر سبب نزول الآية قال «وصدَّرها الله بتوبته على رسوله، وكبار صحبه جبرًا لقلوبهم وتنويهًا لشأنهم بضمهم مع المقطوع بالرضا عنهم وبعثًا للمؤمنين على التوبة، وأنه ما من مؤمن إلا وهو محتاج إلى التوبة والاستغفار حتى النبي والمهاجرين والأنصار كل على حسبه»<sup>(1)</sup> وهكذا سار القاسمي في جميع الآيات التي ظاهرها أنها تنافي عصمة النبي ﷺ وأوضح مبهمها وأزال مشكلها.

وقال عقب قوله تعالى ﴿ عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٤٣] «وما اشتهر من كون العفو لا يكون إلا عن ذنب - غير صحيح - فالواجب تفسيره في كل مقام بها يناسبه»<sup>(٢)</sup>.

ب- أنموذج آخر به أختم هذا البحث وهو إبطال القاسمي -رحمه الله-تعالى لقصة الغرانيق.

وآثرت أن أذكر هذه القصة وما قاله القاسمي فيها لأنني وجدت للقاسمي رأيًا يخالف رأي شيخه ابن تيمية على غير عادته المعروفة من اتباعه لابن تيمية.

فقد قال القاسمي –رحمه الله– عقب تفسيره لقوله تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي أُمْنِيَّتِهِ۔ فَيَنسَخُ ٱللهُ مَا يُلِقى

> (۱) محاسن التأويل جـ۸ ص۳۲۸۵. (۲) محاسن التأويل جـ۸ ص۳۱۱۳.

وفي الدي في الكرام ال القاسمي وآراؤه الاعتقاية

ٱلشَّيْطَنُ ثُمَّ مُحْكِمُ ٱللَّهُ ءَايَنِيهِ • وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الحج: ٥٣].

قال ﴿ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى ﴾ أي رغب في انتشار دعوته، وسرعة علو شرعته، ثم قال في قوله تعالى ﴿ أَلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَّتِهِ ﴾ أي بها يصد عنها ويصرف المدعوين عن إجابتها<sup>(١)</sup>... ثم قال «وهذا هو الصواب في تفسيره الآية... وهي غنية عن التطويل في التأويل، لولا ما أحوج المحققين إلى رد ما دسه بعض الرواة من الأباطيل<sup>(٢)</sup>.

ثم ساق القاسمي ما ذكره ابن جرير<sup>(۳)</sup> في سبب نزول هذه الآية من أن رسول الله ﷺ جلس في ناد من أندية قريش، كثير أهله، فتمنى يومئذ ألا يأتيه من الله شيء فينفروا عنه. فأنزل الله عليه ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ٢ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾ [النجم: ١-٢]» فقرأها رسول الله ﷺ حتى إذا بلغ ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَىٰ قوى ﴾ [النجم: ١-٢]» فقرأها رسول الله ﷺ حتى إذا بلغ ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَىٰ إلى وَمَنَوْةَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلأَخْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٩-٢] ألقى عليه الشيطان كلمتين «تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجى» فتكلم بها، ثم مضى فقرأ السورة كلها. فسجد في آخر السورة وسجد القوم جميعًا معه، ورضوا بها تكلم به. فلها أمسى أتاه جبريل عليه السلام فعرض عليه السورة. فلها بلغ الكلمتين الذكورتين قال: ما جئتك بهاتين. فحزن رسول الله ﷺ فأنزل الله تبارك وتعالى يعزيه ﴿ وَمَآ أَرْسَلَنَا

- (١) محاسن التأويل جـ١٢ ص٤٣٥٣.
  - (٢) محاسن التأويل جـ ١٢ ص٤٣٥٤.
- (٣) ابن جرير: هو الإمام محمد بن جرير أبو جعفر الطبري، صاحب التصانيف البديعة، ولد سنة ٢٢٤هـ وقال عنه الذهبي أكثر الترحال،وكان من أفراد الدهر علمًا وذكاءً، قلَّ أن ترى العيون مثله، له كتاب التفسير وتهذيب الآثار وغيرهم توفي سنة ١٠٣هـ \*ينظر سير جـ١٤ ص٤٦٧، وفيات الأعيان جـ٤ ص١٩١، معالم الثقافة الإسلامية ت د/ عبد الكريم عثمان ص٣٥٠-٣٥٥ نشر وتوزيع مؤسسة الأنوار الرياض ط٥ سنة ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

مِن قَبْلِكَ ﴾ الآية (1).

ثم ساق القاسمي كلام القاضي عياض في الشفاء بتوهين أصل هذه القصة من ناحية أصلها ومن ناحية معناها<sup>(٢)</sup> ثم عقب كلام القاضي عياض<sup>(٣)</sup> بكلام ابن تيمية. ومفاده إثبات صحة هذه القصة لأنها منقولة عن السلف نقلاً لا يمكن القدح فيه والقرآن يوافق ما نقلوه فإن نسخ الله لما يلقي الشيطان وإحكامه آياته، إنها يكون لرفع ما وقع في آياته، وتمييز الحق عن الباطل حتى لا تختلط آياته بغيرها. وبعد أن انتهى القاسمي من سوق كلام ابن تيمية فند كلامه بها يدل على فقه القاسمي للآيات وأنه ليس متبعًا لشيخه في كل ما يقول بل الحق دائمًا ضالته أنى وجده فهو أحق به.

> يقول القاسمي وفي كلامه - ابن تيمية - نظر من وجوه: أ**ولاً:**

دعواه أن المأثور يوافق القرآن فإنه ذهاب إلى أن الإلقاء إلقاء في الآيات ولا تدل الآية عليه لا مطابقة ولا التزامًا بل القول بذلك ينافي التنزيل<sup>(\$)</sup> والوحي منافاة النار للماء.

- (١) محاسن التأويل جـ١٢ ص٤٣٥٤.
   (٢) الشفا جـ٢ ص٧٤٨-٧٦٨.
   (٣) القاضي عياض: أبو الفضل عياض بن موسى بن عياض اليحصبي السبتي، كان إمام (٣) القاضي عياض: أبو الفضل عياض بن موسى بن عياض اليحصبي السبتي، كان إمام الحديث في وقته، وأعرف الناس بعلومه وبالنحو واللغة وكلام العرب، وله المؤلفات الحديث في وقته، وأعرف الناس بعلومه وبالنحو واللغة وكلام العرب، وله المؤلفات الغيسة منها الإكمال في شرح صحيح مسلم، ومشارق الأنوار وغيرهما كثير، توفي سنة 330هـ بمدينة سبتة \* ينظر سير أعلام النبلاء جـ٢، ص٢١٢، وفيات الأعيان جـ٣ ص٤٨.
- (٤) لقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنَ عَلَى ٱلَّذِيرَ ، مَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ فالنبي ﷺ معصوم من الشيطان بالإجماع ولاسيما في مثل أمور الوحي والتبليغ، فإن كان مع عباد الله المخلصين ليس له سلطان فكيف بسيد المرسلين.

ثانيًا:

دعوه أن تلك الرواية نَقْلهُا ثابت لا يمكن القدح فيه. فقد قدح فيها من لا يحصى من المتقدمين والمتأخرين، ويكفي أن تلميذه الحافظ بن كثير<sup>(1)</sup> قال: قد ذكر كثير من المفسرين ها هنا قصة الغرانيق. ولكنها من طرق مرسلة. ولم أرها مسندة من وجه صحيح. وتعداد طرقها بعد ضعف أصلها، لا يفيد. وهذه شبهة يعتمدها كثير من الواقفين مع الروايات. يظنون أن الضعيف بكثرة طرقه يقوى. والحال أن الضعيف ضعيف كيفها جاء...

اعترافه بأن السؤال وارد على تقدير ثبوتها، وإلقاء الشيطان ذلك في مسامعهم، مما يبرهن أن فيها مغامز تنبذها العقول كما نبذتها صحة النقول»<sup>(٢)</sup> ولم يكتف القاسمي بذلك بل ذكر نقولاً كثيرة تبطل هذه القصة بالقرآن والسنة والمعقول وتبين أنها من وضع الزنادقة فمن القرآن قوله تعالى ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴾ لأَخَذْنَا مِنّهُ بِٱلْيَمِينِ ﴾ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنّهُ ٱلْوَتِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٤-٢٤] وقوله تعالى ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِي أَوِّحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِي عَلَيْنَا عَيْرَهُ أُوادِلُ قَالَةُ مَا الله الله الإسراء: ٢٢] وكلمة «كاد» معناها أنه لم يحصل وقوله تعالى ﴿ وَلَوْلَا أَن نَبَتَنَبَكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْعًا قَلِيلاً ﴾ [الإسراء: ٢٤]

(١) الحافظ ابن كثير: هو الإمام الجليل الحافظ عهاد الدين، أبو الفداء، إسهاعيل بن عمرو بن كثير البصري الدمشقي، الشافعي الفقيه المفسر المؤرخ. ولد سنة ٧٩٠هـ قدم دمشق وسمع من علمائها، ولزم ابن تيمية وامتحن بسببه، قال الداودي: كان قدوة العلماء والحفاظ، وعمدة أهل المعاني والألفاظ. وله مؤلفات نفيسة مثل التفسير، والبداية والنهاية وغيرهما.. توفي في شعبان ٧٤٢هـ. التفسير والمفسرون جـ١ ص٢٤٢، وطبقات المفسرين للداودي ص٢٢.

(٢) محاسن التأويل جـ ١٢ ص ٤٣٥٩، ٤٣٩٠ بتصريف.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

Ý É Ÿ

وكلمة «لولا» في الآية تفيد انتفاء الشيء لانتفاء غيره. فدل على أن الركون القليل لم يحصل.

PRINCE GHAZI TRUST

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي أستدل بها. أما من السنة:

أ- فهي ما روي عن محمد بن إسحاق بن خزيمة، أنه سئل عن هذه القصة، فقال: هذا من وضع الزنادقة. وصنف فيه كتابًا. وقال الإمام البيهقي: هذه القصة غير ثابتة من جهة النقل، ورواة هذه القصة مطعون فيهم.

ب- روى البخاري في صحيحه<sup>(١)</sup> أن النبي عليه السلام قرأ سورة «والنجم» وسجد فيها المسلمون والمشركون والإنس والجن وليس فيه حديث الغرانيق. «وأما المعقول» فمن وجوه.

أ- أن من جوّز على رسول الله ﷺ الأوثان فقد كفر لأن من المعلوم بالضرورة أن أعظم سعيه كان في نفيها.

ب- أنّا لو جوزنا ذلك ارتفع الأمان عن شرعه، وجوّزنا في كل واحد من الأحكام والشرائع أن يكون كذلك ويبطل قوله تعالى ﴿ \* يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ بَلِّغْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْلَكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ أَوَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِن ٱلنَّاسِ ﴾ أنزل إلَيْلَك مِن رَبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ أَوَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِن ٱلنَّاسِ ﴾ أنزل إلَيْلَك مِن رَبِكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ أَوَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِن ٱلنَّاسِ ﴾ أنزل إليادة: ٢٧] فإنه لا فرق في العقل بين النقصان عن الوحي وبين الزيادة فيه <sup>(٢)</sup> إلى غير ذلك من الوجوه العقلية الكثيرة، ولم يكتف القاسمي بذلك بل رد على ابن حجر دعواه في صحة هذه القصة، وذكر أقوالاً كثيرة تبطل أصل هذه القصة <sup>(٣)</sup>.

- (١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب التفسير، ٥٣ سورة النجم ٤ باب فاسجدوا لله وأعبدوه.
  - (٢) محاسن التأويل جـ ١٢ ص ٤٣٦١، ٤٣٦١.
  - (٣) لزيادة بيان ذلك ينظر محاسن التأويل جـ ١٢ ص٤٣٦٢، ٤٣٧٣.

ولولا خشية الإطالة لذكرتها لأنها مفيدة في بابها ولكن نحيل عليها<sup>(١)</sup>..

وقبل أن أنهي البحث في هذه القصة أحب أن أوضح معنى الآية.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية الاعتقاية

فالمراد من الآية أن الله -سبحانه وتعالى- ما أرسل رسولاً من الرسل ولا بعث نبيًا من الأنبياء إلى أمته إلا وتمنى ذلك الرسول الإيهان لأمته وأحبه لهم ورغبهم فيه، والآيات الدالة على ذلك كثيرة منها قوله تعالى ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنجِعً نَفْسَكَ عَلَى مَاثَرِهِم إن لَم يُؤْمِنُوا بِهَنذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾ [الكهن: ٦] ثم تختلف الأمة فمنهم المؤمن ومنهم الكافر، فأما الكافر فقد ألقى الشيطان في نفسه الوساوس القادمة في الرسالة الموجبة لكفره. والمؤمن لا يخلو أيضًا من الوساوس ولكن هذه الوساوس تختلف في الناس بالشدة والضعف. فمعنى قلوب أمة الدعوة من الوساوس تختلف في الناس بالشدة والضعف. فمعنى قلوب أمة الدعوة من الوساوس الموجبة لكفر بعضهم، ويرحم الله المؤمنين فينسخ ذلك من قلوبهم، ويحكم فيهم الآيات الدالة على الوحدانية والرسالة، ويبقى ذلك في قلوب الكافرين والمنافقين ليفتنوا به، فالوساوس تلقى في قلوب فينسخ ذلك من الوساوس المؤمنين وتدوم على الكافرين. وصفوة القول في ذلك: أن التفسير الصحيح لهذه الآية هو الذي يجمع بين أمور ثلاثة.

العموم الذي في أولها، والتعليل الذي في آخرها من قوله تعالى ﴿ لِيَجْعَلَ

(١) المرجع السابق جـ١٢ من ص٤٣٩ إلى ص ٤٣٧٣. \*ولزيادة البيان لتفنيد هذه القصة. يراجع في ذلك نصب المجانيق لنسف قصة الغرانيق تأليف محمد ناصر الدين الألباني ط٣ المكتب الإسلامي سنة ١٤٠٩هـ سنة ١٩٨٩م \*محمد رسول الله ت تأليف د/ محمد الصادق عرجون ط٢ دار القلم بيروت سنة ١٤١٥هـ سنة ١٩٩٥م ج٢ ص٣-١٥٢ فقد ساق الشيخ -رحمه الله- جميع روايات هذه الأكذوبة وفندها وكشف زيفها ورد على كل من تفوه بها أمثال ابن تيمية وابن حجر وغيرهم الكثير. وكان في رده ملتزما بأسلوب البحث العلمي.

255

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

مَا يُلِقِى ٱلشَّيْطَنُ فِتْنَةً ﴾ [الحج: ٥٣] ﴿ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِيرَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكَ ﴾ [الحج: ٥٤] مع كونه يعطي للرسالة حقها (١). ثانيًا: آراء أشهر الفرق في عصمة الأنبياء:

بعد أن تعرضت لرأي القاسمي في عصمة الأنبياء وبيّنت أنه أثبت العصمة للأنبياء جميعًا على جهة الإجمال، وعلى جهة التفصيل بذكر بعض النهاذج التي وضحت رأيه، أذكر بعد ذلك آراء أشهر الفرق لنرى إلى أي الفرق ينتمي القاسمي:

١- المعتزلة:

. 191. . 12 . .

ذهبت إلى القول بوجوب عصمة الأنبياء وعدم جواز وقوع الكبائر منهم لا قبل البعثة ولا بعدها. وعللوا ذلك بأن الله -سبحانه وتعالى- لابد وأن يجنب رسوله ما ينفر عن القبول منه لأنه لو لم يجنبه عما هذا حاله لم يقع القبول منه والعصمة عندهم ثابتة عقلا<sup>(٢)</sup>.. وهذا القول منهم خلافًا لأبي علي فإن كلامه يقتضي أنه يجوز على الأنبياء الكبيرة قبل البعثة، وإن كان لا يجوز بعدها<sup>(٣)</sup>.

أجمع الأشاعرة على وجوب العصمة للأنبياء سمعًا بعد النبوة عن الذنوب كلها وأجازوا عليهم الذنوب قبل النبوة وتأولوا كل ما حكي في القرآن من ذنوبهم<sup>(٤)</sup>.

- (۱) حديث الغرانيق د/ يوسف الدجوي. مقال نشر بمجلة نور الإسلام جـ٨ المجلد ٤ ص٥٢٦-٥٣٠ عدد شعبان بتصرف سنة ١٣٥٢.
- (۲) شرح الأصول الخمسة ص٥٧٣.
   (۳) شرح المقاصد جـ٢ ص١٤٣، شرح الأصول الخمسة ص٥٧٣.
   (٤) أصول الدين لأبي منصور البغدادي ص١٦٧، ١٦٨ نشر مكتبة الهلال بيروت ط٢ سنة

وهذا القول منهم خلافًا لإمام الحرمين الذي ذهب إلى تجويز وقوع الصغائر منهم عمدًا<sup>(1)</sup>.. ٣-ا**لأزارقت<sup>(1)</sup> من الخوارج:** 

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

ذهبوا إلى جواز وقوع الكفر من الأنبياء بناءً على قولهم بأن كل ذنب كفر<sup>(\*)</sup>..

٤- الكرامية:

أجازوا وقوع الذنوب من الأنبياء من غير تفصيل وتمسكوا بأباطيل لا أصل لها<sup>(٤)</sup>. وقد ذكر صاحب المقاصد هذه الآراء واستدل لما ذهب إليه بأدلة قوية وناقش مخالفيه فيها ذهبوا إليه<sup>(٥)</sup>.

تعقيب

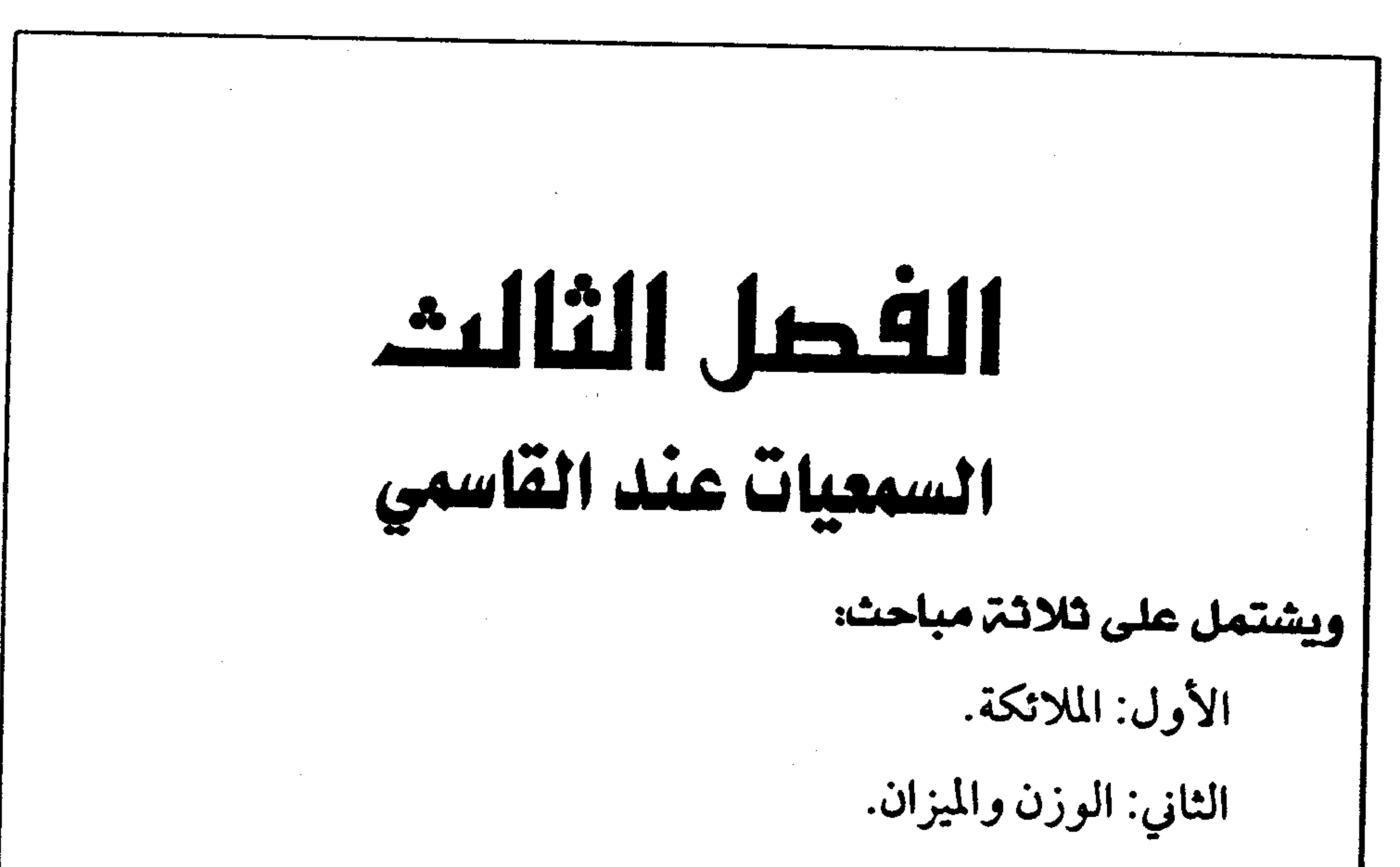
ظهر لي من خلال هذا المبحث ما يأتي: ١ – إثبات القاسمي لعصمة الأنبياء عليهم السلام إجمالاً وتفصيلاً. ٢ – تفنيد القاسمي لجميع الشبه الواردة حول العصمة وخاصة ما ورد في قصة الغرانيق هذه القصة المزورة على نبينا ﷺ والتي أريد منها هدم أصل



الإسلام بالطعن في القرآن الكريم، والعبث بالسنة المطهرة بجعل النبي ﷺ ألعوبة في يد الشيطان وفي هذا دليل واضح على عدم تقليد القاسمي لشيخه ابن تيمية في كل أقواله، وفهمه الدقيق لمعاني كتاب الله ﷺ.

٣- موافقة القاسمي لرأي الأشاعرة فيها ذهبوا إليه من القول بوجوب العصمة هو ما أميل إليه وأرجحه إذ هو الحق الذي لا يجب العدول عنه.





الثالث: الرؤية.

· .

.

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

- --



المبحث الأول ويشتمل على: ١ - تمهيد في تعريف الملائكة. ٢ - رأي القاسمي في الملائكة. ٣- آراء أشهر الفرق فيها. ٤ – تعقيب.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

تمهيد

104

الملائكة:

لغة يقول ابن منظور:

المَلَك: واحد الملائكة وإنها هو تخفيف الملأك واجتمعوا على حذف همزة وهو مفعل من الأولة، قال الكسائي: أصله مألك بتقديم الهمزة من الألوك وهي الرسالة، ثم قلبت وقدمت اللام فقيل ملأك... ثم تركت همزته لكثرة الاستعهال فقيل ملك فلها جمعوه ردوها إليه فقالوا ملائكة وملائك. والملك يطلق على المفرد وعلى الجمع.

فهي تدور على معنى الرسالة ('). لأن الملك يبلغ عن الله تعالى:

وعرفها علماء الكلام بأنها أجسام لطيفة نورانية أعطيت قدرة على التشكيل بأشكال مختلفة في أشكال حسنة شأنها الطاعة دائمًا لا يصفون بذكورة ولا أنوثة<sup>(٣)</sup>.

وقالت النصارى: «إنها الأنفس الناطقة المفارقة لأبدانها الصافية الخيرة، والخبيثة عندهم شياطين».

وقال عبدة الأوثان: «إنها هذه الكواكب، السعيد منها ملائكة الرحمة، والخبيثة ملائكة العذاب».

والفلاسفة يقولون: «إنها جواهر مجردة مخالفة للنفوس الناطقة في الحقيقة،

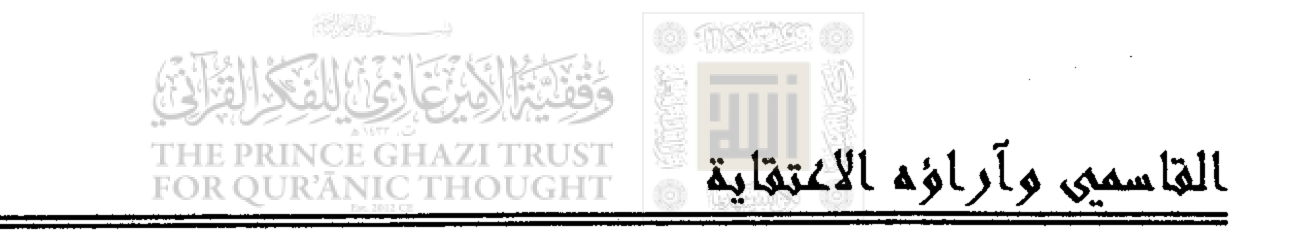
- (١) لسان العرب المجلد السادس ص٤٢٦٩، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز
   للفيروزبادي تحقيق عبد العليم الطحاوي ط١ المجلس الأعلى للشئون الإسلامية جـ٤
   ص٤٢٥، القاموس القويم للقرآن الكريم للأستاذ عبد الفتاح إبراهيم جـ٢ ص٢٣٥.
- (٢) ينظر في ذلك شرح المقاصد جـ٢ ص١٤٦، وتحفة المريد ص١٥٥، وفتح الباري جـ٦ ص٣٥٣.

العامي وأراؤه الاعتقاية وأراؤه الاعتقاية

وصرح بعضهم بأنها العقول العشرة والنفوس الفلكية التي تحرك الأفلاك»<sup>(1)</sup>. وقد أبطل ابن حجر -رحمه الله- هذه الأقوال الأخير لعدم ورود شيء من الأدلة السمعية بشأنها ومال إلى ما ذهب إليه المتكلمون. وبمثل ما قاله ابن حجر<sup>(1)</sup> قال صاحب كتاب القول السديد<sup>(۳)</sup>.

٢- رأي القاسمي في الملائكة

- ينظر في ذلك روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني لأبي الفضل شهاب الدين محمود الألوسي جـ١ ص٢١٨، ٢١٩ نشر دار الفكر بيروت سنة ١٣٩٨، منة ١٤٤٨
   ١٤٤ م. \* وقد ذكر هذه الأقوال صاحب القول السديد جـ٣، ص١٤٤.
   ٢٥ فتح الباري جـ٦ ص٣٥٣.
  - (٣) القول السديد جـ٣ ص١٤٥.

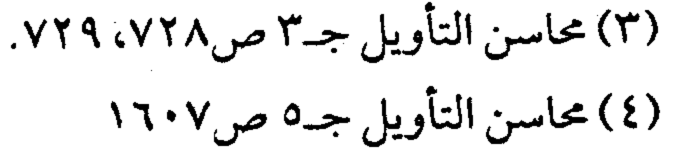


100

جنسها - والإيمان بغيب من ليس من جنسها، ليكون في ذلك ما ينزع (1) النفس عن هواها (٢) وقرر أيضًا وجوب الإيهان بهم في تفسيره لقوله تعالى ﴿ ءَامَنَ ٱلرُّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِۦ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِۦ ۚ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِير ﴾ [البقرة: ٢٨٥] .

٢- ويرى القاسمي أن الكفر بالملائكة خروج عن الهدى وبُعدٌ عن الطريق المستقيم، ودعوة إلى الإيمان بالشياطين، وكل ذلك ضلال مبين وفي ذلك يقول عند تفسيره لقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَا مِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِي نَزَلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ، وَٱلۡحِتَبِ ٱلَّذِي أُنزَلَ مِن قَبۡلُ وَمَن يَكۡفُر بِٱللَّهِ وَمَلَيَكِتِهِ، وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦] ومن يكفر بالله وملائكته.. أي خرج عن الهدى وبعد عن القصد كل البعد، أما الكفر بالله فظاهر، وأما بالملائكة فلأنهم المقربون إليه، وأما بالكتب فلأنها الهادية إليه. وأما بالرسل فلأنهم الداعون إليه وأما باليوم الآخر فلأن فيه نفع إقامته وضرر تركه. فإذا أنكر لزم إنكار النفع الحقيقي والضرر الحقيقي. فهو الضلال البعيد، ثم الكفر بالملائكة كفر بمظاهر باطنة وبالكتب كفر بمظاهر صفة كلامه. وبالرسل كفر بأتم مظاهره وباليوم الآخر كفر بدوام ربوبيته وعدله. ثم الكفر بالملائكة يدعوا إلى الإيمان بالشياطين وكل ذلك ضلال بعيد (٤).

- (١) في الأصل (يزع) ولعلها ينزع. (٢) محاسن التأويل جـ٣ ص٣٨٧-٣٨٨.



This file was downloaded from QuranicThought.com

TRUST والمعامية من المالغة المعتقاية

٣- أما عن صفات الملائكة فيرى القاسمي بأن مادة خلقهم من النور<sup>(1)</sup>. واستدل على ذلك بما رواه مسلم في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «خلقت الملائكة من نور وخلق الجان من مارج من نار وخلق آدم مما وصف لكم»<sup>(1)</sup> هذا ولم يتعرض القاسمي لبيان حقيقة النور لأنه غيب عنا بخلاف د/ البهي، إذ يرى بأن الملائكة مخلوقون من نار صافية مشعة وهم من الجن<sup>(1)</sup>، وقوله هذا مناقض للحديث السابق القائل بالتفريق.

٤- ويرى القاسمي أنهم لا يوصفون بالذكورة، والأنوثة، وأن من يصفهم بالأنوثة فهو كافر واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱللَّتِيِكَةَ تَسْمِيَةَ ٱلْأُنتَىٰ ﴾ [النجم: ٢٧]<sup>(٤)</sup> ويرى كذلك بأن مسكنهم في السهاء<sup>(٥)</sup>.

٥- ويرى القاسمي أنهم لا يأكلون ولا يشربون واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ فَلَمَا رَءَآ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأُوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ قَالُوا لَا تَخَفَ اللَّهُ وَلَا أَرْسِلْنَآ إِلَىٰ قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٠] فتفسيره «أوجس» أي أحس «منهم خيفة» في النا أرْسِلْنا إلى قوم لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٠] فتفسيره «أوجس» أي أحس «منهم خيفة» للناء أنهم بشر أرادوا به مكروهًا. والضيف إذا همَّ بفتك لا يأكل من الطعام، في عاداتهم «قالوا» أي لما يعاني منهم بنهم خيفة أوا إلى تحفق للناء أنهم بشر أرادوا به مكروهًا. والضيف إذا همَّ بفتك لا يأكل من الطعام، في عاداتهم «قالوا» أي لما علموا منه الخوف بإخباره لهم، كما في قوله تعالى ﴿ قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجَلُونَ شَي قَالُوا لَا تَحْفَى اللَّعْلَمُ مَا اللَّعْلَمُ أَلُوا لَهُ مَا اللَّعْلَمُ فَعَنْ لا يأكل من الطعام، في عاداتهم «قالوا» أي لما علموا منه الخوف بإخباره لهم، كما في قوله تعالى ﴿ قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ شَي قَالُوا لَا تَوْجَلَ ﴾ [الحر: ٥٢] من العام، في عاداتهم والوا» أي لما علموا منه الخوف بإخباره لمم، كما في قوله تعالى ﴿ قَالَ إِنَا مِنكُمْ وَجلُونَ إلا نام لائكل من الطعام.

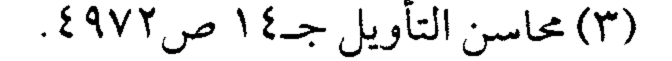
(١) محاسن التأويل جـ٢ ص١٠٣، ١٠٤، جـ٧ ص٢٦٢٢.
 (٢) صحيح مسلم بشرح النووي كتاب الزهد باب في أحاديث متفرقة جـ١٨ ص١٢٣.
 (٣) ينظر في ذلك تفسير سورة الجن د/ محمد البهي ص٨–١١ نشر دار الفكر ط٢ سنة ١٣٩٤.
 (٣) ينظر في ذلك معسير سورة الجن د/ محمد البهي ص٨–١١ نشر دار الفكر ط٢ سنة (٣) ينظر في ذلك تفسير سورة الجن د/ محمد البهي ص٨–١١ نشر دار الفكر ط٢ سنة (٣) ينظر في ذلك معسير معرفة جـ١٢

- (٥) محاسن التأويل جـ٤ ص٩٦٣، جـ١٠ ص٤٠٠٠، جـ١٤ ص٥١٩٣.
  - (٦) محاسن التأويل جــ٩ ص٣٤٦٥.



٢- ويرى القاسمي بأنهم ينزهون الله تعالى دائمًا ولا يملّون من عبادته وهم مقربون إلى الله لأن هذه العبادة هي قرة أعينهم واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ فَإِنِ ٱسْتَكْبَرُواْ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ، بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْءَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣٨] فعند تفسيره لهذه الآية يقول ﴿ فَإِنَّ أَسْتَكُبَرُوا ﴾ أي عن عبادته كبرًا وعتوًا ﴿ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ ﴾ أي الملائكة يسبحون له بالليل والنهار وهم لا يستمون أي لا يملون عن عبادته لأنها قرة أعينهم وحياة أنفسهم (١). ٧- ويرى القاسمي بأن الملائكة متفاوتون في الخلق والمقدار واستدل على تفاوتهم في الخلق بقوله تعالى ﴿ أَلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَيِّكَةِ رُسُلاً أُولِىٓ أُجْنِحَةٍ مُّنْنَىٰ وَتُلَتَ وَرُبَعَ يَزِيدُ فِي آلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ **قَدِيرٌ ﴾** [فاطر: ١] فعند تفسيره يقول «... أي ذوي أجنحة متعددة متفاوتة في العدد، حسب تفاوت ما لهم من المراتب، ينزلون بها ويعرجون أو يسرعون بها وفي الصحيح أن رسول الله ﷺ رأى جبريل عليه السلام ليلة أسرى به، وله ستهائة جناح» (٢)، ولهذا قال سبحانه ﴿ يَزِيدُ فِي ٱلْحَلَّقِ مَا يَشَآءُ ﴾ أي يزيد في خلق الأجنحة وغيره ما يشاء مما تقتضيه حكمته (٢). واستدل على تفاوتهم في المقدار بحديث رواه البخاري عن معاذبن رفاعة، عن رافع الزرقي، عن أبيه، وكان ممن شهد بدرًا قال: جاء جبريل إلى النبي ﷺ فقال ما تعدّون أهل بدر فيكم؟ قال: من أفضل المسلمون - أو كلمة نحوها - قال وكذلك من شهد بدرًا من الملائكة (٤).

- (۱) محاسن التأويل جـ٤ ص٠٢١٠.
- (٢) فتح الباري بشرح صحيح البخاري كتاب؛ بدء الخلق باب «إذا قال أحدكم آمين والملائكة في السهاء» جـ٦ ص٣٦١.



(٤) فتح الباري كتاب المغازي باب ١١ شهود الملائكة بدر جـ٧ ص٣٦٢، ص٣٦٣.

This file was downloaded from QuranicThought.com

£

والمعتقاية والمعتقاية والمعتقاية

فاستدل القاسمي بهذا الحديث بأن أفضل الملائكة من شهد معركة بدر (').

وقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوّا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِبِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦] (٣).

وقوله تعالى ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعْدُ بِحَمْدِهِ، وَٱلْمَلَتِبِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ، وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَّعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآءُ وَهُمَ مُجَنَدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْحَالِ ﴾ [الرعد: ١٣]<sup>(٤)</sup> وهو بذلك موافق لقول الجمهور القائل بعصمة الملائكة<sup>(٥)</sup>.

٩- ويرى القاسمي بأن للملائكة قدرات خارقة عجيبة واستدل على
 ذلك بها حدث لقوم لوط عليه السلام من قلب الملائكة لمدينتهم بكل ما فيها
 وإمطار الحجارة عليهم<sup>(٦)</sup>. واستدل أيضًا بأن منهم من يحمل العرش – على

- (١) محاسن التأويل جـ٨ ص٢٩٥٧. (٢) ينظر تفسير هذه الآيات في محاسن التأويل جـ١١ ص٤٢٦٤، ٤٢٦٥ «إذ يقول في أثناء تفسيره بعد ذكر الآية السابقة فلا يقولون شيئًا حتى يقول الله تعالى، أو يأمرهم به كما هو شأن العبيد المؤدبين، ولا يعصونه في أمر إشارة إلى مراعاتهم في أدب العبودية في الأفعال أيضًا، كالأقوال».
  - (٣) ينظر تفسيرها في محاسن التأويل جـ١٦ ص٥٨٦٧.
    - (٤) ينظر تفسيرها في محاسن التأويل جـ٩ ص ٣٦٦.
      - (٥) شرح المقاصد جـ٢ ص١٤٦، ١٤٧.
        - (٦) محاسن التأويل جـ٩ ص٢٤٧٤.

عظمته - وفي ذلك دليل على قدرتهم الخارقة (1).

١٠ - ويرى القاسمي بأن الملائكة مخلوقون قبل البشر والدليل على ذلك قوله تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّلَتَ لِلْمَلَتَبِكَةِ إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَها وَيَها وَيَها مَا يَعْ مَنْ يُفْسِدُ فِيها وَيَها وَيَها وَيَها مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَها وَيَها وَيَها مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَها وَيَها وَيَها مَا لَها مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَها وَيَها وَيَها مَا لَها لَعُنْ يُعْرَضُ وَيَها وَيَها وَيَها مَا لَها لَهُ مَا لَهُ وَيَها وَلَكُولُ وَيَها وَيَها وَيَها وَيَها وَيَها وَيَها وَيَها وَيَها وَيَها وَيَعَارُضُ وَلَيها وَيَها وَيَها وَيَها وَيها وَيَها وَيها وَيَها وَيَها وَيَها وَيَها وَيها وَيها وَيَها وَيَها وَيها وَيها وَيها وَيَها وَيها وَالَحَاها وَيها وَلَعَا وَيها وَيها وَيها وَالْ وَيها وَحْرُسُولُ وَالْ وَيها وَيها وَلُولُ وَا وَيها وَي وَيها وَيها مَا وَيها و وَيها وَي وَيها وَيها وَ

109

١٩ - ويرى القاسمي بأن الملائكة يجوز في حقهم أن يتشبهوا بالآدمي ولا يخرجهم هذا التشبيه عن كونهم ملائكة واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ إِذَ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم فَاسَتَجَابَ لَكُم أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِنَ ٱلْمَلَتِبِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾
 [الأنفال: ٩]<sup>(٣)</sup> وقوله تعالى في قصة نزول جبريل عليه السلام على مريم ﴿ فَاتَخْذَنْتَ مِن دُونِهِمَ مَلْنُوا لَمَانَتِبِكَةٍ مُرْدِفِينَ ﴾
 (1) وقوله تعالى في قصة نزول جبريل عليه السلام على مريم ﴿ فَاتَخْذَنْتَ مِن أَنْهَا بَشَرًا سَوِيًا ﴾
 [مريم: ١٧]<sup>(٤)</sup>.

١٢- ويرى القاسمي بأن الله تعالى خلق الملائكة على هيئة حسنة جميلة قوية واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ عَلَمْهُ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ٢ فَ مِرْقٍ فَٱسْتَوَىٰ ﴾ [النجم: ٥-٦](٥).

١٣ – ويرى القاسمي بأن الملائكة أصناف فمنهم من ينزل بالوحي من عند الله إلى رسله الكرام وهو جبريل عليه السلام واستدل على ذلك بقول تعالى ﴿ وَإِنَّهُرَ لَتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ۞ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ

(۱) محاسن التأويل جـ١٦ ص٤٥٩، ٥٩١٥.
(۲) ينظر محاسن التأويل جـ٢ ص٩٤، ٩٥.
(۳) ينظر محاسن التأويل جـ٨ ص٢٩٥٧.
(٤) ينظر محاسن التأويل جـ١١ ص٤١٣١.
(٥) ينظر محاسن التأويل جـ١٥ ص٥٥٥٥، ٥٥٥٥.

ٱلْمُنذِرِينَ ٢ بِلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٢-١٩٥] (1).

ومنهم ملك الموت الموكل بقبض أرواح العباد وللملك أعوانًا من الملائكة واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ قُلْ يَتَوَفَّنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرَجَعُونَ ﴾ [السجدة: ١١]<sup>(٢)</sup>. وقوله تعالى ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفْتَرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ [السجدة: ١١]<sup>(٢)</sup>. وقوله تعالى ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَى <sup>\*</sup> وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلظَّلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْمَلَتِيكَةُ بَاسِطُوا أَيديهِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ أَنفُسَكُمُ ٱلْيَوْمَ تَجْزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلحَقِ أَنفُسَكُمُ ٱلْيَوْمَ جُزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱللَّهُ أَنفُسَكُمُ ٱلْيَوْمَ جُزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱللَّهُ أَنفُسَكُمُ ٱلْيَوْمَ جُزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ عَيْرَ ٱللَّهُ عَنْ عَانِي وَالا اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَيْرَ الْحَامِ اللَّهِ عَيْرَ اللَّهُ عَلْ عَيْرَ أَنْ عَا وهو سيدنا إسرافيل عليه السلام والدليل على ذلك قوله تعالى ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُور فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَا مَن شَاءَ ٱللَّهُ ثُمَ يُفْخِ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٦]

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

ومنهم من يحمل عرش الرحمن وحولهم ملائكة يستغفرون للمؤمنين. والدليل على ذلك قوله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ تَحَمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوَلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمِّدِ رَبِّمَ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَآغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلجَحِيمِ ﴾ [غافر:٧] (\*).

ومنهم الحافين بعرش الرحمن واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتِبِكَةَ حَآفِيرَنَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَتِحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ۖ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ

> (١) ينظر تفسير هذه الآيات محاسن التأويل جـ١٣ ص٤٦٤٥. (٢) ينظر تفسيرها في محاسن التأويل جـ١٣ ص٤٨١٢، ٤٨١٣. (٣) ينظر تفسيرها في محاسن التأويل ج٦ ص٢٤١٦، ٢٤١٧. (٤) ينظر محاسن التأويل جـ١٤ ص١٥٥٥

۵) ينظر محاسن التأويل جـ١٤ ص٧٥١ د

221

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَامِينَ ﴾ [الزمر: ٧٥] (1).

ومنهم ملائكة الجنة الذين يدخلون على أهلها ويلقون عليهم السلام واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ جَنَّنتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِمَ وَأَزْوَاحِهِمْ وَذُرِيَّنِتِمَ ۖ وَٱلْمَلَتِيِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴾ سَلَمَّ عَلَيْكُر بِمَا صَبَرَهُمْ فَنِعْمَ عُقِبَى آلدَّارِ ﴾ [الرعد:٢٢-٢٢]<sup>(٢)</sup>.

ومنهم ملائكة النار المكلفون بتعذيب أهلها واستدل على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا سَقَرُ ﴾ لَا تُتِقِى وَلَا تَذَرُ ﴾ لَوَّاحَةً لِلْبَشَرِ ﴾ عَلَيْهَا تِسْعَة عَشَرَ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَبَ ٱلنَّارِ إِلَا مَلَتَبِكَةُ أَوْمَا جَعَلْنَا عِدَّهُمْ إِلَا فِتْنَة لَلَّذِينَ كَفَرُوا لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَننَا أَوَلا يَرْتَابَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ وَالْمَوْمِنُونَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَننَا أَوَلا يَرْتَابَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا مَثَلاً كَذَالِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءً وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ مَاذَا أَرَادَ ٱللَّه مَثَلاً كَذَالِكَ يُضِلُ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءً أَوَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِكَ إِلَا هُوَ وَمَا

ومنهم من يسجلون على بني آدم أعمالهم واستدل على ذلك بقوله تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨]<sup>(٤)</sup>.

ومنهم من يسوق بني آدم للحساب والعرض على رب الأرباب واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ [ق: ٢١] (٥).

ومنهم من يثبت المؤمنين في الحرب وينصرونهم على أعدائهم واستدل على ذلك بقوله تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتِمِكَةِ أَنِّي مَعَكُمٌ فَثَبِتُوا ٱلَّذِيرِبَ ءَامَنُوا َ

(۱) ينظر محاسن التأويل جـ١٤ ص٥١٥٣.
(۲) محاسن التأويل جـ٩ ص٣٦٧٤.
(۳) ينظر محاسن التأويل جـ١٦ ص٥٩٧٩، ٥٩٨٠.
(٤) ينظر محاسن التأويل جـ١٩ ص٥٥٠٠.
(٥) ينظر محاسن التأويل جـ١٩ ص٥٥٠١.

سَأَلَقِى فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينِ كَفَرُوا ٱلرُّعْبَ فَأَضْرِبُوا فَوْقَ آلأَعْنَاقِ وَٱضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴾ [الأنفال: ١٢] (١) .

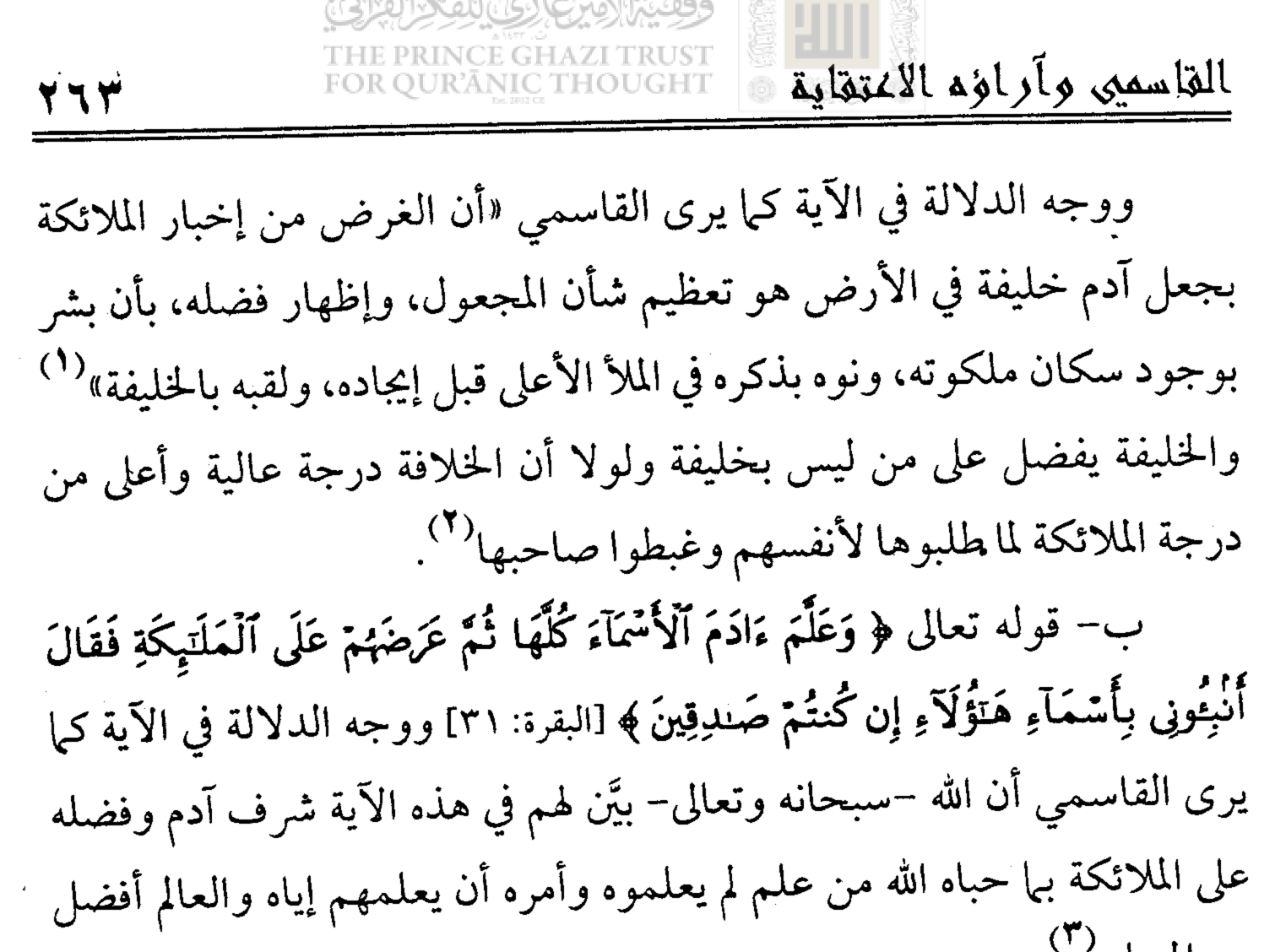
ومنهم من يشهد صلاة الفجر مع المؤمنين واستدل على ذلك بقوله ﴿ أَقِمِرِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ<sup>مَ</sup> إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٨]<sup>(٢)</sup>.

ومنهم من يختص ببشارة المؤمنين الموحدين، ومنهم من يختص بتأنيب العاصين المذنبين واستدل على ذلك بقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدِّمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِيكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحَزَّنُوا وَأَبْشِرُوا بِآلجُنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمَ تُوعَدُونَ ﴾ [نصلت: ٣٠]<sup>(٣)</sup> وقوله تعالى ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَقَّى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَلْمَلَتِيكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَنَرَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾ [الأنفال: ٥٠] إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة الواردة بصفاتهم والمتحدثة عن أعالهم<sup>(٥)</sup>. ٣- ر**اي القاسمي في المفاضلة بين الملائكة والبشر:** 

يرى القاسمي -رحمه الله- أن صالحي البشر أفضل من الملائكة واستدل على ذلك بآيات من الكتاب العزيز منها.

أ- قوله تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَةِ كَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً ۖ قَالُوَا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَخَنْ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنَّ أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [القرة: ٣٠].

- (۱) ينظر محاسن التأويل جـ۸ ص٢٩٦١.
- (٢) ينظر محاسن التأويل جـ ١٠ ص ٣٩٥٩.
- (٣) ينظر محاسن التأويل جـ ١٤ ص٢٠٢.
  - (٤) محاسن التأويل جـ٨ ص٣٠١٥.
- ٥) لزيادة معرفة صفاتهم كما تحدث عنها القرآن ينظر في ذلك عالم الجن والملائكة ت عبد
   الرازق نوفل ص١٢٦-١٤٦ ط مؤسسة دار الشعب.



من المتعلم (٣). ج- قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَبِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَي وَٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤] وجه الدلالة في الآية كما يراه القاسمي: أن الله –سبحانه وتعالى– أمر الملائكة بالسجود لآدم وما ذلك إلا لفضله وشرفه عليهم، ولم يثبت أن آدم عليه السلام سجد للملائكة بل إنه لم يؤمر بالسجود إلا لرب العالمين (٤). د- قوله تعالى ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيرٌ مِّنهُ خَلَقْتَنِي

مِن نَّارٍ وَخَلَقْتُهُ، مِن طِينٍ ﴾ [الأعراف: ١٢] وجه الدلالة في الآية كما يراه القاسمي من وجوه إن الله خلق آدم بيده، هذا باعتبار الفاعل كما أنبأ عنه قوله تعالى ﴿ مَا

(١) محاسن التأويل للقاسمي جـ٢ ص٩٥. (٢) عالم الملائكة الأبرار في ضوء القرآن والسنة ت د/ عمر سليمان الأشقر ص٧٦ نشر دار الكتب الإسلامي ط الطوبجي التجارية بتصرف.

(٣) محاسن التأويل للقاسمي جـ٢ ص٩٩ بتصرف. (٤) محاسن التأويل جـ٢ ص١٠١، ١٠٢ بتصرف.

This file was downloaded from QuranicThought.com

وقييري في محرفون القاسمي وآراؤه الاعتقاية

مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ [ص: ٧٥] وباعتبار الصورة كما نبه عليه بقوله تعالى ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ [الحجر: ٢٩] وباعتبار الغاية وهو ملاك الأمر، ولذلك أمر الملائكة بالسجود له لما بيَّن لهم أنه أعلم منهم بما يدور عليه أمر الخلافة في الأرض، وأن له خواص ليست لغيره، وبالجملة فالشيء كما يشرف بمادته، يشرف بفاعله وغايته وصورته، والثلاثة في آدم عليه السلام..<sup>(1)</sup>.

هـ- قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَ هِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَنلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٣] قال القاسمي عند تفسيره لهذه الآية يستدل بها على تفضيل الأنبياء على الملائكة لدخولهم في العالمين<sup>(٢)</sup>.

٤- أراء أشهر الفرق في المفاضلة بين الملائكة والبشر:

بعد أن عرضت لرؤية القاسمي للملائكة ورأيه في تفضيل صالحي البشر على الملائكة واستدلاله بالآيات القرآنية. نتعرض لآراء أشهر الفرق في هذه المسألة لنرى إلى أي مذهب من المذاهب ينتمي القاسمي.

## ۱- ذهب المحدثون والأشاعرة والشيعة:

إلى القول بتفضيل الأنبياء على الملائكة، واستدلوا على ذلك بأدلة كثيرة، نكتفي منها بدليل واحد، لأن باقي الأدلة هي نفس ما استدل به القاسمي على مذهبه. وهذا الدليل هو: أن طاعة البشر أشق من طاعة الملك لأنها لا تتحقق له إلا بعد المجاهدة والتغلب على الشيطان، وعلى جميع الصوارف الدنيوية، بخلاف طاعة الملك، فهو مجبول عليها، ولاشك في أن العبادة مع المجاهدة أفضل فيكون صاحبها أكثر ثوابًا<sup>(٣)</sup>.

- (١) محاسن التأويل جـ٧ ص٢٦٢١، ٢٦٢٢ بتصرف.
  - (٢) محاسن التأويل جـ٤ ص٠٨٣.
- (٣) شرح المقاصد جـ٢ صـ١٤٨ بتصرف، والقول السديد جـ٣ صـ١٤٩، ولوامع الأنوار البهية جـ٢ صـ٣٩٨ بتصرف.

إلى القول بتفضيل الملائكة العلوية على الأنبياء إلا محمد ﷺ أما الملائكة السفلية الذين يسكنون الأرض فالأنبياء أفضل منهم (١) واستدلوا على ما ذهبوا إليه بأدلة نقلية، وأدلة عقلية، منها:

٢- ذهب الحكماء والمعتزلة والقاضي أبو بكر الباقلاني وأبو عبد الله

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

الحليمي من أهل السنة

١ - كثرة الآيات القرآنية الدالة على وصفهم بالقرب والشرف والتواضع
 والخضوع لله تعالى وفي كل ذلك إشارة إلى أن غيرهم ليس كذلك<sup>(٢)</sup>.

٢- قوله تعالى ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبداً لِلَهِ وَلَا ٱلْمَلَيَكِةُ ٱلْقَرْبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ حَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٧٢] وجه الدلالة من الآية إن مثل هذا السياق يقتضي تفضيل الملائكة المقربين على عيسى، لأن البلاغة تقتضي الترقي من الأدنى إلى الأعلى.

٣- اطّراد تقديم الملائكة على الأنبياء في الذكر إذا اجتمعا، فإنه يدل على أن المتقدم أفضل من المتأخر.

٤- أن أرواح الملائكة مبرأة عن الرذائل، ومطلعة على أسرار الغيب، وقادرة على الأفعال العجيبة، ومن كان هذا حاله فهو أفضل ممن لم يكن معه هذه الأوصاف، إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة التي استدل بها أصحاب هذا المذهب وكلها مردود عليها<sup>(٣)</sup>.

- (۱) المرجعان السابقان نفس الصفحة، والمختار من شرح البيجوري على الجوهرة صـ١٥٥.
   (٢) بتصرف من شرح المقاصد جـ٢ صـ١٤٨.
- (٣) ينظر في ذلك القول السديد جـ٣ صـ١٥٠، ١٥١، وشرح المقاصد جـ٢ صـ١٤٩، ومحاسن التأويل جـ٢ صـ١٧٦٩، ١٧٧٤، ولوامع الأنوار البهية جـ٢ صـ٤٠٩، ٤٠٩.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

تعقيب:

ظهر لي من خلال عرض هذا المبحث ما يلي:

١ - موافقة القاسمي لجمهور الأشاعرة وأهل الحديث والشيعة في مسألة
 المفاضلة، واستدلاله جميع أدلتهم.

٢- القول بالتفضيل ليس على وجه التنقيص أو الحمية والعصبية للجنس كما يرى صاحب شرح الطحاوية <sup>(١)</sup>.

٣- القول بأن المفاضلة بين الأنبياء والملائكة من بدع علم الكلام ولم يتكلم فيها الصدر الأول من الأمة ولا من بعدهم من أعلام الأئمة – كما ذكره تاج الدين الفزاري<sup>(1)</sup> – قول مردود عليه لأن بعض صحابة رسول الله تخ تكلموا في شيء من ذلك والدليل على ذلك ما رواه الحاكم في مستدركه وصححه هو والذهبي «أن عبد الله بن سلام قال: ما خلق الله خلقًا أكرم عليه من محمد تخ فقيل له: ولا جبريل ولا ميكائيل؟ فقال للسائل: أتدري ما جبريل وميكائيل؟ إنها جبريل وميكائيل انها وقد وكلاهما ولا ميكائيل ين عبريل وكائيل من عبريل وميكائيل يفيم من خلق الله جبريل وميكائيل يفتح من خلق من محمد الله عليه والذهبي من عبد الله بن سلام قال: ما خلق الله خلقًا أكرم عليه من محمد الله وميكائيل وميكائيل من عبريل وميكائيل يفتر وقد جبريل ولا ميكائيل؟ المائل المائل: أتدري ما جبريل وميكائيل؟ إنها جبريل وميكائيل فقل وقد خلق مسخر كالشمس والقمر، وما خلق الله خلقًا أكرم عليه من محمد الله بن عمر وكلاهما خلق مسخر كالشمس والقمر، وما خلق الله خلقًا أكرم عليه من عمد الله بن عمر وكلاهما خلق من عبد الله بن عمر وكائيل من عمد تخلق من عبريل وميكائيل من من عبريل وميكائيل ميكائيل وميكائيل المائيل المائل.

٤– أرى بأن ما ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية –رحمه الله– في هذه المسألة أولى بالصواب نظرًا لجمعه بين الأدلة وهو «أن صالحي البشر أفضل

(١) شرح العقيدة الطحاوية جـ٢ صـ٤١٢.
 (٢) هو الإمام العلامة العالم شيخ الشافعين في زمانه عبد الرحمن بن إبراهيم بن ضياء بن سباع الفزاري تاج الدين المعروف بالفركاح، المصري الأصل، الدمشقي الإقامة والشهرة والوفاة توفي سنة ٦٩٠. ينظر شرح العقيدة الطحاوية جـ٢ صـ٤١٣.
 (٣) عالم الملائكة الأبرار ت د/ عمر سليان الأشقر صـ٤٧ نشر دار الكتاب الإسلامي.
 (٤) البداية والنهاية لابن كثير جـ١ صـ٤٢، ٦٥



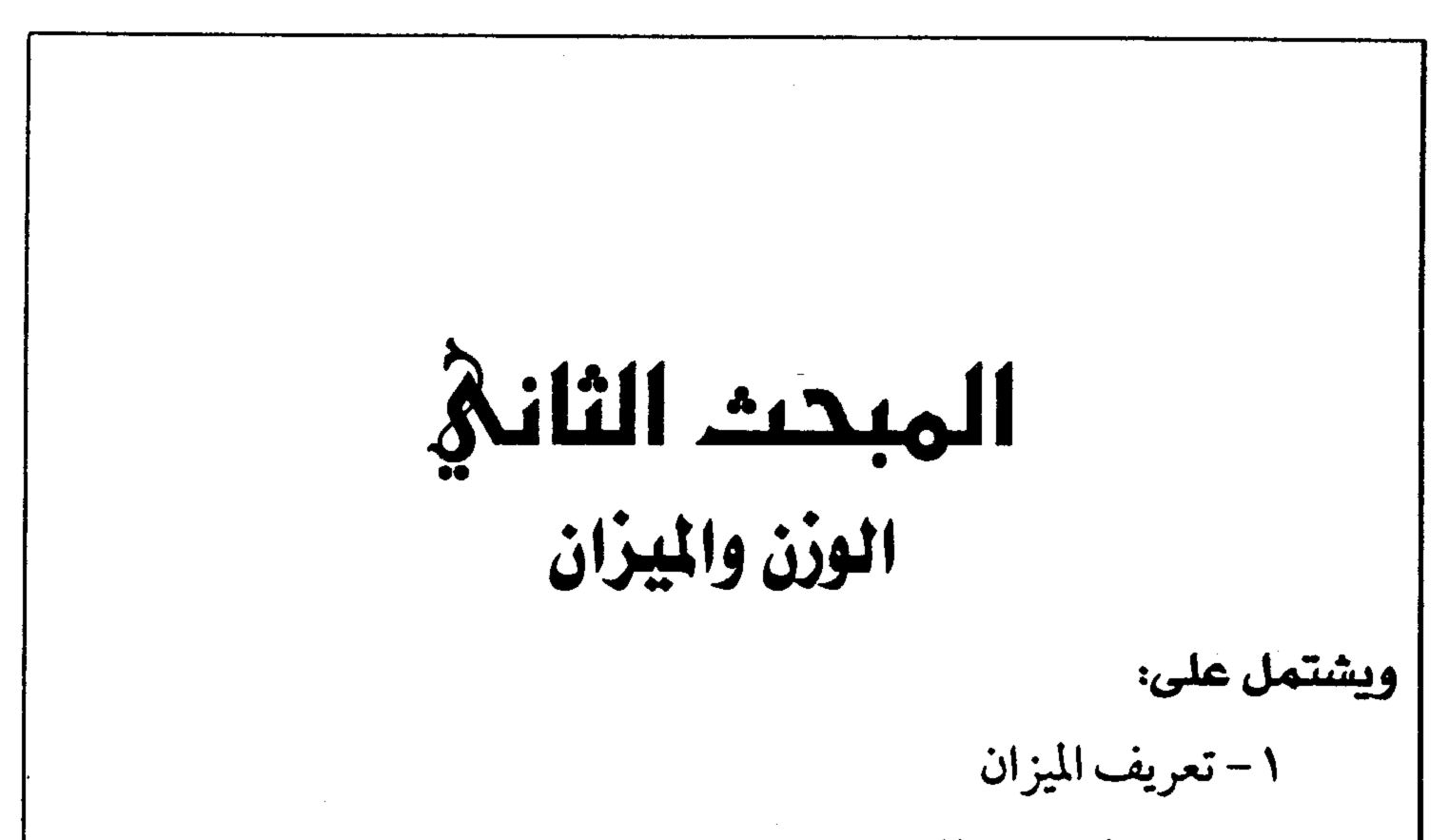
القاسمى وآراؤه الاعتقاية

باعتبار كمال النهاية، وذلك إنما يكون إذا دخلوا الجنة ونالوا الزلفى، وسكنوا الدرجات العلا، وحيَّاهم الرحمن وخصهم بمزيد قربه، وتجلى لهم يستمتعون بالنظر إلى وجهه الكريم، وقامت الملائكة في خدمتهم بإذن ربهم. والملائكة أفضل باعتبار البداية، فإن الملائكة الآن في الرفيق الأعلى منزهون عما يلابسه بنو آدم مستغرقون في عبادة الرب، ولا ريب أن هذه الأحوال الآن أكمل من أحوال البشر» قال ابن القيم بعد عرض قول ابن تيمية «وبهذا التفضيل تبين سر التفضيل، وتتفق أدلة الفريقين، ويصالح كل منهم على حقه»<sup>(1)</sup>.

٥- معرفة الإنسان بوجود الملائكة وإحصائهم لكل ما يفعل من أعظم الأسباب التي تحفزه على عمل الطاعات وتبعده عن المعاصي.

(١) لوامع الأنوار البهية جـ٢ صـ٣٩٩.





٢- رؤية القاسمي للميزان ٣- أراء أشهر الفرق في الميزان ٤ - أعمال الكفار ووزنها ٥- الحكمة من الوزن

٦- تعقيب.

.

.

.

**\*** 

This file was downloaded from QuranicThought.com

.



## الميزان

الميزان من الأمور التي وردت إلينا عن طريق السماع من الرسول ﷺ وهو يمثل مرحلة أو موقفًا من مواقف الآخرة، وذلك بعد إعادة الأجسام، وأخذ كل إنسان كتابه بيمينه أو بشماله، وقبل الخوض في الحديث عنه نتعرض لتعريفه من ناحية اللغة.

## الميزان في اللغة:

من وزن الشيء يَزِنُّهُ وزْنًا وزِنَةً: قَدَّره بما يعادله في الثقل، والميزان: الآلة التي توزن بها الأشياء، ويطلق مجازًا على العدل وعلى الشريعة، قال تعالى ﴿ فَأُوْفُوا ٱلْحَكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ [الأعراف: ٨٥] فالميزان في الآية هو الميزان الحقيقي

المعروف، وقوله تعالى ﴿ ٱللهُ ٱلَّذِي أُنزَلَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ [الشورى: ١٧] أي العدل أو الشريعة (١) والموازين جمع ميزان وأصله موازن فقلبت الواوياءً لكسرة ما قبلها<sup>(۲)</sup>.

رؤية القاسمي للميزان:

يرى القاسمي بأن الميزان يطلق ويراد به حقيقته المعروفة من كونه ميزانًا له لسان وكفتان، وقد وضَّح ذلك عقب تفسيره لقوله تعالى ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَحَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْحًا ﴾ [الأنبياء: ٤٧] إذ يقول «أي نقيم الموازين العادلة الحقيقية التي توزن بها صحائف الأعمال»<sup>(٣)</sup> والقاسمي بتفسيره

(١) المعجم الوسيط جـ٢ صـ١٠٧١، ١٠٧٢ ط مجمع اللغة العربية ط٣ سنة ١٤٠٥ سنة ١٩٨٥م، القاموس القويم للقرآن الكريم ت الأستاذ/ إبراهيم أحمد عبد الفتاح جـ٢ صـ٣٣٥، ٣٣٥ ط مجمع البحوث الإسلامية سنة ١٤٠٤، لسان العرب لابن منظور، جـ٦ صـ٢٨٤، ٢٨٤٩.

(٢) فتح الباري لابن حجر جـ ١٣ صـ ٥٤٧. (٣) محاسن التأويل جـ١١ صـ٤٢٧٧.

.

This file was downloaded from QuranicThought.com



هنا يوافق رأي كثير من المفسرين في حقيقة الميزان من أنه ميزان حقيقي له كفتان ولسان، وساقان، يقول صاحب المقاصد في ذلك: «وذهب كثير من المفسرين إلى أنه ميزان له كفتان ولسان وساقان عملاً بالحقيقة لإمكانها»<sup>(١)</sup> وهذا هو ما أجمع عليه أهل السنة<sup>(٢)</sup>.

ويرى القاسمي بأن الإيهان والتصديق بالميزان واجب لثبوته بالكتاب والسنة <sup>(٣)</sup>.

أدلم القاسمي على الميزان:

استدل القاسمي -رحمه الله- على ثبوت الوزن والميزان بها ورد في كتاب الله وفي سنة نبيه على الله فقال: وقد ورد ذكر الوزن والميزان في مواضع من القرآن منها: ١ - قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْءًا ﴾ [الأنبياء: ٤٧] وقد سبق قوله عند تفسيره لهذه الآية. ٢- قوله تعالى ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَبِذٍ ٱلْحَقُّ فَمَن ثُقُلَتَ مَوَازِينُهُ، فَأُولَتِلِكَ هُمُ **ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾** [الأعراف: ٨] فعند تفسيره لهذه الآية يقول: «أي وزن الأعمال والتمييز بين راجحها وحفيفها، يوم يسأل الله الأمم ورسلهم، ﴿ فَمَن تُقُلَتْ مَوَازِينُهُ ﴾ أي حسناته في الميزان» (٢) إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي أوردها في ذكر الميزان. ب- من السنة استدل القاسمي -رحمه الله- بأحاديث كثيرة تفيد ثبوت الميزان فذكر منها ما يلي: أ- ما رواه الترمذي بسنده عن أنس بن مالك رضي قال: سألت النبي عَلَى أن يشفع لي يوم القيامة. فقال: «أنا فاعل» يعني إن شاء الله - قلت يا رسول الله فأين (١) شرح المقاصد جـ٢ صـ١٦٤. (٢) فتح الباري لابن حجر جـ ١٣ صـ ٥٤.

(٣) محاسن التأويل جـ٧ صـ٢٦١٢ بتصرف. (٤) محاسن التأويل جـ٧ صـ٢٦١٢.

This file was downloaded from QuranicThought.com

أطلبك؟ قال: «اطلبني أول ما تطلبني على الصراط» قلت فإن لم ألقك على الصراط؟ قال: «فاطلبني عند الميزان» قلت فإن لم ألقك عند الميزان؟ قال: «فاطلبني عند الحوض فإني لا أخطئ هذه الثلاث مواطن»<sup>(1)</sup>.

E PRINCE GHAZI TRUST

777

ب- ما أخرجه الإمام أحمد والترمذي وصححه، وابن ماجة عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله ﷺ «يصاح برجل من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة فينشر له تسعة وتسعون سجلاً، كل سجل منها مدَّ البصر، فيقول: أتنكر من هذا شيئًا؟ أظلمك كتبتي الحافظون؟ فيقول: لا يا رب! فيقول: أفلك عذر أو حسنة؟ فيهاب الرجل، فيقول لا يا رب فيقول: بلى إن لك عندنا حسنة، فإنه لا ظلم عليك اليوم. فيخرج له بطاقة فيها (اشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محدًا عبده ورسوله) فيقول: يا رب! ما هذه البطاقة مع هذه السجلات؟ فيقال: إنك لا البطاقة»<sup>(٢)</sup>.

جـ- ما أخرجه الإمام أحمد في مسنده عن زرّ بن حبيش عن ابن مسعود أنه
 كان يجتني سواكًا من الأراك. وكان دقيق الساقين. فجعلت الريح تكفؤه،
 فضحك القوم منه. فقال رسول الله ﷺ «مم تضحكون؟» قالوا: يا نبي الله، من
 دقة ساقيه. فقال: «والذي نفسي بيده لهما أثقل في الميزان من أُحُد»<sup>(٣)</sup> إلى غير ذلك

- (١) صحيح سنن الترمذي لمحمد ناصر الدين رقم الحديث ١٩٨١ نشر مكتبة التربية العربي لدول الخليج ط٧.
- (٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده طبعة الحلبي جـ٢ صـ٢١٣ رقم ٦٩٩٤ عن عبد الله بن عمر، وأخرجه الترمذي في ٣٨ – كتاب الإيهان، ١٧ باب ما جاء فيمن يموت وهو يشهد أن لا إله إلا الله ط الحلبي، وأخرجه ابن ماجه في: ٣٧ – كتاب الزهد، ٣٥ – باب ما يرجى من رحمة الله يوم القيامة حديث رقم ٢٣٠٠ ط الحلبي.

(٣) أخرجه الإمام أحمد في مسنده بجدا صـ ٤٢ رقم ٣٩٩١ ط الحلبي.

من الأحاديث التي ذكرها القاسمي عند تفسيره لآيات الميزان. ر**اي القاسمي في الموزون:** 

عندما تعرض القاسمي -رحمه الله لتفسير قوله تعالى ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُوْلَتِبِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَايَتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٩] نجده يذكر ثلاثة أراء في حقيقة الموزون. الأها،:

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

الموزون هو الأعمال وإن كانت أعراضًا فإن الله يقلبها يوم القيامة أجسامًا ونسب القاسمي هذا القول إلى ابن عباس الله واستدل على ذلك بالآتي:

أ- ما جاء في صحيح الإمام مسلم عن أبي أمامة الباهلي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول «اقرءوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه، اقرءوا الزهراوين – البقرة وسورة آل عمران. فإنهما تأتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان أو كأنهما غيايتان<sup>(1)</sup> أو كأنهما فرقان من طير صَوَافَّ تحاجَّانِ عن أصحابهما. اقرءوا سورة البقرة فإن أخذها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البطلة»<sup>(٢)</sup>.

ب- ما رواه ابن ماجة عن بُريْدة قال: قال رسول الله ﷺ «يجيء القرآن يوم القيامة كالرجل الشاحب، فيقول: أنا الذي أسهرت ليلك وأظمأت نهارك»<sup>(٣)</sup> إلى غير ذلك من الأحاديث التي ذكرها لهذا الرأي ثم عقب القاسمي بعد ذكر هذه الأدلة بكلام منقول عن أبي السعود من تفسيره ونسي أن ينسبه إليه<sup>(٤)</sup>.

- (١) قال أهل اللغة الغمامة والغياية كل شيء أظل الإنسان فوق رأسه من سحابة وغبرة وغيرهما والفِرْقَان أي قطيعان وجماعتان.
  - (٢) صحيح مسلم بشرح النووي ط المطبعة المصرية ومكتبتها جـ٦ صـ٩٠، ٩٠.
- (٣) أخرجه ابن ماجة في ٣٣ كتاب الأدب، ٥٢ باب ثواب القرآن حديث رقم ٣٧٨١ الحلبي.

(٤) محاسن التأويل جـ٧ صـ٢٦١٣، ١٦١٤ يقارن ما قاله في هذه الصفحة بها قاله أبو ≡

القاسمي وأراؤه الاعتقاية

الثاني:

قيل بأن الموزون هو صحائف الأعمال، واستدل على ذلك بحديث البطاقة السابق ذكره<sup>(1)</sup>.

770

## الثالث:

قيل بأن الموزون صاحب العمل، واستدل على ذلك بها رواه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة الله عن رسول الله ﷺ قال: «إنه ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة، لا يزن عند الله جناح بعوضة» وقال: اقرءوا: فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنًا<sup>(٢)</sup>. واستدل كذلك بالحديث السابق الوارد في مناقب سيدنا عبد الله ابن مسعود الله.

وبعد أن ذكر القاسمي -رحمه الله- هذه الآراء الثلاثة بأدلتها نجده يميل إلى الجمع بين هذه الآثار بأن يكون ذلك كله صحيحًا. فتارة توزن الأعمال، وتارة يوزن محلها، وتارة يوزن فاعلها<sup>(٣)</sup>.

> السعود جـ٣ صـ٢١٢، ٢١٣. (١) هذا القول نسبه البيجوري في شرحه على الجوهرة إلى جمهور المفسرين صـ٢١٥. (٢) فتح الباري كتاب التفسير باب أولئك الذين كفروا بربهم ولقائه جـ٨ صـ٢٧٩. (٣) محاسن التأويل جـ٧ صـ٢٦١٦ بتصرف.

آراء أشهر الفرق في الميزان

١- ذهب جمهور العلماء:

إلى أن الميزان حق وصدق ما دام قد ورد ذكره في الكتاب الكريم وأخبر به الصادق المصدوق، ويجب الإيهان به وحجتهم في ذلك أنه لا يترتب على فرض وقوعه محال. وفي ذلك يقول صاحب المقاصد في أول المبحث السابع في السميعات «سائر ما ورد في الكتاب والسنة من المحاسبة وأهوالها والصراط والميزان والحوض وتفاصيل أهوال الجنة والنار أمور ممكنة أخبر بها الصادق فوجب التصديق»<sup>(1)</sup> واستدل على الميزان بقوله تعالى ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَّزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَسَمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

عندما تعرض صاحب المقاصد لبيان رأي المعتزلة في الميزان قال: «وأنكره بعض المعتزلة ذهابًا إلى أن الأعمال أعراض ولا يمكن وزنها فكيف إذا زالت وتلاشت، بل المراد العدل الثابت في كل شيء»<sup>(٣)</sup> وبالغ صاحب المواقف فقال «وأما الميزان فأنكره المعتزلة عن أخرهم<sup>"(۳)</sup> وبالرجوع إلى كتب المعتزلة نجد أن القاضي عبد الجبار قد أثبت الوزن والميزان على معناه الحقيقي المعروف لدينا، واستدل على ذلك بوروده في الكتاب والسنة، بل إنه أنكر على من يقول بأن معناه العدل وفي ذلك يقول: «... أما وضع الموازين، فقد صرح الله تعالى في محكم كتابه، قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقَيْسَمَةِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧]... إلى غير ذلك من الآيات التي تتضمن هذا المعنى، ولم يرد الله تعالى بالميزان إلا المعقول منه،

- (١) شرح المقاصد جـ٢ صـ ١٦٣
- (٢) شرح المقاصد جـ٢ صـ١٦٤، ومحصل أفكار المتقدمين والمتأخرين للرازي صـ٢٣٥.
  - (٣) شرح المواقف للجرجاني، ط دار الطباعة العامرة بدون جـ٢ صـ٤٥٣.

المتعارف عليه فيما بيننا دون العدل وغيره على ما يقوله بعض الناس؛ لأن الميزان وإن ورد بمعنى العدل في قوله تعالى: ﴿ وَأُنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْمِيزَاتَ ﴾ [الحديد: ٢٥] فذلك على طريق التوسع والمجاز، وكلام الله تعالى مهما أمكن حمله على الحقيقة لا يجوز أن يعدل به عنه إلى المجاز» ثم بيَّن العلة في ذلك فقال: «لو كان المراد به العدل، لكان لا يثبت للثقل والخفة فيه معنى، فدل على أن المراد به الميزان المعروف الذي يشمل على ما تشمل عليه الموازين فيما بيننا»<sup>(1)</sup> وبمثل هذا القول ذهب الزخشري في كشافه إلى أن المراد بوضع الموازين هي الموازين الحقيقية التي توزن بها الأعمال<sup>(٢)</sup>.

777

٣- الجهمية والضرارية والوزنية:

ذهبت هذه الفرق إلى إنكار الحوض والصراط والميزان وسؤال الملكين في القبر وزعموا ألا حساب ولا ميزان<sup>(٣)</sup>.

هذا وقد ضعَّف القاسمي –رحمه الله– قول من يقول بأن المراد من الميزان هو العدل وردّ عليه فقال: «إن المشهور من مذهب أهل السنة أنه حقيقة بمعناه المعروف، وجمهور الصدر الأول اتفقوا على الأخذ بهذه الظواهر من غير تأويل... والأصل في الإطلاق الحقيقة، ولا يعدل عنها إلى المجاز إذا تعذرت ولا تعذر ههنا»<sup>(1)</sup>.

- (١) شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار تعليق أحمد بن الحسين بن أبي هاشم تحقيق
   د/ عبد الكريم عثمان صـ٧٣٥ نشر مكتبة وهبة القاهرة ط٣ سنة ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
  - (٢) الكشاف -الزمخشري جـ٢ صـ٥٧٤. بتصرف.
    - (٣) أصول الدين للبغدادي صـ٢٤٦،٢٤٥.
    - (٤) محاسن التأويل للقاسمي جـ٧ صـ٢٦١٧.

## آراء أشهر الفرق في حقيقة الموزون

١- ذهب جمهور المفسرين وأهل السنة:

إلى أن الموزون هو الصحيفة التي كتبت فيها أعمال العباد من خير وشر واستدلوا على ذلك بحديث البطاقة السابق ذكره<sup>(1)</sup>.

٢- ذهب الكرامية إلى أن الأعمال:

توزن أجسامًا ويخلقها الله ظل بعدد الأعمال<sup>(۲)</sup> وبيَّن ذلك البيجوري في شرحه للجوهرة فقال: «وذهب بعضهم إلى أن الموزون أعيان الأعمال، فتصور الأعمال الصالحة بصورة حسنة نورانية ثم تطرح في كفة النور وهي اليمني المعدة للحسنات فتثقل بفضل الله –سبحانه وتعالى–، وتصور الأعمال السيئة بصورة قبيحة ظلمانية ثم تطرح في كفة الظلمة وهي الشمال المعدة للسيئات فتخف وهذا في المؤمن، وأما الكافر فتخف حسناته وتثقل سيئاته بعدل الله سبحانه وتعالى»<sup>(۳)</sup> وقد نسب القاسمي هذا الرأي إلى ابن عباس ظ<sup>(٤)</sup> وبه قال الغزالي إذ يقول: "وإذا قيل لك إن الأعمال توزن، علمت أن الأعمال عرض لا يوزن فلابد من

٣- قيل بأن الموزون هو الشخص نفسه واستدل القائلون بذلك بحديث ابن مسعود السابق ذكره<sup>(١)</sup>

E PRINCE GHAZI TRUS

#### هل توزن أعمال الكفار؟

الظاهر هو حبوط أعمال الكفرة وضياعها عليهم لقوله تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَآء مَّنتُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣] ولقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ حَفَرُوا أَعْمَنُهُمْ كَمَرَابٍ بِقِيعَةٍ تَحَسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَآءً ﴾ [النور: ٣٩] والله -سبحانه وتعالى- لا يظلم الناس شيئًا - المؤمن منهم والكافر - يقول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ أَوَان تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا ﴾ [النساء: ٤٠] وحسنات الكفار يطعمون بها في الدنيا لقول الرسول على «إن الله لا يظلم مؤمنًا حسنة يعطي بها في الدنيا ويجزي بها في الآخرة، وأما الكافر فيطعم بحسنات ما عمل لله في الدنيا حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم تكن له حسنة يجزى بها»<sup>(٢)</sup>

والميزان كما هو معلوم مداره الأعمال الصالحة، والكافر إذا كان له عمل طيب فقد كوفئ عليه في الدنيا كما ثبت في الحديث الصحيح السابق فليس له حينئذ في الآخرة شيء وفي ذلك يقول القاسمي عندما تعرض لتفسير قوله تعالى: ﴿ فَلَا نُقِيمُ هَمْ يَوْمَ ٱلْقِيَىمَةِ وَزَنَّا ﴾ [الكهف: ١٠٥] أي فنزدريهم ولا نجعل لهم مقدارًا واعتبارًا، لأن مداره الأعمال الصالحة وقد حبطت بالمرة<sup>(٣)</sup> وقد قال العلماء في معنى هذه الآية: «أنه لا ثواب لهم وأعمالهم مقابلة بالعذاب فلا حسنة لهم توزن في موازين يوم القيامة ومن لا حسنة له فهو في النار»<sup>(٤)</sup>.

- (١) تحفة المريد للبيجوري صـ٢١٦.
- (٢) صحيح مسلم بشرح النووي كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب جزاء المؤمن بحسناته في الدنيا والآخرة وتعجيل حسنات الكافر في الدنيا جـ ١٧ صـ ١٤٩، ١٥٠.
   (٣) محاسن التأويل جـ ١١ صـ ٤١٢٠.
- ٤) التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة تأليف أبي عبد الله محمد بن أحمد القرطبي. تحقيق

بعد أن ذكر القاسمي -رحمه الله- تعريف الميزان والآراء في الموزون ختم كلامه ببيان الحكمة من الوزن فذكر أن للوزن حكمًا كثيرة منها: ١ - إظهار عدل الله -سبحانه وتعالى- وأنه لا يظلم عباده مثال ذرة. ٢ - امتحان الخلق بالإيهان بذلك في الدنيا وإقامة الحجة عليهم في العقبي.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

٣- تعريف العباد ما لهم وما عليهم من خير وشر وحسنة وسيئة.
 ٤- إظهار علامة السعادة والشقاوة.
 ٥- إظهار فضل المتقى تحسينًا لحاله وإشارة لخلوه من كل شيء وتزيينًا

<sup>0 –</sup> إطهار فصل المتفي تحسينا تحاله وإساره تحلوه من دل شيء وتزيينا لأمره على رؤوس الأشهاد<sup>(1)</sup>.

تعقيب:

ظهر لي من خلال هذا المبحث ما يلي: ١ - ثبوت الميزان بالكتاب والسنة وقد أثبته القاسمي بهما، وأنه على حقيقته المعروفة.

٢- موافقة القاسمي لجمهور الأشاعرة وأهل السنة في تعريف الميزان،
 ورده على من قال بأن معناه العدل.

٣- أميل إلى ما مال إليه القاسمي من أن الموزون هو العامل وعمله وصحيفة عمله لأنه هو الظاهر من النصوص والأحاديث قد وردت بكل هذا ولا منافاة بينها ومما يدل على ذلك ما رواه الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو في حديث صاحب البطاقة بلفظ قال: قال رسول الله ﷺ: «توضع الموازين يوم

د/ أحمد حجازي السقا، جـ٢، صـ٤ ط مطبعة الحلبي عمرو الحلبي. نشر مكتبة الكليات الأزهرية سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.

(١) ينظر محاسن التأويل جـ٧، صـ٢٦١٨، التذكرة للقرطبي جـ٢ صـ١٢.

الحكمة من الوزن:



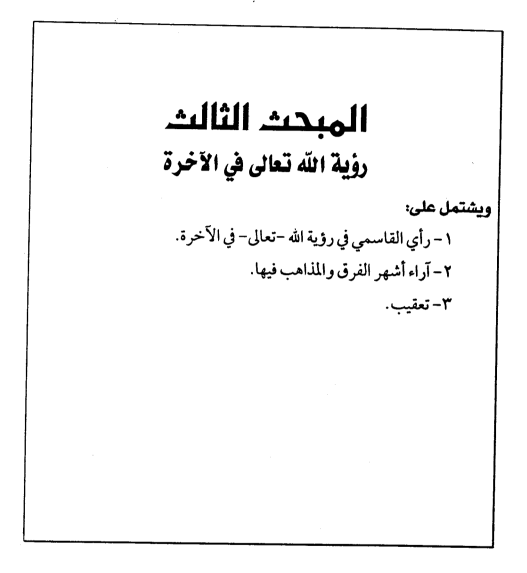
القيامة، فيؤتى بالرجل فيوضع في كفة ويوضع ما أحصى عليه فيهايل به الميزان، قال: فيبعث به إلى النار. قال: فإذا أدبر إذا صائح من عند الرحمن ظل يقول: لا تعجلوا فإنه قد بقي له، فيؤتى ببطاقة فيها لا إله إلا الله فتوضع مع الرجل في كفة حتى يميل به الميزان». قال صاحب معارج القبول: «فهذا الحديث يدل على أن العبد هو وحسناته وصحيفتها في كفة وسيئاته مع صحيفتها في الكفة الأخرى، وهذا غاية الجمع بين ما تفرق ذكره في سائر أحاديث الوزن»<sup>(1)</sup> والله أعلم.

•

· ·

(١) معارج القبول بشرح سلم الوصول في علم الأصول، جـ٢، صـ١٧٦.





## رأَيْ القاسميْ فيْ رؤية الله ـ تعالىْ ـ فيْ الآخرة

رؤية الله -تعالى- من المسائل التي دار حولها النزاع قديمًا بين الأشاعرة والمعتزلة. وقبل الوقوف على ما استند إليه كل منهما يحسن بنا أن نقف على رأي القاسمي فيها.

فالقاسمي -رحمه الله - يرى ثبوت رؤية الله -تعالى - في الآخرة وأنها حقة، والمسلمون جميعًا ينظرون إلى ربهم -جل وعلا - ويرون جمال ذاته، ونور وجهه، وذلك من أعظم ما يَمْتَنُّ به الله -تعالى - عليهم في ذلك اليوم - واستدل القاسمي على ما ذهب إليه بأدلة من الكتاب الكريم والسنة النبوية. **أدلت القاسمي من الكتاب:** 

أ- قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِنِ نَّاضِرَةٌ ﷺ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٣] فعند تفسيره لهذه الآية يقول: «أي حسنة جميلة من النعيم» إلى ربها ناظرة أي مشاهدة إياه، ترى جمال ذاته العلية، ونور وجهه الكريم، كها وردت بذلك الأخبار والآثار عن رسول الله ﷺ<sup>(1)</sup>.

ب- قوله تعالى: ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّيَّهِمْ يَوْمَبِنُو لَّتَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥] فالقاسمي –رحمه الله– يبين أثناء تفسيره لهذه الآية بأن هؤلاء الكفار لا يرون الله -تعالى– ولا يرون شيئًا من كرامته، فهؤلاء محجوبون عن رؤيته وتخصيص هؤلاء الكفار بالحجب يقتضي أن غيرهم من المؤمنين يرونه تعالى يوم القيامة<sup>(٢)</sup>، ثم نقل القاسمي كلامًا لابن القيم وختمه بقوله: «... وكما جمع الله سبحانه لأعدائه بين هذين العذابين وهما ألم الحجاب وألم العذاب، جمع لمحبيه بين نوعي النعيم نعيم

- (١) محاسن التأويل للقاسمي جـ١٦، صـ٥٩٩٦.
  - (٢) محاسن التأويل جـ ١٧، صـ ٢٠٩٦ بتصرف.

القرب والنظر، ونعيم الأكل والشرب والنكاح والتمتع بما في الجنة»<sup>(1)</sup>. ج- قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسَنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦] فعند تفسيره لهذه الآية يقول: «للذين أحسنوا النظر، فعرفوا مكر الدنيا والشهوات، فأعرضوا عنها، وتوجهوا إلى الله تعالى، فعبدوه كأنهم يرونه، المثوبة الحسنى، وهي الجنة، وزيادة على المثوبة، وهي التفضل كما قال تعالى: ﴿ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَلِهِ ﴾ [النساء: ١٧٣]، وأعظم أنواعه النظر إلى وجهه تعالى الكريم. ولذا تواتر تفسيرها بالرؤية عن غير واحد من الصحابة والتابعين»<sup>(٢)</sup>.

د- قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلَ عَمَلًا صَلِحًا **وَلَا يُشْرِكُ** بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠] فعند تفسيره لهذه الآية يقول: «فمن يخاف المصير إليه، ويأمل لقاءه ورؤيته»<sup>(٣)</sup> إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي ذكرها

- - (٢) محاسن التأويل جـ٩، صـ ٢٣٤٤.

(٣) محاسن التأويل جـ ١١، صـ ٤١٢٣.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية المتعامير

في تفسيره وقد اكتفينا بما سبق خشية الإطالة<sup>(1)</sup>. **ادلت القاسمي من السنت على ثبوت الرؤيت:** 

ذكر القاسمي -رحمه الله- عدة أحاديث أثناء تفسيره للآيات السابق ذكرها نكتفي منها بحديثين.

الأول: ما ذكره عند تفسيره لآية الأنعام ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَرَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣] قال: وأما من السنة «فها روي عن جرير بن عبد الله البجلي قال: كنا جلوسًا عند النبي ﷺ إذ نظر إلى القمر ليلة البدر قال: «إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر لا تضامون في رؤيته، فإن استطعتم أن لا تغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وصلاة قبل غروب الشمس فافعلوا – يعني العصر والفجر» ثم قرأ جرير ﴿ وَسَبِّحْ يَحَمَّدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ

الثاني: ما ذكره عند تفسيره لآية يونس ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسَنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦] ما روي عن صهيب ، أن رسول الله ﷺ تلا هذه الآية ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسَنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ وقال: «إذا دخل أهل الجنةِ الجنةَ، قال: يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئًا أزيدكم؟ فيقولون: ألم تبيض وجوهنا ألم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار. قال: فيكشف الحجاب فها أعطوا شيئًا أحب إليهم من النظر إلى ربهم ﷺ

- (۱) لمزيد من الأدلة للقاسمي ينظر محاسن التأويل جـ٦ صـ٢٤٤٧، وجـ٧ صـ٢٨٥٠ ٢٨٥٣.
- (٢) محاسن التأويل جـ٦ صـ٢٤٤٧، والحديث أخرجه البخاري في صحيحه فتح الباري كتاب التوحيد باب قول الله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْسَبِنُو نَّاضِرَةُ ﴾ إلىٰ رَبَّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ جـ١٣ صـ٤٢٩، ومسلم بشرح النووي كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب فضل صلاي الصبح والعصر والمحافظة عليهما، جـ٥ صـ١٣٤. وفيه يقول النووي: «أي ترونه رؤية محققة لاشك فيها ولا مشقة كما ترون هذا القمر رؤية محققة بلا مشقة» جـ٥ صـ١٣٤.

ووسيا مري المحافري GHAZI TRUST القاسمي وآراؤه الاعتقاية

ولا أقر لأعينهم<sup>(1)</sup>» إلى غير ذلك من الأحاديث الكثيرة التي استدل بها القاسمي على ثبوت الرؤية ووقوعها في الآخرة ثم ذكر القاسمي –رحمه الله– أن أحاديث الرؤية وثبوتها قد تواترت بها الأخبار عن أبي سعيد وأبي هريرة، وأنس، وجرير، وصهيب وبلال، وغير واحد من الصحابة عن النبي ﷺ وأن المؤمنين يرون الله في الدار الآخرة، وأن أدلة السمع طافحة بوقوع الرؤية في الآخرة لأهل الإيهان، وأن أم المؤمنين عائشة –رضي الله عنها– كانت تثبت الرؤية في الدار الآخرة". ولم يكتف القاسمي –رحمه الله– بذلك بل تعرض لمن قالوا بعدم وقوع الرؤية وردًّ عليهم ردًا شافيًا<sup>(1)</sup>. هذا بالنسبة لرؤية الله في الآخرة.

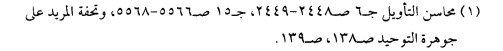
أما بالنسبة لرؤيته في الدنيا فيرى القاسمي -رحمه الله - بأن طلب رؤيته -تعالى - في الدنيا مستنكر وغير جائز، ولذلك لم يذكر -سبحانه وتعالى - سؤال الرؤية إلا استعظمه، وذلك في آيات منها قوله تعالى: ﴿ يَسْفَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيَّهِمْ كِتَبَاً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ<sup>3</sup> فَقَد سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَة فَأَخَذَ تَهُمُ ٱلصَّعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ﴾ [النساء: ١٥٣]. وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَنمُوسَىٰ لَن نُوَّمِنَ لَكَ حَتًى نَرَى ٱللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَ تَكُمُ ٱلصَّعِقَة وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥] ثم نوُّمِنَ لَكَ حَتًى نَرَى ٱللَّهُ جَهْرَةً فَأَخَذَ تَكُمُ ٱلصَّعِقَة وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥] ثم قال القاسمي: «دلت هذه التهويلات الفظيعة الواردة لطالبها في الدنيا على امتناعها فيها. وكما أخبر -سبحانه وتعالى الفظيعة الواردة لطالبها في الدنيا على الصادق تَخْ برؤيته في الدار الآخرة في آيات عديدة، وتواترت الأحاديث الصحيحة الصادق قُو بي الذكرة في آيات عليها. وكما أخبر المائين المائية المائين الله تعالى المائية المائية في الدنيا على المائنا علي الذليا القاسمي الذلي الذلي المائين المائين الذي الفلينية المائين الذيا على الذليا على المائين القاديا القاديا على الذيا على المائية في الدنيا على منابي القاسمي الذلي الذلي المائين المائين الفلي الذلي الذلي الذي المائين المائين المائين الذليا على المائين القال القاسمي المائين الذلي الذلي الفلية الذليا على المائين القاديا على الذلي المائين المائين المائين المائين المائين المائين المائين المائين الذلي الذلي الذلي الذلي المائين المائين الفي الذلي المائين المائين المائين المائين المائين المائين المائين ال

- (١) محاسن التأويل جـ٩ صـ١ ٣٣٤ والحديث في صحيح الإمام مسلم بشرح النووي كتاب الإيمان باب إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة لربهم جـ٣ صـ١٧. (٢) محاسن التأويل جـ٦ صـ٢٤٤٨ بتصرف.
  - (۳) ينظر محاسن التأويل جـ٦ صـ٢٤٤٦ إلى صـ٢٤٥٥، جـ٧ صـ٢٨٥٠ إلى صـ٢٨٥٣.
    - (٤) محاسن التأويل جـ٢ صـ ١٣.

القاسمي اختلاف الصحابة في رؤيته ﷺ لربه في الدنيا -يقظة- فقال:

(١) ذهبت عائشة رضي الله عنها وابن مسعود وأبو هريرة إلى القول بعدم ثبوت الرؤية وإنكارها في الدنيا لنبينا ﷺ ثم ذكر القاسمي الأحاديث الدالة على ذلك.

(٢) ذهب ابن عباس الله إلى إطلاق الرؤية، وعنه أنه رآه بفؤاده. ثم رجح القاسمي – رحمه الله – وقوع الرؤية لنبينا في في الدنيا يقظة وذكر الأحاديث الدالة على ذلك، أما وقوعها منامًا فلا نزاع في وقوعها له على ولغيره من عباد الله الصالحين<sup>(١)</sup>.



# آراء أشهر الفرق في رؤية الله تعالي

المعتزلة:

ذهبت المعتزلة إلى أن رؤية الله -تعالى- ممنوعة وهي من الأشياء المحالة والتي يجب نفيها عنه -تعالى- واستدلوا على مذهبهم بأدلة سمعية، وعقلية، فمن الأدلة السمعية:

(أ) قوله تعالى: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَرَ<sup>7</sup> وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣] وجه الدلالة في الآية كما يدَّعون أن الإدراك إذا قرن بالبصر لا يحتمل إلا الرؤية، والمولى ﷺ قد نفى عن نفسه إدراك البصر، وهذا النفي فيه تمدح راجع إلى ذاته – تعالى– وما كان من نفيه تمدحًا راجعًا إلى ذاته –تعالى– كان إثباته نقصًا، والنقائص في حقه –تعالى– مستحيلة وغير جائزة<sup>(1)</sup>.

(ب) قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبَّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِ أَنظُرَ إِلَيْلَكَ <sup>3</sup> قَالَ لَن تَرَكِنِي ﴾ [الأعراف: ١٤٣] وجه الدلالة في الآية: أن كلمة «لن» في قوله «لن تراني» موضوعة للتأبيد، والله تعالى قد نفى أن يكون مرئيًّا ألبتة، فدل ذلك على استحالة الرؤية<sup>(٢)</sup>. إلى غير ذلك من الأدلة القرآنية الكثيرة التي استدل بها القاضي عبد الجبار ووجهها على مذهبه في نفي الرؤية. وقد اكتفينا بها قدمنا خشية الإطالة ونحيل إلى غيره<sup>(٣)</sup>.

الأدلة العقلية للمعتزلة على مذهبهم في نفي الرؤية:

(أ) دليل المقابلة:

وتحريره «أن الواحد راء منّا بحاسة، والرائ بالحاسة لا يرى الشيء، إلا إذا

- (١) شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار صـ٢٣٣ بتصرف.
- (٢) شرح الأصول الخمسة صـ٢٦٤ بتصرف، والكشاف للزمخشري جـ٢ صـ١١٣
- (٣) لمعرفة المزيد من أدلة المعتزلة يراجع شرح الأصول الخمسة من صـ٢٣٢ إلى صـ٢٧٧.

كان مقابلاً، أو حالاً في المقابل، أو في حكم المقابل، وقد ثبت أن الله –تعالى– لا يجوز أن يكون مقابلاً، ولا حالاً في المقابل، ولا في حكم المقابل<sup>»(1)</sup> إذن يمتنع رؤيته –تعالى–.

191

(ب) إن الله -تعالى- لو جاز أن يرى في حال من الأحوال، لوجب أن نراه الآن، ومعلوم أنا لا نراه الآن إذن لا تصح رؤيته<sup>(٢)</sup> إلى غير ذلك من الشبه السابقة.

ومما يجدر الإشارة إليه أن الإمام يحيى بن حمزة (<sup>")</sup> - من كبار علماء الزيدية - قد نحا هذا النحو، واستدل بها استدل به المعتزلة على مدعاهم <sup>(ع)</sup>.

هذا وقد فنَّد الإمام الرازي -رحمه الله- جميع شبه المعتزلة وغيرها الكثير التي استندوا إليها.

وبيَّن الإمام الرازي ما في هذه الشبه من عدم فهمهم للنصوص وللغة العربية ونكتفي للتدليل على ذلك برده على شبهتين الأولى ردَّ على قولهم بأن: «الإدراك بمعنى الرؤية» بوجوه نكتفي منها بوجه واحد وهو: عدم التسليم بهذا المعنى بل المراد بالإدراك هو الوصول. يقال: أدركت الثمرة إذا وصلت إلى حد

- (١) شرح الأصول الخمسة صـ٢٤٨.
  - (٢) المرجع السابق صـ٢٥٣.
- (٣) يحيى بن حمزة هو أحد رجال الزيدية واسمه يحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم بن محمد ابن إدريس بن علي بن جعفر الحسيني العلوي الطالبي، من أثمة الزيدية وعلمائهم، ولد بمدينة صنعاء سنة ٦٦٩هـ، وأظهر الدعوة بعد وفاة المهدي محمد بن المطهر، وتلقب بالمؤيد بالله أو المؤيد برب العزة، واستمر إلى أن توفي في حصن هران عام ٢٤٩هـ. أما عن مؤلفاته فقيل إن عدد كراريس تصانيفه زادت على عدد أيام عمره.
- ٤) المعالم الدينية في العقائد الإلهية للإمام يحيى بن حمزة تحقيق سيد مختار صـ٩-٨٢-٨٧،
   طبع دار الفكر بيروت لبنان ط١، سنة ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.

النضج. ثم قال فالحاصل أن الإدراك رؤية مكيفة، ولا يلزم من نفي الرؤية المكيفة، نفي أصل الرؤية، فكما أنا نعرف الله –تعالى ولا نحيط به، فكذلك نراه ولاندركه<sup>(1)</sup>.

الثانية: ردّ على الشبهة الثانية وهي أن كلمة «لن» في قوله تعالى: ﴿ لَن تَرَنِي ﴾ للتأبيد بأنه غير مسلمٌ بدليل قوله تعالى: ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيِّدِيهِمْ ﴾ [البقرة: ٩٥] مع أنهم يتمنونه في الآخرة<sup>(٢)</sup>. وبمثل هذه الردود ردَّ على باقي شبههم<sup>(٣)</sup>.

- (١) الأربعين في أصول الدين للرازي جـ١ صـ٢٩٨ بتصرف.
- (٢) الأربعين في أصول الدين جـ١، صـ٩، ٣٠ بتصرف هذا وقد ردَّ الشيخ محمد محي الدين على ما ادَّعاه الزمخشري من أن «لن» لتأبيد النفي فقال: «لا صحة على ما ادعاه، ولا دليل له فيها استدل به، فأما عدم صحة دعواه فيدل له ثلاث أمور؛ أولها أن «لن» لو كانت دالة على تأبيد النفي في كل مثال ترد فيه لكان ذكر ظرف على وقت معين معها تناقضًا، وقد ذكر في القرآن لفظ اليوم معها في قوله تعالى: ﴿ فَلَنَّ أُحَلِمَ ٱلْيَوْمَ إِنِسِيًّا ﴾ [مريم: ٢٦] إذ كيف ينتفي تكليمها إنسيًا نفيًا مستمرًا لا إلى غاية ثم يقيد ذلك بقوله «اليوم» في أفصح كلام وأبعده عن التناقض والاختلاف».
- الوجه الثاني: أن لن لو كانت تدل كلما ذكرت على تأبيد النفي لكان ذكر لفظ «أبدًا» معها تكرارًا لأن المفروض أنه مستفاد منها، وقد ورد ذكر «أبدًا» معها في القرآن واستدل بالآية في أعلى الصفحة، والقرآن مصون عن التكرار.
- الوجه الثالث: أنها لو كانت دالة على تأبيد النفي لم يصح أن يذكر معها ما يدل على انتهائه نحو قوله تعالى ﴿ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَكِفِينَ حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ [طه: ٩١] فبطلت دعواه ولم يسلم له استدلاله. ينظر كتاب عدة السالك إلى تحقيق أوضح المسالك على هامش كتاب أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك تأليف محمد محيي الدين جـ٤ صـ١٤٩ نشر المكتبة العصرية صيدا - بيروت.

#### الأشاعرة:

عندما تعرض القاسمي لرأي الأشاعرة قال ذهب الأشاعرة إلى أن الله -تعالى– يرى بالأبصار في الآخرة واستدلوا على ذلك بأدلة نقلية وأخرى عقلية. فمن الأدلة النقلية التي استدلوا بها:

793

أ- قوله تعالى حكاية عن موسى عليه السلام: ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ ۚ قَالَ لَن تَرَنِي وَلَنِكِنِ ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ، فَسَوْفَ تَرَنِي ﴾ [الأعراف: ١٤٣]. ووجه الدلالة فيها من وجوه: -

الأول:

أن سؤال موسى عليه السلام لرؤية الله -تعالى- يدل على إمكانها لأن العاقل فضلاً عن النبي ﷺ لا يطلب المحال. ولا مجال للقول بجهل موسى عليه السلام بالاستحالة، لأن الجاهل بما لا يجوز على الله -تعالى- لا يصلح أن يكون نبيًا لأن الغرض من النبوة هداية الخلق إلى العقائد الحقة، ولا ريب في نبوة موسى وأنه من أولي العزم. وقد اصطفاه الله لرسالته، واجتباه لنبوته، وخصصه، بتكريمه، وشرفه بتكليمه، وجعله أفضل أهل زمانه، وأيده ببرهانه.

الثاني:

أن المولى –سبحانه وتعالى– علق الرؤية على أمر ممكن في نفسه وهو – استقرار الجبل– والمعلق على الممكن ممكن؛ لأن معنى التعليق الإخبار بوقوع المعلق–الرؤية– عند وقوع المعلق به –استقرار الجبل– والمحال لا يثبت على شيء من التقادير الممكنة<sup>(1)</sup>.

\_

رؤية الباري من صـ١٠٣ إلى ١٥٤ وسيجد القارئ في هذا الكتاب إجابات شافية لجميع الشبه بأدلة من الكتاب والسنة، ردَّ الإمام الدارمي على المريسي العنيد ضمن مجموعة عقائد السلف صـ١٠٤، ١٧٤، أصول الدين للبغدادي من صـ٩٨-١٠٢.

(۱) محاسن التأويل جـ٧ صـ١ ٢٨٥ بتصرف، وشرح الموقف الخامس صـ١٨٨، ١٨٩ والله

ووجه الدلالة في الآية: أن الفعل «نظر» له عدة استعمالات بحسب تعديه بنفسه

ط دار

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

أو يحرف الحر. أ- إن عُدِّي بنفسه كان بمعنى التوقف والانتظار ومن أمثلته قوله تعالى:

أن الله -تعالى- تجلى للجبل بالفعل وهو جماد، فلا مانع إذن أن يتجلى لأهل

ب- قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِذٍ نَّاضِرَةُ ٢ إِلَىٰ رَبَّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٣]

محبته وأصفيائه(). وهناك وجوه أخرى كثيرة لإثبات الرؤية تتعلق بهذه الآية

﴿ ٱنظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِن نُورِكُمْ ﴾ [الحديد: ١٣] (") وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنظُرُ هَتُؤُلَآءِ إِلّا

\* ينظر كتاب استحالة المعية بالذات وما يضاهيها من متشابه الصفات تأليف الإمام المحدث محمد الخضر الشنقيطي صـ٣٤٦. طبع دار البشير للنشر والتوزيع عمان ط١ سنة ١٤١٤هـ، ١٩٩٤م.

الثالث:

-1-511

ذكرها صاحب شرح العقيدة الطحاوية (٢).

OR OURĂNIC THOUGHT

صَي**ِّحَةً وَ'حِدَةً ﴾** [ص: ١٥] ففي الآية الأولى بمعنى انتظرونا وتوقفوا لنا. وفي الثانية أيضًا بمعنى ينتظروا.

ب- أن عدى بـ(في) كان بمعنى التفكر والاعتبار ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلكُوتِ ٱلشَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ [الأعراف: ١٨٥] فالمعنى في الآية أولم يتفكروا ويعتبروا بخلق السهاوات والأرض.

ج- إن عدى بـ(اللام) كان بمعنى الرأفة والعطف والرحمة مثل قولهم «نظر الأمير لفلان» أي عطف عليه.

د- إن عدى بـ(إلى) كان بمعنى الرؤية والمعاينة بالإبصار. ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِنِ نَّاضِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٣٣] فمن هنا قال الأشاعرة بوجوب حمل النظر في الآية على الرؤية ووقوعها يوم القيامة<sup>(1)</sup> إلى غير ذلك من الأدلة السمعية التي استدل بها الأشاعرة على مذهبهم<sup>(٢)</sup>.

وفي أثناء استدلال البيهقي –رحمه الله– بهذه الآية على ثبوت الرؤية ذكر هذه الاستعمالات للفظ «نظر» ثم قال: والثلاثة الأول غير مراده –تعالى–.

أما الأول: فإن الآخرة ليست بدار استدلال.

وأما الثاني: فلأن في الانتظار تنغيصًا وتكديرًا. والآية خرجت مخرج الامتنان والبشارة. وأهل الجنة لاينتظرون شيئًا لأنه مهما خطر لهم أتوابه.

(١) شرح المواقف – الموقف الخامس – صـ ٢١٢، ٢١٢.
(٢) الأربعين في أصول الدين صـ ٢٩٢ – ٢٩٥ وقد اعترض المعتزلة على هذا الدليل وغيره ووجهوه الآيات بما يتفق مع مذهبهم. ينظر المغني في أبواب التوحيد والعدل جـ٤، صـ ١٩٢ – ٢١٧، المحيط بالتكليف للقاضي عبد الجبار تحقيق عمر السيد عزمي صـ ١٩٢ – ٢١٢، المحيط بالتكليف للقاضي عبد الجبار تحقيق عمر السيد عزمي مـ ٢١٢، ٢١٣، طبع المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر، وشرح الأصول الخمسة مـ ٢١٢، المحيط بالتكليف للقاضي عبد الجبار تحقيق عمر السيد عزمي مـ ٢٩٢ – ٢١٢، المحيط بالتكليف للقاضي عبد الجبار تحقيق عمر السيد عزمي مـ ٢١٣، ٢١٢، طبع المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر، وشرح الأصول الخمسة مـ ٢١٣، ٢١٢، طبع المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر، وشرح الأصول الخمسة مـ ٢١٢، ما مـ ٢٤٢ – ٢١٢، وشرح الواقف الموقف الخامس مـ ٢١٣ – ٢١٢.

و ي المحمد ال وأما الثالث: فلا يجوز لأن المخلوق لا يتعطف على خالقه. فلم يبق إلا نظر وقية. وانضم إلى ذلك أن النظ إذا كان مع إله حه، إنصر ف إلى نظر العينين اللتين

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

الرؤية. وانضم إلى ذلك أن النظر إذا كان مع الوجه، انصر ف إلى نظر العينين اللتين في الوجه، ولأنه هو الذي يتعدى بإلى <sup>(1)</sup>.

ومن الأدلة العقلية التي استدل بها الأشاعرة:

أنه تعالى لو لم يكن مرئيًا لما جاز أن يكون معلومًا، لكن التالي باطل، فما أدى إليه من عدم جواز رؤيته باطل، فثبت نقيضه وهو أنه تجوز رؤيته. دليل الملازمة. أنه تعالى موجود وذات، ويخالف سائر الموجودات في استحالة كونه حادثًا، أو موصوفًا بما يدل على الحدوث، أو موصوفًا بصفة تناقض صفات الألوهية<sup>(٢)</sup> وكل موجود يصح أن يرى، فالله تحل تصح رؤيته. هذا بالإضافة إلى ما ذكره الغزالي<sup>(٣)</sup>. والعضد<sup>(٤)</sup> – رحمهما الله – وقد اكتفينا بذلك خشية الإطالة<sup>(٥)</sup>.

- (١) استحالة المعية بالذات صـ٣٤٦ بتصرف يسير.
  (٢) نظرات في كتاب الاقتصاد في الاعتقاد تأليف د/ إبراهيم عبد الشافي صـ٢١٢، ٢١٣، (٢) نظرات في كتاب الاقتصاد في الاعتقاد تأليف د/ إبراهيم عبد الشافي صـ٢١٢، ٢١٣، (٣) العنزالي: سبق ترجمته صـ٩٣.
  (٣) الغزالي: سبق ترجمته صـ٩٣٩.
  (٤) العضد: هو الإمام القدوة قاضي القضاة عضد الدين عبد الرحمن أحمد الإيجي. ولد سنة (٤) العضد: هو الإمام القدوة قاضي القضاة عضد الدين عبد الرحمن أحمد الإيجي. ولد سنة (٤) العضد: هو الإمام القدوة قاضي القضاة عضد الدين عبد الرحمن أحمد الإيجي. ولد سنة العاماة المشرق وشيخ العلماء والشافعية بتلك البلاد. قال الإسنوي: كان إمامًا في علوم متعددة محققًا مدققًا ذا تصانيف مشهورة منها: شرح مختصر الحاجب، المواقف، والجواهر... وغيرها كثير. توفي سنة ٢٥٧ مسجونًا \* ينظر شذرات الذهب جـ٢ صـ١٧٢، الأنساب جـ١ صـ٣٩٣.
- ٥) الاقتصاد في الاعتقاد للغزالي صـ٦١–٦٥، شرح المواقف الموقف الخامس صـ١٩٧ ٢٠٠.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

تعقيب:

أ- ثبوت الرؤية للمؤمنين في الآخرة بدلالة الكتاب والسنة وإجماع الصحابة وأئمة الإسلام وأهل الحديث وهذا هو قول الأشاعرة وبه أخذ القاسمي رحمه الله وقال: بأنه ليس في القرآن إشارة إلى امتناع رؤية الله تعالى<sup>(1)</sup>.

ب- أن الرؤية الممنوعة في قوله: ﴿ لَن تَرَنّنِي ﴾ وفي حديث عائشة<sup>(\*)</sup> هي الرؤية الدنيوية، والله –سبحانه وتعالى– قال لموسى ذلك لأن الجبل مع شدته وصلابته إذا لم يستقر فالآدمي مع ضعف بنيته أولى بأن لا يستقر<sup>(\*)</sup>.

ج- الخلاف بين الأشاعرة والمعتزلة في ثبوت الرؤية وعدمها لا يوجب
 الحكم على أي فريق منهم بالسب أو الشتم أو الكفر. ذلك أنني عند قراءتي لتفسير
 الزمخشري وجدته قد هجا الأشاعرة ومن سلك مسلكهم في إثبات الرؤية بألفاظ
 جانبه الصواب فيها وهي قوله:
 جاعة سموا هوالحمْ سنةً وجماعةٌ حمر لعمري موكفة
 قد شبهوه بخلقه وتخوفوا شنع الورى فتستروا بالبكلفة<sup>(0)</sup>

وفي موطن آخر يصرح بخروجهم عن الإسلام بسبب قولهم بجواز رؤية الله -تعالى-<sup>(1)</sup> وفي المقابل لذلك وجدت أيضًا صاحب الإنصاف ذكر أبيات ظاهرها أن المعتزلة في النار وهي:

وجماعة كفروا برؤية ربهم حقًا ووعد الله مسالن يخلف و وتليفبوا عدلية. قلنا: أجسل عسدلوا بسربهم فحسبهموا سيفه وتلقبوا النساجين. كسلا إنهسم إن لم يكونوا في لظى فعلى شفه<sup>(1)</sup>

أقول: مثل هذه الأشياء كنت أود أن لا تحدث بين أهل العلم، لأن الحكم بدخول النار وغيره مقطوع لله -سبحانه وتعالى- وفي ذلك يقول القاضي عياض: نقلاً عن القاضي أبي بكلا الباقلاني: «وأما مسائل الوعد والوعيد والرؤية. فالمنع في إكفار المتأولين فيها أوضح، إذ ليس في الجهل بشيء منها جهل بالله تعالى، ولا أجمع المسلمون على إكفار من جهل شيئًا منها»<sup>(٣)</sup> ورحم الله الشوكاني إذ يقول في وصف أصحاب رسول الله ﷺ:

- (١) المرجع السابق جـا صـ٤١٨.
- (٢) الإنصاف فيها تضمنه الكشاف من الاعتزال لابن المنير جـ٢ صـ١١٦ إلى غير ذلك من
   الأبيات التي فيها هجاء للمعتزلة فقد ذكرها القاسمي في تفسيره جـ٧ صـ٢٨٥٣.
   (٣) الشفا للقاضي عياض جـ٢ صـ١٠٨٦، ١٠٨٧.
- (٤) مقدمة قطر الولي على حديث الولي للإمام الشوكاني أو ولاية الله والطريق إليها تحقيق وتقديم د/ إبراهيم إبراهيم هلال، صـ ٣٩ مطبعة حسان القاهرة نشر دار الكتب الحديثة سنة ١٩٧٩م.

### الخاتمة

FOR OUR'ÂNIC TH

وبعد هذه المعايشة العلمية مع شخصية الإمام القاسمي علامة الشام نخلص إلى جملة من النتائج نجملها في الآتي:

أ- بالنسبة لعصر القاسمي:

١ - الحالة السياسية في الدولة العثمانية -خلال عصر القاسمي - كانت سيئة لدرجة كبيرة، إذ تكالبت عليها المكائد من كل اتجاه سواء من العالم الغربي أو من ولاتهم أنفسهم مما دفع القاسمي لأخذ موقف من هؤلاء الولاة.

۲ – الحالة الاجتماعية كانت شبيهة بالحالة السياسية بل زادت عليها بسبب
 کثرة المصائب السماوية، وحدوث الطواعين المتكررة وانتشارها بالعدوى، وكل
 ذلك أثر في دمشق وأدى إلى فناء خلق كثير.

٣- الحالة الاقتصادية ساءت أيضًا إلى أبعد الحدود بسبب نظام الالتزام الذي جعل الناس طبقتين، طبقة تعيش في بذخ وإسراف، وطبقة تكاد لا تجد إلا الكفاف.

٤– الحالة العلمية كانت مفقودة بسبب عدم وجود المدارس والمعاهد والجامعات مما أدى إلى انتشار الأمية، وجعل اللغة التركية هي لغة الدولة الرسمية.

ب- أما سيرته الذاتية فقد تبين فيها الآتي:

 ١ - ينتمي القاسمي إلى بيت عرف بالورع والتقوى والعلم فقد كان جده ووالده من علماء عصرهم.

٢- اتصاف القاسمي بالصفات الحسنة الحميدة مما جعل علماء عصره
 يثنون عليه وعلى علمه وأمانته.

٣- ظهر لي أن القاسمي كان شافعي المذهب ملتزمًا بآراء مذهبه ومنتصرًا له.
 ٤ - كان القاسمي حسن الأدب، فلم يتناول أحدًا من خصومه بالتجريح،

بل كان همه معهم الإلزام بالحجة، وكان يلتمس لصاحب المذهب المخالف العذر.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

أما الباب الأول الخاص بالحديث عن الإلهيات عند القاسمي فقد تبين فيه الآتي:

١ - طريقة المتكلمين في الاستدلال على وجود الله بها كثير من الغموض،
 بخلاف طريقة القاسمي التي استقاها من كلام المتقدمين عليه وساقها في صورة معاصرة ملائمة لأهل عصره.

۲ - كثرة نقل القاسمي عن غيره لا يعد عيبًا فيه، إذ كان يجمع نوادره من مواضيع شتي، ويصيغها بأسلوب ميسر مع عزو كل قول لصاحبه.

٣- اعتمد القاسمي في عرضه للأدلة على وجود الله تعالى على أدلة وبراهين كثيرة، سار فيها مخاطبًا جميع الناس على اختلاف أحوالهم، فذكر أدلة عقلية، وأدلة حسية، وهو في ذلك متبع لأسلوب القرآن الكريم.

٤ – عرضت لآراء الفرق في مسألة الصفات، ورددت عليها – بكلام العلماء.

٥- كان القاسمي في مسألة الصفات -عمومًا- منتصرًا لمذهب السلف، وكان يرى أنه أعدل المذاهب، وساق أدلة كثيرة على ذلك.

٢ - كان القاسمي يعتمد في سوقه لأدلته على ما صح من حديث رسول الله ﷺ تاركًا الضعيف منها.

٧- كان القاسمي يلتمس لصاحب المذاهب المخالفة العذر فيها ذهبوا إليه.
 أما بالنسبة لما يتعلق بفصل النبوات فقد تبين لي ما يلي:
 ١ - مخالفة القاسمي للفلاسفة والمعتزلة الذين رأوا أن إرسال الرسل ملزم

على الله، وقال: بأن إرسال الرسل فضل ومنة من الله على عباده.

٢- شدة حرص القاسمي على إثبات العصمة للأنبياء، ونفي كل الشبهات

القاسمي وآراؤه الاعتقاية وفيتروي لفراقا ROURANIC THOUGHT

التي عنت لبعض المخالفين، ولذلك رأينا ردوده عليهم اتسمت بالشدة في الحق، وفند مزاعمهم وأباطيلهم.

٣- القاسمي -رحمه الله - لم يأخذ كلام غيره من العلماء مأخذ المسلمات، بل كان يضع كل رأي يقع تحت عينه أمام عقله، ويقف منه موقف المؤيد إذا وافق الكتاب والسنة، أو موقف المعارض له أشد المعارضة إذا لم يوافق الكتاب والسنة.

٤ - كثرة اطلاعات القاسمي على كتب الأناجيل مما جعل أدلته التي
 استخدمها في إثبات نبوة سيدنا محمد و قوية ومقبولة.

٥- ركز القاسمي في إثبات النبوة على نبوة سيدنا محمد ﷺ إذ رأى أن في إثباتها إثبات ملزم لنبوة جميع الأنبياء.

أما بالنسبة لما يتعلق بفصل السمعيات فقد تبين لي ما يلى:

١ – موافقة القاسمي لجمهور الأشاعرة وأهل الحديث في أدلتهم على إثبات السمعيات.

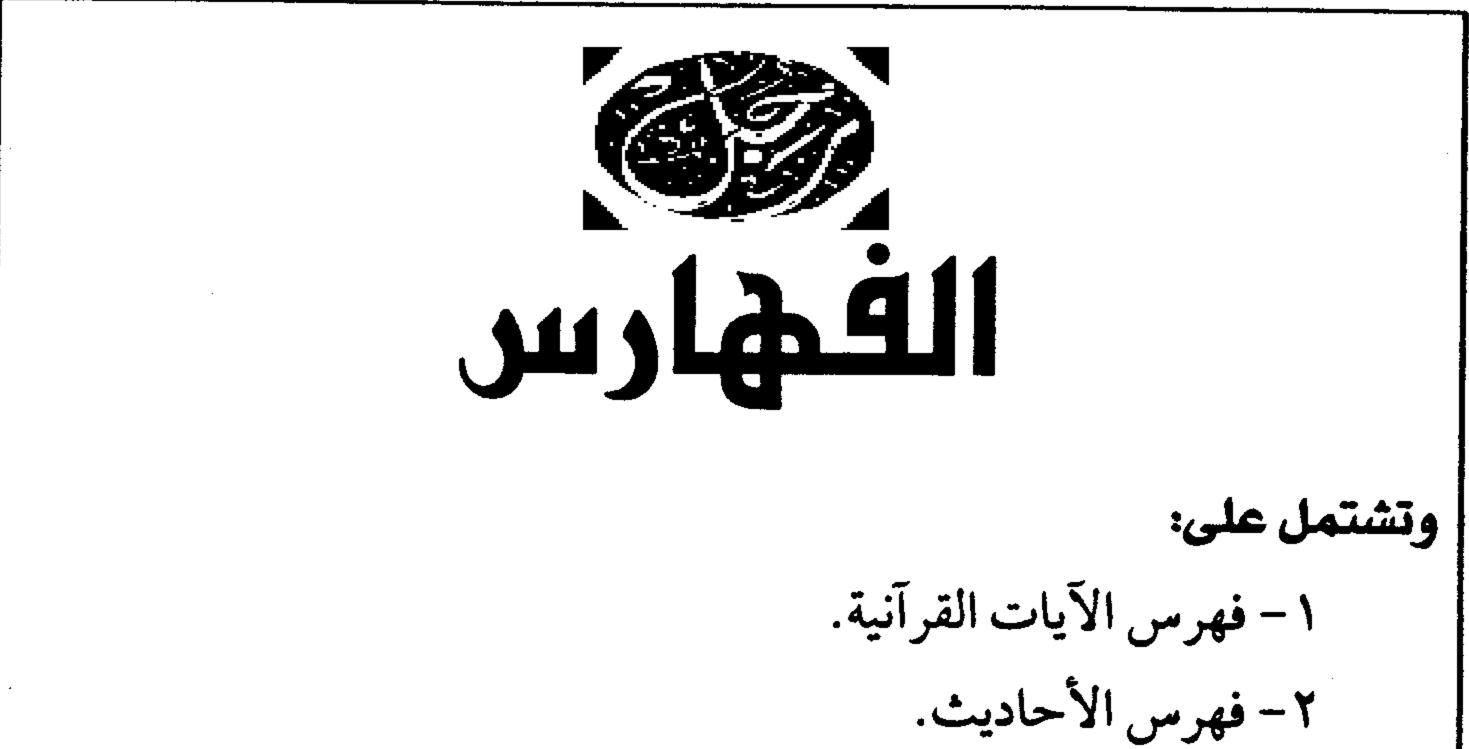
٢ – معرفة الإنسان بوجود الملائكة وإحصائهم لكل ما يفعله، من أعظم الأسباب التي تحفزه على عمل الطاعات وتبعده عن المعاصي.

٣- كان القاسمي يرى أن: الموزون هو العامل وعمله وصحيفة عمله، ويرى بأنه هو الظاهر من النصوص، والأحاديث قد وردت بكل هذا و لا منافاة بينهما.

٤ – أثبت القاسمي رؤية الله تعالى في الآخرة مستندًا في ذلك إلى الكتاب والسنة وإجماع الصحابة، وهو بذلك موافق لرأي السادة الأشاعرة.

٥ – كان القاسمي شديد التحري في نقل آراء كلا من المعتزلة والأشاعرة، ولم يتعرض لمخالفيهم بالسب والتجريح.





. ٣- فهرس الآثار. ٤ - مصادر البحث. ٥- فهرس الموضوعات. . . · · .

.

This file was downloaded from QuranicThought.com

| فهرس الآيات القرآنية | القرآنية | الآيات | فهرس |
|----------------------|----------|--------|------|
|----------------------|----------|--------|------|

| رقم<br>الصفحة | رقم الآيت  | اسم<br>السورة | طرف الآية الكريمة                                                        | م        |
|---------------|------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------|----------|
| 409           | ٣.         | البقرة        | وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِيِكَةِ إِنِّي<br>جَاعِلٌ فِي              | ١        |
| ۲۸۸           | 00         | البقرة        | وَإِذْ قُلْتُمَرَ يَسْمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ<br>حَتَّىٰ               | ٢        |
| 292           | <b>९</b> ० | البقرة        | وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ<br>أَيْدِيهِمْ               | ٣        |
| 191           | ١٢٨        | البقرة        | رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ                                  | ٤        |
| 708           | ١٧٧        | البقرة        | لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ<br>قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ          | ٥        |
| 174           | ۲۱.        | البقرة        | هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ<br>فِي ظُلَلٍ مِّنَ      | ٦        |
| 212           | 787        | البقرة        | أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلْمَلَإِ مِنْ بَنِي<br>إِسْرَاءِيلَ                   | v        |
| 17.8          | TAT        | البقرة        | وَأَتَّقُوا ٱللَّهُ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ                              | <b>∧</b> |
| 700           | 770        | البقرة        | ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن<br>رَبِّهِ                 | ٩        |
| 719           | ٣٣         | آل عمران      | إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحًا<br>وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَالَ | ١.       |
| 777           | 171        | آل عمران      | وَمَا كَانَ لِنِبِي أَن يَغُلَّ                                          | 11       |
| ۲۷۹           | ٤٠         | النساء        | إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِّمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ                            | 17       |
| 700           | ١٣٦        | النساء        | يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا ءَامِنُوا بِٱللَّهِ<br>وَرَسُولِهِم    | ١٣       |

وفي الذي الفلالقاني Ince GHAZI TRUS و أراؤه الاعتقاية

|      | 10160 | URHNIC HIU |                                                                                             |    |
|------|-------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۲۸۸  | ١٥٣   | النساء     | يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ أَن تُنَزِّلَ<br>عَلَيْهُمْ كِتَبًا مِنَ                        | ١٤ |
| ١٨٨  | 178   | النساء     | وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا                                                        | ١٥ |
| ١٨٨  | 171   | النساء     | إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ<br>رَسُولُ ٱللَّهِ                                | ١٦ |
| 410  | ۱۷۲   | النساء     | لَّن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن<br>يَكُونَ عَبْدُاللَّهِ                                    | ۱۷ |
| ۲۸٦  | ١٧٢   | النساء     | وَيَزِيدُهُم مِّن فَضْلِمِ                                                                  | ۱۸ |
| 179  | ٥٤    | المائدة    | يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَدُّ<br>مِنكُمْ عَن دِينِهِ                       | ۱۹ |
| ١٦٩  | ٦٤    | المائدة    | وَقَالَتِ ٱلۡيَہُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَهٔ ۚ<br>غُلُتۡأَيۡدِبِهٖ                         | ۲. |
| 454  | ٦٧    | المائدة    | يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغ مَآ أُنزِلَ<br>إِلَيْكَ                                       | ۲۱ |
| 108  | ۷۳    | المائدة    | لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوَا إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوَا إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَنَتْهِ | ۲Ÿ |
| 191  | ١     | الأنعام    | وَجَعَلَ ٱلظُّمَنتِ وَٱلنُّورَ                                                              | ۲۳ |
| 115  | ٧٦    | الأنعام    | لَا أُحِبُ ٱلأَفِلِينَ                                                                      | 45 |
| ۲٦.  | ٩٣    | الأنعام    | وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِمُونَ فِي<br>غَمَرَتِ ٱلْوَتِ                                     | ۲٥ |
| YAV  | ۱۰۳.  | الأنعام    | لًا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَرُ وَهُوَ<br>يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَرَ                                   | ۲٦ |
| 183  | ٥     | الأعراف    | فَمَا كَانَ دَعْوَنِهُمْ إِذْ جَآءَهُم                                                      | ۲۷ |
| 2112 | ^     | الأعراف    | وَٱلْوَزْنُ يَوْمَبِنِ ٱلْحَقْ                                                              | 44 |

| <b>* • V</b> | THE PRI | ALCOLORING<br>NCE GHAZI TR | ميى وآراؤه الاعتقاية                                             | سلقال |
|--------------|---------|----------------------------|------------------------------------------------------------------|-------|
| ٢٧٤          | ٩       | الأعراف                    | وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُوْلَتِمِكَ<br>ٱلَّذِينَ خَسِرُوا | 29    |
| 777          | ١٢      | الأعراف                    | قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ                               | ۳.    |
| 100          | ٥٤      | الأعراف                    | إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ<br>ٱلسَّمَوَّتِ           | ۳١    |
| 771          | ٨٥      | الأعراف                    | فَأَوْفُوا ٱلْكَيْلَ وَٱلْعِيرَانَ                               | ۳۲    |
| ١٣٤          | 15.     | الأعراف                    | لَعَلَّهُمْ يَذَ حَرُونَ                                         | ٣٣    |
| 171          | 183     | الأعراف                    | وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَنتِنَا<br>وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ      | ٣٤    |
| 180          | 1 2 7   | الأعراف                    | وَإِن يَرَوْأ كُلَّ ءَايَةٍ لَا<br>يُؤْمِنُوا بِمَا              | ٣٥    |
| 188          | 177     | الأعراف                    | وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن<br>ظُهُورِهِرْ      | ٣٦    |
| 790          | ١٨٥     | الأعراف                    | أَوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ<br>ٱلسَّمَـٰوَ'تِوَٱلْأَرْض     | ٣٧    |
| 777          | ١٨٩     | الأعراف                    | هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَّفْسٍ<br>وَاحِدَةٍ                 | ۳۸    |
| 777          | 19.     | الأعراف                    | فَلَمَّا ءَاتَنهُما صَلِحًا جَعَلَا لَهُ،<br>شُرَكَاء            | ٣٩    |
| 709          | ٩       | الأنفال                    | إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَآسْتَجَابَ<br>لَكُمْ             | ٤٠    |
| 777          | ١٢      | الأنفال                    | إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتِبِكَةِ أَنِّي<br>مَعَكُمْ     | ٤١    |
| 178          | ۲۹      | الأنفال                    | إِن تَتَقُوا ٱللَّهَ سَجَعَل لَّكُمْ<br>فُرْقَانًا               | ٤٢    |

وفي المراجع المالية المراجع الم

| 777   | ٥.             | الأنفال | وَلَوْ تَرَيْ إِذْ يَتَوَقَّى ٱلَّذِينَ<br>كَفَرُوا ٱلْمَلَتِبِكَةُ           | ٤٣ |
|-------|----------------|---------|-------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۲     | ٦              | التوبة  | حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَيْمَ ٱللَّهِ                                             | ٤٤ |
| 229   | ٤٣             | التوبة  | عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ                                                           | ٤٥ |
| ۲۳۹   | 11V            | التوبة  | لَقَد تَّابَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيِّ<br>وَٱلْمُهَنجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ      | ٤٦ |
| * * * | 47             | يونس    | لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةً<br>                             | ٤٧ |
| ***   | ٣٩             | يونس    | بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ تُحِيطُوا<br>بِعِلْمِهِ                             | ٤٨ |
| 15.   | · <b>\</b> • \ | يونس    | قُلِ ٱنظُرُوا مَاذَا فِي ٱلشَّمَنوَ'تِ<br>وَٱلْأَرْضِ                         | ٤٩ |
| 1 V Y | ٣٧             | هود     | وَٱصْنَع ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا                                              | ٥. |
| 222   | ٤٩             | هود     | تِلْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهَآ<br>إِلَيْكَ                         | ٥١ |
| 707   | ٧٠             | هود     | فَلَمَّا رَءَآ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ<br>نَكِرَهُمْ                 | ٥٢ |
| 172   | 7 8            | يوسف    | وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ مَعْتَ بِهِ مَعْمَ بِهَا لَوْلَآ<br>أَن زَءَا بُرَهَننَ | ٥٣ |
| ۲۳٦   | 27             | يوسف    | قَالَ هِيَ رَ'وَدَتْنِي                                                       | ٥٤ |
| ۲۳٦   | ۲۹             | يوسف    | إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ                                              | 00 |
| זייז  | ٣٢             | يوسف    | وَلَقَدْ رَاوَدَتُهُ عَن نَّفْسِهِ -<br>فَآسْتَعْصَمَ                         | ٥٦ |
| ۲۳٦   | ٤٢             | . يوسف  | اَذْ كُرْنِي عِندَ رَبِّكَ                                                    | ٥٧ |
| ۲۳٦   | v •            | يوسف    | أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ                                      | ٥٨ |

۳ • ۸

| <b>.</b> .4 | E SING  | ٢                                  | ى وآراؤه الاعتقاية                                                 | القاسم |
|-------------|---------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------|
| YON         | FOR QUR | CE GHAZITIK<br>ANIC THOUG<br>الرعد | وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعْدُ بِحَمْدِهِ                                   | 09     |
| 19.         | 17      | الرعد                              | ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ                                        | 7.     |
| 177         | 78.78   | الرعد                              | جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا                                      | 11     |
| 191         | ٣٥      | إبراهيم                            | رَبّ آجْعَلْ هَٰ بَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنًا                          | 77     |
| 177         | 07      | إبراهيم                            | وَلِيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَاحِدٌ .                      | 73     |
| 272         | 79      | الحجر                              | وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن زُوحِي                                        | ٦٤     |
| 407         | 07.07   | الحجر                              | قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ٢ قَالُوا<br>لَا تَوْجَلْ           | ٦٥     |
| 191         | ۹١      | الحجر                              | ٱلَّذِينَ جَعَلُوا ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ                            | 77     |
| 191         | ٧٨      | النحل                              | وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ.                           | ٦٧     |
| 19.         | 1.1     | النحل                              | وَإِذَا بَدَّ لَنَآ ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ                       | ٦٨     |
| 787         | ۷۳      | الإسراء                            | وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ<br>ٱلَّذِي أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ | ٦٩     |
| 787         | ٧٤      | الإسراء                            | وَلَوْلَا أَن ثَبَتْنَكَ لَقَدْ كِدتَ<br>تَرْكَنُ إِلَيْهِرْ       | ٧.     |
| 777         | ٧٨      | الإسراء                            | أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ                             | - V )  |
| 19.         | ٨٦      | الإسراء                            | وَلِبِن شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِٱلَّذِي<br>أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ    | ۷۲     |
| 222         | ٨٨      | الإسراء                            | قُل لَّبِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ<br>وَٱلْجِنُّ                     | ۷۳     |
| 788         | ٦       | الكهف                              | فَلَعَلَّكَ بَسْخِعٌ نَّفْسَكَ عَلَىٰ<br>ءَاتَرهِمْ                | ٧٤     |
| 210         | ٥٦      | الكهف                              | وَمَا نَّزِيلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ<br>وَمُنذِرِينَ  | ۷٥     |
| 224         | 1.0     | الكهف                              | فَلَا نُقِيمُ هُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَسَمَةِ وَزَنَّا                   | ٧٦     |

I

| فه الاعتقاية | القاسميي وآراه | ٢<br>٢     |                                                                | ۳۱.   |
|--------------|----------------|------------|----------------------------------------------------------------|-------|
| 777          | FOR QU         | RĂNIC THOU | فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ              | vv    |
| 709          | ١٧             | مريم       | فَآتَخُذَتْ مِن دُونِهِمْ حِبَابًا                             | ۷۸    |
| 797          | 77             | مريم       | فَلَنْ أُحَلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنْسِيًّا                          | ٧٩    |
| ١٦٩          | 0              | طه         | ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ                          | ٨٠    |
| ١٧٢          | ٣٩             | طه         | ولتصنع عكى عيني                                                | ۸١    |
| 797          | ٩١             | طه         | قَالُواْ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَلِكِفِينَ                     | ۲۸    |
| 19.          | ۲              | الأنبياء   | مَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن زَبِّهِم<br>تُحْدَثٍإِلَّا     | ۸۳    |
| ۲٥٨          | 77             | الأنبياء   | وَقَالُوا ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدًا                         | ٨٤    |
| 707          | ۲V             | الأنبياء   | لَا يَسْبِقُونَهُ، بِٱلْقَوْلِ وَهُم<br>بِأَمْرِهِۦيَعْمَلُونَ | ٨٥    |
| YON          | ۲۸             | الأنبياء   | يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ               | 7     |
| 177          | ٤٧             | الأنبياء   | وَنَضَعُ ٱلْمَوَّزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ<br>الْقِيَدِمَةِ     | AV    |
| 710          | ١.٧            | الأنبياء   | وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً<br>لِلْعَلْمِينَ            |       |
| 711          | ٥٢             | الحج       | وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ<br>لِلَا نَبِي     | ٨٩    |
| ٢٤.          | ٥٣             | الحج       | يَجْعَلُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتْنَةً                      |       |
| 720          | ٥٤             | الحج       | يُلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ                       | 91    |
| ۲۷۹          | ٣٩             | النور      | ٱلَّذِينَ ڪَفَرُوٓا أَعْمَالُهُمْ<br>سَرَابٍ بِقِيعَةٍ         | 91    |
| ۲۷۹          | ۲۳             | الفرقان    | قَدِمِنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ                      |       |
| 177          | ٦١             | الفرقان    | بَارَكَ ٱلَّذِي جَعَلَ فِي ٱلسَّمَآَءِ<br>وِجًا                | ع ٩ ٢ |

| * 1 1 |          |           | يى وأراؤه الاعتقاية                                                     | مسلقال |
|-------|----------|-----------|-------------------------------------------------------------------------|--------|
| ۲٦.   | FOR QUR  | NIC THOUG | وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ                                | 90     |
| 77.   | 197      | الشعراء   | نَزَلَ بِهِ ٱلْزُوحُ ٱلْأَمِينُ                                         | 97     |
| ۲٦.   | 198      | الشعراء   | عَلَىٰ قُلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ                            | ٩٧     |
| 77.   | 190      | الشعراء   | بِلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينِ                                               | ٩٨     |
| 177   | 25120122 | النمل     | وَجَدتُّهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ<br>لِلشَّمْسِالآيات                 | ٩٩     |
| ١٣٣   | ٦١       | النمل     | أُمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا                                        | ۱      |
| ١٣٣   | 77       | النمل     | أَمَّن يُجيبُ ٱلْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ                                 | ۱۰۱    |
| ١٣٣   | ٦٤       | النمل     | أَمَن يَبْدَؤُا آخَلَقَ نُمَّر يُعِيدُهُ                                | ۱۰۲    |
| 191   | v        | القصص     | وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ                                        | ۱۰۳    |
| 104   | ۳.       | القصص     | فَلَمَّآ أَتَنهَا نُودِكَ مِن شَطِي                                     | 1 • 2  |
| 187   | ٤٩       | القصص     | قُلْ فَأْتُوا بِكِتَنِبٍ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ<br>هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا | 1.0    |
| 172   | ٦٩       | العنكبوت  | وَٱلَّذِينَ جَنهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ<br>سُبُلَنَا             | 1.7    |
| 777   | ۱٬۲٬۳٬٤  | الروم     | المَرْقِ عُلِبَتِ ٱلرُّومُ ٢ فِي فِي أَدْنَى<br>آلأَرْضِ                | ١٠٧    |
| 193   | ٢٥       | الروم     | وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ<br>وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ـ    | ۱۰۸    |
| 131   | ٣.       | الروم     | فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِينِ حَنِيفًا<br>فِطْرَتَ ٱللَّهِ                 | ١٠٩    |
| 117   | ٤٠       | الروم     | ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّر رَزَقَكُمْ ثُمَّر<br>يُعِيتُكُمْ      | ۱۱۰    |
| 77.   | • • •    | السجدة    | قُلْ يَتَوَفَّنَّكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي<br>وُكِّلَ بِكُمْ        | 111    |

| اؤه الاعتقاية | القاسمي وآر   | الانتقافية الق        |                                                                        | * 1 7 |
|---------------|---------------|-----------------------|------------------------------------------------------------------------|-------|
| 187           | FOR QU<br>Y Y | RĂNIC THOU<br>الأحزاب | إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً                                        | 117   |
| Y 0 V         | ١             | فاطر                  | ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَـٰوَ'تِ<br>وَٱلْأَرْضِ                | ۱۱۳   |
| 177           | ٤١            | فاطر                  | إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَّتِ<br>وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولَا        | 118   |
| ١٩٨           | ٥٨            | يس                    | سَلَمٌ قَوْلاً مِن زَبِّ زَجِيمٍ                                       | 110   |
| 132           | ۱۳            | الصافات               | وَإِذَا ذُكْرُوا لَا يَذْكُرُونَ                                       | 117   |
| 117           | ٩٦            | الصافات               | وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ                                 | 111   |
| 187           | ٨             | ص .                   | بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِّن ذِكْرِي ۖ بَل<br>لَمَّا يَذُوقُواْ عَذَابِ    | ١١٨   |
| 790           | 10            | ص                     | وَمَا يَنظُرُ هَتَؤُلَآءِ إِلَّا صَيْحَةً<br>وَاحِدَةً                 | 119   |
| ۲۳۸           | ١٨            | ص                     | إِنَّا سَخَّرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ<br>بِٱلْعَشِيِّ        | ١٢٠   |
| 777           | *1.**.**      | ص                     | وَهَلْ أُتَىٰكَ نَبَؤُا ٱلْخَصْمِ إِذْ<br>سَوَّرُوا                    |       |
| 191           | ۲٦            | ص                     | يَندَاوُردُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي<br>لأَرْضِ                 |       |
| 135           | ۲۹            | ص                     | يَلِيَتَذَكَّرَ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَنِ                                   | 174   |
| ١٦٩           | ٧٥            | ص                     | لَّالَ يَتَإِبَّلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن<br>سَجُدَ                       |       |
| ۲۳٦           | ۸۳ ،۸۲        | ص                     | أُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ٢ الْأَ<br>بَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ | e i i |
| 77.           | ٦٨            | الزمر                 | نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي<br>سَّمَوَتِ                      |       |

| <u> ۳۱۳</u> | نگران <u>ترانی</u> |                 | ي وآراؤه الاعتقاية                                                          | مسلقال |
|-------------|--------------------|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------|--------|
| 171         | FOR QUR?           | NIC THOUG الزمر | وَتَرَى ٱلْمَلَيِّكَةَ حَاقِينَ مِنْ<br>حَوِّلِ ٱلْعَرْشِ                   | 177    |
| 77.         | v                  | غافر            | ٱلَّذِينَ تَخَمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ<br>حَوْلَهُ، يُسَبِّحُونَ            | ١٢٨    |
| 717         | ٣٤                 | غافر            | وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ<br>بِٱلْبَيِنَسِ                      | 179    |
| 187         | ٨٤                 | غافر            | فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوْا ءَامَنًا بِٱللَّهِ<br>وَحْدَهُ          | 18.    |
| 777         | ۳.                 | فصلت            | إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ<br>ٱسْتَقَ <sup>ْ</sup> مُوا | ١٣١    |
| ٤٧          | ٣٤                 | فصلت            | ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ                                             | ۱۳۲    |
| Y 0 V       | ۳۸                 | فصلت            | فَإِن ٱسْتَصْبَرُوا فَٱلَّذِينَ عِندَ<br>رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ               | ۱۳۳    |
| 183         | ٢٥                 | فصلت            | قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ<br>ٱللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِ      | ١٣٤    |
| 139         | ٥٣                 | فصلت            | سَنُرِيهِمْ ءَايَنتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي<br>أَنفُسِهِمْ                 | ١٣٥    |
| 101         | ) )                | الشوري          | لَيْسَ كَمِثْلِهِ- شَّ <b>نَ "</b> وَهُوَ<br>ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ          | ۱۳٦    |
| 211         | ١٧                 | الشوري          | ٱللَّهُ ٱلَّذِي أَنزَلَ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَيِّ<br>وَٱلْمِيزَانَ              | ۱۳۷    |
| ۲۰۰         | ٥١                 | الشورى          | أو مِن وَرَآي حِجَاب                                                        | 134    |
| 22.         | ٥٢                 | الشوري          | وَكَذَ <sup>ا</sup> لِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِن<br>أَمْرِنَا       | 139    |
| 19.         | ٣                  | الزخرف          | إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا                                     | ١٤٠    |

į

| 310   | THE PI<br>FOR Q | مرتجانی<br>مرتجانی<br>VINCE GHAZI<br>UR'ANIC THO | TRUST وآراؤه الاعتقاية                                                                             | الغاسه |
|-------|-----------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 292   | ۱۳              | الحديد                                           | ٱنظُرُونَا نَقَتَبِسَ مِن نُورِ كُمْ                                                               | 100    |
| 710   | ۲٥              | الحديد                                           | أنظُرُونَا نَقْتَبِسَ مِن نُورِكُمْ<br>لَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ<br>وَأَنزَلْنَا | 107    |
| 111   | 19              | الحشر                                            | نَسُوا ٱللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ                                                           | 10V    |
| 7 o N | 7               | التحريم                                          | يَتَأَيُّبَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوَا أَنفُسَكُرُ<br>وَأَهْلِيكُرْ نَارًا                         | 101    |
| 22.   | ٤               | القلم                                            | وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ                                                                  | 109    |
| 252   | ٤٤              | الحاقة                                           | وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ                                                    | 17.    |
| 170   | ۲.۱             | الجن                                             | إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ۞ يَهْدِى<br>إِلَى ٱلرُّشْدِ                                   | 171    |
| 181   | 13618610        | الجن                                             | وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْحُدَى ءَامَنًا<br>بِهِ فَمَن يُؤْمِنُ بِرَبِهِ                        | 178    |
| 221   | ۲۷،۲۷           | المدثر                                           | وَمَآ أَدْرَنكَ مَا سَقَرُ ٢ لَا تُبْقِى<br>وَلَا تَذَرُ                                           | 173    |
| 270   | 22.22           | القيامة                                          | وُجُوهٌ يَوْمَبِذِ نَّاضِرَةُ ﷺ إِلَىٰ رَبِّهَا<br>نَاظِرَةٌ                                       | 178    |
| 7 • 9 | 767             | النبأ                                            | عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ٢ عَنِ ٱلنَّبَا<br>ٱلْعَظِيمِ                                                 | 170    |
| ۲۸٥   | 10              | المطففين                                         | كَلَّآ أِنَّهُمْ عَن رَبِّمْ يَوْمَبِنِ                                                            | 177    |
| ١٢٢   | ٧،٦.0           | الطارق                                           | فَلَيَنظُرِ ٱلْإِنسَنُ مِمَّ خُلِقَ ﴾<br>خُلِقَ مِن مَّآء                                          | 177    |

٠

,

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

.

•

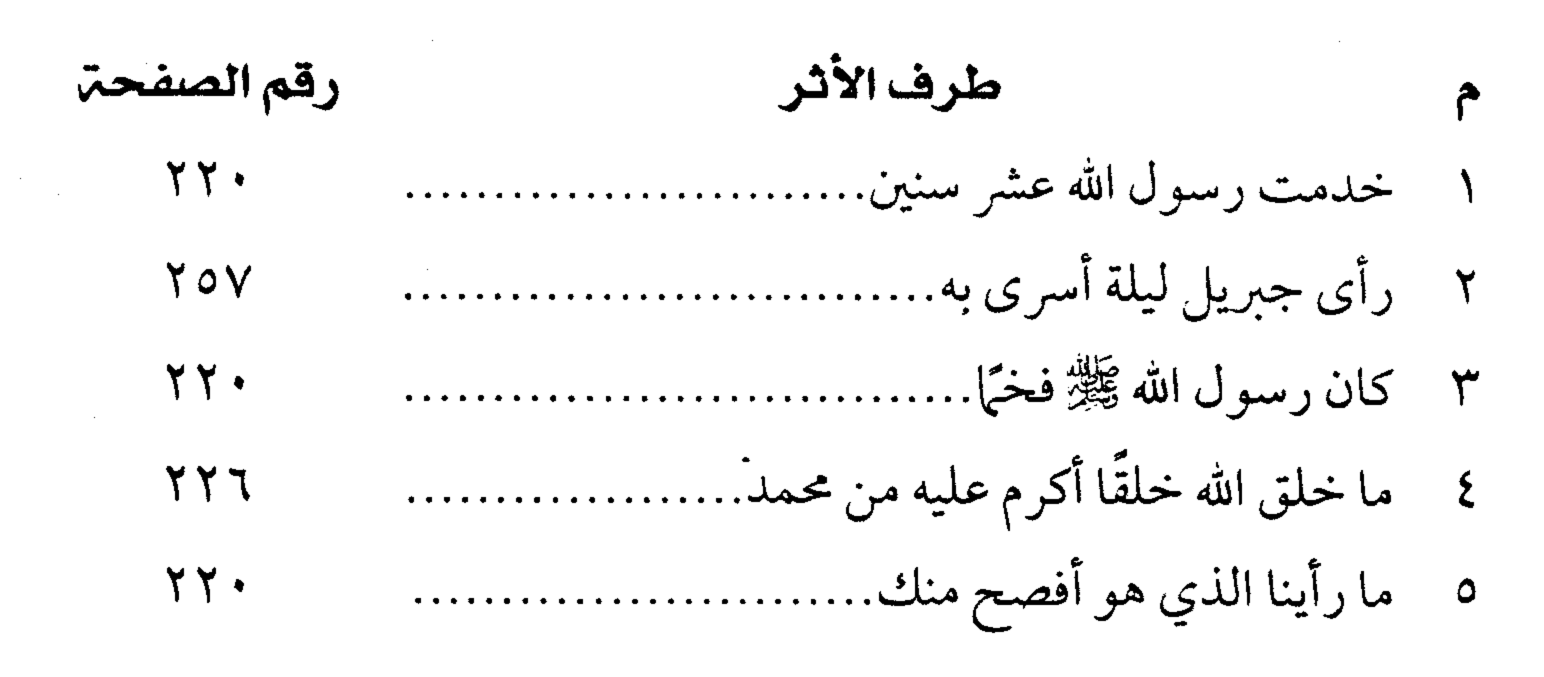
القاسمي وآراؤه الاعتقاية For OURANIC THOUGHT

## ٢ ـ فهرس الأحاديث النبوية

| رقم الصفحة  | طرف الحديث                            | م    |
|-------------|---------------------------------------|------|
| YAY         | إذا دخل أهل الجنةِ الجنةَ             | 1    |
| TVE         | اقرءوا القرآن                         | ۲    |
| 132         | ألا إن ربي أخبرني أن أعلمكم           | ٣    |
| ۲۷۹         | إن الله لا يظلم مؤمنًا                | ٤    |
| 719         | إن الله اصطفى من ولد إبراهيم          | ٥    |
| 740         | إن الله تجاوز لأمتي                   | ٦    |
| 754         | أن النبي ﷺ قرأ سورة النجم             | v    |
| 777         | أنا فاعل يعني إن شاء الله             | ٨    |
| YAY         | إنكم سترون ربكم                       | ٩    |
| 770         | إنه ليأتى بالرجل العظيم السمين        | 1.   |
| ۲۸۰         | توضع الموازين في يوم القيامة          | 11   |
| 707         | خلقت الملائكة من نور                  | 11   |
| <b>Y</b> 0V | ما تعدون أهل بدر فيكم؟                | 11   |
| 777         | مخيريق خير يهود                       | 12   |
| 777         | مم تضحکون                             | . 10 |
| ۲۷٤         | بجيئ القرآن يوم القيامة كالرجل الشاحب |      |
| 777         | صاح بالرجل من أمتي على رءوس الخلائق   |      |



٣\_ فهرس الآثار



This file was downloaded from QuranicThought.com

.

.

.



## ٤ ـ فهرس مصادر البحث

- (١) القرآن الكريم.
   (٢) الإبانة عن أصول الديانة، تأليف أبي الحسن الأشعري. عنى بنشره وطبعه والتعليق عليه المطبعة المنيرية. القاهرة.
- (٣) ابن القيم وموقفه من التفكير الإسلامي تأليف د/ عوض الله حجازي طبع دار الطباعة المحمدية، القاهرة، ط٣، سنة ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م.
- ٤) اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر، تأليف د/ فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي. طبع إدارة البحوث العلمية، والإفتاء بالسعودية، ط١، سنة ١٤٠٧هـ/١٩٨٦م.
- (٥) اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية، لابن القيم الجوزية، تحقيق أبي حفص سيد إبراهيم، طبع دار الحديث، القاهرة، سنة ١٩٥٢م.
- (٦) الأجوبة المرضية عما أورده كمال الدين بن الهمام على المستدلين بثبوت سنة المغرب القبلية. تأليف محمد جمال الدين القاسمي، مطبعة روضة الشام بدمشق، ط١، سنة ١٣٢٦هـ.
- (٧) الأحكام السلطانية والولايات الدينية، تأليف أبي الحسن علي بن محمد
   الماوردي، طبع دار الكتب العلمية ببيروت لبنان.
- (٨) إحياء علوم الدين للغزالي مع مقدمة في التصوف للدكتور بدوي طبانة،
   طبع دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي، مصر.
- (٩) أخبار القضاء لمحمد بن خلق بن حيان المعروف بوكيع، طبع عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى.
- (١٠) الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة للإمام عبد الله بن مسلم



ابن قتيبة، ضمن مجموعة عقائد السلف، جمع د/ علي سامي النشار وعمار جمعي الطالبي. نشر منشأة دار المعارف الإسكندرية، سنة ١٩٧٠م. (١١) الأربعين في أصول الدين للإمام محمد بن عمر الرازي، تحقيق د/ أحمد حجازي السقا، نشر مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، سنة ١٩٨٦م. (١٢) أساس التقديس للإمام محمد بن عمر الرازي، تحقيق د/ أحمد حجازي السقا، نشر مكتبة الكليات الأزهرية، المقاهرة، سنة ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م. (١٣) استحالة المعية بالذات وما يضاهيها من متشابه الصفات، تأليف الإمام المحدث محمد الخضر الشنقيطي، طبع دار البشير، عمان، ط۱، سنة 1218هـ/ 1992م. (١٤) الاستيعاب في معرفة الأضحاب، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد ابن عبد البر، تحقيق علي محمد البجاوي. طبع ونشر دار نهضة مصر. الفجالة. القاهرة. (١٥) أسد الغابة في معرفة الصحابة. للشيخ العلامة عز الدين أبو الحسن علي ابن أبي الكرم الشيباني المعروف بابن الأثير. طبع دار إحياء التراث العربي. بيروت. لبنان. (١٦) الإسلام يتحدى. تأليف وحيد الدين خان. ترجمة ظفر الإسلام خان. مراجعة وتقديم أ.د/ عبد الصبور شاهين. طبع ونشر دار المختار الإسلامي. القاهرة. سنة ١٩٩١م. (١٧) أسماء الله وصفاته في معتقد أهل السنة والجماعة. تأليف د/ عمر سليهان الأشقر. طبع ونشر دار النفائس. عمان. الأردن. ط٢. سنة ١٤١٤هـ/ ۱۹۹٤م.

(١٨) الإصابة في تمييز الصحابة للحافظ شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر

العسقلاني. طبع دار صادر. ط١. سنة ١٣٢٨ه.

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

.

•

- ۳ القاسمي وأراؤه الاعتقاية محمد والمعتقاتية
- (١٩) إصلاح المساجد من البدع والعوائد. تأليف محمد جمال الدين القاسمي. خرج أحاديثه محمد ناصر الدين الألباني. نشر المكتب الإسلامي. بيروت. لبنان. ط٥. سنة ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
- (٢٠) أصول أهل السنة والجماعة المسماة «برسالة أهل الثغر» تأليف أبي الحسن الأشعري. تحقيق د/ محمد السيد الجليند. نشر مطبعة التقدم. سنة ١٩٨٧م.
- (٢١) أصول الدين. تأليف الإمام الأستاذ أبي منصور عبد القاهر بن طاهر البغدادي. نشر دار ومكتبة الهلال. بيروت. لبنان. ط٢. سنة ١٤٠٠هـ/١٩٨٠م.
- (٢٢) اعتقادات فرق المسلمين والمشركين للإمام فخر الدين الرازي. مراجعة د/ علي سامي النشار. نشر مكتبة النهضة المصرية ط1. سنة ١٩٣٨م.
- (٢٣) إظهار الحق تأليف الشيخ رحمه الله الهندي نشر مكتبة الثقافة. ط١. سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- (٢٤) الأعلام الشرقية في المائة الرابعة عشرة الهجرية. تأليف زكي محمد مجاهد. طبع مطبعة حجازي. مصر. سنة ١٣٧٤هـ/ ١٩٥٥م.
- (٢٥) الأعلام الشرقية في المائة الرابعة عشرة الهجرية. تأليف زكي محمد مجاهد. طبع دار الغرب الإسلامي. ط٢. سنة ١٩٩٤م.
- (٢٦) أعلام الفكر الإسلامي في العصر الحديث. تأليف: أحمد تيمور باشا. نشر لجنة المؤلفات التيمورية. ط١. سنة ١٣٨٧هـ/ ١٩٦٧م.
  - (٢٧) الأعلام لخير الدين الزركلي. ط دار العلم بيروت. ط٥. سنة ١٩٨٠.
- (٢٨) إعلام الموقعين عن رب العالمين. تأليف ابن قيم الجوزية. طبع دار الحديث. مصر. سنة ١٩٨٧م.
- (٢٩) أعلام النبوة للإمام أبي الحسن علي بن حمد الماوردي. تحقيق د/ خالد

القاسمي وآراؤه الاعتقاية المستعمل وقفت الدعان النكر

العك. طبع دار النفائس. ط1 سنة ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م. (٣٠) أعيان دمشق في القرن الثالث عشر ونصف القرن الرابع عشر. تأليف الشيخ محمد جميل الشطي. طبع المكتب الإسلامي. بيروت. ط٢. سنة ١٩٧٢م.

221

- (٣١) الاقتصاد في الاعتقاد. تأليف أبي حامد الغزالي. تحقيق: الشيخ محمد مصطفى أبو العلا. طبع مكتبة الجندي. سنة ١٩٧٢م.
- (٣٢) أقانيم النصارى. «كتاب يتحدث عن أصل الديانة النصرانية وتطورها ونقدها بأدلة أسفاد التوراة والإنجيل وكتب التاريخ» تأليف الدكتور الشيخ/ أحد حجازي السقا. طبع مطبعة المجد. نشر دار الأنصار. مصر. ط1. سنة ١٣٩٧هـ/ ١٩٧٧م.
- (٣٣) الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع. طبع الإدارة العامة للمعاهد الأزهرية. سنة ١٤١١هـ/ ١٩٩١م.
- (٣٤) إلجام العوام عن علم الكلام تأليف حجة الإسلام: أبي حامد الغزالي. نشر محمد على عطية الكتبي. سنة ١٣٥٠هـ/ ١٩٣٢م.
- (٣٥) الألوهية في الفكر الإسلامي تأليف د/ عبد الله يوسف الشاذلي. ط. سنة ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م.
- (٣٦) الإمام ابن تيمية وموقفه من قضية التأويل. تأليف د/ محمد السيد الجليند. طبع مجمع البحوث الإسلامية. سنة ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٣م.

(٣٧) إنجيل ربنا يسوع للقديس يوحنا. نشر دار السلام. سنة ١٩٦١م. (٣٨) الأنساب للإمام أبي سعيد عبد الكريم بن محمد بن منصور التيمي السمعاني. تحقيق الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليمني. نشر محمد

أمين دمج – بيروت. لبنان. ط۲. سنة ۱٤۰۰هـ/ ۱۹۸۰م.

(٣٩) الإنصاف فيها تضمنه الكشاف من الاعتزال. تأليف: ابن المنير

الإسكندري. على هامش كتاب الكشاف للزمخشري. طبع دار المعرفة للطباعة والنشر – بيروت. لبنان.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية وآراؤه الاعتقاية

- (٤٠) الإنصاف فيها يجيب اعتقاده ولا يجوز الجهل به. تأليف: أبي بكر بن الطيب الباقلاني. تحقيق محمد زاهد الكوثري. نشر مكتبة الخانجي. القاهرة. ط٣. سنة ١٤١٣هـ/١٩٩٣م.
- (٤١) أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك. تأليف ابن هاشم الأنصاري. ومعه كتاب عدة السالك إلى تحقيق أوضح المسالك. تأليف: الشيخ محمد محيي الدين. نشر المكتبة العصرية صيدا. بيروت.
- (٤٢) ايساغوجي لفرفريوس. تأليف د/ أحمد فؤاد الأهواني. نشر دار إحياء الكتب العربية. الحلبي. مصر. سنة ١٣٧١هـ/ ١٩٥٢م.
- (٤٣) الإيهان. أركانه وحقيقته ونواقضه. تأليف د/ محمد نعيم ياسين. نشر مكتبة الزهراء.
- (٤٤) الإيهان والحياة تأليف: د/ يوسف القرضاوي. نشر مكتبة وهبة القاهرة.
   ط٩ سنة ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م.
- (٤٥) بحوث التوجيه التشريعي في الإسلام، طبع مجمع البحوث الإسلامية سنة ١٣٩٢ هـ/ ١٩٧٢م.
- (٤٦) البداية والنهاية. للحافظ ابن كثير الدمشقي. تحقيق أحمد أبو مسلم. د/ علي بخيت عطوى، أ/ فؤاد السيد، مهدي ناصر الدين، على عبد السائر، ط دار الكتاب العلمية. بيروت. لبنان ط١، سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- (٤٧) البداية والنهاية للحافظ ابن كثير الدمشقي. نشر دار الغد العربي. القاهِرة. ط١. سنة ١٤١١هـ/ ١٩٩٠م.
- (٤٨) البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، للقاضي محمد بن علي الشوكاني طبع دار المعرفة للطباعة والنشر. لبنان. ط1. سنة ١٣٤٨هـ.

- (٤٩) البرهان في عقائد أهل الأديان، تأليف: عباس بن منصور السككي الحنبلي. تحقيق خليل أحمد إبراهيم الحاج. طبع دار التراث القاهرة. ط١. سنة ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
- (٥٠) بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز للفيروزابادي. تحقيق عبد العليم الطحاوي، طبع المجلس الأعلى للشئون الإسلامية. ط١.
- (٥١) تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام للحافظ شمس الدين الذهبي. تحقيق د/ عمر عبد السلام تدمري، طبع دار الكتاب العربي. ط١. سنة ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
- (٥٢) تاريخ الجهمية والمعتزلة. تأليف: محمد جمال الدين القاسمي طبع مؤسسة الرسالة. بيروت. ط٣. سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- (٥٣) تاريخ الطبري: لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري، تحقيق د/ محمد أبو الفضل إبراهيم. طبع دار المعارف. ط٤.
- (٥٤) تاريخ الفتح الإسلامي في عهد الرسول ﷺ والخلفاء الراشدين. تأليف: محمد فخر الدين. مطبعة الطلبة. مصر. سنة ١٩٣٢م.
- (٥٥) تاريخ بغداد أو مدينة السلام للحافظ أبي بكر أحمد بن علي المعروف بالخطيب البغدادي. طبع دار الكتاب العربي. بيروت. لبنان.
- (٥٦) تاريخ جرجان للسهمي. تعليق د/ محمد عبد المعبد خان. طبع عالم الكتب. ط٤. سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- (٥٧) تاريخ دمشق للحافظ أبي القاسم علبي بن الحسن المعروف بابن عساكر، نسخة خطية من المكتبة الظاهرية بدمشق. فهرس لها الشيخ رزق الطرهوني. نشر مكتبة الدار بالمدينة المنورة. سنة ١٤٠٧هـ.
- (٥٨) تاريخ دول الإسلام تأليف رزق الله منقريوس. طبع مطبعة الهلال بالفجالة. سنة ١٣٢٦هـ/١٩٠٨م.

معالمة المعامين وأراؤه الاعتقاية

- (٥٩) تاريخ علماء دمشق في القرن الرابع عشر الهجري. تأليف: محمد مطيع الحافظ ونزار أباظة. تقديم د/ شكري فيصل نشر وطبع دار الفكر دمشق ط۱. سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- (٦٠) تأويل مختلف الحديث. لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة. تصحيح محمد الزهري النجار، طبع دار الجيل. بيروت. سنة ١٤١١هـ/ ١٩٨١م.
- (٦١) تتمة البيان في تاريخ الأفغان. تأليف جمال الدين الأفغاني. طبع دار الأنصار. سنة ١٣١٨هـ.
- (٦٢) تحفة الإخوان في صفات الرحمن. تأليف د/ أبو الهمام محمد بن محمد بن عبد العليم. نشر مكتبة الصحوة.
- (٦٣) تحفة المريد على جوهرة التوحيد للبيجوري. طبع الإدارة العامة للمعاهد الأزهرية. سنة ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م.
- (٦٤) التحف في مذاهب السلف للإمام محمد بن علي الشوكاني تقديم وتعلق سليم عبد الهادي. علي حسن عبد المجيد. طبع مكتبة الوعي الإسلامي. ط1. سنة ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.
- (٦٥) تدريب الراوي في شريح تقريب النواوي لخاتمة الحفاظ جل الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي. تحقيق د/ عبد الوهاب عبد اللطيف. طبع دار الكتب العلمية. بيروت. ط٢. سنة ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.
- (٦٦) تذكرة الحفاظ. للإمام أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي. تحقيق الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي. طبع دار إحياء التراث العربي. ط1. سنة ١٣٧٤هـ.
- (٦٧) التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة. تأليف أبي عبد الله محمد بن أحمد القرطبي. تحقيق د/ أحمد حجازي السقا. طبع عمرو الحلبي. القاهرة. نشر الكليات الأزهرية. سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.

(٦٨) تراجم الأعلام المعاصرين في العالم الإسلامي، تأليف الأستاذ أنور الجندي. طبع مكتبة الأنجلو المصرية. ط١. سنة ١٩٧٠م.

القاسمي وأراؤه الاعتقاية

- (٦٩) تفسير القاسمي المسمى «محاسن التأويل» تأليف محمد جمال الدين القاسمي: تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، طبع دار إحياء الكتب العربية الحلبي. مصر.
- (٧٠) تفسير سورة الإخلاص لشيخ الإسلام ابن تيمية. تحقيق د/ عبد الأعلى عبد الحميد حامد. نشر الدار السلفية بومباي. الهند. توزيع دار الريان للتراث. ط٢. سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- (٧١) تفسير سورة الجن تأليف د/ محمد البهي، نشر دار الفكر. ط٢. سنة ١٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م.
- (٧٢) التفسير والمفسرون تأليف د/محمد حسين الذهبي طبع دار إحياء التراث العربي. ط٢. سنة ١٣٩٦هـ/ ١٩٧٦م.
- (٧٣) تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين. تأليف: الإمام أبي القاسم الحسين ابن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تقديم د/ أسعد السحراني. نشر دار النفائس. ط١. سنة ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.
- (٧٤) التعريفات. تأليف السيد الشريف علي بن محمد الجراجاني، يليها رسالة في بيان اصطلاحات الصوفية لمحيي الدين ابن العربي، طبع مصطفى البابي الحلبي. سنة ١٣٥٧هـ/ ١٩٣٨م.
- (٧٥) تعريف عام بدين الإسلام. تأليف: الشيخ علي الطنطاوي. طبع دار الوفاء المنصورة. ط١٣. سنة ١٤١٠هـ/ ١٩٨٩م.
- (٧٦) التفكير الفلسفي في الإسلام. للإمام عبد الحليم محمد نشر دار المعارف. سنة ١٩٨٤م.

(٧٧) التمهيد لما في الموطأ م المعاني والأسانيد لابن عبد البر، تحقيق عبد الله بن

الصديق. طبع وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية بالمغرب.

- (٧٨) التنبيهات الثنية على العقيدة الواسطية. تأليف عبد العزيز بن ناصر الرشيد. طبع دار الأصفهاني بجدة. نشر دار الرشيد.
- (٧٩) التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع. تأليف محمد بن أحمد الملطي الشافعي. تحقيق محمد زاهر الكوثري. نشر مكتبة الكليات الأزهرية سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- (٨٠) تنزيل الآيات على الشواهد من الأبيات. تأليف العالم المدقق محب الدين أفندي. بذيل كتاب الكشاف للزمخشري. طبع دار المعرفة للطابعة والنشر. بيروت. لبنان.
  - (٨١) التهذيب للحافظ ابن حجر العسقلاني.
- (٨٢) تهذيب التهذيب للحافظ شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علبي بن حجر العسقلاني. طبع مجلس دائرة المعارف القطامية الكائنة في الهند. ط1. سنة ١٣٢٥هـ.
- (٨٣) تهذيب الكامل في أسماء الرجال. للحافظ جمال الدين أبي الحجاج يوسف المزي. تحقيق د/ بشار عواد معروف. طبع مؤسسة الرسالة. ط١. سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢.
- (٨٤) التوحيد الخالص تأليف د/ عبد الحليم محمود. طبع مطبعة حسان. نشر دار الكتب الحديثة.
- (۸۵) توحيد الصفات بين اعتقاد السلف وتأويلات الخلف. تأليف د/ محمد عبده عبد الرزاق. نشر مطبعة التقدم. ط۱. سنة ۱۹۹۱م.
- (٨٦) التوحيد وإثبات صفات الرب عز وجل. تأليف محمد بن إسحاق بن هزيمة، مراجعة د/ محمد خليل هراس. نشر دار الجيل. الكليات الأزهرية. ط سنة ١٤٠٨هـ/١٩٨٨م.

(٨٧) الجرح والتعديل، للإمام الحافظ شيخ الإسلام أبي محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي. ط إحياء التراث العربي. بيروت. ط١. سنة ١٢٧١هـ/ ١٩٥٢م. بعناية الشيخ عبد الرحمن المعلمي.

343

- (٨٨) الجرح والتعديل تأليف الأستاذ البحاثة الشيخ جمال الدين القاسمي. طبع مؤسسة الرسالة بيروت. ط٥. سنة ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٧م.
  - (٨٩) جمال الدين الأفغاني تأليف د/ عثمان أمين. نشر دار الثقافة. القاهرة.
- (٩٠) جمال الدين الأفغاني. تأليف محمود أبو رية. نشر دار المعارف. مصر. سنة ١٩٦١م.
- (٩١) الجملة القرآنية تأليف مصطفى صادق الرافعي. ذيل عليها بها يكشف أمرها أمير البيان العربي شكيب أرسلان. تصحيح عبد البديع القادر. طبع دار بيروت. دمشق. ط١. سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
- (٩٢) جهم بن صفوات ومكانته في الفكر الإسلامي. تأليف د/ خالد العلي. نشر المكتبة الأهلية. بغداد. سنة ١٩٦٥م.
- (٩٣) حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح. تأليف الإمام ابن قيم الجوزية. تحقيق علي صبح المدني. نشر مطبعة المدني. دار المدني بجدة. ط٣. سنة ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م.
- (٩٤) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء للحافظ أبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني. طبع دار الكتاب العربي. ط٤. سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- (٩٥) حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر. تأليف الأستاذ/ عبد الرزاق (٩٥) حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر. سنة البيطار. تحقيق محمد بهجة البيطار. طبع المجمع العلمي بدمشق. سنة
  - ۱۳۸۲ه\_/ ۱۹۲۳م.
- (٩٦) الحموية الكبرى لابن تيمية ضمن مجموع فتاويه. جمع وترتيب. عبد الرحمن بن محمد بن قاسم النجدي. طبع دار الرحمة للنشر والتوزيع.

ط۱. سنة ۱۹۱۹م.

(٩٧) حياة البخاري تأليف العلامة محمد جمال الدين القاسمي. تحقيق محمود الأرناؤوط. نشر دار النفائس، ط١، سنة ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.

- (٩٨) الحيدة وانتصار المنهج السلفي. تأليف عبد العزيز بن يحيى الكناني. نشر مكتبة التوعية الإسلامية. مصر.
- (٩٩) خلاصة تهذيب الكمال للخزرجي. (١٠٠) خلق القرآن بين المعتزلة وأهل السنة. تأليف الإمام محمد بن عمر الرازي. تحقيق د/ أحمد حجازي السقا. نشر المكتب الثقافي. القاهرة.
- (١٠١) دائرة المعارف الإسلامية أصدرت بالألمانية والإنجليزية والفرنسية يصدرها بالعربية أحمد الشناوي، وإبراهيم زكي، وعبد الحميد يونس، مراجعة محمد مهدي علام.
- (۱۰۲) دراسات علمية في المسائل العقدية، تأليف د/ آمنة محمد نصير. طبع مطبعة الصديق. ط۲. سنة ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م.
- (١٠٣) دراسات في العقيدة الإسلامية تأليف د/ إبراهيم عبد الله الحصري. سنة ١٩٣٨) دراسات في العقيدة الإسلامية تأليف د/ إبراهيم عبد الله الحصري. سنة
- (١٠٤) دراسات في العقيدة الإسلامية. تأليف أ.د/ عوض الله حجازي. نشر دار الطباعة المحمدية. ط١. سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
- (١٠٥) دراسات في العقيدة الإسلامية. تأليف د/ محمد عبد الله الشرقاوي. نشر مكتبة الزهراء. سنة ١٩٨٩م.
- (١٠٦) دراسات في الفلسفة الإسلامية. تأليف د/ عبد الحميد مدكور. نِشر مكتبة الزهراء. سنة ١٩٨٩م.
- (١٠٧) دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه. تأليف الإمام عبد الرحمن بن أبي الحسن الجوزي. تحقيق الشيخ محمد زاهد الكوثري. مراجعة د/ أحمد حجازي

السقا. طبع الكليات الأزهرية. سنة ١٩٩١م. (١٠٨) الدكتور صلاح الدين القاسمي -آثاره- صفحات من تاريخ النهضة العربية في أوائل القرن العشرين. جمع هذه الآثار د/ مُسَلَّم القاسمي. قدم له وحققه. محب الدين الخطيب. طبع المطبعة السلفية ومكتبتها. القاهرة. سنة ١٣٧٩هـ/ ١٩٥٩م.

۳Y9

- (۱۰۹) الدرر الكامنة.
- (١١٠) دلائل التوحيد. تأليف الشيخ محمد جمال الدين القاسمي. طبع دار الكتب العلمية. بيروت. ط١. سنة ١٩٨٤م.
- (۱۱۱) الدين تأليف د/ محمد عبد الله دراز. نشر: دار القلم. الكويت. سنة ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م.
  - (١١٢) ديوان أبي العتاهية. نشر دار صادر بيروت. ط١٠. سنة ١٩٨٠م.
- (١١٣) الذريعة إلى مكارم الشريعة. تأليف الإمام أبي القاسم الحين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني. تحقيق د/ أبو اليزيد العجمي. نشر دار الصحوة، ودار الوفاء. ط1. سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- (١١٤) الذيل على طبقات الحنابلة للحافظ زين الدين بن أبي الفرج عبد الرحمن الحنبلي المعروف بابن رجب. نشر دار المعرفة بيروت. لبنان.
- (١١٥) رد الإمام الدارمي، عثمان بن سعيد على المريسي العنيد، ضمن مجموعة عقائد السلف. جمع د/ علي سامي النشار، عمار جمعي الطالبي. نشر منشأة المعارف الأسكندرية.
- (١١٦) الرد على الزنادقة والجهمية. تأليف الإمام أحمد بن حنبل ضمن مجموعة عقائد السلف جمع د/ علي سامي النشار. عمار جمعي الطالبي. نشر منشأة دار المعارف. الإسكندرية.

(١١٧) رسالة التوحيد، تأليف الشيخ الإمام محمد عبده. طبع محمد علي صبيح.

القاهرة. سنة ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٥م. (١١٨) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني لأبي الفضل شهاب الدين الألوسي. نشر دار الفكر بيروت. سنة ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م. (١١٩) زاد المعاد في هدى خير العباد لابن قيم الجوزية. تحقيق شعيب الأرناؤوط، عبد القادر الأرناؤوط، نشر مؤسسة الرسالة. مكتبة المنار الإسلامية. توزيع دار الريان للتراث. ط١٥. سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م. (١٢٠) الزمخشري تأليف د/ أحمد الحوفي. طبع الهيئة المصرية العامة للكتاب. ط۲. سنة ۱۹۸۰م. (١٢١) السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي. تأليف د/ مصطفى السباعي. نشر المكتب الإسلامي. ط٤. سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م. (١٢٢) سير أعلام النبلاء. للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي. تحقيق شعيب الأرناؤوط ومأمون الصاغرجي. طبع مؤسسة الرسالة. ط۳. سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م. (١٢٣) شذرات الذهب في أخبار من ذهب. للمؤرخ عبد الحي العماد الحنبلي. نشر دار الآفاق. ببروت. (١٢٤) شرح الأصول الخمسة لقاضي القضاة عبد الجبار بن أحمد. تعليق الإمام أحمد بن الحسين بن أبي هشام. حققه وقدم له د/ عبد الكريم عثمان. نشر مكتبة وهبة. ط٣. سنة ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م.

- (١٢٥) شرح الخريدة البهية. لأبي البركات أحمد بن محمد الدردير. طبع دار هجر. ط1. سنة ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
  - (١٢٦) شرح العقائد النسفية لسعد الدين التفتازاني. تحقيق د/ أحمد حجازي السقا. طبع الكليات الأزهرية. ط١. سنة ١٤٠٧هـ.
  - (١٢٧) شرح العقيدة الطحاوية. لعلي بن علبي بن محمد بن العز الحنفي

(١٣٨) الصفات الإلهية في الكتاب والسنة النبوية في ضوء الإثبات والتنزيه. تأليف د/ محمد أمان بن على الجامى. ط دار الإيمان. الإسكندرية. (١٣٩) الضعفاء الصغير. للإمام الحافظ بم بن إسهاعيل البخاري. تحقيق محمد إبراهيم زايد. نشر دار المعرفة. بيروت – لبنان. ط١. سنة ١٤٠٦هـ/ ۱۹۸٦م. (١٤٠) الضعفاء والمتروكين. للإمام أحمد بن علبي بن شعيب النسائي. تحقيق محمود إبارهيم زايد. نشر دار المعرفة. بيروت. لبنان. ط١. سنة ٢٠٤١ه\_/ ١٩٨٦م. (١٤١) الضعفاء والمتروكين. للإمام جمال الدين أبي الفرج بن الجوزي. تحقيق

- عبد الله القاضي. ط دار الكتب العلمية. بيروت لبنان. ط۱. سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- (١٤٢) ضوء الساري إلى معرفة رؤية الباري عز وجل. تأليف عبد الرحمن بن إسهايل بن إبراهيم المعروف بأبي شامة. تحقيق د/ أحمد عبد الرحمن الشريف. مطبعة دار التأليف. نشر دار الصحوة. سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٤م.
- (١٤٣) الضوء اللامع لأهل القرن التاسع. تأليف المؤرخ الناقد شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي. منشورات دار مكتبة الحياة. بيروت. لبنان.
- (١٤٤) الطبقات. للإمام المحدث أبي عمرو خليفة بن خياط. تحقيق د/ أكرم ضياء العمري. طبع دار طيبة للنشر والتوزيع الرياض. ط٣. سِنة ١٤٠٢هـ/١٩٨٢م.
  - (١٤٥) طبقات الحنابلة للقاضي أبي الحسين محمد بن أبي يعلى. نشر دار المعرفة. بيروت. لبنان.

(١٤٦) طبقات الشافعية الكبرى - لتاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن علبي ابن عبد الكافي السبكي. تحقيق محمود محمد الطناجي. عبد الفتاح محمد الحلو. طبع دار إحياء الكتبا العربية. فيصل الحلبي.

- (١٤٧) الطبقات الكبرى لمحمد بن سعد بن منيع البصري الزهري. طبع دار صادر. بىروت.
- (١٤٨) طبقات المعتزلة تأليف أحمد بن يحيى بن المرتضى. تحقيق سوسذة ديقلد قلزر. طبع دار المنتظر. بيروت. لبنان. ط٢. سنة ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨م.
- (١٤٩) طبقات المفسرين. (١٥٠) الطريق إلى دمشق. تأليف: أحمد عادل كمال. طبع دار النفائس. ط٢.
- سنة ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.
- (١٥١) طريق الهجرتين وباب السعادتين. لابن قيم الجوزية. تعليق محمود غانم غيث. نشر دار الطباعة المحمدية. ط٢. سنة ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.
- (١٥٢) طلائع المسند للإمام أحمد بن حنبل. تحقيق أحمد شاكر. نشر مكتبة التراث الإسلامي.
- (١٥٣) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي. تأليف د/ سفر عبد الرحمن الحوالي. إشراف د/ محمد قطب. نشر مكتبة الطيب. القاهرة. سنة 1217ه.
  - (١٥٤) عالم الجن والملائكة تأليف عبد الرازق نوفل. ط مؤسسة الشعب.
- (١٥٥) عالم الملائكة الأبرار في ضوء الكتاب والسنة. تأليف د/ عمر سليهان
  - الأشقر. مطابع الطوبجي التجارية. نشر دار الكتاب العربي. (١٥٦) العبر في الأخبار من ...
- (١٥٧) العقائد الإسلامي. تأليف الشيخ سيد سابق. نشر دار الفتح للإعلام العربي. سنة ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.

(١٥٨) العقيدة الإسلامية وأسسها. تأليف عبد الرحمن حسن حنبكة الميداني. طبع دار القلم. بيروت. دمشق. ط٧. سنة ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.

(١٥٩) العقيدة الإسلامية والأخلاق. تأليف د/ محيي الدين الصافي. د/ علي معبد فرغلي. د/ صلاح عبد العليم. د/ محمد عبد الفضيل. نشر جامعة الأزهر. سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

- (١٦٠) عقيدة السلف وأصحاب الحديث. لأبي عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني. دراسة وتحقيق د/ ناصر بن عبد الرحمن الجديع. طبع ونشر دار العاصمة. السعودية. ط١. سنة ١٤١٥هـ.
- (١٦١) العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية. تأليف إمام الحرمين الجويني. تحقيق د/ أحمد حجازي السقا. نشر الكليات الأزهرية. سنة ١٩٧٨م.
- (١٦٢) علم الكلام على مذهب أهل السنة والجماعة. للإمام ابن حزم الأندلسي. تحقيق د/ أحمد حجازي السقا. نشر المكتب الثقافي سنة ١٩٨٩م.
- (١٦٣) العلم المنشور في إثبات الشهور. تأليف الإمام علي بن عبد الكافي السبكي. تعليق جمال الدين القاسمي. نشر مكتبة الإمام الشافعي. الرياض. ط٢. سنة ١٤١٠هـ.
- (١٦٤) العقيدة وأثرها في بناء الجيل المسلم. تأليف د/ عبد الله عزام. نشر دار الإسراء. ط1. سنة ١٤١١هـ/ ١٩٩١م.
- (١٦٥) عيون الأنباء في طبقات الأطباء. تأليف ابن أبي أصيبعة. شرح وتحقيق د/ نزار رضا. منشورات دار مكتبة الحياة. بيروت.
- (١٦٦) الغياثي غياث الأمم في التياث الظلم. لإمام الحرمين أبي المعالي عِبد الملك بن عبد الله الجويني. تحقيق ودراسة د/ عبد العظيم الديب. طبع نهضة مصر. ط٢. سنة ١٤٠١هـ.

(١٦٧) فتح الباري بشرح صحيح البخاري. للإمام أحمد بن علي بن حجر

القاسمي وآراؤه الأعتقاية القرائي المراقرة القرائي المراقرة المراقرة المراقية المراقية المراقية المراقية المراقية

العسقلاني. تحقيق محب الدين الخطيب. ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي. طبع المكتبة السلفية. نشر دار الريان للتراث. سنة ١٤٠٧هـ.

- (١٦٨) فتح رب البرية بتلخيص الحموية. لابن تيمية ضمن رسائل في العقيدة. تأليف الشيخ محمد بن صالح العثيمين. طبع ونشر دار الصفوة. ط١.
- ليف السيم علما بن عنام محمد المعالم الدين بن الحيام. من الأستاذ جمال (١٦٩) فتح العلام في الانتصار للعلامة كمال الدين بن الحيام. من الأستاذ جمال الدين القاسمي. تأليف محمد أبي الخير الطباع. طبع مطبعة الإصلاح بدمشق. سنة ١٣٢٧ه...
- (١٧٠) الفتح المبين في طبقات الأصوليين. تأليف الأستاذ عبد الله مصطفى المراغي. طبع ونشر عبد الحميد أحمد حنفي. مصر.
- (١٧١) الفتوى في الإسلام. تأليف جمال الدين القاسمي. تحقيق عبد الحكيم القاضي. طبع دار الكتب العلمية. بيروت. ط١. سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- (١٧٢) الفرق بين الفرق. للإمام عبد القاهر البغدادي. تحقيق محمد محيي الدين. طبع المكتبة العصرية. صيدا. بيروت. سنة ١٤١٣هـ.
- (١٧٣) نصوص الحكم. للفارابي ضمن مجموعة رسائل. طبع عبد الرحيم المكاوي سنة ١٩٠٧م.
- (١٧٤) الفصل في الملل والأهواء والنحل. لأبي محمد علي بن أحمد المعروف بابن حزم الظاهري. تحقيق د/ محمد إبراهيم نصر. د/ عبد الرحمن عميرة. نشر دار الجيل. بيروت. لبنان.
- (١٧٥) الفضل المبين على عقد الجوهر الثمين في علوم الحديث. تأليف محمد جمال الدين القاسمي. تحقيق عاصم بهجة البيطار. طبع ونشر دار النفائس. ط٢. سنة ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م.

(١٧٦) فلصفة وفرق المعتزلة. ضمن كتاب فرق وطبقات المعتزلة. تحقيق

الغاسمي وآراؤه الاعتقاية الاعتقاية 343 وتعليق د/ على سامي النشار والأستاذ عصام الدين محمد على. طبع دار المطبوعات الجامعية سنة ١٩٧٢م. (١٧٧) فهرس الفهارس. والإثبات. ومعجم المعاجم. والمشيخات. والمسلسلات. تأليف عبد الحي بن عبد الكبير الكتابي. نشر دار الغرب الإسلامي. ط٢. سنة ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م. (۱۷۸) فهرس دار الكتب المصرية طبعة دار الكتب. ط۱. سنة ۱۳٤٥هـ/ ١٩٢٧م. (١٧٩) الفهرست. لابن النديم. تحقيق فلوجل ليبك. سنة ١٨٧١م. (١٨٠) فوات الوفيات والذيل عليها. تأليف محمد شاكر الكتبي. تحقيق د/ إحسان عباس. طبع دار صادر. بيروت. (١٨١) فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة. تأليف أبي حامد الغزالى. تحقيق د/ سليهان دنيا. طبع عيسى البابي الحلبي. ط١. سنة ١٣٨١هـ/ ١٩٦١م. (١٨٢) في ظلال القرآن تأليف الشيخ سيد قطب. طبع دار الشروق. ط١٢. سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م. (١٨٣) في العقيدة. تأليف د/ عبد الفتاح أحمد الفاوي. طبع دار أسامة. سنة ٥٠٤١هـ/ ١٩٨٥م. (١٨٤) في الفكر الإسلامي الحديث والتحديات المعاصرة. تأليف د/ عبد المقصود عبد الغني. طبع المطبعة الإسلامية الحديثة. القاهرة. نشر مكتبة الزهراء. سنة ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م. (۱۸۵) الفیلسوف المفتری علیه «ابن رشد» تألیف د/ محمود قاسم. نشر مکِتبة

- (١٨٥) الفيلسوف المفترى عليه «ابن رشد» تاليف د/ محمود قاسم. نشر مكِتبة الأنجلو المصرية.
- (١٨٦) القاسمي ومنهجه في التفسير. تأليف أد/ محمد بكر إسهاعيل. طبع ونشر دار المنار. مصر. ط١. سنة ١٤١١هـ/ ١٩٩١م.

344

E PRINCE CHAZLTRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

(١٨٧) قاموس الصناعات الشامية. تأليف محمد سعيد القاسمي. وجمال الدين القاسمي. وخليل العظم. طبع ونشر موتون وشركاه. باريس. لاهاي. سنة ١٩٦٠م.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

(١٨٨) القاموس القويم للقرآن الكريم. تأليف الأستاذ إبراهيم أحمد عبد الفتاح. طبع مجمع البحوث الإسلامية. ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٣م.

- (١٨٩) قانون التأويل. تأليف أبي حامد الغزالي. تحقيق محمد زاهد الكوثري. هدية مجانية مع مجلة الأزهر عدد ربيع الآخر. سنة ١٤٠٦هـ.
- (۱۹۰) القرآن والفلسفة. تأليف د/ محمد يوسف موسى. نشر دار المعارف. ط٤. سنة ١٩٨٢م.
- (١٩١) قضايا النبوات. تأليف د/ محمود عبد المعطي بركات. نشر دار الهدى للطباعة. ط١. سنة ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
- (١٩٢) قطر الولي على الحديث الولي. أو «ولاية الله والطريق إليها» للإمام الشوكاني. تحقيق د/ إبراهيم هلال. طبع مطبعة حسان. نشر دار الكتب الحديثة. القاهرة. سنة ١٩٧٩م.
- (١٩٣) قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث. تأليف جمال الدين القاسمي. تحقيق محمد بهجة البيطار. نشر دار إحياء الكتب العربية. عيسى الحلبي. مصر. ط٢. سنة ١٣٨٠هـ/ ١٩٦١م.
- (١٩٤) قواعد العقائد. لحجة الإسلام أبي حامد الغزالي. إعداد د/ رؤوف شلبي. موسى محمد علي. طبع مجمع البحوث الإسلامية. السنة الثانية. الكتاب الثامن عشر. سنة ١٣٩٠هـ/ ١٩٧٠م.
- (١٩٥) القول السديد في علم التوحيد. تأليف د/ محمود أبو دقيقة. تحقيق د/ عوض الله حجازي. طبع مجمع البحوث الإسلامية. ط١. سنة ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.

- (١٩٦) الكامل في التاريخ. للإمام العلامة أبي الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد المعروف بابن الأثير. تحقيق أبي الفداء عبد الله القاضي. طبع دار الكتب العلمية. بيروت. لبنان. ط١. سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- (١٩٧) الكامل في التاريخ لابن الأثير. طبع دار الكتاب العربي. بيروت. ط٦. سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- (١٩٨) كتاب السنة. للحافظ أبي بكر عمرو بن أبي عاصم الضحاك بن مخلد الشيباني. ومعه كتاب ظلال الجنة في تخريج السنة. تأليف محمد ناصر الدين الألباني. طبع المكتب الإسلامي. بيروت. دمشق. ط٣. سنة ١٤١٣هـ/١٩٩٣م.
- (١٩٩) الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل. للزمخشري وبهامشه كتاب الإنصاف لابن المنير. وبآخره تنزيل الآيات على الشواهد. طبع دار المعرفة للطباعة والنشر.
- (۲۰۰) كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون. للعالم الأديب المؤرخ مصطفى بن عبد الله المشهور بحاجي خليفة. نشر وطبع دار الفكر.
- (٢٠١) الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة. تأليف محمد بن أحمد بن رشد الأندلسي. ضمن مجموعة فلسفة ابن رشد. تصحيح ومراجعة مصطفى عبد الجواد عمران. نشر المكتبة المحمودية التجارية. القاهرة. ط٣. سنة ١٣٨٨هـ/ ١٩٦٨م.
- (٢٠٢) اللزوميات لأبي العلاء المعري. تحقيق جماعة من الأخصائيين. طبع ونشر دار الكتب العلمية. ط١. سنة ١٩٨٨م.
  - (٢٠٣) لسان العرب. لابن منظور. طبع دار المعارف. ط٤. سنة ١٩٧٩م. (٢٠٤) لسان الميزان. للإمام الحافظ شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني. طبع دار الفكر للتوزيع والنشر.

**۳۳**9 القاسمي وآراؤه الاعتقاية (٢٠٥) لماذا تأخر المسلمون ولماذا تقدم غيرهم. تأليف الأمير شكيب أرسلان. تقديم محمد رشيد رضا. طبع دار البشير. القاهر. سنة ١٩٨٥م. (٢٠٦) لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية. تأليف الشيخ محمد السفاريني. طبع المكتب الإسلامي. بيروت. ط٣. سنة ١٤١١هـ/ ١٩٩١م. (٢٠٧) الله يتجلى في عصر العلم تأليف نخبة من العلماء الأمريكان أشرف على تحريره جون كلوفر. ترجمة د/ الدمرداش سرحان. مراجعة د/ محمد جمال الغندى. نشر مؤسسة الحلبي. ط٣. سنة ١٩٦٨م. (٢٠٨) الله والعالم والإنسان في الفكر الإسلامي. تأليف د/ محمد جلال شرف. طبع دار المعارف. مصر. سنة ۱۹۷۱م. ' (٢٠٩) مجلة المنار. لمنشئها السيد محمد رشيد رضا. المجلد السابع عشر. الجزء الثامن. (٢١٠) مجلة دراسات تاريخية تصدرها لجنة كتابة التأريخ العربي بجامعة دمشق. الأعداد ٤، ١٦، ١٥. سنة ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م. (٢١١) مجلة منبر الإسلام تصدرها وزارة الأوقاف بمصر. طبع المجلس الأعلى للشئون الإسلامية. العدد الخامس. لسنة ٥٥. سنة ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م. (٢١٢) مجلة نور الإسلام. مجلة دينية علمية تاريخية. تصدرها مشيخة الأزهر. المجلد الرابع. الجزء الثامن. عدد شعبان سنة ١٣٥٢ هـ/ ١٩٢٢ م. (٢١٣) مجموعة عقائد السلف. جمع د/ على سامي النشار. عمار جمعي الطالبي. نشر منشأة المعارف. الإسكندرية. سنة ١٨٧١م. (٢١٤) محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلمين. للإمام فخر الدين الرازي وبذيله كتاب تلخيص المحصل. للعلامة نصر الدين الطوسي. نشر وطبع مكتبة الكليات الأزهرية. (٢١٥) محمد رسول الله ﷺ تأليف د/ محمد الصادق عرجون. طبع دار القلم.

بيروت. ط۲. سنة ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.

- (٢١٦) محمد عبده. تأليف الأستاذ عباس محمد العقاد. طبع دار القلم. مصر. سنة ١٣٨٣هـ/ ١٩٦٣م.
- (٢١٧) المحيط بالتكليف للقاضي عبد الجبار. تحقيق عمر السيد عزمي. طبع المؤسسة المصرية العامة للتأليف.
- (٢١٨) مختصر تفسير ابن كثير. اختصار وتحقيق محمد علي الصابوني. نشر دار الصابوني.
- (٢١٩) مختصر الشهائل المحمدية. للترمذي وبهامشه العطر الشذي في شرح مختصر شهائل الترمذي. للشيخ عبد المجيد الشرنوبي. طبع مطبعة الآداب. القاهرة.
- (٢٢٠) مختصر الصواعق المرسلة للرد على الجهمية والمعطلة. لابن قيم الجوزية. تحقيق سيد إبراهيم. طبع دار الحديث مصر. ط١. سنة ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
- (٢٢١) مختصر العلو للعلي الغفار. تأليف الحافظ الذهبي. تحقيق محمد ناصر الدين الألباني. طبع المكتب الإسلامي. ط١. سنة ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.
- (٢٢٢) مدخل إلى الاستدلال القرآني. تأليف د/ عبد الله يوسف الشاذلي. ط١. سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- (٢٢٣) مراصد الإطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع. لصفي الدين عبد المؤمن البغدادي. تحقيق علي محمد البجاوي. نشر دار المعرفة. بيروت. ط١. سنة ١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م.
- (٢٢٤) المسالك والمهالك. تأليف أبي إسحاق إبراهيم بن محمد الأصطخري المعروف بالكرخي. تحقيق محمد جابر. طبع ونشر دار القلم. بيروت. سنة ١٣٨١هـ/ ١٩٦١م.

|   |           | 2 TEAN 2- TO                                 |
|---|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|
|   | 451       | القاسمي وآراؤه الاعتقاية المفتالان الكالغان                                      |
|   | ف عمر     | FOR QURANIC THOUGHT ( المستدرك على معجم المؤلفين. تراجم مصنفي الكتب العربي تألية |
|   | •         | رضا كحالة. طبع مؤسسة الرسالة. ط١. سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م                              |
|   | نصح في    | (٢٢٦) المسيح على الجوربين. تأليف جمال الدين القاسمي. ويليه تمام الن              |
|   | . تحقيق   | أحكام المسح لمحمد ناصر الدين الألباني. تقديم د/ أحمد شاكر                        |
|   | ۱۹۸م.     | الألباني. نشر المكتب الإسلامي. بيروت. ط٥. سنة ١٤١٦هـ/ ١٦                         |
|   | ىر مكتبة  | (٢٢٧) المسند. للإمام أحمد بن حنبل. تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي. نش                |
|   |           | الحلبي. الطبعة الثانية.                                                          |
|   | أحمد بن   | (٢٢٨) المصباح المنير في غريب شرح الكبير للرافعي. تأليف العلم                     |
|   | ۱۹۲۵م.    | محمد بن علي الفيومي. طبع المطبعة الأميرية. القاهرة. ط٦. سنة ٥                    |
|   | ار النصر  | (٢٢٩) معالم الثقافة الإسلامية. تأليف د/ عبد الكريم عثمان. طبع د                  |
|   |           | الإسلامية القاهرة. ط٥. سنة ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م.                                        |
|   | يد مختار. | (٢٣٠) المعالم الدينية في العقائد الإلهية. للإمام يحيى بن حمزة. تحقيق س           |
|   | ۱م.       | نشر وطبع دار الفكر. بيروت. لبنان. ط١٠ سنة ١٤٠٨هـ/ ٩٨٨                            |
| Ĺ | حافظ بز   | (٢٣١) معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول. تأليف                         |
|   |           | أحمد حكمي. نشر دار حميدو.                                                        |
|   |           | (٢٣٢) المعتزلة. تأليف د/ زهدي جار الله. نشر النادي العربي. القاهرة               |
| J | ،. نشر دا | (٢٣٣) معجم البلدان. للإمام شهاب الدين ياقوت الحموي البغدادي                      |
|   | ·         | صادر. بيروت.                                                                     |
| • | سر کیس    |                                                                                  |
|   |           | طبع مطبعة سركيس. مصر. سنة ١٣٤٦هـ/ ١٩٢٨م.                                         |
| / | تأليف د   | (٢٣٥) معجم المؤرخين الدمشقيين وآثارهم المخطوطة والمطبوعة.                        |
|   | بنان.     | صلاح الدين المنجد. طبع دار الكتاب العربي الجديد. بيروت. ل                        |
| ۴ |           | (٢٣٦) مناهج الأدلة في عقائد الملة لابن رشد. مع مقدمة في نقد مد                   |

الكلام. تقديم وتحقيق د/ محمود قاسم. نشر مكتبة الأنجلو المصرية. سنة ١٩٥٥م.

القاسمي وأراؤه الاعتقاية

(٢٣٧) منتخبات التواريخ لدمشق. تأليف محمد أديب آل تقي الحصيني. نشر دار الآفاق. بيروت. ط١. سنة ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.

(٢٣٨) المنتظم في تاريخ الملوك والأمم. تأليف أبي الفرج ابن الجوزي. طبع دار المعارف العثمانية. ط١. سنة ١٣٥٧هـ.

(٢٣٩) المنقذ من الضلال. لحجة الإسلام أبي حامد الغزالي. تحقيق د/ عبد الحليم محمود. نشر دار الكتب الحديثة. ط٨. سنة ١٩٧٤م.

(٢٤٠) منهاج السنة النبوية. لشيخ الإسلام ابن تيمية. وبهامشه موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول. طبع دار الكتب العلمية. بيروت. لبنان.

(٢٤١) منهج ابن عطية في تفسير القرآن الكريم. تأليف د/ عبد الوهاب عبد الوهاب فايد. طبع مجمع البحوث الإسلامية. سنة ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٣م.

(٢٤٢) منهج الأشاعرة في العقيدة. تأليف د/ سفر الحوالي. نشر مكتبة العلم. (٢٤٣) منهج علماء الحديث والسنة في أصول الدين. تأليف د/ مصطفى

حلمي. طبع ونشر دار الدعوة. ط٢. سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

(٢٤٤) منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات. تأليف الشيخ محمد الشنقيطي. طبع الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.

(٢٤٥) معجم المؤلفين: تراجم مصنفي الكتب العربية. لعمر كحالة. طبع دار إحياء التراث العربي. بيروت. لبنان.

- (٢٤٦) المعجم الوسيط. طبع مجمع اللغة العربية. ط٣. سنة ١٩٨٥م.
- (٢٤٧) المغني في أبواب التوحيد والعدل. للقاضي عبد الجبار. تحقيق نخبة من

العلماء. طبع المؤسسة المصرية للتأليف والنشر. سنة ١٩٩٥م.

(٢٤٨) المفسرون بين التأويل والإثبات في آيات الصفات. تأليف محمد عبد

الرحمن المفراوي. طبع دار طيبة. ط١ . سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م. (٢٤٩) مقارنة الأديان بين اليهودية والإسلام. تأليف أد/ عوض الله حجازي. طبع دار الطباعة المحمدية. ط٣. سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ح . (٢٥٠) مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين لأبي الحسن الأشعري. تحقيق محمد محيي الدين طبع المكتبة العصرية. صيدا. بيروت. سنة ١٤١١هـ/ ١٩٩٠م.

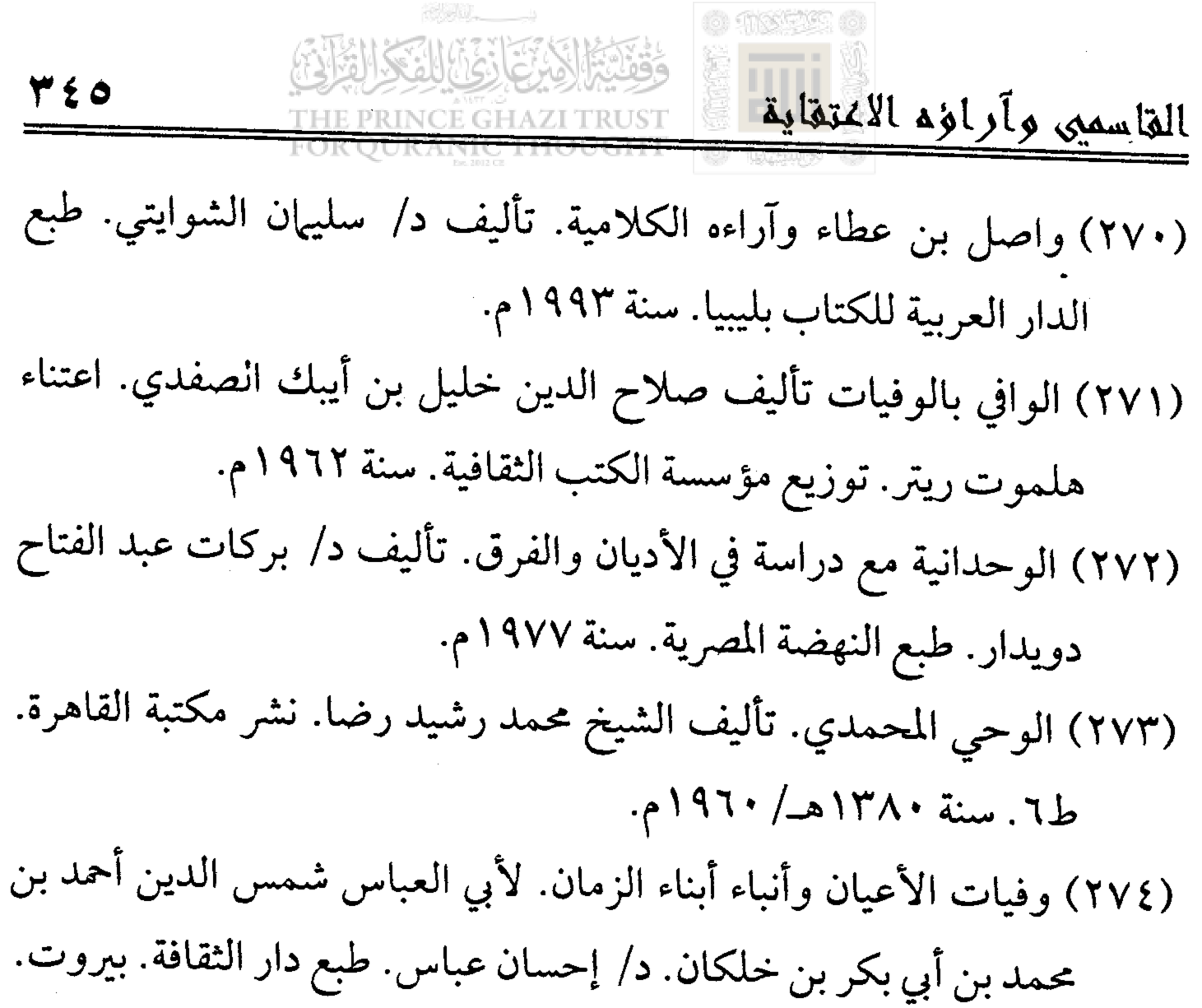
- (٢٥١) المقالات العشر في منهج علم الكلام. تأليف د/ عبد الفتاح أحمد الفاوي. نشر مكتبة الزهراء. سنة ١٩٩٣م.
- (۲۵۲) مقدمة تاريخ ابن خلدون. تأليف عبد الرحمن بن خلدون. طبع دار الجيل. بيروت.
- (٢٥٣) مقدمة ابن خلدون. تأليف العلامة عبد الرحمن بن محمد بن خلدون. تحقيق د/ علي عبد الواحد وافي. طبع لجنة البيان العربي. مصر. ط١. سنة ١٣٧٩هـ.
- (٢٥٤) الملل والنحل للشهرستاني. تحقيق الأستاذ أحمد فهمي محمد. طبع دار الكتب العلمية. بيروت. ط٣. سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
- (٢٥٥) موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول. لابن تيمية بهامش كتاب منهاج السنة النبوية. طبع دار الكتب العلمية. بيروت. لبنان.
- (٢٥٦) موسوعة التاريخ الإسلامي. تأليف أد/ أحمد شلبي. طبع مكتبة النهضة المصرية. ط٨. سنة ١٩٩٠م.
- (٢٥٧) الموسوعة الذهبية للعلوم الإسلامية. تأليف د/ فاطمة محجوب. نشر دار الغد العربي.
- (٢٥٨) ميزان الاعتدال في نقد الرجال. للإمام شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي. تحقيق محمد علي البجاوي. طبعة دار المعرفة. بيروت. لبنان.

(٢٥٩) النبوات. تأليف شيخ الإسلام ابن تيمية. نشر دار الفتح.

(٢٦٠) النجاة. تأليف الشيخ الرئيس/ أبو علي الحسين بن سينا. طبع الكردي.

القاسمي وأراؤه الاعتقاية

٢



.

. .

.

This file was downloaded from QuranicThought.com

.

.

.

القاسمي وآراؤه الاعتقاية

فهرس الموضوعات

FOR QUR'ANIC THOUG

| الصفحت | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| ۷      | الإهداء                                                          |
| ٨      | شكر وتقدير                                                       |
| ٩      | المقدمة                                                          |
| 10     | الباب الأول:                                                     |
|        | التعريف بالقاسمي واشتمل على فصلين                                |
| ١٧     | الفصل الأول: العصر الذي عاش فيه القاسمي واشتمل على ثلاثة         |
|        | مباحث                                                            |
| 19     | المبحث الأول: الحالة السياسية، وعلاقة القاسمي بولاة عصره         |
| 78     | المبحث الثاني: الحالة الاجتهاعية والاقتصادية وموقف القاسمي منهما |
| ۲۸     | المبحث الثالث: الحالة العلمية                                    |
| ۳۳     | الفصل الثاني: واشتمل على خمسة مباحث                              |
| 40     | المبحث الأول: اسمه، نسبه، لقبه، كنيته                            |
| ٣٧     | المبحث الثاني: مولده، نشأته، ثقافته                              |
| ٤٥     | المبحث الثالث: صفاته، أخلاقه، مذهبه، عقيدته                      |
| ٥٤     | المبحث الرابع: شيوخه، مكانته العلمية                             |
| ٨٠     | المبحث الخامس: آثاره العلمية، تلاميذه، وفاته                     |
| 1.0    | الباب الثاني:                                                    |
|        | آراء القاسمي الاعتقادية: واشتمل على ثلاثة فصول:                  |
| ١٠٧    | الفصل الأول: الإلهيات عن القاسمي، واشتمل على تمهيد وخمسة         |
|        | مباحث                                                            |

This file was downloaded from QuranicThought.com

| مالاعتداله | الله وقد المراجع المالية المعرى و الراف         | ٣٤٨           |
|------------|-------------------------------------------------|---------------|
| 111        | FOR QURANIC THOUGHT                             | تمھيد         |
| ۱۱۳        | ل: منهج علماء الكلام في الاستدلال على وجود الله | المبحث الأو   |
| 170        |                                                 |               |
| 171        | ي: منهج القاسمي في الاستدلال على وجود الله      | المبحث الثاز  |
| ١٤٧        | ث: إثبات الصفات إجمالاً، واشتمل على             | المبحث الثال  |
| 189        | ،<br>                                           | ۱ – تمهید     |
| 101        | بر الفرق الكلامية في الصفات، والتعقيب عليها     | ۲ – آراء أشه  |
| 17.        | سمي في الصفات                                   | ٣- رأي القا   |
| 170        | ع: الصفات الخبرية، واشتمل على                   | المبحث الراب  |
| ١٦٧        |                                                 | ۱ – تمهید     |
| ١٦٨        | ر الفرق في الصفات الخبرية                       | ۲ – آراء أشبه |
| 100        | سمي في الصفات الخبرية                           | ٣- رأي القا   |
| ١٨١        |                                                 | ٤ - تعقيب     |
| 170        | س: صفة الكلام، واشتمل على                       | المبحث الخام  |
| ١٨٧        |                                                 | ۱ – تمهید     |
| ١٨٩        | ر الفرق في صفة الكلام                           | ۲ – آراء أشه  |
| 199        | سمي في صفة الكلام                               | ٣- رأي القا   |
| 7          |                                                 | ٤ – تعقيب     |
| ۲۰۳        | : النبوت عند القاسمي، واشتمل على تمهيد وثلاث    | الفصل الثاني  |
| 1 • 1      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·           | مباحث         |
| ۲۰0        |                                                 | تمهيد         |
| ۲۰۷        | ى: اشتمل على                                    | المبحث الأول  |
| 7 • 9      | لنبي والرسول والفرق بينهما                      | ۱ – تعريف ال  |

| ٣٤٩         | القاسمي وآراؤه الاعتقاية                                                                                                                                |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱۳         | FOR QURANIC THOUGHT ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) (                                                                                               |
| 210         | ٣- كالجه البسر إلى الرسانة وراي المالساني فيه المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة ا<br>٣- آراء أشهر الفرق في حكم إرسال الرسل |
| ۲۱۷         | ١- اراء اسهر الفرق في محدم إرتناق الرسل<br>المبحث الثاني: إثبات النبوة عن القاسمي واشتمل على                                                            |
| 219         | المبحث الثاني. إنباك النبوة عن الفاسمي واستمل على<br>١ - أدلة القاسمي على إثبات النبوة                                                                  |
| TTV         |                                                                                                                                                         |
|             | ۲ – تعقيب                                                                                                                                               |
| 229         | المبحث الثالث: عصمة الأنبياء، واشتمل على                                                                                                                |
| 231         | ١ - رأي القاسمي في عصمة الأنبياء                                                                                                                        |
| 250         | ٢ - آراء أشهر الفرق في عصمة الأنبياء                                                                                                                    |
| 251         | ۳– تعقيب                                                                                                                                                |
| 789         | الفصل الثالث: السمعيات عند القاسمي، واشتمل على ثلاثة<br>مباحث                                                                                           |
| 701         | مباحث<br>المبحث الأول: الملائكة. واشتمل على                                                                                                             |
| 707         | المبحث الأول. المكرنكة. واستمل على                                                                                                                      |
| 702         | ۲ - عمهيد<br>۲ - رأي القاسمي في الملائكة                                                                                                                |
|             |                                                                                                                                                         |
| 777         | ٣- رأي القاسمي في المفاضلة بين الملائكة والبشر                                                                                                          |
| 222         | ٤ - إَراء أشهر الفرق في المفاضلة بين الملائكة والبشر                                                                                                    |
| ٢٦٦         | ٥ – تعقيب                                                                                                                                               |
| 229         | المبحث الثاني: الوزن والميزان، واشتمل على                                                                                                               |
| 211         | ١ - تعريف الوزن والميزان                                                                                                                                |
| <b>TV 1</b> | ۲ – رؤية القاسمي للميزان                                                                                                                                |
| 777         | ٣- آراء أشهر الفرق في الميزان                                                                                                                           |
| 229         | ٤ – أعمال الكفار ووزنها                                                                                                                                 |
| ۲۸۰         | ٥- الحكمة من الوزن                                                                                                                                      |

| م الاعتقاية | وفيتالا وفيتالا فالفاسمي وآراؤه              | ۳0.        |
|-------------|----------------------------------------------|------------|
|             | FOR QUR'ANIC THOUGHT                         |            |
| ۲۸۰         |                                              | ٦ – تعقيه  |
| ۲۸۳         | لثالث: رؤية الله تعالى في الآخرة، واشتمل على | المبحث ا   |
| 270         | القاسمي في الرؤية وأدلته على ذلك             | ۱ – رأي    |
| 79.         | أشهر لفرق والمذاهب في الرؤية                 | ۲ – آراء أ |
| Y 9 V       | ······                                       | ۳- تعقيد   |
| 799         | ۰<br>۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰     |            |
| ۳.٣         | واشتملت على                                  | الفهارس    |
| ٣.0         | ل الآيات القرآنية                            | ۱ – فهر سر |
| ۳۱٦         | الأحاديث                                     | ۲ فهرسر    |
| ۳١V         | لآثار                                        | ۳- فهرس    |
| ۳۱۸         | مصادر البحث                                  | ٤ - فهرسر  |
| ٣٤٧         | للوضوعات                                     | ٥ - فهرسر  |



.

طبع بمطبعة (العربي المتاحقة ت ٤٤٤٤

.

.

.

This file was downloaded from QuranicThought.com



G



| - ميدان الألف مسكن القاهرة | ۲۹ أش جسر السويس    |
|----------------------------|---------------------|
| (***) **/********          | تليفون و فاكس :     |
| (***) *17/YY00401          | رئيس مجلس الإدارة : |
| (++*) +1*/0+****           | الإدارة والمبيعات:  |
| MUHADDETHIN@YAHOO.CO       | البريد الإلكتروني M |

s downloaded from Qurantel

0,0