

تأليف الشيخ توم على أمان القُضاة المرينة المائة المرينة المائة المائة المرينة المائة المائ

This file was downloaded from QuranicThought.com



















رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية: (١٩٩٩/٩/١٥٤٦) .

رقم التصنيف: (٢٤٢).

المؤلف ومن هو في حكمه:

د. نوح على سليمان القضاة.

عنوان الكتاب: المختصر المفيد في شرح جوهرة التوحيد.

الموضوع الرئيسي: ١-الديانات -٢-العقيدة

الإسلامية-التوحيد.

عدد الصفحات: ٢٨٤ صفحة.

قياس القطع: ١٧×٢٤ سم.

عدد النسخ: (٢٠٠٠)نسخة.

تطلب جميع منشوراتنا على العنوان التالي:



ص.ب ۹۲۷۲۰۱- عمان ۱۱۱۹۰ الأردن هاتف: ۲۰۹۲۲۲۴۲۱۱۱

فاكس: ۲۰۱۲۶۲۶۲۲۲۹۰۰

E-mail: alrazi003@yahoo.com www.al-razi.net خالالتاني

للطباعة والنشر والتوزيع عمان ـ الأردن

فالالتاليك

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الثالثة ١٤٢٧ هـ ـ ٢٠٠٦ م



# بِنَ إِنْهُ الْحَيْرَ الْحَيْرَ الْحَيْرَ الْحَيْرَ الْحَيْرَ الْحَيْرَ الْحَيْرَ الْحَيْرَ الْحَيْرَ الْحَيْرَ

#### مقدمة الطبعة الثالثة

الحمد لله حمداً طيباً كثيراً مباركاً فيه، وأشهد أن لا إلله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله شهادة نفوز بها في الدنيا ونسعد بها يوم نلاقيه، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومحبيه.

أما بعد: فقد كتب الله تعالى القبول لهذا الكتاب فنفدت الطبعة الأولى، واختارته بعض الجامعات الإسلامية في ماليزيا ليدرَّس لطلاب العلم الشرعي فأعَدْتُ مراجعته وأضفتُ له بحثين:

الأول: (موجز تطور علم التوحيد).

والثاني: (أثِر العقيدة الإسلامية في السلوك) فطبع ووزع في ماليزيا .

وهذه هي الطبعة الثالثة وأرجو الله تعالى أن يتقبل مني ويجعل عملي خالصاً لوجهه الكريم.

وإني أشكر دار الرازي على نشر هذا الكتاب وأدعو الله تعالى أن يوقفهم في خدمة الإسلام والمسلمين.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

 د. نوح علي سلمان القضاة إربد / الأردن
 ١٤٢٦هـ







# بِنَهِ إِلَّهُ الْحُزَالِجِيَّ مِ

الحمدُ لله ربِّ العالمين، وصلىٰ الله علىٰ سيدنا محمدٍ وعلىٰ آله وأصحابه أجمعين.

#### أما بعد:

فقد قال الله تعالىٰ في كتابه العزيز: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلْسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

والإسلامُ عقيدةٌ وشريعة، أما العقيدة فهيَ ما يجزمُ به القلب، وأما الشريعةُ فما يجبُ أن يراعيه الإنسانُ في سلوكه، وقد بيّن الله لنا العقيدةَ والشريعة في كتابه المجيدِ وسنة نبيه المطهَرة.

واهتم علماءُ المسلمين بالأمرين، فنشأ علمُ العقيدة وأُلّفت فيه الكتب، وسمّي «علمَ التوحيد»، لأن توحيدَ الله تعالىٰ أهم مواضيعه وبحوثه.

ونشأ علمُ الشريعة الذي يحكم في سلوك الإنسان الظاهر، وسمّي «علمَ الفقه»، والمؤلفاتُ فيه كثيرةٌ.

أما ما خفي من سلوكِ الإنسان ونوازعه النفسيةِ فقد عالجته كتبُ السلوك، ونشأ لبيانه «علمُ التصوف».

والعلوم الثلاثة مستمدةٌ من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، عَلِمَ هذا من علمه وجهله من جهله.

فغي الحديث الصحيح الذي رواه الإمام مسلمٌ رقم (٨)عن الخليفة الراشد عمر ابن الخطاب رضي الله عنه أن جبريل عليه السّلام جاء إلى النبي على هيئة رجل غريب فسأله على مسمع الصحابة عن الإسلام، فقال رسول الله على: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً»، وهذه كلها من أعمال الإنسان الظاهرة، ثم سأله عن الإيمان فقال على: «أن تؤمنَ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره»، وهذه أمور تتعلق بالقلب لا يطلع عليها إلا الله تعالى، ثم سأله عن الإحسان فقال على: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»، وهذا مزج بين الإسلام والإيمان، ومراعاة لمقتضى الإيمان في الأعمال الظاهرة، وهو غاية ما يريده الراسخون من أهل التصوف.

ومن المؤلفات المشهورة في علم التوحيد مَثنُ «جوهرة التوحيد» للشيخ إبراهيم اللقانِيِّ المالكيِّ رحمه الله، وهي منظومةٌ عددُ أبياتها أربعةٌ وأربعون ومئةٌ (١٤٤)، جمعت أهم مسائل العقيدة الإسلامية ليسهُلَ حفظُها، على أسلوب أصحاب المتون جزاهم الله خيراً، الذين يلخِّصون قواعدَ كلِّ علم نظما أو نثراً لتبقىٰ حاضرة في الذهن عند البحث والتوسع. ثم جاء ولدُه الشيخُ عبدُ السَّلام فشرَحَها شرحاً مختصراً مراعاةً لخُطَّةِ والده في ضرورة الاختصار في هذا العلم، وفرغ من شرحها سنة سَبْع وأربعين بعدَ الألف من الهجرة هذا العلم، وكانت هذه المنظومة مع شرحها يدرَّسان في المعاهد



الشرعية في مصرَ والشامِ وغيرهما من البلدان الإسلامية، لأنهما يناسبان طلابَ العلم في ابتداءِ دراستهم الشرعية، وللمنظومة شروحٌ أخرى.

وقد دَرَستُها على مشايخي في دمشق، ثم درَّستها مرَّات لبعض طلاب العلم في الأردن، منها مرة لطلاب العلم الماليزيين في جامعة اليرموك بناءً على رغبتهم لأنها ما زالت تدرَّس في بلدهم، وكنت أُراعي في التدريس أمرين:

الأول: التعبيرُ نثراً عما أَرادَهُ المؤلِّفُ نظماً بكل بيتٍ من أبيات الجوهرة.

الثاني: شُرْحُ المعنىٰ المقصودِ من كلِّ بيت، أو أبيات، أو جُزْءِ من بيت.

وأسلوبُ السلف في مؤلفاتِهم أصبح اليومَ غيرَ مألوفٍ لَدَىٰ طلابِ العلوم الشرعية وغيرها، فقد أَلِفُوا أسلوبَ الكتبِ المعاصرةِ التي تُبسّطُ العبارةَ وتُسَهِّلُها، وتأتي بالمعنى الواحدِ في عباراتٍ مختلفةٍ من أَجْلِ التوضيح، ولا تأبى الإطالة، بل بعضُهم يَقْصِدُها، بينما كان السَّلَفُ وخاصَّة أصحابَ المتون يُركِّزون العبارة باعتبارِها قواعدَ في الموضوع المؤلَّفة فيه.

ولا بدَّ من مؤلفاتٍ تَنْقُلُ معلوماتِ كتبِ السَّلف إلى طلاب العلم في كلِّ عصر بما يناسِبُهم لتكونَ تَوْطِئَةً إلىٰ دراسةِ المراجعِ الأصليةِ وبعدَ ذلك تكون صلتُهم بالمراجع مباشرة، وليس هذا في موضوع العقيدة فَحَسْب، بَلْ في كلِّ العلوم كالفقهِ والأصولِ واللَّغةِ وغيرِها.

وقد عَزَمْتُ واللهُ الموفقُ على بيان المسائل العَقَدِيّة التي جاءت في جوهرةِ التوحيدِ وشرحِها بأسلوبِ سَهْلِ مُيسَّر، مع ذكر أبيات الجوهرة كاملة، لكن أضعُ لكلِّ بيتٍ أو أبياتٍ مترابطةٍ عنواناً يُبيّنُ المقصود، ثم أشرحُ المعنىٰ المرادَ بما يوضِّحُهُ حَسَبَ ٱسْتِطاعتي، وأَسْتَشْهِد له بالآيات الكريمة

٨

والأحاديث الشريفة الواردة في الموضوع والتي استدل بها أهلُ السنة على عقيدتهم، فإنَّ أَهْلَ السنة من الأشاعرة والماتريدية اعتمدوا في عقيدَتهم على الكتاب والسنة وفهموا ما فيهما بما تقتضيه قواعدُ العقل السليم وقالوا: الشريعة كالشمس والعقل كالعين ولا يتمُّ الإبصارُ إلا بهما فكما لا تغني الشمسُ عن العين ولا العين عن الشمس، كذلك لا يُعْرَفُ الحقُّ بالعقل دون الشرع ولا بنصوص الشرع دون العقل، فإنَّ الله تعالىٰ خاطبَ بكتابه العقلاء، وقد أوضَحَ منهجَهم واشتهر بالدفاع عن وجهة نظرهم الإمام أبو الحسن الأشعريُّ (٢٦٠-٣٠هـ) والإمام أبو المنصور الماتريديُّ المتوفىٰ سنةَ الأشعريُّ (١٦٠-٣٠هـ) والإمام أبو المنصور الماتريديُّ المتوفىٰ سنة ذلك بحجج عقليةٍ ورفضا كلَّ ما يخالف الكتابَ والسنة. ثم جاء بعدَهما علماءٌ كبارٌ في التفسير والحديث والفقه والمنطق فساروا علىٰ منهجهما وردوا بقوة ووضوح علىٰ تلاميذ الفلسفة اليونانية.

وبعض المسلمين اعتمدوا في أمر العقيدة على القواعد العقلية التي وضعها البشر من يونانيين وغيرهم، وأوَّلوا النصوصَ الشرعيةَ إذا لم توافق تلك القواعد، وظنُّوا أنهم بذلك يخدمون الإسلام ليقال إنه موافقٌ للعقول السليمة مع أَنَّ الشرعَ معصومٌ والعقل غيرُ معصوم.

وبعض المسلمين اكتفوا بظاهر النصوص الشرعية، ولم يلتفتوا إلى القواعد العقلية، وتغاضوا عن صحة بعض الأحاديث التي تؤيد مذهبَهم، وأرادوا بذلك إظهارَ شدة التمسك بالنصوص الشرعية.

وقد تعاضدت جهودُ أهل السنةِ الأشاعرةِ والماتريديةِ على تمييز الصحيح من غيره من الأحاديث الواردة في موضوع الاعتقاد، ثم فهم الصحيح منها بما يجمع بين كل النصوص الواردة في المسألة من كتابٍ



وسنة، وفهم المراد من ذلك كله على ضوء القواعد العقلية الصحيحة كما فعل الإمام المحدِّث البيهقي في كتابيه «الاعتقاد» و «الأسماء والصفات».

والباحث المنصف يجب أَنْ يستوعبَ وجهةَ نظر الجميع ليعرفَ الحق بعد ذلك ولا يعجل بالحكم بالكفر والضلال على أحدٍ من أهل القبلة فقد قال رسول الله ﷺ: «من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم، الذي له ذمة الله ورسوله فلا تخفروا الله في ذمته». رواه البخاري (٣٨٤).

والمسلمُ يحب أن يزيد عددُ المسلمين لا عدد الكافرين. ولهذا امتاز أهل السنة والجماعة من الأشاعرة والماتريدية بعدم التسرع في الحكم بالكفر على غيرهم وإن قال عنهم غيرُهم ما قال، فإن تكفيرَ المسلم ليس أمراً سهلاً، فقد قال رسول الله على: "إذا قال الرجل لأخيه: يا كافر فقد باء بها أحدهما، رواه البخاري رقم/ ٧٥٧/ ومسلم رقم/ ٦٠/ بمعناه وزاد: إن كان كما قال وإلا رجعت عليه».

والمتأمِّلُ في مذاهب المسلمين العقدية يجدها متفقة على القضايا الكبيرة وهي: شهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمداً عبدُهُ ورسولُه، وأنَّ القرآن كلامُ الله المنزل على سيدنا محمد عَلَيْهِ، وأنه منقولُ إلينا بالتواتر، ويجبُ اعتقاد ما فيه والعملُ به، وهذا يكفي لاجتماع كلمة المسلمين، أمَّا الخلافُ ففي مسائلَ فرعيةٍ لا أُقلِّلُ من شأنها لكن لا ينبغي تفريقُ صفوف المسلمين بسببها.

ومن الجدير بالذكر أن جهابذة علماء المسلمين من محدثين ومفسرين وفقهاء وأصوليين ومتكلمين هم من الأشاعرة والماتريدية، فالمالكية والشافعية وكثيرٌ من الحنابلة \_ كابن الجوزي \_ أشاعرةٌ، والحنفية ماتريدية،



فماذا يقول يومَ القيامة مَنْ سَبَّ هؤلاء وشَتَمَهم وهو عالةٌ عليهم في بقية علوم الشريعة؟ ولو خالفهم وسكت لكان أقربَ للسلامة. ورحم الله من قال في حق السّلف كما علمنا الله تعالى: ﴿ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِآلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِآلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَهُ وَثُ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

هذا وقد استفدت فيما كتبت من كتاب «الاعتقاد» للبيهقي، و«شرح الجوهرة» للشيخ عبد السلام اللقاني، و«حاشية الشيخ إبراهيم الباجوري على جوهرة التوحيد»، و«حاشية الشيخ محمد الأمير»، وتعليقات الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد على «شرح الشيخ عبد السلام للجوهرة»، و«تهذيب حاشية الباجوري» لشيخي الشيخ نايف عباس رحمهم الله جميعاً ورحمنا معهم، وكتاب «العقيدة الإسلامية» لشيخي الشيخ عبد الرحمن حبنكة حفظه الله، وقد سميتُ هذا الشرح:

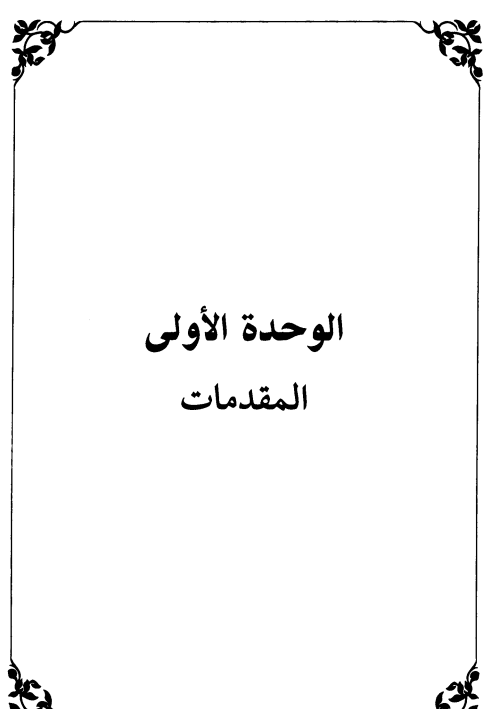
#### «المختصر المفيد في شرح جوهرة التوحيد»

وأدعو الله تعالىٰ أن يغفر الزلل، ويوفقنا جميعاً إلىٰ صالح العمل، ويتقبل منا بفضله وكرمه، وصلىٰ الله علىٰ سيدنا محمد وعلىٰ آله وصحبه وسلم.

د. نوح علي سلمان
 ۱٤۱۹ هـ















#### المقدمة

١ - الحَمْدُ اللهِ على صلاتِهِ ثما سَلامُ اللهِ مَعْ صَلاتِهِ
 ٢ - على نَبِي جاءَ بالتَّوجيدِ وقَدْ خَلا الدِّينُ عَنِ التَّوجِيدِ

يبدأ المؤلفون المسلمون مؤلفاتِهم بجملة: (بسم الله الرحمٰن الرحيم)، وذلك اقتداءً بالقرآن الكريم، فإن أول آية فيه: (بسم الله الرحمٰن الرحيم)، وقد أمرَ النبيُّ عَلَيُهُ أَنْ نبدأ أمورَنا المهمَّة بهذه الكلمة الطيبة، فقال عَلَيُّة: «كلُّ أمرِ ذي بال» أي مهم «لا يُبدُأُ فيه ببسم الله الرحمٰن الرحيم فهو أَبْتَر»؛ أي: ناقص قليلُ البركة. انظر الأذكار للنووي ص١٠٣ والجامع الصغير. ومناسبتها في ابتداء الأمور: كأن صاحبها يقول: أتبرك باسم الله الرحمٰن الرحيم، وأستعينُ بالله الرحمٰن الرحيم، ولا أنسى ربي عند هذا الأمر المهم.

ومن أسماء الله الحسنى: الله والرحمٰن والرحيم، وذِكْرُ هذه الأسماء في ابتداء الأمور يُشعر بأن قائلها يرجو معونة الله تعالىٰ ورحمته.

بعد البسملة يحمد المؤلفون المسلمون الله تعالى فيقولون: (الحمد لله) وهذا أيضاً اقتداءٌ بالقرآن الكريم، فإن أول سورة في القرآن «الفاتحة» وأولها

بعد (بسم الله الرحمٰن الرحيم): ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ومعناها: أنَّ كلَّ الحمد يستحقه الله تعالىٰ، فالإنسان يحمد صاحب الفعل الجميل، وكلُّ الأفعال الجميلة من الله تعالىٰ، وغيرُه مسخَّرٌ له، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يِكُم مِّن يَعْمَةٍ فَمِنَ ٱللهِ ﴾ [النحل ٥٣]، وهذا الثناء علىٰ الله طلبٌ للمزيد من النعم واعتراف بفضل الله تعالىٰ وحسنِ صنيعه. قال الله عز وجل: ﴿ لَهِن شَكَرْتُمْ لَا إِبراهيم: ٧].

بعد الحمدِ لله، يصلّون ويسلّمون على رسول الله ﷺ استجابةً لقول الله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦].

ثمّ إنَّ جميعَ العلوم الإسلامية مأخوذةٌ عن رسول الله ﷺ، قال الله تعالىٰ: ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّانَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَسَّلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ وَيُوَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَايَّكِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ اللهُ ال

والسلامُ تحيةُ الله لعباده الصالحين في الدنيا والآخرة، قال الله تعالىٰ: ﴿ تَحِيَّـتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ ﴾ [الأحزاب: ٤٤]. والسلامُ كلمةٌ تُشعر بالسلامة من كل مكروه.

#### الإسلام دين التوحيد:

إن الدين الإسلاميَّ الذي أوحىٰ الله به إلىٰ نبيه مُحَمَّدِ ﷺ هو دين التوحيد، فشعاره (لا إله إلا الله)، وهي كلمةٌ عظيمةٌ جامعةٌ تعلن أن الله تعالىٰ هو الإله الحقُّ، وغيرُه ليس إلها بل هو عبدٌ لله.

وكل الأنبياء جاؤوا يدعون إلى التوحيد ولكنَّ دياناتِهم دخلها التحريف والتبديل، ولذا لم يكن عند مبعثِ النبيِّ محمّدِ ﷺ دينٌ يدعو إلى التوحيد الخالص، لأن الناسَ كانوا يومئذ إما وثنيين يعبدون الأصنام، وإما أهلَ كتاب، وهم اليهود والنصارى، لكنهم حرّفوا الكتبَ التي أنزلها الله تعالىٰ علىٰ أنبيائهم.

فاليهودُ يقولون: عزيرٌ ابن الله، والنصارىٰ يقولون: عيسىٰ ابنُ الله، ومنهم من يقول: هو جزء من الله، وكل هذا يخالف التوحيد.

ثُمُّ إِنَّ اليهود والنصاري كما أخبر الله عنهم: ﴿ أَغَنَدُوا أَخْبَارَهُمُ وَرُهُبَكَنَهُمُ أَرْبَابِا مِن دُونِ اللهِ التوبة: ٣١]، لأنَّ الأحبارَ والرهبانَ أَحَلُوا لهم الحرامَ وحَرَّمُوا عليهم الحلال فأطاعوهم، فتلك عبادتهم كما قال الرسولُ ﷺ الرسولُ ﷺ والتحريمَ والتشريعَ لله فقط، فإعطاء هذه الصفة لغير الله شركٌ، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللهِ فقط، فإعطاء هذه الصفة لغير الله شركٌ، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللهِ والسطةِ الوسف: ٤٠]. أمّا ما يفعله المجتهدون المسلمون فهو بيانٌ لحكم الله بواسطةِ الاستنباط من المصادر الشرعية، ولذا يتفق المسلمون علىٰ أن الحاكم هو الله، فهو الذي يحلّلُ ويحرِّم، ويفرض ويسنُّ ويكره، وهو الذي جعل شيئاً شرطاً لشيء أو سبباً أو مانعاً منه، إلىٰ آخر الأحكام الشرعية، وهذا من معانى التوحيدِ الذي جاء به النبيُ ﷺ.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الطبري: ١٤/ ٢٠٩/ وسنن الترمذي رقم/ ٥٠٩٣.



### كيف دعا النبي ﷺ إلى الإسلام؟

# ٣ ـ فأَرْشَدَ الخَلْقَ لِدِينِ الحَقِّ بَسَيْفِهِ وَهَـــدْيِـــهِ للحَـــقِّ

لقد بدأ رسول الله ﷺ دعوته إلى الإسلام بالحكمة والموعظة الحسنة، يقيمُ الحجَج والبراهين على صحة ما جاء به من عند الله.

وكانت دعوته تتلخّص: بالتوحيد، وتركِّ عبادة الأصنام وغيرها مما سوى الله، ودعا إلى مكارم الأخلاق والمساواة بين الناس مهما كانت ألوانهم وقبائلهم وشعوبهم، ودعا أيضاً إلىٰ تحكيم شريعة الله في كل الشؤون.

فآمنَ به خِيارُ الناس الذين تنفع فيهم الكلمةُ الطيبة والحجة والبرهان، وعارضه الذين يستفيدون من نظام الكفر وشريعة الجاهلية التي تقوم علىٰ الإشراكِ بالله، والتفرقةِ بين البشر، والتحاكم إلىٰ الطاغوت.

ولذا كان لا بد من الجهاد، فقاتل أنظمة الكفر بعد أن هاجر إلى المدينة وأقام فيها الدولة الإسلامية، لذا أجمع الصحابة الكرام في زمن عمر بن الخطاب رضي الله عنه على أن تكون الهجرة بداية التأريخ الإسلامي، لأنها بداية قيام الدولة الإسلامية، فجعلوا عام الهجرة العام الأوّل في التاريخ الإسلامي.

#### اختتامُ النبواتِ بسيدنا محمد ﷺ:

٤ ـ محَمَّدِ العاقبُ لِرُسُلِ رَبِّهِ وَآلِهِ وصَحْبِهِ وحِرْبِهِ وَلَهِم وَاللَّهِ وصَحْبِهِ وحِرْبِهِ وَلَهُم الله رسلاً كثيرينَ إلىٰ الناس في عصور متعاقبة وأماكن متعددة، وكانت رسالاتهم خاصة بأقوامهم، وبما يناسب أحوالهم، قال الله تعالىٰ:



﴿ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤]، ولكنَّ محمداً ﷺ بعثه الله تعالىٰ الله الناس كافة، وجعله خاتم الأنبياء، قال الله تعالىٰ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا آَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيَّانِ ﴾ [الأحزاب: ٤٠]، لأنَّ شريعته صالحة لكل زمان ومكان، وتغطي احتياجاتِ البشر من التشريع بأساليب متعددة، فهي أتمُّ الشرائع.

ثم إن النبيَّ ﷺ بُعث بين يدي الساعة قال ﷺ: «بعثت أنا والساعة كهاتين» وأشار بالسبابة والوسطى. رواه البخاري (٢٥٥١) ومسلم (٢٩٥٠) وغيرهما فهو العاقبُ لأنه جاء عَقِبَ جميع الأنبياء، ولأنَّ الناسَ يُحشرون يومَ القيامة عقبَ بعثته بمدةٍ قريبة بالنسبة لما مضى من القرون.

# مَنْ هم آل رسول الله عليه؟

وقد أمرنا رسول الله على بأن نصلي على آله إذا صلّينا عليه، فقد سأل الصحابة رسول الله عليه فقالوا: يا رسول الله عَرَفْنا كيف نسلّم عليك؛ فكيف نصلّي عليك؟ فقال: «قولوا: اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم. . . » إلى آخر الصلاة الإبراهيمية . رواه البخاري (٣١٩٠) ومسلم (٤٠٦).



## مَنْ هم الصحابة؟

وأمَّا أصحابُ النبيِّ ﷺ فهم كل من لقي الرسولَ ﷺ مؤمناً ومات علىٰ ذلك.

وهذا هو تعريف الصحابيِّ عند المحدِّثين، فكل من لقيه في حياته مؤمناً ومات على الإيمان فهو صحابيٌّ نال شرفَ الصحبة، وهو ثقة فيما يرويه عن رسول الله ﷺ.

أما الأصوليون الذين قالوا: إنَّ قول الصحابيِّ مصدرٌ من مصادر التشريع، فقالوا لا بدَّ مع ما ذُكر في تعريف الصحابيِّ أن تطولَ صحبته.

وفضل الصحابة لا يخفى، لذا نصلِّي عليهم مع رسول الله ﷺ وآله اعترافاً بفضلهم، فهم الذين نقلوا إلينا هذا الدين.

# مَنْ هم حزبُ رسول الله؟

وأمَّا حزب الرسول ﷺ فهم حزب الله، أي: كل مؤمن بالله ورسوله في أيِّ زمان ومكان، ونصلي عليهم تأسياً بقول الله تعالىٰ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَكَ مِكَةُ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنَّوْرِ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ عَلَيْكُمْ وَمَلَكَ عَلَيْ اللهُ تعالىٰ يصلي علىٰ المؤمنين ونحن نصلي عليهم. [الأحزاب: ٤٣]، فالله تعالىٰ يصلي علىٰ المؤمنين ونحن نصلي عليهم.

# حكم العلم بأصول الدين:

٥ - وبَعْدُ فالعِلْمُ بأَصْلِ الدِّينِ محَتَّ م يَحْنَ الجُّلِيسِنِ
 ٦ - لكِنْ مِنَ التَّطْوِيلِ كلَّتِ الهِمَمْ فصَارَ فيهِ الاخْتِصَارُ مُلْتَ زَمْ

العلم: هو إدراك الشيء على ما هو به؛ أي: معرفة الشيء على حقيقته، فمن أيقن أن صلاة الظهر أربع ركعات فقد علم هذا الحكم الشرعي، ومن لم يعرف عدد ركعات صلاة الظهر فهو جاهل بهذا الحكم، لكن جهله بسيط؛ أي: غير مضاعف، ومن اعتقد أن صلاة الظهر ثلاث ركعات، فهو جاهل بهذا الحكم جهلاً مركباً؛ أي: مضاعفاً؛ لأنه جاهل ولا يدري أنه جاهل.

ومن اعتقد أن الله تعالىٰ خالق الكون فهو عالمٌ بهذه المسألة، ومن قال: لا أدري مَنْ خالق الكون، فهو جاهلٌ بهذه المسألة جهلاً بسيطاً، ومن اعتقد أنَّ الكون وُجِدَ من غير موجد فهو جاهل بهذه المسألة جهلاً مركباً.

وأُصولُ الدين الإسلامي: هي العقائدُ التي يقومُ عليها الإسلام، والمراد بالعقائد هنا مجموعُ ما يصدِّق به المسلم تصديقاً جازماً، سواءٌ كان دليله قطعياً أم ظنياً، وأما قول العلماء: إن العقائد لا يقبل فيها إلا المتواتر، فإن المراد بالعقائد في هذه القاعدة ما يكفر جاحده، وسيأتي بيانٌ لهذه القاعدة إن شاء الله تعالىٰ عند شرح معنى الإيمان. انظر ص٣٥ وص١٣٩ وص٢٢٩.

والعلم بأصول الدين واجبٌ شرعاً لقول الله تعالىٰ: ﴿ فَأَعَلَمَ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَالعلم بأصول الدين واجبٌ شرعاً لقول الله تعالىٰ نبيَّه والمؤمنين أنْ يعلموا علماً جازماً بأنه (لا إله إلا الله) والأمر يفيد الوجوب، فصار العلمُ بهذه الحقيقة واجباً، وكذلك العلم بالحقائق المتعلقة بها.

ويكفي في حق المسلم العادي \_ غير المتخصّص بعلم التوحيد \_ أن يعرف قواعد هذا العلم التي تتعلق بالله عز وجل وصفاته، والأنبياء والرسل عليهم الصّلاة والسّلام والأمور الغيبية التي أخبر بها النبي عليهم فيعتقد أن الله



تعالىٰ واحدٌ لا شريك له، وليس كمثله شيء، وليس له والدٌ، ولا ولد، ولا زوجة، وأنه متصف بصفات الكمال المطلق اللائق به، ومنزهٌ عن صفات النقص التي لا تليق به.

ويعتقد أن الله تبارك وتعالى أرسل رسلاً إلى الناس لهدايتهم إلى التوحيد وإلى ما يسُعدهم في الدنيا والآخرة، وجعل خاتم الأنبياء محمداً عليهم السلام متصفون بالصفاتِ الكريمة اللائقة بهم ومنزَّهون عن النقائص التي لا تليق بهم.

ويعتقد باليوم الآخر، والبعث بعدَ الموت، والحساب، والصراط والميزان، وأنَّ الجنةَ مصيرُ الكافرين.

وأمَّا المتخصِّصُ بعلم التوحيد فيجب أنْ يعرفَ مفرداتِ هذه المسائل بالمقدار الذي جاء في الكتاب والسنة الصحيحة وما استُنبط منهما، بحيث يقدر \_ إنْ شاء الله \_ على رَدِّ شبه الجاحدين ويجيبُ علىٰ أسئلةِ المسترشدين، وهذا هو موضوع هذا الكتاب.

# الحاجة إلى الاختصار في بيان العقيدة:

وقد ألّف علماء المسلمين مؤلفات متعدّدة في هذا العلم، وبعضهم أطال فيه إطالة يعجز عن أستيعاب مضمونها غير المتفرغين وهم أكثر الناس، فوجب على العلماء أن يختصروا في التأليف ليستفيد من مؤلفاتهم كل المسلمين، وهذا ما فعله صاحبُ «الجوهرة» وولده شارحُها رحمهما الله تعالىٰ، وأنا أقتدي بهما في التعبير عن هذه العقائد بلغة العصر الحاضر كما ذكرتُ في المقدمة إن شاء الله.



#### القصد من تأليف جوهرة التوحيد:

من الأساليب التربوية التي استعملها علماء المسلمين في تسهيل حفظ العلوم على الطلاب صياغة القواعد العلمية بأسلوب شعري سهل هو أسلوب الرَجَز، وذلك لأنّ حفظ الرَجَز أسهلُ من حفظ النثر، وهكذا فعل المؤلف رحمه الله، فقد نظم قواعد العقيدة بطريقة الرَجَز، وسمّىٰ كتابه «جوهرة التوحيد»؛ أي: أهم مسائل علم التوحيد، ونظمَ غيرُهُ قواعدَ النحو، ومسائل الفقه. . . إلخ، ولكل عصرٍ ما يناسبُ ذوق أصحابه من الأساليب التربوية، والمهم المعلومات التي تتضمنها المؤلفات.

وعلماؤنا عليهم رحمة الله امتازوا بأنهم تعلموا العلم لوجه الله عز وجل طمعاً في الأجر والثواب، وعلموه من أجل ذلك، ولهذا سأل المؤلف ربه عز وجل أن يقبل منه هذا العمل الجليل، وأنْ ينفع به من أرادَ الآخرة في طلبه للعلم، وقد استجابَ الله دعوته ونفع بمؤلّفه خلقاً كثيراً، وندعو الله تعالىٰ أن ينفعنا به أيضاً.

#### العقيدة الواجبة على المكلف:

٩ ـ فكُلُّ مَنْ كُلِّفَ شَرْعاً وَجَبَا عَلَيْهِ أَنْ يَعْسِرِفَ مَا قَـدْ وَجَبَا
 ١٠ ـ شر، والجَـائِــز والمُمْتَنِعـا ومَثْـل ذا لِــرُسْلِــهِ فَــاسْتَمِعَــا
 المكلَّفُ في نظر علماء الشريعة الإسلامية: هو الإنسانُ المطالَبُ بفعل

الأوامر الشرعية واجتنابِ ما نهىٰ عنه الشرع الشريف، وله الأجر والثواب



علىٰ الطاعة، ويُعَرِّضُ نفسَهُ للعقوبة إن خالف، وهو مَنْ توفرت فيه ثلاثُ صفاتٍ هي: البلوغ، والعقل، ووصول الدعوة الإسلامية إليه:

- أ ـ أما البلوغ: فهو النضجُ البدني، وله علاماتٌ معروفةٌ عند الأطباء والفقهاء، أهمُّها الاحتلام؛ أي: خروجُ المني، وهذا في حق الرجال والنساء، والحيض، وهذا في حق النساء. فمتىٰ ظهرت هذه العلامات صار الإنسان بالغاً مهما كان عمره، وإن لم تظهر حتىٰ بلغ الخامسة عشرة من عمره بالحساب القمري اعتبر بالغاً، وذلك لأن العقل والإدراكَ لا يكونان كاملين قبلَ البلوغ، لكن علىٰ وليِّ الصبي أن يعلمه قواعدَ العقيدة الإسلامية بحسب ما يليق بحاله، ويأمرَه بالصلاة والعبادة، ويبين له الحلال والحرام مما يتعرَّض له في حياته اليومية.
- ب ـ وأما العقل: فهو القدرةُ علىٰ فهمِ الكلام، فالمجنون غيرُ مكلَّف. والمعتوهُ الذي لا يستوعب معنىٰ ما يقال له ليس مكلفاً، لكن يُعلَّم كالصبى بحسب حاله.
- جــ وأما بلوغ الدعوة: فهو أن يعلم أن الله تعالىٰ قد بعث رسولاً إلىٰ الناس اسمه محمد على الله وكان متصفاً بالصفات الكريمة، وقد أقام الحجة علىٰ أنه رسولُ الله بظهور المعجزات علىٰ يديه، وطلب من الناس أن يؤمنوا بالله وحده لا شريك له وأن يطيعوا أمره. فمن لم تبلغه الدعوة لا يطالَبُ بالإيمان، ولا يعذّبُ علىٰ الكفر، ومن هؤلاء أهلُ الفترة؛ أي: الذين ماتوا قبلَ مبعث نبينا محمد على ولم تبلغهم دعوة نبي قبله. وكذلك من وُلد أعمىٰ أصم، فهذا لا يمكنه أن يعلم ببعثة الرسول على الدعوة ولذا لا يعد مكلفاً؛ لأن الدعوة لم تبلغه، والدليل علىٰ اشتراط بلوغ الدعوة قول الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَدِّبِينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥].



وبناءً على هذا: من مات قبلَ البلوغ لا يعذَّب على الكفر ولا على غيره. ومثله من جن قبل البلوغ ومات مجنوناً، أما مَنْ بلغ عاقلاً ثم جُنَّ ومات مجنوناً فإنه يحاسب كَمَنْ مات بعد البلوغ.

والذي لم تبلغه الدعوة لا يعذَّب علىٰ الكفر ولا علىٰ غيره، ومن لم يعذَّب يدخل الجنة. إذن فغيرُ المكلَّف ينجو من العذاب ويدخل الجنة بفضل الله تعالىٰ.

## الشريعة مصدر الأحكام:

التكليفُ بالاعتقاداتِ والأحكامِ مصدرُهُ الشرعُ فقط، فما أوجبه هو الواجب، وما حرَّمه هو المحرم، فقبلَ نزول الشرع لا يوصف الفعل بأنه حرامٌ أو واجبٌ أو غير ذلك من الأوصاف الشرعية للأفعال.

نعم إن العقلَ البشري يستحسنُ بعضَ الأفعال النافعة كبرِ الوالدين، ويستقبحُ بعضَ الأفعال الضارة كعقوق الوالدين، وإذا كانت الفطرة سليمة اهتدىٰ الإنسان إلىٰ أن هذا الكون له خالقٌ وإنْ لم يعرف صفاته، وأنكر أن يوجد الكونُ من غير موجد.

وهذا لا شكّ فيه، لكن عندما نقول: هذا واجبٌ شرعاً فالمقصود: أن فاعل هذا الفعل يُثاب عليه من الله تعالى، وعندما نقول: هذا حرامٌ فالمقصود أن فاعلَه يستحق العقوبة، وهكذا بقيةُ الأحكام الشرعية، وبهذا المعنى فالأحكام الشرعية كلُها مصدرُها الشرع، فالواجبُ ما أوجبه، والحرامُ ما حرّمه، والمكروه ما كرهه. . . إلى آخر الأحكام الشرعية، أما استحسانُ العقول قبلَ ورود الشرع فلا علاقة له بالثواب، واستقباحُ العقول قبلَ ورود الشرع لا علاقة له بالعقاب.



#### معنىٰ الواجب والجائز والمستحيل:

تتردد كثيراً في علم التوحيد كلمات يجبُ على دارس هذا العلم أن يعرف معناها، وهي: الواجب عقلاً، والمستحيل عقلاً، والجائز عقلاً، وهي من مصطلحات علم المنطق. أما الواجب: فهو ما لا يتصور العقل عدمَهُ؛ أي: لا يتصور العقل أن لا يكون موجوداً، مثال ذلك: (وجود حيز لكل جسم)، فإن العقل لا يتصور جسماً لا يأخذ حيزاً من الفراغ. و(أن الجسم إما ساكن وإما متحرك)، فالعقل لا يتصور جسماً غير ساكن ولا متحرك. و(كل الشيء أكثر من بعضه)؛ وهذه الأمور كما ترى بَدَهيّة لا يتصور ألعقل عكسها.

وأما المستحيل: فهو ما لا يتصور العقلُ وجودَه. ومثالُ ذلك: عكسُ الأمور الواجبة، أي: (جسمٌ لا يشغل مقداراً من الفراغ)، و(جسمٌ غيرُ ساكن ولا متحرك)، و(بعض شيءٍ أكبرُ من كله)، فهذه أمورٌ لا يتصورها العقل.

وأما الجائز ويسمى الممكن: فهو ما يتصوَّرُ العقلُ وجودَهُ ويتصوَّرُ عدمَهُ، فكلا الاحتمالين ممكنٌ ويقبله العقل. فتصور جسمٍ متحركِ ممكنٌ، وتصور جسمٍ ساكنٍ ممكنٌ، وأن يكون فلان غنياً ممكنٌ، وأن يكون فقيراً ممكنٌ.

والأمثلة التي ضربتها من السهل أن يدركها الإنسان، لكن بعض القضايا تحتاج إلىٰ نظرٍ وتأملٍ واستدلالٍ ليعرف الإنسان بعد ذلك أنها واجبةٌ أو مستحيلةٌ أو جائزة.



## وجوب معرفة الواجب والمستحيل والجائز في حق الله تعالى ورسله:

يجبُ على المكلف أن يعرف الواجبَ في حق الله تعالى، فيعلم أنَّ الله واحدٌ لا شريك له، وأنه سميعٌ بصير، إلى آخر الواجبات التي سَنَمُرُّ بها في هذا الكتاب إن شاء الله، ويجب أن يعرف المستحيلَ في حق الله تعالىٰ، فيعلم أن الله تعالىٰ يستحيل عليه أن يكون له ولدٌ أو زوجة، وكذا عكس الصفات الواجبة.

ويجبُ أن يعرف الجائزَ في حق الله تعالىٰ، فيعلم أن الله تعالىٰ قادرٌ علىٰ أن يجعل فلاناً فقيراً، وقادرٌ علىٰ أن يعجل العقابَ للظالمين.

ويجبُ على المكلَّف أن يعرف الواجب والمستحيل والجائز في حق الرسل عليهم الصّلاة والسّلام، فيعلمَ أن الصدقَ واجبٌ في حقهم، وأن الكذبَ مستحيلٌ عليهم، وجائزٌ عليهم أن يأكلوا ويشربوا ويناموا...

وهذه العقائد يجبُ على المكلف أن يتعلمها بحسب وُسعه وطاقته، فالعالم (١) يُطْلَبُ منه ما لا يطلب من العامي، والذكي يَعْرف ما لا يعرفه الغبي، فالعالم والذكي يجبُ عليهما أن يعرفا الدليلَ وأن يقيما الحجة على صحة هذه العقائد، وغيرُهما يكفيه أن يعرف الأمرَ مجملًا كما سمعه من العلماء.

والدليل على وجوب هذه المعرفة قولُ الله تعالىٰ: ﴿ فَأَعَلَمْ أَنَّهُ لِاَ إِلَهُ إِلَّا اللهِ وَقُولُ الرسول ﷺ: «أُمرْتُ أَن أقاتل الناسَ حتىٰ يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم علىٰ الله» رواه البخاري (٢٥) ومسلم (٢٢). وقد أجمع المسلمون علىٰ وجوب هذه المعرفة؛ لأنها العقائدُ التي تميز المسلم من غيره.

<sup>(</sup>١) أي المتخصص بعلوم الشريعة.



### حكم التقليد في العقيدة:

١١ إذْ كُلُّ مَنْ قلَّدَ في التَّوْحِيدِ
 ١٢ ففيه بَعْضُ القَوْمِ يَحْكِي الخُلْفا
 ١٣ فقال: إنْ يَجْنِمُ بقَوْل الغَيْرِ

إيمانُهُ لَمْ يَخْلُ مِنْ تَرْدِيدِ وَبَعْضُهُم حَقَّقَ فيهِ الكَشْف كَفَى، وإلاَّ لَمْ يَرَلْ في الضَّيْرِ

التقليد: هو اتباع الغير فيما يعتقد من غير معرفة بالدليل الذي استدل به، أما إذا عَرف الدليل واقتنع به فليس مقلّداً، ومن وافق غيرَهُ في اعتقادِهِ بناء علىٰ دليلِ خاصِ استنبطه ليس مقلداً.

ثم إن المقلِّد قد يكون جازماً بحيث لو رجع مَن قلَّده عن اعتقاده لا يرجع هو، وقد يكون غيرَ جازم بحيث لو رجع مَن قلده يرجع هو أيضاً تبعاً له.

والتوحيد: كلمة مشتقة من كلمة «واحد»، وتطلق على علم العقائد الإسلامية، لأن أهم ما فيها توحيد الله عز وجل، وهذا العلم يشتمل على مسائل يتوقف على بعضها الإيمان المنجي في الآخرة من النار، ولذا يجب الإيمان الجازم بها لأن مخالفتها تعد كفراً، وذلك كالإيمان بوحدانية الله تعالى، ونبوة محمد على ورسالته.

ولا شك في صحة إيمان من اعتقد بمسائل التوحيد وجزم بها عن دليل، سواءٌ استنبط ذلك بنفسه أو تعلمه من غيره وجزم به.

ولا شك أيضاً في عدم صحة إيمان المقلّد لغيره في هذه المسائل تقليداً غيرَ جازم، بحيث لو رجع عنها المقلّدُ وخالفَها لاتّبعَهُ المقلّد؛ لأن الإيمان هو التصديق الجازم، وهذا تصديقه غير جازم، فلم يكن مؤمناً.



أما المقلِّدُ الجازمُ بمسائل العقيدة تبعاً لغيره دون معرفةِ بالدليل فقد اختلف فيه العلماء:

أ ـ فمنهم من قال: إنَّ إيمانَهُ صحيح؛ لأنه موافِقٌ للحق مُعْتَقِدٌ به.

ب \_ ومنهم من قال: إنْ قلَّدَ القرآنَ والسنةَ القطعيةَ فإيمانه صحيحٌ؛ لأنه اتبع القولَ المعصوم. وإنْ قلد غيرَهما فإيمانه غير صحيح؛ لأنه قلّد غير المعصوم.

جـ \_ ومنهم من قال: إنَّ إيمانه صحيحٌ إلا أنه آثمٌ لأنه ترك الاستدلال الذي يقدر عليه، وهذا فيمن يقدر على الاستدلال أما غير القادر فيكفيه التقليد الجازم.

د \_ ومنهم من قال: إيمانه غيرُ صحيح.

وهذا فيمن سمع بالإسلام فآمن بما سمع من غير بحث، أما من نشأ في ديار الإسلام وتواتر عنده حالُ النبيِّ ﷺ وما أوتي من المعجزات فآمن وتمكَّن الإيمانُ في قلبه فهذا مؤمنٌ بلا شك.

ومن هذا يتبين لنا الفرق بين الإسلام وبين بعض الديانات التي تحرِّم البحث في العقيدة مطلقاً مهما كان نوع البحث، ويريد رجالُ الدين فيها أن يصدقهم الناس فيما يقولون دون مناقشة، أما علماء المسلمين فيحثُون علىٰ البحث ويختلفون في صحة إيمان المقلِّد كما رأيت، وسبب ذلك أن علماء المسلمين يعلمون أنهم علىٰ الحق، وأن المنطق السليم يؤيدهم، وصاحبُ الحق لا يخشىٰ من البحث، وغيرهم يخشىٰ أن يكشف البحثُ تناقض ما يقول، فالحمد لله علىٰ هذا الدين الحق، الذي ترتضيه العقول السليمة، لقد أمرنا الله بالتفكير وأمر غيرنا، وفكرنا وعرفنا صدق ما جاء به نبينا على،



إن العقائد الإسلامية مبنيةٌ على الحجج العقلية الصحيحة، والأحكام الشرعية مبنيةٌ على العقائد.

هذا الخلاف الذي ذكر في صحة إيمان المقلد هو من حيث النجاة في الأخرة، أما الأحكام الدنيوية فيكفي فيها الظاهر، فكل من ولد من أبوين مسلمين أو كان أحد أبويه مسلماً يحكم له بأنه مسلم، وكذا من كان كافراً ونطق بالشهادتين ولم يصدر منه ما يناقض الإسلام كالسجود لصنم ونحوه مما يُعبد من دون الله تعالىٰ. ودليلُ هذا قولُ الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنَ اللَّهَ عَلَىٰ مَلَّىٰ صَلَّىٰ مِللَّهُ السَّكَ مُوْمِنًا ﴾ [النساء: ٩٤]، وقولُ النبي ﷺ: "مَنْ صَلَّىٰ صلاتنا، واستقبل قبلتنا، وأكلَ ذبيحتنا، فذلك المسلمُ الذي له ذِمّةُ الله وذمة رسولِه فلا تَخْفِرُوا الله في ذمته» رواه البخاري (٣٨٤).

ومعنىٰ الحكم له بالإسلام أَنْ يعاملَ في الأحكام الدنيوية معاملة المسلمين، فيحكم بصحة صلاته وصيامه، ويرث من أقاربه المسلمين، ويرثه أقاربه المسلمون، وتؤكل ذبيحته، ويصح زواجه من المسلمة، وإن كان امرأة يصح زواجُ المسلم منها، وترثه إذا مات.

# معرفة الله تعالى أول الواجبات:

1٤ و أَجْزِمْ بِأَنَّ أَوَّلاً مما يَجِبْ مَعْرِفةٌ وفيه خُلْفٌ مُنْتَصِبْ

أول ما يجبُ على المكلَّف أنْ يعرفَ الله تعالى؛ أي: يعرف صفاته عز وجل، فيعرف أنه موجود، وأنه الذي خلق هذا الكون بما فيه، ولولاه عز وجل ما وجد شيء، ويعرف أنه واحدٌ لا شريكَ له، وأنه متصف بكل صفات الكمال التي تليق به عز وجل، ومنزَّه عن كل صفات النقص التي لا



تليق به سبحانه وتعالىٰ، وهذه العقائد تُعرف مما جاء في القرآن الكريم والسنة المطهرة، ومما تواتر بين المسلمين.

لكن هذه المعرفة تحتاج إلىٰ نظرِ وتأملِ وبحث، فهل الواجب الأول هو المعرفة أم البحث المؤدي إليها؟ اختلف العلماء في هذا، وهو خلافٌ نظريٌّ ا كما ترى، لأن البحث لا يُراد لذاته بل من أجل المعرفة، فالمطلوب الأول هو المعرفة.

### بعض الأدلة علىٰ وجود الله عز وجل:

١٥ ـ فَٱنْظُرْ إِلَىٰ نَفْسِكَ ثُمَّ ٱنْتَقِل ١٧ ـ وَكُلُّ ما جَازَ عليهِ العَدَمُ

لِلْعَالَم العُلْوِيِّ ثُمَّ السُّفلِي ١٦- تَجِدْ بِهِ صُنْعاً بَدِيعَ الحِكِم لَكِسنْ بِهِ قَسامَ دَليسلُ العَسدَم عَليهِ قَطْعاً يَسْتَحِيلُ القِدَمُ

معرفة الله تعالى أولها الإيمان بوجوده عز وجل، والإيمان بوجوده تعالىٰ له طرق كثيرة، حتىٰ قالوا: لله طرائق بعدد أنفاس الخلائق، فكما أن أنفاس الخلائق لا تحصىٰ فطرق معرفة الله لا تحصىٰ، وأوضحُ الدلائل علىٰ وجود الله تعالىٰ ملاحظة الإنسان لنفسه وللكون من حوله.

أ \_ إذا نظر الإنسان إلى نفسه يجد أن جسمه يحتوي على عدد هائل من الأجهزة لم يستطع الأطباء إلىٰ اليوم أن يحيطوا بها علماً وأن يعرفوا كلُّ وظائفها، كالدماغ، والأغصاب والقلب، والدم، والكبد، والكليٰ، والغدد المختلفة، والسمع، والبصر، وجهاز الهضم... إلخ، وكل عضو يقوم بوظيفته بدقة متناهية، وبطريقةٍ مُكَمِّلةٍ لما تقوم به الأجهزة الأخرى، وقد أصبح الطبيب يتخصّص بجزءٍ من هذه الأعضاء، وتراه يقف حائراً أمام الكثير من الأمور.



هذا عدا عن القضايا النفسية والعقلية، فكيف وجد هذا الجسم بأجهزته المتعددة وكيف نُظِّمَ عَمَلُهُ؟

نحن نرى لعبة من لعب الأطفال فنعتقد تلقائياً بأن هناك من صنعها ودبر طريقة عملها ولا نقبل غير ذلك، ولا نُصَدِّقُ إذا قيل لنا: إنها وجدت من غير صانع، إِذَنْ هذا الجسم العجيب لا بدَّ له من صانع مدبر، وصانعه ومدبره هو الله تعالىٰ، لقد أحسن ذلك الطبيبُ المسلمُ الذي سمّىٰ كتابه «الطبّ محراب الإيمان»، فقد عرض فيه من عجائب الجسم البشري ما يجعل العاقلَ المنصفَ يؤمن بالله إيماناً لا يقبل الشك.

إن الإنسانَ لم يَخلُق نفسه ولا خلقه أبواه، ولا بدَّ له من خالق، وخالقه هو الله عز وجل.

ب \_ إذا نظر الإنسان إلى السماء وما فيها من نجوم وأفلاك وقرأ ما كتبه العلماء عن ذلك يجد أن فيها أجراماً هائلة كبيرة وكثيرة جداً، ومتباعدة بُعْداً هائلاً، ومع ذلك هي مترابطة متجاذبة منظمة تنظيماً دقيقاً بحيث لا تصطدم، إذ لو اصطدمت لتحطمت، وأقرب مثال على ذلك: الشمس، فهي تطلع وتغرب على مدار العام في أوقات ثابتة لا تتقدم ولا تتأخر، فكيف وُجدت هذه الأجسام الهائلة؟ وكيف نُظمت هذا التنظيم الدقيق؟ إنها جمادات لم توجد نفسها ولم تنظم نفسها فلا بدً لها من موجد ومُنَظم، وموجدها ومنظمها هو الله عز وجل.

لا أحد يصدق أن الساعة تُوجِدُ نفسَها وتنظم عملها بنفسها، وهذا الكون الكبير المنظم لا يصدق عاقلٌ أنه وجد من تلقاء نفسه ونظم نفسه بنفسه، بل يشعر بقوة أوجدته ونظمته إنها قوة الله عز وجل.

جــ الأرض وما فيها من المخلوقات من أوجدها وأوجد ما فيها؟ إن فيها جمادات، وفيها أحياء، والأحياء منها نباتات بأنواعها المختلفة، ومنها حيوانات بأصنافها المتدرجة في التعقيد، فمن أوجد الأحياء من الجمادات؟ ومن جعل لكل حيِّ نظام حياة خاصاً به في تكاثره وغذائه؟ لقد حاول الإنسان بوسائله المتعددة المتطورة أن يُكوِّنَ خلية حية واحدة فلم يستطع، فكيف وُجدت هذه الأحياء المكوَّنة مما لا يحصى من الخلايا ولكل خلية وظيفة؟ إن هذه المخلوقات لم تخلق نفسها ولم تنظم نفسها، ولا بدّ لها من خالق ومنظم، وخالقها ومنظم شؤونها هو الله تعالىٰ: ﴿ اللهِ تعالىٰ: ﴿ اللهِ تعالىٰ: ﴿ اللهِ تعالىٰ كُلُ شَيْءٍ خَلَقَامُ ثُمُ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠].

لقد ظن الإنسان أَنَّ الجمادات أَمْرُها هيِّنٌ، ثم اكتشف أنها تتألف من ذرَّاتٍ في غاية الدقة والتعقيد، وهي تشهد على افتقارها إلى الخالق المبدع، وصدق العارفُ بالله إذ قال:

وفِي كُلِّ شَيْءٍ له آيةٌ تدُلُّ على أنَّهُ الوَاحِدُ

د ـ كان بعض الفلاسفة يقولون: إنَّ أصلَ الكون قديمٌ؛ أي: أنه موجودٌ بلا موجد، وجوداً ليس له بداية، وهذا الكلام باطلٌ، لأن الكون مؤلَّفٌ من أجزاء ولها أشكالٌ مختلفةٌ وصفاتٌ مختلفة، فمنها البارد، ومنها الحار، ومنها الساكن، ومنها المتحرك، ومنها الكروي، والمستطيل، والأسطواني، ومنها الغاز، والجامد، والمائع، إلىٰ غير ذلك من الأعراض (الصفات)، وهذه الصفات تتبدل، والفلاسفةُ أنفسُهم يقولون: إن ما تعتريه الأعراض المختلفة لا يكون قديماً لأنه يحتاج إلىٰ موجود قبله خصَّهُ بهذه الصفات، إذَنْ: فالكون حادثٌ، والحادث لا بد له من محدث، ومحدثه هو الله تعالىٰ.



لقد اكتشف العلماء في هذا العصر الموادَّ المشعّةَ. وهذه المواد لها عمرٌ إشعاعي؛ أي: أنها تشع إلى مدةٍ قد تكون قصيرةً وقد تكون طويلةً، فإذا انتهى الإشعاع تحوّلت إلى مادة أخرى، وكان هذا دليلاً قاطعاً على أنَّ الكونَ ليس قديماً بل حادثٌ، إذ لو كان قديماً لما وُجدت فيه مادةٌ مشعّة، إذ يكون كل الإشعاع قد انتهى، وإذ ثبت أنَّ الكونَ حادثٌ فلا بدَّ من قديم أحدثه، وهو الله عز وجل.

ويجب الانتباهُ إلىٰ أن إثباتَ وجود الله تعالىٰ يختلف عن إثبات المحسوسات؛ أي: الأشياء التي ندركها بأحد الحواس الخمس، لأن الله عز وجل غير محسوس ﴿ لَا تُدرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ ﴾ [الانعام: ١٠٣]، وفي حياتنا العملية إذا أردنا إثباتَ محسوس وضعناه تحت الحس المناسب، فالمبصرات نضعها تحت البصر، والمسموعات تحت السمع وهكذا بقية الحواس، ومن الخطأ أن نبحث عن الشيء بغير الحاسة المناسبة فنبحث عن الألوان بواسطة الشم مثلاً.

أما غيرُ المحسوسات فنبحث عنها بالبحث عن آثارها، فإذا وجدنا آثارها عرفنا أنها موجودة، وذلك كالفرح والحزن والذكاء والكهرباء والمغناطيس، فهذه غير محسوسة، ونعرف وجودها بوجود آثارها، ولذا من الخطأ أن يطلب منا الجاحدُ أن يُحِسَّ بالله تعالىٰ ونحن نقول إنه غير محسوس، أما آثارُ الله تعالىٰ فكثيرة، ومنها هذا الكون، فإذا صدّقنا بوجود الكون لا بدَّ أن نؤمنَ بوجود الله، وذلك يتضح بملاحظة ما يلي:

أ ـ الكون موجود، وكل موجود حادث يحتاج إلىٰ مُوجد، وقد علمنا أن الكونَ حادثٌ، فهو بحاجة إلىٰ محدِثٍ، ومحدِثُه هو الله تعالىٰ.

- ب ـ الكونُ منظَّم، وكل نظام يحتاج إلىٰ مُنظِّم عالم مدبِّر، والكون جمادٌ لا يستطيع أن ينظمَ نفسه، فمنظِّمه هو الله تعالىٰ.
- جــ الكون فيه أجسامٌ متحركةٌ كالشمس والقمر والمجرّات، والحركةُ لا بدّ لها من محرّك، والكون قابلٌ للحركة والسكون، ومحرّكه هو الله تعالىٰ.
- د \_ الكون فيه جماداتٌ وأحياء، وإخراج الحيِّ من الميت لا يقدر عليه الكونُ بنفسه، فلا بدَّ من باعثِ للحياة في الأحياء، والمحيي هو الله تعالىٰ.
- هــ الأحياء أنواعٌ كثيرة، والعلماء اكتشفوا أن كل نوعٍ من الأحياء فيه نظامٌ وراثيٌ يمنع تحول النوع إلىٰ نوعٍ آخر، فمن أوجد الأحياءَ المختلفة؟! إنه الله تعالىٰ.

وقد يتمادى العقل فيقول: من خلق الله؟ وقد أجاب على هذا الرسول وقد أباب على الله الله الله وقد أباب على هذا الرسول ويقول: «إن الشيطانَ يأتي أحدكم فيقول: من خلقك؟ فيقول: الله ورسوله، فإن له: فمَن خلق الله؟ فإذا وجد أحدكم ذلك فليقل: آمنتُ بالله ورسوله، فإن ذلك يذهبُ عنه»، رواه ابن أبي الدنيا في «مكايد الشيطان»، انظر «الجامع الصغير» ومثله في البخاري (٣١٠٢) ومسلم (١٣٤). ويمكن توضيحُ هذا فنقول: هناك احتمالان فقط:

الاحتمالُ الأول: أن نقول: إن الكونَ الجامد الجاهل العاجز وُجِدَ من غير موجد، أي خلقَ نفسَه بنفسِه وطوَّرَ نفسَه بنفسِه.

الاحتمال الثاني: أن نقول: إن الله تعالى الحيَّ القيومَ القادرَ العليمَ المتصفَ بصفات الكمال قديمٌ لا أولَ لوجوده، وهو الذي خلق الكونَ بأنواعه الكثيرة وصفاته المتعددة، أي أنه لا بد للملحد والمؤمن من التسليم



بوجود موجود لا بداية لوجوده، إما الكونُ الجاهل العاجز، أو اللهُ العالم القادر، وكل عاقل إذا قارن بين الاحتمالين وجد أن الثاني هو الحق، خاصة بعدما نبّه العلماء من كافة التخصّصات على أمور كثيرة في الكون يستحيل معها أن يكون هذا العالم خلق نفسه بنفسه، وحبّذا لو راجع طالبُ العلم بعض الكتب في هذا الموضوع مثل كتاب: «العلم يدعو للإيمان»، وكتاب: «الله والعلم الحديث»، وكتاب: «الله يتجَلّىٰ في عصر العلم».

صحيحٌ أن العقلَ يصعب عليه أن يتصور موجوداً بلا بداية لوجوده، لكن السببَ في صعوبة هذا التصور هو قصورُ العقل البشري وليس خطاً القضية (المعلومة)، فالعقل البشري لا يُدرك نهاية الأعداد ولا بدايتَها، ولا نهاياتِ الجهاتِ الست، ولا بداية ونهاية الزمان، مع أنه يتعامل بالأعداد والزمان والمكان، فدل على أن العقلَ محدودٌ، والمحدود لا يحيط بغير المحدود، وصدق الله العظيم: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠]، لقد صعب على البعض أن يؤمنوا بوجود إله ليس لوجوده بداية، فأنكروا وجود الكون لأنهم إذا آمنوا بالكون وأنه موجود لا بدّ أن يُسلِّموا بوجود الله، وهؤلاء على حماقتهم أعقل من الذين يؤمنون بوجود الكون ثم يقولون إنه وُجد بلا موجد.

والحق أن فكرة الإلحاد قد انهارت بانهيار الاتحاد السوفييتي الذي كان يقوم على الإلحاد كفكر يميزه عن غيره من الأنظمة الاشتراكية غير الملحدة، ورغم كل وسائله انهار أمام عقيدة الإيمان بالخالق التي لم يستطع اقتلاعها من فطرة الناس فعادوا إلى الإيمان بالخالق بعد أن ذهب عنهم كابوس الإلحاد وقهره.



# معنى الإيمان والإسلام:

١٨ وفُسِّرَ الإيمانُ بالتصديتِ
 ١٩ فقيلَ: شرطٌ كالعمل، وقيلَ: بل
 ٢٠ مشالُ هذا الحجُّ والصلاةُ

والنطقُ فيه الخُلْفُ بالتحقيقِ شَطْرٌ والإسلامَ الشرَحَنَّ بالعَمَلُ كذا الصيامُ فأذرِ والزكاة

الإيمان في اللغة هو التصديق، والتصديقُ هو الإذعان للحكم وقبوله والاعتراف به، فالإيمانُ مأخوذٌ من الأمن وهو ضد الخوف، لأن الذي آمن بحكم أُمن جانبه من التكذيب به والإنكار له. فنحن نقول: (محمدٌ رسول الله) فنحكم بالرسالة لمحمد عليه فمن صدَّق وأذعن لهذا الحكم فهو مؤمنٌ به.

أما الإيمان في عُرْف أهل الشرع فهو ما ينجو صاحبه من الخلود في نار جهنم ويفوز بالجنة خالداً فيها أبداً ولو عُذّب في النار فترةً، والإيمان بهذا المعنىٰ هو: تصديق نبينا محمد عَلَيْ تصديقاً جازماً بكل ما جاء به وبلغنا عنه بصورة قطعية مع الرضا بما جاء به والقبول له وعدم التكبر والعناد.

والمراد بما (بلغنا بصورة قطعية) ما اشتهر بين المسلمين المتدينين أنه من الإسلام، كالاعتقاد بأن القرآن الكريم كلام الله، ووجوب العمل بالقرآن والسنة، ووجوب الصلاة، وحرمة الخمر، والاعتقاد بالبعث بعد الموت.

هذا ما اتفق عليه العلماء في معنى الإيمان في حق جميع الناس، سواء من حكم بإسلامه تبعاً لأبويه أو أحدهما، ومن حكم بإسلامه لأنه نطق بالشهادتين وكان قبل ذلك كافراً.

واختلفوا في الكافر إذا صدق تصديقاً جازماً ولم ينطق بالشهادتين هل يحكم بإيمانه أم لا؟

ولمعرفة المعنى الدقيق لهذا الإيمان أعرِضُ صوراً من أحوال الناس المتوقّعة، فبضدها تتميّز الأشياء:

أ \_ من كان كافراً وقال: (أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً وسول الله) وكان قلبه مصدِّقاً بكل ما بلغه بصورةٍ قطعيةٍ أن محمداً على جاء به (وهو ما اشتهر بين أهل الإسلام أنه من الدين)، وكان راضياً بذلك مذعِناً له عازماً على العمل بما ينبني عليه: فهو مؤمنٌ في الدنيا والآخرة، فيعامَلُ في الدنيا معاملة المسلمين، تُؤكل ذبيحته ويُقتدى به في الصلاة، وتُقبل شهادته على المسلم... إلخ، وهو مؤمنٌ في أحكام الآخرة فلا يخلد في النار إن دخلها، ويكون خالداً في الجنة بعد دخولها بفضل الله عز وجل، لأنه صدَّق بمضمون الشهادتين ونطق بهما.

ومثله من حُكِمَ بإسلامه تَبَعاً لأبويه أو أحدهما وكان مصدقاً راضياً بما جاء به النبى محمدٌ ﷺ.

ب\_من نطق بالشهادتين ولم يصدِّق في قلبه بكل أو بعض ما جاء به محمدٌ على مما بلغه بصورة قطعية (وهو ما اشتهر بين المسلمين أنه من الدين) فهو منافق؛ أي: تجري عليه أحكام المسلمين في الدنيا وأحكام الكافرين في الآخرة، فيكون خالداً في النار قد حرَّم الله عليه الجنة، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي الدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّادِ ﴾ [النساء: ١٤٥]، ومثلُه من حُكِمَ بإسلامه تبعاً لأبويه أو أحدهما وكان قلبه مكذباً بكل أو بعض ما جاء به محمدٌ على مما اشتهر بين المسلمين.



- جـ ـ من كان قلبه مصدِّقاً بما جاء به رسولُ الله ﷺ راضياً مذعناً له لكنه لم ينطق بالشهادتين لأنه أخرس فهو مؤمنٌ في الدنيا والآخرة سواء كان قبل ذلك كافراً أم مسلماً تبعاً لأبويه أو لأحدهما، ومثله الكافرُ الذي صدق بقلبه وأذعن ورضي لكنه مات فجأةً قبل أن يتمكن من النطق بالشهادتين.
- د ـ الكافر المصدِّق بما جاء به رسولُ الله ﷺ الراضي المطمئن المذعن لكنه لم ينطق بالشهادتين مع أنه طُلبَ منه النطقُ بهما فرفض وأبىٰ وليس له عذرٌ في هذا من خوفٍ ونحوه، فهو كافرٌ في أحكام الدنيا والآخرة.
- هـ ـ بقي الكافر المصدِّق بما جاء به رسولُ الله ﷺ مما بلغه بصورةٍ قطعيةٍ (وهو ما اشتهر بين المسلمين)، لكنه لم ينطق بالشهادتين مع قدرته علىٰ ذلك فليس به خَرَسٌ ولا خوف ولم يُطلَب منه النطقُ بالشهادتين، فهذا حكمُه في الدنيا حكمُ الكافرين ولا تجري عليه أحكام المسلمين، لأن شرطَ إجرائها علىٰ من كان كافراً النطقُ بالشهادتين، لكن هل هو مؤمنٌ في أحكام الآخرة فينجو من الخلود في النار ويفوز بالجنة؟

والمسألة كما ترى نظريةٌ لا يترتب عليها أثرٌ عمليٌ في الدنيا، فما يُدْرينا بحال هذا وأمثاله؟ ولكن لا بد لنا من ذكر أقوال العلماء فيه، كما جاءت في كلام المؤلف والشارح، فقد اختلف العلماء في حكمه على ثلاثة أقوال:

الأول: قال بعضُهم: هو مؤمنٌ ناج عند الله تعالىٰ؛ لأن الإيمانَ هو التصديق، وهذا مصدقٌ بما جاء به محمدٌ ﷺ، وأما النطقُ بالشهادتين فهو شرطٌ لإجراء الأحكام الإسلامية الدنيوية عليه، وحجةُ هؤلاء:

١ ـ قول الله تعالىٰ: ﴿ أُولَائِكَ كَتَبَ فِى قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ [المجادلة: ٢٢]،
 ووجه الدلالة أن الله تعالىٰ جعل القلبَ موضع الإيمان، وهذا قلبه
 مصدقٌ فهو مؤمن.



- ٢ \_ قول النبي ﷺ: «يا مقلّبَ القلوب ثبّت قلبي علىٰ دينك»، رواه الترمذي (٢٢٢٦) والحاكم ٢/٥٠١، انظر «كشف الخفاء» (٢٠٢٦). ووجه الدلالة فيه أن رسولَ الله ﷺ سألَ الله تعالىٰ تثبيتَ الإيمان في القلب، فدل علىٰ أن القلبَ مكانُ الإيمان وعليه المعوّل، أما الأعمالُ الصالحة ومنها النطقُ بالشهادتين فهي شرطُ كمالٍ للإيمان.
- ٣ \_ قولُ الله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيبَامُ ﴾ [البقرة:١٨٣]، ووجه الدلالة أن الله تعالىٰ خاطب المؤمنين باسم الإيمان قبلَ أن يفرض عليهم الأعمال الصالحة، ومثلُ هذه الآية في كتاب الله تعالىٰ كثيرٌ، فدل علىٰ أن الإيمانَ شيءٌ والأعمال الصالحة شيءٌ آخر مكمّلٌ له ومثبت.
- ٤ ـ قول الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّيِنَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾ [الكهف: ١٠٧]، فعطف العمل العمل الصالح علىٰ الإيمان، والعطف يدل علىٰ التغاير أي أن العمل الصالح غيرُ الإيمان، نقول: جاء زيدٌ وعمرو.
- ٥ ـ إجماع المسلمين علىٰ أنّ الإيمانَ شرطٌ لصحة العمل الصالح، والشرطُ غير المشروط، فدل أيضاً علىٰ أنّ الإيمانَ شيءٌ والعملَ الصالحَ شيءٌ آخر.

الثاني: وقال بعض العلماء: الإيمان هو التصديق، ولكن النطق بالشهادتين شرطٌ لصحته، فمن لم ينطق بهما مع القدرة وانتفاء الموانع إيمانه غيرُ صحيح في الدنيا والآخرة لعدم توفر الشرط وهو النطق بالشهادتين.

الثالث: وقال بعضُهم: الإيمان هو التصديق، لكنّ النطقَ بالشهادتين جزءٌ من التصديق؛ أي: ركنٌ من أركان الإيمان، ولعل حجتهم أن الإيمان



هو التصديق بالقلب لكن مع الرضى والقبول والإذعان، فما معنى أن يكونَ مصدِّقاً بقلبه ثم لا ينطق بالشهادتين مع القدرة على ذلك وانتفاء الموانع؟ إن هذا دليلٌ على العناد، وقد شهدَ الله تعالى على المعاندين بالكفر، وهم الذين يقرّون في قلوبهم بنبوة محمدٍ ﷺ، ولكنهم لا يعترفون بها بالسنتهم، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَنكِنَ الظّلِمِينَ بِعَاينتِ اللّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ [الانعام: ٣٣]، وقال تعالىٰ: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِيِّهِ فَلَعَنهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وخلاصة القول: إن العلماء منهم مَن قال: الإيمان هو التصديق، والنطقُ بالشهادتين شرطٌ لإجراء الأحكام الدنيوية.

ومنهم من قال: الإيمانُ هو التصديق، والنطقُ بالشهادتين شرطٌ لصحة الإيمان.

ومنهم من قال: الإيمان هو التصديق، والنطق بالشهادتين ركنٌ في الإيمان؛ أي: جزءٌ منه.

ويلاحَظُ اتفاقُ القول الثاني والثالث في النتيجة، لأن عدمَ توفر الشرط يؤدي إلىٰ البطلان، وكذلك عدم توفر الركن.

وهذه الأقوالُ كلها تتفق علىٰ أن الأعمالَ الصالحة \_ عدا النطق بالشهادتين \_ هي شرطُ كمالٍ للإيمان، فمن صدَّق بقلبه ونطق بلسانه بالشهادتين مؤمنٌ ولو لم يعمل عملاً صالحاً، لكن لا يخفىٰ أنه علىٰ خطرِ عظيم، وإذا كان النبي على يقول: «يا مقلِّبَ القلوب ثبّت قلبي علىٰ دينك» فماذا يُقال في هذا الذي لم يعمل عملاً صالحاً؟! لكنّ البحوثَ النظريةَ شأنها التدقيق.



بقيَ أن نعلمَ أن هذه الأقوالَ الثلاثةَ هي مذهبُ جمهور المحقِّقين من الأشاعرة والماترِيدية، وهناك مذاهبُ أخرىٰ نذكرها كما ذكرها العلماء للعلم بها:

- ١ ـ مذهب الكرامية الذين قالوا: الإيمان هو إقرار اللسان بالشهادتين، فمن
   أقرَّ بهما فهو مؤمنٌ دون نظر إلىٰ ما في القلب.
- ٢ \_ مذهب الخوارج وبعض المعتزلة: أن الإيمان هو الطاعاتُ مطلقاً سواء
   أكانت فروضاً أم كانت نوافل.
- ٣ ـ مذهب الجُبّائي وأكثر معتزلة البصرة: أن الإيمان هو الطاعاتُ المفترضة
   دون النوافل.
- ٤ ـ مذهبُ جماعةٍ من أهل السنة والمعتزلة والكثيرِ من أهل الحديث: أنّ الإيمان هو التصديق بالجَنان؛ أي: القلب، والإقرارُ باللسان، والعملُ بالأركان؛ أي: الجوارح، فمن صدَّق بقلبه وأقر بلسانه وعمل بأحكام الإسلام فهو المؤمن.

ومراجعة هذه الأقوال وأدلتها مفيدٌ ليكون إيمان المؤمن صحيحاً لدى جميع المسلمين، والقولُ الأخير هو الأحوطُ والعاملُ به مجمّعٌ على إيمانه.

# معنى الإسلام:

في الحديث الصحيح الذي رواه مسلمٌ (٩) أن جبريلَ عليه السلام سأل النبيَّ على مسمع من الصحابة عن الإيمان فقال: «أن تؤمنَ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقَدرَ خيره وشره»، وسأله عن الإسلام فقال: «أن تشهدَ أن لا إلهَ إلا الله وأن محمداً رسولُ الله، وتقيمَ الصلاة وتؤتيَ الزكاةَ وتصومَ رمضانَ وتحُجَّ البيتَ إن استطعتَ إليه سبيلًا»، ثم سأله



عن الإحسان فقال: «أن تعبُدَ اللهَ كأنكَ تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك» الحديث، فهل الإيمان شيءٌ والإسلام شيءٌ آخر؟

وقبلَ الإجابة على هذا السؤال نقول: اتفق العلماءُ على أنه لا يوجد في الحقيقة مؤمن ليس مسلماً ولا مسلم ليس مؤمناً، فكل مؤمن عند الله هو مسلم، وكل مسلم عند الله هو مؤمن، وقد يُحكم على الإنسان أنه مسلم بحسب الظاهر وهو كافر عند الله، وذلك هو المنافق، وقد يُحكم على الإنسان أنه كافر بحسب الظاهر وهو مؤمن عند الله، وذلك هو المؤمن الذي يكتم إيمانه، لكن هذا في الظاهر، والمقصودُ في هذا البحث ما في حقيقة الأمر؛ أي: عند الله تعالىٰ.

إذاً المقصود بالبحث: هل الإيمان جانبٌ من صفات الإنسان والإسلام جانبٌ آخر؛ أم أن الإسلام والإيمان شيءٌ واحدٌ يعبر عنه بهذا مرة وبهذا مرة أخرى بحسب المقام؟

اختلف العلماء في هذا على مذهبين:

١ \_ فذهب جمهور الأشاعرة إلىٰ أن الإيمانَ شيءٌ والإسلام شيء آخر.

٢ ـ وذهب جمهور الماتريدية والمحققون من الأشاعرة إلىٰ أن الإسلام والإيمان شيءٌ واحد، بمعنىٰ: أن اللفظين يدلان علىٰ حقيقةٍ واحدة.

#### الأدلة:

استدل الفريق الأول بما يلي:

أولاً: قولُ الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُشْلِمَاتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [الأحزاب: ٣٥] الآية، ووجه الدلالة أن الله تعالىٰ عطف المؤمنين علىٰ المسلمين، والعطفُ يفيد التغاير، يقال: جاء أبو بكر وعمر، ولا يقال: جاء



عمرُ وأبو حفص، لأن أبا حفصٍ هو عمر، فدل على أن الإسلامَ شيءٌ والإيمان شيءٌ آخر.

ثانياً: حديث جبريل المتقدم، فقد سأل عن الإيمان وسأل عن الإسلام، وأجابه الرسول على بجوابين مختلفين، فدل على أنهما متغايران في نظر جبريل والنبي على وكفى بهما حجة . ويُلاحظ في الجواب أن أركانَ الإيمان تتعلق بالقلب ولا يطلع عليها إلا الله تعالى، وأركانَ الإسلام تتعلق بالجوارح ويمكن الاطلاع عليها.

ثالثاً: اللغة فإن معنى الإيمان غير معنى الإسلام، فالإيمان: هو التصديق كما سبق، والإسلام: هو الخضوع والانقياد.

# واستدل الفريق الثاني بما يلي:

أولاً: قول الله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ مِن الْمُسْلِمِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٥-٣٦]، ووجه الدلالة: أن المراد بالمؤمنين والمسلمين في الآية لوط عليه السلام والمؤمنون من أسرته، فلما عبر عن الشيء الواحد بلفظين دلً على اتحاد المراد من اللفظين، ويمكن الجواب عن هذا: بأننا متفقون على أن كل مسلم مؤمن، والخلاف في حقيقة الإيمان والإسلام.

ثانياً: الاتفاق على أنه لا يوجد مؤمنٌ غيرُ مسلمٍ ولا مسلمٌ غيرُ مؤمن، فكل من حُكم له بالإسلام حُكم له بالإيمان، والعكسُ صحيحٌ، ويُجاب عن هذا أيضاً: بأن الخلاف ليس في هذا بل في الجانب الذي يُطلق عليه اسمُ "إسلام،" من صفات الإنسان والجانب الذي يُطلق عليه اسمُ "إيمان».



ومع أن الخلاف لا تترتب عليه نتيجة عملية لأن المسلم هو المؤمن والمؤمن هو المسلم بالاتفاق كما تقدم فينبغي أن نلاحظ ما سبق بيانه من أن الناجي عند الله تعالى هو من صدَّق بكل ما جاء به محمد على ورضي به وأذعن له، والذي جاء به محمد على منه ما يتعلق بالقلب ومنه ما يتعلق بالجوارح، أما ما يتعلق بالقلب وهو ما سماه جبريل عليه السلام إيمانا فالواجب الجزم به والتصديق التام، وأما ما يتعلق بالجوارح وهو ما سمّاه جبريل عليه السلام إسلاما فالواجب أيضا التصديق بوجوبه والرضا به والإذعان له سواء عمل به أم لا، إلا النطق بالشهادتين فقد سبق بيان حكمه، ص٣٥ ولذا نجد الفقهاء عند ذكر الصلاة والزكاة وغيرها من الواجبات المشهورة يقولون: من تركها جحوداً لوجوبها فقد كفر، وعند ذكر المحرمات المشهورة يقولون: من فعله مستجلاً فقد كفر، ولذا لا نكفر بترك المحرمات المشهورة عامتاه ولا بفعل المحرمات مع اعتقاد حرمتها كما سيأتي إن شاء الله ص٠٢٧.

فتكون النتيجة أن المؤمن والمسلم شيء واحد، لكن الإيمان جانب من حياته والإسلام جانب آخر، لا ينفصل أحدهما عن الآخر، وبناء على ما تقدم فالإسلام هو العمل الصالح؛ أي: امتثال المأمورات واجتناب المنهيات، والمراد: الإذعان لتلك الأحكام وعدم ردها سواء عمل بها أم لم يعمل، ومثال العمل الصالح: الصلاة والصيام والزكاة والحج وغيرها من شرائع الإسلام التي تكفّلت كتب الفقه بشرحها، ومن أراد النجاة عند الله تعالى فليؤد الواجبات وليترك المنهيات وليستغفر من المخالفات، وليقل: يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك.



### هل يزيد الإيمان وينقص؟

٢١ ورُجِّحَتْ زيادةُ الإيمانِ بما تَنزيدُ طاعةُ الإنسانِ
 ٢٢ ونقصهُ بنقصِها، وقيلَ: لا خُلْفَ، كذا قد نُقِلا

تقدم قريباً أن الإيمانَ هو التصديقُ الجازم بكل ما اشتهر بين المسلمين أنّ رسولَ الله محمداً صلَّىٰ الله عليه وآله وسلَّم قد جاء به، فهل يزيد هذا الإيمان وينقص؟

### للعلماء في ذلك أقوال:

- ١ ـ ذهب جمهورُ الأشاعرة إلى أن الإيمان يزيد بسبب زيادة الطاعات وينقص بسبب نقصها، والطاعاتُ هي فعلُ المأمور به واجتنابُ المنهي عنه.
- ٢ ـ وذهب أبو حنيفة رحمه الله ومن وافقه من العلماء إلى أن الإيمان لا يزيد
   ولا ينقص.
  - ٣ \_ وقال بعضُ العلماء: الإيمان يزيد ولا ينقص.
    - ٤ \_ وقال آخرون: إن الخلافَ لفظيٌّ.

#### الأدلة:

- أ \_ استدل القائلون بأن الإيمانَ يزيد وينقص بما يلي:
- ١ ـ قولُ الله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمَ ءَايَنتُهُمْ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾ [الأنفال: ٢]، فقد نصّت الآية على زيادة الإيمان بسبب سماع القرآن الكريم، وهو من أعظم الطاعات، ومثلُ هذه الآية قولُ الله تعالىٰ: ﴿ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَننَا مَعَ إِيمَنهُمْ ﴾ [الفتح: ٤]، وقولُه تعالىٰ: ﴿ وَيَزْدَادُ الَّذِينَ ءَامُنُوا إِيمَننا ﴾ [المدثر: ٣١]، وقولُه عن وجل: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُوا فَرَادَ تَهُمْ إِيمَننا ﴾ [التوبة: ١٢٤]،



- وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَازَادَهُمْ إِلَّا إِيمَانَا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢]، وهذه الآيات كلها تنصُّ على زيادة الإيمان، وما كان قابلًا للزيادة فهو قابلٌ للنقص.
- ٢ ـ قولُ النبي على حين سُئل أيُّ المؤمنين أكمل إيماناً: «رجلٌ يجاهد في سبيل الله بنفسه وماله، ورجلٌ يعبد الله في شِعْبِ من الشّعاب قد كفىٰ الناسَ شرَّه»، رواه البخاري رقم/ ٢٦٣٤/ ومسلم/ ١٨٨٨/ وأبو داود رقم (٢٤٨٥) وقولُه على: «يدخلُ أهلُ الجنةِ الجنةَ وأهلُ النارِ النارَ، ثم يقول الله تعالىٰ: أخرِجُوا من النار من كان في قلبه مثقالُ حبةٍ من خردل من إيمان..» الحديث، رواه البخاري (٢٢) ومسلم (١٨٤). وهذان الحديثان يدلان علىٰ تفاوت إيمان المؤمنين.
- ٣ ـ وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «لو وزن إيمان أبي بكر بإيمان أهل الأرض لرجح بهم» انظر فضائل الصحابة للإمام أحمد (٦٥٣).
- ٤ ـ قال الإمام البخاري: «لقيتُ أكثر من ألف رجلٍ من العلماء بالأمصار فما رأيتُ أحداً منهم يختلف في أن الإيمانَ قولٌ وعمل، ويزيدُ وينقص».
   ورأيُ السلف حجةٌ في هذا الموضوع.
- ٥ ـ لو لم تتفاوت حقيقة الإيمان لكان إيمان عامة المؤمنين بل الفسقة منهم مساوياً لإيمان الأنبياء والملائكة عليهم الصّلاة والسّلام، وهذا باطلٌ لا يقول به أحدٌ، فدل علىٰ تفاوت الإيمان.
- ب \_ وأما أصحابُ المذهب الثاني القائلون بأن الإيمانَ لا يزداد ولا ينقص، فاحتجوا بالعقل وقالوا: الإيمانُ هو التصديق الجازم الذي بلغ حدَّ الإذعان والقبول، والإنسانُ إما مصدقٌ وإما غيرُ مصدق، ولذا لا يقبل الإيمانُ الزيادةَ والنقص.



وأما قولُ الله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانَا﴾ [الأنفال: ٢]، فالمرادُ: زاد ما يؤمنون به، وهو الآياتُ الجديدةُ التي نزلت، فالزيادةُ هنا بسبب زيادة ما يؤمنون به من آياتِ الله تعالىٰ.

جـ وأما الذين قالوا: الإيمانُ يزيد ولا ينقص فحجتهم أن الإيمان: قولٌ، وهو النطق بالشهادتين: وهذا لا يزيد ولا ينقص، وعملٌ صالح، وهذا يزيد وينقص، واعتقادٌ، وهو يزيد ولا ينقص، فإذا نقصَ ذهب؛ أي: إذا حصل الشك فيما اعتقد فقد ذهبَ اليقينُ وذهب الإيمان، لأن الإيمانَ هو التصديق الجازم الذي لا يخالطه شكٌ.

لكن هذا يعارض ما نُقل عن السلف الصالح ويخالف الأدلةَ السابقة، فالاعتقادُ بها أولىٰ.

د \_ وأما الذين قالوا الخلاف لفظي فحجتهم أن الإيمان هو التصديق، وكماله بالعمل الصالح، فالذين قالوا الإيمان لا يزيد ولا ينقص نظروا إلى أصل الإيمان وهو التصديق، والإنسان إما مصدق وإما غير مصدق، والتصديق لا يزيد ولا ينقص، وعلى هذا تُحمَل أدلتهم. والذين قالوا الإيمان يزيد وينقص نظروا إلى ما به كمال الإيمان، وهو العمل الصالح، وهذا يزيد وينقص بلا شك.

وهذا نوعٌ من التوفيق بين القولين المشهورين.

والراجعُ أن الإيمانَ يزيد وينقص، بدليل ما تقدم من الآيات والأحاديث وأقوالِ السلف الصالح، والمعقول أيضاً، والإنسانُ لو تأمل في نفسه لوجد أن تصديقه ببعض القضايا أقوى من تصديقه بالبعض الآخر، بل إن تصديقه بالقضية الواحدة يختلف باختلافِ الأحوال، فكل مسلم يصدق



بوجود مكة المكرمة والمدينة المنورة والكعبة المشرفة والقبر الشريف والحجر الأسود. . . لكن ليس الإيمانُ بها عند من رآها كالإيمان بها عند من لم يَرَها.

وقد شبّه العلماءُ الإيمانَ بالغَرْسة الصغيرة، إذا سقيتها الماءَ واعتنيت بها كبرت وأينعت، وإن تركتها بلا ماء ولا عناية ضعفت ويبست وماتت، وكذلك الإيمانُ موجودٌ بالفطرة، لكنه يقوىٰ بالعمل الصالح ويضعف بالمعاصي، ولذا تجد القرآنَ الكريمَ يقرن بين الإيمان والعمل الصالح فيقول: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَبِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾، وليس إيمانُ الصالحين كإيمان فسقة المسلمين، حتىٰ قال العلماء: المعاصي بريدُ الكفر، أي قد تؤدي إلىٰ الكفر، وذلك عندما يستجلُها فاعلها، نسأل الله العافية.









# مباحث علم التوحيد ثلاثة أقسام

ما تقدم من المسائل يعتبر مقدمة في علم التوحيد، أما المباحث المقصودة في هذا العلم فتنقسم إلى ثلاثة أقسام:

إلٰهيات، ونبوات، وسمعيات.

فالإلهيات: هي المسائل التي يُبحَث فيها عن صفات الله تعالىٰ وما يجب وما يجوز وما يستحيل في حقه عز وجل.

والنبوات: هي المسائل المتعلِّقة بالأنبياء عليهم الصَّلاة والسَّلام وما يجبُ وما يجوز وما يستحيل في حقهم عليهم السَّلام.

والسمعيات: هي الأمور الغيبية التي يجبُ الإيمان بها ولا تُعرَف إلا من طريق الوحي الذي ينزل على الأنبياء ويعبّرون عنه بكلامِ نسمعه منهم.

وهذا لا يعني أن الإلهيات والنبوات لا يُستَدَلُّ عليها بنصوص الكتاب والسنة؛ ولكن المقصودَ أن الإلهيات والنبوات يُستدل عليها بالعقل والنقل، والسمعيات يستدل عليها بالنقل، ولولاه لما عُرفت، وقد أشار المؤلف إلىٰ هذه المباحث بقوله:

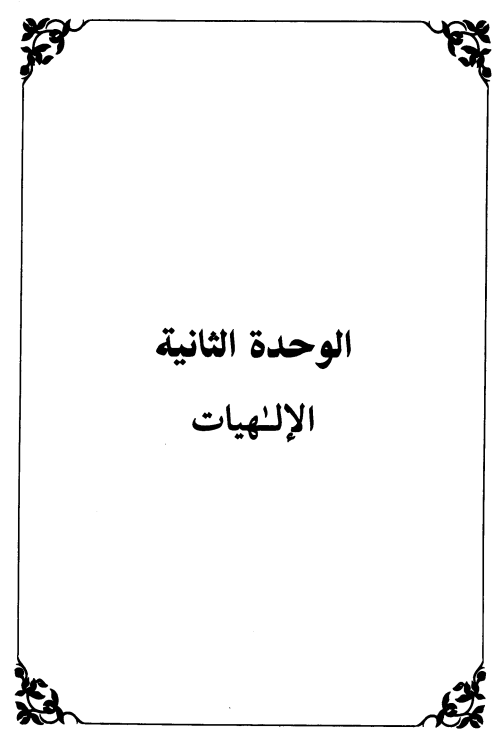
فكُلُّ مَنْ كُلِّفَ شَرْعاً وجبا عليه أن يَعرِفَ ما قد وَجَبا للهِ والجائِد والممتَنِعا ومثل ذا لرُسْلِهِ فاسْتَمِعا فقد ذكر الإلهيات والنبوات، ومن الأنبياء تعرف السمعيات.

















# الإلٰهيات

## الصفات الواجبة لله تعالىٰ:

٢٣ فواجبٌ له الوجودُ والقِدَمْ كَذَا بِقَاءٌ لا يُشَابُ بِالعَدَمْ

في بحث الإلهيات يتحدث العلماء عن صفات الله تعالى، وهي صفات يقتضي العقل السليم أن يتصف بها الله عز وجل، ثم جاء القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة فصرً حا بها، ولذا نجد الدليل عليها من النقل والعقل، وعلماء التوحيد يقسمون هذه الصفات إلى أربعة أقسام:

الأولىٰ: نفسية، وهي التي تدل علىٰ نفسِ ذاتِ الله تعالىٰ، فوصفه بها عز وجل يدل علىٰ ذاته من غير ملاحظة شيء آخر، وهي صفة الوجود، فهي تدل علىٰ ذاته تبارك وتعالىٰ فقط، بينما صفة السمع تدل علىٰ ذاتِ لها سمع، وكذا صفة البصر تدل علىٰ ذاتِ تُبصِر.

الثانية: صفاتٌ سلبية، وهي صفاتٌ تدل على سلبِ أمرٍ لا يليق بالله تعالىٰ، ومنها صفةُ القِدَم، ومعناها سلبُ الحدوث، والبقاء، ومعناه: سلبُ الفَناء.

الثالثة: صفاتُ المعاني، وهي كل صفةٍ قائمةٍ بموصوف موجبةٍ له حكماً، كالقدرة، فهي أمرٌ معنوي، وهي من صفات الله تعالىٰ، واتصافه بها عز وجل يقتضي أنه قدير، والسمع أمرٌ معنوي، وهو من صفات الله عز وجل، واتصافه بها يقتضي أنه سميع.



الرابعة: صفاتٌ معنوية، وهي صفاتٌ ثبتت عندنا لله تعالىٰ نتيجةَ اتصافه بصفات المعاني، فعندما ثبتت نسبةُ القدرة إليه عز وجل اقتضىٰ أنه قديرٌ تبارك وتعالىٰ، ولما ثبتت نسبةُ السمع إليه عز وجل اقتضىٰ أنه سميع.

وأنت ترىٰ أن هذه التقسيمات ليست من صلب العقيدة، ولكنها ثمرة البحوث المنطقية العقلية في قضايا التوحيد، فالمكلَّفُ يجب أن يعتقد أن الله تبارك وتعالىٰ موجود وواحد ومتصف بالقدم والبقاء وله قدرة وسمع وبصر، وهو عز وجل قدير وسميع وبصير [ويجب أن يعتقد ببقية الصفات الآتي ذكرها إن شاء الله] ولا يجب عليه أن يعرف ما الذي يُعد من هذه الصفات نفسياً وما الذي يُعد سلبياً وما الذي يُعد من صفات المعاني أو الصفات المعنوية، وليس لي ولا لغيري أن يقلِّل من شأن بحوث علمائنا الأجلاء؛ لكن أريد أن أبين أنه لا ينبغي أن تكون هذه التقسيمات عائقاً عن فهم ما يجب اعتقاده بعد أن أصبح علم المنطق منسياً اليوم في بعض الأوساط العلمية مع أنه علم مهم.

ولنعد الآن إلىٰ بيان الصفات الواجبة لله تعالىٰ، أي التي يجب أن نعتقدَ أن الله عز وجل متصفّ بها:

القسم الأول: من الصفات الواجبة لله تعالى: الصفة النفسية:

وهي صفةٌ واحدةٌ هي صفة الوجود الذاتي، بمعنىٰ أن وجوده تعالىٰ واجبٌ عقلاً لذاته عز وجل، وليس لعلةٍ أو سببٍ آخر، وتوضيحُ هذا الكلام يحتاج إلىٰ بيان أمرين:

الأول: معنىٰ واجب الوجود، وقد سبق أن الواجبَ ما لا يَتصوَّرُ العقلُ عدمَه بحالٍ من الأحوال، لا في السابق ولا في الحاضر ولا في اللاحق، والله تعالىٰ لا يتصور العقلُ عدمَ وجوده، فهي صفةٌ خاصةٌ بالله تعالىٰ، فنحن نتصور وجودَ الكون من غير البشر أو من غير الجبال أو من غير السموات...،



لكن لا نتصور وجود الكون من غير وجود الله تعالىٰ، فالكونُ عاجزٌ عن خَلْقِ نفسه، وبعضُه عاجزٌ عن خلق بعض، فلا بد له من خالق، وخالقه هو الله تعالىٰ، بل إن كل ذرة في الكون تُعد أمراً معجزاً يحتاج إلىٰ موجد، ولا يقدر علىٰ خلقه إلا الله تعالىٰ، فإما أن نقول إن الكونَ غير موجود، وهذا جنونٌ وباطل، أو نقول موجودٌ ويحتاج إلىٰ موجد، وموجده هو الله تعالىٰ، وقد سبق شرحُ هذا بصورةٍ أوسع. ص٢٩.

الثاني: معنىٰ أن الله تعالىٰ لا يستند وجوده إلىٰ علة، والمقصودُ بالعلةِ السبب، فنحن إذا رأينا إنساناً قلنا: سببُ وجوده أبواه، وإذا رأينا شجرةً قلنا: سببُ وجودها البذرة، والأبوان والبذرة يرجع وجودُهما لسببِ آخر، وهكذا.

وفي النهاية نقول: علة وجود أصل الموجودات هو الله تعالىٰ، فالله تعالىٰ خلق أصل الخلق ثم جعل خلقه أطواراً، طوراً بعد طور، أما الله تعالىٰ فوجوده ليس له علة الأننا لو قلنا لوجوده علة الاحتاجت العلة إلىٰ علة وهكذا إلىٰ ما الا نهاية، وهذا باطل، والا بد أن نجزم بوجود الله تعالىٰ ووجود علة، وهو وجود الله تعالىٰ، وهذا هو الفارقُ بين وجود الله تعالىٰ ووجود غيره، فالله تعالىٰ موجود، وغيره يُقال عنه موجود، لكن الفارق بين الوجودين أنّ وجود الله تعالىٰ لذاته ووجود غيره لغيره، أي بسبب غيره وقولُنا: إن الله تعالىٰ واجبُ الوجود، يعني أن وجودَه ليس له علة، فالجملتان معناهما واحد، ويذكرهما العلماء للتوضيح والتأكيد.

وإذا كان العقل يصعبُ عليه أن يتصورَ وجودَ موجودِ بلا علة فسبب صعوبة تصوره لذلك أنه اعتاد على وجود علةٍ لكل ما يُحِسُّ به، وذاتُ الله تعالىٰ غيرُ محسوسةٍ ولا ينطبق عليها قانونُ المحسوسات، ثم إن العقلَ



قاصرٌ لا يحيط بكل شيء، فلا يصلح حَكَماً في كل قضية، فالعقلُ لا يحيط ببداية الأعداد ولا بنهايتها، ولا ببداية الزمن ونهايته، ولا بنهاية الجهات الست كما سبق بيانُ هذا الأمر. ص٣٤.

فالإقرارُ بوجود الكون يقتضي الإقرارَ بوجود خالقٍ للكون ليس لوجوده علهٌ ولا سبب، ووجوده واجبٌ لذاته، وهو الله تعالىٰ.

وما أعظمَ القرآنَ الكريمَ عندما عبَّر عن هذا بقوله: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالظَّنِهِرُ وَٱلْبَاطِنِّ ﴾ [الحديد: ٣]، وبقوله: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥]، والخلقُ من غير خالقٍ مستحيلٌ، ولا أحدَ يقول: إنه خلقَ نفسه، إذا لا بد من خالقٍ لم يُخلَق، وهو الله عز وجل.

القسم الثاني: من الصفاتِ الواجبةِ لله تعالىٰ: الصفاتُ السلبية:

وهي التي تدل على سلبِ أمرٍ لا يليقُ بالله تعالى، ومن الصفات السلبية:

# ١ \_ القِدَم:

ومعناه، أن وجود الله تعالى غيرُ مسبوقِ بعدم، فنحن نقول: هذا كتابٌ قديم، لكن مهما كان عمره فقد كان قبل ذلك غيرَ موجودٍ ثم وُجد، ونقول هذا بناءٌ قديم، لكن مهما كان تاريخُ بنائه فقد كان قبلَ ذلك غيرَ موجودٍ ثم وُجد، وليس هذا هو المعنى المقصودَ في حق الله تعالى؛ لأنه يدل على وجودٍ بعد عدم؛ أي: حدوث.

ونقول: الكعبة أقدم من المسجد الأقصى، بمعنى أنها بُنِيَت قبلَه، ونقول: آدمُ عليه السَّلام أقدمُ من نوح عليه السلام؛ أي: أنه كان قبله، وهذا المعنى أيضاً غيرُ مرادٍ في حق الله تعالى، لأنه أيضاً يدل على وجودٍ بعد عدم؛ أي: حدوث.



أما وجودُ الله تعالى فغير مسبوقِ بعدم، لأنه غيرُ حادث، إذ لو كان قبلَ وجوده معدوماً لاحتاج إلىٰ موجد، واحتاج موجدُه إلىٰ موجد، وهكذا إلىٰ ما لا نهاية، وهذا مستحيل، وهذه العبارة هي معنىٰ قولهم: لو كان حادثاً لاحتاج إلىٰ محدث، وهكذا إلىٰ ما لا نهاية، وهذا مستحيلٌ، وقد سبق بيانُ ذلك وأنه لا مفرَّ من أحد أمرين: إما أن نقولَ: الكونُ غير موجود، وهذا باطلٌ، أو نقولَ: موجودٌ وموجدُه لا يحتاج إلىٰ موجد، وهو الله سبحانه وتعالىٰ، وقولُنا: موجودٌ لذاته وواجبُ الوجود يعني: أنه قديمٌ، لكن العلماء يذكرون الوجودَ والقِدَمَ للإيضاح.

#### ٢ \_ البقاء:

ومعناه أن وجود الله تعالى يستحيل أن يلحقه عدمٌ، أي يستحيل أن يأتي بعده عدمٌ يُزيله. فأنت تقول: أنا باقِ في المسجد إن شاء الله حتى تَطلُعَ الشمس، أي إذا طلعت الشمسُ خرجتَ من المسجد وانقطع وجودُك فيه، وتقول: هذا البناءُ باقِ إلىٰ ما شاء الله؛ أي: فإذا شاءَ الله انقطع وجوده ولحقه العدم، وتقول: فلانٌ مسافرٌ وأنا باقِ؛ أي: بعدَ سفره، لكنّ بقاءك ينقطع بالسفر أو الموت.

وكل هذه المعاني للبقاء غيرُ مرادةٍ في حق الله تعالىٰ، بل المرادُ أنّ وجودَه يستحيل أن يلحقه عدمٌ يقطعُه.

وتقول: أهلُ الجنة باقون في الجنة إلىٰ الأبد؛ أي: إلىٰ ما لا نهاية، وهذا صحيحٌ، لكنَّ بقاءهم في الجنة ليس لذاتهم بل بسبب إرادة الله، لذلك قال الله تعالىٰ: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآهَ رَبُّكُ عَطَآةً عَلَمَةً مُثَرِّكُمْ تَدُونِ ﴾ [هود: ١٠٨]؛ أي: غيرَ منقطع، فبقاؤهم في الجنة ليس لذاتهم،



أما بقاء الله تبارك وتعالى فهو لذاته، لأنه جلَّ جلالُه قديمٌ، وما كان قديماً بالمعنى الذي ذكرناه يستحيلُ عليه العدم، فوجودُه تعالىٰ لذاته، وقدَمُه لذاته، وبقاؤه لذاته سبحانه وتعالىٰ، وليس هذا لغيره، فغيرُه وجودُه لغيره، لأن غير الله تعالىٰ حادث، والحادث لا يكون قديماً ولا باقياً لذاته، ثم إن بقاء ما سوىٰ الله تعالىٰ يُلاحَظُ فيه الزمن، والله تعالىٰ خالقُ الزمان والمكان، فوجودُه سابقٌ لهما، فلا يَحتاج إليهما، ولا يُلاحظان في صفاته، فهي قديمةٌ أيضاً.

### ٣ \_ المخالفة للحوادث:

# ٢٤ وأنَّ لِمَا يَنَالُ العَدَمُ مُخَالِفٌ بُسرهانُ هذا القِدَمُ

الحوادثُ كل ما سوى الله تعالى، فقد تقرر سابقاً أن ما سوى الله تعالى حادثٌ ومخلوقٌ لله عز وجل، فذاتُ الله تعالى ليست كذاتِ أي شيء من المخلوقات، وكل صفةٍ من صفاته ليست كصفة أي شيء من المخلوقات، وكل صفةٍ من صفاته ليست كصفة أي شيء من المخلوقات، قال الله تعالى عن نفسه: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى اللهُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، فبعض الحوادث تُوصَف بأنها أجسامٌ مؤلفةٌ من عناصر وذرات وخلايا ولها أطوالٌ وأوزان وألوان، وكل الحوادث محدَّدةٌ بالأزمنة والأمكنة، وهذه الصفاتُ كلها مستحيلةٌ على الله تعالى، لأن كل هذه الذواتِ والصفاتِ حادثةٌ مخلوقة، والله تعالىٰ قديمٌ، والقديم لا يشبه الحادث.

والإنسانُ إذا لم يحسَّ بشيءٍ وهو عالمٌ بوجوده تخيّله، لكن خياله لا يتجاوز المحسوسات وإن ركَّبها بطريقةٍ غير مألوفة. مثال ذلك أن البعضَ سمع بالبُراق الذي ورد ذكرُه في حديث الإسراء، لكنه لم يره فتصوّره فرساً

لها أجنحةٌ ولها وجهُ امرأةٍ وعلىٰ رأسها تاجٌ مرصَّع، وهذه الصورة غير موجودةٍ في الكون لكنَّ أجزاءها موجودة، فجسمُ الفرس موجود، والأجنحةُ موجودة، وكذا وجهُ الإنسان والتاجُ، فرجع الأمر إلى أجزاء من المحسوسات تدركها الحواس، والله تعالىٰ لا تدركه الحواس، فإذا أراد الوهمُ أن يتصوّره فقد أخطأ، لأنه سيشبهه بالحوادث، والله تعالىٰ يقول عن نفسه: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَى أَمُّ ﴾، ولذا قال العلماء: «كل ما خطرَ ببالك فاللهُ بخلاف ذلك»، لأنه لن يخطرَ ببالك إلا محسوسٌ حادث، وقالوا: «ترك الإدراك إدراك، والبحثُ عن ذاتِ الله إشراك، لأن الذي يُبحَثُ عن ذاته بالحواس والوَهْم هو المحسوس الحادث، ومَن اعتقد أن الله تعالىٰ يُشبه المحسوساتِ فقد اعتقد بإله سوى الله فوقع في الشرك.

ووالسد كسذا السوكسد والاصدقسا

٢٥ - قيامُهُ بالنَّفْس وَحُدانِيَّهُ مُنَازَّها أوصافُه سَنِيَّة ٢٦ عَنْ ضِدٌّ أَوْ شِبْهِ شَرِيكٍ مُطلَقا

## ٤ \_ قيامُه بالنفس:

أي استغناؤه تعالىٰ عن غيره وعدمُ حاجته إلىٰ المحل والمخصِّص، فالعلماء يقسمون المحسوسات إلى قسمين: ذوات، وأعراض، فإذا قلنا: (هذا كتابٌ أخضر مستطيلٌ) فالكتابُ ذاتٌ، والخُضْرةُ عَرَض، والاستطالةُ عَرَض، ونحن لا نتصوَّر ذاتاً إلا ولها أعراضٌ من لونٍ وطولٍ وسُمْك وحجم ومكان وزمان. . . إلخ ، ولا نتصوَّر أعراضاً إلا بذاتٍ تقومُ بها تلك الأعراض، فلا نتصور خُضرةً إلا وهي موجودةٌ في شيءٍ أخضر، ولا نستطيع تصورها مجردةً عن ذاتٍ تقوم بها، ولا نتصور طولاً إلا بشيء طويل، ولا يُتصوَّر الطولُ مجرداً عن ذاتٍ لها طول، وهكذا قُل في كل الأعراض من حركةٍ



وسكون وقُربِ وبُعد... إلخ، والذواتُ والأعراضُ تحتاج إلىٰ موجد، وهذا كلَّه مستحيلٌ علىٰ الله تعالىٰ؛ فلا يحتاج إلىٰ شيءِ يقومُ به كالأعراض ولا يحتاج إلىٰ شيء يقومُ به كالأعراض ولا يحتاج إلىٰ مُوجِدٍ كالحوادث من ذواتٍ وأعراض؛ لأنه تعالىٰ قديمٌ وهذه كلُها حوادث، وهو مستغنِ عنها قبلَ وجودها وبعدَ وجودها.

ثم إن الأعراض لا تُوصَفُ بالقدرة ولا بالسمع ولا بالبصر ولا بالإرادة، والله تعالىٰ قديرٌ سميعٌ بصيرٌ مريدٌ عالمٌ متكلِّمٌ، وتقدَّم أنَّ الله تعالىٰ قديمٌ لا يحتاج إلىٰ موجد.

وهذا البيان من علمائنا يبيّن ضلالَ الذين يصفون الله تعالىٰ بما يُوصَف به خَلْقُه، فيتصورونه قائماً ببعض مخلوقاته من شمسِ أو قمرٍ أو إنسان... إلخ، ولذا كان الإسلامُ دينَ التنزيه المطلَقِ لله تعالىٰ، يعبِّرُ عن ذلك قولُ الله تعالىٰ: ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الصافات: ١٨٠]؛ أي: تنزَّهَ عمّا يَصِفُه الواصفون له بشيء من صفات مخلوقاته، وتنزّه عما يتوهمه المتوهّمون.

ومن الملاحظِ التقاربُ بين معنىٰ الوجود والقِدَمِ والبقاء والمخالفة للحوادث والقيام بالنفس، وعلماؤنا يؤكِّدون علىٰ كل واحدةٍ من هذه الصفات لأهميتها ولا يكتفون بذكر ما يوافقها في معناها.

#### ٥ \_ الوجدانية:

يُعرَفُ الإسلام بأنه دينُ التوحيد، وهو دين جميع الأنبياء من قبل، ولكن الديانات السابقة حُرِّفَت وحفظَ اللهُ الإسلامَ من التحريف، ولذا نجد في القرآن آياتِ كثيرةً تؤكد علىٰ التوحيد كقول الله تعالىٰ: ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴾ [محمد: ١٩]، وقولِه عز وجل: ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَكَالُهُ أَكَالًا مُ ومعنىٰ



التوحيد أنه لا يوجد إله إلا الله، ولا يوجد شيء مثل الله تعالىٰ: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَمُ كُنُ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ كَصَفَاتِ لَمُ كُفُواً أَحَدُنُكُ، وهذه وحدة الذات، ولا يوجد لغير الله عمالىٰ فعل كفعله جل الله عز وجل، وهذه وحدة الصفات، وليس لغير الله تعالىٰ فعل كفعله جل جلاله، وهذا ما يسمونه وحدة الأفعال، فالله عز وجل واحد في ذاته وصفاته وأفعاله، وهذا الذي يعبرون عنه بوحدة الذات والصفات والأفعال.

# أما الأدلة على هذه الوحدة فكثيرةٌ منها:

٢ - أن وحدة الأثر تدل على وحدة المؤثر، فإذا وجدنا خَطَّين متطابقين قلنا إنهما لشخص واحد، ولذا يُعتمَدُ التوقيعُ في إثبات صحة الوثائق، فإذا تطابق التوقيعان كان الموقع واحداً، وإذا وجدنا بصمات متطابقة قلنا إنها لشخص واحد، وهكذا..، وقد أثبت العلمُ الحديث اليومَ أن طريقة التصميم في جميع الكون واحدة، فكل المخلوقات مؤلّفة من ذرات، وهي مركبة بطريقة واحدة وإن اختلفت المواصفات، وطريقة تركيب أجزاء الكون واحدة، فالذرة نُواة تدور حولها جُسَيمات، والمجموعة الشمسية نُواتها الشمس تدور حولها أجسامٌ هي الأرض والمريخ... إلخ، والمجرّاتُ الكبيرة كذلك.



ويلفت الانتباءَ أنّ الأرض تدور حولَ نفسها من اليمين إلى اليسار، والحُجّاجُ الطائفون بالكعبة أمرَهم الله تعالىٰ أن يطوفوا حولَ الكعبة من اليمين إلىٰ اليسار، فالخالق والمشرِّعُ واحدٌ سبحانه وتعالىٰ.

٣ ـ لو كان في الكون إلهان لأمكن أن يختلفا في أمرِ ما كأن يُريد أحدُهما حركة شيء في وقت ويريد الآخرُ سكونه في ذلك الوقت، وعندَئذِ من المستحيل أن تَنفُذَ إرادتاهما معاً، لأنّ الشيء لا يكون متحركاً وساكناً في وقت واحد، ومن المستحيل أن لا تنفُذَ إرادة أحدهما، لأن الإله لا بد أن تنفُذَ إرادته، والشيء لا بد أن يكون ساكنا أو متحركاً، فإذا سكن أو تحرك فقد نفذت إرادة أحدهما ولم تنفذ إرادة الآخر، فالذي نفذت إرادته هو الإله الحق، والآخر ليس بإله، بل هو عبد مقهور، فثبت أن الإله الحق واحد، والإله الحق هو الله عز وجل وما عداه عِبادٌ له تبارك وتعالى، فثبت التوحيد، وثبتت الوحدة لله تعالىٰ.

ولهذا قال إبراهيم عليه السلام للنمرود الذي ادعى الألوهية: ﴿ فَإِنَ اللّهَ يَأْقِ بِالشّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ ﴾ [البقرة: ٢٥٨]، فلمّا رأى النمرود أن إرادته لن تنفُذ في هذا الشأن بُهت، فالشمس تُشرق وتغرب بانتظام كما يشاء الله تعالىٰ، والكون كله يسير بانتظام لا خلل فيه حسب إرادة الله تعالىٰ، فدل علىٰ أن الكون ليس فيه إلا إله واحد هو الله تعالىٰ، وأن إرادته هي التي تسيّر الكون بهذا النظام الصالح لجميع مَن فيه، ولو كان مع الله إله لما كان هذا النظام الرتيب النافع المدهش، وصدق الله العظيم: ﴿ لَوْ كَانَ فِيمِمَا مَا لِللّهُ عَلَىٰ أَن الْهِهما واحدٌ هو الله عز وجل.

وإذا ثبت أنه لا إله إلا الله ثبت أنه ليس لأحدٍ صفاتٌ كصفاتِ الله، ولا أحدَ يشبه فعلُه فعلَ الله، فالله تعالىٰ إذا أرادَ شيئًا كان، وغيرُه يحتاجُ إلىٰ



أسباب ووسائل، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا آمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُوبُ﴾ [يسَ: ٨٢].

وبعدَ معرفة هذه الصفاتِ يجبُ أن نعتقدَ أن الله تعالىٰ منزَّةٌ عن مضادِّ له في ذاته وفي صفاته، لأنه قديمٌ وصفاته قديمة، وهذا يعني عدمَ المضاد له في السابق واللاحق، لأنّ الضدَّ لا يجتمع مع ضده، كالحركة والسكون، والظلام والنور، والله عز وجل قديمٌ باقٍ فيستحيل أن يكون له ضد.

والله تعالىٰ منزَّهُ عن المشابِه له سبحانه في الذاتِ والصفات، لأنه مخالفٌ للحوادثِ كما سبق، ومنزَّه عن الشريك في الذات والصفات والأفعال، لأنه واحدٌ في ذاته وصفاته وأفعاله كما سبق أيضاً، ومنزه عن الوالد والولد، لأنّ الولادة من صفاتِ الحيوانات، والله تعالى منزَّة عن مشابهة المخلوقات، والولدُ محتاجٌ إلى الوالد في وجوده، والله تعالىٰ موجودٌ لذاته قديمٌ كما بيَّنا، والوالدُ يحتاج إلىٰ الولد ليكون وجودُه امتداداً لوجوده بعدَ موته، والله تعالىٰ حيّ لا يموت، والولادةُ تقتضى أنّ الوالدَ ينفصل منه جزءٌ فيكون ولداً، والله تعالىٰ واحدٌ لا يتجزّأ ومخالفٌ للحوادث، والتجزُّؤُ من صفات الحوادث، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَقَالُواْ اَشَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدًا ﷺ لَقَدْ حِنْتُمْ شَيْتًا إِذًا شَ تَكَادُ ٱلسَّمَاوَتُ يَنْفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَقَخِرُ ٱلجِبَالُ هَذًا ﴿ أَن دَعَوْا لِلرَّمْمَنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّمْمَنِ أَن يَنْخِذَ وَلَدًا ۞ إِن كُلُّ مَن فِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ عَبْدًا ۞ ﴾ [مريم: ٨٨-٩٣]، فقد بيَّن القرآنُ الكريم أن الولدَ مستحيلٌ علىٰ الله، لأنَّ الولادةَ نقصٌ، وادَّعاءُ الولد له يتنافىٰ مع اعتقاد الكمال له، ثم إن الذين ادُّعِيَت لهم بنوة الله كعيسى عليه السَّلام صفاتُهم صفاتُ بقيةِ عبادِ الله، فهم عبيدٌ لله.



والله تعالى منزَّة عن الأصدقاء، لأن الإنسانَ يتخذ الأصدقاءَ لحاجته إليهم، والله تعالى مستغنِ عن الخَلْق، والصداقةُ تكون بين المتجانسين، والله تعالىٰ لا يشبهه شيءٌ.

نعم إن لله تعالى أولياءً يحبُّهم ويحبونه، لكن حبَّه لهم ليس كحُبِّنا، لأنّ صفاتِهِ ليست كصفاتنا، والله منزَّةٌ عما يعتري المحبِّين من رِقّةٍ وهوىٰ.

هذه المعاني كلُّها تُفهَمُ من قول الله تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى ۗ وَهُوَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الصَّكَ اللهُ ا

القسمُ الثالث: من الصفات الواجبة لله تعالى صفات المعانى:

٢٧ وقددرة إرادة وغدايدرت أمراً وعلماً والرّضا كما ثبَتْ

صفاتُ المعاني كما تقدم هي صفاتٌ لها معانٍ متصفةٌ بها ذاتُ الله تعالىٰ، وتدل علىٰ اتصافه بمقتضاها، أو كما يقول العلماء: كل صفةٍ قائمةٌ بموصوف، موجِبةٌ له حكماً، وصفاتُ المعاني التي قام عليه الدليلُ سبعُ صفاتٍ هي:

القدرة، والإرادة، والعلم، والحياة، والكلام، والسمع، والبصر.

ولا نزيد عليها إلا بدليلٍ من الكتاب أو السنة، لأنه لا يجوز أن نَصِفَ الله تعالىٰ بما لم يَصِف به نفسه في الكتاب أو السنة، ولم يرد في الكتاب والسنة من صفات المعاني غيرُ هذه الصفات وما يَؤُولُ إليها، وفيما يلي بيانٌ لمعانيها:



#### ١ \_ القدرة:

ومعناها أن الله عز وجل قادرٌ علىٰ إيجاد كل ما يتصور العقلُ السليم إيجادَه وفقاً لإرادته عز وجل، وقادرٌ علىٰ إعدام كل ما يتصور العقلُ إعدامه وفقًا لإرادته تبارك وتعالىٰ، والدليلُ علىٰ ذلك قولُه عز وجل: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، ويدل على القدرة ما نشاهده من مخلوقاتٍ متنوعةٍ عجيبةٍ خلقها الله تعالىٰ كما يريد مع أن الأصلَ فيها العدم، وكل واحدةٍ منها عجيبةٌ في صنعها، ابتداءً من أصغر المخلوقات وانتهاءً بأكبرها، كما أن العقلَ يتصور أشياءَ كثيرةً لكن اقتضت إرادةُ الله تعالىٰ أن لا يُوجدُها وأن يبقيها في حَيِّز العدم فبقيت معدومة بقدرة الله تعالىٰ؛ فمن الممكن أن تشرقَ علىٰ الأرض شمسان أو أكثر، ولكنّ إرادة الله وحكمته اقتضت أن لا تشرقَ إلا واحدةٌ، وبقي إشراق الزائد في حيز العدم بقدرة الله تعالى، ومن الممكن أن يكونَ للإنسان أربعُ عيونِ أو أكثر وثلاثُ أيدٍ أو أكثر، ولكن إرادةَ الله تعالى وحكمته سبحانه لم تشأ إلا وجود يدين وعينَين فقط للإنسان، فبقيَ الزائد في حيز العدم بقدرة الله تعالى، والله تعالىٰ قادرٌ علىٰ نقل الموجود الممكن إلىٰ حيز العدم فيتلاشىٰ ويفنىٰ، وهذا ما أراده العلماءُ بقولهم في تعريف قدرة الله تعالىٰ: صفةٌ أزليةٌ يتأتى بها إيجاد كل ممكن وإعدامُه وفق الإرادة.

والمراد بالممكن ما يتصور العقلُ السليمُ وجودَه وعدمَه كما تقدم، ولذا فإن قولَ بعض الجُهلاء: هل يستطيع الله تعالىٰ أن يُخرجني من مُلْكِه؟ دليلٌ علىٰ الجهل، فنقول له: هل يتصوَّر العقلُ السليمُ مكاناً غيرَ مملوكِ لله تعالىٰ؟! والجواب: لا، إذن هو يطلب \_ لجهله \_ ما لا يتصوره العقل السليم.



وقولُ البعض الآخر: هل يستطيع الله تعالىٰ أن يخلق صخرة لا يقدر علىٰ رفعها؟ دليلٌ آخرُ علىٰ الجهل، لأن العقلَ السليمَ لا يتصور صخرة بهذه الصفة، والله تبارك وتعالىٰ يخلُقُ ما تقتضيه حكمتُه لا ما تشتهيه أحلامُ السُّفَهاء.

وأجهلُ منهم من يقول: هل يستطيع الله تعالىٰ أن يخلقَ إلها مثله، والجواب: أن الإله لا يكون مخلوقا، والعقلُ السليمُ لا يتصور إلها مخلوقا، وهل يتصور إنسانٌ عاقلٌ أن يسير شخصٌ واحدٌ في زمانٍ واحدٍ إلىٰ الشرقِ والغربِ معا؟! أو أن يكونَ شيءٌ واحد ساكناً ومتحركاً في وقتٍ واحدٍ، وباعتبارٍ واحد؟! ووجودُ إله مخلوقٍ مما لا يتصوره العقل السليم، صحيحٌ وباعتبارٍ واحد؟! ووجودُ إله مخلوقٍ مما لا يتصوره العقل السليم، صحيحٌ إنّ الجهلَ يفضح صاحبه. وهؤلاء لو فكروا في شيءٍ من خَلْقِ اللهِ لكان خيراً لهم وأقربَ إلىٰ الهدىٰ الذي ينفعهم في الدنيا والآخرة، ولكنهم ما قدروا الله حقّ قدره.

وما يُوجده الله تعالىٰ يوجده وفقاً لإرادته، وما يبقيه في حيز العدم يبقيه معدوماً وفقاً لإرادته، وكذلك إعدام الموجود وإفناؤه وفقاً لإرادة الله عز وجل، وقدرة الله تعالىٰ قديمة؛ أي: أنها موجودة من الأزل قبل أن توجد المخلوقات، لأنها صفة لله تعالىٰ، وصفات الله تعالىٰ قديمة .

#### ٢ \_ الإرادة:

الإرادةُ في اللغة: القصد، وتُرادِفُها المشيئة، وقد عِلِمنا أن قدرةَ الله تعالىٰ أوجدت المخلوقات، لكن الموجوداتِ لها صفاتٌ مختلفة، فهذا طويلٌ وهذا قصير، وهذا أبيضُ وهذا أخضر، وهذا غنيٌ وهذا فقير، وهذا في الغرب، وهذا حارٌ وهذا بارد... إلخ.



فمن الذي خص الموجوداتِ بهذه الصفات؟ إنها لم تخص نفسَها، ولا تستطيع أن تخص نفسَها بالصفاتِ التي اتصفت بها، فلا بدَّ من إرادةٍ خَصَّت كلَّ موجودٍ بالصفات التي يتصف بها، لأن غيرَها جائزٌ عليها أيضاً، فضلاً عن أن الممكناتِ منها ما وُجِدَ ومنها ما لم يُوجَد. إن إرادة الله تعالىٰ هي التي خصت الموجودات بالوجود وخصتها بالصفات التي تتصف بها.

وهذا معنىٰ قول العلماء: الإرادة \_ أي إرادة الله \_ صفةٌ قديمةٌ زائدةٌ علىٰ الذات قائمةٌ بها شأنُها التخصيص، فتخصصُ كلَّ ممكنِ ببعض ما يجوزُ عليه.

فهي من صفات الله تعالىٰ، والصفةُ غير الموصوف، وهي قديمةُ؛ أي: أن الله تعالىٰ مريدٌ قبلَ وجود المرادات، لأنّ صفاتِ الله تعالىٰ كلّها قديمةٌ، إذ الحادثُ لا يقوم بالقديم، بل يستحيل اتصافُ القديم بالصفات الحادثة.

والذي يدل على صفة الإرادة وجودُ هذه الصفات المختلفة للمخلوقات مع أن هذه الصفاتِ غيرُ واجبةٍ بل ممكنةٌ وغيرُها ممكن، فإيجادُها دونَ غيرها دليلٌ على إرادة خالقِها سبحانه وتعالىٰ.

وقد دلَّ على صفةِ الإرادة القرآنُ الكريم، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا آمْرُهُۥ إِذَا آرَادَ شَيْعًا آنَ يَقُولَ لَلُمُ كُن فَيَكُونُ ﴿ فَسَبْحَنَ الَّذِى بِيدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [يسّ: ٨٢-٨٣]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَرَيُّكَ يَغْلَقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ ﴾ [القصص: ٨٦]، والاختيارُ إرادةُ أحدِ الاحتمالاتِ مع العلم بالباقي، وفي القرآن الكريم آياتٌ كثيرةٌ تدل على صفةِ الإرادة، فكل ما في الكون من ذواتٍ وصفاتٍ هو من خلقِ الله وبإرادته سبحانه وتعالىٰ.

وكَيْلا يلتبس معنىٰ الإرادة بغيره أكّدَ العلماءُ علىٰ أنّ الإرادةَ غيرُ الأمر، وغيرُ العلم، وغيرُ الرضا، لأن لكل كلمةٍ من هذه الكلماتِ معنى خاصاً



بها، فالأمر: هو استدعاءُ الفعل بالقول ممن هو دون المستدعى على سبيل الوجوب<sup>(۱)</sup>، وقد أمرَ الله عبادَه بأوامرَ كثيرةٍ طلب منهم فيها أفعالاً مختلفة كالصلاة، والزكاة، والجهاد، وبرِّ الوالدين، والصدق. . . إلخ، ونحن نرى أن بعضَ العِباد أطاعوا وبعضَهم عَصوا، فدل هذا على أنّ الإرادة غيرُ الأمر، إذ لو كان الأمرُ والإرادةُ شيئاً واحداً لَمَا تخلَّفَ أحدٌ عن الطاعة.

ويُوضِحُ هذا أن الله تعالىٰ قال: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا فَوَيمِينَ لِلّهِ شُهَدَاءً بِالْقِسْطِ ﴾ [المائدة: ٨]، ونحن نرى بعض المؤمنين يشهدون بالعدل وبعضهم لا يشهدون به، لأن الأمرَ هنا أمرٌ تشريعي، يُطِيعه البعضُ ويَعصِيه البعضُ الآخر، وقال تعالىٰ للذين عَصَوا من بني إسرائيلَ واعتدوا في السبت: ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَسِيمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٦٦]، فصاروا جميعاً قِردَةً لم يتخلف منهم أحد، لأن الأمرَ هنا أمرٌ تكوينيٌ يعبرُ عن إرادةِ الله تعالىٰ، وهذا التفريقُ بين الإرادةِ والأمرِ ضروريٌ، إذ لو كان الأمرُ والإرادةُ شيئاً واحداً لما وجدنا عاصياً لله تعالىٰ، لكن حكمته تعالىٰ اقتضت أن يختبر الناسَ فأمرهم وجعل لهم اختياراً، فأطاع البعضُ وفازَ بالجنة، وعصىٰ البعضُ فاستحقً وجعل لهم اختياراً، فأطاع لم يخرج عن إرادةِ الله، والذي عصىٰ لم يخرج عن إرادةِ الله، والذي عصىٰ لم يخرج عن إرادة الله، والذي عصىٰ لم يخرج عن إرادة والذي على المعن عمل لم يخرج عن إرادة والذي على المن عرّ وجل.

وأما العلم؛ أي: علمُ الله تعالىٰ، فهو أيضاً غيرُ إرادته، لأنّ العلمَ صفةٌ تحيط بالمعلومات، كما سيأتي قريباً إن شاء الله، والإرادة تخصيصُ الممكن ببعض ما يجوزُ عليه.

<sup>(</sup>١) انظر: اللمع في أصول الفقه للشيرازي.



وأما الرُّضا: فهو قبول الفعل والإثابةُ عليه، ومعلومٌ أن القبول والإثابة تكون للأفعال الإرادية الموافقة لما أمر الله به، فهو غيرُ الإرادة كما ترىٰ.

### ٣ \_ العلم:

٢٨ ـ وعِلمُــهُ ولا يُقــالُ مُكْتَسَـبْ فَأَتْبَعْ سَبيلَ الحَقِّ وأَطْرَح الرِّيَبْ

تبيَّن لنا أنَّ الموجوداتِ من ذواتٍ وصفاتٍ أو كما يقولون من جواهرَ وأعراض هي من خلق الله وبإرادته عز وجل، وهذا يقتضي أن الله تعالىٰ عالمٌ بها كلِّها علىٰ حقيقتها؛ لأنه هو الذي خلقها، قال الله تعالىٰ: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

وعَلِمْنا أَن الله تعالىٰ قديمٌ واجبُ الوجودَ، وكذلك صفاتُه، والله تعالىٰ عالمٌ بذاته وصفاته، وما عَلِمَ الخَلْقُ من ذلك إلا ما عَلَّمَهم، وقد قال تعالىٰ: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠]، وقال رسولُ الله ﷺ: «لا أُحصي ثناءً عليكَ أنتَ كما أثنيتَ علىٰ نفسِك»، رواه مسلمٌ (٤٨٦) وغيرُه.

وعَلِمْنا أَنَّ الممكناتِ بعضُها وُجِدَ وبعضُها لم يوجد، وكان من الممكن عقلًا أن تُوجَدَ لو شاءَ الله تعالىٰ، وهذه أيضاً يعلم الله عزَّ وجل ما كان وما لم يكن منها.

وقلنا: إن المستحيلَ هو الذي لا يتصور العقلُ وجودَه، والله تعالىٰ يعلمُ المستحيلاتِ أيضاً.

وهكذا نرى أن علمَ الله تعالى أحاطَ بالواجباتِ والجائزاتِ والمستحيلات، كلٌ بما يليقُ به، فالواجبُ عَلِمَهُ موجوداً، والمستحيلُ يعلمُهُ معدوماً، والجائزُ يعلمُ الموجودَ منه والمعدوم، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

ولهذا قال العلماء: علمُ الله تعالىٰ صفةٌ أزليةٌ قائمةٌ بذاته تعالىٰ متعلّقةٌ بجميع الواجباتِ والجائزاتِ والمستحيلاتِ علىٰ وجهِ الإحاطة علىٰ ما هيَ عليه مِن غير سبقِ خَفاء.

ومعنىٰ (متعلّقة) أي: لها علاقة، وعلاقتُها الإحاطة، بالواجباتِ والجائزاتِ والمستحيلات، ويجبُ الانتباه إلىٰ أنّ علمَ الله تعالىٰ لا يُشبه علمنا بأي وجهِ من الوجوه، لما سبق أن تقرَّرَ من أن ذاته عزَّ وجل لا تشبهها الذوات، وصفاتِه لا تشبهها الصفات، فنحن نخرج إلىٰ هذه الحياة لا نعلم شيئاً ثم يعلّمنا الله تعالىٰ، قال عز وجل: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجُكُمُ مِّنُ بُطُونِ أُمّها بِكُمُ لا نعلم شيئاً ثم يعلّمنا الله تعالىٰ، قال عز وجل: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجُكُمُ مِّنُ بُطُونِ أُمّها بِكُمُ لا نعلم مَنْ الله تعالىٰ فقديمٌ لم يسبقه خَفاء، لذا كان علمنا مكتسبا؛ أي: أما علم الله تعالىٰ قديمٌ غيرُ مكتسب، فهو عز وجل يعلم الأشياءَ قبلَ أن تكون، بكلُ تفاصيلِها وصفاتِها الدقيقةِ والكبيرة، ويعلمُها إذا تكوَّنت، علىٰ ما هيَ عليه، ويعلمُ ما كان كيفَ كان، ولا اختلافَ بين علمه عز وجل بما كان وبما سيكون وبما هو كائنٌ، لأنّ الماضيَ والحاضرَ والمستقبلَ أمورٌ سبيةٌ في حَقّنا، والله عز وجل لا يحُدُّهُ الزمانُ ولا المكان.

وهنا يتساءل البعض: إذن ما معنىٰ قولِ الله عزَّ وجل: ﴿ ثُمَّ بَعَننَهُمْ لِنَعْلَمُ اللهُ عَرُّ وَجَل اللهُ عَن اللهُ عَيرُ اللهُ ال

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

علمَه قديمٌ، ولما بعث الله أهلَ الكهف من نومهم ظهرَ الفريقُ المُحْصِي لمدة نومهم وفقاً لما سبق في علم الله، فعَلِمَ اللهُ الفريقَ وقد أحصىٰ كما عَلِمَه قبلَ أن يُحصي، وهكذا يُقال في الآياتِ التي تشبه هذه الآية كقوله تعالىٰ: ﴿ آلَئَنَ خَفَّفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفاً ﴾ [الأنفال: ٦٦]؛ أي: عَلِمَ الضعفَ واقعاً وقد عَلِمَه قبلَ أن يقع.

٢٩ حياتُهُ كذا الكَلامُ السَّمْعُ ثُمَّ البَصَرْ بِنِي أَسَانَا السَّمْعُ

#### ٤ \_ الحياة:

لقد وصفَ اللهُ تبارك وتعالىٰ نفسَه بالحياة فقال: ﴿ اللَّهُ لَاۤ إِلَكَ إِلَّا هُوَّ ٱلْحَى ۗ ٱلْقَيُّومُ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨].

وقد عَلِمْنا أَنَّ الله تبارك وتعالى مخالف للحوادث: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى مَا معنى الحياةِ في حقه عز وجل؟ إنّ حياة المخلوقاتِ لا يعرف كُنْهَها (حقيقتها) إلا الله تعالى، ورغم التقدم العلمي لم يعرف البشر إلا ظواهرَها، فكيف يُمكن أن نعرف كُنْهَ حياةِ الله سبحانه وتعالى ؟! لذا عرف العلماء حياة المخلوقاتِ ببيان آثارها فقالوا: «كيفية يلزمُها قبولُ الحس والحركة الإرادية»، وهم يريدون بذلك حياة الحيوانات، مع أن النباتاتِ تُعَدُّ من الأحياء، ومِن علمائنا السابقين مَن لاحظ أن حياة المخلوقاتِ ثلاثة أنواع:

أ \_ حياةٌ نباتية: ومن مظاهرها النمو والتكاثر.

ب ـ حياةً حيوانية: ومن مظاهرها النمو والتكاثر والحس والحركة الإرادية، أي حياةً نباتيةٌ وزيادة.



جـ حياةً إنسانية: ومن مظاهرها زيادةً على ما في الحياة الحيوانية: التفكيرُ والتحليلُ والتركيب والتَطلُّع إلىٰ ما وراء الحاضر، وهذه هي الخاصية التي خَصَّ اللهُ بها الإنسانَ ليستطيعَ إعمارَ الأرض وتحسينَ ظروف حياته عليها وتلمُّسَ ما وراء المادة، وهي التي نسميها: الروحَ الإنسانية.

وكل هذه الأنواع من الحياة غير مرادة في حق الله عز وجل، لذا قال العلماء في تعريف حياته عز وجل: «صفةٌ أزليةٌ تقتضي صحة العلم»، وهذا ليس بياناً لذات الحياة بل بيانٌ لما يترتب عليها، فنحن نؤمن بأن الله تعالىٰ يعلم كلَّ شيء وهو خالق كل شيء، وهذا العلمُ والخَلْقُ لا يكونان إلا من حي، لذا يجبُ الإيمان بوجود حياة لله تعالىٰ ليست كحياة أي شيء من المخلوقات، وقد أُخبَرَنا الله تعالىٰ عنها في محكم كتابه، فنؤمنُ بها وإن كنّا لا ندري كيفيتَها، ولا كُنْهَها.

### ٥ \_ الكلام:



فَنَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ٱلبِّغَانَة ٱلْوَشْنَةِ وَٱلْبِغَانَة تَأْوِيلِهِ وَمَا يَصْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَإِلاَ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْهِ يَعُولُونَ مَا مَنَا بِهِ عُلَّ مِنْ عِندِ رَيِّناً وَمَا يَذَكُرُ إِلاَّ أُولُوا ٱلْأَلْبَ فِي رَبِنَا لَا تُرْغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْنَا وَهَبُ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنّكَ أَنتَ ٱلْوَهَالُ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٧-٨]، فالأولى بالمسلم أن يعتقدَ أن الله تعالى متكلِّمٌ وأن القرآن كلامُ الله فيعملَ بما فيه دون أن يدخلَ في بحوثٍ قد تكونُ مزَلَّة قدم، وهذا هو موقف الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله عندما سئل عن القرآن: أخالقٌ أم مخلوق؟ قال: « هو كلامُ الله»، وقال: « القرآنُ قديمٌ» دونَ تفصيل.

ولعل من المناسب أن نذكر خلاصة أقوال المسلمين في هذا الموضوع، لأن بعضَ الناس لا يكتفون بما قاله الإمام أحمد:

- أ\_ أما المعتزلة فقالوا: القرآنُ حروفٌ وأصواتٌ يشبه كلامَ العرب، فلا يمكن أن يكونَ صفةً قديمةً لله تعالىٰ، لأن هذا يقتضي التشبيه، وهو محالٌ، فالقرآنُ مخلوقٌ لله تعالىٰ، وكلُّ كلامٍ لا بد أن يكونَ حروفاً وأصواتاً، فما أُسنِدَ إلىٰ الله تعالىٰ من كلامٍ هو كلامٌ يخلقه الله في شيء من المخلوقات كالشجرة التي سمع موسىٰ عليه السلام من جهتها الكلام، وأُسنِدَ الكلامُ إلىٰ الله تعالىٰ لأنه خالقُه، وأرادَ المعتزلةُ حملَ الناس علىٰ ذلك بسيفِ المأمون، فقد كان معتزلياً.
- ب \_ وعلىٰ النقيضِ من هذا كلامُ الحنابلة (المنتسبين إلىٰ الإمام أحمد، لا كلامُ الإمام نفسِه)، فقد قالوا: القرآنُ قديمٌ بحروفه ومعانيه وألفاظه، وغالىٰ بعضُهم فقال: الورقُ المكتوبُ عليه القرآنُ قديمٌ، وشنّعوا علىٰ الإمام البخاريِّ لأنه قال: لفظي بالقرآن حادث؛ أي: ما يُسمَع مني وأنا أقرأ القرآنَ حادثٌ.



جـ وأما الأشاعرة فقالوا: القرآن يطلق على معاني: يطلق على الصوتِ الذي نسمعُه فنسميه قرآنا، ونسميه كلام الله، ويُطلق على رسم الحروف المكتوبة على الورق (١)، ويُطلق على الورق وعلى المجلد الذي فيه رسم الحروف المكتوبة، ويُطلق على المعنى الذي يدل عليه الصوت، أما رسم الحروف فتدُلُّ على الصوت، ولا شكَّ أن الصوت حادثٌ فلا يكون صفة لله تعالى، وكذلك رسم الحروف والورق والكلمات والجمل، بل اللغة العربية وغيرُها حادثةٌ لأنها حروف وكلماتٌ يأتي بعضُها بعد بعض، والقديمُ لا يكون بعضُهُ سابقاً وبعضُهُ مسبوقاً.

يبقىٰ المعنىٰ الذي يدل عليه اللفظ، وهذا هو القديم، وهو كلامُ الله تعالىٰ، لكن هل يصح في اللغة أن يُقال: إنّ الكلام هو المعنىٰ؟ إذا لاحظنا واقع الإنسان نجد أنّ الألفاظ التي لا معنىٰ لها لا تُسمّىٰ كلاماً، ونجد أن اللفظ يدل علىٰ معنى قائم في النفس، نقول: فلانٌ يحضّرُ كلاماً في نفسه، ونجد أنّ المعنىٰ قد يُعبَّر عنه بالإشارة باليد أو الرأس أو العين أو غير ذلك، وقد كثر هذا في زماننا في إشاراتِ المرور وغيرها، بل رسم الحروف إشارات تدل علىٰ لفظ، واللفظ يدل علىٰ المعنى، وهكذا يكون المراد من قولنا: إنّ كلام الله قديمٌ، أو: إنّ القرآن قديمٌ؛ أنّ المعنىٰ الذي تدل عليه الكلمات المكتوبة أو الملفوظة قديم، أما الأصواتُ ورسوم الحروف والكلمات والورق فهذه كلّها حادثةٌ ومخلوقةٌ لله تعالىٰ.

<sup>(</sup>١) حرف الهجاء هو جزء الكلمة أي المقطع الصوتي مثل: أ، ب، ت. . . إلخ ويطلق الحرف على رسم المقطع الصوتي .



لكن العلماء نَبَّهُوا وشدَّدُوا علىٰ أن هذا يُقال في مجال التعليم وفي مجال الردِّ علىٰ الذين ينحرفون في بحوثهم عمّا يوافق الشرع أو عمّا يوافق العقل، ولا ننسىٰ أنّ كلماتِ القرآن ورسم حروفِه وورقَه وجلدَه لها حُرمتُها العظيمة، حتىٰ أنّ من أهانَها أو استخَفَّ بها كفر، وأن اللغوَ عند سماعِ القرآن حرامٌ.

ولهذا عرّفوا الكلام الذي هو صفةٌ من صفاتِ الله تعالىٰ بأنه: صفةٌ أزليةٌ قائمةٌ بذاته تعالىٰ، منافيةٌ للسكوت والآفة، هو بها آمرٌ ناهٍ مُخبِرٌ إلىٰ غير ذلك من أنواع الكلام.

والمرادُ بالآفةِ الخَرَس، فهم أثبتوا صفةَ الكلام عملاً بالدليل السمعي، وجزموا بأنها قديمةٌ لأنّ صفاتِ الله تعالىٰ كلّها قديمة، ولم يتكلموا عن كُنْهِها لأنّ كُنْهَ صفاتِ الله تعالىٰ لا يعلمها إلا الله عز وجل، لكن ذكروا ما ينافيها وهو السكوتُ والعجزُ عن الكلام، ونزّهوا الله تعالىٰ عنهما لأنهما لا يليقان به عز وجل، وذكروا آثارَ هذه الصفة وهي الأمرُ والنهي والإخبار... إلخ، وهكذا ترىٰ أنهم أثبتوا ما أثبته الدليلُ وسكتوا عمّا لم يَرد به دليل.

#### ٦ \_ السمع:

الصفة السادسة من صفاتِ الله تعالىٰ التي أخبرنا بها هي السمع، فقد وصف الله تبارك وتعالىٰ نفسه بأنه سميعٌ في أكثر من آية، منها قوله تعالىٰ: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تُجُدِلُكَ فِي زُوْجِهَا وَتَشْتَكِى إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْمَعُ عَاوُرَكُما ۖ إِنَّ اللّهَ سَمِعٌ بَعِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١]، وبهذا أيضاً وصفه الرسولُ ﷺ، فقد قال للذين يرفعون أصواتهم بالدعاء: ﴿يا أيها الناس أَرْبِعُوا علىٰ أنفسِكم إنكم لا تدعون أصماً ولا غائباً، إنه معكم سميعٌ قريب، رواه البخاري (٢٨٣٠) ومسلم تدعون أصماً ولا غائباً، إنه معكم سميعٌ قريب، رواه البخاري (٢٨٣٠) ومسلم (٢٧٠٤).



ولكن سمع الله تعالىٰ ليس كسمعنا، لأن صفاتِ الله تعالىٰ لا تشبه صفاتِ المخلوقين، فنحن نسمع بواسطة الأذن والعَصَب السمعي وما يحدثه الصوتُ من اهتزاز في غشاء الأذن، وهذا كلَّه مستحيلٌ علىٰ الله تعالىٰ، ولذا قال العلماء عن سمع الله تعالىٰ: (هو صفةٌ أزليةٌ قائمةٌ بذاته تعالىٰ تتعلق بالمسموعاتِ أو بالموجوداتِ فتُدرَك إدراكاً تاماً)، فهم كما ترىٰ أثبتوا ما جاء به الدليلُ ولم يبحثوا في حقيقة السمع، لأن ذلك لا يعلمه إلا الله. ويلاحَظُ أنهم عرَّفوا السمع بما تنكشف به المسموعات، وهذاواضح، لكن أضافوا: (أو الموجودات) أي المسموعات وغيرها، لكن انكشاف الموجوداتِ بالسمع غيرُ انكشافها بالعلم أو البصر، كيلا تكون الصفاتُ متحدةً.

#### ٧ ـ البصر:

لقد أخبر الله تعالىٰ عن نفسه عز وجل بأنه بصيرٌ فقال: ﴿ وَهُو ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشوریٰ: ١١]، وقال تعالیٰ لموسیٰ علیه السلام: ﴿ إِنَّنِي مَعَكُما السّمَعُ وَأَرْعَك ﴾ [طه: ٤٦]، وقال لسیّدنا محمد ﷺ: ﴿ الّذِی یَرَبِنَكَ حِینَ تَقُومُ ﴿ اللّٰهَ وَنَقَلّٰبُكَ فِي ٱلسَّاحِدِینَ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ عَنِي الرسولُ ﷺ أن الله تعالیٰ یریٰ عباده حیثما کانوا، فقال لمن سأله عن الإحسان: «أن تعبد الله کأنك تراه، فإن لم تکن تراه فإنه یراك»، رواه مسلم (۸)، وهذا کلّه یدل علیٰ أن الله تعالیٰ له صفةٌ هی: «البصر».

لكن بصرَهُ عز وجل ليس كبصرنا ولا كبصر شيء من المخلوقات، فنحن نرى بواسطة عينٍ مؤلَّفةٍ من طبقاتٍ وأعصاب...إلخ، والرؤيةُ لها كيفيةٌ خاصةٌ، وهذا كلَّه مستحيلٌ على الله عز وجل، لأن صفاتِه عز وجل ليست كصفاتِ المخلوقين، ولذا عرَّفَ العلماءُ البصرَ في حق الله تعالىٰ بأنه:

(صفةٌ أزليةٌ قائمةٌ بذاته تعالىٰ تتعلَّق بالمبصرات أو الموجوداتِ فتُدرَك إدراكاً تاماً)، فهم أثبتوا البصرَ عملاً بالدليل من الكتاب والسنة وبينوا المعنىٰ اللاثق بالله تعالىٰ وأن المراد بالبصر في حقه تعالىٰ صفةٌ قديمة (وهكذا كلُّ صفاته عز وجل) تُدركَ بها المبصرات أو الموجودات، والمبصراتُ هي ما تُبصِرُه المخلوقاتُ من ألوانِ وأضواءِ وأشكال، أما الموجودات فتشمل الأصوات والروائح والطعوم وغيرها من الموجودات التي لا يراها الإنسان وما أكثرَها، فإنّ الإنسان رؤيته محدودةٌ لا يرى إلا ما كان ملوّناً بألوان الطّيف فقط، فلا يرى الألوان التي تحت الحمراء ولا التي فوق البنفسجي، بل يكشفها بغير العين، فرؤيتها ممكنةٌ وكلُّ ممكنِ فالله تعالىٰ قادرٌ عليه، فقول علمائنا إن صفة البصرِ الأزلية التي يتصف بها الله تعالىٰ تُدرك الموجودات هو من الفتح الرّبّاني، لأنّ الناس ما كانوا يومَها يعرفون أن هناكَ ألواناً لا يراها البشر!

### الإدراك:

# ٣٠ فهل له إدراكُ أو لا: خُلْفُ وعند قدم صَع فيهِ الوَقْفُ

تقدَّم أن لله تعالىٰ صفة اسمُها السمع تتعلق بالمسموعات، وصفة اسمُها البصر تتعلق بالمبصرات، لكن إلىٰ جانب المسموعات والمبصرات توجد الملمُوسات والمشمُومات والمذوقات، ولا شك أن الله تعالىٰ يعلمُها علىٰ ما هي عليه، وتعلُّقُ علمِه بالمسموعاتِ غير تعلُّقِ سمعه عز وجل بها، وتعلُّقُ علمِه بالمبصرات غيرُ تعلُّقِ بصره بها، فهل نقول: إن الله تعالىٰ له صفة اسمُها (الإدراك) تتعلَّق بالملموسات والمذوقات والمشمومات؟ أم نقول: ليس له صفة اسمُها الإدراك ويكفى إحاطة علمِه تعالىٰ بالملموسات



والمذوقات والمشمومات على ما هي عليه؟ اختلف العلماء في هذه المسألة، وهذا بيانُ آرائهم:

- أ ـ ذهب القاضي الباقِلاني وإمامُ الحرمين إلىٰ أن الله تعالىٰ له صفةٌ اسمُها الإدراك تتعلّق بالملموسات والمذوقات والمشمومات، لكنّ تعلَّقها بها ليس كتعلُّق لمسنا وذوقنا وشمّنا، كما أن تعلُّق بصره بالمبصراتِ ليس كتعلُّق بصرنا بها، وتعلُّق سمعه بالمسموعاتِ ليس كتعلُّق سمعنا بها، وحجَّتُهم في هذا ما يلى:
- ١ ـ أن إدراكَ هذه الأشياء بصفةٍ خاصةٍ غيرُ إدراكها بصفةِ العلم، فلا تُغني عنها صفةُ العلم، كما أن صفةَ العلم غيرُ صفتَي السمع والبصر اللتين أخبر عنهما الكتابُ والسنة كما أخبر عن صفة العلم.
- ٢ ـ أن الاتصاف بصفة الإدراك كمال، وكل كمال لائق بالله تعالى يجب اعتقاد اتصافه به عز وجل.
- ٣ ـ إذا لم يتصف تعالى بهذه الصفة اتصف بعكسها، وهو نقص محال على الله تعالى، فوجب اتصافه بما ينافي النقص.

لكلِّ هذا أثبتوا صفةَ «الإدراك» لله تعالىٰ علىٰ ما يليق بذاته عز وجل، بل قالوا: هي صفاتٌ ثلاثٌ وليست صفةً واحدة، فهي صفة إدراك الملموسات، وصفة إدراك المذوقات، وصفة إدراك المشمومات.

ب ـ وذهب جمعٌ من العلماء إلى نفي صفة الإدراك، وحجتهم في هذا ما يلي:

١- أنه لا يجوز أن ننسب إلى الله تعالى صفة إلا بدليل سمعي من الكتاب أو السنة الصحيحة، وبما أنه لم يَرِد في إثبات هذه الصفة شيءٌ فلا يجوز أن نصف الله تعالى بها.

٢ ـ أن إثبات هذه الصفة يقتضي عقلاً الاتصال بين المدركات بها وبين ذاتِ
 الله تعالى، وهذا مستحيل .

أقول: يمكنُ أن يُجابَ عن هذا الدليل بأن هذا الاقتضاءَ العقليَّ واردٌ في حق البشر، كما أنه واردٌ في صفة السمع والبصر للإنسان، وقد أثبت الدليلُ صفة السمع والبصر لله تعالىٰ مع نفي الاتصال، ويمكن إثبات صفة الإدراك هذه مع نفي الاتصال، ولذا فالاعتماد علىٰ الدليل الأول أقوىٰ.

٣ ـ أن نفي هذه الصفة لا يقتضي النقص، لأن صفة العلم تُغني عنها.

جـ وتوقّف بعضُ العلماء في هذه المسألة نظراً لأدلة المثبتين والنافين، فلم يجزموا بثبوت صفة الإدراك لله عز وجل لأن إثباتها يحتاج إلىٰ دليلِ من الكتاب أو السنة، ولا دليلَ، ولم يجزموا بنفي هذه الصفة لأن النفيَ أيضاً يحتاج إلىٰ دليل، ولا دليلَ، وعدمُ العلم بالشيء لا يدل علىٰ نفيه.

وقد رجَّع العلماءُ هذا القولَ وقالوا: هو أسلم، لأنه لا يجوزُ لنا أن نعتقدَ اتصافَ الله تعالى بصفةٍ إلا إذا قام عليها الدليل من الكتاب أو السنة، ولا يجوز لنا أن ننفيَ عن الله صفةً تدل على كمالِ إلا بدليلِ من النقل أو العقل، فقد قال رسولُ الله على في دعائه: «.. أسألكَ بكلُّ اسم هو لكَ سمّيتَ به نفسكَ أو أنزلته في كتابك أو علَّمته أحداً من خلقك أو استأثرتَ به في علم الغيب عندكَ أن تجعلَ القرآنَ ربيعَ قلبي وجلاء حزني وذهابَ همّي وغمّي، الحديث، رواه الإمام أحمد (٣٧١٢) وذكره البيهقي في «الأسماء والصفات» صرة ورواه غيرهما من المحدثين. فالحديث يدل على أنّ الله تعالىٰ استأثر عندَه في علم الغيب ببعض أسمائه، وأسماؤه تعالىٰ تدل علىٰ صفاتٍ، فالإمساك



عن الإثباتِ والنفي بغير دليلٍ أولىٰ، أما إذا جاء النهيُ عن اعتقاد صفةِ: اعتقدنا نفيَها، وكذا إذا كانت الصفةُ تُشعِر بنقصٍ في حقه تعالىٰ، فعدمُ الولد نقصٌ في حق البشر وكمالٌ في حق الله عز وجل.

هذا مع اعتقاد الجميع أنّ الله تعالىٰ لا يخفىٰ عليه شيءٌ من الملموسات ولا من الروائح والطُّعُوم، فقد قال رسولُ الله ﷺ: ﴿ولخُلُوف فم الصائم عندَ الله أطيبُ من ريح المسك﴾ رواه البخاري (١٨٩٤) ومسلمٌ (١١٥١).

بقيَ بيانُ معنىٰ الإدراك، وهو في حقنا نحن المخلوقين: تصوُّر حقيقة المدرك عند المدرك عند أما معنىٰ صفة الإدراك في حق الله تعالىٰ عند من أثبتها فهو صفةٌ قديمةٌ قائمةٌ بذاته تعالىٰ تُدرك بها الملموسات كالنعومة والخشونة، والمشمومات كالروائح الطيبة، والمذوقات كالحلاوة والمرارة، من غير اتصال بمحالها التي هي الأجسام. انظر حاشية الباجوري على الجوهرة ص ٤٥).

فالتنزيه عن صفات المخلوقين لا بد منه عندَ من أثبتَ هذه الصفة، لكنّ الوقوفَ في أمر العقيدة عند ما ثبتَ بالنصّ أُوليٰ.

القسمُ الرابع: من الصفات الواجبة لله تعالى الصفاتُ المعنوية:

٣١ حسيٌ عَلِيه قسادِرٌ مُسرِيه سَمِع بَصِيه ما يَشَا يُسرِيه ُ
 ٣٢ متُكَلِّمٌ، ثم صفاتُ الذاتِ لَيسَتْ بِغَيه أو بعَيه اللذاتِ

تبيّنَ لنا فيما مضى أنّ من صفاتِ الله تعالىٰ: الحياةَ، والعلمَ، والقدرةَ، والإرادةَ، والسمعَ، والبصرَ، والكلام، وهذه الصفاتُ تقتضي أنه تعالىٰ: حيّ، عليمٌ، قادرٌ، مريدٌ، سميعٌ، بصيرٌ، متكلّمٌ.

وفيما يلي بيانُ الدليل علىٰ هذه الصفات.



- ٢ ـ الدليلُ علىٰ أنه تعالىٰ: (عليمٌ) قولُه تعالىٰ: ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءِ عَلِيكُ ﴾
   [البقرة: ٢٨٢]، وعلمُه تعالىٰ قديمٌ محيطٌ بكل ما يمكن أن يُعلَم.
- ٣ ـ الدليلُ علىٰ أنه تعالىٰ: (قادرٌ) قولُه تعالىٰ: ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ كَلَ شَيْءِ قَدِيرُ ﴾
   [البقرة: ٢٨٤]، وقال تعالىٰ: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ ﴾ [الانعام: ٦٥]، والقادر هو: الذي إن شاء فعلَ وإن شاء ترك، فهو متمكِّنٌ من الفعل والترك، يفعل ما يشاء ويترك ما يشاء.
- إما الدليل على أنه تعالى (مريدٌ) فقولُه تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾
   [الحج: ١٤]، وقولُه تعالىٰ: ﴿ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هود: ١٠٧]، والمريدُ هو الذي تتوجّه إرادته على المعدوم فيوجِدُه، وتخصّصُ الممكنَ ببعض ما يحوز عليه، وقد سبق أن إرادتَه ومشيئتَه بمعنى واحد، فإرادتُه هي مشئتُه.
- ٥ \_ وأما أنه تعالىٰ: (سميعٌ) فيدل عليه قولُه تعالىٰ: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ سَكِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٤]، فسمعُه تعالىٰ يتعلق بالمسموعات أو الموجودات فيدركها إدراكا تاما كما تقدم.
- ٦ \_ والدليل علىٰ أنه تعالىٰ (بصيرٌ) قولُه تعالىٰ: ﴿ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١]، وقد تقدّم معنىٰ البصر، والله عز وجل لا يشغله ما يَسمَعُه عما يُبصِره، ولا يشغله مبصرٌ عن مبصرٍ ولا مسموعٌ عن مسموع، لأن سمعَه ليس كسمعنا، وبصرَه عز وجل ليس كبصرنا.



٧ ـ والدليلُ علىٰ أنه (متكلِّمٌ) قولُه تعالىٰ: ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾
 [النساء: ١٦٤]، وقوله تعالىٰ: ﴿ حَقَّىٰ يَسْمَعَ كُلَّمَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦] ولكن كلامَه تعالىٰ ليس مثل كلامِنا، فليسَ صوتاً ولا حرفاً، وقد سبق بيانُ ذلك.

## صفاتُ المعاني ليست عينَ الذات ولا غيرَ الذات:

أنت ترىٰ أن إثبات هذه الصفاتِ هو كنتيجةٍ لإثبات صفاتِ المعاني، فثبوتُ صفة الحياة له عز وجل تقتضي أنه حيّ، وثبوتُ صفةِ السمع تقتضي أنه سميعٌ، وكذا بقيةُ الصفات، ولهذا سُمِّيت الصفات المعنوية، لأنها مقتضىٰ ثبوتِ صفاتِ المعاني، والدليل عليهما من الكتاب والسنة واحدٌ كما تلاحظ، فالآياتُ والأحاديثُ التي تصرِّح بذكر الصفات المعنوية: الحي، القدير، العليم، السميع، البصير هي التي نستدل بها علىٰ صفاتِ المعاني، والآيةُ التي صرّحت بصفة (الكلام) وهي من صفاتِ المعاني نستدل بها علىٰ أنه تعالىٰ (متكلمٌ) وهي من الصفات المعنوية، والآياتُ التي صرّحت بأفعالِ تدل علىٰ الإرادة بها نستدل علىٰ أنه تعالىٰ مريدٌ وله إرادة.

وهذا الكلامُ واضحٌ ظاهرُ الدليل، لكن المعتزلة تَبَعاً للفلاسفة قالوا: إذا كانت صفاتُ المعاني السبع؛ أي: الحياة والقدرة والإرادة... إلخ، إذا كانت قائمة بالذات فهي غيرُ الذات، وإذا كانت أيضاً قديمة فإن القُدَماء علىٰ هذا ثمانية: الذاتُ المقدَّسة وصفاتُ المعاني السبع، وتعدُّدُ القدماءِ كفرٌ باتفاقِ المسلمين، فالصوابُ أن نقول إن الله تعالىٰ حيٌ بذاته لا بحياة، سميعٌ بذاته لا بسمع، بصيرٌ بذاته لا ببصر.. إلخ، هكذا قال المعتزلة.



وأنت ترى أنّ هذه الشبهة لا يوجد في زماننا من يُثيرها وقَلَّ من يستوعِبُها، وإذا أُقيمت الحجةُ على وجودِ الله تعالىٰ ـ وهي قائمةٌ متعددةُ الأساليب ـ فإنّ الناسَ يُسلِّمون بصفاتِ الله تعالىٰ كما جاءت في الكتاب والسنة ولا يثيرون هذه الإشكالات، ومع هذا لا بد من الإجابة علىٰ هذا الإشكال، لأنه وردَ مع جوابه في مصادرِ أهلِ السنة، والجوابُ كما يلي:

إنّ صفاتِ الذات ليست عين الذات من كل وجه؛ أي أن حقيقة الذات عيرُ حقيقة الصفات، لأنّ الصفة غيرُ الموصوف، والله تعالىٰ ذاتٌ متصف بصفات، فكانت الصفات غيرَ الذات من حيث المفهوم، فليست الذاتُ هي مجموع الصفات كالعشرة هي مجموع آحاد عددُها عشرة، وهذه الصفات أيضاً ليست غير الذات من كل وجه، لأنها لا تنفك عنها، فنحن إذا قلنا: علمُ زيد، فزيدٌ شيءٌ وعلمُه شيء، وإذا قلنا: كلامُ عمرو، فعمرٌو شيءٌ وكلامُه شيءٌ آخر، أي يمكن أن ينفك علمُ زيدٍ عن ذاته، وأن ينفك كلامُ عمرو عن ذاته، أما صفاتُ الله تعالىٰ فلا تنفك عن ذاته، لأن القِدَم لذاتها لذاتِ الله تعالىٰ، أي اقتضتها كمالاتُه تعالىٰ أزَلاً وليست لازمةَ القِدَم بذاتها، فلا تتصورُ منفكةً عن الذات، فلا تغايرَ بينَ الذاتِ والصفات، ولا بينَ الضفاتِ بعضِها مع بعض، لأن كل صفةٍ منها غيرُ قائمةٍ بنفسِها، ولذا لا تعدَّدَ للقدماء، فالقديمُ ذاتُه تعالىٰ وصفاتُه لازمةٌ لذاتِه؛ أي: اقتضتها كمالاتُ ذاتِه أزلاً غيرَ منفكّةٍ عنها قديمةٌ بقِدَمها وليست قديمةً بذاتها.

والخلاصة: أن صفاتِ الذات غيرُ الذات لكنها قائمةٌ بها لازمةٌ لها لزوماً لا يقبل الانفكاك، فهي دائمةُ الوجود مستحيلةُ العدم، ولذا قلنا ليست عينَ الذات؛ أي: غيراً قابلاً للانفكاك.



وقد يقول قائلٌ: الشيءُ إما عينُ غيرِه، كالجِنْطة هيَ عين القمح، أو غيرُه فالحنطة غير التمر، فكيف تقولون: لا عينه ولا غيره؟! والجوابُ أن الغيرَ في المثال السابق غيرٌ منفكٌ، فالحنطةُ غير التمر، ونحن نقول غيرٌ لا يقبل الانفكاكَ عن الذات بل ملازمٌ لها.

والذي جعل أهلَ السنة يعتقدون بصفاتِ المعاني هو ما سبق من الأدلة السمعية على وجودِها، وقد تقدمت، والذي ألزمَ المعتزلةَ بما قالوا اتباعُ المقالاتِ الفلسفية التي تستند إلى حجج العقل البشري الناقص.

ولاحظ قولَ الله تعالىٰ: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَقَىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللهِ ﴿ وَالنوبة: ٢]، فقد أثبتَ صفة الكلام، وقولَ الرسول ﷺ: «اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك»، رواه البخاري (١١٠٩) و(م٩٥٥) في الدعوات، فقد أثبتَ صفتي العلم والقدرة، وقولَ السيدةِ عائشة رضيَ الله عنها في حديث المجادلة: «الحمدُ لله الذي وسِعَ سمعُه الأصوات»، رواه البخاري تعليقاً كتاب التوحيد باب (٩)، فقد أثبتت صفة السمع.

إذن فالله تعالىٰ: حيّ وله حياة، عالمٌ وله علم، قادرٌ وله قدرة، مريدٌ وله إرادة، سميعٌ وله سمع، بصيرٌ وله بصر، متكلّمٌ وله كلام.

## الفرقُ بين صفاتِ الذاتِ وصفاتِ الفعل:

وقد فرَّق العلماءُ بينَ صفات الذات وصفات الفعل، فصفات الذات هي صفات الله تعالى القائمة بذاته، والصفات المشتقة من معنى قائم بالذات كالعلم وعالِم، فالعلمُ صفةٌ من صفات الذات، وكذا عالِم، وهي صفةٌ مشتقةٌ من العلم، وكذلك القدرةُ، وكونه تعالىٰ قادراً، والسمعُ وكونه تعالىٰ سميعاً، فذاته تعالىٰ متصف بالسمع والقدرة وهو عز وجل قادرٌ وسميعٌ.

وأما صفاتُ الفعل فهي صفاتُ الله المشتقة من معنى خارج عن ذاته عز وجل، مثل: خالق، فهي صفةٌ مشتقةٌ من الخَلْق، والخلقُ خارجٌ عن الذات، فنحن إذا قلنا: سمعُ الله، فهمنا معنى قائماً بذاته عز وجل، وإذا قلنا خَلْقُ الله فهمنا معنى غير قائم بالذات، بل خارجاً عنها، فتكون صفةُ (خالق) صفةَ فعل، وكذا رازق، فهي صفةٌ مشتقةٌ من الرزق، والرزقُ معنى غيرُ قائم بالذات، ويُلاحَظ أيضاً أن الخَلْق والرزقَ أثرٌ من آثارِ القدرة، والقدرةُ من صفات الذات.

## صفاتُ المعاني بماذا تتعلَّق؟

٣٣ فقدرة بمُمكن تعلَقت الله ومثل ذي ٣٤ ووَحدة أوجِب لها، ومثل ذي ٣٥ وعَم أيضاً واجباً والممتنع الله موجود أنط للسّمع به ٣٧ وغير علم هذه كما ثبَت

بلا تناهى ما بِهِ تَعَلَّقَتْ الرادة ، والعلم لكن عَمَّ ذي ومثل ذا كلامُه فَلْتَبِع كذا البَصَر، إدراكه إنْ قِيلَ بِه شم الحياة ما بِشَيْ تَعلَّقَتْ

تقدم أن صفاتِ المعاني سبعٌ هي: الحياة، والقدرة، والإرادة، والعلم، والكلام، والسمع، والبصر، واختُلِف في الإدراك.

ولو قارَنّا بين صفة الحياة وصفة القدرة، لوجدنا أن كلاً منها صفةٌ قائمةٌ بذات الله تعالىٰ، لكن القدرة تعني القدرة علىٰ شيء ما؛ أي: مع قيامها بالذات تتوجّه إلىٰ أمر زائد علىٰ الذات، لأنّ معنىٰ القدرة يقتضي مقدوراً عليه؛ أي: قابلاً للتأثر بالقدرة، وأما الحياة فلا تعني أكثر من قيامِها بالذات.



لهذا قال العلماء: إن الصفاتِ التي تقتضي أمراً زائداً على القيامِ بالذات صفاتٌ متعلِّقة، والصفاتُ التي لا تقتضي أمراً زائداً على القيام بالذات صفاتٌ غير متعلِّقة، والتعلُّق معناه: طلبُ الصفةِ أمراً زائداً على الذات يصلُحُ لتلك الصفة.

إذا تقرَّر هذا، فإنَّ الحياةَ غيرُ متعلقةٍ بشيء، والقدرةُ متعلَّقةٌ، وكذا بقيةُ صفات المعاني، لكن منها ما يتعلق بالواجب والجائز والمستحيل، وهو العلم والكلام، ومنها ما يتعلق بالجائز فقط، وهو القدرة والإرادة، ومنها ما يتعلق بالواجب والجائز الموجود، وهو السمع والبصر. وهذا الإيجاز يحتاج إلىٰ تفصيلِ فنقول:

١ - إن قدرة الله تعالى تتعلّق بالممكنات؛ أي: أن معنىٰ القدرة يقتضي التأثير فيما يقبل التأثر وهو الممكن، وقد تقدم معنىٰ الممكن وأنه ما لا يجب وجوده ولا عدمه لذاته، فوجوده ممكن وعدمه ممكن فهذا الممكن قد تتعلّق القدرة بوجوده فيوجد كالسموات والأرض وما بينهما، والعرش والكرسي واللوح والقلم والجنة والنار، وقد تتعلّق القدرة بعدم وجوده فلا يوجد، كأن يكون للإنسان جناحان يطير بهما، فهذا ممكن لكن قدرة الله تعالىٰ أبقتهما في حَيِّز العدم، فكل ما جاز وجوده فوجد فوجوده فوجوده بقدرة الله تعالىٰ، وكل ما جاز وجوده ولم يُوجَد فعدم وجوده بقدرة الله تعالىٰ،

يبقىٰ الواجبُ لذاته والمستحيلُ لذاته، فهذان لا تتعلَّقُ بهما القدرة؛ أي: أنّ معنىٰ القدرةِ لا يقتضي التأثيرَ فيهما؛ لأنّ الواجبَ لو توقَّفَ وجودُه علىٰ تعلُّقِ القدرة لما كان واجباً بل يكون جائزاً، والقدرةُ صفةٌ مؤثرة،



ومقتضى التأثيرِ الوجودُ بعدَ العدم، والواجبُ لذاته لا يقبل العدم، وذلك مثل كونِ كل الشيء أكبرَ من بعضه وكونِ الجسم يشغل حيزاً من الفراغ.

وكذلك المستحيلُ لذاته لا تتعلق به القدرة، لأنّ المستحيلَ ما لا يتصور العقلُ وجوده لو أمكن وجوده لما كان مستحيلاً بل جائزاً.

ومن هذا يظهر أن قدرة الله تعالىٰ تتعلَّق بأشياء لا نهاية لها، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، وكل ما وجد ويوجد فهو أثرُ قدرةِ الله تعالىٰ، وقدرتُه عز وجل واحدةٌ لا تتعدد وإن تعدد المقدور عليه.

٢ ـ وأما إرادة الله تعالىٰ فتتعلَّق بالجائزات (الممكنات)؛ أي: أنها هيَ التي خصَّصت كلَّ ممكنٍ ببعض ما يجوز عليه، فالممكنُ يجوز عليه الوجودُ والعدمُ والحركة والسكون. . إلخ، فكل صفةٍ لكل ممكنٍ هي من آثارِ إرادة الله تعالىٰ، أما الواجبات فلا تتعلَّق بها الإرادة، أي ليس من مقتضىٰ الإرادة ومعانيها أن تؤثِّر في الواجبات؛ لأنّ الواجب لو توقف علىٰ تعلُّقِ الإرادةِ لما كان واجباً بل جائزاً، وكذلك المستحيلاتُ لا تتعلَّقُ بها الإرادة، لأنها لو أمكن وجودُها بالإرادة لما كانت مستحيلة بل جائزة، كما سبق في تعلُّق القدرة.

وإرادةُ الله تعالىٰ واحدةٌ وإن كانت آثارُها كثيرةً غيرَ متناهية، ودليلُ عموم تعلُّقِ الإرادةِ بالممكناتِ قولُ الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَلمُ كُن فَيكُوكُ﴾ [يسّ: ٨٢].

٣ ـ وأما علمُ الله تعالىٰ فيتعلّى بالواجبات والجائزات والمستحيلات، فالله تعالىٰ يعلمُها جميعاً علىٰ ما هي عليه، فإنه عز وجل يعلم جميعاً الممكنات ما كان منها وما يكون، ويعلم المستحيل وأنه مستحيل،

كاستحالة الشريك لله والولد والصاحبة له عز وجل، ويعلم الواجبَ وأنه واجبٌ، كوجوبِ وحدانيته تبارك وتعالىٰ وكلُّ ما يجبُ له عز وجل.

ومن هذا يتبين أن علمَ الله تعالىٰ غيرُ متناهِ، قال تعالىٰ: ﴿ وَٱللَّهُ بِكُلِّ مَثَاهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَالَهُ عَلَّهُ عَ

٤ ـ وأما كلامُ الله فيتعلَّق أيضاً بالواجب والجائز والمستحيل، فقد أخبرنا الله تعالىٰ عن بعض الواجبات فقال: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾، وأخبرنا عن بعض الجائزاتِ فقال: ﴿ كُمَّا أَخْرَجُكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِ ﴾ [الأنفال: ٨]، وأخبرنا عن بعض المستحيلات فقال: ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِن وَلَهِ وَمَا كَانَ مَعَمُ مِنْ إِلَا فَي إِلَا وَمَا كَانَ مَعَمُ مِنْ إِلَا فَي إِلْمَوْمنون: ٩١].

٦،٥ ـ وأما سمعُ الله تعالى وبصرُه فيتعلَّقان بكل موجود، وكذلك إدراكه عز وجل إن قلنا بوجود هذه الصفة، فكلُّ موجود يُحيط به السمعُ ويُحيط به البصرُ ويُحيط به الإدراك، سواءٌ كان الموجودُ واجباً أم جائزاً، لكن وجه تعلُّق السمعِ غيرُ وجهِ تعلُّقِ البصر، وهما غيرُ تعلُّقِ الإدراك.

والعلم والكلام والسمع والبصر والإدراك صفاتٌ متغايرةٌ وإن كانت تشترك في المتعلَّقات، لأن وجه تعلُّقِ غيرِه.

والمعلومات، والمتكلَّم به، والمسموعات، والمبصَرات، والمدركات: وإن تعددت لكن صفة العلم واحدة وكذلك صفة الكلام وصفة السمع، وصفة البصر، وصفة الإدراك، فكلُّ صفةٍ من هذه الصفاتِ واحدة وإن كانت متعلَّقاتُها متعددةً.



٧ ـ وأما صفةُ الحياة، فلا تتعلَّق بشيء كما تقدم؛ أي: أنها لا تقتضي أمراً
 زائداً علىٰ قيامِها بالذات.

بعدَ هذا نبين لك أنّ العلماء قالوا: «معرفةُ التعلَّقاتِ غيرُ واجبةٍ علىٰ المكلَّف لأنها من غوامض علم الكلام»، انظر «حاشيةَ الباجوري على جوهرة التوحيد» ص٤٨، وأنت ترىٰ أنّ معنىٰ التعلُّقِ دقيقٌ لا يدركه إلا الفَطِن، ولذا لم يكلَّف به الناس، وإنما يذكرُه العلماءُ للرد علىٰ شُبَهِ تُثار، فيكون طالبُ العلم عارفاً بالردِّ علىٰ الشُّبَهِ وأصحابِها، كقول الجاهل: هل يستطيع الله تعالىٰ أن يُخرجني من مُلْكِه؟ والجوابُ: هل يتصوَّرُ العقلُ مكاناً غيرَ مملوكِ للهِ تعالىٰ؟ والجوابُ: لا، فيُقال ما لا يتصوَّره العقلُ هو المستحيل، والمستحيلُ لا تتعلَّق به القدرة، وقد سبقَ الجوابُ في ص١٦.

### أسماء الله تعالىٰ وصفاته قديمة:

٣٨ وعندنا أسماؤه العَظِيمة كندا صِفاتُ ذاتِهِ قَدِيمَة

قال الله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسَّمَا مُ الْمُسْنَىٰ فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، وقال رسولُ الله ﷺ: ﴿ إِنّ لله تسعة وتسعين اسماً، مائةٌ غيرُ واحد، مَن حَفِظَها دخلَ الجنة، وهو وترٌ يحب الوتر» رواه البخاري (٢٥٨٥) ومسلم (٢٦٧٧)، وقد اعتنى العلماء بجمع أسماء الله الحسنى من القرآن الكريم والسنة المطهّرة، وهذه الأسماء منها ما يدل على ذاتِ الله تعالى، وهو اسم: (الله)، ومنها ما يدل على الذات مع ملاحظة صفة من صفاتِ الله عز وجل، مثل: (العليم)، فهو يدل على فهو يدل على الذات مع ملاحظة صفة العلم، و(القادر)، فهو يدل على الذات مع ملاحظة صفة العلم، و(القادر)، فهو يدل على الذات مع ملاحظة صفة العلم، و(القادر)، فهو يدل على قلو يدل على الذات مع ملاحظة صفة العلم، والمرادُ هنا بيانُ أن هذه الأسماء الحسنى قديمةٌ والله تعالىٰ هو الذي سمّىٰ نفسَه بها كما دل علىٰ ذلك قولُ الرسول ﷺ قديمةٌ والله تعالىٰ هو الذي سمّىٰ نفسَه بها كما دل علىٰ ذلك قولُ الرسول ﷺ

في دعائه: «أسألك بكل اسم هو لك سمّيت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو استأثرت به في علم الغيبِ عندك. . » الحديث، رواه الإمام أحمد (٣٧١٢) وغيره وانظر «الأسماء والصفات» للإمام البيهقي ص٦ وتقدم ص٩٧، وقد علّم الله تعالىٰ بعض هذه الأسماء لعباده بواسطة الرسل عليهم الصلاة والسلام، فهي أسماؤه تعالىٰ قبل أن يخلُق الخلق، فهو القادر قبل أن توجد الأشياء بقدرته، وهو السميع قبل أن توجد المسموعات والموجودات، فليس الخلق هم الذين سمّوه تعالىٰ بها، بل هو عز وجل الذي سمّىٰ نفسه بها في القدرة م.

وكذلك صفاتُ ذاته عز وجل قديمةٌ، فحياته وقدرتُه وإرادتُه وعلمُه وكلامُه وسمعُه وبصرُه عز وجل: كلَّها قديمةٌ، وقد سبقت الإشارة إلىٰ ذلك عندَ بيان هذه الصفات.

ومن هذا نعلم أن الله تعالىٰ ليس كمثله شيءٌ، فالإنسان يُولَد بلا اسم ثم يُسمّيه الناس باسم، وقد يجعلون له لقباً كالعادل أو كنيةً كأبي فلان، ويُولد بلا سمع ولا بصر ولا علم ولا كلام، ثم يمنحه الله تعالىٰ ما شاء من هذه الصفات وغيرها، قال تعالىٰ: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَحَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمّه لَيْكُم لَا تَعْلَمُونَ شَيْكًا وَجَمَلَ لَكُمُ السّمَع وَالْأَبْصَلَرُ وَالْأَفِيدَةُ لَعَلَكُمْ مَّنَ يُكُونِ ﴾ [النحل: ٧٨]، والله تعالىٰ ذاته قديمةٌ، وأسماؤه قديمةٌ، وصفاته قديمةٌ، فتبارك الله وتعالىٰ.

أسماء الله تعالى وصفاته توقيفية:

٣٩ـ وأُخْتِيـرَ أَنَّ ٱسمَـاهُ تَــوقِيفِيّـةُ كَــذَا الصفـاتُ فـٱخْفَـظِ السَّمْعِيّـةُ

الاسمُ في هذا المقام ما دلَّ علىٰ ذاتِ الله تعالىٰ، والصفةُ ما دلَّ علىٰ معنىّ زائدٍ علىٰ الذات، ومعنىٰ التوقيف: الوقوفُ عندَ ما جاء به الشرعُ من

الكتاب أو السنة، إذا تبين هذا فإنّ المختارَ عند أهل السنة والجماعة أن أسماء الله تعالى توقيفية، فليس لنا أن نُطلِقَ على الله تعالى اسما لم يرد في الكتاب أو الكتاب أو السنة، وليس لنا أن نَصِفة تعالى بوصف لم يرد في الكتاب أو السنة، ولذا رأينا الخلاف في إثبات صفة «الإدراك»؛ وأنت ترى المسلمين ولله الحمد له يسمّون الله تعالى باسم ولا يصفونه بوصف إلا بدليل، فلنقف عند ما ورد به الدليل، وأسماء الله تعالى الواردة في الكتاب والسنة يجب حملُها على المعنى اللائق بالله تعالى، مثل «الصّبُور»، فإنّ الصبر معناه: حبسُ النفس على المشاق، وهذا المعنى مستحيلٌ على الله تعالى، فيُحمَلُ فيُحمَلُ الصبرُ في حقه تعالى على معنى أنه لا يَعجَلُ بالعقوبة، و«الحليم» فإنّ الحِلْمَ هو: الصبرُ على الأذى، وهذا المعنى لا يليق بالله تعالى، فيُحمَلُ فإنّ الحِلْم هو: الصبرُ على الأذى، وهذا المعنى لا يليق بالله تعالى، فيُحمَلُ على معنى أنه الذي لا يعجَلُ بالعقوبة على مَن عصاه، فهو بمعنى الصّبُور، على معنى أنه الذي لا يعجَلُ بالعقوبة على مَن عصاه، فهو بمعنى الصّبُور، وقد نبّه إلى هذا العلماء الذين شرحوا معاني أسماء الله الحسنى كالإمام الغزالي في كتابه «المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى»، والإمام البيهقيّ في كتابه «الأسماء والصفات»، وغيرهما.

### كيف نفهم النصوص المتشابهة؟

## ٤٠ ـ وكالُّ نَصِّ أَوهَم التشبيها أولْمه أو فَسوَّض وَرُمْ تَنسزِيها

من صفاتِ الله تعالىٰ: المخالفةُ للحوادث، وقد سبق بيانُ هذه الصفة وأنّ الدليلَ عليها قولُ الله تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنْكَ مُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورىٰ: ١١]، والحوادثُ كلُّ ما سوىٰ الله تعالىٰ، ومن صفاتها أنّ لها صورة وجسما، وهي مؤلفةٌ من أجزاء، ولها زمانٌ خاص، ومكانٌ خاص. . إلخ، والله تعالىٰ لا يُشبِهُها في شيءٍ من هذا ولا غيره.



لكننا نجد نصوصاً؛ أي: آياتٍ، وأحاديثُ نبوية، لو فهمناها على ا ظاهرها لاقتضت الشُّبَهَ بينَ اللهِ تعالىٰ وبينَ الحوادث، وهذا مخالفٌ لقول الله تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِم شَحَتْ مُ ﴾، والقرآنُ يصدُّق بعضُه بعضاً ولا يُناقِضُ بعضُه بعضًا، ومن ذلك قولُ الله عز وجل: ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِمْ ﴾ [النحل: ٥٠]، فقد يتبادر للذِّهن مِن الآية: أن اللهَ تعالىٰ في فوق، والملائكةَ في سُفْل، كما يكون المَلِكُ في أعلىٰ البناء والحاشيةُ والخَدَمُ في أسفله، وهذا المعنىٰ مستحيلٌ علىٰ الله تعالىٰ، لأنه تشبيهٌ له بالحوادث، وكقوله تعالىٰ: ﴿ وَجَاءً رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ [الفجر: ٢٢]، فقد يتبادر للذهن أن الله تعالىٰ كان خارج ساحاتِ القيامة ثم جاء إليها كما يجيء المَلِكُ إلى الاحتفال، وهذا المعنى مستحيلٌ أيضاً لأنه تشبيهٌ بالحوادث، وكقولِ الرسول ﷺ: «ينزل ربنا تبارك وتعالى كلَّ ليلةٍ إلىٰ السماء الدنيا حين يبقىٰ ثُلُثُ الليل الآخِر فيقول: من يدعوني فأستجيبَ له، من يسألني فأعطيَه، من يستغفرني فَأَغْفَرَ لَه»، رواه البخاري (١٠٩٤) ومسلم (٧٥٨)، وقد يتبادرُ للذهن أنَّ الله تعالىٰ في مكانٍ أعلىٰ من السماء الدنيا فينزل إليها، وهذا المعنىٰ مستحيلٌ علىٰ الله تعالىٰ.

وقد اتفق علماء السلف والخلف من أهل السنة والجماعة على أن كل نص يُوهِم ظاهره مشابهة بين الله تعالى وشيء من خلقه يجب تأويله؛ أي: اعتقاد معنى له لا يفيد المشابهة، لأنّ القرآنَ عربي الألفاظ والأساليب، والعرب يُطلِقُون الكلام ويُريدون ظاهِرَه، وهذا هو الأصل، وقد يُريدون غير المعنى الظاهر المتبادر لسبب ما، وهذا ما يُسمّى المجاز، وإذا لم يمكن حمل الكلام على ظاهره يجب حمله على غير الظاهر وهذا هو التأويل، فالنصوص التي يفيد ظاهرها التشبية يجب تأويلها حتى لا يقع التناقض بينها



وبينَ قولِ الله تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَتِ مَ ﴾، ولعلماء السنة أسلوبان في التأويل:

الأول: مذهب علماء السلف، وهم الذين كانوا قبل نهاية القرن الثالث الهجري، أو قبل نهاية القرن الخامس الهجري؛ أي: الصحابة والتابعين وتابعيهم والأثمة الأربعة وكبار علماء مذاهبهم، وهؤلاء يقولون: الظاهر من هذه الآيات غير مراد والله أعلم بمراده منها، فهم يفوضون معناها إلى الله تعالى، ولذا سُمِّيَ مذهبهم مذهب «التفويض»، أي أن المعنى الحقيقيَّ لهذه الآياتِ لا يعلمه في نظرهم إلا الله.

الثاني: مذهبُ الخَلَف، وهم الذين جاؤوا بعدَ السلف، وهؤلاء أيضاً يقولون الظاهرُ غيرُ مراد، بل المرادُ كذا وكذا، فيعيّنون للآيةِ معنى لا يقتضي التشبيه. ومذهبهم يُسمّىٰ مذهبَ «التأويل».

فقولُ الله تعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ يقولُ السلف فيه: المرادُ بالفوقية هنا «فوقية " الله أعلم بها، أما نحن فلا نعلمها، والخَلَف يقولون: المرادُ بالفوقية هنا التعالى في العظمة، بدليلِ قولِ الله تعالىٰ فيما حكاه عن قومٍ فرعونَ في كيدِهم للمؤمنين من بني إسرائيل: ﴿ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَنِهِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢٧]، ومعلومٌ أن الفراعنة لم يكونوا فوق الإسرائيلين في المكان بل في المعنىٰ.

وقوله تعالىٰ: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، يقول السلف: المرادُ بالاستواء «استواءٌ» لا نعلم حقيقته، ونفوض علمه إلى اللهِ تعالىٰ، ويقول الخَلَف: المرادُ بالاستواء الاستيلاءُ والمُلْك؛ أي: أنّ العرشَ فما دونَه مُلْكٌ لله طائعٌ له، بدليل قوله تعالىٰ: ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَاءَ وَهِي دُخَانُ ﴾ أي



توجهت إرادته إليها، ﴿ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ اتْنِيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهَا ۚ قَالَتَا ٓ اَنْيِنَا طَآبِعِينَ ﴾ [نُصّلت: ١١]، فالسماء والأرض والعرش ملكٌ لله طائعٌ له.

والسَّلَف والخَلَف أوَّلُوا الآية بهذين التأويلين من أجل أن ينفوا ما يتبادر إلىٰ ذهن العوام من أن «استوىٰ» معناها قعد أو جلس، فهذا المعنىٰ مستحيلٌ علىٰ الله، لأنه تشبيه لله تعالىٰ بخلقه.

وقد بيّن اللهُ تعالىٰ أنّ للناس من الآياتِ المتشابهةِ موقفين.

أما الذين في قلوبهم زيغٌ فإنهم يتبعونها لإثارة الفتنة، واستنباط معاني توافق أهواءهم. وأما المؤمنون فيهتمون بالمحكم أولاً، ولا يثيرون الشُبه حولَ المتشابه، ويسألون اللهَ تعالىٰ أن يثبتهم ولا يُزيغ قلوبهم.



لكن هل يستطيع العلماءُ الراسخون أن يعرفوا معنى للمتشابه لا يتعارض مع المحكم؟ للعلماء في هذا قولان: فمنهم من قال: لا يمكن، لأنّ الله تعالىٰ قال عن المتشابه: ﴿ وَمَا يَمْ لَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلّا اللّهُ ﴾، فقد حصرت الآيةُ علمه بالله تعالىٰ، وأما قوله تعالىٰ: ﴿ وَالرَّسِحُونَ فِي ٱلْمِلْرِ ﴾ فجملةٌ مستأنفةٌ؛ أي: الراسخون مبتدأٌ وخبرُه ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ ٤ ﴾، وهذا مذهبُ كثيرٍ من السلف ومن تَبِعَهم من الخَلَف.

ومن العلماء من قال: الراسخون في العلم يعرفون معنى المتشابه الموافِقَ للمحكم، واحتجوا بقول الله تعالى: ﴿ وَمَا يَصْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ ﴾ معطوفة على لفظ الجلالة؛ أي: يعلمون تأويلَه بما علَّمهم الله تعالى، وهذا مذهب بعضِ السلف وكثيرٍ من الخلف، ولذا استنبطوا للمتشابه معاني توافق المحكم.

وخلاصة القول: أن السلف والخلف متفقون على تنزيه الله تعالى عن المشابهة لخلقه، لكن السلف يرون التنزية مع تفويض المعنى المرادِ من الآياتِ (التي تُوهِمُ التشبيه) إلى الله تعالى، والخَلفُ يرون أن التنزية يقتضي حمل الآيات التي توهم التشبية على معنى لا تشبية فيه، ولنا أن نأخذ بمذهب السلف، ولنا أن نأخذ بمذهب الخلف، لكن قالوا: مذهب السلف أسلم، ومذهب الخلف أحكم، ووجه السلامة في مذهب السلف أنك إذا عين معنى للآية \_ كما هو مذهب الخلف \_ قد تكون مخطئا، لأنه معنى غير قطعي، وبهذا تعرض نفسك للمسؤولية أمام الله تعالى، ووجه الإحكام في مذهب الخلف أنه أقوى في الرد على أصحاب الزيغ الذين يريدون إثارة مذهب الخلف أنه أقوى في المتشابه ليؤيدوا مذاهبهم.



ومن الجدير بالذكر أن النصوص المتشابهة ليست متشابهة من كل وجه، بل لها معانٍ محكمة لا خلاف فيها، ومن أجلها ورد النص، فهي المقصودُ الأول من النص، مثلاً: قولُ الله تعالىٰ: ﴿إِنَّ النِّيْكِ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ الله يَدُ اللّهِ وَالله يَدُ اللّهِ وَالله عَلَىٰ الله وَالله وَهِي تبين أنّ الذين بايعوا النبي على في غزوة الحديبية هم في الحقيقة مبايعون لله تعالىٰ، وعندما وضعوا أيديهم في يد النبي على تأكيداً للبيعة هم في الواقع أكدوا البيعة مع الله تعالىٰ، فليحرصوا على الوفاء، وهذا المعنىٰ في الواقع أكدوا البيعة مع الله تعالىٰ، فليحرصوا على الوفاء، وهذا المعنىٰ لا خلاف فيه، وهو المرادُ الأولُ من الآية، لكن ما المرادُ باليد في قوله تعالىٰ: ﴿يَدُ اللّهِ فَوَقَى آيَدِيهِمُ ﴾؟ السلفُ يقولون: نحن نحرصُ علىٰ المعنىٰ الأول ولا نخوضُ في المرادِ باليد، ونفوضُ المعنىٰ إلىٰ اللهِ تعالىٰ، والخلفُ يقولون: المرادُ باليد القدرة والهَيْمَنة، كما يُقال: فلانٌ وضعَ يدَه علىٰ الأرضِ الفُلانية. والكلُ متفقون علىٰ أنّ الله تعالىٰ ليس له يدّ كأيدينا.

أما الذين يقولون: له يد كأيدينا، أخذاً بالمعنى اللغوي لليد فهم المشبّهة، وهم كفارٌ، لأنهم شبّهوا الله تعالى بخلقه وخالفوا الآية الواضحة المحكمة: ﴿ لَيْسَ كَمِشْلِهِ مُتَى اللهُ ﴾، والذين يقولون: له يد تليق به تعالى هم بعض الحنابلة من أتباع الإمام أحمد بن حنبل، وهم يتفقون مع الجمهور في عدم التشبيه.

والذي يدقِّق النظرَ يجد أقوالَ غيرِ المشبِّهة متقاربةً، لأن اليدَ في اللغة هيَ يدُ الإنسان المعروفة، فإذا أُطلِقَتْ على غيرِها كان مجازاً، سواء قلنا بعدَ ذلك: الله أعلمُ بمراده، أو قلنا: المرادُ القهرُ والغلبة، أو قلنا: يدٌ تليق بجلاله.

والكلُّ يريدُ التنزيهَ، فلا داعيَ لإثارة الخلاف والعداوة بين المسلمين وهم يواجهون الملاحِدةَ والجاحدين، ويجبُ الاهتمام بالمعنىٰ الذي سِيقَ

النصُّ من أجله، والعملُ بموجبه، فقولُ الرسول ﷺ: اينزلُ ربُّنا تبارك وتعالىٰ كلَّ ليلةٍ إلىٰ السماء الدنيا حينَ يبقىٰ ثلثُ الليل الآخر يقول: مَن يدعوني فأستجيبَ له، مَن يسألني فأعطيَه، مَن يستغفرني فأغفرَ له، متفتّ عليه تقدم ص٩٢، المرادُ بالحديث الحثُّ علىٰ الاستيقاظِ في الثلث الأخير من الليل والاشتغالُ بالدعاء والاستغفار، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَبِاللَّمَعَارِ مُمّ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الذاريات: ١٨]، فالاشتغالُ بمعنىٰ النزول مع الغفلة عن قيام هذه الساعاتِ المباركةِ انحرافٌ عن التوجيه النبوي وطلبٌ للفتنة، وهكذا فليتفطن المؤمنُ لما يبعثه علىٰ العمل الصالح لا لما يفتح بابَ الجدل.

هذا وقد تولَّت كتبُ تفسير القرآن وكتبُ شرح الأحاديث توجيه النصوص المتشابهة فلتُراجَع عند الإشكال، والمهم ألا يقع المسلمُ في التشبيه، أي: تشبيهِ الله تعالىٰ بشيء من خلقه، ولا في التعطيل، وهو نفي الصفاتِ عن الله تعالىٰ.

## القرآنُ كلامُ الله غيرُ حادث:

٤١ ونَـزُهِ القـرآنَ؛ أي: كـلامَـه عَـنِ الحُـدُوثِ وأخــذَرِ انتِقــامَـه ٤٢ ـ فكــلُ نــصلُ للحُـدُوثِ دَلا الخمــدُوثِ دَلا الحمــلُ علىٰ اللَّفْظِ الـذي قَـد دَلا

تقدَّم في صفة الكلام أن الكلام يُطلَق علىٰ الألفاظ، ويُطلَق علىٰ المعنىٰ الذي دَلَّت عليه الألفاظ، وعلىٰ الكتابة ورسوم الحروف التي تدل علىٰ الألفاظ، ومذهبُ أهل السنة والجماعة أن كلام الله القديم هو المعنىٰ القائمُ بذاته عز وجل، وأما الألفاظُ ورسوم الحروفُ فليست قديمة، لأنها لغةُ العرب، والعربُ ولغتُهم من جملةِ الحوادث، وقلنا: إنّ هذا يُقالُ في مجال التعليم والردِّ علىٰ المعتزلة وغيرهم من القائلين بخَلْق القرآن.



بناءً على ما تقدم فإن موقف أهل السنة من مسألة خلق القرآن كما يلي:

ا عدمُ الخوض في هذه المسألة والاكتفاءُ بما اكتفىٰ به السلف، وهو القول بأنّ: (القرآنَ كلامُ الله تعالىٰ)، من غير تفصيلٍ بينَ المعنىٰ وغيرِه من الألفاظ والحروف.

٧ - إذا احتج القائلون بخلق القرآن لمذهبهم بقول الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا نَعْتُن نَزَّلْنَا اللَّهِ كُر ﴾ [الحجر: ٩]، وقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيُلَةِ الْقَدّرِ ﴾ أو غير هاتين الآيتين مما يدل ظاهره علىٰ حدوث القرآن وخلقه نقول لهم: لفظ (القرآن) ولفظ (كلام الله) يطلقان علىٰ المعنىٰ وعلىٰ اللفظ والحروف، أما المعنىٰ فقديم ، لأنه صفة من صفات الله تعالىٰ، وهي قديمة كما ذكرنا، وأما اللفظ الذي نسمعه فهو المنزَل، وهو الذي نقرأه ونكتبه ونُعربُه، وهو الذي سمّاه الله تعالىٰ: (ذكراً، ومُحدَثاً، وعربياً)، وهو مُنزَلٌ علىٰ النبي محمّد على ومبادى وغير ذلك مما يوصف به كلام ومعجزة ، ومشتملٌ علىٰ مقاطع ومبادى وغير ذلك مما يوصف به كلام البشر الحادث، أي أننا نحمل ما دل من النصوص علىٰ حدوث القرآن نحمله علىٰ اللفظ لا علىٰ المعنىٰ.

# المستحيلُ في حقِّ الله تعالىٰ:

٤٣ ويَستَجِيلُ ضِدُّ ذِي الصَّفاتِ في حَقِّهِ كالكَوْنِ في الجِهاتِ

بيّنًا فيما مضى الصفاتِ الواجبة لله تعالى، والواجبُ: ما لا يتصوَّر العقلُ عدمَه، ولذا فإنَّ ضدَّ هذه الصفاتِ مستحيلٌ في حق الله تعالىٰ؛ أي: لا يتصور العقلُ وجودَه، وعلىٰ سبيلِ الإيضاح نقول: يجبُ لله تعالىٰ الوجود، ويستحيلُ عليه العدم، ويجبُ له القِدَم، ويستحيلُ عليه الحدوث،

ويجب له البقاء، ويستحيلُ عليه الفناء، ويجبُ له مخالفةُ الحوادث، ويجبُ له مخالفةُ الحوادث، ويستحيلُ عليه مشابهتها، فلا يُوصَفُ تعالىٰ بأنه فوقٌ أو تحتٌ أو يمينٌ أو شمالٌ أو أمامٌ أو خلفٌ، لأن هذه صفاتُ الحوادث، وهي أمورٌ نسبيةٌ للحوادث؛ أي: اعتباراتٌ وُجِدَت بوجود الحوادث، بدليل: أنّ السقفَ فوقٌ لمن تحته وتحتٌ لمن فوقَه، والجالسَ بينك وبينَ آخرَ إن كان علىٰ يمينك فهو علىٰ يمينه، وما كان أمامك قد يكون خلفَ غيرِك، وهكذا، والله تعالىٰ قبلَ الزمان والمكان، فلا يصحُ أن يُوصَفَ بصفاتِ الحوادث.

## الجائزُ في حقِّ اللهِ تعالىٰ:

## ٤٤ وجائزٌ في حَقِّهِ ما أَمْكَنا إيجاداً أغداماً كرزُقِهِ الغِنسيٰ

الجائزُ: ما يمكن عقلاً وجودُه وعدمُه؛ أي: أنّ العقلَ يَتصوَّر وجودَه ويتصوَّر عدمَه، وكل ما جاز عقلاً فإنه يجوزُ علىٰ الله تعالىٰ إيجاده وإعدامه، وإن كان مستبعداً عادةً، أو لم تجرِ به العادة، فمثلاً أن يكونَ فلانٌ غنياً أمرٌ جائز، فيجوزُ علىٰ الله تعالىٰ أن يجعلَه غنياً، وأن يكونَ فُلان عالماً أمرٌ جائز، فيجوز علىٰ الله تعالىٰ أن يجعله عالماً، وهكذا.

ويجوزُ عقلاً أن يمشيَ إنسانٌ على الماء بلا واسطة وإن لم تجرِ به العادة، فيجوز على الله تعالى أن يُكرِمَ أحدَ عباده بذلك، وهو ما يُسمىٰ بالكرامة، وأن يطيرَ إنسانٌ في الهواء بلا واسطة جائزٌ عقلاً، وإن لم تجرِ به العادة، فيجوزُ على الله تعالىٰ أن يُكرِمَ عبداً من عباده بذلك.

ولكن الله تعالىٰ رحمةً منه بخلقه جعلَ للكون سُنَناً ثابتةً لكي تنتظم حياتهم، فشروقُ الشمس وغروبُها، وقوانينُ الحياة في الزراعة وغيرِها، وخواصُّ الأشياءِ من كائناتٍ حيةٍ وجامدة: ثابتةٌ بقدرةِ الله تعالىٰ، وقد يَخرِقُ هذه السنن في أحيانٍ نادرةٍ معجزةً للأنبياء أو كرامةً للأولياء أو استدراجاً للأشقياء، ليَشعرَ الناسُ بقدرة الله تعالىٰ، وليعلموا أن ثباتَ نظام الكون هو بقدرة الله عز وجل، قال تعالىٰ: ﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُلَتِ اللّهِ تَبْدِيلًا ۗ وَلَن تَجِدَ لِسُلَتِ اللّهِ تَبْدِيلًا ۗ وَلَن تَجِدَ لِسُلَتِ اللّهِ تَبْدِيلًا ﴾ [فاطر: ٣٤]، وجديرٌ بالذكر أن المرادَ بسنة الله في هذه الآية وأمثالها سنتُه تعالىٰ في إهلاك الكافرين والظالمين، لكن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب كما يقول العلماء.

### خلق الأفعال:

٥٤ - فخالِتٌ لعبدِهِ وما عَمِلْ مُسوفَّتٌ لمَسنْ أرادَ أَنْ يَصِلْ
 ٤٦ - وخساذِلٌ لمَسنْ أرادَ بُعسدَهُ ومُنْجِسزٌ لمَسنْ أرادَ وَعُسدَهُ

في كتب التوحيد خسمة مواضيع يرتبط بعضُها ببعض، حتى أن غير المتخصّص لا يفرّق بينها ويؤدي ذلك إلى اشكال في النتائج:

الموضوع الأول: علمُ الله تعالىٰ، وقد سبق أنه قديمٌ محيطٌ بكل شيء، فهو تعالىٰ يعلم الأشياء قبلَ وقوعها، ولا بد أن تقعَ موافِقةً لعلمه تعالىٰ، أو قُل: إنّ علمَه تعالىٰ مطابِقٌ لما سيقع.

الموضوع الثاني: خَلْقُ الأفعال، ومذهبُ أهل السنة أنّ الله تعالى هو خالقُ الأفعال كما أنه هو خالقُ الأشياء، فلو وُضِعَت ورقةٌ في النار فاحترقت فإنّ خالقَ الاحتراقِ هو الله تعالى، ونسبةُ الإحراق إلى الإنسان أو إلى النار مَجازية، بدليلِ أنّ إبراهيمَ عليه السلام أُلقِيَ في النار ولم يحترق، مع أن قومَه آثمونَ لإرادتهم إحراقه.



الموضوع الثالث: مناطُ الجَزاء؛ أي: على أيِّ شيءٍ يحاسَبُ العبد؟ فإذا كان علمُ الله سابقاً، وهو خالقُ الأفعال؛ فما علاقة العبد بالأفعال ليحاسَبَ عليها؟ وسيأتي أنه يُحاسَبُ على اختياره للأفعال.

الموضوع الرابع: القضاء.

الموضوع الخامس: القدر.

وسيأتي الحديثُ عنهما قريباً إن شاءَ الله.

والحديثُ هنا عن خلق الأفعال، وعقيدةُ أهل السنة أن الله تعالىٰ خَلقَ الذواتِ كلَّها، وهذا لا خلافَ فيه بين المؤمنين بالله، وهو خالقُ الأفعال أيضاً سواءٌ منها ما كان إرادياً أو اضطرارياً؛ أي: غيرَ إرادي، كحركة القلب والرئة والدم في الجسم، وكذا حركة المرتعش بسبب المرض أو البرد وغيرهما، ولا خلاف أيضاً في أن الاضطراريَّ مخلوقٌ لله تعالىٰ، لكن قد يستشكل البعضُ أن تكونَ الأفعال الإراديةُ مِن خَلْقِ الله تعالىٰ، وذلك نظراً إلىٰ أمرين:

الأول: أننا في الحياة اليومية نرى العطشانَ يشربُ فيروى، فنقول: أرواه الماء، فننسب الرِّيَّ إلىٰ الماء، ونرىٰ الجائع يأكل الطعام فيشبع فنقول: أشبعه الطعام، ونرىٰ من يرمي ورقة في النار فتحترق فنقول: أحرق فلانٌ الورقة، أو نقول: أحرقت النارُ الورقة، وهكذا..

الثاني: أن الله تعالى نسب بعض الأفعال في القرآن الكريم إلى الناس فقال: ﴿ فَقَائِلٌ فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ [النساء: ١٨]، وقال: ﴿ فِنَ اللَّهِ فَامَنُواْ وَعَلَوا السّاء: ١٠٧٥ وقال: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا لَكُونَ عَمْلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَيْرًا يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً شَيْرًا يَعْمَلُ مِثْقَالًا ذَرَّةً شَيْرًا يَعْمَلُ مِثْقَالًا ذَرَّةً شَيْرًا يَعْمَلُ مِثْقَالًا فَرَّةً فَيْرًا لِهِ الزلزلة: ١٠-٨].



### والجوابُ على هذين الإشكالين ما يلي:

ا ـ إن وجود المسبّب لا يتأخر عن وجود السبب، ولو كان الاحتراق بسبب ملاقاة النار للأجسام القابلة للاحتراق لوُجِد الاحتراق كلما وجدت الملاقاة، وكل مؤمنٍ يعتقد أنّ إبراهيم عليه السلامُ أُلقِيَ في النار فلم يحترق، وإسماعيلُ حُزَّت رقبتُه بالسكّين فلم تنقطع، فدلّ هذا علىٰ أن الحارق الحقيقيَّ هو الله الكن أجرى الحارق الحقيقيَّ هو الله الكن أجرى الله العادة أن يقترنَ الإحراقُ بملاقاة النار، ويقترنَ القطعُ بالحَزِّ بالسكين، وهكذا. .، فنسبةُ الإحراقِ للنارِ والقطع للسكين من باب المحاز، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِحَ اللّهَ رَمَيْ الله المسبّب عن السبب، أو معجزة وكرامة خرقٌ للعادة، أي: تخلُّفٌ للمسبّب عن السبب، أو وجودٌ للمسبّب من غير وجود السببِ المعتاد، كنبع الماء من بين أصابع وجودٌ للمسبّب من غير وجود السببِ المعتاد، كنبع الماء من بين أصابع النبيِّ محمدٍ ﷺ، رواه البخاري (١٦٧) ومسلم (٢٢٧٩)، ووجودِ الناقة من الصخرة بدعاءِ النبيِّ صالحِ عليه السلام.

نعم جرت سنة الله في خلقه أن يخلق المسببّات عند وجود الأسباب وانتفاء الموانع، لكن هو الذي خلق الأسباب والمسببّات، ورتب المسبّبات على الأسباب، وقد التبسّ هذا على بعض الناس فظنوا أن الأسباب هي التي أوجدت المسبّبات، وهذا خطأ، بدليلِ أن الله تعالى يجعل المسبّبات تتخلّف عن الأسباب كما سبق.

٢ ـ وأما نسبة الفعل إلى الناس فذلك لأنهم اختاروا وجوده وباشروا أسبابه وظهر منهم، فالذين اختاروا حرق إبراهيم عليه السلام آثمون وإن لم يحترق، وهذه مسألة الكسب، وهو مناط التكليف كما سيأتي قريباً إن شاء الله.

1.4

فتلخّصَ من كل هذا أنّ الله تعالى هو الخالقُ الحقيقيُّ لكلِّ الذواتِ والأفعال، ونسبةُ ذلك إلى غيره مجازيةٌ، كقول الله تعالىٰ عن عيسىٰ عليه السلام: ﴿ وَإِذْ تَعْلَقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْتَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِ ﴾ [المائدة: ١١٠]، فالخَلْقُ هو اللهجاد من العدم، وعيسىٰ عليه السلام ما أوجد من العدم، بل شكّل الموجود بشكلٍ معين، والذي أقدره علىٰ ذلك هو الله عز وجل، فنسبَ الموجود بشكلٍ معين، والذي أقدره علىٰ ذلك هو الله عز وجل، فنسبَ تشكيلَ الصورة إلىٰ عيسىٰ عليه السلام، وليس له في ذلك إلا الاختيار.

والذي دعا أهلَ السنة إلىٰ هذا أنه لا يجوز الاعتقادُ بخالي غيرِ الله، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءِ الله تعالىٰ: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءِ الله تعالىٰ: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءِ فَقَدَّرُمُ لُقَدِيرً ﴾ [الفرقان: ٢]، وقال تعالىٰ: ﴿ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِ مِنْ وَنِهِ مِنْ لَهُ يَعْدِيرُ ﴾ [الفرقان: ٢٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٢٢]، والآياتُ في هذا المعنىٰ كثيرةٌ، وهي تَعُدُّ نسبةَ الخلق إلىٰ غيرِ الله شركاً.

وبناءً على هذا فالذي عمل الصالحاتِ عملها بتوفيقِ الله تعالىٰ، فهو الذي جعل له الأعضاء التي باشر بها الطاعة وجعل في نفسهِ الرغبة في تلك الطاعة، ثم تفضَّلَ عليه بالثواب والرِّضىٰ والمحبة ودخول الجنة، ولذا يقول أهل الجنة في الجنة: ﴿ لَكَمَّدُ لِلَّو ٱلَّذِي هَدَئنَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهَ لِهَ الْمَالَةُ ﴾ [الأعراف: 27].

والذي عمل المنكراتِ ما عملها رغماً عن إرادة الله، لكنه اختارَ طريقَ المعصية وباشرَ الأسبابَ التي تؤدي إليها، واستعمل خواصَّ الأشياءِ التي جعلها الله لها، استعملها لتؤدي إلى المنكر.

فالموفَّقُ والمخذُولُ كلاهُما في قبضةِ الله تعالىٰ، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيمُ يَشَرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَئِمْ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجْمَلُ صَدْرَهُ ضَكَيْقًا حَرَجًا



كَأَنَّمَا يَضَعَكُ فِي ٱلسَّمَلَوْ ﴾ [الأنعام: ١٢٥]، وقال الله تعالىٰ: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ [الصف: ٥]؛ أي: لمّا اختاروا الزيغَ خلقه الله فيهم.

### مسألة إنجاز الوعد والوعيد:

وقد وعدَ الله الصالحين بالثواب والجنة وتوعَّد الكافرين والعصاة بالنار، وشواهدُ هذا كثيرةٌ في كتاب الله وسنة نبيه محمد على واستقرَّ في نفوس المؤمنينَ أنّ الجنة للطائعين والنارَ للعصاة والكافرين، لكن العلماء أثاروا مسألتين شرعيتين (أي بناءً على القواعد الشرعية وليس العقلية) فقالوا:

- ١ ـ هل يمكن شرعاً أن لا يثيبَ الله تعالىٰ الطائعين؟ أي: أن لا يُنجزَ لهم ما وعدهم به؟ وقد اتفق العلماء علىٰ أن هذا غيرُ ممكن شرعاً لأنه يخالف مقتضىٰ الكرم الإلهي.
- ٢ ـ وقالوا أيضاً: هل يمكن شرعاً أن لا يعذّب الله تعالى العصاة والكافرين؟!
   أي: أن لا يُنجزَ ما توعدهم به من عقوبة؟ وقد اختلفوا في هذا، فقال الأشاعرة: إن هذا ممكن شرعاً لأن العفو من شِيَمِ الكرام، وتركُ العقوبة لا ينافى الكرم، بل هو من مقتضاه.

وقال الماتريدية: هذا غير ممكن شرعاً، لأنه يترتب عليه أن الله تعالىٰ أخبرنا بشيء ولم يقع، وهو عقوبةُ العصاة.

وإنما قلنا: (شرعاً) لأن المسألة شرعية وأدلتها شرعية، وإلا فمن الناحية العقلية يجوز العفو عن جميع العصاة والكافرين، وأنت ترىٰ أنّ المسألة كلها من الأمور الفرضية، والذي في كتاب الله وسنة نبيه على هو الوعد الحسن للطائع والوعيد الشديد للعاصي، فلنعمل الصالحات وندع المعاصي وما لنا ولهذه الفرضياتِ التي قد تجرّىء على المعصية، وقد قال



1.0

الله تعالىٰ: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَكَايَ رَبُو

#### السعادة والشقاوة:

٤٧ فَوْزُ السعيدِ عندَهُ في الأزَلِ كذا الشقعيُّ ثُمَّ لم يَنْتَقِلَ

سبق أن علم الله تعالى قديمٌ محيطٌ بالأشياء قبلَ وقوعها، ولا بد أن تقع كما عَلِمَها، ومن ذلك: أن الله تعالىٰ يعلمُ من الأزل السعيد والشقي، والمرادُ بالسعيد الذي يؤمن ويموتُ على الإيمان، والمرادُ بالشقي من يكفر ويموت على الكفر، ولكن الله تعالىٰ لم يُجازهما بمقتضىٰ علمه قبلَ وقوع المعلوم، بل أعطاهما الفرصةَ حتىٰ ظهرا للوجود وظهرَ الإيمانُ من السعيد حتىٰ مات عليه، وظهر الكفرُ من الشقي حتىٰ مات عليه، ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِللَّهِ الْمَعْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ من السعيد اللهُ إلى المعلوم، المناف من السقيد عليه، ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهُ اللهُ

ولو تتبعنا أحوال الناس لوجدنا أن المؤمن آمن لأسباب وقناعات لديه، وهو لا يدري ماذا في علم الله، والكافر اعتقد العقيدة المكفرة لأسباب وقناعات لديه، وهو لا يدري ماذا في علم الله أيضاً، وكذا الطائع والعاصي، فليس لأحد أن يحتج بالقدر ليتنصل من المسؤولية، وحال الناس يُوافق علم الله القديم دون أن يطّلعوا عليه، فمن مات على الإيمان هو السعيد، وقد علم الله ذلك منذ الأزل، ومن مات على الكفر هو الشقي، وقد علم الله ذلك من الأزل، فالسعيد لم يتغير حاله، والشقي لم يتغير حاله، بل بقي السعيد سعيداً والشقي شقياً.

وبعضُ العلماء يرى أن السعادة هي الإيمان في الوقت الحاضر، والشقاوة هي الكفر في الوقت الحاضر، ومعلومٌ أن الكافر قد يؤمن،



والمؤمنَ قد يرتدُّ والعياذُ بالله، ولذا قالوا: قد ينقلب السعيدُ شقياً والشقيُّ سعيداً، وأنت ترى أنه لا خلافَ في الحقيقة، بل هو خلافٌ لفظيٌ راجعٌ إلىٰ اختلافهم في معنىٰ السعادة والشقاوة.

## مَناطُ الجزاء:

٤٨- وعندَنا للعبدِ كَسْبُ كُلِّفا وله يكُن مُوثِّراً فلتَعْرِفا
 ٤٩- فليسَ مجبُوراً ولا أُختِياراً وليسسَ كسلاً يَفْعَسلُ اختِيارا
 ٥٠- فإنْ يُثِيْنا فَيِمَحْضِ الفَضْلِ وإنْ يُعسذُبْ فَيِمَحْضِ العَسدٰلِ

هذا هو الموضوعُ الثالث من المواضيع الخمسةِ المترابطة التي ذكرتُها آنفاً، وهو (مناط الجزاء)، أي ما الذي يُحاسَبُ عليه المكلَّف فيثاب أو يستحق العقوبة؟ وليتضح الأمرُ لا بد أن نلاحظ هنا ما جاء في السنة النبوية الشريفة مما يتعلق بالموضوع:

- ا ـ فقد قال رسولُ الله ﷺ: ﴿ وُضِعَ عن أمتي الخطأ والنسيانُ وما استُكرِهوا عليه »، رواه ابن ماجه (٢٠٤٥) والبيهقي ٧/ ٣٥٧ وابن حبان (٧٢١٩).
- ٢ ـ وقال ﷺ: «رُفِعَ القلمُ عن ثلاثِ: عن النائم حتىٰ يستيقظ، وعن المبتلىٰ
   (أي المجنون) حتىٰ يبرأ، وعن الصبيِّ حتىٰ يكبُرُ» رواه أحمد (٢٥١١٤) وأبو
   داود (٤٣٩٨) والنسائي وابن ماجه (٢٠٤١) والحاكم عن عائشةَ رضيَ الله عنها.

ولذا يتفق الفقهاءُ علىٰ أنّ المخطىءَ والناسيَ والمُكرَة والنائمَ والمجنونَ والصغيرَ لا يأثمون في أفعالهم وإن خالفت الحكمَ الشرعي، كأن كذبوا أو شربوا مُسكِراً. . إلخ.

لكن ما هو الوصفُ المشتركُ بينهم؟ إنه عدمُ الاختيار الكامل.



1.4

إذن فالاختيارُ هو مَناطُ التكليف والسببُ في الثواب والعقاب، فإذا اختارَ المكلِّفُ العملَ الصالح كُتب له الأجر، وإن اختار العملَ المحرَّم كُتب عليه الإثم، ويشهدُ لهذا قولُ النبي على: ﴿إذا التقىٰ المسلمانِ بسيفَيهما فقتل أحدُهما صاحبَه فالقاتلُ والمقتولُ في النار». قيل: يا رسولَ الله، هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال: «إنه كان حريصاً علىٰ قتل صاحبه»، رواه أحمد رقم/ ٢٠٤٣٩/ والبخاري رقم/ ٣١/ ومسلم رقم/ ٢٨٨٨/ وغيرهم. فقد سوَّىٰ رسولُ الله ﷺ بين القاتل والمقتول في العقوبة لاستوائهما في الاختيار والعزم. ومثلُه قولُ النبيِّ ﷺ: ﴿مَثَلُ هذه الأمة كمثل أربعة نفر: رجلٌ آتاه الله علماً ومالاً فهو يعمل بعلمه في مالــه يُنفقه في حقه، ورجلٌ آتــاه الله علماً ولم يؤتِه مالاً، فهو يقول: لو كان لى مثلُ هذا عملت فيه مثلَ الذي يعمل»، قال رسولُ الله ﷺ: «فهما في الأجر سواء، ورجلٌ آتاه الله مالاً ولم يؤته علماً فهو يخبط في ماله ينفقه في غير حقه، ورجلٌ لم يؤته الله علماً ولا مالاً فهو يقول: لو كان لى مثل هذا عملتُ فيه مثلَ الذي يعمل» قال رسولُ الله ﷺ: ﴿فَهُمَا فَي الْوِزْرِ سُواءٍ﴾، رواه أحمد (١٨٠٢٤) وابن ماجه (٤٢٢٨) وغيرهما. فقد سوَّىٰ النبي ﷺ بين الأول والثاني في الأجر لاستوائهما في اختيار الخير والعزم عليه، وبين الثالث والرابع لاستوائهما في اختيار الشر والعزم عليه.

فظهر من هذا أن العزم والاختيار هو الذي يحاسَبُ عليه العبد لأنه في الظاهر لا يملك غيره، فخَلْقُ الفعل لله تعالىٰ كما تقدم، وخواصُّ الأشياء من خَلْقِه تعالىٰ أيضاً، ولنضرب علىٰ ذلك مثلاً بفعل اختياري سهلٍ يقومُ به المكلَّف، وهو أن يحرق ورقة، هذا العمل له عدةُ أجزاء، فالذي جعل النارَ محرِقةً للورق هو الله تعالىٰ، والذي جعل الورقَ قابلاً للاحتراقِ هو الله



تعالىٰ، والذي خلق الورق والنارَ هو الله تعالىٰ، والذي علَّم الإنسانَ أن النارَ تحرق الورق هو الله تعالىٰ، والذي منح مُخَّ الإنسان قدرةً علىٰ إصدار أمرِ للعضلات بواسطة الأعصاب هو الله تعالىٰ، والذي خلق المُخَّ والأعصاب والعضلاتِ ومنحها للإنسان هو الله تعالىٰ، والذي خلق الأكسجين الذي يتم به الاحتراقُ هو الله تعالىٰ. . . إلىٰ آخرِ الجزئيات الكثيرة التي لا بد من توفرها لتتم عمليةُ الاحتراق وكلُّها من خلق الله تعالىٰ، فإذا تم الاحتراقُ فهو من خلق الله تعالىٰ، فإذا تم الاحتراقُ فهو الله تعالىٰ، فماذا بقي للعبد بعد ذلك؟ بقي له الاختيارَ، والله هو الذي جعلَ العبد مختاراً قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا لَشَاءَ وُنَ إِلَّا آن يَشَاءَ اللهُ ﴾ [الإنسان: الذي جعلَ العبد مختاراً قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا لَشَاءَ وَالاَ أَن يَشَاءَ اللهُ ﴾ [الإنسان: وإذا نزعَ منه الاختيارَ أسقطَ عنه التكليف كما سبق.

إذن فاللهُ تعالىٰ أعطىٰ العبدَ الاختيار، ودلَّه علىٰ خواصِّ الأشياء، وسخَّرها له، فإذا اختارَ استعمالَ الخواصِّ للخير فله الأجر، وإذا اختارَ استعمالَ الخواصَّ للشر فعليه الوزر، سواءٌ وصلَ إلىٰ مقصوده في الحالين أم لا.

فإذا نظرنا إلىٰ اختيار العبد للفعل الاختياري ومباشرته لأسبابه وظهوره منه نسبناه إليه فنقول: أحرق، وقتل، وصلیٰ، وتصدَّق...، إلخ، وإذا نظرنا إلیٰ دوره الضئيل في الفعل الاختياري وأن الباقي اللازم لحدوث الفعل هو من خَلْقِ الله بلا رَيبٍ بل إنّ الذي أعطاه الاختيار هو الله: نسبنا الفعل إلى الله تعالیٰ، قال تعالیٰ: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَدَكِ اللّهَ قَنْلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَدَكِ اللّهَ قَنْلُهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَدَكِ اللّهَ قَنْلُهُمْ وَلَدَكِ اللّهَ قَنْلُهُمْ وَلَدَي وَقَالَ : ﴿ وَقَالَ : ﴿ وَقَالَ : ﴿ وَقَالَ : ﴿ وَقَالَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّه

ودورُ الإنسان الضئيل في الفعل لا يُستهان به، فلولاه لما أنزلَ الله تعالىٰ الكتبَ ولا أرسلَ الرسلَ ولا كلَّفَ المكلَّفين، ولو كان الإنسانُ مجبوراً لا اختيارَ له كالنباتاتِ والحيواناتِ لما كلَّفه وشرَّفه وأعدَّ له الجنة.

لهذا لم يقل أهلُ السنة بقول الجبرية الذين قالوا: (الإنسانُ مجبورٌ على كل أفعاله، فهو كالريشة المعلَّقة في الهواء)، لأنه لو كان كذلك لما كلَّفه الله تعالىٰ بشيء، إذ كيف يطلب منه ما لا خيارَ له فيه ثم يعاقبه إن لم يفعل ويثيبه إن فعل؟! ولم يقل أهل السنة بمقالة المعتزلة ومن وافقهم، فقد قالوا: (إن الإنسانَ يخلق أفعالَه بقدرةٍ خلقها الله فيه).

لأننا جميعاً نعلم أن الإنسانَ لا يقدر أن يفعلَ كل ما يريد، ولما سبق من أن الله تعالى هو الخالق لكل شيء سواءٌ الذوات والأفعال، لكن جرت سنةُ الله في خلقه أن يخلقَ الأثرَ عندَ وجود المؤثّر، فيخلقَ الرِّيَّ عندَ الشرب، والاحتراقَ عندَ ملاقاة النار، فظن البعضُ أن الماءَ أروى والنارَ أحرقت.

والخلاصة: أن الإنسان له أفعالٌ اختيارية، وأفعالٌ غير اختيارية، وله كسبٌ في أفعاله الاختيارية هو عبارة عن اختيارها، واختيارُ استعمالِ الأسبابِ المؤدية إليها، لكن هذا الاختيارَ لا يخلق الفعل، فالخالقُ هو الله تعالىٰ، وهي مسألةٌ دقيقة، والمهمُ أن لا نعتقدَ أن الإنسانَ مُجبَرٌ علىٰ أفعاله كما قال الجبرية، ولا أنه يخلق أفعاله كما قال المعتزلة، لأنّ الأدلة الشرعية تدل علىٰ نفي الجبر، ونفي الخَلْق عن غير الله تعالىٰ.

إذا تبيّن هذا للمؤمن عَلِمَ أن الله تعالىٰ إذا أثابَ على العمل الصالح فذلك فضلٌ منه، فهو الذي وفّق للعمل الصالح، وخلقه في الإنسان، ثم تفضّل فنسبَ العمل الصالح إلى من ظهر منه، كقوله تعالىٰ: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۚ اللّهُ مِنْ فَي صَلاتِهِم خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١-٢]، فإثابته على العمل الصالح فضلٌ محضٌ من غير وجوب عليه عز وجل.

وإذا عذَّب على العمل المحرَّم فذلك عدلٌ منه تعالىٰ، لأنه عز وجل لم يُجبر العبدَ عليه، بل العبدُ هو الذي اختارَ المعصيةَ وباشرَ أسبابَها.



ولا شك أن الله تعالىٰ قادرٌ علىٰ أن يجبر الناس علىٰ العمل الصالح وقادرٌ علىٰ إجبارهم علىٰ غير ذلك، قال تعالىٰ: ﴿ قُلْ فَلِلّهِ ٱلْحُبَّةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهُدَىٰكُمْ أَجْمَعِينَ﴾ [الأنعام: ١٤٩]، ولكنّ هذا ينافي الاختيار، ولذا منحَ الإنسانَ الاختيار، ومكنّه من فعل الخير والشر ليحاسِبَه بعدَ ذلك علىٰ اختياره.

## مسألةُ الصَّلاح والأصلح:

٥٥ وقولُهم: إنّ الصّلاحَ واجبُ عليهِ: زُورٌ، ما عَلَيهِ واجِبُ
 ٥٢ ألّـم يَسرَوا إيلامَـهُ الأطْفالا وشِبْهَهـا فحـاذِر المُحـالا

الدنيا يختلط فيها الخير والشر، وكل إنسان يشعر بذلك، لكن ما هو الخير وما هو الشر؟ هذا سؤالٌ يختلف الناسُ في جوابه، والذي يهمنا هنا أربعةُ أمور:

الأول: أن من الخير بالنسبة للإنسان الواحد: كل ما فيه لذة لا يترتب عليها ألم في الحاضر ولا في المستقبل، والشرّ: ما فيه ألم في الحاضر أو المستقبل، واللذة: ما ترتاح إليه الحواسُ أو العقل، والألم ما يُزعج العقل أو أحدَ الحواس. ومثال ذلك: الطعامُ الحلالُ الطيّب خيرٌ إذا لم يُسرف فيه آكلُه، والطعام الخبيث شرّ، وكذلك الطعام الحرام.

الثاني: أنك لا تجد في الأمور الدنيوية خيراً من كل وجه بالمعنى السابق، ولا شراً من كل وجه، بل يختلط هذا بذاك، والحكمُ للغالب، فما غلب فيه الخيرُ سُمي خيراً، وما غلب فيه الشرُ سُمي شراً، أما في الأمور الدينية فنجدُ الخيرَ المطلق، كمن رزقه الله تعالى معرفتهُ فأنِسَ به وبذِكْرِه، فتلك لذةٌ عاجلةٌ تترتب عليها لذةٌ آجلة، ولذا قال النبي ﷺ: «وجُعِلَت قُرةُ عيني في الصلاة»، رواه الإمام أحمد (١٢٢٩٣) والنسائي ٧/ ٦١ وغيرهما، وقال:

«الدنيا ملعونةٌ ملعونٌ ما فيها إلا ذكرَ الله وما والاه وعالماً ومتعلماً»، رواه ابن ماجه (٤١١٢)، وله روايات أخرى. انظر كنز العمال (٦٠٨٤).

الثالث: أن الإنسان لا يحيط علماً بكل منافع الأشياء والأحوال في الحاضر والمستقبل والظاهر والباطن، وكذا لا يحيط بكل مضار الأشياء، فوجوه الخير كثيرةٌ منها الحسي والمعنوي، وكذلك وجوه الشر، وما يكون خيراً باعتبار قد يكون شراً باعتبار آخر.

الرابع: أن ما يكون خيراً عند إنسانٍ قد يكون شراً عندَ غيره، والعكسُ صحيح.

هذه الأمورُ المتداخلة تجعل من الصعبِ على الإنسان أن يحكمَ على أمرِ بأنه خيرٌ أو شرٌ إلا ما حكم الشرعُ عليه بأحدهما، قال الله تعالىٰ: ﴿ كُتِبَ عَلَيْتَكُمُ الْقِتَالُ وَهُو كُرُهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُو خَيرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحَبُّوا شَيْعًا وَهُو خَيرٌ لَكُمْ وَاللهُ عَلَينا عَلَيْهُ وَهُو شَرٌ لَكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦]، وقصَّ الله علينا قصة سيدنا موسىٰ عليه السلام مع الخَضِر، وفيها أمورٌ ظاهرها شرٌ عاجِل، وباطنها خيرٌ آجِل، من هنا وبفضل الله تعالىٰ فاز المؤمنون بحسن الظن بالله، فالمؤمنُ يرىٰ كل ما يجري عليه من الله خيراً سواءٌ عَلِمَ وجهَ خيريته أم لا، إلا ما حكمَ الشرعُ بأنه شر، لكن لا يجوز أن يصلَ الأمرُ إلىٰ درجة أن يُقال: إن الله يجبُ عليه أن يفعلَ ما فيه صلاحُ العبد أو الأصلحُ له ولو كان المقصودُ أن ما فعله الله هو الصلاحُ أو الأصلح، لأن هذا القولَ عليه مآخذ:

١ - إذا قيل: يجبُ على الله تعالى الصلاحُ فمن أوجبه؟ والله تعالى يقول:
 ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللَّهِ ﴾ [يوسف: ٤٠]، فالله تعالى يحكم فيُوجب ويحرّم،
 ولا يوجبُ أحدٌ عليه.



- ٢ ـ هناك أمورٌ لا يبدو فيها وجهٌ للصلاح ولا للأصلح، كخَلْقِ الكافر الفقيرِ المريض، فهو معذّبٌ في الدنيا والآخرة، وكذلك الأمراضُ التي يُبتَلَىٰ بها الأطفال.
- ٣ ـ إذا وجدنا أمراً لا صلاح للعبد فيه فهل نقول إن الله تعالى ترك الواجب؟
   وما معنى ترك الواجب وماذا يترتب عليه؟

لهذا لم يوافق أهلُ السنة المعتزلةَ في قولهم: إن فعلَ الأصلح واجبٌ علىٰ الله تعالىٰ للعِباد، مهما كان تأويلُ هذا القول لديهم، لأنها كلمةٌ نابيةٌ يترتب عليها ما لا يليقُ بالله عز وجل، ونحن نحسن الظنُّ بالله تعالىٰ ونقول: ﴿ ﴿ لَا يُشْتُلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ [الأنبياء: ٢٣]، ومن الطريف أن هذه المسألة كانت سبب افتراقِ الشيخ أبي الحسن الأشعري \_ إمام الأشاعرة \_ عن شيخه أبي هاشم الجُبّائي المعتزلي، فإن أبا الحسن سأل الجُبّائيّ في درسه وقال: ماذا تقول في ثلاثة إخوة مات أحدُهم كبيراً مطيعاً، والآخرُ كبيراً عاصياً، والثالثُ صغيراً، فقال الجبائي، الأولُ يُثاب بالجنة، والثاني يُعاقب بالنار، والثالث لا يُثاب ولا يُعاقب، فقال له الأشعري: فإن قال الثالث: يا ربِّ لم أمَّتني صغيراً وما أبقيتني فأطيعكَ فأدخلَ الجنة؛ ماذا يقول الرب؟ فقال الجبائي: يقول الرب إنى أعلم أنكَ لو كبرتَ عصيتَ فتدخل النار، فكان الأصلحُ لك أن تموت صغيراً، فقال الأشعري: فإن قال الثاني: يا رب لِمَ لم تُمِتني صغيراً فلا أدخل النار؛ ماذا يقول الرب؟ فبُهتَ الجبّائي، فترك الأشعريُّ مذهبه واشتغل هو وأتباعه بإبطال ما ذهبت إليه المعتزلة وإثبات ما وردت به السنة ومضى عليه الجماعة، فلذلك سُمّوا بـ «أهل السنة والجماعة». انظر «حاشيةَ الباجوري علىٰ الجوهرة» ص٦٤.



## الله خالق كل شيء:

٥٣ وجائزٌ عليهِ خَلْتُ الشّرِ والخَيرِ كالإسلامِ وجَهْلِ الكُفْرِ

سبقَ بيانُ معنىٰ الخير والشر، ولا شك أن الإسلامَ خيرٌ والجهلَ والكفرَ شرَّ، والإسلامُ عقيدةٌ وفعلٌ يظهر من العبد، وكذلك الجهل والكفر، وهنا سؤالان:

الأول: أن العبد لا يخلق أفعال نفسه كما تقدم بل يختارها، فهل الذي خلق الإيمان في العبد هو الله تعالىٰ؟ وهل الذي خلق فيه الجهل والكفر هو الله تعالىٰ؟

والجواب: نعم، إن الإنسانَ الذي اختار الإيمانَ خلق اللهُ فيه الإيمان ورَضِيَه له، والذي اختار الكفرَ والجهلَ خلقَ الله فيه الجهلَ والكفرَ ولم يرضَهُ له، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعُ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم ۗ [الصف: ٥]، وقال: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرِ ﴾ [الزمر: ٧]، فين الجائز في حق الله تعالىٰ خلقُ الخير والشر، وهو تعالىٰ يخلق ما يشاء.

والسؤال الثاني: أن إرادة الله تعالى تخصّص الممكن ببعض ما يجوزُ عليه، والإنسان يجوز عليه الإيمان والكفر، والعلم والجهل، فهل إرادة الله هي التي خصّصت المؤمن بالإيمان، والكافر بالكفر؟ والعالِم بالعلم، والجاهل بالجهل؟

والجواب: نعم، فإن المؤمنَ آمنَ بفضل الله وإرادته، والعالِمُ عَلِمَ بإرادة الله ورحمته، والكافر لم يكفر رغماً عن إرادة الله، والجاهل وهو الذي لا يعلم حقائق الأشياء، سواءٌ أكان لا يعلم شيئاً أو يعلم الأشياء



مغلوطة هذا أيضاً لو شاء الله لعلَّمه، قال الله تعالىٰ: ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوَ شَاءَ لَهُ تعالىٰ: ﴿ عَلَمَ ٱلْإِسَانَ مَا لَرَيَّمَ ﴾ [الانعام: ١٤٩]، وقال الله تعالىٰ: ﴿ عَلَمَ ٱلْإِسَانَ مَا لَرَيَّمَ ﴾ [العلق: ٥]، وقال تعالىٰ: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِ ﴾ [الكهف: ١٧].

وهذه المسألةُ يعبِّرون عنها بمسألة خلق الحَسَن والقبيح، والمرادُ بالحَسَن: ما لا يترتب عليه ذمٌّ وعقاب، والقبيح: ما يترتب عليه الذمُّ في العاجل والعقوبةُ في الآجل، ومذهبُ أهل السنة أنَّ الحسنَ والقبيحَ من خلق الله تعالىٰ وبإرادته، وهو عز وجل يرضىٰ الحسنَ ولا يرضىٰ القبيح. والإنسانُ محاسَبٌ على اختياره، وهذا القولُ يبدو غريباً لكنه حقٌّ، لأننا إذا لم نقل به ترتّب على نفيه أنّ بعضَ الأفعال ليست من خلقِ الله، وبعضَها ليس بإرادة الله وهذا باطلٌ، فالله خالقُ كل شيء، ولا يكون في ملكه شيءٌ من غير إرادته، لكننا من باب التأدُّب مع الله تعالىٰ ننسب الخيرَ إليه، وننسب الشرَّ لأنفسنا، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَلَامِهِ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِنَةٌ يَقُولُوا هَذِيهِ مِنْ عِندِكُ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ فَالِ هَوْلَا وَ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِينَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فِين نَّفْسِكُ وَأَرْسَلَنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكُفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٧٨-٧٩]، فقد نصَّت الآيةُ الأولىٰ علىٰ أن النعمةَ والنقمة من عند الله تعالى، ثم بينت الآيةُ الثانية أن النعمة فضلٌ من الله والنقمة بسبب ما كسبت النفس، قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِّن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كُسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ [الشورى: ٣٠]، فنسب النقمة إلىٰ النفس لتسببها وإن كان الفاعلُ هو الله تعالىٰ ليعلِّمنا الأدبَ معه تعالىٰ، لكن لا ننسىٰ أنّ الإنسانَ يحاسَبُ على اختياره، فقضية الكسب غيرُ قضيةِ خَلْقِ الأفعال كما تقدّم.



#### الإيمان بالقضاء والقدر:

## ٥٤- وواجب إيمانُنا بالقَدر وبالقَضَا كما أتى في الخَبَرِ

الإيمانُ بالقضاء والقَدَر ركنٌ من أركان الإيمان، ففي حديث جبريل المشهور أنه سأل النبي على عن الإيمان فقال: «أن تؤمنَ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره»، رواه مسلم (٨).

والقدر معناه: إيجاد الله تعالى الأشياء على قدر مخصوص وتقدير معين في ذواتها وأحوالها وفق ما سبق به العلم؛ أي: أن الله تعالى عَلِمَ الأشياء ومقاديرها وأزمانها وأوصافها وأحوالها قبل إيجادها، ثم أوجد ما سبق في علمه أنه يُوجَد، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، فكل ما وُجِد أو يُوجد عَلِمَ الله تعالىٰ وجودَه قبل أن يُوجد، وعَلِمَ جميعَ صفاته ثم أوجدَه وفق ما سبق في علمه، فالأشياء لم تُوجد اعتباطاً ومصادفة بل وفق تقديرِ الله تعالىٰ الذي سبق في علمه.

والقضاء: في اللغة الحكمُ، والمرادُ به هنا: أن الله تعالىٰ أرادَ الأشياءَ في الأزل علىٰ النحو الذي برزت به للوجود، وهي كما ترىٰ في غاية الإحكام والإتقان.

والناسُ يعبِّرُون بالقضاء والقدر عن معنى واحدٍ هو: (إرادةُ الله إيجادَ الأشياء على وجهٍ مخصوصٍ ثم إيجادُها فعلاً وفق المراد). انظر: «العقائد الإسلامية» للشيخ عبد الرحمٰن حبنكة (٢: ٤١٥).

والموجوداتُ كثيرةٌ لا تُحصىٰ من ذواتٍ وصفاتٍ ومقادير، لكن ما يتعلق منها بالإنسان نوعان:





نوعٌ لا خِيارَ للإنسان فيه، كيوم ولادته ولونه وطوله والمرضِ الذي يصيبه بلا تسبُّبِ منه، وهذه لا يحاسَبُ عليها.

ونوعٌ له فيه خِيار، فإنِ اختارَ الخيرَ فله الأجر، وإن اختارَ الشرَّ فعليه الوزْر.

صحيحٌ أن اختيارَه سيكون موافقاً لما سبق به القدر والقضاء، لكن هذا راجعٌ إلىٰ دقةِ علم الله تعالىٰ وقدره وقضائه، وليس إلىٰ اطلاع العبدِ علىٰ القضاء والقدر ثم ينفّذُ ما فيه، القضاء والقدر ثم ينفّذُ ما فيه، بل يجدُ في نفسه رغبةً في الصَّدَقة فيختار بذلَ المال فيكون له الأجر، وعكسُه من أراد المعصية، فالقاتلُ الظالم لا يطَّلع علىٰ القدر والقضاء ثم ينفّذ، بل تتحركُ فيه رغبةُ الشر فيختار الإقدامَ علىٰ إزهاق النفس فيكونُ عليه الوزر.

ويضربُ العلماءُ علىٰ ذلك مثلاً ﴿ وَيلّهِ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ٦٠]، فيقولون: إن الشرطة لهم معرفة بأحوال المجرمين، وفي بعض الأحيان يخمّنون متىٰ وكيف سينفّذ المجرم جريمته، فإذا دوّنوا ذلك ورصدوه فجاءت توقُّعاتهم صحيحة وألقوا القبض علىٰ المجرم متلبّساً بالجرم فليس له أن يقول: أنتم عرفتم ذلك وهو مدوّنٌ في أوراقكم فلماذا لم تمنعوني؟! أو لماذا تؤاخذونني علىٰ ما فعلت؟ لأنه فعل ذلك بناءً علىٰ رغبته وليس بناءً علىٰ ما دوّنت الشرطة، وإذا كانت الشرطة تخطىء في التقدير لأن البشرَ عاجزٌ فإنّ علم الله تعالىٰ لا يخطىء لأنه مطّلعٌ علىٰ المستقبل كاطّلاعه علىٰ الحاضر والماضي، والأمور عندَه سواء، ولا اعتبارَ للزمن، وقد سبق بيانُ هذا عند الحديث عن علم الله تعالىٰ.

نعودُ الآنَ لنذكِّرَ بما سبق في شرح الأمور الخمسة، وهي: علمُ الله، وخَلْقُ الأفعال، والكسب، والقَدَر، والقضاء، لنبين كيف يجبُ فهمها بما يبعدنا عن نسبة الظلم إلىٰ الله عزوجل، ويبعدنا عن الظن بأن علمَ الله تعالىٰ لا يحيط بكل شيء أو أن في الكون خالقاً سواه تبارك وتعالىٰ، فنقول:

- ١ ـ إنّ علمَ الله تعالى محيطٌ بالأشياء صغيرِها وكبيرِها منذ الأزل كما سبق.
   وقد كُتب ذلك في اللوح المحفوظ.
- ٢ ـ إن الله تعالىٰ خصَّص كلَّ شيءٍ منذ القدم بمواصفاته الخاصة كما سبق في
   بحث الإرادة، ثم أبرزَ ذلك للوجود في وقته المخصَّص له منذ الأزل
   وبالصفات التى سبق العلمُ بها، وهذا هو القضاء والقدر.
- ٣ ـ إنّ الإنسانَ تجري فيه ومنه أفعالٌ لا خيارَ له فيها كدورة الدم، وحركة جهاز الهضم وجهاز التنفس. وهذه لا يحاسَبُ عليها الإنسان.
- ٤ ـ إنّ الله تعالى أطْلَع الإنسان على خواصّ بعضِ الأشياء وأعطاه إمكانية أن يختار بعض أفعاله الاختيارية، لكن الإنسان لا يخلقها، وفي دائرة ما يستطيع الإنسان اختياره أمره الله بأمور ونهاه عن أمور، لكنه لم يُجبِره علىٰ فعلِها ولا علىٰ تركها.
- ٥ ـ إنّ الأفعالَ التي تصدر من جميع المخلوقات وتُنسب إليهم هي من خَلْقِ
   الله تعالىٰ وإن اختاروا بعضها.
  - ٦ ـ إن الله تعالىٰ لم يُطْلِع عبادَه علىٰ علمه ولا علىٰ قدره وقضائه.

بعد أن نستحضر هذا في الذهن نقول: إن الإنسانَ لا يُحاسَبُ علىٰ ما في علم الله قبلَ وقوعه، ولا علىٰ ما في القضاء والقدر قبلَ اختياره، ولا علىٰ الأفعال التي لا خيارَ له فيها، إنما يحاسَبُ علىٰ اختياره للأفعال وعزمه علىٰ الوقعت أم لم تقع، فالقاتل ليس له أن يقول: هذا سبقَ في علم



الله فلا تحاسبوني عليه، وليس له أن يقول: الله أعطاني القدرة البدنية حتى فعلتُ فلا تحاسبوني، ولا أن يقول: إن الله تعالى خلق في البارود خاصية الانفجار فلا تحاسبوني على إطلاق النار، ولا أن يقول: إن الله قدَّرَ لهذا المقتول عمراً وقد انتهى فلا تحاسبوني. . . إلى آخرِ هذا النوع من الكلام الذي يُراد به الإفلاتُ من العقوبة، ولو قُبِلَ مثلُ هذا الكلام من أحدِ لفسدت الأرض، بل لا يوجد عاقلٌ يقبل به، خاصةً إذا وقع العدوانُ على ذلك العاقل.

### وهنا أَذَكُّرُ بِأُمْرِينٍ:

الأول: أن الإنسان يحتجُّ بعلم الله تعالى والقضاء والقدر ليبرَّرَ أفعاله السيئة، ولا يذكر شيئاً من ذلك إذا فعلَ خيراً، لأنه لا يريد أن يَحرِمَ نفسَه شرفَ وثوابَ الأفعال الحسنة، لكنه يحتجُّ بالقدر ليُفلِتَ من تَبِعةِ الفعل القبيح.

الثاني: أن الله تعالى كتب للإنسان رزقه وأجله وعمله، ونرى الإنسان يجتهد في طلب الرزق ومعالجة المرض خوفاً من الموت، ولا بأسَ عليه في ذلك، ولا يعوِّل على موضوع القدر في تحديد الرزق والأجل، فإذا جاء دورُ العمل الصالح احتجَّ في تركه بالقضاء والقدر، واحتجَّ بهما إذا فعل السيئات. وهذا يدل على أنّ الإنسان يحتج بالقدر ليفلت من العقوبة واللوم.

أما حديث: «احتج آدمُ وموسىٰ عليهما السلام فقال له موسىٰ: يا آدم أنتَ أبونا خَيَّبتنا وأخرجتنا من الجنة، فقال له آدم: يا موسىٰ اصطفاكَ الله بكلامِهِ وخَطَّ لكَ بيده، أتلومني علىٰ أمرِ قدَّره الله عليَّ قبلَ أن يخلقني بأربعين سنة؟ فحَجَّ آدمُ موسىٰ»، فإنّ هذا الحديث صحيحٌ، رواه البخاري بأربعين سنة؟ فحَجَّ آدمُ موسىٰ»، فإنّ هذا الحديث صحيحٌ، رواه البخاري (٦٢٤٠) ومسلم (٢٦٥٢)، لكنّ آدمَ عليه السلام لما عاتبه ربه لم يحتج بالقدر بل قال: ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِر لَنَا وَرَبَحَمَنَا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلْخُسِرِينَ ﴾ والأعراف: ٣٣]، وقد غفر الله له لكن أنزله إلىٰ الأرض، ولما لامه موسىٰ الأعراف: ٣٣]، وقد غفر الله له لكن أنزله إلىٰ الأرض، ولما لامه موسىٰ



عليه السلام احتجَّ بالقدر، لأن المؤاخذة بالذنب شيءٌ والتعنيفَ عليه شيءٌ آخر، والتائبُ لا يعنَّف كيلا ينفرَ من التوبة ويتمادى فيما فعل، ولكل مقامٍ مقال.

بعد هذا كلّه أذكّر بقول النبي ﷺ: ﴿إذا ذُكِرَ القدر فأمسكوا »، رواه الطبراني في «الكبير»، انظر: «الجامع الصغير». والمؤمن يجب أن يعمل بهذا الحديث، وإنما خاض العلماء في موضوع القدر للرد على الشُبهِ التي يثيرها بعض الناس.

## المؤمنونَ يرونَ اللهَ تعالىٰ في الآخِرة:

٥٥ ومنه أن يُنْظَرَ بالأبصارِ لكن بلا كَيفٍ ولا أنْحِصار ٥٦ للمؤمنين إذْ بجائِزْ عُلِّقَتْ هـذا وللمُختارِ دُنْيا ثَبَتَتْ

من عقائد أهل السنة والجماعة أنّ الله تعالىٰ يجوز عقلاً أن تراه الأبصار وأن المؤمنين سيرونه في الآخرة، وأنّ رسولَ الله محمداً ﷺ رآه في الدنيا ليلةَ الإسراء والمعراج.

وخالفَ المعتزلة في ذلك كلِّه، ومثلهم الشيعة الإمامية والإباضية، وفيما يلي حجة أهل السنة وحجة غيرهم:

احتجَّ أهلُ السنة بالقرآن والسنة، أما القرآن:

- ١ ـ فقولُ الله تعالىٰ: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَهِذِنَّاضِرُهُ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٣]؛ أي:
   وجوهُ المؤمنين يومَ القيامةِ مُشرِقةٌ تنظرُ إلىٰ ربها عز وجل، وهذه الآيةُ
   واضحةُ الدلالة علىٰ المراد.
- ٢ ـ قولُ الله تعالىٰ عن موسىٰ عليه السلام: ﴿ قَالَ رَبِّ أَرِفِي أَنظُرْ إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَسِيٰ وَلَيْكِن ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَسِيْ ﴾ [الأعراف: ١٤٣]،



ووجهُ الدلالة: أنّ الرؤيةَ لو كانت مستحيلةً لما طلبها موسىٰ عليه السلام، لأنّ الأنبياءَ لا يجهلون المستحيلَ علىٰ الله تعالىٰ، فدلَّ طلبُ موسىٰ عليه السلام لها علىٰ جوازها.

وقوله تعالىٰ: ﴿ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُمْ فَسَوْفَ تَرَنَنِيُ ﴾ دليلٌ آخرٌ فإنّ اللهَ تعالىٰ قادرٌ علىٰ أن يستقرَّ الجبل، فلمّا عُلِّقَت رؤيةُ موسىٰ لربه تعالىٰ علىٰ أمرِ جائز، وهو استقرار الجبل، دلَّ علىٰ أن الرؤيةَ جائزة.

- ٣ ـ قولُ الله تعالىٰ عن أهل الجنة: ﴿ قِلْلَا يَنَ أَحْسَنُوا لَلْمُسْتَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، وقد فسر رسولُ الله ﷺ الزيادة بأنه «النظرُ إلىٰ وجه الله الكريم»، رواه مسلم (١٨١) وغيره.
- ٤ ـ قولُ الله تعالىٰ عن الكفار: ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّيِّهِمْ يَوْمَ لِلْ لَمُحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ٥٠].

ووجهُ الدلالة: أنه تعالىٰ لما جعل الحجابَ عقاباً للكافرين دلَّ علىٰ أن المؤمنينَ غير محجوبين.

وأما السنة فاحتجوا بأحاديثَ صحيحةٍ منها:

- ا ــ قولُ النبي ﷺ: «أما أنكم ستعرضون علىٰ ربكم عز وجل، فترونه كما ترون هذا القمر لا تَضَامُّون في رؤيته، فإن استطعتم ألا تُغلَبوا علىٰ صلاةٍ قبلَ طلوع الشمس وقبلَ غروبها فافعلوا»، رواه البخاري (٥٢٩) ومسلم (٦٣٣) وغيرهما، ومعنىٰ تتضامّون: أي لا ينضم بعضُكم إلىٰ بعض من أجل ذلك.
- ٢ ـ حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن الناسَ قالوا: يا رسولَ الله، هل نرىٰ
   ربنا يومَ القيامة؟ قال رسولُ الله ﷺ: «هل تُمارون في رؤية القمر ليلة



البدر وليس دونه سحاب؟ قالوا: لا يا رسول الله، قال: فإنكم ترونه كذلك»، رواه البخاري (٧٧٣) ومسلم (١٨٢) وأبو داود (٤٧٣٠) وغيرهم.

٣ ـ قولُ الرسول ﷺ في تفسير قولِ الله تعالىٰ: ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّنَانِ ﴾ [الرحمٰن: ١٦]: «جنتان من فضة آنيتُهما وما فيهما، وجنتان من ذهبِ آنيتُها وما فيهما، وما بينَ القوم وبينَ أن ينظروا إلىٰ ربهم إلا رداءُ الكبرياء علىٰ وجهه في جنة عدن »، رواه البخاري (٤٥٩٧) ومسلم (١٨٠) والترمذي (٢٦٤٨).

واحتج أهلُ السنة أيضاً بأنّ هذا \_ أي إثبات الرؤية \_ مرويٌّ عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه، وحذيفة بن اليمان، وعبد الله بن مسعود، وعبد الله ابن عباس، وأبي موسىٰ الأشعري، وغيرهم رضي الله عنهم، ولم يَرِد عن أحدٍ من الصحابة نفيها، ولو كانوا مختلفين لنُقل اختلافهم إلينا، فدل هذا على اتفاقهم علىٰ القول بـ (رؤية الله بالأبصار في الآخرة للمؤمنين)، انظر: «الاعتقاد» للبيهغي ص١٢٠. لكن هذه الرؤية التي دلت عليها الآياتُ والأحاديثُ وإجماع الصحابة ليست كالرؤية في الدنيا، فإن رؤية الناس لبعضهم ولغيرهم من المخلوقات في الدنيا تقتضي كيفية معينة من قُرب وبعدٍ وجهةٍ ومواجهة . إلخ، وكل هذا وغيرُه من شروط رؤية المخلوقات غيرُ واردٍ في حق الله تعالىٰ، لأنه تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَّقَ فَ أَلَىٰ الله تعالىٰ من الرؤية وننفي ما نفاه من المشابهة، ونفوضُ الأمرَ إلىٰ الله تعالىٰ عملاً بجميع الأدلة.

أما المعتزلة ومن وافقهم فنفوا إمكانَ رؤيةِ البشر لله تعالى وقالوا: إن هذا مستحيل، واحتجّوا لمذهبهم بما يلي:

١ - قولُ الله تعالىٰ: ﴿ لَا تُدرِكُهُ ٱلْأَبْصَـٰذُو وَهُو يُدرِكُ ٱلْأَبْصَـٰزُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]،
 ووجهُ الدلالة أن الله تعالىٰ نفیٰ إمكانيةَ أن تُدركه الأبصار، ونفيُ
 الإدراكِ يقتضى نفى الرؤية، لأنّ إدراكَ الأبصار هو الرؤية.



وأجاب أهلُ السنة بأن المنفي هو الإدراكُ بمعنىٰ الإحاطة، ونحن نقول: إنّ الرؤية هنا لا تقتضي الإحاطة، بل هي رؤيةٌ مخصوصةٌ لا إحاطة فيها جمعاً بين الأدلة، فإنّ الآياتِ والأحاديثَ في إثبات الرؤية واضحة.

٢ \_ قولُ الله تعالىٰ لموسىٰ عليه السلام: ﴿ لَن تَرَمْنِي ﴾، و(لن) تقتضي النفيَ
 إلىٰ الأبد، فصار المعنىٰ: لن تراني في الدنيا ولا في الآخرة.

وردًّ عليهم أهلُ السنة بأن (لن) لا تفيد التأبيد، بدليل قول الله تعالىٰ عن اليهود: ﴿ قُلُ إِن كَانَتَ لَكُمُ الدَّارُ الْآخِرَةُ عِندَ اللّهِ خَالِمِكَةُ مِن دُونِ النّاسِ فَتَمَنّوُا اللهود: ﴿ قُلُ إِن كَانَتُ لَكُمُ الدَّارُ الْآخِرَةُ عِندَ اللّهِ خَالِمِكَةُ مِن دُونِ النّاسِ فَتَمَنّوُا اللهود يَم وَاللّهُ عَلِيمٌ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَاللّهُ النار أن المقود يتمنّون في النار أن يموتوا، ولكنّ الله تعالىٰ لا يميتهم ليستمرَ عذابهم، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَنَادَوْا يَمُكُلُكُ لِيمَتِهُم لَيستمرَ عذابهم، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَنَادَوْا يَمُكُلُكُ لِيمَتِهُم لَيستمرَ عذابهم، قال الله تعالىٰ أنهم (لن يمينوا الموت) وهو يعلم أنهم سوف يتمنونه في الآخرة، فدلّ علىٰ أنّ (لن) يتمنوا الموت) وهو يعلم أنهم سوف يتمنونه في الآخرة، فدلّ علىٰ أنّ (لن) لا تفيد التأبيد؛ أي: أن النفي بها لا يشمل الآخرة.

٣ ـ احتج المعتزلة ومن وافقهم بحجة عقلية، وهي: أن المرثي إما أن يكون جسما أو عرضاً كالألوان، والله تعالىٰ ليس بجسم ولا عَرَض، فيستحيلُ أن يُرىٰ.

وأجابَ أهلُ السنة على هذا بأن القاعدة المذكورة هي في حق المخلوقات، وهي إما أجسام أو أعراض، أما في حق الله تعالى فلا يَرِدُ هذا الكلام، لأن رؤيته ليست كرؤية المخلوقات، وأحوالُ الآخرة ليست كأحوال الدنيا. قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ الْيُومَ عَدِيدٌ ﴾ [ق: ٢٢]، فليس بصرُ المؤمنين في الآخرة كبصرهم في الدنيا، ولا

174

الإبصارُ في الآخرة كالإبصارِ في الدنيا، وقياسُ الآخرة علىٰ الدنيا قياسٌ مع الفارق.

وأنت ترى أنّ أهلَ السنة يحتجون بنصوص الكتاب والسنة واجماع الصحابة، والمعتزلة ومن وافقهم يحتجّون بقواعد عقلية دنيوية، وأحوال الآخرة ليست كأحوال الدنيا، لذا يجبُ التسليمُ بما جاء في النصوص، وندعو الله تعالىٰ أن يُكرِمَنا بالنظرِ إلىٰ وجهه الكريم مع الذين أنعم عليهم ورَضِيَهم.

وأما رؤيةُ رسولِ الله محمدِ ﷺ لله تبارك وتعالىٰ ليلةَ الإسراء والمعراج فقد اختلف فيها الصحابة، فأنكرتها السيدةُ عائشةُ رضيَ الله عنها، وأثبتها ابن عباس وبعض الصحابة رضيَ الله عنهم، والمختارُ ما ذهبَ إليه ابن عباس ومَن وافقه، لأنّ المثبِتَ مقدَّمٌ علىٰ النافي كما هي القاعدة.

وقد أنكرَ العلماءُ بشدةٍ علىٰ أشخاصِ ادّعَوا رؤيةَ الله تعالىٰ في اليقظة ورمَوهم بالكفر، لأنّ ذلك لم يكن لغير نبينا محمدِ ﷺ، واختُلِفَ فيه في حقّه عليه السلام كما تقدَّم آنفاً.

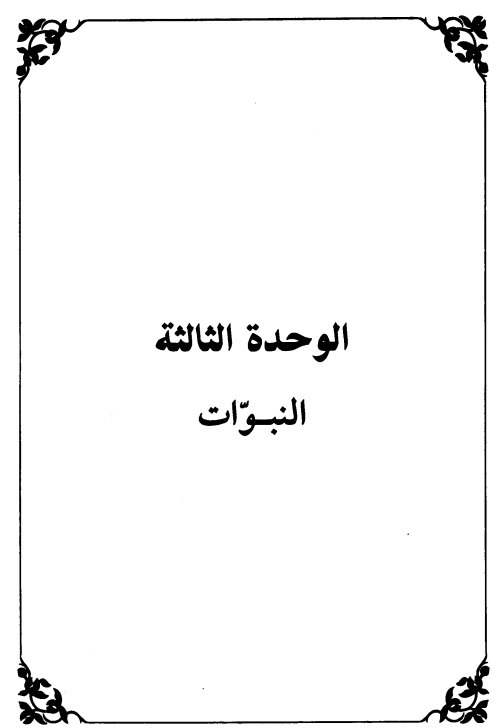
أما رؤية الله تعالى في المنام فقد قال العلماء بإمكانها ووقوعها للأولياء، لكن من المهم أن نعلم أن هذه الرؤيا لا يترتّب عليها حكم شرعي، وكذلك رؤيانا للنبي عليه في المنام، فلو قال إنسان : (رأيتُ الله تعالىٰ في المنام وأمرني بكذا أو نهاني عن كذا)، لم يثبت بقوله هذا حكم شرعي من تحليل أو تحريم أو وجوب، وكذا لو قال: (رأيتُ رسولَ الله على المنام فأمرني أو نهاني)، لأن الدّين قد تم ولله الحمد، قال الله تعالىٰ: ﴿ ٱلنّوْمُ ٱكْمَلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمّنتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ [المائدة: ٣]، فلا مجالَ للزيادة ولا للنقص في الدّين، ومصادرُ الأحكام ليس منها المناماتُ والأحلام.

















### النبوات

هذا هو المبحث الثاني من مباحث علم التوحيد، والحديثُ فيه عن المسائل المتعلقة بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وفيه بيانُ ما يجب وما يستحيل وما يجوز في حقهم صلواتُ الله وسلامه عليهم.

النبيُّ شرعاً: هو رجل أوحىٰ الله تعالىٰ إليه بحكم شرعي سواءٌ أُمِرَ بتبليغه أم لا، فإذا أُمِرَ بتبليغه فهو نبيٌّ رسول، وبناءً علىٰ هذا نتصور نبياً ليس رسولاً بمعنىٰ أن يرسل الله تعالىٰ جبريل عليه السلام إلىٰ رجلِ فيبلغه أحكاماً ليعمل بها، ولا يأمره أن يبلغها لغيره، لكن لا نتصور رسولاً ليس نبيا، لأنه بمجرد أن ينزلَ عليه الوحيُ بحكم شرعي يصير نبيا، وعندما يؤمر بالتبليغ يصير رسولاً، أي نبياً رسولاً، ولهذا تجد المسلمين يعبرون عن سيدنا محمد على بالرسول، والنبي، فنقول: نبينا محمد المسلمين المصطفىٰ رسولُ الله عليه والمقصودُ في العبارتين واحد، وهو الحبيب المصطفىٰ صلىٰ الله عليه وآله وسلم.

وقد كان فيما مضى من الأمم أنبياء ليسوا رسلاً لكن لا نعرف أسماءهم معرفة جازمة، لأنها لم تَرِد في القرآن الكريم ولا في السنة الصحيحة، والذين ذُكروا في القرآن الكريم كلهم رسل وعددُهم خمسة وعشرون رسولاً.

وعلماءُ التوحيد يجعلون في كتبهم مبحثاً خاصاً بالنبوات لبيان ما يتعلق بها من عقائد. قال مؤلِّف جوهرة التوحيد رحمه الله متحدثاً عن النبوات باعتبارها بعض ما يجوز على الله تعالى:

٥٧ ومنهُ إرسالُ جميعِ الرُّسْلِ فلا وُجُوبَ بلِ بِمَحْضِ الفَضْلِ ٥٨ لكنْ بِذَا إيمانُنا قَدْ وَجَبا فَدَعْ هَـوىٰ قَـوْمِ بهـم قـد لَعِبا

الرسولُ في اللغة هو: الذي يبعثه غيرُه ليبلِّغَ عنه رسالةً. والمقصودُ بالرسول هنا وفي اصطلاح علماء الإسلام: الرجلُ الذي يُنزِلُ الله تعالىٰ عليه جبريلَ فيوحي إليه أن يبلِّغَ عن الله تعالىٰ إلىٰ إخوانه البشر ما تتوقف عليه سعادتهم في الدنيا والآخرة، وهذا فضلٌ من الله ونعمةٌ ومظهَرٌ من مظاهر رحمته تعالىٰ وعنايته بالناس، فنحن إذا لاحظنا:

- ١ ـ ما أعطىٰ اللهُ للإنسان من سمع وبصر وحواس وأجهزة تسهّلُ له حياته
   علىٰ الأرض؛
- ٢ ـ ما يسر له على هذه الأرض من مستلزمات الحياة وما سخّر له من قُوىٰ
   الكون؛
- ٣ ـ ما أحاط الله به الإنسان من عناية في كل شأنٍ من شؤون حياته بحيث لا يستطيع الإنسان إحصاء نِعَمِ الله تعالىٰ عليه، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِن تَعَمُّ لَهُ مَن اللهِ كَالَهُ مَن اللهِ كَالَهُ اللهُ عَالَىٰ الله عالىٰ عليه مَنْ الله عالىٰ عليه عالىٰ عليه عالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ عليه الله عليه عالىٰ عليه الله عليه عالىٰ الله عليه الله عليه عليه عالىٰ الله عليه عالىٰ الله عليه عليه عليه عالىٰ الله عليه عليه عليه عالىٰ الله عليه عليه عالىٰ الله عليه عالىٰ الله عليه عليه عالىٰ الله عليه عالىٰ الله عالىٰ اله
- إذا لاحظنا كل هذا علمنا أنّ رحمةَ الله تعالىٰ لن تُهمل الإنسانَ في مجالاتٍ أخرى مهمةٍ هي:
- ١ بيانُ النظام الصحيح لتعامل الإنسان مع نفسه ومع إخوانه البشر بحيث يؤمِّن للإنسان السعادة على وجه الأرض، فإن الأنظمة التي وضعها البشرُ بعيداً عن هُدَى الله تعالى فشلت في إسعاد الناس، وهي عُرضةٌ للتغيير دائماً.
- ٢ ـ تعريفُ الإنسان بما وراء المادة، لأن حواسً الإنسان محصورةٌ بحدود
   المادة، وهو بحاجةٍ إلى من يُطلعه على ما وراء المادة ليكون تفكيره
   وسلوكه منسجمين مع حقائقِ الكون الماديةِ وغير المادية.



" معرفة الله تعالى، فإن الناسَ ليسوا على درجة واحدة من الذكاء بحيث يستطيعون الاستدلالَ بالخَلْقِ على الخالق، وبالكونِ على المكون، فلا بد من رُسُلِ يرشدونهم إلى معرفة الله تعالى، فإن هذه المعرفة أهم شيء للإنسان، والجهلُ بها خسارة لا تعوض، وعن هذا عبر أحدُ العارفين بقوله: «إلهي، ماذا وجدَ من فقدك، وماذا فقد مَن وجدك»، لأنّ كل العلوم الأخرى لا تملأ نفسَ الإنسان ولا تعطيه الطمأنينة، فروحه من عالم أخر لا تملؤها الماديات. والإنسان بحاجة أيضاً إلى أن يعرف كيف يتعامل مع الله عز وجل.

٤ ـ تحريرُ الإنسان، لأنّ الطواغيتَ بأساليبهم المختلفةِ يضلُلون البسطاءَ فيؤلِّهون غيرَ الله، ويستفيد الطواغيتُ من ذلك وما يتبعه من طقوس وأنظمةٍ كما فعل فِرْعَون والنَّمْرُود وغيرهما، فلا بد من رسلٍ يكشفون زيفَ هذه العقائد ليحرِّروا الناسَ ويوجهوهم إلىٰ الله تعالىٰ.

لهذا ولغيره اقتضت رحمة الله أن يُرسِلَ للناس رُسُلاً منهم يكلِّمونهم بلغاتهم ويرشدونهم إلى الصواب في كل ما يحتاجون إليه في أمر دينهم ودنياهم، وليس هذا واجباً على الله تعالىٰ كما يقول المعتزلة ومن وافقهم، ولا مستحيلاً عليه تعالىٰ كما قال البراهِمة (۱) ومن وافقهم، بل هو جائزٌ، إذ لا وجه للوجوب ولا للاستحالة، وكل ما ليس واجباً ولا مستحيلاً فهو جائز.

وقد أرسلَ الله تعالىٰ رسلاً مبشّرين ومنذرين وهادين ومعلمين، فلله الحمدُ علىٰ ذلك، وصلاةُ الله وسلامه علىٰ جميع أنبيائه ورسله، ويجبُ

<sup>(</sup>١) عبَّاد الهنود وزهادهم، انظر المصباح المنير.



علينا الإيمانُ بهم كما علَّمنا الله تعالىٰ بقوله: ﴿ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّسُلِهِ وَرَالُمُوهِ وَرَالُمُوهُ وَلِينَ أَنّ الله [البقرة: ٢٨٥]، وقد ذكر القرآنُ الكريم أسماء هم، قال تعالىٰ: ﴿ مِنْهُم تَعَالَىٰ بعثَ غيرهم أيضاً، ولكن لم يذكر لنا أسماء هم، قال تعالىٰ: ﴿ مِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ [غافر: ٢٨]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِن مِنْ أُمَّةٍ إِلّا خَلافِهُ المُعلَمُ مَا يَلِي: ﴿ وَإِن المُعلَمُ مَا يلي:

۱ - الإيمان بكل رسولٍ ذُكِرَ اسمُه في القرآن، وهم: آدم، ونوح، وإدريس، وهود، وصالح، وإبراهيم، ولوط، وإسماعيل، واليَسَع، وذو الكفل، وإلياس، ويونس، وإسحاق، ويعقوب، ويوسف، وشُعَيب، وموسى، وهارون، وداود، وسليمان، وأيُّوب، وزكريا، ويحيى، وعيسى، ومحمد على جميع إخوانه الأنبياء والمرسَلين.

٢ ـ الإيمان بأنّ الله تعالى بعث رسلاً غيرَ من ذُكِر وإن كنا لا نعرفُ أسماءهم ومن لم وبلدانهم وأمَمَهم. فنحنُ نؤمن برسلِ الله وأنبيائه مَن عَرَفْنا منهم ومَن لم نعرف. أي أننا نصدق بوجودهم ونحترمهم جميعاً.

# الصفاتُ الواجبةُ للأنبياء والرسل:

وواجبٌ في حَقِّهِم الامانة وصِدْقُهُم وضِفْ له الفَطانة وصِدْقُهُم وضِفْ له الفَطانة وصِدْقُهُم وضِفْ له الفَطانة وجهـ ومشلُ ذا تبلِيغُهم لِما أَتُوا ويَستجيلُ ضِدُها كما رَوَوْا يجبُ على المكلَّف أن يعرف الواجبَ والجائز والمستحيلَ في حق الأنبياء والرسل عليهم السلام كما تقدَّم ص٢٢، والصفاتُ الواجبةُ لهم هي:
 الأمانة؛ أي: العصمة، بمعنىٰ أن الله تعالىٰ حفظ ظواهرَهم وبواطنَهم في الصغر والكبر قبلَ النبوة وبعدَها من كل عملِ منهيً عنه ولو نهيَ في الصغر والكبر قبلَ النبوة وبعدَها من كل عملِ منهيً عنه ولو نهيَ



كراهة، فلا يفعلون محرَّماً ولا مكروهاً ولا خلاف الأولى، فهم أمناء على شريعة الله تعالى، ودليلُ هذا أنّ الله تعالى أمرَ كل أمةٍ باتباع رسولهم الذي بُعِثَ إليهم في أقواله وأفعاله وأحواله (وقد بُعِث محمدً على الناس كافة كما سيأتي)، فلو عمل أحدُ الرسل عملاً منهياً عنه في شريعته لكان ذلك العملُ مأموراً به (اتباعاً للرسول) ومنهياً عنه (اتباعاً للنصِّ التشريعي)، وهذا مستحيل، إذ كيف يأمرُ الله بشيء وينهى عنه في نفسِ الوقت ونفسِ الظرف، والله لا يكلِّفُ عبادَه بالمستحيل، وقد قالَ الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ الله لَا يَأْمُرُ إِلْفَحْشَلَةٍ ﴾ [الأعراف: ٢٨]، وما وردَ في القرآن والسنة مما يُفهَم منه وقوعُ بعضِ الأنبياءِ في المعصية مؤوّل، وقد ذكر علماءُ التفسير وجه التأويل، وبينه القاضي عياض رحمه الله في كتاب «الشفا»، فليراجع عند الإشكال.

وينبغي ملاحظة أن الشرائع تنزل على الأنبياء بعدَ النبوة، أما قبلها فقد لا يكون أحدهم مكلفاً بشريعة مَنْ قَبْلَه من الرسل، ومع ذلك يُحفظون مما سيُنهَون عنه فيما بعد، ومما هو منهيًّ عنه في الشريعة التي كُلُفوا العملَ بها.

ثم إن الصغيرَ لا يسمىٰ فعلُه معصيةً لأنه غير مكلف، ومع ذلك عصم الله تعالىٰ الأنبياء مما صورته صورةُ معصية، أي مما هو معصيةٌ في حق المكلفين.

٢ ـ الصدق: وهو مطابقة الخبر للواقع، وضده الكذب، ومعلومٌ أن الكذب معصيةٌ، والعصمةُ تقتضي عدمَ الكذب، فوجوبُ الصدق للأنبياء داخلٌ في العصمة، لكن العلماء يبرزون هذه الصفة لأهميتها في حق الأنبياء، فهم يبلِّغون عن الله تعالىٰ، فيجب اعتقاد أنهم صادقون فيما يبلغون عن



الله عز وجل، وفيما يخبرون عن غيره أيضاً، ودليلُ صدقهم قولُ الله تعالىٰ: ﴿ وَصَدَقَ اللهُ تعالىٰ أيدهم تعالىٰ: ﴿ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُكُم ﴾ [الأحزاب: ٢٢]، ولأن الله تعالىٰ أيدهم بالمعجزات، والمعجزة تعني تصديقهم فيما يبلغون، والله تعالىٰ لا يؤيد الكاذب.

- ٣ ـ الفطانة: والمقصود بها الذكاء وقوة الملاحظة والحجة بحيث يستطيعون إقامة الحجة على صدق ما يدعُون إليه، ويستطيعون إبطال شبهة المخالفين لهم، وذلك لأنهم مبلِغون عن الله تعالى فلا بد أن يجعل فيهم من الذكاء وقوة الحجة ما يجعل تبليغهم حجة على الناس، وهذا واقع جميع الأنبياء والمرسلين، قال الله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا مَاتَيْنَهَا وَالْمُرسلين، قال الله تعالى: ﴿ وَتَلْكَ حُجَّتُنَا مَاتَيْنَهَا وَالْمُرسلين، قال الله تعالى: ﴿ وَتَلْكَ حُجَّتُنَا مَاتَيْنَهَا وَالْمُرسلين، وقال تعالى: ﴿ وَتَلْكَ حُجَدُلُلْنَا ﴾ [الانعام: ٣٨]، وقال عنز وجل لنبيه محمد ﷺ:
   ﴿ وَجَدِلْهُمْ بِالنِّي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥].
- التبليغ: الرسول يبلغ عن الله تعالىٰ كما سبق، فما أمره الله تعالىٰ بتبليغه لا بد أن يبلغه مهما كان موضوعه، وإلا يكون عاصياً، والمعصيةُ مستحيلةٌ عليه، قال الله تعالىٰ: ﴿ ﴿ يُتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ
   إِلَيْكُ مِن رَبِّكُ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَمْ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧].

أما ما لا يُؤمر بتبليغه فقد لا يبلغه، خاصةً إذا كانت عقول الناس لا تحتمله كالأمور الغيبية.

هذه الشروط يقتضي العقلُ السليم وجودَها في الأنبياء ليكونوا حجةً علىٰ الناس، وهناك شروطٌ دلَّ عليها الشرع هي:

- ١ ـ البشرية: فرسل الله تعالىٰ إلىٰ البشر يجب أن يكونوا بشراً ليتمكن البشر من الأخذ عنهم واتباعهم في سلوكهم، وقد طلب الكفار رسلاً من الملائكة فردً الله عليهم بقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَمَلْنَهُ رَجُلاً وَلَلْبَسْنَاعَلَيْهِ مَمَا يَلْبِسُونَ ﴾ [الانعام: ٩].
- ٢ ـ الحرية: فالرقيق لا يملك أمر نفسه فكيف يكون رسولاً يقود أمة؟ وكيف
   يكون له احترامٌ وهو يُباع ويشترىٰ؟
- ٣ ـ الذكورة: قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىٓ إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ اللهُ وَعَلَىٰ اللهِ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِىٓ إِلَيْهِم مِّنَ أَهْلِ الْقُرُىٰ ﴾ [يوسف: ١٠٩]، والحكمة في ذلك أن الرسول يجبُ أن يختلط بالناس لإبلاغ الدعوة، والخلطة قد تعرض المرأة لسفاهة السفهاء، والرجلُ أقدر علىٰ إبلاغ الدعوة.
- ٤ كمال العقل والذكاء وقوة الرأي: لأن هذا سلاحُ النبي والرسول، فلا بد أن يزوده الله تعالى به ليبلغ دعوته، وقد كان الكفار يتهمون الرسل بالجنون، ورد الله ذلك على الكفار في أكثر من موضع في القرآن الكريم، قال تعالىٰ: ﴿ مَا آنَتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ [القلم: ٢].
- السلامة من كل ما ينفر الناس من مرض وغيره: لأن الله تعالىٰ يُقيم الحجة على الناس بما يسمعونه ويشاهدونه من الرسول والنبي، فكيف يستمعون إليه ويجتمعون به وفيه ما ينفر الطباع منه، ولهذا يجب رد ما في قصص بني إسرائيل عن الأنبياء من أن بعضهم أصيب بأمراض منفرة، نعم إن الأنبياء بشر وقد يُصاب أحدهم بمرض شديد، لكن ما كل مرض يَنفِر الناسُ من صاحبه.

# THE PRINCE GHAZI TRUST المستحيل في حق الرسل والأنبياء PRINCE GHAZI TRUST

الصفاتُ المستحيلة على الأنبياء عليهم السلام هي عكسُ الصفات الواجبة لهم، فيستحيلُ عليهم ما يلى:

- ١ ـ الخيانة: أي الوقوع في المخالفات الشرعية قبلَ النبوة وبعدها.
  - ٢ ـ الكذب: وهو الإخبار بما يخالف الواقع.
    - ٣ ـ البلاهة والغفلة وعدم الفطنة.
    - ٤ ـ كتمان شيء مما أمروا بتبليغه.
      - ٥ ـ الجنون قليله وكثيره.
- آ السهو في الأخبار البلاغية وغيرها كالأقوال الدينية الإنشائية، أما النسيانُ في الأمور البلاغية فهو ممتنعٌ قبلَ التبليغ أما بعد أن يبلغ الناسَ الحكم الشرعي فيمكن أن يسهو عنه لأنه سيجد من يذكّره، فقد سها رسول الله على صلاة رباعية وأراد أن يسلم من ركعتين فلما نبهه الصحابة تذكر وأتم صلاته وسجد للسهو رواه البخاري (٤٦٨) ومسلم (٥٧٣) وكان ذلك من حكمة الله تعالى فقد شرع بسببه حكم السهو في الصلاة.

### الجائز في حق الرُّسُل والأنبياء:

71- وجائزٌ في حَقِّهِم كالأكلِ وكالجِماعِ للنِّسا في الحِلِّ الأنبياءُ والرسل بشرٌ، ولذا يجوز عليهم ما يجوز على البشر مما ليس محرماً ولا مكروها ولا مباحاً مُزْريا أو منفراً للطباع، وذلك كالأكل والشرب والجماع الحلال والنوم والمرض غير المنفِّر، والإغماء، وقد طلب المشركون رسلاً لا يأكلون ولا يمشون في الأسواق ولا يتزوجون فردَّ الله عليهم طلبهم لأن الرسلَ بشر، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُنُ ٱلطَّعَامُ وَيَمْشِي

140

فِ الْأَسْوَاقِي لَوْلَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُونَ مَعَمُّ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ٧]، ثم قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَكْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ ﴾ [الفرقان: ٢٠]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَحَمَّلْنَا لَهُمُ أَزْوَجًا وَذُرِيَّةً ﴾ [الرعد: ٣٨]، وردَّ عليهم في مناسبة أخرى فقال: ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِي هَلْ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ٩٣].

### خلاصة القول في علم التوحيد:

٦٢ وجامعٌ معنىٰ اللذي تَقرَّرا شهادتا التوحيدِ فأحذرِ المِرا

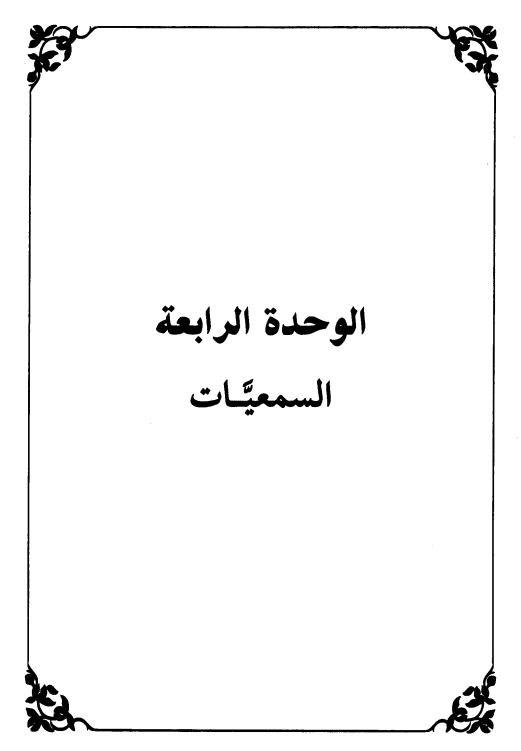
ما تقدم من بيان الواجب والجائز والمستحيل في حق الله تعالى وحق رسله عليهم الصلاة والسلام مستنبطٌ من كلام الله تعالى وكلام الرسول على ومما تقتضيه قواعدُ العقل السليم، وكل ما تقدم يجمعه قولنا: (أشهدُ أن لا إله إلا الله وأشهدُ أن محمداً رسول الله)، وذلك لأن الجملة الاولى معناها: إثباتُ الألوهية لله تعالى ونفيها عما سواه، والألوهية تقتضي وجوب الوجود، والقِدَمَ الذاتي، والبقاء الذاتي، وكلَّ الصفاتِ التي تقدم ذكرُها في بيان الواجب لله تعالى، ولأنها واجبةٌ فإنّ ضدَّها مستحيل على الله تعالى، ولانها واجبةٌ فإنّ ضدَّها مستحيل على الله تعالى، وما سوى الواجبِ والمستحيلِ جائزٌ، وأما الشهادةُ الثانية فإن معناها إثباتُ الرسالة لسيدنا محمد على، وهذا يقتضي الإيمان بكل ما أخبرَنا به عليه المسئزلَة، وعن الرسل، واليوم الآخر، والقدر، وأخبرنا بصفات الرسل عليهم المنزلَة، وعن الرسل، واليوم الآخر، والقدر، وأخبرنا أنه رسولُ الله إلىٰ الناس كافة، ولهذا فإن المسلم عندما ينطق بالشهادتين يجدَّدُ إيمانه بكل العقائد الإسلامية التي جاء بها رسولُ الله على.

















### السمعيّات

العقائدُ التي تُذكر في هذا القسم يُستدَلُّ عليها بالقرآن الكريم والسنة الشريفة، وماكان دليلُه قطعياً - أي آية لا تحتملُ إلا معنى واحداً، أو حديثاً متواتراً لا يحتمل إلا معنى واحداً - فالإيمان به واجبٌ، وتكذيبُه كفرٌ، وما كان دليله غيرَ قطعي - أي آية تحتمل أكثرَ من معنىٰ، أو حديثاً متواتراً يحتمل أكثرَ من معنىٰ، أو حديثاً متواتراً يحتمل أكثرَ من معنىٰ، أو حديثاً صحيحاً أو حسناً - فالإيمانُ به واجبٌ، وتكذيبه فسوقٌ إن لم يكن بسبب تأويلٍ ظاهرِ الاحتمال.

## النبوة فضلٌ من الله:

النبوةُ شرعاً: هي أن يوحيَ الله تعالىٰ إلىٰ رجلِ بحكم شرعي تكليفي سواءٌ أمُر بتبليغه أم لا، وهذا فضلٌ من الله تعالىٰ يهبه لمن يشاء من عباده، قال الله تعالىٰ: ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْمَلُ رِسَالَتُهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٤]، وقد خُتمت النبوة بسيدنا محمد علىٰ.

وقد كان الأنبياء على مقدار عظيم من العبادة والتقوى والصلاح، لأن الله تعالى أرادهم قدوةً للخلق في الكمال البشري، ولذا عصمهم من الذنوب وأعدّهم إعداداً خاصاً للمهمة التي كلّفهم بها، قال الله تعالىٰ عن سيدنا موسىٰ عليه السلام: ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾ [طه: ٣٩]، وقال تعالىٰ عن رسول



الله محمد ﷺ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمِ ﴾ [القلم: ٤]، وقال: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِهِمُا فَكَاوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَآمِلًا فَأَغْنَ ۞ ﴾ [الضحى: ٢-٨]، فَعَاوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَآمِلًا فَأَغْنَ ۞ ﴾ [الضحى: ٢-٨]، وقال: ﴿ أَلَمْ نَشَرَحْ لَكَ صَدّرَكَ ﴾ [الشرح: ١]، فهم علىٰ درجة عالية من العبادة، لأن الله أرادهم أنبياء لا أنهم صاروا أنبياء لأنهم علىٰ درجة عالية من العبادة، فالنبوة فضلٌ من الله وليست ثمرة الاجتهاد في العبادة، ثم إن العبادة والخشية علىٰ مقدار المعرفة بالله تعالىٰ، وهم أعرفُ الناسِ بالله عز وجل.

## محمدٌ ﷺ أفضلُ الخلق:

# ٦٥ وأفضلُ الخَلْقِ علىٰ الإطلاقِ نبيُّنا فَمِالُ عَانِ الشَّقاقِ

أفضلُ خَلْق الله محمدٌ على، فإنّ الله تعالىٰ قال: ﴿ إِنَّ أَحَرَمَكُمْ عِندَ اللهِ المُلِ اللهِ الهِ المُلِ اللهِ

أما قوله ﷺ: ﴿لا تخيِّرُونِي على موسىٰ ﴿ ولا تَفضُّلُوا بِينِ الأنبياء » ، رواهما البخاري (٢٢٨٠) و(٣٢٣٣) ومسلم (٢٣٧٣)، فهو من باب التواضع والتأديب لأمته حتىٰ لا يتمادى التفضيل إلىٰ نوعٍ من المس بكرامة الأنبياء ، وذلك غيرُ جائز .

## أفضلُ الخلق بعد محمدٍ على الأنبياء ثم الملائكة:

٦٦ والأنبيا يَلُونَهُ في الفَضْلِ وبعدَهُم مَلائِكة ذِي الفَضْلِ ٦٦ والأنبيا يَلُونَهُ في الفَضْلِ ٢٧ هذا وقومٌ فَصَّلُوا إذ فَضَّلُوا وبعضُ كلٍ بعضَهُ قد يَفْضُلُ

لا خلافَ في أن نبينا محمداً ﷺ أفضلُ الخلق، ثم يأتي بعدَه أولو العزم، وهم: نوحٌ وإبراهيمُ وموسىٰ وعيسىٰ، ومعلومٌ أن محمداً ﷺ من أولي العزم أيضاً.

ثم يأتي بعد أولي العزم في الأفضلية بقية الرسل، ثم بقية الأنبياء غير الرسل، ثم الملائكة، وأفضل الملائكة الرسل منهم، وبعض الرسل أفضل من بعض، وبعض الملائكة أفضل من بعض، قال الله تعالى: ﴿ فَيَلْكَ الرُّسُلُ فَضَلَانَا بَسْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، هذا ما تدل عليه النصوص، ويكفي اعتقاد هذا بشكل مجمَل.

وبعض العلماء فصَّل ورتَّب كالتالي فقال: أفضل الخلق محمدٌ ﷺ، ثم إبراهيمُ عليه السلام، ثم موسىٰ، ثم عيسىٰ، ثم نوحٌ، ثم بقيةُ الرسل، ثم الأنبياء غير الرسل، ثم رسلُ الملائكة كجبريلَ وإسرافيلَ عليهم السلام جميعاً، ثم أولياءُ البشر غير الأنبياء كأبي بكرٍ وعمر، ثم عامة الملائكة، ثم عامةُ المسلمين.





وهذا البحثُ قال عنه تاج الدين السبكي: «ليس تفضيلُ البشر على المَلَك مما يجبُ اعتقادُه ويضرُّ الجهل به، ولو لقيَ المسلمُ اللهَ ساذجاً من المسألة بالكلية لم يكن عليه إثم..، والسلامةُ في السكوت عن هذه المسألة (١).

والملائكةُ أجسامٌ لا تراها أعينُ البشر ولا يحس بهم الناس في الظروف العادية، مخلوقون من نور كما أخبر الرسول على قال عليه الصلاة والسلام: «خُلِقت الملائكة من نور، وخُلق الجان من مارج من نار، وخُلق آدمُ مما وُصف لكم»، رواه الإمام أحمد (٢٥١٩٤) ومسلمٌ (٢٩٩٦).

والإيمان بالملائكة ركن من أركان الإيمان قال الله تعالى: ﴿ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَكُنُهِ وَرُسُلِهِ ﴾ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِالله وملائكته وكتبه والبقرة: (٢٨٥] وكما جاء في حديث جبريل «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله... الحديث وقد تقدم، وقد دل الكتاب والسنة علىٰ أنهم قادرون بقدرة الله تعالىٰ على التشكل بأشكالٍ مختلفة، وعلىٰ القيام بأعمال يعجز عنها البشر، وهم مشغولون بطاعة الله تعالىٰ دائماً، ﴿ لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمُ مَو يَقَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]، ولهم وظائف كلفهم الله تعالىٰ بها، منها: عظم الناس من بعض الأخطار، وإحصاء أفعال الناس وأقوالهم، قال الله تعالىٰ : ﴿ لَهُمُعَقِّبَتُ مِنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلِيْهِ مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾ [الرعد: ١٣]، أي تعالىٰ : ﴿ لَهُمُعَقِّبَتُ مِنَ أَيْرِ اللهُ ﴾ وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِنْ عَلَيْكُمْ لَمُنْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنِينِ فَي يَعْلَمُونَ مَا يَعْمُونَ مَا تَعْلَىٰ الله وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِنْ عَلَيْكُمْ لَمُنْظِينَ فَي كِرَامًا كَنِينِ فَي يَعْلَمُونَ مَا فَعَلَى الناس وقال تعالىٰ : ﴿ وَإِنْ عَلَيْكُمْ لَمُنْظِينَ فَي كِرَامًا كَنِينِ فَي يَعْلَمُونَ مَا يَعْمُونَ مَا وَاللهُ وقال تعالىٰ : ﴿ وَإِنْ عَلَيْكُمْ لَمُؤَلِّينَ فَي كِرَامًا كَنِينِ فَي يَعْلَونَ مَا وَاللهُ وقال تعالىٰ : ﴿ وَإِنْ عَلَيْكُمْ لَمُؤَلِّينَ فَي كِرَامًا كَنِينِ فَي يَعْلَونَ مَا اللهِ وقال تعالىٰ : ﴿ وَإِنْ عَلَيْكُمْ لَمُؤْلِينَ فَي كَرَامًا كَنِينِ فَي يَعْمُونَ مَا اللهِ اللهُ الله عَلَوْ العَلَالُ : ﴿ وَإِنْ عَلَيْكُمْ لَمُونَ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ الله الله الله وقال تعالىٰ : ﴿ وَإِنْ عَلَيْكُمْ لَمُ يَعْمُونَ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ الل

<sup>(</sup>١) انظر حاشية الباجوري على الجوهرة: ص/٧٧.



#### المعجزات:

٦٨- بالمُعجزاتِ أَيُّدُوا تكرُّماً وعِصْمةُ الباري لكل حَتَّما

الإيمانُ بالرسل ركنٌ من أركان الدين، وعليه تتوقف النجاةُ عندَ الله تعالىٰ، لكن كيف يُعرَفُ الرسولُ الحق من غيره؟ فإن بعضَ الناس ادّعوا أنهم رسلٌ ولم يكونوا كذلك؟

الواقعُ أن أكثرَ الذين آمنوا بالرسل عند مبعثهم يرجع إيمانهم إلىٰ سببين:

الرسالة، لأنهم معصومون كما تقدم، فلما دعوا الناسَ إلى الإيمان بهم الرسالة، لأنهم معصومون كما تقدم، فلما دعوا الناسَ إلى الإيمان بهم استجابَ لهم العقلاءُ لما يعرفون من سيرتهم وأخلاقهم المستقيمة، ولننظر إلى سيرة نبينا محمد على، فقد كان يُدعى الصادق الأمين منذ الصغر، فلما دعا الناسَ إلى الإيمان به قال بعضهم: ما كان ليدع الكذبَ على الناس ويكذبَ على الله تعالى، أي أن سيرته تدل على صدقه في دعوى النبوة.

٢ ـ جوهرةُ الرسالة: فالمواضيعُ التي يدعو إليها الأنبياء هي عينُ الحق، فهم يدعون إلى الإيمان بالله، وإلى التمسك بمكارم الأخلاق، وليس في دعواهم نفعٌ شخصيٌ دنيويٌ لهم، والعاقلُ إذا فكّر في هذا لا يسعه إلا الإيمانُ بهذه الدعوة.

لكن ما كل الناس على هذه الدرجة من الذكاء بحيثُ يعرفون صدق الأنبياء من سيرتهم وجوهرِ دعوتهم، ولذلك أيّد الله الأنبياء بالمعجزاتِ ليقيم الحجة على الخلق، ولا يُبقِيَ لهم عذراً، لأن ظهورَ المعجزة على يد



النبي قائمٌ مقامَ قولِ الله تعالىٰ: «صدقَ عبدي فيما يُبلِّغُ عني»، فما هي المعجزةُ وما شروطها التي تميزها عن غيرها من الأعمال الغريبة التي يفعلها بعضُ الناس؟

المعجزة: أمرٌ خارقٌ للعادة، مقرونٌ بالتحدي، مع عدم المعارضة، غيرُ واقع في آخر الزمان.

ومعنىٰ (خارقٌ للعادة) أي: لم تَجْرِ به العادة، سواءٌ كان فعلاً أو تركاً، فالفعلُ: كنبع الماء من بين أصابع النبي محمد ﷺ، رواه البخاري (١٦٧) ومسلم (٢٢٧٩) وتقدم ص١٠٢، والتركُ: كعدم احتراق إبراهيمَ عليه السلام عندما قُذف في النار.

ومعنىٰ (مقرونٌ بالتحدي): أن الذي ظهر علىٰ يده يدّعي النبوة، فإن كان لا يدّعيها وهو رجلٌ صالحٌ فالذي ظهر علىٰ يده من الخوارق يُسمىٰ (كرامةٌ) كما سيأتي إن شاء الله، ومعنىٰ (عدم المعارضة): أن لا يستطيع غيرُه فعلَ مثلها بلا واسطة، فالإسراءُ بالنبي محمد على من المسجد الحرام إلىٰ الأقصىٰ لم يكن بواسطة مادية فهو معجزة، والطيران اليومَ من مكة إلىٰ القدس بالطائرة ليس معجزة، لأنه بالواسطة المادية صار أمراً عادياً يفعله كثيرون.

وزاد بعضُ العلماء: أن لا يكونَ واقعاً في آخر الزمان، فقُبَيل قيام الساعة يكثر خرق العوائد كالعجائب التي تظهر علىٰ يد الدجّال، وقد أخبر عنها النبي عليه.

وكما تكرَّم الله تعالىٰ علىٰ الأنبياء بالمعجزات وأيدهم بها تكرَّم عليهم بالعصمة من كل مخالفةٍ شرعيةٍ ومن كل ما يُنقِصُ مقامَهم سواءٌ قبلَ النبوة أو



بعدها، لأنهم قدوةٌ للناس كما سبق، والملائكة أيضاً معصومون، وبذلك شهدَ الله تعالىٰ لهم فقال: ﴿ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم ٢].

#### عمومُ بعثة نبينا محمدٍ ﷺ:

79 ـ وخُصَّ خَيرُ الخَلْقِ أَنْ قد تَمَّما بِــهِ الجميـــعَ رَبُّنــا وعَمَّمــا ٧٠ ـ بعثتَــهُ، فشَــرْعُــهُ لا يُنْسَــخُ بغيــرِهِ حتــىٰ الــزمــانُ يُنسَــخُ

من خصائص نبينا محمد ﷺ التي ميزه الله تعالى بها على جميع الأنبياء أمران:

الأول: أنه خاتمُ الأنبياء والمرسلين، قال الله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبّاً لَكُومِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النّبِيَّ فَ الْاحزاب: ٤٠]، فكل من ادعىٰ النبوة بعدَه كاذب، والحكمةُ في ختم النبوة والرسالة به \_ والله أعلم \_ أنه بعيث بين يدّي الساعة، قال ﷺ: «بُعِثتُ أنا والساعة كهاتين» أشار بالسّبابة الوسطى، رواه البخاري (٤٦٥٧) ومسلم (٢٩٥٠) وغيرهما.

وأما نزولُ عيسىٰ عليه السلام قبلَ القيامة فحقٌ، قال رسول الله ﷺ: ﴿ والذي نفسي بيده ليُوشِكَنَّ أَن ينزلَ فيكم ابنُ مريمَ حَكَماً عدلاً فيكسِرَ الصليبَ ويقتلَ الخنزيرَ ويَضَعَ الجزية. . ﴾ الحديث، رواه البخاري (٣٢٦٤) ومسلم (١٥٥) وغيرهما.

لكن من المعلوم أن عيسى عليه السلام بُعث قبلَ محمدِ ﷺ، وعندما ينزل لا يأتي بشريعة جديدة؛ بل يعمل بشريعة الله تعالى التي أنزلها على محمدِ ﷺ.



الثاني: أنه أُرسل إلى الناس كافة؛ بل وإلى الجن والملائكة، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبا: ٢٨]، وقال رسولُ الله على: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبا: ٢٨]، وقال رسولُ الله على: ﴿ وَمُطَلَّتُ عَلَىٰ الأنبياء بسِتِّ: أُعطيتُ جوامعَ الكلِم، ونُصِرتُ بالرُّعب، وأُحِلَّت ليَ الغنائم، وجُعِلَت ليَ الأرضُ طَهُوراً ومسجداً، بالرُّعب، وأُحِلَّت ليَ الغنائم، وجُعِلَت ليَ الأرضُ طَهُوراً ومسجداً، وأُرسِلْتُ إلى الخَلْق كافة، وخُتِمَ بي النبيون، رواه مسلم (٣٢٥) ومثله في البخاري (٣٢٨) والترمذي (١٥٩٤).

فقد كان الناسُ في زمن الأنبياء السابقين متباعدين في أوطانهم، بِدائيين في حياتهم، فلو أُرسِلَ إليهم جميعاً رسولٌ واحدٌ لعَسُرَ عليه إبلاغُهم، وما يناسبُ بعضهم من الشرائع قد لا يُناسبُ البعضَ الآخر، فلما تواصل البشرُ بالأسفار التجارية وغيرها وتقدموا مَدنياً وتشابهت حاجاتهم أرسلَ الله تعالىٰ إليهم جميعاً محمداً على بشريعةٍ واحدةٍ تنظمُ حياتهم علىٰ أحسن وجه، ولها من الخصائص ما يجعلها صالحةً لكل زمانِ ومكان.

وأما شمولُ رسالته للجن فقد نصَّ الله تعالىٰ عليه بقوله: ﴿ قُلُ أُوحِىَ إِلَىٰ اللهِ تَعَالَىٰ عَلَيه بقوله: ﴿ قُلُ أُوحِىَ إِلَىٰ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وكذلك قولُ الله تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ۚ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنصِتُوا ۚ فَلَمَّا قُضِى وَلَوْا إِلَىٰ قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴾ [الأحقاف: ٢٩].

وبما أن سيدنا محمداً عليه خاتمُ الأنبياء فإنّ شريعته التي أنزلها الله عليه وتضمنها القرآنُ والسنةُ مستمرةٌ إلىٰ قيام الساعة لا تنسخها شريعةٌ أخرىٰ، ويجبُ علىٰ كل المكلَّفين العملُ بها، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْدَ ٱللَّهِ اللهُ تَعالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْدَ ٱللَّهِ اللهُ عَلَىٰ كُلُوسُكُمْ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ ٱلْإِسْكُمْ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾



[آل عمران: ٨٥]، والمرادُ بالإسلام في الآيتين الدِّينُ المنزَّلُ علىٰ سيدنا محمدِ على وقال رسولُ الله على الله تعالىٰ لا على أمر الله تعالىٰ الله يُظِيُّ، وقال رسولُ الله على أمرُ الله ، رواه البخاري (٧١) ومسلم (١٠٣٧) بفظ: «لا تزالُ طائفةٌ من أمتي قائمةً بأمر الله لا يضرُّهم من خَذَلهم أو خالفهم حتىٰ يأتيَ أمرُ الله وهم ظاهرون علىٰ الناس».

# الشريعة الإسلامية ناسخة لما قبلها من الشرائع:

٧١ ونَسْخُهُ لشرعِ غيرِهِ وَقَعْ حَثْماً أَذَلًا اللهُ مَنْ له مَنَعْ
 ٧٢ ونَسْخُ بعضِ شرعِهِ لبعضِ أَجِزْ وما في ذا لَهُ مِنْ غَضِّ

الأحكامُ الشرعية كلُّها من عند الله تعالىٰ، فهو الحاكم؛ أي: الذي يفرض الفرائض، ويحرِّمُ المحرَّمات، ويسُنُّ السُّنَن، ويكره المكروهات، ويبيع المباحات، ويشترطُ الشروط، ويضعُ الموانع..، إلىٰ آخرِ الأحكام التكليفية والوضعية المذكورة في علم أصول الفقه، والرسلُ عليهم الصلاة والسلام يبلِّغون هذه الأحكام، والمجتهدون يبينون أحكامَ الله تعالىٰ التي عرفوها بالأدلة الشرعية.

وقد اقتضت حكمةُ الله تعالىٰ أن يغيِّرَ بعضَ الأحكام بما يتناسب مع الوضع الجديد للبشر، فينزِّلَ علىٰ الرسول اللاحق أحكاماً مخالفةً لما أنزل علىٰ الرسول السابق، ويكون الواجبُ علىٰ الناس أن يعملوا بالحكم اللاحق، مثلاً: كان في شريعة آدمَ عليه السلام أنّ الأخَ يجوز له أن يتزوج بأخته ليتكاثر البشر، إذ لم يكن في الأرض إلا آدمُ وحواء وأبناؤهما وبناتهما، فلما كثر البشر حَرَّمَ اللهُ الزواجَ بالأخت لأنّ بنتَ العم تُغني عنها،



وفي شريعة عيسىٰ عليه السلام أباحَ الله تعالىٰ لبني إسرائيل بعضَ ما حرَّمه عليهم من قبلُ عقوبة لهم، قال الله تعالىٰ عن عيسىٰ عليه السلام: ﴿ وَلِأَحِلَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُم مِنْ اللهِ عَمران: ٥٠].

وفي الشريعة الواحدة المنزَّلة علىٰ رسولٍ واحدٍ قد يقع النسخُ فيُنسَخُ حكمٌ سابقٌ بحكم لاحق، وعندَها يجبُ العملُ باللاحق.

بعد أن اتضح معنى النسخ نقول: إنّ الشريعة الإسلامية ناسخة لجميع الشرائع السابقة، بمعنى:

- ١ أنّ كلّ ما خالف الشريعة الإسلامية من الشرائع السابقة المنزَّلة علىٰ
   الرسل السابقين منسوخٌ لا يجوز العملُ به.
- ٢ ـ أنّ ما وافق الشريعة الإسلامية من الشرائع السابقة يجبُ العملُ به لأنه أنزل على سيدنا محمد على لا لأنه نزل في شريعة سابقة.
- ٣ ـ من اعتقد غير هذا فهو كافر، لأن اعتقاده عندئذ يخالف مقتضى الإيمان
   بعموم رسالة محمد ﷺ؛ والكافر ذليلٌ في الدنيا والآخرة.

وفي الشريعةِ الإسلاميةِ وقع النسخُ ويجبُ العملُ بالناسخ لا بالمنسوخ، فقد كان التوجّهُ في الصلاة إلىٰ بيت المقدس واجباً ثم نُسِخَ بوجوب التوجه إلىٰ الكعبة المشرَّفة، فيجبُ التوجّه إليها في الصلاة، قال الله تعالىٰ: ﴿فَوَلِ وَحَمْهَكَ شَطّرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْعَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٤٤]، وكانت زيارةُ القبور ممنوعة ثم أَذِنَ بها بقول الرسول ﷺ: «نَهَيتكم عن زيارة القبور فزوروها»، رواه مسلمُ رقم/ ٩٧٧/، وهذا الموضوع يذكره بتوسّع علماءُ أصول الفقه، وعلماءُ التفسير وعلماءُ الحديث.



#### من معجزات النبيُّ محمدٍ ﷺ:

# ٧٣ ومُعجِ زائه كثيرة غُرر منها كلامُ اللهِ مُعجِ زُ البَشر

أيَّدَ الله تعالىٰ نبيَّه محمداً ﷺ بمعجزاتٍ كثيرة، وهي أمورٌ خارقةٌ للعادة ظهرت علىٰ يده ﷺ لتدل علىٰ صدق نبوته ولتزيد المؤمنين إيماناً، وقد قال بعض الصحابةُ الكرام عندما رأى معجزة: «والله يا رسول الله ما يزال الله يزيدنا بك يقيناً» انظر كشف الخفاء: ٢٠٨/١.

وقد اعتنىٰ العلماءُ بهذه المعجزاتِ فرووها في كتب الحديث والسيرة، ومنهم من أفردها بالتأليف، ومن هذه المعجزات، انشقاقُ القمر بدعوته ومنهم من أفردها بالتأليف، ومن هذه المعجزات، انشقاقُ القمر بدعوته برواه البخاري (٣٤٣٧) ومسلم (٢٨٠٠)، وحنينُ الجذع إليه عندما تركه وصعد المنبر وكان قبلَ ذلك يقف إلىٰ جانبه إذا خطب، رواه البخاري رقم (٨٧٦)، ومنها نبعُ الماء من بين أصابعه حينَ وضع يدَه الشريفةَ في الماء القليل فكثر حتىٰ كفىٰ الجمع الكثيرَ من الصحابة، رواه البخاري (١٦٧) ومسلم (٢٢٧٩)، وغيرُ هذا كثيرٌ روته كتبُ الحديث، وهذه المعجزاتُ رآها الصحابةُ ونُقِلَت عنهم بالسند الصحيح الذي يقوم مقامَ المشاهدة، فالإيمانُ بها واجبٌ.

وأعظمُ معجزةٍ له ﷺ القرآنُ الكريم، فهو خارقٌ للعادة، ولا يزال باقياً إلىٰ قيام الساعة ولله الحمد، ووجهُ الإعجاز في القرآن: أن العادة جرت بأنّ من يقولُ كلاماً فصيحاً يأتي غيرُه فيقول مثلّه أو أحسنَ منه، وهكذا يفعل الشعراءُ والأدباء، وتكون مهمةُ الثاني أسهل من مهمة الأول لأنه يستفيد من إيجابياته ويتجنب السلبيات التي كشف عنها النُقّاد، ومثلُ هذا يُقال في مجال العلوم والاختراعات، فاللاحقُ دائماً يتفوّق علىٰ السابق، لكنّ هذه

العادة مخروقة بالنسبة للقرآن الكريم، فهو مؤلَّفٌ من كلماتٍ عربيةٍ يعرفها العربُ ويتداولونها، وقد تحدَّى الله تعالى العربَ وغيرَهم أن يأتوا بمثل هذا القرآن فلم يقدروا، وتحدَّاهم أن يأتوا بمثل القرآن فلم يقدروا، وتحدَّاهم أن يأتوا بمثل سورةٍ منه وإن كانت قصيرة، فعَجَزُوا أن يؤلِّفوا من الكلمات التي يعرفونها كلاماً فصيحاً مثلَ القرآن، وهذا هو الإعجاز اللغوي.

وهناك إعجازٌ آخرٌ في القرآن هو الإعجاز الغَيْبي، فقد أخبر القرآن الكريم عن أمور لا يعلمها إلا الله، منها أمورٌ مضت ومنها أمورٌ سوف تقع، وهذا يعني أنّ القرآنَ من عند الله. لقد أخبرَ أنّ من البشر قروناً لا يعلمهم إلا الله، وهذا ما كشفت عنه الحفرياتُ التي يقوم بها علماءُ الآثار، فقد اكتشفوا آثاراً لبشرٍ لم يَرِدْ لهم ذكرٌ في التاريخ، وهذا يدل على أن عمرَ البشر على وجه الأرض أكثرُ مما كان يقوله المؤرِّخون نقلاً عن علماء اليهود، قال تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبُوا الذِينَ مِن قَبلِكُمْ قَوْمِ ثُوجٍ وَعَادٍ وَتَمُودُ وَالَذِينَ مِن بَعْدِهِمْ لا يَعْلَمُهُمْ إِلّا الله ﴾ [إبراهيم: ٩].

وأخبر أن القرآنَ لن يستطيعَ أحدٌ أن يأتيَ بمثله، وهكذا كان، قال تعالىٰ: ﴿ قُل لَمِنِ اَجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]، وأخبر أن الرومَ سيَغلبون الفرسَ في بضع سنين، وهكذا كان، قال تعالىٰ: ﴿ الْمَرْ اللَّهُ عَلِيْتِ ٱلرُّومُ فَي فِي آذَنَ الْأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ غَلِيهِمْ سَيَغْلِمُونَ فَي بِضْعِ سِنِينَ ﴾ [الروم: ١-٤].

وفي القرآن نوعٌ ثالثٌ من الإعجاز هو الإعجازُ التشريعي، فقد وضع القرآنُ الكريم قواعدَ تشريعيةً مبنيةً على حقائقَ إنسانيةٍ ما كانت تخطر على ذهن البشر وما عرفُوها إلا بعد قرونٍ من نزول القرآن، ولعلهم أخذوها عن المسلمين. منها: المساواةُ بين الناس أمام القانون بغَضِّ النظر عن ألوانهم



وغناهم ومراكزهم الاجتماعية، ومنها: أنّ المسؤولية عن الأقوال والأفعال مرتبطةٌ بالعقل والإدراك، وهذا يدل علىٰ أنّ القرآنَ من عند الله تعالىٰ.

ومن إعجاز القرآن الإعجاز العلمي، ومعناه أن القرآن أشار إلى حقائق علمية لم يكن البشر يعرفونها يوم نزل القرآن، ولو لم يكن القرآنُ من عند الله تعالىٰ لما ذُكِرَت فيه هذه الحقائق، منها قولُ الله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتُ ﴾ [التكوير: ٦]، أي: اشتعلت بشدة، لكن كيف يشتعل الماء؟ جاء العلم الحديث ليكتشف أن الماء مؤلَّفٌ من أُكسجين وهَيْدرُوجين، وإذا فُكَ الاتحادُ بينهما فهما قابلان للاشتعال!، ومنها قولُه تعالىٰ: ﴿ وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَعْسَبُهَا الماء مُولِّدَةً وَهِى تَمُرُّ مَنَ ٱلسَّحَابِ ﴾ [النمل: ٨٨]؛ أي: بسرعةٍ واتزان، ولم يعرف البشر أن الأرضَ تدور بجبالها بسرعةٍ واتزان إلا في هذا العصر!

ووجوهُ الإعجاز كلَّها تدلُّ علىٰ أن القرآنَ كلامُ اللهِ العالِمِ بكل شيء، وليس كلامَ محمدٍ صلىٰ الله عليه وآله وسلم، فقد كان ﷺ أمياً لم يجلس إلىٰ عالم، ولم يكن علماءُ عصره يعرفون هذه المعلومات، وقد ألَّفَ العلماءُ في بيان إعجاز القرآن كتباً كثيرةً جديرٌ بالمسلم أن يطَّلعَ عليها، وكذا غيرُ المسلم ليعرف وجه الإعجاز فيُسلِم.

وجوبُ الإيمان بالإسراء والمعراج وبراءة السيدة عائشة:

٧٤ وأجزِمْ بمِعراجِ النبيْ كما رَوَوْا وَبِرِّأَنْ لعسائشَةْ ممّسا رَمَسوا

الإيمانُ هو التصديقُ بكل ما أنزلَ الله على نبيه محمدٍ على وبَلَغَنا بالتواتر، ومن ذلك الإسراءُ والمعراجُ وبراءةُ السيدة عائشةَ أم المؤمنين مما رماها به المنافقون.



أما الإسراء: فهو لغة السيرُ ليلاً، والمرادُ به هنا: إسراء الله تعالى بنبينا محمد على البُراق بصحبة جبريلَ عليه السلام من مكة المكرمة إلى القدس، قال الله تعالى: ﴿ شُبْحَنَ الَّذِي آسَرَىٰ بِمَبْدِهِ لَيَلا مِن الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى السَّجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْسَبِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَنَرَّكُنَا حَوْلَهُ ﴾ [الإسراء: ١].

وأما المعراج فهو لغة: آلةُ العروج؛ أي: الصعود، والمرادُ به هنا: عروجُ النبيِّ محمدِ على بصحبةِ جبريلَ عليه السلام من القدس بعدَ الإسراء إلى سِدْرةِ المنتهىٰ فوقَ السمواتِ السبع إلىٰ حيثُ شاءَ الله تعالىٰ، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْرَهَاهُ نَزَلَةٌ أُخْرَىٰ ﴿ وَلَقَدْرَهَاهُ نَزَلَةٌ أُخْرَىٰ ﴿ وَلَقَدْرَهَاهُ نَزَلَةٌ أُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٣-١٤]؛ أي: رأى محمد على جبريلَ عليه السلام على صورته الحقيقيةِ عند سدرة المنتهیٰ، وهي فوقَ السماء السابعة، وأجمع المسلمون علیٰ أن الصلاة فُرِضَت فوقَ السمواتِ السبعِ ليلة المعراج والوصول إلىٰ هناك هو المعراج. وقد بين النبيُ على تفاصيلَ معجزتي الإسراء والمعراج، ورُوي ذلك عنه بالأحاديث الضعيحة، انظر البخاري (٣٤٢) ومسلم (١٦٢) ولذا يجبُ الاعتقادُ بهما وأنهما كانتا يقظةً بروحه وجسده على الله الله الله المعراج وجسده على المناتية المعراج وجسده الله المعراج والمعراج والنا يجبُ الاعتقادُ بهما وأنهما كانتا يقظةً بروحه وجسده على السلمواتِ المعراج وجسده الله المعراح وجسده الله المعراح والمعراح والمعراح والنهما وأنهما كانتا يقظةً بروحه وجسده الله المعراح والمعراح والمعراح والوصول المعراح والمعراح وال

وقد كان بعضُ من يدَّعي المعرفة يشكِّكُ في هاتين المعجزتين، ويقول هما رؤيا رآها النبيُّ ﷺ، ويحتجُّ بأنّ الأجسام الكثيفة يستحيل عليها قطعُ المسافات البعيدة بسرعة (١)، وها نحنُ اليوم نرى الطائراتِ والمركباتِ الفضائية وهي أجسام كثيفة معدنية تقطع المسافات البعيدة بسرعة هائلة ونضحك من تلك القواعدِ التي وضعها أولئك المتفلسِفُون واعترضوا بها علىٰ قدرة الله تعالىٰ، فطوبىٰ لمن شرحَ الله صدرَه للإسلام واطمأنت نفسه لما في كتاب الله تعالىٰ وسنةِ نبيه محمدِ ﷺ.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الرازي: ٢٠/ ١٢١.

104

وأما براءةُ عائشةَ الصدِّيقةِ بنتِ الصِّديق مما رماها به المنافقون في غزوة بني المصطَّلِق فخلاصةُ القصة: أن عائشةَ كانت مع النبيِّ ﷺ في غزوة بني المصطلق، فذهبت لقضاء حاجتها قبلَ انتشار ضوء النهار وابتعدت لذلك من عن منزل الجيش، فانقطع عِقْدُها فأخذت تبحثُ عنه، وفي حال غيابها جاء الذين يحملون هُودَجها فظنوها فيه فحملوه على البعير وساروا به، ولما رجعت إلىٰ موضع الجيش لم تجد أحداً، وكانت عادةُ النبي ﷺ أن يأمرَ رجلًا ليسيرَ خلفَ الجيش يتفقَّدُ المتخلِّفين عن الجيش ويلتقطُ ما سقطً من متاع الجيش، فجلست عائشة رضى الله عنها في موضع الجيش تنتظر من يأتي من المسلمين ليحملها، فجاء صفوانُ بن المعطِّل رضيَ الله عنه وكان هو الذي يتعقب الجيش تلك المرة، فلما رآها أخذَ يسترجع؛ أي: يقول: (إنا لله وإنا إليه راجعون)، فانتبهت فأناخَ لها البعيرَ فركبت، وسارَ بها حتىٰ لحق بالنبي ﷺ، فأخذ المنافقون ينشرون الإشاعاتِ السيئةُ حولَ الحادثة، ووقعت بلبلةٌ بين الناس بسبب ذلك، وأخذَ النبيُّ ﷺ يفكُّرُ ماذا يفعل بالذين أساؤوا إليه وإلى أهل بيته، فأنزلَ الله تعالىٰ في سورة النور براءةَ السيدةِ عائشةَ مما اتهمها به المنافقون، وأنزلَ حدَّ القذف للذين يتّهمون المؤمنين والمؤمنات بالفاحشة وليس لديهم بينةٌ شرعية. [اقرأ سورة النور من أولها حتى الآبة: ٢٠].

قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِنْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُّرٌ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُمْ لِكُمْ لِكُمْ لِللهِ عَلَىٰ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النور: لكُمْ لِكُمْ لِكُمْ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١١]، والذي تولىٰ إشاعة السُّوء هو عبدُ الله بن أبيّ بن سَلُول كبيرُ المنافقين، فتبينت براءة السيدة عائشة، وأقيم حَدُّ القذفِ علىٰ الذين خاضوا في ذلك، ونظراً لهذه الآيات الصريحة يجبُ الاعتقادُ ببراءة السيدة عائشة مما اتهمها به



المنافقون، ومن اعتقد خلافَ ذلك فهو كافر، لأنه يكذُّبُ صريحَ القرآنِ الكريم. [انظر صحيح البخاري (٣٩١٠) وصحيح مسلم (٢٧٧٠) وغيرهما من كتب الحديث].

#### أفضلُ هذه الأمة بعدَ رسولِ الله عَلِين:

٥٧- وصحبُهُ خيرُ القُرُونِ فاستَمعُ ٢٧- وحَيرُهم مَنْ وَلِيَ الْحِلافَةُ ٧٧- يلِيهِمُ قسومٌ كسرامٌ بَسرَرَةُ ٨٧- فاهلُ بَدْدِ العَظِيمِ الشانِ ٧٧- والسابِقُونَ فَضْلُهُم نَصًا عُرِفْ

فت ابعى فت ابع لِمَن تَبِعُ وأمرُهُم في الفَضْلِ كالخِلافَةُ عِللهَ العَشَرةُ عِللهَ العَشَرةُ في المُحَدُّ فبَيعة السرِّضُوانِ فسأُحُدُّ فبَيعة السرِّضُوانِ هذا وفي تعيينِهم قَدِ ٱخْتُلِفُ

لا شكّ في أن الأمة الإسلامية هي أفضلُ الأمم لقول الله تعالىٰ: ﴿ كُنتُمَّ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، والصحابةُ الكرامُ أفضلُ الأمة الإسلامية لقول النبي ﷺ: «خيرُ الناسِ قَرْني ثم الذين يلونهم» رواه البخاري (٢٥٠٩) ومسلم (٢٥٠٣).

والصحابيُّ هو: مَن لقيَ رسولَ الله على مسلماً وماتَ على ذلك؛ أي: اجتمع بالنبيِّ على حالَ حياته وماتَ بعدَ ذلك مسلماً، ولا يُشترَطُ طولُ الصحبةِ لنيلِ هذا الشَّرَف، وهذا هو الصحابيُّ عندَ المحدِّثين، وكلُّ صحابي عندَهم عَدْلُ لا شكَّ في صحةِ ما يرويه عن رسول الله على أما علماء أصول الفقه الذين اعتبروا قولَ الصحابة مصدراً من مصادر التشريع فهم يعنون بالصحابي في هذا المقام، مَن طالَتْ صحبته للنبيُّ على وقد سبقَ بيانُ هذا في المقدمة ص١٦.

ويأتي في الأفضلية بعدَ الصحابة: التابعون، ثم تابعو التابعين، للحديث المتقدِّم: «خيرُ الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم»، والتابعي هو: من لقيَ الصحابي، وقيل: لا يكفي مجرَّد اللقاء كما هو الحال في لقاء الصحابي مع النبي على الذي كله من الأثرِ ما ليس للقاء غيره.

ولا شك أن الصحابة بعضُهم أفضلُ من بعض بحسب طولِ الصحبة والأعمالِ التي قدَّموها في طاعة الله ورسوله وخدمة الإسلام، وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون الأربعة: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعليٌ رضي الله عنهم، وذلك لما ورد في فضلهم، فقد قال رسولُ الله ﷺ: «الخلافة في أمتي ثلاثون سنة، ثم مُلكٌ بعد ذلك»، رواه الترمذي (٢٣٢٦) وابن حبان (١٦٥٧) والإمام أحمد (٢١٩١٩) وغيرهم، وقال ﷺ: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين»، رواه الترمذي (٢٨١٦) وأبو داود (٤٦٠٧).

وقد أجمعت الأمةُ الإسلاميةُ علىٰ أن هؤلاء الأربعةَ رضيَ الله عنهم خلفاءُ راشدون، والخلافةُ شأنٌ عظيم، فهيَ النيابةُ عن النبيِّ ﷺ في رعايةِ مصالح المسلمين الدينية والدنيوية.

والخلفاءُ الأربعةُ متفاضِلُون حسب تولِّيهم الخلافة، لأنّ أهلَ الحل والعقد من الصحابة اختاروهم بهذا الترتيب، فقد اختاروا أبا بكر مع وجود الثلاثة، واختاروا عمر مع وجود عثمان وعلي، واختاروا عثمان مع وجود علي، واختاروا عثمان مع وجود علي علي واختاروا علياً مع وجود غيره من الصحابة، ولذا كان الخارجُ على علي خارجاً على الإمام والخليفةِ الشرعي، ويلي الخلفاءَ الأربعة في الفضل بقيةُ العشرة المبشرين بالجنة، وهم: طلحةُ بن عُبيد الله، والزبيرُ بن العوّام ابنُ صفيةَ عمّةِ رسول الله ﷺ، وعبدُ الرحمٰن بن عَوف، وسعدُ بن أبي وقاص،



وسعيدُ بن زيد، وأبو عبيدة عامرُ بن الجرّاح، وقد بشّر رسولُ الله على غيرَهم بالجنة، لكنّ هؤلاءِ والخلفاء الأربعة جاءت بشارتهم في حديثٍ واحد، ولذا إذا ذُكِرَ المبشّرون بالجنة فالمرادُ هؤلاء العشرة؛ قال رسولُ الله على: «عشرة في الجنة: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وطلحة، والزبير، وعبد الرحمٰن ابن عوف، وأبو عبيدة، وسعد بن أبي وقاص، وأبو الأعور» أي: سعيدُ بن زيد راوي هذا الحديث، أخرجه الترمذي (٣٨٣٠) وأحمد (١٦٧٥) وأبو داود (٤٦٤٩) وابن ماجه.

وبعد العشرة يأتي في الفضل أهلُ بدر؛ أي: الصحابةُ الذين حَضَروا معركةَ بدر الكبرى، وكانوا ثلاثمنةٍ وسبعةَ عشرَ رجلاً، فيومُ بدر يومٌ عظيمٌ في تاريخ الإسلام، سمّاه الله تعالىٰ: يومَ الفرقان، وقال رسولُ الله على لعمر: هوما يدريكَ لعلَّ الله اطَّلَعَ إلىٰ أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد وجبت لكم الجنة، رواه البخاري (٢٨٤٥) ومسلم (٢٤٩٤)، ويليهم في الفضل أهلُ أُحُد؛ أي: الصحابةُ الذين حضروا معركةَ أحد، وكانوا ألفاً، لكن رجعَ عبدُ الله بن أبيّ بن سَلُول بثلاثمنةٍ من المنافقين.

ويلي أهلَ أُحُدِ في الفضل أهل بَيعةِ الرُّضوان الذين بايعوا رسولَ الله ﷺ تحتَ الشجرة في غزوة الحديبية، وكانوا ألفاً وخمسمئة، وفيهم نزلَ قولُ الله تعالىٰ: ﴿ ﴿ لَقَدَ رَضِ كَ اللّهُ عَنِ الْمُتَّ وَبِيبَ إِذَ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِ تعالىٰ: ﴿ ﴿ لَقَدَ رَضِ اللّهُ عَنِ الْمُتَّ وَيَبِكُ إِللّهُ وَلَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِ قُلُومِهُمْ فَأَنزَلُ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَنَبَهُمْ فَتَعَاقِيبِكُ [الفتح: ١٨]، ونصَّ القرآنُ الكريم أيضاً علىٰ فضل السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، قال تعالىٰ: ﴿ وَالسَّنِيقُونَ اللَّهُ وَالسَّنِيقُونَ اللَّهُ الْفَوْرَ وَالْمَنْ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ التَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَسِي تَعْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْرُ وَالسَّنِهُ فَي مِن فَبَلِ ٱلْفَتْحِ اللّهُ الْمُعْلِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠]، وقال تعالىٰ: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُرُ مَنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ



وَقَىٰنَلَّ أُوْلَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَىٰتَلُواْ وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْمُسْتَىٰ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِیرٌ﴾ [الحدید: ۱۰]، لکن: مَن هم السابقون الأولون؟

اختلف العلماء في تعيينهم، فقيل: أهلُ بيعة الرضوان، وقيل: أهلُ بدر، وقيل: هم الصحابة، لأنهم سبقوا غيرَهم من الأمة إلى الإسلام، ومن المعلوم أنّ بعض الصحابة كان سابقاً في الإسلام لغيره، وبعضهم كان سابقاً في الهجرة، والأنصارُ منهم من كان سابقاً لغيره في نُصرة النبي على وكلُّ خيرٍ فقد سبق له قومٌ وتبعهم غيرهم، فرضي الله عنهم أجمعين، والفضلُ للسابق.

ومن الجدير بالذكر أن الأفضلية المذكورة لأهل بدر ثم لأهل أُحُدِ ثم لأهل بيعة الرضوان هي أفضلية الجملة على الجملة لا أفضلية الأفراد على الأفراد، فلا يُقال: فلانٌ من أهل بدر أفضلُ من فلانٍ من أهل أُحُدِيّ، إذ ربما يكونُ للمتأخِّر فضلٌ بسبب زيادة في علم أو عبادة أو جهاد، وليس الغرضُ تفضيلَ شخصِ على شخصِ بل التنوية بفضل من نوَّه الله تعالى بفضله، ومن الملاحظِ أنّ بعضَ الصحابة الكرامِ شاركَ في كل مراتبِ الفضل، فأبو بكر، وعمرُ، وعثمانُ، وعليٌّ هم خلفاءُ راشدون، ومن العشرة المبشرين بالجنة، ومن أهل بدرٍ وأُحُدٍ وبيعةِ الرِّضوان، ومن السابقين الأولين، فإنّ عثمانَ رضيَ الله عنه بدريٌّ وإن لم يحضر بدراً، لأنه السابقين الأولين، فإنّ عثمانَ رضيَ الله عنه بدريٌّ وإن لم يحضر بدراً، لأنه تأخّر عنها بأمرِ النبيُّ ﷺ، ولذا قسمَ له من غنيمةِ بدر.

### القولُ في اختلاف الصَّحابة:

٨٠ وأَوَّلِ التشاجُرَ الدي وَرَدْ إِنْ خُضْتَ فيه وأَجْتَنِبْ داءَ الحَسَدُ الصحابةُ الكرامُ فضلُهم لا يُنكر، وحَسْبُهم قولُ الله تعالىٰ فيهم: ﴿ تُحَمَّدُ اللهِ وَاللهِ عَالَىٰ فيهم: ﴿ تُحَمَّدُ اللهِ وَلَا وَرَدْتَ رَسُولُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَرَدْتَ

أحاديثُ شريفةٌ في فضلهم جملةً وآحاداً، أما الخلافُ والاقتتالُ الذي وقعَ بينهم فالأسلمُ للدِّين عدمُ الخوض فيه، ويكفي أن نحبهم جميعاً ونقتدِيَ بأعمالهم الطيبة الجليلة ونقولَ: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَــَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَمْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٤]، ونقولَ ما قاله ذلك العالم الفاضل عندما سئل عن الفتنة التي وقعت بين الصحابة: «تلك دماءٌ طهَّرَ اللهُ منها سيوفَنا، أفلا نطهِّرُ منها ألسنَتَنا»، وإذا اضطُرَّ المسلمُ للبحثِ في هذا الموضوع للتعليم أو الرد على المتعصِّبين فيجبُ أن يتحقق أولاً من صحة ما نُسِبَ إِلَىٰ الصحابة، فإن الرواياتِ الضعيفةَ لا يُلتَفَت إليها، وما يثبُتُ بالسند الصحيح يجبُ حملَه على محمَلِ حسن، وقد تولَّىٰ العلماءُ في مؤلَّفاتهم الدفاع عن الصحابة الكرام، مثل كتاب: «العواصم من القواصم» لابن العربي، وذلك لأنَّ النبيَّ ﷺ حَذَّر من الطعنِ في الصحابة فقال: «اللهُ اللهَ في أصحابي، لا تتَّخِذُوهم غَرَضاً من بعدي، فمن أحبهم فبحبي أحبهم، ومن أبغضهم فببغضي أبغضهم ومن آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذي الله، ومن آذي الله يُوشِكُ أن يأخُذَه»، رواه الترمذي (٣٩٥٤) وأحمد (١٦٨٠٣)، وقال عَلِيْهِ: «لا تسبُّوا أصحابي، فلو أنَّ أحدَكم أنفقَ مثلَ أُحُدِ ذهباً ما بلغ مُدَّ أحدِهم ولا نَصِيفُه»، أخرجه البخاري (٣٤٧٠) ومسلم (٢٥٤٠).

ثم إنّ الطعنَ فيهم طعنٌ غيرُ مباشرِ بمعلِّمِهم ومربيهم على الأن تصويرَهم بصورة الذين يتقاتلون على الدنيا وينسون الدِّينَ يعني أنّ النبيَّ على لم يستطع أن يؤثِّرُ فيهم، والمعلِّمُ القويُّ يؤثِّرُ في تلاميذه، ومهما قيل عن بعض أشخاصٍ من الصحابة فإن الصحابة هم الذين نشروا الدِّين الإسلاميَّ وفتحوا الفتوحات، حتى وصلت الفتوحاتُ في زمنهم إلى الصين شرقاً وإلى المحيطِ الأطلسيُّ غرباً، ولولاهم لبقيت شعوبٌ كثيرةٌ في ظُلُماتِ الوَثَنية،



وماذا فعل الذين ينتقدونهم؟! لقد أضاعوا دينهم وأعراضهم وأوطانهم وأنفسهم وصاروا مطايا للكافر المستعمر وهم يشعرون أو لا يشعرون، وقد أحسنَ المرحومُ الشيخ محمد يوسف الكاندهْلُويِّ عندما جمعَ قصص حياتهم التي تبين فضائلَ أعمالهم وخدماتِهم الجليلة لهذا الدين في كتابه «حياة الصحابة»، ليكونَ منهاجَ حياة المؤمن الصادق.

ثم إن الإقبال على النفس وتهذيبها من الأخلاق الذميمة كالحسد والحقد والرياء والعُجْب. أولى من الخوض في أعراض الصحابة، لأن تطهيرَ النفس من الأخلاق الذميمة تتوقف عليه النجاة في الآخرة، والخوض في أعراض الصحابة قد يوقع في عداوتهم، وقد قال الله تعالى في الحديث القدسي: «من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب»، رواه البخاري (١١٣٧)، وإذا لم يكن الصحابة أولياء الله فليسَ لله وليٌّ، وقال رسولُ الله ﷺ: «لا تسبُّوا أصحابي، من سبَّ أصحابي فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين لا يقبل منه يوم القيامة صرف ولا عدل» انظر كنز العمال (٣٢٥٤٥).

#### حكم تقليدِ الأثمة:

٨١ ومالِكٌ وسائِرُ الأثِنة كنا أبو القاسِمْ هُداةُ الأُمنةُ
 ٨٢ فواجِبٌ تقليدُ حَبْرٍ مِنْهُمُ كنا حَكَىٰ القَومُ بِلَفْظِ يُفْهَمُ

العملُ بالشريعة الإسلامية واجبٌ علىٰ كل مكلَّف، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَقَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ وَرَبِّكَ لَا يُوَمِنُونَ حَقَىٰ يُحَكِّمُوا شَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]، وقال رسولُ الله ﷺ: «لا يؤمن أحدُكم حتىٰ يكونَ هواهُ تَبَعاً لما جئتُ به»، انظر «الأربعين النووية» الحديث ٤١. والأحكامُ الشرعيةُ تشمل كلَّ صغيرةٍ وكبيرةٍ في حياة الإنسان، فلكل صغيرةٍ والأحكامُ الشرعيةُ تشمل كلَّ صغيرةٍ وكبيرةٍ في حياة الإنسان، فلكل صغيرةٍ



وكبيرةٍ حكمٌ، والأحكامُ تؤخَّذُ من كتابِ الله، وسنةِ رسولِ الله ﷺ، وإجماع المجتهدين، والقياس، ومن مصادرَ أخرى اختلفت فيها أنظارُ العلماء.

والإحاطة بتفسير القرآن، ومعرفة الصحيح من غيره في السنة، والوقوف على المُجمَعِ عليه من المسائل، ومعرفة طرقِ القياس، ومدى حجية بقية المصادر: ليس بالأمرِ اليسيرِ على غيرِ المتخصص، والمتخصصون متفاوتون في ذلك، وقد برزَ من بينهم علماء كبارٌ أجمع أهلُ السنة على فضلهم، وارتضى العلماء أقوالهم ومناهجهم، وهم: الإمام مالكُ بن أنس، والإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت، والإمام أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي، والإمام أبو عبد الله أحمد بن حنبل، وهناك أئمة غيرُهم مثل الثوري وابن عبينة والأوزاعي، لكن مذاهبهم لم تُنقل إلينا بالطريقة العلمية التي نُقلت بها مذاهب الأثمة الأربعة، ولم تنقّح كما نُقّحت المذاهبُ الأربعة.

لذا وجبَ على غير المجتهد أن يقلّد أحدَ المذاهب الأربعة ويعملَ بها في أمور العبادات والمعاملات وغيرها، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَتَعَلُّوا أَهْلَ الذِّكِ فِي أَمُور العبادات والمعاملات وغيرها، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَالَمٰ: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَاللهُ كُنْتُم لَا تَعَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْهُم ﴾ [النساء: ١٨]، فأهلُ الاستنباط هم المرجعُ بعد رسول الله ﷺ، بل في كل علم من العلوم يوجد متخصص متبحرٌ وغير متخصص، ولا بد أن يرجع غيرُ المتخصص إلىٰ المتخصص فيما أشكلَ عليه.

ومن أئمة المسلمين في علم التوحيد أبو الحسن الأشعري وأبو منصور الماتُرِيدي، وفي علم التصوف أبو القاسم الجُنيد بن محمد، والتصوُّف كما عرّفه الشعراني: (العملُ بالعلم)، والصوفيةُ هم علماء التربية في الإسلام، يعلمون الناسَ بطريقةٍ عملية كيف يعملون بعلوم الشريعة وكيف يعبدون الله



كأنهم يرونه، وكيف يتخلُّون عن الأخلاق الذميمة ويتحلُّون بالأخلاق الحميدة، وعمدتُهم كتابُ الله وسنةُ نبيه ﷺ وأخلاقُ السلف الصالح، وما نُسِبَ إلىٰ التصوف ولا من الإسلام.

ومن أثمة المسلمين في الحديث: البخاري، ومسلم، وأبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، وغيرهم من علماء الحديث. فكل العلوم الإسلامية لا بد من الرجوع إلى الأثمة المختصين فيها، فقد نُقلت علومُهم ونُقَحت مذاهبُهم وأُضِيفَ إليها ومُهِّدَ السبيلُ أمام طلاب العلم، ليظل الإسلامُ حياً قادراً على حل مشاكل الناس في كل عصر، أما الذي يُعرِضُ عن كل هذه العلوم والجهود بدعوى الاجتهاد والاكتفاء بالكتاب والسنة فقد ضيَّع الكثير، وهل وصل إلينا الكتابُ والسنة إلا عن طريق هؤلاء الأثمة وتلاميذهم وأساتذتهم؟!

### القولُ في الأولياء وكراماتهم:

٨٣ وأَثْبِتَنْ للمُؤلِب الكَرامَة ومَنْ نَصَاها صَأَنْبِذَنْ كَلامَة

الوليُّ في اللغة: ضدُّ العدو، وأولياءُ الله هم أنصارُ دينه وأعداءُ الكافرين به، والولايةُ نوعان: ولايةٌ عامة، وولايةٌ خاصة، أما الولايةُ العامة فهي لكل مؤمن، قال الله تعالىٰ: ﴿اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ ءَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ فَهِي العارفِ بالله تعالىٰ وبصفاته حسب الإمكان، المواظبِ علىٰ الطاعاتِ المجتنبِ للمعاصي، المعرضِ عن الانهماكِ في اللذات والشهواتِ المباحة، فالوليُّ مَن تولّىٰ اللهُ سبحانه وتعالىٰ أمرَه فلم يَكِلْهُ إلىٰ نفسه ولا إلىٰ غيره لحظة، والولي هو من تولىٰ عبادة الله تعالىٰ وطاعتَه، فعبادتُه تجري علىٰ التوالى من غير أن يتخلّلها عِصيان، فإن تعالىٰ وطاعتَه، فعبادتُه تجري علىٰ التوالى من غير أن يتخلّلها عِصيان، فإن



بدرت منه هفوةٌ أتبعها بالتوبة، إذ العصمةُ للأنبياء، قال الله تعالىٰ: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَآ اللهِ تعالىٰ: ﴿ أَلَا اللهِ كَا فَوْلَكَ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وأما الكرامة فهي في اللغة: ما يُكرَمُ به الضيفُ وغيره، والمرادُ بها هنا: أمرٌ خارقٌ للعادة يُظهِرُه الله تعالىٰ علىٰ يد وليٌ من أوليائه، وقد عرّفها العلماءُ بأنها: أمرٌ خارقٌ للعادة، غيرُ مقرونٍ بدعوىٰ النبوة، ولا هو مقدمةٌ لها، يُظهِرُه الله تعالىٰ علىٰ يد عبدِ ظاهرِ الصلاح، ملتزم لمتابعة نبي كُلِّفَ بشريعته، مصحوبِ بصحيحِ الاعتقاد والعملِ الصالح، عَلِمَ بها أو لم يعلم. فالخوارقُ للعادات أنواع:

- ١ ـ إن ظهرت علىٰ يد نبي فهي: «معجزةٌ» كما تقدم.
- ٢ ـ وإن ظهرت على يد من سيكون نبياً فهي: «إرهاص»، كحادثة شُق صدر النبي على وهو رضيعٌ في بني سعد، رواه أجمد (١٢٥٠٦)، وتسليم الحجارة عليه قبل النبوة، رواه الإمام أحمد (٢٠٨٢٨) ومسلم (٢٢٧٧) والترمذي (٣٧٠٣).
  - ٣ ـ وإن ظهرت علىٰ يدِ عبدِ ظاهرِ الصلاح فهي: «كرامةٌ».
  - ٤ وإن ظهرت على يد أحدِ عوام المسلمين فهي: «مَعُونةً».
- وإن ظهرت على يدِ كاذبِ في دعوى النبوة مكذّبة له فهي : «إهانة»، كما
   روي أن مسيلمة بصق في بثر ليفور ماؤها فغار الماء.
- ٦ ـ وإذا ظهرت على يدِ فاستِ أو كافرِ فهي: «استدراج»، كالذي يشاهدُ من
   بعض الكفّار والفسّاق والزنادقة.



والكرامةُ ثابتةٌ بالقرآن والسنة، أما القرآنُ فما أخبر الله عنه من قصة مريم والرزق الذي كان يأتيها في غير وقته، وولادتِها عيسىٰ عليه السلام من غير زوج، وقولِه تعالىٰ: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِعِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُنقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيَّا﴾ [مريم: ٢٥]، وهذا مما لم تجرِ به العادة، فالمرأةُ لا تستطيع هَزَّ جذع النخلة، والرُّطَب لا يسقط بهز الجذع.

وكذلك قصةُ أصحاب الكهف، فقد لبثوا سنينَ بلا طعام ولا شراب، وقصة آصِف الذي عنده علمٌ من الكتاب، فقد أحضرَ عرشَ بَلْقِيس من سَبَلْ إلىٰ فلسطين قبلَ أن يرتد طرفُ سليمان عليه السلام إليه.

وأما السنة فقد ثبت فيها عدة كراماتٍ للصحابة، منها: ما رواه البخاري رقم / ٢٨٨٠ في قصة استشهاد خُبَيبٍ رضي الله عنه وأنه كان لديه عِنَبٌ وهو أسيرٌ في مكة موثَقٌ بالحديد وما في مكة يومها عِنَبٌ ولا ثَمَر، ومنها: ما رواه البخاري أيضاً رقم / ٣٥٩٤ أن أُسَيدَ بنَ حُضيرٍ ورجلاً آخرَ من الأنصار كانا عند رسول الله ﷺ يتحدّثان في حاجةٍ لهما في ليلةٍ شديدةِ الظلام، فلما خرجا أضاءت عصا الآخر، وغيرُ عذا كثيرٌ في كتب السنة الصحيحة.

وبعدَ ثبوتِ الكرامةِ بالكتاب والسنة لا يُلتفت إلىٰ قول من نفاها كائناً من كان، فقد أنكرها بعضُ المعتزلة بحجج عقلية، منها: أن الوليَّ لو أُعطِيَ كرامةً خارقةً للعادة لالتبس أمرُه بالنبي، وهذه الحجةُ باطلة، لأن الوليَّ لا يدّعي النبوة، ولا حجة بعد كتاب الله وسنة نبيه ﷺ.

ومن المناسب أن نذكِّرَ هنا بأمور:

١ ـ لا يُشترَطُ في كل وليّ أن تظهر علىٰ يده كرامة ، فقد يكون ولياً ولم
 تُخرَق له العادة.



- ٢ ظهورُ الأمر الخارق للعادة على يد إنسانٍ لا يعني أنه ولي، بل لا بد من ملاحظة العمل، فقد سبق أن العادة قد تُخرَق لكافر.
- ٣ ـ قال العلماء: الاستقامة عين الكرامة، أي إذا صان الله العبد عن المعاصي فقد أكرمه وصانه عن مخالطة القاذورات المعنوية، وإذا وفقه إلى الالتزام بالشريعة فقد أكرمه بالسلوك الأمثل والأنفع في الدنيا والآخرة.
- ٤ جرت عادة الأولياء أن يُخفُوا كراماتهم وأن لا يتبجّحوا بها، وقد يظهرونها لحكمة شرعية.
- ٥ مهما كانت الكرامةُ فإن صاحبَها لا يحلِّلُ حراماً ولا يحرِّم حلالاً، فالميزانُ هو الشريعة الإسلامية، والشريعة حجةٌ علىٰ كل الناس، وليس فعلُ أحدِ أو قولُهُ حجةً علىٰ الشريعة إلا رسولَ الله ﷺ، فإن قولَه وفعلَه وإقراره حجةٌ كما هو معلوم.

#### الدعاء ينفع بإذنِ الله:

٨٤ وعندنا أنّ الدعاء يَنفَعُ كما مِنَ القُرانِ وَعُداً يُسمَعُ

الدعاءُ هو: طلبُ الأدنى من الأعلى، والمرادُ بالدعاء هنا هو: طلبُ العِباد مِنَ الله تعالىٰ. وقد أمرنا الله عز وجل بالدعاء ووعدَ بالإجابة، فقال تعالىٰ: ﴿ اَدْعُونِيَ أَسْتَجِبُ لَكُو ﴾ [غافر: ٢٠]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَسْرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، كما ذكر لنا القرآنُ الكريمُ أن الأنبياءَ وغيرَهم دعوا الله فاستجابَ لهم، وقد جعل الله تعالىٰ استجابة الدعاء دليلًا علىٰ ألوهيته ووحدانيته فقال: ﴿ أَمِّن يُجِيبُ



المُعْبَطَرٌ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُمِشِفُ السُّومَ ﴾ [النمل: ٦٢]، وكان رسولُ الله ﷺ يدعو ويعلِّمُ أصحابه الدعاء، وقد استُجِيبَ له ﷺ في مواطنَ كثيرة، وعدَّ العلماءُ من الأدلة على وجود الله تعالىٰ أنّ الناسَ يتوجَّهون إليه بالدعاء عندَ الضيق واليأس من المخلوقات، وهذا كله يدل علىٰ أن الدعاءَ ينفع الأحياءَ والأمواتَ ويضرُّهم.

وقد خالفَ في هذا المعتزلةُ فقالوا: الدعاءُ لا يضر ولا ينفع، لأنّ ما قدَّره الله تعالىٰ كائنٌ لا محالة، وأما قوله تعالىٰ: ﴿ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبَ لَكُو ﴾ فالمرادُ (اعبدوني)، لأن العبادةَ تُسمىٰ دعاءً، وهذه حجةٌ باطلة، لأنها تخالف صريحَ الكتاب والسنة والإجماع، وأما احتجاجُهم بالقَدَر فيقال في جوابه: إن الدعاءَ كالدواء والغذاء والشراب، وقد جعلها الله تعاليٰ أسباباً للحياة، والمسبِّبُ هو الله تعالىٰ، فإذا قدَّر الله تعالىٰ لعبدِ أن يعيشَ ألهمه أن يأكلَ ويشربَ ويتداوى، وجعل ذلك نافعاً له، وقد يصرفه عن ذلك كلُّه أو يجعله غيرَ نافع له لكي ينفُذَ قدرُ الله تعالىٰ فيه، ولو ترك إنسانٌ الطعامَ والشراب عمداً حتى مات مات عاصياً، وهكذا يُقال في الدعاء: إنه سبب، فإذا أراد الله بعبده أمراً قد يلهمه أن يدعو ثم يستجيب له، فالدعاء من قَدَر الله عز وجل، وقد يصرفه عن الدعاء أو لا يعطيه ما سأل، وليس هذا مناقضاً لقوله تعالىٰ: ﴿ أَدَّعُونِ أَسْتَجِبُ لَكُرْ ﴾ ، لأنّ الاستجابة تتوقف على مشيئةِ الله تعالىٰ، قال عز وجل: ﴿ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآهَ ﴾ [الأنعام: ٤١]، لأنّ الأمورَ لو توقفت على الدعاء فقط لكان أمرُ العباد مفوَّضاً إليهم، وهذا يفسدهم، قال تعالىٰ: ﴿ ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ مَلَّغَوَّا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الشورى: ٢٧]، ثم إنّ رغباتِ العباد تتعارض، فهذا يدعو بشفاء فلان وهذا يدعو بموته، وإجابة الأمرين معا مستحيلٌ.



والخلاصة: أنّ الدعاءَ كالدواء قد يؤثّر وقد لا يؤثر، كل ذلك معلّقٌ بمشيئة الله تعالى ولا يعارض القدر، لكنْ هنا أمورٌ تدل عليها النصوص الشرعية:

الأول: أن الدعاء عبادة يثاب عليها العبد وإن لم يحصل له ما طلب، قال رسول الله ﷺ: «الدعاء مُخُ العبادة»، رواه الترمذي (٣٤٣١)، وفي حديث آخر: «الدعاء هو العبادة»، رواه الإمام أحمد (١٨٣٥٢) والترمذي (٣٤٣٢).

الثاني: أن الدعاء المستجاب \_ غالباً \_ ما توفرت فيه الصفاتُ التالية:

- أ ـ أن يكونَ طعامُ الداعي حلالاً، فقد ذكر رسولُ الله ﷺ: «الرجلَ يُطيلُ السفرَ أشعثَ أغبرَ يَمُدُّ يديه إلىٰ السماء: يا رب يا رب، ومطعمُه حرامٌ، ومُدُّي بالحرام، فأنّىٰ يُستجابُ له»، رواه مسلمٌ (١٠١٥).
- ب \_ أن يكونَ الداعي مطيعاً لله تعالىٰ، فقد قال الله عز وجل: ﴿ أَجِيبُ دَعُوةَ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَز وجل: ﴿ أَجِيبُ دَعُوةَ اللهِ اللهُ عَلَيْهُمْ مَرَ شُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].
- جــ أن لا يدعو بإثم ولا قطيعة رَحِم، ولا بمستحيل. قال رسول الله على:

  «لا يزال يستجاب للعبد ما لم يدع بإثم أو قطيعة رحم ما لم يستعجل...»

  الحديث، رواه مسلم (٢٧٣٥).
- د ـ ألا يستعجلَ فيقول: «دعوتُ ولم يُستَجَب لي»، قال رسولُ الله ﷺ:
  «يُستجابُ لأحدكم ما لم يَعْجَل، يقول: قد دعوتُ فلم يُستَجَبْ لي»،
  رواه البخاري (٥٩٨١) ومسلمٌ (٢٧٣٥).

الثالث: أن الاستجابة أنواع:

أ \_ قد يُعطىٰ عينَ ما طلب.

177

- ب ـ قد يُعطىٰ خيراً مما سأل.
- جــ قد يُدفَع عنه من السُّوء مثلُ ما طلب أو أكثر أو يخفُّف عنه البلاء.
  - د \_ قد يُدَّخَرُ له أجرُ الدعاء وثوابه إلىٰ الآخرة.

قال رسول الله ﷺ: «ما من رجل يدعو الله بدعاء إلا استجيب له، فإما أن يُعَجَّل له في الدنيا، وإما أن يدخر له في الآخرة وإما أن يكفر عنه من ذنوبه بقدر ما دعا ما لم يدع بإثم أو قطيعة رحم أو يستعجل...» الحديث، رواه الترمذي (٣٦٧٧).

الرابع: أن الدعاء له آدابٌ تنبغي مراعاتها، منها:

أ ـ تحرِّي الأوقات الفاضلة كوقت السجود ووقت الأذان وعندَ السحر وعندَ قتال الكفّار.

ب ـ أن يُقدِّمَ على الدعاء الوضوءَ والصلاةَ كما في دعاء الحاجة.

جـــ استقبالُ القِبلة ورفعُ اليدين وتقديمُ الاستغفار والتوبة .

د ـ أن يبدأ بالحمدِ لله والصلاةِ على رسول الله على والسؤالِ بأسماء الله الحسنى، وأن يختم بالصلاة على رسول الله على، ويجعلَ الصلاة عليه على في وسط الدعاء أيضاً.

الخامس: أن دعاء المظلوم مستجابٌ ولو لم تتوفَّر فيه هذه الشروط، بل ولو كان كافراً، قال رسولُ الله ﷺ: «اتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبينَ اللهِ حجابٌ» رواه الشيخان البخاري (١٤٢٥) ومسلم (١٩)، وفي رواية للإمام أحمد رقم (٨٧٩٥): «دعوة المظلوم مستجابةٌ وإن كان فاجراً، ففُجُورُه على نفسه». وقد يستجيبُ الله للعبد مهما كان حاله وإن لم تتوفَّر الشروطُ والآداب، خاصةً إذا توفَّر الإخلاصُ وحضورُ القلب، فإنّ فضلَ الله واسع.





### الملائكة الموكَّلُون بالإنسان:

٥٨ بِكُلِّ عَبْدٍ حافِظُونَ وُكُلُوا وكاتِبُونَ خِيَـرَةُ لَـنْ يُهْمِلُـوا
 ٨٦ مِنْ أمرِهِ شَيئاً فَعَلْ ولو ذَهِلْ حتىٰ الأَنِينَ في المَرَضْ كما نُقِلْ
 ٨٧ فحاسِبِ النفسَ وقَلَّلُ الامَلاَ فـرُبَّ مَــنْ جَــدً لأمــرٍ وَصَـــلا

قال الله تعالىٰ: ﴿ لَهُم مُعَقِّبُتُ مِن اللهِ وَمِن خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِن أَمْرِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ تبارك [الرعد: 11]؛ أي: بأمرِ الله، وقال علماء التفسير: معنىٰ الآية أن الله تبارك وتعالىٰ وكّل بكل إنسانٍ ملائكة يحفظونه من أمامه ومن خلفه؛ أي: من كل جوانبه أينما ذهب، وهم مكلّفون بهذا بأمرٍ من الله تعالىٰ، ويؤيّدُ هذا التفسير قولُ الرسول ﷺ: "يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاةِ الفجر وصلاةِ العصر، ثم يعرُجُ الذينَ باتُوا فيكم فيسألهم الله، والله أعلم بهم: كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: تركناهم وهم يُصلّون وأتيناهم وهم يصلّون، رواه البخاري (٥٣٠) ومسلم (١٣٢).

وهذا يدل على عناية الله تعالى ببني آدمَ فضلًا منه وكرماً، فإذا أرادَ الله تعالى بأحدهم أمراً فلا رادً لقدره، وعلى العبد أن يشعرَ بهذا الإكرام ويشكرَ الله تعالى عليه.

وقال الله تعالىٰ: ﴿ إِذْ يَنْلَقَى ٱلْمُتَلَقِبَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَيدُ ﴿ مَا يَلْظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٧-١٨]؛ أي: مراقبٌ حاضر، وقال عز وجل: ﴿ إِن كُلُّ نَقْسٍ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾ [الطارق: ٤]، وقال تبارك وتعالىٰ: ﴿ كُلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِاللَّذِينِ ﴾ وَقُل بَنْ عَلَيْهِ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ٩-١٢]، وهذه وَلِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴾ [الانفطار: ٩-١٢]، وهذه الآياتُ تدل علىٰ أن كل إنسانِ عن يمينه ملكٌ وعن شماله مَلكٌ يكتبان ما يصدرُ منه ولو منه من أقوال، وأفعال، واعتقادات، ونيات، فلا يهملون شيئاً صدرَ منه ولو

179

صدر بلا قصد، حتى الأنين الذي يصدر من المريض، والتأوُّه، والضحك، وقد روى الطبراني والبيهقي ما يدل على: أن صاحبَ اليمين يكتبُ الحسناتِ وصاحبَ الشمال يكتب السيئات. انظر الجامع الصغير (٤٩٨٤).

وملائكة الحفظ والكتابة لا يفارقون العبد إلا في أحوال يستحيون من حضورها، هي الغائط والجَنابة والغُسُل، أما حديث: «لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلبٌ ولا صورة»، رواه البخاري (٣٠٥٣) ومسلم (٢١٠٦) وغيرهما، وحديث: «لا تدخلُ الملائكةُ بيتاً فيه جَرَسٌ» رواه أبو داود (٤٣٣١)، فالمرادُ ملائكةُ الرحمة.

وقد بحث العلماء في كيفية الكتابة، لكن تفويض أمرها إلى الله تعالى أحسن، فقد رأينا في هذا العصر مخترعات لم تكن من قبل، تُسجِّلُ الصورة والصوت. والخ، فتُحصي على الإنسان كلماتِه، وحركاتِه، والأصوات التي تصدرُ منه، بحيثُ لم يعد إحصاء هذه الأمور عجيباً، وسبحان من علم الإنسان ما لم يعلم.

وإذا كان العبدُ قد علّمه الله تعالىٰ هذا التسجيلَ فإنّ ما عندَ الله لا يعلمه إلا الله، قال تعالىٰ: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً ﴾ [الكهف: ٤٩]، وقال عز وجل: ﴿ النَّوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٓ اَفْوَهِ هِمْ وَتُكُلّمُنَا آيَدِيهِمْ وَتَشْهَدُ آرَجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ [يسّ: ٢٥]، والأولى من التفكير في كيفية الكتابة أن يفكّرَ الإنسانُ فيما يصدرُ منه حتى لا تصدرَ عنه معصيةٌ يُواجَهُ بها يومَ القيامة، قال تعالىٰ: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنْبُ وَتَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهُ وَوُضِعَ ٱلْكِنْبُ فَنَدَ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَلَاللهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ ا



ومما يَبعث على محاسبةِ النفس قِصَرُ الأمل والشعورُ بأن الدنيا دارُ ممرٍ وليست بدار مقرّ، قال رسولُ الله ﷺ: «كن في الدنيا كأنك غريبٌ أو عابرُ سبيل»، رواه البخاري (٦٠٥٣)، وهذا لا يعني ترك العمل الدنيوي، بل يعني أن يكون العملُ الدنيوي بنيةٍ صالحةٍ تنفع في الآخرة، كنية إعفافِ النفس عن حاجة الناس، وكفاية العِيال، ونفع المسلمين مع أداء حقَّ الله، وهكذا كان الصحابةُ الكرام، قال الله تعالىٰ: ﴿ رِجَالٌ لا نَلْهِمِمْ يَحَدَرُةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَلِقَامِ الشّمَلُوةِ وَإِينَاءِ الزّكورة ، قال الله تعالىٰ: ﴿ رِجَالٌ لا نُلْهِمِمْ يَحَدَرُةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَلِقَامِ الشّمَلُوةِ وَإِينَاءِ الزّكورة ، قال الله تعالىٰ: ﴿ رِجَالٌ لا نُلْهِمُ وَالْأَبْصَدُرُ ﴾ [النور: ٣٧]، فهم الشّمَلُوةِ وَإِينَاءِ الزّكورة ويبيعون ولا يغفلون عن حق الله وذكرِ الآخرة.

# الموتُ حقٌّ:

٨٨ وواجبٌ إيمانُنا بالمَوْتِ ويَقْبِضُ الرُّوحَ رَسُولُ المَوْتِ

قال الله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمُوتِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، وقال تعالىٰ: ﴿ بَنَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِواَلْمُلْكُ وَهُو ﴾ وقال تعالىٰ: ﴿ بَنَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِواَلْمُلْكُ وَهُو كَلَّ مُنِتُ وَإِنَّ مُنِي وَلَيْنَ وَلِبَلُوكُمُ اللَّهُ وَهُو الْعَزِيرُ الْفَقُودُ ﴾ وقال كُلُ مُنَى وقديرً لَا الله وهذه الآياتُ تدل علىٰ أن كل نفس حية لا بد أن تموت، وأن الموت حالة يخلقها الله تعالىٰ في الأحياء بتقدير يعلمه الله وفق الأجل الذي كتبه الله تعالىٰ، فلا خلود في الدنيا لنفس من الأنفُس، ولا عشوائية في الموت، بل هو بتقدير العزيز العليم، وبهذا تختلفُ عقيدةُ المسلمين في الموت عن عقيدة غيرهم، فكل إنساني يعلم أن الأحياء يموتون، لكن الناسَ يختلفون في النظر إلىٰ الموت، وعقيدتُنا فيه أنه بأمر الله تعالىٰ ورادتِهِ وتقديره، فإذا أرادَ إماتة حيَّ أمرَ مَلَكَ الموتِ بقبض روحه، وخلقَ فيه الموت.

111

وفي هذا الموضوع قال الله تعالىٰ: ﴿ اللّهُ يَتُوفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوتِهَا﴾ [الزمر: ٤٢]، فنسب التَّوفِّي إليه عز وجل، وقال الله تعالىٰ: ﴿ فَلَ يَنوفَنكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَذِى أُوكِلَ بِكُمْ ﴾ [السجدة: ١١]، فنسبه إلىٰ مَلَكِ الموت، وقال تعالىٰ: ﴿ حَقِّة إِذَا جَلَةَ ٱحَدَّكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُقَرِّطُونَ ﴾ [الانعام: ٦١]، فنسب التوفي للملائكة، وقد جمع العلماء بين الآياتِ الثلاثِ بأنّ المميت الحقيقي هو الله تعالىٰ، ولذا نسب التوفي إليه حقيقة، والموكّلُ بذلك مَلكُ الموت، وقد الشتُهِرَ أن اسمَه عزرائيل وإن لم يَرد ذكر اسمه في آية ولا حديث، الموت، وقد الشتُهِرَ أن اسمَه عزرائيل وإن لم يَرد ذكر اسمه في آية ولا حديث، ولعله مما تناقله الناسُ عن بني إسرائيل، ويساعدُه في ذلك ملائكةٌ كثيرون، ولذا نُسِبَ التوفي إليه لأنه كبيرُهم، ونُسِبَ إليهم لأنهم يقومون بمعالجة الأرواح لإخراجها من الأجساد.



#### العمرُ لا يزيدُ ولا ينقُص:

٨٩ ومَيِّتٌ بمُمْرِهِ مَن يُقتَلُ وغيرُ هنذا بناطِلٌ لا يُقْبَلُ

قال تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [النحل: ١٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَلِكُلِ أُمْتَةٍ أَجَلُّ فَإِذَا جَاةٍ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَغْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٤]، وقال رسولُ الله ﷺ: ﴿ إِنَّ الله تعالىٰ ذِكْرُه وكَّلَ بِالرَّحِمِ مَلَكا فيقول: يا ربِّ، عَلَقة، يا ربِّ، مُضْغَة، فإذا أرادَ الله خَلْقَه بالرَّحِمِ مَلَكا فيقول: يا ربِّ، عَلَقة، يا ربِّ، مُضْغَة، فإذا أرادَ الله خَلْقَه قال: ربِّ ذكرٌ أم أنثىٰ؟ شقيٌّ أم سعيد؟ فما الرزق؟ فما الأجل؟ فيكتب ذلك في بطن أمه ، رواه البخاري (٣١٢) ومسلم (٢٦٤٦). وهذا يدل علىٰ أن لكل إنسانِ أَجَلاً لا يتقدم ولا يتأخر، وعمراً لا يزيد ولا ينقص، وهنا يأتي سؤالان:

١ \_ إذا كان العمرُ محدَّداً، فلماذا يأثم ويُعاقَبُ القاتل؟

٢ \_ إذا كان العمرُ محدَّداً فما معنى ما ورد من أن صلة الرحم تزيدُ في العمر؟

والجوابُ علىٰ السؤال الأول يحتاج إلىٰ أن نذكر بمسألة الكسب التي تقدمت ص ١٠٦، فقد سبق أن العبد يحاسَبُ علىٰ اختياره وليس علىٰ القضاء والقدر، وسبق أن الله تعالىٰ يعلمُ الأشياء قبلَ وقوعِها ولا بد أن تقع كما عَلِمَها، وهو تعالىٰ خالِقُ جميع أفعالِ العباد، وهنا نقول: إنّ القاتلَ لم يَطّلع علىٰ الأجَل الذي كتبه الله تعالىٰ للمقتول، ولم يقتله لأنه عَلِمَ انتهاء أجلِه، فالأجالُ لا يعلمُها إلا الله تعالىٰ، بل اختارَ قتلَه لحاجةٍ في نفسه سواءٌ كانت مشروعة كالقتل للاستيلاء علىٰ ماله، وهذا مشروعة كالقتل والحساب، ولذا قال عليهُ: ﴿إذا التقیٰ المسلمانِ بسَيفَيهِما فالقاتلُ والمقتولُ في النار»، قالوا يا رسولَ الله: هذا القاتلُ فما بال المقتول؟

174

قال: «إنه كان حريصاً علىٰ قتلِ صاحبه»، رواه البخاري (٣١) ومسلم (٢٨٨٨). إذن فالعمرُ محدَّدٌ والقاتلُ ظلماً آثمٌ لاختياره القتل.

وأما السؤالُ الثاني فهو إشارةٌ إلىٰ حديث: «مَن أحبَّ أن يُبسَطَ له في رزقه وأن يُنسَأَ له في أثره فليَصِلْ رَحِمَه»، متفقّ عليه البخاري (١٩٦١) ومسلم (٢٥٥٧)، وهذا أيضاً يُجابُ عنه بمثل الجواب عن فائدة الدعاء، فنقول: إنّ صلةَ الرَّحِمِ سببٌ لطول العمر، كما أن الطعامَ والشرابَ والدواءَ أسبابٌ لاستمرار الحياة، والله تعالىٰ خالقُ السبب والمسبَّب، فإذا أرادَ استمرارَ حياةِ عبدٍ من عباده ألهمه أن يأكلَ ويشربَ ويتداوىٰ، وإذا أراد أن يُطِيلَ عمرَ عبدِ أكثرَ من أقرانه ألهمه أن يصِلَ رحمه، والمقصودُ بالحديث الحثُ علىٰ صلةِ الأرحام، وقال العلماء: قد يكونُ معنىٰ زيادةِ العمر البركةَ فيه بحيثُ يعمَلُ فيه أعمالاً نافعة في الدنيا والآخرة أكثر مما عمله الذين عاشوا نفسَ المدة. (انظر شرح النوى لصحيح مسلم ١١٤/١٤).

# هل تفني الرُّوحُ وعَجْبُ الذَّنَب؟

٩٠ وفي فَنا النفسِ لَدَىٰ النّفخِ اخْتُلِفْ
 ٩١ عَجْبُ الذَّنَبْ كالرُّوحِ لكِنْ صَحّحا
 ٩٢ و﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ ﴾ قد خَصّصوا

وأستَظْهَرَ السُّبِكِيْ بَقَاهَا اللَّذْ عُرِفُ المُستَظْهَرَ السُّبِكِيْ بَقَاهَا اللَّذْ عُرِفُ المُستَزَنِسيُّ للبِسلاَ ووَضَّحسا عمومَهُ فَأَطْلُبُ لما قَدْ لَخَصُوا

قال الله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْغَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو اَلْجُلَالِ وَالْإِكْرَادِ ﴾ [الرحلن: ٢٦-٢٧]، وقال تعالىٰ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجْهَاتُمْ ﴾ [القصص: ٨٨]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآةَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

هذه الآياتُ الكريمةُ تُفِيد أن البقاءَ لله تعالىٰ، وما سواهُ قابلٌ للهَلاك، ولا بدَّ أن يهلك، لأن بقاءَ الله تعالىٰ لذاته غيرُ متوقِّفِ علىٰ شيءٍ آخر، وبقاءُ غيره متوقِّف علىٰ شيءٍ آخر، وبقاءُ غيره متوقِّف علىٰ إرادةِ الله عز وجل، وقد أراد الفناءَ لكل المخلوقات لحكمةِ يعلمها، ثم يبعثهم مرةً أخرىٰ كما يريد عز وجل، لكن وردت أدلةٌ علىٰ بقاء الروح وبقاء عَجْبِ الذَّنَب من الإنسان، فهل نأخذُ بعمومِ الآياتِ أم بالأدلةِ الخاصةِ بالرُّوح وعَجْبِ الذَنب؟

أما الروحُ فقد اتفقَ العلماءُ على أنّها تبقىٰ بعدَ مفارقةِ الجَسَد، وروحُ المؤمن تكون منعَّمةً، وروحُ الكافر معذَّبةً، لكن عند النفخة الأولىٰ هل تفنىٰ؟ قال بعضُ العلماء: نعم، تفنىٰ لعموم قوله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ شَيْءِ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَلَمٌ ﴾، والروحُ شيءٌ فلا بدَّ أن تهلك، وقال بعضُهم: بل تبقىٰ وهي مستثناةٌ من الهلاك بمشيئة الله تعالىٰ، لأن بقاءها بعدَ مفارقة الجسد معروف، فهي تُسأل في القبر، وتُنعَم أو تعذَّب، ولا دليلَ علىٰ الفَناء بعدَ ذلك.

وأما عَجْبُ الذَّنَبِ فهو عظمٌ صغيرٌ في آخر العمود الفقري للإنسان في العُصْعُص، وقد قال فيه رسولُ الله ﷺ: «ليس من الإنسان شيءٌ إلا يبلى إلا عَظْماً واحداً وهو عَجْبُ الذَّنَب، ومنه يركَّب الخَلْق يومَ القيامة»، رواه البخاري (٤٦٥١) ومسلم (٢٩٥٥). وعندَ مسلم بلفظ: «كلُّ ابنِ آدمَ يأكله الترابُ إلا عَجْبَ الذَّنب، منه خُلِقَ وفيه يُركَّب»، وفي حديثٍ آخر: «إنّ في الإنسان عظماً لا تأكله الأرضُ أبداً»، رواه مسلم (٢٩٥٥)، ولأجل هذه الأحاديث قبال بعضُ العلماء إنّ عَجْبَ الذَّنب لا يفنى، وهو مستثنى من الآية، وقبال بعضُهم: بل يفنى نظراً لظاهر قول الله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾، ومن القائلين بفناء عَجْبِ الذَّنب الإمامُ المُزَنِيُّ، وهو من أشهر تلاميذ الإمام الشافعيُّ رحمهما الله تعالىٰ.



وهاتان المسألتان الخلافيتان سببُ الخلافِ فيهما التعارضُ الظاهريُّ بين الأدلة، ولو قلنا لا تعارضَ لم يكن قولنا بعيداً، لأنّ الآياتِ تدل على هلاكِ وفناءِ ما سوى الله تعالىٰ، وإذا مات الإنسانُ وفني جسمُه فقد هلك وإن بقيت روحُه وعَجْبُ ذَنَبِه، وبهذا يزول التعارض، مع أن العلماءَ قالوا: إن قولَ الله تعالىٰ: ﴿ كُلُّ شَيْءِ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَلَمُ ﴾ عامٌّ مخصصٌ بما دلت عليه الأدلة الشرعية وهو بقاء العرش، والكرسي، والجنة، والحُور العِيْن، وعَجْب الذنب، والأرواح، وأجسام الأنبياء، والشهداء، واللوح، والقلم. ومن العلماء مَن قال: لا تخصيصَ، لأنّ معنیٰ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَههُمُ ﴾ أي: كل شيءٍ قابلٌ للهلاك إلا وجهه.

# نؤمنُ بالرُّوح ولا نبحثُ في حقيقتها:

٩٣ـولا نَخُضْ في الرُّوحِ إذ ما وَرَدا ٩٤ـ لِمَالِكِ هِيْ صُورةٌ كالجَسَدِ ٩٥ـ والعَقْلُ كالرُّوحِ ولَكِنْ قَرَّرُوا

نص عن الشارع لَكِن وُجِدا فحَسْبُكَ النص بهذا السَّنَدِ فيهِ خِلافاً فانظُرَنْ ما فَسَرُوا

قال الله تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحُ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ وَمَا ٱلْوِيتُم مِّنَ ٱلْمِلْمِ إِلَا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥]، والذين سألوا عن الروح هم اليهود، وكان الجوابُ أنها من أمر الله؛ أي: الذي لم يُطلِع عليه الخَلْق، ومعلومٌ أن السائلَ عن أيِّ موضوع لا يمكن أن يفهم الجوابَ إلا إذا كان لديه مقدارٌ مناسبٌ من العلم بما ينبني عليه الجواب، فالطفلُ إذا سأل عالم الإلكترونيات: كيف يلتقط الراديو الصوتَ والتلفازُ الصورةَ لا يجيبه بالأسلوب العلمي الذي يخاطِبُ به المختصِّين بهذا العلم، لأنه لا يوجد لدى الطفل مقدارٌ من العلم بهذا الموضوع يبني عليه الجواب، فيقول له العالم: إذا كبرتَ سوف تعرفُ بهذا الموضوع يبني عليه الجواب، فيقول له العالم: إذا كبرتَ سوف تعرفُ بهذا الموضوع يبني عليه الجواب، فيقول له العالم: إذا كبرتَ سوف تعرفُ

إن شاء الله. وهكذا ﴿ وَيِلّمِ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ ﴾ لم يُجِبِ الله تعالىٰ السائلين عن الروح، لأنها من عالم آخر ليس للناس علم به، فلا يُدركون الجواب لو أجابهم، ولذا صرفهم عن الجواب عن حقيقة الروح إلىٰ بيان أنها من أمر الله الذي لم يطّلِعوا عليه، لأن ما يعلمه الإنسان قليلٌ جداً بالنسبة إلىٰ علم الله تعالىٰ، فمخلوقاتُ الله تعالىٰ لا يحيط بها علما إلا الله عز وجل، قال تعالىٰ: ﴿ أَلَا لَهُ الْحَاتُ وَالْأَمْنُ ﴾ [الأعراف: ٤٥]، ولهذا لم يَخُض العلماءُ في تعالىٰ: ﴿ أَلَا لَهُ الْحَاتُ وَالْأَمْنُ ﴾ [الأعراف: ٤٥]، ولهذا لم يَخُض العلماءُ في الكتاب ولا في السنة، لكن بحث بعضُهم في آثارها، فإن الحياة من آثار الروح، والحسُّ والحركةُ من آثار الحياة، والمحبةُ والكراهيةُ من آثار الروح، قال رسولُ الله ﷺ: «الأرواح جنودٌ مجندةٌ، فما تعارَفَ منها ائتلف، الروح، قال رسولُ الله ﷺ: «الأرواح جنودٌ مجندةٌ، فما تعارَفَ منها ائتلف، وما تناكرَ منها اختلف»، رواه البخاري (٢١٥٨) ومسلمٌ (٢٦٣٨).

ويجبُ الاعتقادُ بوجود الروح، لأن القرآنَ الكريمَ أخبر عنها وكذلك السنة الصحيحة، ونفوضُ علمَ حقيقتِها إلى الله عز وجل، وقد تكلَّمَ بعضُ العلماء في وصفِها، فقال الإمام النوويّ: وأصحُّ ما قِيل فيها ما قاله إمامُ الحرمين: إنها جسمٌ لطيفٌ شفّافٌ حيُّ بذاته، مشتبكٌ بالأجسامِ الكثيفةِ اشتباكَ الماء بالعُود الأخضر، واحتجوا لذلك بأن الشرعَ وصفَها بالعروج والهبوط والتردُّدِ في البَرْزَخ، قال رسولُ الله ﷺ: "إنّ أرواحَ الشهداءِ في طَيرٍ وألهبوط والتردُّدِ في البَرْزَخ، قال رسولُ الله ﷺ وإنّ أرواحَ الشهداءِ في طَيرٍ عَضْرٍ تَعْلَقُ مِن ثمرِ الجنة»، رواه الإمام أحمد (٢٧١٦٦) والترمذي (٢١٩١). ونقل هذا القولُ عن أصحابِ مذهبِ الإمام مالك بن أنس رضيَ الله عنه، وهذا يعني جوازَ البحث في أمر الروح، وإن كان الأولىٰ عدمَه، لأنّ ما وراءَ للمادة لا يمكن معرفةُ الصواب فيه من الخطأ إلا بدليلٍ من الكتاب أو السنة، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

177

وما قيل في الروح يُقال في العقل، فالعقلُ لغةَ المنع، ومنه عِقالُ البعير الذي يمنعه من السير، وسُمِّيت الخاصيَّةُ الكريمةُ التي ميَّزَ اللهُ بها الإنسانَ عن الحيوان (عقلاً) لأنها تمنع صاحبَها من العدول عن سواء السبيل، فالحيوانُ يسترسل مع شهواته وغرائزه، والإنسان يقدِرُ على منع نفسه من ذلك إذا كانت تخالفُ عقيدتَه أو النظامَ الذي يلتزم به، أو تجلِّبُ له ضرراً عاجلًا أو آجلًا، لكن ما هي حقيقة العقل؟ لم يرد في ذلك نصٌّ فلا نخوضُ في حقيقة العقل، وقد وصفَ العلماءُ آثاره فقالوا: (هو غريزةٌ يَتَهَيّاً بها لدَرْكِ العلوم النظرية، وكأنه نورٌ يقذفُه اللهُ في القلب)، وقد ذكر الإمامُ الغزالي في «الإحياء» أنَّ أربعَ كلماتٍ تَردُ في اصطلاح الشرع بمعنى واحدٍ وتَردُ أحياناً بمعانٍ مختلفة، وهي: الروح والعقل والنفس والقلب، فالروحُ تُطلق ويُراد بها: جسمٌ لطيفٌ ينتشرُ من القلبِ إلىٰ سائر البدن، والعقلُ يُطلق ويُراد به العلمُ بحقائق الأمور، والنفسُ تُطلق ويُراد بها المعنى الجامعُ لقوة الغضب والشهوة في الإنسان، والقلبُ يُطلق ويُراد به الجسمُ الصنوبري الذي يدفع الدم إلىٰ أنحاء الجسم، وتُطلَّقُ الكلماتُ الأربع ويُراد بها تلك الخاصيةُ التي جعلها الله في الإنسان وميّزه بها عن سائر الجمادات والنباتات والحيوانات، وهذه الملاحظةُ من الإمام الغزاليِّ مهمةٌ جداً تَحُلُّ بعضَ الإشكالات في تفسير النصوص الشرعية. (الإحياء ج٣: ص٣ بتصرف).

السؤالُ في القبر حقٌّ، وكذا النعيمُ والعذابُ فيه والبعثُ والحشرُ يومَ القيامة:

97 سُـوَالُنـا ثـم عـذابُ القبـرِ نعيمُـهُ واجِـب كَبَعْـثِ الحَشْـرِ من الأمور الغيبية التي يجبُ الإيمانُ بها: سؤالُ منكرٍ ونكيرٍ للناس في قبورهم بعدَ الدفن، ونعيمُ المؤمنين في قبورهم، وعذابُ الكافرين



والعاصين في قبورهم، والبعث بعد الموت، والحشر بعد البعث. فقد روى البخاري (١٢٧٣) ومسلم (٢٣٧٢) عن أنس رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله على: "إن العبد إذا وُضع في قبره وتولَّىٰ عنه أصحابه، وإنه ليسمع قرَع نعالهم، أتاه ملكانِ فيتقعدانِه فيقولان: ما كنت تقولُ في هذا الرجل؟ لمحمد على أما المؤمنُ فيقول: أشهدُ أنه عبدُ الله ورسولُه، فيُقال له: انظر إلى مقعدك من النار قد أبدلك الله به مقعداً من الجنة، فيراهما جميعا، وأما المنافقُ والكافرُ فيُقال له: ما كنت تقولُ في هذا الرجل؟ فيقول: لا أدري، كنت أقولُ ما يقولُ الناس، فيقال له: لا دَرَيتَ ولا تَلَيت، ويُضرَبُ بمطارِق من حديد ضربة فيصيحُ صبحة يسمعُها من يليه غيرُ الثقلَين، وقد روى الترمذيُّ رقم ١٠٧٧ عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله على: "إذا قُبرَ الميتُ الترمذيُّ رقم ١٠٧٧ عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله على: "إذا قُبرَ الميتُ هذا الموضوع أحاديثُ متعددة، وهذان الملكانِ شَفِيقانِ رَفِيقانِ بالمسلم، وشديدانِ على الكافر والمنافق. انظر كنز العمال (٢٢١/١٥).

### وأما نعيمُ القبر فيدل عليه:

- ا ـ قولُ الله تعالىٰ: ﴿ فَأَمَا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّمِينِ ۚ هَٰ فَرَوْحٌ وَرَتِمَانٌ وَجَنَتُ نَعِيمٍ ﴾
   [الواقعة: ٨٨-٨٩]، ووجهُ الدلالة: أن الآيةَ وردت في حالِ الإنسانِ عندَ الله يشعر بالراحة عند الاحتضار، وقد ذَكرَت أن المُحتضَرَ المقرَّبَ عندَ الله يشعر بالراحة عند الموت ويُقدَّمُ له الرَّيحان ثم يكون مصيرُه إلىٰ الجنة.
- ٢ ـ وقد قالَ الله تعالىٰ عن الشهداء: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَتًا بَلْ
   أَحْيَاأَهُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩]، وهذا قبل يوم القيامة، وهي الفترة التي تُسمّىٰ فترة البَرْزَخ، وغالبُ الناس فيها يكونون في القبور.

- ٣ ـ ما ورد في عذابِ الكافرِ في القبر يدل علىٰ أن المسلم يكون منعماً في قبره.
- ٤ ـ روى الترمذي رقم / ٢٥٧٨/ والطبراني عن أبي سعيد الخُدْري أنّ رسولَ الله ﷺ قال: «القبرُ رَوضةٌ مِنْ رياض الجنة أو حُفرةٌ من حُفر النار»، وهو حديثٌ ضعيفٌ لكن له ما يؤيدُه. انظر سنن أبي داود رقم (٤٧٥٣) وفيه في حق المؤمن «فينادي مناد من السماء أن قد صدق عبدي فأفرشوه من الجنة وافتحوا له باباً إلى الجنة وألبسوه من الجنة...»

#### وأما عذاب القبر فيدل عليه:

- ١ ـ قولُ الله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ تَـرَىٰ إِذْ يَـ تَوَفَى الَّذِينَ كَفَرُواْ الْمَلَـ هَـ كَهُ يَضْرِبُوكَ وُجُوهَهُمْ
   وَأَدْبَكَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [الأنفال: ٥٠]، فالآيةُ تدل علىٰ أن عذابَ الكافرين يبدأ من وقت الاحتضار.
- ٢ ـ قولُ الله تعالىٰ عن قوم نوح عليه السلام: ﴿ مِّمَا خَطِيتَ نِهِمْ أُغَرِقُواْ فَالْدَخِلُواْ
   نَارًا ﴾ [نوح: ٢٥]، والفاءُ تُدل علىٰ الترتيب والتعقيب؛ أي: أُدخِلُوا
   النارَ عقب غَرَقهم بلا تأخير.
- ٣ ـ قولُه تعالىٰ عن آل فرعون: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدَخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ الْمَذَابِ ﴾ [غافر: ٤٦]، فدلت الآيةُ علىٰ السّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ الْمَذَابِ ﴾ [غافر: ٤٦]، فدلت الآيةُ علىٰ أنهم يُعرَضون علىٰ النار قبلَ يوم القيامة؛ أي: في فترة البرزخ والتي يكون فيها الأمواتُ غالباً في القبور.
- عارواه البخاري ومسلمٌ عن ابن عباسٍ رضيَ الله عنهما قال: مرَّ النبيُّ عَنْ بِيرٌ،
   عَلَيْهِ بِقَبْرَينَ فَقَال: «إنهما ليُعذَّبان، وما يعذَّبان في كبير، ألا إنه كبيرٌ،
   أمّا أحدُهما فكان لا يَستنزِهُ من بولِه، وأما الآخرُ فكان يمشي بالنميمة»،



ثم أخذَ جريدةً رَطْبةً فشَقَها نصفَين، ثم غَرَزَ في كل قبرٍ واحدةً وقال: «لعلّه أن يخفّفَ عنهما ما لم تيبسا»، انظر: البخاري (٢١٥) ومسلم (٢٩٢).

٥ ـ كان رسولُ الله ﷺ يستعيذُ بالله بعد التشهد في الصلاة من عذاب القبر ويعلِّمُه للناس، فكان يقول: «اللهم إني أعوذُ بكَ من عذاب جهنم، وعذاب القبر، وفتنة المحيئ والممات، وفتنة المسيح الدَّجَّال»، رواه البخاري (١٣٠٩) ومسلم (٢٨٦٩). وقد ألَّفَ البيهقيُّ رحمه الله كتاباً في إثباتِ عذاب القبر جمع فيه الأدلة علىٰ ذلك.

وأما البعثُ فأدلته كثيرةٌ من القرآن والسنة، منها قولُ الله تعالىٰ: ﴿ زَعَمَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَ لَنَ يُبْعَثُواْ قُلُ بَلَىٰ وَرَبِّي لَنُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَلَنَبَتُونَا بِمَاعَمِلَتُمُّ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾[التغابن:٧].

والبعثُ معناه: إحياءُ الأموات وخروجُهم من قبورهم، وهذا يكونُ يومَ القيامة، ولذا يُسمّىٰ يومُ القيامة يومَ البعث.

وأما الحشر: فأدلته أيضاً كثيرة في القرآن والسنة، منها قولُ الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ لَلْمِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُفَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٧٤]، ومعنى الحشر: جمع الناس بعد أن يقوموا من قبورهم ليحاسَبُوا على ما عَمِلُوا في الدنيا، وتُحشَرُ الحيواناتُ أيضاً لِيَقْتَصَّ بعضُها من بعض، ثم تكونُ تراباً بأمرِ الله عز وجل، قال رسولُ الله ﷺ: «لتُوَدُّنَ الحقوقَ إلىٰ أهلها يومَ القيامة حتىٰ يُقادَ للشاةِ الجَلْحاء من الشاةِ القرْناء تَنْطَحُها»، رواه مسلم يومَ القيامة حتىٰ يُقادَ للشاةِ التي لا قُرونَ لها، والقَرْناءُ: ذاتُ القرون.

وهنا أمورٌ لا بد من بيانها:

الأول: أن الفترة الممتدة من موت الإنسانِ إلى يوم القيامة تُسمّىٰ فترة البَرْزَخ، والبرزخُ في اللغة: الحاجزُ بين الشيئين، فالفترةُ الفاصلةُ بينَ الموتِ

والبعثِ يومَ القيامة، تسمىٰ البرزخ، وقد ذكرها الله تعالىٰ في القرآن الكريم فقال: ﴿ حَقَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴿ لَيْ اَعْلَىٰ اَعْلَىٰ اَعْلَىٰ اَلَا الْحَافِيمَا تَرَكَّ الْحَعُونِ ﴿ الْمَوْمَنُونَ : ٩٩-١٠٠]، كُلَّ إِنَّهَا كُلِمَةُ هُو قَاآبِلُها وَمِن وَرَابِهِم بَرْزَخُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٩-١٠٠]، وبما أنّ غالبَ الناس يكونون في هذه الفترة في القبور تُسمىٰ أيضاً فترة القبر، فيقال: نعيمُ القبر، وعذابُ القبر، وسؤالُ القبر، فالذي يراه مَن في القبر يراهُ غيرُه من الأموات الذين لم يُقبَروا كمَن أُحرِقَ أو أكلتُهُ السِّباع.

الثاني: أن نعيمَ القبرِ وعذابَه والسؤالَ فيه من عالم الغَيْب وليس من عالم الشهادة؛ أي: العالَمُ الذي لا نُحِسُّ به، ولذا لا تُرىٰ آثارُ النعيمِ أو العذابِ علىٰ الميت، وقد قال الإمامُ الغزالي رحمه الله ما معناه: إنّ أدنىٰ درجات الإيمان بنعيم القبر وعذابه أن تعتقدَ أنه كالذي يراه النائم، فالنائمُ قد يكونُ مسروراً أو متألماً خائفاً ولا يظهرُ ذلك علىٰ بدنه، مع أن الفرحَ والألمَ موجودٌ في حقه، وهكذا الميت. . . وأعلىٰ درجاتِ الإيمان به أن تعتقدَ أنه حقّ وموجودٌ وتفوّض كيفيتَه إلىٰ الله تعالىٰ. انظر «الإحياء» ٤/٥٠٠٥.

وإذا ورد ذكرُ الشيء في الكتاب أو السنة الصحيحة فما علينا إلا التصديقُ والتسليم، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أُوتِيتُه مِنَ ٱلْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥]، والعاقلُ يشتغل بما ينفعه في ذلك الموقف، والبطّال يقيسُ الأمورَ بهَواهُ ثم لا ينفعُه ذلك، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَبَدَا لَهُمْ مِن اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ﴾ [الزمر: ٤٧].

الثالث: أن الجوابَ في القبر جوابُ عملٍ وعقيدةٍ وليس جوابَ علم بلا عملٍ ولا عقيدة، فالمؤمنُ يُجيب علىٰ أسئلةِ الملائكة جواباً صحيحاً وإن كان في الدنيا أميّاً لا يقرأ ولا يكتب، والكافرُ والمنافقُ لا يستطيع الإجابة



ولو كان عالماً في الدنيا، ولذا يَسألُ المؤلِّفُ رحمه الله التثبيتَ عندَ السؤال مع علمه الغزير فيقول:

وكلَّنا يدعو بدعائه، والله يستجيبُ بفضله، قال الله تعالىٰ: ﴿ يُثَيِّتُ اللهُ اللهِ تعالىٰ: ﴿ يُثَيِّتُ اللهُ اللهِ عَالَىٰ اللهُ الظَّلِمِينَ اللَّهِ مَا يَشَاءُ ﴾ [ابراهيم: ٢٧].

الرابع: أن الميَّتَ في قبره يسمع، بدليلِ حديثِ البخاري السابق: "وإنه لَيَسمَعُ قَرْعَ نِعالهم"، وحديثِ قتلىٰ بَدْرٍ من المشركين عندَما خاطبهم النبيُّ يَسْمَعُ قَرْعَ نِعالهم، وحديثِ قتلىٰ بَدْرٍ من المشركين عندَما خاطبهم النبيُّ وهم في القليب، فقال عمرُ رضيَ الله عنه: يا رسولَ الله، ما تكلِّمُ مِن أجسادٍ لا أرواحَ فيها؟ فقالَ ﷺ: "ما أنتم بأسْمَعَ منهم، ولكن لا يُجِيبون»، رواه البخاري (١٣٠٤).

الخامس: وردَ أنّ الأنبياءَ والشهداءَ وبعضَ الصالحين لا يُسألون في قبورهم، قال رسولُ الله ﷺ عن الشهيد: «كفىٰ بِبارِقةِ السُّيوفِ علىٰ رأسه فتنةً»، رواه النَّسائي ٩٩/٤.

الله تعالى يبعثُ الأجسادَ بعدَ عدمِها:

٩٧ وقُلْ يُعادُ الجِسمُ بالتَّحْقِيقِ عن عَـدَم وقيـلَ عن تَفْريـقِ
 ٩٨ مخضَيْنِ لَكِنْ ذا الخِلافُ خُصًا بـالأنبيـا ومَـنْ عَليهِـم نُصًـا

تقدم أن الله تعالى يبعثُ الأمواتَ من قبورهم، لكنّ هذا البعثَ هل يكونُ بعدَ انعدام الجسم نهائياً أم بعدَ تفرُّقِ أجزائه؟ ولإيضاح هذه النقطة أذكِّر بأنّ العالَمَ كلّه كان معدوماً ثم أوجده الله تعالىٰ بقدرته، ومن جُملة ما

١٨٣

أوجده الله تعالىٰ الأرضُ، ومنها خَلْقُ الإنسان، أما آدمُ فقد بيَّنَ الله تعالىٰ كيف خَلَقَه من تراب، وأما أبناؤه فمعلومٌ أنّ جسمَ الإنسان ينمو بالغذاء، والغذاءُ من نباتٍ أو حيوان، والحيوانُ يتغذَّىٰ بالنبات، والنباتُ يتغذَّىٰ من عناصر التراب، فكلُّ إنسانٍ وحيوانٍ مكوَّنٌ حقيقةً بقدرةِ الله تعالىٰ من التراب، وعندما يموتُ الإنسانُ أو الحيوانُ يعود تراباً ولو بعدَ حين، وقد استبعد الكفارُ أن يُبعثوا بعدَ أن يصيروا تراباً، قال الله تعالىٰ عنهم: ﴿ فَقَالَ ٱلْكَنفُرُونَ هَلَا اشَىَّءُ عَجِيبٌ ﴾ ﴿ أَوِذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرَابًّا ذَالِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ [ق: ٢-٣]، وقد ردَّ الله عليهم بأنّ الذي خلقهم من العدم قادرٌ على إعادتهم بعد تفرُّق أجزائهم، لكنْ هل يَصلُ فَناءُ جسم الإنسان إلىٰ درجة أن يعودَ إلىٰ ذرّاتِ كالتي بُنيَ منها، أم يزيدُ الأمرُ علىٰ ذلك بحيثُ تتلاشىٰ الذرات وتُعدَم كما كانت قبلَ أَن تُخْلَق؟! بهذا قال بعضُ العلماء وبذلك قال بعضُهم، والله قادرٌ علىٰ هذا وذاك، وقولُه تعالىٰ: ﴿ كُلُّ شَيْءِهَالِكُ إِلَّا وَجُّهَا مُّرَّ ﴾ [القصص: ٨٨]، يصدُقُ علىٰ هذا وذاك، لأنَّ من تحلُّلَ إلىٰ ذراتِ فقد هلك، وقولُه تعالىٰ: ﴿ كُمَا بَدَأْنَـاۤ أَوَّلَ خَالِقٍ نُعِيدُهُمْ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، يصدُقُ علىٰ الأمرَين أيضًا، وتحديدُ أحدِ المعنيَين يحتاجُ إلىٰ دليلِ سمعي، ولا يوجدُ دليلٌ خاصٌ يرجِّحُ أحدَهما، ولذا فإنَّ تفويضَ الأمرِ إلى الله تعالىٰ أُولىٰ، والعلماءُ يرجِّحُون انعدامَ ذرَّاتِ الجسم، ثم يعيدُها الله تعالى من العدم كما بدأها من العدم.

هذا ولا خلاف بين الفريقين في أن أجساد الأنبياء لا تَبْلىٰ، فقد قال رسولُ الله ﷺ: "إنّ الله جَرَّمَ علىٰ الأرضِ أن تَأْكُلَ أجسادَ الأنبياء"، رواه الإمام أحمد (١٦١٦) وأبو داود (١٠،٤٧) وغيرُهما، انظر "كشف الخفاء" (١٦٧:١). وكذلك أجسادُ الشهداء (والشهيدُ كل من قُتِلَ علىٰ الحق)، والمؤذِّنين احتساباً، والعلماء العاملين، وحَمَلةِ القرآنِ الملازمين لتلاوته، العاملين بما فيه، المعظّمين له.



وهنا يَسأَلُ بعضُ الناس: لماذا نجد أجسادَ بعضِ الشهداء قد تحلّلت؟ والجوابُ أن الشهادةَ أمرٌ لا يعلم حقيقتهُ إلا الله، فنحن نحكُمُ على كل مسلم قُتِلَ وهو يقاتل الكفار أنه شهيد، والله أعلمُ بنيته وعمله، ثم إنّ الشهادة درجاتٌ بعضُها أفضلُ من بعض. انظر ص٢١٤، لأن المُؤمنين يتفاوتون في الإيمان، فقد تقدَّمَ أن الإيمانَ يزيدُ وينقص.

والخلاصة: أن الأمرَ توقيفيٌّ، فكل صنف من المسلمين ورد نصُّ بأن الأرضَ لا تأكلُ أجسادهم اعتقدنا ذلك وفوَّضنا أمرَ الآحادِ إلىٰ الله تعالىٰ.

هل تُعاد الأعراضُ والأزمانُ يومَ القيامة؟

والإيمانُ بالحساب واجبٌ:

٩٩ وفي إعادة العَرَضْ قَولانِ ورُجِّحَـتْ إعـادة الأعيـانِ
 ١٠٠ وفي الزَّمَنْ قَولانِ والحِسابُ حَـتُ ومـا فـي حَـتُ أرتيـابُ

يقسم العلماءُ الموجوداتِ إلى أجسامٍ وأعراض، فالجسمُ ذاتُ الشيء، والعَرَضُ صفته، فإذا قلنا: شجرةٌ خضراءُ كبيرةٌ طويلةٌ عريضةٌ يحرِّكُها الهواء، فالشجرةُ: ذاتٌ، وكونُها خضراءَ: عَرَضٌ، لأنّ لونَها يتغير إذا يبست، وكذلك كونُها كبيرةً، لأنها كانت صغيرةً، وكذلك كونُها طويلة وعريضة ومتحرِّكةً، لأن كل هذه الصفاتِ قابلةٌ للتغير، وهكذا يُقال في الإنسان، فيُقال: زَيدٌ شجاعٌ أبيضٌ طويلٌ يجاهدُ في سبيلِ الله، فزَيدٌ ذاتٌ وبقية الصفاتِ أعراضٌ.

وقد اتفق علماءُ المسلمين على أنّ أجسامَ الناس تُعادُ يومَ القيامة بأمر الله تعالى، لكنْ: هل تُعادُ الأعراض؟ اختلفَ العلماءُ في هذا، فقال



بعضُهم: نعم تُعاد، فيُعاد كل جسم وأعراضه فالملازمة له في الدنيا تعود متعلقة به، كالطول واللون، والأعراضُ غير الملازمة كالحركات من صلاةٍ وجهادٍ وغيرِهما تعودُ صورتُها مجسَّمةً.

وقال بعضُ العلماء: إن الأعراضَ لا تُعاد، لأن الأجسامَ ستعود بأعراضٍ جديدة، إذ الجسمُ لا ينفك عن الأعراض، فإذا عادت الأعراض التي كانت في الدنيا كيف تجتمع مع الأعراضِ الجديدةِ التي وُجدت في الآخرة؟

ثم إنّ الشيءَ الواحدَ تكونُ له أعراضٌ مختلفةٌ في الدنيا، فكيف تجتمع هذه الأعراض؟ فالإنسان يكونُ صغيراً ثم يكبر، فكيف يجتمع الصغرُ والكبر؟

والراجعُ أنّ الأعراض التي كانت في الدنيا تعودُ يوم القيامة بذاتِها مع عَودةِ الأجسام؛ أي: يعودُ الجسمُ بأعراضه التي كانت له في الدنيا، ولذا يتعارَفُ الناسُ في الآخرة، فلا يُقال: كيف تجتمعُ الأعراضُ القديمةُ مع الأعراض الجديدة.

ويبدو لي أن سببَ هذا الخلافِ هو نظرُ العلماء إلى قول الله تعالى: ﴿ كُمَا بَدَأْنَا ۚ أَوَّلَ خَلْقِ نَعِيدُمْ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، والأعراضُ من خَلْقِ الله، لكنْ: إذا قلنا بإعادتها كيف نتصوَّرُ هذه الإعادة؟ ولذا قالَ الإمامُ الباجُوري رحمه الله: «والتفويضُ في مثلِ هذه المواطِنِ أحسنُ»، «حاشيةُ الباجوري على الجوهرة» ص١٠٢.

واليوم بعد أن رأينا التسجيل السينمائي والتلفزيوني الملوّن لم نَعُدُ نستغربُ أن تعود الأعراض بلا ذات، فالإنسانُ اليوم يلقي محاضرة ثم يجلس ينظر إلى صورته بألوانها وحركاتها وكل صفاتها ويسمع صوت نفسه ونبراته من غير أن تكون قائمة بذاته، ويحاسِبُ نفسَه على ما فيها من



أخطاء، ويُسَرُّ لما فيها من حسنات، وقدرةُ الله لا حدودَ لها، وهيَ تفوقُ هذا حتماً، وقد اقتربَ علماؤنا من هذا الذي نراه اليومَ عندما قالوا: إن الأفعالَ تُعاد لها صورةٌ مجسَّمة، فالإيمانُ بظاهرِ الآياتِ والتفويضُ إلىٰ الله تعالىٰ في الكيفيات أولىٰ.

والزمنُ من خَلْق الله تعالىٰ، فهل يُعاد يومَ القيامة؟ الجوابُ علىٰ هذا يحتاج إلىٰ بيانِ معنىٰ الزمن، وقد قيل في تعريفه: هو دَورةُ الفَلَك، فالنهارُ هو من طلوع الفجر إلىٰ غروبِ الشمس، والليلُ من الغروب إلىٰ الفجر، واليومُ من غروب الشمس إلىٰ غروبها مرة أخرىٰ..، وهكذا يُقالُ في الأسبوع والشهر والسنة والقَرْن، لكن لولا حركةُ الأرض والشمس والقمر والنجم لما عرفنا كيف نقيسُ الزمن. ولذا عرَّفوا الزمنَ أيضاً بأنه متجدِّدٌ معلومٌ يقدَّرُ به متجدِّدٌ غيرُ معلوم، وقالوا في تعريفه: مقارنةُ متجدِّدٍ مَوهُوم لمتجدِّدٍ معلوم إزالةً للإبهام، فعندَما تقول: آتيكَ عندَ طلوع الشمس، تريدُ أن تحدِّدُ لحظةً في الزمن بحَدَثِ في الكون يحدثُ في تلك اللحظة.

بعد بيان معنىٰ الزمن نقول: الراجعُ إعادةُ أزمنةِ الأجسام التي مرَّت عليها في الدنيا تَبَعاً لإعادة الأجسام. والقولُ الثاني: أن الزمنَ لا يعود، لأنّ إعادته تقتضي اجتماع الماضي والحاضر والمستقبلِ في وقتِ واحد، وهذا مستحيلٌ.

وأجابَ أصحابُ القول الأول بأنّ الإعادةَ تكون بالتدريج، فلا يجتمعُ الماضي مع الحاضر.

وهذا البحث كما ترى ليس فيه دليلٌ من كتابٍ ولا سنة، فتفويضُ أمره إلىٰ الله تعالىٰ أحسن.



### الإيمانُ بالحساب واجبٌ:

والمرادُ بالحساب: أن الله عزَّ وجل يُطْلِعُ العبادَ قبلَ انصرافهم من المحشَرِ على أعمالهم وأقوالهم واعتقاداتهم، ليعرفوا حسنها وسيئها وهذا الحسابُ منه اليسيرُ والعسير، والسرُّ والجَهْر، والتوبيخ، والفضلُ والعَدْل، والمناقشةُ المفصَّلة، والعَرْضُ السريع، وأذكرُ هنا صورتين للحساب وردَ بهما حديثانِ صحيحان:

الأول: عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسولَ الله ﷺ قال: ﴿إِنَّ الله تعالىٰ يُدْنِي المؤمنَ فَيَضَعُ عليه كَنْفَهُ ويستره فيقول: أتعرِفُ ذَنبَ كِذَا؟ أتعرِفُ ذَنبَ كذَا؟ أتعرِفُ ذَنبَ كذَا؟ فيقول: نعم أيْ رَبِّء حتىٰ إذا قرَّره بذنوبه ورأىٰ في نفسه أنه هَلَكَ قال: سترتُها عليكَ في الدنيا وأنا أغفِرُها لكَ اليوم. فيُعطىٰ كتابَ حسناته، وأما



الكافرُ والمنافقُ فيقولُ الأشهاد: هؤلاء الذين كَذَبوا على ربهم، ألا لعنةُ الله على الظالمين، رواه البخاري (٢٣٠٩) ومسلم (٢٧٦٨)، وانظر «الجامع الصغير» (٢:٥٥١).

الثاني: عن أنسٍ رضي الله عنه قال: كنا عند النبِّي ﷺ فضحكَ حتىٰ بَدَت نواجِذُه، قال: (هل تدرُون ممَّ أضحك؟»، قلنا: لا يا رسولَ الله، قال: (من مخاطبة العبدِ لربِّه، يقولُ: يا ربِّ، ألم تُجِرْني من الظلم؟ فيقول: بلی، فيقول: فإني لا أُجِيزُ على نفسي إلا شاهداً مني، فيقول: كفیٰ بنفسِكَ اليومَ عليكَ شهيداً وبالكرام الكاتبينَ شهوداً، فيُختَمُ علیٰ فِيه، ويُقال لأركانه: انطِقي، فتنطِقُ بأعماله، ثم يُخلَّىٰ بينه وبينَ الكلامِ فيقول: بُعداً لكنَّ وسُحْقاً فعنكُنَّ كنتُ أناضِل، رواه الإمام أحمد ومسلم (٢٩٦٩).

أمّا كيفَ يكونُ حسابُ الخلائق على كثرتهم فذلك أمرٌ نفوضُه إلى الله، فقد قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ سَرِيعُ الْجِسَابِ ﴾ ، وقال: ﴿ تَعَرُجُ الْمَلَيَ كُو وَاللّهُ سَرِيعُ الْجَسَابِ ﴾ ، وقال: ﴿ تَعَرُجُ الْمَلَيَ كَهُ وَاللّهُ سَرِيعُ الْجَسَابِ ﴾ ، وقال: ﴿ تَعَرُجُ الْمَلَيْ حَسَابُ وَاللهُ سَرِيعُ اللّه سَرِيعُ الله سَريعُ الله على أن يُدخِلنا الجنة بغير حساب بفضله وكرمه ، فقد قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ نُوقِشَ الحسابَ هَلَك» ، فقالت عائشةُ رضيَ الله عنها: يا رسولَ الله ، إنّ الله عز وجل يقول: ﴿ فَأَمّا مَنْ أُوقِ كَلْنَبَهُ بِيمِينِ لِلْهِ فَسَوْفَ يَا رسولَ الله ، إنّ الله عز وجل يقول: ﴿ فَأَمّا مَنْ أُوقِ كَلْنَبَهُ بِيمِينِ لِلْهِ فَسَوْفَ يَا الله عنها: هذلك العَرْض » ، دواه البخاري يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾[الانشقاق: ٧-٨] ، قال: «ذلك العَرْض» ، دواه البخاري مسلم (٢٨٧٢) ومسلم (٢٨٧٢).

#### مضاعفة الحسناتِ دونَ السيئات:

101 فالسيئاتُ عِنْدَهُ بالمِثْلِ والحَسَناتُ ضُوعِفَتْ بالفَضْلِ السيئةُ: مَا يُذَمُّ فَاعلُه شرعاً، وسُمِّيت سيئةً لأنّ صاحبَها يُساء بها عند المقابلة عليها، والحسنة: ما يُحمَدُ فاعلُه شرعاً، وسُمِيت حسنةً لأن صاحبَها



يَحسُنُ وجهه عند رؤيتها، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿ مَن جَاةً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَاةً بِٱلْسَيْفَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، وقال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَانِعِفَهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَهُ أَجُرًا فَلَا يَعْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَانِعِفَهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَهُ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٠]، وقال تعالىٰ: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٠]، وقال تعالىٰ: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كُولُ سُلْكُولُ مِّأَلُهُ مَا لَهُ يُعْلَمِكُ لِمَن يَشَاءً ﴾ كَمُثُلِ حَبَّةً وَاللّهُ يُصَافِفُ لِمَن يَشَاءً ﴾ [البقرة: ٢٦١].

والآياتُ والأحاديثُ بهذا المعنىٰ كثيرةٌ، وهي تفيد أن من عملَ سيئة تُسجَّلُ عليه كما هي كبيرة كانت أو صغيرة، ويُعاقَبُ عليها بحسبها إلا أن يعفوَ الله عنه، وكل ذنبِ قابلٌ للعفو إلا الشرك، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِمِهُ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨].

وأما الحسنة فتُسجَّلُ لصاحبها مضاعَفةٌ عشرةَ أضعافٍ علىٰ الأقل، أي كأنه عمل عشرَ حسناتِ مثلها، وقد تُضاعَفُ سبعمئةِ ضعفٍ أو أكثر بحسب مشيئة الله عز وجل.

ومن هَمَّ بحسنةٍ ولم يعملها كُتبت له حسنةً واحدة؛ أي: كأنه عملها مرةً واحدة، ومن هَمَّ بسيئةٍ ثم تركها خوفاً من الله تعالىٰ أو حياءً منه عز وجل كُتبت له حسنة واحدة، قال رسولُ الله ﷺ: "إنّ الله تعالىٰ كتب الحسناتِ والسيئاتِ ثم بيَّن ذلك، فمن هَمَّ بحسنةٍ فلم يعملها كتبها الله تعالىٰ عنده حسنةً كاملة، فإن هَمَّ بها فعملها كتبها الله عندَه عشرَ حسناتِ إلىٰ سبعمئةٍ ضعف إلىٰ أضعافِ كثيرة، وإن همَّ بسيئةٍ فلم يعملها كتبها الله تعالىٰ عنده حسنةً كاملة، فإن هَمَّ بها فعملها كتبها الله تعالىٰ عنده حسنةً كاملة، فإن هَمَّ بها فعملها كتبها الله تعالىٰ سيئةً واحدة، ولا يهلك علىٰ الله إلا هالك»، رواه البخاري (٦١٢٦) ومسلم (١٣١).



أما إن ترك المعصية لعدم قدرته عليها وهو مصمِّم عليها فإنها تُكتب عليه سيئة ويدل على هذا حديث: «إذا التقى المسلمان بسيفيهما فقتل أحدُهما صاحبَه فالقاتلُ والمقتولُ في النار»، قيلَ: يا رسولَ الله، هذا القاتلُ فما بال المقتول؟ قال: «إنه كان حريصاً علىٰ قَتلِ صاحبِه»، رواه البخاري فما بال المقتول؟ وغيرهما.

وهذا فضلٌ من الله تعالىٰ أن يضاعفَ الحسناتِ ولا يضاعفَ السيئات، والعاقلُ يَعُدُّ سيئاته ويخافُ منها ولا يغترُّ بحسناته، ويسألُ اللهَ تعالىٰ أن يقبلها، فالاعتمادُ علىٰ فضله تعالىٰ.

## الكبائرُ والصغائرُ ومكفِّراتُ الذنوب:

١٠٢ ـ وب أُجتِنابِ للكَبائِرْ تُغْفَرُ صَغائِرٌ، وجا الـوُضُو بُكَفِّرُ

الذنبُ كل مخالفة لشريعة الله تعالىٰ، سواء كانت بفعل منهي عنه كشرب الخمر. أو ترك مأمور به: كترك الصلاة ويُسمىٰ معصية ، وخطيئة ، وسَيّئة ، وجريمة ، وتنقسم الذنوبُ إلىٰ صغائر وكبائر كما سيأتي ص٢٢٣، ودليلُ هذا التقسيم قولُ الله تعالىٰ: ﴿ الَّذِينَ يَمْتَنِبُونَ كَبَّيْرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلّا اللّهُمُ ﴾ [النجم: ٣٢]، لكن ما هي الكبائر وما هي الصغائر؟ للعلماء في هذا أقوالٌ ، منها:

(١) أن الكبيرةُ ما تحقق فيها وصفٌ من الأوصاف التالية:

أ \_ ما جاء النصُّ علىٰ أنه كبيرة، كعقوق الوالدين، فقد قال رسولُ الله ﷺ: «الكبائرُ: الإشراكُ بالله، وعقوقُ الوالدين، وقتلُ النفس، واليمينُ الغَمُوس»، رواه البخاري (٦٢٩٨). وهناك أحاديثُ أخرىٰ نَصَّت علىٰ غير هذه الذنوب وعَدَّتُها من الكبائر.



- ب ـ ما جعلَ الله عليه حدّاً، كالسرقة، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَــُ مُوۤا أَيْدِيَهُمَا﴾ [المائدة: ٣٨].
- جــ ما توعَّدَ اللهُ تعالىٰ عليه بعذاب في الآخرة، كأكل مال اليتيم بغير حق، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَنَكَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِى بُعُونِهِم نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا﴾ [النساء: ١٠].
- د ـ ما لُعِنَ فاعلُه كالرِّبا، فعن جابر رضي الله عنه قال: «لَعَنَ رسول الله آكِلَ الرِّبا ومُؤكِلَهُ وكاتِبَه وشاهديه وقال: هم سواءِ» رواه مسلم (١٥٩٨).
- و ـ ما وُصِفَ فاعلُه بالفسق نصّاً؛ أي: في القرآن أو السنة، مثل قَذْفِ
  المحصنات، والحكم بغير ما أنزل الله، قال تعالىٰ: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ
  الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَيْأَتُوا بِأَرْبِعَةِ شُهَلَاةً فَأَجْلِدُوهُرْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ
  هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٤]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَن لَد يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ
  فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٧].
- (٢) أن الكبائرَ كلُّ ما وردَ الشرعُ بتحريمه، ذكر هذا ابنُ حجر الهيتمي في كتابه «الزواجر عن اقتراف الكبائر»، وهو كتابٌ قيَّمٌ مرتَّبٌ علىٰ أبواب الفقه.
- (٣) أن الكبائرَ أمرٌ نسبيٌ، فقطعُ يدِ إنسانٍ ظلماً كبيرةٌ بالنسبة إلى ضربه على وجهه، وصغيرةٌ بالنسبة إلى قتله بغير حق، وهذا ما ذكره الإمامُ الغزاليُّ في «الإحياء» في «الإحياء» في باب التوبة من الجزء الرابع ص٢٩.

- (٤) أن كلَّ ذنب كبيرةٌ إذا نظرنا إلىٰ أنه معصيةٌ لله جل جلاله، وهذا مذهبُ السادة الصوفية، ولذا قالوا: «لا تنظر إلىٰ صغر المعصية وانظر إلىٰ من عَصَيت»، وإيضاحُ هذا: أنّ من رمیٰ حَجَراً فأصابَ إنساناً فالأمرُ هَيَنٌ إن كان المصابُ من عامة الناس، وهو أمرٌ خطيرٌ إن أصابَ ذا جاه أو سلطان، مع أن الفعلَ واحدٌ، ويشهدُ لهذا القولِ الحديثُ الذي رواه البخاري (٦١١٣): «إنّ العبدَ ليتكلّم بالكلمة من رضوانِ الله لا يُلقِي لها بالاً يرفعُهُ الله بها دَرَجاتٍ، وإنّ العبدَ ليتكلّم بالكلمةِ مِن سَخَطِ الله لا يُلقِي لها يُلقِي لها بالاً يهوي بها في جهنم». وبمثل هذا القول قال الخوارج، يُلقِي لها بالاً يهوي بها في جهنم». وبمثل هذا القول قال الخوارج، لكنهم غَالُوا فبنوا عليه كفرَ صاحبِ الكبيرة.
- (٥) وقال بعض العلماء: الكبيرة كل معصية تُشعِر بقلةِ اكتراثِ مرتكبِها بالدِّين وتدل علىٰ رقة الديانة.

وهذه الأقوال كلُّها صحيحةٌ إذا لاحظنا وجهة نظر أصحابها، وكلُّها ترجعُ إلىٰ المعنىٰ الخامس، والمؤمنُ بلقاء الله يجبُ أن يحتاطَ لنفسه من كل الذنوب، فإن زلَتَّ قدمه تاب واستغفر، وعلىٰ هذا لا يمكن الجزمُ بأن كذا من الذنوب الصغائر، وما رُوي عن بعض الصحابة في تفسير اللَّمَمِ لعله يريد أن هذه الذنوب صغيرةٌ بالنسبة لما هو أكبر منها من جنسها، ولا يعني ذلك الاستهانة بها ولا الجرأة عليها.

لكن القولَ الأولَ هو الذي اعتمده الفقهاءُ والمحدِّثون، فقد اشترطَ الفقهاءُ العدالةُ في قبول الفقهاءُ العدالةُ في الشهادة وغيرِها، واشترطَ المحدِّثون العدالةَ في قبول الرواية، ومن شروطِ العدالةِ عدمُ ارتكابِ الكبائر، والقولُ الأولُ جعلَ للكبائر ضوابطَ كيلا تدخُلَ فيها كل الذنوب فلا تُقبل شهادةُ أحدٍ ولا روايته، لأن العصمةَ للأنبياء، وكيلا يكونَ مقياسُ العدالة مضطرباً باختلافِ الأمزجةِ والأغراض.



ومهما يكن تعريفُ الكبيرة فإن من المتفقِ عليه أن اجتنابَ الكبائر يكفّر الصغائر، وكذلك فعلُ الطاعات والقُرُبات كالوضوء والصلاة والصوم والحج والجهاد، ودليلُ هذا قولُ الله تعالىٰ: ﴿ إِن جَّمْتَينبُوا كَبَايِرَ مَا نُنهُونَ عَنْهُ نُكُفّر عَنكُمْ سَيَعَاتِكُمْ وَنُدَّ خِلْتَكُم مُدّخَلًا كُرِيمًا ﴾ [النساء: ٣١]، وقولُ الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ الْمُسَنَتِ يُذَهِبُنَ السَّيِعَاتِ ﴾ [هود: ١١٤]، وقولُ الرسول ﷺ: "من توضأ نحو وضوئي هذا ثم صلىٰ ركعتين لا يُحدِّثُ فيهما نفسَه غُفِرَ له ما تقدَّمَ من ذنبه، رواه البخاري (١٥٨)، وقولُه عليه الصلاة والسلام: "الصلواتُ الخمسُ والجمعةُ إلىٰ الجمعةِ ورمضان إلىٰ رمضان مكفِّراتٌ لما بينهنَّ إذا اجتُنِبَت الكبائر»، رواه مسلمُ (٢٣٣). وقد استدلَّ العلماءُ بقوله: "إذا اجتُنِبَت الكبائر» علىٰ أن الأعمال الصالحة تكفُّرُ الصغائر، أما الكبائرُ فلا بدَّ لتكفيرها من توبة صادقة (انظر ص٢٢٣).

وتكفيرُ الذنوب معلَّقٌ بمشيئةِ الله تعالىٰ، قال عزَّ وجل: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِدِء وَيَغْفِرُ مَا دُوكَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءٌ ﴾ [النساء: ١١٦].

ثم إن الذي يُكفَّر بالتوبة وعملِ الصالحات هو حقوقُ الله تعالىٰ، أما حقوقُ الله تعالىٰ، أما حقوقُ الله تعالىٰ، أما حقوقُ العباد فلا بدَّ من أدائها أو مسامحةِ أصحابها وإلا اقتصُّوا من حسناتِ مَن لهم عليه حقُّ يومَ القيامة، فإن لم يكن له حسناتٌ أُخِذَ من سيئاتهم فطُرِحَت عليه.

والتوبةُ واجبةٌ علىٰ كل مسلم كما سيأتي ص٢٢٣.



## وجوبُ الإيمان باليوم الآخِر:

# ١٠٣- واليومُ الآخِرْ ثُمَّ هَوْلُ المَوْقِفِ حَقٌّ فَخَفَّفْ يَا رَحِيمُ وآسْعِفِ

الإيمانُ باليوم الآخر ركنٌ من أركان الإيمان دلَّ عليه القرآنُ الكريم والسنةُ النبوية، ولذا فإنَّ الإيمانَ باليوم الآخر واجبٌ، والمرادُ باليوم الآخر يومُ القيامة، قال الله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمَّ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨]، واليومُ الذي يُنفَخ فيه في الصُّور النفخةُ الأولىٰ هو من أيام الدنيا، إذ يكونُ الناسُ في أعمالهم العادية يبيعون ويشترون ويأكلون ويشربون، والرعاةُ يَسقُون مواشِيهم وأنعامَهم كما جاء في الأحاديث النبوية الشريفة، وبهذه النفخةِ تنتهي أيامُ الدنيا ويبدأ اليومُ الآخر، أما النفخةُ الثانيةُ فهيَ في اليوم الآخر، وبها يقومُ الناسُ من قبورهم، قال الله تعالىٰ: ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُوْلَٰكِكَ أَنَّهُم مَّبَّعُونُونًا ﴿ لِيَوْم عَظِيم ١٠٤ وَيَمْ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [المطففين: ٤-٦]، ويمتد ذلك اليومُ إلى ما لا نهاية، أو إلى أن يدخلَ أهلُ الجنةِ الجنةَ وأهلُ النار النارَ، وما بعدَ ذلك له اسمٌ آخر، فاليومُ الذي يلي أيام الدنيا يُسمَّىٰ اليومَ الآخِر، لأنه متصل بآخر أيام الدنيا؛ أي: الذي تنتهي عند ابتدائه أيام الدنيا التي تُحسَبُ بطلوع الشمس وغروبها، إذ لا شمسَ ولا قمرَ في اليوم الآخِر، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ ٱنكَذَرَتْ ﴾ [التكوير: ١-٢]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَخَسَفَ ٱلْقَمَرُ ﴿ فَجُمِعَ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ [القيامة: ٩]، فهو ليس من أيام الدنيا بل أولُ أزمانِ الآخرة، وقـد ذكرَ الله تعالىٰ هذا اليومَ كثيراً فـي القرآن ووصفَ ما فيه من شدةٍ وأهوال، منها قولُ الله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱتَّــُهُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَفَّ عَظِيدٌ ۞ بَعْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ

عَمَّا أَرْضَعَتْ وَبَعَنَمُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ خُلَهَا وَبَرَى النّاسَ سُكَنَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنْرَىٰ وَلَا أَنْ الله وَلَكِنَ عَذَابَ اللّهِ شَلِيدٌ ﴾ [الحج: ٢]، وقولُه تعالىٰ في سورة المؤمّل: ﴿ فَكَيْفَ تَنْقُونَ إِن كُفَرْتُم يَوْمًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَنَ شِيبًا ﴾ [المزمل: ١٧]، ولولا أنّ الله تعالىٰ يُلقِي السكينة علىٰ قلبِ المؤمنِ لانصدَعَ قلبهُ قبلَ أن يرىٰ ذلك اليوم، لأن وعدَ الله حقّ، والمؤمنُ يُؤمن به كما يؤمن بما يراه، وليس لنا إلا التضرُّعُ إلىٰ الله عز وجل ليجعلنا آمنين في ذلك اليوم وفي كل يوم، فقد وعدَ اللهُ المؤمنين بالأمنِ في يوم القيامة فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللّهُ ثُمَّ السَّتَقَنَمُواْ تَتَنَزُلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلْتِيكَ أَلّا تَعَالَىٰ : ﴿ لاَ يَعْرَنُهُمُ ٱلْفَرَعُ ٱلْأَحْبَرُ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ وَعَلَونَ ﴾ [الانبياء: ٣٠]، وقال تعالىٰ : ﴿ لاَ يَعْرَنُهُمُ ٱلْفَرَعُ ٱلْأَحْبَرُ وَعُلُونَ كُنْ اللّهُ وَعَلَوْنَ وَلا تَعَالَىٰ وَلَا عَلَىٰ اللّهُ وَعَلَىٰ وَلا عَلَىٰ اللّهُ وعَلَىٰ اللّهُ وعَفُوهُ وكرمِه.

وقد ورد أن هذا اليوم يشدّد على الكافرين فيرونه طويلاً كأنه خمسون الف سنة، ويكون متوسّطاً على فسقة المؤمنين، «ويخفّف على المؤمن حتى يكون أخف من صلاة مكتوبة يصليها في الدنيا» رواه الإمام أحمد (١١٧١٧) وغيره وحسنه ابن حجر في «الفتح» ٤٤٨/١١. وقد ألّف بعض العلماء كتباً في ذكر الآخرة وما يتعلّق بها، مثل كتاب «التذكرة» للإمام القرطبي، وهمختصره» للإمام الشعراني.

هذا وقد سمّىٰ الله تعالىٰ اليومَ الآخِرَ بعدّة أسماء بحسب ما يحدث فيه، فهو يومُ القيامة، لأن الناسَ يقومون فيه من قبورهم؛ ويومُ البعث، لأنهم يُبعثون بعد الموت؛ ويومُ الحَشْر، لأنهم يُجمَعون في مكانٍ واحد؛ ويومُ

الدِّين، لأن الناس يحاسَبون على أعمالهم ويُجزَون بها. وهناك أسماء أخرى يُراجَعُ فيها كتاب «العقائد الإسلامية» للشيخ عبد الرحمٰن حَبَنَكة (٣٢٦:٢).

وكما يجبُ الإيمانُ بيوم القيامة يجبُ الإيمانُ بعلاماتِ اقترابها التي ذُكرت في الكتابِ والسنة، فقد ذكرَ القرآنُ الكريمُ من علاماتها: خروجَ يأجُوج ومأجُوج، وخروجَ الدابة، والله أعلمُ بحالها، وذكرَ النبيُ على علاماتٍ أخرى، كظهور المهدِيّ، وخروجِ الدَّجال، ونزولِ عيسىٰ ابن مريم، وغيرُ هذا من علامات الساعة كثيرٌ اعتنىٰ العلماءُ بجمعها والتعليقِ عليها وشرحِها، كما ذكرها علماءُ الحديث في كتبهم في باب الفِتنِ وعلامات الساعة.

وعلاماتُ الساعة نوعان: صُغرىٰ، وهي التي تكون بعيدةً عن قيام الساعة نسبياً، مثل: أن ترىٰ الحفاة العراة العالة رِعاءَ الشاءِ يتطاولون في البنيان، وكثرة القتل.

والنوع الثاني: العلاماتُ الكبرىٰ، وهي التي تكون بين يدي الساعة؛ أي: قريبةً منها جداً، والذي تدل عليه الأحاديثُ الشريفةُ أن أولَ العلامات الكبرىٰ ظهورُ المهدي، ثم الدجّال، ثم نزولُ عيسىٰ ابن مريم، ثم خروجُ الكبرىٰ ظهورُ المهدي، وطلوعُ الشمس من مغربها، أما وقتُ قيام يأجُوج ومأجُوج، وخروجُ الدابة، وطلوعُ الشمس من مغربها، أما وقتُ قيام الساعة فلا يعلمه الا الله، قال تعالىٰ: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيّانَ مُنْ سَنَهَا قُلَ إِنّا عِلْمُهَا وَقَتْ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمُ إِلّا بَغَنَةً ﴾ [الأعراف: عند رَبّي لا يُجَلّيها لِوقَيْها إلا هُو تُقلّت في السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لا تَأْتِيكُمُ إِلّا بَغَنَةً ﴾ [الأعراف: عند رَبّي لا يُجَلّيها لِوقَيْها إلا هُو تُقلّت في السَّمَوتِ وَالْأَرْضِ لا تأتِيكُمُ الله بَعْنَةً ها الساعة مهما كان مصدرُها.



## أَخذُ الصُّحُفِ يومَ القيامة بالأيمان والشمائل:

## ١٠٤ وواجبٌ أخذُ العِبادِ الصُّحُفا كما مِنَ القُرآنِ نَصّاً عُرِفًا

من مشاهد يوم القيامة التي أخبر الله تعالىٰ عنها في القرآن الكريم إعطاءُ المكلّفين كتباً تتضمن أعمالَهم التي عملوها في الدنيا والتي كتبها الملائكة الموكَّلون بهم في الدنيا، فأما المؤمنُ فيُؤتىٰ كتابَه مِن أمامه بيمينه، وأما الكافرُ فيُعطىٰ كتابَه من وراثه بشماله، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِلْنَبَهُ بِيَيينِهِ ـ فَيَقُولُ هَآقُمُ ٱفۡرَمُواۡ كِنَابِيهُ ۞ إِنِّ ظَنَنتُ أَتِّ مُلَانٍ حِسَابِيةٌ ﴾ [الحاقة: ١٩-٢٠]، ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِنْبُهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَلْيَنِنِي لَرَ أُوتَ كِنْبِية ﴿ وَلَرْ أَدْرِ مَا حِسَابِية ﴾ [الحاقة: ٢٥-٢٦]، وقال عز وجل: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنْبَهُ بِيَعِينِهْ ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ١ وَأَمَّا مَنْ أُونَى كِتَبَهُ وَرَاءً ظَهْرِهِ ١ ﴿ فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ١ وَيَصْلَى سَعِيرًا ١ إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِيهِ مَسَّرُورًا ١٤٠ إِنَّهُ طُنَّ أَن لَن يَعُورَ ﴾ [الانشقاق ٧-١٤]، أي: كان يعتقدُ أنه لن يُبعث بعدَ الموت ولن يرجعَ إلىٰ ربه، ولذا كان مسروراً بما أُوتي في الدنيا من أهلِ ومال، وما كان يخافُ من لقاء الله، بينما المؤمنُ بلقاءِ الله يخافُ من ذلك اليوم فيعملُ الصالحاتِ ويجتنبُ المنكرات، قال الله تعالىٰ عن المؤمنين: ﴿ قَالُوٓاْ إِنَّا كُنَّا فَبَلُ فِي آهْلِنَا مُشْفِقِينَ ۞ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَنْنَا عَذَابَ السَّمُومِ ١ إِنَّا كُنَّا مِن قَبِّلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُم هُوَ الْبَرُّ ٱلرَّحِيدُ ﴾ [الطور: ٢١-٢٨]، ومعنىٰ مشفقين: أي خائفين.

ويجبُ الإيمانُ بأخذ العِبادِ للصَّحف على النحو الذي ذكره الله تعالىٰ، ولا داعيَ للدخول في تفصيل كيفيةِ الصُّحُف من غير دليل، وقد علَّمَ اللهُ الناسَ اليومَ أن يُخزِّنوا المعلوماتِ في أقراصِ الكمبيوتر، وهي خفيفةٌ صغيرةٌ تحتوي علىٰ ملايين الكلمات التي تساوي عشراتِ المجلدات، عدا عن

تسجيل الصوتِ والصورة، والله أعلمُ بكيفية الصحف التي ستُعطىٰ للمكلَّفين يومَ القيامة، والمؤمنُ يهتم بما في الصحف لا بشكلها وكيفيتها، قال الله تعالىٰ: ﴿ أَحْصَلُهُ ٱللَّهُ وَنَسُوهُ ﴾ [المجادلة: ٦]، وقال عز وجل: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً ﴾ [الكهف: ٤٩].

#### الإيمان بالميزان:

١٠٥ ـ ومثلُ هذا الوَزْنُ والمِيزانُ فَتُــوزَنُ الكُتْــبِ أَوِ الأعيــانُ

ومن مشاهدِ يوم القيامةِ التي أخبر عنها الكتابُ والسنةُ: وزنُ الأعمال يومَ القيامة بميزان، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ ۚ فَهُو فِي عِيشَةِ وَاللَّهِ مَا الله تعالىٰ: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ ۚ فَهُو فِي عِيشَةِ وَاللَّهِ مَا أَمْدُ هَا وَيَنْ مُورِينَ أَوْرَنكَ مَا عِيشَةِ وَاللَّهِ اللَّهُ وَمَا أَدْرنكَ مَا هِينَةُ فَي نَازُ حَامِيةٌ ﴾ [القارعة: ٦-١١]، وقال عز وجل: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَ مَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْعًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَيْةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ ٱلْيَنْنَا بِهَا وَكُفَى لِيُومِ ٱلْقِينِينَ ﴾ [الانبياء: ٤٧]، وقال جلّ ثناؤه: ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقّ فَمَن ثَقُلَت مَوْزِيثُهُ فَأَوْلَتُهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [الاعراف: ٨].

وقال رسولُ الله ﷺ: «كلمتانِ خفيفتانِ على اللسان، ثقيلتانِ في الميزان، حبيبتانِ إلى الرحمٰن: سبحانَ الله وبحمدِه، سبحانَ اللهِ العظيم»، رواه البخاري (١٣٠٤) ومسلم (٢٦٩٤).

لهذا يجبُ الإيمانُ بوزن الأعمالِ الصالحةِ والسيئة، ويجبُ الإيمانُ بوجود ميزانِ يومَ القيامة تُوزَن به الأعمال، لكن كيف يكون الوزن؟ قيل: تُوضَعُ صُحُفُ الأعمالِ الصالحةِ في كِفّة، وتُوضَعُ صُحُفُ الأعمالِ السيئة في الكِفّةِ الأخرى، فأيهما رَجَحَتْ فهيَ الغالبة، وقيل: تُجسَّمُ بصُورٍ حِسّية، ثم تُوضَع صورُ الحسناتِ في الكِفّة الأخرى.



وتفويضُ هذا إلى الله تعالى أحسن، فنُؤمِنُ بالوزن والميزان، ونفوضُ أمرهما إلى الله تعالى، فإنّ الوزنَ لغةً: معرفةُ كميةٍ بمقارنتها بكميةٍ أخرى معروفة، بطريقةٍ خاصة، كمعرفة الأوزان والمقادير والمسافات، وقد عَلَّمَ اللهُ تعالىٰ الناسَ طرقاً يقيسون بها الحرارةَ والبرودةَ والسرعةَ والضغطَ وشدةَ الضوء والتيارَ الكهربائي، وكل هذه أساليبٌ جديدةٌ في الوزن لم تكن معروفة، فلنفوض إلىٰ الله تعالىٰ كيفية الموازنة بين الحسنات والسيئات، وندعو الله تعالىٰ أن يُثقِّلَ موازيننا ويُكثِّرَ فيها الأعمالَ الصالحة.

وبهذا الوزنِ تُقامُ الحجَّةُ على العِباد، ويُعرف السعيدُ من الشقيّ.

#### الإيمان بالصراط:

١٠٦ كذا الصِّراطُ فالعِبادُ مُخْتَلِفْ مُسرُورُهُ م فسالمٌ ومُنْتَلِفْ

الصِّراطُ في اللغة: الطريقُ الواضح، ومثله السِّراط والزِّراط، لأن السائرَ فيه يُشبه اللقمةَ التي تمر في المَرِيء، فكما أنّ المريءَ يَزْرُطُ اللقمةَ فكذلك الطريق يَزْرُطُ ! أي: يبتلع المارَّ فيه.

والمرادُ بالصراط في مشاهد الآخرة الجسرُ الممدودُ على مَثْنِ جهنم، يمرُّ عليه الأولون والآخرون من المكلَّفين ليصِلُوا إلى الجنة، فمن اجتازَهُ دخلَ الجنة، ومن وقع عنه وقع في النار، لأن جهنمَ بينَ مكانِ الحشر والجنة، وقد وردَ وصفُهُ في الحديثِ النبوي الشريف بأنه أدقُ من الشعرة وأحدُّ من السيف(١)، ومذهبُ أهل السنةِ الإيمانُ بظاهر ما ورد في الكتاب والسنة مع تفويضِ علم حقيقته إلى الله تعالىٰ.

<sup>(</sup>١) انظر صحيح مسلم (١٨٣) وفيه قال أبو سعيد: بلغني أن الجسر أدق من الشعرة وأحد من السيف. وانظر مسند الإمام أحمد (٢٤٧٩٣).



وقد أشارَ القرآنُ الكريمُ إلىٰ الصراط في قول الله تعالىٰ: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ﴿ ثُمَّ نُنَجِّى ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَّنَذَرُ ٱلظَّليمِينَ فِيهَا جِبْيًّا ﴾ [مريم: ٧١-٧٧]، والمرادُ بالورود، والله أعلم، المرورُ علىٰ جسر جهنمَ وليسَ الدخولَ فيها، كقوله تعالىٰ عن موسىٰ عليه السلام: ﴿ وَلِمَّا وَرِدَ مَآءَ مَدْيَك ﴾ [القصص: ٣٣]، أي: مرَّ به؛ لأن الأنبياء والصالحين لا تمسُّهم النار، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكَ سَكَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَىٰ أَوْلَكِيكَ عَنَّهَا مُبْعَدُونَ ١ الأنبياء: ١٠١-١٠١]، وقـد ثبتَ ذكرُ الصراط في الحديث الصحيح الطويـل الذي ـ رواه البخاري، وفيه: «. . يُضرَبُ جسرُ جهنمَ فأكونُ أولَ من يُجيز، ودعاء الرُّسُل يومَنذِ: اللهم سَلِّم سَلِّم. وبه كلاليبُ مثلُ شَوكِ السَّعْدان؛ أما رأيتم شوكَ السعدان؟ غيرَ أنها ِلا يعلم قَدْرَ عِظَمِها إلا الله عز وجل. فتخطفُ الناسَ بأعمالهم؛ منهم الموبق بعمله، ومنهم المُخَرْدَلُ ثم ينجو . . . » الحديث. رواه البخاريُّ في الرقائق (باب الصراط جسر جهنم) (٢٠١٤)، وفي التوحيد (٧٧٣) باب قول الله تعالىٰ: ﴿ وُجُورٌ يُوَمِّهٰ يَأْضِرُ ۚ إِنَّى اللَّهِ كَيَّا فَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٣]، ورواه مسلمٌ في الإيمان (١٨٢) باب معرفة طريقة الرؤية. وانظر: «الاعتقاد» للبيهقي ص٢٠٠ وص۱۹۷.

ويجتاز المؤمنونُ الصراطَ بسرعاتٍ متفاوتةٍ كلَّ حسبَ عملِه وحسبَ سرعتِه في الاستجابة لأوامرِ الله وسرعته في الامتناعِ عن المعاصي، قال رسولُ الله ﷺ: «.. ثم يُضرَبُ الجسرُ على جهنم وتحل الشفاعة ويقولون: اللهم سلم، قلنا: وما الجسرُ يا رسولَ الله بأبينا أنت وأمنا. قال: دَحْضٌ مَزَلَةٌ، فيه خَطاطِيف وكلاليب وحَسَكٌ تكون بنَجْدٍ فيها شُوَيكةٌ يُقال لها السَّعْدان، فيمُرُ المؤمنون كطرف العين وكالبَرْق وكالريح وكالطَّير

7.1

وكأجاويدِ الخيل والرِّكابِ فناج مُسَلَّم ومخدوش مُرْسَل ومَكْدُوسٌ في نار جهنم» رواه مسلم (۱۸۳) وانظر «الاعتقاد» ص۱۹۷.

وأما الكفارُ فيسقطون عن الصِّراط في جهنم، نسألُ اللهَ السلامة، وكذلك عصاة المؤمنين الذين لم تدركهم الشفاعة، لكنّ الكفارَ مخلَّدون في النار وعصاة المؤمنين يعذَّبون ما شاء الله ثم يخرجون إلىٰ الجنةِ بفضل الله.

وجوب الإيمانِ بالعرش والكرسيّ والقلم واللوح المحفوظ والكاتِبين:

١٠٧ ـ والعَرْشُ والكُرْسِيُّ ثُمَّ القَلَمُ والكاتِبُونَ، اللوحُ، كلُّ حِكَمُ 1٠٧ ـ والعَرْشُ والكُرْسِيُّ ثُمَّ القَلَمُ يَجِبُ عليكَ أَيُّهَا الإنسانُ

من الأمور الغيبية التي أخبرنا عنها القرآنُ والسنةُ ولذا يجبُ الإيمان بها: العرش، والكرسي، والقلم، واللوح المحفوظ، والملائكة الكاتبون لأعمال العباد، قال الله تعالى: ﴿ فَإِن تُوَلِّواْ فَقُل حَسِمِ اللهُ لاَ إِلّه إِلّا هُوَ عَلَيْهِ وَكُو مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُل

وقال عز وجل: ﴿ بَلْ هُوَ قُرُهَانٌ بَجِيدٌ ﴿ إِنَّ مُوَ قُرُهَانٌ بَجِيدٌ ﴿ إِنَّ فَي لَوْجٍ مَحَفُوظٍ ﴾ [البروج: ٢٢]، وقال تعالىٰ: ﴿ نَ وَالْقَلْمِ وَمَا يَسَطُّرُونَ ﴾ [القلم: ١]، وورد أن المراد بالقلم القلم الذي كُتِب به في اللوح المحفوظ (١). وقد قال رسول الله ﷺ: "إن أول ما خلق الله القلم فقال له اكتب قال: رب وماذا أكتب قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة » رواه أبو داود (٤٧٠٠) والترمذي (٣٣٧٥).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير: تفسير سورة «القلم».



وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ۚ كُواْمًا كُنِينَ ﴾ [الانفطار: ١٠-١١]، فالعرشُ والكرسيُّ واللوحُ المحفوظُ والقلمُ والملائكةُ الكاتبون أمورٌ غيبيةٌ يجبُ الإيمانُ بها مع تفويض حقيقتها وكيفيتها إلى الله تعالى، لأنه عز وجل لم يخبرنا إلا بأسمائها وبعض ما يتعلق بها، ولم يَرِدْنا عن النبيِّ عَنَيْ تفصيلُ أحوالها، وكذا كل ما ورد ذكرُه في الكتاب أو السنة الصحيحة كسدرةِ المنتهى، والحُجُبِ والأنوار، نعتقدُ بوجودِه ونفوضُ علمه إلى الله تعالى، ولا نتجاوزُ حدودَ الكتاب والسنة، فما فصَّلَه الكتابُ أو السنةُ نعتقدُ به مفصَّلاً، وما لم يُفصَّل نعتقدُ به مُجمَلاً، فقد أكثر بعضُ المؤلفين من النقل عن كتب بني إسرائيلَ في هذه المواضيع، وقد نبَّهَنا اللهُ تعالىٰ إلىٰ أنّ بني إسرائيلَ في هذه المواضيع، وقد نبَّهنا اللهُ تعالىٰ إلىٰ أنّ بني إسرائيلَ في هذه المواضيع، وقد نبَّهنا اللهُ تعالىٰ إلىٰ أنّ بني إسرائيلَ يفترُون علىٰ الله الكذب، وموضوعُ العقيدةِ موضوعٌ خطيرٌ لا يُذكر فيه إلا ما صحَّت نسبتُه إلىٰ النبيِّ عَنْ .

ثم إنّ العرشَ في لغةِ العرب: سريرُ المَلِك؛ أي: المقعدُ الفَخْمُ الذي يجلسُ عليه، والكرسي: يُطلَق على ما يضع المَلِكُ عليه رجلَيه وهو جالسٌ على العرش، واللَّوح: ما يُكتَبُ به لحفظِ الشيء من النسيان، والقلمُ: ما يُتوصَّلُ به إلى الكتابة، والكاتبون: هم الذين يساعدون المَلِكَ وغيرَهُ على حفظِ المعلوماتِ وإبلاغ الأوامر.

وهنا يجبُ الانتباهُ إلىٰ شيئين:

الأول: يجبُ الاعتقادُ بأنّ العرشَ والكرسيَّ واللوحَ والقلمَ والكاتِبين ليسوا كُعُرُوش المُلوكِ وكراسِيَّهم وألواحِهم وأقلامهم وكتّابِهم، وإن كان هناك اشتراكُ بين الأولىٰ والثانية في معنى ما ليصِعَّ إطلاقُ نفس الاسمِ عليها.

7.4

الثاني: يجبُ الاعتقادُ بأنّ الله تبارك وتعالىٰ ليس بحاجة إلىٰ العرش أو الكرسي أو اللوح أو القلم أو الكاتبين كحاجة الملوكِ وغيرهم إلىٰ هذه الاشياء، فإنّ الله تعالىٰ: ﴿ غَنْ عَنِ ٱلْمَكْلِمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧]، وهو عز وجل قديمٌ وهذه المخلوقاتُ حادثةٌ، والقديمُ لا يحتاج إلىٰ الحادث.

ومع هذا يجبُ أن نعتقدَ أنها خُلِقَت لحكمةٍ يعلمُها الله تعالىٰ، لأن الحكيمَ لا يخلُقُ شيئاً عَبَثاً، والحكمةُ وضعُ الشيءِ في موضِعِه.

## وجوبُ الإيمانِ بالجنة والنار:

كل مسلم يعتقدُ أنّ الله تباركَ وتعالىٰ سيُدخِلُ المؤمنين الجنة، ويُدخِلُ الكافرين النار، وقد بيَّن الله تعالىٰ هذه الحقيقة في القرآن الكريم في عدة مواضع حتىٰ صار الإيمانُ بها مستقراً لدىٰ جميع المسلمين، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَأَمَّا مَن تَقُلُتُ مَوَزِيئُمُ ۚ إِنَّ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴾ أي: في الجنة، ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَتْ مَوَزِيئُمُ ۗ إِنَّ فَأَمُّهُ هَا وِيَدُ إِنَّ وَمَا أَدْرَبُكُ مَا هِيَةً إِنَّ نَازُ حَامِيَةً ﴾ مَنْ خَفَتْ مَوَزِيئُمُ ۗ إِنَّ فَأَمُّهُ هَا وِيَدُ إِنَّ وَمَا أَدْرَبُكُ مَا هِيَةً إِنَّ نَازُ حَامِيَةً ﴾ القارعة: ٢-١١].

لكنْ: هل الجنةُ والنارُ موجودتان الآنَ وقبلَ الآن؟ أم ستُوجَدان يومَ القيامة؟ إنّ أهلَ السنة والجماعة يعتقدون بأنهما موجودتان الآنَ وقبلَ أن يُخلَقَ آدمُ وحَوّاء، والدليلُ على هذا قصةُ آدم وحواء التي ذكرها الله تعالىٰ في القرآن الكريم، قال تعالىٰ: ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ السّكُنْ أَنتَ وَزَقَجُكَ الجُنّةَ ﴾ [البقرة: ٣٥]، ولفظُ الجنة إذا أُطلِقَ يُرادُ به دارُ النعيم الأبَدِي التي وعدَ اللهُ بها المؤمنين.

ويدلُّ على وجودِ الجنة والنار أحاديثُ عديدةٌ صحيحة، منها قولُه ﷺ: والذي نفسُ محمدِ بيده لو رأيتم ما رأيتُ لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً قالوا: يا رسولَ الله ما رأيتَ؟ قال: (رأيتُ الجنة والنار» رواه مسلم (٤٢٦). وانظر (الاعتقاد» للبيهتي ص٢١٢. وقولُه ﷺ: (إنّ أحدكم إذا مات عُرِضَ عليه مقعدُهُ بالغَداة والعَشِيّ، إن كان من أهلِ الجنة فمِن أهل الجنة، وإن كان من أهل النار فمِن أهل النار، فيُقال: هذا مقعدُكَ حتىٰ يَبعثكَ اللهُ عز وجل إليه يوم القيامة»، رواه البخاري (١٣١٣) ومسلم (٢٨٦٦) وغيرهما. وقولُهُ عليه الصلاة والسلام: (اطلعتُ في الجنة فرأيتُ أكثرَ أهلِها الفقراء، واطلعتُ في النارِ فرأيتُ أكثرَ أهلِها النساء»، رواه البخاري (٢٠٦٩) ومسلم (٢٧٣٧)، وكذلك ما خاء في حديث الإسراء والمعراج من أنَّ الرسولَ ﷺ رأىٰ الجنةَ والنارَ ليلةَ الإسراء والمعراج.

وهذه النصوصُ واضحةُ الدلالة على وجود الجنة والنار قبلَ يوم القيامة، فلا داعي لصرفها عن ظاهرها، ومن جحد هذه الحقائقَ فإنما يجري وراء تصوُّراتِ كتصورات المجانين إذ يجحدُ ما لم يطّلع عليه مخالفاً قولَ علاَّمِ الغيوب وخبر نبيّه المعصومِ الذي ﴿ رَأَىٰ مِنْ ءَايَٰتِ رَبِّهِ ٱلْكُبُرَىٰ ﴾ [النجم: ١٨].

والجنةُ دارُ الخلود للسعداء، والسعيدُ من مات على الإيمان كما سبق، ويُلحَقُ بهم الذين لم تبلغهم الدعوةُ كأهل الفترة، وكذا من مات من أطفال المسلمين وأطفال الكفار أيضاً، فمن دخل الجنة لا يخرج منها سواءٌ عُذّب قبلَ ذلك في النار أم لا، قال الله تعالىٰ عن أهل الجنة: ﴿لَا يَمَشُهُم فِيهَا نَصَبُ وَمَاهُم مِّنْهَا بِمُخْرِمِينَ﴾ [الحجر: ٤٨].

وقد سمّىٰ الله تعالىٰ الجنة بعدّة أسماء في القرآن الكريم، منها: دار السلام، وجنات الفِردَوس، وجنات النعيم، وجنة الخلد، وجنة المأوى،



وجنات عَدْن، وكلها أسماء لمسمى واحد، وهذه الأسماءُ تدل على صفاتِ للجنة وعلىٰ درجاتِ فيها.

وأما النار\_أعاذنا الله منها\_فهي دارُ الخلود للأشقياء، والشقي هو من مات على الكفر، وأبوابُ الكفر كثيرةٌ، نسألُ الله أن يثبتَ قلوبنا على الإيمان، فإنّ من أنكر شيئاً من أمور الدين الإسلامي مما اشتهر بين المسلمين فقد كفر، كما سيأتي بيانُه إن شاء الله ص٢٢٩، والذين يدخلون النار طائفتان: كفار يخلّدون فيها، ومؤمنون عصاةٌ يعذّبون على قدر ذنوبهم ثم يخرجون منها إلى الجنة بفضل الله ورحمته، كما سيأتي في حديث الشفاعة إن شاء الله ص٢٠٧، قال الله تعالى: ﴿ فَأَمّا اللّذِينَ شَقُوا فَنِي النّارِ لَمُم فِيها زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴿ خَلِدِينَ فِيها مَا دَامَتِ الشّمَونُ وَالْأَرْضُ إِلّا مَا شَآة رَبُّكُ فَمّالٌ لِمَا يَرْمِيدُ ﴿ وَالمَا الله عَلَى اللّه عَالَى اللّه عَالَى الله عَلَى اللّه عَالَى اللّه عَالَى اللّه عَالَى اللّه عَالَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَالَى اللّه عَلَى اللّه عَالَى النّه عَالَى النّه عَلَى الله عنها كلّها.

### وجوبُ الإيمان بحوض المصطفىٰ ﷺ:

١١١- إيمانُنا بَحَوْضِ خَيرِ الرُّسْلِ حَتْمٌ كما قد جاءنا في النَّقْلِ ١١١- إيمانُنا بَحَوْضِ خَيرِ الرُّسْلِ حَتْمٌ كما قد جاءنا في النَّقْلِ ١١٢- ينالُ شُرْباً منه أقوامٌ وَفَوا بعَهْدِهم، وقُلْ يُذادُ مَنْ طَغَوا

قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُونُرَ ﴾ ، وفسَّرَ رسولُ الله ﷺ الكوثرَ بأنه حوضٌ فيه شرابٌ أبيض اللون طيب الطعم والرائحة ، يَصُبُّ فيه نهرٌ لا ينضب ، فعن أنس رضي الله عنه قال: لما عرج بالنبي ﷺ إلى السماء قال: أتيتُ علىٰ نهرٍ حافتاه قبابُ اللؤلؤ مجوفاً ، فقلت: ما هذا يا جبريل؟ فقال: هذا الكوثرُ الذي أعطاكَ ربك. فإذا طينه أو طيبه مسك أذفر » انظر البخاري



(٤٦٨٠) و(٦٢١٠)، وقال ﷺ: «حوضي مسيرةُ شهر، وزواياهُ سواء، ماؤه أبيضُ من اللبن، وريحُه أطيبُ من المسك، وكِيزانُهُ كنجوم السماء، مَن شَرِبَ منه فلا يَظمأ أبداً»، رواه البخاري (٦٢٠٨) ومسلم (٢٢٩٢).

فالكوثرُ نهرٌ يصب في حوض يشرب منه المؤمنون من هذه الأمة الذين وَفَوا بما عاهدوا الله عليه من الالتزام بشرائع الإسلام، فإنّ الإسلام في حقيقته عهدٌ بين المسلم وربه أن يلتزم بكل الشرائع التي جاء بها رسولُ الله محمدٌ على قال الله تعالى: ﴿ مِنَ المُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَهَدُوا اللهَ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ

هذا ما تدل عليه النصوصُ السابقةُ وغيرُها، فمن أعرضَ عن النصوص وأنكرَ الكوثرَ والحوضَ فقد اتبع هواه، وأعرضَ عن الخبر الصحيح، وحكَّمَ عقلَه في الأمور الغيبية، وقد دلَّ الحديثُ السابقُ علىٰ أن مَن شَرِبَ من الكوثر لا يظمأ بعدَ ذلك أبداً، وثبتَ في حديثٍ آخرَ أنَّ بعضَ الناس يأتون الحوضَ ليشربوا منه فتطرُدُهم الملائكة، قال رسولُ الله ﷺ: "ليَرِدَنَّ عليَّ ناسٌ من أصحابي الحوضَ حتىٰ إذا رأيتُهم وعرفتُهم اختلِجوا(١١) دوني فأقول: يا ربِّ أصحابي أصحابي، فيُقال لي: إنكَ لا تدري ما أحدَثُوا بعدَك،، متفتّ عليه البخاري (٢٢١١) ومسلم (٢٣٠٤)، والمرادُ بالأصحاب هنا بعضُ المنتسبين إلى الإسلام من الذين ابتدعوا وخالفوا الكتابَ والسنةَ ووقعوا في المعاصي، فإن أتباعَ كل نبي أو مجتهدِ أو عالم يسمّون أصحابَهُ وإن لم يُدركوه، ومعرفةُ النبيُ ﷺ لهم لأنهم ـ والله أعلم ـ يأتون غُرّاً محجَّلين من آثار الوضوء.

فقد بيّنَ رسولُ الله ﷺ في حديثٍ آخرَ أنه يعرف أمته يومَ القيامة بآثارِ الوضوء؛ انظرَ الوضوء؛ إذ يأتي المسلمونَ يومَ القيامة غُرّاً محجَّلين من آثار الوضوء؛ انظرَ البخاري (١٣٦) ومسلم (٢٤٦) أي بيضَ الوجوه والأيدي والأرجل. وصاحبُ

<sup>(</sup>١) أي جُذِبوا وأُبعدوا.



البدعة قد تكون بدعتُه غيرَ مكفِّرةٍ فيُطرَد عن الحوض عقوبةً له، ثم يحاسَبُ علىٰ ذنبه، وسيأتى أنَّ صاحبَ الكبيرة لا يكفُر.

أو أنّ الذين يُطرَدون هم الأعرابُ الذين أسلَموا زمنَ النبيِّ ﷺ ثم ارتدوا زمنَ أبي بكرٍ وقُتِلَ بعضُهم كافراً، ندعو الله أن يهدِينا ويثبُّتنا حتىٰ نَرِدَ الحوضَ ونشربَ منه مع الفائزين.

## الشفاعة يوم القيامة:

١١٣ ـ وواجِبُ شفاعةُ المُشَقَّعِ محسّدٍ مقسدَّماً لا تَمْنَسعِ ١١٣ ـ وفيرُهُ من مُرتَضَىٰ الأخيارِ يَشْفَعْ كما قد جاءَ في الأخبارِ 1١٥ ـ وغيرُهُ من مُرتَضَىٰ الأخيارِ فسلا نُكفِّر مُسؤمِناً بالسوذرِ

الشفاعةُ لغةً: الوسيلةُ والطَلَب، وعُرْفاً: سؤالُ الخيرِ للغير، والمرادُ بالشفاعةِ هنا أنّ رسولَ الله ﷺ يطلبُ من الله تعالىٰ يومَ القيامة خيراً لبعض الناس، فيعطيه الله تعالىٰ ما طلبَ ويشفّعُهُ فيمَن شفعَ له، وهذا ثابتٌ بالأحاديثِ الصحيحة، ولذا يجبُ اعتقاده.

وأصلُ الشفاعةِ ثابتٌ في القرآنِ الكريم، من ذلك قولُه تعالىٰ: ﴿ مَن ذَا اللَّهِ عَالَىٰ: ﴿ مَن ذَا اللَّهِ عَندُهُ وَ إِلَّا يَشْفَعُونَ إِلَّا اللَّهِ عَندُهُ وَ إِلَّا يَشْفَعُونَ إِلَّا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِللَّهِ عَندُهُ وَ إِلَّا يَشْفَعُونَ إِلَّا اللَّهِ عَندُهُ وَ إِلَّا يَشْفَعُونَ إِلَّا إِلَّا اللَّهِ عَندُهُ وَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّ

وأما شفاعةُ النبيِّ ﷺ فقد دلَّ عليها القرآنُ الكريم، وفَصَّلتها الأحاديثُ الصحيحةُ الكثيرة، قال الله تعالىٰ: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمْدُدًا ﴾ الصحيحةُ الكثيرة، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ [الضحىٰ: ٥]، وقال رسولُ الله ﷺ: ﴿ أَنَا أُولُ الناس يشفع في الجنة، وأنا أكثرُ الأنبياء تَبَعاً



يومَ القيامة، إنّ مِنَ الأنبياءِ لَمَن يأتي يـومَ القيامةِ مـا معه مصدّقٌ غيرُ واحد»، رواه مسلمٌ (١٩٦)، وقال ﷺ: «أنا قائدُ المرسَلِين ولا فَخْرَ، وأنا خاتَمُ النبيين ولا فَخْرَ، وأنا أولُ شافع ومُشَفَّع ولا فخرَ»، انظر «الاعتقاد» للبيهةي ص١٩٢ ورواه الدارمي (٤٩). وهذه الأحاديثُ وغيرُها تدل على ثبوتِ شفاعةِ النبيَّ محمدٍ ﷺ، وعلى أنه أولُ مَن يشفعُ يومَ القيامة، وأن الله تعالىٰ يقبلُ شفاعته فيمَن يشفعُ فيه.

وقد عدَّ العلماءُ ثمانيةَ أنواعٍ من شفاعةِ النبي ﷺ دلَّت عليها الأحاديثُ النبوية الشريفة:

الأولىٰ: الشفاعةُ العظمیٰ، وهي شفاعته بكل الخلائق لإراحتهم من طُولِ الوقوفِ يومَ القيامة ليبدأ حسابهم. انظر البخاري (٤٤٣٥).

الثانية: شفاعتُهُ ﷺ في إدخالِ قومِ الجنةَ بغيرِ حسابٍ.

الثالثة: شفاعتُهُ ﷺ في بعض من استَحَقَّ دخولَ النار بذنوبه أن لا يَدخُلها.

الرابعة: شفاعتُهُ ﷺ في إخراج الموحِّدِين من النار. انظر البخاري (٦١٩٠).

الخامسة: شفاعتُهُ عليه السلام في زيادة درجاتٍ في الجنة لبعض أهلها.

السادسة: شفاعتُهُ في جماعةٍ من صُلَحاء أمته ليتجاوَزَ الله تعالىٰ عنهم في الطاعات.

السابعة: شفاعتُهُ في بعضِ من خُلِّدَ في النار من الكفّار أن يخفّفَ عنهم العذابُ في أوقاتِ مخصوصة، كأبي طالبٍ وأبي لَهَب. انظر البخاري (٣٦٧٢) ومسلم (٢٠٩).

الثامنة: شفاعتُهُ في أطفالِ المشركين أن لا يعذَّبوا.

وكما يُشفَّعُ نبينا محمدٌ على يُشفَّعُ غيرُه من المقرَّبين الذين ارتضاهم الله عز وجل، كالأنبياء، والمرسّلين، والملائكة، والصَّحابة، والشُّهداء، والأولياء، والعلماءِ العاملين، كلُّ علىٰ قدر مقامِه عندَ الله تعالىٰ، قال عز وجل عن الملائكة: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨]، فهم يشفعون لمن رَضِيَهُ اللهُ تعالىٰ.

وأعظمُ الشفاعاتِ شفاعةُ الله تبارك وتعالىٰ، أي عفوُهُ عزَّ وجل، فإنَّ رسولَ الله ﷺ قد بيّنَ أنّ الله عز وجل يقولُ شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المؤمنون ولم يبق إلا أرحم الراحمين فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوماً لم يعملوا خيراً قط، قد عادوا حِمَماً فيلقيهم في نهر في أفواه الجنة يقال له نهر الحياة فيخرجون كما تخرج الحبَّة في حميل السيل. أخرجه مسلمٌ (١٨٣)، وهذا جزءٌ من حديثٍ طويلٍ أخرجه البخاري أيضاً (٧٠٠١)، والحِمَم الفحم.

وقد حملَ العلماءُ هذا الحديثَ علىٰ قوم قالوا (لا إله إلا الله محمدٌ رسول الله) أو آمنوا بالله والرسولِ الذي أرسل إليهم قبلَ مبعثِ محمدٍ ﷺ ثم لم يعملوا خيراً، ومثلَهم المسلمُ الذي يُحكَمُ بإسلامه تَبَعاً لأبويه أو أحدِهما ولم يعتنق عقيدةً مكفِّرةً ولم يفعل خيراً، لأن الشفاعاتِ مهما اتسعت لا تشملُ الكافرين، قال الله تعالى عن الكفار: ﴿ فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنفِعِينَ ﴾ [المدثر: ٤٨]، وقال تعالىٰ عنهم: ﴿ فَذُوتُواْ فَكَن نَّزِيدَكُمْ إِلَّاعَذَابًا﴾ [النبأ: ٣٠]، ولا بد من حمل الحديثِ علىٰ وجه لا يُعارِضُ صريحَ القرآنِ الكريم، وبالمقابل لا يجوزُ إنكارُ الشفاعة بعدَ أن ثبتت بالكتاب والسنة، فإن الله تعالىٰ يقول: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يَقَبُلُ ٱلنَّوْبَةُ عَنْ عِبَادِمِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّئَاتِ﴾ [الشوري: ٢٥]، ويقول عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ [النساء: ١١٦]،



ومذهبُ أهل السنة والجماعة أنّ الذنب مهما كان كبيراً لا يكفّرُ صاحبُه إلا إذا استحلّه بلا شُبْهةٍ كما سيأتي إن شاء الله ص٢٢٩، أو كان الذنبُ نفسُه مكفّراً كالسجودِ للصّنَم. وأما النصوصُ التي توعّدت العصاة بالعِقاب فإنها لا تدلُّ على تعذيبِ كل العصاة، بل إذا عُذّبَ بعضُهم كان الخبرُ عن العقوبةِ صادقاً كما سيأتي قريباً إن شاء الله.

وخالفَ الخوارجُ أهلَ السنة فكفروا أصحابَ الذنوب، وقالوا: كفرٌ دونَ كفر، وخالفَ المعتزلةُ أيضاً فأخرجوا صاحبَ الكبيرة من الإيمان ولم يُدخلوه في الكفر. والصواب مذهب أهل السنة لأنه مؤيد بالآيات والأحاديث الصحيحة.

## القولُ فيمن مات علىٰ غير توبة:

١١٦ - ومَنْ يَمُتْ ولم يَتُبُ مِنْ ذَنْبِهِ فَالْمَسِرُهُ مُفَسوَّضٌ لَسرَبِّهِ المُحُلُوةُ مُجْتَنَسبُ ١١٧ - وواجبٌ تعذيبُ بعضِ ٱرتَكَبْ كبيسرة ثسمَّ الخُلُودُ مُجْتَنَسبُ

قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءً ﴾ [النساء: ١١٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَسَرَمُ ﴾ [الزلزلة: ٧]، وهذه الآيةُ تُفيدُ أنّ المؤمنَ إذا عَمِلَ عملاً صالحاً لا بد أن يجازىٰ عليه خيراً في الآخرة، وأعظمُ الحسناتِ الإيمان، وكذلك قولُه تعالىٰ: ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ [الكهف: ٣٠].

وقالَ الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَنَكَى ظُلَمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ فَارَّا وَسَيَصَلَوْتَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠]، وهذا التهديدُ يشمل المسلمَ والكافرَ الذي يأكل مالَ اليتيم ظلماً، وكذلك الآياتُ التي تهددُ أصحابَ الذوب.



## ومن هذه الآياتِ وغيرِها استنبطَ أهلُ السنة العقائدَ التالية:

أ ـ المؤمنُ الذي يموتُ على الإيمان من غير توبةٍ نفوضُ أمرَه إلى الله ولا نجزمُ بأنه سيُعاقب أو يعفو الله تعالى عنه؛ لأنه مستحِقٌ للعقابِ من جهةٍ وعفو الله تعالى ممكن شرعاً من جهةٍ أخرى، ويؤيدُ هذا الاستنباط قولُ النبي ﷺ: «بايعوني على ألا تُشرِكوا بالله شيئاً ولا تسرقوا ولا تَزْنُوا»، وقرأ عليهم الآية وقال: «فمَنْ وَفّىٰ منكم فأجرُهُ على الله، ومَن أصابَ من ذلك شيئاً فعترَهُ الله عليه فهو شيئاً فعُوقِبَ به فهو كفّارةٌ له، ومن أصابَ من ذلك شيئاً فسترَهُ الله عليه فهو إلى الله إن شاء غفر له وإن شاء عذّبه»، رواه البخاري (١٨) ومسلم (١٧٠٩) وغيرهما. والمراد بالآية الآية التي في سورة الممتحنة (١٩).

ب ـ لا بد أن يُعذُبَ الله تعالى بعض أصحاب الذنوب الكبيرة لأنه توعّدهم بالعذاب، فلا بد أن يُعذُبَ بعضهم كما أخبر، كيلا يكون الخبرُ مخالِفاً للواقع، وهذا على مذهب الماتريدية الذين قالوا: إخلاف الوعيدِ غيرُ جائز، أما على مذهب الأشاعرة الذين قالوا: إخلاف الوعيدِ جائزٌ شرعاً لأنه كَرَمٌ؛ فلا يجبُ تعذيب بعض العصاة، وقد دلت الأحاديث الصحيحة على تعذيب بعض الموحدين بسبب ذنوبهم قال رسول الله الصحيحة على تعذيب بعض الموحدين بسبب ذنوبهم قال رسول الله الصحيحة على آخر أهل النار خروجاً منها وآخر أهل الجنة دخولاً . . . . » الحديث رواه البخاري (٢٠٠٢) ومسلم (١٨٦).



## ومن هذا يتبين أن المكلُّفين يومَ القيامة أقسامٌ:

- المؤمنونَ الذين لم يعملوا ذنباً قط كالأنبياء، وهؤلاء في الجنة لا يمسَّهُم عذابٌ بدليلِ قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِنْنَا ٱلْحُسْنَةَ أُولَا إِلَى عَنْهَا مُبْعَدُونَ شَيَّ لَا يَسَمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴾ مُبْعَدُونَ شَيَّ لَا يَسَمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١-١٠١]، وعلىٰ هذا أجمع المسلمون.
- ٣ ـ المؤمنونَ الذين أذنبوا ولم يتوبوا وذنوبُهم صغائرُ فهؤلاء في مشيئةِ الله تعالىٰ إن شاء عاقبَهم وإن شاء عفا عنهم، وهم خالدون في الجنة، وأمرُهم إلىٰ العفوِ أقربُ، قالَ الله تعالىٰ: ﴿ إِن تَجْتَـنِبُوا كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ لُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُدْخَلًا كُرِيمًا ﴾ [النساء: ٣١].
- المؤمنون الذين فعلوا الكبائر ولم يتوبوا فهؤلاء إن لم تشملهم شفاعة ولا عفو يعذّبون على ذنوبهم لكن لا يخلدون في النار بل يخرجون منها إلى الجنة خالدين فيها أبداً، ويشهدُ لهذا قولُ الرسولِ على: «من مات لا يُشرِكُ بالله شيئاً دخلَ الجنة»؛ أي: ولو بعدَ العذاب، «ومن مات يشركُ بالله شيئاً دخلَ النار»، رواه مسلم (٩٣) ومثله في البخاري (١١٨١).
- الكفارُ الذين ماتوا على الكفر، وهؤلاء مخلّدون في النار، والمنافقون منهم في الدَّرْكِ الأسفلِ من النار، لا ينفعهم عملٌ وإن كان ظاهرُهُ حَسَناً، إذ ليس لهم عملٌ صالح، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَقَدِمْناً إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَمَانْنَهُ هَبَاءُ مَّنثُورًا ﴾ [الفرقان: ٣٣].

717

وهذه البحوث لا تعني الجرأة على المعاصي، فالمؤمنُ يَخافُ مِنَ الله ولو لم يعمل ذنباً قط، لأن الخوف مِن الله مِن علاماتِ الإيمان، قال الله تعالى: ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

### حياةُ الشُّهَداء:

١١٨ وصِفْ شَهِيدَ الحَرْبِ بالحياةِ ورَزْقُهُ مِنْ مُشْتَهَى الجَنَّاتِ

وقد روى الإمام أحمد (٢٢٦٧) وأبو داودَ (٢١٥٨) والحاكم ٩٧/٢ عن ابن عباس قال: قالَ رسولُ الله ﷺ: «لمّا أُصيب إخوانكم بأُحُدِ جعلَ اللهُ



أرواحَهم في أجوافِ طَيرٍ خُضْرٍ تَرِدُ أنهارَ الجنة وتأكلُ من ثمارها وتأوي إلىٰ قناديلَ من ذهبٍ في ظل العرش، فلمّا وجدوا طِيبَ مأكلِهم ومشرَبِهم وحسنَ مَقِيلِهم قالوا: يا ليتَ إخوانَنا يعلمون ما صَنَعَ الله لنا لئلا يَزهَدُوا في الجهادِ ولا يَنكُلُوا عن الحرب، فقال الله تعالىٰ: أنا أبلِّغُهم عنكم، فأنزل هذه الآية: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ آمَوَتًا بَلْ أَحْياً أُعِندَ رَبِّهِمْ فَيْزَلُو هَذَه الآية : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ آمَوَتًا بَلْ أَحْياً أُعُونَا بَلْ أَحْياً أُعْ عِندَ رَبِّهِمْ فَيْزَلُ هذه الآية .

وأمّا أنّ الأرضَ لا تأكل أجسادَهم فهذا مما شاهدَه المسلمون وتناقَلُوه منذُ عهدِ الصّحابة إلى عهدِنا ففي الموطأ: كتاب الجهاد: باب الدفن في قبر واحد: «أن عمرو بن الجموح وعبد الله بن عمرو استشهدا في أحد ثم حفر عنهما بعد ست وأربعين سنة فوجدا لم يتغيرا كأنهما ماتا بالأمس» وقد وَجَدَت الكتيبةُ الهاشميةُ العاشرةُ من الجيش العربي الأردني سنة ١٣٩٠هـ أثناء حربنا مع اليهود شهيدَين مدفونَين في التراب وأجسامُهم سالمةٌ لم تَبُل، وذلك بعد استشهادِهم بثلاثِ سنينَ بالقرب من بلدة الشُّونةِ الجنوبية، في منطقة الغور مقابلَ القُدْس، وهي منطقةٌ شديدةُ الحرارة، ورأتهُما الكتيبةُ وجدوا شهداء لم تَبُل أكفانُهم، ويظهر أنهم من أيام المماليك في جهادِهم ضدَّ الصليبيين، وأخبرني من رآهم. وأمّا أنّ بعضَ الذين يُقتَلون في المعارك ضدَّ الكفار تتفسَّخُ أجسادُهم فذلك لأنّ الشهداءَ درجاتٌ، والله أعلمُ بالنوايا.

ثم إنّ الشهداء ثلاثة أنواع:

الأول: شهيدُ الدنيا والآخرة، وهو المؤمنُ الصالحُ الذي يقاتِلُ لإعلاء كلمة الله فيُقتَلُ في المعركة ضدَّ الكفار مُقبِلاً غيرَ مدبِر، فهذا شهيدُ دنيا،



بمعنىٰ أننا لا نغسُّلُه ولا نصلِّي عليه، وشهيدُ آخرة بمعنىٰ أن له في الآخرة ما وعدَ الله به الشهداء.

الثاني: شهيدُ دنيا، وهو المسلمُ الذي يُقتَلُ في المعركة ضدَّ الكفار لكن لم تكن نيتُه إعلاء كلمة الله، فهذا لا يُغسَّلُ ولا يصلىٰ عليه، لأنه شهيدٌ حسبَ الظاهر، ونحن لم نطَّلع على سريرته، وفي الآخرة ليس له ما للشهداء، بل هو كسائر أمواتِ المسلمين. ودليلُ هذا قولُ الرسول عَنِيُّ: «من قاتلَ لتكونَ كلمةُ الله هيَ العليا فهو في سبيلِ الله»، وكان هذا جواباً لمن قال: يا رسولَ الله، الرجلُ يقاتِلُ للمَغْنَم، والرجلُ يقاتِلُ للمَغْنَم، والرجلُ يقاتِلُ ليُذكر، والرجلُ يُقاتِلُ ليُرىٰ مكانُه، فمَن في سبيلِ الله؟ فقال: «مَنْ قاتلَ لتكونَ كلمةُ الله هي العليا فهو في سبيلِ الله؟ ومسلمٌ (١٩٠٤).

الثالث: شهيدُ الآخرة، وهذا يُغسَّلُ ويُصلَّىٰ عليه، وله عندَ الله تعالىٰ مثلُ أجرِ الشهداء في المعركة، قال رسولُ الله ﷺ: "والشهادةُ سبعٌ سوىٰ القتلِ في سبيل الله: المقتولُ في سبيل الله شهيدٌ، والمطعونُ شهيدٌ (أي: الذي ماتَ بالطاعون)، والغريقُ شهيدٌ، وصاحبُ ذات الجَنْبِ شهيدٌ، والمبطُونُ شهيدٌ (أي: مَن ماتَ بالإسهالِ كالكُولِيرا)، وصاحبُ الحريقِ شهيدٌ، والذي يموتُ تحتَ الهَدَمِ شهيدٌ، والمرأةُ تموتُ بجُمْعِ شهيدٌ (أي: تموتُ ببجمعِ شهيدٌ، والمرأةُ تموتُ بجُمْعِ شهيدٌ (أي: تموتُ ببجمعِ شهيدٌ (أي: تموتُ ببجمع شهيدٌ، والمرأةُ تموتُ ببجمعِ شهيدٌ (أي: تموتُ بسبب الولادة)»، رواه أبو داود (٢٧٠٤) والنساني (١٨٢٣).

وفي بعض الأحاديث زيادة على ما ذُكِر: «الغريب، والملدُوغ، ومن يقع من فوق البيت (أي من مكانٍ عالٍ)، ومن تقع عليه صخرة ، والتي تموت من الغيرة على زوجها، ومن قُتِلَ دونَ مالِه، ومَن قُتِلَ دونَ نفسِه، ومن قُتِلَ دونَ أخيه، ومن قُتِلَ دونَ جاره، والآمرُ بالمعروف والناهي عن المنكر (أي: إذا قتل بسبب ذلك)»، رواه ابن عساكر. (انظر تاريخ دمشق: ١٦٦/٥٣).



وَفِي بعضِ الأحاديثِ زيادةٌ علىٰ مَن ذُكِر: مَن قُتِلَ دونَ دينه، ومن قتل دون أهله (أي عرضه ونسائه)، ومن قتل مظلوماً.

فبابُ الشهادة واسعٌ وفضلُ الله أوسع، وفي العقائد نقفُ عندَ النص. (انظر كنز العمال: ٤١٥/٤ الفصل الثاني في الشهادة الحكمية).

#### معنىٰ الرِّزْق:

١١٩ ـ والرِّزْقُ عندَ القومِ ما بِهِ أَنتَفَعْ وقيلَ: لا، بل ما مَلَكْ، وما الله المعرد، وما الله المحررة والمحررما

الرزّاقُ هو الله عز وجل، وهذا لا خلافَ فيه بينَ المسلمين، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلجِّنَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦-٥٨]، فالعِبادُ لا يُطْعِمُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦-٥٨]، فالعِبادُ لا يَرزُقُون أَنفسَهم ولا غيرَهم، بل يتعاطون الأسبابَ والرزّاقُ هو الله تعالىٰ، قال عز وجل: ﴿ هُوَ ٱلّذِى جَعَكَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَآمَشُوا فِي مَنَاكِمِهَا وَكُلُواْ مِن رِزْقِهِ مَ وَإِلَيْهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَوْلاً فَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا فَاللهُ وَلَهُ وَاللهُ وَلَوْلاً فَاللهُ وَلَوْلاً فَاللهُ وَلَوْلاً فَاللهُ وَلَوْلُونُ وَاللّهُ وَلَوْلَا فَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَوْلاً فَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا قُولُونُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا قُولُونُ وَلِهُ اللللهُ وَاللّهُ وَلَا قُولُونُ الللهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا قُولُونُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَوْلُونُ وَلَوْلُونُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا لَا فَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا لَا عَلَوْلُونُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا فَلْ فَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا فَالْرَصُونُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولَا فَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

لكنْ: ما هو الرزقُ في الاصطلاحِ الشرعي؟ هل هو ما انتفعَ به الإنسانُ والحيوان، أم ما مَلَكَهُ الإنسان؟ قال أهلُ السنة: الرزقُ ما انتفَعَ به الإنسانُ والحيوان. وقال المعتزلة: ما ملكه الإنسان.

وحجةُ أهلِ السنة أن المسألةَ ليس فيها إلا قولان: قولُهم وقولُ المعتزلة، وقولُ المعتزلة ينبني عليه أمورٌ غيرُ صحيحة، منها:

<sup>(</sup>١) أي القول الثاني لم يتبع.



- ١ ـ لو كان الرزق ما مُلِكَ لكان الله عز وجل مرزوقاً لأنه يملك كل ما في
   الكون، وهذا لا يقول به أحد.
- ٢ ـ لو كان الرزقُ ما مُلِكَ لكانت الدوابُّ غيرَ مرزوقةٍ لأنها لا تَملِك، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿ ﴿ وَمَا مِن دَآتِتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [مود: ٦]، فدلَّ علىٰ أنّ الرزقَ ما انتفعَ به الحيوان.
- ٣ ـ لو كان الرزق ما مُلِك لكان بعض الناس يأكل رزق بعض، وقد اشتهر
   بين المسلمين أن أحداً لا يأكل رزق أحد.

فبطلَ قولُ المعتزلة وثبتَ قولُ أهل السنة، أما قول الله تعالىٰ: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣]، فمعناه مما أعطيناهم، والرزقُ يُطلَقُ لغةً علىٰ المِلْك، لأنّ ما يملكُهُ الإنسانُ ينتفعُ به غالباً فهو مُهَيّاً للانتفاع، وموضوعُ البحث: الرزقُ اصطلاحاً وليس لغةً.

ولهذا جَزَمَ أهلُ السنة بأن الرزق ما ساقه الله تعالىٰ إلىٰ الإنسانِ والحيوانِ فانتفَع به بالفعل بأيِّ وجه من وجوه الانتفاع من أكلِ أو شرب أو غيرهما، ومعلوم أن الإنسان يمكن أن يأكل الحلال والحرام والمكروه، فالحلال ما ثبتت إباحتُهُ بدليلِ شرعيٍّ من الكتاب أو السنة أو غيرهما من الأدلة، والحرام ما ثبتت حرمتُهُ بدليلٍ شرعي، والمكروه ما نهىٰ الشرعُ عنه نهياً غيرَ جازم، فإن قيل: كيفَ يرزقُ اللهُ الحرام؟ قلنا: هذه من مسائلِ خَلْقِ الأفعال والكسب، وقد تقدَّمَ الحديثُ عنها، وخلاصةُ الجوابِ الذي يناسِبُ المقامَ أنّ العبدَ يختارُ الانتفاعَ بالحرام فيُحاسَبُ علىٰ اختيارِه وإن كانت قدرتُهُ علىٰ الانتفاع بالحرام من خَلْقِ الله تعالىٰ.



# معنىٰ التوكُّل:

١٢١ ـ في الاكتِسابِ والتوَكُّلِ ٱختُلِفْ والراجِحُ التفصِيلُ حَسْبَما عُرِفْ

الرزقُ من عند الله عز وجل، قال تعالىٰ: ﴿ وَفِي النّمَا وَرَقَاهُمُ وَمَا تُوعَدُونَ اللّهَ وَوَلَا النّمِ اللّهُ وَالْأَرْضِ إِنّا لُم اللّهُ عَالَىٰ اللهِ الرزق فقال: ﴿ فَإِذَا قُضِيبَتِ الصّلَوْةُ قَانتَشِرُوا فِي الله تعالىٰ بالسعي في طلب الرزق فقال: ﴿ فَإِذَا قُضِيبَتِ الصّلَوْةُ قَانتَشِرُوا فِي اللّهُ تعالىٰ اللّهِ اللّهِ الأولىٰ وما في الأرضِ وَابْنَعُوا مِن فَضَل اللّهِ الأولىٰ وما في معناها من الآياتِ والأحاديثِ بدا له أن عدمَ السعي في طلب الرزق مع الاشتغال بالعبادةِ أو العلمِ أو الجهادِ أو الدعوة أفضلُ، لأنه اعتمادٌ مطلقٌ علىٰ فضل الله تعالىٰ فهو لا يُخلِفُ الميعاد، ولا بد أن يسوقَ إلى الإنسان رزقه بطريقةٍ ما، ويسمُّون هذا (التوكُّل) أو التجريدَ عندَ أهل التصوف، ويشترطون علىٰ مَن سلكَ هذا الطريقَ أن يقصِدَ به التفرُّعُ لأمرِ من أمور الدِّين من علم أو عبادةٍ أو جهادٍ . إلخ، ويشترطون عليه أن لا يُخِلَّ بنفقةٍ مَن تلزمُهُ نفقتُه مِن زوجةٍ أو قريب، وأن يكون حَسَنَ الظنَّ بالله عز وجل مهما أصابه من الفقر حتىٰ لو مات جوعاً، وعَدُّواً من التوكل تركَ الدواء اعتماداً علىٰ الله تعالىٰ وأنّ الآجالَ محدَّدةٌ لا تتغير.

ومن نظرَ إلىٰ الآية الثانية وما في معناها من الآياتِ والأحاديثِ رأى أنّ السعي في طلبِ الرزقِ أفضل، لأنه استجابةٌ لأمر الله تعالىٰ بالسعي، قال تعالىٰ: ﴿ فَاتَشُوا فِي مَنَاكِبُهَا وَكُلُوا مِن رِّدَقِيرٍ ﴾ [الملك: ١٥]، وفي هذا استغناءٌ عن الناسِ والذلّ لهم بسببِ ما يقدِّمُونه لمَن ترك العمل، وفيه أيضاً تسبُّبٌ في كسبِ المالِ لينفق المسلم علىٰ غيرِه من المسلمين، ويسمون هذا (الاكتسابَ) أو التسبُّب، ويشترطون علىٰ من سلكَ هذا الطريقَ أن لا يشغَلُه عن واجبِ

ديني من عبادة، وعلم، وجهاد، قال الله تعالىٰ: ﴿ رِجَالٌ لَا نُلْهِيهِمْ يَحِنَرُهُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِينَاتُهِ ٱلزَّكُوٰةُ يَخَافُونَ يَوْمًا نَنْقَلَبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَكُرُ ﴾ قالنور: ٣٧]، ومن الاكتساب تعاطي الدواء عند المرض عملاً بقول النبي عَلَيْ: «عبادَ الله تداووا، فإنّ الله لم يَضَعْ داءً إلا وَضَعَ له دواءً إلا داءً واحداً: الهَرَم»، رواه أبو داود (٣٣٥٧) والترمذي (١٩٩١).

وأما من نظر إلى الآيتين معاً وما أشبههما من الآيات والأحاديث وجد أنه لا تعارُضَ بينهما، وأنّ المؤمن يجبُ عليه أن يسعىٰ في طلب الرزق مع اعتقاده أنّ الرزّاق هو الله تعالىٰ، وأنّ ما يكسبه طالبُ الرزق ليس بقدرته ولا بحوله بل بفضل الله تعالىٰ، فكم من إنسانٍ يسعىٰ ويتعبُ في طلب الرزق وهو فقيرٌ، وكم من إنسانٍ يبذل جهداً قليلاً ويأتيه مالٌ كثير، ومثلُ هذا يُقال في الدواءِ والتداوي، فعلىٰ المسلم أن يتداوىٰ ويعتقدَ أنّ الشافيَ هو اللهُ تعالىٰ، قال عز وجل فيما حكاه عن إبراهيمَ عليهِ السلام: ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشَفِينِ ﴾ قال عز وجل فيما حكاه عن إبراهيمَ عليهِ السلام: ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشَفِينِ ﴾ وحالُ النبيُ عليهِ وحالُ الصحابةِ الكرام، وحالُ النبيُ عليهِ وحالُ الصحابةِ الكرام، وحالُ النبي عليهِ وحالُ المحابه أشرفُ الأحوال، فهم القدوةُ لمن بعدَهم كما سيأتي ص ٢٣٩، وأهلُ هذا الزمانِ لا يُخاف عليهم من ترك الأسبابِ جلَّ جلاله. من الاشتغالِ بها والاعتمادِ عليها مع نسيانِ الرزّاق خالقِ الأسبابِ جلَّ جلاله.

وفي نفس الوقت لا ننكر أنّ العلمَ والعبادةَ والجهادَ بحاجةِ إلىٰ تفرُّغ، فمن تفرَّغ لذلك ورضيَ بالقليل الحلال لا يجوزُ الإنكارُ عليه، كما أن كفاية النفس والإنفاق على العيالِ وإنعاشَ اقتصادِ الأمة الإسلامية كيلا تطغىٰ عليها الأممُ الأخرىٰ وتستعمِرَها يحتاجُ إلى جهدٍ ومثابرةٍ وسفرٍ واتصالات، ومَن عمل في هذا المجالِ بنيَّةٍ صادقةٍ لخدمة الأمةِ أو كفايةِ النفس والعِيالِ مع أداءِ حقوق الله لا يجوزُ الإنكارُ عليه، وقد قال رسولُ الله ﷺ: «كلٌ ميسَّرٌ لما



خُلق له»، رواه البخاري (٧١١٢) ومسلم (٢٦٤٩). والأمةُ لا تستغني عن هذا ولا عن ذاك، وخيارُ الأمة كان فيهم الغني كعثمانَ بن عفان وعبد الرحمٰن بن عَوف، وكان فيهم الفقيرُ كأبي ذَرِّ وبلالٍ رضيَ الله عنهم أجمعين، والأولياءُ فيهم الغني والفقير، ولذا اختلفوا أيهما أفضلُ الغني الشاكر أم الفقير الصابر، والصحيحُ أنّ المعوَّل عليه هو الحالُ مع الله، فما قرَّبَ إلى الله فهو الأفضلُ سواءٌ في ذلك الغنى والفقر.

# الشيءُ هو الموجود، والموجوداتُ حقائقُ ثابتة:

١٢٢\_ وعندَنا الشَّيءُ هو الموجُودُ وثابتٌ في الخارِجِ الموجودُ

هذه بعضُ اصطلاحاتِ علماءِ الكلام الأشاعرة، فان كلمتي (شيء) و(موجود) معناهما واحدٌ عندَهم، فكل ما قيل عنه (شيءٌ) فهو (موجودٌ)، وكل ما يُقال عنه (موجودٌ) فهو (شيءٌ)، ولا يُقال: (شيءٌ) ولا (موجودٌ) إلا لما له حقيقةٌ في الواقع، أما الذي تتخيله الأذهانُ وليس له وجودٌ في الواقع فلا يُقال له (شيءٌ) ولا (موجودٌ). فعندَما ننظر إلى الحيوان المعروف ونقول: «هذا فرسٌ» فإن الفرسَ التي نراها فرسٌ حقيقيةٌ وليست خيالاً، ولها وجودٌ في الواقع، وكذلك عندما نقول: هذا إنسانٌ أو شجرةٌ... إلخ؛ أي: أنّ الكونَ وما فيه حقيقةٌ، وما نحِسُّ به من الموجوداتِ في الكون حقائق، ولسنا في حُلم طويل أو تصوُّراتِ ناتجةٍ عن اضطرابٍ في العقل، وأقربُ الحقائق وجودُنا نحن الذين نفكرُ ونعالج القضايا.

هذه الحقائقُ البَدَهِيةُ تنبني عليها حقيقةٌ كبيرة، وهيَ: أنّ الكونَ وأجزاءه حقائقُ ثابتةٌ، وهي عاجزةٌ عن إيجادِ نفسِها، فلا بدَّ لها من مُوجِد، ومُوجِدُها هو الله تعالىٰ.

وبعضُ الناس أرادَ أن يهربَ من حقيقة وجودِ الله تعالىٰ فقال إنّ الكونَ وما فيه خيالٌ لا حقيقة له؛ أي: لا يحتاجُ إلىٰ خالق، لأنه إذا اعترفَ بوجودِ الكون لزمه أن يعترفَ بخالق الكون، فأنكرَ وجودَ الكون، وهذا الكلامُ أقربُ إلىٰ الجنون، وقد اشتهر به قومٌ سُمُّوا (السوفسطائية)، وقد انقرضَت هذه الفرقة، ويُحكىٰ أن سُوفسطائياً أتىٰ علىٰ بَغْلةٍ إلىٰ الإمام أبي حنيفة رحمه الله ليناظِرَهُ في هذا الموضوع، فأمرَ الإمامُ بعضَ تلاميذه أن يُخفِيَ البغلة، فلما خرج السوفسطائي لم يجد بغلتَه، فبحث عنها، فقال له الإمام: أنتَ نعم أنه لم يكن لبغلتك حقيقة! فلا تطلبُها. فرجعَ عن معتقده ورُدَّت إليه بغلتُه.

وهذه المسألةُ التي نراها بَدَهيةً يذكرها بعضُ العلماء في أول بحوثِ علمِ الكلام لأنه ينبني عليها ما بعدها، قال الإمام عمرُ النسفي في متن عقائده: «قال أهلُ الحق: حقائقُ الأشياءِ ثابتةٌ والعلمُ بها متحقِّقٌ»، لأنه إذا لم يُسلَّم بوجودِ الأشياءِ فكيف يتم بحثٌ وفكرٌ ويُقامُ دليل.

## وجودُ الشيءِ عينُ حقيقتِه، والجوهرُ الفردُ حادثٌ:

١٢٣ ـ وجودُ شيءٍ عينُهُ والجَوْهَرُ الفَـرْدُ حـادِثُ عِنــدَنــا لا يُنكَــرُ

إذا قلنا: هذا ثوبٌ أحمر، فنحن نعني ذاتَ الثوب، ونعني اتصافه بالحُمْرة، فذاتُ الثوبِ شيءٌ وكونه أحمرَ شيءٌ آخر، إذ قد يكون أزرقَ أو أخضر، أي يُمكِنُ أن تَنعَدِمَ الحُمْرةُ ويبقىٰ الثوب.

لكن إذا قلنا: الثوبُ موجودٌ، فوجودُ الثوبِ وذاتُه شيءٌ واحد، فإذا انعدمَ وجودُهُ انعدَمَت ذاتُه انعدمَ وجودُه، وإذا ثبتَت ذاتُه ثبتَ ذاتُه، وهكذا يُقالُ في كل موجود. وقد ثبتَ فاتُه، وهكذا يُقالُ في كل موجود. وقد



تقدَّمَ هذا في بحثِ صفة الوجود في حق الله تبارك وتعالىٰ عندَ القول بأن الوجودَ صفةٌ نفسية ص٥٤٠.

فالمعدومُ ليس في الخارج بشيء، ولا ذات، ولا ثابت؛ أي: لا حقيقةَ له في الخارج، وإنما يَتحقَّقُ في الخارج بوجودِهِ فيه. والمرادُ بالخارج: خارجُ الذهن؛ أي: ليس خيالاً بل موجودٌ في دنيا الناس كما يقولون.

ثم إنّ علماء الكلام قالوا في بحوثهم: إنّ الكونَ مؤلّفٌ من أجزاء صغيرة غير قابلة للانقسام، وسمّوا الجزء الذي لا ينقسم (الجوهر الفرد) أو (الجزء الذي لا يتجزأ)، وقالوا: إنه حادث، لأنّ وجوده جائزٌ لا واجب، وما كان جائز الوجود فوجوده يحتاج إلى مُوجِد، ومُوجِدُه هو الله تعالىٰ، ثم جاء العلم الحديث ليؤيد ما قاله علماؤنا ويقول: إنّ العالَم مؤلّفٌ من عناصر، والعناصر مؤلّفةٌ من ذرات، والذرة هي الجزء الذي لا ينقسم من كل عنصر، وأن ذرات العناصر لا يختلف بعضها عن بعض إلا بعدد الإلكترونات التي تدور حول النواة، وهذا يعني أن تخصيص ذرات كل عنصر بعدد خاصٍ من الإلكترونات يحتاج إلى مخصّص، وهذا دليلٌ على حاجة كل ذرة إلى صانع، وصانعها هو الله تعالىٰ، وهكذا فإنّ كل صغيرة وكبيرة في الكون تشهد بوجود الله عز وجل، وصدق الله العظيم: ﴿ فَإِنّهَا لاَ نَعْمَى ٱلْأَنْصَدُرُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُبُ الّيَ فَا عمى قلبه.

#### وجوبُ التوبة:

17٤ ـ ثمَّ الدُّنُوبُ عندَنا قِسْمانِ ١٢٥ ـ منهُ المَتَابُ واجبٌ في الحالِ ١٢٦ ـ لكنْ يُجَدُّدُ تَوبةً لما ٱقتَرَفْ

صغيرة كبيرة فسالشانسي ولا انتقساض إن يَعُسدُ للحسالِ وفي القَبولِ رأيُهُم قَدِ ٱختَلَفْ



سبق أن الذنب كل مخالفة لشريعة الله تعالى سواء كانت بفعل منهي عنه أو ترك مأمور به.

ومذهبُ أهل السنة والجماعة أنّ الذنوبَ قسمان: صغائرُ وكبائر، واستدلوا علىٰ هذا بقول الله تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَمْتَنِبُونَ كَبَيْرَ ٱلْإِثْيرِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ ۚ ﴾ [النجم: ٣٢]، فقد فَرَّقَت الآيةُ بين الكبائرِ وغيرِها وهو اللَّمَم؛ أي: الصغائر.

وخالفَ في هذا المرجئةُ فقالوا: كل الذنوب صغائر، بمعنىٰ أنه لا يضرُّ مع الإيمان شيءٌ، وخالفَ الخوارجُ فقالوا: كلُّ الذنوبِ كبائر، نظراً إلىٰ عَظَمةِ الله تعالىٰ، وكلُّ كبيرةٍ كفرٌ، لكنْ كفرٌ دونَ الكفر بالله، وخالفَ بعضُ الصوفية فقالوا: كل معصيةٍ كبيرةٌ ولا يكفُرُ صاحبُها إلا إذا كان نفسُ الفعلِ مكفِّراً، كالسجود لصَنَم ونحوه، وقد تقدَّم هذا ص ١٨٣ عندَ بيان أن اجتنابَ الكبائر يكفِّرُ الصغائر، وتقدَّمَ تعريفُ الكبائر، والمقصودُ هنا بيانُ وجوبِ التوبة من الكبائر حالاً؛ أي: أثناء القيامِ بها، وذلك بالكفِّ عنها، وبي التوبة من الكبائر حالاً؛ أي: أثناء القيامِ بها، وذلك بالكفِّ عنها، فإن كان قد انتهىٰ من فعلِها وجبت التوبةُ فوراً، وكل تأخيرٍ للتوبة يُعَدُّ ذنباً جديداً لأنه تأخيرٌ للواجب عن وقته.

ودليلُ وجوبِ التوبة قول الله تعالىٰ: ﴿ وَتُوبُونَا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١]، وقوله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللّهِ مَا تُوبُونًا إِلَى اللّهِ تَوْبَـةً نَصُوحًا ﴾ [التحريم: ٨]، والتوبةُ النّصُوحُ، أي: الصادقة، ما توفّرَ فيها ثلاثةُ أركان:

- ١ ـ الإقلاءُ عن المعصية، وذلك بتركها.
- ٢ ـ الندمُ على فعلِها لأنها مخالفِةٌ لأمر الله تعالىٰ.
- ٣ ـ العزمُ على عدم العودة إليها أبداً عزماً صادقاً.



فإن كانت المعصية متعلّقة بحقوق العباد؛ كأكل أموالهم بالباطل أو ظلمهم بضرب أو شتم أو غِيبة، فلا بدَّ من ركن رابع: وهو رَدُّ الحقوقِ إلىٰ أصحابها أو مسامحتُهم، لكن إن اغتابَ شخصاً أو شتمَهُ ولم يبلُغهُ ذلك فلا يجوزُ أن يُخبِرَهُ به، لأنها إساءة جديدة قد يترتَّبُ عليها شرَّ جديد، بل يدعو له ويستغفرُ له ويذكرُهُ بالخير كما ذكرَهُ بالسُّوء من غير أن يكذِب، فكلُ إنسانٍ له حسناتٌ وسيئات، أمّا إن بَلغَتْهُ الإساءة فَلْيطلُب منه المسامحة (۱)

#### وهنا مسائلُ ينبغي التذكيرُ بها:

- ١ ـ أكبرُ الكبائر الكفر، والتوبةُ منه واجبةٌ سواءٌ كان صاحبه كافراً أصلياً أو مرتداً، وتوبةُ الكافر بالنطق بالشهادتين، والتبرِّي من العقائدِ المكفِّرة، مع الاعتقادِ الجازمِ بالعقيدة الإسلاميةِ الصحيحةِ عندَ أهلِ السنة والجماعة.
- ٢ ـ لو قَدَرَ على التوبةِ من بعض الذنوب ولم يقدِر على التوبةِ من بعضِها
   الآخر وجبَ عليه أن يتوبَ عمّا يقدِرُ على التوبةِ منه ويحاولَ أن يتوبَ
   من الباقى.
- ٣ ـ إذا غلبه الشيطانُ وعادَ إلى المعصية التي تابَ عنها وجبَ عليه أن يتوبَ
   منها مرة أخرى، وهكذا كلما غلبه الشيطانُ تابَ ولا يَقنَطُ من رحمة
   الله.
- ٤ ـ لو تابَ من الذنوب كلّها جملة يكفي، ولا يُشترط أن يعُدّها بالتفصيلِ
   ليتوبَ منها، وعليه أن لا يعودَ إلىٰ ذنبِ بعد ذلك، فإن عاد جَدّدَ التوبة مما عاد إليه.

<sup>(</sup>١) انظر إحياء علوم الدين: ٣٨/٤.



- ٥ حقوقُ العبادِ المالية إن كانت معلومة لا بد من طلب المسامحة بها بالتفصيل ولا تكفي المسامحة جملة، وإذا لم تكن معروفة بالتفصيل كَفَتِ المسامحة بالجملة، وهي مسألةٌ خلافية بينَ الفقهاء يذكرونها في باب «الإبراء» من كتب الفقه. وأما الحقوقُ المعنويةُ الناتجةُ عن الإساءة بالغيبة والشتم ونحوهما فقد تقدَّمَ أنّ الإساءة إن بلغت من أساءَ إليه فلا بد من طلب المسامحة وحصولها، وإلا فلا يجبُ ذكرُها له، بل يكفي الدعاءُ والاستغفارُ له وذكرُهُ بالخير خاصة عندَ الذين ذكرَه بالسُّوءِ عندَهم.
- ٦ ـ التوبة من الذنوب الصغيرة واجب أيضاً، فهي مخالِفة لأمر الله تعالى،
   ولا يوجد حَدَّ فاصلٌ تماماً بين الكبائر والصغائر كما تقدَّم.
- ٧ ـ بابُ التوبة مفتوحٌ أمامَ الإنسان في كل وقتِ ليلاً ونهاراً ما لم يُغَرْغِرْ؛
   أي: يَصِل إلىٰ حالةِ النزاع ويرىٰ مَلَكَ الموت، قال الله تعالىٰ:
   ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَ لُهُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّ عَاتِ حَقَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلنَّنَ وَلَا الَّذِينَ يَعُونُونَ وَهُمَ حَكُفًا أَوْلَتَهِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمَ عَذَابًا قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلنَّنَ وَلَا الَّذِينَ يَعُونُونَ وَهُمَ حَكُفًا أَوْلَتَهِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيكُا إِلَيْ تُبْتُ اللهِ عَلَى إِلَيْ تُبْتُ اللهِ اللهِ عَلَى إلى اللهِ عَلَى إلى الله اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ويُغلَقُ بابُ التوبة أيضاً عندَ طلوع الشمس من مغربها، وهو من علاماتِ الساعة الكبرىٰ التي تقعُ قبلَها بقليل، قال الله تعالىٰ: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَمْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُمَا لَرَّ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

أما قبلَ ذلك فبابُ التوبة مفتوحٌ، قال رسولُ الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللهُ تعالىٰ يبسُطُ يدَه باللهل ليتوبَ مسيءُ النهار، ويبسُطُ يدَه بالنهارِ ليتوبَ مسيءُ الليل، حتىٰ تطلُع الشمسُ من مغربها»، رواه أحمد ومسلمٌ (٢٧٥٩).

- ٨ ـ لا يجوزُ ذكرُ الذنب لأحدِ إلا علىٰ سبيلِ الاستفتاء ونحوِه، لأن ذكرَهُ
   تبجُّحاً ذنبٌ جديدٌ، بل يتوبُ بينَه وبينَ الله تعالىٰ ويستغفر، حتىٰ في
   الاستفتاءِ يقولُ: ما حكمُ مَن فعلَ كذا. . .
- ٩ ـ الاستغفارُ سببٌ من أسباب المغفرة، ويُستحَبُ الإكثارُ منه في كل وقت، وخاصةً في وقتِ السحرِ والأوقاتِ الشريفة، قال الله تعالىٰ:
   ﴿ وَالْمُسْتَغَفِرِينَ إِلْاَسْحَارِ ﴾ [آل عمران: ١٧]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَبِالْأَسْمَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الذاريات: ١٨].
- ١- إذا اجتمعت أركانُ التوبة وشروطُها فهيَ مقبولةٌ إن شاءَ الله، بدليل قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لِللَّذِينَ كَغَرُوا إِن يَنتَهُوا يُعْفَرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾ [الانفال: ٣٨]، فإذا كان الكفرُ قابلاً للمغفرة بالتوبة منه فغيرُهُ من بابِ أُولىٰ، وقال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُم ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُولًا رَّجِيمًا ﴾ [النساء: ١١٠].

١١ـ الصغائرُ تُعطىٰ حكم الكبائر بالإصرارِ عليها، أو التهاونِ بها، أو الفرحِ والافتخارِ بفعلِها أو صدورِها من عالِم وغيرِه ممن يُقتدىٰ به.

## أهمُّ مقاصدِ الشريعةِ الإسلامية:

١٢٧ ـ وحِفْظُ دِينٍ ثم نَفْسٍ مالْ نَسَبْ ومِثْلُها عَقْلٌ وعِرْضٌ قَدْ وَجَبْ

الصلةُ بينَ علومِ الشريعة صلةٌ وثيقة، والفصلُ بينها في التأليفِ هو لأغراضِ البحثِ والدراسة، لأنها كلَّها تدورُ حولَ وجوبِ الإيمانِ بالله وطاعته وِفْقاً للمنهاج الذي أنزله علىٰ سيدِنا محمدِ على، وهذا من معاني قولِنا: (أشهدُ أن لا إله إلا الله، وأشهدُ أن محمّداً رسولُ الله)؛ أي أُقِرُ



وأعترِفُ بأنَّ اللهَ ربي وربُّ العالمين، ولذا يجبُ عليَّ طاعتُه وِفْقاً لما أنزل علىٰ رسولِه محمّد ﷺ، لأنّ اللهَ يعلمُ ماينفعني في الدنيا والآخرة.

ولذا نجد بعض المؤلفين في الفقه يمهد بذكر العقائد الإسلامية باختصار، ثم يذكر الأحكام الفقهية، ويختِم بذكر الأخلاق الفاضلة ووجوب تصفية السريرة لرب العالمين، وذلك تأسياً بحديث جبريل المشهور الذي سأل فيه عن الإيمان والإسلام والإحسان، وبهذا الأسلوب اشتهرت كتب الفقه المالكي، ومؤلف جوهرة التوحيد رحمه الله مالكي المذهب، ولذا بعد أن ذكر مسائل العقيدة أتبعها بذكر قواعد ترجع إليها الأحكام الفقهية، ثم أتبعها بذكر مسائل في الأخلاق وإصلاح القلب.

والقواعدُ التي تدور عليها أحكامُ الفقه هي وجوبُ حفظ: الدِّين، والنفس، والمال، والنَّسَب، والعقل، والعِرْض، فإنَّ علماءَ أصول الفقه يرَون جميعَ الأحكامِ الفقهيةِ الإسلاميةِ راجعةً إلىٰ حفظِ هذه الأمور الستة، وأنّ جميعَ الشرائعِ الربانيةِ متفقةٌ علىٰ وجوبِ حفظِها.

أما الدِّين: فهو ما شرعه الله تعالىٰ لعباده من الأحكام في كل المواضيع، ومن أجلِ بيانِ الدِّين أرسلَ الله الرُّسُل، وأنزلَ الكُتُب، وأمرَ بالدعوة، ومن أجل حماية الدِّين ونشرِ رسالتِهِ شَرَعَ الجهاد، وعقوبة المرتد، وأمرَ بمعاقبةِ المخالِفِ لأحكامِ الشريعة. ولذا لا يُباح الكفر، ولا انتهاكُ حُرُماتِ الدِّين.

وأما النفس: فمن أجل إيجادها أمرَ الله تعالىٰ بالزواج وحثَّ عليه، وأمرَ بالعنايةِ بالإنسان منذُ يكون جنيناً حتىٰ يُتوَفَّىٰ، ومن أجل حفظِ النفس شرعَ علاجَ المرض، وعقوبةَ القِصاص في النفس والأطراف، وأوجبَ الدِّيةَ

فيهما، ولذا لا يجوزُ قتلُ النفس بغيرِ حقٍ ولا قطعُ الأعضاءِ إلا بحقٍ أو لحاجةٍ علاجية.

وأما المال: فمن أجل تحصيله شرع الله الكسبَ بالتجارة والعمل، والهبة والإرث والوصية. إلخ، ومن أجلِ حفظه شرع حدَّ السرقة وقطع الطريق والحِرابة، وأحكام التعويضِ عن المتلفات، وحرَّم السرقة وأكلَ الأموالِ بغير حق.

وأما النسب: فهو مما ميَّزَ اللهُ به الإنسانَ عن غيره، فبه يَعرِفُ آباءه وأما النسب: فهو مما ميَّزَ اللهُ به الإنسانَ عن غيره، فبه يَعرِفُ آباءه وأبناءه وأقاربَه، ولهذا شَرَعَ اللهُ النكاحَ بالشروطِ الشرعية، وحرَّم الزنا، وأوجبَ الحدَّ علىٰ مُرتكبِه.

وأما العقل: فهو هبةُ الله تعالىٰ التي ميَّزَ الإنسانَ عن الحيوانات والجمادات، ولحفظه حرَّم الله تعالىٰ كل مُسكِرٍ ومُفتِّرٍ وشرعَ حدَّ السُّكْر.

وأما العِرْضُ فالمرادُ به موضعُ المدحِ والذم؛ أي: الكرامةُ الشخصية، وكلُّ إنسانٍ يُولَد بريئاً من الذنوب والنقائص، ولحفظِ الكرامةِ حرَّمَ الله القَذْفَ، والسَّب، والغِيبة، وشرعَ حدَّ القذف.

وبعضُ العلماء يرى أن حفظَ النَّسَبِ والعِرْضِ شيءٌ واحدٌ، ويعُدُّون الكلِّياتِ خمساً، وهو المشهور.

ويرى العلماءُ أنّ هذه الخمسة بعضُها أهمُّ من بعض، فأهمها الدين، ولذا تُبذَل الأنفسُ والأموالُ في سبيله، ثم النفوس، ولذا تُباح المحظوراتُ عندَ الخوفِ عليها، ثم العقول، ثم الأنساب، ثم الأموال، والأعراضُ في مرتبةِ الأموال، وتفصيلُ هذا في كتب أصول الفقه، وقد قالَ رسولُ الله ﷺ: «فإنّ دماءكم وأموالكم وأعراضَكُم عليكم حرامٌ»، رواه البخاري (٦٧) ومسلم



(١٦٧٩)، وقال: «ألا لا تَرجِعُوا بعدي كفّاراً يضرِبُ بعضُكم رِقابَ بعض»، رواه الإمام أحمد والبخاري (١٢١) ومسلم (٦٥).

### بعضُ أسباب الرِّدّة:

١٢٨ ـ ومَنْ لمعلومٍ ضَرورةً جَحَدْ مِنْ دِينِنا يُقتَلُ كُفراً ليسَ حَدْ 1٢٨ ـ ومَنْ لمعلومٍ ضَرورةً جَحَدْ أو أستَباحَ كالزّنا فلتَسْمَعِ

الإيمانُ هو التصديق بكل ما جاء به محمد رسولُ الله ﷺ وبِلَغَنا بطريقةٍ ثابتةٍ لا يتطرَّقُ إليها الشك، وهو ما يَعرفُ علماءُ المسلمين وعوامُّهم المتديِّنُون أنه من الدِّين الإسلامي، وذلك كوجوب الصلاة، والصيام، والزكاة، وحُرمة الزنا وشربِ الخمر، ووجوبِ الإيمان بالآخرة والبعثِ بعدَ الموت، والجنةِ والنار، أما غيرُ المتدينين فلا اعتبارَ لمعلوماتهم، لأنهم لا يهتمون بأحكام الإسلام فيجهلون الكثيرَ منها، والمسلمُ إذا أنكرَ شيئًا من هذه الأحكام الثابتةِ فقد كذَّبَ الرسولَ صلى الله عليه وآله وسلم، وتكذيبُ الرسولِ عليه الصلاةُ والسلامُ كفرٌ، والمسلمُ إذا كفرَ؛ أي: ارتدّ، يُطلَبُ منه أن يتوبّ ويرجعَ إلىٰ الإيمان، ويُحاججُهُ العلماءُ لإزالةِ شُبْهَتِه، فإن رجعَ إلىٰ الإسلام فبها ونِعمَت، وإلا وجبَ علىٰ الحاكم المسلم أن يقتلَه، ودليلُ هذا قُولُ الرسولِ ﷺ: (من بَدَّلَ دينَهُ فأقتُلُوه)، رواه البخاريُّ (٢٨٥٤) وغيرُه، والحكمةُ في قتله أنه بعدَ إزالةِ شُبْهَتهِ لم يَبْقَ سببٌ لكفره إلا المعانَدةُ والكِبْرُ ومحاولةُ زَعْزَعةِ صفوفِ المسلمين وإيمانِهم، وهو بهذا أصبحَ عُضواً فاسداً يجبُ بترُه كما يُبتَرُ الزاني المحصَنُ والقاتلُ بغيرِ حق، لكن مَن قُتِلَ بسبب الردة فحكمُهُ حكمُ الكافرين لا يُغسَّلُ ولا يُصلىٰ عليه ولا يُدفَنُ في مقابرِ



المسلمين، وقتلُهُ لا يكفِّرُ ذنبَه، أما مَن قُتِلَ من المسلمين عقوبة كالقاتلِ بغير حقّ والزاني المحصَنِ فحكمهُ حكمُ أمواتِ المسلمين يغسَّلُ ويُكفَّن ويُصلىٰ عليه ويُدفن في مقابر المسلمين، وقتلُه كفارةٌ لذنبه.

ويكفُرُ أيضاً مَن نفى وجوبَ أمرٍ أجمعَ كلُّ المسلمين المتدينين على وجوبه، أما ما أجمع الفقهاءُ فقط على وجوبه فلا يكفُرُ جاحِدُه، لأنَّ بعض ما يُجمعُ عليه الفقهاءُ قد لا يعرفه كلُّ المسلمين المتدينين، فلم يصل إلىٰ درجةِ النقلِ القطعي عن النبي ﷺ.

ويكفُرُ من استباحَ محرَّماً مُجمَعاً على تحريمه بينَ المسلمين المتدينين، لأنّ الحكمَ عندَثذِ منقولٌ عن النبي ﷺ بطريقِ قطعي.

أما من فعلَ الحرامَ مع اعتقادِهِ بحرمته فإنه لا يكفُر، لكن قد يُفسَّق؛ أي: يُحكَمُ عليه بأنه فاسقٌ وليس عَدْلاً.

ويكفُرُ أيضاً من استهزأ بحكم من أحكامِ الدِّين أو رآه غيرَ حق، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَقَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا شَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]، وقال رسولُ الله على: «لا يؤمن أحدُكم حتىٰ يكونَ هواهُ تَبَعاً لما جنتُ به»، انظر «الأربعين النووية» (٤١). وهذا هو سببُ كفرِ إبليسَ مع أنه يُؤمِنُ بوجودِ الله والجنةِ والنار والدار الآخرة، لكنه رأىٰ أنّ أمرَ الله له بالسجودِ لآدمَ غيرُ صواب.

### وجوبُ نَصْب الخليفةِ وطاعتِه:

١٣٠ ـ وواجِبٌ نَصْبُ إمامٍ عَـدْلِ بِالشَّرْعِ فَأَعْلَمْ لا بِحُكْمِ الْعَقْلِ ١٣٠ ـ ولا تَــزِغْ عــن أمــرِهِ المُبيــنِ

١٣٢ - إلا بِكُفْ و فَ أَنْ فِ لَنْ عَهْدَهُ فَ اللهُ يَكْفِينَ ا آذاهُ وحددَهُ اللهُ الله

من المعلوم أن القرآن الكريم والسنة النبوية فيهما أحكامٌ تتعلَّق بالمجتمع كلِّه، ولا يقدرُ على تطبيقها إلا الدولة، وذلك كالقضاء بين الناس في المواضيع المختلفة، مِن قصاص وحدود وعُقُود، وكحماية الدِّين والمجتمع بالجهاد، وتحقيق العدالة الاجتماعية، ونشر الإسلام في كل أرجاء العالم، وغيرِ هذا من الأحكام التي لا يستطيعُ الأفرادُ القيامَ بها.

وقد أقام رسولُ الله على الدولة الإسلامية بهجرته إلى المدينة المنورة، ولذا كانت الهجرة بداية للتأريخ الإسلامي، لأنها بداية قيام الدولة الإسلامية، وكان رسولُ الله على رئيسَ الدولة الإسلامية، يعتني بأمور الدِّين والدنيا على حد سواء، فهو الإمامُ في الصلاة، وخطيبُ الجمعة، والقاضي في المنازَعات، والقائدُ في الحرب. إلخ، ولم يستطع أن يفعلَ ذلك قبلَ الهجرة وقيام الدولة، فكان قيامُ الدولة الإسلامية ضرورياً كي تُطبَّقَ الأحكامُ الإسلامية التي أمر الله الناس أن يلتزموا بها، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَن لَدَيَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْكَيْفِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

وبعد وفاة النبي على سارع الصحابة الكرام إلى تنصيب رئيس للدولة الإسلامية، واشتغلوا بهذا الأمر عن تجهيز النبي على ودفنه مع محبّهم الشديدة له، لأنهم فهموا منه أثناء حياته عليه السلام أن هذا الأمر لا يؤخّر، وبهذا استدلَّ أهلُ السنة على وجوب تنصيب رئيس للمسلمين يكونُ نائباً عن النبي على في الرئاسة العامة في أمور الدين والدنيا، وسمَّوه خليفة رسولِ الله وأمير المؤمنين وإمام المسلمين، وكلها أسماءٌ لمسمى واحدٍ هو رئيسُ الدولة الإسلامية.



وتنصيبُ الخليفة فرضُ كفايةٍ على جميع المسلمين منذُ وفاةِ النبي ﷺ إلىٰ قيامِ الساعة، فإذا قامَ به أهلُ الحَلِّ والعَقْد؛ أي: وُجهَاء الناس، سقطَ الإثمُ عن غيرهم. والذي يصلح للخلافة هو مَن اجتمعت فيه الشروطُ التالية:

- ان يكون مسلماً، فالكافر ليس له ولاية على المسلمين، إذ كيف يُطبّقُ أحكامَ الإسلام من لا يؤمنُ به، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللّهُ لِللّهُ عَلَى اللّهُ بَعْلَ اللّهُ عَلَى اللّهُ بذلك.
   لِلْكَيْفِرِينَ عَلَى اللّهِ مِن لا يؤمنُ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ١٤١]؛ أي: لا يرضىٰ الله بذلك.
- ٢ ـ أن يكونَ مكلَّفاً؛ أي: بالغا عاقلاً، فالصبيُّ ليس له ولايةٌ علىٰ نفسه
   فكيفَ تكونُ له ولايةٌ علىٰ غيره، ومثلُه المجنون.
- ٣ ـ أن يكون حُرّاً، فالعبدُ المملوكُ لا يملك أمرَ نفسِه، فكيفَ يملكُ أمرَ المسلمين.
- ٤ ـ أن يكونَ ذكراً، لقولِ النبيِّ ﷺ: (لن يُقلِحَ قومٌ ولَّوا أمرَهم امرأة)، رواه
   الإمام أحمد (١٥٩٠٧) والبخاري (٤١٦٣) والترمذي (٢١٨٨) والنساني.
- ٥ ـ أن يكونَ قُرَشِياً، لقولِ النبي ﷺ: «إنّ هذا الأمرَ في قريش، لا يُعادِيهم أحدٌ إلا كَبَّهُ اللهُ على وجههِ ما أقاموا الدّين»، رواه البخاري (٣٣٠٩).
- ٦ ـ أن يكونَ عَدْلاً: والعَدْلُ هو المسلمُ الذي لم يرتكبُ كبيرة من الكبائرَ
   ولا يُصِرُّ علىٰ الصغائر ولم تغلب معاصيه طاعاته ولا يفعلُ ما يُخِلُّ
   بمروءة أمثاله.
- ٧ ـ أن يكونَ مجتهداً؛ أي: توفرت فيه شروط الاجتهاد في علوم الشريعة
   كما هي مذكورةً في كتب الأصول.
- ٨ ـ أن يكون شجاعاً، ذا رأي، فالجبان ومن لا رأي له لا يصلحان لقيادة
   الأمة.
  - ٩ ـ أن يكون سليم الحواس أي سميعاً، بصيراً ناطقاً.

وهذه الشروطُ تُعتبَرُ في الابتداءِ وفي حالة الاختيار، لكن لو بُويعَ العَدْلُ ثم فَسَقَ لا تُنتَقَضُ بيعتُه، ويجبُ علىٰ مَن يقدِرُ علىٰ نُصحِه أن ينصحَه ويَعِظَه، أما إذا أظهرَ الكفرَ فلا بيعة له وتجبُ مقاومتُه حسبَ الاستطاعة، ولو غلبَ علىٰ الخلافةِ غيرُ قرشيِّ وبايعه أهلُ الحل والعقد صحَّت بيعتُه، ووجبت طاعتُه، لقولِ الرسولِ ﷺ: «اسمعوا وأطيعوا وإن استُعمِلَ عليكم عبدٌ حَبَشيٌ كأن رأسَه زبيبة»، رواه البخاري (١٧٢٣) وغيره، وقوله ﷺ: «ستكونُ عليكم أئمةٌ تعرفون منهم وتُنكِرُون، فمن أنكرَ بلسانه فقد بَرِيءَ ومن كَرِهَ بقلبه فقد سَلِم، ولكن من رَضِيَ وتابع»، قيل: يا رسولَ الله أفلا نقاتلهم؟ قال: «لا، ما صَلُّوا» رواه أبو داود (٤٧٦٠) ومسلمٌ (١٨٥٤) بمعناه.

ووجودُ الخليفة ليس ركناً من أركان الدين، إذ يمكنُ أن يخلوَ زمانٌ من خليفةٍ شرعي، والإثمُ عندَئذِ علىٰ مَن يستطيع نصبَ خليفةٍ ولم يفعل، وعلىٰ مَن رضيَ بذلك ولم يعمل ما في وسعه لإقامة الخلافة، ودليلُ هذا حديثُ حذيفة بن اليَمان: كان الناسُ يسألون رسولَ الله ﷺ عن الخير وكنتُ أسأله عن الشر مخافة أن يدركني. وفي آخرِه: فإن لم يكن لهم جماعةٌ ولا إمام؟ قال أي: رسولُ الله ﷺ: (فاعتزِل تلكَ الفِرَقَ كلَّها ولو أن تَعَضَّ بأصلِ شجرةٍ حتىٰ يُدرِكَكَ الموتُ وأنتَ علیٰ ذلك»، رواه البخاري (٣٤١١)، فلم يأمره بغير الصبرِ علیٰ الحق إذا لم يقدر علیٰ غيره.

وتجبُ طاعةُ الإمام؛ أي: الخليفة، إلا في معصيةِ الله تعالىٰ، قال الله عز وجل: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا الْطِيعُوا اللهُ وَأَوْلِ الْأَمْرِ مِنكُرُ ﴾ [النساء: ٥٩]، وقال رسولُ الله ﷺ: «السمعُ والطاعةُ علىٰ المَرْءِ المسلمِ فيما أحبَّ وكرِهَ ما لم يُؤمَر بمعصية، فإذا أُمِرَ بمعصيةٍ فلا سمعَ ولا طاعة»، رواه البخاري (٦٧٢٥)،

وهذه بحوثٌ طويلةٌ يُرجَع فيها إلى كتب الفقه، خاصةً كتابَ «الأحكام السلطانية» للماوَرْدِي.

### الأمرُ بالمعروفِ والنهيُ عن المنكر:

١٣٤ وأمُرْ بعُرْفٍ وآجْتَنِبْ نَمِيمة وغِيبة وخَصْلة ذَمِيمة
 ١٣٥ كالعُجْبِ والكِبْرِ وداءَ الحَسَدِ وكالمِراءِ والجَدَلْ فَآغَتَمِدِ

وجودُ خليفةٍ في المجتمع الإسلامي لا يكفي لإقامة شعائرِ الدين وتطبيقِ أحكام الإسلام، ولذا أوجبَ الله على جميع المسلمين أن يتعاونوا على تطبيقِ الشريعةِ الإسلاميةِ في المجتمع من خلالِ الأمرِ بالمعروفِ والنهي عن المنكر، وجعلَ ذلك شعارَ المجتمع الإسلامي وسببَ أفضليةِ الأمة الإسلامية، قال تعالىٰ: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمّنةٍ أُخْرِجَتْ لِلنّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

فالأمرُ بالمعروفِ والنهيُ عن المنكر فرضان من فروض الكفاية إذا قامَ بهما البعضُ سقطَ الإثمُ عن الجميع، وإلا أثِمَ الجميعُ وتعرَّضوا للعقوبةِ الربّانية، وقد اهتمَّ علماءُ المسلمين ببيانِ أحكامِهما، وأفردَها بعضُهم بالتأليف نظراً لكثرةِ الفروع، وممن اعتنىٰ ببيانِهما الإمامُ الغزالي في الجزء الثانى من كتاب «الإحياء».

وقد كان الأمرُ بالمعروف والنهيُ عن المنكر نظاماً موازياً لنظامَي القضاء والشرطة، ويُسمىٰ نظامَ الحِسْبة، لأنّ القائمَ به متبرِّعٌ لا يتلقىٰ مالاً من الدولة، بل يريدُ الأجرَ والثوابَ من الله تعالىٰ بإظهار شعائر الإسلام وكَبْحِ جِماحِ الفَسَقة والخارجين علىٰ شريعةِ الله تعالىٰ، وإنما كانت أحكامُ الحِسْبة كثيرة لأن تطبيقها يحتاجُ إلىٰ ضوابطَ حتىٰ لا يُؤدِّي الاحتسابُ إلىٰ التدخُّلِ

في حياةِ الناسِ الخاصة بناءً على اجتهاداتٍ شخصية، لذا قالوا: (لا يُنكَر المنكَرُ إلا إذا كان مُجمَعاً على تحريمِه).

والمرادُ بالمعروف: كل ما عُرِفَ من طاعةِ الله والتقرُّبِ إليه، والإحسانِ إلىٰ الناس، فيشمَلُ الواجبَ والمندوب، فيجبُ الأمرُ بالواجب، ويُندَبُ الأمرُ بالمندوب، لأن طلبَ المندوبِ غيرُ محتَّم كالواجب إذ المندوب ما طلبه الشارع طلباً غير محتَّم.

وأما المنكرُ فما أنكره الشرعُ، وهو الحرامُ والمكروهُ، فيجبُ النهيُ عن الحرام، ويُندَبُ النهيُ عن المكروهِ غيرُ جازم. فالمكروه ما نهى عنه الشارع نهياً غير محتَّم.

والدليلُ على وجوبِ الأمر بالمعروفِ والنهي عن المنكرِ قولُ الله تعالىٰ: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَاللهِ عَلَيْكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤]، وقولُ رسول الله ﷺ: «مَن رأىٰ منكم منكراً فليغيرهُ بيدِه، فإن لم يستطع فبقلبِه، وذلك أضعفُ الإيمان»، رواه مسلمٌ (٤٩) وغيره.

ويُشترط في الآمرِ بالمعروف والناهي عن المنكر أن يكونَ عالماً بما يأمرُ به ويَنهىٰ عنه، وأن لا يؤديَ أمرُه أو نهيه إلىٰ منكر أكبر، ولا بدَّ لطالبِ العلم من مراجعةِ أحكام الحِسْبة لأنها أمرٌ مهم.

ومن الأمرِ بالمعروفِ والنهيِ عن المنكر أن يرى مِن أسرتِهِ أو زملائه أو تلاميذه تهاوُناً في فريضةٍ فيأمرَهم بها، أو تقصيراً في مندوبِ فيحثَّهُم عليه، أو يرى منهم فعلاً محرَّماً فيزجرَهم عنه ولو بالقوة، فإن عَجَزَ فباللسان، فإن عَجَزَ أنكرَ المنكرَ بقلبه ولم يفعله، أو يرى منهم مكروهاً فينهاهم عنه، ومن

المفيدِ في هذا المجال الدعوةُ باللطفِ ببيانِ فوائدِ الواجباتِ وآثارِها الطيبةِ في الدنيا والآخرة، وبيانِ مضارً المحرَّماتِ وآثارِها السيئةِ في الدنيا والآخرة، مع التضرُّع إلىٰ الله تعالىٰ لمعافاةِ المبتلىٰ بتركِ الواجبِ أو فعلِ المحرَّم، لأن المقصودَ الهدايةُ وليس التسلُّط.

ومن المنكَرات التي يجبُ اجتنابها ونهيُ الناس عنها إن ظهرت؛ الأمورُ التالية:

- ا ـ النميمة: وهي نقلُ كلامِ الناسِ بعضِهم إلى بعضِ على وجهِ الإفساد، ودليلُ حُرمتِها قولُ الرسولِ ﷺ: ﴿لا يدخُلُ الجنةَ نَمّامٌ وواه البخاري (٥٠٠٩) ومسلم (١٠٥) وهذا لفظ مسلم، أما إذا كان القصدُ من نقل الكلام التحذيرَ من وقوع مَظْلمةٍ ونحوِها من المحرَّماتِ فليسَ نميمةً ، كمَن سمعَ رجلًا يتوعَدُ شخصاً في نفسِهِ أو مالِه أو أهله ورأى أنه عازمٌ على ذلك قادرٌ عليه فحذَّر مِن شره ، فليست هذه نميمةً .
- ٧ ـ الغِيبة: وهي: "ذكرُك أخاكَ بما يكره"، هكذا عرَّفَها رسولُ الله ﷺ، فقيل: يا رسولَ الله ، أرأيتَ إن كان في أخي ما أقول؟ قال: "إن كان فيه فقيد اغتبتَه، وإن لم يكن فيه ما تقولُ فقد بَهَتَهُ"، رواه مسلم (٢٥٨٩) وأبو داود، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا يَفْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَعْنَى لَكُم مَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَعْنَى لَكُم الله تعالىٰ : ﴿ وَلَا يَفْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَعْنَى لَا الله تعالىٰ : ﴿ وَلَا يَفْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا أَيْحِبُ أَحَدُكُم أَن يَعْنَى لَكُم أَخِيهِ مَيْنَا فَكَرِهُ مَا الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله
- ٣ ـ العُجْب: وهو أن يرى الإنسان عبادته عظيمة في جانبِ الله تعالى، وهذا جهلٌ وغفلةٌ عن عَظَمةِ الله وكثرةِ نِعَمِهِ على عِبادِه، فإن كلَّ عبادةٍ يفعلُها الإنسان قليلةٌ في جانبِ الله عز وجل نظراً إلىٰ عَظَمته وكثرةِ حقوقه

ونِعَمِه، قال الله عز وجل: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ يَوْمَ اللَّهِ عَقَا فَيَعَلَى عَمَّا فَيَضَعُهُ يَوْمَ اللَّهِ يَوْمَ اللَّهِ يَكُونُ مَا لَعْ يَعْمِينِهِ مَّا اللَّهِ اللَّهُ عَمَّا يَعْمَدُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ يُشْرِكُونَ ﴾ [الزمر: ٦٧]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ [النحل: ١٨].

والرسولُ على كان يقول: «لا أُحصِي ثناءً عليك، أنت كما أثنيتَ على نفسِك»، رواه مسلم (٤٨٦) وغيره. فليس للعابدِ أن يُعجَبَ بعبادته، ولا للعالم أن يُعجَبَ بعلمه، ولا للمجاهِدِ أن يُعجَبَ بجهاده، فإنّ الفضلَ في ذلك كله لله، فهو الذي وفّق للطاعةِ وأثابَ عليها، بل ليس للإنسان أن يُعجَبَ بنفسه، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يِكُم مِن يَعْمَةٍ فَمِنَ الله إلى النحل: ٥٥]، والعُجْبُ بالنفس سببُ الهلاك كما حدث لقارون، أمّا لو سُرَّ بالطاعةِ لأن الله تفضّلَ بها عليه ووفّقه إليها فلا بأسَ في ذلك، قال الله تعالىٰ: ﴿ قُلْ يِفَضِّلِ اللهِ وَيَرَحَّمَتِهِ فَيِنَالِكَ فَي كل شيء فَيها إلىٰ كتاب «الإحياء» ونحوه، والمهمُّ أن ترىٰ الفضلَ لله عليكَ في كل شيء، وترىٰ نفسَكَ مقصِّراً مع الله تعالىٰ في كل حال، وهذا يجعلُكَ تواصِلُ مسيرة وترىٰ نفسَكَ مقصِّراً مع الله تعالىٰ في كل حال، وهذا يجعلُكَ تواصِلُ مسيرة الخير ولا تقعُدُ عن فعل الطاعات.

٤ ـ الكِبْر: وهو كما عرَّفَهُ رسولُ الله ﷺ: «بَطَرُ الحَقِّ وغَمْطُ الناس»، رواه مسلم (٩١) وأبو داود (١٩٢٢) والحاكم. وبَطَرُ الحق رَدُّه علىٰ قائله ورفضُهُ وعدمُ الاعتراف به، وأما غَمْطُ الناس فهو احتقارهم.

والكِبْرُ ذَنبٌ عظيم، وهو من الذنوب المهلِكةِ لصاحبها، فقد قال رسولُ الله على: ﴿ لاَ يَدخُلَ الْجَنَّةَ مَن كان في قلبه مثقالُ ذَرةٍ مِنَ الْكِبْرِ»، قال رجل: يا رسولَ الله، إن الرجل يُحِبُّ أن يكونَ ثُوبُهُ حسناً ونَعْلُهُ حسناً، فقال على:



"إِنَّ اللهَ جميلٌ يحبُّ الجمال، الكِبْرَ بَطَرُ الحقِّ وغَمْطُ الناس» رواه مسلم (٩١) وغيره. ويزدادُ إثمُ الكبرِ إذا كان التكبُّرُ على الصالحين وأثمةِ المسلمين بسبب تديُّنِهم، لقد تكبَّرَ إبليسُ علىٰ آدمَ فكان من أمره ما كان، ولذا قد يؤدِّي التكبُّرُ إلىٰ الكفرِ والعياذُ بالله.

- و الحَسَد: وهو تمنّي زوالِ النعمةِ عن المحسود، وهذا من الذنوبِ الكبيرة، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمِن شَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾، فقد أمرَ الله تعالىٰ بالاستعادة به من شر الحاسدين، وقال رسولُ الله ﷺ: «إياكم والحَسَد، فإنه يأكلُ الحسناتِ كما تأكلُ النارُ الحَطَب»، رواه أبو داود (٤٩٠٣) وابنُ ماجَهُ بمعناه، أما من تمنّىٰ خيراً كالذي عندَ غيره فليس بحاسد، لكن هذا التمنّي لا ينبغي إلا في أمرين، قال رسولُ الله ﷺ مبيناً لهما: «لا حَسَدَ إلا في الاثنتين: رجلٌ آتاه اللهُ القرآنَ فهو يتلوه آناءَ الليل وآناءَ النهار، ورجلٌ آتاه اللهُ مالاً فهو ينفقه آناءَ الليل وآناءَ النهار»، رواه أحمد والبخاري (٧٠٩١) ومسلم (٨١٥).
- ٦ ـ المِراء: وهو الطعنُ في كلامِ الغير احتقاراً له وإظهاراً للفضل عليه، أما
   إذا عَرَفَ بدليلٍ شرعي أن ما يقولُهُ خطأٌ فالواجبُ بيانُ الحق بلطفٍ مع
   عدمِ جرحِ الشعور.
- ٧ ـ الجِدال: وهو دفاعُ الإنسان عما قاله أو اقترحه بعدَ أن ظهر بطلانُه دفعاً للنقص عن نفسِه، فإنّ المسلمَ إذا عَرَفَ الحقّ اتبعَه سواءٌ ظهرَ منه أو من غيره، والمراءُ والجدالُ غالباً ما يكونُ في أمور لا طائلَ تحتَها ولا دليلَ من الشرع عليها، وهذا غيرُ البحثِ العلمي الذي يقومُ علىٰ الدليل، ويُقصَدُ به مع فةُ الحق.



## التصوُّفُ اتّباعُ النبيِّ عَلَيْهُ:

١٣٦ ـ وكَنْ كما كانَ خِيارُ الخَلْقِ حَلِيهَ حِلْمٍ تهابِعاً للحَسَقِّ ١٣٦ ـ وكن خَلَفْ وكل شَرِّ في ابتِداعِ مَنْ خَلَفْ ١٣٧ ـ فكلُّ شَرِّ في ابتِداعِ مَنْ خَلَفْ

في خاتمة هذه المنظومة المباركة يذكرُ المؤلفُ رحمه الله شيئاً من علم التصوف، وهو عندَ أهل السنة: علمٌ يُعرَفُ به صلاحُ القلبِ وسائرِ الحواس، أو: تجريدُ القلبِ لله تعالىٰ والإعراضُ عما سواه، أو: التخلّي عن الأخلاقِ الذميمة والتحلّي بالأخلاقِ الحميدة، وهذه التعاريفُ وغيرُها كلّها تدورُ حولَ معنى واحد، والمقصودُ التعرّضُ لما يفتحُ اللهُ على القلبِ من معارفَ وأحوالِ تزيدُ الإيمانَ رُسوخاً واليقينَ ثباتاً، حتىٰ يَعبدُ المؤمنُ ربه كأنه يراه، أو علىٰ الأقل يشعرُ بمراقبةِ الله له واطّلاعِهِ علىٰ كل أحواله، وهذا كما ترىٰ لا يخرجُ عن دائرةِ الكتابِ والسنة، بل هو جزءٌ مما فيهما، قال الله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيّهُا الّذِيثَ عَامَنُوا اللهَ يَعْمَلُ الْكُمْ هُرْقَانًا﴾ [الأنفال: ٢٩]؛ أي: نوراً في القلب يُقرقُ به بينَ الحقّ والباطل (انظر تفسير ابن جزي) وقال رسولُ رسولًا في القلب يُقرقُ معم الإيمان من رضيَ بالله ربّاً، وبالإسلام ديناً، وبمحمّدِ رسولاً»، رواه مسلم (٢٤) وغيره، أما ما خالفَ الكتابَ والسنةَ فهو مرفوضٌ أياً الجاهلين، ومن طلبَ الحقّ وجدَهُ إن شاءَ الله.

أما الصادقون أهلُ العلم فإنهم يرَونَ التصوُّفَ اتباعَ منهاجِ السَّلَفِ والتخلُّقَ بأخلاقهم، ومن أخلاقهم:

١ ـ الاقتداءُ بالنبيّ محمدٍ ﷺ وصحابتهِ الكِرام، فإنّ أخلاقه ﷺ خيرُ الأخلاق وأفضلُها، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]، والصحابةُ



الكِرامُ تلاميذه، تربَّوا على يدَيه، ولا يخفى فضلُهم على مُنصِف، فقد قال الله تعالى عنهم: ﴿ أَشِدَّاهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُمْ تَرَنَهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَلَى اللهُ اللهُ تعالى عنهم: ﴿ أَشِدَّاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وقد خُفظَت سيرةُ النبيِّ ﷺ وسيرةُ أصحابه لتكونَ نَموذجاً للخُلُق الفاضِل والسِّيرةِ الحَمِيدة.

 ٢ ـ الحِلْم: وهو الصبرُ وتحمَّلُ المشاقِّ في طاعة الله تعالىٰ وعبادته من علم وعملٍ وجهادٍ ومخالفةٍ للنفسِ والهوىٰ والشيطان، مع الوقارِ وعدمِ الطَّيش لأيِّ سببِ من الأسباب.

٣ ـ التزامُ الحق: والحقُّ ما دلَّ عليه كتابُ الله أو سنةُ نبيه ﷺ، قال تعالىٰ:
 ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكُمْ ﴾ [الكهف: ٢٩]، وقال تعالىٰ:
 ﴿ وَمَا ٓءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـــُدُوهُ وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـــُدُوهُ وَمَا مَانَكُمُ مَانَهُواً ﴾ [الحشر: ٧].

فما ناله السَّلَفُ من خيرٍ في الدنيا والآخرة كان بسبب اتباعِهم للنبيِّ في وما حصلَ للخَلَفِ من شرورِ فسببه البِدَعُ التي ظهرت واتَّبِعَت، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَامُ عَنْ ذَكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَنَهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُكًا ﴾ [الكهف: ٢٨]، فمَن أرادَ الخيرَ فعليهِ بمنهاجِ السَّلَف الصالح في متابعتهم للنبي ﷺ.

## حالُ النبي ﷺ أشرفُ الأحوال:

١٣٨ ـ وكلُّ هَدْي للنبيِّ قَدْ رَجَحْ فَمَا أَبِيحَ ٱفْعَلْ ودَعْ مَا لَم يُبَحْ مَا هُ يُبَحْ هَديُ النبي ﷺ سُنتُه، وهو ما نُقِلَ عنه عليه السلامُ من قولِ أو فعلِ أو تقرير، والنبيُّ ﷺ هو المثلُ الأعلىٰ للمسلمين، بل للناس كلَّهم، فأحوالُه



والخلاصةُ أن أشرفَ الأحوال التي ينبغي للمسلم أن يقلِّدُها ويتَّبِعَها هي أحوالُ النبيِّ عَلَيْ غيرُ المنسوخةِ ولا الخاصةِ ولا النادرةِ التي فعلَها لبيانِ الجواز، وهذا هو منهاج التصوُّفِ الحقّ.

# وجوبُ اتباعِ السنةِ واجتنابِ البِدْعة:

1۳۹\_ فتابع الصّالحَ مِمّنْ سَلَفًا وجانِبِ البِدْعـةَ ممّـن خَلَفًا قال رسولُ الله ﷺ: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين» رواه أبو داود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٨١٦)، انظر «الأربعين النووية» (٢٨).

وتقدَّم ص ١٥٤ قولُ النبي ﷺ: «خيرُ الناسِ قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم..» الحديث، رواه البخاري (٢٥٠٩) ومسلم (٢٥٣٣). ولهذا اشتهر بينَ المسلمين أن حالَ السَّلَفِ خيرُ أحوال الأمة، وأن حالَ الخَلَفِ فيه مافيه، فقد ظهرت البِدَعُ في زمن الخَلَف، لكن هذا ليسَ على إطلاقه، فبعضُ السَّلَفِ رُويَت عنهم مخالفاتٌ للشريعة، فهم غيرُ معصومين، وبعضُ



الخَلَفِ كان على مقدارٍ عظيمٍ من العلم والصلاح والتقوى والزهد واقتفاءِ آثار النبيِّ ﷺ، كالأئمةِ الأربعة وغيرهم من علماءِ الأمة وأثمة الهدى الذين كانوا في أجيالٍ متعاقبة، ولذا فإنّ المعنيارَ هو اتباعُ الكتاب والسنة والإجماع والقياسِ الجليّ؛ أي: الدليلِ المعتبرِ شرعاً، فما وُجِدَ من حالِ السَّلَفِ أو الخَلَف موافِقاً للدليل الشرعي فعلىٰ الرأسِ والعَين، وما كان من أحوال الخَلَف أو السَّلَفِ معارِضاً للدليل الشرعيّ فهو بدعةٌ يجبُ اجتنابها.

وهنا ينبغي التذكيرُ بأن البدعة في اللغة هيَ كلُّ جديدٍ مهما كان موضوعُه، فالسياراتُ والطائراتُ والمخترَعاتُ كلُّها بِدَعٌ حسبَ المعنىٰ اللغوي، وليست هذه هي البدعة المنهيَّ عنها.

وأما البدعةُ في الاصطلاح الشرعيّ فهي ما كان مخالفاً لكتاب الله وسنةِ رسولِ الله ﷺ والأدلة الشرعية، وبعبارة أخرى: البدعةُ هي الزيادةُ في الدِّين؛ أي: في الفرائض أو السُّنَن أو المحرَّمات أو المكروهات، فمن فرضَ ما لم يفرضه الله فقد ابتدع، ومثلُه من سنَّ ما لم يَسُنَّه الشرعُ أو حَرَّمَ ما لم يحرِّمهُ أو عدَّ من المكروهاتِ ما لم يعدَّهُ الشرع، أما المباحاتُ فأمرُها واسعٌ.

وهذا موضوع اختلط على بعضِ الناسِ لعَدَمِ التمييز بينَ البدعةِ بالمعنى اللغوي والبدعةِ بالاصطلاح الشرعي، فعَدُّوا من البِدَعِ استعمالَ الآلاتِ الحديثةِ للجهاد، وإنارةَ المساجدِ بالكهرُباء، ورفع الأذان بمكبرات الصوت... إلخ.

مع أن العلماء الراسخينَ قالوا إنّ بعضَ الأمورِ الجديدةِ واجبٌ، كجمعِ المصاحِف وتدوينِ السُّنَة، واستعمالِ الأسلحة الحديثة في الجهاد، وبعضُها

حرامٌ كالضرائب التي تُفرَضُ بغيرِ حاجة، وبعضُها مندوبٌ كصلاةِ التراويحِ جماعةً، ولذا قال سيدُنا عمرُ رضيَ الله عنه بعدَ أن جمعَ المسلمينَ على إمامٍ واحدٍ في التراويح ورأى حُسْنَ اجتماعِهم: (فيغُمَ البدعة) رواه البخاري (١٩٠٦) وبعضُ البِدَع مكروةٌ كزخرفةِ المساجدِ بما يَصرِفُ المصلِّيَ عن الخشوع، وبعضُها مُباحٌ كالترفَّهِ في المعيشةِ من وجهٍ حلال، وينبغي مراجعةُ هذا الموضوع بتوسُّع في كتبِ أهل العلم.

## خاتمةٌ ودُعاء:

١٤٠ هذا وأرجُو الله في الإخلاص مِن السرياء شم في الخلاص مِن السرياء شم في الخلاص الدي الخلاص الدي السرياء المسؤلاء قد خَوى الدي السرياء المسؤلاء قد خَوى الدي السرياء المسؤلاء المسؤلاء المسرياء الم

بعد أن أوجز المؤلف رحمه الله عقائد أهل السنة في هذه المنظومة ختمها بدعاء فيه توجيه إلى أمور هامة، وهذا ما يُسمّى الدعاء التعليمي، لأن فيه مع الدعاء تعليماً للسامعين والقارئين ليعرفوا أموراً مهمة ويحرِصُوا عليها، فطلبَ من الله تعالى:

١ ـ أن يرزقَهُ الإخلاص: وهو قصدُ وجهِ الله تعالىٰ خاصةً بالعبادة قوليةً كانت أو فعلية ظاهرةً أو خفية، فالإخلاصُ واجبٌ شرعاً، وهو روحُ العبادات، وبه يتفاوتُ ثوابها وإن تساوىٰ ظاهرها، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُدُوا اللهُ عَيْلِينَ ﴾ [البينة: ٥]، وقال رسولُ الله ﷺ: "إنّ الله لا يقبل من العمل إلا ماكان خالِصاً وابتُغيَ به وجهُه»، رواه النسائي ٢/ ٢٥ (٣٠٨٩).

وعكسُ الإخلاصِ الرِّياء، وهو عملُ القُربةِ لقصدِ الناس، فإن كان لا يريدُ إلا الناسَ فهو رياءٌ خالِص، كمَنْ يصلِّي لوجودِ شخصِ أو جماعةِ



بحيثُ لو غابَ عنهم لتركَ الصلاة، أو قطعَها، ومنه رياءٌ غيرُ خالص، كأن يفعلَ العبادة لله وللناس، وهو أخفُ من الأول، والرياءُ بنوعَيهِ حرامٌ، قال الله تعالىٰ: ﴿ فَوَيَـٰلُ لِلْمُصَلِّينَ ۚ إِلَيْنَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۚ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ أَلَهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَن اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَمَلاً أَسْرَكَ يَومِهُ عن ربه عز وجل: (أنا أغنىٰ الشركاءِ عن الشَّرْك، مَن عَمِلَ عَمَلاً أَسْرَكَ يَهِ معي غيري تركتُهُ وشِرْكَه»، رواه مسلمٌ (٢٩٨٥).

وليس المطلوبُ تركَ العمل الذي يُراعىٰ به الناس، بل المرادُ أن تعملَ مع ترك مراعاةِ الناسِ بالعمل، ولذا قالوا: تركُ العمل لأجل الناسِ رياءٌ، والعملُ لأجلِ الناسِ شِرْكٌ، والإخلاصُ أن يعافِيَكَ اللهُ منهما. فليعمل المسلمُ الخيرَ غيرَ ملتفِتٍ إلىٰ حضورِ الناس وغِيابِهم، فإنّهم لا يضُرُّون ولا ينفعون.

وليس من الرِّياء النشاطُ في العبادة مع الجماعة، بل هذه سنةُ الله في خَلْقه أن يَنشَطَ الإنسانُ للعمل مع الجماعة، ولذا تُستحب مخالطةُ أهل الخير ومفارقةُ أهل الشر، ولذا أيضاً كانت صلاةُ الجماعة أفضلَ.

وقد كان الرِّياءُ شائعاً يومَ كان المرءُ يعظَّمُ لعبادته ودينه، وقد اختلفت الأحوالُ اليوم، والمتديِّنُ لا يكاد يَسلَمُ من أذى الناس، وصارَ «القابِضُ علىٰ دينه كالقابِضِ علىٰ الجَمْر»، فلم يَبْقَ مجالٌ للرياء من هذه الناحية! والله أعلم.

٢ ـ يسألُ المؤلفُ ربه عز وجل أن يرزقَهُ الخلاصَ من الشيطان، وهو العدو الأكبر للإنسان، قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُوْعَدُو فَالَّقِيْدُوهُ عَدُوًا إِنَّمَا يَدْعُوا الله عالىٰ: ﴿ يَنَهَىٰ عَادَمَ لَا حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ يَنَهَىٰ عَادَمَ لَا



يَفْنِنَكُمُ الشَّيْطَانُ كُمَّا أَخْرَجَ أَبُوَيْكُم مِنَ الْجَنِّةِ ﴾ [الأعراف: ٢٧]، ومن لم يحذَر الشيطانَ وقعَ في حبائِله، والحافظُ هو الله تعالىٰ، وقد أمرنا الله تعالىٰ أن نَستجيرَ به من الشيطانِ فقال: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴿ مَلْكِ النَّاسِ ﴿ إِلَكِهِ النَّاسِ ﴾ مِن شَرِّ الْوَسُواسِ الْخُنَّاسِ ﴾ النَّاسِ اللَّذِي يُوسُوسُ فِ صُدُورِ النَّاسِ ﴿ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴾ [الناس: ١-١].

٣ يدعو المؤلفُ أيضاً أن يخلصه الله تعالىٰ من شرِّ النفسِ الأمّارةِ بالسُّوء، وهي التي تأمرُ صاحبَها بمخالفةِ أمر الله تعالىٰ، وقد ذكرَها الله تعالىٰ فيما حكاه عن سيّدنا يوسُفَ فقال: ﴿ إِنَّ النّقْسَ لَأَمَّارَةُ ۚ بِالسَّوَةِ إِلّا مَا رَحِمَ فيما حكاه عن سيّدنا يوسُف فقال: ﴿ إِنَّ النّقْسَ المَطمئنةُ فهي التي رَبِّي عَفُورٌ رَحِمٌ ﴾ [يوسف: ٥٣]، أما النفسُ المطمئنةُ فهي التي قال تعالىٰ: ﴿ يَكَايَنُهُا النّقْسُ الْمُطَمِّينَةُ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللّهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِلهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

يدعو المؤلفُ أن يخلصَهُ الله تعالىٰ من شر الهوىٰ، وهو ما تهواه النفسُ وتميلُ إليه من الشهواتِ والرَّغَباتِ المخالفةِ للشريعة، ومعلومٌ أنّ النفسَ قد تميل إلىٰ ما لا يجوزُ شرعاً، فإذا لم يَكْبَحُها صاحبُها بلِجام التقوىٰ أوقعته في المعاصي والمهالك، قال الله تعالىٰ: ﴿ يَندَاوُدُ إِنَّا



#### الله تعالىٰ هو الموفِّقُ للصَّوابِ:

### ١٤٢ هذا وأرجُو اللهَ أن يَمْنَحَنا عندَ السوالِ مُطلقاً حُجَّتنا

العلماءُ لا يغتَرُّون بعلمِهم مهما بلغوا من مراتب العلم، لأنهم يذكرون قولَ الله تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِن الْهِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥]، ولذا فإنّ الناظم رحمه الله مع علمه الغزير الذي تُعرِبُ عنه هذه «الجوهرة» يخافُ أن لا يهتدي للجواب الصحيح إذا سُئل في الدنيا من قِبَلِ المتعلمين المستفهمين أو المعارضين المخالفين، أو إذا سُئلَ في قبره من قِبَلِ الملكين الكريمين، فيضرَعُ إلىٰ الله تعالىٰ أن يُلهِمَه الجوابَ الصحيحَ الذي تقومُ به الحجةُ فيضرَعُ إلىٰ الله تعالىٰ أن يُلهِمَه الجوابَ الصحيحَ الذي تقومُ به الحجةُ



ويرضىٰ به الله عز وجل، وهو يدعو بهذا لنفسِه وإخوانه وجميع المسلمين، وندعُو اللهَ تعالىٰ أن يستجيبَ دعوته ويشمَلَنا بها.

١٤٣- ثم الصلاة والسلامُ الدائمُ على نبسي دأبُسهُ المَسراحِمُ الدَّمُ المَسراحِمُ الدَّمُ الدَّامُ ا

الصلاةُ والسلامُ علىٰ سيدِنا محمدِ على مطلوبانِ شرعاً لقولِ الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَمَلَيْكَ عَلَيْهُ النّبِيّ يَكَايُّهُا الّذِيكَ عَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا شَلْهُا اللّذِيكَ عَامَنُوا صَلَّوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا شَلْهُا اللّذِيكَ المسلمين المحبين للرسولِ على تشليعًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦]، ولذا كان دأبُ المسلمين المحبين للرسولِ على كثرةَ الصلاةِ والصلاةِ من الله تعالىٰ الرحمةُ والبركة، والحمدِ لله تعالىٰ وفي الختام أيضاً، والصلاةُ من الله تعالىٰ الرحمةُ والبركة، ولذا نصلي علىٰ رسولِ الله على وعلىٰ آله وصحبه وكلِّ مَن اتبعَ منهجه من أمته، ونبينا محمد على الأنبياء: ١٠٧]، وقال: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ عَلَيْكِ إِلّا اللهُ عَلَيْكُمْ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ مَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَوْكُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَكُ اللهُ عَلَيْكُ مَا اللهُ عَلَيْكُمُ مَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ مَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

وقد بدأ المؤلفُ رحمه الله بالصلاة والسلام على رسولِ الله ﷺ وخَتَمَ بهما تبرُّكاً واعترافاً بفضله ﷺ، فبه أخرَجَنا اللهُ من الظلماتِ إلى النور، وعلَّمَنا العقيدة الصحيحة والعلم النافع، ورجاء أن يتقبَّلَ اللهُ تعالى ما بين الصلاتينِ والسلامين، فالصلاة والسلامُ على رسولِ الله ﷺ مقبولان، والله أكرمُ من أن يقبلَهما ولا يقبَلَ ما بينهما، ولذا يُوصِي العلماءُ من كانت له إلىٰ



الله حاجة أن يبدأ بحمدِ الله والثناءِ عليه ثم يصلِّيَ علىٰ النبيِّ ﷺ ثم يسألَ اللهَ حَاجتَه ثم يصلِّي علىٰ النبي ﷺ، فالله كريمٌ يقبلُ الصلاتَين وما بينهما بفضلِه وكَرَمِه.

هذا ما يسَّرَ اللهُ تعالىٰ مِن شرح «جوهرة التوحيد»، وأسألُ اللهَ أن يجعلَ عملي خالصاً لوجهه الكريم، وأن يجعلَه حجةً لي يومَ القيامة، وأن ينفعَ به كما نفع به «الجوهرة» وشروحِها، وأن يغفرَ لي ولوالديَّ ولمشايخي، ولأصحابِ الحقوق عليَّ وللمسلمين والمسلمات.

اللهم يا مقلّب القُلُوب، ثبّتِ قلوبَنا علىٰ دينِك وصلىٰ الله علىٰ سيدِنا محمّدِ وعلىٰ آله وأصحابِهِ أجمعين وآخرُ دعوانا أنِ الحمدُ لله ربّ العالمين

\* \* \*



# متن جوهرة التوحيد

ثُمَّ سَلامُ اللَّهِ مَعْ صَلاتِهِ وقَـدْ خَلا الدِّينُ عَـن التَّوْحِيدِ بِسَــنيفِهِ وهَذيهِ لِلْحَــتَّ والسيه وصحبه وجسزيه مُحَــتَمْ يَحُــتاجُ لِلتَّبِيبِنِ فَصارَ فِيهِ الاخْتِصارُ مُلْتَرَمُ جَوْهَرَةَ التَّوْحِيدِ قَدْ هَذَّبْتُها بها مُسرِيداً فِي السُّوابِ طامِعها عَلَيْهِ أَنَ يَعْرِفَ مِا قُدُ وَجَبَا ومَسفُلَ ذا لِرُسْسِلِهِ فَاسْستَمِعَا إيمانُسهُ لَمْ يَخْسِلُ مِسنْ تَسرْدِيدِ وبَعْضُهُمْ حَقَّقَ فِيهِ الكَشْفا كَفَسَى، وإلاَّ لَمْ يَسزَلْ فِي الضَّسيْر مَعْرِفَةٌ وفِيهِ خُلْفٌ مُنْتَصِبْ ١ - الحَمْسُدللسهِ عَسلَى صِسلاتِهِ ٢ - عَلَى نَبِى جِاءَ بالتَّوْجِيدِ ٣ - فَأَرْشَدَ الْخَلْتَ لِدِينِ الْحَسِقُ ٤ - مُحَمَّدِ العاقِبْ لِرُسُلِ رَبِّهِ ٥ - وبَعْدُ فِالعِلْمُ بِأَصْلِ الدِّين ٦ - لكِنْ مِنَ التَّطْوِيلِ كَلَّتْ الْحِمَمْ ٨ - واللهُ أَرْجُسُوفِ القَسبُولِ نافِعسا ٩- فَكُلُّ مَنْ كُلِّفَ شَرْعاً وَجَبَا ١٠ - لله ، والجائيـــز والمُمْتَــنِعا ١١- إذْ كُلُّ مَنْ قَلَّدَ فِي التَّوْحِدِدِ ١٢ - فَفِيهِ بَعْضُ القَوْم يَحْكِي الْحُلْف ١٣ - فَقَسَالَ: إِنْ يَجْسِزِمْ بِقَسُولِ الغَسِيْرِ ١٤ - واجْسزم بسأنَّ أوَّلاً عِسَّا يَجِسبُ

لِلْعِسَالَمَ العُلْسِوِيِّ ثُسمَّ السُّفْلِي لكِنْ بِدِ قسامَ دَلِيلُ العَسدَم عَلَيْهِ قَطْعًا يَسْتَحِيلُ القِدَمُ والنُّطْقُ فِيهِ الْخُلْفُ بِالتَّحْقِيقِ شَطُرٌ والإشلامُ اشْرَحَنَّ بِالعَمَلْ كَــذا الصِّـيامُ فــاذْرِ والــزَّكاةُ بِما تَرِيدُ طاعَةُ الإنسانِ وقِيلَ: لا خُلْفَ، كَذا قُد نُقِلا كَذا بَقِساءٌ لا يُشسابُ بِالعَدَمُ مُحَالِفٌ بُرُهانُ هـذا القِدَمُ مُنَــزَّها أوْصافُهُ سَـنِيَّهُ ووَالِـدِ كَـذا الـوَلَدُ والاصـدِقَا أمُسراً وعِلْماً والرِّضا كَما ثَبَتْ فاتْبَعْ سَبِيلَ الحَقِّ واطْرَح الرِّيَبْ ثُمَّ البَصَرْ بِذِي أَتَانِا السَّمْعُ

٥١ - فانْظُرْ إِلَى نَفْسِكَ ثُـمٌ انْسَقِل ١٦ - تَجِـ ذُ بِـ و صُنْعاً بَدِيعَ الحِكَـم ١٧ - وكُـلُّ ما جازَ عَلَـيْهِ العَـدَهُ ١٨ - وفُسِّرَ الإيمانُ بِالتَّصْدِيقِ ١٩ - فَقِيلَ: شَرْطٌ كالعَمَل، وقِيلَ: بَلْ ٢٠ - مِسْنَالُ هسذا الحَسجُ والصَّلاةُ ٢١ - ورُجِّحَـتْ زِيسادَةُ الإيمسانِ ٢٢ - ونَقْصُهُ بِنَقْصِها، وقِسِلَ: لا ٢٣ - فَوَاجِبُ لَـهُ الوُجُـودُ والقِـدَمْ ٢٤ - وأنَّدهُ لِسا يَسنالُ العَسدَمُ ٢٥ - قِسيامُهُ بِالسنَّفْسِ وَحُدانِسيَّهُ ٢٦ - عَنْ ضِدُّ او شِدْبِهِ شَرِيكٍ مُطْلَقَا ٢٧ - وقُـــــدُرَةٌ إرادَةً وغايَـــرَتْ ٢٨- وعِلْمُــةُ ولا يُقــالُ مُكْتَسَـبْ ٢٩ - حَسِباتُهُ كَسِذَا الكَسلامُ السَّسمْعُ

وعِنْدَ قَـوْم صَحَّ فِيهِ الوَقْفُ سَمِعْ بَصِيرٌ مِسا يَشَسا يُسِرِيدُ لَيْسَتْ بِغَـيْرِ أَو بِعَـيْنِ الـذَّاتِ بِـلاَ تَناهِـي ما بِـهِ تَعَلَّقَــتْ إرادةٌ، وَالعِلْمُ لكِنْ عَسمَّ ذِي ومِــفْلُ ذا كَلامُــهُ فَلْنَتَّـبغ كَذَا البَصَرْ، إِذْراكُهُ إِنْ قِيلَ بِهُ ثُمَّ الحَسِاةُ ما بِشَيْ تَعَلَّقَتُ كَذا صِفاتُ ذاتِهِ قَدِيمَة كذا الصِّفاتُ فاحْفَظِ السَّمْعِيَّةُ اوِّلْهُ أو فَسوِّضْ ورُمْ تَنْسِزِيها عَن الحُدُوثِ واحْذَرِ انْتِقامَهُ احْمِلْ عَلَى الكَفْسَظِ الَّذِي قَدْ دَلاَّ فِي حَقِّهِ كالكَوْنِ فِي الجِهاتِ إيجساداً اعْداماً كَرَزْقِهِ الغِنَى

٣٠ - فَهَـلْ لَـهُ إِذْراكُ أَو لا: خُلْفُ ٣١- حَسيٌّ عَلِسيمٌ قسادِرٌ مُسرِيدُ ٣٢- مُستُكلِّمٌ، ثُسمَّ صِسفاتُ السذَّاتِ ٣٣ - فَقُدْرَةٌ بِمُمْكِنِ تَعَلَّقَتْ ٣٤ - وَوَحْدَةٌ أَوْجِبْ لَمَا، ومِثْلُ ذِي ٣٥- وعَسمَّ أيْضساً واجسباً والمُمْتسنِعُ ٣٦- وكُلُّ مَوْجُودٍ أَنِطْ لِلسَّمْعِ بِـهُ ٣٧- وغَسِرْ عِلْم هسذِهِ كَسَا نَسَبَتْ ٣٨- وعِسنُدَنا أسْسهاؤُهُ العَظِسيمَة ٣٩- والحتِدِيرَ أنَّ اسْسِماهُ تَوْقِيفِيَّةُ ٤٠ - وكُللُ نَصِّ أَوْهَمَ التَّشْبيها ١ ٤ - ونَسرِّهِ القُسرُ آنَ؟ أيْ: كَلامَسهُ ٤٢ - فَكُــلُّ نَــصٌّ لِلْحُــدُوثِ دَلاَّ ٤٣ - ويَسْتَحِيلُ ضِدُّ ذِي الصِّفاتِ ٤٤ - وجائِسزٌ في حَقَّسهِ مسا أَمْكَسنا



مُوَفِّتُ لِكِنْ أرادَ أَنْ يَصِلْ ومُنْجِ ــزٌ لِــنْ أرادَ وَعْـــدَهُ كَذا الشَّقِيُّ ثُمَّ لَـم يَسْتَقِلِ ولـم يَكُـنْ مُؤَثِّراً فَلْتَعْرِفا ولَيْسَ كَلاً يَفْعَلُ اخْتِسارا وإنْ يُعَـلِّبْ فَيِمَحْضِ العَسدُلِ عَلَيْهِ: زُورٌ، ماعَلَيْهِ واجِبُ وشِبْهَها فَحاذِرِ المُحالا والخير كالإنسلام وجَهْلِ الكُفْرِ وبالقضا كما أتى في الخسبر لكِنْ بِلا كَيْفٍ ولا انْحِصار هذا ولِلْمُخْتارِ دُنْسِا ثَبَنَتْ فَلا وُجُوبَ بلِ بِمَحْضِ الفَضْلِ فَدَعْ هَوَى قَوْم بِهِم قَدْلَعِبا وصِـدْقُهُم وخِــفْ لَــهُ الفَطانَــةُ

٥٥ - فَخالِتٌ لِعَبْدِهِ ومساعَمِلُ ٤٦ - وخساذِلٌ لِسن أرادَ بُعْسدَهُ ٧٤ - فَسُورُ السَّعِيدِ عِسنْدَهُ فِي الأزَلِ ٤٨ - وعِنْدَنا لِلْعَبْدِ كَسْبٌ كُلِّف ٤٩ - فَلَـيْسَ تَجْـبُوراً ولا اختِـبارا ٠٥- فَإِنْ يُثِبْنا فَبِمَحْض الفَضْلِ ١٥- وقَـوْهُم: إنَّ الصَّلاحَ واجِبُ ٥٢ - ألَّهُ يَسرَوا إيلامَهُ الأطْفسالا ٥٣ - وجائِــزٌ عَلَــنِهِ خَلْـقُ الشَّرِّ ٤٥- وَوَاجِبٌ إِيمانُسنا بِالقَسدَرِ ه ٥ - ومِسنهُ أَنْ يُنْظَرَ بِالْأَبْصِارِ ٥٦ - لِلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بِجائِرْ عُلُّقَتْ ٥٧ - ومِسنَّهُ إِدْسسالُ بَمِسيع الرُّسُسِ ٥٨ - لكِسنْ بِسذا إيمانُسنا قسد وَجَسبا ٥٩ - ووَاجِـبٌ فِي حَقِّهِــم الامانَــةُ

ويَسْتَحِيلُ ضِـدُّها كَمـارَوَوْا وكالجِمساع لِلنِّسسافِي الحِسلِّ شهادتا التَّوْحِيدِ فاحْـذَرِ المِـرا ولو رَقَى فِي الحَيْرِ أَعْلَى عَقَبَةُ يَشَاءُ جَلَّ اللَّهُ واهِبُ المِنَنُ نَبِيُّسُنا فَمِسلُ عَسنِ الشِّسقاقِ وبَعْدَهُم مَلاثِكَة ذِي الفَضْل وبَعْضُ كُلِّ بَعْضَهُ قد يَفْضُلُ وعِصْمَةُ البارِي لِكُلِّ حَتِّما بسه الجوسيع رَبُسنا وعَمَّما بغَيْرِهِ حَتَّى السزَّمانُ يُنْسَبُّ حَــتْماً أذَلَّ اللهُ مَــنْ لَــهُ مَــنَعْ أجِرْ وما فِي ذاكَهُ مِنْ خَسِضٌ مِنْهَا كَلامُ الله مُعْجِزُ البَشَرْ وبَـرِّ أَنْ لِعائِشَــة بِحَّــا رَمَــوْا

٦٠ - ومِسنُّلُ ذا تَبْلِسِيغُهُم لِسا أَتَسوُا ٦١- وجائِــزٌ فِي حَقِّهِــم كالأكْــل ٦٢ - وجامِـعُ مَعْنـى الَّــذِي تَقَــرَّرا ٦٣ - وَلَمْ تَكُسن نُسبُوَّةٌ مُكْتَسَبَةً ٦٤ - بسل ذاكَ فَضْسلُ الله يُؤْتِسيهِ لِسَن ٦٥ - وأَفْضَلُ الخَلْقِ عَلَى الإطْ الذي ٦٦ - والأنبِ يأسونَهُ فِي الفَضْ لِ ٦٧ - هــذا وقَــوْمٌ فَصَّــلُوا إِذْ فَضَّــلُوا ٦٨ - بِالمُعْجِ زاتِ أَيُ لُوا تَكَ رُماً ٦٩- وخُصَّ خَيْرُ الخَلْقِ أَنْ قد تَكَمَّا ٧٠- بعثَــتَهُ، فَشَرْعُــهُ لا يُنْسَــخُ ٧١ - ونسخه لِشَرْع غَــيْرِهِ وَقَـعْ ٧٧ - ونَسْخُ بَعْضِ شَرْعِهِ لِـ بَعْض ٧٧- ومُعْجِ زاتُهُ كَثِيرَ وَ تُخُ كُنِي رَوْ ٧٤- واجْسِزِمْ بِمِعْسِراجِ النَّبِسِيْ كَسَا رَوَوْا



فَتَابِعِسِيْ فَسِتَابِعٌ لِكِسِنْ تَسبِغ وأمْـرُهُم فِي الفَضْــلِ كالخِلافَــةْ عِـدَّتُهُم سِـتٌ تَـامُ العَشَـرَةُ فَأُحُـــدٌ فَبَــنِعَةُ الرِّضْـــوانِ هذا وفي تَعْبِينِهِم قَدِ اخْتُلِفْ إِنْ خُضْتَ فِيهِ وَاجْتَنِبْ دَاءَ الْحَسَدْ كَـذا أبُو القاسِمُ هُـداةُ الأُمَّـةُ كَـذا حَكَى القَـوْمُ بِلَفْظِ يُفْهَـمُ ومَـنْ نَفاهـا فانْـبِذَنْ كَلامَـهُ كَما مِنَ القُرْآنِ وَعُداً يُسْمَعُ وكاتِبُونَ خِيَرَهُ لَـنْ يُهْمِلُـوا حَتَّى الأنِينَ فِي الْمَرَضْ كَمَا نُقِلْ فَرُبَّ مَنْ جَدَّ لأمْرِ وَصَلا ويَقْبِضُ الرُّوحَ رَسُولُ المَـوْتِ وغَيْسرُ هـذا بَاطِسلٌ لا يُقْبَلُ

٧٥- وصَحْبُهُ خَيْرُ القُرُونِ فاسْتَمِعْ ٧٦- وخَــيْرُهُم مَــنْ وَلِــيَ الْخِلافَــةُ ٧٧- يَلِيهِمُ قَوْمٌ كِرامٌ بَسرَدَةً ٧٨ - فَأَهْ لَ بَدْرِ العَظِيم الشَّانِ ٧٩- والسَّابِقُونَ فَضْلُهُم نَصّاً عُرِفْ ٨١ - ومالِـــكٌ وســائِرُ الأثِمَّــةُ ٨٢- فَواجِبٌ تَقْلِيدُ حَسَبُرِ مِسْنَهُمُ ٨٣- وأنْبِستَنْ لِلأوْلِسِيا الكَسرَامَةُ ٨٤- وعِسنْدَنا أنَّ السدُّعاءَ يَسنْفَعُ ٨٥- بِكُـلِّ عَـبْدٍ حافِظُــونَ وُكُلُــوا ٨٦ - مِنْ أَمْرِهِ شَيْئاً فَعَلْ ولو ذَهِلْ ٨٧- فَحاسِبِ النَّفْسَ وقَلِّلْ الأَمَلا ٨٨- وواجب إيمانسنا بالموت ٨٩ - ومَسيِّتٌ بعُمْسرهِ مَسنُ يُقْسَلُ



واسْتَظْهَرَ السُّبكِيْ بَقَاهَا اللَّذْ عُرِفْ المُزَنِسيُّ لِلسِبلا ووَضَّسحا عُمُومَهُ فاطْلُبْ لِمِنا قَسَد ظَّصُوا نَصُّ عَنِ الشَّارِعِ لكِنْ وُجِدا فَحَسْبُكَ النَّصُّ بِهِذا السَّنَدِ فِيهِ خِلافاً فانْظُرَنْ ما فَسَرُوا نَعِيمُهُ واجِبْ كَبَعْثِ الحَشْرِ عَنْ عَدَم وقِيلَ عَنْ تَفْرِيقِ بِالأنْبِيا ومَنْ عَلَيْهِم نُصًّا ورُجِّحَـتْ إعـادَةُ الأغـيان حَـنٌّ وما فِي حَـنٌّ ارْتِـيابُ والحَسَناتُ ضُوعِفَتْ بِالفَضْل صَعائِرٌ، وجا الوُضُو يُكَفِّرُ حَتٌّ فَخَفِّفْ يا رَحِيمُ واسْعِفِ كَما مِسنَ القُرْآنِ نَصّاً عُرِفا

٩٠ - وفِي فَنا النَّفْسِ لَدَى النَّفْخ اخْتُلِفْ ٩١ - عَجْبُ النَّنَبْ كالرُّوحِ لكِنْ صَحَّحا ٩٢ - و ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ ﴾ قد خَصَّصُوا ٩٣ - ولا نَخُسض فِي السرُّوح إذْ مسا وَرَدا ٩٤ - لِمَالِسَكِ هِسَيْ صُـورَةٌ كَالْجَسَـدِ ٩٥ - والعَقْلُ كالرُّوحِ ولكِنْ قَـرَّرُوا ٩٦ - سُـوَالُنا ثُـمَّ عَـذابُ القَبْرِ ٩٧ - وقُسلْ بُعسادُ الجِسْمُ بِالتَّحْقِسِيقِ ٩٨ - عُضَيْنِ لكِنْ ذا الخِيلافُ خُصَّيا ٩٩ - وفي إعسادة العسرَض قسولانِ ١٠٠ - وفِي السزَّمَنْ قَسُولانِ والحِسسابُ ١٠١ - فالسَّيِّئاتُ عِسنْدَهُ بِالْمِسْلِ ١٠٢ - وبِاجْتِسنابِ لِلْكَبائِسْرُ تُغْفَسرُ ١٠٣ - واليومُ الآخِرْ ثُمَّ هَوْلُ المَوْقِفِ ١٠٤ - وواجِبٌ أَخْذُ العِبادِ الصُّحُفا

فَستُوزَنُ الكُستُبُ أو الأغسيانُ مُسرُورُهُم فَسسالِمٌ ومُنْستَلِفٌ والكاتِبُونَ، اللَّوْحُ، كُلُّ حِكَمُ يَجِب عَلَيْكَ أَيُّهَا الإنسانُ فَ لا تَمِسلُ لِجاحِدٍ ذِي جِنَّةُ مُعَــذَّبِ مُـنَعَّم مَهْمـا بَقِــيْ حَنْمٌ كَما قد جاءَنا فِي النَّقُلِ بِعَهْدِهِم، وقُلْ يُذادُ مَنْ طَغَوْا مُحَمَّدِ مُقَدَّماً لا تَسْنع يَشْفَعُ كَما قدجاءً فِي الأخبارِ فَسلا نُكَفِّرُ مُؤْمِناً بِالسوِدْدِ فَأَمْسِرُهُ مُفَسِوَّضٌ لِسرَبِّهِ كَبِيسرَةً ثُسمً الخُلُسودُ مُجْتَسنَبْ ورِزْقُسه مِسنْ مُشْسَتَهَى الجَسنَّاتِ وقِيلَ: لا، بل ما مَلَكْ، وما اتُّبعُ

١٠٥ - ومِسنُلُ حِسنَا السوَزْنُ والمِيسزانُ ١٠٦ - كَـذا الصِّراطُ فالعِبادُ نَحُـتَلِفُ ١٠٧ - والعَرْشُ والكُرْسِيُّ ثُمَّ القَلَمُ ١٠٨ - لا لاختِسياج، وبِمسا الإيسمانُ ١٠٩ - والنَّارُ حَتُّ أُوجِدَتْ كالجَنَّةُ ١١٠ - دارا خُلُودٍ لِلسَّعِيدِ والشَّقِيْ ١١١- إيمانُسنا بِحَوْضِ خَيْرِ الرُّسُل ١١٢ - يَسنالُ شُرْبساً مِسنْهُ أَقْسُوامٌ وَفَسُوْا ١١٣ - وواجِـبٌ شَــفاعَةُ المُشَــفَع ١١٤ - وغَـيْرُهُ مِـنْ مُـرْتَضَى الأخـيارِ ١١٥- إذْ جائِرٌ غُفْرانُ غَنْرِ الكُفْرِ ١١٦ - ومَنْ يَمُتْ ولم يَتُبْ مِنْ ذَنْبِهِ ١١٧ - وواجِبٌ تَعْذِيبُ بَعْضِ ارْتَكَبْ ١١٨ - وصِفْ شَهِيدُ الْحَرْبِ بِالْحَياةِ ١١٩ - والرِّزْقُ عِنْدَ القَوْم ما بِهِ انْتَفَعْ

ويَسرُزُقُ المَكْسرُوهَ والمُحَسرَّما والرَّاجِعُ التَّفْصِيلُ حَسْبَهَا عُرِفْ وثابِتٌ فِي الخسارِج المَوْجُسودُ الفَرْدُ حادِثْ عِنْدَنا لا يُنْكَرُ صَعِيرَةٌ كَبِيرَةٌ فالثَّانِسِي ولا انْتِقاضَ إِنْ يَعُدُ لِلْحِالِ وفي القَبُولِ رَأْيُهُم قَدْ اخْتَكَفْ ومِثْلُها عَقْلٌ وعِرْضٌ قد وَجَبْ مِنْ دِينِنا يُقْتَلُ كُفُراً لَيْسَ حَدْ أو استباحَ كالزِّنا فَلْتَسْمَع بِالشَّرْع فاغلَمْ لا بِحُكْم العَقْلِ ولا تَسزِغْ عَسنْ أمْسرِهِ الْمِسينِ فساللهُ يَكْفِينا آذاهُ وَحْسدَهُ ولَيْسَ يُعْزَلْ إِنْ أُزِيلَ وَصْفُهُ وغِيبَةً وخَصْلَةً ذَمِيمَةً

١٢٠ - فَسيَرْزُقُ اللهُ الحَسلالَ فساعُلَما ١٢١ - فِي الاكْتِسابِ والتَّوكُّلِ اخْتُلِفْ ١٢٢ - وعِسنْدَنا الشَّيْءُ هُسوَ المَوْجُسودُ ١٢٣ - وُجُـودُ شَيْءٍ عَيْسَنُهُ والجَوْهَـرُ ١٢٤ - ثُسمَّ الذُّنُسوبُ عِسنْدَنا قِسسمانِ ١٢٥ - مِـنْهُ المَـتابُ واجِـبٌ فِي الحـالِ ١٢٦ - لكِنْ يُجَدِّدْ نَوْيَةً لِمَا افْتَرَفْ ١٢٧ - وحِفْظُ دِينِ ثُمَّ نَفْسِ مالْ نَسَبْ ١٢٨ - ومَسنُ لِمَعْلُسُوم ضَرُورَةً جَحَسدُ ١٢٩ - ومِثْلُ هـذا مَنْ نَفَى لِجُمَع ١٣٠ - وواجِبٌ نَصْبُ إمـامٍ عَــدُلِ ١٣١ - فَلَيْسَ رُكْناً يُعْتَقَدُ فِي الدِّينِ ١٣٢ - إلاَّ بِكُفْسِرِ فانْسِبِذَنَّ عَهْدَهُ ١٣٣ - بِغَــيْرِ هــذا لايُسباحُ صَرْفُـهُ ١٣٤ - وأُمُسرُ بِعُسرُفٍ واجْتَسنِبْ نَمِسيمَةً

وكالمِسراءِ والجَسسدَلْ فاغستَمِدِ حَلِيفَ حِلْم تابِعاً لِلْحَتِّ وكُلُّ شَرِّ فِي الْبِيداع مَنْ خَلَفْ فَمَا أُبِيحَ افْعَلْ ودَعْ ما لم يُبَخ وجانب البِدْعَة مِسَّنْ خَلَف مِنَ السرِّياءِ ثُسمَّ فِي الخَسلاص فَمَنْ يَمِلْ لِمِؤُلاءِ قَدْ غَوَى عِنْدَ السُّوْالِ مُطلقًا حُجَّتَنا عَسلَى نَبِسيُّ دَأْبُسهُ المُسراحِمُ وتابِسع لِسنَهْجِهِ مِسنَ أُمَّسِنة

١٣٥ - كالعُجْبِ والكِبْرِ وداءِ الحَسَدِ ١٣٦ - وكُنْ كَما كانَ خِيارُ الخَلْقِ ١٣٧ - فَكُلُّ خَيْرِ فِي اتّباع مَنْ سَلَفْ ١٣٨ - وكُلُّ هَـذِي لِلنَّبِيِّ قَـذَ رَجَحْ ١٣٩ - فَستابع الصَّسالِحَ عِسَّنْ سَسلَفا ١٤٠ - هـذا وأرْجُه واللهَ فِي الإِخْه لاصِ ١٤١ - مِنَ الرَّجِيمِ ثُمَّ نَفْسِي والْحَوَى ١٤٢ - هــذا وأرْجُــو اللهَ أَنْ يَمْنَحَــنا ١٤٣ - ثُسمَّ الصَّسلاةُ والسَّسلامُ السَّدَائِمُ ١٤٤ - مُحَمَّد وصَحبهِ وعِدَّرَية

# موجز تطور علم التوحيد

أهم ما في كتب التوحيد هي القضايا التي تتعلق بالإيمان، فإن الإيمان: هو التصديق الجازم بكل ما جاء به النبي محمد عليه السلام هو توحيد الله تعالى، والبراءة من الشرك، ولذا سمي علم التوحيد بهذا الاسم.

وقد كان الصحابة الكرام يسمعون من النبي ـ عليه الصلاة والسلام ـ القرآن الكريم «كلام الله» والأحاديث الشريفة «كلام رسول الله عليه» ويصدقون ما فيهما حسب ما يفهمونه من ألفاظهما العربية، فالقرآن والحديث جاءا باللغة العربية، والصحابة الكرام عرب يفهمون ما يقال بلغتهم، وهم أهل ذكاء وفطنة، اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه على وكان من المعلوم لديهم أن الإيمان لا يتم إلا بتصديق كلام الله تعالى وكلام رسوله على مهما كان الموضوع، وسواء تعلق بأمور الدنيا أو بأمور الآخرة، قال الله تعالى : ﴿ وَلَمَّا الموضوع، وسواء تعلق بأمور الدنيا أو بأمور الآخرة، قال الله تعالى : ﴿ وَلَمَّا رَادَهُمْ إِلّاً لِيمَانُ الله وَرَسُولُمُ وَصَدَقَ الله وَرَسُولُمُ وَمَا زَادَهُمْ إِلّاً إِيمَانَا وَيَسُولُمُ وَسَدَقَ الله وَرَسُولُمُ وَمَا زَادَهُمْ إِلّاً إِيمَانَا وَيَسُولُمُ وَسَدَقَ الله وَرَسُولُمُ وَمَا زَادَهُمْ إِلّاً إِيمَانَا وَيَدَا مَا وَعَدَنَا الله وَسَدِي الله وَسَدَقَ الله وَيَسُولُمُ وَسَدَقَ الله وَيَهُ وَسَدَقَ الله وَسَاءً وَالله وَالله وَلَهُ وَالله وَلَهُ وَسُولُكُمْ وَالله وَلَهُ وَلَهُ وَالله وَلَكُولَا الله وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَالِهُ وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلَا الله وَلَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَهُ وَلَا وَلَ

وكان من المعلوم عندهم أيضاً أن رفض أيِّ شيء مما جاء به الرسول ﷺ يُعَدُّ كفراً، قال الله تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ يُعَدُّ كفراً، قال الله تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ يَعَدُّلُ كَا يَعْمِدُوا نَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

وكان اهتمامهم ـ رضي الله عنهم ـ منصبًا على العمل بالكتاب والسنة، فأكثروا من العمل الصالح: من صلاة وصيام وصدقة وجهاد، ولم يشتغلوا



بالمتشابه من الكتاب والسنة؛ لأن الله تعالى عدّ الاشتغال به علامة من علامات الزيغ، قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَكَبِّعُونَ مَا تَشَكَبَهَ مِنْهُ ﴾ الله عمران: ٧]، فإن أشكل على أحدهم أمر سأل عنه النبي ﷺ فأجابه بما يزيل الإشكال.

وبعد عهد النبي على حدثت أمور كان لها تأثير في فهم المسلمين للكتاب والسنة، منها:

- ا \_ تفرغ بعض المسلمين للدراسة المتعمقة للكتاب والسنة، والدراسة المتعمقة تثير أسئلة جديدة في كل المواضيع فتحتاج إلى إجابة، فإن من إعجاز القرآن الكريم أنه لا تنقضي عجائبه، والسؤال عما في القرآن الكريم كان في عهد النبي على، وكثر من بعده، لكن في عهده \_ عليه السلام \_ كان الجواب واحداً والمجيب هو الرسول على، ومن بعده تعدّد المفتون، وإذا تعدد العلماء فقد يتعدد الجواب ويظهر الخلاف.
- ٢ ـ بدأ أهل الأهواء يخوضون في معنى الآيات المتشابهة لإثارة الفتنة
   وإحداث البلبلة والاختلاف بين المسلمين، وهكذا كان.
- " اطلع علماء المسلمين على أفكار الأمم التي خالطوها ورأوا عندهم طرائق في البحث لم يكن اسمها وترتيبها معروفاً عند العرب، مثل علم المنطق، وأقول: اسمها وترتيبها، أما جوهرها فمعروف، ولذا نجد الإمام الغزالي في كتابه: «القسطاس المستقيم» يبين أن بعض طرق المناطقة في الاستدلال موجودة في القرآن الكريم.

وقد أقبل المسلمون على علم المنطق باعتباره الوسيلة الموثوقة للوصول إلى الحقيقة، واستخدموها لإثبات صحة العقائد الإسلامية، وهنا أيضاً وقع الخلاف.

- اطلع المسلمون على ما في الديانات الأخرى، وأخذوا يقارنون بين ما فيها وبين ما في الإسلام ليعرفوا ما يتعارض مع الإسلام فيحذروه، وما لا يتعارض \_ كالقصص والمواعظ \_ فيستفيدوا منه إن أمكن، وتمحيص هذا يؤدي إلى ظهور إشكالات كثيرة.
- ه ـ بدأ بعض غير المسلمين يطعنون في الإسلام انتصاراً لقومياتهم، أو أديانهم، أو ثقافاتهم، فكان لا بد من الرد عليهم بالأسلوب نفسه الذي يهاجمون به الإسلام، فقد كانوا يعتمدون الحجج العقلية الفلسفية فلا بد من إجابتهم بحجج مثلها، ولذا نرى الإمام الغزالي يؤلف كتاب «مقاصد الفلاسفة» ليثبت أنه متمكن من علومهم مشارك فيها، ثم يؤلف كتاب «تهافت الفلاسفة» ليرد عليهم.
- ٦ كان من فضل الله علينا أن حفظ القرآن الكريم فنقل إلينا بالتواتر، أي أن كل ما فيه ثابت قطعاً عن رسول الله عليه، أما الحديث النبوي الشريف فقد نهى رسول الله عليه في البداية عن كتابته كيلا يختلط بالقرآن، ثم أذن لبعض الناس بكتابته، فنقله الصحابة إلى من بعدهم بعضه مشافهة وبعضه مكتوباً، ثم رأى العلماء أن المصلحة تقتضي استكمال كتابته كيلا يضيع، ولهذا كان المتواتر من السنة قليلاً بالنسبة إلى غير المتواتر، أي أن القطعي منها قليل.

نعم لقد اجتهد العلماء فميزوا الصحيح من غيره، والعمل بالصحيح واجب، لكن الصحيح ـ ما لم يكن متواتراً ـ يبقى ظني الثبوت.

٧ - إن الإيمان بكل ما ثبت عن النبي على واجب، لكن ما جاء عنه على يتعلق بمواضيع متعددة، ولما بدأ التخصص في البحوث الإسلامية كان لا بد



من تصنيف المواضيع، فالإيمان بحرمة الربا واجب، لكن الربا يبحث في كتب التصوف. . .

وبناءً على هذه المستجدات قام علماء التوحيد ببيان العقائد الإسلامية، والدفاع عنها ضد المشككين والطاعنين.

#### أما بيان العقائد فقد بينوا:

- أ ـ ما يتعلق بالله تعالى من أسماء وصفات، وما يجب وما يجوز وما يستحيل عليه عز وجل.
- ب ـ ما يتعلق بالرسل، أي: ما يجب وما يجوز وما يستحيل في حقهم عليهم السلام.
- جــ ما يتعلق بالأمور الغيبية التي لا تعرف إلا بالسماع من النبي ﷺ، كالملائكة، واليوم الاخر وما فيه من نعيم وعذاب.

وهذه المواضيع الثلاثة هي التي تضمنها حديث جبريل عليه السلام عندما سأل النبي ﷺ عن الإيمان فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الاخر والقدر خيره وشره».

وقد سلكوا في تقرير هذه العقائد مسالك شتى، مع الاتفاق بشكل عام على الأصول، ومنها: الإيمان بالله تعالى، ونبوة محمد على وحجية القرآن الكريم، وحجية السنة النبوية الشريفة، لكن وقع الخلاف في أمور فرعية نتيجة لتعدد المواضيع واختلاف طرق البحث، فظهرت فرق إسلامية في موضوع العقائد:

منها: المعتزلة، وإمامهم واصل بن عطاء المتوفى سنة (١٣١هـ)، وهؤلاء درسوا الفلسفة اليونانية، وأخذوا يقررون العقائد الإسلامية بطريقة الفلاسفة، ويردّون عليهم بالأسلوب الذي تعلموه منهم، وقد أبلوا في ذلك بلاءً حسناً، لكنهم وقعوا في أخطاء كبيرة لأنهم جعلوا حكم العقل مقدّماً على ظاهر الكتاب والسنة، فأخذوا يؤوّلون آيات القرآن الكريم بما يوافق عقولهم، ولم ينتبهوا إلى أن العقل محدود فلا يحيط بغير المحدود، ومما وقعوا فيه إنكارهم رؤية المؤمنين لله تعالى في الاخرة، مع أن الله تعالى قال: ﴿وُبُونُ يُومَهِ نَافِرَةً إِلَى رَجّمة الله ناظرة (۱) وقالوا: إن القرآن مخلوق لأن كل ما عدا الله مخلوق، ولم يفرقوا بين معنى القرآن ولفظه، (وإلى قريب من آرائهم ذهب الشيعة والإباضية). واستعان المعتزلة ببعض أهل السلطة ـ كالمأمون، والمعتصم ـ فآذوا علماء المسلمين الذين لم يوافقوهم على آرائهم، ومن أشهر الذين أوذوا: الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله. ثم ذهب سلطان المعتزلة في أيام المتوكل عام (٣٣٣هـ) الذي منع الخوض في مسألتَيْ خلق القرآن، ورؤية الله عز وجل حفظاً لوحدة المسلمين.

وكان يقابل المعتزلة في هذا الميدان المحدثون، الذين كانوا يتمسكون بظاهر النصوص من كتاب وسنة، ولو خالف المعقول، والمقصود بظاهر النص: ما يفهمه الإنسان لأول نظرة في النص بحسب ثقافته، وهؤلاء انتعشوا بعد أن تخلى العباسيون عن نصرة المعتزلة، فأخذوا يوردون فيما يتعلق بالعقيدة أحاديث كثيرة منها ما هو صحيح ومنها ما هو غير صحيح في نظر علماء الحديث المحققين، ومن هذه الأحاديث \_ غير الصحيحة \_ ما يصور الله تعالى بصورة مشابهة لخلقه والله تعالى يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَيْهِ وَالله تعالى يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَيْهِ مَنْ السَورى: ١١] (انظر ما قاله الشيخ زاهد الكوثري في تقديمه

<sup>(</sup>١) انظر الكشاف ١٩٢/٤.



لكتاب «الأسماء والصفات» للبيهقي)، وعرف هؤلاء باسم (الحنابلة)؛ لأن بعضهم كان ينتسب إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله.

ولا يغرنك تسميتهم بالمحدثين، فإن أشهر المحدثين الإمام البخاري، وقد ناله من أذاهم؛ لأنه لم يقل بمقالتهم في مسألة قدم القرآن(١).

ولا يغرنك تسميتهم بالحنابلة، فقد رد عليهم ابن الجوزي \_ وهو من أشهر علماء الحنابلة \_ في كتاب «دفع التشبيه بأكف التنزيه» وقال: «إنهم صنفوا كتباً شانوا بها المذهب، ورأيتهم نزلوا إلى مرتبة العوام فحملوا الصفات على مقتضى الحس»، وذكر أنهم نسبوا إلى النبي على أنه رأى ربه عز وجل في المنام في أحسن صورة شاباً موفوراً رجلاه في خضرة عليه نعلان من ذهب، على وجهه فراش من ذهب. ثم بين ابن الجوزي أن هذا يرويه أشخاص كانوا يضعون الحديث.

وبين المغالين من المحدثين والمغالين من المعتزلة ظهر مذهبان:

الأول: مذهب الأشاعرة، نسبة إلى «أبي الحسن الأشعري» المتوفى سنة (٣٢٤هـ)، وكانوا أقرب إلى مذهب المحدثين، وعلى هذا المذهب فقهاء ومحدثو الشافعية والمالكية وبعض الحنابلة كابن الجوزي، وابن قدامة.

والمذهب الثاني: مذهب الماتريدية، نسبة إلى أبي منصور الماتريدي المتوفى سنة (٣٣٣هـ)، وكانوا أقرب إلى مذهب المعتزلة، وأتباع هذا المذهب هم الحنفية، لكن يجمع بين الأشاعرة والماتريدية أسلوبهم في البحث وهو اعتماد ما يدل عليه النص من كتاب وسنة صحيحة ثم تأييده بالحجج العقلية، واشتهر المذهبان باسم واحد هو (مذهب أهل السنة).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب البخاري للشيخ عبد الغنى عبد الخالق: ص١٦٢ وما بعدها.



ولم يكن عملهم هذا سهلاً فقد انبرى للمشاركة فيه عدد كبير من علماء التفسير والحديث والفقه والكلام جيلاً بعد جيل، ومن مشاهير الأشاعرة: الباقلاني المتوفى سنة (٥٠٥هـ).

وكانت مهمة أهل السنة تتلخص فيما يلي:

- ١ ـ فهم الايات القرآنية على ضوء بعضها، وعل ضوء ما صح من الحديث.
- ٢ ـ بيان الصحيح من غيره في الأحاديث التي جاءت في موضوع العقيدة،
   واعتماد الصحيح فقط، ثم تفسيره بما تدل عليه الايات، والصحيح من
   السنة، كما فعل البيهقي في كتاب «الأسماء والصفات».
- ٣ ـ مراعاة القواعد العقلية الصحيحة في فهم نصوص الكتاب والسنة؛ لأن
   الله تعالى خاطب بكتابه أهل العقل ولم يكلف بشريعته غيرهم، فالشرع
   كالشمس، والعقل كالعين، ولا يتم الإبصار إلا بهما.
- ٤ عدم التسرع في تكفير المخالفين لهم، إذ لا يجوز الحكم على إنسان بالكفر إلا بحجة قاطعة، وقد كانت بعض الفرق ترمي غيرها بالكفر، فحكموا بكفر كثير من المسلمين لأنهم لم يروا رأيهم في بعض مسائل العقيدة، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ ٱلسَّكَمُ ٱلسَّكَمُ ٱلسَّكَمُ ٱلسَّكَمُ ٱلسَّكَمُ مَا الله عَلَيْهِ: «من صلى صلاتنا واستقبل مُؤْمِنًا﴾ [النساء: ٩٤]، وقال رسول الله عليه: «من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم»(١).

ولذا قال أهل السنة: «إنما يكفر من أنكر ما ثبت عن النبي ﷺ بصورة قطعية وكان له معنى واحد فقط، فهو قطعي الدلالة قطعية الورود»؛ أي: من أنكر ما دلت عليه آية أو حديث متواتر دلالة قطعية لا تحتمل التأويل، كمن

<sup>(</sup>١) صحيح البخارى، كتاب الصلاة، فضل استقبال القبلة: (٣٨٤).



أنكر الجنة أو النار، أو وجوب الجهاد مطلقاً أو حرمة الربا والخمر، وبناءً على هذا:

- أ \_ إذا كانت الأدلة تحتمل التأويل لا يكفر من حملها على غير ظاهرها، ولذا لم يكفروا المعتزلة الذين أنكروا رؤية المؤمنين لله في الجنة لأنهم قالوا: ﴿ إِلَى رَجَّا نَاظِرَةٌ ﴾ أي: إلى رحمته \_ كما سبق \_ وهذا تأويل محتمل، فلا يكفر من قال به.
- ب\_يجب الاعتقاد بما دل عليه الحديث الصحيح، بل والحسن؛ لأن الاعتقاد عملية ذهنية، والأعمال تجب إذا دلّ على وجوبها حديث صحيح أو حسن.

لكن لا يكفر إلا من أنكر ما دل عليه المتواتر دلالة قطعية لأن غير المتواتر مهما بلغت درجة صحته لا يقال: إنه ثبت قطعياً عن النبي على أن من نطق بالشهادتين فقد ثبت إيمانه قطعاً فلا يجوز الحكم بخروجه من الإسلام إلا بدليل قطعي، وإن كان عاصياً مستحقاً للعقاب، لعدم اعتقاده بما دل عليه الحديث الصحيح.

جــ إن أصحاب الكبائر المجمع على تحريمها بين المسلمين لا يكفرون إلا إذا اعتقدوا أنها حلال؛ لأن الاعتقاد غير العمل، فالعمل مسألة فقهية، والكفر والإيمان مسألة عقدية.

وهذا المبدأ الذي سار عليه أهل السنة مؤيد بالأدلة من الكتاب والسنة والعقل، وهو جدير بالاهتمام، وعلى المسلمين في هذا الزمان أن يتفهموه لأنه يجمع كلمتهم، ويزيد عدد المؤمنين، وغيره يجعل المسلمين يكفر بعضهم بعضاً.



وقد توالت الجهود في بيان عقيدة أهل السنة والرد على المخالفين حتى يومنا هذا، وظهر عدد كبير من العلماء الأفذاذ كان كُلُّ منهم يناضل عن الدين ويفيد المسلمين بحسب ما يحتاجه عصره، وقد ألفوا كتباً كثيرة أثرت المكتبة الإسلامية، وشهدت بعناية الله تعالى بالإسلام وأهله، إذ هيأ في كل عصر من يجدد علوم الإسلام ومعالمه، وفتح عليهم بما يقيم الحجة ويوضح المحجة، والحمد لله على ذلك.

لكن بعض المسائل التي في كتب التوحيد هي إجابات على أسئلة كانت تطرح في أزمنة سابقة، ولم تعد تطرح اليوم، فلا داعي لنبشها والاشتغال بها إلا بين أهل العلم المتخصصين بهذه البحوث، فلكل زمان ما يناسبه في التأليف مع المحافظة على جوهر العلم.

وفي زماننا لم يعد الحديث عن دقائق علم المنطق منتشراً بين الناس، بل اتجه الناس إلى العلوم والاكتشافات العلمية، وتسرب إليهم الفكر الإلحادي الذي يتعامى عن وجود الخالق عز وجل؛ لأسباب بعضها سياسي، فقام العلماء يبحثون في العلوم الكونية، وأثبتوا من خلالها أن الكون لا بد له من خالق، وخالقه هو الله، واشتغلوا ببيان الإعجاز العلمي في القرآن والسنة فأثبتوا أن في القرآن والسنة حقائق علمية لم يعرفها الناس إلا في هذا الزمان، ولم تكن معروفة في الزمن الذي عاش فيه النبي على ولا في الزمن الذي قبله، والرسول نفسه سي لم يقرأ ولم يكتب بل كان أمياً، وليس لديه ولا في زمانه وسائل علمية يكتشف بها تلك الحقائق فمن أين توصل إليها إذن؟

إن هذا دليل على أن الله تعالى هو الذي خلق الكون بما فيه ويعلم أسراره ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِيرُ ﴾ [الملك: ١٤]، ودليل على أن محمداً ﷺ رسول من عند الله عز وجل، ولذا أوحى إليه بهذه الحقائق.



وإذا ثبت هذا فالواجب اتباع أمر الله تعالى الذي أوحي به إلى محمد

وقد كان لهذا الأسلوب من البحث نتائج عظيمة في دعوة الناس إلى الإيمان بالله ورسوله والعمل بدينه الإسلام الذي أنزله هدى للعالمين.

والمؤمنون بالقرآن والسنة لم يعد أحد منهم يجادل بما فيهما مما يتعلق بصفات الله عز وجل والأمور الغيبية، بل يفهمها على ظاهرها، إذ لم تعد الاعتبارات الفلسفية قائمة في الأذهان، ولذا لا داعي لإثارة الإشكالات الفلسفية بين عامة الناس.

ومهما جد في المستقبل فإن الله تعالى سوف يهيئ من يقوم بالدفاع عن الدين وشرح حقائقه للناس.



# خاتمة أثر العقيدة الإسلامية في السلوك

بعد بيان العقيدة الإسلامية، لا بد من بيان بعض آثارها في السلوك، فقد قال رسول الله ﷺ: «ليس الإيمان بالتمني ولا بالتحلي، ولكنه ما وقر في القلب وصدقه العمل»(١).

وقد سبق أن الإيمان يزيد بالعمل الصالح وينقص بالمعاصي، وتقدم أيضاً قول النبي ﷺ: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك»، وهذا مزج بين الإيمان والإسلام، أي ظهور آثار الإيمان في العمل.

لهذا كله لا يكفي أن يعرف المسلم مفردات العقيدة الإسلامية دون أن تظهر آثارها في سلوكه، بل لا بد أن يتذكر المسلم مفردات عقيدته وهو يقوم بأعماله اليومية الكبيرة منها والصغيرة. وفيما يلي بعض آثار كل ركن من أركان العقيدة الإسلامية:

## الإيمان بالله تعالى:

عرفنا أنه «لا إلنه إلا الله» وهذا معناه: أن لا رب لنا إلا الله، ولسنا عبيداً لغير الله، فهو الذي خلقنا في أحسن تقويم وربانا وأحسن إلينا، وهو الذي خلق الكون، وهو الذي يملكنا ويملك الكون.

وينبني على هذا أنه يجب أن نحب الله وأن نشكره ونعظمه ونطيعه؛ لأن طاعتنا له تعالى انسجام مع إقرارنا بأننا من صنعه، وإقرارنا بعبوديتنا له،

<sup>(</sup>١) كنز العمال (١١).



وهي عبودية مشرقة، عبودية لمن يستحق أن يعبد، تخرج الإنسان من الحيرة والتخبط، إلى الطمأنينة والهدى والرشاد؛ لأن الله تعالى عليم رحيم ودود، يريد خيرنا بما شرع لنا من أحكام، قال الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اللهُ يَكُمُ اللهُ يَكُمُ اللهُ اللهُ وَلَا يُرِيدُ اللهُ إِلَيْهُ بِكُمُ اللهُ اللهُ وَلَا يُرِيدُ اللهُ إِلَيْهُ بِكُمُ اللهُ اللهُ وَلَا يُرِيدُ اللهُ اللهُولِيُولِي اللهُ اللهُ

أما الذين لم يطيعوا الله فقد صاروا عبيداً لعباد الله، إذ لا بد لهم من نظام يسيرون عليه في حياتهم الخاصة والعامة، وما سوى النظام الرباني هو اقتراحات وتجارب البشر \_ عباد الله \_ العاجزين الذين ينحازون لمصلحة شخص أو فئة على حساب آخرين، ولذا يتخبطون ويتحيرون ولا يستقرون.

وعن الفريقين قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِ مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ ﴾ إِلَى النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧].

# الإيمان بأن محمداً على رسول الله:

177

هذا بعض ما تعنيه الشهادتان: «أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله»، ولذا كان العربي إذا أسلم يتغير سلوكه إلى الأفضل؛ لأنه كان يعرف من لغته معنى الشهادتين، ثم يخلص في العمل بمقتضاها، بل شعوب كاملة كانت تتغير إلى الأفضل بعد أن تدخل في الإسلام وتنطق بالشهادتين.

# صفات الله تعالى:

### عرفنا من صفات الله تعالى:

- ا أنه: سميع، إذن كل ما نقوله يسمعه الله عز وجل، فينبغي أن لا يسمع منا إلا خيراً، ولا نقول إلا ما يقربنا منه، أو على الأقل ما لا يسخطه علينا، قال الله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَنتُةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَيَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَيَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرُ إِلَّا هُو مَعَهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧]، وإذا كانت لأحدنا حاجة فليدع الله تعالى فإنه يسمعه، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا كَانِّ كُونَ عَبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوهَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦].
- ٢ ـ والله تعالى بصير يرانا أينما كنا ويرى أفعالنا، ولذا ينبغي للمؤمن أن يستحيي من الله فلا يراه على معصية، ولا متخاذلاً عن مكرمة، قال رسول الله ﷺ لبعض من طلب منه النصيحة: «استحي من الله استحياءك من رجلين من صالحي عشيرتك»(١).
- ٣ ـ والله تعالى عليم يعلم السر وأخفى، فلتكن ظواهرنا وبواطننا نقية من الذنوب، ومن خادع الناس لا يستطيع أن يخادع الله عز وجل، قال تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَأَخْذَرُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥].

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير: ٩٧١.



- ٤ ـ والله تعالى متكلم، كلمنا بالقرآن، ولذا يجب أن نعظم كلام الله، وأن نطيع ما فيه من أوامر، ونجتنب ما فيه من نواهي، ونتدبر ما فيه من مواعظ، ونتمعن كل كلمة فيه، فقد تُفتح لنا أبوابٌ من المعرفة، وإذا اشتاق أحدنا أن يسمع كلام الله فليقرأ القرآن، وإذا لم يشتق فليعالج قلبه؛ فإن الذي لا يشتاق للقرآن مريض القلب، قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا لَمُ يَثِمَدُهُ الشَّمَأَزَّتُ قُلُوبُ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ ﴾ [الزمر: ١٥]. بينما قال تعالى عن المؤمنين: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى آعَينَهُمْ يَعْنَى مِنَ الدَّمِع مِمَّا عَرَقُواْ مِنَ الْحَقِينَ ﴾ [المائدة: ٣٨]، وعلى المؤمن أن يعرض قلبه على القرآن ليعرف سلامة قلبه فإنه قادم على يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون ﴿ إِلَا مَنْ أَنَى اللهَ بِهَلْمِ سَلِيمِ ﴾ [الشعراء: ١٩٩].
- والله تعالى قدير لا يعجزه شيء، وهو ولي الذين آمنوا وناصرهم، ولذا يجب على المسلم أن لا يضعف، ولا يجبن، ولا يتخاذل؛ لأنه يستنصر بالله، ومن نصره الله لا يغلبه شيء، قال تعالى: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ اللهُ فَلا غَالِبَ لَكُمُ ﴾ [آل عمران: ١٦٠]. صحيح أن النصر له أسباب، لكن على المؤمن أن يطلب تلك الأسباب، فهي من جملة الممكنات، وفي الحياة اليومية يجب أن يستعين المؤمن بالله في كل شيء ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيث ﴾ [الفاتحة: ٥]، قال رسول الله ﷺ: «استعن بالله ولا تعجز»(١).
- ٦ ـ والله تعالى حي لا يموت وصفاته لا تتغير ﴿ اللَّهُ لا ٓ إِلَهَ إِلَّا هُو ۖ الْحَى الْمَوْمنين، ونصرته الْقَيُومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، فما نقرأه من رحمته بالمؤمنين، ونصرته ورعايته لهم أمور لا تتغير ولا تنقطع، والله تعالى كما نصر أسلافنا من

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ـ كتاب القدر ـ الأمر بالقوة وترك العجز ـ رقم (٢٦٦٤).



المؤمنين قادر على نصرنا، وكما أعانهم قادر على إعانتنا، وعلينا أن نعمل بطاعته لنستحق نصرته ﴿وَكَاكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾[الروم: ٤٧].

٧ ـ والله تعالى مريد، وكل ما في الكون يجري بإرادته ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَيَرْعَمُ مَن يَشَآهُ وَإِلَيْهِ تُقَلَبُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢١]، فكل قوة البشر لا تخرجهم من قبضته عز وجل، وسنته في الكون ماضية كما يريد، فلتكن الثقة بالله، والمحبة لله، والاعتماد على الله، والاعتزاز بالله فإن من اعتز بغير الله ذل ﴿ أُمَّن هَذَا اللَّذِي هُو جُندُ لَكُمْ يَنصُرُكُم مِن دُونِ الرِّحْنَ إِن الْكَفْرُونَ إِلَا فِي عُرُورٍ ﴾ [الملك: ٢٠]. والرزق بيد الله يرزق من يشاء ﴿ الله لَطِيهُ غِيرِه ﴿ أَمَن هَذَا اللّذِي يَرَزُقُ مَن يَشَاءً ﴾ [السورى: ١٩]، وما منعه الله تعالى لا يعطيه غيره ﴿ أَمَن هَذَا اللّذِي يَرْزُقُكُم إِن أَمسك رِنْقَعُم ﴾ [الملك: ٢١]. ولذا ينبغي للمؤمن أن لا يذل لغير الله طمعاً فيما عنده من مكاسب دنيوية، ولا يجوز أن ينحرف عن الله طمعاً فيما عنده من مكاسب دنيوية، ولا يجوز أن ينحرف عن الصراط المستقيم طلبا لزيادة الرزق، فإن الرزق من عند الله، فليكن التوجه إلى الله تعالى ﴿ إِنَ اللّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا اللّهِ فَالَى الله علي المؤمن أن يُعْرَافِكُ [العنكبوت: ١٧].

وهكذا بقية صفات الله عز وجل، ينبغي للمسلم أن يتدبر معنى كل صفة، ومعنى كل اسم من أسمائه الحسنى، ويجعل سلوكه منسجماً مع ما فهمه بحسب استطاعته، فإذا عَرفَ أنَّ من أسماء الله تعالى (الرحمٰن) فليستحضر المؤمن في نفسه أنه ليس مهملاً، وأن رحمة الله الواسعة تحيط به في الدنيا والآخرة، فمن رحمته أن أنعم علينا بالنعم ما ظهر منها وما بطن، وما علمنا وما لم نعلم، ومن رحمته أن أرسل ألينا محمداً بطن، وما علمنا وما لم نعلم، ومن رحمته أن أرسل ألينا محمداً وليستقبلها بالرضا، وليرحم عباد الله أيضاً ليستحق بذلك المزيد من رحمة الله وليستقبلها بالرضا، وليرحم عباد الله أيضاً ليستحق بذلك المزيد من رحمة الله



تعالى، قال رسول الله ﷺ: «الراحمون يرحمهم الرحمٰن، ارحموا أهل الأرض يرحمكم من في السماء»(١).

وقد ألف العلماء كتباً في معاني أسماء الله الحسنى منها كتاب «شأن الدعاء» للإمام أبي سليمان الخطابي، و«المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى» للإمام الغزالي، وقد بين فيه كيف يتأثر المسلم بما فهمه من أسماء الله عز وجل، وكيف يتحلى بما يليق به من معاني تلك الأسماء.

#### الإيمان بالملائكة:

الملائكة خلق من خلق الله عز وجل خلقهم من نور، ونحن لا نراهم ولا نحس بهم في الظروف العادية، لكن نراهم في الاخرة، وقد أخبرنا الله تعالى أنهم مكلفون بواجبات تتعلق بنا:

- ١ فهم يحرسوننا من الأذى والخطر، قال تعالى: ﴿ لَهُم مُعَقِّبَتُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ
   وَمِنْ خَلْفِهِ عَمَّفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١] أي: بأمر الله، فليشعر المؤمن بكرامته على الله إذ جعل له هذه الحراسة دون أن يزعجه بها.
- ٢ ـ وهم يراقبون أعمالنا ويسجلونها ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [قَ:
   ١٨] فليحذر المسلم من أن تسجل عليه الملائكة ذنباً، وإذا وقع في معصية فليبادر إلى التوبة.
- ٤ ـ والملائكة يأتون المسلم عند الموت ليطمئنوه في تلك الساعة الرهيبة،
   قال الله تعالى : ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ۚ فَسَلَمُ لَكَ مِنْ أَصَحَبِ الْيَمِينِ ﴾ [الواقعة: ٩٠-٩١]، فليستشعر المسلم بهؤلاء الأصدقاء الذين

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود ـ الأدب ـ باب في الرحمة ـ رقم (٤٩٤١).



يهتمون به ويقفون إلى جانبه، وليحسن صحبتهم فإنهم يستاؤون من معصية الله عز وجل.

٤ ـ وقد ذكر الله تعالى في القرآن العظيم أن الملائكة نزلوا وقاتلوا مع المسلمين في بدر وغيرها من المعارك الإسلامية، وكان نزولهم نصرة للإسلام وأهله، وحيثما توقفت نصرة الإسلام على نزول الملائكة فإنهم ينزلون بإذن الله تعالى، وهكذا يشعر المسلم بالنصرة والتأييد من جنود لله لا يراهم، ﴿ وَمَا يَعَلَرُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلّا هُو ﴾ [المدثر: ٣١].

# الإيمان بكتب الله التي أنزلها على رسله:

لقد أنزل الله تعالى صحفاً على إبراهيم، وأنزل التوراة على موسى، وأنزل الزبور على داود، وأنزل الإنجيل على عيسى، وأنزل القرآن على محمد صلى الله وسلم عليهم جميعاً، وأنزل كتباً أخرى على أنبياء آخرين لكن لم يخبرنا بأسمائها ولا بأسماء الأنبياء الذين نزلت عليهم، قال الله تعالى: ﴿ قُولُوا مَامَكَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلْيَنَا وَمَا أُنزِلَ إِلْيَنَا وَمَا أُنزِلَ إِلْيَنَا وَمَا أُنزِلَ إِلْيَنَا وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيتُون مِن دَيِهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَلِ مِنْهُمْ وَعَيْسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيتُون مِن دَيّهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَلِ مِنْهُمْ وَعَيْسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيتُون مِن دَيّهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَلِ مِنْهُمْ

ولهذا فنحن نؤمن بما أنزل الله على رسله على النحو التالي:

- ١ ـ نؤمن بشكل مجمل بكل ما أنزل الله على رسله ما عرفنا منه وما لم
   نعرف، بمعنى: أننا نصدق ونجزم بأن الله أنزل كتباً على أنبيائه،
   ونحترمها ونعظمها سواء ما عرفنا منها وما لم نعرف.
- ٢ ـ نؤمن بأن الله أنزل صحفاً على إبراهيم، وأنزل كتاباً على موسى اسمه
   التوراة، وأنزل كتاباً على داود اسمه الزبور، وكتاباً على عيسى اسمه



الإنجيل لأن الله تعالى أخبرنا بذلك، لكن لا ندري ماذا فيها \_ إلا ما أخبرنا الله تعالى أخبرنا الله تعالى أخبرنا الله تعالى أن تلك الكتب قد حرفت، فلا نثق بالنصوص التي بين يدي اليهود والنصارى، ولا نعتبرها من كلام الله.

أما النصوص التي أخبرنا الله تعالى في القرآن أنه أنزلها في الكتب السابقة فنؤمن بها؛ لأنها بلغتنا بطريقة معصومة.

٣ ـ نؤمن بالقرآن جملة وتفصيلاً، أي نؤمن أن الله تعالى أنزل كتاباً على سيدنا محمد على اسمه القرآن، ونؤمن أن كل كلمة فيه نزلت من عند الله تعالى لأنه بلغنا بالتواتر عن رسول الله على ولهذا يجب العمل بكل ما فيه حسب ما فصله العلماء، ويجب أن نشعر باللطف والعناية الإلهية إذ أنزل علينا كتاباً يرشدنا إلى الصواب في كل مناحي الحياة، وجعل في اتباعه سعادة الدنيا والاخرة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرَّ اللَّهِ عَلَى لِللَّ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الل

ويجب أن نعتز بأن الله تعالى حفظ لنا القرآن من التغيير والتحريف، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَمُ لَكُوٰظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، بينما عبثت الأيدي بالكتب السماوية الأخرى، ويجب أن نساهم في حفظ القرآن بقراءته ومعرفة أحكامه، وحفظ ما استطعنا منه عن ظهر قلب.

# الإيمان بالرسل:

علمنا أن الرسل رجال من بني آدم أوحى الله إليهم بشرائع ليبلغوها للناس، وقد أخبرنا الله تعالى بأسماء بعضهم، وهذا يقتضى:

١ ـ أن نؤمن بهم ونحترمهم جميعاً، فنحن قد أمرنا الله أن لا نفرق بين أحد
 من رسله، فالأنبياء إخوة، دينهم واحد، هو الإسلام، وشرائعهم متفقة



في الأصول مختلفة في الفروع حسب أزمنتهم وأمكنتهم وأقوامهم، لكن الجميع يدعو إلى توحيد الله تعالى وعبادته.

هذا من حيث الاحترام والإيمان، أما الاتباع: فالواجب علينا أن نتبع ما جاء به نبينا محمد عليه لأن غيره لم يبعث إلينا بل بعث إلى أناس مخصوصين ذهب عصرهم، ومحمد عليه بعث إلى كل الناس الذين كانوا على هذه الأرض عند مبعثه ومن جاء بعدهم إلى يوم القيامة، وحفظ الله الكتاب المنزل عليه كما تقدم.

٢ - النظر بعين الإشفاق إلى الذين يزعمون أنهم يتبعون الرسل السابقين لأن الواجب عليهم أن يتبعوا رسول الله محمداً على، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا الرَّسَلَنَكَ إِلَّاكَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨]، وهذا لا يتعارض مع محبتهم للرسل الذين بعثوا إلى أجدادهم، فمحبتهم واجبة على الجميع كما تقدم، ويجب على المسلمين أن يبينوا - حسب الإمكان ـ أن اتباع غير محمد على بعد مبعثه ـ عليه السلام - لن ينفع يوم القيامة، فمن سمع به ولم يؤمن برسالته فقد خسر، قال على «والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار»(١)، ومن الغش أن يقال لهم غير هذا، فليس المؤمن من أمن بالله فحسب، بل هو في زماننا من أمن بالله تعالى وبكل ما أنزل على رسوله محمد على الأن إبليس يؤمن بوجود الله، ولم ينفعه ذلك؛ لأنه رفض حكماً من أحكام الله، وهو السجود لآدم عليه السلام، فكيف بمن يرفض القرآن كله، ورسالة محمد كله كلها، أو لا يعتقد أنه رسول للناس أجمعين؟

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ـ الإيمان ـ وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد إلى جميع الناس. رقم (١٥٣).



# الإيمان باليوم الآخر:

لقد ذكّر الله تعالى باليوم الآخر كثيراً في القرآن الكريم؛ لأنه اليوم الذي تجزى فيه كل نفس بما عملت ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَسَرَمُ ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَسَرَمُ ﴿ وَمَن يَعْمَلَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَسَرَمُ ﴾ [الزلزلة: ٧-٨]. وأحوال الآخرة تبدأ من اللحظة التي يفارق فيها الإنسان هذه الدار، لذا يجب على المؤمن أن لا يغيب عن باله يوم لقاء الله تعالى، فليذكر ساعة الاحتضار، والوضع في القبر، وسؤال منكر ونكير، والبعث، والحشر، واستلام الصحف، والميزان، والمرور على الصراط، والجنة، والنار، فليذكر هذا كله، وليعمل ما ينفعه في تلك الساعات، وليحرص عليه، وليستعد لتلك المواقف فإن وعد الله حق، ولقاءه حق، والساعة آتية لا ريب فيها، قال تعالى: ﴿ وَالنَّقُوا يُومًا لاَيْمَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهُ ثُمَّ لُوكًا لَيْ لَمْ اللهُ اللهُ عَلَى المؤمن إذا قرأ القرآن ومر بالآيات التي تذكّره بالآخرة أن يتصور نفسه هناك فهو قادم إليها لا محالة.

ـ تصوّرُ كيف ترحب الملائكة بالمؤمنين عند الموت وتبشرهم برضوان الله، واحرص أن تكون منهم.

- تصور كيف تضرب الملائكة الكافرين والظالمين عند الموت، وإياك أن تكون منهم أو من أعوانهم.

ـ تصور كيف يفسح للمؤمن في قبره مد بصره، وكيف يضيّق على الكافر، واحرص على الإيمان وما يزيده في قلبك.

ـ تذكر السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، وكن واحداً منهم: «إمام عادل، وشاب نشأ في عبادة ربه، ورجل قلبه معلّق في المساجد،



ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إني أخاف الله، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه، ورجل ذكر الله خالياً ففاضت عيناه»(١).

ـ تذكر نعيم أهل الجنة وعذاب أهل النار ليَسْهُل عليك طريق الجنة وإن كان صعباً.

إن الإيمان بهذا هو الذي جعل السلف الصالح يصنع العجائب ويسجل البطولات في كل مجال ليرضى الله عنهم يوم لقائه.

### الإيمان بالقدر:

الواجب على المسلم أن يتصرف تجاه القضاء كما علّمه رسول الله عليه فقد قال رسول الله عليه: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كلّ خير، احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل: قدّر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان»(٢)، فالمؤمن يجب أن يحرص على أسباب القوة في الدين والعلم والجسم والاقتصاد والسياسة وكل وجوه القوة، ليستعمل تلك القوة في رضوان الله فيكون أحب إلى الله، وليحرص على أسباب القوة لأمّته لتكون قادرة على حمل رسالة الله إلى الناس، ولا ينبغي للمسلم أن يقول عن شيء نافع: لا أقدر، لأنه لا يعمل بقوته بل يستمد القوة من الله عز وجل، والله هو القوي العزيز، فإن تحقق له ما يريد فبها ونعمت والفضل لله تعالى، وليس للإنسان أن يغتر بنفسه لأن الغرور حرام،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ـ الزكاة ـ الصدقة باليمين ـ رقم (١٣٥٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ـ القدر ـ الأمر بالقوة وترك العجز ـ رقم (٢٦٦٤).



وهو يقعد عن مواصلة العمل، بل يرى نجاحه بقدر الله، وعليه أن يواصل العمل النافع، فلعله قد قُدر له نجاح آخر.

وإن لم يتحقق ما يريد من الخير فليقل: هذا قدر الله، والله يفعل ما يشاء، وقد حصلتُ على الثواب بنيتي، ثم يواصل العمل فلعله قد قُدّر له نجاح في المستقبل، وبهذا لا تخور عزيمته، ولا يترك العمل.

إذن القدر يحميه من الغرور ومن اليأس، والثواب على النية، والله يفعل ما يشاء.

أي أن التفكير في القدر يكون بعد انتهاء العمل وظهور النتائج كيلا يقع في الغرور أو اليأس، وكلاهما يقعد عن مواصلة العمل.

هكذا نظر السلف إلى القدر، يقول أحدهم:

أيَّ يَومَيَّ من الموت أَفِرُ يومَ لا يُقدَرُ أَمْ يومَ قُدِرْ يَعدَرُ أَمْ يومَ قُدِرْ يسومَ لا يُنجي الحَذَرْ

فهو يذهب إلى الجهاد كما أمره الله تعالى، فإن لم يكن قدِّر له الموت في ذلك اليوم لن يموت، فلماذا يخاف الموت؟ وإن كان قدر عليه الموت في ذلك اليوم فلا بد أن يموت ولو لم يذهب إلى المعركة، فلماذا يكون جباناً؟ فليمت في ساحة المعركة شجاعاً شهيداً!.

وهكذا كل ميادين الحياة التي أذن الله بها يخوضها المؤمن مطمئناً غير قلق ولا متردد، فإن قدر له النجاح نجح بفضل الله وقدره، وإلا فحسبه أنه حاول ونال الأجر بنيته، فالهم والقلق يضعفان البدن والعزيمة، ولذا أمر الله المؤمنين أن يردّوا على الإشاعات التي تخوّفهم وتزعجهم بقوله: ﴿ قُل لَن يُصِيبَ نَا إِلا مَا صَكَتَبُ اللهُ لنَا هُوَ مَوْلَئناً وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ النَّمُومِنُونَ ﴾ [التوبة: ٥١]،



وفي هذا المعنى روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: «لا تكثر همك ما يقدَّر يكن وما تُرزق يأتِك»(١)، وهكذا يكون الإيمان بالقدر عنصراً إيجابياً في حياة المؤمن ينفي عنه الهم والقلق ويجعله يمضي في سبيل الخير غير متردد ولا وجل.

أمّا من يجلس في بيته ويترك العمل النافع منتظراً ما تأتي به المقادير فهذا لم يضع الإيمان بالقدر في موضعه الصحيح وينسى قول الله تعالى:
﴿ فَأَمْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِدِتْ ﴾ [الملك: ١٥].

هكذا تؤثر العقيدة الإسلامية في سلوك المسلم تأثيراً إيجابياً نافعاً في الدنيا والاخرة، وما ذكرته قليل من كثير، ونماذج تدل على غيرها، والمسلم الحق تظهر آثار عقيدته في سلوكه، قال رسول الله على الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة، فأفضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان "أ، فانظر كيف ظهرت آثار الإيمان على اللسان، والبدن، والشعور، أي: في كل ما يصدر عن الإنسان ظاهراً وباطناً. ومن هنا تفاوتت درجات المؤمنين في الإيمان.

<sup>(</sup>١) اشعب الإيمان؛ للبيهقي ٢/ ٧٠ رقم (١١٨٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم - الإيمان - بيان عدد شعب الإيمان - رقم (٣٥).



ولد عام ١٩٣٩م في أسرة علمية على رأسها والله الشيخ على سلمان في عين جنة/ عجلون.

> درس في الأردن المرحلة الابتدائية، ثم ذهب إلى دمشق ودرس في معهد العلوم الشرعية التابع للجمعية الغراء إلى أن حصل على شهادة الثانوية الشرعية عام ١٩٦١م.

المُ اللَّهُ اللَّ

- واصل دراسته في جامعة دمشق وحصل منها على درجة البكالوريوس
   في الشريعة .
- رجع إلى الأردن عام ١٩٦٥م حيث التحق بالقوات المسلحة برتبة ملازم أول مرشد ديني.
- في عام ١٩٧٢م تسلم منصب مفتي عام القوات المسلحة وبقي في منصبه متدرجاً في الرتب العسكرية حتى عام ١٩٩٢م حيث أنهى خدماته برتبة لواء.
- خلال هذه الفترة حصل على درجة الماجستير من جامعة الأزهر حيث أوفد إلى هناك في بعثة دراسية، ودرجة الدكتوراه من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض.
- عين قاضياً للقضاة في الأردن عام ١٩٩٢م ثم استقال بعد عام واحد، ليتفرغ للتدريس في حلقات علمية في مسجده وفي جامعتي اليرموك وجرش.
  - في عام ١٩٩٦م عيَّن سفيراً للأردن في طهران حتى عام ٢٠٠١م.
    - في عام ٢٠٠٤م عين مفتياً في دولة الإمارات العربية المتحدة.



للطباعة والنشر والتوزيع

عمان - العبدلي - عمارة البنك الإسلامي هاتف: 00962-6-4646116

فاكس: 00962-6-4646106

ص.ب.: 11190 - 927601 عمان - الأردن e-mail: alrazi003@yahoo.com

www.al-razi.net

This file was downloaded from QuranicThought.com