

This file was downloaded from Quiscin Thought CamScanner









بلوغ المرام، شرح كفاية الغلام
 تأليف: الإمام عبد الغني النابلسي
 الطبعة الأولى: ١٤٣٤ هـ - ٢٠١٣ م
 جميع الحقوق محفوظة باتفاق وعقد



#### دار النُّور المبين للدراسات والنشر

تلفاكس: ٤٦١٥٨٥٩ ، جوال: ٥٠٧٩٥٣٩٤٣٠٩ ، ص.ب: ٩٢٥٤٨٠ عيَّان ١١١٩ الأردن.

البريد الالكتروني: info@darannor.com الموقع على شبكة الانترنت: www.darannor.com

جميع الحقوق محفوظة. لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أي جزء منه أو تخزينه في تطاق استعادة المعلومات أو نقله بأي شكل من الأشكال دون إذن خطي سابق من الناشر.

All rights reserved. No part of this book may be reproduced, stored in a retrieval system, or copied in any form or by any means without prior written permission from the publisher.





لِلإِمَام عَبَدالغَنيٰ النَّابلِسِي رَحَمُهُ الله

2 0 1 3







# بِسُـــــــــــــــِ ٱللَّهَ ٱلرَّحْزَ الرَّحِيدِ

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين، أما بعد فهذا شرح لطيف وضعته على المنظومة المساه ( بكفاية الغلام ) للعلامة الرباني عبد الغني النابلسي رحمه الله رحمة الأبرار وسميته ( بلوغ المرام في شرح كفاية الغلام ) والله أسأل أن يتقبله مني ويرزقني الإخلاص في القول والنية والعمل ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين .

#### ترجمة الناظم:



#### فشيخنا إذاً كما قيل:

ورث الفضائل كابراً عن كابر ورقى إلى العلياء وهو عظيم ولد في يوم الإثنين المحجة سنة ١٥٠ه. كان النابلسي حنفياً ولكنه شارك في تحصيل المذاهب كلها ورجح ما رآه أرجح وزناً في الرأي وأجدى على المجتمع ، وكان النابلسي يدرس العلم في الجامع الأموي والمدرسة الصالحية بدمشق وكان يرعى تلاميذه وطلابه ويرحل إلى مختلف الأقطار ويسجل رحلاته في كتبه ويترجم مالم يفهم من العلماء الكبراء ، ويرد على الفتاوى ويؤلف في مختلف الفنون والعلوم ، بلغت مؤلفاته نحو ٣٠٠ مؤلف ما بين صغير وكبير ، ومن مؤلفاته هذه المنظومة الجميلة المسهاة «بكفاية الغلام» وقد شرحها هو بنفسه شرحاً موجزاً سهاه «برشحات الأقلام» وقد ذكر هو منظومته هذه في كتابه «الفتح الرباني صـ٣٣٣» في مبحث أركان الإسلام قال وقد كتبت في ذلك مسائل كثيرة في رسائل ، وكتب صنفتها للمبتدئين ومن ذلك منظومة مختصرة جداً تحتوي على بعض مسائل من هذه الأركان المبتدئين ومن ذلك منظومة مختصرة جداً تحتوي على بعض مسائل من هذه الأركان الخمسة التي بني الإسلام عليها ا. هـ.

أجمعت المصادر على أنه توفي عصر يوم الأحد ٢٤ شعبان سنة ١١٤٣ هـــ وجهز يوم الإثنين وصلي عليه بداره ودفن بالقبة التي أنشأها بها في نفس العام رحمه الله رحمة الأبرار آمين .

\* \* \*



#### بسم الله الرحمن الرحيم.(١)

 ١ - افتتح الناظم بالبسملة لأمور منها ١ - الإقتداء بكتاب الله عز وجل إذ أنه مفتتح بالبسملة ترتيباً لا نزولاً والبسملة آية من القرآن أُنزلت للفصل بين السور .

٢- الإتباع لهدي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في افتتاحه الرسائل والكتب إذ قد تواتر واشتهر بين الخاص والعام افتتاح رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم رسائله وكتبه إلى الملوك والعمال بـ "بسم الله الرحمن الرحيم" .

٣- إلتهاس البركة.

فائدة : - ما يرويه الكثير من قوله صلى الله عليه وسلم (( كلُّ أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم فهو أبتر ، وفي رواية أجذم ، وفي رواية أقطع )) فهو حديث واه لا متواتر ولا مشهور ولا حسن ولا صحيح كما ظنه بعض أصحاب الحواشي وأصل الحديث الوارد عن النبي صلى الله عليه وسلم إنها هو بلفظ (الحمد) ولقد بحث الحافظ ابن حجر رحمه الله في ألفاظ هذا الحديث وصرح بأنها واهية ما عدا لفظ الحمد، فقال في كتاب التفسير من فتح الباري في باب قوله تعالى ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِئَلِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَة سَوْلَة بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدُ إِلَّا أَلَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ م شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤]، في الكلام على حديث هرقل عند قوله ((فإذا فيه بسم الله الرحمن الرحيم)) ما نصه قال النووي رحمه الله فيه استحباب تصدير الكتب ببسم الله الرحمن الرحيم وإن كان المبعوث إليه كافراً ويحمل قوله في حديث أبي هريرة (( كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بحمد الله فهو أقطع )) على أن المراد لا يبدأ فيه بذكر الله كها جاء في رواية أخرى فإنه روى على أوجه (بذكر الله)(ببسم الله)، (بحمد الله)، قال وهذا الكتاب كان ذا بال من المهات العظام ولم يبدأ فيه بلفظ الحمد بل بلفظ البسملة ١. هـ ، والحديث الذي أشار إليه أخرجه أبو عوانة في صحيحه وصححه ابن حبان أيضاً وفي إسناده مقال وعلى تقدير صحته فالرواية المشهورة فيه بلفظ ((حمد الله)) ، وما عدا ذلك من الألفاظ التي ذكرها النووي وردت في بعض طرق الحديث بأسانيد واهية ١ . هـ . وكذلك بحث فيه المحدث المفيد أبو العلاء العراقي الفاسي من جهة احتجاج الشراح به على الإفتتاح بالبسملة فقال ومدار طرقه على رجل



## ١- الحَمْدُ لله عَلَى مَا وَفَقَا ثُمَّ الصَّلاَّةُ وَالسَّلاَّمُ مُطْلَقًا السَّلاَّمُ مُطْلَقًا ا

=قال بعض الحفاظ فيه ليس بشيئ وآخر جهله الحافظ ابن حجر ، وآخر ضعيف فلأجل هذا جزم الحافظ ابن حجر بأن إسناده واهم، أي شديد الضعف ا . هم. . وصرح ولده أبو زيد بأنه كاد لشدة ضعفه أن يكون موضوعاً .

#### [مقدمة]

شرح البيت رقم (١) :-

١- (الحَمْـدُ) هو الثناء باللسان على الجميل الإختياري من نعمة وغيرها، وللحمد أركان وأقسام أما أركانه فهي :-

أولاً : حامد وهو (منشئ الحمد) ، ثانياً : محمود وهو (المنعم)، ثالثاً : محمود به وهو (اللسان) رابعاً : محمود عليه وهي (النعمة) ، خامساً : الصيغة وهي (صيغة الحمد).

وأما أقسامه فهي :-أولاً : حمد قديم لقديم (كحمد الله لنفسه) في قوله تعالى ﴿ يَمْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَيَعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَيَعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [الانفال: ٤٠].

ثانياً : حمد قديم لحادث (كحمد الله لأحد من خلقه كقوله تعالى في حق نبينا على الم

ثَّالِنَّا : حمد حادث لقديم (كحمد الإنسان لمولاه كقول سيدنا عيسى عليه وعلى نبينا ﷺ) ﴿ يَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ [المائدة: ١١٦].

رابعاً: حمد حادث لحادث (كحمدنا لبعضنا البعض) (كقول رسول الله صلى الله عليه وسلم في حق سيدنا أبي بكر الصديق ما طلعت الشمس ولا غربت من بعدي على رجل أفضل من أبي بكر) أخرجه أحمد في فضائل الصحابة بسند ضعيف، قوله (عَلَى مَا وَقَقَلَ ) الألف للإطلاق و(مَا) مصدريه أي على توفيقه، والتوفيق هو خلق الإستطاعة في العبد (ثمُ الصَّلاة والسَّلام) أتى بها اتباعاً للأمر الرباني ﴿ إِنَّ اللّه وَمَلَيْكَ عَلَى اللّه وَالسَّلام) أي المَعْنَ عَلَى النّي يَ يَكَايبُ اللّه و(السَّلام) أي الأمان من كل نقصان، (مُطلَلقا) حال من الصلاة والسلام أي من غير قيد بزمان دون زمان ولا مكان دون مكان ولا الذنيا ولا الآخرة بل في جميع ذلك إلى الأبد.

## ٢- عَلَى النَّبِّي المُصْطَفَى التَّهَامِي وَآلِيهِ وَصَحْبِيهِ الْكِرَامِ الْكِرَامِ ا

شرح البيت رقم (٢) :-

(عَلَى النَّبِيِّ) مشتق من النبأ وهو الخبر فعيل بمعنى مفعول لأن الله تعالى أخبره بالوحي أو بمعنى عاعل لأنه أخبر عن الله تعالى أو من النبوة وهي الرفعة فعيل بمعنى مفعول أي مرفوع الرتبة في الدنيا والآخرة أو بمعنى فاعل أي رافع لكل من اتبعه في الدارين وهو إنسان أوحى إليه لا بشرع جديد وإنها بشرع أحد الرسل وأمر بتبليغه.

وفي النهر شرح الكنز أن مكة من تهامة بكسر التاء وفتحها لأنها اسم لكل من نزل عن نجد من بلاد الحجاز سميت بذلك من التَهَم بفتح التاء والهاء وهـو شـدة الحـر أو لتغير هو انها يقال تَهَم الدهن إذا تغير ١. هـ .

فعلى هذا تهامة موضّعان هما في الأصل مكان واحد إسم لمكة ، وإسم أيضاً لأرض معروفة وكونها اسم لمكة باعتبار أن مكة من تلك الأرض المعروفة فهو مجاز من إطلاق اسم الكل على البعض ، وعلى (آلِهِ) أي كل من آل بمعنى رجع إليه صلى الله عليه وسلم إما باتباع وهم كل مؤمن ومؤمنة إلى يوم القيامة أو بنسب وهم أولاد على وعقيل والعباس وجعفر والحارث ، (وصَحْبهِ) بالفتح اسم جمع كركب ورهط والواحد صحابي، (النُكِرَامِ) جمع كريم نعت للآل والصحب وهو من الكرم بمعنى الصفح أو الجود ضد اللؤم .

٣- وَبَعْدُ فَ الإسلامُ لَمَّا بُنِيَا عَلَى الشَّهَادَتَيْنِ فِيمَا رُوِياً
 ٤- ثُسمٌ عَلَى الصَّلاَةِ وَ الزَكَّاةِ وَ الصَّوْمِ وَالنَّحَجِّ مِنَ الْمِيقَاتِ ٥- أَرَدْتُ أَنْ أَجْمَسعَ في ذِي الْحَمْسَه شَيْنًا بِهِ يُصْلِحُ مِثْلَى نَفْسَهُ

شرح البيتين رقمي (٣، ٤) :-

شرح البيت رقم (٥) :-

#### [ سبب تأليف المنظومة ]

قوله (أرَدْتُ) جواب لما أي قصدت من تلقاء نفسي بلا أمر أحد لي بذلك (أن أَجْمَعَ) في بيان هذه الأركان أركان الإسلام (النُخَمْتُ أَ) المسندكورة في البيت بن قبل هسندا ، (شَيْسًا) مفعول أجمع وتنكيره للتعظيم أي قصدت تصنيفاً وتأليفاً لطيفاً محتوياً على فوائد جمة ومسائل مهمة متعلقة بالأركان المذكورة (بهِ) أي بذلك الشيئ يصلح من أصلح ضد أفسد مثلي من عباد الله تعالى المكلفين بطاعته في الظاهر والباطن (نَفُسَهُ) أي ذاته الجامعة لجميع صفاته وأفعاله ظاهراً وباطناً.

شرح البيت رقم (٦) :-

(مَنْظُ وَمَة) بالنصب بدل من شيئاً أو عطف بيان عليه مشتق من النظم وهو في الأصل جمع اللآلي، في سلك واحد ثم أريد به تشبيه الكليات المتناسقة المعنى المجموعة على وزن واحد من أي بحر كان وهذه المنظومة من بحر الرجز ووزنه مستفعلن مستفعلن مستفعلن مستفعلس ثلاث مرات (في غَايَةِ) أي نهاية (اخْتِصَارِ) هو قلة المبنى وكثرة المعنى (يَسْهُلُ حِفْظ بُهَا عَلَى الصَّغَالِ) من الناس في السن أو الفن وهم المتعلمون المبتدئون . والمراد أن هذه المنظومة التي هي في غاية الإختصار شرح لحديث بني الإسلام على خس المتقدم ذكره فمنا فقد أتقن أركان إسلامه بحسب اجتهاد الإمام الأعظم أبي حنيفة النعان رضي الله عنه ومذهبه أول المذاهب الأربعة وأشهرها وأكثرها اتباعاً ومقلدين إلى يوم القيامة إن شاء الله .

شرح البيت رقم (٧) ، (٨) :-

(سَمَّيْتُهُا) أي هذه المنظومة (كِفَايَة) أي مقدار ما يكفي من معرفة الدين الإسلامي إعتقاداً وعملاً ثم تضرع إلى الله فقال (وَأَسْأَلُ الله) أي أطلب منه سبحانه (الكرِيمَ) أي الموصوف بالكرم سبحانه (المغشفِرَهُ) بإبدال التاء المثناة الفوقية هاء لأجل الوقف لصحة الوزن والقافية وهي التجاوز عن الذنوب والمسامحة عنها . (الآخِررَهُ) كذلك بإبدال التاء هاءً لما ذُكر وهي يوم القيامة .



### فَصْلٌ (١١ فِي مُقْتَضَى (٢) شَهادةِ أن لا إِلَهَ إِلا الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رسولُ الله (٣).

(١) الفَصل في اللغة الحاجز بين الشيئين ، وفي الإصطلاح إسمٌ لطائفةٍ من المسائل. (٢) (مُقْتَضي) أي ما تقتضيه من مسائل الإعتقاد.

فالشهادة لا تكون قائمة على وهم أو ظن وإنها على يقين بالعلم أو الحواس ، والشهادة لله تعلى بالوحدانية هي الإخبار القاطع الصادر عن يقين واضح أنه ليس ثمة معبود يستحق الإيهان به وإفراده بالعبودية ورجاء النفع به وخوف الضرر منه وطلب الرزق وقضاء الحاجات ودخول الجنة والنجاة من النار (إلا الله) تعالى الذي له الأسهاء الحسنى سبحانه .

يقول الشيخ / سعيد رحمه الله إن المسلم عندما قال لا إله إلا الله فكأنه يقول لا مطمأن إليه ولا مستجار به ولا مجبوب ولا معبود ولا مالك ولا مطاع ولا معظم ولا معتصم به ولا سيد ولا حاكم إلا الله فالتوكل عليه واجب والإستجارة بغيره جاهلية ، وعبته فريضة وعجبة غيره لا تكون إلا بإذنه وهو المستحق للتعظيم فبه اعتصم وهو الذي له حق السيادة المطلقة على البشر والحاكمية المطلقة عليهم فهو مصدر الأمر والنهي وهو مصدر التحليل والتحريم وهو مصدر التشريع فلا سلطة تشريعية إلا له فها و ذو الجلال وذو الكمال جل جلاك سبحانه لا إلى غيره، وأي إخلال بواحدة من هذه بحيث يعطيها الإنسان لغير الله تعالى بدون إذنه جهل بها لله من حق بواحدة من هذه بحيث يعطيها الإنسان لغير الله تعالى بدون إذنه جهل بها لله من حق بوء سُلطنا وأن تَقُولُوا عَلَى الله ما لا تَقَالَ والإعراف: ٣٣ ] أ . هـ ((الإسلام سعيد حوى)) جلد (١) والشهادة لسيدنا محمد بالرسالة هي مشاهدة القلب والعقل وإقرار اللسان عن رضا واختيار بأن محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب صلى الله عليه وعلى آله وسلم هو عبدالله ورسوله أرسله الله تعالى إلى الخلق بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ، وأن ما يدعو إليه هذا الرسول الكريم وما يقوله وما يقعله ما يقبله وما يرده في مجال التشريع هو يدعو إليه هذا الرسول الكريم وما يقوله وما يفعله ما يقبله وما يرده في مجال التشريع هو يدعو إليه هذا الرسول الكريم وما يقوله وما يفعله ما يقبله وما يرده في عجال التشريع هو يدعو إليه هذا الرسول الكريم وما يقوله وما يفعله ما يقبله وما يرده في عجال التشريع هو

## ٩- مَعْرِفَة الله عَلَيْكَ تُفْتَرَضْ بِأَنَّهُ لاَ جَوْهَ لَ رُولاً عَرَضْ

=دين الله يبلغه إلى الناس وحق على الناس اتباعه إلا ما هو خصوصية له صلى الله عليه وسلم .

فائدة مهمة:-

قال الشيخ / سعيد رحمــه الله لا يقـــوم الإنســـان بلـــوازم لا إله إلا الله إلاَّ إذا عرف رسوله وتعرف بواسطة رسوله على الطريق الذي ينبغى أن يسلكه لتحقيق لوازم هذه الوحدانية وبدون ذلك سيبقى الإنسان في متاهات الضلال الكبير البعيد الذي لا يعرف معه سيراً ينسجم مع وضعه ويصل به إلى الغاية مبتدئاً من بداياتها الصحيحة لذَّلك كانت معرفة رسول الله صلى الله عليه وسلم تعدل معرفة الله إذ لا يقوم أحد بحق الله إلا إذا عرف رسوله لذلك حكم الله تعالى بكفر من لم يؤمن بالرسول الذي يرسله إلى الناس بعد أَنْ أَقَامَ عَلَى النَّاسِ الْحُجة برسالته ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ . وَيُرب دُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَغْضِ وَنَكَفُرُ بِغَضِ وَرُبِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا \* أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا ﴾ [النساء: ١٥٠ - ١٥١] ١. هـ الإسلام للشيخ / سعيد مجلد (١) ، واعلم أنه لا يقبل إيهان الكافر إلا بالنطق بالشهادتين مطلقاً أو عند طلب ذلك منه عند الله وعند الناس والله أعلم بسرائر القلوب وخفايا الصدور وكفى الشهادتين فضلاً ومكانةً عند الله تعالى أن جعلهما الله تعالى من ألفاظ الأذان والإقامة ومن جملة دعاء التحيات في القعود الأول والأخير من الصلوات ويسميه الفقهاء ((دعاء التشهد)) ذكراً للتحيات بأهم ما فيها في حق العبد وفي الحديث عن أنس رضي الله عنه أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال (( من قال حين يصبح أو يمسي اللَّهم إني أصبحت أشهدك وأشهد حملة عرشك وملائكتك وجميع خلقك بأنك أنت الله لا إنه إلا أنت وحدك لا شم يك لك وأن محمداً عبدك ورسولك أعتق الله ربعه من النار ، ومن قالها م تين أعتق الله نصفه ، ومن قالها ثلاثاً أعتق الله ثلاثة أرباعه من النار فإن قالها أربعــــاً أعتق الله من النار)) أخرجه أبو داوود والترمذي .

وهذا هو الركن الأول من أركان الإسلام.

[ الالهيات: معرفة الله ]

## ١٠ - وَلَيْسَ يَخْوِيكِ مَكَانٌ لا وَ لا تُدْدِكُهُ الْعُقُولُ جَلَّ وَعَلاَ

=شرح البيت رقم (٩) :-

(مَعْرِفَـةُ الله) تعالى وهي الجزم بوجوده جل جلاله منزهاً عن مشابهة المخلوقات متصفاً بصفات الجلال والكمال منزهاً عن صفات الحدوث والنقصان، (عَليَكَ) أيها البالغ العاقل تفترض بالبناء للمفعول أي يفترضها الله تعالى في الحال فدراسة علم التوحيد فرض عين قال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ اللهُ ﴾ [عمد: ١٩]، قال في الجوهرة: - التوحيد فرض عين قال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لاَ إِللهُ إِلاَّ اللهُ ﴾ [عمد: ١٩]، قال في الجوهرة: - فالعلم بأصل الدين عتم يحتاج للتبيين

قال العلامة / محمد محي الدين عبد الحميد في تعليقه على شرح الجوهرة قوله محتم إسم مفعول ومعناه أوجبه الشارع ولم يرخص في تركه فيجب على كل مكلف من ذكر وأنثى وجوباً عينياً معرفة كل عقيدة بدليل ولو إجمالياً ، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَعْلَرَ أَنَّهُ لَا اللهُ إِلّا اللهُ ﴾ [محمد: ١٩] وأما معرفة العقائد بالأدلة التفصيلية ففرض كفاية ومعناه أنه يجب على أهل كل ناحية يشق الوصول منها إلى غيرها أن يكون فيهم من يعرف العقائد بالدليل التفصيلي لأنه ربها طرأت شبهة فيدفعها ا.هـالمراد نقله .

ومما يجب اعتقاده ومعرفته أن الله جلَّ جلاله ليس بجوهر ولا عرض، والـ(جَوْهَر) عند أهل السنة والجهاعة الجوهر الفرد وهو الجزء الذي لا يقبل الإنقسام أصلاً لبساطته وهو الذي يتركب منه الجسم ، والله منزه عن أن يكون جسماً أو أن يكون جزء لجسم والــ(عَـرَضُ) بالعين المهملة وفتح الراء وهو ما لا يقوم بذاته بل بغيره فالعرض لا بدله من جوهر يقوم به ، والله منزَّه أن يكون عرضاً فهو جل جلاله الحي القيوم قائم بنفسه، وقام بأمره كل شيء، والجوهر والعرض مخلوقان والله خالق كل شيء.

شرح البيت رقم (١٠) :-

يعني أنَّ الله تعالى لا يجمعه ولا يحيط به مكان والمكان هو الموضع الحاوي للشيئ كها في(تاج العروس) للمرتضى والمفردات للراغب ، وقال الأستاذ البغدادي في الفرق بين الفرق المكان هو الفراغ الذي يحل فيه الجسم ، والحيز هو الفراغ الذي يشغله الشيئ ويملأه وكلاهما مستحيل على الله عز وجل لأنه افتقار إلى الغير ، والله تعالى منزه عن ذلك =وقوله (لا) تأكيدٌ لنفي ليس أي لا يحويه مكان ، واعلم أنَّ من ثوابت العقيدة عند المسلمين أنَّ الله تعالى لا يجويه مكان ولا يحده زمان لأن المكان والزمان مخلوقان ، وتعالى الله مسحانه أن يحيط به شيئ من خلقه بل هو خالق كل شيئ وهو المحيط بكل شيئ، وهذا الإعتقاد متفتٌّ عليه بين المسلمين لا ينكره منهم منكر ، وقد عبر عن ذلك أهل العلم بقولهم "كان الله ولا مكان ، وهو على ما كان قبل خلق المكان، لم يتغير عما كان، ، ومن عبارات السلف الصالح في ذلك قول الإمام / جعفر الصادق عليه السلام :- امن زعم أن الله في شيئ أو من شيئ أو على شيئ فقد أشرك، إذ لو كان في شيئ لكان محصوراً ، ولو كان على شيئ لكان محمولاً ، ولو كان من شيئ لكان محدِّثاً ١ . هـ وقيل ليحيى بن معاذ الرازي أخبرنا عن الله عز وجل فقال؛ إلـه واحد، فقيل له: كيف هو ، قال : ملكُّ قادر، فقيل له : أين هو فقال : بالمرصاد، فقال السائل : لم أسألك عن هذا ؟ فقال : ما كان غير هذا كان صفة المخلوق ، فأما صفته فها أخبرت عنه ( ، وسئل ذو النون المصري رضي الله عنه عن قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَـرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] فقال : أثبت ذاته ، ونفى مكانه ، فهو موجودٌ بذاته، والأشياء بحكمته كما شاء ١. هـ. وأما ما ورد في الكتاب والسنة من النصوص الدالة على علو الله عز وجل على خلقه فالمراد ما علو المكانة والشرف والهيمنة والقهر لأنه تعالى منزه عن مشابهة المخلوقيين وليست صفاته كصفاتهم، وليس في صفة الخالق سبحانه ما يتعلق بصفة المخلوق من النقص، بل له جل وعلا من الصفات كمالهُما ومن الأسماء حُسناها ، وكل ما خطر ببالك فالله تعالى خلاف ذلك، والعجز عن درك الإدراك إدراكٌ ، والبُّحث في كنه ذات الرب إشراكٌ، (وَلاَ تُدْرِكُهُ) سبحانه وتعالى أي تعلمه علماً تاماً من جميع الوجوه (الْعُقُولُ) البشرية وغيرها

من العقول كالملكية والجنية لأن العقول مخلوقة والمخلوق لا يعلم الخالق إلا علمًا حادثًا

والحادث لا يشابه القديم (جَلُّ) الله تعالى (وعَلاً) شأنه عن مثال العقول وفي ذكر الإدراك

١١ - لاَ ذَاتُ هُ تُشْبِهُهَا الذَّوَاتُ وَلاَ حَكَتْ صفَاتُهُ الصِّفَاتُ الصِّفَاتُ الصَّفَاتُ المَّلَّالَ اللَّهُ الصَّفَاتُ الصَّفَاتُ الصَّفَاتُ الصَّفَاتُ الصَّفَاتُ الصَّفَاتُ اللَّهُ الصَّفَاتُ اللَّهُ الصَّفَاتُ الصَّفَاتُ السَلْمُ الصَّفَاتُ اللَّهُ الصَّفَاتُ اللَّهُ السَلْمُ اللَّهُ الصَّفَاتُ اللَّهُ السَلْمُ اللَّهُ السَلْمُ اللَّهُ اللَّ

=إشارةٌ إلى أن العقول تعلمه سبحانه من وجه كونه موجوداً حقاً متصفاً بصفات الكمال منزهاً عن صفات المماغ أو منزهاً عن صفات النقصان ، والعقول جمعُ عقل وهو جوهر روحاني منبث في الدماغ أو في القلب تدرك به الحاضرات بواسطة الحواس والغائبات بواسطة الفكر .

شرح البيت رقم (١١) :-

(لا ذَاتُ ) سبحانه وتعالى القديمة الأزلية (تُشْبِهُهَا) ولو بوجه من الوجوه (الا ذَاتُ ) الحادثة كلها ما كان منها وما لم يكن (وَلا حَكَتُ) أي ماثلت وشابهت (صفاته) وأسهاؤه الأزلية القديمة (الصُفَات) والأسهاء كلها والمعنى أنه تعالى غالفَ للحوادث فلا يشبهه تعالى أحدٌ لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله ، قال تعالى ﴿ فَلَ نَعْلَمُ ﴿ لَيْسَيْرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وقال تعالى ﴿ فَلْ نَعْلَمُ لَهُ سَيِيًا ﴾ [مريم: ٦٥]، قال ابن عباس في تفسير هذه الآية » هل تعلم له عز وجل مثلاً أو شبها " ذكره البيهقي في شعب الإيهان وأخرج الترمذي عن أبي بن كعب أن المشركين قالوا لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم انسب لنا ربك ، فأنزل الله عز وجل ﴿ وَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ لَهُ الصمد الذي ﴿ لَمْ سَكِدٌ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ والحل إلى سيورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، وإن الله عز وجل لا يموت ولا يورث ، ويموت إلى الله يكن له شبيه ولا عدل ليس كمثله شيء .

شرح البيت رقم (١٢) :-

(وَمَا لَـهُ) سبحانه وتعالى (في) جميع (مُلـُكـهِ) أي ما يملكه من جميع مخلوقاته المحسوسة والمعقولة (وَزِير) أي مدبر ومعين قالَ ابن فارس في المجمل "وازرت فلاناً موازرة أعنته على أمره ومن ذلك الوزير (وَلاَ لَـهُ) سبحانه وتعالى (مِثــُلُ) بكسر الميم وسكون الثاء المثلثة وهو الشبيه ، (وَلاَ) له تعالى (نَظِير) وهو المثل الذي إذا نظر إليه وإلى نظيره كانوا سواء كذا في المجمل ، والمعنى أنه تعالى غنىٌ غنىٌ مطلقاً فليس له



## ١٣ - فَ رُدُّ لَهُ مِنْ تَتِمُ المَعْرِفَهُ وَوَاحِدٌ ذَاتَ اللَّهِ عَلا وَصِفَ فَ

=وزير ولا معين لتنزهه جل وعلا عن الإحتياج إلى أحد وهذا الغني المطلق منزه عن المثل والنظير قال تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَ شَحَتَ مُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]. شرح البيت رقم (١٣):-

(فَــَرُدٌ) خبر مبتدأ محذوف تقديره هو فرد ، والفرد هو الذي لا شــَبــهَ له أي لا يشابهه شيع أصلاً (لَـهُ) سبحانه وتعالى (مِنْـهُ) أي من جهته تعالى لا غيره (تتم) أي تكمل المعرفة بإبدال التاء المثناه الفوقية هاءً لأجل الوزن والقافية أي لا يعرفه سبحانه عز وجل (المَعْمِ فَـهُ) التامة غيره تعالى لأنه قديم ومعرفته بنفسه قديمة فهي تامة وغيره حادث ومعرفته به حادثة والمعرفة الحادثة ناقصة فلا تليق بالقديم ، وهو سبحانه وتعالى متصف بالوحدانية ذاتاً أي في ذاته سبحانه وتعالى (وَفِعْلاً) أي في أفعاله تعالى (وَصِفَـهُ) بالهاء الساكنة لأجل القافية أي في صفاته سبحانه وتعالى ، وقد أشار الناظم رحمه الله بقوله (وَوَاحِـدٌ ذَاتَا وَفِعُلا وصِفَة) إلى أن الوحدانية صفة سلبية تقال على ثلاثة أنواع الأول الوحدة في الذات والمراد مها انتفاء الكثرة عن ذاته تعالى بمعنى عدم قبولها الإنقسام والتبعيض والتجزى وإلا لكان مركباً وكل مركب حادث والثاني الوحدة في الأفعال والمراد بها انفراده تعالى بإيجاد جميع الكائنات عموماً وامتناع إسناد التأثير لغيره تعالى في شيئ من الممكنات أصلاً ، والثالث الوحدة في الصفات والمراد بها انتفاء النظير له تعالى في كل صفة من صفاته فيمتنع أن يكون له تعالى علوم وقدرات متكثرة بحسب المعلومات و المقدورات بل علمه تعالى واحد ومعلوماته كثيرة وقدرته واحدة ومقدوراته كثيرة ، وعلى هذا جميع صفاته ، ودلائل الوحدانية في القرآن كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ وَإِلَّهُكُمْ إِلَهٌ ۗ وَحِدُّ لَّا إِلَٰهَ ۚ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣] وقوله تعالى: ﴿ لَوَكَانَ فِيهِمَا ۚ ءَالِمُةُ إِلَّا ٱللَّهُ لْفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ مَا أَنَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَهِ وَمَاكَاكَ مَعَهُ مِنْ إِلَهُ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَامِ بِمَاخَلَقَ ﴾ [المؤمنون: ٩١] وقال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰذً ﴾ [الإخلاص: ١]، ودليل



=الوحدانية من المعقول برهان التهانع وتقريره أنه لو تعدد الإله كأن يكون هناك إلهان لما وجد شيئ من العالم لكن عدم وجود شيئ من العالم باطل لأنه موجود بالمشاهدة فها أدى إليه التعدد محال ، وإذا بطل التعدد ثبتت الوحدانية وإنها لزم من التعدد عدم وجود شيئ من العالم لأنهها إما أن يتفقا وإما أن يختلفا فإن اتفقا فغير جائز أن يوجداه معاً لئلا يلزم اجتماع مؤثرين على أثر واحد وكذلك غير جائز أن يوجداه مرتباً بأن يوجده أحدهما ثم يوجده الآخر لئلا يلزم تحصيل الحاصل محال ولا جائز أن يوجد أحدهما المحض والآخر البعض الآخر للزوم عجزهما حينئذ لأنه لما تعلقت قدرة أحدهما بالبعض سدًّ على الآخر طريق تعلق قدرته به فلا يقدر على مخالفته وهذا عجز ، وإن اختلفا بأن أراد أحدهما إيجاد العالم وأراد الآخر إعدامه فلا جائز أن ينفذ مرادهما لئلا يلزم اجتماع الضدين ، ولا جائز أن ينفذ مراد أحدهما دون الآخر للزوم عجز من لم ينفذ مراده والآخر مثله لإنعقاد المهائلة بينهها فاستحال التعدد ، وثبتت الوحدانية.



# ١٤ - وَهُوَ الْقَدِيمُ وَحْدَهُ وَالْبَاقِي ﴿ فِي الْقَدِيْدِ نَحْنُ وَهُوَ فِي الإطْلاَقِ ا

شرح البيت رقم (١٤) :-

(وَهُلِـوَ) سبحانه وتعالى (الْقَلِدِيـــمُ وَحْــــدَه) والقدم في حق الله تعالى يعني عدم الأولية للوجود أو عدم افتتاح الوجود أو انتفاء العدم السابق على الوجود، ودليله من القرآن قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلأَوْلُ وَٱلْكِيرُ وَالظَّائِرُ وَالْبَالِمُ ۗ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣]، والدليل العقلي أنه لو لم يكن قديمًا لكان حادثًا ﴿ إِذَ لَا وَسَاطَةٌ بِينِهِمَا وَلُو كَانَ حَادِثًا لافتقر إلى محدث ولو افتقر لمحدث لافتقر محدثه إلى محدث وهكذا لانعقاد الماثلة بينهما فيلزم الدور وهو توقف وجود كل من الشيئين على الآخر أو التسلسل وهو ترتيب أمور غير متناهية ، وكلاهما محال فيا أدى إليه وهو افتقاره إلى محدث محال فيا أدى إليه وهو كونه حادثاً محال فها أدى إليه وهو عدم كونه قديهاً محال ، وإذا استحال عدم كونه قديماً ثبت ضده وهو كونه قديماً وهو المطلوب، وهو سبحانه وتعالى (الْبَاقِـي) وحده عز وجل ومعنى البقاء في حق الله تعالى انتفاء العدم اللاحق للوجود ودليل صَفة البقاء من القرآن مَا مَرٌّ مِن قوله تعالى ﴿ هُو ٱلْأَوُّكُ وَٱلْآخِرُ ﴾، ودليله العقلي أن الله تعالى لو لم يكن باقياً لكان يفني ، وينعدم وكل قابل للفناء والإنعدام حادث والله تعالى قديم وليس بحادث فهو باقي ، وهذا معنى قولهم (ما يثبت قدمه إستحال عدمه) لأنه لو جاز عليه العدم لاستحال عليه القدم وقد ثبت أنَّ الله جل وعلا موجود قديم لذاته وما يثبت قدمه استحال عدمه (في الْقَـــيد) أي الحد المحدود كالصورة المحسوسة الظاهرة والهيئة المعنوية الباطنة والمدة المخصوصة والمكان المخصوص وإن تغيرت علينا هذه القيود كلها في كل وقت فإنا لا نخرج عن قيد منها أصلاً (نَحْنُ) معشر المخلوقات كلنا ما كان منا ومالم يكن ، وتقديم الخبر يفيد الحصر أي لا غيرنا في قيد أصلاً وذلك هو الخالق سبحانه وتعالى (وَهُوَ) أي الله الخالق عز وجل (في الإطالاَق) من غبر قيد أي حد مطلقاً في ذاته أو صفاته أو أفعاله فهو سبحانه وتعالى منزهٌ عن الحدود والغايات والأركان والأدوات لاتحويه الجهات الست كسائر المبتدعات فسيحان من لا يحويه المكان ولا يجرى عليه الزمان.



### ١٥ - حَيٌّ عَلِيهِ مُ قَسَادِرٌ مُريدُ فِي خَلْقَهِ يَفْعَلُ مَسَا يُريدُ

شرح البيت رقم (١٥) :-

(حَسيٌّ) أي هو سبحانه وتعالى متصف بصفة الحياة وهي صفة أزلية قائمة بذاته تعالى لا تتعلق بشيئ وهي شرط عقلي لسائر الصفات كما أن الوجود شرط لها قال تعالى ﴿ أَلَّهُ لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَدُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، (عَلِيمٌ) أي هو سبحانه وتعالى متصف بصفة العلم وهى صفة أزلية قائمة بذاته تعالى متعلقة بجميع الواجبات والجائزات والمستحيلات على وجه الإحاطة على ما هي عليه من غير سبق خفاء فيعلم الله عز وجل الأشياء أزلاً على ما هي عليه وكونها وجدت في الماضي أو موجودة في الحال أو توجد في المستقبل فهو يعلم الأشياء إجمالاً وتفصيلاً ويعلم الكليات والجزئيات ، وقد دل على هذه الصفة آيات كثيرة من القرآن الكريم منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيدٌ حَكِيدٌ ﴾ [النوبة: ٢٨] وقال تعالى ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمٌّ وَلَا يُعِيطُونَ بِنَفِي مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَكَاةً وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَتُودُهُ حِنْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلَى الْعَظِيدُ ﴾ [البغرة: ٢٥٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّكَ أَهَّهَ عَسَلِمُ غَيْبِ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلأَرْضِ إِنَّهُ. عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ [فاطر: ٣٨] (قَادِرٌ) أي هو سبحانه وتعالى متصف بصفة القدرة وهي صفة أزلية قائمة بذاته تعالى يتأتى بها إيجاد كل ممكن وإعدامه على وفق الإرادة ودليلها من القرآن الكريم آيات كشيرة منها قبول تعالى ﴿ أَوَلَوْ مَرْوا أَنَّ أَلَهُ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ عِنْلِقِهِنَّ بِعَندِدٍ عَلَى أَن يُحْتِي ٱلْمُوقَّ بَلَحَ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ مَنْ و قديرٌ ﴾ [الاحقاف: ٣٣]، وقال تعالى: ﴿ أُولَئِسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَى أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَن وَهُوَ الْحَلَّقُ أَلْعَلِيمُ ﴾ [يس: ٨١] فاتصاف الله تعالى بأنه قادر يستدعى أن تكون له صفة هي القدرة، وأما دليلها العقلي فهو أن تقول الله صانع قديم له مصنوع حادث وكل من كان كذلك تجب له القدرة .(مُريد) أي له سبحانه وتعالى إرادة يخصص بها المكنات ببعض ما يجوز عليها من الأحوال والمكنات مجموعة في قول بعضهم :-

المكنات المتقابلات وجبودنا والعسدم الصيفات كنذا المقادير روى الثقات

أزمنة امسكنسة حسهات



## ١٦ - وَهُوَ السَّمِيعُ وَالبَصِيرُ لَمْ يَـزَلْ بَعَيْرِ مَا جَارِحَةٍ مِنَ الأَزَلْ ا

=فالمكنات الست المتقابلات هي:-

الوجود: ويقابله العدم، وبالعكس.

الصفات: فبعضها يقابل البعض الآخر فكونه أبيض يقابل كونه أسود.

الأزمنه: فبعضها يقابل البعض الآخر فكونه في زمن الطوفان يقابل كونه في زمن محمد ﷺ الأمكنه : فبعضها يقابل بعض فكونه في الحديدة مثلاً يقابل كونه في مكان آخر غيرها . الجهات : فبعضها يقابل بعض فكونه في المشرق يقابل كونه في جهة المغرب .

المقادير: فبعضها يقابل بعض فكونه طويلاً يقابل كونه قصراً.

ودليل هذه الصفة قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللّهُ فِتَنْتَهُ, فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللّهِ شَيْئًا أُوْلَيْهِكَ اللّذِينَ لَمَر يُردِ اللّهُ أَن يُطَهِّمَ وَقُلُوبَهُمْ ﴾ [المائدة: ٤١]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ بِقَوْمِ سُوّمًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ, وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالِ ﴾ [الرعد: ١١]، إلى غيرها من الآيات (في خلقه) سبحانه وتعالى أي في مخلوقاته (يفعل ما) أي الذي يريد كها قال تعالى: ﴿ فَعَالُ لِمَا يُرمِدُ ﴾ .

شرح البيت رقم (١٦) :-

(وَهُورُ) سبحانه وتعالى ( السَّمِيعُ وَالبَصِيرُ ) دل على ذلك آيات كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَوْنَلِهِ سَحَنُ مُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ الله سبحانه وتعالى متصف بالسمع القديم القائم بذاته تعالى الذي ليس بأذن ولا صباخ ولا بسبب وصول الهواء المتكيف بكيفية الصوت كها في سمعنا الحادث ، ومتصف سبحانه وتعالى بالبصر القديم القائم بذاته تعالى الذي ليس بحدقة ولا أجفان ، ولا بسبب مقابلة على الإعتدال في وجود النور كها في بصرنا الحادث لذلك قال الناظم (لمَ مُ يَسرَلُ بَعَيْدٍ مَا جَارِحَةٍ مِسنَ الأزَلُ) قوله (لمَ مَ يَسرَلُ بَعَيْدٍ مَا جَارِحَةٍ مِسنَ الأزَلُ) قوله والتفرق يعني هوسبحانه وتعالى باقي على سمعه لم يبن عنه ذلك ولا تباعد ولا تفرق بل هو على ما عليه كان (بَعَيْدٍ مَا جَارِحَة) (مَا) حرف زائد بين المضاف والمضاف إليه، والمراد بغير جارحة ، والجارحة العضو الذي به السمع وبه البصر وذلك هو العين ذات الحدقة والأجفان ، والأذن ذات الصهاخ والعصب المفروش في باطنه ، مشتقة من الجرح،

جَـلَ عَنِ الأَصْوَاتِ وَالْخُـرُوفِ' جَمِيعُ مَا يَجُـرِي مِسنَ الأُمُودِ' فِإِنَّـهُ بِخَلْقِـهِ خَيْرٍ وَشَـرْ

١٧ – لَــــهُ كــَــــلاَمٌ لَيْسَ كَالمَعْـرُوفِ ١٨ – وَبقــَــضَـاءِ الله ۚ وَ التَّقْـــدِيـرِ ١٩ – وَكُلُّ مَا يُوجَدُ مِـَـنْ فِعْلِ البَّـشَرْ

=والإجتراح وهو الإكتساب (مِمنَ الأَزَلُ) بالتحريك كها قال ابن فارس في المجمل، وهو القديم .

شرح البيت رقم (١٧) :-

(لَكُ) سبحانه وتعالى (كَلَمَ مَ قديم أزلي هو صفة له تعالى قائمة بذاته لا تعدد فيه ولا تكثر ولا ابتداء له ولا انتهاء وهو المتصف تارة بكونه أمراً، وتارة بكونه نهياً، وتارة بكونه خبراً، وتارة بكونه نهياً، وتارة بكونه خبراً، وتارة بكونه استفهاماً بحسب ما تعلق به وكلام الله عز وجل (لَيْسَ كَالمَعْرُوفِ) عندنا من كلام المخلوقين بل هو كلام لائق بجلال الله منزه عن الأصوات والحروف لأن الأصوات، والحروف أعراض زائلة وكلام الله تعالى قديمٌ، ودليل اتصاف الله عز وجل بصفة الكلام، قوله تعالى: ﴿ وَكُلُم اللهُ مُوسَىٰ تَصَيِّلِهُم اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

شرح البيت رقم (١٨) :-

(وَيِقَضَاءِ الله) سبحانه وتعالى وهو حكمه الأزلي بها يعلمه من أحوال المكنات ، والجار والمَجرور في محل رفع خبر مقدم (وَالتَّقُدِير) معطوف على القضاء والألف واللام فيه عوض عن المضاف إليه ، والأصل وتقدير الله ويقال له القدر بالتحريك وبالسكون أيضاً وهو تحديد كل مخلوق بحده الذي يوجد عليه من حسن ، وقبح ، ونفع وضر وما يحويه من زمان ومكان وما يترتب عليه من ثواب ، وعقاب ، (جَمِيع) مبتدأ مؤخر (مَا يَجْرِي) الذي يجري على المخلوقات (مِنَ الأُمُسورِ) الوجودية والعدمية كالحركة ، والسكون ، والموت والحياة ونحو ذلك.

شرح البيت رقم (١٩) :-

(وَكُـلُ) الذي يُوجد من (مِنْ فِعْـلِ البُشَرْ) وهم بنو آدم (فِإنَّ) كل ما يوجد من ذلك حاصل وكائن (بـخَلْقِــهِ)سبحانه وتعالى أي تقديره وإيجاده ، وقوله (خَيْرٍ) بالجر بدل من

THE PRINCE GHAZI TRUST

٢٠ كَلَّ فَ عَبْدَهُ وَمَا قَدْ جَارًا وَهُ وَاللَّذِي يَجْعَلُهُ مُخْتَارًا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَبْدَارًا الرَّامَ فِينَا مُبَسِّرِينَ بَلْ وَ مُنْ ذِرِينَ اللَّهِ مَنْ فَرْدِينَ اللَّهِ مَنْ فَرْدِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْلَّالِي اللْلَّالِي اللللْلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِلْمُ الللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّه

= (فِعُلِ البُشَرُ)، (وَشَرُ) معطوف على خير والضمير العائد على المبدل منه محدوفٌ تقديره خيره وشره والمراد أفعالهم الإختيارية الصادرة منهم منسوبة إلى قوة حياتهم العرضية ، وتأثير قدرهم المجازي ، وتخصيص إرادتهم ، واختيارهم الجزئي ، فإن الله تعالى خالق جميع ذلك منسوباً إليهم كها أن خلق أعضائهم الجسمانية منسوبة إليهم فهي أفعالهم كسباً، وأفعاله تعالى خلقاً وإيجاداً ، ويصح نسبة فعل واحد إلى فاعلين مختلفين بنسبتين مختلفتين نسبة الملك، مختلفتين كالدار المستأجرة منسوبة إلى مالكها وإلى مستأجرها بنسبتين مختلفتين نسبة الملك، ونسبة التصرف .

شرح البيت رقم (٢٠) :-

(كُلِّفَ) بتشديد اللام أي الله تعالى (عَبْدَهُ) العاقل البالغ بها كلفه به من الإعتقاد الصحيح المطابق لما ورد في الكتاب والسنة على طريقة السلف الصالحين من الصحابة والتابعين والعلماء العاملين والعمل الصالح الخالي من البدعة على حسب الطاقة فعلاً وكفاً بمقتضى أحد المذاهب الأربعة (وَمَا قَدْ جَارًا) بألف الإطلاق أي ما جار سبحانه وتعالى في تكليفه له بذلك لأن الجور في حق موجد جميع المخلوقات من العدم لا يتصور أصلاً فإنه تعالى يتصرف في ملك الغير ولا غير معه تعالى يملك شيئاً أصلاً إلا بإيجاده سبحانه وتعالى وتمليكه فالمالكون، والمملوكون كلهم ملكه جلَّ وعلا يتصرف فيهم كيف يشاء، فالجور عليه تعالى محال، (وَهُوَ) سبحانه وتعالى (اللَّذِي يَجْعَل) عبده المكلف (مُحْتَارًا) أي يخلقه كذلك يختار الخير أو يختار الشر فيثيبه على ما يخلقه له من فعل الخير ويعاقبه على ما يخلقه له من فعل الشر

شرح البيت رقم (٢١) :-

#### [النبوات]

(أرسل) سبحانه وتعالى (رسله) بسكون السين المهملة للتخفيف وأصله بضمها جمع رسول وهو : إنسان أوحي إليه بشرع جديد وأمر بتبليغه ، و(الكرام) جمع كريم صفة للرسل ، (فينا) أي معشر المكلفين من أنس وجن ، (مبشرين) حال كون الرسل مبشرين



### ٢٢ - أيَّدَهُ ـــ مُ بالصِّدْقِ وَالأَمَانَ هُ وَالْحِفْظِ وَالْعِصْمَةِ وَالصِّيَانَــ هُ '

= (بل) حرف إضراب عن الاقتصار على الأول أي ليسوا مبشرين فقط ولهذا جاءت الواو العاطفة بعده المقتضية للجمع فقال (ومنذرينا) بألف الإطلاق جمع منذر بصيغة اسم الفاعل من الإنذار وهو الإبلاغ والمراد بيان حكمة إرسال الله تعالى الرسل من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام إلى عباده المكلفين فضلاً منه تعالى ورحمة من غير وجوب وتلك الحكمة هي بشارة المطيعين له تعالى من عباده برضوانه تعالى والجنة والنعيم المقيم وتخويف الكافرين والعاصين بغضبه سبحانه وتعالى والعذاب الأليم كها قال تعالى : ﴿ وَمَا لَمُشِيلِينَ إِلَّا لَهُ مَسْكِينَ إِلَّا الْمَاعِدِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٨].

شرح البيت رقم (٢٢) :-

أيد الله تعالى رسله الذين أرسلهم (بالصدق) وهو مطابقة الكلام للواقع وهذه صفة واجبة للرسل عليهم السلام (والأمانة) ضد الخيانة ومعنى الأمانة أن يكون موثوقاً به في جميع أحواله ظاهراً وباطناً بحيث لا يغدر ولا يخون في قليل ولا كثير ولا جليل ولا حقير وهذه كذلك صفة واجبة للرسل.

(والحفظ) أي الحراسة من شرور أعدائهم أن يظفروا بهم قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا ﴾ وقال الله لنبيه محمدﷺ : ﴿ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾.

والعصمة من الذنوب الكبائر والصغائر عمدها وسهوها قبل النبوة وبعدها وحقيقة العصمة ملكة اجتناب المعاصي مع التمكن منها قاله السعد التفتازاني وذكر التمكن لأجل بقاء التكليف ولهذا قال الشيخ أبو منصور الماتريدي – رحمه الله – العصمة لا تزيل المحنة والصيانة أي حفظ النسب ووقاية الأعراق والأباء والأمهات من البغي والخسة والرزالة والدناءة.

شرح البيت رقم (٢٣) :-

أول الرسل عليهم الصلاة والسلام آدم أبو البشر صفوة الله الله اللجماع (ثم الآخر) منهم بحيث ليس بعده نبي ولا رسول أصلاً (محمد) بن عبدالله خاتم الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام فكل دعوى نبوة بعده غي وضلال.

(وهو) ﷺ (النبي الفاخر) أي صاحب الفخر وهو الفضيلة والتعظيم فهو ﷺ أفضل الخلق على الإطلاق .



# ٢٣- أوَّلُهُ مِنْ أَنَّمُ أَنَّمُ الآخرُ مَحَمَّدٌ وَهُ وَالنَّـ بِيُّ الْفَاخِرِ رُ

طُوبَى لِمَنْ بِشَرْعِهِ قَدِ اهْتَذَى وَهَالكٌ مَنْ حَادَ عَنْهُ فَائْتَبَهُ ﴿ فَإِنَّهُ مُحُقَّتٌ بِسِلاً امْسَرَا وَكُلُّ مَساكسَانَ لهَاعَلاَمَهُ ﴿

شرح البيت رقم (٢٤) :-

(أرسله الله) تعالى منة منه وفضلاً ورحمة إلينا معشر المكلفين بالهدى أي دين الحق والملة الإسلامية (طوبى) للذي بشرعه العظيم (قد اهتدى) اللهم اجعلنا ممن اهتدى بهديه الشريف ﷺ.

شرح البيت رقم (٢٥) :-

(تنحصر النجاة) أي السلامة من عقاب الله تعالى وغضبه في الدنيا والآخرة فيها أي في متابعة الحق الذي (جاء به) بسكون الهاء لأجل الوزن والقافية أي أتى به من عند الله تعالى من البينات والهدى (وهالك) في الدنيا والآخرة (من حاد) أي مال وأعرض (عنه) أي عها جاء به أو عنه ﷺ (فانتبه) فعل أمر من الانتباه بمعنى الاستيقاظ من نوع الغفلة خطاب لكل مكلف.

شرح البيت رقم (٢٦) :-

#### [الأمور الغيبية]

(وكل) الذي (عنه النبي) ﷺ (أخبرا) بألف الإطلاق من جميع الأمور المغيبات في الزمان المستقبل مثل المغيبات في الزمان الماضي (فإنه) أي الذي أخبر عنه النبي ﷺ (محقق) أي ثابت واقع في وقته (بلا امترا) بالقصر وأصله المدوهو المجادلة .

شرح البيت رقم (٢٧) :-

# ٢٨- مِثْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا وَقِصَّةِ الدَّجَّالِ كُنْ مُسَّبِهَا ٢

=مثل الناظم لما أخبر عنه النبي ﷺ (بأمر القبر) من حياة الميت فيه وإقعاده سوياً وتفسيحه مد البصر وسؤال منكر ونكير وتعذيبه وتنعيمه على ما وردت به الأحاديث الصحاح وشرحته العلماء في الكتب المطولات .

(والقيامه) بالهاء الساكنة للقافية أي شؤونها من بعث الموتى وحشرهم والصراط والميزان والحوض والحساب والشفاعة والثواب والعقاب والجنة وما فيها من النعيم المقيم والنار وما فيها من العذاب الأليم.

(وكل ما كان لها) أي للقيامة من (علامه) بالهاء أيضاً وهي أشراط الساعة يعني علاماتها التي أخبر عنها النبي ﷺ وهي كثيرة ومثل لها بعلامتين في البيت التالي .

شرح البيت رقم (٢٨) :-

وأمثل لعلامات الساعة الكثيرة بعلامتين هما (طلوع الشمس من مغربها) قال تعالى : ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَئِكَةُ أَوْ يَأْقِىَ رَبُّكَ أَوْ يَأْقِى بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنهَا خَيْراً قُلُ ٱنتَظِرُواْ إِنَّا مُنتَظِرُونَ ﴾ [الانعام ١٥٨].

وقد ورد تفسير هذه الآية على لسان رسول الله ﷺ بخروج الشمس من مغربها روى البخاري في كتاب التفسير عن أبي هريرة - ﷺ - قال : قال رسول الله ﷺ : ( لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها فإذا طلعت رأها الناس آمن من عليها فذاك حين لا ينفع نفساً إيهانها لم تكن آمنت من قبل ) .

والثانية (قصة الدجال) وهاك الكلام عليها:

١- الدجَّال مأخوذ من الدجَل بمعنى: الكذب أو بمعنى: التغطية سمي بذلك لأنه
 كذاب أو لأنه يموه ويغطى الحق بالباطل.

٢- صفته : بين لنا رسول الله ﷺ بعض الصفات الخلقيَّة للدجال فمن صفاته : أنه قصير جسيم أحمر الوجه أعور العين اليسرى قد غطتها جلدة غليظة أما عينه اليمنى فهي جاحظة ، فوق رأسه شعر شديد الجعودة بشع المنظر منفرج الرجلين في المشي .

روى مسلم عن حذيفة قال : قال رسول الله ﷺ : ( إن الدَّجَّال ممسوح العين عليها ظفرة غليظة مكتوب بين عينيه : كافر يقرؤه كل مؤمن كاتب وغير كاتب). = وأخرج البخاري ومسلم عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ قال : ( بينها أنا نائم بالكعبة فإذا رجل جسيم أهمر جعد الشعر أعور العين كأن عينه عنبة طافئة قالوا : هذا الدجّال ) . وفي مسلم عن أنس بن مالك - ﷺ - قال : قال رسول الله ﷺ : ( ما من نبي إلا وقد حذّر أمته الأعور الكذاب ألا إنه أعور وإن ربكم ليس بأعور ومكتوب بين عينيه ك ف ر) وروى أبو داود : أن المسيح الدجّال رجل قصير أفحج والأفحج : المنفرج الرجلين في المشي . ٣ - مكان خروجه و تطوافه في الأرض : اتفقت روايات الحديث على أن الدجّال سيخرج من جهة المشرق .

أخرج الترمذي بسند صحيح عن أبي بكر الصديق أن رسول الله ﷺ قال: ( الدجَّال يخرج من أرض بالمشرق يقال لها خراسان يتبعه أقوام كأن وجوههم المجان المطرقة ) والمجان جمع مجن وهو الترس الذي يستر حامله .

ثم يتجه نحو المغرب فيمر بأصبهان فيتبعه من يهودها سبعون ألفا .

روى مسلم في صحيحه عن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ قال: ( يتبع الدجَّال من يهود أصبهان سبعون ألفاً عليهم الطيالسة ) .

ثم يتابع سيره نحو الغرب فيدخل البلاد ويتبعه أهل الفساد ويدخل المدن والقرى إلا مدينتين لا يستطيع دخولهما وهما : مكة والمدينة المنورة يمنعه الله من دخولهما .

٤- دعوته: لقد ورد في الأحاديث ما يدل على أنه يَدَّعي الألوهية ويقوم بأعهال عجيبة ليسيطر بها على عقول الشُّذَّج وضعاف الإيهان ويلفتهم عن الإيهان ولذلك حذَّر الرسول عليه الصلاة والسلام أمته منه ومن فتنته وأخبر: أن الأنبياء من قبله كانوا يحذرون أممهم منه أيضاً.

روى مسلم وأبو داود والترمذي عن ابن عمر – رضي الله عنهما – قال : قام النبي ﷺ فأثنى على الله بها هو أهله ثم ذكر الدجَّال فقال : ( أنذركموه وما من نبي إلا وقد أنذره قومه لقد أنذره نوح قومه ولكني سأقول لكم فيه قولاً لم يقله نبي : إنه أعور وإن الله ليس بأعور).



=هذا وقد روى مسلم حديثاً يذكر فيه بعض ما يفعله الدجّال من الأمور العجيبة التي سلطه الله عليها ففيه عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: ( يخرج الدجّال فيتوجه قِبله رجل من المؤمنين فتلقاه المسالح مسالح الدجّال - المسالح: قوم معهم سلاح يرقبون في المراكز كالخفراء - فيقولون له: أين تعمد ؟ فيقول : أعمد إلى هذا الذي خرج قال: فيقولون له : أو ما تؤمن بربنا ؟ فيقول : ما بربنا خفاء فيقولون: اقتلوه فيقول بعضهم لبعض : أليس قد نهاكم ربكم أن تقتلوا أحداً دونه قال: فينطلقون به إلى الدجّال فإذا رآه المؤمن قال: يا أيها الناس هذا الدجّال الذي ذكر رسول الله ﷺ قال: فيأمر به الدجّال فيشبّح فيقول: خذوه وشجوه فيوسع ظهره وبطنه ضرباً قال: فيقول: أو ما تؤمن بي؟ قال: فيقول: أنت المسيح الكذاب قال: فيؤمر به فيؤشر بالمنشار من مفرقه حتى يفرق بين رجليه قال: ثم يمشي الدجّال بين القطعين ثم يقول له: قم فيستوي قائماً قال: ثم يقول له: أتؤمن بي؟ فيقول: ما ازددت فيك إلا بصيرة قال: ثم يقول: يا أيها الناس إنه لا يفعل بعدي بأحد من الناس ....).

٥- مدة لبثه في الأرض ونهايته : لقد تساءل أصحابُ رسول الله عن مدة لبثه في الأرض فذكر لهم رسول الله على : أن مدة لبثه أربعون يوماً ثم فصل لهم ذلك ثم بين أن عسى الله يقتله بفلسطين بباب لد .

فقد أخرج مسلم عن النواس بن سمعان - ﴿ – قال : ذكر لنا رسول الله ﷺ الدجَّال ذات غداة فخف ض فيه ورفع حتى ظنناه في طائفة النخل فلها رحنا إليه عرف ذلك فينا فقال : (ما شأنكم ؟) قلنا : يا رسول الله ذكرت الدجَّال غداة فخفضت فيه ورفعت حتى ظنناه في طائفة النخل فقال : (غير الدجَّال أخوفني عليكم ، إن يخرج وأنا فيكم فأنا حجيجه في طائفة النخل فقال : (غير الدجَّال أخوفني عليكم ، إن يخرج وأنا فيكم فأنا حجيجة فقسه والله خليفتي على كل مسلم إنه شاب قطط عينه طافئة كأني أشبهه بعبدالعزى بن قطن فمن أدركه منكم فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف إنه خارج خلة بين الشام والعراق فعاث يميناً وعاث شهالاً يا عباد الله فائتوا) قلنا :

يا رسول الله وما لبثه في الأرض ؟ قال : ( أربعون يوماً يوم كسنة ويوم كشهر ويوم كجمعة وسائر أيامه كأيامكم ) قلنا : يا رسول الله فذلك اليوم الذي كسنة أتكفينا فيه صلاة يوم ؟ قال : (لا اقدروا له قدره) قلنا : يا رسول الله وما إسراعه في الأرض ؟ قال : ( كالغيث استدبرته الربح فيأتي على القوم فيدعوهم فيؤمنون به ويستجيبون له فيأمر



### ٢٩ - وَصَحْبُ مُ جَمِيعُهُ مَ عَلَى هُدَى تَفْضِيلُهُمْ مُرَتَّبٌ بلاَ اعْتَدَى اللهَ

=الساء فتمطر والأرض فتنبت فتروح عليهم سارحتهم أطوق ما كانت دراً وأسبغه ضروعاً وأمده خواصر ثم يأتي القوم فيدعوهم فيردون عليه قوله فينصرف عنهم فيصبحون محملين ليس بأيديهم شيء من أموالهم ويمر بالخربة فيقول لها: أخرجي كنوزك فتتبعه كنوزها كيعاسيب النحل ثم يدعو رجلاً ممتلئاً شباباً فيضربه بالسيف فيقطعه جزلتين رمية الغرض ثم يدعوه فيقبل ويتهلل وجهه يضحك فبينها هو كذلك إذا بعث الله المسيح ابن مريم فينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق بين مهرودتين – ثوبين مصبوغين بورس – واضعاً كفيه على أجنحة ملكين إذا طأطأ رأسه قطر وإذا رفعه تحذر من جمان كاللؤلؤ فلا يحل لكافر يجد ريح نفسه إلا مات – ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه من جمان كاللؤلؤ فلا يحل لكافر يجد ريح نفسه إلا مات – ونفسه يتهي حيث ينتهي طرفه فيمسح عن وجوههم ويحدثهم بدرجاتهم في الجنة ).

٦- الاستعاذة منه : ولما كان أمر الدجَّال من الخطورة بمكان فقد كان رسول الله ﷺ يستعيذ من فتنته ويأمر أصحابه بذلك .

روى البخاري أن عائشة – رضي الله عنها – قالت : سمعت رسول الله الله كان يدعو في الصلاة : ( اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجّال وأعوذ بك من فتنة المحيا وفتنة المهات اللهم إني أعوذ بك من المأثم والمغرم ) فقال له قائل : ما أكثر ما تستعيذ من المغرم ؟ فقال : (إن الرجل إذا غرم حدث فكذب ووعد فأخلف).

٧- الحكمة من وجود الدجَّال : الحكمة من ذلك اختبار الناس ليتحقق التهايز بين المؤمن
 وغير المؤمن وخاصة المنافقين الذين يتظاهرون بالإيهان .

وعلى العموم فإن لله أن يبتلي عباده ويختبرهم بها يعلم أنه صالح للاختبار سواء أكان ذلك علماً أو غنى أو صحة أو فقراً وقد قال الله سبحانه وتعالى:﴿ وَلَنَبْلُوَنَكُم بِثَى مِ مِنَ ٱلْمُؤْفِ وَالْمُوبِ وَالْمُنْفُونِ وَالْمُنْفِيرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٥].

شرح البيت رقم (٢٩) :-

#### [الصحابة]

(وصحبه) أي صحب النبي ﷺ (جميعهم على هدى) أي دين الحق والسنة النبوية من غير ضلال ولا بدعة ولا فسق وضابط الصحابي هو من لقي النبي ﷺ مؤمناً به ومات على

٣٠ فَهُمْ أَبُوبَكُر وَبَعْدَهُ عُمَرٌ وَبَعْدَهُ عُثْمَانُ ذُو الوَجْهِ الأَغَرْ (
 ٣١ ثُمَّ عَلَيٌ ثُمَّ بَاقِي العَشْرَهُ وَهِي السَّتِي فِي جَنَّةٍ مُبَشَرَهُ (

= الإيمان ، (تفضيلهم) أي فضيلتهم ومزيتهم التي يتفاوتون فيها وعظمهم عند الله تعالى وشرفهم مرتب بتقديم البعض على البعض (بلا اعتدى) أي ظلم للفاضل بتقديم المفضول عليه .
 ومعنى التفضيل كثرة الثواب ورفع الدرجة وذلك لا يدرك بقياس وإنها يثبت بالنقل .
 ومعنى التفضيل كثرة الثواب ورفع الدرجة وذلك لا يدرك بقياس وإنها يثبت بالنقل .
 شرح البيت رقم (٣٠) :-

(فهم) أي أهل التفضيل المنصوص على تفضيلهم (أبو بكر) الصديق - الله و واسمه : عبدالله بن عثمان أبي قحافة بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة بن كعب بن لؤي توفي - الله - بين المغرب والعشاء في الثاني والعشرين من جمادى الآخرة سنة ثلاث عشرة من الهجرة وهو ابن ثلاث وستين سنة .

(وبعده) أي بعد أبي بكر في الفضيلة (عمر) بن الخطاب بن نفيل بن عبدالعزى بن رباح بن عبدالله بن قرط ابن رزاح بن عدي بن كعب بن لؤي توفي شهيداً آخر سنة ثلاث وعشرين من الهجرة وهو ابن ثلاث وستين سنة .

(وبعده) أي بعد عمر - ره - في الفضيلة (عثمان) بن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف قتل في سنة خس وثلاثين من الهجرة بعد أن حصر في داره عشرين يوماً - في -.

ذو الوجه الأغر أي المشرق المنير وكان النبي ﷺ لقب عثمان بذي النورين لتزوجه بابنتيه رقية أولاً ثم بعد وفاتها تزوج بأم كلثوم .

شرح البيت رقم (٣١) :-

(ثم) بعد عثمان في الفضيلة (علي) بن أبي طالب بن عبدالمطلب بن هاشم أخو رسول الله رضي الله عنه وزوج ابنته فاطمة – رضي الله عنها – ووالد السبطين الحسن والحسين – رضي الله عنهما (ثم) بعد الخلفاء في الفضيلة (باقي العشره) بالهاء الساكنة لأجل القافية وهم الستة الباقون:

١ - طلحة بن عبيد الله ٢ - والزبير بن العوام ٣ - وعبدالرحمن بن عوف ٤ - وسعد بن أبي وقاص ٥ - وسعيد بن زيد ٦ - وأبو عبيدة بن الجراح

٣٢ - وَمَا جَرَى مِنَ الْحُرُوبِ بَيْنَهُمْ فَهُ وَ اجْتَهَادٌ فِيهِ شَادُوا دِينَهُمْ الْ٣٣ - هَذَا هُ وَ الْخَتَى فِيهِ الْإِنَاءُ نَاضِحُ ٣٣ - هَذَا هُ وَ الْإِنَاءُ نَاضِحُ ٣٣ - هَذَا هُ وَ الْإِنْاءُ نَاضِحُ ٣٣ - وَمَا سِوَى الْإِنْارُ فِي الْأَدْيَانِ فَاإِنَّهُ وَسَسَاوِسُ الشَّيْطَانِ الْعَالِيَا السَّيْطَانِ السَّيْطِ السَّيْطَانِ الْعَلَيْدِ الْعَلَيْمِ السَّيْطَانِ الْعَلَيْسِ الْعَلَيْطَانِ الْعَلَيْدِ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ اللَّالِيْمِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ السَّلِمُ السَّلِيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ السَّلِيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلِيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلِيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَ

= (وهي) أي هذه العشرة المذكورة من الصحابة هي (التي بجنة) أي بدخول الجنة (مبشره) بالهاء الساكنة لأجل القافية أي بشرها النبي ﷺ كما أخرجه أصحاب السنن وصححه الترمذي عن سعيد أن رسول الله ﷺ قال: (عشرة في الجنة ....) وذكرهم .

والمبشرون بالجنة كثيرون وإنها اشتهر ذكر هؤلاء العشرة لورود البشارة لهم في حديث واحد والبشارة لغبرهم وردت في أحاديث متفرقة.

شرح البيت رقم (٣٢) :-

والذي جرى من الحروب بينهم أي الصحابة -رضوان الله عليهم - (فهو) أي ذلك الجاري بينهم والذي جرى من الحروب بينهم أي الصحابة -رضوان الله عليهم - (فهو) أي ذلك الجنهاد والواقع منهم (اجتهاد فيه) أي في ذلك الاجتهاد (شادوا) أي جصصوا وأحكموا ومتنوا (دينهم) دين الإسلام والاجتهاد هو النظر في الأدلة الشرعي والحق أن الصحابة كلهم عدول ومتأولون في تلك الحروب وغيرها من المخاصات والمنازعات ولم يخرج شيء من ذلك أحدهم عن العدالة لأنهم مجتهدون اختلفوا في مسائل من محل الاجتهاد كما يختلف المجتهدون بعدهم في مسائل من الدماء وغيرها ولا يلزم من ذلك نقص أحد منهم والمصيب على وأصحابه - ش - والمخطىء معاوية وأصحابه - ش - .

فإن قلنا كل مجتهد مصيب فلا إشكال .

وإن قلنا : المصيب واحد فالمخطيء في الاجتهاد في الفروع مع انتفاء التقصير عنه مأجور غير مأزور . شرح البيت رقم (٣٣) :-

(هذاً) المذكور في شأن حروب الصحابة - لله - (هو الحق المبين) الظاهر (الواضح) عند أهل الإنصاف من المؤمنين (وبالذي فيه الإناء) يعني الوعاء (ناضح) من النضح وهو رش الماء .

شرح البيت رقم (٣٤) :-

(وماً سوى) دين (الإسلام في) جملة (الأديان) كلها (فإنه) أي ذلك الدين الذي هو غير الإسلام (وساوس) جمع وسوسة وهي الصوت الخفي يقذفه (الشيطان) فسي صدر الإنسان قال تعالى : ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلُ مِنْـهُ ﴾ [آل عمران: ٨٥] يعني هو



### فصل إقام الصلاة

## ٣٥- إِنَّ الصَّلِدَةَ أَيُّهَا الإِنْسَانُ لَهِا شُرُوطٌ وَلَهَا أَرْكَانُ ٢

=مردود عليه ومعاقب على ترك دين الإسلام وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اَلَدِينَ عِنْـٰكَ اللَّهِ اَلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْأَرْضِ الْمِدينِ الإسلام هو الدين المعتبر عند الله تعالى وجميع الأديان التي في الأرض باطلة لأنها بجرد وسوسة شيطانية وتوهمات نفسانية .

١- أي هذا فصل في بيان أحكام إقامة الصلاة أي تقويمها وتعديلها وأدائها على الوجه الأكمل المشروع والصلاة هي الركن الثاني من أركان الإسلام الخمسة ومعنى الصلاة لغة: الدعاء والثناء قال تعالى: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُكَم ﴾ [التوبة: ١٠٣] أي أدع لهم إن دعاتك طمأنينة لهم عند الله تعالى ونقرأ في التشهد (والصلوات الطبيات) أي الأثنية الطيبات كلها لله . والصلاة في الشرع عبارة عن الأفعال المخصوصة المعهودة المشتملة على الدعاء والثناء وغيرهما .

والصلاة أعظم أركان الدين وأقوى فروع الإيمان لأنها لم تخل عنها شريعة مرسل قال ﷺ: لا خير في دين لا ركوع فيه ) أخرجه أبو داود بإسناد حسن .

وكان فرضها ليلة الإسراء والمعراج قبل الهجرة بسنة على الصحيح وكانت الصلاة قبل الاسه اء صلاتين:

١ - صلاة قبل طلوع الشمس.

٢- وصلاة بعد غروبها.

قال تعالى : ( وَسَبْعُ مِحَمَّدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكَيرِ) غافر.

شرح البيت رقم ( ٣٥) :-

(إن الصلاة أيها الإنسان) المكلف بها (لها شروط) جمع شرط بسكون الراء وهو ما يتوقف عليه وجود الشيء ولا يدخل فيه بل يكون خارجه كالطهارة للصلاة (ولها) أي للصلاة (أركان) أيضاً وهي جمع ركن وهو ما يتوقف عليه وجود الشيء ويدخل فيه فيكون جزءاً من ماهيته كالقيام والقراءة في الصلاة .



٣٦- فَمَمِنْ شُرُوطِهَـا طَهَـَـارَةُ البُدَنْ مِــنْ حَدَثِ أَكْبَرَّ وَهِـيَ غُسْلُ مَنْ ٣٧- وْلــَجَ فِــي إِخـدَى سَبِيلـيْ مِثْلهِ ۚ أَوْ مُنْـــزِلٍ بِشَهْوَةٍ مِــنْ أَصْـلِــهِ ۚ

=والفرق بين الفرض والشرط أن الشرط يلزم دوامه من أول الصلاة إلى آخرها أما الركن فلا يلزم دوامه من أولها إلى آخرها بل ينقضي بالشروع في ركن آخر فالقيام والقراءة وهما ركنان ينقضي كل منهما بالركوع والركوع ينقضي بالانتقال إلى السجود أما الطهارة فلا بد من دوامها إلى آخر الصلاة .

والمكلف هو المسلم العاقل البالغ وإن وجب على الولي أمر الأولاد بالصلاة لسبع وضربهم عليها لعشر لقوله ﷺ: ( مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين واضربوهم عليها وهم أبناء عشر وفرقوا بينهم في المضاجع) رواه أبو داود في كتاب الصلاة .

والضرب يكون بيد لا بخشبة ولا يجاوز الثلاث والصلاة ليس بقيد فالصوم كالصلاة جاء في حظر الاختيار أنه يؤمر بالصوم والصلاة وينهى عن شرب الخمر ليألف الخير ويترك الشر إ.هـ.

أقول والمراد بيان أن الصبي ينبغي أن يؤمر بجميع المأمورات وينهى عن جميع المنهيات ليألف الخير ويترك الشر والله أعلم .

شرح البيتين رقمي (٣٦/٣٦) :-

(فمن) جملة شروط صحة الصلاة (طهارة) بدن الإنسان (من حدث) وهو أمر اعتباري يقوم بالأعضاء يمنع صحة الصلاة ونحوها وكلمة أكبر نعت للحدث وهو الذي لا يرتفع إلا باستعمال الماء في جميع البدن والطهارة من الحدث الأكبر غُسلُ الإنسان الذي لا (أولج) بإدخال حشفة ذكره وهي ما فوق موضع الختان من رأس الذكر أو قدرها من مقطوعها (في إحدى) تأنيث أحد (سبيلي) تثنية سبيل وحذفت النون لإضافته إلى (مثله) أي إنسان آخر تمكن مجامعته والمراد بالسبيلين القبل والدبر والغسل واجب على الفاعل والمفعول به ولا يشترط لوجوب الغسل الإنزال والدليل على هذا ما رواه مسلم عن أي موسى الأشعري قال: اختلف رهط من المهاجرين والأنصار فقال الأنصاريون: لا يجب الغسل إلا من الدفق أو من الماء وقال المهاجرون: بل إذا خالط فقد وجب الغسل وقال أبو موسى: أنا أشفيكم من ذلك قال: فاستأذنت على عائشة – رضي الله عنها – فاذن لي فقلت: يا أماه إني أريد أن أسألك عن شيء وأنا أستحييك قالت: لا تستحيي أن

=تسألني عما كنت سائلاً عنه أمك التي ولدتك فإنها أنا أمك قلت : فها يوجب الغسل قالت: على الخبير سقطت قال رسول الله ﷺ : ( إذا جلس بين شعبها الأربع ومس الختان الختان فقد وجب الغسل).

وفي مسند عبدالله بن وهب أنه قال عليه الصلاة والسلام: (إذا التقى الختانان وغابت الحشفة وجب الغسل أنزل أو لم ينزل) ولفظ ابن أبي شيبة في مصنفه (وتوارت الحشفة) وفي الترمذي وابن ماجة عن عائشة – رضي الله عنها – (إذا جاوز الحتان الحتان وجب الغسل فعلته أنا ورسول الله مح فاغتسلنا) ولا يعارضه قوله صلى الله عليه وآله وسلم: (إنها الماء من الماء) لما روى أبو داود والترمذي وصححه أن الفتيا التي كانوا يفتون إنها الماء من الماء كانت رخصة رخصها رسول الله مح ثم أمر بالاغتسال وفي رواية ثم أمرنا فهذا مصرح بالنسخ ولأن الماء موجود فيه تقديراً لأنه سبب الإنزال إذ الغالب في مثله الإنزال وهو متغيب عن بصره فأقيم السبب الظاهر وهو الالتقاء مقام الإنزال احتياطاً وما ذكرناه مأثور لأن هذا الفعل أقيم مقام الإنزال في حق وجوب الحد فلأن يقوم مقامه في وجوب العسل أولى وبهذا احتج علي – الله على الأنصار فقال: توجبون الرجم ولا توجبون صاعاً من الماء .

ثم السببية موجودة على الكمال في الإيلاج في الدبر لكونه سبباً لخروج المني غالباً كالإيلاج في القبل لاشتراكهما في دواعي الإنزال ويجب على المفعول به وإن لم يكن سبباً لنزول مائه احتياطاً لوجوب الغسل إ.هـ. من فتح باب العناية ج١ صـ ٩٤ - ٩٥ .

والطهارة من الحدث الأكبر كذلك غسل الإنسان الذي أنزل المني بشهوة حاصلة (من أصله) أي أصل الإنزال المفهوم من اسم الفاعل وأصل الإنزال انفصال المني من صلب الرجل أي ظهره وترائب المرأة أي عظام صدرها ولا يشترط أن يكون بشهوة في حالة خروجه إلى ظاهر البدن ولكن الشهوة شرط وقت انفصاله عن مقره فلو انفصل عن مقره بلا شهوة وخرج فلا غسل عليه كمن سقط من علو أو حمل شيئاً ثقيلاً ودليل هذه المسألة حديث على - الله - قال : كنت رجلاً مذاء فسألت النبي قلق قال : (إذا رأيت المذي فتوضأ واغسل ذكرك وإذا رأيت فضخ الماء فاغتسل) رواه أحمد بإسناد صحيح وأخرجه أبو داود وفيه (فإذا فضخت الماء فاغتسل) وأخرجه النسائي والطيالسي والطحاوي وصححه ابن خزيمة وابن حبان وفي رواية لأحمد بإسناد حسن قال الله الإا حذفت الماء

. . . . . . . . . . . . . . . .

=فاغتسل من الجنابة وإذا لم تكن حاذفاً فلا تغتسل ) والحذف هو الرمي ولا يكون بهذه الصفة إلا بشهوة و فضخ الماء دفقه ولا يكون بهذه الصفة إلا بشهوة . ۳۷

٣٨ - كذَا بحيث في وَنِفَ اسِ انْقَ طَعَ قُ وَفَ رُضُ لَهُ تَعْمِيمُ لَ لِلْجِسْمِ مَعْ
 ٣٩ - غَسْلِ فَم وَالأَنْفِ بِاللَّاءِ الطَّهُورْ كَرَاكِ لِهِ الَّغَدِيرِ أَوْ مَاءِ النُّهورْ

شرح البيتين رقمي ( ٣٨/ ٣٩) :-

(كذا) أي مثل الحكم المذكور غسل بسبب خروج حيض عند انقطاعه وبسبب خروج نفاس عند انقطاعه .

والحيض دم بخرج من رحم بالغة لا داء بها وهي بنت تسع سنين وأقل مدته ثلاثة أيام بلياليها وأكثر مدته عشرة أيام.

والنفاس دم يعقب خروج أكثر الولد فإذا خرج أقله لا تصير نفساء ولا حد لأقله وأكثر مدته أربعون يوما .

ودليل الغسل عند انقطاع الحيض قوله تعالى : ﴿ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] بتشديد الطاء أي يغتسلن فإنَّ منع الزوج من القربان الذي هو حقه وجعل الغسل غاية لذلك المنع دليل على وجوب الغسل.

وقال ﷺ لفاطمة بنت أبي حبيش :( إذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة وإذا أدبرت فاغتسلي وصلى ) أخرجه البخاري .

ودليل الغسل عند انقطاع النفاس الإجماع قال الترمذي في جامعه وقد أجمع أهل العلم من أصحاب النبي ﷺ والتابعين ومن بعدهم على أن النفساء تدع الصلاة أربعين يوماً إلا أن ترى الطهر قبل ذلك فإنها تغتسل وتصلى .

(وفرضه) أي الغسل تعميم المغتسل لجسمه بالماء مع (غسل فم) وهو المضمضة وغسل الأنف وهو الاستنشاق والفرض ما تفوت الصحة بفوته .

والدليل على فرضية التعميم لكل ما أمكن غسله من ظاهر الجسد بلا حرج من داخل القلفة والسرة والشارب والحاجب وجميع اللحية والفرج الخارج وما تحت الخاتم والقرط الضيقين لا ما فيه حرج كالعين وثقب انضم هو قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبُا فَأَطَّهَرُوا ﴾ وهو أمر بتطهير جميع البدن لأنه أضاف التطهير إلى مسمى الواو وهو جملة بدن كل مكلف فيدخل كل ما يمكن الإيصال إليه إلا ما فيه حرج والمخرج لما فيه الحرج هو الأدلة الكثيرة على نفي الحرج ولا حرج في داخل الفم والأنف فشملها نص الكتاب من غير



## ٤٠- وَسُنَّ فِي أُوَّلِهِ الوُّضُ سِوءُ مَعْ فِيَّتِ بِهِ دَلْكٌ وَ تَثَلْبِ ثُ جَمَعُ ا

=معارض كما شملها قوله صلى الله عليه وآله وسلم : ( تحت كل شعرة جنابة فبلوا الشعر وأنقوا البشرة) رواه أبو داود والترمذي وإسناده ضعيف.

ولكن أخرجه عبدالرازق بإسناد صحيح عن الحسن مرسلاً ومراسيل الحسن صحاح كها هو مقرر عندهم والمرسل إذا اعتضد بموصول ولو ضعيفاً فهو حجة عندالكل.

وقال ﷺ: (من ترك شعرة من جسده لم يغسلها فعل به كذا وكذا من النار) قال علي كرم الله وجهه : فمن ثم عاديت شعري وكان يجزه رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه والدارمي ونص الحافظ العيني في البناية أن إسناده حسن ونص الحافظ ابن حجر في التلخيص الحبير أن إسناده صحيح فإنه من رواية عطاء بن السائب وقد سمع منه حماد بن سلمة قبل الاختلاط وأخرج الحافظ طلحة بن محمد في مسنده عن محمد بن مخلد عن علي بن إبراهيم الواسطي عن يزيد بن هارون عن أبي حنيفة عن عثمان بن راشد عن عائشة بنت عجرد قالت قال ابن عباس – رضي الله عنها –: إذا اغتسل الجنب ونسي المضمضة والاستنشاق فليعد الوضوء بالمضمضة والاستنشاق وإسناده جيد وهذا التعميم يكون (بالماء الطهور) الذي ليس بنجس ولا مستعمل (كراكد) أي ساكن (الغدير) وهو مستنقع ماء المطر وذلك أن السيل غادره كذا في المجمل وهو الماء غير الجاري وهو قليل وكثير فالقليل ما دون عشر في عشر وهذا لا ينجس إلا بالتغير .

والمراد بهاء النهور الماء الجاري وأدناه ما يجري بتبنه أو يعده الناس جارياً وإن لم يكن جريانه بمدد وهذا لو وقعت فيه نجاسة لا ينجس إلا بالتغير قل الماء الجاري أو كثر . شرح البيت رقم (٤٠):-

#### [سنن الغسل]

(وسن) بالبناء للمفعول أي سن النبي ﷺ للغسل سنناً منها :

الوضوء في أوله كوضوء الصلاة بمراعاة فرائضه وسننه عن عائشة – رضي الله عنها
 – زوج النبي ﷺ أن النبي ﷺ (كان إذا اغتسل من الجنابة بدأ فغسل يديه ثم يتوضأ كها
 يتوضأ للصلاة) أخرجه البخارى.

٢- نية الغسل سنة عندنا كأن ينوى به استباحة الصلاة .

تَطْهِيرُهُ وَهُوَ الوُضُوءُ يَا رَجُلْ يَدَاكَ حَـــدَّ المِرْفَـقَيْنِ آخـذاً كَغَسْل رِجْلَيْــكَ مَعَ الكَعْبَيْنِ ا ٤١ - وَشَرْطُهاَ مِسنْ حَدَث أَصْغَرَ قُلْ ٤٢ - وَفَرُضُهُ أَنْ تَغْسِلَ الْوَجْهَ كَسِذاَ ٤٣ - وَمَسْحُ رُبْعِ السرَّأْس فَرْضٌ عَيْنِ

=٣- (دلك) بالدال المهملة أي يسن للمغتسل دلك أعضاءه في المرة الأولى ليعم الماء البدن.

٤- (وتثليث جمع) أي عمم لكل الأعضاء في كل مرة والمراد أنه يسن التثليث مع تعميم
 البدن في كل مرة إذ لو لم يعمم إلا في المرة الثالثة فتكون مع ما قبلها مرة واحدة .

شرح الأبيات أعلاه (١١ / ٢٢/ ٤٣) :-

#### [أحكام الوضوء]

(وشرطها) أي الصلاة أيضاً (من حدث أصغر) وهو المانعية الحكمية التي ترفع باستعمال الماء في الأعضاء الأربعة الآتية (قل تطهيره) أي الحدث (وهو) أي تطهيره (الوضوء) سُمِّى بذلك لأنه مأخوذ من الوضاءة وهي الحسن والنقاوة قال ﷺ: ( لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ ) أخرجه الشيخان من حديث أبي هريرة .

وقوله (يا رجل) خطاب للغلام لأنها كفايته ولكن بطريق التفاؤل أو المجاز باعتبار ما يؤول إليه .

وفروض الوضوء أربعة ثلاثة مغسولة وواحد ممسوح فأول المغسولات (أن تغسل) أيها المريد للوضوء (الوجه) وحده طولاً من مبدأ سطح الجبهة إلى أسفل الذقن وعرضه من شحمة الأذن إلى الأذن الأخرى .

وثـانـــي الـمخـسولات ذكـره الـنـاظم بقوله (كذا) - أي في الفرضية - (يداك حد المرفقين فالمرفقان داخلان في المغلم . المرفقين آخذا) أي حال كونك آخذاً في غسل يديك حد المرفقين فالمرفقان داخلان في الغسل.

والممسوح هو الرأس والمفروض في مسحه الربع وأشار الناظم إلى هذا بقوله (ومسح ربع الرأس فرض عين) وثالث المغسولات ذكره الناظم بقوله (كغسل رجليك مع الكعبين)



## ٤٤ - وَسُنَّ فيهِ نِيَّةٌ وَالتَّسْمِيكُ غَسْلُ الْيَدَيْنِ أُوَّلاً لِلتَّنْقِيَهُ '

=تثنية كعب وهو العظم المرتفع المتصل بعظم الساق من طرفي القدم والكعبان داخلان في الغسل .

ودليل هذه الفروض قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا فَمَشُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة:1] دليل الاقتصار في فرضية مسح الرأس على الربع أنه ﷺ توضأ فمسح ناصيته وعمامته وعلى الخفين أخرجه النسائي بإسناد صحيح وعند الترمذي بإسناد صحيح أنه ﷺ مسح على ناصيته وعمامته والناصية مقدم الرأس وهو قدر ربعه ولم ينقص النبي ﷺ عن الربع قط فثبت المواظبة في قدر الربع تواتراً.

شرح البيت رقم (٤٤) :-

#### [سنن الوضوء]

(وسن فيه) أي الوضوء سنن منها :

١- النية في ابتدائه وهي سنة مؤكدة وكذلك في الغسل كها مر بأن يقصد رفع الحدث أو امتئال الأمر أو استباحة الصلاة ولم نقل بفرضية النية لعدم دليل عليه أما حديث ( إنها الأعهال بالنيات) فمن قبيل ظني الثبوت والدلالة أما ظنية الثبوت فظاهر وأما ظنية الدلالة فلأن حقيقة التركيب متروكة قطعاً لأن كثيراً من الأعهال يوجد بلا نية فصار مجازاً عن حكمه فالتقدير حكم الأعهال بالنيات من إطلاق اسم السبب على المسبب ومن حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه والحكم نوعان مختلفان الثواب والإثم والجواز والفساد ولما اختلف الحكهان صار الاسم بعد كونه مجازاً مشتركا ويكفي في تصحيحه ما هو المتفق عليه وهو الحكم الأخروي ولا دليل على ما اختلف فيه فلا يصلح تقديره حجة علينا إ.ه.. إعلاء السنن ملخصاً لما في البحر.

٢- التسمية في ابتدائه عن أبي هريرة - شه - قال : قال رسول الله ﷺ : ( يا أبا هريرة إذا توضأت فقل بسم الله والحمد لله فإن حفظتك لا تبرح تكتب لك الحسنات حتى تحدث من ذلك الوضوء) رواه الطبراني في الصغير وإسناده حسن .

٣- (غسل اليدين) إلى الرسغين (أولاً) في ابتداء الوضوء قبل إدخالهما الإناء ثلاثاً سواء
 كان متيقظاً من النوم أم لا (للتنقية) أي التنظيف لأنهما آلة لغسل بقية الأعضاء فينبغي

## THE PRINCE GHAZI TRUST

## ه ٤ - ثُدَّةَ السَّوَاكُ وَالْـوِلاَ غَسْلُ الْفَمِ وَالْأَنْفِ وَالتَّرْتِيبُ فِيهِ فَأَعْلَمِ (

=البداية بتنظيفهم القوله صلى الله عليه وآله وسلم: ( إذا استيقظ أحدكم من نومه فلا يغمس يده في الإناء حتى يغسلها ثلاثاً فإنه لا يدري أين باتت يده) رواه مسلم ولأن من حكى وضوءه الله حكى غسل يديه في أول الوضوء.

شرح البيت رقم ( ٤٥) :-

ومن سنن الوضوء:

٤ - (السواك) أي استعماله بيده اليمنى عند المضمضة وأفضله الأراك وعند عدم الأسنان أو عدم السان

قال ﷺ: (لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل وضوء) أخرجه مالك وأحمد والنسائي وصححه ابن خزيمة وذكره البخاري في صحيحه تعليقاً.

وأخرج أحمد في مسنده عن علي بن أبي طالب – الله - أنه دعا بكوز من ماء فغسل وجهه وكفيه ثلاثاً وتمضمض فأدخل بعض أصابعه في فيه .... الحديث وفي آخره هذا وضوء رسول الله ﷺ وفيه ضعف .

وعند الطبراني في الأوسط قوله ﷺ : ( الأصابع تجري مجرى السواك إذا لم يكن سواك ) وفيه ضعف ومع ضعفهما فهما صالحان للاحتجاج .

٥- (الولا) بكسر الواو وهو المتابعة من والى بينها ولاء تابع وذلك بغسل الأعضاء على
 التعاقب بحيث لا يجف العضو الأول مع اعتدال الهواء والبدن بغير عذر .

روى مالك في الموطأ بإسناد صحيح عن نافع أن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما بال في السوق ثم توضأ وغسل وجهه ويديه ومسح برأسه ثم دعي لجنازة ليصلي عليها حين دخل المسجد فمسح على خفيه ثم صلى عليها .

قال النووي في شرح المهذب هو أثر صحيح والاستدلال به حسن فإن ابن عمر فعله بحضرة حاضري الجنازة ولم ينكر عليه .

٦-٧- (غسل الفم والأنف) أي المضمضة والاستنشاق وإفرادهما وتجديد الماء لكل
 واحد منها والمبالغة فيهما لغير الصائم عن أبي وائل شقيق بن سلمة قال : شهدت علي بن
 أبي طالب وعثمان بن عفان توضأ ثلاثاً ثلاثاً وأفردا المضمضة من الاستنشاق ثم قالا



## ٤٦ - تَكَامُ ن و مَسْحُ كُلِّ الرَّأْسِ مَعْ أَذْنَيْكَ وَالتَّدْلِينَ والتَّذْلِيلَ ضَعْ ا

=هكذا رأينا رسول الله ﷺ توضأ رواه أبو علي بن السكن في صحيحه كها نقله الحافظ في التلخيص .

٨- (الترتيب فيه) أي في الوضوء (فاعلم) بصيغة الأمر وكسر الميم لأجل القافية .
 قال علي - ﷺ - : ( ما أبالي إذا أتممت وضوئي بأي أعضائي بدأت ) رواه الدار قطني وسنده حسن .

شرح البيت رقم (٤٦) :-

ومن سنن الوضوء :

٩- التيامن عن عائشة - رضي الله عنها - قالت : كان النبي ﷺ يعجبه التيمن في تنعله
 وترجله وطهوره وفي شأنه كله ) رواه البخاري .

١٠ - (ومسح كل الرأس مع) الأذنين لأنه المسلم عبراسه وأذنيه مسحة واحدة رواه أبو داود وسكت عليه وقال الشوكاني في نيل الأوطار بعد عزوه إلى الإمام أحمد وأبي داود ما نصه: أعله الدار قطني وتعقبه أبو الحسن بن القطان فقال: ما أعله به ليس علة وإنه إما صحيح أو حسن.

 ١١ - (التثليث) بالنصب مفعول مقدم لقوله ضع والألف واللام فيه عوض عن المضاف إليه والتقدير تثليث الغسل والمراد أن من سنن الوضوء تثليث الغسل لأعضاء الوضوء المغسولات لـقـوله ﷺ: ( ومن توضأ ثلاثاً فذلك وضوئي ووضوء الأنبياء قبلي) أخرجه

أحمد وابن ماجة وفي رواية ابن السكن هذا وضوء نبيكم ووضوء النبيين قبله أو قال قبلي . وفي رواية لأبي داود والنسائي وابن خزيمة وابن ماجة هكذا الوضوء من زاد على هذا أو نقص فقد أساء وظلم .

17 - (والتخليل) بالنصب أيضاً معطوف على التثليث والتخليل يكون في اللحية وفي الأصابع من اليدين والرجلين فتخليل اللحية هو أن يدخل أصابع يديه في خلال لحيته من الأسفل إلى الأعلى بعد تثليث غسل الوجه وكيفيته في اليدين أن يشبك بينها بهاء متقاطر وفي الرجلين أن يخلل بخنصر يده اليسرى فيبدأ من خنصر رجله اليمنى ويختم بخنصر رجله اليسرى ويكون من أسفل الرجل في باطن القدم .

٤٧- نَاقِضُهُ مَا مِنْ سَبِيلَيْكَ خُرَجٌ وَالدَّمُ عَنْهُ الجُرْحُ كَالْقَيْحِ انْفَرَجُ 8٧- وَالْفَيْءُ الْفَيْءُ الْفَيْعِ الْفَوْمُ إِذَا أَزَالَ مُسْكَةً وَسُكُسْرٌ أَخَذَا 84- وَالْفَيءُ مِسِلْءَ الفَهم وَالنَّوْمُ إِذَا أَزَالَ مُسْكَةً وَسُكُسْرٌ أَخَذَا 84- كَذَلْكَ الإغْمَاءُ وَالجُنُونُ مَعْ ضَحْكِ الْمُصَلِّي وَلِه الجَارُ اسْتَمَعُ الْمُصَلِّي وَلِه الجَارُ اسْتَمَعُ الْمُ

عن لقيط بن صبرة قال : قال النبي ﷺ : ( إذا توضأت فخلل الأصابع ) رواه الترمذي وقال هذا حديث حسن صحيح .

شرح الأبيات (٤٩/٤٨/٤٧):-

#### [نواقض الوضوء]

شرع الناظم في ذكر نواقض الوضوء والنقض متى أضيف إلى الأجسام يراد به إبطال تأليفها ومتى أضيف إلى غيرها يراد به إخراجه عما هو المطلوب منه والمتوضئ هنا كان قادراً على الصلاة ومس المصحف فلما بطل ذلك بالحدث انتقضت صفته وخرج عما كان علمه جوهره.

ولا يقال إن الحدث شرط للوضوء فكيف يكون علة لنقضه ؟ لأنا نقول إنه علة لنقض ما كان وشرط لوجوب ما سيكون وانظر فتح القدير وشرح مسكين على الكنز .

(وناقضه) أي الوضوء :

١- ما خرج من سبيليك تثنية سبيل وهو طريق البول والغائط سواء كان الخارج معتاداً أو غير معتاد والخطاب للمتوضئ والمراد بالخروج مجرد بدوه ولو لم يسل لقوله تعالى في التيمم الذي هو بدل عن الوضوء: ﴿ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنكُم مِنَ ٱلْغَابِطِ ﴾ [النساء ٤٣]. والغائط المكان المطمئن والمنخفض من الأرض واستعمل في الحدث مجازاً لأن الذي وقد الحاجة بقصد ذلك المكان فسموا الفضلة الحارجة من الانسان باسم المكان الذي المنابع المنا

يقضي الحاجة يقصد ذلك المكان فسموا الفضلة الخارجة من الإنسان باسم المكان الذي يلازم ذلك واشتهر حتى صار لا يتبادر في العرف من اللفظ إلا ذلك المعنى فهو بهذا الاعتبار حقيقة عرفية وهو مجاز بالنسبة لمعناه اللغوي عن صفوان بن عسال - الله - قال كان النبي الله عنام إذا كنا سفراً أن لا ننزع خفافنا ثلاثة أيام ولياليهن إلا من جنابة ولكن من غائط وبول ونوم) أخرجه النسائي والترمذي واللفظ له وابن خزيمة وصححاه كذا في بلوغ المرام .

=فإن قيل الربح الخارجة من قبل المرأة وذكر الرجل خارجة من أحد السبيلين وليست بناقضة ؟ أجيب بأن ذلك اختلاج أي انجداب وتحرك وليست بربح خارجة ولو سلم فليست منبعثة عن محل النجاسة ولهذا لا تخرج منتنة فصارت كالجشاء إلا أن المرأة إذا كانت مفضاه — وهي من اختلط مسلك بولها وغائطها \_ يستحب لها الوضوء لاحتال خروجها من دبرها على أنه روي عن محمد أن الربح الخارجة من قبل المرأة حدث قياساً على ديرها إ.هـ. نقاية .

Y - وناقضه أيضاً الدم والقيح ومثلها الصديد إذا كان عن ما تقدم (الجرح) بالضم اسم لموضع الجراحة (انفرج) يعني انفتح فسال منه الدم أو القيح أو الصديد وتجاوز إلى موضع يلحقه حكم التطهير في الوضوء أو الغسل لما روى البخاري عن عائشة - رضي الله عنها – أن فاطمة بنت أبي حبيش – رضي الله عنها – جاءت إلى النبي الله فقالت: إني استحاض فلا أطهر أفادع الصلاة فقال: ( لا إنها ذلك عرق وليس بالحيضة فإذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم وتوضيء لكل صلاة) قال في النقاية فنبه عليه الصلاة والسلام على العلة الموجبة للوضوء وهو كون ما يخرج منها دم عِرق وهو أعم من أن يكون خارجاً من السبيلين أو غيرهما إ.هـ.

وفي البحر علل وجوب الوضوء بأنه دم عرق وكل الدماء كذلك إ.هـ.

واحتج الحنفية بها أخرجه ابن عدي في الكامل من حديث أحمد بن الفرج عن بقية حدثنا شعبة عن محمد بن سليهان بن عاصم بن عمر بن الخطاب عن عبدالرحمن بن أبان بن عثمان بن عفان عن زيد بن ثابت قال: قال رسول الله ﷺ: (الوضوء من كل دم سائل) قال ابن عدي: هذا حديث لا نعرفه إلا من حديث أحمد وهو ممن لا يحتج بحديثه ولكنه يكتب فإن الناس مع ضعفه قد احتملوا حديثه إ.هـ.

قال في إعلاء السنن وقال ابن أبي حاتم في كتاب العلل أحمد بن الفرج كتبنا عنه ومحله عندنا الصدق إ.هـ. من الزيلعي

قلت: فهو من رجال الحسن والباقون كلهم ثقات أما بقية فلا علة له سوى التدليس وقد صرح بالتحديث وشعبة ومحمد بن سليان ثقة لأن شعبة روى عنه وهو لا يروي إلا عن ثقة وعبدالرحمن بن أبان من رجال الأربعة ثقة كها في التقريب فالحديث حسن . والآثار في الباب كثيرة منها: =أخرج ابن أبي شيبة عن إبراهيم النخعي قال : إذا سال الدم نقض الوضوء . وأخرج عن الحسن أنه كان لا يرى الوضوء من الدم إلا ما كان سائلا . وأخرج عن الشعبي الوضوء واجب من كل دم قاطر .

وأخرج عن إبراهيم والحكم وحماد قالوا: ما خرج من البثرة من شيء فهو بمنزلة الدم. وأخرج عن عبيدالله بن عمر قال: أبصرت سالم بن عبدالله صلى صلاة الغداة ركعة ثم رعف فخرج فتوضأ ثم بنى على ما بقي من صلاته وكل هذه الآثار أسانيدها صحيحة . وروى عبدالرزاق في مصنفه عن ابن عمر - الله - قال: إذا رعف الرجل في الصلاة أو ذرعه القيء أو وجد مذياً فإنه ينصرف فليتوضأ ثم ليرجع فيتم ما بقي على ما مضى ما لم يتكلم) وإسناده صحيح .

وفي الجوهر النقي قال ابن أبي شيبة حدثنا علي بن مسهر عن سعيد هو ابن أبي عروبة عن قتادة عن خلاس عن علي - ﴿ وَال : إذا رعف الرجل في صلاته أو قاء فليتوضأ ولا يتكلم وليبن على صلاته ورجال هذا السند على شرط الصحيح .

يد الم ريبل في القيء) من صفراء أو علق أو طعام أو ماء لا من بلغم نازل من الرأس الرأس أو صاعد من الجوف إذا كان ذلك القيء ملئ الفم بأن لم يمكن ضبطه إلا بكلفة وقيل بأن لم يمكن معه الكلام ، نقاية .

مسجد ويسلى ما والحديث صحيح فإن قلت الحديث مطلق وليس فيه التقييد بملئ الفم فمن أين أخذه الحنفية قلت أخذه أثمتنا الحنفية مما رواه البيهقي في الخلافيات وابن عدي من قوله عليه الصلاة والسلام: ( يعاد الوضوء من سبع من إقطار البول والدم السائل والقيح ومن دسعة تملأ الفم ونوم المضطجع وقهقهة الرجل في الصلاة وخروج الدم) ولا يضر ضعف سهل بن عفان والجارود بن يزيد لوجود أصل الحديث عند غيرهما.

=والدسعة الدفعة الواحدة من القيء على ما في النهاية لابن الأثير وناقضه أيضاً (النوم) إذا كان بحيث أزال (مُسْكَه) بالضم ما يتمسك به وما يمسك الأبدان من الغذاء والشراب أو ما يتبلغ به منها كذا في القاموس ، والمراد هنا المعنى الثاني وهو ما يمسك الأبدان .

قال في شرح الدرر: وناقضه نوم يزيل مسكته أي قوته الماسكة ، وهو النوم بحيث يزيل مقعده عن الأرض ، وهو النوم مضطجعاً أي واضعاً أحد جنبيه على الأرض أو متكناً على أحد ركبتيه ، أو مستلقياً على قفاه أو منكباً على وجهه ، فإن المسكة إذا زالت لا يعرى عن خروج شيء عادة ، والثابت عادة كالمتيقن به ، لحديث ابن عباس رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال : ( ليس على من نام ساجداً وضوء حتى يضطجع فإن اضطجع استرخت مفاصله ) رواه أحمد وأبو يعلى ورجاله موثقون كها في مجمع الزوائد .

وجه الدلالة في الحديث أنه ﷺ علل نقض وضوء المضطجع باسترخاء مفاصله فدار الأمر على الاسترخاء وهو المقصود أ.هـ إعلاء السنن

وناقضه أيضاً (سكر) بضم السين المهملة (أخذا) والألف للإطلاق أي أخذ المتوضي بحيث أدخل في مشيته تمايلاً ولو كان ذلك السكر من أكل الحشيشة كها ذكره في النهر .

(كذلك) ينقض الوضوء (الإغماء) وهو مرض يوجب ضعف القوى ، وكذلك ينقضه (الجنون) وهو علة تزيل العقل وتسلبه وهو أقوى مما قبله والفرق بينهما أن العقل في الإغماء مغلوب وفي الجنون مسلوب ، وإنها ينتقض الوضوء في حال السكر والإغماء والجنون لوجود الغلبة على العقل لأنها فوق النوم مضطجعاً ولهذا كانت ناقضة في جميع الأحوال .

وكذلك ينقض الوضوء أيضاً (ضحك المصلي) أي قهقهة بدليل قوله (وله) أي لذلك المصلي الضاحك (الجار) أي من يجاوره (استمع) أي إلى صوت ضحكه فيكون ضحكه حينتذ قهقهة .

وإنها ينتقض الوضوء بالقهقهة من مصلي صلاة ذات ركوع وسجود حال كونه يقظاناً بالغاً عاقلاً ، لما روى أبو حنيفة عن منصور بن زادان عن الحسن عن معبد بن أبي معبد عن النبي ﷺ قال ( من قهقه في صلاته أعاد الوضوء والصلاة).

وهذا إسناد صحيح فأبو حنيفة ١٨٠ لا يسأل عن مثله ومنصور والحسن ثقتان ومعبد صحابي ١٨٠٠.

٥٠ وَشَرْطُهُا طَهَارَةُ الْمُكَانِ وَالنَّوْبِ حَتَّى بَدَنَ الإِنْسَانِ الاَهِ وَفَوْقَ عَرْضِ الكَفِّ فِي مِثْلِ الدَّمِ وَفَوْقَ عَرْضِ الكَفِّ فِي مِثْلِ الدَّمِ ٥٠ - أَوْ حَسَفُ فَ عَرْضِ الكَفِ وَخُرْء الطَّائِر 
 ٥٢ - أَوْ خَسَفُ فَسَدْرَ رُبْعِ أَذْنَى سَاتِرِ كَبَوْلِ مَسَأْكُولٍ وَخُرْء الطَّائِر

شرح البيت رقم (٥٠) :-

#### [تتمة شروط الصلاة]

(وشرطها) أي الصلاة (طهارة المكان) وطهارة (الثوب حتى بدن الإنسان) المصلي لابد من طهارته .

أما طهارة المكان فالمراد منه موضع القدم والسجود اتفاقاً على الأصح وموضع اليدين والركبتين على المعتمد ودليل ذلك أن أعرابياً دخل المسجد وبال فيه فأمر رسول الله على بتطهيره بصب الماء على مكان النجاسة وقال ﷺ: ( صبوا عليه ذنوباً من ماء ) أي دلواً لتطهير محل النجاسة والحديث في الصحيحين ولأنه إذا وجب تطهير ثياب المصلي وجب تطهير بدنه ومكانه لأنها ألزم له من ثوبه لعدم وجود الصلاة بدونها بخلافه وذلك أن الصلاة مناجاة الرب في مقام القرب فيجب أن يكون المصلي على أحسن الأحوال في طهارته وطهارة ما يتصل به فمتى وجب تطهير ثيابه مع تصور انفكاكه عنها فلأن يجب عليه تطهيرهما مع أنها لا ينفكان عنها أولى.

ودليل طهارة التوب قوله تعالى: ( وَثِيمَابَكَ فَطَهِرٌ ﴾ [المدثر: ٣] ولما أخرج أبو داود في سننه وسكت عنه وأخرجه أحمد والبيهقي وإسناده حسن عن أبي هريرة - ﷺ - أن خولة بنت يسار أتت النبي ﷺ فقالت : يا رسول الله إنه ليس لي إلا ثوب واحد وأنا أحيض فيه فكيف أصنع قال : ( إذا طهرت فاغسليه ثم صلي عليه فقالت فإن لم يخرج الدم قال يكفيك غسل الدم ولا يضرك أثره ) فثبت الأمر باجتناب النجس .

ودليل طهارة البدن عن النجس قوله ﷺ لفاطمة بنت أبي حبيش كما في الصحيحين إذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم وصلي ).

شرح البيتين رقمي (٥١/٥١) :-

بين الناظم في هذين البيتين النجاسة المانعة لصحة الصلاة التي لا يعفى عنها وهي (من نجس غلظ) أي من النجاسة الغليظة (فوق الدرهم) أي ما زاد على الدرهم وزناً في

=الجامدة (وفوق عرض الكف) أي ما زاد على ما يستقر في عرض الكف عند فتح اليد من النجاسة المغلظة المائعة (مثل الدم).

(أو خف) أو من النجاسة الخفيفة يمنع الصلاة (قدر ربع أدنى ساتر) أي ثوب ومثل للنجاسة الخفيفة ببول ما يؤكل لحمه وخرء الطائر بلام العهد الذهني أي المعهود عند الفقهاء أن خرءه نجس وهو ما لا يؤكل لحمه كالصقر .

> وحاصل ما في البيتين أن النجاسة تنقسم إلى قسمين مغلظة ومخففة فالمغلظة عند أبي حنيفة - الله - ما ثبتت بنص لا معارض له والمخففة عند أبي حنيفة - الله - ما ثبت بنص له معارض

وعند أبي يوسف ومحمد – رحمها الله تعالى – المغلظة ما ثبت بنص لا معارض له ولم يختلف فيه العلماء والمخففة ما ثبت بنص له معارض أو اختلف فيه العلماء .

والقليل من النجاسة عفو إجماعاً إذ الاستنجاء بالحجر كاف بالإجماع ولأن القليل من النجاسة لا يمكن التحرز عنه فكان عفواً ولما جاز الاكتفاء بالأحجار وظاهر أنها لا تزيل أثر النجاسة بل تخففها وتجففها ثبت أن النجاسة قدر موضع الاستنجاء معفو عنها تجوز الصلاة معها.

وموضع الاستنجاء مقدر بالدرهم قال في الكفاية قال النخعي – رحمه الله – : استقبحوا ذكر المقاعد في مجالسهم فكنوا عنه بالدرهم لأنه لا يزيد على مساحة الدرهم وعن محمد – رحمه الله – الاعتبار بوزن الدرهم الكبير الذي قدره مثقال وعنه رحمه الله الاعتبار بمساحة الدرهم وهو قدر عرض الكف ووفق أبو جعفر بين الروايتين فقال هو مثقال في الكثيف وقدر عرض الكف في الرقيق .

وفي الآثار لمحمد بن الحسن أخبرنا أبو حنيفة عن حماد عن إبراهيم قال إذا كان الدم قدر الدرهم والمبول وغيره فأعد صلاتك وإن كان أقل من قدر الدرهم والمفس في صلاتك) فإن قلت هذا إنها يدل على عفو الأقل من الدرهم دون الدرهم ومذهب الحنفية أن الدرهم عفو أيضاً لأن موضع الاستنجاء معفو عنه وهو قدر الدرهم قلت الجمع أن قدر الدرهم عفو في حق عدم الفساد به دون عدم كراهة التحريم كها قال الطحطاوي في حاشيته على مراقي الفلاح قوله وعفي قدر الدرهم أي عفا الشارع عن ذلك والمراد عفا عن الفساد به وإلا فكراهة التحريم باقية إجماعاً إن بلغت الدرهم وتنزيها إن لم تبلغ عن الفساد به وإلا فكراهة التحريم باقية إجماعاً إن بلغت الدرهم وتنزيها أن لم تبلغ



### ٥٣ - وَشَرْطُهُا استِقْبَالُ عَيْنِ الكَعْبَةِ لِيسَنْ يَسرَى وَغَيْسرِهِ لِلْجهةِ '

= وفرعوا على ذلك ما لو علم قليل نجاسة عليه وهو في الصلاة ففي الدرهم يجب قطع الصلاة وغسلها ولو خاف فوت الجاعة لأنها سنة وغسل النجاسة واجب وهو مقدم قلت أفاد أنه لو لم يقطع وجب عليه إعادة الصلاة وإن سقط الفرض عن الذمة وفي الثاني يكون ذلك أفضل فقط ما لم يخف فوت الجاعة بأن لا يدرك جماعة أخرى وإلا مضى على صلاته لأن الجاعة أقوى كها يمضي في المسألتين إذا خاف فوت الوقت لأن التفويت حرام ولا مهرب من الكراهة إلى الحرام أفاده الحلبي وغيره إ.هـ. فثبت أن الزائد عن المدرهم إزالته شرط لصحة الصلاة وقدر المدرهم إزالته واجب فتكره الصلاة معه كراهة تحريم وتجب إعادة الصلاة به لحصول الثواب وإن سقطت عن الذمة وما نقص عن المدرهم كرهت الصلاة معه تزيماً ولم المبدن النجاسة المخففة دون المغلظة قلنا بالعفو عن ما دون الربع أي ربع جميع الثوب أو البدن قال في المسوط هو الصحيح وإنها عفي دون الربع لأنه ليس بفاحش والمانع في النجاسة الخفيفة هو الفاحش ولم يعفى عن الربع لقيام الربع مقام الكل في مواطن كثيرة والله أعلم.

شرح البيت رقم (٥٣) :-

وشرط صحة الصلاة (استقبال عين الكعبة) لمصل يشاهد عين الكعبة قال صاحب الهداية في التجنيس من كان بمعاينة الكعبة فالشرط إصابة عينها ومن لم يكن بمعاينتها فالشرط إصابة جهتها وهو المختار إ.هـ.

(وغيره) أي غير المشاهد لعين الكعبة يكون استقباله (للجهة) أي جهة الكعبة فإن الموانع لو أزيلت لا يجب أن يقع الاستقبال على عين الكعبة بل يجب أن يقع على جهتها .

ودليل استقبال القبلة قوله تعالى: ﴿ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ۚ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرُهُ ۚ ﴾ [البقرة ١٤٤] والمراد بالمسجد الحرام الكعبة المعظمة زادها الله تعالى شرفاً وتعظيماً .

وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة - الله عنه عنه الله عنه الله الله عنه النه النه النه الزرقي وهو المسيء صلاته إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء ثم استقبل القبلة ).

فإن قلت الأصل هو استقبال عين الكعبة للمشاهد وغيره فها الذي أخرج غير المشاهد قلت أخرجه كون التكليف على حسب الوسع والوسع في حق غير المشاهد الجهة لما روى



## ٥٤ - وَشَرْطُهَا الوَقْتُ وَسَفْرُ الْعَوْرَهُ وَنِيَّةُ الصَّسِلاَةِ وَالتَّكْبِيرَهُ '

=ابن ماجة والترمذي وقال حسن صحيح عن أبي هريرة – ﷺ – قال : قال رسول الله ﷺ: ( ما بين المشرق والمغرب قبلة ).

وهذا الشرط لابد منه في حال الأمن والقدرة لذلك قال أصحابنا وقبلة خائف الاستقبال من عدو أو سبع أو غرق ونحوها جهة قدرته لتحقق عجزه عن التوجه إلى الكعبة وكذا المريض الذي لا قدرة له على الاستقبال ولا يجد من يوجهه إلى القبلة وكذا العاجز عن النزول عن دابة سائرة لخوف أو لمرض أو لطين أو وحل أو لنفور الدابة أو عدم وقوفها أو لعجزه عن ركوبها بعد نزوله عنها والله أعلم .

شرح البيت رقم (٥٤):

شرطها أي الصلاة أيضاً دخول (الوقت) أي وقت الصلاة المفروضة وشرطها كذلك (ستر العورة) وشرطها كذلك (نية الصلاة) أي قصد القلب فعل الصلاة التي يريد الدخول فيها وشرطها كذلك (التكبيرة) أي تكبيرة الإحرام وهاك أدلة هذه الشروط مرتبة:

١ - دليل اشتراط دخول الوقت قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنبًا
 مُؤْقُوتًا ﴾ [النساء ١٠٣] أي فرضاً مؤقتاً وجاء تفصيل الأوقات في السنة مفصلا .

١- فوقت الصبح من الفجر المعترض في الأفق عرضاً ويسمى الفجر الصادق إلى طلوع الشمس إجماعاً لما في مسلم عن عبدالله بن عمرو - ان رسول الله الله وقت صلاة الصبح من طلوع الفجر ما لم تطلع الشمس ) ولما روى سمرة بن جندب قال : قال رسول الله : ( لا يمنعكم من سحوركم أذان بلال ولا الفجر المستطيل ولكن الفجر المستطير في الأفق ) أخرجه أحمد والترمذي والبخاري تعليقاً ومسلم بلفظ لا يغرنكم أذان بلال ، والنسائي .

٢- وقت الظهر يبدأ وقت صلاة الظهر من زوال الشمس عن وسط السياء إلى أن يصير ظل كل شيء مثليه عند أي حنيفة ومثله عندهما لأبي حنيفة - ١٠ وقه عند أي حنيفة ومثله عندهما لأبي حنيفة - ١٠ أخرجه مسلم .
 الظهر إذا زالت الشمس وكان ظل الرجل كطوله ما لم تحضر العصر ) أخرجه مسلم .

=وعن أبي ذر قال أذن مؤذن النبي ﷺ بالظهر فقال أبرد أبرد أو قال انتظر انتظر وقال شدة الحر من فيح جهنم فإذا اشتد بالحر فأبردوا عن الصلاة قال أبو ذر حتى رأينا فيء التلول أخرجه البخاري ومسلم كذا قال الزيلعي واللفظ للبخاري.

وأخرج مالك بإسناد صحيح عن أبي هريرة - الله - قال : صل الظهر إذا كان ظلك مثلك والعصر إذا كان ظلك مثلك .... الحديث .

ولأبي يوسف ومحمد وزفر - رحمهم الله تعالى - حديث إمامة جبريل على على ما رواه ابن عباس وجابر بن عبدالله وأبو مسعود الأنصاري وأبو هريرة وعمرو بن حزم وأبو سعيد الخذري وأنس بن مالك وابن عمر في ولفظ حديث جابر جاء جبريل الله إلى النبي مح حين مالت الشمس ثم مكث حتى كان فيء الرجل مثله جاءه للعصر فقال قم يا محمد فصل للعصر) أخرجه الترمذي.

ونقل عن البخاري أنه أصح شيء في المواقيت وأخذ بهذا القول الطحاوي قال في الدر وعليه عمل الناس اليوم وبه يفتى قال في البحر والأولى قول أبي حنيفة - رحمه الله - قال في البدائع أنها المذكورة في الأصل وهو الصحيح وفي النهاية أنها ظاهر الرواية عن أبي حنيفة وفي غاية البيان وبها أخذ أبو حنيفة وهو المشهور عنه وفي المحيط والصحيح قول أبي حنيفة وفي الينابيع وهو الصحيح عن أبي حنيفة وفي تصحيح القدوري للعلامة قاسم أن برهان الشريعة المحبوبي اختاره وعول عليه النسفي ووافقه صدر الشريعة ورجح دليله وفي الغياثية وهو المختار وفي شرح المجمع للمصنف أنه مذهب أبي حنيفة واختاره أصحاب المتون وارتضاه الشارحون. فثبت ترجيح مذهب أبي حنيفة - الله - .

٣- وقت العصر يبدأ من آخر وقت الظهر على الروايتين إلى غروب الشمس كلها لقوله
 ١٤ وقت العصر ما لم يحضر المغرب) أخرجه الطبراني ورجاله رجال الصحيح .

وآخر وقتها غياب الشفق لما في مسلم أيضاً من حديث عبدالله بن عمرو – رضي الله عنهما – أن رسول الله ﷺ قال : ( وقت صلاة المغرب ما لم يغب الشفق ) . = والشفق الحمرة عند الصاحبين وبه يفتى والبياض عند أبي حنيفة - الله - ورجحه ابن الهام لقوله الله الله القرار وقت المغرب إذا اسود الأفق الخرجه أبو داود من حديث أبي مسعود الأنصاري وفيه ويصلي العشاء حين يسود الأفق وهو مروي عن أبي بكر ومعاذ بن جبل وعائشة ورواية عن ابن عباس وبه قال عمر بن عبدالعزيز ورواية عن أحمد بن حبل وهو قول المزن الشافعي وابن المنذر والخطابي واختاره المبرد وتعلب .

قال في البحر فثبت أن قول الإمام هو الأصح وبهذا ظهر أنه لا يفتى ويعمل إلا بقول الإمام الأعظم ولا يعدل عنه إلى قولها أو قول أحدهما أو غيرهما إلا لضرورة من ضعف دليل أو تعامل بخلافه كالمزارعة وإن صرح المشايخ بأن الفتوى على قولها كها في هذه المسألة وفي السراج الوهاج فقولهما أوسع للناس وقول أبي حنيفة أحوط.

٥ - وقت العشاء يبدأ أوله من مغيب الشفق لقوله ﷺ : ( إن أول وقت العشاء الآخرة حين يغيب الأفق) أخرجه الترمذي .

وآخره طلوع الفجر الثاني لما روى الطحاوي بإسناد صحيح عن عبيد بن جريج أنه قال لأبي هريرة - ﷺ - ما إفراط العشاء قال طلوع الفجر .

وروى ابن أبي شيبة عن ابن عباس أنه قال : لا يفوت وقت العشاء إلى الفجر .

وعن عائشة – رضي الله عنها – قالت : أعتم النبي ﷺ ذات ليلة حتى ذهب عامة الليل وحتى نام أهل المسجد ثم خرج فصلى فقال إنها لوقتها ) رواه مسلم ووقت الوتر هو وقت العشاء إلا أنه مأمور بتقديم العشاء عليه لرعاية الترتيب .

٢ - دليل اشتراط ستر العورة:

اعلم أولاً أن العورة في اللغة النقص وفي الاصطلاح ما يجب ستره وما يحرم النظر إليه وستر العورة فرض في كل وقت حتى في الخلوة إلا لغرض صحيح ولا يجوز كشفها إلا لضرورة واشتراط ستر العورة للصلاة معناه توقف صحتها عليه وقد جاء الأمر بستر العورة في الكتاب والسنة والإجماع.

١- أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ يَنْبَنِى ءَادَم خُذُواْ زِينَتَكُرْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف]
 عن ابن عباس – رضي الله عنها – في قوله تعالى: ﴿ خُذُواْ زِينَتَكُرْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾
 قال كان رجال يطوفون بالبيت عراة فأمرهم الله بالزينة والزينة اللباس وهو ما يواري السوءة.

فالزينة هي الثوب والمراد بالمسجد الصلاة أي ألبسوا ما يستر عوراتكم عند كل صلاة.
 ٢- أما السنة فقوله ﷺ: ( لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار ) أخرجه أحمد وأبو داود والترمذي وابن ماجة وابن حبان وابن خزيمة والبيهقي والحاكم وصححه على شرط مسلم.

والمراد بالحائض البالغة والمراد بالخمار اللباس الساتر للعورة.

٣- أما الإجماع فقد نقل ابن المنذر الإجماع على أن الصلاة لا تصح بدون ستر العورة للرجال والنساء وحد العورة للذكر وإن كان صغيراً بلغ سبعاً في الصلاة وخارجها من تحت السره إلى ما تحت ركبته فالركبة عندنا عورة لما روى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله ي : (مروا صبيانكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين واضربوهم عليها وهم أبناء عشر سنين وفرقوا بينهم في المضاجع وإذا زوج أحدكم خادمه عبده أو أجيره فلا تنظر الأمة إلى شيء من عورته فإن ما تحت السرة إلى الركبة من العورة) رواه الدار قطني وسكت عنه ورجاله ثقات ورواه أحمد في مسنده ولفظه فإن ما أسفل من سرته إلى ركبتيه من عورته كذا في نصب الراية قال في إعلاء السنن وقوله ت : ( فإن ما تحت السرة إلى الركبة من العورة تحت السرة إلى الركبة من العورة ...الخ ) تمسكت به الحنفية على كون الركبة من العورة شيء أسفل من سرته ) يدل على أن الركبة عورة لأنه لو اقتصر على ذلك شمل سائر البدن فلها قال إلى الركبة أسقط ما عداها كقوله تعالى : ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ وأيضاً لما احتمل فلها قال إلى الركبة أسقط ما عداها كقوله تعالى : ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ وأيضاً لما احتمل الدخول وعدمه كان اعتبار الحظر وإيجاب السترة أولى إ.هـ.

واعلم أن عورة الركبة أخف من عورة الفخذ لأن الأحاديث في الركبة ليست بصريحة وإنها قلنا بكونها عورة احتياطاً ولا يخفى أن الحديث المذكور أعلاه يكفي حجة لذلك لاسيها إذا انضم معه حديث الدار قطني بسند ضعيف عن على قال: قال رسول الله ﷺ: ( الركبة من العورة ) لأن الضعيف إذا تأيد معناه بحديث صحيح يصلح للاعتضاد وهنا كذلك قال في الظهيرية : أن حكم العورة في الركبة أخف منه في الفخذ فلو رأى غيره مكشوف الركبة ينكر عليه برفق ولا ينازعه إن لج وفي الفخذ بعنف ولا يضربه إن لج وفي السوءة يؤدبه على ذلك إن لج إ.هـ. ابن عابدين

=وبهذا يظهر غاية مراعاة الحنفية – رحمهم الله – لجانب دلالات الأحاديث في هذا الباب وفي كل باب.

وعورة المرأة الحرة ولو صغيرة بلغت حد الاشتهاء في الصلاة وخارجها تشمل جميع بدنها باستثناء الوجه والكفين والقدمين للحديث الصحيح الذي أخرجه أبو داود أن أسهاء بنت أبي بكر دخلت على رسول الله الله وعليها ثياب رقاق فأعرض عنها رسول الله الله وقال : ( يا أسهاء إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا وهذا وأشار إلى وجهه وكفه ).

أما القدم فلأنها ليست محلاً للاشتهاء ولأن المرأة تحتاج إلى كشف قدميها عند مشيها كها تحتاج إلى إظهار وجهها ويديها عند المعاملة والوجه والكف محل شهوة وسقط عنهها التغطية للحاجة لذلك كان القدم أولى .

والواجب في ساتر العورة أن يكون صفيقاً كثيفاً فالواجب الستر بها يستر لون البشرة ولا يصفها من ثوب صفيق أو جلد ونحو ذلك فإن كان الثوب خفيفاً أو رقيقاً يصف ما تحته أو يتبين لون الجلد من ورائه فيعلم بياضه أو حمرته لم تجز الصلاة به لأن الستر لا يحصل بذلك وإن كان يستر لونها ويصف الحجم جازت الصلاة وكره والله اعلم.

٣- دليل اشتراط نية الصلاة:

من شروط الصلاة النية لقول تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اَللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [البينة:٥] ، ولما روى الطبراني في الكبير عن ابن مسعود - ﷺ - قال: " تعودوا الخير بالعادة وحافظوا على نياتكم في الصلاة " قال الهيتمي في مجمع الزوائد رجاله رجال الصحيح.

والإجماع على اشتراط النية في الصلاة نقله صاحب الدر المختار بقوله والخامس النية بالإجماع وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني في الفتح لم يختلف في إيجاب النية في الصلاة إ.هـ. قال في إعلاء السنن هذا منه حكاية للإجماع فافهم .

والنية هي القصد أو الإرادة والقصد عمل القلب فالنية موضعها القلب ولا يشترط التلفظ باللسان اتفاقاً فإن تلفظ بها إنسان لجمع العزيمة ودفع الوسوسة بسبب كثرة الشواغل على القلب كان فعله حسناً وهذا معنى قول بعض مشايخنا والتلفظ بها مستحب أي استحبه العلماء لصرف الوسواس واجتماع العزيمة قال في الهداية: إنه حسن وقال ابن

٥٥ - وَرُكْنُهُ الْفِيامُ وَالقرَاءَة ثُمَّ الرُّكُ وَعُ وَالسُّجُ ودُ الْقَعْدَة وَ السُّجُ ودُ الْقَعْدَة وم

= الهام شارحاً لاجتماع عزيمته قال في البحر بعد نقل الاختلاف فتحرر من هذه الأقوال أنه بدعة حسنة عند قصد جمع العزيمة إ.هـ. قال في إعلاء السنن وقد يفهم أنه لا يحسن لغر هذا القصد إ.هـ.

ولابد من التعيين عند النية لفرض ولو قضاء وواجب ويسن أن يعين النية لصلاة النافلة وإن كان المصلى مقتدياً عليه أن يعين النية أيضاً إضافة إلى نية الاقتداء بالإمام.

ووقتها عند التكبير للدخول في الصلاة وجاز تقديمها على التكبيرة ما لم يوجد قاطعها من فاصل أجنبي وهو ما لا يليق بالصلاة كالأكل والشرب والكلام لأن هذه الأفعال تبطل الصلاة فتبطل النية أما المشي إلى المسجد والوضوء فليس بأجنبي .

ولا عبرة بنية متأخرة عن تكبيرة الإحرام لأن الجزء الخالي عن النية لا يقع عبادة فلا ينبني الباقي عليه .

٤ - دليل اشتراط التحريمة:

هو الإجماع على أن الصلاة لا تصح بدون تحريمة نقله في رحمة الأمة ولقوله تعالى: ﴿ وَذَكَرَ الْمَجْوَرِهُ وَ اللّ أَسْمَ رَبِّهِ عَضَلًىٰ ﴾ وقال يَحَمَّ : (مفتاح الصلاة الطهور وتحريمها التكبير وتحليلها التسليم) رواه الترمذي وقال هذا أصح شيء في الباب قال الحافظ في التلخيص صححه الحاكم وابن السكن وروى أبو نعيم بإسناد صحيح عن ابن مسعود - ﴿ وقال : مفتاح الصلاة التكبير وانقضاؤها التسليم .

وجوز أصحابنا التحريمة بكل لفظ يدل على التعظيم نحو الله أجل أو أعظم أو الرحمن أكبر وأوجبوها بلفظ التكبير الله أكبر .

شرح البيت رقم (٥٥/٥٥) :

#### [أركان الصلاة]

واصطلاحاً هو ما يتوقف عليه وجود الشيء ويدخل في ماهيته .

= وقد ذكر الناظم من الأركان: ١- القيام ٢- القراءة ٣- الركوع ٤- السجود ٥- القعدة الأخيرة ٦- الحروج من الصلاة بصنعه على خلاف فيه وهاك الكلام على هذه الأركان:

١- القيام للقادر عليه قال تعالى : ﴿ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَنِيتِينَ ﴾ [البقرة ٢٣٨].

وأخرج البخاري عن عمران بن حصين قال : كانت لي بواسير فسألت النبي ﷺ عن الصلاة فقال : ( صل قائماً فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى جنب ) .

والقيام فرض في الصلاة المفروضة ولو وتراً للقادر عليه ونفل في غيرها .

والقيام يشمل التام منه وهو الانتصاب مع الاعتدال وغير التام وهو الانحناء القليل بحيث لا تنال يداه ركبتيه .

٢- القراءة فقراءة قدر آية من القرآن للإمام أو المنفرد في كل ركعة من ركعتي الفرض
 وجميع ركعات الوتر والنفل ركن من أركان الصلاة .

لقوله تعالى: ﴿ فَأَقَرَءُواْ مَا يَسَرَّرُ مِنَ ٱلْقُرَّءَانِ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مِّضَىٰ وَمَاخَرُونَ يَضْرِيُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ وَءَاخَرُونَ يُقَيْلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَافْرَهُواْ مَا يَّسَرَّرَ مِنْهُ ﴾ [المزمل: ٢٠]

أما من خصص الركنية بالفاتحة فنقول له أخرج مسلم عن أبي هريرة - الله عن النبي الله الله عن النبي الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنى الله عنى الله عنى الله على الله القرآن فهي خداج " ثلاثا " غير تمام ) ومعنى خداج نقصان فالحديث يدل على أن الصلاة بدون فاتحة ناقصة لا باطلة وهذا يؤكد أن تعين الفاتحة واجب من واجبات الصلاة وليست ركناً أما المقتدي فليست عليه قراءة وإنها قراءة الإمام تجزئ عنه ونستدل على ذلك بها يلى :

القرآن الكريم قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِكَ ٱلْقُرْءَ أَنُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الاعراف: ٢٠٤] روى الطبري في تفسيره وابن المنذر في الأوسط عن ابن عباس – رضي الله عنها – قال: صلى النبي ﷺ فقرأ خلفه قوم فنزلت ﴿ وَإِذَا قُرِكَ ٱلْقُرْءَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنْ لَمَا لَمُ اللهُ عَنها وَأَنصِتُواْ لَهُ وَإِذَا قُرِكَ ٱلْقُرْرَةُ وَنَ ﴾ .

٢- السنة لما روى أبو حنيفة - الله - في مسنده بسند صحيح إلى النبي الله قال : ( من صلى خلف الإمام فإن قراءة الإمام له قراءة ) .



= وأخرج مسلم بسنده إلى رسول الله ﷺ قال : ( إنها جعل الإمام ليؤتم به فإذا كبر فكبروا وإذا قرأ فأنصتوا).

وأخرج مسلم عن عطاء بن يسار أنه أخبره أنه سأل زيد بن ثابت عن القراءة مع الإمام فقال : ( لا قراءة مع الإمام في شيء ) .

وأخرج مالك والطحاوي بسند صحيح عن نافع عن ابن عمر قال: ( إذا صلى أحدكم خلف الإمام فحسبه قراءة الإمام وإذا صلى وحده فليقرأ ) قال وكان عبدالله بن عمر لا يقرأ خلف الإمام وأخرج الطحاوي بسند حسن عن عبدالله بن مسعود - الله الدي يقرأ خلف الإمام مُلئ فوه تراباً ) .=وأخرج عبدالرزاق عن موسى بن عقبة أن رسول الله وأبا بكر وعمر وعثمان كانوا ينهون عن القراءة خلف الإمام وهو مرسل

٣- الركوع: من أركان الصلاة والركوع بحيث لو مديديه نالت ركبتيه قال تعالى: ﴿ يَنَائَهُمَا اللَّهِ الرَّكُوعِ : من أركان الصلاة والركوع بحيث لو مديديه نالت ركبتيه قال تعلى: ﴿ يَنَائُهُمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى تطمئن راكعاً ﴾ .

وكهال الركوع بالانحناء حتى يستوي الرأس بالعجز وتصل يدا المصلي إلى ركبتيه ويفرق بين أصابعه لما روي عن ابن عباس – رضي الله عنها – قال : كان رسول الله ﷺ إذا ركع استوى فلو صُبَّ على ظهره الماء لاستقر ) أخرجه أبو يعلى والطبراني في الكبير وقال الهيتمي في مجمع الزوائد رجاله موثقون .

فائدةً : ركوع القائم يكون بالانحناء بالظهر والرأس جميعاً في الصلاة أما المصلي قاعداً لعذر فركوعه بطأطأة الرأس مع انحناء الظهر . =٤- (السجود): من أركان الصلاة لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَبُّهَا ٱلَّذِيرَ ءَامَنُوا ٱرْكَعُوا وَٱسْجُدُواْ وَآعْبُدُواْ رَبُّكُمْ ﴾ [الحج: ٧٧] وفي الصحيح قوله ﷺ للمسيء في صلاته: ﴿ ثم السجد حتى تطمئن ساجداً ﴾ .

ويتحقق السجود بوضع الجبهة والأنف على الأرض لا الخدود والذقن والصدغ ولابد أن يجد حجم الأرض وتستقر جبهته عليها بحيث إن بالغ لا ينزل رأسه فيها سجد عليه أسفل من ذلك المقدار .

فلا يجوز السجود على القطن المحلوج والتبن والذرة والحشيش إلا أن يجد حجم الأرض وجاز على كور عمامته وفاضل ثوبه وكمه وديله إن وجد الحجم وكره ذلك لغير عذر وجاز أن يسجد على ظهر إنسان يصلى صلاته في الزحام للضر ورة.

والاكتفاء بالأنف جائز عند أبي حنيفة مع الكراهة وقالاً لا يجوز إلا من عذر به يفتى وتمام السجود لما السجود لما الكفين والركبتين وأطراف القدمين والجبهة والأنف في مكان السجود لما في الصحيحين عن ابن عباس – رضي الله عنهما – قال: قال رسول الله ﷺ: (أمرت أن أسجد على سبعة أعظم على الجبهة والبدين والركبتين وأطراف القدمين.

٥- (القعود) أي وركن الصلاة القعدة الأخيرة مقدار قراءة التشهد إلى قوله عبده ورسوله وحذف حرف العطف لاستقامة الوزن لما روي عن ابن مسعود - الله عنا نقول في الصلاة قبل أن يفرض التشهد السلام على الله السلام على جبريل وميكائيل فقال رسول الله : ( لا تقولوا هكذا فإن الله عز وجل هو السلام ولكن قولوا التحيات لله والصلوات والطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ) أخرجه النسائي قوله قبل أن يفرض التشهد دليل على فرضيته .

ولما روي عن عبدالله بن مسعود - ﴿ - قال : كان النبي ﷺ يعلمنا التشهد كما يعلمنا السورة من القرآن ويقول: ( تعلموا فإنه لا صلاة للا بتشهد ) أخرجه الطبراني في الأوسط والبزار قال الهيتمي في مجمع الزوائد رواه البزار برجال موثقين .

ولما روى ابن أبي شيبة وعبدالرزاق والبيهةي بإسناد رجاله ثقات عن عمر - رقم - قال : لا تجزيء صلاة إلا بتشهد وقال : من لم يتشهد فلا صلاة له ، فإن قلت هذا يدل على فرضية التشهد والقعدة معاً قلت دل على فرضية القعدة تعليق تمام الصلاة بالقعود وما لا 09

٥٧ - وَاجِبُهَا لَـ فُـ ظُلُكَ بِالتَّكْبِيرَهُ وَبَعْدَهُ فَسَاتِحَةٌ وَسُورَهُ ٥٨ - وَ آيَدَ طَالَسَتْ أَوِ النَّلَاثُ لَوْ قَدْ قَصُرَتْ فِي رَكْعَتَيْ فَرْضٍ رَوَوْا ٥٨ - وَ آلنَّ فُل فَعِي الكُلِّ مَعَ التَّعْيِينِ فِي الأُولَيَـيْسِنِ و التَّشَهُّذَيْنٍ ﴿

=يتم الفرض إلا به فهو فرض ففي حديث على عند البيهقي قال إذا جلس مقدار التشهد ثم أحدث فقد تمت صلاته وإسناده حسن كها في آثار السنن والإجماع منعقد على فرضية القعدة الأخيرة لا التشهد ، فعلمنا أن الفرض هو القعود الأخير وأما قراءة التشهد فواجعة كما سيأتي .

٦- (والخروج بصنعه) أي من أركان الصلاة أيضاً الخروج من الصلاة بصنعه أي بفعل مقصود من المصلي سواء كان سلاماً أو غيره من قول أو فعل ينافي الصلاة بعد تمامها (وخلفه يروج) أي القول بخلافه أي كون الخروج بصنعه ليس بفرض يروج أي يترجح قال في الدر المختار والصحيح أنه ليس بفرض اتفاقاً قال الزيلعي وغيره وأقره المصنف - يعنى صاحب تنوير الأبصار - وفي المجتبى وعليه المحققون والله أعلم .

واعلَم أن كون الخروج بصنعه فرضًا غير منصوص عن الإمام وإنها استنبطه البردعي وخالفه في ذلك الكرخي وقد أفردنا هذه المسألة برسالة مستقلة وهي مطبوعة ومتداولة فلتراجع والله أعلم .

شرح الأبيات أعلاه (٥٧/٥٨/٥٥):

#### [واجبات الصلاة]

شرع الناظم - رحمه الله - يتكلم عن واجبات الصلاة والواجب هو ما طلب الشارع فعله طلباً جازماً ولكن ثبت الطلب بدليل ظني وحكمه يثاب فاعله ويعاقب تاركه عمداً ولا يكفر جاحده وتنقص الصلاة بتركه عمداً ولا تكون باطلة ويكره تركه كراهة تحريم فيجب إعادة الصلاة به في وقتها ويستحب بعد خروج الوقت وينجبر تركه سهواً بسجود السهو بعد سلام واحد سجدتين في آخر الصلاة.

وأول هذه الواجبات (لفظك) أي تلفظك أيها المصلي (بالتكبيرة) أي قول الله أكبر في ابتداء الصلاة فإذا قال الله أجل أو أعظم ساهياً وجب عليه سجود السهو وإن كان عمداً فهو مكروه قال في البحر فالمراد كراهة التحريم .

= وقد سبق أن عرفت أن التحريمة شرط لصحة الصلاة ودليل ذلك الإجماع وهو قطعي وقد جاءت السنة تدل على طلب افتتاح الصلاة بالتكبير وطريق ثبوت هذا التعيين ظني فقلنا بشرطية التحريمة ووجوب كونها بلفظ الله أكبر عملاً بالدليلين مع مراعاة المرتبة فقلنا بشرطية التحريمة ووجوب كونها بلفظ الله أكبر عملاً بالدليلين مع مراعاة المرتبة (فاتحة) الكتاب (وسورة) معها من سور القرآن (أو) قراءة (آية) مكان السورة (طالت) تلك الآية كآية الكرسي أو آية المداينة (أو) قراءة الآيات (الثلاث لو قد قصرت) الآيات المقرؤة بأن كانت كل آية كلمتين أو كلمات نحو قوله تعالى: ﴿ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ أَذْبَرَ المترنا٢٠-٢٠] وقول تعالى: ﴿ فَقُتِلَ هَنُمَ عَبَسَ وَبَسَرَ \* ثُمَّ أَذْبَرَ وقد سبق أن عرفت أن القراءة في الصلاة ركن لثبوت طلبها بالدليل القطعي وتعيين وقد سبق أن عرفت أن القراءة في الصلاة ركن لثبوت طلبها بالدليل القطعي وتعيين وليل مكانه ورتبته فقوله تعالى: ﴿ فَآقَرَ وُواْ مَا نَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ دليل طلب مطلق القراءة وفي صحيح مسلم قوله ﷺ ( لا صلاة إلا بقراءة ) دليل طلب مطلق القراءة .

وقوله ﷺ: ( لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب ) أخرجه البخاري ومسلم دليل الوجوب لأنه محمول على نفي الكيال بدليل ما أخرجه مسلم عن أبي هريرة – ﷺ – عن النبي ﷺ ( من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج " ثلاثا " غير تمام ) ومعنى خداج نقصان ولذلك فإن الحديث يدل على أن الصلاة ناقصة بدون الفاتحة لا باطلة وهذا يؤكد أن الفاتحة واجبة في الصلاة وليست ركنا .



= في كتبهم واستدلوا على ذلك بأن الأمر لا يقتضي التكرار والركعة الثانية كالأولى في عدم سقوطها في السفر فتثبت القراءة فيها بطريق الدلالة وتجب القراءة في جميع ركعات صلاة (النفل) أي الزائد على الفرض القطعي فيدخل الوتر وصلاة العيدين والمنذور والسنن الرواتب والصلوات المستحبات وبقية النوافل تجب القراءة (في الكل) أي في جميع الركعات أما النفل فلأن كل شفع منه صلاة على حدة فصار كركعتي الصبح ولهذا لا يؤثر فساد شفع منه فيا قبله وأما الوتر فلإلحاقه بالنفل احتياطاً لأن دليل وجوبه ليس بقطعي . (مع التعيين في الأوليين) أي وجب تعيين القراءة في الفرض في الركعتين الأوليين من الثلاثية والرباعية لأنه لم ينقل ترك القراءة فيها ونقل تركها في الأخريين روى عبدالرزاق عن معمر عن الزهري عن عبيدالله بن أبي رافع قال : كان يعني علياً يقرأ في الأوليين من الظهر والعصر بأم القرآن وسورة ولا يقرأ في الأخريين وسنده صحيح .

وأخرج الطبراني عن إبراهيم النخعي أن ابن مسعود - الله عن لا يقرأ خلف الإمام وكان إبراهيم المنطقة الإمام وكان إبراهيم المنطقة إذا كان إماماً قرأ في الركعتين الأوليين ولا يقرأ في الأخريين ومعلوم أن مراسيل إبراهيم صحيحة في حكم المسانيد فلا يضر الانقطاع بين إبراهيم وعبدالله بن مسعود - رضي الله عنها - .

واعلم أن القراءة في الأخريين عندنا سنة ولا شك أنها أفضل من التسبيح وهو أفضل من السكوت (والتشهدين) أي من واجبات الصلاة كذلك التشهد الأول في القعود الأول من الصلاة والتشهد الثاني في القعود الثاني والثالث والرابع إذا تصور أيضاً وهو تشهد ابن مسعود - على التحيات لله والصلوات والطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله وسمي هذا الثناء تشهداً لأن فيه ذكر الشهادتين إطلاقاً لاسم البعض على الكل كما في الأذان فإن الأذان في الحقيقة حي على الصلاة حي على الفلاح ومع هذا أطلق اسم الأذان على الكل كذا ذكره خواهر زاده في فوائده .

روى البخاري عن عبدالله بن مسعود - الله - قال : كنا مع النبي الله في الصلاة قلنا السلام على الله من عباده السلام على فلان وفلان فقال النبي الله عن عباده السلام على الله فإن الله هو السلام ولكن قولوا التحيات لله والصلوات والطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين فإنكم إذا قلتم ذلك أصاب



# ٦٠ كَذَا الطَّمَأْنِينَة وَالقُنُوتُ فِي وَتُسِر وَلَفَظَة السَّلاَمِ فَاغْرِفِ السَّلاَمِ فَاغْرِفِ اللَّهُ وَالإَسْرَادُ فِي الْعِيدَيْنِ وَالجَهْرُ وَالإَسْرَادُ فِي الْعِيدَيْنِ وَالجَهْرُ وَالإَسْرَادُ فِي الْفَصْلَيْنِ اللَّهُ مَا لَيْنِ الْمُصْلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ الْمُصْلَيْنِ الْمُصْلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ الْمُصَلِيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ الْمُصَلِيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ الْمُصَلِيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّلِيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّلْمِيْنِ الْمُلِيْنِ اللْعِلْمُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ اللْمُعَلِيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِي الْعَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِي الْعَلَيْنِي الْعَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِي الْعَلَيْنِي الْعَلَيْنِ اللْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِي اللَّلْعَلِيْنِ الْعَلَي

=كل عبد في السهاء أو بين السهاء والأرض أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

وعند النسائي عن ابن مسعود مرفوعاً إذا قعدتم في كل ركعتين فقولوا التحيات لله .... الحديث وهو صحيح .

شرح البيت رقم (٦٠) :-

(وكذا) أي كالذي ذكر في كونه من واجبات الصلاة (الطمأنينة) في الركوع والسجود بقدر تسبيحة لقوله الله للمسيء في صلاته كها في الصحيح: (ثم اركع حتى تطمئن راكعاً ثم ارفع حتى تطمئن قائماً ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً ثم ارفع رأسك حتى تستوي قاعداً ثم افعل ذلك في صلاتك كلها).

ومن واجبات الصلاة أيضاً (القنوت) في صلاة الوتر لأن ابن مسعود وأصحاب النبي الله كانوا يقتون في الوتر قبل الركوع رواه الطبراني بسند صحيح عن علقمة والقنوت مطلق الدعاء ولا يختص بلفظ حتى قال بعضهم الأفضل أن لا يوقت دعاء ومنهم من قال بالتوقيت في الدعاء المعروف اللهم إنا نستعينك ونستهديك ونستغفرك ونتوب إليك ونؤمن بك ونتوكل عليك ونثني عليك الخير كله نشكرك ولا نكفرك ونخضع لك ونخلع ونترك من يفجرك اللهم إياك نعبد ولك نصلي ونسجد وإليك نسعى ونحفد نرجو رحمتك ونخشى عذابك إن عذابك الجد بالكفار ملحق بكسر الحاء وفتحها والكسر أفصح واتفقوا على أنه لو دعا بغيره جاز وقالوا من لا يحسن القنوت المعروف يقول اللهم اغفرلي وواجب الصلاة أيضاً الخروج منها بذكر (لفظة السلام) ويسن زيادة عليكم ورحمة الله دون بركاته.

ولو قال : سلام لم يكن آتياً بالسنة إذا الاتيان بالألف واللام سنة روى أبو داود بإسناد صحيح عن وائل - الله - قال صليت مع النبي الله فكان يسلم عن يمينه السلام عليكم ورحمة الله وعن شماله السلام عليكم ورحمة الله .

(فاعرف) فعل أمر مبني على السكون وحرك بالكسر لأجل القافية .

## ٦٢ - وَالْقَـعُدَةُ الأُولَى وَأَمَّا السُّنَّةُ فَرَفْعُـهُ الْيَدَيْـن حَـاذى أَذُنَهُ `

=شرح البيت رقم (٦١) :-

وواجب الصلاة أيضاً (زائد التكبير) أي التكبيرات الثلاث الزوائد (في) كل ركعة من صلاتي (العيدين) حتى تجب تكبيرة القنوت وتكبيرة الركعة الثانية من صلاتي العيدين كها ذكره الزيلعي في سجود السهو.

وواجب الصّلاة أيضاً (الجهر) بالقراءة وهو إساع غيره (والإسرار) أي المخافتة وهي إساع نفسه (في الفصلين) أي الفصل الذي يجهر بالقراءة فيه وهو المغرب والعشاء والفجر في حق الإمام أداء وقضاء وكذلك في الجمعة والعيدين والتراويح والوتر في رمضان لا في قنوته والمنفرد يخير إن أدى كَمُتُنفَلُ بالليل والجهر أفضل وفي القضاء يخافت كمَتُنفَلُ بالليل والجهر أفضل وفي القضاء منفرداً في الأداء والقضاء والمراد بالقراءة جميع ما يقرأ في الفصلين حتى لو أسر في موضع الجهر أو جهر في موضع الإسرار سهواً بقدر ما تجوز به الصلاة وهو آية قصيرة وجب عليه سجود السهو.

شرح البيت رقم (٦٢) :-

وواجب الصلاة أيضاً (القعدة) الأولى والمراد منها غير الأخيرة لا الواحدة السابقة إذ لو أريدت لم يفهم حكم القعدة الثانية التي ليست أخيرة لأن القعود في الصلاة قد يكون أكثر من ثنين فإن المسبوق بثلاث في الرباعية يقعد ثلاث قعدات كل من الأولى والثانية واجب والثالثة هي الأخيرة وهي فرض قال النابلسي – رحمه الله – ذكره الوالد – رحمه الله تعالى – في شرحه على شرح الدرر: وكيفية القعود أن يفترش رجله اليسرى ويجلس عليها وينصب رجله اليمنى ويضع يديه مبسوطتين على فخذيه ويجعل أطراف الأصابع عند الركبة والمرأة تجلس على إليتها اليسرى وتخرج رجليها من الجانب الأيمن لأنه أستر لها.

#### [سنن الصلاة]

قوله : (وأما السنة) بإسكان الهاء لأجل القافية أي سنن الصلاة والسنة اصطلاحاً : هي الطريقة المسلوكة في الدين من غير إلزام ولا إنكار على تاركها . وتعرف أيضاً ما طلب الشارع فعله طلباً غير جازم . وتعرف أيضاً ما واظب عليه النبي ﷺ مع الترك أحيانا .



## ٦٣ - وَالْجَهْ رُبِالنَّكْبِيرِ لِلإِمَامِ قُلْ وَضْعُ الْيَدَيْنِ تَحْتَ سُرَّةِ الرَّجُلُ '

=وقد شرعت السنن لإكمال الواجبات وسنن الصلاة كثيرة منها: (رفعه) أي المصلي (اليدين) في تكبيرة الافتتاح وكذلك في تكبيرة القنوت وتكبيرات العيدين (حاذى) بالذال المعجمة أي قابل بيديه (أذنه) أي أذن نفسه وفي شرح الدرر أي يرفع حتى يحاذي بإبهاميه شحمتى أذنيه

وعن وائل بن حجر - ﷺ - قال : قال لي رسول الله ﷺ : ( يا وائل بن حجر إذا صليت فاجعل يديك حذاء أذنيك والمرأة تجعل يديها حذاء ثدييها ) أخرجه الطبراني في الكبير وقال الهيتمي في مجمع الزوائد رواه الطبراني في مناقب وائل من طريق ميمونة بنت حجر عن عمتها أم يحيى بنت عبدالجبار ولم أعرفها وبقية رجاله ثقات .

شرح البيت رقم (٦٣) :-

وسنة الصلاة أيضاً (الجهر) أي إسهاع الغير بالتكبير أي تكبيرة الافتتاح وتكبيرات الانتقالات (للإمام) دون المقتدي والمنفرد إلا أذا كثرت الجهاعة فاحتيج إلى المبلغ فيرفع المقتدي صوته بالتكبير بقدر الحاجة قال النابلسي : قال في شرح الدرر : وجهر به أي بالتكبير الإمام وقال الوالد – رحمه الله تعالى – في شرحه بقدر الحاجة كها في النهر لحاجته إلى الإعلام بالدخول والانتقال ولهذا سن رفع اليدين في تكبيرة الافتتاح أيضاً كها في التبيين انتهى.

ويدل على هذا حديث عائشة الطويل في الصحيحين في إمامة أبي بكر - الله - وفيه (أن رسول الله وجد في نفسه خفة فخرج يهادى بين رجلين وأبوبكر يصلي بالناس فلما رآه أبو بكر ذهب ليتأخر فأوما إليه أن لا يتأخر وقال لهما أجلساني إلى جنبه فأجلساه إلى جنب أبي بكر فكان أبو بكر يصلي - وهو قائم - بصلاة النبي الله والناس يصلون بصلاة أبي بكر) قال الأعمش في قوفا والناس يصلون بصلاة أبي بكر يعني إنه كان يسمع الناس تكبيره.

10

## ٦٤- وَالْـوَضْعُ فَوْقَ الصَّـدْرِ لِلنِّسَاءِ ۚ وَبَـعْــدَ ذَا قَـــرَاءَهُ الثَّـنَـــاءِ ﴿

قال في الدراية وبه يعرف جواز رفع المؤذنين أصواتهم في الجمعة والعيدين وغيرهما
 وكذا في المجتبى .

قال في قتح القدير: ليس مقصوده خصوص الرفع الكائن في زماننا بل أصل الرفع لإبلاغ الانتقالات أما خصوص هذا الذي تعارفوه في هذه البلاد فلا يبعد أنه مفسد فإنه غالباً يشتمل على مد همزة الله أكبر أو بائه وذلك مفسد وإن لم يشتمل فإنهم يبالغون في الصياح زيادة على حاجة الإبلاغ والاشتغال بتحريرات النغم إظهاراً للصناعة النغمية لا إقامة للعبادة والصياح ملحق بالكلام الذي بساطه ذلك الصياح .... إلى آخر عبارته .

قال النابلسي : والحاصل إن تبليغ المقتدي انتقالات الإمام لبقية المقتدين مشروط بحال الضرورة والحاجة إلى ذلك وما جاز للضرورة يتقدر بقدرها وشرطه أيضاً أن لا يقصد بالتكبير الذي رفع به صوته ابلاغ المقتدين فقط وإعلامهم بانتقال الإمام فيكون كمن أجاب خبراً مسراً له بالحمدلله أو مسيئاً بلا حول ولا قوة إلا بالله أو عجباً بسبحان الله ونحو ذلك فتفسد صلاته بل يقصد تكبير الصلاة والاعلام بالانتقال حاصل في ضمنه.

(قل) أيها القارئ لهذه المنظومة وسنة الصلاة أيضاً (وضع اليدين تحت سرة الرجل) لما أخرج ابن أبي شيبة بسند جيد صحيح عن علقمة بن وائل بن حجر – رضي الله عنهما – عن أبيه قال: رأيت رسول الله وضع يمينه على شهاله في الصلاة تحت السرة.

وكيفية الوضع ما قاله في الدر المختار بقوله : ووضع الرجل يمينه على يساره تحت سرته آخذاً رسغها بخنصره وإبهامه هو المختار .

شرح البيت رقم (٦٤) :-

(والوضع) المسنون لليدين يكون (فوق الصدر) بالنسبة (للنساء) لأن مبنى حال المرأة على الستر.

(وبعد ذا) أي بعد الوضع المذكور سنة الصلاة أيضاً (قراءة الثناء) وهو سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك ولا إله غيرك ومعنى تعالى جدك أي ارتفع سلطانك وعظمتك وغناك بمكانتك كذا في مراقي الفلاح.



٦٥ - سِرًا كَذَا تَعُوذٌ وَالنَّسْمِية وَمِثْلُهُ التَّأْمِينُ ثُمَّ التَّصْليَة ( ٢٦ - عَلَى النَّعْوَدِ الآخِر أُمَّ قِرَاءَةُ الدُّعَاءِ الفُا الْفُا الْمُحَادِ الْمُا الْمُحَادِ الْمُا الْمُحَادِ الْمُا الْمُحَادِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَقِ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْل

=عن أنس - الله عن النبي الله أنه كان إذا كبر رفع يديه حتى يجاذي أذنيه يقول: (
 سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك و لا إله غيرك) رواه الطبراني في الأوسط ورجاله موثقون مجمع الزوائد.

قائدة : إذا افتتح المؤتم الصلاة بعد ما شرع الإمام في القراءة لا يأتي بالثناء بل يستمع وينصت لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِكَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ، وَأَنصِتُواْ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾. وقيل يأتي بالثناء عند سكتات الإمام كلمة كلمة كما في السراج الوهاج وغيره.

شرح البيت رقم ( ٦٥ - ٦٦ ) :-

قولة (سراً) قيد للثناء لأن الإسرار به هو المنقول عن رسول الله ﷺ (كذا) أي مثل الثناء في الإسرار (التعوذ) والتعوذ في الركعة الأولى قبل القراءة من سنن الصلاة أيضاً وهو قوله أعوذ بالله من الشيطان الرجيم إذا أراد القراءة عن جبير بن مطعم - الله وقال : كان رسول الله ﷺ إذا دخل في الصلاة قال : (الله أكبر كبيرا والحمد لله كثيرا ثلاثاً سبحان الله بكرة وأصيلا ثلاثاً أعوذ بالله من الشيطان الرجيم من نفخه ونفثه وهمزه) رواه ابن حبان في صحيحه .

وعن الأسود بن يزيد – رحمه الله – قال : رأيت عمر بن الخطاب – الله – حين افتتح الصلاة كبر ثم قال : ( سبحانك اللهم ..... الخ ثم يتعوذ ) رواه الدار قطني وفي آثار السنن إسناده صحيح .

وسنة الصلاة أيضاً (التسمية) بهاء ساكنة للقافية وهي أن يقول: (بسم الله الرحمن الرحيم بعد التعوذ في ابتداء القراءة وهي ليست من الفاتحة بل آية من القرآن أنزلت للفصل بين السور) وقال بعض الحنفية بوجوبها ورجح قال في النهر والحق أنها قولان مرجحان إلا أن المتون على الأول إ.هـ. أي السنية.

ودليل الإتيان بالبسملة ما رواه الدار قطني وقال إسناده علوي لا بأس به عن علي بن أبي طالب - الله - تال : كان النبي على يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم .

ودليل الإسرار ما روى النسآئي بإسناد على شرط الصحيح عن أنس بن مالك - الله - الله على النبي على وخلف أبي بكر وعثمان - الله - فكانوا لا يجهرون ببسم الله

=الرحمن الرحيم (ومثله) أي مثل التعوذ في كونه يسر به وهو سنة الصلاة أيضاً (التأمين) أي قوله آمين بالمد وبالقصر والتشديد فيه خطأ فاحش كذا في الهداية فيأتي به الإمام والمنفرد بعد تمام قراءة الفاتحة وكذلك في الجهرية سراً واختلف في صلاة المخافتة إذا سمع المقتدي من الإمام ولا الضالين فعن بعض المشايخ أنه لا يؤمن وعن الفقيه أبي جعفر أنه يؤمن كذا في المحيط.

(ثم) بعد ما ذكر من السنن سنة الصلاة أيضاً (التصلية) بهاء ساكنة لاجل القافية وهي الصلاة (على النبي في القعود الآخر) أي في القعود الأخير من الصلاة وكيفية ذلك أن يقول: (اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كها صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد كها باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد) عن عبدالرحمن بن أبي ليلى قال: لقيني كعب بن عجرة فقال: ألا أهدي لك هدية سمعتها من النبي في فقلت بلى فأهدها لي فقال: سألنا رسول الله في فقلنا يا رسول الله كيف الصلاة عليكم أهل البيت فإن الله قد علمنا كيف يسلم عليك قال: (قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كها صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كها باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد) بارك على محمد وعلى آل محمد كها باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد)

قال في الدر المختار : وصح زيادة في العالمين إ.هـ.

أي بعد قوله كما باركت على إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد لوروده في صحيح مسلم (ثم) بعد ذلك سنة الصلاة أيضاً (قراءة الدعاء الفاخر) أي الذي له فخر على ما يشبه كلام الناس وهو الدعاء الذي يشبه ألفاظ القرآن والسنة كأن يقول: ﴿ رَبِّنَا آوَاتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي آلاً خِرَةٍ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة:٢٠١] أو ﴿ رَبِّنَا لَا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْنَا وَهَبْ لَا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ



# ٦٧ – وَرَفْعُسُكَ السرَّأْسَ مِسنَ الرُّكُوعِ كَالرَّفْعِ بَيْسنَ السَّجْدَتَيْسِ رُوعِي 1٧ – وَوَفْعِينَ السَّجْدَتَيْسِ رُوعِي 1٨ – وَهَسلِهِ الجُلسُسة ُ وَالتَّكْبِيرُ فِي كُلِّ انْتِيقَالِ وَالْخُشُوعِ فَاقْتَفِي الْ

=ظلمت نفسي ظلماً كثيراً وإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك إنك أنت الغفور الرحيم ) وكان ابن مسعود - ١٥٥ - يدعو بكلمات منها اللهم أسألك من الخير كله ما علمت منه وما لم أعلم وأعوذ بك من الشر كله ما علمت منه وما لم أعلم وأعوذ بك من الشر كله ما علمت منه وما لم أحدكم من وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة - ١٥٥ - قال : قال رسول الله ١٤٠ : (إذا فرغ أحدكم من التشهد الأخير فليتعوذ بالله من أربع من عذاب جهنم ومن عذاب القبر ومن فتنة المحيا والمات ومن شر المسيح الدجال).

شرح البيتين رقمي ( ٦٧-٦٨ ) :-

وسنة الصلاة أيضاً (رفعك) يا أيها المصلي (الرأس) أي رأسك (من الركوع) في الصلاة فلو ركع وهوى من الركوع إلى السجود ولم يرفع رأسه جاز وكره لترك السنة.

(كالرفع) أي رفع الرأس (بين السجدتين) فإنه سنة الصلاة أيضاً (روعي) بضم الراء فعل ماض مبني للمفعول أي راعاه المصلي وأتي به على وجه السنة .

وسنة الصلاة أيضاً (هذه الجلسة) التي بين السجدتين قدر تسبيحه .

واعلم أن الصحيح من مذهب أبي حنيفة - ﴿ أن الانتقال من ركن إلى ركن فرض ورفع الرأس من الركوع والعود إلى القيام ليس بفرض أما رفع الرأس من السجود فإنها فرض لأن الانتقال من السجدة إلى السجدة بلا رفع الرأس لا يمكن فشرط رفع الرأس ليتحقق الانتقال لا لأن رفع الرأس فرض حتى لو تحقق بلا رفع رأس بأن سجد على وسادة فنزعت من تحت رأسه وسجد على الأرض يجوز كذا في الايضاح ونحوه في الكافي وغيره إ.هـ. رشحات الأقلام

وصحح في الهداية أنه إذا كان إلى السجود أقرب لا يجوز لأنه يعد ساجداً وإذا كان إلى الجلوس أقرب جاز لأنه يعد جالساً.

واعلم أن نختار الكمال وغيره من محققي الحنفية رواية وجوب الرفع من الركوع والسجود والطمأنينة فيهما وأنه الموافق للأدلة وإن كان المشهور في المذهب رواية السنية . قال النابلسي: وفي الكفاية دليل أبي حنيفة أن الركوع هو الانحناء والسجود هو الانخفاض لغة فتعلق الركنية بأدنى ما ينطلق عليه اسم الركوع والسجود وكذا في

=الانتقال أي يتعلق الجواز بأدنى ما ينطلق عليه اسم الانتقال إذ هو غير مقصود بل هو وسيلة إلى تحصيل الركن الذي بعده ولما لم يكن مقصوداً شرط أدنى ما يحصل به الانتقال فشرط رفع الرأس ليتحقق الانتقال لا أن رفع الرأس فرض بنفسه حتى لو تحقق الانتقال بلا رفع الرأس يجوز إ.هـ.

إذا عرفت هذا فنقول قال الكرخي: التعديل في الركوع والسجود واجب لأنها ركنان مقصودان والطمأنينة شرعت لتكميلها فجعل المكمل واجباً والانتقال ركن شرع لغيره فشرع إكاله بالسنة كالتثليث في الطهارة ليظهر التفاوت بين المكملين كها ظهر بين الركنين فجعل التعديل الذي هو مكمل الركوع والسجود واجباً وجعل التعديل الذي هو مكمل الانتقال الغير المقصود بالذات في القومة والجلسة سنة ليفرق بين المقصود بالذات وغير المقصود بالذات كذا في المفتاح ونحوه في الكافي وغيره كذا في رشحات الأقلام.

وسنة الصلاة (التكبير) أي قول الله أكبر بلا مد همزة ولا مدباء (في كل انتقال) في الصلاة ما عدا الانتقال من الركوع إلى القيام فإنه يقول فيه إذا كان إماماً سمع الله لمن حمده وإذا كان مقتدياً ربنا لك الحمد وإذا كان منفرداً يجمع بينها.

عن عبدالله بن مسعود - ﴿ - قال : (كان رسول الله الكير في كل خفض ورفع وقيام وقعود وأبو بكر وعمر ) أخرجه أحمد والنسائي والترمذي واللفظ له وقال حسن صحيح وأخرج البخاري عن أبي هريرة - ﴿ - أن الرسول الله قال : (إذا قال الإمام سمع الله لمن هذه فقولوا اللهم ربنا لك الحمد فإنه من وافق قوله قول الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه). وسنة الصلاة أيضاً (الخشوع) وهو استشعار القلب بعظمة المتجلي الرب عزوجل وسكون الجوارح هيبة وخشية وجع الفكر على جلال الحق وعدم خطور شيء في خاطره من أمور الدنيا والآخرة في الصحيحين من حديث حمران مولى عثمان بن عفان - ﴿ وَلَا يَعْنُونَ اللهُ وَلَا يَعْنُونَ اللهُ وَقَالُ تَعَالًى: ﴿ قَدْ أَقَلُحُ رَكِعَيْنُ لا يُحدث نفسه فيهما بشيء غفر له ما تقدم من ذنبه وقال تعالى: ﴿ قَدْ أَقَلُحُ رَكِعَيْنُ لا يُحدث نفسه فيهما بشيء غفر له ما تقدم من ذنبه وقال تعالى: ﴿ قَدْ أَقَلُحُ رَكُونَ ﴾ [المؤمنون: ١-٢].

قوله (فاقتفي) أمر من الاقتفاء وهو الإتباع أي اتبع بعمل الخشوع والخضوع في صلاتك اقتداء بفعل السلف الصالحين من الصحابة والتابعين - الله - روى البيهقي بسند صحيح



٦٩- وَيُكْرَهُ السَّــذُلُ وَعَقْصُ الشَّعْرِ مَعْ كَوْدِ الإِمَـامِ فِــي مَكـَـادِ ارْتَفَعْ ٧٠- كَـوْدِ الإِمَـامِ فِــي مَكـَـادِ ارْتَـفَـعْ وَدَفْعُــهُ لِلأَخْبَنَيـن ِ دَفْـعـــا

=عن مجاهد عن عبدالله بن الزبير أنه كان يقوم في الصلاة كأنه عود وكان أبو بكر يفعل ذلك قال مجاهد هو الخشوع في الصلاة .

ولا تبتدع بالفكر في صلاتك في أمورك الدنيوية ومعايشك الدنية فتلتحق بالخلف الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا .

شرح البيت رقم (٦٩-٧٠):-

#### [مكروهات الصلاة]

(ويكره) في الصلاة (السدل) أي سدل النوب وهو أن يجعل ثوبه على رأسه وكتفيه ثم يرسل أطرافه من جوانبه فإن كان بدون السراويل فكراهته لاحتيال كشف العورة عند الركوع وإن كان مع الإزار فكراهته لأجل التشبه بأهل الكتاب فهو مكروه مطلقاً سواء كان للخيلاء أو لغيره للنهي عنه من غير فصل كذا في البدائع عن أبي هريرة - ان رسول الله الله الله الله السدل في الصلاة وأن يغطي الرجل فاه ) أخرجه أبو داود وفي نصب الراية ورواه ابن حبان في صحيحه والحاكم في المستدرك وقال الحاكم حديث صحيح على شرط الشيخين إ.هـ وعزاه العزيزي إلى الإمام أحمد والأربعة ثم قال بإسناد صحيح قاله الشيخ ظفر أقول والحديث حسن.

ويصدق السدل على كون المنديل مرسلاً من الكتفين فينبغي لمن على كتفه منديلٌ أن يضعه عند الصلاة ويصدق أيضاً على لبس القباء من غير إدخال اليدين في كميه كها بسطه في فتح القدير والكراهة تحريمية كها في الدر المختار .

وصرح العلامة الحلبي بأن محل كراهة السدل عند عدم العذر وأما عند العذر فلا كراهة . ويكره أيضاً (عقص) أي عقد (الشعر) وهو أن يجمع شعره على رأسه ويشده من ورائه بخيط أو صمغ أو يشد طرفيه على جبهته .

عن أبي رافع أنه مر بالحسن بن علي وهو يصلي وقد عقص ظفرته في قفاه فحلها فالتفت إليه الحسن مغضباً فقال أقبل على صلاتك ولا تغضب فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول : ( ذلك كفل الشيطان ) رواه الترمذي وقال حسن . وعن أم سلمة أن النبي ﷺ ( نهى أن يصلي الرجل ورأسه معقوص ) رواه الطبراني في
 الكبير ورجاله رجال الصحيح كذا في مجمع الزواند .

والكراهة تحريمية للنهي المذكور بلا صارف ولا فرق فيه بين أن يتعمده للصلاة أو لا كذا في البحر .

عن عبدالله بن مسعود أنه كره أن يؤمهم على المكان المرتفع رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح كذا في مجمع الزوائد وفي البحر الرائق وعللوه بأنه تشبه بأهل الكتاب فإنهم يتخذون لإمامهم دكان أطلقه فشمل ما إذا كان الدكان – أي المرتفع – قامة الرجل أو دون ذلك وهو ظاهر الرواية ثم قال بعد أسطر والأولى العمل بظاهر الرواية وإطلاق الحديث وصححه في البدائع لإطلاق النهي وهذا في حال غير الضرورة أما معها فلا كراهة ويكره أيضاً (عكسه) وهو كون الإمام منفرداً في مكان أسفل والقوم في مكان مرتفع لأنه إذ دراء بالإمام وعن شمس الأثمة الحلواني أن الصلاة على الرفوف في المسجد الجامع من غير ضرورة مكروهة وعند الضرورة بأن امتلأ المسجد ولم يجد موضعاً يصلي فيه لا بأس به ويكره أيضاً (الإقعاء) وهو أن يقعد على إليتيه وينصب ركبتيه ويضع يديه على الأرض فإنه يشبه إقعاء الكلب كما في شرح الدرر إلا أن إقعاء الكلب في نصب اليدين وإقعاء الكدمي في نصب اليدين وإقعاء والكراهة تحريمية عن أبي هريرة – شه – قال: (أوصاني خليلي شه بئلاث ونهاني عن ثلاث فالكراهة تحريمية عن أبي هريرة – شه – قال: (أوصاني خليلي شه بئلاث ونهاني عن ثلاث فنهاني عن نقرة كنقرة الديك وإقعاء (كإقعاء) الكلب والتفات كالتفات الثعلب) رواه أحمد وأبو يعلي والطبران في الأوسط وإسناد أحمد حسن كما في مجمع الزوائد .

ويكره أيضاً (دفعه) أي المصلي (للأخبثين) وهما البول والغائط (دفعاً) مصدر مؤكد للفعل أي تكره صلاته وهو يدافع ذلك سواء كان قبل الشروع أو بعده حتى لو شغله قطعها وإن لم يقطعها أجزأته وتكره كما في عمدة المفتي والمستفتي للصدر الشهيد والكراهة تحريمية كما في رد المحتار.



# ٧١ - وَالالْتِفَ اتُ مَعْ صَلاَتِهِ إِلَى وَجْهِ الْمُرِى ، وَغَمْضُ عَيْنَيْهِ تَلاَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ال

=وكذلك تكره صلاته وهو يدافع الريح وذكر الزيلعي أن النهي محمول على الكراهة ونفي الفضيلة حتى لو ضاق الوقت بحيث لو اشتغل بالوضوء تفوته يصلي لأن الأداء مع الكراهة أولى من القضاء وعن عائشة – رضي الله عنها قالت : إني سمعت رسول الله يقول ( لا صلاة بحضرة طعام ولا وهو يدافعه الأخبثان ) رواه مسلم .

شرح البيت رقم (٧١) :-

ويكره أيضاً (الالتفات) في صلاته بوجهه قال في شرح الدرر بأن يلوي عنقه لا لحاجة ولو حول صدره عن القبلة فسدت صلاته .

عن عائشة - رضي الله عنها - قالت : سألت رسول الله ﷺ عن الالتفات في الصلاة فقال: ( هو اختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد ) رواه البخاري .

(مع) بسكون العين أي يكره أيضاً (صلاته) أي الإنسان (إلى وجه امرئ) إي إنسان آخر لأنه تعظيم له كما في الكافي وغيره .

ويكره أيضاً (غمض) المصلي (عينيه) في صلاته (تلا) أي تبع ما قبله في الكراهة لأنه عادة اليهود كما ورد في حديث ضعيف للديلمي عن أنس مرفوعاً لا تغمضوا أعينكم في السجود فإنه من فعل اليهود كذا في كنز العمال قال في إعلاء السنن وقيد السجود عندي اتفاقى أو أراد به الصلاة إطلاقاً للجزء على الكل.

وعن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : ( إذا قام أحدكم في الصلاة فلا يغمض عينيه ) رواه الطبراني في الثلاثة وقال في إعلاء السنن أنه حديث حسن .

قال في البحر وينبغي أن تكون الكراهة تنزيهية إذا كان بغير ضرورة ولا مصلحة أما لو خاف فوات خشوع بسبب رؤيته ما يفرق الخاطر فلا يكره غمضها بسبب ذلك بل ربها يكون أولى لأنه حينئذ لكهال الخشوع واعلم أن المكروه ضد المحبوب وهو ما ثبت النهي عنه بدليل فيه شبهة أو اقتضى ترك سنة أو واجب وعند الإطلاق ينصرف إلى كراهة التحريم ما لم يقيد بالتنزيه .



### مفسدات الصلاة

٧٢ - وَيُفْسِدُ السَكَلاَمُ مُطلَقاً إِذَا مِثْلَ كَلاَم النَّاسِ كَانَ وَكَذَا
 ٧٣ - أَخُلُ وَشُرْبٌ وَ تَنَحْنُحٌ بِلاَ ضَرُورَةٍ وَكُلُّ صَوْتٍ حَصَلاَ
 ٧٤ - حَرْفَان مِنْهُ وَكَذَا الْجُوَابُ يُقْصَدُ بِالْقُرْرَان وَالْخِطَابُ
 ٧٥ - وَالْعَمَدُ لُ الكَثِيرُ وَالتَحْوِيلُ فِي صَدْرٍ عَنِ القِبْلَة وَالْعُذْرُ نُفِي '

شرح الأبيات أعلاه من (٧٢-٧٥):-

### [مفسدات الصلاة]

(ويفسد) الصلاة أي يبطلها (الكلام) فيها قبل الفراغ منها (مطلقاً) أي سواء كان بكلمة واحدة أو أكثر عمداً أو سهواً أو نسياناً أو في حال النوم وهذا إذا تكلم على وجه يسمع نفسه وإلا فلا يفسد (إذا مثل) بالنصب خبر مقدم لكان (كلام الناس) وهو مالا يستحيل سؤاله من الناس إذا وقع الخطاب به لغيره أو دعا به ربه كاللهم اعطني درهماً وزوجني امرأة.

لقوله 素 : ( إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس إنها هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن ) رواه مسلم .

وعن عبدالله بن مسعود الله قال : كنا نسلم على رسول الله الله وهو في الصلاة فيرد علينا فلم رجعنا من عند النجاشي سلمنا عليه فلم يرد علينا فقلنا يا رسول الله كنا نسلم عليك في الصلاة فترد علينا فقال : (إن في الصلاة شغلا) رواه مسلم وزاد النسائي فيه قال: (إن الله يحدث من أمره من أمره ما يشاء وإنه قد أحدث من أمره أن لا يتكلم في الصلاة ) وللطحاوي بسند صحيح (وإن مما أحدث قضى أن لا تتكلموا في الصلاة ).

وعن زيد بن أرقم قال : كنا نتكلم في الصلاة يكلم الرجل صاحبه وهو إلى جنبه في الصلاة حتى نزلت ﴿ وَقُومُواْ بِلَّهِ قَنِيتِينَ ﴾ فأمرنا بالسكوت ونهينا عن الكلام رواه مسلم . عن أبي هريرة - شه - عن النبي ﷺ قال : ( التسبيح للرجال والتصفيق للنساء) رواه الجاعة وزاد مسلم وآخرون في الصلاة .

=وأخرج الطحاوي عن سهل بن سعد عن النبي الله قال : ( من نابه شيء في صلاته فليقل سبحان الله إنها التصفيق للنساء والتسبيح للرجال ) .

قال في إعلاء السنن دلالته على حرمة الكلام في الصلاة مطلقاً سواء كان لإصلاحها أو ناسياً ظاهرة لأنه ﷺ علمهم في هذه الآثار في كل نائبة تنوبهم في الصلاة التسبيح ولم يبح لهم غيره كها دل عليه لفظة إنها المفيدة للقصر إ.هـ.

(وكذا) يفسد الصلاة (أكل وشرب) لأن كل واحد منها عمل كثير عرفاً والإجماع منعقد على أن من أكل أو شرب في الصلاة فعليه الإعادة نقله ابن المنذر في الإجماع .

ولا فرق في ذلك عندنا بين العمد والسهو وإن كان بينهما فرق في الصوم لأن حالة الصلاة مذكرة لأنها على هيئة توافق المعادة وحالة الصوم غير مذكرة لأنها على هيئة توافق العادة ولأن زمن الصوم يطول فيكثر النسيان بخلاف زمن الصلاة .

وفي المحيط ولو ابتلع شيئاً بين أسنانه لا تفسد صلاته إن كان أقل من قدر حمصة لأنه ليس بعمل كثير ولعسر الاحتراز عنه ولصيرورته كريق فمه في عدم الإفساد لها .

فلو مضغه تفسد ولو أكل سمسمة من خارج فسدت صلاته .

ولو كان في فمه عين سكرة فذابت ودخلت حلقه فسدت ولو وجد حلاوتها على إثر ابتلاعها لا تفسد .

ويفسد الصلاة أيضاً (تنحنح) حصل به حروف وهو أن يقول أح لأنه كلام إلا أن الفساد بالتنحنح مشروط بعدم الضرورة ، لذلك قال (بلا ضرورة) فإن وجدت الضرورة بأن كان مضطراً إليه فلا تفسد لعدم إمكان الاحتراز عنه حينئذ ومن العذر تنحنح المصلي لتحسين صوته فلا تفسد به صلاته قاله خواهر زاده ويفسد الصلاة أيضاً (كل صوت) يخرج من فم المصلي كالأنين والنفخ من غير عذر لما روى ابن أبي شيبة بسند صحيح على شرط مسلم عن ابن عباس قال النفخ في الصلاة كلام .

وأحرج ابن أبي شيبة عن إبراهيم النخعي من أنَّ في صلاته فقد فسدت عليه صلاته .

وعن بريدة أن رسول الله ﷺ قال: ( ثلاث من الجفاء أن يبول الرجل وهو قائم أو يمسح جبهته قبل

أن يفرغ من صلاته أو يتفخ في سجوده ) رواه البزار ورجاله رجال الصحيح كما في المجمع. قد له (حصلا) الألف للإطلاق و قد له (حد فان) فاعل حصل (منه) أي من ذلك ال

قوله (حصلا) الألف للإطلاق وقوله (حرفان) فاعل حصل (منه) أي من ذلك الصوت إذا كان مسموعاً نحو قوله أه أو أف أو تف أو أخ أو أح ونحو ذلك والثلاثة أحرف

بالأولى فالصوت المسموع المهجّا قاطع للصلاة وإن مجرد صوت بلا هجاء لا يقطع .
 ولو ساق حماراً أو أوقفه أو استعطف كلباً أو هراً بها يعتاده الرستاقيون من مجرد صوت ليس له حروف مهجاة لا تفسد كذا في المجتبى .

(وكذا) يفسد الصلاة أيضاً (الجواب) الذي (يقصد) بالبناء للمفعول أي يقصده المصلي (بالقرآن والخطاب) معطوف على الجواب وذلك كها إذا قرع الباب على المصلي أو نودي من الخارج فقال: ﴿ وَمَن دَخَلَتُهُ كَانَ عَامِنًا ﴾ [آل عمران: ٩٧] ، وأراد به الجواب والأذن بالدخول تفسد صلاته لما فيه من معنى الكلام وإذا أراد قراءة القرآن لا تفسد.

ويفسد الصلاة أيضاً (العمل الكثير) واختلف في تفسيره فقيل ما استكثره المصلي قال الإمام السرخسي وهذا أقرب إلى مذهب أبي حنيفة فإن دأبه التفويض إلى رأي المبتل . وقال العلامة يوسف الخوارزمي في فتاوى الخاص الصغرى المختار في العمل الكثير ما يقع به عند الناس أنه ليس في الصلاة والقليل ما لا يقع به عند الناس أنه ليس في الصلاة هو الصواب وصححه في البدائع وجامع الفتاوى وذكر الحلبي أن مرادهم بالناظر من ليس عنده علم من المصلي أنه في الصلاة فحيننذ إذا رآه على هذا العمل وتيقن أنه ليس في الصلاة فهو عمل كثير وإن شك فهو قليل .

ويفسد الصلاة أيضاً (التحويل) أي الالتفات والانتقال (في صدر) أي صدر المصلي (عن القبلة) بأن ولى صدره المشارق أو المغارب لا أدنى تحويل قال في البحر من مبحث استقبال القبلة وفي الفتاوى المفسد أن يجاوز المشارق إلى المغارب إ.هـ.

والدليل على فسأد الصلاة بتحويل الصدر عن القبلة هو فقدان شرط الاستقبال المتوقفة صحة الصلاة عليه المأمور به في قوله تعالى: ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ [البقرة: ١٤] ولابد في فساد الصلاة بتحويل الصدر عن القبلة من انتفاء العذر لذلك قال الناظم و رحمه الله - (والعذر) أي في التحويل عن القبلة (نفي) بالبناء للمفعول أي انتفى ولم يكن وأما لو كان له عذر بأن سبقه الحدث في الصلاة فذهب يتوضأ وانحرف عن القبلة لا تبطل صلاته ويبني عليها بالوضوء وكذلك لو عرضت له حية وهو في الصلاة فعالج في قتلها وانحرف عن القبلة لا تبطل أيضاً قال في شرح الدرر وذكر في المسوط أن قتل الحية لا تفصيل فيه لأنه رخصة كالمشى في الحدث والاستسقاء من البثر .



### فصل في إيناء الزكاة

### ٧٦ - شَرْطُ الزَّكَاةِ العَفْلُ وَالإِسْلاَمُ حُرِّبَّةٌ تَسْمُلِيكٌ احْتِلاَمُ ۗ

١ - هذا الفصل معقود لبيان أحكام إيتاء أي إعطاء الزكاة وهي الركن الثالث من أركان الإسلام الخمسة والزكاة في اللغة: النهاء والزيادة يقال زكى الزرع إذا نها وزاد.

وفي الشرع: عبارة عن أداء بعض مال عينه الشارع لفقير مسلم غير هاشمي ولا مولاه مع قطع المنفعة عن المالك من كل وجه لله تعالى .

فخرج بالأداء الإباحة فلا تكفي في الزكاة وتكفي في الكفارة .

وخرج بقوله عينه الشارع جميع الصدقات إذ لا تعيين فيها .

وخرج بقوله مع قطع المنفعة عن المالك ما إذا انتفع المالك بأداء الزكاة إلى فروعه وأصوله ومكاتبه وزوجته إذ يصير ذلك غير موجب للنفقة عليه فلا يجوز .

وقوله لله تعالى متعلق بأداء لأن الزكاة عبادة مقصودة فلا بد فيها من الإخلاص لله تعالى وهي النية .

شرح البيت رقم (٧٦) :-

### [شروط وجوب الزكاة]

(شرط) وجوب (الزكاة العقل) لأنها عبادة فيشترط لها التكليف والمجنون غير مكلف لقوله ﷺ: ( رفع القلم عن ثلاثة عن النائم حتى يستيقظ وعن الصبي حتى يحتلم وعن المجنون حتى يعقل ) أخرجه أبو داود والنسائي وابن ماجة والحاكم في المستدرك وقال على شرط مسلم وشرط وجوبها أيضاً (الإسلام) لأنه شرط لصحة العبادات كلها والزكاة منها والكافر ليس بأهل للعبادة .

وشرط وجوبها أيضاً (حرية) أي كون المالك حراً ليتحقق التمليك منه للفقير لأن الرقيق لا يملك في حد ذاته ليملك غيره فلا تجب على العبد والمدبر وأم الولد .

وأخرج الدار قطني والبيهقي بإسناد ضعيف عن جابر قال : قال رسول الله ﷺ : ( ليس في مال المكاتب زكاة حتى يعتق ) وهو مع ضعفه معتضد بالقياس .

وشرط صحة الزكاة (تمليك) حتى لو أباح له أن يأخذ من ماله قدر الزكاة لا يجوز كها لو أسكنه داره سنة بنية الزكاة لا يجزئه لأن المنفعة ليست بعين متقومة وفي شرح الدرر لو ٧V

### ٧٧- مِلْكٌ تَمَــامٌ وَنِصَـــابٌ نَامــي يَفْضُـلُ عَــنْ مُطَالِبِ الأَنَـامِ ٧٨- وَالْحَاجَــةِ اللاَّزِمَــةِ الأَصْلِيَــةُ وَحَوَلاَنُ الحَوْل ثُـمُّ النَّـيَّـةُ ا

 كفل يتياً فأنفق عليه ناوياً للزكاة لا يجزئه بخلاف الكفارة ولو كساه يجزئه عن الزكاة لوجود التمليك ودليل التمليك قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلفُقَرَآءِ .... ﴾ الآية اللام للتمليك .

وشرط وجوب الزكاة أيضاً (احتلام) أي بلوغ فلا تجب على صبي ولا في ماله .

قال الإمام محمد - رحمه الله - في كتاب الآثار أخبرنا أبو حنيفة قال حدثنا ليث بن أبي سليم عن مجاهد عن ابن مسعود أنه قال (ليس في مال البتيم زكاة).

عن أبن عباس قال : ( لا يجب على مال الصغير زكاة حتى تجب عليه الصلاة ) أخرجه الدار قطني ويؤيد هذه الآثار حديث رفع القلم عن ثلاثة وقد تقدم وهو حديث صحيح.

شرح البيتين أعلاه رقمي (٧٧ – ٧٨) :

ومن شروط وجوب الزَّكاة أيضاً (ملك تمام) أي الملك التام وهو الملك حقيقة وتصرفاً رقبة ويداً فهال المكاتب لا زكاة فيه على المكاتب ولا على المولى لنقصان ملكهما.

وشرط وجوبها أيضاً (نصاب) بكسر النون وهو كل مال لا تجب الزكاة فيها دونه من نصب الشيء رفعه كذا في ذخيرة العقبي فلا تجب الزكاة فيها دون النصاب وسيأتي بيان الانصة.

قوله (نامي) نعت للنصاب من النمو وهو الزيادة ولو تقديراً لأن النهاء على ضربين تحقيقي وتقديري فالأول: يكون بالتوالد والتناسل والتجارات والثاني: أن يكون ثمناً فإنه نام خلقة وإن لم يوجد فيه النهاء حقيقة.

ويشترط في هذا النصاب النامي أن (يفضل) أي يزيد ذلك النصاب (عن مطالب) اسم فاعل من المطالبة (الأنام) أي الناس يعني عن المطالبين له من الناس إذا كان مديوناً لهم والمعنى أنه لابد أن يكون ذلك النصاب فارغاً عن دين العباد ويفضل أيضاً عن (الحاجة اللازمة) التي لابد له منها (الأصلية) كدور السكني وثياب البدن وأثاث المنزل ودواب الركوب وعبيد الخدمة وكتب العلم لأهله وألات المحترفين لأنها مشغولة بحاجته الأصلية فصارت كالعدم وليست بنامية أيضاً.

# ٧٩ عِشْرُونَ مِنْقَالاً نِصَابٌ مِنَ ذَهَبْ وَمِائتَا دِرْهَــم فِضَة حَسَبْ \ ٨٠ أَوْ قِيمَــة العَــرْضِ أَوِ الْحُلْـيُ أَوْ مَغْلُوبُ غِـشٍ أَوْ مُسَاوٍ قَـدٌ رَوَوْا \

=وشرط وجوب الزكاة أيضاً (حولان الحول) أي السنة القمرية سميت حولان لتحول الأحوال فيها قال ﷺ: (ليس في مال زكاة حتى يحول عليه الحول) أي حتى يمضي على تملكه عام قمري والحديث أخرجه أبو داود من حديث على - ﷺ - وهو حديث حسن . (ثم) شرط صحة الزكاة (النيه) بإبدال التاء هاء لأجل القافية والمعتبر نية القلب دون اللسان ولابد أن تقارن النية الأداء أو عزل ما وجب عليه .

ودليل اشتراط النية قوله تعالى : ﴿ وَمَآ أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا آللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ البينة والزكاة عبادة والعبادات لابد فيها من النية .

شرح البيت رقم (٧٩) :-

### [نصاب النقد]

سبق أنه يشترط لوجوب الزكاة النصاب وهذا شروع في بيان الأنصبة فنصاب الذهب (عشرون مثقالاً) والمثقال عشرون قيراطاً والقيراط خمس شعيرات وعبر في الكنز بعشرين ديناراً لأن الدينار وزن مثقال وقدر أشياخنا نصاب الذهب بـاثنى عشر جنيهاً إسترليني وهي تعادل ٩٦جـرام .

ونصاب الفضة (مائتاً درهم) والدرهم أربعة عشر قيراطاً (حسب) بفتح السين المهملة بمعنى محسوب أى قدر ذلك وعدده .

عن على - الله - قال: قال رسول الله الله الله الله الله الله عنه الحول عليها الحول ففيها خسة دراهم وليس عليك شيء يعني في الذهب حتى يكون لك عشرون ديناراً فإذا كانت لك عشرون ديناراً وحال عليها الحول ففيها نصف دينار) أخرجه أبو داود وسكت عنه.

شرح البيت رقم ( ٨٠ ) :-

(أو قيمة العرض) بفتح العين المهملة وسكون الراء وهو كل ما يعرض على البيع من الدراهم والدنانير والفلوس النافقة كالأقمشة والأمتعة والمراد أن عروض التجارة تجب فيها الزكاة بعد تقويمها بالأنفع للفقراء فإن كان الأنفع للفقراء التقويم بالدراهم قوم بها وإن كان بالدنانير قوم بها والدليل على هذا ما أخرجه أحمد والدار قطني والحاكم عن أبي

=ذر - الله و الما المحمد الحديث وفيه وفي البز صدقة وإسناده حسن كما في الدراية .

وروى أبو داود عن سمرة بن جندب - الله عنه - قال : أما بعد فإن رسول الله عنه كان يأمرنا أن نخرج الصدقة من الذي نعد للبيع ) والمراد بالصدقة الزكاة والحديث حسن .

ويدل على هذا من القرآن قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَكِّ مَا كَسَبْشُدُ ﴾ [البفرة: ٢٦٧] قال مجاهد: نزلت في التجارة نقله الطبري في تفسيره.

وقال النسفي في تفسيرها وفيه دليل وجوب الزكاة في أموال التجارة .

(أو الحلي) بالرفع عطفاً على قيمة وهو بضم الحاء المهملة وكسرها وتشديد الياء جمع حلي بفتح الحاء وسكون اللام وهو ما يتحلى به من الذهب والفضة قال في النهر والحكم ليس مقصوراً على ما تتحلى به المرأة بل حلية السيف والمصحف والمنطقة واللجام والسرج والأواني إن تخلصت كذلك سواء نوى به التجارة أو التحلي أو لم ينو شيئاً كما في البدائع وغيره إ.هـ.

والمعنى أن الزكاة تجب في الحلى من الذهب والفضة إذا بلغ نصاباً.

والدليل على ذلك ما أخرجه الدار قطني بإسناد رجاله ثقات عن عبدالله بن مسعود - الله على ذلك ما أخرجه الدار قطني بإسناد رجاله ثقات عن عبدالله بن منه أخ أن امرأة أتت النبي الله وإن لي بني أخ أفيجزيء عني أن أجعل زكاة الحلي فيهم قال : ( نعم ) .

عن أم سلمة - رضي الله عنها - قالت : كنت ألبس أوضاحاً من ذهب فقلت يا رسول الله أكنز هو ؟ فقال : ( ما بلغ أن تؤدي زكاته فزكي فليس بكنز ) أخرجه أبو داود وسكت عنه .

(أو مغلوب) بالرفع معطوف على الحلي (غش) بكسر الغين المعجمة وبالشين المعجمة ما خلط بالشيء من غير جنسه وكان أدنى منه قيمة يعني أن الفضة أو الذهب إذا كانا مغشوشين وهما غالبان على غشها والغش فيها مغلوب فإن حكمها حكم الخالصين وكذلك الحكم عند تساوي الغش مع الفضة أو الذهب احتياطاً وأشار الناظم إلى هذا بقوله (أو مساو قد رووا) أي نقل ذلك العلماء في كتبهم حيث نصوا على أن ما غلب خالصه خالص أي في حكم الخالص ذهباً أو فضة وما غلب غشه يقوم لأنه في حكم العروض واختلف في المساوي والصحيح أنه كالخالص احتياطاً.



٨١ مِقْدَارُ رُبْعِ العُشْرِ يُعْطِى الفُقَرَا وَغَادِمَا وابْنَ السَّبيلِ فِي الوْرَى
 ٨٢ وَكُلَّ ذِي قَرَابَةٍ غَيْرَ الأَبِ وَإِنْ عَلاَ كَالأُمُّ فَافْسَمْ أَرَبِي
 ٨٣ وَغَيْرَ ابْنِدِ وَإِنْ قَدْ سَفَلاً وَزَوْجَةٍ وَزَوْجِهَا بَيْنِ الْمُلاَّ

شرح الأبيات ( ٨١-٨٣):-

والمقدار الواجب إخراجه في الذهب والفضة وعروض التجارة والحلي ومغلوب الغش والمساوي هو (ربع العشر) إجماعاً أي ربع عشر نصاب الذهب الذي هو عشرون مثقالاً فيكون ربع عشره نصف مثقال وربع عشر نصاب الفضة الذي هو مائتا درهم فربع عشره خمسة دراهم (يعطى) بالبناء للمفعول أي يعطى المزكى المقدار المذكور.

(الفقرا) بالقصر لضرورة الوزن جمع فقير وهو من له مال دون النصاب أو قدر نصاب غير نام أو مستغرق في الحاجة والمساكين نوع من الفقراء والمسكين من لا شيء له فيحتاج إلى المسألة لقوته أو ما يواري بدنه ويحل له بذلك بخلاف الأول حيث لا يحل له كذا في فتح القدير.

ويعطى ذلك المقدار أيضاً (غارماً) وهو من لزمه دين ولا يملك نصاباً فاضلاً عن دينه أو كان له مال على الناس لا يمكنه أخذه كذا في شرح الدرر ويعطى ذلك المقدار أيضاً (ابن السبيل) أي الطريق (في الورى) أي بين الناس وهو المسافر سمي به للزومه الطريق وإن كان له مال في بلده ولم يقدر عليه في الحال ولا يحل له أن يأخذ أكثر من حاجته فألحق به كل من غاب عن ماله وإن كان له مال في بلده كما في شرح الدرر.

ويعطى ذلك المقدار أيضاً (كل ذي قرابة) للمزكي إذا كان واحداً مما ذكر وهو أفضل من الأجانب لما فيه من صلة الرحم (غير الأب) أي غير قرابة الأبوة (وإن علا) أي كأب الأب (كالأم) أي وغير قرابة الأمومة وإن علت كأم الأم أيضاً (فافهم) يا أيها القارئ (أربي) بفتح الراء مقصودي.

(وغير ابنه) أي ابن المزكي يعني غير قرابة البنوة (وإن قد سفلا) بفتح الفاء والألف للإطلاق كابن الابن (و) غير (زوجة) للمزكي (و)غير (زوجها) أي المزكية يعني غير قرابة الزوجية بين الملا بالقصر أي الناس.



٨٤- وَإِسِلٌ وَ غَنَسَمٌ وَ بَقَسِرُ تَرْعَى مُبَاحِاً سَوْمُهَا مُعْتَبَرُ ٨٥- فِيَ أَكْثَرِ العَامِ لِنَفْعِ أَوْسِمَىنْ فَيَأْخُدُ الزَّكَاةَ مِنْهَا كُلُّ مَنْ ٨٦- أَرْسَلَهُ السُّلُطَانُ وَ الفَّقِيرُ لاَ تُعْطَى لَهُ قَصْدا كَمَا قَدْنُقلاً ﴿

شرح الأبيات أعلاه ( ٨٤-٨٦) :-

### [شروط زكاة الماشية]

شرط زكاة (إبل) وهي الجهال بنوعيها البخت وهي المتولدة بين العربي والعجمي وهو الجمل الضخم ذو السنامين والعراب بكسر العين جمع عربي .

(وغنم) بالتحريك بنوعيه الضأن والمعز .

(وبقر) بنوعيه العراب والجواميس.

أن (ترعى) كلئاً (مباحاً) رطباً أو يابساً (سومها) أي رعيها يقال سامت الماشية أي رعت فهي سائمة هذا الشرط (معتبر) شرعاً (في أكثر) أشهر (العام) فلا يضر العلف اليسير لأنه لا يمكن الاحتراز عنه .

ولابد أن تكون أسامتها (لنفع) أي انتفاع بألبانها وأولادها (أو سمن) يحصل لها قال الزيلعي والمراد التي تسام للدر والنسل فإن أسامها للحمل والركوب فلا زكاة فيها وإن أسامها للبيع والتجارة ففيها زكاة التجارة لا زكاة السائمة وزاد في المحيط أن تسام لقصد الزكاة والسمن وفي البدائع لو أسامها للحم لا زكاة فيها كالحمل والركوب.

ودل على اشتراط السوم ما جاء في كتاب أبي بكر في الصدقة ( وفي صدقة الغنم في سائمتها) أخرجه البخارى .

وعن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : ( في كل إبل سائمة من كل أربعين بنت لبون ) أخرجه النسائي وألحقت البقر بهها .

(فيأخذ الزكاة منها) أي من هذه السوائم المذكورة العامل (وهو كل من أرسله السلطان) في القبائل لأخذ صدقات المواشي في أماكنها ويسمى الساعي والعاشر وهو الذي نصبه الإمام على طريق المسافرين لأخذ زكاة التجار المارين عليه بأموالهم ومواشيهم ليأمنوا من اللصوص ويحميهم منهم فلابد أن يكون قادراً على الحاية ويكون حراً مسلماً غير هاشمي ٨٧- وَكُلُّ خُسَةٍ مِنَ الْجَمَالِ فِيهِ نَّ سَاةٌ فَاسْتَمِعْ مَقَالِي
 ٨٨- وَالحَمْسُ وَالعِشْرُونَ قُلْ بِنْتُ خَاضَ فِيهَا وَسِتَّ مَعْ ثَلَاثِينَ افْتِرَاضَ
 ٨٩- بنْتِ لَبُون حِقَّةٌ لِمُقْتَفِي سِتَّا وُازْبَعِينَ وَالجَذْعَةُ فِي
 ٩٠- إِخَدَى وَسِتُنَ كَذَا بِنْتَ لَبُونْ فِي سِتَّةٍ وَبَعْدَهُ مَنْ سَبْعُونْ فِي سِتَّةٍ وَبَعْدَهُ مَنْ سَبْعُونْ عَيْسِينَ لِلَائِقِ لَا صَاحٍ مَعْ عِشْرِين \
 ٩١- إِخْدَى وَ تِسْعُونَ بحقَّتَ فِي لِلَّائَةِ يَاصَاحٍ مَعْ عِشْرِين \

=(والفقير) الذي هو مصرف الزكاة (لا تعطى) بالبناء للمفعول أي زكاة السوائم (له قصداً) أي ابتداء (كما قد نقلا) الألف للإطلاق أي كما نقله العلماء في كتبهم وذلك لأن حق الأخذ في السوائم للسلطان وحق الانتفاع للفقير كمن عليه الجزية أو الخراج إذا صرفها إلى المقاتلة بنفسه ولم يدفعها للسلطان فإنه يضمن وكمن أوصى بثلث ماله للفقراء وأوصى إلى رجل بأن يصرفه إليهم فصرف الوارث بنفسه إليهم حيث لا يجوز كذا في شرح الهداية لتاج الشريعة ذكره في شرح الدرر.
شرح الأبيات أعلاه (٨٧-٩١):-

### [نصاب الأبل]

شرع المصنف يبين نصاب الإبل وما يجب فيها فقال: (وكل خمسة من الجمال فيهن) أي في الخمسة لأنها نصاب الإبل إلى خمس وعشرين (شاة) واحدة ذكراً كانت أو أنثى (فاستمع) يا أيها القارئ (مقالي) أي قولي الذي قلته لك في بيان ذلك وهو أن في الخمسة شاة وفي العشرة شاتان وفي الخمسة عشر ثلاث شياه وفي العشرين أربع شياه.

(والخمس والعشرُون) من الجمال ذكوراً أو إناثاً أو منهما (قل) يَا أيها القارئ الواجب فيها (بنت مخاض) وهي الناقة التي أكملت سنة وطعنت في الثانية سميت بذلك لأن أمها تكون مخاضة أي حاملاً بأخرى عادة .

وفي (ست مع) بالسكون للوزن (ثلاثين) من الجمال (افتراض) بالسكون للقافية أي لزوم (بنت لبون) وهي التي طعنت في السنة الثالثة لأن أمها تلد أخرى وتكون ذات لبن غالباً . وتجب (حقة) وهي التي طعنت في السنة الرابعة لأنها حق لها الحمل والركوب أو الضراب (لمقتفي) أي لمتبع من القفو وهو الاتباع (ستاً) مفعول للمقتفي (وأربعين) من الجمال أي لمتبع ذلك ليأخذ زكاته وهو الساعي والعاشر كها مر (و) تجب الجدعة بسكون 97- شُمَّ بكُلِّ خَمْسَةٍ شَاهٌ وَكُلْ خَمْس وَازْبَعِينَ وَالِمَاثَةَ قُلْ
 97- بنستُ حَسَاض شُمَّ حِقَّتَ الِا وَالِمَائَة ٱلحَمْسُونَ فِيهَا دَانِي
 98- ثلَاثَة مِنَ الحِقَسَاقِ ثُمَّ قُلُلْ شَمَاة بكُلِّ خَمْسَةٍ وَلاَ تَحُلُ هُمَاة بكُلِّ خَمْسَةٍ وَلاَ تَحُلُ هُمَاة بكُلِّ خَمْسَةٍ وَلاَ تَحُلُ هُمَاة بكُلِّ خَمْسَةٍ وَلاَ تَحُلُ هُمَا قُلْنا كَسِتٍ وَثلاثِينَ كَمَا 98- وَالحَمْسُ وَالعِشْرُونَ فِيهَا مِثْلُ مَا قُلْنا كَسِتٍ وَثلاثِينَ كَمَا 97- في مِائَةٍ سِتٌ وَتشعِينَ اسْتَمِعْ أَرْبَعَة مِنَ الحِقَاق تَجْتَمِعْ 97- لِمَايَتَ شِن بُعْدِ خَمْسِينَ بَدَا ١
 98- لِمَايَة مِسنْ بَعْدِ خَمْسِينَ بَدَا ١

=الدال لضرورة الشعر وهي التي طعنت في الخامسة تجب (في إحدى وستين) من الإبل (كذا) يجب (بنتا لبون في ستة وبعدهن) أي بعد الستة (سبعون) من الجمال فإذا بلغت الجمال (إحدى وتسعون) ألزم الساعي أو العاشر مالك الإبل (بحقتين) لأن ذلك هو الواجب إخراجه في إحدى وتسعين من الإبل (لمانة) أي إلى مائة (يا صاح) يا صاحبي (مع) بالسكون (عشرين) بكسر النون على لغة في ذلك.

ودليل ذلك ما أخرجه الترمذي وحسنه بسنده إلى الزهري عن سالم عن أبيه أن رسول الله عن تبيه أن رسول الله عن كتب كتاب الصدقة فلم يخرجه إلى عهاله حتى قبض فقرنه بسيفه فلها قبض عمل به أبو بكر حتى قبض وعمر حتى قبض وكان فيه في خس من الإبل شاة وفي عشر شاتان وفي خس عشرة ثلاث شياه وفي عشرين أربع شياه وفي خس وعشرين بنت مخاض إلى خسة وثلاثين فإذا زادت ففيها جقة إلى ستين فإذا وثلاثين فإذا زادت ففيها جدعة إلى خس وسبعين فإذا زادت ففيها ابنتا لبون إلى تسعين فإن زادت ففيها حقتان إلى عشرين وماثة ففي كل خسين حقة وفي كل أربعين بنت لبون .

رات المستأنف الفريضة فيجب (بكل خمسة) من الإبل (شاة) وفي العشر شاتان وفي

الخمسة عشر ثلاث شياه وفي العشرين أربع شياه مع الحقتين الواجبة في المائة والعشرين . (و) في (كل خمس وأربعين) بعد المائة (قل) يجب (بنت مخاض) في الخمسة والعشرين (ثم حقتان) الواجبة في مائة وعشرين .

(والمائة الخمسون) من الإبل (فيها داني) أي قريب يعني أن الخمس إذا زادت على ماثة وخمسة وأربعين صار بلوغها الماثة والخمسين قريباً والواجب فيها ثلاث من الحقاق.



٩٨ - وَأَرْبَعُ وَنَ قُلْ نِصَابُ الْغَنَم فِيهِ نَّ شَاةٌ بِنُتُ حَول فَاعْلَم
 ٩٩ - وَمِائَةٌ إِحْدَى وَعِشْرُونَ بَهَا شَاتَان يَا صَاحِ فَكُ نُ مُنْتَبَهَا
 ١٠٠ - وَالْمِائَتَ ان مِنْ هُ ثُمَّ وَاحِدَهُ ثَلاثَ تُ مِنَ الشَّيَاهِ المَاجِدَهُ
 ١٠٠ - وَأَرْبَعِ فِي أَرْبَعٍ مِنَ الْمَآتُ ثُمَّ لِكُ لِمُ مِائَةٍ تَزِيدُ شَاةً \

=ثم تستأنف الفريضة مرة ثانية بعد المائة والخمسين فقل تجب (شاة بكل خمسة) ففي الخمسة شاة مع الثلاث الحقاق وفي العشر شاتان مع الثلاث حقاق وفي الخمسة عشر ثلاث شياه مع ثلاث حقاق (ولا تحل) أي لا تمل على سبق بيانه .

(والخمس والعشرون) بعد المائة والخمسين يجب (فيها مثل ما قلنا) أي بنت مخاض مع الثلاث حقاق (كست وثلاثين) بعد المائة والخمسين يجب فيها بنت لبون مع الثلاث حقاق (كها في مائة وست وتسعين استمع) يا أيها القارئ لما يجب فيها وهي (أربعة من الحقاق تجتمع) في الوجوب على المزكي (لمائتين) وهو في المائتين بالخيار إن شاء دفع أربع حقاق من كل خمسين حقة أو خمس بنات لبون من كل أربعين بنت لبون كها في المحيط والمبسوط والخانية (ثم صارت) الفريضة (أبدا) دائماً مستأنفة كالاستثناف الذي حصل (من بعد) الخمسين والمائة (بدا) أي ظهر لك كيف تعمل في الاستئناف الثالث والرابع والخامس وهكذا فإنه يكون كالاستئناف الثاني وهو الحاصل بعد المائة والخمسين.

والدليل على هذا كله ما رواه ابن أبي شيبة بإسناد حسن عن علي - ﴿ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى عَشَرِينَ وَمَاتُة يَسْتَقِبلُ بِهَا الفريضة .

شرح الأبيات أعلاه من ( ٩٨ - ١٠١ ) :-

### [ نصاب الغنم ]

(وأربعون) شاة (قل) يا أيها القارئ (نصاب الغنم) ضأنا أو معزاً (فيهن) أي في الأربعين المذكورة يجب إخراج شاة واحدة من الأربعين (بنت حول) أي سنة (فاعلم) فعل أمر من العلم وحرك بالكسر لضرورة القافية .

(ومائة إحدى وعشرون) من الغنم (بها) أي فيها (شاتان يا صاح) أي صاحبي (فكن منتبها) أي صاحب انتباه أي يقظة وحذق في فهم المسائل الشرعية ومتابعة السنة إذ زكاة السوائم على خلاف مقتضى الرأي والعقل (والمائتان منه) أي من الغنم (ثم واحدة) بالهاء

10

١٠٢ - وَفِي الثَّلَاثِينَ نِصَابُ الْبَقَرِ تَبِيعٌ أَوْ تَبِيعَةٌ فَقُرُّرِ ١٠٣ - وَأَرْبَعِينَ قُلُ مُسِنٌ وَمَتَى وَادَ فَكُنْ فِيهِ الجِسَابَ مُشْتِسَا

=الساكنة لأجل الوزن الواجب فيها ثلاث من الشياه جمع شاه (الماجدة) بالهاء للوزن أي صاحبة المجد.

(و) الواجب (أربع) شياه (في أربع من المآت) جمع مائة (ثم) بعد ذلك يؤخذ (لكل مائة) شاة (تزيد) على الأربعائة (شاة) .

والدليل على ذلك كله ما أخرجه البخاري عن تمامة بن عبدالله بن أنس أن أنساً حدثه أن أبا بكر كتب له هذا الكتاب لما وجهه إلى البحرين بسم الله الرحمن الرحيم هذه فريضة الصدقة التي فرض رسول الله م على المسلمين والتي أمر الله به ورسوله إلى أن كتب وفي صدقة الغنم في سائمتها إذا كانت أربعين إلى عشرين ومائة شأة فإن زادت على عشرين ومائة الى مائتين شاتان فإذا زادت على مائتين إلى ثلاث مائة ففيها ثلاث شياه فإذا زادت على مائتين الى ثلاث مائة ففيها ثلاث شياه فإذا زادت على فلاث مائة ففي كل مائة شأة فإذا كانت سائمة الرجل ناقصة من أربعين شأة واحدة فليس فيها صدقة إلا أن يشاء ربها .

شرح البيتين رقمي (١٠٢-١٠٣) :-

### [ نصاب البقر]

(وفي الثلاثين) بقرة (نصاب البقر) والجاموس أيضاً يجب في الثلاثين المذكورة (تبيع) وهو ما تم عليه حول (أو تبيعة) وهي الأنثى منه سمي بذلك لأنه يتبع أمه (فقرر) فعل أمر من التقرير وهو التثبت والتبيين وحرك بالكسر لأجل القافية .

(و) في (الأربعين) من البقر (قل) يا أيها القارئ يجب (مسن) وهو ما تم عليه حولان أو مسنة وهي الأنثى منه سمي بذلك لزيادة سنه (فكن) يا أيها القارئ (فيه) أي في ذلك الزائد (الحساب) مفعول مقدم لقوله (مثبتا) أي أثبت الحساب فيه فاحسبه ففي الواحد الزائد على الأربعين ربع عشر مسن أو مسنة وفي الاثنين نصف عشر مسنة وفي الثلاث ثلاثة أرباع عشر مسنة وفي الأربعة عشر مسنة .

عن معاذ بن جبل قال : ( بعثني النبي ﷺ إلى اليمن فأمرني أن آخذ من كل ثلاثين بقرة تبيعاً أو تبيعة ومن كل أربعين مسنة ) رواه الترمذي وحسنه . ١٠٤ - وَالْحَمَــ لُ الْفَصِيلُ وَالْعِجْلُ مَعَا لاَ شَـــيْءَ فِــي ذَلــكَ إِلاَّ تَبَـعَــا اللهِ الْحَفْرِ فَاحْفَظُ حَاصِلَهُ اللهِ العَفْرِ فَاحْفَظُ حَاصِلَهُ اللهِ العَفْرِ فَاحْفَظُ حَاصِلَهُ اللهِ العَفْرِ فَاحْفَظُ حَاصِلَهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهُ

شرح البيت رقم (١٠٤) :-

### [ مسائل شتى ]

(والحمل) بفتح الحاء المهملة وفتح الميم وجمعه حملان ولد الشاة في السنة الأولى .

(الفصيل) بحد في العطف لضرورة الوزن وهو ولد الناقة قبل أن يتم عليه الحول . (والعجل) وهو ولد البقرة حين تضعه أمه إلى شهر (معا) تأكيد للفصيل والعجل أي كلاهما بعد الحمل (لا شيء) من الزكاة (في ذلك) المذكور إذا كان كل جنس منه منفردا من غير كبار معها والمراد أنه لا تجب الزكاة في صغار المواشي ما لم يتم له سنة (إلا تبعا) أي بالتبعية إلى الكبار بأن كان في الحملان كبار فتجعل الصغار تبعاً لها في انعقادها نصاباً ولا تتأدى الزكاة بالصغار بل يدفع لها من الكبار وهكذا في الإبل والبقر ووجه عدم وجوب الزكاة في الصغار منفردة أن المقادير لا يدخلها القياس فإذا امتنع إيجاب ما ورد به الشرع وهو بنت مخاض في خس وعشرين من الإبل والثني من الغنم امتنع أصلاً امتنع الوجوب بالكلية لأن أخذه من الصغار أخذ خيار المال وذلك لا يجوز قاله في الهداية مع شرحها النباية للعيني .

شرح البيت رقم (١٠٥) :-

(وليس في معلوفة) وهي التي تعطى العلف زكاة لأنها فقدت شرط السوم .

(و) ليس في (عامله) بالهاء للقافية وهي التي أعدت للعمل كإثارة الأرض بالحراثة والسقي ونحوه من الاستعال والحمل على الإبل والركوب لها زكاة لأنها حينئذ من الحوائج الأصلية.

وقد روى إمامنا الأعظم - ﷺ - عن الهيثم عن محمد بن سيرين عن علي كرم الله وجهه أن رسول الله ﷺ قال : ( ليس في العوامل والحوامل صدقة ) وهذا سند صحيح إلا أن ابن سيرين في سهاعه من علي مقال ولكن مراسيله عندهم صحاح كمراسيل سعيد بن المسيب (ولا) شيء أيضاً (في العقو) وهو ما بين النصابين لما روى ابن أبي شيبة عن معاذ قال : ليس في الأوقاص شيء .



۸٧

### فصل في الصيام

١٠٦ - نِيَّةُ صَوْمٍ رَمَضَانَ في الأَدَى لِكُلِّ يَوْمٍ مِنْ غُرُوبٍ قَدْبَدَا
 ١٠٧ - إِلَى قُبَيْلِ الضَّحْوةِ الكُبْرى فَقَطْ كَالنَّفْلِ وَالنَّذْرِ المُعَيَّنِ الْضَبَطْ \

= (فاحفظ) يا أيها القارئ (حاصله) بالهاء أيضاً أي حاصل ما ذكر من أحكام ومقادير في زكاة السوائم.

شرح البيتين أعلاه (١٠٦-١٠٧) :-

يشترط لصحة صيام رمضان في الأداء أي في وقته المعروف وهو رمضان (نية صوم) لكل يوم من أيام الشهر حتى لو لم ينو في يوم من الأيام لا يصح صومه فيه لأن ترك الأكل والشرب والجهاع قد يكون عادة وقد يكون عبادة لله تعالى والمميز بينها النية وهي شرط في صحة جميع العبادات قال تعالى: ﴿ وما أمروا إلا ليعبدوا الله خلصين له الدين حنفاه ﴾ . وأول وقتها في صوم أداء رمضان من غروب الشمس (قد بدا) أي ظهر ذلك الغروب وانكشف عند الراثي فوقت غروب الشمس هو أول وقت نية الصوم في الغد وآخرها (إلى قبيل) تصغير قبل وفائدة التصغير التقليل (والضحوة) وقت الضحى. (الكبرى) نعت للضحوة وهي قبل الزوال (فقط) أي لا بعد ذلك لأن وقت أداء الصوم من حين طلوع الفجر إلى غروب الشمس ونصفه وقت الضحوة الكبرى فتشترط النية قبلها لتتحقق في أكثر النهار وأما الزوال فنصف النهار وهو ما بين طلوع الشمس إلى غروبها فلو نوى قبيل الزوال لا يجوز لأنه خلا أكثر النهار عن النية .

عن سلمة بن الأكوع قال: (أمر النبي الشرجلاً من أسلم أن أذن في الناس أن من كان أكل فليصم بقية يومه ومن لم يكن أكل فليصم فإن اليوم يوم عاشورا) رواه البخاري. دل الحديث على أن من تعين عليه صوم يوم ولم ينوه ليلاً أنه يجزيه نهاراً والصوم المتعين صوم رمضان والنذر المعين فإن قلت النهار مطلق وأنتم تقيدون جواز النية في النهار بالضحوة الكبرى فمن أين أتى القيد قلت جاء من أثر ابن عباس الذي أشار إليه البخاري في صحيحه قال الحافظ في الفتح وأما أثر ابن عباس فوصله الطحاوي من طريق عمرو بن أي عمرو عن عكرمة عن ابن عباس أنه كان يصبح حتى يظهر ثم يقول والله لقد أصبحت وما أريد الصوم وما أكلت من طعام ولا شراب منذ اليوم ولأصومن يومي هذا.



# ١٠٨ - وَمُطْلَقُ النِّبَّةِ يُجْدِرِي فِيهِ وَنِيَّةُ النَّفْلِ بِلاَ تَمْوِيهِ ١٠٩ - وَبِالْخَطَا إِلاَّ مِنَ المُرِيضِ أَوْ مِنَ المُسَافِرِ فَعَمَّا قَدْ نَوَوْا \

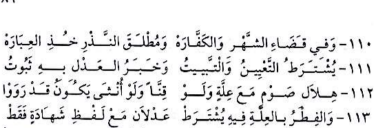
=فقوله حتى يظهر غاية والغاية تحتمل الخروج والدخول والأصل والأكثر فيها الخروج كما يقتضيه حقيقة كون الغاية غاية ثم في الخروج ها هنا احتياط حيث يكون فيه زيادة قيد من وجوب النية قبل الظهر فلما اخترنا خروجها والظهر يبتدئ من الزوال أفاد الأثر صحة النية قبل الزوال فكان حجة لنا وقلنا بالضحوة للمحافظة على وجود اقتران النية بأكثر أجزاء النهار وفذا المعنى قيدنا قبل الزوال بالضحوة وفسرنا حتى يظهر بيقارب الظهر ومثل هذا سائغ عند المجتهد وصالح لتعيين محامل النص وهذا هو الفقه وهذه ملكته.

(كالنفل) أي أن وقت النية في صيام النفل تبدأ بغروب الشمس إلى قبيل الضحوة الكبرى (و) كذلك صوم (النذر المعين) كما إذا نذر صوم يوم بعينه أو شهر بعينه (انضبط) أي هذا الحكم وتحرر في كتب الفقه .

شرح البيتين أعلاه (١٠٨ -٩-١):-

(ومطلق النية) أي النية المطلقة للصوم الخالية عن قيد الفريضة أو النفلية (يجزي) أي يكتفي بذلك فيه أي في صوم أداء رمضان وكذلك (نية النفل) سواء علم أنه من رمضان أو لم يعلم فإن هذه النية تكفي عن صوم أداء رمضان (بلا تمويه) أي تغطية والتباس لأن رمضان معيار لصوم الفرض فلا يزاحمه غيره ولهذا المعنى يصح صوم رمضان أداء (بالخطا) في الوصف عند النية كأن ينوي القضاء مثلاً قال في شرح الدرر وصح الصوم بمطلقها أي النية ونية النفل وبخطأ الوصف في أداء رمضان لما تقرر في الأصول أن الوقت متعين لصوم رمضان والإطلاق في المتعين تعيين والخطأ في الوصف لما بطل بقي أصل النية فكان في حكم المطلق نظيره المتوحد في الدار فإذا نودي بيا رجل أو باسم غير اسمه يراد به ذلك إلا إذا وقع النية من مريض أو مسافر حيث يحتاج حينئذ إلى التعيين قول الناظم (إلا من المريض أو من المسافر) فها نوياه وقع (عها قد نووا) بصيغة الجمع كناية عن التثنية لما في المثنى من معنى الاجتماع أو بإرادة جنس المريض وجنس المسافر لا الفرد من ذلك.

19



١١٤- وَفِيهِ مَا مِ ـ نُ غَيْرِ عِلَّةٍ تُـرَى لاَ بُـدٌّ مِنْ جَمْع عَظِيم فِي الـوْرَى (

=فإذا نويا واجباً آخر يقع عن ذلك الواجب عند أبي حنيفة وقال صاحباه يقع عن رمضان لأن الرخصة لأجل المشقة فإذا تحملها المعذور التحق بغيره ولأبي حنيفة - ١٠ انها شغلا الوقت بالأهم لمؤاخذتها بذلك الواجب في الحال وتأخر مؤاخذتها برمضان إلى إدراك عدة من أيام أخر حتى لو مات قبل إدراك العدة ليس عليه شيء ولأن وجوب الأداء ساقط عنها فصار رمضان في حق أدائها بمنزلة شعبان.

شرح الأبيات أعلاه (١١٠-١١٤):-

(وفي) صوم (قضاء الشهر) أي شهر رمضان وكذا في صوم (الكفارة) بالهاء للقافية وكذا صوم (مطلق النذر) أي النذر المطلق عن التعيين (خذ) يا أيها القارئ (العبارة) بالهاء للقافية أي احفظها وافهمها فإن نية الصوم في هذه الثلاثة (يشترط) بالبناء للمفعول أي يشترط الشرع فيها شيئان الأول (التعيين) بأن ينوي أنه صائم عن قضاء رمضان دون غيره إن كان يصوم عن القضاء أو ينوي أنه صائم عن كفارة اليمين إذا كان يصوم عن كفارة اليمين وهكذا يعين والشرط الثاني هو (التبييت) أي تبييت نية الصوم من غروب الشمس إلى طلوع الفجر حتى لو لم ينو قبل طلوع الفجر ونوى بعد الطلوع لا يصح منه صوم ذلك اليوم عن واحد من هذه الأنواع الثلاثة وعلى هذه حمل قوله صلى الله عليه وآله وسلم: ( من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له ) أخرجه أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة .

ومعنى يجمع الصيام بحكم نيته ويعزم عليه وقوله ﷺ : ( من لم يبيت الصيام قبل الفجر فلا صيام له ) رواه الدار قطني وقال رواته ثقات .

روخبر) الواحد (العدل) وهو من ثبتت عدالته (به) أي بذلك الخبر يكون (ثبوت هلال) شهر (صوم) وهو هلال شهر رمضان (مع) وجود (علة) في السياء كالسحاب والدخان

## ١١٥- مُفَوَّضٍ لِـرَأْى ِ حَـاكِــم يَــعــِـــي وَلاَ اغْتِـبــاَرَ لِاخْتِـــلاَفِ المَطْلَـعِ ۖ

= (ولو) كان ذلك الواحد العدل (قناً) أي خالص الرق (ولو انثى) حرة كانت أو أمة (يكون) ذلك الواحد العدل هذا الحكم (قد رووا) أي العلماء في كتبهم الفقهية المعتبرة . وثبوت هلال (الفطر بالعلة) أي معها أو بسببها (فيه) أي في ثبوته (يشترط) بالبناء للمفعول أي يشترط الشرع والطاء المهملة ساكنة لأجل القافية (عدلان) أي نصاب الشهادة برجلين أو برجل وامرأتين بوصف العدالة (مع) اشتراط (لفظ شهادة) بأن يقول الشاهد أشهد أنى رأيت الهلال (فقط) أي من غير اشتراط الدعوى .

أما دليل الاكتفاء لثبوت هلال رمضان بخبر واحد عدل فها روى أبو داود والدارمي عن ابن عمر قال : ( تراءى الناس الهلال فأخبرت رسول الله أني رأيته فصام وأمر الناس بصيامه ) رواه الحاكم وقال على شرط مسلم وصححه ابن حبان وقال النووي إسناده على شرط مسلم قاله ملا القاري في شرح المرقاة .

وأما دليل اشتراط شاهدين عدلين في الفطر فها أخرجه أحمد عن ربعي بن حراش عن رجل من أصحاب النبي قال اختلف الناس في آخر يوم من رمضان فقدم أعرابيان فشهدا عند النبي على الله لأهلا الهلال أمس عشية فأمر رسول الله أن يفطروا) وأخرجه أبو داود وزاد في رواية وأن ليغدوا إلى مصلاهم الحديث سكت عنه أبو داود والمنذري ورجاله رجال الصحيح وجهالة الصحابي غير قادحة كها في نيل الأوطار وجه الدلالة من حيث أنه ذكر فيه شاهدين ولم يرو خلافه.

(وفيهما) أي في ثبوت هلال الصوم وهلال الفطر (من غير علة) بالسهاء (ترى) من نحو سحاب (لابد) في ثبوت الصوم والفطر من إخبار (جمع عظيم في الورى) أي من الناس لأن التفرد بالرؤية في مثل هذه الحالة يوهم الغلط فيجب التوقف فيه حتى يكون جمعاً كثيراً بخلاف ما إذا كان بالسهاء علة لأنه قد ينشق الغيم عن موضع القمر فيتفق للبعض النظر. هداية

شرح البيت رقم (١١٥) :-

(مفوض) أي مقدار ذلك الجمع (لرأي) أي اختيار (حاكم) أي قاض من قضاة المسلمين (يعي) ومن وعي (الخبر) يعيه إذا عرفه . ١١٦- وَالأَكْلُ نَاسِياً بِهِ لا يُفطرُ وَالشُرْبُ وَالجَاعُ أَيْضًا قَرَّدُوا ١١٧ - كَذَا اكْتِحَالٌ وَادْهَانٌ وَاخْتِجَامُ إِنْ زَالُكُ بَنَظَرَ أَوِ اخْتَلاَمُ ١١٨- أَوْ دَخَـلَ الحَلْقَ مِنَ الغُبــــادِ وَالذُّبَــابِ أَوْ دُخــُان النَّادِ ١١٩ - وَمُفْطِرًا ۖ صَـارَ لَــهُ إِنْ أَدْخَــلاً ۚ كَمَنْ بِنَـقَبْـيَل وَلـَمْس أَنَــٰزَلاً ۖ

=(ولا اعتبار) شرعاً عندنا (لاختلاف) جنس (المطلع) بكسر اللام موضع الطلوع أي المطالع لتعليق الشرع الصوم برؤية الهلال وكذا إفطاره في قوله ﷺ: ( صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته فإن أغمى عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين ) أخرجه البخاري من حديث أي هريرة - رق الصحيحين ( لا تصوموا حتى ترو الهلال ولا تفطروا حتى تروه) .

شرح الأبيات أعلاه من (١١٦-١١٩):-

(والأكل ناسيا به) أي بسببه (لا يفطر) الصائم وكذلك (الشرب) ناسياً (والجماع) ناسياً (أيضاً) لا يفطر به (قرروا) أي بيّن ذلك العلماء في كتبهم وحجتهم في ذلك ما أخرجه البخاري من حديث أبي هريرة - الله - عن النبي الله قال : ( إذا نسى فأكل أو شرب فليتم صومه فإنها أطعمه الله وسقاه).

وفي رواية مسلم ( من أكل ناسياً وهو صائم ) وفي صحيح ابن حبان عن أبي هريرة -ﷺ - أن النبي ﷺ قال : ( من أفطر في رمضان ناسياً فلا قضاء عليه ولا كفارة ) وأخرجه الحاكم وقال صحيح على شرط مسلم وصححه الحافظ في بلوغ المرام.

وإذا ثبت هذا في الأكل والشرب ثبت في الجماع للاستواء في الركنية كما في الهداية يعني أنه ثبت بالدلالة لا بالقياس لأن كلاً منهما نظير الآخر في كون الكف عن كل منهما ركناً في باب الصوم كما في العناية.

(كذا) أي مثل ما ذكر في عدم الإفطار (اكتحال) لأن رسول الله ﷺ اكتحل وهو صائم أخرجه ابن ماجة من حديث عائشة بسند ضعيف وروى أبو داود بإسناد مقارب عن أنس بن مالك أنه كان يكتحل وهو صائم .

ومثل الاكتحال الادهان في عدم الفطر به لعدم المنافي للصوم ومثلهما الاحتجام عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أن النبي ﷺ ( احتجم وهو محرم واحتجم وهو صائم ) أخرجه البخاري.



١٢٠ وَالأَكُلُ عَمْدا ً إِذْ بِنِسْيَان سَقَطْ إِنْ ظَنَ فِطْرُهُ بِهِ يَقَنْضَى فَقَطْ الله عَدْ لَزِمْ
 ١٢١ - مَنْ غَيْرِ تَكْفير وَأَمَّا المُحْتَجمُ تَكُفِيد رُهُ إِنْ ظَنَّ فِطْراً قَدْ لَزِمْ
 ١٢٢ - كَالأَكُل وَالشُّرْبِ دَوَاءٌ وَغِذَا عَمْدا وَمِشْلُهُ الجِمَاعُ وَكَذَا عَمْدا وَمِشْلُهُ الجَمَاعُ وَكَذَا
 ١٢٢ - إِن اسْتَقَاءَ عَامِدَا مِلْءَ الفَهِم لا إِنْ بِسَبْق كَانَ ذَاكَ فَاعْلَمِ

= (وإنزاله) أي الصائم للمني (بنظر) أي بسبب نظر على وجه الشهوة لحلال أو حرام لا يفطر به الصائم وكذلك لا يفطر الصائم بسبب الاحتلام.

لما روى الترمذي عن أبي سعيد الخذري - على - قال : قال رسول الله : ( ثلاث لا يفطرن الصائم الحجامة والقيء والاحتلام).

ولأنه لا صنع له فيه فكان أبلغ من النسيان .

ومثل ذلك في عدم الإفطار ما ذكره المصنف بقوله (أو دخل الحلق) أي حلق الصائم (من الغبار) من زائدة والغبار فاعل دخل (أو) دخل الحلق (الذباب أو دخان النار) فإنه لا يفطر بسبب ذلك ولو كان ذاكراً لصومه لعدم إمكان الاحتراز منه وهذا مقيد بعدم التسبب في إدخاله فلو تعمد إدخاله حال كونه ذاكراً للصوم أفطر وهذا ما ذكره الناظم بقوله (ومفطراً صار) أي الصائم (له) أي الغبار وما بعده (إن أدخلا) الألف للإطلاق فيفطر هنا لتعديه ويكون حكمه في الإفطار حكم (من بتقبيل ولمس) على وجه الشهوة أي بسببها (أنزلا) الألف للإطلاق أيضاً أي أنه إذا نزل المني بسبب ذلك كان متعدياً فيفطر وإن لم ينزل لا يفطر.

شرح الأبيات أعلاه (١٢٠-١٢٣):-

(والأكل) أي أكل الصائم (عمداً) في يوم من رمضان بعد أكله ناسياً في ذلك اليوم ظاناً أنه أفطر بسبب أكله ناسياً لزمه القضاء فقط دون الكفارة إذ الكفارة سقطت بشبهة ظنه الفطر بالأكل ناسياً وهذا معنى قوله (إذ بنسيان) أي بسبب النسيان أنه صائم (سقط) بالسكون للقافية (إن ظن) الصائم المذكور (فطره به) أي بذلك الأكل مع النسيان (يقضي) لفساد صومه بتعمد الأكل بعد أكله ناسياً (فقط) أي يلزمه والحال هذه القضاء فقط (من غير تكفير) لسقوط الكفارة بالشبهة وهي ظنه الفطر بالأكل ناسياً.

95

# ١٢٤ - وَالصَّوْمُ فِي العِيدَيْنِ مَكْرُوهٌ وَفِي الْبَاّمِ تَشْرِيقٍ كَلَاا يَا مُـ قْتَفَي

= (وأما المحتجم) في نهار رمضان (تكفيره) أي الكفارة واجبة عليه (إن ظن فطراً) بسبب الحجامة فأكل بعدها عمداً (قد لزم) أي القضاء مع الكفارة وهذا مقيد بها إذا لم يفته مفتى بالفطر وإلا كان عليه القضاء دون الكفارة لوجود الشبهة وكذا لو سمع الحديث أفطر الحاجم والمحجوم رواه الخمسة إلا الترمذي واعتمد على ظاهره فأكل عمداً بعد الحجامة معتمداً على ظاهر هذا الحديث أنه أفطر قال محمد لا تجب عليه الكفارة لوجود الشبهة . (كالأكل والشرب دواء وغذا) من الصائم في نهار رمضان (عمداً) يوجب القضاء والكفارة (ومثله الجاع) عمداً يوجب القضاء والكفارة .

(وكذا) في وجوب القضاء فقط دون الكفارة (إن استقاء) الصائم في نهار رمضان أي طلب القيء (عامداً) فخرج قيؤه (ملء الفم) فإنه يفطر ويلزمه القضاء من غير كفارة.

(لا إن بسبق) أي غلبه منه (كان ذاك) القيء الذي هو ملء الفم (فاعلم) فعل أمر والكسر لضه ورة الوزن فإن بسبق لا يفطر.

عن أبي هريرة - على - قال : قال رسول الله الله الله عليه ومن القيء فلا قضاء عليه ومن استقاء فعليه ومن استقاء فعليه القضاء ) رواه الخمسة وقال الترمذي حسن غريب وصححه ابن خزيمة وابن حبان والحاكم وقال على شرطها وأقره الذهبي .

شرح البيت رقم (١٢٤):-

(والصوم في العيدين) وهي عيد الفطر وعيد الأضحى (مكروه) كراهة تحريم (وفي أيام التشريق) وهي ثلاثة أيام بعد يوم عيد الأضحى (كذا) أي مثل الصوم في العيدين مكروه أيضاً كراهة تحريم (يا مقتفي) أي يا متبع للأحكام الشرعية احفظ هذا واعمل به .

عن عائشة – رضي الله عنها – قالت : نهى رسول ﷺ عن صومين يوم الفطر ويوم الأضحى رواه مسلم ، عن سعد بن أبي وقاص – رضي الله عنه – قال : أمرني النبي ﷺ أن أنادي منى أنها أيام أكل وشرب ولا صوم فيها يعني أيام التشريق رواه أحمد والبزار ورجالها رجال الصحيح كما في مجمع الزوائد .



# 

شرح البيتين رقمي : ( ١٢٥ - ١٢٦ ) :-

<sup>(</sup>وليس يقضي) أي لا يلزم القضاء من الإنسان الذي (رأى جنونه) أي جنون نفسه بأن أفاق من جنونه فوجد جنونه (مستوعباً) الشهر فإن رأى جنونه غير مستوعب (للشهر) بل لما دونه فإنه يقضي ما فاته من الشهر حتى لو أنه أفاق في آخر يوم من الشهر لزمه قضاء الشهر كله (أما) إذا استوعب (بإغهاء) حصل له (فيقضي) شهر رمضان كله مطلقاً أي سواء كان إغهاؤه في جميع الشهر أو في بعضه (ولا) يقضي (بومه) أي اليوم الذي أغمي عليه فيه أو يوم (ليلة فيها) أي تلك الليلة (التقى) أي اجتمع فيها بالإغهاء فإن صومه في ذلك صحيح فلا يلزم قضاؤه.

قال في شرح الدرر يقضي أيام الإغماء ولو كانت كل الشهر لأنه نوع مرض يضعف القوى ولا يزيل العقل فلا ينافي الوجوب ولا الأداء إلا يوماً حدث الإغماء فيه أو في ليلة فإنه لا يقضيه لوجود الصوم فيه إذ الظاهر أنه نوى من الليل حملاً لحال المسلم على الكمال حتى لو كان متهتكاً يعتاد الأكل في رمضان قضى رمضان كله لعدم النية ووجود السبب.



### فصل في حج البيث من اسلطاع اليه سبيلاً

### [ فصل في الحج ]

هذا الفصل معقود لبيان أحكام حج البيت أي ببت الله الحرام من استطاع إليه أي إلى حج البيت سبيلا أي طريقاً وهذا هو الركن الخامس من أركان الإسلام الخمسة: والحج بفتح الحاء وكسرها لغة القصد وشرعاً زيارة مكان مخصوص في زمان مخصوص بفعل محصوص.

المُسْلِم الحُرِّ الصَّحِيح فَأَعِرِفِ قَدْ فَلْ مَالا بَدُّ لَهُ

١٢٧ - يُفْتَرَضُ الحَبُّ عَلَى الْمُكَلَّفِ ١٢٨ - ذِي بَصَدِ وَالزَّادِ ثُمَّ الرَّاحِلَهُ ١٢٩ - وَالْأَمْسُ نُ فِي الطَّرِيتَ غَالِبَاً وَفِي حَقِّ النِّسَا مَعْ مَحْرُم مُكَلَّفِ ا

شرح الأبيات أعلاه من (١٢٧ - ١٢٩):-

(يفترض) بالبناء للمفعول (الحج) افتراضاً عينياً مرة واحدة في العمر على من اجتمعت فيه شرائط وجوب الحج وهي:

١ - التكليف وإليه أشار الناظم بقوله (على المكلف) أي العاقل البالغ فلا حج على مجنون ولا على صبي .

٢- الإسلام وإليه أشار الناظم بقوله (المسلم) فلا حج على الكافر.

٣- الحرية وإليه أشار الناظم بقوله (الحر) فلا حج على العبد .

٤- الصحة وإليه أشار الناظم بقوله (الصحيح) فلا حج على المريض والمقعد والمفلوج والزمن ومقطوع الرجلين (فاعرف) فعل أمر حرك بالكسر لأجل الوزن.

٥- البصر وإليه أشار الناظم بقوله (ذي بصر) أي صاحب نعت للمكلف بصر فلا يجب على الأعمى وإن وجد قائداً .

٦- وجود الزاد والراحلة وإليه أشار الناظم بقوله (والزاد ثم الراحلة) بالهاء لأجل الوزن والزاد طعام يتخذ لأجل السفر والمراد به الطعام والماء يعني يشترط لوجوب الحج أن يملك الزاد في موضع يعتاد حمل الزاد منه بثمن المثل على حسب ما يليق به .

والراحلة المركب من الإبل والمراديها المركب مطلقاً ولو بالكراء على حسب ما يليق به ذهاباً وإياباً على مسير قصر من مكة .

(قد فضلا) أي الزاد والراحلة أي كان فيهم زيادة عن كل ما لابد له بسكون الهاء للقافية قال في شرح الدرر له زاد وراحلة فضلاً عما لابد له منه كالسكني والخادم وأثاث البيت والثياب ونحو ذلك وعن نفقة عياله إ.هـ. أقول وعن الآت حرفته وقضاء ديونه .

عن أنس - الله - الله على: ﴿ وَيَلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَن ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ قيل يا رسول الله ما السبيل قال الزاد والراحلة أخرجه الحاكم في المستدرك وصححه على شرط الشيخين وقال ابن حجر في الدراية رجاله موثقون.



## ١٣٠ - وَفَرْضُهُ الإِحْرَامُ وَالوُقُوفُ بِعَرَفَاتٍ بَعْدَدُهُ يَطُوفُ '

=٧- الأمن في الطريق وإليه أشار الناظم بقوله (والأمن) أي على نفسه وماله (في الطريق)
 أي الموصل إلى الحج (غالباً) حال من الأمن أي بأن يكون غالباً إذ لا تخلو البرية عن الخوف.

قال في الرشحات قال في شرح الدرر مع أمن الطريق لأن الاستطاعة لاتثبت بدونه وقال الوالد – رحمه الله – والاعتبار للغالب فإن غلبت السلامة براً أو بحراً وجب في الأصح وإلا فلا كذا في النهر وهو مختار أبي الليث كها في العتابية وعليه الاعتهاد كها في التبين إ.هـ. نابلسي .

٨- وجود محرم مع النساء وإليه أشار الناظم بقوله (وفي حق النساء مع محرم مكلف) أي ويشترط لوجوب حجهن التكليف المذكور وما وصف به مما ذكر مع زيادة معية محرم لهن مكلف نعت للمحرم أي عاقل بالغ.

قال في شرح الدرر ومحرم أو زوج لامرأة في مسيرة سفر والمحرم من لا يحل له نكاحها على التأبيد بقرابة أو رضاع أو مصاهرة إ.هـ.

قلت ويكون مأموناً عاقلاً بالغاً كها في الخانية والحر والعبد والمسلم والذمي سواء كها في المحيط قال القدوري إلا أن يكون مجوسياً يعتقد حل مناكحتها فلا تسافر معه وكذا المسلم إذا لم يكن مأموناً لا تسافر معه عن ابن عباس أن رسول الله محققال: ( لا تحج امرأة إلا ومعها محرم فقال رجل يا نبي الله إني اكتتبت في غزوة كذا وامرأتي حاجة قال ارجع فحج معها) رواه البزار وإسناده صحيح.

شرح البيت رقم (١٣٠):-

### [ فروض الحج ]

(وفرضه) أي الحج (الإحرام) وهو كالتحريمة للصلاة وهو نية الحج مع لفظ التلبية وهي أن يقول لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك والشرط إنها هو ذكر الله فارسياً كان أو عربياً وخصوص التلبية سنة .

عن خلاد بن السائب عن أبيه أن رسول الله ﷺ قال : ( أَتَانِي جَبِرِيل ﷺ فأمرني أن آمر أصحابي ومن معي أن يرفعوا أصواتهم بالإهلال أو قال بالتلبية) أخرجه أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة وأحمد وهو حديث صحيح.

= وعن عطاء قال : التلبية فرض الحج أخرجه سعيد بن منصور عنه بسند صحيح قاله الحافظ في الفتح والآثار في هذا كثيرة بسطها ابن جرير في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ يَ آلْحَبَحُ ﴾ وفرضه أيضاً (الوقوف) أي الكينونة (بعرفات) وهو الجبل المعروف في مكة فمن كان فيه ساعة من زوال الشمس يوم عرفة إلى صبح يوم النحر أو اجتاز وهو نائم أو مغمى عليه أو مجنون أو سكران أو هائم أو هارب أو طالب غريم أو حائض أو جنب أو جاهل أنها عرفات صح وقوفه وعرفة كلها موقف إلا بطن عرنة .

قال ﷺ: ( الحج عرفة من جاء عرفة قبل صلاة الفجر من ليلة جمع فقد تم حجه ) رواه أحمد وأصحاب السنن وهو حديث صحيح وفي رواية لأبي داود ( من أدرك عرفة قبل أن يطلع الفجر فقد أدرك الحج ) وقال ﷺ: ( ارفعوا عن بطن عرفة ) أخرجه الحاكم وصححه على شرط مسلم وأقره الذهبي وفرض الحج (بعده) أي بعد الوقوف بعرفات (يطوف) أي المحرم بالبيت العتيق سبعة أشواط ويسمى هذا الطواف طواف الإفاضة وطواف الزيارة وإيقاعه في أيام النحر واجب والركن فيه أربعة أشواط وما بعدها واجب ودليل فرضية طواف الإفاضة قوله تعالى : ( وَلْيَطُوّفُواْ بِاللّبيّتِ الْمَتِيقِ) والاجماع منعقد على فرضية هذا الطواف وممن نقل الإجماع في هذا الإمام النووي – رحمه الله – .

وَلِلْغُــرُوبِ مَـــدُّهُ بِعَــرَفَهُ كَــنَاكَ لِلقَـارِن ذَبْحُ الشَّاةِ رَمْــــي وَحَلْقَ ثُنَّمَّ ذَبْـح فَاعْرِفِ وَمَا يُسِوَاهُا سُنَنٌ فَأَسْتَفُو

١٣١ - وَالوَاجِبُ الوُقُوفُ بِالْمُزْدَلِفَةُ ١٣٢ - وَالسَّعْبُ وَابْتَدَاؤُهُ مِنَّ الصَّفَا وَالْمَثْنُ فِيلَهِ مَعَ عُذْر انتَّفَى ١٣٣ - رَمْـــيُ الْجِمَـارِ وَالطَّوَافُ لِلصَّدَرْ ﴿ فِي الغُرَبَا وَالابْتــــــدَا مِنَّ الحَجَرْ ١٣٤ - تيكامُـــنٌ فيهِ مَعَ المَشْي بلاَ عُــذْرِ وَطُهْـرٌ سَتَـْرُ عَورَةٍ تـكلاَ ١٣٥ - إَنْشَاءُ إِخْرَام مِنَ المِيقَات ١٣٦ - وَذِي تَمْتُكُ وَزُّكُعَتَان قُلْ لِكُلِّ أُسْبُوع يَطُوُفَهُ الرَّجُلْ ١٣٧ - حَلْقٌ أُوالتَّقْصِيرُ وَالتَّرْتِيبُ في ١٣٨ - جَعْلُ طَوَافِ الفَرْض يَوْمَ النَّحْرِ

شرح الأبيات أعلاه من ( ١٣١ - ١٣٨ ):

### [ واجبات الحج ]

شرع الناظم – رحمه الله – في ذكر واجبات الحج فقال (والواجب) أي واجبات الحج (الوَّقوف بالمزدلفة) بالهاء الساكنة لأجل القافية وهي المشعر الحرام وتسمى جمعا وكلها موقف إلا وادى محسر لقوله ﷺ: ( إرفعوا عن بطن محسر ) أخرجه الحاكم وصححه على شرط مسلم وأقره الذهبي وأول وقت الوقوف بمزدلفة من بعد طلوع الفجر إلى أن تطلع

وواجب الحج أيضاً (للغروب) أي غروب الشمس (مده) أي مد الوقوف (بعرفة) بالهاء الساكنة لأجل القافية فلو نفر من عرفات قبل الغروب وخرج من حدودها لزمه دم. وواجب الحج أيضاً (السعى) بين الصفا والمروة إما في طواف القدوم أو في طواف الزيارة

وواجب الحبِّج أيضاً ابتداؤه أي السعى (من الصفا) ويختم بالمروة لأن السعى من الصفا إلى المروة شوط ثم من المروة إلى الصفا شوط آخر فيكون بدأ السعى من الصفا وختمه وهو السابع على المروة.

وواجب الحج أيضاً (المشي فيه) أي السعي (مع عذر انتفى) أي يجب المشي في السعي حيث لا عذر فلو ركب مع عدم العذر لزمه دم أما مع العذر فلا دم. = وواجب الحج أيضاً (رمي الجمار) بإسقاط حرف العطف لأجل ضرورة الوزن والجمار هي الصغار من الأحجار فيرمي الحاج جمرة العقبة في يوم النحر بعد النفر من المزدلفة بسبع حصيات ويرمي الجمرات الثلاث في منى ثاني يوم النحر بعد الزوال يبدأ بها يلي مسجد الخيف ثم بها يليه ثم بالعقبة يرمي كل واحدة بسبع حصيات أيضاً ويكبر استحباباً مع كل حصاة رماها.

وواجب الحج أيضاً (الطواف) بالبيت سبعة أشواط (للصدر) بالسكون لأجل الوزن أي الرجوع وهو طواف الوداع (في) حق (الغربا) جمع غريب يعني غير أهل مكة .

وواجب الحج أيضاً (الابتداء) في الطواف كله (من الحجر) بالسكون للقافية أي الحجر الأسود واستلامه سنة .

وواجب الحج أيضاً (تيامن) بإسقاط حرف العطف للوزن (فيه) أي في الطواف كله (مع) وجوب (المشي) في الطواف (بلا عذر) أي وجوب المشي بالطواف حيث لا عذر فلو ركب في الطواف بلا عذر أراق دماً مع وجوب (طهر) بضم الطاء المهملة وسكون الهاء أي طهارة في الطواف فإنها واجبة لا فرض ومع وجوب (ستر عورة) في الطواف أيضاً (تلا) أي تبع الستر ماذكر في الوجوب.

وواجب الحج أيضاً (إنشاء إحرام من الميقات) وسيأتي ذكر المواقيت في النظم ويجوز تقديم الإحرام عليها بل هو أفضل لا تأخيره عنها .

(كذاك) أي كها ذكر من واجبات الإحرام أيضاً (للقارن) أي الجامع بين إحرام الحج وإحرام العمرة (ذبح الشاة) شكراً لنعمة الجمع بين النسكين فيذبح شاة أو سبع بدنه بعد رمي جمرة العقبة في يوم النحر ومن الواجبات أيضاً ذبح الشاة أو سبع بدنة لكل (ذي) أي صاحب (تمتع) وهو الإحرام بالعمرة أولاً في أشهر الحج ثم الإحرام ثانياً بالحج ويذبح في يوم النحر كالقارن وإن عجز عن الذبح صام ثلاثة أيام آخرها يوم عرفة وسبعة بعد أيام التشريق أين شاء أي سواء صام في مكة أو غيرها وإن فاتت الثلاثة لزم الدم.

وواجب أيضاً (ركعتان قل) بسكون اللام والأفضل أن تصلى عند مقام إبراهيم وإلا حيث تيسر من المسجد (لكل أسبوع يطوفه الرجل) بالسكون لأجل القافية وكذلك المرأة سواء كان طواف الفرض أو الواجب أو النفل وواجب أيضاً (حلق) لربع رأسه (أو التقصير) في ربع الرأس أيضاً بأن يقطع منه قدر أنمله.

# ١٣٩ - وَأَشْهُ رُ الْحَجِّ بِشَوَالٍ تَحلُ وَقَعْدَةٍ وَعَشْرُ ذِي الحِجَّةِ قُلُ اللهُ الْحَجَّةِ قُلُ المَاكِنَ الْحَدُهُ الإِفْرَادُ وَهِ وَأَشْرَعُ اللهَ الْعَلَى اللهَ الْعَلَى اللهَ الْحَدُهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

- وواجب أيضاً (الترتيب) يوم النحر (في رمي) جمرة العقبة (وحلق) لرأسه أو تقصيره
 بعده (ثم ذبح) دم القران أو التمتع (فاعرف) فعل أمر وحرك بالكسر لأجل القافية .

وواجب أيضاً (جعل طواف الفرض) وهو طواف الزيارة في (يوم) من أيام (النحر) فلو أخره عنها لزمه دم (وما سواها) أي سوى ما ذكر من الفروض والواجبات (سنن) جمع سنة (فاستقري) أي تتبع ذكرها في كتب المناسك والكتب المطولة فإنها مفصلة هناك مع بقية أحكام الحج فمن السنن طواف القدوم والرمل في الطواف والهرولة في السعي والمبيت بمنى أيام منى والمبيت بمنى أيام منى

وحكم الفرض أنه لا ينجبر بالدم والواجب ينجبر به وغيرهما لا يحتاج إلى جابر . شرح البيت رقم ( ١٣٩ ) :-

### [ مواقيت الحج الزمانية ]

(وأشهر الحج) التي لا يجوز تقديم أفعال الحج عليها بالإجماع حتى لو أتى بشيء من أفعال الحج من طواف وسعي قبلها لا يجوز (بشوال تحل) أي تستقر وتثبت (و) ذي (قعدة) بحذف ذي لضيق الوزن (وعشر ذي الحجة) فهي شهران وعشرة أيام (قل) يا أيها القارئ فيكره الإحرام للحج قبلها قال تعالى: ﴿ ٱلْحَبَّةُ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَنتُ ۗ ﴾.

شرح البيت رقم ( ١٤٠ ) :-

### [أنواع الحج]

(والأفضل) في أنواع الحج الثلاثة (القران) وهو الإحرام بالحج والعمرة معاً لأنه ﷺ حج قارناً ويأتي القارن بطوافين وسعيين أحدهما لعمرته والآخر لحجته (فالتمتع) أي يلي القران في الفضل التمتع وهو الجمع بين الحج والعمرة في أشهر الحج في سنة واحدة بلا إلمام بأهله إلماماً صحيحاً بينها وله صورتان الأولى: أن يسوق الهدي وهذا لا يتحلل بل يبقى على إحرامه إلى يوم التروية فيحرم بالحج.

الثانية : أن لا يكون ساق الهدي فهذا يأتي بأعمال العمرة ثم يتحلل وفي يوم التروية يحرم بالحج (وبعده) أي بعد التمتع في الفضيلة (الإفراد) وهو أن يحرم بالحج فقط من الميقات ويدخل مكة فيطوف للقدوم ويسعى بعده ثم يبقى محرماً حتى يقف بعرفات ثم يذهب

١٤١ - وَالْعُمْرَةُ الطَّوَافُ وَالسَّعْيُ انْضَبَطْ وَلاَ تَكُونُ غَيْرَ سُنَّةٍ فَقَطْ اللهَ مَلِيَ الْعُمْرَةِ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

=لمزدلفة ثم يأتي منى فيرمي جمرة العقبة ويحلق ويطوف طواف الفرض يوم النحر ويتحلل ويعود إلى منى ويرمي الجمار أيام التشريق (وهو) أي الإفراد (أسرع) أي أسهل عملاً على المكلف من غير زيادة مشقة .

شرح البيت رقم ( ١٤١ ) :-

### [ أحكام العمرة ]

(والعمرة) أعالها أربعة : الإحرام والطواف بالبيت سبعة أشواط فالإحرام شرط لصحتها (والطواف) فرضها (والسعي) بين الصفا والمروة سبعة أشواط والحلق أو التقصير وهما واجبان (انضبط) بالسكون لضرورة الوزن أي تقرر وثبت في كتب أهل العلم.

ولا تكون العمرة غير سنة مؤكدة فقط لكنها تجب بالشروع فيها.

ودليل كون العمرة سنة حديث جابر – ﷺ – أن النبي ﷺ سئل عن العمرة أواجبة هي قال: ( لا وأن تعتمروا هو أفضل ) رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح .

شرح البيتين رقم ( ١٤٢ -١٤٣ ) :-

### [ مواقيت الحج المكانية ]

(يلملم) بفتح الياء المثناة التحتية وباللامين وإسكان الميم بينهما وهو جبل من جبال تهامة على مرحلتين من مكة (ميقات) أي موضع إحرام (أهل اليمن) ومن قصد مكة من جهتهم أيضاً.

(كذاك) أي مثل ذلك الميقات (ذو حليفة) والأصل ذو الحليفة بضم الحاء المهملة وفتح اللام وبالفاء وهو المسمى الآن أبار علي (للمدني) أي لأهل المدينة المنورة أو من قصد مكة من جهتهم.

(وللعراقي) أي قاصد مكة من جهة العراق (ذات عرق) بكسر العين المهملة وسكون الراء على مرحلتين من مكة (سامي) أي مرتفع مشهور معروف لأهل العراق (قرن)



١٤٤ - وَيَلْنَزُمُ المُحْرِمَ شَاة إِنْ لَبِسْ يَوْمَا وَإِنْ طَيَّبَ عِضْ وَا فَالْحَتَرِسْ
 ١٤٥ - كَحَلْقِ رُبْعِ رَأْسِهِ وَإِنْ قَسَلْ صَيْداً وَإِنْ أَشَارَ أَوْعَلَيْهِ دَلْ
 ١٤٦ - قِيمَتُهُ كَفَطْعِ أَشْجارِ الْحَرَمْ مُبَاحَة الاَّ إِذَا جَسفَ وَتَمُ (

=بسكون الراء (لنجد) أي ميقات لأهل نجد ومن قصد مكة من جهتهم أيضاً (جحفة) بجيم مضمومة فحاء مهملة ساكنة على نحو ثلاث مراحل من مكة (للشامي) أي لمن قصد دخول مكة من جهة الشام ولو لم يكن من أهل الشام وجاز تقديم الإحرام عليها لا تأخيره عنها لقاصد دخول مكة ولو لغير النسك .

عن عائشة - رضي الله عنها - أن النبي رضي الله وقت لأهل العراق ذات عرق أخرجه أبو داود وسكت عنه وسكت عنه المنذري .

شرح الأبيات أعلاه من ( ١٤٤ - ١٤٦ ):-

### [ جنايات الحج ]

(ويلزم المحرم) بمعنى يجب عليه ذبح (شاة) أو سبع بدنة (إن لبس) بالسكون لأجل الوزن أي لبس مخيطاً (يوماً) كاملاً وإن كان أقل من ذلك فعليه صدقة .

ويلزمه شاة أيضاً أو سبع بدنة (إن طيب عضواً) كاملاً من أعضائه بأن استعمل الطيب فيه وإن كان المطيب أقل من عضو فعليه صدقة (فاحترس) يا أيها المكلف من ذلك إذا كنت محرماً.

(كحلق) المحرم (ربع رأسه) فإنه يلزمه بذلك دم وكذا لو حلق ربع لحيته فإن كان المحلوق أقل من ألربع فعليه صدقة نصف صاع من بر أو صاعاً من تمر أو شعير . (وإن قتل) بالسكون للوزن أي المحرم (صيداً) أي حيواناً ممتنعاً بقوائمه أو بجناحه

(وإن قتل) بالسكون للوزن أي المحرم (صيدا) أي حيوانا ممتنعا بقوائمه او بجناحه متوحشاً بأصل الخلقة بأن كان توالده وتناسله في البر .

(وإن أشار) المحرم أيضاً إلى الصيد فقتله الغير بسبب إشارته .

١٤٧ - وَالْحَمْدُ للهُ عَلَى الْهِ ذَايَهُ أَقُولُ فِي الْبُدَإِ وَالنَّهَايَهُ ١٤٨ - وَإِنَّنِي عَبُدُ اَلغُنِي النَّابُلُسي أَصْلَحَ لِي رَبِي أَخْيَرَ النَّفُسِ ١٥٠ - صَلِلَةَ رُبِّنا عَلَيْهِ وَعَلَى جَميع آلِهِ الكِرَامِ النُّبُلاَ ١٥٠ - وَصَحْبِهِ مِنْ كُلُّ شَهْمٍ مُثَقِي مَا غَسَلَ الصَّبْحُ ثِيَابَ الغَسَق ١٥١ - وَصَحْبِهِ مِنْ كُلُّ شَهْمٍ مُثَقِي

=(أو عليه) أي على الصيد (دل) بالسكون أيضاً للوزن أي المحرم وشرطها أن لا يكون المدلول عالماً بمكان الصيد وأن يتصل القتل بهذه الدلالة لأن مجرد الدلالة لا توجب شيئاً وأن يبقى الدال محرماً عند أخذ المدلول وأن يأخذه المدلول قبل أن ينفلت فلو صدفه ولم يقتله حتى انفلت ثم أخذه بعد ذلك فقتله لم يكن على الدال شيء.

قوله: (قيمته) أي الواجب حينتذ أي عند حصول الجناية على الصيد قيمة ذلك الصيد وهي ما قومه عدلان في مقتله أو في أقرب مكان منه.

(كقطع أشجار الحرم) بالسكون لضرورة الوزن فإن تلك الجناية موجبة لقيمته يتصدق بها على الفقراء (مباحة) حال من الأشجار أي هي مما ينبت بنفسه وليس من جنس ما ينبته الناس سواء كان مملوكاً لإنسان أو لم يكن .

(إلا إذا جف) أي يبس ذلك الشجر النابت في الحرم فقطعه إنسان فإنه يجوز ولا شيء عليه لأنه ليس بنام واستحقاق الأمن من القطع باعتبار النمو والزيادة .

(وتم) بالناء المثناة الفوقية أي فرغ الكلام على آركان الإسلام الخمسة على وجه الاختصار إرشاداً وتعليهاً للمبتدئين الصغار والحمدلله رب العالمين.

شرح الأبيات أعلاه من ( ١٤٧ – ١٥١ ) :-

#### [الخاتمة]

ختم الناظم – رحمه الله – منظومته بحمد الله – عز وجل – المستحق لجميع المحامد (على الهداية) أي الإرشاد والتوفيق (أقول) هذا الحمد (في المبدأ) أي ابتداء هذا النظم (والنهاية) أي نهايته والفراغ منه (وإنني) ناظم هذه الأبيات أسمى (عبدالغني) بن إسماعيل عبدالغني بن إسماعيل بن إسماعيل بن إبراهيم بن عبدالله بن عمد بن عبدالله عمد الذي تابدالله عن النهس الأخير الذي تخرج المناء النفس الأخير الذي تخرج الروح بخروجه والمراد حسن الخاتمة عند لقاء ربه وتوسل إلى الله – عز وجل – في الروح بخروجه والمراد حسن الخاتمة عند لقاء ربه وتوسل إلى الله – عز وجل – في



# سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والدمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا مدمد وأله

وصحبه إجمعين أمين .

=حصول ذلك (بحرمة) النبي (المبعوث من) الله تعالى رحمة إلينا من ذرية (عدنان) جد النبي ﷺ.

(محمد) اسم نبينا ورسولنا وحبيبنا وشفيعنا ووسيلتنا إلى ربنا (من جاء) أي الذي جاء من عند الله (بالفرقان) أي القرآن الكريم . (صلاة ربنا عليه وعلى جميع آله الكرام النبلاء) وعلى جميع (صحبه من كل شهم متقسي ما غسل) أي مدة غسل الصبح وهو الفجر الصادق (ثياب) جمع ثوب (الغسق) أي الظلمة والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين .

ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم بفضلك ورحمتك يا أرحم الراحمين آمين .

### فهرس المحتويات

| ٥  | المقدمةا                                                |
|----|---------------------------------------------------------|
| 11 | فصل في مقتضي شهادة أن لا اله الأالله وأن محمد رسول الله |
| ٣٣ | فصل إقامة الصلاة                                        |
| ٧٣ | مفسدات الصلاة                                           |
| ٧٦ | فصل في إيتاء الزكاة                                     |
| ۸٧ | فصل في الصيام،                                          |
| 90 | فصل في حج البيت من استطاع إليه سبيلا                    |



هذا الكتاب

فهذا شرح لطيف وضعته على المنظومة المسهاه (بكفاية الغلام) للعلامة الرباني عبد الغني النابلسي رحمه الله رحمة الأبرار وسميته (بلوغ المرام في شرح كفاية الغلام) والله أسأل أن يتقبله مني ويرزقني الإخلاص في القول والنية والعمل ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين.

دَارُ النِّيْنُ لِلدِّرَاسِكاتِ وَٱلنَّشْرِ

تلفاکس: ۴۹۱۵۸۵۹ ۲۹۹۲۲ ۰۰۹۲۲ خىلوى: ۳۹۶۳۰۹ ۵۳۹۲۲۷۹

عيان - الاردن ص.ب ٩٢٥٤٨٠ الرمز ١١١٩

E-mail: darannor@gmail.com w w w . d a r a n n o r . c o m

