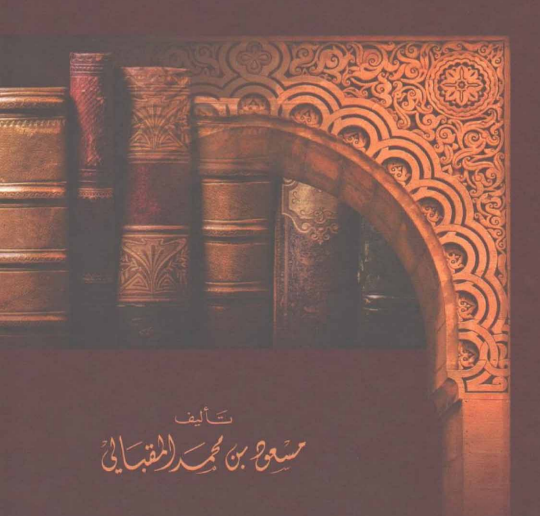
THE PRINCE GHAZI TRUST













### جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

اَلطَّبَعَهُ اَلأُولَىٰ ١٤٣٥هـ ـ ٢٠١٤م

للتواصل وطلب الكميات ٩٨١٧٧٧٩ / ٩٨١٧٧٧٨







الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن وآلاه واهتدى بهداه..

لقد أخبر الحق سبحانه في محكم كتابه وحكيم خطابه أنه لما سوى آدم ونفخ فيه من روحه أسجد له ملائكته، فسجدوا جميعا، ﴿ وَإِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْكِمَةِ إِنِي خَلِقُ بَشَكُرا مِن صَلْصَلِ مِن خَمِ مَسَنُونِ ﴿ فَإِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْكَةِ إِنِي خَلِقُ بَشَكُرا مِن صَلْصَلِ مِن حَمْ مَسَنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ، وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن رُّوجِي فَقَعُوا لَهُ سَجِدِينَ حَمْ مَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكَةُ كُلُّهُمْ أَجْعُونَ ﴾ [الحجر: ٢٨ - ٢٠]، وامتنع من سبق عليه الشقاء ألا وهو إبليس لعنه الله من السجود، وقد سأله الرب المعبود عن امتناعه فأجاب بأن أفضليته على آدم تمنعه من امتثال هذا الأمر، ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكَةُ كُلُّهُمْ أَجْعُونَ ﴾ إلَّا إِبْلِيسَ المتثال هذا الأمر، ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكَةُ كُلُّهُمْ أَجْعُونَ ﴾ وأن يَكُونَ مَع السّحِدِينَ ﴾ قال لَمْ أَكُن لِأَسْجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ، مِن صَلْصَلُ مِن حَمْ الله أن طرده من رحمته ومن أَسْتُونِ ﴾ [الحجر: ٣٠ - ٣٣]، فكان من الله أن طرده من رحمته ومن زمرة ملائكته، ﴿ قَالَ فَأَخُرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكُ رَجِيمٌ ﴾ وَإِنَّ عَلَيْكُ وَمِيمٌ إِلَيْ يَوْمِ ٱلدِينِ ﴾ [الحجر: ٣٠ - ٣١]، فما هز هذا الخطب في ألكن يَوْمِ ٱلدِينِ ﴾ [الحجر: ٣٠ ، ٣٥]، فما هز هذا الخطب في إليس شعرة وما حرك له ساكنا، وإنما ازداد طغيانا حيث سأل

الحق سبحانه أن ينسيء له في الأجل ليزداد عتوا وغيا ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُنِّ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ۞ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ۞ قَالَ رَبِّ مِمَا أَغُويَنَنِي لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغْرِينَهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [الحجر: ٣٦ - ٤٠] ﴿ قَالَ أَنظِرْنِ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ١٠ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ ۞ قَالَ فَبِمَا أَغُويْتَنِي لَأَقْعُدُنَّ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ثُمَّ لَآتِينَّهُم مِّنُ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَآيِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكرين ﴾ [الأعراف: ١٤، ١٧] لقد استجاب الله لإبليس وأنسأ له في الأجل ليزداد إثما، مصداقا لقوله تعالى ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنْفُسِهِم ۚ إِنَّمَا نُمْلِي لَمُمْ لِيَزْدَادُوا إِشْمَا وَلَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ [آل عسران: ١٧٨]، وقد بين الحق سبحانه لإبليس ومن يتبعه المصير الــذي ينتظرهم ﴿ قَالَ هَـٰذَا صِرْفُّ عَلَىٰ ۖ مُسْتَقِيمُ ۞ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَكَةً إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ۞ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ لَمَا سَبْعَةُ أَبُوكٍ لِكُلِّلِ بَابٍ مِنْهُمْ جُرَّةٌ مَقْسُومٌ ﴾ [الحجر: ٤١ - ٤٤] ﴿ قَالَ آخُرُجُ مِنْهَا مَذْهُومًا مَّذْهُورًا ۖ لَّمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكُمْ **أَجْمَعِينَ ﴾** [الأعراف: ١٨]، كما بين مصير الذين أطاعوا الله سبحانه واتقوه فقال ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنِتِ وَعُمُون ﴿ آدُخُلُوهَا بِسَلَامِ ءَامِنِينَ ﴿ وَنَرَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنًا عَلَىٰ شُرُرِ مُّنْقَابِلِينَ ۞ لَا يَمَشُّهُمْ فِيهَا نَصَبُّ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾ [الحجر: ٤٥ ـ ٤٨].

وقد جند إبليس كل طاقاته ولم يأل جهدا في صد آدم وذريته عن الله تعالى، حيث بدأ بآدم وزوجه بَيْنَ ، وحرص غاية الحرص على إخراجهما مما كانا فيه من نعيم وهناء ورغيد عيش ورخاء، ﴿ وَيَتَادَمُ اُسَكُنَ آنَ وَزَوْجُكَ مَما كَانا فيه من نعيم وهناء ورغيد عيش ورخاء، ﴿ وَيَتَادَمُ اُسَكُنَ آنَ وَزَوْجُكَ اللَّهَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمَا وَلا نَقْرَبا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِن الظّالِمِينَ ﴿ وَيَسُوسَ لَمُمَا الشَّيْطُنُ لِيُبَدِى لَمُمَا مَا وُرِى عَنْهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَ كُمُا مَا وُرِي عَنْهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَ كُمُا رَبُّكُما عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونا مَلكَيْنِ أَوْ تَكُونا مِن الْفَيْلِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُما لَمِنَ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونا مَلكَيْنِ أَوْ تَكُونا مِن الْفَيْلِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُما لَمِن

تَنْصِحِينَ ﴿ فَدَلَنَهُمَا بِغُرُورٌ فَلَمَا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْهَ تَهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَنْتِهِمَا مِن وَرَقِ ٱلجُنَّةِ وَنَادَعُهُمَا رَبُّهُمَا ٱلرَّ أَنَّهَا عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَّا إِنَّ مَنْتِهِمَا مِن وَرَقِ ٱلجُنَّةِ وَنَادَعُهُمَا وَالاعراف: ١٩ - ٢٢]، وقد تداركتهما عناية الله الرحيم • فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن رَبِهِ كَلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧]، فو فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِهِ كَلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧]، فزدادت نار الغيظ في جوف إبليس استعارا، وأهبط الله آدم وحواء إلى فرزض، وأهبط إبليس فتنة وبلاء، فعمل على إنفاذ وعده الذي وعد، واجتهد في صد الناس عن الله، وأوقع قابيل في جريمة قتل أخيه هابيل وهي القصة نتي أخبرنا الله تعالى عنها \_:

وكانت أكبر مهام إبليس وأعظم مطامحه أن يصد أبناء آدم عن معرفة الله تعالى وتوحيده وتقديسه، فزين لهم تجسيم الله وتجسيده، حيث أوهمهم أن غه تعالى محسوس ملموس يجوز عليه الكثير مما يجوز على خلقه، فدفعهم نى نحت الأصنام وتأليهها، فكانت أولى نجاحات إبليس في مخططه الآثم خسيس في إغواء الناس وصدهم عن معبودهم الحق وعن توحيده، فبعث فه تعالى رسله تترى وأنزل كتبه تتلى ليعيد الناس إلى جادة الحق وإلى توحيد الله تعالى وأحديته وتنزيهه وتقديسه.

#### فيعث الله نوحا ﷺ ،

داعيا إلى التوحيد ومشيدا لصروحه التي تهاوت في نفوس القوم بعد أن وقعهم إبليس اللعين في هاوية تجسيم الرب العظيم، قال سبحانه ﴿إِنَّا اَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى فَوْمِهِ أَنَّ أَنذِرْ فَوْمَكَ مِن فَبْلِ أَن يَأْلِيهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ۚ أَلَى يَأْلِيهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ۚ أَلَى يَغُومِ إِلَى فَوْمِهِ أَن أَنذِرْ فَوْمَكَ مِن فَبْلِ أَن يَأْلِيهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ أَلَى فَالَ يَغُومِ إِلَى اللهُ اللهُ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ يَغْفِرُ لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمْ إِلَى الْجَهُدُوا الله وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ يَغْفِرُ لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمْ إِلَى اللهُ إِلَى أَبَلُ اللهُ إِذَا جَاءَ لَا يُؤخِّرُ لَوَ كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ وَيُؤخِّرُكُمْ إِلَى أَبَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَبَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤخِّرُ لَوْ كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ وسعه في بيان عقيدة التوحيد ودلائلها وبراهينها وبراهينها

رغم إعراضهم عنه وانغماسهم في وحل التجسيم ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَرِّمِي لَيْلًا وَنَهَالًا ۞ فَلَمْ رَدْهُمْ دُعَآءِيّ إِلَّا فَرَارًا ۞ وَ إِنِّي كُلِّمَا دُعُوتُهُمْ لِتَغْفَرَ لَهُمْ جَعَلُوٓاً أَصَبِعَهُمْ فِيَ ءَاذَانِهُمْ وَٱسْتَغْشَوْا ثِبَابَهُمْ وَأَصَرُّواْ وَٱسْتَكْبَرُواْ ٱسْتِكْبَارًا ۞ ثُمَرَ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَازًا ۞ ثُمَّ إِنَّ أَعْلَنتُ لَهُمْ وَأَسْرَتُ لَهُمْ إِسْرَارًا ۞ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفُرُواْ رَتَكُمْ إِنَّهُ كَاتَ غَفَّارًا ۞ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا ۞ وَيُمْدِدُكُم بِأَمَوْلِ وَبَيِنَ وَيَجْعَل لَكُوْ جَنَّنتِ وَيَخِعَل لَكُو: أَنْهُزُا ﴿ مَا لَكُو: لَا نُرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالَ ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُو: أَطْوَارًا ﴿ أَلَا تَرَوَّا كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ سَمَوَتٍ طِبَاقًا ١ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرِ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْس سِرَاجًا وَاللَّهُ أَنْبَتَكُم مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ ثُمَّ يُمِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴿ وَأَللَّهُ جَعَلَ لَكُرُ ٱلْأَرْضَ بِسَاطًا ١٠ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا ﴾ [نوح: ٥ - ٢٠]، بيد أن القوم ازدادوا عتوا ولم يصيخوا لبراهين الحق سمعا، ﴿ قَالَ نُوحٌ رَّبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَٱتَّبَعُواْ مَن لَّرْ نَرْدُهُ مَالُهُ. وَوَلَدُهُۥ إِلَّا خَسَارًا ۞ وَمَكَرُواْ مَكْرًا كُنَّارًا ۞ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَ عَالِهَتَكُم وَلَا نَذَرُنَ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَتَرًا ۞ وَقَدْ أَضَلُّواْ كَثِيرًا ۚ وَلَا نَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلَّا ضَلَالًا ﴾ [نــوح: ٢١ ـ ٢٤]، وقد أوحى الله إلى هذا النبي الكريم أنه لن يؤمن من قومه إلا من آمــن ﴿ وَأُوجِي إِلَىٰ نُوجِ أَنَّهُۥ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا نَبْتَيِسْ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُوكَ ﴾ [مـود: ٣٦]، ولقد كان انطـواء صفحة قوم نوح عبرة لكل من تسول له نفسه أن يسير سيرتهم أو يفعل فعلتهم ﴿ مِمَّا خَطِيَّكُ لَهُمَّ أُغْرَقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا فَلَرْ يَجِدُواْ لَهُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَنصَارًا ﴾ [نوح: ٢٥].

ولم تكن أخذتهم بغتة، وإنما جاءت على مهل وهم ينظرون، حيث يخبرنا الحق سبحانه عن قصة أخذه لهم فيقول ﴿ وَيَصَّنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلَّما مَرَّ عَلَيْهِ مَلاَّ مِن قَوْمِهِ مَسَخُرُوا مِنَا فَإِنَا نَسْخُرُ مِنكُمْ كُما تَسْخُرُونَ عَلَيْهِ مَلاَّ مِن قَوْمِهِ مَسَخُرُوا مِنَا فَإِنَا نَسْخُرُ مِنكُمْ كُما تَسْخُرُونَ عَلَيْهِ مَلاَّ مِن فَوْمِهِ مَن يَأْلِيهِ عَذَابٌ يُخَزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمً ﴿ مَن عَلَيْهِ عَذَابٌ مَعَهُ إِذَا عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمً وَمَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمَن المَنْ وَمَا عَامَن مَعَهُ إِلَا قَلِيلٌ ۞ ﴿ وَقَالَ ارْحَبُواْ فِبَها مِن كُلِ وَقِبَالٍ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَنْ مَامَنُ وَمَا عَامَن مَعَهُ إِلَا قَلِيلٌ ۞ ﴿ وَقَالَ ارْحَبُواْ فِبَها مِن كُلُو قَلِيلٌ ۞ ﴿ وَقَالَ ارْحَبُواْ فِبَها مِن مَعَهُ وَلِيلٌ هَا مَنْ مَعَهُ وَلَا اللَّهُ وَمَنْ مَامَنُ وَمَا عَامَن مَعَهُ إِلَا قَلِيلٌ ۞ ﴿ وَقَالَ ارْحَبُواْ فِبَها

بِسْمِ اللّهِ بَعَرِيهَا وَمُرْسَهَا إِنَّ رَبِي لَغَفُورٌ رَحِمٌ ﴿ وَهِى تَجَرِى بِهِمْ فِي مَوْجِ كَالَحِبَالِ وَنَادَىٰ نُوحُ آبْنَهُ، وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَنْبُنَى ٱرْكَب مَعَنَا وَلَا تَكُن مَعَ الْكَفِرِينَ ﴿ قَالَ سَنَاوِى إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَاءُ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنَ الْكَفِرِينَ ﴿ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنَ الْمَعْرَوِينَ ﴿ وَقِيلَ الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَوِينَ ﴾ وَقِيلَ الْمَوْجُ اللّهِ إِلّا مَن رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَوِينَ ﴾ وَقِيلَ يَنْأَرْضُ ٱلْبَعِي مَاءَكِ وَيَنسَمَاهُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَاهُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى ٱلجُودِيَّ يَثَارَضُ ٱللّهِ وَهِم في غمرة غيهم وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظّلِمِينَ ﴾ [مود: ٢٨ - ٤٤]، لقد أخذهم الله وهم في غمرة غيهم وعلوهم وعتوهم واستكبارهم على دعوة نوح الله واحتقارهم لما جاءهم به من الحق ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَمَن مَعَهُ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ أَنَا لَهُ لَكَ الْمُولِينَ ﴾ [مود: ٢٨ - ٤٤]، لقد أخذهم الله وهم لما جاءهم به من الحق ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَمَن مَعَهُ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ فَهُ أَغْرَفُنَا بَعْدُ ٱلْبَاقِينَ ﴾ [مود: ٢٨ - ٤٤]، في ذيلِك لَايَةٌ وَمَا كان أَكْرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ وَلِي وَالتَقَارِهُم اللهُ وَلَا لَيْنِ لَكُ لَهُو الْعَزِيرُ الرَّحِيدُ ﴾ [مود الله والله والمَا عَلَى الله والمَا عَلَى الله والمَا عَلَى الله والله والله والمَا الله والمَا الله والله والله والمَا الله والله والله والله والله والمَالِمُونِ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ الْعَرْبِرُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْنَ اللهُ وَلَوْمِنَ اللّهُ وَلَا الْتَعْلَى اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَالْعَلَالِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ فَالْعَرْبُولُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا الْعَلَالُولَ اللهُ اللهُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

ولم ييأس الشيطان العنيد من إضلال العبيد فقد استمر في عتوه وضلاله وإضلاله، فبعد نوح على مضى لعنه الله في مهمته مجدا في إضلال الناس وإغوائهم عن معرفة الله تعالى، وزين لهم تأليه معبودات مجسدة ما أنزل الله بها من سلطان، فأضل ثمود عن الله وأغواهم عن هداه.

#### فيعث الله صالحا عنه ،

فتدارك الله بعنايته خلقه ببعثته ليرد الناس إلى جادة الحق ودين التوحيد ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَدَلِحًا قَالَ يَقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ هُو أَنشَأَكُم مِنَ ٱلْإَرْضِ وَٱسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُعَ تُوبُواً إِلَيْهِ إِنَّ رَبِي قَرِيبٌ مُجِيبٌ ﴾ [هـود: ١٦]، فما كان من ثمود إلا أن أعرضوا عن دعـوة هذا النبي الكريم وانحرفوا عنه ﴿ قَالُواْ يَصَدِلِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُواً قَبْلَ هَنَداً ۖ أَنَهُ لَنَهُ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا وَإِنّنا لَنِي شَكِ مِمَا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴾ [هـود: ١٢]، وقـد غالـي هـؤلاء فـي إعراضهم وتكبرهم، فاستدرجهم الله بمعجزة من عنده أيد بها نبيه الكريم صالحا ﷺ ومضى إبليس في إضلاله لعباد الله تعالى فأوقع قوم عاد في الوثنية والتجسيم، وزين لهم تجسيد الله تعالى ووصفه بأوصاف الخلائق، فألهوا غيره سبحانه.

### فبعث الله نبيه هودا ﷺ؛

لإعادة هؤلاء القوم إلى جادة الطريق وعقيدة الحق بيد أنهم أبوا إلا الإصرار على هذا المعتقد الزائغ فكانت عاقبة أمرهم البوار والدمار ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَنقُومِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهِ عَيْرُهُۥ إِنْ أَسْمُ إِلّا عَلَى اللّهِ عَيْرُهُۥ إِنْ أَسْمُ إِلّا عَلَى اللّهِ عَيْرُهُۥ إِنْ أَشْمُ إِلّا عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ وَهِ وَرَبّيكُمْ مَا إِلّهُ اللّهِ وَهِ وَرَبّيكُمْ مَا إِلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ وَهِ وَرَبّيكُمْ مَا إِلّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ وَهِ وَرَبّيكُمْ مَا إِلّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ وَهِ وَرَبّيكُمْ مَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَا فَقَدْ مِن ذَائِهُ إِلّهُ هُو ءَاخِذُا بِنَاصِيئِهَا ۚ إِنَّ رَبِي عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَالْ وَوَ وَلَيْكُمُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَا فَقَدْ اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَا عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ

أَبَلَغَتُكُمُ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ۚ إِلَيْكُرُ ۚ وَيَسْلَخُلِفُ رَبِّ قَوْمًا غَيْرَكُرُ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَيْئًا ۚ إِنَ رَبِي عَلَىٰ كُلِّ شَيْءً وَالْدَيْنَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا كُلِّ شَيْءٍ حَفِينًظ ﴿ وَلَمَا جَآءَ أَمُرُنَا خَجَيْنَا هُودًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا وَجَنَنَاهُمُ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ وَوَلَكَ عَادَّ جَحَدُواْ بِعَايَنتِ رَبِهِمْ وَعَصَوْا رُسُلَهُ وَاتَّبَعُوا وَهُو مَا لَهُ مُنَا لَعْنَهُ وَيَوْمَ ٱلْفِينَمَةُ أَلَا إِنَّ عَادًا كَفَرُوا وَمَ مُودٍ ﴾ [هود: ٥٠ - ١٠].

### وبعث الله نبيه إبراهيم ﷺ ،

لقد بذل إبراهيم على الوسع كله في إيقاظ القوم من سبات التجسيم الله العلي العظيم وتوجيههم إلى فضاء التوحيد الخالص للمولى العظيم سبحانه، فدعا أباه دعوة المشفق الرحيم وخاطبه خطاب البر الكريم فلم يكن جوابه إلا بما تقدم.

ثم بعد ذلك توجه إلى الملك ليصلحه وينصحه ويؤدي أمانة الله التي ائتمنه عليها من تبليغ الرسالة وإقامة الحجة للناس، فما كان من الملك إلا أن أبدى من العناد والمغالطة ما يدل على مدى إيغاله في الضلالة، ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللّذِى حَاجَ إِبْرَهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبّي اللّهَ مَلَى اللّهِ يَأْتِي بِالشّمْسِ اللّذِى يُحْي ويُمِيتُ قَالَ أَنْ أُحِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ اللّهَ يَأْتِي بِالشّمْسِ اللّذِى يُحْق وَلُمِيتُ اللّهِ يَأْتِي بِالشّمْسِ مِن الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِن الْمَغْرِبِ فَبُهُتَ الّذِى كَفَرُ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٨]، لقد خادع الملك نفسه متوهما أنه بذلك يخدع إبراهيم عَلَيْ ، فأبان عن طوية ممعنة في ضلالها موغلة في عنادها، ذلك لنعلم أن دمغ شبهة الباطل وحدها غير كافية لتحقيق المراد من هداية الغواة، لل هناك حجب الأهواء المانعة من متابعة الحقيقة وإن تبلجت براهينها.

ثم توجه إبراهيم على إلى قومه مصلحا وناصحا مستعملا الحكمة والموعظة الحسنة ﴿ وَكَذَٰلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُونَ السَّمَوَنِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِينِ ﴿ فَلَمَا جَنَّ عَلَيْهِ الْيَّلُ رَءَا كَوْكَبا قَالَ هَذَا رَيِّ فَلَمَا أَفَلَ قَالَ لَا الْمُوقِينِ ﴿ فَلَمَا أَفَلَ قَالَ لَيْ رَءَا كَوْكَبا قَالَ هَذَا رَيِّ فَلَمَا أَفَلَ قَالَ لَيْ لَمْ أَيْ الْمَعْوَى الْقَوْمِ الضَّالِينَ ﴿ فَلَمَا رَءَا الشَّمْسَ بَازِعَةً قَالَ هَذَا وَيِ هَلِي رَي الْمُعْوَى الْمَا اللَّهُ مَسَ بَازِعَةً قَالَ هَذَا وَي هَلَا مَنَ الْمُعْوَى إِلَى بَرِي اللَّهُ وَمَا أَنَا مُرَى الْمُشْرِكِينَ ﴾ رَي هَلَا آكَ مُرَّ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وَجَهْتُ وَجَهِي لِلَّذِى فَطَر السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وَجَهِي لِلَّذِى فَطَر السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وَجَهِي لِلَّذِى فَطَر السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مُن المُسْرِكِينَ ﴾ وَجَهِي لِلَّذِى فَطَر السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ والجهل وجهى لِلَّذِى فَطَر السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ والجهل وجها الله المستحق للعبادة وحده والله المستحق للعبادة وحده والله المستحق للعبادة وحده والله المستحق للعبادة وحده فَى الله وَلَا أَنْ يَشَاءُ وَلَى الله وَلَا أَفَلَ الْمُولِي وَلَى الله وَلَا أَنْ يَشَاءُ وَلَى الله وَلَا أَفَلَ الْمَاكِةُ وَلَى الله وَلَا أَفَلَى الله وَلَى الله وَلَا أَنْ يَشَاءً وَلَى اللّه وَلَا أَفَلَ الْمَاكِنَا فَاكُمُ الْمُؤْلِقَ مِنْ وَكَيْفَ أَنْ الله مَا أَلْمُ الله مَا لَمْ يُنزِلُ بِهِ عَلَى الله مَا أَلْمُ الله مَا لَمْ يُنزِلُ بِهِ عَلَى الْخَافُ مَا أَشْرَكُتُهُ الْمُؤْلِقُونَ أَنْ الْمُلْكَانَا فَاكُمُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِقُ فِي الله وَالله المُستحق الله المُلْكَانَا فَاكُم الله المُلْكَانَا فَاكُولُ الله المُؤْلِقُ الله وَالْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الله المُؤْلُولُ الله المُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ ال



أَحَقُّ بِٱلْأَمَٰنِ ۚ إِن كُنْتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ [الانسام: ٨٠، ٨١]، وهكذا مضى في نصحه لهم ولكن لم يلق ذلكم النصح من المجسمة آذانا.

فما كان من إبراهيم عَلِينٌ بعد كل تلك المحاولات إلا أن قام إلى أوثانهم ومعبوداتهم وهشمها تهشيما إلا كبيرا فيها، وهذه حيلة أشبه ما تكون بالصاعقة أراد بها هذا النبى الحكيم إحياء موات تلك القلوب والعقول لتعقل وتعلم أن الألهة التي لا تســتطيع أن تمنع نفسها من مكروه يراد بها فإنها لا تســتحق أن تؤله وأن تعبد من دون الله سبحانه ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَاۤ إِبْرَهِيمَ رُشَدَهُۥ مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ. عَلِمِينَ ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ. مَا هَلَاهِ ٱلتَّمَاشِلُٱلَّتِي أَنتُمْ لَمَّا عَنكِفُونَ ۞ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا لَمَّا عَدِيدِينَ ۞ قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُمْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ۞ قَالُواْ أَجِئْتَنَا بِٱلْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِنَ ٱللَّعِبِينَ ۞ قَالَ بَل رَّبُّكُمْ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلَّذِى فَطَرَهُرَ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُمْ مِنَ ٱلشَّنِهِدِينَ ﴿ وَتَٱلَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَمَكُم بَعَدَ أَن تُولُّوا مُدْبِرِينَ ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَذًا إِلَّا كَبِيرًا لِّمُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ مُرْجِعُونِ ﴿ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَنَا بِتَالِهَتِنَا إِنَّهُ لَمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَإِنْهِيمُ ﴿ قَالُواْ فَأَتُواْ بِهِ، عَلَىٰ أَعَيْنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ۞ قَالُوٓا ءَأَتَ فَعَلْتَ هَلْذَا بِعَالِمَتِنَا يَكَإِبْرَهِيمُ ۞ قَالَ بَلْ فَعَكَهُ. كَبِيرُهُمْ هَلِذَا فَسَنَالُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴿ فَرَجَعُواْ إِلَىٰ أَنفُسِهِمْ فَقَالُوٓا إِنَّكُمْ أَنتُكُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ثُمَّ نُكِسُواْ عَلَى رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَنَوُلاَّهِ يَنطِقُونَ ﴿ قَالَ أَفْتَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمُ ۞ أُفِّ لَّكُورُ وَلِمَا تَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٥١ - ٦٧]. لقد حاصر إبراهيم عليم الشر الذي وعته عقولهم المنغمسة في وحل التجسيم بهذه الحيلة الموفقة، بيد أن العجيب الغريب في أمر القوم أنهم أصروا على تأليهها رغم أنهم رأوها مهشمة محطمة، وفي هذا ما يدل دلالة واضحة على صعوبة إقناع المجسم بخطئة وجريرته، ثم ما كان

تحطير العَيدين

## ثم بعث الله نبيه موسى ﷺ؛

في قوم انتكست فطرهم وجنحت بقوة إلى تأليه الأجسام وتجسيم الإله، ورفضوا أي دعوة تريد النهوض بهم من هذا المستنقع الآسن والدرك الهابط، فوجدت بين جوانحهم أنفس تتلمس أي دعوة تخضعها لعبادة الأجسام المحسوسة.

وقد أدرك فرعون هذه الرعونة الكامنة في نفوس القوم فرأى نفسه أجدرهم بالتأليه وأولاهم به، فقال ﴿ أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴾ فلم يترددوا في طاعته، وسلك مسلك المغالطة الذي سلكه النمرود مع إبراهيم فقال ﴿ وَنَادَىٰ فِرَعَوْنُ فِي فَوْمِهِ عَالَ يَنَقُومِ أَلَيْسَ لِي مُلّكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَاثُرُ تَجَرِّى مِن فَعَيْقُ أَفَلًا تُبْصِرُونَ ﴾ [الزحرف: ٥١]، إن أعظه برهان استطاع فرعون تقديمه ليثبت ربوبيته أن أنهار مصر تجري من تحته، ونسي مجريها ومنشيها عَلَانًا .

بعث الله تعالى موسى على التصحيح هذا المسار المنحرف عن معرفة الله المنغمس في وحل التجسيم، وأيده بالآيات الباهرات والمعجزات الظاهرات، حيث دعا فرعون إلى توحيد الله وأراه ما أيده الله به من معجزة العصا واليد، فآمن له سحرة فرعون، فازداد حنقا وغيظا.

وقد خرج ببني إسرائيل معه وأراهم من آيات الله تعالى ما كان ينبغي أن ترفعهم إلى أعلى مراتب الإيمان واليقين، حيث فلق لهم البحر وأراهم هلاك فرعون وأنزل عليهم المن والسلوى ورفع فوقهم الطور وفجر لهم من الحجر اثنتي عشرة عينا، ولكن نفوسهم التي ألفت درن التجسيم أبت الترقي إلى مراتب الإيمان برب عظيم لا يُحَس ولا يُجَس ولا يُمَس، ولذلك نسيت كل آيات الله الباهرة وألحت في طلب رؤيته لتؤمن به، ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَنْفُوسَىٰ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقّى نَرَى الله جَهْرَة فَأَخَذَتَكُمُ الصَّعِقَة وَأَنشَد لَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥، ٥٦]، هذا ما ألفته نفوسهم وركنت إليه قلوبهم، فهم لا يقبلون التصديق بإله لا تراه أعينهم، ولا يقع تحت طائلة حسهم ولو أقام على وجوده ألف برهان محسوس.

مَوْعِدًا لَن تُخْلَفَهُ وَانظُرْ إِلَى إِلَهِكَ الَّذِى ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَّنَحْرِقَنَهُ ثُمَّ لَنَسفَنَهُ فِي الْفِيكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ لَنَسفَنَهُ فِي الْبَهْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَسِعَ كُلَّ اللَّهُ اللَّ

بيد أن فكرة التجسيم بقيت في خلد الشقي اللعين، إذ اكتشف أن سوقها رائجة، فعمل على إحيائها في كل عصر ومصر وبذل الوسع في بثها والدعاية لأيها.

#### التجسيم يجتاح مكة قبيل بعثة سيدنا محمد على التجسيم

وقبل مبعث سيدنا محمد وقب كان البيت الحرام غاصا بالأصنام المنحوتة وعابديها، وفي مستدرك الحاكم عن أبي هريرة في قال: قال رسول الله في: «عرضت علي النار فرأيت فيها عمرو بن لحي بن قمعة بن خندف أبو عمرو وهو يجر قصبه في النار وهو أول من سيب السوائب وغير عهد إبراهيم في الفاكهي في أخبار مكة أن عمرو بن لحي نصب صنما على الصفا اسمه نهيك مجاود الريح ونصب على المروة صنما يقال له مطعم الطير، وروى كذلك أن عمرو بن لحي، نصب بمنى سبعة أصنام ونصب صنما على القرين الذي بين مسجد منى والجمرة الأولى على بعض الطريق، ونصب على الجمرة الأولى صنما وعلى العمرة الولي على الجمرة الولي عنما، ونصب على شفير الوادي فوق الجمرة العظيمة صنما، وعلى الجمرة العظيمة صنما، وقسم عليهن حصى الجمرات إحدى وعشرون حصاة يرمي كل وثن بثلاث حصيات، ويقال للوثن حين يرمى أنت أكبر من فلان الصنم الهذي يرمى قبله. وقد بلغ عهد الأصنام حول الكعبة حتى مبعثه الله عهدي المعمرة الكعبة حتى مبعثه الشهرة عيما.

#### مع نبينا محمد ﷺ؛

ثم بعث الله نبينا محمدا الله والتجسيم متغلغل في نفوس الناس، فالكعبة كانت غاصة بالمجسمات والأصنام والناس يحجون إليها في كل عام يتقربون إليها بأنواع القرابين، فبذل وسمعه في إرجاع الخلق إلى الحلق وتبيين زيف التجسيم وتنافيه مع جلال العلي العظيم.

واستمرت دعوة النبي ﷺ في عهدها المكي ثلاثة عشر عاما لا تشتغل بغير تشييد أركان التوحيد وزلزلة صروح التجسيم وبيان براهين الحق والحقيقة، حتى أغلقت أبواب الشبه كلها وتهاوت أباطيل التجسيم واحدا تلو الآخر، وانجاب ظلام التجسيم عن عقول الناس ودخلوا في دين الله أفواجا وأقامهم على عقيدة الحق التي تربي أتباعها على أن الله لا إله سواه، وأنــه ﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا يَذْرَؤُكُمْ فِيدً لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَي أَنْ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ لَهُ, مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النسورى: ١١، ١٢] ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيْوُمُ ۚ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ } إِلَّا بِإِذْنِهِ } يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمُّ وَلَا يُجِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَكَآءٌ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ ٱلْعَلَى ٱلْعَظِيمُ ﴾ [القرة: ٢٥٥]، ﴿ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمٌّ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَّ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ ۚ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞ لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٢، ١٠٣] ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ۞ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ يُحْمِيء وَيُمِيتُ ۚ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيثُ ۞ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّلِهِرُ وَٱلْبَاطِنُّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ۚ يَعْلَمُ مَا يَلِيمُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُمُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ

 وفي صحيحي البخاري ومسلم: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِي عَلَى إِصْبَعِ وَالْأَرْضِينَ اللهِ يَمْسِكُ السَّمَوَاتِ عَلَى إِصْبَعِ وَالْأَرْضِينَ عَلَى إِصْبَعِ وَالْأَرْضِينَ عَلَى إِصْبَعِ وَالْخَلَائِقَ عَلَى إِصْبَعِ ثُمَّ يَقُولُ أَنَا الْمَلِكُ فَرَأَيْتُ النّبِي عَلَى إِصْبَعِ وَالْخَلَائِقَ عَلَى إِصْبَعِ ثُمَّ يَقُولُ أَنَا الْمَلِكُ فَرَأَيْتُ النّبِي عَلَى إِصْبَعِ وَالْخَلَائِقَ عَلَى إِصْبَعِ ثُمَّ قَرَأَ ﴿ وَمَا الْمَلِكُ أَنَا الْمَلِكُ فَرَأَيْتُ النّبِي عَلَى النّبِي عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عنه الله عقيدته الراعمة أن لله أصابع يضع عليها الخلائق المذكورة، بيد النبي عَلَيْهِ تلا عليه الآية الكريمة التي وعت أبلغ جواب على معوج النبي عَلَيْهِ تلا عليه الآية الكريمة التي وعت أبلغ جواب على معوج تفكيره، حيث بينت أن هذا المعتقد لا يقول به من قدر الله حق قدره.

وكان من دعائه ﴿ قُولُه كما عند مسلم في صحيحه .. «اللَّهُمَّ أَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ وَبُلَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ»، وقال: «تفكروا في المخلوق ولا تتفكروا في الخالق».

وعن ابن عباس: «قال جاء أعرابي إلى النبي ﷺ فقال علمني من غرائب العلم قال وما صنعت في رأس العلم حتى تسال عن غرائبه قال وما رأس العلم قال معرفة الله حق معرفته قال أن تعرفه الله مثل ولا ند واحدا أحدا ظاهرا باطنا أولا آخرا لا كفؤ له فذلك معرفة الله حق معرفته وقال ﷺ إن الله لا يعرف بالأمثال ولا بالأشباه وإنما يعرف بالدلائل والأعلام الشاهدة على ربويته النافية عنه آثار صنعته».

وقال جابر بن زيد حدثنا رجل من أئمة أهل الكوفة يكنى أبا أمية أن النبي على قوم وهم يتذاكرون فلما رأوا النبي على سكتوا فقال: ما كنتم تقولون قالوا: نتذاكر في الشمس وفي مجراها، قال: «كذلكم فافعلوا تفكروا في الخلق ولا تتفكروا في الخالق وزاد فيه الحسن إن الله لا تناله الفكرة».

وعن أنس بن مالك قال خرج النبي على على قوم جلوس فقال ما أجلسكم فقالوا نتفكر في الله فقال على لا تفتكروا في الله فإنه لا مثل له ولا شبيه ولا نظير ولا تضربوا لله الأمثال ولا تصفوه بالزوال فإنه بكل مكان وتفكروا في خلقه ولأخبرنكم ببعض خلقه أن ملكا من الملائكة له جناح بالمشرق وجناح بالمغرب وقد خرقت رجلاه الأرضين السفلى ورأسه في السماء السابعة.

وعن ابن مسعود قال سألت رسول الله ﷺ أي الذنب أعظم قال أن تجعل لله ندا وهو خلقك.

وعن أبي طلحة أَنَّ رَسُــولَ اللهِ ﷺ قَــالَ: «لَا تَدْخُلُ الْمَلَائِكَــةُ بَيْتًا فِيهِ صُورَةٌ» رواه البخاري ومسلم.

وهكذا ترك النبي ﷺ أمته عامة وأصحابه الذين هم السلف الصالح خاصة على عقيدة التوحيد النقية من كل شوائب ومعائب التجسيم.

#### مع الصحابة الكرام ﴿ اللَّهُ الْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقد غرس النبي على بما تنزلت عليه من آيات وما نطق به من كلمات في نفوس أصحابه عقيدة نقية مصونة من كل لبس وزيف، بعيدة عن كل تجسيم وتشبيه، حتى نطقت ألسنهم منزهة لله تعالى كل التنزيه مقدسة له تعالى غاية التقديس، فهذه أم المؤمنين عائشة رضوان الله عليها تقول: «ثلاث من تكلم بواحدة منهن فقد أعظم على الله الفرية من زعم أن محمدا رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية قال وكنت متكئا فجلست وقلت يا أم المؤمنين انظري ولا تعجلي زلم يقل الله ﴿ وَلَقَد رَهَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ [النجم: ١٣] ﴿ وَلَقَد رَءَاهُ النبي عَن ذلك فقال ذلك جبريل عَنِي ولم أره في صورته التي خلق النبي عن ذلك فقال ذلك جبريل عنه ولم أره في صورته التي خلق

وعن ابن عباس قال لا تتفكروا في الله ولكن تفكروا في خلقه فإنه لا يعرف بالأشباه والأمثال ولكن بتصديقه.

وعن ابن عباس أن نجدة الحروي أتاه فقال يا ابن عباس كيف معرفتك بربك فإن من قبلنا قد اختلفوا علينا فقال ابن عباس أعرفه بما عرف به نفسه من غير رؤية وأصفه بما وصف به نفسه من غير تثبيت صورة لا يدرك بالحواس ولا يقاس بالناس معروف بغير تشبيه متدان في بعده لا ينظر ولا يتوهم ديموميته ولا يمثل بخلقه ولا يجور في قضيته فالخلق إلى ما علم منقادون وعلى ما سطر في المكنون من كتابه ماضون لا يعملون بخلاف ما منهم علم ولا إلى غيره يردون وهو قريب غير ملتزق بعيد غير منفصل يحقق ولا يمثل يوحد ولا يبعض يعرف بالآيات ويثبت بالعلامات قال فقام نجدة مفحما مخصوما متعجبا بما جاء به ابن عباس هيه .

وعن سعيد بن جبير قال لما رأى ابن الأزرق أنه لا يسأل ابن عباس عن شيء إلا أجاب فيه قال ما أجرأك يا ابن عباس قال وما ذاك يا ابن الأزرق قال أراك لا تسأل عن شيء إلا أجبت فيه قال ويلك هو علم عندي أخبرني عمن كتم علما عنده ورجل تكلم بما لا يعلم قال أفكل ما تقول به تعلمه قال نعم إنا أهل بيت أوتينا الحكمة قال نافع أسالك عن الذي تعبده كيف



هو فسكت عنه ابن عباس استعظاما لما قال ثم قال له أخبرك أن الله هو الواحد بغير تشبيه والواجد بغير تفكير والخالق بغير تكييف العالم بغير مثال الموصوف بغير تشبيه الدائم بغير غاية المعروف بغير تحديد البائن بغير نظير عزيز قدير لا يزل ولا يزال وجلت القلوب لمهابته وذلت الأرباب لعزته وخضعت الرقاب لقدرته لا يخطر على القلوب مبلغ كنه عظمته ولا تنعقد القلوب على ضمير يبلغه لا تبلغه العلماء بألبابها ولا المتفكرون بتدبير تفكيرها فأعلم الخلائق به الذي لا يصفه بصورة ولا بمثل فيقع الوهم للخلائق عليه قال نافع صدقت يا ابن عباس.

وعن جابر بن زيد قال جاء نافع بن الأزرق إلى ابن عباس فقال يا ابن عباس أخبرني عن ربك كيف هو وأين هو فقال ابن عباس ثكلتك أمك يا ابن الأزرق إن الله لا كيف له غير الخلق خلق الخلق وهو خالق لكيفيتهم، وهو بكل أين يعني بكل مكان قال فسكت ابن الأزرق.

وعن الضحاك قال جاء يهودي إلى على بن أبي طالب فقال يا على متى كان ربنا فقال على إنما يقال متى كان لشيء لم يكن فكان وهو كائن بلا كينونة كائن بلا كيفية ولم يزل بلا كيف ليس له قبل وهو قبل القبل بلا غاية ولا منتهى غاية تنتهي اليها غايته انقطعت الغايات عنده وهو غاية الغايات.

وعن عطاء أن علي بن أبي طالب مر بقصاب يقول لا والذي احتجب بسبع سموات لا أزيدك شيئا قال فضرب علي بيده على كتفه فقال يا لحام إن الله لا يحتجب عن خلقه ولكن حجب خلقه عنه فقال أكفر عن يميني فقال لا لأنك إنما حلفت بغير الله.

قال الربيع بلغني عن أبي مسعود عن عثمان بن عبدالرحمن المدني عن أبي اسحاق والشعبي قال كان علي بن أبي طالب يقول في تمجيد الله ر

الحي القائم الواحد الدائم فكاك المقادم ورزاق البهائم القائم بغير منصبة الدائم بغير غاية لخالق بغير كلفة فأعرف العباد به الذي بالحدود لا يصفه ولا بما يوجد في الخلق يتوهمه لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار. روى جميع ذلك الربيع في آثاره.

وهكذا مضى السلف الصالح رضوان الله عليهم على التوحيد النقي المتلقى عن الله تعالى وعن رسوله عليه الله دون أن يلبسوه بشيء من الزيف أو الزيغ.

#### عودة التجسيم إلى هذه الأمة:

ومع كل تلك التحذيرات والتنبيهات من الله ورسوله والصحابة من شر التجسيم والمجسمة إلا أن هذه الأمة قد وقعت فيما وقعت فيه الأمم السابقة من تجسيم وتشبيه لله تعالى، وهو ما أخبر عنه النبي عليه في غير ما خبر من أخباره، ومن ذلك:

﴿ قُولُه ﷺ: «لَتَتَبِعُنَّ سَــنَنَ مَنْ قَبْلَكُمْ شِبْرًا بِشِبْرٍ وَذِرَاعًا بِذِرَاعِ حَتَّى لَوْ سَلَكُوا جُحْرَ ضَبَّ لَسَلَكُتُمُوهُ قُلْنَا يَا رَسُــولَ اللهِ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى قَالَ فَمَنْ» رواه البخاري من رواية أبي سعيد الخدري ﷺ.

﴿ وقوله ﷺ: «يَأْتِي النَّاسَ زَمَانٌ الشَّــرْكُ فِيهِ أَخْفَى مِنْ ذَرَّةٍ سَوْدَاءَ عَلَى صَخْرَةٍ سَوْدَاءَ عَلَى صَخْرَةٍ سَوْدَاءَ فِي لَيْلَةٍ ظَلْمَاءَ» رواه الربيع في آثاره.

﴿ وقوله ﷺ: «يُوشِكُ الشَّرْكُ أَنْ يَنْتَقِلَ مِنْ رَبْعِ إِلَى رَبْعِ، وَمِنْ قَبِيلَةٍ إِلَى قَبِيلَةٍ وَمَا ذَاكَ الشَّرْكُ؟ قَالَ: «قَوْمٌ يَأْتُونَ مِنْ بَعْدِكُمْ يَكُونُ مِنْ بَعْدِكُمْ يَحُدُّونَ اللهَ حَدًّا بِالصَّفَةِ» رواه الربيع في آثاره.

إلا أن الشيطان قد يئس من إيقاع المؤمنين بالله تعالى في عين التجسيم الذي وقعت فيه الأمم السابقة، فلم يأمرهم باتخاذ الأصنام وعبادتها من دون

الله، وإنما جسم لهم الله تعالى وجسده في أذهانهم وقال لهم هذا إلهكم وإله المخلق أجمعين، فزين لهم اعتقاد أن الله تعالى محدود في جهة وأن له كل ما للبشر من أبعاض وأعضاء ولكن دون أي تماثل بينه وبينهم، فاستسلموا لهذا التصور المنحرف عن عقيدة التوحيد وحادوا عن سواء السبيل، فصوروا الله تعالى وكأنه إنسان له كل ما للإنسان من أعضاء وأجزاء وحدود، وأنه تعالى على صورة شاب أمرد له شعر أجعد وعليه تاج يلتمع وله نعلان من ذهب وأن له وجها وصورة وعينا ويضحك حتى تبدو لهواته وأضراسه وأن له كفا وأصابع خمسة وفي بعض الروايات ستة وأن له خنصرا وإبهاما، وله ذراعا وصدرا وحقوا وله رجلا وساقا وقدما وأنه يمشي ويهرول ويستلقي، ويتحرك صعودا ونزولا ويجلس على العرش، وأنه تعالى سيضع رجله في ويتحرك صعودا ونزولا ويجلس على العرش، وأنه تعالى سيضع رجله في النار يوم القيامة، وسيكشف عن ساقه للناس، وسيمر في النار وسيكون في القيامة الرابعة منها، وأن له حقوا سيأخذ به داود على يوم القيامة!! كل هذا القنطرة الرابعة منها، وأن له حقوا سيأخذ به داود على قد تغلغل في هذه وغيره ثابت عن القوم لتعلموا كيف أن التجسيم الوثني قد تغلغل في هذه الأمة آخذا صورة مغايرة للوثنية الأولى.

#### مجسمة هذه الأمة:

لقد ابتليت الأمة أيما بلاء بطائفة استماتت في حمل هذا الفكر المهوء، واستماتت في نصره ونشره، وقد امتحن الله الأمة بأن آتى هذه الطائفة زينة وأموالا كما امتحن موسى على ومن معه بفرعون ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبّناً إِنّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاَهُۥ زِينَةً وَأَمّولاً فِي الْحَيوَةِ الدُّنيا رَبّنا لِيُضِلُوا عَن سَيِيلِكَ رَبّنا أَطْمِسْ عَلَى آمُولِهِمْ وَاللهُدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلا يُؤْمِنُوا كَيْ يَرُوا الْعَذَابِ الْأَلِيم ﴾ [يونس: ٨٨]، هذه الطائفة هي التي تعارف المسلمون على تسميتها بالوهابية نسبة إلى زعيمها في القرن الثاني عشر الهجري محمد بن عبدالوهاب، وقد استولت هذه الفرقة على كثر من بلاد الإسلام

بحدي الزيف والسيف، واستولوا على بلاد الله وعبثوا بعقائد المسلمين، ونشروا مراكزهم ومعاهدهم وجامعاتهم ودعاتهم في كل مكان، واستغلوا كل حيلة ووسيلة لإضلال الناس، وهاهي القنوات الفضائية وشبكة المعلومات وقنوات التواصل كلها تنضح بفكرهم والدعاية لرموزهم والترويج لأفكارهم.

وفي هذا البحث سترى العجب العجاب مما لا تتوقع من مسلم اعتقاده وتسطيره ونصره ونشره وتلميعه، وستراه موثقا بعيني رأسك لتعلم عليم اليقين أن التجسيم والوثنية قد توغلت في نفوس المسلمين، وأن الشيطان قد أوفى بقسمه حينما قال ﴿ وَلاَأْضِلَنَّهُمْ ﴾ [الساء: ١١٩].

ولهؤلاء خوار كخوار عجل السامري يتمسكون به كلما جبهتهم حجة التنزيه، ألا وهي «البلكفة» فيقولون نحن نؤمن بما أخبر الله به عن نفسه وأخبر عنه رسول ولكن بلا كيف، فالاستواء معلوم والكيف مجهول، واليد معلومة الكيف مجهول والأصابع معلومة والكيف مجهول والوجه معلوم والكيف مجهول وهكذا خوار كما قلت كخوار عجل السامري يفتنون به الناس.

فهاك ضلالات هذه الطائفة واسأل الله الثبات على الهدى والعزيمة على الرشد العافية في الدنيا والآخرة.

ثم إياك أنصحك ونفسي أن لا تتعجل في إطلاق حكم الشرك على هذه الطائفة وإن شنع معتقدها ففي أهداب تأويلاتها شبهة تدرأ عنها حد التشريك والله الموفق.



# آدم على صورة الله تعالى

يعتقد اليهود أن الله تعالى خلق آدم على صورته تعالى مشابها له، ففي التوراة المحرفة سفر التكوين الإصحاح الأول [٢٦ ـ ٢٨] جاء ما نصه: «وقال الله نعمل الإنسان على صورتنا كشبهنا.. فخلق الله الإنسان على صورته على صورة الله خلقه ذكرا وأنثى خلقهم» إ.هـ.

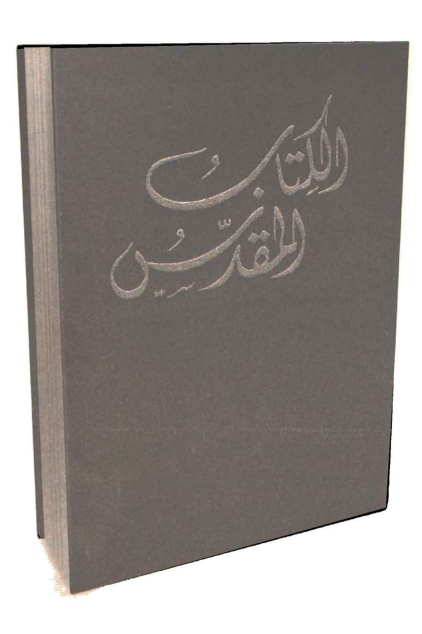
وهذه العقيدة بعينها تبنتها هذه الفرقة، ولذلك صنف أحد متأخريهم كتابا في تقرير هذه العقيدة أسماه (عقيدة أهل الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن) وهو المدعو حمود بن عبدالله التويجري وقد قدم له ابن باز بمقدمة نعته فيها بالعلامة جاء فيها: «أما بعد فقد اطلعت على ما كتبه صاحب الفضيلة الشيخ حمود بن عبدالله التويجري وفقه الله وبارك في أعماله فيما ورد من الأحاديث في خلق آدم على صورة الرحمن وسمى مؤلفه في ذلك (عقيدة أهل الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن الصحيحة فألفيته كتابا قيما كثير الفائدة، قد ذكر فيه الأحاديث الصحيحة الواردة في خلق آدم على صورة الرحمن وسمى على بمجيء



الرحمن يوم القيامة على صورته، وقد أجاد وأفاد وأوضح ما هو الحق في هذه المسألة وهو أن الضمير في الحديث الصحيح في خلق آدم على صورته يعود إلى الله على وهو موافق لما جاء في حديث ابن عمر أن الله خلق آدم على صورة الرحمن، وقد صححه الإمام أحمد وإسحاق بن راهويه والآجري وشيخ الإسلام ابن تيمية وآخرون من الأئمة رحمة الله عليهم جميعا، وقد بين كثير من الأئمة خطأ الإمام ابن خزيمة وَ الله عليه عود الضمير إلى الله عزو وجل بلا كيف ولا تمثيل بل صورة الله تليق به وتناسبه كسائر صفاته..» إ.ه.

وقد سئل ابن باز نفسه عن هذا الحديث وعن عود الضمير فقال بأن الضمير فيه عائد إلى الله تعالى كما في فتاويه.





#### التكوين ١

· وقالَ اللهُ: ولِتجتَمِعِ المياهُ الَّتِي تحتَ السَّماء إلى مكانٍ واحدٍ، ولِيظهَرِ البِّسُ،، وأكثري وأملاي المياهَ في البحار، ولتكثَّر الطُّيورُ فكانَ كذلِكَ. ١ وسمَّى اللهُ البيسَ أرضًا ومُجنَّمَعَ المياهِ بحارًا. ورأى اللهُ أنَّ ذلِكَ حَسَنٌ. خامسٌ. الوقال الله : ولِتُنبتِ الأرضُ نَباتًا: عُشبًا " وقالَ الله : ولِتُخرِج الأرضُ خَلاثِقَ الله : ولتُخرِج الأرضُ خَلاثِقَ يُزِرُ بِزِرًا، وشجَرًا مُثبِرًا يحِيلُ ثَمَرًا، بزرُه فيهِ مِنْ صِنفِهِ على الأرض، نكانَ كذلك، ١٢ فأخرَجَتِ الأرضُ نَباتًا : عُشَبًا بُيزرُ بزرًا مِنْ صِنفِهِ، وشجَرًا بجمِلُ ثَمَرًا، بزرُهُ فيهِ مِنْ صِنفِه . ورأى اللهُ أنَّ ذلِكَ حَسَنٌ . "١٢ وكانَ مساءً وكانَ صباحٌ : يومُ ثالثُ .

۲

١٠ وقالَ اللهُ : ولِيكُنْ فِي حَلَدِ السَّماء نَبُراتُ تفصِلُ بَينَ النَّهار واللَّيل، وتُشِيرُ إلى الأعيادِ والأيَّام والسُّنينَ ، " ولتكُن النَّيراتُ في حَلَدِ السَّماءُ لِتُضيءَ على الأرضِ ۚ، فكانَ كذلِكَ . ١٦ فصنَعَ اللهُ الكَواكبَ والنُّيُّرينَ \* العظيمَين : الشَّمسَ لِحُكْم النَّهار ، والقمرَ لِحُكُّم اللَّيلَ ، ١٧ وجعَلها اللهُ في جَلَدِ السَّماءِ لِتُضيء على الأرض ١٨ ولِتحْكُمَ النَّهارَ واللَّيلَ وتفصِلَ بَينَ النُّور والظَّلام . وَرأَى اللهُ أنُّ هذا حَسَنُّ. ١٩ وكانَ مساءً وكانَ صباحٌ : يومُ رابعٌ .

· وَقَالَ اللَّهُ : ولِتَفِضِ المِياهُ خَلَاثِقَ حَيَّةً وَلَتَطِرْ طُبُورٌ فوقَ الأرض على وجهِ السَّماء، ٢١ فَخَلَقَ اللَّهُ الحِيتَانَ الضُّخَّمةَ وَكُلُّ مَا ذَبُّ مِنْ أصناف الخَلاثِق الحَيِّةِ الَّتِي فاضَت بها المياهُ، وكُلُّ طائر مُجَنِّح مِنْ كُلِّ صِنفٍ. ورأى اللهُ أنَّ

٧ : على صورة للله : تك ه : ١ - ٢ ؛ ١ كور ١١ : ٧ ذكرًا وأنثى أو رجلاً وامرأة : رج مت ١٩ : ١، مر۱۰:۱۰.

هذا حَسَنٌّ. ٢٢ وباركَها اللهُ قالَ: وإنَّسي على الأرض ٥. ٢٢ وكانَ مسالا وكانَ صباحٌ: يومُّ

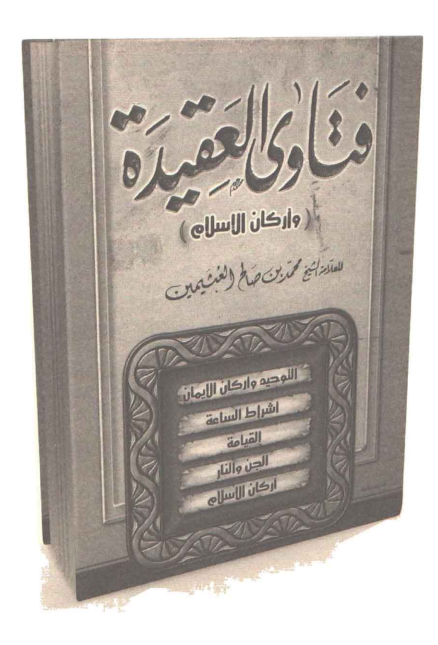
حَيَّةً مِنْ كُلِّ صِنْفٍ: جائِمَ ودَوابً ووُحوشَ أرض مِن كُلِّ صِنفٍ، فكانَ كذلِكَ: ٢٠ صَنَّعَ اللَّهُ وُحوشَ الأرضِ مِنْ كُلِّ صِنفٍ، والبَهاثِمَ مِنْ كُلِّ صِنفٍ، والدوابُّ مِنْ كُلِّ صِنفٍ. ورأى اللهُ أنَّ هذا حَسَنُ.

٢٦ وقالَ اللهُ : ولِنَصنَع الإنسانَ على صُورَتِنا كَمِثَالِنَا ، وَلُيْتَسَلَّطُ عَلَى سَمَكِ البحر وطَير السُّماء والبيائم وجميع وُحوش الأرض وكُلُّ ما يُدِبُّ على الأرض ، . ٧٠ فخَلَقَ اللهُ الإنسانَ على صورتِه ، على صورةِ اللهِ \* خلقَ البشر ، ذكرًا وأَنْنَى خَلَقَهُم . ٢٨ وبارَكَهُمُ اللهُ ، فقالَ لهُم : وأَنْمُوا وآكثروا وآمُلأوا الأرضَ، وأُخضِعوها وتَسلَّطوا على سمك البحر وطَير السُّماء وجميع الحيوانِ الَّذِي يَدِبُ على الأرض، ١٠ وقالَ اللهُ: وها أنا أعطيتُكُم كُلُّ عُشَبٍ يُبَرَرُ بِرِدًا على وجهِ الأرضِ كُلُّها ، وَكُلَّ شَجَرٍ يحمِلُ نَمَرًا فيهِ بزرٌ ، هذا يكونُ لكُم طَعامًا . "أمَّا جميعُ وُحوش الأرض ، وجميعُ طَير السَّماء ، وجميعُ ما يَدِبُ على الأرض مِنَ الخَلاثِق الحَيَّةِ، فأُعطيها كُلُّ عُشْبِ أخصرَ طَعامًا ه. فكانَ كذلك . " ونظر اللهُ إلى كُلُ ما صنَعَهُ ، فرأَى

> ١٦ : حين أعلن الكاتب أن الله خلق النيرين رفض أن بسميما باسميما (الشمس والقمر) ليعارض الدبانات التي تۇلھىما .







#### فتاوي في العقيدة لابن عثيمين

١..

ويؤيده قوله: " المقسطون على منابر من نور على يمين الرحمن" فإن المقصود بيان فضلهم ومرتبتهم وأنهم على يمين الرحمن سبحانه.

وعلى كل فإن يديه سبحانه اثنتان بلا شك، وكل واحدة غير الأخرى وإذا وصفنا البد الأخرى بالشهال فليس المراد أنها أنقص من البد اليمني بل كلتا يديه يمين.

والواجب علينا أن نقول: إن ثبتت عن رسول الله على نؤمن بها، وإن لم تثبت فنقول: كلتا يديه يمين.

- سئل فضيلة الشيخ: ما معنى قول النبيﷺ: "إن الله خلق آدم على صورته"؟.

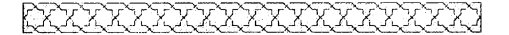
فأجاب فضيلته بقوله: هذا الحديث أعني قول النبي ﷺ: " إن الله خلق آدم على صورته". ثابت في الصحيح ومن المعلوم أنه لا يراد به ظاهره بإجماع المسلمين والعقلاء، لأن الله عز وجل وسع كرسيه السهاوات والأرض، والسهاوات والأرض كلها بالنسبة للكرسي موضع القدمين كحلقة ألقيت في فلاة من الأرض، وفضل العرش على الكرسي كفضل الفلاة على هذه الحلقة فها ظنك برب العالمين؟ لا أحد يحيط به وصفًا ولا تخيلا، ومن هذا وصفه لا يمكن أن يكون على صورة آدم ستون ذراعًا لكن يجمل على أحد معنيين:

الأول: أن الله خلق آدم على صورة اختارها، وأضافها إلى نفسه تعالى تكربيًا وتشريفًا.

الثاني: أن المراد خلق آدم على صورته تعالى من حيث الجملة، وبجرد كونه على صورته لا يقتضي الماثلة والدليل قوله ﷺ: " إن أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر ليلة البدر، ثم الذين يلونهم على أضوأ كوكب في السهاء " ولا يلزم أن تكون هذه الزمرة بماثلة للقمر، لأن القمر أكبر من أهل الجنة بكثير، فإنهم يدخلون الجنة طولهم ستون ذراعًا، فليسوا مثل القمر.

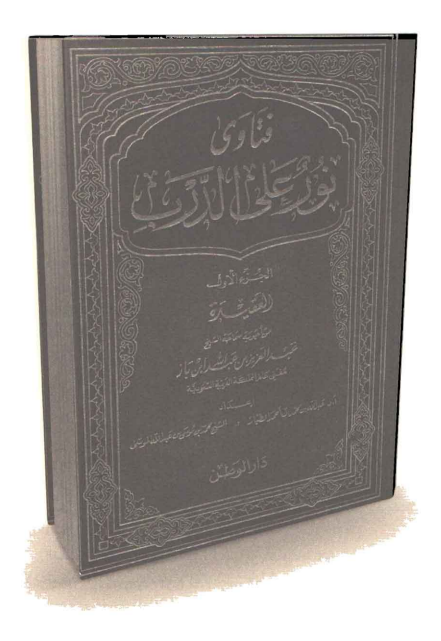
- سئل فضيلة الشيخ: عما أضافه الله تعالى إلى نفسه مثل وجه الله، ويد الله ونحو ذلك؟ فأجاب قائلا: أقسام ما أضافه الله إلى نفسه ثلاثة:

القسم الأول: العين القائمة بنفسها، فإضافتها من باب إضافة المخلوق إلى خالقه، وهذه الإضافة قد تكون على سبيل العموم كقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ ﴾(١). وقد تكون على سبيل الخصوص لشرفيته كقوله تعالى: ﴿وَطَهَّرْ بَيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَّع السَّجُودِ﴾(١)









٧ . الأسماء والصفات

(Y0)

ويقول عز وجل: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ هذا هو الحق الذي عليه أهل السنة من أصحاب النبي عَلَيْه وأتباعهم بإحسان، ومن تأول ذلك فقد خالف أهل السنة في صفة أو في أكثر.

## حديث: «إن الله خلق آدم على صورته...»

خُسِ ٢٥ ﴾ يقول السائل: ورد حليث عن النبي ﷺ ينهى فيه عن تقبيح الوجه، وأن الله خلق آدم على صورته، فما الاعتقاد السليم نحو هذا الحليث؟

الجواب : الحديث ثابت عن رسول الله عليه الصلاة والسلام أنه قال: "إذا ضرب أحدكم فليتق الوجه؛ فإن الله خلق آدم على صورته».

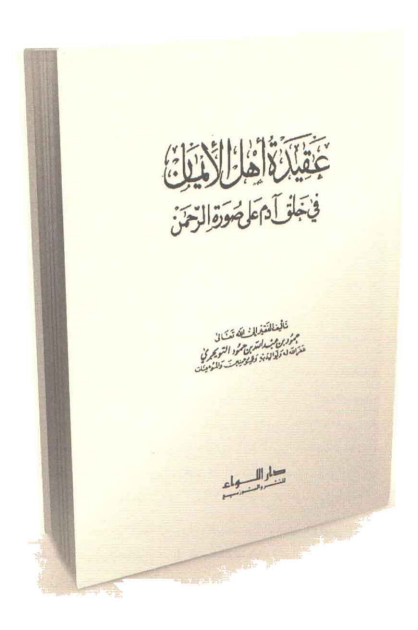
وفي لفظ آخر: اعلى صورة الرحمن).

وهذا لا يلزم منه التشبيه والتمثيل، بل المعنى عند أهل العلم أن الله خلق آدم سميعًا بصيرًا متكلمًا إذا شاء، وهذا هو وصف الله عز وجل، فإنه سميع، بصير، متكلم، ذو وجه جل وعلا، وليس المعنى التشبيه والتمثيل، بل الصورة التي لله غير الصورة التي للمخلوق، وإنما المعنى أنه سميع، بصير، ذو وجه، ومتكلم إذا شاء، وهكذا خلق الله آدم سميعًا بصيرًا، ذا وجه، وذا يد، وذا قدم، ويتكلم إذا شاء.

لكن ليس السميع كالسميع، وليس البصير كالبصير، وليس المتكلم كالمتكلم، وليس الوجه كالوجه. بل الله صفاته سبحانه وتعالى لا يشابهه فيها شيء، بل تليق به سبحانه، وللعبد صفاته التي تليق به ؟ صفات يعتريها الفناء









# اللّه على صورة شاب أمرد

وفوق اعتقادهم أن آدم على صورة الله تعالى، فإنهم يعتقدون أنه على صورة شماب أمرد له وفرة جعد قطط، أي أنه شماب لا لحية له ولا شارب ولرأسه شمعر أجعد، وهذا ما لم يجتريء على قوله اليهود!!

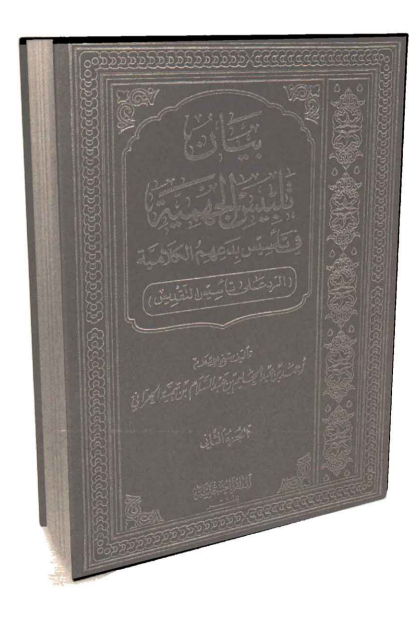
ومن العجائب أن منهم من يجادل في ثبوت تصحيحهم لهذا الحديث، ولما أثبتنا لهم أن أئمتهم الكبار يصححون هذا الحديث هربوا من القول بالتضعيف إلى القول بأنه كان رؤيا نوم، والواقع أن أبا يعلى الفراء مع قوله بأنها رؤيا منام قال بأنها صورة الله تعالى حقيقة، وأما ابن تيمية فقد فرق بين حديثين في الرؤية، حديث أم الطفيل وحديث عكرمة عن ابن عباس، قال



أما حديث أم الطفيل فرؤيا منام وأما حديث عكرمة عن ابن عباس فهي رؤية عين وليست رؤيا منام، وقد أطال ابن تيمية في تحقيق هذه المسألة في كتابه بيان تلبيس الجهمية [ج٢ ط. الدار العثمانية للنشر] فليرجع إليه.

وهؤلاء الحشوية من غبائهم أنهم إذا تورطوا في قضية من القضايا المخلة عقائديا أو سلوكيا أو فكريا قالوا نحن لسنا ملزمين بقول العالم الفلاني فهو يصيب ويخطيء غفر الله له، وهذا من الضلال المبين ومن الكيل بمكيالين، فإن من مخالفيهم من لم يبلغوا مبلغ ابن تيمية في انتقاص الذات العلية ومع ذلك حملوا لهم من العداء منتهاه ومن البغض أقصاه، بينما يلتمسون المعاذير لا بن تيمية ومن على شاكلته فشابهوا اليهود حتى في ذلك ﴿ يُحِلُّونَهُ عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا ﴾ [النوبة: ٣٧].







الإدراك يحصل في غير هذه الحال وأن ما أخبر به من رؤيته هو من هذا الإدراك الذي هو رؤية البصر، وأن المبصر أدركه؛ لكن لم يدركه في نوره الذي هو نوره الذي إذا تجلى فيه لم يدركه شيء.

وفي هذا الخبر من رواية ابن أبي داود «أنه سُئل ابن عباس: هل رأى محمد ربه؟ قال: نعم. قال: وكيف رآه؟ قال: في صورة شاب دونه ستر من لؤلؤ كأن قدميه في خضرة، فقلت أنا لابن عباس: ألبس في قوله: ﴿ لَا تُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُو اللّهِلِيفُ الْمَابِيفُ الْمَابِيفُ اللّهِيمُ قال: لا أم لك، ذلك نوره الذي هو نوره، إذا تجلى بنوره لا يدركه شيء، وهذا يدل على أنه رآه، وأخبر أنه رآه في صورة شاب دونه ستر، وقدميه في خضرة، وأن هذه الرؤية هي المعارضة بالآية، والمجاب عنها بما تقدم فيقتضى أنها رؤية عين كما في الحديث الصحيح المرفوع عن قنادة عن عكرمة عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «رأيت ربي في صورة شآب أمرد له روفرة جعد قطط في روضة خضراء».

الوجه الرابع: أن في حديث عبد الله بن أبي سلمة أن عبد الله بن عمر أرسل إلى عبد الله بن عباس: أي نعم. عبد الله بن عباس يسأله: هل رأى محمد ربه؟ فأرسل إليه عبد الله بن عمر رسوله أن كيف رآه؟ فأرسل إليه: «رآه في روضة خضراء دونه فراش من ذهب على كرسي من ذهب تحمله أربعة من الملائكة . . . ، كما تقدم .

وكون حملة العرش على هذه الصورة أربعة هو كذلك.

الوجه الخامس: أنه ذكر أن الله اصطفى محمداً بالرؤية كما اصطفى موسى بالتكليم، ومن المعلوم أن رؤية القلب مشتركة لا تختص بمحمد كما أن الإبحاء لا يختص بموسى، ولا بد أن يثبت لمحمد من الرؤية على حديث ابن عباس ما لم يثبت لغيره، كما ثبت لموسى من التكليم كذلك، وعلى الروايات الثلاث اعتمد ابن خزيمة في تثبيت الرؤية حيث قال: باب ذكر الأخبار المأثورة في إثبات رؤية النبي خالقه العزيز العليم المحتجب عن أبصار بريته قبل اليوم الذي يجزي الله كل نفس ما كسبت، وذكر اختصاص الله نبيه محمداً في بالرؤية، كما خص إبراهيم عليه السلائم بالخُلة من بين جميع الرسل والأنبياء جميعاً، وكما خص موسى بالكلام خصوصية خصه الله بها من بين جميع الرسل، وخص الله كل واحد منهم بفضيلة وبدرجة ستبة

كرماً منه وجوداً، كما أخبرنا عز وجل في محكم تنزيله في قوله: ﴿ ﴿ يَلْكَ الرُّسُلُ فَشَلْنَا بَهَضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْ مُنْكُمْ أَقَةً وَرَفَعَ بَسْمَنَهُمْ دَرَجَديُّ ﴿ [البقرة: ٢٥٣].

ثم اشتمل حديث هشام الدستوائي عن قتادة عن عكرمة عن ابن عباس قال: أتعجبون أن تكون الخلة لإبراهيم، والكلام لموسى، والرؤية لمحمد صلى الله عليهم وسلم أجمعين، وذكر حديث الحكم عن عكرمة الذي فيه صورة شاب.

وذكر احتجاج بعض أصحابه بما روي عن أبي ذر وابن عباس في تفسير قوله في سورة النجم، واحتجاج بعضهم بقول ابن عباس في قوله: ﴿ وَمَا جَمَلُنَا ٱلرُّينَا ٱلْرَينَا اللَّهِ النجم، واحتجاج بعضهم بقول ابن عباس في قوله: ﴿ وَمَا جَمَلُنَا ٱلرُّينَا ٱلْرَينَا اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وهذا من كلامه يقتضي أنه اعتمد هذه الطرق، وأنها تفيد رؤية العين لله، التي عنزل عليها قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَمَلنَا ٱلرَّيَّا ٱلَّتِي اللّهِ فِينَا اللّهِ فِينَا اللّهِ فَيْنَا اللّهِ فَيْنَا اللّهِ فَيْنَا اللهِ فَيْنَا اللهِ فَيْنَا اللهِ فَيْنَا اللهِ اللهِ قَلْمُ اللهِ اللهِ قَلْمُ قال: قرأيت ربي ٩، وحديث الحكم عن عكرمة في حكم المرفوع أيضاً ؟ لأنه ذكر خبر الرؤية على وجه لا يعلم بالرأي ولا بتأويل القرآن، وكذلك حديث ابن أبي سلمة عن ابن عباس أخبر فيه بأمور لا تُعلم من تفسير القرآن. وعلى هذا فيكون خبر عكرمة عن ابن عباس ونحوه رؤية عين، كما يذهب إلى ذلك طوائف من أهل الحديث.

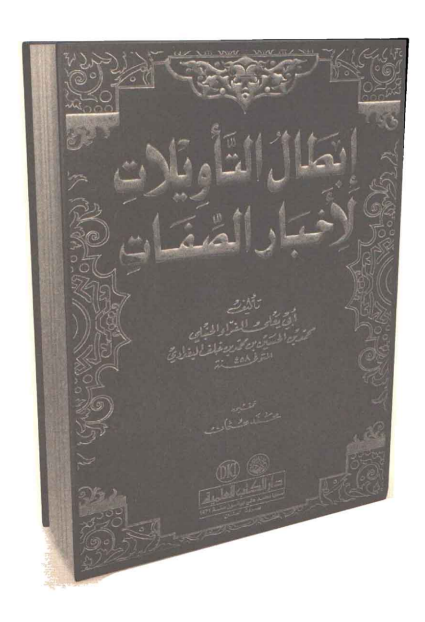
ومع هذا فقد روي بهذا الإسناد بعينه عن عكرمة ما يبين أن رؤية الآخرة على وجه آخر. وقال في هذه الرواية: •ذاك نوره الذي هو نوره، إذا تجلى بنوره لم يدركه شيءه.

وروى عبد الرحمٰن حدثنا إبراهيم بن حاتم حدثنا أبو زرعة حدثنا سلمة بن شبيب أبو عبد الرحمٰن حدثنا إبراهيم بن الحكم بن أبان حدثنا أبي عن عكرمة في قوله عز وجل: ﴿ وُجُوا يُومُ لِلْمَ الْمَرْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ عبد، من النور في عبنيه، أن لو إلى ربها ناظرة قال عكرمة: قانظر ماذا أعطى الله عبد، من النور في عبنيه، أن لو

1791







**79** 

شاذان، قَالَ: نا حَماد بن سلمة، عن قتادة، عن عكرمة، عن ابن عباس، أن النبي، صلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "رأى ربه جل ثناؤه جعدا قططا() أمرد في حلة حمراه".

- وَنَا أَبُو الْقَاسِمِ عَبدُ الْعَزِيزِ بنُ أَحْمَدُ، قَالَ: نَا أَبُو الْحَسَنِ أَحْمَدُ بنُ مُحَمدِ بن مُوسَى بن الصلتِ، قَالَ: نا أَبُو عُمَرَ حَمزَةُ بنُ القَاسِمِ الهَاشِمِي، نا عُمَرُ بنُ مُدرَكِ أَبُو حَفَصِ القَاضِي، نَا مُحَمَّدُ بنُ الوَّلِيدِ، مَولَى بَنِي هَاشِمٍ، قَالَ: نَا شَاذَانُ، قَالَ: نَا حَمَادُ بنُ سَلْمَةً، عَن قَتَادَةً، عَن عِكرمَةً، عَن ابن عَباسٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله، صَلَّى الله عَلَيه وَسُلَمَ: "رَأَيْتُ رَبِي، عَزِ وَجَل، فِي خُلَةٍ خَضَرَاءَ فِي صُورَةِ شَابٍ عَلَيهِ تَاجٌ يَلْمَعُ مِنهُ النف.".

- ونا أَبُو القَاسِمِ عَبدُ العَزيز، قَالَ: أَخبَرَنِي أَبُو بَكر أَحمَدُ بنُ جَعفَر بن مَالِكِ، فِي الإَجَازَةِ، وَقَرَاتُهُ عَلَى أَبِي، قَالَ: نا عَبدُ الله بنُ أَحمَدَ بن جَتِل، قَالَ: خَدثَنِي أَبِي، قَالَ: ثنا غَبُدُ الرِزاقِ، نا مَعمَرٌ، عَن أيوبَ، عَن أَبِي قِلابَةً، عَن ابن عَباسٍ، أن النبي، صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلمَ، قَالَ: "أَتَانِي رَبي، عَز وَجَل، اللَّيلَةَ فِي أَحسَن صُورَةٍ ح يَعنِي: فِي النومِ، فَقَالَ لِي: يًا مُحْمَدُ، هَل تَدري فِيمَ يَحْتَصِمُ المَلأُ الأَعلَى (٢٠) قَالَ: قُلتُ: لا، قَالَ: فَوَضَعَ يَدُهُ بَينَ كَتِفَى حَتَى وَجَدَتْ بَرِدَهَا بَينَ ثُديَى".

وأخرج إلى أبُو القاسم عبيد الله بن أحمَد فِي جملة أخبار الصفات، قَالَ: نا أَحمَد بن مُحَمد الرازي، قَالَ: نا حمزة بن القسم، قَالَ: نا أَبُو حفص عمر بن مدرك،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه حديث رقم: ٤٩٣٢، ومسلم في صحيحه حديث رقم: ١٢٧٥٨، والنسائي في سننه حديث رقم: ٣٤٣٥، وأحمد بن حنبل في مسنده حديث رقم: ٩٩٣٣، وأبو عوانة الإسفراييني في مسئده حديث رقم: ٢٨٧، وأبو نعيم الأصبهاني في المسئد المستخرج على صحيح مسلم حديث رقم: ٣٥٣، والنسائي في السنن الكبرى حديث رقم: ٥٤٧٦، والبيهقي في السنن الكبرى حديث رقم: ١٤١٤٣، والبيهقي في معرفة السنن والأثار حديث رقم: ١٣٦)، والشافعي في مسئله حديث رقم: ١٢٠٠، والأمير سنجر في مسند الإمام الشافعي. حديث رقم: ٧٩٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في جامع الترمذي حديث رقم: ٢١٧٧، وعبد الله بن عبد الرحمن الدارمي في سنه حديث رقم: ٢٠٨٥، وأحمد بن حنبل في مسنده حديث رقم: ٢١٥٣٧، وأبو بكر البزار في البحر الزخار بمسند البزار حديث رقم: ٢٣٤٣، وأبو بكر البزار في البحر الزخار حديث رقم: ٥٧٧، وأبو يعلى الموصلي في مسنده حديث رقم: ٢٥٨١، ومحمد بن هارون الروياني في مسنده حديث رقم: ١٢٤١، والهيثم بن كليب الشاشي في المسند حديث رقم: ١٢٧٦، وابن حجر العسقلاني في المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية حديث رقم: ٣٨٢٣.

۸٠

قَالَ: نَا مُحَمد بن الوليد مولى بني هاشم بغدادي، قَالَ: نَا شَاذَان، قَالَ: نَا حَماد بن سلمة، عن عكرمة، عن ابن عباس، قَالَ: قَالَ رسول الله، صلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "رأيت ربي، عَز وَجَل، فِي حلة خضراء فِي صورة شاب عليه تاج يلمع منه البصر"(۱).

وَقَالَ أَيضا: نَا مُحَمد بن العباس، قَالَ: نَا أَبُو الطيب مُحَمد بن القسم الكوفي، قَالَ: نَا أَرُو الطيب مُحَمد، عن عروة، قَالَ: نَا شَاذَان، قَالَ: نَا أَرِه عَمْد، عن عروة، قَالَ: نَا شَاذَان، قَالَ: نَا خَماد بن سلمة، عن قتادة، عن عكرمة، عن ابن عباس، قَالَ: قَالَ رسول الله، صَلَى الله عَلَيه وَسَلمَ: "رأيت ربى، عَز وَجَل، جعدا أمرد" عليه حلة خضراء".

- وناه أَبُو مُحَمد الحَسَنُ بنُ مُحَمدٍ، فِي جُملَةِ أَخبَارِ الصفَاتِ، نا يُوسُفُ بنُ عُمَرَ، قَالَ: نا إسحَاقُ بنُ إِبَرَاهِيمَ بنِ الحَسَنِ بنِ دَاؤَدَ العَطارُ، قَالَ: نا أَبُو الفَضلِ مُحَمدُ بنُ أَبِي هَارُونَ الوَراقُ، قَالَ: نا أَحمَدُ بنُ مُحَمدِ بنِ يَحتِي بنِ سَعِيدِ الفَطانُ، قَالَ: نا أَسوَدُ بنُ عَارٍ، قَالَ: نا خَمادُ بنُ سَلَمَةً، عَن قَتَادَةً، عَن عِكرِمَةً، عَنِ ابنِ عَباسٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله، صَلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "رَأَيْتُ رَبِي جَعدًا أَمرَدَ عَلَيهِ خُلةً خَضرَاهُ".
- وأنا أَبُو مُحَمدِ الحَسَنُ بنُ مُحَمدِ، قَالَ: أَجَازَ لَنَا عَلِي بنُ مُحَمدِ بنِ لُولُو، قَالَ: نا الهَيْمَمْ بنُ خَلَفِ الدورِي، قَالَ: نا حَجاجُ بنُ مُحَمدِ الأَعوَزُ، عَنِ ابنِ جُرَيجٍ، قَالَ: قَالَ الشَحاكُ: سَمِعتُ ابنَ عَباسٍ يَقُولُ: "زَأَى مُحَمدٌ رَبه بِعَينَيهِ مَرتَينِ فِي صُورَةِ شَابِ الشَحاكُ: سَمِعتُ ابنَ عَباسٍ يَقُولُ: "زَأَى مُحَمدٌ رَبه بِعَينَيهِ مَرتَينِ فِي صُورَةِ شَابِ أَمَرَدَ".
- وأنا أَبُو بَكِرٍ مُحَمدُ بنُ عَبدِ المَلِكِ بنِ بِسْرَانَ، قَالَ: أَنَا أَبُو الحَسَنِ عَلِي بنُ عُمَرَ الدارَقُطنِي، نا أَبُو الحَسَنِ عَلِي بنُ عُمَرَ الدارَقُطنِي، نا أَبُو العَبابِي عَبدُ الله بنُ جَعفرِ بنِ خُشْيش، نا مُحَمدُ بنُ مَنصُورِ الطوسِي، نا أُسودُ بنُ عَامِر، نا حَمادُ بزَ سَلَمَةَ، عَن قَتَادَةَ، عَن عِكرِمَةَ، عَنِ ابنِ عَباسٍ، عَنِ النبِي، صَلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "أَنَهُ رَاي رَبهُ، عَز وَجَل، شَابا أَمرَدَ جَعدًا قَطَطًا فِي خُلةٍ خَصْرَاءً".
- وَذَكَرَ أَبُو بَكُرِ الخَلالُ فِي (سُنَيهِ)، قَالَ: أَنَا مُحَمَدُ بِنْ عَلِي بِن مُحَمِّدِ الوَراقُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ الأصبهاني في العظمة حديث رقم: ٢٥٩، وعمر بن شاهين في شرح مفاهب أهل السنة حديث رقم: ٢٠٠، وابن عراق الكناني في تنزيه الشريعة العرفوعة حديث رقم: ٧١٥

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البيهفي في الأسماء والصفات حديث رقم: ٩٢١، وأبو الفرج بن الجوزي في العلل المتناهية حديث رقم: ١٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات حديث رقم: ٩٣١.



۸١

قَالَ: نَا إِبرَاهِيمُ بِنُ هَانِيْ، قَالَ: نَا أَحَمَدُ بِنُ عِيسَى، وَقَالَ لَهُ أَحَمَدُ بِنُ حَنَبُلِ: حَدثَهُم بِهِ فِي مَنزِلِ عَمهِ، قَالَ: نَا عَبْدُ الله بِنُ وَهبٍ، قَالَ: أَخبَرَنِي عَمرُو بِنُ الحَارِثِ، عَن سَعِيدِ بِنِ أَبِي هِلَالٍ، أَن مَرَوَانَ بِنَ عُثمَانَ خَدثَهُ، عَن عُمَارَةَ بِنِ عَامِرٍ، عَن أُم الطَفْيلِ، امرَأَةٍ أُبِي بِنِ كَعبٍ، أَنَهَا قَالَت: سَمِعتُ رَسُولَ الله، صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَم، يَذكُرُ: "أَنَهُ رَأَى رَبَهُ فِي لَكُونَ قَالَتَ مَن ذَهُبٍ، عَلَى وَجِهِهِ المَنْفِ مِن ذَهُبٍ، عَلَى وَجِهِهِ فَرَاشٌ مِن ذَهُبٍ، عَلَى وَجِهِهِ فَرَاشٌ مِن ذَهُبٍ، عَلَى وَجِهِهِ فَرَاشٌ مِن ذَهُبٍ، عَلَى وَجِهِهِ

- وأنا أَبُو بَكرِ بِنُ بِسْرَانَ، أنا الدارَقُطني، نا مُحَمدُ بِنُ إِسمَاعِلَ الفَارِسِي، نا أَبُو رُرِعَةَ الدَمَشْقِي، نا أَحَدُ بِنُ صَالِح، نا ابنُ وَهب، أَخبَرَنِي غمرُو بنُ الحَارِثِ، أَن مَوانَ بنَ عُشمَانَ أَخبَرَهُ، عَن عُمَارَةَ بنِ عَامِر، عَن أُم الطَفيلِ، امرَأَةِ أَبَي بنِ كَمبٍ، أَنهَا سَمِعَت رَسُولَ الله، صَلى الله عَلَيهِ وَسَلَم، يَذكُرُ: "أَنهُ رَاكَ رَبَه فِي النوعِ فِي صُورَةِ شَابِ ذِي وَفرَةٍ، قَدَمَاهُ فِي الخُضرِ، عَلَيهِ نَعلانِ مِن ذَهَبٍ، عَلَى وَجهِ فَرَاشَ مِن ذَهَبِ" .

وروى أَبُو عبد الله بنَ بطة فِي كتاب الإبانة: قَالَ أَحمَد بن مُحَمد الباغندي: قَالَ: نا أَحمَد بن عبد الجبار العطاردي، قَالَ: نا يونس بن بكير، عن مُحَمد بن إسحاق، عن

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات حديث رقم: ٩٢٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات حديث رقم: ٩٢٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الدارقطني في الرؤيا حديث رقم: ١٣١، وأبو الفرج بن الجوزي في العلل المتناهبة حديث رقم: ٩، وأبو الفرج بن المجوزي في الموضوعات الكبرى حديث رقم: ١٩١، وجلال الدين السيوطي في اللآلئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة حديث رقم: ٧١ وابن عراق الكناني في تنزيه الشريعة المرفوعة حديث رقم: ٢١.



AY

عبد الرحمن بن الحارث، عن عبد الله بن أبي سلمة، عن عبد الله بن عمر، أنه بعث إلى عبد الله بن عبر، أنه بعث إلى عبد الله بن عباس يسأله: هل رأى مُحَمد ربه، تَبَارَكَ وَتَعْالَى، فبعث إليه: أن نعم قد رآه، فرد عليه رسوله، فقال: كيف رآه؟ قُالَ: فقال: رآه عَلَى كرسي من ذهب ("تحمله أربعة من الملائكة ملك في صورة رجل، وملك في صورة أسد، وملك في صور ثور، وملك في صورة نسر، في روضة خضراء دونه فراش من ذهب.

وَقَالَ: ونا أَبُو ذر، قَالَ: نا العطاردي، قَالَ: نا يونس بن بكير، عن أَبِي إسحاق، قَالَ: خدتُنِي يعقوب بن عبه، عن عكرمة، عن ابن عباس، قَالَ: أنشد رسول الله، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلّم، من قول أمية بن أَبِي الصلت:

رجل وثور تحت رجل يمينه والنسر للأخرى وليث مرصد

فقال رسول الله، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "صدق".

وقد ذكر أَبُو الحسن الدارقطني هَذِهِ الأَلْفَاظُ فِي كِتَابِ الرؤية من طرق.

اعلم أن الكلام فِي هَلِهِ الأخبار فِي فصلين أحدهما: فِي طرقها، والثاني: فِي الفاظها. أما طرقها فإن كلام أحمد فِي ذَلِكَ مختلف.

فروى المروذي، قَالَ: حَدثَنِي عبد الصمد بن يحيى الدهقان، قَالَ: سمعت شاذان يَقُول: أرسلت إلى أَبِي عبد الله أستأذنه فِي أن أحدث بحديث قتادة، عن عكرمة، عن ابن عباس، رأيت ربي فقال: حدث به فقد حدث به العلماء، فقلت: إنهم يقولون ما رواه غير شاذان، قَالَ: بلى قد كتبته عن عفان، عن رجل، عن حَماد بن سلمة.

وهذا من أحمّد تصحيح لحديث ابن عباس وتثبيت له.

وذكر أبو بكر الأثرم في كتاب العلل: سألت أحمَد عن حديث عبد الرحمن بن عايش الذي روى عن النبي، صلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "رأيت ربي في أحسن صورة"("فقال: يضطرب في إسناده لأن معمراً روى عن أيوب، عن أبي قلابة، عن ابن عباس، عن النبي، صلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ.

وروى معاذبن هشام، عن أبيه، عن قتادة، عن أُبِي قلابة، عن خالد بن اللجلاج، عن ابن عباس، عن النبي، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ.

ورواه خماد بن سلمة، عن قتادة، عن عكرمة، عن ابن عباس، عن النبي، صَلَّى الله

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة في التوحيد حديث رقم: ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي في سننه حديث رقم: ٢٠٨٥.

۸٣

عَلَيهِ وَسَلمَ.

ورواه يُوسُف بن عطية، عن قتادة، عن أنس، عن النبي، صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ.

ورواه عبد الرحمن بن زيد، عن جابر، عن خالد بن اللجلاج، عن عبد الرحمن بن عايش، سمعت النبي، صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلمَ.

ورواه يزيد بن يزيد بن جابر، عن خالد بن اللجلاج، عن عبد الرحمن بن عايش، عن رجل من أصحاب النبي، صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلمَ.

ورواه يحيى بن أبِي كثير، فقال: عن ابن عباس، عن مالك بن يخامر، عن معاذ بن جبل، عن النبي، ضلى الله عَلَيهِ وَسُلمَ.

وأصل الحديث واحد، وقد اضطربوا فيه.

وظاهر هَذَا الكلام من أَحمَد التوقف فِي طريقه لأجل الاختلاف فيه، ولكن ليس هَذَا الكلام مما يوجب تضعيف الحديث عَلَى طريقة الفقهاء.

ورأيت في مسائل مهنا بن يحيى الشامي، قَالَ: سألته يعني أَحمَد عن حديث رواه ابن وهب، عن عمرو بن الحارث، عن سعيد بن أبي هلال، أن مروان بن عثمان حدثه، عن أم الطفيل امرأة أبي بن كعب، أنها قالت: سمعت النبي، صلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "يذكر أنه رأى ربه في المنام في صورة شاب موفر رجلاه في خضر عليه نعلان من ذهب". فحول وجهه عني وَقَالَ: هَذَا حديث منكر، وَقَالَ: لا نعرف هَذَا رجل مجهول يعني مروان بن عثمان. فظاهر هَذَا التضعيف من أحمد لحديث أم الطفيل.

ورأيته بخط أَبِي بكر الكشي، قَالَ عبد العزيز: سمعت الخلال يَقُول: إنما نروي هَذَا الحديث وإن كان فِي إسناده شيء، تصحيحا لغيره ولأن الجهمية تنكره.

ورأيت بخط ابن حبيب جوابات مسائل لأبي بكر عبد العزيز، قَالَ: حديث أم الطفيل فيه وها، ونحن قائلون به، وظاهر رواية إبراهيم بن هانئ تدل عَلَى صحته، لأن أحمد قَالَ لأحمد بن عيسى في منزل عمه حدثهم به، ولا يجوز أن يأمره أن يحدثهم بحديث يعتقد ضعفه لا سبما فيما يتعلق بالصفات.

 <sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في الرؤيا حديث رقم: ١٣١، وأبو الفرج بن الجوزي في العلل المتناهبة حديث رقم: ٩، وأبو الفرج بن الجوزي في الموضوعات الكبرى حديث رقم: ١٩٤، وابن عراق الكناني في تنزيه الشريعة المرفوعة حديث رقم: ٣١





٨£

وقد صحه أبو زرعة الدمشقي فيما سمعناه من أبي مُخمد الخلال وأبي طالب بن العشاري وأبي بكر بن بشران، عن علي بن عمر الحافظ، فيما خرجه في آخر كتاب الروية، قَالَ: نا مُخمد بن إسماعيل الفارسي، قَالَ: نا أبو زرعة الدمشقي، قَالَ: نا أجد بن صالح، قَالَ: نا ابن وهب أخبره، أن مروان بن عثمان أخبره، عن عمارة بن عمر، عن أم الطفيل امرأة أبي بن كعب، أنها سمعت رسول الله، صلى الله عَلَيه وَسَلمَ: "يذكر أنه رأى ربه، عَز وَجَل، في النوم في صورة شاب ذي وفرة قدماه في أخضر عليه نعلان من ذهب".

قال أَبُو زرعة: كل هَوُلاءِ لهم أنساب قوية بالمدينة، فأما مروان بن عثمان فهو مروان بن عثمان بن أبي سعيد بن المعلى الأنصاري، وأما عمارة فهو ابن عامر بن عمرو بن حزم صاحب رسول الله، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ، وعمرو بن الحارث وسعيد بن أبي هلال فلا يشك فيهما، وحسبك بعبد الله بن وهب محدثا في دينه وفضله. وظاهر الكلام من أبي زرعة إثباتا لرجال حديث أم الطفيل، وتعريفا لهم وبيانا عن عدالتهم، وهو ظاهر ما عليه أصحابنا لأن أبًا بكر الخلال ذكر حديث أم الطفيل في سننه ولم يتعرض للطعن عليه.

وأخرج إلي أبر إسحاق البرمكي جزءا فيه حكايات عن أبي الحسن بن بشار رواية أبي حفص، عن أبه أحمد بن إبراهيم، قال: سألت الشيخ يعني أبا الحسن بن بشار عن حديث أم الطفيل وحديث ابن عباس في الرؤيا، فقال: صحيح، فعارض رجل، فقال لمذبه الأحاديث لا تذكر في مثل هَذَا الوقت، فقال له الشيخ: فيدرس الإسلام فكت.

فقد حكم بصحة الحديث، وقد يجوز أنه لم يقع لأحمد معرفة مروان بن عثمان في حال ما سأله مهنا، ثم وقع له معرفة نسبه فيما بعد.

- وَكَتَبَ إِلَى أَبُو القَاسِمَ عَبُدُ الرحمَنِ بنُ مُخمدِ بنِ إِسخَاقَ بنِ مُحَمدِ بنِ يُحنى بنِ مَندَه الأصبَهَانِي، بِجُزء فِيهِ حَدِيثُ ابنِ عَباسٍ فِي الرقيّةِ مِن طُرْقِ، وَكَلامُ أَصحَابٍ الحَدِيثِ عَلَيهِ، وَكَلامُ أَصحَابٍ الحَدِيثِ عَلَيهِ، وَمُحمدُ بنُ عَلِي بن

 <sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في الرؤيا حديث رقم: ٢٢١، وأبو الفرج بن الجوزي في العلل المتناهية حديث رقم: ١٥٠ وأبو الفرج بن الجوزي في الموضوعات الكبرى حديث رقم: ١٠٤، وابن عراق الكناني في تنزيه الشريعة المرفوعة حديث رقم: ١١.

40

مَهدِي، وَغَيرُهُمَا، قَالُوا: ثنا أَحمَدُ بنُ جَعفَرِ بنِ مَالِكِ، ونا أَحمَدُ بنُ مُحَمدِ بنِ عَبدِ الله بنِ إِسحَاقَ، وَاللفظُ لَهُ، قَالَ: نا سَلَيمَانُ بنُ أَحمَدَ بنِ أَيوب، قَالَ: نا عَبدُ الله بنُ أَحمَدَ بنِ خَبلٍ، قَالَ: نا جَدُ بنُ عَامِر، قَالَ: نا حَمادُ بنُ سَلَمَةً، عَن أَحمَدَ بنِ حَبلٍ، قَالَ: نا رَسُولُ الله، صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ: "رَأَيتُ وَبِي فِي صُورَةِ شَاب أَمرَدُ (١)، لَهُ وَفرَةً جَعدَ قَطَطٌ، فِي رَوضَةٍ خَضرَاءً"، قَالَ: وَأَبلِغتُ أَن الطَبرَانِي، قَالَ: حَدِيثُ قَتَادَةً، عَن عِكرِمَةً، عَنِ ابنِ عَباسٍ، عَنِ النبِي، صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ، فِي الرؤيةِ صَحِيحٌ، وَقَالَ: مَن زَعَمَ أَني رَجَعتُ عَن هَذَا الْحَدِيثِ بَعدَ مَا حَدثتُ وَسَلَم، فِي الرؤيةِ صَحِيحٌ، وَقَالَ: مَن زَعَمَ أَني رَجَعتُ عَن هَذَا الْحَدِيثِ بَعدَ مَا حَدثتُ وَسَلَمَ، فِي الرؤيةِ صَحِيحٌ، وَقَالَ: مَن زَعَمَ أَني رَجَعتُ عَن هَذَا الْحَدِيثِ بَعدَ مَا حَدثتُ وَسَلَمَ، فِي الرؤيةِ صَحِيحٌ، وَقَالَ: مَن زَعَمَ أَني رَجَعتُ عَن هَذَا الْحَدِيثِ بَعدَ مَا حَدثتُ وَسَلَمَ، فِي الرؤيةِ صَحِيحٌ، وَقَالَ: مَن زَعَمَ أَني رَجَعتُ عَن هَذَا الْحَدِيثِ بَعدَ مَا حَدثتُ وَسَلَمَ، فِي الرؤيةِ صَحِيحٌ، وَقَالَ: مَن زَعَمَ أَني رَجَعتُ عَن هَذَا الْحَدِيثِ بَعدَ مَا حَدثتُ وَجَمَاعَةٌ مِنَ التَبِعِينَ، عَن عِكرِمَةً، وَجَمَاعَةً مِن التَهِعِي التابِعِينَ، عَن عِكرِمَةً، وَجَمَاعَةً مِن التَهِ عَلَى وَسَلَمَ، وَذَكَرَ أَسَمَاءَهُم بِطُولِهَا.

- وأنا مُحَمد بن عبيد الله الأنصاري، قَالَ: سمعت أَبَا الحسن عبيد الله بن مُحَمد بن معدان، يَقُول: سمعت سُلَيمَان بن أَحمَد يَقُول: سمعت ابن صدقة الحافظ، يَقُول: من لم يؤمن بحديث عكرمة فهو زنديق.

وأنا مُحَمد بن سُلَيمَان، قَالَ: سمعت بندار بن أَبِي إسحاق، يَقُول: سمعت علي بن مُحَمد بن إبان، يَقُول: سمعت البرذعي، يَقُول: سمعت أَبَا زرعة الرازي، يَقُول: من أنكر حديث قتادة، عن عكرمة، عن ابن عباس، قَالَ: قَالَ رسول الله، صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "رأيت ربي، عَز وَجَل، "فهو معتزلي.

وسمعت علي بن أحمَد بن مهران المديني، قَالَ: حضرت أَبَا عبد الله بن مهدي وحضر عند جماعة فتذاكروا حديث عكرمة، وأنكره بعضهم، وكنت قد حفظته فحدثت به بطوله، فقام إلى أَبُو عبد الله وقبل رأسى ودعا لى.

ونا مُحَمد بن مُحَمد بن الحسن، قَالَ: نا أَحمَد بن مُحَمد الملحمي، قَالَ: سمعت مُحَمد بن مُحَمد بن هانئ الأثرم، مُحَمد بن علي بن جعفر البغدادي، قَالَ: سمعت أَحمَد بن مُحَمد بن هانئ الأثرم، يَقُول: سألت أَبَا عبد الله أَحمَد بن حنبل عن حديث حَماد بن سلمة، عن قتادة، عن عكرمة، عن ابن عباس، عن النبي، صَلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "رأيت ربي " الحديث، فقال أَحمَد بن حنبل: هَذَا حديث رواه الكبر عن الكبر عن الصحابة، عن النبي، صَلى الله



۸٦

عَلَيهِ وَسَلمَ، فَمَنَ شَكَ فِي ذَٰلِكَ أَو فِي شيء منه فَهُو جَهْمِي لا تَقْبَل شَهَادَتُه، ولا يسلم عليه، ولا يعاد فِي مرضه.

- وأنا أَحمَد بن مُحَمد بن عبد الله بن إسحاق، قَالَ: نا مُحَمد بن يعقوب، قَالَ: نا أَحمَد بن مُحَمد، قَالَ: نا عبد الله بن أَحمَد بن حنبل، قَالَ: رأيت أبي يصحح هَذِهِ الأحاديث ويذهب إليها وجمعها وحدثناها.

وروى بإسناده عن عبد الوهاب الوراق، قَالَ: سمعت أسود بن سالم يَقُول فِي هَذِهِ الأحاديث التي جاءت فِي الرؤية، قَالَ: نحلف عليها بالطلاق والعتاق أنها حق.

فهذا الكلام في طريقها.

وأما ألفاظ هَذِهِ الأحاديث فإنها تتضمن إثبات الصورة وإثبات الرؤية، وقد تقدم الكلام فِي ذَلِكَ فيما قبل وتتضمن زيادة ألفاظ فِي الرؤية لا يجب أن يستوحش من إطلاقها، لوجهين:

أحدهما: أن أحمَد قَالَ فِي رواية حنبل: لا نزيل عنه صفة من صفات ذاته بشاعة شنعت.

الثاني: أننا لا نطلقها عَلَى وجه الجوارح والأبعاض، وتغير الأحوال، وإنما نطلقها كما نطلق غيرها من الصغات من الذات والنفس والوجه واليدين والعين وغير ذَلِك، وليس في قوله: شاب وأمرد وجعد وقطط وموفر إثبات تشبيه، لأننا نثبت ذَلِكَ تسمية كما جاء الخبر لا نعقل معناها، كما أثبتنا ذاتا ونفا، ولأنه ليس في إثبات الفراش والنعلين والتاج وأخضر أكثر من تقريب المحدث من القديم، وهذا غير ممتنع وصفه بالجلوس عَلَى العرش، وكما روي في تفسير قوله: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَنَكَ رَبُّكَ مَقَامًا لِعرش.

وكما روي: "أن الله يدني عبده حتى يضع عليه كنفه " وكما روي فِي قوله: ﴿ ثُمُّ دَنَا فَتَدَكِّنْ ۚ فَكَانَ قَابَ قَوْسَمِّنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۚ ﴾ [سورة النجم آية ٨-٩] وكما روي: "أنه وضع يده بين كنفيه " وكما روي: "دونه حجاب " وغير ذَلِكَ.

واعلم أنها رأيا منام لأن أم الطفيل قد صرحت بذلك في خبرها، وحديث ابن عباس أكثر ألفاظه مطلقة، وقد نقل في بعضها صريح بذكر المنام فيما حَدثُنا أَبُو القاسم فقال: "أتانى ربى الليلة في أحسن صورة" يعنى في النوم.

فإن قيل: فهذه الأخبار ضعاف لأن مدارها عَلَى عكرمة، وقد قَالَ ابن عمر لنافع:

۸٧

لا تكذب على كما كذب عكرمة عَلَى ابن عباس،

قيل: هَذَا غلط لأن عكرمة ثقة ثقة، وهو مولى لابن عباس وقد أخرج عنه البخاري ومسلم ومالك وأحمد وغيرهم من أئمة أصحاب الحديث.

فإن قيل؛ فهذه الأخبار منام والشيء قد يرى في المنام عَلَى خلاف ما هو به، قيل: هَذَا غلط لوجوه: أحدها: أن النبي، صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ، قصد بذلك بيان كرامته من ربه وقرب منزلته منه، فإذا حمل عَلَى خلاف ما أخبر زال المقصود، ولأن ما يخبر به شرع فهو معصوم فيه وصفات الله، عَز وَجَل، شرع اعتقادها، وإذا كان معصوما استوى فيه المنام واليقظة لأن رؤية الأنبياء تجري مجرى الوحى، من ذَلِكَ رؤيا إبراهيم، عَلَيهِ السلامُ، ذبح ولده، ومن ذَلِكَ رؤيا يُوسُف، عَلَيهِ السلامُ، فِي المنام الكواكب أنها ساجدة له، ولأن أعينهم تنام وقلوبهم لا تنام.

فإن قيل: يحتمل أن يكون قوله: "رأيت ربي جعدا قططا شابا موفرا " معناه: وأنا جعد قطط أمرد فتكون الصفة راجعة إلى النبي، صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ، كما يقال: رأيت الأمير راكبا يحتمل أن يكون الأمير هو الراكب، ويحتمل أن يكون الرائى راكبا.

قيل: هَذَا غلط لوجوه: أحدها: أنه لم يكن هَذِهِ صفات النبي، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ، ولو تغيرت صفته فِي تِلكَ الحال لأخبر بذلك كما أخبر بوضع اليد بين كتفيه، وكما أخبر بقوله: "فيم يختَصم الملا الأعلى " ولأن ألفاظ الخبر تدفّع هَذًا، لأن في حديث ابن عباس: "عليه تاج يلمع منه البصر " لو كانت الصفة راجعة إلى النبي، صلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ، لقال علي تاج، وفي حديث أم الطفيل: "رجلاه فِي خضر عليه نعلان من ذهب(١) عَلَى وجهه فراش من ذهب " ولو كانت الصفة عائدة عَلَى النبي، صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ، لقال: عَلَى وجهى وعلى فراش وعلى نعلان. وعلى أن قائلًا لو قَالَ: رأيت الأمير جعدا قططا لم تنصرف هَذِهِ الصفة إلا إلى الأمير دون الراثي كذلك هاهنا.

فإن قيل: يحتمل أن تكون هَذِهِ المناظرة التي وصفها فِي الخبر ترجع إلى ما رأى فِي الجنة من هَذِهِ الخلق وما زينت به، وأنه كان رائيا لربه فِي جميع ذَلِكَ لم يقطعه نظره إليها عنه ولم يشغله عنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في الرؤيا حديث رقم: ٢٣١، وأبو الفرج بن الجوزي في العلل المتناهية حديث رقم: ٩، وأبو الفرج بن الجوزي في الموضوعات الكبرى حديث رقم: ١٩٤، وابن عراق الكناني في تنزيه الشريعة المرفوعة حديث رقم: ٣١.

۸۸

قيل: هَذَا غلط لأنه لو قَالَ: رأيت الخليفة في صورة شاب عَلَى وجه فراش وفي رجليه لم يعقل من ذَلِكَ داره، وإنما يرجع ذَلِكَ إلى ذاته.

فإن قيل: هَذِهِ الصفات لا تليق بصفات الله سُبحَانَهُ لأنها من صفات المخلوقين المحدثين. قيل: هَذَا غلط، لأن مثل هَذَا موجود فِي إثبات الوجه والبدين والعين فإنها من صفات المخلوقين المحدثين وقد جاز وصفه بها.

فإن قيل؛ إنما أثبتنا ذَلِكَ لأنها وردت من طريق مقطوع عليه وهو القرآن، وهذه أخبار آحاد وخبر الواحد إنما يقبل فيما طريقة العمل، فأما فيما طريقة الاعتقاد والقطع فلا، لأنه لا يمكن القطع بمثلها.

قيل: هَذَا غلط، لأنها وإن كانت أخبار آحاد فقد تلقتها الأمة بالقبول، منهم من حملها عَلَى ظاهرها وهم أصحاب الحديث، ومنهم من تأولها وتأويله لها قبول لها، وإذا تلقيت بالقبول اقتضت العلم من طريق الاستدلال، لأن تلقيهم لها يدل عَلَى صحتها.

وجواب آخر: وهو أنه لو لم يجب قبولها لم يجب التشاغل بتأويلها كساثر الأخبار الباطلة، ولما تشاغلوا بالتأويل عَلَى مقتضى اللغة علمنا صحتها.

فهان قيل: إنما تأولناها لئلا يخلو نقلها من فائدة، وأن لا يكون ورودها كلا ورود. قيل: لو لم يجب قبولها لم يلزم طلب الفائدة لها ولم يضر إطراحها كسائر الأخبار الباطلة.

وقد روي عن ابن عباس كلام يؤكد صحة حديثه ذكره أبُو بكر بن أبِي داود فِي كتاب السنة من جملة كتاب السنن بإسناده، عن عكرمة، قَالَ: سئل ابن عباس: هل رأى مُخمد ربه؟ قَالَ: نعم، قَالَ: كيف رآه؟ قَالَ: فِي صورة شاب دونه ستر من لؤلؤ، كان قدميه فِي خضرة، فقلت أنا لابن عباس: ألبس هو من يَقُول: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَرُ وَهُوَ لَدَمِهِ أَنَا لابن عباس: ألبس هو من يَقُول: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَرُ وَهُو يُدُولُ الْأَبْصَرُ وَهُو اللَّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ذَلِكَ نُوره الذي هو نوره إذا تجلى بنوره لا يدركه شيء.

وهذا يدل من كلامه عَلَى إثبات الحديث وحمله عَلَى ظاهره وتأويل الآية.

فأما الفراش فقال أبُو بكر عبد العزيز: نا أُحمَد، قَالَ: سألت ثعلب عن قوله: "فراش من ذهب"، قَالَ: الفراش ما تطاير من كل شيء رقيق فهو فراش.

فهذا حد الفراش في الشاهد، فأما الفراش المذكور في الخبر فلا نعقل معناه كغيره

# وتحمل الله أربعة ملائكة لهم وجوه مختلفة

ولم تكتمل صورة الله تعالى في رواية الرؤية المنسوبة إلى ابن عباس عند مجرد رؤية النبي على لابه سبحانه على صورة شاب أمرد تعالى الله عما يصفون -، وإنما زادوا الطين بله والطنبور نغمة بما ستراه في هذه الرواية، حيث زعموا أنه رآه على كرسي من ذهب تحمله أربعة ملائكة لكل ملك منهم صورة مغايرة للأخرى.

روى ذلك إمام المجسمة ابن خزيمة في كتابه المسمى بالتوحيد وإثبات صفات الرب وَ الله قائلا: «حدثنا محمد بن إسحاق عيسى قال ثنا سلمة بن الفضل قال حدثني محمد بن إسحاق عن عبد الرحمن بن الحرث بن عبدالله بن عياش بن أبي ربيعة عن عبدالله بن أبي سلمة أن عبدالله بن عمر بن الخطاب بعث إلى عبدالله بن العباس يساله هل رأى محمد ربه فأرسل إليه عبدالله بن العباس أن نعم فرد عليه عبدالله بن عمر رسوله أن كيف رآه فأرسل إليه أنه رآه في روضة خضراء دونه فراش من خصر على كرسي من ذهب عحمله أربعة من الملائكة ملك



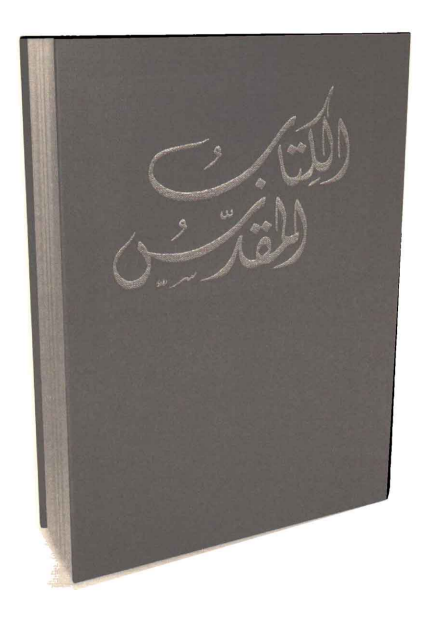


في صورة رجل وملك في صورة ثور وملك في صورة نسر وملك في صورة أسد» إ.هـ.

وابن خزيمة عندما يورد حديثا في كتابه هذا فإنه يشهد له بالصحة، وذلك لأنه اشترط في أكثر من موضع من كتابه هذا أن لا يسورد فيه إلا ما صح من الأحاديث، ومن ذلك قوله ص ٢١: «لم أخرج في كتابي هذا المقطعات لأن هذا من الجنس الذي يقول إن علم هذا لا يدرك إلا بكتاب الله وسنة نبيه المصطفى هي، لست أحتج في شيء من صفات خالقي هي لا بما هو مسطور في الكتاب أو منقول عن النبي هي بالأسانيد الصحيحة الثابتة» إ.ه.، بل إن عنوان كتابه دال على ذلك إذ اسمه (كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب هي التي وصف بها نفسه في تنزيله الذي أنزله على نبيه المصطفى وعلى لسان نبيه نقل الأخبار الثابتة الصحيحة نقل العدول عن العدول من غير قطع في إسناد وجرح في ناقلي الأخبار الثابا.

وهذه العقيدة أيضا جاءت منصوصا عليه في الإنجيل المحرف فقد جاء في حزقيال ما نصه: «وفي وسط العاصفة تراءى لي شيء كأنه أربعة كائنات حية تشبه البشر، ولكل واحد منها أربعة وجوه وأربعة أجنحة، أرجلها مستقيمة. إلى أن قال.. ولوجوهها الأربعة ما يشبه وجه بشر من الأمام ووجه أسد عن اليمين ووجه ثور عن الشمال ووجه نسر من الوراء.. واستمر في وصفه إلى أن قال في آخره ـ: «هذا منظر يشبه مجد الرب، فلما رأيته سقطت على وجهى ساجدا وسمعت صوتا يتكلم..» إ.هـ.







1.50

حزقيال ١

البابلِّينَ، على نهر خابورَ، كلُّمَني الرَّبُّ، أنا - تَندَفِعُ ذَهابًا وإيابًا مِثلَ البَرق. حزقيالُ بنُ بوزى الكاهنُ، وكانَت يَدُهُ عليَّ. الرجُلُها مُستَقيمةً، وأقدامُها كقَدَم رجْل العِجْل، وَكَانَت تَبرُقُ كَالنُّحاسِ المَصْقُولِ. مِنْ أَجِنِحَتِهَا مُتَّصِلٌ بالآخَرِ على شكلٍ مربِّع ِ وحينَ تسيرُ في اتِّجاهِ وجهها، لا تدورُ. ا ولوجُوهِها الأربعةِ ما يُشبهُ وجهَ بشَر مِنَ ا الأمام ، ووجهَ أسدٍ عَن اليمين ووجهَ ثورِ عَن الشُّمالي، ووجهَ نَسرٍ مِنَ الوراءِ الْعَدْدِهِ وُجِوهُها. وأمَّا أجنحَتُها \* فمُنبَسطَةٌ إلى فَوقُ:

وبينا أنا أنظرُ إلى هذهِ الكاثناتِ الحيَّةِ \* فَنَظرتُ إِلَى فَوقُ ، فرأيتُ عاصفةً مُقبَلَةً مِنَ ﴿ رَأَيتُ دُولاً بَا وَاحدًا عَلَى الأَرْضِ بَجانِبِ كُلُّ الشَّمالِ، وبرقًا ينفجرُ مِنْ سحابةِ عظيمةِ واحدِمِنها \* ١١ منظرُ الدُّواليبِ كمَنظرِ الزبرْجَدِ مُحاطةٍ بهالةٍ مِنَ الضُّوءِ، وفي البَرق كانَ ما يُشبهُ ﴿ وَلأَرْبِعْتِها شَكُلٌ وَاحْدُ وَتَركيبُها كأنُّما كانَ النُّحاسَ اللاَّبِعَ. \* وفي وسَعَلِ العاصفةِ تَراءى لي الدُّولابُ في وسَعَلِ الدُّولابِ. ٧٠ فعِندَ سَيرِها شيٌّ كَأَنَّهُ أَرْبِعَةُ كَاثناتِ حَيَّةِ تُشبهُ البشَرَ، تسيرُ على جوانِبها الأربعةِ ولا تدورُ حينَ تسيرُ. 'ولكُلُّ واحدٍ مِنها أربعةُ وُجوهِ وأربعةُ أجنِحةٍ ، ﴿ وَلِكُلُّ مِنَ الدَّوالِبِ الأربعةِ إطارٌ مُعطَى بالعُيونِ مِنْ كُلُّ جهةٍ. "اوعِندَ سَبر هذهِ الكاثناتِ الحيَّةِ تسيرُ الدُّواليبُ بِجانِيها ، وعِندَ ^وبنُ تَحتِ أَجنِحَتِها أبدي بشر على جوانبها ﴿ أَرْتَفَاعِهَا عَنِ الْأَرْضِ تَرْتَفِعُ مَعَهَا الدَّواليبُ. الأربعةِ، وكانَ للأربعةِ وُجوهُ وأُجَّنِحَةً، ﴿ وَكُلُّ \* ۚ إِلَّى حَيثُ يَشَاءُ الرُّوحُ كَانَت تسيرُ هذيهِ الكائناتُ، والدَّواليبُ ترتفِعُ معَها، لأنَّ رُوحَ هذه الكاثنات كانت في الدُّواليب. ٦١ فعيندُ سير يَلكُ تسيرُ هذهِ ، وعندَ وُقوفِها تَقِفُ ، وعِندَ أَرْتِفَاعِهَا عَنِ الأَرْضِ تَرْتَفِعُ مَعَهَا، لأَنَّ رُوحَ هذه الكائنات كانت في الدُّواليب.

٢٢ وكانَ فَوقَ رؤوس هذِهِ الكاثناتِ قُبُّةً لِكُلُّ واحدٍ جناحانِ مُتَّصِلانِ، أَحَدُهُما كالبُّورِ السَّاطِعِ مُنبِسطَةٌ على رؤوسِها مِنْ فَوقُ، بِالآخَرِ، أَمَّا الجناحانِ الآخَرانِ فَيستُرانِ ٣ وَتُحْتَ الْقُبُّةِ، كُلُّ واحدِ مِنها باسطٌ أجمامُها . ١٦ وكانَ كُلُّ واحدٍ مِنها يَسيرُ في اتُّجاهِ جناحَين ، واحدُها بأتِجاهِ الآخر ، وبالجناحين وجهه وهكذا كانَت كُلُّها تسيرُ إلى حَيثُ يشاء الآخرَين بَسْتُر جسمَهُ. "أوسَمِعتُ صوتَ الزُّوحُ \* دونَ أَنْ تدورَ. ١٣ وفي وسَطِ هذهِ أجنِحتِها كصوتِ مباهِ غزيرةِ ، كصوتِ اللهِ الكائناتِ\* الحَبَّةِ ما يُشبهُ جمَراتِ نار مُتَّقِدةٍ أو القدير . فعِندَ سَيرِها يرتَفِعُ صوتٌ كصوتِ مثاعِلَ تتحرُّكُ بغَير أنقِطاع ، وللنَّار ضياءٌ ومِنَ عاصفةٍ أو صوتِ جيش ، وعِندَ وقُوفِها كانَت النَّار بخرُجُ بَرَقُ ١٠ وَكَانَّت هذهِ الكافناتُ تُرخى أجنِحَنَها ، ١٠ في حَينَ كانَ صوتَ بَخرجُ

١٣: الكاثنات. أو: الحوانات.

١٥: بجانب كل واحد منها. هكذا في النرجمات

القديمة . في العبرية : بجانب كل وجه من الوجوه .

١١: أجنحتها: هكذا في الترجمات القديمة. في العبرية : وجوهها وأجنحتها .

۱۲: إلى حيث يشاء الروح أو: إلى حيث تريد.

حزقیال ۱ و ۲ و ۳

1.44

مِنْ فَوق القُبَّةِ الَّتِي فَوقَ رؤوسِها . ٢٦ وَفُونَ الفَّتْةِ الَّتِي فَونَ رؤوسِها شِبَّهُ عرش كمنظَر حجَر اللاَّزَورْدِ، وعلى شبَّهِ العرش شكلٌ كمنظر إنسان. ٧٠ يَلممُ نِصفُهُ الأعلى الأنَّهُم نَمَرَّدوا عليٌّ. كالنُّحاس في النَّار، وفي داخِلِهِ عِندَ مُحيطِهِ ^ وأنتَ با أَبَنَّ البَشَر، فأسمَعْ ما أكلَّمَكُ به كنار تتصاَّعَدُ تَنسُجُ غِلافًا حَولَ الشُّكلِ. يَينَما ولا تَكُنْ مِثلَ هؤلاءِ المُتمَرُّدينَ. إفَخ فلكَ نِصِفُهُ الأَدني كَالنَّارِ، يُحيطُ بهِ نورٌ ساطعٌ. وكُلْ ما أُعطيكَ. ' فَنَظَرَتُ فإذا بِيَدٍ مُمدودةٍ أومِثلَ منظَرِ قَوسَ قُرْحٍ في الغيم في يَومِ إليَّ وفيها ورَقَةٌ مِنْ كتابٍ ﴿. الْ فَنَشَرْنُها اللهُ عاطرِ هكذا كانَ النَّورُ مِنْ حَولِهِ، نورٌ. هذا أَ أمامي، وفيها مَراثٍ ونواحُ وويلُ مكتوبةُ على منظرٌ يُشبهُ مَحدَ الرّبِّ. فلمَّا رَأْيَتُهُ سَقطتُ على الوجهين " وجهي ساحدًا وسَبِعتُ صونًا شكلُهُ\*.

## دعوة حزقيال ليكون نسًا

 لا فقالَ لي: «يا أبنَ البشَرِ »، قِفْ على إسرائيلَ». ' ففتَحتُ في ، فأطمَنَى هذهِ الورَةَ قَدْمَيْكَ فَأَتْكُلُّمُ مَمَكَ وَ. ` وَلَمَّا كُلُّمَنِي دَخَلَ فَيُّ ` ' وَقَالَ لَي : دِيا أَبِنَ البشرِ ، أَطْعِمْ جَوَفَكَ وَلَملاً الرُّوحُ ، وأَقَامَني على قدمَيَّ وسَمِعتُ صوتَهُ. أحشاءكَ مِنْ هذهِ الورَقةِ الَّتِي أَعطبكَ آيَاها، "وقالَ لي: ويا أَبنَ البشر ، سأُرسِلُكَ إلى بَني ﴿ فَأَكَلَّتُهَا فَصَارَتَ فِي فَي حَلُوةً كَالْعَلَ \* إسرائيلَ ، إلى شعبِ تمَرَّدُوا عليَّ وعصَوني ، هُم وآباؤُهُم، إلى هذا اليوم . أفتقولُ لهؤلاء البنينَ السرائيلَ وكلُّمْهُم بكلامي . "فأنا لا أُرسِلُكُ إلى الَّذِينَ عانَدُوا وَمَسَت قُلُوبُهُم: هذا ما قالَ السَّبُّدُ ﴿ شَعِبِ لُغَنَّهُ عَامِضةٌ وغريهٌ ، بل إلى شعب الرَّبُّ. \* ومَوَاءُ سَمِعُوا أَو لَم يَسمعُوا لأنَّهُم شعبٌ ﴿ إِسرائيلَ. \* فلو أَرسَلْنُكَ إِلَى شُعوب كثيرينَ مِثْن مُتَمَرَّدٌ، فَسَيَعَلمُونَ أَنَّ بَينَهُم نبيًّا. ` وأنتَ يا آبنَ كَانَت لُغَتُهُم غامِضةً وغريبةً حتى إنَّكَ لا نفهمُ البشَر، فلا تَخَفُّ مِنهُم ولا مِنْ كلامِهم، وإنْ كَلامَهُم، لَسَمِعوا لكَ. \*أمَّا شعبُ إسرائيلَ، كانوا علَيكَ قُرَّاصًا وشُوكًا وكانت سُكَناكَ مَنَ فيرفضونَ أنْ مَسمَعِهِ لكَ لأَنْهُم وفضونَ أنْ

العقاربِ. لا تَخَف مِنْ كلامِهم ولا مِنْ وجوهِهم المُرعِبةِ، وإنْ كانوا شعبًا مُنمَرُّدًا. ٧ فكُلُّمهُم بكلامي ، سَواء سَمِعوا أو لم يَسمعوا

فقالَ لي: وما أينَ البشر "، كُلُ ما بُقَدَّمُ إليكَ . كُلُّ هذهِ الورَقةَ واذهبُ كُلُّم بَتَ

\* وقالَ لي : ويا أَبَنَ البِشَرِ ، إِذَهَبِ إِلَى يُبِتِ

٩-٠٠: رج زك ١٠٠٠) رؤه: ١ ١٠ : مكتوبة على الوجهين : كانوا يكبون على وجه واحد. لكن أقوال النبي كثيرة وهي تحتاج إلى الوجهين. 🏲 . 1: يا ابن البشر: رج ٢: ١ ح . ۲-۱: رج رؤ ۱۰: ۲-۱۰. ۲۸: قابل ظهور الرب هذا مع ۱۰ ۱ - ۲۲۰

٢ . ١ : اين البشر أو يا انسان، وهي عبارة تدل على المسافة التي تفصل الله عن النبي الذي هو انسان ماثت. ٩: ورقة من كتاب : رج ار ٣٦: ٢ م.







### - 11 -

وحجاب من ماء لا يسمع خشيش (١) ذلك الماء شيء إلاخلع قلبه إلا من يربط الله على قلبه. ثنا بحر بن نصر قال ثنا أسد قال ثنا هشم عن أبى بشر عن مجاهد قال بين الملائكة وبين العرش سبعون حجابا حجاب من نور وحجاب من ظلمة ، (٢).

قال أبو بكر لم أخرج فى هذا الكتاب المقطعات لآن هذا من الجنس الذى يقول(٣) إن علم هذا لا يدرك إلا بكتاب الله وسنة نبيه المصطفى صلى الله عليه وسلم ، لست أحتج فى شى، من صفات خالقى عز وجل إلا بكا هو مسطور فى الكتاب أو منقول عن النبي صلى الله عليه وسلم بالاسانيد النابتة الصححة .

أقول وبالله توفيق وإياه أسترشد: قد بين الله عز وجل ف محكم تنزيله الذى هو مثبت بين الدفتين أن له وجها وصفه بالجلال والاكرام والبقاه فقال جل وعلا ( وبقى وجه ربك ذو الحلال والاكرام ) وننى دبنا جل وعلا عن وجهه الهلاك فى قوله (كل شىء هاك إلا وجهه ) وزعم بعض جهلة الجهمية أن الله عز وجل إنما وصف فى هذه الآية نفسه التى أضاف إليها الجلال بقوله ( تبارك اسم ربك ذى الجلال والاكرام ) وزعمت أن الربهوذوالجلال والاكرام (لا) الوجه ( قال أبو بكر ) : أقول وبالله توفيقى هذه دعوى يدعيها جاهل بلغة العرب لأن الله جلوعلا قال ( ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام ) فذكر الوجه مضموما فى هذا الموضع مرفوعا وذكر الرب بخفض الباء باضافة الوجه ولو كان قوله ( ذو الجلال

<sup>(</sup>۱) أى خشخشته وهو صوته وحركته

<sup>(</sup>٢) كذا بتكرار هذه الكلبات في الاصول.

<sup>(</sup>٣) كذا الأصول وحقهأن يكون التركيب هكذا لأن هذامن الجنس الذي يقال فيه ) النع وأنه أعلم.



#### - 144 -

حدثا محد بن محي – أسكنه اقد جته – قال ثنا يزيد بن أبي حكيم المدنى قال ثنا الحكم بن أبان قال : سمت عكرمة يقول سمت ابن عباس رضي الله عنه وسئل هل رأى محد سلى الله عليه وسلم ربه ؟ قال نعم فقلت لابن عباس أليس لقه يقول : ( لاتدركه الابصار وهو بدرك الابصار )؟ قال : لاأم لك ذلك نوره إذا تبلى بنوره لم يدركه شيء ، قال محد بن يحيى امتنع على أبراهيم بن الحكم (في هذا الحديث فار اقد لى هذا أجل منه يعنى أن يزيد بو أبي حكيم أجل من إبراهيم بن الحكم أى أنه أو ثق منه ، قال محد أن يحيى قال لى ابنه يعنى ابن إبراهيم بن الحكم تعال حتى يحدثك فلم أذهب أبن يحيى قال لى ابنه يعنى ابن إبراهيم بن الحكم تعال حتى يحدثك فلم أذهب فحدثنا عبد الرحمن بن شر بن الحكم قال ثنا موسى بن عبد العزيز القنبارى قال ثنا عبد الرحمن موسى ـ أصله فارسى سكن اليمن ـ قال حدثنى الحكم ابن أبان قال حدثنى عكرمة قال اسئل ابن عباس هل رأى محد ربه ؟ قال نم قلت أنا لابن عباس أليس يقول الرب عز وجل ( لا تدركه الابصار وهو يدرك الأبصار )؟ فقال لاأم لك وكانت كلته فعذلك نوره الذى هو نوره إذا تجلى بنوره لا هدركه شيه .

حدثنا محد بن عيسى قال ثنا سلبة بن الفضل قال حدثنى محمد بن إسحاق عن عبد الرحن ابن الحرث بن عبد الله بن عياش بن أبى ربيعة عن عبد الله ابن أبى سلبة أن عبد الله بن عرب بن الخطاب بعث إلى عبد الله بن البياس يسأله هل رأى محمد صلى الله عليه وسلم ربه ؟ ؟ فأرسل إليه عبد الله ابن يسأله هل رأى محمد صلى الله عليه وسلم ربه ؟ ؟ فأرسل إليه عبد الله ابن البياس أن نعم فرد عليه عبد الله بن عمر دسوله أن كيف وآه؟ قال (فأرسل البياس أن نعم فرد عليه عبد الله بن عمر دسوله أن كيف وآه؟ قال (فأرسل إنه رآه) في روضة خضراء دونه فراش من ذهب على كرسى من ذهب على كرسى من ذهب على المربعة من الملائكة ، ملك في صورة رجل ، وملك في صورة أمد (١) .

<sup>(1)</sup> لعل ابن عباس أخذ رأيه هذا من كسب الاحبار فقد كان كسب يقول إن الله قسر كلامه ورؤته بين موسى و محمد

# وصفهم الله بالجلوس على كرسي

جاء في نسحة التوراة المحرفة فيما يسمونه بسفر الملوك الإصحاح ٢٢ رقم ١٩١ ـ ٢٠]: «وقال فاسمع إذا كلام الرب قد رأيت الرب جالسا على كرسيه وكل جند السماء وقوف لديه عن يمينه وعن يساره» إ.هـ.

وفي سفر مزمور الإصحاح ٤٧ رقم ٨ يقول اليهود: «الله يملك على الأمم ويجلس على عرشه المقدس» إ.هـ.

وبهذه العقيدة يقول هؤلاء الحشوية، ولا أدل على ذلك مما في كتاب الأسماء والصفات لا بن تيمية ج اص ٨١ حيث قال: «قال: وهذا دليل على أنه إذا جاءهم وجلس على كرسيه أشرقت الأرض كلها بأنواره» إ.ه.

وفي كتاب بيان تلبيس الجهمية يقول ابن تيمية ما نصه: «وروى أيضا عثمان بن سعيد قال حدثنا عبدالله بن رجاء حدثنا إسرائيل عن أبي إسحاق عن عبدالله بن خليفة قال أتت امرأة إلى النبي على فقالت ادع الله أن يدخلني الجنة فعظم الرب وقال إن



كرسيه وسع السموات والأرض وإنه ليقد عليه فما يفضل منه إلا قدر أربع أصابع ومد أصابعه الأربعة وإن له أطيطا كأطيط الرحل الجديد إذا ركبه من يثقله» إ.ه..

ولفظة «إذا ركبه من يثقله» محرفة عن أصلها، فالحديث أورده ابن خزيمة في كتاب التوحيد بنفس الإسناد ولفظه: «وإن له أطيطا كأطيط الرحل الجديد إذ ركب من ثقله»، وعثمان بن سعيد المجسم يرويها (إذا ركبه من يثقله) فتأملوا كيف يتلاعبون بألفاظ الروايات إمعانا في التمويه على الناس وتزيين باطلهم.

وبناء على هذا الحديث وروايتهم له فإنهم يعتقدون أن الله يقعد على العرش وأن العرش أكبر من الله لأنه يفضل من العرش قدر أربع أصابع، وأنه تعالى يركب العرش ويثقل عليه.

وقال ابن تيمية في كتاب شرح حديث النزول ص٤٠٠ما نصه: «فَمَا جَاءَتْ بِهِ الْآثَارُ عَنْ النَّبِيِّ عَنْ لَفْظِ» الْقُعُودِ وَالْجُلُوسِ «فِي حَقَّ اللهِ تَعَالَى كَحَديثِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ وَهُ وَحَديثِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَهُ وَغَيْرِهِمَا أَوْلَى أَنْ لَا يُمَاثِلَ صِفَاتِ أَجْسَام الْعِبَادِ» إ.ه..

 وقال ابن القيم في اجتماع الجيوش الإسلامية: «وفي مسند الإمام أحمد من حديث ابن عباس رضية قصة الشفاعة الحديث بطوله مرفوعا وفيه فآتي ربى رضي فأجده على كرسيه أو سريره جالسا» إ.هـ.

وهذا الحديث أورده ابن القيم هكذا محرفا، وقد راجعنا مسند أحمد الذي نقل عنه ابن القيم هذا الحديث فوجدناه قد رواه مرتين الأولى: «فَيُفْتَحُ لِي فَآتِي رَبِّي عَزَّ وَجَلَّ عَلَى كُرْسِيِّهِ أَوْ سَرِيرِهِ شَكَّ حَمَّادٌ فَأَخِرُ لَهُ سَاجِدًا» والثانية: «فَيُفْتَحُ لِي فَأَرَى رَبِّي عَزَّ وَجَلَّ وَهُوَ عَلَى كُرْسِيِّهِ أَوْ سَرِيرِهِ فَأَخِرُ لَهُ سَاجِدًا فمن أين أتى ابن القيم بلفظة «جالسا» إلا من هوس تجسيمه!!

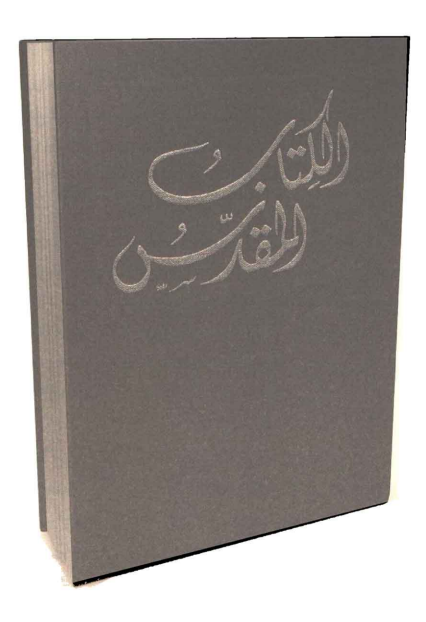
ويعتقدون أن العرش يئط بالله تعالى أي يهتز به فقد قال ابن القيم في اجتماع الجيوش الإسلامية: «وفي سنن أبي داود من حديث جبير بن مطعم قال جاء إعرابي إلى النبي فقال يا رسول الله نهكت الأنفس وجاع العيال وهلكت الأموال استسق ربك فانا نستشفع بالله عليك وبك على الله فقال النبي سبحان الله سبحان الله فما زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه فقال ويحك أتدري ما الله ان شانه أعظم من ذلك أنه لا يستشفع به على أحد من خلقه أنه لفوق سمائه على عرشه وانه لهكذا وإنه لينط به أطيط الرحل بالراكب» إ.ه.

قال الخليل في العين: «الأَطُّ والأَطيطُ: صَوْتُ تَقَبُّضِ المَحامِل أَطَّ أَطِيطاً وكلُّ شيء ثقيل يُحْمَلُ بَعْضُه على بَعْضٍ يَئِطُّ

والأطاطُ: الصّياح.. وأطيطُ الإبل: أَنينُها من ثِقَل الحِمْل أو صوتُ هَزّة عليها» إ.هـ.







### الملوك الأول ٢٢

ttt

لابسَين ثيابَهُما المُلوكيَّةَ وجالِسَين كُلُّ واحدِ على ﴿ فَ رَامُوتُ جَلِعَادَ؟ فأَجَابُ هَذَا بشيءٍ، وللهُ عرشِهِ في السَّاحةِ عِندَ مدخَل بابِ السَّامِرةِ. ﴿ بشيءِ آخَرَ. ``وَاخْبِرُا خَرَجَ رَوحٌ وَوَلَفَ أَفَا وجميعُ الأنبياء يَتَنَّأُونَ في حضرَتِهما. ``وصنَعَ الرَّبِّ وقالَ: أنا أُغويهِ. فسَأَلَهُ الرَّبُّ: بماذا! صِدْقُيَّا بنُ كَنعَنهَ قُرُونَ حديدٍ وقالَ : هذا مَّا ﴿ \* فَأَجَابَ : أَجْعَلُ جَمِيعَ أَنبيالِهِ بَنظِيْهُ قَالَ الرَّبِّ : بهذهِ القُرونِ تنطُّحُ الآراميِّينَ حتَّى يَفَنُوا ﴿ ١٢ وَكَانَ جِمِيعُ الْأَنْبِياءِ بِتَنْبُأُونَ هَكَذَا ﴿ فَأَفْعَلُ هَكَذَا ﴿ ١٣ ثُمُّ قَالَ مِيخَا لِلْمَلِكِ : عَالَمُهُ ويقولونَ لِلملِكِ: وهاجمُ راموتَ جَلَّعَادَ فتنتَصرَ . لأنَّ الرَّبُّ يُسلِّمُها الى بَدكَ من

<sup>17</sup> وقالَ رسولُ أخابَ لِمبخا: «بصوت واحد ننبًّا الأنبياءُ لِلمَلِكِ بِالنُّصِرِ. فليكُنُّ كلامُكَ مِثلَ كلامهم في الفقالَ لَه ميخا: «حَيِّ هُوَ الرَّبُّ، مَا يَقُولُهُ لِيَ الرَّبُّ أَقُولُهُ أَنَا». " فلمًّا حضَرَ سألَهُ المَلِكُ : «يا ميخا ، أنذهَتُ إَلَى رَامُوتُ جَلِعَادُ لِلقِبَالِ أَمْ لَا ٢٤ فَأَجَابُهُ : وَذَهَبُ فَتَنْصِرِ . لأَنَّ الرَّبُّ يُسَلِّمُهَا إِلَى يَلدِكَ.. . '' فقالَ لَه المَلِكُ : وكم مَرَّةً ٱسنَحَلَفُتُكَ أَنَّ لا تُكَلِّمَنِي بأسم الرّبِ إلاّ بالصُّدق؟، ٧ فقالَ ميخا: «أرى شعبَ إسرائيلَ مُبَعثَرينَ على الجبال كغنَّم بلا واع ، والرَّبُّ يقولُ : هؤلاهِ ﴿ لا قَائِدَ لَهُم ، فَلَيرَجِيُّ كُلُّ وَاحِدٍ مِنهُم إلى بَيِّيِّو ﴿ مُوتَ أَخَابِ بِأَمَانِ أَ وَ ١٨ فَقَالَ مَلِكُ إِسرائيلَ لِيوشَافَاطَ : (٢ أَخ ١٨ ١٨ - ٢١) «أَمَا قُلْتُ لَكَ إِنَّهُ لَا يَتَنَّبُّأُ عَلَىَّ إِلَّا بِالشُّرَّةِ.. ١٠ فقالَ ميخا: ٥ إسمَّهُ كلامَ الرَّبُّ. وأبتُ يَهُوذًا إِلَى رَامُوتُ جَلَعَادٌ . \*\* فَقَالَ مَلِكُ إِسْرِئِيلَ الرَّبِّ جالسًا على عرشِهِ وجميعُ ملائِكةِ السُّماءِ ﴿ لِيوشافاطَ : وأَنَا أَتَنكُّرُ ۗ وَأَتَفَدُّمُ إلى الفِتالِ. وْقُوفُ لَدَيْهِ. عَلَى بَمِيْهِ وَشِمَالِهِ. ' فَسَأَلَهُمُ ۖ وَأَنتَ تَلَبَسُ ثَبَابَكَ المُلوكَيَّةَ، فَتَنكُّرُ مَلِنا الرَّبُّ مَنْ يُغوي أَخابَ بالصَّعودِ لِلحربِ فيموتَ ﴿ إِسرائيلَ وَنَقَدُّمُ إِلَى القِتالِ. " وَأَمرَ مَلِكُ أَرَاهَ

٧٨ : هنا يزيد النص العبري كلمات أخذها من مي ١ : ٢ ~ ١ : أم قال - أسمعوا أيها الناس جميعًا ٣٠. أن اتنكر. هكذا في الترجمات العبرية: تنكر

الكذب . فقال له الرّب ؛ أنت تَقدِرُ أَنْ تَعْيَهُ .

قصَدَ لكَ الشُّرُّ . لكِنَّهُ جعَلَ روحَ الكَذِبِ إِن

أفواه أنبيائك حؤلاء. فما نطقوا بالصَّدق،

فَكُهِ وَقَالَ : ومتى عَبَرَ روحُ الرُّبِّ مِّي لِيُكَلِّمُكَ ٢٠ و فأجابَهُ ميخا: وستَعرفُ ذلك

يومَ تُفَتَّشُ عَنْ مَخدَع خَفَى لِتَحْتَبِي مِن " نقالنا

مَلِكُ إسرائيلَ لأحدِ رَجالِهِ : وخُذُ ميخا سِلْمُ

إلى آمونَ حاكِم المدينةِ وإلى الأمير بُولَمُ ٧٧ وقُلُ: هذا ما أُمَرَ بهِ المَلِكُ: ضَعوا مُبخالِي

السَّجْن وقدُّموا لَه قليلاً مِنَ الخَبْرِ والماء إِنْ أَنَّا أرجع سالمًا ه. ١٨ فقال ميخا لِلمَلِكِ. وبأ

رَجِعْتَ سالِمًا فلا يكونُ الرّبُّ تكلُّمُ عَلِي

المنافعة مَلِكُ إسرائيلَ ويوشافاطُ مَلِكُ

لسانی " ،

\* فَتَفَدُّمُ صِدْتُبًا بن كَنعَنَةُ وَلَطَمَ مَبِخًا عَل

مر ٦ ،۳٤.

۱۳–۲۸ رج ۲ آخ ۱۸ ۲۰ – ۲۷.

۱۷ : رج عد ۲۷ : ۱۷ : حز ۳۶ : ۵ ؛ مث ۹ : ۳۹ ؛



### مزمور ٤٧ و ٤٨

مع شعب إله إبراهيم "

الله الأرض وَوُسْعُها "،

٧.,

# مزمور ۷۶ (٤٦) الرب ملك الكون

لِكبيرِ المُغَنِّينَ. مزمورٌ لِبَي قُولَحُ " أَصَفُقوا بِالأَكُفِّ مَا كُلِّ الشُّعوبِ. اهتفُوا للهِ بصوتِ النَّرنيم . اللُّونُ الرُّبُّ على رهيبٌ . مَلِكٌ عظيمٌ على كُلِّ الأرض. المُخْمَعُ الشُّعوبُ والأُمَّمُ. أخضَعَهَا تُحتُ أقدامنا . واختارَ أرضَها مراثًا لنا، لِتَبَاهِي بَعَقُوتُ الَّذِي أُحَّبُّهُ \* مَعَدُ اللهُ بِهُنَافٍ . يصعَدُ الرَّتُّ بصوتِ بُوق ٧ رَبُّلُوا لِلَّهِ رِبُّلُوا وتُلوا لمَلكنا وتُلوا ^اللهُ مَلِكُ الأرض كُلُّها رَّ تُّلُوا لَه بنشيدٍ . ويور \* اللهُ بَملِكُ على الأَمَمِ ويحلِسُ على عرشيهِ المُقدَّسُ الأغظماء الشعوب نجمعوا

وهوَ مُنْعالِ جدًّا. مؤمور ٨٤ (٤٧) مدينة الملك العظم نشيدُ مزمررُ لِنِي قُررَحَ \* الرُّبُّ عظيمٌ ولَه النَّهليلُ في مدينةِ إلهنا، في حِبْلِهِ المُقدِّسُ، الجميل الأرتفاع وبهجةِ كُلُّ الأرض. في أقصى الشُّمالَ " جِبَلُ صِهِيُونَ ، مدينة المكك العظيم . عَى قِلاعِها أَظْهِرَ اللَّهُ أنّه الحصر الخصر مُكم مِنْ مُلُوكِ تُواعَدُوا وعبروا إليها معًا، أفبُهتوا عِندَما رأَوها. وفزعوا وأسرّعوا إلى الفرار. ٧ أُخَذَتْهُم هُناكَ الرَّعْدةُ وَنُوَجُّعُوا كَالَّتِي تَلِدُ ^ بريع شرقيَّةِ أنتَ با ربُّ

4. 1: يني تورج: رج ١: ١٧ ح.
٧ - جبله المقدس: رج ٢: ١. صيون هي سكن أف:
٣: أقصى الشال: حيث تجسع الالحة الوثبة لتفروهم
البشر. هاك كانت عاصمة الكون فانتقلت إلى جبل
صيون، مدينة أش، رج اش ١١٤: ١٣ ح.
مت ٥: ٥٠.
٨: السفن العظيمة. حرفيًا: سفن ترشيش، المدينة

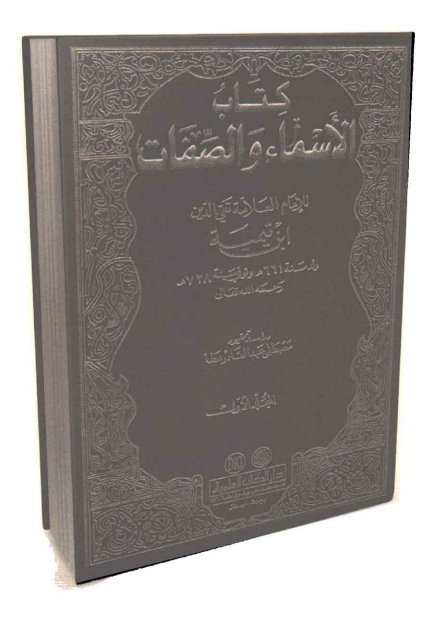
الواقعة في أقصى الكون: رج ٧٢: ١٠ ح؛

یرد ۱: ۲ م.

8 . 1: يقي قورج رج ١: ١٢٠ .
 9: رج مز ٤٤: ٥ ص ، ١٠٣٠ : ٤ .
 10: رخ مز ٤٤: ٥ ص ، ١٩٠ : ١٩ :
 11: مرض الله مو لي السياء (١٠٥٠ : ١٩ :
 14: ١٠٠ - ١٠ : ١٠ أو على الكروبيم
 15: ١٠ : ١٠ : ١٠ :
 16: عظماء الشعوب تجمعوا مع شعب إله إبراهيم :
 شعب إله إبراهيم . ووسعها : هكذا بالرجوع إلى العبرية .
 موتيا : تروس وتدل على الملوك ورؤساء الشعوب .
 رح ١٠ : ١٨ : ١٨ : ١٩ .









## فصل

ومما يجب التصديق به، والرضا: بجيئه إلى الحشر يوم القيامة بمثابة نزوله إلى سائه، وذلك بقوله: ﴿ وَجَاءَ رَبِكَ وَالْمُلْكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ وأشرقت الأرض بنسور ربها، ووضع الكتساب، وجمي، بالنبيين والشهداء ﴾ (٢).

· قال: وهذا دليل على أنه إذا جاءهم وجلس على كرسيه أشرقت الأرض كلها بأنواره.

وعبد العزيز بن يحيى الكناني صاحب والحيدة، ووالرد على الجهمية والقدرية، كلامه في والحيدة، ووالرد على الجهمية، يحتمل ذلك؛ فإن مضمون الحيدة أنه أبطل احتجاج بشر المريسي بقوله: ﴿إِنَا جَعَلْنَاهُ قَرْآنًا عُرَبِيًا ﴾ (\*) وقوله: ﴿إِنَا جَعَلْنَاهُ قَرْآنًا عُرَبِيًا ﴾ (\*). ثم إنه احتج على المريسي بثلاث حجج:

الأولى؛ أنه قال: إذا كان مخلوقاً فإما أن تقول خلقه في نفسه، أو خلقه في غيره، أو خلقه في غيره، أو خلقه وذاته.

قال: فإن قال: خلق كلامه في نفسه فهذا محال، ولا تجد السبيل الى القول به من قياس ولا نظر، ولا معقول؛ لأن الله لا يكون مكاناً للحوادث، ولا يكون فيه شيء غلوق، ولا يكون ناقصاً فيزيد فيه شيء إذا خلقه \_ تعالى الله عن ذلك، وجل وتعظم.

وإن قال: خلقه في غيره فيلزمه في النظر والقياس أن كل كلام خلقه الله في غيره فهو كلام الله، لا يقدر أن يفرق بينها. أفيجعل الشعر كلاماً لله؟ ويجعل قول القذر كلاماً لله؟ ويجعل كلام الفحش والكفر كلاماً لله؟ وكل قول ذمه الله وذم قائله

- (١) سورة الفجر، آية: ٢٢
- (٢) سورة الزمر، آية: ٦٩.
- (٢) سورة الرعد، آية: ١٦.
- (٤) سورة الزخرف، آية: ٣.

وممن احتج به الحافظ أبو محمد بن حزم في مسألة استدارة الأفلاك مع أن أبا محمد هذا من أعلم الناس لا يقلد غيره ولا يحتج إلا بما تثبت عنده صحته وليس هذا الموضع.

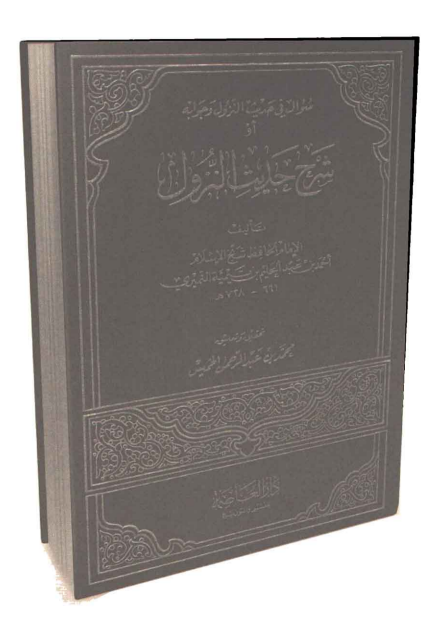
وهؤلاء يحتجون في معارضة ذلك من الحديث بما هو عند أهله من الرأي السحيف الغاسد الذي يحتج به قياسو الجهمية، كاحتجاج أبي القاسم المؤرخ في حديث أملاه في التنزيه بحديث أسنده عن عوسجة وهذا الحديث مما يعلم صببان أهل الحديث أنه كذب مختلق، وأنه مفترى، وأنه لم يروه قط عالم من علماء المسلمين المقتدى بهم في الحديث، ولا دونوه في شيء من دواوين الإسلام، ولا يستجيز أهل العلم والعدل منهم أن يورد مثل ذلك إلا على بيان أنه كذب، كما ثبت في الصحيح عن النبي على أنه قال: همن حدث عني بحديث وهو يرى أنه كذب فهو أحد الكذابين فمن رد تلك الأحاديث المتلقاة بالقبول واحتج في نقضها بمثل هذه الموضوعات فإنما سبل من لا عقل له ولا دين، وكان في ذلك ممن يتبع الظن وما تهوى الأنفس، وهو من المقلدين لقوم لا علم لهم بحقيقة حالهم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا الْأَنْفُس، وهو من المقلدين لقوم لا علم لهم بحقيقة حالهم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا الْمُنْسَانُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

وروى أيضاً عثمان بن سعيد، قال ثنا عبد الله بن رجاء، ثنا إسرائيل عن أبي إسحاق، عن عبد الله بن خليفة، قال: أتت امرأة إلى النبي 慈 فقالت: ادع الله أن يدخلني الجنة، فَعَظّم الرب وقال: (إن كرسيه وسع السماوات والأرض، وإنه ليقُعُدُ عليه فما يفضل منه إلا قدر أربع أصابع ومد أصابعه الأربعة وإن له أطبطاً كأطبط الرّحل الجديد إذا ركبه من يثقله.

وقال أيضاً موسى بن إسماعيل، ثنا حماد \_ وهو ابن سلمة \_ عن الزبير أبي عبد السلام، عن أيوب بن عبد الله الفهري، أن ابن مسعود. قال: أإن ربكم ليس عنده ليل ولا نهار، نور السماوات من نور وجهه، وإن مقدار كل يوم من أيامكم عنده ثنتا عشرة ساعة، فتعرض عليه أعمالكم بالأمس أول النهار، فينظر فيها ثلاث ساعات، فيطلع فيها على ما يكره فيغضبه ذلك، فأول من يعلم بغضبه الذين ساعات، فيطلع فيها على ما يكره فيغضبه ذلك، فأول من يعلم بغضبه الذين العرش وسرادقات العرش والملائكة،











موسى قائماً يصلي في قبره، ثم رآه في السماء السادسة مع قرب الزمان فهذا أمرًّ لا يحصل للجسد، ومن هذا الباب أيضاً: نزول الملائكة صلوات الله عليه وسلامه: جبريل وغيره.

فإذا عرف أن ما وصفت به الملائكة وأرواح الأدميين من جنس الحرة والصعود والنزول وغير ذلك: لا يماثل<sup>(1)</sup> حركة أجسام الأدميين، وغيرها مه نشهده<sup>(7)</sup> بالأبصار في الدنيا، وأنه يمكن فيها ما لا يمكن في أجسام الأدميين كاذب يوصف به الرب من ذلك أولى بالإمكان. وأبعد عن مماثلة نزول الأجسام بن نزوله لا يماثل نزول الملائكة وأرواح بني آدم، وإن كان ذلك أقرب من نزول أجسامهم<sup>(1)</sup>.

وإذا كان قعود الميت في قبره ليس هو مثل قعود البدن، فما جاءت به الله عن النبي عن النبي الله من لفظ والفعلود، و والجلوس، في حق الله تعمال: كحديث جعفر<sup>(ه)</sup> بن أبي طالب رضي الله عنه، وحديث عمر<sup>(۱)</sup> بن الخطاب رضي الله عنه، وغيرهما: أولى أن لا يماثل صفات أجسام العباد.

(١) في وسء: (الأمر).

(۲) في وسء؛ (مما لا يماثل).
 (٤) في وهـه: (أجــادهم).

(٣) في دهـ: (مما يشهده).

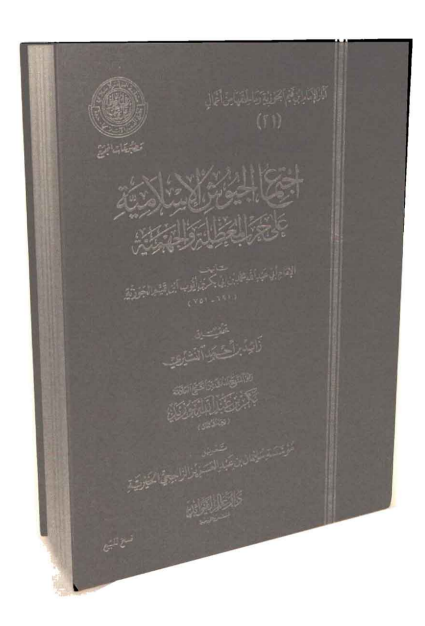
والحديث بهذا الإسناد: ضعيف، فيه سعد بن معبد. قال عنه الحافظ ابن حجر. - أو التقريب (٢٨٩/١): (مقبول).

(٦) حديث عمر بن الخطاب: أخرجه عبدالله بن أحمد في كتاب السنة (ص: ٧٩) وتفاد
 (أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: وإذا جلس تبارك وتعالى على الكرس سماء
 أطبط كأطبط الرحل الجديد).

والحديث بهذا الإستاد: ضعيف. فيه عبدالله بن خليفة الهمـداني قال عنه العالم لل التقريب (٢٧/١ع): (مقبول).







رواه خشيش بن أصرم النسائي في «كتاب السنة» له.

وذكر عبد الرزاق عن معمر عن ابن المسيب عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: "إن الله عز وجل ينزل إلى سماء الدنيا، وله في كل سماء كرسي، فإذا نزل إلى سماء الدنيا جلس على كرسيه، ثم يقول: من ذا الذي يقرض غير عديم ولا ظلوم؟ من ذا الذي يستغفرني فأغفر له؟ من ذا الذي يتوب فأتوب عليه؟ فإذا كان عند الصبح ارتفع فجلس على كرسيه».

رواه أبو عبد الله بن منده (۱)، وروى عن سعيد مرسلًا (۲) وموصولًا.

### 171

اخرجه البخاري (۷۰۷۲) و (۲۰۲۱، ۹۷۵)، ومسلم (۱۹۳) (۲۲۲\_ ۳۲۵)،
 وأحمد (۳/ ۱۷۸، ۱۷۸، ۲٤۷).

وأيضًا أكثر ما ورد في المسافة ما بين مصراعي باب الجنة (٧٠) عامًا، وهو مع ذلك حديث متكلّم في ثبوته، انظر: حادي الأرواح (١/ ١٢٦، ١٢٧).

وهذا يدل على نكارة ذلك الحديث، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) في الرد على الجهمية رقم (٥٦).

من طريق: محفوظ بن أبي توبة عن عبد الرزاق به.

قلت: قحفوظ متكلَّم فيه، قال العقيلي في الضعفاء (٢٦٧/٤): «كان معهم باليمن إلا أنه لم يكتب كل ذلك، كان يسمع مع إبراهيم أخي أبان، ولم يكن يسخ، وضعَّف (يعني: الإمام أحمد) أمره جدًّا».

 <sup>(</sup>۲) قال ابن منده: وله أصل عند سعيد بن المسيب مرسل. اهـ. الرد على الجهمية (ص/ ۸۰، ۸۰).



قال الشافعي رحمه الله تعالى: قمرسل سعيد عندنا حسن (١١).

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿إِذَا جِمِعِ اللهِ الْخَلاثِقُ حاسبهم، فيميِّز بين أهل الجنة والنار، وهو في جنته على عرشه، (٢).

قال محمد بن عثمان الحافظ (٣): (هذا حديث صحيح).

وعن جابر بن سُليم قال: سمعت رسول ﷺ [ظ/ق٢١ب] يقول: ﴿إِن رَجِلًا مَمَن كَانَ قَبِلُكُم لِبِس بُردين فَتِبَخْتَر فيهما، فنظر الله إليه من فوق عرشه فمَقَته فأمر الأرض فأخذته... عرشه فمَقَته فأمر الأرض فأخذته... عرشه فمَقَته فأمر الأرض

147

<sup>(</sup>۱) أخرجه الخطيب في الكفاية (ص/ ٤٠٤) بلفظ: «إرسال ابن المسيب عندنا حسن». وانظر: معرفة السنن والآثار (٩/ ٢١٣)، و تهذيب الكمال (۱۱/ ٧٤) للمزى.

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه بهذا اللفظ.

 <sup>(</sup>٣) هـو الـذهبي، ولم أجـده عنـده في العلـو ولا في السير ولا في معجـم شيوخه،
 فلينظر.

<sup>(</sup>٤) تقدم في (ص/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٥) سقط من (ظ) قوله: افقال رجل من القوم: هذه ابنة رسول الله 45.

وفي «مسند الإمام أحمد» من حديث [ب/ق٢٢ب] ابن عباس رضي الله عنهما قصة الشفاعة الحديث بطوله مرفوعًا، وفيه: «فآتي ربي عز وجل فأجده على كرسيه أو سريره جالسًا(١)...»(٢).

- مانطن قط، ولم أرو هذا ونحوه إلا للتزييف والكشف، والفرَّاء: ليس بثقة اه. تنيه: سكوت المؤلف عن بيان وهاء الحديثين مما يستغرب عن مثله، خاصة وقد وقف على كتاب العلو للذهبي، فلعله التقطه من مصدر آخر مجردًا عن
- رب رب على عاب المامو معامين المناسبية المناسبي المناسبي المناسبي المناد، أو لم يطلع على كتاب المذهبي في المجمع الأخير الذي تكلم فع على الأحاديث، والله أعلم.
- (۱) كذا في جميع النسخ الخطية (أ، ب، ت، ظ، ع) والمطبوعة (مط)، وليست هي في مصادر التخريج والذي في المسند: «فآتى ربي عز وجل على كرسيه. أو سريره. شكَّ حماد. فأخرُّ له ساجدًا» فلعل المؤلف نقلها عن نسخة خطية مصحّفة، أو توهّم نظره فانتقل ذهنه من «ساجدًا» إلى «جالسًا»، والله أعلم.
- (۱) أخرجه أحمد في مسنده (٤/ ٣٣٠ـ ٣٣٢) (٢٥٤٦) مطولًا وأبو يعلى في مسنده (٤/ ٢١٦، ٢١٥) (٢٣٢٨)، ومحمد بن أبي شيبة في العرش (٤٦)، والدارمي في الرد على الجهمية رقم (١٨٤) وغيرهم.
- من طويق حماد بن سلمة عن علي بن زيد بن جدعان عن أبي نضرة عن ابن عباس فذكر مطولًا.
- والحديث مداره على: علي بن زيد بن جدعان، وهو ضعيف الحديث، وجاء فيه بلفظة غريبة منكرة وهي قول عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام في الاعتذار عن الشفاعة: وإني اتُتُخِذْت إلها من دون الله، والذي في الصحيح أنه لم يذكر ذبًا، ولا يُعدُّ ذلك ذبًا.



وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: حدثنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: «يأتوني فأمشي بين أيديهم حتى آتي باب الجنة، وللجنة مصراعان من ذهب، مسيرة ما بينهما خمسمائة عام. \_ قال مَعبد: فكأني أنظر إلى أصابع أنس حين فتحها يقول: مسيرة ما بينهما خمسمائة عام \_ فأستفتح فيؤذن لي، فأدخل على ربي فأجده قاعدًا على كرسي البغ ق فأخر له ساجدًا ه (1).

(١) ذكره الملطي في التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع (ص/١١٨) عن أبي عاصم خشيش بن أصرم بدون سند.

ولم أقف على مَن أخرجه بهذا اللفظ.

ويظهر لي أن هذا اللفظ غريب جدًّا، ولا أراه يثبت، لأن خشيش بن أصرم خرَّجه من طريق معبد عن أنس فذكره، ومعبد هذا يحتمل:

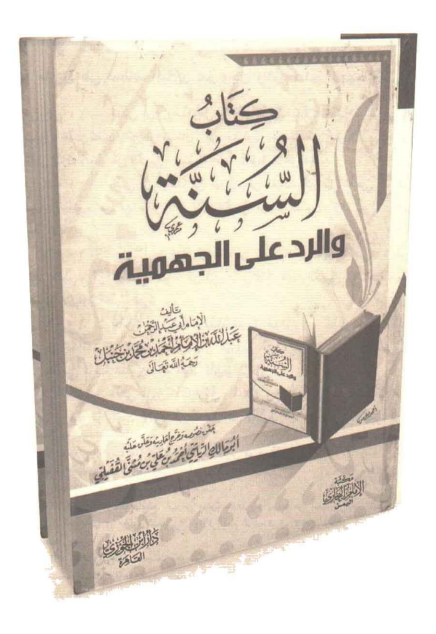
معبد بن هلال العنزي البصري، ويحتمل: معبد بن سيرين، ويحتمل: معبد بن خالد بن أنس بن مالك، والأول هو الأقرب؛ لأنه راوي حديث الشفاعة الطويل. وقد رواه جماعة عن حماد بن زيد عن معبد بن هلال عن أنس فذكر الحديث الطويل في الشفاعة وفيه: «فأنطلق أستأذن على ربي، فيؤذن لي، فأقوم بين يديه، فأحمده بمحامد لا أقدر عليها الآن».

أخرجه البخاري (۷۰۷۲)، ومسلم (۱۹۳) (۲۲٦).

ولم يذكر ما ذكره خشيش بن أصرم: من القعود على الكرسي، ولا المسافة ما بين مصراعي باب الجنة.

ـ ورواه الحسن وقتادة وثابت البناني والنضر بن أنس وعمرو بن أبي عمرو، كلهم عن أنس بن مالك في حديث الشفاعة الطويل، ولم يذكروا ما ذكره خشيش بن أصرم. =







#### كتاب السنت والرد على الجهميت

\_ 31

### ما ورد في صفات الباري عز وجل والرد على الجهميم ً '

إِن وَعَبدُالأَعَلَ بنُ خَادِ النَّربيُّ، قَالاً: حَدَّثَنَ عَبدُالرَّحَنِ بنُ مَهدِيُّ، قَالاً: حَدَّثَنَا عَبدُالرَّحَنِ بنُ مَهدِيُّ، حَدَّثَنَا شُغبَانُ، عَن أَبِي إِسحَاقَ، مَن عَبدِالله بنِ خَلِيفَةَ، عَن عُمَرَ ﷺ قَالَ: إَذَا جَلَسَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَى الكُربِيُّ، شُمِعَ لَهُ أَطِيطً كَأَطِيطِ الرَّحل الجَدِيدِ ``.

٥ • • ١ - حَدَّتَنِي أَبِي، حَدَّتَنَا ابنُ مَهدِي، عَن سُفيَانَ، عَن عَبَّادِ الدُّهنيُّ ، عَن سَعِيد بنِ جُبَيرٍ، عَن ابنِ عَبَّاسٍ رَفِّكُ قَالَ: الكُريئي مَوضِعُ القَدَمِينِ، وَالعَرشُ لَا يِقدِدُ أَحَدٌ قَدرَهُ أَنَّ.
 أَحَدُّ قَدرَهُ أَنَّ.

٢ • • ١ - حَدَّثَنِي أَبِي، حَدَّثَنَا وَكِيعٌ، عَن شَفيَانَ، عَن عَبَارِ الدُّهنِيُّ ، عَن مُسلِم البَطِينِ، عَن صَعِيدِ بنِ جُبَيرٍ، عَن ابنِ عَبَّاسٍ تُطْعُثُ قَالَ: الكُربيقُ مَوضِعُ قَدَمَهِ، وَالعَرشُ لَا يِقلِدُ أَحَدُ (٢)
 قَالَعَرشُ لَا يِقلِدُ أَحَدُ (٢)

٧ • ٧ - حَدَّنَي أَبِي، حَدَّنَا عَبدُالصَّمَدِ بنُ عَبدِالوَادِثِ، حَدَّنَنِي أَبِي، حَدَّنَا عَبدُالصَّمَدِ بنُ عَبدِالوَادِثِ، حَدَّنَنِي أَبِي، حَدَّنَا عُمَدُ بنُ جُحَادَةً، عَن سَلَمَةً بنِ كُهَيلٍ، عَن عُهارَةً بنِ عُمَيرٍ، عَن أَبِي مُوسَى الأَشغرِيُّ، قَالَ: الكُريئُ مَوضِمُ القَدَينِ، وَلَهُ أَطِيطٌ كَأَطِيطٍ الرَّحلُ (^).

٨ • • ١ - حَدَّنَى أَبِ، حَدِّنَا رَجُلٌ، أَخبَرَنَا إِسرَائِيلُ، عَن السَّدِّيْ، عَن أَبِي مَالِكِ، فِي قَولِهِ عَزَّ رَجَلٌ: ﴿ وَسِمَ كُوسِيَّةُ السَّيَاوَاتِ وَالأَرْضَ ﴿ ﴾ ، قَالَ: إِنَّ الصَّخرَةَ الَّتِي مَالِكِ، فِي قَولِهِ عَزَّ رَجَلٌ: ﴿ وَسِمَ كُوسِيَّةُ السَّيَاوَاتِ وَالأَرْضَ ﴿ ﴾ ، قَالَ: إِنَّ الصَّخرَةَ الَّتِي

<sup>(</sup>١) ذكر القحطان أنه وضع هذا العنوان للتوضيح، وليس هو في الأصل.

<sup>(</sup>٢) علما أثر ضعبت. تقدم تخريجه (برقم:٥٧٢).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (اللعني)، بالذل المجمة، وهو تحريف

<sup>(</sup>٤) هذا أثر حسر، وإسناده منقطع. عهاربن معاوية الدهني لم يسمع من سعيدبن جبير شيئًا. قاله الإمام أحمد، كها في \* جامع التحصيل\*. والأثر تقدم تخريجه (برقم:٧٧٣)، وسيأتي (برقم:١٠٠٦) متصلاً.

<sup>(</sup>o) ق (l): (الذهني)، بالذل المعجمة، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٦) في نسخة القحطاني: (أحمد)، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) مَذَا الرَّ حَسَل. تقدم تخريجه (برقم: ٥٧٣،١٠٠٥).

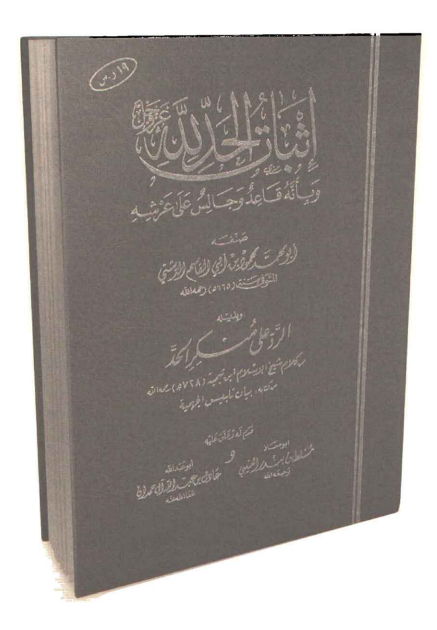
<sup>(</sup>٨) علا الرضيف، إسناده منطع، تقدم تخريجه (برقم:٥٧٥).

وفي القرن السابع الهجري ثمل بهذه العقيدة واحد من هؤلاء المجسمة حتى أفرغ ماوعاه جوفه من هذه العقيدة التالفه في كتاب له أسماه (إثبات الحد لله ﷺ وبأنه قاعد وجالس على عرشه) ألا وهو المدعو أبو محمد محمود بن أبي القاسم الدشتي!!

وقد صرح بهذا المعتقد متأخروا المجسمة كما صرح به متقدموهم، وممن صرح به من المعاصرين الشيخ ابن العثيمين كما في مجموع فتاويه ج١ص١٣٥ ط. دار الثريا للنشر.













#### الأمماء والصفات ـــــــ

الشاني: أن يكون مقرونًا بالواو فيكون بمعنى التساوي كقولهم: استوى الماء والعتبة.

الشالث: أن يكون مقرونًا بإلى فيكون بمعنى القصد كقوله \_ تعالى \_: ﴿ ثُمُ استوى إلى الساء ﴾ .

الرابع: أن يكون مقرونًا بعلى فيكون بمعنى العلو والارتفاع كقوله \_ تعالى \_: ﴿ الرَّمِن عِلَى العرشِ استوى ﴾ .

وذهب بعض السلف إلى أن الاستواء المقرون بإلى كالمقرون بعلى المرافع فيثن على فيثن على المرافع في المرافع في في المرافع في في في المرافع المرافع

وأما تفسيره بالجلوس فقد نقل ابن القيم في الصواعق ١٣٠٣/٤ عن خارجة بن مصعب في قوله \_ تعالى \_: ﴿الرحمن على العرش استوى وقوله: «وهل يكون الاستواء إلا الجلوس». ا. هـ. وقد ورد ذكر الجلوس في حديث أخرجه الإمام أحمد عن ابن عباس \_ رضي الله عنها \_ مرفوعًا. والله أعلم.

منل فضيلته: عن قول من يقول: إن الله مستوعلى عرشه بطريقة رمزية كما بُينٌ كثير من أشياء الجنة للبشر في لغتهم كي يفهموا ويدركوا معانيها؟

فأجآب \_ حفظه الله تعالى \_ بقوله: لو تأمل المتكلم الكلام وأعطاه حقه من التأمل لعلم أن القرآن المبين ليس فيه شيء تكون معانيه رمزية، فإن الرموز نحالفة لبيان القرآن الكريم، بعيدة عن دلالاته كيف وقد قال الله عنه: ﴿ونزلنا عليك الكتاب تبيانًا لكل شيء وهدى﴾. وقال

- 140 -



## ثمانية أوعال تحمل الله وعرشه

قال ابن القيم في اجتماع الجيوش الإسلامية: «ولا أعلم في هذا الباب حديثا مرفوعا إلا حديث عبدالله بن عميرة عن الأحنف عن العباس بن عبدالمطلب في أن رسول الله نظر إلى سحابة فقال ما تسمون هذه قالوا السحاب قال والمزن قالوا والمزن قال والعنان قالوا نعم قال كم ترون بينكم وبين السماء قالوا لا ندري قال بينكم وبينه إما واحد أو إثنان أو ثلاث وسبعون سنة والسماء فوقها كذلك بينهما مثل ذلك حتى عد سبع سموات ثم فوق السماء السابعة بحر أعلاه وأسفله كما بين سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء إلى سماء على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى صحيح ضحيح شما الله تعالى إلى فوق ذلك هذا حديث حسن صحيح أخرجه داود» إ.هـ.

فترون أن ابن القيم يحسن هذا الحديث ويصححه رغم الله الشياعة التي فيه، ومع ذلك يحرف بعض لفظه فيقول: «ثم الله

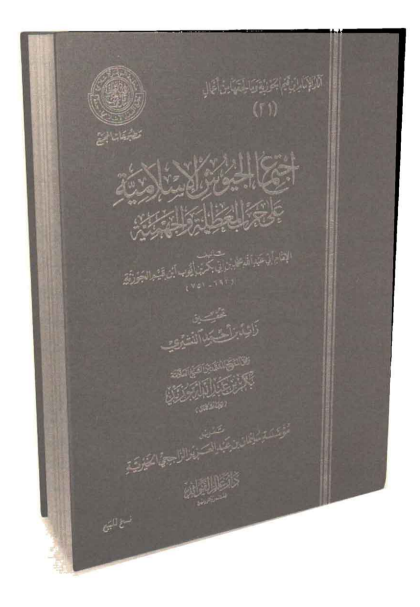


تعالى إلى فوق ذلك»، واللفظ الصحيح كما عند أبي داود: «ثُمَّ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فَوْقَ ذَلِكَ» إ.هـ، فلفظة «إلى فوق» من تحريف ابن القيم.

والحديث رواه ابن خزيمة في كتاب التوحيد أيضا وقد علمتم أن ابن خزيمة لا يورد في كتابه هذا إلا ما صح عنده، ورواه كذلك الدارمي في رده على الجهمية وابن منده في توحيده.







وقال ابن مسعود رضي الله عنه أيضًا: «إنه فوق العرش<sup>(١)</sup>، لا يخفى عليه شيء من أعمالكم<sup>ه(٢)</sup>.

قال أبو القاسم: يريد فوق العرش؛ لأن العرش آخر المخلوقات، ليس فوقه مخلوق، والله تعالى على (٣) المخلوقات دون تكييف ولا مماسة، ولا أعلم في هذا الباب حديثًا مرفوعًا؛ إلا حديث عبد الله بن عميرة عن الأحنف عن العباس [ب/ق ١٤٨] بن عبد المطلب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ نظر إلى سحابة فقال: «ما تسمون هذه؟» قالوا: السحاب. قال: «والمزن». قالوا: والعنان (٤). قال: «كم ترون بينكم وبين السماء؟» قالوا: لا ندري، قال: «بينكم وبينه إما واحد أو اثنان أو ربين السماء؟» قالوا: لا ندري، قال: «بينكم وبينه إما واحد أو اثنان أو مبع سموات، ثم فوق السماء أفوقها كذلك بينهما مثل ذلك، حتى عدً سبع سموات، ثم فوق السماء [ظ/ق ١٣١] السابعة بحر [بين] (١) أعلاه واسفله كما بين سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال، بين أظلافهم

<sup>(</sup>١) سقط من (ظ) من قوله: ﴿ويعلم أعمالكم الله هنا.

<sup>(</sup>۲) تقدم نخریجه (ص/۱۲۹ - ۱۷۰).

<sup>(</sup>٣) في (ب، ظ): اأعلى ١.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ: (نعم).

<sup>(</sup>٥) في جميع النسخ: "وسبعين" وعلَّق عليها ناسخ (أ) بقوله: اكذا وُجدت.

<sup>(</sup>۱) زیادهٔ یقتضیها السیاق، وقد سقطت من (ب، ظ) وکتب ناسخ (ظ) علی کلمة دأعلاه ۱: دکذا، ووقع فی (أ، ت): اما، بدل دبین،

وركبهم مثل ما بين سسماء إلى سسماء، على ظهورهم العرش، بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سسماء إلى سسماء، ثم الله تعالى إلى فوق ذلك».

هذا حديث صحيح $^{(1)}$  خرَّجه أبو داود $^{(1)}$ .

قول الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي زمنين، المالكي المشهور رحمه الله تعالى:

قال في كتابه الذي صنفه في «أصول السنة» (٣): باب الإيمان بالعرش: ومن قول أهل السنة: أن الله عز وجل خلق العرش، واختصه بالعلو والارتفاع فوق جميع ما خلق، ثم استوى عليه كيف شاء، كما أخبر عن نفسه في قوله عز وجل: ﴿الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَى ﴾ [طه/٥] وفي قوله تعالى: ﴿أَمْ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ أَسْتَوَىٰ ﴾ [طه/٥] وفي قوله تعالى: ﴿ أَمْ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِيمُ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا يَغُرُمُ مِنْهَا وَمَا يَعْرَبُ عَلَى المَا يَعْلَمُ مَا يَلِيمُ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا يَعْرُمُ عِنها ﴾ [الحديد/٤].

وذكر حديث أبي رزين العقيلي قال(1): قلت: يا رسول الله أين كان ربنا قبل أن يخلق السموات والأرض؟ قال: كان في عماء، ما فوقه هواء

<sup>(</sup>١) من (ظ، ب).

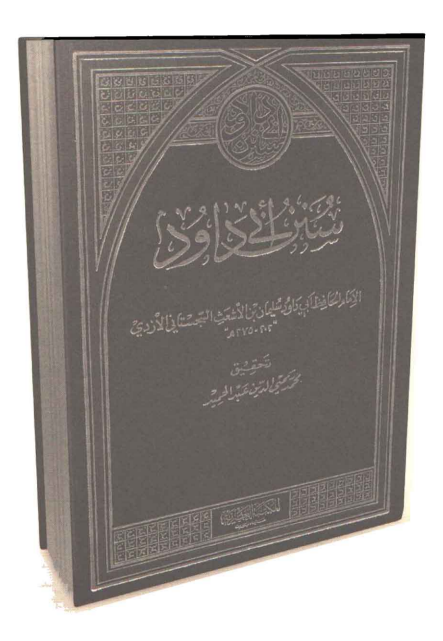
<sup>(</sup>٢) تقدم (ص/١٠٦)، ويظهر أنه نقله عن ابن عبدالبر، راجم(ص/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>۳) (ص/ ۸۸ – ۱۱۶).

<sup>(</sup>٤) سقط من (أ، مط).







771

م كتاب المنة .

#### باب في الجهمة

٧٢١ — حدثنا هارون بن معروف ، ثنا سفيان ، عن هشام ، عن أبيه ، عن أبي هر برة ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ١ لا يزال الناس يتسا. لون حتى يقال هذا : خَلَقَ الله الْخَلْقَ فَمَنْ خَلَقَ الله ، فن وجد من ذلك شيئا فليقل : آمنت بالله »

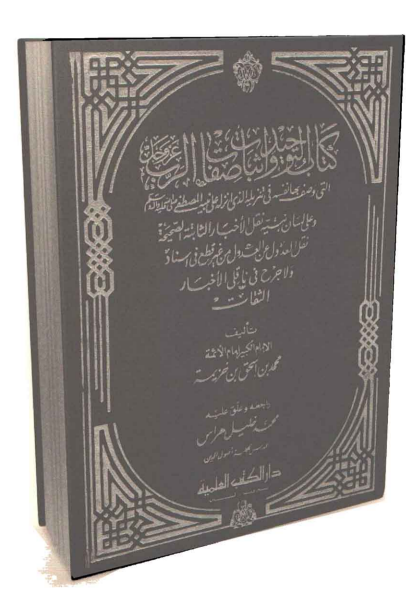
٧٧٣ ــ حدثنا محد بن عرو ، ثنا سلمة ـ يمنى ابن الفضل ــ قال: حدثنى عجد ــ يمنى ابن الفضل ــ قال: حدثنى عجد ــ يمنى ابن إسحاق ــ قال: حدثنى عتبة بن مسلم مولى بنى تيم ، عن أبى سلمة بن عبد الرحمن ، عن أبى هريرة ، قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول فذكر محوه ، قال: وفاذا قالوا ذلك فقولوا ( الله أحد ، الله الصمد ، لم يلد ولم يحول ، ولم يكن له كفوا أحد ) ثم ليتغل عن يساره ثلاثاً ولْمَاتَحَذْ من الشيطان »

المباك ، عن عبد الله بن عيرة ، عن الصباح البزاز ، ثنا الوليد بن أبي ثور ، عن سياك ، عن عبد الله بن عيرة ، عن الأحنف بن قيس ، عن السباس بن عبد الطلب، قال : كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فرت سهم سحابة ، فنظر إليها ، فقال ه ما نَستُونَ هذه ، ؟ قالوا : السحاب ، قال ه والمنان ، قال ان والمنان ، قال أبو داود : لم أنقن العنان جيدا ، قال ه هل تَدْرُونَ مابُعدُ مايين السهاء والأرض ، ؟ قالوا : لاندرى ، قال ه إن بعد ما بينهما إما واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة ، ثم السها فوقها كذلك ، حتى عد سبع سموات ، ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل مايين سهاء إلى سهاء ، ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل مايين سهاء إلى سهاء ، ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل مايين سهاء إلى سهاء ، ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل مايين سهاء إلى

٧٧٤ – حدثنا أحمد بن أبي سريج ، أخبرنا عبدالرحمن بن عبدالله بن سمد ومحمد بن سميد ، قالا : أخبرنا عمرو بن أبي قيس ، عن سماك ، باسناده ومعناه







#### - 1.4 -

فى عصابة ورسول الله صلى الله عليه وسلم جالس فيهم إذ عليهم سحابة فنظروا إليها فقال هل تدرون مااسم هذه ؟ قالوا : نعم هذا السحاب فقال رسول الله عليه وسلم والمزن نقالوا والمزن فقال رسول الله عليه وسلم والمزن نقالوا والمزن فقال رسول الله والأرض؟ قالوا لا والله ما ندون كم بعد ما بين السهاء والأرض؟ قالوا لا والله ما ندون كم بعد ما بين السهاء والأرض؟ قال سنة إلى السهاء التي فوقها كذلك حتى عدهن سبع سموات كذالك ثم قال فوق السابعة بحر بين أعلاه وأسفله مثل ما بين سهاء إلى سهاء والله فوق ذلك ، (٢).

ورواه الوليد بن أن ثور عن سماك عن عبد الله بن عميرة عن الآحف ابن قيس قال : حدثنى عباس بن عبد المطلب قال : دكنا جلوسا بالبطحاء في عصابة فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فذكر الحديث بمثل معناه غير أنه قال دوفوق السهاء السابعة بحر ما بين أسفله وأعلاه كما بين سهاء إلى سماء وفوق المحر نما نية أوعال (٣) ، .

حدثنا عباد بن يعقوب (٤) الصدوق فى أخباره المهم فى رأيه قال : ثنا الوليد بن أبى ثور ، قال أبو بكر . يدل هذا على أن الماء الذى ذكر الله فى كتابه أن عرشه كان عليه هو البحر الذى وصفه النبى صلى الله عليهوسلم

<sup>(</sup>١) المزن – بعنم أوله وسكون ثانية ــ الضم، والعنان بفتح أوله الــحاب

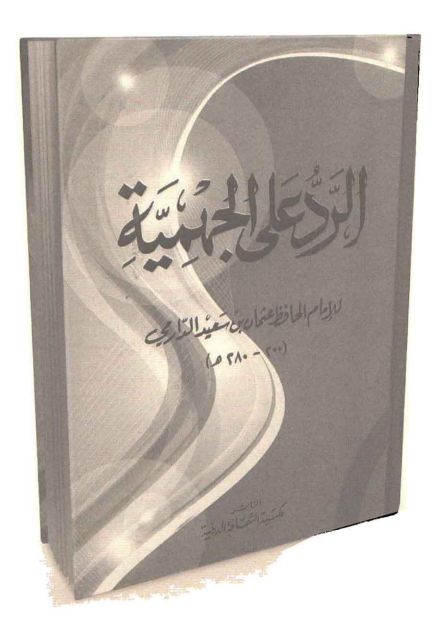
<sup>(</sup>۲) رواه أحدوأبر داود وابن منده فى كتاب التوحيد ويسمى حديث الاوعال وحسنه الترمذي

 <sup>(</sup>٣) جمع وعل وهو العنز الوحثى ، ويقال له تيس شاة الجبل ، والمراد ملائكة على صورة الاوعال.

<sup>(</sup>٤) في الفسخة ت عبادة بن يمقرب وهو غلط صححناه من تهذيب التهذيب.







#### - 11 -

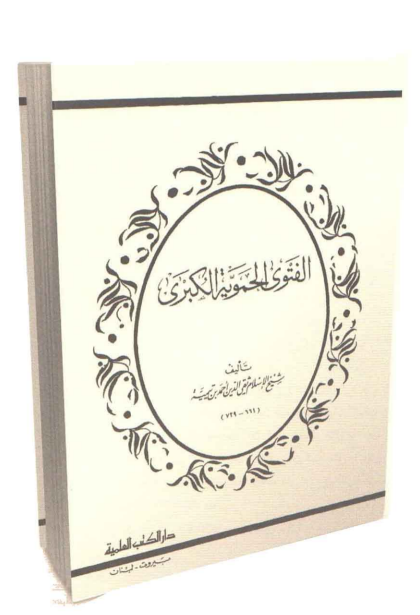
حوَننا وخاليانا انت ربّ العليمين أنزلْ شفاء من شفائك ورحمةً من رحمتك على هذا الرجم فيبرأ . حدثني محمد بن بشار المبدى: ثنا وهب بن جرير: ثنا ابي قال: سبعتُ محمد بن اسعق يحدّث عن يعقوب بن عُشة عن جُوب بن محمد ٢ ابن جبير بن مُطْمِم عن ابيه عن جد قال: جا. رجلٌ الى النبي صَلَّمُم اعرابيُّ فَقَالَ: يا محمد هلكت المواشى ونُهكت الاموالُ وانَّا نستَشْهُم بكُ على الله وبالله عايك فأدع الله أن يستينا أ فقال النسي صلَّمم: يا أمرابي ويجك وهل تدرى ٦ ما تقول إن ﴿ الله ﴾ اعظم مِن ان يُستشفع عليه بأحد من خلقه إن فقه فوق عرشه فوق سمواته وسمواتُه فوق ارضيه مثلَ القبّة - واشاد النبيُّ صَلَّم بيده مثل التنة - وانه ليط (١) به أطبط الرَّحل بالراك، حدثنا محمد بن الصاح ١ القدادى: ثنا الوليد ابن ابي ثور عن يساك عن عبد الله بن هيرة عن الأحنف بن تيس عن العباس بن عبد المطلب رضى الله عنه قال: كنتُ بالبِّطعاء في حصابة وفيهم رسول الله صَلَّمَم فرت سحابةٌ فنظر اليها فقال: ما تستون هذه؟ قالوا: ١٢ المحاب، قال: والمزن، قالوا: والمزن، قال: والمنان (١)، قالوا: والعنان (١)، - قال - فقال: ما بُعدُ ما يين السها. والارض؟ قالوا: لا ندرى، قال: فان بعدَ ما بينها إمّا واحدةً وأمّا اثنتين وأمّا ثلاثًا وسمين سنة والسله فوقها كذلك ١٥ حتى عَدَّ سبع سموات وفوق السهاء السابعة بحرُّ بين اسفله واعلاء مثل ما بين السيا. إلى السيا. وفوق ذلك ثمانية اوعال ما بين اظلافهن وركهن مثل ما بين السياء إلى السياء وعلى ظهيرهنّ العرشُ بين اسفله وأعلاه مثل ما بين السياء إلى ١٨ السها. ثم الله عز وجل فوق ذلك تبارك وتعالى .

حدثنا موسى بن اسلميل: ثنا حمّاد - وهو ابن سلّمة -: ثنا عطاء بن

<sup>(</sup>١) في الاصل: لياط.

<sup>(</sup>١) في الاصل: والمنانا .





<u> – ۹ –</u>

[المعارج ٤] : ﴿ تعرج الملائكة والروح إليه ﴾ ، [السجدة ٥] : ﴿ يدبر الأمر من السهاء إلى الأرض ثم يعرج إليه } ، [النحل ٥٠]: ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِنْ فَوقْهُم } ، [يونس ٣ ، الرعد ٢ ، الفرقان ٥٩ ، السجدة ٤ ، الحديد ٤ ] : ﴿ ثُمُ استوى على العرش ﴾ في خسة مواضع ، [ طه ٥ ] : ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ ، [ غافر ٣٦-٣٦ ] : ﴿ يَا هَامَانَ ابْنَ لَى صَرَحًا لَعَلَى أَبْلُغُ الْأَسْبَابِ أَسْبَابِ السَّمُواتِ فَأَطُّلُعُ إِلَى إِلَّهُ مُوسَى وَ إِنَّى لَاظْنَهُ كَاذَبًا ﴾ ، [ فصلت ٤٢ ] : ﴿تَنزيل من حكيم حميد﴾ ، [ الأنعام ١١٤] : ﴿ مَرْلُ مِن رَبِكُ ﴾ إلى أمثال ذلك مما لا يكاد يحصي إلا بالكلفة ، وفي الأحاديث الصحاح والحسان ما لا بحصي إلا بالكلفة ، مثل قصة معراج الرسول إلى ربه ، ونزول الملائكة من عند الله ، وصعودها إليه ، وقوله فى الملائكة الذين يتعاقبون فيكم بالليل والنهار ، فيعرج الذين باتوا فبكم إلى ربهم ، فيسألهم وهو أعلم بهم ، وفي الصحيح في حديث الحوارج و ألا تأمنوني وأنا أمين من في السهاء يأتيني خبر السهاء صباحاً ومساء ، و في حديث الرقية الذي رواه أبو داود وغيره و ربنا الله الذي في السهاء تقدس اسمك ، أمرك في السهاء والأرض ، كما رحمتك في السهاء ، اجعل رحمتك في الأرض ، اغفر لنا حوينا وخطايانا ، أنت رب الطيبين ، أنزل رحمة من رحمتك وشفاء من شفائك على هذا الوجم ۽ قال صلى الله عليه وسلم ۽ إذا اشتكى أحد منكم أو اشتكى أخ له فليقل : ربنا الله الذي في السهاء ، وذكره . وقوله في حديث الأوعال ، والعرش فوق ذلك ، والله فوق عرشه ، وهو يعلم ما أنتم عليه ﴾ رواه أحمد وأبو داود وغيرهما ، وقوله في الحديث الصحيح للجارية و أبن الله ؟ قالت : في المهاء . قال : من أنا قالت : أنت رسول الله . قال : أعتقها فإنها مؤمنة ، وقوله في الحديث الصحيح : إن الله لما خلق الحلق كتب في كتاب موضوع عنده فوق العرش : إن رحمتي سبقت غضي ، ، وقوله في حديث قبض الروح دحتي بعرج به إلى السهاء التي فيها الله ٤ .

وقول عبد الله بن رواحة الذي أنشده للنبي صلى الله عليه وسلم وأقره عليه :

شهدت بأن وعد الله حسق وأن النار مثوى الكافرينسا وأن العرش فوق الماء طاف وفوق العرش رب العالمينا

وقول أمية بن أبى الصلت الثقيى الذى أنشد للنبى صلى الله عليه وسلم هو وغيره من شعره فاستحسنه وقال 1 آمن شعره ، وكفر قلبه ۽ (١) .

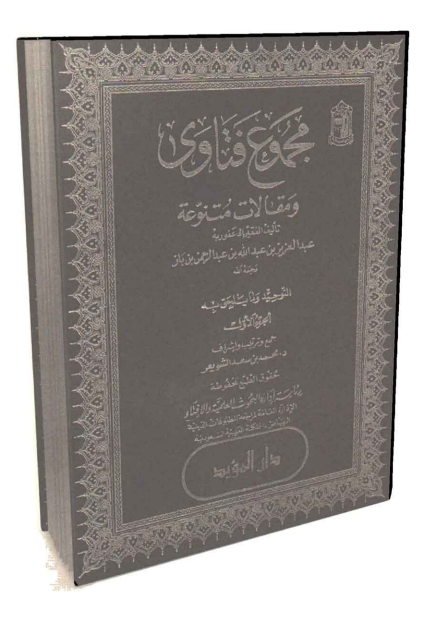
<sup>(</sup>١) في وأس الطالب و : رواه الخطيب ، وهو ضيف





وحديث الأوعال هذا حجة من حجج التوحيد عند متأخري المجسمة كما كان حجة عند متقدميهم، فقد جعله شيخهم ابن باز من الأحاديث الصحاح أو الحسان الدالة على علو الله تعالى على خلقه، كما في مجموع فتاواه ج١، ص١٤٠، ط. دار المؤيد، واحتج به ابن العثيمين في شرح الواسطية، ص٣٣٠، ط. دار الثريا.





القرآن، بأبلغ العبارات وأوضحها، وما تدل عليه السنة بالاحاديث الصحيحة الصريحة، ومن الأدلة القرآنية على أن الله سبحانه في السماء فوق خلقه، مستوعلى عرشه قوله سبحانه: ﴿إِلَيهِ يَصْعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ (أ. وقوله: ﴿إِنّي مُتَوفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى ﴾ (أ. ﴿ فَعُرُجُ ٱلْمَلَتِكِحُ أُورُومُ إِلَيْهِ ﴾ (أ. ﴿ فَالْمِنْمُ مِن فِي السَمَاءِ وَالرَّحِ إِلَيْهِ ﴾ (أ. ﴿ مَأْمَ السَّمَاءِ وَاللَّهُ عَلَى السَّمَاءِ فَي السَّمَاءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ الْأَرْضَ ﴾ (أ. ﴿ أَمْ أَينَمُ مَن فِي السَّمَاءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ مَا فِي السَّمَاءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ مَا فِي السَّمَاءِ أَنْ السَّمَاءِ وَقُوله: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّوَى ﴾ (الله مُوسَى وَإِنِي الْمَرْعُ السَّمَاءُ فَي السَّمَاءُ إِلَيْهِ اللهِ مُوسَى وَإِنِي الْأَلْمُاءُ السَّمَاءُ أَنْ اللهِ مُوسَى وَإِنِي الْأَلْمُ اللهُ مَنْ فِي السَّمَاءُ وَاللّهُ مُوسَى وَإِنِي الْأَلْمُاءُ اللّهُ مَا إِلَيْهِ اللهِ مُوسَى وَإِنِي الْأَلْمُاءُ اللّهُ مَا اللهُ مَا إِلَيْهِ اللهِ مُوسَى وَإِنِي الْمُأْمُاءُ السَّمَاءُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

وأما الأدلة من السنة فقد ورد في الأحاديث الصحاح والحسان ما لا يحصى إلا بالكلفة، مثل قصة معراج الرسول الله إلى ربه، وفي حديث الرقية الذي رواه أبو داود وغيره: «رينا الله الذي في السماء تقدس اسمك أمرك في السماء والأرض» الحديث، وقوله في حديث الأوعال «والعرش فوق نلك والله فوق عرشه وهو يعلم ما أنتم عليه» رواه أحمد وأبو داود وغيرهما، وقوله في الحديث الصحيح للجارية: «أين الله؟» قالت: في السماء، قال: «من أنا؟» قالت: أنت رسول الله، فقال: «أعتقها فإنها مؤمنة» أخرجه مسلم في صحيحه إلى أمثال ذلك من الأحاديث الثابتة عن رسول الله كله، وإنه فوق علما يقينيا أن الرسول كله بلغ أن الله سبحانه على عرشه، وأنه فوق علما يقينيا أن الرسول كله بلغ أن الله سبحانه على عرشه، وأنه فوق

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران، الآبة ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج، الآية ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان، الآية ٩٥.

<sup>(</sup>ه) سورة الملك، الآية ١٦.

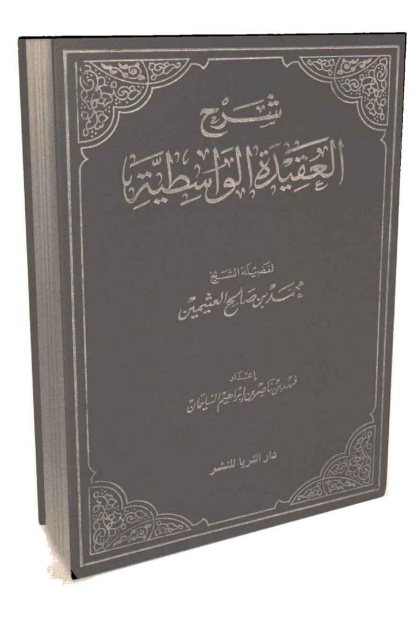
<sup>(</sup>٦) سورة الملك، الأنة ١٧.

<sup>(</sup>٧) سورة طه، الآية ه.

<sup>(</sup>٨) سورة غافر، الأيتان ٣٦، ٣٧.







#### 🕳 فتاوي العقيدة



الصَّالحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر: ١٠]، ومثل قوله: ﴿ تَعْسرُجُ الْمَسلائكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤].

(٥) كونه في السماء؛ مثل قوله: ﴿أَأْمَنتُم مَّن فِي السَّمَاء أَن يَخْسفَ بكُمُ الأرض كه [الملك: ١٦].

ثانياً: وأما السنة فقد تواترت عن النبي ﷺ من قوله وفعله وإقراره:

(١) فأما قول الرسول عليه الصلاة والسلام:

فجاء بذكر العلو والفوقية، ومنه قوله على المبحان ربي الأعلى، (١)، وقوله لما ذكر السماوات؛ قال: ووالله فوق العرش» (٢).

وجاء بذكر أن الله في السماء ؛ مثل قوله على: «ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء»<sup>(٣)</sup>.

(٢) وأما الفعل؛ فمثل رفع أصبعه إلى السماء، وهو يخطب الناس في أكبر جمع، وذلك في يوم عرفة، عام حجة الوداع؛ فإن الصحابة لم يجتمعوا اجتماعاً أكبر من ذلك الجمع ؛ إذ إن الذي حج معه بلغ نحو منة ألف ، والذين . مات عنهم نحو مئة وأربعة وعشرين ألفاً : يعني : عامة المسلمين حضروا ذلك ـ الجمع، فقال عليه الصلاة والسلام: «ألا هل بلغت؟». قالوا: نعم. «ألا هل

<sup>(</sup>١) رواه مسلم / كتاب صلاة المسافرين / باب استحباب تطويل القراء في صلاة الليل.

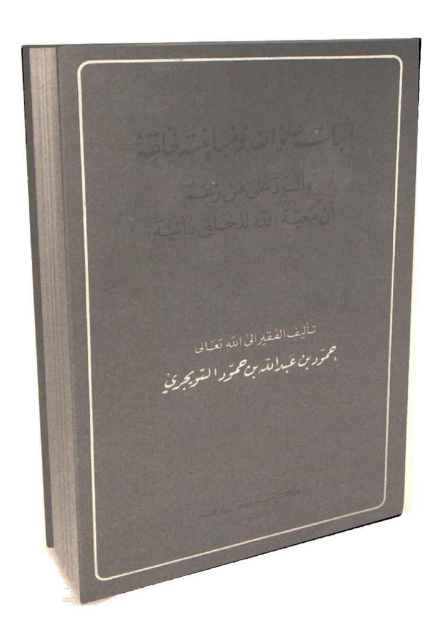
<sup>(</sup>٢) رواه ابن خزيمة في كتاب ( التوحيد؛ ( ١ / ٢٤٤) ، واللالكائي في ( شرح السنة ) (٢٥٩)، والطبراني في الكبير؟ ( ٩ / ٢٢٨ ) ، وقال الهيثمي في المجمم ١ (١/ ٨٦): «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح».

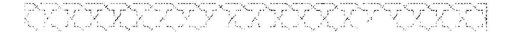
<sup>(</sup>٣) رواه البخاري / كتاب المغازي / باب بعث على وخالد إلى اليمن ، ومسلم كتاب الزكاة/ باب صفة الخوارج .

وممن جاء ليحذو حذو هـؤلاء وينهـج نهجهم حمود بن عبدالله التويجري، حيث صنف كتابا أسـماه (إثبات علو الله ومباينته لخلقه)، وقد قام بالتقديم له الشـيخ ابن باز وأثنى على الكتاب وكاتبه، كما ذيل له الشيخ العثيمين برسالة زكى فيها الكتاب وكاتبه، وقد أورد المؤلف هذا الحديث ضمن حججهم على علـو الله تعالـى الذاتي لخلقـه كما في ص٢٢من كتابه هذا.









# 

الحمد لله . والصلاة والسلام على رسول الله ، وعلى آلـه وصحبه ، ومن اهتدى بهداه .

#### أما بعد:

فقد اطلعت على ما كتبه أخونا العلامة الشيخ حمود بن عبد الله التويجرى ، في بيان الأدلة الشرعية والعقلية على إثبات علو الله سبحانه فوق عرشه ، واستوائه عليه استواء يليق بجلاله لا يشابه فيه خلقه .

وفي إثبات معيته لعباده بعلمه ، واطلاعه وحفظه ، وكلاءته لأولبائه ، والرد على من زع أن معية الله لعباده ذاتية ، بل قد سمعته جيعه بقراءة مؤلفه حفظه الله ، فألفيته كتاباً عظيم الفائدة ، مؤيداً بالأدلة الشرعية والعقلية ، كا ألفيته رداً عظيماً على أهل البدع ، القائلين بالحلول والاتحاد ، ورداً كافياً شافياً على من قال : إن معية الله للخلق ذاتية .

فجزاه الله خيراً ، وزاده علماً وهـدى وتوفيقـا ، ونفع بـه وبمؤلفاته المسلمين .



وبالجلة فهذا الكتاب عظم القدر، كثير الفائدة، مشتل على أدلة كثيرة من الكتاب والسنة، على إثبات أساء الله وصفاته، وعلوه سبحانه فوق خلقه، والرد على جميع أهل البدع، كما أنه مشتل على نقول كثيرة مفيدة من كلام علماء السنة المتقدمين والمتأخرين، ومن كلام الصحابة والتابعين، رضى الله عن الجميع، ورحهم رحمة واسعة.

فسأل الله بأسائه الحسنى ، وصفاته العلا ، أن ينفع به المسلمين ، وأن يقيم به الحجة ، ويقطع به المعنذرة ، وأن يضاعف المثوبة لمؤلفه ، ويجعلنا وإياه وسائر إخواننا من أعمة الهدى وأنصار الحق ، وأن يثبتنا جميعاً على دينه ، حتى نلقاه سبحانه إنه ولي ذلك والقادر عليه .

قاله الفقير إلى عفو ربه: عبد العزيز بن عبد الله ابن باز سامحه الله، وعفا عنه.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه .

الرئيس العام لإدارات البحوث العامية والإفتاء والدعوة والإرشاد ۱۲۰۲/۷/۲۷ هـ

24

الله وَلَيْ خطب الناس في بطن الوادي وقال في آخر خطبته: « وأنتم مسئولون عني فما أنتم قائلون ؟ » قالوا: نشهد أنك قد بلغت ، وأديت ، ونصحت ،فقال بأصبعه السبابة يرفعها إلى الناس: « اللهم اشهد اللهم اشهد اللهم اشهد اللهم وأبو داود وابن ماجه .

وفي رفع النبي مَلِيَّةِ أصبعه إلى السماء دون سائر الجهات أبلغ رد على من زعم أن معية الله لخلقه معية ذاتية .



## وسيجلس النبي ﷺ معه على العرش أيضا

جاء في إنجيل النصارى المحرف المعروف باسم إنجيل متى ٦٤: ٢٦: «من الآن تبصرون ابن الإنسان جالسا عن يمين القوة وآتيا على سحاب السماء» إ.هـ.

وفي مرقس: «فأجابه يسموع: أنا هو، وسمترون ابن الإنسان جالسا عن يمين الله القدير وآتيا مع سحاب السماء» إ.هـ.

فالنصارى يعتقدون أن الله تعالى جالس وأن المسيح عَلَيْهُ جالس مع الله تبارك وتعالى عن يمينه تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا.

وهذه العقيدة أيضا اعتقدها هؤلاء الحشوية، ففي مجموع فتاوى ابن تيمية ج٤ص٢٠٧ ما نصه: «إذا تبين هذا فقد حدث العلماء المرضيون وأولياؤه المقبولون أن محمدا رسول الله على العرش معه» إ.ه.

وقد استحوذت هذه الفكرة على المجسمة حتى صنف

بعضهم مصنفا خاصة بها وبالغ في الانتصار لها كأبي بكر المروزي وروى عن إبراهيم بن عرفة سمعت ابن عمير يقول سمعت أحمد بن حنبل يقول «هذا قد تلقته العلماء بالقبول». وكذلك انتصر وأفتى بوجوب التسليم له جماعة منهم إبراهيم الحربي ومحمد بن مصعب العابد شيخ بغداد وخلق كثير، حتى قال ابن الإمام أحمد عقيب رواية قول مجاهد «أنا منكِرٌ على كل من رد هذا الحديث، وهو عندي رجل سوء متهم، سمعته من جماعة وما رأيت محدّثاً ينكره، وعندنا إنما تنكره الجهمية».

قال ابن القيم في بدائع الفوائد: فائدة إقعاد الرسول على العرش: «قال القاضي: صنف المروزي كتابا في فضيلة النبي وذكر فيه إقعاده على العرش قال القاضي وهو قول ابي داود وأحمد بن أصرم ويحيى بن ابي طالب وأبي بكر بن حماد وأبي جعفر الدمشقي وعياش الدوري وإسحاق بن راهوية وعبدالوهاب الوراق وإبراهيم الأصبهاني وإبراهيم الحربي وهارون بن معروف ومحمد بن إسماعيل السلمي ومحمد بن مصعب بن العابد وأبي بن صدقة ومحمد بن بشر بن شريك وأبى قلابة وعلي بن سهل وابي عبدالله بن عبدالنور وأبي عبيد والحسن بن فضل وهارون بن العباس الهاشمي وإسماعيل بن إبراهيم الهاشمي ومحمد بن عمران الفارسي الزاهد ومحمد بن يونس البصري وعبدالله ابن الإمام والمروزي وبشر الحافي انتهى.

قلت وهو قول ابن جرير الطبري وإمام هؤلاء كلهم مجاهد إمام التفسير وهو قول أبي الحسن الدارقطني ومن شعره فيه:

حديث الشفاعة عن أحمد إلى أحمد المصطفى مسنده وجاء حديث بإقعاده على العرش أيضا فلا نجحده

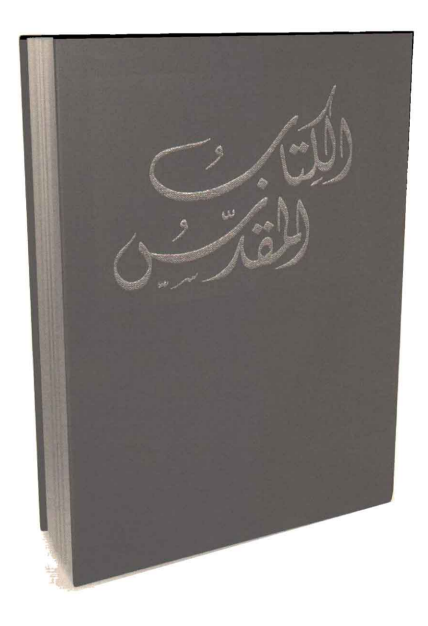




أمروا الحديث على وجهه ولا تدخلوا فيه ما يفسده ولا تنكروا أنه يقعده» إ.هـ.

وقد أطال في إثبات هذه العقيدة الخلال في كتاب السنة وأورد هناك أقوال أسلافه المتعجرفة في حق من أنكر هذه الشناعة.









مَنْ ضَرِبِكَ ! ١

بطرس ينكر يسوع

(مرقس ۱٤ : ٦٦-٦٦) لوقا ۲۲ : ٥٦-٦٢، يوحنا

" وكانَ بُطرُسُ قاعِدًا في ساحَةِ الدَّارِ ،

يَـوعَ الجليليِّ! • ' ف أَنكَرَ أَمامَ جميع

الحاضرين، قال: ولا أفهَمُ ما تَقولينَ و.

ولا شَكُّ أَنَّكَ أَنتَ أَيضًا واحدٌ مِنهُم ، فَلَهْجِتُكَ تَدُلُّ عَلَيكَ ! و ٢٠ فأخذَ يَلْعَنُ وَعِلْفُ : وأنا لا

٥٠ فتذكَّرُ بُطرُسُ فَولَ يَسوعَ: وقَبلَ أَنْ يَصيحَ



متی ۲۲ و ۲۷

14

#### يسوع في مجلس اليهود

(مرقس ۱۱: ۹۳ - ۲۰) لوقا ۲۲: ۵۰ - ۵۰ و۱۳ - ۷۱ بر ۱۹ - ۱۹ ر ۱۹ - ۲۱)

٥٠ فَالَّذِينَ أَمسكوا يُسوعَ أَخَذُوهُ إِلَى قَيافًا ١٨ : ١٥ - ١٨ و ٢٥ - ٢٥) رُئيس الكَهَانِي، وكانَ مُعَلِّمو الشَّريعةِ والشُّيوخُ ــ مُجتَمِعَينَ عِندَهُ. ^ وَبَعَه بُطرُسُ عَنْ بُعدِ إلى فدنَتْ إلَيهِ جاربَةٌ وقالَت : وأنتَ أيضًا كُنتَ مَمَ دار رَئيس الكَهنَةِ . فلـخَلَ وقَعلَ معَ الحَرَس لرى النَّهاية .

° وكانَ رُوساءُ الكَهنَةِ وجميعُ أعضاء ' وخرَجَ إلى مَدخَل السَّاحةِ، فَرَأْتهُ جاربةٌ النَجلِس يَطلُبُونَ شَهَادةَ زُورَ عَلَى بَسُوعَ لِتَقَلُوهُ ، ﴿ أَخْرَى . فَقَالَتْ لِمَنْ كَانُوا هُناكَ : وهذا الرَّجُلُ '' لها وجُدوا، معَ أنَّ كثيرًا مِنْ شَهِودِ الرَّورِ كانَ معَ يَسوعَ النَّاصريُّ \* ! ، \* ' فأنكرَ بُطرُسُ تَقَدَّموا بشَهاداتِهم \* . ثُمَّ قامَ شاهدانِ ١ وقالا : ﴿ ثانيةً وحَلَفَ، قالَ : ﴿ لاَ أَعَرِفُ هذا الرَّجُلُ ! » هَذَا الرَّجُلُ قَالَ: أَقَدِرُ أَنْ أَهْدِمَ هَيكُلَ اللهِ ٣٠ وَبَعَدَ قَلِيل جَاءَ الحَاضِرُونَ وقالوا لبُطرُسَ: وَأَيْنِيَهُ فِي ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ° ه. ١٢ فقامَ رئيسُ الكَهَـَةِ وقالَ لِيَسوعَ : وأما تُجيبُ بشيءٍ؟ ما هذا الَّذي بُشهَدانِ به عَلَيك ؟ ٣ أَ فَظُلُّ بَسوءُ ساكِتًا. فقالَ ﴿ أَعرفُ هَذَا الرَّجُلَ ﴿. فَصَاحَ الدَّبِكُ في الحالِ ، له رَئيسٌ الكَهنَةِ: وأستَحلِفُكَ باللهِ الحيُّ أنْ فَوَلَ لنا : هَل أَنتَ المُسيحُ آبِنُ اللهِ؟» الدَّبكُ تُنكِرُني ° ثلاثَ مرَّاتِ». فخرَجَ وبكى "فأجابَ يَسوعُ: وأنتَ قُلتَ. وأنا أقولُ لكُم : ﴿ بُكَاءَ مُرًّا. سَرُونَ بَعَدَ اليومِ أَبنَ الانسانِ جالِسًا عَنْ يَمِينِ فَهْ الْقَدَبرِ وَآتَيًا عَلَى سَحَابِ السَّمَاء " ! ع <sup>10</sup> فشق " (مرنس ١: ١ . لوة ٢٣ : ١ - ٢ . بوحا رُئِسُ الكَّهَنَةِ ثَيَابَةُ وقالَ : وتجديفٌ ! أَنْحَتَاجُ ٪ ١٨٠ : ٢٣-٢٣) بَدُ إلى شُهودٍ؟ هَا أَنتُم سَيعتُم تَجديفَهُ. <sup>١٢</sup> فَمَا ٧ نَبَصَقُوا فِي وَجُهِ بَسُوعَ وَلطَّمُوهُ \* ، ومِنهُم مَنْ لَكَمَهُ ^ وقالوا: وتَنَبُّأُ لنا، أَيُّهَا المَسِيحُ، يلاطُسَ.

٧٧ ولمًّا طلَعَ الصُّبحُ، نَشاورَ حميعُ رُوْساء الكَهَنَةِ وشُيوخُ الشُّعبِ على يَسوعَ ليَقتُلُوهُ . النُمُّ قَيْدُوهُ وأَخَذُوهُ وأُسلَمُوهُ إلى الحاكِم

٦٧: لطبوه: ق اش ٥٠: ٦.

٧١ : الناصري : (وتقابل كلمة الجليل في ٦٩) أو : ـ النذير أي الرسول وقدوس الله. قض ١٣ : ٥ .

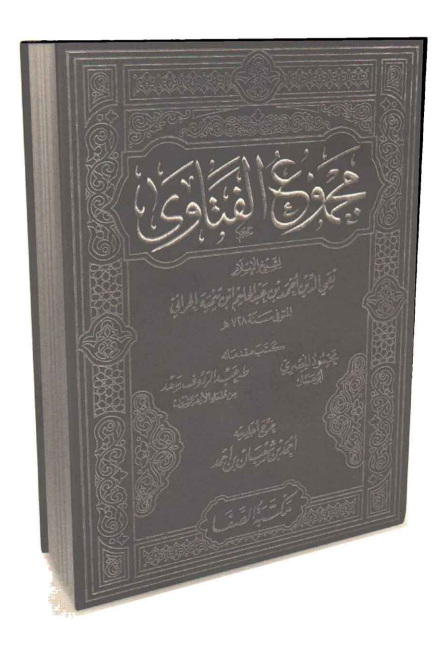
٧٠: تنكرني: رج ٢٦: ٣٤.

۱۰: شهادة زور: ق مز ۲۷: ۱۲، ۳۰: ۱۱.

الزرج و ۲: ۱۹.

لا: بر ۱۱۰: ۱۱ والا: ۱۳.

١١: يستوجب الموت: رج لا ٢٤: ١٦.





Y+Y

الجزءالرابع

فلينظر الباحث في هذا الأمر، فإن أكثر الغالطين لما نظروا في الصنفين رأوا الملائكة بعين التمام والكمال، ونظروا الآدمي وهو في هذه الحياة الحسيسة الكدرة، التي لا تزن عند الله جناح بعوضة وليس هذا بالإنصاف.

فأقول فضل أحد الذاتين على الأخرى إنما هو بقربها من الله ـ تعالى ـ ومن مزيد اصطفائه وفضل اجتبائه لنا، وإن كنا نحن لا ندرك حقيقة ذلك.

هذا على سبيل الإجمال، وعلى حسب الأمور التي هي في نفسها خبر محض، وكمال صرف، مثل: الحياة والعلم والقدرة، والزكاة والطهارة، والطيب والبراءة من النقائص والعيوب، فتكلم على الفضلين:

أما الأول فإن جنة عدن خلقها الله . تعالى . وغرسها بيده ، ولم يطلع على / ما فيها ملكا ٢٣٠٠ مقربًا ، ولا نبيًا مرسلاً ، وقال لها : تكلمي ، فقالت : ﴿ قَدْ أَفَلَعَ الْمُؤْمِنُ لَهُ الْسَامِونَ ١٠ . جاء ذلك في أحاديث عديدة ، وأنه ينظر إليها في كل سحر ، وهي داره ، فهذه كرامة الله تعالى لعباده المؤمنين ، التي لم يطلع عليها أحد من الملائكة . ومعلوم أن الاعلين مطلعون على الأسفلين من غير عكس ، ولا يقال : هذا في حق المرسلين ، فإنها إنما بنيت لهم ، لكن لم يبلغوا بعد إبان سكناها وإنما هي معدة لهم ، فإنهم ، فوابهم .

وأما الملائكة فإن حالهم اليوم شبيهة بحالهم بعد ذلك ، فإن ثوابهم متصل وليست الجنة مخلوقة ، وتصديق هذا قوله تعالى: ﴿ فَلا تَعْلُمُ نَفُسٌ مًا أَخْفِيَ لَهُم مِن قُرَةً أَعْيُنٍ ﴾ السحدة ١٧٠

فحقيقة ما أعده الله لأوليائه غيب عن الملائكة، وقد غيب عنهم أولاً حال أدم في النشأة الاولى وغيرها.

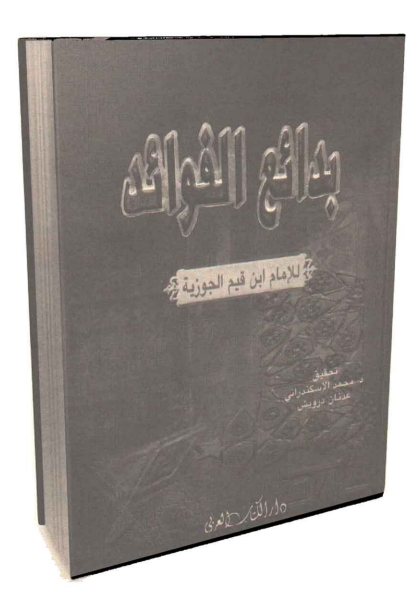
وفضل عباد الله الصالحين يبين فضل الواحد من نوعهم، فالواحد من نوعهم إذا ثبت فضلهم على جميع الأنواع ؟ إذ من الممتنع ارتفاع على جميع الأنواع ؟ إذ من الممتنع ارتفاع شخص من أشخاص النوع المفضول إلى أن يقوق جميع الأشخاص والأنواع الفاضلة، فإن هذا تبديل الحقائق وقلب الأعيان عن صفاتها النفسية، لكن ربما فاق بعض أشخاص النوع الفاضل مع أمتياز ذلك عليه بفضل نوعه وحقيقته، كما أن في بعض الخيل ما هو خير من بعض الخيل، ولا ينهو خيراً من جميع الخيل.

إذا تبين هذا، فقد حدَّث العلماء المرضيون وأولياؤه المقبولون: أن محمداً رسول الله ﷺ يجلسه ربه على العرش معه.

روىٰ ذلك محمد بن نُضَيل، عن ليث، عن مجاهد، في تفسير : ﴿ عَسَىٰ أَن يَلْطَكَ رَبُّكَ مَقَامًا









وعصت وكان للحاكم إلزامها الفطر إذا طلب ذلك.

إذا علَم قرداً أن يدخل دور الناس ويخرج المتاع فهل يقطع بذلك صاحبه. أجاب أبو الخطاب: لا بزه القطع، وأجاب ابن عقيل: لا حكم لفعل القرد في نفسه ولا قطع على صاحبه، وإنما عليه الرد لما أظه والغرم لما أتلفه.

وسئل ابن الزاغرني عن هذه المسألة بعينها وقيل له: ما الفرق بينها وبين لو أمر صبياً لا يعقل بالفتل أله يجب القود على الآمر. فأجاب: بأنه لا قطع ويجب الرد والضمان. وأما إذا أمر صبياً أو أعجماً فإنه ينطق ا الضمان، لأن فعل الصبي أو الأعجمي مضمون في الخطأ على عاقلته. وقد قال قوم من الفقهاء للصبي صلى في الفتل ولم يقل أحد في فعل القرد مثل ذلك.

قلت: لو قبل بالقطع لكان أولى، لأن القرد آلته فهو ككلابه وخطافته، وكما لو رمى حبلاً به دبق فعلل به المتاع ولا يقوى الفرق بين هذه الصورة ومسألة القرد. وقد قالوا: لو أرسل عليه حية أو سبعاً فقتله الثقله نزلوا الحية والسبع منزلة سلاحه، فتنزيل القرد هنا منزلة آلته وعدنه التي يتناول بها المتاع منه أولى.

فهذه الأسباب التي يخرج بها المسروق من الحرز<sup>(1)</sup> لا يمكن الاحتراز منها غالباً وأسباب القتل بعكن التحرز منها غالباً. وأيضاً فجناية القرد حصلت بتعليم صاحبه وجناية الحية والسبع لم تحصل بتعليم من أنهثها والله أعلم.

إذا وطىء ميتة هل عليه إعادة غسلها. أجاب ابن الزاغوني: ينظر فيه فإن كان صلى عليها فلا غسل عليها، لأن الغسل طهارتها لأجل المسلاة عليها وقد سقط فرض الصلاة عليها بالأولى غير أنه يسنع من إعلاة المسلاة عليها،

وإن لم يكن صلى عليها أعيد غسلها، وقد اختلف أصحابنا في وطء العبتة هل يوجب الحد ويشر الحرمة على وجهين، أحدهما يوجب الحد وينشر الحرمة، فعلى هذا إيجاب الغسل أولى، والثاني: لا بجب الحد ولا ينشر الحرمة، فعلى هذا يكون الأمر على التفصيل المتقدم. وأجاب أبو الخطاب عن هذه السألة بأن قال: يجب غسلها بعد الوطء، كذا الظاهر عندي ولا أعرف فيه رواية.

### فوائد شتى: هل كان الإسراء يقظة أو مناماً؟

قال القاضي: نص أحمد على أن الإسراء كان يقظة، وحكى له أن موسى بن عقبة قال: أحاديث الإسراء منام، فقال: هذا كلام الجهمية، ونقل حنبل أن الرؤية منام ونقل الأشرم وغيره أنه رَّه ولا يطلق سوى ذلك. وقال أبو بكر النجاد (٢٠): رآه إحدى عشرة مرة بالسنة، تسع مرات ليلة المعراج حين كان بتردد بين موسى وين ربه عزوجل، ومرتين بالكتاب.

### فائدة: إقعاد الرسول على العرش

قال القاضي: صنف المروزي كتاباً في فضيلة النبي بيليج وذكر فيه إقعاده على العرش. قال القاضي: وهو

001

<sup>(</sup>١) الحرز: الحيطة.

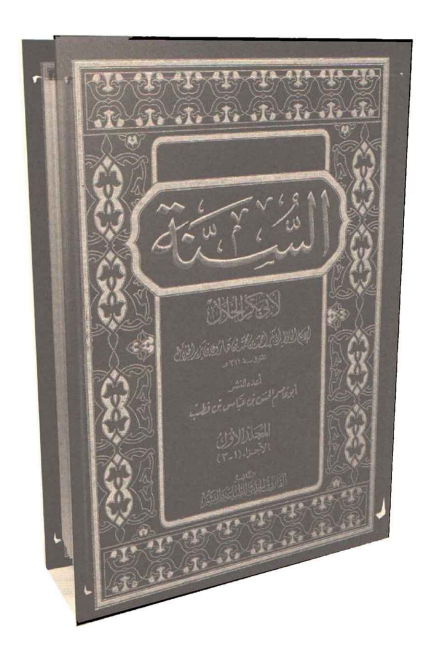
 <sup>(</sup>٢) هو أحمد بن سليمان بن الحبين بن اسرائيل بن يونس الحنيلي، المعروف بالنجاد أبو بكر فقيه محدث ولد نــ ٢٥٢ وتوفي لعشر بقين من ذي الحجة منة ٣٤٨ هـ ببغداد.

قول أبي داود (`` وأحمد بن أصرم ويحيى بن أبي طالب (`` وأبي بكر بن حماد وأبي جعفر اللمشقي وعباس اللوري (`` وإسحاق بن راهويه (`` وعبد الرهاب الوراق (\*) وإبراهيم الأصبهاني (`` وابراهيم الحربي (`` وهارون بن معروف (^\ ) ومحمد بن إسماعيل السلمي (`` ومحمد بن مصعب العابد (``` وأبي بكر بن صدقة ومحمد بن بشر بن شربك (``` وأبي قلابة (``` وعلي بن سهل (``` وأبي عبد الله ابن عبد النور وأبي عبد ('`` والمحمد بن فقبل وهارون بن العباس الهاشمي (°`` وإسماعيل بن إيراهيم الهاشمي ومحمد بن عمران الفارسي الزاهد ومحمد بن يونس البصري (``` وعبد الله بن الإمام أحمد (''` والمروزي وشر الحافي . انتهى .

- أبو داود سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير الأزدي السجستائي إمام أهل الحديث في زمانه ولد سنة ٢٠٢ وتوفي.
   بالبصرة سنة ٢٠٥ هـ.
- (٢) مَوْ يَحْيَى بن عبد الله بن محمد بن أحمد بن أجي حزفة اللخمي العزفي، أبو صور من أمراء بني أبي حزفة، أصحاب سبة بالأندلس، بويم سنة ٧١٠ هـ فأقام سنة ونصفاً، وخلع ثم بويع ثاقية سنة ٧١٤ فلستمر إلى أن توفي سنة ٧١٠ كان رحمه الله قليماً فاضلاً مو يرامة الخط، وجودة الشمر.
- ٧١٩ كان رحمة الله تقيهاً تأضلاً مع براحة الخطأ، وجودة الشعر.
   عباس بن محمد بن حاتم الحافظ أبو الفضل الذوري، محمدت بغداد في وقته. ولد سنة ١٨٥ هـ. وتوفي في صفر سنة
   ٧٧١ هـ. وكان تقة.
- (2) هو اسحاق بن ابراهيم بن مخلد الحنظلي التبيعي الدروزي، أبو يعقوب بن راهويه ١ عالم خراسان في عصره من سكان مرو وهو أحد كبار الحفاظ طاف البلاد لجمع الحديث وأخذ عنه البخاري وأحمد ومسلم والترمذي والنسائي وغيرهم ولد نثة ١٦١ رتوفي سنة ٢٣٨.
- (٥) هُر عبد الرهابُ بِنَ الحسن المهلي، وجيه الدين. قاض أديب كان وراقاً ولي القضاء سنة إلى أن توفي سنة ٦٨٥ كان رحمه الله إماماً في الفقه الشافس هالماً بالأصول والأدب. تنظر الشلوات ١٣٩٦.
  - (٦) ايراهيم بن محمد بن حمزة بن حمارة الأصبهائي أبر اسحاق محدث أصبهان توفي ٧ رمضان سنة ٣٥٣ هـ.
- (٧) هو إبراهيم بن اسحاق بن بشير بن حبد الله البغدادي الحربي، أبو اسحاق من كيار أثمة الحديث ولد بمرو سنة ١٩٨ والشجر وتوفي بغداد سنة ٢٨٥ ونسب إلى محلة فيها.
- (٨) عارولاً بن معروف العروزي، أبو علي الغزاز الضرير، نزيل بغفاد. ثقة. مات سنة ٣١ هـ وله أربع وسبعون سنة. تنظر التغزيب ص ٨٩٩ برقم (٧٢٤٧).
- (1) محمد بن أسماعيل ألسلمي بن يوسف، أبو إسماعيل الترملي، نزيل بقداد. ثقة حافظ مات سنة ٨٠ هـ. (انظر التقريب ص ١٩٨٤).
- (۱۰) محمد بن مصعب العايد بن صفقة الفرقسائي، صفوق كثير الفلط لتحقيثه من حفظه. روى عن الأرزاعي رغيره. وروى عنه الإمام أحمد بن حنيل وعباس القوري والصفائي وغيرهم. مات سنة ۲۰۸ هـ (انظر عنه تاويخ الإسلام (رفيات ۲۰۱ مـ ۲۷۳) من ۳۷۳ رقم ۳۵۳ وفيه معادر ترجمه).
  - (١١) محمد بن بشر بن شريك العبدي، أبو هبد الله الكوني. تمة حافظ مات سنة ٢٣٠ هـ. (انظر التقريب ص ٤٦٩).
- (١٣) أبو قلابة الجرمي، ناسك عالم بالقضاء والأحكام من أهل البصرة. كان من رجال الحديث الشات. توفي سنة ١٠٤ هـ.
- (١٣) علي بن مهل بن المغيرة البغنادي، يعرف بالمفّائي، وهُو ثقة من الطبقة الحادية عشرة، (انظر الطريبُ ص ٤٠٣ رقم ١٩٧٤).
  - (۱۱) ابر مید: مرّت ترجت.
- (١٥) عُلُونَ بن العَباسُ بن محمد بن أحمد، أبر محمد الهاشمي العبلسي العالوني. مؤرّخ وأديب من أهل يغلد. جمع تاريخاً على السنين من أخبار الأوائل والحوادث والدواد، وصنّف شرحاً لمقامات الحريري مختصراً. توفي سنة علامه
- ١١١) محمد بن يونس بن موسى بن سليمان الكلهمي، أبو العباس السلمي البصري، ضعيف. لم يَثِّت أن أبا داود روى حنه.
   مات سنة ٣٨٦ هـ. (لنظر الفقريب من ٥١٥).
- (١٧) مبد الله بن الإمام أحمد بن محمد بن حنيل الشيائي، البغفادي، أبو هبد الرحمن. حافظ للحفيث من أهل بغفاد. له 🛥







and the second s

ذكر المقام المحمود

111

الحديث عند عبد اللَّه بن أحمد بن حنبل ، فقال : فاتني مثل هذا الحديث عن ابن فضيل ، وجعل يتلهف ، وأبو بكر بن صدقة قد سمع من أحمد بن حنبل مسائل كثيرة ، سمعناها منه ، وكان [رجلًا جليلًا](١) في زمانه

(٢٤١) - أخبرنا محمد بن عبد الملك الدقيقي ، قال : ثنا علي بن الحسن بن سليمان ، قال : ثنا ابن فضيل ، عن ليث ، عن مجاهد : ﴿عَنَىٰ أَن يَبَعَنُكَ رَبُّكَ مَا كُنُورُكُ ﴾ قال : ﴿ يَجلُمُ عَلَى العرش ﴾ (٢)

(٣٤٧) - أخبرنا محمد بن عبد الملك الدقيقي ، قال : ثنا عثمان بن محمد ، قال : ثنا ابن فضيل ، عن ليث ، عن مجاهد : ﴿عَلَىٰ أَن يَبْعَنُكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَلَىٰ العرش ٤/ ٢٠) فَعَلَمُا وَلَيْكُ مَقَامًا العرش ٤/ ٢٠)

(٣٤٣) - أخبرني محمد بن أحمد بن واصل المقرئ ، قال : ثنا أبو بكر بن أبي شيبة ، قال : ثنا أبو بكر بن أبي شيبة ، قال : ثنا ابن فضيل ، عن ليث ، عن مجاهد : ﴿عَنَىٰ أَن يَبْعَلُك رَبُكُ مُقَامًا عُمْرُدُا﴾ قال : يقعده على العرش ؛ ، فسمعت محمد بن أحمد بن واصل ، قال : من ردَّ حديث مجاهد ، فهو جهمي (٥)

(١) ما بين المعقوفين في ص رجل جليل، وهو خطأ

(٢) قد روى ليث بن أبي سليم، وأبو يحيى القتات، وعطاء بن السائب وجابر الجعفي، عن مجاهد أنه قال في تفسير المقام المحمود «إنه يجلسه معه على العرش»، وروي نحو هذا عن عبدالله بن سلام، وجمع فيه أبو بكر المروزي جزءًا كبيرًا، وحكاه هو وغيره عن غير واحد من السلف وأهل الحديث، كأحمد وإسحاق بن راهريه وخلن، وقال ابن جرير: وهذا شيء لا ينكره مثبت ولا ناف، وقد نظمه الحافظ أبو الحسن الدارقطني في قصيدة له: قال ابن كثير: ومثل هذا لا ينبغي قبوله إلا عن معصوم، ولم يثبت فيه حديث يعول عليه، ولا يصار بسبه إليه، وقول مجاهد في هذا المقام ليس بحجة بمفرده، ولكن قد تلقاه جماعة من أهل الحديث بالقبول.

وذكر السيوطي في كتابه اتحذير الخواص من أحاديث القصاص أن الإمام الطبري بلغه أن قاصًا جلس في بغداد فروى في تفسير قوله تعالى ﴿عَنَى أَن يَبَمَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَسُولًا﴾ أنه يجلسه على عرشه ، فلما بلغه ذلك احتد على ذلك وبالغ في إنكار، وقال : إن حديث الجلوس على العرش محال ، ثم أنشد

سبحان من ليس له أنيس ولا له في عرشه جليس (٢) ١٢٢/ص. .

(٤) إسناده ضعيف ؛ من أجل ليث بن أبي سليم (٥) إسناده ضعيف ؛ من أجل ليث بن أبي سليم

### كتاب السنة لأبي بكر الخلال

140

( ٢٤٤) - وأخبرنا أبو داود السجستاني ، قال : ثنا إبراهيم بن موسى الرازي ، قال : ثنا محمد بن نضيل ، عن لبث ، عن مجاهد ، في قوله : ﴿ عَمَنَ أَن يَبْعَنَكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمْدُودًا ﴾ قال : ﴿ يجلسه على عرشه ﴾ ، وسمعت أبا داود يقول : من أنكر هذا ، فهو عندنا مثّهم ، وقال : ما زال الناس يحدّثون بهذا ، يريدون مغايظة الجهمية ، وذلك أن الجهمية ينكرون أن على العرش شياً (١) (٢)

(٢٤٥) – وأخبرنا أبو داود ، قال : ثنا القعنبي ، قال نا مالك ، قال : قال رجل : د ما كنت لاعبًا به فلا تلعبن بدينك ،(٢)

(٢٤٦) - أخبرنا يحيى بن أبي طالب ، قال : ثنا أبو بكر بن أبي شيبة ، قال : ثنا محمد بن فضيل ، عن ليث ، عن مجاهد : ﴿عَسَىٰ أَن يَبَعَثُكُ رَبُّكُ مَا مَا عَمُودًا فِ قال : ال يقعده معه على العرش ، قال أبو بكر بن أبي طالب : من ردَّه فقد ردَّ على الله ~ عز وجل - ومن كذب بفضيلة النبي ﷺ فقد كفر بالله العظيم (١٤)

(۲٤٧) – وأخبرني أحمد بن أصرم المزني بهذا الحديث ، وقال : ٥ من ردً هذا فهو متَّهُم على الله ورسوله ، وهو عندنا كافر ، وزعم أن من قال بهذا فهو ثنوي ، فقد زعم أن العلماء والتابعين ثنوية ، ومن قال بهذا فهو زنديق يقتل ١٥٥٠

<sup>(</sup>١) في ص شيء ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف من أجل ليث بن أبي سليم .

<sup>(</sup>٣) ورواه أبو نعيم في الحلية (٦/ ٣٢٠) قال : حدثنا إبراهيم بن عبدالله ، ثنا محمد بن إسحاق قال : سمعت أبا يحيى يقول : سمعت ابن قعنب يقول : سمعت مالك بن أنس يقول: قال رجل : ما كنت لاعبًا فلا تلعبن بدينك.

<sup>(</sup>٤) إسناده ضعيف من أجل ليث بن أبي سليم .

<sup>(</sup>ه) قال في المصباح المنير: والزنديق مثل قنديل ، قال بعضهم: فارسي معرب ، وقال ابن الجواليقي رجل (زندقيً) و (زنديقً) إذا كان شديد البخل ، وهو محكي عن ثعلب ، وعن بعضهم : سألت أعرابيًا عن (الزنديق) فقال : هو النظار في الأمور ، والمشهور على ألسنة الناس أن (الزنديق) هو الذي لا يتمسك بشريعة ، ويقول بدوام الدهر ، والمرب تمبر عن هذا بقولهم : ملحد ، أي طاعن في الأديان ، وقال في البارع : (زنديقً) و (زنادقةً) و (زناديق) وليس ذلك من كلام العرب في الأصل ، وفي التهذيب : و(زندقة الزنديق) أنه لا يؤمن بالآخرة ولا بوحدائة الخالق .

١٧٦ ذكر المقام للحمود

(٢٤٨) - وأخبرتي أحمد بن أصرم ، قال : ثنا العلاء بن عمرو ، قال : ثنا ابن فضيل ، قال : ثنا ليث ، عن مجاهد ، قال : 1 يقعده معه على العرش ا<sup>(1)</sup>.

(٢٤٩) – قرأ علينا أبو بكر المرُّوذي كتاب المقام المحمود، مرَّة واحدة في مسجد الجامع ؛ فلم أنظر في الكتاب ولم آخذه ، وخرجت إلى اكرمان، ؛ فرجعت ، وقد مات المرُّوذي رحمه الله (٢)

(٣٥٠) - وأخبرني محمد بن عبدوس ، والحسن بن صالح ، وبعضهما أتمُّ من بعض ، قالا : ثنا أبو بكر المرُّوذي ، قال : قال أبو بكر بن حمَّاد المقرئ : من ذكرت عنده هذه الأحاديث ؛ فسكت فهو متَّهم على الإسلام ، فكيف من طعن فها ؟/(٣) ،

وقال أبو جعفر الدقيقي : من ردَّها فهو عندنا جهمي ، وحكم من ردَّ هذا أن يتقى ،

وقال عباس الدوري : لا يرد هذا إلا متهم ،

وقال إسحاق بن راهويه : الإيمان بهذا الحديث ، والتسليم له ،

وقال إسحاق لأبي علي القوهستاني : من ردُّ هذا الحديث فهو جهمي ،

وقال عبد الوهَّاب الوراق للذي ردَّ فضيلة النبي ﷺ يقعده على العرش فهو متَّهم على الإسلام ،

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف من أجل ليث بن أبي سليم .

<sup>(</sup>٢) كرمان : بالفتح (وقد يكسر أو) الكسر (لحن) اقتصر الرشاطي على الفتح ، وهكذا نقله ابن الجواليقي عن ابن الأنباري ، قاله نصر ، وجمع بينهما ابن الأثير ، وفرق ابن خلكان فقال : الفتح في البلدة ، والكسر في الإقليم ، والصواب بالعكس ، وخطئ ياقوت في الفتح فيهما ، وقال ابن بري : كرمان اسم بلد بالفتح ، وقد أولعت العامة بكسرها ، قال : يحكى قول نصر بن سياد أرجبكم الدخول في طاعة الكرماني (أقليم بين فارس وسجستان) قال ابن خرداذيه : هي مائة وثمانون فرسخا في مثلها ، افتتحها عبدالرحمن بن سمرة بن جندب رضي الله تعالى عنه : (و) كرمان بالكسر وضبطه ابن خلكان بالفتح (بلد قرب غزنة ومكران) بينه وبين حدود الهند أربعة أيام .

<sup>(</sup>٣) ٢٢ إص .



كتاب السنة لأبي بكر الخلال

177

وقال إبراهيم الأصبهاني : هذا الحديث حدَّث به العلماء منذ سنين ومائة سنة ، ولا يرده إلا أهل البدع ، قال : وسألت حمدان بن علي عن هذا الحديث ، فقال : كتبته منذ خمسين سنة ، وما رأيت أحدًا يردَّه إلا أهلُ البدع

وقال إبراهيم الحربي : حدثنا هارون بن معروف ، وما ينكر هذا إلا أهل البدع ، قال هارون بن معروف : هذا حديث يسخن الله به أعين الزنادقة ، قال : وسمعت محمد بن إسماعيل السلمي يقول : من توهم أن محمدًا على السلمي يقول : من توهم أن محمدًا على الله يستوجب من الله عز وجل ما قال مجاهد فهو كافر بالله العظيم ، قال : وسمعت أبا عبد الله الخفاف يقول : سمعت محمد بن مصعب - يعني : العابد - يقول : نعم ، يقعده على العرش ليرى الخلائق منزلته (١)

(٢٥١) - سمعت أبا بكر بن صدقة ، يقول : سمعت أبا يحيى الناقد - رحمه الله - يقول : سمعت محمد بن مصعب العابد ، وذكر هذه القصة ، وقال فيه : د ثم يصرفه إلى أزواجه وكرامته صلى الله عليه ، (٢)

(۲۰۲) - وأخبرنا أبو يحيى الناقد ، قال : سمعت أبا جعفر محمد بن مصعب العابد ، وذكر حديث ابن فضيل ، عن ليث ، عن مجاهد ، في قوله : ﴿عَنَىٰ أَن بَعَنْكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ قَالَ : يجلسه على العرش ، قال ابن مصعب : • يجلسه على العرش ؛ ليرى الخلائق كرامته عليه ، ثم ينزل النبي مَرَّاتِ إلى أزواجه على العرش ؛ ليرى الخلائق كرامته عليه ، ثم ينزل النبي مَرَّاتِ إلى أزواجه

<sup>(</sup>۱) عبد الوهاب بن عبد الحكم بن نافع أبو الحسن الوراق البغدادي ، صدوق : ويقال له : أبو الحكم أيضًا ، قال المروزي : عبد الوهاب عن أحمد : رجل صالح مثله ، يوفق الإصابة الحق. وقال الميموني عن أحمد : ليس يعرف مثله : وقال المشى بن جامع : ذكرته الأحمد فقال : إني الأدعو الله له : وقال النسائي والدارقطني : ثقة : وذكره ابن حبان في الثقات : وقال الخطيب : كان ثقة رجلاً صالحًا ورعًا زاهدًا : وقال ابن المنادى : كان من الصالحين العقلاء .

وعمد بن إسماعيل السلمي : قال النساني : ثقة : وقال أبو بكر الخلال : رجل معروف ثقة كثير العلم متفقه وقال ابن عقدة : سمعت عمر بن إبراهيم يقول : أبو إسماعيل النرمذي صدوق شهور بالطلب : وذكره ابن حبان في الثقات : وقال الخطيب : كان فهمًا مثقاً مشهورًا بعذهب السنة : وقال الحاكم عن الدارقطني : ثقة صدوق : وتكلم فيه أبو حاتم ، وقال الحاكم : ثقة مأمون ، وقال ابن أبي حاتم : تكلموا فيه . (٢) أورده ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة (١٧٦/١) من طريق مجاهد عنه



ذكر المقام المحمود

144

وجناته ، (۱)

(۲۰۳) - وسمعت أبا بكر بن صدقة ، يقول : حدثنا أبو القاسم بن الجبلي ، عن إبراهيم الزهري ، قال : سمعت هارون بن معروف ، يقول : اليس ينكر حديث ابن فضيل عن ليث ، عن مجاهد إلاَّ الجهمية ، (۲)

(٢٥٤) - وسمعت أبا بكر بن صدقة ، يقول : قال إبراهيم الحربي يومًا ، وذكر حديث ليث عن مجاهد ، فجعل يقول/(٢٠) : هذا حدث به عثمان بن أبي شيبة في المجلس على رءوس الناس ، فكم ترى كان في المجلس ، عشرين اللهًا ، فترى لو أن إنسانًا قام إلى عثمان ، فقال : لا تحدث بهذا الحديث ، أو أظهر إنكاره ، تراه كان يخرج من ثم إلا وقد قتل ، قال أبو بكر بن صدقة وصدق ، ما حكمه عندي إلا القتل ،

(٣٥٥) – وسمعت أبا بكر بن صدقة ، قال : سمعت الحسن بن شبيب المغازلي ، قال : قال أبو بكر بن مسلم أخرج التفسير الذي سمعناه من حديث وكيع بطرسوس ، عن عيسى بن يونس ، فإن فيه حديث أنه فضل من العرش فضلة ، قال أبو بكر بن صدقة يعني في حديث عبد الله بن خليفة عن عمران أن العرش ينط به ، قال الحسين بن شبيب : قال أبو بكر بن مسلم عمران أن العرش النبي على الذي يجلس معه ا(1)

<sup>(</sup>١) أورده ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة (١/٦٧١)

<sup>(</sup>٢) الحافظ، أبو القاسم، إسحاق بن إبراهيم بن الجبلي، وجبل: بليدة من سواد العراق. سمع: منصور بن أبي مزاحم، وطبقته. روى عنه: أبو سهل بن زياد. قال الخطيب: كان [يذكر بالفهم، و] يوصف بالحفظ، ولم يحدث إلا بشئ يسير : وكان يغتي بالحديث، ويذاكر ولا يحدث. مات في ربيع الآخر سنة إحدى وثمانين ومتين، عن سبمين سنة : تاريخ بغداد: (٦/ ٣٧٨)، طبقات الحنابلة: (١/ ١١١)، المنتظم: (٩/ ١٤٨)، الوافي بالوفيات: (٨/ ٣٩٥)، البداية والنهاية: (١/ ١١٧).

<sup>(</sup>٢) ٢٣أ/ ص .

<sup>(</sup>٤) قال الخطيب في تاريخ بغداد (٨/ ٥٣) : الحين بن شبيب أبو علي الآجري حدث عن أبي حمزة الأسلمي ، روى عنه أبو بكر المروذي ، صاحب أحمد بن حنبل : أخبرنا محمد بن عمر بن بكير المقرئ ، أخبرنا إسماعيل بن علي بن محمد بن عبد الله الفحام ، حدثنا أبو بكر أحمد بن محمد الصيدلاني ، حدثنا أحمد بن محمد بن الحجاج أبو بكر المروذي ، حدثنا الحسين بن شبيب الآجري - وكان هذا من النساك =



كتاب السنة لأن بكر الخلال

174

(٢٥٦) - وسمعت أبا بكر بن صدقة ، يقول : حدثني أبو القاسم بن الجبلي ، عن عبد الله بن إسماعيل صاحب النرسي ، قال : ثم لقيت عبد الله بن إسماعيل ؛ فحدُّثني ، قال : رأيت النبي ﷺ في النوم ، فقال لي : هذا الترمذي ، أنا جالس له ، ينكر فضيلتي » (١)

(٢٥٧) - أخبرني الحسن بن صالح العطار ، عن محمد بن علي السراج ، قال : ﴿ رأيت النبي ﷺ ، وأبو بكر عن يمينه ، وعمر عن يساره ، رحمة الله عليهما ورضوانه ، فتقدمت إلى النبي ﷺ ؛ فقمت عن بسار عمر ، فقلت : يا رسول اللَّه ، إني أريد أن أقول شيًّا ؛ فأقبل عليٌّ ، فقال : قل ، فقلت : إن الترمذي يقول : إن الله - عز وجل - لا يقعدك معه على العرش ، فكيف تقول يا رسول الله ؟ فأقبل علىَّ شبه المغضب ، وهو يشير بيده اليمني عاقدًا(٢) بها أربعين ، وهو يقول : ﴿ بلى واللَّه ، بلى واللَّه ، بلى واللَّه ، يقعدني معه على العرش ، بلى والله يقعدني معه على العرش ، بلى والله يقعدني معه على العرش ، ثم انتبهت »<sup>(۳)</sup>

(٢٥٨) - أخبرني محمد بن جعفر ، أن أبا الحارث حدثهم أن أبا عبد الله سئل عن لبث بن أبي سليم ، قال : ٩ ما كان أحسن رأيه ٩ .

(٢٥٩) - أخبرنا أبو داود السجستاني ، قال : سمعت أحمد بن حنبل و قيل له : ليث بن أبي سليم يتهم بالبدعة ؟ قال : لا ه(1)

- (١) هذه رؤيا منامية لا يثبت بها حكم شرعى .
  - (٢) ني ص : عاقد ، وهو خطأ .
- (٣) هذه رؤيا منامية لا يثبت بها حكم شرعي .
  - (١) رجاله ثقات .

<sup>-</sup> المذكورين - أخبرنا أبو حمزة الأسلمي - بطرسوس - حدثنا وكبع ، حدثنا أبو إسرائيل ، عن أبي إسحاق ، عن عبد ألله بن خَلَيْفَة قال : قال رَسُول الله ﷺ : وَالْكُرِسْيِ الذِّي يَجِلْسُ عَلِيهِ الرب – عز وجل – وما يفضل منه إلا قدر أربع أصابع وإن له أطيطًا كأطيط الرحل الجديد ٤.

قال أبو بكر المروذي : قال لي أبو علي الحسين بن شبيب : قال لي أبو بكر بن سلم العابد حين قدمنا إلى بغداد : أخرج ذلك الحديث الذي كتبناه عن أبي حرَّة فكتبه أبو بكر بن سلم بخطه وسمعناه جيمًا : وقال أبو بكر بن سلم : إن الموضع الذي يفضل لمحمد 🎎 لبجلـه عليه قال أبو بكر الصيدلاني : مَن رَّدْ هذا فإنما أرادُ الطَّمَن عَلَّ أَنِ بَكُر المرودي ، وعل أبي بكر بن سلم العابد .

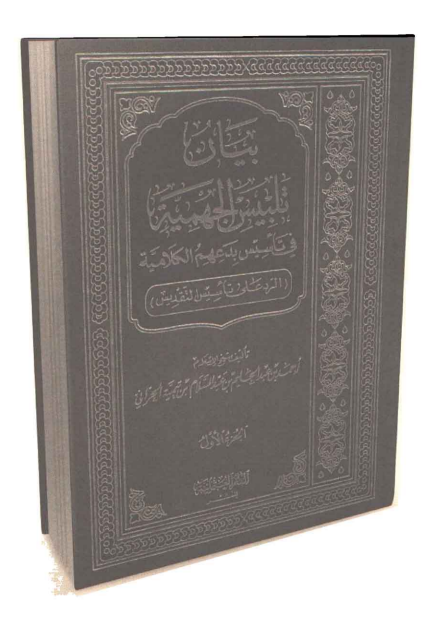


## ولو شاء الله لاستقر على ظهر بعوضة

وبلغت بهم الجرأة والتطاول على الله إلى قال شيخهم الكبير أبو سعيد عثمان الدارمي بأن الله لو شاء لا ستقر على ظهر بعوضة، وقد أورد عنه هذا القول مجنون آثاره وعاشق أخباره ابن تيمية في كتابه بيان تلبيس الجهمية [ج١، ص ٤٣٥، ط. الدار العثمانية للنشر].







قال عثمان بن سعيد الدارمي في نقضه على المريسي وصاحبه: «وأعجب من هذا كله: قياسك الله بقياس العرش ومقداره ووزنه من صغير أو كبير، وزعمت كالصبيان العميان إن كان الله أكبر من العرش أو أصغر منه أو مثله، فإن كان الله أصغر فقد صيرتم العرش أعظم منه، وإن كان أكبر من العرش فقد ادعيتم فيه فضلاً عن العرش، وإن كان مثله فإنه إذا ضم إلى العرش السماوات والأرض كانت أكبر، مع خرافات تكلم بها، وترهات يلعب بها، وضلالات يُضل بها، لو كان من يعمل لله لقطع قشرة لسانه، والخيبة لقوم هذا فقيههم، والمنظور إليه مع هذا التمييز كله. وهذا النظر، وكل هذه الجهالات والضلالات.

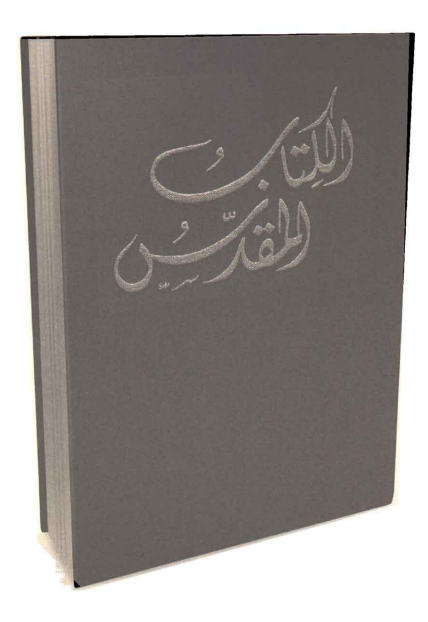
فيقال لهذا البَقْبَاق النفاخ إن الله أعظم من كل شيء، وأكبر من كل خلق، ولم بحمله العرش عِظَماً ولا قوة، ولا حملة العرش حملوه بقوتهم، ولا استقلوا بعرشه ولكنهم حملوه بقدرته.

وقد بلغنا أنهم حين حملوا العرش وفوقه الجبار في عزته وبهائه ضَعفوا عن حمله واستكانوا، وجَفَوا على رُكَبِهم، حتى لُقُنوا (لا حول ولا قوة إلا بالله) فاستقلوا به بقدرة الله وإرادته ولولا ذلك ما استقل به العرش ولا الحملة، ولا السماوات والأرض ولا من فيهن، ولو قد شاء لاستقر على ظهر بعوضة، فاستقلت به بقدرته ولطف ربوبيته، فكيف على عرش عظيم أكبر من السماوات والأرض؟ وكيف تنكر

## اللّه يمشي ويهرول ويصعد وينزل ويمل

ويعتقد السلفية المجسمة أن الله تعالى يمشي ويهرول ويمل كما نص على ذلك شيوخ هذه الطائفة، ومن هؤلاء ابن باز وابن العثيمين كما في فتاويهم العقائدية ورسائلهم وشروحهم.

وقد وافقوا في ذلك كذلك عقائد اليهود والنصارى، ففي سفر التكوين من الانجيل المحرف جاء ما نصه: «وسمع آدم وامرأته صوت الرب الإله وهو يتمشى في الجنة عند المساء..» إه.







### التكوين ۲ و۳

هذه تُسَمِّي أمرأةً " فهيَ مِنْ أَمْرِئِ أَخِذَتِهِ.

الولذلك بنرُكُ الرَّجُلُ أباهُ وأُمَّهُ وبتَحِدُ بأم أنه ، فيصبران جسكاً واحتاً °.

٢٠ وكانَ آدمُ وأمرأتُه كِلاهُما عُريانَين، وهُما لا يَخجَلان.

### السقوط

٣ وكانَتِ الحَيُّهُ \* أحيلَ جميع حيواناتِ البرُّئِّةِ الَّتِي خَلَقُهَا الرُّبُّ الإلَّهُ. فَقَالَتَ لِلْمَرْأَةِ: وأحقًا قالَ اللهُ: لا تأكُّلاً مِنْ جميع شجِّرٍ ولأنَّك فعَلْت ملا الجَنَّة " ؟ و ٢ فقالت المَرأةُ لِلحَيِّةِ : وَمِنْ ثَمَر سْجَر الجَنَّةِ نَأْكُلُ، "وأمَّا ثَمَرُ الشُّجَرَةِ الَّتِي فِي وسَطَ الحِيَّة فقالَ اللهُ : لا تأكُّلا مِنهُ ولا تَمَـُّنَّاهُ لئلاً تَمهِ تا مِن الْفَقَالَتِ الْحَيُّةُ لِلْمَرَّاةِ : ولن تحوتا ، ولكِنُّ اللَّهَ يعرفُ أَنكُما يومَ تأكُلانِ مِنْ لَمَر تلكَ الشُّجَرَةِ تَنْفَتِحُ أُعِينُكُما وتَصيرانِ مِثلَ اللَّهِ تعرفانِ الخيرَ والشُّرُّ . ` ورأتِ المَرْأَةُ أنَّ الشُّجَرةَ طُبِّيةٌ لِلمَأْكُلِ وشَهِيةٌ لِلغَينِ، وأنَّها باعِثَةً لِلفَهُم ، فأخذَت مِنْ ثَمَرِها وَأَكَلَت وأعطَت رُوجَهَا أَبْضًا ، وَكَانَ مَعَهَا فَأَكُلَ. \* فَأَنْفَتَحت أَعْيُنُهِمَا فَعَرَفَا أَنَّهُمَا غُرِيانَانِ، فَخَاطًا مِنْ وَرَقَ التِّين وصَّنَّعا لهُما مآزرَ.

> ^وسَمِيعَ آدمُ وأمرأتُه صِوتَ الرّبُّ الإلهِ وهوَ شي في الجُنَّةِ عِندَ الماء، فأختبأًا مِنْ وَجهِ

الرُّبِّ الإلهِ بَينَ شجَر الجُّنَّةِ. ٩ فنادَى الرُّبُّ الإلهُ آدمَ وقالَ لَه : وأينَ أنتَ ؟ و أفاجابَ : سَمَعَتُ صُوتَكَ فِي الجَنَّةِ ، فَخِفَتَ وَلأَنِّي عُرِيانٌ آختَناتُ ١٠ ( فقالَ الرُّبُّ الإلهُ : ومَنْ عَرَّفَكَ آ أَنُّكَ عُرِيانًا؟ هل أكلتَ مِنَ الشُّجَرَةِ الَّتِي أوصَتُكَ أَنْ لا تَأْكُلُ مِناج، " فقالَ آدمُ: والمرأةُ الَّتِي أعطَيتني لِتكونَ مَعي هي أعطتني مِنَ الشُّجرَة فأكلُّتُ في ١٣ فقالَ الرُّبُّ الإلهُ لِلمرأةِ: وَلَمَاذًا فَعَلَتِ هِذَا ؟ وَ فَأَجَابَتِ الْمَرْأَةُ: الْحَبَّةُ أَغِرْنَىٰ فأكلُّتُ \* ٥٠ ١١ فقالَ الرَّبُّ الإلهُ لِلحَيَّةِ :

فأنت مُلعونَةً مِنْ بَينٍ جميعٍ البَهائِمِ وجميع ٍ وُحوشِ البَرِّ

على بَطنِك تَرَحفينَ وتُرابًا تأكُلينَ طُولَ أَيَّام حباتِكُ ِ.

البَيْكُ وَبَينَ المَرَأَةِ أَقِيمُ عَدَاوةً

وبَينَ نسلِكِ ونسلِها فهوَ يَرَقُبُ مِنكِ الرَّأْسَ \* وأنتِ تَرَقِّينَ مِنْهُ العَقِبَ.

١٦ وقالَ لِلمَرَأَةِ :

وأزيدُ تعبُّكِ حينَ تُحلِينَ، وبالأوجاع تُلِدينَ البَنينَ

إلى زُوجكِ بكونُ أَشْنَاقُكُ ،

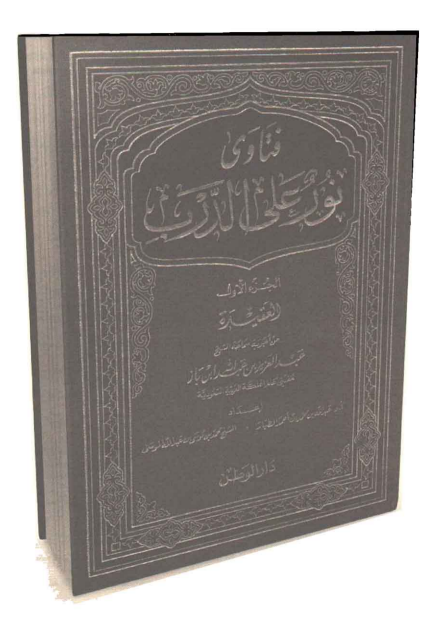
وهو عليك يسودُه.

" وقالَ لآدمَ: ولأنَّكَ سَيعتَ كلامَ

۱۳: ق۲ کور ۱۱: ۲، ۴م ۲: ۱۲. ٠١٧ : ١٧ : ١٧ . **۲۴: مت ۱۹: ۵، مر ۱۰: ۷-۸، ۱ کور ۱: ۱۱**۰

۴. ۱: الحبة: ق را ۱۲: ۲۰: ۲۰: ۲ لا تأكل من جميع شجر الحنة أو لا تأكلا من أية شجرة من أشجار







فتاوى نور على الدرب

(Y1)

والنقص والضعف، أما صفات الله سبحانه وتعالى فهي كاملة لا يعتريها نقص ولا ضعف ولا فناء ولا زوال؛ ولهذا قال عز وجل: ﴿ لَيْسَ كَمَثُلُهُ شَيْءٌ وَهُوَ السَّميعُ الْبُصيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُّ ﴾.

فلا يجوز ضرب الوجه، ولا تقبيح الوجه.

### حول حديث: «… من تقرب إلى شبراً تقربت إليه ذ، اعاً . . . »

لقد قرأت في رياض الصالحين بتصحيح السيد علوي المالكي، ومحمود أمين النواوي حديثًا قدسيًا يتطرق إلى هرولة الله سبحانه وتعالى، والحديث مروي عن أنس رضي الله عنه عن النبي عَلَّهُ فيما يرويه عن ربه عز وجل، قسال: وإذا تقرب العبد إلى شبرًا تقربت إليه ذراعًا، وإذا تقرب إلى ذراعًا تقربت منه باعًا ، وإذا أتاني يمشى أتيته هرولة ، درواه البخاري ..

فقال المعلقان في تعليقهما عليه: إن هذا من التحثيل وتصوير المعقول بالمحسوس لزيادة إيضاحه، فمعناه أن من أتى شيئًا من الطاعات ولو قليلاً أثابه الله بأضعافه، وأحسن إليه بالكثير، وإلا فقد قامت البراهين القطعية على أنه ليس هناك تقربُّ حسىٌّ، ولا مشي، ولا هرولة من الله سبحانه وتعالى عن صفات المحدثين.

فهل ما قيالاه في المشي والهرولة موافق لما قاله سلف الأمة على إثبيات صفات الله وإمسرارها كما جساءت، وإذا كان هناك براهين دالة على أنه ليس هناك مشي ولا هرولة فنرجو منكم إيضاحها والله الموفق!

٧ ـ الأسماء والصفات ( ٧٧ )

الجـــواب : الحـمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعـلـى آلـه وأصحابه ومن اهتدى بهداه أما بعد:

فلا ربب أن الحديث المذكور؟ صحيح، فقد ثبت عن رسول الله عليه الصلاة والسلام أنه قال: اليقول الله عز وجل: من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، ومن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منه، ومن تقرب إلي شبرًا تقربت منه ذراعًا، ومن تقرب مني ذراعًا تقربت منه باعًا، ومن أتاني عشى أتيته هرولة».

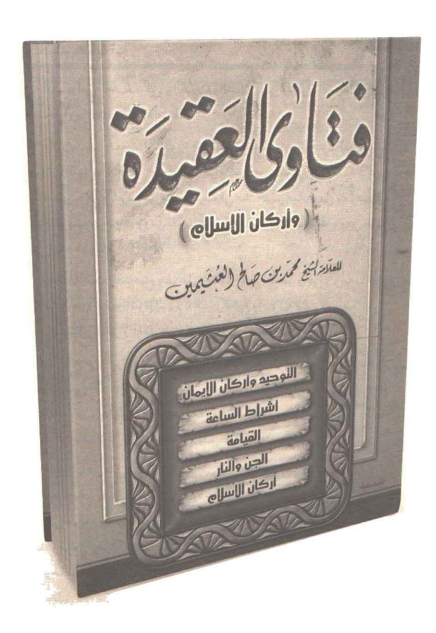
وهذا الحديث الصحيح يدل على عظيم فضل الله عز وجل، وأنه بالخير إلى عباده أجود، فهو أسرع إليهم بالخير والكرم والجود، منهم في أعمالهم، ومسارعتهم إلى الخير والعمل الصالح.

ولا مانع من إجراء الحديث على ظاهره على طريق السلف الصالح، فإن أصحاب النبي على سمعوا هذا الحديث من رسول الله في ولم يعترضوه، ولم يسألوا عنه، ولم يتأولوه، وهم صفوة الأمة وخيرها، وهم أعلم الناس باللغة العربية، وأعلم الناس بما يليق بالله وما يليق نفيه عن الله سبحانه وتعالى.

فالواجب في مثل هذا أن يُتلقى بالقبول، وأن يحمل على خير المحامل، وأن هذه الصفة تليق بالله لا يشابه فيها خلقه فليس تقربه إلى عبده مثل تقرب العبد إلى غيره، وليس مشيه كمشيه، ولا هرولته كهرولته، وهكذا غضبه، وهكذا رضاه، وهكذا مجيئه يوم القيامة وإتيانه يوم القيامة لفصل القضاء بين عباده وهكذا استواؤه على العرش، وهكذا نزوله في آخر الليل كل ليلة، كلها صفات تليق بالله جل وعلا، لا يشابه فيها خلقه.







فتاوى في العقيدة لابن عثيمين

11.

أولا: أنه الموافق للفظ القرآن في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ (١). ﴿فَلا تَضْرِبُوا فَهُ الأَثْنَالَ﴾ (٢) ولم يقل: ليس كشبهه شيء ولا قال: فلا تضربوا لله الأشباه.

ثانيًا: أن التثبيه صار وصفًا يختلف الناس في فهمه فعند بعض الناس إثبات الصفات يسمى تشبيهًا، ويسمونه من أثبت صفة لله مشبهًا، فتجد ذلك عند المعتزلة كها يقول: الزخشري في تفسيره الكشاف: وقالت المشبهة، ويقصد أهل السنة والجهاعة.

ثالثًا: أن نفي التشبيه على الإطلاق بين صفات الخالق وصفات المخلوق لا يصح، لأنه ما منا من صفتين ثابتين إلا وبينها اشتراك في أصل المعنى وهذا الاشتراك نوع من المشابة: فالعلم مثلا، للإنسان علم، وللرب سبحانه علم، فاشتركا في أصل المعنى، لكن لا يستويان. أما التمثيل فيصح أن تنفى نفيًا مطلقًا.

وأيضًا فلا يقال: من غير تأويل بل من غير تحريف، لأن التأويل في أسياء الله وصفاته ليس منفيًا على كل حال، بل ما دل عليه الدليل فهو تأويل ثابت وهو بمعنى التفسير، وإنها المنفي هو التحريف وهو صرف اللفظ عن ظاهره بغير دليل، كها صنع أهل التعطيل الذين اختلفوا فيها نفوا وأثبتوا من أسهاء الله وصفاته، فمنهم من أثبت الأسهاء وبعض الصفات ونفى أكثر الصفات، ومنهم من أثبت الأسهاء ونفى الصفات كلها، ومنهم من نفى الأسهاء والصفات كلها، ومنهم من نفى كل إثبات وكل نفى فقال: لا تصف الله بإثبات ولا نفى.

وأهل السنة بريتون من هذا ويشتون فه تعالى كل ما أثبته لنفسه من الأسهاء والصفات. وكذلك فقد جاء النص بذم التحريف في قوله: ﴿يُمْرُفُونَ الْكُلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ﴾ (٣) ولم يقل: يؤولون، والتزام الألفاظ الشرعية التي جاء بها الكتاب والسنة أولى من إحداث ألفاظ أخرى، لأن ما جاء في الشرع أشد وأقوى.

- سئل فضيلة الشيخ: عن صفة الهرولة؟

فأجاب بقوله: صفة الهرولة ثابتة لله تعالى كها في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة عن النبي 養 قال: "يقول: الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي" فذكر الحديث وفيه: "وإن أتاني يمشى أتيته هرولة"، وهذه الهرولة صفة من صفات أفعاله التي يجب

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى، الآية: ۱۱.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ١٣.





### فناوى في توحيد الأسهاء والصفات

111

علبنا الإيهان بها من غير تكييف ولا تمثيل، لأنه أخبر بها عن نفسه وهو أعلم بنفسه فوجب علينا قبولها بدون تكييف، لأن التكييف قول على الله بغير علم وهو حرام، وبدون تمثيل لأن الله يقول: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾(١).

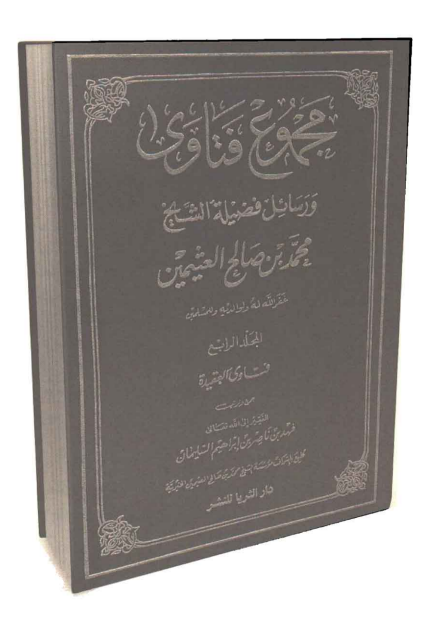
- سئل فضيلة الشيخ: عن حديث أبي هريرة الله الله الله الله قال: "يتنزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السهاء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول: من يدعوني فأعفر له". رواه البخاري؟

فأجاب بقوله: هذا الحديث حديث عظيم ذكر بعض أهل العلم أنه بلغ حد التواتر عن النبي 選 ولا شك أنه حديث مستفيض مشهور، وقد شرحه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله بكتاب مستقل، لما فيه من الفوائد العظيمة، ففيه ثبوت النزول لله سبحانه وتعالى لقوله: "يتنزل ربنا" والنزول من صفات الله الفعلية، لأنه فعل وهذا النزول نزول الله نفسه حقيقة، لأن الرسول 選 أضافه إلى الله، ونحن نعلم أن الرسول 選 أعلم الناس بالله، ونعلم كذلك أنه قط أصدق الحلق فيا يخبر به، فليس في كلامه شيء من الكذب، ولا يمكن أن يتقول على الله تعالى شيئًا لا في أسهائه، ولا في صفائه، ولا في أحكامه، قال الله تعالى: ﴿وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ لِافَارِيلِ \* لأَخَذْنَا مِنهُ بِالْيَمِينِ \* ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنهُ الْوَتِينَ ﴾ (").

ونعلم كذلك أن رسول الش 對 أنصح الخلق، وأنه 對 لا يساويه أحد من الخلق في النصحية للخلق، ونعلم كذلك أنه 對 لا يريد من العباد إلا أن يهتدوا، وهذا من تمام نصحه أنه لا يريد منهم أن يضلوا، فهو عليه الصلاة والسلام، أعلم الخلق بالله، وأنصح الخلق للخلق، وأفصح الخلق فيها ينطق به، وكذلك لا يريد إلا الهداية للخلق فإذا قال: " ينزل ربنا " فإن أي إنسان يقول: خلاف ظاهر هذا اللفظ قد اتهم النبي 對 إما بأنه غير عالم، فمثلا إذا قال: المراد ينزل أمره. نقول: أنت أعلم بالله من رسول الش في فالرسول يقول: " ينزل ربنا " وأنت تقول: ينزل أمره أأنت أعلم أم رسول الله؟! أو أنه اتهمه بأنه لا يريد النصح للخلق حيث عمى عليهم فخاطبهم بها يريد خلافه، ولا شك أن الإنسان الذي ياطب الناس بها يريد خلافه غير ناصح لهم أو نقول: أنت الأن اتهمت الرسول ﷺ بأنه غير

<sup>(</sup>۱) سورة الشوري، الآية: ۱۱.

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقف الآية: ٤٦،٤٤.







### —— فتأوم العقيدة

الترك وغيره من أفعاله المتعلقة بمشيئته كثيرة، معلومة، وهي دالة على كهال قدرته وسلطانه. وقيام هذه الأفعال به سبحانه لا يهاثل قيامها بالمخلوقين، وإن شاركه في أصل المعنى، كها هو معلوم عند أهل السنة.

# رسئل الشيخ: هل نفهم من حديث وإن الله لا يمل حتى تملوا» \_ المتفق عليه \_ أن الله يوصف بالملل؟

فأجاب قائلاً: من المعلوم أن القاعدة عند أهل السنة والجهاعة أننا نصف الله \_ تبارك وتعالى \_ بها وصف به نفسه من غير تمثيل، ولا تكييف. فإذا كان هذا الحديث يدل على أن لله مللاً فإن ملل الله ليس كمثل مللنا نحن بل هو ملل ليس فيه شيء من النقص، أما ملل الإنسان فإن فيه أشياء من النقص لأنه يتعب نفسيًّا وجسميًّا عما نزل به لعدم قوة تحمله، وأما ملل الله إن كان هذا الحديث يدل عليه فإنه ملل يليق به \_ عز وجل \_ ولا يتضمن نقصًا بوجه من الوجوه.

# △٥ سئل فضيلة الشيخ: هل نثبت صفة الملل لله عز وجل؟

فأجاب بقوله: جاء في الحديث عن النبي، عليه الصلاة والسلام قوله: «فإن الله لا يمل حتى تملوا، فمن العلماء من قال إن هذا دليل على إثبات الملل لله، لكن ملل الله ليس كملل المخلوق، إذ إن ملل المخلوق نقص، لأنه يدل على سأمه وضحره من هذا الشيء، أما ملل الله فهو كمال وليس فيه نقص، ويجري هذا كسائر الصفات التي ننثبتها لله على وجه الكمال وإن كانت في حق المخلوق ليست كمالاً.

## الله يستلقي ويضع إحدى رجليه على الأخرى

جاء في سفر التكوين من الإنجيل المحرف [١/١]: فأكملت السماوات والأرض وكل جندها، وفرغ الله في اليوم السابع من عمله الذي عمل فاستراح في اليوم السابع من جميع عمله الذي عمل وبارك الله في اليوم السابع وقدسه لأنه فيه استراح من جميع عمله الذي عمله الله خالقا» إ.هـ.

فعقيدة هـولاء النصارى أن الله تعالى استراح بعد أن خلق الخلق، وقد شابه المجسمة النصارى في عقيدتهم هذه حيث روى الخلال في سننه عن عبيد بن حنين قال: بينما أنا جالس في المسجد إذ جاءني قتاد بن النعمان وجلس إلي وتحدث وثاب إلينا الناس، فقال قتادة: سمعت رسول الله على يقول: «إن الله لما فرغ من خلقه استوى على عرشه واستلقى ووضع إحدى رجليه على الأخرى، وقال إنها لا تصلح لبشر» إ.هـ.

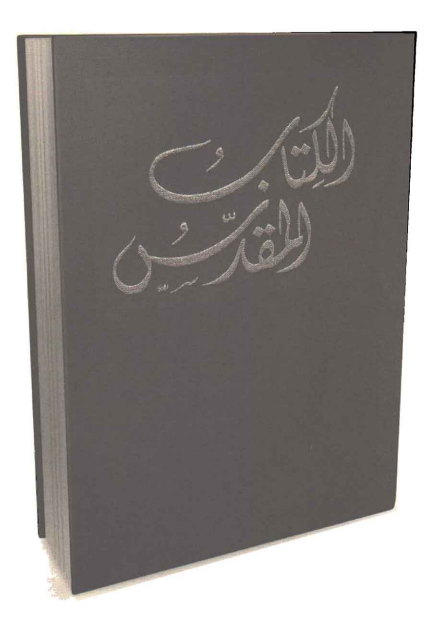
وهــذا الحديث أورده أبــو يعلى الفراء الحنبلــي في كتاب إبطال التأويلات وقال بعده: «إعلم أن هذا الخبر يفيد أشياء منها: جواز إطلاق الاستلقاء عليه» إ.هـ.



وأورده ابن القيم في اجتماع الجيوش وصححه حيث قال: «وروى الخلال في كتاب السنة بإسناد صحيح على شرط البخاري عن قتادة بن النعمان ولله على شامعت رسول الله يقول لما فرغ الله من خلقه استوى على عرشه» إ.هـ، غير أن ابن القيم تصرف في الحديث كعادته فبتره.

وقد صحح هذا الحديث كذلك حافظ بن أحمد الحكمي كما في كتابه معارج القبول على سلم الوصول إلى علم الأصول ووثق رواته الألباني في مختصر العلو وصححه العثيمين كما في مجموع فتاويه.









#### التکوین ۱ و ۲

سادس.

فتَمَّ خَلْقُ السَّماواتِ والأرضِ وجميع ما فيها. ' وفرَغَ اللهُ في اليوم السَّالِع مِن عملَهُ ﴿ جيحُونُ ، ويُحبِطُ بَجميعٍ ﴿ أَرْضِ كُوشٍ ۗ جميع ِ مَا عَمِلُهُ. \* وَبَاوِكَ اللَّهُ اليُّومُ ۖ السَّابِعَ ۚ الشُّورَ. والنَّهُرُّ الرَّابِعُ هُوَ الفُراتُ. وفلنَّهُ ، الأَنْهُ أَستَراحَ فيهِ مِنْ جميعٍ ما عمِلَ

> مسبب المكذا كان منشأ السماوات والأرض حين خُلْقَت .

### حنة علىن

يومُ صنَّمَ الرَّبُّ الإلهُ الأرضَ والسَّماواتِ ، أَمْطُرَ عَلَى الأَرْضِ ، ولا كَانَ إِنسَانٌ يَمَلَحُ الأرضَ، ' بل كانَ يصعَدُ مِنها ماء يَستى وجهَ

طُيْدِ اللَّاكُلِ، وَكَانَت شَجَرَةُ الحِباةِ \* وَشَجَرَةُ فَجَاءً بِهَا إِلَى آدَمَ. "أَفَعَالَ آدَمُ: معرفَةِ الحيرُ والشُّرُّ في وسَعَلِ الجُّنَّةِ. ' وكانَ بِخُرُجُ مِنْ عَدْنِ نَهِرٌ فَيَسَقِ الجَنَّةَ ، ويتَشَعَّبُ مِنْ

أنَّهُ حَسَنٌ جِدًا لِ وَكَانَ مِسَاءٌ وَكَانِ صِبَاحٌ لِيومٌ ﴿ هُنَاكَ فِيصِيرُ أَرْبِعَةً أَنْهَارٍ ، " أَخَذُها آسْمُه فيشُونُ ، ويُحيطُ بجميع أرض الحَويلَةِ حَيثُ الذُّهَبُ ، ١٢ وذَهَبُ تِلْكَ الأَرْضِ جَيِّدٌ. وهُناكَ اللؤُلُوُّ وحجَرُ العقيقِ. ١٣ وآسمُ النَّهرِ الثَّاني الذي عَمِلَ ، وأستراحَ في اليوم السَّابع مِنْ ١٠ وأسمُ النَّهر النَّالثِ دِجلَّةً ، ويحريُ في شَرِّق

١٠ وأخذَ الرُبُّ الإلهُ آدمَ وأسكنَهُ في جُنَّةِ عَلَنْنِ لِيَعَلَّحَهَا ويَحرُسَهَا. ١٦ وأوصى الرَّبُّ الإلهُ آدمَ قالَ : ومِنْ جميع شجر الجُّنَّةِ تأكُّلُ ، ٧ وأمَّا شجَرَةُ معرفَةِ الخيرِ والشُّرِّ فلا تأكُّلُ مِنها. فيومَ تأكُلُ مِنها موتًا تموتُ..

١٨ وقالَ الرّبُّ الإلهُ: ولا يَحسُنُ أَنْ يكونَ الا شجَرُ البرَّيَّةِ كان بَعدُ في الأرض، ولا آدمُ وحدَّهُ، فأَصنعُ لَه مَثيلاً يُعينُه و. ١٩ فجيلَ عُشْبُ البرِّيِّةِ نَبُتَ بَعدُ. فلا كانَ الرَّبُّ الإلهُ الرّبُ الإلهُ مِنَ الأرضِ جميعَ حيواناتِ البرّيَّةِ وجميع طَبِرِ السَّماء، وَجاء بِهَا إِلَى آدمَ لِيمِي ماذا بُسَمِّيا، فيحمِلَ كُلُّ مِنها الإسمَ الَّذي الرُّبَةِ كُلُّه. \* وجبلَ الرَّبُّ الإلهُ آدَمَ تُرَابًا مِنَ ﴿ يُسمُّيها بِهِ. \* فسنَّى آدمُ جميعَ البّهائم وطيورَ الأرض ونفَخَ في أَنْفِه نَسَمَةَ حياةٍ. فصارَ آدمُ السَّماه وجميعَ حيواناتِ البرِّئَّةِ بأساءٍ، ولكيُّهُ لم يَجِدُ يَينَها مثيلاً لَه بُعينُهُ. ١٠ فأوقَمَ الرَّبُّ الإلهُ ^وغرَسَ الرَّبُّ الإلهُ جَنَّةً في عَدْنِ شَرَقًا ، آدمَ في نَوم عميق ، وفيما هوَ نائِمٌ أخذَ إحدى وأسكنَ هُناكَ آدمَ الَّذي جَبَّلَهُ. ﴿ وَأَنبِتَ الرَّبُّ ۚ أَصْلاعِدِ وَسَدُّ مَكَانَهَا بِلَحْم . ٢٢ وبني الرّبُّ الإلهُ مِنَ الأَرْضِ كُلُّ شَجَرَةٍ حَسَنَةِ المَنظَرِ ، ۚ الإلهُ أَمْرأَةً مِنَ الضَّلعِ ِ التي أَخذَها مِنْ آدمَ ،

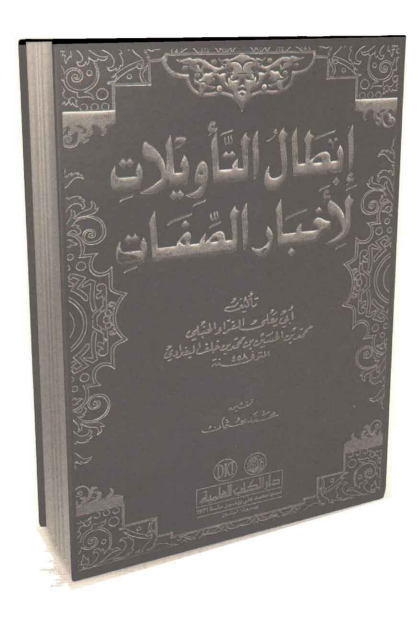
> وَهَٰذِهِ الآنَ عَظُمٌ مِنْ عِظامي ولَحمُّ مِنْ لَحَمي

١٣ : أرض كوش : تقع جنوبي مصر (السودان أو الحبشة). ٧٣ : امرأة ... من امريُّ . في العبرية ابشة (المرأة) من ايش (الرجل).

۲. ۲: رج خر ۲۰: ۱۱؛ عب ۴: ۴ – ۱۰. ١: شجرة الحياة: رؤ ٢: ٧: ٢٢: ٢ ، ١١ معرفة المغير والشرأو: معرفة كل شيء. رج آ١٧، ٣: ٥، ٧٢.









### إبطال التأويلات لأخبار الصفات

11.

رجليه عَلَى الأحرى.

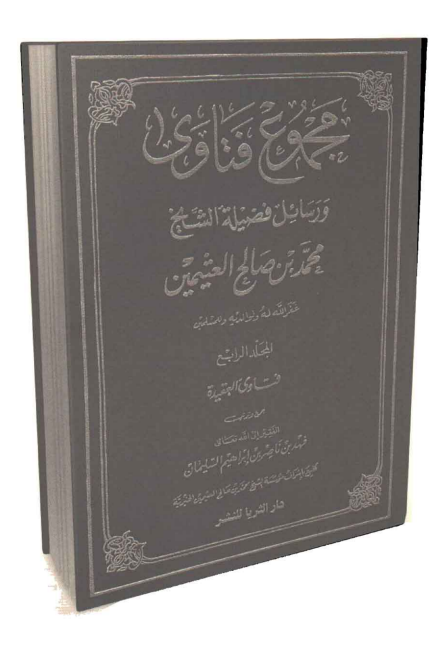
- ونا أَبُو مُحَمدِ الحَسَنُ بنُ مُحَمدِ، قَالَ: نا عَلِي بنُ عَمَرَ التمارُ، مِن أَصلِ كِتَابِه، قَالَ: نا جَعَفْر بنُ مُحَمدِ بنِ أَحمَد بنِ الحَكَمِ الوَاسِطِي، قَالَ: نا أَحمَد بنُ عَلِي الأَبارُ أَبُو العَباس، قَالَ: نا مُحَمدُ بنُ إِسحَاقَ الصاغانِي، قَالَ: نا إِبرَاهِيمُ بنُ المُنذِرِ الحِزَامِي، قَالَ: نا إبرَاهِيمُ بنُ المُنذِرِ الحِزَامِي، قَالَ: بنَا أَنَا مُحَمدُ بنُ فَلَيحٍ، عَن أَبِيهِ، عَن سَعِيدِ بنِ الحَارِثِ، عَن عَبيدِ بنِ حُنَينٍ، قَالَ: بنَا أَنَا مُحَمدُ بنُ فَلَيحٍ، عَن أَبِيهِ عَن سَعِيدِ فَأَحبرتُ أَنهُ اسْتَكَى، قَالَ: فَانطَلَقنَا حَتى دَخَلنَا عَلَى الْعَلَقِينِ إِلَى أَبِي سَعِيدِ فَأَحبرتُ أَنهُ اسْتَكَى، قَالَ: فَانطَلَقنَا حَتى دَخَلنَا عَلَى انطَلِق بِنَا يَابَنَ حُنَينٍ إِلَى أَبِي سَعِيدِ فَقَرَصَهَا فَرصَةً شَدِيدَةً، فَقَالَ أَبُو سَعِيدِ: سُبحان الله يَابنَ أَبِي سَعِيدِ فَقَرَصَهَا فَرصَةً شَدِيدَةً، فَقَالَ أَبُو سَعِيدِ: سُبحان الله يَابنَ أَبِي رَجلٍ أَبِي سَعِيدِ فَقَرَصَهَا فَرصَةً شَدِيدَةً، فَقَالَ أَبُو سَعِيدِ: سُبحان الله يَابنَ أَجِي أَلَى رَجلٍ أَبِي سَعِيدٍ فَقَرَصَهَا فَرصَةً شَدِيدَةً، فَقَالَ أَبُو سَعِيدٍ: سُبحان الله يَابنَ أَجِي أَو جَعَني، قَالَ: لا يَبْبِغِي لأَحْدِ مِن خَلقي أَن يَبنِغِي لأَحْدِ مِن خَلقي أَن أَبُو سَعِيدٍ: لا جَرَع وَالله لا أَنعَلُهُ أَبُدًا. قَالَ أَبُو مُحَمدِ الخَلالُ: هَذَا عَلَى الْخَدَى مِحْدِيثَ مُسَلِّع وَالبَخُلانُ عَذَا المَعْلَةُ أَبُدًا. قَالَ أَبُو مُحَمدِ الخَلالُ: هَذَا المُعْلَةُ مُذَا " فَقَالَ أَبُو مُحَدِين مُسلِع وَالبَخُالُ: هَذَا إِسْتَافَةً كُلِهُ الْمَائِهُ أَبُدًا السَلَقَى مُ مَاعَةً مُنْ وَهُم مَمَ عُلَعْهِم شُرِطُ الصَحِيخِين مُسلِع وَالبَخُارِي.

- وَقَد ذَكَرَ أَبُو بَكِر أَحَمَدُ بِنُ مُخَمِّدِ الْخَلالُ هَذَا الْخَدِيثَ فِي (سُنَّيِهِ)، فَقَالَ: نا أَحَمَدُ بِنُ الحَسَينِ الرقي، نا إبرَاهِيمُ بِنُ المُنذِرِ، نا مُحَمدُ بِنُ فُلَيح بِنِ سُلَيمَانَ، قَالَ: خَدَنِي أَلِي، عَن سَعِيدِ بِنِ الحَارِثِ، عَن عَبِيدِ بِنِ حُنَينِ قَالَ: بَينَمَا أَنَا جَالِسٌ فِي المُسجِدِ فِدَ جَانِي قَتَادَةُ بِنُ النعمَانِ وَجَلَى إِلَي وَتَحَدثَ، وَثَابِ إِلَيْنَا الناسُ، فَقَالَ قَتَادَةُ: سَمِعتُ رَسُولَ الله، ضلى الله عَلْيهِ وَسَلمَ، يَقُولُ: "إِن الله لَما فَرَغُ مِن خَلقِهِ استَوى عَلَى عَرشِهِ وَاستَلمَ، وَقَالَ: إنهَا لا تَصلمُ لِبِشَرِ".

اعلم أن هَذَا الخبر يفيد أشياء منها: جواز إطلاق الاستلقاء عليه، لا على وجه الاستراحة، بل غلى صفة لا تعقل معناها، وأن له رجلين كما له يدان، وأنه يضع إحداهما غلى الأخرى على صفة لا نعقلها، إذ ليس في حمله على ظاهره ما يحيل صفاته، لأنا لا نصف ذَلِكَ بصفات المخلوقين بل نطلق ذَلِكَ كما أطلقنا صفة الوجه واليدين وخلق آدم بها، والاستواء على العرش، وكذلك جاز النظر إليه، لا في مكان، وكذلك إثبات الوجه لا على الصفة التي هي معهودة في الشاهد، وكذلك العين.

فإن قيل؛ لا يجوز حمل هَذَا الخبر عَلَى ظاهره بل يحمل قوله: "لما فرغ من خلقه استلقى " بمعنى ترك أن يخلق مثله ويديم ذَلِكَ كما يقال: فلان بنى داره وعمرها فاستلقى عَلَى ظهره بمعنى أنه ترك البناء، ولا يراد أنه اضطجم.







### --- فتأوس العقيدة

### الباب العاشر

### في استوا. الله على عرشه

الاستواء في اللغة: يطلق على معان تدور على الكمال والانتهاء، وقد ورد في القرآن على ثلاثة وجوه:

1 \_ مطلق كقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بِلَغُ أَشْدُهُ وَاسْتُوى ﴾ (١). أي كمل.

٢ \_ ومقيد بد (إلى عقوله تعالى: ﴿ثم استوى إلى السياء ﴾(١) أي قصد بارادة تامة.

٣ ـ ومقيد بـ (على) كقوله تعالى: ﴿لتستووا على ظهوره﴾(٣) ومعناه
 حينئذ العلو والاستقرار.

فاستواء الله على عرشه معناه علوه واستقراره عليه، علوًا واستقرارًا يليق بجلاله وعظمته، وهو من صفاته الفعلية التي دل عليها الكتاب، والسنة والإجماع، فمن أدلة الكتاب: قوله تعالى: ﴿الرحمن على العرش استوى﴾(۱)

ومن أدلة السنة: ما رواه الخلال في كتاب السنة بإسناد صحيح على شرط البخاري عن قتادة بن النعمان رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله، ﷺ، يقول: «لما فرغ الله من خلقه استوى على عرشه»(").

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف: الآية ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة طه: الآية ٥.

 <sup>(</sup>٥) ذكره ابن القيم في اجتماع الجيوش الإسلامية ص ٣٤.





وروى الخلاَّل في اكتباب السنة) \_ بإسناد صحيح على شرط البخاري ـ عن قتادة بن النعمان رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عَلَيْتُ يقول: «لما فرغ الله(١) من خلقه استوى على عرشهه(٢).

أخرجه الفريسابي في القسدر (٨١)، والطبري في تاريخه (١/ ٣١) وتفسيره  $(11\3).$ 

وذكره الثوري مختصرًا عند البخاري (٤١٢٥) وغيره..

وأما ابن عيينة فلم يسق ابن منده في التوحيد (٨) لفظه.

(١) سقط من (ب).

(٢) أخرجه القاضي أبو يعلى الفرَّاء في إبطال التأويلات لأخبار الصفات برقم (٨٢) عن أبي محمد الخلال: وقال الخلال: هذا حديث إسناده كلهم ثقات، وهم مع ثقتهم شرط الصحيحين مسلم والبخاري.

والحديث أخرجه الطبراني في الكبير (١٩/ ١٣) (١٨)، وابن أبي عاصم في السنة (٥٨٠)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٧٦١).

من طريق محمد بن فُليح عن أبيه عن سعيد بن الحارث عن عبيد بن حنين عن قتادة بن النعمان فذكر وزاد فيه وواستلقى، ووضع إحدى رجليه على الأخرى، وقال: إنها لا تصلح لبشر.

قلت: هذا حديث باطل الإسناد منكر المتن، فيه فليح بن سليمان فيه ضعف، وسعيد بن الحارث أو الحارث بن سعيد: مجهول الحال، وعبيد بن حنين فيه جهالة أيضًا، لم يوثقه إلا يعقوب بن سفيان، وأيضًا يحشى من أنه لم يسمع من قتادة بن النعمان.

177

قال المسعودي: اكان الله ولا شيء غيره).

وقال أبو عثمان: «كان الله و لم يكن شيء».



# الله فوق السماء

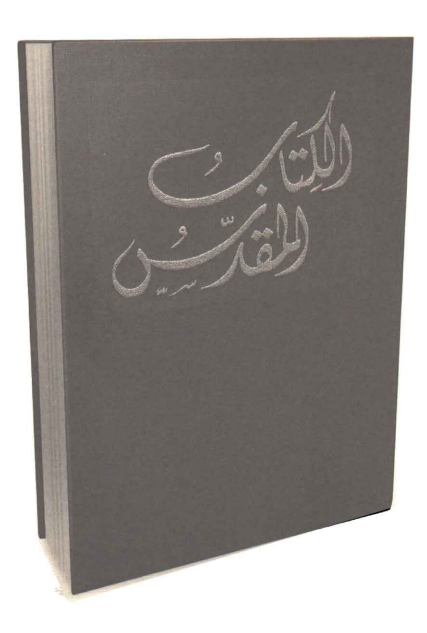
يعتقد المجسمة أن الله تعالى فوق السماء، وهل هو مستقر على العرش أم عال عليه؟ المسألة خلافية عندهم!!!!، وصلاة النصارى توافق المجسمة على هذه العقيدة كذلك، ففي إنجيل متى ورد ذكر هذه الصلاة وهي كالتالي: «أبانا الذي في السماوات، ليتقدس اسمك، ليأت ملكوتك، لتكن مشيئتك في الأرض كما في السماء، أعطنا خبزنا اليومي، واغفر لنا ذنوبنا كما غفرنا نحن للمذنبين إلينا، ولا تدخلنا في التجربة لكن نجنا من الشرير» إ.ه. ثم يقول بعد هذه الصلاة: «فإن أنتم غفرتم للناس زلاتهم يغفر لكم أبوكم السماوي زلاتكم، وإن كنتم لا تغفرون للناس زلاتهم لا يغفر لكم أبوكم السماوي الكرم أبوكم السماوي زلاتكم، وإن كنتم زلاتكم» إه.

وابن تيمية يجعل ذلك من مفاخر عقيدتهم ومن دلائل صوابها، حيث جعل موافقتهم لأهل العقائد المنحرفة من الأدلة الدالة على استقامة هذه العقيدة!!! فتراه يقول في كتاب شرح حديث النزول ص٢١٧: وفي الإنجيل أن المسيح عليه قال:



لا تحلفوا بالسماء فإنها كرسي الله، وقال للحواريين: «إن أنتم غفرتم للناس فإن أباكم الذي في السماء يغفر لكم كلكم..» إ.هـ!!

وقال في بيان تلبيسه موافقا ومباركا جاص ٦٤: «وروى الإمام عبدالرحمن بن ابي حاتم في كتاب الرد على الجهمية عن سعيد بن عامر الضبعي إمام أهل البصرة علما ودينا من طبقة شيوخ الشافعي وأحمد وإسحاق، أنه ذكر عنده الجهمية، فقال هم شر قولا من اليهود والنصارى، قد اجتمع اليهود والنصارى وأهل الأديان مع المسلمين أن الله على العرش وهم قالوا ليس عليه شيء» إ.هـ، فتأملوا كيف أنهم يرون أن موافقة اليهود والنصارى خير لهم من وافقة الجهمية!!!





متی ۲

11

أحد فلا تَجْمَلُ شِمالُكَ تَعرفُ مَا تَعمَلُ يَمِنُكَ . احتَى يكونَ إِحْسَانُكَ فِي الْخِفْيَةِ، وأبوكَ الَّذِي رى في الخفية هوَ يكافِئكَ .

# اصلاة والصوم

(E-T:11 M)

وواذا صَلَّيْمٌ . فلا تكونوا مِسْلَ السَّماويُّ زلاَّيْكُم. لرائينَ، يُحبُونَ الصَّلاةَ قائِمينَ في المجامِع ِ مَلُّتَ فَأَدْخُوا عُرِفَتُكَ وَأَعْلَقُ بِابَهَا وصَارٌ لأبيكَ هَى لا نَرَاهُ عَينٌ ، وأبوكَ الَّذِي يَرِى في الخِفْيَةِ هُ لَكَافُكُ .

\*ولا تُرَدُّدوا الكلامَ تَردادًا في صَلواتِكُم مِثْلَ لَانُهُنَّ. يَظُنُونَ أَنَّ اللَّهَ يَستَجيبُ لَهُم لِكَثْرَةِ اللَّهَ لِللَّهِ اللَّهِ كلامهم. ألا تكونوا مِثْلَهُم، لأنَّ اللهُ أَباكُم (لوة ١٢: ٣٤-٣٤) الله هذه الصَّلاة :

أبانا الّذي في السُّماوات.

ليَقدُّس أَسمَٰكُ

١٠ ليأت مَلكوتُكَ

لكُ مشتك

في الأرض كما في السَّماء.

١١ أعطنا خُبزَنا اليَوميُّ ،

١٢ وأغفر لنا ذُنوبَنا

كما غَفَرنا نُحنُ للمُدنيينَ إلَينا ،

١. هـ: كانت الصلاة اليودية نقام في ساعات محددة، بنفيد الصلى ليجعل الناس يرون تقواه.

ز ز ۱۸: ۱۰ - ۱۱.

١١: خبزنا اليومي . أو : أعطنا خبزنا الذي للغد . أو : أعطا خبزنا الجوهري .

" ولا تُدخلُنا في التَّجريةِ. اكن نجًّا مِنَ الشُّرُّيرِ \* .

١٠ فإنْ كُتُم تَغفِرونَ لِلنَّاسِ زَلَّاتِهم، يَغفِرُ لكُم أبوكُمُ السَّاوِيُّ زِلاَّتِكُم أَا وَإِنَّ كُتُم لا تَغفِرُونَ لِلنَّاسِ زِلاَّتِهِم. لا يَغفِرُ لكُم أَبوكُمُ

١٦ وإذا صُمَّتُمُ، فلا تكونوا عابسينَ مِثْلَ وَهَارِقَ الطُّرُقِ لَيْسًا هِدَهُمُ النَّاسُ. الحقُّ أَقَرَّلُ السَّرَائينَ، يَجعلونَ وجوهَهُم كالِحَةُ ليُظهروا لكُهُ: هَوْلاءِ أَحَدُوا أَحِرَهُمِ. \* أَمَّا أَنتَ، فإذا لِلنَّاسِ أَنَّهُم صَاثِمُونَ. الحَقُّ أَقُولُ لكُم: هُؤُلاه أَحَدُوا لَجِرَهُم . ١٧ أمَّا أنتَ ، فإذا صُمتَ فأغسا وجهك وأدهَن شُع كَ . ١٠ حتى لا يَظهَرَ لِلنَّاسِ أَنَّكَ صَائِمٌ، بِلِ لأَبِكَ الَّذِي لا تَرَاهُ عَينٌ ، وأبوكَ الَّذي يَرى في الخِفْيَةِ هُوَ يُكَافِئُكَ .

١٠ ولا تَجمّعوا لكُمُّ كُنوزًا على الأرض . حَيثُ يُفيدُ النُّوسُ والصَّدَأُ كُلُّ شيءٍ، وينقُبُ اللُّصوصُ " ويَسرقونَ . ` ابل أَجمَعُوا لكُم كُنوزًا فِ السَّماءِ، حَبُّ لا يُفْسِدُ السُّوسُ والصَّدأُ أيَّ شيء، ولا ينقُبُ اللُّصوصُ ولا يَسرقونَ. " فحَيثُ بِكُونُ كَتُرُكُ بِكُونُ قَلْكُ.

## نور الحسد

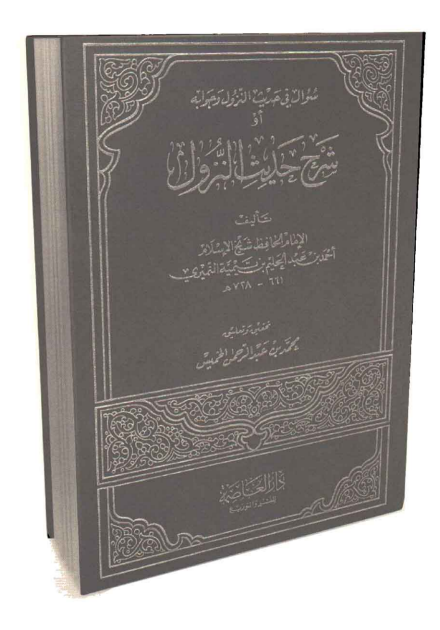
(لرقا ۱۱: ۲۲–۲۳)

٢٠ وسراء الجسد هو العَينُ. فإنْ كانَت عَمَٰكَ سَلَمَةً ، كَانَ جِسَلُكَ كُلُّهُ مُنيرًا . ٢٣ وإنَّ

١١٣ : الشرير (١٣ : ١٩) أو: الشر (٥ : ١١٠ ؛ ٧ : ٣٧). بعض المخطوطات تضيف : لأن الك الملك

والقوة والمحد إلى الأبد. آمين.. ١٩ : بنقب اللصوص. كانت بيوت فلسطين القديمة مبئية بالقراب والقش فتسيل سرقتيان







وفي الإنجيل(1): (أن المسيح عليه السلام قال: ولا تحلفوا بالسماء فإنها فرب الله)، وقال للحواريين: (إن أنتم غفرتم للنباس فإن أباكم (7) للذي في الماء بغفر لكم كلكم (7)، انظروا إلى طير السماء: فإنهن لا يزرعن ولا يُحصُدن إلا يجمعن في الأهواء)(1)، وأبوكم (9) الذي في السماء (هو الذي)(1) يرزقهم (٧)، أنضا أفضل منهن؟ (٨). ومثل هذا من الشواهد كثير يطول به الكتاب.

TIV

<sup>(</sup>١) من المختلف الحديث، (في الإنجيل الصحيح).

ا بي مختلف الحديث: (ربكم).

الى الله و ومختلف الحديث» (يغفر لكم ظلمكم).

<sup>(</sup>۱) ما بن القوسين: ساقط من الله . . . (٥) في ومختلف الحديث: (ربكم)..

١٦) بن الـُه: (وأبوكم الذي في سماء يرزقهم).

٧١) مي المحتلف الحديث: (هو يرزقهن). ﴿ وهو الصحيح. ﴿

إلى مد الأور: أورده الذهبي في العلو (ص ١٤٥)، وقال: (قوله: أبوكم): كانت هذه الكلمة ستمنة في عبارة عيسى والحواربين، وفي المسائدة: ﴿وقالت اليهود والتصارى نحن إناه الله وأحباؤه فالأبوة والبنوة في قولهم لم يكونوا يريدون بها الولادة أصلاً، بل: يعنون ه. يجهم ويربيهم ويرأف بهم وهذه الكلمة: لم تستعمل في لغة هذه الأمة ولا ينبغي الآن إصلافها فإنها قد هجرت بل ونزل بص كتابنا بذمها حيث يقول: ﴿وقالت التصارى المسيح ابرانه ذلك قولهم بأفواههم الأية

يه سارة الزحرف: أية (٨٤). (١٠) في ومختلف الحديث: (به).

الإرابان في ومختلف الحديث: (وإله من فيها).









وقال مثله الإمام أبو عمر الطلمنكي في كتابه الذي سماه االوصول إلى معرفة الأصول؛ وكان في حدود المائة الرابعة وله التصانيف الكثيرة، والمناقب المأثورة، قال: ﴿وَأَجِمُعُ المُسلِّمُونُ مِن أَهُلِ السُّنَّةِ، عَلَى أَنْ مَعْنَى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُشُمُّ [الحديد: ٤] ونحو ذلك من القرآن، أن ذلك علمه، وأن الله فوق السماوات بذاته، مستوياً على عرشه كيف شاء١.

وقال أيضاً: •قال أهل السنة في قول الله: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ أن الاستواء من الله على عرشه المجيد، على الحقيقة لا على المجازة.

وقال أبو بكر الخلال في اكتاب السنة؟ أخبرنا أبو بكر المروزي، حدثنا محمد ابن الصباح النيسابوري حدثنا سليمان بن داود، أبو داود الخفاف، قال: قال إسحاق بن إبراهيم بن راهويه: قال الله تبارك وتعالى: ﴿ ٱلرَّحْنُنُ عَلَى ٱلْمَدَّشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ إجماع أهل العلم أنه فوق العرش استوى، ويعلم كل شيء في أسفل الأرض السابعة، وفي قعور البحار، ورؤوس الآكام وبطون الأودية، وفي كل موضع، كما يعلم علم ما في السماوات السبع، وما دون العرش، أحاط بكل شيء علماً، فلا تسقط من ورقة الا يعلمها، ولا حبة في ظلمات البر والبحر، إلا قد عرف ذلك كله وأحصاه، ولا يعجزه معرفة شيء عن معرفة غيره).

وروى الإمام عبد الرحمٰن بن أبي حاتم في كتاب •الرد على الجهمية ؛ عن سعيد بن عامر الضبعي إمام أهل البصرة علماً وديناً، من طبقة شيوخ الشافعي وأحمد وإسحاق، أنه ذكر عنده الجهمية، فقال: هم شر قولاً من اليهود والنصاري، وقد اجتمع اليهود والنصاري، وأهل الأديان مع المسلمين، على أنَّ الله فوق العرش، وقالوا هم: اليس عليه شيءه.

وروى أيضاً عن عبد الرحمٰن بن مهدى الإمام المشهور، وهو من هذه الطبقة. قال: وأصحاب جهم يريدون أن يقولوا: إنَّ الله لم يكلم موسى، ويريدون أن يقولوا: ليس في السماء شيء، وأن الله ليس على العرش، أرى أن يستتابوا فإن تابوا. والا قتلوالا.

وعن عاصم بن علي بن عاصم شيخ البخاري وغيره، قال: اناظرت جهمياً فتبين من كلامه أنه لا يؤمن أنَّ في السماء ربّاً.

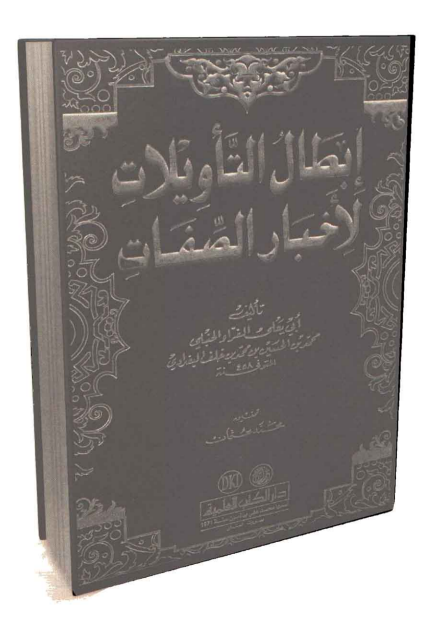


# صفة الذراعين والصدر للّه تعالى

ويثبت هؤلاء لله تعالى صفة الذراعين والصدر لله تعالى، ففي كتاب إبطال التأويلات للقاضي أبي يعلى: «عن عبدالله بن عمرو قال: خلق الله الملائكة من نور الذراعين والصدر.. إلى أن قال: إعلم أن الكلام في هذا الخبر في فصلين: أحدهما: في إثبات الذراعين والصدر والثاني في خلق الملائكة من نوره، أما الفصل الأول: فإنه غير ممتنع حمل الخبر على ظاهره في إثبات الذراعين والصدر» إ.هد، والحديث رواه كذلك عبدالله بن أحمد بن حنبل في كتاب السنة، ورواه عثمان بن سعيد الدارمي شيخ المجسمة وأحد أسلاف ابن تيمية الكبار في كتابه النقض ولفظه عنده: «عن عبدالله بن عمرو قال خلق في كتابه الملائكة من نور الذراعين والصدر قلت وقال بعضهم من شعر الذراعين والصدر، فتأملوا كيف أن بعضهم من رواياتهم لم شعر الذراعين والصدر!!!







114

والرضا يدل عَلَى العفو والمغفرة، وقد ذكر ابن قتيبة هَذَا التأويل فِي كتاب اللفظ وأجاب عنه بأنه إن كان فِي الضحك الذي فروا منه تشبيه بالإنسان، فإن فِي هَذَا تشبيها بهذه المعانى.

### حديث آخر:

ناه أَبُو الْقَاسِم، قَالَ: نا عَلِي بنُ إِبرَاهِيمْ بنِ مُوسَى، نا مُوسَى بنُ عُبَيدِ الله بنِ يَحتِى المُمْقِرئُ، نا عَبدُ الله بنُ أَحمَدُ بنِ حَنبلٍ، حَدثَنِي أَبِي، نا أَبُو أَسَامَةَ، قَالَ: نا هِئمَ بنُ عُروةَ، غن أَبِيهِ، غن عَبدِ الله بنِ عَمرو، قَالَ: خَلَقَ الله المَلائِكَةَ مِن نُورِ اللهَ وَالصدر". وناه مِن طَريق آخَرَ بهَذَا اللفظِ.

اعلم أن الكلام في هَذَا الخبر فِي فصلين: أحدهما: فِي إثبات الذراعين والصدر، والثاني: فِي خلق الملائكة من نوره.

أما الفصل الأول: فإنه غير ممتنع حمل الخبر عَلَى ظاهره في إثبات الذراعين والصدر إذ ليس في ذَلِكَ ما يحيل صفاته، ولا يخرجها عما تستحقه، لأنا لا نثبت ذراعين وصدرا هي جوارح وأبعاض، بل نثبت ذَلِكَ صفة كما أثبتنا اليدين والوجه والعين والبصر، وإن لم نعقل معناه.

هان هيل؛ عبد الله بن عمرو لم يرفعه إلى النبي، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ، وإنما هو موقوف عليه فلا يلزم الأخذ به.

قيل؛ إثبات الصفات لا يؤخذ إلا توقيفا لأن لا مجال للعقل والقياس فيها، فإذا روي عن بعض الصحابة فيه قول علم أنهم قالوه توقيفا.

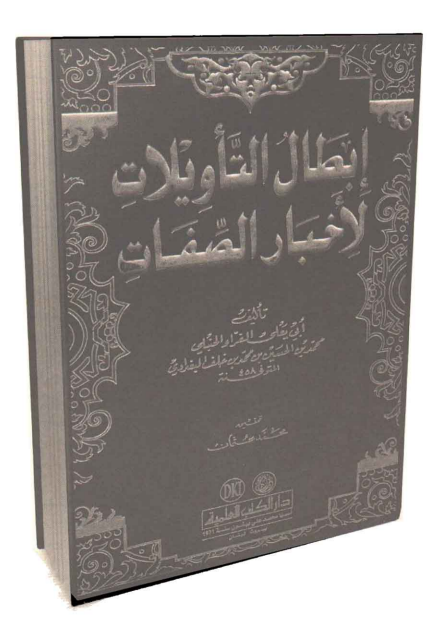
فإن قيل فقد قيل إن عبد الله بن عمرو وسقبن يوم البرموك، وكان فيها من كتب الأوائل مثل دانيال وغيره، فكانوا يقولون له إذا حدثهم: حَدَثنا ما سمعت من رسول الله، ضلى الله غليه وسَلم، ولا تحدثنا من وسقيك يوم البرموك، فيحتمل أن يكون هَذَا القول من جملة تِلكَ الكتب فلا يجب قبوله، وكذلك كان وهب بن منه ينقُول: إنما ضل من ضل بالتأويل، ويرون في كتب دانيال أنه لما علا إلى السماء السابعة فانتهوا إلى العرش رأى شخصا ذا وفرة فتأول أهل التشبيه عَلَى أن ذَلِكَ ربهم وإنما ذَلِكَ إلى العرش.

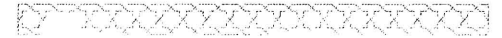
قيل: هَذَا غلط لوجوه: أحدهما أنه لا يجوز أن يظن به ذَلِكَ لأن فيه إلباس في شرعنا، وهو أنه يروي لهم ما يظنوه شرعا لنا، ويكون شرعا لغيرنا، ويجب أن ننزه

# اللّه يضحك وتبدو أضراسه!!

ويعتقدون كذلك أن الله تعالى يضحك وتبدو أضراسه، ففي كتاب إبطال التأويلات عن جابر قال قال رسول الله على: «يضحك الله ربكم حتى بدت لهاته وأضراسه» قال يحيى بن معين: لهواته وأضراسه إلى أن قال: «عن أبي الزبير أنه سمع جابرا سئل عن الورود وذكر الحديث وقال فيه: فيقول الله وكان: أنا ربكم فيقولون: حتى ننظر إليك فيتجلى لهم يضحك، قال سمعت رسول الله على يقول: حتى تبدو لهاته وأضراسه» إ.هـ.

والحديث رواه كذلك ابن منده في كتاب الإيمان، ولا شك أن الإيمان يساوي العقيدة ولا أظنه أورده معتقدا بطلانه وضعفه. ورواه كذلك الدارقطني في كتاب الرؤية.





111

- ونا أبُو القَاسِمِ عَبدُ الغزيز، إجَازَةً، نا مُحَمدُ بنُ سُلَيمَانَ، نا عَمرُو بنُ إسخاقُ القُومِسِي، نَا رَوحُ بِنُ عُبَادَةً، قَالَ: وأَنَا عَبِدُ العَزِيزِ، إِجَازَةً، قَالَ: نَا العَباش بنُ مُخمدٍ، نَا يَحنِي بنُ مَعِين، نا رَوحُ بنُ عُبَادَةً، عَن ابن جُرَيج، عَن أَبِي الزَبَيرِ، عَن جَابِرٍ، قَالَ: قَالَ رْسُولُ الله، صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ: "يَصْحَكُ الله رَبِّكُم حَتَّى بَدَت لَهَاتُهُ وَأَضَرَاسُهُ"، قَالَ يَحنِي بنُ مَعِينِ: لَهَوَاتُهُ وَأَصْرَاسُهُ.

- وَذَكَرَ أَبُو الحَسَن الدارْقُطنِي فِي (الصفَاتِ)، عَن أَبِي بَكرِ النيسَابُوري، قَالَ: نا عَبُدُ الله بنْ أَحمَدُ، قَالَ: خَدَثَنِي أَبِي، قَالَ: نا رَوحٌ، قَالَ: نا ابنْ جُرَيج، عَن أَبِي الزبَيرِ، انهُ سَمِعَ جَابِرًا سُثِلَ عَنِ الوُرُودِ وَذَكَرَ الحَدِيثَ، وَقَالَ فِيهِ: "فَيَقُولُ الله، عَزِ وَجَل: أَنَا رَبِكُم، فَيَقُولُونَ: حَتَى نَنظُرَ إِلَيكَ فَيَتَجَلَى لَهُم يَصْحَكُ " قَالَ: سَمِعتُ رَسُولَ الله، صَلَى الله عَلَيهِ وْسَلَّمْ، يَقُولُ: "حَتَّى تَبِدُو لَهَاتُهُ وَأَصْرَاسُهُ" ٢٠.

نا أبُو القاسم بإسناده عن امرأة من الأنصار يقال لها أسماء ابنة يزيد بن السكن، أن رسول الله، صَلَّى الله عَلَيهِ وَسُلَّمَ، قَالَ لأم سعد: "ألا يرقأ دمعك، ويذهب حزنك بأن ابنك أول من ضحك الله، غز وَجَل، له واهتز له العرش".

وروى نعيم بن همار، قَالَ: جاء رجل إلى النبي، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ، فقال: أي الشهداء أفضل؛ قَالَ: الذين بقاتلون فِي الصف ولا يلفتون وجوههم حتى يقتلوا أولئك يتلبطون فِي العلى فِي الجنة، يضحك إليهم ربك"، وإذا ضحك إلى عبد فِي موطن فلا حساب عليه

وروى أَبُو بكر أحمَد بن إسحاق الصبغى في كتابه المسمى بالأسماء والصفات، فيما ذكره ابن فورك، عن عبد الله بن مسعود، عن النبي، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: "إني لأعلم آخر أهل النار خروجا من النار، وآخر أهل الجنة دخولا، يقال له: ادخل الجنة، فيأتيها فيرى أنها قد ملئت فيرجع فيقول: يا رب قد امتلأت، فيقال: ارجع ثلاث مرات،

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في الرؤيا حديث رقم: ٤٦

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه حديث رقم: ١٢٤٠٨ وأبو يعلى الموصلي في مسنده حديث رقم: ١٨١٠، وسليمان بن أحمد الطبراني في مسنده حديث رقم: ٥٢٧، وابن أبي شيبة في مصنفه حديث رقم: ١٨٧٨٣، وعثمان بن سعيد الدارمي في نقض الإمام أبي سعيد على المريسي العنيد حديث رقم: ١٤٩، والأجري في الشريعة حديث رقم: ١٧٠، وابن بطة العكبري في الإبانة الكبري حديث رقم: ١٢٠٤، والبيهقي في الأسماء والصفات حديث رقم: ٩٦١.

110

ثم يقال له: لك الدنيا ولك عشرة أمثالها، فيقول: أتضحك بي وأنت الملك"(''.

وعن طلحة بن البراء، أن رسول الله، صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ، لما أخبر بموت طلحة رفع رأسه إلى السماء، ثم قال: "اللهم القه وهو يضحك وأنت تضحك إليه".

وعن أَبِي هُريرَةَ، عن النبي، صَلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ، قَالَ: "يضرب الصراط بين ظهراني جهنم" ("وذكر الحديث، وَقَالُ فيه: "فيقول: ويلك يا ابن آدم ما أغدرك! ألم تعطني عهودك ومواثيقك أن لا تسألني غير ما أعطيتك؟ فيقول: أي رب لا أكون أشقى خلقك: فلا يزال بدعو حتى يضحك الرب منه، فإذا ضحك الله منه قَالَ له: أدخل الحنة".

وأخرج أبو علي الحسن بن علي بن المذهب من مسند أحمَد بإسناده، عن ابن عباس، أن رسول الله، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلم، أردفه عَلى دابته، فلما استوى عليها كبر رسول الله، ضلى الله عَلَيهِ وَسلم، ثلاثا وحمد الله ثلاثا وسبح الله ثلاثا، فقال: "ما من المرئ يركب دابته فيصنع كما صنعت إلا أقبل الله، غز وَجَل، يضحك إليه كما ضحكت اليك".

اعلم أنه غير ممتنع حمل هَذِهِ الأحاديث عَلَى ظاهرها من غير تأويل: وقد نص أُحمَد عَلى ذَلِكَ فِي رواية الجماعة.

قَالَ فِي رواية حنبل: يضحك الله، ولا نعلم كيف ذَلِكَ إلا بتصديقها الرسول، ضلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ... القرآن.

وَقَالَ المروذي: سألت أبّا عبد الله عن عبد الله النيمي فقال: صدوق، وقد كتبت عنه من الرقائق، ولكن حكي عنه أنه ذكر حديث الضحك فقال: مثل الزرع الضحك، وهذا كلام الجهمية، قلت: ما تقول في حديث ابن جريج، عن أبي الزبير، عن جنبر

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه حديث رقم: ۲۷۷

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه حديث رقم: ٧٦٨، وابن ماجه القزويتي في سنته حديث رقم: ٢٧٨، وأبو حاتم بن حبان في صحيحه حديث رقم: ٧٥٣١، والحاكم النيسابوري في المستدرك على الصحيحين حديث رقم: ٨٨٥٧، وأبو عوانة الإسفراييني في مسنده حديث رقم: ٢١١، وأبو نعيم الأصبهاني في المسند المستخرج على صحيح مسلم حديث رقم: والمنائي في السنن الكبرى حديث رقم: ١٠٩٨، وإسحاق بن راهويه في مسنده حديث رقم: ٨، وأبو يعلى الموصلي في مسنده حديث رقم: ٢٣٦، وابن حجر العسقلاني في المطالب العالية بزوائد المسائيد الثمانية حديث رقم: ٤٧٢٠،



#### ابطال التأويلات لأخيار الصفات

177

فضحك حتى بدت"، قَالَ: هَذَا يشنم به، قلت: فقد حدثت به، قَالَ: ما أعلم أنى حدثت به إلا مُحَمد بن داود يعني المصيصى وذلك أنه طلب إلى فيه، قلت: أفليس العلماء تلقته بالقبول؟ قَالَ: بلي.

قال أَبُو بِكُرِ الخَلال: رأيت فِي كتاب لهارون المستملي أنه قَالَ لأبي عبد الله: حديث جابر بن عبد الله " ضحك ربنا حتى بدت لهواته أو قَالَ أضراسه " ممن سمعته؟ قَالَ: نا روح، قَالَ رسول الله، صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ: "يضحك حتى بدت لهواته أو قَالَ أضر اسه".

فقد نص عُلَى صحة هَذِهِ الأحاديث والأخذ بظاهرها والإنكار عَلَى من فسرها، وذلك أنه ليس فِي حمله عَلَى ظاهره ما يحيل صفاته ولا يخرجها عما نستحقه، لأنا لا نثبت ضحكا هو فتح الغم وتكشير شفتين وأسنان، ولا نثبت أضراسا ولهوات هي جارحة ولا أبعاضًا، بل نثبت ذَلِكَ صفة كما أثبتنا الوجه والبدين والسمع والبصر، وإن لم نعقل معناه، ولا يجب أن نستوحش من إطلاق هَذَا اللَّفظ إذا ورد به سمم، كما لا نستوحش من إطلاق ذَلِكَ فِي غيره من الصفات.

**هَانِ قَيلُ:** هَذَا محمول عَلَى إظهار فضله ونعمه بالإثابة: للرجلين المقتولين في سبيل الله، كأنه بين ثوابهما وأظهر من كرامته لهما، وكذلك قوله: "ضحكت لضحك ربي"(١). أي لإظهار فضله وكرامته، لأن الضحك في اللغة هو الإظهار من قولهم: ضحكت الأرض بالنبات، إذا ظهر فيها النبات وانفتق عن زهره، وكذلك قالت العرب لطلع النخل إذا تفتق عنه فيقولون: ضحكت الطلعة، إذا ظهر منها ما كان مسترا، وكذلك قول القائل: [البسط]

## يُضاحِكُ الشَّمسُ مِنها كُوكَبُّ شَرِقٌ

وأنشد ابن الأعرابي:

أما ترى الأرض قد أعطت زهرتها مخضرة فاكتسى بالنور عاريها وللسماء بكاء في جوانبها وللربيع ابتسام في نواحيها

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حجر العسقلاتي في المطالب العالبة بزوائد المسانيد الثمانية حديث رقم: ٣٣٦٠، والبوصيري في إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة حديث رقم: ٢٠٨٩، وابن أبي شيبة في مصنفه حديث رقم: ٢٨٨٢٢، والأجري في الشريعة حديث رقم: ٦٦٤، والبيهقي في الأسماء والصفات حديث رقم: ٩٥٥.

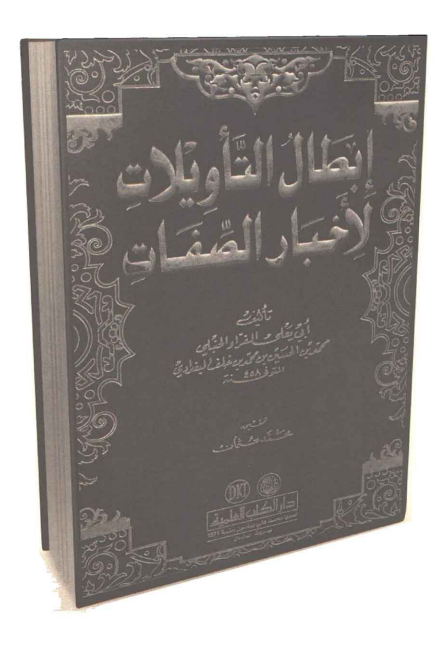


# ويعتقدون أنه له تعالى أصابع خمسة (!

وقد أفردوا في كتبهم العقائدية أبوابا في إثبات الأصابع لله تعالى ومنهم أبو يعلى الفراء، حيث أفرد بابا خاصا لإثبات هذه العقيدة في كتابه إبطال التأويلات وكذلك ابن خزيمة في كتاب التوحيد وغيرهم، ولم يقفوا عند هذا الحد، وإنما زادوا على ذلك بإثبات الخنصر والتي تليها والإبهام، وفي بعض مروياتهم أنها خمسة أصابع تعالى الله عما يصفون.







141

- وَفِي مَعنَى هَذَا الحَدِيثِ مَا ناه أَبُو القَاسِمِ، نا مُحَمدُ بنُ عَبدِ الرحمَنِ بنِ العَباسِ البَزازُ، نا عُبَيدُ الله بنُ عَبدِ الرحمَنِ السكرِي، نا أحمَدُ بنُ يُوسُفَ بنِ خُلدِ التغلِي، نا صَفوَانُ بنُ صَالِح، نا الوّلِيدُ بنُ مُسلِم، قَالَ: حَدثَنِي أَبُو بَكرِ بنُ عَبدِ الله بنِ أَبِي مَريّم، عَن ضَمرَةَ بنِ حَبِيب، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ: "مَا مِن دَمعَةٍ تَقّعُ مِن عَن يَتِيمٍ إِلا وَقَعَت فِي كَف الرحمَنِ، وَذَلِكَ أَن لا يَظلِمَهُ وَلا يُؤذِيَهُ فِي غَيرِ حَق".

# إثبات صفة الأصابع للرحمن سُبحَانَهُ

### حديث آخر:

حَدثنًا أَبُو القاسم بِإِسنَادِهِ، عَن أنس بن مالك، قَالَ: كان رَسُول الله صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ يكثر أن يقول: "يَا مقلب القلوب ثبت قليي عَلَى دينك"(''قالوا: يَا رَسُول الله آمنا بك ويما جئت به فهل تخاف علينا؟ قَالَ: "إن القلوب بين أصبعين من أصابع الله عَز وَجَل يقلبها".

وَفِي لَفظٍ آخَرَ: "إن القلوب بيد الله يقلبها"(").

وناه بِإِسنَادِهِ، عَن عائشة قالت: قَالَ رَسُول الله ضلى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ: "مَا من قلب ابن آدم إلا بين أصبعين من أصابم الرحمَن<sup>(٢)</sup> عَز وَجَل، فإذا شاء أن يقيمه أقامه، وإذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في جامع الترمذي حديث رقم: ٣٤٦٩، وابن ماجه القزويني في سننه حديث رقم: ٢٥٩٧، وأحمد بن حنبل في مسنده حديث رقم: ٢٥٩٧، والحاكم النسابوري في المستدرك على المسجيحين حديث رقم: ١٨٦٠، والفياء المقلسي في الأحاديث المختارة حديث رقم: ٢٠١٤، والنسائي في السنن الكبرى حديث رقم: ٧٤٤١، وأبر داود الطيالسي في مسنده حديث رقم: ١٢٥٤، وإسحاق بن راهويه في مسنده حديث رقم: ١٢٥٤، وأبر يعلى الموصلي في مسنده حديث رقم: ٣٦٤٠، وابن حجر المسقلاني في المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية حديث رقم: ٣٠٥٠، والبوصيري في إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة حديث رقم: ٢٠٥٨،

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بن حنبل في مسنده حديث رقم: ١٣٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم النيسابوري في المستدرك على الصحيحين حديث رقم: ١٨٥٩، والنسائي في السنز الكبرى حديث رقم: ٢٥٦٠، وعثمان بن سعيد على المريسي العنيد حديث رقم: ٢٥٦، وابن أبي عاصم في السنة حديث رقم: ٢٧٥، والآجري في الشريعة حديث رقم: ٢٤٥، ومحمد بن إسحاق بن منده في التوحيد حديث رقم: ٢٦٥، وهبة الله اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة حديث رقم: ٥٦٦، والبيهقي في الاعتقاد



141

شاء أن يزيغه أزاغه".

- وَنَاهُ لَفَظًا بِإِسَادِهِ، عَن أُم سَلَمَةَ زُوجِ النبِي صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ قَالَت: سَمِعتُ النبِي صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ قَالَت: سَمِعتُ النبِي صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ يَقُولُ: "يَا مُقَلَبَ القُلُوبِ ثَبَت قَلِي عَلَى دِينِكَ " قَالَت: قُلتُ: يَا رَسُولَ اللها وَتَخَافُ عَلَى قَلْبِكَ وَقَد عَصَمَهُ الله بِالرَحِي ۗ قَالَ: "إِن قَلبَ ابنِ آدَمَ بَينَ أُصِبَتِينِ مِن أَصَابِمِ الله عَز وَجَل - السبابَةِ وَالتِي تَلِيهَا - فَإِذَا أَرَادَ الله تَعَالَى أَن يُرِيغَ قَلبَ عَبِ أَرَادَ أَن يُتِبَهُ ثَبَتَهُ ". حَدَيْنَاهُ عَن أَبِي بَكرٍ عَبدِ الغزيزِ فِي الإجَازَةِ، نا عَبي بنُ مُحَمدِ بنِ أَحمَدَ الوَاعِظُ، نا أَبُو الزنبَاعِ رَوحُ بنُ الْفَرْج، نا عِيسَى بنُ يُونُسَ، نا ضَمَةُ، عَن أَبنِ شَوذَب، عَن أَيوبَ، عَن أَبِي قِلاَبَةً، عَن أُم سَلَمَةً.

- وناه بِإِسنَادِهِ عَن عَبدِ الله بن عمرو بن العاص، أنه سمع رَسُول الله صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ بقول: "إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمَنِ عَرْ وَجَل كقلب واحد، يصرفه كيف يشاه"، وَقَالَ رَسُول الله صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ: "اللهم مصرف القلوب" اصرف قلوبنا إلى طاعتك".

- وَنَاهُ أَبُو القَّاسِمُ قَالَ: أَبُو القَاسِمِ عَبدُ الله بنُ إِبرَاهِيمَ بنِ مُحَمدِ القَاضِي، نا أَحَمَدُ بنُ المُغِيرَةِ، نا شَفيَانُ، أَحَمَدُ بنُ المُغِيرَةِ، نا شَفيَانُ، عَن جَابِرِ بنِ عَبدِ الله قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ يُكِيْرُ أَن يَقُولُ: "يَا مُقَلَبَ القُلُوبِ ثَبت قُلُوبَنَا عَلَى دِينِكَ "(ا)، فَقَالَ لَهُ بَعضُ وَسَلَمَ يُكِيْرُ أَن يَقُولُ: "يَا مُقَلَبَ القُلُوبِ ثَبت قُلُوبَنَا عَلَى دِينِكَ "(ا)، فَقَالَ لَهُ بَعضُ

إلى سبيل الرشاد حديث وقم: ١٠١، والبيهقي في القضاء والقدر حديث رقم: ٢٥٨.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه حديث رقم: ١٤٨٠٥، وأحمد بن حنبل في مسنده حديث رقم: ١٦٢٦، والحاكم النسابوري في المستدرك على الصحيحين حديث رقم: ١٦٨٣، والنسائي في السنن الكبرى حديث رقم: ١٩٧٦، وأبو بكر البزار في البحر الزخار بمسند البزار حديث رقم: ١١٧٩، وأبو يعلى الموصلي في مسنده حديث رقم: ١٤٧٥، وعبد بن حميد في مسنده حديث رقم: ١٩٥٠، وعبد بن حميد في مسنده حديث رقم: ١٩٥٠، وابن أبي سعيد على المربسي العنيد حديث رقم: ٥٥، وابن أبي عاصم في السنة حديث رقم: ١١٨٥، والأجري في الإبانة الكبرى حديث رقم: والدارقطني في الصفات حديث رقم: م١٤٥، وابن بطة العكبري في الإبانة الكبرى حديث رقم:

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه القزويني في سنه حديث رقم: ١٩٥، وأحمد بن حنيل في مسئله حديث رقم: ١٩٥٠، وأحد من النسابوري في الا١٧٢٩، وأبو حاتم بن حبان في صحيحه حديث رقم: ١٩٥٦، والحاكم النسابوري في المستدرك على الصحيحين حديث رقم: ١٩٩٦، والنسائي في السنن الكبرى حديث رقم:

144

أَصحَابِهِ: أَتَخَافُ عَلَيْنَا وَقَد آمَنا بِكَ، وَبِمَا جِئتَ بِهِ؟ فَقَالَ: "إِن القُلُوبَ بَينَ أُصبُغينِ مِن أَصَابِع الله يُقَلَبُهَا هَكَذَا وَهَكَذَا، يُقَلَبُ أُصبُغِيهِ".

-ُونا أَبُو القاسم بِإِسنَادِهِ، عَن النواس بن سمعان الكلابي، أَنهُ سمع رَسُول الله صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ يقول: "مَا من قلب إلا وَهُوَ بين أصبعين من أصابع رب العالمين جل اسمه، إذا شاء أن يقيمه أقامه، وإذا شاء أن يزيغه أزاغه"، قَالَ رَسُول الله صَلى الله عَلَى هيئك"(١)، قَالَ: "والميزان بيد عَلَيهِ وَسَلَمَ يقول: "يَا مقلب القلوب ثبت قلوبنا عَلَى دينك"(١)، قَالَ: "والميزان بيد الرحمن جل اسمه، يرفم أقواما، ويضم آخرين إلى يوم القيامة".

اعلم أنه غير ممتنع حمل الخبر عَلَى ظاهره في إثبات الأصابع والسبابة والتي تليها عَلَى مَا روي فِي حديث جابر، إذ ليس فِي حمله عَلَى ظاهره مَا يحيل صفاته، وَلا يخرجها عما تستحقه، لما بينا فِي الخبر الذِي قبله، لأنا لا نثبت أصابعا هِي جارحة وَلا أبعاضا، وإنما نطلق ذلك كَمَا أطلقنا تسمية البدين والوجه والعين وغير ذلك، ويكون المقصود بالخبر الفزع من الله شبخانة والمسارعة إلَى الطاعات والخوف من سوء المنقلب. فإن قِيلَ: يحتمل أن يَكُونَ المراد بالأصابع الملك والقدرة، ويكون فائدته أن قلوبهم فِي قبضته جارية عَلَى قدرته، وَذَكَرَ النبي صَلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ هَذَا عَلَى طريق المثل، كَمَا يقال: مَا فلان إلا فِي يدي وخنصري ويريد بذلك أنه عَلَيهِ مسلط، وأنه لا يتعذر عَلَيهِ مَا يريده مِنة، ويحتمل أن الأصبعين ها هنا بمعنى التعمين، وقد تقول العرب: لفلان عَلَى فلان أصبع حسن، إذا أنعم عَلَيهِ نعمة حسنة وَمِنة قول الشاعر:

٧٤٤٢، ومعمر بن راشد الأزدي في الجامع حديث رقم: ٢٤١، وعثمان بن سعيد الدارمي في نقض الإمام أبي سعيد على المريسي العنيد حديث رقم: ٥٦، والدارقطني في الصفات حديث رقم: ٢٤١، والبيهقي في الإعتقاد إلى سيل الرشاد حديث رقم: ٢٠١، والبيهقي في الاعتقاد إلى سيل الرشاد حديث رقم: ٢٠٤، والبيهقي في الاسماء والصفات حديث رقم: ٢٠٤.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه القزويني في سنه حديث رقم: ١٩٥، وأحمد بن حبل في مسنده حديث رقم: ١٩٥٦، وأجمد بن حبل في مسنده حديث رقم: ١٧٢٩١، وأبو حاتم بن حبان في صحيحه حديث رقم: ٩٥٦، والحاكم النيسابوري في المستدرك على الصحيحين حديث رقم: ٧٩٩٦، والنسائي في السنن الكبرى حديث رقم: ٧٤٤٠ ومعمر بن راشد الأزدي في الجامع حديث رقم: ٢٤١، وعثمان بن سعيد المدارمي في نقض الإمام أبي سعيد على المريسي العنيد حديث رقم: ٣٥، والدارقطني في الصفات حديث رقم: ٣٠١، وابن بطة المكبري في الإبانة الكبرى حديث رقم: ١٣٦٤، واليهقي في الاعتقاد إلى سبيل الرشاد حديث رقم: ٢٠١، واليهقي في الأسماء والصفات حديث رقم: ٣٠٤.

140

رَسُول الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسُلمَ ضحك حتى بدت نواجِدْه، فأنزل الله عَز وَجَل: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِۦ﴾ [سورة الأنعام آية ٩١].

وَفِي لَفَظِ آخَرَ قَالَ: "إن الله يمسك السموات عَلَى إصبع"، والأرضين عَلَى إصبع، والجبال والشجر عَلَى إصبع، والجبال والشجر عَلَى إصبع، والخلائق عَلَى إصبع، ثم يقول: أنا الملك، فضحك رَسُول الله صَلى الله عَلَيهِ وَسَلمُ حتى بدت نواجذه، ثم قرأ: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ آللّهُ حَقّ قَدْرِهِهُ وَالْمُرْضُ جَمِيمًا قَبْضَتُهُ يُومَ آلْهِ المَهُ إلَى المراهُ الزمر آية ٦٧]. إِلَى آخر الآية. وَفِي لَفظِ آخَرَ: "قَالُ يَا محمد! إِذَا كَانَ يوم القيامة وضع ربك جل اسمه السماء عَلَى هَذِهِ، والأرض عَلَى هَذِه، والجبال عَلَى هَذِه، والماه والأرض عَلَى هَذِه، وسائر الخلق عَلَى هَذِه، ثم هزهن فَقَالَ: أين الملوك؟ لي الملك اليوم، قَالَ: فضحك رَسُول الله صَلى الله عَلَى الله عَلى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى

وَفِي لَفَظِ آخَرُ: رَوَاهُ أَبُو بكر الخلال بِإِسنَادِهِ، عَنِ ابنِ عَباسٍ، قَالَ: مر يهودي برسول الله صَلى الله عَلَيهِ وَسَلمَ وَهُوَ جالس قَالَ: كيف تقول يَا أَبَا القَاسِم يوم يجعل الله السماء عَلَى ذو وأشار بالسباحة، والأرض عَلَى ذو الجبال عَلَى ذو، وسائر الخلق عَلَى ذه، وجعل يشير بأصابعه قَالَ: فأنزل الله عَز وَجَل: ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله ﴾ [سورة الأنمام آية ٩١] الآية. اعلم إنه غير ممتنع حمل الخبر عَلَى ظاهره، وأن الإصبع صفة ترجع إلى الذات، وأنه تجوز الإشارة فيها بيده.

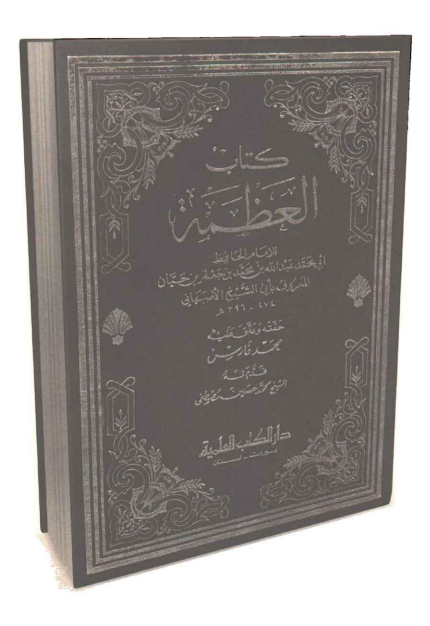
يعلى الموصلي في مسنده حديث رقم: ٥٣٣٠، وابن خزيمة في التوحيد حديث رقم: ٩٧، والآجري في الشريعة حديث رقم: ٩٥٨، والدارقطني في الصفات حديث رقم: ٥٨.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه حديث رقم: ۱۸۹۲، وأحمد بن حبل في مسنده حديث رقم: ۲۹۱۷، والدارقطتي في الصفات حديث رقم: ۲۱، ومحمد بن إسحاق بن منده في الرد على الجهمية حديث رقم: ۲۹، وابن جرير الطبري في جامع البيان عن تأويل آي القرآن حديث رقم: ۲۷۸۵۷.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في جامع الترمذي حديث رقم: ٣١٨٣، ومحمد بن إسحاق بن منده في الرد على الجهمية حديث رقم: ٧١، وابن جرير الطبري في جامع البيان عن تأويل آي القرآن حديث رقم: ٢٧٨٦٠.

<del>(COLUMNICATION) (COLUMNICATION COLUMNICATION COLUMNICATIO</del>





### ذكر شأن ربنا تبارك وتعالى وأمره وقضائه

١٣٦/١٨ ـ ورواه سفيان، عن عمار الدهني، عن مسلم البطين، عن سعيد ابن جبير، عن ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ في قول الله - عزَّ وجلَّ -: ﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَنِطَتُه يَوْمَ القِيَامةِ والسَّمَواتِ مَطُويَاتٌ بِيَمِينه ﴿ قَالَ: السمواتِ والأرضِ قيضة واحدة.

١٣٧/١٩ \_ أخبرنا الوليد، حدثنا أحمد بن القاسم بن عطية، حدثنا المعافى ابن سليمان، حدثنا محمد بن سلمة، حدثنا أبو الواصل، عن أبي المليح الأزدي، عن أبيي الجوزاء، عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: (يطوى الله ـ عزُّ وجلُّ -السماوات بما فيهن من الخلائق، والأرضين بما فيهن من الخلائق، يطوي كل ذلك بيمينه، فلا يرى من عند الإبهام شيء، ولا يرى من عند الخنصر شيء، فيكون ذلك كله في كفه بمنزلة خردلة.

. ١٣٨/٢ - حَلَّثَنَا عبد الرحمن بن داود، حدثنا محمد بن العباس بن الدرفس، حدثنا أحمد بن أبي الحواري، حدثنا إبراهيم بن أيوب، عن الوليد بن مسلم قال: ويقيم ربنا \_ عز وجل \_ إذا مات الخلائق مثل عمر الدنيا بعد ما يبعث الخلق؟ قال أحمد: قلت لعمر بن عطاء فأكربني هذا الحديث، ثمانية وعشرين ألفاً. قال: فانظر، كم كان قبل أن يخلق الخلق، وكم يكون بعد ما يبعث الخلق؟٥.

١٣٩/٢١ \_ أخيرنا إسحاق بن أحمد، حدثنا أبو كريب، حدثنا سويد الكلبي، عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة، عن عبيد الله بن مقسم، عن ابن عمر \_ رضى الله عنهما \_ قال: قرأ رسول الله على وهو على المنبر: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقُّ قَلْرُهِ قال: (ينعت أنه استقبل براحته إلى السماء، وقال: أنا العزيز، أنا الجبار، أنا المتكبر، يجد نفسه فرجف المنبر حتى ظننا أنه يقع(١٠).

١٤٠/٢٢ \_ حَدَّثَنَا عبد الرحمن بن أبي حاتم، حدثنا أحمد بن القاسم بن عطية قال: حدثنا أحمد بن عبد الرحمن الدشتكي، حدثنا أبي، عن أبيه، حدثنا جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس - رضي الله

أخرجه الإمام أحمدٍ في مسئله (٧٢/٢).

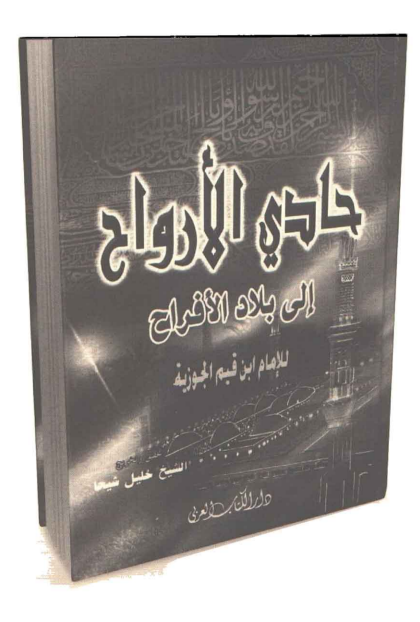


# اللّه سيمر على النار وسيبقى أثره ليمر الناس عليه يوم القيامة

وزعموا أن الله تعالى سيمر في الناريوم القيامة ويبقى أثره كحد السيف يمر عليه الخلائق يوم القيامة، وقد أورد هذا الحديث الشنيع ابن تيمية في بيان تلبيس الجهمية وأورده تلميذه ابن القيم في كتاب حادي الأرواح وقال عنه بأنه حديث كبير حسن!!









144

حادي الأرواح

الباب لخامس والستون

يعبد عزيراً شيطان عزير، ويبقى محمد 舞 وأمته، فيأتيهم الربُّ عز وجل فيقول: ما لكم لا تنطلفون كما انطلق الناس؟ قال، فيقولون: إن لنا إلهاً ما رأيناه بعدُ، فيقول: هل تعرفونه إن رأيتموه؟ فيقولون: إن بيننا وبينه حلامة إذا رأيناها حرفناها، قال فيقول ما هي؟ فيقولون بكشف عن ساقه، فعند ذلك يكشف عن ساقي فيخرون له سُجَداً ويبقى قوم ظهورهم كصياصي البقر يريدون السجود فلا يستطيمون، وقد كانوا يدعون إلى السجود وهم سالمون، ثم يقول: ارفعوا رؤوسكم فيرفعون رؤوسهم فيعطيهم نورهم على قدر أعمالهم فمنهم من يعطى نوراً مثل الجبل العظيم يسعى بين يديه، ومنهم من يعطى نوراً أصغر من ذلك، ومنهم من يعطى نوراً مثل النخلة بيمينه، ومنهم من يعطى نوراً أصغر من ذلك. حتى يكون آخرهم رجلاً يعطى نوره على إيهام قلمه يضيء مرة، ويطفأ مرة، فإذا أضاء قدم قلمه فمشى، وإذا طُفىء قام والربُّ تبارك ونعالى أمامهم حتى يمرُّ في النار فيبقي أثرُه كحدُّ السيف دَحْضَ مَرْلَةٍ قال: ويقول مروا لميمرون حلى قلو نورهم منهم من يَهُوُّ كطرفِ المين، ومنهم من يعر كالبرق، ﴿ ومنهم من يمرُّ كالسَّحاب، ومنهم من يمرُّ كانقضاضِ الكوكب، ومنهم من يمرُّ كالربح، ومنهم من يمرُّ كشد الفرس، ومنهم من يمر كشدُّ الرَّجل حتى يمرُّ الذي أهطى نوره على إبهام قدمه يحبو على وجهه ويلبه ورجليه تخرُّ بد، وتعلق يدُّ، وتخرُّ رجل، وتعلق رجل، وتصيب جوانبه النار، فلا يزال كللك حتى يخلص، فإذا خلص وقف عليها ثم قال: الحمد فه لقد أعطاني الله ما لم يمط أحداً، إذ نجاني منها بعد أن رأيتها، قال: فينطلق به إلى غلير هند باب الجنة فيغتسل فيمود إليه ربح أهل الجنة والوانهم، فيرى ما في الجنة من خلال الباب فيقول: ربُّ أدخلني الجنة. فيقول الله تبارك وتعالى له: أتسأل الجنة وقد نجيتك من النار؟! فيقول ربُّ اجعل بيني وبينها حجاباً لا أسمم حسيسها. قال: فبدخل الجنة، قال: ويرى أو يرفع له منزلُ أمام ذلك، كأنما الذي هو فيه إليه حلم فيقول رب أعطني ذلك المنزل فيقول: فلعلك إن أعطيتكه نسأل فيره؟ فيقول: لا وهزتك لا أسألك فيره، وأي منزل يكون أحسن منه؟ قال: فيعطاه فينزله. ويرى أمام ذلك منزلاً كأنما الذي هو فيه إليه حُلُم. قال أيُّ ربُّ أعطني ذلك المنزل، فيقول الله عزُّ وجلُّ: فلملك إن أعطيتكه نسأل غير، ؟ فيقول: لا وعزتك لا أسأل غيره، وأي منزل يكون أحسن منه، قال: فيمطى فينزله، قال: ويرى أو يرفع له أمام ظك منزل آخر كأنما الذي هو فيه إليه حلم، فيقول: ربُّ أعطني ذلك المنزل، فيقول الله جل جلاله: فلملك إن أمطيتكه تسأل فيره، فيقول: لا وحزتك لا أسأل غيره، وأي منزل يكون أحسن منه. قال: فيعطاه فينزله، ثم يسكت، فيقول الله عز وجل: ما لك لا تسأل؟ فيقول له: ربِّ لقد سألتك حتى استحييتك، وأقسمت لك حتى استحييتك، فيقول الله عزَّ وجلُّ: ألا ترضى أن أعطيك مثل اللنبا منذ يوم خلقتها إلى بوم النيتها وحشرة أضعافه؟ فيقول: أتستهزىء بي، وأنت ربُّ العزةِ، فيضحك الرَّبُّ عزَّ وجلَّ من قوله . قال: فرأيت عبد الله بن مسعود إذا بلغ هذا المكان من هذا الحديث ضحِك. فقال له رجل: يا أبا عبد الرحمن، قد سمعتك تحدث بهذا الحديث مراراً، كلَّما بلغت هذا المكان ضحكت؟ فقال: إني سمعت رسول الله 難 يحدث هذا الحديث مراراً؛ كلما بلغ هذا المكان من هذا الحديث ضحك، حتى تبدر أضراسه. اقال: فيقول الله عزّ وجلّ: لا، ولكني على ذلك قادر سلّ، فيقول: ألحقني بالناس فيقول: الحق بالناس قال فينطلق يرمل في الجنة، حتى إذا دنا من الناس رفع له قصر من درة،





تبتب لخامس والستون

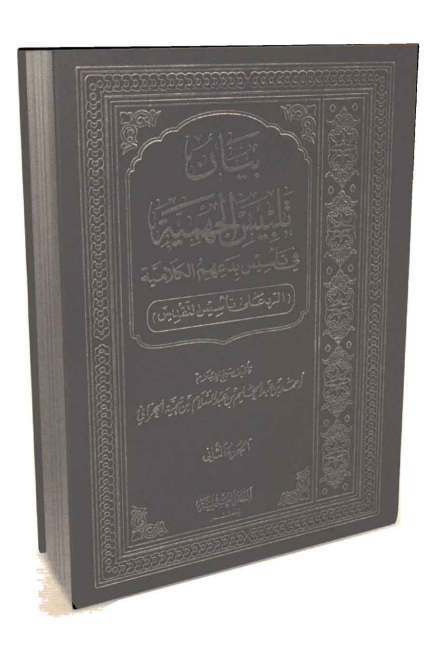
111

حادي الأرواح

فيخر ساجداً فيقال له: ارفع رأسك، مالك؟ فيقول: رأيت ربي أو تراءي لي ربي، فيقال له: إنما هو منزل من منازلك. قال: ثم يلقى رجلاً فيتهيأ للسجود فيقال له: مه مالك؟ فيقول: رأيت أنك ملك من الملائكة، فيقول له: إنما أنا خازن من خزانك هبد من هيدك تحت بدئ ألف قهرمان على مثل ما أنا هليه قال: فينطلق أمامه حتى يفتح له القصر. قال: وهو في درة مجوفةٍ سقائفها، وأبوابها وأخلاقها، ومفاتيحها منها، تستقبله جوهرة خضراه مبطنة بحمراه كلُّ جوهرة تفضى إلى جوهرة فيها سبعون بابأً كلُّ يفضي إلى جوهرة خضراه مبطنة بحمراء كل جوهرة تفضى إلى جوهرة على خير لون الأخرى في كل جوهرة سرر وأزواج ووصائف أدناهن حوراه هيناه، هليها سبعون خُلَّة برى مُحْ ساقها من وراء حللها، كيدها مرآته وكيد مرآتها، إذا أعرص هنها إعراضة ازدادت في هينه سبعين ضعفاً حمّا كانت قبل ذلك، فيقول لها: والله لقد ازددتٍ في حيني سبعين ضعفاً، وتقول: والله وأنت لقد ازددت في عيني سبعين ضعفاً، فيقال له: أشرف قال: فيشرف، فيقال له: ملككُ مسيرة مائة هام ينفذه بصره، قال: فقال عمر: ألا تسمع ما يحدثنا ابن أم عبد يا كعب، عن أدنى أهل الجنة منزلاً فكيف أعلاهم؟ قال كعب: يا أمير المؤمنين فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، إن الله عزُّ وجلُّ جعل داراً فيها ما شاه من الأزواج والشمرات والأشربة، ثم أطبقها فلم يرها أحدٌ من خلقه لا جبريل ولا غيره من الملائكة، ثم قرأ كعب: ﴿فَلَا تَعْلَمُ فَقَلْ ثَا لَغَيْنَ لَمُمْ بِن فَرَّةِ أَفَيْنِ جَزَّةًا بِمَا كَانُوا بَسَنُونَ ﴿ ﴾ السجدة: ١٧]، قال: وخلق دون ظك، جنتين وزينهما بما شاء وأراهما من شاء من خلقه، ثم قال: من كان كتابه في علين نزل تلك الدار التي لم برها أحد حتى إنَّ الرجل من أهل عليين، لبخرج فيسير في ملكه فلا تبقى خيمةٌ من خيم الجنة إلا دخلها من ضوء وجهه فيستبشرون بريحه فيقولون: واهاً لهذه الربح، هذا رجل من أهل علَّيين، قد خرج ليسبر في ملكه، فقال: ويحك با كعبُ هذه القلوب قد استرسلت فاقبضها، فقال كعب: والذي نفسي بيده إن لجهنم يوم القيامة لزفرة ما يبقى من ملك مقرَّب ولا نبي مرسل إلا خرُّ لركبتيه حتى إنَّ إيراهيم خليل الله يقول: رَبُّ نفسي نفسي لو كان لك عمل سبعين نبياً إلى عملك لظننت أنَّك لا تنجو .

هذا حديث كبير حسن رواه المضتفون في السنة كعبد الله بن أحمد، والطبراني، والمداوقياتي في كتاب اللوقية، رواه عن ابن صاعد، حدثنا محمد بن أبي عبد الرحمن المقرىء، قال: حدثنا أبي، حدثنا ورقاء بن عمير، حدثنا أبو طبية، عن كرز بن ويرة، عن نعيم بن أبي هند، عن أبي عبيد الله، ورواه من طريق عبد السلام بن حرب، حدثنا الدالاني، حدثنا المتهال بن عمره، عن أبي عبيدة به، ورواه من طريق زيد بن أبي أنيسة، عن المتهال بن عمره، عن أبي عبيدة به، ورواه من طريق الحد بن أبي عبيدة به، ورواه من طريق أحمد بن أبي عبيدة به، ورواه من طريق العبة بن أبي عبيدة به عن كرز بن ويرة، عن نعيم بن أبي هند، عن أبي عبيدة به عبيدة به المنهال بن عمره من أبي عبيدة به المنهال بن عمره عن أبي عبيدة به المنهال بن عمره المنهال بن عمر

قصل: وأما حديث علي بن أبي طالب، فقال يعقوب بن سفيان: حدثنا محمد بن المصفى، حدثنا مرد بن المصفى، حدثنا مرد بن على عدد عن على المرد بن عبد عن على الله قال: قال رسول الشيئة: ويُرُورُ أهلُ الجنةِ الربِّ تبارك وتعالى في كلَّ جم يعطونَ. قال: ثُمَّ يقول الله تبارك وتعالى عمل حجا يعطونَ. قال: ثُمَّ يقول الله تبارك وتعالى: اكشفوا حجاباً، فيكشف حجاب، ثم حجا





عيسي شيطان عيسي، ويُمثل لمن كان يعبد عزيراً شيطان عزير، ويبقى مُحمَّدٌ ﷺ وأمَّته. قال: فيتمثل الرُّبُّ ـ جل وعز ـ فيأتيهم، فيقول لهم: ما لكم لا تنطلقون كما انطلق الناس؟ فيقولون: إنَّ لنا إلها ما رأيناه بعد، فيقول: وهل تعرفونه إن رأيتموه؟ فيقولون: نعم بيننا وبينه علامة، إذا رأيناها عرفناه. قال: فيقول: ما هي؟ قال: فقولون: يكشف عن ساقه، قال: فعند ذلك يكشف عن ساقه، قال: فيخرُّ من كان بظهره طبق ويبقى قوم ظهورهم كأنَّها صياصي البقر يريدون الشَّجود فلا يستطيعون، وقد كانوا يدعون إلى السجود وهم سالمون، ثم يقول: ارفعوا رؤوسكم. قال: فيرفعون رؤوسهم فيعطيهم نورهم على قدر أعمالهم، فمنهم من يُعطى نوره مثل الجبل العظيم يسعى بين يديه، ومنهم من يُعطى نوره أصغر من ذلك ومنهم من يُعطى نوره مثل النخلة بيمينه، ومنهم من يُعطى نوره أصغر من ذلك حتى يكون آخرهم رجلاً يُعطى نوره على إيهام قدمه فيُضيء مرة ويطفئ أخرى، فإذا أضاء قدر قدمه مشى، وإذا أطفى قام. قال: والرَّبُّ تبارك وتعالى أمامهم حتى يمر في النَّار، يبقى آثره كحدُّ السيف دحض مزلة. ويقول: مُزُّوا فيمزُّون على قدر نورهم. منهم من يمرُّ كطرف العين، ومنهم من يمرُّ كالبرق، ومنهم من يمرُّ كالسَّحاب، ومنهم من يمرُّ كانقضاض الكوكب، ومنهم من يمر كالرُّيح، ومنهم من يمرُّ كشدُّ الفرس، ومنهم من يمرُّ كشدُّ الرجل، حتى يمر الذي أعطى نوره على إبهام قدمه يحبو على يديه ووجهه ورجليه تخرُّ يدُّ وتعلق بدُّ، وتخرُّ رجل وتعلق رجل، وتصيب جوانبه النَّار. قال: فلا يزال كذلك حتى يخلص، فإذا خلص وقف عليها. ثم قال: الحمد لله \_ لقد أعطاني الله عز وجل ما لم يعط أحداً إذ نجّاني منها بعد إذ رأيتها؛ قال: قينطلق به إلى غدير عند باب الجنّة فيغتسل. قال: فيعود إليه ربح أهل الجنّة وألوانهم، قال: ورأى ما في الجنَّة من خلال الباب. قال: فيقول: رب أدخلني الجنة. قال: فيقول الله عز وجل: أتسأل الجنَّة وقد نجيتك من النار؟، قال: فيقول: ربُّ اجعل بيني وبينها حجاباً لا أسمم حسيسها. قال: فيدخل الجنَّة، قال: فيرى أو يرفع له منزلاً أمام ذلك كأنَّ ماهو فيه إليه حلم قال: فيقول: رب أعطني ذلك المنزل! قال: فيقول الله عز وجل: لعلك إن أعطيته تسأل غيره؟ فيقول: لا وعزَّتك لا أسألك غيره وأي منزل يكون أحسن منه؟ قال: فيعطيه؛ قال: فينزله، قال: ورأى أمام ذلك منزلاً آخر

1771

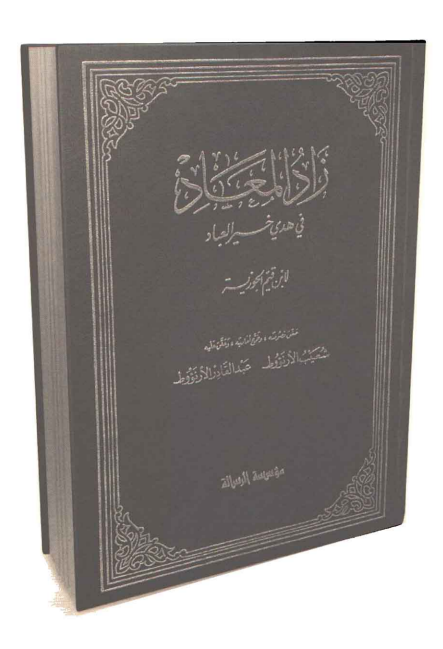


# وأن الله سيطوف عند قيام الساعة بالأرض وسيحمل غرفة من ماء يرش بها وجوه الناس!!

وبالغ ابن القيم كما في كتابه زاد المعاد في تصحيح حديث استشنعه حتى متأخروا أتباعه وضعفوه لما فيه من طالمات لا يطيق سماعها فضلا عن اعتقادها عبد يحمل في قلبه تقديس الله تعالى وتعظيمه، فقد جاء فيه أن الله تعالى سيطوف بالأرض وقد خلت عليه، وأنه سيأخذ غرفة من ماء بيده ويرش بها وجوه الناس، وهذا ما لا يقول به عاقل فضلا عن عالم متبوع.







صلاة الغداة . فقامَ في النَّاس خطيباً ، فقال ﴿ الَّيُّهَا النَّاسُ أَلَا إِنِّي قَدْ خَبَّاتُ لَكُم صَوْتِي مُنْذُ أَرْبَعَة أَيَّام ، ألا لِتَسْمَعُوا اليَوْمَ . أَلَا فَهَلْ مِنْ الْمرى؛ بَغَهُ قَوْمُهُ \* ؟ فقالوا له - اعْلَمْ لَنَا ما يَقُولُ رَسُولُ اللهِ ﷺ . ه أَلَا نُمُّ رَجُلُ لَعَلَّهُ يُلْهِيهِ حَدِيثُ نَفْسِهِ ، أَوْ حَدِيثُ صَاحِبه ، أَوْ يُلْهِيهِ ضَالٌّ أَلَا إِنِّي مَسْؤُولٌ. هَلْ بَلَّغْتُ ، أَلَا اسْمَعُوا تَعيشُوا ، أَلَا اجْلسُوا » ، فجلس الناسُ . ونمت أنا وصاحبي حتى إذا فرغ لنا فؤادُه ونظره ، قلت : يا رسول الله ، ما عندك من علم الغيب ؟ فضحك : لَعَمْرُ اللهِ . عَلِمَ أَنِي أَبْتَغِي السَّقُطَةَ ، فقال : ه ضنَّ رَبُّكَ بِمَفَاتِيحٍ خَمْسِ مِنَ الغَيْبِ لا يَعْلَمُها إلَّا الله » . وأشار ببده . فقلت : ما هن يا رسول الله ؟ قال : ﴿ عِلْمُ الْمَنِيَّةِ ، قَدْ عَلِمَ مَنَى مَنْيَّةُ أَحدُكُم ولا تَعْلَمُونَه ، وعِلْمُ المَنيِّ حِينَ يَكُونُ في الرَّحِم قَدْ عَلِمَهُ ومَا تَعْلَمُونَهُ . وعِلْمُ مَا فِي غَدِ قَدْ عَلِمَ مَا أَنْتَ طَاعِمٌ ولا تَعْلَمُه ، وعِلْمُ يَوْمُ الغَيْثِ يُشرف عَلَيْكُم أَزلِين مُشْفِقِين فَيَظَلُّ يَضْحَكُ قَدْ عَلِمَ أَنَّ غَوْنُكُم إلى قَريبٍ ، . قال لقبطُ : فقلتُ : لن نَعْدَمَ مِن ربُّ يضحكُ خيراً يا رَسُول اللهِ ، قال : ﴿ وَعِلْمُ بِرْمَ السَّاعَةِ » ، قلنا : يا رَسولَ الله ! علمنا مما تُعلُّم الناسَ وتعلم ، فإنا مِن قبيل لا يُصدُّفون تصديقنا أحداً مِن مِذحج التي تربو علينا ، وخثعم التي تُوالينا وعـْبرننا الِّتِي نحن منها ، قال : « تَلْبُقُونَ مَا لَبِثْتُمْ ، ثُمَّ يُتَوَفِّى نَبِيُّكُم ، ثُمَّ تَلْبَثُونَ مَا لَبِثْمُ ، ثُمَّ تُبْعَثُ الصَّااتِحةُ ، فَلَعَمْرُ الْحِكَ ما تَدَعُ عَلَىٰ ظَهْرِ ها شَيْثًا إلا مَاتَ ، والْملائِكَةُ الَّذِينَ مَعَ رَبُّكَ ، فأَصْبَحَ رَبُّكَ عَزَّ وجَلَّ يَطُوفُ في الأرْض . وخَلَتْ عنبُهِ البلادُ ، فأرْسَلَ رَبُّكَ السَّمَاء تَهْضِيبُ مِنْ عِنْد العَرْش ، فَلَعَمْرُ الْمُكَ ما نذَحُ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ مَصْرَع قَتِيل ، ولا مَدْفَن مَبِّتِ إلا شُقَّت القَبْر عَنْهُ خَيى تَخْلُفَهُ مِنْ عِنْدِ رَأْسِهِ فَيَسْتُويَ جالِساً ، فيَقُولُ رَبُّكُ مَهْيَم ، لما كان فبه يقول : يَا رَبُّ ، أَمْس ، اليوم ، لعهده بالحياة ، يحسبه حديثاً بأهله » . فَقَلْتُ ﴿ يَا رَسُولَ اللَّهُ ! فَكَيْفَ يَجْمَعُنَا بَعْدَ مَا تَمْزُّقْنَا الرِّيَاحُ والبَّلِي والسَّاغُ؟

قال : ﴿ أُنْبِئُكَ بِمثل ذٰلِكَ فِي آلاءِ اللهِ : الأَرْضُ أَشْرَفْتَ عليها وهيَ فِي مَدَرة بَالِيةِ ۽ ، فَعَلَت َ : لا تحيى أبداً . ثم أَرْسَلَ اللَّهُ عَلَيْهَا السَّمَاء ، فَلَمْ تَلْبَثْ عَلَىك الَّا أَيَّامًا حَتَّى أَشْرَفْتَ عَلَيْهَا وهي شَرْبُةٌ واحِدَةٌ ، ولَعَمْرُ إلهٰكَ لَهُوَ أَقْدَرُ عِلَى أَن يَجْمَعَكُم مِنَ المَاءِ عَلَى أَنْ يَجْمَعَ نَباتَ الأَرْضِ فَنَخْرُجونَ مِنَ الأَصْواء ، ومِنْ مَصارِعِكُم سَفَتَظُمُ وِنَ إِلَيْهِ ويَنْظُرُ إلِيكُم ، قال : قِلتُ : يا رسولَ الله ! كيف ونحن ملء الأرضُ وهو شخص واحد ينظر إلينا وننظر إليه ؟ قال : • أَنْبِئُك بمثل هذا في آلاء اللهِ : الشَّمْسُ والْقَمَرُ آيةً منه صَغِيرَةً تَرَونَهُما وَيَرَيَانِكُمْ سَاعَةً واحِدَةً ولا تُضارُون في رُؤْيَتُهما ٥ ، ولعمر إلهك لمَوَ أقدرُ على أن يراكم وترونه من أن تروا بورهما ويريانكم لا تضارُّون في رؤيتهما . قلت : يا رسول الله ! فما يفعل بنا ربُّنا إذا لقيناه ؟ قال : و تُعرَضُونَ عليه باديَةً له صَفَحَاتُكم لا يخْفيْ عليه منكم خَافيةٌ ، فِيأْخِذُ رَبُّكَ عَزَّ وجَلَّ بيدهِ غُرِّفَةً من ماهِ ، فَيَنْضَحُ بها قبلكُم ، فَلَمَسْرُ إلهٰكَ مَا يُخْطَىء وَجْهُ أَحَد منكم منها قَطْرَة ، فأمَّا الْمُسْلِمُ فَتَدَعُ وَجَّهَهُ مِثْلَ الرَّبْطَةِ البَّيْضَاء ، وأمَّا الكَافِرُ فَتَنْضَحُه ، أَو قال : فتخطُّه بمثل الحُمَّم الأَسْود ألا ثم يَنْصَرفُ نَبِيُّكُمْ ويفترق على أَثْرُهُ الصَّالحُونَ فَيَسْلُكُونَ جِسْرًا مِنَ النَّارِ يَعْلَأُ أَحَدُكُمُ الجَمْرَةُ يقولُ : حِسٌّ ، يقول رَبُّكَ عَزٌّ وَجَلُّ ، أَو أَنه ؛ ألا فَتَطلعون على حَوْض نَبيُّكُم عَلِي أَظْمَاهِ \_ والله \_ نَاهِلَة عليها قَطُّ رَأَيْتُها ، فَلَعَمْرُ الْهَكَ مَا يَبْسُطُ أَحَدُّ مِنْكُم يَدَهُ إِلَّا وَقَعَ عليها قَدَحٌ يُطَهِّرُه مِنَ الطُّوفِ والبَوْلِ ، والأَذَى ، ويُتُخنس الشُّمْسُ والقَمَرُ فلا تَرَوْنَ منهما واحداً ۽ . قال : قلتُ : يا رسول الله ! فَهُمَ نَبْصُر ؟ قَالَ : وَبِيثُلُ بَصَرِكَ سَاعَتْكُ هَٰذِهِ ، وَذَٰلِكَ قَبْلَ طُلُّوعَ الشَّمْسَ فِي يَوْمَ أَشْرَقَتَ الأَرْضُ وواجَهَتْ به الجبالَ ء ، قال : قلتُ : يا رسولَ الله ! فيم نُجزَى من سيئاتنا وحسناتنا ؟ قالَ عَلِيُّكُم : « الحَسَنَةُ بَعَشْر أَمْثَالِها ، والسِّيَّنَّةُ بِمِثْلِهَا إِلَّا أَنْ يَعْفُو َ ٤ ، قال قلتُ : يا رسول الله ! ما الجنةُ وما النارُ ؟

قال : و لَعَمْرُ الْهَكَ إِنَّ النَّارَ لِهَا سَيْعَة أَيْوَابٍ مَا مِنْهَا كَانَانِ الَّا يَسِيرُ الرَّاكبُ بَيْنَهُمَا سَبْعِينَ عَاماً . وإنَّ الجَنَّة لها ثَمَانِيَةُ أَبُو ابِ ما منها بَابَانِ إلَّا يَسِيرُ الرَّاكِبُ بينهما سَبْعينَ عَاماً ، و قلتُ : يا رسول الله ! فعلام نطلع من الجنة ؟ قال : « على أَنْهَارَ مِنْ عَسَلِ مُصَلِّمًىٰ ، وأَنْهَارِ مِنْ خَمْرِ ما بِها صُاءَعٌ ولا نَدَامَةٌ ، وأَنْهارِ مِنْ لَبِّن مَا يَتَغَيِّرُ طَعْمُه ، ومَاءٍ غَيْرِ آسِن ، وفاكِهةٍ ، ولَعَمْرُ إلهٰكَ مَا تَعْلَمُونَ وَخَيْرٌ مِنْ مِثْلِهِ مَعَهُ وأَزُواجٌ مُطَهِّرَةٌ . قلتَ : يا رسول الله ! أُولَنا فيها أزواج أو منهن مصلحات؟ قال: « المُصْلِحاتُ لِلصَّالِحِين ؛ ، وفي لفظ: الصالِحاتُ لِلصَّالِحِينَ تَلَذُّونَهُنَّ وِيَلَذُّونَكُم مثلَ لذَّاتكم في اللُّنَّيَا غَيْرَ أَنْ لا تَوَالُد ، ، قال لقيط : فقلت : يا رسول الله ! أقصى ما نحنُ بالغون ومنتهون إليه ؟ فلم يُجبه النبيُّ عَلِيْهِ ، قال : قلتُ : يا رسولَ الله ! علام أبايعُك ؟ فبسط النبيُّ عَلِيْهُم يده ، وقال : « عَلَى إقام الصَّلاةِ وإينَاء الرَّكاةِ ، وزيالِ المُشْرِكِ ، وَأَنْ لا تُشْرِكَ بِاللَّهِ إِلِمًا غَيْرَهُ ، قال : قلت : يا رسول الله ! وإنَّ لنا ما بين المشرق والمغرب ، فقيض رسول الله عَلَيْهُ يده ، وظن أنى مشترط ما لا يُعطينيه ، قال : قلتُ : نحلُّ منها حيث شئنا ، ولا يجني امرؤ إلا على نفسه ، فبسط يده ، وقال : ﴿ لَكَ ذَٰلِكَ تَحِلُّ حَيْثُ شِفْتَ ، ولا يَجْنَى عَلَيْكَ إِلَّا نَفْسُكَ ﴿ ، قال : فانصر فنا عنه ، ثم قال : و ها إنَّ ذَيْن ، ها إنَّ ذَيْن \_ مَرَّتين \_ لعمرُ إلحك من أتقى الناس في الأولى والآخِرَة ، ، فقال له كعب بن الخدرية أحدُ بني بكر بن كلاب :مَنْ هُمْ يا رسولَ اللهِ ؟ قال : • بنو المنتفِق ، بنو المنتفِق ، بنو المنتفق ، أهل ذلك منهم ، ، قال : فانصرفنا ، وأقبلتُ عليه ، فقلتُ : يا رسول الله ! هل لأحد ممن مضى من خير في جاهليتهم ؟ فقال رجل مِن عُرْض قريش : والله إنَّ أباكَ المنتفِق لني النار ، قال : فكأنه وقع حرٌّ بينَ جلد وجهي ولحمه ـ مما قال لأبي على رؤوس الناس ، فهممتُ أن أقول : وأبوك يا رسولَ الله ؟ ثم إذا الأخرى أجمل ، فقلتُ : يا رسول الله ! وأهلك ؟ قال: ﴿ وَأَهْلِي لَعَمْرُ اللهِ ، حَيْثُ مَا أَتَيْتَ عَلَىٰ قَبَرِ عَامِرِي ، أَو قُرَشِي مِن مَشْرِكُ قُلْ : أَرْسَلَنِي اللّهِ مُحَمَّدٌ ، فَابَشَّرُكَ بَمَا يَسُووُكَ ، تُجَرُّ عَلَىٰ وجْهِكَ وَبَعْلَيْكَ فِي النّارِ ، ، قال : قلتُ : يا رسولَ الله ! وما فعل بهم ذلك ، وقد كانوا على عمل لا يُحسنون إلا إياه ، وكانوا يَحسِبُون أنهم مصلحون ؟ قال عَلَيْكَ : • ذٰلِكَ بَحسنون إلا إياه ، وكانوا يَحسِبُون أنهم مصلحون ؟ قال عَلَيْكَ : • ذٰلِكَ بَأَمَم نَبِيّاً ، فن عَصَىٰ نَبِيَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالَّينَ ، وَمَنْ أَطَاعَ نَبِيَّهُ كَانَ مِنَ المُهْتَدِينِ ، (۱)

من هذا حديث كبير جليل ، تُنادي جلالتُه وفخامتُه وعظمتُه على أنه قد خرج مِن مِشكاة النَّبوة ، لا يُعرف إلا من حديث عبد الرحمن بن المغيرة ابن عبد الرحمن المدني ، رواه عنه إبراهيم ابن حمزة الزبيري ، وهما من كبار علماء المدينة ، ثقتان محتج بهما في الصحيح ، احتج بهما إمامُ أهل الحديث محمد بن إسهاعيل البخاري ، ورواه أثمةُ أهل السنة في كتبهم ، وتلقّوه بالقبول ، وقابلوه بالتسليم والانقياد ، ولم يطعن أحدٌ منهم فيه ، ولا في أحد من رُواته .

فمن رواه: الإمام ابن الإمام ، أبو عبد الرحمن عبدالله بن أحمد بن حنبل في مسند أبيه ، وفي كتاب و السنة ، وقال: كتب إليّ إبراهيمُ بن حمزة ابن محمد بن حمزة بن مصعب بن الزبير الزبيري: كتبتُ إليك بهذا الحديث، وقد عرضتُه ، وسمعتُه على ما كتبتُ به إليك ، فحدَّث به عنى .

ومنهم : الحافظ الجليل أبو بكر أحمد بن عمرو بن أبي عاصم النبيل في كتاب ه السنة ، له .

(١) أخرجه عبدالله بن الإمام أحمد في زوائد المسئد ١٣/٤ ، ١٤ ، وإسناده ضعيف لجهالة عبد الرحمن بن عياش السمعي ، ودلهم بن الأسود ، فإنه لم يوثقهما غير ابن حبان على عادته في توثيق المجاهيل ، وأورده الحيثمي في ٥ المجمع ، ٣٣٨/١٠ ، وزاد نسبته إلى الطبر اني . وعجب من المؤلف وغيره ، كيف ذهبوا إلى تقويته وتصحيحه ، وفيه ما فيه .

777

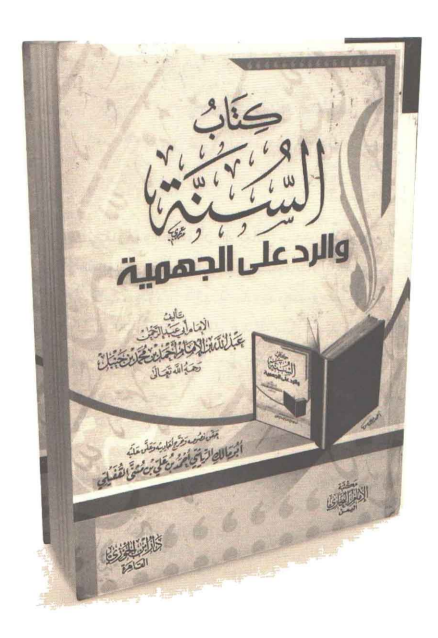


# لجهنم سبع قناطر الله في الرابعة منهن

تعتقد هذه الطائفة أن الله تعالى سيدخل الناريوم القيامة، مع أن الله تعالى ينفي ألوهية المعبودات الباطلة بورودها النار ﴿ لَوَ كَانَ هَلَوُلاَءِ عَالِهَةً مَّا وَرَدُوهِا وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الأنباء: ٩٩] وقد روى ذلك عبدالله بن أحمد بن حنبل في كتابه (السنة) وصححه أبو مالك الرياشي.







### كتاب السنت والرد على الجهميت

187

١٨٥ - قَرَاتُ عَلَى أَبِي، [حَدْثَنَا] إِبرَاهِيمُ بنُ الحَكْمِ بنِ أَبَانَ، حَدَّثَنِي أَبِي،
 عَن عِكرِمَةً، قَالَ: إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ لَم يَمَسُّ بِينِهِ شَيئًا إِلَّا ثَلاَثًا: خَلَقَ آدَمَ بِينِهِ،
 وَغَرَسَ الجُنَّةُ بِينِهِ، وَكُنَبَ التَّورَاةُ بِينِهِ أَنْ.

١١٨٦ – حَدَّنَنِي أَيِ، حَدُّنَنَا ٱبُوالنَيَانِ، حَدُّنَنَا إِسَهَاعِيلُ بنُ عَبَّاشٍ، عَن أُمَّ عَبِيلَه، عَن أُمُ عَبِيلَه، عَن أَيْ عَبِيلَه، عَن أَيِهَا خَالِدِ بنِ مَعَدَانِ أَنَّهُ قَالَ: إِنَّ رِيحَ الجَمَّةِ لَتَصْرِبُ عَلَى مِعْدَادِ أَرْمَعِينَ خَرِيفًا، وَالحَرِيفُ بَاعُ الله عَزَّ وَجَلَّ ( ).

١١٨٧ – حَدَّثَنِي أَبِي، حَدُّثَنَا أَبُو المَغِيرَةِ، حَدُّثَنَا صَغَوَانُ: سَيِعتُ أَيفَعَ بنَ عَبدِ الكَلاَعِيِّ، وَهُوَ يَعِظُ النَّاسَ، يَقُولُ: إِنَّ لِجَهَنَّمَ سَبِعَ فَنَاطِرَ، وَالصَّرَاطُ عَلَيهِنَّ، وَالله عَزَّ وَجَلَّ فِي الرَّابِعَةِ مِنهُنَّ (1)

قَالَ صَغُوانُ: وَسَمِعتُ أَبَا اليَهَانِ المُوزَنِّ يَصِلُ `` في هَذَا الحَدِيثِ: ' فَيَمُرُّ الحَلاَئِقُ عَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلً: هَلَ مَدَّ اللهِ عَزَّ وَجَلً: عَلَ اللهِ عَزَّ وَجَلً: ﴿ وَمَ اللهِ عَزَّ وَجَلً: ﴿ إِنَّ لَهُ عَلَى عِرْصَادَا ۚ ﴿ وَمَا مِن كَابُةٍ إِلَّا هُوَ آخِلًا ﴿ إِنَّ لَكُنْ لَكُلُ لَلهُ مَا إِنَّ لَكُنْ لَكُلُ مَا إِنَّ لَكُ عَلَى إِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ عِرَاهٍ مَا لَا هُو آخِلُ اللهُ عَلَى إِنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ

<sup>(</sup>١) ما بين المكوفين سقط من (أ)، و (ج).

<sup>(</sup>٢) هذا أثر ضعبت جدًّا. تقدم تخريجه (برقم:٥٦٠)، إبراهيم بن الحكم: متروك.

<sup>(</sup>٣) هذا أثر ضعب. في سنده: أمُّ هبدالله بنت خالد بن معدان، وهي مجهولة الحال، روت هن أيبها، وعنها إسهاميل بن هياش، وهبدالله بن واقد، كما في ترجة أيبها من "الحلية" (ج٥ص:٢٤٢).

<sup>(</sup>t) هذا أثر صحيح.

رواه أبو نعيم في "الحلية" (ج٥ص:١٥٠): من طريق أبي المغيرة حبدالقدوس بن الحجاج من مقوان بن عمر السكسكي؛ ورواه ابن أبي حاتم في "التفسير" (ج١٠ص:٣٤٢)، وأبو نعيم في "الحلية" (ج٥ص:١٥١): عن الوليد بن مسلم، عن صفوان بن عمرو؛ ورواه أبو نعيم أيضا (ج٥ص:١٥١): من طريق إسهاعيل بن عياش، عن صفوان، به. وأيفع بن عبد الكلاعي ذكره الحلفظ في "الإصابة"، وقال: تابعي صغير، وقال الاصعاد له سباع من صحابي. وقال أبوضير في "الحلفظ في "الإصابة"، وقال العمي بن عبد الكلاعي.

<sup>(</sup>ه) في (أ)، و(ج): (يضل).

<sup>(</sup>١) ن (١)، و(ج): (وإن).



## ومن صفات الله الحقو

ومن الصفات التي ألصقوها به تعالى زورا وبهتانا صفة الحقو، والحقو هو الخصر أو معقد الإزار.

وقد أورد الرواية المثبتة لهذه الصفة الشنعاء عبدالله بن أحمد بن حنبل في كتاب السنة، وصححها أبو مالك الرياشي في تحقيقه لكتاب السنة.

### كتاب السنت والرد على الجهميت

﴿ ١ ٤٨ - حَدَّنَنِي هَارُونُ بِنُ مَعُرُونَ، حَدَّنَنَا جَرِيرٌ، عَن عَبِدالْمِلِكَ بِنِ أَبِي سُلِيَانَ، عَن أَبِي عَبِداللهُ لِن أَبِي عَبِداللهُ لَا عَن مُجَاهِدٍ، قَالَ: إِنَّ دَاوُدَ عَلَيْهِ بَيْهِ بَوْمَ الْقَيَامَة، خَطِيتُهُ مَكْتَوِيةٌ فِي كَفَّهِ، فَيَقُولُ لَهُ: كُن بَبِنَ يَدِيْ، فَيَظُرُ إِلَى كَفِّهِ، فَيَقُولُ لَهُ: كُن بَبِنَ يَدِيْ، فَيَظُرُ إِلَى كَفِّهِ، فَيَرُاهَا، فَيَقُولُ: يَارَبُ! خَطِيتِي مُهلِكَتِي، فَيَقُولُ: لَكُن عَن بَبِينِيًا أَا وَلَنْهُ إِلَى كَفِّهِ، فَيَرُاهَا، فَيَقُولُ: يُعَرِي، فَذَلِك فَولَهُ عَزَكُمُ وَمُعَلِيتِي مُهلِكَتِي، فَيَقُولُ: خُذ بِحَعْدِي، فَذَلِك فَولَهُ عَزَكُمُ وَجَلَيْتِي مُهلِكَتِي، فَيَقُولُ: خُذ بِحَعْدِي، فَذَلِك فَولَهُ عَزَوَى فَوَلَهُ عَزَلُكُ فَولَهُ عَزَلُكُ فَولَهُ عَزَلُكُ وَمُعْ عَزَلُكُ وَلَهُ عَلَى اللَّهِ فَا لَهُ عَزَلُكُ وَلَهُ عَزَلُكُ وَلَهُ عَزَلُكُ وَلَهُ عَزَلُكُ وَلِكُونُ لَهُ عَزَلُكُ وَلِكُونُ لَكُونُ فَلِكُ وَلَوْلُ لَهُ عَزِلُكُ وَلِنْ لَكُولُكُونُ وَاللَّهُ وَلِلْكُ فَولَهُ عَلَى اللَّهُ عَزِلُكُ وَلِكُونُ لَهُ عَزَلُكُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَلَكُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ لَلُهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ ا

سَأَلتُ أَبِي، عَن أَبِي عَبدِالله؟ (أَ فَقَالَ: اسمُهُ: سُلَيمٌ مَولَى أُمْ عَلِيٌّ، رَوَى عَنهُ ابنُ جُرَيج.

ُ 9 ﴾ ١ ١ \_ حَدَّثَنِي أَبِي، حَدَّثَنَا عَفَّانُ، حَدَّثَنِي عَبدُالصَّمَدِ بنُ كَيسَانَ، حَدَّثَنَا مَقَّادُ بنُ سَلَمَةً، عَن فَتَادَةً، عَن عِكرِمَةً، عَن ابنِ عَبَّاسٍ وَ اللهِ عَلَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: 

\*وَأَبِثُ رَبِّي عَبَّ وَجَلَّىٰ \* \*\*

\*وَأَبِثُ رَبِّي عَبْرُ وَجَلّىٰ \* \*\*

\*وَأَبِثُ رَبِّي عَبْرُ وَجَلَّىٰ \* \*\*

\*وَا إِنْ عَبْرُ وَجَلَّىٰ \* \*\*

\*وَ اللّهُ عَنْ عَلَىٰ وَسُولُ اللهِ عَنْ اللّهُ عَلَىٰ وَاللّهُ وَلَهُا إِلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّ

١١٥ - حَدَّتَنِي أَبُو بَكِرِ بِنُ أَبِي شَيئةً، حَدَّتَنَا عَبِدَةُ بِنُ سُلَيَانَ، عَن مُحَمَّدِ بنِ إِسحَاقَ، عَن يَعقُوبَ بنِ عُتبةً بنِ المغِيرَةِ، [عَن عِكرِمَةً] مَن ابنِ عَبَّاسٍ: أَنَّ البَيْ عَبَّالٍ البَيْعَ عَبْدَ إِلَيْ الْمُعْلَقِينَ إِلَيْ الْمُعْلِينَةِ الْعَنْ عَلَيْمَةً إِنَّ الْمُعْلِينَ إِلَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) ق (أ)، و(ج): (عيدانه).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفين لا يوجد في نسخة القحطان.

<sup>(</sup>٣) هذا أثر صحيح. رواه أبو نعيم في «الحلية» (ج٣ص:٣٣٩): من طريق الوليد بن مسلم، عن إبراهيم بن محمد الفزاري، عن عبدالملك بن أبي سليان، عن مجاهد، وسعيد بن المسبب، به نحوه. ولم يذكراً با عبدالله، ولعل الوليد بن مسلم دلسه. وأبو عبدالله، هو: سليم المكي، مولى أمْ عَلَيْ، روى عنه جمع، وقال أبو رحمت صدوق. وقال أبو حافز: من كبار أصحاب مجاهد. وذكره ابن حبان في «التقات».

<sup>(</sup>١) أن (أ)، و(ج): (عيناله).

<sup>(</sup>٥) هذا حديث مضطرب، تقدم تخريجه (برقم:٥٥٠-١٠٩٩).

<sup>(</sup>٦) ما بين المكوفين سقط من (أ)، و(ج).



# وأجازوا عليه تعالى أن يمس خلقه ويمسه خلقه

وقد تقدمت رواية داوود شي وصفة الحقو، بيد أن هناك روايات أصرح من ذلك في إثبات المسيس له تعالى، وقد أوردها عبدالله بن أحمد في كتاب السنة كذلك وصححها الرياشي.

### كتاب السنت والرد على الجهميت

110,

٢ ٤ ٢ \_ حَدَّتَنِي هَارُونُ بنُ مَعرُونِ، حَدَّثَنَا الأَقرَعُ: أَنَّ سُفيَانَ زَادَهُ: حَتَّى بَقَمَ يَنتُهُ فِي بَيهِ (1).

- سَأَلتُ أَبِي، عَن الأَمْرَعِ؟ نَقَال: كَانَ مِن أَصحَابِ الحَدِيثِ، وَذَكَرَ أَنْهُ سَأَلَهُ عَن شَيْءِ مِن الحَدِيثِ.
   شَيْءِ مِن الحَدِيثِ.
- قَالَ أَبُو عَبِيالرِّحَنِ: وَالأَمْرَعُ، يُقَالُ لَهُ: أَبُو إِسحَاقَ الأَمْرَعُ، بَصرِيٌ كَانَ مُفييًا
   بِمَكَّةَ، كَانَ عَالِيًا بِسُفيَانَ بِن عُيينَةً، وَحَدَّتَنَا عَنهُ مُحَمَّدُ بِنُ أَبَانِ البَلخِيُّ.

<sup>(</sup>١) في (أ)، ر(ج): (حدثنا).

<sup>(</sup>٢) ما بين المكوفين لا يوجد في (أ)، و(ج).

<sup>(</sup>٣) هذا أثر حسن. تقدم تخريجه (برقم:١٠٧١).

<sup>(1)</sup> هلما أثر حسن. الأقرع، هو: أبو إسحاق إسهاعيل بن سعيد البصري المكي، روى هنه اثنان، وقال المولف عظف: كان عاليًا بسفيان بن صينة.

 <sup>(</sup>٥) هذا أثر صحيح وإسناده حسن. من أجل عبدالله بن عمر مشكدانة فهو: صدوق.
 رواه ابن أبي شبية في الحلصنف « (ج١١ برقم:٣٢١٨٥)، والحلال في السنة ، (ج١ برقم:٣٢٠)،
 وقد تقدم (برقم:١٠٧٠،١٥٤)، بنحوه.

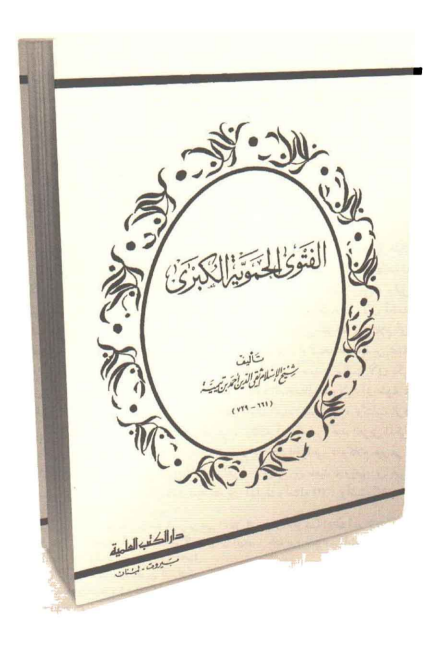
# مكانة الكتب الواردة في هذا البحث

وقد يظن البعض أن الكتب التي سقنا منها ما سقناه من عقائد المجسمة في هذا البحث كتب غير معتبرة عندهم أو أنها كتب تم إتلافها ورفسض ما فيها، والواقع أن تلك الكتب هي مصادر التوحيد المعتبرة عند القوم، ولذلك فإنهم جميعا يعترفون لها بالمكانة والقيمة العلمية وأنها أمهات المصادر التي ينبغي على طالب التوحيد الخالص أن يطالعها ويعتمد عليها، وحتى لا يكون كلامي مرتجلا كذلك فإنني سأسوق لك الوثائق الدالة على شأن هذه المصادر من كتب المجسمة فدونك وفقك الله لرضاه.

### إبن تيمية:

لقد حض ابن تيمية شيخ إسلام المجسمة على مطالعة هذه الكتب وأثنى عليها وزكاها وذلك في الفتوى الحموية ص١٥٥ حيث ذكر جملة من كتب أسلافه المعتبرة ومن بينها كتاب السنة للخلال والتوحيد لا بن خزيمة والسنة لا بن أبي عاصم والسنة لعبدالله بن أحمد والرد على الجهمية للدارمي.







- 10 -

المشاهير في زمان البخارى صنف كتاباً وسماه ( نقض عثمان بن سعيد على الكاذب العنيد فيا افترى على الله من التوحيد ) حكى فيه هذه التأويلات بأعيانها عن بشر المريسي بكلام يقتضى أن المريسي أقعد بها وأعلم بالمنقول والمعقول من المتأخرين الذين اتصلت اليهم جهته وجهة غيره ، ثم رد ذلك عثمان بن سعيد بكلام إذا طالعه العاقل الذكي علم حقيقة ماكان عليه السلف ، وتبين له ظهور الحجة لطريقهم ، وضعف حجة من خالفهم ثم إذا رأى الأثمة \_ أثمة الهدى \_ قد أجمعوا على ذم المريسية وأكثرهم كفروهم أو ضلاهم ، وعلم أن هذا القول السارى في هؤلاء المتأخرين هو مذهب المريسي ، تبين الهدى لمن يريد الله هدايته ، ولا حول ولا قوة إلا بالله . والفتوى لا تحتمل البسط في هذا الباب ، وإنما أشير إشارة إلى مبادئ الأمور ، والعاقل يسبر وينظر .

وكلام السلف في هذا الباب موجود في كتب كثيرة لا يمكن أن نذكر ههنا إلا قليلا منه ، مثل كتاب السن للالكائي ، والإبانة لا بن بطة ، والسنة لأبي ذر المروى ، والأصول لأبي عمر الطلمنكي ، وكلام أبي عمر بن عبد البر ، والأسحاء والصفات للبيهي ، وقبل ذلك السنة للطبراني ولأبي الشيخ الأصبهاني ، ولأبي عبد الله بن منده ، ولأبي أحمد العسال الأصبهانيين ، وقبل ذلك السنة للخلال ، والتوحيد لا بن خزيمة ، وكلام أبي العباس بن سريج ، والرد على الجهمية لجماعة مثل البخارى ، وشيخه عبد الله بن محمد ابن عمد بن عبد الله الجمعية ، وقبل ذلك السنة لعبد الله بن أحمد ، والسنة لأبي بكر ابن الأثرم ، والسنة لحبل ، وللمروزى ، ولأبي داود السجستاني ، ولا بن أبي شيبة ، والسنة لأبي يكر بن أبي عاصم ، وكتاب خلق أفعال العباد للبخارى ، وكتاب الرد على الجهمية لعبان بن سعيد الدارى وغيرهم ، وكلام أبي العباس عبد العزيز المكي صاحب الحيدة في الرد على الجهمية ، وكلام نعيم بن حاد الحزاعي ، وكلام غيرهم . وكلام الإمام أحمد بن حنبل ، وإسحاق بن راهويه ، ويحيي بن سعيد ، ويحيي بن يحيي بن يحيي بن يحيي بن يحيي بن يحيي بن يحيي بن سعيد ، وغيل ذلك لعبد الله بن المبارك وأمثاله (٢) ، وأشياء كثيرة . النسابورى (١) وأمثالم . وقبل ذلك لعبد الله بن المبارك وأمثاله (٢) ، وأشياء كثيرة .

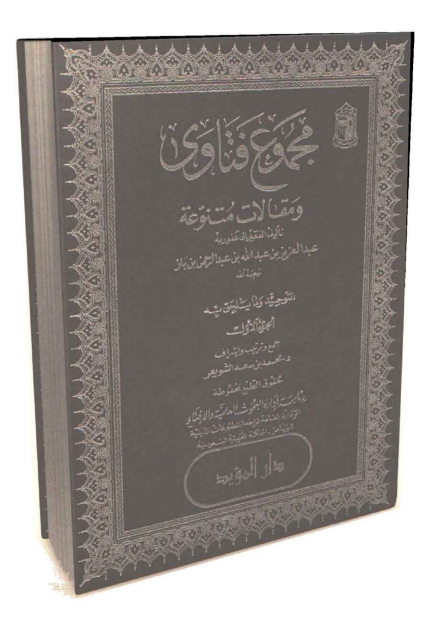
<sup>(</sup>١) يحيى بن يحيى بن بكير بن عبد الرحن بن يحبى الحنظل النسيمى ولاء أو نسباً الحافظ أحد الأئمة . قال إسحق ما رأيت مثله ولا رأى مثل نفسه هو أثبت من ابن المهدى . مات يوم مات وهو أمام الدنيا . قال النسائى مات الثقة المأمون سنة ٣٣٦ اه . خلاصة

 <sup>(</sup>٧) أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظل ولاء المروزى أحد الأثمة الأعلام وشيوخ الإسلام . قال بن عبيتة : ابن المبارك عالم المشرق والمغرب وما بينهما . وقال شعبة : ما قدم طيئا مثله . وله سنة ١٩٨٥ د . ومات سنة ١٨٨ . اه . خلاصة

وممن حض على هذه الكتب كذلك ابن باز كما في رسالته (العقيدة الصحيحة وما يضادها ونواقض الإسلام)، وهي رسالة معروفة توزع على حجاج بيت الله الحرام مجانا وذلك في كل عام تقريبا، وقد طبعت ضمن مجموع فتاوى ابن باز والتي طبعتها دار المؤيد ج١ص١٩.







سلمة رضي الله عنها، وقال الإمام أبو عبدالرحمن عبدالله بن المبارك رحمة الله عليه: (نعرف ربنا سبحانه بأنه فوق سمواته على عرشه بائن من خلقه)، وكلام الأئمة في هذا الباب كثير جداً لا يمكن نقله في هذه المحاضرة، ومن أراد الوقوف على كثير من ذلك فليراجع ما كتبه علماء السنة في هذا الباب مثل كتاب (السنة) لعبدالله بن الإمام أحمد، و(التوحيد) للإمام الجليل محمد ابن خزيمة، وكتاب (السنة) لأبي القاسم اللالكائي الطبري، وكتاب (السنة) لأبي القاسم اللالكائي الطبري، وكتاب (السنة، وبواب عظيم كثير الفائدة قد أوضح فيه رحمه الله عقيدة أهل السنة، ونقل فيه الكثير من كلامهم والأدلة الشرعية والعقلية على صحة ما قاله أهل السنة، وبطلان ما قاله خصومهم، وهكذا رسالته الموسومة بـ (التدمرية) قد بسط فيها المقام وبين فيها عقيدة أهل السنة بأدلتها النقلية والعقلية، والرد على المخالفين بما يظهر الحق، ويدمغ الباطل لكل من نظر في ذلك من أهل العلم، بقصد صالح ورغبة في معرفة الحق، وكل من خالف أهل السنة فيما اعتقدوا في باب الأسماء والصفات فإنه يقع ولابد في مخالفة الأدلة النقلية والعقلية، والعقلية مع التناقض الواضح في كل ما يثبته وينفيه.

مَا أهل السنة والجماعة فأثبتوا لله سبحانه ما أثبته لنفسه في كتابه الكريم، أو أثبته له رسوله محمد صلى الله عليه وسلّم في سنته، إثباتاً بلا تمثيل، ونزهوه سبحانه عن مشابهة خلقه تنزيهاً بريئاً من التعطيل ففازوا بالسلامة من التناقض، وعملوا بالأدلّة كلها، وهذه سنة الله سبحانه فيمن تمسك بالحق الذي بعث به رسله، وبذل وسعه في ذلك وأخلص لله في طلبه، أن يوفقه للحق ويظهر حجته، كما قال تعالى: ﴿ بَلّ نَقّدُنُ بِلَغْنَ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدُمَنُهُمُ فَإِذَا هُوزَاهِ قُلُ ﴾ (أ). وقال تعالى: ﴿ وَلاَ يَأْتُونَكُ بِمَثَلِ إِلّا يَعْنَدُكُ بِأَلْقَ عَلَى ٱلْبَطِلِ

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية ١٨.

وممن حض عليها كذلك عبدالله بن عبدالحميد الأثري في كتابه (الوجيز في عقيدة السلف الصالح أهل السنة والجماعة) والذي طبعه مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، وهو من الكتب التي توزع كذلك مجانا على الحجيج.

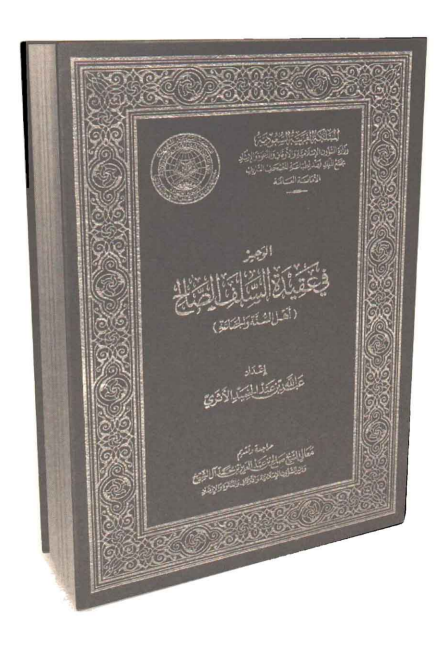
وقد قام بمراجعة هذا الكتاب الشيخ صالح بن عبدالعزيز بن محمد آل الشيخ وزير الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد وذكر المؤلف في مقدمت على كتاب هذا ص ١٩ أن قد قام بمراجعة هذا الكتاب له الشيخ سعود بن إبراهيم الشريم والشيخ محمد جميل زينو والشيخ عبدالله بن عبدالرحمن الجبرين والشيخ صالح الفوزان والشيخ ناصر بن عبدالكريم العقل.

ومن تزكية المقدم لهذا الكتاب قوله ص١٣: «وإن مما يميز هذا الكتاب اعتماده على المصادر الأصلية وعنايته بذكر عبارات السلف وحشد الأدلة من الكتاب والسنة وذكر أقوال الصحابة والتابعين وأئمة السلف، وإن هذا الكتاب وأمثاله لمما تقر به عيون الموحدين وتفرح به قلوبهم وتشرق به حلوق المناوئين وتضيق به صدورهم» إ.هد.

وقال صاحب الكتاب في مقدمته ص١٨: «ومن هذا المنطلق أسرعت في تلخيص هذا الوجيز من كتابي الميسر في عقيدة السلف الصالح الذي استقيته من كتب أئمة السلف المشهود لهم بالعدالة والعلم واتباع السنة والإمامة فيها، التي استقوها من هدي النبي على كابرا عن كابر.. إلى أن قال وأنوه بأني قد وضعت في آخر هذه الرسالة قائمة للمصادر التي اعتمدت عليها في إعداد هذا الوجيز» إ.هـ.

وقد ذكر المؤلف في كتابه هذا ما ذكره قبله ابن تيمية وابن باز وزاد عليها قائمة من الكتب السوداء التي سننقل منها بإذن الله في كتابنا القادم «الوثائق السوداء المتطاولة على القرآن والأنبياء».





# مقدمة معالف الشيخ صالح بن عبد الغزيز آل الشيخ

وقد وفق الله - سبحانه وتعالى - عدداً من مشايخنا، وعلمائنا، ونفراً من طلبة العلم المخلصين إلى الاهتمام بهذا الموضوع تدريساً، وتحقيقاً، وتاليفاً، وكان منهم:

الأخ الشيخ عبد الله بن عبد الحميد الأثري في كتابه الماتع: (الوجيز في عقيدة السَّلف الصَّالح)

وقد رَغِبَ إلي في قراءته والتقديم له، وباطلاعي عليه وقراءتي له ألفيته قد أجاد فيه وأفاد، وبذل فيه جُهدا مشكوراً، وذكر فيه مجمل اعتقاد السلف بأسلوب أخاذ، وعبارة سهلة، وعرض حسن، وقد وُفّق في تبويبه وترتيبه، وقد جاءت هذه الطبعة التي نحن بصدد التقديم لها، فظهرت منقحة ومصححة، مستدركاً فيها ما فاته في سابقها من ملحوظات يسيرة.

وإنَّ مَّا يميز هذا الكتاب اعتماده على المصادر الأصلية، وعنايته بذكر عبارات السَّلف، وحشد الأدلة من الكتاب والسُّنَّة، وذكر أقوال الصحابة والتابعين وأثمَّة السَّلف.

وإنَّ هذا الكتاب وأمثاله لَممًّا تَقَرُّ به عيون الموحدين، وتفرح به قلوبهم، وتشرَق به حلوق المناوئين، وتضيق به صدورهم :

﴿ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىٰٓ أَمْرِهِ وَلَكِنَ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [اللَّهُ غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَكِنَ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٢١].

### الوجيز فك عقيدة السلف الصالح

(1)

كما أخير بذلك النِّبي - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم - حيث قال: و لاَ تَزَالُ طَائفَةٌ منْ أُمُّتي ظَاهرينَ عَلَى الحَقِّ، لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ ؛ حَتَى يأتَى أَمْرُ الله وَهُمْ كَذَلكَ ه (١). وقال ﷺ :

و مَثَلُ أُمُّتي مَثَلُ المَطَرِ ؛ لا يُدْرَى أُولُهُ خيرٌ ، أَم آخرُهُ ، (٢٠).

ومن هنا وجب علينا التعرف على هذه الطائفة المباركة التي تلتزم الإسلام الصحيح الذي جاء به رسول الله ﷺ وطبَّقةُ جيل الصحابة والتابعين وأتباعهم بإحسان - جعلنا الله منهم - وهذه الجماعة هي الفرقة الناجية، والطائفة المنصورة، وتوصف هذه الفرقة بأهل السُّنَّة والجماعة، وأهل الحديث، وأهل الآثر والاتباع، وهم من كانوا على ما كان عليه النُّبي عَلَيْهُ وأصحابه.

ومن هذا المنطلق أسرعتُ في تلخيص هذا والوجيز ، من كتابي و الْمَيْسُ في عقيدة السُّلف الصَّالح (\*) الذي استقيته من كتب أئمَّة السُّلف المشهود لهم بالعدالة والعلم، واتباع السُّنَّة والإمامة فيها؛ التي اسْتَقُوْهَا من هدي النُّبي عَلَيْهُ كابراً عن كابر، وحرصتُ أن يكون هذا و الوجيز ، بعبارة موجزة وأسلوب واضح مُيسر، مع الالتزام بالألفاظ الشرعية الماثورة عن أثمَّة السُّلف قدر الإمكان؛

<sup>(</sup>١) رواه مسلم. (٢) صحيح سنن الترمذي : للالباني. (﴿) نسال الله – عزُ وجلُ – أن يسرُ إتّمامه ونشره؛ فإنّه يقم في مجلد كبير.

### الحقدحة

(19)

ليستفيد منه كلُ قارئ، وخصوصاً الناشئين من أبناء الصحوة الإسلاميَّة المباركة، ويكون عوناً لتحصيل مجمل عقيدة السَّلف الصَّالح للشاب المستقيم والمهتدي حديثاً بصورة ميسَّرة؛ لأنَّ علم العقيدة أشبه بسلسلة مربوط بعضها ببعض، فإذاً لم يفهم المسلم مجمل العقيدة لا يستطيع استيعاب أجزائها.

ولم أضف شيئاً من عندي إِلَّا ما وجدتُ أنَّ من الواجب بيانَهُ وتوضيحه، وأنوه بأنّي قد وضعت في آخر هذه الرسالة قائمة للمصادر التي اعتمدت عليها في إعداد هذا والوجيز .

وختاماً أحمد الله تعالى وأشكره على توفيقه لإتمام هذا والوجيز وأرجو الله أن يُسهم هذا البحث المتواضع في إصلاح ما فسد من عقائد المسلمين، وأن يجعله نافعاً لهم، ودافعاً للرجوع إلى كتاب الله، وسنَّة رسوله صلَّى الله عليه وعلى آله وسلَّم.

كما أشكر كلَّ من كان له فضل عليَّ في إتمام هذا والوجيز ، من إبداء راي أو مراجعة أو نصيحة، وفي مقدمتهم فضيلة الشيخ سعود بن إبراهيم الشريم، وفضيلة الشيخ محمد بن جميل زينو اللذان تفضًلا بقراءة الكتاب والتقديم له فجزاهم الله خيرا (\*).

<sup>( \* )</sup> وكان من فضل الله تعالى أن اجتمع على قراءة الكتاب وتقويمه في طبعته هذه: فضيلة الشيخ العلامة عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، وفضيلة الشيخ العلامة صالح بن فوزان الفوزان، ومعالى الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ، وفضيلة الشيخ الله كتور ناصر بن عبد الكريم العقل؛ شكر الله لهم، وأثابهم، ونفع بعلمهم.

<u> HANGARIGITTI (1881-1864) BURUNIN KURUNIN KURUN KOMBANUN (1981-1981) KURUNIN KURUNIN KURUN KURUNIN KURUNIN KURUN KURUNIN KURUNIN KURUN KURUNIN KURUN </u>

#### <u>الرجيز في عليب الطاب الحالح</u>

(111) -

وقد قرر عقيدة السُّلف الصَّالع جمعٌ كبيرٌ من علماء الأمَّة في مؤلفاتهم، منها على سبيل المثال بسط القول فيها:

- و وكتاب السُّنَّة ع: الإمام الحيدين حيل رحيه الله ٢٤١ ه. .
  - و كتاب السُّنَّة : عبد الله فين الإمام احمد ٢٩٠ هـ.
- ه و كتاب السُّنَّة ع: ابر بكر احمد بن بزيد الحلال = ٢١١ ه. .
  - و د کتاب الناء : المائد أبو بكرين أبي عاصم ۲۸۷ ه.
    - ه و كتاب السنة ( : محمد بن تصر الروزي ٢٩١ هـ .
  - ه و شرح النشة و: الإمام حسن بن على فيريهاري ٢٢٩ هـ .
- ه وشرح السُّنَّةُ و: الإمام الحسين بن مسعود البنوي ١٣٦ هـ.
- والشريعة ع: الإمام أبر بكر محمد بن الحسين الأجري ٢٦٠هـ.
- و و كتاب أصل السنة واعتقاد الدين و: الإمام أبر حام الرازي -
- وصريح السنة: الإمام أو جنتر معمد بن جرير الطبري: ٢١٠هـ.
- وشرح مذاهب أهل السُّنَّة ومعرفة شرائع الدِّين والتصبك
- بالسان: أبو حض صرين احمد بن عثمان بن شاهين ٢٧٩ هـ. ه وأصول السُّنَّة و: الإمام ابن لي زُمنين الاندلسي - ٣٩٩ هـ .
  - وكتاب النزول؛ . وكتاب الصفات؛ .
- وكتاب الرؤية: الإمام الملفظ على بن صر الداوقطني ١٩٦٥هـ.
  - وكتاب التوحيد وإلبات صفات الرب عزُّ وجله:

#### جزافات امي اعتقاد العاف الصالح

-(110)-

الإمام ابو بكر محمد بن إسحاق بن خزعة - ٣١١ ه. .

- ه دمقدمة ابن أبي زيد القيرواني في الطيدة»:
  - عبد الله بن أبي زيد الغيرواني ٢٨٦ هـ.
- و والإبانة عن شريعة الفرقة الناجية ومجانبة الفرق
- المُلْمُومةُ و: الإمام ابر عبد الله بن بطة المكبري المنبلي ٣٨٧ م.
- و داعتقاد أَلَمُهُ الحديث و: الإمام أبو بكر الإسماعيلي ٢٧١ ه.
- و الإبانة عن أصول الديانة، و ورسالة إلى أهل التفري.
  - ه ومقالات الإسلامين):
  - جيمها كلإمام في اقسن الاشتري ١٣٦٠. و وعقيدة السُّلف أصحاب الخديث:
  - الإمام أبو حدمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني 19 ه. .
- والختار في أصول السنَّة : :
- الإمام أبر على الحسن بن أحسد فين فينًا الحنيلي فينشادي ٧٦ هـ.
- وشرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة) :الإمام لير لتناسع عبة فأدين الحسن بن منصور الطبري اللالكاني - 218 هـ.
  - و كتاب الأربعين في دلائل التوحيد و:
    - أبر إسماعيل الهروي ۱۸۱ ه. .

وزلفات فحالمتنات الطف السالح

و دكتاب العظمة و: أبر قليم الأمفهاني - ٣٦٩ م. .

### الوجيز أبك عليدة الطف السالح



- الرد على الجهمية: (الإمام الحافظ في مند، ٢٥٩ م.)
- ه والرد على الجهمية و: الإمام عثمان بن سعيد الدارم. ٣٨٠ ه. .

- (TV) -

- الرد على الجهمية والزنادقة»: الإمام أحمد بن حيل ٢٤١هـ.
  - ١ الرد على من أنكر الحرف والصوت:
  - الإمام الحافظ أبو نصر حيد الله بن معد السَّجزي 111 هـ.
  - ه و الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة و:
  - الإمام أبو محمد عبلنات بن مسلم بن قبية الدينوري ٢٧٦ هـ.
- • خلق أفعال العباد والرد على الجهمية وأصحاب التعطيل»: الإمام البخاري - ٢٥٦ ه.
  - ه دمسالة الطو والنزول في الحديث ::
- المافظ أبر الفضل محمد بن طاهر القدسي للعروف بـ دفين التيسراني د ـــ
- والعلق للعلى العظيم وإيضاح صحيح الأخبار من سقيمهاه:
- ه والأربعين في صفات رب العالمين ٥: الإمام النمبي ٢٥٧٨.
  - ٥ و كتاب العرش وما روي فيه و:
  - الحافظ محمد بن حمان بن أبي شية البسي 197 هـ.
- ه وإثبات صفة العلود : الإمام موان قدين في قدامة للقدسي ١٩٢٠م.
- وأقاويل النقات في تأويل الأسماء والصفات: الإمام زين اللهُ من مرض بن يوسف الكرمي للقدمي الحنيلي - ٢٠٣٣ ه. .

- الاعتقاد والهداية ٤: أبر بكر احد بن الحسين البيهتي ١٥٤٥٨. ه ١١ لحجة في بيان الهجة وشرح عقيدة أهل السُّنة ١٠:
- أبو القاسم إسعاميل بن منصند التبيعي الأصفهائي / ٢٠٥ هـ. ه والطبيشة الطحاوية): الإمام أحبد بن سعيد بن سلامة أبر جعفر
  - الطحاري الازدي الحنفي 221 هـ. • • لمعة الاعتقاد الهادي إلى مبيل الرشادء:
- الإمام موفق الدين أبو محمد عبد الله بن قدامة المتدسى ٦٣٠ هـ .
  - ه والنصيحة في صفات الرب جلُّ وعلاه: ،
  - الإمام أبو محمد عبد كله بن يوسف الجويني ١٣٨ هـ.
    - ه و كاب الوحيدو:
  - الإمام أبو عبد عله محمد بن إسماعيل البخاري ٢٥٦ هـ.
    - كتاب التوحيد ومعرفة أسماء ثقد وصفائده.
    - الإمام محمد بن إسحاق بن مثله ٣٩٥ ه.
  - ١ كتاب الإيمان : الإمام أبو عبد فقاسم بن سلام ١٣٤ هـ.
- الإيمان: الخافظ محمد بن يعنى بن عمر قملني ١١٢ هـ.
- ١٥ كتاب الإيمان: الحافظ أبو بكرين محمد بن لمي شية ١٣٣٥.
  - د كتاب الإيمان و: الخافظ محمد بن إسحاق بن منده ٣٩٠ ه.
- ه وشعب الإيمان ع: الحافظ أبو عبد الله الخليس البخاري ١٠٣ هـ -
  - ومسائل الإيمان و: عقاضي ابريطي 20% هـ.





#### مؤلفات في اعتقاد العلف السالح

البجر في عليدة الطف العلم --

• • • • السُّنَّة البويَّة ع. • • • • • تعارض العقل والنقل • .

- ديفية المرتاد في الرد على المخلسفة وأهل الإلحادي .
- و واقتضاء الصراط المستقيم لخالفة أصحاب الجميم» .
  - دالصارم المسلول على شاتم الرسول و .
  - كتاب الإيمان، دالرسالة التدمرية.
    - وقاعدة جليلة في الترسل والرسيلة و .
  - و والردُّ على المنطقين و . والعقيدة الواسطية و .
  - دالعقيدة الحموية ، د دالرسالة السعينية و.
     د بيان تليس الجهمية ، د دالبوات و.
    - ابنان تعبيس اجهمية الهوائية والنبوا
       وشرح العقيدة الأصفهائية و.
      - وشرح حديث النزول».
- وضافة إلى هذا و مجموع الفناوى و الذي جمع فيه كثير من مؤلفاته وبلغ المجموع مبعة وثلاثين مجلدا.
- والفارس الثاني في التاليف تلميذه: العالم الرباني ابن قيم الجوزة - ٧٥٢ هـ – صاحب الجهود المشكورة في الرد على الغرق الضائة.
   الضائة، صها:
  - والصواعق المرسلة على الجهمية والمطلق.
  - واجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المطلة والجهمية و.
    - » • القصيدة النونية .

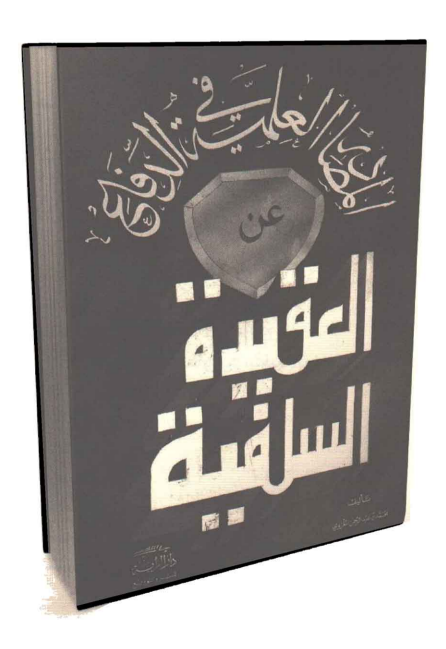
- ه وكتاب الأسماء والصفات. داليث والنشوره .
  - و وإثبات عضاب القبره: الإمام البيهني ١٥٨ م.
    - و و التصديق بالنظر إلى الله تعالى في الآخرة»:
      - الإمام أبو يكر الآجري = ٣٦٠ هـ.
      - والاعتقاد الخالص من الشك والانتقادة:
        - الإمام علاء الدِّين فين العطار ٢٧٠ ه..
        - ه والعيون والأثر في عقائد أهل الأثره :
      - الإمام هبد البالي للراهلي الحنيلي ١٠٧١ هـ.
      - وقطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر .
- و والدِّين اختلص: محمد صديق خان التنوجي ١٣٠٧ه.
  - دلوامع الأنواز البهية وسواطع الأسراز الأثرية، .
- الواتح الأنوار السنية ولواقح الأفكار السنية شرح قصيدة
   ابن أبي دارد الحائية و:
  - العلامة محمد بن أحمد المقاربتي ١١٨٨ هـ.

هذا الباب منها :

- ١٠ الجريد التوحيد المفيده: الإمام أحد بن طي نقربري ١٨١٠ .
- وفارس التأليف في علم الاعتقاد الذي لا يختلف فيه
- اثنان من أهل السُّنَّة شيخ الإسلام لهن تيمية (٧٢٨ هـ) فَإِنَّه رتب هذا العلم وقعد أصوله ومناهجه، ومؤلفاته كثيرة لهي

وصنف كذلك محمد بن عبدالرحمن المغراوي كتابا أسماه (المصادر العلمية في الدفاع عن العقيدة السلفية) وقد طبعت دار الراية للنشر، جمع في هذا الكتاب مؤلفه وأوعى جميع هذه الكتب التي نقلنا عنها في رسالتنا هذه ورسالتنا القادمة بإذن الله تعالى.









تنبيه: سلك فيه مسلك السلف.

### ٢- القاسم بن محمد البياني

### المصدر:

قال الذهبي في السير (٣٢٩/١٣): وصنف كتاب الإيضاح في الرد على المقلدين وكان ميالاً إلى الآثار.

### ٣- الإمام ابن قتيبة أبو محمد

### أثاره السلفية:

١- تأويل مختلف الحديث.

المصدر: مطبوع متداول.

٢-كتاب الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية.

المصدر: طبع منفرداً ومع العقائد السلفية.

🗸 ٤ـ الإمام عثمان بن سعيد الدارمي

### آثاره السلفية:

١-رد الدارمي على بشر المريسي.

### المصندر:

وهو مطبوع متداول.

٢ - الرد على الجهمية.

#### المصيدر:

مطبوع متداول.



وله الأحاد والمثاني طبعته دار قراية، ومصنف في فضمائل الجهاد. مطبوح أيضا وله الزهد وقد طبع مؤخرا بمسرر السنة السائسة والثمانون بعد المائتين (٢٨٦) / السنة التسعون بعد المائتين (٢٩٠) محمد بن وضاح القرطبي أبو عبد الرحمن عبد الله بن الإمام أحمد أثاره السلفية: الست. المصدر:

لقد حقق في رسالة علمية بجامعة أم القرى و مو مطبوع متداول. السنة الخامسة والتسعون بعد المائتين (٢٩٥) الحكم الخزاعي

أثَّاره السلفية. الست.

نكره شيخ الإسلام لبن تيمية في درء التعارض (٢٢/١٧). (1/4/1). (7/77). (7/7/1/).

السنة السابعة والتسعون بعد المائتين (٢٩٧) محمد بن أبي شيبة أثاره السلعية: المرش

المصدرة

٧\_ لانظر إلى للله. مخطوط في مكتبة حسن حسني. انظر الأعلام للزركلي (٣٥٨/٧). السنة السابعة والثمانون بعد الماثتين (٢٨٧) أحمد بن عمر أبو بكر الشيباني المعروف بابن أبى عاصم

مقدمة تتعفة الأعوذي

١ - البدع والنهي عنها.

المصدر. وقد طبع مرارأ.

أثاره السلفية:

أثاره السلقية: ١. السنة. تَعْبِيه: وقد طبع ولله الحمد بتحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني. ٢\_مسند ابن أبي عاصم، المعتدرة مقدمة تحفة الأحوذي

# السنة الحادية عشرة بعد الثلاثمائة (٣١١) ١- أبو بكر الخلال

آثاره السلفية: السنة.

### المصيدر:

ذكره شيخ الإسلام في كتبه وهو في طبقات الحنابلة (١٢/٢) وقد طبع.

### ٢ ـ الإمام المحدث ابن خزيمة

### آثاره السلفية:

١ ـ كتابه التوحيد.

### تنبيه:

وقد حقق هذا الكتاب وطبع غير ما مرة ونفع الله به نفعاً عظيماً.

٢- صحيح ابن خزيمة.

### المصيدر:

طبع منه الجزء الموجود.

السنة السادسة عشرة بعد الثلاثمائة (٣١٦) يعقوب بن إسحق بن إبراهيم بن يزيد

آثاره السلفية: صحيح أبي عوانة.

المصندر: مطينوع.





### المصدر:

وقد حقق رسالة علمية بالجامعة الإسلامية.

السنة التاسعة والستون بعد الثلاثمائة (٣٦٩) ١ـ إبراهيم بن أحمد بن شاقلا

### آثاره السلفية:

مناظرته القيمة ودفاعه عن العقيدة السلفية.

### المصدر:

طبقات الحنابلة (٢٨/٢ـ١٣٨).

### ٧- أبو الشيخ الأصبهاني

### آثاره السلفية:

١\_ السنة.

#### المصيدر:

ذكره شيخ الإسلام في غير ما موضع من كتبه ونقل منه جملة. انظر التفاوى الكبرى (٩٩/٥) و التحبير للسمعاني (١/١٦، ١٩٠، ٥٩١).

٧ ـ. العظمــة .

### المصدر:

وهو كتاب في المخلوفات وعجائبها وقد نقل منه ابن القيم في اجتماع الجيوش وقد حقق منه جزء في رسالة علمية في مرحلة الماجستير بالجامعة الإسلامية وقد طبع كاملاً.

٢\_ التفسير .



### المصيدر:

ذكره ابن حجر في لسان الميزان (٢٣٨/٢).

٢ ـ شرح البيان في عقود أهل الإيمان.

### المصدر:

لسان الميزان (٢٣٨/٢).

السنة التاسعة والأربعون بعد الأربعمائة (٤٤٩) شيخ الإسلام أبو عثمان الصابوني

### أثاره السلفية:

مصنف في السنة واعتقاد السلف.

### المصدر:

«ما رآه منصف إلا اعترف له» قاله في السير (٣/١٨) وقد طبع منفرداً ومع الرسائل المنيرية. وقد ذكره شيخ الإسلام في كتبه. انظر الدرء (٢٦/٢).

/السنة الثامنة والخمسون بعد الأربعمائة (٤٥٨) ١- الإمام أبو يعلى

### آ**ڻ**اره السلفية:

١ ـ الرد على المجسمة.

٢\_ القطع على خلود الكفار في انتار.

٣ ـ الكلام في الاستواء.

٤ - الرد على الكرامية.

٥ ـ الرد على الباطنية.

٦\_ الرد على الأشعرية.

٧\_ إثبات إمامة الخلفاء.

٨\_ إبطال التأويلات.

### تنبيه:

ولشيخ الإسلام عليه ملاحظات ذكرها في درء التعارض.

### المصدر:

كل ذلك في طبقات الحنابلة (٢٠٥/٢).

٩\_الإيمان.

### المصدر:

وقيد حقق في رسالة علميية في الجنامعية الإسلاميية في مترجد الماجستير.

۲- الإمام أبو عمرو عثمانابن أبى الحسن السهروردى

أ**ث**اره السلفية:

كتاب في أصول الدين.

المصدر:

ذكره في اجتماع الجيوش (٦٨).





# احتجاجهم بالكتب المحرفة (التوراة والإنجيل)

وقد شهد هؤلاء على أنفسهم بالضلال عندما مجدوا الكتب الإسرائيلية المحرفة واعترفوا باستقائهم منها، ودافعوا عما فيها رغم أن الله تعالى يشهد بتحريف هذه الكتب وهي شهادة من الله تعالى بأنها لا تصلح للاحتجاج بل ولا الاعتبار، قال سبحانه ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ · ﴾ [النساء: ٤٦] ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمُ عَن مَوَاضِعِهِ، وَنَسُواْ حَظَّا مِمَّا ذُكِرُواْ بِهِ، ﴾ [المائدة: ١٣] ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا السَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّنعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ إِنَّ يَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيتُمْ هَلْذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَّمْ تُؤْتَوْهُ فَأَحْذَرُواْ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَنَتَهُ. فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْحًا ۚ أُوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ لَمْ يُردِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيٌّ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَاتِ عَظِيمٌ ﴾ [الماندة: ١١] ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ، ثَمَنُا قَلِيكُمُّ فَوَيْلٌ لَّهُم مِّمَّا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَّهُم مِّمَّا يَكْسِبُونَ ﴾ [البقرة: ٧٩].



وروى البخاري في صحيحه باب قول النبي على: «لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء» عن معاوية بن أبي سفيان أنه قال عن كعب الأحبار: إن كان من أصدق هؤلاء الذين يحدثون عن أهل الكتاب، وإن كنا مع ذلك لنبلو عليه الكذب».

وروى عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ صَيْبَهُ قَالَ: كَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَقْرَءُونَ التَّوْرَاةَ بِالْعِبْرَانِيَّةِ وَيُفَسِّرُونَهَا بِالْعَرَبِيَّةِ لِأَهْلِ الْإِسْلَامِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَا تُصَدِّقُوا أَهْلَ الْكِتَابِ وَلَا تُكَذِّبُوهُمْ وَقُولُوا ﴿ ءَامَنَا بِأَلِلَهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ الْآيَةَ.

وكان ابن عباس رض الله عنه وهو فقيه الأمة من أشد الناس في ذلك، ففي صحيح البخاري عنه أنه قَالَ: كَيْفَ تَسْأَلُونَ أَهْلَ الْكِتَابِ عَنْ شَيْء وَكِتَابُكُمْ الَّذِي أُنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ أَحْدَثُ تَقْرَءُونَهُ مَحْضًا لَمْ يُشَبِ وَقَدْ حَدَّثُكُمْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ بَدَّلُوا كِتَابَ اللهِ وَغَيَرُوهُ وَكَتَبُوا بِأَيْدِيهِمْ وَقَدْ حَدَّثُكُمْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ بَدَّلُوا كِتَابَ اللهِ وَغَيَرُوهُ وَكَتَبُوا بِأَيْدِيهِمْ الْكِتَابِ وَقَالُوا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنَا قَلِيلًا أَلَا يَنْهَاكُمْ مَا جَاءَكُمْ مِنْ الْعِلْمِ عَنْ مَسْأَلَتِهِمْ لَا وَاللهِ مَا رَأَيْنَا مِنْهُمْ رَجُلًا يَسْأَلُكُمْ عَنْ الَّذِي أُنْزِلَ عَلَيْكُمْ»

ومع ذلك كله نجد أن هؤلاء المجسمة يأخذون دينهم وعقيدتهم عن أهل هذه الكتب المحرفة التي حذر منها الله ورسوله والسلف الصالح، ودونك شواهد ما أقول:

تقدم آنفا قول ابن تيمية في بيان تلبيس الجهمية وكذلك في وشرح حديث النزول ومجموع الفتاوى \_: «وفي الإنجيل أن المسيح قال للحواريين إن أنتم غفرتم للناس فإن أباكم الذي في السماء يغفر لكم ظلمكم انظروا إلى طير السماء فإنهن لا يزرعن ولا يحصدن وأبوكم الذي في السماء هو يرزقهن» إ.هـ.

والعجب من المحقق لكتاب شرح حديث النزول عبد الرحمن الخميس حيث قال معلقا على هذا الكلام: في (مختلف الحديث): «هذا في الإنجيل الصحيح»!!!! وكأنه يقول صدق ابن تيمية وكذب الله ورسوله.

ويستميت ابن تيمية في كتاب درء التعارض في الذب عن التوراة ومدحها وتزكية ماتضمنته من عقائد، ويحصر المذموم من عقائدها في المذكور في كتاب الله وسنة رسوله وأما ما عدى ذلك فهو حق موافق لما عليه معتقد القرآن بدليل عدم ذم الله ورسوله له تنصيصا، فيقول: «وقوله: هبك الكتاب العزيز جاء على لغة العرب في الاستعارة والمجاز فما قولهم في الكتاب العبراني هو من أوله إلى آخره تشبيه صرف؟ إلى آخر كلامه.

فيقال: هذا من أعظم حجج أهل الإثبات على نفاة الصفات ومن أعظم الحجج على صدق الرسولين العظيمين وصدق الكتابين الكريمين اللذين لم يأت من عند الله كتاب أهدى منهما قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى اللّهُ عَلَى مَنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ ٱلْأُولَى ﴾ [الفصص: ٣٤] إلى قوله ﴿ قَالُوا لَوْلاَ أُونِي مُوسَىٰ مِن قَبْلُ فَالُوا لَوْلاَ أُونِي مُوسَىٰ مِن قَبْلُ قَالُوا لِيحَانِ تَظُنه مَل مَا أُونِي مُوسَىٰ أَولَم يَكُولُوا بِمَا أُونِي مُوسَىٰ مِن قَبْلُ قَالُوا سِحْرَانِ تَظُنه مَل مَا أُونِي مُوسَىٰ الله قوله ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِكِنَانِ مِن عِندِ ٱللهِ قَولُه ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِكِنَانِ مِن عِندِ ٱللهِ فَولَه ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِكِنَانِ مِن عِندِ ٱللهِ هُوا هُوا هُوا الفصى: ٤٩].

وقال تعالى حكاية عـن الجن ﴿ قَالُواْ يَنقَوْمَنَاۤ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًّا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِئ إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأحفاف: ٣٠].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۚ إِذْ قَالُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِن شَىّ ۗ قُلُّ مَنْ أَنزَلَ ٱللَّهَ عَلَى بَشَرِ مِن شَىّ ۗ قُلُ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهَا وَتُخْفُونَ كَيْرِيرٌ وَعُلِيمَ مَا لَدَ تَعْاَمُواْ ٱلتَّهُ وَكُمْ قُلُ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ وَتُخْفُونَ كَيْرِيرٌ وَعُلِيمَةً مَا لَدَ تَعْامُواْ ٱللَّهُ قُلُمَ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ

يَلْعَبُونَ ۞ وَهَلْذَا كِتَنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلِهَا ﴾ الأنعام: ٩١، ٩١].

وقــال تعالـــى: ﴿ ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي آحَسَنَ وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُم بِلِقَآءِ رَبِيهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَهَذَا كِننَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ الانعام: ١٥٤، ١٥٥) فقــد قرن الله تعالى بين الكتابين العربي والعبري في غير موضع.

ومن المعلوم ان موسى كان قبل محمد صلوات الله عليهما وسلامه ولم يأخذ عنه شيئا وكل من عرف حال محمد على يعلم أنه لم يأخذ عن أهل الكتاب شيئا فإذا أخبر هذا بمثل ما أخبر به مرسل واحد من غير تواطؤ ولا تشاعر فيما يمتن في العادة التوافق فيه من غير تواطؤ كان هذا مما يدل على صدق كل من الرسولين في أصل الرسالة وعلى صدق خبر كل من الرسولين فيما أخبر به صفات ربه إذا كان كل منهما أخبر بمثل ما أخبر به الآخر وهب أن بعض ألفاظ أحد الكتابين قد يحرفها المحرف فالكتاب الآخر المصدق له يبطل ذلك التحريف ويبين أن المقصود واحد.

وما ذكره من امتناع التحريف على كلية الكتاب العبري حق كما قال ويبين ذلك أن النبي على بين من تحريف أهل الكتاب ما شاء الله وذمهم على ما وصفوا الله تعالى به من النقائص كقولهم: إن الله فقير وإن الله بخيل وإنه تعب لما خلق السماوات والأرض فاستراح فقال تعالى ﴿وَمَا مَسَنَا مِن لَنُوبٍ ﴾ إن ٢٨].

فلو كان ما في التوراة من إثبات الصفات مما بدلوه وافتروه لكان إنكار هذا من أعظم الواجبات ولكان الرسول يعيبهم بما ينكره النفاة من التشبيه والتجسيم وأمثال هذه العبارات فلما كان الرسول العربي مقرا لما في التوراة





من الصفات ومخبرا بمثل ما في التوراة كان ذلك من أعظم دليل على أن ما في التوراة من الصفات التي أخبر بها الرسول العربي أيضا ليس مما كذبه أهل الكتاب.

وفي الصحيحين عن عبدالله بن مسعود أن خبرا من اليهود لما أخبر النبي على النبي على النبي أن الله يوم القيامة يمسك السماوات على اصبع والأرضين على أصبع والجبال على اصبع والشجر والثرى على اصبع وسائر الخلق على أصبع ثم يهزهن ثم يقول: أنا الملك أنا الملك ضحك رسول الله على تعجبا وتصديقا لقول الحبر ثم قرأ قوله تعالى ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطْوِيَنَتُ بِيَعِينِهِ عَلَى الزم: ١٧].

وهذا الحديث رواه من هو من أعلم الصحابة وأعظمهم اختصاصا بالنبي على عبدالله بن مسعود ورواه عنه وعن أصحابه من هو أجل التابعين وأتباع التابعين قدرا ورواه أيضا عبدالله بن عباس الذي هو من أعلم الصحابة في زمانه وأصحاب ابن مسعود وابن عباس من اعظم التابعين علما وقدرا عند الأمة.

وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ وفيهما أيضا من حديث ابن عمر في تفسير هذه الآية ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ [الزم: ١٧] ما يناسب هذا الحديث ويوافق قول أهل الإثبات ويبين أن النبي ﷺ لم يكن ينكر على أهل الكتاب ما يخبرون به من الصفات التي تسميها النفاة تجسيما وتشبيها وإنما أنكر عليهم ما وصفوا الله تعالى به من النقائص والعيوب.

ولهذا لم ينقل عن أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان وأئمة المسلمين أنهم ذموا أهل الكتاب بما يذمهم به نفاة الصفات ولا يذكرون

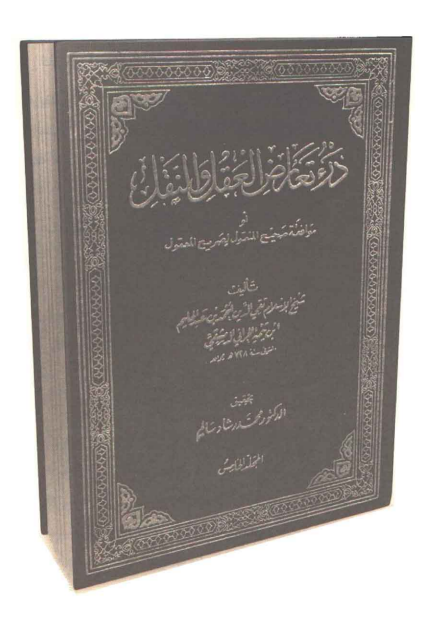
لفظ التجسيم ونحوه من الألفاظ التي أحدثها المحدثون: لا بمدح ولا ذم ولا يقولون ما تقوله النفاة إن التوراة فيها تشبيه كما قال ابن سينا الكتاب العبراني كله من أوله إلى آخره تشبيه صرف.

فإنه يقال له: ما تعني بقولك: إنه تشبيه أتعني أنه متضمن للإخبار بأن صفات السرب مثل صفات العباد أو متضمن لإثبات الصفات التي يوصف الخلق بما هو بالنسبة إليهم كتلك الصفات بالنسبة إلى الله؟

فإن أردت الأول فهذا كذب على التوراة فليس فيها الإخبار بأن صفات كصفات عباده بل فيها نفي التمثيل بالله اله.







### دره تعارض العقبل والنفسل

77

وعن ابن عباس رضى الله عنها أنه سأله رجل عن تفسير آية ، فقال : ما يؤمنك أنى لو أخبرتك بها لكفرت بها ، وكفرك بها تكذيبك بها . فتبين أنه ليس كل أحد يليق بمعرفة جميع العلوم .

ولهذا قال تعالى : ﴿ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَسَالَتْ أَوْدِيَةً بِقَلَرِهَا ﴾ إلى قوله : ﴿ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ ﴾ [سورة الرحد : ١٧] ، فإن هذا مثل ضربه الله فشبه فيه ما يتزَّله من السماء من العلم والإيمان بالمطر ، وشبه القلوب بالأودية ، والأودية منها صغار وكبار ، فكل واد يسيل بقدره .

فهذا ونحوه حق ، ولكن حقائق الأمور التي بدَّعيها هؤلاه الملاحدة ، هي في الحقيقة نئي وتعطيل تنكرها القلوب العارفة الذكية ، أعظم مما تنكرها قلوب العامة ، وكلَّما قوى عقل الرجل وعلمه زاد معرفة بفسادها ، ولهذا لا يستجيب لهم الرجل إلا بقدر نقص عقله ودينه .

وقوله (۱۱ : ه هبك (۲) الكتاب العزيز جاء (۲۲ على لغة العرب فى الاستعارة والمجاز (۱۱ ، فا قولهم فى الكتاب العبرانى ، وهو (۱۰ من أوله إلى آخره تشبيه صرف ؟ ه إلى آخر كلامه .

فُيقال : هذا من أعظم حجج أهل الإثبات على نفاة الصفات ،

 <sup>(1)</sup> أي ابن سيتا في الرسالة الأضحوية . ص -ه . وسيق ورود هذا النص ص ١٧ . وقابلته
 مثال على الأضحوية .

<sup>(</sup>۲) خيا سبق : و ثم حيك و.

<sup>(</sup>٣) فيا سبق . ول والأضحرية و : جاليا .

<sup>(1)</sup> فَهَا سَبَى، وَلَ وَالْأَصْحَوِيةَ وَ : عَلَى لَفَةَ العَرْبِ وَعَادَةً لَسَائِهِمَ فَي الاستعارة والجاز.

 <sup>(</sup>٥) فيا سبق: وكله: الأضحوية: كله.



الجبزه الخامس

٧Y

ومن أعظم الحجج على صدق الرسولين العظيمين، وصدق الكتابين الكريمين ، اللذين لم يأت من عند الله كتاب أهدى منها

قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ الْكِتَابَ مِن بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ الْأُولَىٰ ﴾ [سورة الفصص : ٤٢] إلى قوله ﴿ قَالُوا لَوْلاً أُونِيَ مِثْلَ مَا أُونِيَ مُوسَىٰ أُولَم يَكُفُرُوا بِمَا أُونِيَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ قَالُوا سِحَرَانِ تَظَاهَرًا ﴾ مُوسَىٰ أُولَم يكفُرُوا بِمَا أُونِيَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ قَالُوا سِحَرَانِ تَظَاهَرًا ﴾ [سورة الفصص : ٤٨] إلى قوله : ﴿ قُلْ فَأَنُوا بَكِتَابٍ مِّنْ عِندِ اللّهِ هُو أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِعهُ إِن كُنتُم صَادِقِينَ ﴾ الآيات [سورة القصص : ٤٩] أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِعهُ إِن كُنتُم صَادِقِينَ ﴾ الآيات [سورة القصص : ٤٩] وقال تعالى حكاية عن الجن : ﴿ قَالُوا يَاقُومَنَا إِنّا سَيِمَنَا كِتَابًا أُنزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا يَبْنَ يَدَيّهِ بَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا يَبْنَ يَدَيّهِ بَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا يَبْنَ يَدّبِهِ بَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا يَبْنَ يَدَيّهِ بَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُن يَعْدِ اللّهِ هَا إِلَيْ الْحَقِيقِ وَالْحَقَافَ : ٢٠].

وقال تعالى : ﴿ وَمَا قَلَدُوا اللّهَ حَقَّ قَلْدِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشْرٍ مِّن شَيْء قُلْ مَن أَنزَلَ اللّهَ عَلَى جَاء بِهِ (١) مُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى ص ٣٤ لَلنّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ نَبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيراً وَعُلْمَتُم مَّا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلاَ آبَالُوكُمْ قَلِ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُم فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ، وَهَذَا كِتَابِدُ أَنْتُمْ وَلاَ آبَالُوكُمْ قَلِ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُم فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ، وَهَذَا كِتَابِدُ أَنْزَلْنَاهُ مَبَارَكُ مُصَلّقُ اللّهِ يَيْنَ يَدَيّهِ وَلِتُنافِرَ أَمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَرْلَهَا ﴾ . [سورة الأنعام ٩١ ، ٢٩] ١٠٠ .

وقال تعالى : ﴿ ثُمَّ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابِ تَمَامًا عَلَى الَّذِي أَحْسَنَ وَمَلْنَا وَتَفْصِيلاً لَكُلُّ شَيْءٍ وَهُدَّى وَرَحْمَةً لَّمَلَّهُم بِلِقَاءِ رَبَّهِمْ يُؤْمِنُونَ و وَهُذَا (١) عند قرله تعالى : (الذي جَاء به) ينهى الكلام الوجود في (هـ) والذي لا يوجد في (ر) . وأوله في ص ٧٤.

## درء تعارض العقبل والنقسل

Y۸

كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَمَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ ﴾ [سورة الانعام عير ١٥٥ ] . فقد قرن الله تعالى بين الكتابين العربي والعبرى في غير موضع .

ومن المعلوم أن موسى كان قبل محمد صلوات الله عليها وسلامه . ولم بأخذ عنه (۱) شيئا ، وكل من عرف حال محمد صلى الله عليه وسلم بعلم أنه لم بأخذ عن أهل الكتاب (۱) شيئا . فإذا أخبر هذا بمثل ما أخبر به هذا عن مرسل واحد من غير تواطوه (۱) ولا تشاعر فها يمتنع فى العادة التوافق فيه من غير تواطؤ (۱) كان هذا مما يدل على صدق كل من الرسولين في أصل الرسالة ، وعلى صدق خبر كل من الرسولين فيا أخبر به الرسولين فيا أخبر به من صفات ربه ، إذ كان كل منها أخبر بمثل ما أخبر به الآخر . وهب أن بعض ألفاظ أحد الكتابين قد بحرَّفها الحرَّف ، فالكتاب الآخر المصدَّق له يبطل ذلك التحريف ، ويبين أن المقصود واحد .

وما ذكره من امتناع التحريف على كليَّة الكتاب العبرى حق كها قال ، ويبين ذلك أن النبى صلى الله عليه وسلم بيَّن من تحريف أهل الكتاب ما شاء الله ، وذمّهم على ما وصفوا<sup>(ه)</sup> الله تعالى به من النقائص ، كقولهم : إن الله فقير ، وإن الله بخيل ، وإنه تعب لما خلق

<sup>(</sup>۱) عنه : في (هـ) ومكائبًا بياض في (ر).

<sup>(</sup>۲) الکتاب : فی (هـ) ومکّانها بیاض فی (ر) .

<sup>(</sup>P) ر : تواطی .

<sup>(</sup>٤) ر : تواطي وليست في (هـ) .

 <sup>(</sup>a) ر: عل ما وصف، وتصح عل أساس البناء للسجهول.



V4

الحيزه الحامس

السموات والأرض فاستراح . فقال تعالى : عِنْ وَمَا نَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبِ لَهُ [سورة ق: ٣٨].

فلو كان ما في التوراة من اثبات الصفات مما بدُّلوه وافتروه . لكان إنكار هذا من أعظم الواجبات . ولكان الرسول يعبيهم بما ينكره (١) النفاة من التشبيه والتجسم . وأمثال هذه العبارات ، فلمَّا كان الرسول العربي مقرِّراً لما في التوراة من الصفات وغيرًا يمثل ما في التوراة . كان ذلك من أعظم دليل على أن ما في التوراة من الصفات التي أخبر بها الرسول العربي أيضًا . ليس عما كذَّبه أهل الكتاب(٢) .

وفي الصحيحين عز/ عبد الله بن مسعود أن حبّرًا من اليهود لمَّا أخبر ﴿ ص ٥٠ النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن الله يوم القيامة يُمسك السهاوات على أصبع والأرضين على أصبع ، والجبال على أصبع ، والشجر والثرى على أصبع ، وسائر الحَلق على أصبع ، ثم يهزَّهن . ثم يقول : أنا الملك ، أنا الملك – ضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم تعجبًا وتصديقا لقول الحبر ، ثم قرأ قوله تعالى : ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدَّرِهِ وَ الْأَرْضُ جَمِيعًا ﴿ قَبْضُتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ والسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾ [سورة الزمر: ١٧].

وهذا الحديث رواه من هو من أعلم الصحابة وأعظمهم اختصاصًا

<sup>(</sup>۱) ر : بما ينكروه . وهو تمريف .

<sup>(</sup>٢) بعد كلمة و الكتاب و توجد اشارة إلى الهامش في نسخة (هـ) حيث كتب ما بلي: ٥ الإثبات الصفات أخرت به الرسل أكثر عا أخرت بالماد . فالتوراة علودة من الصفات وليس المعاد فيا كلـالك حتى قبل : ليس فيها ذكر المعاد ، وأعظم آبة في القرآن آبة الكرسي المطمسنة فللك ، وقوله صل الله عليه وسلم لأبي [بن كعب]: ليهنك العلم أبا المنفره.

### داء تعارض العقبل والنقبيل

۸.

بالنبى صلى الله عليه وسلم: عبد الله بن مسعود، ورواه عنه وعن أصحابه من من أجل التابعين وأتباع التابعير قدرًا، ورواه أيضا عبد الله بن عنا الذى هو أعلم الصحابة فى زمانه، وأصحاب ابن مسعود وابن عباس من أعظم التابعين علمًا (١) وقدرا عند الأمة.

وفى الصحيحين من حليث أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم ، وفيهما أيضا من حديث ابن عمر فى تفسير هذه الآية : ﴿ وَمَا قَلَدُوا اللَّهَ حَتَّ قَدْرِهِ ﴾ [سورة الزمر ٦٧] ما يناسب هذا الحديث (٦٠) ،

(١) علما : لم يظهر منها في (ر) إلا حرف العين، وليست في (هـ).

(٢) جاء عنا الحديث عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه في أربعة مواضع في البخارى : موضع ف كتاب التفسير ١٧٦/٦ (كتاب التفسير. سورة الزمر) وثلاثة مواضع في كتاب التوحيد ١٢٣/٩ وكتاب التوحيد باب قول الله تعالى: لما خلقت يبدي . ١٣٤/٩ (كتاب التوحيد ، باب قول الله تعالى: إن الله بمسك السياوات والأرض أن تزولاه ، ١٤٨/٦ (كتاب التوحيد ، باب كلام الرب عز وجل يوم القيامة مع الأنياء وخيرمم ) . والحديث منه أيضاً في مسلم ٢١٤٧/٤ (كتاب صفات المنافقين ، باب صفة القيامة والجنة والتار) ؛ ول الترمذي ( بشرح ابن العربي ١١٩/١٢ (كتاب التفسير ، تفسير سورة الزمر) ؛ المسند (ط. المارك) ٢٠٧/٠ ، ٢٠٠/٠ ، ١٧٠ - ١٧١ . وجاه الحديث عن ابن عباس رضي الله عنها في : سن الترمذي (بشرح ابن العربي) ١١٩/١٢ (نفس الكتاب والباب السابقين) . وأماما أشار إليه ابن تيمية من وجود روايتين عن أبي هريرة وابن عمر في الصحيحين في تفسير سورة الزمر تناسبان هذا الحديث فأولها في البخاري ١٢٦/٦ (كتاب التفسير، سورة الزمر) : أن أبا عريرة قال : سعت رسول الله صلى اقة عليه وسلم يقول : يقبض الله الأرض ويطوى السياوات بيمينه ثم يقول : أنا لللك أبن ملوك الأرض ؟ وهذه الرواية في مسلم ٢١٤٨/٤ ( نفس الكتاب والباب السابقين) . وفي نفس هذا الموضع الأخير ثلاث روايات عن عبد الله بن عسر يذكر فها عن النبي صلى الله عليه وسلم أن الله سبحانه يطوى الساوات يوم القبامة ثم بأخلص بيده البني ، وفي رواية أنه عز وجل يقول : أنا أنه ( ويقبض أصابعه ويسطها). وذكر ابن كثير في تفسير آية ٩٧ من. سورة الزمر أن البخارى روى هذا الحديث عن ابن عمر . وذكر أن الحليث هو رواية مختصرة عن نافع عن ابن عمر . وقال إن النسائي وابن ماجة روباه أيضًا عن ابن عمر. والحديث في المستد (ط. المعارف) ٢٤٧/٧ – ٢٤٨ ، ١٩/٨.

## الجيزء الحامس

وبوافق قول أهل الإثبات ، ويبين أن الني صلى الله عليه وسلم لم يكن ينكر على أهل الكتاب ما يخبرون به من الصفات التى تسميها النفاة تجسيماً وتشبيها ، وإنما أنكر عليهم ما وصفوا الله تعالى به من النقائص والعيوب .

ولهذا لم بُنقل عن أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان وأثمة المسلمين أنهم ذمّوا أهل الكتاب بما يذمهم به نفاة الصفات ، ولا يذكرون لفظ ه التجسم ، ونحوه من الألفاظ التي أحدثها المحدثون : لا بمدح ولا ذم ، ولا يقولون ما تقوله النفاة : إن التوراة فيها تشبيه ، كما قال ابن سينا : ه الكتاب العبراني كله من أوله إلى آخره تشبيه صرف ، .

فإنه يقال له: ما تعنى بقولك: إنه تشبيه ، أتعنى أنه منضمن للإثبات للإخبار بأن صفات الرب مثل صفات العباد ، أو منضمن لإثبات الصفات التى يُوصف الخلق بما هو بالنسبة إليهم كتلك الصفات بالنسبة إلى الله ؟

فإن أردت الأول ، فهذا كذب على التوراة ، فليس فيها الإخبار بأن صفات الله كصفات عباده ، بل فيها نفي التمثيل بالله .

وإن أردت الثانى ، فهذا أمر لابد منه لك ولكل أحد ، فإنك / وأمثالك تقولون : إن الله موجود ، مع قولكم : إن الموجود ينقسم إلى ص ٣٦ واجب وممكن ، وتقولون : إنه عقل وعاقل ومعقول . مع قولكم: إن اسم العقل يقع على العقول العشرة ، وتقولون : إنه علة للعالم ، مع

### الجيزه الخامس

والاتحاد ، وقالوا : إن الإنسان مثل الله ، وأن قوله : ﴿ لَّبُسَ كَمِثْلِهِ شَيُّة كه [سورة الشورى: ١١] المراد أنه ليس كالإنسان الذي هو مثل الله شيء، ويقولون : إن الفلك إنما يتحرك تشبهًا بما فوقه، فيجعلون العبد قادراً على أن يتشبِّه بالله ، وأن الفلك يتشبه بالله ، أو يتشبه بالعقل المشبِّه .

فإذا كان في التوراة : إنا سنخلق بشراً على صورتنا يشبهنا ، أو نحو هذا ، فغايته أن يكون الله خالقًا لمن يشبهه بوجهِ . وأُنتَم قد جعلتُم العبد ـ قادراً على أن يتشبه بالله بوجه ، فإن كان التشبُّه بالله باطلاً من كل وجه، ولا يمكن الموجود أن يشبه برجه من الوجوه، فتشبيهكم أنكر من تشبيه أهل الكتاب، لأنكم جعلتم العبد قادرًا على أن يتشبُّه بالرب ، وأولئك أخبروا عن الرب أنه قادر على أن يخلق ما / يشبهه . ص ٣٧

فكان في قولكم إثبات التثبيه وجعله مقدورًا للعبد ، وأولئك مع إثبات التشبيه إنما جعلوه مقدوراً للربّ ، فأى الفريقين أحق بالذم والملام ؟ أنتم أم أهل الكتاب ؟ إن كان مثل هذا التشبيه منكرًا من القول وزوراً ، وإن لم يكن منكرًا من القول وزوراً ، فأهل الكتاب أقوم منكم ، لأنهم تبعوا ألفاظ النصوص الإلهية ، التي أثبتت ما أفبتت مقدورًا لرب البريَّة ، وأنتم ابتدعتم ما ابتدعتم بغير سلطان من الله .

وأيضًا فيقال : إنه ما من موجودين إلا بينهما قدر مشترك وقدر مميز ، فإنها لا بد أن يشتركا في أنها موجودان(١٠) ثابتان حاصلان، وأن (١) إِنْ كَانَ . . رَزِراً : كَذَا فِي (ر) والعبارة مختصرة في (هـ) . والمقصود : . . فأتُمْ أَسَ بالذم

(١) أنها موجودان : ظهرت بعض حروف هذه العبارة في (١) وأثبتها عن (هـ).







وقال تعالى: ﴿ لَقُدْ كَفُرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ قَالِثُ ثَلَاثَةٌ وَمَا مِنْ إِلَهَ إِلاَّ إِلَهٌ واحِدٌ وإِنَّ لَمُّ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُرُنُونَ لَيَمَسُنُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمُ عَذَابِ اليَّمِّ الْفَلاَ يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسَتَغْفُرُونَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رُّحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٧ - ٧٤].

ثم إنه جمع اليهود والنصارى في قوله: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ النَّهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ النَّصَارِىَ الْمُسِيحُ ابْنُ اللّهِ ذَلِكِ قَولُهُمْ بِالْقُواهِمِمْ يُصَاهِعُونَ قُولُ الّذِينَ كُفُرُوا مِن قَبْلُ قَاتَلُهُمْ اللّهُ أَنْى يُؤْفِكُونَ ﴾ [الله أنّى يُؤْفِكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٠].

ومن المعلوم لمن له عناية بالقرآن أن جمهور اليهود لا تقول: إن عزير ابن الله، وإنما قاله طائفة منهم، كما قد نقل أنه قاله فنحاص بن عازورا، أو هو وغيره.

وبالجملة إن قائلي ذلك من اليهود قليل، ولكن الخبر عن الجنس. كما قال: ﴿ الذين قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسُ قَلْ جُمُعُوا لَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، فالله سبحانه بين هذا الكفر الذي قاله بعضهم وعابه به، فلو كان ما في التوراة من الصفات التي تقول النفاة إنها تشبيه وتجسيم، فإن فيها من ذلك ما تنكره النفاة وتسميه تشبيها وتجسيماً، بل فيه إثبات الجهة وتكلم الله بالصوت، وخلق آدم على صورته وامثال هذه الأمور.

فإن كان هذا مما كذَّبته اليهود وبدلَّته، كان إنكار النبي عَلَي لذلك وبيان ذلك أولى من ذكر ما هو دون ذلك، فكيف والمنصوص عنه موافق للمنصوص في التوراة؟! فإنك تجد عامة ما جاء به الكتاب والاحاديث في الصفات موافقاً مطابقاً لما ذكر في التوراة، وقد قلنا قبل ذلك إن هذا كله مما يمتنع في العادة توافق المخبرين به من غير مواطأة.

وموسى لم يواطئ محمداً، ومحمد لم يتعلم من أهل الكتاب. فدل ذلك على صدق الرسولين العظيمين، وصدق الكتابين الكريمين.

وقلنا: إن هذا لو كان مخالفاً لصريح المعقول لم يتفق عليه مثل هذين الرجلين، اللذين هما وامثالهما أكسل العالمين عقلاً، من غير أن يستشكل ذلك وليهما المصدق، ولا يعارض بما يناقضه عدوهما المكذّب، ويقولان: إن إقرار محمد على لاهل الكتاب على ذلك، من غير أن يبين كذبهم فيه، دليل على أنه ليس مما كذّبوه وافتروه على موسى، مع أن هذا معلوم بالعادة، فإن هذا في التوراة كثير جداً، وليس لامة كثيرة عظيمة منتشرة في مشارق الارض ومغاربها، غرض في أن تكذب على من تعظمه غاية التعظيم، بما يقدح فيه، وتبين فاد اقواله، ولكن لهم غرض في أن يكذبوا كذباً يقيمون به رياستهم وبقاء شرعهم، والقدح فيما جاء به من ينسخ شبئاً منها، كما لهم غرض في الطعن على عيسى بن مربم وعلى محمد صلى الله عليهما وسلم، فإذا قالوا ماهو من جنس القدح في

TTA

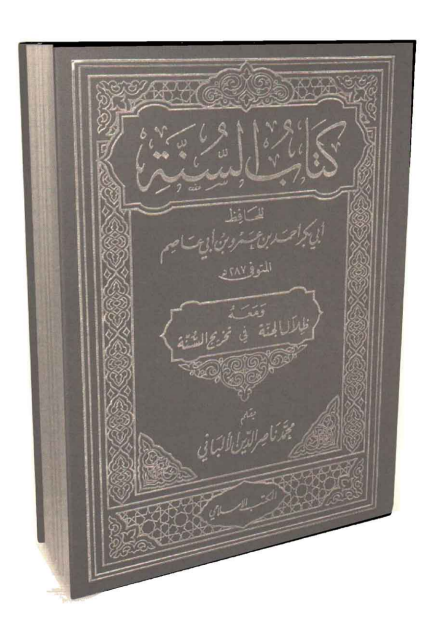


وقد اعترف الألباني في تخريج كتاب السنة لا بن أبي عاصم المسمى بظلال الجنة أن حديث الاستلقاء منكر كأنه من وضع اليهود، رغم أنه ورد في مرجع معتبر من مراجعهم الكبيرة، وصححه أثمتهم الكبار كما تقدم آنفا.

فاعتراف الألباني بأن هذا الحديث من وضع اليهود اعتراف خطير يشهد بأن أمهات مصادر كتب التوحيد عند القوم قد شيبت بأقذار العقائد اليهودية فافهم.







الحارث، عن عبدالله بن مُنين (١) قال:

ينا أنا جالس في المسجد إذ جاءه قتادة بن النعمان فجلس فتحدث ثم الب إليه ناس فقال: انطلق بنا يا ابن مُنين إلى أبي سعيد الخدري، فإني قد أخرن أنه قد اشتكل. قال: فانطلقنا حتى دخلنا على أبي سعيد فوجدناه منلقباً رافعاً إحدى رجليه على الأخرى، فسلمنا وقعدنا، فرفع قتادة يده فرصة شديدة. قال أبو سعيد: أوجعتني. قال: ذلك أردت، ألم نسم رسول الله على يقول:

الما نضلُ الله خلقه استلقىٰ ثم وضع إحدىٰ رجليه علىٰ الأخرىٰ، ثم قال: لا ينفى أن يفعل مثل هذا؛، قال أبو سعيد: نعم.

 استاده ضعیف، والمتن منكر، كأنه من وضع الیهود. آفته سعید بن الحارث، رینان: الحارث بن سعید وهو الأصح وهو مجهول الحال. وشیخه عبدالله بن منین وإن رئه بعنوب بن سفیان فقد قال الذهبي:

اما روىٰ عنه سوىٰ الحارث بن سعيد، يشير إلىٰ أنه مجهول العين.

ربقية رجال الإسناد ثقات رجال البخاري، لكن في محمد بن فليح كلام غير يسير، حلى ثال فيه ابن معين: ليس بثقة. وقال الحافظ في «التقريب»: "صدوق يهم». وتعديث أخرجه ابن منده في «المعرفة» (٢/ ١٣٢/ ١) من طريق المؤلف.

## ۱/۱۲۲ - (باب: في تعجب ربنا من بعض ما يصنع عباده مما بتقرب به إليه)

٥٦٩ - ثنا أبو بكر بن أبي شيبة، ثنا عفان، ثنا حماد بن سلمة، عن على بنا السائب، عن مرة، عن عبدالله، عن النبي ﷺ قال:

اعجب ربنا تبارك وتعالى من رجلين رجل قام من فراشه ولحافه... فذكر عديث.

\* حديث حسن، رجاله كلهم ثقات رجال الصحيح، غير أن عطاء بن السائب كان اختظ، وقد روى عنه حماد في حالة اختلاطه أيضاً، فلم يتميز لنا هل تلقاء عنه في هذه الحالة أو قبلها. وإنما حسنت الحديث لأن له شواهد كما قلت في «تخريج النف» (/ ۲۱۹ - ۲۲۰).

<sup>(</sup>١) بالبيم المضمومة، ووقع في الأصل بالحاء وهو تحريف.

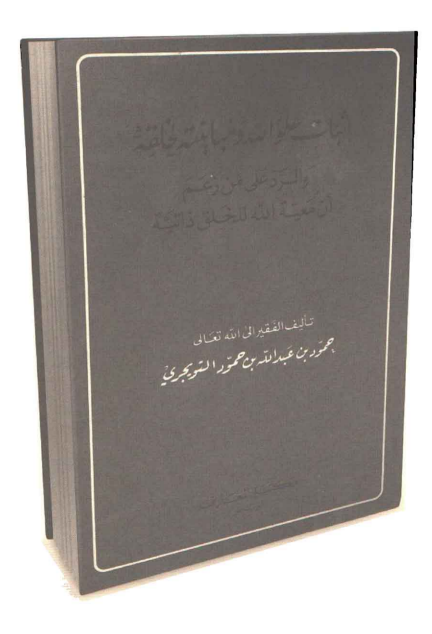
ويحتج حمود التويجري كأسلافه بأخبار اليهود ويعتنق عقائدهم ففي كتابه إثبات علو الله ومباينته لخلقه والذي قدم له عليه ابن باز وذيل عليه العثيمين يقول: «روى أبو صفوان الأموي بإسناده إلى كعب الأحبار قال: قال الله وعلى أن الله فوق عبادي، وعرشي فوق جميع خلقي، وأنا على عرشي أدبر أمور عبادي، ولا يخفى على شيء في السماء ولا في الأرض» وقد ذكره الذهبي في كتاب «العلو» وابن القيم في كتاب «اجتماع الجيوش الإسلامية» وقال الذهبي: رواته ثقات» إ.هـ.

وهكذا يجيزون الاحتجاج في عقائدهم بما يرويه كعب الأحبار الحبر البهودي سلفا وهو من شهد عليه معاوية بالكذب كما تقدم في صحيح البخاري، ومن المعلوم عند المحدثين أن رواية الكذاب مردودة.

وهذا الذهبي في آخر سطر من ترجمة كعب الأحبار كما في السير يقول ما نصه: «فمن الذي يستحل أن يورد اليوم من التوراة شيئا على وجه الاحتجاج معتقدا أنها التوراة المنزلة؟ كلا والله» إ.هـ.







في كتاب « العلو » قبل كلام السجزي بصفحتين ، واقره على ذكر الذات ، فلا وجه إذاً لاعتراضه على السجزي . وقد ذكر هذه الكلمة عدد كثير من كبار العلماء كا ذكر ذلك الذهبي في كتاب « العلو » بعد ذكره لكلام ابن أبي زيد المالكي . وسيأتي ذكر ذلك إن شاء الله تعالى .

وذكر شيخ الاسلام أبو العباس بن تيية عن علماء المالكية أنهم حكوا إجماع أهل السنة والجماعة ، على أن الله بذاته فوق عرشه ، وفي هذا مع ما تقدم رد على اعتراض الذهبي على السجزي ، وقد بين الذهبي مراد العلماء من ذكر هذه الكلمة ، وهو التفريق بين كونه تمالى على العرش ، وكونه معنا بالعلم ، وعلى هذا فليس ذكر الذات من فضول الكلام كا سيأتي في كلام الذهبي الذي تعقب به كلام ابن أبي زيد القيرواني ، وإنا هو من الإيضاح والتفريق بين علو الله فوق العرش بذاته ، وبين معيته بالعلم مع الخلق .

## قول كعب الأحبار

روى أبو صفوان الأموي بإسناده إلى كعب الأحبار قال : قال الله عز وجل في التوراة : « أنا الله فوق عبادي ، وعرشي

24.

0 8

فوق جميع خلقى ، وأنا على عرشي أدبر أمور عبادي ، ولا يخفى على شيء في السماء ولا في الأرض » وقسد ذكره النهى في كتاب « العلو » وابن القيم في كتاب « اجتماع الجيوش الإسلامية " وقال الذهبي : رواته ثقبات . وقبال ابن القيم رواه أبو الشيخ وابن بطـة وغيرهما بـإسنـاد صحيح عن كعب ، وروى أبو الشيخ في كتاب « العظمة » بإسناده إلى كعب الأحبار قال : إن الله عز وجل خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن ، ثم جعل بين كل سائين كا بين السهاء الدنيا والأرض ، وجعل كثفها مثل ذلك ، ثم رفع العرش فاستوى عليه ، وقد ذكره الذهبي في كتاب « العلو » وابن القم في كتاب « اجتماع الجيوش الإسلامية » وقال الذهبي الإسناد نظيف.

# قول مسروق بن الأجدع

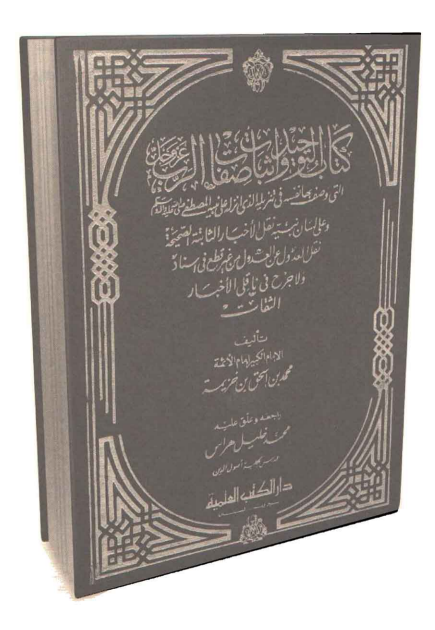
روى على بن الأقمر عن مسروق قال : حدثتني الصديقةبنت الصديق ، حبيبة حبيب الله المبرأة من فوق سبع سموات . ذكره الذهبي في كتاب « العلو » وابن القيم في كتاب « اجتماع الجيوش الإسلامية » وقال الذهبي إسناده صحيح وصححه أيضا ابن القيم .



وممن اعترفوا بتسرب الفكر اليهودي إلى كتب هؤلاء المجسمة محمد خليل الهراس في تعليقاته على كتاب التوحيد لا بن خزيمة، والهراس ممن زكى عقيدتهم وعلمهم ابن باز كما تجدون ذلك في مجموع فتاواه ج١ص١٣٨.







#### - 144 -

حدثنا عدبن يمي - أسكته الله جنته - قال ثنا يزيد بن أبي حكم العدني قال ثنا الحكم بن أبان قال: سمت عكرمة يقول سمت ابن عباس رمني الله عنه وسئل هل رأى محد صلى الله عليه وسئل ربه ؟ قال نعم فقلت لابن عباس أليس للله يقول: (لاتدركه الابصار وهو بدرك الابصار)؟ قال: لاأم لك ذلك نوره إذا تبلى بنوره لم يدركه شيء، قال محد بن يميي امتنع على أبر اهيم بن الحكم (في هذا الحديث فحار الله لى هذا أجل منه يعنى أن يزيد بن أبي حكيم أجل من إبراهيم بن الحكم أى أنه أو ثق منه ، قال محد أن يميي قال لى ابنه يعنى ابن إبراهيم بن الحكم تعال حتى يحدثك فلم أذهب فحدثنا عبد الرحمن بن شر بن الحكم قال ثنا موسى بن عبد العزيز القنبارى قال ثنا عبد الرحمن موسى - أصله فارسى سكن اليمن ـ قال حدثنى الحكم قال ثنا عبد الرحمن موسى - أصله فارسى سكن اليمن ـ قال حدثنى الحكم قال ثنا عبد الرحمن موسى - أصله فارسى سكن اليمن ـ قال حدثنى الحكم قلت أنا لابن عباس أليس يقول ألرب عز وجل (لاتدركه الابصار وهو يدرك الابصار)؟ فقال لاأم لك وكانت كلته فهذلك نوره الذى هر نوده إذا تجل بنوره لا بدركه شيه .

حدثا عمد بن عيسى قال ثنا سلة بن الفصل قال حدثنى محمد بن إسحاق عن عبد الرحن ابن الحرث بن عبد الله بن عياش بن أى ربيعة عن عبد الله ابن أي سلة أن عبد الله بن عمر بن الحطاب معت إلى عبد الله بن العباس يسأله على وأى محمد صلى الله عليه وسلم ربه ؟؟ فأرسل إليه عبد الله ابن العباس أن نعم فرد عليه عبد الله بن عمر دسوله أن كيف وآه؟ قال (فأوسل اله وأه) في روضة حضراء دونه فراش من ذهب على كرس من ذهب عرب كرس من ذهب عرب كرس من ذهب عرب كرس من كر

<sup>(</sup>۱) لعل ابن عباس أخذ رأيه هذا من كعب الاحبار فقد كان كعب يقول إن الله قسم كلامه ورؤيته بين موسى وعمد

فتأملوا وتدبروا رحمني الله وإياكم كيف تجاسرت هذه الطائفة واجترأت على الله تعالى بمضاهاة اليهود والنصارى وتصديقهم فيما زعموه وقالوه من العظائم في حق الله تعالى، فجمعوا بذلك بين إحياء الوثنية الأولى حيث نحتوا لهم صنما ذهنيا زاعمين أنه الله تعالى وموافقة اليهود والنصارى.

بيد أننا مع كل ذلك لا نشرك أحدا من المجسمة لمجرد وصفه لله تعالى بالصفات الواردة في هذه الوثائق، وذلك لأنهم تعلقوا بظواهر النصوص وتشبثوا بها، فدفعنا بهذه الشبهة عنهم حكم التشريك، بل ونص أثمتنا على أن من قال بشرك هؤلاء المشبهة فهو فاسق.

والمعصم من هذا البلاء أن يعلم العاقل أن كتاب الله تعالى منه آيات محكمات هو أم الكتاب وأخر متشابهات، كما نص الله تعالى على ذلك في الآية السابعة من سورة آل عمران، وأن الآيات المتشابهة هي المحتملة لأكثر من معنى وأما المحكمات فهي التي لا تحتمل إلا معنى واحدا، فما احتملت تعدد المعاني فلا يحتج بها في العقيدة، وإنما يحتج في العقيدة بما لا تحتمل إلا معنى واحدا، ألا وهي الأمهات والتي سماها الله تعالى ﴿أُمُ اللهُ عَلَى أَصِلُه، وعليه، فإنك متى أتيت على:

قوله تعالى ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجْهَهُ ﴾ ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكِ ﴾ فاعلم أن الوجه هنا معناه الذات ولا يجوز أن تأخذ منه معنى جارحة الوجه.

وقوله تعالى ﴿ وَلِلْصَنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾ و﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا ﴾ أي عنايتنا وحفظنا.

وقوله ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ أي قوت و ﴿ بَلِّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ أي نعمتاه الظاهرة والباطنة و ﴿ لِمَا خَلَقُتُ بِيَدَى ﴾ أي بقدرتي وكرامتي.

وقوله ﴿جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ أي حق الله.

وقوله ﴿عَن سَاقِ ﴾ أي عن شدة.

وقوله ﴿ اَلْمِنْكُم مَن فِي اَلسَّمَآءِ ﴾ أي جبريل عِلَى أو الملائكة، وقوله ﴿ تَعْرُجُ الْمَلَائِكِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وهكذا يجب أن ننزه الله تعالى عن كل الصفات التي لا تليق به تعالى، إذ هو من وصف نفسه بقوله ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَى أَنَّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُنْ لَهُ, كُنْ لَهُ, كُنْ لَهُ, كُنْ لَهُ, كُنْ لَهُ, كُنْ لَهُ, كَانُ لَهُ, سَمِيًا ﴾.

هذا والحمد لله أولا وآخرا وظاهرا وباطنا، ونسأل الله لنا وللجميع التوفيق والهداية وصلاح النية وصلاح العمل إنه ولسي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

كتبه مسعود بن محمد المقبالي وقد تم في فجر العاشر من شهر ذي الحجة عام ١٤٣٤ هجري سلطنة عُمان \_ ولاية صحار \_ فلج العوهي.





## الفهرس

| Y                                                                                                              | فبعث الله نوحا ﷺ                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| ٩                                                                                                              | فبعث الله صالحا ﷺ                   |
| 1 •                                                                                                            | فبعث الله نبيه هودا ﷺ               |
| 11                                                                                                             | وبعث الله نبيه إبراهيم ﷺ            |
| 1 &                                                                                                            | ثم بعث الله نبيه موسى عُلِيَةٍ      |
| ١٦ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ | التجسيم يجتاح مكة قبيل بعثة سيدنا م |
| 14                                                                                                             | مع نبينا محمد ﷺ                     |
| Υ•                                                                                                             | مع الصحابة الكرام 🗞                 |
| YT                                                                                                             | عودة التجسيم إلى هذه الأمة          |
| 7 £                                                                                                            | مجسمة هذه الأمة                     |
| Y7                                                                                                             | آدم على صورة الله تعالى             |
| To                                                                                                             | الله على صورة شاب أمرد              |
|                                                                                                                |                                     |



| ۰۱    | وتحمل الله أربعة ملائكة لهم وجوه مختلفة                      |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| ٥٩    | وصفهم الله بالجلوس على كرسي                                  |
|       | ثمانية أوعال تحمل الله وعرشه                                 |
| ١٠٤   | وسيجلس النبي ﷺ معه على العرش أيضا                            |
|       | ولو شاء الله لاستقر على ظهر بعوضة                            |
|       | الله يمشي ويهرول ويصعد وينزل ويمل                            |
|       | الله يستلقي ويضع إحدى رجليه على الأخرى                       |
| 1 & 0 | الله فوق السماء                                              |
| 107   | صفة الذراعين والصدر لله تعالى                                |
|       | الله يضحك وتبدو أضراسه!!                                     |
| 171   | ويعتقدون أنه له تعالى أصابع خمسة !!                          |
| 179   | الله سيمر على النار وسيبقى أثره ليمر الناس عليه يوم القيامة  |
|       | وأن الله سيطوف عند قيام الساعة بالأرض وسيحمل غرفة من ماء يرش |
| 100   | بها وجوه الناس!!                                             |
| ١٨١   | لجهنم سبع قناطر الله في الرابعة منهن                         |
| ١٨٤   | ومن صفات الله الحقو                                          |
| ١٨٦   | وأجازوا عليه تعالى أن يمس خلقه ويمسه خلقه                    |
| ١٨٨   | مكانة الكتب الواردة في هذا البحث                             |
| ۲۰۸   | احتجاجهم بالكتب المحرفة (التوراة والانجيل)                   |