



## ار المالي المالي المالي المالي المالية المالية

# 

( ۲۳۲ - ۲۳۲ ) ه

شرح وتقديم

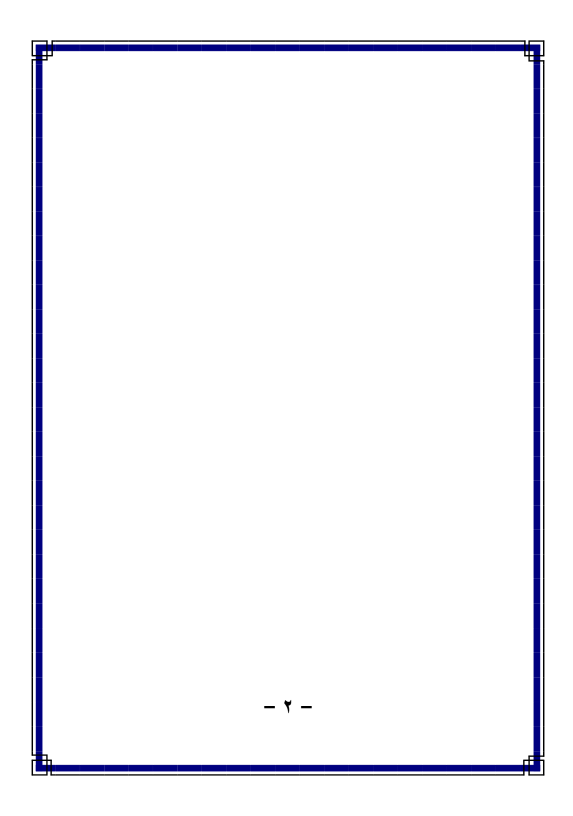
سماحة الإمام الشريف الحسني

المجال ا

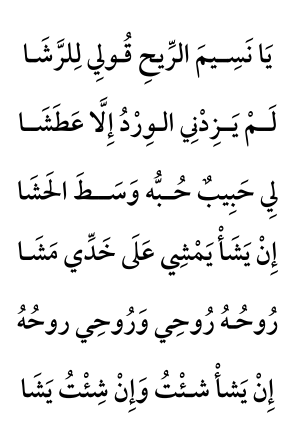
- 1 -





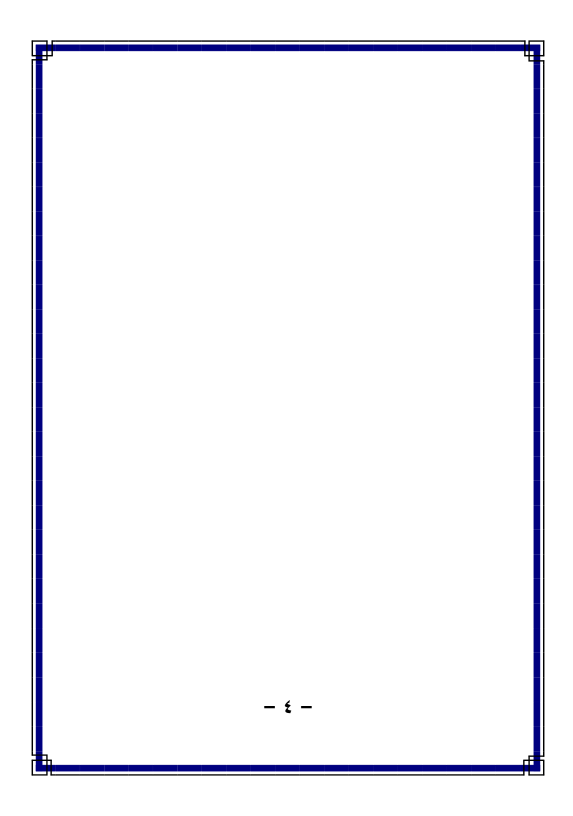














# مِن مِن مِن مِن مِن مِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

أحمد الله تعالى استتمامًا لنعمته واستسلامًا لعزته واستعصامًا من معصيته وأستعينه فاقة إلى كفايته فإنه أرجح ما وزن وأفضل ما خزن .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة نتمسك بما أبدًا ما أبقانا وندخرها لأهاويل ما يلقانا ، وأشهد أن سيدنا محمد عَلَيْكُ عبده ورسوله ، أرسله الله تعالى بالنور الساطع والضياء اللامع والأمر الصادع .

فاللهم صل على سيدنا محمد وعلى آله الكرام موضع سره وخزنة علمه وموئل حكمته وكهوف أسراره وجبال دينه .

#### أما بعد ...

فإنه لما منَّ الله تعالى عليَّ واطلّعت على ديوان سيدي عمر بن الفارض رحمه الله تعالى فإني وجدت بحرًا لا ساحل له عميقًا لا قرار له ، فأحببت أن أستخرج جواهره ولآلئه ، فانتقيت منه ما فتح الله به عليَّ من أبياته ، مع تقديم بعضها على بعض – إذا اقتضى الحال – ليسهل على قُرَّاء هذا العصر الإلمام بما اشتمل عليه الديوان من مقاصد ومعانٍ ، قاصدًا جمع ما يرمى إليه مؤلفه مبسّطًا أفكاره مع الاحتفاظ بأنواره .

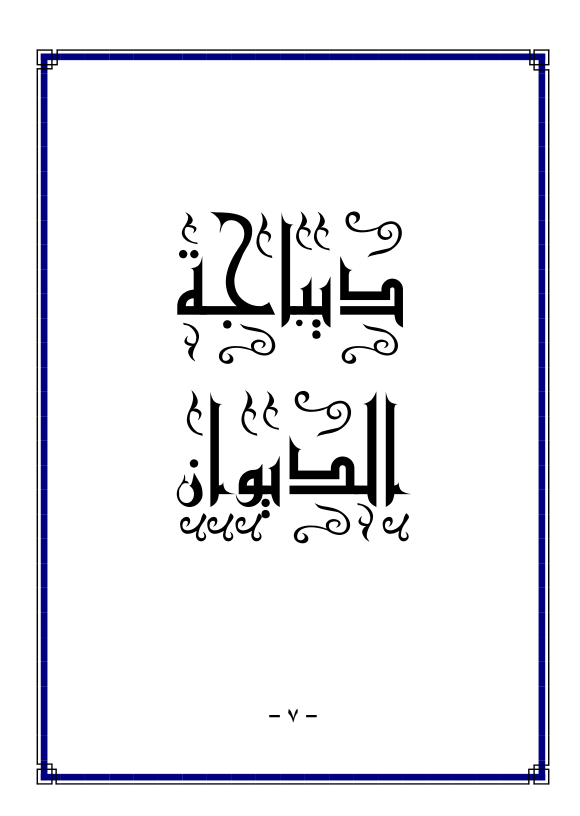




وقدمت له بمقدّمة بمثابة المفتاح الذي تفتح به أسراره وخزائنه ، وتُفهم به مصطلحاته وغوامضه ، جعله الله خالصًا لوجهه الكريم . آمين .

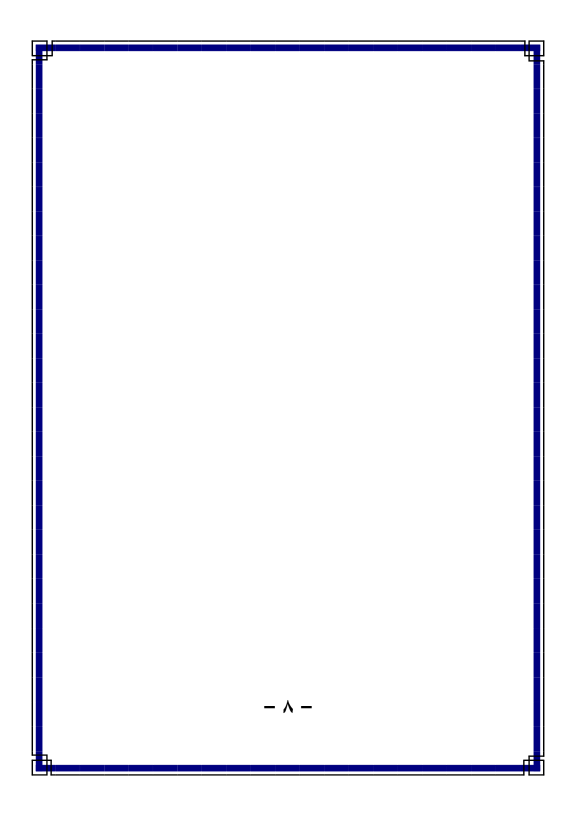














الحمد لله الذي اختص حبيبه الأسنى بمقام ﴿ قَابَ قُوسَيْنِ أَوَادَنَى ﴾ {النحم: ٩}. وقرن اسمه الشريف بأعظم أسمائه الحسنى ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، ولي عباده وحبيب عباده ، وأشهد أن سيدنا محمدًا عبده ورسوله ، وحبيبه وخليله ، صلى الله عليه وعلى آله الشرفاء ، وأصحابه الحلفاء والخلفاء ، وعلى إخوانه من الأنبياء ، ومن اتبعه من الأولياء ، صلاة تنشر نفحاتها على أرواحهم الطاهرة ، وتسبغ نعمها عليهم باطنة وظاهرة ، وسلم تسليمًا .

قال الفقير المعترف بذنبه ، المغترف من نهر عطاء ربه ، عليٌ ، سبط الشيخ ابن الفارض ، الراجي كرم ربه الفائض ، عفا الله عن خطئه وعمده ، وتداركه برحمة من عنده .

نظرت في نسخ من ديوان شيخنا قدس الله سره ، وشرح صدره بالنظر إليه وسرّه ، فرأيت النسّاخ جهلوا بعض كلامه ، وما عرفوه ، واشتبه عليهم شيء من جناسه فصحفوه ، وأخرجوه بذلك عن أصله ، ولم يردوه إلى أهله ، فاستخرت الله تعالى واستعنت به في تحرير هذه النسخة المباركة ، وسلكت

بكلامه فيها مسالكه ، معتمدًا في ذلك على نسخة عندي من أثره محررة ، وصحفها من التحريف والتصحيف مطهرة ، تلقيتها من ولده ، سيدي الشيخ كمال الدين محمد ، جمع الله بينهما عنده في مقعد صدق وحبذا ذلك المقعد ، وقرأت عليه ما فيها قراءة تصحيح وحفظ ، وسمعته يورده بأعذب لفظ ، وأخبرني أنه قرأه وسمعه كذلك على الشيخ والده ، ولم تفته سوى قصيدة واحدة ، كان نظمها في حال التحريد بالحجاز ، بأودية مكة وجبالها ، وكان أهل مكة يعلمونها لأولادهم في المكاتب ، وينشدونها في الأسحار على المآذن ، ولم ترد في نسخة من ديوانه ، لأنه كان نظمها بالحجاز ، والديوان أملاه بالقاهرة عند مقامه بها بعد التحريد ، وقال ولده رحمه الله : ولي أتطلبها من سنين ، ولم أحدها عند أحد من أصحاب الشيخ ، ولم أذكر منها سوى هذا البيت وهو مطلعها :

أَبَرْقٌ بَدَا مِنْ جَانِبِ الْعَوْرِ لَامِعُ أَمِ ارتَفَعَتْ عَنْ وَجْهِ سَلْمَى البَرَاقِعُ وَعِهد إليَّ ولده رحمه الله أن أجتهد في طلبها ، وأن أجمع شملها بأخواتها في ديوان أدبحا ، فاجتهدت في ذلك كل الاجتهاد .

ثم بعد ذلك وجدت القصيدة المذكورة ، التي كانت من الديوان مفقودة الصورة .

وأخبرين ولده أنه قابل نسخته المشار إليها ، على نسخة كانت عنده بخط الشيخ رحمه الله ، وأن شيخ الشيوخ استعارها منه ، وحلف له أن يعيدها إليه ، وسافر ولم يردها عليه .

وأخبرني الشيخ أبو القاسم المنفلوطي عندما حضر من منفلوط إلى القاهرة في - بعض سنى خمس وثلاثين وسبعمائة - أن النسخة المذكورة معه إلى الآن موجودة بالقاهرة . ووعدني أن يحضرها إليّ ، وسافر إلى منفلوط ولم يحضرها ، وبلغني أن المذكور شيخ زاوية بالبلدة المذكورة ، وله فيها صورة مشهورة . وقد صارت هذه النسخة لهما ثالثة ، ولصحتهما وارثة ، والله الموفق للسداد والهادي إلى الرشاد . وأودعت في صدرها أسرارًا من كراماته المشهورة ، وحسن شكله الذي خلقه الله في أجمل صورة .

ومن فهم معاني كلامه ؛ دلته معرفته على مقامه ، ومن اختصه الله بمحبته وأنسه ؛ يعرفه المحب من جنسه ، وقد جعل الله المحبين خزائن أسراره المصونة ، ومعادن يحبهم ويحبونه .

فمن ذلك ما أخبرني به ولده سيدي الشيخ كمال الدين محمد ، رحمة الله عليه ، قال :

كان الشيخ و معتدل القامة ، وجهه جميل حسن ، مشرب بحمرة ظاهرة ، وإذا استمع وتواجد وغلب عليه الحال ؛ يزداد وجهه جمالاً ونورًا ، ويتحدر العرق من سائر حسده ، حتى يسيل تحت قدميه على الأرض ، ولم أر في العرب ولا في العجم مثل حسن شكله . وأنا أشبه الناس به في الصورة . وكان عليه نور وخفر ، وجلالة وهيبة .

وكان إذا حضر في مجلس ؛ يظهر على أهل ذلك المجلس سكون وسكينة . ورأيت جماعة من مشايخ الفقهاء والفقراء والقضاة وأكابر الدولة من الأمراء والوزراء ورؤساء الناس يحضرون مجلسه ، وهم في غاية ما يكون من الأدب معه ، والاتضاع له ، فإذا خاطبوه كأنهم يخاطبون ملكًا عظيمًا ، وإذا مشى في المدينة يزدحم الناس عليه ، يلتمسون منه البركة والدعاء ، ويقصدون تقبيل يده ، فلا يمكّن أحدًا من ذلك ، بل يصافحه ، وكانت ثيابه حسنة ورائحته طيبة .

وكان ينفق على من يرد عليه نفقة متسعة ، ويعطي من يده عطاء جزيلاً ، ولم يكن يتسبب في تحصيل شيء من الدنيا ، ولا يقبل من أحد شيئًا ، وبعث إليه السلطان محمد الملك الكامل رحمه الله ألف دينار فردها إليه ، وسأله أن يجهز له ضريعًا عند قبر أمه في قبة الإمام الشافعي رفيه ، فلم يأذن

له بذلك ، ثم استأذنه أن يجهز له مكانًا يكون مزارًا يعرف به ، فلم ينعم له بذلك ، وسأذكر ذلك في موضعه .

قال ولده ، رحمه الله : سمعت الشيخ في يقول : كنت في أول تجريدي أستأذن والدي وأطلع إلى وادي المستضعفين بالجبل الثاني من المقطم ، وآوي فيه ، وأقيم في هذه السياحة ليلاً ونحارًا ، ثم أعود إلى والدي لأجل بره ومراعاته ، وكان والدي يومئذ خليفة الحكم العزيز الحنفي بالقاهرة ومصر المحروستين وكان من أكابر أهل العلم والعمل ، فيجد سرورًا برجوعي إليه ، ويلزمني بالجلوس معه في مجالس الحكم ومدارس العلم . ثم أشتاق إلى التجريد وأستأذنه وأعود إلى السياحة . وما برحت أفعل ذلك مرة بعد مرة إلى أن سُئِلَ والدي أن يكون قاضي القضاة ؛ فامتنع ، ونزل عن الحكم ، واعتزل الناس ، وانقطع إلى الله تعالى في جامع الأزهر ، إلى أن تُوفيِّ رحمه الله تعالى ، فعاودت التجريد والسياحة وسلوك طريق الحقيقة . فلم يفتح على بشيء .

فحضرت من السياحة يوماً إلى المدينة ، ودخلت المدرسة السيوفية ، فوجدت شيخًا بقالاً على باب المدرسة ، يتوضأ وضوءاً غير مرتب ، غسل يديه ، ثم غسل رجليه ، ثم مسح برأسه ، ثم غسل وجهه .

فقلت له: يا شيخ ، أنت في هذا السن في دار الإسلام على باب المدرسة بين فقهاء المسلمين وأنت تتوضأ وضوءًا خارجًا عن الترتيب الشرعي ؟ . فنظر إليَّ ، وقال : يا عمر ، أنت ما يُفتح عليك في مصر ، وإنما يفتح عليك بالحجاز في مكة شرفها الله ، فاقصدها فقد آن لك وقت الفتح .

فعلمت أن الرجل من أولياء الله تعالى ، وأنه يتستر بالمعيشة ، وإظهار الجهل بترتيب الوضوء .

فجلست بين يديه ، وقلت له : يا سيدي ، وأين أنا وأين مكة ؟ ولا أجد ركبًا ولا رفقة ، وفي غير أشهر الحج . فنظر إليَّ وقال : هذه مكة أمامك .

فنظرت معه ، فرأيت مكة شرفها الله تعالى ، فتركته وطلبتها ، فلم تبرح أمامي إلى أن دخلتها في ذلك الوقت . وجاءيي الفتح حين دخلتها ، فترادف ولم ينقطع .

قلت : وإلى هذا الفتح أشار صلى في القصيدة الدالية بقوله :

شَادِيًا إِنْ رَغِبْتِ فِي إِسعَادِي وَمَقَامِي المُقَامَ وَالفَتْحَ بَادِي

يَا سَـمِيرِي رُوحٌ بِمَكَّـةَ رُوحِـي كَانَ فِيهَا أُنْسِي وَمِعْـرَاجَ قَدْسِي

قال على الما الما السياحة في أوديتها وجبالها ، وكنت أستأنس فيها بالوحش ليلاً ونهارًا .

قلت : وإلى هذا أشار في القصيدة التائية بقوله :

وَجَنَّبَنِي حُبَّيكَ وَصْلَ مَعَاشِرِي وَحَبَّنِي مَا عِشْتُ قَطْعَ عَشِيرَتِي وَأَبْعَدَنِي عَنْ أَرْبُعي بُعْدُ أَرْبَعٍ شَبَابِي وَعَقْلِي وَارتِياحِي وَصِحَّتِي ومن فلى بعد أوطاني سُكُونًا إلى الفَلا وَبِالوَحْشِ أُنْسِي إِّذْ مِنَ الإِنْسِ وَحْشَتِي

قال عليه : وأقمت بواد كان بينه وبين مكة عشرة أيام للراكب الجحد ، وكنت آتى منه كل يوم وليلة ، وأصلى في الحرم الشريف الصلوات الخمس ، ومعي سبع عظيم الخلقة يصحبني في ذهابي وإيابي ، وينخ كما ينخ الجمل ، ويقول بلسان طلق: يا سيدي اركب ، فما ركبته قط.

وتحدث بعض جماعة من كبار المشايخ المجاورين بالحرم الشريف في تجهيز مركوب يكون عندي في البرية ، فظهر لهم السبع عند باب الحرم الشريف ، ورأوه وسمعوا قوله: ( يا سيدي ، اركب ) فاستغفروا الله وكشفوا رؤسهم واعتذروا إليَّ .

ثم بعد خمس عشرة سنة ، سمعت الشيخ البقال يناديني : يا عمر ، تعال إلينا إلى القاهرة ، واحضر وفاتي وتجهيزي مع الجماعة ، وصلِّ عليَّ .

فأتيته مسرعاً ، فوجدته قد احتضر ، فسلمت عليه وسلم علي ، وودعني ، وناولني دنانير ذهب ، وقال : جهزي بهذه ، وافعل كذا وكذا ، وأعط حملة نعشي كل واحد ديناراً ، واتركني على الأرض في هذه البقعة ، وأشار بيده إليها ، فلم تزل بين عيني أنظر إليها ، وهي بالقرافة تحت المسجد المعروف بالعارض عند مجرى السيل بالقرب من مراكع موسى بسفح الجبل المقطم . قال : وانتظر قدوم رجل يهبط عليك من الجبل ، فصل أنت وهو علي ، وانتظر ما يفعل الله في أمرى .

قال: وتوفى ، رحمه الله ، فجهزته كما أشار ، وطرحته في البقعة المباركة كما أمريني ، فهبط إليَّ رجل من الجبل كما يهبط الطائر المسرع ، لم أره يمشي علي رجليه ، فعرفته بشخصه ، كنت أراه يصفع قفاه في الأسواق ، فقال : يا عمر ، تقدم فصل بنا على الشيخ . فتقدمت وصليت إماماً . ورأيت طيوراً خضراً وبيضاً صفوفاً بين السماء والأرض ، يصلون معنا . ورأيت طائراً منهم أخضر عظيم الخلقة قد هبط عند رجليه ، وابتلعه ، وارتفع إليهم ، وطاروا جميعاً ، ولهم ضجة بالتسبيح إلى أن غابوا عنّا .

فسألته عن ذلك ، فقال : يا عمر ، أما سمعت أن أرواح الشهداء في جوف طيور خضر تسرح في الجنّة حيث شاءت ، هم شهداء السيوف ، وأما شهداء المحبة ، فكلهم ، أجسامهم وأرواحهم ، في جوف طيور خضر ، وهذا الرجل منهم يا عمر ، وأنا كنت منهم ، وإنما وقعت مني هفوة ، فطردت عنهم فأنا أصفع قفاي في الأسواق ندماً وتأديباً على تلك الهفوة . قال : ثم ارتفع الرجل إلى الجبل كالطائر إلى أن غاب عني .

قال لى والدي : يا محمد ، إنما حكيت لك هذا لأرغبك في سلوك طريقنا ، فلا تذكره لأحد في حياتي ، فلم أذكره لأحد حتى توفي رفي . وفي هذه البقعة المباركة دفن الشيخ رفي حسب وصيته ، وضريحه بها معروف .

وفي ذلك قال بعض الفضلاء يرثيه ، وهو أبو الحسين الجزار:

لَمْ يَبْقَ صَيِّبُ مُزنَةٍ إِلَّا وَقَدْ وَجَبَتْ عَلَيْهِ زِيَارَةُ ابْنِ الْفَارِضِ لَا غَرْوَ أَنْ يَسْقِي ثَرَاهُ وَقَبْرَهُ بَاقٍ لِيَومِ العَرْضِ تَحْتَ العَارِضِ

وقلت أنا:

وَقُل السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا ابْنَ الفَارض

جُزْ بِالقَرَافَةِ تَحْتَ ذَيلِ العَارِضِ أَبْرَزْتَ فِي نَظْمِ السُّلُوكِ عَجَائِبًا وَكَشَفْتَ عَنْ سِرٍّ مَصُونٍ غَامِض



ومنها:

## وَشَرِبْتَ مِنْ كَأْسِ المَحَبَّةِ والوَلا فَرُويتَ مِنْ بَحْرٍ مُحِيطٍ فَائِضِ

وقال ولده رحمه الله: رأيت الشيخ نائماً مستلقياً على ظهره، وهو يقول: صدقت يا رسول الله، صدقت يا رسول الله، صدقت يا رسول الله، رافعاً صوته، مشيراً بإصبعيه اليمنى واليسرى، واستيقظ من نومه وهو يقول كذلك، ويشير بإصبعيه كما كان يفعل وهو نائم، فأخبرته بما رأيته وسمعته منه، وسألته عن سبب ذلك، فقال يا ولدي، رأيت رسول الله: وسمعته منه، وقال لي: يا عمر، لمن تنتسب ؟ . فقلت يا رسول الله: أنتسب إلى بني سعد قبيلة حليمة السعدية مرضعتك يا رسول الله، فقال: لا، بل أنت مني، ونسبك متصل بي . فقلت : صدقت يا رسول الله، إني أحفظ نسبي عن أبي وجدي إلى بني سعد، فقال: لا، مادًا بما صوته، بل أنت مني ونسبك متصل بي ، فقلت : صدقت يا رسول الله، مكررًا بل أنت مني ونسبك متصل بي ، فقلت : صدقت يا رسول الله، مكررًا بل أنت مني ونسبك متصل بي ، فقلت : صدقت يا رسول الله، مكررًا بل أنت مني ونسبك متصل بي ، فقلت : صدقت يا رسول الله، مكررًا بل أنت مني ونسبك متصل بي ، فقلت : صدقت يا رسول الله، مكررًا بل أنت مني ونسبك متصل بي ، فقلت : صدقت يا رسول الله، مكررًا بل أنت مني ونسبك متصل بي ، فقلت : صدقت يا رسول الله، مشيرًا بإصبعي كما رأيت وسمعت .

وهذه النسبة الشريفة ، إما أن تكون نسبة الأهلية ، أو نسبة المحبة ، والنسبة التي هي عند أهل المحبة أشرف من نسب الأبوة ، وهي التي جعلت بـالالاً



الحبشي وسلمان الفارسي وصهيباً الرومي من أهل البيت ، وأبعد عنها أبو لهب ، ولم يتشرف بها ، ولم تنفعه نسبة العمومة التي هي أقرب الأنساب الأهلية ، لما حجبته المشيئة الإلهية عن الهداية الربانية ، ولذلك تبرأ إبراهيم الخليل من أبيه لما تبيّن له أنه عدو لله . وقيل لنوح العَلِينُ عن ولده : ﴿ إِنَّهُ مُلِيسَ مِنْ أَهُلِكَ ﴾ {هود: ٤٦} . وإلى هذا النسب الشريف أشار شيخنا في القصيدة اليائية ، حيث قال :

## نَسَبٌ أَقْرَبُ فِي شَرْعِ الْهَوَى بَيْنَا مِنْ نَسَبِ مِنْ أَبَوي

قلت: ورأيت في المنام كأني في الحضرة الشريفة المحمدية ، وكان عند رسول الله على الله على الله على الأنبياء والأولياء ، وكان الشريف شمس الدين محمد نقيب الأشراف ، بن السيد الشريف شهاب الدين الحسين ، بن السيد الشريف شمس الدين محمد الأرموي ، قاضي العساكر المنصورة ، قدس الله الشريف شمس الدين محمد الأرموي ، قاضي العساكر المنصورة ، قدس الله روحه مع الجماعة في الحضرة الشريفة ، ولم أعرف أحدًا منهم بصورته سواه ، وكان النبي على المحمالة أمر بإثبات نسب الشيخ صبيح الحبشي إليه على الجماعة رحلاً معه المكتوب الذي يشهد فيه بالنسبة ، وهو يدور على الجماعة الحاضرين يأخذ خطوطهم فيه ، فلما وصل إلى ناولني المكتوب ، وقال لي :

أكتب، فقلت له: أنا ما رأيت الشيخ صبيح ولا عاصرته ولا أعرف نسبته، وإنما رأيت أولاده وهم أصحابي، فصرخ على صرخة عظيمة وجدت لها رعباً عظيماً، وقال لي: أكتب كما أمر رسول الله عليه أن يكتب، فقلت: وما أكتب ؟ قال: اكتب أشهد أن النبي عليه متصل النسب بالشيخ صبيح، فكتبت كما أمر سيدنا رسول الله عليه أن يكتب.

وقال ولده رحمه الله : سمعت الشيخ في يقول : رأيت رسول الله والله وقال في المنام ، وقال لي : يا عمر ، ما سميت قصيدتك ؟ فقلت : يا رسول الله سميتها : « لوائح الجنان وروائح الجنان » ، فقال : بل سمها : ﴿ نظم السلوك ﴾ ، فسميتها بذلك .

وقال ولده : حضر في مجلس الشيخ رجل ، وسمَّاه ، فأنسيت اسمه ، وكان من أكابر علماء زمانه واستأذنه في شرح القصيدة ﴿ نظم السلوك ﴾ فقال له : في كم مجلد تشرحها ؟ فقال في مجلدين ، فتبسم الشيخ في ، وقال : لو شئت لشرحت كل بيت منها في مجلدين .

قلت : سمعت الشيخ شمس الدين الأيكي شيخ الشيوخ بخانقاه «سعيد السعداء» يقول لسيدي الشيخ كمال الدين محمد من أكابر الصوفية ،



وكان ذلك في أواحر الدولة المنصورية قالاوون تغمده الله برحمته: يا سيدي الحمد لله الذي عشت ورأيتك ، وكأني اليوم رأيت سيدي الشيخ شرف الدين والدك ، وأنا على مذهب شيخنا صدر الدين في مجبة الشيخ واعتقاده والاشتغال بقصيدته ﴿ نظم السلوك ﴾ وذكر منها أبياتًا منها هذا البيت :

## وَلَوْلَا حِجَابُ الكَوْنِ قُلْتُ وَإِنَّمَا قِيَامِي بِأَحْكَامِ المَظَاهِر مُسْكِتِي

وشرع يتكلم في معاني الأبيات ، ويقول : كان شيخنا يحضر في مجلسه جماعة من العلماء وطلبة العلم ، ويتكلم في فنون العلوم ، ويختم كلامه بذكر بيت من القصيدة ﴿ نظم السلوك ﴾ ، ويتكلم عليه بالعجمي كلامًا غريبًا لدينا لا يفهمه إلا صاحب ذوق وشوق ، وكان في ثاني يوم يقول : ظهر لي في شرح البيت الذي تكلمنا عليه بالأمس معنى آخر ، ويتكلم بأعجب مما تكلم بالأمس . وكان يقول : ينبغي للصوفي أن يحفظ هذه القصيدة ويشرحها على من يفهمها . قال الشيخ شمس الدين الأيكي رحمه الله : وكان الشيخ سعيد الفرغاني قد أقبل بحمته على فهم ما يذكره الشيخ صدر الدين من شرح القصيدة ويعلقه عنده بالعجمي ، ثم بعد ذلك عربه وعمل شرحه المشهور في مجلدين وهو من نفس شيخنا صدر الدين رحمه الله ،

قلت: وما برحت أطلب الشرح المذكور إلى أن رأيت الشيخ كريم الدين شيخ الشيوخ بالخانقاه الصلاحية عند الشيخ عمر السعودي في الطبقة التي هي على باب زاويته بالقرافة ، وأخبرني أن الشرح عنده ، فاستعرته منه واستنسخته ، وهو عندي ، ولقد أجاد فيه رحمه الله ، وفتح بابا في شرح القصيدة لم يفتحه غيره من قبله . قلت : وأخبرني القاضي جمال الدين عبد الله ابن سيدنا ومولانا الشيخ جلال الدين محمد القزويني قاضي القضاة بالشام المحروس ثم بالديار المصرية ، أن والده – حرس الله جلاله وحفظ صفاته وخلاله – شرح القصيدة في عدة مجلدات .

وقال ولده رحمه الله: كان الشيخ في غالب أوقاته لا يزال داهشاً وبصره شاخصاً ، لا يسمع من يكلمه ولا يراه ، فتارة يكون واقفاً ، وتارة يكون قاعداً ، وتارة يكون مستلقياً على ظهره ، مسجى كالميت ، يمر عليه عشرة أيام متواصلة ، وأقل من ذلك أو أكثر ، وهو على هذه الصفة ، ولا يأكل ولا يشرب ولا يتكلم ولا يتحرك ، فهو كما قيل :

ترى المحبين صرعى في ديارهم كفتية الكهف لا يدرون كم لبثوا والله لو حلف العشاق أنهم صرعى من الحب أو موتى لما حنثوا

**- 77 -**

ثم يستفيق وينبعث من هذه الغيبة ، ويكون أول كلامه أنه يملي من القصيدة ﴿ نظم السلوك ﴾ ما فتح الله عليه .

قلت : طالعت في مجموع بخط رجل ، فرأيت من جملته القصيدة المعروفة بنظم السلوك ، ورأيت قبلها ترجمة هذه صورتها : قال الشيخ المحقق شرف الدين عمر بن الفارض ، نوَّر الله مضجعه :

هذه القصيدة الغراء ، والفريدة الزهراء ، التي لم ينسج على منوالها ، ولا سمح خاطر بمثالها ، وتكاد تخرج عن طوق وسع البشر ألفاظًا ومعاني ، وكان سماها أولاً : «أنفاس الجنان ونفائس الجنان» ، ثم سماها : «لوائح الجنان وروائح الجنان» ثم رأى النبي عَلَيْ في المنام ، فقال له : سمّها ﴿ نظم السلوك ﴾ ، فسماها ﴿ نظم السلوك ﴾ .

وحكى جماعة يوثق بهم ممن صحبوه وباطنوه أنه لم يكن نظمها على حد نظم الشعراء أشعارهم ، بل كان يحصل له جذبات يغيب فيها عن حواسه الأيام نحو الأسبوع والعشرة ، فإذا أفاق أملى ما فتح الله عليه منها ، من الثلاثين والأربعين والخمسين بيتًا ، ثم يدع حتى يعاوده ذلك الحال ، ومن تأملها حق التأمل ، علم أن لها نبأ عظيم ، صانحا الله عن غير أهلها .



ثم كتب القصيدة بعد هذه الترجمة .

ويحكى أنه لما فوض أمر الوزارة إلى قاضي القضاة تقي الدين عبد الرحمن بن بنت الأعز ، قدس الله روحه ونوّر ضريحه ، وذلك في أيام السلطان الملك المنصور سيف الدين قلاوون الصالحي جعله الله من الشهداء ، ورقاه في الجنة إلى منازل السعداء ، وقع في حق الشيخ شمس الدين الأيكي في مجلس حفل بالأعيان بالخانقاه الصلاحية ، وقال له : أنت تأمر الصوفية بالاشتغال به فنظم السلوك في قصيدة ابن الفارض ، وهو يميل فيها إلى الحلول . وأهانه بالكلام ، فدعا عليه ، وقال له : مثّل الله بك كما مثّلت بي ، فعُزل عقيب ذلك من الوزارة في أواخر الدولة المنصورية بسؤاله ثم عُزل من القضاء في الدولة الأشرفية ، وصودر ، ومُثّل به ، وحبس مدة ، ونسب الى سوء الاعتقاد ، وإلى أنه وقع في كلام يفسق به ، وشهد عليه بالزور من السعلوس ، عفا الله عنه ، ومما قيل فيه :

زور وما علمت سوءاً عليه الملائك انها فتدبيره أثنت عليه الممالك

وحاشاه من قول عليه مزور لئن ثنت العلياء عنه عنانها





وكان ذلك القصاص عن وقوعه في حق الخواص ، وكان يرسلني في الباطن إلى من يسعى في خلاصه من الأمراء ومشايخ الفقراء ، وكان إذا اشتد عليه الخناق يقول : اشتدي أزمة تنفرجي ، ويكرر هذا مرارًا ، فلما منّ الله عليه بالخلاص من هذه النكبة ، وتفريج هذه الكربة ، حضرت عنده أنا والشيخ سعد الدين الحارثي الحنبلي المحدث ، وكان من أعز أصحابه ، وسمعته يستغفر الله ويحمده ويشكره على حسن العاقبة والسلامة ، فعرضت له بذكر واقعته مع الشيخ شمس الدين الأيكي ، ووقوعه في حقه وحق شيخنا وأنه نسبهما إلى الحلول وهما بريئان منه ، وقلت له : كيف يتصور أن الشيخ يميل في قصيدته إلى الحلول ، وقد نزه عقيدته من الحلول بقوله :

تكون أراجيف الضلال مخيفتي وها دحية وافى الأمين نبينا بصورته فى بدء وحى النبوة لمهدي الهدى صورة بشرية بماهية المرئى من غير مرية يرى رجلا يدعى لديه بصحبة ولى من أتم الرؤيتين إشارة تنزه عن رأي الحلول عقيدتي

وكيف باسم الحق ظل تحققي أجبريل قل لي كان دحية إذ بدا وفي علمه عن حاضريه مزية يـرى ملـكاً يـوحى إليه وغيره وفي الذكر ذكر اللبس ليس بمنكر ولم أعد عن حكمي كتاب وسنة

فقال: أنا أحب الناس في نظم الشيخ ، وحفظت ديوانه وأنا شاب ، وانتفعت بحفظه ، وهذه الأبيات ما كأي قط سمعتها إلا في هذه الساعة ، وقد زال من ذهني الآن ما كنت أعتقده من ميل الشيخ في قصيدته إلى الحلول ، وأنا أستغفر الله مما حرى مني من الكلام في حقه . فقلت له : وفي حق الشيخ شمس الدين الأيكي ؟ قال : نعم ، وما برحت في قلق من دعائه إلى أن حلت بي هذه المحنة ، فالله يغفر لي وله ، وأنا تائب إلى الله تعالى من الوقوع في حق أهل هذه الطريق ، فمنهم أصبت ، وبالتوسل إلى الله ببركاتهم سلمت . ثم حج بعد ذلك وامتدح رسول الله عليه بقصيدة ، وأنشدها عند الروضة الشريفة ، مكشوف الرأس ، وبكى هو والناس معه بكاءً شديداً ، ودعوا على أعدائه .

وقرأ خادم أم الملك السعيد ، وكان حسن الصوت عشراً ، وهو قوله عز وجل : ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمِلُواْ الصّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي اللّهُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمِلُواْ الصّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي اللّهُ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَنَ هُمُ دِينَهُمُ اللّهُ عَد اللّهُ مَن اللّه عَد تقبل دعاءهم .

ولما حضر من الحجاز الشريف ؛ وجد أعداءه الذين سلقوه بالألسنة ، قد هلك منهم من هلك عن بينة ، ثم فُوِّضَ إليه القضاء ، وما برح متوليه إلى أن قضى ، فرحمه الله رحمة واسعة ، وجعل روضات الجنان مضاجعه .

ورأيته بعد موته في المنام ووجهه كالقمر ، وعليه نور يتلألأ وخفر ، وعليه ثياب دنسة ، وسألته عن ذلك ، فقال : هذا نور العلم ، وهذه ثياب الحكم . ثم رأيته بعد ذلك في المنام وهو يخطب على منبر الخطابة في جامع الأزهر ، ومما حفظته من كلامه : « وسيعود شعارنا إلى ما كان عليه » .

وقال لي ولده رحمه الله: سمعت الشيخ في يقول: حصلت مني هفوة فوجدت مؤاخذة شديدة في باطني بسببها ، وانحصرت باطناً وظاهراً ، حتى كادت روحي تخرج من جسدي ، فخرجت هائماً كالهارب من ذنب عظيم فعله وهو مطلوب به ، فطلعت الجبل المقطم ، وقصدت مواطن سياحتي وأنا أبكي وأستغيث وأستغفر ، فلم ينفرج ما بي ، فنزلت إلى القرافة ومرغت وجهي في التراب بين القبور فلم ينفرج ما بي ، فقصدت مدينة مصر ، ودخلت جامع عمرو بن العاص ، ووقفت في صحن الجامع خائفاً مذعوراً ، ووجدت البكاء والتضرع والاستغفار ، فلم ينفرج ما بي ، فغلب علي حال مزعج لم أحد مثله قط قبل ذلك ، فصرخت وقلت :





من الذي ما ساء قط ؟ ومن له الحسنى فقط

فسمعت قائلاً يقول بين السماء والأرض ، أسمع صوته ولا أرى شخصه :

### محمد الهادي الذي عليه جبريل هبط

وقال لي ولده رحمه الله : رأيت الشيخ رحمه الله نحض ورقص زماناً طويلاً ، وتواجد وجداً عظيماً ، وتحدر منه عرق كثير حتى سال تحت قدميه ، وحر إلى الأرض ، واضطرب اضراباً شديداً ، ولم يكن عنده غيري ، ثم سكن حاله ، وسجد لله تعالى ، وسألته عن سبب ذلك ، فقال : يا ولدي ، فتح الله على بمعنى في بيت لم يفتح على بمثله ، وهو :

## وعلى تفنن واصفيه بحسنه يفني الزمان وفيه ما لم يوصف

وحكى رحمه الله ، قال : كان الشيخ رفي ماشيًا في السوق بالقاهرة ، فمر على جماعة من الحرس يضربون بالناقوس ، ويغنون بمذين البيتين :

مولاي فلم تسمح فنمنا بخيال ما نحن إذاً عندك مولاي ببال مولاي سهرنا نبتغي منك الوصال مولاي فلم يطرق فلا شك بأن

قال: فلما سمعهم الشيخ على صرخ صرخة عظيمة ، ورقص رقصاً كثيراً في وسط السوق ، ورقص معه ناس كثير من المارين في الطريق ، حتى صارت جولة عظيمة وسماعًا عظيمًا ، وتواجد الناس إلى أن سقط أكثرهم إلى الأرض ، والحراس يكررون ذلك ، وخلع الشيخ كل ما كان عليه من الثياب ، ورمى بما إليهم ، وخلع الناس معه ثيابهم ، وحمل بين الناس إلى جامع الأزهر وهو عربان مكشوف الرأس ، ولم يبق عليه سوى لباسه ، وأقام في هذه السكرة أياماً ، مُلقىً على ظهره ، مُسجى كالميت ، فلما أفاق جاء الحراس إليه ومعهم ثيابه ، وقدموها بين يديه ، فلم يأخذها ، وبذل الناس لهم فيها ثمناً كثيراً ، فمنهم من باع ، ومنهم من امتنع عن بيع نصيبه ، وأخذه عنده تبركًا به .

وحكى لي أيضاً رحمه الله ، قال : كان الشيخ ولي ماشياً في الشارع الأعظم بالقرب من مسجد ابن عثمان ، وكنت معه ، ونائحة تنوح وتندب على ميتة في طبقة ، والنساء يجاوبنها ، تقول :

سِــتّي مِتــتّي مِــتّي حقَّـا أي والله حقَّــا حقَّــا

فلما سمعها الشيخ صرخ صرخة عظيمة ، وخر مغشيًّا عليه ، فلما أفاق صار يقول ، ويرددها مراراً :

## نَفْسِي مِتِّي مِتِّي حَقَّا أي والله حقَّا حقًّا

وحكى رحمه الله ، قال : كان الشيخ جالساً في جامع الأزهر ، على باب قاعة الخطابة بالقرب من منبر الخطابة ، وعنده جماعة من الأمراء والفقراء ، وفيهم جماعة من المشايخ الأعاجم والجحاورين بالجامع وغيرهم ، وكلما ذكروا حالاً من أحوال الدنيا مثل الطشت خانة ، والفراش خانة وغير ذلك يقولون : هذا من زخم العجم ، فبينما هم يتفاوضون في ذلك ويفخمون زخم العجم ، إذ المؤذنون رفعوا أصواقم بالأذان جملة واحدة ، فقال الشيخ : وهذا زخم العرب ، وصرخ وتواجد ، وصرخ كل من كان حاضراً ، حتى كانت لهم في الجامع ضجة عظيمة .

وحكى لي رحمه الله ، قال : كان السلطان الملك الكامل رحمه الله يحب أهل العلم ، ويحاضرهم في مجلس مختص بهم ، وكان يميل إلى فَنّ الأدب ، فتذاكروا في وقت في أصعب القوافي ، فقال السلطان : من أصعبها الياء الساكنة ، فمن كان منكم يحفظ شيئاً منها فليذكره ، فتذاكروا في ذلك ، فلم يجاوز أحد منهم عشرة أبيات ، فقال السلطان : أنا أحفظ فيها خمسين فلم يجاوز أحد منهم عشرة أبيات ، فقال السلطان : أنا أحفظ فيها خمسين

بيتاً ، وذكرها ، فاستحسن الجماعة ذلك منه ، فقال القاضي شرف الدين كاتب سره : أنا أحفظ فيها مائة وخمسين بيتاً قصيدة واحدة . فقال السلطان : يا شرف الدين ، جمعت في خزائني أكثر دواوين الشعراء في الجاهلية والإسلام ، وأنا أحب هذه القافية ، فلم أحد فيها أكثر من الذي ذكرته لكم ، فأنشدني هذه الأبيات التي ذكرتها ، فأنشده قصيدة الشيخ اليائية ، التي مطلعها :

## سائق الأظعان يطوي البيد طي منعما عرج على كثبان طي

فقال: يا شرف الدين ، لمن هذه القصيدة ؟ فلم أسمع بمثلها ، وهذا نفس محبّ . فقال: هذه نظم الشيخ شرف الدين عمر بن الفارض . فقال: وفي أي مكان مقامه ؟ فقال: كان مجاوراً بمكة ، وفي هذا الزمان حضر إلى القاهرة ، وهو الآن مقيم بقاعة الخطابة بالجامع الأزهر . فقال: خذ منا ألف دينار وتوجه إليه ، وقل له عنا: ولدك محمد يسلم عليك ، ويسألك أن تقبل هذه منه برسم الفقراء الواردين عليه ، فإذا قبلها ، اسأله الحضور إلى عندنا لنأخذ حظنا من بركته . فقال: مولانا السلطان يعفيني من هذا فإنني لا أستطيع أن أخاطبه فيه ، وإن خاطبته لأجل مولانا السلطان فإنه لا يأخذ الذهب ولا يحضر ، ولا أقدر بعد ذلك أدخل عليه السلطان فإنه لا يأخذ الذهب ولا يحضر ، ولا أقدر بعد ذلك أدخل عليه





حياء منه ، فقال : لابد من ذلك . فأخذ الذهب وتركه مع إنسان صحبته وقصد مكان الشيخ ، وجده واقفاً على الباب ينتظره ، فابتدأه بالكلام ، وقال : يا شرف الدين ، مالك ولذكري في مجلس السلطان ؟ رد الذهب إليه ولا ترجع تجيئني إلى سنة ، فرجع وقال للسلطان : وددت أبي أفارق الدنيا ولا أفارق رؤية الشيخ سنة . فقال السلطان : مثل هذا الشيخ يكون في زماني ولا أزوره ، لابد لى من زيارته ورؤيته . فنزل السلطان في الليل إلى المدينة مستخفياً هو وفخر الدين عثمان معه ، وبات في دار المهمندار التي قبالة جامع الأزهر ، ودخل الجامع بعد العشاء مع جماعة من الأمراء الخواص عنده ، ووقفوا على باب قاعة الخطابة التي بجوار المنبر ، فخرج الشيخ من الباب الآخر الذي يظاهر الجامع ولم يجتمع به ، وسافر إلى ثغر الإسكندرية وأقام بالمنار أياماً ، ثم رجع إلى الجامع الأزهر ، وبلغ السلطان حضوره ، وأنه متوعك المزاج . فأرسل إليه مع فخر الدين عثمان يستأذنه أن يجهز له ضريحاً عند قبر والدته بقبة الإمام الشافعي را الله عند قبر والدته بقبة الإمام الشافعي ثم سأله أن يبني له تربة تكون مزاراً مختصاً يعرف ، فلم ينعم له بذلك . ثم نصل من ذلك التوعك وعافاه الله تعالى . قلت : حضر إلى عندى في مسجدي على نية الزيارة القاضي أمين الدين الرقاقي وكان له اعتقاد حسن

**– 41 –** 





في الشيخ تلقاه من والده ، فإنه كان من أعز أصحاب الشيخ . وحضر معه جماعة من الرؤساء ، منهم القاضي جمال الدين إبراهيم بن الأميوطي إمام السلطان وابن الشيخ بهاء الدين بن الشيخ جمال الدين إبراهيم ، فحكى أن والده حكى له عن جده أنه قال : مشيت مع الشيخ شرف الدين من جامع الأزهر إلى باب زولية ، وأخبرني أنه متوجه إلى جامع مصر ، فسألته أن أرافقه فأجاب . فطلبت مكاربًا وقلت له : كم لك إلى جامع مصر ؟ فقال : اركبوا معى على الفتوح . فقلت له : لابد أن تقاولنا ، فعز ذلك على الشيخ وقال له : نعم نركب معك على الفتوح ، فركبنا معه ، فوجدنا في الطريق فخر الدين عثمان الكاملي ، فترجل وترجل معه أصحابه ، فسلم على الشيخ في وأراد أن يقبل يده ، فرفع الشيخ يده ومسح بما على رأسه ووجهه ودعا له ، وقال : اركب بارك الله فيك ، فركب وانصرف .

وتبعنا فارس من جهته ، فاستند إلي وقال لي : قل للشيخ هذه مائة دينار يقبلها من الأمير على الفتوح . فقلت ذلك للشيخ فقال : نحن ركبنا مع المكاري على الفتوح وهذه فتوحه أعطها له . فرجع الفارس وقال للأمير ذلك . فبعث إليه بمثلها فقلت له عنها ، فقال : أعطها للمكاري ، فقلت له : هذه مائة ثانية ، فقال : عرفت هي فتوحه . فلما وصلنا إلى الجامع



ونزلنا عن الدواب ، اعتذر الشيخ للمكاري ودعا له .

وحكى لي ولده رحمه الله ، قال : كان للشيخ في أربعينيات متواصلة ليلاً ونحاراً لا يأكل ولا يشرب ولا ينام ، وفي بعض أيام الأربعينيات ، اشتهت نفسه عليه هريسة وكان آخر أيام الأربعين ، فقال : يا نفس ، أما تصبري بقية هذا اليوم وتفطري على الهريسة ؟ فأبت ، وقالت : لابد من الهريسة في هذا الوقت . قال الشيخ : فاشتريت هريسة ، وجئت عند قبة الشراب ، ورفعت أول لقمة إلى فمي ، فانشق جدار القبة وخرج منها شاب جميل الوجه حسن الهيئة ، أبيض الثياب عطر الرائحة ، وقال : تف عليك . فقلت : نعم إن أكلتها . فرميت اللقمة من يدي ، قبل أن تصل إلى فمي ، وتركت الهريسة وخرجت من الحرم اللقمة من يدي ، قبل أن تصل إلى فمي ، وتركت الهريسة وخرجت من الحرم اللها السياحة ، وأدبت نفسى بزيادة عشرة أيام في المواصلة لتتمة خمسين يوماً .

وحكى لي ولده رحمه الله ، قال : لما حج الشيخ شهاب الدين السهروردي شيخ الصوفية ، وكان آخر حجة في سنة ثمان وعشرين وستمائة ، وكانت وقفة الجمعة ، وحج معه خلق كثير من أهل العراق ، ورأى كثرة ازدحام الناس عليه في الطواف بالبيت والوقوف بعرفة واقتدائهم بأقواله وأفعاله ، وبلغه أن الشيخ في في الحرم فاشتاق إلى رؤيته ، وبكى وقال في سره : يا ترى هل أنا عند الله كما يظن هؤلاء القوم في ؟

- **٣**٤ -





ويا ترى هل ذكرت في حضرة الحبيب في هذا اليوم ؟

فظهر له الشيخ رفي ، وقال له : يا سهروردي :

## لك البشارة فاخلع ما عليك فقد ذُكِرْتَ ثَمَّ على ما فيك من عوج

فصرخ الشيخ شهاب الدين وخلع كل ما كان عليه ، وخلع المشايخ والفقراء الحاضرون كل ما كان عليهم . وطلب الشيخ فلم يجده . فقال : هذا إخبار من كان في الحضرة . ثم اجتمعا بعد ذلك اليوم في الحرم الشريف ، واعتنقا وتحدثا سرًّا زماناً طويلاً . واستأذن – أي الشيخ السهروردي – والدي أن يلبسني ويلبس أخي عبد الرحمن خرقة الصوفية على طريقته ، فلم يأذن له ، وقال : ليست هذه من طريقنا . فلم يزل يعاوده إلى أن أذن له . فلبست منه أنا وأخي ، ولبس معنا – بإذن والدي أيضاً – شهاب الدين أحمد بن الخيمي وأخوه شمس الدين ، فإنهما كانا عند والدي في منزلة الأولاد . ولبس منه في ذلك الوقت جماعة كثيرة بحضور الشيخ والدي ، وحضور ولبس منه في ذلك الوقت جماعة كثيرة بحضور الشيخ والدي ، وحضور جماعة من المشايخ مثل ابن العجيل اليمني وغيره .

وحكى لي رحمه الله ، قال : كان الشيخ ﷺ يقيم في شهر رمضان في الحرم ، ولا يخرج إلى السياحة ، ويطوي ، ويحيى ليله .

**- 40 -**

قلت : وقد أشار إلى ذلك بقوله في القصيدة اليائية :

## في هواكم رمضان عمره ينقضي ما بين إحياء وطي

قال رحمه الله : فشد والدي في وسطه مئزراً ، وكذلك فعل الجحاورون من أول شهر رمضان ، وهم وقوف في طلب ليلة القدر ، فتارة يطوفون ، وتارة يصلون ، وأنا معهم .

فخرجتُ ليلة من الحرم في العشر الأواخر لأذيل حقنة بظاهر الحرم ، فرأيت البيت والحرم ، ودور مكة وجبالها وهم ساجدون لله تعالى ، ورأيت أنواراً عظيمة بين السماء والأرض . فوجدت هيبة ورعباً شديداً ، وجئت إلى والدي مهرولاً ، فأخبرته بذلك ، فصرخ ، وقال للمجاورين الواقفين في طلب ليلة القدر : هذا ولدي خرج يبول فرأى ليلة القدر ، فصرخ الناس معه إلى أن علا ضجيجهم بالبكاء والدعاء ، والصلاة والطواف إلى الصباح . وخرج والدي في أودية مكة هائماً في السياحة ، ولم يدخل الحرم إلى يوم عيد الفطر في تلك السنة .

وحكى لي أيضاً ، رحمه الله ، قال : كان الشيخ يتردد إلى المسجد المعروف بالمشتهى في أيام النيل ، ويحب مشاهدة البحر ، وفيه قال من جملة أبيات في آخر ديوانه :

**- 77 -**



#### وطني مصر وفيها وطري ولعيني مشتهاها مشتهاها

فتوجه إليه يوماً فسمع قصاراً - القصَّارُ: أي الخياط أو الترزي - يقصر مقطعاً ، ويضرب على حجر ، وهو يقول:

# قطع قلبى هذا المقطع قال ما يصفو أو يتقطع

فما زال الشيخ يصرخ ويكرر هذا السجع كل يوم ساعة بعد ساعة ، ويضطرب اضطراباً شديداً ، ويتقلب على الأرض ، ثم يسكن اضطرابه حتى يظن أنه قد مات . ثم يستفيق ويتحدث معنا بكلام لديٍّ ما سمعنا مثله قط ، ولا نحسن أن نعبر عنه . ثم يضطرب على كلامه ويستمع ، ويعود إلى حال وجده . ودخل إلينا رجل من أصحابنا ، فلما رآه وشاهد حاله قال :

### أموت إذا ذكرتك ثم أحيا فكم أحيا عليك وكم أموت

فوتب الشيخ قائماً واحتضنه ، وقال له : أعد ما قلت ، فسكت الرجل شفقة منه عليه ، وسأله أن يرفق بنفسه ، وذكر له شيئاً من حاله عند غلبة الوجد عليه ، فقال :

# إن ختم الله بغفرانه فكل ما لاقيته سهل

ولم يزل على هذا الحال من حين سمع قول القصار إلى أن توفي رفيه .

**- \*V -**



ذكر سبب رحلة الشيخ برهان الدين إبراهيم الجعبري سلام الله عليه من جعبر إلى زيارة شيخنا عليه :

قال: وذلك أين كنت في مسجدي ، فورد على باطني انقباض من أول الليل إلى طلوع الفجر . فصليت الصبح فيه ، وخرجت منه عازماً على زيارة ضريح الشيخ ، فجزت تحت مسجد الشيخ برهان الدين إبراهيم ، فسمعته يتكلم في ميعاده ، فطلعت إليه ودخلت المسجد ، فسمعته يقول هذا البيت من ﴿ نظم السلوك ﴾ ، قصيدة شيخنا شرف الدين رحمه الله :

## فلم تهونی ما لم تكن فی فانيا ولم تفن ما لم تجتلی فيك صورتی

فلما رآني قال: لا إله إلا الله ، كنت أتكلم في معنى كلام الرجل ، فساق الله إليّ سره ، ثم أقبل علي ومر بيده المباركة على وجهي وصدري ، فشرح الله صدري وزال عني ما أحده من الانقباض . وأقمت زماناً أحد في باطني انشراحاً وسروراً . وشرع يتكلم في معنى هذا البيت بكلام عجيب . ثم أخبرت بعد هذا الميعاد أن سبب ذكر هذا البيت في أول الميعاد ، أن الشيخ الجعبري قال : كنت في السياحة بجعبر – أوقات بالفرات – وأنا أخاطب وأناجيها بتلذذي بفنائي في الحبة ، فمر بي رجل كالبرق ، وهو يقول :





### فلم تهوني ما لم تكن في فانيا ولم تفن ما لم تجتلي فيك صورتي

فعلمت أن هذا نفس محب ، فوثبت إلى الرجل وتمسكت به ، وقلت له : من أين لك هذا النفس ؟ فقال : هذا نفس أخي الشيخ شرف الدين بن الفارض . فقلت له : وأين هذا الرجل ؟ فقال : كنت أجد نفسه من جانب الحجاز ، والآن أجد نفسه من جانب مصر ، وهو محتضر ، وقد أمرت بالتوجه إليه وأن أحضر انتقاله إلى الله تعالى ، وأصلي عليه ، وها أن ذاهب إليه ، فلما التفت الرجل إلى جانب مصر التفت معه ، فشممت رائحة الرجل ، فتبعت الرائحة إلى أن دخلت عليه في الوقت وهو محتضر .

فقلت له: السلام عليك ورحمة الله وبركاته ، فقال: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته يا إبراهيم . اجلس وأبشر ، فأنت من أولياء الله تعالى . فقلت: يا سيدي ، هذه البشرى جاءتني من الله على لسانك ، وأريد أن أسمع منك دليلاً يطمئن به قلبي ، فإن اسمي إبراهيم ، ولي من سر مقام هذا الاسم الإبراهيمي نصيب ممن قال: ﴿ أُولَمُ تُوْمِنَ قَالَ بَلَىٰ وَلَا كِن لِيَطْمَينَ قَلْبِي ﴾ الإبراهيمي نصيب ممن قال: ﴿ أُولَمُ تُوْمِنَ قَالَ بَلَىٰ وَلَا كِن لِيطَمْمِينَ قَلْبِي ﴾ وانتقالي إليه جماعة من أولياء الله ، وقد أتى بك أولهم ، فأنت منهم . وكنت سألت جماعة من الأولياء عن مسألة فلم يجيبني أحد منهم عنها ،

فسألته عنها ، فقلت له : يا سيدي هل أحاط أحد بالله علماً ؟ فنظر إلى نظر معظم لي وقال : نعم . إذا حيطهم يحيطون يا إبراهيم ، وأنت منهم . ثم رأيت الجنة قد تمثلت له ، فلما نظر إليها ، قال : آه . وصرخ صرخة عظيمة ، وبكى بكاء شديداً ، وتغير لونه ، وقال :

إن كان منزلتي في الحب عندكم ما قد رأيت فقد ضيعت أيامي أمنية ظفرت روحى بها زمناً واليوم أحسبها أضغاث أحلام

فقلت له: يا سيدي ، هذا مقام كريم . فقال : يا إبراهيم ، رابعة العدوية تقول ، وهي امرأة : « وعزتك ما عبدتك خوفًا من نارك ، ولا رغبة في حنتك ، بل كرامة لوجهك الكريم ، ومحبة فيك » .

وليس هذا المقام الذي كنت أطلبه ، وقضيت عمري في السلوك إليه . ثم بعد ذلك سكن قلقه ، وتبسم ، وسلّم علي وودعني ، وقال : احضر وفاتي وتجهيزي مع الجماعة ، وصل عليّ معهم ، واجلس عند قبري ثلاثة أيام بلياليهن ، ثم بعد ذلك توجه إلى بلادك . ثم اشتغل عني مخاطبة ومناجاة ، فسمعت قائلاً يقول له— أسمع صوته ولا أرى شخصه : يا عمر ، فما تروم ؟ فقال :

أروم وقد طال المدى منك نظرة وكم من دماء دون مرماي طلت

ثم قلل وجهه وتبسم وقضى نحبه فرحاً مسروراً . فعلمت أنه قد أُعطى مرامه . وكنا عنده جماعة كثيرة فيهم من أعرفه من الأولياء وفيهم من لا أعرفه ، ومنهم الرجل الذي كان سبب المعرفة به . وحضرت غسله وجنازته ، ولم أر في عمري جنازة أعظم منها . وازدحم الناس على حمل نعشه ، ورأيت طيوراً بيضاً وخضراً ترفرف عليه ، وصلينا عليه عند قبره ، ولم يتجهز حفره إلى آخر النهار ، والناس مجتمعون حوله وهم مختلفون في أمره .

فقال قوم: هذا تأديب في حقه لأنه كان يدعي في المحبة مقاماً عظيماً. وقال قوم: هذا آخر ما يلقى الولي من أعراض الدنيا. وكلهم محجوبون عن مشاهدة مقامه، إلا من شاء الله. وأنا أنظر بما فتح الله عليّ به من الكشف إلى الروح المقدسة الشريفة المحمدية عليها أفضل الصلاة والسلام، وهي تصلي إماماً، وأرواح الأنبياء والملائكة والأولياء من الإنس والجن يصلون عليه مع روح رسول الله عليه في طائفة بعد طائفة، وأنا أصلي مع كل طائفة إلى آخره. فتجهز القبر ودفن فيه، وأقمت عنده ثلاثة أيام بلياليهن وأنا أشاهد من حاله ما لا تحتمل عقولكم شرحه. ثم توجهت إلى جعبر، وكانت هذه السفرة أول دخولي مصر، ولسان الحال يقول:

جزاك الله عن ذا السعي خيراً ولكن جئت في الزمن الأخير

ثم جئت إلى مصر وأقمت بما إلى زماننا هذا .

وحكى لي ولده شهاب الدين أحمد ، جمع الله بينهما في المقام الأحمد ، قال : زرت مع والدي قبر الشيخ شرف الدين في ومعنا جماعة من الكبار ، فوجدنا عنده تراباً كثيراً ، فصرخ الشيخ وقال :

# مساكين أهل العشق حتى قبورهم عليها تراب الذل بين المقابر

وحمل الشيخ التراب في حجره ، وحملناه معه ، إلى أن نظفنا ما حول القبر ، وتوفي وتوفي من بالقاهرة المحروسة بجامع الأزهر ، وذلك في الثاني من جمادى الأولى سنة اثنين وثلاثين وستمائة ، ودفن من الغد بالقرافة بسفح المقطم عند مجرى السيل تحت المسجد المبارك المعروف بالعارض ، الذي هو أعلى الجبل المذكور .

وسمعت الشيخ زكي الدين عبد العظيم المحدث يسأله عن تاريخ مولده ، فقال: بالقاهرة المحروسة آخر الرابع من ذي القعدة ، سنة سبع وسبعين وخمسمائة ، وكذلك سمعته يخبر القاضي شمس الدين بن خلكان لما سأله عن مولده رضى الله عنهم أجمعين .

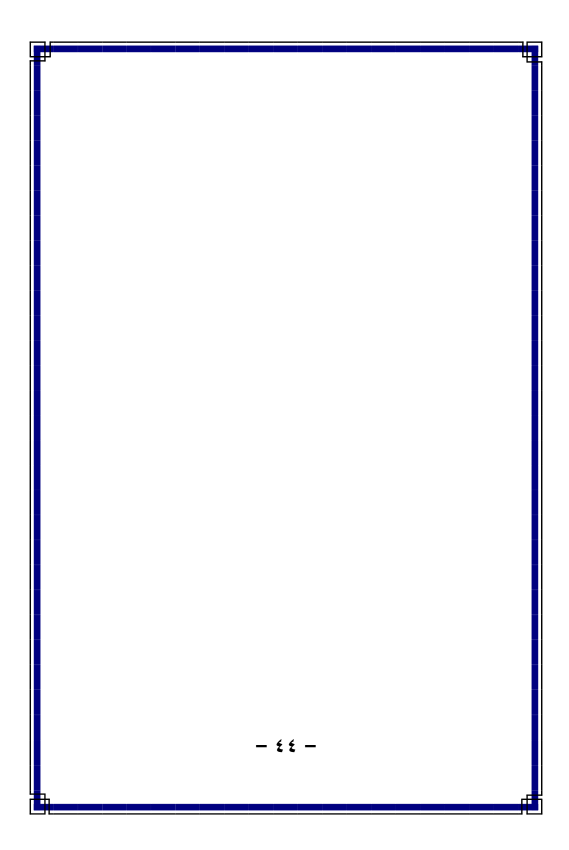












اعلموا أيها الإخوان أن الحب هو السائر بكل محب ، ومرقيه في أطواره ، ابتداءً ، ووسطاً ، وانتهاءً .

يظل الإنسان شجاعاً مقداماً فى مجال العبادة والجاهدة ، والمكابدة والخدمة ، حتى إذا تجلى له ، ودعاه داعى الجمال بنظرة جمالية ، صار لا حول له ولا قوة . وهذه النظرة الجمالية من الله تعالى ، إما فضل ووهب منه تعالى ، وهو ما نعبر عنه بالجذب الإلمي الذى يعدل عمل الثقلين ، وإما بكثرة المداومة على الأذكار والأوراد والسنن والنوافل ، وإما بالسلوك بأداء حقوق المقامات الإسلامية من توبة وزهد وتقوى : ﴿ وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِل حَتَّى أُحِبَّهُ ﴾ (() .

احدا جزء من الحديث الوارد عَنْ أَبِي هُرَيْرة ﴿ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿ إِنَّ اللهَ قَالَ : مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالحَرْبِ ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلِيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، فَإِذَا أَحْبَنْتُهُ : كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وَبَصَرَهُ لِذِي يَتَقَرَّبُ إِلِيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، فَإِذَا أَحْبَنْتُهُ : كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ مِهَا ، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا ، وَإِنْ سَأَلَنِي لَأُعْطِينَهُ ، وَلَئِن النَّي النَّعْطِينَةُ ، وَلَئِن السَيَعَاذَي لَأُعْطِينَةً ، وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ المُؤْمِنِ ، يَكُرَهُ المَوْتَ وَأَنَا الله عَنها . وَمَا تَرَدَّدُ والبنوار والطبراني في صحيحه والبزار في البحار الزحار والبيهقي .
 كذا رواه أحمد في مسنده والبزار والطبراني عن أم المؤمنين السيدة عائشة رضي الله عنها .



# وللحب ثلاثة أطوار:

الطور الأول: أن يحب المحبوب بحوى نفسه ، وحصول لذته منه ، وعندها تطيعه نفسه لترك حظوظها الدنيوية ، وإبدالها بحظوظ معنوية ، وفي هذا الطور يبدأ المحب طالباً من محبوبه حظوظه ولذاته ، معاتباً له عند منعه إياه ، ومخاصماً ومغاضباً أحياناً ، وفي هذا الطور يقاسي المحب أشد المقاساة ، فهو في بلاء وعناء وإحراق وشوق ووجد وهيمان وعطش ونحول وبكاء وزفير . فيكون في أشد الحاجة إلى كمال السُكْر حتى يتخلص مما يقاسيه ، وينتهى هذا الطور بكمال السُكْر ، وعدم الإحساس بكل ما يجرى حوله ، ويسميه أهل الله : «الصعق» أو «الفناء الأول» أو «المحو» .

الطور الثاني: وذلك حين يفيق من تمام سُكْره ، يصبح معادياً لنفسه وجميع حظوظه ولذّاته المتعلقة بغير المحبوب ، ويراها كلها حجباً ، وينزّه محبوبه عن مشاركة شيء سواه من الحظوظ في المحبوبية ، فلا محبوب سواه ، ولا مطلوب إلا وجهه ، فيظل الله تعالى يبتليه بالمصائب العظام ، وكلما صبر على

بلاء ارتفع بينه وبين ربه حجاب ، وحينها يقول : تبت اليك ، ورجعت عن نفسي وحظوظها ، وعن أنانيتي ، وعن طلب كل لذة وحظ عائد إلى دونك : ﴿ وَأَنَا أُوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الأعراف: ١٤٣) . فيقوم الليل ، ويصوم النهار .

وهذا الطور تعقبه إلهامات وفراسات ، وأسرار عرفانية ومكاشفات ، ومشاهدات ، ومعاينات حقانية .

الطور الثالث: حيث حضرة الجمعية الذاتية على الله تعالى وحده ، فلا بينه وبينه محبوبيه ولا نسب ؛ حيث يجد الله تعالى أجمل من جماله ، وألطف من لطفه ، وأكرم من كرمه ، ويسمع كلام الحق بكليته ، ويرى جماله بكل ذرة فيه ، وتقوم كل الحواس مقام بعضها البعض ، فيسمع ببصره ، ويبصر بسمعه ، ويبطش بلسانه ، وهذا الطور هو الوطن الأصلي للعبد ، حيث أن العبد كان أولاً فى حضرة علم الله تعالى ، ثم خرج إلى الوجود ، وكلما بَعُدَ عن حضرته الأصلية ازداد غُربة .

فكل هذه الأطوار السابقة ، والأكوان المتتابعة ما هي إلا غُربة ، وما هي إلا عُربة ، وما هي إلا وجود مستعار فانٍ غير ثابت ، كله آلام وعناء وسقم وتعب : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ ﴿ ﴾ (القصص: ٨٨) .

فما عهدنا خنتم ولا عهدكم خُنّا غرابا ، لوقع البين في ربعنا غنا ونرمي السوى والبين ليت السوى يفنى عهدنا وعود الوصل أثماره تجنى ألا لا أعاد الله بينا نأي عنّا سوى حلم كاللفظ لسي له معنى ولا سهر المشتاق ليلا وقد حنّا ولا بنتمُ عنّا ، ولا عنكم بنّا

تعالوا بنا حتى نعود كما كُنّا ونترك وشيا والوشاة وطائراً ونطوي بساط العتب والحب والجفا عسى أن يعود الشمل في الحي مثلما وينشد حادي الحال عني مترجما أحبابنا طيبوا فلم يك ما مضى فلا طال هجران ولا ثمَّ عازل ولا كان ما قلتم ولا كان ما قلنا

ثم أن المحب يتقلب في هذه الأطوار من أولها إلى آخرها مرات كثيرة ، حتى لا تبقى فيه بقية لغير الله تعالى ، فيظهر الله تعالى به ، وفيه ، وله ، ولسان الحال يقول : ﴿ خلقتك لأظهر لا لتظهر ﴾ .

ويكون الله حينئذٍ سمعه ، وبصره ، ويده ، ورجله ، وكل قواه .



وإن قلت ما ذنبي إليك أجبتني وجودك ذنب لا يقاس به ذنب وكل ما سبق كانت بدايته نظرة رضا من الله تعالى لعبده ، يبيحه بها قطرة من جماله تعالى .

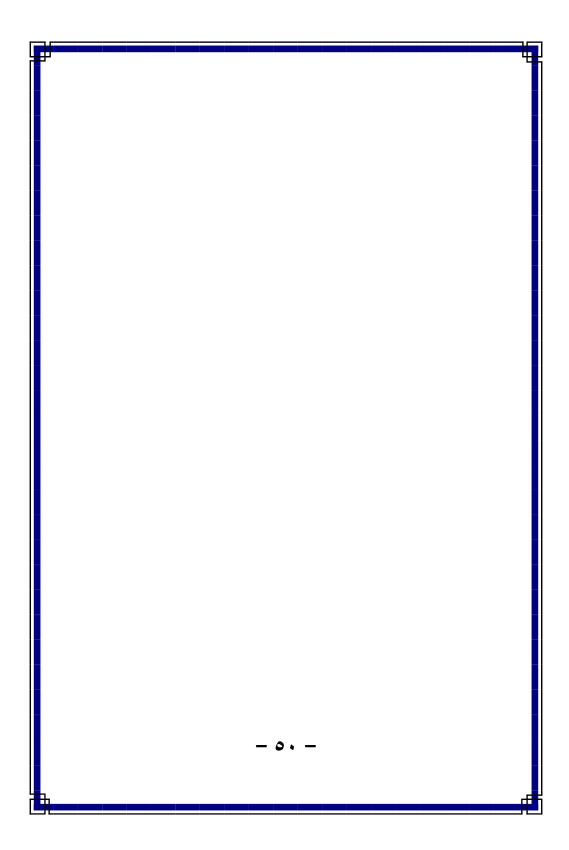
قليل منك يكفينى ولكن قليلك لا يقال له قليل

فيظل مشغولاً بالجمال ، فانياً فيه ، حتى يتجلى له الجميل تعالى ، فيغنيه عن الجمال ، ويتجلى له المحب تعالى ، فيغنيه عن الحب وعن كل محبوب .

فأي شخص صدق في احترام الألوهية ، واستحضرها - وإن أخطأ في نسبتها ، ولكن مشهوده كان النصر الإلهي - مع غيرة إلهية على المقام الإلهي - فإنه العزيز الذي لا يغلب ، فما جعل - تعالى - نصره واجبا عليه للموحد ، وإنما جعله للمؤمن بما ينبغى للألوهية من حرمة .







#### त्रीमांड १ जिल्ली

الإنسان : خلق كامل ، من روح وجسم ، والروح لابد لها من تعلق ، والجسم لابد له من تعلق . وقضى الله في أزله أن تتعلق الروح بمن برأها ، وهو الحق . ويتعلق الجسم بالخلق .

ولكن أناس أبوا إلا أن تتعلق أرواحهم وأجسامهم بالخلق ، فكانت حياتهم كلها بالخلق وللخلق ، وفي الخلق وإلى الخلق ، علماً وعملاً ، وتحققاً وتعلقاً .

فهو الذي يطعم ويشرب ، ويمشي ، ويحسن ، ويذنب ، ويرى أن رزقه يأتي من الخلق . إن أحسن فإلى الجنة ، وإن أساء فإلى النار ، وأنه سيدخل القبر ، ويقف على الصراط ، ويحشر في المحشر ، أو تحت ظل العرش ، أو توزن أعماله بالميزان ، ويأتيه عمله الصالح في القبر ، ثم ينعَم بالنعيم في الجنة ، أو يعذّب بالعذاب في النار .

ولا يعلم أن الله تعالى لا يرضى لهذا الإنسان المكرم أن يتعلق بشيء من الخلق ، أو يقيم فيه . إذ أنه عند الله تعالى أكبر من كل خلقه . ولم يخلقه إلا لنفسه فقط . إذ أن الله تعالى غيور ، حتى أخبر عنه رسول الله عليها



فقال: ﴿ إِنَّ يَسِيرَ الرِّيَاءِ شِرْكُ ﴾ ن فليس - في الحقيقة - في الوجود الا الله تعالى ، وأفعاله وصفاته . وكل من رأى معه غيره في هذا الكون ؛ بل كل من رأى الكون أصلا مع الله ؛ فقد أشرك . وقد عذرهم الله تعالى في هذا الشرك حيث قال : ﴿ وَمَا يُؤُمِنُ أَكُ ثُرُهُم بِ اللهِ إِلَا وَهُم مُّ شُمْرِكُونَ ﴾ هذا الشرك حيث قال : ﴿ وَمَا يُؤُمِنُ أَكُ ثُرُهُم بِ اللهِ إِلَا وَهُم مُّ مُرَكُونَ ﴾ {يوسف : ١٠٦} .

فهذا الإنسان الكامل الذي لا يرى إلا الرب ، ولا يرى العبد أبدا ، ولا يرى نفسه أبدا ، ويعشر إلى نفسه أبدا ، فيعيش بالله ولله ، ويأنس في قبره بالله ، لا بعمله ، ويحشر إلى الله ، لا إلى الجنة . وينعمه الله بنفسه ، لا بغيره .

وفرق كبير بين من ينعمه الله بنفسه ، وبين من ينعمه بغيره ، كنسبة الله إلى خلقه ، فهو تعالى لا ينعمهم بالنعيم . إذ النعيم حجاب ، والعذاب حجاب ، والقرب حجاب ، والبعد حجاب . فالله تعالى ينعم بما به يعذب ويؤنس بما به يوحش ، ويبسط بما به يقبض ، ويضل بما به يهدي :

<sup>1-</sup> بهذا اللفظ أخرجه ابن ماجة والحاكم وصححه والطبراني وتمام في فوائده وأبو نعيم في الحلية والبيهقي في الأسماء والصفات وابن أبي الدنيا في الأولياء والديلمي في مسند الفردوس عن معاذ بن جبل في . وبلفظ ﴿ قَلِيلُ الرِّياءِ شِرْكٌ ﴾ أخرجه أبو الشيخ والديلمي عن عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان عن أبيه عن جده في .



﴿ يُضِلُّ بِهِ عَكْثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ عَكَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦].

والعذاب لا يعرف الله ، ولو عرفه لانشغل به عن التعذيب . والنعيم لا يعرف الله ، إذ لو عرفه لانشغل به عن التنعيم . فلا يعرف الله عبد خوف ، ولا عبد أمن ، ولا عبد إخلاص ، ولا عبد علم ، ولا عبد عمل ، ولا عبد معرفة ، ولا عبد قرب ، ولا عبد بعد .

ولا يعرفه تعالى إلا عبد الله : ﴿ وَأَنَّهُ مِلْاً قَامَ عَبَدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾ {الجن : ١٩ . فهي لرسول الله عَلَيْهُ على الأصالة ، وللأفراد من أمته بالتبعية .

ويحشره إليه ، وفيه . لا تحت ظل عرش ، ولا تحت ظل أي خلق آخر .

بل العرش وحملته هم الذين يستظلون بظله .

حرج عن علمه ، فخرج عن المحاسبة .

وخرج عن عمله ، فخرج عن مطالبته بالإخلاص .

حرجوا عن الكون إلى المكون.

وعن الذكر إلى المذكور .

خرجوا عن التقييد إلى الإطلاق .

- or -



وخرجوا من الإطلاق إلى الله الذي جل عن الإطلاق كما جل عن التقييد .

حرجوا عن رؤية نفوسهم إلى الفناء في الله .

وخرجوا من الفناء إلى فناء الفناء .

خرجوا من التوحيد إلى الأحدية ، ومن الشفعية إلى الوترية .

خرجوا عن البعد إلى القرب ، ومن القرب إلى الذات .

دخلوا قبورهم بغير نظر إلى علم ولا عمل ، ولا رجاء ولا خوف ، ولا إخلاص ولا حب . فدخلوها وحدهم ، فرأوا الله وحده .

فاستأنسوا تحت الأرض ، بما استأنسوا به فوق الأرض .

فمن قام هذا المقام ؟ شرب من عين الحياة ، لا من جريان العين .

فعاش بالحقيقة . فلا يموت بالحجاب في الدنيا ، ولا في الآخرة .



المقدمة ـــــــــ مراتب السلوك

# المنابع المناب

ملكة في قصرها ، يحكي الحاكون ، ويقص القصاصون ، ويتناقل الناس الحكايات عن جمالها وحسنها ، وكذا وكذا .... إلا أنهم جميعا لم يروها ، إذ أن بلادها بعيدة ، وحراسها أشداء ، وأسوار قصرها عالية حصينة ، فحال الناس معها متباين :

- فمنهم من اكتفى بعلمه عنها ، وهؤلاء العلماء ، فما أوصلهم علمهم إلا إلى العلم ، وكلما ازدادوا علما ازدادوا قربا إلى العلم .
- ومنهم من علت همته ، وعزم على شد الرحال إلى قصرها مهما كلفهم هذا من جهد وعناء ، وهؤلاء هم العاملون بعلمهم ، أوصلهم علمهم إلى العمل فلما ساروا في الطريق ؛ افتقروا إلى الأدلاء الذين يوصلونهم إلى ما أرادوا ، والأدلاء هم المشايخ الذين ساروا قبلهم في هذا الطريق . وإذا بالطريق قد امتلأ بالعوائق والمهالك ، من كان منهم في بلاد الحر ، مات في الجر . فوقع مات في البرد . ومن كان منهم في بلاد البرد ، مات في الحر . فوقع أجره على الله () . وهذا كله مع إخلاص المشايخ لهم في الدلالة على

١- قال تعالى : ﴿ وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلمُوَّتُ فَقَدُ وَقَعَ ٱجْرُهُ عَلَى ٱللّهِ ﴾
 النساء : ١٠٠ } .

أيسر الطريق ، وأقصره .

حتى إذا قطعوا المفاوز والقِفار ، والفيافي والبحار ، إذ عنت لهم جنَّة غناء ، فيها القصور والحور والماء والراحة :

- فمنهم من أخلد إليها ، وقالوا يكفينا ما لقينا من عناء ، فأقاموا وانقطعوا عن مقصودهم ، وقال لهم الأدلاء إن ما تطلبون أمامكم وإنما هي فتنة (۱) ، فما استجابوا .
- وانطلق الأدلاء مع القليل ، وكلما تركوا جنَّة وفتنة قابلتهم فتنة أكبر منها ، وتخلف في كل جنَّة ، أناسٌ .
- حتى أشرفت مآذن القصر المقدس الكبير ، وعلم القوم أنهم قد أشرفوا على الوصول ، وتنفسوا جميعا الصعداء ، وألقوا أنفسهم على الأعتاب ، ما بين مُقبِّلٍ وباك ، ومسرورٍ وشاك ، وحدث لهم جميعا حال عظيم ، وشوق حسيم إلى لقاء المحبوب ، وهؤلاء هم الواصلون . فبعثت إليهم الملكة : ما مطلوبكم ؟ فأعطت كل واحد مطلوبه ، وصرفته .

١- قال ابن عطاء الله في الحكم: [ما أرادت همة سالك أن تقف عند ما كشف لها إلا ونادته هواتف الحقيقة: الذي تطلب أمامك، ولا تبرجت ظواهر المكونات إلا ونادته حقائقها: إنما نحن فتنة فلا تكفر] اه.

#### الهقدمة ـــــــ مراتب السلوك

- فمنهم من كان مطلوبه الولاية .
  - ومنهم من كان مطلوبه الجنة .
    - ومنهم القطبانية .
- ومنهم غير ذلك ، ودون ذلك ، منهم من يريد الدنيا ، ومنهم من يريد الآخرة .
- إلا أن القليل وهم أهل الأدب قالوا: والله ما تركنا الأموال والأولاد والأوطان؛ إلا شوقا إلى رؤية الملكة، والجلوس إليها، وأن تنظر إلينا بعين الرضا. فتسلط عليهم العبيد بالسياط، حتى تبتلي حبهم لها، فيهرب منهم من كان يدعي المحبة، ويثبت من كان صادقا في محبته، وهم قليل. ثم تأذن لهم الملكة: واحداً واحداً. فيدخلون داخل سور القصر، فيرون مُلكاً عظيماً، ونعيماً مقيماً، ويسألون كل من يروه عن الملكة وجمالها.

اعلم أن الأمر كله كسبي ، إلى أن يبلغ السالكون إلى باب سور القصر ، فإذا وصلوه ، فإن الأمر بعد ذلك وهبي ، فإن الملكة تعطي ما شاءت لمن شاءت .

واعلم أن كل ما عرفه السالكون ، إلى أن يصلوا إلى رؤية الملكة هو كله معرفة ، ويُسمى هؤلاء العارفون بالله .



مراتب السلوك \_\_\_\_\_\_ المقدمة

فإذا أدركتهم العناية الإلهية:

فمنهم من تدخله إلى بمو القصر .

ومنهم من تدخله إلى غرفة الاستقبال .

ومنهم إلى أخصِّ غرفةٍ لها : وهي مخدعها .

فكل من رآها من وراء نقابها : فهم مُشاهِدون ، لا مُشاهِدون .

وكل من كلمها ، وباسطته في غرفة دون مخدعها : فهم مُكَلَّمون ، لا مُكلَّمون .

وكل من رأى هذا الجمال ، وسمع عذوبة صوتها ، وقف وقفة دهش .

فليس كل من رأى الله ، رأى وجهه .

وكل من رأى وجهه ، فقد رآه .

وكل من جالسته من وراء نقابما : فهم مُحَالَسُون ، ولكن من وراء وراء .

وكل من لم يدخل قصرها: فهو في الفَرْق.

وكل من دخل قصرها ، وحالسها ، وكلمها من وراء نقابها : فهو في الجمع .

- oh -



المقدمة ـــــــ مراتب السلوك

ثم أنها تتركهم يرجعون إلى دنياهم وأهليهم ومشاغلهم ، وتبعث عليهم من يرقب أفعالهم وكلامهم ، وهذا هو فرق الجمع . فكل من حفظ سرها ، ولم يبح به لأحد ، كان أمينا ، وجمعته عليها مرة أخرى . وكل من أفشى سرها وعرّف الناس طريقها وأحوالها ، قطعته وظل في القررق .

ومستخبرٌ عن سر ليلى رددته بعمياء من ليلى بغير يقين يقولون خبرنا فأنت أمينها وما أنا إن أخبرتهم بأمين

ولا تزال بمن يحفظ سرها تجمعه تارة وتفرقه تارة ، إلى أن تثق به كل الثقة .

من سارروه فأبدى السر منكشفاً لم يأمنوه على الأسرار ما عاشا وأبعدوه فلم يحظ بقربهم وأبدلوه مكان الأنس إيحاشا

فتدخله مخدعها ، ويحصل بينهما جمع وفناء ، وهذا يسمى جمع الجمع ؟ أو فناء الفناء .

ثم بعد ذلك ؛ إن أرادت منه أن يرجع إلى دنياه ، استغاث بما أن تبقيه في قصرها وحضنها ، فتطمئنه وتقول له : اذهب حيث شئت وأنا معك ﴿ وَهُو مُعَكُم أُنِّنَ مَا كُنُتُم ﴾ [الحديد : ٤] . فيرجع حيث تأمره ، ويعمل بما توظفه له ، وتبعث معه من الحرس ؛ مَن يحرسونه ويعصمونه من أذى



## مراتب السلوك \_\_\_\_\_ المقدمة

الخلق ، ويحفظونه بحفظها . وصار في وظيفته ، ولكن صورتها لا تفارق عينيه ، وحبها لا يزايل قلبه ، ويصبح سرها معه ، لا يفشيه لأحد أبدا .

وهذا هو صحو الجمع أو البقاء ، حيث يرى بعينه ما يراه غيره بروحه ، كرسول الله عليه . ويسمع بإذنه ما يسمعه غيره بروحه ، كموسى العليه . ولكن ليس من سمع ، كمن شاهد .

ويصير الله تعالى سمعه ، وبصره ، ويده ، وعقله ، وكل قواه (') ، ويصبح خليفة الله تعالى في أرضه .

ا إشارة إلى الحديث القدسي المروي عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ اللهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ : ﴿ إِنَّ اللهَ قَالَ : هَا مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالحَرْبِ . وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ : كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ : كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَبْطِشُ بِهَا ، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا ، وَإِنْ سَأَلَنِي لَأُعْطِينَهُ ، وَلِيْنِ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَهُ ﴾ . سبق تخريجه .



# 

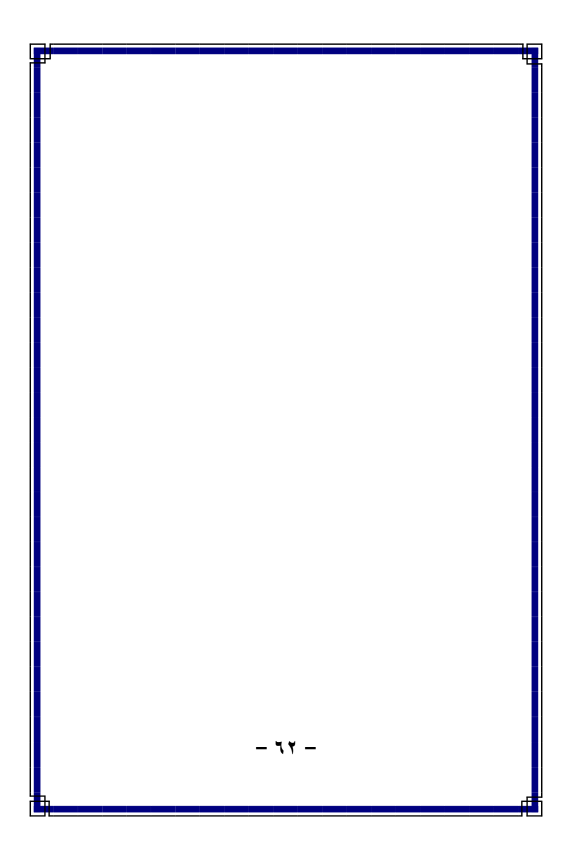
السُّكْر : دهش ، يلحق سر المحب ، في مشاهدة جمال المحبوب فجأة . نظير محبوب دخل على محبه فجأة ، فأذهله عما فيه من الأمر ، فلما كرر النظر إلى محاسنه ، واستأنس بلقائه ووصاله ، عاد إليه التمييز والتبصر ، وزال الدهش والتحيير .

كما خرج يوسف بغته على النسوة ، فقطعن أيديهن (") ، لما أصابحن من الحيرة في شهود جماله ، والغيبة عن أوصافهن . ولاشك أن زليخا كانت أبلغ في محبته منهن ، لكنها لم تغب عن التمييز بشهود جماله ، لتمكن حال الشهود في قلبها .

ا إشارة إلى قوله تعالى : ﴿ فَلَمَا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَمُنَّ مُتَكَا وَالتَ كُلَ وَحِدَةٍ مِتَهُنَّ مِيكَدِهِنَ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَمُنَّ مُتَكًا وَالتَ كُلَ وَحِدَةٍ مِتَهُنَّ مِيكَدِينَ وَقُلْنَ حَشَ لِلّهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلّا مَلكُ مَلكُ مَلكُ مَلكُ اللّهِ عَلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلّا مَلكُ مَلكُ مَلكُ اللّهِ عَلَيْهِ فَا عَلَيْهِ فَلَا مَا لَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلَّا مَلكُ مَلكُ اللّهِ عَلَيْهِ فَا اللّهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَا إِلَى اللّهِ عَلَيْهِ فَا إِلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلَّا مَلكُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ فَا عَلَيْهِ فَلَا اللّهِ عَلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا اللّهِ عَلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِلَى هَذَا اللّهِ عَلَيْهِ فَا إِلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِلَى اللّهِ عَلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِلّهُ مَلكُ اللّهِ عَلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِلَيْهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِلّهُ عَلَيْهِ مَا هَذَا لَهُ مَا إِلّهُ عَلَى إِلّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَنْدَا بَشَرًا إِلّهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ مِلّهُ إِلّهُ عَلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ إِلّهُ عَلَيْهُ وَاللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مَلْكُ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ إِلَيْهُ مِلْكُ إِلّهُ عَلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ إِلّهُ عَلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ إِلّهُ عَلَيْهِ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ إِلْمَا مِنْ إِلْمُنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَا عَلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ أَنْهُ أَلَا مُنْ أَلِي أَلَا مُنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْ أَلَا أَلَا مُنْ أَلَا مُعْمِلًا مُعْمَا مِنْ إِلَيْهُ مِنْ أَلَا مُعْمِلًا مِنْ أَلَا مُعْلَقًا مِنْ أَلَا مُعْمِلًا مِنْ أَنْ أَلَا مُنْ أَلَا مُنْ أَلِيْهُوا مِنْ أَلَا مُعْلِقًا مِنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَل









# 

منذ أن خلق الله الإنسان ، وهو في بوتقة التجليات الإلهية :

إما تجليات ذاتية: لم يتجل الله بها إلا على قلب الإنسان خاصة.

وإما تجليات أسمائية وصفاتية : تجلى الله بما على جميع خلقه ، بما في ذلك الإنسان .

وما زال الإنسان في هذه البوتقة ، تتوالى عليه أحكام الأسماء والصفات ، وهو يتقلب معها ويتلون فيها ، وتشتاق روحه إلى التمكين والثبوت ، وجمع الجمع ، فيأمره الحق تعالى بالفرار من البوتقة : ﴿ فَوْرُو َ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الناريات : ٥٠] . فيفر من هذه التلونات إلى الأحدية الإلهية الثابتة ، فترتاح روحه ، ويستقر قلبه .

وأنت تستطيع أن تحقق هذا الفرار - حيث الجمع على الله - في أقل من ثانية ، وفي أي مكان كنت ، مع أن العالم كله من عرشه إلى فرشه يبحث عن الله ، فلا يجده .

وما ظهر تعالى بالاسم الظاهر إلا بوجوده ، فمن راعاه إنما يراعي الحق ، وما يذَّم الإنسان لعينه ، ولكن لفعله ، وفعله ليس عينه .



وكما أن هذا الكون شهادة عندنا ، والله غيب نؤمن به ، فإن لله تعالى في خلقه ضنائن مجهولين في العالم لا يشهدون في الكون إلا الله () . لا يعرفون عالَماً ، لأنهم لا يشهدونه عالَماً ، فهم يشهدون الحق ، عيناً ، ويشهدون العالم إيماناً وغيباً ، لأن الحق أخبرهم أن ثم عالماً ، فيؤمنون به ولا يرونه : العالم إيماناً وغيباً ، لأن الحق أخبرهم أن ثم عالماً ، فيؤمنون به ولا يرونه : ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّكُ لا إلله إلا هُو وَالْمَلَتِ كُهُ وَأُولُوا الْعِلْمِ ﴾ {ال عمران : ١٨ } . ولا شهادة على غائب ، فهم يشهدونه تعالى أولا ، ثم يرون أنوار الإيجاد والإمداد ، نازلة من أسمائه على شتى المخلوقات ، وكل يتحمل منها على حسب طاقته وفطرته واستعداده .

فعند أهل الله : الحق مشهود ، والخلق معقول . وعند غيرهم ، العكس . فأهل الله يمشون على طريق يعرفونها ، ويعرفون غايتها .

فالواحد: نسبة ، أي ليس اثنين ، فهو نمر من الأنهار التي تصب في عين الأحدية ؛ فطالما الماء في النهر نُسب إلى نمره ، أما إذا اختلط ماء الأنهار فالعين فلا تستطيع تمييز ماء نمر من ماء نمر آخر .

١- قال ابن عطاء الله في الحكم: [الكون كله ظلمة ، وإنما أناره ظهور الحق فيه ، فمن رأى الكون ، ولم يشهده فيه ، أو عنده ، أو قبله ، أو بعده ، فقد أعوزه وجود الأنوار وحجبت عنه شموس المعارف بسحب الآثار] اه .



المقدمة ــ التجليات

أما الأحد فهو تلك العين التي تُفني (١) ويغرق فيها من ينزلها فلا يميز بين اسم واسم . وكلها تنزلات منه تعالى : إما للتحقُّق ، وإما للتحلُّق ، وإما للتعلُّق . فالذات واحدة ، ثم تتصف بالضر والنفع في آن واحد ، وتتصف بالإعزاز والإذلال ، وليس المعز هو المذل ، ولكن تلك حضرة ، وهذه أخرى . وهذا كمن بينه وبين الشمس حجب من زجاج ملون ، كلما ارتفع حجاب رأى الشمس على خلاف ما رآها من قبل ، والشمس واحدة ، وهذا يسمى التلوين . ثم أنه تعالى يجتبي من يشاء من حضرة الفرق والتلوين إلى حضرة الجمع والتمكين التي تنعدم فيها النسب ، وهي عين الأحدية ﴿ قُلْهُ وَ اللَّهُ أَحَـٰذُ ﴾ (الإحلاص:١) . فيشهد الله بالله ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَتَمَّ وَجَهُ اللَّهِ ﴾ 

يراها أمامي في صلاتي ناظري ويشهدني قلبي أمام أئمتي ولا غرو إن صلى الإمام إلى أن ثوت بفؤادي وهي قبلة قبلتي

وكل الجهات الست نحوي توجهت بما ثم من نسك وحج وعمرة

فحينئذ تتم له السعادة ، ويكون بالله ، إلى الله ، من الله ، مع الله ، في الله ، لله ، على الله ، عن الله .

١- قال ابن عطاء الله في الحكم: [الأكوان مثبتة بإثباته ، ممحوة بأحدية ذاته] اه.



وهؤلاء الذين صانوا أنفسهم عن أنفسهم ، فلا تعرفهم أنفسهم .

نعتٌ إلهيُّ للعبد . خُلقٌ لا تخلُّق . ﴿ أَللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينِ ءَامَنُوا ﴾ [البقرة: ٢٥٧] .

سرى في كل ما ينسب إليه الألوهية ، مما ليس بإله .

ولكن لما تقرر في نفس المشرك ، أن هذا الحجر ، أو هذا الكوكب ، أو ما كان من المخلوقات أنه إله – وهو مقام محترم لذاته – تعَيَّنَ على المشرك احترام المنسوب إليه ، لكون المشرك يعتقد أن تلك النسبة إليه صحيحة . ولما علم سبحانه أن المشرك ما احترم ذلك المخلوق ، إلا لكونه إلها في زعمه ، نظر الحق إليه لأنه مطلوب ، فإذا وَقَّ بما يجب لتلك النسبة من الحق ، والحرمة ، وكان أشد احتراما لها من الموحد ، وتراءى الجمعان ، كانت الغلبة للمشرك على الموحد ، إذ كان معه النصر الإلهي ، لقيامه بما يجب عليه من الاحترام لله ، وأخطأ في النسبة ، وقامت الغفلة والتفريط في حق الموحد ، فلم تتعلق به الولاية ، لأنه غير مشاهد لإيمان ، فالله يقول : وكان حقاً عَلَيْنَا نَصِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ (الرم: ٧٤) . فأي شخص صدق في احترام الألوهية ، واستحضرها – وإن أخطأ في نسبتها – ولكن مشهوده كان النصر الإلهي ، مع غيرة إلهية على المقام الإلهي ، فإنه العزيز الذي لا



يغلب ، فما جعل نصره واجبا عليه للموحد ، وإنما جعله للمؤمن بما ينبغي للألوهية من حرمة .

قال تعالى : ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّابِهِ رُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ {الحديد : ٣} .

إذن ، فهو الوجود كله .

و(ال) تتضمن عدم مشاركة أحد له في هذه الصفات .

فإذا قلت : (ظاهر) ، يقتضي ظهور غيره ، أما إذا قلت : (الظاهر) يعني عدم ظهور غيره .

فهو تعالى الظاهر في المظاهر ، الظاهر له ، ولك . الباطن عنك ، لا ، عنه . الأول ، بك . الآخر ، إذا كان عينك .

قال تعالى : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعْبُدُوا إِلّا إِيّاهُ ﴾ {الإسراء: ٢٣} . ولا راد لقضاء الله على عباده أن يعبدوا سواه ، أو يروا سواه ، فتجلى لهم في صورة كل شيء . فما منعنا من رؤيته إلا شدة ظهوره ، وفرط قربه . فلو تباعد عنّا لرأيناه . ولكنه لو فارقنا لانعدمنا . ففي أسرع من طرفة عين ، نُخْتَلَس منه ، إن نظرنا إلى غيره . لا ، لضعفه ، ولكن لضعفنا .

قال تعالى : ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثُمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ ﴾ {البقرة : ١١٥ } .

فالله تعالى هو الظاهر في كل مظهر .

فالظهور شهادة ، والبطون غيب .

فما غاب من العالم عن العالم: فهو غيب ، والقلب من عالم الغيب.

وما شاهد العالم من العالم : فهو شهادة ، وكله لله شهادة وظاهر .

قال تعالى في الحديث القدسي : ﴿ فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ : كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بَهَا ، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بَهَا ﴾ (١) .

وفي الحديث الآخر : ﴿ يَا ابْنَ آدَمَ : مَرِضْتُ فَلَمْ تَعُدْنِي ، قَالَ : يَا رَبِّ كَيْفَ أَعُودُكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ؟ . قَالَ : أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلَانًا مَرِضَ فَلَمْ تَعُدْهُ ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ . يَا ابْنَ آدَمَ : مَرِضَ فَلَمْ تَعُدْهُ ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ . يَا ابْنَ آدَمَ : اسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمْ تُطْعِمْنِي ، قَالَ : يَا رَبِّ وَكَيْفَ أُطْعِمْكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ؟ . قَالَ : أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمَكَ عَبْدِي فُلَانٌ ، فَلَمْ تُطْعِمْهُ ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمَكَ عَبْدِي فُلَانٌ ، فَلَمْ تُطْعِمْهُ ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمَكَ عَبْدِي فُلَانٌ ، فَلَمْ تُطْعِمْهُ ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمَكَ عَبْدِي . يَا ابْنَ آدَمَ : اسْتَسْقَيْتُكَ عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي . يَا ابْنَ آدَمَ : اسْتَسْقَيْتُكَ

١- سبق تخريجه .



فَلَمْ تَسْقِنِي . قَالَ : يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالِينَ ؟ . قَالَ : اسْتَسْقَاكَ عَبْدِي فُلَانٌ ، فَلَمْ تَسْقِهِ ، أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ وَجَدْتَ ذَلِكَ عِبْدِي فُلَانٌ ، فَلَمْ تَسْقِهِ ، أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ وَجَدْتَ ذَلِكَ عِبْدِي ﴾ (۱) .

فهوية الحق : سمع العبد وبصره وجميع قواه ، فظاهر العبد صورة حلقية محدودة ، وباطنه هوية الحق غير محدودة .

فمن حيث الصورة الظاهرة : هو من جملة من يسبح بحمد الله .

ومن حيث باطنه: فالحق يسبح نفسه بصورة عبده (٢).

فإذا ذكر العبد ربه: فالله تعالى هو الذكر والمذكور والذاكر نفسه بعبده. والمحموع، هو العبد.

١- أخرجه مسلم في صحيحه والبيهقي في الاسماء والصفات والبخاري في الأدب المفرد وابن راهويه والطبراني عن أبي هريرة راهيه والطبراني عن أبي هريرة الله المناسبة ا

٢- عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ ﴿ أَنَّهُ قَالَ فِي الصَلَاةِ : ... وإذا قال – أي الإمام حين الرفع من الركوع – : سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ . فَقُولُوا : اللهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحُمْدُ يَسْمَعُ اللهُ لَكُمْ ، فَإِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَالَ عَلَى لِسَانِ نَبِيهِ ﷺ : سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ . رواه مسلم في صحيحه وأبو داود والنسائي والطيالسي وعبد الرزاق وأحمد والدارمي والبزار وأبو يعلى والروياني وأبو عوانة والبيهقي والطحاوى والطبراني .





أثنى عليَّ عبدي (١): أي أثنيت على نفسي في صورة عبدي .

فالله له الظهور في المظاهر ، تحليا ، لا ذاتيا . إذ أن ذاته تعالى جلت عن التقييد في الأغراض ، بل لها الإطلاق التام .

كل ذلك لا يذاق إلا بالمشاهدة . وفرق بين من يقول : علمت . ومن يقول : علمت . ومن يقول : عاينت . وهم أهل الليل خاصة ، والليل من حضرة الباطن ، فإن الله جعل الليل لأهله ، مثل الغيب لنفسه ، فهم خير عصبة في حق الله ، وهم شر فتية في حق أنفسهم ، فأهل الليل فازوا بهذه الحظوة ، في تلك الخلوة ، أليس كل حبيب يحب الخلوة بحبيبه ؟ يقول الله في حقه :

إشارة إلى الحديث القدسي المروي عن أبي هُريْرة في قال : قال رَسُولُ الله على : ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَى : قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ : ﴿ الْعَسَدُ بِيَهِ رَبَتِ الرَّعِي وَ اللهُ اللهُ تَعَالَى : حَمِدَ فِي عَبْدِي . وَإِذَا قَالَ : ﴿ اللهُ تَعَالَى : حَمِدَ فِي عَبْدِي . وَإِذَا قَالَ : ﴿ اللهُ تَعَالَى : جَمَدُ فِي عَبْدِي . وَإِذَا قَالَ : ﴿ مَلِكِ بَوْمِ الدِينِ ﴾ [الفاعة : ٤] . قالَ : جَمَّدُ فِي عَبْدِي وَقَالَ اللهُ تَعَالَى : أَثْنَى عَلَيَّ عَبْدِي . وَإِذَا قَالَ : ﴿ مَلِكِ بَوْمِ الدِينِ ﴾ [الفاعة : ٤] . قالَ : جَمَّدُ فِي عَبْدِي وَقَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَقَالَ مَرَّةً فَوْضَ إِلِي عَبْدِي مَا سَأَلَ . فَإِذَا قَالَ : ﴿ مَلِكِ بَوْمِ اللهِ اللهُ ال



فأنا أتلو كتابي عليه بلساني ، وهو يسمع . فإذا وقف مع معانيه ، فقد خرج عني بفكره .

أوقفني بين يديه ، وقال : الليل لي ، لا للقرآن يُتلى .

فأول ظهور له تعالى ، كان بالأسماء . وأول من تحمل هذه الأسماء تخلقا وتعلقا وتحققا ، هو : رسول الله عليه . وهذا هو الإنسان الكامل .

فمن نظر إليه ، فكأنما نظر إلى الله تعالى .

فتعرَّفَ تعالى إلى خلقه برسوله ﷺ . قال ﷺ : ﴿ مَنْ رَآنِي فَقَدْ رَأَي اَخَقَ ﴾ " . وفي رواية : ﴿ مَنْ رَآنِي فَقَدْ رَآنِي الْحَقَّ ﴾ " .

وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ ﴾ [الفتح: ١٠].

وقال تعالى : ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].

وقال تعالى : ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكُرِ ۖ ٱللَّهَ رَمَى ﴾ [الأنفال: ١٧].

١- رواه أحمد في مسنده ومتفق عليه [البخاري ومسلم] وابن المقرئ واللالكائي والبغوي عن أبي قتادة في . ورواه الطبراني في صحيحه عن أبي سعيد الخدري في . ورواه الطبراني في الأوسط والكبير عن عبد الله ابن عمرو وقال الهيثمي : رجاله ثقات .

٢- هذه رواية أحمد في مسنده عن أبي سعيد الخدري رهي .



وصح عن رسول الله ﷺ أنه قال : ﴿ أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِخِيَارِكُمْ ﴾ ؟ . فَقَالُوا : بَلَى ، فَقَالَ : ﴿ الَّذِينَ إِذَا رُؤُوا ذُكِرَ اللهُ ﴾ () .

فالله تعالى له التجلي التام ، في روحه عَلَيْكُ ، وفي أرواح ورثته من العلماء والأولياء . فمن أطاعهم فقد أطاعه ، ومن بايعهم فقد بايعه تعالى ، ومن رآهم فقد رآه تعالى .

١- حديث: ﴿الَّذِينَ إِذَا رُوُوا ذُكِرَ اللهُ ﴾ أخرجه أحمد وابن ماجة والحكيم الترمذي وابن راهويه وابن مردويه عن أسهاء بنت يزيد رضي الله عنها ، وأخرجه أبو الشيخ من طريق مسعر عن سهل بن الأسد ﴿ ، وأخرجه ابن مردويه من طريق مسعر بن بكر بن الأخنس عن سعد ﴿ ، وأخرجه أحمد عن عبد الرحمن بن غنم ﴿ ، وأخرجه ابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن زيد ﴿ ، وأخرجه ابن أبي شيبة عن أبي الضحى ﴿ . وبلفظ : ﴿ الذين إِذَا رُوُوا يُذْكُرُ اللهُ لِرُوْيَتِهِم ﴾ أخرجه ابن المبارك والحكيم الترمذي في نوادر الأصول والبزار وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن مردويه الطبراني والضياء في المختارة عن ابن عباس رضي الله عنها مرفوعا وموقوفا ، وبلفظ ﴿ يُذْكُرُ اللهُ لِرُوْيَتِهِم ﴾ أخرجه ابن المبارك وابن مردويه عن سعيد بن أخرجه ابن المبارك وابن أبي شيبة وابن جرير وأبو الشيخ وابن مردويه عن سعيد بن أخرجه ابن المبارك وابن أبي شيبة وابن جرير وأبو الشيخ وابن مردويه عن سعيد بن يقول : ﴿ لَا يَحِقُ الْعَبْدُ حَقَّ صَرِيحِ الْإِيمَانِ حَتَى يُحِبَّ للله ، وَيُبْغِضَ لله ، فَإِذَا أَحَبَّ لله ، وَأَذْكُرُ بِذَكْرِي ، وَأَذْكُرُ بِذَكْرِي ، وَأَذْكُرُ بِذِكْرِي ، وَأَذْكُرُ بِذِكْرِهِ مُ ﴾ .



ثم إن العلماء ورثة الأنبياء ، فمنهم من ورث علمهم ، ومنهم من ورث أحوالهم ، ومنهم من جمع الله له بين العلم والحال ، فمن رأى هؤلاء فكأنما رأى الله تعالى .

قال على الله عزّ وَجَلَّ بَحِيلٌ يُحِبُّ الجَمَالَ الله عَزّ وَجَلَّ بَحِيلٌ يُحِبُّ الجَمَالَ الله وبين الله وبين خلقه إلا الجمال المحض . إذ لو نطق ناطق العز والجلال لصمتت نواطق كل وصف ، ورجعت إلى العدم مبالغ كل حرف ، ولتبرأ أهل المعرفة من معرفتهم . فهو تعالى : جميل الجمال المطلق ، ويحب الجمال في كل شيء ، فما استوى على عرشه إلا بأسماء الجمال ﴿ ٱلرَّحَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ (طه: ٥) قال تعالى : ﴿ فَٱنَّقُو ٱللّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ ﴾ (التعابن: ١٦) . هذه آية فيها جلال الجمال ، فمن قرأها انقبض ، حيث أياسهم تعالى من أن يستطيع أحد أن يتقي الله حق تقاته ، ثم بسطهم بقوله : ﴿ ٱتَقُو ٱلله حَقَ تُقَالِهِ ﴾ (آل عمون: ١٠١) . فأعطاهم الأمل أن هذا الإنسان يستطيع أن يصل إلى تقوى الله الكاملة .

<sup>1-</sup> رواه مسلم في صحيحه وأحمد والطبراني والشاشي وابن منده والحاكم وصححه والبيهقي في الأسماء والصفات عن ابن مسعود في . وأحمد في مسنده والطبراني عن أبي ريحانة في . والطبراني في الكبير عن أبي أمامة في . والطبراني وابن عساكر عن ابن عمر في . والحاكم في المستدرك عن ابن عمرو في ، وابن عساكر عن حابر في . وأبو يعلى عن أبي سعيد في .



فعاملهم فيها بجمال الجمال ، إذ عاملهم في الأولى بجلال الجمال .

وتراه يقبضهم ، بحلال قوله تعالى : ﴿وَأَخْصَىٰكُلُّ شَيْءِعَدُدُا ﴾ [الحن: ٢٨] . ثم يبسطهم ، بحمال قوله تعالى : ﴿ وَأَرْسَلُنَكُ إِلَى مِاْئَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٧] .

والجمال ينقسم إلى : جمال الجمال ، وجلال الجمال .

والجلال لا ينقسم ، بل هو جلال محض . وهذا الجلال المحض لا يظهر أثره في الكون أبدا ، إذ لو ظهر لانمحق الوجود ، وانعدم كل موجود .

أما ما يظهر في العوالم بما في ظاهره جلال ، إنما هو جلال الجمال .

وهو جلال منبعه الجمال : ﴿ إِنِّ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّمْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴾ [مريم : ٤٥] . فحتى العذاب هو من الرحمن .

فلم يعامل الله تعالى أحدا من خلقه إلا بجماله ، والحمد لله .

قال رسول الله على : ﴿ إِنَّ اللهَ بَحِيلٌ يُحِبُّ الجَمَالَ ﴾ وهو تعالى صانع العالم وموجده ، وأوجده على صورته ، فالعالم كله في غاية الجمال ، ما فيه شيء من القبح ، بل قد جمع الله له الحسن والجمال كله .

ا سبق تخریجه



فالعالم كله جماله ذاتي ، وحسنه عين نفسه ، إذ صنعه صانعه عليه ، ولهذا هام فيه العارفون ، وتحقق بمحبته المتحققون ، لأنهم ما رأوا فيه إلا صورة الحق سبحانه وتعالى ، وهو سبحانه الجميل والجمال ، فإنه تعالى ما كثّر لنا الآيات في العالم ، وفي أنفسنا ، إلا لنصرف نظرنا إليه ، ذِكراً وفكراً وعقلاً ، وإيماناً وعلماً ، وسمعاً وبصراً ، ونهي ولُبًّا . وما خلقنا إلا لنعبده ، ونعرفه ، وما أحالنا في ذلك على شيء إلا على النظر في العالم ، لجعله عين الآيات والدلالات على العلم به ، مشاهدةً وعقلاً ".

١ - إشارة إلى قوله تعالى : ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَافِى ٱلْآفَاقِ وَفِىٓ أَنْفُسِمِمْ حَتَّى يَبَبَيَنَ لَهُمْ أَنَهُ ٱلْحُقُ ﴾
 إفصلت : ٥٣ } .

**- Vo -**



فإن نظرنا ، فإليه . وإن سمعنا ، فمنه .

وإن عقلنا ، فعنه . وإن فكرنا ، ففيه .

وإن علِمنا ، فإياه . وإن آمنا ، فبه .

فهو المتجلي ، في كل وجه . والمطلوب ، من كل آية .

والمنظور إليه ، بكل عين . والمعبود ، في كل معبود .

والمقصود في الغيب والشهادة . والمحبوب في عين كل محب .

فجميع العالم ، له مُصَل . وإليه ساجد . وبحمده مسبح .

فالألسنة ، به ناطقة . والقلوب ، به هائمة عاشقة .

والألباب ، فيه حائرة .

**- ۷٦ -**

## 

كل ما سوى الله خلق ، والله وحده هو الحق .

فالجنة والنار والعرش والكرسي ، والقلم والسماوات وغيرها ، كلها خلق . أما الله تعالى وأنواره وسبحاته فهي الحق .

والإنسان وحده ، المسموح له بالتعامل مع الخلق ، والدخول إلى حضرة الحق تعالى ، فهو - أي الإنسان - له التعامل مع الحيوان والنبات والجماد ، والجن والملائكة ، كل هذا خلق . ثم له الهروب من هذا كله ، إلى حضرة الله تعالى : فقر وَ إلى الله الله الله الله والله والله

-  $\vee$   $\vee$  -

فالإنسان هو معنى العالم كله ، يعني أنه يخبر عن معاني الكون ، وليس في الكون من يخبر عنه . فصحح نسبك إلى آدم التَّلِيُّلِ ، فإن كثيرا من ولده لم يصحح إليه نسبه ، لنقصه عما يكون به الإنسان إنسانا . ومن صح نسبه استحق ميراث أبيه ، فكان خليفة ربه ، وسجدت له الملائكة .

وحين ينتقل الإنسان من الخلق إلى الحق تعالى ، وتسطع عليه أنوار الذات المقدسة ، يغيب عن كل ما حوله ، في فناء المشاهدة ، وتتبدل جميع الأشياء والصفات عنده من الخلقية إلى الحقية ، فبدلا من أن يكون ذاكرا يرى نفسه مذكورا : ﴿فَادَرُونِ آذَكُرُكُمْ ﴾ [البقرة : ١٥٢] . وبدلا من أن يذكر ربه يسمع ذكر الله تعالى له . ويرى جميع أعدائه ، وإذ هُمْ أصدقاؤه ولم يكن يعرف . ويرى الجنة والنار : فلا يحن إلى جنة ، ولا يخاف من نار . بل تشتاق إليه الجنة ('' ، وتحابه النار ، وتطوف حوله الكعبة ، وتفخر به الصلاة إذا صلى ، ويصير لا توحشه المعصية ، ولا تؤنسه الطاعة .

وهو في ذلك لا يرى ولا يسمع ولا يشاهد إلا الله ، ويرى أن الذات المقدسة

١- كما في الحديث المروي عَنْ أَنسٍ في قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : ﴿ اشْتَاقَتِ الْجَنَّةُ إِلَى ثَلَاثَةٍ : عَلِيًّ ،
 وَعَمَّارٍ ، وَسَلْمَانَ ﴾ . رواه الحاكم وصححه وأقره الذهبي .

تكبرت عن أن يكون معها في الوجود غيرها ، أو أن يُعبَدَ سواها ، أو أن يُعبَدَ سواها ، أو أن يُعبَدَ سواها ، أو أن تُعصَى .

ويرى رؤية حق : أنه ليس بالقدرة ولا بالمعرفة ولا بالقوة يصل أحد إلى حضرة سيده ، ولكن بمحض الوهب والفضل من اسمه الوهاب ؛ وحيث ثبتت المعرفة والقوة والقدرة والعلم ؛ وجب الحجاب .

ثم بعد ذلك يرجعه الله تبارك وتعالى إلى عالم الخلق مرة أخرى ، محفوفا بالرعاية ، محفوظا بالعناية ، يدل الخلق على الحق ، وهذا هو البقاء بعد الفناء . فيرى الله تعالى ظاهرًا في كل مظهر ، لا يغيب أبداً ، ويرى الله تعالى ، وقد أسدل حجاب الجمال بينه وبين كل شيء ، فلا يرى في الكون إلا جمال مولاه ظاهرا ، ولكن لا يكشفه ظهوره .

فما كل عبد يعرف لغة الله فيخاطبه ، ولا كل عبد يعرف ترجمته فيخاطبه . وهذا المحبوب بعد أن يُرَد من الفناء إلى البقاء ، يصير وارثا كاملا لرسول الله عليه في رحلته القدسية .

فلما اشتد أذى قريش على رسول الله ﷺ ، وأخذ رسول الله ﷺ يجأر إلى الله على الله على الله على الله على الله على الله تعالى ، في أن يدفع عنه أذى أعداءه - إذ كان يراهم أعداء في عالم





### الحق والخلق ، الفناء والبقاء \_\_\_\_\_ المقدمة

الخلق - أخذه الله تعالى في رحلة الفناء ثم البقاء . فالإسراء من مكة إلى بيت المقدس كلها في عالم الخلق ، ثم صعوده في صحبة جبريل العَلَيْلُ كلها في عالم الخلق ، ثم إذا وصلوا إلى الحد الفاصل بين الخلق والدخول في عالم الحق ؛ اعتذر إمام الملائكة ، وقال : إنك إن تقدمت احترقت ، وإنني إن تقدمت احترقت ، ثم زُجَّ برسول الله عَلَيْ في أنوار الحق تعالى ، فرأى ما رأى ، وسمع ما سمع ، وعلم ما علم ، ثم رُدَّ إلى عالم الخلق - مرة أحرى - بأنوار المقاهدة والفناء في حضرة البقاء ، وتبدلت جميع صفاته من الخلقيّة إلى الحقييّة . رأى أعداءه ولم ير عداوتهم ، بل صار يدعو لهم ، ورأى الله تعالى قد ظهر له في كل مظهر ، ولم ير غيره في الوجود :

### ﴿ إنك إن رأيت غيري ، لم ترني ﴾



والفناء والبقاء هما ثمرة المحاهدة ، ولهما مراتب :-

- الأولى : مرتبة الذهول : وهي عدم شعور العبد بنفسه ، عند الاستغراق في الذكر ، وبروز أنوار الجمال .
  - الثانية : الذهاب : وفيها يفني العبد عن أفعاله .
- الثالثة: السلب: حيث تذهب الأوصاف الخلقية، وتظهر الأوصاف الحقية.
- الرابعة : الاصطلام : وهي فناء العبد عن ذاته ، لوجود ذات الحق ، فيكون الوجود لله ، والعدم للعبد .
- الخامسة : الانعدام : فيفنى العبد عن فنائه ، فلا يبقى عنده شعور بأنه فان .
- السادسة: السحق: حيث يزول حسه ، فيقبل سائر الأوصاف الإلهية ولا يجد فرقاً بين قبول صفات الله وبين قبول صفات نفسه ، بغير تَعمُّلٍ ، ولا حاجة إلى استحضار اسمه ، ولا غيره .
- السابعة : المحق : وهو زوال الحقد والحسد ، من جسمانية العبد وروحانيته معاً . فأصبح مطلق الصفات ، فاليد مثلا ليس في جلبتها



الطبيعية أن تكون بها قوة إبراء المرضى ، إلا أن القابلية الإنسانية فيها جميع ذلك ، وكذا الرِّحل ليس في طبيعتها المشى في الهواء ، وغير ذلك .

- الثامنة: الطمس: ذهاب أحكام البشرية مطلقاً ، من طبعه وعاداته ، فلا يغيره مثلا الجوع المفرط ، ولا السهر الدائم ، ولا الزلازل العظام .
- التاسعة : المحو : هو كمال الفناء ، بزوال سائر الآثار الخلقية ، بظهور الآثار الحقية .

فالفناء: هو الخمس مراتب الأولى .

والبقاء: هو الأربع مراتب التالية.



## 

الجمع: هو إزالة الشعب ، والتفرقة بين القدم والحدث ، باستتار نور العقل في غلبة نور الذات القديمة . وارتفاع التمييز بين القدم والحدث ، لزهوق الباطل عند مجيء الحق .

ثم أُسبل حجاب العزة على وجه الذات ، وعاد الروح إلى عالم الخلق ، وظهر نور العقل ، وعاد التمييز . وتسمى : فرقً.

قال أبو يزيد البسطامي : رُفِعتُ مرةً ، حتى أُقِمتُ بين يديه تعالى ؛

فقال لي : يا أبا يزيد : إن خلقي يريدون أن يروك .

قال أبو يزيد : يا عزيزي إني لا أحب أن أراهم ، فإن أحببت ذلك مني فإني لا أقدر أن أخالفك ، فزيّني بوحدانيتك ، حتى إذا رآني خلقك قالوا : رأيناك ، فتكون أنت ذاك ، ولا أكون أنا هناك .

قال أبو يزيد : ففعل ذلك ، فأقامني ، وزينني ، ورفعني .

ثم قال : أخرج إلى خلقي ، فلما كان الخطوة الثانية ، غشي عليّ

فنادى : ردوا على حبيبي ، فإنه لا يصبر عني .

- **AT** -

ولا يزال يتردد بين الجمع والفرق ، حتى يصير له عينان :

ينظر باليمني إلى الحق نظر الجمع.

وباليسرى إلى الخلق نظر التفرقة . وتسمى هذه الحالة : بالصحو الثاني ، أو الفرق الثاني .

والجمع الصِّرف : يورث الزندقة والإلحاد ، ويحكم برفع أحكام الظاهر .

كما أن التفرقة المحضة : تقتضى تعطيل الفاعل المطلق .

والجمع مع التفرقة: يفيد حقيقة التوحيد، والتمييز بين أحكام الربوبية والعبودية.

الجمع بلا تفرقة : زندقة .

والتفرقة بلا جمع: تعطيل.

والجمع مع التفرقة: توحيد.

ولصاحب الجمع ، أن يضيف إلى نفسه كل أثر ظهر في الوجود ، وكل فعل ، وصفة ، واسم ، لانحصار الكل عنده في ذاتٍ واحدة .



#### . الجمع والفرق المقدمة ـ

قال الشيخ عبد القادر الجيلاني رضي في هذا المقام:

ومن تحت بطن الحوت أمددت راحتي وأعلم نبت الأرض كم هو نبتة وأعلم رمل الأرض عدًّا لرملة وأعلم موج البحر عدًّا لموجة بِحاراً وطوفانا على كفَّ قدرتي وما برد النّيرانَ إلا بدعوتي

ذراعي مِن فوق السموات كلها وأعلم علم الله أحصى حروفه أنا كنت مع نوح أُشاهدُ في الورى وكُنتُ وابراهيــَمَ مُلْقَــىً بِنــــارهِ

وقال الشيخ عبد الكريم الجيلي رفي في عينيته:

خَفِيتُ وإنْ تَعْرُبِ فإنَّى طَالِعُ ومِن بيننا تاءُ التكلُّم ضائِعُ كما أنَّها إيَّايَ وَالحَقُّ واسِعُ وكُـلُّ غـريبِ من كمـاليَ شائعُ مَرَاءٍ بِها مِنْ حُسن وَجهِيَ لامِعُ أَجَل في ذواتِ الكُلِّ نُورِيَ ساطعُ فَفِي كُلِّ شَعِ مِنْ جَمالي لَوامِعُ تَصَـُوُّرُ رُوحِي فيهِ شَـكلٌ مُخَادِعُ

فَإِنِّي لِـمَّا أَنْ تَبَـدَّت هَـويَّتي وَلَيسَت سِوايَ لا ولا كُنتُ غيرها فإنِّي إيَّاها بِغير تَساؤُلِ فَكُلُّ عَجيبٍ مِن جَمالِيَ شاهِدُ وكُلُّ الوَرى طُـرًّا مَطْـاهِرُ طَـلعَتِي ظَهَرتُ بِأُوصافِ البَريَّـةِ كُـلِّها تَخَلَّقتُ بِالتَّحقيــق في كل صورةٍ فَما الكَونُ في التِمثالِ إلا كَدِحيَةٍ

وقد أجاب ختم الأولياء القطب المكتوم سيدي أحمد التجاني ، في كتاب ﴿ جواهر المعاني ﴾ عندما سئل عن معنى هذه العبارات وأمثالها ، قائلا :

[اعلم أن الأصل الأصيل الذي لا محيد عنه ، ولابد لكل مؤمن من اعتقاده ، ومن خرج عنه خرج عن قاعدة الإيمان ، هو أن الحق سبحانه وتعالى تجلى بعلو كبريائه وعظمته وجلاله ، وعموم صفاته العلية وأسمائه وخصوصها ، وأن ذلك التجلي ليس هو في كل شخص كما عند الآخر ، ولا على قانون واحد ، ولا على كيفية مُطَّردة ، بل البصائر فيه متفاوتة ، وأسرار الخلق في ذلك متباينة من كثير وقليل ، فهو يتجلى لكل شخص على قدر طاقته وعلى قدر ما تسعه حوصلته من تجلي الجمال القدسي ، الذي لا تدرك له غاية ولا يوقف له على حد ولا غلية ، وإذا عرفت هذا فاعلم أن :

- الذي في مرتبته على من تجليات الصفات والأسماء والحقائق ، لا مطمع في دركه لأحد من أكابر أولي العزم من الرسل ، فضلا عمن دونهم من النبيين والمرسلين عليهم الصلاة والسلام .

- وأن الذي في مرتبة أولي العزم من الرسل ، لا مطمع لأحد في دركه من عموم المرسلين .

- وأن الذي في مرتبة الرسالة ، لا مطمع في دركه لأحد من عموم النبيين .
  - والذي في مرتبة النبوة ، لا مطمع في دركه لأحد من عموم الأقطاب .
- وأن الذي في مرتبة القطبانية ، لا مطمع لأحد في دركه من عموم الصديقين .

وإذا كان الأمر كذلك ، وعرفت هذا التفصيل ، فاعلم أن : للعارف وقتا يطرأ عليه الفناء والإستغراق ، حتى يخرج بذلك عن دائرة حسه وشهوده ، ويخرج عن جميع مداركه ووجوده .

• لكن تارة يكون ذلك في ذات الحق سبحانه وتعالى: فيتدلى له من قدس اللاهوت - من بعض أسراره - فيضٌ ، يقتضي منه أن يشهد ذاته عين ذات الحق ، لمحقه فيها ، واستهلاكه فيها ، ويصرح في هذا الميدان بقوله: سبحاني ، لا إله إلا أنا وحدي ...إلخ من التسبيحات كقوله: حلَّت عظمتي وتقدس كبريائي .



وهو في ذلك معذور ، لأن العقل الذي يميز به الشواهد والعوائد ، ويعطيه تفصيل المراتب - بمعرفة كل بما يستحقه من الصفات - غاب عنه ، وانمحق وتلاشى واضمحل ، وعند فقد هذا العقل وذهابه ، وفيض ذلك السر القدسي عليه ، تكلم بما تكلم به . فالكلام الذي وقع فيه ، خلقه الحق فيه ، نيابة عنه ، فهو يتكلم بلسان الحق ، لا بلسانه ، ومعرباً عن ذات الحق ، لا عن ذاته .

ومن هذا الميدان:

قول أبي يزيد البسطامي: سبحاني ما أعظم شأني .

وقول الحلاج: أنا الحق. وما في الجبة إلا الله.

وكقول بعضهم: فالأرض أرضي ، والسماء سمائي .

وكقول التستري رضى الله تعالى عنه :

انظر أنا شيء عجيب لمن يراني أنا المحب والحبيب ما ثمَّ ثاني

وهذا مما يعطيه الفناء والإستغراق في ذات الحق. وهذا أمر خارج عن المقال، يُدرَك بالذوق وصفاء الأحوال، فلا يَعلم حقيقته إلا من ذاقه.

 $- \wedge \wedge -$ 



• وتارة يكون الإستغراق للعارف والفناء في ذات النبي على النبي النبي على النبي على النبي على النبي على النبي النبي

فمن يسمعه ، يظن أنه ينسبه لنفسه ، وإنما نسبه للنبي ، على الله ، لغيبته في ذاته ، فإذا انفصل عن هذا الفناء والاستغراق ، ورجع لجِسِه وشاهِدِه ، تبرأ من ذلك ، لعلمه بمرتبته . وسُق هذا المساق في كل ما تسمع من الشيوخ ، مما يقتضي أن لهم شفوفا على مراتب النبيين والمرسلين . فكل ذلك لفنائه في ذات النبي على ، مترجما عن مقامه على .

وهذا يغني في الجواب . ومن وراء ذلك ما لا يلحقه العقل ، ولا يأتي عليه القول ، ولا يحل ذكره ، لبعده عن الأفهام .

**- ۸9 -**



وهذا الذي ذكرناه من فناء العارف في ذات الله ، وفي ذات النبي عليه ، ليس هو لكل العارفين ، ولا في كل وقت ، من أوقات من يقع له ، بل هو خاص ببعض الأوقات ] اه.

وحقيقة التوحيد جلت عن أن يحيط بها فهم ، أو يحوم حول حماها وهم ، بعضهم تكلم فيه بلسان الدوق والإشارة : ﴿ وَمَاقَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ [الأنعام: ٩١. الزمر: ٦٧] . وما زاد بيانهم غير ستره .

وتوحيد الأفعال: هو إفراد فعل الحق عن فعل غيره ، بمعنى إثبات الفاعلية لله مطلقا ، ونفيها عن غيره ، وذلك إذا تجلى الحق بأفعاله .

توحيد الصفات : وهو إفراد صفات الحق عن صفات غيره ، بمعنى إثبات الصفات لله مطلقاً ، ونفيها عن غيره ، وذلك إذا تجلى الحق بصفاته .

توحيد الذات : هو إفراد ذات الحق عن باقي الذوات ، بمعنى إثبات الذاتية لله مطلقا ، ونفيها عن غيره ، وذلك إذا تجلى بذاته .

يرى صاحب هذا التوحيد كل الذوات والصفات والأفعال متلاشية في أشعة ذاته ، وصفاته ، وأفعاله ، وليس للإنسان وراء هذا مقام في التوحيد ، بغير حلول ، ولا تشبيه ، ولا تعطيل ، كحال جبريل العَلَيْلُا حيث تمثل بصورة



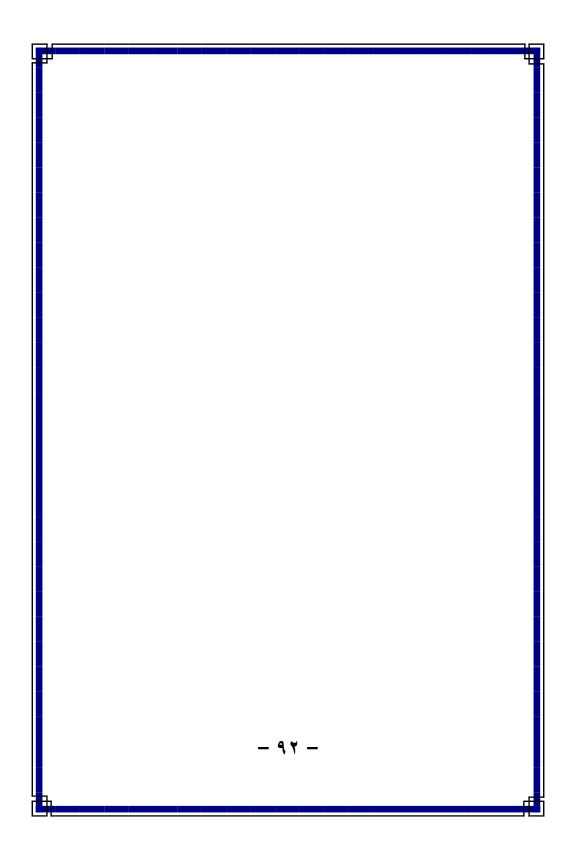
دحية الكلبي ، رآه النبي عَلَيْهُ : جبريل - إذ ذاك - وغيره رآه دحية ، لقصور نظرهم عن نظره ، ولاشك أن جبريل لم يحل بدحية (') .

1- الأحاديث الواردة في تمثل جبريل الكلي في صورة الصحابي دحية الكلبي في كثيرة نذكر منها: ما رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أسامة بن زيد في ، ومارواه أبو الشيخ عن شريح في ، وأحمد وابن مردويه والحاكم في المستدرك وصححه وأبو نعيم من حديث أم المؤمنين السيدة عائشة رضي الله عنها . وابن أبي شيبة وابن سعد عن عامر الشعبي في ، وعبد بن حميد عن ابن عمر في ، والطبراني عن أنس في . وابن عساكر والطبراني عن ابن عباس في .

**- 91 -**







المقدمة ـــــــــــــ الاتحاد

مراتب الاتحاد:

الأولى : صاحبها يقول : أنا المحبوب ، أو ، أنا الله ، أو ، أنا الحق ، نتيجة فناء عين التفرقة ، وبقاء أثرها .

الثالثة : وصاحب هذه المرتبة يقول : أنا عبده (۱) ، نتيجة بقاء وجود المحب عجبوبه ، ورجوعه عن صرف الجمع ، إلى مقام التفرقة مع الجمع .

١- وهو لقب رسول الله على بالأصالة ، وغيره بالتبعية ، كما قال تعالى : ﴿ اللهُ عَبْدُورَ اللهُ عَبْدُورَ اللهُ اللهُ وَقَالَ : ﴿ وَقَالَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ





= فَهَزَمَ اللهُ الْمُشْرِكِينَ ، وَلَمْ يَطْعَنْ بِرُمْحٍ وَلَمْ يَضْرِبْ بِسَيْفٍ . قال الحاكم : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ، ولم يخرجاه . وأقره الذهبي .

وحديث العزل: فقد روى مسلم في صحيحه والحميدي والنسائي في السنن الكبرى وأبو عوانة والبيهقي في السنن ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله في قَالَ: سَأَلَ رَجُلُ النّبِي فَقَالَ: إِنَّ عِنْدِي عَالْدِي وَالبيهقي في السنن ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله في قَالَ: سَأَلَ رَجُلُ النّبِي فَقَالَ: إِنَّ عِنْدِي جَارِيَةً لِي ، وَأَنَا أَعْزِلُ عَنْهَا ، فَقَالَ رَسُولُ الله في أَنْ فَلِكَ لَنْ يَمْنَعَ شَيْئًا أَرَادَهُ الله فَقَالَ رَسُولُ الله في الرّجُلُ ، فَقَالَ رَسُولُ الله في الله ورسول الله الله ورسول الله ورسول الله الله ورسول الله الله ورسول الله ورسول



المقدمة ـــــــــــــــــ أدم الليلا

# كَلْمُسْلِكُمْ الْمُسْلِكُمُ الْمُسْلِكِمُ الْمُسْلِكُمُ الْمُسْلِكُمُ الْمُسْلِكُمُ الْمُسْلِكُمُ الْمُسْلِكِمُ الْمُسْلِكِمُ الْمُسْلِكِمُ الْمُسْلِكِمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِكِمُ الْمُسْلِكِمُ الْمُسْلِكِمُ الْمُ

قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ {الذاريات : ٥٦ } .

فقال ابن عباس هم معناه: (ليعرفوني) فقال ابن عباس معناه: (ليدلوا إليّ) ، ولا يذل له من لا يعرفه ، ولالة اللفظ ، وانما تفسيره: (ليذلوا إليّ) ، ولا يذل له من لا يعرفه ، فلابد من المعرفة به أولاً ، وأنه ذو العزة التي تذل الأعزاء لها ، فلذلك عدل ابن عباس في في تفسير العبادة إلى المعرفة ، هذا هو الظن به . في مَا مَنْ وَلَكِكُ اللّهُ رَمَىٰ اللّهُ رَمَىٰ الله (الأنفال: ١٧) .

ولم يتحقق بهذا المقام على كماله مثل رسول الله على أ فكان عبداً محضاً ، ولم يتحقق بهذا المقام على كماله مثل رسول الله على عن مرتبة العبودية .

وشهد الله له عَلَيْهِ بأنه عبد مضاف إليه من حيث هويته ، واسمه الجامع فقال في حق اسمه عَلَيْهِ : ﴿ وَأَنَّدُ رَلَّا قَامَ عَبْدُ أَللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾ [الحن: ١٩].

١- ذكر النسفي في معنى قوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّا اللَّا اللللَّاللَّا اللَّلَّا اللَّلْمُ اللَّلَّا الللَّاللَّا الللَّهُ ال



وقال في حق هويته ﷺ : ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي ٓ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَ ۗ {الإساء : ١ } . فأسرى به عبداً .

ولما ﴿ خَلَقَ اللهُ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ ﴾(١) : فله الثبوت في ظاهره ، والتنوع في باطنه .

والله تعالى (الظاهر الباطن) فله الثبوت في باطنه ، والتنوع في ظاهره . فالباطن - الحق - عين ظاهر الإنسان .

والظاهر - الحق - عين باطن الإنسان.

فهو كالمرآة : إذا رفعت يمينك ، رفعت صورتك يسارها .

فيمينك ، شمالها . وشمالك ، يمينها .

1- هذا الحديث رواه أحمد في مسنده ومتفق عليه (البخارى ومسلم) عن أبي هريرة في وقال السيوطى في التعليق على هذا الحديث في الجامع الصغير: ﴿ خَلَقَ اللهُ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ ﴾ أي على صورة آدم السيطى التي كان عليها من مبدأ فطرته إلى موته ...، وقيل الضمير "راجع" لله تعالى ، بقرينة رواية : ﴿ خُلِقَ آدَمُ عَلَى صُورَةِ الرَّحْمَن ﴾. أي أعطاه من الصفات ما يوجد مسماها عند الله عز وجل ، كالموت والحياة والعلم والكلام والرحمة ، والتي لم تعط بمجموعها للحيوان ولا للملائكة ولا للجن ، وإن كان الاشتراك فقط في مسميات هذه الصفات وليس في عينها ، حيث أن المشترك بين قدرة العبد وقدرة الخالق هو الاسم فقط ، وهكذا بشأن جميع الصفات .

**– 97** –



المقدمة ـــــــــــــــــ أدم الكييخ

فظاهرك أيها الإنسان ، على صورة اسمه الباطن .

وباطنك ، على صورة اسمه الظاهر .

فأنت ، صورتــه .

قال تعالى : ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِلَ اللَّهَ قَنَاكُهُمْ ﴾ [الأنفال : ١٧] . وهو القاتل .

وقال تعالى : ﴿ وَمَارَمَيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكِكِرِ ۖ ٱللَّهَ رَمَىٰ ﴾ [الأنفال: ١٧].

وهـو الـرامي .

وقال تعالى : ﴿ مَرَبِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ بَأْسَكُمْ ﴾ [النحل: ٨١] . وهو الواقى .

قال تعالى : ﴿ اللّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِنْ الظَّلْمَاتِ إِلَى النّورِ ﴾ [البقرة : ٢٥٧ أي من العلم بهم ، إلى العلم به . وعلمنا به فرع عن علمنا بنا ، إذ نحن عين الدليل : ﴿ مَنْ عَرِفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرِفَ رَبَّهُ ﴾ . كما أن وجودنا فرع عن وجوده ، ووجوده أصل لنا ، فهو أصل في وجودنا ، فرع في علمنا به تعالى.

وتحقيق ما سبق ، هو موقف السواء .

المقدمة

وموقف السواء: أن يتساوى عند الحضرتين ، القديمة ، والحديثة ، فَمِنْ هذا قال بالاتحاد مَنْ قال ، ومن هنا يترقى العارفون إلى الكمال ، أو يحط بهم إلى الطرد والإهمال ، فيظهر العبد في هذا الموقف بصورة الرب . فالإنسان ، وإن كان يرى في نفسه أنه عبد ضعيف ، تؤلمه قرصة البعوضة ، ومع ذلك فإنه يظهر بالرياسة ، لما عليه صورته التي خُلِقَ بِها ، فرجال الله هم الذين لم يصرفهم خلقهم على الصورة ، عن الفقر والذل والعبودية . فإن لم يمن الله على هذا العبد بالعصمة والحفظ - حيث يضع عبوديته أمام عينيه - وإلا زلت قدمه ، فهو مقام ﴿وَمَارَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتُ ﴾ [الأنفال: ١٧].

فموقف السواء: هو المقام الذي لا يتميز فيه سيد من عبد ، ولا عبد من سيد ، فإن قلت فيه في هذه الحالة سيد ، صدقت . وإن قلت عبد ، صدقت . فكونه ، رمى ، حق . وكونه ، لم يرم ، حق . لقوله تعالى في الحديث القدسي: ﴿ كُنْتُ ... وَيَسدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا ﴾ (١) .

واعلم أن للحق في كل خلق ظهورا ، فهو الظاهر في كل مفهوم ، وهو الباطن عن كل فهم . وما عُبِدَ شيء في العالم ، إلا بعد التلبس بالرفعة عند

١ - سبق تخريجه .



المقدمة ـــــــــــــــــ أدم الحَيْيْن

العابد، والظهور بالصورة في قلبه، وأعظم مجلى عُبِدَ فيه، وأعلاه: الهوى، كما قال تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ أَتَّخَذَ إِلَاهِهُ هُوَدُهُ ﴾ {الحائية: ٢٣}. وهو أعظم معبود، وأكثر تابعا. فإنما لا يعبد شيء إلا به، ولا يعبد هو إلا بذاته، حتى عبادة الله تعالى كانت هوى أيضا، لأنه لو لم يقع له هوى في الجناب المقدس – وهي الإرادة بالمحبة – ما عبد الله، ولا آثره على غيره. وكذلك كل من عبد صورة من صور العالم، واتخذها إلها، ما اتخذها إلا بالهوى. فكل عابدٍ أمراً ما، يُكفّر من يعبد معبودا سوى معبوده.

والذي يحير العقول: هو اتحاد الهوى ، بل أحديته ، فإنه عين واحدة في كل عابد ، ولذلك سموه كلهم إلها ، ولذلك قال الكفار: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ على عالم عبدتم ؟

### عن أبي يزيد البسطامي ره قال:

رأيت الهوى ، في بعض مكاشفاتي ، ظاهراً بالألوهية . جالساً على عرشه ، جميع عباده حافُون من حوله ، فما وجدت معبوداً أكثر عابداً منه .

فبالهوى ، يُحْتَنَب الهوى
وبالهوى ، يُحْبَد الهوى
وبالهوى ، يُعْبَد الهوى
ولولا الهوى ، ما هوى ، من هوى
ولذلك حاز جنة المأوى ، من نهى نفسه عن الهوى
وحق الهوى ، إن الهوى ، سبب الهوى
ولولا الهوى في القلب ، ما عُبِدَ الهوى

وكل من عبد شيئا سوى الله ، فإنه محجوب بوصف ، دون سائر الصفات . فمنهم من عبد الجمال حيث رآه ، وترك باقي الصفات .

ومنهم من عبد الشمس ، لتجلى الله فيها بالدفء .

ومنهم من عبد البقر ، لتجلى الله فيها بالخير .

فمن لم يعبد الله تعالى على جميع صفاته ، فلا حجة له في الآخرة .

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ {آل عمران: ١٩}.

وقال تعالى : ﴿ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ {البينة : ٥} .

**- 1...** 

المقدمة ـــــــــــــــ أدم الكِيَّلا

وأعظم ظهور لله تعالى ، هو تجليه في المرأة للرجل ، وفي الرجل للمرأة . فقد صح أن رسول الله عَلَيْهِ قال : ﴿ لَوْ كُنْتُ آمِرًا أَحَدًا أَنْ يَسْجُدَ لِأَحَدٍ ؛ لَأَمَرْتُ المَرْأَةَ أَنْ تَسْجُدَ لِزَوْجِهَا ﴾ (١) .

وذلك أن الله أوجد هذا المخلوق المسمى إنسانا ، حباً له ، وتودداً إليه ، فهو الودود . ثم نفخ فيه من روحه ، فما اشتاق إلا لنفسه ، ثم اشتق له منه شخصاً على صورته ، سماه امرأة ، ولذلك كان للرجل درجة على المرأة ، بأنه خلقه بيديه ، ثم خلق منه المرأة ، فالرجل بالأصالة ، والمرأة بالتبعية : ﴿وَلِلرِّجَالِعَلَيْمِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ {البقرة : ٢٢٨} . ولذلك سُمُوا نساء ، من النَّسَأ وهو التأخر ، أي لتأخر خلقهن عن الرجال ، ولذلك يُنضَح بول الصبي ، ويُغسَل بول الجارية ، ما لم يطعما .

فظهرت هذه المرأة بصورة تشبه صورته ، فحن إليها حنين الشيء إلى نفسه ، وحنت إليه حنين الشيء إلى وطنه ، وكان الله تعالى قد حن إلى هذا الرجل

<sup>1-</sup> أخرجه البزار والحاكم والبيهقي في سننه والترمذي وابن حبان والحكيم الترمذي في نوادر الأصول والنسائي عن أبي هريرة في ، وأخرجه الحاكم وصححه عن بريدة في ، وأخرجه أم أحمد والنسائي عن أنس في ، واخرجه ابن أبي شيبة وابن ماجه عن أم المؤمنين السيدة عائشة رضي الله عنها ، وأحمد عن معاذ ابن جبل في ، وصححه السيوطي . وأخرجه أبو داود من حديث قيس ابن سعد في .

آدم الليغين \_\_\_\_\_\_ المقدمة

الذي نفخ فيه من روحه ، حنين الشيء إلى نفسه ، وحن هذا الرجل إلى ربه حنين الشيء إلى وطنه . فإذا نظر الرجل إلى المرأة ، تذكر نظر الله إليه ، وإذا نظرت هي إليه ، تذكر نظرته إلى ربه ، ومن هنا حُبِبَ إلى رسول الله ، واذا نظرت هي اليه ، عن تحبب ، لا عن حب .

عن ابن عمر رضي الله عنهما ، أن رسول الله ﷺ قال : ﴿ مَا أَصَبْنَا مِنْ دُنْيَاكُمْ إِلَّا نِسَاءَكُمْ ﴾ (١) .

عن معقل بن يسار على قال : ﴿ لَمْ يَكُنْ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ من الخيل ، ثم قال : اللهم غُفْرًا ، بَل النِّسَاءُ » (") .

عن أنس على أن رسول الله عَلَيْ قال : ﴿ إِنَّمَا حُبِّبَ إِلَيَّ مِنْ دُنْيَاكُمُ النِّسَاءُ ، وَالطِّيبُ ، وَجُعِلَ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ ﴾ " . وهذا هو الرجل الكامل .

١- رواه الطبراني في الكبير والأوسط عن ابن عمر،

٢- أخرجه ابن سعد في طبقاته وأحمد في الزهد والتمهيد لابن عبد البر وابن أبي حاتم ، عن معقل بن يسار . وبلفظ : « لَمْ يَكُنْ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى بَعْدَ النِّسَاءِ مِنَ الخَيْلِ »
 أخرجه النسائي وأبو عوانة والضياء المقدسي في المختارة عن أنس .

٣- أخرجه أحمد والنسائي وابن أبي حاتم والحاكم والبيهقي والمروزي في تعظيم قدر الصلاة عن
 أنس على .

المقدمة ـــــــــــــــــــ آدم الليغلا

أما الرجل الحيوان: فينظر إلى المرأة على أنما شهوة عاجلة فقط. وانظر إلى دقة قوله تعالى: ﴿وَلِلرِّجَالِ عَلَيْمِنَ دَرَجَةٌ ﴾ {البقرة: ٢٢٨}. فالرجولة درجة، أما الذكورة فنوع. فكلمة ﴿رجال﴾ لم تستعمل في القرآن إلا لبيان المزية: ﴿رِجَالُ صَدَقُوا ﴾ {الأحزاب: ٣٣}، ﴿رِجَالُ لا نُلْهِيمٍ ﴾ {البور: ٣٧}، ﴿وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِجَالُ ﴾ ﴿ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ الله عَلَيْهِ النساء، لكمال شهود الحق فيهن، إذ لا يُشاهَد الحق مجردا عن المواد أبدا.

ولما أحب الرجل المرأة ، طلب الوصلة بها ، فلم يكن في صورة النشأة العنصرية ، أعظم وصلة من النكاح ، ولذلك فنى الرجل في زوجته ، وفنيت فيه ، حال الجماع ، ولذلك أمر الله تعالى بالاغتسال ، لتعم الطهارة كما عم الفناء ، وهذا للمحجوبين : ﴿ تَحْتَ كُلِّ شَعْرَةٍ جَنَابَةٌ ﴾ (١) . وهي جنابة الغفلة عن الله .

أما أهل الفتح والكمال ، فهم أقرب ما يكونوا إلى الله تعالى في تلك الحالة ،

١- رواه أبو داود والترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة . ورواه البيهقي وابن ماجة والطبراني والضياء وابن جرير عن أبي أيوب . وابن جرير عن أنس مرفوعا . وابن جرير عن أبي الدرداء وعن حذيفة وعن أبي هريرة موقوفا عليهم . وابن جرير عن الحسن مرسلاً .



أدم اللَّيْنَا: \_\_\_\_\_ المقدمة

لصفاء مشهدهم ، وكمال معرفتهم ، فاغتسالهم أمر تعبدي ، للقيام بظاهر الشرع ، لا لاستغراق شهودهم في غير الله ، فمن أحب النساء على هذا الحد ، فهو حب إلهي ، ومن أحبهن على جهة الشهوة ، فهو صورة بلا روح . واعلم أنه لا يستغرق المحب ، الحبّ كله ، إلا إذا كان محبوبه الحق تعالى ، أو أحدا من جنسه هو – كامرأة مثلاً – وأما ما عدا من ذكرته ، فلا يستغرقه حبه إياه ، لأن الإنسان لا يقابل بذاته كلها ، إلا من هو على صورته إذا أحبه ، فما فيه جزء إلا وفيه ما يماثله فيهم ، ظاهره في ظاهره ، وباطنه في باطنه ، فإذا أحب الإنسان صورة من العالم ، إنما يستقبله بالجزء وباطنه في ويقى ما بقى من ذاته ، صاحية في شغلها .

وأما استغراق حبه ، إذا أحب الله ، لكونه على صورته ، فيستقبل الحضرة الإلهية بذاته كلها ، ولهذا تظهر فيه جميع الأسماء الإلهية ، ويتخلق بما .

فالنساء هن محل الانفعال ، لتكوين أتم صورة ، وهي الصورة الإنسانية ، التي لا صورة أكمل منها .

ولذا فقد امتن الله على رسوله على أن حبب إليه النساء ، فحبه على أن عن عن مشاهدته على لا عن حب ، أي عن مشاهدته على لا عن حب ، أي عن مشاهدته على المناهدية المن



### القراب المالية المالية

لا أقرب من المتحابين ، وإن تباعدت بينهم المسافات . ولا أبعد من المتنافرين ، وإن تجاوروا . فالقرب الذي نعرفه مسافة ، والبعد الذي نعرفه مسافة ، والله هو القريب البعيد ، قُربٌ هو البُعد ، وبُعدٌ هو القريب البعيد ، قُربٌ هو البُعد ، وبُعدٌ هو القُرب . قال تعالى : ﴿فَأَمَّا الْإِنسَنُ إِذَا مَا اَبْنَكُ مُرَبُّهُ مُؤَا مُنَانَ اللهُ مَنْ وَلَعُمَّهُ مُنَا اللهُ وَقَدَر عَلَيْهِ رِزْقَهُ مُنْ فَيَقُولُ رَبِّ أَهَا الْإِنسَانَ إِذَا مَا اَبْنَكُ مُ اللهُ فَقَدَر عَلَيْهِ رِزْقَهُ وَنَقُولُ رَبِّ أَهَانَ اللهُ ا

فالمصائب والبلايا والفقر هي عين القرب ، وإن ظنناها بعداً . فالمنح قد خُبِّئت في الحجن ، فما من الله شيء أبعد من شيء ، ولا شيء أقرب من شيء ، فالقرب هو قرب المراتب ، لا المسافات . فكم متعلق بأستار الكعبة ، وهو عن الله بعيد ، وكم من منقطع في الصحاري والقفار ، وهو من الله قريب .

فقميص الملك أقرب إليه من ابنه ، ولكن ابنه أحب إليه من قميصه . سافر أحدهم للحج ، فقال : رأيت الكعبة ، ولم أر رب الكعبة .

ثم سافر ، فقال : رأيت الكعبة ، ورب الكعبة .

ثم سافرت الثالثة ، فقال : رأيت رب الكعبة ، ولم أر الكعبة .

- 1.0 -

المقدمة القرب ـ

يتعرف الله إليك في كل مظهر ، ولا تعرفه ، ذلك هو البعد .

يراه قلبك في كل توجه ، ولا تراه ، وذلك هو البعد .

تصفه بأنه حى وقادر ، ولا تدرك ذلك ، ذلك هو البعد .

تراك ، وهو أقرب إليك من رؤيتك ، ذلك هو البعد .

فالحال : أن تشاهد قرب الله منك ، لا قربك منه .

فالقرب الذي تعرفه ، في القرب الذي يعرفه الله ، كمعرفتك في معرفته .

فاعبد الله ، مشاهداً أنه ربك ، غائباً عن نفسك ، وعن أنك عبده .

فإنه ما عُبدَ مَن عُبدَ إلا بتحيُّل الألوهية فيه ، ولولاه ما عبد : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ

أَلَّا يَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ {الإساء: ٢٣}.

قال الشيخ عبد الكريم الجيلي في عينيته:

ففي كلِّ مَرأىً لِلحبيب طَلائِعُ فَذَلِكُمُ الآثارُ مَن هُـوَ صانعُ هو الكُونُ عَينُ الذاتِ واللهُ جَامِعُ وَما ثُمَّ مَسموعٌ وما ثمَّ سامِعُ

تجلَّى حبيبي في مَرائي جماله فلم تَبَدّى حُسنُه مُتَنَوِّعاً تسمّى بأسماء فهُنَّ مَطالعُ وَأَبِرزَ مِنهُ فيهِ آثارَ وَصفِهِ فَأُوصَافُهُ والاسمُ والأَثْـرُ الَّـذي فَهَا ثُمَّ مِن شَيِّ سِوى اللهُ في الوَرى

المقدمة ـ القرب

قال الشيخ محيى الدين ابن عربي في ترجمان الأشواق:

رَكَائِبُهُ فَالْحَبُّ ديني وإيماني

لَقَّد صار قَلبي قابلاً كُلَّ صورةٍ فَمَرعى لِغِزلانٍ وَدَيرٌ لرُهبانِ وبيتٌ لأوثانِ وكعبةُ طائفٍ وألواحُ توراةٍ ومصحفُ قرآنِ أدين بدين الحبِّ أنَّى توجَّهَت

وكذلك الحب : ما أحب أحد غير خالقه . ولكن احتجب عنه تعالى ، بحب النساء ، والدنيا ، والدرهم ، وكل محبوب في العالم .

فأفنت الشعراء كلامها في الموجودات وهم لا يعلمون .

أما العارفون ، فإنهم لم يسمعوا شعراً ، ولا غزلاً ، ولا تمدحاً ، إلا فيه ، من خلف حجاب الصور . فإذا انهدم هذا المحراب ، بما يُسمَّى موتاً ، وتحللت ذراته ، تخللت كل موجود ، من جماد ونبات ، وحيوان وإنسان ، وأصبحت كل ذرة منه تدور في فلك أجسام أخرى ، وصارت الرياسة للروح المحردة ، التي لا تزال تحن إلى هذا الجسد ، حنين المرأة للرجل ، وحنين الرجل لوطنه ، من خلف السدود ، إلى أن يركب لها من جديد ، في الحشر والنشور .



لا يفتقر إلى العلم ، من رأى معلِّمه .

ولا يستقر على المعرفة ، من رأى معرِّفه .

علمي ، يقطعك عني .

وفضلي ، يصرفك عني .

فكن بي ، تراني في كل شيء .

رأيت العز ، ينتفض من مهابة العزيز .

والعزة ، ترجف من مخافته .

أنت جليس العزيز ، لا جليس العز .

وأنت جليس العزيز ، لا جليس العزة .

العلم ، ومعلوماته ، حطبٌ ، لنار العزة .

وإن المعرفة ، ومعروفها ، حطبٌ ، لنار العزة .

أنا ، أقرب ، إليك ، مما تعرفت به ، إليك .

وأنا ، أقرب ، إليك ، ممن تعرفت إليه .

 $- \wedge \wedge \wedge -$ 

مَنْ جالسني ، لا يجالس سواي .

إذا رأيتني ، لا تجالسني .

فليست الرؤية إذناً في المجالسة .

ليس في المجالسة ذكر ، ولا في المجالسين ذاكر . إن الجليس ناظر عند الجليس من كل شيء علم . ومن كل علم ذكر .

فهو عبدي الحاوي.

الجلساء ، لا يدومون في المجالسة .

لأن الدوام ، صفة المُجلِس ، لا ، صفة الجليس .

والجليس ، لا يدخل العلم والمعرفة ، إلا في ضرورته .

فإذا دخلها ، في ضرورته ، دخلها أدباً .

حتى إذا خرج عن ضرورته ، عاد إلى مجالسته .

فمن دخلها أدباً ، ملكها ، فلا تملكه .

ومن دخلها قاصداً ، ملكته ، فلا ينتصر .

- 1 • 9 -



المقدمة

### ولله در من قال:

وسقى العشاق مما قد نهل لا ولا العلم عندي كالعمل مثل من سيروه ، حتى وصل لا ولا الواصل عندي كالذي طرق الباب، وللدار دخل أجلسوه عندهم في المستهل سارروه ، فهو للسر محل صار إياهم فدع عنك الجدل ما تَبَدَّى بعضه إلا قتل

قل لمن طاف بكاسات الهوى ما مقامات المحبين سوى ليس من مُوِهَ بالوصل له لا ولا الداخل عندي كالذي لا ولا من أجلسوه عندي كالذي لا ولا من سارروه عندي كالذي ذاك شيء عَلِقَ الفؤاد به



جُزهم أجمعين:

العلم ، والعلماء .

والخوف ، والخائفين .

والزهد ، والزاهدين .

العبادة ، والعبَّاد .

والمعرفة ، والعارفين .

فجزهم جميعاً.

إنهم طريقك ، لا مقصدك .

وإنهم معبرك ، لا موطنك .

فلن يدعوك ، أحدٌ ، منهم ، إلا إلى مقامه .

وأنا ، أدعوك ، لتكون لي

فما اصطنعتك إلا لنفسى

- 111 -



ورحم الله الجيلي حيث يقول:

وما لِيَ مع فِعلِ الحبيب تَنازُعُ وأنّي طَوراً في الكنائسِ راتِعُ أنا قلمٌ والاقتدارُ الأصابعُ فِعالَ مُريدٍ ما له مَن يُدافِعُ وَحيناً بها عَنهُ نَهَنا الشرائعُ وَحيناً بها عَنهُ نَهَنا الشرائعُ وَحَيناً بها عَنهُ نَهَنا الشرائعُ وَحَيناً بها أن تَرعويها المسامِعُ وَحُقَّ لهَا أن تَرعويها المسامِعُ تَنبَّهُ لها فالأمرُ فيهِ بَدائِعُ يُخبِّرُ قلبي بِالذي هو واقِعُ يُخبِّرُ قلبي بِالذي هو واقِعُ وعيني لها قبلَ الفِعالِ تُطالعُ وعيني لها قبلَ الفِعالِ تُطالعُ أرى الفِعلَ مِنّي والأسيرُ مُطاوعُ أرى الفِعلَ مِنّي والأسيرُ مُطاوعُ لِذلِكَ في نارٍ حَوتها الأضالِعُ لِذلِكَ في نارٍ حَوتها الأضالِعُ فَإِنِّي في عِلمِ الحقيقةِ طائعُ في غِلمِ الحقيقةِ طائعُ

فَسَلَّمتُ نَفْسي حيثُ أَسلَمَني القَضا فَطُوراً تراني في المساجد عاكِفا أراني كالآلاتِ وَهوَ مُحَرِّكي وَلَستُ بِجَبِرِيِّ ولكن مُشاهِدٌ فَآوِنَـة يَقضـي عَلَيَّ بِطاعَــة فَآوِنَـة يَقضـي عَلَيَّ بِطاعَــة وَلَي نُكتَةٌ غَرِّا هُنا سَأَقوهُا وَلي نُكتَةٌ غَرِّا هُنا سَأَقوهُا هِيَ الفَرقُ ما بينَ الوَلِيِّ وَفاسِتٍ هِيَ الفَرقُ ما بينَ الوَلِيِّ وَفاسِتٍ فَما هُوَ إلا أَنَّهُ قَبلَ وَقعِهِ فَمَا هُوَ أَرى مِنها الإرادَة قبلَ ما وكُنتُ أَرى مِنها الإرادَة قبلَ ما فَآتي الذي يَقضيهِ في مُرادُها فَآتي الذي تَهواهُ مِنِي ومُهجتي فآتي الذي تَهواهُ مِنِي ومُهجتي فَآتي الذي تَهواهُ مِنِي ومُهجتي فَآتي الذي تَهواهُ مِنِي ومُهجتي فَآتِي الذي تَهواهُ مِنِي ومُهجتي



# المنافق المنا

عالم الخيال هو أكمل العوالم ولا أكمل منه ، له الوجود الحقيقي ، والتحكم في كل شيء .

ما أوسع حضرة الخيال ؛ حيث يجسد ، ويجعل ما لا صورة له ، له صورة ، ويرد المحال ممكنا ، ويتصرف في الأمور كيف يشاء .

وما أوجد الله تعالى أعظم من الخيال منزلة ، ولا أعمَّ منه حكماً ؛ يسري حكمه في جميع الموجودات والمعدومات .

وما قَبِلَ عالم من العوالم صورة الحق سوى الخيال.

وهو عالم خاص بالإنسان ، فلا يوجد عند الملائكة ، ولا الجن ، ولا غيرهما من المخلوقات خيال أصلا .

وهو رحم يصور الله فيه ما يشاء ، فظهر لنا سبحانه فيه بأسمائه وصفاته صورا .

وهو العالم الذي يدخله الإنسان إذا نام ، فيرى الله تعالى فيه على صورة ، كانت تلك الصورة ماكانت .

- 114 -

ولكن الكُمَّل من رجال الله يستطيع دخوله في حال اليقظة .

وهو العالم الذي يتمثل فيه الملك في صورة:

- كإتيان جبريل العَلِيُّ في صورة دحية الكلبي الصحابي الجليل (').
  - وهو في نفس الوقت في السماء له ستمائة جناح  $^{(1)}$  .
- وجلوسه أمام النبي ﷺ في صورة رجل يسأل رسول الله ﷺ ليعلم الناس دينهم (") .
- دينهم (") .

  الله عَثْهَانَ قَالَ : أُنْبِئْتُ أَنَّ جِبْرِيلَ الْكَلِيْ أَتَى النَّبِيَ اللهِ وَعِنْدَهُ أَمُّ اللَّوْمِنِينَ السَّيِّدَةُ أُمُّ سَلَمَةَ : ﴿ مَنْ هَذَا؟ ﴾ أَوْ كَمَا قَالَ ، قَالَتْ : وَالله مَا حَسِبْتُهُ إِلّا إِيّاهُ ، حَتَّى سَمِعْتُ خُطْبَةَ النَّبِيِّ اللهُ عَنْهَا ، فَجَعَلَ يَتَحَدَّثُ ، فَقَالَ النَّبِيُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ إِلّا إِيّاهُ ، حَتَّى سَمِعْتُ خُطْبَةَ النَّبِيِّ اللهِ يُخْبِرُ خَبَرَ هَذَا دِحْيَةُ ، فَلَمَّا قَامَ ، قَالَتْ : وَالله مَا حَسِبْتُهُ إِلّا إِيّاهُ ، حَتَّى سَمِعْتُ خُطْبَةَ النَّبِي اللهِ يُخْبِرُ خَبَرَ جِبْرِيلَ ، أَوْ كَمَا قَالَ ، قَالَ أَبِي : قُلْتُ لِأَبِي عُثْهَانَ : مِنْ سَمِعْتَ هَذَا؟ قَالَ : مِنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ . جِبْرِيلَ ، أَوْ كَمَا قَالَ ، قَالَ أَبِي : قُلْتُ لِأَبِي عُثْهَانَ : مِنْ سَمِعْتَ هَذَا؟ قَالَ : مِنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ . جِبْرِيلَ ، أَوْ كَمَا قَالَ ، قَالَ أَبِي : قُلْتُ لِأَبِي عُثْهَانَ : مِمَّنْ سَمِعْتَ هَذَا؟ قَالَ : مِنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ . وَهِ الباب أيضا مارواه أبو رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما والبزار وأبو يعلى والطبراني . وفي الباب أيضا مارواه أبو الشيخ عن شريح هي ، وأحمد وابن مردويه والحاكم في المستدرك وصححه وأبو نعيم من حديث أم المؤمنين السيدة عائشة رضي الله عنها . وابن أبي شيبة وابن سعد عن عامر الشعبي هي ، وعبد ابن حميد عن ابن عمر هي والطبراني عن أنس هي . وابن عساكر والطبراني عن ابن عباس هي .
- حديث عبد الله ابن مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ رَأَى جِبْرِيلَ الْكَلِينَ لَهُ سِتُّمِاتَةِ جَنَاحٍ الْحرحه البخاري ومسلم في صحيحيهما والترمذي وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في الدلائل وأحمد وعبد بن حميد والطبراني وأبو الشيخ في العظمة وأبو نعيم في الدلائل .
- ٣- قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ ﷺ : بَيْنَهَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ ذَاتَ يَوْمٍ ، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدُ =



- وتمثله للسيدة مريم في صورة بشرية كذلك (۱) .

وهو العالم الذي يتشكل فيه الجن بصور مختلفة ، فتحكم عليه هذه الصورة إذا ظهرت في عالم الواقع . كتشكله بصورة حية أو هرة ، فإذا قُتل في هذه الصورة أو أوذي ، فقد وقع عليه ذلك حقيقة .

وفي هذا العالم يرى الإنسان ربه في صورة الخلق وكل صورة يتبعها ما تستلزمه

= بَيَاضِ النَّيَابِ ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ ، لَا يُرى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ ، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَا أَحَدٌ ، حَتَى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ ، النَّبِيِّ عَلَى فَخِذَيْهِ ، وَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ وَقَالَ رَسُولُ الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ وَقَالَ رَسُولُ الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ وَاَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله عَلَى اللهِ ، وَمَلَاوَمُ مَضَانَ ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ السَّطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ ، قَالَ : صَدَقْتَ ، قَالَ : فَالَ : هَ أَنْ تُوْمِنَ بِالله ، وَمَلَاثِكَتِهِ ، وَكُتُبِهِ ، وَتُوْمِنَ بِالله ، وَمَلَاثِكَتِهِ ، وَكُتُبِهِ ، وَلَيُومُ الْآخِرِ ، وَتُؤْمِنَ بِاللهَ كَانَّكَ تَرَاهُ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ ﴾ قَالَ : هَ أَنْ تُؤْمِنَ بِالله ، وَمَلَاثِكَتِهِ ، وَكُتُبِهِ ، وَرُسُلِهِ ، وَالْيُومُ الْآخِرِ ، وَتُؤْمِنَ بِاللهَ كَانَكَ تَرَاهُ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ ﴾ قَالَ : هَ أَنْ تُغْبِرْنِي عَنِ السَّاعِةِ ، قَالَ : هُ أَنْ تَعْبُدُ اللهَ كَانَّكَ تَرَاهُ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ ﴾ قَالَ : هُ أَنْ تَعْبُدُ اللهَ كَانَّكَ تَرَاهُ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ ﴾ قَالَ : هُ أَنْ تَعِبُونِ عَنِ السَّاعِلِ ﴾ قَالَ : هُ أَنْ تَعْبُدُ اللهَ كَانَّتُهُ مِنَ السَّائِلِ ﴾ قَالَ : هُ قَالَ يَوْ مَلْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عُلُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ وا

١- قال تعالى : ﴿ فَأَرْسَلُنَا ٓ إِلَيْهَارُوحَنَا فَتَمْثَلُ لَهَا بِشُرَاسُويًّا ﴾ {مريم : ١٧} .

من أحكام . إذ لما وصف النبي ﷺ الحق تعالى بأنه يضحك ، قال الأعرابي : لَنْ نَعْدَمَ مِنْ رَبِّ يَضْحَكُ خَيْرًا! (١) .

والخيال هو العالم الذي تظهر فيه التجليات الإلهية صورا ، كالنزول ، والاستواء ، والضحك :

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : ﴿ أَتَانِي اللَّيْلَةَ رَبِّي تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي أَحْسَنِ صُورَةٍ ﴾. وفي رواية : ﴿ إِنَّ اللهَ تَجَلَّى لِي فِي أَحْسَنِ صُورَةٍ ﴾ `` .

ا- عَنْ أَبِي رَزِينٍ الْعُقَيْلِيِّ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ : ﴿ ضَحِكَ رَبَّنَا عَزَّ وَجَلَّ مِنْ قُنُوطِ عِبَادِهِ ، وَقُرْبِ غِيرِهِ ﴾ قَالَ أَبُو رَزِينٍ : قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللهِ أَوَيَضْحَكُ الرَّبُ الْعَظِيمُ عَزَّ وَجَلَّ ؟ قَالَ : ﴿ نَعَمْ لَنْ نَعْدَمَ مِنْ رَبِّ يَضْحَكُ خَيْرًا ﴾ نَعْدَمَ مِنْ رَبِّ يَضْحَكُ خَيْرًا ﴾ نَعْدَمَ مِنْ رَبِّ يَضْحَكُ خَيْرًا ﴾ .
 رواه ابن ماجة والطيالسي وأحمد وابن أبي عاصم والآجري والطبراني والبيهقي والدارقطني . وفي رواية : عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أُمَيَّةَ رَفَعَهُ إِلَى النَّبِيِّ قَالَ : ﴿ إِنَّ اللهَ لَيَضْحَكُ مِنْكُمْ ﴾ قَالَ : ﴿ نَعَمْ ﴾ ، قَالَ : فَوَالله ، أَوَ إِنَّ رَبَّنَا لَيَضْحَكُ ؟ قَالَ : ﴿ نَعَمْ ﴾ ، قَالَ : فَوَالله ، لَكُمْ مَنْ رَبِّ يَضْحَكُ .
 لَا عَدِمْنَا الْخَبْرُ مِنْ رَبِّ يَضْحَكُ . هذه رواية عبد الرزاق ومعمر بن راشد .

٢- عَنْ عَبْدِ الرَّهْمَنِ بْنِ عَائِشٍ ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ ، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ خَرَجَ عَلَيْهِمْ ذَاتَ غَدَاةٍ وَهُو طَيِّبُ النَّفْسِ ، مُسْفِرُ الْوَجْهِ ، أَوْ مُشْرِقُ الْوَجْهِ ، قُلْنَا : يَا نَبِيَّ الله ، إِنَّا نَرَاكَ طَيِّبَ الله ، إِنَّا نَرَاكَ طَيِّبَ الله ، إِنَّا نَرَاكَ طَيِّبَ الله ، النَّفْسِ ، مُسْفِرَ الْوَجْهِ ، أَوْ مُشْرِقَ الْوَجْهِ ، فَقَالَ : ﴿ وَمَا يَمْنَعُنِي ، وَأَتَانِي رَبِّي عَزَّ وَجَلَّ اللَّيْلَةَ فِي النَّهْ مِنْ مُسْفِرَ الْوَجْهِ ، قُلْتُ : لَبَيْكَ رَبِّي وَسَعْدَيْكَ ، قَالَ : فِيمَ يَخْتَصِمُ اللَّا الْأَعْلَى؟ =
 أَحْسَنِ صُورَةٍ ، فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ ، قُلْتُ : لَبَيْكَ رَبِّي وَسَعْدَيْكَ ، قَالَ : فِيمَ يَخْتَصِمُ اللَّا الْأَعْلَى؟ =

وَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : ﴿ .... وَتَبْقَى هَذِهِ الأُمَّةُ فِيهَا مُنَافِقُوهَا ، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فِي غَيْرِ الصُّورَةِ التَّيِ يَعْرِفُونَ ، فَيَقُولُ : أَنَا رَبُّكُمْ ، فَيَقُولُونَ : نَعُوذُ بِاللهِ مِنْكَ ، هَذَا مَكَانُنَا حَتَّى يَأْتِينَا رَبُّنَا ، فَإِذَا أَتَانَا رَبُّنَا عَرَفْنَاهُ ، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فِي الصُّورَةِ التَّيى يَعْرفُونَ ، فَيَقُولُ : أَنَا رَبُّكُمْ ، فَيَقُولُونَ : أَنْتَ رَبُّنَا فَيَتْبَعُونَهُ ﴾ ...

١- رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما والترمذي ومعمر بن راشد وأحمدوابن أبي عاصم عن أبي هريرة هي . وابن أبي شيبة وأبو داود في الزهد عن محمد بن كعب هي . وابن جرير وابن أبي عاصم وأبو عوانة عن أبي سعيد الخدري هي .

**- ۱1۷** -



فالله الذي نعتقده ؛ نعتقده في خيالنا ، وصورة الله تعالى على صورة ما وصفه النبيون لأممهم . وأعلى التجلي إذا تجلى لك الحق في صورة باطنك . وباطنك على حسب ما انطبع فيه من الأخلاق الإلهية تكون صورة الحق فيه (') . فمن تخلق بخلق واحد من أخلاق الله ينكر صورة الله إذا ظهرت له في أعلى من ذلك .

وأعلى من ذلك ؛ المقصود به هو إذا تجلى لك الحق في صورة نبيك ، وهو أكملها!

ومن تحقق وجد أن الله تعالى تجلى لهم أولاً في صورة ، وثانيا في صورة أخرى ، وهو هو ، غير أن صورة التجلي مختلفة ، فتعوذوا منه في الأولى ، واتبعوه في الثانية .

١- عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ﷺ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : ﴿ إِنَّ للهُ عَزَّ وَجَلَّ لَوْحًا مِنْ زَبَرْ جَدٍ خَضِرًا ، جَعَلَهُ تَحْتَ الْعَرْشِ ، كَتَبَ فِيهِ : أَنَا اللهُ ، لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا ، أَرْحَمُ الرَّاهِينَ ، خَلَقْتُ بِضْعَةَ عَشَرَ وَثَلَاثِهِ الْقَةِ خُلُقِ ، مَنْ جَاءَ بِخُلُقٍ مِنْهَا مَعَ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ، كَلَقْتُ بِضْعَةَ عَشَرَ وَثَلَاثِهِ إِلَّةٍ خُلُقٍ ، مَنْ جَاءَ بِخُلُقٍ مِنْهَا مَعَ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ، كَلَمْ الْخلاق . وفي رواية دَخَلَ الجَنَّة ﴾ . رواه الطبراني في الأوسط وابن أبي الدنيا في مكارم الأخلاق . وفي رواية عَنْ عُثْمَانَ ﷺ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : ﴿ إِنَّ لللهُ عَزَّ وَجَلَّ مِائَةَ خُلُقٍ وَسِتَّةً عَشَرَ خُلُقًا ، مَنْ أَتَاهُ بِخُلُقٍ مِنْهَا ذَخَلَ الجُنَّة ﴾ . رواه الطبراني في مكارم الأخلاق وأبو يعلى والطيالسي والحكيم الترمذي .



والسعيد من اعتقده في كل مظهر ، ولم ينكره في أي صورة تجلى فيها .

عقد الخلائق في الإله عقائداً وأنا اعتقدت جميع ما اعتقدوه

فنسلم لكل ذي اعتقاد ما اعتقده ، ونعرف الله في كل صورة .

وهذا هو إله المعتقدات الذي وسعه قلب العبد (') ، أما الإله المطلق فلا يسعه شيء لأنه عين كل شيء ، والشيء لا يُقال فيه وسع نفسه .

ظاهر الصلاة في عالم الحس ؛ ركوع وسجود وقيام ، لكن في عالم الخيال هي كما قال المصطفى على فيها : والله في قبلة أحدكم إذا قام يصلى (") .

العَنْ أَبِي عِنبَةَ الْحُوْلَانِيِّ هُ ، يَرْفَعُهُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ : ﴿ إِنَّ لللهِ آنِيَةً مِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ ، وَآنِيَةُ رَبِّكُمْ قُلُوبُ عِبَادِهِ الصَّالِحِينَ ، وَأَحَبُّهَا إِلَيْهِ أَلْيَنُهَا وَأَرَقُهَا ﴾ . رواه الطبراني في مسند الشاميين وذكر المناوي في فيض القدير أن الهيشمي قال عنه أنه حسن . وفي رواية عن وَهْبَ بْنَ مُنبَّهِ أنه كان يَقُولُ : ﴿ إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ فَتَحَ السَّهَاوَاتِ لِحِزْقِيلَ حَتَّى نَظَرَ إِلَى الْعَرْشِ - أَوْ كَمَا قَالَ - فَقَالَ عِرْقِيلُ : شَبْحَانَكَ ، مَا أَعْظَمَكَ يَا رَبِّ ، فَقَالَ اللهُ : إِنَّ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَمْ تُطِقْ أَنْ تَعْمِلَنِي ، وَوَسِعَنِي قَلْبُ المُؤْمِنِ الْوَادِعِ اللَّيْنِ ﴾ رواه الإمام أحمد بن حنبل في الزهد .

٢- قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا قَامَ يُصلِي ، فَإِنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى قِبَلَ وَجْهِهِ ﴾ رواه مسلم في صحيحه وأبو داود والمروزي والبيهقي عن جابر بن عبد الله ﴿ . ورواه البخاري ومسلم في صحيحيهما وأبو داود والنسائي وابن ماجة ومالك في الموطأ والطيالسي وابن أبي شيبة وأحمد والبزار والمروزي والنسائي في السنن الكبرى وأبو عوانة وأبو نعيم عن ابن عمر ﴿ .

- 119 -



ويأمرنا بالصلاة نحو الكعبة ، ويخبرنا بأنما بيته تعالى .

ويأمرنا بتقبيل الحجر الأسود ، ويخبرنا بأنه يمينه تعالى (') .

وأين رتبته من رتبة البشر الواحد الأحد القيوم بالصور إن شاء في شجر إن شاء في حجر وما له في وجود الكون من أثر

قبل فإن يمين العهد في الحجر إن المبايع من تعنوا الوجوه له إن شاء في بشر في المرض ولا عرض

ويأمرنا بتعظيم الرسول عَلَيْ ، ويقول: إن من بايعه عَلَيْ فقد بايع الله عسر ويأمرنا بتعظيم الرسول عَلَيْ ، ويقول: إن من بايعه على يده تعالى: (إِنَّ اللَّهُ عَنْ الله عَلَى الله عَنْ الله عَوْنَ الله عَنْ ال

١- عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله هِ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : ﴿ الْحَجَرُ يَمِينُ الله عَزَّ وَجَلَّ فِي الْأَرْضِ ، يُصَافِحُ بِهِ عِبَادَهُ ﴾ . رواه ابن بشران في أماليه وابن عساكر والخطيب البغدادي والديلمي . وفي رواية عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هُ قَالَ : ﴿ الرُّكُنُ يَمِينُ اللهِ فِي الْأَرْضِ ، يُصَافِحُ بِهَا عِبَادَهُ كَمَا يُصَافِحُ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ ﴾ . رواه عبد الرزاق والأزرقي وقال ابن حجر في المطالب العالية : موقوف صحيح . وفي رواية أخرى عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هُ قَالَ : ﴿ الحَجَرُ يَمِينُ اللهِ فِي الْأَرْضِ ، فَمَنْ لَمْ يُدْرِكْ بَيْعَةَ رَسُولِ الله ﷺ ثُمَّ السَّلَمَ الحَجَرُ فَقَدْ عَبَاسٍ هُ قَالَ : ﴿ الْحَبْرُ يَمِينُ اللهِ فِي الْأَرْضِ ، فَمَنْ لَمْ يُدْرِكْ بَيْعَةَ رَسُولِ الله ﷺ ثُمَّ السَّلَمَ الحَجَرَ فَقَدْ بَايَعَ اللهَ وَرَسُولُهُ ﴾ . رواه الأزرقي والفاكهي كلاهما في أخبار مكة . وقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ فِي الرُّكْنِ الْأَسْوَدِ ،
 أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ : ﴿ مَنْ فَاوَضَهُ ، فَإِنَمَا يُفَاوِضُ يَدَ الرَّحْمَن ﴾ . رواه ابن ماجه .

ويقول : ﴿ بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدِ وَهُو الْغَقُ ﴾ {عمد : ٢} . والضمير يعود على رسول الله ﷺ .

ويخبرنا رسول الله على بقوله : ﴿ مَنْ رَآنِي فَقَدْ رَأَى الْحَقّ ﴾ (١) . والحق : اسم من أسمائه تبارك وتعالى .

ويقول تعالى : ﴿ لِلْتُوْمِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعَرِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُسَيِّحُوهُ بُكَرَةً وَقُولِ وَعَالَى اللّهِ وَاحْد بعينه . فما أرفع رتبة البشر ، وأصيلًا ﴾ {الفتح : ١٩ . والضمير عائد على واحد بعينه . فما أرفع رتبة البشر ، حين أنزل الله هذا الخليفة منزلته تعالى ، فأمر ببيعة رسول الله عَلَيْ : ﴿ إِنَّ ٱلّذِينَ كُنُولُ اللّهِ عَوْنَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يَعُونَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْلُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْلَةً عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ الللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللللهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْلُهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَالِهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ

ويقول الله تعالى : ﴿ وَمَارَمَيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكِكِرَ اللَّهَ اللَّهَ الله الله الله الله الله عالى . فالرامي في حضرة الخيال هو الله تعالى .

فيـد الله تعالى هي يد الأكوان ، وإن اختلفت الأعيان .

١- رواه أحمد في مسنده ومتفق عليه [البخاري ومسلم] عن أبي قتادة . وأحمد والبخاري عن أبي سعيد الخدري في . وأحمد عن أبي هريرة في . وابن ماجة عن أبي جحيفة وحذيفة في ورواه الطبراني في الأوسط والكبير عن عبد الله ابن عمرو في ، وقال الهيثمي : رجاله ثقات .



وإذا رأيتم العبد يفعل ويتحرك ؛ فالله تعالى هو الفاعل ، والعبد أصله ساكن . وإذا سمعتم العبد يتكلم ، فذلك تكوين الحق فيه ، والعبد على أصله صامت .

فالأفعال خلق الله ، فهو الآمر والمأمور .

سبحانه يطيع نفسه إذا شاء بخلقه .

إذ شؤون الحق لا تظهر إلا في أعيان الممكنات.

وحجاب العزة دون سُبحاته مُسدل () ، وباب الوقوف على معرفته مُقفل . فليس إلا أشباح خالية على عروشها خاوية . ناداك في سرك ، فأجابه صداه من قلبك :

## يُنَادِينِي مِنِّي أَنْا أَنَا أَنَا

- 177 -



وفي عالم الخيال ؛ يستقرضنا الله سبحانه وتعالى : ﴿مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ وَفِي عَالَمَ الخيال ؛ يستقرضنا الله سبحانه وتعالى : ﴿مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهُ وَأُضَعَافًا كَثِيرَةً ﴾ [البقرة: ٢٤٥] .

﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَعِفَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَأَجُرُّ كُرِيعٌ ﴾ [الحديد: ١١] .

وإن الصدقة لتقع في يد الله قبل أن تقع في يد السائل (). ويقول تعالى لرسوله ﴿خُذْ مِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا ﴾ {التوبة:١٠٣} . وهو تعالى الآخذ .

﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ هُوَيَقَبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَوَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ ﴾ [التوبة: ١٠٤] .

ويقول تعالى لعبيده: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أَوْلُوا ٱلْقُرْبِي وَٱلْيَنَكِي وَٱلْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَكِينُ وَالْمَسَدِهِ السَاءِ اللهِ السَاءِ اللهِ السَاءِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسَّفَهَا ٓ اَمُواَلَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُرُ قِينَمًا وَٱرْزُقُوهُمْ فِبَهَا وَٱكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلُواْ لَهُمْ قَوْلُواْ لَهُمْ قَوْلُواْ لَهُمْ قَوْلُواْ لَهُمْ قَوْلُوا لَلْهُ عَلَيْهِ : فَالله عَلَيْهُ : أَن الأبدال بالشام ، بهم الْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ (الذاريات:٥٠) . ويقول رسول الله عَلَيْهُ : أن الأبدال بالشام ، بهم

- 174 -

١- روى ابن جرير عَنْ قَتَادَةَ عِنْ قَتَادَةَ عِنْ قَتَادَةً عِنْ اللهِ عَنْ قَتَادَةً عِنْ اللهِ عَنْ قَتَادَةً عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَا اللهِ عَنْ عَلَمَ عَلَى اللهِ عَنْ عَلَمَ عَلَى اللهِ عَنْ عَلَمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى ال



الخيال والمعنى ـ المقدمة

ترزقون ، (وهو الرزاق) ، وبمم تنصرون ، (وهو الناصر) `` .

ويقول تعالى لنا في عالم الخيال أنه مرض ولم نعده وهو تعالى الشافي المعافي ، وأنه استطعمنا فلم نطعمه " وهو تعالى الرزاق .

١- عَنْ شَهْرِ بْنِ حَوْشَبِ ، قَالَ : لمَّا فُتِحَتْ مِصْرُ ، سَبُّوا أَهْلَ الشَّام ، فَأَخْرَجَ عَوْفُ بْنُ مَالِكٍ ا رَأْسَهُ مِنْ تُرْسٍ ، ثُمَّ قَالَ : يَا أَهْلَ مِصْرَ أَنَا عَوْفُ بْنُ مَالِكٍ ، لَا تَسُبُّوا أَهْلَ الشَّام ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ : ﴿ فِيهِمُ الْأَبْدَالُ ، وَبِهِمْ تُنْصَرُونَ ، وَبِهِمْ تُرْزَقُونَ ﴾ . رواه الطبراني في الكبير . وَعَن شُرَيْح بْنِ عُبَيْدٍ ، قَالَ : ذُكِرَ أَهْلُ الشَّام عِنْدَ الإِمَام عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ كَرَّمَ اللهُ وَجْهَهُ ، وَهُوَ بِالْعِرَاقِ ، فَقَالُوا : الْعَنْهُمْ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ . قَالَ : لَا ، إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ : ﴿ الْأَبَّدَالُ يَكُونُونَ بِالشَّامِ ، وَهُمْ أَرْبَعُونَ رَجُلًا ، كُلَّمَا مَاتَ رَجُلٌ أَبْدَلَ اللهُ مَكَانَهُ رَجُلًا ، يُسْقَى بِهِمُ الْغَيْثُ ، وَيُنْتَصَرُ بِهِمْ عَلَى الْأَعْدَاءِ ، وَيُصْرَفُ عَنْ أَهْلِ الشَّام بِهم الْعَذَابُ ﴾ . رواه أحمد في مسنده والضياء المقدسي والحكيم الترمذي في نوادر الأصول وابن عساكر في تاريخه .

٢- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : ﴿ إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ : يَا ابْنَ آدَمَ مَرضْتُ فَلَمْ تَعُدْنِي ، قَالَ : يَا رَبِّ كَيْفَ أَعُو دُكَ؟ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالِينَ ، قَالَ : أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلانًا مَرضَ فَلَمْ تَعُدُهُ ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ؟ يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمْ تُطْعِمْنِي ، قَالَ : يَا رَبِّ وَكَيْفَ أُطْعِمُكَ؟ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالِمَينَ ، قَالَ : أَمَا عَلمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمَكَ عَبْدي فُلَانٌ ، فَلَمْ تُطْعِمْهُ ؟ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي ، يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَسْقَيْتُكَ ، فَلَمْ تَسْقِنِي ، قَالَ : يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ؟ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالِينَ ، قَالَ : اسْتَسْقَاكَ عَبْدِي فُلَانٌ فَلَمْ تَسْقِهِ ، أَمَا إنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ وَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي ﴾ . رواه مسلم والبيهقي والبخاري في الأدب والطبراني .

وصح أنه ﴿ مَنْ لَمْ يَشْكُرِ النَّاسَ لَمْ يَشْكُرِ الله ﴾ (() ، ﴿ مَنْ لَمْ يَسْتَحِ مِنَ النَّاسِ لَمْ يَشْكُرِ الله ﴾ (() ، ﴿ مَنْ لَمْ يَسْتَحِ مِنَ النَّاسِ ، إذا نَظَرَتْ إلينا . فحياؤنا منهم عين حيائنا من الله . وشكرنا لهم هو عين شكرنا لله تعالى . والخيال هو عالم ظهور المعاني مجسدة :

فالموت يأتي على صورة كبش يوم القيامة ، ويُذبح (") . ومثل وزن أعمال العباد وهي شيء معنوي (أ) .

- 1- أخرجه أحمد والترمذي وصححه والضياء في المختارة وصححه السيوطي والطبراني في الأوسط (وحسنه الهيثمي) عن أبي سعيد في . ورواه أحمد والترمذي والنسائي عن أنس في . والترمذي وصححه وأبو داود وابن حبان عن أبي هريرة في . وعبد الله بن أحمد في زوائد المسند والبزار والطبراني ووثق رجاله الهيثمي كذلك رواه البيهقي في شعب الإيمان والشعبي والخطيب عن النعمان بن بشير في . والديلمي عن جابر في . والطبراني عن جرير في .
- ٢- رواه أبو داود وهناد كالاهما في الزهد عن زيد ابن ثابت في . ورواه بلفظ : ﴿ مَنْ لَمُ يَسْتَحِ مِن
   الله في العَلَانِيَةِ ، لَمُ يَسْتَح مِن الله في السِّرِ ﴾ أبو نعيم في المعرفة عن محمد بن أبي الجهم .
- ٣- رواه البخاري ومسلم والطبراني في الكبير عن ابن عمر . ورواه البخاري ومسلم والترمذي وصححه وسعيد بن منصور وأحمد وعبد بن حميد والنسائي وأبو يعلى وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن حبان وابن مردويه عن أبي سعيد الخدري . وأخرجه عبد بن حميد وابن ماجه والحاكم وصححه والنسائي وابن أبي حاتم وابن مردويه عن أبي هريرة .
- ٤- قال تعالى : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَيَّرًا
   يَسَرُهُ, ﴿ إِلَالِهَ: (٧ ٨)} .

- 170 -

الخيال والمعنى ـــــــــــــــــــ المقدمة

وكرؤية العلم في صورة اللبن () ، والدين في صورة القيد () . والصلاة تتكلم ، وتُلَفُّ ، ويضرب بها وجه صاحبها () . والميت يُسأل ويتكلم ويتحرك ويذهب ويأتي () .

- عَن ابْنِ عُمَرَ ﴿ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ : ﴿ بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ ، أُتِيتُ بِقَدَحِ لَبَنِ ، فَشَرِبْتُ حَتَّى إِنِّي لَأَرَى الرِّيَّ يَخْرُجُ فِي أَظْفَارِي ، ثُمَّ أَعْطَيْتُ فَضْلِي عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ ﴾ قَالُوا : فَمَا أَوَّلْتَهُ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ : ﴿ العِلْمَ ﴾ رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما وأحمد والترمذي وصححه .
- ٢- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : ﴿ أَكْرَهُ الْغُلَّ ، وَأُحِبُّ الْقَيْدَ ، الْقَيْدُ ثَبَاتٌ فِي اللَّينِ ﴾ . رواه ابن أبي شيبة والبخاري ومسلم في صحيحيهما والحاكم وصححه وأبو داود والترمذي وابن ماجة .
- ٣- عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : ﴿ إِذَا تَوَضَّأَ الْعَبْدُ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ، ثُمَّ قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ فَأَتَمَّ رُكُوعَهَا وَسُجُودَهَا وَالْقِرَاءَةَ فِيهَا ، قَالَتْ: حَفِظَكَ اللهُ كَمَا حَفِظْتَنِي ، ثُمَّ أُصْعِدَ بِهَا إِلَى الصَّلَاءِ وَهَا ضَوْءٌ وَنُورٌ ، وَفُتِحَتْ لَمَا أَبُوابُ السَّمَاءِ . وَإِذَا لَمْ يُحُسِنِ الْعَبْدُ الْوُضُوءَ ، وَلَمْ يُتِمَّ الرُّكُوعَ وَالسُّجُودَ وَالْقِرَاءَةَ فِيهَا ، قَالَتْ: ضَيَّعَكَ اللهُ كَمَا ضَيَّعْتَنِي ، ثُمَّ أُصْعِدَ بِهَا إِلَى السَّمَاءِ وَعَلَيْهَا ظُلْمَةٌ ، وَغُلِّقَتْ أَبُوابُ السَّمَاءِ ، ثُمَّ تُلَفُّ كَمَا يُلَفُّ الثَّوْبُ الحَلِقُ ، فَيُضْرَبُ بِهَا وَجُهُ السَّمَاءِ وَعَلَيْهَا ظُلْمَةٌ ، وَغُلِّقَتْ أَبُوابُ السَّمَاءِ ، ثُمَّ تُلَفُّ كَمَا يُلَفُ الثَّوْبُ الحَلِقُ ، فَيُضْرَبُ بِهَا وَجُهُ صَاحِبِهَا ﴾ . رواه الطبراني والشاشي .
- ٤- عَنْ جَابِرٍ ﷺ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : ﴿إِذَا دَخَلَ الْمُؤْمِنُ قَبْرَهُ ، فَأَتَاهُ مَلَكَانِ ، فَانْتَهَرَاهُ ، فَيَقُومُ يَبُثُ كَمَا يَهُثُ النَّائِمُ ، فَيَسْأَلَانِهِ : مَنْ رَبُّكَ ، وَمَا دِينُكَ ، وَمَنْ نَبِيُّكَ ؟ فَيَقُولُ : اللهُ رَبِّي ، وَالْإِسْلَامُ دِينِي ، وَمُحَمَّدٌ نَبِينِي ، وَمُحَمَّدٌ نَبِينِي . فَيَقُولَانِ لَهُ : صَدَفْتَ ، كَذَلِكَ كُنْتَ . فَيُقَالُ : أَفْرِ شُوهُ مِنَ الجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ . فَيَقُولُ نِ لَهُ : اسْكُنْ ﴿ . رواه ابن أبي عاصم والبيهقي .

- 177 -



ويأتي القرآن يشفع لصاحبه".

وتأتي سورة البقرة وآل عمران على صورة غمامتان يظلان صاحبهما " .

وتأتي الأعمال على صورة حسنة تقود صاحبها إلى الجنة  $^{\circ\circ}$  .

١- عَن ابْنِ مَسْعُودٍ ﷺ قَالَ : ﴿ يَجِيءُ الْقُرْآنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَشْفَعُ لِصَاحِبِهِ ، فَيَكُونُ قَائِدًا إِلَى الجَنَّةِ ،
 وَيَشْهَدُ عَلَيْهِ فَيَكُونُ سَائِقًا لَهُ إِلَى النَّارِ ﴾ . رواه ابن أبي شيبة والدارمي .

٢- عَنْ أَي أُمَامَةَ الْبَاهِلِيِّ فَهِ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ : ﴿ اقْرَءُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لِأَصْحَابِهِ ، اقْرَءُوا الزَّهْرَاوَيْنِ الْبَقَرَةَ ، وَسُورَةَ آلِ عِمْرَانَ ، فَإِنَّهُمَا تَأْتِيَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِ ، أَوْ كَأَنَّهُمَا غَيايَتَانِ ، أَوْ كَأَنَّهُمَا فِرْقَانِ مِنْ طَيْرٍ صَوَافَ ، ثُحَاجًانِ عَنْ أَصْحَابِهَمَا ، كَانَّهُمَا غَيَايَتَانِ ، أَوْ كَأَنَّهُمَا فِرْقَانِ مِنْ طَيْرٍ صَوَافَ ، ثُحَاجًانِ عَنْ أَصْحَابِهَمَا ، وَكَأَنَّهُمَا غَيَامَتُهُمُ الْبَطَلَةُ ﴾ . قَالَ مُعَاوِيَةُ : الشَّحَرَةَ ، فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ ، وَتَرْكَهَا حَسْرَةٌ ، وَلَا تَسْتَطِيعُهَا الْبَطَلَةُ ﴾ . قَالَ مُعَاوِيَةُ : بَلَغَنِي أَنَّ الْبَطَلَةَ : السَّحَرَةُ ، رواه مسلم وعبد الرزاق وأحمد والطبراني والحاكم والبيهقي .

وَعَنِ النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانِ الْكِلَابِيِّ ﷺ قَالَ : سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ : ﴿ يُؤْتَى بِالْقُرْآنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَهْلِهِ النَّذِينَ كَانُوا يَعْمَلُونَ بِهِ تَقْدُمُهُ سُورَةُ الْبَقَرَةِ ، وَآلُ عِمْرَانَ ﴾ ، وَضَرَبَ لَمُّا رَسُولُ الله ﷺ ثَلَاثَةَ أَمْثَالٍ مَا نَسِيتُهُنَّ بَعْدُ ، قَالَ : ﴿ كَأَنَّهُمْ عَيَامَتَانِ ، أَوْ ظُلَّتَانِ سَوْدَاوَانِ بَيْنَهُمَا شَرْقٌ ، أَوْ كَأَنَّهُم حِزْقَانِ مِنْ طَيْرٍ صَوَافَ ، ثُحَاجًانِ عَنْ صَاحِبِهِمَا ﴾ . رواه مسلم في صحيحه والترمذي وحسنه وأحمد وأبو عوانة والطبراني وتمام في فوائده .

٣- عَنْ قَتَادَةَ ، في قَوْلُهُ تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواُوعَ عِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ
 تَجْرِى مِنتَحْنِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّتِ ٱلتَّعِيمِ ﴾ { يون: ٩ } . قال : بَلَغَنَا أَنَّ نَبِيَّ الله ﷺ قَالَ : =

- 177 -

وفي حضرة الخيال هذه يظهر وجود المحال: فآدم الطَّلِيْكُمْ يرى نفسه حارج القبضة ، ثم يرى نفسه في القبضة هو وذريته (۱). ويرى رسول الله عَلَيْكُمْ نبي الله موسى الطَّيْكُمُ ليلة الإسراء يصلى في قبره (۱)،

= ﴿ إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا خَرَجَ مِنْ قَبْرِهِ صُوِّرَ لَهُ عَمَلُهُ فِي صُورَةٍ حَسَنَة ، فَيَقُولُ لَهُ : مَا أَنْتَ ، فَوَاللهِ إِنِّي لَأَرَاكَ الْمُوَّا صِدْقٍ؟ فَيَقُولُ : أَنَا عَمَلُكَ ، فَيَكُونُ لَهُ نُورًا وَقَائِدًا إِلَى الجَنَّةِ . وَأَمَّا الْكَافِرُ إِذَا خَرَجَ مِنْ قَبْرِهِ صُوِّرَ لَهُ عَمَلُهُ فِي صُورَةٍ سَيَّئَةٍ وَبِشَارَةٍ سَيَّئَةٍ ، فَيَقُولُ : مَا أَنْتَ فَوَاللهِ إِنِّي لأَرَاكَ أَمْرَأُ سُوءٍ؟ فَيَقُولُ : أَنَا عَمَلُكَ . فَيَنْطَلِقُ بِهِ حَتَّى يُدْخِلَهُ النَّارَ ﴾ . رواه ابن جرير وابن أبي حاتم .

١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : ﴿ لَمَّا خَلَقَ اللهُ آدَمَ ، وَنَفَخَ فِيهِ الرُّوحَ ، عَطَسَ ، فَقَالَ : الحَمْدُ لله ، فَحَمِدَ اللهَ بِإِذْنِهِ ، فَقَالَ لَهُ رَبُّهُ : رَحِمَكَ اللهُ يَا آدَمُ ، اذْهَبْ إِلَى مُلاٍ مِنْهُمْ جُلُوسٍ ، فَقُلْ : السَّلامُ عَلَيْكُمْ ، قَالُوا : وَعَلَيْكَ السَّلامُ وَرَحْمَةُ الله ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَى رَبِّهِ ، فَقَالَ : إِنَّ هَذِهِ تَجَيَّتُكَ وَتَجَيَّةُ بَنِيكَ ، بَيْنَهُمْ ، فَقَالَ اللهُ لَهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ : اخْتَرْ أَيَّهُمَا شِئْتَ ، قَالَ : اخْتَرْتُ يَمِينَ رَبِّي ، وَكِلْتَا يَدَيْ رَبِّي اللهُ لَهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ : اخْتَرْ أَيَّهُمَا شِئْتَ ، قَالَ : اخْتَرْتُ يَمِينَ رَبِّي ، وَكِلْتَا يَدَيْ رَبِّي لَكُ يَمِينُ مُبَارَكَةٌ ، ثُمَّ بَسَطَهَا ، فَإِذَا فِيهَا آدَمُ وَذُرِّيَتُهُ ، فَقَالَ : أَيْ رَبِّ ، مَا هَوُلاءِ؟ فَقَالَ : يَمِينُ مُبَارَكَةٌ ، ثُمَّ بَسَطَهَا ، فَإِذَا فِيهَا آدَمُ وَذُرِّيَّتُهُ ، فَقَالَ : أَيْ رَبِّ ، مَا هَوُلاءِ؟ فَقَالَ : هَوُ أَلَا والمناو والمناو

٢- قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿ مَرَرْتُ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي عَلَى مُوسَى السَّلِي وَهُوَ يُصَلِّي فِي قَبْرِهِ ﴾. رواه مسلم في صحيحه والنسائي وعبد الرزاق وابن أبي شيبة وأحمد وعبد بن حميد والبزار وأبو يعلى والطبراني وأبو نعيم والبيهقي عن أنس ﴿ والطبراني عن ابن عباس ﴿ . والطبراني وابن مردويه عن أبي سعيد الخدري ﴿ . .

- 17A -

ثم يراه في بيت المقدس ، فصلى به (۱) ، ثم يراه في السماء (۱) ، وهو ما انتقل ، ولكنه في كل هذه الأماكن في وقت واحد .

وثمار الجنة لا مقطوعة ولا ممنوعة (<sup>۳)</sup> ، ففي نفس الوقت هي على الشجر ، وهي في يد من يأكلها .

والخيال هو عالم سوق الجنة ، فقد صح أن في الجنة سوقا ليس فيه إلا الصور '' ، يدخل الرجل في أي صورة يشتهيها ، وهي مع ذلك في السوق ،

- ١- حديث ليلة الإسراء: ﴿ .... حَتَّى انْتَهَيْنَا إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ ، فَأَوْتَقْتُهُ بِالْحَلَقَةِ الَّتِي كَانَتِ الْأَنبِيَاءُ تُوثِقُ بِهَا ، فَنُشِرَ لِي رَهْطٌ مِنَ الْأَنبِيَاءِ ، مِنْهُمْ إِبْرَاهِيمُ وموسى وعيسى عليهم الصلاة والسلام ، فَصَلَّيْتُ بِهِمْ ، وَكَلَّمْتُهُمْ ... ﴾ . أخرجه ابن جرير وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن أنس فَصَلَّيْتُ بِهِمْ ، وأخرجه الطبراني في الأوسط وابن مردويه عن أبي ليلى ، وأخرجه ابن سعد وابن عساكر عن عبد الله بن عمر ، وأم سلمة والسيدة عائشة وأم هانئ وابن عباس في أجمعين .
- حدیث : ﴿ ... ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ السَّادِسَةِ ، .... ، فَإِذَا أَنَا بِمُوسَى ... ﴾ . رواه أحمد وسلم والنسائي عن أنس ﷺ . وأحمد والبخاري ومسلم والنسائي عن مالك ابن صعصعة ﷺ .
- ٣- قال تعالى : ﴿ وَأَصْخَابُ ٱلْيَمِينِ مَا آَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ ﴿ فَاللَّهِ مِنْ فَوْدِ ﴿ وَطَلِّلَ مَمْدُودِ ﴿ وَطَلِّلَ مَمْدُودِ ﴿ وَاللَّهِ مَنْ وَطَلَّا مَمْدُودَ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
- ٤- حديث: ﴿إِنَّ فِي الْجَنَّةِ لَسُوقًا مَا فِيهَا شِرَاءٌ وَلَا بَيْعٌ إِلَّا الصُّورَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ ، فَإِذَا اشْتَهَى الرَّجُلُ صُورَةً دَخَلَ فِيهَا ﴾ . رواه أحمد في مسنده والترمذي وأبو يعلى وتمام وأبو نعيم والبيهقي وابن أبي الدنيا عن الإمام على كرم الله وجهه . والطبراني عن حابر بن عبد الله ...

- 179 -



أي ما خرجت منه ، وهو مع ذلك على نفس صورته الأصلية ، يعرفه أهله ، ومع ذلك يرى الصورة في السوق ، ما انفصلت ولا فقدت ، ولو اشتهاها أهل الجنة جميعا لدخلوا فيها ، وهي على حالها في السوق ما برحت ، وهذه الحالة الخيالية هي كما يكون الإنسان في نومه ، فيرى نفسه في صورة غير صورته ، ويرى نفسه في صورته في آن واحد ، ويرى أنه في مكانين في آن واحد . وهذا العالم (أي عالم الخيال) هو عالم البرزخ ، يدخله الإنسان واحد . وهذا العالم (أي عالم الخيال) هو عالم البرزخ ، يدخله الإنسان بمجرد نومه أو موته ، فإن النوم أخو الموت (١٠ . وجاء في الخبر أن : والناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا) (١٠ . وهؤلاء يخرجون من قبورهم ، فيقولون : (الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا) (١٠ . وهؤلاء يخرجون من قبورهم ، فيقولون : فكل حياة ، بالنسبة لما بعدها نوم ، ولما قبلها يقظة .

أورده الحافظ المناوي في فيض القدير على أنه حديث ولم يورد سنده ، وقد أجمه المحدثون على أنه ليس في المرفوع ولكنه من قول الإمام علي بن أبي طالب كرم الله وجهه ، ولفظه :
 "الناس نيام ، فإذا ماتوا انتبهوا ، وإذا انتبهوا ندموا ، وإذا ندموا لم تنفعهم ندامتهم" .
 وروى أبو نعيم وابن أبي الدنيا عن أبي حازم بلفظ : " ابن آدم بعد الموت يأتيك الخبر".



فهذا هو النائم اليقظان . فكيف يكون مستيقظا بقول الرسول عَلَيْكُمْ ؟ وكيف يكون نائما - في نفس الوقت - بكلام الله تعالى ؟

وكل عالم بالنسبة لما قبله خيال ، فالموثُ وَهْمٌ ، إذ الإنسان لا يموت ، وإنما ينتقل من عالم الحس إلى عالم الخيال الواسع بما يُسمى الموت .

وفي الصلاة تقول: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ {الفاتحة: ٥}. بكاف الخطاب، فأنت تتخيل أنك تخاطبه سبحانه وتعالى.

وحين تقول في التشهد: «السّلامُ عَلَيكَ أَيُّمَا النّبِيُّ» فأنت تتخيل أنك تشهد النبي عَيْكِ وتخاطبه.

والإيمان كله خيال ، حتى أن الله تعالى – الذي نعتقده – نعتقده في خيالنا .

والإيمان بالغيب والملائكة واليوم الآخر والبعث ؛ كله محض خيال .

فلا إيمان بلا خيال ، ولا إحسان بلا خيال ؛ إذ الإحسان : ﴿ أَنْ تَعْبُدُ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ ﴾ ، فلفظة (كأنك) قد فتحت باب الخيال على مصراعيه ! .

وإن كنت يا مسكين لست من أصحاب الخيال ؛ فقد أوجد لك الشرع عذراً ؛

**- 171 -**

في قوله ﷺ : ﴿ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ ﴾ (١) .

التوكل والحب واليقين ، وكل الأعمال القلبية ، بل كل الحقائق التي بنى عليها البشر قوانين حياتهم بدأت خيالاً ، ثم صدقوه ، وبنوا عليه ما بنوا ، فكل شيء حقيقي يبدأ أولا بالخيال :

### كان حلما فخاطرا فاحتمالا ثم أضحى حقيقة لا خيالا

وتستطيع بخيالك الاستزادة من الصالحات ، فهذا الرجل الذي لا قوة له ولا مال فيرى مَنْ عنده مال فيرى مَنْ عنده قوة يكثر من الصيام والصلاة والجهاد ، ويرى مَنْ عنده مال يتصدق ويعتق به ، فيقول في خياله : لو كان عندي قوة أو مال لفعلت مثلما يفعلون ، فهما في الأجر سواء وربما زاد عليه لأن العامل مسؤول عن صدقه في عمله ﴿إِلْسَانَكُ ٱلصَّندِقِينَ عَن صِدِقهِم الناه المؤمن خير من عمله ﴿أَلْ مَا النية ونية المؤمن خير من عمله ﴿أَن العامل معله ﴿أَن عَمل بالنية ونية المؤمن خير من عمله ﴿أَن العامل عَمل النية ونية المؤمن خير من عمله ﴿أَن العَلْمُ اللَّهُ عَمل النية ونية المؤمن خير من عمله ﴿أَن العَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَمل النية ونية المؤمن خير من عمله ﴿أَنْهُ عَمل النَّهُ وَلَيْهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

٢- عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ ﷺ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : ﴿ نَيَّةُ الْمُؤْمِنِ خَيْرٌ مِنْ عَمَلِهِ ، وَعَمَلُ اللهُ عَلَى نِيَّتِهِ ، وَكُلُّ يَعْمَلُ عَلَى نِيَّتِهِ ، فَإِذَا عَمِلَ الْمُؤْمِنُ عَمَلًا نَارَ فِي قَلْبِهِ نُورٌ ﴾ . رواه المُنافِق خَيْرٌ مِنْ نِيَّتِهِ ، وَكُلُّ يَعْمَلُ عَلَى نِيَّتِهِ ، فَإِذَا عَمِلَ المُؤْمِنُ عَمَلًا نَارَ فِي قَلْبِهِ نُورٌ ﴾ . رواه الطبراني وأبو نعيم والبيهقي . وعَنْ أَبِي كَبْشَةَ الْأَنْمَارِيِّ ﷺ قَالَ : ضَرَبَ لِي رَسُولُ الله ﷺ مَثَلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ أَرْبَعَةُ نَفَرٍ : ﴿ رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ عِلْمًا وَمَالًا ؛ فَهُو يَعْمَلُ بِعِلْمِهِ فِي مَالِهِ ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ عِلْمًا وَمَالًا ؛ فَهُو يَعْمَلُ بِعِلْمِهِ فِي مَالِهِ ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ عِلْمًا وَمَالًا أَنَى هَذَا لَعَمِلْتُ فِيهِ كَمَا يَعْمَلُ =



وحضرة الخيال مطلقة لا تحجير من الشرع عليها ، فترى الانسان يرى في منامه الموبقات ولا يحاسبه عليها الشرع ، إذ أن دائرة الخيال أوسع الدوائر . الجن يرى خيال الانسان ، وهو عنده حقيقة ، وفي هذه الحضرة يملي الشيطان ويوسوس للانسان ، وبهذه الحضرة يستطيع الانسان قتل الشياطين بلا عناء ، فلو تعرض لك شيطان ، وتخيلت الله ، فالشيطان يحنس عند ذكر الله تعالى ، ولو بالقلب . ولو تخيلت بيدك سيفًا تقتل به هذا الشيطان فإنه يراه ، ويفر هارباً .

عالم الخيال هو عالم الكشف ، وعالم الحس هو عالم المشاهدة .

المشاهدة متعلقها الذوات المحسوسة .

المكاشفة متعلقها المعاني .

فإذا رأيت رجلاً يأتي ، فأنت تشاهده .

= فَهُمَا فِي الْأَجْرِ سَوَاءٌ. وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا وَلَمْ يُؤْتِهِ عِلْمًا ، فَسَلَّطَهُ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي غَيْرِ الحَقِّ لَا يَتَّقِي فِيهِ رَبًّا وَلَا يَصِلُ فِيهِ رَجًّا ، وَرَجُلٌ لَمْ يُؤْتِهِ اللهُ عِلْمًا وَلَمْ يُؤْتِهِ مَالًا ، فَهُو يَقُولُ : لَوْ لَا يَتَّقِي فِيهِ رَبًّا وَلَا يَصِلُ فِيهِ رَجًّا ، وَرَجُلٌ لَمْ يُؤْتِهِ اللهُ عِلْمًا وَلَا يُؤْتِهِ مَالًا ، فَهُو يَقُولُ : لَوْ آتَانِي اللهُ مِثْلَ مَا آتَى هَذَا لَعَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ مَا يَعْمَلُ ، فَهُمَا فِي الْوِزْرِ سَوَاءٌ . رواه ابن ماحة وأحمد في مسنده والطبراني في الكبير والأوسط والبيهقي والطحاوي في مشكل الآثار وابن المبارك في الزهد .

- 144 -

ثم يقول لك الكشف أن هذا الرجل يضمر لك الخير ، أو يضمر لك الشر أو غير ذلك من المعنويات .

فتدرك بالكشف ما لا تدرك بالشهود .

ويفصل الكشف ما هو مجمل في الشهود .

فالمكاشفة أتم من المشاهدة.

فكل الناس مشاهد مكاشف على قدر علمه ونوره .

ونحن نعيش في عالم الخيال ، أكثر مما نعيش في عالم الحس .

فالنوم خيال ، ثم إذا اتخذت قرارًا لتستيقظ ، فهذا القرار أنت تضمره في خيالك أولاً ، ثم تبرزه إلى عالم الحس ، وجميع القرارات التي تتخذها في يومك مصدرها الخيال .

وكلما قل عالم الحقيقة ، اتسع عالم الخيال .

فالمريض الملازم للفراش لا تتعدى حقيقته هذا الفراش ، ولكن خياله أوسع من السموات والأرض .

تستطيع دخول إلى عالم الخيال كلية ، وتنفصل عن عالم الحقيقة ، بالإستغراق

- 17£ -



في ذكر الله .

فتبدأ الذكر بالتواجد : وهو استدعاء الوجد .

حتى تستغرق فيه شيئًا فشيئًا وتدخل في مرحلة الوجد.

ثم يزيد استغراقك حتى ينقطع احساسك بما حولك ، حينئذ أنت في عالم الخيال ، وهو الوجود الحقيقي أو الفناء أو الجمع .

فأوله تواجد ، ثم وجد ، ثم وجود .

فالموت وهم ، إذ الإنسان لا يموت ، وإنما ينتقل من عالم الحس ، إلى عالم الخيال الواسع بما يسمى الموت .

فالخيال هو عالم الأولياء العارفين بالله تعالى ، الغارفين من بحر فيضه .

وما لا قدرة للإنسان ، ولا قوة له عليه أن يكون منه في الحس ، هنا في الدار الدنيا ، فإنه يقوى على إيجاده خيالاً في نفسه .

فعالم الخيال هو عالم الجبروت.

بين عالمي الملك و الملكوت.

وبين عالمي الخلق و الأمر .

- 140 -



وبين عالمي الشهادة و الغيب.

والخيال من حضرة الإمكان ، وهي حضرة بين الوجود المطلق ، والعدم المطلق . لا يدرك بالبصر ، وإنما بالبصيرة .

الإحسان خيال ﴿ اعبد الله كأنك تراه ﴾ (١) ، وهو استحضار .

ولا يستحضر إلا من يقبل الحضور ، فما حجَّر الله على عباده تخيله .

فإن لم تستطع هذا الإستحضار ﴿ فإن لم تكن تراه ، فإنه يراك ﴾ (') ، فاستحضر رؤية الله لك ، وهي حيال أيضًا .

والخيال كله حق ، ما فيه شئ باطل ، ولا ينسب إليه خطأ ، إذ لا يحده الشرع .

.  $\P$  إنما الأعمال  $\P$  (۱) شهادة وحقيقة  $\P$  بالنيات  $\P$  خيال

قال على الله وجهه : ﴿ مَا انتجيتُهُ ، كُرُمُ الله وجهه : ﴿ مَا انتجيتُهُ ، ولكن الله انتجاه ﴾ (٢) . والصحابة يرون أن رسول الله على هو الذي يناجي

- 171 -

١ - سبق تخريجه .

٢ - سبق تخريجه .

٣- سنن الترمـذي .



الإمام عليّ ، كرم الله وجهه .

وقد ينقلب الخيال حقيقة ، والحقيقة حيال .

فمن يعيش في مصر ، فأمريكا بالنسبة له خيال . فإذا ذهب إلى أمريكا أصبحت حقيقة عنده ، وباتت مصر في ذاكرته خيالاً . فإذا رجع إلى مصر صارت أمريكا عنده خيال .

وهذا هو الحال عند أهل الله تعالى ، إذا دخلوا حضرة الخيال ، صار عندهم حقيقة ، وأصبح عالم الشهادة لهم خيالاً .

وجاء الشرع ، يقرر ما ضبطه هذا الخيال ، من كينونة الحق تعالى في قبلة المصلى ، وفي مواجهة المصلى (') .

ما أسمع الرحمن كلامه بارتفاع الوسائط إلا ليتمكن الاشتياق في السامع ، إلى رؤية المتكلم ، ولا سيما ورسول الله في يقول : ﴿ إِنَ الله جميل يحب الجمال ﴾ (" فشَوَّقَ النفوس إلى رؤيته .

<sup>1-</sup> هذا الحديث: ﴿الله تعالى قِبَل وجه أحدكم إذا صلّى ﴾ . رواه البخاري ومالك في الموطأ وأبو داود والنسائي عن أبي سعيد الخدري ﴿ . ومسلم وأبو داود والنسائي عن أبي سعيد الخدري ﴿ . ومسلم وابن ماجة عن أبي هريرة ﴿ . وغيرهم كثير .

٢- رواه مسلم في صحيحه والترمذي عن ابن مسعود في . وأحمد عن أبي ريحانة في . والطبراني عن أبي أمامة في . والحاكم عن ابن عمر في . وابن عساكر عن جابر وعن ابن عمر في . والبيهقي عن أبي سعيد في .



ولما كان الله تبارك وتعالى يتحلى في الصور ، ويكون التحلي على قدر المتحلى له ، فإنه يتحلى للأولياء بما لا يتحلى به لغيرهم ، ويتحلى للأنبياء بأعظم مما يتحلى به للأولياء . وموسى العَلَيْلا قد رأى الحق بما هو متحل به للأولياء ، وإنما سأل التحلي في الصورة التي لا يدركها إلا الأنبياء ، ومن الأنبياء من خصه الله بمقام لم ينله غيره .

واعلم أن الحق تعالى ، ما يتجلى لمخلوق ، إلا في صورة المخلوق .

أما التي هو عليها في الحال فيعرفه . أو ما يكون عليها بعد ذلك فينكره . والمخلوق لا يعلم من أحواله إلا ما هو عليه في الوقت ، فالصورة صورتك ، فصدق .

﴿ لَنَ تَرَكِنِي ﴾ {الأعراف: ١٤٣} : واعلم أنه ليس هناك منع ، بل فيض دائم ، وعطاء غير محظور ، فالحق متجل دائما ، والقابل لا يكون إلا بالاستعداد الخاص .

وقد صح له ذلك الاستعداد ، فوقع التجلي في حقه ، ولا يخلو أن يكون له أيضا استعداد البقاء عند التجلي ، أو لا يكون له ذلك . فإن كان له ذلك فلابد أن يبقى ، وإن لم يكن ، فلا بد من اندكاك ، أو صعق ، أو فناء ، أو غيبة ، أو غشية .

- 1 T A -



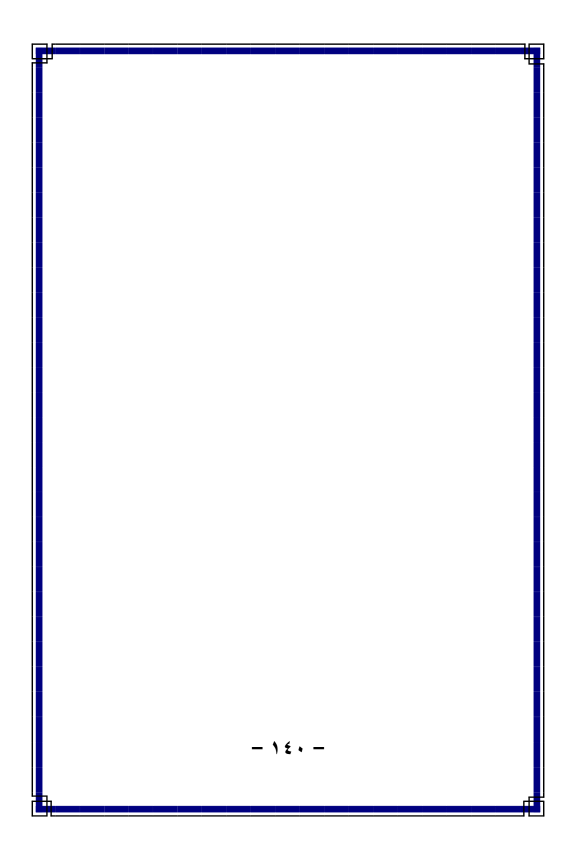


### المقدمة \_\_\_\_\_ الخيال والمعنى

شهود الحق فناء . ما فيه لذة . لا في الدنيا . ولا الآخرة . فليس التفاضل ولا الفضل في التجلي ، وإنما فيما يعطي الله لهذا المتجلى له من الاستعداد .







الهمة هي تفعيل الخيال ، وإرساله على الأكوان ليتصرف فيها .

فإذا قلت لخادمك في سرك ، بغير لسان ، ولكن بخيالك : اذهب فأتني بماء أشربه ، فسمع الخادم ، وأتى لك بالماء ، فأنت صاحب همة ، وتصريف . وهؤلاء هم الصامتون .

انظر إلى همة أمير المؤمنين عمر على حين قال من على المنبر ، في المدينة : ( يا سارية : الجبل الجبل ) ، وسمعه سارية ، وهو بنهاوند .

التصريف بالهمة في الدنيا تصريف بالخير ، وتصريف يالشر .

فبالخير كما فعل عمر عليه . وبالشر هو الحسد ، والسحر .

ألم تركيف أن الحاسد ينظر إلى الرجل ، فيدخله القبر . وقال رفي في الرجل الذي لعن ناقته : ﴿ أُجِبْتَ فيها ﴾ (١) .

ومن كان الحق سمعه وبصره ، ويده ورجله ، وعقله ، علت همته ، وعظم تصريفه .

- 1 2 1 -

١- رواه أحمد ، ورجاله رجال الصحيح .



أما من كان في بحر وحدة الشهود ، فلا همة له ، لأحدية المتصرِّف والمتصرَّف فيه ، فلا يرى على من يرسل همته .

فالمعرفة لا تترك للهمة تصرفاً ، فكلما علت معرفة العارف ، نقص تصريفه . فالانشغال بالعبودية ، أولى من الظهور بالربوبية .

ولما اجتمع محمد بن قائد الأواني ، بأبي السعود الشبلي ، قال له : لم لا تتصرف؟ فقال : تركت الحق يتصرف لي كيف يشاء ، وكيف أتصرف وقد سمعته تعالى يقول : ﴿ فَٱتَّخِذْهُ وَكِيلًا ﴾ {الزمل : ٩} . والوكيل هو المتصرف .

انظر إلى نبي الله لوط العَلِيهِ حين قال: ﴿ لَوُ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً ﴾ {هود: ٨٠} ، يعني همة متصرفة . إذ الأنبياء لا يتصرفون بهممهم ، بل بالله تعالى ، يتصرف لهم فإن أمرهم بالتصريف بجزم تصرفوا ، وهو قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّكَ لَهُمْدِى إِلَىٰ وَطهروا صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ {الشورى: ٥٦} . وإن خُيروا ، اختاروا عدم التصريف وظهروا بالعبودية المحضة . وهو قوله تعالى : ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ {القصص: ٥٦} بالعبودية المحضة . وهو قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ أَ إِنْ أَنْبِعُ لِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ أَ إِنْ أَنْبِعُ إِلَّا مَا تُوحِيَ إِلَىٰ ﴾ {الأحقاف: ٩} .



فإن أوحي إليه بالتصرف بجزم ، تصرف . وإن مُنِع ، امتنع . وإن خُيِّر ، اختار ترك التصرف .

وعندما خُيِّر رسول الله عِلَيْ ، بين أن يكون نبياً ملكاً ، أو يكون نبياً عبداً ، أشار إليه جبريل العَلِيْنِ أن تواضع ، فاحتار أن يكون نبياً عبداً .

قال تعالى : ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ﴾ [الروم: ٥٤] . فالضعف أصل أصيل فيه .

﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِضَعْفِ قُوَّةً ﴾ [الروم: ٥٤] . فالقوة فيه بالجعل .

﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعَدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ﴾ [الروم: ٥٥] . رجوع إلى الضعف الأول والشيبة هي الوقار والسكون ، فالطفل الصغير ، وإن كان ضعيفًا ، إلا أنه كثير الحركة . فالطفولة إلى البلوغ ضعف ، ثم من البلوغ إلى الأربعين قوة ، ثم يرجع إلى الكهولة والضعف مرة أحرى .

مخلوق من الضعف ابتداء ، ثم رُدَّ إليه انتهاء . فلا يجب بمن هذا حاله ، أن ينازع الربوبية ، ويتصرف في الكون .

ولما استحال في الكون ظهور حقيقة كونية ، إلا مستندة إلى حقيقة إلهية ،



ولما كان الإنسان خليفة الله في كونه ، وللخليفة ما للمستخلف ، وكان لله تعالى التجلي في الصور ، فإن للإنسان أيضًا التجلي في الصور ، وهو في الآخرة لكل من دخل الجنة حين يذهبون إلى سوق الصور ، ويستطيع الواحد منهم الدخول ، ولو في ألف صورة إذا شاء . وكانت حقيقة الإنسان تقبل التجلي في الصور ، وكانت لكل الناس في الجنة ، إلا أنها في الدنيا لكُمَّل الأولياء بخرق العادة .

أما رأيت أن الرجل ينام ، فيرى نفسه في صورتين ، أو أكثر ، لا يشك أنه في كل صورة ، وهو يدبرها جميعاً .

فالأبدال لهم التروحن ، والتحول في الصور . فالروح تستطبع تدبير آلاف الصور في آن واحد .

كما تقول في جسم زيد الواحد ، مع اختلاف أعضائه ، من رأس ورجل وصدر وعقل وعين وأنف وغيرها ، فأي شئ رأيت منه تقول شاهدت زيداً وتُصَدِّق . وروح واحدة تدبر كل هذه الأعضاء .

كذلك تلك الصور ، إذا وقعت في أماكن متباعدة ، ويدبرها روح واحد . والفارق أن الأول أجزاؤه متصلة ، وهذه لا اتصال بينها فيما يظهر ، ولكن باطن الأمر أنها متصلة جداً . وهذا مشاهد جداً إذا سافر للمرأة ولد



في بلاد بعيدة ، فإنما تحس بكل خطر يحيق به ، أو أي مصيبة تصيبه ، وكأن قطعة من روحها معه ، تحوطه بعنايتها .

وإذا سافر الإنسان ، سافرت معه أرواح محبيه حيث ذهب ، تقيل معه حيث قال ، وتبيت معه حيث بات .

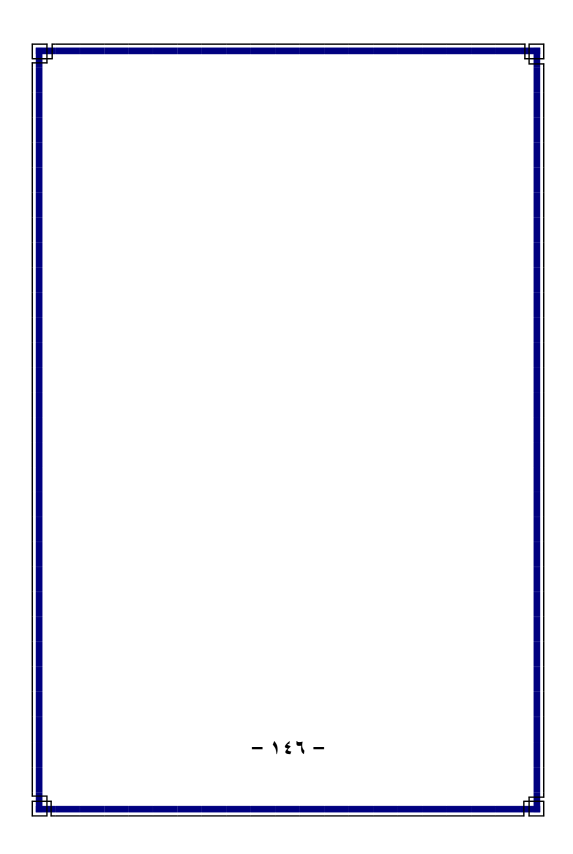
والإنسان إذا تروحن ، وظهر للروحانيين في عالم الغيب ، يعرفون أنه جسم تروحن . والناس في عالم الشهادة إذا أبصروا روحاً تجسد ، لا يعلمون أنه روح تجسد إلا إذا عرفوا ، إذ كان جبريل الكلي يأتي رسول الله في في صورة دحية الكلبي ، ولا يشك الصحابة أنه دحية .

ومع أن همة الإنسان تخرق الأكوان ، إلا أن سوابق الهمم لا تخرق أسوار القضاء .

فكل همم العارفين لا تتعدى قضاء الله وتقديره ، إذ هي من قضائه تعالى .











# 

الذكر كله يستوي عند الله . فكله فاضل .

ولا تفاضل بينه عند الله تعالى .

إذ العبرة بالذاكر ، والمذكور .

والذاكر على الحقيقة ، هو الله . ﴿ فَأَذَكُونِ أَذَكُرُكُمْ ﴾ [البقرة : ١٥٢ ] .

كما أنه هو المذكور .

فلا ذِكر .

إذ لا بين .

فرسول الله عَنى فَإِنّى قَرِيبٌ ﴾ (البقرة: ١٨٦).

وغار الله تعالى أن يعرفه أحد ، إلا إن دخل عليه من باب رسوله ، وغار الله تعالى أن يعرفه أحد ، إلا إن دخل عليه من باب رسوله عليه السلام .

فحبأ نوره ورضاه ، في رسول الله عِين .

- 1 £ V -



يرضى لرضاه ، ويسخط لسخطه .

فلم يبق فيه ، ﷺ ، شيئا لنفسه .

بل كله لله تعالى .

من رآه ، فكأنما رأى الله تعالى .

إذ أنه ﷺ ، إلهي كله .

روحا وجسما ، وخلقا وخُلقا .

فهو هي مرآة الحق تعالى ، ومن نظر في المرآة ، فإنه لا يرى جرم المرآة ، ولكن يرى الصورة . فكل من نظر إلى رسول الله في ، فإنما ينظر إلى الله الذي في رسول الله في روحه ، في ، أظهر وأعلى من ظهوره في أرواحنا ، وذلك لصفاء مرآة رسول الله في ، وبحائها . وفي حقيقة الأمر ، أن الله تعالى لا يظهر إلا في مرآته في ، أما غيره في : فالأنبياء لا يرون الله ، إلا في مرآته في .

وكذا خاتم الأولياء ، لا يرى إلا في مرآته على .

وغيرهم من الأولياء ، فإن كانوا محمديين ، جامعين ، فلا يرون الله إلا في مرآة خاتم الأولياء ، وأما المحمديين غير الجامعين ، فلا يرون الله إلا من خلال مرآة نبي من الأنبياء .

- 1 £ A -



الهقدمة \_\_\_\_\_ نور الله

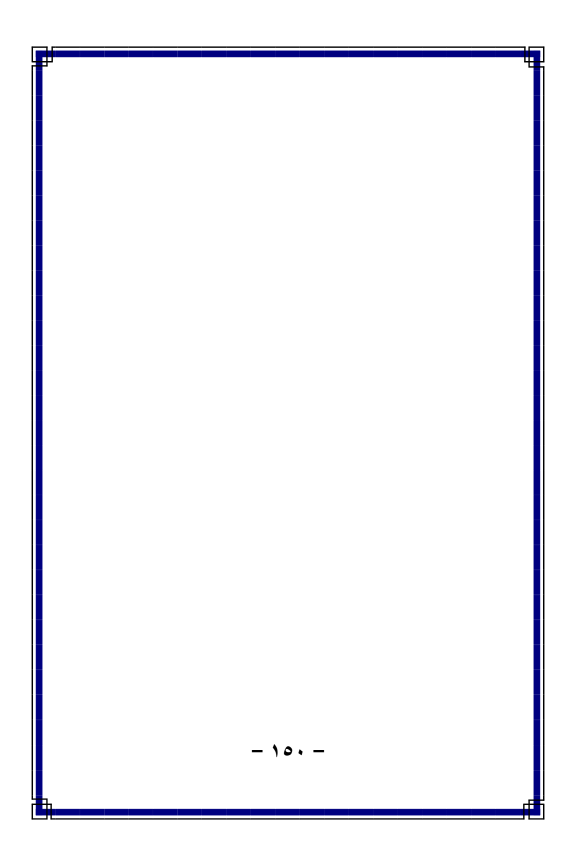
فالولي المحمدي الجامع: هو من ورث رسول الله ، في جمعيته لحميع مشارب الأنبياء، ولم تفته إلا درجة النبوة، مثل ابن عربي وعبد القادر الجيلاني ، فهؤلاء يستمدون من رسول الله ، بواسطة الختم المحمدي الجامع.

أما الولي المحمدي غير الجامع: فهو الذي ورث المصطفى أما الولي المحمدي غير الجامع: فهو الذي ورث المصطفى أو نوحي محمدي جهة مشرب نبي من الأنبياء. فيقال إبراهيمي محمدي، أو نوحي محمدي أو موسوي محمدي. وهؤلاء هم الأفراد، وخاتمهم المهدي المنتظر، وهو خاتم الولاية المطلقة.

﴿ راجع الختمية والكتمية كتاب الرحيق المختوم ﴾











### भूकी १९९१

# ﴿ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَةً ﴾ [المدار: ٣١]

الجاذب واحد ، ولكنه يتراءى متعددا .

فالإنسان الجائع ، يقول : أريد حلوى ، أريد لحماً ، أريد فاكهةً ، أريد رطباً أريد أريد ، كل هذا التعدد يرجع إلى أصل واحد ، هو الجوع .

وعندما يأكل شيئاً واحداً ، ويشبع ، يقول : لا ضرورة لشيء من هذه الأشياء ، وهكذا يغدو معلوما أنها لم تكن عشرة أشياء ، ولكنها كانت شيئا واحداً . هذا التعدد للخلق فتنة ، ولا ينجو منها إلا من يرى الكل واحداً ، هو الله . لأن الله تعالى لا يراك إلا واحداً . حقيقة واحدة ثابتة .

فعندما يتسامى الإنسان عن كل هذه الأغراض ، والتعددات ، والغايات ، يتميز لك الواحد الأحد ، عن كل التعددات .

والعالم كله ، ليس سوى زبد لبحر عميق ، مليء بالجواهر . وماء البحر ، هو علوم الأولياء . أما جواهره ونفائسه ، فهي التوحيد الصرف .

فمؤسف أن يصل الإنسان إلى البحر ، ثم يقنع منه بالزبد ، أو بقليل الماء .



بدوران أمواج البحر ، يكتسب ذلك الزبد ، المليء بالتبن ، قدراً من الجمال ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ مُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ ﴾ {آل عمران : ١٤} ، فهي ليست جميلة حقاً ، بل إن الجمال فيها مستعار .

نعمة عظيمة ، أن يرى الإنسان الأشياء كما هي عليه ، فيرى حقائقها ، لا زينتها .

فالمعصية ، بعد أن غلفت بالزينة ، أغرت خلقا كثيراً ، ولو رأوها بغير زينة ، لرأوا شيئاً فظيعاً مربعاً مظلماً .

الموت ، شيء هين ، مقارنة بارتكاب المعصية .

فيظهر الشيء جميلاً ، وهو في الحقيقة قبيح .

ويظهر قبيحاً ، وهو في الحقيقة جميل .

أَظْهِر لنا يا ربناكل شيء على الحقيقة ، حتى لا نضل .

ورسول الله ﷺ ، قد أظهر الله له كل شيء على حقيقته .

فاتبعه تنجو وتسلم ، واترك رأيك مهما كان جميلاً ومضيئاً ، إلى رأيه على .

وكل ضروب المحبة ، التي يكنُّها الإنسان للأشياء : من أب ، وأم ، وابن ،

**- 101 -**



وسماء ، وأرض ، وحبيبة ، ونبات ، وحيوان ، إنما هي ضروب من محبة الحق تعالى ، وتلك الأشياء جميعاً حجب ، فهو ما أحب إلا واحداً ، ولكن تعددت الحجب ، وعندما يموت وترتفع هذه الحجب ، يرى أنه أحب واحدا .

تأتي ريح عظيمة ، فتقلع الأشجار ، وتدمر البيوت ، وتفعل الأفاعيل في الدنيا ، من قتل وإماته وإحراق ، وفي الحقيقة أن السبب واحد ، وخلق الله تعالى هذه الحجب من أجل المصلحة ، لأن جمال الحق لو ظهر دون حجاب ، لما كانت لدينا القدرة على تحمله ، ولصعقنا قبل أن نستمتع به .

هذه الشمس البعيدة ، نمشي في ضيائها ، ونستدفيء بحرارتها ، وتُثَمِّر الأشجار ، ولها من المنافع ما لا يُعَد ، ولكن لا تستطيع النظر اليها بغير حجاب ، ولو اقتربت قليلا لاحترقت الأرض ومن عليها .

وعندما يتجلى ربنا على الجبل بحجاب ، يزدان بالأشجار والزهور والخضرة . وعندما يتجلى له من دون حجاب ، يجعل عاليه سافله ، ويحيله إلى ذرات : ﴿ فَلُمَّا تَجَكَّلُ رَبُّهُ وَلِلْجَكِلُ جَعَلَهُ وَكُمَّا ﴾ [الأعراف: ١٤٣] .

- 104 -



في حضرة الحق ، لا مكان لاثنتين مِن ( أنا ) :

أنت تقول: أنا ، وهو يقول: أنا .

فإما أن تموت أمامه ، وإما أن يموت أمامك ، حتى لا تبقى الثنائية :

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَآ ءَالِهَ ۗ أَلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ {الأنبياء: ٢٢}.

أما أن يموت هو سبحانه ، فأمر غير ممكن ، فهو الحي الذي لا يموت . إن للحق من اللطف والرحمة ، أنه لو كان ممكناً أن يموت من أجلك ، لمات .

فمت أنت ، حتى يتجلى عليك ، فتحيا بأنواره ، حياةً ماكنت تحلم بها . القطرة من الماء ، قطرة .

فإذا ألقيت في البحر ، وامتزجت بمائه ، صارت تتكلم بلسان البحر كله .

عندما تربط طائرين حيين معا - برغم وجود التجانس بينهما ، وتحول جناحيهما إلى أربعة أجنحة - لا يطيران . لأن الثنائية قائمة . أما إذا ربطت طائراً ميتا ، بطائر حي ، فإن الطائر الحي يطير ، لأن الثنائية زالت .

عندما ينصب شخص الفخ ، ويوقع الطيور الصغيرة ليأكلها ويبيعها ، يسمى هذا مكراً .



أما إذا نصب ملك فخا ، لكي يمسك ببازٍ غير مدرب ، ولا قيمة له ، فيدربه على يده ، حتى يغدو مُعَلَّما ، مكرما ، مؤدبا ، فإن هذا لا يسمى مكرا . وبرغم أنه في الصورة الخارجية ، مكرٌ ، إلا أنه في الحقيقة عين الإكرام والعطاء والإنعام .

فحيث جعل الله تعالى المنيَّ إنسانا ، وصب عليه دروب البلاء ، ليجعله له حبيباً ، فهذا غاية التكريم .

فلو علم الباز ، ما سيصير إليه أمره من هذا التكريم ، لما كان في حاجة إلى الحَبِّ ، ولبحث بروحه وقلبه عن الفخ ، ولطار إلى يد الملك !!

إن عالم العداوة ، ضيق ، نسبةً إلى عالم المحبة .

وعالم المحبة ضيق أيضا ، نسبةً إلى العالم الذي وجدت منه المحبة والعداوة .

إذ المحبة والعداوة ، والإيمان والكفر ، كلها موجبة للثنائية .

فالكفر إنكار ، ولابد للمنكر ، من شخص ينكره .

والمقر ، لابد من شخص يقر له .

فالتوحيد عكس الكفر ، وكلاهما ثنائية .



أما الوحدة: فهو الوترية. وهو عالم وراء الكفر والإيمان، والمحبة والعداوة: ﴿ إِن الله تعالى وتر، يحب الوتر ﴾ ((). وفي عالم الوحدة، تصير المحبة هي عين العداوة، والعداوة هي عين المحبة، فكلاهما حجاب. والوترية عالم بلا حجاب.

وفيه يقول الحلاج: « أنا الله »

أي أنا فنيت ، وبقي الحق وحده .

أنا عدم ، ولا ثُمَّ إلا الله .

ومن الناس من ينكر هذا العالم.

مثل رجل قال : سمعت أن هناك كعبة ، ولكنى مهما نظرت فلا أرى الكعبة ، فلأصعد على السطح وأنظر إلى الكعبة ، وعندما علا السطح ، ومد عنقه ، ظل لا يرى الكعبة ، وهكذا أنكر وجود الكعبة . إن رؤيته الكعبة لا تحصل بمجرد فعل ذلك .

١- رواه مسلم وأحمد والحاكم وصححه والبيهقي والطبراني وابن حبان والبزار عن أبي هريرة هو وأخرجه أحمد وابن أبي شيبة عن سليمان بن سعد والطبراني في الكبير عن ابن عمر والحاكم والترمذي وحسنه وأحمد وأبو داود وابن ماجة عن علي كرم الله وجهه . وأبو يعلي وأبو داود وابن ماجة عن ابن مسعود هي . وابن أبي شيبة عن أبي عبيدة . وعبد بن حميد مرسلا .

وكذا فناء النفس ، لا يحصل بمجرد الكلام والعلم ، ولكن له مجاهدة عظيمة وطريق طويل صعب . ولو أن إنساناً قوياً ، وعنده فرس سريع ، أراد الذهاب إلى بلدٍ ما ، فأخذ طريقا خاطئا في الوصول . فإن قوته وسرعة فرسه لن تزيده إلا بعداً عن غرضه . ولو أن إنسانا ضعيفا ، وبه عرج ، مشي في الطريق الصحيح ، فإنه سيصل ولو بعد حين .

أما الكلام ، فمجرد الكلام لا يوصل لشيء ، إذ أنه في النهاية كلام ، ولكنه يحث الناس ، ويشوقهم ليتخذوا الطريق الصحيح فحسب .

على سبيل المثال : جاء شخص لزيارتك ، فقلت له : أهلاً وسهلاً ، هما مجرد كلمتان ، ولكنهما سببا للمحبة والسرور .

وشخص آخر ، استقبلته بالسباب ، فكان ذلك سببا للبغض والعداوة .

وورد أيضا في الحديث القدسي : ﴿ أَنَا الله لا إِله إِلا أَنَا ، رَضَائِي كَلام ، وورد أيضا في كلام ، ورحمتي كلام ، وعذابي كلام ﴾ (١).

هذا الخبز الذي جعله الله سببا للحياة والقوة ، هو جماد . يعني ليس فيه حياة ، إذ لو فيه أية حياة ، لأحيا نفسه .

١- رواه أبو الشيخ .



الوتر ـــــــــــــــــ المقدمة

أنت تدرك التوحيد بالعقل أما الوحدة ، فليسجد العقل والقلب ، وبعد ذلك يكون ما يكون فربك غير حاضر ، وغير غائب لأنه خالق الحضور والغيبة وعند العقل ، لا يجتمع الضدان فليتوقف العقل ، ولا يتصرف فليتوقف العقل ، ولا يتصرف أبعد

يأتي أحدهم إلى البحر ، فلا يرى سوى الماء المالح ، والتماسيح والأسماك . فيقول : أين هذا الجوهر الذي يتحدثون عنه ؟ ربما لا يكون هناك أي جوهر ؟ . وعجباً له ، كيف يطمع أن يحصل على الجوهر ، بمجرد رؤيته البحر . لابد من غواص . وليس كل غواص قادر على ذلك . بل لابد أن يكون غواصاً ماهراً محظوظاً .

وهذه العلوم والفنون ، مثل من يكيل ماء البحر بالطست .

أما طريق الظفر بالجوهر ، فضرب أخر!!

- 101 -



# المالية المالية

يصير السالكون يقولون ، الله الله ، حتى إذا ما أشرقت في قلوبهم شمس الحقيقة ، صاروا في غنى عن قولها بألسنتهم ، وأصبح ذكر اللسان في حقهم لغواً ، حتى أنهم يجدون لهذه الكلمة حلاوة في أفواههم ، وقلوبهم ، تجعلهم في حالة وجد عظيم .

إذا بدأ المريد في الذكر ، فإنه يتحرك حركة منتظمة ، مستدعياً بهذه الحركة الإستغراق في الذكر ، وهذه الحلة تعرف بالتواجد .

فالتواجد ، هو استدعاء الوجد .

فإذا تملك الذكر منه ، كثرت حركته ، وصار يهتز ، ويرقص ، ويدور .

فهذا هو الوجد.

فإذا ارتفع إلى سماء الوجود ، فإنه يسكن ولا يتحرك ، ويحتشم ولا يتبهرج .

وهذه هي حالة أصحاب رسول الله في ، فإنهم كانوا من صفاء قلوبهم ، وغلبة أنوارهم ، لا يمرون لا بالتواجد ، ولا بالوجد ، ولكنهم في وجود دائم مع ربهم . فكانوا إذا جلسوا للذكر ، جلسوا وكأن على رؤوسهم الطير . أي من شدة سكونهم .

- 109 -



فالتواجد بداية ، والوجد وسط ، والوجود نهاية .

كمن رأى البحر ، ومن ركب البحر ، ومن غرق في البحر .

اللهم اجعلنا من الغارقين في بحار أنسك .

فإذا نادى الله عبده على رأس البعد ، حدث الوجد .

وإذا ناجاه ، حدث الوجود .

فالنداء كالأذان ، فإن الله ينادي عباده :

حي على الصلاة ، حي على الفلاح .

أما المناجاة ، فهي لمن هو على بساط القرب .

وقد جمعهما الله لنبيه موسى الطَيْكُلُ ﴿ وَنَدَيْنَهُ مِنْ جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًا ﴾ {ميم:٥١} . وقد قص علينا القرآن ما قاله الله تعالى لموسى الطَيْكُلُ حال النداء

وأخفى عنا ما سارره به حال النجوى .

فأهل الوجود والنجوى ، أهل سكون .

وأهل التواجد والوجد ، أهل حركة .

**- 17.** -



وأين الحركة ، من السكون ، ﴿ وَلَهُ مَا سَكُنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ {الأنعام :١٣} .

السكون يشير إلى الدوام ، والحركة مآلها إلى الزوال .

إذا تحركت إليه ، حددته . وإذا سكنت معه ، عرفته .

والأمر من أوله ، إلى آخره ، مبني على السكون .

أهل الوجد ، والنداء ، يفضحهم وجدهم .

وأهل الوجود ، يكتمون أسرارهم .

فلا يتبناهم كون ، ولا يعرفهم أين .

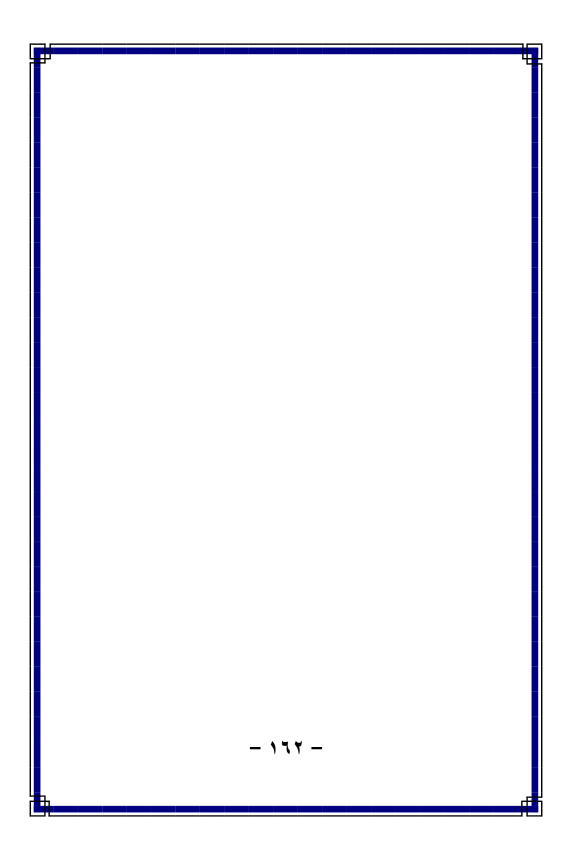
يمرون على الأوقات ، ولا تمر عليهم الأوقات .

ويصير الواحد منهم حاكماً ، لا محكوماً . وعالماً ، لا معلوماً .

**- 171 -**









# 

قوم أحبهم الله تعالى في قديم أزله ، حباً ، لا عن سبب .

فما أحبهم عن خير قدموه ، ولا عن عمل عملوه .

يتولاهم تعالى بلطفه ﴿ وَهُو يَتُولَّى ٱلصَّالِحِينَ ﴾ {الأعراف: ١٩٦} .

اصطنعهم الله تعالى لنفسه ، وفرغهم لحبه ، وأُنسه ، ومحا من قلوبهم جِنَّه

وإنسِه ﴿ مُرحباً بعبدي الفارغ من كل شيع ﴾ .

فالله تعالى أقرب إليهم من كل شئ تعرف به إليهم .

فمنهم من يرى الله ، ويحجبه الله تعالى برؤيته عنه .

أمدهم الله تعالى ، بعلم ، لا تتحمله العلوم .

ومعرفة ، لا تقوم لها المعارف والفهوم .

حتى صاروا لا يفتقرون إلى علم ، ولا إلى معرفة .

إذ كيف يفتقر إلى العلم ، من رأى معلمه .

وكيف يفتقر إلى المعرفة ، من رأى معرفه .

فلا يوقفهم علم ، ولا معرفة ، بين يديه .

فما اختــارهم الله تعالى إلا لنفســه .

**- 177 -**



فإن فارق العلم ، وتخلت المعرفة ، لا يفارق الله أحبابه أبداً .

لا يكلمون إلا الله ، ولا يسمعون إلا من الله ، ولا يفكرون إلا في الله ، ولا يعلمون إلا عن الله ، ولا يؤمنون إلا بالله .

فيرون الله تعالى ، متحلياً في كل وجه ، ومطلوباً من كل آية ، ومنظوراً إليه بكل عين ، ومعبوداً في كل معبود ، ومحبوباً في عين كل محب .

أحبوا لله حباً ، يغنيهم عن الطعام والشراب ، وعن كل شهوة .

فهو أشهى عندهم من كل شهوة ، وألذ من كل لذة .

تحد عندهم كل شئ ، ولا تجدهم عند شئ .

تموت أجسادهم ، ولا تموت أرواحهم .

المحب يأكل النعيم ، ولا يأكله النعيم . ويشرب البلاء ، ولا يشربه البلاء .

اتسعت رؤيتهم ، فضاقت عبارتهم .

يناديهم ربحم : ﴿ أنت كل عبد ، وليس كل عبد أنت ﴾ .

تجلى الله عليهم بجلاله ، فردَّ صفاتهم إلى العدم .

فأشرقت فيهم صفات القدم.

- 178 -



## المقدمة ــــــــ أهل المحبة

ثم تجلى عليهم بجماله ، فكمل استخلاصهم .

فالجلال يصقل مرآة القلوب ، حتى تشرق فيها صفات الكمال .

ومرآة القلب ، لا جهة لها .

وتجل الجلال ، تحل يذهب الأكوان ، والأعيان ، والأذكار .

فليس بقريب ، من يشهد هذه الآثار ، إنما ، هو مجاور .

لا يعتمدون على الأسباب ، فهي في حقهم ، كعبادة الأوثان .

كلامهم إشارة ، حيث هي أفصح من العبارة .

علومهم ، لا تتحملها الدنيا ، ولا الآخرة .

الواحد منهم مع الله ، كظله معه .

فلا يعترض عليه في فعل ، ولا يتحرك إلا بتحريكه .

وظل كل شئ ، على شكله .

أهل المحبة ، أهل صدق .

فمن صدق في قوله ، فيما يجري على لسانه من حديث ؛ أداه ذلك إلى صدق في أفعاله ، حيث يجري الحديث في العقل .

- 170 -



فإذا صدق في أقواله ، وأفعاله ، منَّ الله عليه ، بصدق الأحوال .

فيصعد قلبه في معراجه ، إلى صدق المحبة في الروح .

ثم إلى صدق المشاهدة في السر.

ويظل يصعد في هذا المعراج ، أياماً ، وشهوراً ، وأعواماً .

يتقلب بين الوجد ، والفقد ، والخوف ، والرجاء ، والهيبة ، والأنس .

حتى يمن الله عليه ، ويرضى عنه .

فتظهر له اللوائح ، وهي كالبرق ، سرعان ما يذهب .

ثم اللوامع ، وهي أظهر ، وأطول .

ثم الطوالع ، وهي أبقى وقتاً ، وأقوى سلطاناً .

حتى تحل عليه بغتة الشهود ، ومفاجآت اللقاء ، فيخر قلبه ساجداً ، ويصير مراداً ، بعد أن كان مريداً .

وليس هذا لكل من سلك الطريق ، والتزم الرياضات .

بل الفضل الإلهي يختص به عباداً ، دون غيرهم .

فلابد من المرور بأزمة شديدة ، يمر بها الوالهون .

- 177 -



### المقدمة ــــــــ أهل المحبة

لأنه لقاء من نوع جديد ، فريد . لقاء خلق ، بحق .

حتى اللغة ، لم تحسب حساباً لهذا الموقف الشديد .

ولم تضع له مفردات وتراكيب .

فسر بلاء هذا المحب بين الورى ، أن بداخله طاقة جبارة ، من تصارع الصفات المضادة لبعضها البعض ، وتسارعها .

فصدره يغلى كالمرجل ، ومع ذلك يستكثر الناس عليه كلمة شاطحة .

فالفقهاء له بالمرصاد ، يحاسبونه على أدبى تقصير في الشريعة .

فهو دوماً في عين الحب ، والإطلاق ، والتشريف .

وهم يطالبونه بأن يكون دوماً أسيراً مقيداً بالتكليف .

فمن علامة حفظ الله لهذا العبد في حالة الجمع أن يرده إلى الفرق والصحو كي يؤدي الفرائض في مواقيتها ، فلا يكون منه تقصير في حق الشريعة .

فمن هذا حاله ، إن نطق أهلك ، وإن سكت هلك .

وإن يهلك غيره ، أخف من أن يهلك نفسه .

ألا ترى الذي يهلك نفسه ، يدخل النار لا محالة .

- 177 -



ومن يقتل غيره ، قد يقبل منه الدية ، وقد يعفو عنه أولياء القتيل ، وبعد ذلك ، هو في المشيئة .

فهذه الشطحات ، وإن كانت في ظاهرها مستشنعة ، ولكن باطنها سليم .

وهكذا يعيش هذا العبد ، بين من يعرفه ، ومن لا يعرفه .

وذلكم هو سر بلائه بين الورى .

وهذه هي مأساة الحب الكبير.

إذ كل حب كبير ، تقاس عظمته ، بمقدار الصراع ، والمأساة فيه .

فالمحب هو كائن بائن ، كائن يخالط البشر ، يؤاكلهم ويشاربهم

ولكنه في واقع الأمر بائن عنهم بعلاقة خاصة بالله ، وهي علاقة الحب .

بداية ، يتجلى الله عليه بالهيبة

فيدخل في سكون تام . لا حركة ، ولا نطق ، ولا إرادة .

العبد هنا في درجة الصفر . حيث لم يعد هناك إلا واحد .

فنيت إرادته في إرادة مولاه .

ثم يتجلى عليه بالجمال ، فيبعثه الله من جديـد .

- 17A -

وتبدأ حركته بالله ، ولله ، وفي الله ، وعن الله ، وإلى الله .

ويجد أن القيام بأعباء التكليف ، هي غاية اللذة ، والتشريف .

حيث العبادة لها طعم آخر . فالعبادة بالإرادة ، ليست كالعبادة بالعادة .

واعلم أن لكل قطيع شياهه السوداء .

فالأدعياء ، سيلفظهم الطريق ، والأيام كفيلة بذلك .

فصعوبة المحبة ، ومشقة التلوينات ، ستسقط أقنعة هؤلاء المنافقين .

وهم الذين أظهروا من أنفسهم ، بما لم يتحققوا به في بواطنهم .

فمنافق الطريق ، هو من خلط قصده ، بحظه . وشاب إرادته ، بمواه .

أما المحب فظاهره ، كباطنه . كما قال الجنيد رحمه الله : ﴿ لُونَ الْمَاءِ ، لُونَ الْمَاءِ ، لُونَ إِنَائِمَهُ ﴾ ، يعني إذا خلص القلب ، وصدق ، فإن هذا الصدق يبدو على العبد ، من حركات ، وما ينطق به من كلمات .

فأهل المحبة ، هم القليل . حيث شكا الله تعالى ، أكثرهم ، لأقلهم ، حيث قال : ﴿ وَمَا وَجَدُنَا لِأَكُثُرِهِم مِّنْ عَهَدٍ وَإِن وَجَدُنَا أَكُثُرَهُمْ لَفَسِقِينَ ﴾ الأعراف : ١٠٢ .



فأهل المحبة أقل عدداً ، ولكنهم أكثر خطراً ، وأشد تأثيراً .

المحب هو ابن وقته ، لا يفكر في الطريق ، ولا في العواقب .

بل يشتغلون بمراعاة الوقت ، فهم لا ماضي لهم ، ولا مستقبل .

## فالأيام ثلاثة:

يوم مفقود ، وهو الأمس ، ليس بيدك منه شئ .

ويوم مقصود ، وهو غد ، ولا تدري أتدركه ، أم لا .

ويوم مشهود ، وهو اليوم ، وهو يوم المحبين .

خرجوا عن رق المكان والزمان.

فهم لا يتبناهم كون ، فلا يحيط بمم مكان ، ولا يحصرهم زمان .

فهم يمرون على الأوقات ، ولا تمر عليهم الأوقات .

فيكون حاكماً ، لا محكوماً . عالماً ، لا معلوماً .

خرجوا عن رق الأوقات ، فكلمهم الله ، من غير ميقات .

وهم أهل مخاطرة ، ألم تر إلى الشهيد ، كيف يخاطر بروحه ونفسه ، في سبيل الله .

- **\\** -



أما غيرهم ، فقد قال الله تعالى لهم : ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَىٰ اَلَهُ لُكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عالى اللهُ عالى ا

المحب دائماً متضرع لمولاه متمسكن في هواه . ألم تر إلى أيوب الكيلا حين قال : ﴿ أَنِّ مَسَّنِي الطَّيْلا وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّيْمِينَ ﴾ {الأنياء : ٨٣ } . أجابه تعالى فقال : ﴿ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّ ﴾ {الأنياء : ٨٤ } . والفاء تقتضي التعقيب ، أي فعافيناه في الوقت ، بمعنى ، يا أيوب : لو طلبت العافية قبل هذا ، لاستجبنا لك .

أهل المحبة يختصهم الله تعالى ، ويختارهم على نحو مخصوص منذ الأزل . فالجهد الإنساني إذا لم يكن مصحوباً بالفضل الإلهي ، لا يتأتى منه شئ ،

مهما تكررت المحاولات ، ومهما طال الزمان . فكثير يتحمسون ، ثم يخمدون ، وينصرفون . وخصوصاً في أخطر مرحلة ، وهي مرحلة أهل البدايات ، حيث الإنتقال من العادة ، إلى العبادة .

أهل المحبة دائماً أهل محو ، وإثبات .

والمحو ، هو رفع أوصاف العادة .

- 1 \ 1 -



والإثبات ، إقامة أحكام العبادة .

فهم دوماً ينفون عن أنفسهم أحوال الخصال الذميمة ، ويبدلونها بالأفعال والأحوال الحميدة ، وهذه هي رحلتهم ، من النكرة إلى المعرفة ، ومن الفرق إلى الجمع ، ومن الموت إلى الحياة .

فتح الله عليهم في العلم إلهاماً ، وفي المعرفة إكراماً .

وفي الذكر اصطناعاً لنفسه ، وفي الفتح اصطفاءً .

أهل الحب دائماً يغنيهم التلميح ، عن التصريح .

وهي سنة الأحباب في ستر المحاب .

ومكانهم في الحروف النورانية ، التي في بدايات السور .

حيث سر الحبيب ، الذي لا يطلع عليه رقيب .

الحب دائماً عذابه عذب ، وشقاؤه شيق .

ففيه يتقلب قلب المحب دوماً بين أصبعين من أصابع الرحمن .

فيمتحنهم بالسراء والضراء ، والخوف والرجاء ، والأنس والهيبة ، والوجد والفقد ، والوصل والفصل ، والبقاء والفناء ، حتى يتم له التجريد

- 177 -

المقدمة ــــ أهل المحبة

والاستخلاص من كل ما هو سوى ، ويذوب في نهاية الأمر في إرادة مولاه ويصير صفراً.

والمحب حين يتفكر في مرارة البين ، يمنعه ذلك من التمتع بحلاوة الوصل . وما أن تقر عينه بالقرب ، حتى تسخن بالبعد . فما أن تهب نسائم الوصال حتى تهجم هواجم الفراق ، ونذائر البعاد . كما قال القائل :

وإن وجد الهوى حـــلو المذاق خافة فرقة أو الشتياق ويبكى إن دنوا خوف الفراق

وما في الدهر أشقى من محب تراه باكيا في كل حين فيبكى إن نأوا شوقاً إليهم

أموت إذا ذكرتك ثم أحيا ولولا حسن ظنى ما حييت فأحيا بالمنى وأموت شوقاً فكم أحيا عليك وكم أموت

والمحب ينزه بساط المحبة عن طلب الحوائج.

فإن قيل له سل ، قال وماذا أسأل وقد أعطيت ، وماذا أبتغي وقد كفيت . فما دام مع محبوبه ، فقد حالفه الوقت ، فلا ينقصه شئ .

والوقت له وقت ، ومن ناكده الوقت ، فالوقت عليه مقت .

- 174 -



المحب غذاؤه في رؤية محبوبه . فهو له الطعام والشراب .

فالعيش مع الله هو القوت ، الذي من أكله ، لا يجوع أبدا .

علومهم من عالم الأمر.

عالم الخلق ، ما وجد عند الأسباب .

وعالم الأمر ، مالم يخلق عند سبب .

هم أهل حقيقة في الباطن ، وأهل شريعة في الظاهر .

وإن كانوا نكرة عند الخلق ، فهم معرفة عند الحق .

سترهم الله تعالى عن أعين الخلق في الدنيا ، والآخرة .

فهم في قباب النور ، خلف حجاب الأنس ، لا يعرفون ، ولا يُعرفون .

الله أقرب إليهم من كل شئ ، قرب يُذهب الأكوان ، والأعيان ، والأذكار والزمان ، والمكان . إذ ليس بقريب من يشهد هذه الآثار ، إنما هو مجاور .

لا يكدرهم شئ ، ويصفو بهم كل شئ .

قد يجمع الطريق اثنين من أهل السلوك ، ولكن بالمقاصد تتفاوت المقادير .

إذا لم يكن عون من الله للفتى فأول ما يجني عليه اجتهاده

- 1 V £ -



### الحب ثلاثـة:

حب الدنيا: وصاحبه لا يتكلم إلا عن الدنيا.

وحب الآخرة : وصاحبه لا يتكلم إلا عن الآخرة .

وحب الله : وصاحبه لا يتكلم إلا عن الله .

فالأول دنياوي ، والثاني آخراوي ، والثالث إلىهى .

الحب الإلهي منه ما هو كسبي ، ومنه ما هو وهبي .

الحب الكسبي من عالم الخلق

وعالم الخلق هو عالم تبرز منه الأشياء عن أسبابها .

فالحب الإلهى الكسبي ، يكون إما عن ملاحظة الجمال

وكل جميل في نفسه محبوب .

إما جمال في الخَلْق .

وإما جمال في الصفات والخلق.

- 1Vo -

وإما عن رؤية الإحسان . فالنفوس مجبولة على حب من أحسن إليها .

ولما كان كل جمال في الكون ، هو نقطة من بحر الجمال الإلهي ﴿إِن الله جميل يحب الجمال ﴾ (١) .

ولما كان الله هو المحسن إلى كل خلقه تمام الإحسان.

فهو تعالى المستحق لهذا الحب الكسبي ، من العبد .

ولكن آفة الحب الذي عن سبب ، أنه قد يذهب عند تبدل هذا السبب .

## فهو غير مستقر .

ثم أنه تعالى يقلب قلوب أهل هذا الحب الكسبي بين أصبعيه ، قبضاً وبسطاً خوفاً ورجاء ، هيبة وأنساً ، وجداً وفقداً ، وصلاً وفصلاً ، فناء وبقاء ، حتى يتم لهذا القلب التجريد والاستخلاص .

فحينئذ يكون قد تهيأ للحب الأكبر ، وهو الحب الوهبي.

والحب الوهبي هو حب من عالم الأمر.

يعني أنه يبرز عن غير سبب .

١ - رواه مسلم في صحيحه .

- 177 -



وهذا الحب لا يذهب أبداً ، بل ولو حاول صاحبه أن يغفل عن الله لحظة ، لما استطاع .

# ولو خطرت لي في سواك إرادة على خاطري سهواً حكمت بردتي

فيتغلغل هذا الحب في كل خلاياه ، حتى أن جسده بعد انتقاله لا يموت ، ويظل يحيى بمذا الحب أبدا ، فلا تأكله الأرض .

أهل الحب الوهبي ، سالكون من الله ، وإلى الله ، وفي الله .

أما أهل الحب الكسبي ، فسالكون من نفوسهم ، وإلى نفوسهم ، وفي نفوسهم .

أهل الحب الوهبي أحرار ، عن الدنيا ، والآخرة .

دخلوا الدنيا وهم عنها أحرار ، فارتحلوا إلى الآخرة وهم عنها أحرار .

قال تعالى : ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَلُنَكُ ﴾ {الأنعام : ١٢٢ } .

فأهل الدنيا ، أموات ، بالنسبة لأهل الآخرة .

وأهل الآخرة ، أموات ، بالنسبة لأهل الله .

وأهل الحب الكسبي ، أموات ، بالنسبة لأهل الحب الوهبي .

- 1 / / -



فأصحاب الحب الوهبي ، هم الأحياء على الحقيقة ، لا يموتون أبدا

﴿وَجَعَلْنَا لَهُۥ نُورًا يَمْشِي بِهِۦ فِي ٱلنَّاسِ ﴾ {الأنعام: ١٢٢} .

أي أنوارهم تحملهم فلا يمشون بأنفسهم .

بل أنوارهم تسبقهم وتمشى بهم .

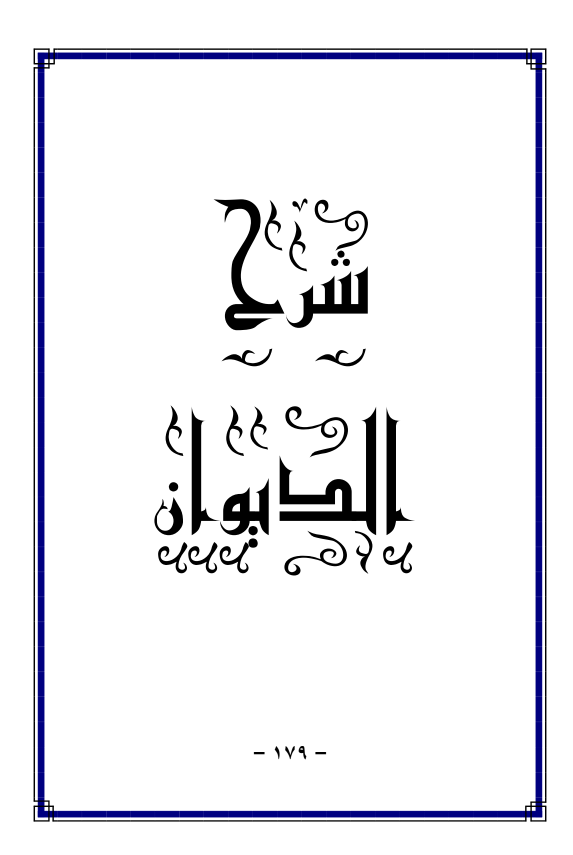
ولم يقل تعالى ( مع الناس ) ، وكأن أنوارهم تخترق قلوب من حولهم ، فإن (في) تفيد الظرفية .

فأهل الحب ، هم أهل الله الذين يصفو بهم كل شئ ولا يكدرهم شئ

- **1 V A** -

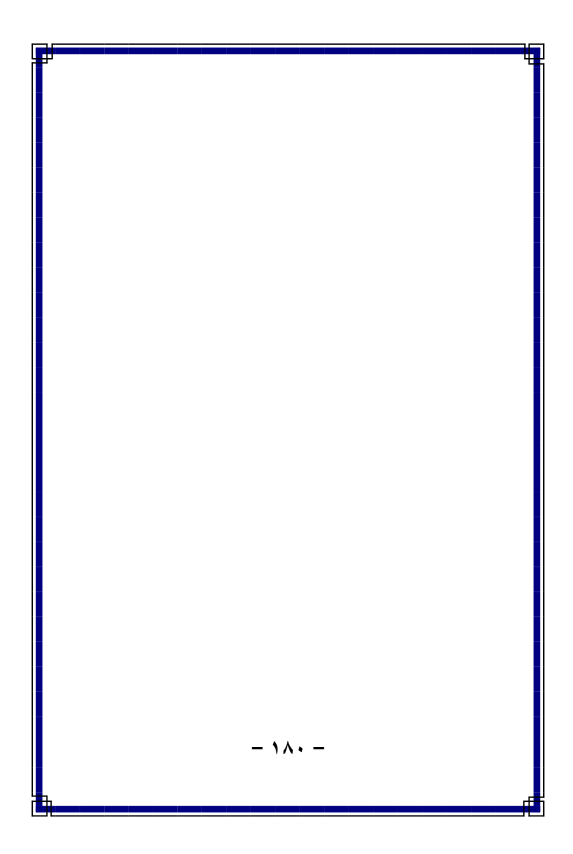






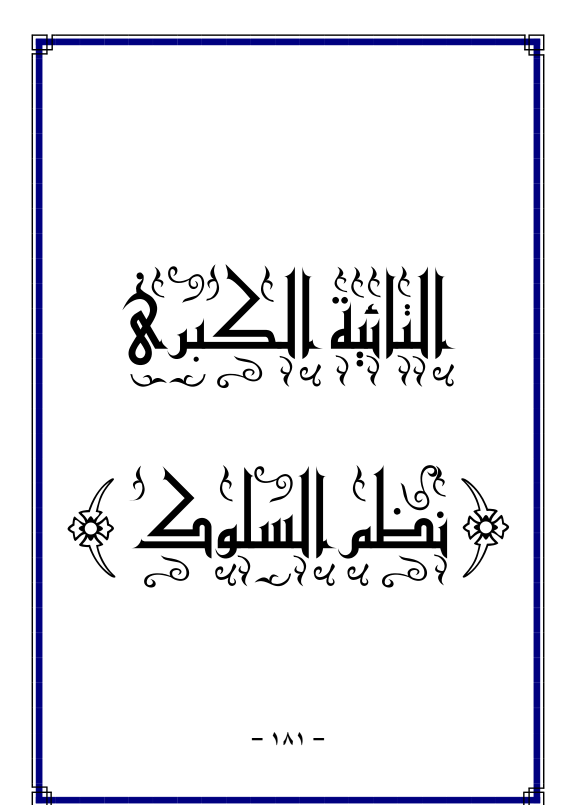


























١- سقتني حميًا الحبِّ راحة مقلتي
 وكأسي محيًا منْ عنِ الحسنِ جلَّتِ

٢- وما هـ وَ إِلَّا أَنْ ظهـ رَتِ لنـاظري

بأكملِ أوصافٍ على الحسنِ أربتِ

۳- فحلَّیت لی البلوی فخلَّیت بینها

وبينى فكانتْ منكِ أجمل حلية

٤- فلوْ كُوشِفَ العوَّادُ بي وتحقَّقوا

منَ اللوح ما مني الصَّبابةُ أبقتِ

د- لما شاهدت منّي بصائرهم سوى

تَخلُّل رُوحٍ بينَ أثْوابِ مَيِّتِ

**– ۱۸۳** –



# التائية الكبرى (نظم السلوك) ـــــــ شرم الديوان

٦- فطوف الله نوح عندَ نَوْحي كأدمعي

وإيقادُ نيرانِ الخليــلِ كلوعتــي

٧- فلولا زفيري أغرقتني أدمعي

ولولا دموعي أحرقتني زفرتي

٨- وحزني ، ما يعقوبُ بـثَّ أقلَّهُ

وكُلُّ بَلَا أيوبَ بعْضُ بَلِيّتي

٩- وآخرُ مالاقي الألي عشقوا إلى الـ

ـرَّدى بعْضُ ما لاقيتُ أوّلَ محْنَتي

• ١ - ويحسن إظهارُ التَّجلُّد للعِدى

ويقبح غير العجز عند الأحبة

١١ - ونفسِ ترى في الحبِّ أنْ لا ترى عناً

متى مَا تَصَدَّت للصَّبابة صُـدَّتِ

١٢ – ومَا ظَفِرَتْ بِالْـؤُدِّ رؤحٌ مُراحَــةٌ

ولا بالولا نفسٌ صفا العيش ودَّتِ

١٣ - وأينَ الصّفا ؟ هيْهات من عَيشِ عاشقِ

وجنَّةُ عددٍ بالمكارهِ حُفَّتِ

- 1 N £ -



# شرح الديوان ـــــــــــــــــ التائية الكبرى (نظم السلوك)

١٤- ولي نفس حرِّ لو بَـذَلْتِ لها على

تَسَلّيكِ ما فؤقَ المُني ما تسلّتِ

١٥- ولو أُبْعِدَتْ بالصّدِّ والهجْرِ والقِلى

وقَطْع الرّجا عن خُلّتي ما تَخَلَتِ

١٦- وعن مذهَبي في الحُبّ ماليَ مذهبٌ

وإن مِلْتُ يوماً عنهُ فارَقتُ مِلّتي

١٧ - وإنْ خطرتْ لي في سواكِ إرادةٌ

على خاطري سهواً قضيت بردّتي

١٨ - لكِ الحكمُ في أمري فما شئتِ فاصنعي

فلمْ تكُ إلّا فيكِ، لا عنكِ، رغبتي

١٩ - لأنتِ مُنى قلبى وغايَـةُ بُغْيَتى

وأقصى مُرادي واختياري وخِيرتي

• ٢ - وإنْ فتنَ النِّساكَ بعضُ محاسنِ

لديكِ فكُلُّ منكِ موْضِعُ فِتنَتـي

٢١ – فقالتْ: هوى غيري قصدتَ ودونهُ اقْ

ـتَصَدتَ عَـمِيّاً عن سواء مَحجّتى

- 110 -



# التائية الكبرى (نظم السلوك) ـــــــ شرم الديوان

٢٢ - وفي أنفَسِ الأوطارِ أمْسَيْتَ طامعاً

بنفــسٍ تعـدَّت طَورَهَا فـتـعدّتِ

٣٣ - فقمتَ مقاماً حُطَّ قدرُكَ دونَهُ

على قدمِ عن حظِّها ما تخطَّـتِ

٢٤ - ورُمتَ مراماً دونَـهُ كم تطاولـت

بِأعناقِها قـومٌ إليهِ فـجــذَّتِ

٢٥ - أتيتَ بيوتاً لم تُنلُ من ظهورهَا

وأبْوابُهَا عَن قَرْع مِشْلِكَ سُدَّتِ

٢٦ - وبينَ يَدَي نَجْواكَ قَدَّمت زُخْرِفاً

تَـرومُ بِهِ عِـزًا مَرامِـيـهِ عَـزَّتِ

٢٧ - وجِئْتَ بِوَجْهٍ أبيضِ غيرَ مُسْقِطٍ

لِجَاهِكَ في دَارَيْكَ خَاطِبَ صَفْوَتي

٢٨ - ولوْ كُنْتَ بِي مِن نُقْطَةِ البَاءِ خَفضَةً

رُفِعْتَ إلى مالَمْ تَنَـلْهُ بِحيلةِ

٢٩ - بحيثُ تَرَى أَنْ لا تَرَى ما عَدَدْتَهُ

وأنَّ الذي أعْدَدْتَــهُ غيرُ عُـدَّتــي

- 1 1 1 -



# شرح الديوان ـــــــــــــــــ التائية الكبرى (نظم السلوك)

٣٠ ونَهْجُ سَبيلي واضِحٌ لِمَنِ اهْتَدَى

ولكنَّها الأَهْواءُ عَمَّتْ فأَعْمَتِ

٣١ حَليفُ غَرامِ أنتَ لكنْ بِنَفْسهِ

وإبقاكَ وصْفاً منكَ بعضُ أدِلَّتِى

٣٢ - فَلَمْ تَهْوَني مالمْ تكُنْ فِيَّ فانِياً

ولمْ تَفْنَ ما لا تُجْتَلَى فيكَ صُورَتي

٣٣ - هوَ الحُبُّ إِنْ لَمْ تَقْض لم تَقْض مأرباً

مِنَ الحِبِّ فاخْترْ ذاكَ أو خَلِّ خُلَّتِي

٣٤ - فقلتُ لها: رُوحِي لديكِ وقَبْضُها

إليكِ ومَالِيَ أَنْ تكونَ بِقَبْضَتِي

٣٥ - وإنِّي إلى التَّهديدِ بالمَوتِ رَاكِنُ

وَمِنْ هَوْلِهِ أَركانُ غَيْ رِي هُ لَتَ

٣٦ - ولمْ تُعسِفِي بالقَتْل نفسي بل لَها

بهِ تُسعِفِي إِنْ أنتِ أَتْلَفْتِ مُهجَتِي

٣٧ - فإنْ صحَّ هذا الفالُ منكِ رَفَعْتِنِي

وأعْلَيتِ مِقداري وأغليتِ قِيمَتي

- 1 1 1 -



٣٨ وها أنا مُستدع قضاكِ وما بهِ

رضاكِ ولا أختارُ تأخيـرَ مُدَّتــي

٣٩ وعِيدُكِ لي وَعْدٌ وإنجازُهُ مُني

وليِّ بغيرِ البُعدِ إن يُرمَ يَثْبُتِ

• ٤ - فقد صِرتُ أرجو ما يُخافُ فَأسعِدِي

به روح ميتِ للحياةِ استَعَلَّتِ

١ ٤ - بِكُلّ قَبِيلِ كَم قَتِيلِ قَضَى بها

أَسى لم يَفُز يوماً إليها بنظرة

٢٢ - وكمْ في الورى مثلى أماتتْ صبابةً

ولوْ نَظَرَتْ عَطْفاً إليهِ لأَحْيَتِ

٣٤ – إذا ما أحَلَّتْ في هواها دَمِي فَفي

ذُرى العِزّ والعَلياءِ قَدْرِي أَحَلّتِ

\$ ٤ - فنَفْسى كانت قبلُ لَوّامَةً متى

أُطِعْها عصَتْ أَوْ تُعْصَ كانت مُطيعَتى

٤٥ فأوردتُها ما الموتُ أيسرُ بَعْضِهِ

وأتْعَبْتُهاكيما تَكون مُريحتي

 $- 1 \wedge \wedge -$ 



# شرح الديوان ـــــــــــــــــ التائية الكبرى (نظم السلوك)

٢٦ - فعادتْ ومهما حُمّلَتْهُ تحَمَلَتْ

ـهُ مِنّي، وإنْ خَفَّفْتُ عنها تأذَّتِ

٧٧ - وأذهبتُ في تهذِيبِها كُلَّ لـذَّةٍ

بإبعادِها عن عادِها فاطمأنَّتِ

٨٤ - ولمْ يَبْقَ هَوْلُ دونهَا ما ركبْتُهُ

وأشهَدُ نفسِي فيه غيرَ زُكيَّةٍ

٤٩ - وكلُّ مقام عن سُلوكٍ قطعتُهُ

عُبودِيَّةً حقَّقْتُها، بعُبودةِ

• ٥- وكُنْتُ بِها صَبّاً، فلمّا تركْتُ ما

أُريدُ، أرادَتْنيي لها وأحبَّتِ

١٥- فَصِرْتُ حبيباً، بل مُحبِباً لِنفْسِهِ

وليس كقولٍ مَرَّ: نفسي حَبِيبتي

٢٥- خَرَجْتُ بها عنِّي إليها، فَلَمْ أَعُدْ

إلى ومِشلى لا يقولُ برجعةٍ

٣٥- فجاهِدْ تُشاهدْ فيكَ مِنْكَ وراءَ ما

وصّفْتُ سُكوناً عن وُجودِ سَكينةِ

- 119 -



٤٥- فَنِلْتُ هَواهَا لا بِسمع وناظرٍ

ولا باكتسابٍ واجتلابِ جِبِلَّةِ

٥٥- وَهِمْتُ بها في عالم الأمر حيثُ لا

طُهورٌ وكانت نَشوتي قبل نشأتي

٥٦- فأفنى الهوى ما لم يكُنْ ثَمّ باقياً

هُنا من صِفاتِ بينَنا فاضْمَحَلَّتِ

٥٧- فَالْفَيْتُ مَا الْقَيتُ عَنِّيَ صادراً

إليَّ، ومنِّي، وارداً بِـمَـزيــدةِ

٥٨ - وشاهدتُ نفسي بالصِّفاتِ الَّتي بها

تَحَجَّبتُ عنِّى في شُهودي وحُجبَتي

٥٩- وإني التي أحبَبْتُها، لا مَحالةً

وكانت لها نَفْسي عليَّ مُحِيلَتي

• ٦- أَمَمْتُ إمامِي في الحقيقة فالورى

وَرَائِي، وكانتْ حَيْثُ وجَّهتُ وجهـتي

١٦- يراها أمامي في صَلاتي ناظري

ويَشْهَدُني قَلبي إمام أئمَّتي

**- 19.** -



٦٢ - ولا غَرْوَ أن صلَّى الإمامُ إليَّ أنْ

ثوَتْ بِفُوادي وَهي قِبلةُ قِبلَتي

٣٣- وكلُّ الجِهَاتِ السِّتِّ نَحْوي تَوجَّهت

بما ثَمَّ مِن نُسكٍ وحَجٍّ وعُـمرةِ

٢٤ - وعنديَ عيدي كُلَّ يسومٍ أرى بهِ

جَمالَ مُحَيّاها، بعَينِ قريرة

٥٦- وكلُّ اللَّيالي ليلةُ القدر إنْ دنَتْ

كما كُلُّ أيَّامِ اللِّقا يومُ جُمعة

٦٦- وسعيى لها حجٌّ بهِ كُلُّ وَقفة

على بابها قدْ عادلَتْ كُلَّ وَقفة

٦٧ - وأي بلادِ اللّهِ حَلّتْ بها، فما،

أراها، وفي عيني حَلَتْ، غيرَ مكّة

٦٨ - وأيُّ مكانِ ضمَّها حرمٌ كذا

أرى كل دارٍ أوْطَنَت دارَ هِجْرَةِ

٦٩ - وما سكَنتْهُ فَهوَ بَيتٌ مُقَـدَّسٌ،

بقرَّةِ عيني فيهِ أحشايَ قرَّتِ

- 191 -



• ٧- لَها صَلواتي بالمقامِ أُقِيمُها

وأشهَدُ فيها أنها ليَ صَلّتِ

٧١ - فمِن بَعدِ ما جاهدتُ شاهدتُ مَشْهَدي

وهادِيَّ لي إيَّايَ بلْ بِيَ قُدْوَتي

٧٧ - فكُلُّ مَليح حُسنهُ مِنْ جمالها

مُعارٌ لهُ، أو حُسنُ كُلِّ مَليحةِ

٧٣ بها قيسُ لُبني هامَ به لُ كلُّ عاشق

كمجنون لَيْلَى أو كُثيِّر عَزَّةِ

٧٤ فكُلُّ صَبا منهُمْ إلى وَصْفِ لَبْسِهَا

بصورةِ مَعْنيً لاحَ في حُسن صورةِ

٧٥ - وما ذاكَ إلاّ أنْ بدَتْ بمظاهِر،

فظنُّوا سِواهَا وهيَ فيهم تجلَّتِ

٧٦ ففي النَّهاة الأولى تَرَاءَتْ لآدَم

بمظهر حوا قبل حُكم الأمومة

٧٧ - فهامَ بها، كَيما يكونَ بها أباً،

ويَظْهَرَ بالزّوجينِ سر البُنُوة

- 197 -



٧٨- وما برحَتْ تبدو وتخفَى لِعلَّـة

على حسب الأوقاتِ في كلِّ حقبة

٧٩ وتَظْهَرُ لِلْعُشَّاقِ في كُلِّ مظْهَر،

مِنَ اللّبسِ، في أشْكال حُسْنِ بدِيعَة

• ٨- ولسنَ سِوَاها، لا ولاكُنَّ غيرهَا

وما إنْ لها، في حُسْنِها مِنْ شَريكة

٨١ – فلو منحت كل الورى بعض حسنها،

خَلا يوسُفٍ، ما فاتَهُمْ بِمَزِيّة

٨٢ - صرَفتُ لها كُلّي، على يدِ حُسنِها،

فضاعفَ لي إحسانُها كلَّ وصلَة

٨٣ يُشاهِدُ منّي حُسنَها كُلُّ ذَرّة،

بهاكلُّ طرفٍ جالَ في كلِّ طرفة

٨٤ ويشنى عليها فيَّ كلُّ لطيفة

بكُلّ لِسانٍ، طالَ في كُلّ لَفظَةِ

٨٥ - وأنشَـقُ رَيَّـاها بِكُلِّ رَقـيـقَــةٍ،

بهاكلُّ أنفٍ ناشقٍ كلَّ هَبَّةٍ

- 194 -



٨٦ ويسمعُ منى لَفْظَها كُلُّ بِضعَة

بهاكلُّ سمعِ سامعِ متنصِّتِ

٨٧ - ويَلْتُ مُ منّى كُلُّ جُـزْءٍ لِشامَـها

بكلِّ فع في لَشْمِهِ كُلُّ قُبْلَةِ

٨٨ - فلو بَسَطَتْ جِسْمي رأتْ كلَّ جَوْهَـر

به كلُّ قَـلْبِ فيه كلُّ مَـحَبَّـةٍ

٨٩ فتى الحبّ، ها قد بِنتُ عنهُ بحُكم مَن

يراهُ حِجاباً فالهوَى دونَ رُتبتى

• ٩- وجاوزتُ حدَّ العشق فالحبُّ كالقِلى

وعن شأو معراج اتدادي رحلتي

٩ ٩ - فطِبْ بالهَوَى نفساً، فقد سُدْتَ أنفُسَ ال

عِبادِ مِنَ العُبّادِ، في كُلّ أُمّـة

٩٢ - فلا فَلكُ إلاّ، ومن نور باطني،

بهِ مَـلكٌ يُهدي الهدى بِمشيئتى

٩٣ - وروحي لا أرواح روح، وكل ما

ترى حَسَناً في الكونِ من فيضٍ طينتي

- 198 -



# شرح الديوان ـــــــــــــــــ التائية الكبرى (نظم السلوك)

ع ٩- فما عالِمٌ إلا بفضلي عالِمٌ

ولا ناطِقٌ في الكونِ إلا بمِدْحَتي

٩٥ - وأنظُرُ في مَـرآة حُسْنِي كي أرى

جَمالَ وُجودي، في شُهوديَ طَلْعَتي

٩٦- فإنْ فُهتُ باسمي أُصغ نحوي تشوُّقاً

إلى مُسْمِعي ذِكري بِنُطقي، وأُنصِتِ

٩٧ - فكُلِّى لِسانٌ ناظرٌ، مِسْمَعٌ، يَــدُّ

لِنُطْتٍ، وإدراكٍ، وسَمع، وبَطْشَةِ

٩٨ - فَعَيْنِيَ ناجَتْ، واللِّسانُ مُشاهِدٌ،

ويَنطقُ منِّي السَّمعُ، واليَدُ أصْغتِ

٩٩ - وسَمْعِيَ عَينٌ تجتلى كُلَّ ما بَدَا،

وعَيْنِيَ سَمعُ، إِنْ شدا القومُ تُنصِتِ

• • ١ - كذاكَ يَدِي عَينٌ تَرَى كلَّ ما بَدا،

وعَينيَ يَدُ مَبسوطَةٌ عِندَ سَطْوَتِي

١٠١ - وسَمعي لِسانٌ في مُخاطَبَتي كذا

لِسانِيَ، في إصغائِهِ، سَمْعُ مُنصِتِ

- 190 -



١٠٢ فَأَتْلُو عُلُومَ العالِمينَ بِلَفْظةٍ،

وأجْلُو عَلَىَّ العالَمِينَ بِلَحْظَةِ

١٠٣ - وأَسْمَعُ أَصواتَ الدُّعاةِ وسائرَ الـ

لُّغاتِ بوَقتٍ، دونَ مِقدارِ لَمْحةِ

١٠٤ - وأُحْضِرُ ما قدْ عَزَّ للبُعدِ حَمْلُهُ،

ولمْ يَرْتدِدْ طَرْفي إليَّ بِغَمْضَةِ

٥ • ١ - وأنشَقُ أرواحَ الجِنَانِ، وعَرْفَ ما

يُصافِحُ أَذْيالَ الرِّياحِ بنَسْمَةِ

١٠٦ وأَسْتَعْرِضُ الآفاقَ نَحْوي بِخَطْرَةٍ،

وأخْتَرِقُ السَّبْعَ الطَّباقَ بِخَطْوَةِ

١٠٧ – فَمَنْ قَالَ أَوْ مَنْ طَالَ، أو صَالَ إنَّما

يَـمُتُ بِإمْـدَادِي لهُ برقَيقَـةِ

١٠٨ – وما سَارَ فَوْقَ الماءِ أَوْ طَارَ في الهَوَا

أو اقْتَحَمَ النِّيرانَ، إلاَّ بِهِمَّتِي

٩ - ١ - وفي سَاعةٍ، أَوْ دُوْنَ ذلكَ، مَنْ تَـلا

بِمَجْمُوعِهِ جَمْعِي، تَلا أَلْفَ خَتْمَةِ

- 197 -



# شرح الديوان ـــــــــــــــــ التائية الكبرى (نظم السلوك)

• ١١ - ومِنِّي، لوْ قامَتْ، بِمَيْتٍ، لَطِيفَةٌ

لَرُدَّتْ إليهِ نَفْسُهُ، وأعِيدَتِ

١١١ – هِيَ النَّفسُ، إِنْ أَلْقَتْ هَواهَا تَضَاعَفَتْ

قُواهَا، وأعْطَتْ فِعْلَهَا كُلَّ ذَرَّةِ

١١٢ – فحَىَّ على جَمْعي القديم، الَّذي بهِ

وَجَدْتُ كُهُولَ الحَيِّ أطفالَ صِبيَةِ

١١٣ - ومِنْ فضل ما أسأرْتُ شربُ مُعاصري

ومَنْ كَانَ قبلي، فالفضائلُ فَضْلَتي

١١٤ - وفي البرِّ تسرِي العيسُ تخْتَرِقُ الفلا

وفي البحر تَجري الفُلكُ في وسطِ لُجّةِ

١١٥ - ويَكْسِرُ سُفْنَ اليَمِّ ضَارِي دوابهِ

وتَظْفَرُ آسَادُ الشَّرى بالفَريسةِ

١١٦ – ويصطادُ بعضُ الطَّير بعضاً منَ الفضا

ويَقنِصُ بعضُ الوَحشِ بَعضاً بِقَفْرَةِ

١١٧ - وَكُلُّ الَّذِي شَاهَدْتُهُ فِعَلُ وَاحِدٍ

بمفرَدِهِ، لكنْ بِحُجْبِ الأكِنَّةِ

- 19V -





١١٨ إذا ما أزال السِّترَ لمْ تـرَ غيرَهُ
 ولمْ يَبقَ، بالأشكالِ، إشكالُ ريبةِ

- 191 -







بدأ شرف الدين الإمام عمر بن الفارض على قصيدته المعجزة المسماه به قائية السلوك ، فقال :

# سقتني حميًا الحب راحة مقلتي

# وكأسي محيًّا منْ عنِ الحسن جلَّتِ

الحميّا: هي الخمر ، والراحة : يعني كف يده ، والمقلة : باطن العين ، والكأس : هو الإناء بما فيه من الشراب ، والمحيا : هو الوجه .

عندما نظر المحبوب إلى محبوبته ، فرأى من جمالها ما رأى ، وكأن عينه يد شرب بها خمراً ، فأسكرته عن كل ما سوى معشوقته ، وهذه هي خمر المحبة الإلهية ، وما كانت هذه الكأس سوى نظرة واحدة إلى وجه محبوبته ، يعني به التجلي الذاتي ، الذي جل عن الحسن نفسه ؛ فالله تعالى أحسن من حسنه ، وأجمل من جماله ، وألطف من لطفه ، وأكرم من كرمه .

- 199 -

وما هو إلا أنْ ظهرتِ لناظري

بأكمل أوصافٍ على الحسن أربتِ

فحـلَّيتِ لي البلوى فخلَّيتِ بينها

وبيني فكانتْ منكِ أجمل حلية

فمن أول نظرة إليك ، سبا في جمالك المطلق ، الظاهر بأوصاف جلت عن الحسن نفسه ، وتسامت عن الجمال وقدسه ، فدعاني حسنك الكامل إلى حبك ، فلبيته ، حتى تمكن من نفسي ، حتى رأيت أن كل بلية ابتليتني بحا أزالت عني حجاباً حائلاً عنك ، وخلى البلاء في نفسي ، حتى صارت هذه البلايا أجمل حلية لنفسي وذاتي ، لكونما سبباً للقرب من الجمال الحقيقي ، والوصال الأصلي ، قال نه إذا أحب الله قوماً ابتلاهم (١) .

**– ۲..** –

١- رواه أحمد والطبراني وأبو نعيم والبيهقي .

فلو كُوشِفَ العوَّادُ بي وتحقَّقوا

منَ اللوح ما مني الصَّبابةُ أبقتِ

لما شاهدتْ مني بصائرهمْ سوى

تَـخلُـل رُحِ بينَ أثـوابِ مَيِّـتِ

حين اضمحلت كل قواي الظاهرة والباطنة ، وصرت ولا حول ولا قوة بي . فلا عقل ولا وهم ، ولا فهم ولا سوى الروح وأوصافها ، حتى أن صحبي الذين جاءوا لعيادتي لم يتمكنوا من رؤيتي بأبصارهم ، لفناء ما يدرك مني بالبصر ، فتوجهوا ببواطنهم وبصائرهم إلى الله تعالى ، ليكشف لهم عن حقيقة ما أبقت الصبابة بي ، فكوشفوا من اللوح المحفوظ عن حقيقة روح قد اضمحل بدنه ، وتلاشت صورته ، لفرط النحول ، وغاية الذبول .

**- ۲・1 -**



فطوفانُ نـوحٍ ، عندَ نَـوْحي ، كأذْمُعـي وإيقـادُ نيـرانِ الخليـلِ كلوعتــي فلـولا زفــيري أغرقتـني أدمعــي فلـولا زفــيري أخرقتني زفرتــي ولـولا دمـــوعي أحرقتني زفرتــي

فأين طوفان نوح العَلِيْهِ من كثرة دموعي ، وأين نيران النمرود التي أوقدوها للخليل إبراهيم العَلِيهِ من نيران الحب في قلبي ؛ فالطوفان والنيران متناهية ، أما دموعي ولوعتي فهي لا تتناهى أبدًا .

**- ۲.7 -**



وحزني ، ما يعقوبُ بيثَ أقلَّهُ وحزني ، ما يعق بَلِيّـتي وكُلُ بَــلًا أيــوبَ بعضُ بَلِيّـتي

فحزن يعقوب العَلِيهِ كان متناهياً ، انتهى بالوصال ، وصبر أيوب العَلَيهُ إلى أمد ، ثم كشف الله عنه البلاء ، أما سبب حزين وبلائي ؛ فسببه لي جمال غير متناهي ، فأين حزنهم وبلاءهم ، من حزين وبلائي .

**– ۲.۳** –



وآخر ما لاقى الألى عشقوا إلى الـ ـرّدى ، بعض ما لاقيت ، أوّل محنتى

آخر ما يلقاه العشّاق من الآلام ، حتى أسلمهم ذلك إلى الرضى بالتلف والهلاك ، أو يترقى إلى الفناء ، وذلك كله تخلصاً مما يلاقونه من الآلام ، كل ذلك هو بعض ما لاقيته أنا في ابتداء أمري .

- Y • £ -



ويحسن إظهارُ التَّجلُّد للعِدَى

ويقبح غير العجز عند الأحبة

يعني أن الإنسان إذا أصابته شدة ومحنة ، يحسن أن يظهر تجلداً وقوة مقاومة لكيلا يشمت به أعداؤه ، وأما عند الأحبة ، فيقبح غير إظهار العجز والضعف ، وطلب الرحمة والمعونة منهم .

ونفسسِ ترى في الحبِّ أنْ لا ترى عناً

متى ما تَصَدَّتْ للصَّبابة صُدَّتِ

وما ظَفِرَتْ بالـؤدِّ رؤحٌ مُـراحَــةٌ

ولا بالولا نفس صفا العيش ودَّتِ

فالحب فطنة الفناء ، ومنشأ البلاء ، ومورد الفناء ، فلا تظفر روح أبدًا بالحب ، إلا بعد تطهيرها من أدران النفس ، وتوابع الحس ، أما النفوس التي غلبت أصحابها ، وأرادت شهواتها ولذاتها ، فهيهات بينها وبين حضرة المحبوب ، ولذا قال :

وأينَ الصّفا ؟ هيْهات من عَيش عاشق

وجنَّةُ عددٍ بالمكارهِ حُفَّتِ

فمن تمنى الراحة وصفاء العيش في الحب ، فذلك محال ؛ فإذا كانت الجنة الحسية قد حُفّت بالمكاره ، قال في : ﴿ حفّت الجنة بالمكاره ﴾ (١) . فما بالك بالجنة المعنوية ، التي هي جنة الحب . فطالب الله تعالى ، يطلب

**- ۲.3 -**

۱ - متفق عليه .



أمراً مطلقاً لا نهاية له ، فلا ينتهي شوقه أبداً ، ولا ينتهي طلبه سرمداً ولا يتسلى عنه أبد الآبدين كما قال في البيت بعده :

ولي نفس حرّ ، لو بَذَلْتِ لها على

تَسَلّيكِ ، ما فوْقَ المُنى ما تسلّتِ

فلا الجنّة وما فيها تلهيني عنك ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ فِي اللّهِ عَنْ ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَكِهُونَ ﴾ [سنه ٥٠] ، وإنما طلبي لك طلب دائم بدوام الذات المقدسة لا يتغير بتغير الأحوال والصفات .

ولو أبْعِدَتْ بالصّدِّ والهجرِ والقِلى

وقَطع الرّجا ، عن خُلّتي ، ما تَخَلّت

فمهما أظهرتِ لنفسي المشتاقة إليك ، من مظاهر ومشاهدات ، تدل في ظاهرها عن صدك ، وهجرك ، وبغضك لي ، علمت أنها كلها من حضرة الشفعية ، والتضاد ، إذ الأحدية لا أضداد فيها ، بل كلها خير محض ، لا ضد فيه ، ولكن لا يبلغها إلا من ارتقى ، من حضرة تضاد الأسماء والصفات ، وتساما عن الشفع ، إلى الوتر ﴿ إِنْ الله وتر يحب الوتر ﴾ (١) .

١- رواه الإمام أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي .

- Y • A -



وعن مذهبي ، في الحب ، ماليَ مذهبٌ وإنْ مِلْتُ يـــوماً عنه فارقتُ مِلّتــي وإنْ خطرتْ لي فــي ســواكِ إرادةٌ على خاطري سهواً قضيتُ بردَّتـــي

فمذهبي في الحب هو الإعراض عن جميع الأغراض الدنيوية والأخروية ؟ فالحب هو ديني ومذهبي ، إن ملت عنه يوماً ، بالنظر إلى الحظوظ ، سواءً الدنيوية فيها من مال وجاه وغيرها ، أو الأخروية ، من جنان وحور وقصور فقد فارقته ، وأصبحت حلال المال والعرض والدم ، بل إن ديني يقتضي أن لا أغفل عن ذكرك ، ولا ألتفت إلى سواك ظاهراً ، وباطناً ، بحيث تكون جميع خواطري مستغرقة بذكرك ، وحبك ، حتى أن السهر والغفلة فيما يتعلق بك هو من أعظم الذنوب عندي ، والتي لا يشملها العفو والصفح .

**- ۲.9 -**





لكِ الحكم في أمري فما شئتِ فاصنعي فلم تك إلَّا فيكِ لا عنكِ رغبتي

حبك ثابت في قلبي مهما كان فيه من إنعام أو إيلام أو عناء أو نعماء ، أو تقريب أو إبعاد ، أو إضلال أو إرشاد ، أو وصال أو هجران أو حرمان ، أو إعزاز أو إذلال . فأمري إليكِ ، فتصرفي فيّ بكل ما تقتضيه مشيئتك .



لأنتِ مُنى قلبي ، وغايَة بُغْيَتِي

وأقصى مُـرادي ، واختيــاري ، وخِيــرَتي

فكل ما يتمناه قلبي ، وغاية ما تصبوا إليه روحي في حبك ، منحصر في حبك ، والنظر إلى وجهك الكريم .

وإنْ فتن النِّساك بعض محاسن

لديكِ ، فكُلُّ منكِ مؤضِعُ فِتْنتي

فالزهاد ، والعباد ، رأوا منك بعض محاسنك ، فهم طالبوك لأغراض لطفك وإحسانك ورحمتك ، وجنانك وإنعامك ، يميلون إليك من حيث عزك وغناك هاربون من آثار قهرك وهجرك ، وعتابك وعقابك وعذابك ، إلى حلمك وعفوك وغفرانك ، متعلقون في ذلك كله بحظوظ أنفسهم ، أما أنا فأقول كل شيء من المليح ، مليح ، فكل ما يبدو منك من لطف أو عنف ، أو نعمة أو نقمة ، أو منحة أو محنة ، أو إنعام أو إيلام ، أو تقريب أو تبعيد ، كل ذلك يزيد في حبي لك ، متيقن أن ذاتك الأقدس كلها كمال لا نقص فيها ، وحكمة ، لا هزل ؛ فكل ما يفعل المحبوب ، محبوب .

فقالت: هوى غيري قصدتَ ودونــهُ أقـــ

ـتَصَدتَ ، عَمِيّـاً عن سواء مَحجَّتي

إنك في حبك الذي ذكرت ، ما قصدتني ، وإنما قصدت نيل حظوظ نفسك مني ، فتركت حظوظ نفسك الدنية ، لتنال مني حظوظًا أخرى ، من المشاهدة ، والمكاشفة ، وسماع خطابي المستطاب ، فما كان مطمح الحب عندك في الحالين إلا نفسك ، فمنا تجاوز مقصدك نفسك وحظوظها ولذاتها ، فعميت عن طريق إفرادي بالمحبوبية الخالصة من جميع الحظوظ والشوائب .



وفي أنفَـسِ الأوطارِ أمْسَيْتَ طامعاً

بنفسٍ تعدَّت طُورَهَا فتعدّت

وها أنت ذا تطمع في نيل أغلى المطالب ، وأنفس المآرب ، بهذه النفس الخسيسة ، التي تعدت حدودها بالدعوى والغرور ، وبالقول الزور ، فقد غررت بك نفسك عن الطريق الصحيح .



فقمت مقاماً حُطَّ قدرُكَ دونَــه

على قدمٍ عن حظِّها ما تخطَّتِ

إن مقامك لم يتعد بعد ، حدود النفس اللوامة والمطمئنة ، وهذا انحطاط عن قدر الروح وأحكامها ، وانحطاط عن مقام إدعاء حبي وطلب وصلي وقربي فما تخطت قدم حالك عن حظك خطوة ، ولا ترقت عن لذاتما ذرة .

**- 110 -**

ورُمتَ مراماً ، دونَاهُ كم تطاولت ،

بِأعناقها قـومٌ إليـه فَجُـذَّت

لقد طلبت مطلباً منيعاً عزيزاً ، وهو جناب وصلي ، وجمال سري . وكم من قوم قبلك أرادوه ، وهم على حالك ، أو يزيد ، فانقطعت آمالهم ، دون الوصول إليه ، وانتهت آجالهم ، قبل الدخول عليه .

وهم قوم خاضوا بحار الحب ، فلما توسطوا البحر ، غمرتهم سيول قهر البلاء ، وضر الفناء ، فأخذوا يسبحون في بحار الهلاك ، حتى أدركهم الغرق وأهلكهم الحكم الذي سبق ، فكانوا عند الله شهداء ولكنهم لم يصلوا إلى عز ذاك الجمال الأقدس .

**- 111 -**





أتيت بيوتاً لم تُنَالُ من ظهورها وأبوابُها عَن قَرْعِ مِثْلِكَ ، سُلَّتِ

أيها المدعي ، قد قرعت أبواب وصلي ، ومراتب قربي ، ملتفتاً إلى سواي ، مدّعياً ما ليس لك فيه قدم ، وهذه الأبواب لم تفتح قط بقرع مثلك ، فظهر البيت هو ثبوت آثار الغيرية ، وعدم التحقق بجمال الأحدية .

**- ۲1۷ -**



وبينَ يَـدَي نَجْـواكَ قَدَّمـت زخرفا تـه مُ بـه عـناً ، مَـامـه

وجئت تطلب عزاً ، ورتبة عالية بكلام مذوق بالفصاحة والبلاغة ، ولكنني في حصن حصين ، من حكم ﴿ سبحان من لا يُوصَل إليه إلا به ﴾ وحرز نص ﴿ وَمَا قَدَرُوا ٱللَّهَ حَقَى قَدَرِهِ عِهِ ﴿ الرم : ١٧ } .

\_ \* \* . . \_



وجِئتَ بِوَجْهِ أبيضٍ ، غيرَ مُسْقِطٍ لِجَاهِكَ في دَارَيْكَ خَاطِبَ صَفْوتي

فما دمت صاحب فصاحة ووجاهة ، طالباً دنياك وآخرتك ، فلن تصل أبداً إلى محبتنا ، فلا سبيل إلى رتب وصلنا وحقيقة حبنا ، إلا بالتجرد التام منهما والتفرد بالكلية عنهما ، والتحقق بالفقر التام عما سوى حضرة محبوبيتنا ، فلا تظهر بجاه ، ولا بحشمة ، ولا فضيلة ، عند أهل الدنيا والآخرة ، فإسقاط الجاه ، والفقر التام ، هي من شرائط التحقق برتبة الاصطفاء .

- Y19 -

ولوْ كُنْتَ بِي من نُقْطَةِ البَاءِ خَفضَةً

رُفِعْتَ إلى ماكُمْ تَنَلْسهُ بِحِيلَةِ

بحيثُ تَرَى أَنْ لا تَرَى ما عَدَدْتَهُ

وأنَّ الله عُدَّدُتك عيرُ عُدَّتي

فلو تخليت عن كل علم ، وعمل ، وسير ، وسلوك ، وكشف ، ومعرفة ، ومحبة ، وعن كل صفة هي لك ، وأمسيت بمعزل عنها ، حتى الآن ، كما كنت في الأزل ، وحيئة كنت بي ، أي بمددي ، وهدايتي ، وعنايتي ، وحولي ، وقوتي ، لا حولك وقوتك .

وأصبحت كالنقطة التي تحت الباء في (بي) ، رفعتك إلى رتبة البقاء بمحبتي وبقائي ، وأبدلت صفاتك الخلقية إلى صفات حقية ، حتى تصير أنت الباء كلها ، فأتكلم على لسانك ، وأبطش بيدك ، وأكون سمعك ، وبصرك ، ويسري حكم الباء فيك ؛ فبها تسمع وتبصر ، وبما تعقل ، وبما تبطش ، وبما تسعى ، بل بما تضاف جميع الآثار الإلهية إليك .

**- ۲۲.** -



ونَهْ جُ سَبيلي واضِ حُ لِمَ نِ اهْتَ دَى واضِ حُ لِمَ نِ اهْتَ دَى ولكنَّها الأَهْ واءُ عَمَّتْ فأَعْمَتِ

مراتب الطريق الموصل إلى حضرتي واضح ، لمن كتبت له الهداية ، أولها مرتبة الإسلام ، وثانيها مرتبة الإيمان ، وثالثها مرتبة الإحسان ، بإصابة النور الاحتصاصي المراد بقوله : ﴿فَمَنْ أَصَابَهُ مِنْ ذَلِكَ النُّورِ الْهُتَدَى ﴾ (١) .

١- رواه الترمذي والطيالسي وأحمد وابن أبي عاصم وابن حبان والآجري والطبراني .

- 111 -



حَليفُ غَرامٍ أنتَ لكِنْ بِنَفْسهِ

وإبقاكَ وصْفاً منكَ بعضُ أدِلَّتى

نعم أنت ذو غرام صحيح ، ولكن غرام بنفسك ، لا بي ، والدليل على ذلك ، أنك صرحت بأن فيك بقية إدراك ، من فيهم بها حصلت لذة الرؤية والسماع وطلبت مني إبقاء هذه البقية ، حالة اللقاء ، قبل فنائها بالكلية ، فلا يظهر أثر حبى فيك ، حتى تزول الممايزة بيني وبينك ، عنك .



فَلَـمْ تَهْــوَني مالـمْ تكُـن فِـيَّ فانِياً ولمْ تَفْـنَ ما لا تُجْتَلَى فيكَ صُــورتي

فما دام فيك شيء ، من أوصافك ، وحظوظك وميولك ، وآمالك وأمانيك فلا تظهر حقيقة الحب ، بك ، وفيك ، إلا بفناء ذلك كله عنك ، ويستهلك العاشق في المعشوق ، وصفا ، ثم أثراً ، ثم عيناً ، وهو مراتب :

المرتبة الأولى: هي التحقق بالمراتب ، والمقامات ، والأحوال الإيمانية كالتوبة ، والمحاسبة ، والمراقبة ، والمحاهدة ، والورع ، والاخلاص ، والصدق ، والزهد ، وذلك أول الفناء ؛ حيث تبدأ تتخلص من النفس ، وهواها ، فتفنى عن أحوالك المذمومة ، وصفات نفسك القبيحة .

المرتبة الثانية : من الفناء هو استهلاك الصفات الأصلية من الحب ، كالفعل ، والقول ، والسماع ، والإبصار ، والسعي . وتتأنى من التحقق بمقام الثقة ، والتسليم ، والتفويض ، والتوكل ، والرضى .

**- 777 -**



المرتبة الثالثة: حيث يظهر حكم ﴿ أَكُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّل وَجُهَهُ ﴿ القصص : المرتبة الثالثة : حيث يظهر حكم هذا التجلي حقيقة المحب ، فيتخلل منه كل ذرة ، فلا تكون منه ذرة لغير الله ، ويصير الله تعالى سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، وعقله الذي يعقل به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يسعى بها .





هو الحُبُّ ، إِنْ لَمْ تَقْصِ لَمْ تَقْصِ مأرَباً

مِنَ الحِبِّ ، فاخْترْ ذاكَ ، أو خَلِّ خُلَّتِي

إما الفنا ، وإما أن تخلي دعوى خلتي .

**- 770 -**

فقلتُ لها: رُوحِــي لديكِ وقَبْضُها

# إليكِ ومَالِيَ أَنْ تكونَ بِقَبْضَتي

لم يكره العبد الموت ، للموت ، بل إنما يكرهه تطلعاً إلى كمال إلهي ، متعلق حصوله بهذه النشأة ، لم يحصل له بعد ، أو ترقيات ينتظرها ، تنقطع جميعاً بالموت ، وليس هذا من شأن الكمَّل ، إذ الكمَّل لا تنقطع علومهم وترقياتهم بالموت ، بل تزيد ، إنما الذي ينقطع هي الأعمال الظاهرة .

فأنا راضٍ بانقضاء أجلي منتسباً إلى حبك ، ومحبتك ، وإن لم أتمكن من وصلك ، فإن مفخرة الانتساب إليك ، حتى ومن غير بلوغ ، إلى الوصل في هذه النشأة الدنيوية ، فإن تلك النسبة ، ولابد أن تجربي إلى الوصل في النشأة الأخرى .

حتى وإن لم يكن هناك شيء في مقابلة سفك دمي ، من هذه الحظوظ ، ولم أعد في زمرة الشهداء ، يكفيني منك أنك عالم بما يدعو بي إلى الموت ، ويبعثني على الرضا به . قال نه : ﴿ أنت مع من أحببت ﴾ (١) .

**- 777 -**

۱- متفق عليه .



ولمْ تُعسِفِي بالقَتْلِ نفسِي بل لَهَا

بِـه تُسعِفِي إن أنتِ أَتْلَفَـتِ مُهجِتِــي

العسف : الظلم ، يعني إن قتلتيني في حبك ، لم تكوني لي ظالمة ، بل مكرمة لأنك إن أخذتي مني نفساً ، وهبتني ألف نفس ، وهذا هو طبع الكرام .

**- ۲۲۷ -**



فإنْ صحَّ هذا الفالُ منكِ رَفَعْتِنِي

وأعْلَيتِ مِقداري وأغليتِ قِيمَتى

إن تحقق لي منكِ ما تفاءلتُ به ، من إتلافك مُهجتي ، رفعتني من حضيض الفناء ، إلى أوج البقاء ، وأعليت قدري ، إذ أفنيتني عني ، وأبقيتني بكِ ، وأبدلتي أخلاقي الخلقية ، بأخلاق حقيّة .

**- ۲۲۸ -**





وها أنا مُستدعٍ قضاكِ ، وما به

رضاكِ ، ولا أختارُ تأخيرَ مُدَّتى

وها أنا طالب رضاك وإن كان فيه هلاكي ظاهراً ، ولكن فيه حياتي باطناً ، ولو خيرت بين تعجيل وفاتي ، وتأخير مدة حياتي ، لا أختار تأخير مدتي .

**- ۲۲۹ -**



وعِيدُكِ لي وَعْدَدٌ ، وإنجازُهُ مُنى

وليِّ ، بغيرِ البُعدِ إن يُسرمَ يثبتِ

تخويفك لي بالموت وعد أنتظره ، وليس وعيداً أخافه ، وهو مرادي ؛ حيث قدمي ثابت في كل بلاء ، إلا البعد ، لأن الثبات في البلاء ، لا يتصور إلا عند شهود المحبوب ، وهذا الشهود عين القرب .

**- ۲۳.** -



فقد صِرتُ أرجو ما يُخافُ، فَأسعِدِي

بِـه روح ميـتٍ للحيـاةِ اسـتَعَدَّتِ

فصرت أرجو تحقق هذا الموت ، ما دام سيوصلني إلى الحياة الأبدية ؛ حيث أرجع إلى بحر الذات الأحدية ، والصفات السرمدية .

**- ۲۳۱ -**



بِكُلِ قَبِيلٍ كُم قَتِيلٍ قَضَى بها

أسى ، لم يَفُر يوماً إليها بنظرة

فكم مقتول في كل أمة بحبها ، ولم يفز بنظرة إليها يوماً ، وهم المستهلكون في تيه الفناء ، غير واصلين إلى كعبة اللقاء ، ومقام البقاء .

**- ۲۳۲ -**





وكمْ في الورى مثلي أماتتْ صبابةً ولم في اليه لأحيَّتِ

وكم مثلي في الخلق أماتته المحبوبة ، لفرط المحبة والشوق ، وما نظرت إليه نظر العطف ، بعد الحتف ، ولو نظرت إليه ، لأحيته . وهم الذين لم يعودوا من الفناء .

\_ +++ \_



إذا ما أحَـلّتُ ، في هـواها ، دَمي، فَـفي ذُرى العِـزّ والعليـاءِ قــدري أحَلّـتِ

إذا جعلت دمي في هواها حلالاً ، فقد أحلت قدري في أعالي مقامات العز وهو البقاء بالله تعالى ، بعد الفناء ، وهو مقام الوجود ببقاء المحبوب .

- TY £ -



فنَفْسي كانت ، قبل ، لَوّامَـةً متى

أُطِعْها عصَتْ ، أَوْ تُعْصَ كانت مُطيعتى

فأوردْتُها ما الموتُ أيسر بَعْضِهِ

وأَتْعَبْتُ ها ، كَيما تَكون مُريحتي

فعادتْ ، ومهما حُمّلَتْـهُ تحَمّلَتْــ

ـهُ مِنِّي ، وإنْ خَفَّـفْتُ عنهـا تـأذَّتِ

وأذهبت في تهذيبها كُلَّ للَّهُ وَ

بإبعادِها عن عادِها ، فاطمأنَّتِ

ولمْ يَبْقَ هَوْلُ دونهَا ما ركبْتُهُ

وأشهَدُ نفسِى فيه غير زكيَّة

وكل مقام عن سُلوكٍ قطعتُهُ

عُبودِيَّةً حقَّقْتُها ، بعبودةِ

من المعروف أن ترك كل مألوف ، هو نوع من الموت ، بل أصبح الموت ، أيسر من بعض هذه الرياضات في السلوك ، فأخذ يلزم نفسه المشقات ، والرياضات ، حتى عادت مطمئنة ، وعادت من العصيان ، إلى الطاعة ، حتى أنها صارت تتلذذ بحمل مشقات السلوك .

- 770 -



العبادة للعامة غاية التذلل.

العبودية للخاصة ، الذين صححوا النسبة إلى الله تعالى ، بصدق القصد إليه في سلوك الطريق .

العبودة لخاصة الخاصة ، الذين شهدوا نفوسهم قائمة به في عبوديتهم .

فالعبادة : تقيد النفس بالأحكام العامة ، في منازل الخدمة ، كالصلاة ، والصوم ، والحج ، وغيرها .

والعبودية: تقيدها لربها بالأحكام الخاصة ، في مقام القرب ، كالصبر ، والزهد ، والرضا ، والتوكل .

والعبودة : تقيدها بربها ، وقيامها بإرادته .

ولا قدرة على العبادة ، إلا بترك حظوظ البطالة ، ولا على العبودية ، إلا بترك حظوظ الدنيا ، ولا على العبودة ، إلا بترك حظوظ الآخرة . قياماً بإرادة المحبوب ، لا بإرادة نفسه .

وكُنْتُ بِها صَبّاً ، فلمّا تركْتُ ما

أُريدُ ، أرادَتْني لها وأحبَّتِ

فَصِرْتُ حبيباً ، بل مُحبِاً لِنفْسِهِ

- 777 -



وليس كَقَولٍ مَرَّ : نفسي حَبِيبتي خَبِيبتي خَبِيبتي خَبِيبتي خَبِيبتي خَرَجْتُ بها عنِّي إليها ، فَلَمْ أَعُدْ

إلى قومشلى لا يقول برجعية

كناية عن تبدل جميع صفاته الخلقية ، إلى صفات حقية ، وكيف أن روحه أصبحت مرآة صافية ، يرى الله تعالى فيها ، فصار محبًّا لهذا التجلي ، فى مرآة نفسه .

فجاهِدْ تُشاهدْ فيكَ مِنْكَ وراءَ ما

وصَّفْتُ ، سُكوناً عن وُجودِ سَكينةِ

وذلك كله عن طريق الجاهدات ، والرياضات ، والسلوك .

والمعبر عنه في قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ جَنْهَدُواْ فِينَالُنَهُ دِينَّهُمْ سُبُلُنَا ﴾ [العنكبوت:٦٩] .

وفي قوله : (وَيَهْدِيَ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ (الشورى: ١٣) .

وقد يقع هذا كله ، عن طريق الجذب ، ورؤية الجمال ، والمعبر عنه في قوله تعالى : (أَلَّلُهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ ﴾ (الشورى:١٣) .

فَنِلْتُ هَـواهَـا لا بِسمعٍ ونـاظـرٍ ولا باكتسـابٍ واجتــلابِ جِـبِـلَّةِ

- 777 -



وَهِمْتُ بها في عالم الأمرِ حيثُ لا

ظُهورٌ وكانت نَشوتىي قبل نشأتي

اجتلابِ الجِبِلَّة : يعني اقتضاء الفطرة .

وعالم الأمر هو عالم التعين في علم الله تعالى ، وهو أصل وطن الإنسان ، الذي منه بدأ ، وإليه يعود ، بعد انتهاء دورته . فهناك أحبها ، بلا عين ، ولا أذن ، ولكن بإسماع الله ، وإبصار الله إياه ؛ فكان يسمع الله ، بالله ، ويرى الله تعالى ، بالله . وهو عالم تبرز فيه الأشياء لا عن سبب .

# فأفنى الهوى ما لم يكُنْ ثَمّ باقياً

هُنا ، من صِفاتِ بيننا فاضْمَحَلَّتِ

ولما نلت هواها في عالم الأمر ، لا بوصف مني ، حالت بيننا صفاتي في عالم الخلق ، تداركني الهوى ، فأفنى لغيرته علي في هذا العالم ، ما لم يكن ثابتاً في عالم الأمر ، من صفات حائلة بيننا ، فذهبت ، وصرت مع المحبوبة فريداً ، كما كنت أولاً .

فَأَلْفَيْتُ مِا أَلْقَيتُ عنّيَ صادراً

إلى ومنِّي وارداً بِمَزيددةِ

- TTA -



### شرح الديوان ـــــــــــــــــ التائية الكبرى (نظم السلوك)

عندما ارتفع حجاب النفس ، سطعت صفات الجمال ، والكمال ، في مرآة القلب . قال في : ﴿ المؤمن مرآة المؤمن ﴾ . فهو تعالى مرآتك ، في رؤيتك نفسك . وأنت مرآته ، في ظهور أسمائه وصفاته .

وشاهدتُ نفسي بالصِّفاتِ الَّتي بها

تَحَجَّبتُ عنِّي في شُهودي وحُجبَــتي

وإنِّي التي أحبَ بْتُها ، لا مَحالةً ،

وكانت لها نَفْسي عليَّ مُحِيلَتي

حيث انقلبت جميع الصفات الخلقية ، إلى صفات حقية .

أَمَــمْتُ إمــامي في الحَــقيــقةِ فالــورى

وَرَائِي وَكَانِتْ حِيثُ وجَهْتُ وجهتي

يَـراهـا أَمـامِي في صلاتي ناظِري

ويَشْهَدُني قَلبي إمَامَ أَئِمَّتي

لما كانت محبوبته ، قد سكنت قلبه ، وملكت عليه كل جهاته ، فهو مصل إليها ، والكل متجه نحوه ، حتى لو كان إماماً يؤمه في الصلاة .

ولا غَرْوَ أن صلَّى الإمامُ إلىَّ أنْ

- TT9 -



ثوت بفُوادي وهي قبلة قبلتي

وكلُّ الجِهَاتِ السِّتِّ نَحْوي تَوجَّهت

بما ثَمَّ مِن نُسكٍ وحَجٍّ وعُمرةٍ

فلو صلّى الإمام إلى الكعبة ، فلا غرو أن الكعبة ، والأكوان جميعاً ، متوجهون إلى الله تعالى ، وهو قبلتهم ، سواء في صلاة ، أو حج أو عمرة .

وعندي عيدي كُل يسوم أرى به

جَمالَ مُحَيّاهابعَينِ قريرةٍ

وكلُّ اللَّيالي ليلةُ القدر إنْ دنَتْ

كما كُلُّ أيَّامِ اللِّقا يومُ جُمعة

وسعيي لها حجٌّ بهِ كُلُّ وَقفة

على بابها قدْ عادلَتْ كُلَّ وَقفةٍ

وأي بلادِ اللهِ حَلّتْ بها، فها،

أراها، وفي عيني حَلَتْ، غيرَ مكّــةِ

وأيُّ مكانٍ ضمّ ها حرمٌ كذا

أرى كل دار أوْطَنَت دارَ هِـجْـرَة

وما سكَنتْهُ فَهوَ بَيتٌ مُقَدَّسٌ،

- Y £ . -



# بقرّة عيني فيه أحشاي قررت

وحدة الشهود أن يغيب الكل في جمال المعبود ، فالعيد يوم التجلي بالجمال ، وليلة القدر ليلة الحب والوصال ، ويوم الجمعة هو يوم اللقاء والإتصال ، فالسعي إليها هو حج القلوب ، ووقفة عرفات هي الوقوف على ديار الحبوب ، قد شرفت بحلولها الأماكن ، وكذا يشرف المكان بالساكن ، فما كانت في دار إلا ووجبت الهجرة من دار الخراب إلى دار العمار التي هي دارها ، فهي في عيني كل شئ ، وكل شئ بدونها لا شئ .

لَها صَلواتى بالمقامِ أُقِيمُها

وأشهد فيها أنها لي صَلّت

فمِن بَعدِ ما جاهدتُ شاهدتُ مَشْهَدي

وهادِيَّ لي إيَّايَ بلْ بِيَ قُـدْوَتي

إذ أن الله تعالى ، جعل في كل روحٍ ، كل شئ ، فالروح فيها الله ، والأنبياء والجنة ، والنار ، والعرش ، والكرسي . فمن رأى الله ، أو الجنة ، أو النار ، أو النبي ، إنما رأى كل ذلك من داخله ، لا من شئ خارج عنه .

فكُلُ مَليحٍ حُسنهُ مِنْ جمالها

- Y £ 1 -



مُعارٌ لهُ ، أو حُسنُ كُلِّ مَليحةِ

بها قيسُ لبنى هامَ ، بلْ كلُّ عاشقِ

كمجنونِ ليلى ، أو كُثيِّر عَزَّةِ

فكلٌ صبا منهم إلى وصفِ لَبْسِهَا

بصورةِ حُسنٍ ، لاحَ في حُسنِ صورةِ

فالله تعالى هو المحبوب في نظر كل محب .

وما ذاكَ إلا أنْ بدَتْ بِمظاهِرٍ،

فظنُّوا سِواهَا وهيَ فيهم تجلَّتِ

ففي النّشأة الأولى تَرَاءَتْ لآدَمٍ

بمظهر حوا قبل حُكم الأمومة

فهامَ بها، كَيما يكونَ بها أباً،

ويَظْهَرَ بالزّوجين سر البُنُوة

وما برحَتْ تبدو وتخفَى لِعلَّة

على حسبِ الأوقاتِ في كلِّ حقبة

وتَظْهَرُ لِلْعُشَّاقِ في كُلِّ مظْهَرٍ،

- Y £ Y -



شرح الديوان ————ابن الفارض

مِنَ اللّبسِ، في أشْكال حُسْنٍ بدِيعَةٍ

ولسنَ سِوَاها، لا ولاكُنَّ غيرها

وما إنْ لها، في حُسْنِها مِنْ شَريكَة

لأن الله تعالى هو الظاهر في كل مظهر ، والمشهود في كل مشهد ، فما خلق الخلق ليظهر هو في الخلق ، فما من خلق الخلق ليظهر هو في الخلق ، فما من مظهر إلا وهو كالستار على العزيز الستار ، فهو المتجلي لآدم في حواء ، ولحواء في آدم ، ولهما في أبنائهما . وهو المتجلي بصورة المحبوب في عين كل محب ، وما بقى إلا رفع الحجاب .

فلو <sup>°</sup> منحت كلّ الوَرى بعض حُسنها،

خَلا يوسُفٍ، ما فاتَهُمْ بِمَزِيّة

وهذه المحبوبة في غاية الحسن ، بحيث أنها لو أعطت كل الورى حسناً كحسن يوسف التَلْيُثِيرُ لكان بعضاً من حسنها .

صرَفتُ لها كُلّي، على يدِ حُسنِها،

فضاعف لي إحسانُها كلَّ وصلَة

- Y £ Y -



فلما تخليت عن كلِّي وبعضي ذاتاً وصفاتاً ، فناءً واضمحلالاً ، حتى صرت صفراً بلا حياة ، فأحيتني بها حياة باقية دائمة ، بالنسبة للحياة التي كنت فيها كالإحسان للإسلام .

# يُشاهِدُ منّي حُسنَهاكُلُّ ذَرّة،

بهاكلُّ طرفٍ جالَ في كلِّ طرفة

فلما حييت بما ، انفردت كل ذرة مني بتجلٍ يختلف عن الذرة الأخرى ، فالله واسع . فصارت لكل ذرة عين تشاهد تجلياً غير ما تشاهده الذرة الأخرى ، وذلك لأن المتجلى واسع ، والتجلى متسع .

ويثني عليها في كل لطيفة

بكُلّ لِسانٍ، طالَ في كُلّ لَفظَةِ

وأنطق حسنها مني كل ذرة ، فصار لساناً موقوفاً على مدحها .

وأنشَـقُ رَيّــاها بِكُلِّ رَقـيــقَــةٍ،

بهاكلُّ أنفٍ ناشقِ كلَّ هَبَّة

- Y £ £ -



شرح الديوان ————ابن الفارض

وحين تهب عليَّ نسائم تجليات أنوارها ، فكل ذرة فيَّ أنف تشم .

ويسمعُ مني لَفْظَها كُلُّ بِضعَةٍ

بهاكلُّ سمعٍ سامعِ متنصِّتِ

وإذا تكلمت انقلبت كل ذرة مني سمعاً ينصت إليها .

ويَلْثُمُ منّي كُلُّ جُنْءٍ لِشامَها

بكلِّ فع في لَثْمِهِ كُلُّ قُبْلَةِ

وكلما أحسست بهذا القرب منها إذا كل ذرة منى فم متعطش إلى تقبيلها

فلو بَسَطَتْ جِسْمي رأتْ كلَّ جَوْهَـرِ

به كلُّ قَـلْبِ فيه كلُّ مَحَبَّـةٍ

يعني أنه قد استُهْلِكَ كلِّية في محبة ربه ، فلا ذرة فيه إلا وقد ظهر نور الله الأزلي عليها ، وفيها ، ومنها .

فتى الحبّ، ها قد بِنتُ عنهُ بحُكمِ مَن

يراهُ حِجاباً فالهوَى دونَ رُتبتى

وجاوزتُ حدَّ العشق فالحبُّ كالقِلى

- Y £ 0 -

وعن شأوِ معراج اتّحادي رحلتي

فطِبْ بالهَوَى نَفساً، فقد سُدْتَ أَنفُسَ ال

عِبادِ مِنَ العُبّادِ، في كُلّ أُمّةِ

ينبه على أنه قد تسامى في حبه من التعلق بالأسماء والصفات ، إلى التحقق بنور الذات ، فأصبح ثابتاً بإثبات الذات له بحيث لا يتأثر بتضاد الأسماء والصفات ، فلا حب ولا بغض . هو الآن يحب حباً ليس له ضد وعشقاً ليس له ضد ، وبذاك يكون قد فاق أهل عصره الذين حكمتهم الأحوال ، وتحكمت عليهم الأسماء والصفات .

فلا فَسلكٌ إلاّ، ومن نسور باطنِي،

بهِ مَلكٌ يُهدي الهدى بِمشيئتى

فلما فنيت ذاته عن صفاته ، وصارت روحه هي روح الوجود ، فلا غرو أن تفيض روحه أنواراً على ما دونه من عالمي الملك والملكوت ، والغيب والشهادة .

وروحيي لاأرواح روح، وكل ما

- Y £ 7 -



شرح الديوان ————ابن الفارض

# ترى حَسَناً في الكونِ من فيض طينتي

هنا يشير إلى أنه صار قطب الوجود ، حيث يستمد منه كل موجود ، فروحه تمد جميع الأرواح ، ونفسه تمد جميع النفوس ، وجسمه يمد كل الأجسام .

# فما عالمٌ إلا بفضلي عالِمٌ

ولا ناطِقٌ في الكونِ إلا بمِدْحَتي

هذا مقام جمع الجمع ، وهو البقاء بعد الفناء ، حيث يرى العالم كله مقر بفضله ، مسبح بحمده ، مشغول بذكره . قال على : ﴿ معلم الناس الخير يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر ﴾ . فما بالك بمن كان مقامه جمع الجمع .

وأنظُرُ في مَـرآةِ حُسْنِي كي أرى

جَمالَ وُجودي، في شُهوديَ طَلْعَتي

فإنْ فُهتُ باسمي أُصغ نحوي تشوُّقاً

إلى مُسْمِعي ذِكري بِنُطقي، وأُنصِتِ

ومن كان في مقام جمع الجمع ، أصبح يرى حسنه في كل شئ ، فصار هو الخسن والمرآة في آن واحد . فما نظر في مرآة نفسه إلا ورأى الحسن

- Y £ V -



مشهودا له في كل شئ . قال تعالى ( ٱلَّذِي ٓ اَحْسَنَ كُلُّ شَيْءِ خَلَقَهُ السحدة:٧). وفي مقام جمع الجمع قد صار هو الذكر والذاكر والمذكور .

فكُلِّي لِسانٌ ناظرٌ، مِسْمَعٌ، يَــدُ

لِنُطْقٍ، وإدراكٍ، وسَمعٍ، وبَطْشَةِ

فَعَيْني ناجَتْ، واللّسانُ مُشاهِدٌ،

ويَنطقُ منِّي السَّمعُ، واليَدُ أصْغتِ

وسَمْعِيَ عَينٌ تجتَلي كُلَّ ما بَدَا،

وعَيْنِيَ سَمعٌ، إنْ شدا القومُ تُنصِتِ

كذاكَ يَدِي عَينٌ تَرَى كلَّ ما بَدا،

وعَينيَ يَدُّ مَبسوطَةٌ عِندَ سَطْوَتِي

وسَمعي لِسانٌ في مُخاطَبتي كذا

لِسانِيَ، في إصغائِهِ، سَمْعُ مُنصِتِ

وفي هذا المقام تنقلب جميع الحواس ، فتصير كل حاسة تنوب عن غيرها ، فاللسان ينظر ويسمع ويبطش ، والعين والسمع ينطقان ، واليد أذن تسمع ، والسمع عين تشاهد ، والعين تسمع ما يُقال ، واليد عين ترى ، والعين يد تبطش ، والسمع لسان ينطق .

- Y £ A -



شرح الديوان ————ابن الفارض

فَأَتْلُو عُلُومَ العالِمينَ بِلَفْظةٍ،

وأجْلُو عَلَىَّ العالَمِينَ بِلَحْظَةِ

وأسْمَعُ أصواتَ الدُّعاةِ وسائرَ الـ

لُّغاتِ بوَقتٍ، دونَ مِقدارِ لَمْحـةِ

وأُحْضِرُ ما قدْ عَنَّ للبُعدِ حَمْلُهُ،

ولمْ يَرْتدِدْ طَرْفي إليَّ بِغَمْضَةِ

ومن مقامه جمع الجمع ، فإنه يتكلم بالله ، وينظر بالله ، ويسمع بالله ، ويبطش بالله كما قال تعالى في الحديث القدسي : ﴿ كنت سمعه الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشى بها ﴾ .

وأنشَقُ أرواحَ الجِنانِ وعَرْفَ ما

يُصافحُ أذيالَ الرّياحِ بنسمَةِ

عَـرْف : الروائح الطيبة .

وأسْتَعْرِضُ الآفاقَ نَحْوِي بِخَطْرَةٍ،

وأخترق السَّبْعَ الطَّباقَ بِخَطْوةِ

- Y £ 9 -



فَمَنْ قالَ، أَوْ مَنْ طالَ، أو صالَ إنَّما

يَمُتُ بإمْدادِي لهُ برقَيقَةِ

وما سَارَ فَوْقَ الماءِ أَوْ طَارَ في الهَـوَا

أو اقْتَحَمَ النِّيرانَ، إلاَّ بِهِمَّتِي

وفي سَاعِةٍ، أَوْ دُوْنَ ذلكَ، مَنْ تَالا

بِمَجْمُوعِهِ جَمْعِي، تَلا أَلْفَ خَتْمَةِ

ومِنِّي، لوْ قامَتْ بِمَـيْتٍ، لَطِيفَـةٌ

لَـرُدَّتْ إلـيـهِ نَفْسُـهُ، وأعِيـدَتِ

ومن هذا حاله فلا تقيد له بالزمان والمكان ، إذ هو حاكم عليهما بقوة المنّان ، مُمِدٌ للعالمين بما يفوق الحسبان .

هِيَ النَّفسُ، إِنْ أَلْقَتْ هَواهَا تَضَاعَفَتْ

قُواهَا، وأعْطَتْ فِعْلَهَا كُلَّ ذَرَّةِ

ثم يبين جماع ذلك كله ، ومحصلة هذا العلم المصون ، إنما هو في معالجة النفوس وسياستها ، حتى تتروحن ، وتصير النفس روحاً كلها ، فلا يصير للنفس وجود . فإذا أصبحت النفس روحاً خالصة ، ظهرت منها قوة

**- 40. -**



شرح الديوان ————ابن الفارض

النفخة الإلهية ، والنفحة الربانية .

فحَيَّ على جَمْعي القديم ، الَّذي بهِ

وَجَدْتُ كُهُولَ الحَيِّ أطفالَ صِبيَةِ

يحث المريدين إلى الوصول إلى مرتبة الجمع والفناء التي وصل إليها ، حيث رأى بها مشايخ العرفان ، من حى العارفين ، بالنسبة إليه كالأطفال .

ومِنْ فضل ما أسأرْتُ شربُ معاصري

ومَنْ كَانَ قبلي ، فالفضائلُ فَضْلَتي

فكل شيوخ العارفين في زمنه ، أو في الزمن قبله ، إنما شربوا من فضل ما أبقى لهم من أنوار الفناء والمحبة .

وفي البرِّ تسرِي العيسُ تخْتَرِقُ الفلا

وفي البحرِ تَجري الفُلكُ في وسطِ لُجّةِ

العيس: الإبل. واللجة: هي الموج العالى.

ويَكْسِرُ سُفْنَ اليّمِ ضَارِي دوابهِ

وتَظْفَرُ آسَادُ الشَّرى بالفَريسة

ويصطادُ بعضُ الطَّير بعضاً منَ الفضا

- YO1 -



ويَقنِصُ بعضُ الوَحشِ بَعضًا بِقَفْرَةِ وَيَقنِصُ بعضُ الوَحشِ بَعضًا بِقَفْرَةِ وَكُلُّ الَّذِي شَاهِ دُتُهُ فِعَلُ وَاحِدٍ

بمفرَدِهِ، لكنْ بِحُجْبِ الأكِنَّةِ

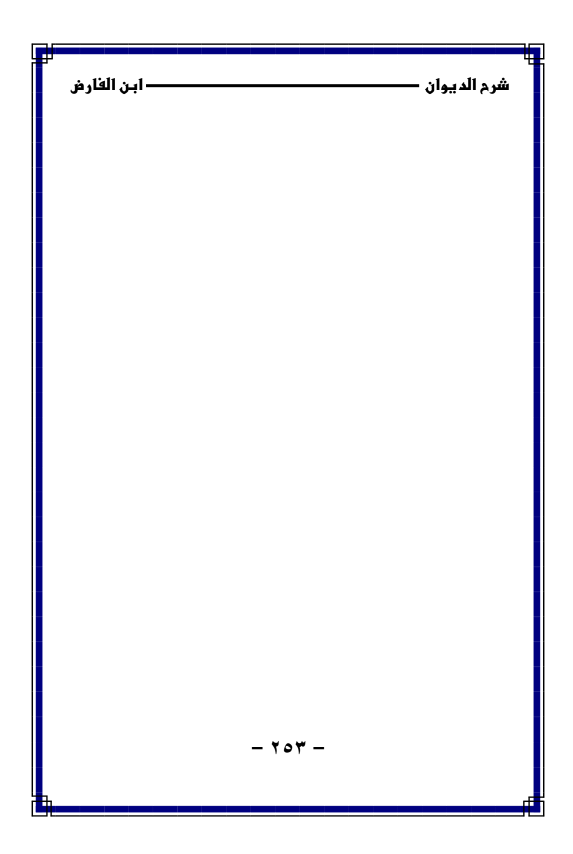
يعني أن الله تعالى هو الفاعل على الحقيقة ، وهذا الخلق كله ما هو إلا حجاب على صفة من صفاته .

إذا ما أزال السِّترَ لمْ تر غيرهُ

ولمْ يَبقَ ، بالأشكالِ ، إشكالُ ريبةِ

فإذا ارتفعت هذه الحجب والستائر والأسباب ، رأيت الله تعالى ، بغير شك ولا إشكال . وذهابما بالفناء عنها .













- YOE -





شرح الديوان ————ابن الفارض

# الزائنة الصغري المنافقة المسني المنافقة المناف

١- نعم بالصَّبا قلبي صبا لأحِبتي ،

فيا حبذا ذاك الشّندى حينَ هبّتِ

٢ - أروم ، وقد طال المدى ، منكِ نظرةً

وكمْ منْ دماءِ ، دونَ مَرْمايَ ، طلّتِ

٣- فلمْ أرَ مشلي عاشِقاً ، ذا صَبابَةٍ

ولا مشلها مَعشوقةً ، ذاتَ بهجة

٤ - هيَ البدرُ أوصافاً ، وذاتي سَماؤها

سَمَتْ بي إليها همَّتي ، حينَ هـمَّتِ

**– ۲00 –** 



٥- أخذتم فؤداي ، وهو بعضي ، فما الَّذي

يَضُرُّكُمُ أَنْ تتبعوهُ بجُملتي؟

٦- وجَدتُ بكمْ وجْداً ، قُوىَ كلِّ عاشق

لو احتملت من عبئهِ البعض ، كلَّتِ

٧- وعُدتُ بما لمْ يُسبْق منِّي مَوْضِعاً

لِضُـرِّ ، لعُـوَّادي حُضوري كغيبتي

٨ - كأنّي هِـالألُ الشَّـكِّ ، لـوْلا تــأوّهي

خَفِيتُ ، فلمْ تُهْدَ العُيونُ لرُؤيتي

٩ - وجنَّبني حُبِّيكِ وَصْلَ مُعاشِرى

وحَبَّبَنى ، ما عشت قطع عَشيرتى

• ١ - وأبعَدَني ، عنْ أَرْبُعي ، بُعدُ أَربع

شبابی ، وعقلی ، وارتیاحی ، وصِحَّتی

١١- تذكِّرُني العَهْدَ القديمَ ، لأنَّها

حَدِيثةُ عَهْدِ منْ أُهَيْل مَوَدَّتى

١٢ - تُتِيب ألمَنايا إذْ تُبيخ ليَ المُني

وذاكَ رَحيصٌ مُنيتي بمَنيَّتي

- 707 -

٣١ - وما غَدَرَتْ في الحُبِّ أَنْ هَـدَرَتْ دَمـي

بشرع الهوى ، لكنْ وَفتْ إذْ توَفَّتِ

٤ ١ - متى أَوْعَدَتْ أَوْلَتْ ، وإنْ وَعدتْ لَوَتْ

وإن أقسمتْ ، لا تُبرئ السُّقْمَ بَرَّتِ

٥١ - وإنْ عَرضَتْ أُطْرِقْ حَياءً وهَيبَـةً

وإنْ أَعْرَضَتْ أُشْفِقْ ، فلم أَتَلَفَّتِ

١٦ - ولوْ لمْ يَزُرْنِي طيفُها ، نحوَ مَضْجَعي

قضيتُ ، ولم أسطِعْ أراها بمُقلتى

١٧ - وكُنتُ أَرَى أنَّ التعشُّقَ مِنْحَـةٌ

لقلبي ، فما إنْ كانَ ، إلاَّ لِمِحْنتي

١٨ - مُنعَّمَةً أَحْشَايَ كَانَتْ قُبَيْلَ مَا

دَعَتها لِتشقى بالغرام ، فلبَّتِ

١٩ – فلا عادَ لي ذاكَ النَّعيمُ ، ولا أرى

منَ العيش ، إلاَّ أنْ أعيشَ بشقوتي

٠ ٢ - فجسمى وقلبى ، مستحيلٌ ووَاجبٌ

وخدِّيَ مندوبٌ لجائنزِ عَبْرتي

- YOY -



٢١ - وقالوا : جَرَتْ حُمْراً دُمُوعُكَ ، قلتُ : عنْ

أمورٍ جَرَتْ ، في كَثرةِ الشُّوقِ ، قَلَّتِ

٢٢ - نحَرتُ لضيفِ الطَّيفِ ، في جَـفنيَ الكرى

قِـرًى فجَـرى دَمْـعي دَماً فوقَ وَجْنتي

٣٧ - ولما توافينا ، عِشاءً ، وضمَّنا

سَوَاءُ سبيلَىْ ذي طُوىً ، والشَّنِيَّةِ

٢٢ - ومَنَّتْ ، وما ضَنَّتْ عليَّ بوقفةِ

تُعادِلُ عندي ، بالمُعَرَّفِ وَقفتى

٥٧ - عَتبتُ فلمْ تُعتب ، كأنْ لمْ يكنْ لِقيَ

وما كانَ إلا أنْ أشرتُ وأوْمَتِ

٢٦ - أيا كعبة الحُسن ، الَّتي ، لِجمالِها

قلوبُ أولي الألبابِ ، لبَّتْ وحَجَّتِ

٢٧ - فلا تحسبي أنِّي فنيتُ ، منَ الضَّني

بغيركِ ، بل فيكِ الصَّبابةُ أبلتِ

٢٨ - فلي ، بَعْدَ أوطاني ، سكونٌ إلى الفلا

وبالوَحش أُنسى إِذْ منَ الإنس وَحْشتى

- YON -

٢٩ - وبانت ، فأمَّا حسنُ صبري فخانني

وأمَّا جُـفُوني بالبكاءِ فَـوَفَّتِ

• ٣- وقد كانَ عندي وَصْلُها دونَ مطلبي

فعادَ تمنى الهَجر ، في القربِ ، قُرْبَتي

٣١ - غرامي أقِمْ ، صبري انصرهْ ، دمعي انسجمْ

عدوي انتقم ، دهري احتكم ، حاسدي اشمتِ



المنافق المنا

١- نعم بالصَّبا قلبي صبا لأحبتي،

فيا حبذا ذاك الشّندى حينَ هبّت

الصبا: ريح طيبة ، تحبها العرب . ونعم : جواب سؤال .

كأنهم سألوا هذا المحب: أصبا قلبك ، فأجاب: نعم ، وذلك بسبب اتصال الصبا بجسمي ، وهي كناية عن النفخة الإلهية في الإنسان

(وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي فَقَعُوا لَهُ سَكِجِدِينَ ﴾ [الحجر: ٢٩: ص: ٧٢] . فهو حن ومال إليها ، لأنها روح محبوبة .

فيا حبذا ما تنقله إليه هذه الربح ، من العلوم اللدنية ، والمعارف الإلهية .

- YO9 -



٢ - أروم ، وقد طالَ المدَى ، منكِ نظرةً

وكمْ منْ دماءِ ، دونَ مَرْمايَ ، طلَّتِ

أتمنى منكِ نظرة ، وقد طال العهد بيني وبين تمنيها ، ولكن كيف الوصول إليها ، وقد هُدرت قبل الوصول إليها دماء كثيرة ، ولم يصلوا إلى مرادهم إما لبعد الطريق ، ومن وصل منهم رشقته بسهام البلايا والمصائب والرزايا ومن صبر منهم ، قطعته بقواطع الظنون .

٣- فلمْ أرَ مشلى عاشِقاً ، ذا صبابَةٍ

ولا مشلها مَعشوقةً ، ذاتَ بهجةِ

العشق هو افراط المحبة ، فلم أرى مثلي صاحب صبابة ، لأن عشقي حقيقي ، وعشق العشاق غيري مجازي ، فهم يعشقون الصور ، وأنا أعشق المصور ، ولم أر مثل ممال محبوبتي ، لأن الحسن كله لها ، وكل الجمال منها ﴿ إِن الله جميل يحب الجمال ﴾ . رواه مسلم .

٤ - هي البدرُ أوصافاً ، وذاتي سَماؤها

سَمَتْ بي إليها همَّتي ، حينَ هـمَّتِ

هي البدر التام في الظهور بالنور والعلو والإرتفاع ﴿ إنكم سترون ربكم

**– ۲7.** –



كما ترون البدر ، هل تضامون في رؤيته ﴾ .

وفي رواية : ﴿ كما ترون الشمس ﴾ .

يا طلعة الشمس أو يا طلة القمر تختال في حلل الأشباح والصور وفداتي سماؤها: ﴿ ووسعني قلب عبدي المؤمن ﴾ . وهو وسع معرفة ، لا وسع إحاطة . وقد رفعتني إلى هذا البدر ، بحيث صرت سماء له ، همتى ، حين عزمت على الترقى إلى المراتب العلية .

٥- أخذتمْ فؤداي ، وهوَ بعضي ، فما الَّذي

يَضُرُّكُمُ أَنْ تتبعوهُ بجُملتي؟

قال ضِيْلَةٍ، في لاميتــه:

أخذتمْ فؤداي ، وهو بعضي ، فما الَّذي

يَضُرُّكمُ لوكان عندكم الكل

وما ألطف من قال وأجاد:

ولي في الحجاز وديعة خلفتها أودعتها يـوم الوداع مودعي وأظنها ، لا ، بل يـقيـني أنها قلبي لأني لم أجد قلبي معي -- وجَدتُ بـكمْ وجْـداً ، قُـوى كلِّ عاشـق

لو احتمات منْ عبئهِ البعض ، كلَّتِ

**- ۲71 -**



وجدت بكم في المحبة وجداً شديداً ، بحيث تضعف عن حمله بعضه جميع قوى المحبين .

## ٧- وعُدتُ بما لمْ يُسبْق منِّي مَوْضِعاً

### لِضُـرِّ ، لغُـوَّادي حُضوري كغيبتي

صرت بسبب هذا الفناء في الحب حضوري لمن جاء يعودني كغيبتي عنهم كما قال الشيخ في لاميته:

خفیت ضنا حتی لقد ضل عائدی وکیف تری العواد من لا له ظل ۸ کانی هِلالُ الشَّكِ ، لوْلا تاوَّهی

# خَفِيتُ ، فلمْ تُهْدَ العُيونُ لرُؤيتي

هلال الشك: هو الهلال الذي يتحدث الناس برؤيته ، ولم تثبت رؤيته يقول أنه عند نفسه بمنزلة هلال الشك ، لأن رؤيتي لم تثبت عندي ، لأن المرئي عندي هو الوجود الحق المطلق ، فالوجود كله لله تعالى ، لا لنفسه ، فلولا تألمه وتوجعه من نسبة الوجود إليه ، عند قيامه بالتكاليف الشرعية التي لابد لها من فاعل تصدر منه عن قصد ونية ، لم تريي عيون الناس ، ولم يتبين حتى لنفسه ، وإنما تراه العيون معتوها محنوناً ، لا يوثق بكلامه .

- 777 -



٩ - وجنَّبني حُبِّيكِ وَصْلَ مُعاشِرى

وحَبَّبَني ، ما عشت قطع عَشيرتي

حبيك : يعني حبي إيـاكِ

وإذا تجنب من يعاشره بسبب اشتغال قلبه بمحبتها ، فكيف لا يتجنب مواصلة غير المعاشر له ، وهو مقام العزلة والتجرد عن الأغيار ، وهو من أحوال السالكين الأخيار في ابتداء الطريق .

• ١ - وأبعَدَني ، عنْ أَرْبُعي ، بُعدُ أَربعِ

شبابي ، وعقلي ، وارتياحي ، وصِحَّتي

الأربع : جمع ربع ، وهي الدار .

فحبك أولاً أبعدني عن شبابي ، فأصبحت كهلاً قبل الأوان ، وعن عقلي وارتياحي ، وصحتي ، فجننت بكِ ، وذهبت راحتي وصحتي . فتبدلت كل عاداتي حباً لكِ .

١١ – تذكِّرُني العَهْدَ القديمَ ، لأنَّها

حَدِيثةُ عَهْدٍ منْ أُهَيْلِ مَوَدَّتي

العهد القديم هو أحد الميثاق ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ العهد القديم هو أحد الميثاق ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكُمْ مَا الْعَافِ ١٧٢٠ } .

- 777 -



لأن الروح من عالم الأمر ، فتحن إلى هذا العالم الذي جاءت منه .

١٢ – تُتِيئُ المَنايا إذْ تُبيئُ ليَ المُنى

وذاكَ رَحيصٌ مُنيتي بمَنيَّتي

وما أحسن قوله في تائيتــه الكبرى

هو الحبُ إن لم تقض لم تقض مأرباً

من الحِبِّ فاختر ذاك أو خلِّ خُـلَّتي

فمن أراد مناه منها ، فلابد أن يتهيأ للمنايا ، من مخالفة النفس ،

وتحمل أذى الخلق ، وكثرة المجاهدات .

١٣ - وما غَدَرَتْ في الحُبِّ أَنْ هَـدَرَتْ دَمي بشرع الهوى ، لكنْ وَفتْ إذْ توَفَّتِ

فهدرها دمي لم يكن غدراً ، ولكن كان وفاء منها بشرطها .

ويا أحسن قوله في قصيدته اليائية:

كم قتيل من قبيل ماله قود في حبنا من كل حي

لأن الله تعالى ، وهو المحبوب الحقيقي ، يأبي إلا انفراده في حضرته ، التي هي الوجود ، فليس هناك من يزاحمه في جماله وجلاله ، فلابد من

- YTE -



شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

أن يقتل محبة بسيف الفناء ، ثم يحيه به .

# ١٤ - متى أَوْعَدَتْ أَوْلَتْ ، وإِنْ وَعدتْ لَوَتْ

وإن أقسمتْ ، لا تُبرئ السُّقْمَ بَرَّتِ

إبعادها بالهجر معجل ، ووعدها بالوصل ممطول ، وحلفها على عدم شفاء سقم محبها قسم صادق لا خلف فيه .

ومعنى وإن أقسمت : هو تأكيد ابتلائه كما قال ( وَلَنَبْلُونَكُمْ ) .

٥١ - وإنْ عَـرَضَتْ أُطْرِقْ حَيـاءً وهَـيبَـةً
 ١٠٠ أَعْـرَةُ وَهَـيبَـةً

وإنْ أَعْرَضَتْ أُشْفِقْ ، فلم أَتَلَفَّتِ

قال ﷺ: ﴿ إِذَا تَجلَّى الله تعالى لشئ ، خشع له ﴾ . رواه الحاكم وصححه ، وأحمد والنسائي وابن ماجه وابن خزيمة وصححه .

وإن زال ذلك التجلي ، فإن آثاره ما زالت معارفاً في القلب ، وأنواراً في الروح ، وأدباً في الفعل ، فلا التفات لغيرها ، إجلالاً وتعظيماً واحتراماً .

- 770 -

١٦- ولوْ لَمْ يَـزُرْنِي طيفُها ، نحوَ مَضْجَعي قضيتُ ، ولَمْ أسطِعْ أراها بمُقلتى

الطيف : مجئ الخيال في النوم . والمضجع : مكان النوم .

قضيت : يعني : مت .

والمقلة: هي مقلة العين ، التي تجمع السواد والبياض .

رؤية الله تعالى لا تكون إلا في عالم الخيال والمعنى ، وهي هجومية ، يعني لا تستجلب بحيلة من الحيل ، ولا بعبادة من العبادات ، ولكن الله تعالى يتنزل على من يشاء من عباده ، وإن لم يزر هو فلا يستطيع أحد أن يستنزل تلك التجليات القدسية ، والمواهب اللدنية . قال ن يستنزل تلك التجليات القدسية ، والمواهب اللدنية . قال وصححه والطبراني وأبو داود وابن ماجه وابن حزيمة والضياء .

# ١٧ - وكُنتُ أَرَى أنَّ التعشُّقَ مِنْحَـةٌ

لقلبي، فما إنْ كانَ ، إلاَّ لِمِحْنتي

وكنت أعتقد أن العشق هبة من الله لقلبي ، حتى رمتني سهام الحب الإلهية . وسهام حبه ونظراته للعبد ، ما هي إلا بلايا ومصائب

**- 777 -**



واختبارات جسام ، يختبر الله تعالى بها صدق أهل المحبة ، ويميز بها بين الصادقين ، والمدعين .

# ١٨ - مُنعَّمَةً أَحْشَايَ كَانَتْ قُبَيْلَ مَا

دَعَتها لِتشقي بالغرام ، فلبَّتِ

الأحشاء: جمع حشي ، وهي ما انضمت عليه الضلوع .

يقول أنه كان منعماً ، مستريحاً براحة الغفلة والجهل ، متلذذاً في الدنيا بيسير العبادة ، وذلك قبل أن يدعوه داعي الجمال ، ويناديه نداء الحسن ، وتنكشف له تجليات المحبوب . فلا رقاد ، ولا راحة . بل فكر وألم ، وقلب هائم ، وحسد مضنى . فوإن شقى حسده ، فقد سعدت روحه .

# ١٩ - فلا عادَ لي ذاكَ النَّعيمُ ، ولا أرى

منَ العيشِ ، إلاَّ أنْ أعيشَ بشقوتي

ما أقاسيه وأكابده من البلاء ، في هذا الحب الرباني ، قد اخترته على نعيم الغفلة ، والجهل بالله ، واللذائذ الفانية .

• ٢ - فجسْمي وقلبي ، مستحيلٌ ووَاجبٌ

**- YTY -**



# وخدِّيَ مندوبٌ لجائن عَبْرتي

أما جسمى ، فقد استحال ، واضمحل ، وانمحق ، لفنائه في التجلى .

أما قلبي ، فواجب ، أي خافق ، شديدة خفقاته لهذا التجلي .

أما الخدود ، فذات ندوب .

والندب هو أثر الجروح على الجلد ، يعني أن خده مجروح بكثرة سيلان دموعه ، وبكائه .

٢١ - وقالوا : جَرَتْ حُمْراً دُمُوعُكَ ، قلتُ : عنْ

أمورٍ جَرَتْ ، في كَثرةِ الشُّوقِ ، قَلَّتِ

٢٢ - نحَرتُ لضيفِ الطَّيفِ ، في جَفنيَ الكرى

# قِـرًى فجَـرى دَمْـعى دَماً فوقَ وَجْنتى

قال أحبته: لم جرت دموعك ممزوجة بالدم ؟ فقلت: هذا من جراء أمور كثيرة جرت لي في طريق المحبة ، كالصد ، والهجران ، ومكابدة السهر ، وغيرها كثير . إلا أنها على كثرتها ، تعد قليلة بالنسبة إلى كثرة شوقى لكم .

ومن هذه الأمور أني قد ذبحت النوم في جفني لما زارين حيال محبوبي ،

- YTX -



وهو شهود الحق ، فهذا الدم فوق حدي من ذلك السهر والبكاء .

٢٣ - ولما توافينا ، عِشاءً ، وضمَّنا

سَوَاءُ سبيلَيْ ذي طُوىً ، والشَّنِيَّةِ

يعني ولما أجننا الليل ، تلاقينا في مكان وسط ، بين وادٍ معروف قرب مكة ، والثنية موضع آخر .

٢٢ - ومَنَّتْ ، وما ضَنَّتْ علىَّ بوقفةٍ

تُعادِلُ عندي ، بالمُعَرَّفِ وَقفتى

وتفضلت عليَّ ، وما بخلت ، بوقفة ، تعادل عندي موقف عرفات .

٥٧- عَتبتُ فلمْ تُعتِبْ ، كأنْ لمْ يكنْ لِقيَ

وما كانَ إلاَّ أنْ أشرتُ وأوْمَــتِ

فلما وقفت معها ، وصفت لها ما أجد من الضنى ، ولكنها لم ترض مني بذلك . فما كان إلا أن أشرت مصرحاً إليها بذلي وافتقاري ، فأومأت هي ، إما بالكف ، أو العين ، أو الحاجب ، بعدم قبوله .

**- 779 -**



وذلك أن جميع أفعاله هذه تدل على أنه ما زال ناظراً إلى نفسه وحاله ، لا إلى جمال محبوبه ، إذ من نظر إلى جمال محبوبه شغله ذلك عن كل محنة .

٢٦ - أيا كعبة الحُسن ، الَّتي ، لِجمالِها

قلوبُ أولى الألبابِ ، لبَّتْ وحَجَّتِ

الخطاب هنا للحضرة الإلهية.

٧٧ - فلا تحسبي أنِّي فنيتُ ، منَ الضَّنى بغيركِ ، بل فيكِ الصَّبابةُ أبلتِ

فحبي لكِ ، وصدكِ عني ، هو محصلة بلائي .

٢٨ فلي ، بَعْدَ أوطاني ، سكونٌ إلى الفلا
 وبالوَحشِ أُنسي إِذْ منَ الإنس وَحْشتي

فصار يجد راحته بعيداً عن العذال ، في الفيافي والصحارى ، ويأنس إلى الوحوش في القفار .

٢٩ - وبانت ، فأمَّا حسنُ صبري فخانني

**- ۲۷.** -



#### شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

# وأمَّا جُـفُوني بالبكاءِ فَـوَفَّتِ

وذلك حين يرد إلى نفسه ، وتسدل الحجب بينه ، وبين حبيبته .

بانت: يعني فارقت.

## • ٣- وقدْ كانَ عندي وَصْلُها دونَ مطلبي

# فعادَ تمنى الهَجرِ ، في القربِ ، قُرْبَتي

كان يريد فوق وصل محبوبته ، وزيادة عليه ، فلما رأى قطرة من جمالها ، وصب عليه من البلاء بذلك ، من الوصل والهجر ، والصد والقطع ، وكابد ما كابده في هذا الطريق ، فعاد يتمنى هجرها ، كما كان يتمنى وصلها .

# ٣١– غرامي أقِمْ ، صبري انصرمْ ، دمعي انسجمْ

عدوّي انتقمْ ، دهري احتكمْ ، حاسدي اشمتِ

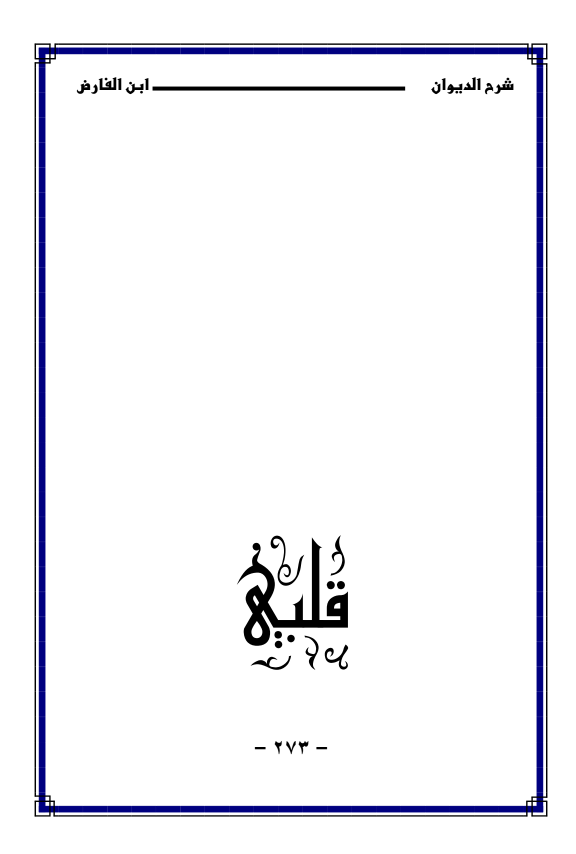
يا غرامي كن لي ملازماً ، ويا صبري على أحبتي انقطع ، ويا دمعي انسكب على بعدهم ، ويا عدوي انتقم مني على قدر طاقتك ، ويا دهر امض في أحكامك عليَّ من خير أو شر ، ونفع أو ضر ، ويا حاسدي اشمت بي ، فرغم كل ذلك ، فلن ارجع عن طريق الحب ، ولن ابرح

- TV1 -

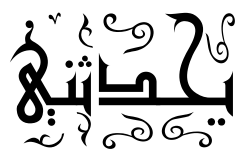


# شرح الديوان التائية الكبرى (نظم السلوك) 🕳 وفي بعض الروايات : عدوّي احتكمْ ، دهري انتقمْ .









# عَنْ اللَّهُ اللَّ

١ - قلبي يُحَدِّثُني بأنّك مُتْلِفي

روحي فِداكَ ، عرَفْتَ أَمْ لَمْ تَعرِفِ

٢ - ما لي سوَى روحي ، وباذِلُ نَفسِهِ

في حُبِّ مَنْ يَهْـوَاهُ ، ليسَ بمُسرفِ

٣ - فلَئِنْ رَضِيْتَ بها ، فقدْ أسعَفْتني

- YV£ -



شرح الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

يا خَيبَةَ المَسْعي ، إذا لمْ تُسْعِفِ!!

٤ - يا مانِعي طيبَ المَنامِ ، ومانِحي

ثوبَ السِّقامِ بِهِ ووَجْدي المُتْلِفِ

٥- فالوَجْدُ باقٍ ، والوصالُ مُماطِلي

والصَّبـرُ فـانٍ ، والَّلـقـاءُ مُسَـوِّفـى

٦- فالمَطْلُ مِنكَ لَدَيَّ ، إِنْ عِزَّ الوَفَا

يَحْلُو كَوَصْلٍ مِنْ حَسِيبٍ مُسْعِفِ

٧- يا أهْل وُدِّي !! أنتم أمَلي ، ومَنْ

ناداكُم يا أهْلَ وُدِّي قَدْ كُفي

٨- عُـودوا لِما كُـنتمْ عليـهِ مِنَ الوَف

كَرَماً ، فإنِّي ذلِكَ الخِلُّ الوَفي

٩ - وحياتِكُمْ وحياتِكُمْ ، قسَماً ، وفي

عُمري ، بغيرِ حياتِكُمْ ، لمْ أَحْلِفِ

٠١- لوْ أَنَّ رُوحي في يَدي ووَهَبْتُها

- TV0 -

لِمُبشِّري بقدومِكم ، لمْ أنصِفِ

١١- لا تحسَبوني ، في الهوى ، مُتَصَنِّعاً

كَلَفِي بِكُمْ خُلُقٌ بِغِيرٍ تَكَلُّفِ

١٢- أخفَيتُ خُبَّكمُ ، فأخفاني أسيَّ

حتَّى ، لعَمري ، كِدتُ عنِّى أختَفى

١٣- أنتَ القَتيلُ بأيِّ مَنْ أَحْبَبْتَــهُ

فاختر لِنفسِكَ في الهوى مَنْ تصطفي

١٤ - فإنِ اكتَفى غيري بطيفِ خيالِهِ

فأنا الَّذي ، بوصَالِهِ لا أَكْتَفي

٥١- وَقْفاً عليهِ مَحبَّتي ، ولِمِحْنتي

بأقل مِنْ تَلَفى بهِ ، لا أشتفي

١٦ - وهَـواهُ ، وهْوَ أَلِيَّتِي ، وكَفَى بهِ

قَسَماً ، أكادُ أُجِلُّهُ كالمُصْحَفِ

**- ۲۷7 -**



١٧- لوْ قالَ تِيهاً: قِفْ على جَمْرِ الغَضا

لَوَقَفْتُ مُمْتَثِلاً ، ولمْ أَتَوَقَّفِ

١٨ – أَوْ كَانَ مَنْ يَرْضَى بِحَدِّي ، مَوْطِئاً

لَوَضَعْتُهُ أَرْضاً ، ولمْ أَسْتَنْكِفِ

١٩ - مِنِّي لَهُ ذُلُّ الخَضُوعِ ، ومنه لي

عِنُّ المَنُوع ، وقوَّةُ المُستَضْعِفِ

• ٢ - لوْ أَسمَعوا يَعقُوبَ ذِكْرَ مَلاحَةِ

في وَجْهِهِ ، نَسِيَ الجَمالَ اليوسُفي

٢١ - كلُّ البُدور ، إذا تجَلَّى مُقْبِلاً

تَصْبُو إليهِ ، وكلُّ قَدٌّ أَهْيَفِ

٢٢ - إِنْ قُلْتُ : عِندي فيكَ كُلُّ صَبابةٍ

قَالَ : المَلاحةُ لي ، وكلُّ الحُسن في

٢٣- كَـمُلَتْ مَحَاسِنُـهُ ، فلوْ أهْدَى السَّنا

**- ۲۷۷ -**



للبَدرِ ، عِندَ تَمامِهِ ، لم يُخسَفِ

٢٢ - وعلى تَفَنُّنِ وَاصِفِيهِ بِحُسْنِهِ

يَفْنَى الزَّمانُ ، وفيهِ ما لمْ يُؤْصَفِ

١ - قلبي يُحَدَّثُني بأنَّكُ مُتْلِفَي

روحي فِداكَ ، عرَفْتَ أَمْ لَمْ تَعرِفِ

والقلب إذا حدث ، صدق. فحديث القلب دوماً ، حديث رباني .

**- ۲۷۸ -**



و متلفي : يعني مهلكي . إن كان في فنائي ظهورك ، فروحي فداك . وفي المواقف : ﴿ خلقتك لأظهر ، لا لتظهر ﴾ .

فعندما خرجت عن وجودي ، الذي كنت أدعي أنه وجودي ، فإذا هو وجودك ، لا وجودي ، وإذا أنت الوجود كله .

وإذا اتصل وجودك بوجوده ، تمتعت ذاتك بشهوده .

ولما كان الله تعالى له مرتبة الغيب والشهادة ، ومرتبة الباطن والظاهر ، والأول والآخر ، والرافع والخافض ، والتنزه والتنزل ، أشار إلى ذلك بقوله عرفت أم لم تعرف .

فأنا فانِ في الله ، ظاهر به في كل هذه المراتب .

أي ليس لي إلا روحي ، لأني مت عن الجسد ، بمقتضى الفناء المطلق إن قلت ، يا روحي ، لسبوحي يقول لي ، بل أنت ، يا روحي ٣ - فلئِنْ رَضِيْتَ بها ، فقدْ أسعَفْتَنى

**- ۲۷9 -**



يا خَيبَةَ المَسْعي ، إذا لمْ تُسْعِفِ!!

فإن قبلتها ، وهي روحك أصلاً ، فقد أفنيتني عن مرادي . وإن لم ترض برفع نسب روحي إليك ، فأنا ما أندب إلا حظي السئ .

٤ - يا مانِعي طيبَ المَنامِ ، ومانِحي

ثوبَ السِّقامِ بِهِ ووَجْدِي المُتْلِفِ

المانع خلاف المانع.

يا مانعي : أي في الحال والإستقبال . فهذا شرط في اسم الفاعل ، أن يكون بمعنى الحال والإستقبال .

والسقام: يعنى الأمراض. والوجد: هو شدة الحب.

٥ – فالوَجْـدُ باقِ ، والوصـالُ مُـماطِلي

والصَّبـرُ فـانِ ، والَّلـقـاءُ مُسَـوِّفـي

الوجد: ما يجده المحب من شدائد المحبة.

وباق : يعني ملازم ، لا ينفك عني ، ولا يزول . وذلك من أجل أن وصلي بمحبوبي معدوم .

- TA - -



ومُسَوِّفي: يعني مؤجل.

٦- فالمَطْلُ مِنكَ لَدَيَّ ، إِنْ عَزَّ الوَفَ

يَحْلُو كَوَصْلٍ مِنْ حَسِيبٍ مُسْعِفِ

يقول لمحبوبته : عديني وأمطلي ، فهذا الوعد يحلو لي ، كأنك وصلتني .

٧- يا أهْل وُدِّي !! أنتم أمَلي ، ومَنْ

ناداكُمُ يا أَهْلَ وُدِّي قَدْ كُفي

ياأهل محبتي ، أنتم رجائي ومطلوبي ، وكل من ناداكم ، واستند إليكم ، فقد كفيتموه جميع المهمات .

# ٨- عُـودوا لِما كُـنتمْ عليـهِ مِنَ الوَفـا

كَرَماً ، فإنِّي ذلِكَ الخِلُّ الوَفي

خطاب لأهل المحبة ، أن يعودوا إلى ما عودوه من كرم الوفاء ،إذا أنه مع طول البعاد على وفائه لهم .

يريد أن يرجع إلى علم الله ، كما كان قديماً في علم الله ، متلذذاً بالله ،

- TA1 -

لا بشئ زائد أو زائل.

# ٩ - وحياتِكُمْ وحياتِكُمْ ، قسَماً ، وفي

عُمري ، بغيرِ حياتِكُمْ ، لمْ أَحْلِفِ

فهو لم يقسم قط إلا بمحبوبه لفنائه فيه وعدم رؤية غيره حتى يقسم به .

# ٠١- لَوْ أَنَّ رُوحي في يَدي ووَهَبْتُها

لِمُبشِّري بقدومِكمْ ، لمْ أنصِفِ

فلو كنت أملك روحي تصرفاً ، لأعطيتها هدية لمن يبشرني بقدومكم . أي لمن يبشرني بتجليكم الأقدس الأكبر عليَّ ، تجلياً يأخذني عن نفسي وعن كلى ، ومع ذلك لم أكن لأوفيه حقه بإعطائه روحى .

# ١١- لا تحسَبوني ، في الهوى ، مُتَصَنِّعاً

كَلَفِي بِكُمْ خُلُقٌ بِغِيرِ تَكَلُّفِ

لا تحسبوني بما قلته من إعطائي روحي لمبشري بقدومكم متكلفاً ، أو مدعياً ، مبالغة في المحبة ، بل هي دعوى صادقة بغير زيادة ولا نقصان .

١٢- أخفَيتُ حُبَّكمُ ، فأخفاني أسيَّ



شرح الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

حتَّى ، لعَمري ، كِدتُ عنِّي أَختَفي

إخفاء الحب من قوانين المحبين ، فيحرم إظهار الحب ، أو البوح بالغرام .

بالسر إن باحوا تباح دماؤهم وكذا دماء العاشقين تباح

يقول: أخفيت حبي وكتمته ، حتى صرت من السقم خافياً عن العيون ، وكدت عني أختفى . هو الفناء في أوله .

١٣- أنتَ القَتيلُ بأيِّ مَنْ أَحْبَبْتَــهُ

فاخترْ لِنفسِكَ في الهوى ، مَنْ تصطفى

ولما كان القتل في سبيل المحبوب من لزوميات المحبة ، فليختر المحب لنفسه حبيباً يصلح لأن يفديه بنفسه . ولكن ليس الحب اختياراً بل قدر واقع .

٤ ١ - فإنِ اكتفى غيري بطيفِ خيالِهِ

فأنا الَّذي، بوصَالِهِ لا أَكْتَفي

بيت يشير إلى علو همة قائله.

فإن اكتفى العارفون ببعض التجليات الأسمائية والصفاتية ، فأنا لا أكتفي إلا إذا وصلت إلى التجليات الذاتية فناءً ، ثم بقاءً بالله تعالى .

**- ۲۸۳ -**



وصدق من قال:

بخيالكم إن كان غيري يكتفي فأنا الذي لا أكتفى بوصاله

٥١- وَقُفاً عليهِ مَحبَّتي ، ولِمِحْنتي

بأقلِّ مِنْ تَلَفى بهِ ، لا أشتفي

يقول : حبست نفسي على محبته وقفاً ، ولا يرضيني إلا أن تملك نفسي فناءً فيه ، ولا يرضيني أقل من ذلك .

١٦ - وهَــواهُ ، وهْوَ أَلِـيَّـتي ، وكَفَى بهِ

قَسَماً ، أكادُ أُجِلُّهُ كالمُصْحَفِ

١٧- لوْ قالَ تِيهاً: قِفْ على جَمْر الغَضا

لَوَقَفْتُ مُمْتَثِلاً ، ولمْ أتَوَقّفِ

١٨- أَوْ كَانَ مَنْ يَرْضَى بِخِدِّي ، مَوْطِئاً

لَوَضَعْتُهُ أَرْضاً ، ولمْ أَسْتَنْكِفِ

- YA£ -



يقسم بموى محبوبه ، وهو عنده قسم جليل ، قديم ككلام الله تعالى ، أن محبوبه لو قال له ، خيلاءً وإدلالاً ، لا لسبب آخر ، ولا لحكمة عقلية : قف على الجمر المتقد ، الذي لا تنطفئ ناره ، لسارعت بالوقوف ممتثلاً أمره .

ولو كان يرضى بخدِّي موطئاً لنعاله ، لوضعت حدي أرضاً يمشي عليه ، فهذا نماية شرفي ، وغاية مقصدي ، وهو رضاه بأي ثمن .

# ١٩ - مِنِّي لَهُ ذُلُّ الخَضُوعِ ، ومنه لي

عِزُّ المَنُوع ، وقوَّةُ المُستَضْعِفِ

هذا حاله بعد غلبه الهوى ، وتمكن الجوى . فصفات العبودية : الذل ، والعجز ، والجهل ، والفقر ، يقابلها من الربوبية : العز ، والقوة ، والعلم ، والغنى .

• ٢ - لوْ أَسمَعُوا يَعقُوبَ ذِكْرَ مَلاحَةٍ

في وَجْهِهِ ، نَسِيَ الجَمالَ اليوسُفي

إذ أن الله تعالى ، هو الجمال المطلق ، وكل جمال من جماله .

٢١- كـالُ البُــدورِ ، إذا تجَـلَّى مُقْبِـلاً

- TAO -

# تَصْبُو إليهِ ، وكلُّ قَدٍّ أَهْيَفِ

القد: هو الخصر.

فمن جمال محبوبه ، أن البدور في السماء تميل إليه ، والبدور هنا كناية عن الكُمَّل من أهل الله ، كما أن جماله في خلقه يظهر ظهوراً واضحاً لا مراء فيه .

٢٢ - إِنْ قُلْتُ : عِندي فيكَ كُلُّ صَبابةٍ

قَالَ : المَلاحةُ لي ، وكلُّ الحُسن في

٢٣ - كَمُلَتْ مَحَاسِنُهُ ، فلوْ أهْدَى السَّنا

للبَدرِ ، عِندَ تَمامِهِ ، لم يُحسَفِ

السنا: الضوء والنور.

يقول: إن شرحت للحبيب ما عندي من الصبابة به ، وقلت له جميع الصبابة حاصلة عندي ، قال أنا مستحق لذلك ، لأن جميع الحسن والملاحة في . فمن ملك جميع الجمال ، تملّك قلوب الرجال .

فلو فرض أنه أهدى نوره إلى القمر وقت كماله ، لم يتطرق إليه الكسوف ، لأن نوره الذي أهداه يمنع ذلك .

**- ۲۸٦ -**





#### شرم الديوان الفارض

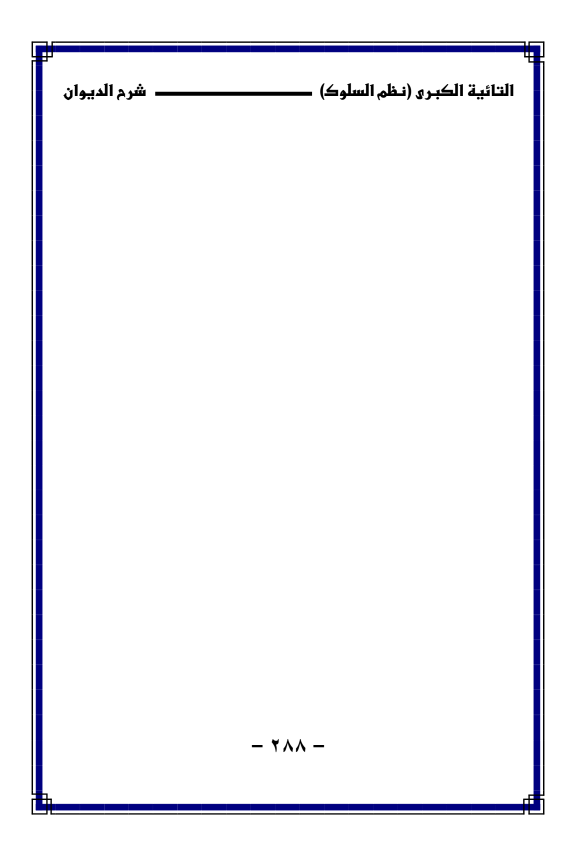
٢٢ - وعلى تَفَنُّنِ وَاصِفِيهِ بِحُسْنِهِ

يَفْنَى الزَّمانُ ، وفيهِ ما لمْ يُوْصَفِ

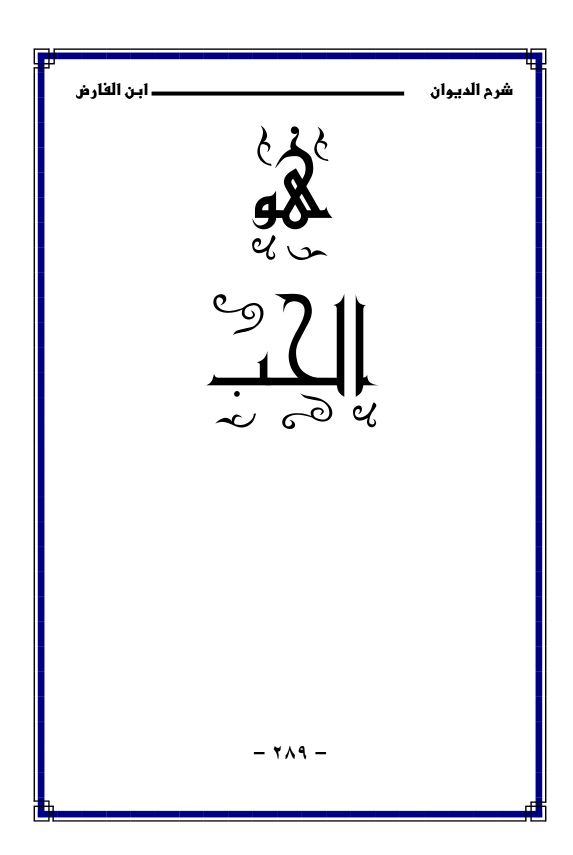
أي على تفنن القوم الذين وصفوا جمال هذا المحبوب ، فلم يستطيعوا حتى الآن أن يبلغوا غاية وصفه ، ولا أن يستغرقوا ما فيه من وافر الجمال ولو استمروا على ذلك إلى انتهاء الزمان .

**- YAY -**









## 2000

١ - هُوَ الحُبُّ ، فاسْلَمْ بالحشا ما الهوَى سَهْلُ

فما اخْتارَهُ مُضْنِّي بِهِ ، وله عَقْلُ

٢ - وعِـشْ خاليا ، فالحبُّ رَاحَتُـهُ عَناً

وأوَّلْك أَسْقْمٌ ، وآخِرُهُ قَتْلُ

٣- ولكِنْ لَـدَيَّ المـوتُ فيـه صَبَابَـةً

حياةٌ لمنْ أَهْوَى ، عَلَّى بها الفَضْلُ

٤- نَصَحْتُكَ علمًا بالَهـوى ، والذي أرى

مُخَالَفتي ، فاخْـتَر لنفسِك ما يَحْلُو

٥- فإنْ شِئْتَ أَنْ تَحْيا سَعِياً ، فَمُتْ به

شَهيدًا ، وإلاَّ فالغَرامُ له أهللُ

الم يمث في حُبِّهِ لم يعش به ،

ودونَ اجتِناءِ النَّحل ما جنتِ النَّحلُ

٧- تَمَسَّكْ بأذيالِ الهوَى ، واخلَع الحيا

وخَلِّ سَبِيلَ النَّاسكينَ ، وإنْ جَلُّوا

- Y9 · -



٨- وقُلْ لقتيل الحبِّ : وَفَيتَ حَقَّهُ ،

وللمدُّعي: هيهاتَ ما الكَحَـلُ الكُـحْلُ

٩- أحِبَّةَ قلبي ، والمَحَبَّةُ شافِعي

لدَيكمْ ، إذا شِئتُمْ بها اتَّصَلَ الحبلُ

١٠ عَسَى عَطْفَهُ مِنْكُمْ عَلَى بِنَظْرِةِ

فقد تَعِبَتْ بَينِي وبَينكُمُ الرُّسْلُ

١١- أحِبَّايَ أنتم ، أحْسَنَ الدَّهْرُ أَمْ أسَا

فكُونُوا كما شِئتُمْ ، أنا ذلك الخِلُ

١٧- إذا كانَ حَظِّي الَهِجْرُ منكُم ، ولم يَكُنْ

بعَادٌ ، فَذَاكَ الْهِجْرُ عِنْدي هُوَ الوَصْلُ

17 ومَا الصَّدُّ إلا السودُّ ، مالم يَكُنْ قِلَى

وأصْعَبُ شي غَيْرَ إعْراضِكُمْ سَهْلُ

١٤ - وتَعْذِيبُكُمْ عَلَدُبُ لَدَيَّ ، وجَوْرُكُم

عَلَّي ، بما يَقْضِي الَهوَى لَكُمُ ، عَــُدْلُ

٥١- أَخَذْتُمْ فُؤادِي ، وَهْوَ بَعْضِي ، فما الذي

يضرُّكُمُ لوكانَ عِنْدَكُمُ الكُلُّ

- Y91 -



١٦- فسُهديَ حَيٌّ ، في جُفوني ، مُخَـلَّـدٌ

ونَومي بها مَيتٌ ، ودمعي لـ هُ غُـسْلُ

١٧ - وماذا عسى عنِّي يُقالُ سِوى غَـدا

بنُعمِ ، لهُ شُغلٌ ، نعَمْ لي بها شُغلُ

١٨- وقالَ نِساءُ الحَيِّ : عَنَّا بذِكر مَنْ

جَـفانـا ، وبعدَ العـنِزّ لَـذَّ لهُ الـذلُّ

١٩ - إذا أنعَمَتْ نُعْمٌ على بنظرةٍ

فلا أسعدتْ سعدَى ولا أجملتْ جُملُ

• ٢ - وقدْ صَدِئتْ عَيني برُؤيةِ غَيرها

ولَسْمُ جُفُوني تُربَها للصَّدا يجلو

٢١ - وقدْ عَلِمُوا أنِّي قَتيلُ لِحاظِها

فإنَّ لها ، في كلِّ جارحَةٍ ، نَصْلُ

٢٢ – حَديثي قديمٌ في هواها ، وما لـهُ

كما عَلِمتْ ، بَعْدٌ ، وليسَ لها قبل

٣٧ - وما ليَ مِثْلُ في غَرامي بها ، كما

غَدَتْ فِتْنَةً في حُسنِها ، ما لها مِشلُ

**- 197 -**

شرح الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

٢٤ - حَرامٌ شِفا سُقْمى لديها ، رضيتُ ما

بهِ قسمَتْ لي في الهوَى ، ودمي حِلُ

٥٧ - فحالِي وإنْ ساءَتْ فقد حَسُنَتْ بها

وما حَطَّ قــدْرِي في هواهـــا بــه أَعْــلُو

٢٦ - خفيتُ ضنَّى ، حتى لقد ضلَّ عائدي

وكيفَ ترى العُوَّادُ من لا له ظِلَالُ

٢٧ - وما عَشَرَتْ عَينٌ على أثري ، ولمْ

تَدَعْ لَى رَسماً في الهوى الأعينُ النُّجلُ

٢٨ - ولى هِمَّةُ تَعلو ، إذا ما ذَكَرْتُها

وروحٌ بـذِكـراهـا ، إذا رَخُـصَـتْ ، تغـلُـو

٢٩ - جَرَى خُبُّها مَحِرَى دمي في مَفاصِلي

فأصْبَحَ لى ، عنْ كلِّ شُغل ، بها شغلُ

٣٠ فنافِسْ بِبَدْلِ النَّفْسِ فيها أَخَا الَهوَى

فإنْ قَبِلَتْهَا منكَ ، ياحَبَّذَا البَلْدُلُ

٣١ - فمَنْ لم يَجُدْ ، في حبِّ نُعْم ، بنَفْسِهِ

ولو جادَ بالدُّنيا ، إليه انْتَهَى البُحْلُ

- Y9W -



٣٢ - ولولا مراعاةُ الصِّيانةِ ، غَيْرةً ،

ولو كَثُـرُوا أهْـلُ الصَّـبابةِ ، أو قلُّـوا

٣٣ لقُلتُ لِعُشَّاقِ الملاحةِ: أقبلوا

إليها ، على رأيي ، وعَنْ غيرها وَلُـوا

٣٤ - وإنْ ذُكِرَتْ يـومًا ، فَحـرُوا لذكـرهَا

سُجودًا ، وإنْ لاحَتْ ، إلى وجْهَها ، صَلُّوا

٣٥ - وفي حُبِّها بعْتُ السَّعادةَ بالشَّقا

ضَلالاً ، وعَقْلَى عنْ هُداي ، بهِ عقل ضَلالاً ،

٣٦ - وقلتُ لِرُشْدِي والتَّنسُّكِ ، والتُّقي :

تَخَـلُّوا ، وما بَيْنِي وبينَ الَهـوَى خَـلُّوا

٣٧ - وأصبو إلى العذال ، حبا لذكرها

كأنهم ، ما بيننا في الهوى ، رسل

٣٨ فإنْ حَدَّثوا عَنها ، فَكُلِّي مسامِعٌ

وكُلِّي ، إِنْ حَدَّثْتُهُم ، أَلسُنٌ تَتْسلوا

٣٩ - تَحالَفَتِ الأقوالُ فينا ، تبايُناً

برَجْم ظُنونِ بَينَنا ، ما لها أصلُ

- Y9£ -



٤ - فشنَّعَ قومٌ بالوصالِ ، ولمْ تَصِلْ

وأرْجَفَ بالسِّلوانِ قَومٌ ، ولمْ أسل

١ ٤ - فما صَدَقَ التَّشنيعُ عنها ، لشِقْوتي

وقد كذبَتْ عنِّى الأراجيفُ والنَّقـلُ

٤٢ - وكيفَ أُرَجِّى وَصْلَ مَنْ لو تَصَوَّرَتْ

حِماها المُنى ، وَهْماً ، لضاقتْ بها السُّبلُ

٣٤ - وإنْ وعَدَتْ لمْ يلْحَق الفعلُ قولَهَا

وإنْ أَوْعَدتْ فالقولُ يَسْبِقُهُ الفِعْلُ

٤٤ - عِـديني بِوَصْل ، وامْطُلي بِنَجَازهِ ،

فعِندي ، إذا صَحَّ الهوَى ، حَسُنَ المطلُ

٥٤ – وما برحوا مَعنى أراهُمْ مَعي ، فإنْ

نـأوا صـورَةً ، في الذِّهـن قـامَ لهـمْ شكــلُ

٢٤- فهم نَصْبَ عيني ظاهِرًا حيثُما سَرَوْا

وهُمْ في فــؤادي ، باطِنــا ، أينما حَـلُوا

٤٧ - لهم أبدًا مِنتي حُنُوٌ ، وإنْ جَفَوْا

ولي أبَدا مَيْلٌ إليهم ، وإنْ مَلُوا

- Y90 -



# 

١ - هُوَ الحُبُّ ، فاسْلَمْ بالحشا ما الهوى سَهْلُ

فما اخْتارَهُ مُضْنَى بهِ ، وله عَقْلُ

أسلوب تعظيم ، لتعظيم مقام الحب ، وتمويله . فالله تعالى هو الحب ، والمحبوب ، والمحب .

وحيث علمت مرتبة هذا الحب العظيمة ، التي لا يكاد الذهن أن يتصورها ، فاسلم بحشاك ، وإلا احترق حشاك من شدة هواك .

فالحب منه تعالى ، له ، قال تعالى : (فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحَبِّمُ وَيُحِبُّونَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ على حولهم وقوتهم ، وأنه المائدة : ١٥٤ . فإتيانه بهم يدل على استيلائه على حولهم وقوتهم ، وأنه تعالى هو البادئ بالحب ، وهو المحتبي لمن يصلح لمحبته .

واسلم بالحشا كناية عن السلامة من جميع التعلقات الدنيوية ، والأخروية ، حتى يصلح للمحبة .

والعقل يقول أن الإنسان لابد وأن يبتعد عن كل ما يضره ، فمن اختار ضنى الحب وعذابه ، على راحة باله ، فهذا رجل فقد عقله .

وهي كناية عن أن الحب لا يكون بالعقل ، ولكن لابد أن يسجد العقل حتى تشرق أنوار الحب في الروح ، فالحب الصادق هو الذي لا عقل فيه وإنما تتنزل أنوار تحليات الجمال على أرواح المحبين ، فتذهب بعقولهم ، وتجذب أرواحهم إلى الله ، الذي هو وطنهم الحقيقى .

### ٢ - وعِـشْ خاليا ، فالحبُّ رَاحَتُـهُ عَناً

### وأوَّلُهُ سُقْمٌ ، وآخِرُهُ قَتْلُ

ينصحه أن يعيش خالي البال من الحب ، فراحة الحب عناء ، فكيف بعنائه ، فأوله مرض ، وآخره قتل في سبيل محبوبه . وهذا كناية عن المحاهدات التي يمر بها المحب في بدايته ، حتى يقتل نفسه ، ويصير فانياً في حبيبه .

### ٣- ولكِنْ لَدَيَّ الموتُ فيه صَبَابَةً

## حياةٌ لمنْ أَهْوَى ، عَلِّي بها الفَضْلُ

ولكن الموت في سبيل المحبوب ، هو عين الحياة ، فالله تعالى يأخذ منك حياة فانية ، ويعطيك ألف حياة باقية ، فله الفضل عليك بهذا الموت .



٤ - نَصَحْتُ ـ كَ علمًا بالَه وى ، والذي أرى

مُخَالَفتي ، فاخْـتَر لنفسِك ما يَحْلُـو

بذلت لك النصيحة ، لأجل علمي بالهوى ، وما ينشأ عنه من متاعب .

وهذه النصيحة على مقتضى ما عليه عامة الناس ، وأما رأيي أنا ، وعلى ما تقتضيه خصوصيتى ، هو مخالفة هذا الرأي .

فإن شئت فاتبع طريق السلامة ، وإن شئت سلكت سبيل الملامة .

٥- فإنْ شئت أنْ تَحْيا سَعِيدًا ، فَمُتْ به

شَهِيدًا ، وإلاَّ فالغَرامُ له أهْلُ

فالشهداء في سبيل الله لا يموتون ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبيل

اللَّهِ أَمُواتًّا بَلُ أَحْيَاكُم عِندَ رَبِّهِم يُرْزَقُونَ ﴾ [ال عمران : ١٦٩] ، وقال على الله

﴿ موتوا ، قبل أن تموتوا ﴾ .

وفي التائية الكبرى:

هوَ الحُبُّ ، إِنْ لَمْ تَقْضِ لَمْ تَقْضِ مأرباً

- Y9A -



مِنَ الحِبِّ ، فاخْترْ ذاكَ ، أو خَلِّ خُلَّتِي

والشهداء ثلاثة : أولها وأعلاها شهيد الحب الإلهي .

والثاني شهيد الدنيا والآخرة ، فلا يغسل ، ولا يصلى عليه في الدنيا ، ويشهد الله له في الآخرة .

والمرتبة الثالثة هو شهيد الآخرة ، فيغسل في الدنيا ، ويصلى عليه ، ويحسب في الآخرة من الشهداء ، وهو الغريق ، والحريق ، والمبظون ، والغريب ، وغيره .

٦- فمن لم يَمُتْ في حُبِّهِ ، لَمْ يَعِشْ بهِ ،
 ودُونَ اجْتِناءِ النَّحل ما جَنَت النَّحْلُ

فشرط قبول المحبين ، موت نفوسهم بالمحاهدات .

والإجتناء هو إحراج أقراص العسل من مواضعها .

فقبل أن تصل إلى العسل في خلاياه ، لابد أن يصيبك النحل بأذاه .

٧- تَمَسَّكْ بأذيالِ الهَوى ، واخْلَعِ الحَيا
 وخَلِّ سَبيلَ النَّاسِكينَ وإن جَلُّوا

لابد من قتل النفس في طريق المحبة ، وقتل النفس يستدعي عدم النظر

**- 499 -**



إلى مكانتها عند الخلق ، فلابد أن يلجأ المحبون إلى القيام ببعض المجاهدات ، التي تكون في ظاهرها مكروهة في الشرع ، وفي باطنها محبوبة ، حتى تذهب مكانته في عين الخلق ، فيموتون في نظره ، فلا يلاحظ حينها إلا نظر الله تعالى . وهذا قد يجر العلماء والعابدين الذين لا سلوك لهم في الطريق ، إلى الإنكار عليه ، فلا يلتفت إلى ذلك . فإن كان مشتهراً في مكان بالعلم ، ويشار إليه بذلك ، فإنه يتخفى بإظهار الجهل ، وعدم المعرفة ، حتى ينفض الناس من حوله ، ويخلو ذهنه وقلبه لله تعالى .

٨- وقُلْ لِقَتيلِ الحُبِّ : وقَيتَ حَقَّهُ

وللمُدَّعِي: مالْكَحَلُ الكُحْلُ

الكَحَل : الكحل المصنوع

والكُحْل: العيون الكحلاء طبيعة.

٩ - أحِبَّةَ قلبي ، والمَحَبَّةُ شافِعي

لدَيكمْ ، إذا شِئتُمْ بها اتَّصَلَ الحبلُ

أضاف الأحبة إلى قلبه ، لصدقه في محبتهم ، ولا وسيلة إلى قربكم ،

**- \* . . -**



والوصول إلى لقائكم ، إلا محبتي .

### ١٠ عسَى عَطفَةٌ منكمْ عَليَّ بنظرةٍ

فقدْ تَعِبَتْ بَيني وبَينكمُ الرُّسلُ

يترجى من محبوبه أن يحنو عليه بنظرة منه ، إليه ، يصلح بها ظاهره وباطنه ، وتنتعش بها روحه .

والرسل هنا ، هم الأنبياء والمرسلون من الله إلى الخلق ، لإصلاحهم على طبق الشريعة .

١١ - أحِبَّايَ أنتمْ ، أحسَنَ الدَّهرُ أمْ أسا

فكونوا كما شِئتمْ ، أنا ذلكَ الخِلُّ

أنتم أحبابي على كل حال ، لا أتحول عن محبتكم أبداً ، فمحبتي لكم محبولة على الشكر ، في السراء ، والضراء .

١٢ - إذا كانَ حَظِّي الهَجْرَ منكمْ ، ولمْ يكنْ

بِعادٌ ، فذاكَ الهجرُ عندي هوَ الوَصْلُ

إذا كان هجركم لي للتاديب ، ولم يكن لإبعادي عنكم ، وطردي ، فما

**- ٣•1 -**



هو إعراض ، بل هو إقبال واعتناء .

### ١٣ - وما الصَّدُّ إلاَّ الـؤدُّ ، ما لمْ يكنْ قِليَّ

## وأصْعَبُ شي غير إعراضِكمْ سَهلُ

إذا كان الصد ناشئاً عن الدلال ، دون الملال ، فهو من مطالب المحبين ، ومن مقاصد العاشقين . كما قال القائل : ويدل هجركم عَلَى أني خطرت ببالكم . وهو كناية عن قوله في : ﴿ إِذَا أَرَادُ الله بعبده الخير عجل له العقوبة في الدنيا ﴾ . رواه الترمذي والحاكم وأبو يعلى وابن عدي والطحاوي والبغوي . فهذا تأديب وإصلاح للعبد ، وإن كان في ظاهره صد وهجر . أما إذا كان الصد والإعراض ، عن بغض وكراهة للعبد ، كان وبالاً على العبد ، وعقاباً له . فأصعب البلايا سهل دون هذا الإعراض .

### ١٤ - وتعذيبُكمْ عَذبٌ لدَيَّ ، وجَوْرُكمْ

عليَّ ، بما يَقضي الهَـوَى لكُـمُ ، عَـدلُ

لكل شئ ظاهر ، وباطن . والظاهر عكس الباطن ، فإن عذب المحبوب حبيبه ، فذلك هو العدل .

**- 4.4** -



فإن المحب لا يرى البلاء ، بل يرى المبتلي ، فيسكر برؤيته جمال من ابتلاه ، فيشرب البلاء ، ولا يشربه البلاء .

٥١- أَخَذَتُمْ فَوَادِي ، وهو بَعضي ، فما الَّذي

يَضُرُّكُمُ لُوْ كَانَ عِندَكُمُ الكُلُّ

خطاب لحضرة الذات العلية بأن تخلصه من حضرة الأسماء والصفات التي حضرة الشفعية ، وتجذبه إلى الذات المقدسة التي هي حضرة الوترية .

١٦- فسُهديَ حَيُّ ، في جُفوني ، مُخَلَّدُ

ونَومى بها مَيتٌ ، ودمعى لهُ غُسْلُ

السهد : هو الأرق . فحال المحبين أرق دائم ، ودمع سائل .

١٧ - وماذا عسى عنِّى يُقالُ سِوى غَدا

بنُعم ، لهُ شُغْلُ ، نَعَمْ لي بها شُغلُ

وما آخر ما يشنع به المشنعون عليّ ، إلا أن يقولوا أني مشغول بحب نُعم وأنا أقول لهم: نَعَم ، أنا مشغول بحبها ، حتى عن نفسي .

١٨ - وقالَ نِساءُ الحَيِّ : عَنَّا بذِكر مَنْ

**- \* \* \* -**



جَفَانًا ، وبعدَ العِزِّ لَذَّ لَهُ اللَّالُّ

عَنَّا: فعل أمر بمعنى تنحى .

لما علم نساء الحي بأنه أحب فتاة من غيرهم ، أظهرن الغيرة ، وقلن أنه كان في حبنا عزيزاً ، ولكنه الآن قد ذلّ بحب غيرنا .

ومن عرف الله تعالى ، وتحقق به ، عرف فناء كل ما سواه ، ولا يكون له عز إلا عز الحق والإنقياد إليه ، وما عدا ذلك من الأكوان فذل وهوان .

١٩ - إذا أنعَمَتْ نُعْمُ عليَّ بنظْرةٍ

فلا أَسْعَدتْ سُعْدَى ولا أَجْمَلَتْ جُمْلُ

نُعم ، وسُعدى ، وجُمل ، أسماء محبوبات مشهورات .

فإذا أنعمت علي نُعم بنظرة منها ، فلا أَسْعَدَت سُعدى بوصلها ، ولا أَجملَت جُمل بفضلها ، فلا يريد إلا حبيباً واحداً .

ونُعم ، هي كناية عن الحضرة الإلهية .

٢٠ وقد صَدِئت عَيني برؤية غيرها
 ولشم جُفُوني تُربَها للصَدا يجلو

**- 4 + 5 -**

### شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

يقول: فإن صدئت مرآة قلبي ، وصفاء وجودي بملاحظة الأكوان ، فما إلا أن تقبل جفوني للتراب الذي تمشي عليه ، وهو كناية انمحاق الآثار ، حيث تنكشف عن عين قلبه الأغيار ، وتظهر له أسرار الواحد القهار .

### ٢١- وقدْ عَلِمُوا أنِّي قَتيلُ لِحاظِها

فإنَّ لها ، في كلِّ جارحَةٍ ، نَصْلُ

اللحاظ: موخر العين . وأنا قتيل تجليات الجمال الإلهية ، متوصلاً بها إلى الفناء ، والإضمحلال بالكلية . ولا يتوصل إلى ذلك إلا بعد مكابدة الأهوال . فكأن في كل عضو من أعضائه نصل . والنصل هي حديدة السيف أو الرمح أو السهم ، من هذه المجاهدات والبلاءات .

### ٢٢ - حَديثي قديـمٌ في هواهـا ، وما لـهُ

كما عَلِمتْ ، بَعْدٌ ، وليسَ لها قبلُ

فمحبتي لها قديمة ، حيث كنت أولاً في علم الله ، ينعمني الله بنفسه ، لا بشئ آخر . وهذا المعبر عنه به الأزل ، ثم المرور بالدورة الخلقية ، حيث الخروج إلى عالم الشهادة ، الدنيا ، ثم البرزخ ، ثم الآخرة ، ثم الجنة ثم الأبد ، حيث الرجوع إلى علم الله مرة أخرى (كمابكاكم تعودون) .

**- 4.0 -**



٣٧ - وما ليَ مِشْلٌ في غَرامي بها ، كما

غَدَتْ فِتنالةً في حُسنِها ، ما لها مِشلُ

فهو مفرد في هواها ، وهي فريدة ، في حسنها ، وبماها .

٢٤ - حَرامٌ شِفا سُقْمي لديها ، رضيتُ ما

بهِ قسمَتْ لي في الهوَى ، ودمي حِــُلُ

رضيت بكل ما يرضيها ، وإن أهدرت دمي ، وابتلتني بالأسقام والأوجاع .

٥٧- فحالي وإنْ ساءَتْ فقدْ حَسُنَتْ بهِ

وما حطَّ قدري في هواها به أعْلو

فحالي ، وإن كانت في ظاهرها سيئة ، ففي باطن الأمر هي في غاية الحسن ، لكونها سبب كل ما أنا فيه ، فأنا لا أشعر إلا بها ، وكأن هذه الإبتلاءات ما هي إلا نظرات من محبوبتي إليّ .

٢٦ - خَفيتُ ضَنيً ، حتَّى لقدْ ضَلَّ عائدي

وكيفَ ترى العُوَّادُ مَنْ لا لهُ ظِلُّ

**- ٣•٦ -**



لما جاء عائده يعوده في أمراضه وأسقامه وأوجاعه ، لم يجده ، لأن أسقامه من شدتها عليه ، نحلته ، وكأنه لا ظل له .

### ٢٧ - وما عَشَرَتْ عَينٌ على أثري ، ولمْ

تَـدَعْ لِيَ رَسماً في الهوى الأعينُ النُّجلُ

ولما أن الأعين النجل ، وهي العيون السود الواسعة ، لما تركته عدماً ، ولم تترك له رسماً ، فإن أعين الحساد لم تطله .

وهذا كناية على أن المشاهدين في حال شهودهم ، يصبحون غيباً عن الكون كله ، فيعلمون كل شئ ، ولا يعلمهم شئ .

٢٨ - ولي هِمَّةٌ تَعلو ، إذا ما ذكرتُها

وروحٌ بذِكراها ، إذا رَخُصَتْ ، تَغْلُو

فبذكر الله تعالى ، تعلو الهمم ، وتغلو الأرواح ، بعد أن كانت رخيصة بالغفلة عن الله تعالى .

٢٩ - جَرَى حُبُّها مَجرَى دمى في مَفَاصِلي

**- \* \* V -**

فأصْبَحَ لي ، عنْ كُلِّ شُغْلٍ ، بها شُغْلُ

فما بقى إلا الحق تعالى ، قائم بنفسه ، وقائم به ، فلم يعد يرى نفسه ، حيث ذهبت مع الذاهبين ، ولم يعد يرى إلا الله ، بالله .

• ٣- فنافِسْ ببَدلِ النَّفس فيها أخا الهوَى

فإنْ قَبلَتْها منك ، يا حَبَّذا البَـذلُ

٣١ - فمَنْ لَمْ يَجُدْ ، في حُبِّ نُعْم ، بنفسِهِ

ولوْ جادَ بالدُّنيا ، إليهِ انتهى البُخلُ

عليك بمغالبة غيرك يا أخا الهوى من المحبين ، فابذل في سبيلها نفسك ، وإن كانت نفيسة ، فإن قبلتها منك ، بأن بدلت جميع صفاتها الخلقية ، إلى صفات حقية ، فيا حبذا هذا البذل ، بهذا القبول ، فهي تعطيك كل شئ ، ولا تريد منك إلا شيئاً واحداً . إن قدمت لها الدنيا جميعها ، ولم تقدم لها هذا الشئ ، فأنت أبخل الناس ، فأخرج عن كل ما سواه تعالى من الدنيا والآخرة ، وقدِّم نفسك إليه .

٣٢ - ولَولا مراعاةُ الصِّيانةِ ، غَيْرَةً ولو كَثُرُوا أَهْلُ الصَّبابةِ ، أو قلُّوا



٣٣ لقُلتُ لِعُشَّاقِ الملاحةِ: أقبلوا

إليها ، على رأيي ، وعَنْ غيرها وَلُّوا

٣٤ - وإنْ ذُكرَتْ يَوْماً ، فَخُرُّوا لَذِكرِها

سُجوداً ، وإنْ لاحتْ ، إلى وجهها ، صَلُّوا

الصيانة: هي الحفظ.

يقول: فلولا أن يفتن الجاهلون من عشاق النساء والدنيا بما أقول لهم، فيخرجون عن الشرع الشريف، وينتهكون حرمات الله تعالى، لدعوتهم جميعاً إلى طريق حبها، فتظهر عليهم الأحوال، والشطحات، التي قد تكون مخالفة في ظاهرها لظاهر الشرع، ولكني أغار على الشرع الشريف أن تنتهك حدوده، فلن أدعو أحداً إليها، صيانة لظاهر الشرع الشريف بل الله تعالى يختار منهم من يشاء.

ولما كانت جميع الملاحة الظاهرة في الأكوان من ملاحتها ، فكل من رأى شيئاً يذكره بمحبوبه ، فليخر ساجداً لذكره ، وليصل حيث رآه (فَأَيْنَمَا تُولُوا فَنَمَّ وَجَهُ اللّهِ) {البقرة:١١٥} .

٣٥- وفي حُبِّها بِعْتُ السَّعادةَ بالشَّقا

**- ٣•٩ -**

### ضَلَالاً ، وعَقْلِي عنْ هُدايَ ، بهِ عَقْلُ

وفي حب الله تعالى بعت السعادة الدنيوية الفانية ، بالإعراض عنها . بعتها بما قاسيته من أهوال في طريق المجاهدة والسلوك ، واعتراض أهل الغفلة ، وما كان ذلك إلا هياماً في محبوبتي . وأصبح عقلي غائباً عن تدبير أمور معاشي ونفسي ، لشغله بتحصيل المعرفة الإلهية ، والفتوحات الربانية .

والعَقْلُ: هو القيد. من عِقال الناقة.

### ٣٦ - وقُلتُ لرُشْدي والتَّنسّكِ ، والتُّقى :

### تَخَلُّوا ، وما بيني وبينَ الهوَى خَلُّوا

فهو الآن أصبح مشغولاً بالمعبود ، لا بالعبادة . وبالمذكور ، لا بالذكر ، وبالمعلوم ، لا بالعلم .

### ٣٧ - وأصْبوا إلى العُـذَّالِ ، حُبّاً لذِكرها

### كأنَّهم ، ما بيننا في الهوَى ، رُسْلُ

أصبح يرى كل ما يقع في الكون ، من خير ، أو شر ، من الله تعالى ، وأنه كله منافع للعباد ، تترتب عليه مصالحهم ، فليس هناك في الكون

**- 41.** -



### شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

شر محض ، بل مشوب بخير .

يقول أن اللائمين له على المحبة ، أشبهت حالهم حال الرسل الذين ينقلون أخبار حبيبته إليه ، وأخباره إلى حبيبته .

٣٨ - فإنْ حَدَّثوا عَنها ، فكلِّي مَسامعٌ وكلِّي أنْ حَدَّثُ هُمْ ، ألسُنُ تَسلُو

فلو حدثوا عنها ، ولو بالعذل ، فجميع جوارحي مسامع ، وكل عضو في سامع . وإن حدثتهم عنها ، حدثتهم عنها بكلّي ، فجوارحي كلها ناطقة ، وجوانحي تروي الغرام ، وهي صادقة .

٣٩- تَحالَفَت الأقوالُ فينا ، تَبَايُناً

برَجْم ظُنونٍ بَينَنا ، ما لها أصلُ

• ٤ - فشَنَّعَ قَـومٌ بالوصَالِ ، ولمْ تَصِـلْ

وأرْجَفَ بالسِّلوانِ قَومٌ ، ولمْ أَسْلُ

١ ٤ - فما صَدَقَ التَّشنيعُ عنها ، لشِقْوَتي

وقد كذبَتْ عنِّي الأراجيفُ والنَّقلُ

- 411 -



**الأقوال** : هي أقوال الوشاة المبغضين .

برجم ظنون : أباطيل . فكانت ظنون كاذبة باطلة ، من نفوس عاطلة .

فشنع: الشناعة هي الفظاعة.

فالوصول إلى تلك المحبوبة محال ، وليس لمخلوق إليه محال .

فهؤلاء الواشون قد شنعوا أني وصلت فاتصلت ، وما صدق قولهم ، وكذلك أشاعوا أني قد سلوتها وانصرفت عنها ، لما أقاسيه في محبتها . فما هي وصلتني ، وما أنا سلوتها .

## ٢ ٤ - وكيفَ أُرَجِّى وَصْلَ مَنْ لو تَصَوَّرَتْ

### حِماها المُني وَهْماً ، لضاقتْ بها السُّبلُ

يتعجب ممن يرى إمكانية وصل هذه الحبيبة ، فهي من العزة في مرتبة عالية ، ومن المنعة في منزلة غالية ، بحيث أن المنى ، وهي جميع ما يتمنى المتمنون من أماني ، لو تصورت حمى هذه الحبيبة ، وهو مكانحا الذي تحتمى فيه ، لضاقت بحا الطرق ، لأنحا ما تصورت إلا وهما .

وحماها كناية عن حضرة الأسماء والصفات ، فكيف بالذات .

- 414 -



٣٤ - وإنْ وَعَدَتْ لَمْ يَلْحَقِ الْفِعِلُ قَوْلَها

وإنْ أوْعدَتْ فالقولُ يَسْبُقُهُ الفِعلُ

كيف أُرَجِّي وصل حبيبة وعدها بالخير قول لا يُنْتِج فعلاً ، أما إيعادها بالهجر ، هو فعل يسبق قولها .

## ٤٤ - عِـديني بِوَصْلِ ، وامْطُـلي بِنَجَازِهِ

فعِندي ، إذا صَحَّ الهوَى ، حَسنُ المطلُ

هو يكتفي بالوعد ، ولو تأخر نجازه ، فإنه يتعلل بكونه موعوداً بالوصال وإن طال المطال . وهو يرتضي بصحة المحبة ، وإن لم ينتج وعد الوصال وفاءً ، فالصادقون في الحب يرتضون بصحة الحب ، وإن لم يكن وفاء .

٥٤ - وما برِحوا مَعنى أراهُمْ مَعي ، فإنْ

نأوا صورَةً ، في الذِّهنِ قامَ لهمْ شكلُ

هو يراهم معه دائماً ، من جهة المعنى ، لا من جهة الحس ﴿ وَهُو مَعَكُمْ

**- 414 -**



أَيْنَ مَاكُنتُم ﴾ (الحديد:٤) .

٢٦ - فهم نصب عيني ، ظاهراً ، حيثما سروا

وهُمْ في فُؤادي ، باطِناً ، أينما حلُّوا

سروا : يعني ساروا ليلاً . أي : في أي مكان سروا فيه ، فهم أمامه .

وأينما أقاموا ، فقد أقاموا في قلبه .

٧٧ - لهم أبداً مِنِّي حُنُوٌّ ، وإنْ جَفَوْا

ولى أبَداً مَيْلٌ إلَيْهِمْ ، وإنْ مَلُّوا

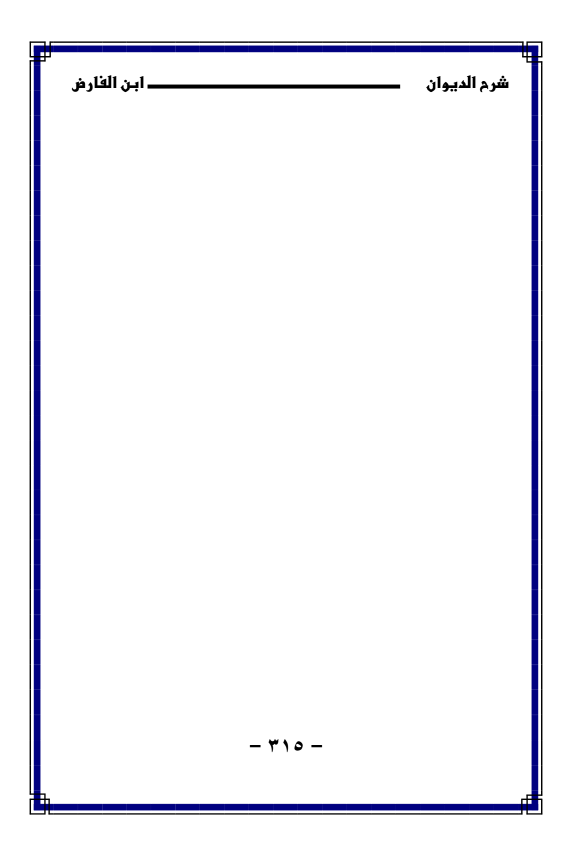
أني أشتاق إليهم دائماً ، يعني أشتاق إلى شهود التجليات الإلهية ،

وإن استترت عني ، وحجبتني عن مشاهدتها ، فالله تعالى له التجلي ،

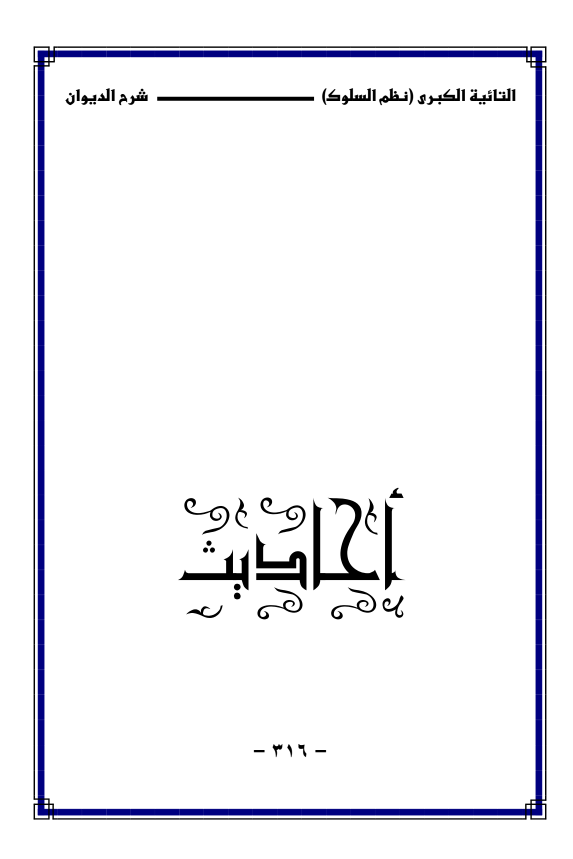
والإستتار ، على حسب ما يشاء ، ويختار .

- T1 £ -

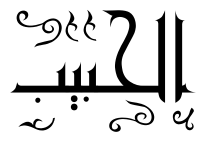












الماري الماري الماري الماري ولو بماري ولو بماري ولو بماري في الماري في فإن أحياديث الحبيب مُدامي الماريش هَذَ سَمْعي مَن أُحب وإن نأى وطيف مار الماري الماري وطيف ماري الماري الماري والماري الماري والماري و

**- 414 -**



٣- فلى ذكرُها يحلو على كلِّ حالة

وإن مزجوه عُذَّلي بخصام

٤- بروحي من أتلفت نفسي بحبها

فحان حِمامي قبل يوم حمامي

ومن أجلها طابَ افتضاحي ولَذَّ لي اطِّـ

ـرَاحِي وذُلِّـي بعد عِــز مَقَــامي

٦- وفيها ، حلى لى ، بعد نُسْكى ، تَهَتُّكى

وخَلعُ عِذاري ، وارتكاب آثامي

٧- أصلى فأشْـدُو حين أتـلو بذكرها

وأطربُ في المحراب وهي إمامي

٨- وبالحج إن أحرمتُ لبّيتُ باسمها

وعنها أرى الإمساكَ فطر صيامي

٩ - أروحُ بقلب ، بالصَّبابَةِ ، هائِم

وأغْدُو بطَرْفٍ ، بالكآبَةِ ، هامِ

٠١٠ فقلبي وطرفي: ذا بمَعنى جمالها

مُعَنَّى ، وذا مُغْرىً بِلينِ قَوامِ

- 414 -



١١- صحيحٌ عليالٌ فاطلبوني من الصبا

ففيها كما شاء النُّحول مُقامى

١٢ - خَفيتُ ضَنيً ، حتَّى خَفيتُ عَن الضَّني

وعَنْ بُـرْءِ أسـقامي ، وبَـرْدِ أُوامـي

٣١ - فأمَّا غَرامي واصطباري وسلوتي

فلمْ يَبْقَ لي منهنَّ غيرُ أسامي

١٤ - لِيَنْجُ ، خَلِيٌّ مِنْ هَوايَ ، بِنَفْسِهِ

سَليماً ، ويا نَفس : اذْهبي بسَلام

٥١ - وقالَ ، اسْلُ عنها ، لائمي ، وهوَ مُغرَمُ

بِلَوْمِيَ فيها ، قلتُ : فاسْلُ مَلامي

١٦ – بمنْ أهتَدي في الحبِّ لو رُمْتُ سَلوَةً

وبي يقتَدي ، في الحبِّ ، كلُّ إمام

١٧ - وفي كلِّ عُضوِ فيَّ كلُّ صبابَةٍ

إليها ، وشَوْقِ جَاذِبِ بِزِمَامي

١٨ - تَثَنَّتْ ، فَخِلْنا كُلَّ عِطْفِ تَهُزُّهُ

قَضِيبَ نقاً ، يَعْلُوهُ بَدْرُ تَـمامِ

**- 419 -**



١٩ - ولي كلُّ عُضو ، فيه كلُّ حشى بها

إذا ما رَنَتْ ، وَقْعٌ لكلِّ سِهامِ

٠ ٢ - ولوْ بَسطَتْ جسْمي رأتْ كُلَّ جوهرِ

بهِ كُلُّ قلبٍ ، فيهِ كُلُّ غَرامِ

٢١ - وفي وَصْلِها ، عامٌ لدَيَّ كَلَحْظَةٍ

وساعَةُ هِـجْرَانٍ عَلَىَّ كَعَـامِ

٢٢ - ولمَّا تَـ اللَّقَينا عِـشـاءً ، وضَمَّــنا

سواءُ سَبيلَيْ دَارِها وخِيامي

٢٤ - فرَشْتُ لها خَدِّي ، وطاءً ، على الثَّرَى

فقالت : لك البشرى بِلَثم لِشامى

٥٧- فما سَمَحَتْ نَفسي بذلِكَ ، غَيْرَةً

على صَوْنِها مِنِّي لِعزِّ مرامي

٢٦ - وبِتنا ، كما شاء اقتراحي ، على المُنى

أرَى المُلكَ مُلكي والزَّمانَ غُلامي

**- 47.** -





شرح الديوان الفارض

# المراجعة الم

١ – أَدِرْ ذِكْرَ من أهوى ولو بملامي

فإن أحاديث الحبيب مُدامي

الخطاب للعذول.

ولما كان ذكر الحبيب يسكر ، شبهه بكأس الخمر الدائر على الندمان والمُدام هنا كناية عن معاني التجليات الإلهية ، فإنما تسكر المحبين

- TT1 -



والعارفين ، فيغيبون عن ملاحظة كل شئ ، فناء في محبوبهم .

٢ - ليشهدَ سَمْعِي منْ أُحِبُ وإن نَأى

بِطَيفِ مَلامٍ لا بِطَيفِ مَنام

لما كان المشهود حديثاً ، كان الشاهد سمعاً ، والله تعالى لا يدرك بالأبصار ، ولكن تشهده البصائر طيفاً زائراً ، ونوراً مفاضاً ، فشهودي لمحبوبي بواسطة الخيال الذي يلم بي في وقت لوم العذول لي على محبته ولما كان المحبون لا ينامون ، لأنهم ملازمون للسهر ، فلا يكون طيف حبيبهم منام .

٣- فلي ذكرُها يحلو على كلِّ حالة

وإن مزجوه عُذَّلي بـخصام

٤ - بروحيَ من أتلفت نفسي بحبها

فحــان حِمـامي قبل يوم حمامي

اتلاف النفوس واجب في شرع المحبة:

ومن لم يجد في حب نُعم بنفسه

- 477 -



ولو جاد بالدنيا إليه انتهى البخل

فاذا ارتفع حجاب النفس ، ألفى العارفون ربهم في أرواحهم ساكن ، وقد كانوا يطلونه من خارجها .

### ٥ - ومن أجلها طابَ افتضاحي ولَذَّ لي اطِّ

## ــرَاحِي وذُلِّي بعد عِــز مَقَــامِي

فبعد أن كان عزيزاً ، عالماً ، يشار إليه ، أصبح في حبها لا حول له ولا قوة ، ولذّ له كتم أحواله السنية عن الخلق ، وظهوره لهم بما لا يليق بمقامه السابق في العلوم .

# ٦- وفيها ، حلى لي ، بعد نُسْكي ، تَهَتُّكي وخَلعُ عِـذاري ، وارتكاب آثامى

فبعد تحليه ظاهراً بين الناس بالعبادة ، وكانت كلها عبادات مدخولة ، لرؤية نفسه فيها ، فأصبح الآن لا يهتم بكلام الخلق فيه ، فهؤلاء المحبون قد يفعلون أشياء ظاهرها قد يكون مخالفاً للشرع ، ولكن في حقيقة الأمر هي من الشرع الشريف ، لتسقط مرتبتهم عند الناس ، فلا يلتفتوا لكلامهم ، ولا ينشغلوا بمدحهم وذمهم .

- 474 -



٧- أصلي فأشدُو حين أتلو بذكرها

وأطربُ في المحراب وهي إمامي

إشارة إلى الحضرة الإلهية . فالمحبون على ذكر دائم ، بقلب هائم ، تؤمهم المعارف والتنزلات ، إلى أقدس الحضرات .

٨- وبالحج إن أحرمتُ لبّيتُ باسمها

وعنها أرى الإمساكَ فِطرَ صيامي

وما الحج عنده إلا بذكر اسمها .

أي فلا إمساك عنها ، بل حب دائم بغير إمساك ، فإن توقف حبه لحظة ، فقد أفطر في صيامه ، ولا قبول لعبادته .

٩ - أروحُ بقلبٍ ، بالصَّبابَةِ ، هائِمٍ

وأغْدُو بطَرْفٍ ، بالكآبَةِ ، هامِ

الرواح: السير بعد الظهر ، والغدو: هو السير قبل الظهر .

والصبابة: هي شدة الحب والشوق.

والكآبة: الحزن

وهام: يعني مهراق الدمع.

- TTE -



• ١ - فقلبي وطرفي : ذا بمَعنى جمالها

مُعَنَّى ، وذا مُغْرىً بِلينِ قَوامِ

لي قلب دائماً في تعب ، من توارد خواطره حول رضا حبيبه من عدمه وله بصر ولع بالنظر إلى جمال محبوبه .

# ١١ صحيحٌ عليالٌ فاطلبوني من الصبا ففيها كما شاء النُّحول مُقامي

هو صحيح الروح والإعتقاد والتوجه ، ولكن جسده عليل ، لشدة هيامه وغرامه . والصبا هي ريح البشائر ، حيث تأتي بالخير .

فيا من تطلبوا حالي ، وترغبون في شأي ، أطلبوني من عالم الأرواح ، لا من عالم الأشباح ، ومن عالم الأمر ، لا من عالم الخلق ، فهناك منزلتي ، ومرتبتي .

# ١٢ - خَفيتُ ضَنيً ، حتَّى خَفيتُ عَن الضَّني

# وعَنْ بُـرْءِ أسـقامي ، وبَـرْدِ أُوامـي

أوصلته كثرة الأشواق في مقام المحبة ، إلى أن صار شبحاً ، لا وجود له وبحيث لو أراد أحد زيادة سقمي ، لما أمكنه ، لتناهى السقم فيه

- 470 -

بحيث لا يقبل الزيادة ، وخفى حتى لو أراد أحد أن يبرئ أسقامه ، ويشفيه من علته ، لما استطاع ، لأنه الآن أصبح في حال الفناء ، حيث اضمحلال كل الصفات الخلقية ، إذ قد زالت عنه بالكشف والتحقيق ، وظهور كل الصفات الحقية . وخفى أيضاً حيث لا يستطيع أحد أن يروي عطشه ، وهو عطش المحبة الإلهية ، لأن عطشه لا يقبل الزوال ، لأن هذا العطش معه من الأزل إلى الأبد . والأوام هو العطش .

١٣- فأمَّا غَرامي واصطباري وسلوتي

فلمْ يَبْقَ لي منهنَّ غيرُ أسامي

١٤ - لِيَنْجُ ، خَلِيٌّ مِنْ هَوايَ ، بِنَفْسِهِ

سَليماً ، ويا نَفس : اذْهبي بسَلامٍ

ينصح من يريد أن يمشي على درب المحبة مثله ، أن ينجو بنفسه ، لصعوبة الطريق ، وبعد المراد ، ويدعو نفسه هو لأن تستسلم لحكم المحبة ، وقضاء المودة ، إذ لا رجوع من وسط الطريق .

٥١ - وقالَ ، اسْلُ عنها ، لائمي ، وهوَ مُغرَمُ

- 777 -



شرح الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

بِلَوْمِيَ فيها ، قلتُ : فاسْلُ مَالامي

يقول أن لائمه مغرم بأن يثنيه عنها ، ولكن غرامه بحبيبته أشد من غرام لائمه في لومه ، فيقول للائمه : لا تحاول لومي ، فأنا لن أسلوَ عنها أبداً .

١٦- بمنْ أهتَدي في الحبِّ لو رُمْتُ سَلوَةً

وبي يقتَدي ، في الحبِّ ، كلُّ إمامِ

يقول أنه القدوة لكل إمام في طريق الحب ، فلو رام السلو ، فما وجد إماماً يصلح أن يكون له في السلو .

١٧- وفي كلِّ عُضوِ فيَّ كلُّ صبابَةٍ

إليها ، وشَوْقٍ جَاذِبٍ بِزِمَامي

فكل عضو منه على حدى قد اشتمل بمفرده على كل صبابة ، فكيف باجتماع الأعضاء .

١٨- تَثَنَّتْ ، فَخِلْنا كُلَّ عِطْفٍ تَهُنَّهُ

قَضِيبَ نقاً ، يَعْلُوهُ بَدْرُ تَـمام

إذا تثنى العود وتمايل ، صار اثنين ، فكل طرف مال عكس الآخر .

**- 414 -**



وهذه هي شفعية الأسماء والصفات ، فإذا فنيت بهذا الجمال ، صرت لا تجد ، ولا ترى إلا واحداً ، وصرت وتراً ، بعد أن كنت شفعاً ، وهو المعبر عنه ببدر تمام .

١٩ ولي كلُّ عُضوٍ ، فيهِ كلُّ حشى بها
 إذا ما رَنَتْ ، وَقْعُ لكلِّ سِهامِ

يعني كل ظاهر وهو المعبر عنه به الأعضاء له حقيقة باطنة مستند إليها وهو المعبر عنها به الحشا ، فإذا رنت محبوبته ، يعني نظرت إليه بحب وأدامت النظر، والنظر من الله إلى العبد هو رميه بسهام المحن والإبتلاء

٠ ٢ - ولوْ بَسطَتْ جسْمي رأتْ كُلَّ جوهرٍ

بهِ كُلُّ قلبٍ ، فيهِ كُلُّ غَرامِ

لإنتشار المحبة الإلهية في كل جزء من أجزائه ، وتخللها كل عضو من أعضائه .

٢١ - وفي وَصْلِها ، عامٌ لدَيَّ كَلَحْظَةٍ

وساعَةُ هِـجْرَانٍ عَلَيَّ كَعَـامِ

- **\* \* \* \* \* -**



## ٢٢ - ولمَّا تَـ القَينا عِـشاءً ، وضَمَّـنا

# سواءُ سَبِيلَيْ دَارِهِا وخِيامي

حين التقوا في وسط الطريق بين دارها وخيام قومه وكان الوقت ليلاً. يعني أن معشوقته لما كانت عالية المقام ، واسعة الملك ، وهو حقير الشأن ، فلا يستطيع أن يذهب إليها في قصرها ، وهي لا تستطيع أن تزوره في كوخه الصغير ، فليلتقوا في مكان وسط .

فالله تعالى يتجلى في الليل بالنزول إلى أحبابه ، وأحبابه يترقون إليه ، بالتبتل ، والتذلل والتضرع . وفي رواية : ولما توافينا .

# ٢٣ - ومِلْنا كذا شيئاً عنِ الحيِّ ، حيثُ لا رقيبٌ ، ولا وَاشِ بِنزوْرِ كَلامِ

إذ لابد لكل حبيبين من خلوة ، فلا رقيب يرى ، ولا واش مبغض يزوِّر عليهم كلاماً يفسد هواهم ، والرقيب هنا هي النفس البشرية ووساوسها ، والواشي هو الشيطان القرين ، لأنه في هذه الحالة قد تسامى عن الأكوان والحظوظ ، والزمان والمكان .

٢٤ - فرَشْتُ لها خَدِّي ، وطاءً ، على الثَّرَى

- 479 -



# فقالت : لك البشرى بِلَثم لِشامي

فلما تواضع لها شدة التواضع بأن وضع خده لها تمشي عليه ، فبشرته بأنها سمحت له بتقبيلها . وهي كناية عن لذة الفناء ، وتحكمه فيه .

# ٢٥ فما سَمَحَتْ نَفسي بذلِكَ ، غَيْرةً على صَوْنِها مِنِّى لِعـزٌ مرامى

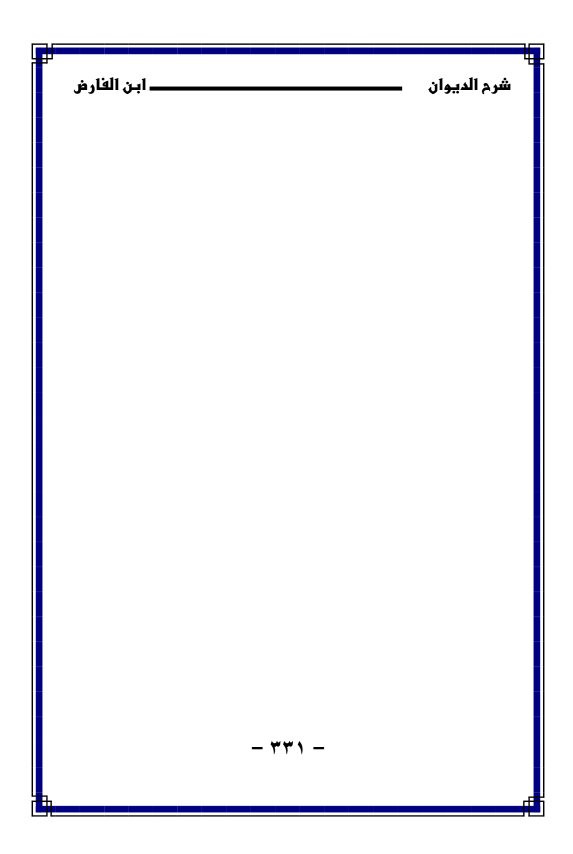
أي امتنعت نفسه عن لثم ذلك اللثام ، فمرامه أبعد من ذلك ، هو لثم فمها بنفسه ، بغير لثام ، وأن يكونا واحداً ، هو بما ، وهي به ، وهو مقام البقاء وهو الفناء عن الفناء .

# ٢٦ وبِتنا ، كما شاء اقتراحي ، على المنى أرى الملك ملكى والزَّمان غُلامى

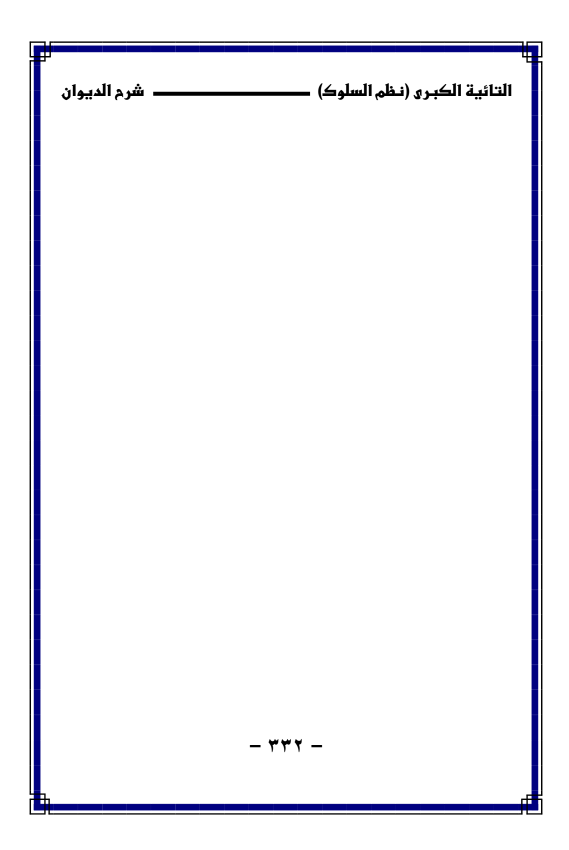
أي قد تم له المقصود ، ورضي عنه المحبوب ، وأصبح خليفة الله في كونه ، ومظهر جمال الله فيه ، من نظر إليه ، ولم ير الله فيه ، فقد أشرك .

**- \*\*** -











# شرح الديوان ـ ابن الفارض ١ - شَرِبْنَا على ذِكْرِ الحبيبِ مُلدَامَةً



# شرح الديوان سَكِرْنَا بها ، مِنْ قبل أَنْ يُخْلَقَ ٢ - لها البدرُ كأسٌ وَهيَ شَمْسٌ يُديرُها هِــلالٌ ، وكــمْ يبـدو إذا مُـزجَـتْ ٣- ولولا شَــذَاها ما اهْتَدَيتُ لِحَانِها ولولا سَناها ما تَصَوَّرهَا ال ٤ - ولمْ يُبْق مِنْها الدَّهْرُ غيرَ حُشاشَةٍ كَأَنَّ خَفَاهَا ، في صُدورِ النُّهَي ٥ - ومِنْ بينِ أَحْشاءِ الدِّنانِ تَصاعَدَتْ ولم يبقَ مِنْها ، في الحقيقةِ ، إلَّا ٦- فَإِنْ ذُكِرَتْ في الحَيِّ أَصْبَحَ أَهْلُـهُ نَشَاوَى ولا عَارٌ عليهمْ ولا



٧- وإنْ خَطَرَتْ يَوماً على خَاطِرِ امرِئِ

أقامَتْ بهِ الأفراحُ ، وارتَحَلَ الهَ

٨- ولوْ نَظَرَ النُّدْمَانُ خَــتــمَ إنــائِهــا

لأسكَرَهُمْ منْ دونِها ذلكَ الخَ

٩- ولوْ نَضَحوا منها ثَرَى قَبر مَيِّتٍ

لعادتْ إليهِ الرُّوحُ ، وانتَعشَ الجِ

٠١- ولو طرَحوا في فَيءِ حائطِ كَرْمِها

عَلِيلاً ، وقدْ أشفى ، لَفَارَقَهُ ال

١١ – ولوْ قـرَّبوا ، منْ حانِها ، مُـقعَداً ، مَـشَى

وتَنْطِقُ مِنْ ذِكْرَى مَذاقتِها ال

١٢ - ولوْ عَبَقتْ في الشَّرْقِ أنفاسُ طيبها

وفي الغربِ مزْكومٌ ، لَعَادَ لهُ ا

١٣ - ولو أنَّ رَكْباً يَمَّموا تُـرْبَ أَرْضِها

- 440 -



#### - شرح الديوان التائية الكبرى (نظم السلوك) ـــــــــ

وفي الرَّكْبِ مَلْسوعٌ لَمَا ضَرَّهُ ال

١٤ - ولوْ رَسَمَ الرَّاقي حُروفَ اسمِها ، على

جَبينِ مُصابٍ جُنَّ ، أَبْرَأَهُ ال

٥١- تُهَـذِّبُ أَخْلاقَ النَّدامي ، فيهتدي

بها ، لطَريق العَـزْمِ ، مَنْ لا لهُ

١٦- ويكرُمُ مَنْ لَمْ يَعرفِ الجودَ كَفُّهُ

ويَحْلُمُ ، عِندَ الغيظِ ، مَنْ لا لـهُ

١٧- يَقُولُونَ لَي : صِفْها ، فأنتَ بوَصْفها

خبيرٌ ، أجَلْ ! عِندي بأوصافِها

١٨ - صَفَاءٌ ، ولا ماءٌ ، ولُطْفٌ ، ولا هَـواً

ونورٌ ، ولا نارٌ ، وروحٌ ، وا

١٩ - تَقَدَّمَ كُللَّ الكائِناتِ حَديثُها



| Б              |                                                       |
|----------------|-------------------------------------------------------|
|                | ۳<br>شرم الديوان ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| اِسْمُ         | قـديـماً ، ولا شكـلٌ هنــاكَ ، ,                      |
|                | ٢٠ - وقامَتْ بها الأشياءُ ثَمَّ ، لحكمَـةٍ            |
| څ <del>ه</del> | بها احتَجَبَتْ عنْ كلِّ منْ لا ا                      |
|                | ٢١ – وهامَتْ بها روحي بحيثُ تمازَجا ، اتّـ            |
| جِــرْمُ       | ــحـاداً ، ولا جِـــرمٌ تخــلًــــ                    |
|                | ٢٢ - وقالوا : شـرِبتَ الإثـمَ ! كلاًّ ، وإنَّـما      |
| لإثئ           | شَرِبتُ الَّتِي ، في تَركِها ، عند:                   |
|                | ٣٣ - هَنيئاً لأهلِ الدّيرِ ! كُمْ سَكِرُوا بها        |
| ـهُوا          | وما شربوا منها ، ولكِنَّهم                            |
|                | ٢٤ - فعِندِيَ مِنها نَشـوَةٌ ، قبلَ نَشـأتي           |
| <u> وَظْ</u>   |                                                       |
|                | ٣٥ – فما سَكَنَتْ والهَمَّ ، يوماً ، بموضعٍ           |
| الغَـمُّ       | كذلكَ لمْ يسكُنْ معَ النَّعْمِ                        |
|                | ٢٦- وفي سَكرَةٍ منها ، ولو عُـمْرَ ساعةٍ              |
|                | – <b>**</b> V –                                       |
|                |                                                       |





تَرى الدُّهرَ عَبْداً طائِعاً ولكَ فَكُ

٢٧ - فلا عيشَ ، في الدُّنيا ، لمنْ عاشَ صاحياً

ومنْ لمْ يَمُتْ سُكراً بها فاتَ

٢٨ - على نفسِهِ ، فَليَبكِ مَنْ ضَاعَ عُمرُهُ

وليسَ لهُ فيها نصيبٌ ، وا

# الحَيْنَاتُ

١ - شَرِبْنَا على ذِكْرِ الحبيبِ مُلاَامَـةً

سَكِرْنَا بها ، مِنْ قبلِ أَنْ يُخْلَقَ الكَرْمُ

**– ۳۳۸** –

المدام: يعني الخمر.

وهي كناية عن الذات الإلهية .

فهو يقول: لقد شربنا - معشر السالكين في طريق الله تعالى - كؤوس التجليات الجمالية ، مما جعلنا في حال سكر ، ونشوة ، وغيبة بالكلية عن جميع الأعيان الكونية ، واتصلت أرواحنا بوجودها الحق القديم في علم الله تعالى ، حيث طربت أرواحنا ، وانتشت حين سمعت من الله تعالى :

( أَلَسَتُ بِرَيْكُمُ ﴾ [الأعراف: ١٧٢] .

وبما أن الكرم الذي هو العنب حادث ، وهذا السكر بتلك الخمرة رجع بنا إلى أصلنا القديم ، فقد قال في البيت : من قبل أن يخلق الكرم .

# ٢ - لها البدرُ كأسٌ وَهيَ شَمْسٌ يُديرُها

هِللُّ ، وكمْ يبدو إذا مُزِجَتْ نَجْمُ

البدر هنا هو رسول الله على . والهلال هم نوابه على ، من أنبياء ، وكمل الأولياء . والنجوم هم الأولياء الملتزمون بظاهر الشرع ، حيث مزج المعرفة

- TT9 -



بالعلوم الشرعية . قال ﷺ : ﴿ أصحابي كالنجوم ، بأيهم اقتديتم ، العلوم الشرعية .

نعم نجوم أشرق الكون بهم بعد ماكانت نواحيه ظلاما كل من لم ير فرض حبهم في النار وإن صلّى وصام

٣- ولولا شَــذَاها ما اهْتَدَيتُ لِحَانِها

## ولولا سَناها ما تَصَوَّرهَا الوَهْمُ

الشكذا: هي الرائحة الطيبة . والحان : هي بيت الخمر . والسنا : النور . فلولا ما أفاض الله تعالى على أوليائه من معرفته وتجلياته وأنواره ، ما استطاع أحد الوصول إليه ، فسبحانه لا يتوصل إليه بعلم ولا معرفة ، ولا يهجم عليه بذكر ، ولكن من أراده اجتباه بلا سبب .

# ٤ - ولمْ يُبْقِ مِنْها الدَّهْرُ غيرَ حُشاشَةٍ

كَأَنَّ خَفَاهَا ، في صُدورِ النُّهَي كَتْمُ

الحُشَاشة: هي بقية الروح في المريض. يقول: لما كثرت زخارف الدنيا، الشاغلة للقلوب الغافلة، تقاصرت الهمم عن النهوض لمشاهدة تجليات

- Y £ . -

الحق . ف الدهر هنا كناية عن الزحارف الباطلة . فلم تبق إلا بقية روح ، كأنها سر مكتوم في قلوب أولي العلم والنهي .

# ٥- ومِنْ بين أحشاءِ الدِّنانِ تَصاعَدَتْ

# ولم يبقَ مِنْها ، في الحقيقةِ ، إلَّا اسْمُ

حتى هذه الروح المتبقية ، صارت تتصاعد شيثاً فشيئاً ، حتى خفيت ، فمعظم هذه العلوم الإلهية ، والأنوار السنية ، من صدور الرجال .

# ٦- فَإِنْ ذُكِرَتْ في الحَيِّ أصْبَحَ أَهْلُـهُ

# نَشَاوَى ولا عَارٌ عليهم ولا إثْمُ

النشاوى: جمع نشوان ، وهو السكران . ولا عار عليهم بسكرهم من ذكرها ، لأنهم لم يقترفوا ذنباً ، ولم يتعاطوا إثماً . كما أن تعاطيها بالمساء يوجب تحكم النشوة بهم ، حيث فراغ البال من الأمور الدنيوية .

قال ﷺ : ﴿ أَكْثَرُوا ذَكُرُ الله حتى يقولُوا مَجْنُونَ ﴾ . رواه أحمد وأبو يعلى .

وقال ﷺ : ﴿ إِذَا مررتم برياض الجنة فارتعوا ﴾ قالوا : وما رياض الجنة ؟ قال : ﴿ حلق الذكر ﴾ . رواه أحمد والترمذي وأبو يعلى والبيهقي في شعب الإيمان .

- W£1 -



# ٧- وإنْ خَطَرَتْ يَوماً على خَاطِرِ امرِئٍ

أقامَتْ بِهِ الأَفْراحُ ، وارتَحَلَ الْهَمُّ

فإن تجلى الحق تعالى بأي صورة من الصور - إذ الحق له الإطلاق في التجلي في الصور - على روح عبده ، ارتحل عنه الهم وثبتت لديه الأفراح .

وهذا إن خطرت ، فكيف إن أقامت . وهذا كناية عن البوارق و الشوارق التي تكون في أول الفتح .

٨ - ولوْ نَظَرَ النُّدْمَانُ خَتَمَ إنائِها

لأسكَرَهُمْ منْ دونِها ذلكَ الخَتمُ

الندمان: هم السالكون. والختم: هو أثر التجلي الرباني في قلب العبد من المعارف. والإناء: هو النفس الإنساني، فإن الختم واقع عليه بالتجلى الخاص.

٩- ولوْ نَضَحوا منها ثَرَى قَبرِ مَيِّتٍ

لعادتْ إليهِ الرُّوحُ ، وانتَعشَ الجِسْمُ

- W£Y -

النضح: الرش. يعني لو أن هؤلاء النُّدمان توجهوا بأنوار ما سطع فيهم من الحقائق الربانية إلى قبر ميت ، والميت هو الذي لا يذكر الله ، قال ؟

﴿ مثل الذي يذكر الله ، والذي لا يذكر ، كمثل الحي ، والميت ﴾ . لو توجهت أنوارهم إلى ذلك الغافل لسطع نور الحق في قلبه وصار قلبه حياً

٠١- ولو طرَحوا في فَيءِ حائطِ كَرْمِها

عَلِيلاً ، وقدْ أشفى ، لَفَارَقَهُ السُّقْمُ

دليل على أن هذا المريض لا يستطيع الحراك . والفئ : بمعنى الظل .

يعني لو كان هذا المريض لم يفارق الحياة بعد ، ووضعوه في ظل حديقة العنب التي تصنع منه هذا الخمر ، لذهبت كل أسقامه ، وانتعش جسمه من جديد . قال ه : ﴿ هم القوم لا يشقى بهم جليسهم ﴾ .

١١ – ولوْ قرَّبوا ، منْ حانِها ، مُقعَداً ، مَـشَى

وتَنْطِقُ مِنْ ذِكْرَي مَذاقتِها البُكْمُ

ولو قرب الندمان من ليس له نموض إلى معرفة ربه ، لو قربوه من مجالس أهل العلوم الإلهية ، انطلق من قيود أوهامه وشهواته ، وسلك حيث أراد

- WEW -



من مسالك أهل التحقيق ، بعناية التوفيق . والبكم : جمع أبكم . كني بذلك عن الغافل ، المحجوب عن تجليات علام الغيوب .

# ١٢ - ولوْ عَبَقتْ في الشَّرْقِ أنفاسُ طيبِها

# وفي الغربِ مزْكومٌ ، لَعَادَ لهُ الشَّهُ

ولو فاحت ، وشاعت ، وانتشرت في الشرق أنفاس طيب هذه المدامة ، وكان في الغرب مزكوم ، ليس له من حاسة الشم نصيب ، لعاد إليه شمه ، وذهب عنه سقمه . وهي كناية عن روائح التحقيق والعرفان ، من كلام أهل الكشف والعيان .

# ١٣ - ولو أنَّ رَكْباً يَمَّموا تُـرْبَ أَرْضِها

# وفي الرَّكْبِ مَلْسوعٌ لَمَا ضَرَّهُ السُّمُّ

الركب: هم راكبوا الإبل ، عشرة فصاعداً ، وقد يطلق على راكبي الخيل . والمقصود بهم هنا المحمولون من أهل السلوك على لا حول ولا قوة إلا بالله فهم محمولون بالله ، في طريق القوم ، فإن كان فيهم ملسوع ، أي محب عاشق ، واللسع يكون لمن لسعته عقرب بمؤخرتها ، أما الملدوغ ، فبالفم

- 455 -



#### شرح الديوان الفارض

كالثعبان ، ما ضرّه السم أي ما ضرته القواطع الدنيوية ، ما دام عند شيخ كامل .

# ١٤ - ولوْ رَسَمَ الرَّاقي خُروفَ اسمِها ، على

جَبينِ مُصابٍ جُنَّ ، أَبْرَأَهُ الرَّسْمُ

لو فرض أن من يرقي الأدواء المعنوية ، كالجنون والصرع ، رسم حروف اسم المدامة ، وهي كلمة الله على جبين مجنون ، شفاه ذلك الرسم .

والراقي كناية عن الإنسان الكامل ، وهو الشيخ المرشد .

والمصاب المجنون ، هو الغافل المحجوب ، المنقاد لتخيلات عقله .

٥١- تُهَـذِّبُ أَخْلاقَ النَّدامي ، فيهتدي

بها ، لطَريقِ العَزْمِ ، مَنْ لا لهُ عَزْمُ

الندامي هم السالكون في طريق الله . فهذه المعارف الربانية تهذب أخلاقهم ، وتهديهم إلى طريق الله .

١٦ - ويكرُمُ مَنْ لمْ يَعرِفِ الجودَ كَفُّهُ

ويَحْلُمُ ، عِندَ الغيظِ ، مَنْ لا لـهُ حِـلْمُ

تتبدل جميع أوصافه الخلقية ، إلى أوصاف حقية .

- Y 20 -

١٧ - يَقُولُونَ لِي : صِفْها ، فأنتَ بوَصْفها

خبيرٌ ، أجَلْ ! عِندي بأوصافِها عِلمُ

أي أن طالبوا طريق الله طلبوا منه وصف هذه المدامة ، فهو بوصفها خبير ، وبما بصير ، ظناً منهم بأن السكر يحصل لهم بمجرد وصفها ، وانطباع ذلك الوصف في خيالهم كما تحصل لهم عامة المعارف الكونية . ولكن هيهات فالمعرفة لا تؤدي إلا إلى المعرفة ، والعلم لا يدل إلا على العلم . أما الله ، فليس إليه طريق ، ولا تقدي إليه معرفة ، ولكن إذا أراد هو عبداً ، ناداه في سره ، وجذبه إلى قربه .

١٨ - صَفاءٌ ، ولا ماءٌ ، ولُطْفٌ ، ولا هَواً

ونورٌ ، ولا نارٌ ، وروحٌ ، ولا جِسْمُ

هذا كله إيماء إليها ، لا دلالة على سرها وكشفاً لسترها ، كما قال القطب سيدي أحمد الرفاعي:

ومستخبري عن سر ليلى تركته بعمياء من ليلى بغير يقين يقولون خبرنا فأنت أمينها وما أنا إن خبرتهم بأمين

١٩ - تَقَدَّمَ كُلَّ الكائناتِ حَديثُها

قديماً ، ولا شكلٌ هناكَ ، ولا رَسْمُ

- 457 -



فالله تعالى متكلم بكلام قديم ، قبل حدوث جميع الكائنات .

• ٢ - وقامَتْ بها الأشياءُ ثَمَّ ، لحكمَـةٍ

# بها احتَجَبَتْ عنْ كلِّ منْ لا لهُ فَهُمُ

يعني أن جميع الأشياء لما خرجت إلى الوجود ، افتقرت إلى قيومية الله تعالى فهو القائم عليها وهي قائمة به مستندة في وجودها إلى قيوميته ، وأصبحت هذه الأشياء وتلك الأسباب وكأنها حجاب وستائر على تلك الحضرة المقدسة ، ولكن كل من أمسك بسبب منها ، على وجه الأدب ، وصل به إلى مسببه .

٢١ - وهامَتْ بها روحي ، بحيثُ تمازَجا ، اتـ

حاداً ، ولا جِرمٌ تخلَّلهُ جِـرْمُ

لما فنى عن الخلق ، تم له وحدة الشهود ، بحيث لم يشهد نفسه ، ولا الكون أصلاً ، ولم يشهد إلا الله تعالى ، فليس هناك اثنان في حضرته تعالى ، بل هو واحد . إذا ماتت نفسك ، رأيت ربك .

٢٢ - وقالوا: شربتَ الإثمَ! كلاً ، وإنَّـما

شَرِبتُ الَّتِي ، في تَركِها ، عنديَ الإثمُ

- Y £ V -



ولما رأوني قد سكرت بخمرة الحب وظهر عليّ الوجد والشطح ، لامني علماء الرسوم والشرع ، وقالوا لي قد تعاطيت إثماً ، وفي شرعي وشرع أهل المحبة أن الآثم على التحقيق هو الذي لا يتعاطى مثل الذي تعاطينا من الحب والغرام

# ٢٣- هَنيئاً لأهل الدّير! كُمْ سَكِرُوا بها

وما شربوا منها ، ولكِنَّهمْ هَــمُّوا

الديسر: مكان عبادة النصارى. والمقصود هنا أهل المعارف الربانية ، وارتي المقامات العيسوية ، فهم فانون في الأسماء والصفات ، ولم يصلوا بعد إلى مقام الجمعية المحمدية ، حيث الفناء في الذات .

# ٢٢ - فعندي منها نَشوَةٌ ، قبل نَشأتي

معى أبداً تَبقى ، وإنْ بَلِيَ العَظْمُ

فإن روحي نشيطة بمذا النور الإلهي ، الذي دبّ فيها ، وغمرها ، وهذا النور لا ينقطع بالموت ، إذ أنه تشريف ، لا تكليف ، بل ينمو ويزيد ، ويزدهر ، بعد الموت .

٢٥ - فما سَكَنَتْ والهَمَّ ، يوماً ، بموضع

كذلكَ لمْ يسكُنْ معَ النَّعْمِ ، الغَمُّ

- Y £ A -



لأن الهم من مستلزمات الحياة المادية ، حيث تتابع الأسماء والصفات على الإنسان من حيث تضادها ﴿وَأَنَّذُ مُوَأَضَعَكُ وَأَبَكُنْ ﴿ وَأَنَّذُ مُوَأَضَعَكُ وَأَبَكُنْ ﴿ وَأَنَّذُ مُوَأَضَعَكُ وَأَبَكُنْ ﴿ وَأَنَّذُ مُوَأَضَعَكُ وَأَبَكُنْ ﴿ وَأَنَّذُ مُوَأَضَعَكُ وَأَبَكُنْ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّلَّالِلَّا الللَّالِي اللللَّالِي الللَّلَّالِي اللّ

فنغم ألحان الخلود ، على أوتار الشهود ، سبب للسعود .

٢٦ - وفي سَكرَةٍ منها ، ولو عُـمْرَ ساعةٍ

تَرى الدُّهرَ عَبْداً طائِعاً ولكَ الحُكمُ

فمن نظر الله تعالى إليه نظرة ، ووقعت له منها سكرة ، رأى الدهر الذي هو معنى الزمان ، لا الذي هو اسم من أسماء الله تعالى ، حيث يقول : 
﴿ لا تسبوا الدهر ، فإن الله هو الدهر ﴾ . وقد قال الكفار : 
﴿ وَمَا يُبْلِكُنّا إِلَّا ٱلدَّمْرُ ﴾ [الحائية: ٢٤] ويقصدون الزمان ، إذ لو كانوا يقصدون الدهر الذي هو اسم الله لم يكونوا بذلك كفار .

رأى الدهر عبداً له: يعني أصبح يقول للشئ كن فيكون.

٢٧ - فلا عيشَ ، في الدُّنيا ، لمنْ عاشَ صاحياً

ومنْ لمْ يَمُتْ سُكراً بها فاتَهُ الحَزْمُ

- W£9 -



فالفناء في الله تعالى ، هو العيش الحقيقي ، وهي الحياة الدائمة ، التي لا يعتريها موت أصلاً .

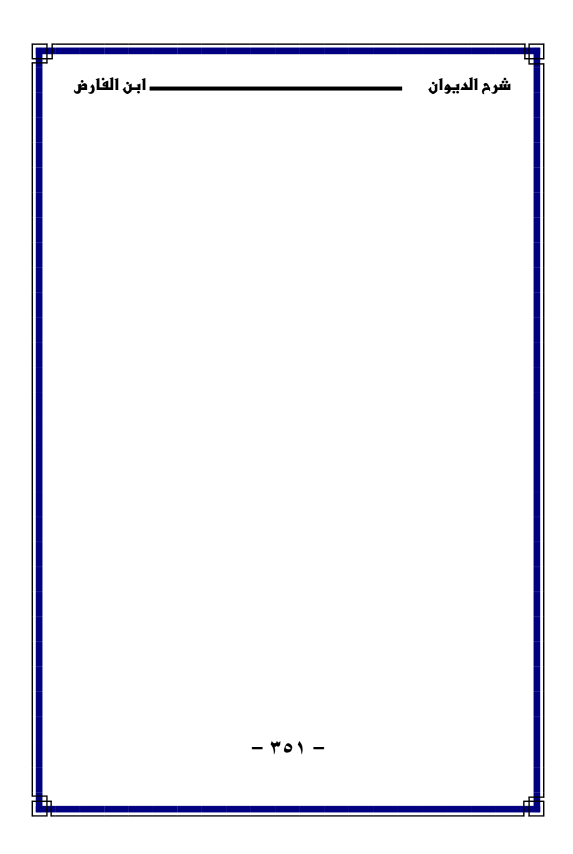
# ٢٨ على نفسِهِ ، فَليَبكِ مَنْ ضَاعَ عُمرُهُ

وليسَ لهُ فيها نصيبٌ ، ولا سهمُ

فمن عاش في الدنيا خالياً من محبة الله تعالى ، فهو جسد بلا روح ، يغدو ويروح ، كالجسد المطروح .

ومن نفذ عمره ، ولم يكن له نصيب من تلك المدامة ، فقد ضاع عمره ، وذهب سدى ، فحق له أن يبكى على نفسه .









# التائية الكبرى (نظم السلوك) والديوان الديوان الكبرى (نظم السلوك) والمراكزة الكبرى والمراكزة المراكزة المراكزة الكبرى والمراكزة الكبرى والمركزة الكبرى والمراكزة الكبرى والمركزة الكبرى والمركزة الكبرى والمركزة الكبرى والمركزة الك

وَ اللهِ اللهِ

– 401 –





شرح الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

# ﴿ جُنْبُنْ ذِيْ ﴾

١- أبَرْقٌ ، بدا منْ جانِبِ الغَوْرِ ، لامعُ

أمِ ارْتَفَعتْ ، عنْ وجهِ ليلي ، البراقِعُ

٢- نعم أَسْفَرَتْ ليلاً ، فصارَ بوجْهِهَا

نهاراً ، بهِ نورُ المحاسنِ ساطعُ

٣- ولمَّا تجلَّتْ للقلوبِ ، تزاحمتْ

على حُسنها ، للعاشقينَ ، مطامعُ

٤ - لِطلعتها تَعْنُو البدورُ ، ووجْهُها

لهُ تسجدُ الأقمارُ ، وهيَ طوالعُ

٥- تجمَّعت الأهواءُ فيها ، وحُسنها

بديعٌ ، لأنواع المحاسنِ جامعُ

٦- سكرتُ بخمرِ الحُبِّ في حانِ حَيِّها

- ToT -



وفي خمرهِ ، للعاشقينَ ، منافعُ

٧- تواضَعْتُ ذلاً ، وانخِفاضاً لِعـزِّها

فَشَرَّفَ قَدْري في هواها التَّواضعُ

٨- فإنْ صرتُ مَخفوضَ الجنابِ ، فحبُّها

لِقَدْرِ مَقامي ، في المحبَّةِ ، رافِعُ

٩- وإِنْ قَسَمَتْ لِي أَنْ أَعِيشَ مُتَيَّماً

فشوقي لها بينَ المحبِّينَ ، شائِعُ

• ١ - يقولُ نساءُ الحيِّ : أينَ دِيارهُ؟؟

فقلتُ: دِيارُ العاشقينَ بالاقِعُ

١١ - فإنْ لَمْ يكنْ لِي في حِمَاهُنَّ مَوْضِعٌ

فلي في حِمى ليلي بليلي مواضِعُ

٢ ٧ - هوَى أُمِّ عَمْرِو جَدَّدَ العُمرَ في الهوَى

فها أنا فيهِ ، بَعدَ أَنْ شِبْتُ يافِعُ

- 40£ -





شرح الديوان الفارض

١٣- ولمَّا تراضَعْنا بِمَهْدِ وَلائِها

سَقَتْنا حُمَيًّا الحُبِّ فيهِ المراضعُ

١٤ - وما زِلتُ ، مُذْ نِيطَتْ عَلَيَّ تَمائِمي

أبايع سُلطانَ الهَـوَى ، وأتابعُ

١٥- لقد عرفتني بالولا وعَرَفْتُها

وَلِي وَلَهَا ، في النَّشأتينِ ، مَطالِعُ

١٦ - وإنِّي ، مُذْ شاهَدْتُ فيَّ جَمَالَها

بِلَوْعَةِ أَشُواقِ المَحَبَّةِ وَالِعُ

١٧ – وكلُّ مَقامٍ ، في هواها ، سلَكتُــهُ

وما قطعَتني فيه ، عنها ، القواطِعُ

١٨ - عزيزةَ مِصْرِ الحُسْنِ !! إِنَّا تِجَارُهُ

وليسَ لنا إلاَّ النُّفوسَ بضائعُ

١٩ - لِأَرْضِكِ فَوَّزنا بها ، فَتصدَّقِي

علينا ، فقد نَمَّتْ علينا المدامعُ

- TOO -



• ٢ - عسى تَجعَلي التَّعويضَ عنها قُبُولَها

لِيَرْبَحَهُ مِنَّا مَبِيعٌ وبائِعُ

٢١ - خَلِيلَيَّ!! إِنِّي قَدْ عَصَيتُ عَواذِلِي

مُطيعٌ لأمْر العامِريَّةِ ، سامعُ

٢٢ - فقولا لها: إنِّي مُقيمٌ على الهَوَى

وإنِّي ، لِسُلطانِ المحبَّةِ ، طائعُ

٢٣ - وقولا لها : يا قُرَّةَ العينِ !! هلْ إلى

لِقَاكَ سبيلٌ ، ليسَ فيهِ موانعُ ؟؟

٢٢- ولي عندها ذَنْبٌ برؤيةِ غيرها

فهل لي ، إلى ليلى المليحةِ ، شافعُ

٢٥ - سَلًا: هلْ سَلَا قلبي هَواها ، وهلْ لهُ

سِواها ، إذا اشتدَّتْ عليهِ الوقائعُ؟؟

٢٦ إذا ما بَدَتْ ليلي ، فكلِّي أغيُّنُ

**- 707 -**



شرم الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

وإنْ هي ناجـتني ، فكلِّي مَسـامِـعُ

٧٧ - ومِسْكُ حديثي في هَواها ، الأهلِهِ

يَضوعُ ، وفي سَمعِ الخليِّينَ ضائعُ

٣٨ - تجافت جُنوبي ، في الهوى ، عنْ مضاجعي

إلى أنْ جَفَتْني ، في هَواها ، المضَاجِعُ

٢٩ - وسِرْتُ بركبِ الحُسنِ بينَ محاملِ

وهَـوْدَجُ ليلى ، نورُهـا منهُ ساطعُ

• ٣- ونادَيْتُ لمَّا أَنْ تبدَّى جَمالُها:

لعَمْرُكَ ، يا جَمَّالُ ، قلبي قاطِعُ

٣١ - فسيروا على سَيري ، فإنِّي ضعيفُكمْ

وراحِلتي ، بينَ الرَّواحلِ ، ضالِعُ

٣٢ فيا أيُّها النَّفسُ ، الَّتي قدْ تَحجَّبتْ

بنداتي ، وفيها بَدْرُها لِي طَالعُ

٣٣ لئنْ كنتِ ليلى ، إنَّ قلبي عَامِرٌ

- YOY -

بِحُبِّكِ ، مجنونٌ بوَصْلِكِ ، طامعُ

٣٤ فيا قلبُ شاهِدْ حُسنها وجَمالها

فَفيها ، لأسرارِ الجَمالِ ، وَدائعُ

٣٥ - فإحياءُ أهل الحبِّ مَوتُ نُفُوسِهمْ

وقوت قلوب العاشقين مصارع

٣٦ لقدْ قُلْتُ في مَبدا ألَسْتُ بِرَبِّكمْ

بَلى قدْ شَهِدْنا ، والوَلا مُتتابعُ

٣٧ فيا حبَّذا تلكَ الشهادةُ ، إنَّها

تُجادِلَ عَنِّي سائِلي ، وتُدافعُ

٣٨ - وأَنجو بها يَومَ الوُرودِ ، فإنّها

لقائِلِها حِرْزٌ ، مِنَ النَّارِ مانعُ

٣٩– هيَ العُــرْوَةُ الوُثْـقَى بها فتَـمَسَّكي

وحَسْبي بها أنِّي إلى اللهِ راجعُ

- YOA -





#### شرم الديوان الفارض

٤- فيا رَبِّ !! بالخِلِّ الحبيبِ ، محمدٍ

نَبِيِّكَ ، وهو السيِّدُ المتواضعُ

١٤ - أنِـلْنَا معَ الأحبابِ رؤيتَـكَ ، الَّتي

إليها قلوبُ الأولياءِ ، تُسارعُ

٢ ٤ - فبَابُكَ مَقصُودٌ ، وفَضْلُكَ زَائِدٌ

وجُودُكَ ، مَوْجودٌ ، وعَفوُكَ وَاسِعُ





# <u>ڳاڳ</u> ڳاڻ



١ - أبَرْقٌ ، بدا منْ جانِبِ الغَوْرِ ، لامعُ

أمِ ارْتَفَعتْ ، عنْ وجهِ ليلي ، البراقِعُ

الغور من كل شئ قعره ، ويطلق على الوادي ، وادي تهامة .

بداية الكشف بوارق ، وشوارق ، ولوامع ، ثم ترى جميع الأشياء التي كنت تراها وتحسبها خالية من وجود الله فيها ، إذا هي عامرة بظهور الله فيها ،

وتتحقق من قوله تعالى : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَدُهُ القصص:٨٨ .

٢ - نعمْ أَسْفَرَتْ ليلاً ، فصارَ بوجْهِهَا

نهاراً ، بهِ نورُ المحاسنِ ساطعُ

الليل هنا هو عالم الأكوان ، حين ظهر فيها جمال الله الجميل ، صار الكل جميلاً .

**- 77.** -



٣- ولمَّا تجلَّتْ للقلوبِ ، تزاحمتْ

على حُسنها ، للعاشقينَ ، مطامعُ

ولماكان القلب محل التجلي الأول ، صارت جميع الجوارح تريد حظها من هذا التجلي .

٤ - لِطلعتها تَعْنُو البدورُ ، ووجْهُها

لهُ تسجدُ الأقمارُ ، وهيَ طوالعُ

البدور: جمع بدر ، وهو الإنسان الكامل ، لأنه مرآة نور الله تعالى ، كما القمر مرآة الشمس ، من غير أن يحل أحدهما في الآخر .

٥- تجمَّعتِ الأهواءُ فيها ، وحُسنها

بديعٌ ، لأنواعِ المحاسنِ جامعُ

من وجده ، فقد وجد كل شئ . ومن فقده ، فَقَدْ فَقَدَ كل شئ .

٦- سكرتُ بخمر الحُبِّ في حانِ حَيِّها

وفي خمرهِ ، للعاشقينَ ، منافعُ

٧- تواضَعْتُ ذلاً ، وانخِفاضاً لِعزِّها

- 411 -

فَشَرَّفَ قَـدْري في هـواهـا التَّـواضـعُ

٨ - فإنْ صرتُ مَخفوضَ الجنابِ ، فحبُّها

لِقَدْرِ مَقامي ، في المحبَّةِ ، رافِعُ

الحان هو حانوت الخمار . وحيّها : قبيلتها . ففي حان حيّها مجمع أهلها وعشيرتما ، وهم العارفون بها .

٩- وإنْ قَسَمَتْ لي أنْ أعيشَ مُتَيَّماً

فشوقى لها بينَ المحبِّينَ ، شائعُ

• ١ - يقولُ نساءُ الحيِّ : أينَ دِيارهُ؟؟

فقلت : دِيارُ العاشقينَ بالاقِعُ

١١ – فإنْ لَمْ يكنْ لَي في حِمَاهُنَّ مَوْضِعٌ

فلي في حِمى ليلي بليلي مواضِعُ

شائع : يعني ظاهر بين المحبين ، إذ غيرهم لا يعرفون الشوق .

ونساء الحي : هم أصحاب النفوس من الغافلين المحجوبين . يسألونه أين ديار محبوبتك ، فقال أن دياره شؤون متقلبة ، من سكون إلى حركة ، من

- 777 -



رفع إلى خفض ، وهي تجليات الأسماء والصفات . فإذا فاز بالتجلي الذاتي أصبحت هذه التجليات في حكم الفناء والاضمحلال .

٢ ٧ - هوَى أُمِّ عَمْرِو جَدَّدَ العُمرَ في الهوَى

فها أنا فيهِ ، بَعدَ أَنْ شِبْتُ يافِعُ

أم عمرو كناية عن أصل عمار الكون ، وهي الحقيقة الوجودية ، والمحبوبة الحقيقية ، فالله تعالى هو الوجود كله ، فكلما كبر سنه ازداد معرفة وعرفاناً .

١٣ - ولمَّا تراضَعْنا بِمَهْدِ وَلائِها

سَقَتْنا حُمَيًّا الحُبِّ فيهِ المراضعُ

حيث كان الإنسان مظهر ظهور الأسماء والصفات:

﴿ إنما خلقتك لأظهر ، لا لتظهر ﴾

١٤ - وما زِلتُ ، مُذْ نِيطَتْ عَلَيَّ تَمائِمي

أبايع سُلطانَ الهَـوَى ، وأتابعُ

٥١- لقد عرَفَتْني بالوَلا وعَرَفْتُها

وَلِي وَلَهَا ، في النَّشأتينِ ، مَطالِعُ

والتمائم هي ما يوضع ويعلق على الصغير من الآيات لتقيه الحسد وغيره . يعني أنه على عهده القديم بالحب ، منذ أخذ العهد عليه في عالم الذر .

- 777 -



والنشأتين هما الدنيا ، والآخرة . ولقدأحببت ظهوره في المظاهر في الدنيا ، وفي الآخرة ، إلا أن التجلّي في الآخرة أعظم وأعلى .

## ١٦- وإنِّي ، مُذْ شاهَدْتُ فيَّ جَمَالَها

بِلَوْعَةِ أشواقِ المَحَبَّةِ وَالِعُ

فحين ظهر الله تعالى في مرآة قلبي ، بنور جماله ، فقد جذبني هذا الجمال ، ورماني في بحر أشواقه ، حتى أصبحت شديد التعلق به .

١٧ – وكلُّ مَقامٍ ، في هواها ، سلَكتُـهُ

وما قطعَتني فيه ، عنها ، القواطِعُ

يعني أنه بدأ طريقه سلوكاً ، حيث قطع كل المقامات ، وما شغله عن ذلك أي قاطع ، من الأشغال الدنيوية ، والشهوات النفسانية .

١٨ - عزيزةَ مِصْرِ الحُسْنِ !! إِنَّا تِجَارُهُ

وليسَ لنا إلاَّ النُّفوسَ بضائعُ

١٩- لِأَرْضِكِ فَوَّزنا بها ، فَتصدَّقِي

علينا ، فقد نَمَّتْ علينا المدامعُ

- YTE -

### شرح الديوان الفارض

## ٢ - عسى تَجعَلي التَّعويضَ عنها قُبُولَها

لِيَرْبَحَهُ مِنَّا مَبِيعٌ وبائِعُ

فحبيبته هي ملكة مصر ، أي ملكة مملكة الحسن ، وهو تاجر ، بضاعته حب هذا الحسن ، وهو على استعداد لشرائه بنفسه ﴿إِنَّ اللهُ اَشْرَىٰ مِنَ اللهُ الله

والنفوس تباع وتشترى ، ويسترقها كل من غلب عليها من الشهوات وغيرها أما القلوب ، فهي ملك لله تعالى .

وقد قطعنا المفازة لأرضك حيث تحملنا مشقات السلوك وأهوال المجاهدات - والمفازة هي الصحراء الموحشة - وها هي مدامعنا قد أعلنت عما تسره قلوبنا من حبك ، فاجعلينا عندك مقبولين غير مردودين . فإن قبلتيها منا فقد ربحت السلعة وربح البائع . وهذا هو الوصول إلى مقام الشهود .

٢١- خَلِيلَيَّ!! إِنِّي قَدْ عَصَيتُ عَواذِلِي

مُطيعٌ لأمْر العامِريَّةِ ، سامعُ

٢٢ - فقولا لها: إنِّي مُقيمٌ على الهَوَى

وإنِّي ، لِسُلطانِ المحبَّةِ ، طائعُ

٣٢ - وقولا لها: يا قُرَّةَ العين !! هل إلى

- 470 -



لِقَاكَ سبيلٌ ، ليسَ فيهِ موانعُ؟؟

والموانع هي النفس ، والدنيا ، والشيطان ، والعلم .

٤٢- ولي عندها ذَنْبٌ برؤيةٍ غيرها

فهل لي ، إلى ليلي المليحة ، شافعُ

أي شافع يشفع لي بمغفرة ذنبي عندها ، بأن تريني إياها في كل شئ ، حتى لا أرى سواها .

٢٥ - سَلًا : هلْ سَلَا قلبي هَواها ، وهلْ لهُ

سِواها ، إذا اشتدَّتْ عليهِ الوقائعُ؟؟

يقول لخليليه أن يسألوا ، وسلا الثانية من السلو .

فإذا اشتدت عليه البلايا والمصائب ، فلا يفرجها إلا الجناب الإلهي .

٢٦ - إذا ما بَدَتْ ليلي ، فكلِّي أعْيُنُ

وإنْ هي ناجتني ، فكلِّي مَسامِعُ

٢٧ - ومِسْكُ حديثي في هَواها ، الأهلِهِ

يَضوعُ ، وفي سَمعِ الخليِّينَ ضائعُ

**– ٣٦٦ –** 



كلما تجلى الله تعالى بصفة ، تهيأت الروح لقبول هذه الصفة ، واستغرقت فيها . وكل كلام يتحدث به المحب ، فلا يفهمه إلا أهل العرفان والحب ، أما أهل الشهوات فلا فهم لهم فيه .

## ٢٨ - تجافت جُنوبي ، في الهوى ، عنْ مضاجعي

إلى أنْ جَفَتْني ، في هَواها ، المضاجِعُ

يعني في إبتداء أمره ، كان يقوم الليل ، ويتباعد عن مضاجعه ، عن قصد منه وإرادة ، إلى أن وصل إلى حالة ، تباعدت المضاجع عنه من غير قصد منه ولا إرادة ، فصار مضطراً ، بعد أن كان مختاراً .

٢٩ - وسِرْتُ بركبِ الحُسن بينَ محامل

وهَـوْدَجُ ليلي ، نورُهـا منهُ ساطعُ

ركب الحسن هم جماعة العارفين بربهم . ومحامل جمع محمل ، وهو كناية عن النفس الإنسانية المشتملة على الحقائق الروحانية .

و هودج ليلى كناية عن الصورة الإنسانية الكاملة .

و نور ليلى هو النور الإلهي المفاض في الوجود ( وَأَشَرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّمًا ) {الزمر: ٦٩} (الله نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ) {النور: ٣٥} .

**- ٣٦٧ -**



• ٣- ونادَيْتُ لمَّا أَنْ تبدَّى جَمالُها:

لعَمْرُكَ ، يا جَـمَّالُ ، قلبيَ قاطِعُ

والجَمَّال هنا هو سائق الجمال ، وهو كناية عن شيخ المريدين ، ومرشدهم ومنجدهم .

وقاطع: بمعنى مقطوع.

٣١ - فسيروا على سَيري ، فإنِّي ضعيفُكمْ

وراحِلتي ، بينَ الرَّواحلِ ، ضالِعُ

أي فإني أضعف من فيكم من الرجال أولي الهمم والإقبال .

و**راحلتي** كناية عن نفسه .

والضالع هي التي تمشي بعوج ، أو هي ثقيلة الأحمال .

فيقول لهم أن نفسه معوجة في سلوكها ، ثقيلة الأحمال . فهو يناشدهم بتخفيف سرعتهم في السير حتى يلحق بهم .

٣٢ فيا أيُّها النَّفسُ ، الَّتي قدْ تَحجَّبتْ

بـذاتي ، وفيـها بَـدْرُها لِي طَـالـعُ

**- ٣٦٨ -**



### شرح الديوان الفارض

فالله تعالى يظهر له من وراء حجاب ذاته ، فإذا فني عن ذاته ، شاهد جمال مولاه ، كما يشاهد الناس البدر ، ليس بينهم وبينه غمام .

٣٣ لئنْ كنتِ ليلى ، إنَّ قلبي عَامِرٌ

بِحُبِّكِ ، مجنونٌ بوَصْلِكِ ، طامعُ

٣٤ فيا قلبُ شاهِدْ حُسنها وجَمالها

فَفيها ، لأسرار الجَمالِ ، وَدائعُ

فالقلب بيت الله المقدس ، وهو أقدس البيوت ، والله تعالى لا يأتمن على أسراره فيه إلا الأمناء .

## ٣٥ - فإحياءُ أهل الحبِّ مَوتُ نُفُوسِهمْ

## وقوتُ قلوبِ العاشقينَ مصارعُ

فإذا ماتت نفوسهم ، يعني تلاشى حولهم وقوتهم ، أصبحوا بحول الله وقوته أما قلوبهم ، فتتقوت على البلايا ، والمصائب والشدائد ، قد وطنوا أنفسهم على ذلك ، إذ أنها نظرات محبوبهم إليهم ، التي يترقون بها إلى أعلى المقامات .

٣٦ لقدْ قُلْتُ في مَبدا ألَسْتُ بِرَبِّكُمْ

**- ٣٦٩ -**



بَلَى قَدْ شَهِدْنا ، والوَلا مُتتابعُ

وذلك حين أخذ العهد في عالم الذر ، وما زال هذا السر الرباني ، والمدد الإلهي ، يسري في من يومها .

٣٧- فيا حبَّذا تلكَ الشهادةُ ، إنَّها

تُجادِلَ عَنِّي سائِلي ، وتُدافعُ

أي تخاصم عني من يسألني في الدنيا ، فتلهمني الجواب ، بطريق الفيض ، وتكفيني فتنة سائل القبر ، في عالم البرزخ .

٣٨ - وأُنجو بها يَومَ الوُرودِ ، فإنَّها

لقائِلِها حِرْزٌ ، مِنَ النَّارِ مانعُ

٣٩– هيَ العُـرْوَةُ الوُثْـقَى بها فتَـمَسَّكي

وحَسْبي بها أنِّي إلى اللهِ راجعُ

فهذا العهد معه في الدنيا ، والقبر ، وإلى أن يرجع إلى الله تعالى مرة أحرى .

• ٤ - فيا رَبِّ!! بالخِلِّ الحبيبِ ، محمدٍ

نَبِيِّكَ ، وهوَ السيِّدُ المتواضعُ

- \*\* -





### شرم الديوان الفارض

١ ٤ - أنِـلْنَا معَ الأحبابِ رؤيتَـكَ ، الَّتي

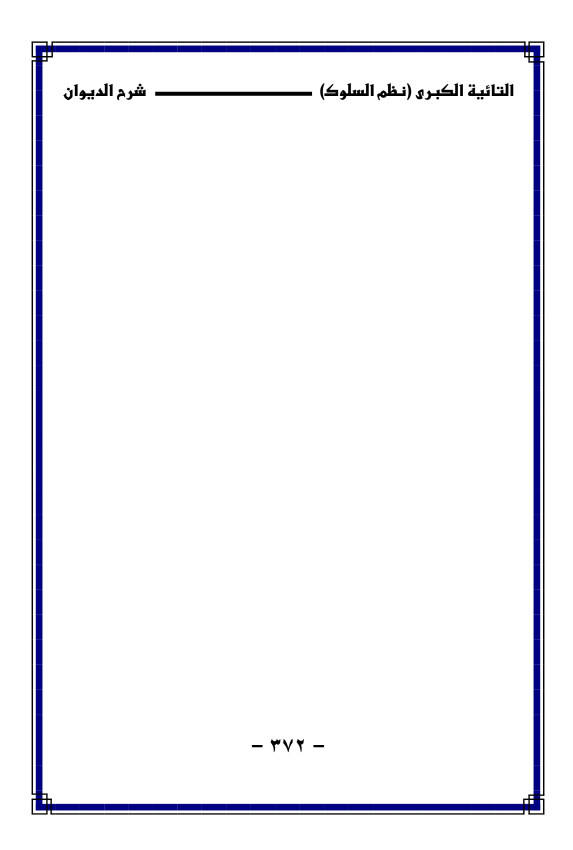
إليها قلوبُ الأولياءِ ، تُسارعُ

٢ ٤ - فبَابُكَ مَقصُودٌ ، وفَضْلُكَ زَائِدٌ

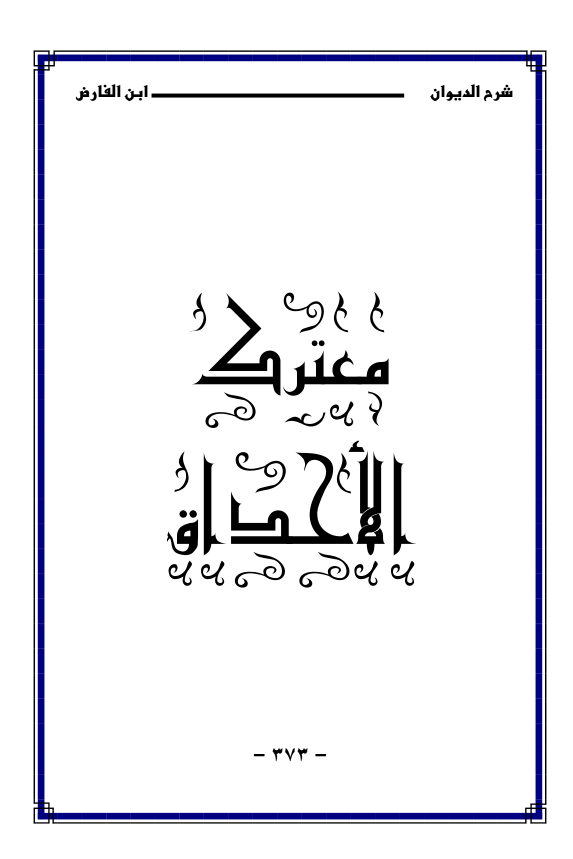
وجُودُكَ ، مَوْجودٌ ، وعَفوُكَ وَاسِعُ

\_ \*\\ \ \_











# عمر کی ایک کود و

١ - ما بينَ مُعتركِ الأحْداقِ والمُهج

أنا القتيلُ بلا إثم ولا حَرَج

٢ - وَدَّعتُ قبلَ الهَوَى رُوحِي لِمَا نَظرَتْ

عينايَ مِنْ حُسنِ ذاكَ المنظرِ البَهج

٣ - للهِ أجفانُ عَين ، فيك ، ساهِرَةٌ

شوقاً إليكَ ، وقلبٌ بالغرامِ شَجِي

٤ - وأضلعٌ نَحِلَتْ كادتْ تُقوِّمها

مِنَ الجَوَى كبِدي الحَرَّى من العَوَج

٥- وأدمُعٌ هَمَلَتْ ، لولا التَّنفسُ مِنْ

نارِ الهوَى لمْ أكدْ أنْجُو مِنَ اللُّجَجِ

٦- وحَبَّذا فيكَ أسقامٌ خَفِيتُ بها

- TV £ -



عني ، تقومُ بها عندَ الهوَى ، حُجَجي

٧- عذِّبْ بما شئتَ غيرَ البُعدِ عنكَ تجدْ

أوفي مُحِبِّ بما يُـرْضيكَ مُبتهج

٨- وخُذْ بقيَّةَ ما أبقيتَ مِنْ رَمَقٍ

لا خير في الحبِّ إنْ أَبْقى على المُهج

٩ - مَنْ لي بإتلافِ روحي في هَـوَى رَشَـاً

حُلْوِ الشَّمائلِ ، بالأرواحِ مُمتزجِ

• ١ - مَنْ ماتَ فيهِ غراماً عاشَ مُرتقياً

ما بينَ أهلِ الهوَى في أرْفعِ الدَّرجِ

١١ - وإنْ ضللتُ بليلِ ، مِنْ ذوائِسِهِ

أهدى ، لعَيني الهدى ، صُبحٌ منَ البَلجِ

١٢ - وإنْ تنفَّسَ قالَ المسكُ مُعترفاً

لعارفي طِيبهِ: مِنْ نَشرِهِ أَرَجي

١٣- أعوامُ إقبالهِ ، كاليومِ في قِصَرِ

- TV0 -

ويَوْمُ إعراضِهِ في الطّولِ ، كَالْحِجَج

١٤ - فإنْ نأى سائِراً ، يا مُهجَتي ارتَحِلي

وإنْ دَنا زائِراً ، يا مُقلتي ابتهجي!

٥١- يا سَاكِنَ القلب لا تنظرْ إلى سكنى

وارْبَحْ فؤادكَ ، واحذرْ فتنةَ الدَّعج

١٦ - يا صاحبي ، وأنا البَرَّ الرَّؤوفُ ، وقدْ

بَذلتُ نُصْحي ، بذاكَ الحيِّ لا تَعُج

١٧ - تباركَ اللهُ! ما أَحْلَى شمائِلهُ

فكمْ أَمَاتَتْ وأَحْيَتْ فيهِ منْ مُهَج

١٨- تَراهُ ، إِنْ غابَ عنِّي كُلُّ جارحةٍ

في كلِّ معنَّى لطيفٍ ، رَائِقٍ ، بَهج

١٩- في نغمة العود والنَّاي الرَّحيم ، إذا

تألُّف بينَ ألحانٍ مِنَ الهَزَج

• ٢ - وفي مَساقِطِ أنْـدَاءِ الغمَـامِ ، على

بِسَاطِ نَـوْرٍ ، منَ الأزهارِ مُنْتَسِج

٢١ - وفي مَسَاحِبِ أَذْيالِ النَّسيمِ ، إذا

**- ٣٧٦ -**



شرح الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

أهدى إليَّ ، سُحَيْراً ، أطيبَ الأَرَجِ

٢٢ لم أدر ما غُرْبةُ الأوطانِ ، وهي معي

وخاطِرِي ، أينَ كنَّا ، غيرُ مُنزَعِج

٢٣ لِيَهْنَ رَكْبٌ سَرَوا ليلاً ، وأنتَ بهمْ

بِسَيرِهمْ في صباحٍ ، مِنكَ ، مُنبَلِجِ

٢٢- فليَصنع الرَّكبُ ما شاؤوا بأنفُسِهمْ

هُمْ أَهْلُ بَدرٍ ، فلا يخشونَ منْ حَرَج

٢٥ - بحقِّ عِصيانيَ اللَّاحِي عليكَ ، وما

بأَضْلُعي ، طاعةً للوَجْدِ ، مِنْ وَهَج

٢٦- أنظرْ إلى كبدٍ ذابتْ عليكَ جوىً

ومُقلةٍ ، منْ نَجِيع الدَّمع ، في لُجَج

٢٧ - وارْحَمْ تَعَشُّرَ آمالي ، ومُرْتجَعي

إلى خِداعِ تَمَنِّي الوَعْدِ بالفَرج

٢٨ - واعطفْ على ذُلِّ أطماعي بِهَلْ وَعسَى

**- \*\*\*** -



وامنُنْ عليَّ بشرحِ الصَّدرِ منْ حَرجِ

٢٩ - أهلاً بما لمْ أكنْ أهلاً لِمَوْقِعِهِ

قَوْلِ المُبَشِّرِ ، بَعدَ اليأسِ ، بالفرج

• ٣- لَكَ البِشَارَةُ ، فَاخِلَعْ مَا عَلَيْكَ ، فَقَدْ

ذُكِرْتَ ثَمَّ ، على ما فيكَ مِنْ عِوَج

**- ٣٧٨ -**

# معترك الأكرام المالية

## ١ - ما بينَ مُعتركِ الأحْداقِ والمُهج

أنا القتيلُ بلا إثم ولا حَرَج

المعترك هو موضع العراك والقتال ، وكل معترك فيه من هو مقتول ومجروح وهنا اعتركت العيون والقلوب ، فالعيون ترمي بسهام لحاظها فتصيب قلوب الأبطال في مقتل ، فتقتله بغير إثم اقترفه ولا ذنب صدر منه يوجب القتل .

ويقصد هنا تجليات جمال الله في الأكوان ، وأنواره المفاضة على قلوب أهل الله ، تؤدي بما إلى الإستسلام التام لأحكام الجميل ﴿ إِن الله جميل يحب الجمال ﴾ .

٢ - وَدَّعتُ قبلَ الهَوَى رُوحِي لِمَا نَظرَتْ

عينايَ مِنْ حُسنِ ذاكَ المنظرِ البَهج

لما نظرت عين بصيرتي إلى وجه الحق ، سلبني روحي جماله ، فصرت فيه فانياً عن كل شئ .

- TV9 -

## ٣ - للهِ أجفانُ عَينِ ، فيك ، ساهِرَةً

شوقاً إليكَ ، وقلبٌ بالغرامِ ، شَجِي

ما سهرت أجفان عيني ، إلا لك ، شوقاً إليك ، وهذا السهر سببه حزن القلب لفقد الحبيب .

## ٤ - وأضلعٌ نَحِلَتْ كادتْ تُقوِّمها

مِنَ الجَوَى ، كبِدي الحَرَّى ، من العَوج

ولله نحول أضلعي ، حيث أنحلها الشوق ، وقاربت حرارة كبدي ، من الحزن والضنى ، أن تقوِّم اعوجاجها .

## ٥- وأدمُعٌ هَمَلَتْ ، لولا التَّنفسُ مِنْ

نارِ الهوَى ، لمْ أكد أنْجُو مِنَ اللُّجَج

ولله أدمع فاضت ، ولولا نيران نفسه من زفرات الشوق ، والتي تسببت في تبخر هذه الدموع ، لأغرقته أمواج دموعه العاتية .

٦- وحَبَّذا فيكَ أسقامٌ خَفِيتُ بها

- TA - -



### شرح الديوان الفارض

عني ، تقومُ بها ، عندَ الهوَى ، حُجَجي

الأسقام هي الأمراض والأوجاع ، فإنَّ نظر الله إلى المحبين هي البلايا والمصائب ﴿ إِن الله تعالى إذا أحب قوماً ابتلاهم ﴾ .

٧- عذِّبْ بما شئتَ ، غيرَ البُعدِ عنكَ ، تجدْ

أوفي مُحِبِّ ، بما يُرْضيكَ ، مُبتهج

البعد عند المحبين ، وهو الحجاب ، أشد أنواع العذاب ، ولا يعادله في الشدة شئ عندهم .

فيقول لمحبوبه: عذبني بما شئت من أنواع العذاب ، تجدين أوفى محب لك ، مسرور بما يرضيك .

٨ - وخُذْ بقيَّةَ ما أبقيتَ مِنْ رَمَقِ

لا خير في الحبِّ ، إنْ أَبْقى على المُهج

الرمق : هو بقية الحياة .

يعني أنك أخذت كلي ، وبعض الرمق ، فخذ بقية هذا الرمق . فإن أبقى الحب على بعض المهج ، فلا خير فيه .

- TA1 -



فهو يناشد ربه وحبيبه أن يأخذ إليه روحه كلها ، ليفنيه عن سواه .

## ٩ - مَنْ لي بإتلافِ روحي في هَـوَى رَشَـاٍ

حُلْوِ الشَّمائلِ ، بالأرواح مُمتزج

من لي يعينني ، ويرفق بي ، ويتلف روحي في هوى حبيب كالغزال ، لطيف الحركات والأخلاق ، من شدة لطفه صار كأنه ممتزج بالأرواح .

## ١٠ مَنْ ماتَ فيهِ غراماً عاشَ مُرتقياً

ما بينَ أهلِ الهوَى في أرْفع الدَّرَج

فهؤلاء شهداء المحبة ، الذين قتلوا بسيوف المحاهدة ﴿ وَلَا تَحْسَبُنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فَهُ وَلَا تَحْسَبُنَ ٱللَّهِ مِن فَي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُونًا بَلَ أَحْيَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ اللَّهِ مَن بِمَا ءَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَصْبِيلِ ٱللَّهِ أَمُونًا بَلْ أَحْيَاءً عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ اللَّهِ مَا أَنْ عَلَى إِمَا ءَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَصْبِيلِهِ ﴾ [آل عمران:١٦٩-١٧٠] . فموتوا اختياراً ، قبل أن تموتوا اضطراراً .

١١ - وإنْ ضللتُ بليلٍ ، مِنْ ذوائِسهِ

أهدى ، لعَيني الهدى ، صبع من البَلج

الذوائب هي الخصلات من الشعر . فإن حصل لي هيام وحيرة ، من جمال شعره ، فإن نور بياض جبهته سيردني إلى رشدي . وهذه كناية عن أنه إذا

**- 474 -**



أخذته الأكوان ، من حيث أنها مظاهر للأسماء والصفات ، فإن تجليات الذات تجذبه إليها مرة أخرى ، ليفني عن الأكوان ، بالمكوّن .

## ١٢ - وإنْ تنفَّسَ قالَ المسكُ ، مُعترِفاً

لعارفي طِيبهِ: مِنْ نَشرِهِ أَرَجي

إن تنفس الحبيب ، وظهر نفسه من فمه ، قال المسك معترفاً لقوم يعرفون نشر المسك وطيبه ، إن ريحه الطيب هي فرع عن أصل نفس الحبيب .

فكل جمال في الكون ، هو فرع عن جمال الله تعالى .

١٣- أعوامُ إقبالهِ ، كاليومِ في قِصَرِ

ويَوْمُ إعراضِهِ في الطّولِ ، كَالْحِجَج

### **الحجج** هي السنون .

فالله تعالى إذا أقبل على عبده ، أفاض عليه من فيوضاته ما لا يخطر على قلب بشر ، بل ولو أمضى عمره كله بحثاً عنها ، ما تحصل على أقل القليل منها ، بل ويعطيه علوم العالمين في أقل من لمحة .

فإذا أعرض الله تعالى عنه ، فإنه ينفذ عمره ، وما تعلم شيئاً .

**- 444 -**

## ٢ - فإنْ نأى سائِراً ، يا مُهجَتي ارتَحِلي

## وإنْ دَنا زائِراً ، يا مُقلتي ابتهجي!

إن استتر تجلي الجمال الإلهي عنه ، ذهب قلبه عنه تحسراً وتلهفاً على فقد مطلوبه ، ومفارقته مشاهدة محبوبه . وعندما يعود لي هذا التجلي الجمالي ، فيرتفع حجاب نفسى ، وارتفع الوهم بالبينية ، تقر عيني ، وتحدأ نفسى .

## ٥١- يا سَاكِنَ القلبِ لا تنظرْ إلى سكني

## وارْبَحْ فؤادكَ ، واحذرْ فتنةَ الدَّعج

يا من قلبه ساكن ، لعدم دخول المحبة قلبه ، إذ لو دخلت المحبة قلبك الاضطرب وتحرك ، أنصحك بعدم النظر إلى حبيبي الذي سكن قلبي إليه ، فإنك إن نظرت إلى جمال عينيه ، فسيضيع قلبك من يدك .

والدعج هي شدة سواد العين ، مع سعتها .

وهذا البيت فيه إغراء بالهوى ، في صورة التحذير منه .

- YA £ -



فيا من تعرضت إلى حب الله تعالى ، ادعوك إلى الصبر على كثرة ما ستتعرض له من البلاء ، حتى يكشف الله تعالى لك عن وجهه الكريم ، فحينها تستريح مثلي ، وتسكن إليه .

## ١٦- يا صاحبي ، وأنا البَرَّ الرَّؤوفُ ، وقدْ

## بَذلتُ نُصْحي ، بذاكَ الحيِّ لا تَعُج

أزيدك نصحاً على ما مرّ ، وأنت تعلم صدقي وشدة رحمتي في نصيحتك ، أزيدك نصحاً على ما مرّ ، وأنت تعلم صدقي وشدة رحمتي في شراك حبه ، أن لا تقع في شراك حبه ، ومحن جماله .

## ١٧ - تباركَ اللهُ ! ما أحْلى شمائِلهُ

## فكمْ أَمَاتَتْ وأَحْيَتْ فيهِ منْ مُهَج

ما أجمل صفات الله وأسمائه ، وأحكامه وتصرفاته ، ظاهرة وباطنة . فإن أمات في الظاهر ، فقد أحيا في الباطن . وإن أبكى في الظاهر ، فقد أضحك في الباطن ، وإن ابتلى في الظاهر ، فقد عافى في الباطن .

١٨ - تَـراهُ ، إِنْ غابَ عنِّي كُـلُّ جارحةٍ

في كلِّ معنًى لطيفٍ ، رَائِقٍ ، بَهجِ

- TAO -



إن احتجبت عني ذاته المقدسة ، انقلبت كل حواسي عيوناً ، تنظر إلى تجليات أسمائه وصفاته في كل شئ .

٩١ - في نغمة العود والنَّاي الرَّحيم ، إذا

تألُّفا بينَ ألحادٍ مِنَ الهَزَج

الناي : اسم فارسى للقصبة التي ينفخ فيها . وتألفا يعني امتزاج نغماتهم .

الرخيم : الصوت الذي يخرج سهلاً بلا تكليف .

الهزج: هو الترنم. وكل كلام متقارب متناسب يسمى هزجاً.

• ٢ - وفي مَساقِطِ أنْدَاءِ الغمَامِ ، على

بِسَاطِ نَوْرٍ ، منَ الأزهارِ مُنْتَسِج

مظهر آخر لتجلى الله تعالى ، في أماكن سقوط الندى والمطر .

والغمامة هي السحابة .

فهو يرى الله تعالى حين ينزل المطر على بساط قد انتسج من الأزهار .

٢١ - وفي مَسَاحِبِ أَذْيالِ النَّسيم ، إذا

أهدى إليَّ ، سُحَيْراً ، أطيبَ الأَرَج

**- 477 -**

وهذا مظهر من المظاهر البديعة ، حيث يسحب النسيم أذياله وقت السحر وهو من طلوع الفجر إلى شروق الشمس ، فيهدي إلى هذا النسيم أطيب الريح ، وأجمل العطر .

## ٢٢ - لم أدر ما غُرْبةُ الأوطانِ ، وهي معي

وخاطِرِي ، أينَ كنَّا ، غيرُ مُنزَعِج

لأن الله تعالى هو الوطن ، فما دمت في دنيا الحظوظ والشهوات ، فأنت غريب عن وطنك ، والغريب دائماً منزعج ، غير مستريح . ولا يستريح إلا أهل الفناء ، حيث وصلوا إلى وطنهم ، وهو الله تعالى .

## ٢٣ لِيَهْنَ رَكْبٌ سَرَوا ليلاً ، وأنتَ بهمْ

بِسَيرِهمْ في صباح ، مِنكَ ، مُنبَلِج

الركب هم راكبوا الإبل ، من عشرة فصاعداً . والمقصود منهم هم أهل الله الملاحظين لقيومية الله تعالى ، تحملهم إلى مرادهم ، والوصول إلى غايتهم في وَلَقَدُ كُرَّمَنَا بَنِيّ ءَادَمَ وَمُلَنَامُم الإسراء: ٧٠ ) ولما كان الله تعالى هو السائر بهم ، فهم على بصيرة من أمرهم .

والمنبلج: هو المنير الساطع.

- YAY -

## ٢٢- فليَصنع الرَّكبُ ما شاؤوا بأنفُسِهمْ

هُمْ أَهْلُ بَدرٍ ، فلا يخشونَ منْ حَرَج

## ٢٥ - بحقِّ عِصيانيَ اللَّاحي عليكَ ، وما

بأَضْلُعي ، طاعةً للوَجْدِ ، مِنْ وَهَج

أقسم بحق عصياني لمن يعزلني في حبك ، ويأمرني بالبعد عنك ، لما يراه من حالي في حبك ، بحيث يرى شدة غرامي ، وتمكن هيامي ، وبعدك عني ، وصدك لي . وأقسم أيضاً بالنار التي تنشأ عن هذا الحب ، ومستقرها في داخل أضلعي .

٢٦ - أنظرْ إلى كبدٍ ذابتْ عليكَ جوىً

**- 444** -



## ومُقلةٍ ، منْ نَجِيع الدَّمع ، في لُجَج

يخاطب حبيبه مسترحماً إياه ، ليحنو عليه . وذلك إذا نظر إلى باطنه الذي ذاب من نيران الشوق .

وانظر إلى عيني التي غرقت في دمها ودموعها . ومن كثرة دموعها فقد شبهها بالأمواج العاتية .

## ٢٧ - وارْحَمْ تَعَثُّرَ آمالي ، ومُرْتجَعي

إلى خِداعِ تَمَنِّي الوَعْدِ بالفَرج

وارحم رجوعي بعد تعثر آمالي إلى خداع نفسي

فنفسي تخدعني ، فتطمعني في حصول الفرج .

## ٢٨ - واعطفْ على ذُلِّ أطماعي بِهَلْ وَعسَى

## وامنُنْ عليَّ بشرح الصَّدرِ منْ حَرَج

يناشد حبيبه أن يعطف على ذله ، الناشئ عن طمعه في وصاله ، فإن العزيز إذا رأى ذل عبده بين يديه ، تعطف عليه بما يقتضي اللطف . فقد أسألك بمل وعسى ، يعني هل أطمع في وصالك وعسى أن يكون قريبا

- TA9 -



وتعطف عليّ منةً منك، بأن تشرح ضيق صدري ، بوصل ، أو بوعد ، أو نظرة رضا .

## ٢٩ - أهلاً بما لمْ أكنْ أهلاً لِمَوْقِعِهِ

قَوْلِ المُبَشِّرِ ، بَعدَ اليأسِ ، بالفرج

بعد اليأس من الوصول إلى حضرات القبول ، جاء الوارد الرباني ، والهاتف الصمداني ، مبشراً إياه ، فهو يرحب به ابتهاجاً وسرورا

٣٠ لكَ البِشارَةُ ، فاخلعْ ما عليكَ ، فقدْ

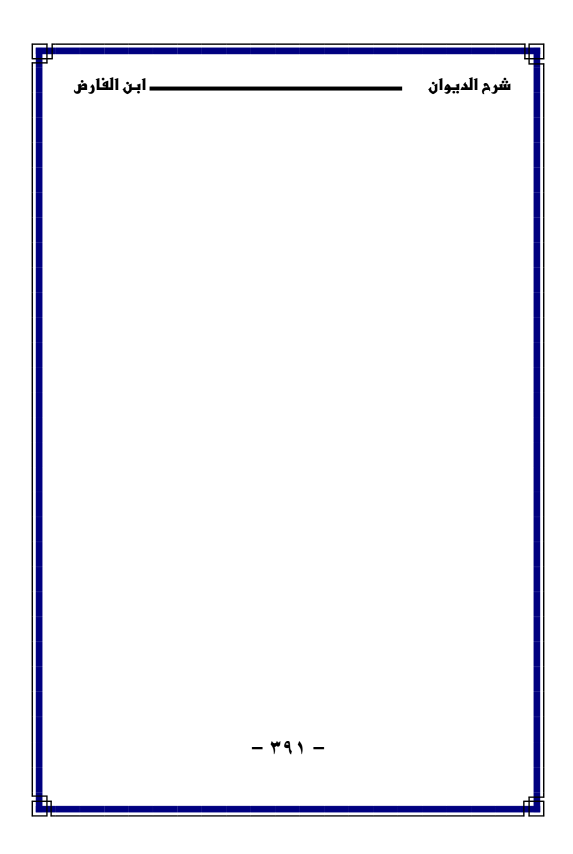
ذُكِرْتَ ثَمَّ ، على ما فيكَ مِنْ عِوَج

قال له المبشر أنه سيخبره بما يوجب له السرور الكامل ، فاستحق عليه أن يعطيه ما عليه من الثياب ، في مقابل هذه البشارة العظيمة :

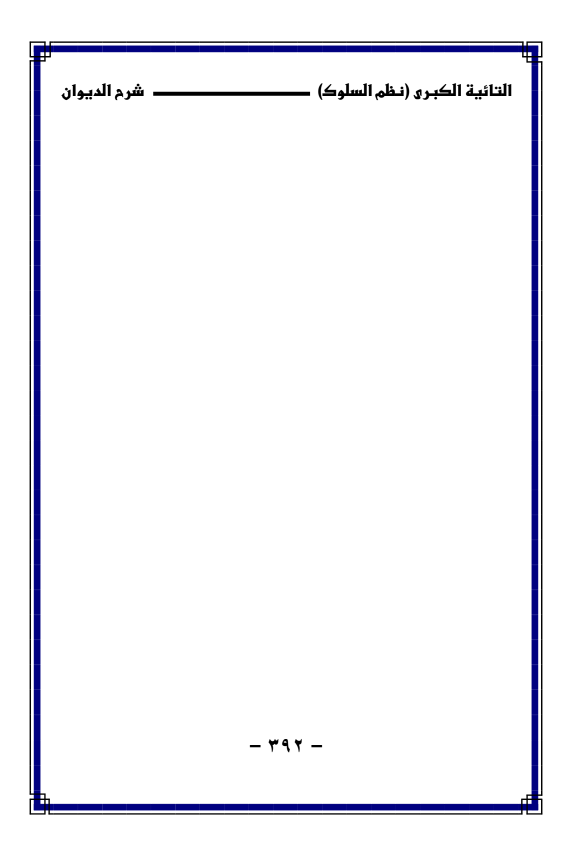
وهو أنك قد ذكرت هناك ، أي ذكرت في الحضرة العلية ، مع ما فيك من عوج في طريق المعرفة الإلهية .

وخلع ما عليه ، هو كناية عن خلع كل الأكوان والصور والنسب .

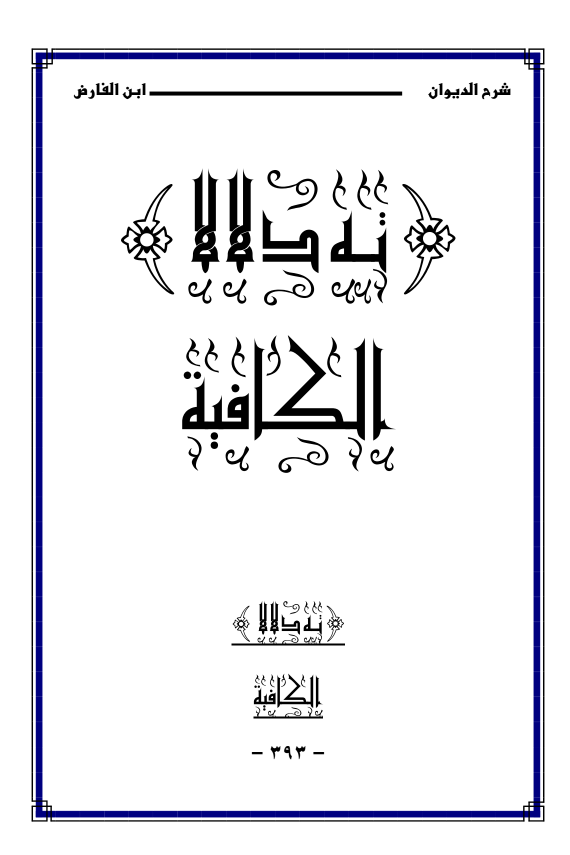














١ - تِـهْ دَلَالاً ، فأنتَ أهْل لِـذَاكًا

وتَحَكَّمْ ، فالحُسْنُ قَد أعطاكا

٢- ولكَ الأمرُ ، فاقضِ ما أنتَ قاضِ

فعَلَيَّ الجَمَالُ قدْ وَلاَّكا

٣ - وتَلافِي ، إنْ كانَ فيلهِ ائتِلافِي

بِكَ ، عَجِّلْ بِهِ ، جُعِلْتُ فِدَاكا

٤ - وبما شِئتَ ، في هَـوَاكَ ، اختَبِرْني

فاختياري ما كانً فيه رضاكا

٥ - فَعَلَى كُلِّ حَالَةٍ أَنْتَ مِنْي

بِيَ أَوْلَى ، إِذْ لَمْ أَكُنْ لَوْلَاكًا

٦- وكَفَانِي عِزًّا ، بِحُبِّكَ ، ذُلِّي

وخُضُوعي ، ولستُ مِنْ أَكْفَاكا

٧- وإذا ما إليك ، بالوَصْلِ ، عَزَّت

- ٣9 £ -



شرح الديوان الفارض

نِسْبَتي عِزَّةً وصَحَّ وَلَاكا

٨- فاتِّهامي في الحبِّ حَسْبي ، وأنِّي

بينَ قَوْمي أُعَدُّ مِنْ قَــتْـلاكــا

٩- لَـكَ في الحَيِّ هالِـكُ بِكَ حَـيُّ

في سَبيل الهوَى اسْتَلذَّ الهَلاكا

• ١ - عَبْدُ رِقِّ ، ما رَقَّ يَوْماً لِعَتْقِ

لوْ تَخَلَّيْتَ عَنْهُ ما خَلاًكا

١١ - بِجَمَالٍ حَجَبْتَــهُ بِجَــلالٍ

هامَ ، واستَعذَبَ العَـذابَ هُنــاكــا

١٢ - أَبْقِ لِي مُقْلَـةً لَعَلِّيَ يَوْمـاً

قَبْلُ مَوْتي أرَى بها مَنْ رَآكا

١٣- فَبَشيرِيْ لَوْ جَاءَ مِنْكَ بِعَطْفٍ

ووُجودي في قَبْضَتي قُلْتُ : هَاكا

١٤- كُنتَ تَجْفُو ، وكَانَ لِي بَعْضُ صَبْرٍ

- mao -

أحْسنَ اللهُ ، في اصطِباري ، عَزاكا

٥١- شَنَّعَ المُرْجِفُونَ عنكَ بهَجرِي

وأشاعُوا أنِّي سَلَوْتُ هَواكا

١٦- ما بِأَحْشَائِهِمْ عَشِقْتُ ، فأَسْلُو

عنكَ يَوْماً ، دعْ يَهْجُرُوا ، حاشاكا

١٧ - كيفَ أَسْلُو ، ومُقلَتى كلَّما لا

حَ بُرِيْقٌ ، تَلَفَّتَتْ لِلِقاكا

١٨ - إِنْ تَبَسَّمْتَ تحتَ ضَوْءِ لِثَامِ

أَوْ تَنَسَّمْتُ الرِّيـحَ منْ أنْبــاكــا

١٩ - طِبْتُ نَفْساً إِذْ لاحَ صُبْحُ ثنَايا

كَ لِعَيْسني ، وفاحَ طيبُ شَـذاكا

• ٢ - كَالُّ مَنْ في حِمَاكَ يَهْوَاكَ ، لَكِنْ

أنا وَحْدِي بِكُلِّ مَنْ في حِمَاكَ

**- 441 -**



٢١ - يُحْشَرُ العاشِقُونَ تَحْتَ لِـوَائِي

وجميع المِلاحِ تَـحْتَ لِـوَاكـا

٢٢ - عَلَّمَ الشَّوقُ مُقلَتي سَهَرَ الَّليْ

ل فَصَارَتْ مِنْ غيرِ نَوْمٍ تَراكا

٢٣ - واقتباسُ الأنوارِ مِنْ ظاهِري غَيـ

ـرُ عَجِيبِ، وباطِني مأواكا

٢٢- يَعْبَقُ المِسْكُ ، حيثُما ذُكِرَ اسمى

مُنْذُ نادَيْتنى أُقَبِّلُ فاكا

٥٧ - ويَضوعُ العَبيرُ في كلِّ نادٍ

وهْوَ ذِكْرٌ مُعَبِّرٌ عَنْ شَـذاكـا

٢٦ قالَ لي حُسْنُ كُلِّ شيءٍ تَجَلَّى

بي تَمَلَّى! فقُلتُ: قَصدي وراكا

٢٧ - إِنْ تَسوَلَّى على النُّفُوسِ تولَّى

أَوْ تَجَلَّى يَسْتَعْبِدُ النُّسَّاكا

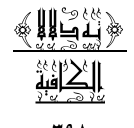
- **444** -





٢٨ - وَحَّدَ القلبُ حُبَّهُ ، فالتِفاتي

لكَ شِـرْكُ ، ولا أرى الإشـراكـا





شرح الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

١ - تِـهْ دَلَالاً ، فأنـتَ أهْـلٌ لِـذَاكـا

وتَحَكَّمْ ، فالحُسْنُ قَد أعطاكا

لك أن تتكبر ، وتختال ، لمجرد الدلال الذي أوجبه جمالك .

خطاب للحضرة الإلهية ، صاحبة الكبرياء والعظمة والجمال ، حيث لا يشاركه فيهم أحد . وفي الحديث : ﴿ قَالَ الله تَعَالَى : الكبرياء ردائي ، والعظمة إزاري ، فمن نازعنى في شئ منها ، عذبته ، ولا أبالى ﴾ .

٢- ولكَ الأمرُ ، فاقضِ ما أنتَ قاضِ

فعَلَى الجَمَالُ قدْ وَلاَّكا

ولك الأمر المطلق ، والقضاء المحقق .

٣ - وتَلافِي ، إنْ كانَ فيلهِ ائتِلافِي

بِكَ ، عَجِّلْ بِهِ ، جُعِلْتُ فِدَاكا

تلاف : هو التلف والزوال . والإئتلاف : هو الإحتماع والألفة .

فإن كان ثمن جمعي عليك في حضرات قدسك ، ثمنه هلاكي ، فعجل به ، حتى أفنى عن نفسي ، في شهود جمالك .

- 499 -



٤ - وبما شِئتَ ، في هَـوَاكَ ، اختبِرْني

فاختياري ما كانَ فيهِ رضاكا

اختبرني في هواك بالذي شئت ورضيته ، في البعد ، والصد ، والجفا .

وقد أحسن من قال:

لا ولا أبتغي اقتراب حماك

وسروري من الزمان رضاكا

لست مولاي أبتغي منك وصلاً إنما منيتي وغاية قصدي

٥ - فَعَلَى كُلِّ حالَةٍ أنتَ مِنّي

بِيَ أَوْلَى ، إِذْ لَمْ أَكُنْ لَوْلَاكًا

فالرب أولى بالعبد من نفسه ، إذ مِنْهُ مِنَّة الإيجاد .

٦- وكَفَانِي عِـزًّا ، بِـحُـبِّـكَ ، ذُلِّـي

وخُضُوعي ، ولستُ مِنْ أَكْفَاكا

غاية ما أروم من العز ، حاصل في ذلي بحبك ، وفي خضوعي لجلالك ، فما أنا إلا عبد ذليل ، وانت رب كريم .

٧- وإذا ما إِليكَ ، بِالوَصْل ، عَـزَّت

- \* \* \* -



نِسْبَتي عِزَّةً وصَحَّ وَلَاكا

٨- فاتِّهامي في الحبِّ حَسْبي ، وأنِّي

بينَ قَوْمي أُعَدُّ مِنْ قَــتْـلاكــا

وإذا عز وامتنع وصالك لي ، فيكفيني من الفخر والعزة ، اتهامي بحبك ، وكوني معدوداً من جملة مقتوليك .

وقد قال في التائية:

وإن لم أفز حقاً إليك بنسبة لعزتها حسبي افتخارا بتهمة

٩ - لَـكَ في الحَيِّ هالِـكُ بِكَ حَـيُّ

في سَبيلِ الهوَى اسْتَلذَّ الهَلاكا

٠١٠ عَبْدُ رِقٌّ ، ما رَقٌّ يَوْماً لِعَتْقٍ

لوْ تَخَلَّيْتَ عَنْهُ ما خَلاًكا

أنا محب هالك في حبك ، ولكني حيّ بك ، فأنا هالك باستيلاء أسباب الغرام عليّ ، وحيّ بما في من روح الشوق إليك ، فالهلاك لذيذ في طريق هواك .

- £ • 1 -



فأنا وإن كنت لك عبد مملوك يتصرف حبك في كما تريد ، فأنا لم يسترقني قبلك أحد ، ومع ذلك لو حررتني من عبوديتك ما تحررت ، ولأحببت أن أكون لك مملوكاً ما عشت ، ولا أعرض عنك بإعراضك عني .

## ١١ - بِجَمَالٍ حَجَبْتَهُ بِجَـالالٍ

هامَ ، واستَعذَبَ العَذابَ هُناكا

فلابد من مقاساة محن الجلال ، قبل ذوق حلاوة الجمال . ولابد من استعذاب العذاب ، فهو طريق الوصول للأحباب .

## ١٢ – أَبْـقِ لِي مُـقْلَةً لَعَـلِّي يَوْمـاً

قَبْلُ مَوْتي ، أرَى بها مَنْ رَآكا

فالذي رآه تعالى هو نور سيدنا محمد الله الذي هو من نور الله ، وقد رأى ربه تعالى في ليلة الإسراء ، ولم ينحجب عنه بعد ذلك أبداً .

١٣- فَبَشيريْ لَوْ جَاءَ مِنْكَ بِعَطْفٍ

ووُجودي في قَبْضَتى قُلْتُ : هَاكا



من كثرة شوقه للقاء محبوبه ، فلو عطف عليه بإنعاش روحه بنظرة منه ، لساوت هذه النظرة عنده عمره كله .

فلو أن روحه في يده ، لأعطاها لمن يبشره بعطفكم ورضاكم .

وفي الفائية:

لو أن روحي في يدي ووهبتها لمبشري بقدومكم لم أنصف

١٤ - كُنتَ تجْفو ، وكانَ لي بعضُ صَبْرٍ

أحْسنَ الله ، في اصطِباري ، عَزاكا

قد كانت أيام غفلته له بعض صبر عن شهود الحضرة ، أما الآن ، وقد ذاق حلاوة المشاهدة ، فقد مات صبره ، يعني فقد صبره بالكلية .

٥١- شَنَّعَ المُرْجِفُونَ عنكَ بهَجري

وأشاعُوا أنِّي سَلَوْتُ هَواكا

١٦- ما بِأَحْشَائِهِمْ عَشِقْتُ ، فأَسْلُو

عنكَ يَوْماً ، دعْ يَهْجُرُوا ، حاشاكا

١٧- كيفَ أَسْلُو ، ومُقلَتى كلَّما لا

حَ بُرَيْقٌ ، تَلَفَّتَتْ لِلِقاكا

- 5.4 -



نقل المرجفون أنك هجرتني ، ثم أشاعوا عليّ أني تباعدت عن هواك ، وسلوت حماك .

وقد نفى في البيت الثاني كل هذا

فقال: دعهم يهجروا فيما ادعوه وأشاعوه وأذاعوه ، من كونك تهجري ، ومن كوني سلوت هواك ، فإن حشاي التي عشقتك بها ، ليست حشا القوم الذين أرجفوا وشنعوا ، فحشاهم معتادة على سلو الأحباب ، يعشقون وما يلبثوا أن يسلوا ويتركوا .

أما حشاي ، فليس لها عن حبيبها سلوة ، ولا تطلب من جماله جلوة ، ولا تريد خلوة ، ولا تشكو من تطاول الجفوة ، وهم يظنون هواي مثل هواهم ، وحاشاك أن تتصف بمحر المحبين ، بل أنت البادئ بالحب (مُعِبِّهُمْ وَيُحِبُّونَهُمُ ) (المائدة:٤٥) ، ﴿ من تقرب إلى شبراً ، تقربت إليه ذراعاً ﴾ .

وحاشاك أن توصف بنسيان المخلصين.

١٨- إِنْ تَبَسَّمْتَ تحتَ ضَوْءِ لِثَامٍ

أَوْ تَنَسَّمْتُ الرِّيـحَ مِنْ أَنْباكـا

١٩ - طِبْتُ نَفْساً إِذْ لاحَ صُبْحُ ثنايا

كَ لِعَيْني ، وفاحَ طيبُ شَـذاكـا

- 5 + 5 -



التبسم كناية عن انكشاف حضرة الأسماء والصفات للعبد السالك في طريق الله .

واللشام كناية عن المظاهر الكونية الحسية المعنوية .

وضوء اللثام هي ظهور نور الوجود ، من وراء حجب الأسماء والصفات .

والريح هي الروح التي تتنسم نفس الرحمن .

فتطيب نفسي وروحي ، وتنبسط ، في حال ظهور هذه الأنوار ، وفوح نسمات الرحمات .

## ٠ ٢ - كَـلُّ مَنْ في حِمَـاكَ يَهْـوَاكَ ، لَكِـنْ

أنا وَحْدِي بِكُلِّ مَنْ في حِمَاكَ

كل من هو داخل تحت عبوديتك يحبك ، لأن لك عليه نعمة الإيجاد ،

ثم نعمة الإمداد . ولكن حبي لك مساوٍ لحب الجميع .

قالها من باب الشكر على النعمة .

فقد قال ﷺ : ﴿ أَنَا سِيد ولدآدم يوم القيامة ولا فخر ﴾ .

وقال عمر بن الخطاب على المنبر: (الحمد لله الذي لم يجعل فيكم أفضل منى) فقيل له في ذلك ، فقال: (رأيت نعمة ربى فأحببت شكرها)

- £ + 0 -



وقول الشيخ عبد القادرُ قدس الله سره : (قدمي هذه فوق رقبة كل ولي لله تعالى) . وقول سيدي أحمد التجاني الله : [قدماي هاتان فوق رقبة كل ولي لله تعالى].

## ٢١ - يُحْشَرُ العاشِقُونَ تَحْتَ لِوَائِي

وجميع المِلاح تَحْتَ لِوَاكا

٢٢ - عَلَّمَ الشَّوقُ مُقلَتى سَهَرَ الَّليْ

ل فصارَتْ مِنْ غيرِ نَوْمٍ تَراكا

من شدة الشوق إلى الله تعالى ، صار يسهر الليل كله ، فصار يرى في يقظته ، ما يراه العارفون في مناماتهم ، من شدة تروحن حواسه .

٢٣ - واقتباسُ الأنوار مِنْ ظاهِري غَيه

ر عَجِيبٍ ، وباطِني مأواكا

- £ • 7 -



إذا استضاء الناس معارفاً بما ألقيه عليهم علماً وحالاً ، فليس ذاك عجيب ، إذ أن النور الأعظم مأواه قلبي وروحي .

٢٢- يَعْبَقُ المِسْكُ ، حيثُما ذُكِرَ اسمي

مُنْذُ نادَيْتني أُقَبِّلُ فاكا

٥٧ - ويَضوعُ العَبيرُ في كلِّ نادٍ

وهْوَ ذِكْرٌ مُعَبِّرٌ عَنْ شَـذاكـا

لما ناديتني مجرد نداء لتقبيل فاك ، وصار المسك ملازماً للمكان الذي يذكر فيه اسمى ، فهو لم يقبل بل لمجرد النداء ، فكيف لوحضرت بنفسى .

وإذا تحرك العبير وانتشرت ريحته الطيبة ، فإنما هو نوع من التعبير عن شذاك الذي فاح وانتشر في جميع البطاح .

والفم كناية عن الكلام القديم ، و التقبيل كناية عن الكشف والمشاهدة فكل مجلس ذكر يذكر فيه اسمه ، يعبق فيه مسك الحقائق والمعارف ، فضلاً عن حضوره بذاته ، وذلك إنما حين ناداه المولى بالكلام الرباني ، الذي ينتشر في روحه بلا حرف ولا صوت ، فيقع في القلوب أثره .

- £ . V -



والطيب كناية عن الأسماء والصفات ، الظاهرة بظهور هذا الولي .

قال تعالى : ﴿ رَّبِّنَا ٓ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَنِ أَنْ عَامِنُوا بِرَبِّكُمْ فَعَامَنَا ﴾ [آل عمران:١٩٣] .

## ٢٦ - قالَ لي حُسْنُ كُلِّ شيءٍ تَجَلّى

بي تَمَلَّى !! فقُلتُ : قَصدي وراكا

تجلى لي كل جمال في الكون ، وقال لي : تمتع بي، فقلت مقصودي غيرك ، ومطلوبي ليس داخلاً في عالم التجلي ، فكيف يدرك بالتملي . فأنا مقصودي الجميل ، لا الجمال .

وكل ما خطر ببالك ، فالله من وراء ذلك .

وما أرادت همة سالك أن تقف عند ما كشف لها إلا نادته هواتف الحقيقة : الذي تطلبه أمامك ، ولا تبرجت ظواهر الأكوان ، إلا نادتك حقائقها : إنما نحن فتنة فلا تكفر .

فكل ما ظهر من جمال في هذا الكون ، إنما هو معنى من معاني حبيبي ، فكيف أخصه بالميل دون سواه ، فغر غيري لينظر إليك ويقبل بالمحبة عليك ولكن حبيبي أجمل من جماله ، وأحسن من حسنه .

- £ . A -



فلن تخدعني ، فإني عارف بالجميل الحقيقي .

٢٧ - إِنْ تَــوَلَّى على الــنُّفُ وسِ تـوَلَّى

أَوْ تَجَلَّى يَسْتَعْبِدُ النُّسَّاكا

٢٨ - وَحَّدَ القلبُ حُبَّهُ ، فالتِفاتي

لكَ شِرْكُ ، ولا أرى الإشراك

والضمير في لك للعذول .

وهو كمن قال فأجاد:

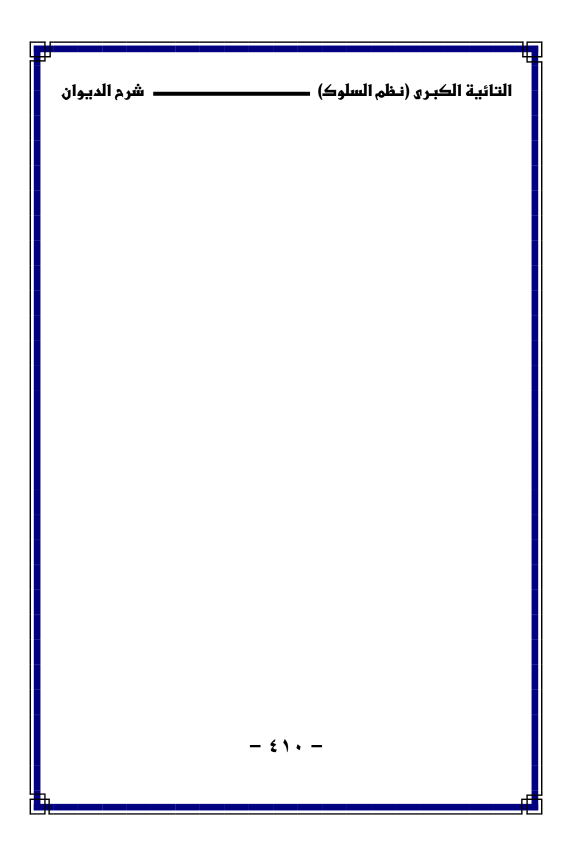
ولكن أتى ذنباً يؤدي إلى الترك

أراد شريكا في المحبة بيننا وإيمان قلبي لا يميل إلى الشرك

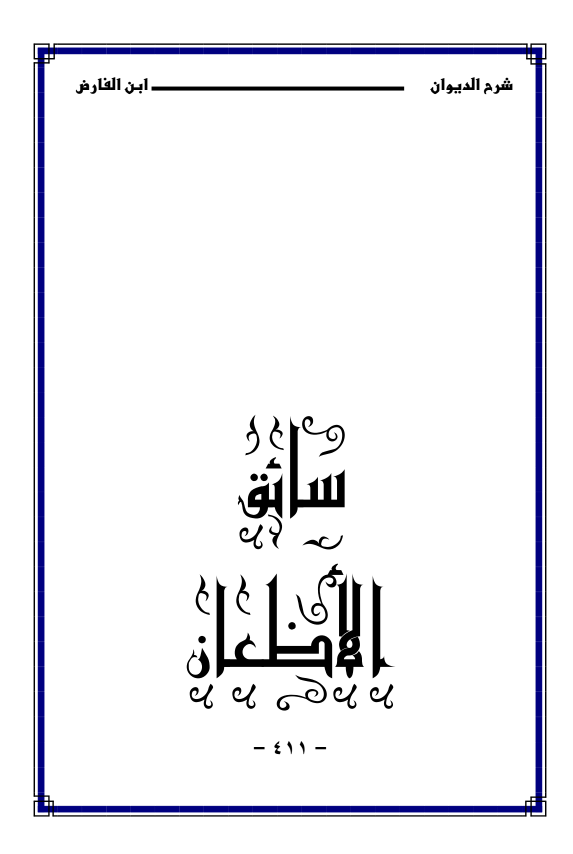
وماكان تركي حبه عن ملالة

\_ 4 . 9 \_













# 

١- سائِقَ الأظعانِ ، يَطوي البِيدَ طَيْ

مُنْعِماً ، عَرِّجْ على كُثْبَانِ طَيْ

٢ - وتَلَطَّفْ ، واجْر ذكري عندهمْ

عَلَّهُمْ أَنْ يَنْظُروا ، عَطفاً ، إليْ

٣- قُلْ تَرَكْتُ الصَّبَّ فيكُمْ شَبَحاً

ما لَهُ ، مِـمَّا بَـرَاهُ الشَّـوقُ ، فَيْ

٤ - في هَـوَاكُمْ ، رَمَـضـانٌ ، عُــمْرُهُ

يَنْقَضي ، ما بين إحْياءٍ وطَيْ

٥- ومَتى أشكُو جِراحاً بالحشي

- 117 -



شرح الديوان ـــــــــــــــــابن الفارض

زِيدَ بالشَّكوى إليها الجُرْحُ كَيْ

٦- هَلْ سَمِعْتُمْ ، أَوْ رَأيتُمْ أَسَداً

صَادَهُ لَحْظُ مَهَاةٍ ، أَوْ ظُبَيْ

٧- أَوْعِدُوني أو عِدُوني وامْطُلُوا

حُكْمُ دِين الحُبِّ دَينُ الحِبِّ لَيْ

٨- رَجَعَ اللاّحي عليكُمْ آيساً

مِنْ رشادي ، وكذاكَ العِشقُ غييْ

٩- بَلْ أسيئوا في الهوَى ، أوْ أحسِنوا

كُلُّ شيءٍ حَسَنٌ مِنْكُمْ لَدَيّ

• ١ - فلَها الآنَ أُصَلِّى ، قَبِلَتْ

ذاكَ مِنِّي وهْيَ أَرْضَى قِـبْلَتِيْ

١١- إِنْ تَكُنْ عَبْداً لها ، حَقًّا ، تَعُدْ

خَيْرَ حُـرٍ ، لَمْ يَشِبْ دَعْوَاهُ لَيْ

١٢ - كَمْ قَتيِلِ مِنْ قَبيلِ ، ما لهُ

قَوَدٌ في حُبِّنا ، مِنْ كُلِّ حَيْ

١٣- فإنِ اسْتَغْنَيْتَ عَنْ عِزِّ البَقا

- 114 -

فَإِلَى وَصْلِيْ ، بِبَذْلِ النَّفْسِ ، حَيْ

١٤ – ما رأتْ ، مِثلكِ ، عَـيني حَـسَناً

وكَمِثلي ، بكِ صَبّاً ، لمْ تَرَىٰ

١٥ - نَسَبُ أَقْرَبُ ، في شَرْع الهوَى

بَيْنَنَا ، مِنْ نَسَبٍ مِنْ أَبَوَيْ

١٦ - عَلَّلُوا روحي بأرواحِ الصَّبَا

فَبِرَيَّاهَا يَعُودُ المَيْتُ حَيْ

١٧ – ذَهَبَ العُمْرُ ضياعاً ، وانقضَى

باطِلاً ، إِنْ لَمْ أَفُـزْ مِنْـكَ بِشَيْ



# والإلى المالية المالية

١- سائِقَ الأظعانِ ، يَطوي البِيدَ طَيْ

مُنْعِماً ، عَرِّجْ على كُثْبَانِ طَيْ

السائق من يسوق الماشية من خلفها ، والقائد الذي يقودها من أمامها .

الأظعان : جمع ظعينة ، وهو الهودج فيه المرأة .

ويطوي : يعني يقطع البيد مشياً .

والبيد: هي الفلاة أو الصحراء.

السائق هو الله تعالى ، واستعمل السائق بدل القائد ، لزيادة حثهم للوصول إليه . وكثبان طي كناية عن المقامات المحمدية التي عددها كرمال الكثيب . وهنا يلتمس الوصول إلى مقامات أستاذه الذي أخذ عنه ، وهو الشيخ محيي الدين بن العربي الحاتمي الطائي ، الذي هو من ذرية حاتم الطائي ، فتناسب التصريح بطى .

٢ - وتَلَطَّفْ ، واجْرِ ذكري عندهمْ

- 110 -



## عَلَّهُمْ أَنْ يَنْظُروا ، عَطفاً ، إليْ

ويا رب رضي عني رسولك ﷺ ، وأعني على التخلق بأخلاقه الشريفة . واجعلني ممن يذكر بهذه المقامات المحمدية لطفاً منك .

## ٣- قُلْ تَرَكْتُ الصَّبَّ فيكُمْ شَبَحاً

ما لَهُ ، مِـمَّا بَـرَاهُ الشَّـوقُ ، فَيْ

قل أيها السائق تركت عاشقكم بسبب الشوق إليكم قد اضمحل وذاب ، حتى صار بمنزلة العدم ، لا ظل له .

## ٤ - في هَـوَاكُمْ ، رَمَـضـانٌ ، عُــمْرُهُ

يَنْقَضي ، ما بين إحْياءٍ وطَيْ

يعني أن هذا المحب صائم في عمره كله عن رؤية ما سوى محبوبه .

## ٥- ومَتى أشكُو جِراحاً بالحشي

زِيدَ بالشَّكوى إليها الجُرْحُ كَيْ

كلما حصلت مني شكايا للجراح المستقرة في باطني ، رجاء زوالها ، حصل كي وإحراق لباطني ، زيادة على الجرح الذي شكوته .

- 117 -



#### شرح الديوان ـ ابن الفارض

فهذه المحبوبة كلما شكوت إليها ما ألاقيه في طريق محبتها ، ولو بلسان حالى دون لسان مقالى زادتني كياً وحرقة على ما أنا فيه لأن الشكوى منبئة عن دعوى الوجود معها ، وهي تغار أن يكون معها في الوجود غيرها .

وما أحسن قول القائل:

تقولى بنيران الجوى شرف القلب وجودك ذنب لا يقاس به ذنب

إذا قلت أهدى الهجر لي حلل البلا تقولين لولا الهجر لم يطلب الحب وإن قلت هذا القلب أحرقه الجوي وإن قلت ما ذنبي إليك أجبتني

٦ - هَـلْ سَـمِـعْتُمْ ، أَوْ رَأيــتُــمْ أسَــداً

## صَادَهُ لَحْظُ مَهَاةِ ، أَوْ ظُبَيْ

كني بالأسد عن نفسه ، لشجاعته في طريق الله ومحاربة أعدائه في سبيل المحبة ، فما أن رأى نقطة من نور جمالها ، حتى عاد أسيراً لهذا الجمال .

والمهاة في اللغة هي البقرة الوحشية ، والظبي هو الغزال الصغير .

## ٧- أَوْعِـدُونِـي أَو عِــدُونِـي وَامْـطُلُـوا

## حُكْمُ دِين الحُبِّ دَينُ الحِبِّ لَيْ

فالوعد والوعيد سواء عند المحبين ، ومطل الوعد مقبول ، لأن المحبوب هو المالك على الحقيقة ، فليفعل ما شاء ولا يُسأل ، وكيفما فعل فليس بظالم .

- £ 1 V -



الوعد بالخير ، والإيعاد بالشر . والمطل هو التسويف .

ولي بمعنى التسويف أيضاً .

## ٨- رَجَعَ اللاّحي عليكُمْ آيساً

مِنْ رشادي ، وكذاكَ العِشقُ غيْ

اللاحي : هو اللائم . واليائس : هو القانط الذي لم يبق له طمع .

والعشق: هو إفراط الحب.

اللاحي هنا هو الشيطان ، الذي كان يوسوس لي ، ويشككني في أمركم أيام جاهليتي ، رجع الآن عني آيساً ، إذ لا طمع له في نصيحته المزعومة لي إذ أنا الآن غارق في بحار أنوار الحب ، فلا وصول له إلى .

## ٩ - بَلْ أسيئوا في الهوَى ، أوْ أحسِنوا

كُلُّ شيءٍ حَسَنٌ مِنْكُمْ لَدَيّ

فيرى الأشياء من خلال حبه ، فلا يرى إلا حسنا .

فهو الآن في بحر الوحدة ، والوترية ، حيث وحدة الشهود ، وزال كل أثر لشفعية الأسماء والصفات .

- £1A-



## • ١ - فلَها الآنَ أُصَلِّى ، قَبِلَتْ

ذاكَ مِنِّي وهي أرْضَى قِـبْلَتيْ

يعني أنني أصلي بروحي وقلبي إلى محبوبتي ، وقد قبلت مني صلاتي لوجهها الظاهر في كل شئ ، من قوله ( فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ ) (البقرة:١١٥)

وهي اكثر رضا منها عني إذا صليت إلى الكعبة فقط ، فصلاة الظاهر قِبلتها الكعبة ، وصلاة الباطن قِبْلَتُها وجه المحبوبة .

١١- إِنْ تَكُنْ عَبْداً لها ، حَقّاً ، تَعُدْ

خَيْرَ حُرٍّ ، لَمْ يَشِبْ دَعْوَاهُ لَيْ

فالعبودية إذا صحت ، عاد العبد حراً ، وصار العيش حلوا

وإذا أدعيت الحرية بعد ذلك ، فأنت صادق لم يخالط دعواك إنكار .

١٢ - كُمْ قَتيلِ مِنْ قَبيلِ ، ما لهُ

قَوَدٌ في حُبِّنا ، مِنْ كُلِّ حَيْ

كم يعنى كثير من المدعين لما بدأوا الطريق ، ونالتهم سهام البلاء ، قتلوا فكانوا شهداء ، أو هربوا ، فكانوا دخلاء .

١٣- فإنِ اسْتَغْنَيْتَ عَنْ عِزِّ البَقا

- 119 -



فَإِلَى وَصْلِيْ ، بِبَذْلِ النَّفسِ ، حَيْ

فلابد أولاً من الإستغناء عن عز الغنى ، بما خلقه الله لك من جوارح وأعضاء ، وعقل وفكر ، وخيال ودنيا ، ثم بعد ذلك ، تجود بنفسك في سبيل وصالي .

١٤- ما رَأَتْ ، مِثلكِ ، عَيني حَسَناً

وكَمِثلي ، بكِ صَبّاً ، لمْ تَرَىٰ

فالحضرة الإلهية لم تتجل على شيئين بتجل واحد ، فلا شئ يشبه شيئاً ، وذلك لأن الله تعالى واسع .

والله تعالى ليس كمثله شئ .

فأنا ما شاهدت ببصيرتي مثلك حسناً ، وكذلك أنت ، ما رأيت مثلي لك عاشقاً .

كما قال في التائيه الصغرى:

فلم أر مثلي عاشقاً ذا صبابة ولا مثلها معشوقة ذات بهجة

٥١ - نَسَبٌ أَقْرَبُ ، في شَرْعِ الهوَى

- £ Y . -



#### شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

بَيْنَنَا ، مِنْ نَسَبٍ مِنْ أَبَوَيْ

النسب الكائن بيننا من جهة المحبة ، هو أقرب من النسب الكائن من أبي وأمي ، إذ النسب الطيني مقطوع بالموت ( فَإِذَا نُفِخُ فِٱلصُّورِ فَلاَ أَنْسَابَ وَاللهُ اللهُ عَالَى يقول يوم القيامة : فَيْنَهُمْ يَوْمَ بِنِ وَلاَ يَسَاءَلُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠١] . والله تعالى يقول يوم القيامة : اليوم أضع أنسابكم ، وأرفع نسبى .

## ١٦ - عَلَّهُ وا روحي بأرواحِ الصَّبَا

## فَبرِرَيَّاهَا يَعُودُ المَيْتُ حَيْ

يا أحبابي الاطفوا علة روحي بنسيم الصبا ، فإذا مر على روحي العليلة ، شفا علتها ، فإن رائحتها الطيبة تكون سبباً لعود الميت إلى الحياة .

## ١٧- ذَهَبَ العُمْرُ ضياعاً ، وانقضَى

## باطِلاً ، إِنْ لَمْ أَفُرْ مِنْكَ بِشَيْ

يتأسف على ما فات من عمره ضياعاً ، إذ لم يفز من مراده بالمراد ، حيث لم يجد من حبيبته نوعاً من الإسعاف والإسعاد . أما إن فاز منه بشئ ، ولو كان قليلاً ، فإنه يكون ممن حاز عيشاً طيباً جميلاً .

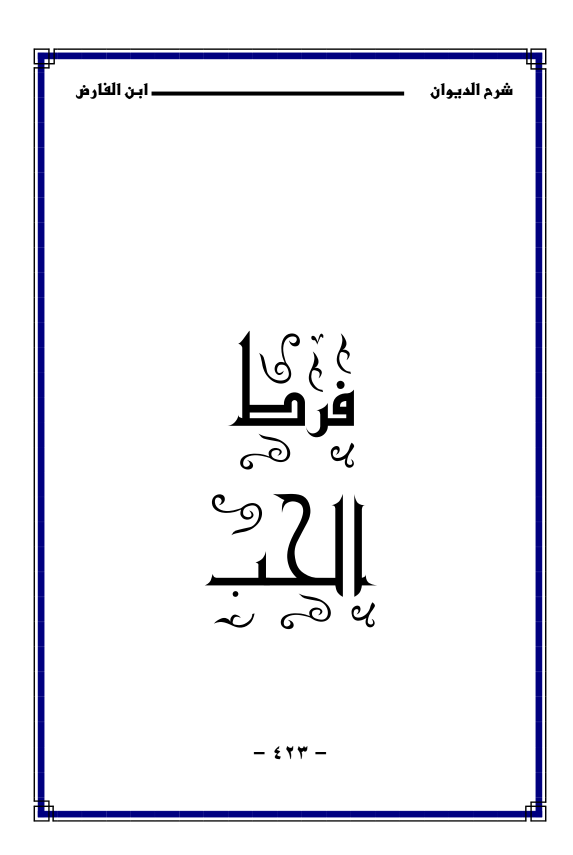
وما أحسن قول القائل:

- £ T 1 -



# شرح الديوان التائية الكبرى (نظم السلوك) ـــــــ قليل منك يكفيني ، ولكن قليلك لا يقال له قليل - £ T T -









# فرکا ایک و

١- زِدْني بِفَرْطِ الحُبِّ فيكَ تَحَيُّراً

وارْحَمْ حَشى بِلَظِي هَـوَاكَ تسعَّرَا

٢ - وإذا سألتُكُ أنْ أراكَ حقيقةً

فاسْمَحْ ، ولا تجعلْ جوابِيَ : لنْ تَرَى

٣- يا قلبُ! أنتَ وعدتَني في حُبِّهمْ

صَبْراً ، فحاذِرْ أَنْ تَضِيقَ وتَضْجَرَا

٤ - إِنَّ الغَرامَ هـ وَ الحَياةُ ، فَمُتْ بـ هِ

صَبًّا ، فحقُّكَ أَنْ تَموتَ ، وتُعْـذَرَا

٥ - قُلْ للَّذينَ تقدَّموا قَبْلي ، ومَنْ

بَعْدي ، ومَنْ أضحى لأشجاني يَـرَى

- £ Y £ -



٦- عَنِّي خذوا ، وبيَ اقْتَدوا ، وليَ اسْمعوا

وتَحَدَّثوا بِصَبابَتى بَيْنَ الـوَرَى

٧- ولقدْ خَلَوْتُ معَ الحَبيبِ ، وبَيْنَنا

سِرٌّ أرَقُّ مِنَ النَّسيمِ ، إذا سَرَى

٨- وأباحَ طَرْفي نَظْرَةً أُمَّلْتُها

فغَـدَوْتُ مَـعْرُوفاً ، وكُنْتُ مُـنَكَّرَا

٩ - فَدُهِشْتُ بَيْنَ جَمالِهِ وجَلالِهِ

وغَـدَا لِسَانُ الحالِ ، عَنّى مُخْبِرَا

٠١٠ فَأَدِرْ لِحاظَكَ في مَحاسِنِ وَجْهِهِ

تَلْقَى جَميعَ الحُسْنِ ، فيهِ ، مُصَوَّرَا

١١ - لوْ أَنَّ كُلَّ الحُسْنِ يكمُلُ صُورَةً

ورآهُ ، كانَ مُهَلِّلاً ، ومُكَبِّرا

- £70 -



# فَرْكُ الْمُحْدِدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُدُ الْمُعُمُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُونُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُونُ الْمُعُمُ الْمُحْدُونُ الْمُحْدُدُ الْمُعُمُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُونُ الْمُحْدُونُ الْمُحْدُدُ الْمُعُمُ الْمُحْدُونُ الْمُحْدُ الْمُحْدُونُ الْمُحْدُونُ الْمُحْدُونُ الْمُحْدُونُ الْمُعُونُ ا

١- زِدْني بِفَرْطِ الحُبِّ فيكَ تَحَيُّراً

وارْحَمْ حَشَى بِلَظِي هَوَاكَ تَسَعَّرَا

٢ - وإذا سألتُكَ أنْ أراكَ حقيقةً

فاسْمَحْ ، ولا تجعلْ جوابِيَ : لنْ تَرَى

مقام الحيرة من أعلى المقامات ، فسأل زيادة الحيرة المترتبة على زيادة الحب وسأل معها اللطف والرحمة .



#### شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

فالفناء في رسول الله على يرقي همة صاحبه ، إلى أن يطلب ما طلبه الأنبياء من قبل ، ومنعوا منه .

## ٣- يا قلبُ ! أنتَ وعدتني في حُبِّهمْ

صَبْراً ، فحاذِرْ أَنْ تَضِيقَ وتَضْجَرَا

احذر أيها القلب من أن تضيق وتمل ، من اصطبارك في حبهم ، فلا تضجر ولا تسأم ، وقد وعدتني بذلك .

٤ - إِنَّ الغَرامَ هـ وَ الحَياةُ ، فَمُتْ بـ هِ

صَبًّا ، فحقُّكَ أَنْ تَموتَ ، وتُعْـذَرَا

فيا سعادة من مات بحبه ، ولم يخرج حرف الشكاية من فيه ، فهذا حقيق بأن يحيا بهذا الحب حياة الأبد .

وهذا الحب هو المسافة بين الحدوث والقدم ، فالموت الحادث هو الطريق إلى الحياة الأزلية ، وهو الوصلة بين يحبهم ويحبونه .

٥- قُلْ للَّـذينَ تقـدَّموا قَبْـلى ، ومَـنْ

بَعْدي ، ومَنْ أضحى لأشجاني يَرَى

- £ T V -



٦- عَنِّي خذوا ، وبيَ اقْتَدوا ، وليَ اسْمعوا

وتَحَدَّثوا بِصَبابَتي بَيْنَ السورَى

جمع بين من مضى ، ولمن يأتي ، ولمن هو موجود مع المتكلم في زمانه ، من أهل المحبة ، وهو يخاطب قلبه الحي بالحياة الأبدية .

٧- ولقدْ خَلَوْتُ معَ الحَبيبِ ، وبَيْنَنا

سِرٌّ أَرَقٌ مِنَ النَّسيمِ ، إذا سَرَى

٨- وأباحَ طَرْفي نَظْرَةً أُمَّلْتُها

فَغَـدَوْتُ مَـعْرُوفاً ، وكُنْتُ مُـنَكَّرَا

٩ - فَدُهِشْتُ بَيْنَ جَمالِهِ وجَلالِهِ

وغَـدًا لِسَانُ الحالِ ، عَنّى مُخْبِرًا

والسر هنا هو التحقق بحقيقة الوجود ، بوقوع الشهود ، حيث سرى روح الله في ، وهي أرق من النسيم في لطفها في سريانها .

١٠ - فَأَدِرْ لِحاظَكَ في مَحاسِنِ وَجْهِهِ

تَلْقَى جَميعَ الحُسْنِ ، فيهِ ، مُصَوَّرًا

- £ Y A -





فكل ما صدر عن الجميل ، جميل .

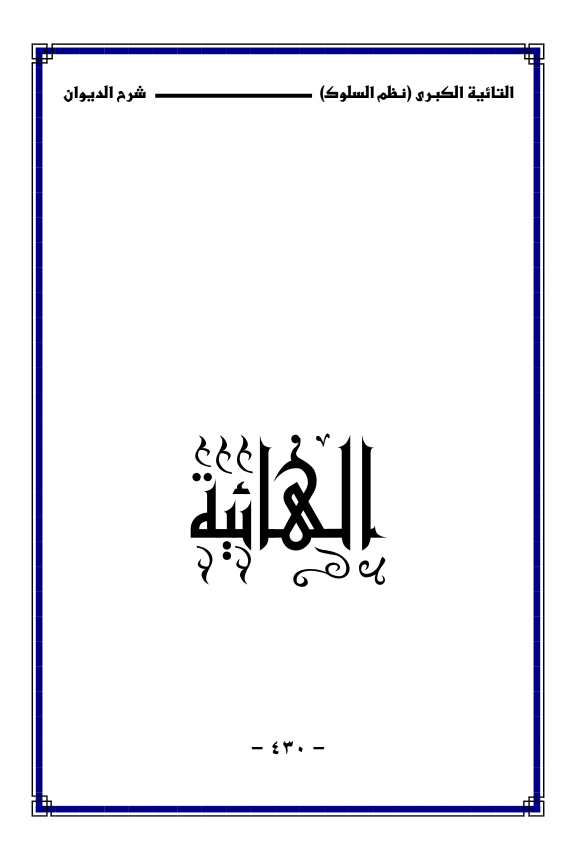
١١ - لوْ أَنَّ كُلَّ الحُسْنِ يكمُلُ صُورَةً

ورآهُ ، كَانَ مُهَلِّلاً ، ومُكَبِّرَا

تعظيماً لذلك الجمال الأقدس.

- £ 7 9 -









١- ما بينَ ضَالِ المُنحَنى وظِـ اللِّهِ

ضَلَّ المُتيَّمُ واهتدى بضلالِهِ

٢ - وبذلكَ الشِّعبِ اليَـماني مُـنْيَةٌ

للصَّبِّ ، قدْ بَعُدَتْ على آمالِهِ

٣- يا صاحبي هذا العَقِيــقُ فَقِف به

مُتَولِّهاً إن كنتَ لستَ بِوالِه

٤ - وأظُنُّه لمْ يَلْدِ ذُلَّ صَبابَتي

إِذْ ظُلَّ مُلْتَهِياً بِعِزِّ جَمالِهِ

٥- تَفديهِ مُهجَتيَ ، الَّتي تَلِفَتْ ، ولا

مَنُّ عليهِ ، لأنَّها مِنْ مالِهِ

- 571 -





٦- أتُسرَى دَرَىَ أنِّي أحِسنُ لِهَجرِهِ

إذْ كنتُ مُستاقاً لهُ كُوصالِهِ

٧- لا ذُقْتُ يَـوْماً راحَـةً منْ عـاذِلِ

إِنْ كُنتُ مِلْتُ لِقِيلِهِ ولِقَالِهِ

٨- فوَحقِّ طيبِ رِضَا الحَبيبِ ووَصْلِهِ

ما مَلَّ قَلبي حُبَّهُ لِمَلَالِهِ



# 

١ - ما بينَ ضَالِ المُنحَنى وظِلالِهِ

ضَلَّ المُتيَّمُ واهتَدى بضَلالِهِ

قد تاه المتيم ، الذي تيمه الحب ، وكان آخر ضلاله به ، هو أول هدايته .

والضال: نوع من السدر. والمنحنى: مكان يتعرج فيه الوادي.

والظل: هو الفئ ، وجمعه ظلال .

٧- وبذلكَ الشِّعبِ اليَـماني مُـنْيَةٌ

للصَّبِّ ، قدْ بَعُدَتْ على آمالِهِ

الشعب : الطريق في الجبل . والمنية : هي المطلوب . والصب : العاشق فمطلوبه لا تصل إليه الآمال ، لعزته ، ومنعته ، ونفاسته .

وما أحسن قوله:

وكيف أرجي وصل من لو تصورت حماها المنى وهما لضاقت بها السبل

- £ TT -



٣- يا صاحبي هذا العَقِيــقُ فَقِف به

مُتَولِّهاً إن كنتَ لستَ بِوالِه

الوله : الحيرة . والمتوله : هو الذي يظهر الوله تكلفاً .

ينادي عقله ، أنه قد وصل إلى مقام لابد أن يسجد فيه العقل على الأعتاب ، ولا يقترب فيه من الباب ، حتى يدع الجحال لروحه في التقدم .

والعقيق : وادٍ مقدس بقرب المدينة .

# ٤ - وأظنُّه لم يَدْرِ ذُلَّ صَبابَتي

إِذْ ظُلَّ مُلْتَهِياً بِعِزِّ جَمالِهِ

يظن أن عز جمال محبوبه ، يلهيه عن العشاق ، وما بهم من الداء والذل .

وكلمة ظل تدل على الإستمرار.

٥- تَفديهِ مُهجَتيَ ، الَّتي تَلِفَتْ ، ولا

مَنُّ عليهِ ، لأنَّها مِنْ مالِهِ

أنت أتلفت مهجتي ، ومع ذلك هي فداءٌ لك . وبما أن مهجتي من مالك ، يعني هي ملك لك ، فلا من على الإنسان بماله .

- 545 -



وانظر إلى الأدب حين قال: تَلِفَت ، ولم يقل: أتلفها.

وهذا كقول القائل:

كالبحر يمطره السحاب وماله فضل عليه لأنه من ماله

٦- أتُسرَى دَرَىَ أنِّي أحِسنُ لِهَجرِهِ

إذْ كنتُ مُستاقاً لهُ كُوصالِهِ

الشوق إلى الهجر ، كالشوق إلى الوصال ، أمر في غاية الإستبعاد ، لا يكاد يصدقه الفؤاد ، والميل إليهما بالسوية هو ضد الطبيعة البشرية ، إلا لقوم هذب الحب نفوسهم ، فاستوى عندهم القرب والبعد ، وهذه حالة تُعرَف ، ولا تُعرَف ، تُذاق بالقلب ، فأقصى أمانيه أن يرضى حبيبه ، ولا يهم بعد ذلك إن قربه أو أقصاه ، إن صافاه أو جفاه .

٧- لا ذُقْتُ يَـوْماً راحَـةً منْ عـاذِلٍ

إِنْ كُنتُ مِلْتُ لِقِيلِهِ ولِقَالِهِ

يدعو على نفسه ، بعدم ذوق الراحة من عاذله ، إن كان قد مال يوماً لكلامه وعذله .

٨- فَوَحَقِّ طَيْبِ رِضَا الْحَبَيْبِ وَوَصْلِهِ

ما مَلَّ قَلبي حُبَّهُ لِمَلَالِهِ

- 240 -





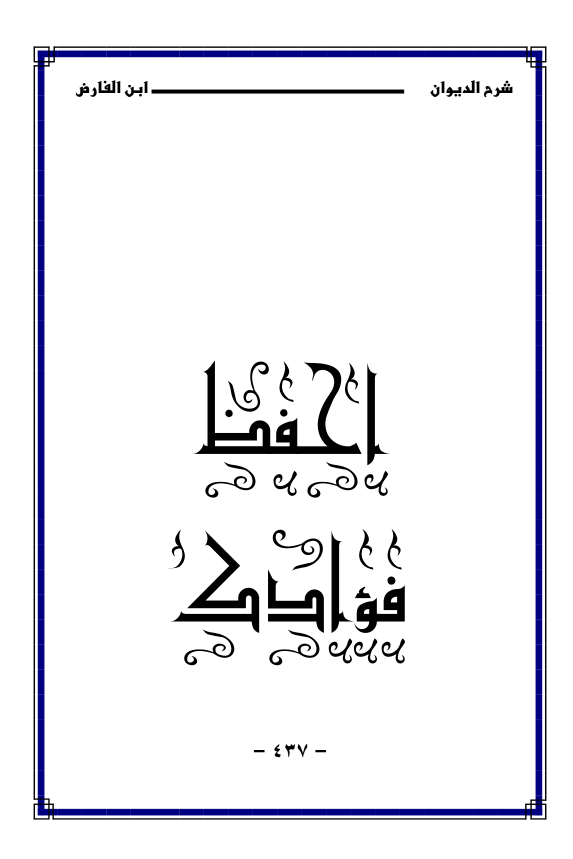
### — شرم الديوان

إذا حبيبي ملني ، فأنا لا أمل من حبه ، لأن الحبيب يعز ، ومحبه يذل .

وما أحسن قول القائل:

لك أن تعز كما تشاء وتهجرا وعلى محبك أن يذل ويصبرا









# الكون المرابع المرابع

١ – إحفظْ فــؤادكَ ، إنْ مَـرَرْتَ بحــاجـر

فَظِباؤهُ ، منها الظُّبيَ بمَحاجرِ

٧- فالقلبُ فيه واجبٌ مِنْ جائز

إِنْ يَنْجُ ، كَانَ مُخَاطِراً بالخَاطِر

٣ لِلَماءِ عُدْتُ ، ظَماً ، كأصدى وَاردٍ

مُنعَ الفراتَ ، وكنتُ أَرْوَي صادِرِ

٤- خيـرُ الأصيحابِ ، الَّذي هوَ آمِرِي

بالغَيّ فيهِ ، وعَنْ رَشادي زاجِري

٥- لوْ قيلَ لي : ماذا تُحِبُّ ، وما الَّذي

- £ \ \ -



شرح الديوان الفارض

تَهْوَاهُ مِنهُ ؟ لقُلتُ : ما هوَ آمِرِي

٦- ولقدْ أقولُ لِلائمي ، في حُبِّهِ

لَمَّا رَآهُ ، بُعَيْدَ وَصْلي ، هاجِرِي :

٧- عَنِّي إليكَ ، فلي حَشى لمْ يُثْنِها

هُجْرُ الحديثِ ولا حَديثُ الهاجِرِ

٨- لكِنْ وجدتُّك ، منْ طريقٍ ، نافعي

وبلذْعِ عَذْلي لوْ أطَعتُكَ ضائِرِي

٩ - أحْسَنتَ لي ، منْ حَيثُ لا تَدْرِي ، وإنْ

كُنتَ المُسئَ ، فأنتَ أعْدَلُ جائر

• ١ - يُدْني الحَبيبَ ، وإنْ تَساءَتْ دارُهُ

طَيفُ المَلامِ ، لِطَرْفِ سمعي السَّاهرِ

١١ – فكأنَّ عَذْلكَ عِيسُ مَنْ أَحْبَبْتُهُ

قَدِمَتْ عَليَّ ، وكانَ سَمعيَ ناظرِي

١٢ - أَتْعَبْتَ نَفْسَكَ واستَرَحتُ بذكرهِ

- 549 -

حَتَّى حَسِبتُكَ ، في الصَّبابةِ عاذِرِي

١٣- فاعْجَبْ لِهاجِ ، مادِحِ عُـذَّالَهُ

في حُبِّهِ ، بلِسَانِ شاكٍ ، شاكِرِ

١٤ - يا سائِراً بالقلبِ غدراً كيفَ لمْ

تُتْبِعْهُ ما غادَرْتَهُ مِنْ سائِرِي ؟

٥١- بَعضِي يَغارُ عليكَ منْ بَعضي ، ويحْ

ـسُدُ باطِني ، إذْ أنتَ فيهِ ظاهِرِي

١٦ - ويَـوَدُّ طَـرْفي ، إنْ ذُكِـرْتَ بمَجْـلِسِ

لَوْ عَادَ سَمِعاً مُصِغِياً لِمُسامِرِي





### شرح الديوان الفارض

# الم المرابع ال

١ – إحفظْ فــؤادكَ ، إنْ مَـرَرْتَ بحــاجـرِ

فظِباؤهُ ، منها الظُّبيَ بمَحاجرِ

إن مررت بالمكان المسمى حاجر فاحفظ فؤادك ، لئلا يصاب فإن سيوف عيون غزلانها قاطعة .

والظباء: جمع ظبي . والظبا : جمع ظبة ، وهي السيف .

والمحاجر: جمع محجر، وهو ما يحيط بالعين.

٢ - فالقلبُ فيه واجبٌ مِنْ جائزٍ

إِنْ يَنْجُ ، كَانَ مُخَاطِراً بِالخَاطِرِ

- \$ \$ 1 -

فالقلب في ذلك المكان ساقط من حبيب يجوز ، أي يمر في هذا المكان ، يجلو حسنه على عشاقه ، فإن نجا ذلك القلب بعد سقوطه في ذلك المكان كان مخاطراً براحة خاطره وفكره .

## ٣ لِلَماءِ عُدْتُ ، ظَماً ، كأصدى وَارِدٍ

مُنعَ الفراتَ ، وكنتُ أَرْوَي صادِرِ

صرت من الظمأ كأعطش رجل وارد قد مُنع الفرات شوقاً لريقة ، وقد كنت أروى رجل من هذا الحب ، ومع هذا الإرتواء فقد اشتقت إلى هذا الماء شوقاً جعلني كأظمأ رجل .

# ٤ - خير الأصريحابِ ، الَّذي هو آمري

بالغيّ فيهِ ، وعَنْ رَشادي زاجِرِي

يعني خير أصحابي القريبين مني من يأمرني بالغواية والتمادي في هواه ، وينهرني عن رشادي في اتباع رضاه .

٥ - لوْ قيلَ لي : ماذا تُحِبُّ ، وما الَّذي

تَهْوَاهُ مِنهُ ؟ لقُلتُ : ما هو آمِري

- £ £ Y -



شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

مهما أمرين به ، فهو المحبوب إلي ، ومهما طلب مني ، فذلك عين مطلوبي وقد أحسن القائل:

لست مولاي أرتجي منك وصلا لا ولا ابتغى اقتراب حماكا

إنما منيتى وغاية قصدي وسروري من الزمان رضاكا

كل ما في الوجود غيرك وهم أبعد الله كل شئ سواكا

٦- ولقدْ أقولُ لِلائمي ، في حُبِّهِ

لَمَّا رَآهُ ، بُعَيْدَ وَصْلي ، هاجِري :

٧- عَنِّي إليكَ ، فلي حَشيَّ لمْ يُثْنِها

هُجْرُ الحديثِ ، ولا حَديثُ الهاجِر

يقول للائمه الذي استغل فرصة هجر حبيبه له ، ولامه في حبه ، يقول له : الليك عني ، فإنني لا يمنعني عن حبه ما تهذي به من حديث ، ولا حديث من هجر أحبابه .

٨- لكِنْ وجدتُّك ، منْ طريقِ ، نافعي

وبلذْع عَذْلي لوْ أطَعتُكَ ضائِرِي

٩ - أحْسَنتَ لي ، منْ حَيثُ لا تَدْري ، وإنْ

- \$ \$ \$ -



## كُنتَ المُسئَ ، فأنتَ أعْـدَلُ جائر

لما أظهر شكايته من لائمه ، فكأن فاهماً فهم أن أفعال اللائم كلها قبيحة وصفاته تؤدي إلى الفضيحة ، فاستدرك دفع ذلك الفهم ، وقال أن هذا العاذل له نفع ، وله ضر ، وضره يقع لو أطعته في عذله .

وأنا لم أطعه ، مع أن عذله كإحراق النار في لذعه .

وهذا العاذل قد أحسن إليه ، من حيث أنه قاصد للإساءة ، فهو وصفه هنا بالعدل ، وإن كان جائراً .

## • ١ - يُـدْني الحَبيبَ ، وإنْ تَناءَتْ دارُهُ

### طَيفُ المَلامِ ، لِطَرْفِ سمعى السَّاهر

فكما أن طيف المنام يدني الحبيب للنائم ، فكذلك طيف الملام من العذول يدنيه لسمع المحب الساهر اليقظان .

فطيف خيال المحبوب ينكشف للمحب ، حين يذكره العاذل في عذله ، فيتمتع به المحب ، واللائم لا يدري .

### ١١ – فكأنَّ عَذْلكَ عِيسُ مَنْ أَحْبَبْتُهُ

قَدِمَتْ عَليَّ ، وكانَ سَمعيَ ناظري

- 111 -



### شرح الديوان الفارض

وكأن عذل العذول هي جِمال الحبيب ، قدمت عليه من السفر ، ولكن سمعه هنا كان مدركاً مكان بصره ، فالعيس تدني إلى النظر ، والملام يدني إلى الخبر .

١٢ - أَتْعَبْتَ نَفْسَكَ واستَرَحتُ بذكْرِهِ

حَتَّى حَسِبتُكَ ، في الصَّبابةِ عاذِرِي

١٣- فاعْجَبْ لِهاج ، مادح عُـذَّالَهُ

في حُبِّهِ ، بلِسَانِ شاكٍ ، شاكِرِ

لما كانت الألفاظ في الأبيات السابقة تفيد هجواً ومدحاً ، وشكاية وشكراً نفعاً وضراً ، إحساناً وإساءة ، فهذا أمر عجيب في أحوال المحبين .

١٤ - يا سائِراً بالقلبِ غدراً كيفَ لمْ

تُتْبِعْهُ ما غادَرْتَهُ مِنْ سائِري ؟

يا من سرت بقلبي قهراً عني ، كيف لم تأخذ مع قلبي بقية ظاهري وباطني ، حتى لا تبقى لى شيئا .

• ١ – بَعضِي يَغارُ عليكَ منْ بَعضي ، ويحْـ

ـسُدُ باطِني ، إذْ أنتَ فيهِ ظاهِري

البعض الذي يحسد هو الجسد ، وغيرته على أنه لم يكن عند الحبيب مع القلب ، ولأجل أنك في الباطن ظاهر ، فظاهري يحسد هذا الباطن .

- \$ \$ 0 -





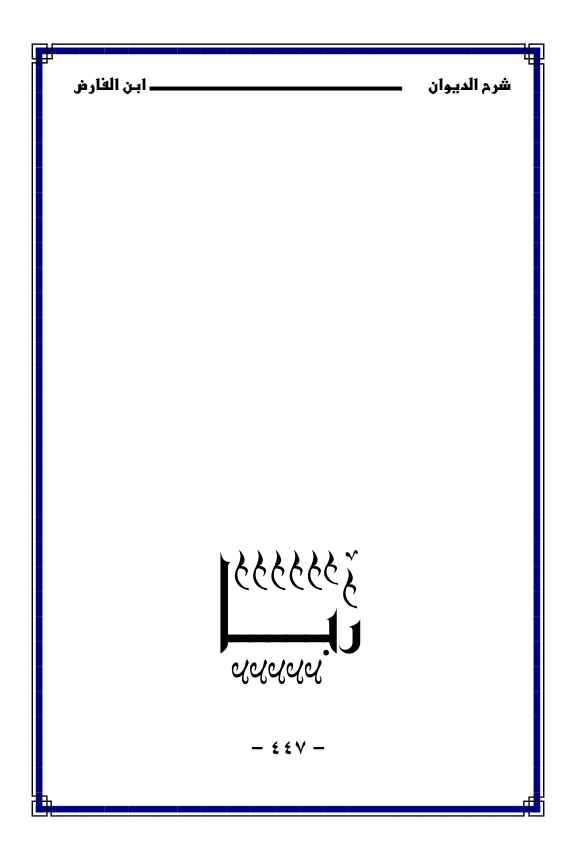
١٦ - ويَـوَدُّ طَـرْفي ، إنْ ذُكِـرْتَ بمَجْـلِسٍ

لوْ عادَ سَمعاً مُصغِياً لِمُسامِرِي

ومن الغيرة أن يود بصري ، لو عاد سمعاً ، حين تذكر بمجلس .

\_ 664 \_









Je Jecototi

------١- أَوَمِيـضُ بَـرْقٍ ، بالأُبَـيْـرِقِ ، لاحــا

أمْ ، في رُبَى نَجيدٍ ، أرى مِصباحاً

٢ - أمْ تِلكَ ليلى العامريَّةُ أَسْفَرَتْ

لَيلاً ، فصَيَّرَتِ المساءَ صَباحَا

٣- يا ساكِني نَـجدٍ ، أما مِنْ رَحمَـةٍ

الأسير إلْف ، لا يُريد أسراحاً

- £ £ A -



٤- يا عاذِلَ المُشتاقِ جَهْلاً بالَّذي

يَلقَى مَلِيّاً ، لا بَلَغْتَ نجاحا

٥- أَتْعَبْتَ نفسكَ في نصِيحَةِ مَنْ يَرَى

أنْ لا يرى الإقبالَ ، والإفلاحا

٦- كُنتَ الصَّديقَ ، قُبيلَ نُصحِكَ مُغْرماً

أرأيتَ صَبًّا يألَفُ النُّصَّاحا؟

٧- إنْ رُمتَ إصْلاحي ، فإنِّي لمْ أُرِدْ

لِفَسَادِ قَلبي في الهَوَى ، إصْلاحا

٨ - ماذا يُريدُ العاذِلونَ بعَـذلِ مَنْ

لَبِسَ الخَلاعَةَ ، واستراحَ وراحا

٩ ـ يا أَهْلَ وِدِّي ، هَلْ لراجي وَصْلِكُمْ

طَمَعٌ ، فيَنعَمَ بَالُهُ استِرُواحا

٠١- مُـذْ غِبْتُمُ عَنْ ناظِرِي لِيَ أَنَّـةُ

مَلأتْ نواحيَ أرضِ مِصْرَ نَواحا

- \$ \$ 9 -



١١ – وإذا ذكَرْتُكمُ ، أمِيلُ ، كأنَّني

مِنْ طيبِ ذِكْرِكُم ، سُقِيتُ الرَّاحا

١٢- وإذا دُعِيتُ إلى تَنَاسي عَهْدِكُمْ

أَلْفَيتُ أحشائي ، بذاك ، شِحاحا

١٣ - قَسَماً بمكَّةً ، والمَقامِ ، ومَنْ أتَى الْـ

بَيْتَ الحَرامَ ، مُلبِّياً سَيَّاحا

15- ما رَنَّحتْ ريحُ الصَّبا شِيحَ الرُّبَا

إلا ، وأهددت منكم أرواحا

2000000 And Andrews An

١ - أَوَمِيضُ بَرْقٍ ، بالأُبَيْرِقِ ، لاحا

أَمْ ، في رُبَى نَجدٍ ، أرى مِصباحاً

وميض البرق: هو لمعان البرق الخفيف. ولاح: يعني ظهر

الأبيرق: تصغير الأبرق، هو المكان فيه حجارة ورمل وطين.

- £0 · -



وربا: جمع ربوة وهي أعلى الشئ . وكل ما أشرف من الأرض فهو نحد .

٢ - أَمْ تِلكَ ليلى العامريَّةُ أَسْفَرَتْ

لَيلاً ، فصَيَّرَتِ المساءَ صَباحًا

أن هذه المحبوبة لما كشفت عن وجهها ، أصبح الليل بنورها صباحاً

٣- يا ساكني نَجدٍ ، أما مِنْ رَحمَةٍ

لأسير إلْفٍ ، لا يُريدُ سَراحاً

هم أصحاب المقام العالي في التحقق بمعرفة الله ، فإنهم مظاهر التجلي الإلهي ، إذا وجدهم المريد ، فهو الواصل إلى كل ما يريد .

فهو قد وقع اسيراً لهذا الجمال ، ولا يريد أن يكون حراً من هذا الأسر .

٤ - يا عاذِلَ المُشتاقِ جَهْلاً باللهُ عادِلَ

يَلقَى مَلِيّاً ، لا بَلَغْتَ نجاحا

يا من يعذل أهل الشوق ، جهلا بما يلقون من مكابدة السلوك .

ومليا: يعني يعذله زماناً طويلاً.

يدعو عليه بألا يبلغ النجاح في مسعاه .

٥- أَتْعَبْتَ نفسكَ في نصِيحَةِ مَنْ يَرَى

- 201 -

أنْ لا يرى الإقبالَ ، والإفلاحا

يا من عذلت وتعبت في نصيحة رجل لا يرى الإقبال والفلاح ، إلا في حبه وشوقه .

### ٦- كُنتَ الصَّديقَ ، قُبيلَ نُصحِكَ مُغْرِماً

أرأيتَ صَبًّا يألَفُ النُّصَّاحا؟

لم يكن لي صديق سواك ، ومع ذلك لما نصحتني ذهبت صداقتك ، وغرامي بحبيبي هو سبب قطعي صداقتك .

إذ أنه لا صب ، ولا محب ، يألف من ينصحه ويعذله في حبه .

٧- إِنْ رُمتَ إِصْلاحي ، فإنِّي لَمْ أُرِدْ

لِفَسَادِ قَلبي ، في الهَوَى ، إصْلاحا

إن كنت تريد بنصحك لي إصلاحي ، فقد أخطأت ، فإني لا أريد في الهوى إلا فساد الفؤاد ، وذهابه في جمال هذا المحبوب . فدع عنك ما قصدته من إصلاحي ، فإنه عين الفساد .

٨ - ماذا يُريدُ العاذِلونَ بعَـذلِ مَنْ

- £0Y -



شرح الديوان الفارض

لَبِسَ الخَلاعَةَ ، واستراحَ وراحا

ماذا يقصد العاذلون من نصح رجل ، لبس الخلاعة ، فلم يصبح يعنيه نظر الناس ، واستراح بترك ما اعتاده أمثاله من التستر ، فقد سلك في التهتك أوسع المسالك .

٩ - يا أهْلَ وِدِّي ، هَلْ لراجي وَصْلِكُمْ

طَمَعٌ ، فيَنعَمَ بَالُهُ استِرُواحا

• ١ - مُـذْ غِبْتُمُ عَنْ ناظِرِي لِيَ أَنَّـةُ

مَلأتْ نواحيَ أرض مِصْرَ نَواحا

١١ – وإذا ذكَـرْتُـكمُ ، أمِيـلُ ، كأنَّنـي

مِنْ طيبِ ذِكْرِكُم ، سُقِيتُ الرَّاحا

١٢ - وإذا دُعِيتُ إلى تَناسي عَهْدِكُمْ

أَلْفَيتُ أحشائي ، بذاك ، شِحاحا

١٣ - قَسَماً بمكَّةَ ، والمَقامِ ، ومَنْ أتَى الْ

بَيْتَ الحَرامَ ، مُلبِّياً سَيَّاحا

١٤ - ما رَنَّحتْ ريخُ الصَّبا شِيحَ الرُّبَا

- 204 -

إلاً ، وأهْدَتْ مِنْكُمُ أرواحا

الراحا: يعني الخمر. الشح: يعني البخل.

يسأل أحبابه ، وهو يعلم أن لا طمع في الوصال ، ولذا فهو يسألهم هل له في أن يطمع أصلاً . فإن كان الطمع ممكن الحصول ، فإنه ينشأ عن ذلك لباله النعيم ، ويستريح به من العذاب الأليم .

ولله در من قال:

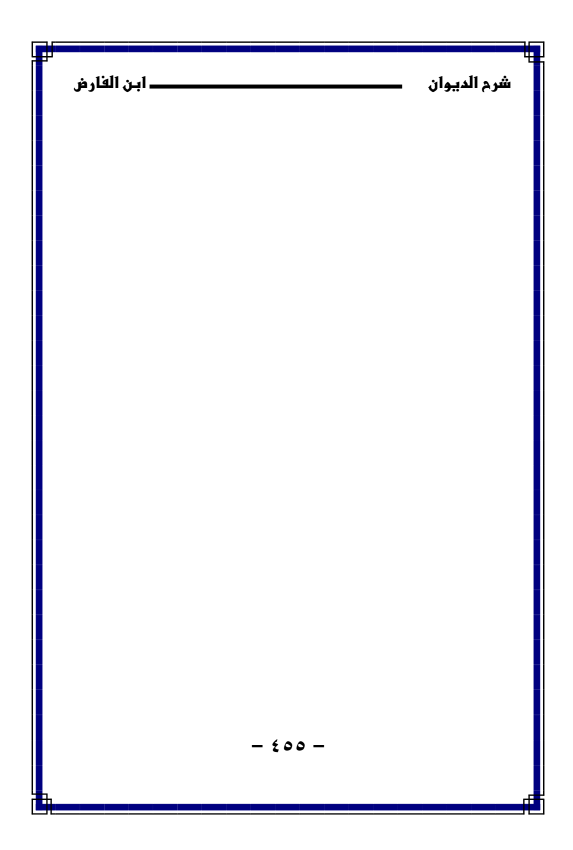
ولم أحسد على نسب ولا حسب ولا مال ولكنى حسدت فتى يبيت منعم البال

وهو بعدهم ما استراح ، ولا وصف بالإنشراح ، ولكنه ملأ جنبات مصر بالنواح .

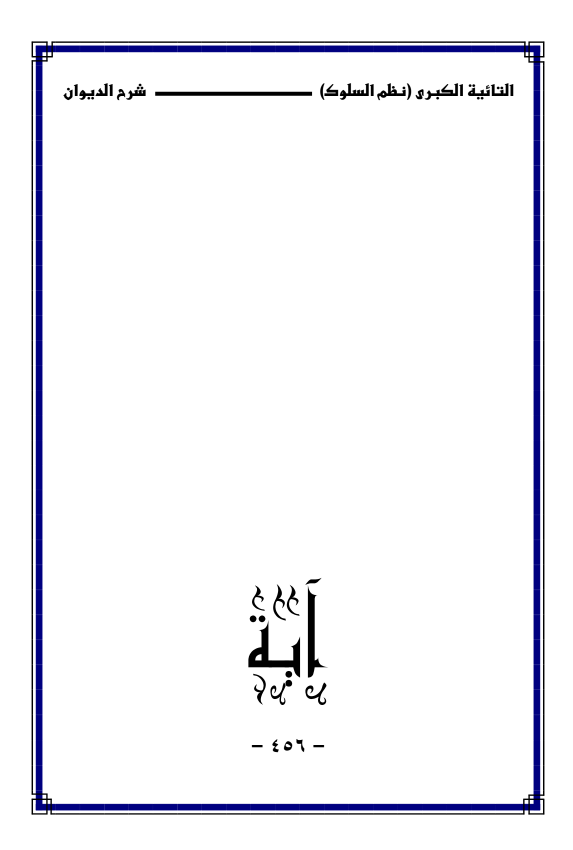
وإذا دعاه داع إلى تناسي عهدكم ، فإن أحشاءه تضن عليه بذلك النسيان. ثم يقسم بمكة ، ومقام ابراهيم ، وبمن أتى البيت الحرام حاجاً ومعتمراً ، أنه ما أمالت الريح ، ريح الصبا ، الشيح النابت في الأماكن العالية ، وما دام هو مزروع في مكان مرتفع ، فالريح دائمة الإمالة له ، فهي دائماً تمدي إليه ريح حبيبه ، فهو يحيا بما .

- 505 -



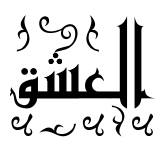












### عديم عوام عوام المنافع المنافع

١ - نسخْتُ بِحُبَّي آيةَ العِشْقِ منْ قبلي

فأهلُ الهوى جُندي وحكمي على الكُلِّ

٢ - وكُلُّ فَتِيَ يَهِوى ، فإنّي إمَامُهُ

وإنِّي بَرئُ مِنْ فَتى سامعِ العَذْلِ

٣- ولي في الهوى عِلْمٌ تَجِلُ صِفاتُهُ

- £0V -

ومَنْ لَمْ يُفَقِّههُ الهوى ، فهْوَ في جَهْلِ

٤ - ومنْ لمْ يكنْ في عِـزَّةِ الحُبِّ تائِهاً

بحُبِّ الَّذي يَهوى فبشِّرهُ بالذلِّ

٥- إذا جادَ أقوامٌ بمالٍ رأيتهم

يَجودونَ بالأرواحِ مِنهمْ بلا بُخْلِ

٦- وإنْ أُودِعوا سِرًّا رأيتَ صُدورهمْ

قُبوراً لأسرارٍ تَنَّزهُ عنْ نَقلِ

٧- وإنْ هُـدِّدوا بالهَجر ماتوا مَخَافَةً

وإنْ أُوعِدوا بالقَتلِ حنُّوا إلى القَـتْلِ

٨- لَعَمرِي هُمُ العُشَّاقُ عندي حقيقَةً

على الجِلِّ ، والباقونَ منهمْ على الهَزْلِ

- £01 -





### شرح الديوان الفارض

١ - نسخْتُ بِحُبَّي آيـةَ العِشْقِ منْ قبلي

فأهلُ الهوى جُندي وحكمي على الكُلِّ

هنا يتكلم فانياً في رسول الله ﷺ.

فهو إمام أهل الحب، ولو كان العشق آية ، فحبه هو الناسخ لهذه الآية ، وجميع المحبين كلهم تبع له ، وحكمه عليهم جميعاً نافذ .

- 209 -



٢ - وَكُلُّ فَتِيَّ يَهِـوى ، فإنِّي إمَـامُهُ

وإنِّي بَرئُ مِنْ فَتى سامع العَذْلِ

وكل عاشق للحضرة الإلهية ، فهو تبع لي (أَفَاتَيْعُونِيُعْيِبَكُمُ الله ) {آل عمران ٢١١} وأنا متبرئ من كل غافل عن الحضرة الإلهية ، سامع لعذاله ، وهم : النفس والهوى والشيطان والدنيا .

٣- ولي في الهوى عِلْمٌ تَجِلُ صِفاتُهُ

ومَنْ لَمْ يُفَقِّههُ الهوى ، فهْوَ في جَهْلِ

ومن لم يعبد الله على الحب ، فهو جاهل بربه .

٤ - ومنْ لمْ يكنْ في عِـزَّةِ الحُبِّ تائِهـاً

بحُبِّ الَّذي يَهوى فبشِّرهُ بالـذلِّ

ومن لم يفتخر بحبه لله ، وتكفيه عزة الحب ، فنهايته إلى الذلِّ في حب الدنيا والهوى .

٥- إذا جادَ أقوامٌ بمالٍ رأيتهم

يَجودونَ بالأرواحِ مِنهمْ بلا بُخْلِ

- { 7 . -



فهم لا يبخلون في طريق المحبة بأرواحهم .

٦- وإنْ أُودِعوا سِرًا رأيتَ صُدورهمْ

قُبوراً لأسرارِ تَنَّزهُ عنْ نَقل

يعني أنهم مؤتمنون على أسرار الألوهية.

٧- وإنْ هُـدِّدوا بالهَجرِ ماتوا مَخَافَةً

وإنْ أُوعِدوا بالقَتلِ حنُّوا إلى القَتْلِ

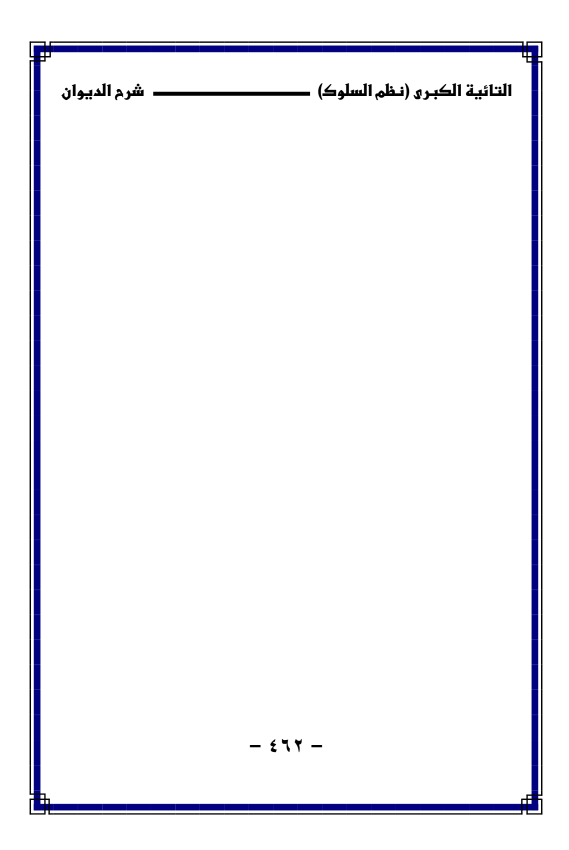
لا يخافون إلا من هجر حبيبهم لهم ، وإسدال حجابه بينه وبينهم ، ومع ذلك هم يعشقون قتل نفوسهم في سبيل حبيبهم ، ويسارعون إلى ذلك .

٨- لَعَمرِي هُمُ العُشّاقُ عندي حقيقَةً

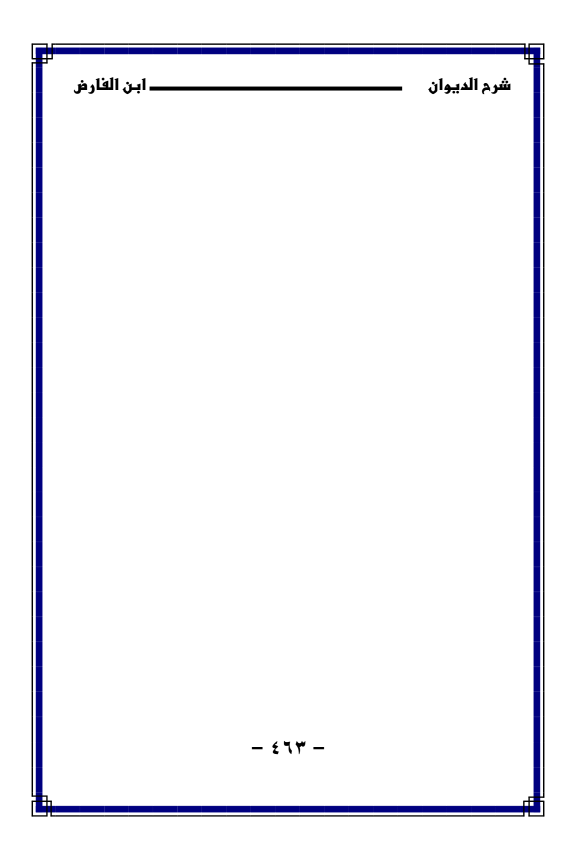
على الجِدِّ ، والباقونَ منهمْ على الهَزْلِ

من يحب الله تعالى هو المحب على الحقيقة ، أما من يعشق الدنيا ، بما فيها من مال وبنين ونساء ، فهو هازل في حبه .











य यथ्य

عربي بي ڪيوا **عواب اعتباد** اعتباد ڪيوا

١ - نَشَرْتُ فِي مَوْكِبِ العُشَّاقِ ، أَعْلامي

**– ٤٦٤ –** 



وكانَ قَبلي بُلي ، في الحُبِّ ، أعلامي

٢ - وسِرْتُ فيهِ ولمْ أَبْسَرَحْ بِدَوْلَتِهِ

حتَّى وَجَـدْتُ مُلوكَ العِشق خُـدَّامي

٣- ولمْ أزَلْ مُنذُ أَخْذِ العَهدِ في قِدَمي

لِكَعْبَةِ الحُسنِ ، تجريدي وإحرامي

٤- وقدْ رَماني هَواكُمْ في الغَرامِ إلى

مَقامِ خُبِّ شريفٍ ، شامِخِ ، سَامِ

٥- قضَيْتُ فيهِ ، إلى حِين انْقِضا أجَلى

شَهري ، ودَهري ، وساعاتي ، وأعوامي

٦- ظَنَّ العَذولُ بأنَّ العَذلَ يُوقِفُني

نامَ العَذولُ ، وشوقي زائِـدٌ نامِـي

٧- سَلَكْتُ كُلَّ مَقامٍ في مَحَبَّتِكُمْ

وما تَرَكْتُ مَقاماً قَطُّ قُدَّامي

٨- وكُنتُ أَحْسِبُ أَنِّي قَدْ وَصَلْتُ إلى

- 270 -



أعْلى ، وأغْلى مَقامٍ ، بينَ أقْوامي

٩ - حتَّى بَدا لي مَقامٌ لمْ يكُنْ أَرَبِي

ولمْ يَمُـرَّ بأفكاري وأوهامي

١٠- إِنْ كَانَ مَنزِلَتِي فِي الحبِّ عِندَكُمْ

ما قدْ رأيتُ ، فقدْ ضَيَّعْتُ أيَّامي

١١- أُمْنِيَّةٌ ظَفِرَتْ روحى بها زَمَناً

واليوم أحسبها أضغاث أحلام

١٢ - ولوْ عَلِمْتُ بأنَّ الحبَّ آخرهُ

هذا الحِمامُ ، لما خالَفْتُ لُـوَّامي

١٣- وإنْ يكُنْ فَرْطُ وجدي ، في مَحبَّتكمْ

إِثْماً ، فقدْ كَثُرَتْ ، في الحبِّ ، آثامي

١٤ - أَوْدَعْتُ قلبي إلى مَنْ ليسَ يحفَظُهُ

أَبْصَرْتُ خلفي ، وما طالَعتُ قُدَّامي

٥١- لقد رَماني بسَهْمٍ مِنْ لَوَاحِظِهِ

- 177 -



شرم الديوان الفارض

أصْمى فؤادي ، فوا شوقي إلى الرَّامي

١٦- إِنْ أَسْعَدَ اللهُ روحي ، في مَحَبَّتِهِ

وجِسمَها بين أرواحٍ وأجسامٍ

١٧ - وشاهدَتْ واجْتَلَتْ وجه الحبيب ، فما

أسنى وأسعد أرزاقي وأقسامي

١٨ – ها قـدْ أظلَّ زمـانُ الوَصْـل ، يـا أمَـلى

فَامْنُنْ ، وثُبِّتْ بِهِ قَلْبِي وأقدامي

١٩ - وقدْ قَدِمتُ ، وما قَدَّمتُ لي عَمَلاً

إلاَّ غَرامي، وأشواقي، وإقدامي

• ٢ - دارُ السَّلامِ إليها ، قدْ وَصَلْتُ إِذَا

مِنْ سُبْل أبوابِ إيماني وإسْلامي

٢١ - يا رَبَّنا أرنى أنْظُرْ إليكَ بها

عِندَ القُدومِ ، وعامِلني بإكْرام

موکب اعلاق

١ – نَشَرْتُ فِي مَوْكِبِ العُشَّاقِ ، أَعْلامي

وكانَ قَبلي بُلي ، في الحُبِّ ، أعلامي

- £7V -



الإبتلاء بالمحبة كان في مشايخي ، وساداتي من قبلي ، وأنا اقتفيت أثرهم ، واقتديت بمم ، حتى تقدمت عليهم جميعاً .

### ٢ - وسِرْتُ فيهِ ولمْ أَبْسَرَحْ بِدَوْلَتِهِ

حتَّى وَجَـدْتُ مُلوكَ العِشقِ خُـدَّامي

وسرت في مقامات السلوك ، حتى أصبح ملوك العشق يستمدون منه ، ويسألونه فيما خفى عنهم .

٣- ولمْ أزَلْ مُنذُ أَخْذِ العَهدِ في قِدَمي

لِكَعْبَةِ الحُسن ، تجريدي وإحرامي

وهو قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ [الأعراف: ١٧٢] .

و كعبة الحسن هو الجمال الإلهي ، حيث تطوف حولها قلوب العارفين .

وإن كان المحرمون يتجردون من الثياب ، ليرتدوا ثياب الإحرام

فهذه الكعبة لابد لمن أرادها أن يتجرد عن جميع الصفات النفسانية .

٤- وقدْ رَماني هَواكُمْ في الغَرامِ إلى

مَقامِ خُبِّ شريفٍ ، شامِخ ، سَامِ

٥- قضَيْتُ فيهِ ، إلى حِين انْقِضا أجَلي

- £7A -



# شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

شَهري ، ودَهري ، وساعاتي ، وأعوامي

وقد ألقتني محبتكم الخالصة إلى مقام ، لا يبلغه المتعبدون بكثرة عبادتهم .

وقد استغرق هذا الحب كل أوقاتي .

# ٦ - ظَنَّ العَـذولُ بأنَّ العَـذلَ يُوقِفُني

نامَ العَذولُ ، وشوقي زائِـدٌ نامِي

ظن من يلومني بأن لومه يوقفني عن طلب هذا المحبوب ، غفل هذا العذول ولم ينتبه لأحواله ، بل طلبي وشوقي في زيادة ونماء .

٧ - سَلَكْتُ كُلَّ مَقامٍ في مَحَبَّتِكُمْ

وما تَرَكْتُ مَقاماً قَطُّ قُدَّامي

٨- وكُنتُ أَحْسِبُ أَنِّي قَدْ وَصَلْتُ إلى

أعْلى ، وأغْلى مَقامٍ ، بينَ أقْوامي

٩ حتَّى بَدا لي مَقامٌ لمْ يكُنْ أَرَبِي

ولمْ يَمُـرَّ بأفكاري وأوهامي

وعند موته ، وبعد أن سلك كل المقامات ، وبلغ كل الغايات ، عُرِض عليه مقام الجزاء الآخروي ، وعرضت عليه الجنة ، وما أعده الله له فيها من



النعيم المقيم ، وكان ذلك قبيل احتضاره ، ولم يكن هو يريد هذه الجنان ، وما فيها من نعيم ، بل كان يريد المنعم ، فقال :

• ١ - إِنْ كَانَ مَنزِلَتِي فِي الحبِّ عِندَكُمْ

ما قدْ رأيتُ ، فقدْ ضَيَّعْتُ أيَّامي

١١- أُمْنِيَّةٌ ظَفِرَتْ روحي بها زَمَناً

واليوم أحْسِبُهَا أَضْغَاثُ أحْلامِ

فقال مخاطباً حبيبه: إن كانت رتبتي ومقداري في الحب عندك ، أن تعطيني عوضاً عنه الجنة ، فالآن ظهر لي خلاف مقصودي ، وهو أنك ستنعمني برؤيتك ، وبحبك ومشاهدتك ، إذن فقد ضاعت جميع أيامي ، وما كابدته فيها من سلوك هباءً ، وكأنها خيالات في المنام .

ثم ابتسم ، وفاضت روحه الشريفة ، فعلم الحاضرون أنه نال ما تمنى ، وفوق ما تمنى . رضي الله تبارك وتعالى عن روحه الشريفة .

١٢- ولوْ عَلِمْتُ بأنَّ الحبَّ آخرهُ

- £V. -



# شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

هذا الحِمامُ ، لما خالَفْتُ لُـوَّامي

الحِمام: يعني الموت.

لو علم وهو في أول طريق المحبة ، قبل أن يظهر له شئ من جمال محبوبه ، أن آخره هذا الهلاك والمكابدة والمقاساة ، لم يكن استمر في هذا الطريق . ولكنه بعد أن رأى من جمال محبوبه ، ما رأى ، فهيهات أن يعود ، بل وقدم نفسه هدية لمن يبشره برضا حبيبه .

١٣- وإنْ يكُنْ فَرْطُ وجدي ، في مَحبَّتكمْ

إِثْماً ، فقد كَثُرَتْ ، في الحبِّ ، آثامي

فذنوب المحبين على قدر أشواقهم ومحبتهم . إذن فذنوب كثيرة .

١٤ - أَوْدَعْتُ قلبي إلى مَنْ ليسَ يحفَظُهُ

أَبْصَرْتُ خلفي ، وما طالَعتُ قُدَّامي

فأنا لست منه ببال ، وإن كان ملك على قلبي .

٥١- لقد رَماني بسَهْمٍ مِنْ لَوَاحِظِهِ

أصْمى فؤادي ، فوا شوقي إلى الرَّامي

أصمى : يعني قتل .

١٦- إِنْ أَسْعَدَ اللهُ روحي ، في مَحَبَّدِهِ

- £ V 1 -



وجِسمَها بينَ أرواح وأجسامِ

١٧ - وشاهدَتْ واجْتَلَتْ وجه الحبيب ، فما

أسنى وأسعَدَ أرزاقي وأقسامي

١٨ - ها قدْ أظلَّ زمانُ الوَصْل ، يا أمَلي

فَامْنُنْ ، وتُبِّتْ بِهِ قَلْبِي وأقدامي

١٩ - وقدْ قَدِمتُ ، وما قَدَّمتُ لي عَمَالاً

إلاَّ غَرامي ، وأشواقي ، وإقدامي

• ٢ - دارُ السَّلام إليها ، قدْ وَصَلْتُ إِذَا

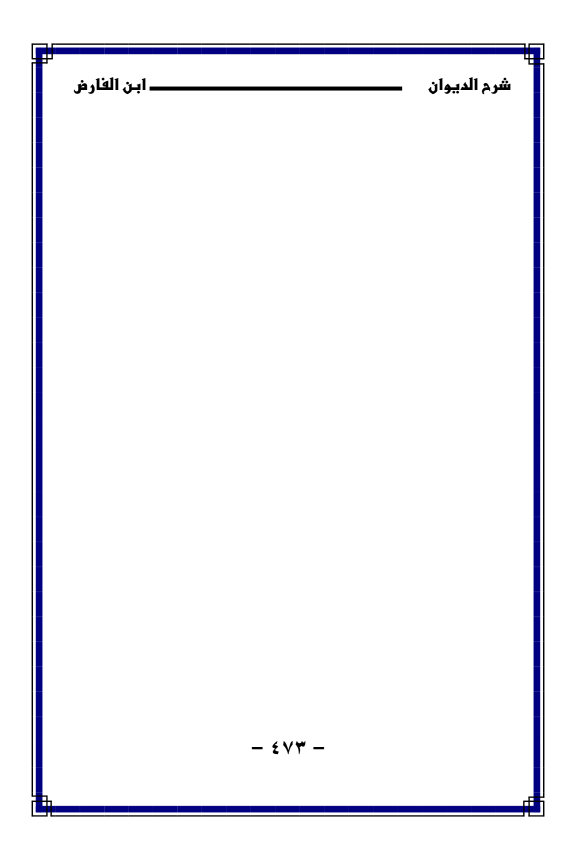
مِنْ سُبْل أبوابِ إيماني وإسْلامي

٢١ - يا رَبَّنا أرني أنْظُرْ إليكَ بها

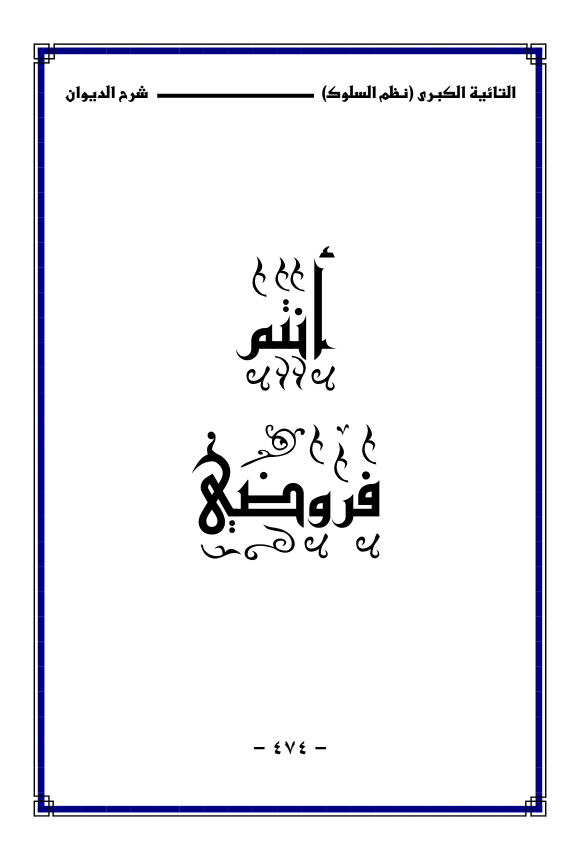
عِندَ القُدومِ ، وعامِلني بإكْرامِ

أي ينظر إلى الله تعالى في جنتـه .











# شرح الديوان الفارض

# 

١- أنْـــتُـــمْ فُـــرُوضِــي ونَــفْــلِــي

أنْتُمْ حَديثي وشُغْلى

۲- یا قِبْلَتی فی صَلاتی

إذا وَقَـــفْـــتُ أَصَـــلِّــــى

٣- جَـ مالُكُمْ نَـصْبَ عَــيني

إلىه وجَهْتُ كُلِّى

٤ – وسِــرُّكُــمْ في ضَميــري

والقبلبُ طُورِ التَّجِلِّي

٥- آنَـسْتُ في الحَـيِّ نـاراً

ليلاً ، فَبَشَّرتُ أهْلي

٦- قُلتُ امْكُثُوا فَلَعَلِّي

أجِــدْ هُـــدايَ لَـعَــلّــي

٧- دَنَــوتُ مِنْـها فــكـانَــتْ

نارُ المُكَلَّمِ قَبلي

- £V0 -



٨- نُــودِيـــتُ مِـنهــا كِــفاحــاً

رُدُّوا لَــيَــالِــيَ وَصْــــلــي

٩ - حـــّـــى إذا ما تـــدانــى الْـــ

مِيقاتُ في جَمْع شَمْلي

١٠ - صَارَتْ جِبَالِيَ دَكَّا

مِنْ هَيْبَةِ المُتَجَلِّي

١١ – وصــرتُ مــوســى زمــانـــى

مـذْ صـارَ بـعضــي كــلــي

١٢ – فالموتُ فيه حَيساتي

وفى حَياتى قَتلى

١٣- أنا الفقيرُ المعنَّى

رقُّـوا لـحـالـي وذلِّـي

**– ٤٧٦ –** 



شرح الديوان ــــــــــــــــــابن الفارض

## انتم فرون انتم فروضي انتم فروضي

١- أنْتُم فُرُوضي ونَفْلِي

أنْتُمْ حَديثي وشُغْلى

توحد المشهد عند المحبين ، إذ تفرق عند غيرهم ، فالنفل ، والفرض ، وجميع شغلهم ، وحديثهم ، وحياتهم ، وآخرتهم قد اجتمعت في قبلة واحدة هي عين محبوبهم ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنْكَى ﴾ [النحم: ٤٢] .

٧- يا قِـبْـلَتــي فــي صَـلاتـــي

إذا وَقَــهْــتُ أَصَــلِّــي

٣- جَـمـالُكُمْ نَصْـبَ عَـينـي

إلىه وَجَّهْتُ كُلِّي

فهم في صلاة دائمة ، لدوام رؤية مشهودهم ( اللَّينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمُ دَآبِمُونَ ) {المعارج: ٢٣} ، لأنهم أينما تولوا لم يجدوا إلا وجه الله أمامهم ( فَأَيْنَمَا تُولُوا فَتُمَّ وَجُهُ اللَّهِ ) {البقرة: ١١٥} ظاهراً في جميع خلقه . فهم لا يرون خلقاً ، بل الكون عندهم غيب ، والله شهادة .

- £VV -



٤ - وسِــرُّكُــمْ في ضَـمـيـري

والقلب طُور التَّجلِّي

وما أعلمه منكم مما لا تسعه العبارة ، ولا تدركه الإشارة ، فمحله القلب والروح ، حيث يقع التجلي الإلهي ، كما وقع لموسى الطّيكام عند الطور .

٥- - آنَــشــتُ في الــحَــيِّ نـــاراً

ليلاً ، فَبَشّرتُ أهْلي

٦- قُلتْ امْكُـثُـوا فَلَعَـلّي

أجدد هُدايَ لَعَلِّى

٧- دَنَــوتُ مِـنْــها فــكــانَــتْ

نارُ المُكَلَّم قَبلي

٨- نُـودِيــتُ مِـنهـا كِـفاحـاً

رُدُّوا لَــيَــالِــيَ وَصْــلــي

٩- حـــّــى إذا ما تَــدانَــى الْـــ

- £VA -



شرح الديوان الفارض

مِيقاتُ في جَمْعِ شَـمْـلي

١٠- صَارَتْ جِبَالِيَ دَكِّاً

مِنْ هَيْبَةِ المُتَجَلِّي

١١ – وصرتُ موسى زمانى

من من مسار بعضي كلي

يتكلم عن بداية سلوكه ، وبدايات الفتح ، ثم الفتح والجمع ، ثم تمكنه ووصوله إلى مراده .

١٢- فالموتُ فيهِ حَيساتي

وفي حَياتي قَتلي

١٣- أنا الفقيرُ المعنَّى

رقُّـوا لـحـالـي وذلِّـي

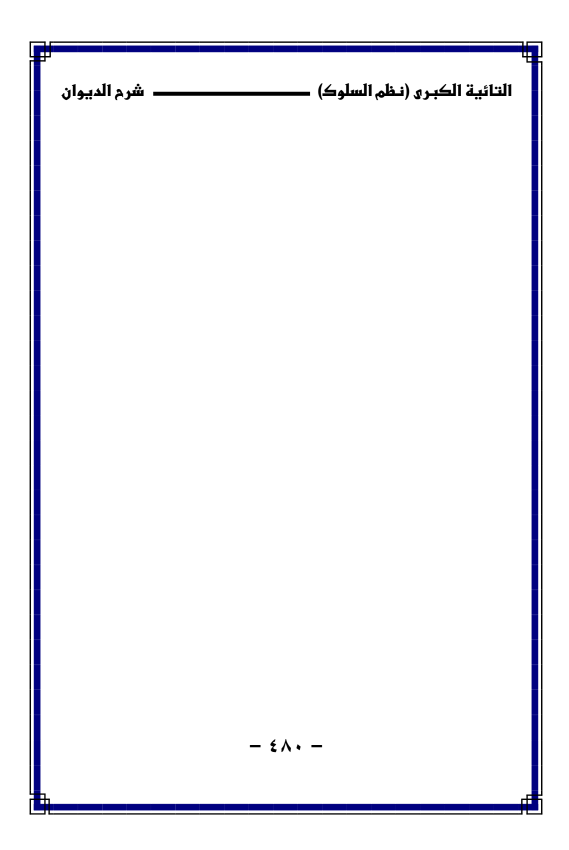
فموت نفسه ، حياة روحه . وحياة نفسه ، قتل لروحه .

ثم يسترحم حبيبه ، ويتوسل إليه بصفات العبودية .

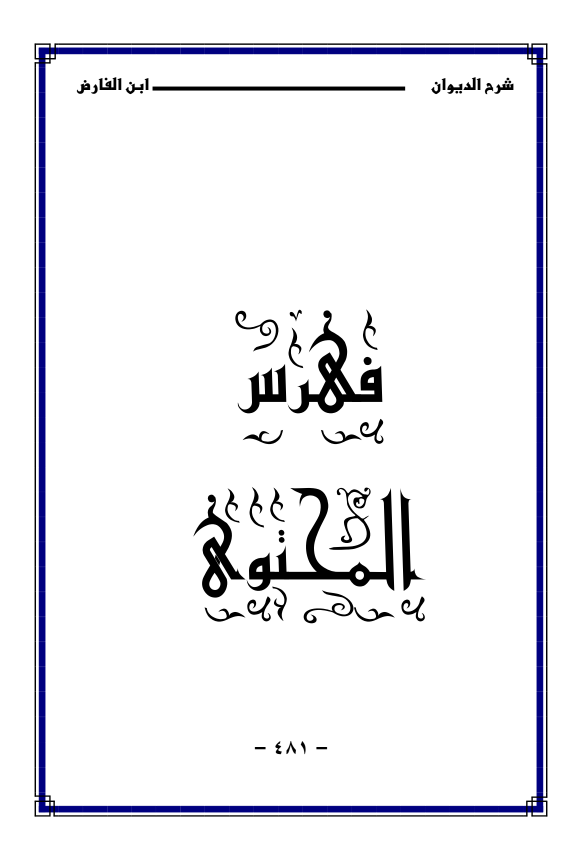
رحمه الله تعالى ، وقدس سره

- £ V 9 -













# فهرس المحكيمي

| نوع الصفحة                      | الموم   |
|---------------------------------|---------|
| ن سلطان العاشقين                | ديسوا   |
| له الرحمن الرحيم                | بسم الأ |
| الديوان                         | ديباجة  |
| إلى فهم الديوان                 | مقدمة   |
| – الحب                          | 1       |
| - الإنسان P ع                   | ۲       |
| · – مراتب السلوك ٣٠٠            | ٣       |
| – السكر ٩٥                      | ٤       |
| التجليات                        | 0       |
| '– الحق والخلق ، الفناء والبقاء | ٦       |
| - £AY -                         |         |





|                                                           | 4 44 .                                           |  |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--|
| ــــــان الفارض                                           | شرم الديوان ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |  |
| ۸٠                                                        | ٧– الجمع والفرق                                  |  |
| ۸۹                                                        | ٨- الإتحاد                                       |  |
| 91                                                        | ٩ - آدم عليه السلام                              |  |
| 1.1                                                       | ٠١- القرب                                        |  |
| فَلْمُ اللَّهُ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُ |                                                  |  |
| الصفحة                                                    | الموضوع                                          |  |
| 1.9                                                       | ١١- الخيال والمعنى١                              |  |
| 177                                                       | ۲ ۹ – الهمة                                      |  |
| 1 £ 1                                                     | ١٣ – نور الله                                    |  |
| ١٤٤                                                       | ٤ ١ - الوتـر                                     |  |
| 107                                                       | ٥١- الوجد والمناجاة                              |  |
| 100                                                       | ١٦ – أهل المحبة                                  |  |
| 177                                                       | ١٧ - الحب الوهبي والكسبي                         |  |
| 177                                                       | شوح الديـوان                                     |  |
| ١٧٤                                                       | ۱۸ - التائية الكبرى - نظم السلوك                 |  |
| 140                                                       | القصيدة                                          |  |
| - £                                                       |                                                  |  |
| <b>L</b>                                                  | 4                                                |  |





| شرم الديوان                                                                                                    | التائية الكبرى (نظم السلوك) ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|--|
| 19                                                                                                             | شوح القصيدة                                                      |  |
| YYV                                                                                                            | ٩ ٦ – التائية الصغرى – كعبـة الحسن                               |  |
| YYA                                                                                                            | القصيدة                                                          |  |
| <b>***</b>                                                                                                     | شرح القصيدة                                                      |  |
| فَكُورُ لِسَ الْكُورُ لِسَ |                                                                  |  |
| الصفحة                                                                                                         | الموضوع                                                          |  |
| Y£7                                                                                                            | ۰ ۲ - قلبي يحدثني                                                |  |
| 7 £ V                                                                                                          | القصيدة                                                          |  |
| 701                                                                                                            | شرح القصيدة                                                      |  |
| Y71                                                                                                            | ٢١- هو الحب                                                      |  |
| Y 7 Y                                                                                                          | القصيدة                                                          |  |
| Y3A                                                                                                            | شرح القصيدة                                                      |  |
| YAA                                                                                                            | ٢٢ أحاديث الحبيب                                                 |  |
| 7A9                                                                                                            | القصيـــدة                                                       |  |
| ۲۹۳                                                                                                            | شرح القصيدة                                                      |  |
|                                                                                                                | - £\£ -                                                          |  |





| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                           |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ٣٠٤ الخمريـــة                                                                                                 |  |  |
| القصيدةا                                                                                                       |  |  |
| شرح القصيدة                                                                                                    |  |  |
| ۲۶ – وجمه ليلي – العينيـه                                                                                      |  |  |
| القصيـدةالقصيـدة ع٣٢٤                                                                                          |  |  |
| فَهُرُسُ الْكِيْرِ الْمُ الْكِيْرِ الْمُؤْرِدُ وَهُمْ الْمُؤْرِدُ الْمُؤْرِدُ وَهُمْ الْمُؤْرِدُ الْمُؤْرِدُ ا |  |  |
| الموضوع الصفحة                                                                                                 |  |  |
| شرح القصيدة                                                                                                    |  |  |
| ٢٥ – معترك الأحداق٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                              |  |  |
| القصيدةالقصيدة                                                                                                 |  |  |
| شرح القصيدة ٣٥٠                                                                                                |  |  |
| ۲۲ – تـه دلالا – الكافيـه                                                                                      |  |  |
| القصيدة                                                                                                        |  |  |
| شرح القصيدة                                                                                                    |  |  |
| ٧٧ – سائق الأظعان                                                                                              |  |  |
| القصيدة                                                                                                        |  |  |
| - £ \ 0 -                                                                                                      |  |  |





| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | +<br>التائية الكبرى (نظم السلوك) ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--|
| ۳۸۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | شرح القصيدة                                                           |  |
| ۳۹۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۲۸ فرط الحب                                                           |  |
| ۳۹٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | القصيدة                                                               |  |
| ۳۹٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | شوح القصيدة                                                           |  |
| ٤٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۲۹ – الهائيـه                                                         |  |
| فَكُرُسُ الْكِرِيْنِ الْكُلِّدِيْنِ الْكُلِّدِيْنِ الْكَلِّدِينِ الْكَلِّدِيْنِ الْكَلِّدِيْنِ الْكَلِيْنِ الْكِلِيْنِ الْكِلِيْنِي الْكِلِيْنِ الْكِلِيْنِ الْكِلِيْنِ الْكِلِيْنِ الْكِلِيْنِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِيلِيْنِي الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِيلِيْنِي الْكِلْمِيْنِي الْلِيْلِيْنِي الْكِلْمِيْنِي الْكِلْمِيْنِي الْكِلْمِيْنِي الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِي الْكِلْمِيْنِ الْكِلْمِيْنِي الْمُعْلِيْنِي الْمُعْلِيْنِي الْمُعْلِي الْمُعْلِيلِيْنِي الْمُعْلِي الْمِنْلِيْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمِنْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِي |                                                                       |  |
| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الموضوع                                                               |  |
| ٤٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | القصيدة                                                               |  |
| ٤٠٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | شرح القصيدة                                                           |  |
| ٤٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٠ احفظ فؤادك                                                         |  |
| ٤٠٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | القصيدة                                                               |  |
| ٤١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | شرح القصيدة                                                           |  |
| ٤١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۳۱ ربا نجــد                                                          |  |
| ٤١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | القصيدة                                                               |  |
| ٤٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | شرح القصيدة                                                           |  |
| - £A3 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                       |  |





| ابن الفارض<br>ابن الفارض                                                                                       | <del>"</del><br>شرح الديوان ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|--|
| ٤٢٦                                                                                                            | ٣٢ - آيــة العشق                                                 |  |
| £7V                                                                                                            | القصيــدة                                                        |  |
| ٤٢٩                                                                                                            | شرح القصيدة                                                      |  |
| ٤٣٣                                                                                                            | ۳۳– موكب العشاق                                                  |  |
| ٤٣٤                                                                                                            | القصيدة                                                          |  |
| ٤٣٧                                                                                                            | شرح القصيدة                                                      |  |
| فَهُرُسُ الْكَرِيْكِ الْمُ الْكَرِيْكِ فَيْ الْمُعَالِّي الْمُعَالِّي الْمُعَالِّي الْمُعَالِّي الْمُعَالِّي ا |                                                                  |  |
| الصفحة                                                                                                         | الموضوع                                                          |  |
| £ £ \                                                                                                          | ٣٤- أنتم فروضي                                                   |  |
| £££                                                                                                            | القصيــدة                                                        |  |
| ٤٤٦                                                                                                            | شرح القصيدة                                                      |  |
| ٤٥٠                                                                                                            | فهرس المحتوى                                                     |  |
|                                                                                                                |                                                                  |  |
|                                                                                                                |                                                                  |  |
|                                                                                                                |                                                                  |  |
|                                                                                                                |                                                                  |  |
| - £ A V -                                                                                                      |                                                                  |  |
|                                                                                                                | _                                                                |  |