الله الاملين وي الوصول لرب العالمين

> يليه **الوصا با**

للقطب الفرد العارف سيدي أبي الحسن الشاذلي قدس الله سزه

تحقيق وتخريج وتعليق الشيخ أحمد فريد الزيدي

الناشر دار الحقيقة للبحث العلمي

This file was downloaded from QuranicThought.com



ويليه

الوصايا

لسيدي قطب الأقطاب وغوث الأغواث أبي الحسن الشاذلي تدس الله سرّه

> تحقيق وتخريج وتعليق الشيخ أحمد فريد المزيدي

> > الناشر

دار الحقيقة



# دار الحقيقة

جميع الحقوق محفوظة حقوق الملكية والأدبية والفنية والأدبية والفنية مصر محفوظة للدار الحقيقة مصر ويحظر طبع أو إعدادة تصوير أو ترجمة أو إعدادة أو تسجيله على أشرطة أو تسجيله على أشرطة الكومبيوتر أو برمجته على الكومبيوتر أو برمجته على اسطوانات ضوئية إلا المحققة.

الطبعة الأولى

15. هـ- ٢٠٠٨م

دار الحقيقة

للبحث العلمي
القاهرة - مصر

القاهرة - مصر

توزيع دارة الكرز

١٧ ش منشية البكري - مصر

الجديدة - القاهرة

اسم الكتاب:

رسالة الأمين في الوصول لرب العالمين المؤلف: أبو الحسن الشاذلي.

المحقق: الشيخ أحمد فريد المزيدي.

الناشر: دار الحقيقة

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية: ٢٠٠٧/٢٧٣٦٩ الترقيم الدولي/ isbn الترقيم الدولي/ عدد 1307-۸۰-0



#### مقدمة التحقيق

الحمد لله الذي خصّ أولياء بالولاية والاصطفاء، وأنعم عليهم بالمحبّة والصفاء، فهم عن بابه لا يبرحون، وأودع قلوبهم الحكم والأسرار، وصانهم عن الأغيار والأكدار، فهم في جميع أعالهم مخلصون، وكلهم في جميع أحوالهم وقدسهم في جميع أفعالهم؛ فهم بمشاق الأعمال متلذّذون، جدُّوا في طلب رضاه، وزهدوا عن كل ما سواه، وفيها لديه يرغبون، فألبسهم حُلل القرب والاتصال، وخلع عليهم ملابس الكرامة والإقبال، فهم عرائس ولا يرى العرائس المجرمون، فسبحان مَن خصَّ مَن شاء بها شاء قال تعالى: ﴿لاَ يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣].

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادةً أدَّخرها ليوم لا ينفع فيـه مال ولا بنون.

والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد الذي أعجز الفصحاء والبلغاء، وتركهم في ريبهم يترددون، وأفضل جميع الأنبياء والمرسلين فهم به إلى ربهم يتوسَّلون، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه، ما صاح طائرٌ على أعلى الغصون.

أما بعد .. أيها الولي الحبيب والأخ الصافي القريب، فإنك حينها تبحث عن أصول آداب الطريق إلى الله تعالى وما يحتاج إليه المريد السالك في طريق الوصول إلى معرفة الله تعالى، ومن الأصول التي ليس للعارف والمريد غنى عنها من معرفة أمر الطريق في مقام المعرفة والسلوك والتحقيق، وغاية آداب البدايات والتوسط والنهايات في الوصول لحضرة التحقق بالأسهاء والصفات، كان مربي العارفين وغوث الأغواث سيدي أبي الحسن الشاذلي قد نطق ظاهرًا وباطنًا بهذه المعارف لتكون أصولاً لكل مريد وعارف من بحر الحقيقة هو غارف.

فكان هذا الكتاب- المخطوط- الذي بين أيدينا يخرج لأول مرة لعالم الطباعة

بنصه الأصلي، حيث إن لطائف المنن لسيدي ابن عطاء الله السكندري، ودرة الأسرار لسيدي ابن الصباغ، والمفاخر العلية لابن عياد، وتعطير الأنفاس لأبي الصلاح الوفائي، وغيرها من الكتب التي ترجمت وذكرت كلام الشيخ الشاذلي الماهي إلا أزهار مقتطفة من هذا الكتاب المبارك، وإن فيه زيادات عليها كثير ملاحظ، وكذلك فائق ترتيب، وقد وثقه البغدادي في هدية العارفين (١/٣٧٦)، ضمن رسائل أخرى للشيخ هم، ومن المعلوم لدينا أن الشيخ لم يضع شيئًا من الكتب، وذلك تحقيقًا ومقامًا وما هي إلا إملاءات من حضرة الشيخ —قدس الله سره – على تلامذته فدُونَتْ عنه.

قال سيدي عبد الوهاب الشعراني ، كان سيدي أبو العباس المرسي ، من أكابر العارفين، وكان يقال: إنه لم يرث علوم الشيخ أبي الحسن الشاذلي ، غيره، وهو أجلُّ مَن أخذ عنه الطريق، ولم يضع ، شيئًا من الكتب.

وكان يقول: علوم هذه الطائفة علوم تحقيق، وعلوم التحقيق لا تحملها عقول عموم الخلق، وكذلك شيخ شيخه سيدي أبو الحسن لم يضع شيئًا، وكان يقول: كتبي أصحابي.

وقد ألحقنا إتمامًا للفائدة وصية الشيخ المباركة التي هي بمثابة حكم شاذلية.

هذا وقد قمت بالضبط والتحقيق، والتخريج والعزو والتوثيق، وما هو إلا جهد المقل، ومحاولة الاقتراب من دخول الباب، وحصول بركة الأعتاب، وطمعًا في ورثة أُولي الألباب.

وصلى الله على سيدنا محمد ﷺ هادي العباد، ولباب اللباب، وموصل الألباب لحضرة القدوس الوهاب.

كتبه/ أبو الحسن والحسين: أحمد فريد المزيدي ١٠١٤٦٣٠٢٧٠





## ترجمة سيدنا أبي الحسن الشاذلي رضي الله عنه (١٩٥-٢٥٦ هـ)

إمام السادة الشاذلية، نسبة إلى شاذلة، قرية بإفريقية، نشأ ببلده، فاشتغل بالعلوم الشرعية حتى أتقنها، وصار يناظر عليها مع كونه ضريرًا.

ثم سلك منهاج التصوف، وجد واجتهد حتى ظهر صلاحه وخيره، وطار في فضاء الفضائل طيره، وحمد في طريق القوم شراه وسيره.

نظم فرقق ولطف، وتكلم على الناس فقرظ الأسماع وشنف، وطاف وجال ولقى الرجال.

أخذ عن سيدي ابن مشيش، وأبي سعيد الباجي.

قدم إلى الإسكندرية من المغرب، وصار يـلازم بثغرهـا مـن الفجـر إلى المغـرب، وينتفع الناس بحديثه الحسن وكلامه المطرب.

وكان إذا ركب تمشى أكابر الفقراء والدنيا حوله، وتنشر الأعلام على رأسه، وتضرب الكوسات بين يديه، ويأمر النقيب أن ينادي: من أراد القطب الغوث فعليه بالشاذلي.. ونودي في سره: يا علي، أنت الشاذلي.

وقال الحنفي: اطلعت على مقام الجيلاني والشاذلي، فإذا مقام الشاذلي أرفع. ثم تحول إلى الديار المصرية، وأظهر فيها طريقته المرضية، ونشر سيرته السرية. وكان يقرأ «الشفا» للقاضي عياض، وتفسير ابن عطية.

قيل له: من شيخك؟ قال: أما فيمن مضى فعبد السلام بـن مـشيش، وأمـا الآن، فإني أسقى من عشرة أبحر: خسة سهاوية، وخسة أرضية.

وحج مرارًا، ومات قاصدًا الحج في طريقه.

### وورث القطبانية عن أبي الحجاج الأقصري ١٠٠٠.

قال ابن دقيق العيد: ما رأيت أعرف بالله منه، ومع ذلك آذوه، وأخرجوه بجهاعته من المغرب، وكتبوا إلى ناثب الإسكندرية أنه يقدم عليكم مغربي زنديق، وقد أخرجناه من بلادنا، فاحذروه.. فدخل الإسكندرية، فآذوه، فظهرت لـه كرامات أوجبت اعتقاده.

وقال الشيخ المحقّق سيدي داود بن باخلا – قدس الله سره - في «شرح حزب البحر» المقول الأول في شيء من ذكر بعض أوصاف صاحب هذا الدعاء وجلالة مقداره وفخامة منزلته وظهور أنواره: فهو السيّد الأجل الكبير، القطب الربّاني، العارف الوارث، المحقّق بالعلم الصمداني، صاحب الإشارات العلية، والحقائق القدسيّة، والأنوار المُحمدية، والأسرار الربّانية، والمنازلات العرشيّة، الحامل في زمانه لواء العارفين، والمقيم في دولة علوم المحقّقين كهف قلوب السالكين، وقبلة همم المريدين، وزمزم أسرار الواصلين، وجلاء قلوب الغافلين، مُنشئ معالم الطريقة بعد خفاء أسرارها، ومُبدي علوم الحقيقة بعد خبو أنوارها، ومظهر عوارف المعارف بعد خفائها واستتارها، الدال على الله تعالى وعلى سبيل جنّته، والداعي على علم وبصيرة إلى جنابه وحضرته، أوحد أهل زمانه علم وحلاء أوحالاً، ومعرفة ومقالاً، الشريف الحسيب النسيب، ذو النسبين الطاهرين، والسّلالتين الطيبتين، الغيبية والشاهدية، والوارثين على المشاذي، الكريمتين الملكيّة والملكوتيّة، المُحمدي العلوي الحسني الفاطمي، الصحيح النسبين، والكريم العنصرين، فَحل الفُحول، إمام السّالكين، ومعراج الوارثين، على الشّاذلي، الذي تُغنيك سمته عن مدح أو قولٍ مُنتحل، الأستاذ المُربيّ الكامل أبو الحسن على.

جاء في طريق الله تعالى بالأسلوب العجيب، والمنهج الغريب، والمسلك العزيز القريب، وجمع في ذلك بين العِلم والحال والهمّة والمقال، اشتملت طريقته على الجذب والمجاهدة والعناية، واحتوت على الأدب والقرب والتسليم والرعاية، شُيدت بالعِلمين الظاهر والباطن من سائر أطرافها، وقُرنت بصفة الكهال شريعة وحقيقة من جميع أكنافها، تيامنت عن سُكرٍ يُودِي إلى تعدّي الآداب الشرعيات، وتياسرت عن

صحوي فضي إلى الحجاب عن أولي الألباب، ودلت على حقائق التوحيد وأسرار المجاهدات، وتسامت عن انقباض يوقع في الانكهاش وسوء الظن، وتحجبت عن روح الرجاء ولذاذة الشوق والطلب، وتناءت عن انبساط يُنزل بصاحبه عن مقام الاحتشام والحياء، ويؤول به إلى سوء الأدب، فاستوت بتوفيق الله تعالى في نقطة الاعتدال، وظفرت بهداية الله دون كثير من الطرق بصدق التوسُّل والكهال.

قال الفقيه الشافعي عمر بن علي المصري المعروف بابن الملقن ٤٠٨ هـ في كتابه طبقات الأولياء في ترجمة الإمام أبي الحسن الشاذلي الله بن عبد الله بن عبد الجبار بن يوسف أبو الحسن الهذلي الشاذلي الضرير الزاهد نزيل السكندرية، وشيخ الطائفة الشاذلية ، انتسب في بعض مصنفاته إلى الحسن ابن علي بن أبي طالب فقال بعد يوسف المذكور بن يوشع ابن برد بن بطال ابن أحمد بن محمد بن عيسى بن محمد بن يوسف المذكور بن يوشع ابن برد بن بطال ابن أحمد بن محمد بن عيسى بن محمد بن الحسن بن علي بن أبي طالب ، كان كبير المقدار عالي المقام، صحب الشيخ نجم الدين بن الأصفهاني نزيل الحرم، ومن أصحابه الشيخ أبو العباس المرسي .

وقال السيوطي ٩١١هـ في «حسن المحاضرة» عند ذكر من كان بمصر من الصلحاء والزهاد والصوفية ما نصه: الشيخ أبو الحسن الشاذلي شيخ الطائفة الشاذلية هو الشريف تقى الدين على بن عبد الله عبد الجبار.

وقال المؤرخ صلاح الدين الصفدي في كتابه «نكت الهميان»: إن المترجّم هو على بن عبد الله بن عبدالجبار بن يوسف أبو الحسن الشاذلي ببالشين والذال المعجمتين وبينها ألف وفي الآخر لام، وشاذلة قرية بإفريقية، المغربي الزاهد نزيل الإسكندرية وشيخ الطائفة الشاذلية، وقد انتسب في بعض مصنفاته إلى على بن أبي طالب ، وهو رجل كبير القدر كثير الكلام عالي المقام له نظم ونثر، وكان الشاذلي ضريراً وحج مرّات وتوفي رحمه الله تعالى بصحراء عيذاب قاصد الحج فدفن هناك في أول ذي القعدة سنة ست وخسين وستهائة اهد.

وذكر ابن الملقن والشيخ عبد الوهاب الشعراني والمناوي وغيرهم: أن من مريديه القطب أبي العباس المرسي الله المدفون في الإسكندرية اهـ. و أبو العباس المرسي شيخ ياقوت العرشي رضي الله عنهما.

قلنا: ولو لم يكن لأبي الحسن الشاذلي من المريدين إلا سيدنا أبي العباس المرسي رضي الله عنه وكذا لو لم يكن لأبي العباس المرسي من المريدين إلا ياقوت العرشي لكفاهما دليلاً على علو كعبهما ومقامهما رضي الله عن الجميع.

تنبيه: وليعلم أنه لا يجوز الطعن في من ثبتت عدالته وإمامته بنقل متشابه لا يثبت بل لا يصح عن المترجّم له ولا عن أمثاله، وهو من سوء الظن بعباد الله ما نهينا عنه، فمن اشتغل بها نقل من العبارات الموهمة عن هؤلاء الأعلام فقد عرض نفسه للانزلاق في متاهات الزندقة؛ إذ ليس كل ما نقل عنهم بصحيح، وما ثبت منه بإسناد العدول فإن له نخرجاً صحيحاً موافقاً للشرع، وما لم يكن كذلك فإننا نبرّئ أبا الحسن الشاذلي وأمثاله - رضي الله عنهم - منه تحسيناً للظن بهم وهو ما أمِرنا به في من هو دونهم من عوام المسلمين فكيف بمن هو مثلهم من أثمة الورع والدين، ثم إننا لو تتبعنا كل ما قيل في أهل العلم لوجدنا أنه لم ينجُ من الجرح أمثال أبي حنيفة النعمان بن ثابت والإمام أبي عبد الله محمد بن إسهاعيل البخاري رضي الله عنهما إذ أنها قد رميا حسداً وبغياً بها يلزم منه خروجهها من الملة وما ذاك إلا باطل من القول، بل رضي الله عنها وأرضاهما وأمثالهما بها نفعوا الإسلام به.

وانظر ترجمته في: تعطير الأنفاس في مناقب أبي الحسن والمرسي أبي العباس لأبي الصلاح الوفائي، والمفاخر العلية للنفزي، كلاهما بتحقيقنا.

وطبقات الأولياء لابن الملقن (٤٥٨)، ومرآة الجنان لليافعي (١٤٠/٤)، والطبقات الكبرى للشعراني (٢/٤)، طبقات الشاذلية (١٥)، وشذرات الذهب (٥/ ٢٧٨)، الكواكب الدرية للمناوي (٥٣٨) بتحقيقنا.



### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد الله حمدًا يُوافي نعمه، ويكافئ مزيده، وصلى الله على سيدنا محمد ﷺ كلما ذكره الذاكرون، وكلما سها عنه الغافلون، وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا.

تال الشيغ أبو المسن الشاولي على: الطريق القصد إلى الله تعالى أربعة أشياء فمن جازهن كلهن فهو من الصديقين المحققين، ومن جاز منهن ثلاثًا فهو من أولياء الله المقربين، ومن جاز منهن واحدة فهو من عباد الله الصالحين.

أولها: الذكر وبساطه العمل الصالح وثمرته النور.

الثاني: التفكر وبساطه الصبر وثمرته العلم.

الثالث: الفقر وبساطه الشكر وثمرته المزيد منه.

الرابع: الحب وبساطه بغض الدنيا وأهلها وثمرته الوصلة للمحبوب.

### الباب الأول

### في آداب العزلة

قال ﴿ الله واجلس على بساط الصدق مشاهدًا ذاكرًا له بالحق، ورابطًا قلبك بالعبودية المحضة على بساط الصدق مشاهدًا ذاكرًا له بالحق، ورابطًا قلبك بالعبودية المحضة على سبيل المعرفة، ولازم الذكر والمراقبة والتوبة والاستغفار، فأنا أشرح لك هذه الجملة لئلا يقع الغلط فيها على سبيل الوصلة، وهي أن تقول: الله الله مثلاً، أو ما شاء الله من الذكر مراقبًا لقلبك بالتقوى بترك الدفع عن نفسك والجلب لها، وتجد ذلك في آيتين من كتاب الله تعالى قوله عز وجل: ﴿ أُمِّن هَنذَا ٱلّذِي هُوَ جُندٌ لّكُر يَنصُركُم مِن مُن الذّي الله تعالى قوله عز وجل: ﴿ أُمِّن هَنذَا ٱلّذِي هُو جُندٌ لّكُر يَنصُركُم مِن هُونِ الجلب قوله تعالى: ﴿ أُمِّن هَنذَا ٱلّذِي يَرْزُقُكُم إِن أُمْسَكَ رِزْقَهُ ﴿ ﴾ [الملك: ٢١] الآية.

ووصف الذكر أن تذكر بلسانك وتراقب قلبك فها ورد عليك من خير من الله قبلته وما ورد عليك من ضده كرهته رجاءً إلى الله في الدفع، والجلب كها وصفت لك



وأحذرك أن تجلب لنفسك أو تدفع عنها شيئًا إلا بالله، فإن جاء من سرك شيء من ذنب أو عيب أو نظر إلى عمل صالح أو حال جميل فبادر إلى التوبة والاستغفار من الجميع أما من الذنب أو العيب فواجب شرعًا، وأما من العمل الصالح أو الحالة الجميلة فبالغيبة، واعتبر باستغفار النبي رسمة بعد البشارة والتيقن بمغفرة ما تقدم من ذنبه وما تأخر هذا في معصوم لم يقترف ذنبًا قط وتقدس عن ذلك رفي في ظنك بمن لا يخلو من ذنب أو عيب في وقت من الأوقات. وأما الجلوس على بساط الصدق فبتحقيق أوصافك من الفقر والضعف والعجز والذل واجلس عليه ناظرًا لأوصافه تعالى من الغنى والقدرة والعزة والقوة فتلك من أوصاف العبودية وهذه من أوصاف الربوبية، والصدق ملازمة أوصافك ولا تنتقل عنها إلى ما ليس لك فتكون من الخائبين بقلب الحقائق، وقل: يا غني يا قوي يا قدير يا عزيز من للفقير غير من الغني، ومن للضعيف غير القوي، ومن للعاجز غير القادر، ومن للذليل غير العزيز فأجسني على بساط الصدق وألبسني لباس التقوى الذي هو خير وهو من آياتك فأحسني على بساط الصدق وألبسني لباس التقوى الذي هو خير وهو من آياتك منسع لغيرك إنك على كل شيء هو لك واملأ قلبي بمحبتك حتى لا يكون فيه متسع لغيرك إنك على كل شيء قدير.

### الباب الثاني في أسماء النصرة

قال على عند الدخول في العزلة فاستمسك بها ولا تعجل في شيء من أمورك وقل: بسم الله وبالله ومن الله وإلى الله وعلى الله فليتوكل المتوكلون، وهذه أسهاء الرضا وسعة الصدر، وفيها يرد عليك من الضيق في العزلة قل: حسبي الله آمنت بالله رضيت بالله توكلت على الله لا قوة إلا بالله، وقل في بعض مناجاتك وسؤالك: يا من وسع كرسيه السهاوات والأرض ولا يؤده حفظها وهو العلي العظيم أسألك الإيهان بحفظك، إيهانًا يسكن به قلبي من هم الرزق، وخوف الخلق، واقرب مني بقدرتك قربًا تمحق به عني كل حجاب محقته عن إبراهيم خليلك فلم يحتج لجبريل رسولك ولا لسؤاله منك، وحجبته بذلك عن نار عدوك وكيف لا تحجب عن مضرة الأعداء من غيبته عن منفعة الأحباء كلا إني أشألك أن تغيبني بقربك مني حتى لا أرى ولا أحس بقرب شيء ولا ببعده عني، إنك على كل شيء قدير.



### الباب الثالث

### في ثمار العزلة

قال ﷺ: ثمار العزلة الظفر بمواهب المنة، وهي أربعة: كشف الغطاء، وتنزل الرحمة، وتحقق المحبة، ولسان الصدق في الكلمة، قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا آعْتَرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَنِقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلاّ جَعَلْنَا نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٤٩].

## الباب الرابع في آفات العزلة

قال شيء: اعلم أن آفات العزلة في العوام القاصدين إلى الله تعالى على سبيل المعرفة والاستقامة في سلوك العلم إلى الله تعالى أربع: تعلق النفس بالأسباب، وركون القلب إلى الجهة المخصوصة في الاكتساب، واكتفاء العقل بها يحصل له من الاقتراب، وخطرات العدو بالأماني الصادة عن المراد.

واعلم أن آفاتها في خواصهم أربع: الاستئناس بالوساوس والتحدث بالرجوع إلى الناس والتحديد في الوقت وهي من أمرات الإفلاس وملاقاة هواتف الحق على زعمه بالمعهود من الحواس، ولكل آفة سبيل في الجهاد بالرد إلى أصل التوحيد والمعرفة والحمل على سبيل الاستقامة، فإذا عرض لك عارض من جهة التعلق بالأسباب أو الركون المخصوصة في الاكتساب فارجعها إلى أصل المعرفة بالسوابق فيها قسم لها وأجري عليها وقل لها: اتخذت عند الله عهدًا، أو أنك لن ترزقي إلا بهذا السبب أو من هذه الجهة، وضيق عليها بالمعرفة وأغرقها في بحر التوحيد وقل: ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، ولذلك قالوا: اغرق الدنيا في بحر التوحيد قبل أن تغرقك.

وإن عرض لك عارض من جهة اكتفاء العقل مما حصل له من علم، أو عمل، أو نور، أو هدى، أو خطاب تتحرى فلا تغفل عن السابقة والخاتمة ولا عن فعل الواحد المختار الذي يفعل ما يشاء ولا يبالي بحسنة المقبل ولا بسيئة المدبر، وإن عرض لك عارض من خطرات العدو بالأماني الصادة عن المراد وهي على ثلاثة



أوجه: إما من جهة الدنيا، وإما من جهة الآخرة، وإما مر جهة الألطاف والمنازل والأحوال في الدرجات، فهي صادَّة عن المراد، والمراد العبودية المحضة ووجود الحق بلا سبب من الخلق، فالله تعالى يقتضي منك أن تكون له عبدًا أو تحب أن يكون لك ربًّا، فإذا كنت له عبدًا كنت له عبدًا ولا يدعك لغيره من طريق الحقائق فكيف بالأماني، فاعلم هذا الباب وأتقنه جدًّا واستعن بالله واصبر ﴿إنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّيْرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣].

فإذا كنت في درجة الخواص من القاصدين وعرض لك في عزلتك الوسواس بها يشبه العلم من طريق الإلهام والكشف من حيث التوهم فلا تقبل وارجع إلى الحق المقطوع به في كتاب أو سنة، واعلم أن الذي عارضك لو كان حقًا في نفسه وأعرضت عنه إلى حق بكتاب أو سنة رسوله الشيخ لما كان عليك عتب في ذلك؛ لأنك تقول: إن الله قد ضمن لي العصمة في جانب الكتاب والسنة ولم يضمنها لي في جانب الكشف والإلهام والمشاهدة فكيف؟ ولو قبلت ذلك من طريق الإلهام لم تقبله إلا بالعرض على الكتاب والسنة، وإذا لم تقبله إلا بها فيا بالك بأنس الوسواس المتوهم، فاحفظ هذا الباب حتى تكون على بينة من ربك ويتلو الشاهد من ذلك لاحقًا معها ولا إشكال والحمد لله، وإذا عارضك فيها عارض بالتحدث بالرجوع الى الناس لتعرض عليهم ما أنت فيه فأنت معهم لم تخرج عنهم بشيء ولا تغتر باعتزال بدنك والقلب معهم فاهرب إلى الله تعالى فإن من هرب إلى الله آواه الله، وإن صفة الهروب إليه بالكراهة بجانبهم والمحبة بجانب الحق باللجأ إليه والاعتصام به: ﴿وَمَن يَعْتَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرٌ طِ مُسْتَقِم ﴾ [آل عمران: ١١].

وإذا عرض لك عارض التحديث بالرجوع، فجاهده بالعوارض المكنة في العلم الحائلة عن ذلك مما يجوز أن يكون، واصرف همتك إلى الله بالتقوى كي يجعل لك من أمرك مخرجًا ويرزقك من حيث لا تحتسب، فإن جذبتك هواتف الحق، فأفاتها الاستشهاد بالمحسوسات على الحقائق الغيبيات ولا تردها إلى ذلك فتكون من الجاهلين، ولا تدخل في شيء من ذلك بعقلك وكن عند ورودها كما كنت قبل ظهورها حتى يتولى الحق بيانها وإيضاحها ويتولى هداك ﴿وَهُو يَتَوَلّى ٱلصَّلِحِينَ﴾ [الأعراف: ١٩٦].



### الباب الخامس في جهاد العَدو

قال ﷺ: ومن أراد ألاَّ يكون للشيطان عليه سبيل فليصحح الإيهان والتوكل والعبودية لله على بساط الفقر واللجأ والاستعاذة بالله، قال الله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ وَالْعَبُونَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا

وقال: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُّ ﴾ [الحجر: ٤٢].

وقال: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْعٌ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ الْفَلِيمُ وَالْمِلْ الْفَلِيمُ اللَّهُ الْفَلِيمُ اللَّهُ الْفَلِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

وإذا عارضك عارض يصدك عن الله فاثبت له قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَٱنَّبُتُواْ وَآذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ [الأنفال:٤٥]، وتصحيح العبودية بملازمة الفقر والعجز والضعف والذل لله. وأضدادها أوصاف الربوبية فما لك ولها، فلازم أوصافك وتعلق بأوصاف الله فقل من بساط الفقر التحقيقي: يا غني من للفقير غيرك، ومن بساط الضعف: يا قوى من للضعيف غيرك، ومن بساط العجز: يا قادر من للعاجز غيرك، ومن بساط الذل: يا عزيز من للذليل غيرك تجد الإجابة كأنها طوع يديك ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِوَٱلصَّلَوْةِ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣] ومن أخلد إلى أرض الشهوات، واتبع الهوى، ولم يساعد نفسه عن التخلي، وغلبت عن التخلي فعبوديته في أمرين: أحدهما: معرفة النعمة من الله فيها وهب له من الإيهان والتوحيد، إذ حببه في قلبه وزينه وكره إليه أضداده من الكفر والفسوق والعصيان فتقول: ربِّ أنعمت على بهذا وسميتني راشدًا فكيف أيئس منك وأنت تمدني بفضلك وإن كنت مخالفًا؟ فأرجوك أن تقبلني وإن كنت زائغًا. والأمر الثاني: اللجأ والافتقار إلى الله دائيًا فتقول: رب سلِّم سلِّم، ونجني وانقذني فلا طريق لمن غلبت عليه الأقدار وقطعته عن العبودية المحضة لله تعالى إلا هذان الأمران فإن صنعهما فالشقاوة حاصلة والبعد لازم والعياذ بالله.



قال الله عازن الشيطان أربع: إما أن تجلس مفكرًا فيها يقربك من الله فتأتيه، أو تتفكر فيها يبعدك منه فتجتنبه، وإما أن تجلس مفكرًا فيها سلف من ذنوبك فستغفر وتشكر، وإما أن تجلس مفكرًا فيها سبق من جنس عملك فتشكر وتستغفر، وقال: إن أردت أن تغلب العدو فعليك بالإيهان والتوكل وصدق العبودية والاستعاذة بالله من نزغاته، قال الله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنَ عَلَى ٱلّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَىٰ رَبِهِم نَرْغاته، قال الله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنَ عَلَى ٱلّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَىٰ رَبِهِم يَتُوحَكُلُونَ ﴾ [النحل: ١٠٠].

وقال: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُّ ﴾ [الحجر: ٤٢].

وقال: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَينِ نَزْعٌ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ، هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [فصلت:٣٦].

وقال الله: اتخذ الله وليًّا واتخذ الشيطان عدوًّا وقد استرحت.

وقال ﴿ أتريد أن يغنيك الله حتى يغني بك من أحب أو توسل أو دعا أو سأل؟ قلت: كيف لي بذلك؟ قال: لا تتخذ منهم عدوًّا ولا حبيبًا واتخذ الله حبيبًا، قلت: فكيف لي بالعداوة في الله والمحبة فيه؟ قال: ذلك بالله لا بالنفس ولا بالحظ، وإن عاديت أو أبغضت بالعلم فاعط العلم حقَّه ولا تتخذ الشيطان وليًّا ومن يتخذ الشيطان وليًّا من دون الله فقد خسر خسرانًا مبينًا، فإذا أحببت بالعلم فاصحبه معك ما وافق الطاعة، وإن خالف أبغضت بالعلم ما دام مع المخالفة وسرَّك قاعد على بساط الإيمان تحبه، وترد به لمخالفته ظاهر العلم، فتنبه في هذا الباب فإنه موضع المزلة للجهال، واستعن بالله.

## الباب السادس في الخواطر

قال علم تسبق إليك فيه الخواطر وتتبعها الصور وتميل إليها النفس وتلتذ بها الطبيعة فارمي به وإن كان حقًا، وخذ بعلم الله الذي أنزله على رسوله واقتد به وبالخلفاء والصحابة والتابعين من بعدهم أو بالهداة الأثمة المبرئين من الهوى ومتابعته، تسلم من الشكوك والظنون والأوهام والدعاوى الكاذبة المضلة



عن الهدى وحقائقه، وماذا عليك أن تكون عبدًا لله ولا علم ولا عمل، وحسبك من العلم العلم بالوحدانية، ومن العمل محبة الله ومحبة رسوله ومحبة الصحابة، واعتقاد الحق للجهاعة. «قال رجل: متى الساعة يا رسول الله؟ قال: ما أعددت لها؟ قال: لا شيء إلا أني أحب الله ورسوله، فقال رسول الله يليه: «والمرء مع من أحب» فقال شي: كل خاطر وحركة تمر على القلب ولا تثبت لها فهي برازخ الإيهان ومستودع الفضل والامتنان لعبده، ليفيده بها استقر وثبت من الإحسان ولو تركك وإياها لأدتك إلى محل الحسران بدليل التناجى بالإثم والعدوان ألم تسمع إلى قوله تعالى: في المناجى بالإثم والعدوان ألم تسمع إلى قوله تعالى: وتَنكَجَوْا بِالإِثْمِ وَالْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ

وقال على: قرأت سورة الإخلاص والمعوذتين ذات ليلة فلما انتهيت إلى قوله: 
﴿ وَمِن شَرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ ٱلَّذِى يُوسُوسُ فِى صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ٤-٥] 
رأيت بعد ذلك يقال لى: شر الوسواس وسواس يدخل بينك وبين حبيبك يذكرك 
أعمالك السيئة، وينسيك ألطافه الحسنة، ويكثر لديك ذات الشهال، ويقلل عندك 
ذات اليمين؛ ليعدل بك عن حسن الظن بالله وكرمه إلى سوء الظن بالله ورسوله، 
فأحذرك هذا الباب فقد أخذ منه خلق كثير من الزهاد والعباد وأهل الورع 
والاجتهاد.

وقال الله الخلاق ﴿إِن عليك الخواطر والوساوس فقل: سبحان الملك الخلاق ﴿إِن يَشَأُ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِحَزِيدٍ وَمَا ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ [إبراهيم: ١٩ - ٢٠].

وقال الله: إن أردت أن تسلم من الوسواس فلا تدبر لغد ولا لبعد غد.

وسئل في وسائل الشيطان لعنه الله! فقال: من الصورة يكلمك ومن المثال يخاطبك ومن الخاطر ينبهك وبالوساوس يحركك وبحق الحقيقة فيه يستولي في حق الكفار.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ٥/ ٢٢٨٣ ومسلم ٤/ ٢٠٣٤.



## الباب السابع في التوبة

قال ﷺ: لتكن همتك ثلاثًا: التوبة والتقوى والحذر، وقوها بثلاث: الذكر، والاستغفار، والصمت، عبودية لله تعالى وحصن هذه الست بأربع: الحب، والرضا، والزهد، والتوكل.

وقال الله التقوى في الاستقامة فلا تفتك في التوبة والإنابة.

وقال الله : ألق بنفسك على باب الرضا، وانخلع عن عزائمك وإرادتك، حتى عن توبتك بتوبته، قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّرَ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواۚ ﴾ [التوبة: ١١٨].

وقال اللهم إني تبت إليك فأعني وقيدني وقوني وانصرني وثبتني واعصمني واسترني بين خلقك ولا تفضحني عند رسولك، فقيل لي: إنك مشرك، قلت: كيف؟ فقيل: إنك خفت الفضيحة عند الخلق؛ فإنها تخاف أن يفضحك الله بين الناس، وليكن قلبك متعلقًا بالله لا بالناس، وتعلم أن أحدًا منهم لا ينفعك ولا بضرك؛ فها دام قلبك متعلقًا بعلمك وقدرتك وقوتك وجدك واجتهادك، فلست براج لله حتى تيأس من الكل متعلقًا بالرجاء في الله في كل نفس، فتجد الروح والمدد من الله، وإن لم تنل حاجتك؛ ويقطعك بذلك النور عن النظر إلى غيره، ويضيق عليك.

وقال هذا رأيت النبي الله يقول: اهتدى لسنتي من آمن بالله واليوم الآخر، وأعرض عن الدنيا، وأقبل على الآخرة، وعزم أن لا يعصي الله، وإن عصى استغفر وتاب وأناب، فقلت: فها تاب وأناب؟ فقال: تاب عن معصية الله، وأناب من طاعة الله إلى الله.

## الباب الثامن في الاستغفار

قال ﷺ: أحصن الحصون ما أخبرك عنه في الاستغفار، وحقيقته ألا يكون لك مع غير الله قرار قال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ [الأنفال:٣٣].

وقال على الناس حملاً شديدًا فكل من حماعة من الصالحين ووجوه تشبه الخنازير يحملون على الناس حملاً شديدًا فكل من حملوا عليه أسقطوه إلا قليلاً منهم، وكنا نأخذ في حديثهم فإذا برجل يقول لنا: اشكروا الله واستغفروه ثم توبوا إليه إن ربي رحيم ودود ولو شاء لسلطهم عليكم كما سلط على من كان قبلكم فقال: ﴿ أَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مَنْ أَوْلَتِهِكُمْ أَمْرَكُمْ بَرَآءَةً ﴾ [القمر: ٤٣] فلا براءة فاستغفروه وتوبوا إليه.

وقال على: همت بلقاء ملك من الملوك فعارضني ذنبي فكلها استغفرت وتبت ضعفت، فقيل لي: قل اللهم إني أسألك الصلابة في الدين، والعمل باليقين، وأعوذ بك من لقاء ذنبي، فإن ذلك يضعف قلبي، وأشهدني إياك بالإشهاد فهو أقوى لسري ولبي، اللهم استرني بمغفرتك، وارحمني برحمتك، واقدرني بقدرتك، وأيدني بمشيئتك، وعلمني علمًا يوافق علمك، وهب لي حكمًا يصادف حكمك، وأوجدني لسان صدق في عبادك، وكن لي سمعًا وبصرًا ولسانًا وقلبًا وعقلاً ورجلاً ويدًا ومؤيدًا، واعصمني من الخطأ والزيغ والطغيان والكذب في الأقوال والأفعال والعقود والأحوال والظنون والأوهام والبصائر والأبصار والخواطر والأفكار، وفي خفي الهواجس والوسواس، والهمم والفكرة والإرادات والحركات والسكنات، وفيها علمت يا عالم الخفيات، أنت ربي وعلمك حسبي، لا أسأل ولا عباده، الدعاء والسؤال والتفصيل والإجمال والأقوال والأفعال والعقود والأحوال وغير ذلك مما يكتسب، ويعطى بلا كسب ولا سؤال ﴿إنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٥].

وقال ﷺ: رأيت أناسًا وهم ستة أو سبعة وهم يخوضون في الغيبة وفيهم كبير



### الباب التاسع في الذكر

قال الأذكار أربعة ذكر تَذْكُرُه، وذكر تَذْكُر به، وذكر يُذَكِّرُك، وذكر تُذْكُر به، وذكر يُذَكِّرُك، وذكر تُذْكُر به، فالذكر الأول: حظ العوام، وهو الذي تطرد به الغفلة أو ما تخافه من الغفلة، والثاني: تذكر به: أي مذكور إما العذاب، وإما النعيم، وإما القرب، وإما البعد وغير ذلك، وإما الله على والثالث: ذكر يذكرك مذكورات أربعة: الحسنات من الله، والسيئات من قبل النفس ومن قبل العدو، وإن كان الله هو الخالق لها، والرابع: ذكر تذكر به وهو ذكر الله عبده وليس للعبد فيه متعلق وإن كان يجري على لسانه، وهو موضع الفناء بالذكر أو بالمذكور العلي الأعلى فإذا أدخلت فيه صار الذاكر مذكورًا والمذكور ذاكرًا وهو حقيقة ما ينتهي إليه من السلوك والله خير وأبقى، وعليك أيها والمذكور ذاكرًا وهو حقيقة ما ينتهي إليه من السلوك والله خير وأبقى، وعليك أيها

الأخ بالذكر الموجب للأمن من عذاب الله في الدنيا والآخرة، وهو الموجب أيضًا لرضوان الله في الدنيا والآخرة، وتمسك به وداوم عليه، وهو أن تقول: الحمد لله واستغفر الله ولا حول ولا قوة إلا بالله، الحمد لله يا ذا المنن والإحسان من الله واستغفر الله بإزاء ما من قبل النفس ومن قبل العدو وإن كان من الله خلقًا وإرادة، ولا حول ولا قوة إلا بالله بإزاء عوارض ما يرد من الله عليك وما يصدر إليه منك، وتنبه فإن السر كل ما نفع في الذكر أو في الفكر أو في السكوت أو في الصمت الأعلى واحد من هذه الأربعة الحسنة والسيئة، فقل: الحمد لله واستغفر الله وإن عرض لك عارض من الله أو من نفسك لم يكن بعد خيرًا أو شرًا فلست بقادر على دفعه أو جلبه فقل: لا حول ولا قوة إلا بالله، واجمع بين هذه الأذكار الثلاثة في عموم الأوقات وداوم عليها تجد بركتها إن شاء الله.

وقال ﷺ: اقرع باب الذكر باللجأ والافتقار إلى الله بملازمة الصمت عن الأمثال والأجناس ومراعاة السر عن محادثة النفس في جميع الأنفاس إن أردت الغنى.

وقال ﷺ: حقيقة الذكر ما اطمئن بمعناه القلب، وتجلى في حقائق سحائب أنوار سهاء الرب.

وقال الله عن ثلاث فرَّغ لسانك للذكر، وقلبك للشكر، وبدنك للمتابعة وأنت إذًا من الصالحين.

قال ﷺ: حقيقة الذكر الانقطاع عن الذاكر إلى المذكور وعن كل شيء سواه لقوله تعالى: ﴿وَٱذْكُرِ ٱسْمَ رَبِكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا﴾ [المزمل: ٨].

وقال على: إذا ثقل الذكر على لسانك، وكثر اللغو من مقالك، وانبسطت الجوارح في شهواتك، وامتد باب الفكرة في مصالحك، فاعلم أن ذلك من عظيم أوزارك أو لكمون إرادة النفاق في قلبك، وليس لك طريق إلا التوبة والإصلاح والاعتصام بالله والإخلاص في دين الله، ألم تسمع إلى قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَ الْعَتَصَمُوا بِٱللّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِللّهِ فَأُولَتِلِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وأصلح النساء: ١٤٦] ولم يقل من المؤمنين فتأمل هذا الأمر إن كنت فقيهًا!.



### الباب العاشر في المناجاة

قال الله المناجاة أربعة إما أن تناديه من أوصافك وأنت ناظر إلى أوصافك، وإما أن تكون فانيًا أوصافه، وإما أن تناديه من أوصافه وأنت ناظر إلى أوصافك، وإما أن تكون فانيًا بأوصافه عن أوصافك، أو يجلسك الحق على بأوصافه عن أوصافك، أو يجلسك الحق على بساط الحاجات ترمق ببصر قلبك سد الخلل والفاقات، أو تكون ذاكرًا للمنة، ويكون البساط هنا الذكر، أو يكون أجلسك على بساط النعمة، وأوصاف العبد الفقر والفاقة والعجز والضعف والحاجة والمسكنة والجهد والذل.

قال ﷺ: إلهي كرمك أدناني، وفي حضرتك ألقاني، وبشمائل عزك رداني، فلا الملائكة تؤنسني ولا الإنس والجن توحشني.

وقال على المنت على بالتوحيد والإيهان والمحبة والطاعة فأخذت مني الغفلة والشهوة والمعصية، وطرحتني النفس في بحر الظلمة وهي ظلمات، وعبدك مشجون محزون مقرون مهموم مغموم وقد التقمه الهوى وهو ينادي بك نداء المحبوب المعصوم نبيك ورسولك يونس – عليه السلام – ويقول: ﴿لّا إِلَنهَ إِلّا أَنتَ سُبّحَنلك إِنّ كُنتُ مِنَ ٱلظّيمِينَ فَآستَجَبْنَا لَهُ وَجَيّنته مِنَ ٱلْغَيِّ وَكَذَالِك شُجى ٱلْمُومِينِينَ ﴿ [الأنبياء: ٨٧ - ٨٨] فاستجب لنا كها استجبت له، وانبذنا بعراء للحبة في محل التفريد والوحدة، وأنبت علينا أشجار الظفر بالجنان، فإنك أنت الله المغفور الرحيم الودود الملك المنان، فليس إلا أنت وحدك لا شريك لك فلست علف وعدك من آمن بك إذ قلت: ﴿ فَآستَجَبْنَا لَهُ وَجَيّنته مِنَ ٱلْغَمِّ وَكَذَالِك تُعجى ٱلْمُومِينِينَ ﴾.

وقال ﷺ: كيف يأمن مع العدل من عرف عدله؟ أم كيف ييأس مع الشر من عرف فضله؟ أم كيف يجهل من بيده تقلب الليل والنهار والقلوب والأبصار والشدة والرخاء والمنع والعطاء؟.

وقال ﷺ: فاتحني مرة فقال: انظر على أي حالة تحب أن تلقاني، فأرجعت الأمر إليه فقلت: أسألك توحيدًا من توحيدك، وإيهانًا من إيهانك، وحبًّا من حبك،

رسالة الأمين وشوقًا إليك منك، فقال:

وشوقًا إليك بالشوق إليك منك، فقال: هي لك هذه الأربعة بدلائل ثلاث هي: أن تشرب ثلاث شربات من حوض محمد الله واحدة الآن، قال: فشربت، وواحدة في مرضك الذي تموت فيه أو قال: منه، وواحدة عند خروج روحك أو قال نفسك، فإذا مرضت مرضة فشفيت فيها فهي علامة موتك، فبأي يد تريد أن تشرب أبيد عثمان أم بيد الرسول أم بيد الحق سبحانه؟

وقال را الله يا ولي، يا نصير، يا غنى، يا حميد، أعوذ بك من دنيا لا يكون فيها نصب لوجهك، ومن عمل آخره يكون فيه حظ لغيرك، وأعوذ بك من حركة تُعرى عن الاقتداء بسنة رسولك، وعن ضرورة لا تؤدي إلى حقيقة معرفتك، وأعكف بقلبي في حضرتك، واغنني عن رعايتي له برعايتك، إنك على كل شيء قدير، يا عزيز يا حليم إنك قد أيدت من شئت بها شئت كيف شئت على ما شئت فأيدني بنصرك لخدمة أوليائك، ووسع صدري لمعرفتك عند ملاقاة أعدائك، وأجلب لي من رضيت عنه حتى أخضع له وأذل كها جلبته لمحمد رسولك، واصرف عني كيد من سخط عليه كما صرفته عن إبراهيم خليلك، وآتنا أجرنا في الدنيا بالعافية من أسباب النار ومن ظلم كل جان جبار، وبسلامة قلوبنا من جميع الأغيار، وبغض لنا الدنيا وحبب لنا الآخرة، واجعلنا فيها من الصالحين إنك على شيء قدير، يا الله يا عظيم يا سميع يا عليم يا بَر يا رحيم عبدك قد أحاطت به خطيئاته، وأنت العظيم، وندائي كأنه لا يسمع وأنت السميع، وقد عجزت عن سياسة نفسي وأنت العليم وأني لي وأنت البر الرحيم، كيف يكون ذنبي عظيمًا مع عظمتك؟ أم كيف تجيب من لم يسألك وتترك من سألك؟ أم كيف أسوس نفسي بالبر وضعفي لا يعزب عنك؟ أم كيف أرحمها بشيء وخزائن الرحمة بيدك؟ إلهي عظمتك ملأت قلوب أوليائك فصغر لديهم كل شيء، فاملأ قلبي بعظمتك حتى لا يصغر ولا يعظم لديه شيء، واسمع ندائي بخصائص اللطف فإنك السميع لكل شيء، إلهي سترت عني مكاني منك حتى عصيتك وأنا في قبضتك فاجترحت ما اجترحت فكيف بالاعتذار إليك، إلمي معصيتك نادتني بالطاعة وطاعتك نادتني بالمعصية ففي أيهما أخافك وفي أيهما أرجوك، إن قلت بالمعصية قابلتني بعدلك فلم تدع لي رجاءً فليت شعري كيف أرى إحساني مع إحسانك؟ أم كيف أجهل فضلك مع عصيانك؟



فهذان سران من سرك وكلاهما دالان على غيرك فبالسر الجامع الدال عليك لا تدعني لغيرك إنك على كل شيء قدير، يا الله يا فتاح يا غفار يا منعم يا هادي يا ناصر يا عزيز هب لي من نور أسهائك ما أتحقق به حقائق ذاتك، وافتح لي واغفر لي وأنعم علي واهدني وانصرني وأعز بي يا معز يا مذل لا تذلني بتدبير ما لك، ولا تشغلني عنك بها لك فالكل كلك والأمر أمرك والسر سرك عدمي ووجودي، ووجودي عدمي والحق حقك والجعل جعلك ولا إله غيرك وأنت الحق المبين، يا عالم السر وأخفى، يا ذا الكرم والوفاء علمك قد أحاط بعبدك وقد شقي في طلبك فكيف لا يشقى من طلب غيرك؟ تلطفت بي حتى علمت أن طلبي لك جهل وطلبي لغيرك كفر، فأجرني من الجهل واعصمني من الكفر، يا قريب أنت القريب وأنا البعيد قربك أيأسني من غيرك وبعدي منك ردني للطلب لك فكن لي بفضلك حتى تمحو طلبي بطلبك، يا قوي يا عزيز إنك على كل شيء قدير .

وقال ﷺ؛ معصيتي قطعت أملي من كل شيء إلا منك، يا عزيز – والحمد لله – إلهي إن غلبني شيء غلبته بنور وجهك، والحمد لله.

وقال ﷺ: يا أول يا آخر يا ظاهر يا باطن بالسر المصون في باطن أسمائك هب لي سرَّا يملأ باطني بحقائق ربوبيتك، واغفر لي الوصفين، وهب لي تقواك في الأمرين، فإنك أهل التقوى وأهل المغفرة .

### الباب الحادي عشر في المراقبة

قال ﷺ عليك أيها السالك بطريق الآخرة بتحصيل ما أمرت به في ظاهرك، فإذا فعلت ذلك فاجلس على بساط المراقبة وخذ بتخليص باطنك حتى لا يبقى فيه شيء مما عنه نهاك، وأعطي الجدحقه، وأقلل النظر إلى ظاهرك إن أردت فتح باطنك لأسرار ملكوت ربك فها ورد عليك من خطرات قصدك عن مرادك فاعلم أولا قرب ربك منك علمًا تباشر قلبك بتكرار النظر في جلب منافعك ودفع مضارك، وانظر هل من خالق غير الله يرزقكم من السهاء والأرض؟ وإن من الأرض نفسك ومن السهاء قلبك، فإذا نزل من السهاء إلى الأرض شيء من ذا الذي يصرفه عنك غير

الله: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد: ٤] فأعط المعية حقها بلزوم العبودية له في أحكامه ودع عنك منازعة الربوبية في أفعاله من ينازعه يغلب: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِه، ۚ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام:١٨] نعم الحق ما أقول لك ما نفس من أنفاسك إلا والله متوليه مستسلمًا كنت أو منازعًا؛ لأنك تريد الاستسلام في وقت وتأبى إلا النزاع، وتريد النزاع في وقت آخر وتأبي إلا الاستسلام، فدلت هذه على ربوبيته في جميع أفعاله ولا سيها عند من اشتغل بمراعاة قلبه لتحصيل حقائقه، فإذا كان الأمر بهذا الوصف فاعط الأدب حقه فيها يرد عليك بأن لا تشهد لشيء منك أولية إلا بأوليته، ولا آخر إلا بآخريته، ولا ظاهرًا إلا بظاهريته، ولا باطنًا إلا بباطنيته، فإن تنبهت لمؤول الأول نظرت لما تأول فيها تأوله، فإن صدر عليك خاطر من محبوب يوافق النفس أو مكروه لا يلائمها مما لا يحرمه الشرع فانظر لما يخلقه الله فيك بآثار ما يخطر ببالك، فإن وجدت تنبيهًا على الله فعليك بالتحقيق، فذلك أدب الوقت عليك، ولا ترجع إلى غيره، فإن لم تجد السبيل إلى التحقيق به فعرش بين يديه فهو أدب الوقت عليك، ومهما رجعت إلى غيره فقد أخطأت سبيلك، فإن لم يكن ذلك منك فعليك بالتوكل والرضا والتسليم، فإن لم تجد السبيل إليه فعليك بالدعاء في جلب المنافع ودفع المضار بشرط الاستسلام والتفويض، وأحذرك من الاختيار فإنه شر عند ذوي البصائر فإذًا هي أربعة آداب: أدب التحقيق، وأدب التعريش، وأدب التوكل، وأدب الدعاء، فمن تحقق به حفظ منه، ومن عرش عنده كفي من غيره، ومن توكل عليه كفي من اختيار نفسه باختيار ربه، ومن دعاه بشرط الإقبال والمحبة أجابه إن شاء فيها يصلح له أو منعه إن شاء فيها لا يصلح له، ولكل أدب بساط.

البساط الأول: بساط التحقيق، إذا ورد عليك خاطر من غيره وكشف لك عن صفاته، فكن هنالك بسرك وحرام عليك أن تشهد غيره .

البساط الثاني: بساط التعريش، إذا ورد عليك خاطر من غيره وكشف عن أفعاله فعرش هناك بسرك، وحرام عليك أن تشهد غير صفاته شاهدًا أو مشهودًا، وفي الأول فناء الشاهد وبقاء المشهود.

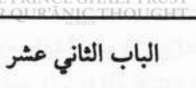


البساط الثالث: بساط التوكل إذا ورد عليك خاطر من غيره ليس مما تقدم ذكره من محبوب أو مكروه وكشف لك عن عيوبك جلست على بساط محبته متوكلاً عليه راضيًا بها يبدو لك من آثار فعله من أنوار حجبه.

البساط الرابع: بساط الدعاء، فإن ورد عليك خاطر من غيره وكشف لك عن فقرك إليه فقد دلك على غناك، فاتخذ الفقر بساطًا فاحذر أن تنزل عن هذه الدرجة إلى غيرها فتقع في مكر الله من حيث لا تعلم، وأقل ما يكون منك إذا تنزلت عنها أن ترجع إلى نفسك مدبرًا لها ومختارًا وأشرقت أحوالك ولا حال لك أن تحملها على الجد والاجتهاد إما في ظاهرك أو في باطنك طمعًا أن تدفع بذلك عن نفسك، وما أسوأ حالك إذا كابدت أن تدفع عنها ما أراد الله أن يدفعه عنك فكيف إذا نازعته فيها لم يرد دفعه عنك، وأقل ما في هذا الباب دعاوى الشرك فإنك قد غلبت وما غلبت فإن كنت غالبًا فكن حيث شئت ولن تكون حيث شئت أبدًا فدل اجتهادك على عظيم جهلك بأفعال الله وما أقبح عابدًا جاهلاً أو عالمًا فاسقًا، فما أدري بأي الموضعين أصفك بالجهل أم بالفسق أم بهما جميعًا! نعوذ بالله من تعطيل النفس عن المجاهدات، ومن خلو القلب عن المشاهدات، إذ التعطيل ينفي الشرع، والخلو ينفي التوحيد، وحاكم الشرع قد جاء بهما جمعًا، فأدرج بهما جميعًا عن منازعة ربك تكن موحدًا، واعمل بأركان الشرع تكن سُنيًّا، واجمع بينهما بعين التأليف تكن محققًا: ﴿ أُوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أُنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءِ شَهِيدٌ ﴾ [فصلت:٥٣] ثم إن خطر لك أيضًا في مراقبتك خاطر من مكروه في الشرع أو محبوب فيه مما قد سلف منك، فانظر ما تذكر به وتنبه، وإن ذكرت الله فأدبك بتوحيده على بساط تفريده، فإن لم ترد بك رؤية فضله فيها حلاَّك به من لطائف رحمته وزينك من طاعته بتخصيص محبته على بساط مودته، فإن نزلت عن هذه الدرجة ولم تكن هناك فأدبك رؤية فضله؛ إذ سترك فيها اقترفت من معصيته ولم يكشف سترك لأحد من خلقه، فإن صُرفت عن هذا الباب وذكرت معصيتك ولم تذكر ما تقدم من الآداب الثلاثة فقم بأدب الدعاء في التوبة منها أو من مثلها بطلب المغفرة لها بحسب ما يطلبه الجاني المحاط به، هذا في جانب المكروه في الشرع، وأما إذا ورد عليك خاطر من طاعته تقدمت وذكرت من أفادك، فلا تقرر عينك بها بل بمنشئها، فإذا قرت عينك بغير فقد سقطت عن درجة التحقيق، فإن لم تكن في هذه المنزلة فكن في التي تليها وهو أن تشهد عظم فضل الله

تعالى أن جعلك من أهلها، وميزانها أن ترزق خيرًا منها بل من علامتها الدالة على صحتها، وإن لم تتبوأها وبُوئت فيها دونها فأدبك تدقيق النظر في تلك الطاعة هل هي هي وأنت سالم من المطالبة فيها، أم هي بعكس ذلك وأنت مأخوذ بها، نعوذ بالله من حسنات تعود سيئات: ﴿ أَهُم مِّر اَ اللّهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَحْتَسِبُونَ ﴾ [الزمر: ٤٧] فإن نزلت عن هذه الدرجة إلى غيرها فأدبك طلب النجاة منها بحسنها وسيئها، وليكن هروبك من حسناتك أكثر من هروبك من سيئاتك إن أردت أن تكون من الصالحين

وقال را الله الله الله نصيب عما الأولياء الله تعالى فعليك برفض الناس جملة إلا من يدلك على الله بإشارة صادقة أو بأعمال ثابتة لا ينقضها كتاب ولا سنة، وأعرض عن الدنيا بالكلية ولا تكن ممن يعرض عنها ليعطى شيئًا على ذلك، بل كن في ذلك عبدًا لله أمرك أن ترفض عدوه فإن أتيت بهاتين الخصلتين: الإعراض عن الدنيا، والزهد في الناس، فأقم مع الله بالمراقبة، والتزم التوبة بالرعاية، والاستغفار بالإنابة، والخضوع للأحكام بالاستقامة، وتفسير هذه الأربعة أن تكون عبدًا لله فيها تأتي وتذر، فتراقب قلبك ألا يرى في المملكة شيئًا لغيره، فإن أبيت بها نادتك هواتف الحق بأنوار العز: إنك قد عميت عن طريق الرشد من أين لك القيام مع الله بالمراقبة وأنت تسمع: ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ رَّقِيبًا﴾ [الأحزاب:٥٦] فهنالك يدركك من الحياء ما يحملك على التوبة مما ظننت به أنه قربة فتلزم بالتوبة والرعاية لقلبك أن لا تشهد ذلك منك بحال فتعود إلى ما خرجت عنه، وإن صحت هذه منك نادتك الهواتف أيضًا من قبل الحق، أليست التوبة منه بدء والإنابة تتبعها منه؟ واشتغالك بها هو وصف لك حجاب عن مرادك فهنالك تنظر أوصافك فتستعيذ بالله منها وتأخذ في الاستغفار والإنابة، والاستغفار طلب الستر من أوصافك بالرجوع إلى أوصافه، فإن كنت بهذه الصفة - أعنى الاستغفار والإنابة -ناداك من قريب اخضع لأحكامي، ودع عنك منازعتي، واستقم مع إرادتي برفض إرادتك، وإنها هي ربوبية تولت عبودية، فكن ﴿عَبْدُا مُّمْلُوكًا لَّا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ﴾ [النحل:٧٥] فمتى رأيت منك قدرة وكلتك إليها وأنا بكل شيء عليم، وإن صح لك هذا الباب ولزمته أشرفت من هناك على أسرار لا تكاد تسمع من أحد من العالمين. في آداب القبض والبسط



قال ﷺ: أقل ما يخلو العبد منهما وهما متعاقبان كتعاقب الليل والنهار، والحق يقتضي منك العبودية فيهما من كان وقته القبض فلا يخلو أن يعلم سببه أو لا يعلمه، وأسباب القبض ثلاثة: ذنب أحدثته، أو دنيا ذهبت عنك أو نقصت لك، أو ظالم يؤذيك في نفسك أو في عرضك أو ينسبك لغير دين وغير ذلك، فإذا ورد عليك القبض من أحد هذه الأسباب فالعبودية أن ترجع إلى العلم مستعملاً له كما أمرك الله، أما في الذنب فالتوبة والإنابة وطلب الإقالة، وأما فيها ذهب عنك من الدنيا أو نقص فالتسليم والرضا والاحتساب، وأما فيها يؤذيك من ظالم فالصبر والاحتمال، واحذر أن تظلم نفسك فتجتمع عليك ظلمات ظلم غيرك، وظلمك لنفسك، فإن فعلت ما التزمت من الصبر والاحتمال أثابك سعة الصدر حتى تعفو وتصفح وربيا أثابك من النور والرضا ما ترحم به من ظلمك فتدعو له فتجاب فيه دعوتك، وما أحسن حالك إذا رحم الله بك من ظلمك فتلك رحمة الصديقين الرحماء، فتوكل على الله إن الله يحب المتوكلين، وأما إذا ورد عليك القبض ولم تعلم له سببًا فالوقت وقتان ليل ونهار فالقبض أشبه شيء بالليل، والبسط أشبه شيء بالنهار، فإذا ورد عليك القبض بغير سبب تعلمه فالواجب عليك السكون والسكون عن ثلاثة أشياء: عن الأقوال، والحركات، والإرادات، فإن فعلت ذلك فعن قريب يذهب عنك الليل بطلوع نهارك أو يبدو نجم تهتدي به أو قمر تستضئ به، والنجوم نجوم العلم، والقمر قمر التوحيد، والشمس شمس المعرفة، وإن تحركت في ظلمات ليلك فقلما تسلم من الهلاك واعتبر قوله تعالى: ﴿ وَمِن رَّحْمَتِهِ - جَعَلَ لَكُرُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِمِ وَلَعَلَّكُرْ تَشْكُرُونَ ﴾ [القصص:٧٣] فهذا حكم العبودية في القبضتين جميعًا، وأما من كان وقته البسط فلا يخلو من أن يعلم له سببًا أو لا يعلمه فالأسباب ثلاثة: السبب الأول زيادة بالطاعة أو نوال من المطاع كالعلم، والمعرفة، والسبب الثاني: زيادة من دنيا بكسب أو كرامة أو هبة أو صلة، والسبب الثالث: بالمدح والثناء من الناس وإقبالهم عليك وطلب الدعاء منك وتقبيل يدك، فإذا ورد عليك البسط من هذه الأسباب فالعبودية تقتضي منك أن ترى النعمة والمنة من الله عليك، واحذر أن ترى شيئًا من ذلك من نفسك وحضها أن تلازم الخوف خوف السلب مما به أنعم عليك فتكون ممقوتًا، هذا في جانب الطاعة والنوال من الله تعالى، وأما الزيادة من الدنيا فهي نعمة أيضًا كها الأولى وخف مما تظن من آفاتها، وأما مدح الناس لك وثناؤهم عليك فالعبودية تقتضي شكر النعمة بها ستر الله عليك، وخف من الله أن يظهر عليك ذرة مما بطن منك فيمقتك أقرب الناس إليك، فهذه آداب القبض والبسط في العبودية جميعًا، وأما البسط الذي لا يعلم له سبب فحق العبودية فيه ترك السؤال، والإذلال، والصولة على النساء والرجال اللهم إلا أن تقول: رب سلم سلم إلى المهات فهذه هذه إن عقلت والسلام.

### الباب الثالث عشر في آداب الفقد والوجد

باب

### في الاقتداء

قال ﷺ: حقيقة القدوة أن يكون يأسه ممن يحبه أشد من يأسه ممن يبغضه، وقال ﷺ: رأيت رسول الله ﷺ فقلت: يا رسول الله ما حقيقة المتابعة؟ فقال: رؤية المتبوع عند كل شيء ومع كل شيء وفي كل شيء.

قال الله على الله على الفوائد منه من وراء الحجاب فليس بشيخ. وقال الله الشيخ من دلك على راحتك لا من دلك على تعبك. وقال ﷺ: ليس الرجل الكامل من حيي في نفسه، إنها الرجل الكامل من حيى به غيره.

وقال ﷺ: ليس الرجل الكامل من سقط الخوف عنه في نفسه، إنها الرجل الكامل من سقط الخوف عنه في نفسه، إنها الرجل الكامل من سقط الخوف عن غيره قال الله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِيَآءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [يونس:٦٢].

وقال ﷺ: العزيز من الناس من رسخ في علم الهوية، وتصرف بحكم المشيئة لا بالهوى والشهوة والطبيعة.

وقال الله على عشرة وأي عشرة فاحتفظ بهن فأول ذلك: إذا رأيت رجلاً يدعي حالة مع الله الله على خرجه عن أمر الشرع فلا تقربن منه، وإذا رأيت رجلاً يركن إلى غير أبناء جنسه فلا تقربن منه، وإذا رأيت رجلاً يسكن إلى الرياسة والتعظيم فلا تقربن منه ولا تركن إلى رفقته فإن رفقته تقسي قلبك أربعين صباحًا، وإذا رأيت رجلاً يستغني بعلمه فلا تأمن جهله، وإذا رأيت رجلاً يرضى عن نفسه ويسكن إلى وقته فاتهمه في دينه واحذره أشد الحذر، وإذا رأيت مريدًا يسمع القصائد ويميل إلى الرقة فلا ترجون خيره، وإذا رأيت فقيرًا لا يحضر عند الساع فاعلم أنه قد حرم بركات ذلك بتشويش باطنه وتبديد فهمه.

وقال ﷺ: علامة من اتصل قلبه بالله ورود الفوائد عند عظيم الشدائد دليله قوله: ﴿فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلمُقَرَّبِينَ فَرَوْحٌ وَرَسْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ [الواقعة: ٨٨-٨٩].

وقال ﷺ: ثلاثة لا تدعى وواحدة لا تزدري: اقتداء بنوح النبي ﷺ، ومحمد العربي ﷺ ﴿ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكِ ۗ وَلا أَعْلَمُ ٱللَّهِ وَلا أَعْلَمُ ٱللَّهِ وَلا أَعْلَمُ ٱللَّهِ وَلا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلا أَقُولُ إِنِّي مَلَكِ ۗ وَلا أَقُولُ لِلّذِيرَ وَلَا أَقُولُ لِلّذِيرَ وَلَا أَقُولُ لِلّذِيرَ وَلَا أَقُولُ لِلّذِيرَ وَلَا أَقُولُ لِلّذِيرَ وَاللَّهُ اللَّهُ خَيْرًا ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنّي إِذَا لَمُ اللَّهُ خَيْرًا ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ لِنَ إِذَا لَمِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [هود:٣١].

الباب الرابع عشر في آداب المجالسة

قال شي: مجالسة الأكابر بأربعة أوصاف: بالتخلي عن أضدادهم، والميل، والمحبة، والتخصيص لهم، الثاني: لقاء المسلم بين أيديهم، وترك ما تهوى لما يهوون، الثالث: إيثار أقوالهم وأفعالهم وترك التجسس على عقائدهم، الرابع: الهمة بها

تعلقت به هممهم بشرط الموافقة لهم في أفعالهم.

وقال ها: إذا جلست العلماء فجالسهم بالعلوم المنقولة الروايات الصحيحة إما أن تفيدهم أو تستفيد منهم وذلك غاية النصح معهم، وإذا جلست العباد والزهاد فاجلس معهم على بساط الزهد والعبادة وحل لهم ما استمرروه، وسهل عليهم ما استوعروه، وذوقهم من المعرفة ما لم يذوقوه، وإذا جالست الصديقين ففارق ما تعلم ولا تنتسب لما تعمل تظفر بالعلم المكنون وببصائر آخرها غير ممنون.

الباب الخامس عشر في الأدب

قال ﷺ: أدب الحضرة ثلاثة دوام النظر، وإلقاء السمع، والتوطين لما يرد

عليك من الحكم.

وقال في: أربعة آداب إذا خلا الفقير المتجرد منها فاجعله والتراب سواء: الرحمة للأصاغر، والحرمة للأكابر، والإنصاف من النفس، وترك الانتصاف لها، وأربعة آداب إذا خلا الفقير المنتسب منها فلا تعبأن به وإن كان أحدهم أعلم البرية: مجانبة الظلمة، وإيثار أهل الآخرة، ومواساة ذوي الفاقة، ومواظبة الخمس في الجاعة.

الباب السادس عشر في آداب السؤال

قال شه: منازل السائلين ثلاثة: سائل يسأل عن التصديق بتحقيق القرب، وسائل يسأل عن عين التحقيق لرفع الحجاب، وسائل يسأل عن البقاء به بالفناء عن نفسه.

وقال الله فإن أعطاك فاشكره، وإن منعك فارض عنه، وإنا منعك فارض عنه، وإياك وكزازة النفس وسوء الظن وغلبة الشهوة فتحرم المعرفة والمحبة والرضا والمغفرة، وتحجب عن الله، وتطرد عن المحل الأعلى إلى أسفل من ذلك ولست تدري أين ترميك من حدود سافلين.

وقال اللهم وقد أراد أن يمشي لبعض الظلمة في الدفع عن رجل مسلم من الصالحين: اللهم اجعل مشيي إليهم تواضعًا لوجهك، وابتغاءً لفضلك ورضوانك،



ونصرة لك ولرسولك، وريني بزينة الفقراء المهاجريس الذيس أخرجوا مس ديارهم وأموالهم يبتغون فضلاً من الله ورضوانًا وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون، وخصني بالمحبة والإيثار ودفع الحاجة من الصدر في الليل والنهار، وقني شح نفسي، واجعلني من المفلحين ﴿آغَفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَنِ وَلاَ نَجْعَل فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوكٌ رَّحِمٌ ﴾ [الحشر: ١٠]. وقال ﴿ وقال ﴿ إذا دخلت على جبار أو ظالم أو متكبر فقل: إني عذت لربي وربكم من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب.

وقال على: أفضل ما يسأل العبد من الله خيرات الدين، ففي خيرات الدين خيرات الدين خيرات الاخرة، وفي خيرات الاخرة خيرات الدنيا، وفي خيرات الدنيا ظهور خصائص الأولياء، وخصائص الأولياء أربعة أوصاف: العبودية، ونعوت الربوبية، والإشراف على ما كان ويكون، والدخول على الله في كل يوم سبعين مرة والخروج كذلك، فيكسى في كل مرة حللاً من الأنوار والتقريب.

وقال ﷺ: إذا خوفك أحد من الجن والإنس فقل: حسبنا الله ونعم الوكيل.

وقال الله قبل أن تسأل حاجة من الناس فارفعها إلى الله قبل أن ترفعها إليهم فإن قضاها لك منهم فاشكره واشكرهم، وإن لم يقضها لك منهم فارض عن الله ولا تنسب إليهم ولا تذمّن أحدًا إلا بها ذمه الله، ولا تمدحن أحدًا إلا بها مدحه الله، وإلا فأمسك فهو أسلم لك واهبًا للرضا من الله عنك، واعبد الله في اليقين ترفع في الدرجات العلى وإن قل لك عملك.

وقال ١٤٠٠ أحسن الناس عند الله منزلة من جعل دينه سببًا لقضاء حوائجه.

وقال ﷺ إذا كانت لك حاجة أردت أن تقضى حاجتك، فأثبت الملك والقدرة والعلم والإرادة والمشيئة لله تعالى، واجعل فقرك إليه وحاجتك عنده، واحذر أن يمتد بصر قلبك إلى غير الله فتحجب وتفرح وتحزن وتخاف وترجو وتذل، والمؤمن لا يذل نفسه، وقل: بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم.

### الباب السابع عشر في الاستخارة

قال في الأموال غير أمين، وكم من عبد أمين على الأموال غير أمين على الفروج، رب أمين على الفروج لا يكون أمينًا على الأموال، وربَّ عبد يكون أمينًا على الأموال، وربَّ عبد يكون أمينًا على الأموال أمينًا على الفروج غير أمين على الدين، والأمين على الدين هو الآخذ عن الله ببصيرة النفس والإشراف على الأحوال كلها وحوى الأمور في الدنيا والآخرة.

وقال على: سألني بعض الأصحاب وأعز الناس على أن أستخير الله له في خير يأمله ففعلت في أول ليلة طلب مني ذلك فرأيت بشارات من رحمة الله ترد عليه من غير بيان فيها سألت، فسألني في الليلة الثانية كذلك فرأيت مثل ذلك، ثم سألني في اليوم الثالث فلجأت إلى الله فيها أراد مني فرأيت أستاذي رحمه الله فقال لي: عبد يخالط أهل الآخرة ويعول عليهم، ويخالط أهل الدنيا وينفر طبعه عنهم، إن ضيق عليه لجأ إلى الله، وإن أنعم عليه أخذ في الشكر فها ظنك به عند الله أفلا تعقلون احمله على فواضل الأعمال يبارك له فيها يفني ويدخر، ويدخر له ما يبقى، وسيجزي الله الشاكرين.

## الباب الثامن عشر في النية

قال ﷺ: حقيقة النية عدم غير المنوي عند الدخول فيه وكمالها استصحاب ذلك إلى التمام.

وقال في قوله ﷺ: « إنها الأعهال بالنيات » فقال: إن للنية محلاً وتوقيتًا وكيفية ومعنى فنسألك الصفاء لمحلاتها، والتوفيق في أوقاتها، والعصمة في كيفياتها، والتحقيق لمعانيها، ونسألك صحة العقد، وحسن القصد، وإرادة لوجه الله تعظيمًا لحق الربوبية وإلزامًا للنفس وصف العبودية، فمحل النية القلب ووقتها عند افتتاح الأعهال وكيفياتها ارتباط القلب مع الجوارح، ومعنى النية أربعة أشياء: القصد،



والجزم، والإرادة، والمشيئة، كل ذلك بمعنى واحد، والنية لها صورتان: توجه العمل بحسن التيقظ فيه، والصورة الثانية: الإخلاص بالعمل لله تعالى، وابتغاء ما عنده من الأجر، وإرادة وجه الله تعالى.

وقال ه في قوله ي «من حسنت نيته صلح عمله» في قوله الله الله فيها بينك وبين الله بتوجه القلب بالتعظيم لله أو التعظيم لأمر الله أو التعظيم لما أمر به الله، وفيها بينك وبين العباد توجيه النفوس بالنصيحة لهم مع القيام بالحقوق وترك العقوق ونبذ العوارض مع الصبر لله، والتوكل على الله.

## الباب التاسع عشر في الأعمال

قال الأعمال على أربعة أشياء: المحبة، والإخلاص، والحياء، والإيمان، فالمحبة بالخوف، والإخلاص بالعلم، والحياء بالتعظيم، والإيمان بالصدق. وقال: من أفضل الأعمال العزائم، واقتضاء الوفاء.

وسئل منه عن العزائم! فقال: من غلب عليه شهود الإرادة تفسيحت عزائمه لسرعة المراد وكثرته واختلاف أنواعه، وأي وقفة تسعه حتى يحل أو يعقد أو يعزم أو ينوي شيئًا من أموره مع تبدد إرادته واضمحلال صفاته أين أنت من نور من نظر واتسع نظره بنور ربه ولم يشغله المنظور إليه عمن نظر به فقال: فقال: هما من شيء كان أو يكون إلا وقد أريته» ".

وقال ﷺ: من شرط الأعمال الوقفة والنظرة والنفرة والإخلاص والعمل والثبوت والظفر بالشهادة ودخول الجنة وتقسيم الغنائم.

وقال الله على عن أستاذه الله أنه قال : أفضل الأعمال أربعة بعد أربعة:

 <sup>(</sup>١) لم أقف على من خرجه، وهو من الأحاديث الكشفية، وذكره أبو الأمداد الوفائي في العطير الأنفاس في مناقب أبي الحسن وتلميذه المرسي أبي العباس؟ [تحت قيد الطبع بتحقيقنا].

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦/ ٢٦٥٧)، وابن ماجه (١/ ٤١٣)، وأحمد (٣/ ٢٢٤).

المحبة لله، والرضا بقضاء الله، والزهد في الدنيا، والتوكل على الله، والقيام بفرائض الله، والاجتناب لمحارم الله، والصمت عما لا يعني، والورع عن كل شيء يكفي.

وقال ﴿ اللهم إني أسألك حسن اللب، ودوام الذكر، والفكر، واللجأ، والافتقار إليك، والدعاء لك، والاستجابة منك، والثقة بك، والتوكل عليك، والزهد الواقع على البرد القاطع، والمحبة، والرضا، ثم قال: هذه أعمال الصديقين في بداية أمورهم، وقال: كنت متنسكًا ببعض الجبال فألقي في سري: من سكن خوف الفقر في قلبه قل ما يرفع له عمل، فضقت بذلك ذرعًا وأقمت على ذلك عامًا، فرأيت النبي ولله يقول لي: يا مبارك يا مبارك أهلكت نفسك فرق بين سكن وخطر فالمؤمن يخطر ولا يسكن، قال: فسكن ما بي.

وقال ﷺ: إذا استحسنت شيئًا من أحوالك الظاهرة أو الباطنة فقل: ما شاء الله لا قوة إلا بالله .

## الباب العشرون في الأوراد

قال ﷺ أوراد الصديقين عشرون: الصوم، والصلاة، والذكر، والتلاوة، وحفظ الجوارح، وذم النفس عن الشهوات، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على أصول أربعة: الزهد في الدنيا، والتوكل على الله، والرضا بقضاء الله، والحب الصافي على مبان أربعة: الإيمان، والتوحيد، وصدق النية، وعلو الهمة، ومن لم يكن فيه أربع خصال فلا ترجو له فلاحًا: العلم، والورع، والخشية لله، والتواضع لعباد الله .

وقال يحكي عن أستاذه فله أنه قال: عبادة الصديقين عشرون: كلوا، واشربوا، واكتسبوا، واركبوا، وانكحوا، واسكنوا، وضعوا كل شيء حيث أمركم الله ولا تسرفوا، واعبدوا الله واشكروه، وعليكم بكف الأذى، وحمل الأذى، وبذل الندى فإنها نصف العقل، والنصف الثاني: أداء الفرائض، واجتناب المحارم، والرضا بالقضاء، وإن عبادة الله التفكر في أمر الله، والتفقه في دين الله، وأس العبادة الزهد في الدنيا، ورأسها التوكل على الله فهذه عبادة الأصحاء من المؤمنين، وإن كنتم مرضى فاستشفوا واسترقوا بالعلماء، واختاروا منهم الأتقياء الهداة المتوكلين على الله تعالى.



وقال ﷺ: سألت أستاذي - رحمه الله - عن وِرد المحققين؟ فقال: عليك بإسقاط الهوى وبمحبة المولى أبت المحبة أن تستعمل محبًّا لغير محبوبه.

وقال الله الورد رد النفس بالحق عن الباطل في عموم الأوقات.

وقال ﴿ يَحَي عن رجل سأل أستاذه فقال: يا سيدي وظف عليّ وظائف وأورادًا، قال: فغضب منه الأستاذ وقال له: أرسول أنا وأوجب الواجبات، الفرائض معلومة، والمعاصي مشهورة فكن للفرائض حافظًا، وللمعاصي رافضًا، واحفظ قلبك من إرداة الدنيا، وحب النساء، وحب الجاه، وإيثار الشهوات واقنع من ذلك كله بها قسم الله لك إذ أخرج لك مخرج الرضا فكن لله فيه شاكرًا، وإذ أخرج لك مخرج الرضا فكن لله فيه الخيرات، أخرج لك مخرج السخط فكن عنه صابرًا، وحب الله قطب تدور عليه الخيرات، وأصل جامع لأنواع الكرامات، وحصون ذلك كله أربعة: صدق الورع، وحسن النية، وإخلاص العمل، وصحبة العلم، ولا تتم لك هذه الجملة إلا بصحبة أخ صالح أو شيخ ناصح.

وقال ﷺ يحكي عن أستاذه أنه سمعه يقول لرجل استأذنه في المجاهدة لنفسه أجابه بقوله تعالى ﴿لَا يَسْتَعْذِنُكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ﴾ [التوبة:٤٤].

## الباب الحادي والعشرون في العُبَّاد والزُّهاد

قال السادة العباد بنوا أمورهم على عشرة أصول: على الصوم، والصلاة، والذكر، والتلاوة، والدعاء، والاستغفار، والتضرع، والبكاء، واعتزال الناس، وتحصيل هذا القوت من وجه حلال، وبساطهم الذكر والزاهد يزيد عليهم بأربعة أوصاف: بالزهد في الدنيا عمومًا، وفي الناس خصوصًا، ويكشف غيب الملكوت، والتخير للأحوال ومقامات الرجال، وبساطهم الفكرة، وأما الأولياء فهم درجات يبسط لهم في العلم، والمعرفة، والنور، والمحبة، والتوحيد، واليقين، وكشف الغيب، والرسوخ فيه، والتحقيق بالفناء بإثبات أنوار البقاء وبساطهم المحبة الفرعية، وأما الصديقون فلهم في بدايتهم خمسة أصول طي الوجود عن أسرارهم، وكشف أمر الدارين لأرواحهم، ومراقبة القلوب، ومراعاة العقول، وخفض النفوس، وأما الدارين لأرواحهم، ومراقبة القلوب، ومراعاة العقول، وخفض النفوس، وأما



الخمس التي في نهايتهم التحقيق بالمحبة، واليقين، والتعبد، والثبات في الخلة، والاتصاف بالبقاء، وبساطهم المحبة الأصلية، وفائدة التفصيل أن يعطي المقتدى به كل واحد من أتباعه على قدر حاله ومقامه فيها أنزله الله فيه.

### الباب الثاني والعشرون في الطاعة

قال على: لا تؤخر طاعة وقت لوقت فتعاقب بفواتها أو بفوات غيرها أو مثلها جزاءً بها كفر من ذلك الوقت، فإن لكل وقت سهم في العبودية يقتضيه الحق منك بحكم الربوبية فقلت في نفسي: قد أخر الصديق الوتر إلى آخر الليل فإذا علي بصوت في النوم تلك عادة جارية وسنة ثابتة ألزمه الله إياها مع المحافظة عليها، وأن لك بها مع الميل إلى الراحات، والتمتع بالشهوات، والدخول في أنواع المخالفات، والغفلة عن المشاهدات هيهات هيهات هيهات فقلت في نفسي: أتدبير أم رفض؟ فقال: بل تدبير يقتضي الأدب والتنبيه لما أغفل وهي وصية الله إليك ووصيته منك لعباده الصالحين، فتنبه لها ولا تكن من الغافلين.

وقال الله يحكي عن أستاذه الله أنه قال: أجمل الطاعة أن يدخلك عنده ويرخي عليك الحجاب.

وقال الذي استفدت من طاعتي وما الذي استفدت من طاعتي وما الذي استفدت من معصيتي؟ قلت: استفدت من طاعتك العلم الزائد، والنور النافذ، والمحبة، واستفدت من المعصية الغم، والحزن، والخوف، والرجاء.

وقال ﷺ: ورد في بعض الأخبار: مَن أطاعني في كل شيء بهجرانه لكل شيء أطعته في كل شيء، بأن أتجلَّى له في كل شيء حتى يراني كأني كل شيء.

وقال على: هذه الطاعة والمشاهدة في حق العوام من الصالحين، وأما الخواص من الصديقين فطاعتهم باليأس منهم بإقبالهم على كل شيء بحسن إرادة مولاهم في كل شيء، فكأنه يقول: من أطاعني بكل شيء بإقباله على كل شيء بحسن إرادتي في كل شيء أطعته في كل شيء بأن أتجلى له في كل شيء حتى يراني أقرب إليه من كل شيء.



وقال الصلاة صلة بين العبد وربه، فقال: علامة الوصلة انصباب الرحمة بشواهد المحبة، وشواهد المحبة رفع الحجاب والتلذذ بالخطاب.

وقال ﷺ: اللذة وقوع القلب على الشيء الملتذبه معنًا وإيهانًا لقلب مصورًا .

وقال الله عليك بالمطهّرات الخمس في الأقوال، والمطهرات الخمس في الأفعال والتبرِّي من الحول والقوة في جميع الأحوال، وغص بعقلك إلى المعاني القائمة بالقلب، واخرج عنها وعنه إلى الرب، واحفظ الله يحفظك، واحفظ الله تجده أمامك، واعبد الله بها تكن من الشاكرين.

فالمطهرات الخمس في القول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إلىه إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

والمطهرات في الأفعال: الصلوات الخمس، والتبرّي من الحول والقوة هي قولك:

«لا حول ولا قوة إلا بالله».

### الباب الثالث و العشرون في العِزَّة

قال على قول على المنافقون من التعبد للنفس والهوى والشيطان والدنيا أو لشيء من فعزة المؤمن أن يمنعه الله من التعبد للنفس والهوى والشيطان والدنيا أو لشيء من المكونات في الغيب والشهادة والدنيا والآخرة، والمنافق لا يعلم العز إلا بالأسباب والتعبد للأرباب ﴿أُولَكُ مُعَ ٱللَّهِ تَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النمل: ٣٦] ﴿أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيّاً وَهُمْ يُعْمَرُونَ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ هَمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ وَإِن مَا لا يَعْمُ مَن مَا لا يَعْمُ مَن مَا لا يَعْمُ مَن مَا الله عَنْكُمْ أَدْعَوْتُهُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَعِتُونَ فَي مَن الأَعراف الأعراف ١٩١٠].

وقال شه في قول بعضهم: من أراد عز الدارين فليدخل في مذهبنا هذا يومين قال له القائل: كيف لي بذلك؟ قال: فرق الأصنام عن قلبك، وأرح من الدنيا بدنك، ثم كن كيف شئت فإن الله لم يدعك فإن جاءك شيء من الدنيا بعد فلا تنظر إليه بعين الرغبة، ولا تصحبه بالرهبة، ولا تجلس معه إلا بالواجب العلمي في صرفه أو إمساكه، فإن طلبت شيئًا منها يومًا ما فاشهد طلب الله لك في طلبه له فإنك مطلوب

بالطلب، فإن خرج لك الطلب من خرج الرضا فادخل ولا تعلق قلبك بالظفر به ولا بد فإنك لا تدري أتصل إليه أم لا؟ وإن وصلت إليه فلست تدري ألك هو أم لغيرك؟ فإن كان لك فلست تدري أفيه الخير أم فيه الشر؟ فإن كان لغيرك فليس تعلم هل هو لحبيبك أم لعدوك؟ وعلى الجملة كيف يسكن القلب إلى موهوم تتصور فيه الوجوه كلها وأكثر من ذلك فاطلبه وأنت متعلق بالله، وناظر إليه واستعمل الشكر إذا ظفرت به والصبر والرضا إذا لم تظفر به، والحمد لله والثناء على الله أجمل لأنه لم يمنعك عن بخل وإنها منعك نظرًا لك فإذا منعك فقد أعطاك ولكن لا يفقه العطاء في المنع إلا الصديقون، وإن خرج لك الطلب مخرج البسط بدلالة مخالفة العلم أو ما يكاد فالجأ إلى الله وفر إليه حتى يكون هو الذي يخلصك ويفعل الله ما يشاء والعاقبة للمتقين.

### الباب الرابع والعشرون في التواضع

قال المهاد ويقيم بالسعادة عبد عرف الحق فتواضع وإن علم ما علم وتكبر على أهله وإن عمل ما عمل فقال رحمه الله: خرجت إلى بستان مع أصحاب لي بمدينة تونس ثم عدت إلى المدينة، وكنا ركبانًا على الحمير فلما وصلنا قريبًا من المدينة نزلوا وكانت طين وقالوا: يا سيدي انزل هنا، وقلت: ولم؟ فقالوا: هذه المدينة ونستحي أن ندخلها على الحمير، قال: فثنيت رجلي فأردت موافقتهم فإذا النداء علي أن الله لا يعذب على راحة يصحبها التواضع ولكن يعذب على تعب يصحبه التكبر.

### الباب الخامس والعشرون في التقوى

قال ﷺ: التقوى كسوة أنواره وشهود الإحاطة بصفاته والقيام به بذاته ذلك خير ذلك من آيات الله.

قال ﷺ: اتخذ التقوى وطنًا ولا يضرك مزج النفس ما لم تصر على الذنب، أو ترضى بالعيب، أو تسقط منك الخشية في العيب



وقال ﴿ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ اللهِ تَعَالَى اللهِ وَقَالَ اللهِ وَقَالَ اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ وَقَال ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ لَمُ مَّا يَشَآءُونَ عَندَ رَبِيمٌ ﴾ [الزمر: ٣٣-٣٤].

## الباب السادس والعشرون في الورع

قال ﴿ السَّاعة، وإنها هو بالصبر واليقين في الهداية: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةٌ يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِفَايَنتِنَا يُوقِنُونَ إِنَّ رَبَّكَ هُو يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَنمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ خَنْتَلِفُونَ بِقَاينتِنَا يُوقِنُونَ إِنَّ رَبَّكَ هُو يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ خَنْتَلِفُونَ ﴾ [السجدة: ٢٥- ٢٥] وهذا الثغر ثغر كريم لرجل كريم بخمس خصال الصبر والتقوى والورع واليقين والمعرفة والصبر إذا أوذي، والتقوى أن لا تؤذي، والورع فيها يخرج وما يدخل من ها هنا وأشار إلى فيه وفي القلب أن يلج فيه غير ما يحب الله ورسوله واليقين في الرزق والمعرفة بالحق التي لا بدل معها لأحد من الخلق: ﴿ فَاصِّبِرُ ۖ إِنَّ ٱلْعَنِقِبَةَ لِلْمُتّقِينِ ﴾ [هود: ٤٩] ﴿ وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمْ وَلَا تَلْكُ فِي طَيْقٍ مِمّا يَمْكُرُونَ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَ ٱلّذِينَ ٱتّقُوا وَٱلّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ ﴾ [النحل: ٢٧١ - ٢٧٠].

وسئل هم عن الورع! فقال: الورع نعم الطريق لمن عجل ميراثه وأجل ثوابه، فقد انتهى بهم الورع إلى الأخذ من الله وعن الله، فالقول بالله والعمل لله وبالله على النية الواضحة والبصيرة الفائقة وهم في عموم أوقاتهم وسائر أحوالهم لا يدبرون، ولا يختارون، ولا يريدون، ولا يتفكرون، ولا ينظرون، ولا ينطقون، ولا يبطشون، ولا يمشون، ولا يتحركون إلا بالله ولله من حيث يعلمون هجم بهم العلم على حقيقة الأمر فهم مجمعون في عين الجمع، ولا يفترقون فيها هو أعلى ولا فيها هو أدنى وأما أدنى الأدنى فالله تورعهم عن ذلك ثوابًا لورعهم مع الحفظ لمنازلات الشرع عليهم، ومن لم يكن لعلمه وعمله ميزان وهو محجوب بدنيا أو مصروف بدعوى وميزانه التقزز لخلقه والاستكبار على مثله والصولة بعلمه والتأله على الله بعلمه فهذا وميزان والعياذ بالله العظيم من ذلك، والأكياس يتورعون عر هذا الورع



ويستعيذون لله منه ومن لم يزدد بعلمه وعمله افتقارًا إلى ربه وتواضعًا فهو هالك فسبحان من قطع كثيرًا من أهل الصلاح بصلاحهم عن مصلحهم كما قطع المفسدين بفسادهم عن موجدهم ﴿فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ مُو السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [فصلت:٣٦] .

وقال الحدود، المؤمنين وإن كانوا عصاة فاسقين، وأقم عليهم الحدود، واهجرهم لهم رحمة بهم لا تقزرًا بهم، ولا تقتدي بمن يتورع عما تناولته أيدي المؤمنين ولا يتورع مما مسته أيدي الكافرين، وقد علم ما نال الحجر من مس أيدي المشركين له فاسود لذلك.

#### الباب السابع والعشرون في الإخلاص

قال الله الإخلاص نور من الله تعالى استودعه قلب عبده المؤمن فقطعه به عن غيره فذلك هو أصل الإخلاص الذي لا يطلع عليه ملك فيكتبه ولا شيطان فيفسده ولا هوى فيميله، ويتشعب عنه أربع إرادات: إرادة الإخلاص في العمل على التعظيم لله، وإرادة الإخلاص لأمر الله، وإرادة الإخلاص لقدر الآخرة والثواب، وإرادة الإخلاص في تصفية العمل من الشوائب لا يراعي فيه غير ذلك، وكل هذه الإرادات استعبدنا بها فمن تمسك بواحدة منها فهو مخلص و همم درجنت عند الله والله بكورادات الإرادات التعبد الله المرادات التعبد الله المرادات التعبد الما الله الله الإخلاص سر من أسراري استودعته فيها عنه جبريل المحلى لرسول الله الإخلاص سر من أسراري استودعته قلب من أحببت من عبادي "".

وقال ش: رأيت كأني أطوف بالكعبة طالبًا من نفسي الإخلاص وأنا أفتش عليه في سري فإذا النداء عليّ كم تدندن مع من تدندن وأنا السميع القريب العليم الخبير، وتعريفي يغنيك عن علم الأولين الآخرين ما خلا علم الرسول وعلم النبيين.

<sup>(</sup>١) رواه القزويني في «مسلسلاته» كما قال العراقي في «تخريج إحياء علـوم الـدين» ( ٤ / ٣٦٥ ) مـن حديث حذيفة ، ورواه الديلمي في «مسند الفردوس» (٣/ ١٨٧ ) عن علي وابن عباس.

وأما هو أربعة: إخلاص من مخلص بمخلص به لمخلص له، وهو على ضربين: إخلاص الصادقين، وإخلاص الصديقين فإخلاص الصادقين لطلب الأجر والثواب، وإخلاص الصديقين وجود الحق لا شيء من غيره مقصودًا به لا بشيء من عنده، فمن استودع ذلك في قلبه فهو المستثنى على لسان عدوه بقوله: ﴿وَلَأُغُوِيَنَّهُمْ أَلْمُخْلَصِينَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلمُخْلَصِينَ ﴾ [الحجر: ٣٩-٤].

وقال ﷺ: إذا أردت السلامة من العدو فأخلص العمل لله بشرط العلم ولا ترضى عن نفسك بشيء .

#### الباب الثامن والعشرون في اليقين

قال في: من علم اليقين بالله وبها لك عند الله، أن تتعاطى بين الخلق ما لا تصغر به عند الحق وإن صغرت به في أعين الخلق بلا اعتراض في الشرع ولا منازعة من الطبع بل من عين اليقين نسيان الخلق عند هجوم الشدائد وتتابع الفوائد بسواطع الشواهد، بل من حق اليقين الغرق في الشيء كأنك نفس الشيء، كمن اضطر إلى رؤية البحر فركبه وانكسرت سفينته وتلاطمت عليه الأمواج فمنهم بعد من يفنى ويذهب مع الذاهبين وينقل إلى درجات عليين، ومنهم من يحيا ويبقى مع الباقين ولا حظ للمقتدي فيه، بل هو مستور عن الخلق أجمعين، ومنهم من يبقى برزخًا بين الخلق والحق ظاهرًا بالتعيين، كاملاً في الوصفين، قدوة للثقلين، ومنهم الإمام الأكبر الفرد القطب الغوث الجامع المختص بالأسماء والصفات والأنوار والأخلاق وما لا يسع أن يسمعه سامع، ومن دونهم من لا درجة له من الأولياء والأتقياء والعباد والزهاد، ومن أهل النظر بالدليل والبرهان ولم يطلع بعد إلى الكشف والعيان، ومن دونهم أهل الوسائل بالأعمال والأحوال وأهل التخليط في الأقوال والأفعال: ﴿وَمَن يُهِنِ آللَّهُ فَمَا لَهُ، مِن مُكْرِمٍ أَن الله يَهْعَلُ مَا يَشَآمُهُ المُعالِي والأفعال: ﴿وَمَن يُهِنِ آللَّهُ فَمَا لَهُ، مِن مُكْرِمٍ أَن الله يَهْعَلُ مَا يَشَآمُهُ المُعالِي والمُعالِي والمُ

وقال ﴿ إِن كنت مؤمنًا موقنًا فاتخذ الكل عدوًا كما قال إبراهيم النفي ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُو ۗ لِنَ إِلَّا رَبِّ ٱلْعَطَمِينَ ﴾ [الشعراء:٧٧] وإن كنت بصيرًا محمديًا فاتل هذه الآية:

﴿ قَدْ نَبُأْنَا ٱللَّهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ ۚ وَسَيَرَى ٱللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ﴿ [التوبة: ٩٤] أخرج الفعل بسين الاستقبال تحقيقًا للرسول، وأما الباري سبحانه وتعالى فلا ماض عنده ولا استقبال إذ لا يتحدد عنده شيء.

وقال ﷺ: الصادق الموقن لو كذبه أهل الأرض ما يزداد بذلك إلا يقينا ولو صدقه أهل الأرض لم يزدد بذلك إلا تمكينا.

وقال الله يحكي عن أستاذه أنه قال: أربعة من كن فيه احتاج الخلق إليه وهو غني عن كل شيء: المحبة لله، والغنى بالله، والصدق، واليقين، الصدق في العبودية، واليقين بأحكام الربوبية ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللّهِ حُكّمًا لِّقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

#### الباب التاسع والعشرون في الكرامة

قال ﷺ: بساط الكرامة أربعة: حب يشغلك عن حب غيره، ورضا يصل به حبك لمحبته، وزهد يحققك بزهد رسوله، وتوكل يكشف لك به عن حقيقة قدرته.

وقال ﷺ: وكرامة الله في الرضا يلهيك عن المصائب إلى يوم اللقاء.

وقال على كرامات الصادقين خمسة: أولها: دوام الذكر والطاعات بشرط الاستقامة، والثانية: الزهد في الدنيا بإيثار القلة، والثالثة: تجديد اليقين مع أهل المعارضات، والرابعة: وجود الوحشة مع أهل المنفعة والأنس مع أهل المضرة، والخامسة: ما يظهر على الأبدان من طي الأرض والمشي على الماء وغير ذلك مما لا يجري تحت حكم العادة، ولهذا الفصل أوقات أشخاص وأماكن، فمن طلبها في غير وقتها قل ما يعثر عليها، وعلى الجملة لا يعطاها من طلبها ولا من يحدث نفسه بها واستعمل نفسه في طلبها إنها يعطاها عبد لا يرى نفسه ولا عمله، وهو مشغول بمحاب الله، ناظر لفضل الله، آيس من نفسه وعمله، وقد تظهر على من استقام في ظاهره وإن كانت هنات النفس في باطنه ظهرت على من عبد الله في اللجة في جزيرة من جزائر البحر خمسائة سنة فقيل له: ادخل الجنة برحمتي فقال: بل بعملى.

وقال ﷺ: إنها هما كرامتان جامعتان محيطتان في الدنيا: كرامة الإيهان بمزيد



الإيقان وشهود العيان، وكرامة العمل بالاقتداء على الكتاب والسنة والمتابعة ومجانبة الدعاوي والمخادعة، فمن أعطيها وجعل يشتاق إلى غيرها فهو عبد مفتر كذاب أو ذو خطأ في العلم والعمل بالثواب كمن أكرم بشهود الملك والخدمة على عين الرضا وجعل يشتاق إلى سياسة الدواب وجهل المرضي، وكل كرامة لا يصحبها الرضا من الله وعن الله، والمحبة لله ومن الله فصاحبها مستدرج مغرور أو ناقص أو هالك مثبور.

وقال على: للقطب خمس عشرة كرامة فمن ادعاها أو شيئًا منها فليبرز لمدد الرحمة والعصمة والخلافة والنيابة، ومدد حملة العرش العظيم، ويكشف له عن حقيقة الذات وإحاطة الصفات ويكرم بكرامة الحكم والفصل بين الوجودين وانفصال الأول عن الأول، ومن فصل عنه إلى منتهاه، وما ثبت فيه وحكم ما قبل وحكم ما بعد وحكم ما لا قبل له ولا بعد، وعلم البدء وهو العلم المحيط بكل علم وبكل معلوم بدا من السر الأول إلى منتهاه ثم يعود إليه.

وقال شه: فائدة الكرامة تعريف اليقين من الله بالعلم والقدرة والإرادة والصفات الأزلية بجمع لا يفترق وأمر لا يتعدد لأنها صفة واحدة قائمة بذات الواحد أيستوي من تعرف الله إليه بنوره كمن تعرف إلى الله بعقله؟.

وقال الله الله الله الله الله الله وعظيم القدرة، فاعلم قربي وبالإعراض عن معصيتي، فإن زللت بغلبة الشهوة وعظيم القدرة، فاعلم قربي ونظري إليك وإحاطتي بك وقدرتي عليك واستنقذت نفسك مني ومن عظم قدرتي، وقل يا موجود قبل كل موجود، وهو الآن على ما هو عليه موجود، يا أول يا آخر يا ظاهر يا باطن ضاقت علي الأرض بها رحبت وضاقت علي نفسي ولا ملجأ إلا إليك فتب علي لأتوب، إنك أنت التواب الرحيم.



#### الباب الثلاثون

#### في العلم

قال علم الحقيقي هو الذي لا يزاحمه الأضداد ولا الشواهد على نفي الأمثال والأنداد كعلم الرسول والصديق والولي، ومن دخل هذا الميدان كان كمن غرق في البحر وتلاطمت عليه أمواجه فأي ضد يزاحمه أو يلقاه أو يسمع به أو يراه، ومن لم يدخل هذا الميدان واعترضته العوارض احتاج إلى قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، مُنَ اللهُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

وقال ﷺ: حل وصفك من علمك وقدرتك وإرادتك أن تحل في فعلك، ولا تحل فعلك في وصفك القائم بذاتك فها ظنك بربك.

وقال ﷺ: رأيت كأني واقف بين يدي الله ﷺ فقال لي: لا تأمن مكري في شيء، وإن أمنتك، فإن علمي لا يحيط به محيط وهكذا كانوا.

وقال ١٤٠٠ لا تلتفت علمًا ولا عملاً ولا مدحًا، وكن بي ولي في ذلك أبدًا.

وقال ها: لا تنشر علمك ليصدقك الناس وانشر علمك لله ليصدقك الله، وإن كان لام العلة موجودًا فعلة تكون بينك وبين الله من حيث أمرك خير لك من علة تكون بينك وبين الله من حيث أمرك خير لك من علة تكون بينك وبين الناس من حيث نهاك فلعلة تردك إلى الله خير لك من علة تقطعك عن الله فمن أجل ذلك علقك بالثواب والعقاب، إذ لا ترجى ولا تخاف إلا من قبل الله وكفى بالله صادقًا ومصدقًا، وكفى بالله عالمًا ومعلمًا، وكفى بالله هاديًا ونصيرًا ووليًّا، أي: هاديًا يهديك ويهدي بك ويهدي إليك، ونصيرًا ينصرك وينصر بك ولا ينصر عليك، ووليًّا يواليك ويوالي بك ولا يوالي عليك.

وقال على: هذه العلوم أنفاس وبيان لمواقع النفوس وخواطرها ومكرها وإرادتها، وقطع القلوب عن الملاحظة والمساكنة والمراكنة على سبيل التوحيد والشرع بضياء المحبة وإخلاص الدين والسنة ولهم نور زائد في مقامات اليقين من الزهد، والصدق، والشكر، والرجاء، والخوف، والتوكل، والرضا وغير ذلك من مقامات اليقين فهذا سبيل القاصدين في طريق المعاملات لله تعالى، وأما أهل الله وخاصته فهم قوم جذبهم عن الشر وأصوله واستعملهم بالخير وفروعه وحبب إليهم

الخلوات وفتح لهم سبيل المناجاة فتعرف إليهم فعرفوه، وتحبب إليهم فأحبوه، وهداهم السبيل إليه فسلكوه، فهم به وله لا يدعهم لغيره ولا يحجبون عنه بل هم محجوبون به عن غيره ولا يعرفون سواه ولا يحبون إلا إياه ﴿أُولَتِمِكَ ٱللَّهُ مُلَا لَمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ أَوْلُوا ٱلْأَلْبَينَ هَدَنهُمُ ٱللَّهُ وَأُولَتِمِكَ مُ أُولُوا ٱلْأَلْبَينِ ﴿ [الزمر: ١٨].

وقال الله: رأيت النبي الووك الله وملكا بين أيديها فقال: لو علم نوح من قومه ما علم محمد من قومه ما دعا عليهم بقوله تعالى: ﴿ رَّبُّ لاَ تَذَرّ عَلَى آلاً رّضِ مِنَ الْكَيْفِرِينَ دَيّارًا ﴾ [نوح: ٢٦] إلى قوله: ﴿ دَيّارًا ﴾ هذا موضع العلم الحقيقي الذي لا يتبدل، ولو علم محمد الله من قومه ما علم نوح الله من قومه ما أمهلهم طرفة عين، ولكن علم أن في أصلابهم من يؤمن ويسعد بلقاء ربه فقال: «اللهم اغفر لقومي، فإنهم لا يعلمون " فكل على علم وبينه من الله فألزم كل واحد ما ألزم من الدعاء، قال: أليس كذلك؟ فقال: بلى، وقال: من جاهد نفسه، وهواه، وشيطانه، وشهوته، ودنياه فغلب فهو منصور ومأجور، ومن جاهد أولئك فغلب فهو مغفول ومعذور ومشكور ما لم يصر على الذنب، أو يرضى بالعيب، أو تسقط منه الخشية في الغيب ومن كان بأحد الثلاث وعلم أن له ربًا يغفر الذنب ويأخذ به، وآمن بالقدر كله، وخاف من ذنبه، ووجل من ربه والرحمة أسرع إليه من القطر إلى أرضه يقول الله تبارك وتعالى: «أرحم ما أكون بعبدي إذا أدبر عني وأجل ما يكون عبدي إذا أقبل علي»، والهالك الذي يفرح بالمعصية إذا عصا ويجزن عليها إذا فاتته ويفتخر بها ولا يستر منها، فنعوذ بالله من ذلك وهو في مشيئة الله.

وقال ١٤٠٠ حقيقة العلم بالخير الكون فيه، وحقيقة العلم بالشر الخروج عنه.

وقال ﷺ: العلوم على القلوب كالدراهم والدنانير في الأيدي إن شاء نفعك بها، وإن شاء ضرك بها.

وقال ﷺ: قرأت في وردي ليلة من الليالي قوله تعالى: ﴿وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ شَيْكًا﴾ [الجاثية:١٨ - ١٩] فنمت فرأيت النبي ﷺ يقول لي: أنا ممن يعلم ولا أغني عنك من الله شيئًا.



وقال ﷺ: سبعة ارفع قلبك عنها لا علوم، ولا أعمال، ولا خصائص، ولا ودائع، ولا أماكن، ولا لطائف، ولا حقائق ينجيك من قدر الله.

#### الباب الحادي والثلاثون في الإرادة

قال المجادة على مذهب محققي الصوفية على أربع الصدق في العبودية وترك الاختيار مع الربوبية والأخذ بالعلم في كل شيء وإيثار الله بالمحبة على كل شيء والصدق ينبني على أربعة أصول على التعظيم والمحبة والحياء والهيبة وترك الاختيار ينبني على أربعة أصول على الشهود في القبضة وعلى التحقيق بالوصلة، وعلى التصديق، وعلى الثقة بضهان الله الله ووعده، وأما الأخذ بالعلم فينبني على أربعة أصول: إما من طريق الإشارة، وإما من طريق المواجهة، وإما من طريق الفهم، وإما من طريق السمع، وأما إيثار الله بالمحبة فعلى أربعة أصول: إيثار الوجود على كل موجود، وإيثار الصفات بالتحسين لكل موجود، وإيثار أفعاله بالرضا عند كل مفقود، وإيثار عابه على محاب نفسك هذا لمن نفذ، وأما من لم ينفذ فليكن مع الأستاذ النافذ بهذه المثابة.

وقال ﷺ: في قول بعضهم من لم تصح إرادته فليوصل أمره على العلم برفض الجهل لم يزده مرور الأيام إلا إدبارًا.

وقال النام برفض الجهل، وعلى رفض الدنيا بالإقبال على الآخرة، وليلازم الخلوة ودوام الذكر، وهناك تظهر وعلى رفض الدنيا بالإقبال على الآخرة، وليلازم الخلوة ودوام الذكر، وهناك تظهر عليه آثار الخصائص بالنور والبهاء في الوجه، ويقبل الناس عليه من الرجال والنساء في الحواضر والبوادي ويسارعون إلى إكرامه والسلام عليه والتعظيم له، فإن قبل ذلك منهم قبل التمكين والتحقيق سقط من عين الله، ويرد إلى ما خرج منه فتارة يمدح هذا، ويذم هذا، ويحتال على هذا، أو يعرض عن هذا، ويغضب على هذا فقد ظهرت غورة نفسه بإدباره عن ربه ورفضه لمحاب الله بمحاب نفسه، فاحذروا هذا الداء العظيم فقد هلك به خلق كثير، ﴿وَمَن يَعْتَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ [آل عمران: ١١].



وقال الله الم يشأ إهلاكه فلا تستعجل لهم فالاستعجال بالهلاك للأعداء وإرادة يقول لي: إن الله لم يشأ إهلاكه فلا تستعجل لهم فالاستعجال بالهلاك للأعداء وإرادة النصر للأولياء من الشهوة الخفية، ومن أظلم ممن ينازع إرادة مولاه ويتبع شهوة نفسه وهواه، وقد أمر المعصوم الأكبر ونهى بقوله تعالى: ﴿فَاصِبْرٌ كُمَا صَبْرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَمُمْ اللاَحقاف:٣٥] وبقوله تعالى: ﴿فَاصِبْرُ إِنَّ الْعَنْقِبِلَ وَلَا تَسْتَعْجِل لَمُمْ اللاَحقاف:٣٥] وبقوله تعالى: ﴿فَاصِبْرُ إِنَّ النَّعْقِبِلَ أَولُوا الله الله الله والأحلام والأسهاء وتفريق الذوات في الذوات لتحقيق نعت ما هو الأول والآخر والظاهر بالأسهاء وتفريق الذوات في الذوات لتحقيق نعت ما هو الأول والآخر والظاهر والباطن فأي شيء كان معه أولاً حتى يكون معه آخرًا، وأي شيء كان معه ظاهرًا حتى يكون معه باطنًا، فها ثبت من المخلوق فبإثباته، وما محا فبمشيئته وإرادته، وخذ حتى يكون مع وكان من قوله سبحانه وتعالى: ﴿يَمْحُواْ ٱللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أَمُّ ٱلْكِتَبِ وَالرَّعَدِ الْعَلَمُ الأول وعنه صدر كل علم وكتاب.

الباب الثاني والثلاثون في الإسلام

قال على: الإسلام يتحقق بالشكر لله فيشكرك الله، ولا إسلام بنفاق، فيشكرك الناس، وإن كان لا خير فيهم فإن صاحبه مذموم في الحال، ومعذب في المآل أو يتوب الله عليه قال الله تعالى: ﴿لِيَجْزِى ٱلله ٱلصَّندِقِينَ بِصِدْقِهِم وَيُعَذِّبَ ٱلمُنفِقِينَ بِصِدْقِهِم وَيُعَذِّبَ ٱلمُنفِقِينَ إِن شَآءَ أُو يَتُوبَ عَليّهِم الله [الأحزاب: ٢٤] وهذا الإسلام الذي هو في ظاهره نفاق هو أقبح من السخط لقضاء الله والجزع، فإن ذا السخط والجزع يثبت لك معصية الله ويرجو التوبة منها، وذو النفاق في الإسلام يدعي الإسلام ويشهد له به، وقل ما يتوب منه والله يعلم ذلك منه.

#### الباب الثالث والثلاثون في التوحيد

قال رحمه الله: التوحيد نور يعدمك لغيرك ويعدم غيرك لك.

وقال رحمه الله: التوحيد سر الله، والصدق سيف، ومدد السيف بسم الله وبرحمته ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وقال فيه: كان لي صاحب وكان كثيرًا ما يأتيني بالتوحيد فرأيت في النوم أقول له يا أبا عبد الله إن أردت التي لا لوم فيها فليكن الفرق في لسانك موجودًا والجمع في سرك مشهودًا. وقال ﷺ: أنوار الحق أربع: التوحيد، والمحبة، والإيمان، والرضا.

وقال الشياء نفسه؟ أين أنت من التوحيد الحق المجرد عن التعليق بالله وبالخلق، وكل اسم تستدعي به نعمة أو تستكفي به نقمة فهو حجاب عن الذات وعن التوحيد بالصفات، ومن أحاطت به صفة من صفاته ألجمته عن الاستعانة بالأسهاء التوحيد بالصفات، ولا تدع ما هو لك بها ليس لك، ولا تتمن ما فضل الله به غيرك ولتكن عبوديتك التسليم والقبول لما تؤتى، وحسن الظن بالله فيها تلقى والاشتغال بها هو أولى ﴿ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَ أَكَثَرُ ٱلنَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٤٠] وهذه المخاطبات لأهل المراتب والمقامات والدرجات والأحوال وأما أهل السعايات والفضائل والتكسب بالحركات والأقوال والأفعال، فهم عن ذلك معزولون، وإلى حدودهم يرجعون، ومن الأجور من الله لا يبخسون، هذا إن سلموا من بقبقة الكلام، وأخذ الرشاء على الصلاة والصيام، ومن التنعم بمطامح تلك الأبصار عند إطراق الرؤوس، والاشتغال بالأذكار، فإن جنايتهم بالإضافات، ورؤية الطاعات أكثر من جنايتهم بالمعاصي وكثرة المخالفات، وحسبهم ما يبدو لهم وعليهم من الطاعات، وإجابة الدعوات بالمسارعة إلى الخيرات.

وقال على انقى الشرك في التوحيد والمحبة في أوائل خطراته عزم الله له بالمدد العزيز في أواخر ما مر به، ثم لا يحجب عن الله ولا يدخل عليه الخلل في عزائمه، ومن أبطأ به الأمر في أنفس الخطرات، ووجد منه الميل إلى أشخاص الشهوات بطئ عنه المدد على مقدار أوقات الفترات، هذا بيان من الله لأهل التيقظ من الغفلات، قال تعالى: ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا فَأَلْهَمَهَا جُورَهَا وَتَقْوَنُهَا وَالشمس:٧-٨] فاتَّقِ الله في الشرك التوحيد، واجتمع ولا تتفرَّق عنه بنقص ولا مزيد، وإيَّاك والشرك في التوحيد في المحبة أيُّ شهوة كانت، ومن كان عبدًا لله خائفًا وجلاً مشفقًا من الله في نعمائه كان في أمن من الله فيما يرد عليه من عظيم بلائه دليله: ممن كان لله في الرخاء كان الله له في الشدة الله في الحديث.

 <sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند (١/ ٣٠٧)، والطبراني في الكبير (١١/ ١٢٣)، والحكيم الترمذي في النوادر
 (١/ ٢٤٢) بنحوه.



وقال الله على الظلم المحبة لغير الله، وباطنه الشرك في توحيد الله، وسره مقذوف به في البعد من الله وهو الحياة القائمة بذات روح العبد الشرك في توحيد الله، وهي مدد الصفات والحركات والأعمال، اللهم إني أعوذ بك من الشرك الذي لا توحيد معه، ولا إيمان يصحبه، ولا خير يتبعه، واغفر لي ما دون ذلك فإنك الضامن مع المشيئة له.

وقال ﷺ: يا أيها الناس اتجروا كي تربحوا، واحذروا أن تتجروا فتخسروا وتقبحوا، والتاجر من يعبد الله بحقائق التوحيد والإيهان، والرابح من ربح نفسه فخلصها من الشرك والكفر قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِينَ فَخلصها من الشرك والكفر قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنّ أُمِرْتُ أَنْ أُعْبُدَ اللّهَ مُخلِصًا لَهُ ٱلدِينَ اللّهِ يَوْمَ الْقِينَمَةِ أَلا ذَلِكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [الزمر: ١٥]. خَسِرُوا أَنفُسهُمْ وَأُهلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ أَلا ذَلِكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلمُبِينُ ﴾ [الزمر: ١٥]. أهلك آدم وحواء ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد وأزواجه صلى الله عليهم أجعين ﴿ ٱلنّي المُؤمِنِينَ فَي اللّه عَلِيهِم وَ وَهَنذَا ٱلنّي وَالّذِينَ عَامَنُوا أَوَاللّهُ وَلِي اللّه عليهم ﴿ وَاللّهُ وَلِنَا اللّهُ وَلَي اللّه وَلِينَ أَشَرَكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَمَلُكُ وَلَتَكُونَنُ مِنَ ٱلْخُنسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٢٥] أومن أشرك بعبادة ربه شيئًا أو لَي تَعْمَلُ عَمَلًا صَعْلِحًا وَلا يُعْتَرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِيمَ أَصَدًا قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ لَكِيمَ فَيْمَلُ عَمَلًا صَعْلِحًا وَلا يُعْتَرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِيمَةً أَصَدًا ﴾ [الكهف: ١١].

## الباب الرابع والثلاثون في العبودية

قال رحمه الله: العبودية جوهرة أظهر الله بها الربوبية.

وقال ﷺ: العبودية هي امتثال الأمر، واجتناب النهي، ورفض الشهوات والمشيئات على الشهود والعيان.

وقال ﷺ: إذا أكرم الله عبدًا في حركاته وسكناته نصب له العبودية لله وستر

عنه حظوظ نفسه، وجعل يتقلب في عبوديته والحظوظ عنه مستورة مع جري ما قدر له ولا يلتفت إليها كأنه مشغول، وإذا أهان الله عبدًا في حركاته وسكناته نصب له حظوظ نفسه، وستر عنه عبوديته فهو يتقلب في شهواته وعبودية الله عنه بمعزل، وإن كان يجري عليه شيء منها في الظاهر، وهذا باب في الإهانة والولاية، وأما الصديقية العظمى والولاية الكبرى فالحظوظ والحقوق عند ذوي البصيرة كلها سواء؛ لأنه بالله فيها يأخذ ويترك.

### الباب الخامس والثلاثون في مراتب الولاية والأولياء

قال ﷺ: مراتب الأولياء أربعة: مرتبة في القرب به، ومرتبة في الملك، ومرتبة في الحقوق، ومرتبة في الخصوص.

وقال على الولى مصان في أربعة مواطن: في الخواطر والوساوس في الصلاة، ووقت الدعاء واللجأ إلى الله، ووقت نزول الشدائد، وعند تفريجها فهذه المواطن لا يخطر بقلوبهم ولا يتعلق فيها بشيء سوى الله على وهي محروسة مصانة إلا من أربعة أصناف: من الآخرة وضدها، ومن ذكر الأولياء وأضدادهم، ومن ذكر الطاعة وأضدادها، ومن ذكر حقائق الإيان وأضدادها، فهي مصانة من جميع الخواطر كلها إلا من هذه الأربعة لما فيها من فوائد الاستعمال بالعبودية المحصنة من النهوض عند الضد، وكيف لا يكون لك ورسالات ربنا على لسان نبينا محشوة بذكر ذلك كله؟ الله وتوكل عليه، فإن الله يحب المتوكلين، وعليك بالتقوى في ثلاث منازل: تقوى العزائم، وتقوى الاقتضاء، وتقوى التحويل في الأحوال والأماكن. والتوكل رأس الأعمال والزهد أساسها، وتفسير التقوى في العزائم أن تعزم على جانب الخير أن الأعمال والزهد أساسها، وتفسير التقوى في العزائم أن تعزم على جانب الخير أن تفعله، وفي جانب الشر أن لا تفعله ثم تقضي من نفسك في وقت ثانٍ بتقوى تحدد أن تفعل كها عزمت، وأن تترك كها زعمت ثم تعترضك في الأحوال الظاهرة والباطنة أحوال كالعز والذل، والغنى والفقر، والصحة والمرض، والبؤس والنعماء وغير ذلك، ومنه أيضًا الكبر ذلك، وفي الباطن كالقبض والبسط، والخوف والرجاء، وغير ذلك، ومنه أيضًا الكبر ذلك، وفي الباطن كالقبض والبسط، والخوف والرجاء، وغير ذلك، ومنه أيضًا الكبر ذلك، وفيه أيضًا الكبر



والتواضع، وخوف الفقر والأمن، وسائر الأضداد فتعطي التقوى حقها في الأحوال وفي الأوصاف بالتحويل من بذل إلى بذل ومن موضع إلى موضع، وانظر إلى قوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهُ بَجْعَل أَلَهُ مَخْرَجًا وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق:٢-٣] خومَن يَتَّقِ ٱللَّهُ بَجْعَل أَلَهُ مِنْ أُمْرِهِ يُسْرًا ﴾ [الطلاق:٤] ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّقَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَ أَجْرًا ﴾ [الطلاق:٥] فانفذ بالفهم وأنزل كل تقوى منزلتها ترى العجائب وأسرار الله ﴿وَمَن يَتَوَكِّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ وَ الطلاق:٣]، ومن يزهد في الدنيا يجبه الله، ومن أحبه الله كفاه الله وكلاه الله وجعله في حرزه وفي مأمنه وفي وكالته وفي معاقله، ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَينِ ﴾ [الزخرف:٣٦] نفسًا أو نفسين أو رمانين أو ساعة أو ساعتين ﴿نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَئنًا فَهُو لَهُ وَرِينٌ وَإِنَّهُمْ لَيْعَدُونَ ﴾ [الزخرف:٣٦].

وقال الناس عليك وإعراضهم عنك، وبالفقد والوجد في الأحوال الظاهرة والباطنة، فإن خطر بالبال شيء تسكن إليه أو تفرح به أو تحزن عليه أو تهتم له أو من أجله فذلك عيب يسقطك من الولاية الكبرى والصديقية العظمى، وعساك أن تحظى بالولاية الصغرى في درجات الإيان ومزيد العمل ولن يعدم فيها الوساوس والخواطر؛ لأنك تعد في ساء الدنيا وقريب من الشيطان والهوى يسترقون ويلقون ويقولون، فإن أيدت بنجوم العلم وكواكب اليقين ودوام الحفظ فقد تمت ولايتك في هذا الباب وإلا كنت شاغرًا تارة لك وتارة عليك على حسب ذلك ولك أجر المجاهد في سبيل الله.

وقال الله عند الشدائد والرجوع إليه عند النوائب، ومن خرجت له البلاء والتوكل على الله عند الشدائد والرجوع إليه عند النوائب، ومن خرجت له هذه الأربعة من خزائن الأعمال على بساط المجاهدة ومتابعة السنة والاقتداء بالأئمة فقد صحت ولايته لله ولرسوله وللمؤمنين، ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ الله الله وَرَسُولَه وَ اللَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ الله المُ المُعَالِئُونَ ﴾ [المائدة: ٥٦].

ومن خرجت له من خزائن المنن على بساط المحبة فقد تمت ولاية الله له بقوله

تعالى: ﴿وَهُو يَتُولِّى ٱلصَّلِحِينَ﴾ [الأعراف:١٩٦] فرق بين الولايتين: فعبد يتولى الله، وعبد يتولى الله، وعبد يتولاه الله فهما ولايتان صغرى وكبرى، فولايتك لله خرجت من المجاهدة، وولايتك لرسوله خرجت من الاقتداء فافهم ذلك من قوله: ﴿ وَمَن يَتُولُ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواً...﴾ [المائدة:٥٦] الآية.

وقال ﷺ: يبلغ الولي مبلغًا يقال له: أصحبناك السلامة وأسقطنا عنك الآنية فاصنع ما شئت.

#### الباب السادس والثلاثون في الحجة

قال الله حاكيًا عن أستاذه: الزم الطهارة من الشرك كلما أحدثت تطهرت، ولا تشرك بالله شيئًا، ومن دنس حب الدنيا كلما ملت إلى شهوة أصلحت بالتوبة ما أفسدت بالهوى أو كدت وعليك بمحبة الله على التوقير والنزاهة وأدمن الشرب بكأسها مع السكر والصحو كلما أفقت أو تيقظت شربت حتى يكون سكرك وصحوك به، وحتى تغيب بجهاله عن المحبة وعن الشراب والشرب والكأس بها يبدو لك من نور جماله وقدس كمال جلاله، ولعلى أحدث من لا يعرف المحبة ولا الشراب ولا الكأس ولا الصحو ولا السكر، قال له القائل: أجل وكم من غريق في الشيء لا يغرق بغرقه فعرفني ونبهني عما أجهل، أو لما مَنَّ به عليّ وأنا عنه غافل قلت لك: نعم المحبة أخذة من الله قلب من أحب بها يكشف له من نور جماله وقدس كمال جلاله، وشراب المحبة مزج الأوصاف بالأوصاف، والأخلاق بالأخلاق، والأنوار بالأنوار، والأسماء بالأسماء، والنعوت بالنعوت، والأفعال بالأفعال، ويتسع فيه النظر لمن شاء الله ﷺ والشرب سقيا القلب والأوصال والعروق من هذا الشراب حتى يسكر ويكون الشرب بالتذويب بعد التدريب والتهذيب، فيسقى كل على قدره فمنهم من يسقى بغير واسطة والله سبحانه يتولى ذلك منه له، ومنهم من يسقى من جهة الوسائط كالملائكة والعلماء والأكابر من المقربين فمنهم من يسكر بشهود الكأس، ولم يذق بعد شيئًا فها ظنك بعد بالذوق وبعد بالشرب وبعد بالري وبعد بالسكر بالمشروب ثم الصحو بعد ذلك على مقادير شتى كما أن الشكر أيضًا كذلك،



والكأس معرفة الحق تعرف بها من ذلك بالشراب الطهور المحض الصافي لمن شاء من عباده المخصوصين من خلقه فتارة يشهد الشارب بذلك الكأس صورة، وتارة يشهدها معنوية، وتارة يشهدها علمية، فالصورة حظ الأبدان والأنفس، والمعنوية حظ القلوب والعقول، والعلمية حظ الأرواح والأسرار، فيا له من شراب ما أعذبه فطوبى لمن شرب منه ودام ولم يقطع عنه نسأل الله من فضله ﴿ذَالِكَ فَضَلُ ٱللّهِ يُوتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٤٥] وقد يجتمع جماعة من المحبين فيسقون من كأس واحدة، وقد يسقون من كؤوس كثيرة، وقد يسقى الواحد بكأس وبكؤوس، وقد تختلف الشرب من كأس واحدة، ولو شرب منه الجم الغفير من الأحبة.

وسئل ﷺ عن المحبة! فقال: المحبة أخذة من الله لقلب عبده عن كل شيء سواه فترى النفس مائلة بطاعته، والعقل متحصنًا بمعرفته، والروح مأخوذة في حضرته، والسر مغمور في مشاهدته، والعبد يستزيد فيزاد ويفاتح بها هو أعذب من لذيذ مناجاته فيكسى حلل التقريب على بساط القربة، ويمس أبكار الحقائق وثيبات العلوم فمن أجل ذلك قالوا: أولياء الله عرائس ولا يرى العرائس المجرمون، قال له القائل: قد علمت الحب، فما شراب الحب، وما كأس الحب، وما الذوق، وما الساقي، وما الشرب، وما الري، وما السكر، وما الصحو؟ قال له: أجل الشراب هو النور الساطع من جمال المحبوب، والكأس هو اللطف الموصل ذلك إلى أفواه القلوب، والساقى هو المتولى للمخصوصين الأكابر والصالحين من عباده وهو الله العالم بالمقادير ومصالح أحبابه، فمن كشف له ذلك الجمال وحظى بشيء منه نفسًا أو نفسين ثم أرخى عليه الحجاب فهو الذائق المشتاق، ومن دام له ذلك ساعة أو ساعتين فهو الشارب حقًّا، ومن توالى عليه الأمر ودام له الشرب حتى امتلأت عروقه ومفاصله من أنوار الله المخزونة فذلك هو الري، وربها غاب عن المحسوس والمعقول فلا يدري ما يقال ولا ما يقول فذلك هو السكر، وقد تدور عليهم الكؤوس وتختلف لديهم الحالات ويردون إلى الذكر والطاعات ولا يحجبون عن الصفات مع تزاحم المقدورات فذلك وقت صحوهم وإشباع نظرهم ومزيد علمهم، فهم بنجوم العلم وقمر التوحيد يهتدون في ليلهم وبشموس المعارف

## يستضيئون في نهارهم ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْفَلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

وقال ﷺ: من أحب الله وأحب لله فقد تمت ولايته، والمحب على الحقيقة من لا سلطان على قلبه لغير محبوبه ولا مشيئة له غير مشيئته فإذن من ثبتت ولايته من الله له لا يكره لقائه ويعلم ذلك من قوله تعالى: ﴿إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أُوِّلِيَآءُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنُّوا ٱلْتُوتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [الجمعة: ٦] فإذن الولي على الحقيقة لا يكره الموت إن عرض عليه، وقد أحب الله من لا محبوب له سواه، وأحب له من لا يحب شيئًا لهواه، وأحب لقاءه من ذاق أنس مولاه، ويتمحص لك الحب له في عشرة فاعتبرها: في الرسول ﷺ ، والصديق، والفاروق، والصحابة، والتابعين، والأولياء، والعلماء الهداة إلى الله تعالى، والشهداء، والصالحين، والمؤمنين، فإذا افترق الأمر بعد الإيهان إلى عشرة أشياء: إلى السنة، والبدعة، والهداية، والضلالة، والطاعة، والمعصية، والعدل، والجور، والخوف، والباطل، ميزت وأحببت وأبغضت فأحب له وأبغض له ولست تبالي بأيهما كنت، وقد يجتمع لك الوصفان في شخص واحد ويجب عليك القيام بحقهما جميعًا فإذا قد بان لك الحب في الله في العشرة الأولى فانظر هل ترى للهوى هناك أثرًا في كذلك؟ فاعتبر حب من حضر من إخوانك الصادقين والمشايخ الصالحين والعلماء المهتدين وسائر ما حضر ومن جاء ومن غاب عنك أو مات، فإن وجدت قلبك لا تعلق له بمن حضر كما لا متعلق له بمن غاب أو مات فقد خلص الحب من الهوى وثبت الحب لله، فإن وجدت شيئًا يتعلق به فيمن تحب أو فيها تحب فارجع إلى العلم وأتقن النظر في الأقسام الخمسة من الواجب والمندوب إليه والمكروه والمحظور والمباح.

وقال ﷺ: أوصاف المحب أن يكون دائم الفكر، كثير الذكر، قليل العبارة دائم الصمت، لا يخاف ولا يرجو ولا يسمع إذا نودي، ولا ينظر إذا نظر.

وقال اللحبة سر في القلب من المحبوب إذا ثبت قطعك عن كل مصحوب.

وقال ﷺ: حقيقة المحبة رؤية المحبوب على العيان، وكمالها فقدانك في كل وقت وأوان، وقال ﷺ: المحبة في الأفهام فمن أحب الله فهم عنه في كل شيء. وقال ﷺ: المحب على الحقيقة من لا سلطان على قلبه لغير محبوبه ولا مشيئة له مع مشيئته، وقال ﷺ: حرام عليك أن تتصل بالمحبوب وبقى لك في العالمين مصحوب، وقال ﷺ: إذا منعك مما تحب وردك إلى ما يحب فهي علامة محبته لك.

#### الباب السابع والثلاثون في المعرفة

قال ﷺ: المعرفة ما قطعتك عن غير الله ورددتك إلى الله.

وقال ﷺ: خصلتان يسهلان الطريق إلى الله: المعرفة، والمحبة، حبك للشيء يعمي ويصم.

وقال هذا اعرف الله ثم استرزقه من حيث شئت غير مكب على حرام، ولا راغب في حلال، وانصح لله في عبادته ولا تخنه في أمانته، واعبد الله باليقين تكن إمامًا من أثمة الدين، وارتفع عن علم الجهلة إلى علم الخاصة تكن من الوارثين، ولك أسوة في المرسلين ومتحقق في النبيين ومن نسب أو أضاف أو أحب أو أبغض أو تحبب أو تقرب أو خاف أو رجا أو سكن أو أمن لشيء أو بشيء غير الله أو تعدى حدًّا من حدود الله فهو ظالم، والظالم لا يكون إمامًا. قال الله تعالى: ﴿إِنّي جَاعِلُكَ حدًّا من حدود الله فهو ظالم، والظالم لا يكون إمامًا. قال الله تعالى: ﴿إِنّي جَاعِلُكَ عِلْمَ مِن كَانَ وَمِن ذُرِيرًى قَالَ لَا يَمَالًا عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ اللهُ البقرة: ١٢٤]، ومن صدق الله في نفسه فهو إمام قلّت روايته أو كثرت، ومن كان إمامًا فلا يضره أن يكون أمة واحده وإن قلت أتباعه.

وقال ﷺ: كيف تعرف بالمعارف من به عرفت المعارف، أم كيف تعرف بشيء من سبق وجوده وجود كل شيء؟.

وقال شه في قول بعضهم حقيقة المعرفة الغنى بالله عن جميع الأنام: فإن قيل لك: وكيف وأحوج الله نبيه إلى عدوه؟ فيقول: إذ ذاك انظر إلى غناك عن السهاوات والأرض مع الحاجة إليهها، وكل من يحتاج قطعة منهها فالذي رفع السهاوات أن تقع عليك، ومنع الأرض أن تبلعك هو الذي دفع ضر القطيعة عنك وأوصل النفع منها إليك، والله أحوجك إليه في كل شيء لتعبده في كل شيء لتعبده بكل شيء حتى

يغنيك به عن كل شيء وهو معنى قوله تعالى: ﴿وَٱعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ ٱلْيَقِينِ ﴾ [الحجر: ٩٩] وهو العيان فيغنيك عن البرهان وتمحق عنك الغفلة والنسيان:

﴿ هُنَالِكَ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَتْ وَرُدُّواْ إِلَى اللّهِ مَوْلَنَهُمُ الْحَقِّ وَضَلَّ عَهُم مَّا كَانُواْ يَفْتُرُونَ ﴾ [يونس: ٣٠] فقلت: فكيف أعبدك في كل شيء؟ فقيل: لتعطي التسليم حقه من غير حرج، والثناء حقه من غير عوج، والاستهداء حقه من غير كذب، وهو معنى قوله: ﴿ ثُمَّ لَا سَجَدُواْ فِي أَنفُسِمِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥] فالتسليم حق الأبدان، والثناء حق اللسان، والاستهداء حق الجنان ﴿ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ آلاً مُر كُلُّهُ مَا قَاعْبُدُهُ وَتَوَكُلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَنفِلٍ عَمَّا فَعَمُلُونَ ﴾ [هود: ١٢٣].

وقال ﷺ: حقيقة المعرفة استواء العارف بوصف معروفه من كل شيء سواه وهو محل الغنى بالله عن كل شيء دون مولاه.

وقال ﷺ: المعرفة، والمحبة والمواجيد، والحقيقة أذهبت عنك الأغراض والأعراض والأمراض، أي: مذام الأغراض ومناقص الأعراض وعلل الأمراض.

وقال ﷺ: كنت مريضًا بالقيروان فرأيت النبي ﷺ فقال: طهر ثيابك من الدنس تحظ بمدد الله تعالى في كل نفس، فقلت: وما ثيابي يا رسول الله؟ فقال: إن الله تعالى كساك حلة المعرفة، ثم حلة من المحبة، ثم حلة التوحيد، ثم حلة الإيهان، ثم حلة الإسلام فمن عرف الله صغر لديه كل شيء، ومن أحبَّ الله هان عليه كل شيء، ومن وحد الله لم يشرك به شيئًا، ومن آمن بالله أمن من كل شيء، ومن أسلم لله قل ما يعصيه في كل شيء، وإن عصاه اعتذر إليه، وإن اعتذر إليه قبل عذره، قال: ففهمت من ذلك قوله تعالى: ﴿وَيْتِابِكَ فَطَهَرْ﴾ [المدثر:٤].

وقال هذا كنت في مغارة فقلت إلهي متى أكون لك عبدًا شاكرًا فسمعت النداء من جوف المغارة: إذا لم ترى في الوجود منعهًا عليه غيرك فأنت إذًا شاكر، فقلت: فالنبي والعالم والملك أكبر مني نعمة، فقيل لي: إن النبي والعالم نعمة من الله عليك، فالنبي بلغك عن الله الشرائع، والملك به صلحت الدنيا واستقامت لك عبادتك والكل نعمة من الله عليك.



### الباب الثامن والثلاثون في السكينة

قال ﷺ: السكينة وجود الحق بلا سبب ورجوع إلى الحق بغير أرب اللهم إلا لاقتضاء العبودية فحينئذ يكون حظ النفس الخدمة، وحظ القلب المعرفة، وحظ العقل المكاشفة، وحظ الروح المحبة.

#### الباب التاسع والثلاثون في البصيرة

قال الله الناس وتعليم من الله لمن له البصيرة في دين الله يقول: إنها هما شيئان شيء قسمته لك، وشيء صرفته عنك، فمن اشتغل بهما أو بواحد منهما فقد قل فهمه وعظم جهله وذهل عقله واتسعت غفلته، وقل ما ينتبه لمن يوقظه فإن جاءك محبوب بالشرع أو بالطبع أو بهما أو جئته أنت فهو من القسم الأول، وكن بي ولي في ما قسمته لك أكن لك بالرحمة فيها صرفته عنك وفيها يساق من المكروه إليك فأشغلك بها هو أولى بك عها هو مصروف عنك، وأذيقك حلاوة الرضا بقضائي حتى يكون المكروه أحب إليك من كل محبوب بالطبع هو لك، وإن لم تكن بي ولا لي فيها قسمته لك وكلتك إلى نفسك فيها هو مصروف عنك وفيها يساق إليك من المكروه وإن الله ليعجب من عبد يجتهد في صرف ما هو مصروف عنه وفي دفع ما لا بد له عنه، فاعمل لله باليقين واثبت الأمر حيث أمرك وانته عن النهي حيث نهاك على البصيرة في اليقين، قال تعالى: ﴿وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَيْفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٥].

وقال الله المناه وأيت كأني مع رجلين مع أصحابي والشمس علينا وكأنها قد خسفت وإذا شخص بين يدي يقول: إذا خسفت شمسك فطهر أعضائك وجرد ثيابك وقم بين يدي ربك بالتعظيم والتسبيح والتحميد والركوع والسجود وحسن المناجاة للملك المعبود ثم لا تبرح حتى يغفر لك ويذهب الخسف عنك فترى ما غاب عنك بأشد ما تراه بعينك، ثم قال: أدبها وعلمها كها أدبت وعلمت.

وقال ﷺ: إنا لننظر ببصائر الإيهان والإيقان وأغنانا بذلك عن الدليل والبرهان ونستدل به على الخلق هل في الوجود شيء سوى الملك الحق فلا تراه، وإن كان ولا بد فتراهم كالهباء في الهوى إن فتشتهم لم تجد شيئًا والعيون في الاتصال ونعوت الأنوار كالنجوم مع الأقهار أي لا حكم لهم مع وجودهم ولكن يستفاد بهم الاهتداء في الظلم: ﴿وَبِالنَّجِمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [النحل:١٦] والأكابر من العيون كالشموس مع الأقهار وهم قليلون: ﴿قَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ:١٣] وهم كثيرون في معناهم فالشمس واحدة في العدد وهي واحدة في معناها والنجوم كثيرة في العدد وهم قليلون في معناهم، وهكذا تفهم أمثلة إشارة الأنبياء والرسل والصديقين والأولياء والشبيه من له شبيه ونظير بعيد في التحصيل بمن لا شبيه له ولا نظير ولكن يعطى الأفهام للسالكين فيسكن قلوبهم لما يسمعون.

وقال على عميت بصيرته عن المنافرة المقلب بأنوار الله وامتلأ السر بالنور الأعلى عميت بصيرته عن المناقص والمذام المقيدة لعباده المؤمنين لما أطلق عليهم من الثناء الأعلى الذي لا غاية له أبد الآبدين، وإذا حُجب العبد عن النور الأعلى وتقيد بالنور الأدنى تغير لتغيره، ويتكدر بعساكر سبله، وظلمة وقته فتحسبه إن وقف للقيام بأمره ونهيه ".

وقال على: رأيت آدم الطّبيخ وكأنه ينظر عن يمينه وينظر عن شهاله فهناك تبينت الضحك والبكاء ورأيت الجنة عن يمينه والنار عن شهاله، ورأيت الناس ينعمون في الجنة منه ورأيت الناس يعذبون في النار منه فقيل لي: تعرف حقيقة اليمين وحقيقة الشهال من أبيك آدم وبقى لك أن تطلع على يمين اليمين، وشهال الشهال، والفوق وفوق الفوق، والتحت وتحت التحت، وتطلع على البرزخ الأعلى، وعلى البرزخ الأدنى وكل البرازخ السائلة من ذلك البرزخ وهو الذي بين الحق والحلق.

وقال ﷺ: ذهب العمى وجاء البصر بمعنى فانظر إلى الله تعالى فهو لك هاد فإن تنظر فبه، وإن تسمع فمنه، وإن تنطق فبه، وإن يكن فعنده، وإن لم يكن فلا شيء غيره فالأبعاض قسط الخلق: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً

<sup>(</sup>١) والرواية التي في اتعطير الأنفاس»: اتغير لتغييره، وتكدَّر تعسًا كل ليلة وظلمة وقته، فحسبه إن وقَّر القبام بأمره ونهيه»، وليس في اللفاخر العلية» (ص١٢٤) بتحقيقنا.

أُخْرَىٰ﴾ [طه:٥٥] هذا مع الحركات والتكوين لا يخرج عنها شيء خرج منها فها ظنك بمن لا تمسه الأكوان ولا الظنون ولا الأوهام.

قال في البصيرة كالبصر أدنى شيء يقع فيه يعطل النظر وإن لم ينته الأمر به إلى العمى والخطرة عن الشر يسود النظر ويكدر الفكر والإرادة له تذهب بالخير رأسًا والعمل به يذهب بصاحبه عن سهم من الإسلام فيها هو فيه ويأتي بضده فإن استمر على الشر تفلت منه الإسلام سهم اسهم الإنادة انتهى إلى الوقيعة في الأئمة وموالاة الظلمة جنا في الجاه والمنزلة، وجنا في الدنيا على الآخرة فقد تفلت منه الإسلام كله ولا يغرنك ما يوسم به ظاهرًا فإنه لا روح له وروح الإسلام حب الله ورسوله وحب الآخرة وحب الصالحين من عباده.

وقال ﷺ: نظر الله لا يمتد منه إلى خلقه ولا يقف في نظره ولا يستعطف عن منظوره جل نظر ربنا عن القصور والنفوذ والتجاوز والحدود.

وقال ﷺ: أذكر على ألا تنافي الصفات ذكرها قبل وجودها ثم انظر هل ترى للعين أين أو ترى للكون كائن أو ترى للأمر شأن وكذلك يعد وجودها.

وقال ﷺ: عمى البصيرة في ثلاثة أشياء إرسال الجوارح في معاصي الله والتضييع لطاعة الله والطمع في خلق الله فمن ادعى البصيرة مع واحد من هذه فقلبه هدف لظنون النفس ووساوس الشيطان.

## الباب الأربعون في الأسرار

قال رحمه الله: الأسرار أربعة: سر قائم بذاته متصل بذات رسوله ومحيط بنبوة أنبيائه وهو الذي ترجم به بشهادته وتنزل به الأمر على ملائكته ونزل من سمائه إلى أولى العلم من خلقه وأمر به جميع مخلوقاته في السر الأول، والثاني والثالث هو ما يطلع عليه العبد من الغيوب، والرابع سر القلب وهو المعرفة.

وقال ﷺ: سر الأسرار مدد العلم والمعرفة وروح القربي والمحبة والاصطفاء والتخصيص والتولية.



## الباب الحادي والأربعون في التصوف

قال التصوف تدريب النفس على العبودية وردها إلى أحكام الربوبية. وقال الله الله الربعة أوصاف: التخلق بأخلاق الله سبحانه، والمجاورة

وقال هيد. للصوفي اربعه اوصاف. التحلق بالحارى الله للبحاد، والمجاورة الأوامر الله، وترك الانتصار للنفس حياءً من الله، وملازمة البساط بصدق الفناء مع الله.

وقال الصوفي من الخلق في طي سره كالهباء في الهواء غير موجودين ولا معدومين جسمًا هم في علم الله فالعوارض التي تمر على السر إنها هي للتحذير أو التأكيد ليعلم بذلك حقيقة التوحيد.

### الباب الثاني والأربعون في الحقائق

قال رحمه الله: الحقائق هي المعاني القائمة بالقلوب، وما اتضح لها وانكشف بالغيوب، وهي منح من الله وكرامات وبها وصلوا إلى البر الطاعات، ودليلها قوله ولله المرثة: «كيف أصبحت؟ قال: أصبحت مؤمنًا حقًّا» الحديث.

وقال على: الحقائق على ضربين: حقائق وجود الإنسان، وحقائق وجود الملك الديان، فحقائق وجود الإنسان ترجع إلى أربعة أشياء: حقائق عالم الغيب والشهادة، وعلم ما كان وما يكون، وحقائق وجود ترتيب الرسالات والنبوات والولايات، وعلم اليقين والشهادات والصلاح وسائر أنوار العبادات، وحقائق وجود الإنسان من البدن، والنفس، والهوى، والشهوة، والصبر، والقلب، والفؤاد، والعقل، والجنة، والعلم، والجهل، وأصله والمحبة وأصلها، واليقين والروح وأصلها، والسر وأصله، والنور وأصله، والبصيرة والتحير، ومادة النفس من الأمر الرباني وهو موجود على وله سلطان قوي من الروح الأكبر، والسر من السر الأعلى، والعقل من العقل الأصلي، والعلم من المعرفة الأصلية، والنور من النور الأعلى، والمحبة من الرحمة،

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي شيبة ٦/ ١٧٠ وعبد بن حميد ١/ ١٦٥.

والشهوة من السخط، والسخط والحمق من الهوى، والبصيرة من الحق والتحاير من الملائكة، فإن أعطي جانب الملائكة جانب الطبيعة والطبيعة أصلها من الشيطان، وحقائق وجود الملك المنان من الذات والصفات والأسهاء والنعوت والأخلاق والأنوار والأسرار.

وقال الله عن تحقق الوجود فني عن كل موجود، ومن كان بالوجود ثبت به كل موجود، وقال الله الله ولا معطي ولا كل موجود، وقال الله الله ولا تستقر في قلبك أنه لا ضار ولا نافع إلا الله ولا معطي ولا مانع إلا الله ثم لا تضطرب ولا تسكن ولا تنسب إلى الخلق شيئًا، ولو قرضت بالمقاريض ونشرت بالمناشير أكتبك صديقًا عزيزًا، فقلت: فكيف لي تثبيت عليه وما يعاقب عليه ؟ فقال لي: أثبت ما أثبت من الثواب والعقاب وأفعال العباد، ولا يضرك الإثبات بهم ومنهم.

وقال ﷺ: أثبت لي ما هو حق لي أثبت لك ما هو حق لك بها هو حق لي، ثم أخذك عها هو حق لك وأثبتك بها هو حق لي، وقل: يا موجود قبل كل موجود وهو الآن على ما هو عليه موجود، يا سميع، يا قريب يا مجيب، يا علي يا عظيم، يا حليم يا عليم، يا سميع يا بصير، يا مريد يا قدير، يا الله يا حي يا قيوم، يا رحمن يا رحيم، يا أول يا آخر، يا ظاهر يا باطن، يا متكبر يا غفور يا غفار، يا تواب يا رحيم، يا علي يا كريم، يا واسع يا عليم، يا ذا الفضل العظيم.

وقال ﴿ إِن أَردت رضاي فمن اسمي ومني إليّ لا من اسمي ولا من اسمك إليك، قال: وكيف ذلك؟ قال: سبقت أسهائي عطائي، وأسهائي من صفاتي، وصفاتي قائمة بذاتي ولا يتحقق ذاتي غير ذاتي، وللعبد أسهاء دنية وأسهاء علية، وأسهاؤه العلية قد وصف الله بها بقوله سبحانه: ﴿ ٱلتَّنِيبُونَ ٱلْعَبِدُونَ ﴾ [التوبة: ١١٢]، وبقوله سبحانه ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَيتِ ﴾ [الأحزاب: ٣٥] وأسهاؤه الدنية معروفة كالعاصي والمذنب والفاسق والظالم وغير ذلك فكها يمحق أسهاؤه الدنية بأسهائه العلية كذلك تمحق أسهاؤك بأسهائه وصفاتك بصفاته؛ لأن الحادث إذا قبل بالقديم فلا بقاء له، فإذا ناديته بأسهائه كقولك: يا غفور، يا تواب، يا وهاب، فاستدعيت بها العطاء لنفسك فقد تنزلت من أسهائه إلى نفسك، وكذلك إذا لاحظت أسهائك الدنية

من المعاصي والظلم والفسوق فسألت سترها ومغفرتها فأنت باق مع نفسك وإذا ناديته باسمه العلي ولاحظت صفاته العلية قائمة بذاته محقت أسهائك كلها وانعدم وجودك فصرت محوًا لا وجود لك البتة فذلك محل الفناء والبقاء بعد الفناء: ﴿مَن يَشَآءُ \* وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران:٧٣].

وقال الله الله عن الله متفكرًا بالفكرة الغيبية الذاهبة عن العلمية فأفادني الله حلمًا جليلاً سعيت في الغيوب سعيًا جميلاً، فقلت في نفسى: أليس هذا خير من الدخول في الحوائج للخلق مع الخلق والكون مع الله أتم من الكون في الحاجات للناس وإن كان مأذونًا فيها بالشرع؟ فبينها أنا كذلك إذ نمت فرأيت كأن السيل قد أحاط بي من كل جهة يحمل الغثاء عن يميني وعن شمالي فجعلت أخوض لأخرج منه فلم أر برًا أنفذ إليه من الجهات الأربع فاستسلمت نفسي ووقفت في السيل كالسارية أو النخلة الثابتة، فقلت في نفسي: هذا من فضل الله أن ثبت لهذا السيل لا يصيبني شيء من الغثاء، فخرج إلى شخص جميل الصورة فقال لي: إن من أجل التصوف التعرض في الحوائج للخلق واستقضاؤها من الملك الحق، فها قضاه الله شكرت، وما لم يقضه رضيت وليس قضاؤه الموجب للشكر بأتم من عدم قضائها الموجب للرضا، وقد علمني الله علمًا قائمًا بذات نفسي لا يفارقها بل هو اللازم لها كالبياض في الأبيض والسواد في الأسود، وهو علم لا إله إلا الله الواحد القهار رب السهاوات والأرض وما بينهما العزيز الغفار، وانظر الإلهية والفردانية والوحدانية والقهارية والربوبية والعز والمغفرة وكيف لف هذا كله في كلمة واحدة، وإن المغفرة لتنزل على العارف بالله كالسيل الحامل للغثاء ويثبت الله فيها وبها من يشاء ولا يصيبه شيء من الغثاء، فانتبهت من نومي وقد وعيت السر العظيم والحمد لله رب العالمين.

وقال الله الله إن رجالاً محق أوصافهم بأوصافه، أو فسخ عقائدهم بأنواره وأبطل عزائمهم بإرادته وأغناهم بالرحمة الذاتية عن رحمته واصطفاهم لمناجاته، وبث فيهم من أسراره ما يعجز عامة الأولياء عن سهاعه.

وقال ﷺ: أبى المحققون أن يشهدوا غير الله بها حققهم به من شهود القيومية وإحاطة الربوبية. وقال ﷺ: حق التوكل صرف القلب عن كل شيء سوى الله، وحقيقته نسيان كل شيء سواه، وسره وجود الحق دون كل شيء يلقاه، وسر سره ملك وتمليك لما يحبه ويرضاه.

وقال الله : حقيقة الزهد فراغ القلب مما سوى الرب.

وقال ﷺ: حقيقة الخشوع دنو القلب بين يدي الرب.

وقال راحة: حقيقة السجود إذعان القلب تحت أحكام الرب.

وقال ﷺ: حقيقة زوال الهوى من القلب حب لقاء الله في كل نفس من اختيار حالة يكون السر عليها، وقال: حقيقة الهجران نسيان المهجور.

وقال: حقيقة الهمة تعلق القلب بالشيء المهتم به، وكمالها اتصال القلب بالكلية بالانفصال عن كل شيء سواه.

وقال عله: حقيقة القرب منك الغيبة بالقرب عن القرب لعظم القرب.

وقال على: إرجاعك السر إلى القرب منك كامتداده إلى حد البعد عنك، وإنها هما وصفان: وصف الفناء، ووصف البقاء، وإن كنت بالفناء فلا قرب ولا بعد كها لا وصل ولا فصل، وإن كنت بالبقاء فقد علمت ما قال: «فبي يسمع وبي يبصر» ".... الحديث.

وقال الله : حقيقة المريد، فقدان المزيد لعظم المزيد.

وقال الأحوال والمقامات شيء ولا عندي من الأحوال والمقامات شيء فغمست في بيت مسك فكنت فيه غريقًا فلدوام غرقي لم أجد له تلك الرائحة، فقيل لي: علامة المزيد فقد المزيد لعظم المزيد.

وقال ١١٥ حقيقة الاستقامة وجود الإقامة على بساط المشاهدة.

وقال ﷺ: قرأت ليلة من الليالي في وردي قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ
وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلجُلُولِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن:٢٦-٢٧] فأخذني حال فرأيت أبا
بكر الصديق ﷺ فقال لي: صل من يبقى واهجر من يفنى، تجل عن الفناء، وتكرم
بالبقاء، وقال: رأيت كأني مع النبيين والصديقين فأردت الكون معهم ثم قلت:
اللهم اسلك بي سبيلهم مع العافية مما ابتليتهم فإنهم أقوى ونحن أضعف منهم،
فقيل لي: قل: وما قدرت من شيء فأيدنا كما أيدتهم.

<sup>(</sup>١) رواه الحكيم الترمذي في النوادر (٢/ ٢٣٦).

#### الباب الثالث والأربعون في السَّماع

قال على: رأيت في النوم كأني أخاصم ثلاثة رجال في السياع فرأيت أستاذي رحمه الله وهو يقول: ما لكم وله إن جلس مع الناس كان ذاكرًا مذكرًا، وإن خلاكان مناجيًا مفكرًا، ظاهره بالتحقيق والشرع مشهور، وباطنه بالتوحيد مستور، يصدق فيه قوله تعالى: ﴿لِيُنفِق ذُو سَعَةٍ مِن سَعَتِهِ ﴾ [الطلاق:٧] ويصدق فيه قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْفُ مَا وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَلَا يُنفِق مِمَّا ءَاتَنهُ ٱلله ﴾ [الطلاق:٧]، ثم قال: ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلمُ أَن السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولاً ﴾ [الإسراء:٣٦].

وقال ﷺ: سألت أستاذي عن السماع فأجابني بقوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ أَلْفَوْاْ ءَابَاءَهُمْ ضَآلِينَ فَهُمْ عَلَى ءَاثَيرِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴾ [الصافات: ٦٩-٧٠].

وقال الله النوم كأني بين يدي كتابين: كتاب الفقيه ابن عبد السلام، وأوراق فيها شعر من جزء، وإذا بأستاذي الله واقف فتناول كتاب الفقيه بيمينه والأوراق بشهاله فقال له كالمنتهر: أتعدلون عن العلوم الذكية وأشار بيده اليمنى إلى كتاب الفقيه إلى أشعار ذوي الأهواء الرديئة، وأشار بيده إلى أوراق الشعر ثم رماه في الأرض.

وقال لي هه: من أكثر من هذه فهو عبد موثوق لهواه وأسير شهوته تستفزون بها قلوب الغفلة والنسوان، ولا إرادة لهم في عمل الخير واكتساب العرفان يتمايلون عند سهاعها تمايل اليهود ولم يحظ أحد منهم بها حظي به أهل الشهود لئن لم ينته الظالم ليقلبن الله أرضه سهاءً وسهاءه أرضًا.

قال على: فأخذني حال بتوحيد وبكاء وأنا أقول: ألا إن النفس أرضية والروح ساوية، وقال: بلى إذا كانت الروح بأمطار العلوم جارية والنفس بالأعمال الصالحات ثابتة فقد ثبت الخير كله، وإذا كانت النفس غالبة والروح مغلوبة فقد حصل القحط والجدب وانقلب الأمر وجاء الشر كله، فعليك بكتاب الله الهادي وبكلام رسوله الشافي فلن يزال الخير ما أتمر بها، وقد أصاب الشر من عدل عنها، وأهل الحق إذا سمعوا اللغو أعرضوا عنه، وإذا سمعوا الحق أقبلوا عليه: ﴿وَمَن يَقْتَرُفْ حَسَنَةٌ نَزْدَلَهُ، فِيهَا حُسْنًا﴾ [الشورى: ٢٣].

## الباب الرابع والأربعون في الصحبة

وقال ﷺ: من لم يذق الأنس مع الله إذا أعرض عنه من ينفع أو من يؤذي بأشد من ذوقه إذا أقبلوا عليه فليس معه الأُنس بالله لا قليل ولا كثير.

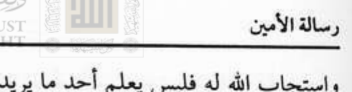
وقال الصحبة مع الله برفض الشهوات والمشيئات ولن يصل العبد إلى الله تعالى و تبقى معه شهوة من شهواته و لا مشيئة من مشيئاته.

## الباب الخامس والأربعون في العاقل

العاقل من عقل عن الله ما أراد به ومنه شرعًا، والذي يريد الله تعالى بالعبد أربعة أشياء: إما نعمة، أو بلية، أو طاعة، أو معصية، فإذا كنت بالنعمة فالله تعالى يقتضي منك الشكر شرعًا، وإذا أراد الله بك بلية فالله تعالى يقتضي منك الصبر شرعًا، وإذا أراد الله منك الطاعة، فالله تعالى يقتضي منك شهود المنة ورؤية التوفيق منه شرعًا، وإذا أراد الله منك معصية فالله تعالى يقتضي منك التوبة والإنابة شرعًا، فمن عقل هذه الأربعة عن الله وكان فيها بها أحبه الله منه شرعًا فهو عبد على الحقيقة بدليل قوله ﷺ: "من أعطي فشكر وابتلي فصبر وظلم فاستغفر وظلم فغفر، ثم سكت قالوا: ماذا له يا رسول الله؟ قال: أولئك لهم الأمن وهو مهتدون"".

وقال ﷺ: العاقل من عقل عن الله آياته وشغله بالذكر والفكر في الآية، وفتح له السبيل باللجوء والافتقار إليه والدعاء والسؤال منه بالاعتصام به فاستجاب لله

<sup>(</sup>١) رواه الحكيم الترمذي في النوادر (٤/ ٢٠٩)، وذكره المنذري في الترغيب والترهيب ١٠/ ٢٨٤.



واستجاب الله له فليس يعلم أحد ما يريد الله أن يعطيه: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَـُوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَنفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ﴾ [البقرة:١٦٤].

> وقال ١٥٥ العاقل عن الله من عرف إساءة نفسه في إحسان الله إليه: ﴿ فَٱذْكُرُواْ ءَالْآءَ ٱللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٩].

# الباب السادس والأربعون في التّدبير

قال شه: من انقطع عن تدبيره إلى تدبير الله، وعن اختياره إلى اختيار الله، وعن نظره إلى نظر الله، وعن علم مصالحه إلى علم الله بملازمة التسليم والرضا والتفويض والتوكل على الله فقد آتاه الله حسن اللب وعليه يترتب الذكر والفكر وما وراء ذلك من الخصائص.

وقال هذه لبعض أصحابه: رأيتك تكابد نفسك وتجاذب أمرك في مجاهدة نفسك فقلت لك: يا لُكع بن لكع أعني بذلك نفسي في الأبوة، ونفسك في البنوة عقك في التدبير حتى في اللقمة تأكلها، وفي الشربة تشربها، وفي الكلمة تقولها وتتركها، أين أنت من المدبر العليم السميع البصير الحكيم الخبير جل جلاله وتقدست أسهاؤه أن يشاركه غيره إذا أردت أمرًا تفعله أو أمرًا تتركه، فاهرب إلى الله من ذلك هروبك من النار ولا تثبتن في شيء، واخرج إلى الله وعود نفسك ذلك فإن ربك يخلق ما يشاء ويختار ولن يثبت هناك إلا صديق أو ولي، فالصديق من له الحكم، والولي من لا حكم له، فالصديق يحكم بحكم الله، والولي يفنى عن كل شيء بالله، والعلماء يدبرون ويختارون ويجاهدون وينظرون ويقيسون فهم مع عقولهم وأوصافهم دائمون، والشهداء يكابدون ويجاهدون ويقاتلون فيقتلون ويقتلون ويعيون ويموتون، وقد ثبت لهم الرد معنى وإن لم يثبت لهم حسًا ولا جسمًا، وأما الصالحون فأجسادهم مقدسة في أسرارهم الكرارة والمنازعة ولا يصلح شرح أحوالهم إلا لصديق في ابتداء أمره، أو لولي في نهايته، وحسبك ما ظهر من صلاحه أحوالم إلا لصديق في ابتداء أمره، أو لولي في نهايته، وحسبك ما ظهر من صلاحه أو اكنف به عن الشرح ما بطن من حاله، وإذا أردت أمرًا تفعله أو أمرًا تتركه فاهرب إلى الله كها قلت لك، واخرج بالله وعود نفسك ذلك، وقل: يا أول يا آخر، يا ظاهر يا



باطن أسألك بحق أسمائي بأسمائك، وصفاتي بصفاتك وتدبيري بتدبيرك، واختياري باختيارك وكن لي بها كنت به لأوليائك وأدخلني في الأمور مدخل صدق وأخرجني مخرج صدق، واجعل لي من لدنك سلطانًا نصيرًا، واحذر من سوء الظن بالله، وتوكل على الله إن الله يحب المتوكلين.

وقال الشاذي المتاذي المتاذي المائة منها لك وواحدة لهذا المسكين: لا تختر من أمرك لي: احفظ عني أربعة فصول ثلاثة منها لك وواحدة لهذا المسكين: لا تختر من أمرك شيئًا واختر أن لا تختار وفر من ذلك المختار، ومن فرارك ومن كل شيء إلى الله: ﴿وَرَبُكُ سَخَلُقُ مَا يَشَآءُ وَمَخْتَارُ مَا كَابَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ ﴾ [القصص: ٦٨] وكل ختارات الشرع وترتيباته فهي ختار الله ليس لك منه شيء، ولا بد لك منه، واسمع وأطع، وهذا موضع الفقه الرباني والعلم الإلهامي وهو أرض لتنزل علم الحقيقة المأخوذ عن الله لمن استوى فافهم فقرأ: ﴿وَادَّعُ إِلَىٰ رَبِكَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدًى مُسْتَقِيمٍ وَالتوكل على الله فإن الزهد أصل في الأعمال، والتوكل رأس في الأحوال، واعتصم والتوكل على الله في الأقوال والأفعال والأخلاق والأحوال: ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللهِ وَالاعتراض على الله في شيء، واعبد الله على القرب الأعظم تحظ بالمحبة الاصطفائية والاعتراض على الله في شيء، واعبد الله على القرب الأعظم تحظ بالمحبة الاصطفائية والتوكية والتخصيص من الله ﴿وَاللهُ وَلُنَّ ٱلْمُتَقِمِ ﴾ [الحائية: ١٩].

ثم قال المنه والذي قطع نفس هذا المسكين عن الوصلة بطاعته، وحجب قلبه عن تحقيق معرفته وشغل عقله عن شواهد توحيده أمران: دخوله في عمل دنياه بتدبيره، وفي عمل أخراه على الريب في مواهب محبوبه عاقبه الله بالحجاب، وترادف الارتياب، ونسيان الحسنات، وغرق في بحر التدبير والتقدير، ودلى فيه بولع التكدير وأفكا يتوبوب إلى الله في أوائل التدبير والتقدير تحظ منه بمدد التسيير، ويحال بينكم وبين التعسير، وكل ورع لا يثمر لك العلم والنور فلا تعد له أجرًا، وكل سيئة يعقبها الخوف والهرب إلى الله فلا تعدها وزرًا ثم أشار وقال: وخذ رزقك من حيث أنزلك الله باستعمال العلم ومتابعة السنة، ولا ترق قبل أن يلقى بك فتذل بك قدمك.

وقال ﴿ الكثرة ثم أمسكت وخشيت من سوء الأدب فلجأت إلى ربي فرأيت في الدنيا على الكثرة ثم أمسكت وخشيت من سوء الأدب فلجأت إلى ربي فرأيت في النوم كأن سليمان الشخ على سرير جالس عليه وحوله عسكر ورفع لي عن قدوره وجفانه فرأيت أمرًا كها وصفه الله بقوله: ﴿ وَجِفَانٍ كَا لَجُوَابٍ وَقُدُورٍ رَّاسِيَنتٍ ﴾ [سبأ:١٣] فنوديت لا تختر مع الله شيئًا، وإن اخترت فاختر العبودية لله إقتداءً برسول الله الله عيث قال: عبدًا ورسولاً، وإن كان ولا بد فاختر أن لا تختار، وفر من ذلك المختار إلى اختيار الله، فانتبهت من نومي ثم رأيت بعدها قائلاً يقول لي: إن أحسن اختيار لك أن تقول: اللهم وسع علي الرزق من دنياي ولا تحجبني بها عن أخراي، واجعل مقامي عندك دائهًا بين يديك، وناظرًا منك إليك، وأرني وجهك ووارني عن كل شيء دونك، وارفع البين بيني وبينك، يا من هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم.

وقال ﷺ: أشقى الناس من يعترض على مولاه، وأركن في تدبير دنياه، ونسي المبدأ والمنتهى والعمل لأخراه.

## الباب السابع والأربعون في جهاد النفس

قال ﷺ: مراكز النفس أربع مركز للشهوة في الطاعات ومركز في الميل إلى المباحات ومركز في الميل إلى المباحات ومركز في العجز عن أداء المفروضات: ﴿فَٱقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَأَقْتُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾ [التوبة:٥].

وقال ﷺ: إذا أردت جهاد النفس فاحكم عليها بالعلم في كل حركه، واضربها بالخوف عند كل خطرة، وأشخصها في قبضة الله أينها كنت، واشك عجزك إلى الله كلما غفلت، فهي التي لم تقدروا عليها قد أحاط الله بها فإن سخرت لك في قبضة ما فجدير بك أن تذكروا نعمة ربكم وتقول: ﴿ سُبّحَننَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَنذَا وَمَا كُنًا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ [الزخرف: ١٣].

وقال ﷺ: رأس النفس إرادتها، ويداها علمها وعدلها، وحلاها تدبيرها واختيارها.

وقال ﷺ: موت النفس بالعلم والمعرفة والاقتداء بالكتاب والسنة.

وقال الله عن أعظم القربات عند الله مفارقة النفس بقطع إرادتها وطلب الخلاص منها بترك ما تهوى لما يرجى من جناتها، وإن من أشقى الناس من يجب أن يعامله الناس بكل ما يريد وهو لا يجد من نفسه بعض ما يريد، فطالب نفسك بإكرامك لهم ولا تطالبهم بإكرامهم لك ﴿لا تُكَلَّفُ إِلّا نَفْسَكَ النساء: ٨٤].

وقال الله الله الله الله الله الله وأشق في العمل بالطاعة والذكر والتلاوة من ضبط النفس وحضور القلب وفهم المعاني وإعطاء الحروف حقها مع إرادة وجه الله الله وهو موضع الإخلاص والعزيمة على العمل بها به يرجى، وهو موضع الصدق ونهوض السر عن الدنيا وعن كل شيء سوى الله، وهو موضع النية.

وقال على يقع عليها البيع لشرفها، ونفس لم يقع عليها البيع لحبيها البيع لحريتها، ونفس وقع عليها البيع لشرفها، ونفس لم يقع عليها البيع لحبثها، فالتي لم يقع عليها البيع لحريتها أنفس الأنبياء، والتي وقع عليها البيع لشرفها أنفس المؤمنين، والتي لم يقع عليها البيع لخبثها أنفس الكفار. قال: وقلت لأستاذي رحمه الله: فإن أبا بكر وعمر رضي الله عنها قد تقدم منها الشرك، قال: هما على الحرية وإنها هما كمن أسراء، وهم أحرار.

وقال على: رأيت رجلاً من أصحابي يحرضني أن أكتب كتابًا إلى القاهرة في أمر يوجب البراءة للنفس، فرأيت صورة جميلة دخلت علينا لا أشك من قبل الحق فقال: من قدس برحمة الرحمانية في إطار الأزلية لا يتغير بالأحوال ولا ينحصر بالأقوال ولا يتزيد بالأفعال، والنفس مع الروح كالأصل مع الظل والظل يميل والأصل لا يميل، والروح سر والسر برقة وهو شعاع الحقيقة الصغرى، والسر نور من نور السر الأعلى، وكل هذا مخلوق بقدرة الله موقوف، لا يستفزك غير هذا فتشقى في جهنم من باب البعد تلقى، والعقل الأصلي ميدان التجلي، فإن أردت ذلك فعليك بالتخلي، واقتد بمن هو مصلي الصلاة صلة بين العبد وربه، وانظر أي عبد هذا فمن لم تكن صلاته له مواصلة كانت له مفاصلة.

وقال ﷺ: قد يئست من منفعة نفسي لنفسي فكيف لا أيأس من منفعة غيري لنفسي، ورجوت الله لغيري فكيف لا أرجوه لنفسي.

وقال ﷺ: يا عبد الله انتزع من مجاذبة النفس وإرادة الشيطان وطاعة الهوى وحركة الزمني تكن صالحًا، واتق الله في الخطرة والهمة والفكرة وحركة السر تكن



صديقًا، وإن تكرر عليك شيء من ذلك فاهجر الأسباب والأوطان والأخدان ومواقع الفتن تكن مهاجرًا، وإن واقعت شيئًا من ذلك فتب إلى الله واستغفره والجأ إليه واستغث به تكن مؤمنًا، واتخذ الطهارة والصوم والصلاة والصبر والذكر وتلاوة القرآن والتبري من الحول والقوة سلاحًا تكن سالمًا، وإن غلبت فاتخذ الإيهان حصنًا وإن دخل عليك فسلم الأمر لله وعليك بالتوحيد والإيهان والمعرفة والمحبة لله وغرق الدنيا في بحر التوحيد قبل أن تغرقك.

وقال هذا رأيت كأني بين يدي العرش فقلت: يا رب يا رب، فقال: لبيك لبيك عبدي، فقلت: يا رب، فاهتز اللوح والقلم، فقلت: يا رب فاهتز اللوح والقلم، فقلت: أسألك العصمة فأعوذ بك من دواعي النفس والهوى والشهوة والشيطان والدنيا فإنهن يسقطن من أعلى عليين إلى أسفل سافلين في أسرع من لمح البصر، وأنت أعلم بذلك ولا حول ولا قوة إلا بك.

وقال هذا رأيتني في الملكوت الأعلى تحت العرش في أرض فيها خلق كثير فأرسل كلب على صيد هناك فأخذ الصيد، وتقدم رجل فأخذ الصيد من الكلب فقال أجمع علماء الأمة: على إباحة هذا الصيد وأنه حلال، وإنها ذلك يستحب إمساكه على سيده، ثم نمت فرأيت كأنا اجتمعنا في موضع آخر ورأيت كأني خصصت بالدخول على الملك الحق وكأني بين يديه بلا مكان فقلت: يا رب هذا الرجل لا يأتيني بشيء رآه إلا وأجد فيه تعقيدًا، فإذا على هذا الباب عبد يطلب الفقه عن الله بالفطنة فيتعرف إليه بالكياسة ولم يعلم أن ذلك طرف من الرياسة، وآخر ما يخرج من رؤوس الصديقين حب الرياسة، ورياسة الصديقين من أربعة أوجه: من العلم، والعمل، والفقر، والتبري من الحول والقوة، علموا أن العلم أفضل الدرجات وأن الجهل أقبح الصفات فعلموا وعملوا بها تعلمون، بل علموا أن ذلك لا يتم أيضًا إلا بالفقر إلى الله تعالى في كل شيء فعلموا وعملوا ولو فقهوا لعملوا لما يعلم الله منهم، بالفقر إلى الله تعلى في كل شيء فعلموا وعملوا طريق العمل الصالح، ثم نمت فالكلب أفقه منهم لأنه نهض لمراد سيده لا لمراد نفسه، فأجمعت الأمة على أن صيده حلال، فأخطؤا بذلك طريق القصد إلى الله وأصابوا طريق العمل الصالح، ثم نمت فقلت: ما طريق القصد إلى الله؟ فنادى عليّ: انظر وجودك أكنت لنفسك بشيء قبل وجودك؟ بل كان الله لك بفضله، انظر إلى وجودك في بطن أمك أكنت إلى وجودك وجودك أكنت لنفسك بشيء قبل



بشيء؟ بل الله كان لك بفضله، فكم عرفت فضل الله عليك في حركة من حركاتك وأنت تعلم أنها من فضل الله عليك، فإذا اعترضك شيء من عملك وكسبك فغرقها في فضل الله عليك قبل أن تغرقك.

وقال ﷺ: سألت أستاذي -رحمه الله - عن قول النبي ﷺ: «المؤمن لا يذل نفسهه\*\* فقال لى: لهواه.

وقال لي ﷺ: يوصف بالبخل والذم من متع لأجل شيء من هذه الأوصاف خوف الفقر، وسوء الظن، والاحتقار لخدمة المؤمنين، وإيثار النفس والهوى.

وقال الله الرحم الناس بالناس عبد يرحم من لا يرحم نفسه.

وقال على: هل تدري ما علاج من انقطع عن المعاملات ولم يتحقق بحقائق المشاهدات؟ علاجه أربع: طرح النفس على الله طرحًا لا تصحبه الحول والقوة، والتسليم لأمر الله تسليمًا لا يصحبه الاختيار مع الله، هذان علاجان باطنان وفي الظاهر: ذم الجوارح عن المخالفات، والقيام بحقوق الواجبات، ثم تقعد على بساط الذكر بالانقطاع إلى الله عن كل شيء سواه لقوله تعالى: ﴿وَٱذْكُرِ ٱسْمَ رَبِكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا﴾ [المزمل: ٨].

وقال ﷺ: من طلب الحمد من الناس بترك الأخذ من الناس، إنها يعز نفسه من الناس وليس من الله في شيء من علمه.

## الباب الثامن والأربعون في الدُّنب

قال في : من أراد أن لا يضره ذنب فليقل: أعوذ بك من عذابك يوم شعث عبادك، وأعوذ بك من عاجل العذاب، ومن سوء الحساب، وإنك لرءوف رحيم، رب إني ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا فاغفر لي وتب علي ﴿ لاّ إِلَنهَ إِلاّ أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلْمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧].

<sup>(</sup>١) ذكره سيدي زروق في اقواعد التصوف؛ القاعدة (٩١).



وقال ﷺ: تفكرت في ذنوبي فنادى عليّ: نسيت عهدي وغفلت ودي وذكرت ما تقربت به إلىّ ونسيت ما توددت به إليك، أين كنت من ذكري وعلمي ومشيئتي قبل الفعل ثم أبرزتك بقدرتي وتخصيص إرادتي على علمي؟

وقال ﷺ: إن أردت أن لا يصدأ لك قلب ولا يلحقه هم ولا كرب ولا يبقى عليك ذنب فأكثر من قول سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم لا إله إلا الله اللهم ثبت علمها في قلبي، واغفر لي ذنبي، واغفر للمؤمنين والمؤمنات ﴿قُلِ ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَىٰ [النمل:٥٩].

#### الباب التاسع والأربعون في الدنيا

قال شه في قول بعضهم: أف لأشغال الدنيا إذا أقبلت، وأف لحسراتها إذا أدبرت، والعاقل لا يركن إلى شيء إذا أقبل كان شغلاً، وإذا أدبر كان حسرة، قال له القائل: قد طلبوا و أخذوا قال: من أخذ من الدنيا شيئًا حلالاً بشرط الأدب سلم قلبه من التكدير ومن نار الحجب.

والأدب نوعان: أدب السنة، وأدب المعرفة، فأدب السنة الأخذ بالعلم على سبيل القصد وحسن النية، وأدب المعرفة مصحوب بالإذن والأمر والقول والإشارة الثابتة من الله، فالإشارة: تفهيم من الله لعبده عن نور جماله وجلاله.

وقال الآخرة كريمة كريم ما فيها، وإن الآخرة كريمة كريم ما فيها وأنت الذي حقرت الحقير وكرمت الكريم فأنى يكون كريم من طلب غيرك؟ أم كيف يكون زاهدًا من أختار الدنيا معك؟ فحققني بحقائق الزهد وعدم طلب الغير وبمعرفتك حتى لا أحتاج إلى طلبك، إلهي كيف يفوتك من هرب منك؟ فاطلبني برحمتك ولا تطلبني بنقمتك يا رحيم يا منتقم إنك على كل شيء قدير.

وقال ﷺ: لا كبيرة عندنا أكبر من اثنتين حب الدنيا بالإيثار والمقام على الجهل بالرضا لأن حب الدنيا رأس كل خطيئة، والمقام على الجهل أصل كل معصية.

وقال ﷺ: لأن يغنيك الله عن الدنيا خير لك من أن يغنيك بها فوالله ما استغنى



بها أحد قط، وكيف يستغني بها بعد قوله تعالى: ﴿قُلْ مَتَنعُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلٌ﴾ [النساء:٧٧].

وقال الله الله الله الله وأنا بالمغرب في مغارة فقال لي: قيل لي إن عندك الكيمياء فعلمني، فقلت له: أعلمها لك ولا أغادرك منها حرفًا إن كنت قابلاً وما أراك قابلاً، فقال لي: إني والله أقبل، فقلت له: أسقط الخلق من قلبك، واقطع الطمع من ربك أن يعطيك غير ما سبق لك، فقال لي: ما أطبق هذا، فقلت له: ألم أقل لك إنك لا تقبل؟ فانصرف.

وقال على: برهان المغفرة والرحمة والتوبة ودوام الكرامة في الدنيا والآخرة ثلاثة: سقوط الدنيا عن قلبك مع عدم الإصرار بلا تكلف من نفسك، وارتباط السر مع دوام الأنفاس بربك وبرهان الارتباط في التبري، والخروج عن الحول والقوة.

وقال على المومنين عدوًا، وارتحل بقلبك عن الدنيا، وعد نفسك في الموتى، واشهد شه ولا من المؤمنين عدوًا، وارتحل بقلبك عن الدنيا، وعد نفسك في الموتى، واشهد شه بالوحدانية وللرسول بالرسالة وحسبك عملاً، وقل آمنت بالله وملائكته وكتبه ورسله وبالقدر كله وبالكلمات المتفرقة عن كلمته ﴿لاَ نُفْرَقُ بَرِّنَ أَحَلِ مِن رُسُلمِ وَ ورسله وبالقدر كله وبالكلمات المتفرقة عن كلمته ﴿لاَ نُفْرَقُ بَرِّنَ وَإِلَيْكَ آلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] ونقول كها قالوا: ﴿سَمِعْنَا وَأَطَعْنا عُفْرانك رَبِّنَا وَإِلَيْك آلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، ومن كان بهذه الأربعة ضمن الله له أربعة في الدنيا وأربعة في الآخرة المخفرة العمل، والرزق كالمطر، والوقاية من الشر، هذه في الدنيا، وفي الآخرة المغفرة العظمى، والقربة الزلفى، ودخول جنة المأوى، واللحوق بالدرجة العليا، وأربعة في الدين: الدخول على الله، والمجالسة معه، والسلام من الله، ورضوان من الله أكبر، فإذا أردت الصدق في القول فأعن على نفسك بقراءة: ﴿قُلْ أَعُوذُ يُرَبُ ٱلْفَلَقِ ﴾ [القدر: ١]، وإن أردت الرزق فأعن على نفسك بقراءة: ﴿قُلْ أَعُوذُ يُرَبُ ٱلفَلَقِ ؛ [الفلق: ١]، وإن أردت السلامة من الشرف فأعن على نفسك بقراءة: ﴿قُلْ أَعُوذُ يُرَبُ ٱلفَلَقِ ؛ [اللفلة: ١]، وإن أردت السلامة من الشرفاع ناعن على نفسك بقراءة: ﴿قُلْ أَعُوذُ يُرَبُ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ١]، وإن أردت السلامة من الشرفاع ناعى نفسك بقراءة: ﴿قُلْ أَعُوذُ يُرَبُ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ١].

وقال ﷺ: رأيت في النوم طائفة من الغزلان يصطادها الناس لم أر أقبح منهم، فتمكن الصبيان وجعلوا يلعبون بها فاستيقظت وتعجبت منها، ثم نمت فرأيت رجلاً جميل الصورة يقول لي: أجرى الحيوان وامنعها الغزلان، ولقد رأيتها تصاد



فيلعب بها الصبيان فكذلك أسبق الرجال جريًا أهل العلم والعرفان، ولقد رأيت الناس والدنيا تأخذ بعقولهم فيلعب بهم الشيطان، فاحذر الناس والدنيا والتزم الصدق والتقوى واهجر مواطن الشرتحظ بالدرجات العلا.

وقال ﷺ: رأيت رسول الله ﷺ يقول لي: أربع ليس معهن من الفقه لا قليل ولا كثير: حب الدنيا، ونسيان الآخرة، وخوف الفقر، واليأس.

وقال الله الناس منزلة من بخل بالدنيا على من لا يستحقها، فكيف من بخل بها على من يستحقها؟

وقال ﷺ: رأيت كأني أنظر في المحل الأعلى فقلت: إلهي أي الأحوال أحب إليك، وأي الأقوال أصدق لديك، وأي الأعمال أدل على محبتك فوفقني واهدني فقيل لي: أحب الأحوال إليه الرضا بالمشاهدة، وأصدق الأقوال لديه قول لا إله إلا الله على النظافة، وأدل الأعمال على محبته بغض الدنيا واليأس من أهلها مع الموافقة.

وقال هذا الدنية، واستغن بها عن الفعلية، ولا تعلق قلبك بشيء تكن من مسايرة الرحمة اللدنية، واستغن بها عن الفعلية، ولا تعلق قلبك بشيء تكن من الراسخين في العلم الذين لا يغيب عنهم سر ولا علم، فإن خطر بقلبك خطرات المعصية والدنيا فالقها تحت قدميك حقارة وزهدًا، واملاً قلبك علمًا ورشدًا، ولا المعصية والدنيا فالقها تحت قدميك حقارة وزهدًا، واملاً قلبك علمًا ورشدًا، ولا تسوف فتغشاك ظلمتها وتنحل أعضاؤك لها، ثم لابد من معانقتها إما بالهمة والفكرة أو بالإرادة والحركة، فعند ذلك يتحير اللب فيكون العبد ﴿كَالَّذِى ٱستَهْوَتُهُ الشّينطينُ في ٱلأَرْضِ حَيْرانَ لَهُ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُ ولِلَى ٱللهدي ٱلله أَلُول الله أن الله الله أن الله أن الله أن الله أن أو بالإمامة والاعدم عن الدنيا، ولا إعراض عن الدنيا إلا لمن هانت عليه نفسه، ولا تهون النفس إلا عند من الدنيا، ولا يعرفها إلا من عرف الله، ولا يعرف الله إلا من أحبه، ولا يجبه إلا من اصطفاه واختاره وحال بينه وبين نفسه و هواه، وقل: يا الله، يا مدبر يا مريد، يا عزيز يا حكيم، يا حميد يا الله، يا رب يا ملك يا موجود، يا هادي يا منعم، هب لي من الدنك رحمة إنك أنت الوهاب، وانعم على عبدك بنعمة الدين، وبالهداية إلى صراط لدنك رحمة إنك أنت الوهاب، وانعم على عبدك بنعمة الدين، وبالهداية إلى ألله تصريط مستقيم ﴿صِرَاطِ ٱللهِ الله الله الاعظم آمين.



وقال ﷺ: إذا توجهت إلى شيء من عمل الدنيا والآخرة فقل: يا قوي يا عزيز، يا عليم يا مدبر، يا سميع يا بصير.

وقال ﷺ: إذا ورد عليك مزيد من الدنيا والآخرة فقل: ﴿حَسَّبُنَا ٱللَّهُ سَيُؤْتِينَا ٱللَّهُ سَيُؤْتِينَا ٱللَّهُ مَا اللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَرَسُولُهُ ٓ إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَاغِبُونَ ﴾ [التوبة:٥٩].

وقال على: دخل على في المغرب أحد كبراء الدولة فقال لي: ما أرى لك كثير عمل فبم فقت الناس وعظموك؟ فقلت له: لي حسنة واحدة افترضها الله على نبيه تمسكت بها، فقال: وما هي؟ فقلت له: الإعراض عنكم وعن دنياكم، قال الله تعالى: ﴿فَأَعْرِضْعَن مِّن تَوَلَّىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا﴾ [النجم: ٢٩].

وقال على المحادة أيها الحريص على سبيل نجاته، الشائق إلى حضرة حياته اجتنب الاستكثار في ما أباحه الله لك، ودع ما لا يدخل تحت علمك مما أحله الله لك، وبادر إلى فرائضك فاترك ما اشتغل الناس به شغلاً بمراعاة سرك، ففي ترك الاستكثار الزهد، وفي بذل ما لا يدخل تحت علمك الورع بقوله الني الله ما اطمأنت إليه النفس واطمأن إليه القلب، والإثم ما حاك في النفس وتردد في الصدر وإن أفتاك الناس بغير ذلك ""، وأهملهم وفي الاشتغال بمراعاة السر الإشراف على حقائق الإيهان، فإن كنت تاجرًا كيسًا فدع ما تريد لما يرد بشرط الرضا بجميع أحكامه ﴿وَمَن أَسِّهِ حُكُمًا لِقَوْم يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠] الدنيا حرامها عقاب وحلالها حساب "حسب بن آدم"" الحديث.

والدنيا التي لا حساب عليها في الآجل ولا حجاب معها في العاجل هي التي لا إرادة فيها لصاحبها قبل وجودها ولا معها لها مع وجودها ولا أسف عليها عند فقدها، والحر الكريم من يأخذها منه على المواجهة ويدعها به على المواجهة لا أثر للأغيار على قلبه.

وقال ﷺ: فتح الله عليّ مرة بشيء من الدنيا ففرحت لأستعير وأعير بها، فجعلت أحمد الله وأشكره والشكر معرفة قائمة بالقلب، والحمد كلمة قائمة باللسان فكنت أجمع بينهما فواظبت على ذلك وقتًا من الليل، فنمت ورأيت أستاذي يقول:

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي في السنن ٢/ ٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٥/ ٢٨.



أستعيذ بالله من شر الدنيا إذا أقبلت، ومن شرها إذا أدبرت، ومن شرها إذا أنفقت، ومن شرها إذا أمسكت، فجعلت أقول: أعوذ بالله من شر الدنيا إذا أقبلت، وأعوذ من شرها إذا أدبرت، فوصل الشيخ كلامي فقال: ومن المصائب والرزايا والأمراض البدنية والقلبية والنفسية جملة وتفصيلاً بالكلية، وإن قدرت بشيء فألبسني حلل الرضا والمحبة والتسليم وأثواب المغفرة والتوبة والإنابة المرضية.

وقال الله الصديق الله في النوم فقال: هل تدري ما علامة خروج حب الدنيا من القلب فقلت: لا، فقال: تركها عند الوجد ووجدان الراحة منها عند الفقد.

#### الباب الخمسون في الدين

قال هذا: إذا تداينت فتداين على الله، وإذا تداينت على الله فعلى الله أداؤه وحمل أثقاله، وإن تداينت على نفسك أو على معلوم هو لك ثقل عليك أداؤه، وربها سوفت أو ضيعت أو ماطلت أو هويت أو قدمت أو أخرت أو ظلمت أو كذبت فخسرت وما ربحت، فقلت: وكيف أتداين على الله؟ فقال: بقطع النفس عن الجهات، وانتزاع القلب عن العادات، وتعلقه بمن ملك الأرض والسهاوات وقل: اللهم عليك تداينت، وباسمك الذي حملتني به حملت، وعلى الله توكلت، وإليه أمري فوضت، وأعوذ بك من الدخول في كوى الجهل والنفس، وفي العادات والبين والدنس والرجس، فإن عارضك عارض من معلوم هو لك فاهرب إلى الله منها هروبك من النار خوفًا أن يصيبك، وقل: أعوذ بك من النار، ومن عمل أهل النار، فأنقذني واغفر لي يا عزيز يا غفار، فهذه من غرائب علوم المعرفة في علوم المعاملة، فاعزب عن نفسك واحتسب أجرك على الله.

#### الباب الحادي والخمسون في المصائب

قال فله: المغبون في الدنيا والآخرة من أصحاب مصائب الأجور بمصائب الثبور من مساخط الله والرضا عن الله ثوابه الرضا من الله، أو ترضى عن الله يرضى عنك وإن سخطت قضاء الله يسخط عليك: ﴿ذَ لِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَىلَهُمْ ﴾ [محمد: ٩].



وقال ١٤٠٠ حد السخط ما لم يرد الله بالحكم.

وقال ﷺ: من آمن بالقسمة حرام عليه أن ينازع في الحكمة.

وقال ﷺ: كل مصيبة يرتجى ثوابها ولا يخاف عقابها فليست بمصيبة إنها المصيبة ما لا يرجى ثوابها ويخاف عقابها.

وقال على مصيبة نزلت: إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم أجرني في مصيبتي واعقبني خيرًا منها قال: فألقي إلى أن أقول: واغفر لي سيئها، وما كان من توابعها، وما اتصل بها، وما هو محشو فيها، وكل شيء كان قبلها، وما يكون بعدها، فقلتها فهانت على فلو أن الدنيا كلها كانت لي في ذلك وأصبت فيها لهانت على، ولكان ما وجدت من برد الرضا والتسليم أحب إلى من ذلك كله.

وقال الله : رأيت في النوم صائحًا يصيح من جو السهاء إنها تساق لرزقك أو لأجلك أو لما يقضي الله به عليك أو بك أو لك وهي خمس لا سادس لها، فاتق الله أينها كنت ولا تعدل بالتقوى شيئًا فإن العاقبة للمتقين والله يجب المتقين، فبحقي يجبهم ويجبونه ﴿ ذَا لِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءً وَ ٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمُ ﴾ [المائدة: ٥٤].

وقل أعوذ بالله من سوء القضاء، ومن جزع النفس عند ورود البلاء، ومن الفرح والحزن والهم والغم في الشدة والرخاء.

وقال فله: سمعت قائلاً يقول: ما صبر من جزع، ولا سلم من تكلف، ولا رضي من سأل، ولا فوض من دبر، ولا توكل من دعا، وهي خس وما أحوجك بخمس أن تموت عليها وقل: ﴿رَبِ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ [القصص: ٢٤] فزدني من فضلك وإحسانك واجعلني من الشاكرين لنعمائك.

وقال الله علامة التفويض عدم الاضطراب عند نزول المكاره.

وقال ﴿ بَتُ فِي هم المسلمين من الترك هل أدعو عليهم أم لا؟ فرأيت أستاذي رحمه الله يقول: قوم أجل لهم فاصبروا أو اسكتوا وارضوا وسلموا وفوضوا وتوكلوا واتقوا وأحسنوا ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٩] أمدبرًا غير الله تريدون أم حكم غير حكمه تلتمسون ﴿ وَمَن أَسِّهِ حُكمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠]، قد كان أصحاب رسول الله التابعون يؤذون ويظلمون وما أقل استعجالهم ودعاءهم على الظالمين بمعرفتهم بالله رب العالمين، وإن دعا منهم داع فيإذن من الله لا عن ضيق وسخط لقضاء الله.

وقال الله كل شهوة تدعوك إلى الرغبة في مثلها فهي عدة للشيطان وسلاحه، وكل شهوة تدعوك إلى طاعة الله والرغبة في سبيل الخيرات فهي محمودة، وكل حسنة لا تثمر نورًا وعلمًا في الوقت فلا تعتد لها أجرًا، وكل سيئة أثمرت خوفًا وهربًا إلى الله ورجوعًا إليه فلا تعتد لها وزرًا.

وقال وقد شكا إليه الناس ما هم فيه من الظلم فقال: اللهم إنا برآء من جور الجائرين و الظالمين، وإنا محبون لعدلك فلا تجره علينا بسخطك، إنك على كل شيء قدير.

وقال الله يحكي عن أستاذه أنه قال: سيئتان قل ما تنتج معهم كثرة الحسنات، السخط لقضاء الله، والظلم لعباد الله، وحسنتان قل ما تضر معهم كثرة السيئات الرضا بقضاء الله والصفح عن عباد الله.

وقال ﷺ: يا من بيده ملكوت كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه أجرني مما أرهقني فقيل: لا تهرب إلى الله في الجزع والسخط فيمقتك الله، فقلت: ضيق عليّ هذا الأمر، فقال: نحن قدرنا عليك لنربيك ونعلمك ونريك، ثم قال: انف المنافع والمضار عنهم لأنها ليست منهم واشهدها منى فيهم، وفر إلى منهم بشهود القدر الجاري عليك وعليهم أو لك أو لهم، ولا تخفهم خوفًا تغفل به عني وتنساني وترد القدر إليهم، وكل خوف يردك إلى الله رد الرضا فصاحبه محمود، وكل خوف يردك إلى غيره فصاحبه مذموم أو ناقص ملوم، فإن وصل إليك شيء بقدر الله بسببهم فكن صابرًا أو مسلمًا أو راضيًا أو شاكرًا أو عبًا أو منيهًا.

وقال الحجة بت في هم من أمر المسلمين ومن أمر الثغر - أعني الإسكندرية خصوصًا - وكنت أدعو وأتضرع في أمر المسلمين ومن أمر الشغر - أعني الإسكندرية خصوصًا - وكنت أدعو وأتضرع في أمر السلطان والمسلمين، فلما كان آخر الليل رأيت فسطاطًا واسع الأرجاء عاليًا في السماء يعلوه نور يزدحم عليه خلق كثير من أهل السماء، وأهل الأرض مشغولون عنه، فقلت: لمن هذا الفسطاط؟ فقالوا: لرسول الله من فبادرت إليه بالفرح فلقيت على بابه عصابة من العلماء والصالحين نحوًا من السبعين أعرف منهم عز الدين بن عبد السلام، والفقيه الزين مدرس قوص، والفقيه الكمال بن القاضي صدر الدين، والفقيه المحدث عبى الدين بن سراقة، والفقيه الحكيم [مجد الدين على بن وهب القشيري]، ومعهم رجلان لم أر أجمل منهما ولم أعرفهما غير أنه الدين على بن وهب القشيري]، ومعهم رجلان لم أر أجمل منهما ولم أعرفهما غير أنه



وقع لي من حالة الرؤيا أنه الفقيه زكى الدين بن عبد العظيم المنذري المحدث، والشيخ مجد الدين الإخميمي، فبادرت إلى أن أتقدم إلى رسول الله و فألزمت نفسي الأدب والتواضع مع الفقيه عز الدين فقلت لنفسي: لا يصلح لك التقدم بين يدي عالم الأمة في هذا الزمان فتقدم الفقيه وتقدم الجميع ورسول الله و يشير إليهم يمينا وشهالا أن اجلسوا، وتقدمت وأنا أبكي بالهم والفرح، أما الهم فمن أجل المسلمين والثغر، وأما الفرح فلأجل قربي من رسول الله لللنسب، فمد يده وقبض على يدي وقال: لا تهتم كل هذا الهم من أجل الثغر وعليك بالنصيحة لرأس الأمر يريد السلطان، وإن ولي عليكم ظالم فيا عسى وجمع أنامل أصابعه الخمس من اليد اليسرى كأنه يقلل المدة، وإن ولي عليكم تقي والله ولي المتقين وبسط يده اليمنى واليسرى، وإما المسلمون فحسبك الله ورسوله وهؤلاء المؤمنين من أمرهم ﴿وَمَن يَتَوَلُّ اللهُ وَرَسُولَهُ، وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ اللَّائدة: ٥].

وأما السلطان فيد الله مبسوطة عليه برحمته ما والى أهل ولايته ونصح المؤمنين من عباده وانصحه، وقل في الظالم عدو الله قولاً بليغًا واكتب له: ﴿فَاصِيرٌ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقَّ مَ وَلَا يَسْتَخِفَّنَاكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِئُونَ ﴾ [الروم: ٦٠] فقلت: ورب الكعبة وانتبهت.

#### الباب الثاني والخمسون في الشر

قال الشراء الشراء الشراء المتبدال إرادة الخير بإرادة الشراء واستبدال التعلق بالله بمخلوق دون الله، واستبدال حسن الظن بالله وكرمه بسوء الظن بالله ورسوله، وكمون الدعاوى وحب الدنيا ومتابعة الهوى.

وقال هذا يقول الله: أنا وعزتي لك ما لم تستبدل إرادة الخير بإرادة الشر، وتستبدل حسن الظن بكرمي بسوء الظن، وتستبدل التعلق بالتعلق بمخلوق دوني، فإن فعلت ذلك تخليت عنك ووكلتك إلى نفسك ووليتك ما توليت، وأصليتك جهنم وساءت مصيرًا، فمن تاب، تاب الله عليه، ومن استغفر غفرت له وأنا الغفور الرحيم، ثم قال: وعزتي لولا خصلة فيك لأهلكت بذنوبك الأمة، فقلت: وما هي؟ قال: رحمتي أحب إليك من عقوبتي، واستغفارك أكبر لديك من معصيتي فبها



سبقت السابقين ولم أردك إلى المقتصدين ولم ألحقك بالظالمين، ثم قال: قل أعوذ بالله من كمون الدعاوى، وإرادة الدنيا ومتابعة الهوى، ثم قال: احفظ هذه الست فإنهن أصول الشر واستعذ بالله إنه هو السميع العليم.

وقال ﷺ: حصون القلب من الشر أربعة: ارتباط القلب مع الله وبغض الدنيا، وأن لا تنظر بعينك إلى ما حرم الله، وأن لا تنقل قدمك حيث لا ترجو ثواب الله.

وقال: إن أردت أن تغلب الشركله وتلحق الخيركله ولا يسبقك سابق، وإن عمل ما عمل فقل: يا من له الخيركله أسألك الخيركله، وأعوذ بك من الشركله، فإنك الله الغني الغفور الرحيم أسألك بالهادي محمد الله إلى ﴿ صِرَاطِ ٱللهِ ٱللهِ ٱللهِ اللهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ أَلا إلى ٱللهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٣] مغفرة تشرح بها صدري، وتضع بها وزري، وترفع بها ذكري، وتيسر بها أمري، وتنزه بها فكري، وتقدس بها سري، وتكشف بها ضري، وترفع بها قدري إنك على كل شيء قدير.

وقال ﷺ: الصلاح أسهل شيء لمن يسره الله عليه لا تعلم في نفسك إرادة الشر وأنت من الصالحين.

وقال ﷺ: رأيت جماعة من أصحاب رسول الله ﷺ وجماعة من أجناد هذا الوقت فجعلت أنظر إلى هؤلاء تارة وإلى هؤلاء تارة، فخرج إلى واحد من أصحاب رسول الله ﷺ وأعمالهم ما يغنيك عن ذكر هؤلاء وأفعالهم لكن هم الرزق، وخوف الخلق، ونصرة النفس، واتباع الهوى قطع عن الخير كله، ونصرة النفس إجابتها إلى محابها.

#### الباب الثالث الخمسون

#### في المعصية

قال رحمه الله: من فارق المعاصي في ظاهره، ونبذ حب الدنيا في باطنه، ولزم حفظ جوارحه أتته الزوائد من ربه، ووكل به حارسًا يحرسه من عنده، ويجمعه في شهود ويجمعه في سره، وأخذ الله بيده حفظًا ورفعة في جميع أموره، والزوائد زوائد العلم، واليقين والمعرفة.

وقال ﷺ: هدي للسنة من آمن بالله واليوم الآخر، وأعرض عن الدنيا، وأقبل على الآخرة، وعزم على أن لا يعصي الله، وإن عصاه استغفر وتاب وأناب، وقلت: ما تاب وأناب، فقال: تاب من معصية الله، وأناب من طاعة الله إلى الله.

وقال في : إن أردت خير الدنيا والآخرة وكرامة المغفرة والرحمة والنجاة من النار والدخول إلى الجنة، فاهجر معصية الله، وأحسن مجاورة أمر الله، واعتصم بالله، واستعن واستغفر وتوكل على الله، إن الله يجب المتوكلين، قال له القائل: اشرح لي كيف أتوكل على الله وكيف اعتصم بالله وكيف استعين به؟ قال: من تعلق بشيء أو توكل عليه واستند إليه واعتمد على شيء سوى الله فليس بمتوكل على الله، فالتوكل وقوع القلب والنفس والعقل والروح والسر والأجزاء الظاهرة والباطنة على الله دون شيء سواه، والاعتصام بالله التمسك به واللجأ إليه والاضطرار إليه، والحذر في الاعتصام بالله أن ترى قدرة أو إرادة أو حكم أو أثرًا في شيء على شيء، أو في شيء، أو من شيء، أو لشيء، والمسبب إليه الأول والآخر، وغرَّق الكل في العلم والقدرة والإرادة كما غرَّقوا الدنيا في الآخرة والآخرة في السابقة والسابقة في الحكم، والحكم في العلم الأزلي، وأما الهجر المعصية فاهجر حتى تنسى، وحقيقة الهجر: نسيان المهجور هذا في صورة الكال

وإن لم يكن الأمر كذلك فاهجر على المكابدة والمجاهدة، فإن الله لا يضيع أجر من أحسن عملاً، وأما حسن مجاورة أمر الله فبالذكر والفكر والحفظ والمبادرة والإيقان بأمر الله، وإذا عارضك ذنب أو نقص أو سهو أو غفلة فاستغفر الله من ظلمك لنفسك ومن سوء عملك لعظيم جهلك ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوءًا أَوْ يَظَلِمْ نَفْسَهُ, ثُمَّ يَسْتَغْفِر ٱللهَ يَجِدِ ٱللهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء:١١٠].

### الباب الرابع والخمسون في الظلم

قال رحمه الله: اللهم ارحمني من معصيتك قولاً وفعلاً وذكرًا وفكرًا، فإن المحبَّ الأعلى يكرم المحبوب الأدنى، وأرني قدرتك في ذلك، فنمت فرأيت كأني بين يديه قال: إن أردت ذلك فابذل لي روحك ونفسك، فقلت: يا رب وما بذل الروح؟ قال لي: بذل الروح فيها تحب، وبذل النفس فيها تكره.

وقال ﷺ: الغل ربط القلب على الخيانة، والمكر والخديعة، والحقد مثله وهو الشد على ما تربط عليه أن لا تنساه و لا تغفل عنه.

وقال ﷺ: اتق الله في الفاحشة جملة وتفصيلاً، وفي الميل إلى الدنيا صورة وتمثيلاً.





#### الباب الخامس والخمسون في العقوبات

قال على العقوبات أربعة: عقوبة بالعذاب، وعقوبة بالحجاب، وعقوبة بالإمساك، وعقوبة بالهلاك، إهلاك السر في المطلوب، فعقوبة العذاب من جهة المحرمات، وعقوبة الحجاب لأهل الطاعات فتكون عقوبة من جهة سوء الأدب، وعقوبة الإمساك تكون من جهة المراكنات، وعقوبة الإهلاك تكون من جهة الاستعجال والقلق، فربها بدل له ذلك فيهلك السر.

وقال الله عنه الفضل عن المفضل، قلت: يا رب كيف هذا؟ قال: اعلم أنه سبق وجودك وجود علمك، والشكر علمك وسبق وجودك ما ظهر بفضله عليك، وإن كنت بالفضل فأنت محجوب بالفضل عن المتفضل، وإن كنت عنده وبه فلا سابق ولا مسبوق، وإن كنت شاهدًا من وجودك إلى وجوده فأنت في حجاب العلم.

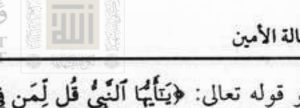
وقال ﷺ: لا تكن حظك من دعائك الفرح بقضاء حاجتك دون الفرح بمناجاة محبوبك فتكون من المحجوبين.

وقال الله عن سبق نوره عقله فهو المبارك، ومن سبق عقله نوره فهو المسكين. وقال الله زأيت شخصًا وهو يتحدث على أحوال الرجال ويتعرض عليهم فرأيت أستاذي يقول لي: هذا يموت أربع موتات: موتًا بالذل، وموتًا بالفقر، وموتًا بالحاجة إلى الناس، ثم لا يجد من يرحمه منهم، وموتًا بالأجل، ثم يموت مسلمًا.

وقال شه: الحجب سبعة: حجاب العزة، وحجاب العلم، وحجاب القدرة، وحجاب الكبرياء، وحجاب النور، وحجاب الظلمة، وحجاب الفناء والبقاء.

#### الباب السادس والخمسون في الشفاعة

قال الله لرجل قد أحاط به الهم والغم حتى كاد يمنعه من الأكل والشرب والنوم: يا ابن فلان اسكن لقضاء الله، وعلق قلبك بالله، ولا تيأس من روح الله، وانتظر الفرج من الله، فإياك والشرك بالله، والنفاق مع رسول الله هم، وسوء الظن بالله، فإنها موجبة لدوائر السوء من الله وغضبه لعنه وإعداد ناره ﴿وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [الفتح: ٦] قال: فرأيته أسيرًا مربوطًا بين يدي رسول الله مله وهو



يتلو قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّمَن فِي أَيْدِيكُم مِّرَ ۖ ٱلْأَسْرَىٰ إِن يَعْلَمِ ٱللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِّمَّا أُخِذَ مِنكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ۚ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [الأنفال:٧٠] فقلت: ما النفاق مع رسول الله 響؟ قال: التظاهر بالسنة، والله يعلم منك غير ذلك، قلت: وما الشرك بالله؟ قال: اتخاذ الأولياء والشفعاء دون الله ﴿لَكُم مِّن دُونِهِ، مِن وَلِي وَلَا شَفِيع ۚ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ [ السجدة: ٥] ﴿أَمِ ٱتَّخَذُوا مِن دُون ٱللَّهِ شُفَعَآءً ۚ قُلْ أُولُو كَانُوا ۚ لَا يَمْلِكُونَ شَيُّنَا وَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ [ الزمر: ٤٣].

قال رسول الله ﷺ: «اشفعوا تؤجروا» ( وقال في حق بحق حيث أمرك الله ورسوله بحق، وقد تبين لك حق البيان بقوله: «تؤجروا» فمن شفع في المعصية، أو في طلب النجاة والمنزلة، أو في طلب الدنيا بالرغبة لا يؤجر، بل يعذب على ذلك ويتوب الله على من يشاء، قلت: فما سوء الظن بالله، قال: من رجا غير الله واستنصر بغير الله آيسًا من الله أن ينصره فقد ساء ظنه بالله ﴿مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَّن يَنصُرُهُ آللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَحِرَةِ فَلْيَمْدُدْ بِسَبَبِ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ثُمَّ لْيَقْطَعْ فَلْيَنظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مًا يَغِيظُهُ [الحج:١٥].

وقال ﷺ: الشفاعة نور من نور الله تظهر على جوهر رسول الله ﷺ فيجد الروح والراحة به كل أحد من عباد الله ولا يجهلها من كفر ولا من آمن ولا شيء من خلق الله، أما المؤمن فيستمر به ذلك ولا يُحزّى لقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُحْزَى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُۥ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ﴾ [التحريم:٨]، وأما الكافر فتمر به كالبرق ليعلم ما فاته ثم يرد إلى عذاب عظيم ﴿ أَمُّم مِّن جَهَمُّ مِهَادٌّ وَمِن فَوقِهِمْ غَوَاسٍ وَكُذَ لِكَ خَزى ٱلطَّلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤].

وقال الله الشفاعة انصباب النور على جوهر النبوة فتنبسط من جوهر النبوة إلى الأنبياء وتندفع الأنوار من الصديقين والأنبياء إلى الخلق.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ٢/ ٢٠٥.

## الباب السابع والخمسون

في الوصية

قال ﷺ: أوصاني أستاذي أن خف الله خوفًا تأمن به من كل شيء، واحذر على قلبك أن يأمن من الله في شيء فلا معنى للخوف من شيء ولا للأمن من الله في شيء، وجدد بصر الإيهان تجد الله في كل شيء وعند كل شيء ومع كل شيء، وفوق كل شيء، وتحت كل شيء، وقريبًا من كل شيء ومحيطًا بكل شيء بقرب هو وصفه وبإحاطة هي نعته وعد عن الظرفية والحدود، وعن الأماكن والجهات، وعن الصحبة والقرب بالمسافات، وعن الدون بالمخلوقات، وامحق الكل بوصفه الأول والآخر، والظاهر والباطن، وهو هو كان الله ولا شيء معه، وهو الآن على ما عليه وال.

وقال ﷺ: أوصاني حبيبي: لا تنقل قدميك إلا حيث ترجو ثواب الله، ولا تجلس إلا حيث تأمن غالبًا من معصية الله، ولا تصاحب إلا من تستعين به على طاعة الله، ولا تصطفى لنفسك إلا من تزداد به يقينًا بالله وقليل ما هم.

وقال الله عن التمايل من قبلهم، وعليك بحفظ الجوارح وأداء الفرائض، وقد ذكرهم وقلبك عن التمايل من قبلهم، وعليك بحفظ الجوارح وأداء الفرائض، وقد تمت ولاية الله عندك، ولا تذكرهم إلا بواجب حق الله عليك، وقد تم ورعك، وقل: اللهم أرحني من ذكرهم، ومن العوارض من قبلهم، ونجني من شرهم، واغنني بخيرك عن خيرهم، وتولني بالخصوصية من بينهم، إنك على كل شيء قدير.

وقال ﷺ: أوصاني أستاذي ﷺ فقال لي: اهرب من خير الناس أكثر مما تهرب من شرهم فإن شرهم يصيبك في بدنك وخيرهم يصيبك في قلبك، ولأن تصاب في بدنك خير لك من أن تصاب في قلبك.

قال ﷺ: لعدو يرجع به إلى مولاك خير من حبيب يشغلك عن مولاك.

وقال الله: هزأ بدينه من غفل عن قلبه، واتخذه لعبًا من اشتغل بخلقه.

وقال الله: قلما سلم من النفاق عبد يعمل على الوفاق.

وقال ﷺ: اجتمعت برجل في سياحتي فأوصاني فقال: ليس شيء من الأقوال أعون على الأثقال من لا حول ولا قوة إلا بالله وليس شيء في الأفعال أعون من الفرار إلى الله والاعتصام بالله ﴿فَفِرُواْ إِلَى ٱللّهِ ﴿ [الذاريات: ٥٠]، واعتصموا بالله ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِٱللّهِ فَقَدٌ هُدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١١]، ثم قال: بسم الله فررت إلى الله واعتصمت بالله ولا حول ولا قوة إلا بالله ومن يغفر الذنوب إلا الله، بسم الله قول باللسان صدر عن القلب ففروا إلى الله وصف الروح والسر واعتصمت بالله وصف العقل والنفس ولا حول ولا قوة إلا بالله وصف للملك والأمر ومن يغفر الذنوب إلا الله رب، أعوذ بك من عمل الشيطان إنه عدو مضل مبين ثم تقول للشيطان هذا علم الله فيك وبالله آمنت وعليه توكلت، وأعوذ بالله منك، ولولا ما أمرني ما استعذت منك، ومن أنت حتى أستعيذ بالله منك.

وقال ﷺ: استوصيت أستاذي ﷺ فقلت: أوصني، فقال: لا تتهم الله في شيء، وعليك بحسن الظن به في كل شيء، ولا تؤثر نفسك على الله في شيء.

وقال ﷺ: الزم بابًا واحدًا تفتح لك الأبواب، واخضع لسيد واحد تخضع لك الرقاب قال تعالى: ﴿وَإِن مِن ثَمَّى ۚ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُۥ﴾ [الحجر: ٢١] فأين تذهبون؟

وقال الله أن يمدكم في المناسس في أرزاقكم، وبالصحة في أبدانكم، وبالعز بين أمثالكم، وبالمغفرة سفركم بالتيسير في أرزاقكم، وبالصحة في أبدانكم، وبالعز بين أمثالكم، وبالمغفرة لذنوبكم، وتنزلون على أربعة أشياء: القبول من الخلق، والرضا عن الحق، والغنى عن الكثرة، والهناء مع القلة، فلا ترغبوا فيها لكم فتعاقبوا بالطلب لغيركم وهذا أدنى عقوبة الراغبين، وأعظمها الحجاب عن رب العالمين، وعليكم بأربعة: بالألفة، وحسن الصحبة، والقيام بالفريضة، والتوكل على الله في كل حركة، والرباط الرباط ثم الرباط على ثلاثة أشياء: لا تتهم الله في شيء، وعليك بحسن الظن به لكل حركة، ولا تؤثر نفسك على الله في شيء وتفسير الإيثار إذا اعترضك حقوق ربك وحظوظ نفسك فلا تؤثر الحظوظ على الحقوق ففي الإيثار للحقوق محبة الله، وإذا اعترضك مندوب ومكروه فلا تؤثر المكروه على المندوب ففي الإيثار للمندوب محبة رسول الله ولن يسهل ذلك إلا على عبد لا يحب إلا الله وحده أو أحب ما أمر الله تعالى به شرعًا لدينه والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.



#### الباب الثامن والخمسون في الوسائل

قال رحمه الله: الوسائل كلها في أربعة في الأبدان والأموال والعقول والقلوب قال الله تعالى: ﴿قَالُواْ لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ \* وَلَمْ نَكُ نُطَّعِمُ ٱلْمِسْكِينَ \* وَكُنَّا لَكُ مُ مَلِينَ \* وَلَمْ نَكُ نُطَّعِمُ ٱلْمِسْكِينَ \* وَكُنَّا لَكُذِّبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [المدثر:٤٣-٤٦] فالصلاة للأبدان والإطعام للأموال والخوض للعقول والتكذيب للقلوب.

وقال ﷺ في بعض رسائله: الحمد لله الذي متع قلوب أوليائه بأنوار حضرته وأحرزها من خطرات الإلقاء بنجوم معرفته، وأوقف الملائكة في الملأ الأعلى ناظرة لربها وخروا سجدًا بالإذعان ورؤية التخصيص بها في سائر أيامها، وجعلهم ينابيع الحكم الكبري إذ هم يأخذونها من بارئها فهم هم ولا هم، هم من حيث الوجود والحق، ولا هم من حيث الوجود والخلق كملوا إذ حملوا فصاروا حاملين بأوصاف الحق، وحاملين لأوصاف الخلق إذا نظرتهم من جهة الخلق رأيت أوصاف البشر، وإن نظرتهم من جهة الحق رأيت أوصاف الله وزينته، ظاهرهم الفقر وباطنهم الغني تخلقًا بأخلاق نبيهم م إذ قال: ﴿ وَوَجَدَكَ عَآبِلاً فَأَغْنَىٰ ﴾ [الضحي: ٨] أفتراه أغناه بالمال؟ كلا وقد شد الحجر على بطنه من شدة الجوع، وأطعم الجيش من صاع، وخرج من مكة على قدميه، ونهض فوق السهاوات العلى ورجع إلى منزله من ليلته، فانظر للأمرين وإلى كماله فيهما، وإن قلت: بشر، قلت لك: نعم بشر لا كالبشر، كما تقول في الياقوت حجر لا كالأحجار، إذ هو عين الله الكبري في خلقه كذلك فأعطى الأولياء التنزيه بين الخلق؛ إذ هم بالله لله بلا علة منهم إليه كما لا علة منه إليهم، وفهموا ما قال رسول الله على: «كان الله ولا شيء معه» في وهو الآن على ما عليه كان، وكان الله ولا شيء معهم كما كان الله بلا شيء معه، فهذا هو التخصيص فليت العلماء علموا علم فقرهم وذلهم إلا من حيث الأضداد يعلمون ذلك، وأما ما ظهروا به من الغنى والعزة فلا سبيل إلى ذلك إلا لقطب أو خليفة أو أمين فسواء منهم من أصر القول أو جهر به فإنهم أمناء والأمين لا يكون خائنًا فاحبس على الأمر يدك وعض عليه نواجذك ولا تكترث لحسادك، فمن أحب أن يقل حساده فكأنه أحب أن تقل لديه نعم الله، وإنها قال لنبيه ﷺ: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴾ [الفلق: ١] حتى قال: ﴿وَمِن

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في السنن الكبري (٦/ ٣٦٣)، ورواه البخاري (٢٩٥٣، ٦٨٦٨)، بنحوه.

شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ﴾ [الفلق:٥] كأنه قال: سلني أن أكفيك شر حاسدك ولا تسألني أن أقطعهم بالكلية فإن الحاسد مع النعم ولا تذمّن نعمي عليك، فعسى الشفاء يقع بالخطاب ولا يطمع أنه يقع بالكتاب.

> الباب التاسع والخمسون في الخصوص والعموم

اعلم أن العلوم التي وقع الثناء على أربابها وإن جلت فهي ظلمة في علوم ذوي التحقيق، وهم الذين غرقوا في بحر تيار الذات وغموض الصفات فكانوا هناك بلا هم وهم الخاصة العلياء الذين يشاركون الأنبياء والرسل في مراتبهم وإن جلت مراتب الأنبياء والرسل فلهم منها نصيب، أو ما من نبي ولا رسول إلا وله من هذه الأمة وارث، وكل وارث على قلبه قدر إرثه من مورثه فقال النبي ﷺ: «العلماء ورثة الأنبياء» "ولا يكون وارث إلا وله نصيب معلوم من مورثه يقوم مقامه على سبيل إرث العلم والحكمة لا على سبيل التحقيق بالمقام والحال، فإن مقامات الأنبياء قد جلت أن يلج حقائقها غيرهم، وكل وارث في المنزلة بقدر مورثه يقول الله جل وعلا: ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيِّينَ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ [الإسراء: ٥٥] فكما فضل بعض الأنبياء على بعض كذلك فضل بعض الأولياء على بعض إذ الأنبياء أعين الحق، وكل عين مستمد منها على قدرها، وكل ولي له مادة مخصوصة فانقسم الأولياء على ضربين: ضرب منهم هم أبدال الأنبياء، وضرب منهم أبدال الرسل فأبدال الأنبياء الصالحون، وأبدال الرسل الصديقون فبين الصالحين والصديقين في التفضيل كما بين الأنبياء والمرسلين فمنهم ومنهم، غير أن منهم طائفة أبصروا بالمادة من رسول الله ﷺ يشهدونها عين يقين لكنهم قليلون، وهم في التحقيق كثيرون، وكل نبي وولي مادته من رسول الله ﷺ، فمن الأولياء من يشهد عينه ومنهم من يخفي عليه عينه ومادته فيفني فيها يرد عليه ولا يشتغل بطلب مادته، بل هو مستغرق بحاله لا يرى غير وقته، ومنهم الذين أمدوا بالنور الإلهي فنظروا به حتى عرفوا أمرهم على التحقيق وذلك كرامة لهم لا ينكرها إلا من ينكر كرامات الأولياء فنعوذ بالله من النكران بعد العرفان وهم الذينُ أخذوا طريقًا لم يأخذه غيرهم إذ الطريق طريقان: طريق خاصة، وطريق عامة، وأعنى بالخاصة المحبوبين الذين هم أبدال الرسل، وبالعامة المحبين

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود ۳/ ۳۱۷.



الذين هم أبدال الأنبياء فعلى جميعهم السلام فأما طريق الخاصة فهو طريق علوي تضمحل العقول في أقل القليل من شرحها ولكن عليك بمعرفة طريق العامة وهو طريق الترقى من منزل إلى منزل إلى أن ينتهي إلى منزل وهو مقعد صدق عند مليك مقتدر، وأول منزل يطؤه المحب للترقى فيه إلى العلا فهو النفس فيشتغل بسياستها ورياضتها إلى أن ينتهي إلى معرفتها فإذا عرفها وتحقق فهنالك تشرق عليه أنوار المنزل الثاني وهو القلب فيشتغل بسياسته إلى أن يصل إلى معرفته، وإذا صح له ذلك ولم يبق عليه منه شيء رقا إلى المنزل الثالث وهو الروح فيشتغل بسياسته ومعرفته فإذا تمت له المعرفة هبت عليه أنوار اليقين شيئًا شيئًا حتى إذا أنست بصيرته بترادف الأنوار عليها برز اليقين عليه بروزًا لا يعقل فيه شيئًا مما تقدم له من أمر المنازل الثلاثة، هناك يهيم في بحور ما شاء الله ثم يمده الله بنور العقل الأصلى في أنوار اليقين فيشهد موجودًا لا حد له ولا غاية بالإضافة إلى هذا العبد وتضمحل جميع الكائنات فيه، فتارة يشهدها فيه كما تشهد البناء بنيت في الهوى بواسطة نور الشمس فإذا انحرف نور الشمس عن الكوة لا تشهد للبناء أثرًا، والشمس التي تبصر بها هو العقل الضروري بعد المادة بنور اليقين، فإذا اضمحل هذا النور ذهبت الكائنات كلها وبقي هذا الموجود، فتارة يفني، وتارة يبقى حتى إذا أريد به الكمال نودي منه نداءً خفيًّا لا صوت له فيمد بالفهم عنه إلا أن الذي تشهده غير الله ليس من الله في شيء، وهناك ينتبه من سكرته فيقول: رب أغثني فإني هالك فتعلم يقينًا إن هذا البحر لا ينجيه منه إلا الله فحينئذ يقال له: إن هذا الموجود هو العقل الذي قال فيه رسول الله ﷺ: «أول ما خلق الله العقل» (١٠٠٠ وفي خبر آخر قال له: «أقبل فأقبل» الحديث، فأعطى هذا العبد الذل والانقياد لنور هذا الموجود إذ لا يقدر على حيرته وغايته فيعجز عن معرفته، فيقال له: هيهات لأن تعرفه بغيره فأمده جل وعلا بنور أسمائه فقطع ذلك كلمح البصر أو كما شاء الله ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَىتٍ مَّن نَّشَآءُ ﴾ [الأنعام: ٨٣] فأمده الله بنور الروح الرباني فعرفه هذا الموجود فترقى إلى ميدان الروح الرباني فذهب جميع ما تحلي هذا به العبد وتخلي عنه بالضرورة وبقي كلا شيء موجودًا قد أحياه الله بنور صفاته فأدرجه بهذه الحياة في معرفة هذا الموجود الرباني فلما استنشق من مبادئ صفاته كاد يقول هو الله فلحقته العناية الأزلية فنادته، إلا أن هذا الموجود هو الذي لا يجوز لأحد أن

<sup>(</sup>١) رواه الديلمي في الفردوس١/ ١٣.



يصفه، ولا أن يعبر من شيء من صفاته لغير أهله لكن بنور غيره يعرفه فأمده الله بنور سر الروح فإذا هو قاعد على باب ميدان السر فنظر فعرف أوصاف الروح الرباني بنور السر فرفع همته ليعرف هذا الموجود الذي هو السر فعمي عن إدراكه فتلاشت جميع أوصافه كأنه ليس بشيء ثم أمده الله بنور ذاته فأحياه حياة باقية لا غاية لها فنظر جميع المعلومات بنور هذه الحياة فصار أصلاً للموجودات نورًا شائعًا في كل شيء لا يشهد غيره، فنودي من قريب: لا تغتر بالله فإن المحجوب من حجب عن الله بالله إذ محال أن يحجبه غيره، ويحيا بحياة استودع الله فيه فقال: أي رب بك منك إليك فأقل عثرتي، وإني أعوذ بك منك حتى لا أرى غيرك فهذا هو سبيل الترقي إلى حضرة العلي الأعلى، وهو طريق المحبين أبدال الأنبياء والذي يعطي أحدهم من بعد هذا لا يقدر أحد أن يصف منه ذرة والحمد لله على نعائه والصلاة على محمد خاتم أنبيائه .

وأما الطريق المخصوص بالمحبوبين فهو منه إليه به إذ محال أن يتوصل إليه بغيره فأول قدم لهم بلا قدم أن ألقي عليهم من نور ذاته فغيبهم بين عباده وحبب إليهم الخلوات، وصغرت لديهم الأعمال الصالحات وعظم عندهم رب الأرضين والسهاوات، فبينها هم كذلك إذ ألبسهم ثوب العدم فنظروا؛ فإذا هم لا هم ثم أردف عليهم ظلة غيّبتهم عن نظرهم، بل صاروا عدمًا لا علة له تتعلق فإن طمست جميع العلل وزال كل حادث، فلا حادث ولا وجود بل ليس إلا العدم الذي لا علة له، وما لا علة له لا معرفة تتعلق له بهم اضمحلت المعلومات وزالت المرسومات زوالاً لا علة فيه وبقي من أشير إليه لا وصف له ولا صفة ولا ذات، واضمحلت النعوت والأسماء والصفات، فلا اسم ولا صفة ولا ذات، فهناك ظهر من لم يزل ظهورًا لا علة له بل ظهر بسره لذاته في ذاته ظهورًا لا أولية له، بل نظر من ذاته لذاته بذاته في ذاته فحيى هذا العبد بظهوره حياة لا علة لها فظهر بأوصاف جميلة كلها لا علة لها، فصار أولاً في الظهور لا ظاهر قبله، فوجدت الأشياء بأوصافه جميلة كلها وظهرت بنوره في نوره، فأول ما ظهر بسره وظهر في قلمه ثم ظهر لسره بسره في سره وظهر بأمره الدواة في نور العلم بنور القلم ثم ظهر عقله بأمره في أمره وظهر به عرشه في نور لوحه بنور لوحه ثم ظهر لوحه بعقله في عقله وظهر بروحه كرسيه في نور عرشه بنور عرشه ثم ظهر قلبه بروحه في روحه وظهر بقلبه حجبه في نور كرسي بنور



كرسيه ثم ظهرت نفسه بقلبه في قلبه وظهر بنفسه فلك الخير والشر في نور حجبه بنور حجبه، ثم ظهر جسمه بنفسه في نفسه، وظهر بجسمه أجسام العالم الكثيف من أرض وسهاء وعلى الجملة كل كثيف في نور الفلك بنور الفلك، فإذا أول قدم هذا المحبوب الفرد طرح النفس عدمًا هو طرح لا علة فيه وهو استقلال العدم بسقوط الأولية والآخرية والظاهرية والباطنية، فيكون استقبال صفة معدومة للمعدوم ومعنى الصفة المعدومة للمعدوم أي لما انتهى العبد بدليل العلة وهو شهود الحق كلا شهادة متصلة غير منفصلة شهادة لا غفلة فيها قام عليه دليل لا علة فيه ولا له وهو شهود العدم المحض، ومعنى قيام الدليل الذي لا علة فيه ضرورة عدم المخلوقات والمشهودات هو دلك عليه ذلك دليل العدم المحض وهو سكرة النسيان الدائم أبدًا حتى حيى الحياة التي أشير إليها فيها تقدم من الكلام على هذا المقام، فإذا طريق هذا العبد طريق علوي أول ما طرح في بحر الذات وانعدم وأحيى حياة طيبة فُنقل من غير تنقل إلى بحر الصفات، ثم بحر الأمر الرباني بعده ثم بحر السر ثم بحر العقل الأصلي ثم بحر الروح ثم بحر القلب ثم بحر النفس ثم الحس، ثم لقيه بحر السر فطرحه في بحر القلمية، ثم بحر اللوحية ثم بحر العرشية، ثم بحر الكرسي، ثم بحر الحجبية، ثم بحر الفلكية فلقيه بحر السر المحيط وطرحه في بحر الملكية، ثم بحر الأبالسة، ثم بحر الجنية، ثم بحر الإنسية فلقى هناك بحر السر المحيط فطرحه في بحر الجنان، ثم بحر النيران، ثم طرحه في بحر الإحاطة وهو بحر السر فغرق هناك غرقًا لا خروج له منذ أبد الآبدين، فإن شاء بعثه عوضًا من النبي يحي به عباده، وإن شاء ستره يفعل في ملكه ما شاء وكل بحر من هذه الأبحر انطوت فيه أبحر شتي لو دخل الصالح الذي هو بدل النبي في أقل بحر من هذه الأبحر لغرق فيه غرقًا لا نجاة له منه، فهذه عدد من طريقي الخصوص والعموم والحمد لله أولاً وآخرًا وظاهرًا وباطنًا.

تمت الرسالة لسيدي الشيخ الإمام العالم العلامة شيخ الملة قطب العارفين الشاذلي نفع الله به ويعلومه أمين أمين، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا مباركًا دائمًا.





# وصية سيدي أبي الحسن الشاذلي قدس المناسرة

مرتبة على حروف الهجاء عن مخطوط مكتبة الأزهر

تحقيق وتخريج وتعليق ا**لشيخ أحمد فريد المزيدي** 

> الناشر دار الحقيقة







#### حرف الألف

- إيَّاكَ والعجزَ، فإنه شين الدِّين، وبئس القرين.
  - إيَّاك والعجزَ، فأولَّه جُنونٌ، وآخره ندمٌ.
- إيَّاك والبطنة، فمن لزمها كثُرتْ أسقامه، وفسدت أحلامه.
  - إيَّاك وطاعة الهوى، فإنه يقودُك إلى كلِّ محنة.
- إيّاك والمنّ بالمعروف، فإنّ الامتنان بالمعروف يفسد الإحسان.
- إنَّما العقلُ التخوف من الإثم، والنَّظر في العواقب، والأخذِ بالحزم.
  - إنَّا الناس عالمٌ ومتعلمٌ ومستمعٌ، وما سواهم هَمَج.
- إنَّما العالم مَنْ قَادَه علمُه إلى الورع، والزهدِ في عالم الفناء، والرغبةِ في عالم البقاء.
  - إنَّما يَعرِفُ الفضلَ الأولى الفضلِ أولو الفضل.
     حرف الباء
    - بحسن الموافقة تدوم الصحبة.
      - بالإحسان يستبعد الإنسان.
        - بالتواضع تُعرف الرفعة.
        - بالتوفيق تكون السعادة.
          - بالصدق يكون النجاة.
          - بالرفق تدرك المقاصد.
        - بالإخلاص ترفع الأعمال.
          - بالتواني يكون الفوات.
    - بقدر اللذات يكون التنغيص.

#### حرف التاء

- تكاد ضمائر القلوب تطلع على سرائر الغيوب.
  - تجرع غصص التحكم يطفئ الغضب.





- تكثرك بها يبقى لك و لا تبقى له، من أعظم الجهل.
  - تتبع العيوب من أعظم الذنوب.
  - تناس مساوي الناس تستدم ودهم.

#### حرف الثاء

- ثمرة العلم معرفة الله تعالى.
- ثمرة الإيهان الفوز بالله تعالى.
  - ثمرة الوعظ الانتباه.
- ثمرة العقل الاستقامة.
  - ثمرة الحزم السلامة.
    - ثمرة اللجاج العطب.
    - ثمرة العجز فقط الطلب.
      - ثمرة الزهد الراحة.
    - ثمرة الحياة الشُّقم والهِرَم.
    - ثمرة المجاهدة قهر النفس.

#### حرف الجيم

- جميل الفعال يوجب حسن الجزاء.
- جود الإنسان يوجب له الإحسان.
  - وجميلته يعطيها السخاء.
  - جميع السيئات تمحوها الحسنات.

#### حرف الحاء

- حكمة الحكمة الإعراض عن دار الفناء، والوله بدار البقاء.
  - حد العقل النظر في العواقب والرضا بها يجري به القضاء.
  - حرام على كل ذي عقل مغلوب بالشهوات أن ينتفع بالحكمة.
    - حرام على كل قلب متوله بالدنيا تسكنه التقوى.



#### حرف الخاء

- خير العلوم ما أصلحك.
- خير العمل ما صحبه الإخلاص.
- خیر إخوانك من واساك، وخیر منه من كفاك.
  - خير من صاحبته ذو العلم والحلم.
- خير من شاورت ذو النهى والعقل، وأولو التجارب والحزم.
  - خير الاجتهاد ما قارنه التوفيق.
- خير الناس من أخرج الحرص من قلبه، وخالف هواه في طاعة ربه.

#### حرف الدال

- دار عدوك وأخلص له ودك تحظ بالآخرة وتحز المروءة.
- دع الانتقام فإنه من سوء أفعال المقتدر، ولقد أخذ بجوامع الفضل من ردع نفسه عن سوء المجازات.
  - داو الغضب بالصمت.
    - داو الشهرة بالعقل.

#### حرف الذال

- ذُلُّ في نفسك وعز في دينك.
  - ذل الرجال في المطامع.

#### حرف الراء

- رأس الإيهان الصدق.
- رأس الإسلام الأمانة.
  - رأس النفاق الخيانة.



#### حرف الزَّاي

- زين المصاحبة الاحتمال.
- زهدك في الدنيا ينجيك، ورغبتك فيها توديك.
  - زخارف الدنيا تفسد العقول الضعيفة.
    - زينة البواطن أجمل من زينة الظواهر.
- زينة الإيهان طهارة السرائر وحسن العوامل في البواطن لا الظواهر.
  - زيادة الشهوة تزري بالمروءة.
  - زهد المرء فيها يفني على قدر رغبته فيها يبقى.

#### حرف السين

- سبب فساد العقل الهوى.
- سبب الشقاء حب الدنيا.
  - سبب الفتنة الحقد.
- سبب الفرقة الاختلاف.
- سبب السلامة الصمت.

#### حرف الشين

- شر إخوانك المواصل عند الرخاء والمنقطع عند البلاء.
  - شر الخلائق المتكبرون.
    - شر الشيم الكذب.
  - شر النوال ما تقدمه العطل وأعقبه المن.
  - شر الناس من لا يرجى خيره، ولا يؤمن شره.
    - شر إخوانك من أغرك بالعاجلة عن الآجلة.
      - شر الأصحاب سريع الانقلاب.



شر الأمور التسخط بالمقدور.

#### حرف الصاد

- صلاح السرائر من صحة البصائر، وحسن العمل بالبواطن لا بالظواهر.
  - صن عرضك تكف أذاك.
  - صل من وصلك ولا تفصل من فصلك.

#### حرف الضاد

- ضلال الدليل هلاك المستدل.
- ضل من اهتدى بغير هدى الله.
  - ضاع من كان قصده غير الله.
- ضادد الجزع بالصبر، وضادد التكبر بالتواضع، وضادد الهوى بالعقل.

#### حرف الطاء

- طوبى لمن راقب قلبه وأقلع عن ذنبه.
  - طوبي لمن غلب نفسه ولم تغلبه.
  - طوبي لمن ملك هواه ولم يملكه.
  - طوبي لمن كابد هواه وكذب مناه.

#### حرف الظاء

- ظن المرء ميزان عقله، وفعله أصدق شاهد على أهله.
  - ظن العاقل خير من يقين الجاهل.
    - ظالم الحق من نصر الباطل.
  - ظفر الكريم يىجى، وظفر اللئيم يردي





- ظلم المرء في الدنيا عنوان شقاء الآخرة.
  - ظلم المعروف من وضعه في غير أهله.
- ظلم الحكمة من وضعها في غير أهلها.
  - ظل الكرام رعاني، وظل اللثام رداني.
- ظن أولي النهى والألباب أقرب شيء إلى الصواب.
   حرف العين
- عليك بالآخرة تأتيك الدنيا جامعة صاغرة.
  - عليك بالحكمة فإنها الخليلة الفاخرة.
  - عليك بالسكينة فإنها أحسن وأفضل زينة.
- عليك بالمواصلة والموافقة، وإياك والمقاطعة والمفارقة.
  - على قدر شرف النفس تكون المروءة.
    - على قدر الدين يكون اليقين.
  - عند حضور اللذات والشهوات يتورع الأتقياء.
    - عجبت لمن يظلم نفسه كيف ينصف غيره.
      - عجبت لمن يجهل نفسه كيف يعرف ربه.

#### حرف الغين

- غاية المعرفة أن يعرف المرء نفسه.
- غاية الإنصاف أن ينصف الإنسان من نفسه.
  - غاية الإيهان الموالاة والمعاداة لله.
    - غناء العاقل بقلبه.



- غناء الجاهل بهاله.
- غض الطرف من المروءة.
- غيروا العادات تسهل عليهم الطاعات.
- غير منتفع بالموعظة قلبٌ معلَّق بالشهوات.
  - غلبة الهزل تبطل عزيمة الجد.

#### حرف الفاء

- في تصاريف الدنيا اعتبار.
- في السكون إلى الغفلة اغترار.
  - في كل نظرة عبرة.
- في حسن المصاحبة ترغب الرفاق.
- في خلاف النفس رشدها، وفي طاعتها غيها.
  - فاعل الخير خير منه، وفاعل الشر شر منه.
    - فاز من ملك هواه، وملك دواعي نفسه.
      - فاز من كابد هواه وكذب مناه.
- فروا إلى الله تعالى، و لا تفروا منه، فإنه مدرككم ولن تعجزوه.
  - فوت الحاجة أهون من طلبها من غير أهلها.
  - فاز من استبصر بنور الهدى وخالف دعاوي الهوى.

#### حرف القاف

- قليلٌ من الأدب خير من كثير من النسب.
  - قولٌ لا أعلم نصف العلم.
    - قل من صبر إلا ظفر



- قلة الأكل تمنع من إعلال الجسد.
- قلة الخلطة تصون الدين، وتريح من مقارنة الأشرار.
  - قلوب الرجال وحشية، مَن ألفها أقبلت عليه.
- قدرتك على نفسك من أعظم القدرة، وأمارتك عليها خير الإمارة.
  - قاربوا الناس بأخلاقهم تأمنوا غوائلهم.
  - قدموا بعضاً يكون لكم، ولا تحلفوا كلا يكون عليكم.
- قبول عذر المذنب، من تواجب الكرم ومحاسن الشيم.

#### حرف الكاف

- كل عارف خائف.
  - كل قانع غني.
- كل عاقل مغبون.
- كل طامع أسير.
- كل حريص فقير.
  - كل فان يسير.
- كل راض مستريح.
  - كل برء صحيح.
- كل جمع إلى شتات.
- كل داء يتداوى منه إلا سوء الخلق.
- كل شيء يميل إلا طرائف الحكمة.
  - كل شيء يستطاع إلا تغير الطباع.





- كم من غني يستغنى عنه، وكم من فقير يفتقر إليه.
  - كم من أكلة منعت أكلات.
- كم من طالب خائب، وكم من مرزوق غير طالب.
  - كم من مغرور بالستر عليه.
  - كم من مستدرج بالإحسان إليه.
  - كم من مبتلى بالنعماء ومنع عليه بالبلاء.
    - كم من غني فقير.
    - كم من فقير غني.
    - كفى بالغفلة ضلالاً.
    - كفى بالشيب نَذيرًا.
    - كفى بالتكبر تلافاً.
    - كفي بالاغترار جَهلاً.
- كفي بالمرء عثرة أن يبصر من عيوب الناس ما يخفي عليه من عيوب نفسه.
  - كفى بالمرء جهالاً أن ينكر على الناس ما يأتي بمثله.
    - كفي توبيخاً على الكذب علمك بأنك كاذب.
      - كثرة الأماني من فساد العقل.
    - كثرة الغضب تزري بصاحبها وتبدي معايبه.
      - كثرة الأكل من الشره.
      - كثرة الدنيا قلَّة، وعزها ذلة.
      - كن بالوحدة أنيساً يفر منك قرناء السوء.
- كن من الكريم على حذر إذا أهنته، ومن اللئيم إذا أكرمته، ومن الحليم إذا أحرجته.
  - كل ما ارتفعت رتبة اللئيم نقص الناس عنده، والكرم ضد ذلك.
    - كلما قُوَت الحكمة ضعفت الشهوة.



#### حرف اللام

- للأحمق في كل قول يمين.
- للإنسان فضيلتان النطق والعقل، فبالعقل يستفيد، وبالنطق يفيد.
  - لينهك من معاثب الناس ما تعرفه من معاثب نفسك.
    - لن يهلك العبد حتى يؤثر شهوته على دينه.
      - ليس التملق من خلق الأتقياء.
        - ليس لمتكبر صديق.
        - ليس مع الاختلاف ائتلاف.
          - ليس مع الشهوة عفاف.
          - لو عقل أهل الدنيا لخربت.
  - لو كنا نأتي لما يأتوا ما قام للدين عمود ولا اخضر للإيمان عود.
    - لسان المرائي جميل، وفي قلبه داء دخيل.
      - لسان الحال أصدق من لسان المقال.

#### حرف الميم

- من جهل قلَّ اعتذاره.
- من حذرك كمن بشرك.
- ما تواضع إلا رفيع، ولا تكبر إلا وضيع.
- ما أحسن العفو مع الاقتدار، وما أقبح العقوبة مع الاعتذار.
  - من أكرم بحدثه حسن مشهده.
    - من خبث عنصره ساء منظره.
  - من احتاج إلى الدنيا صحب الأدنياء.
  - من احتاج إلى الآخرة صحب الأتقياء.
  - من اعترف بالجريرة فقد استخفت عليه العقوبة.



- من لم تؤدبه الكرامة أدبته العلامة.
- من لم ينصت لحديثك فارفع عنه مؤنة الاستماع منك.

#### حرف النون

- نعم الله أكثر من أن يشكر عليها إلا ما أعان الله عليه، وذنـ وب بنـ آدم أكثـر
   من أن تغفر إلا ما عفا الله تعالى عنه .
  - نعم الزَّين حسن الخلق.
    - نعم الملبوس العافية.
  - نعم العبد من خالف هواه، وأقبل على طاعة مولاه.

#### حرف الهاء

- هدى الله نور في القلب يفرق به العاقل بين الحق والباطل.
  - اهرقوا دموعكم من خشية الله تنجوا من عذاب النار.

#### حرف الواو

- ويلٌ لمن نسي آخرته بدنياه.
- ویځ لمن خالف مو اله واتبع هواه.
- ويل لكل ظالم بغي، وفاجر غوي.
  - واروا عوراتكم بالإحسان.

#### حرف لام ألف

- لا تأمن مَنْ نَمَّ لك أن ينمَّ عليك.
- لا تأمن من المكر ولا تنسوا الفضل.



#### حرف الياء

- يستدل على عقل المرء بحسن مقاله، وعلى طاهر أصله بجميل فعاله.
  - يسير الرياء شرك.
  - ويسير الظن شك.
  - يسير الهوى يفسد العقل.
  - يسير الحق يدمر كثير الباطل.
    - يدُ الله أبداً عالية.
  - يوم العدل على الظالم أشد من يوم الظلم على المظلوم.

كمل المجموع بحمد الله وحسن عونه، وصلى الله على سيدنا محمد نبيه وعبده. على يد أفقر الورى إلى الله محمد بن محمد الصبَّاغ الأندلسي- غفر الله له ولوالديه ولمن دعا له ولجميع المسلمين- ووافق الفراغ سنة ١٠٩٣ هـ.



حِزبُ البَحْرِ لسَيْدي أبِي الْحَسَن الشَادلي يَربُ البَّادلي يَسْم الله الرَّحْن الرَّحِيم

يَقْرَأُ سُورة الفَاتِحة، رَبِّ يَشِّر وَسَهِّل وَلاَ تُعَسِّر يَا مُيَسِّر، أب ت ث ج ح خ د ذ ر زسش ص ض ط ظعغ ف ق ك ل م ن ه و لا ي، أَعُسوذُ بِالله مِسنَ السَّمَيْطَان الرَّجيم، بِسم الله الرُّحْمَنِ الرَّحِيم، (اللهم) يَا الله يا عَلِيُّ يَا عَظِيمُ يَا حَلِيمُ يَا عَلِيمُ أَنْتَ رَبِّي وَعِلمُك حَسْبِي فَنِعْمَ الرَّبُّ رَبِّي وَنِعمَ الحَسْبُ حَسبِي، تَنصرُ مَن تَشَاءُ، وَأَنْتَ العَزيز الرَّحيم، نَسْأَلُكَ العِصْمَة فِي الْحَرَكَات وَالسَّكَنات وَالكَلِمَات، وَالإرَادَات، وَالْخَطَرات، مِن الشِّكُوك وَالظُّنُون وَالأَوْهَام السَاتِرة للقُلُوب عَن مُطَالعة الغُيوب، فقد ابتكى الله المُؤمِنين وَزُلْزِلُوا زِلْزِالاً شَديدًا ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌّمَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ إِلَّا غُرُورًا﴾ [الأحزاب:١٢]. فَثَبِتنَا وَانصرنَا وَسَخِّر لنَا هَذَا البَحرَ كَمَا سَخُّرتَ الشُّمسَ وَالقَمَرَ لمحمدٍ - صلى الله تعالى عليه وآله وسلم -وَسَخرتَ البَحرَ لموسَى - عليه السلام - وَسَخرتَ النَّار لإبراهِيمَ - عليه السلام -وَسَخَّرت الجِبَال وَالْحَديد لِلدَاودَ - عليه السلام - وَسَخَّرتَ الرِّيح وَالشَّياطين وَالإِنْسَ والجِنَّ لسُلَيمانَ - عليه السلام - وَسَخِّر لنَا كُل بَحرِ هُـو لَـكَ فِي الأَرضِ وَالسَّماءِ، وَالْمُلْكِ وَالْمَلَكُوتِ وَبَحْرَ الدُّنْيَا وَبحرَ الآخِرة، إِنَّـك عَلى كُـل شَيءٍ قَـديرٌ. وَسخِّر لنَا كُلَّ شَيء يَا مَن بِيدهِ مَلكُوت كُلِّ شَيء، كَهيعص (ثلاثًا)، انـصرنَا فإنـكَ خَيرِ النَاصِرينِ، وَافتحَ لنَا فَإِنَّكَ خَيرُ الفَاتِحِينِ، واغْفِر لنَا فإنَك خَيرُ الغَافِرينِ، وارزقنَا فإنكَ خَيرُ الرَّازِقِينَ، وارحمنَا فإنكَ خَيرُ الرَاحِين، واهْدِنَا وَنَجِّنَا مِنَ القَـوم الظَّـالِين، وَهَب لنَا مِن لَدُنكَ رِيمًا طيبًا كُمَا هِي فِي عِلْمِكَ، وَانشرْ هَا عَلينَا مِن خَـزائن لُطفِـكَ وَرَحْتِكَ وَاحْلَنَا بِهَا خُمْلِ الكَرامةِ مَعَ السّلامَة وَالعَافِية في السدينِ، وَالسَّدْنيَا، والآخِرة، إِنَّكَ عَلَى كُل شيء قديرٌ.

(اللَّهُمَّ) يَسِّر أُمُورِنَا مَع الرَّاحة لِقُلُوبِنَا وَأَبداننَا والسَّلامَةِ وَالعَافِيةِ فِي دِيننَا وَدُنيانَا، وَكُن لنَا صَاحبًا فِي سَفَرِنَا، وَخَلِيفةً فِي أَهْلِنَا، وَاطمِس عَلى وجوهِ أَعدَاثِنَا، وَامسَخْهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِم، فَلا يَسْتَطِيعُونَ اللَّضِيَّ وَلاَ المَجِيء إلينَا، ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنِهِمْ قَاسْتَبَقُوا ٱلصِّرَاطَ فَأَنْ لِيُمْرُونَ ﴾ [يــــسن: ٦٦]، ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ



لَمَسَخْنَهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا ٱسْتَطَعُواْ مُضِيًّا وَلَا يَرْجِعُونَ ﴾ [بس: ١٧]، ﴿ يس ﴿ وَٱلْفُرْءَانِ ٱلْحَيْمِ ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ عَلَىٰ صِرَّطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ويس ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُوالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا

شاهت الوجوه للحي القيوم (ثلاثًا). ﴿وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلْقَيُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴾ [طه: ١١١].

طه، طسم، طس، حمعسق ﴿مَرَج ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ﴿ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَبْغِيَانِ ﴾ [الرحن: ١٩-٢٠]، حم حم حم حم حم حم حم، [حُمَّ الأمر وجاء النصر فعلينا لا ينصرون].

(اللهم) لا تَقْتُلْنِي بِعَضِيكَ، وَلاَ تَهَلَيٰنِي بِعَضَيكَ، (اللَّهُمَّ) لاَ تُواخِدْنِي بِسوءِ عَمَلِي، وَلاَ تسلَّط عَلَيَّ مَن لاَ يَرحني، وَكُفَّ أَيدِي الظَّالِين عَنِّي، يَا حَفيظُ احَفَظْنِي، وَيَسَّرُ أُمُورِي، وَحَصِّلُ مُرَادِي، حُمَّ الأَمر، وَجَاء النَصر فَعَلَينَا لاَ يُنصَرونَ، ﴿حَمَ تَنزِيلُ ٱلْكِتَسِمِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ عَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ فِي ٱلطَّوْلِ لَا إِلَنه إِلّا هُوَ إِلَيهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [غافر الذَّنْب وَقَابِلِ ٱلتَّوْب شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ لَا إِلَنه إلا هُو إلَيهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [غافر الدَّن المَين الله بَابنَا، تَبارَكَ حِيطَانُنا، يس سَقْفنا، كهيعص كِفَايتُنا، حمعسق حَايتُنا، فَ، وَالقُر آنِ المَجِيدِ وِقَايتُنا، خَسَيكُهِيكَهُمُ ٱللَّهُ وَهُو ٱلسَّعِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٣٧] (ثلاثًا) سِترُ العرش مَسبولٌ عَلَينا، وَعِنُ الله نَاظِرةٌ إلينا، بِحولِ الله لا يُقدَر علينا، ﴿وَاللهُ مِن وَرَآمِ مُعِيطً مَسبولٌ عَلَينا، وَعِنُ الله نَاظِرةٌ إلينا، بِحولِ الله لا يُقدَر علينا، ﴿وَاللهُ مِن وَرَآمِ مُعِيطً كَهُو أَلَّهُ مِن وَرَآمِ مُعُمِطً وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [يوسُل عَلينا، ﴿وَاللهُ مِن وَرَآمِ مُعُوطِ ﴾ [البروج: ٢٠-٢٢] (ثلاثًا) ﴿فَاللهُ خَيْرُ حَفِظُ وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [يوسُل فَا البروج: ٢٠-٢٢] (ثلاثًا) ﴿فَاللهُ وَمُو التَّومِةُ وَهُو السَّومِ أَلَاللهُ اللهِ الذِي لاَ مَنْ السَّهِ وَهُو السَّومِ عُلَى العَليم (ثلاثًا) وَلاَ حَولَ وَلاَ قُولًا أَلْهُ وَلاَ أَلْهُ وَلَوْ إِلا اللهُ العَلِي العَظِيمِ (ثلاثًا).

#### ختام حزب البحر لسيدي زروق

بِسمِ الله شَافِ، بِسمِ الله كَافِ، بِسمِ الله مُعَافِ هُوَ اللهُ، لاَ حَولَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَ بِاللهُ الْعَلِيِّ الْعَظِيم، يَا اللهُ يَا نُورُ، يَا حَق يَا مُعِينُ، اكْسِنِي مِن نُورِكَ، وَعَلِّمنِي مِن عِلمِكَ، وَفَهِّمنِي عَنكَ، وَاسمِعني مِنكَ، وأبصرني بِك، إنكَ عَلى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ، ﴿إِنَّ ٱللهَ وَمَلَتِكَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا﴾ وَمَلَتِ عَلَى ٱلنَّيِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا﴾ [الأحزاب:٥٦].

وصَلَّى اللهُ عَلى خَيِر خَلقه مُحمدٍ، يَا حَلِيمُ اسمَع دُعَائِي بِخَصَائِصِ لُطفِكَ، آمين، وَصَلَّى اللهُ عَلى سَيدِنَا مُحَمدِ النَّبي الكَرِيمِ وَعَلى آلهِ وَصحبِهِ وَسلَّم، تَسليمًا كَشيرًا دَاثَمَا إِلى يوم الدينِ، وَالْحَمدُ لله رَبِّ العَالَمينَ.

سُبِحُان مِن أَلَجَمَ كُلَّ مُتَمَرِّد بِقُدْرَتِه وَأَحَاطَ عِلْمُهُ بِهَا فِي برِّ وَبِحرٍ، سُبِحَانَ اللهِ وَبِحَمده.

سُبحانك اللَّهم وَبِحَمدِكَ، نَشْهَدُ أَن لا إِلهَ إِلا أَنتَ، نَسْتَغفرُكَ، وَنَتُوبُ إِليكَ.

سُبحَانَ الله العَظيم وَصلَّى اللهُ عَلَى سَيدنَا مُحَمد خَاتَم النَبيين وَالمُرسَلينَ وَالْحَمدُ للهُ رَبُّ العَالمِين ثم يَقرأُ الفَاتَحة سَبع مرات







#### فهرس الموضوعات

| الصفحة         | الموضوع                                         |
|----------------|-------------------------------------------------|
| OLYCLE EDENIE  | مقدمة التحقيق                                   |
| ٥              | ترجمة المصنف                                    |
| ٩              | مقدمة الشيخ المصنف                              |
| ٩              | الباب الأول في آداب العزلة                      |
| 1.             | الباب الثاني في أسماء النصرة                    |
| 11             | الباب الثالث في ثمار العزلة                     |
| 11             | الباب الرابع في آفات العزلة                     |
| ١٣             | الباب الخامس في جهاد العَدو                     |
| ١٤             | الباب السادس في الخواطر                         |
|                |                                                 |
| 17             |                                                 |
| 17             | الباب التاسع في الذِّكر                         |
| 14             |                                                 |
| Y. The WEALKEL |                                                 |
| **             | الباب الحادي عشر في المراقبة                    |
| 77             | الباب الثاني عشر في آداب القبض والبسط           |
| YV             | the second section of the second section is the |
| **             | باب في الاقتداء                                 |
| 44             | الباب الرابع عشر في آداب المجالسة               |
| 79             | الباب الخامس عشر في الأدب                       |
| 79             | الباب السادس عشر في آداب السؤال                 |
|                |                                                 |





| 1.1. | الباب السابع عشر في الاستحاره                     |
|------|---------------------------------------------------|
| 71   | الباب الثامن عشر في النية                         |
| 77   | الباب التاسع عشر في الأعمال                       |
| 77   | الباب العشرون في الأوراد                          |
| 72   | الباب الحادي والعشرون في العُبَّاد والزُّهاد      |
| T0   | الباب الثاني والعشرون في الطاعة                   |
| 77   | الباب الثالث و العشرون في العِزَّة                |
| **   | الباب الرابع والعشرون في التواضع                  |
| **   | الباب الخامس والعشرون في التقوى                   |
| ٣٨   | الباب السادس والعشرون في الورع                    |
| 44   | الباب السابع والعشرون في الإخلاص                  |
| ٤٠   | الباب الثامن والعشرون في اليقين                   |
| ٤١   | الباب التاسع والعشرون في الكرامة                  |
| ٤٣   | الباب الثلاثون في العلم                           |
| ٤٥   | الباب الحادي والثلاثون في الإرادة                 |
| 13   | الباب الثاني والثلاثون في الإسلام                 |
| **   | الباب المائك والماركون في المواحية                |
| ٤A   | الباب الرابع والثلاثون في العبودية                |
| ٤٩   | الباب الخامس والثلاثون في مراتب الولاية والأولياء |
| 01   | الباب السادس والثلاثون في المحبة                  |
| 0 &  | الباب السابع والثلاثون في المعرفة                 |
| ٥٦   | الباب الثامن والثلاثون في السكينة                 |



|               | Page 1984                               |
|---------------|-----------------------------------------|
| ٥٦            | الباب التاسع والثلاثون في البصيرة       |
| ٥٨            | الباب الأربعون في الأسرار               |
| 09            | الباب الحادي والأربعون في التصوف        |
| 78            | الباب الرابع والأربعون في الصحبة        |
| 7.8           | الباب الخامس والأربعون في العاقل        |
| 70            | الباب السادس والأربعون في التَّدبير     |
| 77            | الباب السابع والأربعون في جهاد النفس    |
| ٧٠            | الباب الثامن والأربعون في الذَّنب       |
| <b>Y1</b>     | الباب التاسع والأربعون في الدنيا        |
| ٧٥            | الباب الخمسون في الدين                  |
| ٧٥            | الباب الحادي والخمسون في المصائب        |
| ٧٨            | الباب الثاني والخمسون في الشر           |
| ٧٩            | الباب الثالث الخمسون في المعصية         |
| ۸١            | الباب الرابع والخمسون في الظلم          |
| AY            | الباب الخامس والخمسون في العقوبات       |
| AY            | الباب السادس والخمسون في الشفاعة        |
| ٨٤            | الباب السابع والخمسون في الوصية         |
| 7.            | الباب الثامن والخمسون في الوسائل        |
| AV            | الباب التاسع والخمسون في الخصوص والعموم |
| 91            | وصية سيدي أبي الحسن الشاذلي             |
| 1 · V - 1 · o | حزب البحر وختامه                        |
|               |                                         |



سيصدر - قريبًا ولأول مرة- بمشيئة الله تعالى

## تعطير الأنفاس بمناقب سيدي أبي الحسن الشاذلي وسيدي المرسي أبي العباس قس الله سرّها

تصنيف الشيخ العلامة أبي الصلاح علي بن محسن الصَّعيدي المالكي الشاذلي الوفائي رضي الله عنه

> تحقيق وتخريج وتعليق الشيخ أحمد فريد المزيدي

> > الناشر

دار الحقيقة للبحث العلمي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT





الناشر

دار الحقيقة للبحث العلمي

10,00