د. نمى الزيني

# أيام الأمازيغ

أضواء على التاريخ ا<mark>لسياسي الإسلامي</mark>







أيام الأمازيغ أضواء على التاريخ السياسي الإسلامي

د. نهي الزيني

تصميم الغلاف: عمرو الكفراوي

الطبعة الأولى ٢٠١١

# ه دار الشروق

A شسارح سبيويسه المعسري مدينة نصر – القاهرة –معسر ظيفون: ٢٤٠٢٣٩٩ www.shorouk.com

رقسم الإيداع ١٥٦٥/ ٢٠١٠ ISBN 978-977-09-2901-8





أضواء على التاريخ السياسي الإسلامي







### المحته بات

|     | وتمضى القافلة            |
|-----|--------------------------|
|     |                          |
| 11  | البريريالأبيض            |
| ۱٥  | الرجل الحر النبيل        |
| ۱۸  | بلادالهمجب               |
| * 1 | الأقباط الموحُدون        |
| Y £ | القابضون على الجمر       |
| 4.4 | وأشرقت الأنوار           |
| ۲۱  | الفتح الإسلامي           |
| ٣٤  | الأيام دُوَل             |
| ۲۸  | اكذوبة الريكونكستا       |
| ٤Y  | كلمةغيرتالتاريخ          |
|     | انتقام الإبل             |
|     | الخروج من الملة          |
|     | حج مبرور                 |
|     | ورثة الأنياء             |
| ٥٩  | دعوةالحق                 |
| 17  | المسيرة والمسار          |
| ٦0  | يين قارتنني، ودار الأرقم |
| ٦,  |                          |
| ٧١  | ر.<br>المرابطون          |
| YŁ  | حفادو استشهاد            |





| دولة المرابطين           | FOR QUR'ĀNIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| موروکاشموروکاش           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أمير المسلمين            | MITTER STATE OF THE STATE OF TH |
| رعى الإبل أم الحنازير 19 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| العبور الثاني العظيم     | In an in the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الزلّاقة                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| غروب وشروق               | •n•0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



﴿ وَإِن نَتَوَلَّوا بَسْ بَيْدِلْ مَوْمًا غَيْرَكُمْ نُدُّ لَا بِكُونُوا أَمْنَانُكُم ﴾ (عمد: ١٨)

صدقالة العظيم



# ونتمضى القاطلة

هكذا كانت إرادة الخالق البارئ تبارك اسمه منذ أن أبدع الأرض وما عليها وإلى ان برثها سبحانه وما عليها: أن يكون شكل الأرض كرويًا لنبدو هيتها في تناسق كوني بديم مع نظرة التعاقب المتوالية بين شروق يعقبه غروب بيزغ بعده فجر جديد، وبين حياة غايتها موت ثم تدب الحياة في خلوقات أخرى تترى بلا انقطاع، وأن يكون خلق الإنسان من ضعف ويغدو قويًا ثم يمسي ضعيفًا مرة أخرى، وأن تولد الحضارات وزدهر ثم تشيخ وتضمحل وتتلاشى لنبزغ شموس حضارات جديدة وليدة ثرث ملكها وتحل علها.

# ... | 17 | 17 |

فإنه لا يشيخ أبدًا ولا يضمحل ولا تغرب شمسه فهو النور الآي من الأزل والذي خمر الأرض بهبوط أول الموحدين إليها: آدم وزوجه، واستمر شعاعه بإرسال ملائكة السياء يلقون في روع رسل الله على الأرض وحي الله تستمر قافلة التوحيد عبر الزمان لا تحيد عن طريقها وإن قل أتباعها وتبعثر زادها وناوشتها وحوش الفلاة، وحين يعز المسير لخلل في قيادة القافلة يهرع من يقوم بأمرها ويمسك بزمامها ليخطو بها ومعها ناشراً نور الرب تقدست أساؤه في ربوع الزمان والمكان.

فالقافلة لا تتوقف أبدًا ولا تحيد عن طريقها وإن تخل المتخلون وانحرف المنحوفون فهى ماضية في سبيلها تنفي خبئها فينضح طيبها، لا ينجو إلا من لحق بها ولا يخيب إلا من تاه عنها أو حاول أن يضع العراقيل في طريقها، وإن فريقًا أعرض أو تولى استبدل الله به فريقًا خبرًا منه برد عليها عافيتها ويعيد لها نشاطها مصداقًا لقوله تعالى: ﴿وَلِنَ تَتَوَلَّوْا يَسْتَبَّدِلَ فَرَمًا عَبْرَكُمْ نُدَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَلُكُمْ ﴾ "، فليس بين الله وبين أحد من خلقه نسب، ولا فضل لعربي على أعجمي ولا لأبيض على أسود إلا بالتقوى.

ومكذا مضت دولة الإسلام التي نشأت في المدينة المنورة مع هجرة رسول الله ﷺ وصحابته إليها من نصر إلى نصر ومن فتح إلى فتح تنشر نور التوحيد الخالص ودين الله الحق في ربوع الدنيا لتخرج به الناس من الظلمات إلى النور، وتحقق أمل المستضعفين في الأرض الذين استهزأ المشركون بهم وهم يومئذ قلة في مكة يوقنون بوعد الله لهم الذي بشرهم به على لسأن رسوله ﷺ بأن الله سيبدل ضعفهم قرة وستدين لهم ممالك الأرض فقال ﷺ: اعصبة من المسلمين يفتحون البيت الأبيض، بيت كسرى ١٠٠٥، فكان كفار قريش يلقون المسلم حافيًا عزق النياب فبتضاحكون منه وهم يقولون في سخرية: اهر حبًا بوارث ملك كسرى ١٠ كما كان هذا الوعد الذي بدا يومها بجرد شطحات خيال سببًا في كشف زيف المنافقين وضعيفي الإيان حتى قال أحدهم: ايعدنا عمد كنوز كسرى وقيصر وأحدنا لا يأمن على خلانه ٥.

لكن اليقين بوعد الله الحق الذي سكن الفلوب هو الذي جعل جبلًا واحدًا من المؤمنين يتحولون من قلة مضطهدة في إحدى قبائل صحراء شبه جزيرة العرب التي بعكم فيها ملوك الحيرة المنافرة والغساسنة الموزع والأؤهم وخضوعهم بين أصحاب أعظم حضارتين يقتسبان نفوذ العالم وقنها: الفرس والروم - إلى ودثة للحضارتين ممّاء وظلك مصداقًا لقول الرب تبارك وتعالى: ﴿ وَثُرِيدُ أَن ثُمْنَ عَلَ ٱلذِيبَ اَستُضْعِفُوا فِي وَلِمُن وَعَنْمَا لَنبوء وسوله يَنهُ حين قال المؤرض وَجَمَا لَهُمُ مَن مُؤرثين ﴾ (٣٠)، وغفيقًا لنبوء وسوله يَنهُ حين قال المنافقة ومرحلة استضعافهم: ﴿ وَاذا هلك كسرى فلا كسرى بعده وإذا هلك لمبرى فلا كسرى بعده وإذا هلك لمبرى فلا كسرى بعده وإذا هلك لمبرى المه ١٠٤٠٠.

<sup>(</sup>۱) سورة عبد، آية ۲۸.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، ومستد الإمام أحمد، عن جابر بن سعرة.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، أية ٥.

<sup>(1)</sup> البخاري ومسلم، ومسند الإمام أحد، عن طريقي أن هريرة وجاير بن سمرة.

ولأن الفارق بين المؤمنين الصادقين وبين غيرهم من ضعيفي الإبهان أو المنافقين أن الأولين يصدقون بوعد الله حتى قبل تحققه، بينها الأخرون لا يصدقون به إلا بعد أن يصبح وافقا ملموسًا وهو الفارق المستمر إلى قيام الساعة، فقد الطلق جنود الله المصدقون بوعد الله ورسوله ينشرون دبنه في الأرض وقد استقر في قلوبهم يقين لا يتزعزع بوعد آخر ورد على لسان رسول الله حين تنبأ بفتح القسطنطينية ورومية ولقسطنطينية هي إستاميول الأن ورومية هي روما الآن وحين سُئل ﷺ: أي المدينتين تُفتح أولًا؟.

وفي الطريق إلى تحقيق وعدالله، وبعدما تمكن المسلمون من توطيد أركان دولتهم في المشرق، انطلقوا ينشرون النور في طريقهم إلى المغرب نكان فتح تونس بعد الموقعة التي فادها عبدالله بن الزبير وتمكن فيها من هزيمة الروم وبعدها انتشر الإسلام غربًا، غير أن استقرار الدولة الإسلامية لم يك في بلاد المغرب بالسهولة ذاتها التي كانت في بلاد المشرق وذلك بسبب الطبيعة الحاصة لقبائل البربر، فمن هم البربر وما حقيقة الدور الذي لعبوه في تاريخنا السياسي؟

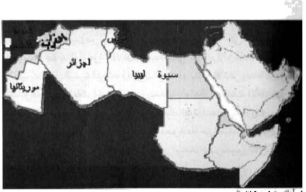
<sup>(1)</sup> مسئد الإمام أحد هن عبد الله بن عمرو. (2) سور 1 الإنفال، أية 20.



# البربري الأبيض

من واحة سيوة في أقطى صحراء مصر الغربية على حدودها مع ليبيا إلى جزر الكناوي ـ الجزائر الخالدات ـ في المحيط الأطلسي ـ بحر الظلمات كما أطلق عليه قديمًا ـ ومن ساحل البحر الأبيض المتوسط شهالًا حتى موريتانيا جنوبًا ننتشر منذ قديم الأزل وحتى اليوم مجموعة من القبائل البدوية الصحراوية تسمى "قبائل البرير".

وقد أطلفت الإمبراطورية الرومانية علبها هذا الاسم العنصري الاستعلائي «Barbarua» الذي كانت تطلقه على الشعوب الخارجة عن نطاق وسيطرة الحضارة



١- أماكن تواجد قبائل البرير

الرومانية؛ وذلك لكون هذه القبائل استعصب على الحكم الروماني وقاومته بشراسة فلم تخضع له ولم تدخل في طاعته كياقي الأمم، وهو الاسم الذي ظل يلازمهم حتى اليوم، خاصة وأن المسلمين الفاتحين انتقلوا به من المعنى الروماني السلبي إلى معنى أكثر إيجابية يرنبط بنطقهم للغة الأمازيغية التي يتحدثون بها والتي تحوي رطانة أعجمية غير مفهومة لدى العرب فسموها بريرة من برير الأسدة أي زأر بأصوات غير مفهومة.

أما عن الأصول العرقية لقبائل البرير، فلم يختلف علماء الإنتربولوچي في أصول شعب كما اختلفوا بالنسبة للبرير باعتبارهم السكان الأصلين لمساحة شاسعة من الأراضي انتي يُطلق عليها «المغرب الكبير»، وربها أدى التطور الكبير في المدراسات الجينية إلى حل قاطع لهذه الإشكائية، لكننا بدون الانحراف عن سياقنا الرئيسي وفي عاولة منا فقط لكي نستكمل الإطار الذي ستدور بداخله الأحداث فإننا سنستبعد في عرضنا هذا الأساطير والروايات المرسلة التي قيلت في أصول البربر اكتفاء بالإشارة السيعة إلى الأراء الرئيسية الموثقة:

• فالعديد من الباحثين - ويخاصة الأوروبيون منهم - يرون أن الأصول البربرية ترجع للى الدول الإسكندنافية شيال أوروبا التي هاجرت إليها من منطقة القوقاز قبل المبلاد مجموعة من القبائل الهمجية تسمى بقبائل الفائدال ثم اجتاحت أوروبا واستقر بعضها في فرنسا وإسبانيا بينها عبر البعض الآخر البحر المتوسط جنوبًا حتى استقر في صحراء المغرب، وهم يدللون على ذلك بالتقارب الشكل بين البربر وسكان شيال أوروبا الذي يتمثل في البشرة البيضاء والعيون الزوقاء والشعر الأشقر إضافة إلى وجود تشابه هام بين اللغات الجرمانية التي يتحدثها الفائدال واللغات الأمازيغية التي يتحدث بها البربر، وعايويد هذا الرأي أيضًا أن قدماء المصرين أبرزوا في رسومهم البربر خاصة من قبائل الليبو التي أجناحت مصر قادمة من المصحراء اللبيبة واحتلتها خلال فترة من فترات التاريخ، وكذلك الذين استعان بهم ومسيس الثاني كجنود في جيشه، بملامح أوروبية عيزة عن الملامح المصرية السمراء.

بينها يرى عدد من الباحثين \_ خاصة من النسابة العرب \_ أن للبربر أصولًا عربية ثم
 اختلفوا في ذلك: فالبعض قال إنهم من الكنعانين الذين طُردوا من فلسطين بعدما

قتل النبي داود ملكهم جالوت؛ وهو الرأي الذي إنجاز إليه ابن خلدون، وذهب آخرون إلى أن أصل البربر من اليمن اللبين تفرقوا بعد سيل العرم واختلطوا بالقبط المصريين أثناء هجرتهم غربًا.

 اما الشعوبيون من أصحاب النزعة الأمازينية فيرون أن أصل البربر هو الشعوب القديمة التي سكنت الصحراء الغربية منذ فجر البشرية وأنهم لم يهاجروا إليها لا من الشيال ولا من الشرق.

والحقيقة أنه قد يبدو منطقيًا اعتباد ما ذهب إليه بعض الباحثين من التوفيق بين كل ما سبق: إذ يمكننا القول إن شعوبًا قديمة سكنت صحراء شيال إفريقيا الكبرى وانضمت إليها قبائل القائدال القادمة من شيال أوروبا وكنعانيون من أرض فلسطين وحرب من اليمن ثم انخلطوا بشعوب السودان جنوب الصحراء، وهذه التركيبة العرقية بظهرها لنا حتى الميوم اختلاف ألوائهم الذي يتراوح بين اللون الأشفر خصوصًا في الجزائر والمغرب وبين الحنطي الضارب إلى الحمرة أو الأسمر الضارب إلى السواد مع ملامح أوروبية منعنمة وهو ما يبدو في طوارق موريتانيا والعشائر البربرية في صحراء مصر وليبا.

وينقسم البربر إلى مجموعتين كبيرتين تضم كل منهما عددًا من القبائل وفروعها:

اله البرانس: ومنها قبائل صنهاجة وكتامة وجزولة، وأكثرهم أهل حضارة واستفرار إلا يعيشون على الزراعة في الواحات والسهول والجبال الخصبة لكن هذا لا يمنع أن أكبر وأعظم قبائلهم وهي صنهاجة تعيش عيشة البداوة في الصحراء وتعمل أساسًا بالرعي حتى شعبت «صنهاجة الصحراء»، وترجع تسميتهم بالبرانس إلى ارتدائهم اللبرنس» وهو ذلك الرداء المعروف ذي غطاء الرأس المخروطي الذي ما زال يعد حتى اليوم اللباس الوطني المغربي.

البتر: ومنها قبائل أداسة ونفوسة وبنو لوا التي تنحدر منها نفزاوة وهي قبيلة طارق
 ابن زياد فاتح الأندلس، وأكثر البتر من الرعاة سكان الصحراء، وإن كان بعضهم
 كالتلمسان بعبشون عبشة استقرار وحضارة، وترجم تسميتهم البتر إلى ارتدائهم

. .

وبعض البربر يعملون في الزراعة وذلك في المناطق الخصبة والواحات، وأهم غلالهم التمر والزيتون والكروم، وبعضهم يعمل في استخراج الملح الصخري من مناجم الصحراوية والنجارة به بين الشهال والجنوب، أما النشاط الرئيسي لهم فهو الرعي، وهم ينقسمون في ذلك إلى رعاة الشاة أو «الرعاة الصغار» ويُطلق عليهم في الجزائر حتى اليوم «الشاوية» ورعاة الإبل أو «الجيالة الكبار» وأماكن تركزهم على حافة الصحراء حيث يندر الماء والطعام، وهم البدو الرحل بكل معنى الكلمة الذين يجوبون البلاد طولاً وعرضًا يقودون قطعانهم من الإبل بحثًا عن الماء والعشب وينقلون في تجوالهم هذا الثقافة والحضارة بين الشعوب، كما أنهم يتميزون بقوة الأجساد والجلد على الشدائد والأنفة والكبرياء إضافة إلى مجموعة أخرى من الخصائص التي تميز الجيالة الكبار والتي سيكون لها تأثيرها على الأحداث كما سنرى.



٢ ـ بريري معاصر يوتدي البرنس والمهامة.



### الرجل الحر النبيل

هذا هو المعنى الدقيق لكلمة أمازيجي ـ أو كها ينطقها ويكتبها المغاربة •أمازيغي • وهو اسم آخو للبربر له جذور فبنيقية حيث أُطلقت لفظة •مازيس • على الشعوب القوية التي تمردت على الإمبراطورية الرومانية ، ومن هذا الأصل أنت كلمة الأمازيغية وهي اللغة التي يتحدثها البربر.

ويعد هذا التوق للحرية ورفض الخضوع والجنوح نحو الثورة والتمرد أهم وأبرز خصائص الشخصية البربرية وهو ما جعلهم بمثابة حائط صد منيم أمام كل محاولات إخضاع المنطقة لحكم خارجي فينيقي أو إغريقي أو فارسي أو روماني أو بيزنطي، وقد كان حريًا به \_ على النهج ذاته أو من باب أولى \_ أن يصد عن المغرب الكبير جحافل الفتح العربي الإسلامي وهو ما حدث بالفعل في بداية الأمر.

فحتى دخول الإسلام إلى المغرب ظلت الغالبية العظمى من البربر تدين بديانات جوسية ووثنية، إذ كان بعضهم يعبد الشمس والقمر والبعض الآخر يتخذ أصنامًا يقربون لها القرابين كها أنهم مارسوا أعهال السحر والشعوذة على نطاق واسع ولهم فيها مهارة متفردة، وهو الأمر الذي لا يزال موجودًا مع الأسف حتى اليوم خاصة في الجبال الناقية.

أما بالنسبة للديانات السياوية فقد اعتنق بعضهم اليهودية التي وفدت مع المهاجرين اليهود زمن الاضطهاد الرومان لهم، إلا أن المسيحية كانت أكثر انتشارًا منذ وقت مبكر، وقد دخلت إلى المغرب عن طريق مصر وذلك خلال عصور الاضطهاد المسيحي من الرومان الوثنين (عصر النهداء الأول) ثم من الرومان الكاثوليك (عصر الشهداء الثاني) ففر المتمسكون بمسيحيتهم الأصيلة من المصرين صوب المغرب وهناك نشروا مبدئ التوحيد والمحبة بين أهل البلاد من البربر، إلا أن المذهب الأريوسي الأصيل والصافي لم يستقر كثيراً أمام التبارات الكاثوليكية القادمة مع الرومان الذين غزوا البلاد وتكلوا بالمسيحيين الأريوسين في المغرب وحرقوا أناجيلهم وكنائسهم مثلما فعلوا بهم في مصر، وهو ما ترتب عليه حدوث خلافات عديدة حول طبيعة المسيح أنبعها انقسام في الكنيسة الإفريقية وظهور مذاهب شتى حتى أنه عندما وصلت جيوش الفتح الإسلامي إلى بلاد المغرب وجدت بها أكثر من مائتي أسقفية تتصارع فيها بينها وسط ذلك الطوفان من الملاحدة الوثنين.

وبينها استسلمت ممالك ضخمة ذات حضارات عريقة وجيوش منيعة بسهولة أمام الفتح الإسلامي حتى استطاع المسلمون خلال عشرين عامًا فقط أن يُضموا فارس كلها وبلاد الشام ومصر وأن يُشتوا فيها أنظمة حكم مستقرة، فإنهم ذافوا الأمرين في جهادهم لفتح بلاد المغرب واحتاج الأمر لأكثر من سبعين عامًا لكي يدخل البربر في دين الله ولكي تستقر للإسلام دولة في المغرب الكبير وذلك بسبب الطبيعة العصية على الاحتواء والانفواء التي يتميز بها الشعب البربري.

ذلك أن الخطأ الأكبر الذي ارتكبه الفاتحون الأولون للمغرب هو تعاملهم مع البربر على أنهم عرب فاتحون، وربها كان ذلك راجعًا لبعض التيه الذي يراود المنتصر مع لنائهم عرب فاتحون، وربها كان ذلك راجعًا لبعض التيه الذي يراود المنتصر مع تشاخل رواسب جاهلية متبقية في النفوس تعلى من شأن الانتهاءات العرقية والقبلية، وهنا تجري سنة الله سبحانه وتعالى التي لا تبدل ولا تحابي أحدًا من البشر ولو كان نبي الله معهم ﴿ لَنَدُ نَصَرَحَهُمُ اللهُ فِي مُولِطِنَ كَيْرِيمٌ وَيُومٌ حُدَيْنٌ إِذَ أَعَجَدَهُمُ مَلَي كُنْ يَعَلَى اللهُ عنهم الله الله معهم ﴿ لَنَدُ نَصَرَحَهُمُ اللهُ فِي مُولِطِنَ كَنُم مُلكِمُ اللهُ وله يتصر المسلمون يومًا - ولن يتصروا - بكثرة عدد ولا بقوة سلاح ولا بمنعة حصون ولا بفضل انتهاء إلى عدنان أو قحطان ولكن انتصادهم يكون - فقط - في سبيل الله ، لذا فإنهم حين تعاملوا مع البربر على أنهم عرب انتفض الأمازيغي الحر

<sup>(</sup>١) سورة التوية، آية ٢٥.

النبيل ليصدهم وليلحق بهم الهزائم المنكرة، وما زالت بلاد المغرب تعاني حتى يومنا هذا من الثورات البربرية والحركات الانفصالية الأمازيغية التي تقف السلطات حيالها مكتوفة الآيدي تحاول حلها إما بالقهر أو بمسكنات مؤقنة لا يلبث مفعولها أن ينتهي لتتأجع الثورة من جديد.

أما القائد العظيم موسى بن نصير الذي ولاه الخليفة الأموي الوليد بن عبد الملك على إفريقيا عام ٨٦ هـ الموافق ٢٠٥ م نقد أحرك أن إخماد ثورة البربر واستفرار المغرب الكبير لن يتحقق بغير تعليمهم قواعد الإسلام وبغير التطبيق المدقيق والواعي لمبادئ المواخاة الإسلامية التي وضع رسول الله على ركيزتها الأولى في دولة المدينة والتي تجمل المتقوى هي الفيصل في تفاضل الاشخاص دون نظر لانتهاءاتهم العرقية، وهكذا أكمل موسى بن نصير ما بدأه عقبة بن نافع من نشر الإسلام في ربوع المغرب بينها تجلت حنكته السياسية المستندة إلى ركيزة إسلامية متينة في تولية القائد البربري طارق بن زياد على طنجة وجعله أميرًا على الجيش الإسلام في المغرب الأقصى.

كان طارق بن زياد قائدًا حرببًا عظيهًا ومسلمًا وَرِعًا تقبًا يشمي إلى قبيلة نفزاوة إحدى قبائل البتر ومحلها في جنوب تونس الآن، وكان قوي البية طويلًا أبيض البشرة الحقر الشعر أزرق العينين على العكس عامًا مما يبدو في الدراما التاريخية وقد أثبت الواقع حسن اختيار موسى بن نصير له فانطلق فاتحًا مدينة سبتة المنيعة ليعبر منها إلى الأندلي .

وهنا يثور السؤال عن الأسباب التي حملت الفاتحين على الاتجاه شيالًا إلى الأندلس بدلًا من الاتجاه جنوبًا في اليابسة حيث كان عليهم أن يخوضوا البحر وهو أمر خيف بالنسبة لسكان الصحراء، وعن أهمية الأندلس بالنسبة للدولة الإسلامية حتى تتجه إلى فتحها وما كادت توطد دعائم استقرارها في المغرب، وهل كانت الأندلس وقتها بلاد العلم والحضارة والتمدن والقصور السامقة والحدائق الوارفة والمدن الحاضنة لكل تلكو الصور الرائعة التي تتداعى إلى أذهاننا اليوم بصجرد أن نسمع بهذا الاسم؟!



### بلادالهمج

في القرن الخامس الميلادي اجتاحت أوروبا قادمة من الشيال الإسكندافي قبائل بدائية همجية أُطلق عليها قبائل الفائدال (Vandals) نسبة إلى مدينة فائدله السويدية أوالى مدينة فاندسيسل الدنهاركية، فاستباحت كل شيء وأخذت تقتل وتحرق و تسرق و تلمر الأثار الحضارية والثقافية للإمبراطورية الرومانية، وكان من أبرز ما استولوا عليه وأنلفوه الغنائم والكنوز النادرة فيكل سليان التي جلبها الأباطرة من أورشليم إلى روماء ثم انساحوا في البلاد ينشرون في طريقهم الرعب والخراب حتى عبروا جبال البيرنيه متجهين جنوبًا إلى شبه الجزيرة الأبيرية فقاتلوا سكانها الأصلين وقتلوا ملكهم وأسسوا بها علكة شميت فاندالسياه؛ أي بلاد الفائدال، ولما كان العرب ينطقون حرف «٧» اللاتيني وو عالعربية فقد حرفوا الاسم إلى واندالسياه؛ أي بلاد الوندال، منطورت إلى «الأندلس» بالعربية، أو أندلوسيا (Andalusia) باللغات الأوروبية، وهو الاسم الذي ما زال يُطلق حتى اليوم على منطقة جنوب إسبانيا.

وعا يستوقفنا هنا أن اللفظة المنسوية إلى السكان الأصليين للشعوب الإسكندنافية ما زالت تشير في اللغات الأوروبية الحديثة إلى الهمجية أو التخريب بلا مبرر، فهي بالإنجليزية «Vandalisme»، وبالفرنسية «Vandalisme»، وبالإسبانية والإيطالية «Vandalismo»، أما الهمج المخربون فيطلق عليهم «Vandalism » ولعل هذا يفيدنا في التعرف على حقيقة تلك النوعية من حربة التعبير وحرية الاعتقاد التي يتمسكون بها الأن في الشيال الأوروبي ولو كانت على حساب مشاعر الآخرين ومقدساتهم، فاحترام الآخر لا يتأتى بغير تراكم حضاري لشعوب ولمجتمعات عرفت الاستقرار منذ قديم الأول وخضمت لأنظمة تضم حدودًا فاضلة ما بين حرية الفرد واستقرار الجياعة.

وها نحن نعود إلى سياقنا، فدعونا نشير اختصارًا إلى الأجواء الأوروبية في عصر اسطرار الدولة الإسلامية في المغرب وبداية التفكير في فتح الأندلس:

فأما في الشيال حيث فنلندا والدول الإسكندنافية (١٠ - الدنيارك والسويد والنرويج - فلمعوب همجية لا تعرف حضارة ولا دينًا ولا حتى لغة فيمضها يتحدث بلغة جرمانية والغالبية تتفاهم بالإشارة أو بإصدار أصوات أو كليات تنطق ولا تكتب وهو ما جعل المشرين المسيحين يتوقفون خوفًا وازدراء عند حدود ثلك المنطقة التي لم تدخل في المسيحية إلا بعد قرون طويلة من اعتناق أوروبا لها وذلك إبان الحروب الصليبية مع الشرق الإسلامي حيث تم الاستعانة بهم في البداية كجنود مرتزقة ثم رأى البابا دعوتهم للمسيحية ليكونوا أكثر إخلاصًا للكنيسة في حربها المقدسة وأقل نفقة أيضًا!

وأما في شرق أوروبا فالإمبراطورية الرومانية الشرقية وعاصمتها القسطنطينية التي وحد وسول الله المسلمين أن تُفتح هم وقال ﷺ: التفتحن الفسطنطينية ولنعم الأمير أميرها ولنعم الجبش ذلك الجيش (أ) وقد كانت من المنعة ما جعل جيوش المسلمين لعجز صنها طويلًا بدءًا من المحاولة الأولى عام 33 هـ في عهد معاوية بن أبي سفيان حتى دخلها السلطان العثماني محمد الفاتح بعد ثمانية قرون كاملة وذلك في عام ١٤٥٧ هـ الموافق ٢٥٠ م، وما فتحها إلا يقين المؤمنين الراسخ بتحقق وعد الله سبحانه وتعالى

بينها نبعد في الغرب الإمبراطورية الرومانية الغربية وعاصمتها روما وهي تعيش في ظلهات العصور الوسطى حيث الجهل والشعوذة وعاربة العلم والعقل والتقاتل على السلطة والمال بين رجال الكنيسة والملوك وأمراء الإقطاع بينها ترزح الشعوب المغلوبة

 <sup>(</sup>٩) ينكون الشعب الفنادي من أصول إنية ولغوية ختلفة تمامًا عن الشعوب الإسكندنافية الحذافي اعتبار فناشدا هن الدول الإسكندنافية برجع لاعبار السياسية فرضت ذلك في متصف القرن الناسع حشر الميلادي.
 (٣) أعرجه أحدق مسئده والحاكم في المستدرك، عن بشر الغنوي، وصبحه السيوطي في الجامع الصغير.

على أمرها تحت نير استبداد مطلق بيارس عليهم باسم الرب، وفقر مدقع، وعوافات تلبس مسوح الدين وحروب هم-فقط- وقودها بينيا ينعم بغنائمها الكهنة والملوك.

نعن الأن عند نبايات القرن الأول الهجري وتحديدًا عام ٩٢ هـ وبدايات القرن الثامن الميلادي عام ٧١١م وقد خضعت شبه الجزيرة الأيبرية «الأندلس» - إسبانيا والبرتغال الآن - تمامًا لحكم القوط بعد أن وحد «ثيودريك العظيم» القوط الشرقيين والغربين في مملكة واحدة وتحالف مع الفائدال بعد أن تزوج إحدى بنائهم، وقد أثر هذا التحالف في الأخيرين فجعلهم أكثر تحضرًا كها تسبب في تعرفهم على الديانة المسيحية على التحكس من أصوهم في الشيال، وبعيدًا عن النفاصيل التاريخية الكثيرة نكتفي بالإشارة إلى أن الفائدال (أو الوندال كها سهاهم العرب) اعتنقوا المذهب الأريافي المخالف للمذهب الكاثوليكي مذهب الإمبراطورية الرومانية، وكذا فعل ملوك القوط الفين المناهم العزيرة الأبيرية زمنًا طويلا حتى تفاقم اضطهاد الكاثوليك للإريانين بعدما اعتزمت الكنيسة الكاثوليكة القضاء النام على هذا المذهب فكانت الهجهات الإرهابية والمجازر الوحشية على غرار تلك التي حدثت من قبل في مصر وشهال إفريقيا مما ترتب عليه تحول ملوك القوط بعد وفاة «لبوفيجيله» آخر ملك قوطي إرياني إلى الكاثوليكية عليه أخول ملوك النفوس نحو قرن الزمان وذلك في انتظار المخلص.

وعا يستوقف النظر هنا ويؤسف له في الوقت ذانه أن أكثر المعاصرين من المؤوخين العرب يتجاهلون تمامًا - ربها الباعًا منهم لمنهج المؤرخين الغربين حقيقة العقيدة المدينية المتي كان قوط الأندلس يعتنقونها قبل الفتح الإسلامي، وهو ما يفعلونه أيضًا بالنسبة لقبط مصر مكتفين بأن يطلقوا على الجميع لقظة انصاري المجملة دون تفصيل، وغم أن الوقوف على الحالة الدينية للشعوب الأصلية للمهالك المقتوحة يفيدنا كثيرًا في معرفة الوجه الحقيقي لسياسة الفتح الإسلامي خاصة في البلاد التي كانت تعتنق المسيحية، لذا الوجه الحقيقي لسياسة الفتح الإسلامي خاصة في البلاد التي كانت تعتنق المسيحية، لذا للجبور إلى الأندلس؛ وذلك لنعود بالزمن إلى الوراء إلى ما قبل البعثة المحمدية بقرون وبالمكان إلى مصر القديمة.



# الأقباط الموخدون

بعد أن نجى الله سيحانه وتعالى عبده ورسوله المسيح عبسى ابن مريم من كبد البهود ووقعه إليه انطلق حواريوه في البلاد يبشرون بالملكوت وينشرون دين الحق الذي جاء المسيح كها جاءت به رسل الله أجمعين ويخرجون الناس من ظلهات الوثنية والشرك في الحلق أو المرك في الخلق أو المسرك المرك له في الخلق أو المسرد.

وللدكانت لمصر مكانة هامة في المسيحية فإليها فرت العائلة المقدسة المكونة من مريم المعلواء وطفلها الرضيع يسوع ويوسف النجار هربًا من هيرودس ملك اليهود الذي أور قلط حين أخيره يجوس المشرق القادمون إلى أورشليم أنهم رأوا نجم صبى وُلد فيها وأله صوف يصبح ملكًا لليهود، وقد حملت تلك الرحلة الميمونة البركة إلى أرض مصر لهد فلك بسنوات وبعد رفع المسيح عليه السلام وصلها واحد من السابقين الأولين عن المؤمنين برسالة المسيح وأحد حواريه المخلصين هؤ يوحنا مرقس الذي أسس أول للتهما بالإسكندرية عام ٦٦ م وراح يدعو الناس إلى عبادة الله الواحد لا شريك له فالمؤمر عليه الوثيون وقيدوه وعذبوه حتى قضى شهيدًا.

واستمر الشرك والإيان بتصارعان على أرض مصر التي كانت في ذلك الوقت خاصمة للإمبراطورية الرومانية الوثنية وكلها ازداد انتشار المسيحية بين القبط ـ اسم لطل منذ القدم على سكان مصر ـ كلها ازداد حقد قباصرة الرومان وولاتهم فأخذوا بمطهدون المؤمنين ويسومونهم سوء العذاب، لكن قسوة الاضطهاد وبشاعة التعذيب واصدق الوفا المؤمنين والتمثيل بجنتهم ما زادهم إلا إيانًا وتمسكًا بدينهم، وصدق

رسول الله ﷺ إذ يقول: •قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض فيجعل فيها ثم يؤتى بالمشار فيرضع على رأب فيجعل نصفين ويمشط بامشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه ما يصده ذلك عن دينه ١٠٠٠ وتلك سنة الله النافذة في خلقه التي لا تتغير ولا تتبدل وليميز الله الخبيث من الطيب، فاستمر الاضطهاد نحو قرنين ونصف من الزمان تضاعف خلالها انشار المسيحية وعرفت البلاد العديد من الشهداء الذين أصبحوا رموزا يهتدى بهم حيث تحولوا إلى أمثلة للتضحية في سبيل العقيدة تحث أصبحوا رموزا يهتدى بهم حيث تحولوا إلى أمثلة للتضحية في سبيل العقيدة تحث من الأخرين على المقددة القديمة كاترين هي المقدم للسير على نهجهم، ومن أبرز شهداء تلك الفترة القديمة كاترين فسانت كاترين و والمقديس تادرس والبابا بطرس وغيرهم، وقد بلغت بشاعة القتل أن كانت جئث الشهداء يُمثل بها ثم تُحمل على عربات وتُلقى أكوامًا متراكمة في نهر النيل.

وكان من نتائج ذلك الاضطهاد الذي فاق كل وصف أن لجأ مسيحيو مصر الأواتل؛ الاقباط الموحدون، إلى الصحراء هربًا من نبر القهر والتعذيب فأقاموا كهوفًا ومغارات يتعبدون فيها ويتبتلون إلى الله لينجوا بأرواحهم من شرور الحياة فكانت تلك هي اللبنة الأولى لنظام الرهبة في المسيحية، وعرفت سيناء والصحراء الغربية نمطًا بدائيًا من أديرة الرهبان كانت السبب المباشر في دخول بعض بربر شمال إفريقيا في المسيحية.

وقد أُطلق على تلك الفترة المبكرة من التاريخ القبطي اسم اعصر الشهداء الأول، 

تمييزًا له عن اعصر الشهداء الثاني، الذي سيعرفه المصريون بعد فترة قصيرة اطمأنوا 
فيها واستراحوا وتمتعوا بميارسة شعائرهم في جو من التسامح الديني بعد أن أصدر 
الإمبراطور الروماني قسطنطين الأول في عام ٣١٣م قانونًا أُطلق عليه المرسوم ميلانو، 
تمس فيه على المفاء جميع العقوبات التي فرضها الأباطرة السابقون على من يعتنق المسبحية 
في ربوع الإمبراطورية، وفي هذا السياق قام الإمبراطور بنقل عاصمة إمبراطوريته من 
روما حبث معقل الوثنية في غرب أوروبا إلى مدينة في الشرق حيث بكثر انتشار 
المسيحيين مساها روما الجديدة ثم أُطلق عليها بعد وفاته القسطنطينية، تبعنًا باسمه 
لتعتبر أول مدينة مسبحية في العالم نضم بيوت الله ويُعنع فيها بناء المعابد الوثنية قامًا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري عن خباب بن الأرت.

منذ ذلك التاريخ، وقد حلت بها البركة بذاك التكريم حتى أصبحت بعد قرون طويلة المعتاميول، عاصمة الخلافة الإسلامية وإحدى منارات التوجيد التي تستغطب مشاعر المؤمنين في كل مكان.

إلا أن الأقباط ما كادوا يركنون إلى الراحة وينعمون بالنسامح حتى ابتلوا بعاصفة جديدة بدأت بواكرها أثناء حكم قسطنطين ذاته، فتحمسًا من الإمراطور للديانة المسحية الني اعتنقها أراد لها أن تنشر في ربوع الإميراطورية الرومانية فوقف له الولنيون بالم صاد، وكانت لرجال الدين في المعابد الوثنية مكانة هائلة في نفوس الناس ولوه روحية لم بتمكن الإمبراطور من ردعها أو الانتقاص منها فلجأ إلى مداهنتهم وهارنه بعض رجال الدين المسحى الذين استندوا إلى ما جاء في الأثر وبالأخصى ما **ذكره بولس الرسول<sup>(۱)</sup>: ااستعبدت نفسي للجميم الأربح الأكثرين فصرت لليهود** كهودي لأربح اليهود، وللذين تحت الناموس كأني تحت الناموس لأربح الذين تحت اللاموس، وللذين بلا ناموس كأني بلا ناموس مع أني لست بلا ناموس.. وهذا أنا ألعله لأجل الإنجيل، ومن هنا بدأ رجال الدين المسيحيون بداهنون الوثنين ليغروهم والدعول في الدين الجديد وقد كانت آلمة الرومان الوثنية ثلاثة \_ خلافًا للتعدد الواسم ف الآلمة الموجود عند اليونان ـ وفي الوثنية الفرعونية التي كان كثير من القبط ما ذالوا معمسكين بها كان الثالوث الإلمي الفرعون: أوسيري، وهور، وإيس، ومن هنا وهناك **لولدت فلسفة الأقانيم الثلاثة للإله الواحد (الأب والابن والروح القدس) التي يسرت** كلل الوثنين عن عقائدهم السابقة التي تمسكوا بها لقرون طويلة ودخو لهم في المسيحية، وعل هذه الفلسفة كان تأسيس الكنيسة الكاثوليكية ف الغرب.

إلا أن أفياط مصر المؤمنين الذين تحملوا الاضطهاد والتعذيب والقتل والتشريد طوال قرفين ونصف من الزمان من أجل عقيدة التوحيد الخالص التي بشربها المسيح ودعاهم إليها مرقس البشير همار مرقس؟ وفضوا هذا الخلط بينها وبين العقائد الوثنية القديمة فكان ذلك الرفض نقطة مفصلية في التاريخ المسيحي عامة وفي تاريخ مصر خاصة.

<sup>(</sup>١) رصالة بولس الرسول الأولى إلى أهل كورنتوس، سقر ٩.



## القابضون على الجمر

رفض الأقباط المرحدون عاولات بعض رجال الدين مداهتة الوثنين لإغرائهم باللدخول في المسيحية استجابة لرغبة الإمبراطور قسطنطين الذي أراد نشر الديانة الجديدة في ربوع الإمبراطورية الرومانية الوثنية، فتصدوا بقوة لمحاولات الخلط بين عقيدة التوحيد التي جاء بها المسيح عليه السلام وأنبياء الله من قبله وبين العقائد الوثنية المتأصلة في نفوس المرومان والمصريين القدماء، وقد تزعم تلك المقاومة قس مسيحي بكنيسة الإسكندرية يُدعى «آريوس».

والمفارقة أن آريوس هذا كان شابًا من بربر القبروان الذين اعتقوا المسيحية على بد رهبان مصر ثم وفد إلى الإسكندرية حيث تلقى العلم في مدرستها اللاهوتية، وكان تقيًا صالحًا ذكيًا فصيحًا فرسمه البابا بطرس شهاسًا ثم قسًا وواعظًا بالكنيسة، قلم بدأت عاولة خلط التوحيد المسيحي بفكرة التثليث وامتدت من روما إلى مصر تصدى لها بحسم، وقد كان له من التقوى والورع والعلم ما يضاف إلى طبيعته البربرية الأبية العصية على الاحتواء والخضوع ما ساعده على الوقوف بقوة وصلابة أمام كل محاولة لتبديل العقيدة، وقد وفف الشعب القبطي المؤمن وراه، واختاره بطريركا للكنيسة إلا أن بعض رجال الدين قاموا بتنصب ألكسندروس بطريركا ثم أوعزوا إلى الإمبراطور أن تربوس خرج عن طاعته وطالبوا بتجريده من الكهنوت فها كان من قسطنطين بأن آريوس خرج عن طاعته وطالبوا بتجريده من الكهنوت فها كان من قسطنطين الأول إلا أن دعا كافة رجال الدين في الإمبراطورية إلى الاجتماع في مدينة تقع بمنطقة الأناضول تسمى «نيقية» وذلك في عام ٣٥ م ١٣ ملتافشة الأمر، ويعد مجمع نيقية أو المجمع المسكوني الأول علامة فاصلة في التاريخ المسيحي بأكمله حيث تغلبت فيه المصالح المسكوني الأول علامة فاصلة في التاريخ المسيحي بأكمله حيث تغلبت فيه المصالح

السياسية المتعلقة في رغبة الإمبراطور في حاية وحدة الإمبراطورية ومداحته بالنالي للرافضين للإيبان المسيحي وحرص رجال اللدين على المحافظة على سلطانهم ومكانتهم وخشبتهم من العودة إلى معاناة عصور الاضطهاد، تقلب ذلك كله على عقيدة التوحيد الخالصة التي نزل بها المسيح ابن مريم فانتهى بجمع نيقية إلى الحكم على آريوس بالهرطقة وحرمانه ونفيه من مصر وحرق كتبه وإعدام من يتستر على هذه الكتب، كما تم وضع قانون جديد للإيبان المسيحي يطبق على جميع المكنائس في الشرق والغوب ونص على أن: ويسوع المسيح ابن الله الموحيد، المولود من الآب قبل الدهور، نور من نور، إله حق من إله حق، مولود غير مخلوق، مساو للآب في الجوهر، الذي به كان كل شيء، الذي من أجلنا نحن البشر ومن أجل فلاجنا نزل من السهاء وتجسد من الروح القدس ومن مويم العذراء وتأنس وصلب عناه.

وما زالت أصداء صوت آربوس تتردد في جنبات مجمع نيقية وهو مجاجع غالفيه بآبات بيئات من الإنجيل حيث يقول المسيح عن معجزاته: «أنا لا أقدر أن أقدل من نفسي شيئًا لأن لا أطلب مشيئتي بل مشيئة الذي أرسلني ""، كما يجيب تلاميذه عن معوالهم عن ساعة الدينونة: «وأما ذلك اليوم وتلك الساعة فلا يعرفها أحد ولا ملائكة السموات إلا الآب وحده ""، ويناجي ربه في صلاته قائلاً: «أنت الإله الحقيقي وحدك ويسوع المسيح الذي أرسلتي أرسلة أرسلة بها الله إليهم: «الكلام الذي تسمعونه ليس في بل للآب الذي أرسلني ""، وكثير سواها من الأيات التي استند إليها آربوس ليقرد وحدانية الرب تقدست أساؤه وأن المسيح عليه السلام هو عده ورسوله.

غير أن صبحانه ضاعت هباء أمام سطوة المصالح السباسية والأطماع الدنيوية فتم نفيه من مصر ثم تآمر المتآمرون لقتله، إلا أن أتباعه من القبط المؤمنين ظلوا على لمسكهم بعقيدتهم قابضين عل جمار الحق لا يضرهم من خذلهم ولا يشبهم عن طريقهم

<sup>(</sup>۱) پر حتا ہ: ۳۰.

<sup>(</sup>۲) متى ۲۱:۲۱.

<sup>(</sup>۲) يو حتا ۱۷: ۳.

<sup>(</sup>٤) يو حنا ١٤: ٢٤.

المقويم من حاد عنه، وهكذا بدأ في مصر فعصر الشهداء الفائية وكان على غرار العصر الأولى بل أشد بأسًا إذ أوقف إثناسيوس بطريرك الإسكندرية المعبن من قبل أباطرة الروم والذي كان رئيسًا للشهامسة في تجمع نيفية ما تبقى من حياته لاضطهاد المقرين بالوحدانية وتعذيبهم وتقتيلهم، ففر منهم من فر إلى الشرق والغرب فازداد انتشار الفكر الأربوسي أو ما أطلق عليه المذهب الأرباني سواء في مصر أو خارجها، وكان عن آمن بهذا الفكر مسيحيو شهال إفريقيا وقوط الأندلس إضافة لأتباع مارمرفس من أباط هصر المسيحين.

رفي عام ٢٨ م كنت الكنيسة الكاثوليكية من استصدار قرار إمبراطوري يقفي باستصال المذهب الآرياني من كافة أنحاء الإمبراطورية الرومانية بكل الوسائل، فبدأت حلات الفتل والترويع وحرق الأناجيل وكتب العلم وتهديم الكنائس والنمثيل بالجنث وغيرها من المهارسات الدموية الشهيرة للكنيسة الغربية التي تذكرنا بمحاكم التغنيش التي متعقدها هذه الكنيسة ذاتها بعد قرون لأهل الأندلس المسلمين عقب سقوطها والتي ما زال اسمها ماثلا في صفحات التاريخ كرمز حي على ما تحويه النفس المبرية إن ضلت الطريق على قسوة وظلم وحقد ودموية لا مثيل لها عند أشد الوحوش شراسة.

ويبغى أقباط مصر المؤمنون وقوط الاندلس وغيرهم من الموحدين رغم العذاب والاضطهاد قابضين بقوة وبإصرار على زمام قافلة الترحيد الماضية في طريقها عبر الزمان في انتظار «المعزي» الذي بشّر المسبح تلاميذه بأن الله سيرسله ليُعلم الناس كل شيء «ويذكركم بكل ما قلته لكم»، ويبط الموحي على محمد كما هبط من قبل على عيسى، ويلاقي محمد وأصحابه ما لاقاء عيسى وأصحابه من عنت وتكذيب، ويتنزل على القرآن الكريم يخبر نبيه بالحق عن عباده الموحدين ﴿وَلَتَجِدَثَ أَوْبَهُمُ مُودَّةً لِلْهُمُ مَا أَنْهُمُ اللَّهُمُ مَا اللَّهُمُ مَا أَنْهُمُ اللَّهُمُ لَا يَسْتَحَتَّمُ وَلَى اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، أية ٨٢ ٨٢.

المسيح، أصحاب أريس وغيره من قسيسي التوجيد ورهبانه، القبط المؤمنون والأريان المضطهدون في كل مكان.

وقد أخبر الله سبحانه وتعالى رسوله الكريم بأمر هولاه الموحدين التمسكين يدينهم الحق لذا ذكرهم ﷺ في رسالته التي أرسلها إلى هرقل إمبراطور الروم وهو ما لم يتبه له المؤرخون والمفسرون المسلمون رغم أن تلك الرسالة ما زالت محفوظة حتى اليوم بمتحف طوب كابي بإستنبول وعمهورة بالخاتم النبوي الشريف، فهاذا تضمنت الرسالة النبوية بشأن الأربسين؟



# وأشرقت الأنوار

في جاية العام السادس للهجرة الموافق ٦٢٧ لمبلاد السيد المسيح وعقب عودة رسول الله ﷺ من الحديبية أرسل رسله إلى ملوك الأرض وأمرانها يدعوهم إلى الإسلام، وقد تضمنت رسالته إلى إمراطور الروم ما يلي: امن عمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم، سلام على من اتبع الهدى، أما بعد، فإني أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم عظيم الأرسيين ﴿قُلْ يَتَأَهُلُ ٱلْكَنْبُ تَسَلَم يَوْتَكُ اللهُ أَمْرِ وَلَيْنَ فَعَلَبْكُ إِلَّا اللهَ وَلَا يَسْتُمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

والطريف أن المتأخرين من المفسرين وقفوا عاجزين أمام كلمة الريسين، التي وردت في الرسالة لعدم معرفتهم بالمذاهب المسيحية قفسرها البعض بالحدم والضعفاء، والبعض بالزراع والأجراء، واكتفى آخرون بأن ذكروا في تفاسيرهم بأن الأريسين هم أتباع هرقل! أمارسول الله فقد كان بعلم بها علمه ربه أن الأريسين هم أتباع آريوس الذين ظلوا قابضين على جمار الحق في انتظار بعته على، وما كاد فجر يوم ١٨ ربيع الآخر عام ٢٠ هـ الموافق ١٦ إبريل عام ١٦٤ م يشرق على أرض مصر حتى كان الصحابي الجليل عمرو بن العاص قد نجح في إسقاط النظام السياسي النابع للإمبراطورية الرومانية، والذي كان يضطهد أقباط مصر ويسومهم سوء العذاب، وهكذا دخل كثير من القبط في دين الله تصديقًا بما بشرهم به المسيح عليه السلام لبيداً على أرض الكنانة عهد جديد يني فيه اضطهاد الروم وأتباعهم وينعم أهلها جيمًا بتسامع ديني ليس له مثيل.

<sup>(</sup>١) ب رة أل عبد إن، أبة ٦٤.

ونيجة للاضطهاد الكاثوليكي للأريانية في أوروبا فقد كاد المذهب أن يندثر إلا من شبه الجزيرة الأيبرية «الأندلس»، وكما أسلفنا فقد تحول ملوك القوط بعد ليوفيجيك لل الكاثوليكية دين الإمبراطورية الرومانية طمعًا في استرضاء الأباطرة ليبقوهم على عروشهم، بينا تمسك عامة القوط الأندلسين \_ كفيط مصر \_ بعقيدتهم وتحملوا في سبيل ذلك العنت والاضطهاد من حكامهم فضلًا عما كانت تعانيه الشعوب الأوروبية عامة خلال تلك الفترة من فقر وحرمان وقهر تحت سلطان حكام جائرين، ولعل هذا الكشف عن حقيقة العقيدة الدينية لقوط الأندلس يفسر لنا السبب الحقيقي الذي دفع الفاقين المسلمين للإبحار نحوها بدلًا من الاتجاه جنوبًا في الياسة لنشر الإسلام بين أمان السودان، وعندما تذكر السودان هنا فإننا لا نعني بالطبع ذلك الواقع جنوب مصر والذي كان قد فتع بالفعل قبل منوات طويلة، وإنها نعني الدول الإفريقية الواقمة جنوب المغرب الكبير كالسنغال والنيجر ومالي وغيرها.



٤ ـ وسالة النبي ﷺ إلى هرقل.

قعندما وصل الفاتحون المسلمون إلى المغرب قبل أكثر من سبعين عاممًا أثار عجبهم ذلك القدر الهاتل من الذهب الذي وجدوه بحوزة البربر، وعندما سألوهم: "من أين لكم هذا؟ أجابوا بأن قدموا لهم الملح الذي يستخرجونه من مناجم الصحراء قاتلين: "هذا بذاك، فلقد كان البربر في تجوالهم شهالًا وجنوبًا يتاجرون مع السودان الذي يتوافر فيه تبر المذهب بلا حساب حتى ليوجد في متناول الجميع كها تكثر فيه مناجم الباقوت الجيد فكانوا يبعونهم الملح الصخري مقابل تلك المعادن النمينة ومقابل

الذهب الأسود لذلك العصر وهم الزنوج الذين كانوا يستلون عصب القوى العاملة في العالم القديم شرقه وغربه، وقد كان البربر يستخدمونهم في استخراج ملح المناجم ويبيعونهم للأوروبيين الوافدين إلى مدن المغرب التي حوت آنذاك أكبر الأسواق العالمية لبيع العبيد.

عرف المسلمون إذًا ومنذ البداية ما يحويه السودان من ثروات وفيرة تسيطر عليها قلة من قبائل وثنية بدائية تجمعهم بالبرير علاقات قديمة سلمية وحربية، وفضلًا عن ذلك فإن المسير إلى الجنوب عبر اليابسة هو بلا شك أيسر على جنود الجيش الإسلامي - سواء من العرب أو البرير - من خوض البحر الذي يمثل لقبائل الصحراء هاجسًا غيفًا عما جعل الخليفة الأموي الوليد بن عبد الملك يتردد في الموافقة على طلب موسى بن نصير بالإذن له في فتح الأندلس قائلًا: ولا تُغرر بالمسلمين في بحر شديد الأهوال، لكن ابن نصير تمكن من إقناعه بمحدودية المساحة البحرية بين المغرب والأندلس.

وسأكتفي في الإجابة على تساؤلات منطقية حول أسباب أولوية الأندلس (بلاد الممسج وما وراء البحار) عن سودان الصحراء المغربية (بلاد المفهب والعبيد وامتداد البابسة) في سياسة الفتح الإسلامي رغم سهولة الأخيرة وإغرائها بالمقارنة بالأولى بإجابة الصحابي ربعي بن عامر حين أوسله سعد بن أبي وقاص رخبي الله عنها إلى رستم قائد الفرس للتفاوض معه قبل معركة القادسية، إذ سأله الأخير مستهزقاً به وعنقراً لبداوته: هما الذي جاء بكم إلى هنا؟ ٥، فأجابه السفير المسلم بثقة راسخة: القد ابتعثا الله لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والأخرة، فلبست الدنيا هي هدف الفتح الإسلامي، لكنه شيء آخر لا يدركه إلا من جاوزت تطلعاتهم ما فوق طين الأرض.

وهكذا شاه رب العباد سبحانه أن تشرق أنوار النوحيد على قوط الأندلس كها أشرقت قبل أكثر من نصف قرن على قبط مصر لتخرجهم من ظلهات جور طويل، وفي شهر رمضان المبارك من عام ٩٦ هـ كانت معركة وادي لكة بين الفئة القليلة المؤمنة من جيش طارق بن زياد وبين الكثرة الضالة المضطهدة من جيش الديكتاتور رودريكو، ومنا نجد أنفسنا في حاجة إلى وقفة مع تمبر «الفتح العربي للأندلس» الذي يستخدمه المؤرخون، والذي يعد بحق افتاتًا منهم على الحق.



### الفتح الإسلامي

يعرّف خبراء العلاقات الدولية المعاصرون الحرب بأنها حالة صراع مسلع بين دولتين أو أكثر، وأنها ظاهرة مستمرة وضرورية ولازمة في تاريخ البشرية، لذا فإنها تتطور وتنمو معها ليس فقط من ناحية تكنولوجيا الأسلحة وإنها أيضًا من ناحية البواعث والفلسفات التي تدفع إلى التقاتل بين بني البشر، ومن ناحية الضوابط القانونية التي تحكم العلاقات بين المتحاربين وبينهم وبين المحابدين بها في ذلك معاملة الأسرى وغيرها من الأحكام التي تنظمها المعاهدات الدولية التي بلغت ذروة رقيها في القرن العشرين بإبرام المعاهدات الرئيسية الحاكمة لأوضاع الحرب وأهمها بحموعة اتفاقيات جنيف لمعاملة أمرى الحروب وتحموعة اتفاقيات جنيف لمعاملة أمرى الحروب وحموعة اتفاقيات جنيف لمعاملة أمرى الحروب

غير أن دينًا قام على العدل والرحمة وعلى المساواة بين بني البشر جيمًا أسس قبل هذه المعاهدات بقرون طويلة نظامًا تشرئب إليه أعناق الباحثين المنصفين فلا تطاوله لحكتفون بكليات معبرة عن انبهار حقيقي بتلك الذرى الشاخة التي وصلتها أحكام الحرب في الإسلام في وقت كانت الدول تهاجم بعضها بعضًا للاستيلاء على ثرواتها ولتدمير حضاراتها ولاستعباد أهلها ولفرض منطق القوة ومذلة القهو على المغلوب دون ضوابط إنسانية، وهو الأمر الذي ما زالت تصفعنا به حتى اليوم صور القتل من الساء والأطفال والمشوهين من المدنيين رغم كم المعاهدات التي لا تنفذ إلا بمعبار مزوج ذي صبغة انتقائية غير منكورة، بينها النزم الفانحون المسلمون ضوابط الحرب

في الإسلام التزامًا دقيقًا إلى حد الإعجاز، ولا غرو فهم جنود الله المجاهدون ليس من أجل دنيا يصيبونها ولكن لأجل أن تكون كلمة الله هي العليا.

لن أسترسل في تفاصيل بعرفها كل قارئ ويقر بها كل منصف من التزام بالعهد وكف عن الضعفاء والمرضى، وحماية دور العبادة غير الإسلامية، وإحسان إلى الأسرى وإبلاغهم مأمنهم، وتحريم قاطع للإنساد في الأرض أو حرق للزرع والغلال، أو الاعتداء على الأثار الحضارية للدول المحاربة، فأين اتفاقيات جنيف من وعد الرب تبارك اسمه عباده بالجنة لأنهم ﴿وَرُسُطِهُونَ الظَّمَامَ عَنَ مُبَيّرٍ مِسْكِكَ وَقِيسًا وَلَيهًا وَاين اتفاقيات لاهاي من تعليات رسول الله بعلية بحثوده: ولا تقتلوا شيخًا فاتبًا، ولا صغيرًا، ولا امرأة، ولا تغلوا، واصلحوا وأحسنواه".

لكن ما ينبغي التأكيد عليه أنه إذا كانت للحروب بين الأمم بواعث متنوعة فللحرب في الإسلام باعث واحد لا يتغير، كامن في طبيعة هذا الدين كإعلان عالمي لتحرير البشر، فهي ليست أداة لحسم نزاع، ومن باب أولى لا ينبغي بأي حال أن تكون وسيلة لإشباع روح السيطرة أو لكسب المغانم، وإنها هي الآلية الأخيرة التي تضطر إليها الدولة الإسلامية إن أعيتها الحيل لإبلاغ الدعوة الإسلامية لشعوب الأرض لتحريرهم من عادة العباد وتعبيدهم لوب العباد وحده، ولأن السلطة السياسية التي تستعبد الناس عادة ما نقف بكل قوتها في وجه دعاة الله لتحول بينهم وبين إبلاغ هذا الحق الذي يحرر الناس من سلطانها الغاشم، فكان لا بد من وجود قوة موازية تعمل على إزاحة هذه السلطة لتحرر إرادة الناس حتى يمكنهم أن يغتاروا دونها أدنى ضغط بين اللحاق بقافلة السلطة لتحرر إرادة الناس حتى يمكنهم أن يغتاروا دونها أدنى ضغط بين اللحاق بقافلة المباركة؛ هم حقوقها وعليهم التزاماتها، وإن اختاروا الثانية كان لهم ما رادوا والتزم الفاغون بحياية اختيارهم وبكفالة حويتهم في عبادة ما يريدون، بل ما أرادوا والتزم الفاغون بحياية اختيارهم وبكفالة حويتهم في عبادة ما يريدون، بل وأصبح النظام السياسي الإسلامي ملتزمًا بأن يقاتل دون معابدهم وكنائسهم ورهبانهم وأصبح النظام السياسي الإسلامي ملتزمًا بأن يقاتل دون معابدهم وكنائسهم ورهبانهم وأصبح النظام السياسي الإسلامي ملتزمًا بأن يقاتل دون معابدهم وكنائسهم ورهبانهم وأصبح النظام السياسي الإسلامي ملتزمًا بأن يقاتل دون معابدهم وكنائسهم ورهبانهم

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان، أية ٨.

<sup>(</sup>٣) أَنْرَجِهُ أَحد في مُستده وسنن أي داود، والترمذي؛ عن أنس بن مالك، وصححه السيوطي في الجامع الصغير.

وضعفائهم، وبان مجمي أموالهم وثرواتهم، وبأن يقدم لهم من الخدمات وفرص الحياة مثل ما يقدم للمسلمين، وبألا بلزمهم بتشريعات تنظم أجوالهم الشخصية خارج إطار دينهم وبألا يفرض عليهم جبابا مالية مقابل ما يقدم لهم من خدمات إذا كانت ننطوي على عبادة كالزكاة المقروضة على جميع المسلمين رجالًا ونساء وشيوخا، وإنها يأخذ من رجالهم البالغين القادرين على حمل السلاح - فقط - دون النساء والأطفال والشيوخ والمرضى ورجال الدين جزية مالية أقل كثيرًا من قيمة الزكاة مقابل إعفائهم من الانخراط في جبش يفاتل تحت راية دين لا يؤمنون به.

إنها الرفعة الإنسانية في ذُري مجدها...

إنه الإسلام...

لذا ما كان في سفر الناريخ الإنساني من صفحات مشرقات في معاملة الأقلبات الدينية أو العرقية إلا تلك التي خطتها النظم الإسلامية إبان حملها مشاعل النور إلى شعوب مقهورة لتخرجها من ظلبات الجهل والظلم ولتحقق بها ومعها نهاذج حية للعدل الإسلامي لم ينكرها غير حاقد كاذب أو مهزوم في داخله مرتعب من سطوة ثقافة وإرهاب فكري يجلدنا به أعداء الله الذين غلبونا أناء الليل وأطراف النهار.

ولقد انطلق طارق بن زياد بجيشه من البربر الذين قال عنهم أحد قواد القوط: وجند لا أدري أهم من أهل الأرض أم من أهل السياء، وقال عنهم آخر: ورهبان الليل فرسان النهار، وهكذا رفعهم الإسلام إلى فراه الشاغة فأصبحوا منالاً يحتذى به وقدموا فرسان النهار، وهكذا رفعهم الإسلام إلى فراه الشاغة فأصبحوا منالاً يحتذى به وقدموا الذين آمنوا بالرسالة الخائمة وانطلقوا يفتحون باقي مدن الاندلس، وفي رمضان التالي من الدين آمنوا بالرسالة الخائمة وانطلقوا يفتحون باقي مدن الاندلس، وفي رمضان التالي من المعرب، فلم يمض عامان حتى كان المسلمون البرب والقوط والعرب قد فتحوا شبه الجزيرة الايبيرية كلها وجنوب فرنساء ولولا رفض الوليد بن عبد الملك لانطلق موسى بن نصير فائم ابلاد أوروبا متوجها إلى القسطنطينية التي ما زالت عصبة على الفتح من جهة الشرق فأواد فتحها من الغرب، لكنه عاد ومعه طارق امتالاً لأمر الخليفة تاركاً أرضًا أشرقت عليها أنوار الحق وأضحت عمدة لإقامة دولة موحدة تضم أعراقًا ثلاثة غتلقة، فكيف سار بهم الحال؟



# الأيام دُول

قامت دولة الإسلام في الأندلس منذ فتعها القائد البريري طادق بن زياد عام ٩٣ هـ الموافق ٢٧١م واستعرت طوال ثبانية قرون حتى سقطت آخر معاقلها وأجل مدن العالم آنذاك اغرناطة ا عام ٨٩٧ هـ الموافق ٢٤٩٢م.

يغول الرب تقدست اسهاؤه: ﴿ وَيَلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيِّنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ َهُ اسْتُواوَيَشَيْخَذَ مِنكُمْ شُهَدَاتُهُ ﴾ '' .

وما بين صبحة القائد القوطي الذي بهرته عزة جيش الفتح الإسلامي وبأسه وتقواه: •قد أناكم جند لا أدري أهم من أهل الأرض أم من أهل السباء، وبين تبكيت عائشة الحرة لابنها أبي عبدالله بن الأحمر وهو يبكي بعد أن سلم الأسبان الغازين لبلاده مفاعها: •ابك كالنساء ملكًا مضاعًا لم تحافظ عليه كالرجال، قامت حضارة عظيمة أذهلت المعالم وما زالت تذهله بإنجازات كان لها القضل الأول في إيقاظ أوروبا من ظلمات المصور الوسطى لندخل عصر النهضة والعلم والتنوير والتقدم والمدنية.

ولقد قيل كثيرًا عن تلك الحضارة وما زال يقال ويكتب ما تنوه به المجلدات، ولسنا هنا في مجال الحديث عن حضارة الأندلس الإسلامية فلذلك مجال آخر، ولكنا في رحلتنا مع البربر الذين شكلوا مكونًا أساسيًا من مكونات تلك الحضارة وأثروا عليها إيجابًا وسلبًا نكتفي بأضواء سريعة على شهادات غربية عن فترة ازدهارها هناك:

-

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، آية ١٤٠.

فلنقرأ معًا ما كتبه منائل لين بول في كتابه (العرب في إسبانيا) . لاحظ الخلط الغربي الذي انتقل للمؤلِّفات العربية بين العرب والمسلمين .. ﴿ لم تنعم إسبانيا طوال تاريخها يحكم رحيم عادل كما نعمت به في أيام المبلمين، ولنطالع ما سطره ول دير رائب في موسوعته وقصة الحضارة ٥: وبلغت إبر ادات الأندلس في آيام عبد الرحن الثالث ما يفو ق إيرادات حكومات البلاد المسيحية اللاتينية مجتمعة، ولم يكن مصدر هذه الإيرادات هو الضرائب العالية بقدر ما كان أثرًا من آثار الحكم الصالح وتقدم الزراعة ورواج التجارة.. ولقد كان حكم العرب نعمة ويركة، وقد حرروا رقيق الأرض من عبودية الإقطاع.. وقد كان المسيحيون يفضلون حكم المسلمين على حكم المسيحين. إلخ، أتر يدون نصًّا آخر؟ إذًا فلننظر معًا هذه الشكابة التي خطها ألفارو؛ وهو كاتب مسيحي من القرن التاسع المبلادي: قوا أسفاعل شباب المسيحيين الذين هم أبرز الناس مواهب، ليسواعلى علم بأي أدب ولالغة غير العربية فهم يقرأون كتب العرب ويدرسونها بلهفة وشغف، وهم يجمعون منها مكتبات كاملة تكلفهم نفقات باهظة، وإنهم ليترنمون في كل مكان بمدح تراث العرب وإنك لتراهم من الناحية الأخرى يحتجون في زراية \_ إذا ذكوت الكتب المسيحية \_ بأن تلك المؤلفات غير جديرة باحترامهم ٥، أتذكرك تلك الشكابة بشبابنا الجاهل لغته التأفف منها المتقافز كبهلوان على أحبال صرعات الإيموز والمِتالز؟! لا تتعجب فإنها سطوة ثقافة الغالب على المغلوب، ولا تحزن فالأيام دول ﴿ وَلِيمَامُ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا وَيَنَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاتُهُ ﴾ ".

وقد استفزت مثل تلك الشكايات الكنيسة الكاثوليكية المرتعبة أصلاً منذ طرقت أبوابها طلائع الفتح، فكانت جرائم الإرهاب وعاكم التقيش وحروب الإبادة التي شنتها على مسلمي الأندلس بعد سقوطها، والتي كتب عن بشاعتها مؤلفو الغرب أكثر عاكتب المسلمون أنقسهم، ثم واصل المستشرقون الموفدون من الكنيسة جهودهم - الناجحة - في تشويه التاريخ الإسلامي سواء في نظر الغربين لصرفهم عن التعلق بالإسلام الذي أنهو وابه أو في نظر المهزومين نفسيًا من أبنائه ومن المحسوبين عليه.

ولقد كانت للمسلمين في الأندلس عبر ثمانية قرون دولة أخذت مسارات صعود

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران، أية ١٤٠.

وهبوط وتمكين وانحدار حتى جاءت الخاتمة المأساوية الني ما زالت تمثل جرحًا غائرًا ف قلب كل مسلم، وفي تلك الدولة كمَّ ن العرب والبرير والقوط الذين نحوَّل أكثرهم للإسلام والمولدون نتاج النزاوج بين الوافدين وأهل البلاد، كونوا كيانًا واحدًا ظل بتارجح بين النياسك والاختلاف لتتحقق سنة الله التي لا تحاس أحدًا من الناس ﴿وَلَا مَّنَوْعُواْفَنَقَشُلُواْ وَتُذْهَبُ رِعُكُمْ ﴾ "، ولقد انهار البنيان الحضاري العظيم حين تخلخلت ثوابت العقيدة التي تأسس عليها، ومن هذه النوابت المساواة وعدم التفاضل بالعرق أو بالنسب: ﴿ لا فضل لعرب على أعجمي ولا الأعجمي على عرب إلا بالتقوى (١٠)، وقد كان من أهم مؤشرات الضعف والندني ثم الإنهيار أن يتعالى العرب بأنسابهم وبأنهم قوم النبي ﷺ ثم يتصارعون قَبَليًا بين عاربة ومستعربة، أو يتفاخر البربر بأنهم طلائع جيش الفتح وأنهم قرابة طارق بن زياد، أو بعالن المولدون بكونهم الأغلبية العددية وأصحاب الأرض الأصلين، وقد حدثت بعض هذه الفتن على فترات قصيرة ومتباعدة، وكانت تنتهى سريعًا بتحكيم دفيق لضوابط العدل الإسلامية، لكن بعد أن تمنح الفرصة تلو الأخرى لنمو البور الصليبة التي تكونت في الشيال الغرب من الشرذمة التي فرَّت بعد معركة وادى لكة والني لم يعرها موسى بن نصير اهتهامًا في خضم تحمسه للانطلاق شرقًا عبر القارة الأوروبية مستهدفًا القسطنطينية، وقد انضم لتلك الشرذمة آخرون وضعهم بابا روما تحت رعايته المادية والمعنوية وظلوا رابضين متربصين بالأندلس طوال القرون يقويهم ضعف المسلمين وتضعفهم قوتهم.

حتى حدثت الفتنة الكبرى التي كادت تعصف بدولة الاندلس الإسلامية وذلك بعد أقل من أربعة قرون من نشأتها، ولولا أن تَكِف الله لها سيفًا من سيوفه لتقص من عمر دولة الإسلام هناك ما يزيد على أربعة قرون كاملة ولتغير وجه التاريخ الإنساني باسره.

فقد تشابكت عجموعة من العوامل داخل النفس البربرية العصية على الانضواء \_ والتي لم يروضها سوى تطبيق حازم وأمين لقواعد العدل والمؤاخاة الإسلامية \_لتؤدي

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية ٤٦.

٧٠) مسند الإمام أحد عن أي تضرة، ورواه الطيران في الأوسط عن أي سعيد، واليزار بنحوه.

إلى نفور شديد وصل إلى حد العداء والتقاتل بين العرب والبريو مهد له بعض ولاة إفريقيا من متعصبي العرب الذين جاءوا بعد موسى بن نصير، وذلك بظلمهم لقباتل البربر محا أدى إلى هجرة كثير منهم إلى الأندلس حيث تحالفوا مع بربر الأندلس ومع عرب اليمن «البلديين» ضد عرب الشام، ثم كانت الثورات البربرية وحركات الانفصال في الأندلس وما ترتب عليها من فوضى سياسية قابلتها ثورة المولدين التي عُدت من أهم أسباب سقوط الدولة الأموية وقيام دويلات الطوائف ثم بقانها سنين عامًا حالكة السواد.



# أكذوبة الريكونكستا

إثر انهزام جيش رودريكو أمام طارق بن زياد في موقعة وادي لكة هرب أحد قواده ويدعى ببلايو إلى أقصى الشيال الغربي للاندلس ولحق به بعض القواد ورجال الدين الكاثوليك فاحتموا في مغارة اكافادونجاه التي سميت منذنذ اصخرة بيلايوا، وكافوا قليلي العدد فلم يهتم المسلمون بأمرهم، إلا أن هذه المغارة شكلت بؤرة صلبية ظلت تورق دولة الأندلس الإسلامية قرونًا عديدة إذ تطورت حتى أصبحت دويلة تقيم في شهال الأندلس سميت بعملكة أشتوريش التي أصبحت ليون ثم توسعت مستغلة مراحل ضعف المسلمين وانقساماتهم فضمت الأراضي المتاخة لها حتى أصبحت بنهابة دولة الأمويين في الأندلس وبسبب ضعف الحكومات وتوالي الثورات والانقسامات دولة الأمويين في الأندلس وبسبب ضعف الحكومات وتوالي الثورات والانقسامات الطائفية دولة شيالية لها قوتها وسيطرتها بعدما تمكن فرناندو الأول من ضم علكة ليون لي فشتالة وهي التحريف العربي لكلمة (Castillo) أي القلعة بالإسبانية \_ لتصبح دولة قوية في الشيال «دولة قشتالة» التي ستبرز إلى مسرح الأحداث مع انقسام الأندلس الم دويلات.

فعع نهايات عام ٤٢٢ هـ الموافق ١٠٣١ م وإثر قيام الوزير أبو الحزم بن جهور بإخاد ثورة البربر في قرطبة ثم اندلاع ثورة المولدين ضد الحكم الأموي، أعلن ابن جهور إنهاء الحلافة الأموية في الاندلس لعدم وجود من يصلح للولاية وتأسيس ما أطلق عليه احكومة الجهاعة، وهو نموذج مبكر لنظام حكم الأقلية الأوستقراطية الذي استلهمته مدن إيطاليا فيها بعد إبان عصر النهضة الأوروبية، وكان ذلك الإعلان إيذانا بده ما شمى في التاريخ الأندلسي بعصر «دويلات الطوائف»؛ إذ تمزقت الدولة

44



٤. صورة حديثة من الجو لصخرة بيلابو بشهال إسبانيا.

الإسلامية الموحدة إلى مجموعة من الدويلات الصغيرة بلغت اثنتين وعشرين دويلة كغرناطة وسرقسطة وإشبيلية والمرية وطليطلة وغيرها من الدويلات التي قامت على أساس عرقي؛ فهذه للعرب وتلك للبربر وأخرى للمولدين من أصل إسباني وهكذا، ولكل دويلة جيش مستقل وحاكم تسمّى بلقب خلاني لا يتناسب مع حجم مملكته ولا مع قوتها، حيث أدى التقسيم والنشرذم ثم التصارع على مناطق النفوذ إلى التنجة المتوقعة من ضعف وتهافت إزاء الفوة المتصاعدة لمملكة قشتالة الموحدة في الشيال والتي ظلت تترقب لحظة الضعف التي جاءتها مكللة بعار وهوان حتى أضحت مثالًا تاريخيًّا موائيًّا لما يروم الاستدلال بعذلة قوم، وصاغها الأدباء شعرًا ونثرًا، ومن ذلك ما قاله الحسن بن رشيق:

عا يرتهدني في أرض أندلس سياع مُقتدر فيها ومعتفد القاب عملاة في غير موضعها كالمر يحكى انتفاعًا صولة الأسد

وقد وصل التدني بيؤلاء الحكام إلى حد الاستعانة بملوك قشتالة في حروبهم ضد بعضهم البعض بما مهد لتدخل العدو وتعرف على نقاط ضعف المسلمين ثم إملاء شروطه على من يطلب نصرته؛ وهي الشروط التي تراوحت بين دفع إناوة مالية والتنازل عن بعض الحصون والقلاع الإسلامية والامتناع عن التدخل إذا ما نشب قتال بين القشتاليين وإحدى الدويلات الإسلامية الاخرى، وصيغ هذا كله في معاهدات مخزية لم يلتزم



٥ ـ خريطة للأندلس الإسلامية توضع البور الصليبية في المشهال.

## ببنودها \_ كالعادة \_ سوى المسلمين.

وعلى الجانب الآخر ظلت الكنيسة الكاثوليكية ترقب الأمر لسنوات حتى اطمأنت إلى تهافت ملوك الطوائف وتصارعهم على المكتسبات المادية ومناطق النفوذ ثم سيطرة ملوك قشتالة عليهم ثنيجة معاهدات الذل التي وقعوها معهم، وفي الظلام الدامس حبكت خيوط أكبر أكاذيب التاريخ والتي لا يدانيها في الزور والبهتان غير أكذوبة الحق التاريخي لليهود في فلسطين، وما أشبه المليلة بالبارحة، وهي أكذوبة لاريكونكيستا الحق التاريخي لليهود في فلسطين، وما أشبه المليلة بالبارحة، وهي أكذوبة لاريكونكيستا ضد مسلمي الأندلس وأصدو مرسوعًا بالغفران لكل مسيحي يشارك في القتال، وهكذا تقاطر الفرسان المقاتلون من وراء جبال البيرنيه منضمين إلى القشتالين بقبادة ألغونسو السادس تدفعهم صبحات الغاتيكان المؤلبة وقدرته الفائقة على تزييف التاريخ والادعاء يأن المسلمين سلبوا الأندلس من حوزة الفاتيكان رخيًّا عن كون أكثر أهل الأندلس في ذلك الوقت هم أحفاد القوط الذين وخطوا في دين الله مع الفتح الإسلامي بعدما عانوا طويلًا من الاضطهاد الديني لاختلاف مذهبهم عن مذهب الكنيسة كما بيًّنا سابقًا.

و مكذا تنازع مسلمو الأندلس ففشلوا و ذهبت رجهم في حين تجمع الفرسان المقاتلون تحت راية الصليب، وفي يوم أسود حالك السواده يوم الأحد ٢٥ مايو ١٠٨٥ ميلادية الموافق الأول من شهر صفر عام ٤٧٨ هجرية، و فعت الواقعة التي ارتجت لها جنبات المالم الإسلامي؛ شرقه وغربه والتي ما زالت تمثل حتى اليوم جرحًا نازفًا في قلب كل مسلم وترنيمة شجن حزيتة تحدو مسيرة قافلة الإيبان عبر الزمن لتذكّر أصحابها بجزاء الجنوح بعيدًا عن المنهج الرباني القويم، في ذلك اليوم الأسود الحزين سقطت طليطلة حضرة الدنيا ودرة الأفتدة وعاصمة الأندلس البهية بعد حصار دام ما يقرب من عام حاضرة الدنيا وحرة الأفتدة وعاصمة الأندلس البهية بعد حصار دام ما يقرب من عام قابعين داخل جحورهم يتوددون إلى ألفونسو السادس ويدفعون له الجزية عن يد وهم صاغرون بينها يعصفون بكل معارض ويملئون الزنازين بخيرة العلماء الذين أخلصوا لهم النصح وحرضوهم على مديد العون لطليطلة الذبيحة، ولكن هيهات أن تُسمع من أخلد إلى الأرض وارتضى المذلة.

وهكذا ظلت طليطلة تحت الحصار تستنجد بلا طائل حتى هوت في يوم أسود ودخلها ألفونسو بخيله ورجله فأعمل في أهلها القتل والتشريد وحوَّل مسجدها الجامع إلى كنيسة، ولما اطمأن إلى أنه استلب الدولة من وسطها ولبس من أطرافها وأنه بات قاب قوسين أو أدنى من الاستيلاء على كامل الأندلس أسرع بخرق معاهدات الدفاع المشترك التي أبرمها مع ملوك الطوائف ووضع خطة للانتقال من طليطلة إلى ما يجاورها من دويلات، وهكذا انقلب السحر على الساحر، وبانت الدول التي جبنت هن مديد العون لطليطلة من عديد العون لطليطلة منات من عدر العدو، بانت هذه الدول الهدف التالي الوشيك لفرسان أكلوبة الاسترداد، وها قد حان وقت الحساب واشر أبت أعناق الشعوب تترقب صنيع أكلوبة الاسترداد، وها قد حان وقت الحساب واشر أبت أعناق الشعوب تترقب صنيع الحديم، أنه الم منيع؟!



## كلمة غيرت التاريخ

بينها طليطلة الغالبة تئن تحت الحصار الصليبي الغادر وتستصرخ شهامة من حادوا عن الطريق ورضوا بالذل بعد طول عز كان ملوك الطوائف يتنافسون في النودد إلى الفونسو السادس ظنًا منهم أن ذلك يصرف عنهم شبح الاحتلال ويؤمن بقاءهم وذرياتهم على كراسي الحكم، وجهلًا منهم بحقائق التاريخ هرولوا يوقّعون معاهدات مع عدوهم غلّت أيديم عن نجدة الجارة المحاصرة حتى سقطت.

لم يخرج عن إجماع الذل سوى المتوكل على الله بن الأفطس أمير بطليوس الذي رفض التحالف مع القشتالين أو دفع الجزية لهم، بل أرسل إلى الفونسو إنذارًا شديد اللهجة يهده ، بإعلان الجهاد إن فكر في مهاجمة إمارته، وحين حوصرت طليطلة بعث بولده الفضل على رأس جيش بطلبوسي في محاولة لصد الزحف القشتائي، وكان خلال ذلك يبذل ما وسعه لجمع شتات ملوك الطوائف ليتفقوا على موقف واحد، ولكن ذهب سعيه أدراج الرياح.

وعل الجانب الآخر وقف المعتمد بن عباد ملك إشبيلية وأقوى ملوك الطوائف حيئة موقفًا غزيًا من حصار طليطلة حيث كان بوسعه أن يمد لها يد العون إلا أنه تعلل بمعاهدته مع قشتالة التي تلزمه بنودها بتقديم تسهيلات عسكرية لها فقيع مترقبًا متجاهلًا صيحات الاعتراض من علماء الأمة حتى سقطت عاصمة الأندلس التليدة طليطلة.

وُلد المعتمد بن عباد في البرتغال، وكان فارسًا شاعرًا شجاعًا، وقد ورث الـمُلك

٤T

عن والد، وهو في الثلاثين بعد أن توسعت علكة إشبيلية الجنوبية فضمت قرطبة وماردة واستجة ومرسية حتى أصبحت أقوى ممالك الاندلس لجيننذ، كما ازدهرت الحركة العلمية والفنية والأدبية في عهده ازدهارًا كبيرًا فقدت إشبيلية بحق عاصمة العلم والأدب في عهد ملوك الطوائف، وبدلًا من أن يدرك حاكمها أن قوتها ومنعتها العلم والأدب في عهد ملوك الطوائف، مع العدو القشتالي فتقلصت دائرة نفوذه، ولم هما سبب ازدهارها فإنه لجأ إلى التحالف مع العدو القشتالي فتقلصت دائرة نفوذه، ولم يقف ذله وتراجعه عند حد تقديم السهيلات الساسة والمالية والعسكرية التي أدت إلى سقوط الجارة الشمالية طليطلة، وإنها بلغ هوانه على نفسه ثم على حليفه القشتائي ما أبلغ السيل الزُّبي كما يقولون، فبينها هو ينعم بعز لا ينال بعدلة أبدًا إذ وصل إليه رسول من ألفونسو السادس بجمل رسالة عجيبة المحتوى.

غضرني-قبل أن أنقل لكم ما جاء برسالة ألفونسو إلى المعتمد رسالة سابقة وصلت لل الخليفة الأندلسي الأموي قبل نحو قرن من الزمان أرسلها ملك إنجلترا مع سفير من الأمراء يحمل هدايا النودد إلى أعظم ملوك أوروبا في ذلك الوقت اعبد الرحمن الناصر» يرجوه فيها أن يواقق على إلحاق أربعة من علياء إنجلترا بجامعة قرطبة \_ ثاني أكبر أكاديميات العالم وقتها بعد جامعة بغداد \_ لينهلوا من علوم المسلمين المتقدمة، كيا يرجوه فيها أن يقبل إقامة ابتنيه لفترة في قصر الزهراء لتتأديا بالأداب الراقية ولتتعليا في القصر الإسلامي أصول البروتوكول الملكي، وقد خُنمت الرسالة التي ما زالت محفوظة حتى اليوم بخاتم ملك إنجلترا بجوار توقيعه وخادمكم الأمين جورج الثاني ملك إنجلترا».

فلنقارن بين تلك الرسالة وهذه التي وردت من ملك قشتالة إلى المتمد بن عباد والتي أرسلها له مع وزيره اليهودي شليب يطالبه فيها بإعداد جامع قرطبة لكي تلد فيه زوجة ألفونسو الحامل حيث تنبأ لها الكهنة بأنها إن ولدت ولدًا في هذا الجامع فسوف يدين له المسلمون بالولاء.

كلَّ من الرسالتين وردت من ملك أجنبي إلى ملك أندلسي، قرطبة هي هي عاصمة العلوم والأداب والفنون، إشبيلية أقوى وأغنى وأجل ممالك أوروبا في عصر المعتمد، فلهاذا كانت الرسالة الأولى مثالًا للعز بينها لا تحمل الثانية غير مؤشم ات الذل الذي جاوز كل الحدود؟ ما الفارق بين الناصر وابن عباد؟ كل منهما ملك مسلم، وكل منهما أولى اهتهامًا خاصًا بالازدهار المادي والحضاري لمملكته، واشتهر عصر كل منهما بالاستغراق في المباهج إلى حد بلغ الترف والتبذير.

يظهر الفارق بين الرسالتين واضحًا في ضوء حديث رسول الله على: •إذا ترك قوم الجهاد سلط الله عليهم ذُلًا لا ينزعه حتى يرجعوا إلى دينهم ١٧٠٠، ولقد كان الخليفة الأموي بجاهدًا بينها رضي ابن عباد بالقعود، أفتراه رجع بعدما فرَّط وضيع؟ نعم. ولقد أحادته لطمة حليفه إلى الوعي.

كانت الرسالة المخزية وتطاول شليب اليهودي على المعتمد سببًا لاستعادته قطرته الشجاعة الأبية فقتل رسول الفونسو ثم استدعى علماء قرطة على رأسهم فقيهها الجليل عبد الله بن أدهم ليستشيرهم فيها يجب فعله، خاصة وقد كان رد فعل ألفونسو على قتل رسوله أن تحرك بجبوشه من طليطلة السليبة عاصرًا قرطبة، فأجمع العلماء على ضرورة عقد تحالف ببن عالك الأندلس ثم إعلان الجهاد لصد العدو، وهنا يقف التاريخ ليسجل ما دار في اجتماع قمة ملوك الطوائف الذي دعا إليه ابن عباد في قرطبة لتدارك الموقف.. نعم يقف التاريخ حابسًا أنفاسه إزاه تلك المحطة الفاصلة بين عز لا يرضى الإسلام عنه بديلًا ومذلة تهوي بصاحبها إلى دوك ليس له قرار.

كان العلماء قد قاموا بدورهم في شحد الهمم وإيقاظ الضهائر وتنبيه الغافلين وتذكيرهم بمأساة طليطلة فبدا الرأي العام متمحورًا حول قضية الجهاد رافضًا التقاعس عنها أو الالتفاف حولها، غير أن ملوك الطوائف وقد أدمنوا القعود وتسربلوا بثياب الذل بدوا مترددين عدا رجلين فقط: المتوكل أمير بطليوس الشجاع، والمعتمد ملك إشبيلية الجريح.

قال الملوك: ليس لنا طاقة بالفونسو وجنده. فأجاب المتركل: ما يتربصون بنا إلا إحدى الحسنين؛ إما نصر وإما شهادة، قال الملوك: علينا حسن الإعداد قبل اللقاء،

 <sup>(</sup>١) أحمد في مسنده، وسنن أبي داود، والطبران في الكبير، والبيهتي، عن ابن عمر، وصححه السيوطي في
 الجامع الصغير.

فأجاب التوكل: فلنستنجد بأمير المسلمين، قال اللوك: لا يجتمع السيفان في غمد واحد يريدون أن بخوفوه من الاستنصار بقوة خارجية فنطيح بعروشهم وتستولي على ملكهم وهنا يخرج المعتمد بن عباد عن صمته قائلًا في حسم: (وعي الإبل خير من رعي الخنازيره، فهاذا كان مقصده؟



## انتقام الإبل

مع نهايات القرن الأول الهجري وبدايات القرن الثامن الميلادي انطلق القائد المسلم طارق بن زياد على رأس جيش بلغ انني عشر ألف رجل من البربر من مدينة سبنة بأقصي شهال المغرب عابرًا المعر البحري بين قارني إفريقيا وأوروبا - مضيق جبل طارق - فاتحا الأندلس، ناقلًا قيسة من نور الإسلام من صحراء المغرب إلى بلاد الهمج لتصبح بفضله حاضرة أوروبا الزاهرة.

ومع بدايات القرن الخامس الهجري ونهايات القرن العاشر الميلادي ـ أي بعد ثلاثة قرون فقط ـ تصيب المسلمين على جانبي المضيق ذاته آفة الاختلاف والتفرق وتمزيق أواصر الدولة والدعول في نفق الطوائف المظلم، فتتمزق الأندلس إلى دويلات يتقاسمها المولدون أهل البلد الأصليون والعرب والبربر من الفاتحين والمهاجرين، بينها تتمزق المغرب إلى أشلاء يتقاسمها السكان الأصليون البربر ويتازعهم عليها عرب لبسوا كالعرب الفاتحين الذين جاءوا ينشرون النور والهدى والرحمة في ربوع المكان وإنها يتمون إلى معدن آخر ويعتنقون فكرًا ومنهجًا لم يتسبب فقط في تمزيق أواصر الدولة الإسلامية القوية في المغرب وإنها تسبب في إخواج البربر من دين الحق الذي دخلوا فيه أفواجًا مع استبقاء لاختة الإسلام مرفوعة دون محتوى .. حتى قال عنهم العلهاء ومنهم ابن خلدون -

لكي نفهم مقصد المعتمد بن عباد من قولته التاريخية: (وعي الإبل خير من رعي الحنازير؛ يحسن بنا أن نَعبُر مضيق جبل طارق عائدين إلى صحراء المغرب الكبرى التي لم تنغير صابحا الطبيعية مذتركها القائد البربري المظفر قبل ثلاثة قرون: فيا زالت شاسعة الاتساع، قليلة السكان، قاحلة، شديدة الحرارة، عديمة المطر، بكتبانها الرملية الجدبة المترامية تضربها الرياح الساخنة فيضطرب سطحها كموج البحر الذي يتنقل من مكان لآخر حاملًا معه النصحر والبوار، وما زال رعاة الإبل «الجيّالة الكبار» يقودون قطعانهم عبر آلاف الكيلومترات المقاحلة المعتدة في جميع الاتجاهات يتلمسون العُشب والماء.

غير أن الزمان دار دورته، وبدلًا من موسى بن نصير القائد السياسي البارع - الذي أدرك طبيعة البربر العصية على الاحتواء الأبية على احتمال الظلم والقهر والاستبداد فاستطاع خلال ولايته أن يصنع من هؤلاء الجهالة النافرين جيشًا نظاميًّا قويًا كان طليعة العبور إلى أوروبا وفتح الأندلس - يفد إلى المغرب من الولاة العرب المتعصبين من يهدم أسس العدل والمؤاخاة الإسلامية التي أرساها ابن نصير، فيقع الصراع بين العرب والبربر منذ مرحلة مبكرة كنتيجة للسياسات الفاشلة ليزيد بن أي مسلم وبشر ابن صقوان، ثم يصل الاحتقان إلى ذروته في عهد عبيد الله بن الحبحاب الذي لجأ إلى استخدام العنف المقيت في ردع ثورات القبائل البربرية حتى غزا ديارهم وسبى نساءهم فانفجر الوضع بين الطرفين وحدثت فتن متعاقبة كان لها مردودها السلبي لبس فقط على بلاد المغرب بل امتدت إلى الأندلس التي هاجرت إليها جماعات ناقمة من البربر فتحالفوا مع عرب اليمن ضد عرب الشام الذين ينتمي إليهم ولاة المغرب وتسبوا في فتحالفوا مع عرب اليمن ضد عرب الشام الذين ينتمي إليهم ولاة المغرب وتسبوا في المفتن والقلاقل التي أنهكت الحكومة الأموية في الأندلس وكانت السبب المباشر لتعزق الدولة ولسقوط عاصمتها طلبطلة.

مناك نصيحة يسوقها الخبراء لصاحب الجمل الذي يعتدي عليه بالضرب أو الإهانة؛ وهي إما أن يبيعه أو يذبحه؛ إذ الجمل حيوان ذو كرامة ونخوة وإباء فإن أهانه صاحبه فإنه يختزن حقده داخله مها طال الزمن حتى تأتي اللحظة المناسبة فيستم انتقامًا مروعًا لا يقل عن سفك دماء من أهانه، ولرعاة الجيال الخصيصة ذاتها فهم البربر الأحرار ذور الإباء، لم تروضهم وتستخرج من نفوسهم أروع ما فيها إلا مبادئ الإسلام العادلة السامية التي تحرد الإنسان من كل عبودية إلا عبوديته لله عز وجل، لذا فالبربر في كل إمان لا يصلح معهم ولا يصلحهم سوى تطبيق النظام السياسي الإسلامي القائم على العدل ونبذ العنصرية والذي يجعل منهم قوة فاعلة تضاف إلى المجتمع ولس عبئا

يمرقل مسيرته كها في فترات الضعف والأنجلال والاستبداد بالناس وظلمهم تحت راية الإسلام.

وهكذا تسبب استبداد الولاة وعشوائية سياساتهم في أن تصبح منطقة القبائل مرتمًا خصبًا لحركات الانفصال المناهضة لدولة الخلافة حتى مع تناقض منطلقاتها الشرعية، فمن الخارجية الإباضية إلى التشيع الإسماعيلي الفاطمي انحرف مسار البربر بعيدًا عن التهج الإسلامي القويم، إنه الانتقام البربري المروع الشبيه بانتقام الإبل؛ ذلك الذي أدى إلى أن تنشأ في بلاد المترب نواة الدولة الفاطمية على يد الداعي أبي عبدالله الشيعي، وهي الدولة التي نشأت حسب الاعتقاد الإسماعيل في غيبة الإمام المهدي المعصوم الذي ادعوا ظهوره في شخص عبيد الله المهدي أول الخلقاء الفاطمين والذي نسب نفسه لآل ببت النبوة من ذرية المسيدة فاطمة الزهراء رضى الله عنها.

غير أن موقفًا طريقًا حدث عندما خرج الداعي على رأس وفد من أعيان القبائل لاستقبال الإمام المهدي عند قدومه إلى المغرب ألقى في نفوسهم بذرة مبكرة من النفور من هذا الانجاء يرمته، فقد فوجئ القادة بالداعي الشبعي الذي وقروه وقدَّموه وأعلوا مكانه بينهم ينزل عن دابته مُنكبًا على يدي وقدمي عبيد الله المهدي يقبلها ثم يتمسح بقوائم دابة سيده في خضوع مذلُ مهين، وإذبه يلنفت إلى روس القبائل قائلًا لهم: همذا مولاي الإمام فهو مولاكم، عالمم الموقف وبدا ذلك واضحًا على ملاعهم المشمئزة النافرة فتبه عبيد الله وقال لداعيه بدهاه: قبل قل لهم هو المهدي ابن المهدي سلالة الهداية،

كانت بذرة الشك والنفور قد ألقيت في نفوس قوم دخلوا قبل زمان طويل في دين جاء ليحرد البشر كلهم من عبودية البشر كلهم وليعتدهم لرب واحد لا شريك له، دين قال رسوله لرجل اضطرب من فرط هيبته ﷺ: «هوّن عليك فلستُ بملك إنها أنا ابن امرأة من قريش كانت تأكل القديث (۱)، فها بال رجال يأتون ينسبون أنفسهم لهذا الرسول الكريم - صدقًا أو زورًا - يرضون لأتباعهم أن يصنعوا بهم فوق ما نصنع الأعاجم بملوكها؟ لذا فها كاد المستور يتكشف ويتخلص الإمام من داعيه بقتله قتلة شنعاه بعد انتهاء مهمته حتى ثارت النفوس عمدة لتحرل سياسي هام.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم، وابن ماجه، والطبراني، من حديث جرير، وصححه السيوطي في الجامع الصغير.



## المخروج من الملة

عقب وفاة عبيد الله المهدي تولى الحكم في المغرب ابنه القاتم أبو القاسم عمد، لكنه عدل عن منهج التقية الذي اتخذه أبوه وقام بإظهار مذهبه حيث أعلن الطعن عل كتاب الله وسب الصحابة وإرغام الناس على التشيع بالقوة وتعذيب من يعترض حتى الموت، وهنا أدرك البربر ما جته أيديهم فثاروا على الدولة الفاطمية التي مهدوا لتأسيسها وهي الثورة التي قادها علماء السنة والجهاعة من أنباع المذهب المالكي وجابهها الفاطميون بعنف دموي ليس له مثيل حتى شهدت منطقة القبائل المغربية مذابح متنائبة عُرفت في التاريخ بـ وعصر شهداء المالكية وعلى غرار عصور الشهداء القبطية.

إلا أن النورة المالكية لم تهدأ رخم عاولة الفاطميين العودة إلى تطبيق مبدأ التقية وإخفاء حقيقة المذهب وبذل الأموال والهدايا لاستهالة العامة وإنها ظلت مشتعلة حتى المقل للمن للدين الله الفاطمي إلى مصر ليقيم بها الدولة الفاطمية، وكانت آخر وصاياه لنائب بالمغرب ألا يرفع الجباية ولا السيف عن المبرا! هؤلاء البرا اللذين كانوا - بعد زمن طويل من المعاناة ومن الانحراف عن الإسلام - قد خرجوا من الدين بالكلية عدا لافتة فارغة المضمون، ساعد على ذلك الطبيعة الجغرافية الوعرة التي جعلتهم بمنأى عن علماء الدين الذين تجمعوا في منطقة القيروان بعد المذابح التي أنهكتهم فاعتزلوا الناس وتفرغوا للعبادة ولدراسة العلوم في أماكن قريبة من الساحل الشيالي سُميت بالأربطة وكانت تشبه في تلك الفترة إلى حد بعيد صوامم الرهبان الصحراوية.

على مدار قرنين من الزمان انسلَّ البربر المسلمون من دينهم ونقضوه عروة عروة حتى خرجوا منه تمامًا وهم يظنون أنهم مسلمون، وصدق رسول الله ﷺ إذّ يقول: التتقضن عرى الإسلام عروة عروة فكلها انتقضت عروة تشبث الناس بالتي تليها، واولهن نقضًا الحكم وآخرهن الصلاة؟ (١٠٠٠)، ولفد وصل الأمر بهم إلى حد وضع شرائع خاصة للعبادات وللمعاملات فخرج فيهم من جعل الصلاة مرتبن عند طلوع الشمس وعند غروبها، ومَن أسقط عنهم الوضوء، ومَن حرم عليهم أكل السمك حتى يُذيح وأحل لهم لحم أننى الخنزير، ومَن زعم أنه المهدي المنتظر القادم لقتال المسيح المدجال، وعادوا إلى ممارسة السحر والشعوذة كمهود وثنيتهم، كما انتشر الزنى والإباحية بشكل كبير، وكان للمرأة في هذا الجنوح دور كبير.

ذلك أن المرأة البربوية ليست جبلة فحسب بل هي أجل نساء الأرض قاطبة كها قرر كثير من الرحالة والباحثين ولنا في نساء الطوارق "الحالين شواهد عدة، وإذا كانت منطقة البلقان قد اشتهرت بالجهال الأنثوي فإنه من ذلك الصنف الذي ينتمي بطبعته إلى نوعية الحريم الذا يأتي الإسلام ليحروهن من إسار ذلك الحريم وليستنهض هممهن، أما البربرية فجهالها من نوع خنلف... إنه ذلك الجهال الفطري الرعوي المتمرد بطبعه والمكتمل بالقوة الجسدية والنفسية كليهها ولذا فإن النهج الإسلامي القويم يتكفل بوضع الضوابط التي تحد من تمورها الفطري لتسمو بنفسها عن الدنايا دون أن تعوق حركتها أو تغتال شخصيتها وهو ما يتضح لنا من دواسة سِير الشخصيات النسائية البربرية على مر التاريخ.

ولقد غيز المجتمع البربري منذ فجر تاريخه بالنظام الأموي «الماترياوكي» الذي يعنح المرأة مركز السبادة في الأسرة وينسب الأبناء إليها، ومن ذلك أن اسم أكبر القبائل المبربرية على الإطلاق وهي صنهاجة \_ أجداد الطوارق الحاليين \_ هو اسم امرأة، وكذا قبيلة لمتونة أحد أفرع صنهاجة تتسبب لامرأة أيضًا، وهو الحال في كثير من قبائل البربر التي استمرت المرأة فيها \_ حتى بعد غلبة النظام الأبوي «البائرياوكي» \_ تتمتع بعركز عتاز أقرها عليه الإسلام ووضع له الضوابط، فلها كان الخووج من الملة عادت تقاليد الجاهلية تزري بالمرأة وتخرج بها من حصن عفافها إلى إباحية لا نظير لها.

<sup>(</sup>١) الإمام أحمد في مسئده، وابن حبان في صحيحه، والحاكم في المستدرك، عن أبي أمامة الباهل.

 <sup>(</sup>٣) الأصنع كتابتها وتوارك وليس طوأرق، وهي كلمة آمازينية غير عربية ومعناها الأرض السقية، ولا صلة
بينها وبين طارق بن زياد الذي يستعي إلى قبيلة تفزاوة من بربر البتر، بينها الطوارق «التوارك» المعاصرون
هم أسفاد صنهاجة المحر قبائل بربر البرانس.

يروي المؤرخون وعلياء الاجتماع عن وضع المرأة البربوية الكتبر.. مثل عادة إكرام الضيف؛ بأن تبيت معه إحدى نساء الأمرة، كما انتشر في ذلك الوقت نظام عجيب يسمى والمؤاخاة \_ يشبه ما أطلق عليه إعلاميًا في الوقت الحاضر وفنوى إرضاع الكبيره \_ وفيه تقوم المرأة بوضع دقيق مبلل بالزيت على لديها فيأتي الرجل الغريب فيأكل من هذا العجين ليصبح بذلك ابنًا لها وأتحا لابناتها، ناهيك عن انشار حفلات الموسيقى والفناء المختلطة والتي يتلاقى فيها العشاق ويتم خلالها الاتفاق على الزواج أو ما دون ذلك من علاقات.. لا نظنني شطحت عن السباق لاكتب عن أوروبا الحديثة، ولعل عجبك يزول إذا ما علمت أن وقصة الفلامنكو الإسبانية الشهيرة أصلها يربري من صحراء المفرب، وليتك تستحضر إيقاعات موسيقى الراي القبائلية التي يتراقص على ألحانها الصاخبة الساحرة الشباب المعاصر في بقاع الأرض ليمكنك تصور الإطار على المواقعي المحيط بالأحداث.

في خضم تلك الجاهلية الثانية \_إذ عندما يذكر الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم تعبير والجاهلية الأولى، فذاك معناه أن هناك جاهلية ثانية وثالثة تعلق بظلامها كلما أعرض المسلمون عن دينهم ونفضوا عراه \_وغميدًا في عام ٢٧٤هـ الموافق ٢٠٥٥ م يقرر أمير قبيلة جدالة الصنهاجية الخروج من دياره قاصدًا مكة المكرمة لأداه فريضة الحج بعدما مر وقت طويل قبل أن يفكر أحد قادة البربر في إحياء تلك الفريضة، لكننا لن نعجب إذا علمنا أن الأمير يحيى بن إبراهيم الجدالي كان رجلا شها شجاعًا ذا عقل راجح كما كان منسكًا بها بقي له من علم ديني، وآية ذلك أنه كان مكتفبًا بتسع زوجات من الحرائر تفسيرًا لآية: ﴿ فَالْكِحُوامًا طَالَ لَهُم يَنَ الْمِسْلَةُ مَنْنَ وَلُلكَ وَرُفِعَ ﴾ "والتي فسر وها على أن المباح حاصل جمع الأعداد كلها فنصبح تسعة!! هكذا وصل الحال بأصدقاننا البربر نتيجة سياسات القهر والاستبداد والنميز العنصري، غير أن أحداثًا مفصلية كانت في انتظار الأمير الحاج بعد عودته من رحلته الميمونة.

<sup>(</sup>١) سورة النساء. أية ٣.



#### حج مبرور

يتعجب كثيرون لإطلاق لقب «الحاج فلان» على من يقوم بأداء فريضة الحج ويتفاكه البعض منسائلًا: ولم لا يطلق على من يصلي أو يصوم لقب المصلي فلان أو الصائم فلان؟!

والحقيقة أن لقب الحاج له في التاريخ أصل؛ ففي الأزمنة السابقة على اختراع وسائل المواصلات الحديثة من سيارات وقطارات ثم طائرات كان القاصد لأداه فريضة الحج محتاج عدة أشهر للانتقال من موطنه إلى بيت الله الحرام ذهابًا ومثلها إيابًا سائرًا في البرية راجلاً أو راكبًا دابته حتى يصل إلى مبتغاه، فعُدت تلك الرحلة بحق بمنابة رحلة عمر لا يرجع منها إلى وطنه قبل مرور عام أو عامين على الأقل هذا إن رجع، فهو يمر في الطويق إلى مكة بعدد من البلدان فيقى فيها الأسابيع أو لشهور قبل استئناف رحك، فإن كانت البلدة إسلامية ففيها مساجد وعلياء بجلس إليهم ليستمع وليتلقى العلم الذي ينقله من مستوى دراسي إلى مستوى دواسي أعل، كلَّ حسب اجتهاده. بتعبير عصري يمكننا القول إن الدراسة الشرعية الأولية التي يتلقاها الشخص في موطنه استعدادًا لرحلة الحج تلحقها دراسة جامعية ذهابًا ثم دواسات عليا إيابًا بجيزه عليها العلماء، فإن حصل على لقب وحراج» فهو يشبه اللقب الأكاديمي الحلي كلقب دكتور مثلاً.

وكذا فعل الأمير الحاج يجيى بن إبراهيم الجدالي الذي أدرك خلال رحلته لأداء الفريضة حقيقة الحال التي وصل إليها بربر صنهاجة والذي يتراوح بين جهل مطبق بأحكام الدين وخروج بالكلية عن الملة، فعقد العزم على استنقاذ نفسه وعشيرته من ظلمات الجاهلية، فعرج في طريق عودته على القيروان؛ العاصمة الثقافية لإفريقيا والني استقر بها من بقي من علما، السنة والجماعة بعد مذيحة المالكية حيث اسسوا مدرسة كبرى كان يتزعمها عند وصول الأمير الحاج رجل من خيرة علما، المذهب اشتهر بغزارة العلم الذي ارتحل شرقًا وغربًا لتحصيله من مصادره فدرس في أكبر جامعتين في العالم في وقته؛ فقرطبة، وفبغداد، قبل أن يعود إلى القبروان ليتولى زعامة المدرسة المالكية فيجعلها قبلة الباحثين والدارسين... ذاك هو الإمام أبو عمران الفاسي فقيه عصره الذي قدر الله أن يلقاه الأمير يمي الجدالي قبحدثه عن أحوال قبيلته جدالة وسائر القبائل الصنهاجية مفضيًا إليه برغبته في أن يرسل معه أحد تلاميذه لم علم الناس أصول دينهم ويأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر.

لم يكن الإمام الفاسي ليتردد في مد يد العون للأمير الجدالي، بل إن واجبه الديني يحتم عليه أن يرسل معه من يدعو الناس للعودة إلى دين الله الحق، غير أن المفاجأة كانت في اعتذار جميع تلاميذه عن القيام بهذه المهمة في تلك المجاهل الصحراوية البعيدة عن العمران والتي لا يعرفون لغة أهلها الأمازينية، ولما تعهد الأمير بحياية وإكرام من يذهب معه أجابه أحد المرشحين بأن أهل الصحراء وقد عادوا لعاداتهم الجاهلية فإنهم إن طالبهم أحد بخلاف ذلك قتلوه!

لم يجد الإمام الفاسي بعد وفض علياء الغيروان الغيام بالمهمة إلا أن يبعث برسالة مع الأمير الجدالي إلى واحد من قدامى طلبته الذي أصبح فقيه بلاد السوس المتاخة لساحل المحيط الأطلبي بالمغرب الأقصى ويدعى وجاج بن زلوا من بربر لمطة إحدى فروع صنهاجة يطلب إليه فيها أن يرسل مع الأمير أحد تلاميذه العالمين العاملين ليقوم بدوره المأمول، وقد أحسن الإمام الاختيار كها أحسنه فقيه السوس إذ وقع اختياره على دجل عن تزدان صفحات التاريخ بأسهانهم.. بل قل إن الإمام الفاسي وتلميذه اللمطي قد اجتهدا إلا أن الله مبحانه قدر خذا الرجل العظيم.. عبد الله بن ياسين.. أن يقوم بدور من أعظم الأدوار في تاريخنا الإسلامي.

عبد الله بن ياسين الجزولي من قبيلة جزولة الصنهاجية .. بوبري، أسمر، من جنوب الصحراء الغربية، ذو جسد ضامر قوي، سريع الحركة، ذكي، ذو مهابة وفطنة ووفار، عالم فقيه درس في المدرسة المالكية بالمغرب وارتحل إلى الاندلس زمن ملوك الطوائف فيقي فيها سبع سنين يستزيد من العلوم قبل أن يعود للاستقرار مع وجاج بن زلوا على ساحل المحبط الأطلسي، وإذ ألقى فقيه السوس على عائقه المهمة الثقيلة للدعوة داخل الصحواء هَبُّ الرجل مليًا غير وجل ولا متردد، متوكلًا على الله واهبًا نفسه وحياته لوظيفة الأنبياء والأولياء.. أن يُخرج الناس من الظلمات إلى النور.. مهمة تهون في سبيلها الحياة كلها.

خرجت قبيلة جدالة تستقبل أميرها الحاج يحيى وضيفه الكريم وما إن عرفوا أنه أحد علياه المالكية حتى التفوا حوله فرحين وأحاطوه بهالة من النوقير جديرة بحامل سنة رسول الله على فاطمأنت نفس ابن ياسين وشعر بيسر مهمته وبأنه سيمضي في دبار جدالة أيامًا مليثة بالخير في نشر تعاليم الدين وتدريس أحكام الشريعة، وقد قام الأمير الجدالي بحملة دعائية للشيخ الداعية أسفرت عن حشد أفراد القبيلة للاستاع إليه وتلقي العلم عنه، فبذا في إلقاء الدووس على الناس وتذكيرهم بالأخرة وترغيبهم في الجنة وترهيبهم من النار فتأثر الناس به وتكاثروا من حوله، واتسع نطاق شهرته حتى بلغ أرض لمتونة المجاورة قوفد منها المريدون والأنصار ثم خرج إليهم ابن باسين يصحبه الأمير الجدالي حتى إذا اقترب من مضارب لمتونة نزل الأمير عن جمله وأسك برمام جمل ابن ياسين إجلالًا له وخرجت القبيلة لاستقباله وعلى رأسهم أميرها، وأخذ ابن ياسين يستقل بين جدالة ولمتونة يلقي دروسه الشرعية والناس منصتون.

حتى ذلك الوقت لم يكن الداعية قد خرج بدروسه عن تعليم الناس شعائر العبادات من صلاة وصيام وزكاة فأطاعه أكثرهم، إلا أنه عندما حدثهم عن ضرورة تطبيق أحكام الشريعة على سائر أمور حياتهم أجابوه قائلين: «هذا أمر لا يلزمنا ولا ندخل تحته».



#### ورثة الأنبياء

مقى الناس مستمعين مستمتعين بخطب ودروس الوعاظ والدعاة طالما اقتصرت على الرقائق كالتذكم بالآخرة والترغيب في الحنة والتخويف من النار وهم يجلسون مطمئنين بحركون رءوسهم تأثرًا وربيا طفوت من أعينهم العيرات ثم تنتهي الخطبة أو الدوس فيمضى كل إلى غايته حتى الموعد التالي الذي يمثل لهم نزهة روحية وفرصة للسمو النفسي بعيدًا عن مناعب الحياة، وقد ببدأ بعضهم بالتململ إذا ما اقترح الداعية برناجًا للعمل ينقل الناس من مجرد مستمعين إلى مطبقين للعبادات كالصلاة والصيام والذكاة فيتفلنون تباعًا ويصمد من سكن في قلبه إيان ينقله من متبطل ساكن إلى فاعل متحرك، فإذا انتقل الداعية من النزهة في بستان العبادات إلى الحرث في حقل العادات الاجتماعية المتأصلة كتلك المتعلقة بضوابط الاختلاط أو الملبس أو الإقلاع عن بعض العادات الضارة التي تناقض نظافة الإسلام وسموه زاد التفلت وقل عدد الصامدين، فإذا ما صارحهم المداعية بضرورة تطبيق الشريعة الإسلامية على كل مناحى الحياة السياسية والاقتصادية والاجتماعية سواء المتعلقة بالفرد أو بالجماعة وأن هذا النطبيق الشامل ليس أمرًا اختباريًا أو انتقائيًا إنها هو الجوهر الحقيقي لشهادة الا إله إلا الله محمد رسول الله افلا يقوم الإسلام إلا به ونظل الجاهلية جائمة أو تعود لترخى سدولها بدونه ولو رفع الناس شعارات الإسلام عالية وذلك مصداقًا لقول الله سبحانه: ﴿ فَلَا وَرَيُّكُ لَا وُمِنُ لَ حَوْر يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَحِكُمْ يَنْهُمْ ثُمَّ لَا يَحِدُوا فِي أَنفُيهِمْ مَرَجًا يُمنّا فَصَنَيْتَ وَيُسَلِّمُوا صَلِيمًا ﴾ " ولغوله تعالى: ﴿ أَخَسُكُمُ لَلْهُ لِيَّةِ يَبْقُونُ وَمَنْ أَحَسَنُ مِنَ اللّهِ حُكُمًا لِفَوْرٍ وُوَيْنُونَ ﴾ "، حينها نكون الطامة الكبرى. " الله المالة الكبرى الله المالة المستثنية

لذا فإن أكثر الدعاة يتجمد عند مرحلة أو أخرى من مراحل الدعوة لا يجاوزها ضنًا بمكانته عند الناس أن تتزعزع وإشفاقًا من أن يفقد أتباعه أو أن تتعرض له السلطة المنفيدة من نظم الجاهلية بسوء، يستوى في ذلك من تضخمت ذاته فغلبت مراقبته لها على مراقبته لرمه، أو من غلب خوفه من الناس توكله على مولاه سيحانه وتعالى، أو من زين له الخوف والطمع تزييف الحقائق والكذب على نفسه ثم على الناس بادعاء التيسم عليهم لاجتذابهم ثم لايتحرك بعد ذلك قيد أنملة وإنها يمضى في طريقه مطمئنًا إلى التفاف الناس حوله ثم إلى ترحيب أعداء الدين بمنهجه حتى يصبح نجياً بشار له بالمبنان ثم ينعم برفاهية تلهيه وتنسبه الحقيقة الأزلية الثابتة في كتاب الله من أن كثرة الأنباع لا تعنى أبدًا صحة المنهج ﴿ وَمَا أَكُ ثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ "، ومن أن أنبياء الله الذين جاءوا أقوامهم بالحق\_ لا شبهة فيه \_ لم يُقابَلوا بترحاب ولا بكثرة أتباع ولا بطرق مفروشة بالورد، وإنها بالنكذيب وبالفتل وبالنشريد ﴿أَقَكُّلُمُا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا نَهْوَى أَنفُ كُمُّ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبَتُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُلُوك ﴾ ``، وان سنة الله الماضية في خلقه أن يكذَّب الناس رسل الحق ويؤذوهم ﴿ وَكُذَلِكَ جَمَلْنَا لِكُلُّ نَهِيَّ عَدُوًّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينُ ﴾ (٩)، فيصبروا ويصابروا حتى ينتصروا بعد عناء شديد ﴿وَلَقَدْ كُذِّ بَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَ مَا كُذِيُوا وَاوْدُوا حَقَّ آنَعُهُ ضَرُّا وَلَا سُرَدَلَ لِكَلَّفَ اللَّهُ

وَلَقَدَّ جَادَتُكَ مِن نَبِكَى ٱلْمُرْسَلِين ﴾ (١)، لذلك أمر الرب تبارك اسمه رسوله ﷺ بالنفرع بالصبر الأن الدعوة إلى الله ليست عملًا سهلًا قريب النمرات وإنها هي حرث شاق في

<sup>(</sup>١) سورة النساء، أية ٦٥.

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة، آية ٥٠.

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف، آية ١٠٣.

<sup>(1)</sup> سورة القرة، آبة ٨٧ .

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان، آية ٣١.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، آبة ٣٤.

نفوس صحرتها الأهواء وقزمت أشوافها تطلعات صغيرة إلى مكاسب دنيوية تافهة ﴿فَاصْبِرَكُنَاصُبُرُأُولُوا الْعَرْبِونَ الرَّصْلِ ﴾ ٢٠٠٠ ٢٠٠١ ٢٠٠١

ينتقل هؤلاء الدعاة النجوم ـ خوقًا من الناس وطمعًا في عطائهم المادي أو المعنوي من خانة العلماء إلى خانة خبراء التنمية المشرية إذا ما ظهروا في مجتمعات قد استقر فيها الإسلام وحُكم فيها بشرع الله، أو إلى خانة المزورين لحقائق الدين إذا ما وُجدوا ف مجتمعات لم تخرج بعد من جاهليتها إلى الإسلام أو ارتدت إلى الجاهلية كما حدث في الغالبية العظمي من المجتمع البربري وبخاصة قبائل صنهاجة عندما وصلها الشيخ عبد الله بن ياسين، ولقد منَّ الله سبحانه على الشيخ الداعية بتلك الكاريزما التي مكنته من حشد الأنصار في وقت قصير، فقد كان خطيبًا مفوهًا عالمًا جذابًا حلو المعشر والحديث، وقد استخدم في دعوته اللغتين العربية والأمازيغية معًا في مهارة تتبح لمختلف الطبقات الثفافية أن تتفاعل معه فالتف حوله أفراد قبيلتي جدالة ولمتونة وذاع صيته بين القبائل الصنهاجية الأخرى حتى توافد لسياعه طلاب العلم من كل مكان، ولقد كان في مقدور ابن باسين أن يتجمد عند مرحلة من الدعوة لا تصطدم بالأعراف ولا بالنظم الاجتماعية والافتصادية السائدة مما يتيح له استموار هذا التواصل حتى يصبح نجياً لاممًا في سهاء صنهاجة وبهنأ بمكانة راقبة في المجتمع بتبحها له النفاف الجمهور حول فقيه المالكية الأمازيغي؛ وهي المكانة التي وضعته وقتها فوق أمراء القبائل، وقد كان في مقدوره أن يخدع نفسه بأن هذا هو غاية ما يمكن أن يصل إليه مع هؤلاء البربر الخارجين عن ملة الإسلام وأنه يكفيه فخرًا أن جعلهم يؤدون الصلاة في أوقاتها الصحيحة ويصومون رمضان ويكتفون بأربع زوجات ويحرمون بعض الحرام ويحلون بعض الحلال في صيغة توافقية ترضى الجميع ولا تجعله يخسر مكانته أو يصطدم بهم منذ بداية الطريق، أفتراه فعل؟

لا.. فمن كان له من قوة الإيهان ومتانة العلم وصدق الإخلاص وعلو الهمة وتوحيد الحرف والرجاء مثل ما لابن ياسين لا يمكن أن يُتصور منه أن يزيف على الناس حقيقة دينهم وأن يرضى منهم بها لم يرض به الله ورسوله، وإنها هو الدخول في الإسلام كله أو

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف، أية ٣٥.

نقضه كله، فلا انتقاء ولا تزييف ولا خلط بين دين الله وأدبان البشر ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ﴾ "، هزلاء هم ما كنوا أَدَّمُلُوا فِي السِّرِ اللهِ عَلَيْ وَلا تَسَيَّعُوا حُكُورَتِ ٱلشَّيْعُون النَّبِاء اللهُ عَلَيْ والله اللهُ عَلَيْ: «العلماء ورثة الأنباء " فهي وراثة الدعوة والمنهج والمعاناة حتى يكون الدين كله لله، لذا فها أن أدرك أن القوم يرفضون تطبيق أحكام الشريعة حتى واجههم بصراحة وبحزم وبعنف أيضًا.

(۱) سورة البقرة، آية ۲۰۸.

 <sup>(</sup>٣) أغرجه أحد في مستقد وأبو داود، والترمذي، وإبن ماجه، وابن حبان في صحيحه، من حقيث أبي القوداء.



#### دعوة الحق

غلبت الطبيعة الأمازيغية الحادة والمتصلبة على الفريقين سواه في ذلك أفراد قبيلة جدالة الفين رفضوا ما دعاهم إليه ابن ياسين ـ بعد فترة التوعية الأولى ـ من تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية التي نزلت لتحكم حياة الأفراد والجهاعات في كل تواجبها دون استثناه، أو الفقيه المالكي ذاته الذي قابل تصلبهم بتصلب مماثل وجابه عنفهم بعنف مضاد، ولم يجد في موقفه هذا عونًا من الأمير الحاج يحيى بن إبراهيم الذي غلبه المرض، وما لبث أن توفي تاركا عبد الله بن ياسين والفئة القليلة التي آمنت بدعوته في مهب الربح.

ظهر بوضوح - منذ أن انتقلت الدعوة من موحلة دغدغة الحواس الإيانية لجمهور المستمعين إلى مرحلة العمل الجاد لإقامة دين الله في الأرض - أن لوبي أصحاب المسالح سوف يقاوم بشراسة أية خطوة عملية تؤثر على مكتسباتهم التي تحصلوا عليها من نظام جاهل تغلغل في النفوس وما لبث أن عاد يطبق بظلامه على الجميم، فمن تراه منهم يقبل طواعية أن ينزل عن سلطاته القبلية ليتساوى مع أفراد ينظر إليهم باستعلاء إعالاً لشريعة العدل والمساواة في الحقوق والواجبات؟ ومن تراه منهم يوافق على التخلي عن أرباحه الوفيرة التي تحصّل عليها من إقراض الناس بالربا أو الاستبلاء على أمواهم أو المتاجرة فيها حرم الله تعالى من خر وغيره؟ ومن تراه يرضى بكبح جماح غريزته التي الملقها النظام الجاهلي من عقالها ليعود يرظ في أخلال الفضيلة؟ ومن تراه يوافق على الطبيق الحدود فتقطع بد السارق ويُجلد شارب الخمر... إلى آخر ذلك من الأحكام

الإسلامية التي نبذوها وراء ظهورهم واستبدلوا بها أحكامًا عرفية شرّعوها لأنفسهم وأعادوا بها سيرة الأجداد قبل أن يشرق عليهم نور الإسلام قبل نحو ثلاثة قرون؟

للا فها أن توفي الأمير الحاج الذي استضاف ابن ياسين وتكفل بحيايته حتى سارع لوبها أصحاب المصالح بطرده خارج جدالة فتلفاه تلاميذه من قبيلة لمونة بالترحيب والتفوا حوله، ولكن ما لبت الأمر أن تكرر في لمونة فها أن طالبهم ابن ياسين بتطبيق شريعة الله حتى انفضوا من حوله تاركين إياه وفئة قليلة \_ كسنة الله الدائمة \_ في مواجهة لوبي أكثر شدة وبأسًا وأحرص على مكتسباته الظلامية من ذلك الذي خلفه وراهه في حدالة.

لم يكن أمام ابن ياسين أي خبار، فإما الحق وإما الباطل ليس بينها امتزاج أو صيغة ترافقية أو حل يرضي جميع الأطراف ﴿ وَلِن كَادُواْ لَيَقْيَنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِيَّ أُوْحَيِّنَاۤ إِلَيْكَ لِنَفَقَرَىٰ مَلَيْسَنَا غَيْرَةً وَإِذَا لَأَغَّـَذُوكَ خَلِيلًا ۞ وَلَوْلَا أَن ثَبَنَنَكَ لَقَذَكِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِدْ شَيْنًا قَلِيلًا ۞ إِذَا لَّأَذَقَنْكَ مِنعْفَ ٱلْحَبَرْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَا غَدُلُكَ عَلَيْنَا نَصِعُ لَ ﴾"، هكذا حذر الرب تبارك اسمه سيد الأنساء والمرسلينﷺ، فيا ظنك بورثة الأنبياء لو مالوا وفرَّطوا وزينوا وزيفوا؟ وثقد ثبَّت الله تعالى بفضله شيخنا المالكي الجزولي الصنهاجي فإمال عن الحق ولا ساوم وإنها صمد في مواجهتهم مكتفيًا بالفئة المؤمنة فأنشأ بهم جماعة أطلق عليها اسم اجماعة أهل الحق، تكونت من بعض الشباب والعبيد والفقراء والمستضعفين الذين اعتزلوا قومهم وبنوا في قلب لمتونة شبه مدينة خاصة تضمهم أطلقوا عليها اأرتنتي، وحرَّموا على أنفسهم أكل ذبائح الناس أو التعامل معهم، ثم أخذوا يخرجون عليهم بين حين وآخر يأمرونهم بالمعروف وينهونهم عن المنكر بنبرة حادة ما لبثت أن انقلبت عنمًا وصدامًا.. فبدأت المعارك بين الجانبين وسالت الدماء وضربت الفئنة أطنابها وجماعة أهل الحق صاعدة في أغليها إلا قليلًا يتفلتون بين الحين والآخر تحت ضغط قسوة الواقع، أو تذبذب الإيان بجدوي ما يفعلون، أو انهزامًا أمام سلطة سياسية قوية وعكَّنهُ، ويمرور الزمن انفض آخرون من حول ابن ياسين فتضاءل عدد أتباعه إلى أفراد قلائل لا قبل لهم بالاستمرار في الصدام

<sup>(</sup>١) سودة الإسراء، الآيات ٧٢ ـ ٧٥.

والمواجهة إلى ما لاخاية حتى بدا للمراقب من بعيد أن تلاميذ الإمام الفاسي في القيروان كانوا على حق حين اعتذروا - قبل نحو خسة عشر عامًا - عن مهمة الدعوة في الصحراء، إلا أن الداعية البربري ابن ياسين بدا في صلايته وكأنه قرر الوقوف بمفرده أمام طوفان هائل من حملات الرفض والتشويه والإيذاء وتخلّي الانباع، وفي تلك الأثناء وصلت إلى المداعية من بعيد رسالة زلزلت كيانه.

من ساحل المحيط الأطلمي أرسل وجاج بن زلوا فقيه السوس الذي وصلته أنباء جاعة أهل الحق برسالة شديدة اللهجة إلى أميرهم و تلميذه القديم عبد الله بن ياسبن بعاتبه فيها على أسلوبه في الدعوة الذي أجج نيران العنف في لمتونة ويقول له في المهادة : هما هكذا فعل رسول الله ﷺ؛!

قرأ عبد الله بن ياسين رسالة أستاذه الفقيه المالكي بينها كان في شدة الضيق والكرب وقد انفض من حوله أكثر أعضاء جماعته وهدم أهل لمتونة مدينتهم الفاضلة «أرتنني» وهدوه بالقتل إن لم يرحل عنهم، ولم تك كل تلك الأحداث لتفت في عضده إلا أن رسالة ابن زلوا زلزلت بالفعل كبانه ولم يدر بهاذا بجيب ولا لماذا تخل عنه الفقيه العظيم الذي تتلمذ على يديه، كان ابن ياسين ذاهلاً يطرح على نفسه العديد من الأسئلة بينها تمكنت مجموعة من طرده نهائيا من لمتونة فخرج وحبدًا جربجًا عزق النباب تسيل من رأسه وقدميه الدماء ولا يحمل من الزاد سوى بضع تمرات أعطاها له شاب من جماعته القديمة استطاع أن بخترق الحصار ليودعه الوداع الاخير.

كانت جراح الهزيمة تنزف من صدره وهو يمضي في طريقه مرددًا: القد تخلى عنك الجميع يا ابن ياسين ، وقد روت دماء قدميه الحافيتين رمال الصحراء بينها لم يجد من حوله ماء يرويه ولا ظلا يأوي إليه في الهجير فوقف متطلعًا لما وراءه.. تيمم برمال الصحراء الطاهرة ثم وقف يصلي، كان الحر لافحًا يختق الأنفاس وقد لاحت من بعيد بوادر عاصفة رملية آن أوانها، أطلق العنان لدمع غزير فاض من عينيه ورفع يديه ضارعتين إلى السهاء وهو بنادي وحيدًا في المبرية: «اللهم إن لم تكن غاضبًا على قلا أبالي».. لبث مليًا حتى مالت الشمس قليلًا عن كبد السهاء ثم قام فعضى خفيفًا مسرعًا نحو الجنوب.



## المسيرة والمسار

تقع قبيلتا جدالة ولمتونة الصنهاجيتان في الصحواء الغربية عند التقاء جنوب المغرب بشيال موريتانيا، فلما غادرها عبد الله بن ياسين وحيدًا طريدًا جريحًا سار ميمًا وجهه صوب الجنوب، لم يك وقتها يعرف إلى أين يذهب ولا كيف بكسب عيشه ولم يك في نيته أن يعود أدراجه إلى بلاد السوس ليقضي ما تبقى من عمره في تدريس الفقه المالكي على صاحل المحيط الأطلسي كما كان يفعل قبل وحيله إلى الصحراء بصحبة الأمير بحيى ابن إبراهيم منذ خسة عشر عامًا، إذ كيف يتأتى له بعد أن عاين بنفسه وعايش طويلا التي المباهلية التي أطبق ظلامها على قبائل صنهاجة أن يقنع بتدريس الأحكام الفقهية التي لا تصلح إلا لقوم اعتنقوا بالفعل الإسلام الصحيح ورضوا بأن يخضعوا لأحكامه التي تُطبق عليهم وفقًا للاجتهادات الفقهية، وإلا لأصبح الأمر عرد عبث فكري لا طائل من ووائه أو إهدارًا للوقت في بحث ومناقشة تفصيلات نظام برفض الناسُ أصلًا الانضواء تحت سلطانه.

يعد سنوات طويلة من التجربة المريرة أدرك الداعبة ابن ياسين أن مصارحة الناس بأنهم خرجوا بالفعل من ملة الإسلام ودعوتهم إلى العودة إليها مرة أخرى هي المهمة الوحيدة الملقاة اليوم على عاتقه، وهي المهمة التي اختاره الرب سبحانه لإنجازها داخل الصحراء وأنه لن يتخل عنها حتى يعود نهار الحق فيشرق على هذه البقعة المظلمة التي تمتد فيها جذوره أو يملك دون ذلك، لذا فقد قادته قدماه إلى السير عكس اتجاه الحضر واستقرار العلياء شهالاً فجد السير نحو الجنوب مسرعًا كأنها ليهرب من إغواهات الدعة وطواحة وخداء النفس.. هناك...

طال المسبر بابن ياسين يستريح قلبلًا ويواصل كثيرًا حتى اجتاز منطقة الصحراء وبلاد موريتانيا كلها، لم تك قد تبلورت في ذهن خطة عددة للمستقبل لكنه كان عاذمًا على إكيال مسيرته حتى نقطة معينة تصلح بداية للانطلاق من جديد، وفي انفراده بنفسه وتفكره في ملكوت الله ومراجعته لتجربته الدعوية السابقة بإيجابياتها وسلبياتها وتأمله في رسالة وجاج بن زلوا التي حفظها عن ظهر قلب وثقته في علم وإخلاص أستاذه الذي التي أطفأت بمرور الوقت اشتمال غضبه حين استشعر لأول وهلة تصرته لأهل الباطل عليه، في غضون ذلك كله بدأت الرؤية تتضح أمامه أكثر فأكثر.

كان يقضي نهاره باحثًا عن صيد يقتنصه لطعامه ويقضي ليله متنسكًا متعبدًا قائبًا وساجدًا يسأل الله الثبات والتوفيق ويسأله المعية والسداد ويسأله إخلاص الفول والعمل ويسأله أن ينبر الطريق أمامه؛ ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُوفِيَّ أَسْتَجِبَ لَكُولُهُ\*\* فاستجاب له ربه.

يتمسك الدعاة الربانيون بدينهم لا يرضون عنه بديلا، لا يُزيفونه ولا يزبنونه بالكذب ولا يرضون من الناس بها لم يرض به الله ورسوله، لكن كثيرًا منهم - رغم الإخلاص وصدق النية والاستعداد للتضحية - يتناسون حقيقة أن هذا الدين كها أنه رباني فمنهج الدعوة إليه لا بد أن يكون ربانيا بالمثل، لذا جاءت رسل الله لا لتنقل تعاليمه فقط إلى المناس وإنها لتكون شخوصًا واقعية تتحرك بهذه التعاليم لتصبح نهاذج صالحة للاقتداء في كل وقت، ومن هنا كانت العبارة الأخيرة في رسالة وجاج بن زلوا لعبدالله بن ياسين: هما هكذا فعل رسول الله يجود عميا عبد الله فتلك لم تك بحرد جملة وإنها كانت صيحة تنبيه للغافلين عن منهج الحق، فلقد جاء محمد تشج بالدين وغفلت عن المنهج؟ وكيف يكون لك أن تدعو والناس إلى حكم الله عن طريق آخر غير طريق الله؟ أهكذا تكون الدعوة أيها الغافل؟ أهكذا تكون الدعوة أيها الغافل؟ أهكذا تكون الدعوة أيها الغافل؟ خطواته بين مكة والمدينة ترسم سببلًا للدعاة عبر كل العصور؟

كانت الأسئلة تتقاطر على ذهن ابن ياسين والإجابات تقفز جلية واضحة لاغبش

<sup>(</sup>١) سورة خافر، آية ٦٠.

فيها ولا غموض، ما الذي نعله وسول الله فلله والمؤمنون الأواتل في مكة حين كانوا قلة مستضعفة ؟ لقد تشبئوا بدينهم.. نعم "يا عم والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أثرك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه ما تركته أ"، ألم يك ذلك رد النبي فلا على قريش حين شكته إلى عمه قائلين: لقد صفه أحلامنا وسب آلهتنا وكفر آباهنا ؟ لقد صمد النبي والذين معه فلم يهادنوا ولم يداهنوا ولم ينقصوا من حقيقة الإسلام بمقدار ما يرضي المكذبين ﴿ فَأَصْدَعُ بِمَا تُؤْمِرُ ﴾ "انعم.. بها تؤمر من ربك كله دون نقصان.

لكنهم في الوقت ذاته لم يشتبكوا في صراع مع قومهم وإنها امتثلوا الأمر الله تعالى لهم في تلك المرحلة التي يطبق فيها ظلام الجاهلية على المجتمع وتختلط الحقائق في أذهان الناس ويصبح للباطل قوة ويَضَحَى المؤمنون بربهم قلة قلبلة مستضعفة ﴿ فُكُورًا لَيْدِيكُم ﴾ "نعم.. كفوا أيديكم ولو آذوكم وقاتلوكم وأخرجوكم، لماذا وما كانت حبّة المحرب القبلية لتقبل الضيم وتلقى الإهانة والإيذاء بغير رد؟ كي لا يختلط الحق بالباطل في أذهان الناس ويبدو الأمركا لو أن السلطة الشرعية نردع قلة من الخارجين عليها أو المتصارعين معها على الحكم نطلمًا منهم للسلطة لا تطبيق شرع الله كما يدعون.

لا مهادنة للجاهلية ولا مسالمة أو تعاون، ولا مواجهة أو صراع معها قبل اكتبال البناء، ذاك كان منهج الدعوة في المرحلة المكية حيث معطيات الواقع نشابه تلك التي واجهها ابن ياسين طوال الاعوام الماضية، وتلك المعطيات هي التي حددت منهج الدعوة الإسلامية عبر مسيرتها من استضعاف وابتلاء وتمحيص إلى تمكين على تخوف ثم تمكين على قوة ثم انتشار في الأرض، لذا كان تحديد طبيعة المرحلة ضروريا ضرورة سلامة تشخيص المرض قبل تعاطي العلاج وهو ما أخطأ فيه الداعية فضيعً أعوامًا طوالا بلا فائدة.

حين وصل ابن ياسين إلى أقصى جنوب موريتانيا بدا الطريق أمامه واضحًا فعزم على إكمال المسيرة وتعديل المسار.

<sup>(</sup>١) السم ة النومة لأبن هشام\_المجلد الثاق.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، آية ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة السياد، أبه ٧٧.



# بين وأرتنني، ودار الأرقم

يفصل نهر السنغال الواقع عند الساحل الإفريقي الغربي وفقًا لعلياء الإنثربولوجي - بين الجنس الأبيض (البربري) على الضفة الشهالية والجنس الأسود (الزنجي) على الضفة الخابية والجنس الأسود (الزنجي) على الضفة الجنوبية للنهر، ويوى البعض أن كلمة "سنغال» هي تحريف لغوي لكلمة «Asnaga» وأصلها «صنهاجة»، ولعلنا ما زلنا نذكر أن الفاتحين المسلمين بعد استقرارهم في المغرب قبل ثلاثة قرون الجهوا شهالًا لفتح الأندلس بدلًا من الاتجاه جنوبًا صوب السودان، لذا فإنه حتى هذه اللحظة التاريخية التي نعاينها كانت البلاد الواقعة إلى جنوب موريتانيا قائمة على ديانتها الوثية لم تصلها الدعوة الإسلامية بعد، بينها خرجت قبائل الشهال الصنهاجية عن ملة الإسلام منسكة بشعاره الخارجي تاركة حقيقته كها أوضحنا المسبقة، ثرى ألهذا السبب توقفت مسيرة عبد الله بن ياسين عند هذه البقعة الجغرافية التي تفصل بين عالمين: زفجي/ بربري، وثني/ مرتد؟ أثراه لذلك قرر أن يتخذ مصبنه المراسنة!

عندما وصل ابن ياسين إلى مصب نهر السنغال كانت المياه تتعرض لظاهرة الجزر فادى ذلك إلى انحسارها عن جزء من اليابسة أشبه بالجزيرة المحاطة بالماء من كل جانب إلا أنه في ذلك الوقت كان ضحلًا حتى يمكن الخوض فيه سيرًا على الأقدام، وكأنها أدركت فراسة الداعية أن تلك الجزيرة المحاطة بالماء الذي سيقيض عما قليل وفقًا لظاهرة المد فيتركه وحيدًا بداخلها هي خير ملاذ للاختلاء بالنفس والتزود بو تود التسك والزهد اللازم للحركة الدعوية فأسرع باجتياز الماء الضحل دالقًا إلى الجزيرة الصغيرة بحوطها ماء عذب لسقياه ولصيد البحره وبها أشجار قدنبت دون زارع لطعامه

ولدوانه فسجد شاكرًا فه ثم بدأ يستشعر ما في الحلوة مع الله من مدّاق لا يعرف إلا من ترود منه والنذبه، كانت جدائل الشهس الذهبية تتباين ألوانها تباعًا عند المفيب كاشفة عن قدرة الخالق العظيم جل جلاله تودع نهارها بالاختباء بين فراعي المحيط المعتدة عبر الأفق الغربي، تعجب في قرارة نفسه من جحود الإنسان لخالقه وعدوله عن منهجه القريم الذي ارتضاه لعباده كي يتحرروا من أسر شهواتهم ومن عبادة أمثالهم من العبيد الذين لا يملكون لانفسهم نفعًا ولا ضرًا ولا يهتدون سبيلا. كي يتسقوا مع فطرتهم ومع هذا الكون بديع التناسق لا يشوهه ولا يخل بنظامه سوى ذلك المخلوق الجاحد الذي يعاني ويسبب المعاناة لغبره من المخلوقات حين يتحرف عن الصراط المستقيم إلى سبل متفرقة يتخبط فيها فلا يستقر ولا يهنأ إلا بعودة إلى طريق الله: ﴿ وَمَنَ أَعَرَضَ عَن سَلِ مَنْكًا ﴾ "ك.

ما أبدع الحياة في معية الله، هكذا بدأ الداعية الأول على وحيدًا منسكا ليتزود بوقود الدعوة ﴿ أَلْكُلُ إِلَّا قَيلًا ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ ﴿ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمِن اللّهُ اللّهُ الله الملاء حيث بله المدوه ويسكن الكون كله تحت ظلام دامس تسطع الأنوار من قلوب موحدة بالله معلقة به ملتجئة إليه لا تروم عنه بديلا. لا ترضى سواه ربًا وإلها.. تنشد المدد الله المعينها على وحشة الطريق وتكذيب المكذبين وإعراض المعرضين واستهزاء المستهزئين وإيذاه المجرمين ﴿ إِنَّا مَنْ اللّهِ عَلَيْكُ قُولًا تَقِيدًا ﴾ " إنه الجهاد الشاق منذ اللحظة الأولى وإيذاه المجرمين ﴿ إِنَّا مَنْ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَا تَقِيدًا ﴾ " إنه الجهاد الشاق منذ اللحظة الأولى المواجهة القادمة لا عالمة الذاكن لا بد من ابتلاء الداعية القائد كي بحمل اللاعوة.. الحمل التقيل.. فأنى له أن بحملها قبل اجتباز الاختبار الإلمي؟ القائد القدوة، هو الله الأولى في الناء ثم تأتي من بعد ذلك بقية أحجار الأساس.. قاعدة البناء التي لا بحوز الترخص في يجوز التهاون في انتقائها واختبار صلابتها مرة بعد أخرى.. التي لا بحوز الترخص في

<sup>(</sup>١) سررة طهو أية ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل، الأبات ٢ ـ ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة المزمل، آية ٥.

<sup>(1)</sup> مورة التربة، أية 11.

مكوناتها طمعًا في الكثرة العددية لكيلا يؤثر ذلك على متانة الأساس.. ثم تأتي سائر اللبنات، التوسع الجماهيري الذي بجوز الترخص في مواصفاته تبعًا لمرحلة البناء.

ها هر الفائد قد صهرته وأنف جه تجربة دعوية طويلة قاسية ودامية، ولكن أين القاعدة الصلية التي سيقوم عليها البناه؟ لقد انفض الجميع.. في الغربة الأولى انتقلت المدعوة من غار حراء إلى دار الأرقم بن أبي الأرقم حيث كانت اللقاءات بين القائد المربي وطلائع الدعوة.. الخامات المصالحة المتقاة.. الأساس الصلب للبناء.. غرس الهيد الكريمة التي تلقت العقيدة من نبع صاف وتمثلت لها حية في شخصية نموذجية أعدت للاقتداء، فأين تلك القاعدة في الغربة الثانية؟ إنها العجلة والترخص في الانتقاء تلك التي أسقرت عن هزيمة ساحقة لجهاعة أهل الحق وعن النباس في الحقائق وعن الورار عن المنهج... لم تكن مدينة الجهاعة «ارتنني» تطبيقاً سليهاً للموذج «دار الأرقم» فقد كانت تستقبل كل الراغبين في الانضهام للجهاعة دون انتقاء ودون اختبار لذا فها أن جاءت الضربة الحقيقية حتى انفضوا بعثل ما تجمعوا ولو استمع إليهم ابن ياسين لأخروه بمهادنة القوم ومداهنتهم والتعاون معهم ﴿وَدُوا لَوْ لَدُينُ مُنْ لَعَهُ وَنَهُ بَا للهُ عَن حقيقته إلى صيغة ترضي الطرفين المتصارعين لكنها بأي حال لا ترضي الله عن حقيقته إلى صيغة ترضي الطرفين المتصارعين لكنها بأي حال لا ترضي الله عن حقيقته إلى صيغة ترضي الطرفين المتصارعين لكنها بأي حال لا ترضي الله عن حقيقته إلى صيغة ترضي الطرفين المتصارعين لكنها بأي حال لا ترضي الله ورسوله، ذاك هو الفارق بين منهج ومنهج.. بين الجيل لكنها بأي حال لا ترضي الله ورسوله، ذاك هو الفارق بين منهج ومنهج.. بين الجيل لا ترضي الموردة الموردة أو تنتي.

كليا أوغل الليل تلالأت أنوار البقين داخل قلب ابن ياسين، أطال القيام فلما أن حان وقت السحر جلس يستغفر ربه ثم تساءل: أمن شيال النهر أبدأ أم من الجنوب؟ هاك يا رب الداعي فأين المجببون؟ تمثل نبي الله إبراهيم ﷺ وحيدًا في واد غير ذي زرع إذ أمره ربه أن يؤذن في الناس بالحج فقال: يا رب كيف أبلغ الناس وصوتي لا ينقذهم؟ فأوحى له الله: ناد وعلينا البلاغ.

تودد رجيع صوته في الجزيرة الصامنة مؤذنًا في خشوع لصلاة الفجر: الله أكبر.. الله أكبر، وفي الأفق لاحت خسة أشباح غائمة تحث السير في اتجاهه.

<sup>(</sup>١) سورة القلم، آية ٩.



#### الرباط

كان الرجال الخصية قد خرجوا من ديار لمتونة متعقين آثار عبد الله بن ياسين، عاقدين العزم على ألا يعودوا إلا بصحبته أو فليذهبوا معه حيث شاه، كانوا شبابًا قويًا صالحًا من جماعة أهل الحق، صمدوا مع إمامهم حتى تفرقوا عنه بعد أن بلغ العسف والاضطهاد مداه، فلم أخرجه القوم شعروا بالندم لتخليهم عنه وهو الذي أوقف حياته ليخرجهم وقومهم من الظلمات إلى النور، فذا فقد تعاهدوا فيها بينهم على اقتفاء أثره ونصرته ولو فقدوا أرواحهم في سبيل ذلك، فتركوا أموالهم وأهليهم وخرجوا يجدون في طلبه، وإذ بهم وقد انداح الليل الطويل بسمعون صوته العذب الشفيف الحبيب يؤذن لصلاة الفجر، تبادلوا النظرات غير مصدقين لكن صوت الإمام انطلق في سكون الجزيرة ينادي: حي على الصلاة.. حي على الفلاح.. فيا عاد لديهم شك في أن الله عداهم إلى بغيتهم فحثوا السير نحوه وقد لاح لهم على البعد شبحًا غانيًا قانيًا وحيدًا في الخلام... لك الله يا ابن ياسين، أترفع الأذان في الخلاه حيث لا خلوق يسمعك؟ لكنك الجامات قد أسمعت سميعًا عليمًا قادرًا فبلغ نداءك إلينا نحن الخمسة الخارجين في سبيل الله وإلينا نحن المنسقة نويدة تزين يا عقد تاريخنا المجيد.

وكم كانت فرحة اللقاء رطبة ندية فتعانقوا في فرح واستبشار وقد لاحت أولى تباشير النصر بتلك المحبة وبذلك الولاء الذي لا بد جامع بين الفائد وقاعدة البناء.. اللبنات الأولى.

كان قد جمع بعضًا من أفرع الشجر اليابسات وقليلًا من القش الملقى هنا وهناك

٦A

فصنع منها ملجاً بقيه الحرنهارًا والبردليلًا، واعتزم أن يكمله بها هو مناح من مواد البناء حتى يصنع منه رباطًا في سبيل الله أشبه بالأربطة الإسلامية الشهيرة التي انتشرت على سواحل الشيال الإفريقي المطلة على البحر المتوسط لصد غارات البيزنطين وتلك التي أقامها أهل السنة بعد مذبحة المالكية على يد الشيعة الفاطمية، وكانت ثقافة «الرباط» قد أصبحت إحدى مفردات الثقافة المفارية منذ الفتح الإسلامي حيث انتشرت على ثفور الشيال الإفريقي من الإسكندرية حتى المحيط الأطلبي لصد المفيرين على بلاد المسلمين من جهة البحر، وفي التاريخ والتراث الشعبي المفاري تبرز حكايا أهم الأربطة الإسلامية وأشهرها على الإطلاق؛ وباط عقبة بن نافع الفهري في شيال القيروان، ثم رباط عبد الله بن باسين.

والأصل اللغوي للرباط أنه لجام الخيل، لكنه أخذ اصطلاحًا معنى ينسق مع الجهاد إذ يقول الله سبحانه: ﴿وَأَعِدُوا لَهُم مَا اسْتَطَعْتُم يَن فُوّةٍ وَمِن وَبِاطِ الْخَيْلِ ﴾ (() فعاد هنا على الاستعداد للقاء العدو بالتسليح، كيا انسع معناه ليشمل بجمل العمل الجهادي فيقول سبحانه وتعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الّذِينِ ﴾ كامَنُوا أَصْبِهُا وَصَابِرُوا وَرَا يِطُوا ﴾ (() فيقول الرسول ﷺ: (رباط يوم في سبيل الله خير من الدنيا وما عليها، (()) ومع أن المرابطة تتعلق بكافة أشكال الجهاد سواء على النفور أو داخل المدن فإنها ارتبطت أكثر بأعال الحياية المهددة بالغزو البحري الذي لم يكن الفاتحون الأولون من المسلمين قد أجادوا فنونه بعده وبموور الزمن أخذ الرباط معنى أوسع إذ شمل إلى جانب الأعمال العسكرية أنشطة تعبدية وثقافية واجتهاعة خاصة إبان اضطهاد الفاطميين لعلماء السنة إذ قر من بقي منهم بعد المذابع على قيد الحياة إلى النغور، وأنشأوا بها عدة مدارس فقهة على البحر المتوسط والمحيط الأطلسي الحياة الى النعور، وأنشأوا بها عدة مدارس فقهة على البحر المتوسط والمحيط الأطلسي أطلقوا على كل منها «رباط» وأهمها وباط القيروان ورباط سوسة ورباط ماست وهو أطلقوا على كل منها فرباط الذي وفد إليه من الصحراء عبد الله بن ياسين وتعلم فيه فشكل رباط وجاج بن زلوا الذي وفد إليه من الصحراء عبد الله بن ياسين وتعلم فيه فشكل

<sup>(</sup>١) سورة الأنقال، أية ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، عن سهل بن سعد.

نظامه الداخل أحد المكوتات الثقافية التي واكبت خطواته لإعادة القبائل البربرية إلى الإسلام.

أخذ الرجال الخمسة يعملون مع ابن ياسين لإكيال بناء الرباط الذي سيضمهم جبمًا ليستكملوا ما بدأوه في الرتنني، وليتلقوا العلم الشرعي عن إمامهم في إطار تطبيق حازم لشرع الله على كل تفاصيل حياتهم، وقد بدا لهم الأمر وكأنهم يولدون من جديد، وحرص ابن ياسين على تأكيد هذا المعنى وهو يعلمهم آيات الله وسنة رسوله 🏂 فنعمق لديم الشعور بأنهم يعايشون النجرية الإسلامية الأولى حبة طازجة، وأريد حنا\_قبل أن أستطرد في بيان نظام المرابطة عند ابن ياسين ـ أن ألقي الضوء على أمر شديد الأهمية؛ وهو ذلك الخطأ الذي وقع فيه من تناولوا بالبحث تلك المرحلة التاريخية، إذ يكاد الباحثون بُجِمعون على أن الرباط نشأ عام ٤٣٣هـ، والحقيقة أن ابن ياسين دخل جزيرة نهر السنغال التي أنشأ بها رباطه بعد خروجه من لمتونة أي عام ٤٤٣ هـ أما من يُقر من المؤرخين بأن تاويخ بناء الرباط هو عام ٤٤٣ هـ فإنه يذهب إلى أنه بناه في ديار لمتونة بمساعدة أميرها يجيى بن عمر، وهذا الالتباس الشديد الذي يحيط بواقعة نشأة الرباط يرجع في رأيي إلى عدم الإلمام بمنهج دعوة ابن باسين الذي أدى إلى الخلط بين مرحلة لمتونة وبناء (أرتنني) وبين مرحلة مصب نهر السنغال وبناء الرباط، فاختلاف المنهج هو الذي يحدد تاريخ البداية، وإذا كان مفهومًا أن يطلق البعض على اأرتنني، اسم الرباط ـ رغم أن هذا غير صحيح ـ فإن معالم نظام المرابطة عند ابن ياسين لم تتبلور إلا ببناء الرباط الحقيقي على مصب نهر السنغال والذي أقامه ابن ياسين منفردًا ثم استكمله بمعاونة أتباعه الخمسة الأوائل في عام ٤٤٣ هـ الموافق ١٠٥١م.

والحقيقة أن تلك الصيغة العبقرية التي مزج فيها ابن ياسبن بين فلسفتي ادار الأرقم، والرباط، هي جوهر دعوة عبد الله بن ياسين، فلقد كانت محصلة الفترة الطويلة التي فضاها في الدعوة خلال مرحلتي جدالة ثم لتونة والتي امتدت لتحو خمسة عشر عامًا وانتهت برصيد يكاد يقترب من الصفر قد أفضت به إلى مراجعة المنهج كها ذكرنا فبدأ مرحلة الرباط بمنهج سليم مستمد من سيرة رسول الله على ومستند إلى فقه المرحلة، وقد طبق هذا المنهج منذ تفطة البداية، أي منذ مرحلة اختيار لينات الأساس.



## المرابطون

تتحدد ملامع الفقيه المجتهد المجدد وفقاً لعدة عوامل؛ منها مواهب ذاتية ومعطبات شخصية، ومنها إخلاص في توحيد الله وطاعته وعبادته، ومنها علم شرعي واسع ومتعمق، ومنها أيضًا وهو أمر شديد الأهمية معرفة بالواقع ومعايشة له، بل ومعاناة معه أيضًا لكيلا يصبح الفقيه عجرد دار كتب متنقلة يحمل في رأسه فكرًا نظريًا جامدًا متحجرًا لا صلة له بالحياة، ولقد أو تي الفقيه العالم العامل عبد الله بن ياسين من كل عناصر الاجتهاد رزقًا وفيرًا، ومثلت تجربته الدعوية الأولى بكل معاناتها وإحباطاتها وزادًا لتعمقه في فقه الواقع وفقه المرحلة وفقه الحركة الدعوية؛ ذلك أنه كان صادقًا مع ربه ومع نفسه في تقيم التجربة، وفي الاعتراف بالخطأ دون أن يكون لحظ نفسه نصيب في كانت بغيته سوى الله.. والله وحده.. لذلك زرقه الله من السداد والترفيق ما يرزق عبداد الصادقين.

وقد تجلت عبقرية ابن باسين كفقيه مجتهد في إدراكه لحقيقة مؤداها أنه على الرغم من خروج قبائل الصحراء منذ ما يقرب من قرن من الزمان عن الإسلام بالكلية وعودتها إلى جاهليتها، وأن أفرادها لذلك يعدون من المشركين من فرية من ارتدوا عن دين الله الحق، فإن الحكم عليهم بذلك بها يستتبعه من أحكام فقهية لا يجوز أن يُلقى على عواهنه لأن هناك فارقًا جوهريًا بين حال مشركي قريش عند البعثة النبوية وحال مشركي صنهاجة اليوم الذين تبقّى معهم بعض إسلام - ولو كان مجرد الانتهاء له من الناحية الاسمية - رخم جاهليتهم، كها أن هناك فارقًا هامًا بين الحكم على فرد أو على مجموعة من الأفراد بالردة وفقًا لضوابط شرعية محددة وما يستبعه ذلك من أحكام وبين أن

ينسلخ شعب أو شعوب باكعلها عن الإسلام حتى تنقض عراه وتخرج منه وهي تظن نفسها داخله، فالحكم الشرعي يختلف وأصلوب الدعوة بختلف بالتالي، لذلك أسس ابن ياسين نظام مرابطته على المزج بين فقه المرحلة المكية للدعوة - دار الأرقم - وفقه المرحلة المدنية المتكيف مع الواقع - الرباط - فجاء هذا النظام واضحًا راتفًا فذًا مستندًا إلى المواقع ومتفاعلًا معه متميزًا باتزان العلماء العظاء ووقوقهم بين إفراط الفكر المخاوجي الذي أرتخا بضوضاء الفتن وتفريط الفكر الإرجائي الذي أسلمه للعوات.

صنع ابن ياسين من وباطه على مصب نهر السنغال قاعدة للانطلاق الدعوي بدأت بالرجال الخسسة الأوائل الذين قضوا معه فترة طويلة في تلقي العلم ومراجعة التطبيق ثم انطلقوا واحدًا إثر الأخر عائدين إلى لمتونة وإلى جدالة وجزولة وغيرها من القبائل الصنهاجية ليقوموا بمهمة المدعوة داخلها بشكل سري هادئ وبلدون مواجهة مع السلطات القائمة على نسق أقرب لنسق المرحلة الدعوية الأولى في مكة لاستقطاب مؤمنين جدد وضمهم إلى جاعة الرباط، وهنا ترى ابن ياسين مستفيدًا من تجربة وأرتنني، يرفض الترخص في قبول المرشحين للالتحاق برباطه واضعًا شروطًا شديدة الصرامة لذلك استبطها باجتهاده الذي حقق به مزجًا ينشد الكيال في نوعية عناصر تصلح لاقامة البناء الأولى التي أوادها صلبة شديدة الصلابة كي لا تنكسر أمام المحن ولكي يقضي بأن يقوم الواقد الجديد . بعد مقابلته للإمام وقبوله له من الناحية المبدئية -بالتطهر من ذفوبه التي ارتكبها قبل انضامه للرباط وذلك بأن يقربها طالبًا توقيع الحد الشرعي عليه إن كانت من ذنوب الحدود أو توقيع عقوبة تعزيرية وضعها ابن ياسين في لاتحة عليه إن كانت من ذنوب الحدود أو توقيع عقوبة تعزيرية وضعها ابن ياسين في لاتحة خاصة تضمنت نظام الرباط مناسبة لذلك الذنب، تلك هي الخطوة الأولى.

تأتي بعد ذلك دورة دراسية جادة من حفظ للقرآن الكريم وللسنة النبوية المطهرة وتعلم أحكامها وتطبيق ذلك على حياة الوافد الجديد في كل صغيرة وكبيرة، وبرنامج تعبدي كامل يشمل الفروض والنوافل بشكل يكاد يقترب من تلك التي فُرضت على المسلمين الأواتل في مكة من قيام طويل بالليل وصيام دائم بالنهار، وبرنامج عمل شاق يقوم فيه أعضاء الرباط بأعمال الزراعة والرعي والصيد والغزل والإنشاء تحقيقًا للاكتفاء الذاتي في كل نواحي الحياة، وإلى ذلك كله تدريبات رياضية وعسكرية مكثفة نحت وقابة

صارمة من القائد لا تتهاون مع الاخطاء ولا تترخص مع لبنات الأساس ولا تستهدف حشدًا جاهيريًا بفتو ما تستهدف انتفاء واعبًا، أو فلنفل متشددًا، وكما ينتفي البنّاء الماهر لبناته الأولى بعناية فائقة فينتخب الصلب منها ويُنحي الفابل للكسر تحت المطارق حتى يجين موعد انتخابه، كذلك فعل ابن ياسين فطفق يطرد من الرباط كل من يستشعر فيه ضعفًا أو تهاونًا أو رخاوة كيلا تتنقل عدوى رخاوته إلى الآخرين.

ومع كل هذا التشدد في الاختيار وفي تطبيق النظام داخل الرباط فقد استمرت زيادة المرابطين في اطراد عجيب، ففي الشهور الأولى عاد كل رجل من الرجال الخمسة برجل المرابطين في اطراد عجيب، ففي الشهور الأولى عاد كل رجل من الرجال الخمسة برجل أخر ثم برجلين ثم بأسر كاملة فتوسع الرباط من بناء واحد إلى عدة أبنية أقيم بعضها على نسق البناء الأول من أفرع الشجر والقش وبعضها الآخر من فياش الخيام ليضم النساء الملواتي وفدن إلى الرباط مؤمنات عاهدات راضيات بالخضوع نشرع الله في مهجرهن الجديد الذي فرون إليه بدينهن من جاهلية ظالمة ظلماء، وما مرت أعوام ثلاثة حتى بلغ عدد المرابطين ما يقرب من خمسانة مرابط ومرابطة كلهم مسلم مؤمن مخلص عابد عالم متشوق للجهاد في سبيل الله، وكلهم مهيا لتطبيق نظام المرابطة الشاق العسير، وكلهم عب لقائده ولإخوانه في الرباط، وكلهم ملتزم بالسمع والطاعة سواء للإمام القائد أو للأمراء الذين عينهم ابن ياسين بعدما قسم أعضاء الرباط إلى مجموعات صغيرة أو للأمراء الذين عينهم ابن ياسين بعدما قسم أعضاء الرباط إلى مجموعات صغيرة كي يسهل تنظيمهم وتوصيل العلم إليهم عن طريق الأولين الذين خاضوا اختبارًا تلو اختبار حددت نتيجتها مكانتهم داخل الرباط.

وبعد مرور أربعة أعوام من خروج ابن باسين وحيدًا طريدًا من لمتونة تحدث الواقعة التي تعد مقلمًا هامًا في مشوار الدعوة الإسلامية داخل الصحراء والتي هيأت لانتقالها من مرحلة إلى مرحلة ففي صباح أحد الأيام بستأذن رجل في الدخول على ابن ياسين ظلم أذن له إذ هو واحد من رجاله بصحبته يجيى بن عمر أحد أمراء لمتونة الأقوياء جاء لبعلن انضهامه ومن تبعه من أفراد القبيلة إلى رباط ابن ياسين ودخوله في طاعة الإمام.



#### جهاد واستشهاد

اقصر طريق بين نقطتين هو الخط المستقيم.. ذاك أيضًا في هندسة التاريخ.. فهكذا يتحفق لابن باسبن في أربعة أعوام فقط من الدعوة وفق منهج رباني قويم موتكز على فقه المرحلة ما لم يتحفق له خلال خمسة عشر عامًا من التخبط غير المدروس ومن الاحتفاء بالكثرة العددية دون نظر لجودة النوعية أو للتناسب بين صلابة التكرين ومشقة الطريق، هكذا تأتي على عجل ودون استعجال نقطة التحول من استضعاف إلى تمكين ومن اثناء لعناصر صلبة متفردة إلى ترخص في القبول عسوب ومن مرابطة وكف للأيدي المتاب المتاب المجاهلية المقادمة في الصحراء فتصبح المواجهة بين نظامين سياسيين كي حدث بعدما نشأ في المدينة المنورة نظام سياسي بقيادة رسول الله في فانهت بذلك مرحلة بعدما نشأ في المدينة المنورة نظام سياسي بقيادة رسول الله في فانهت بذلك مرحلة المعلمات المعارفة في المدينة المنورة نظام سياسي بقيادة رسول الله في فانهت بذلك مرحلة المعلم المواجهة بين نظامين الموردة نظام سياسي بقيادة رسول الله المنات الموردة نظام سياسي بقيادة رسول الله المنات وبدأت مرحلة وقرينا ومناوية بين نظام وبدأت مرحلة وقرينا ومناوية بقية فانهت بذلك مرحلة المنات الموردة والمنات الموردة والمينات المنات ا

ويخابلني هنا معنى مرتبط بهذا الاسم الكريم ايجيى الذي كان أول من تسمى به على وجه الأرض نبي كريم ابن نبي كريم سهاه ربه ولم يسمه والمداه ﴿ يُعْرَكُونَكُونَا إِنَّا الْمُنْ مِنْ لَكُونِ مَنْ أَنْ الله الله الله التكريم بيزغ من بيئر فلها التكريم بيزغ من طلهات الصحراء رجلان يحملان الاسم ذاته يقبض كل منها على زمام المبادرة التي تدفع بقافلة التوحيد في طريقها لنشر نور الرب تبارك اسمه ولتحيل ذلك الجدب

<sup>(</sup>١) سورة النساء، أبة ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الغرة، أية ١٩٣.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، أية ٧.

القاحل إلى جنة وارفة 12 تُرى ألحذا التكريم كان توفيق الرب سبحانه للأمير الحاج يميى ابن إبراهيم الجعداء، ابن إباسين النشر الدعوة الإسلامية في الصحراء، وتوفيقه للأمير المجاهد يحيى بن عمر اللمترني كي يصبح بانضيامه وقبيلته إلى المرابطين قوة تمكين لدين الله على تلك المساحة الشاسعة من أرض الله 18

ما إن قدر ابن ياسين أن المرابطين لن يُغلبوا من فلة بعد أن بلغ عددهم ألفًا أكثرهم من ذلك الفرز الأول الصلب الذي انتخبه الإمام ورباه على عينه حتى اجتمع بهم من ذلك الفرز الأول الصلب الذي انتخبه الإمام ورباه على عينه حتى اجتمع بهم فخطب فيهم ودعاهم إلى الخروج لدعوة قبائل الصحراء إلى العودة إلى دين الله الحق ورغبهم في الجنة وبمراتب الشهداء فقالوا له: أأيا الشيخ المبارك، مُزنا بها شنت نجدنا سامعين مطيعين.. ولو أمرتنا بقتل آبائنا لفعلنا ، هنا أيقن ابن ياسين أن الغرس الرباني قد آتى ثهاره فقال لهم: «اخرجوا؛ أنذروا قومكم فإن تابوا فخلوا عنهم وإن أبوا جاهدناهم حتى يحكم الله بيننا وهو خير الحاكمين ،

وهكذا بدأ خروج المرابطين فرادى وجاعات من مصب نبر السنغال عام ١٤٧ هـ الموافق ١٠٥٥ م متوجهين بدعوتهم إلى قبائل الصحراء، وبدأت خطوات عودة الإسلام من بعد غربته الثانية بالوعظ والإنذار، فمن الناس من استجاب ومنهم من أعرض، فمن استجاب النحق بجهاعة المرابطين كفرز ثان جاء أوان قبوله في البناء، ثم خرج ابن ياسين بنف فعقد مؤقرًا عامًا لرؤساء القبائل دعاهم فيه إلى العودة إلى الإسلام و تطبيق شرائعه كما أمرهم الله تعالى، ثم أمهلهم سبعة أيام فلما لم يجد منهم سوى الإعراض شرائعه كما أمرهم الله تعالى، ثم أمهلهم سبعة أيام فلما لم يجد منهم سوى الإعراض السياسية القابضة على أزمة الحكم وليخلي بين الناس ودين الله، فبدأ بقبيلة جدالة المهد الإول لدعوته ثم أخضع لمتونة وبعدها مسوقة، وخلال عام واحد وبعد معارك شاقة أثبت فيها المسلمون قوتهم وعزيمتهم وحرصهم على الشهادة خضعت قبائل صنهاجة ألسحراء لدعوة المرابطين فبايعوا ابن ياسين على تجديد إسلامهم وعلى التربة والتطهر وعلى إقامة أحكام الكتاب والسنة، ومن ثمّ بدأ دخول الناس في دين الله من جديد وتوالى قبول الغرز الثالث؛ وهو ذلك الصنف من الناس الذي يومن بالإسلام ويرضى بشريعته لكنه لا يقوى على نصرته حال الاستضعاف، وهؤلاء بكتمل بهم البناء. لكنه لا يقوى بهم من ضعف ولا ينتصر بهم من هزيمة.

وفي العام ذاته اجتمع علماء سجلماسة ودرعة الواقعتين إلى جنوب شرق المغرب الاقصى وفرروا أن يكتبوا لابن باسبن داعين إياه لتخليصهم من جور سلطان المغراوية الخائمين الزنائية وبدعهم وضلالاتهم فأجاب دعوتهم وتمكن من هزيمة المغراوية الحاكمين وأصلح أحوال البلاد وولًى عليها من المرابطين، وفي طريق عودته إلى الصحراء توفي الأمير يحيى بن عمر اللمنوي بعد أن قدم خلال الفترة القصيرة التي النحق فيها بجنود الله الموابطين خدمات جليلة للإسلام فولى ابن ياسين أشاه أبا بكر بن عمر قيادة الجيش مكانه لكي نستمر رحلة المرابطين في بلاد المغرب من نصر إلى نصر ولكي ينتهي عصر مكانه لكي نستمر واحدة الرابطين في بلاد المغرب كلها تحت راية واحدة.

كان هدف توحيد بلاد المغرب تحت الراية الإسلامية والقضاء على فلول الطوائف الكفرية والبدعية واضحًا أمام ابن ياسبن وهو يتجه بجيشه إلى الشيال الغربي لمقاتلة الطائفة البرغواطية التي أقامت دولتها الكافرة على إقليم تامستا منذ عام ١٦٥هـ أي في خلافة هشام بن عبد الملك بعدما اجتمعت على رجل اسمه صالح بن طريف زعموا أنه المهدي المتنظر وأنشأ لهم دينًا خليطًا من الشريعة الإسلامية والشرائع البدعية والوثنية وكونوا دولة قوية أبحت حكام المغرب المتعاقبين على مدى ثلاثة قرون وأججت الفتن ولعلخت صفحات التاريخ المفاري وألحقت الحزائم بالجيوش النظامية وكانت أحد أسباب تفتت المغرب حتى استشار عبد الله بن ياسبن قواد جيشه فعاهدوه على قتالهم حتى آخر جندي فيهم فسار إليهم عام ٤٥٠هـ وجرت بين الطرفين معارك حامية أصب خلاها الداعية الوباني عبد الله بن ياسبن بجرح قاتل فحمله جنوده إلى المعسكر وهم في شدة الحزن على إمامهم وزعيمهم وقائد مسيرتهم، إلا أن ابن ياسبن كان يتطلع وشوى إلى لما مرتبة الشهداء فالتفت إليهم قبل أن يسلم الروح وأوصاهم بشوى الله والاعتصام بحبله وبأن تتوحد كلمتهم خلف من يختارونه لإكيال المسيرة.

وهكذا مضى الإمام الفقيه العالم عبد الله بن ياسين من دار العمل إلى دار الجزاء رحمه الله بها قدم للإسلام والمسلمين وألحقه بالنبيين والصديقين والشهداء والصالحين، ولقد اجتمعت كلمة المرابطين على أن يكربن عمر ليحمل الراية من بعده.



## دولة الرابطين

لقي عبد الله بن ياسين ربه في شهر جمادى الأولى عام ٥١ هـ الموافق يوفية ١٠٥٩ بعدما أصابه جرح قاتل أثناء جهاده الطائفة البرغواطية المرتدة فأدمى الحزن قلوب المجاهدين، بينها عم القرح صفوف البرغواطين و ظنوا أن النصر سيكون حليفهم بعدما تنشتت جهود المرابطين بمفتل زعيمهم، إلا أن هؤلاء وقد اجتمعوا على اختيار أبي بكر بن عمر اللمتوني خلفًا للإمام الراحل فقد التفوا حوله دون تلكؤ فتمكن خلال فترة قصيرة من إعادة تعبئة الجيش المجاهد ووضع ابن عمه المقاتل الشجاع يوسف بن تاشفين على مسمع المخداث ثم أعاد الكرة عاقلًا العزم على استولت على بلاد السوس الأقمى العزم على استصال شأفة هذه الطائفة الكفرية التي استولت على بلاد السوس الأقمى ونشرت الفساد في ربوع المغرب طوال ثلاثة قرون كاملة.

وفي خلال عام واحد تمكنت الفنة القليلة المؤمنة الصابرة من الموابطين - ألفا مقاتل - من هزيمة الفئة الكثيرة المرتدة - اثنا عشر ألف مقاتل - ومن القضاء تمامًا على الدولة البرغواطية وفتح عاصمتها «أغهات» في سفح جبل المصامدة بالسوس الاقصى واتخاذها قاعدة للجيش المرابطي ينطلق منها لتحرير بلاد المغرب وتوحيدها والقضاء على حكم الطوائف بها ما بين مرتدة ومبندعة ومتصارعة على الحكم ولو أدى ذلك إلى تمزين البلاد، وبعد مقتل أمير أغهات لقوط بن يوسف أعلن البرغواطيون عودتهم إلى دين الإسلام الحق وولا «هم للمجاهدين، وكذا فعلت زينب النفزاوية زوجة لقوط وأجمل نساء عصرها فتزوجها الأمير أبو بكر بن عمر، وكان لها دور كبير في دولة المرابطين كها سنرى.

كان الإمام عبد الله بن ياسين ومن معه من المرابطين الأولين قد بدأوا في إرساء القواعد الناسيسية لدولتهم بمجرد انتهاء مرحلة الاستضعاف ونشوء سلطة سياسية في الرباط، تلك الدولة الوليدة القائمة على أحكام الإسلام كها تضمنها كتاب الله وسنة رسوله تلك الدولة الوليدة القائمة على أحكام الإسلام كها تضمنها كتاب الله وسنة نطلق عليه بلغة العصر «الدستور» الذي توافق الناس على الخضوع له، ثم كان لهذه المدولة الناشئة جهاز إداري مناسب لتلك المرحلة المبكرة وبيت مال وجيش مسلح ومدرب له خطط مدروسة، وقد تطورت النظم الإدارية لدولة المرابطين بالتوازي مع خطوات توسعها خارج الصحراء بدءًا من فتح درعة وسجلهاسة ثم أودغست الزناتية ونامسنا وأغهات وسائر بلاد السوس الأقصى، وفي تلك المرحلة أصبحت أغهات عاصمة الدولة المرابطية وأبو بكر بن عمر اللمتوني أميرها ويوسف بن ناشفين قائد على جيوشها التي توسعت بانخراط البربر الزناتية في صفوفها بعد أن كانت قاصرة على بربر الصحراء مما أدى إلى تطور حضاري ملموس يتجه امتزاج الثقافات الإنسانية ثم انسهارها في بونقة واحدة يحكمها نظام قانوني بنميز بالعدالة وبالمرونة وبالقدرة على المسيعاب العناصر المكونة لهذا الكيان المتهاسك وتنظيم حركتها، وأي نظام أقدر من المني فرضه صانع الكون سبحانه لكي يحكم حركة صنعته؟!

وفي عام ٥٣ هـ يتوفى المعز بن باديس أعظم ملوك القيروان فتتهاوى بوفاته دولة بني زيري الصنهاجية في الشيال الإفريقي الذي يتمزق إلى دويلات تحكمها أسر بربرية أيكتها الحروب التي أشعلتها اللولة الفاطعية بعد رحيلها من المغرب واستيلانها على مصر بدفعها لقبائل بني هلال وبني صليم العربية إلى الهجرة في أفواج متلاحقة من منطقة شرق النيل إلى شيال إفريقيا في عاولة لإذلال البربر ولزرع بدور الصراع المرقي والطائفي التي أنبتت تقاتلًا على السلطة وعلى الموارد المحدودة، واستمر مسلسل الحروب الملالية الزناتية التي خرّبت المعالم الحضارية للمنطقة ودمرت القيروان، تلك الحروب الملائمة الزناتية التي خرّبت المعالم الحضارية للمنطقة ودمرت القيروان، البطولات الملحمية الزائفة لطمس الحقائق ولإلماء المسلمين عن الإظلام الذي استهدف المسلمين عن الإظلام الذي استهدف المسلمين عن الإظلام الذي استهدف المستحدات الحقيقية والمضيئة في تاريخهم، فقدمت أحداث تلك الفترة مسبًا إضافيًا إلى ما سبق أن ذكرناه من أسباب الانقسام السياسي ونشوء نظام للطوائف على غرار ما عرفته سبق أن ذكرناه من أسباب الانقسام السياسي ونشوء نظام للطوائف على غرار ما عرفته الاندلس في فترة معاصرة، لذا فقد بدا هدف المرابطين واضحًا وعددًا بعد توحيد قبائل

الصحراء ثم منطقة السوس الأقصى وهو الاتجاه شيالًا لتوجيد سائر الدويلات تحت راية سياسية إسلامية واحدة، ومن ثم بدأ إعداد الجيوش لاستكيال الفتوح في شيال المغرب، وفي هذا الوقت وصلت الاخبار من جنوب الصحراء بأن نزاعًا قد نشب بين القبائل.

ذلك أن الفرز الثالث ثم الرابع من لبنات البناء الداخلين في الإسلام بعد انتصاره؛ وهم أشبه بمسلمي الفنع - قد بدارا بعدما فتح الله على المرابطين واطمأنوا إلى دخولهم في صفوف الجانب المتصر في الثنافس على المكاسب الدنيوية التي لا شك آنية مع تطبيق أحكام الإسلام ﴿وَلَوْ أَنَّ أَجَلَ المَّدَى المَدُوا وَالنَّقُوا لَشَنَوا النَيوية التي لا شك آنية مع تطبيق والارتبي في النشاب نزاع بين قبيلتي جدالة ولتوقة، كلَّ منها تطمح إلى الزعامة وإلى الكاسب المادية المترتبة على ذلك، وبينا تستند جدالة إلى أن الحركة الإسلامية بدأت على أرضها تحتج لمتونة بأنها سبب التمكين وبأن أمير المرابطين منها، وهكذا حال هذا الصنف من الناس لا ينصرون الإسلام في غربته فإذا ما نصره الله بالطائفة المؤمنة المقابفة على جار الحق أمر عوا ليعلنوا ولاءهم وليطالبوا بنصيبهم من غنائم النصر، وقد كان الأقرب إلى التصور أن يرسل الأمير أبو بكو بن عمر نفرا من علماه المواطين وفرقة من الجنود لإصلاح ذات البين ولتأديب الخارجين على يديه أن قوة المسلمين في طلجاهد الذي انضم مع أخبه إلى رباط ابن ياسين فنعلم على يديه أن قوة المسلمين في وحدتهم اختار أن يذهب بنفسه إلى الصحراء الإصلاح ما أفسدته أطهاع الدنيا فولى مكانه ابن عمه قائد الجيوش يوسف بن تاشفين ثم اصطحب فرقة من الجنود ومفى مكانه ابن عمه قائد الجيوش يوسف بن تاشفين ثم اصطحب فرقة من الجنود ومفى خور الجنوب.

تمكن الأمير أبو بكر بن عمر من تسوية النزاع الناشب بين قبيلني جدالة ولمتونة وأمضى شهورًا في ترسيخ مبادئ الأخوة والوحدة الإسلامية لدى القبائل الصنهاجية، إلا أن المفاجأة كانت بعد أن عاد الأمير إلى أغيات وقد أضمر في نفسه أمرًا عجيبًا لم نعرف له مثبلًا في التاريخ الإنساني ولا نتصور وجوده إلا لدى ذلك النوع من البشر الذين استبقنوا أن الدنيا ما هي إلا مزرعة للإخرة فيمموا وجوههم أينها وجدوا الأرض مهاة للغراس.

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف، أية 93.



### تجارة رابحة

واحد من أساب النزاع الناشب بين قبائل جنوب الصحراء سنها جيش المرابطين ينطلق نحو الشيال ناشرًا نور الإسلام الحق في أرجاء المغرب كان التنافس بينها على أولوية ومكاسب التجارة مع أقاليم المسودان وهو تنافس عرفته القبائل العربرية منذ قديم الزمان مع تشايك العلاقات النجارية بينها وبين تلك الأقاليم كها ذكرنا سابقًا، فلما مكث الأمير أبو بكرين عمر شهورًا في الإصلاح بين الناس وفي إرساء قواعد الوحدة الإسلامية تاقت نفسه وهو هناك في الجنوب بالقرب من موقع رباط ابن ياسين إلى نوع آخر من التجارة الرابحة دونها أية احتمالات للخسارة فعقد العزم على أن يتنازل عن إمارة المرابطين ويترك أغمات ثم بعود إلى حيث منطلق هذه التجارة الرابحة؛ لذا غادر الأمير الصحراء لفترة مؤقتة ريثها يرتب أحوال الدولة الوليدة ثم يعود، فتوجه مسرعًا صوب أغيات وصدى تراتيل قدمية يتردد في جوانحه فيصرفه عن كل ما في الحياة سوى هذه البهجة النورانية التي غمرت كبانه بإشر اقاتها ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامْنُواْهُلُ أَذُّكُو عَلَ خِزَوْنُدِيكُو يَنْ عَنَابِ أَلِيمِ ۞ ثُوْمِنُونَ بِالْعُرِوَرُسُولِهِ وَجَنِهِ لَوَنَ صَبِيلَا هُوِ إِلَّمَوْلَا فَعُسِكُمْ فَالِكُثُرُ خَيْرُ لَكُولِن كُنَّةُ لَمُثَلِّونَ ﴿ كَانِي مَنْفِرُ لَكُو ذُنُوبَكُو وَيُفِيضِكُو جَنَّتِ غَيْرِى مِن تَغِيبًا ٱلأَنْهَزُ وَمَسَكِنَ لَجَينَةً فِ جُتَّتِ عَلْنُ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْشَلِيمُ﴾ (١). حين وصلت قافلته إلى أغيات كانت ووحه قد بلغت من الشفافية ما يكاد المستقبل يتكشف أمامها فيظهر واضحًا جلبًا، لذا كان أول لقاء له مع زوجته زينب.

<sup>(</sup>۱) سررة الصف، الأبات ۱۰ - ۱۳.

كانت زبنب بنت إسحاق النفزاوية - أو الست زينب كما يطلقون عليها - تنظر عودة زوجها الأمير من رحلته في الصحراء فإذ به يفاجتها بأنه عقد العزم على التنازل عن منصب الإمارة والرحيل من بلاد السوس إلى الصحراء ليجعلها منطلقه إلى بلاد السودان الواقعة أسفل مصب نهر السنفال للدعوة والجهاد بين قبائلها التي ما زالت حتى ذلك الوقت على وثنيتها القديمة لم تصلها الدعوة الإسلامية بعد، وأنه لذلك يريد أن يطلقها ... وهنا يروي قدامي المؤرخين كابن عذاري وابن أبي زرع أنه قال لها: ويا زينب إنك ذات حسن وجمال فاتق، وإني سائر إلى الصحراء برسم الجهاد لعلي أرزق بالشهادة، وأنت امر أة لطيفة لا طاقة لك على بلاد الصحراء، وإني مطلقات فإن أتحست عدتك فنزوجي ابن عمي يؤسف بن تاشفين فهو خليفتي على بلاد المغرب.

ثم جاءت الخطوة التالية وهي استدعاء يوسف بن تاشفين في حضور كبار وجال الدولة المرابطية ليشهدهم أنه قد خلع نفسه من الإمارة وتنازل عنها لابن عمه قائد الجيوش الذي عرفه الناس بالتقوى والورع وسداد الرأي والعدل والشجاعة، ثم قال له فيها يذكر المؤرخون: فيا يوسف.. إني قد وليتك هذا الأمر وإني مسئول عنه قائل الله فيها يذكر المؤرخون: فيا يوسف.. إني قد وليتك هذا الأمر وإني مسئول عنه قائل الله عبد وأعتقني وأعتقن نفسك من النار ولا تضيع من أمر رعيتك شبئا فإنك عسول عنهم، والله تعالى يصلحك ويمدك ويوفقك للعمل الصالح والعدل في رعيتك وهو خليفتي عليك وعليهم، ثم خوج مغادرًا إلى الصحراء وسار معه يوسف مشيئا فأخبره أنه طلق زينب ونصحه بالزواج منها قائلًا له: «تزوجها فإنها امرأة مسعودة»! فلخبره أنه طلق زينب ونصحه بالزواج منها قائلًا بن عمه إن هو تزوج مطلقته زينب، فلنزجل إذا الحديث عن تلك السعادة التي بشر بها ابن عمه إن هو تزوج مطلقته زينب، ولنرتمل قليلًا مع الأمير الورع الزاهد المجاهد أبي بكر بن عمر اللمتوني الذي ترك ولنرتمل قليلًا مع الأمير الورع الزاهد المجاهد أبي بكر بن عمر اللمتوني الذي ترك المغنم والسلطان والمرأة «فائقة الجهال» «المسعودة» على حد تعبيره جريًا وراء تجاوة لن

ويستوقفنا هنا أن أبا بكر اختار يوسف بن تاشغين للإمارة بدلًا من ابنه إبراهيم رغم ما عُرف عن هذا الاخير من عقل وشجاعة، لكنه اختار الأفضل لقيادة الدولة واختار لابنه السبيل الأفضل باصطحابه معه في رحلة الدعوة والجهاد التي مرت عبر سلجياسة بداية الطريق الإفريقي بعد أن نجح في إعادة تأهيل وتوجيه الغضب القبائل ليصبح غضبة لله وحاسة لنشر دينه الحق في تلك الربوع الإفريقية المترعة بالوثية وبالجهالة وبالظلم وبالتخلف وبالقساد، حتى ليروي الرحالة والمؤرخون الماصرون لتلك الفترة من عجائب العادات الاجتهاعية ما تشزر منه النفوس، ويكني أن نعلم أنهم كانوا يخرجون إلى الطرفات رجالًا ونساء وقد كشفوا عن أعضائهم التناسلية ثم يتباهون بتزيينها وباستعراضها، وقد كانوا جملهم لا يعرفون قيمة ما يملكون من ثروات طبيعية أهمها الذهب الذي كانوا يبيعونه للبربر مقابل الملح الصخري المستخرج من الصحراء في الوقت الذي كانت ترتمل فيه الأسر الفقيرة في قوافل إلى المغرب حيث أكبر سوق عالمي لتجارة العبيد لتبيع بعض أبنائها مقابل النقر اليسير من الطعام ومن البضائع التافهة، ولقد تفشى فيهم الظلم الاجتهاعي إلى درجة لا توصف فدمغتهم العبودية وأذلتهم في جلهم وترحالهم.

وهكذا بدأت خطوات الدعوة بين القبائل الوثنية جنوب موريتانيا وفي السنغال ثم باتجاء غانة القديمة التي تفككت الآن إلى عدة دول إفريقية، وقد سارت سياسة الفتح المرابطية في بلاد السودان الغربي على النهج ذاته الذي استنه الفاتحون الأولون بدأ ابالدعوة السلمية وضم من يهديه الله للإسلام إلى صفوف المجاهدين، ثم مواجهة القرى الجاهلية الظلامية التي تتعارض مصالحها الضيقة مع تطبيق الإعلان العالمي لتحرير البشر من عبودية كل شيء وكل أحد إلا خالق الكون جل جلاله، ولان هذه الفوى لا يمكنها أن تعيش وتتحرك وتنمو إلا في الظلام فهي تواجه النور القادم بكل ما تملك من بطش لتطفئه فيصبح الجهاد ضرورة حتمية ليتم الله نوره رغم أنو فهم، وهنا مقيى منذ الله في خلقه فيتصر الله الفئة الفليلة المؤمنة ويدخل الناس في دين الله أنواجًا بعدما تنحرر إرادتهم بتضحيات المجاهدين والشهداء الفاتحين الذين ضحوا بارواحهم بعدما تنحرر إرادتهم بتضحيات المجاهدين والشهداء الفاتحين الذين ضحوا بارواحهم في سبيل الله ونشر دينه الحق، ولقد فعلها أبو بكر بن عمر.. فلتتذكر كلماته لزينب وهو يودعها قاتلا: المهل أرزق بالشهادة، فباله من رزق طبب وفير لا ينقطع، ويا لها من يودعها قاتلا: المهل أرزق بالشهادة، فباله من رزق طبب وفير لا ينقطع، ويا لها من يودهها قاتلا: المهل أرزق بالشهادة، فباله من رزق طبب وفير لا ينقطع، ويا لها من أراجة عرباً وغنم من رعاها وذلً وخسر من ضيعها.

في تلك الأثناء كان يوصف بن تاشفين يُعد جيشه للانطلاق شهالًا لتوحيد بلاد المغرب تحت راية واحدة، لكنه استهل ولايته بإنشاء مدينة جديدة لتصبح عاصمة الدولة بدلًا من أغيات، ولقد اختار مكان عاصمته الجديدة امراكش بناء على مشورة الست زينب، فكيف تم ذلك وماذا بعني اسم مراكش?



### موروكاش.. موروكاش

بدأ التفكير في بناء عاصمة جديدة للدولة المرابطية بدلًا من أغمات التي ضاقت بسكانها من قبل أن يتنازل أبو بكر بن عمر عن الإمارة ويرتحل إلى الصحراء، ومن ثَمَّ اتجه البحث عن مكان مناسب لها، ثم تأجل المشروع حتى اقترحت زينب النفزاوية على زوجها الأمير يوسف بن تاشفين أن يشيد المدينة الجديدة على أرض مجدبة تقع بين هيلانة وهزميرة، وهو الاقتراح الذي تعجب له الجميع.

ذلك أن تلك المنطقة الخلاء المنخفضة والواقعة في سفح جبل درن كانت معروفة بانها أوض خربة؛ فلم يكن بها زرع ولا ماء إلا الحنظل وبعض الأشواك النابتة، ولا يسكنها بشر؛ لذا مثلت طويلًا هاجسًا أمنيًا للقبائل المضطرة للعبور من خلالها فكانوا إذا دنوا منها بتعجلون السير ليقطعوها سريعًا خوقًا من خاطرها وهم يتنادون: «موروكاش» موروكاش»؛ أي «مروا سريعًا» باللغة الأمازيفية، لكن الست زينب التي عاشت حياتها في منطقة السوس الأقصى وخبرت من أمرارها ما لا يدركه موابطو صنهاجة الصحراء، وقيزت للى جانب جمافا الفائق بالحكمة وبالذكاء وبالخبرة التي اكتسبتها من زواجها بالنين من أمراء برغواطة شم بالنين من أمراء المرابطين حتى لُقبت به فزوجة الملوك، تلك السبدة التي أعزها الله بالإسلام كانت تعلم أن هذا الموقع الخرب المخبف يحوي في باطنه خيرًا كثيرًا فقُربه من وادي تنسيفت على مسيرة ثلاثة أيام رجمع لديها وجود ماء جوفي وفير يمكن استخدامه للزراعة بعد حفر الآبار، كها أن نقل العاصمة إلى هناك سوف يؤدي إلى سيطرة المرابطين على جبل درن بها له من موقع استراتيجي يضيف إلى صوف يؤدي إلى سيطرة المرابطين على جبل درن بها له من موقع استراتيجي يضيف إلى صوف يؤدي المستحدة الست زينب،

ثم كان بناء موروكاش أو امراكش و فرة المداوعا صمة المرابطين التي سير تبط بها اسم المغرب الأقصى على طول الزمان فنظل تُعرف حتى يومنا هذا ياسم والبلاد المراكشية .. وهكذا الإسلام ينشر الحضارة أينها سارت قافلته، فكما صنع من فاندالسيا وبلاد الهميع أندلسًا يكفي نطقها لتنداعي إلى خيالك كل مفردات الحضارة من علم وتقدم ومدنية ورقي وفن وجال، كذلك أحال أرض الخراب (مروا سريمًا) مراكش تتلألا حروفها نورًا وبهجة، لؤلؤة المغرب وعاصمته لقرن من الزمان وأهم مدنه، حتى بعدما انتقلت الماصمة منذ عصر دولة الموحدين إلى «الرباط» ظلت مراكش العاصمة السياحية حتى الموم، وما الرباط؟ أليست تلك المدينة التي بدأت بحصن بناه المرابطون وأطلقوا عليه ذلك الاسم المكريم تيمنًا برباط ابن ياسين؟ أليست هي القافلة ذاتها.. قافلة التوحيد تمضى في طريقها لتنشر في ربوع الأرض أمنًا وبركة وسلامًا ورخاء؟!

كان يوسف بن تاشفين حين تزوج زينب النفزاوية قد قارب السنين من عمره دون أن يُرزِق بولد، ولقد كانت الست زينب مسعودة بحق كما أخره زوجها السابق ابن عمه أبو بكر بن عمر فقد أنجبت له أول أبنائه وولي عهده المعز بالله، ثم لما شيد عاصمته مراكش بناء على نصيحتها أخبرته بفراستها أنه سيملك المفرب كلهه وبذلت الجهد في تجميع الجنود البرغواطيين والمال اللازم للإمداد العسكري، وكانت خير موشد له ومعين، خاصة وأن طبيعته كرجل أمازيغي حر لم تمنعه من وضعها حيث بجب أن تكون الزوجة شريكة الحياة، فالمجتمع البربري ظل طوال تاريخه يضع المرأة في مكانة عالية، ولقد ذكرنا سابقًا أنه كان عجتمهًا الماترياركيًا ا يمنح المرأة مركز السيادة في الأسرة وينسب الأبناء لها؛ وما اسم المتونة؛ قبيلة يوسف إلا اسم امرأة، ولقد جاء الإسلام في المرة الأولى ثم بعد غربته الثانية فأقر لها جذه المكانة وأحاطها بسياج يحميها من أن تنزلق إلى المهانة والصغار فتصبح مجود جسد لإمتاع الرجال، لذا نجد قدامي المؤرخين يصفون مكانة زينب بقولهم: (كانت أميرة عند يوسف، وكذلك جيم الملثمين ينقادون لأمور نسائهم ولا يسمون الرجل إلا بأمه فيقولون فلان ابن فلانة ولا يقولون ابن فلان، والمقصود بالملثمين بربر صنهاجة ومنهم المرابطون، فقد كان الرجال لا يخرجون إلا ملثمي الوجوه بينها تسفر النساه عن وجوههن، وما زال ذلك متبعًا في أحفادهم الطوارق الحاليين، وقد ذُكر في أسباب ذلك ما بدا لي بجرد أساطير غير موثقة.. وأعتقد أن طبيعة الصحراه الغربية بعواصفها الرملية الرهبية هي الني أجبرت الجمَّالة الكبار على الناشم؛ اتفاء للرمال الخانقة، ثم أصبح الأمر هادة من الصعب التخلي عنها، بل وأصبح كشف الرجل اللئام عن وجهه في تقاليدهم عبًّا عائلًا لكشف العورة، فهم يقولون إن الغم يدخل منه الطعام إلى الجسم فيجب ستره كما يُستر غرج هذا الطعام!



٦ ـ طارقي (تاركي) معاصر من بربر الصحراه الملتمين.

بعد ثلاثة أعوام من الجهاد في السودان الغربي وفي عام ٤٦٨ عديصيب أبا بكر بن عمر سهم قاتل يرزقه الله به ما تمنى من الشهادة فيتسلم ابنه وقواد جيشه الرابة ليواصلوا جهادهم لنشر تور الإسلام في وبوع القارة حتى يصلوا إلى الجابون جنريًا وإفريقيا الوسطى شرقًا، أما يوسف بن تاشفين فينطلق من مراكش نحو الشرق والشيال مستهدفًا توجيد البلاد تحت قيادة واحدة، فبذاً بسياسة المهادنة التي تضمنت عقد تحالفات مع قبائل المغرب الزنانية \_ من بربر البتر \_ المسيطرة على بلاد السوس الأدنى، وتمكن من

ضم تامسنا التي كانت مقدمة لفتح مكناسة ثم فاس عاصمة السوس الأدنى، وأهم مدن المغرب وقتنذ والتي عرفت بعد ضمها للدولة المرابطية استغرارًا سياسيًّا افتقدته طويلًا أنتج تنمية في شنى المجالات فأمر ابن تاشفين ببناء المساجد في كل أحباتها وأعاد تخطيطها وتمهيد طرقاتها وبنى فيها الأسواق والفنادق والحيامات فعرفت المدينة على يد أهل الصحراء من الجيالة الكبار من العمران الذي بلغ حد الترف في أواخر أيام ابن تنافيين ما لم تعرفه مع حكامها من أهل الحضر، لكنه الإسلام حين تترسخ العقيدة السليمة في نفوس أتباعه تأتيهم الدنيا راضمة فلا يتلهون بها وإنها تمضي قافلتهم ناشرة المعليم والعدل والحق والرخاء على جانبي الطريق.

وهكذا فتحت سائر دويلات المغرب التي وفد أمراؤها لمبايعة ابن تاشفين فوصلهم وأبقاهم على إماراتهم التي انضمت للدولة المرابطية المتوسعة جنوبًا حتى قلب إفريقيا، وشرقًا حتى تلمسان، ثم شهالًا حتى سبتة وطنجة بالقرب من مضيق جبل طارق أو ما بطلق عليه اعدوة الأندلس الإفريقية، هذه الإمبراطورية القرية أغرت مستشاري الامبريوسف بأن يقترحوا عليه التسمي بلقب "أمير المؤمنين"، لكنه رفض بإصرار.



### أمير السلمين

كان العالم الإسلامي في الربع الأخير من القرن الخامس الهجري ـ الذي نقف أحداثنا على أعتابه الآن \_ قد و صل إلى درجة من الضعف والنشر ذم والتقاتل والتناحر لم يبلغها منذ نشأت الدولة الإسلامية الأولى بالقيادة النبوية الشريفة في المدينة المنورة، وقد ترتب على ذلك أن غدت الدولة مطمعًا لأعدائها وهدفًا لمؤامراتهم ولغزواتهم المتكررة، وهكذا سقطت مصر تحت حكم الفاطمين الذين أقاموا بها دولة تمدد نفوذها حتى الشام والحجاز، ثم تحالفت مع البيزنطيين لضرب الخلافة العباسية في بغداد وهو ما شجع عددًا من الدويلات على الانفصال عن الخلافة فتمزقت منطقة آسيا الصغرى إلى دويلات متصارعة، وتشظى الشام في إمارات مستقلة كدمشق وطرابلس، وتوزع اليمن بين ثلاث طوائف متحاربة، هذا فضلًا عن أحوال الأندلس المنقسمة بين ملوك الطوائف وصفوط عاصمتها طليطلة في أبدى القشتالين، فإذا ما تذكرنا أن الأندلس لم تكن حتى ذلك الحين جزءًا من الخلافة العباسية وإنيا ظلت إمارة ثم خلافة أموية حتى بعد سقوط الدولة الأموية في دمشق إلى أن تمزقت بين ملوك الطوائف كما رأينا سابقًا.. وإذاما تذكرنا كيف كانت أحوال المغرب حتى سنوات فليلة مضت قبل قيام حركة ابن ياسين للإحياء الإسلامي في الصحراء.. إذا ما تذكرنا ذلك كله لأصبح واضحًا أمامنا ما كانت تعانيه الخلافة العباسية وقتئذ من ضعف وهوان ومن قلة حيلة إلى الحد الذي دفع الخليفة القائم بأمر الله إلى الاستنجاد بطغرل بك السلجوقي لإنقاذه من المتآمرين ولإعادة توحيد بعض الأجزاء المنشر ذمة من دولة الخلافة.

في تلك الأجواء التي صارت فيها الخلافة العباسية الضعيفة في بغداد أقرب للرمز

المعنوي منها للحقيقة الراقعة بدا افتراح رجال الدولة المرابطية على القائد المنتصر وموحد دول الشهال والغرب الإفريقي يوسف بن تاشفين بأن يتسمى باللقب الخلافي ﴿ أُمِرِ المؤمنينِ \* اقتراحًا أقرب إلى المنطق، غير أن الأمر المسلم الذي أمس نظام حكمه على عقيدة ثابتة راسخة كان مدركًا تمامًا لمعنى الولاء في الإسلام وأنه أصل من أصول العقيدة وسبب من أهم أسباب النصر الذي لا يتحقق إلا بوحدة المسلمين تحت راية واحدة، ذاك الولاء الذي تعلمه من كتاب الله سبحانه ومن سنة رسوله ﷺ، وهذا الاتحاد الذي جعله الله تعالى سبًّا للنصر وجعل ضياعه فقدانًا للطريق ﴿وَلَا تَسْرَعُوا فَنَفْشُلُواْ وَنَذْهَبُ رِعَكُمْ ﴿ ١٠ هو الذي أنطق ابن تاشفين بقولة حق لا ينطقها أبدًا من كان مبتغاه دنيا أو سلطة أو زعامة: وحاشا أن أسمى جذا الاسم، إنها يتسمى به خلفاء بني العباس، وأنا رجلهم والقائم بدعو عهمه، وهكذا فوض ابن ناشفين\_رغم قوته وتمكنه\_ الأمر إلى خليفة المسلمين ـ رغم ضعفه وتهافته ـ وأرسل له سفارة إلى بغداد ومعها هدية رمزًا للطاعة وطلبًا للولاية الشرعية فعادت السفارة جدية من الخليفة وبخلع أمرى وبكتاب تقليديوسف بن تاشفين ولاية المغرب وما فتحه من بلاد إفريقيا، ومع توالي الأحداث والبطولات والفتوحات حصل ابن تاشفين بإجاع العلماء على لقب سلطاني \_ وليس خلاقي \_ اشتهر به في التاريخ الإسلامي ولم يُطلق على أحد سواه وهو لقب المير المسلمين وناصر الدين؛ الذي ما إن تسمعه حتى تتداعى إلى غيلتك صورة ذلك الفارس البربري الشجاع النبيل التقي الورع الزاهد العادل الصالح الذي تحقق في عهده من الإنجازات ما لم يتحقق طوال التاريخ المغارب والذي تأسست تحت زعامته الدولة المثل التي تُرُدُّ بذكرها على ما يهرف به الجاهلون والكذابون والخونة والظلاميون والمنهزمون في دواخلهم، الفارون ذعرًا من ذواتهم والمتوارون خجلًا من هوياتهم؛ أولئك الذين يزعمون أن دولة الإسلام ما قامت إلا في فترة النبوة ومطالع الخلافة الراشدة على أحسن تقدير ثم انهارت فلم تقم لها قائمة.. ولا تصلح لأن تقوم مرة أخرى، نَرُدُ عليهم بها يرطب ألستنا من ذكر دولة المرابطين وغيرها من دول الإسلام التي أسست على صرح مستقى من ذلك النموذج الأول الذي بلغ عنان السهاء والصالح دومًا للاقتداء به كليا استيقظ المسلمون من سباتهم وعادوا إلى عقيدتهم السليمة وعرفوا

<sup>(1)</sup> سورة الأنقال، أية 3.

أنهم لم يُبعثوا لمجود إقامة دولة قوية وصالحة على قطعة من الأرض وإنها لقيادة الدنيا كلها ولتحرير البشر كافة والإخراج الناس جيمًا من الظلمات إلى النور، لانهم للناس ابتُعثوا وليس النفسهم فقط ﴿ كُنُتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ النَّاسِ ﴾ (١٠ نعم.. للناس كافة ولو كرهت الجرذان المذعورة.

عودة لأمير المسلمين يوسف بن تاشفين لنلقي نظرة سريعة على النظام الإداري لدولة المرابطين التي أصبحت أكبر وأهم وأقوى الدول الإسلامية في تلك الفترة حيث يثير العجب والإعجاب مدى ما وصلت إليه تلك الدولة في ولايته ـ وهو ربيب الصحراء وسليل رعاة الإبل ـ من تقدم ومدنية:

- أقام أمير المسلمين دواوين الإنشاء والمال، ووضع نظامًا للضرائب ونظامًا لإنفاقها في التعمير والخدمات حقق من خلاله التنمية والعدالة الاجتماعية في البلاد.
- حول ابن تاشفين الجنود المتطوعة إلى جنود نظامية وأنشأ لهم ديواناً مستقلًا ينظم شئونهم المالية والإدارية.
- أنشأ ديواناً لضرب النقود عدار السكة»، وتوجد بمتحف النقود بالرباط حاليًا نهاذج
  للنقود المرابطية بينها الدينار الذهبي وكسوره والدراهم، ومنها دينار بحمل الكتابة
  التالية: الوجه الأول: سطر ١٠٠ لا إله إلا الله، سطر ٢٠٠ عمد رسول الله، سطر ٢٠٠
  أمير المسلمين يوسف بن تاشفين، وحول السطور دائرة مكتوب بها ﴿ وَمَن يَهْتَخ
  غَيْراً أَوْسُلُيمِوينًا فَلَن يُقبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي آلْآخِرَة مِن الفَّسِرِينَ ﴾ الوجه التاني: الأمير
  عبد الله العباسي، والدائرة المحيطة مكتوب بها تاريخ الضرب ومكانه؛ مراكش.
- نشأ في عهد ابن تاشفين نظام للوزارة، وتكونت هيئة استشارية من العلماء لإقامة منهج الشورى الإسلامي، كها نشأ نظام قضائي حرص أمبر المسلمين على دعمه بأفضل العناصر والإمكانيات لإقامة العدل وشريعة الله في البلاد.

وإذ تبيأت الدولة المرابطية في المغرب وإفريقيا للاستقرار وفتح الله عليها من بركاته صكت أسياع الأمير يوسف صر خات استغاثة انطلقت من هناك، من الجانب الأخر لمضيق جبل طارق، من الأندلس الجريحة، أفتراه يلبي النداء؟!

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران، أية ١٠٩.



# رعي الإبل أم الخنازير 19

كانت الاندلس تحتضر بعد سقوط درة المدائن اطليطة؛ في أيدي قوات التحالف الصليبي، وقد رجّعت أصداء أنينها جنبات العالم الإسلامي المشتعل بنيران الفتن والمبتل بالتشرذم وبالتصارع والقابع خليفته هنائك في بغداد كخيال المآتة لا مجرك ساكنا.. ولا يستطيع، ولقد ترنحت دويلات الطوائف الأندلسية تحت وقع الصدمة وبدأت نستفيل اللاجئين الفارين من طليطلة بعدما دخلها ألفونسو السادس فأعمل فيهم القتل والتذبيح دون تميز بين شاب أو طفل أو مسن، وهذم المساجد وأحرق المساحف، واغتصب جنوده النساء واستولوا على الأراضي والممتلكات، وانهارت الروح المعنوية نحو الحضيض، وهو ما يمكن أن نستشفه بوضوح من مطالعة الأدب الأندلس خلال تلك المرحلة.. ومن ذلك قصيدة الشاعر المعروف ابن العسال الطليطلي التي تنضح بروح البأس والهزيمة المستشرية والتي يدعو فيها أهل الأندلس كلهم ليس أهل طليطلة فقط إلى الرحيل منها لأنه لا فائدة تُرجى من مواجهة العدو القوي الذي المتول على عاصمتهم.. وفيها يقول:

يا أهل الأندلس حثوا مطاياكم فيها المنقام بهما إلا من الغلط الثوب ينسل من أطرافه وأرى ثوب الجزيرة منسولًا من الوسط وتحدن بمن صدو لا يفارقنا كبف الحياة مع الحبات في سفط سطعت الحقائق وانكشف المستور وظهرت الطرق الديلوماسية التي اتبعها المعتمد ابن عباد مع القشتالين في ضوء تلك الحقائق بجرد أساليب ملتوية للتهرب المخزي من المواجهة الحتمية التي لا بد أتبة يومًا بعزة أو بذلة، فلها حدث ما حدث بين المعتمد

والفونسو وظهرت نية الأخير في اجتياح إشبيلية كخطوة منطقية تالية للاستيلاء على طليطلة وبدأ الحصار انعقدت تعة طوك الطوائف في قرطبة بدعوة من ابن عباد لتدارس الموقف كما ذكرنا سابقًا، إلا أنه ومع الحنظر الماثل أمامهم لم يبد أن التجربة المريرة قد علمتهم شيئًا، وسرت بينهم همهات التخاذل المعتادة والتي تدور كلها حول ضعفهم وقوة عدوهم وتمكنه، وعبئًا حاول أمير بطليوس الشجاع المتوكل على الله بن الأفطس أن يحرك فيهم شهامة الإسلام وعزته. لكنهم أخلدوا إلى الأرض وانحصرت مداولاتهم في أمر واحد هو كيف بدارون الفونسو ويأمنون شره بالوسائل السلمية!

أمر هام جدير بالتوقف عنده في تلك اللحظة التاريخية، ذلك أن مؤترًا جماهيريًا انعقد موازيًا لقمة قرطبة شحذ فيه علياء الأمة الهمم وأبطلوا الحجج الواهية وأوضحوا للتاس أن الجهاد وحده هو المقادر على إخراجهم من هذا الذل والهوان الذي لطخهم به قاديهم، وقد شجعت تلك الصحوة الجهاهيرية والصلابة التي أبداها العلماء في مواجهة تحاذل الفادة أمير بطليوس على أن يقترح على ملوك الطوائف الاستنجاد بأمير المسلمين؛ وهو الأمر الذي أفزعهم؛ خوفًا على عروشهم أن يضمها المرابطون إلى دولتهم مترامية الأطراف فتخاذلوا وتراجعوا وأبدوا استعدادهم لتقديم مبادرة سلام الأفرنسو عله يتركهم في حالهم ويتصرف نظير مضاعفة الجزية التي يدفعونها له وتمديد معاهداتهم معه ـ التي لم يحترمها ولو بمزيد من التنازلات، ومن ذلك قول عبد الله بن مكوت حاكم مالقة: «لا يجتمع المسيفان في غمد واحده.

كان المعتمد بن عباد حاكم إشبيلية - أكبر دويلات الطوائف في ذلك الحين والمحاصرة من العسكر القشنائي - هو الداعي لقمة قرطبة، وقد جلس حزبناً صامناً منصناً المنقر احات المقدمة والردود عليها، إلا أن افتراح أمير بطليوس الاستنجاد بدولة المرابطين استوقفه فأخذ يفكر فيه على ضوء المناقشات التي دارت، حتى طلب أحد الأمراء الكلمة ليقول: «إن التحالف مم ألفونسو أولى من الاستنجاد بمرابطي الصحراء رعاة الإبل ٤.

وكانها لطمت العبارة الاخيرة ابن عباد فردته إلى وعبه وتداعت أمامه صور الفتل والمشردين من طليطلة، وما بلغه من أخيار إحراق بيوت الله بحقد صلببي خادر وإحانة الفونسو له رغم تحالفها ورغم ما قدمه له من خدمات وصلت إلى حد التآمر حين استنجدت به الجارة الشالية المعاصرة قصم الأذن عن صرخات الاستغاثة متعللًا بمعاهدة الذل التي داسها القشتاليون بأقدامهم في طريقهم إلى إشبيلية حين جاء دورها لتذوق مرارة الكأس التي تجرعتها طليطلة، صكت أذنه بعنف كلمة الأمير الأندلسي المتخاذل وهو يفضل النحالف مع عدو الله على الاستنجاد بالأمير المسلم تعاليًا على رعاة الإبل.. متناسيًا أن أسلاف هؤلاء الرعاة هم الذين حرروا أجدادهم من نير الاضطهاد الديني وأخرجوهم من الظلمات إلى النور وجعلوا من أرض الهمج أعظم بلدان أوروباء وصنعوا من هذا التافه الجبان أميرًا يجاور الملوك، نظر ابن عباد إليه في غيظ وهو يتذكر كليات العلّامة الكبير ابن أدهم قاضي قرطبة حين نصحه بألا يتحالف مع عدو الله الفونسو وذكَّره بكليات الله تبارك وتعالى: ﴿ لَا يَشَّيِّذِ ٱلْمُوَّيِّئُونَ ٱلْكَتَعِينَ ٱوْلِيكَة مِن دُونِ ٱلْمُتَّهِمِنِينَ ۚ وَمَن يَغْمَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِن اللَّهِ فِي شَوْءٍ ﴾ (١٠)، وخزفه من مصير المنافقين ﴿ الَّذِينَ مَنْ خِذُونَ الكَفِرِينَ أَوْلِيَلَة مِن دُونِ المُؤْمِنِينَ أَيَبْنَغُوكَ عِندَهُمُ الْمِزَّةَ فَإِنَّ الْمِزَّةَ لله بَهِيعًا ﴾(١٠)، تذكر لحظتها أنه غضب من ذلك النصح المخلص وأمر ابن أدهم بالكف عن الحديث بل و ....، وضع رأسه بين كفيه في أسى مستعيدًا كلهات رب العزة سبحانه التي تعلمها ولم ينتفع بها فضربته المذلة بعد عز ﴿ يَكَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَشَخِذُوا ٱلنَّهُودَ وَالنَّصَنْرَىٰ أَوْلِيآ أَبِسُمُهُمُ أَوْلِيّا اُ يَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ إِنَّ أَلَّهُ لَا يَهْدِي الْغَوْمَ الْقَلِيدِينَ 🝘 فَثَرَى ٱلَّذِينَ فِي فُلُوبِهِم مَّرَّضٌ بُسَرِعُوتَ فِيمْ يَقُولُونَ تَخْشَىٰٓ أَن تُعِيبَسَا دَآبِرَةٌ فَمَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِي بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِنْ عِندِهِ. فَيُصّبِحُواْ عَلَ مَا أَسَرُّواْ فِي أَنفُسِمْ نَدِمِيرَ ﴾ ٣٠، ها قد آن أوان الرجوع إلى الحق، الرب بختبركم يا قادة الأندلس فإما عودة إلى دينه وإما قدم إلى الأبد.

وأخيرًا تحدث المعتمد بن عباد فسجل التاريخ بأحرف نورانية تلكم الكليات التي قالما في قوة وحسم وتصميم: الأي شيء أدّع ما يرضي الله وآتي ما يسخطه؟ واللهِ لا

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران، آية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النساد، أبة ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة المائلة، آية ٥١، ٥٢.

يُسمع عني أبدًا أن أعدت الأندلس دار كفر ولا تركتها للنصاري فتقوم علّ اللعنة من على منابر الإسلام مثلها قامت على غيري، والله لرعي الابل في صبحراء المغرب خير لي من رعى الحنازير في جبال فشتالة».

هلل المتوكل أمير بطليوس لكليات ابن عباد وانضم إليهها عبد الله بن بلقين أمير غرناطة فأصبحوا قوة في مواجهة المتخاذلين من صغار الأمراء، وهكذا انتهى مؤتمر قرطبة بالاتفاق على التعجيل بإيفاد بعثة رسمية إلى مراكش.



### العبور الثانى العظيم

في غفلة من ألفونسو السادس ورجاله المطمئين إلى تشرذم قادة الأندلس وعدم قدرتهم على الاتفاق على موقف موحده تم إيفاد بعثة رسمية إلى مواكش عاصمة المرابطين تكونت من أي بكر بن زيدون وزير المعتمد وثلاثة قضاة هم: عبد الله بن أدهم قاضي قرطبة ـ رئيسًا للبعثة ـ وابن مقانا قاضي بطليوس وابن القليمي قاضي غرفاطة، وقد حملت معها وسالة طويلة من المعتمد بن عباد إلى أمير المسلمين وناصر الدين كها خاطب ابن تاشفين في ديباجتها \_ يستنصره فيها ويدعوه للعبور إلى الأندلس أرض الجهاد لإحياء شريعة الإسلام، ومن الممتع حقًا أنك تجد بجانب تلك الرسالة الملكية المرثقة والمؤرخة غرة جادى الأولى عام ٤٧٩ هـ ١٠٨٦م عددًا من الرسائل التي حلتها البعثة من علياء الأندلس وقادة الفكر فيها تدعو المرابطين إلى الانشهام الم مسلمي الأندلس الذين اعتزموا مقاومة الفشتاليين، وهو ما أثر بشدة في نفوس المرابطين، خاصة بعدما علموا بتقاصيل ما يقاسيه إخواتهم من هزيمة وقهر وترويع على أيدي التحالف الصليبي الهمجي.

استقبل يوسف بن تاشفين البعثة الأندلسية وأنزلهم في دار الضيافة بمراكش حتى نتم المفاوضات بين الطرفين، وفي تلك الأثناء وفدت على الأمير عدة وفود من مسلمي الأندلس يستجبرون به من عدوهم، فقابلهم بنفسه ووعدهم خبرًا، والحقيقة أن ابن تاشفين لم يتردد لحظة في الإسراع لنجدة إخوانه المسلمين في الأندلس، وحين وصلته رسالة ابن عباد كان قد مضى عل توليه إمارة المرابطين خلفًا لابن عمه الأمير أي بكر بن عمر أكثر من أربعة عشر عامًا توسعت خلالها دولته حتى أصبحت إمبراطورية عظمى

قوية خنية ومستقرة على نحو ما ذكرنا، كها كان الأمير ذانه قد جاوز السبعين من عمره، وآن للفارس الذي خاض المعارك أن يستريح، إلا أن أمير المسلمين وناصر الدين ـ حقًا لا لتبًا أجوف فارغًا ـ أضمر في نفسه أمرًا أثناء لقاءاته مع البعثة الرسمية والوفود الشعبية .. فدعا أعضاء المينة الاستشارية للدولة للانعقاد حتى يعرض عليهم الأمر.

ماكان أحدمن المرابطين كبرهم ولاصغيرهم ليحجم عن الاستجابة لداعي الجهاد في سبيل الله وقد تأسست دولتهم على عقيدة سليمة ركناها التلبدان الدعوة والجهاد، لذا فيا إن عرض ابن تاشفين الأمر على مستشاريه حتى وافقوا بلا استثناء، غير أن أحدهم \_ عبد الرحمن بن أسبط وهو أندلسي الأصل-لفت نظر الأمير إلى أمر شديد الأهمية يتعلق بالطبيعة الجغرافية للاندلس كأرض ضيقة عرجة وعرة تعترض طرقانها الجبال حتى إن من يدخلها يصبح أشبه بالسجين فلا يمكنه الخروج منها إلا تحت حكم صاحبها، ونبهه إلى أنه ليس بينه وبين ابن عباد صداقة متصلة فلا يأمن منه بعدما تنقضي حاجته بالظفر من العدو، لذا نصحه ابن أسبط بأن يطلب من المعتمد أن يملكه الجزيرة الخضر اء\_وهي أول أرض في الأندلس تالية للمضيق - حتى يستخدمها لحشد جنوده وأسلحته ويكون عبوره إليها في الوقت المناسب له، وهنا يجيب أمير المسلمين على مستشاره قاتلًا بتواضع العظماء: قصدقت يا عبد الرحن لقد نبهتني على شيء لم بخطر ببالي، اكتب إليه بذلك، وهكذا يرسل ابن تاشفين لابن عباد ملبيًا دعوته للنصرة وطالبًا إرسال عقود الجزيرة الخضراء، وقد استوقفتني في تلك الرسالة الطويلة فقرة يقول فيها أمر المسلمين لحاكم إشبيلية: انحن يمين لشمالك \_ انظروا لروعة العبارة \_ ومبادرون لنصرتك وحمايتك وواجب علينا ذلك في الشرع وكتاب الله تعالى... إلخ.١.

أما الأمر الذي أضمره الأمير يوسف فهو عزمه على قيادة جبش الإنقاذ بنضه رغم نقدمه في السن وانشغاله بأحوال البلاد، لذا قال لمن حاول إثناءه عن عزمه: «أنا أول متدب لنصرة هذا الدين ولا يتولى الأمر أحد إلا أنا بتفسي»، قالها وانطلق كشاب يحرض جنوده على القتال في سبيل الله، وأرسل في أنحاء البلاد يدعو من يجد في تفسه أهلًا لمذا الشرف فتقاطر عليه المتطوعون من كل مكان.. يحدوهم الأمل في نصر الله تمال وفي استنقاذ الأندلس من مصير مظلم يتنظرها إن هي ارتدت لجاهليتها الأولى

بعدما أنار الإسلام جنباتها ثم سطع نوره ليفيء للأوروبيين طريقًا يتلمسونه للخروج من كهوف عصورهم الوسطى المظلمة .

ولما وصلت عقود الجزيرة الحضراء إلى مراكش انطلقت منها قوة من الفرسان بقيادة داود بن عاتشة مدججين بالسلاح فعبروا المضيق وتمركزوا في الجزيرة الخضراء بأقصى جنوب الأندلس، ثم توالى عبور القوات حتى استكمل الجيش أهبته وأخذ استعداده، وحينها آن لابن تاشفين أن يعبر ومن معه من قوات تكونت من كبار رجال الدولة وزعياء القبائل وأمراء المناطق وذوياتهم الذين أثارت حماستهم مبادرة الأمير فتنافسوا في الانضهام لجيش يقوده بنفسه، وبذلك بدأ العبور الثاني العظيم للبربر المسلمين الذين مروا من هذا المضيق بقيادة طارق بن زياد قبل ما يقرب من أربعة قرون مضت رافعين واية التوحيد ليُخرجوا الناس من الظلمات إلى النور، ها قد عاد الرجال الذين لا يصلحهم سوى الإسلام وحده.. عادوا وفي صفوفهم إخوانهم المسلمون من جند السودان الغربي الذين دخلوا في دين الله على يد المرابطين.. هكذا عاد الرجال رهبان الليل فرسان النهار ليسطروا صفحات المجد من جديد في سفر التاريخ الإنساني.

حين استوى ابن تاشفين على ظهر سفيته رفع كفيه إلى السياء ثم دعا قاتلاً: «اللهم إن كنت تعلم أن في جوازنا هذا إصلاحًا للمسلمين فسهل علينا هذا البحر حتى نعبره، وإن كان غير ذلك فصعبه حتى لا نجوزه، ويسر الرب تبارك اسمه لأمير المسلمين وجنده العبور حتى نزلو االجزيرة الخضراء فوجدوا في استقبالهم المعتمد بن عباد وأمراء الجنوب الشرقي الأندلسي: غرناطة وألمرية وبلنسية الذين وضعوا أنفسهم تحت إمرته ليقود معركتهم دفعًا للتحالف الصلبي في معركة من أروع وأهم وأجل المعارك في التاريخ الإسلامي كله والتي لا تقل في أهميتها عن موقعة الفتح الأندلسي «وادي لكة» حيث أمدت في عمر الدولة الإسلامية في الأندلس ما يزيد على أربعة قرون أخرى لم ينكن إضافة إلى التاريخ الإسلامي وحده وإنها كانت سببًا في تعديل مسار التاريخ الإنسان بأكمه.



# الزلاقة

على طول الطريق الموصل من الجزيرة الخضراء حتى إشبيلية على إقامة ابن تاشفين تجمهر أهل الأندلس لتحية البطل المغربي ونهللت الوجوه بعد طول اكتتاب واصطحب القرويون أطفاهم لمشاهدة أمير المسلمين الذي سيصبح لزمن طويل قادم رمزًا لعزة الإسلام وبطلا لحكايات النصر المجيدة ترويها الأمهات الأطفالهن وهن يحثونهم على الاقتداء به في النخوة والشجاعة والتجرد لله سبحانه وتعالى، تلك القيم العليا التي ستقتات الأندلس من ثمراتها الطبة أجيالًا متعاقبة وقرونًا عديدة تالبة ظلت فيها المنارة الهذي المبرية المتعرة في ظلات الجهل والجاهلية.

أما ابن تاشفين فبقدر ما اغتبط لحسن استعداد جيش المرابطين وصلابته بقدر ما اغتبط لحسن استعداد جيش المرابطين وصلابته بقدر ما اغتبم لما طالعه في إشبيلية من مظاهر الخروج على حدود الله ومن ترف جاوز حد المعقول أتبعته رخاوة بادية على شبابها بل وعلى جندها الذين استعرضهم مع المعتمد ليصنع منهم فيلقًا يضعه في مقدمة الجيش، كما أصر ابن عباد رغبة منه في التكفير عن جريمته الشنعاه في التخلي عن مناصرة طليطلة قبل سقوطها.

أما ما أثلج صدر أمير المسلمين حقًا فكانت تلك المبادرات التي قام بها الأندلسيون البسطاء الذين أيقظت حسهم الإيباني جهود علماء المسلمين طوال السنوات المنصرمة فتباروا في تقديم كل ما يملكون إلى الجيش المرابطي فكانوا يأتون لهم بالماء وبالطعام وبالوقود وبالعلف لخيولهم وجمالهم التي اصطحبوها معهم من المغرب، وكانوا يتنافسون في ذلك تنافسًا كشف لأبن تاشفين ما تحت رخاوة الظاهر من قوة الإيبان التي تصلح قاعدة جديدة لبناء جديد. رتب يوسف بن تاضفن حيش الإنقاذ فقيمه إلى قسمين: الجيش الأندلسي على مفدمته المعتمد حاكم إشبيلية وعلى حيث المترق على على على على المسرق، والجيش المرابطي يقود فرسانه داود بن عائشة وراجلته سير بن أبي بكر.. يينا انعقدت قيادة الجيش الإسلامي بقسميه والذي بلغ نحو أربعة وعشرين ألف جندي لابن تاشفين، وما أن تحت الاستعدادات حتى بدأ تقدم الجيش نحو الشهال فمبروا بطليوس وعسكروا في سهل الزلاقة شهال ماردة ويطليوس إلى الجنوب الغوب من طليطلة مقر قوات الاحتلال القشتالي.

على الناحية الأخرى، ما إن وصلت ألفونسو أخبار عبور يوسف بن تاشفين ونزوله بالجزيرة الخضراء حتى طيّر الرسائل إلى حلفانه في كل مكان وإلى البابا في روما مستنجدًا، فتقاطر عليه المنطوعون من كل صوب يدفعهم بريق ذلك الوحد الذي قطعته الكنيسة بمنح صكوك الغفران لكل من يشارك في الحرب المقدسة، حتى بلغ عدد الجنود في الجيش الصليبي أكثر من ستين ألف فارس يرتدون دروع الحديد من رءوسهم حتى الخيام، وقد تقدم صفوفهم رجال الدين الكاثوليكي رافعين الأناجيل والصلبان الأذكاء المشاعر والإثارة الحياس، ولما اكتمل الاستعداد ورتب الفونسو جيشه الجراد نظر إلى الصفوف مغتبطًا وتمثل أمامه حلم الاستبلاء على الأقدلس وما يرتبط بذلك من أعاد سندوي ترافيعها مع أجراس الكتائس في جنبات أوروبا فقال لمن حوله بكبرياء من استذل ملوك الاندلس زمنًا طويلًا: «بذا الجيش ألقى محمدًا وآله والإنس والجن والملائكة».

وفقًا للنهج الإسلامي أرسل ابن تاشفين رسالة إلى الفونسو يُخيره فيها بين ثلاث: الدخول في الإسلام.. أو الاستسلام ودفع الجزية.. أو الحرب، فاختار الأخير الحرب وأرسل إلى ابن تاشفين رسالة كتب فيها: وإن غدًا يوم الجمعة لا نحب مقابلتكم فيه لأنه عبدكم وبعده السبت عبد اليهود وهم كثير في علتنا وبعده الأحد عبدنا فنحترم هذه الأعياد ويكون اللقاء الاثينة، انخدع ابن تاشفين بها أبداه ألفونسو من احترام للأعياد الدينية.. لكن المعتمد بن عباد الذي ذاق مرارة غادعته طويلا قال: فما أظن هذا الحنزير إلا يريد خديعتنا، فليكن الناس على استعداد له طوال نهار الجمعة، ولقد صع ظن ابن عباد فها أن بدأ المسلمون صلاة الجمعة وعقدوا الركعة الأولى خلف أمير المسلمين إلا وانقض عليهم جيش ألفونسو فتصدى له الجيش الأندلسي بقيادة المعتمد

الذي كان يقطًا وعلى أنم استعداد لهذه الخديعة المتوقعة، وفي ذلك اليوم اظهر المعتمد ابن عباد من الفروسية والبطولة والشجاعة ما خط به لنفسه صفحات وضيئة في سفر التاريخ الإسلامي شكلت إلى جانب صيحته الأبية وعي الإبل خير من رعي الخنازير ، صورة فارس تترقب الملايين جيلًا بعد جيل أن يجود الزمان بمثله، وقد كان حربًا به لولا تلك الصيحة المباركة أن يظل ورقة مهملة الأحد ملوك الطوائف المالكين الذين لم يجلبوا الأمتهم سوى الخزي والمذلة والعار .. ورقة يلقي بها الزمن في ازدواء إلى قيامة التاريخ.

كانت خطة ألفونسو أن يقضي أولاً على الجيش الأندلسي الذي خبر رخاوة جنوده من قبل فلا يتبغى سوى بجيش المرابطين وهم غرباء عن البلاد لا يعرفون مسالكها فلا يعبع أمامهم سوى العودة إلى بلادهم فتسقط دويلات الأندلس في قبضته دونيا جهد يدر المابه لم يضع في اعتباره تلك الروح الجهادية العالية التي نفتها عبور المرابطين في روح الجيش الأندلسي الذي بذل جنوده في ذلك اليوم المجيد دماههم رخيصة في سبيل الله، وهكذا أفزعت بطولات الغنة القليلة \_ 37 ألف جندي بين فارس وراجل سبيل الله، وهكذا أفزعت بطولات الغنة القليلة \_ 37 ألف جندي بين فارس مدرع بالحديد ـ فتراجعت صفوف الصليب إلى الخلف مذعورة وانهزم جند التحالف أمام شجاعة جند الله وحرصهم على الشهادة في سبيله الذا كانت مفاجأة ألفونسو مروعة حين علم بمقتل عشرة آلاف من فرسانه في الساعات للأولى من القتال فأخذ في التفهقر بينها جنود المسلمين يتقدمون في ثبات حتى وصل الجميع إلى حدود طلبطلة ففر ألفونسو إلى داخلها زحفًا جراء إصابته بجراح ومعه شراذم جنده وقد فقدوا خيولهم وسقطت عنهم دروع الحديد وبدوا كالمشردين الغارين من وغي المعركة.

كان الليل قد أرخى سدوله حين وصل الفريقان إلى حدود طليطلة، فلها احتمى جها الفونسو حاول المسلمون اللحاق به فمنعهم ابن تاشفين قائلًا: «الكلب إذا وهم لا بد أن الفونسو حاول المسلمون اللحاق به فمنعهم ابن تاشفين قائلًا: «الكلب إذا وهم لا بد أن يعض، وقد سلم الله المسلمين من معركة لم يقتل منهم إلا الفليل فاتر كوهم»، ترى أكان ذلك المنع تدبيرًا حكيهًا من أمير المسلمين حرصًا على جنوده من معركة داخلية غير مأمونة المعواقب؟! أم تراه كان خطأ سياسيًا وعسكريًّا فادحًا أضاع فرصة بدت يومها مواتبة لتحرير درة المدائن؟! وهي فرصة لم تسنح للمسلمين مرة أخرى إذ لم ترجع طليطلة إلى حوزة المسلمين منذ احتلها ألفونسو السادس عام ٢٨ كاهدوحتى يومنا هذا.



### غروب وشروق

كان النصر الحائل الذي تحقق في الزلاقة عام 849هـ بمثابة ضهادة لجراح العالم الإسلامي النازفة بسبب مأساة سقوط طليطلة قبل عام مفي، فعمّت الأفراح وأعتقت الرقاب وتردد اسم أمير المسلمين يوسف بن تاشفين شرقًا وغربًا عاطًا بكل آيات المحبة والنبجيل، أما هو فقد كان يستعد للعودة إلى المغرب بعدما وزع مغانم الموقعة على الأندلسيين مترفقًا وجنوده عن مشاركتهم فيها، وذلك في لقطة تاريخية نادرة تستحق مزيدًا من الضوء، وقد اجتمع قبل رحيله بملوك الطوائف وأخذ عليهم المعهد ألا يرجعوا إلى ما كانوا عليه من تشرذم وتصارع وأن يتفقوا فيها بينهم لمواجهة عدوهم المشترك.

لكن ماذا يفيد العهد مع قوم أدمنوا الخلاف واعتادوا الرخاوة بديلًا عن الجهاد؟ فينيا كان البابا يحث أمراء أوروبا على دعم ألفونسو للأخذ بالثار من المسلمين وبينها كان البابا يحث أمراء أوروبا على دعم ألفونسو للأخذ بالثار من المسلمين وبينها كانت طليطلة تستقبل متطوعة الصلبب لتصبح قلمة حصينة منغرسة في قلب الأندلس، إذ بملوك الطوائف يعيدون سيرتهم الأولى في التصارع على المكاسب التافهة وقد تناسوا ما عاهدوا أمير المسلمين عليه من الاعتصام بحبل الله ليكونوا قوة في مواجهة عدوهم، وتتابعت مسيرتهم نحو الانحطاط رغم تلبية المرابطين دعوتهم بعد مرور عام على الزلاقة ليصدوا عنهم هجوم الصليبين، لكن بعد مرور عام آخر وصلت لابن تاشفين المتغاثات.

ضجت شعوب الاندلس وعلماؤها من سياسات حكامهم، وتيقن العقلاء منهم أن مصير طليطلة السلبية أصبح يهدد سائر بلاد الأندلس فتوجه فوج إلى مواكش ليقابل

١..

ابن تاشفين وليطلعه على الوضع الحقيقي للأندلس التي أصبحت على شفا الهاوية، ويمود معهم ابن تاشقين محاولا الإصلاح ويبدل الجهد المخلص أعواماً في محاولة الاستنقاذ الاندلس إلا أنه يدرك أخبراً أن إنهاء حكم الطوائف وتوحيد الاندلس تحت راية واحدة هو الطريق الوحيد الإنقاذها من المصير المظلم الذي يتربص بها، وقد التقت على ذلك إرادة شعوب الأندلس الثائرة على حكامها كها كان ذلك هو رأي فقهاء المغرب والاندلس، بل وفقهاء المشرق الإسلامي الذين حرص ابن تاشفين على استفتائهم فوودت عليه فتاواهم - في مقدمتهم الإمام الغزالي وأبو بكر الطرطوشي - مؤيدة لإسقاط حكم الطوائف.

وفي عام ١٨٤هـ الموافق ١٩٠١م يُسدل الستار على قلك الحقبة المظلمة من التاريخ الأندلسي التي كادت تودي بالدولة الإسلامية عند منتصف مسيرتها الحضارية حيث يتم إسقاط حكم الطوائف وتوحيد الأندلس ثم ضمها كلها عدا طليطلة السلبية ـ إلى دولة المرابطين.. تلك الدولة العظيمة التي كان منشؤها قيسة من نور قذفها الرب تباوك وتعالى في قلب العابد المخلص عبد الله بن ياسين حين وقف ذات يوم يؤذن بصوته الشجي وحيدًا في البرية، ها هي قبسة النور تتشر على امتداد الأفق فتغمر الدنيا كلها، وها هو الرباط الذي أقامه من حزمة من أفرع الشجر اليابسات في نقطة غير مرئية هناك عند مصب نهر السنغال ينسع خلال أربعين عامًا فقط ليشكل إمبراطورية هائلة تضم العديد من الدول وفقًا للتقسيم السياسي المعاصر «إسبانيا - البرتغال - صفلية - تونس - الجزائر - المغرب - جزر الكناوي - الصحراء الغربية - موريتانيا - السنغال - ماني - النيجر البريا اصاحل العاج - غينيا ايساو - مبيا ايساو - مبيا اليون - إليويا الوسطى عن وتشمل عدة مناطق جغرافية وسياسية لم تعرف النوحد طوال تاريخها إلا في الوسطى عنه وتشمل عدة مناطق جغرافية وسياسية لم تعرف النوحد طوال تاريخها إلا في العلم المهترة الزاهية الزاهمة الزاهمة الزاهمة الزاهمة من تاريخنا المهترة.

تلك الوقفة الحازمة التي وقفها ابن ياسين في مواجهة ظلاميي الصحراء، وهذه الصبحة المخلصة التي أطلقها ابن عباد في وجوه متخافل الاندلس أمدتا في عمر الدولة الإسلامية في أوروبا لأكثر من أربعة قرون أخرى قُدر لها أن تغير العالم بأسره، ولو استسلمت لوغبتي في بيان ذلك لاحتجت إلى صفحات طوال لكني سأكني هذا بإشارة مربعة: THE PRINCE GHAZI TRUST مربعة:

اكتشاف العالم الجديد، نتيجة ما أثبته علماء المسلمين من أن الأرض كروية فلا يمكن
أن يكون نصفها بابسة والنصف الأخر كله ماء وإلا نقدت انزانها، لذا انطلقوا
لاكتشاف ما وراء بحر الظلمات، وقد أثبتت الدراسات الحديثة وصول المسلمين إلى
أمريكا ومن ذلك عثور الإسبان في مكتبة الإسكوريال بمدريد على خريطة صنعها ابن
الزيات المتوفى عام ١٩٨٨م وفيها بيان واضح للاطلسي وللجزر الأمريكية المأهولة.



 تأسيس علم الاجتماع، على يد العالم والمؤرخ الأمازيغي ابن خلدون الذي عاش في الفترة من ٧٣٢هـ إلى ٨٠٨هـ وكان أول من وضع الأسس الحديثة لعلم الاجتماع،
 وعنه أخذ أوجست كونت وغيره.

- نشأة الدولة المدنية الحديثة في أوروبا. وإنهاء الحكم الثيوقراطي المطلق بها نتيجة
  تعلم مفكري أوروبا في الأندلس، ومنهم توماس الإكويني الذي استفى نظرية حق
  الشعب في اختيار حكامه ومساءلتهم من مؤلفات الفكر السياسي الإسلامي خاصة
  للغزالي وابن رشد.
- الثورة العلمية في أوروبا نتيجة اعتباد المنهج التجريبي للمسلمين، وذلك عن طريق
   الاتصال بعلماء الأندلس الذي نبه الأوروبيين إلى عدم صلاحية الأسلوب العقل النظري الذي اعتادوه في الدراسات العملية.

ذاك غيض من فيض ما قدمه المسلمون للإنسانية خلال تلك المرحلة التي امتدت لأكثر من أربعة قرون من عمر الزمان قدر الله أن يبقوا فيها في الأقدلس، ولأن الأيام دول بأي على دولة الإسلام في الأندلس دور الانحلال حين تضرب المذلة أمراء ليس من بينهم المعتمد بن عباد ليكرر قولته الباقية عبر القرون: «رعي الإبل خير من رعي الخنازير»، بعد أربعة قرون يأتي أبو عبدالله الصغير آخر ملوك غرناطة ليسلمها بمعاهدة خيانة وذل وهوان لفرناندو وإيزابيلا مفضلًا الخنازير على الإبل فندوسه الخنازير بأقدامها وتنتهك معاهدته وتلقي به خارج وطنه ليحرت ذليلا مخذولاً في غربته بعد أن سلم أهله للمجرمين ليخرجوهم من دينهم ثم ليحرقوهم أحياء في قاجعة تاريخية استمرت لفرنين من الزمان بدأت بمحاكم التفتيش البابوية ثم بالإبادة الجماعية وبالتنصير الجنبري لأهل الأندلس، وانتهت بأجيال متعاقبة قاست الويلات وهي تنكتم سر التوحيد كها فعل أسلافهم القوط من قبل.

وهكذا غربت شمس تلك الدولة العظيمة التي شارك البربر بدور كبير في إقامتها، لكن الإسلام باق لا ينتهي ولا تغرب شمسه أبدًا، فقافلة التوحيد ماضية عبر الزمان لا تحيد عن طريقها وإن قل أتباعها وتبعثر زادها وناوشتها وحوش الفلاة، وحين بعز المسير لحلل في قيادة القافلة يهرع من يقوم بأمرها ويمسك بزمامها ليخطو بها ومعها ناشرًا نور الرب تقدست أسهاؤه في ربوع الزمان والمكان مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ يَكَانُهُا









٨ ـ بعض وسائل عماكم التفتيش البابوية لتنصير مسلمي إسبانيا.

الَّذِينَ مَا مَثُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ مَسَوَّكَ يَأْنِ اللَّهِ بِقَوْمِ يُحِبُّمُ وَيُجِبُّونَهُ الْاِلَّةِ عَلَ الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَ الْكَفِيهِ فَي يُجَهِدُوكَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَعَاهُونَ لَوْمَةَ لَآمِرُ ﴾ "، ولقد أتى الله بهؤلاء القرم.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية ٥٤.

ففي عام ١٨٥٧هـ الموافق ١٤٥٣م إبان احتصار دولة الأندلس وقبل أن تسقط آخر معاقلها ـ غرناطة ـ بأربعين سنة تتحقق نيوه ترسول الله بي بفتح القسطنطينية وذلك على يد أحد سلاطين بني عنهان الذي سيلقب منذ ذلك الناريخ بمحمد الفاتح، ذلك الفائد الفدي سيقبض وقومه على زمام قافلة التوحيد لتحويل مسيرتها المباركة من المفرب إلى المشرق لتنير الدنيا لقرون قادمة، فالقافلة لا تتوقف أبدًا ولا تحيد عن طريقها المبرق لتنجو إلا من لحق بها ولا يخيب إلا من ناه عنها أو حاول أن يضم العراقيل في طريقها، وإن فريقًا أعرض أو تولى استبدل الله به فريقًا خيرًا منه يرد عليها عافيتها ويعيد لها نشاطها مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ وَلِن سَبُدل الله به فريقًا خيرًا منه يرد عليها عافيتها ويعيد لها نشاطها مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ وَلِن سَبُدل الله به فريقًا خيرًا منه يرد عليها عافيتها ولا لبربري على تركي، ولا لفرنسي على إثبوبي، ولا لباباني على كوري، ولا لألماني على أمريكي، ولا لألماني على كوري، ولا لألماني على أمريكي، ولا لا لفرنسي على إثبوبي، ولا لياباني على كوري، ولا لألماني على أمريكي، ولا لفرنسي على إثبوبي، ولا لياباني على كوري، ولا لألماني على أمريكي، ولا لوري، ولا الموري، ولا المعاني على أمريكي، ولا لوري، ولا المعاني على التقوى "كلكم لأدم وآدم من ترابه".

إنها الرفعة الإنسانية في ذُرى مجدها..

إنه الإسلام...

<sup>(</sup>۱) مورة عبدي أنة ۲۸.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، والترمذي، عن أبي هريرة.







### الراجع

- ابن خلدون (عبد الرحمن بن عمد) كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر ـ مكتبة التراث الإسلامي ـ الجزء الثالث/ الكتاب الثالث: البربر.
  - الإنجيل العهد الجديد وأعيال الرسل دار الكتاب المقدس القاهرة ١٩٩٤.
    - الناني ولد الحسين ـ صحراه الملثمين ـ دار المدار الإسلامي ـ بيروت ٢٠٠٧.
- بيتر دي روزا (القس اللاهري) ـ خُدام الرب الأوائل ـ ترجم عن الطبعة الألمائية أسر
   حطيبة \_ الطبعة الأولى \_ الدار المصرية للنشر والتوزيع \_ القاهرة ١٩٩٤.
- د. حامد سلطان \_ أحكام القانون الدولي في الشريعة الإسلامية \_ دار النهضة العربية \_
   \_ القاهرة ١٩٧٤ .
- زكي شنودة \_ موسوعة تاريخ الأقباط \_ الجزء الأول/ ط٢ \_ بدون ناشر (مطابع البلاغ بالقاهرة)\_١٩٦٨.
  - د. سعد زغلول عبد الحميد-تاريخ المغرب العربي-منشأة المعارف/ الإسكندرية:
    - \_الجزء الأول امن الفتح إلى بداية عصور الاستقلال عطيعة ١٩٩٩.
      - ـ الجزء الثالث قالقاطميون وبنو زيري، طبعة ١٩٩٨.
        - الجزء الرابع «المرابطون» طبعة ١٩٩٥.
- د. سعدون عباس نصر الله ـ دولة المرابطين في المغرب والأندلس (عهد يوسف بن

1.4

- تاشفين أمير المرابطين) ـ الطبعة الأول ـ دار النهضة العربية للطباعة والنشر ـ بيروت THE PRINCE GHAZI TRUST . 1940 1940.
- عبد الواحد ذنون طه الفتح والاستفرار العربي الإسلامي في شهال إفريفيا والأندلس ـ
   الطبعة الأولى دار المدار الإسلامي بيروت ٢٠٠٤.
- عبد الواحد المراكثي\_المعجب في تلخيص أخبار المغرب\_تحقيق وتعليق د. محمد زينهم عزب دار الفرجاني\_القاهرة ١٩٩٤.
- د. علي محمد الصاربي الجوهر الثمين بمعرفة دولة المرابطين الطبعة الأولى دار التوزيع والنشر الإسلامية - القاهرة ٢٠٠٣.
- د. عمر أمرير العادات والتقاليد الاجتهاعية روافد التأثير الإسلامي إلى الأمازيفية مقال بجريدة التجديد المغربية بتاريخ ١٥ فيراير ٢٠٠٦.
- عوني عمر أوغلو-انتصار القيم الإنسانية في الفتوح الإسلامية مقال بمجلة حراء التركية العدد الرابع يولية سيتمبر ٢٠٠٦.
- محمد حجي موسوعة أعلام المغرب الجزء الأول (١ ٧٠٠ هـ) الطبعة الأولى دار الغرب الإسلامي بيروت ١٩٩٦ .
- د. محمد مجدي مرجان (شياس سابق بالكنيسة الأرثوذكسية) \_الله واحد أم ثالوث؟!
   الطبعة الثانية \_ مكتبة النافذة ٢٠٠٤
- ول ديودانت \_ قصد الحضاوة \_ الجزء الثاني من المجلد الرابع (عصر الإيان) ترجمة عمد بدوان \_ صادر عن الإدارة الثقافية بجامعة الدول العربية \_ القاهرة ١٩٥٧.
- Camps, Gabriel L'origine des Berbères Lislam: Société et
   Communauté. Anthropologies du Mahgreb., les Cahiers C.R.E.S.M.,
   Éditions CNRS, Paris, 1981.







الرجل الحر النبيل..

هذا هو المعنى الدقيق لكلمة أمازيجي. أو كما ينطقها ويكتبها المغاربة «أمازيغي» وهو اسم أخر للبربر له جذور فيفيقية حيث أُطلقت لفظة «مازيس» على الشعوب القوية التي تمردت على الإمبراطورية الرومانية، ومن هذا الأصل أتت كلمة الأمازيغية وهي اللغة التي يتحدثها البربر.

ويعد هذا التوق للحرية ورفض الخضوع والجنوح نحو الثورة والنمرد أهم وأبرز خصائص الشخصية البربرية وهو ما جعلهم بمثابة حائط صد منبع أمام كل محاولات إخضاع المنطقة لحكم خارجي فيفيقي أو إغريقي أو فارسي أو روماني أو بيزنطي، وقد كان حريًا به . على النهج ذاته أو من باب أولى. أن يصد عن المغرب الكبير جحافل الفتح العربي الإسلامي وهو ما حدث بالفعل في بداية الأمر.

تُسلط المؤلفة . عبر صفحات كتابها . الضوء على الدور العظيم الذي قامت به قبائل الأمازيغ المغربية في التمكين للدولة الإسلامية في أفريقيا، وعلى حركة الإحياء الإسلامي التي نشأت في القرن الخامس الهجري داخل صحراء المغرب وتمكنت من إنقاذ الأندلس من برائن الصليبيين ومن تحقيق النصر في فنرة من أحلك فترات التاريخ الإسلامي وأشدها فسادًا وانحطاطًا.



دار الشروة www.shorouk.com