

RACING BAR FOR QUR'ANIC THOUGHT حُقُوقُ ٱلطَّبْعِ مَحْفُوطَةٌ الطبعَة النَّانيَة 1250 ه - 2... ۲ م طبعة مزيية ومُنقّحة الكتب والدراسات التي تصدرها الدار تعبر عن آراء واجتهادات أصحابها **ار ابن بوزم** المطابياحة والنشت ر والتونه يسع سَيْرُوت - لبُنان - صَبْ ١٤/٦٣٦٦ / ١٤ - تلفون : ٧٠١٩٧٤

This file was downloaded from QuranicThought.com

مقدمة الطبعة الثانية بســـــم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن المحاجة والمجادلة والمناظرة أصولها وقواعدها مستمدة من كتاب الله، وسنَّة رسول الله تلكي ، وعمل الصحابة رضي الله عنهم، وتوارثته الأمة قرناً بعد قرن، وجاء هذا الكتاب ليبرهن على أصالة هذا العلم في شريعة الإسلام، ويزيد العارف بذلك معرفة، ويزيل التوهم، ويرفع التلبيس الذي أصاب الخلوف الجاهلة بحقيقة شريعتها، ومعاني نصوص وحيها، ويوقف الكافر على أصول هذا العلم، وقواعد هذا الفن، والمعيار الذي استعمله المسلمون في بيان الحق، والهداية إليه، والذب عنه، ودفع ما واختصوا بخصيصة دونهم، وهو أنهم لا يجادلون بباعث الفطرة فقط، بل وبعصمة الوحي، وفق معيار يضمن لهم الوصول إلى الحق بأقرب طريق، ويوجب لهم الفلج على أهل الباطل، ويُمكِّن للانتصاف منهم في حال الزلل ووقع ذلك منهم.

والكتب المصنفة في هذا الفن كثيرة، لكن كان الغرض هو تنقية ما دُوِّن في بعض هذه المصنفات من الشوائب، وإضافة درر الفوائد الموجودة في غير الكتب الخاصة في هذا الفن، خصوصاً الكتب الحديثية، وعرض



المادة بأسلوب ميسر، مع ذكر أمثلة لمناظرات حقيقية في كل مبحث تجعل المادة مشوقة، ويحصل بها التطبيق العملي لكل قاعدة.

وهذه الطبعة اجتهدت في تصويب الأخطاء المطبعية في الطبعة الأولى، كما أضفت زيادات وفوائد في المباحث الموجودة في الطبعة الأولى، وأضفت مباحث واستدراكات جديدة.

وأسأل الله عزَّ وجلَّ أن يكون هذا العمل خالصاً صواباً يتقبله الله عزَّ وجلَّ، وأن لا يجعلني أو أحداً من إخواني أهل السنة في مقام نخذل فيه الحق، أو ننصر فيه الباطل، فإنه سبحانه هو الهادي الناصر.

والحمد لله رب العالمين وكتبه: حمد بن إبراهيم العثمان

\* \* \*



المقردمة

المقدمة

لما كانت طبيعة الإنسان الجدل، فلا يكاد يسمع قولاً إلا وينبعث منه داعي الردكما قال تعالى : ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ أَحَـثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا﴾ [الكهف : ٥٤]، ولما قضى الله عز وجل الخلاف وأراده إرادة كونية قال تعالى : ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْلَلِفِينٌ \* إِلَا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ﴾ [هـود : ١١٨ – ١١٩]، وكـان مـن لازم الخلاف الجدل والمناظرة والمحاورة، فلا بد للمسلمين وأهل الحق من سلاح ينصرون به حقهم ويدفعون به باطل المخالفين لهم.

وقد أيد الله أولياءه بما يوجب لهم المجادلة بالحق وعن الحق قال تعالى : ﴿وَلَا يَأْتُوٰنَكَ بِمَثَلٍ إِلَا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا﴾ [الفرقان : ٣٣].

وربما توهم جاهل أن المسلمين استفادوا علم الجدل والمناظرة من تعريب كتب اليونان، وهذا توهم لا يصدر إلا عمن لا معرفة له بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ وأحوال صحابته.

ومع الأسف راج هذا التوهم في بعض الجامعات التي تُدرس العلوم الشرعية، وسمّوا العقيدة بغير اسمها «فلسفة»، وخلطوا العلوم الشرعية بالفلسفة اليونانية، ودرجوا على عادة أهل هذا الزمان من إضافة صفة «إسلامي» لكل محدث مقتبس من ضلالات الأهواء فقالوا «فلسفة إسلامية».

وهذه والله فرية على الشريعة، فليس في الإسلام فلسفة البتة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ليس في الإسلام فلاسفة». اه.

مجموع الفتاوى (٨٦/٩)، ومعجم المناهي اللفظية ص ٤٣١.

أصول الجدل والمناظرة 🔍

فأصول الجدل والمناظرة إنما نتلقاها من الكتاب والسنة، قال العلامة محمود محمد شاكر رحمه الله<sup>(١)</sup>: «وللاستنباط أصول ضابطة، بها يتبيّن الناس حين يختلفون، أي شيء من أحكامهم المستنبطة هو الذي يُقبل فيه الاختلاف، وأيها الذي لا يُقبل فيه الاختلاف، لأن لفظ القرآن العربي يأباه.

وكذلك الشأن في حديث رسول الله ﷺ، إذا صحَّ عندنا من الوجوه التي يصحُّ بها».

ثم قال<sup>(٢)</sup>: «كل ما فيها منتزع من لفظ الحديث باستنباط قائم على أصول ضابطة لا مثيل لها في منطق أو غيره». اه.

وجدل اليونان لا يحتاجه الذكي ولا ينتفع به البليد، وهو لم يرشد أهله إلى أوضح المعارف وآكد العلوم التي فُطر الناس على معرفتها وهو توحيد الله، فكيف يُنتفع به وهو الذي لم ينفع أهله؟!

وكيف يُهتدى به في دقائق العلوم وهو ضال عن أوضح العلوم؟

قال العلامة عبدالقاد بن بدران الدمشقي<sup>(٣)</sup>: «فمن أين لعباد الكواكب أن يرشدونا إلى الصراط المستقيم وما كانوا مهتدين»؟ . اه.

وقد دخل على الأمة الإسلامية من الشرور ما الله به عليم لما ظهرت

- (۱) أباطيل وأسمار (۱/ ۲۳۸).
- (٢) أباطيل وأسمار (١/ ٢٣٩).
- (٣) المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ص ٤٣ .



المقدمة

فيهم الفلسفة وخلطوها بعلوم الشريعة، وحسبك من ذلك ما قاله ابن دقيق العيد رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«إنما استولت التتار على بلاد المشرق، لظهور الفلسفة فيهم، وضعف الشريعة». اه.

إن القرآن مليء من أسرار المناظرات، وقواعد الجدل، وآداب وأصول الاستدلال والمعارضة بما يشفي ويكفي عن النظر في غيره. قال الأمير الصنعاني رحمه الله<sup>(٢)</sup>:

«ولو تأمّل الناظرون والمناظرون تأديبات القرآن وكيفية إقامة البرهان الذي هو في غاية البيان، لاستغنوا به عن تآليف اليونان، وتعلم آداب البحث لفلان وفلان». اه.

وقد جمعت في هذا الكتاب أصول وآداب علم المناظرة بما يسَّر الله، وجهدت نفسي في تسهيله وإخراجه مشوقاً بما ذكرته من أمثلة حقيقية لكل مبحث من أصول وآداب علم المناظرة.

وأسأل الله أن يكون هذا الجمع نافعاً لي ولإخواني المسلمين.

والحمد لله رب العالمين

وكتسه حمد بن إبراهيم العثمان جامعة الكويت - كلية الشريعة قسم الحديث والتفسير

- (۱) مجموع الفتاوي (۲/ ۲٤٥ ۲٤٦).
  - (۲) تيسير الاجتهاد ص ۳۲.



This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT الباب الأول الفصل الأول تعريفات

- 9 -





المجادلة

الباب الأول: الفصل الأول: تعريفات

مادة جدل في اللغة تدل على مراجعة الكلام وذكر الحجج وشدة في تقريرها، قال ابن فارس<sup>(۱)</sup>: «(جدل) الجيم والدال واللام أصل واحد، وهو من باب استحكام الشيء في استرسال يكون فيه، وامتداد الخصومة ومراجعة الكلام». اه.

والجدل في الشرع جاء على معنيين، أحدهما محمود وهو ما كان في تقرير الحق، وباستعمال الأدب، قال تعالى: ﴿وَجَلَدِلْهُم بِٱلَتِي هِيَ أَحْسَنُ [النحل: ١٢٥]، والثاني مذموم وهو ما كان بسوء أدب، أو بجهل، أو في نصرة باطل قال تعالى: ﴿وَجَكَدَلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ﴾ [غافر: ٥].

قال النووي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «الجدل والجدال والمجادلة مقابلة الحجة بالحجة وتكون بحق وباطل، وأصله الخصومة الشديدة، ويُسمّى جدلاً لأن كل واحد منها يُحكم خصومته وحجته إحكاماً بليغاً على قدر طاقته تشبهاً بجدل الحبل وهو إحكام فتله، يقال جادله يجادله وجدالاً». اه.

وجرى استعمال الجدل في اصطلاح أهل المناظرة على معنى إلزام الخصم سواء كان بحق أو باطل<sup>(٣)</sup>.

- (1) معجم مقاييس اللغة (1/٤٣٣).
- (٢) تهذيب الأسماء واللغات (٣/ ٤٨).
- (٣) الفقيه والمتفقه (١/ ٣٠)، كشاف اصطلاحات الفنون (١/ ٢٣٢)، ترتيب العلوم ص ١٤٢،
   شرح الولدية ص ٧، إحياء علوم الدين (١/ ١١٤).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

وبعض أهل العلم أطلق الجدل وأراد به آداب الاستدلال والمعارضة، كابن خلدون حيث قال<sup>(۱)</sup>: «إنه معرفة بالقواعد من الحدود والآداب في الاستدلال التي يتوصل بها إلى حفظ رأي أو هدمه، كان ذلك الرأي من الفقه أو غيره». اه.

كما أنه يرد كثيراً في اصطلاح السلف استعمال (الجدل) على معنى خاص، لاسيما بعد تعريب كتب اليونان، واختلاط الفلسفة بالعلوم الشرعية ويُراد به شبه المتكلمين.

قال ابن عقيل الحنبلي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «القوم كانوا ينهون عن الجدال، والجدال شُبه المتكلمين». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «يقولون: فلان صاحب كلام ومتكلم إذا كان قد يتكلم بلا علم، ولهذا ذمّ السلف أهل الكلام، وكذلك الجدل إذا لم يكن الكلام بحجة صحيحة لم يك إلا جدلاً محضاً». اه.

\* \* \*

- (١) المقدمة ص ٣٦٢.
- (٢) الآداب الشرعية (١/ ٢٠٤).
  - (٣) منهاج السنة (٣/ ٨٥).

المناظرة

الباب الأول: الفصل الأول: تعريفات

المناظرة لغة مشتقة من النظر، ومن الانتظار، ومن النظر بالبصيرة، ومن النظير<sup>(۱)</sup>.

والنظر نوعان: طلبي، واستدلالي، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «النظر تجريد العقل عن الغفلات، وقيل: هو تحديق العقل نحو المرئي. والأول: هو النظر الطلبي، وهو طلب ما يدله على الحق، والثاني: هو النظر الاستدلالي، وهو النظر في الدليل الذي يوصله إلى الحق، وهذا الثاني هو الذي يوجب العلم». اه.

والمناظرة تكون ذاتية، وذلك بتوجه قلب الناظر نحو الأشياء ابتغاء العلم، وبإيراد ما يعارض اعتقاده بنفسه مما يرد عليه من المعارضات التي ترد على ذهنه، ثم يقوم بردها وإبطالها، وذلك كما فعل عمر ابن الخطاب رضي الله عنه لما قبَّل الحجر الأسود قال: أما أني أعلم أنك حجر لا تنفع ولا تضر، ولولا أني رأيت رسول اللَّه ﷺ استلمك ما استلمتك، فاستلمه، ثم قال: ما لنا وللرمل؟ إنما كنا راءينا به المشركين وقد أهلكهم الله، ثم قال: شيء صنعه النبي ﷺ فلا نحب أن نتركه<sup>(٣)</sup>.

- (١) التعريفات ص ٢٩٨، البحر المحيط (١/ ٤٢)، مجموع الفتاوي (٢/ ٤٣٠).
  - (٢) النبوات (٢/ ٢٥٧).
- (٣) رواه البخاري في كتاب الحج باب الرمل في الحج والعمرة (٣/ ٤٧١ رقم ١٦٠٥)، ورواه مسلم في كتاب الحج باب استحباب تقبيل الحجر الأسود في الطواف (٢/ ٩٢٥ – رقم ٢٤٩) دون كلامه في الرمل.
- (٤) مفتاح السعادة (١/ ٢٨٠)، ترتيب العلوم ص ١٤١، كشاف اصطلاحات الفنون (٣/
   (١٣٩١)، التعريفات ص ٢٩٨.



وتُطلق المناظرة أحياناً على المراء على معنى استخراج مذهب وأدلة المخالف، قال ابن الأثير الجزري<sup>(١)</sup>: «ويقال للمناظرة مماراة لأن كل واحد منهما يستخرج ما عند صاحبه ويمتريه، كما يمتري الحالب اللبن من الضرع». اه

وتأتي المناظرة بمعنى المجادلة المحمودة وهو استخراج الصواب، قال العلامة صديق حسن خان<sup>(٢)</sup>: «ولا يبعد أن يقال إن علم الجدل هو علم المناظرة لأن المآل منهما واحد». اه

وهناك فروق بين المجادلة بنوعيها المحمود والمذموم وبين المناظرة، منها أن الجدل احتجاج باللسان أما النظر فقد يكون بالفكر بالقلب والعقل<sup>(٣)</sup>.

وهناك فرق آخر وهو أنه يصح النظر من طرف واحد، أما الجدل فلا يصح إلا بين اثنين، قال الخطيب البغدادي<sup>(٤)</sup>: «ولا يصح الجدل إلا من اثنين ويصح النظر من واح». اه

وهناك فرق ثالث وهو باعتبار القصد والنية، فالمقصود من المناظرة هو ظهور الحق في المطلوب، أما مقصود المجادلة المذمومة فهو رجوع الخصم إلى قول المجادل<sup>(o)</sup>.

- (۱) النهاية في غريب الحديث (٤/ ٣٢٢).
  - (٢) أبجد العلوم (٢/ ٢٠٨).

أصول الجدل والمناظرة

- (٣) البحر المحيط في أصول الفقه (١/ ٤٣).
  - (٤) الفقيه والمتفقه (١/ ٢٣٠).
- (٥) تفسير القرآن لأبى المظفر السمعاني (٢/ ٤٢٥).

- 12 -

الباب الأول: الفصل الأول: تعريفات

الخصومة

قال ابن فارس<sup>(1)</sup>: «(خصم) الخاء والصاد والميم أصلان: أحدهما المنازعة، والثاني جانب وعاء.

فالأول الخصم الذي يُخاصم». اه.

والخصومة في الشرع نوعان: محمودة كما جاء أن النبي على إذا قام من الليل يتهجد قال: «اللَّهُم لكَ أَسلمت وبك آمنت وعليك توكّلت وإليك أنبت وبك خاصمت وإليك حاكمت»<sup>(٢)</sup>، ومذمومة كما في قوله تعالى: (بَلَ هُرَ قَوَمٌ خَصِمُونَ﴾ [الزخرف: ٥٨].

والاختصام في الاصطلاح هو الجدل والاختلاف بالقول(").

وفي لسان السلف تُطلق الخصومة على الجدال بطريقة المتكلمين، وهؤلاء يُسمون بأهل «**الخصومات**».

قال أصحاب عبدالرحمن بن مهدي في رجل يجادل بعلم الكلام<sup>(٤)</sup>: «هذا صاحب الخصومات». اه.

(۱) معجم مقاييس اللغة (۲/ ۱۸۷).

- (٢) رواه البخاري في كتاب التهجد باب التهجد بالليل (٣/٣ رقم ١١٢٠)، ومسلم في كتاب
   صلاة المسافرين وقصرها باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه (١/ ٥٣٢ رقم ٧٦٩) من
   حديث ابن عباس رضي الله عنهما.
  - (٣) التحرير والتنوير (٢٢٨/١٧).
  - (٤) سير أعلام النبلاء (٩/ ١٩٨).

- 10 -



أصول الجدل والمناظرة

وقال الإمام أحمد في وصف الجهم بن صفوان<sup>(1)</sup>: «كان مما بلغنا من أمرالجهم عدو الله أنه كان من أهل خراسان، من أهل الترمذ، وكان صاحب **خصومات** وكلام». اه.

ووصف عبيد الله بن أبي حبيبة الإمام أبا سعيد يحيى بن سعيد الأنصاري بقوله<sup>(٢)</sup>: «أن أبا سعيد ليس من **أصحاب الخصومة** إنما هو إمام من أئمة المسلمين».

\* \* \*

(١) الرد على الجهيمة والزنادقة ص ١٩.

1

(٢) المعرفة والتاريخ (١/ ٦٤٨).

- 17 -



اللجساج

قال ابن فارس<sup>(1)</sup>: «(لج) الام والجيم أصل صحيح يدلُّ على تردد الشيء بعضه على بعض، وترديد الشيء، ومن ذلك اللَّجاج».

وقال<sup>(٢)</sup>: «واللَّجاج الذي يلجلج في كلامه لا يُعرف، واللَّجَّة: الجلبة». اه.

وقال ابن حزم<sup>(۳)</sup> «اللجاج هو ما كان على الباطل، أو ما فعله الفاعل نصراًلما نشب فيه، وقد لاح له فساده، أو لم يلح له صوابه ولا فساده». اه.

وقال المناوي<sup>(٤)</sup>: «اللجاج التمادي في العناد تعاطي الفعل المزجور عنه، ومنه لُجة البحر: تردد أمواجه.

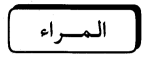
واللجلجة: التردد في الكلام وفي ابتلاع الطعام». اه.

فالحاصل من كلام هؤلاء الأئمة أن اللجاج يحمل معاني مذمومة، وهو يدل على عناد وإصرار على باطل، وجهل مع رفع الصوت، والخروج عن حد الاعتدال.

\* \* \*

- معجم مقاييس اللغة (٥/ ٢٠١).
  - (٢) مداواة النفوس ص ٤٩.
- (٣) التوقيف على مهمات التعاريف ص ٦١٧ ٦١٨.





قال ابن فارس<sup>(۱)</sup>: «المراء مما يتمارى فيه الرجلان من هذا، لأنه كلام فيه بعض الشدة، ويقال: ماراه مراءاً ومماراة.

ومما شذ منهما المرية : الشك» . اه.

وورد المراء في الشرع على معنى المراجعة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَا مِرَاًءُ ظَلِهِرًا﴾ [الكهف: ٢٢].

وورد المراء في الشرع على معنى الجدال بالظنون الكاذبة والتخرّصات الباطلة قال تعالى: ﴿ذَلِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرَيَمٌ قَوْلِكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ﴾ [مريم: ٣٤].

قال ابن الأثير<sup>(٢)</sup>: «المماراة: المجادلة على مذهب الشك والريبة». اه.

والمراء يُطلق ويُراد به الجدال<sup>(٣)</sup>، إلا أنه غلب استعماله في اصطلاح الأئمة على الجدال المذموم، فاستعمله بعض أهل العلم على الجدال بالباطل وعن الباطل، قال أبو بكر بن العربي<sup>(٤)</sup>: «أما المراء فهي المجادلة فيما تعلم أنه باطل، أو على معنى البدعة». اه.

- (۱) معجم مقاييس اللغة (۵/ ۳۱٤).
- (٢) النهاية في غريب الحديث (٤/ ٣٢٢).
- (٣) أصول الفقه لابن مفلح (٣/ ١٤١٦).
  - (٤) قانون التأويل ص ٢٧٥.



واستعمله بعض العلماء فيمن فسد قصده وغرضه من الجدال. قال أبو حامد الغزالي<sup>(۱)</sup>: «المراء طعن في كلام الغير بإظهار خلل فيه، من غير أن يرتبط به غرض سوى تحقير الغير وإظهار مزية الكياسة». اه. وقال ابن مفلح<sup>(۲)</sup>: «المراء استخراج غضب المجادل». اه. وقال ابن الوزير<sup>(۳)</sup>: «المراء وهو ما يغلب على الظن أنه يُهيج الشر،

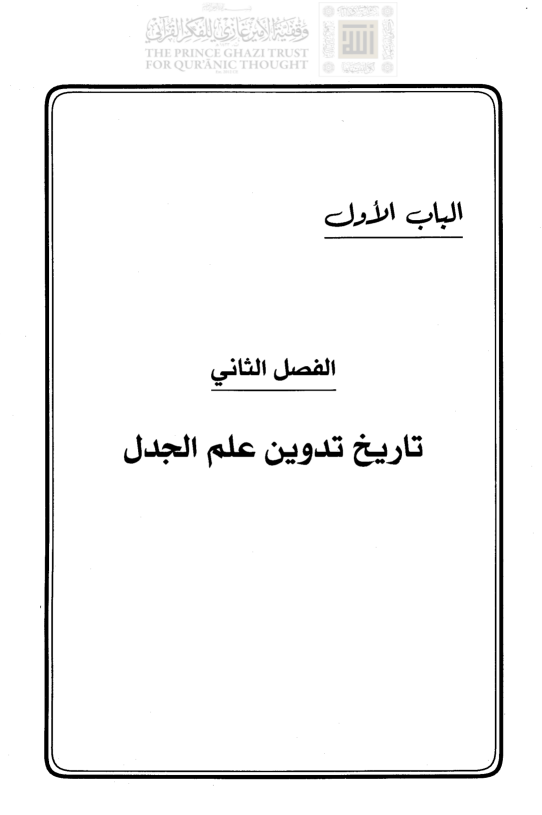
ولا يقصد به صاحبه إلا حظ نفسه في غلبة الخصوم».

\* \* \*

- (١) إحياء علوم الدين (٣/ ١١٥).
  - (٢) أصول الفقه (٣/ ١٤١٦).
- (٣) العواصم والقواصم (٣/ ٣٣٨).

- 19 -





- 11 -



This file was downloaded from QuranicThought.com



تاريخ تدوين علم الجدل

الباب الأول: الفصل الثاني: تاريخ تدوين علم الجدل

الجدل لا شك أنه موجود بوجود الجنس البشري، فطبيعة الإنسان الجدل كما قال تعالى: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ أَحَثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا﴾ [الكهف: ٥٤]، ولكنه مسبوق بمخلوقات قبله أيضاً تجادل، فهذا إبليس جادل ربّه عناداً وتعنُّتاً وكبراً ومعصيةً لمّا أمره بالسجود لآدم عليه السلام، فعارض ربه بدعوى ساقطة وشبهة فاسدة وهي قوله: ﴿أَنَا خَيَرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارِ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ ﴾ [الأعراف: ١٢]<sup>(1)</sup>.

وليس إبليس هو أول من جادل، لأن جداله كان بعد خلق آدم عليه السلام، والملائكة سبقته بالجدال قبل استخلاف آدم، وكان جدالها استرشاداً وطلباً للمعرفة والكشف عن الحِكْمة.

قال ابن الحنبلي رحمه الله<sup>(٢)</sup> : «أول من سَنَّ الجدال الملائكة صلوات الله عليهم حيث قالوا : ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكٌ قَالَ إِنِي آَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ [البقرة : ٣٠]. اه.

والناس بطبيعتهم يتجادلون، لكن لم يكن لهم قانون لجدلهم يعصمهم من الزلل، والأنبياء عليهم السلام لما كانوا أعلم الناس، وأهداهم سبيلاً، وأقومهم طريقة، ومعلوم أنهم مُعارضون بمن يجادلهم بالباطل، فقاموا

- للوقوف على فساد هذه الشبهة انظر بدائع الفوائد لابن القيم (٤/ ١٣٩ ١٤١).
  - ۲) استخراج الجدل من القرآن ص ۵۷.



بمجادلة هؤلاء المناوئين لهم بأحسن حجة، وأوضح دليل، وأبين برهان، مع كمال الأدب، ومعاملة كل مجادل بما يستحقه، ومجادلة من يستحق الجدال، والإعراض عمّن لا يستحقه، فكانت مناظراتهم قانوناً للبشرية في كيفية المجادلة وإيراد الأدلة والنقض والإبرام.

وإن كنا لا ندري عن حقيقة الكتب السماوية المنزّلة قبل القرآن لما أصابها من التحريف والتبديل، فإننا قد نجزم باشتمالها على المناظرات وتقرير الحجج الصحيحة وإبطال الشبه الفاسدة، وذكر النقض والفرق، لأن القرآن مصدق لما قبله من الكتب، ولأن سُنَّة الله واحدة مع جميع النبيين من وجود المعارضين المعاندين بالشبه الباطلة، التي يُحتاج معها إلى الرد والمجادلة بالتي هي أحسن.

وقد قصَّ الله علينا في القرآن الكريم بعض مناظراتهم عليهم السلام جميعاً.

وعلم الجدل والمناظرة مقرر في القرآن على ما يشفي ويكفي لمن بصّره الله، ولكن تجريد هذا العلم بمصنّفات مستقلة خاصة جاء متأخراً عن عصر النبوة والصحابة، واختلفت أقوال العلماء في أول من جرد هذا العلم على أقوال:

منها ما قاله النووي رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «وقد صار الجدل علماً مستقلاً، وصُنِّفت فيه كُتب لا تُحصى، وممّن صنف فيه الشيخان صاحبا هذه الكتب أبو إسحاق والغزالي وكتاباهما معروفان، وأول من صنّف فيه أبو علي الطبري (ت: ٣٠٥هـ)». اه.

(١) تهذيب الأسماء واللغات (٣/ ٤٨).

- 12 -



وقال طاش كبري زاده<sup>(۱)</sup>: «واعلم أن أوّل من صنف الجدل الحسن من الفقهاء: أبو بكر محمد بن علي بن إسماعيل القفّال الشاشي الشافعي (ت: ٥٠٧هه)، إمام عصره بلا مدافعة». اه.

وقال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(٢)</sup>: «ركن الدين أبو حامد محمد ابن محمد العميدي السمرقندي الحنفي (ت: ٦١٥هـ)، وهو أول من ميَّز هذا الفن عن غيره من العلوم وجعله فنَّا مستقلاً على الكيفية التي يتناقلها أهله». اه.

فهذه ثلاثة أقوال مختلفة، وتعيين أول من جرَّد أي علم أو فن يحتاج إلى جرأة، ويبقى قول النووي أَوْلَى بالتقديم لأن أبا علي الطبري<sup>(٣)</sup> أقدمهم وفاة، على أنه لا يحسن ذكر أبي حامد العميدي السمرقندي لأنه متأخر الوفاة جداً، وتقدمته كتب كثيرة كالكافية في الجدل لإمام الحرمين الجويني (ت: ٤٧٨هـ)، ولأمر آخر وهو أن كتابه بدعي حذر منه العلماء، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في سياق حديثه عن بدع العلماء

- (۱) مفتاح السعادة ومصباح السيادة (۱/ ۲۸۲).
  - (۲) آداب البحث والمناظرة (۲/ ٤٦).
- (٣) أبو علي الحسين بن القاسم الطبري الشافعي وقيل اسمه الحسن، والحسين أشهر وأكثر في استعمالات الأثمة، تتلمذ لأبي علي بن أبي هريرة، سكن بغداد وتوفي بها قيل في سنة ٥٠٥ه ذكره الخطيب البغدادي والحافظان ابن الصلاح وابن كثير، وهذا أرجح لأنه بغدادي السكن والوفاة وأجهل لغداد أعلم به من غيره. أشهر مصنفاته «المحرر» وهو أول كتاب صُنف في الخلاف المجرد، «الفصاح» في الفقه على المذهب الشافعي، و«العدة». وفيات الأعيان (٢/ ٢٧)، تاريخ بغداد (٨/ ٨٧)، طبقات الفقهاء الشافعية لابن الصلاح (١/ ٢٢)، تاريخ بغداد (٨/ ٢٥)، طبقات الفقهاء الشافعية لابن الصلاح (١/ وفيات الأعيان (٢/ ٢٥)، تاريخ بغداد (٨/ ٢٨)، طبقات الفقهاء الشافعية لابن الصلاح (١/ ٢٤)، البداية والنهاية (١١/ ٢٥٤).

- 70 -

لما ظهرت دولة التتر<sup>(1)</sup>: "ظهرت دول المغل جنكسخان بأرض المشرق واستولى على أرض الإسلام، وظهرت النصارى بمصر في مملكة الأيرون، وظهرت بدع في العلماء والعباد كبحوث ابن الخطيب وجست<sup>(۲)</sup> العميدي». اه.

أصول الجدل والمناظرة، 🕬 🕬 🔘

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

\* \* \*

قاعدة في الأموال السلطانية ص ٥٣٧ مطبوعة ضمن مجلة الحكمة – عدد ١٩.

(٢) جست: كلمة فارسية ومعناها الخلاف والجدل. هامش محقق القاعدة.

- 77 -

ARE BAR THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT الباب الأول الفصل الثالث أدلة مشروعية الجدال

- 77 -



This file was downloaded from QuranicThought.com

الباب الأول: الفصل الثالث: أدلة مشروعية الجدال

النوع الأول: القرآن الكريم

لمّا كان من وصف هذا القرآن أنه فرقان كما قال تعالى : ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرَقَانَ عَلَى عَبَدِهِ لِيَكُوُنَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا﴾ [الفرقان : ١]، فإنه لا بد أن يكون قد اشتمل على كل ما يحصل به الفرقان بين الحق والباطل، والهدى والضلال، والحجج والشبهات.

وقد تنوعت أساليب القرآن وتعددت في تقرير الحق وإبطال الباطل على وجه معجز لا نظير له، وفيه الدلالة الواضحة البيَّنة لقواعد وأصول علم الجدل والمناظرة، وذلك بما جاء فيه من الأدلة العقلية الصريحة على أصول العقيدة من التوحيد والنبوة والمعاد، ومن ضرب الأمثلة، وذكر الميزان الذي تُوزن به الدعاوى والبيِّنات ويُعرف به المتماثلات والمتخالفات، والأمر بإعمال العقل والتدبُّر والنظر والتفكُّر، ومن المقابلة بين الحق والباطل، وحكاية المحاورات والمناظرات والمجادلات بين طائفة الحق وطائفة الباطل، وذكر شبه أهل الباطل على اختلاف مللهم من صابئة ومجوس ويهود ونصارى ودهرية وغيرهم، ونقضها بما لم يستطع أحد من هذه الفرق إلى يومنا هذا الانفكاك عما لزمهم من حجة الله البالغة.

وهذا سرد لبعض أدلة القرآن على مشروعية الجدال:

١ - امتنان الله على عباده بهدايتهم للتحقيق بالدليل الصحيح: قال تعالى:
 ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ تَقْسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٣].

ووجه الدلالة من هذه الآية على مشروعية المناظرة والمجادلة، هو أن الكفار وأهل الباطل يأتون بالأقيسة العقلية، والحجج الجدلية فأعلم الله نبيه

- 29 -

أصول الجدل والمناظرة فللمس

أن الله جاءه بالحق والبيان، وضَرْبِ المثل بما هو أحسن، وأوضح للحق من حجج الكفار وأهل الباطل.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

قال الراغب الأصفهاني<sup>(۱)</sup>: «ما من برهان وتقسيم وتحديد ينبئ عن كليات المعلومات العقلية والسمعية إلا والقرآن قد نَطَقَ به، ولكن أورده الله تعالى على عادة العرب». اه.

ولأنه لا بد للمسلمين من سلاح يحاربون به عدوهم بحسب ما توجبه الشريعة، وإذا كان عدوهم يحاربهم بالألفاظ والمخاطبات فلا بد أن يُبيَّن الله لأولياءه السلاح الذي يذبون به عن الشريعة.

وقد أشار إلى هذا شيخ الإسلام ابن تيمية فقال<sup>(٢)</sup>: «فالصحابة كانوا يعلمون ما جاء به الرسول، وفيما جاء به بيان الحجة على بطلان كفر كل كافر، وبيان ذلك بقياس صحيح أحق وأحسن بياناً من مقاييس أولئك الكفار، كما قال تعالى: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا﴾ [الفرقان: ٣٣]، أخبر سبحانه أن الكفار لا يأتونه بقياس عقلي لباطلهم إلا جاءه الله بالحق، وجاءه من البيان والدليل وضرب المثل بما هو أحسن تفسيراً وكشفاً وإيضاحاً للحق من قياسهم.

وجميع ما تقوله الصابئة والمتفلسفة وغيرهم من الكفار من حكم أو دليل يندرج فيما علمه الصحابة».

وقال<sup>(٣)</sup>: «والله تعالى قد أرسل نبيه محمداً ﷺ إلى جميع العالمين،

- (۱) مقدمة تفسيره ص ۷۵.
- (٢) نقض المنطق ص ٨٩، ٩٠.
  - (٣) نقض المنطق ص ٩٠.

- 3. -



الباب الأول: الفصل الثالث: أدلة مشروعية الجدال

وضرب الأمثال فيما أرسله به لجميعهم، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدَ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرَّانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَرُونَ﴾ [الزُّمر: ٢٧] فأخبر أنه ضرب لجميع الناس في هذا القرآن من كل مثل.

ولا ريب أن الألفاظ في المخاطبات تكون بحسب الحاجات كالسلاح في المحاربات، فإذا كان عدو المسلمين في تحصنهم وتسلحهم على صفة غير الصفة التي مبناها على تحري ما هو لله أطوع وللعبد أنفع، وهو الأصلح في الدنيا والآخرة.

وقد يكون الخبير بحروبهم أقدر على حربهم ممن ليس كذلك، لا لفضل قوته وشجاعته، ولكن لمجانسته لهم». اه.

وقال ابن القيم<sup>(1)</sup>: «فلا يذكر المتكلمون وغيرهم دليلاً صحيحاً على ذلك إلا وهو في القرآن بأفصح عبارة، وأوضح بيان، وأعم معنى، وأبعده عن الإيرادات والأسئلة، وقد اعترف بهذا حذاق المتكلمين من المتقدمين والمتأخرين». اه.

ولأن أحد معاني التفسير في هذه الآية هو التحقيق بالدليل، وهو الجدال والمناظرة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «و«التفسير» يعم التصوير، **ويعم التحقيق بالدليل** كما في تفسير الكلام المشروح». اه.

٢ – تنبيه الشارع على الأدلة العقلية :

الشارع نبَّه العقول على الآيات والبراهين ودلُّ على آيات الربوبية ودلالة الرسالة وغيرها بالعقليات.

- (1) مفتاح دار السعادة (1/ ١٤٥).
  - (۲) مجموع الفتاوي (۱٤/ ۲۷).

- 31 -



أصول الجدل والمناظرة

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «واعلم أن عامة مسائل أصول الدين الكبار مثل الإقرار بوجود الخالق وبوحدانيته، وعلمه وقدرته، ومشيئته وعظمته، والإقرار بالثواب وبرسالة محمد على وغير ذلك مما يُعلم بالعقل، قد دلَّ الشارع على أدلته العقلية، وهذه الأصول التي يسميها أهل الكلام العقليات وهي ما تعلم بالعقل، فإنها تعلم بالشرع، لا أعني بمجرد إخباره، فإن ذلك لا يفيد العلم إلا بعد العلم بصدق المخبر، فالعلم بها من هذا الوجه موقوف على ما يُعلم بالعقل من الإقرار بالربوبية وبالرسالة، وإنما أعني بدلالته وهدايته، كما أن ما يتعلمه المتعلمون بيان المعلمين وتصنيف المصنفين، إنما هو لما بينوه للعقول من الأدلة.

فهذا موضع يجب التفطن له، فإن كثيراً من الغالطين من متكلم ومحدث ومتفقه وعامي وغيرهم يظن أن العلم المستفاد من الشرع إنما هو لمجرد إخباره تصديقاً له فقط، وليس كذلك، بل يستفاد منه بالدلالة والتنبيه والإرشاد جميع ما يمكن ذلك فيه من علم الدين». اه.

٣ – مطالبة الشارع بسلطان الحجج في الدعاوي والتنويه به:

النصوص كثيرة في كتاب الله تطلب السلطان والبرهان فيما يدّعيه المدّعون، وتدحض دعاوي المبطلين بعدم قياس السلطان على دعاويهم.

قـال تـعـالـى: ﴿إِنْ عِندَكُم مِّن سُلَطَنٍ بِهَندَاً﴾ [يـونـس: ٦٨]، وقـال تـعـالــى: ﴿لَمْ لَكُمْ سُلَطَنُ مَّبِينُ \* فَأَنُّوا بِكِنَبِكُمْ إِن كُنُمُ صَدِقِينَ﴾ [الصافات: ١٥٦ – ١٥٧]، وقال تعالى: ﴿أَمْ أَنَزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَنَا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ يُشْرِكُونَ﴾ [الروم: ٣٥].

(۱) مجموع الفتاوي (۱۹/ ۲۳۰).

- 77 -



قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «والسلطان هو الوحي المنزّل من عند الله كما ذكر ذلك في غير موضع كقوله: ﴿أَمْ أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلَطْنَا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُوْأَ بِهِ يُشْرِكُونَ﴾ [الروم: ٣٥]، وقوله: ﴿مَّا نَزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلَطَنَنَ﴾ [الأعراف: ٧١]، وقال ابن عباس: «كل سلطان في القرآن فهو الحجة». اه.

وقال أيضاً<sup>(٢)</sup>: «إن السلطان نوعان: سلطان الحجة والعلم، وهو أكثر ما سُمّي في القرآن سلطاناً، حتى روي عن ابن عباس: أن كل سلطان في القرآن فهو الحجة، والثاني: سلطان القدرة.

والعمل الصالح لا يقوم إلا بالسلطانين.

فإذا ضعف سلطان الحجة كان الأمر بقدره، وإذا ضعف سلطان القدرة كان الأمر بحسبه، والأمر مشروط بالقدرة على السلطانين، فالإثم ينتفي عن الأمر بالعجز عن كل منهما.

وسلطان الله في العلم هو الرسالة، وهو حجة الله على خلقه، كما قال تعالى: ﴿لِثَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ ٱلرُّسُلَى [النساء: ١٦٥]، وقال تعالى: ﴿إِنْ هِي إِلَا أَسَمَاءً سَيَتْمُوهَا آنتُم وَءَابَآؤَكُم مَّآ أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَيَ ال [الـنـجـم: ٢٣]، وقـال: ﴿أَمَ أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَنَا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُوا بِهِ يُشْرِكُونَ [الروم: ٣٥]، ونظائره متعددة». اه.

وقال ابن القيم رحمه الله<sup>(٣)</sup>: «والمقصود أن الله سبحانه سمى علم الحجة سلطاناً لأنها توجب تسلّط صاحبها واقتداره، فله بها سلطان على

- (۱) نقض المنطق ص ۱۸۰.
- (۲) مجموع الفتاوي (۱۹/ ۱۲۵، ۱۲۲).
  - (٣) مفتاح دار السعادة (١/ ٥٩).

- 37 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

الجاهلين، بل سلطان العلم أعظم من سلطان اليد، ولهذا ينقاد الناس للحجة ما لا ينقاد لليد، فإن الحجة تنقاد لها القلوب، وأما اليد فإنما ينقاد لها البدن، فالحجة تأسر القلب وتقوده وتذل المخالف وإن أظهر العناد والمكابرة، فقلبه خاضع لها ذليل مقهور تحت سلطانها، بل سلطان الجاه إن لم يكن معه علم يساس به فهو بمنزلة سلطان السباع والأُسود ونحوها، قدرة بلا علم ولا رحمة، بخلاف سلطان الحجة فإنه قدرة بعلم ورحمة وحكمة.

ومن لم يكن له اقتدار في علمه فهو إما لضعف حجته وسلطانه، وإما لقهر سلطان اليد والسيف له، وإلا فالحجة ناصرة نفسها، ظاهرة على الباطل، قاهرة له». اه.

٤ - ثناء الله على من أخذ بمجامع الحجة :

قد أثنى الله في كتابه العزيز على إبراهيم عليه السلام لأخذه بمجامع الحجة، ولقطعه للكافرين الضالين، بل وأضاف الله الحجة التي آتاها إبراهيم عليه السلام لنفسه تعظيماً لشأنها وحثاً على تحصيلها.

قال تعالى: ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ٓءَاتَيْنَهَآ إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِدٍٓ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَآهُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ﴾ [الأنعام: ٨٣].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ذكر الله أنه يرفع درجات من يشاء في قصة مناظرة إبراهيم، وفي قصة احتيال يوسف، ولهذا قال السلف: بالعلم.

(۱) مجموع الفتاوي (۱۶/ ٤٩٣ – ٤٩٤).

- 22 -



الباب الأول: الفصل الثالث: أدلة مشروعية الجدال

فإن سياق الآيات يدلُّ عليه، فقصة إبراهيم في العلم بالحجة، والمناظرة لدفع ضرر الخصم عن الدين، وقصة يوسف في العلم بالسياسة والتدبير لتحصل منفعة المطلوب، فالأول: علم بما يدفع المضار في الدين، والثاني: علم بما يجلب المنافع، أو يقال:

الأول: هو العلم الذي يدفع المضرة عن الدين ويجلب منفعته.

**والثاني**: علم بما يدفع المضرة عن الدنيا ويجلب منفعتها، أو يقال: قصة إبراهيم في علم الأقوال النافعة عند الحاجة إليها، فالحاجة جلب المنفعة، ودفع المضرة قد تكون إلى القول.

ولهذا كان المُقَصِّرون عن علم الحجج والدلالات، وعلم السياسة والإمارات مقهورين مع هذين الصنفين، تارة بالاحتياج إليهم إذا هجم عدو يُفسد الدين بالجدل، أو الدنيا بالظلم، وتارة بالاحتياج إليهم إذا هجم على أنفسهم من أنفسهم ذلك، وتارة بالاحتياج إليهم لتخليص بعض من شر بعض في الدين والدنيا، وتارة يعيشون في ظلهم في مكان ليس فيه مبتدع يستطيل عليهم، ولا وال يظلمهم، وما ذاك إلا لوجود علماء الحجج الدامغة لأهل البدع والسياسة الدافعة للظلم». اه.

وقال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(1)</sup>: «وهذه الحجة التي هي استنتاج النتائج الصحيحة من المقدمات الصحيحة المقتضية بطلان الحجج الكفرية، نوّه الله بها على إبراهيم، وأشار إلى أن من آتاه الله ذلك النوع من الحجة أنه يكون فيه رفع درجته وذلك في قوله:

- 30 -

<sup>(1)</sup> آداب البحث والمناظرة (٢/ ٩٨).



أصول الجدل والمناظرة

﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِدٍ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَاءً ﴾ [الأنعام: ٨٣] الآية.

ويدخل في عموم الآية رفع درجة إبراهيم بما آتاه ربّه من الحجة القاطعة على قومه». اه.

حكاية المجادلات في القرآن :

إذا تأمّلت القرآن رأيته مملوءًا من جدال أهل الباطل وحجاجهم بأحسن طريق، وأوضح برهان، وأقوم حجة، وأبين دليل، ورأيت معارضته لشبه أهل الباطل وذكرها ونقضها بما يشفي ويكفي، وهو دامغ لأهل الباطل.

فالقرآن مملوء بمجادلة الدهرية، ومنكري البعث، والصابئة عبدة الكواكب، والمجوسية عبدة النار واليهود والنصاري والذين أشركوا.

ومن ذلك حكاية مناظرة إبليس ومناظرة الملائكة، قال ابن القيم (١):

«في ذكر مناظرة إبليس عدو الله في شأن آدم وإبائه من السجود له، وبيان فسادها وقد كرر الله تعالى ذكرها في كتابه». اه.

وقال أيضاً بعد أن ذكر آيات معارضة الملائكة استخلاف آدم للأرض<sup>(٢)</sup>:

«فهذه كالمناظرة من الملائكة». اه.

فالقرآن مملوء من حكاية المناظرات والمحاورات، وهذا كله تعليم من الله عزَّ وجل المجادلة في الدين<sup>(٣)</sup>.

- (۱) بدائع الفوائد (٤/ ۱۳۹).
  - (٢) بدائع الفوائد (٤/ ١٣٧).
- (٣) أحكام القرآن للقرطبي (٣/ ٢٨٦).

- 77 -

THE PRINCE GHAZI TRUST (1997) الفصل الثالث: أدلة مشروعية الجدال

٦ - تقرير قواعد فن المناظرة في القرآن:

وهذا من أقوى الحجج في الدلالة على مشروعية المناظرة، لأننا نجد قواعد هذا الفن مؤسسة ومؤصلة في القرآن على وجه التفصيل، وهذا تعليم وهداية وإرشاد للخلق بالتزام هذه القواعد وإعمالها حال المناظرة.

فهذا التعليم بمنزلة الحتِّ على هذا الأمر، قال ابن القيم رحمه الله (١):

«وإذا تأمّلت القرآن وتدبَّرته وأعرته فكراً وافياً اطلعت فيه من أسرار المناظرات، وتقرير الحجج الصحيحة وإبطال الشبه الفاسدة، وذكر النقض، والفرق، والمعارضة، والمنع على ما يشفي ويكفي لمن بصّره الله وأنعم عليه بفهم كتابه». اه.

وقال<sup>(٢)</sup>: «إن القرآن مملوء بالاحتجاج، وفيه جميع أنواع الأدلة والأقيسة الصحيحة». اه.

وقال<sup>(٣)</sup>: «فإن القرآن مملوء من الحجج والأدلة والبراهين في مسائل التوحيد وإثبات الصانع، والمعاد، وإرسال الرسل، وحدوث العالم»<sup>(٤)</sup>. اه. ٧ - مدح العلم الذي يُخصم به المبطل:

مدح الله ورفع درجة من توصل بالعلم الخفي الدقيق للتوصل إلى مقصد محمود كما قال تعالى: ﴿كَنَالِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَاخُذَ

- (۱) بدائع الفوائد (٤/ ١٣٠).
- (۲) مفتاح دار السعادة (۱/۱٤٦).
- (۳) مفتاح دار السعادة (۱/ ۱٤٥).
- (٤) للتفصيل انظر «مواضيع الجدل في القرآن» من رسالة «مناهج الجدل في القرآن» للدكتور ناصر ابن عواض الألمعي، وكتاب «الأدلة العقلية النقلية على أصول الاعتقاد». للدكتور سعود العريفي.



أصول الجدل والمناظرة

أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَكَآءَ ٱللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَّن نَّشَآةُ ﴾ [يوسف: ٧٦].

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(1)</sup>: «فأخبر أنه يرفع درجات من يشاء بالعلم الخفي الذي يتوصّل به صاحبه إلى المقاصد المحمودة». اه.

وقال أيضاً<sup>(٢)</sup>: «قوله: ﴿نَرْفَعُ دَرَجَنَتِ مَّن نَّشَاءُ ﴾ فإن فيها تنبيهاً على أن العلم الدقيق الموصل إلى المقصود الشرعي صفة مدح، كما أن العلم الذي يُخصم به المبطل صفة مدح». اه.

والجدال عن الحق ونصرته، ومعرفة الباطل وشبهه، والرد عليه وادحاضه هو من المقاصد الشرعية التي يُمدح فاعلها وتحتاج إلى علم دقيق يتوصّل به إلى هذا المقصود.

٨ - ذكر الميزان الذي تُوزن به الحقائق والمتماثلات: قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ اللَّذِي أَنزَلَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانُ ﴾ [الشورى: ١٧]، وقال تعالى: ﴿ لَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ [الحديد: ٢٥].

فهاتان الآيتان صريحتان في الأمر بالرد إلى الميزان، وهو العدل الذي توزن به المتماثلات والمختلفات، ليحكم بين الناس فيما اختلفوا وتنازعوا وتجادلوا فيه.

وهذا دال على الإذن بالمناظرة والمجالة، من أجل أن الله أمر بالرد إلى الأصل والمعيار الذي يحصل به الفصل بين المتجادلين والمختلفين.

- (١) إعلام الموقعين (٣/ ٢٣٣).
- (٢) إعلام الموقعين (٣/ ٢٣٣).

- 37 -



٩ - الأمر صراحة بالمجادلة بالحسنى: قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَتِي هِىَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [النحل: ١٢٥].

قال أبو محمد ابن حزم<sup>(١)</sup>: «فكان تعالى قد أوجب الجدال في هذه الآية، وعلّم فيها تعالى جميع آداب الجدال كلها من الرفق والبيان، والتزام الحق، والرجوع إلى ما أوجبته الحجة القاطعة». اه.

وقال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «فأمر الله رسوله في هذه الآية بالجدال وعلمه منها جميع آدابه من الرفق والبيان والتزام الحق والرجوع إلى ما أوجبته الحجة». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «والمجادلة بالتي هي أحسن، ونحو ذلك مما أوجبه الله على المؤمنين، فهذا واجب على الكفاية منهم». اه.

وقال ابن القيم<sup>(٤)</sup>: «وأمر الله تعالى رسوله ﷺ فيه بإقامة الحجة والمجادلة فقال تعالى: ﴿وَجَلِدِلْهُم بِٱلَتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾».

وقال تعالى: ﴿وَلَا تَجْدَدِلُوَا أَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ إِلَّا بِٱلَّتِى هِىَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمُمْ﴾ [العنكبوت: ٤٦].

قال العزّ بن عبدالسلام<sup>(٥)</sup>: «إحسان الجدل إحسان إلى المجادل

- (1) الإحكام في أصول الأحكام (٢/ ٢٠)
  - (٢) الفقيه والمتفقه (١/ ٢٣٢).
- (۳) درء تعارض العقل والنقل (۱/۱۰).
  - (٤) مفتاح دار السعادة (١٤٦).
- (٥) شجرة المعارف والأحوال وصالح الأقوال والأعمال ص ٣١٢.

- 79 -



أصول الجدل والمناظرة

بإرشاده إلى الحق، وإبطال شُبهه، وشرفه بشرف المجادل فيه، فالمجادلة لإظهار الإيمان أفضل المجادلات». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «أمر الله المؤمنين أن يقولوا الحق الذي أوجبه الله عليهم، وعلى جميع الخلق ليرضوا به الله، وتقوم به الحجة على المخالفين، فإن هذا من الجدال بالتي هي أحسن، وهو أن يقول كلاماً حقاً يلزمك، ويلزم المنازع لك أن يقوله فإن وافقك وإلا ظهر عناده وظلمه». اه.

وقال أيضا<sup>(٢)</sup>: «فإن قوله: ﴿وَلَا تَجَدِلُوٓا أَهْلَ ٱلۡكِتَٰبِ إِلَّا بِٱلَٰقِ هِىَ أَحْسَنُ﴾ [العنكبوت: ٤٦] نهي عن مجادلة أهل الكتاب من اليهود والنصارى إلا بالتي هي أحسن، وقوله: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ﴾ من الطائفتين جميعاً.

ولهذا كان الواجب على المسلمين إذا جادلهم اليهودي والنصراني أن يجادلوه بالتي هي أحسن، إلا من ظلم من الطائفتين، فإنه يعاقب باللِّسان تارة وباليد أُخرى، كما أمر الله ورسوله بجهاد الظالمين من هؤلاء وهؤلاء». اه.

ففرض وواجب على المؤمن أن ينصر الله، ونصر الله عزَّ وجل يكون بالمجادلة عن الحق والهداية إليه، ورد شبه أهل الباطل وقمع ضلالهم بالحجة والبيان.

- (۱) الجواب الصحيح لمن بدَّل دين المسيح (۲/ ٤٣).
- (۲) الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسيح (۲/ ٤٧).

- 2. -



قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>: «فالجهاد جنس تحته أنواع متعددة، ولا بُدَّ أن يجب على العبد نوع من أنواعه». اه.

وقال أيضاً<sup>(٢)</sup>: «فقد أوجب الله تعالى على المؤمنين الإيمان بالرسول والجهاد معه، ومن الإيمان به تصديقه في كل ما أخبر به، ومن الجهاد معه دفع كل من عارض ما جاء به، وألحد في أسماء الله وآياته». اه.

وقال العز بن عبدالسلام<sup>(٣)</sup>: «أفضل النصر نصر الله، لأن النصر يفضل بشرف المنصور، ولا منصور أفضل من دين الله». اه.

وقال ابن القيم رحمه الله<sup>(ئ)</sup>: «ومن بعض حقوق الله على عبيده رد الطاعنين على كتابه ورسوله ودينه، ومجاهدتهم بالحجة والبيان والسيف والسنان والقلب والجنان، وليس وراء ذلك حبة خردل من الإيمان». اه.

وقسال تسعسالسى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَـابُواْ وَجَهْدُواْ بِأَمَوَلِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَتِيكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ﴾ [الحجرات: ١٥].

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(٥)</sup>: «إن الإيمان هو السبب الوحيد للقيام بذروة سنام الدين وهو الجهاد البدني والمالي والقولي، جهاد الكفار بالسيف والسنان، وجهاد الكفار والمنافقين والمنحرفين في أصول الدين وفروعه **بالحكمة والحجة والبرهان،** فكلما قوي إيمان العبد علماً ومعرفةً

مجموع الفتاوي (٧/ ١٦). (1)

- (۲) درء تعارض العقل والنقل (۱/ ۳۷۳).
  - (٣) شجرة المعارف ص ٤٠٥
- (٤) هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى ص ١٢.
- ٥) تيسير اللطيف المنان في خلاصة تفسير القرآن: ص ٤٤.



أصول الجدل والمناظرة

وإرادةً وعزيمةً قوي جهاده، وقام بكل ما يقدر عليه بحسب حاله ومرتبته، فنال الدرجة العالية والمنزلة الرفيعة، وإذا ضعف الإيمان ترك العبد مقدوره من الجهاد القولي بالعلم والحجة والنصيحة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وضعف جهاده البدني لعدم الحامل له على ذلك، ولهذا قال تحمالي : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمَ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِأَمَولِلِهِمَ وَأَنفُسِهِمَ فِي سَبِيلِ ٱللَهِ أَوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلصَحَدِقُونَ (الحجرات: ١٥] فصادق الإيمان يحمله صدقه على القيام بهذه المرتبة التي هي مرتبة الطبقتين العاليتين بعد النبيين، طبقة الصديقين المجاهدين بالعلم والحجة والتعليم والنصيحة، وطبقة الشهداء الذين قاتلوا في سبيل الله ثم قُتِلُوا أو ماتوا من دون قتل، وهذا كله من ثمرات الإيمان ومن تمامه وكماله». اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال تعالى: ﴿وَلَوْ شِنْنَا لَبَعَثَنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا \* فَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَجَنِهِدْهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا﴾ [الفرقان: ٥١ – ٥٢].

وهذه الآية مكية، ولم يشرع الجهاد بالسيف إلا بالمدينة، فتعيّن أن المراد هو جهاد اللّسان وهو المجادلة والمحاجة والمناظرة.

قال أبو محمد بن حزم<sup>(١)</sup>: «وأول ما أمر الله عزَّ وجل نبيه محمداً ﷺ أن يدعو له الناس بالحجة البالغة بلا قتال، فلما قامت الحجة وعاندوا الحق أطلق الله عليهم السيف حينئذ وقال تعالى: ﴿قُلْ فَلِلَهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَلِغَةُ﴾ [الأنعام: ١٤٩]، وقال تعالى: ﴿بَلْ نَقَذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُمُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ﴾ [الأنبياء: ١٨] .

(١) الإحكام في أصول الأحكام (١/٢٦).



ولا شك في هذا إنما هو بالحجة، لأن السيف مرّة لنا ومرة علينا، وليس كذلك البرهان، بل هو لنا أبداً، ودامغ لقول مخالفينا ومزهق له أبداً». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «كان النبي ﷺ في أول الأمر مأموراً أن يجاهد الكفار بلسانه لا بيده، فيدعوهم ويعظهم ويجادلهم بالتي هي أحسن، ويجاهدهم بالقرآن جهاداً كبيراً.

قال تعالى في سورة الفرقان وهي مكية: ﴿وَلَوْ شِنْنَا لَبَعَنْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا \* فَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَجَنِهِدْهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا \* [الـفـرقـان: ٥١ – ٢٢]، وكان مأموراً بالكف عن قتالهم لعجزه وعجز المسلمين عن ذلك». اه.

وقال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهَدِيَنَهُمْ سُبُلَنَاْ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ [العنكبوت: ٦٩].

وهذه الآية مكية بالإجماع، ولم يكن شُرع جهاد السيف بعد، وإنما المُراد به جهاد من نوع آخر، وهو الصبر على الأذى من المعارضين وصبر النفس على الإيمان بالله رغم الأذى، ومجاهدة النفس تكميل الإيمان وطلب معرفة الدين والشرائع، ومجاهدة الكفار باللسان بإظهار فساد دينهم وما انتحلوه ورد شبههم وإظهار صحة دينهم وشرعهم.

قال ابن عطية الأندلسي<sup>(٢)</sup>: «فهي قبل الجهاد العرفي، وإنما هو جهاد في دين الله وطلب مرضاته». اه.

- (١) الجواب الصحيح لمن بدَّل دين المسيح (١/ ٤٧).
  - (٢) المحرر الوجيز (٢٢/ ٢٤٠).

- 27 -



وقال أبو سليمان الداراني<sup>(1)</sup>: «ليس الجهاد في هذه الآية قتال العدو فقط، بل هو نصر الدين، والرد على المبطلين وقمع الظالمين، وأعظمه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر». اه.

وقال تعالى: ﴿قَنْنِلُوا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ حَتَى يُعْطُوا ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَنِغِرُونَ﴾ [التوبة: ٢٩].

فإذا أذن الله في قتال أهل الباطل بالسيف لما يعتقدونه وينتحلونه من الضلالة، وفي مجاهدتهم بالسيف هلكتهم وإفنائهم، فلأن يأذن الشارع بمعارضتهم ومقادحتهم باللِّسان لرد باطلهم مع بقاء أنفسهم من باب أَوْلَى.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «وأما مجاهدة الكفار باللِّسان، فما زال مشروعاً من أول الأمر إلى آخره، فإنه إذا شرع جهادهم باليد، فباللسان أَوْلَى». اه.

۱۱ – مدح الخصام لإظهار الحق:

قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَآ إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ أَعْبُدُوا أَلَّهُ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَغْتَصِمُونَ﴾ [النمل: ٤٥].

والخصمان هما فريق الحق وفريق الباطل، فريق الهدى وفريق الضلال، فريق الرشاد وفريق الغي، عصابة النبوة وعصابة الكفر.

- (١) المحرر الوجيز (٢٤/ ٢٤٠).
- (۲) الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسيح (۱/ ٤٧).

فعصابة النبوة والإيمان تخاصم بالحق وعن الحق، وعصابة الباطل تخاصم بالباطل وعن الباطل.

قال العز بن عبدالسلام<sup>(۱)</sup> : «الخصام لإظهار الحق أكرم به من خصام، يُثبت به الحق ويُدْحض به الباطل، وهو إحسان إلى المخاصم بإنقاذه من النار». اه.

وقال تعالى: ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ ﴾ [الحج: ١٩].

وهذه الآية وإن كان لها سبب نزول خاص حيث نزلت في مبارزة حمزة وعلي بن أبي طالب وعتبة بن الحارث رضي الله عنهم يوم بدر لشيبة بن ربيعة وعتبة بن ربيعة والولي بن عتبة من حزب الكفار<sup>(٢)</sup>.

إلا أنها عامة في كل خصومة بين فريقي الحق والباطل، وهي عامة أيضاً في الاختصام بالأقوال أو الأفعال، وسياق الآية يؤكّد ذلك حيث ذكر الله أولاً فريق الحق ﴿وَكَثِيْرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِّ ثم فريق الباطل ﴿وَكَثِيْرُ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ثم ذكر الخصومة بينهما.

قال العلامة أبو محمد عبدالحق بن عطية الأندلسي<sup>(٣)</sup>: «قال مجاهد وعطاء بن أبي رباح والحسن بن أبي الحسن وعاصم والكلبي الإشارة إلى المؤمنين والكفار على العموم، وهذا قول تعضده الآية، وذلك أنه تقدّم

- شجرة المعارف والأحوال وصالح الأقوال والأعمال ص: ٣١٣.
- (٢) رواه البخاري في كتاب التفسير باب ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ آَخْنَصَمُوا فِي رَبِّيمٌ ﴾ (٨/ ٤٤٣ رقم ٤٧٤٣)، ورواه مسلم أيضاً في كتاب التفسير باب في قوله تعالى: ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْصَمُوا فِي رَبِّيمٌ ﴾ (٤/ ٢٣٢٣ - رقم ٣٠٣٣) عن أبي ذر رضي الله عنه.
  - (٣) المحرر الوجيز (١١/ ١٨٧).



قوله: ﴿وَكَثِيْرٌ مِنَ ٱلنَّاسِّ﴾ المعنى هم مؤمنون ساجدون، ثم قال: ﴿وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ، ثم أشار إلى هذين الصنفين بقوله: ﴿هَٰذَانِ خَصْمَانِ ، والمعنى أن الإيمان وأهله والكفر وأهله خصمان مذ كانا إلى قيام الساعة بالعداوة والجدال والحرب». اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

١٢ - الدعوة إلى الله توجب المناظرة: وقال تعالى: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللهِ ﴾ [التوبة: ٦]:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «وقد أمره الله تعالى أن يجير المستجير حتى يسمع كلام الله ثم يبلغه مأمنه، والمراد بذلك تبليغه رسالات الله وإقامة الحجة عليه، وذلك قد لا يتم إلا بتفسيره له الذي تقوم به الحجة ويجاب به عن المعارضة، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، علم بطلان قول من ظن أن الأمر بالجهاد ناسخ للأمر بالمجادلة مطلقاً». اه.

۱۳ – الجدال بالحق غيظ للكافرين:

إغاظة الكفار من أجل الطاعات، قال تعالى: ﴿وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْصُفَارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍ نَيَّلًا إِلَا كُنِبَ لَهُم بِهِ عَمَلٌ صَلِحُمَ [التوبة: ١٢٠].

ومعارضة باطل الكفار وادحاض شبههم لا شك أنه يغيظهم، لاسيما في حضرة أتباعهم والمغرر بهم.

(۱) الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسيح (۱/ ۷۲).

- 27 -



قال أبو محمد ابن حزم<sup>(۱)</sup>: «ولا غيظ أغيظ على الكافرين والمبطلين من هتك أقوالهم بالحجة الصادعة، وقد تهزم العساكر الكبار، والحجة الصحيحة لا تُغلب أبداً، فهي أدعى إلى الحق وأنصر للدين من السلاح الشاكي». اه.

قال ابن شاهين<sup>(٢)</sup>: «وهذا فيه معنى لأهل العلم أيضاً، لأن الحق لا يحقه إلا من عرفه، ولا يبطل الباطل إلا من عرفه. ولا يعرف الحق من الباطل إلا أهل العلم، فعون أهل الحق على حقهم، ودفع أهل الباطل عن باطلهم من أفضل الأعمال وهو عمل بالقرآن لأن الله يقول: ﴿بَلَ نَقَذِفُ بِٱلْحَتَى عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدَمَعُهُمُ». اه.

وقال أبو محمد ابن حزم<sup>(٣)</sup>: «ولا شك في أن هذا إنما هو بالحجة لأن السيف مرة لنا ومرة علينا، وليس كذلك البرهان، بل هو لنا أبداً، ودامغ لقول مخالفينا، ومزهق له أبداً. ورب قوة باليد قد دمغت بالباطل حقاً كثيراً فأزهقته، منها يوم الحرة ويوم قُتل عثمان رضي الله عنه، ويوم قُتل الحسين وابن الزبير رضي الله عنهم، ولعن قتلتهم، وقد قُتل أنبياء كثير، وما غُلبت حجتهم قط». اه.

- (١) الإحكام في أصول الأحكام (٢٦/١).
  - (٢) السنة ص ٩٧.
- (٣) الإحكام في أصول الأحكام (٢٦/١).

- £V -

وقال ابن القيم<sup>(1)</sup>: «فدلالته (يعني القرآن) البرهانية العقلية التي يشير إليها ويرشد إليها فتكون دليلاً سمعياً عقلياً أمر تميز به القرآن، وصار العالم به من الراسخين في العلم وهو العلم الذي يطمئن إليه القلب وتسكن عنده النفس ويزكو به العقل وتستنير به البصيرة وتقوى به الحجة، ولا سبيل لأحد من العالمين إلى قطع من حاج به، بل من خاصم به فلجت حجته وكسر شبهة خصمه». اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

١٥ - ذكر من صيَّرهم الله أعداء الدين أمرّ بمجادلتهم: قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِ نَبِي عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِ يُوحِى بَعْضُهُم إِلَى بَعْضِ رُحَدُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوراً (الأنعام: ١١٢].

قال الإمام المجدد محمد بن عبدالوهاب رحمه الله معلقاً على هذه الآية<sup>(٢)</sup>: «واعلم أنه سبحانه لم يبعث نبياً بهذا التوحيد إلا جعل له أعداء كما قال تعالى، وقد يكون لأعداء التوحيد علوم كثيرة وكتب وحجج كما قال الله تعالى: ﴿فَلَمَا جَآءَتَهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَرِحُوا بِمَا يندَهُم مِّنَ ٱلْعِلَمِ [غافر: ٨٣] إذا عرفت ذلك، وعرفت أن الطريق إلى الله لا بُد له من أعداء قاعدين عليه، أهل فصاحة وعلم وحجج، فالواجب عليك أن تتعلم من دين الله ما يصير لك سلاحاً تُقاتل به هؤلاء الشياطين». اه.

وقـال تـعـالـى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُّوًا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينُّ وَكَفَىٰ بِرَبِّكِ هَادِيَـا وَنَصِيرًا﴾ [الفرقان: ٣١].

(۱) مفتاح دار السعادة (۱/۱٤۲).

أصول الجدل والمناظرة

(٢) كشف الشُبُهات بشرح العلامة محمد العثيمين ص ٢٤ – ٣٦.

- 28 -



قال الوالد العلامة محمد الصالح العثيمين<sup>(1)</sup>: «إن من حكمة الله عز وجل أنه لم يبعث نبياً إلا جعل له أعداء من الإنس والجن، وذلك أن وجود العدو يُمحض الحق ويبينه، فإنه كلما وُجد المعارض قويت حجة الآخر، وهذا الذي جعله الله تعالى للأنبياء جعله أيضاً لأتباعهم فكل أتباع الأنبياء يحصل لهم مثل ما يحصل للأنبياء، قال الله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيَ يحصل لهم مثل ما يحصل للأنبياء، قال الله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيَ مَدُوًا شَيَطِينَ ٱلإِنِس وَٱلْجِنِ يُوحِي بَعَضُهُمَ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوَلِ غُرُوراً﴾ [الأنعام: ١١٢]، وقال: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينٌ وَكَفَى بِرَبِلِنَ هَادِيَا وَنَصِيرًا﴾ [الفرقان: ٣١]». اه.

١٦ – الأمر بالمشاورة أمر بالمجادلة: قال تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «وحضّهم على المناظرة والمشاورة لاستخراج الصواب في الدنيا والآخرة، حيث يقول لمن رضي عنهم: ﴿وَأَمَرُهُمَ شُورى بَيَّنَهُمَ﴾ [الشورى: ٣٨]». اه.

فالمشاورة نوع من المناظرة، لأن كل واحد منهما يُشاور أخاه لاستخراج الحق، ويحصل بسبب ذلك من إيراد أدلة الأقوال ورد ما يعارضها، وكل ذلك نظر ومناظرة.

وفي الحقيقة المشاورة أكمل أنواع المناظرة لأنها خلية من أسباب فساد ذات البين، والمراء، والغضب، والغلبة، فالمشاورة شاهدة على حسن النية

- (1) شرح كشف الشبهات ص ٦٤.
- (٢) تنبيه الرجل العاقل على تمويه الجدل الباطل بواسطة «العقود الدرية» ص ٢٤.

- 29 -



ابتداءاً في طلب الحق، والإعراض عمّا يُهيج الشر من الرياء والجدال المذموم.

١٧ - الإخبار بظهور الدين إغراء للمؤمنين لإظهاره بالمجادلة : قال تعالى : (هُوَ ٱلَّذِت أَرَّسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُـدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ حُلِهِ وَلَوَ حَكَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ (التوبة : ٣٣].

فهذه الآية صريحة في وقوع المنازلة والمطارحة بنوعيها البدني والقولي وهذا ما يقتضيه (الظهور) مع قوله: ﴿كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُوُنَ﴾، فالمشركون يريدون إظهار باطلهم ويكرهون ظهور الهدى ودين الحق، فتتصارع الفئتان بالقول والجدال والحجاج، وكذلك يتصارعان بالسيف والسنان.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup> : «معلوم أن الله وعد بإظهاره على الدين كله ظهور علم وبيان وظهور سيف وسنان، فقال تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِِ تَ أَرَّسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُــَكَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلَّذِينِ كُلِهِ وَلَوَ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُوُنَ﴾ .

وقد فسر العلماء ظهوره بهذا وهذا، ولفظ الظهور يتناولهما فإن ظهور الهدى بالعلم البيان وظهور الدين باليد والعمل، والله تعالى أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، ومعلوم أن ظهور الإسلام بالعلم والبيان قبل ظهوره باليد والقتال». اه.

(۱) الجواب الصحيح لمن بذل دين المسيح (۱/ ۷۵).

- 0. -



١٨ - ذم الخوض بالباطل حتْ على المناظرة: نصوص القرآن كثيرة في ذم الخوض بالباطل حتْ على المناظرة: نصوص القرآن كثيرة في ذم الخوض بالباطل، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَعْرَض عَنْهُم ﴾ [الأنعام: ٦٨].

وفي هذا حض على المناظرة بالحق، لأن الله لم يُحرَّم مطلق المناظرة، وإنما حرَّم المناظرة بالباطل، فهو توجيه إلى المناظرة بالحق.

قال العلامة عبدالرحمن السعدي رحمه الله<sup>(١)</sup>: «وفي ذم الخوض بالباطل حثَّ على البحث والنظر والمناظرة بالحق». اه.

والمقصود من هذا العرض بيان أن الدليل القرآني تحته عشرات، بل مئات الأدلّة على مشروعية المناظرة، وكذلك بيان أصالة هذا العلم عند ( المسلمين، وأنهم لم ينقلوه عن اليونان كما يُتوهَم.

\* \* \*

(۱) تيسير الكريم الرحمن ص ۲٦٠.

- 01 -

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة

النوع الثاني : السنة

لما كان النبي ﷺ بُعث على فترة من الرسل، وكان الناس في جاهلية عمياء، وجاء النبي ﷺ بخلاف موروث قومه من عقائد وأخلاق ومعاملات، وفي جزيرة العرب أديان مُبدلة يهودية ونصرانية، والنبي ﷺ قد بُعث للناس كافة، واقتضت سُنَّة الله أن يُعارض النبيون بما بُعثوا به، فكان حتماً أن يكون رسول الله ﷺ قائد لواء الدعوة إلى الله وهداية الخلق إليه، ورد جدل أهل الباطل، ودفع شبه أهل الزيغ على اختلاف مللهم من وثنيين ويهود ونصارى وغيرهم.

ولما لم يكن النبي ﷺ بدعا من الرسل، فلا بد أن يحصل له ما حصل لإخوانه من الرسل من قبل المكذبين، الذين يجادلون عن عقائدهم الفاسدة، ويُضللون الناس عن الحق الذي بُعث به النبيون، فلذلك تجد النبي ﷺ أصّل بسنته الفعلية قواعد وأصول الجدل والمناظرة على أكمل وجه، وهو الذي قهر كل من خالفه بالبرهان، وأقام عليهم الحجة، وحصل به الإعذار والإنذار.

كما أن السُّنَّة لم تقتصر بنوعها الفعلي على تقرير علم المناظرة، بل دلّت عليها وأشارت إليها بنوعيها الآخرين القولية والتقريرية.

وهذا سياق بعض الأدلة على الأنواع الثلاثة: القولية، والفعلية، والتقريرية.

- 07 -



أولًا : السنة القولية

أ – عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «**جاهدوا** المشركين بأموالكم وأنفسكم وألسنتكم»<sup>(۱)</sup>.

والمجادلة والمحاجة والمناظرة من المجاهدة باللِّسان.

قال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «فأوجب المناظرة للمشركين كما أوجب النفقة والجهاد في سبيل الله». اه.

وقال أبو محمد ابن حزم<sup>(٣)</sup>: «وهذا حديث في غاية الصحة، وفيه الأمر بالمناظرة وإيجابها كإيجاب الجهاد والنفقة في سبيل الله». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٤)</sup>: «وقد قال النبي ﷺ: **«جاهدوا المشركين بأيديكم وألسنتكم وأموالكم»** وكان ينصب لحسان منبراً في مسجده يجاهد فيه المشركين بلسانه جهاد هجو، وهذا كان بعد نزول آيات القتال، وأين منفعة الهجو من منفعة إقامة الدلائل والبراهين على صحة الإسلام وإبطال حجج الكفار من المشركين وأهل الكتاب؟». اه.

- (١) رواه أحمد (٣/ ١٢٤)، والنسائي (٦/ ٧)، وأبو داود (٣/ ٢٢) كلهم من طريق حماد بن سلمة عن حميد عن أنس به.
   عن حميد عن أنس به.
   قال الحافظ ابن عبدالهادي في المحرر في الحديث (٢/ ٤٣٩): إسناده على شرط مسلم.
   وقال النووي في رياض الصالحين (ص ٢٨): إسناده صحيح.
  - (٢) الفقيه والمتفقه (١/ ٢٣٣).
  - (٣) الإحكام في أصول الأحكام (١/ ٢٧).
  - (٤) الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسبح (١/ ٤٧).

- 07 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



وقال الحافظ ابن رجب<sup>(۱)</sup>: «وكذلك من يشتغل بالعلم، لأنه أحد نوعي الجهاد، فيكون اشتغاله بالعلم كالجهاد في سبيل الله والدعوة إليه». اه.

وقال العلامة بكر أبو زيد<sup>(٢)</sup>: «فالرد على أهل الباطل ومجادلتهم ومناظرتهم حتى تنقطع شبهتهم ويزول عن المسلمين ضررهم، مرتبة عظيمة من منازل الجهاد باللسان، والقلم أحد اللِّسانين». اه.

ب - وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله على قال: «اهجوا قريشاً فإنه أشد عليها من رشق بالنبل»، فأرسل إلى ابن رواحة فقال: «اهجهم فهجاهم فلم يُرض»، فأرسل إلى كعب بن مالك، ثم أرسل إلى حسان ابن ثابت، فلما دخل عليه، قال حسان: قد آن لكم أن تُرسلوا إلى هذا الأسد الضارب بذنبه، ثم أدلع لسانه فجعل يُحركه فقال: والذي بعثك بالحق! لأفرينهم بلساني فري الأديم، فقال رسول الله على: «لا تعجل، فإن أبا بكر أعلم قريش بأنسابها وأن لي فيهم نسباً، حتى يُلخص لك نسبي»، فأتاه حسان، ثم رجع فقال: يا رسول الله قد لخص لي نسبك، والذي بعثك بالحق!

لأسُلنَّك منهم كما تُسل الشعرة من العجين<sup>(٣)</sup>.

قال أبو العباس القرطبي<sup>(٤)</sup>: «والمنافحة: المخاصمة والمجادلة وأصلها الدَّفع. يقال: نفحت الناقة الحالب برجلها، أي دفعته، ونفحه

الحكم الجديرة بالإذاعة ص ٢٨.

أصول الجدل والمناظرة

- (٢) الرد على المخالف ص ٤٠ من مجموع الردود.
- (٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب فضائل الصحابة باب فضائل حسان بن ثابت رضي الله عنه (٤/
   (٣) رقم ٢٤٩٠).
  - (٤) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم (٦/ ٤٢٥).



بسيفه أي: ضربه به من بعيد». اه.

وقال ابن القيم في سياق ردّه على حزب التأويل<sup>(1)</sup>: «فكشف عورات هؤلاء، وبيان فضائحهم من أفضل الجهاد في سبيل الله، وقد قال النبي ﷺ لحسان بن ثابت: «أن روح القدس معك ما دُمت تنافح عن رسوله». اه.

فمجادلة أهل الباطل ومعارضتهم والرد عليهم هو من المنافحة عن رسول الله ﷺ، والمنافح حظه من التأييد بمقدار موافقته للرسول ﷺ ومتابعته.

ج – وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: **«إن العبد ليتكلم** بالكلمة من رضوان الله لا يُلقي لها بالاً يرفعه الله بها درجات»<sup>(٢)</sup>.

وقول الحق وتعريف الناس به وإظهاره وحفظه والذب عنه، ودفع الباطل وكشف زيفه هو من الكلام الذي يرضاه الله.

د – وقال رسول الله ﷺ: «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين»<sup>(٣)</sup>.

فهذا خبر بمعنى الأمر أي من حمل هذا العلم فلينف عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين.

والمبطلون والغالون خارجون عن الشريعة، ونفي ما حرّفوه ونسبوه

- (1) مختصر الصواعق المرسلة ص ٥٠.
- (٢) رواه البخاري كتاب الرقاق باب حفظ اللسان (٢١/ ٣٠٨ رقم ٦٤٧٨).
- (٣) جاء من طرق كثيرة، وصححه أحمد، وأجود طرقه مرسل إبراهيم بن عبدالرحمن العذري.
   انظر الكامل في الضعفاء (١/ ١٥٢ ١٥٣)، والجرح والتعديل (٢/ ١٧).



أصول الجدل والمناظرة كمحص

إلى الشرع يقتضي جدالهم ومعارضتهم ورد أقوالهم وكتاباتهم، وكل ذلك نظر ومناظرة.

قال الحافظ العراقي رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «فقوله (يحمل) حُكى فيه الرفع<sup>(۲)</sup> على الخبر، والجزم على إرادة الأمر، وعلى تقدير كونه مرفوعاً فهو خبر أريد به الأمر، بدليل ما رواه أبو محمد بن أبي حاتم في مقدمة كتاب الجرح والتعديل<sup>(۳)</sup> في بعض طرق هذا الحديث (ليحمل هذا العلم) بلام الأمر، على أنه ولو لم يرد ما يخلصه للأمر لما جاز حمله على الخبر لوجود جماعة من أهل العلم غير ثقات، ولا يجوز الخلف في خبر الصادق فتعين حمله على الأمر تقدير صحته». اه.

وقال العلامة صديق حسن خان<sup>(٤)</sup>: «والمحامي عن السنة المطهرة، والكتاب العزيز والذاب عنهما، كالمجاهد في سبيل الله تعالى، وروح القدس مع من ذب عن دين الله وسنة نبيه ودافع عنهما من بعده إيماناً ونصحاً له رجاء أن يكون من الخلف الصالح، الذين قال فيهم رسول الله ﷺ: «يحمل هذا اعلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين»». اه.

وقال العلامة بكر أبو زيد<sup>(ه)</sup>: «واجب هذه «الحمالة» رد البدع والأهواء المضلة، والدفع في نحورها وأعجازها، لإبطالها ووأدها». اه.

التقييد والإيضاح ص ١٣٨ . (1)

- (٢) في النسخة المطبوعة «الرافع» وهو خطأ.
  - .(17/1) (7)
- ٤) قطف الثمر في عقيدة أهل الأثر ص ١٧٣ ١٧٤.
  - ٥) الردود ص ٣٠ من مجموع الردود بتصرف يسير.

- 07 -



ه – وعن تميم الداري رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «الدين النصيحة» قلنا لمن؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله على ولأئمة المسلمين وعامتهم»<sup>(۱)</sup>.

ومجادلة أهل الباطل والبدع والضلالات ورد أهوائهم هو من النصح لله تعالى وكتابه ورسوله.

قال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «وأما جدال المحقين فمن النصيحة للدين». اه.

وقال العز بن عبدالسلام<sup>(٣)</sup> : «فالنصح في الأديان أفضل من كل نصح، وتترتب فضائل النصح على فضائل متعلقة، فالنصح بالإيمان في أعلى مراتب النصح في الأديان». اه.

وقال الحافظ ابن رجب<sup>(٤)</sup>: «ومن أنواع النصح لله تعالى وكتابه ورسوله على وهو ما يختص به العلماء رد الأهواء المضلة بالكتاب والسنة على مُوردها، وبيان دلالتها على ما يخالف الأهواء كلها، وكذلك رد الأقوال الضعيفة من زلات العلماء، وبيان دلالة الكتاب والسنة على ردها». اه.

وقال ولي الله الدهولي<sup>(٥)</sup>: «ويجب بذل الجهد على أهل الآراء الكلية في إشاعة الحق وتمشيته وإخمال الباطل وصده، فربما لم يكن ذلك إلا

- رواه مسلم في كتاب الإيمان باب أن الدين النصيحة (١/ ٧٤ رقم ٩٥).
  - (٢) الفقيه والمتفقه (١/ ٢٣٣).
  - (٣) شجرة المعارف ص ٣١٠.
  - (٤) جامع العلوم والحكم ص ٨٥.
    - (٥) حجة الله البالغة (١١٧/١).

- ov -



أصول الجدل والمناظرة للمحص

بمخاصمات أو مقاتلات، فيُعد كل ذلك من أفضل أعمال البر». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

و – وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي ﷺ لما بعث معاذاً إلى اليمن قال له: «**إنك تأتي قوماً أهل كتاب»<sup>(١)</sup>.** 

فقوله ﷺ لمعاذ: إنك تأتي قوماً أهل كتاب، ظاهر في الدلالة على تنبيه معاذ إلى احتمال مجادلته ومناظرته من قبل أهل اليمن، في دعوته التي بُعث بها، فيُعلمه ﷺ بحالهم وعقيدتهم حتى يكون عارفاً بشبههم وأهوائهم ليردهم من باطلهم إلى الحق الذي معه.

قال شيخنا الوالد العلامة محمد الصالح العثيمين<sup>(٢)</sup>: «إنه ينبغي أن نعرف ما عند هؤلاء من العلوم والشبهات من أجل أن نرد عليهم بسلاحهم، وهذا من هدي النبي ﷺ، ولهذا لما بعث معاذاً إلى اليمن قال له: «**إنك تأتي قوماً أهل كتاب»** وذلك من أجل أن يستعد لهم ويعرف ما عندهم من الكتاب حتى يرد عليهم بما جاءوا به». اه.

ز – وعن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال: ذكر رسول الله ﷺ الدجال ذات غداة، فخفض فيه ورفّع حتى ظنناه في طائفة النخل، فلما رحنا إليه عرف ذلك فينا فقال: «ما شأنكم»؟. قلنا: يا رسول الله: ذكرت الدجال غداة فخفضت فيه ورفعت حتى ظنناه في طائفة النخل، فقال: «غير الدجال أخوفني عليكم، إن يخرج وأنا فيكم فأنا حجيجه

- رواه البخاري في كتاب المغازي باب بعث أبي موسى ومعاذ إلى اليمن قبل حجة الوداع (٨/
   رقم ٤٣٤١)، ومسلم في كتاب الإيمان باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام
   (١/ ٥٠ رقم ٢٩).
  - (٢) شرح كشف الشُبُهات ص ٦٥ ٦٢.

- 01 -



دونكم، وإن يخرج ولست فيكم، فأمرؤ حجيج نفسه، والله خليفتي على كل مسلم»<sup>(۱)</sup>.

فالنبي ﷺ أخبر أنه إن خرج الدجال فإنه سيكفي المؤمنين شره بمحاجته وإظهار كذبه وأنه دجال من الدجاجلة، وأنه إن خرج في غيبته فالمؤمن يحاج ويجادل عن نفسه بما علمه النبي ﷺ من العلامات التي يستدل بها على دجله.

قال أبو العباس القرطبي<sup>(٢)</sup>: «وحجيجه: محاجه، ومخاصمه، وقاطعه بالحجة بإظهار كذبه وإفساد قوله». اه.

\* \* \*

- رواه مسلم كتاب الفتن وأشراط الساعة باب ذكر الدتجال وصفته وما معه (٤/ ٢٢٥٠ رقم ٢١٣٧).
  - (٢) المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم (٧/ ٢٧٦).

- 09 -



أصول الجدل والمناظرة

ثانياً: السنة الفعلية

أ – مناظرة النبي ﷺ لعبدالله بن الزبعري السهمي

جلس رسول الله يتلج يوماً مع الوليد بن المغيرة في المسجد فجاء النضر ابن الحارث حتى جلس معهم وفي المسجد غير واحد من رجال قريش، فتكلم رسول الله يتلج فعرض له النضر بن الحارث، فكلمه رسول الله يتلج حتى أفحمه وتلا عليه وعليهم : ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمُ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَكَ إلى قوله : ﴿ وَهُمْ فِيهَا لَا يَسْعَوُنَ ﴾ [الأنبياء : جَهَنَمُ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَكَ إلى قوله : ﴿ وَهُمْ فِيهَا لَا يَسْعَوُنَ ﴾ [الأنبياء : جلس معهم فقال الوليد بن المغيرة لعبدالله بن الزبعري : والله ما قام النضر ابن الحارث لابن عبدالمطلب أنفاً ولا قعد وقد زعم محمد : أنا وما نعبد من آلهتنا هذه حصب جهنم، فقال عبدالله بن الزبعري : أما والله لو وجدته لخصمته فسلوا محمداً : كل ما يُعبد من دون الله في جهنم مع من عبده، فنحن نعبد الملائكة ، واليهود تعبد عزيراً والنصارى تعبد المسيح عيسى بن الزبعري ، ورأوا أنه قد احتج وخاصم ، فذكر ذلك لرسول الله يتج فقال :

«كل من أحب أن يُعبد من دون الله فهو مع من عبده، إنهم إنما يعبدون الشيطان ومن أمرهم بعبادته»، وأنزل الله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى أُوْلَتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ \* لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ﴾ [الأنبياء: ١٠١ – ١٠٢]»<sup>(1)</sup>.

(۱) ذم الكلام للهروي (٤/ ١٢٠)، تفسير ابن كثير (٣/ ١٩٩، ١٩٩)، وقال الحافظ العلائي في تلقيح الفهوم ص ١١٦: «وهذه القصة مشهورة في كتب السير والمغازي وقد رواها البيهقي بسند صحيح إلى ابن عباس رضي الله عنهما».



ب – مناظرة النبي ﷺ لليهود

حضرت عصابة من اليهود رسول الله ﷺ فقالوا:

يا أبا القاسم حدِّثنا عن خلال نسألك عنهن لا يعلمهن إلا نبى، فقال رسول الله ﷺ: «سلوا عمّا شنتم ولكن اجعلوا لى ذمة وما أخذ يعقوب على نبيه لئن أنا حدّثتكم عن شيء فعرفتموه تتابعني على الإسلام»، فقالوا ذلك لك، فقال رسول الله ﷺ: «سلوا عمّا شئتم». قالوا: أخبرنا عن أربع خلال نسألك عنهن، أخبرنا أي الطعام حرم إسرائيل على نفسه من قبل أن تُنزل التوراة؟ وأخبرنا كيف ماء المرأة وماء الرجل وكيف يكون الذكر منه والأنثى؟ وأخبرنا بهذا النبي الأمي في التوراة ومن وليه من الملائكة؟ فقال النبي ﷺ: «**عليكم عهد الله لئن أنا نبأتكم لتتبعني**؟» فأعطوه ما شاء الله من عهد وميثاق فقال: «نشدتكم بالذي أنزل التوراة على موسى هل تعلمون أن إسرائيل يعقوب مرض مرضاً شديداً فطال سقمه منه فنذر لله نذراً لئن عافاه الله من مرضه ليحرمن أحب الطعام والشراب إليه، وكان أحب الطعام إليه لحوم الإبل وأحب الشراب إليه ألبانها»، فقالوا: اللَّهُمَّ نعم، فقال رسول الله عليهم، وأنشدكم بالذي لا إله نعم، فأنشدكم بالذي لا إله إلا هو الذي أنزل التوراة على موسى هل تعلمون أن ماء الرجل غليظ أبيض وأن ماء المرأة رقيق أصفر فأيهما علا كان له الولد والشبه بإذن الله عز وجل، وإذا علا ماء الرجل ماء المرأة كان الولد ذكراً بإذن الله وإذا علا ماء المرأة ماء الرجل كان الولد أنثى بإذن الله عز وجل»، قالوا: اللَّهُمَّ نعم، قال: «اللَّهُمَّ اشهد، وأنشدكم بالذي أنزل التوراة على موسى هل تعلمون أن هذا النبي الأمي تنام عيناه ولا ينام قلبه»، قالوا: اللُّهُمَّ

- 11 -



أصول الجدل والمناظرة

نعم، قال: «اللَّهُمَّ اشهد»، قالوا: أنت الآن فحدثنا من وليك من الملائكة فعندها نجامعك أو نفارقك قال: «فإن ولي جبريل ولم يبعث الله نبياً قط إلا وهو وليه»، قالوا: فعندها نفارقك ولو كان وليك سواه من الملائكة تابعناك وصدقناك، قال: فما يمنعكم أن تصدقوه؟ قالوا: إنه عدوّنا فأنزل الله عز وجل: ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُمْ نَزَّلَهُمْ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَهِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ \* مَن كَانَ عَدُوًّا لِنَهِ وَرُسُ لِهِ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكَنلَ فَإِنَ ٱللَهَ عَدُوًّ لِلْتَكْفِرِينَ \* إلى البقرة: ٩٧ – ٩٨]<sup>(١)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وذكر ابن جرير في أسباب نزول الآية<sup>(٢)</sup>: «إنما كان سبب قيلهم ذلك من أجل مناظرة جرت بينهم وبين رسول الله ﷺ في أمر نبوته». اه.

\* \* \*

- 77 -



## ج – مناظرة النبي ﷺ للمشركين في حل بهيمة الأنعام

وثبت بالسُّنّة الفعلية أيضاً مناظرة النبي ﷺ للمشركين فيما أحلوه وحرموه من بهيمة الأنعام.

قال أبو حيان الأندلسي<sup>(۱)</sup>: «فلما قام الإسلام وثبتت الأحكام جادلوا النبي ﷺ، وكان خطيبهم مالك بن عوف بن أبي الأحوص الجشمي، فقال: يا محمد، بلغنا أنك تحل أشياء.

فقال له: إنكم قد حرمتم أشياء على غير أصل، وإنما خلق الله هذه الأزواج الثمانية للأكل والانتفاع بها، فمن أين جاء هذا التحريم؟ أمن قبل الذكر أم من قبل الأنثى؟ فسكت مالك بن عوف وتحيَّر.

فلو علل بالذكورة وجب أن يُحرم الذكر، أو بالأنوثة فكذلك، أو باشتمال الرحم وجب أن يحرما لاشتمالها عليهما.

فأما تخصيص التحريم بالولد الخامس أو السابع أو ببعض دون بعض ، فمن أين؟

وروي أنه قال لمالك: مالك لا تتكلم؟ فقال له مالك: بل تكلم وأسمع منك». اه.

\* \* \*

(۱) البحر المحيط (۲۳۹/٤).

- ٦٣ -

This file was downloaded from QuranicThought.com

أصول الجدل والمناظرة فليحق

## د - مناظرة النبي ﷺ للصحابة في صلح الحديبية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

صالح النبي ﷺ المشركين في الحديبية على أن لا يأتي أحد من المشركين إلى النبي ﷺ إلا ردّه إليهم.

فكره المسلمون ذلك وامتعضوا منه أولاً، وعارض عمر بن الخطاب رضي الله عنه رسول الله ﷺ وقال له:

ألست نبي الله حقّاً؟ قال: «بلى». قال: ألسنا على الحق وعدوّنا على الباطل؟ قال: **«بلى»،** قال: فَلِمَ نُعط الدنية في ديننا إذاً؟

قال: «إني رسول الله ولست أعصيه، وهو ناصري»<sup>(۱)</sup>. اه.

قال الحافظ ابن حجر في فوائد هذه المعارضة (٢):

«ويستفاد من هذا الفصل جواز البحث في العلم حتى يظهر المعنى». اه.

وقال أيضاً (٣) :

«وفي الحديث أيضاً فضل الاستشارة لاستخراج وجه الرأي واستطابة قلوب الاتباع». اه.

- رواه البخاري كتاب الشروط باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط (٥/ ٣٢٩ – رقم ٢٧٣٢) من حديث المسور بن مخرمة رضي الله عنه، ومسلم في كتاب الجهاد والسير باب صلح الحديبية (٣/ ١٤١١ – رقم ١٧٨٥) من حديث سهل بن حنيف رضي الله عنه.
  - (٢) فتح الباري (٣٤٦/٥).
  - (٣) فتح الباري (٥/ ٣٥٢).

- 72 -



قال أبو علي عمرو السكوني<sup>(١)</sup>: (ت: ٧١٧هـ):

«وهذا السؤال من عمر رضي الله عنه على أحد وجهين:

إما أن يكون طالباً للجواب عمّا استشكل من غير ريب، كطالب دفع الشبهة من غير ريب في العقل لأنه من المشهود لهم بالصدق.

والوجه الثاني: أن لا يكون مستشكلاً، بل أقام نفسه ستراً جميلاً لمن خلفه ممن يتقي عليه الريب، فسأل ليسمع غيره الجواب.

ويترجح هذا الوجه الأخير من وجهين:

الأول: أنه كان من الراسخين في العلم.

الثاني: سؤاله لأبي بكر بعد سؤاله النبي ﷺ، وكان جواب النبي ﷺ لم يبق له غاية في البيان، فكان السؤال الثاني بعد علمه على القطع، فعليه يُحمل السؤال الأول والمطلوب ليسمع غيره آخراً، من لم يسمع أولاً». اه.

\* \* \*

(1) عيون المناظرات ص ١٥٥.

- 70 -

أصول الجدل والمناظرة كمحمل

ه – مناظرة النبي على الله لابن صياد

عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه أخبره أن عمر انطلق في رهط من أصحاب النبي ﷺ مع النبي ﷺ قِبَلَ ابن صياد، حتى وجده يلعب مع الغلمان عند أطم بني مغالة، وقد قارب يومئذ ابن صياد يحتلم، فلم يشعر بشيء حتى ضرب النبي ﷺ ظهره بيده، ثم قال النبي ﷺ: أتشهد أني رسول الله؟ فنظر إليه ابن صياد فقال: أشهد أنك رسول الأميين، فقال ابن صياد للنبي ﷺ: أتشهد أني رسول الله؟ قال له النبي ﷺ:

قال النبي ﷺ: ماذا ترى؟ قال ابن صياد: يأتيني صادق وكاذب، قال النبي ﷺ: خلط عليك الأمر.

قال النبي ﷺ: إني قد خبأت لك خبيئاً، قال ابن صياد: هو الدخ، قال النبي ﷺ: إخساً، فلن تعدو قدرك<sup>(١)</sup>.

فهذا الاختبار من النبي ﷺ لابن صياد، وإلقاء الأسئلة عليه، والتعليق على أجوبته هو مناظرة، لأن حقيقة الجدال سؤال وجواب.

\* \* \*

(1) رواه البخاري في كتاب الجهاد كيف يُعرض الإسلام على الصبي (٦/ ١٧٢ - رقم ٣٠٥٥)،
 ورواه مسلم كتاب الفتن وأشراط الساعة (٤/ ٢٢٤٤ - رقم ٢٩٣٠).

- 77 -

ثالثاً: السنة الإقرارية

وكما ثبتت مشروعية المناظرة بالسنة القولية والفعلية، فكذلك ثبتت بالسنة الإقرارية، فكان الصحابة يتناظرون بحضرة النبي ﷺ ويُقرهم على ذلك.

قال أبو هريرة رضي الله عنه<sup>(١)</sup>: لقد رأيتنا يكثر مراءنا عند رسول الله علي .

قال الحافظ أبو نعيم<sup>(١)</sup>: «لا بأس بالمناظرة والمجاراة في العلم بحضرة العالم، ولا بد مع هذا من مراعاة ما يختص بأدب الحضور بين يدي الشيخ». اه.

وبوَّب عليه العلامة عبدالحي الكتاني<sup>(١)</sup>: «باب مناظرة الصحابة بين يدي المصطفى ﷺ». اه.

وأصح من هذه المناظرة بين أبي بكر رضي الله عنه وعمر بن الخطاب رضي الله عنه لما قدم ركب بني تميم، فقد تعارضا عند النبي على فقال أبو بكر : أمَّر القعقاع بن معبد، وقال عمر : بل أمَّر الأقرع بن حابس، فقال أبو بكر : ما أردت إلا خلافي، فقال عمر : ما أردت خلافك، فتماريا حتى ارتفعت أصواتهما<sup>(۲)</sup>.

والعتب لم يرد على المعارضة بينهما وإنما ورد على ارتفاع الأصوات بحضرة النبي ﷺ.

- (1) التراتيب الإدارية (۲/ ۳۲۹).
- (٢) رواه البخاري كتاب التفسير باب (إن الذين ينادونك من وراء الحجرات أكثرهم لا يعقلون)
   (٨/ ٥٩٢ رقم ٤٨٤٧).

- 77 -



أصول الجدل والمناظرق

ثالثاً: الإجماع

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

قد انعقد الإجماع على مشروعية المناظرة، وما زال العلماء يتناظرون في المسائل استبياناً للحق، واستظهاراً لدقائق المسائل، وقد حكى غير واحد من العلماء الإجماع على مشروعية المناظرة.

قال الخطيب البغدادي<sup>(١)</sup>: "إنا وجدنا أهل العلم في كل عصر يتناظرون ويتباحثون، ويحتج بعضهم على بعض، ولو كان كل واحد منهم مصيباً كانت المناظرة خطأ ولغواً لا فائدة فيها، فإن المخالف إنما يناظر أحد الخصمين الآخر حتى يغلب على ظنه ما أدى اجتهاده إليه فيرجع إلى قوله، فالجواب أنه لا فائدة في رجوعه من حق إلى حق، وكونه على ما هو عليه وانتقاله إلى ظن آخر سواء لا فرق بينهما، وتحمل التعب، والكلفة والتنازع والتخاصم لما ذكره المخالف ليس من فعل العقلاء، وقد وجدنا الأمة متفقة على حسن المناظرة في هذه المسائل وعقد المجالس بسببها». اه.

وقال أبو الوليد الباجي<sup>(٢)</sup>: «ومما يدل على ذلك (يعني ليس كل مجتهد مصيب) **إجماع السلف على صحة المناظرة». اه**.

\* \* \*

- (1) الفقيه والمتفقه (٢/ ٦٢).
- (٢) إحكام الفصول ص ٧١٤.

- 1/ -

رابعاً: شريعة من قبلنا

الأنبياء عليهم السلام رسل الله، وحملة النور والوحي الإلهي، أعلم خلق الله، أفصح الخلق، وأنصح الخلق للخلق، وقد أمر الله المؤمنين بالاقتداء بهم: ﴿أَوْلَيَهَكَ ٱلَذِينَ هَدَى ٱللَهُ فَبِهُ دَنِهُمُ ٱقْتَدِةً﴾ [الأنعام: ٩٠].

ودلَّنا الله على طرائقهم لنقتفي أثرهم ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُـبَتِينَ لَكُمَّ وَيَهْدِبَكُمُ سُنَنَ ٱلَذِينَ مِن قَبَّلِكُمَ﴾ [النساء: ٢٦].

وقصَّ الله علينا قصصهم للعِظَة والعِبرة والفائدة ﴿لَقَدَ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ﴾ [يوسف: ١١١]، وقد قصَّ الله على نبينا محمد ﷺ مناظراتهم، إرشاداً لسنة الله في أنبياءه مع أقوامهم، وتثبيتاً لفؤاده، وتسليةً له، وتعليماً لورثتهم من أهل العلم، كيفية المناظرة، والاسترشاد بجوابهم وحججهم.

وإليك سرد بعض مناظراتهم عليهم السلام:

أ - مناظرة آدم لموسى عليهما السلام

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «احتج؟ آدم وموسى، فقال له موسى: أنت آدم الذي أخرجتك خطيئتك من الجنة، فقال آدم: أنت موسى الذي اصطفاك الله برسالاته وبكلامه ثم تلومني على أمر قُدّر عليَّ قبل أن أُخلَق؟



فقال رسول الله ﷺ: فحجَّ آدم موسى مرَّتين»(١).

قال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «وعلمنا رسول الله ﷺ وضع السؤال موضعه وكيفية المحاجة في الحديث الذي ذكر فيه محاجة آدم موسى عليهما السلام». اه.

وقال أبو محمد ابن حزم<sup>(٣)</sup>: «فعلمنا رسول الله ﷺ في هذا الحديث كما ترى كيف نسأل عند المحاجة، وبيَّن لنا رسول الله ﷺ أن المحاجة جائزة، وأن من أخطأ موضع السؤال كان محجوجاً». اه.

وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله<sup>(٤)</sup>: «فيه مشروعية الحجج في المناظرة لإظهار الحق، وإباحة التوبيخ والتعريض في أثناء الحجاج ليتوصل إلى ظهور الحجة.

وفيه مناظرة العالم من هو أكبر منه والابن أباه، ومحل مشروعية ذلك، إذا كان لإظهار الحق، أو الازدياد من العلم، والوقوف على حقائق الأمور». اه.

## \* \* \*

- (١) رواه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء باب وفاة موسى وذكره بعد (٦/ ٤٤٠ ٣٤٠٧)، ومسلم في كتاب القدر باب حجاج آدم وموسى عليهما السلام (٤/ ٢٠٤٢ – رقم ٢٦٥٢).
  - (٢) الفقيه والمتفقه (١/ ٢٣٣).
  - (٣) الإحكام في أصول الأحكام (١/ ٢٧).
    - (٤) فتح الباري (١١/ ٥١٢).

- . -



ب - مناظرة نوح عليه السلام لقومه

نوح عليه السلام أول المرسلين دعا قومه إلى توحيد الله وترك الغلو في الصالحين ونبذ الشرك، وبالغ في مجادلتهم ورد شبههم وهدايتهم إلى شريعة الله.

وبسبب إلحاح وتكرار نوح لمجادلة قومه سئموا وضجروا من دعوته حتى بلغ بهم الحال كما قال الله: ﴿وَإِنِّى كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوًا أَصْبِعَهُمْ فِيَ ءَاذَانِهِمْ وَآسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَآسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْبَارًا﴾ [نوح: ٧].

وقد أقروا له بكثرة مجادلته لهم: ﴿يَنُوُحُ قَدْ جَـدَلْتَـنَا فَأَحْتَرْتَ جِدَالَنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِدِقِينَ﴾ [هود: ٣٢].

قال ابن عطية الأندلسي<sup>(1)</sup>: «معناه: قد طال منك هذا الجدال، وهو المراجعة في الحجة، والمخاصمة والمقابلة بالأقوال حتى تقع الغلبة». اه.

ج – مناظرة الخليل عليه السلام للصابئة

قال الله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ \* فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَيْلُ رَمَا كَوْكَكًا قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمَّآ أَفَلَ قَالَ لَآ ٱلْأَفِلِينَ \* فَلَمَّا رَمَا ٱلْقَمَرَ بَازِغُا قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمَّآ أَفَلَ قَالَ لَبِن لَمَ يَهْدِنِ رَبِ لَأَكُونِينَ مِنَ ٱلْقَوْمِ الضَّالِينَ \* فَلَمًا رَمَا الشَّمْسَ بَازِغَةَ قَالَ هَاذَا رَبِي هُلَاً

(١) المحرر الوجيز: (٩/ ١٣٧).

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

أَحَـنَكُمْ فَلَمَاً أَفَلَتْ قَالَ يَنَقَوْدِ إِنِّي بَرِيَّ مِمَّا تُشْرِكُونَ \* إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَنِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا آنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ \* وَحَاَجَةُ قَوْمُهُم قَالَ أَتُحَتَجُونِي فِي اللَهِ وَقَدْ هَدَسْنٍ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلَا أَن يَشَآءَ رَبِّي شَيْئاً وَسِعَ رَبِي حُلَ شَيْءٍ عِلْماً أَفَلَا تَنَذَكَرُونَ﴾ [النعام: ٧٥ – ٨٠].

قال أبو عبدالله القرطبي<sup>(١)</sup>: «قوله تعالى: ﴿وَحَاَجَهُ قَوْمُهُ﴾ دليل على الحجاج والجدال؟ حاجوه في توحيد الله». اه.

وقال الحافظ ابن كثير<sup>(٢)</sup>: «والحق أن إبراهيم عليه الصلاة والسلام كان في هذا المقام مناظراً لقومه مبيناً لهم بطلان ما كانوا عليه من عبادة الهياكل والأصنام». اه.

وقال ابن القيم عن الخليل عليه السلام<sup>(٣)</sup>: «وهو الذي فتح للأمة باب مناظرة المشركين وأهل الباطل، وكسر حججهم، وقد ذكر الله سبحانه مناظرته في القرآن مع إمام المعطلين، ومناظرته مع قومه المشركين، وكسر حجج الطائفتين بأحسن مناظرة، وأقربها إلى الفهم وحصول العلم». اه.

وقال الحافظ ابن رجب<sup>(٤)</sup>: «إن الله تعالى بعث إبراهيم خليله عليه السلام، فدعا إلى توحيد الله وعبادته وحده لا شريك له، وناظر على ذلك أحسن مناظرة، وأبطل شبه المشركين بالبراهين الواضحة». اه.

- (1) أحكام القرآن (٧/ ٢٩).
- (۲) تفسير القرآن العظيم (۲/ ۱۰۱).
  - (٣) جلاء الافهام ص (٣٩٨).
- (٤) الحكم الجديرة بالإذاعة ص ١٣ .

- 77 -



الباب الأول: الفصل الثالث: أدلة مشروعية الجدال

وقال العلاّمة الشنقيطي<sup>(۱)</sup>: «إنه قال ذلك موقناً مناظراً ومحاجاً لهم كما دلَّ عليه قوله تعالى: ﴿وَحَاَجَهُ قَوْمُهُ﴾ الآية، وقوله: ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَآ ءَاتَيْنَهَآ إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ ﴾ [الأنعام: ٨٣] الآية». اه.

### د - مناظرة إبراهيم عليه السلام للنمروذ

ناظر إبراهيم عليه السلام النمروذ في مسألة الربوبية كما قال الله تعالى: ﴿ أَلَمَ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَاجَ إِبَرَهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنَهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّيَ ٱلَذِى يُحْيِ وَيُعِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيٍ وَأَمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذَ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّيَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَّذِى كَفَرُ وَٱللَهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ» [البقرة: ٢٥٨].

قال أبو محمد ابن حزم<sup>(۲)</sup>: «وقد أمرنا تعالى في نص القرآن باتباع ملّة إبراهيم عليه السلام، وخبّرنا تعالى أن من ملّة إبراهيم المحاجة والمناظرة، فمرة للملك ومرة لقومه، والاستدلال كما أخبرنا تعالى عنه، ففرض علينا اتباع المناظرة لنصرف أهل الباطل إلى الحق، وأن نطلب الصواب بالاستدلال فيما اختلف فيه المختلفون، قال الله عزَّ وجل: ﴿إِنَ أَوَلَ النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَبَعُومُ وَهَاذَا ٱلنَّيُ وَالَاَينِ عالى الله عزَ والمناظرة، فنحن أولَى الناس به، وسائر الناس مأمورون بذلك، قال الله تعالى: ﴿فَاتَبَعُوا مِلَةَ إِبَرَهِيمَ﴾ [آل عمران: ٩٥] ومن ملته المناظرة». اه

- أضواء السان (٢/ ١٨٠).
- (٢) الإحكام في أصول الأحكام (١/ ٢٢).

- 22 -



أصول الجدل والمناظرة

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ومنشأ الحق من معرفة الحق والمحبة له، والله هو الحق المبين، ومحبته أصل كل عبادة، فلهذا كان أفضل الأمور على الإطلاق معرفة الله ومحبته، وهذا هو ملّة إبراهيم خليل الله تعالى، الذي جعله الله للناس إماماً، وجعله أمة يأتم به الخلق، وهو الذي ناظر المعطلين والمشركين». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

وقال الحافظ ابن كثير<sup>(٢)</sup> : «وقد ذكر السدي أن هذه المناظرة كانت بين إبراهيم ونمروذ بعد خروج إبراهيم من النار، ولم يكن اجتمع بالملك إلا في ذلك اليوم فجرت بينهما هذه المناظرة». اه.

### ه – مجادلة إبراهيم عليه السلام للملائكة

إبراهيم عليه السلام جادل الملائكة في شأن إهلاك قوم لوط، كما قال تعالى: ﴿فَلَمَا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱلْبُشَرَىٰ يُجَدِلْنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ﴾ [هود: ٧٤].

قال سعيد بن جبير<sup>(٣)</sup>: «لما جاء جبريل ومن معه قالوا له: ﴿إِنَّا مُهْلِكُوَّا أَهْلِ هَذِهِ ٱلْقَرْبَيَةِ ﴾ [العنكبوت: ٣١] قال لهم: أتهلكون قرية فيها ثلثمائة مؤمن؟ قالوا: لا، قال: أفتهلكون قرية فيها مائتا مؤمن؟ قالوا: لا، قال: أرأيتكم إن كان فيها رجل واحد مسلم أتهلكونها؟ قالوا: لا، فقال إبراهيم عليه السلام عند ذلك: ﴿إِنَى فِيهَا لُوطاً قَالُوا نَحَنُ أَعَلَرُ بِمَن فِيهاً لَنُنَجِّينَكُمُ وَأَهْلَهُ وَإَهْلَهُ الله من الع

- (۱) درء تعارض العقل والنقل (۷/ ۱۷٤ ۱۷۵).
  - (۲) التفسير (۱/۳۱۳).
  - (۳) تفسیر ابن کثیر (۲/ ٤٥٢).



#### و – مناظرة موسى عليه السلام لفرعون

قال تعالى : ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنْتُم تُموقِنِينَ ﴾ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ آلَا تَسْتَعُوْنَ ﴾ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلأَوَلِينَ ﴾ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَذِى أَرْسِلَ إِلَيْكُمُ لَمَجْنُونُ ﴾ قَالَ رَبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنْتُم تَعْقِلُونَ ﴾ قَالَ لَبِنِ ٱتَخَذَتَ إِلَهُمَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٣ – ٢٩].

قال الطاهر بن عاشور<sup>(١)</sup>: «ومن دقائق هذه المجادلة أن الاستفسار مُقدم في المناظرات، ولذلك ابتدأ فرعون بالسؤال عن حقيقة الذي أرسل موسى عليه السلام.

وكان جواب موسى عليه السلام بياناً لحقيقة رب العالمين». اه.

وقال صديق حسن خان<sup>(٢)</sup> عن معاملة موسى لفرعون أنه: «لاطفه طمعاً في إجابته، وإرخاءاً لعنان المناظرة معه، مريداً لقهره بالحجة المعتبرة في باب النبوة، وهي إظهار المعجزة، فعرض له على درجة يلجئه إلى طلب المعجزة». اه.

- (١) التحرير والتنوير (١٩/ ١١٧).
  - (٢) فتح البيان (٧/ ١٣).

- 10 -



أصول الجدل والمناظرة

خامساً: عمل الصحابة

IE PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ĂNIC THOUGHT

الصحابة رضي الله عنهم أعلم الناس بهدي النبي ﷺ، وعنه تلقوا الأحكام وهم أعرف بقرائن الأحوال التي وردت عليها النصوص.

وكان الصحابة إذا اختلفوا احتكموا إلى رسول الله ﷺ حال حياته، فلما قُبض ﷺ ووقع بينهم خلاف في دقائق الشرع، ردوا خلافهم إلى سنة الرسول ﷺ بعد وفاته، وكلّ يذكر دليله ويناظر عليه.

ومناظرات الصحابة فيما بينهم ومع غيرهم كثيرة جداً لا تكاد تُحصى، ولا تخفى على عارف بأحوالهم، وهم مجمعون على مشروعية ذلك لا يُنكره أحد منهم، وهذه حكاية لبعضها لاسيما المشهورة منها:

أ - المناظرة في سقيفة بني ساعدة

عن عائشة رضي الله عنها زوج النبي ﷺ أن رسول الله ﷺ مات وأبو بكر بالسنح، فقام عمر يقول:

والله ما مات رسول الله ﷺ، قال: وقال عمر: والله ما كان يقع في نفسي إلا ذاك، وليبعثنه الله فليقطعن أيدي رجال وأرجلهم، فجاء أبو بكر فكشف عن رسول الله ﷺ فقبّله فقال: بأبي أنت وأمي، طبت حياً وميتاً، والذي نفسي بيده لا يُذيقه الله الموتتين أبداً، ثم خرج فقال:

أيها الحلاف على رسلك.

فلما تكلم أبو بكر: جلس عمر.

فحمد الله أبو بكر وأثنى عليه وقال: ألا من كان يعبدُ محمداً ﷺ فإن

- 77 -



الباب الأول: الفصل الثالث: أدلة مشروعية الجدال

محمداً قد مات، ومن كان يعبدُ الله فإن الله حي لا يموت، وقال: ﴿ إِنَّكَ مَبِّتُ وَإِنَّهُم مَبِّتُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠]. وقال: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ الرُسُلُ أَفَإِيْن مَاتَ أَوَ قُبِ لَ انقَلَبَتُمْ عَلَىٰ أَعْقَدِبُكُمْ وَمَن يَنقَلِبَ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَ اللَّسُلُ أَفَإِيْن مَاتَ أَوَ قُبِ لَ انقَلَبَتُمْ عَلَىٰ آَعْقَدِبُكُمْ وَمَن يَنقَلِبَ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَ الناس يبكون، قال: واجتمعت الأنصار إلى سعد بن عبادة في سقيفة بني الناس يبكون، قال: واجتمعت الأنصار إلى سعد بن عبادة في سقيفة بني ساعدة. فقالوا: منا أميرو منكم أمير، فذهب إليهم أبو بكر وعمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح، فذهب عمر يتكلم، فأسكته أبو بكر وكان عمر يقول: والله ما أردت بذلك إلا أني قد هيأت كلاماً قد أعجبني خشيت أن لا يبلغه أبو بكر، فتكلم أبلغ الناس فقال في كلامه: نحن الأمراء وأنتم الوزراء، قال حباب بن المنذر: لا والله لا نفعل، منا أمير ومنكم أمير، فقال أبو بكر الله بايعوا عمر أو أبا عبيدة فقال عمر: أوسط العرب داراً وأعربهم أحساباً، فبايعوا عمر أو أبا عبيدة فقال عمر: بل نبايعك أنت، فأنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله يقد فقال عمر: بل نبيده فبايعه وبايعه الناس<sup>(۱)</sup>.

قال أبو عبدالله القرطبي (٢):

«وتجادل أصحاب رسول الله ﷺ يوم السقيفة، وتدافعوا، وتقرّروا وتناظروا، حتى صدر الحق في أهله». اه.

وقال الحافظ ابن حجر في فوائد حادثة السقيفة<sup>(٣)</sup>: «وفيه دليل على أن

- (۱) رواه البخاري كتاب فضائل الصحابة باب قول النبي عليه: «لو كنت متخذاً خليلاً» (۷/ ۱۹، ،
   ۲۰ رقم ۳٦٦٧، ٣٦٦٩).
  - (٢) الجامع لأحكام القرآن (٣/ ٢٨٦).
  - (۳) فتح الباري (۱۲/ ۱۵۵، ۱۵۲).

- VV -



من خشي من قوم فتنة وأن لا يجيبوا إلى امتثال الحق أن يتوجه إليهم ويناظرهم ويقيم عليهم الحجة». اه.

ب - مناظرة عمر بن الخطاب رضي الله عنه لأبي عبيدة في القدر

عن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه خرج إلى الشام حتى إذا كان بسرف لقيه أمراء الأجناد – أبو عبيدة بن الجراح وأصحابه، فأخبروه أن الوباء قد وقع بأرض الشام، فنادى عمر في الناس : إن مُصبِّح على ظهر، فأصبحوا عليه، فقال أبو عبيدة بن الجراح : أفراراً من قدر الله؟ فقال عمر : لو غيرك قالها يا أبا عبيدة! نعم، نفر من قدر الله إلى قدر الله، أرأيت إن كانت لك إبل هبطت وادياً له عُذوتان : إحداهما خصبة والأخرى جدبة، أليس إن رعيت الخصيبة رعيتها بقدر الله، وإن رعيت الجدبة رعيتها بقدر الله<sup>(1)</sup>.

قال أبو علي عمرو السكوني<sup>(٢)</sup>: «فتحصل من هذه المناظرة العلم بأن الاكتساب لا يناقض التوكّل وأن لا يحتج العبد بالقدر إلا بعد الاكتساب والاجتهاد». اه.

وقال الحافظ ابن حجر<sup>(٣)</sup>: «أبو عبيدة أشار أولاً بالرجوع، ثم غلب عليه مقام التوكل لما رأى الكثير من المهاجرين والأنصار جنحوا إليه، فرجع عن رأي الرجوع،

- رواه البخاري كتاب الطب باب ما يذكر في الطاعون (١٠/ ١٧٨) رقم (٥٧٢٨)، واللفظ له باختصار ومسلم كتاب السلام باب الطاعون والطيرة والكهانة ونحوها (٤/ ١٧٤٠ – رقم (٢٢١٩).
  - (٢) عيون المناظرات ص ١٦٤.
  - (٣) بذل الماعون في فضل الطاعون ص ٢٤٧، الفتح (١٠/ ١٨٧).

- VA -



الباب الأول ؛ الفصل الثالث : أدلة مشروعية الجدال

فناظر عمر في ذلك، فلما أقام عليه الحجة تبعه، ثم جاء عبدالرحمن ابن عوف بالنص، فرجعوا أجمعين إليه».

وقال<sup>(١)</sup>: «وفي قصة عمر من الفوائد مشروعية المناظرة». اه.

ج – مناظرة عثمان بن عفان رضي الله عنه للخارجين عليه

عن أبي أمامة سهل بن حنيف أن عثمان بن عفان رضي الله عنه أشرف يوم الدار فقال: أنشدكم الله أتعلمون أن رسول الله عنى قال: **«لا يحل دمُ** امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: زنا بعد إحصان، أو ارتداد بعد إسلام، أو قتل نفس بغير حق فقتل به»، فوالله ما زنيت في جاهلية ولا إسلام، ولا ارتددت منذ بايعت رسول الله عنى، ولا قتلت النفس التي حرَّم الله، فبم تقتلوني<sup>(۲)</sup>.

فهذه معارضة ومناظرة من عثمان رضي الله عنه للخارجين عليه، يردهم إلى سُنّة رسول الله ﷺ.

### د – مناظرة معاوية لأبي ذر رضي الله عنه في الكنز

قال أبو ذر رضي الله عنه: كنت بالشام فاختلفت أنا ومعاوية في ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَـةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾ [التوبة: ٣٤]. قال معاوية: نزلت في أهل الكتاب، فقلت: نزلت فينا

- (۱) الفتح (۱۰/۱۹۰).
- (٢) رواه الترمذي كتاب «الفتن» باب لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث (٤/ ٤٦ ٢١٥٨)، وقال: حديث حسن، واللفظ له، وأبو داود كتاب الديّات باب الإمام يأمر بالعفو في الدم (٤/ ٤٦ – رقم ٤٥٠٢)، والنسائي في كتاب تحريم الدم باب ذكر ما يحل به دم المسلم (٩١/٧ – رقم ٤٠١٩).

- 19 -



أصول الجدل والمناظرة

وفيهم، فكان بيني وبينه في ذاك، وكتب إلى عثمان رضي الله عنه يشكوني، فكتب إليَّ عثمان أن أقدم المدينة<sup>(١)</sup>.

قال الحافظ ابن حجر<sup>(٢)</sup>: «وفيه ملاطفة الأئمة للعلماء، فإن معاوية لم يجسر على الإنكار عليه حتى كاتب من هو أعلى منه في أمره، وعثمان لم يحنق على أبي ذر مع كونه كان مخالفاً في تأويله». اه.

ه – مناظرة معاوية رضي الله عنه للصحابة في قُصة الشعر

قال حميد بن عبدالرحمن بن عوف سمعت معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه عام حجَّ، وهو على المنبر، وتناول قصة من شعر كانت في يد حرسي، يقول: يا أهل المدينة! أين علماؤكم؟ سمعت رسول الله ﷺ ينهي عن مثل هذه ويقول: إنما هلكت بنو إسرائيل حين اتخذ هذه نساؤهم<sup>(۳)</sup>.

وهذا الحديث ظاهر في وقوع المناظرة من الصحابة، لأن معاوية رضي الله عنه قام مُنكراً على العلماء سكوتهم، لأن سكوتهم إما يكون تقصيراً في إنكار ذلك لأنهم يوافقونه في التحريم، وإما أن يُخالفوه في التحريم فهو داع لهم لإظهار أدلتهم ومحاجته.

- رواه البخاري في كتاب الزكاة باب ما أُدِيَ زكاته فليس بكنز (٣/ ٢٧١ رقم ١٤٠٦).
  - (٢) فتح الباري (٣/ ٢٧٥).
- (٣) رواه البخاري كتاب اللبس باب وصل الشعر (١٠/ ٣٧٣ رقم ٥٩٣٢)، ومسلم في كتاب اللباس والزينة باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة (٣/ ١٦٧٩ – ٢١٢٧).



### و – مناظرة الصحابة في جمع القرآن

قال زيد بن ثابت رضي الله عنه: أرسل إليَّ أبو بكر الصديق مقتل أهل اليمامة، فإذا عمر بن الخطاب عنده، قال أبو بكر رضي الله عنه: إن عمر أتاني فقال: إن القتل قد استحر يوم اليمامة بقراء القرآن، وإني أخشى إن استحر القتل بالقراء بالمواطن فيذهب كثير من القرآن، وإني أرى أن تأمر بجمع القرآن.

قلت لعمر: كيف نفعل شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟ قال عمر رضي الله عنه: هذا والله خير، فلم يزل عمر يراجعني حتى شرح الله صدري لذلك، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر<sup>(١)</sup>.

قال القاضي أبو الطيب<sup>(٢)</sup>: «ثم كان من مناظرة عمر وزيد بن ثابت رضي الله عنهما لأبي بكر رضي الله عنه في جمع القرآن لما استحر القتل في أهله باليمامة، حتى رجع أبو بكر رضي الله عنه إلى رأيهما والقصة في ذلك مشهورة». اه.

ز – مناظرة الفاروق للصدّيق في قتال مانعي الزكاة

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لما تُوفي رسول الله ﷺ واستُخلف أبو بكر بعده، وكفر من كفر من العرب قال عمر بن الخطاب لأبي بكر: كيف تُقاتل الناس وقد قال رسول الله ﷺ: «أُمِرتُ أن أُقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فمن قال: لا إله إلا الله فقد عصم مني ماله

رواه البخاري كتاب فضائل القرآن باب جمع القرآن (٩/ ١٠ – رقم ٤٩٨٦).

(٢) بواسطة عيون المناظرات ص ١٦١.

- 11 -

CE GHAZI TRU أصول الجدل والمناظرة

ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله»، فقال أبو بكر: والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عقالاً كانوا يؤدونه إلى رسول الله على لله الله على منعه، فقال عمر بن الخطاب: فوالله ما هو إلا أن رأيت الله عزَّ وجل قد شرح صدر أبي بكر للقتال، فعرفت أنه الحق<sup>(1)</sup>.

قال النووي في فوائد الحديث<sup>(٢)</sup>: «وفيه جواز مراجعة الأئمة والأكابر ومناظرتهم لإظهار الحق». اه.

وقال<sup>(٣)</sup>: «وفيه اجتهاد الأئمة في النوازل وردّها إلى الأصول، ومناظرة أهل العلم فيها، ورجوع من ظهر له الحق إلى قول صاحبه». اه.

## ح – مناظرة أبي سعيد الخدري لابن عباس في الربا

قال أبو صالح: سمعت أبا سعيد الخدري رضي الله عنه يقول:

الدينار بالدينار، والدرهم بالدرهم مثلاً بمثل، من زاد أو ازداد فقد أربى، فقلت له: إن ابن عباس يقول غير هذا! فقال: لقد لقيت ابن عباس فقلت: أرأيت هذا الذي تقول! شيء سمعته من رسول الله ﷺ، أو وجدته في كتاب الله عز وجل؟ فقال: لم أسمعه من رسول الله ﷺ

- (۱) رواه البخاري في كتاب الزكاة باب وجوب الزكاة (۳/ ٢٦٢ رقم ١٣٩٩)، ومسلم كتاب الإيمان باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله (۱/ ٥١ – رقم ٣٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
  - (۲) الشرح على صحيح مسلم (۲۱۲/۱).
  - (٣) الشرح على صحيح مسلم (٢١٣/١).

- 11 -



ولم أجده في كتاب الله، ولكن حدثني أسامة بن زيد أن النبي ﷺ قال : الربا في النسيئة<sup>(1)</sup>.

قال الحافظ ابن حجر<sup>(٢)</sup>: «وفي قصة أبي سعيد مع ابن عباس، أن العالم يُناظر العالم ويوقفه على معنى قوله، ويرده من الاختلاف إلى الاجتماع، ويحتج عليه بالأدلة». اه.

ط - مناظرة ابن عباس لمعاوية في استلام الركنين الشاميين

قال أبو الشعثاء: ومن يتقي شيئاً من البيت؟ وكان معاوية رضي الله عنه يستلم الأركان؟ فقال له ابن عباس رضي الله عنهما: إنه لا يُستلم هذان الركنان.

فقال معاوية : ليس شيء من البيت مهجوراً، فقال ابن عباس رضي الله عنهما : لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة<sup>(٣)</sup>.

فهذه الحكاية لبعض مناظرات الصحابة، يُقطع معها باتفاق الصحابة على مشروعية المناظرة.

قال الخطيب البغدادي(٤): «وقد رُوي عن عمر بن الخطاب وعلي بن

- (1) رواه البخاري كتاب البيوع باب بيع الدينار بالدينار نساء (٤/ ٣٨١ رقم ٢١٧٨)، ومسلم كتاب المساقاة باب بيع الطعام مثلاً بمثل (٣/ ١٢١٧ – رقم ١٥٩٦).
  - (٢) فتح الباري (٤/ ٣٨٢).
- (٣) رواه البخاري كتاب الحج باب من لم يستلم إلا الركنين اليمانيين (٣/ ٤٧٣ رقم ١٦٠٨).
  - (٤) الفقيه والمتفقه (٢/ ١١، ١٢).

- 17 -



أصول الجدل والمناظرة

أبي طالب وغيرهما من الصحابة أنهم تكلموا في أحكام الحوادث قبل نزولها، **وتناظروا** في علم الفرائض والمواريث، وتعبهم علي هذه السبيل التابعون ومن بعدهم من فقهاء الأمصار، فكان ذلك إجماعاً منهم على أنه جائز غير مكروه ومباح غير محظور». اه.

وقال أبو محمد ابن حزم<sup>(۱)</sup>: «وقد تحاج المهاجرون والأنصار وسائر الصحابة رضوان الله عليهم، وحاج ابن عباس الخوارج بأمر علي رضي الله عنه، **وما أنكر قط أحد من الصحابة الجدال في طلب الحق». اه**.

وقال الشاطبي<sup>(٢)</sup>: «بل كانوا (يعني الصحابة) يتناظرون ويعترض بعضهم بعضاً على مأخذ بعض، ويحصرون ضوابط الشرع». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية عن الصحابة<sup>(٣)</sup>:

«وكانوا يتناظرون في الأحكام، ومسائل الحلال والحرام بالأدلة المرضية والحجج القوية، حتى كان قلَّ مجلس يجتمعون عليه إلا ظهر الصواب، ورجع راجعون إليه، لاستدلال المستدل بالصحيح من الدلائل، وعلم المنازع أن الرجوع إلى الحق خير من التمادي في الباطل، كمجادلة الصديق لمن نازعه في قتال مانعي الزكاة، حتى رجعوا إليه، ومناظرتهم في جمع المصحف حتى اجتمعوا عليه، وتناظرهم في حد الشارب، وجاحد التحريم، حتى هدوا إلى الصراط المستقيم، وهذا وأمثاله يجلُّ عن العد والإحصاء فإنه أكثر من نجوم السماء». اه.

- (1) الإحكام في أصول الأحكام (1/ ٢٨).
  - (۲) الاعتصام (۲/ ۱۵۰).
- (٣) تنبيه الرجل العاقل على تمويه الجدل بالباطل بواسطة العقود الدرية ص ٢٤.

- 12 -



وقال ابن القيم<sup>(۱)</sup>: «وهذه مناظرات رسول الله ﷺ وأصحابه لخصومهم وإقامة الحجج عليهم، لا يُنكر ذلك إلا جاهل مفرط في الجهل». اه.

وقال ابن مفلح<sup>(٢)</sup>: «فأما الجدال فمأمور به لقصد الحق، دلَّ عليه القرآن، وفعله الصحابة والسلف، وذكره بعضهم إجماعاً». اه.

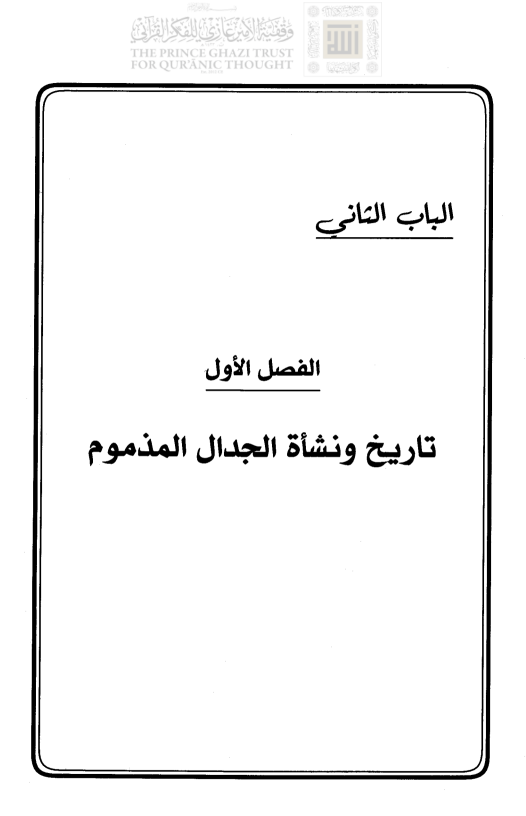
\* \* \*

- (۱) مفتاح دار السعادة (۱/۱٤٦).
  - (٢) أصول الفقه (٣/ ١٤١١).

- 10 -



. .



- 11 -





تاريخ الجدل البدعي

إبليس هو أول من وضع قانون الجدل البدعي وعارض أمر الله له بالسجود لآدم بقياس فاسد، وشياطين الإنس كذلك سعوا في إفساد العلوم الشرعية بما أدخلوه فيها من جدل بدعي ومنطق يوناني وثني.

قال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(١)</sup>: «فإبليس خاصم الله وباداه بالمعصية واستكبر عن أمره واستكبر على آدم.

فكل من خاصم عن نفسه أو عن غيره في معصية الله فهو وارث إبليس، وعنه أخذ هذه الخصومة». اه.

والمأمون ليس هو أول من أدخل العلوم العقلية الفلسفية الفاسدة، لكنه لا شك كان له دور متميز وجهد كبير غير مشكور في ذلك.

وخلط العلوم الشرعية بالجدل البدعي مر بمراحل، ولا شك أنه من حين نشأ صارت له حلقة متصلة بعد ذلك حتى انتشر انتشار النار في الهشيم إلى يومنا هذا.

كان الناس على الفطرة والسنة المحضة حتى انقرض عهد الصحابة، وظهر ما حذّر منه النبي ﷺ، وظهرت بدعة التعطيل على يد الجعد ابن درهم ثم قُتل سريعاً ثم ورث الجهم بن صفوان خبث الجعد ونشره.

قال أبو المظفر السمعاني<sup>(٢)</sup>:

«وإنما ظهرت المجادلات في الدين والخصومات بعد مضي قرن

- الدرة البهية شرح القصيدة التائية ص ١٨.
  - ۲) الانتصار لأصحاب الحديث ص ۱۸.

- 19 -



أصول الجدل والمناظرة فليحق

التابعين ومن يليهم، حين ظهر الكذب، وفشت شهادات الزور، وشاع الجهل واندرس أمر السنة بعض الاندراس، وأتى على الناس زمان حذّر منه النبي ﷺ والصحابة من بعده». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وأطلت المعتزلة ببدعتها في زمن الحسن البصري، ونصروا مذهبهم بالحجج العقلية والمجادلات الفلسفية، فكانت تلك هي الحلقة الأولى.

قال أبو العباس أحمد بن علي المقريزي (ت: ٨٤٥هـ)<sup>(١)</sup>:

«حدث مذهب الاعتزال منذ زمن الحسن بن الحسين البصري رحمه الله، بعد المائتين من سني الهجرة، وصنفوا فيه مسائل في العدل والتوحيد وإثبات أفعال العباد، وأن الله تعالى لا يخلق الشر، وجهلوا بأن الله لا يُرى في الآخرة، وأنكروا عذاب القبر على البدن، وأعلنوا بأن القرآن مخلوق محدث، إلى غير ذلك من مسائلهم، فتبعهم خلائق في بدعهم، وأكثروا من التصنيف في نصرة مذهبهم بالطرق الجدلية، فنهى أئمة الإسلام عن مذهبهم وذموا علم الكلام، وهجروا من ينتحله، ولم يزل أمر المعتزلة يقوى وأتباعهم تكثر ومذهبهم ينتشر في الأرض». اه.

وصارت البصرة بعد ذلك هي الأصل في هذه البدعة وعنها خرجت كتب الجدل البدعي والكلام.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>:

«ولهذا تجد كتب «الكلام والتصوف» إنما خرجت في الأصل من البصرة، فمتكلمة المعتزلة أئمتهم بصريون». اه.

- (١) الخطط والآثار (٤/ ١٩٠).
- (۲) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۳٦٠).

- 9. -



ولما ولي هارون الرشيد الخلافة واستوزر البرامكة، جلب البرامكة كتب الفلسفة وعربوها وهيّجوا الشر والبدع فاتسع الخرق، قال العلامة أبو زيد القيرواني<sup>(۱)</sup>:

«فلما أفضت رياسة دولة بني العباس إلى يحيى بن خالد (يعني البرمكي)، وكان زنديقاً بلغه خبر الكتب التي في البناء ببلد الروم فصانع ملك الروم الذي كان في وقته بالهدايا.

ثم قال: فبعث (يعني ملك الروم) بالكتب إلى يحيى بن خالد فلما وصلت إليه **جمع عليها كل زنديق وفيلسوف،** فمما أخرج منها كتاب حد المنطق.

ثم جعل يحيى المناظرة في داره، والجدال فيما لا ينبغي، فيتكلم كل ذي دين في دينه ويجادل عليه آمناً على نفسه». اه.

ولما أطلت دولة المأمون زاد الشر شرّاً واتّسع الخرق أكثر، قال الصفدي<sup>(٢)</sup>:

وهو ﷺ الصادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى، قد أخبر أن أمته ستفترق، ومتى افترقت خالف بعضها بعضاً، ومتى خالفت تمسكت بشبه وحجج وناظر كل فرقة من يخالفها فانفتح باب الجدل، واحتاج كل أحد إلى ترجيح مذهبه وقوله بحجة عقلية أو نقلية أو مركّبة منهما، فهذا الأمر كان غير مأمون قبل المأمون، نعم زاد الشر شراً والضرر ضراً وقويت به حجج المعتزلة وغيرهم، وأخذ أصحاب الأهواء ومخالفوا

(1) صون المنطق ص ٦ – ٨.

(۲) الغيث المسجم شرح لامية العجم (۱/ ۸۰)، وانظر مجموع الفتاوى (۲/ ۸٤).

السنة مقدمات عقلية من الفلاسفة فأدخلوها في مباحثهم وفرّجوا بها مضايق جدالهم، وبنوا عليها قواعد بدعهم». اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

ومن أجل هذا الشر العظيم الذي تولاه المأمون في إفساد العقائد وتبديل الشرائع قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«ما أظن الله يغفل عن المأمون، ولا بد أن يقابله على ما اعتمده مع هذه الأمة من إدخاله هذه العلوم الفلسفية بين أهلها». اهـ.

ثم إنه قد ظهر نوع آخر من الجدال البدعي في **المائة الرابعة** وما بعدها وهو الانتصار لأئمة المذاهب وترتيب أنواع المجادلات والتصنيفات لذلك، وكذلك ما كان من توليد المسائل فيما لا يقع وكثرة الخصومات والجدال فيها.

قال الحافظ ابن رجب<sup>(۲)</sup>:

«ومما أنكره السلف الجدال والخصام والمراء في مسائل الحلال والحرام أيضاً، ولم يكن ذلك طريقة أئمة الإسلام، وإنما أحدث ذلك بعدهم كما أحدثه فقهاء العراقين في مسائل الخلاف بين الشافعية والحنفية، وصنفوا كتب الخلاف ووسعوا البحث والجدال فيها، وكل ذلك محدث لا أصل له، وصار ذلك علمهم حتى شغلهم عن العلم النافع». اه.

أصول الجدل والمناظرة

«ومن فقهاء أهل الرأي من توسع في توليد المسائل قبل وقوعها ما يقع

- الغيث المسجم شرح لامية العجم (١/ ٧٩).
- (٢) فضل علم السلف على علم الخلف ص ٣١، ٣٢.
  - (٣) جامع العلوم والحكم ص ٩٨.

وقال<sup>(٣)</sup>:



العادة منها وما لا يقع، واشتغلوا بتكلف الجواب عن ذلك وكثرة الخصومات فيه، والجدال عليه حتى يتولّد من ذلك افتراق القلوب، ويستقر فيها بسببه الأهواء والشحناء والعداوة والبغضاء، ويقترن ذلك كثيراً بنية المغالبة وطلب العلو والمباهاة وصرف وجوه الناس». اه.

وفي أواخر المائة الخامسة وأوائل المائة السادسة جاء أبو حامد الغزالي ليزيد الشر شراً في النوع الأول من الجدل البدعي، فبعد أن عُربت كتب اليونان والفلسفة جاء الغزالي بما عنده من علم الشريعة فصاغ الشريعة صياغة فلسفية وأقام الأدلة الشرعية وأنزلها على القوانين المنطقية الفلسفية، ثم زعم أن طلب ما ابتدعه فرض كفاية وأن العلوم لا تقوم إلا به، فزاد الشر أكثر فأكثر.

قال شيخ الإسلام أبو إسماعيل الهروي في شأن من صاغ الشريعة صياغة فلسفية<sup>(١)</sup>: «أخذوا مخ الفلسفة فلبسوه لحاء السنة».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «وأول من خلط منطقهم بأصول المسلمين أبو حامد الغزالي». اه. وقال أيضاً ابن تيمية<sup>(٣)</sup>:

«وإنما دخل هذا كلام من تكلم في «أصول الدين والفقه» بعد أبي حامد في أواخر المائة الخامسة وأوائل المائة السادسة، فإن أبا حامد وضع مقدمة منطقية في أول «المستصفى»، وزعم أن من لم يُحط بها علماً فلا ثقة له بشيء من علومه.

- (1) بغية المرتاد ص ١٩٣.
- (۲) مجموع الفتاوي (۹/ ۲۳۱).
- (٣) الرد على المنطقيين ص ١٤ ١٥.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

وصنف في ذلك «محك النظر» و«معيار العلم»، ودواماً اشتدت به ثقته.

وأعجب من ذلك أنه وضع كتاباً سمّاه «القسطاس المستقيم» ونسبه إلى أنه تعلمه من الأنبياء، وإنما تعلمه من ابن سينا، وابن سينا تعلمه من كتب أرسطو». اه.

وبعد ذلك لما ظهرت دولة التتر ظهر معها كتاب العميدي في الجدل وكان بدعياً<sup>(١)</sup>، وما زال هذا الشر منتشراً في علوم المسلمين، بل صار هو التحقيق عند بعض الجهلة، والعالم به هو الفقيه، وأكثر الناس اعتناءاً به هم الأعاجم من أهل البدع.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «إن بعض طلبة العلوم من أبناء فارس والروم، صاروا مولعين بنوع من جدل المموهين، استحدثه طائفة من المشرقيين، وألحقوه بأصول الفقه من الدين، راغوا فيه مراوغة الثعالب، وحادوا فيه عن المسلك اللاحب، وزخرفوه بعبارات موجودة في كلام العلماء، قد نطقوا بها، غير أنهم وضعوها في غير مواضعها المستحقة لها، وألفوا الأدلة تأليفاً غير مستقيم، وعدلوا عن التركيب الناتج إلى العقيم، غير أنها بإطالة العبارة، وإبعاد الإشارة واستعمال الألفاظ المشتركة والمجازية في المقدمات، ووضع الظنيات موضع القطعيات، والاستدلال بالأدلة العامة، حيث ليست لها دلالة على وجه يستلزم ومغالط للمجادل.

- (1) سبق الإشارة إليه ص ٢٥، ٢٦.
- (٢) تنبيه الرجل العاقل على تمويه الجدل الباطل، بواسطة العقود الدرية ص ٢٥ ٢٦.



وقد نهى النبي ﷺ من أغلوطات المسائل، نفق ذلك على الأغتام الطماطم، وراج رواج البهرج على الغر العادم، واغتر بعض الاغمار الأعاجم، حتى ظنوا أنه من العلم بمنزلة الملزوم من اللازم، ولم يعلموا أنه والعلم المقرب من الله متعاندان متنافيان، كما أنه والجهل المركب متصاحبان متآخيان». اه.

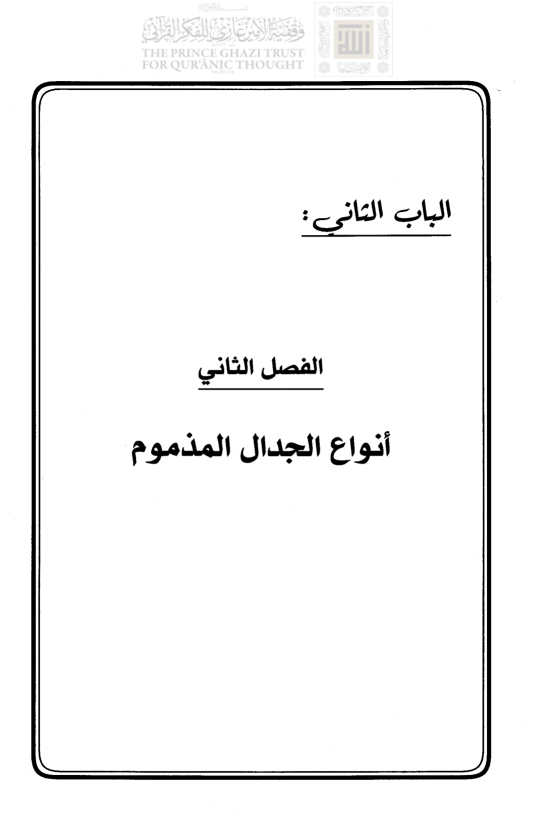
وقال الحافظ ابن حجر<sup>(1)</sup>: «وقد توسع من تأخر عن القرون الثلاثة الفاضلة في غالب الأمور التي أنكرها أئمة المتابعين وأتباعهم، ولم يقتنعوا بذلك حتى مزجوا مسائل الديانة بكلام اليونان، وجعلوا كلام الفلاسفة أصلاً يردون إليه ما خالفه من الآثار بالتأويل ولو كان مستكرهاً، ثم لم يكتفوا بذلك حتى زعموا أن الذي رتبوه هو أشرف العلوم وأولاها بالتحصيل، فإن من لم يستعمل ما اصطلحوا عليه فهو عامي جاهل». اه.

\* \* \*

(۱) فتح الباري (۲۵۳/۱۳).

- 90 -





- 9V -





الباب الثاني : الفصل الثاني : أنواع الجدال المذموم

# أنواع الجدال المذموم

قد ذكر الله في كتابه تحريم الجدل والمجادلة في مواضع، وهي لا تتعارض مع الأدلة التي جاءت بالأمر به، فالمشروع هو ما كانة بالعلم، وباستعمال الأدب، وقُصد به طلب الحق.

والممنوع المحرم هو ما كان عن جهل، وسوء أدب، وطلب الغلبة، فمورد النهي في تحريم الجدال إذاً غير مورد الأذن فيه والأمر به، وهذا لا يلتبس بحمد الله على صاحب علم، فالنصوص متفقة مؤتلفه لا معارضة فيها بحال.

قال أبو محمد ابن حزم رحمه الله(١):

«فوجدناه تعالى أثنى على الجدال بالحق الذي أمر به، فعلمنا يقيناً أن الذي أمر به تعالى هو غير الذي نهى عنه بلا شك». اه.

والجدال المذموم قائم لا ينتهي حتى يلج أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار لأن الله قضى كوناً أن الحق يُعارض وله أعداء ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوَّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينُّ وَكَفَىٰ بِرَبِّلِكَ هَادِيَـا وَنَصِيرًا﴾ [الفرقان: ٣١].

وقد كان هذا الجدال المذموم يقع فيه أفراد، ثم اتسع الخرق بعد، فصاروا نواةً لجماعات وفرق وطوائف وأحزاب، وانتصر كل حزب

(1) إحكام الأحكام (1/ ٢٠).

- 99 -

أصول الجدل والمناظرة 🚿

وطائفة وفرقة لرأسها ومذهبها، ومن أجل ذلك صُنفت الكتب في الانتصارات، **وعُقدت مجالس** الجدل، واتسع القيل والقال وكثر الجدل والمراء، وتأسست المدارس لتدريس أصول كل مذهب وفرقة، وصار كلام إمام المذهب هو الأصل الذي يُبنى عليه العلم والدين ويُتأول له بعد بما عسى أن يدل عليه من الكتاب والسنة ولو بالتأويلات الفاسدة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

قال العلامة محمد البشير الإبراهيمي رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«فلما تفرقت المذاهب الفقهية ونشأ علم الكلام، وتفرقت منازعة بين الأشاعرة والمعتزلة، وطما علم الجدل، وتفرق المسلمون شيعاً، حتى أصبح كل رأي في علم الكلام أو الفقه يتحزّب له جماعة، فيصبح مذهباً فقهياً أو كلامياً يلتف حوله جماعة ويجادلون، فضعف سلطان القرآن على النفوس، وأصبح العلماء لا يلتزمون في الاستدلال بآياته ولا ينتزعون الأحكام منها إلا قليلاً، فعلماء الكلام صاروا يستدلون بالعقل، والفقهاء أصبحوا يستدلون بكلام أئمتهم أو قدماء أتباعهم!

ومن هنا نشأ علم الكلام، وعلم الفقه<sup>(٢)</sup>، وعلى هذه الطريقة أُلفت المؤلفات التي لا تحصى في العلمين، وانتشرت في الأمة وطارت كل مطار.

أما أئمة الفقه ومؤلفاتهم فلا يحصون كثرة، وأما أئمة الكلام فالذي توسع في الطريقة العقلية ووسع دائرتها فهم جماعة معروفون كفخر

(۱) في تقدمته لكتاب «العقائد الإسلامية» للعلامة عبدالحميد بن باديس ص ١٧ – ١٨.
 (۲) المراد به النوع المذموم.

- 1 . . -



الدين الرازي والقاضي أبي بكر بن الطيب، وأبي بكر الباقلاني، والبيضاوي، وإمام الحرمين، وسعد الدين التفتزاني، والقاضي عضد الدين الأيجي، وهؤلاء هم الذين ثبتوا القواعد الكلامية والاستدلال على التوحيد بالعقل.

ومؤلفاتهم ما زالت إلى يومنا هذا مرجع للمتمسكين بهذه الطريقة، وإن كانت لا تُدرس في المدارس إلا قليلاً، وكلها جارية على الأصول التي أصلها أبو الحسن الأشعري رضي الله عنه»<sup>(1)</sup>. اه.

وإليك بيان أنواع الجدال المذموم:

(۱) يريد مذهبه القديم.

 $-1 \cdot 1 -$ 

أصول الجدل والمناظرة

الجدال بغير علم

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

قد حرّم الله سبحانه وتعالى القول بغير علم فقال سبحانه: ﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِۦ عِلْمٌ ۖ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا﴾ [الإسراء: ٣٦].

وجعله الله من أكبر الكبائر كما قال سبحانه : ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمَ يُنَزِّلْ بِهِ۔ سُلْطُنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف : ٣٣].

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«فرتب المحرمات أربع مراتب، وبدأ بأسهلها وهو الفواحش، ثم ثنى بما هو أشد تحريماً منه وهو الإثم والظلم، ثم ثلث بما هو أعظم تحريماً منها وهو الشرك به سبحانه، ثم ربّع بما هو أشد تحريماً من ذلك كله وهو القول عليه بلا علم<sup>(٢)</sup>، وهذا يعم القول عليه سبحانه بلا علم في أسمائه وصفاته وأفعاله وفي دينه وشرعه». اه.

وقال الخطيب البغدادي<sup>(٣)</sup>: «ويحفظ لسانه من إطلاقه بما لا يعلم، ومن مناظرته فيما لا يفهمه». اه.

(١) إعلام الموقعين (١/ ٣٨).

- (٢) هذا يحتاج إلى تأمُل، فهذه دلالة مفهوم لا تُقدَّم على دلالة المنطوق في جوابه ﷺ لما سُئِلَ أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله نذاً وهو خَلَقَك»، إلا أن ابن القيم علَّل بأن الباعث على الشرك هو القول على الله بغير علم.
  - (٣) الفقيه والمتفقه (٢/ ٣١).

- 1.7 -



ويقول الله عز وجل مبكتاً أهل الكتاب جدالهم بغير علم: ﴿ هَتَأَنَّتُمُ هَتَوُلَاً خَجَجْتُم فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَٱللَهُ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْلَمُونَ﴾ [آل عمران: ٦٦].

قال القرطبي<sup>(1)</sup>:

«في الآية دليل على المنع من الجدال لمن لا علم له، والحظر على من لا تحقيق عنده». اه.

وقال أبو الوليد الباجي (٢):

«وقد نطق الكتاب بالمنع من الجدل لمن لا علم له، والحظر على من لا تحقيق عنده». اه.

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي (٣):

«وفي هذه الآية دليل على أنه لا يحل للإنسان أن يقول أو يجادل فيما لا علم له به». اه.

وذم سبحانه وتعالى المجادل بغير علم فقال: ﴿ أَلَذِينَ يُجَدِلُونَ فِيَ ءَايَنِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنٍ أَتَنْهُمٌ كَثَرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَهِ وَعِندَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوأً كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ﴾ [غافر: ٣٥].

فقوله: ﴿بِغَيْرِ سُلْطَنٍ﴾ أي بغير برهان<sup>(٤)</sup>.

- (١) الجامع لأحكام القرآن (٤/ ١٠٨).
  - ۲) المنهاج بترتيب الحجاج ص ۸.
- (٣) تيسير الكريم الرحمن (١/ ٢٥١).
  - (٤) محاسن التأويل (١٤/ ٥١٦٧).

- 1.7 -

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ĂNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة

هذا والمجادل في الباطل مجادل بغير علم ولا حجة ولا برهان ولا كتاب منير، لأن الباطل لا يمكن أن يدل عليه دليل لاسمعي ولا عقلي، فالجهل والباطل متلازمان.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>:

«قَــولَـه: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَنِ مَرِيدٍ \* كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن نَوَلَاهُ [الحج: ٣ – ٤]، في أثناء آيات المعاد وعقبها بآية المعاد ثم أتبعه بقوله: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَنَبٍ مُنِيرٍ \* ثَانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [الحج: ٨ – ٩].

إلى قوله: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَرْفِ ﴾ [الحج: ١١]، فيه بيان حال المتكلمين، وحال المتعبدين المجادلين بلا علم، والعابدين بلا علم، بل مع الشك لأن هذه السورة سورة الملة الإبراهيمية الذي جادل بعلم وعَبَدَ الله بعلم، ولهذا ضمنت ذكر الحجج وذكر الملل الست.

فقوله: ﴿يُجَادِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِرِ﴾ ذم لكل من جادل في الله بغير علم، وهو دليل على أنه جائز بالعلم كما فعل إبراهيم بقومه، وفي الأولى ذم المجادل بغير علم، وفي الثانية بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير». اه. وقال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(٢)</sup>:

«بغير سلطان، فإنه من المحال أن يجادل بسلطان، لأن الحق لا يعارضه معارض، فلا يمكن أن يعارض بدليل شرعي أو عقلي أصلاً» اه.

- (۱) مجموع الفتاوي (۱۵/ ۲٦۷).
- (٢) تيسير الكريم الرحمن (٤/ ٣٦٥).

- 1.2 -



الباب الثاني: الفصل الثاني: أنواع الجدال المذموم

٢ ﴾ الجدال فيما طُوي علمه |

لا شك أن الله قد أعلم خلقه ما شرعه لهم وأخبرهم بما يحصل به إيمانهم وطمأنينتهم وتحقيق عبوديتهم.

والغيبيات لا سبيل لمعرفتها إلا عن توقيف، وما لا توقيف فيه فالبحث عنه تكلف وتنطع، والواجب قطع النظر والكف عن البحث فيما أخفاه الشرع.

ومن رام معرفة ما طُوي علمه بعقله ونظره مما لا سبيل إلى معرفته من الأخبار والمغيبات من غير توقيف، فإنه لن يدرك شيئاً من علم ذلك، فضلاً عن الوقوع في المحظور وعدم امتثال المأمور من الانتهاء عن ذلك، وفضلاً عمّا قد يجلبه له ذلك من الشكوك، والحيرة وربما الإلحاد والزندقة، وإمضاء الوقت فيما لا طائل وراءه.

قال يحيى بن معاذ الرازي():

إن ربنا تعالى أبدى شيئاً وأخفى أشياء، وأن المحفوظين بولاية الإيمان حفظوا ما أبدى وتركوا ما أخفى، وذهب آخرون يطلبون علم ما أخفى فهتكوا فهلكوا، فأداهم الترك لأمره إلى حدود الضلال فكانوا زائغين». اه.

وإبليس استدرج أقواماً من أهل الصلاح من هذا الباب، وأفسد عليهم

(١) الإبانة عن أصول الديانة (١/٤١٩).

- 1.0 -

دينهم بما وسوس لهم من تحقيق العلم، وإغراء النفس بفضل الذكاء، وإدراك ما لم يدركه العامة، فخاضوا فيما نُهوا عنه، وخرجوا من عصمة الله ووُكَلوا إلى أنفسهم فوُكَلوا إلى ضعف وجهالة فضلو. وأضلوا.

أصول الجدل والمناظرة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

قال رجل من فقهاء المدينة<sup>(١)</sup>: «إن الله تبارك وتعالى علم علماً علَّمه العباد، وعلم علماً لم يُعلِّمه العباد، فمن يطلب العلم الذي لم يعلمه العباد لم يزدد منه إلا بُعداً، والقدر منه». اه.

وقال ابن شبرمة<sup>(٢)</sup>: «في المسائل ما لا يحل لأحد أن يسأل عنها، وفيها ما لا يحل لأحد أن يبحث عنها». اه.

وقال القاسم بن محمد<sup>(٣)</sup>: «يكفيكم أن تنتهوا إلى ما انتهى الله إليه» . اه . وكما قيل<sup>(٤)</sup>: إن من المسائل مسائل جوابها السكوت» . اه .

والنصوص جاءت في زجر العباد عن الاسترسال مع الشيطان في وسوسته في البحث فيما لا ينبغي.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: **«يأتي الشيطان** أحدكم فيقول: من خلق كذا؟ من خلق كذا؟ حتى يقول: من خلق ربك؟ فإذا بلغه فليستعذ بالله ولينته»<sup>(0)</sup>.

(١) جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٦)، وذم التأويل (رقم ٢٩ – ٢١).
 (٢) إبطال الحيل لابن بطة ص ٦٢.
 (٣) المعرفة والتاريخ (١/ ٢٧٢).
 (٣) مجموع الفتاوى (٢٠/ ٥٩).
 (٤) مجموع الفتاوى (٢٠/ ٥٩).
 (٥) رواه البخاري في صحيحه كتاب بدء الخلق باب صفة إبليس وجنوده (رقم ٣٢٧٧) واللفظ له، ومسلم في كتاب الإيمان باب الوسوسة في الإيمان وما يقوله من وجدها، (١/ ١٢٠ – ١٢٠).

- 1.7 -



وقال ﷺ: «تفكروا في آلاء الله ولا تفكروا في ذات الله»<sup>(۱)</sup>.

والنبي ﷺ لما سأله اليهود عن الروح، أحال العلم إلى الله ولم يتكلّف الجواب<sup>(٢)</sup>.

وقال النبي ﷺ: «إذا ذُكر أصحابي فأمسكوا، وإذا ذُكرت النجوم فأمسكوا، وإذا ذُكر القدر فأمسكوا»<sup>(٣)</sup>.

فمن أجل هذا حذّر العلماء الناصحين من الجدال فيما طُوي علمه. قال الحافظ ابن عبدالبر<sup>(3)</sup>:

«وجملة القول في القدر أنه سر الله لا يُدرك بجدال ولا نظر، ولا تشفى منه خصومة ولا احتجاج». اه.

- ورد عن جماعة من الصحابة: ابن عباس، عبدالله بن سلام، وابن عمر رضي الله عنهم. قال السخاوي في المقاصد الحسنة ص ٢٦١: «وأسانيدها ضعيفة لكن اجتماعها يُكسبها قوة والمعنى صحيح». اه.
- (٢) رواه البخاري في كتاب التفسير باب (يسألونك عن الروح) (٨/ ٤٠١ رقم ٤٧٢) من حديث عبدالله بن مسعود رضى الله عنه.
- (٣) رواه الطبراني في الكبير (٢/٢٩ رقم ١٤٢٧) حدّثنا أحمد بن محمد بن يحيى بن حمزة الدمشقي ثنا إسحق بن إبراهيم ثنا يزيد بن ربيعة ثنا أبو الأشعث عن ثوبان عن النبي ﷺ فذكره.
   قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٧/ ٢٠٢): «فيه يزيد بن ربيعة هو ضعيف». اه.
   ورواه الطبراني أيضاً في الكبير (١٠/ ٢٤٢): «فيه يزيد بن ربيعة هو ضعيف». اه.
   ورواه الطبراني أيضاً في الكبير (١٠/ ٢٤٢) رقم ١٠٤٤٨) حدثنا الحسن بن علي الفسوي ثنا معيد بن سليمان ثنا مسهر بن عبدالملك بن سلع الهمداني عن الأعمش عن أبي وائل عن عبدالله فذكره.
   قال العيد بن سليمان ثنا مسهر بن عبدالملك بن سلع الهمداني عن الأعمش عن أبي وائل عن عبدالله فذكره.
   وراد العراني أيضاً في الكبير (١٠٢ / ٢٤٢) رقم ١٠٤٤٨) حدثنا الحسن بن علي الفسوي ثنا معيد بن سليمان ثنا مسهر بن عبدالملك بن سلع الهمداني عن الأعمش عن أبي وائل عن عبدالله فذكره.
  - (٤) التمهيد (٣/ ١٣٩).

- 1.V -

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

وقال أبو المظفر السمعاني<sup>(١)</sup>:

«قد ذكرنا أن سبيل معرفة هذا الباب التوقيف من قبل الكتاب والسنة، دون محض القياس، ومجرد المعقول، فمن عدل عن التوقيف في هذا الباب، ضلّ وتاه في بحار الحيرة، ولم يبلغ شفاء النفس، ولا وصل إلى ما يطمئن به القلب.

وذلك أن القدر سر من سر الله وعلم من علمه، ضُربت دونه الأستار، وكفّت عليه الأزرار، واختص الله به علام الغيوب. حجبه عن عقول البشر ومعارفهم، لما علم من الحكمة.

وسبيلنا أن ننتهي إلى ما حُدّ لنا فيه، وأن لا نتجاوز إلى ما وراءه. فالبحث عنه تكلف، والاقتحام فيه تعمق وتهور». اه.

وقال أبو عبدالله ابن بطة رحمه الله (٢) :

«فالعجب يا إخواني رحمكم الله لقوم حيارى تاهت عقولهم عن طرقات الهدى، فذهبت تند محاضرة في أودية الردى، تركوا ما قدمه الله عز وجل في وحيه وافترضه على خلقه، وتعبدهم بطلبه وأمرهم بالنظر والعمل به، وأقبلوا على ما لم يجدوه في كتاب ناطق ولا تقدمهم فيه سلف سابق، فشغلوا به وفرغوا له آراءهم وجعلوه ديناً يدعون إليه ويعادون من خالفهم عليه، أما علم الزائغون مفاتيح أبواب الكفر ومعالم أسباب الشرك، التكلف لما لم تحط الخلائق علماً به، ولم يأت القرآن بتأويله، ولا أباحت السنة النظر فيه، فتزيد الناقص الحقير والأحمق بقوته الضعيفة وعقله القصير، أن يهجم على سر الله المحجوب،

- (١) الحجة في بيان المحجة (٢/ ٣٠).
  - (٢) الإبانة (١/ ٤٢٠ ٤٢١).

 $- \wedge -$ 



الباب الثاني : الفصل الثاني : أنواع الجدال المذموم

ويتناول علمه بالغيوب، يريدها لنفسه وطوى عليها علماً دون خلقه، فلم يحيطوا من علمها إلا بما شاء، ولا يعلمون منها إلا ما يريد، فكلما لم ينزل الوحي بذكره ولم تأت السنة بشرحه من مكنون علم الله ومخزون غيبه وخفي أقداره فليس للعباد أن يتكلفوا من علمه ما لا يعلمون، ولا يتحملوا من نقله ما لا يطيقون، فإنه لن يعدوا رجل كلف ذلك نظره وقلب فيه فكره أن يكون كالناظرين في عين الشمس ليعرف قدرها، أو كالمرتمي في ظلمات البحور ليدرك قعرها، فليس يزداد على المضي في ذلك إلا بُعداً، ولا على دوام النظر في ذلك إلا تحيراً، فليُقبل المؤمن العاقل ما يعود عليه نفعه، ويترك إشغال نظره وإعمال فكره في محاولة الإحاطة بما لم يكلفه، ومرام الظفر بما لم يطوقه، فيسلك سبيل والطريق الآنسة، فمن خالف ذلك وتجاوزه إلى الغمط بما أمر به والمخالفة إلى ما ينهى عنه، يقع والله في بحور المنازعة وأمواج المجادلة ويفتح على نفسه أبواب الكفر بربه والمخالفة لأمره والتعدي لحدوده». اهر

\* \* \*

- 1.9 -



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

حرّم الشرع تدافع النصوص والتدارؤ بها، لأن الكل وحي من الله، مؤتلف غير مختلف، متفق غير مفترق، قال تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْنِلَىٰفًا كَثِيرًا﴾ [الــنــسـاء: ٨٢]، وكــتــاب الله ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ مَيدٍ﴾ [فصلت: ٤٢]، أنزله الله وفصله على علم ﴿وَلَقَدَ جِنْنَهُم بِكِنَبِ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمِ﴾ [الأعراف: ٥٢].

وكتاب الله كله محكم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١):

«والقرآن كله محكم بمعنى الإنقان، فقد سمّاه الله حكيماً بقوله ﴿الَرْ تِلَكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْحَكِيمِ﴾ [يونس: ١] فالحكيم بمعنى الحاكم». اه.

وأما الاشتباه المذكور في قوله: ﴿هُوَ ٱلَّذِى آَنَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَٰبَ مِنْهُ ءَايَكُ تُحَكَّمَكُ هُنَّ أُمُ ٱلْكِنَٰبِ وَأُخَرُ مُتَشَنِبِهَنَ<sup>تَ</sup>﴾ [آل عمران: ٧]، فهذا الاشتباه نسبي، أي بالنسبة لمن لم يعرفها، قال الحافظ ابن رجب<sup>(٢)</sup>:

«وإنما هي مشتبهة على من لم يعلمها، وليست مشتبهة في نفس الأمر». اه.

(1) الرسالة التدمرية ص ١٠٣.

أصول الجدل والمناظرة

(٢) جامع العلوم والحكم ص ٧٢.

- 11. -



الباب الثاني: الفصل الثاني: أنواع الجدال المذموم

وقد وقع في عهد النبي ﷺ من رد النصوص بعضها ببعض وضرب كتاب الله بعضه ببعض مع حسن قصدهم وتحريهم للحق، فزجرهم النبي ﷺ عن ذلك أشد الزجر وظهر أثر الغضب في وجهه، كل ذلك قطعاً لدابر هذا الشر أن يستشري في الأمة، وحسماً لمادة الخلاف وإغلاقاً لباب فتنة لو فُتح لأفسد على الناس دينهم.

فعن عبدالله بن عمرو بن العاص أن نفراً كانوا جلوساً بباب النبي ﷺ فقال بعضهم: ألم يقل الله كذا وكذا، فسمعهم رسول الله ﷺ فخرج فكأنما فقيء في وجهه حب الرمان فقال:

بهذا أمرتم أو بهذا بُعثتم أن تضربوا القرآن بعضه ببعض، إنما ضلّت الأُمم قبلكم في مثل هذا فانظروا الذي أمرتم به فاعملوا به وانظروا الذي نهيتم عنه فانتهوا عنه<sup>(۱)</sup>.

قال ولي الله الدهلوي (٢) :

«يحرم التدارؤ بالقرآن، وهو أن يستدل واحد بآية فيرده آخر بآية أخرى طلباً لإثبات مذهب نفسه وهدم وضع صاحبه، أو ذهاباً إلى نصرة مذهب بعض الأئمة على مذهب بعض، ولا يكون جامع الهمة على ظهور الصواب، والتدارؤ بالسنة مثل ذلك». اه.

وهذا النوع من المناظرات يورث الشبه والحيرة والأهواء، قال شيخ الإسلام ابن تيمية وهو يتحدث عما نُهي عنه من المناظرات<sup>(٣)</sup>:

- أسنده البغوي في شرح السنة (١/ ٢٦٠ رقم ١٢١) من طريق عبدالرزاق ثنا معمر عن الزهري عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده به.
   قال البوصيري في مصباح الزجاجة (١/ ٥٣): هذا إسناد صحيح رجاله ثقات. اه.
   (٢) الحجة البالغة (١/ ٣٨٩).
  - (٣) درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٨٤).

-111 -



«فقد يُنهي عن الكلام الذي لا يفهمه المستمع، أو الذي يضر المستمع، وعن المناظرات التي تورث شبهات وأهواء، فلا تفيد علماً ولا ديناً.

ومن هذا الباب أنه خرج ﷺ على طائفة من أصحابه وهم يتناظرون في القدر، فقال أبهذا أمرتم؟ أم إلى هذا دُعيتم؟ أن تضربوا كتاب الله بعضه ببعض، وإنما نزل القرآن ليصدق بعضه بعضاً، لا ليكذب بعضه بعضاً». اه.

وهذا التدارؤ بسبب ما يقع في أذهان غير المحققين من توهّم التعارض في النصوص يؤدي إلى ذهاب حرمة كلام الله والتجرؤ على رد نصوصه، ويفضي إلى التشكيك في متشابهه، وهذا هو عين المراء في القرآن الذي حذر منه النبي ﷺ.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : «مراء في القرآن كفر»<sup>(۱)</sup> .

قال البغوى(٢):

«اختلفوا في تأويله، فقيل معنى المراء: الشك، كقوله سبحانه وتعالى:

﴿فَلَا تَكُ فِي مِرْيَقِ مِنْةُ﴾ [هود: ١٧] أي في شك.

- (١) رواه أحمد (٢/ ٢٦٨)، وأبو داود في كتاب السنة باب النهي عن الجدال في القرآن (٥/٩ رقم ٤٦٠٣)، والحاكم في كتاب التفسير (٢/ ٢٢٣).
   وورد أيضاً من حديث عمرو بن العاص رضي الله عنه رواه أحمد (٤/ ٢٠٤)، ومن حديث أبي جهيم رواه أحمد (٤/ ٢٩٩).
  - (۲) شرح السنة (۲٫۱/۱).

-117 -



وقيل المراء هو **الجدل المشكك**، وذلك أنه إذا جادلك فيه أداه إلى أن يرتاب في الآية المتشابهة منه، فيؤديه ذلك إلى الجحود، فسمّاه كفراً باسم ما يخشى من عاقبته إلا من عصمه الله». اه.

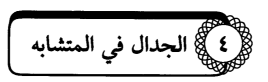
وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>: «فإن المختلفين أهل المقالات المذكورة في كتب الكلام: إما نقلاً مجرّداً للأقوال، وإما نقلاً وبحثاً وذكراً للجدال مختلفون في الكتاب، كل منهم يوافق بعضاً ويرد بعضاً، ويجعل ما يوافق رأيه هو المحكم الذي يجب اتباعه، وما يخالفه هو المتشابه الذي يجب تأويله أو تفويضه». اه.

\* \* \*

(۱) منهاج السنة (۵/ ۲۷٤).

-117 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



أصول الجدل والمناظرة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

عن عائشة رضي الله عنها قالت: تلا رسول الله ﷺ يوماً هذه الآية: هُوَ ٱلَّذِىٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَٰبَ مِنْهُ مَايَنَتُ تُحْكَمَنَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنَٰبِ وَأُخَرُ مُتَشَبِهَنَ<sup>نَ</sup>َى [آل عمران: ٧] إلى آخر الآية..

فقال : قال رسول الله ﷺ : «فإذا رأيت الذين يجادلون فيه أو به، فهم الذين عنى الله تعالى فاحذروهم»<sup>(۱)</sup>.

وبّوب عليه الآجري في الشريعة «تحذير النبي عليه الذين يجادلون بمتشابه القرآن».

وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: سيكون أقوام يجادلونكم بمتشابه القرآن فخذوهم بالسنن، فإن أصحاب السنن أعلم بكتاب الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن عباس رضي الله عنهما : ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ﴾ . قال : «هم أصحاب الخصومات والمراء في دين الله»<sup>(٣)</sup> . اه.

- (۱) رواه البخاري كتاب التفسير باب ﴿مِنْهُ مَايَنَتُ تُحْكَنَتُ (٨/ ٢٠٩ رقم ٤٥٤)، ومسلم كتاب العلم باب النهي عن اتباع متشابه القرآن (٤/ ٢٠٥٣ – رقم ٢٦٦٥) كلهم من طريق عبدالله بن مسلمة القعنبي حدثنا يزيد بن إبراهيم عن عبدالله بن أبي مليكة عن القاسم بن محمد عن عائشة به، بلفظ «يتبعون».
- (٢) الشريعة للآجري (١/ ٢٠٩)، ذم الكلام للهروي (١/ ١٨٣)، جامع البيان للطبري (٣/ ١٢٠).
- (٣) رواه الهروي في «ذم الكلام» (١/ ١٨٥ رقم ١٥٣) من طريق غنجار عن غالب بن عبيدالله عن عطاء بن أبي رباح عن ابن عباس فذكره.

- 118 -



والمتشابه جعله الله فتنة للذين في قلوبهم ميل وزيغ وهوى ومرض، فيخوضون فيه ويتناظرون فيه، ويضلون ويُضلون بذلك، وهذه طريقة أهل البدع كما قال الإمام أحمد في وصفهم<sup>(۱)</sup>:

«هم مختلفون في الكتاب مخالفون للكتاب، متفقون على مخالفة الكتاب، يتكلمون بالمتشابه من الكلام ويُلبسون على الجهال بما يتكلمون به من المتشابه». اه.

وهؤلاء مخالفون للكتاب من وجهين:

- ١ الأول: عدم التسليم والانقياد والإيمان بالمتشابه كما أمرهم الله، وكما هي طريقة الراسخين في العلم: ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ ﴾
   [آل عمران: ٧].
  - ۲ الثاني: عدم رده إلى المحكم من النصوص.

قال ابن بطة رحمه الله(٢):

«قد بقي المراء الذي يحذره المؤمنون، ويتوقّاه العاقلون وهو المراء الذي بين أصحاب الأهواء وأهل المذاهب والبدع، وهم الذين يخوضون في آيات الله ويتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، الذي لا يعلمه إلا الله والراسخون في العلم، يتأولونه بأهوائهم ويفسرونه بأهوائهم، ويحملونه على ما تحمله عقولهم فيضلون بذلك ويضلون من اتبعهم عليهم».

- الآداب الشرعية (١/ ٢٠٩).
  - (٢) الإبانة (٢/ ١٨).

- 110 -

الله المعام و محمد المعام ال

وقال الشاطبي<sup>(۱)</sup>:

«من شأن المتبع للمتشابه أن يجادل فيه ويقيم النزاع على الإيمان، وسبب ذلك أن الزائغ المتبع لما تشابه من الدليل لا يزال في ريب وشك، إذ المتشابه لا يُعطي بياناً شافياً ولا يقف منه متبعه على حقيقة، فاتباع الهوى يلجئه إلى التمسك به، والنظر فيه لا يتخلص له، فهو على شك أبداً، وبذلك يفارق الراسخ في العلم، لأن جداله إن افتقر إليه فهو في مواقع الإشكال العارض طلباً لإزالته، فسرعان ما يزول إذا بُين له موضع النظر. وأما ذو الزيغ فإن هواه لا يخليه إلى طرح المتشابه، فلا يزال في جدال عليه وطلب لتأويله». اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

وقوله تعالى: ﴿فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ﴾ [آل عمران: ٧] ظاهر في فساد سرائرهم وسوء بواطنهم وإن أظهروا تحري الحق، وأن عدم اهتدائهم إلى الحق ليس لخفائه وإنما لسلوكهم غير سبيل المؤمنين في طلب الحق.

قال أبو حامد الغزالي في شأن هؤلاء<sup>(٢)</sup>:

«أهل الجدل والشغب يتبعون ما تشابه من الكتاب ابتغاء الفتنة».

وقال<sup>(٣)</sup>: «أهل الجدل طائفة فيهم كياسة ترقوا بها عن العوام، ولكن كياستهم ناقصة، أو كانت في الفطرة كاملة لكن في **باطنهم خبث وعناد** وتعصب وتقليد، فذلك يمنعهم عن إدراك الحق، وتكون هذه الصفات أكنة على قلوبهم أن يفقهوا». اه.

- (۱) الاعتصام (۲/۲۳۲).
- (٢) القسطاس المستقيم ص ٨٥.
- (٣) القسطاس المستقيم ص ٩٠.

- 117 -



ه 🖉 جدال الانتصار للمذاهب

طلب علم الشرع إنما يُرجع فيه إلى الكتاب والسنة، وأهل الذكر العارفين.

وكان الناس في صدر الإسلام لا يحصرون الرجوع إلى أهل الذكر في أربعة لا يصدرون عنهم، وإنما يرجعون إلى كل من كان أهلاً لتعليم الناس وهدايتهم وإرشادهم.

وتبّدل الحال بعد، وذاع صيت من كان مستحقاً للإمامة، واجتمعت خلائق على التعبد لله بمذاهب إمام من أولئك الأئمة الكبار.

ودُونت أقوال أولئك الأئمة وأقيمت مدارس لتدريسها دون مذاهب الصحابة، وحصلت مجالس مذاكرة بين طُلاب وأتباع كل إمام طلباً لترجيح الراجح.

وهذه المذاكرة وإن حصل بها نفع، لكنها لم تسلم من غوائل التعصب المذموم، وأوقعت العداوة والبغضاء بين أتباع المذاهب وتفرّقت القلوب، وهيّج الشيطان في قلوب بعض أتباع المذاهب دواعي الانتصار لإمامهم ولو كان ذلك بمدافعة الحق.

قال الوزير ابن هبيرة (١):

«فأما هذا الجدل الذي يقع بين أهل المذاهب، فإنه أوفق ما يحمل الأمر فيه بأن يخرج مخرج الإعادة والتدريس، فيكون الفقيه به معيداً

(١) المسودة في أصول الفقه ص ٤٨٢ – ٤٨٣ .

-11V -



أصول الجدل والمناظرة 🕺 🔤

محفوظه ودارساً ما يعلمه، فأما اجتماع الجمع من متجادلين في مسألة، مع أن كل واحد منهم لا يطمع في أن يرجع خصمه إليه إن ظهرت حجته، ولا هو يرجع إلى خصمه إن ظهرت حجته عليه، ولا فيه عندهم فائدة ترجع إلى مؤانسة، ولا إلى استجلاب مودة، ولا إلى توطئة القلوب بوعي الحق، بل هو على الضد من ذلك، فإنه مما قد تكلم فيه العلماء، وأظهروا من عذره ما أظهروا كابن بطة وابن حامد في حزئه، ولا يتمارى في أنه محدث متجدد». اه.

وقال الحافظ الذهبي<sup>(۱)</sup>: «فأنت أنت وإن كانت همتك في طلب الفقه الجدال والمراء والانتصار لمذهبك على كل حال، وتحصيل المدارس والعلو، فما ذا فقهاً أخروياً بل ذا فقه الدنيا». اه.

وقال نجم الدين الطوفي (٢) :

«ومن تأمل ما حدث بين اتباع أئمة المذاهب من التشاجر والتنافر علم صحة ما قلنا حتى أن المالكية استقلوا بالمغرب، والحنفية بالمشرق، فلا يُقارن أحد المذهبين أحداً من غيره في بلاده إلا على وجه ما، حتى بلغنا أن أهل جيلان من الحنابلة إذا دخل إليهم حنفي قتلوه وجعلوا ماله فيئاً، كحكمهم في الكفار، وحتى بلغنا أن بعض بلاد ما وراء النهر من بلاد الحنفية كان فيه مسجد واحد للشافعية، فكان والي البلد يخرج كل يوم لصلاة الصبح فيرى ذلك المسجد فيقول: أما آن لهذه الكنيسة أن تُغلق! فلم يزل كذلك حتى أصبح يوماً وقد سُد باب ذلك المسجد بالطين واللبن فأعجب الوالي ذلك». اه.

- (١) زغل المنطق ص ٣٥.
- ۲٦١ ٢٦٠ ...
   ۲٦٠ ٢٦١ ...



وقال ابن أبي العز الحنفي<sup>(١)</sup>:

«ولا يزال التعصب للمذاهب يملأ القلوب بالشحناء يشحنها، وقد نهى الله عن المجادلة لأهل الخلاف، فكيف بأهل الوفاق؟

إلا أن يقال أحسنها، وما علمنا أن في ذلك نية تتخذ، ولا مصلحة توجد، ولا هداية تعتقد بدراسة تفقد، بل نار عداوة توقد، وقلّما أثمرت المشاجرة إلا خلافاً، فليوقّر المجلس بكف الألسنة الخائضة وعقل الأعنة الراكضة، فإن قنع تلطفه المرضي وإلا كانت همته الرائضة.

ومن عاد بعد الزجر أبعد عن مستقره وأزعج، وليسع الخلف ما وسع السلف من الأدب». اه.

وهذا النوع من الجدال المذموم أهل الرأي بالعراق هم الأصل فيه، قال الحافظ ابن رجب الحنبلي<sup>(٢)</sup>:

«ومما أنكره السلف الجدال المذموم والخصام والمراء في مسائل الحلال والحرام أيضاً، ولم يكن ذلك طريقة أئمة الإسلام، وإنما أحدث ذلك بعدهم كما أحدثه فقهاء العراقيين في مسائل الخلاف بين الشافعية والحنفية، وصنفوا كتب الخلاف ووسعوا البحث والجدال فيها، وكل ذلك **محدث لا أصل له**، وصار ذلك علمهم حتى شغلهم عن العلم النافع». اه.

- (1) الاتباع ص ٨٩.
- (٢) فضل علم السلف على علم الخلف ص ٣١، ٣٢.

-119 -



أصول البجدل والمناظرة 🖉

وصار هذا النوع من الجدال من أبرز خصائص القرن الرابع الهجري. قال العلامة ولي الله الدهلوي متحدثاً عن حال الناس بعد المائة الرابعة<sup>(۱)</sup>:

THE PRINCE GHAZI TRU: FOR QUR'ĂNIC THOUGH

«وقد كان من قبلهم قد صنف ناس في علم الكلام، وأكثروا القيل والقال والإيراد والجواب وتمهيد طريق الجدل، فوقع ذلك فيهم بموقع من قبل، أن كان من الصدور والملوك من مالت نفسه إلى المناظرة في الفقه وبيان الأولى من مذهب «الشافعي» و«أبي حنيفة» رحمهما الله، فترك الناس الكلام وفنون العلم، وأقبلوا على المسائل الخلافية بين «الشافعي» و«أبي حنيفة» رحمهما الله على الخصوص، وتساهلوا في الخلاف مع «مالك» و«سفيان» و«أحمد بن حنبل» وغيرهم، وزعموا أن غرضهم استنباط دقائق الشرع وتقرير علل المذهب وتمهيد أصول الفتاوى، وأكثروا فيها التصانيف والاستنباطات، ورتبوا فيها أنواع المجادلات والتصنيفات وهم مستمرون عليه إلى الآن لسنا ندري ما الذي قدر الله تعالى فيما بعدها من الأعصار. انتهى حاصله.

ومنها أنهم اطمأنوا بالتقليد، ودب التقليد في صدوهم دبيب النحل وهم لا يشعرون، وكان سبب ذلك تزاحم الفقهاء وتجادلهم فيما بينهم، فإنهم لما وقعت فيهم المزاحمة في الفتوى كان كل من أفتى بشيء نُوقض في فتواه، ورُد عليه، فلم ينقطع الكلام إلا بمعسر إلى تشريح رجل من المتقدمين في المسألة». اه.

ومما بنبغي أن يُعلم أن المذاهب الفقهية لم تفرق المسلمين، فهذا سوء ظن بأئمتنا، وإنما الذي فرقهم هو التعصب للمذاهب.

(١) حجة الله البالغة (١/ ٣٤٨).

- 11. -



قال العلامة محمد البشير الإبراهيمي<sup>(١)</sup>: «والمذاهب الفقهية في حد ذاتها ليست هي التي فرقت المسلمين، وليس أصحابها هم الذين ألزموا الناس بها أو فرضوا على الأمة تقليدهم، فحاشاهم من هذا، بل نصحوا وبينوا وبذلوا الجهد في الإبلاغ وحكموا الدليل ما وجدوا إلى ذلك السبيل، وأتوا بالغرائب في باب الاستنباط والتعليل، والتفريع والتأصيل، ولهم في باب استخراج علل الأحكام ما فاقوا به المشرعين من جميع الأمم.

وإنما الذي نعده في أسباب تفرق المسلمين هو هذه العصبية العمياء التي حدثت بعدهم للمذاهب، والتي نعتقد أنهم لو بعثوا من جديد إلى هذا العالم لأنكروها على أتباعهم ومقلديهم، وتبرأوا إلى الله منهم ومنها، لأنها ليست من الدين الذي اؤتمنوا عليه، ولا من العلم الذي وسعوا دائرته.

وكيف يرضون هذه العصبية الرعناء ويقرون عليها مقلدتهم، ومن آثارها فيهم جعل كلام غير المعصوم أصلاً وكلام الله ورسوله فرعاً، يُذكر للتقوية والتأييد إن وافق، فإن خالف أرغم بالتأويل حتى يوافق، وهذا شر ما بلغته العصبية بأهلها، ومن آثارها فيهم معرفة الحق بالرجال، ومن آثارها فيهم اعتبار المخالف في المذهب كالمخالف في الدين، يختلف في إمامته ومصاهرته وذكاته وشهادته إلى غير ذلك مما نعد منه ولا نعدده».

\* \* \*

(۱) الآثار (۱/ ۱۳۵).

🖉 جـدال الأغلوطات 🛛

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

حذر النبي ﷺ من كثرة المسائل والقيل والقال، وخاض الناس فيما حذر منه النبي ﷺ بما أحدثوه من التنقير في المسائل، وتوجيه الإشكالات على الأدلة ثم الاشتغال بحلها، والتدقيق بعد ذلك في وضع المقاييس العقلية.

وصار هؤلاء يخوضون في شداد المسائل وهي التي سمّاها العلماء بـ «الأغلوطات» يعمّون بها على عباد الله، ويخوضون فيما لا يُحتاج إليه، وتوسعوا كذلك في توليد ما لم يقع من المسائل، وتناظروا فيها وتخاصموا وتجادلوا، وانشغلوا بذلك مع قلة فائدته، وشغله عمّا هو أهم منه مما يحتاج إلى معرفته.

قال ابن قتيبة رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

أصول الجدل والمناظرة

«وكان المتناظرون في الفقه يتناظرون في الجليل من الواقع والمستعمل من الواضح، وفيما ينوب الناس فينفع الله به القائل والسامع، فقد صار أكثر التناظر **فيما دقّ وخفي وفيما لا يقع** وفيما قد انقرض». اه.

وهذا النوع من الجدال بث في الأمة العداوة والبغضاء وفرق القلوب. قال الحافظ ابن رجب رحمه الله<sup>(٢)</sup>:

«ومن غقهاء أهل الرأي من توسع في توليد المسائل قبل وقوعها ما يقع

- (١) الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية ص ١٨، ١٩.
  - (٢) جامع العلوم والحكم ص ٩٨.

- 177 -



العادة منها وما لا يقع، واشتغلوا بتكلف الجواب عن ذلك وكثرة الخصومات فيه والجدال عليه، حتى يتولد من ذلك افتراق القلوب ويستقر فيها بسببه الأهواء والشحناء والعداوة والبغضاء، ويقترن ذلك كثيراً بنية المغالبة وطلب العلو والمباهاة وصرف وجوه الناس». اه. وقال الحافظ ابن حجر<sup>(۱)</sup>:

«ومن توسع في تفريع المسائل وتوليدها ولاسيما فيما يقل وقوعه ويندر، ولاسيما إن كان الحامل على ذلك المباهاة والمغالبة، فإنه يذم فعله وهو عين الذي كرهه السلف.

ومن أمعن في البحث عن معاني كتاب الله، محافظاً على ما جاء في تفسيره عن رسول الله على وعن أصحابه الذين شاهدوا التنزيل وحصل من الأحكام ما يستفاد من منطوقه ومفهومه، وعن معاني السُنة وما دلَّت عليه كذلك مقتصراً على ما يصلح للحجة منها فإنه الذي يحمد وينتفع به، وعلى ذلك يحمل عمل فقهاء الأمصار من التابعين فمن بعدهم حتى حدثت الطائفة الثانية فعارضتها الطائفة الأولى، فكثر بينهم المراء والجدال وتولدت البغضاء وتسموا خصوماً وهم أهل دين واحد». اه.

فهذا النوع من الجدال مذموم جاءت الشريعة بالنهي عنه، فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول ﷺ قال:

«ذروني ما تركتكم فإنما أهلك من كان قبلكم كثرة سؤالهم، واختلافهم على أنبيائهم، فما نهيتكم عنه فاجتنبوه وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم»<sup>(۲)</sup>.

- (۱) فتح الباري (۲٦٧/۱۳).
- (٢) رواه البخاري في صحيحه كتاب الاعتصام بالكتاب والسُنَّة باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ
   (٢) ٢٥١ رقم ٧٢٨٨).

-177 -

تونينا البري المخالف المحالي محالي المحالي المح المحالي المحالي

قال الحافظ ابن حجر (١):

«واستدل به على النهي عن كثرة المسائل والتعمّق في ذلك». اه. وقال<sup>(٢)</sup>: «فالتفقه في الدين إنما يحمد إذا كان للعمل لا للمراء والجدال». اه.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله تبارك وتعالى يرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأن تعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا، وأن تناصحوا لمن ولاه الله عز وجل أمركم، ويكره لكم ثلاثاً: قيل وقال، وإضاعة المال، وكثرة السؤال»<sup>(٣)</sup>.

قال أبو العباس القرطبي في معنى «كثرة السؤال»<sup>(٤)</sup>:

أن يُكثر من المسائل الفقهية تنطعاً وتكلفاً فيما لم ينزل، وقد كان السلف يكرهون ذلك ويرونه من التكلف.

وقال مالك في هذا الحدث، لا أدري أهو ما أنهاكم عنه من كثرة المسائل، فقد كره رسول الله ﷺ المسائل وعابها». اه.

وقال الآجري(°):

«وقد كان العلماء قديماً وحديثاً يكرهون عُضل المسائل، ويردونها ويأمرون بالسؤال عما يعني، خوفاً من المراء والجدال الذي نهوا عنه». اه.

- (۱) فتح الباري (۲۱۳/۲۱۳).
- (٢) فتح الباري (٢٦٤/١٣).
- (٣) رواه مسلم كتاب الأقضية باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة (٣/ ١٣٤٠ رقم ١٧١٥).
  - (٤) المفهم لما أُشكل من تلخيص كتاب مسلم (٥/ ١٦٤).
    - (٥) الشريعة (١/ ٢١٣).

- 178 -



وأما ما دوّنه العلماء في كتب الفروع من تفريع المسائل، فغالبه ليس من هذا النوع المذموم من القيل والقال، بل هو من باب تيسير العلم لطالبه وتنبيهه إلى ما قد يُحتاج إليه، وقد وقعت فروع كثيرة غير منصوصة بأعيانها وجد طلاب العلم في هذه الكتب ما ينفعهم، فجزى الله فقهاء الإسلام خيراً.

قال أبو العباس القرطبي<sup>(1)</sup>:

«وقد رُوي عن بعض السلف كراهية الكلام في النوازل قبل وقوعها، وهذا إنما يحمل على ما إذا كانت تلك المسائل مما لا تقع أو تقع نادراً، فأما ما يتكرر من ذلك ويكثر وقوعه فيجب بيان أحكامها على من كانت له أهلية ذلك، إذا خيف الشغور عن المجتهدين والعلماء، في الحال أو في الاستقبال، كما قد اتفق عليه أئمة المسلمين من السلف، لما توقعوا ذلك فرّعوا الفروع ودوّنوها، وأجابوا عما سئلوا عنه من ذلك، حرصاً على إظهار الدين، وتقريباً على من تعذّرت عليه شروط الاجتهاد من اللاحقين». اه.

نعم قد اشتملت كتب الفروع على ذكر مسائل لا يُقال يندر وقوعها بل يمتنع وجودها، لكن ليست هذه هي الصفة الغالبة لكتب الفروع.

من ذلك ما فرضه بعض الفقهاء من اجتماع صلاة العيد والكسوف، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «وأما ما ذكره طائفة من الفقهاء من اجتماع صلاة العيد والكسوف فهذا ذكروه في ضمن كلامهم فيما إذا

- (۱) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم (۱/ ۲۹۲).
  - (۲) مجموع الفتاوي (۲٤/ ۲۵۷).

- 170 -



\* \* \*

## - 177 -



٧ ﴾ جـدال اللدد وسوء الأدب |

البعض إذا جادل غيره حصل منه ظلم وتعدي وسوء أدب وميل عن الحق، يُجادل وقد فسد قصده، لا يقصد إلا حظ نفسه في قهر الخصوم، والذهاب بالنفس والارتفاع بها، طلباً للذكر وأن لا يصدر الناس عن قوله، يستطيل على مناظره ببذاءة، يطلق العنان للسانه في الإساءة، لا يرعى لمناظره حق ولا يحفظ له حرمة.

ويحصل الميل أحياناً في طريقة نصرة القول والذب عنه ورد المخالف بأنواع من الحيل والكذب، وهذا مذموم ممنوع شرعاً وإن كان صاحبه محقاً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«لا بد أن تُحرس السنة بالحق والصدق والعدل، لا تُحرس بكذب ولا ظلم، فإذا رد الإنسان باطلاً، وقابل بدعة ببدعة، كان مما ذمه السلف والأئمة». اه<sup>و</sup>:

وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال: «**إن أبغض الرجال إلى** الله الألد الخصم»<sup>(٢)</sup>.

قال ابن فارس<sup>(۳)</sup>: «(لد) اللام والدال أصلان صحيحان: أحدهما يدلُ على خصام، والآخر يدل على ناحية وجانب.

- (۱) درء تعارض العقل والنقل (۷/ ۱۸۲).
- (٢) \_ رواه البخاريٰ كتاب التفسير باب ﴿وهو ألَّد الْخِصَامَ﴾ (٨/ ٨٨ رقم ٤٥٢٣).
  - (٣) معجم مقاييس اللغة (٥/ ٢٠٣).

- 174 -

أصول الجدل والمناظرة

فالأول اللَّدود، وهو شدة الخُصومة، يقال: رجل ألدٌ وقومٌ لدٌ على خصام، والآخر يدل على ناحية وجانب.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

فالأول اللَّدد، وهو شدة الخُصومة، يقال: رجل ألدٌ وقومٌ لدٌ قال الله تعالى: ﴿وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لَدُّا﴾ [مريم: ٩١]». اه.

والبعض يكون مائلاً في مناظراته، يناظر لإظهار ذكائه وعلمه وبيانه، يناظر بكبر ومخيلة، يناظر بقصد العلو على مخالفه لا على سبيل النصيحة، فهو يطلب قهره لا هدايته.

قال شيخ الإسلام<sup>(1)</sup>:

«وأما المناظرة المذمومة من العالم بالحق، فأن يكون قصده مجرد الظلم والعدوان لمن يناظره، ومجرد إظهار علمه وبيانه لإرادة العلو في الأرض، فإذا أراد علواً في الأرض أو فساداً كان مذموماً على إرادته». اه.

وقال الحافظ ابن رجب مبيناً عاقبة من يسلك هذا الطريق<sup>(٢)</sup>:

«وإن أنت أبيت النصيحة وسلكت طريق الجدال والخصام، وارتكبت ما نُهيت عنه من التشدق والتفيهق والتفتيش عن عيوب أئمة الدين فإنك لا تزداد لنفسك إلا عجباً، ولا لطلب العلو في الأرض إلا حُباً، ومن الحق إلا بُعداً وعن الباطل إلا قُرباً، وحينئذ فتقول: ولم لا أقل وأنا ولى من غيري بالقول والاختيار، ومن أعلم مني ومن أفقه مني، كما ورد في الحديث، هذا يقوله من هذه الأئمة من هو وقود النار». اه.

- درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٦٨).
- (٢) الرد على من اتبع غير المذاهب الأربعة ص ٥٣. (هكذا ذُكِر الاسم على طُرة الكتاب).

- 111 -

٨ الجدال بعد ظهور الحق ونصرة الباطل

الباب الثاني: الفصل الثاني: أنواع الجدال المذموم

وهذا أحد أنواع الجدال المذموم، وهو في شأن من يجادل عناداً بعد ظهور الحق.

والمجادل في الحق بعد ظهوره ظهوراً واضحاً بيّناً معاند مشاغب، سبئ القصد مصر على باطله ليس قصده طلب الحق وكشفه، والنبي ﷺ لما ظهرت دعوته وانتشرت وعلت على الباطل أمره الله بعد ذلك بالكف عن مناظرة المعاندين، لأن البراهين قد ظهرت والحجج قد قامت، قال تعالى : ﴿وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كِتَنبٍ وَأُمِرْتُ لِأَعَدِلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُكُمٌ لَنَاً

وقال تعالى: ﴿وَقَالُوْا ءَأَلِهَتُنَا خَيْرُ أَتَر هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُرْ قَوْمُ خَصِعُونَ﴾ [الزخرف: ٥٨].

قال أبو محمد ابن حزم<sup>(۱)</sup>:

«وهذه الآية مبينة وجه الجدال المذموم، وهو قوله تعالى فيمن يحاج بعد ظهور الحق، وهذه صفة المعاند للحق، الآبي من قبول الحجة بعد ظهورها، وهذا مذموم عند كل ذي عقل». اه.

وقال القرطبي<sup>(٢)</sup>:

في هذه الآية أدبّ حسنٌ علّمه الله عباده في الرّد على من جادل تعنّتاً ومراءاً ألا يُجاب ولا يناظر، ويُدفع بهذا القول الذي علمه الله لنبيه ﷺ». اه. وكذلك لما ناظر النبي ﷺ نصارى نجران ووضح الحق فعندوا عنه،

- (1) الإحكام في أصول الأحكام (1/ ٢٠).
  - (٢) الجامع لأحكام القرآن (٩٢/٩٤).

- 179 -

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

ترك مناظرتهم بعد ذلك، قال تعالى: ﴿فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِىَ لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَجَعَنُى﴾ [آل عمران: ٢٠].

قال الطاهر بن عاشور مبيناً أحد الأقوال في تفسيرها<sup>(١)</sup>:

«أنه متاركة وإعراض عن المجادلة، أي اعترفت بأن لا قدرة لي على أن أزيدكم بياناً، أي أني أتيت بمنتهى المقدور من الحجة فلم تقتنعوا، فإذا لم يقنعكم ذلك فلا فائدة في الزيادة من الأدلة النظرية، فليست محاجتكم إياي إلا مكابرة وإنكاراً للبديهيات والضروريات، ومباهتة، فالأجدر أن أكف عن الازدياد». اه.

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(٢)</sup>: «فكل من جادل في الحق بعد ما تبين علمه أو طريق عمله فإنه غالط شرعاً وعقلاً». اه.

ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ يُجَدِلُونَكَ فِي ٱلْحَقِّ بَعَدَمَا نَبَيَّنَ﴾ [الأنفال: ٦]. قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>:

«وقد ذمّ في القرآن ثلاثة أنواع من المجادلة: ذم صاحب المجادلة بالباطل ليدحض به الحق، وذم المجادلة في الحق بعد ما تبين، وذم المحاجة فيما لا يعلم المحاج.

فقال تعالى: ﴿وَجَدَلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ﴾ [غافر: ٥]، وقال تعالى: ﴿ يُجَدِلُونَكَ فِي ٱلْحَقِ بَعَدَمَا بَيَّنَ﴾ [الأنفال: ٦]، وقال: ﴿هَتَانَتُمْ هَتَؤُلَاً حَجَبْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمُ بِهِ عِلَمٌ ﴾ [آل عمران: ٦٦]». اه.

- (۱) التحرير والتنوير (۳/ ۲۰۰).
- ۲) القواعد الحسان لتفسير القرآن ص ١٧٤.
  - (۳) درء تعارض العقل والنقل (۷/ ۱۷۰).

- 18. -

الباب الثاني : الفصل الثاني : أنواع الجدال المذموم

وقال():

«والمقصود أن الحق إذا ظهر وعُرف، وكان مقصود الداعي إلى البدعة إضرار الناس، قوبل بالعقوبة.

قال تعالى : ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَمُ مُجَنَّهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِيمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِدِيدُ ﴾ [الشورى : ١٦].

وقال تعالى لنبيه عليه السلام: ﴿وَإِن جَنَدَلُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ [الحج: ٦٨]». اه.

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ما ضل قوم بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل»، ثم قرأ: ﴿مَا ضَرَبُوُهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًاً بَلَ هُرَ فَوَمُ خَصِمُونَ﴾ [الزخرف: ٥٨]<sup>(٢)</sup>.

قال الحسين محمد الطيبي<sup>(٣)</sup>:

«المعنى ما ضل قوم مهديون كائنين على حال من الأحوال إلا على إيتاء الجدل.

يعني من ترك سبيل الهدى وركب متن الضلال عارفاً بذلك لا بد أن يسلك طريق العناد واللجاج، ولا يتمشى له ذلك إلا بالجدل.

فإن قلت: كيف طابق هذا المعنى معنى الآية حتى استشهد بها؟ قلت: من حيث إنهم عرفوا الحق بالبراهين الساطعة، ثم عاندوا وانتهزوا مجالاً للطعن، فلما تمكنوا مما التمسوه جادلوا الحق بالباطل، وكذا آداب الفرق الزائغة من الزنادقة وغيرها». اه.

- درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٧٣).
- (٢) رواه الترمذي (رقم ٣٢٥٣) وقال: حديث حسن صحيح.
  - (٣) الكاشف عن حقائق السنن (١/ ٣٤٤).

- 181 -

أصول الجدل والمناظرة

وأهل الباطل يجادلون فيما أُعطوه من بيان وفصاحة وترتيب للكلام وشبه لرد الحق ونقضه نصرةً للباطل وأهله، وهذا من أخس أنواع الجدال المذموم.

> قال الخطيب البغدادي في أنواع الجدال المذموم<sup>(۱)</sup>: «فالجدال المذموم وجهان:

الثاني: الجدال بالشغب والتمويه نصرة للباطل بعد ظهور الحق وبيانه، قال تعالى: ﴿وَجَنَدَلُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ فَأَخَذْتُهُمٌّ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ﴾ [غافر: ٥]». اه.

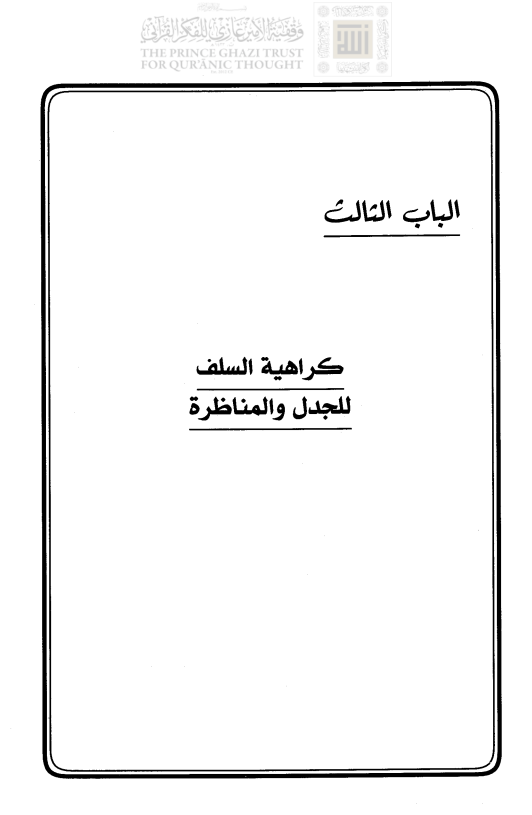
والمعرض عن الحق بعد ظهوره ووضوحه تُخشى عليه الفتنة، والتقلب في الضلالات، وعدم الهداية إلى الحق والتوفيق إليه، وذلك لرده الحق لما ظهر ولاح له أول مرة، فجُوزي به حرماناً من الهداية، فهؤلاء المشركون الذين جحدوا الحق الذي بُعث به رسول الله ﷺ أضلهم الله وأركسهم في الجهل والغواية ولم تثبت قلوبهم على شيء.

قـال تـعـالـى: ﴿وَنُقَلِّبُ أَفَئِدَتَهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كَمَا لَمَ يُؤْمِنُواْ بِهِ أَوَّلَ مَرَّقً وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِنِهِد يَعْمَهُونَ﴾ [الأنعام: ١١٠].

وهم واقعون في سخط الله نسأل الله العافية، قال النبي ﷺ: «من حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله، ومن خاصم في باطل وهو يعلم لم يزل في سخط الله حتى ينزع»<sup>(۲)</sup>.

(1) الفقيه والمتفقه (1/ ٢٣٣).

(٢) رواه أبو داود في سُنَنه كتاب الأقضية باب في الشهادات (٢٣/٤ – رقم ٣٥٩٧)، حدثنا أحمد بن يونس حدثنا زهير حدثنا عمارة بن غزية عن يحيى بن راشد قال: جلسنا لعبدالله بن عمر فخرج إلينا فجلس فقال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: فذكره. قال ابن مفلح في الآداب الشرعية (١/٣٠): إسناده صحيح.



This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com



كراهية السلف للجدل والمناظرة

الباب الثالث: كراهية السلف للجدل والمناظرة

المقصود من هذا المبحث هو عرض كلام أئمة السلف من طبقات مختلفة في النهي عن الجدال وتفهّم معنى نهيهم، وفي دراسة البعض تنبيه إلى الكل، لأن استقصاء الكل متعسر، قال البربهاري<sup>(١)</sup>: «وكان ابن عمر يكره المناظرة، ومالك بن أنس ومن فوقه، ومن دونه إلى يومنا هذا». اه.

وفي الجملة ورد عن السلف النهي عن الجدال، ومرادهم نوع خاص من الجدال لا مطلق الجدال، وهو الجدال على طريقة المتكلمين.

قال ابن عقيل الحنبلي<sup>(٢)</sup>: «القوم كانوا ينهون عن الجدال، والجدال شُبه المتكلمين». اه.

وحكى الإمام قتيبة بن سعيد قول أئمة الإسلام فقال<sup>(٣)</sup>: «هذا قول الأئمة المأخوذ في الإسلام والسنة...

إلى أن قال: وترك الجدل والمراء والخصومات في الدين». اه.

وقال أبو القاسم الأصبهاني<sup>(٤)</sup>: «قال بعض علماء أهل السنة: نحن لا نرى الكلام، والخوض في الدين والمراء والخصومات، فمهما وقع الخلاف في مسألة رجعنا إلى كتاب الله عز وجل، وإلى سنة رسول الله ي وإلى قول الأئمة، فإن لم نجد ذلك في كتاب الله، ولا سنة رسول

- (۱) السنة (رقم ۱۵۷).
- (٢) الآداب الشرعية (١/ ٢٠٤).
- (٣) شعار أصحاب الحديث (رقم ١٧ ص ٣٠، ٣١).
  - (٤) الحجة في بيان المحجة (٢/ ٤٥٢).

- 100 -

أصول الجدل والمناظرة كلي

الله ﷺ ولم يقله الصحابة، والتابعون سكتنا عن ذلك ووكلنا علمه إلى الله تعالى، لأن الله تعالى أمرنا بذلك فقال عز من قائل: ﴿فَإِن نَنَزَعْهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ﴾ [النساء: ٥٩]». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وهذا المبحث هام لا بد منه حتى لا يُظن أن سلفنا يُحرمون ما جاء الشرع بالإذن فيه، وحتى لا ينسبهم جاهل إلى مخالفة الشرع، وحتى لا يُساء فهمهم وتُنزل أقوالهم على غير مرادهم، لاسيما وأن بعض العلماء الأذكياء قد أساء فهم كلامهم، فبعد أن ساق أبو محمد ابن حزم الأدلة على مشروعية المناظرة علق بقوله<sup>(۱)</sup>: «فهذا كلام العزيز الجبّار الخالق البارئ قد نصصناه في اتباع البرهان، وتكذيب قول من لا حجة في يديه، وهو الذي لا يسع مسلماً خلافه، لا قول من قال: اذهب إلى شاك مثلك فناظره، فيُقال له: أترى رسول الله ﷺ كان شاكاً إذ علمه ربه تعالى مجادلة أهل الكتاب وأهل الكفر، وأمره بطلب البرهان، وإقامة الحجة على كل من خالفه، ولا قول من قال: أو كلما جاء رجل هو أجدل من رجل تركنا ما نحن عليه، أو كلاماً هذا ما معناه.

وهذا كلام يستوي فيه مع قائله كل ملحد على ظهر الأرض، فلئن وسع هذا القائل ألا يدع ما وجد عليه سلفه بلا حجة لحجة ظاهرة، واردة عليه، لوسع اليهودي والنصراني ألا يدعا ما وجدا عليه سلفهما تقليداً بلا برهان، وألا يقبلا برهان الإسلام الواردة عليهما وحجتها القاطعة، قال الله عز وجل: ﴿أَلَا لَعَـنَةُ اللَّهِ عَلَى اَلظَّلِلِمِينَ \* اَلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَبَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِأَلْآخِرَةٍ هُمَ كَفِرُونَ﴾ [هود: ١٨، ١٩]». اه.

(١) الإحكام في أصول الأحكام (١/ ٢٥).

- 187 -



الباب الثالث: كراهية السلف للجدل والمناظرة

فهذا الاجتزاء لكلام أئمة الإسلام الأعلام الحسن البصري ومالك وسوء فهمه، والتجني عليهم وترتيب نتائج على مقدمات غير صحيحة، والقذف بالتقليد غير مقبول أبداً، وهو لله الحمد لا يضرهم ولا ينقص من أقدارهم شيئاً، بل الملامة تلحق متنقصهم.

وعاب العلماء على أبي محمد ابن حزم إطلاق لسانه قدحاً وذماً في العلماء مستخدماً أقذع العبارات، وهو لا يجوز بحال، فخطأهم مغفور وهم مأجورون على اجتهادهم، فكيف إذا كان نقده لهم بغير حق والصواب في جهتهم.

وكيف يقع هذا التجني بغير حق من ابن حزم على إمام دار الهجرة، وابن حزم نفسه ذكر في رسالته الباهرة أن مالك ناظر أبا يوسف<sup>(١)</sup> صاحب أبي حنيفة.

وسترى معنى كلام الحسن البصري ومالك رحمهما الله وعلى أي شيء خرج نهيهم، وكذلك قول غيرهم من أئمة الإسلام من طبقات مختلفة.

\* \* \*

(1) الرسالة الباهرة ص ١٩.

- 184 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



عبدالله بن عمر رضي الله عنهما )

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

يُنسب إلى عبدالله بن عمر رضي الله عنهما كراهة المناظرة، ولم أرَ ذلك صريحاً عنه، وإنما حكاه عنه بعض العلماء، قال البربهاري<sup>(۱)</sup>:

«وكان ابن عمر: يكره المناظرة». اه.

فهذا النهي المذكور عن ابن عمر رضي الله عنهما يتعيّن حمله على الجدال المذموم شرعاً، لأن الثابت عنه قطعاً مناظرة ومعارضة مخالف الحق، وهذا أمر معلوم عنه.

فقد سأل رجل ابن عمر رضي الله عنهما عن استلام الحجر، فقال: رأيت رسول الله ﷺ يستلمه ويُقبله، قال الرجل: أرأيت إن زُحمت، أرأيت إن غُلبت؟ قال: اجعل «أرأيت» باليمن، رأيت رسول الله ﷺ يستلمه ويُقبله<sup>(٢)</sup>.

فهذه مناظرة من ابن عمر رضي الله عنهما للرجل، وتردد في الكلام بينهما ومعارضة في القول، قال الحافظ ابن حجر<sup>(٣)</sup>:

«وإنما قال له ذلك لأنه فهم منه معارضة الحديث بالرأي فأنكر عليه ذلك، وأمره إذا سمع الحديث أن يأخذ به ويتقي الرأي». اه.

وقد ثبت عن ابن عمر رضي الله عنهما المناظرة في القدر، قال

- (۱) شرح السنة (رقم ۱۵۷).
- (٢) رواه البخاري كتاب الحج باب تقبيل الحجر (٣/ ٤٧٥ رقم ١٦٦١).
  - (٣) فتح الباري (٣/ ٤٧٥).

- 177 -



أبو الوليد الباجي<sup>(۱)</sup>: «ناظر ابن عمر منكري القدر واحتج عليهم بالحديث». اه.

يشير بذلك إلى ما قاله يحيى بن يعمر لابن عمر رضي الله عنهما، أنه قد ظهر ناس يقرءون القرآن ويتقفرون العلم، وأنهم يزعمون أن لا قدر وأن الأمر أنف.

فقال ابن عمر رضي الله عنهما: فإذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريء منهم وأنهم براء مني، والذي يحلف به عبدالله بن عمر: لو أن لأحدهم مثل أحد ذهباً فأنفقه، ما قبل منه حتى يؤمن بالقدر، ثم ساق حديث جبريل المشهور في الإسلام والإيمان والإحسان<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

- (1) التراتيب الإدارية (٢/ ٢٧٧).
- (٢) رواه مسلم في صحيحه كتاب الإيمان باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله سبحانه وتعالى (١/ ٣٦ رقم ٨).

- 189 -

أصول الجدل والمناظرة

الحسن البصري(\*)

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

قال ذكوان أبو صالح السمان<sup>(١)</sup>: «كان الحسن ينهى عن الخصومات في الدين، وقال: إنما يُخاصم الشاك في دينه».

هذا النهي من الحسن البصري رحمه الله إنما هو عن المخاصمة لا مطلق المجادلة، فهو نهي عن الميل واللدد والإعوجاج والعناد عن الحق.

كما أن قوله «إنما يُخاصم الشاك في دينه» تعليل وبيان لنهيه عن الخصومة، فهو زجر عن التشبه بالمرتابين الذين لا طمأنينة عندهم فيما ينتحلونه ويعتقدونه، بل هم مترددون فيما يذهبون إليه، لم تؤسس عقيدتهم على قاعدة صلبة بل على شفا جرف هار، تميلهم كل شبهة وتحولهم من حال إلى حال، لا قرار لهم على مقال.

الحسن بن أبي الحسن يسار أبو سعيد مولى زيد بن ثابت الأنصاري، وكانت أمه مولاة لأم (#) سلمة رضي الله عنها. ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر، روى عن عمران بن حصين، والمغيرة بن شعبة، والنعمان بن بشير، وجابر بن عبدالله وخلق من الصحابة، وروى عنه ابن عون، وحميد الطويل، وثابت البناني وغيرهم كثير. قال ابن سعد: كان رحمه الله جامعاً عالماً رفيعاً فقيهاً ثقة حجة مأموناً عابداً ناسكاً كثير العلم فصبحاً جميلاً وسيماً. توفى عشية الخميس ودُفن يوم الجمعة أول يوم من رجب سنة عشر ومائة، وغسله أيوب السختياني وحميد الطويل، وكان له تسع وثمانون سنة. طبقات ابن سعد (٧/ ١٥٦)، المنتظم (٧/ ١٣٦)، البداية والنهاية (٩/ ٢٧٣)، سير أعلام النيلاء (٤/ ٥٦٣).

(١) الإبانة (٢/ ١٨ه).

- 12. -



الباب الثالث: كراهية السلف للجدل والمناظرة

فهؤلاء غير جازمين بما هم عليه لذلك تجدهم يخاصمون الطوائف ينتقلون من مذهب إلى مذهب، لا تثبت لهم حال، كما قال عمر بن عبدالعزيز رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «من جعل دينه غرضاً للخصومات أكثر التنقل». اه.

فالحسن إنما بيّن حال غير الراسخ في العلم الذي لا يثق بما عنده، فيجادل كل مخالف، بخلاف الراسخ في العلم الجازم بصحة ما عنده لا يلتفت إلى المشككات.

وقد ثبتت المناظرة عن الحسن البصري رحمه الله، فقد تناظر هو وأيوب السختياني غير مرة في القدر<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

جامع بيان العلم وفضله ص ٤١٢، الفقيه والمتفقه (١/ ٢٣٥).

(۲) سير أعلام النبلاء (٤/ ٥٨٠).

- 121 -

الأوزاعي (\*)

IE PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

قال أبو عمرو الأوزاعي رحمه الله<sup>(١)</sup>: «المنازعة والجدال في الدين محدث». اه.

لا شك أن عبارة الأوزاعي رحمه الله واضحة في انصرافها إلى الجدال المذموم، وهو مستفاد من قوله: «المنازعة» فهذه المادة تفيد الشغب والغلبة وطلب انتصار النفس لا انتصار الحق، وكذلك قوله: «محدث» أراد به الجدل البدعي من استعمال المعقول في معارضة المنقول والخوض في الغيبيات من مسائل القدر والأسماء والصفات.

ويُريد الأوزاعي كذلك الجدل الذي لا يُثمر عملاً وإنما هو شقشقة وتفيهق في الكلام وكثرة في الخصام دون عمل، وهذا واضح من قوله الآخر<sup>(٢)</sup>: «إذا أراد الله بقوم شراً فتح عليهم الجدل، ومنعهم العمل». اه.

- عبدالرحمن بن عمرو بن يحمد أبو عمرو الأوزاعي، شيخ الإسلام وعالم أهل الشام، كان (\*) مولده في حياة الصحابة سنة ثمان وثمانين، جالس يحيى بن أبي كثير وكتب عنه أربعة عشر كتاباً، ورحل للبصرة يُريد الأخذ عن الحسن البصري ومحمد بن سيرين، فوجد الحسن قدمات، وابن سيرين مريضاً. حدث عنه جماعات من سادات المسلمين منهم مالك بن أنس والثوري والزهري وغيرهم، قال عبدالرزاق: إنه أول من صنف. وكان له مذهب مستقل مشهور ، عمل به فقهاء الشام مدة وفقهاء الأندلس ، ثم فني . توفي سنة سبع وخمسين ومائة. مختصر تاريخ دمشق (٣١٣/١٤)، المنتظم (٨/ ١٩٦)، البداية والنهاية (١٢/ ١٢٤)، سير أعلام النبلاء (٧/ ١٠٧). الانتصار لأصحاب الحديث ص ١٦.
  - (1)
    - سير أعلام النبلاء (٧/ ١٢١). (٢)

أصول الجدل والمناظرة

- 127 -



فلا يُظن بالأوزاعي تحريم الجدل مطلقاً، وإنما أراد ما ذكرناه من الجدل الممنوع شرعاً، كيف وقد جادل هو أقواماً من أقرانه من أعلام وأئمة السنة، من ذلك مناظرته لسفيان الثوري رحمه الله، قال ابن عيينة:

«كان الأوزاعي والثوري بمنى، فقال الأوزاعي للثوري: لم لا ترفع يديك في خفض الركوع ورفعه؟ فقال:

حدثنا: يزيد بن أبي زياد...

فقال الأوزاعي: روى لك الزهري عن سالم عن أبيه عن النبي ﷺ، وتعارضني بيزيد، رجل ضعيف الحديث، وحديثه مخالف للسنة، فاحمرً وجه سفيان، فقال الأوزاعي: كأنك كرهت ما قلت.

> قال: نعم. فقال: قم بنا إلى المقام نلتعن أينا على الحق. قال: فتبسَّم سفيان لما رآه قد احتد»<sup>(۱)</sup>. \* \* \*

> > (۱) سير أعلام النبلاء (٧/ ١١٢ – ١١٣).

- 127 -

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ĂNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة

الـزهـري(\*)

قال رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «لا تناظر بكتاب الله ولا بكلام رسول الله ﷺ، لا تنزع بكلام يُشبهه». اه.

فهذا الكلام من الزهري لا يُفهم منه أنه يمنع من المناظرة بالكتاب والسنة، فهذا لا يقول به مسلم وصاحب سنة، ومناظراته شاهدة له أنه يُناظر بكتاب الله وسنة رسول الله ﷺ.

وإنما أراد بقوله: «لا تناظر»، أي لا تجعل لهما نظيراً، لأن مادة «نظر» يرجع أحد معانيها إلى النظير كما سبق ذكره، قال ابن الأثير الجزري<sup>(٢)</sup>:

«وفي حديث الزهري «لا تناظر بكتاب الله ولا بسنة رسول الله ﷺ» أي لا تجعل لهما شبهاً ونظيراً، فتدعهما وتأخذ به، أو لا تجعلهما مثلاً، كقول القائل إذا جاء في الوقت الذي يريد: «ثم جئت على قدر يا موسى»<sup>(٣)</sup>

- (\*) محمد بن مسلم بن عبيدالله بن عبدالله بن شهاب الزهري، الإمام الحافظ المتفق على جلالته واتقانه، تابعي ولد سنة ٥٠ وقيل ٥١ه، روى عن ابن عمر وجابر بن عبدالله رضي الله عنهما، وروى عنه معمر والأوزاعي والليث ومالك وسفيان بن عيينة وخلق. ليس له نظير في الحفظ، حفظ القرآن في ثمانين ليلة، وعنده نحو ألفي حديث، توفي سنة ١٢٤ه. سيراً علام النبلاء (٥/ ٣٢٦)، طبقات علماء الحديث (١/ ١٨١)، تهذيب الكمال (٢٢/ ١٩).
- (١) رواه ابن المبارك في الزهد (رقم ٩٩٥ ص ٢٧٥) قال أخبرنا يحيى بن أيوب قال حدثني يزيد بن أبي حبيب عن ابن شهاب فذكره.
   ورواه الهروي في ذم الكلام (٢/ ٣٠ رقم ١٩٠) من طريق ابن المبارك عن يحيى بن أيوب أخبرني يزيد بن أبي حبيب من قوله دون إسناده إلى ابن شهاب الزهري.
  - (۲) النهاية في غريب الحديث (٥/ ٧٨).
  - (٣) وانظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح العمدة كتاب الصيام (١/ ٧٩٦).

- 122 -



وما أشبه ذلك مما يُتمثل، والأول أشبه، يقال: ناظرت فلاناً: أي صرت له نظيراً في المخاطبة، وناظرت فلاناً بفلان: أي جعلته نظيراً له». اه.

وهذا التفسير لكلام الزهري هو المتعيّن، لأنه لا يُحكم بين الناس فيما اختلفوا إلا بكتاب الله وسنة رسول الله ﷺ، ومن كان في مثل إمامته لا يقصد إلا ذلك.

والزهري رحمه الله لا يمنع ولا يُحرم المناظرة، وله مناظرات لا يحتج فيها إلا بكلام الله ورسوله ﷺ، من ذلك مناظرته لهشام بن عبدالملك<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(۱) سير أعلام النبلاء (۵/ ۳۳۹ – ۳٤۰).

- 120 -

أصول الجدل والمناظرة

الإمام مالك(\*)

الإمام مالك مشهور بسمته ووقاره وهيبته، قال عنه ابن سعد<sup>(۱)</sup>: «كان رجلاً الإمام مالك مشهور بسمته، مهيباً نبيلاً، ليس في مجلسه شيء من المراء واللغط ولا رفع الصوت». اه.

وكان رحمه الله يصون نفسه عن المعارضة والمجادلة لاسيما مع أهل الخفة والجهل.

وقال رحمه الله<sup>(۲)</sup>: «من أكثر الكلام ومراجعة الناس ذهب بهاؤه». اه.

قيل للإمام مالك: «الرجل له علم بالسنة أيجادل عنها؟ قال: لا، ولكن ليخبر بالسنة، فإن قُبل منه وإلا سكت»<sup>(٣)</sup>. اه.

وقال الإمام مالك رحمه الله<sup>(٤)</sup>: «ليس الجدال في الدين بشيء». اه.

- (\*) أو عبدالله مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر الاصبحي المدني، شيخ الإسلام حُجة الأمة إمام دار الهجرة، قصده طلبة العلم من الآفاق ودارت فتيا المسلمين على قوله، ولد سنة ٩٣ عام موت أنس بن مالك، ومُوطاًه أحد أصول المسلمين.
   أخذ عن نافع وسعيد المقبري وابن المنكدر والزهري وغيرهم، حدث عنه يحيى بن أبي كثير ويحيى بن سعيد ويزيد بن الهاد وغيرهم توفي سنة ١٧٩.
   سير أعلام النبلاء (٨/ ٤٤)، طبقات علماء الحديث (١/ ٣١٢)، الانتقاء في فضائل الثلاثة الفقهاء، الممالك في مناقب سيدنا الإمام مالك.
  - ۲) الممالك في مناقب سيدنا الإمام مالك ص ۸۸.
    - (٣) الديباج المذهب (١/ ١١٥).
      - (٤) الانتقاء ص ٣٤.

- 127 -



فهذا الكلام لا يُفهم منه أن الإمام مالك لا يرى المناظرة مطلقاً كما توهم ذلك عنه ابن حزم، بدليل وقوع المناظرة منه مع أبي يوسف صاحب أبي حنيفة.

OUGHT الناب الثالث: اكراهية السلف للجدل والمناظرة

قال أبو محمد ابن حزم<sup>(۱)</sup>: «قد رأى مالكاً أبو يوسف القاضي وناظره وجالسه». اه.

فالإمام مالك أراد أن يقطع باب المراء، وأنه قد حصل تعريف الحق إظهاره والإخبار عنه، فيكف عن المناظرة صيانة لنفسه وحفظاً لوقاره وهيبته. كما أن المراد من نهي الإمام هو الزجر عن جدال المتكلمين، قال عبدالرحمن بن مهدي دخلت على مالك ومعه رجل يسأله عن القرآن، فقال: «لعلك من أصحاب عمرو بن عبيد، لعن الله عمراً، فإنه ابتدع هذه البدع من الكلام، ولو كان الكلام علماً لتكلم فيه الصحابة والتابعون كما تكلموا في الأحكام والشرائع ولكنه باطل يدل على باطل»<sup>(۲)</sup>. اه.

قال الخطيب البغدادي<sup>(٣)</sup>: «...، على أن مالك بن أنس قد بيّنه، وأنه الجدل الذي يُقصد به رد ما جاء به جبريل إلى النبي ﷺ». اه.

وكذلك ناظر محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة، قال مجاشع بن يوسف: وكنت بالمدينة عند مالك وهو يفتي الناس فدخل عليه محمد ابن الحسن صاحب أبي حنيفة، وهو حدث، فقال: ما تقول في جنب لا يجد الماء إلا في المسجد؟

- الرسالة الباهرة ص ١٩.
- ۲) الممالك في مناقب سيدنا الإمام مالك ص ۸۰.
  - (٣) الفقيه والمتفقه (١/ ٢٣٥).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة فقال مالك: لا يدخل الجنب المسجد. قال فكيف يصنع، وقد حضرت الصلاة، وهو يرى الماء؟ قال: فجعل مالك يكرر: لا يدخل الجنب المسجد. فلما أكثر عليه، قال له مالك: فما تقول أنت في هذا؟ قال: يتيمم ويدخل، فيأخذ الماء من المسجد، ويخرج فيغتسل. فقال: من أين أنت؟ قال: من هذه، وأشار إلى الأرض. فقال: ما من أهل المدينة أحد لا أعرفه. فقال: ما أكثر من لا تعرف، ثم نهض. فقالوا لمالك: هذا محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة. فقال مالك: محمد بن الحسن، كيف يكذب، وقد ذكر أنه من أهل المدينة؟ قالوا: إنما قال: من أهل هذه، وأشار إلى الأرض. قال: هذا أشد عليَّ من ذاك<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) نشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة (٥/ ١٨٩).

- 121 -

الباب الثالث : كراهية السلف للجدل والمناظرة الليث بن سعد (\*)

قال الليث بن سعد<sup>(۱)</sup>: «بلغت الثمانين، وما نازعت صاحب هوى قط». اه.

وهذا الإعراض من الليث بن سعد إنما هو في مناظرة فئة خاصة وهم المبتدعة، فلا يصح تعميمه لاسيما، وقد ثبتت عنه المناظرة.

قال يعقوب بن سفيان في «تاريخه»: سمعت يحيى بن بكير يقول: «قال عبدالعزيز بن محمد الدراوردي: رأيت الليث بن سعد عند ربيعة يناظرهم في المسائل، وقد فاق أهل الحلقة»<sup>(٢)</sup>.

وكذلك كتب الليث جواباً لنصيحة الإمام مالك التي بعث بها إليه مختومة بختمه يناصحه في بعض فتاويه ومسائله، وهذه بمنزلة المناظرة لما فيها من المعارضة وذكر الأدلة ودلالاتها<sup>(٣)</sup>.

- (\*) أبو الحارث الفهمي مولى خالد بن ثابت بن ظاعن. عالم الديار المصرية ورئيسها، جواد كريم كان يصل أهل العلم بماله، شهد الشافعي ويحيى بن بُكير أنه أفقه من مالك، ولد سنة ١٠٤ه، سمع عطاء بن أبي رباح، وابن أبي ملكية، والزهري وغيرهم. روى عنه ابن عجلان وابن وهب وهشيم وابن المبارك وغيرهم. توفي سنة ١٧٥ه. سير أعلام النبلاء (١٣٦)، طبقات علماء الحديث (١/ ٣٣١)، الرحمة الغيثية في الترجمة الليثية.
  - (۱) سير أعلام النبلاء (۸/ ١٤٤).
  - ۲) تاريخ بغداد (۱۳/٥)، الرحمة الغيثية بالترجمة الليثية ص ٧٥.
  - (٣) رواها الفسوي في «المعرفة والتاريخ» (١/ ٦٨٧) حدثني يحيى بن بكير قال: هذه رسالة الليث بن سعد إلى مالك بن أنس. وإسناده صحيح.

- 129 -



وقد اعتذر الحافظ الذهبي رحمه الله عن إعراض الليث عن مناظرة المبتدعة بقوله<sup>(1)</sup>: «كانت الأهواء والبدع خاملة في زمن الليث، ومالك، والأوزاعي، والسنن ظاهرة عزيزة، فأما في زمن أحمد بن حنبل، وإسحاق وأبي عبيد، فظهرت البدعة، وامتحن أئمة الأثر، ورفع أهل الأهواء رؤوسهم بدخول الدولة معهم، فاحتاج العلماء إلى مجادلتهم بالكتاب والسنة، ثم كثر ذلك، واحتج عليهم العلماء أيضاً العافة». اه.

\* \* \*

سير أعلام النبلاء (٨/ ١٤٤).

- 10. -

الإمام أحمد (\*)

الباب الثالث: كراهية السلف للجدل والمناظرة

ذكر العارفون لأحوال الإمام أحمد كراهته للجدال، فقال الحافظ ابن رجب عنه<sup>(۱)</sup>: «وكان رضي الله عنه لا يرى كثرة الخصام والجدال، ولا توسعة لقيل أو لقال في شيء من العلوم والمعارف والأحوال.

إنما يرى الاكتفاء في ذلك بالسنة والآثار، ويحث على فهم معاني ذلك من غير إطالة للقول والإكثار». اه.

وهناك وقائع وأحوال تفيد إعراض أحمد عن المناظرة وكراهيته للمجادلة، وورد عنه التصريح لفظاً بترك المخاصمة.

قال الخلال<sup>(٢)</sup>: «أخبرني يعقوب بن يوسف المطوعي قال: حضرت باب أحمد بن حنبل فجاء قوم من أهل (وان القطن) فقالوا:

إن ها هنا رجل قد علق بقلبه مذهب ابن الأشعث، وقال: أنه ما قال لي أبو عبدالله فأنا أصير إليه.

- (\*) إمام المسلمين وشيخ الإسلام وناصر الدين أبو عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، ولد سنة ١٦٤ه، إمام الحديث حفظ ألف ألف حديث، وصار مسنده ديواناً وأصلاً يحتاجه كل مسلم، رأس في الزهد والورع، نصر السنة وصار علماً عليها وأخمد الله به محنة القول بخلق القرآن. فضائله ومآثره وأخلاقه أعظم من أن تجمعها سطور توفي رحمه الله سنة ١٤١٦ه. تاريخ بغداد (٤/٤١٤)، سير أعلام النبلاء (١١/ ١٧٧)، المحنة لحنبل بن إسحاق، سيرة الإمام أحمد لصالح بن أحمد بن حنبل، المناقب لابن الجوزي.
  - (1) الرد على من اتبع غير المذاهب الأربعة ص ٤٩. (هكذا ذُكر الاسم على طُرة الكتاب).
    - (۲) السنة (۵/ ۱۳۲).

- 101 -



قال: جيئوا به، فجاء الرجل، فقال أحمد: ما لكم وللجدل؟ ما لكم وللكلام؟ وما لكم وللخصومة؟

قال الرجل: يا أبا عبدالله! جزاك الله خيراً، تنهى عن الجدال عن الكلام وعن الخصومة، فقال له القوم الذين جاؤوا به: إن هذا الساعة يذهب فيقول: ذهبت إلى أحمد بن حنبل فنهاني عن الجدال والكلام والخصومة ويسكت على الشك، فقال أحمد: من شك فهو كافر». اه.

وقال العباس بن غالب الوراق: قلت لأحمد بن حنبل: يا أبا عبدالله: أكون في المجلس ليس فيه من يعرف السنة غيري، فيتكلم متكلم مبتدع أرد عليه؟

قال: لا تنصب نفسك لهذا، أخبر بالسنة ولا تخاصم، فأعدت عليه القول، فقال: ما أراك إلا مخاصماً»<sup>(۱)</sup>. اه.

فهذه الأحوال ربما أفادت أن الإمام أحمد لا يُجوّز المناظرة، لكن أصحاب الإمام أحمد أعلم بأموره وأحواله، وهم يرون أن الآخر من أمره خلاف ذلك.

قال ابن مفلح<sup>(۲)</sup>: «وما تمسك به الأولون من قول أحمد فهو **منسوخ،** قال أحمد في رواية حنبل: قد كنا نأمر بالسكوت فلما دعينا إلى أمر ما كان لنا بد أن ندفع ذلك ونبين من أمره ما يتقى عنه ما قالوه.

- (١) الآداب الشرعية (١/ ٢٠١).
- (٢) الآداب الشرعية (١/ ٢٠٧).

- 101 -



ثم استدل لذلك بقوله تعالى: ﴿وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِى هِىَ أَحْسَنُ﴾ [النحل: ١٢٥]، بأنه قد ثبت عن رسله الجدال، ولأن بعض اختلافهم حق وبعضه باطل، ولا سبيل إلى التمييز بينهم إلا بالنظر فعلمت صحته». اه.

وأما بالنسبة لإعراض الإمام أحمد عن مناظرة الرجل الذي علق بقلبه مذهب ابن الأشعث، فهذا لأن الإمام أحمد قد استفاض كلامه وأقام الحجة ونصر السنة فمن قبلها فقد سلم، ومن أعرض عنها فقد أعذر أحمد وغيره من الأئمة الأعلام إلى الله بما يجب عليهم.

\* \* \*



أصول الجدل والمناظرة

الحسن بن علي البربهاري (\*)

قال أبو محمد الحسن بن علي البربهاري<sup>(١)</sup>: «المجالسة للمناصحة فتح باب الفائدة، والمجالسة للمناظرة غلق باب الفائدة». اه.

فهذا الكلام من أبي محمد البربهاري في شأن من لا يُنتفع بمناظرته ولا يرجى رجوعه عن باطله ولا انتقاله عن مذهبه، وعبارته صريحة في ذلك، فتأمّل قوله «للمناصحة» وما يقابلها «مناظرة» فإن مراده أن المناظرات إذا خرجت عن قصد المناصحة وتحري الحق والانقياد له صارت مغالبة ومشاغبة لا فائدة فيها.

وكذلك زجر رحمه الله عن المجادلة فيما طُوي علمه وما لا سبيل إلى دركه فقال<sup>(٢)</sup>:

«والكلام والجدال والخصومة في القدر خاصة منهي عنه عند جميع

(\*) أبو محمد الحسن بن علي بن خلف البربهاري، شيخ الحنابلة جمع العلم والزهد وكان قوالاً بالحق شديداً على أهل البدع لا يخاف في الله لومة لائم وله مجاهدات ومقامات.
 صحب أبا بكر المروذي وسهل بن عبدالله التستري، وأخذ عنه أبو عبدالله ابن بطة العكبري وأبو الحسين بن سمعون وغيرهم.
 توفي سنة ٣٢٩ه ولم يُذكر تاريخ ولادته إلا أنهم ذكروا أنه عاش ستاً وسبعين أو سبعاً وسبعين سنة، فعليه تكون ولادته في حدود سنة ٢٥١ أو ٢٥٢ه.
 وابو الحسين سنة ٣٢٩ه ولم يُذكر تاريخ ولادته إلا أنهم ذكروا أنه عاش ستاً وسبعين أو سبعاً وسبعين سنة، فعليه تكون ولادته في حدود سنة ٢٥١ أو ٢٥٢ه.
 وقال أبو الحسن ابن الزاغوني: وكشف عن قبره بعد سنين وهو صحيح المرم وظهر من قبره روائح طيبة حتى ملأت مدينة السلام.
 المنتظم (١٤/١٤)، طبقات الحنابلة (٢/ ١١٦ – ١٤٥)، سير أعلام النبلاء (١٥/ ٩٠).
 سير أعلام النبلاء (١٩/١٥).

- 102 -



الفرق، لأن القدر سر الله، ونهى الرب تبارك وتعالى الأنبياء عن الكلام في القدر، ونهى رسول الله ﷺ عن الخصومة في القدر، وكرهه أصحاب رسول الله ﷺ والتابعون، وكرهه العلماء وأهل الورع ونهوا عن الجدال في القدر». اه.

فنهيه هذا رحمه الله عن المجادلة في الغيبيات وما لا تجري فيه المناظرة، وكذلك زجر عن المجادلة بطريقة المتكلمين التي تورث الحيرة والشك وتُفسد الإيمان، فقال <sup>(1)</sup>: «والكلام والخصومة والجدال والمراء محدث، يقدح الشك في القلب، وإن أصاب صاحبه الحق والسنة». اه.

أما الجدال على طريقة السلف إذا كان خلياً من آفات عدم الأنفتاح من العناد والمكابرة والمشاغبة فهذا لم ينه عنه، وهذا واضح من قوله «المجالسة للمناصحة فتح باب الفائدة» فإنه أراد التنبيه على طريقة الصحابة في مذاكرة وتصحيح المسائل الخلافية مشاورةً ومناصحةً لا مغالبة وعناداً وشغباً، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «وقد كان العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم إذا تنازعوا في الأمر اتبعوا أمر الله تعالى في قوله: ﴿فَإِن نَنَزَعْنُمٌ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُلُمُ تُؤْمِنُونَ

وكانوا يتناظرون في المسألة مناظرة مشاورة ومناصحة، وربما اختلف قولهم في المسألة العلمية مع بقاء الألفة والعصمة وأخوة الدين». اه.

- (1) شرح السنة ص ٦٩.
- (٢) مجموع الفتاوي (٢٤/ ١٧٢).

- 100 -



فبمثل هذه المجالس وبهذه الطريقة يُستخرج الحق وتنفتح أبواب المعرفة وتُستنبط الفوائد وتنقاد النفوس للحق، ولا يُمكِّن للشيطان من إفساد ذات البين ولا من المكابرة ولا من الإصرار على الباطل وطلب الانتصار للنفس.

وهكذا كانت مجالس المُقتدى بهم من أهل العلم، قال ابن وهب حدثني ابن زيد<sup>(١)</sup> قال: قال لي أبو حازم (يعني سلمة بن دينار الأعرج): «لقد رأيتنا في مجلس أبيك (يعني زيد بن أسلم) أربعين صبراً فقيهاً أدنى خصلة فينا التواسي بما في أيدينا، . فما رئي فينا متمادين ولا متنازعين في حديث لا ينفعهما قط.

قال أبو حازم: كم بين قوم كانوا يفتحوني وأنا منغلق، وبين قوم يغلقوني وأنا منفتح»<sup>(۲)</sup>. اه.

\* \* \*

(1) هو أسامة بن زيد بن أسلم.

(٢) المعرفة والتاريخ (١/ ١٧٦ – ١٧٧).

- 107 -

الباب الثالث: كراهية السلف للجدل والمناظرة

عبدالله بن أبي زيد القيرواني (\*)

ذكر جماعة من أهل العلم من جملة تصانيفه كتاب «النهي عن الجدال»<sup>(۱)</sup>، وهذا الكتاب لا أحسبه مطبوعاً فيما أعلم والله أعلم، لكن يبدو أنه في النهي عن الجدل المذموم والجدل بطريقة المتكلمين، وهذا ما وصفه به من اطلع على كتابه، فقال أبو نصر السجزي<sup>(۲)</sup>:

«ولأبي محمد كتاب في إنكار الكلام والجدال، والحث على الأثر واتباع السلف». اه.

والدليل على تعيين ذلك أنه كان صاحب سنة رحمه الله جارياً على منهج السلف معرضاً عن طريقة الخلف، قال عنه الحافظ الذهبي<sup>(٣)</sup>:

«وكان رحمه الله على طريقة السلف في الأصول لا يدري الكلام ولا يتأوّل» . اهـ.

فأبو محمد لا يُحرّم الجدل مطلقاً، وإنما يُحرّم المذموم منه والمُبتدع . وأبو محمد نفسه له مناظرات مع أهل البدع وغيرهم حكاها أهل العلم عنه<sup>(٤)</sup> .

- (\*) أبو محمد عبدالله بن أبي زيد القيرواني، إمام المالكية في وقته وقدوتهم، وكان يُعرف بمالك الصغير، وهو الذي لخص المذهب واختصر المدونة.
  كان واسع العلم كثير الحفظ والرواية، قائماً بالحجة بصيراً بالرد على أهل الأهواء.
  أخذ عن أبي بكر ابن اللباد وأبي الفضل الممسي ومحمد بن سرور العسال وغيرهم. سمع منه عبدالرحيم بن العجوز السبتي وعبدالله بن الوليد الأنصاري، وأبو بكر الخولاني وغيرهم.
  من مؤلفاته: «الاقتداء بمذهب مالك، «الرسالة»، «المعرفة والتضير»، وإعجاز القرآن» وغيرها.
  - (١) الديباج المذهب (١/ ٤٣٠)، ترتيب المدارك (٢/ ٤٩٤)، سير أعلام النبلاء (١١/١٧).
    - (٢) الرد على من أنكر الصوت والحرف ص ٢٢٧.
      - (٣) سير أعلام النبلاء (١٢/١٧).
        - (٤) ترتيب المدارك (٢/ ٤٩٥).

- 104 -

أصول الجدل والمناظرة

ابن دقيق العيد (\*)

من الصفات التي اشتهر بها ابن دقيق العيد كما قال عنه الحافظ ابن حجر<sup>(۱)</sup>: «وكان لا يسلك المراء في بحثه، بل يتكلم كلمات يسيرة ولا يُراجع». اه.

وهذا واضح في كراهة ابن دقيق العيد رحمه الله «المراء» وهو المعارضة المذمومة، لأنه كان رحمه الله وقوراً لا يُحب كثرة الكلام ملازماً السكوت إلا فيما يحتسب فيه الأجر والنفع.

قال عنه الصفدي<sup>(٢)</sup>: «كثير السكينة، لازم الوقار والأبهة الركينة، بخيلاً بالكلام قل أن يسمع منه رد السلام». اه.

أراد رحمه الله أن يحفظ وقته فيما لا ينبغي من المعارضة والردود والمشاغبة التي مظنة مفاسدها أعظم من مصالحها، وكذلك أراد بأن تبقى هيبته حتى لا يتجرأ عليه أهل الخفة من باب المناظرة والمجادلة.

- (\*) تقي الدين أبو الفتح محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري، ولا سنة ٦٢٥ ه وقرأ على الحافظ المنذري والعز بن عبدالسلام وغيرهم، وتتلمذ له أبو حيان الأندلسي والمزي والذي والذهبي وغيرهم. من أذكياء زمانه واسع العلم متقن محدث مجود فقيه أصولي أديب.
   أشهر مؤلفاته: إحكام الأحكام الإمام شرح الإلمام الاقتراح في بيان الاصطلاح طبقات الحفاظ.
   تذكرة الحفاظ (٤/ ١٤٨٢)، الوافي بالوفيات (٤/ ١٩٤)، الدرر الكامنة (٤/ ٩٣)، طبقات علماء الحديث (٤/ ٢٦٢).
  - الدرر الكامنة (٤/ ٩٢).
  - (۲) أعيان العصر وأعوان النصر (٤/ ١٧٤٠).

- 10/ -



قال عنه ابن سيد الناس<sup>(۱)</sup>: «لم يزل حافظاً للسانه مقبلاً على شأنه، ولو شاء لعاد أن يحصر كلماته لحصرها». اه.

وإليك حادثة وواقعة تبين لك المعنى الذي من أجله أعرض ابن دقيق العيد رحمه الله عن المناظرة، فقد سأل ابن دقيق العيد ابن المنيّر عن الحجة في كون عمل أهل لمدينة حجة، فقال ابن المنيّر: هل يتجه غير هذا؟! وتكلم كلاماً طويلاً، فلم يتكلم الشيخ تقي الدين معه.

فلما خرج، سُئِلَ عن ترك الكلام معه، فقال:

«رأيت رجلاً لا يُنتصف منه إلا بالإساءة إليه»<sup>(٢)</sup>. اه.

\* \* \*

- (١) البدر الطالع (٢/ ٣٢١).
- (٢) بغية الوعاة (١/ ٣٨٣).

- 109 -

أصول الجدل والمناظرة

محمد الأمين الشنقيطي (\*)

من حضر مجالس العلامة محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله ربما ظن أنه لا يرى المجادلة والمناظرة، قال العلامة محمد ناصر الدين الألباني واصفاً الشيخ<sup>(1)</sup>: «فقد كنت ألاحظ في بعض محاضراته يقوم طالب من طُلابه الذين يتلقَّون منه يُورد عليه سؤالاً أو إشكالاً، فما يكاد يناظر أو يناقش الشيخ في المسألة إلا وتجد الشيخ (رحمه الله) كأنه انقطع، ولا يتابع مناقشة طالب حتى تقوم عليه الحجة، وكأني أشعر – والله أعلم – بأن هذا نابع من كونه لا يرى أن المجادلة تفيد في المسائل العلمية». اه.

فلا يُظن بالشنقيطي تحريم ومنع المناظرة، وهو الذي ألف كتاباً في آداب البحث والمناظرة، بل وقال في كتابه<sup>(٢)</sup>:

«ينقسم الخصام والجدال في الدين إلى قسمين:

الأول: أن يكون الغرض من ذلك إثبات الحق وإبطال الباطل، وهذا مأمور به إما وجوباً وإما استحباباً». اه.

- (\*) محمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي ولد سنة ١٣٠٥ ه بشنقيط، طلب العلم منذ طفولته وحفظ القرآن وجمع علوم اللغة والفقه والأدب والتاريخ والعقيدة والبحث والمناظرة، وفاق أقرانه، وكان مرجع أهل بلده في القضاء. ورحل إلى الحجاز لأداء فريضة الحج واجتمع به علماء المملكة وعرفوا مبلغه من العلم، وأنزلوه الإمامة التي تليق بقدره من تدريس بالمسجد النبوي والجامعة الإسلامية والمعهد العلمي ومعهد القضاء. العلمي ومعهد القضاء الحالي ورحل إلى الحجاز لأداء فريضة الحج واجتمع به علماء المملكة وعرفوا مبلغه من العلم، من العلم، ورحل إلى الحجاز لأداء فريضة الحج واجتمع به علماء المملكة وعرفوا مبلغه من العلم، وأنزلوه الإمامة التي تليق بقدره من تدريس بالمسجد النبوي والجامعة الإسلامية والمعهد به العلمي ومعهد القضاء العالي بالرياض، وصار عضواً في هيئة كبار العلماء، وانتفع به بسبب ذلك أهل المشرق والمغرب معاً. المزل للتعبد والإعجاز .
  - (1) ترجمة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي ص ٢٢٥ ٢٢٦ للشيخ عبدالرحمن السديس.
    - (٢) آداب البحث والمناظرة (٢/٤).

- 17. -



الباب الثالث: كراهية السلف للجدل والمناظرة

ولكن يبدو والله أعلم أن الشيخ رحمه الله كان يرى أن بيان المسألة العلمية قد حصل، ولا يُلزم أحداً من طلابه بانتحال مذهبه، ولعله أراد أن يُرشد طلابه إلى ترك المعارضة التي ربما تجر إلى الشغب والتعصب للمذاهب، وأراد المضي في تقرير تدريس مسائل أخرى، فإن الزمان لا ينقضي بمذاكرة مسائل الخلاف على وجه الاستقصاء، ولعله ربما لفقد طلابه أحد شروط المناظرة، وهو عدم تساوي الرتبة معه في العلم.

أما مع الأكفاء من العلماء فجرت له معهم مناظرات ومباحثات ومساجلات، من ذلك مناظرته للمفتي العام للمملكة العربية السعودية (العلامة محمد بن إبراهيم آل الشيخ رحمه الله، قال الشيخ عطية سالم<sup>(۱)</sup>:

«وفي بعض الأعوام التي حججتها معه رحمه الله قدمنا مكة يوم سبع من الشهر، وكان مفرداً الحج، وفي يوم العيد صحبته للسلام على سماحة المفتي رحمه الله بمنى، فسأله رحمه الله عن نسكه فقال: جئت مفرداً الحج، وقصداً فعلت.

فأدرك المفتي رحمه الله أن وراء ذلك شيئاً، ولكنه تلطّف مع الشيخ، وقال: أهو أفضل عندك حفظك الله؟ فأجاب أيضاً: حفظكم الله، لا للأفضلية فعلت، ولكن سمعت وتأكد عندي أن أشخاصاً ينتمون لطلب العلم يقولون: لا يصح الإفراد بالحج، ويُلزمون المفردين بالتحلل بعمرة.

وهذا العمل لا يتناسب مع العديد من وفود بيت الله الحرام، كل بما اختار من نُسك، وكل يعمل بمذهب صحيح.

مقدمة «رحلة إلى بيت الله الحرام» ص ٣٤.

- 171 -



أصول الجدل والمناظرة

وجرت محادثة من أنفس ما سمعت في تقرير هذا البحث من مناقشة الأدلة وبيان الراجح.

وأخيراً قال رحمه الله : إنه لا يعنيني بيان الأفضل فهذا أمر مختلف فيه، كلُ يختار ما يترجح عنده، ولكن يعنيني إبطال القول بالمنع من صحة إفراد الحج لأنه قول لم يُسبق إليه، والأمة مجمعة على صحته.

فما كان من سماحة المفتي رحمه الله إلا أن استحسن قوله ودعا له». اه.

كما أنه رحمه الله تحدى الرافضة ودعاهم للمناظرة فنكصوا<sup>(١)</sup>.

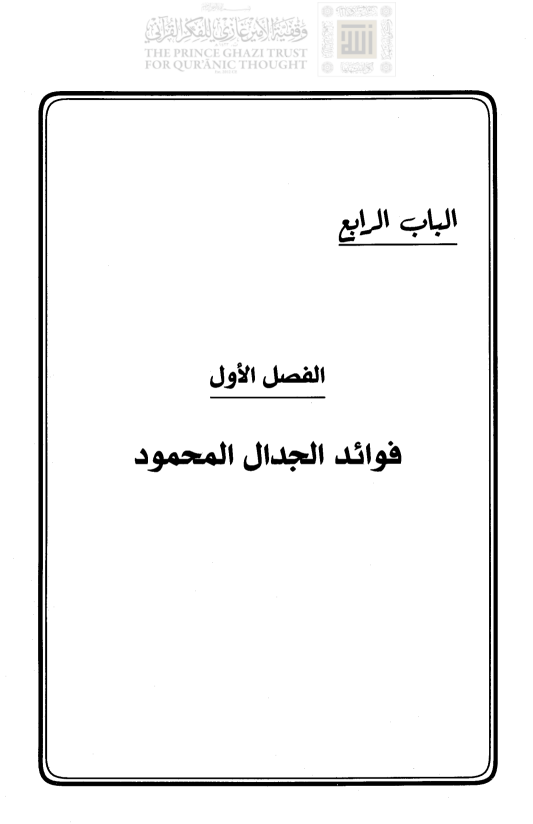
وهذا القدر أحسب أنه كاف في تفهم معنى زجر علماء السلف عن الجدل والمناظرة، وحاصل الأمر كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>:

«أما جنس النظر والمناظرة، فهذا لم ينه السلف عنه مطلقاً، هذا – إذا كان حقاً – يكون مأموراً به تارة ومنهياً عنه أخرى، أمّا غيره من أنواع الكلام الصدق، فقد يُنهى عن الكلام الذي لا يفهمه المستمع، أو الذي يضر المستمع، وعن المناظرات التي تورث شبهات وأهواء، فلا تفيد علماً ولا ديناً». اه.

## \* \* \*

- (1) رحلة إلى بيت الله الحرام ص ٣٠، ويأتي ذكرها في الباب السادس أحوال المتناظرين مبحث التحدي في المناظرة ص ٣٦٥.
  - (٢) درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٨٤).

- 177 -



- 177 -





الباب الرابع: الفصل الأول: فوائد الجدل المحمود

## فوائد الجدال المحمود

إمتنَّ الله على الإنسان بنعمة العقل، وميَّزه به عن سائر المخلوفات، ليفهم به خطاب الشرع ويُناط به التكليف.

وما فهمه العبد من خطاب الشرع يُعْرَضُ عليه سائر كلام الخلائق، فيقبل منه ما وافقه ويرد منه ما خالفه، ومن أجل ذلك شُرعت المجادلة لحراسة الشريعة.

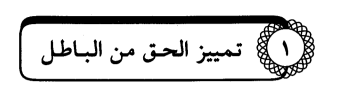
والعبد مستعد لإدراك الحق وتمييزه عن الباطل وهو مفطور على ذلك، ومن أجل هذا شُرع النظر وأُذِنَ في المناظرة. قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«فإن الله نصب على الحق الأدلة والأعلام الفارقة بين الحق والنور، وبين الباطل والظلام، وجعل فطر عباده مستعدة لإدراك الحقائق ومعرفتها، ولولا ما في القلوب من الاستعداد لمعرفة الحقائق، لم يكن النظر والاستدلال ولا الخطاب والكلام، كما أنه سبحانه جعل الأبدان مستعدة للاغتذاء بالطعام والشراب، ولولا ذلك لما أمكن تغذيتها وتربيتها، وكما أن في الأبدان قوة تُفرق بين الغذاء الملائم والمنافي، ففي القلوب قوة تفرق بين الحق من خلك». اه.

فالمجادلة المحمودة لها فوائد كثيرة من أهمها:

(۱) درء تعارض العقل والنقل (۵/ ۲۲).

- 170 -



بالمناظرة يحصل عرض الأقوال وأدلتها، ويُدلي كل طرف بحجته، ويحصل بسبب ذلك المعارضة بين القولين وتمحيص الأدلة ومناطها، وتؤول المناظرة إلى إقامة أحد القولين وإسقاط القول الآخر.

قال أبو الوليد الباجي<sup>(١)</sup>: «هذا العلم من أرفع العلوم قدراً وأعظمها شأناً لأنه السبيل إلى معرفة الاستدلال وتميز الحق من المحال، ولولا صحيح الوضع في الجدل لما قامت حجة، ولا اتضحت محجة، ولا عُلم الصحيح من السقيم، ولا المعوج من المستقيم». اه.

وقال ابن الجوزي<sup>(٢)</sup>: «الأدلة إنما وضعت ليستبين الصواب، وقد كان مقصود السلف المناصحة والحق، وقد كانوا ينتقلون من دليل إلى دليل، وإذا خفي على شيء نبه الآخر، لأن المقصود كان إظهار الحق». اه.

وقال ابن القيم<sup>(٣)</sup>: «فالمحاجة والمجادلة إنما فائدتها طلب الرجوع والانتقال من الباطل إلى الحق، ومن الجهل إلى العلم، ومن العمى إلى الإبصار». اه.

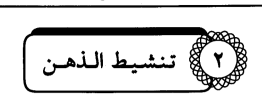
\* \* \*

- المنهاج بترتيب الحجاج ص ٨.
  - (٢) تلبيس إبليس ص ١٢٠.

أصول الجدل والمناظرة

(٣) بدائغ التفسير (٢/ ١٥٢).

- 177 -



الباب الرابع: الفصل الأول: فوائد الجدل المحمود

المناظرات تُنَشِّط الذهن وتجعل صاحبها ينهض لطلب الرقي والاستزادة في قوة الفكر والذهن.

ومن أجل هذا عُقدت المناظرات واجتهد العلماء في تقرير المسائل على طريقتها.

قال عمر بن عبدالعزيز (`): «رأيت ملاحاة الرجال تلقيحاً لألبابهم». اه.

وقال المزني رحمه الله في فوائد المناظرات<sup>(١)</sup>: «لا تعدوا المناظرة إحدى ثلاث: إما تثبيت لما في يده، أو انتقال عن خطأ كان عليه، أو ارتياب فلا يقدم من الدين على شك». اه.

وقال الراغب الأصفهاني<sup>(٢)</sup>: «فإن الجدال مع ما فيه قد يوقظ الفهم». اه.

وقال أبو محمد ابن حزم<sup>(٣)</sup>: «العلوم الغامضة كالدواء القوي يُصلح الأجساد القوية ويُهلك الأجساد الضعيفة، وكذلك العلوم الغامضة تزيد العقل القوي جودة وتصفيه من كل آفة، وتهلك العقل الضعيف». اه.

وقال ابن عقيل الحنبلي<sup>(٤)</sup>: «فالجدل يشحذ ويرهف ويثير الخواطر، ويخرج الدقائق، وكل ذلك آلة لإدراك العقل للحق». اه.

- جامع بيان العلم وفضله (۲/ ۹۷۲).
- ۲۵۹ الذريعة إلى مكارم الشريعة ص ۲۵۹.
  - (٣) مداواة النفوس ص ١٧.
  - (٤) الواضح في أصول الفقه (١/ ٥٢١).

- 177 -



وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «فإن النظر في العلوم الدقيقة يفتق الذهن، ويدرّبه ويقوّيه على العلم، فيصير مثل كثرة الرمي بالنشاب وركوب الخيل تعين على قوة الرمي والركوب وإن لم يكن ذلك وقت قتال، وهذا مقصد حسن». اه.

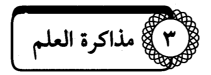
وكان السلف يكشفون وفور العقول وينشطونها بالمناظرات والسؤالات، فهذا عمران بن الحصين قال لأبي الأسود الدؤلي<sup>(٢)</sup>: أرأيت ما يعمل الناس اليوم ويكدحون فيه، أشيء قُضي عليهم ومضى عليهم من قدر ما سبق؟ أو فيما يستقبلونه به مما أتاهم به نبيهم وثبتت الحجة عليهم؟ فقلت: بل شيء قضي عليهم ومضى عليهم، قال: فقال: أفلا يكون ظلماً؟ قال: ففزعت من ذلك فزعاً شديداً، وقلت: كل شيء خلق الله وملك يده، فلا يسأل عما يفعل وهم يُسألون، فقال لي: يرحمك الله إني لم أرد بما سألتك إلا لأحرز عقلك.

\* \* \*

(1) الرد على المنطقيين ص ٢٥٥.

(٢) رواه مسلم كتاب القدر باب كيفية خلق الآدمي (٤/ ٢٠٤١ – رقم ٢٦٥٠).

- 178 -



الباب الرابع: الفصل الأول: فوائد الجدل المحمود

لا شك أن من طرق العلم، عرض المسائل على أهل العلم سواء من كان في رتبته أو من فوقه وحتى من دونه، وذلك بذكر المسألة وأدلتها وما يرد عليها، وبإيراد الأقوال المخالفة والأجوبة عنها وهذا نوع من المذاكرة.

ويحصل بسبب ذلك من الحاجة إلى البحث والنظر والتفكير، فتتسع معارف المتذاكرين المتناظرين، وكذلك ترسخ العلوم ويتجدد حفظ المسائل لأنها مع المعارضة والمذاكرة تزداد ثبوتاً ورسوخاً في ذاكرة المتناظرين.

> قال طاش كبرى زاده في وظائف المتعلم<sup>(١)</sup>: «الوظيفة الثامنة: مذاكرة الأقران ومناظرتهم:

وفائدة المطارحة والمناظرة: إذا كان مع الإنصاف أقوى من فائدة مجرد التكرار. وقيل: مطارحة ساعة خير من تكرار شهر.

ولكن مع منصف سليم الطبيعة، وإيّاك والمذاكرة مع متعنّت غير مستقيم الطبع، فإن الطبيعة متسرقة، والأخلاق متعدية والمجاورة مؤثرة». اه.

وكان بعض المتقدمين يُذاكر أقرانه بطريق المناظرة، كما كان من الشافعي وسرج الغول، قال الربيع بن سليمان<sup>(٢)</sup>:

- (۱) مفتاح السعادة ومصباح السيادة (۱/ ۳۵، ۳۵).
  - (٢) بغية الوعاة (١/ ٥٧٦).

- 179 -

«كان الشافعي يقول: يا ربيع ادع لي سرجاً، فيأتي به فيذاكره ويناظره، ثم يقوم سرج الغول ويقول: يا ربيع، نحتاج أن نستأنف طلب العلم». اه. وكان الإمام أحمد رحمه الله يُذاكر أصحابه وتلاميذه بالمناظرة أيضاً، فقد كان أحمد يقول للميموني في أجوبته لبعض مسائله<sup>(١)</sup>:

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

«لا تکتب، تعال حتی تناظر». اه.

أصول الجدل والمناظرة

قال ابن حامد الحنبلي معلقاً<sup>(1)</sup>:

«كل ذلك حتى يكون الجواب على إمعان النظر، ويوازنه ما يتعلّق بالحادثة في كل وجه وسبب، فإذا سلمت الدلالة في كل جهاته حينئذ أظهر له من الجواب ما فيه بيان وبرهان». اه.

وبيّن شيخ الإسلام ابن تيمية أحوال الإمام الشافعي وأثر خلطته ومناظرته لأكابر العلماء في تنقيح علومه، فقال<sup>(٢)</sup>: «فإن الشافعي صنّف الأم في مصر، وكثير من كتبه غائب عنه، ويقال: إنه كان يقعد في المسجد يكتبه، ليس عنده من الكتب إلا ما شاء الله، وهذا من أسباب قلة الآثار فيه.

ولهذا كان الذين رأوه ببغداد من أكابر العلماء كأحمد بن حنبل وأبي ثور، وأبي عبدالرحمن الأشعري وغيرهم: ينكرون كثيراً مما خالفهم فيه، لما صار بمصر. ويقولون: ليس عنده بمصر من يناظره ويراجعه، كما كان عنده سغداد».

## \* \* \*

- (1) تهذيب الأجوبة ص ١٠٩.
  - (٢) العقود ص ٧٩.

- 10. -

٤ کے ف عدوان المبطلین

الباب الرابع: الفصل الأول: فوائد الجدل المحمود

ومن فوائد المناظرات كف عدوان المعاندين المجادلين بالباطل، فإنه إذا ناظرهم عالم بالحق فقطعهم انقطع بذلك شرهم وذهبت استطالتهم على أهل الحق.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>:

«فمن كان عالماً بالحق فمناظرته المحمودة أن يُبين لغيره الحجة التي تهديه إن كان مسترشداً طالباً للحق إذا تبين له، أو يقطعه ويكف عدوانه إن كان معانداً غير متبع للحق إذا تبين له، ويوقفه ويُسلكه ويبعثه على النظر في أدلة الحق إن كان يظن أنه حق وقصده الحق». اه.

وقطع المعاندين المكابرين والمبتدعين هو من أعظم الجهاد في سبيل الله لما فيه من الذب عن الشريعة وصيانتها عن البدع والضلالات.

قال القرطبي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «فأما الجدل فيها (يعني آيات الله) لإيضاح ملتبسها، وحل مشكلها، ومقادحة أهل العلم في استنباط معانيها، ورد أهل الزيغ بها وعنها، فأعظم جهاد في سبيل الله». اه.

\* \* \*

(۱) درء تعارض العقل والنقل (۸/ ۱٦۷).

(٢) أحكام القرآن (٢٩٢/١٥).

- 111 -



أصول الجدل والمناظرة

لا شك أن العالم وطالب العلم إذا كان حريصاً على صيانة الشريعة وحفظها من الضلالات والاعتقادات الفاسدة والأقوال الباطلة فإن هذا سيحمله على تقصى أدلة الشرع والعناية بها وفهمها وضبطها، والاطلاع على ما يضادها من المذاهب الباطلة وشبهها وسبل نقضها وردها ومعارضتها، فالمناظرات تُهيِّج الحرص على معرفة الحق على سبيل الاستقصاء، لأنه حال المجادلة والمعارضة ربما لا يقتدر صاحب الحق من نصرة الحق إلا مع الاستقصاء.

قال الراغب الأصفهاني في فوائد المناظرات<sup>(١)</sup>: «يثير الأنفة لاقتباس العلم». اه.

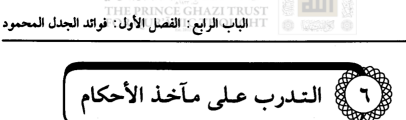
وكم وقعت حوادث علمية نبّهت من وقعت له إلى حاجته إلى طلب علم تلك الحادثة والمسألة، وهيجت بذلك أنفته إلى طلب العلم والتضلع منه.

من ذلك ما حصل لأبي محمد ابن حزم، قال عمر بن واجب<sup>(٢)</sup>: بينما نحن عند أبي ببلنسيه وهو يُدرُّس المذهب إذا بأبي محمد ابن حزم يسمعنا، ويتعجب، ثم يسأل الحاضرين مسألة من الفقه، جُووب فيها، فاعترض في ذلك، فقال له بعض الحُضَّار: هذا العلم ليس من منتحلاتك.

فقام وقعد، ودخل منزله فعكف، ووكف منه وابل فما كفٌّ، وما كان بعد أشهر قريبة، حتى قصدنا إلى ذلك الموضع، فناظر أحسن مناظرة.

- الذريعة إلى مكارم الشريعة ص ٢٥٩. (1)
  - سير أعلام النبلاء (١٨/ ١٩١). (٢)

- 177 -



المناظرات لا شك أنها تُدَّرب طالب العلم على معرفة مواقع الخلاف وتحقيقه، وتمييز الأدلة وتحرير مواضع النزاع، والكشف عن صحيح الأدلة من سقيمها، ومعارضة الأقوال الضعيفة، وإظهار عوار المذاهب الفاسدة، وبيان وجه الدلالة من الأدلة على الأحكام.

قال أبو بكر الطرطوشي<sup>(۱)</sup>: «ومناظرة الأكفاء ومعاشرة النظراء تلقيح للعقول، وتهذيب للنفوس، **وتدريب لمآخذ الأحكام». اه**.

وقال صالح بن محمد العمري (الفُلاني)<sup>(٢)</sup>: «واعلم أنه لم يكن مناظرة بين اثنين أو جماعة من السلف إلا ليُتفهم وجه الصواب فيصار إليه، ويُعرف أصل القول وعلته فتُجري عليه أمثلته ونظائره». اه.

وقال نجم الدين الطوفي في هذا النوع من الفوائد<sup>(٣)</sup>: «وهي معرفة الحقائق التي تتعلق بالأحكام وأعراضها ونظائرها، وأشباهها، والفرق بينها، وهي شبيهة بفائدة الحساب من جزالة الرأي». اه.

وقال ابن خلدون عن علم المناظرة<sup>(٤)</sup>: «وهو لعمري علم جليل في معرفة مآخذ الأئمة وأدلتهم، ومران المطالعين له على الاستدلال فيما يرومون الاستدلال عليه». اه.

- (١) سراج الملوك ص ١٥٠.
- (٢) إيقاظ همم أولي الأبصار ص ٨٢.
- (٣) التعيين في شرح الأربعين ص ٢٧٩.
  - (٤) المقدمة ص ٣٦٢.

- 172 -



أصول الجدل والمناظرة

ولذلك قالوا: «المزاولات تُعطي الملكات»<sup>(۱)</sup>، قال ابن القيم<sup>(۱)</sup>: «ومعنى هذا أن من زاول شيئاً واعتاده وتمرّن عليه صار ملكة له وسجية وطبيعة».

وهذا أمر مشهور شاع استعماله بين العلماء وطلبة العلم يتذاكرون العلم على سبيل المعارضة، وبيان الأدلة ودلالاتها، ومآخذ الأحكام.

فهذا أبو سعيد خلف المعلم ناظره بعض العراقيين، فقالوا: أنتم تقولون:

من سب عائشة قُتل، والله يقول: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَكِتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَكَآءَ﴾... [النور: ٤] الآية.

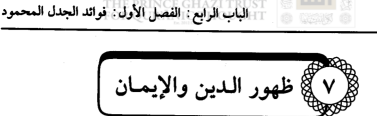
والرسول إنما جلد أصحاب عائشة، فلم تأخذوا بالقرآن ولا بالسنة! قال له أبو سعيد: قال الله تعالى: ﴿ أُوْلَنَبِكَ مُبَرَءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ﴾ [النور: ٢٦] ليضرب مثل البراءة بما في القرآن، وبعد القرآن، من سبها فقد رد القرآن، ومن رد حرفاً منه فقد كفر بإجماع<sup>(٢)</sup>. اه.

وهذا مهنا حكى للإمام أحمد أنه ناظر بعض أصحاب الشافعي في قطع الخفين، وأن سبيل السراويل وسبيل الخف واحد.

فتبسّم أبو عبدالله، وقال: ما أحسن ما احتججت عليه (٣).

\* \* \*

- (١) عدة الصابرين ص ٤١.
- (٢) ترتيب المدارك (٢/ ٤٨٩ ٤٩٠).
- (٣) شرح العمدة لشيخ الإسلام، كتاب الحج (٢/ ٣٤).



إذا عارض أهل الباطل أهل الحق لاسيما في أصل الإيمان والشريعة، فإن لله جنوداً ينصرون دينه، ويُعلون كلمته، ويدمغون الباطل، ويردونه خائباً خاسئاً حقيراً، فيظهر الحق بعد ذلك ظهوراً بيّناً لا يكاد يلتبس على أحد.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>: "ومن أعظم أسباب ظهور الإيمان والدين، وبيان حقيقة أنباء المرسلين، ظهور المعارضين لهم من أهل الإفك المبين كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا شَيَطِينَ الإنس وَالجِنِّ يُوحِي بَعَضُهُمَ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ اَلْقَوْلِ غُرُورًاً [الأنعام: ١١٢] الآيات، إلى أن قال<sup>(٢)</sup>: وذلك أن الحق إذا جُحد وعورض بالشبهات أقام الله تعالى له مما يُحق به الحق ويُبطل به الباطل من الآيات والبينات بما يظهره من أدلة الحق وبراهينه الواضحة، وفساد ما عارضه من الحجج الداحضة».

وقال<sup>(٣)</sup>: «فالحق كالذهب الخالص، كلما أمتحن ازداد جودة، والباطل كالمغشوش المغشي، إذا امتحن ظهر فساده، فالدين الحق كلما نظر فيه الناظر، وناظر عنه المناظر، ظهرت له البراهين وقوي به اليقين وازداد به إيمان المؤمنين، وأشرق نوره في صدور العالمين.

والدين الباطل إذا جادل عنه المجادل، ورام أن يقيم عوده المائل أقام الله تبارك وتعالى من يقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق، ويبين

- (١) الجواب الصحيح لمن بدَّل دين المسيح (١/ ١٣).
- ۲) الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسيح (۱/ ۱٤).
- (٣) الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسيح (١/ ١٥ ١٦).

- 110 -



أن صاحبه الأحمق كاذب مائق، وظهر فيه من القبح والفساد والحلول والاتحاد، والتناقض والإلحاد والكفر والضلال والجهل والمحال ما يظهر به لعموم الرجال أن أهله من أضل الضلال، حتى يظهر فيه من الفساد ما لم يكن يعرفه أكثر العباد». اه.

HE PRINCE GHAZI TRU OR QUR'ÀNIC THOUGH

وقال العلامة محمد البشير الإبراهيمي<sup>(1)</sup>: «وكلما امتحن الله الإسلام بخصومه الكائدين له، المتربصين به، ليجلو حقه بباطلهم، ويظهر حقيقته بمزاعمهم، ويقوي حجته بشبهاتهم، ويثبت قواعده بما يحاولون من هدمه، حتى كأنه – بسببهم – موجود مرتين، أو كأنه موجود وجوداً مضاعفاً، وهذه إحدى سنن الله في الحق والباطل، ما وقف الباطل أمام الحق إلا كان حجة له لا عليه، بل كان حججاً مطوية في حجة، ففي تهافت الباطل حجة، وفي تخاذل أصحابه حجة، وفي خذلان الله لهم في العاقبة حجة الحجج».

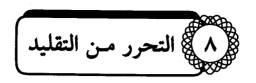
وقال العلامة عبدالرحمن السعدي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «ومن حكمة الله في جعله للأنبياء أعداء، وللباطل أنصاراً قائمين بالدعوة إليه، أن يحصل لعباده الابتلاء والامتحان، ليتميّز الصادق من الكاذب، والعاقل من الجاهل، والبصير من الأعمى.

ومن حكمته أن في ذلك بياناً للحق، وتوضيحاً له، فإن الحق يستنير ويتضح إذا قام الباطل يصارعه ويقاومه، فإنه – حينئذ – يتبين من أدلة الحق، وشواهده الدالة على صدقه وحقيقته، ومن فساد الباطل وبطلانه، ما هو من أكبر المطالب التي يتنافس فيه المتنافسون».

\* \* \*

- آثار البشير الإبراهيمي (٢/ ٢٤٦).
- (٢) تيسير الكريم الرحمن ص ٢٧٠.

- ۱۷٦ -



الباب الرابع: الفصل الأول: فوائد الجدل المحمود

المقلد قد قلَّد معلمه أو أستاذه أو شيخه، فأخذ بقوله من غير حجة ولا برهان، والتقليد مذموم ويبعث على الركون إلى ما تقلده صاحبه والرضا به وتعطيل البحث والنظر.

قال أبو محمد ابن حزم<sup>(۱)</sup>: «المقلد راض أن يُغبن عقله». اه. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(۲)</sup>: «فإن التقليد لا يورث إلا بلادة». اه. والمقلد لم يتبين من المسألة ولم يدرك العلوم على ما هي عليه، وليست عنده طمأنينة في قوله، لاسيما إن عارضه مخالف له متبع للحجج والبراهين.

وهذا الصنف من الناس لا يناظر مخالفه، بل ولا ينظر في أقوال مخالفيه حتى يتبين الحق من الباطل، ولهذا سمّاه السلف «الإمعة، ومحقب دينه»<sup>(٣)</sup>، فهذا وأشباهه يفر من المناظرات فراره من الأسد، لأنه يعلم أنه لا تحقيق ولا معرفة عنده بأدلة المسألة، فضلاً عن القدرة على النقض والإبرام والمعارضة، فتراه بليد الذهن خامد الفكر، وعلى العكس من ذلك من زكّت نفسه لتحري الحق والمقابلة بين الأقوال الخلافية.

- (١) مداواة النفوس ص ٧٤.
- (۲) منهاج السنة (۲/ ۲۸۱).
- (٣) اعلام الموقعين (٢/ ٢٤٠).

-1 VV -

أصول الجدل والمناظرة

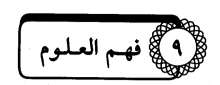
قال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(1)</sup> مبيناً أثر التقليد في مجانبة الحق:

«إخلادك إلى ترك الاستدلال وطلب البراهين، فإن من اعتاد الجري على أقوال لا يبالي دلّ عليها دليل صحيح أو ضعيف أو لم يدل، يخمد ذهنه ولا ينهض بطلب الرقي والاستزادة في قوة الفكر والذهن، فاحرص يا أخي على معرفة المسائل بأدلتها ومآخذها، والمقابلة بين الأقوال الخلافية، واستوعب كل دليل قيل فيها، فبذلك ترتقي إلى درج ومعارف وعلوم لا يوصل إليها إلا بهذا الطريق». اه.

\* \* \*

(1) المناظرات الفقهية ص ٣٧.

-1 M A -



الباب الرابع: الفصل الأول: فوائد الجدل المحمود

لا شك أن العالم بفن وعلم المناظرة مقتدر على فهم العلوم أكثر ممن هو جاهل به، لاسيما المسائل الخلافية، فلديه ملكة في النظر في الأدلة، وهل هي مستلزمة لمدلولاتها أم لا؟ وأي القولين أولى بالترجيح وأسعد بالدليل؟

وكما أنه تتسع معارف العالم بهذا الفن ويصير قادراً على ترتيب مقدمات العلوم منتظمة، ويكون مميّزاً بين الحقائق والمغالطات، ولديه ميزان عادل يزن بها العلوم، ويغوص في بحارها بثبات ورسوخ على بصيرة وهدى ودراية.

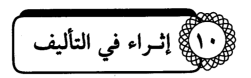
فهذا النوع من العلوم كالآلة لفهم أنواع وأصناف العلوم الأخرى، قال محمد بن أبي بكر المرعشي في شأن المحروم من علم المناظرة<sup>(1)</sup>:

«ومن ليس له بضاعة من هذا الفن لا يكاد يفهم أبحاث العلوم». اه.

وقال بعض المتأخرين في ابتداء علم النظر<sup>(٢)</sup>: «وما زال هذا العلم إذا وقف الإنسان منه على بعضه انفتح له ما وراء ذلك كالإنسان الذي يرى قصراً على بعد فيأتيه فيرى من قربه ما لم يكن يرى من بُعده، وكذلك إن تهيأ له الدخول إليه». اه.

- (١) ترتيب العلوم ص ١٤١.
- (٢) الفقيه والمتفقه (٢/٥).

- 189 -



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

لا شك أن المناظرة إذا انتهت، فإنه يستتبع ذلك أمور كثيرة من حكاية أصحابها لها وتدوينها، وخوض الناس فيها.

وقد يستتبع ذلك استفراغ الوسع في تقرير مذهب المناظر، لأن المناظر قد يعتريه نسيان إيراد بعض الحجج، وعدم معرفة الانفكاك عن بعض الشبه حال المناظرة، إذا لم تطرق سمعه من قبل، وهذا يحمل صاحبه على الكتابة والتأليف لتقرير الحق.

كما أن أهل العلم إذا وجدوا أهل الجهل أو البدع قد نشروا باطلهم قاموا بواجب الرد وهذا كله إثراء وزيادة في نشر العلم.

قال أبو محمد ابن حزم<sup>(۱)</sup>: «لكل شيء فائدته ولقد انتفعت بمحك أهل الجهل منفعة عظيمة، وهي أنه توقَّد طبعي واحتدم خاطري وحيّ فكري وتهيج نشاطي، فكان ذلك سبباً إلى تواليف عظيمة النفع، ولولا استثارتهم ساكني، واقتداحهم كامني، ما انبعثت لتلك التواليف». اه.

ومن أراد أن يقدر هذه الفائدة حق قدرها، فلينظر فيما كتبه أهل السنة من الردود على أهل البدعة، مما تقرُ به أعين أهل السنة، وهو وإن كان جواباً لمبتدع في غابر الزمن، إلا أن الرد ما زال نافعاً متداولاً بين طلبة الحق، لأن الأهواء من جنسها، ولأن الردود اشتملت على إفساد قوانين المبتدعة الكلية، وبيان قواعد الحق السنية الواضحة الجلية.

(1) مداواة النفوس ص ٤١.

أصول الجدل والمناظرة

- 18.



وإن شئت فانظر كيف هيّج ابن المطهر الرافضي لمّا صنف كتابه «منهاج الكرامة في معرفة الإمامة»<sup>(١)</sup> شيخ الإسلام ابن تيمية على تأليف «منهاج السنة النبوية» الذي قُمع فيه كل رافضي من ذلك اليوم إلى زماننا هذا، مع ما اشتمل عليه من غرر الفوائد والدرر في غير مسائل الإمامة.

وانظر كيف هيج أبو عبدالله فخر الدين محمد بن عمر الرازي لما ألف كتابه «أساس التقديس» وكذلك أبو حامد الغزالي كتابه «قانون التأويل» شيخ الإسلام ابن تيمية على هدم بنيانهم العقلاني الفاسد من القواعد بكتابيه (نقض التأسيس)، و(درء تعارض العقل والنقل).

وانظر كذلك إلى الكتب المصنفة في حكايات المناظرات، وما فيها من العلم النافع الكثير والحجج والبراهين التي ما زال يستعين بها أهل العلم في رد الضلالات والبدع والانحرافات، من ذلك مناظرة جعفر بن محمد الصادق (ت ١٤٨هـ) للرافضي<sup>(٢)</sup>، وكذلك مناظرة عبدالعزيز بن يحيى الكناني بشر المريسي المشهورة بالحيدة<sup>(٣)</sup>، ورد الدارمي على بشر المريسي، كذلك حكاية المناظرة في القرآن بين أبي محمد الموفق ابن قدامة المقدسي وأشعري<sup>(٤)</sup>.

وقد عرف العلماء قدر هذه المناظرات والردود حق قدرها واستعانوا

- (۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «منهاج السنة» (۱/ ۲۱):
   «وهو خليق بأن يُسمى «منهاج الندامة» كما أن من ادعى الطهارة وهو من الذين لم يُرد الله أن يُطهر قلوبهم، بل من أهل الجبت والطاغوت والنفاق». اه.
  - ۲) مطبوع بتحقيق علي الشبل نشر دار الوطن.
  - (٣) مطبوعة بتحقيق د. علي بن ناصر الفقيهي.
  - (٤) مطبوع بتحقيق الأخ الشيخ/ عبدالله بن يوسف الجديع نشر مكتبة الرشد.

 $-1 \wedge 1 -$ 

بها في مطارحة أشباه المردود عليهم من أهل البدع، قال العلامة عبدالقادر بن بدران الدمشقي رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «وقد شن الغارة على جهم وأتباعه وإخوانه من المبتدعة أساطين العلماء، وردوا استدلالهم، وأكثر من نصب نفسه لبيان الحق والرد عليه من طريقي العقل والنقل الإمام أبو محمد علي بن أحمد بن حزم الظاهري، ثم شيخ الإسلام أحمد بن تيمية الحراني، ثم صاحبه شمس الدين محمد بن قيم الجوزية قدّس الله أسرارهم.

أصول الجدل والمناظرة

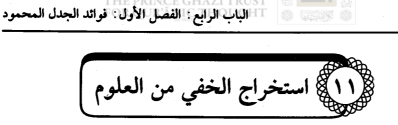
THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فمن أراد الاطلاع على كسر جيوشهم، وغلبتهم في ميدان الاستدلال، فعليه بكتب هؤلاء الأعلام». اه.

\* \* \*

المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ص ٦١. (1)

- 114 -



لا شك أن الوقوف على دقائق العلم واستخراج غوامض الفوائد والمسائل وخفي الدلائل لا يتأتى لكل أحد، وهذه مرتبة يُدركها المبرزون في العلم والفهم والذكاء، ومن له عناية تامة ومعرفة مفصلة بكلام الشارع ومقاصده.

ولا شك أن المناظرة والمشاورة مع هؤلاء المبرزين مع إمعان النظر في النصوص والتفتيش عن معانيها سبب لاستخراج دقيق وخفي الفوائد والأحكام والمسائل.

قال عبدالله بن المعتز<sup>(۱)</sup>: «بالبحث والنظر تُستخرج دقائق العلم». اه.

وقد تكلم الخطيب البغدادي ورد على من أنكر السؤال عما لم يقع مطلقاً وإن كان تفهماً لا تعنُّتاً بجواب قريب من مأخذ هذه الفائدة فقال<sup>(٢)</sup> :

«ويقال هل تخلو المسألة التي أنكرتم جوابها قبل أن تكون من أن يكون لها حكم خفي حتى لا يوصل إليه إلا بالنظر والاستنباط، أو لا يكون لها حكم؟ فإن لم يكن لها حكم فلا وجه لذلك، ما وجه المسألة فيها كانت أو لم تكن، وإن كان لها حكم لا يوصل إليه إلا بالمناظرة والاستنباط، فالتقدم يكشف الخفي». اه.

- (۱) الفقيه والمتفقه (۲/٥).
- (٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ١٦ ١٧).

- 187 -



(۱) درء تعارض العقل والنقل (۷/ ۱٦٩).

- 182 -

1.21.62.162.11 THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT الباب الرابع الفصل الثاني آفات الجدال المذموم



الباب الرابع: الفصل الثاني: آفات الجدال المذموم

آفات الجدال المذموم

المناظرات المذمومة تُهيج أبواب الشر، ولو قال قائل: إنها مفتاح لجميع الشرور، لما كذب.

فالشيطان ينصب رايته في ميدان المناظرة، لأن الإنسان مجبول على دفع الهزيمة والانقطاع، فتراه يُنزَّل المناظرة منزلة المقاتلة، ومن كان هذا شأنه فإنه يستعمل كل ما في وسعه لئلا ينقطع وإن كان ذلك بما يُذم شرعاً.

قال مسلم بن يسار<sup>(۱)</sup>: «إيّاكم والمراء فإنها ساعة جهل العالم، وعندها يبتغي الشيطان زلته». اه.

ولذلك شاع فاشياً إعراض أئمة السلف والورع عن المجادلة لما تؤول إليه من الأخلاق الردية والمفاسد العظيمة.

قال عبدالكريم الجزري<sup>(٢)</sup>: «ما خاصم ورع قط». اه.

والمناظرات لما كانت تشتمل على معارضة، فإن مثل هذه المناظرات تُهيج الشر وتخرج خبيء النفوس الردية.

قال ابن القيم ("):

«وكذلك النفوس فيها خبأ كامن يعلمه سبحانه منها، فلا بد أن يقيم أسباباً يظهر بها خبأ النفوس الذي كان كامناً فيها». اه.

- (۱) رواه الدارمي (۱/۹۰۱) وابن بطة في الإبانة (۲/ ٤٩٦) من طريق حماد بن زيد عن محمد بن واسع قال: قال مسلم بن يسار: فذكره.
  - (٢) الشريعة للآجري (١٩١/١).
  - (٣) مختصر الصواعق المرسلة (١/ ٢٤١).

- 110 -



ولا تستوحش أخي القارئ من ذكر مفاسد الجدال المذموم الكثيرة، ولا تستغرب إذا قارنتها بفوائد الجدال الممدوح فوجدتها أكثر منها، كل هذا من عمل الشيطان، فالمعارضة والمضادة لا يسلم من غوائلها إلا الأقلون.

قال ابن عقيل الحنبلي<sup>(1)</sup>: «كل جدل لم يكن الغرض فيه نصرة الحق، فإنه وبالً على صاحبه، والمضرة فيه أكثر من المنفعة، لأن المخالفة تُوحش، ولولا ما يلزم، من إنكار الباطل، واستنقاذ الهالك بالاجتهاد في رده عمّا يعتقده من الضلالة وينطوي عليه من الجهالة لما حسنت المجادلة لما فيها من الإيحاش في غالب الحال.

ولكن فيها أعظم المنفعة وأكثر الفائدة، إذا قُصد بها نصرة الحق، وإنكار ما زجر عنه الشرع والعقل بالحجة الواضحة والطريقة الحسنة». اه.

وقال الحافظ الذهبي<sup>(٢)</sup>: «والخصومة مبدأ الشر، وكذا الجدال والمراء، فينبغي للإنسان ألا يفتح عليه باب الخصومة إلا لضرورة لا بد منها». اه.

وقال عبدالعزيز بن عبدالله الماجشون<sup>(٣)</sup>:

«واحذروا الجدل فإنه يقرِّبكم إلى كل موبقة ولا يُسلمكم إلى ثقة» . اه. وهذا سرد لبعض آفات الجدال المذموم :

- (١) الواضح في أصول الفقه (١/ ٥١٧).
  - (٢) كتاب الكبائر ص ٢٢٢.
  - (۳) الفقيه والمتفقه (۱/ ۲۳۲).

- 188 -



المعارضة والملاحاة مما تُحرك دواعي الغضب، والغضب جمرة من نار يقذفها الشيطان في قلب العبد، فإذا غلبه الغضب حمله ذلك على أنواع من الشرور والمنكرات وما لا يُحمد.

قال الآجري رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«قد كثر في الناس جداً في أهل العلم الفقه في كل بلد يناظر الرجل الرجل يريد مغالبته، ويعلو صوته، والاستظهار عليه بالاحتجاج.

فيحمر لذلك وجهه وتنتفخ أوداجه، ويعلو صوته». اه.

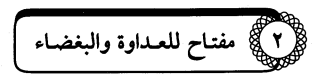
وقد وقع الغضب في المناظرات من أئمة كبار أعلام، فحقيق بمن دونهم أن يعتبر بهم وأن يخشى أن يقع ذلك منه.

قال يونس بن عبدالأعلى<sup>(٢)</sup>: سمعت الشافعي يقول: «ناظرت محمد ابن الحسن، فاشتدت مناظرتي إيّاه، فجعلت أزراره تنقطع، وأوداجه تنتفخ». اه.

وقال الحافظ الذهبي<sup>(٣)</sup>: «والخصومة توغر الصدور وتهيِّج الغضب، وإذا هاج الغضب حصل الحقد بينهما حتى يفرح كل واحد منهما بمساءة الآخر، ويحزن لمسرته ويطلق لسانه في عرضه». اه.

- (١) الشريعة (١/ ٢٠١).
- (٢) مناقب الشافعي للبيهقي (١/ ١٨١ ١٨٢).
  - (٣) الكبائر ص ٢٢٢.

- 189 -



المناظرات تورث الضغائن وتهيج العداوة بين الإخوان، فيشق على البعض انقطاعه لاسيما في حضرة الناس، وربما اعتقد أن صاحبه تنقّصه، مع ما قد يحصل من مخاشنة ومضايقة، فيورث كل هذا قطيعةً وإدباراً بين المتناظرين.

قال القطحاني<sup>(۱)</sup>:

أصول الجدل والمناظرة

احذر مجادلة الجاهل فإنها تدعو إلى الشحناء والشنآن

وقال الإمام مالك<sup>(٢)</sup>: «الجدال في الدين يُنشئ المراء، ويذهب بنور العلم من القلب، ويُقسي القلب، ويورث الضغن». اه.

قال البقاعي معلقاً على قوله تعالى: ﴿وَلَا جِـدَالَ فِي ٱلْحَجَّ﴾ (") [البقرة: ٢] «الجدال قد يفسد ذات البين». اه.

وقال عبدالله بن عباس لمعاوية رضي الله عنهما: هل لك في المناظرة فيما زعمت أنك خاصمت فيه أصحابي؟!

قال: «وما تصنع بذلك، أشغب بك وتشغب بي، فيبقى في قلبك ما لا ينفعك، ويبقى في قلبي ما يضرك»<sup>(٤)</sup>.

- (1) النونية ص ٣٩.
- (٢) جامع بيان العلم وفضله ص ٢١٢.
  - (٣) نظم الدرر (٣/ ١٤١).
  - (٤) بهجة المجالس (٢/ ٤٢٩).

- 19. -



وقيل لعبدالله بن حسن بن حسين، ما تقول في المراء<sup>(١)</sup>؟

قال: «يُفسد الصداقة القديمة ويُحل العقدة الوثيقة، وأقل ما فيه أن يكون دريئة للمغالبة، والمغالبة أمتن أسباب القطيعة». اه.

وقال عبدالرحمن بن أبي ليلى<sup>(٢)</sup>: «ما أماري أخي أبداً، لأني أرى أني إما أن أُكذبه وإما أن أُغضبه». اه.

\* \* \*

(۱) جامع بيان العلم وفضله ص ٤٢١.

(٢) بهجة المجالس (٢/ ٤٢٩).

- 191 -



٣ الترخص في الغيبة

كثيراً ما يحدث بعد انقضاء المناظرة، أن يغتاب الغالب خصمه، ويقول للناس: أرأيتم ما صنعت به! أرأيتم كيف قطعته! أرأيتم جهله!

وتجده أحياناً يغتاب مخالفه ويترخص لذلك بدعوى حكاية المناظرة، وربما انضاف إلى ذلك الترفع على المخالف، وشيء من الكذب والتزيد في الكلام، قال ابن الجوزي وهو يتحدث عن مفاسد المناظرات<sup>(۱)</sup>: «ومن ذلك ترخصهم في الغيبة بحجة الحكاية عن المناظرة، فيقول أحدهم: تكلمت مع فلان فما قال شيئاً، ويتكلم بما يوجب التشفي من غرض خصمه بتلك الحجة». اه.

وقال ابن الوزير<sup>(۲)</sup>: «ومنه الكلام على المذنبين والمبتدعة والظلمة بما فيهم، لاسيما الأموات، من غير ثمرة للكلام، ولا قصد صالح، إلا مجرّد العادة في استحلال انتقاص الناقصين، وإظهار الترفع على مثل حالهم ممن لعله أنقص منهم، وأبعد من الله تعالى». اه.

وهذا الصنف من الناس المترخص بغيبة مخالفه، غالباً ما يكون فاسد النية فيمن يناظره، ويكون الباعث على مناظراته تهجين مخالفه وتخجيله وتنقصه.

## \* \* \*

- (1) تلبيس إبليس ص ١٢٠.
  - (٢) العزلة ص ١٢٥.

- 197 -



الباب الرابع: الفصل الثاني: آفات الجدال المذموم

المناظرات تُفسد النية، فترى المناظر همّه الغلبة والظهور على مخالفه والعلو والزهّو عليه، وربما انعقد قلبه قبل الشروع في المناظرة على رد كل ما يورده مخالفه وإن كان حقاً، والعياذ بالله.

ومن فساد النية التي تحصل للمناظر، أنه يتمنى خطأ مخالفه، قال الآجري مبيناً ما يحصل من ذلك بين المتناظرين<sup>(1)</sup>:

«وكل واحد منهما يُحب أن يخطئ صاحبه، وهذا المُراد من كل واحد منهما خطأ عظيم، لا يحمد عواقبه ولا يحمده العلماء من العقلاء، لأن مرادك أن يخطئ مناظرك خطأ منك، ومعصية عظيمة، ومراده أن تخطئ خطأ منه، ومعصية، فمتى يسلم الجميع»؟. اه.

وهذه أهواء النفوس الردية، أما النفوس الزكية فعلى العكس من ذلك، تحب الخير، وأن يوفق الناس إلى الحق.

قال الشافعي<sup>(٢)</sup>: «ما كلمت أحداً قط إلا أحببت أن يُوفق ويسدد ويُعان، وتكون عليه رعاية من الله وحفظ، وما كلمت أحداً قط إلا ولم أبال بيّن الله الحق على لساني أو لسانه». اه.

وكذلك ربما كان قصد المناظر تخجيل وتهجين مناظره، وهذا من أذية المسلم، ولا يفعله من يُحب لأخيه ما يُحب لنفسه.

قال طاش كبرى زاده<sup>(٣)</sup>: وفي (الفتاوى) «أن من ناظر لتخجيل الخصم يُخشى عليه الكفر». اه.

- (۱) الشريعة (۲۰۱/۱).
- (٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٦).
- (٣) مفتاح دار السعادة (١/ ٣٤).

- 197 -



• مشاغلة وتضييع للوقت

قال ابن الجوزي رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «من تلبيس إبليس على الفقهاء أن جُل اعتمادهم على تحصيل علم الجدل، يطلبون بزعمهم تصحيح الدليل على الحكم والاستنباط لدقائق الشرع وعلل المذاهب.

ولو صحت هذه الدعوى منهم لتشاغلوا بجميع المسائل، وإنما يتشاغلون بالمسائل الكبار ليتسع فيها الكلام، فيتقدم المناظر بذلك عند الناس في خصام النظر.

فهم أحدهم ترتيب المجادلة، والتفتيش على المناقضات طلباً للمفاخرات والمباهاة، وربما لم يعرف الحكم في مسألة صغيرة تعم بها البلوى». اه.

وقال الحافظ الذهبي في مفاسد اللجاج<sup>(٢)</sup>: «وأقل ما فيها اشتغال القلب حتى أنه يكون في صلاته وخاطره متعلّق بالمحاجة والخصومة فلا تبقى حاله على الاستقامة». اه.

وقال الشاطبي<sup>(٣)</sup>: «وشأن هذا الجدال (مع المعاند) أنه مشاغل عن ذكر الله وعن الصلاة، كالنرد والشطرنج وغيرهما». اه.

واحرص أخي طالب العلم على وقتك الثمين، واحذر من حيل

- (1) تلبيس إبليس ص ١١٩.
  - (٢) الكبائر ص ٢٢٢.
  - (٣) الاعتصام (٢/ ٢٣٧).

- 192 -



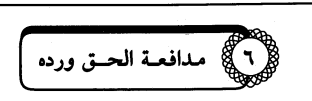
المبطلين، فإنهم يصطنعون المناظرات وهم ليسوا لها بأهل، وإنما يفعلون ذلك تضييعاً للوقت على أهل الحق، قال العلامة عبدالحميد بن باديس<sup>(۱)</sup>: «ولكننا نعجب لأنفسنا ولكم، إذا أقمنا لتلك المعارضة والمكائد وزناً، أو شغلنا به حيِّزاً من نفوسنا، أو أضعنا فيها حصة من أوقاتنا.

وإن أدنى ما يغنمه المبطل، أن يضيع الوقت على المحق، وإني أوصيكم ونفسي في هذا المقام، بأن يكون في حقكم، شاغل عن باطل المبطلين، فإذا قام حقكم واستوى، قضيتم على المبطلين وباطلهم».

\* \* \*

(۱) جهاد ابن بادیس ص ۱٤٥.

- 190 -



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

المناظر إذا قصد المغالبة، فإن هذا يمنعه من الانقياد للحق، فتراه يرد الحق ويدفعه ويأباه، مكابرةً وعناداً.

قال ابن الجوزي عن مفاسد المناظرات<sup>(١)</sup>: «ذلك أن أحدهم يتبين له الصواب مع خصمه ولا يرجع، ويضيق صدره كيف ظهر الحق مع خصمه، وربما اجتهد في رده مع علمه أنه الحق، وهذا من أقبح القبيح، لأن المناظرة إنما وُضعت لبيان الحق». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «فإذا ظهر له الحق فعند عنه، كان ظالماً، وذلك مثل الألد في الخصام». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية أيضاً<sup>(٣)</sup>: «وليس مما أمر الله به ورسوله، ولا مما يرتضيه عاقل أن تُقابل الحجج القوية بالمعاندة والجحد، بل قول الصدق والتزام العدل لازم عند جميع العقلاء.

وأهل الإسلام والملل أحق بذلك من غيرهم، إذ هم ولله الحمد أكمل الناس عقلاً وأتمّهم إدراكاً، وأصحَّهم ديناً، وأشرفهم كتاباً وأفضلهم نبياً وأحسنهم شريعة». اه.

وقال الشوكاني رحمه الله<sup>(٤)</sup>: «ومن جملة الأشياء التي يتسبب عنها

(۱) تلبيس إبليس ص ۱۲۰.

أصول الجدل والمناظرة

- (٢) الجواب الصحيح (٢/ ٣٨).
- (٣) درء تعارض العقل والنقل (٩/ ٢٠٧).
  - (٤) أدب الطلب ومنتهى الأدب ص ٣٨.

- 197 -



ترك الإنصاف، وكتم الحق، وغمط الصواب، ما يقع بين أهل العلم من الجدال والمراء، فإن الرجل قد يكون له بصيرة وحسن إدراك ومعرفة بالحق ورغوب إليه فيخطئ في المناظرة، ويحمله الهوى ومحبة الغلب وطلب الظهر على التصميم على مقاله، وتصحيح خطأه، وتقويم معوجه بالجدال والمراء.

وهذه الذريعة الإبليسية والدسيسة الشيطانية قد وقع بها من وقع في مهاوي من التعصبات ومزالق من التعسفات عظيمة الخطر مخوفة العاقبة». اه.

\* \* \*



أصول الجدل والمناظرة

🕷 المخيلة بالمعرفة

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

المخيلة من أشهر وأظهر آفات المناظرة، فكم من منتسب للعلم يسعى للخيلاء، ويجد بغيته في ذلك في المناظرة، لإظهار علمه وعلوه على خصمه لاسيما إن كانت المناظرة مشهودة.

قال ابن الجوزي<sup>(1)</sup>: «أيذهب زمانكم يا فقهاء في الجدل والصياح؟ وترتفع أصواتكم عند اجتماع العوام تقصدون المغالبة، أو ما سمعتم (من طلب العلم ليباهي به العلماء، أو ليماري به السفهاء، أو ليصرف به وجوه الناس إليه لم يرح رائحة الجنة)». اه.

وكما قيل(٢):

كتب التناظر لا المغني ولا العمد وبالذي وضعوه زادت العقد

لولا التنافس في الدنيا لما وُضعت يُـحـلـون بـزعـم مـنـهـم عـقـداً

مجادلاً فاجتنيت الشهد من شفته مناظراً ليريني فضل معرفته والرفع من صفتي والخفض من صفته

- وقال ابن الميكالي<sup>(٣)</sup>: أفدي الغزال الذي في النحو كلَّمني وأورد الحجج المقبول شاهدها ثم اتفقنا على رأي رضيت به
  - (۱) صيد الخاطر ص ۳۸۳.
- (۲) شرح الطحاوية (۱/۲۳۹).
- (٣) الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة (٤/ ٣٣٩).



🖉 الترخص بالكذب

إذا فسد القصد في المناظرة صار هم المناظر الغلبة ودفع الانقطاع، ومن كان هذا قصده فإنه قد لا يخلص له الجواب عن كل سؤال ولا الانفكاك عن كل الزام، فربما حمله قصده الفاسد على الكذب حتى يحصل له هذا الظهور.

وقد علّق ابن الأثير الجزري على حديث<sup>(1)</sup>: «من طلب صرف الحديث يبتغي به إقبال وجوه الناس إليه» بقوله<sup>(٢)</sup>:

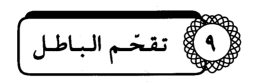
«أراد بصرف الحديث ما يتكلفه الإنسان من الزيادة فيه على قدر الحاجة، وإنما كره ذلك لما يدخله من الرياء والتصنع، **ولما يخالطه من الكذب والتزيد**». اه.

وقال الحافظ الذهبي<sup>(٣)</sup>: «ويدخل في الذم أيضاً من يطلب حقه، لأنه لا يقتصر على قدر الحاجة، بل يُظهر اللدد **والكذب** والإيذاء والتسليط على خصمه، كذلك من خلط بالخصومة كلمات تؤذي، له إليها حاجة في تحصيل حقه، كذلك من يحمله على الخصومة محض العناد لقهر الخصم وكسره فهذا هو المذموم». اه.

(٢) رواه أبو داود في سننه كتاب الأدب باب ما جاء في المتشدق في الكلام (٥/ ٢٧٤ – رقم ٥٠٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله يتيج: «من تعلم صرف الكلام ليسبي به قلوب الرجال أو الناس لم يقبل الله منه يوم القيامة صرفاً ولا عدلا».
 قال ابن الوزير في «العزلة» ص ١٣٢ : إسناد قوي .

(٣) الكبائر ص ٢٢٢.

- 199 -



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

ومن آفات المناظرات أنها تُقحم الإنسان على أمور لا يعتقدها ولا يلتزمها وإنما يفعل ذلك دفعاً لمن يُناظره.

قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه<sup>(١)</sup>: «إن للخصومات قحماً وإن الشيطان يحضرها». اه.

فالمناظرات أحياناً تحملك على إثبات ما كنت تنفيه، أو نفي ما كنت تُثبته، وهو التناقض، والهوى هو أحد أسبابه وله أسباب أخرى يأتي ذكرها مفصلة.

والمناظرات قد تُقحم البعض في أنواع من الكذب والبدعة والظلم، ولذلك تجد البعض إذا ناظر يتلون في العلل، ويُنكر المعلومات حتى لا ينقطع.

قال أبو نصر السجزي<sup>(٢)</sup>: «فليحذر كل مسلم مسؤول ومناظر من الدخول فيما يُنكره على غيره». اه.

والمناظرة هي التي حملت أبا عبدالله بن أبي زيد المالكي على نفي الكرامات كما فُهم ذلك عنه، قال أبو عمر الطلمنكي<sup>(٣)</sup>: «كانت تلك من أبي محمد نادرة لها أسباب، أوجبها التناظر الذي يقع بين العلماء<sup>(٤)</sup>، صح عندنا رجوعه عنها». اه.

(۱) منهاج السنة (۲/۱٦۹).

أصول الجدل والمناظرة

- (٢) الرد على من أنكر الصوت والحرف ص ٢٣٧.
  - (٣) ترتيب المدارك (٢/ ٤٩٥).
- ٤) ولم ينكر رحمه الله الدعوات المجابة ولا الرؤيا الصادقة، مع أن شيخ الإسلام يشك في صحة نسبة هذا إليه، انظر النبوات (١/ ١٣١))، (٢/ ١٠٣١).

- \* • • -



• الله تحريف النصوص

ومن أخطر آفات المناظرات تحريف النصوص، فإن المناظر إذا كان قصده الغلبة والإفحام ربما جرّه ذلك إلى تحريف النصوص، ودفع أدلة القرآن والسُّنّة، أو ضرب بعضها ببعض، وهذا قد يوقعه في الكفر من حيث لا يدري.

قال ابن عباس رضي الله عنهما<sup>(١)</sup>: «ما اجتمع رجلان يختصمان فافترقا حتى يفتريا على الله عزّ وجل». اه.

قال الغزالي مبيناً ما يحصل لهذا الصنف من المناظرين<sup>(٢)</sup>: «حتى تصير المماراة فيه عادة طبيعية، فلا يسمع كلاماً إلا وينبعث من طبعه داعية الاعتراض عليه، حتى يغلب ذلك على قلبه في أدلة القرآن وألفاظ الشرع، فيضرب البعض منها بالبعض». اه.

وقال الشاطبي<sup>(٣)</sup>: «ولما كان اتباع الهوى الابتداع، لم يعد صاحب **الجدل أن يماري ويطلب الغلبة»**. اه.

وهذه المماراة هي نوع من النفاق في العلم والعمل يركبها المماري حتى لا ينقطع ولا يُرى بعين النقص كما يتوهم.

- (۱) رواه أبو بكر بن أبي شيبة حدثنا وكيع عن داود بن سوار عن عطاء عن ابن عباس. فذكره الإبانة (۲/ ۵۱۹).
  - (٢) إحياء علوم الدين (١/ ٥٣).
    - (٣) الاعتصام (٢/ ٩٣).

- 1.1 -



أصول الجدل والمناظرة 🖉

قال شيخ الإسلام<sup>(1)</sup>: «وما أكثر من يحتج به من المنتسبين إلى علم أو عبادة بحجج ليست من أصول العلم، وقد يبدي ذوو العلم له مستنداً من الأدلة الشرعية، والله يعلم أن قوله وعمله بها ليس مستنداً إلى ذلك، **وإنما يذكرها دفعاً لمن يناظره،** والمجادلة المحمودة إنما هي إبداء المدارك التي هي مستند الأقوال والأعمال، وأما إظهار غير ذلك، فنوع من النفاق في العلم والعمل». اه.

وقال شيخ الإسلام أيضاً<sup>(٢)</sup>: «ولهذا قال أحمد في بعض مناظراته لمن صار يضرب الآيات بعضها ببعض: إنا قد نُهينا عن هذا.

فمن دفع نصوصاً يحتج بها غيره لم يؤمن بها بل آمن بما يحتج، صار ممن يؤمن ببعض الكتاب ويكفر ببعض». اه.

وقال أيضاً مبيناً ما يحصل من تحريف النصوص من بعض المتجادلين دفعاً لمخالفه<sup>(٣)</sup>: «فإن كثيراً من الناس يتأوّل النصوص المخالفة لقوله، يسلك مسلك من يجعل «التأويل» كأنه ذكر ما يحتمله اللفظ، وقصده به دفع ذلك المحتج عليه بذلك النص وهذا خطأ، بل جميع ما قاله الله ورسوله يجب الإيمان به، فليس لنا أن نؤمن ببعض الكتاب ونكفر ببعض». اه.

والبعض والعياذ بالله قد صار المراء سجية له، فتراه عاقداً قلبه على أن لا يقبل خلاف ما اعتقد ولو جاء به رسول الله ﷺ.

- (۱) مجموع الفتاوي (٤/ ١٩٤ ١٩٥).
- (۲) مجموع الفتاوي (۲۲/۱۳ ۲۲۷).
  - (۳) مجموع الفتاوي (۷/ ۳۲ ۳۸).

- 1.1 -



قال عبيد الله بن معاذ سمعت أبي يقول: سمعت عمرو بن عبيد، وذكر حديث الصادق المصدوق فقال<sup>(۱)</sup>: «لو سمعت الأعمش يقول هذا لكذبته، ولو سمعت زيد بن وهب يقول هذا ما أجبته، ولو سمعت عبدالله بن مسعود يقول هذا ما قبلته، ولو سمعت رسول الله ﷺ يقول هذا لرددته، ولو سمعت الله تعالى يقول هذا لقلت له: ليس على هذا أخذت ميثاقنا!!». اه.

فهذا التحريف لنصوص الكتاب والسنة تحقير للدين، والمتناظرون إلا من رحم الله يريدون الانتصار لمذاهبهم ولو بتحريف النصوص عافانا الله. قال أبو عبدالله المقرئ<sup>(٢)</sup>:

إنا لا نرى منصفاً في الخلاف ينتصر لغير مذهب صاحبه، مع علمنا برؤية الحق في بعض آراء مخالفيه، وهذا تعظيم للمقلدين بتحقير الدين وإيثار الهوى على الهدى». اه.

## \* \* \*

- (۱) تهذيب الكمال (۱۲/۲۲).
- (٢) إيقاظ همم أولى الأبصار ص ٨٩.

- 1.7 -





جماعة المتعالمين أشد الناس فرحاً وطلباً للمناظرات، لأنهم يجدون فيها بغيتهم في إظهار تعالمهم، وإظهار تشبههم بالعلماء، وإيهام العامة ومن لا علم له بأحوالهم بذلك.

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«قد أقام الله سبحانه لكل عالم ورئيس وفاضل من يُظهر مماثلته، ويرى الجهال وهم الأكثرون مساجلته ومشاكلته، وأنه يجري معه في الميدان، وأنهما عند المسابقة كفرسي رهان، ولاسيما إذا طوَّل الأردان، وأرخى الذوائب الطويلة وراءه كذنب الأتان، وهذر باللسان، وخلا له الميدان الطويل من الفرسان.

فلولبس الحمار ثياب خز لقال الناس يا لك من حمار

وهذا الضرب إنما يُستفتون بالشكل لا بالفضل، وبالمناصب لا بالأهلية، قد غرّهم عكوف من لا علم عنده عليهم، ومسارعة أجهل منهم إليهم، تمجُ منهم الحقوق إلى الله تعالى مجاً عجيباً، وتضج منهم الأحكام إلى من أنزلها ضجيجاً». اه.

فهؤلاء يتلبسون بلباس أهل العلم ويقعدون في مقاعد أهله، ليُظهروا للناس أنهم بمحل من التحقيق وبمكان من الإتقان والتدقيق.

(١) أعلام الموقعين (٢٠٨/٤).

- 1.2 -



قال الشوكاني<sup>(1)</sup>:

«وما يدور في مناظرة الطلبة ويسبق إليهم أذهانهم، فإن هذا يكون في الابتداء سؤالاً ومناظرة ثم يجيب عنه من هو من أهل الفقه وغالب من يتصدَّر منهم، وينفق بينهم هو من لا التفات له إلى سائر العلوم ولا اشتغال منه بها، لا يعرف الحجة ولا يعقلها، فيدوِّن الطلبة جوابه، ويصير حينئذ فقيهاً وعلماً، وهو كلام جاهل لا يستحق الخطاب، ولا يُعول على مثله في جواب.

الباب الرابع: الفصل الثاني: آفات الجدال المذموم

لو تكلم معه المتكلم في فن من فنون الاجتهاد لكان ذلك عنده بمنزلة من يتكلم بالعجمية، ويأتي بالمعميات ويتعمد الألغاز، فيا هذا الجاهل لا كثر الله في أهل العلم من أمثالك». اه.

\* \* \*

(۱) أدب الطلب ومنتهى الأرب ص ٥٨.

- 1.0 -



| اللسان | تفحش | 11 |
|--------|------|----|
|        |      |    |

أصل المناظرة تردد القول ودفعه بين اثنين، فاللسان هو فارس الميدان، ومتى ما استعرت المناظرة واشتدت انفلت اللسان، وتعسّر ضبطه ووثاقه.

قال الحافظ الذهبي<sup>(1)</sup>: «ضبط اللسان في الخصومة على حد الاعتدال متعذّر». اه.

واعلم حفظك الله أن الإساءة باللسان معصية توجب سخط الرب، والمعصية سبب الخذلان، فاحفظ لسانك تظهر على مخالفك إن كنت محقاً.

قيل لحاتم الأصم<sup>(٢)</sup>: «أنت رجل أعجمي لا تفصح، وما ناظرت أحداً إلا قطعته، فبأي شيء تغلب خصمك؟

قال: «بثلاث، أفرح إذا أصاب خصمي، وأحزن إذا أخطأ، وأحفظ لساني عن أن أقول له ما يسوؤه». اه.

ومن الإيذاء باللسان رفع الصوت حال المناظرة، وهذا من خصائص وصفات الجدال المذموم، لأن رفع الصوت غالباً فوق مقدار الحاجة لا يُظهر حقاً ولا يُبطل باطلاً.

- (1) الكبائر ص ٢٢٢.
- (٢) الحكم الجديرة بالإذاعة ص ٣٥.

- 1.1 -



قال الشاطبي رحمه الله(1):

«رفع الصوت من خواص الجدل المذموم، أعني في أكثر الأمر دون الفلتات، لأن رفع الصوت والخروج عن الاعتدال فيه ناشئ عن الهوى في الشيء المتكلم فيه». اه.

ومن الإيذاء باللسان حال المناظرة التفحش بالقول، وهذا كما أنه ناشئ عن الهوى، فهو أيضاً ثمرة ما تعوده اللسان من قبل.

قال الخطيب البغدادي (٢):

«وليعود لسانه من الكلام أحسنه، ومن الخطاب ألينه». اه.

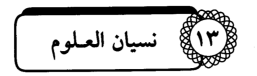
ومن تفحش اللسان سب المخالف، وهذا إنما يقع من قليل الدين، لأن تقوى الله تمنع من هذا، وهو يقع من الجاهل الذي ليس له علم يؤدي إليه فيظهر على خصمه فيفزع إلى السب والشتم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «إنه في اللجاجة يسب الجاهل من يُعظمه مراغمة لعدوه، إذا كان يُعظمه أيضاً».

\* \* \*

- (۱) الاعتصام (۲/۹٤).
- (۲) الفقيه والمتفقه (۲/۳٦).
- (٣) الصارم المسلول ص ٤٩٦.

- 1.1 -



قد يُحرم العبد بركة العلم والانتفاع به، ويُرفع منه بعض العلم الذي كان يعلمه عقوبة من الله في استعمال العلم في ما لا ينبغي من المراء والتشاجر والخصومة والملاحاة.

فهذا النبي على خرج ليُخبر أصحابه بليلة القدر فتلاحى رجلان فرُفعت (١).

قال الحافظ ابن عبدالبر<sup>(۲)</sup>:

أصول الجدل والمناظرة

«وأما الملاحاة فهي التشاجر ورفع الأصوات والمراجعة بالقول الذي لا يصلح على حال الغضب وذلك شؤم والله أعلم». اه.

وقال أبو الوفاء ابن عقيل الحنبلي<sup>(٣)</sup>:

«فإن الكلام في هذا (يعني الجدل) إنما يُعول فيه على الحجة لتظهر، والشبهة لتبطل، وما عدا هذا فهذرً يقطع الوقت، ويوجب السخائم، وهو الذي رُفعت بشؤمه ليلة القدر، وإليه انصرف نهي النبي ﷺ عن قيل وقال، وقوله: «مراء في القرآن كفر»». اه.

\* \* \*

- (1) رواه البخاري كتاب فضل ليلة القدر باب رفع معرفة ليلة القدر (٤/ ٢٦٧ رقم ٢٠٢٣) من حديث عبادة بن الصامت رضى الله عنه.
  - (٢) التمهيد (٢/ ٢٠١).
  - (٣) الواضح في أصول الفقه (١/ ٣٣٣ ٣٣٣).

- 1.4 -



من أعظم آفات المناظرات أن بعض المتناظرين يسعى في تتبع عورات مخالفه قبل مناظرته لعله يُعيّره بها ويشيعها طلباً لقهره والظهور عليه، أو يتتبعها بعد انقضاء المناظرة تشفياً لنفسه.

قال ابن فرحون المالكي<sup>(۱)</sup>: «اعلم وفقنا الله وإيّاك أن المراء والجدال يورث العداوة والبغضاء ويبعث على كشف العورات والحمية». اه.

وقال أبو حامد الغزالي<sup>(٢)</sup>: «المناظر لا ينفك عن طلب عثرات أقرانه وتتبع عورات خصومه، حتى أنه ليُخبر بورود مناظر إلى بلده فيطلب من يخبره بواطن أحواله ويستخرج بالسؤال مقابحه حتى يُعدها ذخيرة لنفسه في إفضاحه وتخجيله إذا مست إليه حاجة، حتى أنه ليستكشف عن أحوال صباه وعن عيوب بدنه فعساه يعثر على هفوة أو على عيب به من قرع أو غيره، ثم إذا أحس بأدنى غلبة من جهته عرّض به إن كان متماسكاً، ويستحسن ذلك منه ويُعد من لطائف التسبب، ولا يمتنع عن الإفصاح به إن كان متبجحاً بالسفاهة والاستهزاء، كما حُكي عن قوم من أكابر المناظرين المعدودين من فحولهم». اه.

قال أبو عبدالله بن بطة<sup>(٣)</sup>: «ولقد شهدت بعض المتصدرين في جامع المنصور، فتناظر أهل مجلسه بحضرته، فأخرجهم غيظ المناظرة وحمية

- الزاهر في بيان ما يجتنب من الصغائر والكبائر ص ٣٤٥.
  - (٢) إحياء علوم الدين (١/ ٥٣).
    - (٣) الإبانة (٢/ ٤٥).

- 7.9 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة

المخالفة إلى أن **قذف بعضهم زوجة صاحبه ووالدته**، فحسبك بهذه الحال بشاعة وشناعة على سفه الناس وجهالهم، فكيف بمن تسمى بالعلم وترشح للإمامة والفتيا». اه.

وهذا الباب لو فُتح وعُمل به لفسدت الأرض، لأن الأمر كما قال سعيد بن المسيب<sup>(۱)</sup>: «إنه ليس من شريف ولا عالم ولا ذي فضل يعني من غير الأنبياء إلا وفيه **عيب**، لكن من الناس من لا ينبغي أن تُذكر عيوبه، فمن كان فضله أكثر من نقصه، وُهب نقصه لفضله». اه.

وقال إمام الحرم المكي الشيخ صالح بن عبدالله بن حميد حفظه الله<sup>(٢)</sup>: «إن سوء الأدب في الجدل والمناظرة يُسوغ لأصحابه استحلال أعراض المسلمين، ولاسيما العلماء والدعاة، فيتحوّل الاهتمام إلى تتبع الزلات وتلمس العثرات، فيتبع كثيراً من الظن من أجل أن قليله كان صواباً». اه.

واعلم أن كشف عورة مسلم فيها إضرار بالإسلام وأهله، وليس إضراراً بصاحب المعصية فقط كما يُتوهم، قال الحافظ ابن رجب رحمه الله مبيناً مفاسد إظهار عورات العصاة<sup>(٣)</sup>: «فإن ظهور عوراتهم وهن في الإسلام». اه.

ومن مفاسده أيضاً ترقيق وتهوين المعاصي على أهلها، قال الحافظ السخاوي<sup>(٤)</sup>: «...، وكذا ما يُستجهن ذكره عند أرباب العقول من

- الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ ص ٧٠.
  - ۲) معالم في منهج الدعوة ص ۱۷۳.
  - (٣) الفرق بين النصيحة والتعيير ص ٣٠.
- (٤) الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ ص ٤٨.

- 11. -



حوادث لا معنى لها ولا فائدة، وذكر أناس من الملوك والأكابر يُضاف إليهم شرب الخمر وفعل الفواحش مما تصحيحه عنهم عزيز، وهو متردد بين إشاعة الفاحشة إن صح، والقذف إن لم يصح، سيما ويتضمن التهوين على أبناء جنسهم فيما هم فيه من الزلل، على أن الأخبار لا تسلم من هذا». اه.

وقال الشاطبي<sup>(1)</sup>: «وأمرنا بالستر على المذنبين ما لم يُبد لنا صفحة الخلاف، ليس كما ذُكر عن بني إسرائيل أنهم كانوا إذا أذنب أحدهم ذنباً أصبح وعلى بابه معصيته مكتوبة، وكذلك في شأن قرابينهم، فإنهم كانوا إذا قربوها أكلت النار المقبول منها وتركت غير المقبول، وفي ذلك افتضاح المذنب، إلى ما أشبه ذلك، فكثير من هذه الأشياء خُصت بها هذه الأمة.

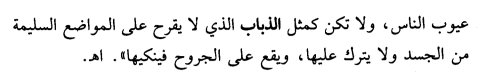
وقد قالت طائفة أن من الحكمة في تأخير هذه الأمة عن سائر الأمم أن تكون ذنوبهم مستورة عن غيرهم، فلا يُطلَّع عليها كما اطلعوا هم على ذنوب غيرهم ممن سلف.

وللستر حكمة أيضاً وهي أنها لو ظهرت مع أن أصحابها من الأمة لكان في ذلك داع إلى الفرقة والوحشة، وعدم الألفة التي أمر الله بها ورسوله». اه.

وما أحسن ما وصف به ابن فرحون المالكي المتحدث عن عورات وعيوب الناس بقوله<sup>(۲)</sup>: «فاتق الله تعالى وليردنك عيب نفسك عن

- (١) الموافقات (٤/ ١٨١).
- ۲۳۱ ما يجتنب من الخبائث الصغائر والكبائر ص ۲۳۱.

-711 -



وهذا البعض الذي يسعى في إسقاط مخالفه بتتبع عوراته، لعله يظفر بزلة أو معصية أو فلتة فيُطيّرها حتى لا يقبل الناس منه صرفاً ولا عدلاً، فيه نزعة رافضية من حيث لا يشعر، فإن الرافضة لا يقبلون الحق والدين إلا من معصوم ولا يرون إلا إمامة المعصوم، والمؤمن يستر والفاجر يهتك ويُعيّر، بل إن تعيير المسلم بذنب أعظم ذنباً من ذنبه.

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «إن تعييرك لأخيك بذنبه أعظم إثماً من ذنبه، وأشد من معصيته، لما فيه من صولة الطاعة، وتزكية النفس، وشكرها، والمناداة عليها بالبراءة من الذنب، وإن أخاك باء به.

ولعل كسرته بذنبه وما أحدث له من الذلة والخضوع، ووقوفه بين يدي الله ناكس الرأس، خاشع الطرف، منكسر القلب أنفع له، وخير من صولة طاعتك، وتكثرك بها والاعتداد بها، والمنة على الله وخلقه بها.

فما أقرب هذا العاصي من رحمة الله! وما أقرب هذا المُدلّ من مقت الله». اه.

واحذر أن تُجزى من جنس عملك من السعي في إشاعة معصية مسلم وتعييره بها، فيعاقبك الله من جنس عملك جزاءاً وفاقاً، ولا يظلم ربك أحداً.

قال ابن القيم أيضاً<sup>(٢)</sup>: «ولا يأمن من كرّات القدر وسطوته إلا

(۱) مدارج السالكين (۱/ ۱۹۷).

أصول الجدل والمناظرة

(۲) مدارج السالکین (۱/ ۱۹۷، ۱۹۸).

- 117 -



أهل الجهل بالله، وقد قال الله تعالى لأعلم الخلق به، وأقربهم إليهم وسيلة: ﴿وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْءًا قَلِيلًا﴾ [الإسراء: ٧٤]، وقال يوسف الصديق: ﴿وَإِلَا تَصَرِفْ عَنِّي كَيْدَهُنَّ أَصَبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُنُ مِّنَ لُلْجَنِهِلِينَ﴾ [يوسف: ٣٣]». اه.

واحذر أيها المتتبع لعثرات وعورات مخالفيك من أن تصيبك دعوتهم، فإن دعوة المظلوم ليس بينها وبين الله حجاب، واعتبر بما حصل لمن سبق، فإن السعيد من وعُظ بغيره، فهذا محمد بن أبي الفرج الكتاني قيل فيه<sup>(١)</sup>: **«إنه كان يتتبع عورات الشيوخ، فدعوا عليه فلم يفلح».** اه.

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «وليحذر أهل العلم من الاشتغال بالتفتيش عن أحوال الناس وعيبهم، فإنه مع أن صاحبه مستحق للعقوبة، فإنه يُشغل عن العلم، ويصد عن كل أمر نافع». اه.

واعلم أن الكلام الذي يدخل في باب النصيحة إنما هو في الأخطاء والضلالات والأهواء التي تُنسب إلى الشرع، وهذا الذي لم يُؤثر عن أئمة الإسلام غيره، أما الكلام في أعراض الناس ومعاصيهم فهذا لا يفعله إلا من رق دينه وقل أدبه وذهب ورعه.

وقد ابتُليت السنة ببعض المنتسبين إليها يجتهد في إشاعة معاصي أهل السنة وقد سلم من شره أهل البدع، فقرت بذلك عيون المبتدعة وفرحوا بذلك أيما فرح، فحسبنا الله ونعم الوكيل.

قال الحافظ ابن عبدالبر<sup>(٣)</sup>: «إلى الله الشكوى وهو المستعان على أمة

- الوافي بالوفيات (٣/ ٣٢١)، بغية الوعاة (١/ ٢١٠).
  - (٢) نور البصائر والألباب ص ٧٨.
    - (٣) التمهيد (٨/ ٧٢٣ ٣٦٨).

- 212 -



أصول الجدل والمناظرة

نحن بين أظهرها تستحل الأعراض والدماء إذا خولفت فيما تجيء به من الخطأ».

وإشاعة معاصي أهل السنة إعانة لأهل البدع في الاستطالة على السنة وأهلها، وربما اغتر بعض من لا خبرة له بأحوال المبتدعة بظاهر حالهم واعتقد صلاحهم لما غاب عنه من سوءاتهم، وما يُظهرونه من ورعهم وزهدهم المصطنع الكاذب، فنقول لهذا المسكين: البدعة والفواحش متلازمتان، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>: «فإن البدع في الدين سبب الفواحش وغيرها من المنكرات، كما أن إخلاص الدين لله سبب التقوى وفعل الحسنات، قال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَذِي خَلَقَكُم وأَلَذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ [السبقرة: ٢١]، وقوله: ﴿لَعَلَكُم تَتَقَوُنَ متعلق متعلق بقوله: ﴿اعْبُدُوا رَبَّكُمْ الذي لعل التقوى تحصل لكم بعبادته». اه.

وهذه شهادة خبير بأحوال المبتدعة عارف بأحوالهم وحقائقهم، قال الشوكاني رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «...، وجرب هذا إن كنت ممن يفهم، فقد جربناه وجربه من قبلنا فلم يجدوا رجلاً رافضياً يتنزه عن شيء من محرمات الدين كائناً ما كان، ولا تغتر بالظواهر فإن الرجل قد يترك المعصية في الملاً ويكون أعف الناس عنها في الظاهر، وهو إذا أمكنته فرصة انتهزها انتهاز من لا يخاف ناراً ولا يرجو جنة.

وقد رأيت من كان منهم مؤذناً ملازماً للجماعات فانكشف سارقاً،

- (1) الرد على البكري (1/ ٢٧٤).
- (٢) أدب الطلب ومنتهى الإرب ص ٧٣.

- 212 -



وآخر كان يؤم الناس في بعض مساجد صنعاء وله سمت حسن وهدي عجيب وملازمة للطاعة، وكنت أكثر التعجب منه كيف يكون مثله رافضياً ثم سمعت بعد ذلك عنه بأمور تقشعر لها الجلود، وترجف منها القلوب، وكان لي صديق يكثر المجالسة لي، والوصول إليّ، وفيه رفض يسير، وهو متنزه عن كل محظور، ثم ما زال ذلك يزيد به لأسباب، حتى صار يصنف في مثالب جماعة من الصحابة، ثم صار يمزق أعراض جماعة من أحياء أهل العلم والأموات، وينسبهم إلى النصب بمجرد كونهم لا يوافقونه على رفضه.

ثم صار يتصل به جماعة، ويأخذون عنه من الرفض ما لا يتظاهر بمثله أهل هذه الديار، وكنت أعرف منه في مبادئ أمره صلابة وعفّة، فقلت: إذا كان ولا بد من رافضي عفيف فهذا، ثم سمعت عنه بفواقر، نسأل الله الستر والسلامة». اه.

\* \* \*



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

هذه أم مصائب المجادلات والمناظرات المذمومة، لاسيما المجادلة فيما طُوي علمه، أو الخوض في الإلهيات والغيبيات بالعقل الذي لا سبيل له إلى إدراك شيء من ذلك.

هذه الحيرة والشكوك لا شك أنها قادحة في إيمان وتوحيد أولئك، فهم مرتابون لما يتيقنه المؤمنون الموحدون الذين أذعنوا وانقادوا للنصوص.

وهذه أمثلة من حيرة وشكوك المتناظرين بالطريقة المذمومة، وفيها عبرة وعظة لما عليه المنحرفون في باب التلقي عن جادة السلف، وفيه زجر للمغتر بهم حتى لا يصيبه ما أصابهم، فإن السعيد من وعظ بغيره.

فعن حماد بن زيد أنه قال: جلس عمرو بن عبيد وشبيب بن شيبة ليلة يتخاصمان إلى طلوع الفجر، قال: فلما صلوا جعل عمرو يقول: هيه أبا معمر! هيه أبا معمر!»<sup>(۱)</sup>.

ودخل متكلمان على نجم الدين الكبري: أحدهما أبو عبدالله الرازي، والآخر من متكلمي المعتزلة، وقالا:

«يا شيخ بلغنا أنك تعلم علم اليقين؟ فقال: نعم، أنا أعلم علم اليقين، فقالا: كيف يمكن ذلك، ونحن من أول النهار إلى الساعة نتناظر، فلم يقدر أحدنا أن يقيم على الآخر دليلاً؟

(۱) الاعتصام (۲/ ۲۳۷).

أصول الجدل والمناظرة

- 212 -



الباب الرابع: الفصل الثاني: آفات الجدال المذموم

فقال: ما أدري ما تقولان، ولكن أنا أعلم علم اليقين.

فال: صف لنا علم اليقين؟

فقال: علم اليقين عندنا واردات ترد على النفوس، تعجز النفوس عن ردها.

فجعلا يقولان: واردات ترد على النفوس تعجز النفوس عن ردها! ويستحسنان هذا الجواب»<sup>(۱)</sup>.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «بلغني بإسناد متصل عن بعض رؤوسهم (الفلاسفة) وهو الخونجي صاحب «كشف الأسرار في المنطق» وهو عند كثير منهم غاية في هذا الفن أنه قال عند الموت:

أموت وما علمت شيئاً، إلا أن الممكن يفتقر إلى الواجب». اه.

وقال شيخ الإسلام أيضاً : «حدثني من قرأ على ابن واصل الحموي أنه قال<sup>(٣)</sup> :

«أبيت الليل واستلقي على ظهري وأضع الملحفة على وجهي، وأبيت أقابل أدلة هؤلاء بأدلة هؤلاء وبالعكس، وأصبح وما ترجح عندي شيء».

واجتمع الأصبهاني بالشيخ إبراهيم الجعبري يوماً فقال له:

«بت البارحة أفكر إلى الصباح في دليل على التوحيد سالم عن المعارض فما وجدته»<sup>(٤)</sup>.

\* \* \*

- نقض المنطق ص ٣٧، ٣٨.
- (۲) درء تعارض العقل والنقل (۳/ ۲٦۲).
- (۳) درء تعارض العقل والنقل (۳/ ۲٦۳ ۲٦٤).
  - (٤) درء تعارض العقل والنقل (٣/ ٢٦٣).

- 111 -



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ĂNIC THOUGHT

لا شك أن العبد إذا صار لجوجاً ممارياً قصده الظهور وقهر خصمه فإنه يُحرم التوفيق إلى الحق والهداية إليه إلا ما شاء الله، وذلك لفساد قصده.

ومن كان على هذه الصفة لجوجاً ممارياً فإنه لو ظهر له الحق رغب عنه، ومن رغب عنه حُرمه، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمٌ ﴾ [الصف: ٥]، وقال تعالى: ﴿فَلَيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِوِءَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوَ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣]. قال الإمام أحمد رحمه الله<sup>(1)</sup>: «لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيزيغ قلبه فيهلكه». اه.

وقال ابن عقيل الحنبلي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «ومن خاض في الشغب تعوده، ومن تعوده حُرم الإصابة واستروح إليه، ومن عُرف به سقط سقوط الذرة». اه.

وقال أبو عبدالله ابن بطة<sup>(٣)</sup>: «فاعلم يا أخي أن من كره الصواب من غيره، ونصر الخطأ من نفسه لم يؤمن عليه أن يسلبه الله إيمانه، لأن الحق من رسول الله إليك، افترض عليك طاعته فمن سمع الحق فأنكره بعد علمه له فهو من المتكبرين على الله، ومن نصر الخطأ فهو من حزب الشيطان،

- رواية الفضل بن زياد وأبي طالب، تيسير العزيز الحميد ص ٥٤٥.
  - (٢) الواضح في أصول الفقه (٣/ ١٤٢٤).
    - (٣) الإبانة (٢/ ٤٧).

أصول الجدل والمناظرة

- 110 -

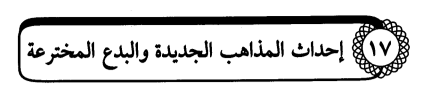


فإن قلت أنت الصواب وأنكره خصمك ورده عليك كان ذلك أعظم لأنفتك وأشد لغيظك وحنقك، وتشنيعك وإذاعتك وكل ذلك مخالف للعلم، ولا موافق للحق». اه.

وقال تعالى: ﴿وَنُقَلِّبُ أَفَّدَتَهُمْ وَأَبْصَكَرَهُمْ كُمَا لَمَ يُؤْمِنُواْ بِهِ أَوَّلَ مَرَقً [الأنعام: ١١٠]. قال العلامة عبدالرحمن المعلمي رحمه الله<sup>(١)</sup>: «فأما من كره الحق واستسلم للهوى فإنما يستحق أن يزيده الله تعالى ضلالاً». اه.

#### \* \* \*

# (۱) التنكيل (۲۰۱/۲).



RINCE GHAZI TRUST UR'ÀNIC THOUGH'I

ولعل من أعظم مفاسد الخصومات هو اختراع أقوال جديدة، وإحداث مذاهب مبتدعة، وتوليد آراء ليس لها سلف.

والخصومات هي التي أوجبت هذا الشر، وذلك أن المخصوم أحياناً يُفرِّج ضيقه ويدفع ما لزمه بإحداث قول جديد، فيصير بعد ذلك ما أحدثه مذهباً يُحكى يتبعه من لا علم عنده.

قال عمرو بن قيس للحكم بن عتيبة<sup>(١)</sup>: «ما اضطر المرجئة إلى رأيهم؟ قال: الخصومات». اه.

وبيّن شيخ الإسلام ابن تيمية سبب شذوذ من قال باشتراط النية في طهارة الخبث فقال<sup>(٢)</sup>: «وأما طهارة الخبث فإنها من باب التروك فمقصودها اجتناب الخبث، ولهذا لا يشترط فيها فعل العبد ولا قصده، بل لو زالت بالمطر النازل من السماء حصل المقصود، كما ذهب إليه أئمة المذاهب الأربعة وغيرهم.

ومن قال من أصحاب الشافعي وأحمد: أنه يعتبر فيها النية، فهو قول شاذ مخالف للإجماع السابق، مع مخالفته لأئمة المذاهب، وإنما قيل مثل هذا من ضيق المجال في المناظرة». اه.

وقال ابن القيم<sup>(٣)</sup> في المسألة نفسها: «وهذا ونحوه من وجوه الالتزامات عند المضايق، طرداً لدليل المستدل: مما لا يُلتفت إليها ولا يُعول عليها». اه.

- ذم الكلام للهروي (٥/ ٦٢ رقم ٨٤٩).
  - (٢) مجموع الفتاوي (٢١/ ٤٧٧).
    - (٣) إغاثة اللهفان (١/ ١٧٨).

أصول الجدل والمناظرة

- \*\* -



🕷 ذهاب البهاء

الملاحاة والمجادلة تورَّث الجرأة في الهجوم على المخالف، وما تراه من المعارضة في الكلام، وما قد يستتبع ذلك من مصادرة حق الآخر في الرد، أو رفع الصوت، أو عدم مراعاة مرتبة المناظر، إلى غير ذلك، لا شك أنها تهجين لحملة العلم، وذهاب لو قارهم.

فالعلماء الربانيون يصرفون أنفسهم عن أن يُمكِّنوا غيرهم أن يسيئوا إليهم.

فحري بالعالم وطالب العلم أن يتتبع الحقائق ويحمل الناس على الجادة من دون ملاحاة لهم، مع قلة أو عدم المبالاة برضاهم، والوزن بقسطاس الشريعة تحريراً<sup>(۱)</sup>.

## \* \* \*

فهذه بعض مفاسد الجدال المذموم ذكرنا أفرادها بشيء من التفصيل، وهي عظيمة الضرر سيئة العواقب، وقد جمع أزمة هذه المفاسد ابن بطة رحمه الله فقال<sup>(۲)</sup>:

«فاعلم يا أخي أني لم أر الجدال والمناقضة والخلاف والمماحلة والأهواء المختلفة والآراء المخترعة من شرائع النبلاء، ولا من أخلاق العقلاء، ولا من مذاهب أهل المروءة، ولا مما حُكي لنا عن صالحي هذه الأمة، لا من سير السلف ولا من شيمة المرضيين من الخلف،

بعضه مقتبس من كلام ابن عطية الأندلسي في المحرر الوجيز (٣/ ٧٥).
 (٢) الابانة (٢/ ٥٣١ – ٥٣٢).

- 111 -



وإنما هو لهو يُتعلم، ودراية يتفكه بها، ولذة يستروح إليها، ومهارشة معقول وتذريب اللسان بمحق الأديان، وضراوة على التغالب واستمتاع وظهور حجة المخاصم، وقصد إلى قهر المناظر، والمغالطة في القياس، وبهت في المقاولة، وتكذيب الآثار، وتسفه الأحكام الأبرار، ومكابرة لنص التنزيل، وتهاون بما قاله الرسول، ونقض عقدة الإجماع، وتشتيت الألفة وتفريق لأهل الملة، وشكوك دخل على الأمة وضراوة السلاطة، وتوغير للقلوب وتوليد للشحناء في النفوس، عصمنا الله وإياكم من ذلك وأعاذنا من مجالسة أهله». اه.

ومن أجل كثرة وخطورة آفات المناظرات وسوء عواقبها أعرض عنها العقلاء والفضلاء، وتراهم لا يتخذون ذلك منهجاً وطريقاً للدعوة، بل لا يستعملونه إلا في حال الضرورة بمنزلة دفع الصائل.

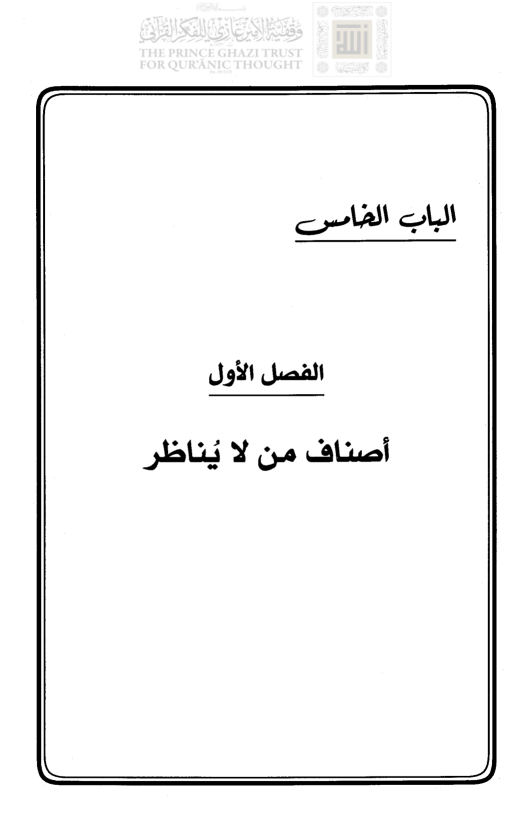
قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١):

«وأما الجدل فلا يُدعى به، بل هو من باب دفع الصائل، فإذا عارض الحق معارض جودل بالتي هي أحسن، ولهذا قال: «وجادلهم» فجعله فعلاً مأموراً به مع قوله: «ادعهم»، فأمر بالدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، وأمره أن يجادل بالتي هي أحسن. وقال في الجدال «بالتي هي أحسن» ولم يقل «بالحسنة» كما قال في الموعظة لأن الجدال فيه مدافعة ومغاضبة، فيحتاج أن يكون بالتي هي أحسن حتى يُصلح ما فيه من الممانعة والمدافعة، والموعظة لا تدافع كما يدافع المجادل.

فما دام الرجل قابلاً للحكمة أو الموعظة الحسنة أو لهما جميعاً لم يحتج إلى مجادلة، فإذا مانع جودل بالتي هي أحسن». اه.

(1) الرد على المنطقيين ص ٤٦٨ .

- 777 -



- 222 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



This file was downloaded from QuranicThought.com

الباب الخامس: الفصل الأول: أصناف من لا يُناظر

أصناف من لا يُناظر

كما دلت الأدلة من الكتاب والسنة والإجماع على مشروعية المناظرة، كذلك أرشدت إلى الإعراض والمنع من المناظرة مع أقوام.

قال الله تعالى مخاطباً نبيه عليه السلام : ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوْهُ فَلَا يُنَزِعُنَكَ فِي ٱلْأَمْرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَمَكَ هُدَى مُسْتَقِيمٍ \* وَإِن جَندَلُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ \* ٱللَهُ يَحَكُمُ بَيْنَكُمْ يَيْنَكُمُ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْتَلِفُونَ؟ [الحج: ٦٧ - ٦٩].

قال ابن الجوزي<sup>(1)</sup>: «قوله تعالى: ﴿وَأَدْعُ إِلَىٰ رَبِّكَ﴾ ألي: إلى دينه والإيمان به، و﴿جَندَلُوكَ﴾ بمعنى: خاصموك في أمر الذبائح، ﴿فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ من التكذيب، فهو يجازيكم به.

﴿ٱللَّهُ يَحَكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ﴾ أي: يقضي بينكم ﴿فِيمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ﴾ من الدين، أي: تذهبون إلى خلاف ما ذهب إليه المؤمنون.

وهذا أدب حسن علّمه الله عباده ليردوا به من جادل على سبيل التعنّت، ولا يجيبوه ولا يناظروه». اه.

والسلف كانوا يتلمحون علم الرجل وقصده، فإن منشأ الباطل من نقص العلم أو سوء القصد، فمن الناس من يدخل في القسم الأول لا يُنتفع من مناظرته، ومن الناس من يدخل في القسم الثاني يحتاج إلى

(1) زاد المسير (٥/ ٤٤٩ – ٤٥٠).

- 770 -

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ĂNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة

مجالدة لا مجادلة، وإلى درة عمر بن الخطاب رضي الله عنه كمن كانت حاله مثل صبيغ، وإلى سيف هشام بن عبدالملك رحمه الله كما لو كان مثل غيلان القدري<sup>(۱)</sup>.

قال شيخ الإسلام في أصناف أولئك<sup>(٢)</sup>: «... إن كان فاسد العقل داووه، وإن كان عاجزاً عن معرفة الحق ولا مضرة فيه تركوه، وإن كان مستحقاً للعقاب عاقبوه مع القدرة، إما بالتعزير وإما بالقتل، غالب الخلق لا ينقادون للحق إلا بالقهر». اه.

وقال ابن القيم<sup>(٣)</sup>: «المعارضون المدعون للحق فنوعان: نوع يدعون بالمجادلة بالتي هي أحسن فإن استجابوا وإلا فبالمجالدة، فهؤلاء لا بد لهم من **جدال أو جلاد**». اه.

وقد يكون القول الذي يُريد صاحبه المجادلة عنه غاية في الكفر والسقوط لا يمكن أن ينتحله إلا شيطان في جثمان إنس، فهذا لا يصلح له إلا سيف السلطان.

فهذه طائفة (الغرابية) أضل فرق الرافضة الذين يزعمون أن جبريل عدل بالرسالة عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه إلى نبينا محمد ﷺ حمية منه، قال في شأنهم أبو بكر بن العربي<sup>(٤)</sup>: «...، في كفر بارد لا يسخنه إلا حرارة السيف، فأما دفء المناظرة فلا يؤثر فيه». اه.

# وهذه أصناف من لا تحسن مناظرتهم:

- مر بن عبدالعزيز أفتى بذلك فأظهر غيلان التوبة ثم عاد بعد وفاة عمر إلى مقولته فقتله هشام بن عبدالملك .
  - (۲) درء تعارض العقل والنقل (۷/ ۱۷٤).
    - (٣) مفتاح دار السعادة (١٧١/١).
    - (٤) العواصم من القواصم ص ٣٥٢.

- 222 -



الجـاهـل

الجاهل لا علم عنده حتى يُناظر، وهو لا يُدرك قول مناظره ولا يفهمه، فضلاً عن فهم دقيق العلم.

والمناظرة مقصودها تبين الحق وكشفه، وإبداء المدارك التي هي مستند الأقوال، وكل ذلك مفقود عند الجاهل، قال أبو بكر الحازمي (ت: ٥٨٤هـ)<sup>(١)</sup>: «المذاكرة بين المتناظرين، وذلك من وظيفة الفقهاء».

ولا بد في المناظرة من الرجوع إلى معان متفق عليها وهي الكليات، لتحرير النزاع في الجزئيات، وهذا لا يتأتى للجاهل.

فظهر من هذا أن مجادلة الجاهل لا فائدة فيها.

قال القاضي أبو بكر بن العربي<sup>(٢)</sup>: «ولقد أخبرني غير واحد عن أبي حامد الإسفراييني أنه خرج يوماً على أصحابه مسروراً فسألوه، فقال: ناظرت اليوم عامياً فظهرت عليه.

فقيل له: وأنت تظهر على الأئمة، فكيف تفرح بالظهور على العوام؟ فقال: العالم يرده علمه وعقله ودينه، والعامي لا يرده فهم، ولا يردعه دين، فغلبته نهزة ونادرة». اه.

وقال أبو الوليد الباجي<sup>(٣)</sup>: «وقد نطق الكتاب بالمنع من الجدل لمن لا علم له، والحظر على من لا تحقيق عنده، فقال تعالى: ﴿هَتَأَنَّتُمُ هَتُؤَلَاَءَ

- شروط الأئمة الخمسة ص ٤٩.
- (٢) العواصم من القواصم ص ٢١١.
- (٣) المنهاج بترتيب الحجاج ص ٨.

- 111 -



حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُعَاَجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ ﴾ [آل عمران: 77]». اه.

وقال محمد بن إبراهيم البوشنجي: «حدثني بعض أصحابنا أن أحمد ابن أبي دؤاد أقبل على أحمد يكلمه، فلم يلتفت إليه، حتى قال المعتصم: يا أحمد ألا تكلم أبا عبدالله؟ .

فقلت: لست أعرفه من أهل العلم فأكلمه<sup>(١)</sup>!!».

ومناظرة الجاهل وبال بكل حال، لأنك بظهورك عليه لا تصحح مذهباً لأنه جاهل، وبظهوره عليك بشغبه يعيّرك.

قال أبو علي السكوني<sup>(٢)</sup>: «ولا يناظر إلا أهل التقدم في العلوم، إذ من ناظر من ليس بشيء كان خاسراً في كلا الطرفين، **لأنه إن ظهر لم يظهر على شيء، وإن ظُهر عليه فقد ظُهر عليه لا بشيء**». اه.

وقال العلامة محمد البشير الإبراهيمي في شأن جهال من الصوفية طلبوا مناظرة جمعية العلماء بالجزائر: «ألا إنهم من إفكهم ليتداهون ويختلون بهذه الدعوة إلى المناظرة، لنجيبهم فنعترف لهم بالكفاءة، أو نسكت عنهم فيقولوا عنا: أحجموا وخافوا». اه.

والجاهل إذا تعالم وناظر غيره لاسيما أهل البدع أو الكفار فإن عواقبه وخيمة وشروره كبيرة، فقد يُضل نفسه لما يرى من قهر أولئك له، ويكون ذلك سبباً في فتنة أولئك عن الدين القويم لظنهم أن ما قام به ذلك المتعالم هو غاية دين المسلمين.

- (۱) سير أعلام النبلاء (۱۱/۲٤۷).
  - (٢) عيون المناظرات ص ٢٧٩.
- (٣) آثار البشير الإبراهيمي (١/ ٣٠٢).

- 111 -



الباب الخامس: الفصل الأول: أصناف من لا يُناظر

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ولما كان النبي ﷺ قد أخبر أن هذه الأمة تتبع سنن من قبلها حذو القذة بالقذة، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه، وجب أن يكون فيهم من يُحرف الكلم عن مواضعه، فيغير معنى الكتاب والسنة، فيما أخبر الله به أو أمر به.

وفيهم أميون لا يفقهون معاني الكتاب والسنة، بل ربما يظنون أن ما هم عليه من الأماني التي هي مجرد التلاوة، ومعرفة ظاهر من القول، هو غاية الدين.

ثم قد يناظرون المحرفين وغيرهم من المنافقين، أو الكفار، مع علم أولئك بما لم يعلمه الأميون، فإما أن تضل الطائفتان، ويصير كلام هؤلاء فتنة على أولئك حيث يعتقدون أن ما يقوله الأميون هو غاية علم الدين، ويصيروا في طرفي نقيض وإما أن يتبع أولئك الأميون أولئك المحرفين في بعض ضلالهم، وهذا من أسباب تغيير الملل». اه.

وقال الحافظ ابن رجب<sup>(٢)</sup>: «والرد على من خالف أمر الله ورسوله لا يُتلقَّى إلا عمن عرف ما جاء به الرسول ﷺ، وخبره خبرة تامة». اه.

وكان الولاة إذا رأوا جاهلاً يستشرف لمناظرة العلماء عزروه بما يمنعه من ذلك، لأن تجاسر الجاهل على المناظرة الحامل له تهجين العالم وتنقصه، لا تبين الحق، فالجاهل لا علم عنده يُحق به حقاً أو يُبطل به باطلاً.

قال زياد بن أبيه<sup>(٣)</sup>: «لا يأتيني عالم بجاهل لاحاه في علمه ليهجنه إلا عاقبته، فإنما الناس بأعلامهم وذوي أسنانهم». اه.

- مجموع الفتاوى (٢٥/ ١٣٠).
- (٢) الحكم الجديرة بالإذاعة ص ٣٨ ٣٩.
- (٣) الفاضل في صفة الأدب الكامل ص ٤٩.

- 424 -



وقال الخليل بن أحمد<sup>(1)</sup>:

«الرجال أربعة: عالم فتعلم منه، وجاهل متعالم تُؤجر فيه، ومن نُقل علمه فذاكره ينفعه وتنتفع به، وجاهل يريك أنه عالم فلا تناظره». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال أبو العباس الناشئ<sup>(٢)</sup>:

وإذا بليتُ بجاهل متحامل يجد المحال من الأمور صوابا أوليته مني السكوت وربما كان السكوت على الجواب جوابا

لكن ينبغي أن يُفرق بين الجاهل وضعيف العلم، فضعيف العلم في مرتبة فوق الجاهل ودون الراسخ، فهذا الصنف قد تنفع معه المحاجة والمحاورة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «وإما أن يكون الحق قد التبس عليه، وأصل قصده الحق، لكن يصعب عليه معرفته لضعف علمه بأدلة الحق، مثل من يكون قليل العلم، بالآثار النبوية الدالة على ما أخبر به من الحق، أو لضعف عقله لكونه لا يمكنه أن يفهم دقيق العلم، أو لا يفهمه إلا بعد عسر، أو قد سمع من حجج الباطل ما اعتقد موجبه وظن أنه لا جواب عنه، فهذا إذا نُوظر بالحجة أفاده ذلك: إما معرفة بالحق، وإما شكاً وتوقفاً في اعتقاده الباطل، أو في اعتقاده صحة الدليل الذي استدل به، وبعث همته على النظر في الحق وطلبه، إن كان له رغبة في ذلك». اه.

- (١) الفنون لابن عقيل (٢/ ٥٨٠ ٥٨١).
  - (۲) بهجة المجالس (۲/ ٤٣١).
- (۳) درء تعارض العقل والنقل (۷/ ۱٦۸).

- 17. -



المبتدع

كلام السلف أكثر من أن يُحصى في الزجر عن مناظرة المبتدع، ودُوَّن هذا في كتب السنة والاعتقاد على أنه أصل من أصول أهل السنة والجماعة. قال أبو إسماعيل الصابونى عن أئمة السنة<sup>(1)</sup>:

«ويبغضون أهل البدع الذين أحدثوا في الدين ما ليس منه، ولا يحبونهم ولا يصحبونهم، ولا يسمعون كلامهم ولا يجالسونهم، ولا يجادلونهم في الدين ولا يناظرونهم، ويرون صون آذانهم عن سماع أباطيلهم التي إذا مرت بالآذان وقرت في القلوب ضرت وجرت إليها من الوساوس والخطرات الفاسدة ما جرت، وفيه أنزل الله عز وجل قوله: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي مَايَلِنَا فَأَعْرِضٌ عَنَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيَرِهِ؟

وقال عبدالله بن الإمام أحمد سمعت أبي يقول عن الشافعي<sup>(٢)</sup>:

«وكتب إليه رجل يسأله عن مناظرة أهل الكلام والجلوس معهم، قال: والذي كنا نسمع وأدركنا عليه من أدركنا من سلفنا من أهل العلم أنهم كانوا يكرهون الكلام والخوض مع أهل الزيغ، وإنما الأمر في التسليم والانتهاء إلى ما في كتاب الله عز وجل وسنة رسوله لا يتعدى ذلك». اه.

وقال أبو المظفر السمعاني<sup>(٣)</sup>: «واعلم أنك متى تدبرت سيرة الصحابة

- عقيدة السلف أصحاب الحديث (رقم ١٦١ ص ١٠٠، ١٠١).
- (٢) الآداب الشرعية (١/ ١٩٩ ٢٠٠)، وانظر الإبانة (٢/ ٤٧١ ٤٧٢).
  - (٣) الانتصار لأصحاب الحديث ص ١٦.

- 1771 -

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

ومن بعدهم من السلف الصالح وجدتهم ينهون عن جدال أهل البدعة بأبلغ النهي». اه.

وقال أبو محمد البربهاري<sup>(۱)</sup>:

«وإذا أردت الاستقامة على الحق وطريق أهل السنة قبلك فاحذر الكلام، وأصحاب الكلام والجدال والمراء والقياس والمناظرة في الدين، فإن استماعك منهم وإن لم تقبل منهم يقدح الشك في القلب، وكفى به قبولاً، فتهلك، وما كانت زندقة قط ولا بدعة ولا هوى ولا ضلالة، إلا من الكلام والجدال والمراء والقياس، وهي أبواب البدعة والشكوك والزندقة». اه.

ويحسن بنا في هذا المقام أن نتعرف على أسباب زجر السلف عن مناظرة المبتدعة، فأمهاتها ترجع إلى ثلاثة معان هي:

أولاً: أنه لا تُرجى أوبتهم إلى الحق:

مراعاة انتفاع المدعو بالدعوة أمرُ معتبر شرعاً كما قال تعالى: ﴿فَذَكِّرَ لِن نَّفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ﴾ [الأعلى: ٩].

قال العلامة عبدالرحمن السعدي رحمه الله<sup>(٢)</sup> : «ومفهوم الآية أنه إن لم تنفع الذكرى بأن كان التذكير يزيد في الشر أو يُنقص من الخير لم تكن مأموراً بها، بل هي منهي عنها». اه.

ولما جاء يهودي إلى النبي ﷺ وقال له: جئتُ أسألك.

- (١) شرح السنة ص ١٢٧ ١٢٨ .
- (٢) تيسير الكريم الرحمن (٥/ ٤٠٤).

- 222 -

الباب الخامس: الفصل الأول: أصناف من لا يُناظر

فقال له رسول الله ﷺ: (أينفعك شيء إن حدثتك).

ومن نظر في كلام السلف الذين استصحبوا الخبرة والتجربة، علم أنه لا يُطمع في رجوع المبتدعة عن بدعتهم بالمناظرة، فمناظرتهم شغل لا فائدة فيه، وتؤول إلى المراء.

قال الإمام أحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup>: «إذا رأيت الشاب أول ما ينشأ مع أهل السنة والجماعة فأرجه، وإذا رأيته مع أصحاب البدع فايئس منه، فإن الشاب على أول نشوئه». اه.

وقال أبو القاسم الأصبهاني<sup>(٣)</sup>: «قال علماء السلف: ما وجدنا أحداً من المتكلمين في ماضي الأزمان إلى يومنا هذا رجع إلى قول خصمه، ولا انتقل عن مذهبه إلى مذهب مناظره، فدلَّ أنهم اشتغلوا بما تركه خير من الاشتغال به». اه.

وقال الشوكاني<sup>(٤)</sup>: «وأنه لا يرجع المبطل إلى الحق إلا في أندر الأحوال». اه.

فإن قلت إن ابن عباس رضي الله عنهما ناظر الخوارج فرجع منهم ألفان<sup>(٥)</sup>!!

فالجواب أن هناك فرق بين حديث عهد ببدعة، وبين المقيم على البدعة، فالمقيم على البدعة قد اعتقد البدعة التي انتحلها اعتقاداً رسخ

- رواه مسلم في صحيحه كتاب الحيض باب بيان صفة مني الرجل والمرأة وأن الولد مخلق من مائهما (1/ ٢٥٢ – رقم ٣١٥) من حديث ثوبان رضي الله عنه.
  - (۲) الآداب الشرعية (۳/ ٥٧٧).
  - (٣) الحجة في بيان المحجة (١/ ١٠٠ ١٠١).
    - (٤) أدب الطلب ومنتهى الأرب ص ٦٦.
    - (٥) المعرفة والتاريخ (١/ ٥٢٢ ٥٢٤).

- 222 -



فيه، فمثل هذا لا يُطمع في رجوعه إلا أن يشاء الله، وأما من كان حديث عهد ببدعة، فمثل هذا يُرجى رجوعه إن كان الرجل فيه إنصافً وزكاء.

ويقرر الإمام الشافعي رحمه الله هذا ويقول<sup>(1)</sup>: «ما ناظرت أحداً علمت أنه مقيم على بدعة». اه.

قال البيهقي معلقاً على كلام الإمام الشافعي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «وهذا لأن المقيم على البدعة قلما يرجع بالمناظرة عن بدعته، وإنما كان يناظر من يرجو رجوعه إلى الحق إذا بيّنه له». اه.

وهذا الإمام أحمد يقرر أن من انتحل ضلالة وشاب عليها أنه لا يكاد ينزع عنها، فقال رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «الشيخ لا يكاد يُسلم، والشاب أقرب إلى الإسلام». اه.

وقال عمر بن عبدالعزيز<sup>(٣)</sup>: «إثنان لا تعاتبهما: صاحب طمع، وصاحب هوی فإنهما لا ينزعان». اه.

وقال أيوب السختياني<sup>(٤)</sup>: «إن المبتدع **لا يرجع**». اه.

وقال الغزالي<sup>(٥)</sup>: «وأما المبتدع بعد أن يعلم من الجدل ولو شيئاً يسيراً، فقلما ينفع معه الكلام، فإنك إن أفحمته لم يترك مذهبه، وأحال

- (1) مناقب الشافعي للبيهقي (1/ ١٧٥).
  - (٢) المغنى لابن قدامة (٨/ ٤٧٧).
    - (٣) الاعتصام (١٢٣/١).
- (٤) غذاء الألباب للسفاريني (٢/ ٥٨٣).
  - (0) إحياء علوم الدين (1/ ٤٧).

- 172 -



بالقصور على نفسه، وقدّر أن عند غيره جواباً ما، وهو عار عنه، وإنما أنت ملبس عليه بقوة المجادلة». اه.

الباب الخامس: الفصل الأول: أصناف من لا يُناظر

وهذه حقيقة فكلما حصلت مناظرة بين سني وبدعي وآلت الغلبة للسني أحال المبتدعة القصور على المناظر ونسبوه إلى الجهل، وادّعوا أنه لو حصلت المناظرة مع من هو أعلم منه لكان السجال مختلفاً، وهكذا حتى لا تنتهي المناظرات معهم عند حد معين، ولا يرجع أهل الضلالة عن ضلالهم.

وهذا حال أهل البدع قديماً وحديثاً، وإليك مثال من مناظرة علامة المغرب تقي الدين الهلالي رحمه الله مع الرافضة، فقد جرت بينه وبين رأس من رؤوس الرافضة عبدالمحسن الكاظمي مناظرة في المحمرة من الجانب الشرقي من شط العرب، في حضرة ثلاثمائة رافضي واستعان الرافضي بعشرة من شيعته فقطعهم الهلالي<sup>(۱)</sup> رحمه الله، وأعز الله به السنة وكبت به الرافضة.

وقد أحال الرافضة بالقصور على صاحبهم في هذه المناظرة وما رجعوا عن غيهم وضلالهم.

قال إدريس الحسيني<sup>(٢)</sup>: «كان الشيخ تقي الدين الهلالي قد أجرى حواراً أو مناظرة مع بعض خطباء الشيعة – من مستوى معين – وإنني لم أعرف من هم الشيعة الذين ناظرهم، ولم أكن أدري ما السبب الذي جعل تقي الدين الهلالي يستنكف عن مناظرة رجال الشيعة مثل السيد الحكيم،

- الدعوة إلى الله في أقطار مختلفة ص ١٥٠ ١٥٨.
  - (٢) لقد شيعني الحسين ص ٣٠.

- 170 -

والسيد الخوئي، والسيد الصدر، والسيد الشيرازي، وعشرات العلماء والمراجع المعاصرين له في العراق ولبنان وقم . . . . وعجبت كيف راح يبحث في القرى عن الأميين، وهؤلاء موجودون طوع البنان». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وباختصار نقول لهذا الرافضي إنه لا قبل لأحد من علمائكم مهما بلغت رتبته في عيونكم بمناظرة أحد من أئمة السنة كما سنوضحه في الحديث عن مناظرة الرافضة على وجه الخصوص.

وهذا الكلام من السلف في عدم رجوع المقيم على بدعة عن بدعته هو الغالب، لكن قد حصل شذوذ في ذلك فربما رجع المقيم على البدعة عن بدعته، والشاذ يُحفظ ولا يُقاس عليه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

أصبول الجدل والمناظرة

«هذا أبو الحسن الأشعري نشأ في الاعتزال أربعين عاماً يناظر عليه، ثم رجع عن ذلك وصرح بتضليل المعتزلة وبالغ في الرد عليهم». اه.

\* \* \*

(١) نقض المنطق ص ٢٠.

- 177 -



ثانياً: منعاً لشهرتهم:

ومن الأسباب أيضاً في زجر السلف عن الرد على أهل البدع والأقوال المطروحة وترك مناظرتهم هو إماتة ذكرهم، حتى لا يشتهروا ولا يُعرفوا بين الناس، لاسيما إن كانوا في بلد السنة والحق ظاهر عرفه المسلمون، فإن مناظرتهم سبب لظهورهم، وشهرتهم، وفي ذلك ضرر عظيم على المسلمين.

قال الإمام مسلم رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«الإعراض عن القول المُطّرح، أحرى لإماتته وإخمال ذكر قائله، وأجدر أن لا يكون ذلك تنبيهاً للجهال عليه». اه.

والإعراض عن مناظرة هؤلاء شديد شاق عليهم، قال الآجري (٢):

«سكوتك عنهم وهجرتك لما تكلموا به أشد عليهم من مناظرتك لهم، كذا قال من تقدم من السلف الصالح من علماء المسلمين». اه.

وقال أيوب السختياني<sup>(٣)</sup>: «لست براد عليهم أشد من السكوت». اه. وحصل بسبب مناظرة المبتدعة من المفاسد العظيمة خصوصاً إشهار شبههم، وتيسيرها للعامة ما الله به عليم.

ويقرر هذه المفسدة العظيمة الإمام اللالكائي فيقول<sup>(٤)</sup>:

«فما جُنِيَ على المسلمين جناية أعظم من مناظرة المبتدعة، ولم يكن

- (١) مقدمة الصحيح ص ٢٨.
  - (٢) الشريعة (١٩٦/١).
- (٣) رواه الآجري في «الشريعة» (١/١٩٦ رقم ١٣٨).

- 177 -



قهر ولا ذل أعظم مما تركهم السلف على تلك الجملة، يموتون من الغيظ كمداً ودرداً، ولا يجدون إلى إظهار بدعتهم سبيلاً، حتى جاء المغرورون ففتحوا لهم إليها طريقاً، وصاروا إلى هلاك الإسلام دليلاً، حتى كثرت

بينهم المشاجرات، وظهرت دعوتهم بالمناظرة، وطرقت أسماع من لم يكن عرفها من الخاصة والعامة حتى تقابلت الشبه في الحجج». أه.

والذي لا شك فيه أن السكوت أحياناً كان سبباً في إخماد كثير من الشبه والضلالات والفتن، فهذا القاسم بن محمد لما جاءه رجل، وقال له:

«ماذا كان بين قتادة وبين حفص بن عمير في أولاد المشركين؟

قال: أوتكلم ربيعة الرأي في ذلك؟ فقال القاسم: إذا الله انتهى عند شيء، فانتهوا وقفوا عنده، قال: **فكأنما كان ناراً فأطفئت»<sup>(۱)</sup>. اه**.

وهذا حيث لم تشتهر البدعة، أما إذا اشتهرت وراجت وانتشرت انتشاراً بيّناً ظاهراً فلا بد من الرد والمناظرة.

قال ابن قتيبة رحمه الله في السكوت<sup>(۲)</sup>:

«وإنما يجوز أن يؤمر بهذا قبل تفاقم الأمر ووقوع الشحناء، وليس في غرائز الناس احتمال الإمساك عن أمر في الدين قد انتشر هذا الانتشار وظهر هذا الظهور، ولو أمسك عقلاؤهم ما أمسك جهلاؤهم، ولو أمسكت الألسنة ما أمسكت القلوب، وقد كان لهؤلاء أسوة فيمن تقدّم من العلماء حين تكلم جهم وأبو حنيفة في القرآن، ولم يكن دار بين الناس

- أصول أهل السنة (١/ ١٩).
  - (۲) التمهيد (۱۳۲/۱۸).

- 232 -



قبل ذلك ولا عُرف ولا كان مما تكلم الناس فيه، فلما فزع الناس إلى علمائهم لم يقولوا هذه بدعة لم يتكلم الناس فيها ولم يتكلفوها، ولكنهم أزالوا الشك باليقين وجلوا الحيرة وكشفوا الغمة، وأجمع رأيهم على أنه غير مخلوق فأفتوهم بذلك وأدلوا بالحجج والبراهين، وناظروا وقاسوا واستنبطوا الشواهد من كتاب الله عز وجل». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«النهي عن مجالسة أهل البدع، ومناظرتهم، ومخاطبتهم، والأمر بهجرانهم، وهذا لأن ذلك قد يكون أنفع للمسلمين من مخاطبتهم، فإن الحق إذا كان ظاهراً قد عرفه المسلمون، وأراد بعض المبتدعة أن يدعو إلى بدعته، فإنه يجب منعه من ذلك، فإذا هُجر وعُزر كما فعل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه بصبيغ بن عسل التميمي، وكما كان المسلمون يفعلونه، أو قُتل كما قتل المسلمون الجعد بن درهم وغيلان القدري وغيرهما كان هو المصلحة، بخلاف ما إذا تُرك داعياً، وهو لا يقبل الحق إما لهواه وإما لفساد إدراكه، فإنه ليس في مخاطبته إلا مفسدة وضرر عليه وعلى المسلمين». اه.

- (١) الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية ص ٢٠، ٦١.
  - (٢) درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٧٢، ١٧٣).

- 239 -



ثالثاً: الاحتراز من فتنتهم:

نهى السلف عن مناظرة المبتدعة صيانة لهم ولغيرهم من أن تُفسد قلوبهم البدع والشبهات لاسيما العامة الجهلة، قال الراغب الأصفهاني<sup>(۱)</sup>: «كُره للعامة أن يُجالسوا أهل الأهواء والبدع لئلا يغووهم، فالعامي إذا خلا بذوي البدع كالشاة إذا خلا بها السبع». اه.

وقال الحافظ الذهبي (٢) :

«القلوب ضعيفة، والشبه خطَّافة». اه.

فلذلك لا ينبغي لأحد أن يستهين بشبهة من أجل ما يعلمه من حاله ورسوخه في السنة، فقد تخطف شبهة قلبك فتفسده، وفي أسوأ الأحوال تشككه، وما ذاك إلا أن الشُبه تتزين.

قال سفيان الثوري<sup>(٣)</sup>: «ما من ضلالة إلا عليها زينة، فلا تُعرّض دينك لمن يُبّغضه إليك». اه.

ومن أجل هذا سُميت الشبهة شبهة، لأنها ليست باطلاً محضاً، وإنما هي ضلالة مشوبة بحق، فمن أجل هذا تروج على كثير من الناس.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (؟) :

«ذلك الباطل لا يظهر لكثير من الناس أنه باطل لما فيه من الشبهة، فإن

- الذريعة إلى مكارم الشريعة ص ٢٤٢.
  - (٢) سير أعلام النبلاء (٧/ ٢٦١).
  - (٣) الحجة في بيان المحجة (٢/ ٤٨٤).
- (٤) درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٧٠ ١٧١).

- 78. -



الباب الخامس: الفصل الأول: أصناف من لا يُناظر

الباطل المحض الذي يظهر بطلانه لكل أحد لا يكون قولاً ومذهباً لطائفة تذبّ عنه، وإنما يكون باطلاً مشوباً بحق، كما قال تعالى: ﴿يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَمَلَّمُونَ﴾ [آل عمران: ٧١]». اه.

وقال الأوزاعي: «لا تُمكِّنوا صاحب بدعة من جدال فيورث قلوبكم من فتنة ارتياباً»<sup>(۱)</sup>. اه.

وإذا كان هذا حال السلف وهم أبر الناس قلوباً وأحسن قصداً، وهم أعلم وأحكم من بعدهم، فليسعنا ما وسعهم، ومن لم يسعه ما وسعهم فلا وسع الله عليه.

قال معمر بن راشد: «كنت عند ابن طاوس وعنده ابن له، إذ أتاه رجل يقال له صالح، يتكلم في القدر، فتكلم بشيء فتنبه، فأدخل ابن طاوس إصبعيه في أذنيه، وقال لابنه: أدخل إصبعك في أذنيك واشدد، فلا تسمع من قوله شيئاً، فإن القلب ضعيف»<sup>(٢)</sup>. اه.

قال ابن وهب: وسمعت مالكاً يقول إذا جاءه أحد من أهل الأهواء (٣) :

«أما أنا فعلي بينة من ربي، وأما أنت فشاك، فاذهب إلى شاك مثلك فخاصمه، ثم قرأ: ﴿قُلْ هَلَاهِ سَبِيلِيَ أَدْعُوَا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَشَبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ [يوسف: ١٠٨]». اه.

- البدع والنهي عنها (رقم ١٥١ ص ١١٦).
  - (٢) المصنف (١٢٥/١).
  - (٣) الديباج المذهب (١١٥/١).

- 121 -

وقال ابن بطة<sup>(1)</sup>:

«فالله الله معشر المسلمين لا يحملن أحداً منكم حسن ظنه بنفسه وما عهده من معرفته بصحة مذهبه على المخاطرة بدينه في مجالسة بعض أهل الأهواء فيقول:

أدخاله لأناظره أو لأستخرج منه مذهبه، وإنهم أشد فتنة من الدجال وكلامهم ألصق من الجرب وأحرق للقلوب من اللهب.

ولقد رأيت جماعة من الناس كانوا يلعنونهم ويسبونهم فجالسوهم على سبيل الإنكار والرد عليهم، فما زالت بهم المباسطة وخفي المكر ودقيق الكفر حتى صبوا إليهم». اه.

وقال ابن الوزير رحمه الله<sup>(٢)</sup>:

«وتحصل بكثرة الإصغاء إلى الشُبه شكوك تُشبه شكوك الموسوسين في الطهارة» . اه.

فهذه طريقة الراسخ المدرك لصحة ما يعلمه ويعتقده، أما الذي يتلمس الحق في مناظرة المبتدعة والضُلال، فهذا قد جوّز وجود الحق في قولهم، فلم يكن عنده علم جازم، بل ولا ظن راجح، بل شك وجهالة.

أما مناظرات السلف لأهل الباطل فهي على سبيل قطع شرهم، لا على سبيل تلمس الحق في أقوالهم.

وإيّاك أيها السني أن يُلبِّس عليك إبليس فيتدرج معك إلى سماع شبه الأهواء مع عدم قبولها، ثم تأسر قلبك شبهة قد لا تنفك عنها.

- (١) الإبانة (٢/ ٤٧٠).
- (٢) العواصم والقواصم (١/ ٢٠٨).

- 727 -



فالسلامة والنجاة بلزوم السنة، والضلالة والغواية في المراء والكلام المحدث.

الباب الخامس: الفصل الأول: أصناف من لا يُناظر

وإليك وصية الناصحين: قال البربهاري<sup>(١)</sup>:

«وإذا أردت الاستقامة على الحق وطريق أهل السنة قبلك فاحذر الكلام وأصحاب الكلام والجدال والمراء والقياس والمناظرة في الدين، فإن استماعك منهم وإن لم تقبل منهم يقدح الشك في القلب وكفى به قبولاً فتهلك، وما كانت زندقة قط ولا بدعة ولا هوى ولا ضلالة إلا من الكلام والجدال والمراء والقياس، وهي أبواب البدعة والشكوك والزندقة». اه.

وقال ابن الوزير<sup>(٢)</sup>:

«وردت نصوص تقتضي العلم أو الظن أن الخوض في علم الكلام على وجه التقصي للشبهة والإصغاء إليها والتفتيش عن مباحث الفلاسفة والمبتدعة المشككة في كثير من الجليات مضرة عظيمة، ممرضة لكثير من القلوب الصحيحة.

ودفع المضرة المظنونة واجب عقلاً، وقد شهدت بذلك التجارب مع النصوص، وضل بسببه اثنتان وسبعون فرقة». اه.

والسلف رحمهم الله إذا عرفوا الحق لزموه، ولم ينظروا في تشكيكات أهل الباطل، وطلبهم المجادلة لاستخراج الحق بزعمهم، وإنما يفعل ذلك من لا علم عنده.

- (١) شرح السنة (رقم ١٥٣).
- (٢) ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان ص ٤٥، ٤٦.

- 727 -

أصول الجدل والمناظرة

قال ابن الوزير<sup>(1)</sup>: «فإن الحق الظاهر لا يحتاج إلى روية وفكر، ولا نظر، بل يجب إتباعه والانقياد إليه متى ظهر، ولهذا قال رسول الله ﷺ مادحاً الصِّديق:

«ما دعوت أحداً إلى الإسلام إلا كانت له كبوة غير أبي بكر، فإنه لم يتلعثم».

وقال ابن الوزير أيضاً<sup>(٢)</sup>: «والعلم الحق ما جمع ثلاثة أشياء: الجزم، والمطابقة، والثبات عند التشكيك، وببطلان واحد منهما يبطل العلم فتأمل ذلك وجوّد فيه النظر». اه.

فهذا شأن الراسخ الجازم بصحة ما يدين الله به لا يلتفت إلى شكوك المبطلين، والواجب على السُني أن يلزم السنة وأن يُعرض عن الأهواء، ولا يجعل لأهلها سبيلاً لذكر أهواءهم وشبههم ولو بدعوى المناظرة وطلب الحق، فإنه لا حق في الأهواء.

قال الشاطبي في شأن أحوال المجتهد<sup>(٣)</sup>: «أن ينتهي بالنظر إلى تحقيق معنى ما حصّل على حسب ما أداه إليه البرهان الشرعي، بحيث يحصل له اليقين ولا يعارضه شك. بل تصير الشكوك إذا وردت عليه كالبراهين الدالة على صحة ما في يده». اه.

وقد ظنّ بعض من لا تحقيق عنده أنه يتلمس الحق من مناظرات المبتدعة والمبطلين، وهذا قول شطط.

- (١) العواصم والقواصم (٣/ ٣٣٤).
- ۲) ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان ص ٨٥.
  - (٣) الموافقات (٤/ ٢٢٥).

- 722 -



وقد كان النبي ﷺ يسأل ربه الثبات في الأمر<sup>(۱)</sup>، وكيف يُطلب الحق في غير كتاب وسنة، قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه<sup>(۲)</sup>: من «التمس الهُدى من غيره (يعني القرآن) ضل». اه.

وقال ابن القيم رحمه الله<sup>(٣)</sup>: «فإن العالم حقاً يستظهر بكتاب الله على كل ما سواه، فيُقدِّمه ويحكمه ويجعله معياراً على غيره مهيمناً عليه كما جعله الله تعالى كذلك فالمستظهر به موفق سعيد والمستظهر عليه مخذول شقي». اه.

وأبواب الباطل كثيرة وشبهه لا حد لها تنتهي عنده فما زال الشيطان يمد أولياءه في ضلالهم وغيِّهم، فلذلك أمرك الله بمعرفة الحق ولزومه ﴿فَمَاذَا بَعَدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَكُ﴾ [يونس: ٣٢]، فالراسخ في العلم إذا عرف الحق لزمه ولم يبال بشبهات الباطل وأهله، وفي هذا يقول العلامة المعلمي اليماني رحمه الله<sup>(٤)</sup>:

«والعالم الراسخ هو الذي إذا حصل له العلم الشافي بقضية لزمها، ولم يُبال بما قد يُشكك فيها، بل إما أن يُعرض عن تلك المشككات، وإما أن يتأمّلها في ضوء ما قد ثبت». اه.

### \* \* \*

- (۱) رواه أحمد (۱۲۳/٤) والنسائي كتاب السهو باب نوع آخر من الدعاء (۳/ ٥٤ رقم (۱))
   (۱۳۰٤)، والترمذي كتاب الدعوات باب منه (٥/ ٤٧٦ رقم ٣٤٠٧) من حديث شداد ابن أوس رضى الله عنه.
  - (٢) قال الحافظ ابن كثير في فضائل القرآن ص ٤٦ : وهو كلام حسن صحيح. اه.
    - (۳) مفتاح دار السعادة (۱/۱٤۰).
      - (٤) الأنوار الكاشفة ص ٣٤.

- 720 -



الرافضة أفردوا بصنف مستقل مع أنهم مندرجون ضمن أهل البدع، لأن الرافضة لون آخر، فهم أولاً من أجهل الناس ولا خبرة لهم بالمناظرات. قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«فإن الرافضة في الأصل ليسوا أهل علم وخبرة بطريق النظر والمناظرة ومعرفة الأدلة وما يدخل فيها من المنع والمعارضة». اه.

فالرافضة ليسوا أهلاً للمناظرة، وحقيقة مذهبهم كاف في تنبيهك على سخافة عقولهم، فكيف يُنتفع بمناظرة سخيف العقل، قال القاضي أبو بكر ابن العربي<sup>(٢)</sup>: «فينبغي أن تعلموا أن هذه الطائفة في حفظ ظاهر هذه الأخبار، لا يقال: إنها بنت قصراً، أو هدمت مصراً، بل هدمت الكعبة، واستوطنت البيعة، وحذار أن تنشئوا معهم دليلاً، ولا تستأنفوا معهم من الكلام نقيراً ولا فتيلاً، فليسوا لذلك أهلاً، ولا ينجع فيهم أن ينشر ذلك معهم، إلا أن يتدخل إليهم من بابهم، وهو أيسر طريق إليهم في الكشف لضلالهم، ولا تلتزم معهم مذهباً إلا أن تُبطل رأيهم، ولا يظهر لك اعتقاد إلا رد الكلام إلى القرآن والسنة، وما أجمعت عليه هذه الأمة، وهم قد خالفوا الكل، فالمهم إفساد مقالتهم وبيان ضلالتهم». اه.

وقال أبو بكر الإسماعيلي<sup>(٣)</sup>: «أن هؤلاء الباطنية أسخف خلق الله

(۱) منهاج السنة (۱/۵۵).

أصول الجدل والمناظرة

- (٢) العواصم من القواصم ص ٢١٣.
  - (٣) العواصم من القواصم ص ٥٠.

- 252 -



**عقولاً،** وينبغي للنحرير أن لا يتكلف لهم دليلاً، ولكن يطالبهم بلم؟ فلا قبل لهم بها، ولا معدل معهم عنها». اه.

وهذا الحافظ ابن كثير رحمه الله لما ذكر القرامطة وبيّن أنهم زنادقة ملاحدة أتباع الفلاسفة من الفرس الذي يعتقدون نبوة زرادشت، ومردك، وكانا يبيحان المحرمات، بيّن أن أكثر أتباعهم هم الرافضة، وبيّن السبب في ذلك فقال رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«وأكثر ما يفسدون من جهة الرافضة، ويدخلون إلى الباطل من جهتهم، لأنهم أقل الناس عقولاً». اهـ

والرافضة لا معرفة لهم بالحديث لا دراية ولا رواية، وليسوا أهل إسناد، فالمناظرة معهم ابتداءاً معطلة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>:

«وليس للشيعة أسانيد متصلة برجال معروفين مثل أسانيد أهل السنة، حتى يُنظر في الإسناد وعدالة الرجال، بل إنما هي منقولات عن طائفة عُرف فيها كثرة الكذب وكثرة التناقض في النقل، فهل يثق عاقل بذلك». اه.

وقال أيضاً<sup>(٣)</sup>:

«وأما الحديث فهم من أبعد الناس عن معرفته لا إسناده ولا متنه، ولا يعرفون الرسول وأحواله، ولهذا إذا نقلوا شيئاً من الحديث كانوا من أجهل

- البداية والنهاية (١١/ ٦٦) حوادث سنة ثمان وسبعين ومائتين.
  - (٢) منهاج السنة (٤/ ١٨).
  - (٣) منهاج السنة (٦/ ٣٨٠ ٣٨١).

- YEV -



الناس به، وأي كتاب وجدوا فيه ما يوافق هواهم نقلوه، من غير معرفة بالحديث».

وقال<sup>(١)</sup>: «وأما الفقه فهم من أبعد الناس عن الفقه، وأصل دينهم في الشريعة هي مسائل ينقلونها عن بعض علماء أهل البيت، كعلي بن الحسين، وابنه أبي جعفر محمد، وابن جعفر بن محمد. وهؤلاء رضي الله عنهم من أئمة الدين وسادات المسلمين، لكن لا ينظرون في الإسناد إليهم، هل ثبت النقل إليهم أم لا؟.

فإنه لا معرفة لهم بصناعة الحديث والإسناد، ثم إن الواحد من هؤلاء إذا قال قولاً لا يطلب دليله من الكتاب والسنة ولا ما يعارضه، ولا يردون ما تنازع فيه المسلمون إلى الله والرسول، كما أمر الله به ورسوله.

بل قد أصَّلوا لهم ثلاثة أصول: أحدها: أن هؤلاء معصومون. والثاني: أن كل ما يقولونه منقول عن النبي ﷺ. والثالث: أن إجماع العترة حجة، وهؤلاء هم العترة.

فصاروا لذلك لا ينظرون في دليل ولا تعليل، بل خرجوا عن الفقه في الدين، كخروج الشعرة من العجين». اه.

وقال<sup>(٢)</sup>: «وليس في شيوخ الرافضة إمام في شيء من علوم الإسلام، لا علم الحديث ولا الفقه والتفسير ولا القرآن، **بل شيوخ الرافضة إما جاهل وإما زنديق**، كشيوخ أهل الكتاب». اه.

- (۱) منهاج السنة (۷/ ۲۸۲ ۲۸۷).
- (۲) منهاج السنة (۵/ ۱٦۳ ۱۲٤).

- 121 -



وقال أيضاً():

«والرافضة لا تعني بحفظ القرآن، ومعرفة معانيه وتفسيره، وطلب الأدلة الدالة على معانيه، ولا تعتني أيضاً بحديث رسول الله على، ومعرفة صحيحه من سقيمه، والبحث عن معانيه، ولا تعتني بآثار الصحابة والتابعين، حتى تعرف مآخذهم ومسالكهم، ويُرد ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول، بل عمدتهم آثار تنقل عن بعض أهل البيت فيها صدق وكذب». اه.

وقال أيضاً (٢) :

«ولا ريب أن الرافضة أجهل **وأقل من أن يُناظروا علماء السنة،** لكن يُناظر بعضهم بعضاً، كما يتناظرون دائماً في المعدوم هل هو شيء أو ليس بشيء». اه.

وقال عنهم أيضاً<sup>(٣)</sup>:

«ولهذا لا يوجد في أئمة الفقه والدين الذين يُرجع إليهم رافضي، ولا في أئمة الحديث ولا في أئمة الزهد والعبادة، ولا في الجيوش المؤيدة المنصورة جيش رافضي، ولا في الملوك الذين نصروا الإسلام وأقاموه وجاهدوا عدوه من هو رافضي، ولا في الوزراء الذين لهم سيرة محمودة من هو رافضي.

وأكثر ما تجد الرافضة إما في الزنادقة المنافقين الملحدين، وإما في جُهال ليس لهم علم لا بالمنقولات ولا بالمعقولات، قد نشأوا بالبوادي

- منهاج السنة (٢/ ٢٣٤).
- (۲) منهاج السنة (۲/ ۸۰ ۸۱).
- (٣) منهاج السنة (٢/ ٨٠ ٨١).

- 729 -

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

والجبال، أو تحيّزوا عن المسلمين فلم يجالسوا أهل العلم والدين، وإما في ذوي الأهواء ممن قد حصل له بذلك رياسة ومال، أو له نسب يتعصّب له كفعل أهل الجاهلية.

وأما من هو عند المسلمين من أهل العلم والدين، فليس في هؤلاء رافضي لظهور الجهل والظلم في قولهم، وتجد ظهور الرفض في شر الطوائف كالنصيرية والإسماعيلية والملاحدة الطرقية». اه.

والمناظرة من شروطها الرد إلى كليات متفق عليها، وهذا مفقود مع الرافضة فلا يمكن أن تنتظم معهم مناظرة.

قال العلامة بكر أبو زيد<sup>(١)</sup>:

«واعلم أن كل الفرق تمكن مناظرتها إلا الرافضة، لأنه لا بد للمتناظرين من أصل يرجعان إليه (الكتاب والسنة). وهم لا يؤمنون بالسنة إلا ما كان من طريق آل البيت، وأن القرآن فيه تحريف ونقص...

ولهذا لا تباحثهم في الأصول أو الفروع ما لم تقررهم على المرجع في المناظرة، ولن يُقروك فتنقطع المناظرة من أصلها، فاحتفظ بهذه الفائدة واحذر منهم التقية، والله أعلم». اه.

فإن قلت إننا نقرأ كتبهم ونسمع ردودهم فنجدهم أحياناً يستدلون بالقرآن وبأصول أهل السنة الحديثية كمسند أحمد وصحيح البخاري وغيره؟!

فالجواب: أن هؤلاء إنما يفعلون ذلك تقية، مع ما في نقولهم من \_\_\_\_\_\_ (۱) التعالم ص ۱۱۲ تتمة حاشية رقم ۱ من ص ۱۱۱.

- 10. -



الكذب والزيادة والتحريف ما هو معلوم لمن له خبرة بهم، قال الحافظ الذهبي في شأنهم<sup>(۱)</sup>:

الباب الخامس: الفصل الأول: أصناف من لا يُناظر

«تراهم دائماً يحتجون بالموضوعات ويكذبون بالصحاح، وإذا استشعروا أدنى خوف لزموا التقية وعظّموا الصحيحين، وعظّموا السنة ولعنوا الرفض وأنكروا، فيعلنون بلعن أنفسهم شيئاً ما يفعله اليهود ولا المجوس بأنفسهم.

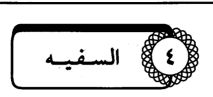
والجهل بفنونه (يعني الحديث) غالب على مشايخهم وفضلائهم، فما الظن بعامتهم، فما الظن بأهل البر والحيل منهم، فإنهم جاهلية جهلاً، وحمر مستنفرة فالحمد لله على الهداية». اه.

واعلم أن الرافضة وغيرهم من أهل البدع والفلاسفة والمتكلمين إنما احتجاجم بالقرآن والسنة دفعاً للخصم، لا اهتداءً به واعتماداً عليه»<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

- (1) ترتيب الموضوعات ص ١٢٤.
- (۲) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۳۵۵).

- 101 -



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

السفيه لا رشد في أقواله وأفعاله، فمثل هذا كيف يُرجى تلمس الحق في مناظرته؟!

وهذا الصنف من الناس تُهيج المناظرة خبيء نفسه، فتراه يُطلق لسانه في سب وتقبيح مناظره.

فمناظرة مثل هذا استجلاب للسب لك كمن يسب أبا الرجل ليسب أباه، وتمكين هذا منك سخف واحتمال للذل والصغار.

وقد أمر الله بالإعراض عن السفهاء: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَنْهِلُونَ قَالُوْأَ سَلَنْمَا﴾ [الـفـرقـان: ٦٣]، وقـال سـبـحـانـه: ﴿وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنِهِلِينَ﴾ [الأعراف: ١٩٩].

قال العلامة عبدالحميد بن باديس<sup>(۱)</sup>: «فعلى المؤمن أن يكون حاضر البال بهذه الآية عندما تسوق إليه الأقدار جاهلاً، فيخاطبه بما لا يرضيه حتى يسلم من شره، ويكسر من شرته، فيسلم له عرضه ومروءته ودينه، ويسلم ذلك الجاهل أيضاً من اللجاج في الشر، والتمادي فيه». اه.

قال معاوية رضي الله عنه<sup>(٢)</sup>: «فأما السفيه فلا يؤمن على الشر، ولا يُرجى للنصيحة». اه.

- (۱) آثار ابن بادیس (۱/ ٤٤۱).
  - (٢) الفنون (١/٧٦).

أصول الجدل والمناظرة

- 707 -



وقال أبو الوليد الباجي<sup>(۱)</sup>: «ولا يناظر من عادته التسفه في الكلام، ولا من عادته التفظيع، فإنه لا يستفيد بكلامه فائدة». اه.

وقال ابن عبدالبر<sup>(٢)</sup>: «كان يُقال: لا تمار حليماً ولا سفيهاً، فإن الحليم يغلبك، والسفيه يؤذيك». اه.

ولذلك كان الأئمة يفرون من مناظرة هذا الصنف فرارهم من الأسد. (٣)

قال الشاعر (٣):

لا ترجعن إلى السفيه خطابه إلا جواب تحية حياكها فمتى تُحركه تُحرك جيفة تزداد نتناً إن أردت حراكها

وقال العلامة محمد البشير الإبراهيمي<sup>(٤)</sup>: «وماذا يقول العقلاء فيمن نبحته الكلاب جرياً على عادتها، ونزوعاً إلى طبيعتها، فقطع وقته في مجاراتها ومكايدتها كما يكايد العاقل العاقل؟ لا شك أنهم يقولون: إن عقله كعقول الكلاب».

وهذا محمد بن أبي الفرج الكتاني المشهور بالذكي كان يبسط لسانه في الكلام فيمن يعارضه ولذلك اجتنب مناظرته الفقهاء. قال عنه السيوطي<sup>(٥)</sup>:

«وجرت له مخاصمات مع جماعة من الأئمة آلت إلى طعنه فيهم، وبسط لسانه بما لا يليق بهم، وحضر مرة إملاء محمد بن منصور

- المنهاج بترتيب الحجاج ص ١٠.
  - (٢) بهجة المجالس (٢/ ٤٢٩).
- (٣) الحلم لابن أبي الدنيا ص ٣٢، بواسطة «الهمة العالية» ص ٣٢.
  - (٤) آثار البشير (١/ ٤٠٨).
  - (٥) بغية الوعاة (١/ ٢١٠.

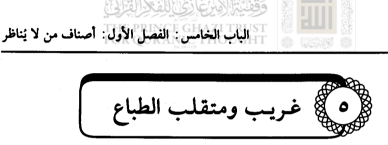
- 202 -



السمعاني، فأملى المجلس، فأخذ عليه الذكي شيئاً، وقال: ليس كما تقول، بل هو كذا، فقال السمعاني: اكتبوا كما قال، فهو أعرف به، فغيّروا تلك الكلمة، وكتبوا كما قال الذكي، فبعد ساعة قال: يا سيدي أنا سهوت والصواب ما أمليت، فقال: غيروه، واجعلوا كما كان، ففعلوا.

فلما فرغ من الإملاء وقام الذكي، قال السمعاني: ظن المغربي أني أنازعه في الكلام، حتى يبسط لسانه في كما بسطه في غيري، فسكت حتى عرف الحق ورجع». اه.

\* \* \*



بعض النفوس فيها مكامن خبيئة رديئة، والمعارضة والمناظرة والردود تهيج هذه المكامن، والعاقل يملك نفسه عند ورود هذه المهيجات فيُثبِّت نفسه عند الخير ويلزمه، ويُعرض عن الشر.

وبعض النفوس غريبة الطباع تتحول من حال إلى حال مع هذه المُهيِّجات، تملكه ولا يملكها، تصول على العباد، تخرج عن حد الاعتدال والاستقامة، تهذي بما يجدي وما لا يجدي، فمناظرة مثل هذا غير محمودة العواقب.

قال ابن عقيل الحنبلي<sup>(۱)</sup>: «احذر ممن إذا غلبت عليه حال من الأحوال، استحال حتى لم يظهر فيه تقييد العقل عن الشطح، وإن غضب تأسد، فلم يبق فيه ما يكفّه عن الصول، وإن اعتراه الهم، خرج بصورة رخم ساقطاً على ما وجد من المطاعم، لا يلوي عن تناول المستقذرات في الطبع والمكروهات في الشرع، وإن عرّض بها طالبُ الحق ومقتضى الشرع راغ روغان الثعلب، لا يمزج روغانه ثبات، ولا إصغاء إلى إذعان، ولا استجابة لهذا الشأن، فهذا لا يُدّخر عنده الإحسان، لأنه كالوعاء المخترق، ولا يُرجى منه الخير.

فاحذر معاشرة أمثاله، فإنها من أعظم الأخطار، ومجموع هذا في كلمة: لا تعاشر متلوّناً». اه.

(1) الفنون (1/٤١٤).

- 700 -



PRINCE GHAZI TRUST DUR'ÀNIC THOUGHT

المتعنّت هو الذي يناظر وقد فسد قصده، فليس مقصوده طلب الحق وقبوله، ولو كان على لسان مخالفه بل قصده الغلبة، فهذا الصنف من الناس لا يُناظر، وقد كثرت وصايا أهل العلم في ذلك لعدم الجدوى، ولما تؤول إليه من المماراة.

قال ابن سيرين: «لا تجادل إلا رجلاً إن كلمته رجوت أن يرجع، فأما من كلمته فجادلك فإياك أن تكلمه»<sup>(1)</sup>. اه.

ومجادلة هذا الصنف من الناس تؤول إلى المراء، لأن هذا الصنف من الناس يريد أن ينصر قوله ومذهبه، ولو عُورض بالحجج الواضحة البيَّنة ما قبلها.

قال الآجري<sup>(٢)</sup>: «ومن صفة هذا العالم العاقل إذا عارضه في مجلس العلم والمناظرة بعض من يعلم أنه يريد مناظرته للجدل والمراء والمغالبة لم يسعه مناظرته، لأنه قد علم أنه إنما يريد أن يدفع قوله وينصر مذهبه، ولو أتاه بكل حجة مثلها يجب أن يقبلها لم يقبل ذلك ونصر قوله». اه.

وقال الشاطبي في شأن نصارى نجران<sup>(٣)</sup>: «والحاصل أنهم إنما أتوا لمناظرة رسول الله ﷺ ومجادلته، لا يقصدوا إتباع الحق. والجدال على هذا الوجه لا ينقطع». اه.

- (1) الحجة في بيان المحجة (٢/ ٤٨٥).
  - (٢) أخلاق العلماء ص ٤٢، ٤٣.
    - (٣) الاعتصام (٢/ ٢٣٧).

أصول الجدل والمناظرة

- 202 -



وقال الراغب الأصفهاني<sup>(1)</sup>:

«إذا ابتليت بمجادل مهاوش ومساجل مناوش قصده اللجاج لا الحجاج، ومباهاة العلماء ومماراة السفهاء كما قال النبي ﷺ: «من تعلم العلم ليباهي به العلماء أو يماري به السفهاء».

وقد قال الشاعر في مثله:

تراه معداً لللخلاف كأنه يرد على أهل الصواب موكل

فحقك أن تفر منه فرارك من الأسود والأساود». اه.

والتعنّت والمكابرة دليل ضعف الدين والسخف نسأل الله العافية والسلامة، قال أبو محمد ابن حزم<sup>(٢)</sup>:

«وإيّاك وسؤال المتعنّت «المعيب» ومراجعة المكابر الذي يطلب الغلبة بغير علم، فهما خُلقا سوء، دليلان على **قلّة الدين** وكثرة الفضول وضعف العقل وقوة السخف، وحسبنا الله ونعم الوكيل». اه.

والأصل في الإعراض عن مجادلة المعاند التأسي برسول الله ﷺ في الإعراض عن مجادلة اليهود لما سألوه عن الروح.

قال القاضي أبو بكر ابن العربي (٣):

وإنما جاءت اليهود بعنادها إلى رسول الله على فسألته عنها بطنة وعادة، لم تزل تتناظر بفسادها، مقصدها أن يقول لهم النبي على: «هي

- (۱) الذريعة إلى مكارم الشريعة ص ۲٦۱.
  - (٢) مداواة النفوس ص ٨٤.
  - (٣) العواصم من القواصم ص ٢٨.

- YOY -



كذا»، فيراجعونه فيه، ويجادلونه عليها، فأمر الله أن يردعهم عنها صيانة له عن تشفيهم بما لا يعلمونه، ولا يفتقرون إليه ولا يحتاجونه». اه.

وقال ابن عقيل الحنبلي<sup>(1)</sup>: «وإذا كان الخصم معروفاً بالمجون في الجدل، وقلة الاكتراث بما يقول ويقال له، ليس غرضه إقامة حجة ولا نصرة ديانة، وإنما يريد المطالبة والمباهاة، وأن يقال: علا قرنه وغلب خصمه أو قطع خصمه، فينبغي أن يُجتنب وتُحذر مكالمته، فليس يحصل بمناظرته دين ولا دنيا، وربما أورد على خصمه ما يُخجله ولا يستحسن مكافأته عليه، فينقطع في يده، ويكون في انقطاعه فتنة لمن

وقال إمام الحرمين الجويني<sup>(٢)</sup>:

«وعليك أن لا تفاتح بالمناظرة من تعلمه متعنّتاً، لأن كلام المتعنّت ومن لا يقصد مرضاة الله في تعرف الحق والحقيقة بما تقوله: يورث المباهاة والضجر وحزن القلب، وتعدي حدود الله سبحانه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وإن لم تعلمه كذلك حتى فاتحته بالكلام ثم علمته عليه، وجب عليك الإمساك عن مناظرته، فإن رأيت نصرة دين الله سبحانه في الإمساك عنه زدت في الحد وبالغت في التحرز عنه». اه.

لكن هذا الصنف من الناس قد يُناظر على سبيل الاضطرار لا على سبيل الاختيار، فيُناظر دفعاً لشره.

- (1) الواضح في أصول الفقه (1/ ٥٢٠).
  - ۲) الكافية في الجدل ص ٥٣٢ .

- 101 -



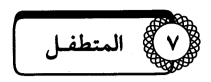
قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«المُخاطب بالمناظرة إذا ناظره العالم المُبين للحجة : إما أن يكون ممن يفهم الحق ويقبله، فهذا إذا بُين له الحق فهمه وقبله، وإما أن يكون ممن لا يقبله إذا فهمه، أوليس له غرض في فهمه، بل قصده مجرد الرّد له، فهذا إذا نُوظر بالحجة انكف شره عن الناس وعداوته». اه.

\* \* \*

(۱) درء تعارض العقل والنقل ص (۷/ ۱٦٧ – ۱٦٨).

- 209 -



المتطفل هو الذي يتلهى بالمناظرة لا يقصد بها تمييز الحق من الباطل، بل غالب هذا الصنف من الناس لا رسوخ عنده في العلم حتى يُنتفع من مناظرته، بل هم بطّالون قصدهم العبث.

فلا تُمكِّن هذا الصنف من مناظرتك، فإن مناظرة هذا الصنف شؤم ووبال. وهؤلاء يثبون على أهل العلم حين تذاكرهم للمسائل العلمية، فيجعلون مجالس المذاكرة فرصة لإقحام أنفسهم في غمرة هذه المذاكرات العلمية.

قال إمام الجرمين الجويني<sup>(1)</sup>:

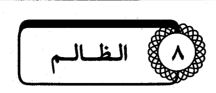
أصول الجدل والمناظرة 🚿

«وقوم دأبهم التطفل في المناظرة يستنكفون عن السؤال، أو لقصورهم فيه، ولم يبلغوا مبلغ أن يُسألوا، وربما لا يفهمون أكثر ما جرى، ينتظرون فرصة أحد الخصمين على الآخر فيأخذون في الشغب والصياح، إيهاماً منهم لمن حضر المجلس من العوام وأهل النقض أنهم من جملتهم، وهم صفر من صناعتهم. فهؤلاء يُعدون في جملة أهل الجدل والنظر». اه.

وقال أبو ثور<sup>(٢)</sup>: «كنت من أصحاب محمد بن الحسن فلما قدم الشافعي جئت كالمستهزئ فسألته عن مسألة من الدور فلم يجبني، وأخذ في مسألة من فروع الصلاة، فما كان بعد شهر وعلم الشافعي أنه قد لزمته للتعلم قال: خذ مسألتك في الدور فإني إنما منعني أن أجيبك يومئذ أنك كنت متعبثاً». اه.

- (1) الكافية في الجدل ص ٥٥٩.
- (٢) مناقب الأئمة المجتهدين ص ١٥٢.

- 220 -



الباب الخامس: الفصل الأول: أصناف من لا يُناظر

الظلم في المناظرات مفسدٌ لها، فالله عزَّ وجل أنزل الميزان لتوزن الأمور بالقسط وتعرف المتماثلات والمختلفات، والظالم يُعطِّل الميزان عن بيان الحق.

فالمناظرة لا تنفع إلا مع العدول. قال الخطيب البغدادي<sup>(١)</sup>: «فإنه لا يُقدر على نصرة الحق إلا مع الإنصاف وترك التعنت والإجحاف». اه.

ولذلك أوصى العلماء بمناظرة العدول المنصفين والفرار من الظالمين، قال القحطاني<sup>(٢)</sup>:

ناظر أديباً مُنصفاً لك عاقلاً وأنصفه أنت بحسب ما تريان

وقال أبو الوليد الباجي<sup>(٣)</sup>: «ولا يناظر من لا يُنصف من نفسه». اه.

وقال ابن حزم<sup>(٤)</sup>: «واحذر من كل ما لا يُنصف وكل من لا يفهم، ولا تكلم إلا من ترجو انصافه وفهمه». اه.

وكان العلماء يفرون من مناظرة من لا ينصف من نفسه، لأن مع عدم الإنصاف يحصل الاعتساف، ولا ينتزع الحق من مثل هذا إلا بشغب وإساءة وإلى غير ذلك مما هو مذموم شرعاً.

- (1) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٨).
  - (٢) النونية ص ٤٠.
- (٣) المنهاج بترتيب الحجاج ص ١٠.
  - (٤) التقريب لحد المنطق ص ١٩٦.

- 171 -



أصول الجدل والمناظرة 📄

قال أبو الوفاء ابن عقيل الحنبلي<sup>(١)</sup>: «ومن عُرف من عادته ظلم خصمه، فليس ينبغي أن يُكلّم إلا أن يرجع إلى الإنصاف، أو يدفع إلى ذلك حال، فيحترز منه غاية الاحتراز». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «والمناظرة والمحاجة لا تنفع إلا مع العدل والإنصاف، وإلا فالظالم يجحد الحق الذي يعلمه، وهو المسفسط والمقرمط، أو يمتنع عن الاستماع والنظر في طريق العلم، وهو المعرض عن النظر والاستدلال». اه.

\* \* \*

- (١) الواضح في أصول الفقه (١/ ٥١٦).
  - (۲) مجموع الفتاوي (٤/ ۱۰۹).

- 171 -



هناك أقوام مجبولون على حب المخالفة، يُعارض من أمامه إذا ذكر مذهبه لا لضعفه ومجانبته للصواب، ولكن حُباً للمخالفة.

فهذا الصنف من الناس مذهبه مخالفة ومعاكسة الغير، فهو لا ينتصر لقول يعتقد صحته، بل تراه يُعارض ويُلاحي الغير لأن هذا طبعه.

وهذا الصنف من الناس إذا جالس من قال بقوله في مجلس آخر لا يستحي من معارضته ونقض ما كان يذهب إليه بالأمس.

قال ابن حزم<sup>(۱)</sup>: «واحذر من مكالمة من ليس مذهبه إلا المضادة والمخالفة». اه.

وقد حذر العلماء من مخاصمة ومنازلة من كان هذا شأنه، وبيّنوا كيفية معاملته.

قال أبو بكر الطرطوشي<sup>(٢)</sup>: «وإذا رأيت إنساناً جُبل على الخلاف، إن قلت لا، قال نعم، وإن قلت نعم، قال لا، فألحقه بعالم الحمير، فإن دأب الحمار إن أدنيته بَعُدَ، وإن أبعدته قَرُب، وأنت تستمتع بالحمار ولا تسبه ولا تفارقه، فاستمتع أيضاً بهذا الإنسان ولا تسبه ولا تفارقه». اه.

\* \* \*

- (1) التقريب لحد المنطق ص ١٩٦.
  - (٢) سراج الملوك ص ٢٥٩.

- 222 -



HE PRINCE GHAZI TRUST DR QUR'ÀNIC THOUGHT

المقلد أخذ قول غيره من غير معرفة بدليل قوله، فمثل هذا لا يعرف دليل القول الذي انتحله، فضلاً عن أن يعرف قول مخالفه، أو أن يتمكن من المقابلة بين الأقوال المختلفة ووزنها بميزان الشريعة، وترجيح الراجح منها.

وسبب التقليد يرجع إلى الكسل أو حسن الظن بالمُقَلّد أو الجهل، قال أبو بكر الحازمي (ت: ٨٤هه)<sup>(١)</sup>: «وآفة العلوم التقليد، وبيان ذلك إما إيثار الدعة وترك الدأب، وإما حسن الظن بالمتقدم».

وقال القاضي عبدالوهاب المالكي<sup>(٢)</sup>: «صحة المذهب لا تتبين من فساده باعتقاد المعتقد له وشدة تمسكه به، وإنما يتميز صحيح المذاهب من فاسدها، وحقها من باطلها بالأدلة الكاشفة عن أحوالها، والمميزة بين أحكامها، وذلك معدوم في المقلد، لأنه متبع لقول لا يعرف صحته من فساده، وإنما اعتقده لقول مقلده به.

فإن زعم صاحب التقليد أنه يعرف صحة القول الذي قلد فيه، ويعلم أنه حق، وأن اعتقاده واجب، فذلك باطل منه، لأن العلم بذلك لا يكون إلا بالنظر في الأدلة التي هي طريق العلم به، فإذا عدل عنها علمنا بطلان دعواه للعلم بصحة ما قلًد فيه».

شروط الأئمة الخمسة ص ٣٩.

أصول الجدل والمناظرة محمصه

(٢) فصول مختارة في الأصول ص ٣٠٢.

- 275 -



فمن كان مقلداً لغيره فلا ينبغي له أن يستشرف للمناظرات، كما لا ينبغي لأحد أن يفاتحه في مناظرة أو مجادلة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup> رحمه الله: «من كان مقلداً لزم حل التقليد، فلم يُرجَّح ولم يُزيِّف ولم يُصوِّب ولم يُخطَّئ، ومن كان عنده من العلم والبيان ما يقوله سمع ذلك منه، فقُبل ما تبين أنه حق، ورد ما تبين أنه باطل، ووقف ما لم يتبين له أحد الأمرين».

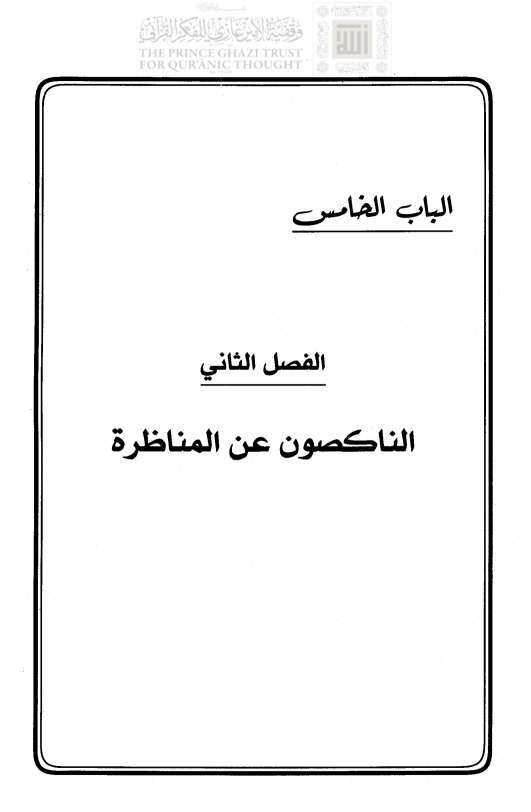
وقال ابن القيم رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «وأما الجاهل المقلد فلا تعبأ به ولا يسوءك سبه وتكفيره وتضليله، فإنه كنباح الكلب، فلا تجعل للكلب عندك قدراً أن ترد عليه كلما نبح عليك، ودعه يفرح بنباحه وافرح أنت بما فضلت به عليه من العلم والإيمان والهدى، واجعل الإعراض عنه من بعض شكر نعمة الله التي ساقها إليك وأنعم بها عليك».

وقال العلامة صديق حسن خان رحمه الله<sup>(٣)</sup>: «إن المقلد ليس ممن يعقل حجج الله إذا جاءته فضلاً عن أن يعرف الحق من الباطل، والصواب من الخطأ، والراجح من المرجوح، بل لا ينبغي أن يُنسب المقلد إلى العلم مطلقاً». اه.

- (1) الفتاوي الكبري (1/ ١٧٥).
- (٢) الصواعق المرسلة (٣/ ١١٥٨).
- ٣) ظفر اللاضي بما يجب في القضاء على القاضي ص ٤٩.

- 170 -





- 111 -



الناكصون عن المناظرة

الباب الخامس: الفصل الثاني: الناكصون عن المناظرة

مما تجدر الإشارة إليه مما يتعلّق بهذا الفصل أن بعض العاجزين وضعاف العلم يفر من مناظرة من يعلم أنه يقطعهم ويُظهر خطأهم وانحرافهم، ثم يُوهم من حوله أنه ما استجاب إلى مناظرة خصمه لأنه أحد أصناف من لا يُناظر.

والعارفون بأحوال الخصمين لا شك أنه لا تنطلي عليهم مثل هذه التمويهات ويعلمون حقيقة الأمر على ما هو عليه.

فهذا ابن عباس رضي الله عنهما لما ذهب إلى الخوارج ليناظرهم قال أحد رؤوسهم: لا تجادلوه، هذا ممن قال الله فيهم: ﴿بَلْ هُرَ قَوْمٌ خَصِمُونَ﴾ [الزخرف: ٥٨](١).

وأشد الناس هروباً من المناظرة هم أهل البدع العملية، قال الشاطبي<sup>(٢)</sup>: «أرباب البدع العملية لا يُحبون أن يناظروا أحداً، ولا يفاتحون عالماً ولا غيره فيما يبتغون، خوفاً من الفضيحة أن لا يجدوا مستنداً شرعياً، وإنما شأنهم إذا وجدوا عالماً أو لقوه أن يصانعوا، وإذا وجدوا جاهلاً عامياً ألقوا عليه في الشريعة الظاهرة إشكالات حتى يزلزلوهم ويخلطوا عليهم، ويُلبَّسوا دينهم، فإذا عرفوا منهم الحيرة والالتباس ألقوا إليهم من بدعهم على التدريج شيئاً فشيئاً، وذموا أهل العلم بأنهم المُنكبَون عليها، وأن هذه الطائفة هم أهل الله وخاصته». اه.

- (١) المعرفة والتاريخ (١/ ٥٢٣).
  - (٢) الاعتصام (٢/ ١٥١).

- 779 -



وقال القاضي أبو بكر بن العربي<sup>(۱)</sup>: «فإن المبتدع إذا استدللت عليه شغب عليك، **وإذا دعوته إلى الاستدلال لم يجد إليه سبيلاً**، فإن الله تعالى لم يجعل له على الباطل دليلاً». اه.

وقال ابن القيم عن مناظرة النصارى<sup>(٢)</sup>: «ولا يهرب عن مجادلتهم إلا عاجز عن إقامة الحجة». اه.

وفضلاً عن نكوص المبتدعة عن المناظرة، فإن كثيراً منهم يستتر ببدعته ولا يتجاسر على إظهارها عند من لا يقبلها، ولو كان من أرباب الدولة وأهل الصولة والجولة، والسبب في ذلك هو ذلة البدعة.

قال موفق الدين ابن قدامة<sup>(٣)</sup>: «ومن العجب أنهم لا يتجاسرون على إظهار قولهم، ولا التصريح به إلا في الخلوات، ولو أنهم ولاة الأمر وأرباب الدولة، وإذا حكيت عنهم مقالتهم التي يعتقدونها كرهوا ذلك وأنكروه، وكابروا عليه، ولا يتظاهرون إلا بتعظيم القرآن وتبجيل المصاحف والقيام لها عند رؤيتها، وفي الخلوات يقولون: ما فيها إلا الورق والمداد، وأي شيء فيها؟.

## وهذا فعل الزنادقة.

ولقد حكيت عن الذي جرت المناظرة بيني وبينه بعضهم ما قاله، فنُقل إليه ذلك، فغضب وشق عليه، وهو من أكبر ولاة البلد، ما أفصح لي بمقالته حتى خلوت معه، وقال أريد أن أقول لك أقصى ما في نفسي

- العواصم من القواصم ص ٢٥١.
  - (۲) زاد المعاد (۳/ ۲۳۹).
- (٣) حكاية المناظرة في القرآن مع بعض أهل البدعة ص ٣٤ ٣٥.

- 11. -



الباب الخامس: الفصل الثاني: الناكصون عن المناظرة

وتقول لي أقصى ما في نفسك، وصرّح لي بمقالتهم على ما حكيناه نحن، ولما ألزمته بعض الآيات الدالة على أن القرآن القديم، قلت: ولنا قرآنان؟ قال: نعم، وأي شيء يكون إذا كان لنا قرآنان؟ ثم غضب لما حكيتُ عنه هذا القول.

وقال بعض أصحابنا: أنتم ولاة الأمر، وأرباب الدولة، فما الذي يمنعكم من إظهار مقالتكم لعامة الناس، ودعاء الناس إلى القول بها بينهم؟

فبُهت ولم يجب إلي.

ولا نعرف في أهل البدع طائفة يكتمون مقالتهم، ولا يتجاسرون على إظهارها إلا الزنادقة والأشعرية». اه.

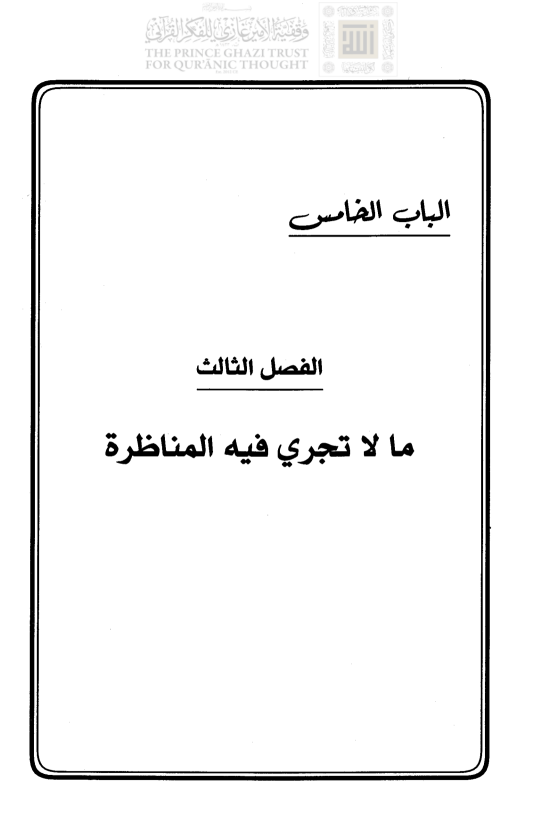
وقال الشوكاني رحمه الله<sup>(١)</sup>: «لا يستطيع المبتدع في الصفات أن يتظاهر ببدعته، بل يكتمونها كما تتكتم الزنادقة بكفرهم، **وهكذا سائر المبتدعين في الدين على اختلاف البدع**، وتفاوت المقالات الباطلة». اه.

\* \* \*

(1) التحف في مذاهب السلف ص ٤٥.

 $- 1 \vee 1 -$ 





- 777 -



ما لا تجري فيه المناظرة

الباب الخامس: الفصل الثالث: ما لا تجرى فيه المناظرة

## أولاً: العقيدة:

وردت نصوص يُفهم من مجموعها الزجر عن المناظرة في مسائل العقيدة، منها قول النبي ﷺ: **«وإذا ذُكر القدر فأمسكوا»<sup>(١)</sup>، ومنها قول** النبي ﷺ: **«مراء في القرآن كفر»<sup>(٢)</sup>.** 

ومنها ما جاء في حديث عبدالله بن عمرو بن العاص قال: هجّرت إلى النبي ﷺ يوماً: فسمع أصوات رجلين اختلفا في آية فخرج علينا رسول الله ﷺ يُعرف في وجهه الغضب، فقال:

«إنما أهلك من كان قبلكم باختلافهم في الكتاب»<sup>(٣)</sup>.

ومنها حديث أبي هريرة رضي الله عنه: قال: قال رسول الله ﷺ: «يأتي الشيطان أحدكم فيقول: من خلق كذا؟ من خلق كذا؟ حتى يقول: من خلق ربك؟ فإذا بلغه فليستعذ بالله ولينته»<sup>(٤)</sup>.

ومن أجل هذه النصوص انتزع جماعة من السلف التحذير من المناظرة في مسائل العقيدة.

- سبق تخريجه ص ۱۱۰.
   سبق تخريجه ص ۱۱۲.
- (۳) سبق تخريجه ص ۱۱٤.
- (٤) رواه البخاري في صحيحه كتاب بدء الخلق باب صنعة إبليس وجنوده (٦/ ٣٣٦ رقم ٢٢٧د) واللفظ له ومسلم في صحيحه كتاب الإيمان باب الوسوسة في الإيمان وما يقوله من وجدها (١/ ١١٩، ١٢٠ – رقم ١٣٤).

- 440 -



وقال عثمان بن سعيد بن أشكاب : سألت إسحاق بن إبراهيم بنيسابور عن اللفظ بالقرآن فقال : «لا ينبغي أن يناظر في هذا، القرآن كلام الله غير مخلوق»<sup>(۱)</sup>. اه.

وقال الأوزاعي: «كان مكحول والزهري يقولان في أحاديث صفات الله<sup>(۲)</sup>: «أمروا هذه الأحاديث كما جاءت ولا تتناظروا فيها». اه

وقال الإمام أحمد في رسالته لعبدوس العطار في صفة الكلام<sup>(٣)</sup>:

«إن كلام الله ليس ببائن منه، وليس منه شيء مخلوق، وإياك ومناظرة من أحدث فيه». اه.

وقال أيضاً في الرسالة نفسها في الرؤية<sup>(٤)</sup>: «ولكن نؤمن به كما جاء على ظاهره، ولا نناظر فيه أحداً». اه.

وقال أبو إسماعيل الصابوني عن أهل الحديث<sup>(ه)</sup>: «ويتقون الجدال في الله والخصومات فيه». اه.

وقال الحافظ بن عبدالبر<sup>(٢)</sup>:

«وتناظر القوم وتجادلوا في الفقه، **ونُهوا عن الجدال في الاعتقاد». اه**.

(۱) عقيدة السلف أصحاب الحديث (رقم ۱۱ – ص ۱۰).
 (۲) الاعتصام (۲/ ۲۳۲).
 (۳) أصول السنة ص ٤٩.
 (٤) أصول السنة ص ٥٢.

- (٥) عقيدة السلف أصحاب الحديث (رقم ١٥٨ ص ٩٩).
  - (٦) جامع بيان العلم وفضله ص ٤١٩.



وقال البغوي<sup>(1)</sup>: «واتفق علماء السلف من أهل السنة على النهي عن الجدال والخصومات في الصفات، وعلى الزجر عن الخوض في علم الكلام وتعلمه». اه.

وقال البربهاري رحمه الله<sup>(٢)</sup>:

«والكلام والجدال والخصومة في القدر خاصة منهي عنه عند جميع الفرق لأن القدر سر الله، ونهى الرب تبارك وتعالى الأنبياء عن الكلام في القدر، ونهى رسول الله ﷺ عن الخصومة في القدر، وكرهه أصحاب رسول الله ﷺ والتابعون، وكرهه العلماء وأهل الورع، ونهوا عن الجدال في القدر، فعليك بالتسليم والإقرار والإيمان، واعتقاد ما قال رسول الله ﷺ في جملة الأشياء، وتسكت عما سوى ذلك». اه.

وإذا تأمّلت نصوصاً أخرى وجدتها تدل على جواز المناظرة في مسائل العقيدة، منها مناظرة إبراهيم عليه السلام للصابئة في عبادة الكواكب، ومنها مناظرة موسى لآدم عليهما السلام في مسألة القدر.

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَبٍ مُنِيرٍ﴾ [الحج: ٨].

قال الشوكاني<sup>(٣)</sup>: «ومعنى اللفظ: ومن الناس فريق يجادل في الله، فيدخل في ذلك كل مجادل في ذات الله، أو صفاته أو شرائعه الواضحة». اه.

- (۱) شرح السنة (۲/۲۱۲).
- (۲) شرح السنة ص ۸۸ رقم ۷۱.
  - (٣) فتح القدير (٣/ ٤٣٩).

 $-\gamma\gamma\gamma$  -



أصول الجدل والمناظرة

فدلّت الآية بمفهوم المخالفة على جواز المجادلة في ذات الله أو في صفاته إذا كان بعلم وحق.

قال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(١)</sup>: «واعلم أنه يُفهم من دليل خطاب هذه الآية الكريمة، أعني مفهوم مخالفتها أنه من يجادل بعلم على ضوء هدى وكتاب منير كهذا القرآن العظيم، ليحق الحق ويبطل الباطل بتلك المجادلة الحسنة أن ذلك سائغ محمود لأن مفهوم قوله: ﴿بِغَيْرِ عِلْرِ﴾ أنه إن كان بعلم فالأمر بخلاف ذلك». اه.

ومنها مناظرة إبراهيم عليه السلام للنمروذ في البعث، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَاَجَ إِبَرَهِمَ فِي رَبِعِ أَنْ ءَاتَىٰهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبَرَهِمُ رَبِي ٱلَّذِى يُحْيِ وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أَحْيِ وَأُمِيتُ قَالَ إِبَرَهِمُ فَإِنَ ٱللَّهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَذِى كَفَرُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ [البقرة: ٢٥٨].

قال الطاهر بن عاشور<sup>(٢)</sup>: «والآية دليل على جواز المجادلة والمناظرة في **إثبات العقائد**، والقرآن مملوء بذلك، وأما ما نُهي عنه من الجدل فهو جدال المكابرة والتعصّب وترويج الباطل والخطأ». اه.

ومناظرات السلف في العقيدة كثيرة معلومة، ومنها أيضاً مناظراتهم في القدر، قال عبدالملك الميموني: سمعت أبا عبدالله يناظر خالد بن خداش – يعنى في القدر –<sup>(٣)</sup>.

- (۱) أضواء البيان (۵/ ۱۷).
- (٢) التحرير والتنوير (٣/ ٣٤).
- (٣) السنة للخلال (١/ ٥٤٩).

 $- \chi \chi \chi =$ 



والسؤال الذي يفرض نفسه الآن، لماذا زجر السلف عن المناظرة في العقيدة مع ثبوت مشروعيتها؟

السبب في ذلك والله أعلم، أنها تؤول بالمتناظرين إلى المراء في القرآن، أو القدر، أو في أسماء الله وصفاته، والمراء في هذه المسائل قد يُوقع في الكفر، كما قال ابن عباس رضي الله عنهما<sup>(1)</sup>:

«ما اجتمع رجلان يختصمان فافترقا حتى يفتريا على الله عز وجل». وهذا هو مفهوم قول النبى ﷺ: «مراء في القرآن كفر»<sup>(٢)</sup>.

قال البغوي<sup>(٣)</sup>: «اختلفوا في تأويله، فقيل معنى المراء: الشك كقوله سبحانه وتعالى: ﴿فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنَّهُ﴾ [هود: ١٧]، أي في شك، وقيل: المراء هو الجدل المشكك، وذلك أنه إذا جادل فيه أداه إلى أن يرتاب في الآي المتشابهة منه، فيؤديه ذلك إلى الجحود، فسمّاه كفراً باسم ما يُخشى من عاقبته إلا من عصمه الله». اه.

وقال ولي الله الدهولي<sup>(٤)</sup>: «يحرم الجدال في القرآن وهو أن يرد الحكم المنصوص بشبهة يجدها في نفسه قوله ﷺ: «إنما أهلك من كان قبلكم بهذا ضربوا كتاب الله بعضه ببعض».

أقول يحرم التدارؤ بالقرآن، وهو أن يستدل واحد بآية فيرده آخر بآية أخرى طلباً لإثبات مذهب نفسه وهدم وضع صاحبه، أو ذهاباً إلى نصرة مذهب بعض الأئمة على مذهب بعض، ولا يكون جامع الهمة على ظهور الصواب والتدارؤ بالسنة، مثل ذلك». اه.

- (١) الإبانة (٢/ ١٩٥).
- (۲) سبق تخريجه ص ۱۱٤.
- (٣) شرح السنة (١/ ٢٦١).
- (٤) الحجة البالغة ص ٣٨٩.

- 414 -

ويقرر الحافظ ابن عبدالبر هذا المعنى ويقول<sup>(١)</sup>: «ونهوا عن الجدال في الاعتقاد، لأنه يؤول إلى الانسلاخ من الدين. ألا ترى مناظرة بشر في قوله عز وجل: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ ثَلَنَهَةٍ إِلَا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧] حين قال: هو بذاته في كل مكان!! فقال له خصمه: هو في قلنسوتك وفي حشك وفي جوف حمارك.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

تعالى الله عما يقولون.

أصول الجدل والمناظرة

حكى ذلك وكيع رحمه الله، وأنا والله أكره أن أحكي كلامهم، قبحُهم الله.

فمن أجل هذا وشبهه نهى العلماء». اه.

وقال أبو عبدالله الحليمي<sup>(٢)</sup>: «فلهذا حرم المراء في القرآن وسمي كفراً، لأنه يشرف بصاحبه على الكفر، فإن ذلك إن كان في نفي حرف وإثباته، أو نفي كلمة وإثباتها، لكن الراجح من التمادي بير عن الحق بعدما تبين له كافراً، لأنه إما أن يكون منكر شيء في القرآن، أو يكون يدع زيادة فيه، والله أعلم». اه.

وأما النهي عن الجدال في القدر فالجواب عنه كما قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رحمه الله<sup>(۳)</sup>:

«والنهي عن الخوض في القدر يكون على وجوه:

١ - منها ضرب كتاب الله بعضه ببعض فينزع المثبت للقدر بآية والنافي
 له بأخرى ويقع التجادل في ذلك.

- (۱) جامع بيان العلم وفضله ص ٤١٩ ٤٢٠.
  - (٢) المنهاج في شعب الإيمان (٢/ ٣٣٦).
- (٣) فضل علم السلف على علم الخلف ص ٢٧، ٢٨.

- 18. -



الباب الخامس: الفصل الثالث: ما لا تجري فيه المناظرة

وهذا قد روي أنه وقع في عهد النبي ﷺ، وأن النبي ﷺ غضب من ذلك ونهى عنه.

وهذا من جملة الاختلاف في القرآن والمراء فيه، وقد نُهي عن ذلك.

٢ - ومنها الخوض في القدر إثباتاً ونفياً بالأقيسة العقلية، كقول
 القدرية:

لو قدّر وقضى ثم عذب كان ظالماً، وقول من خالفهم: أن الله جبر العباد على أفعالهم ونحو ذلك.

٣ - ومنها الخوض في سر القدر، وقد ورد النهي عن علي وغيره من
 السلف، فإن العباد لا يطلعون على حقيقة ذلك». اه.

وأما حديث أبي هريرة رضي الله عنه فقد أجاب عنه الخطابي بقوله('):

«وجه هذا الحديث أن الشيطان إذا وسوس بذلك فاستعاذ الشخص بالله منه وكف عن مطاولته في ذلك اندفع، وهذا بخلاف ما لو تعرض أحد من البشر بذلك فإنه يمكن قطعه بالحجة والبرهان، والفرق بينهما أن الآدمي يقع منه الكلام بالسؤال والجواب والحال معه محصور، فإذا راعى الطريقة وأصاب الحجة انقطع، وأما الشيطان فليس لوسوسته انتهاء، بل كلما ألزم حجة راغ إلى غيرها إلى أن يفضي بالمرء إلى الحيرة، نعوذ بالله من ذلك». اه.

وأجاب عنه أيضاً العلامة السعدي فقال<sup>(٢)</sup>: «وأمره أن ينتهي، وأن يعـلـم أن هـذا سـؤال بـاطـل شـرعاً وعـقـلاً، وهـو مـن بـاب الـمكـابـرة والمباهتة، لأنه تعالى واجب الوجود ووجود كل شيء بإيجاده».

- (١) فتح الباري (٩/ ٣٤١).
- (٢) الدرة البهية شرح القصيدة التائية ص ٣٨.

- 141 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

وقد رخّص بعض العلماء في المناظرة في أمور العقيدة ومنها القدر إذا كان على جهة التعرف والتعلم لما جاءت به الشريعة، وأُمنت الشرور المذكورة التي حذر منها السلف.

قال أبو عبدالله الحليمي<sup>(1)</sup>: «فإن قيل أو ما يجوز المباحثة والمناظرة في القرآن والمعاني.

قيل: يجوز، والمراء غيرهما، وإنما المراء الإصدار على التغليظ والتضليل وترك الادعاء لما يقام من الحجة.

فأما المباحثة التي لا يكاد المشكل ينصح إلا بها فليست بحرام. والله أعلم». اه.

وقال ابن الوزير حرمه الله<sup>(٢)</sup>:

ومعنى هذه الأحاديث (يعني النهي عن الخوض في القدر) إن شاء الله تعالى: التحذير من مجاراة المبتدعة في القدر، والجدل بغير علم، وبغير حق، المؤدي إلى الباطل، وإثارة الشر كما هو الظاهر من حديث أبي هريرة، وهو قوله ﷺ: «أُخر الكلام في القدر لشرار أمتي في آخر الزمان» فهذا الذي أُخر، هو الخوض فيه على أحد هذه الوجوه الفاسدة، فأما الخوض فيه على جهة التعرف والتعلم لما جاءت به الشريعة، ثم الإيمان به على الوجه المشروع، فإنه لم يُؤخر هذا لشرار الأمة، بل قد تواتر أن أصحاب رسول الله ﷺ سألوا عنه النبي ﷺ، وخاضوا في معرفته، وفي وجوب الإيمان به كما يأتي ذلك في الفائدة

- (۱) المنهاج في شعب الإيمان (۲/ ٣٣٦).
- (٢) العواصم والقواصم (٦/ ١٧٦ ١٧٨).

- 787 -



الثالثة، فلم يزجرهم رسول الله ﷺ عن ذلك القدر من الخوض فيه لما كان وسيلة إلى الإيمان به، ولم يكن فيه شيء من شعار المبتدعة، وكذلك لم يترك الجواب عليه بالقدر الواجب بيانه في ذلك.

وقد احتج الإمام العلامة أبو عمر بن عبدالبر على ذلك في كتابه «التمهيد» بحديث محاجة موسى وآدم في القدر، وهو من أصح الأحاديث كما يأتي بيانه تواتر عن أبي هريرة رفعه إلى رسول الله ﷺ، ورواه مع أبي هريرة غير واحد، فلله الحمد والمِنّة.

وكذلك ورد في الصحيحين من حديث ابن عباس مراجعة عمر بن الخطاب وأبي عبيدة رضي الله عنهما في أمر القدر في أمر الطاعون حين عزم عمر على الرجوع بالمسلمين خوفاً عليهم منه، فقال أبو عبيدة: أفراراً من قدر الله؟ فقال عمر: لو غيرك قالها يا أبا عبيدة، وكان يكره خلافه، نعم نفرُ من قدر الله إلى قدر الله، أرأيت لو أن لك إبل فهبطت بها وادياً له عدوتان إحداهما مُجدبة، والأخرى: مخصبة، لكنت إن رعيتها في المخصبة رعيتها بقدر الله، وإن رعيتها في المجدبة رعيتها بقدر الله، ثم جاء عبدالرحمن بن عوف فروى لهم الحديث في ذلك.

فلم يعب المراجعة عليها أحد من المسلمين، وكانوا في أعظم جمع من جموعهم.

فدل على أن المحرم بالنصوص ما يدل العقل على المنع منه، وهو الخوض فيما لا يُعلم من سر الله تعالى فيه، وعلى وجه المراء وطرائق المبتدعة في تحكيم الرأي، وتقديمه على الآثار، وعلى كل وجه يؤدي إلى المفسدة». اه.

IE PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة

ثم قال أيضا<sup>(1)</sup>: «فالهلاك بالقدر كالهلاك بالكتاب يجب تأويله في كل منهما على الهلاك بسبب التكذيب بهما، إذ التأويل الباطل لهما أو تكلف علم ما لا طريق إليه فيهما كما ذلك كله شعار المبتدعة، وقرينة التجوّز واضحة، وهي أن الإيمان بهما واجب، والهلاك المعلق بالواجب لا يكون إلا من بعض الوجوه قطعاً». اه.

فإن قلت: إن العلّة تجري أيضاً في المسائل الفقهية، فإنا نرى الفقهاء يتناظرون في الفقه، فيقول أحدهم: قال الله تعالى كذا، وقال النبي ﷺ كذا وكذا، فهل يكون هذا من المراء في القرآن؟

فالجواب كما قال العلامة أبو بكر الآجري (٢):

«معاذ الله، ليس هذا مراء، فإن الفقيه ربما ناظره الرجل في المسألة، فيقول له على جهة البيان والنصيحة حجتنا فيه قال الله تعالى كذا وقال النبي على جهة النصيحة والبيان لا على جهة المماراة، فمن كان هكذا، ولم يرد المغالبة، ولا أن يُخطئ خصمه، ويستظهر عليه سلم». اه.

\* \* \*

- (۱) العواصم والقواصم (۹/ ۱۸۱).
  - (٢) الشريعة (٢٠٨/١).

- 182 -



ثانياً: أحكام السياسة الشرعية:

الحاكم له العمل والفتيا بما تقتضيه المصلحة مما يجري فيه التغيير من الأحكام تبعاً لمصلحة الزمان والمكان كمقادير التعزيرات وصفاتها وأجناسها.

وقد يخالف الحاكم في اجتهاده البعض نظراً لاختلاف أنظارهم في مقتضى المصلحة، فمثل هذا الخلاف لا تجري فيه المناظرة.

فلما اعترض الرافضي على عثمان رضي الله عنه في رده الحكم بن أمية إلى المدينة بعد أن نُفي منها في زمن النبي ﷺ<sup>(1)</sup>، قال شيخ الإسلام<sup>(٢)</sup>: «فيقال: مثل هذا إن جعله اختلافاً جعل كلما حكم خليفة بحكم ونازعه فيه قوم اختلافاً، وقد كان ذكرك لما اختلفوا فيه من المواريث والطلاق وغير ذلك أصح وأنفع، فإن الخلاف في ذلك ثابت منقول عند أهل العلم، ينتفع الناس بذكره والمناظرة فيه، وهو خلاف في أمر كلي يصلح أن تقع فيه المناظرة.

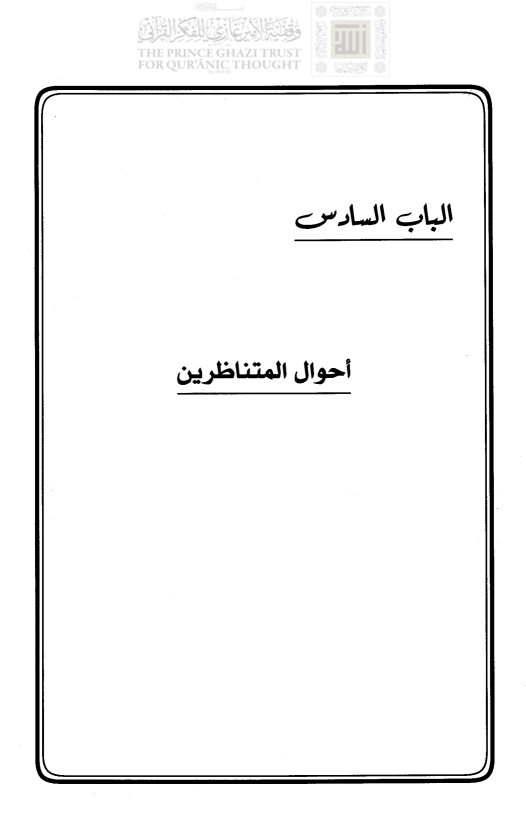
وأما هذه الأمور فغايتها جزئية، ولا تُجعل مسائل خلاف يتناظر فيها الناس». اه.

## \* \* \*

- (۱) وفي ثبوت دعوى الرافضي نظر، قال شيخ الإسلام في منهاج السنة (٦/ ٣٥٣): (وقد ذكر غير واحد من أهل العلم أن نفي الحكم باطل». اه.
  - (٢) منهاج السنة (٣٥٢ ٣٥٣).

- 270 -







طبيعة الإنسان الجدل

الباب السادس : أحوال المتناظرين

طبيعة الإنسان الجدل، ولهذا تجده في الغالب لا يكاد يُورد عليه شيء إلا وينبعث منه باعث للرد والمعارضة، قال تعالى: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنَ أَحَضَرَ شَيْءٍ جَدَلَا﴾ [الكهف: ٥٤].

قال ابن عطية الأندلسي<sup>(۱)</sup>: «فالإنسان أكثر جدلاً من كل من يجادل من ملائكة وجن وغير ذلك»<sup>(۲)</sup>. اه.

وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ طرقه وفاطمة بنت النبي ﷺ ليلة فقال : ألا تصليان؟ فقلت : يا رسول الله، أنفسنا بيد الله، فإذا شاء أن يبعثنا بعثنا، فانصرف حين قلت ذلك ولم يرجع إليَّ شيئاً، ثم سمعته وهو مُول يضرب فخذه وهو يقول : **«وكان الإنسان أكثر شيء** جدلاً<sup>(٣)</sup>.

قال النووي رحمه الله<sup>(٤)</sup>: «المختار أنه فخذه تعجباً من سرعة جوابه وعدم موافقته له على الاعتذار بما اعتذر به». اه.

(١) المحرر الوجيز (٤١٦/١٠).

- (٢) وربما إبليس يكون أكثر جدلاً، جادل ربه بالباطل لما أمره بالسجود لآدم، وعاود وكرر شبهته الفاسدة أنه أفضل من آدم، وأخذ يُدلِّل على قوله بتفضيل النار على الطين بضرب من قياس فاسد ومعقول غير صريح.
- (٣) رواه البخاري، كتاب التهجد باب تحريض النبي على صلاة الليل (٣/ ١٠ رقم (٣)) رواه البخاري، كتاب التهجد باب تحريض النبي الجمع (١٠ /٣)، ورواه مسلم في صلاة المسافرين وقصرها باب ما روي فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح (١/ ٥٣٥ رقم ٧٧٥).

(٤) فتح الباري (٣/ ١١).

- 484 -



أصول الجدل والمناظرة

الرجل أقوم حجة من المرأة

الإنسان أجدل من كل من يجادل من غير جنسه، وجنس الإنسان يتفاضل في المجادلة، فالرجل أجدل وأقوم بالحجة من المرأة.

يقول الله تعالى مبيناً ضعف المرأة في المحاجة والمخاصمة والمجادلة ﴿أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِي ٱلْمِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ﴾ [الزخرف: ١٨].

قال القرطبي<sup>(1)</sup>: «قوله تعالى: ﴿وَهُوَ فِي ٱلْجِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ﴾ أي في المجادلة والإدلاء بالحجة.

قال قتادة: ما تكلمت امرأة ولها حجة إلا جعلتها على نفسها». اه.

وقال ابن عطية الأندلسي<sup>(٢)</sup>: «وقل ما تجد امرأة إلا تفسد الكلام وتخلط المعاني». اه.

وقال ابن القيم رحمه الله<sup>(٣)</sup>: «ثم ذكر سبحانه ضعف هذا الجنس (يعني الإناث) الذي جعلوه لله، وأنه انقص الجنسين، ولهذا يحتاج في كماله إلى الحلية وهو أضعف الجنسين بياناً فقال تعالى: ﴿أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِ ٱلْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ غَيَّرُ مُبِينِ﴾.

فأشار بنشأتهن في الحلية إلى أنهن ناقصات فيحتجن إلى الحلية يكملن بها .

- (١) أحكام القرآن (٧٢/١٦).
- (٢) المحرر الوجيز (٢٤/ ٢٤٧).
- (٣) مختصر الصواعق المرسلة (١/ ٩٠).

- 19. -



وأنهن عييات فلا يبن حجتهن وقت الخصومة مع أنه في قوله: ﴿أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِ ٱلْحِلْيَةِ﴾ تعريضاً بما وُضعت له الحلية من التزين لمن يفترشهن ويطأهن، وتعريضاً بأنهن لا يثبتن في الحرب فذكر الحلية التي هي علامة الضعف والعجز». اه.

وهذه المفاضلة باعتبار الجنس، وإلا فقد يوجد في آحاد النساء من هي أجدل من بعض الرجال.

\* \* \*

أصول الجدل والمناظرة

## للمفاضلة بين المناظرة ولزوم السكوت

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

ذُكر فيما سبق أدلة مشروعية المجادلة والمناظرة، والبعض ربما يُعرض عن المناظرة مطلقاً ويلزم السكوت ويختاره على المناظرة، لما للمناظرات من آفات كما سبق ذكرها، وتعلقاً بقول النبي ﷺ: «أنا زعيم بيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقاً»<sup>(۱)</sup>.

قال الطيبي (٢):

«قوله: «ومن ترك المراء» أي الجدال والمماراة والمجادلة. وقوله: «وهو محق» في ذلك الجدال فتركه كسراً لنفسه كيلا يرتفع على خصمه، وأن لا يظهر له عليه، فتواضع في ذلك مع كونه محقاً فيه، فبني له بيت في وسط الجنة». اه.

وقد يُنتزع من قول النبي ﷺ: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل»<sup>(٣)</sup> استحباب ملازمة السكوت واجتناب مجادلة الناس ومخاصمتهم، فهذا شأن الغريب يطلب السلامة.

قال الوزير ابن هبيرة<sup>(٤)</sup>:

وكذلك عابر السبيل فإنه لا يتدرب ولا يلج في الخصومات مع الناس ولا يشاحنهم ناظراً إلى أن لبثه معهم أياماً يسيرة» . اهـ.

- رواه أبو داود في سننه كتاب الأدب باب في حسن الخلق (٥/ ١٥٠ رقم ٤٨٠٠) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه.
  - (٢) شرح المشكاة (١٠٨/٩).
- (٣) رواه البخاري في صحيحه كتاب الرقاق باب قول النبي على الذي المنايا كأنك غريب أو عابر سبيل، (٢٣/١١) – رقم ٦٤١٦) من حديث ابن عمر رضى الله عنهما.
  - (٤) الإفصاح عن معاني الصحاح (٤/ ١٤٧١).

- 292 -



وهذا الكلام لا يحسن إعماله مطلقاً، فلا بد من التقييد، نعم هناك من لا يُحسن بك مناظرته، ولا تنتفع بمناظرته، وهناك مسائل واجب فيها الكف عن المماراة، لما تؤول إليه من جحد الشريعة، أما ما سوى ذلك، فلا يقال إن السكوت سلامة، والسلامة لا يعدلها شيء، وهذا من الورع!

سُئِلَ سفيان بن عيينة عن الورع فقال(``:

«الورع طلب العلم الذي به يُعرف الورع، وهو عند قوم طول الصمت وقلة الكلام، وما هو كذلك، إن المتكلم العالم أفضل عندنا وأورع من الجاهل الصامت». اه.

فالمجادلة لقطع شر المبتدعة وإظهار الحق وصيانة الشريعة من الأهواء والضلالات والأخطاء جهاد، قد يصير فرض عين، فالنكول عنه كالنكول عن الجهاد حال حضور الصف، فكيف يكون هذا ورعاً؟!

قال القرطبي<sup>(٢)</sup>:

«فأما الجدال فيها (يعني آيات الله) لإيضاح ملتبسها وحل مشكلها ومقادحة أهل العلم في استنباط معانيها ورد أهل الزيغ بها وعنها فأعظم جهاد في سبيل الله». اه.

وقال أبو عبدالله الحليمي (ت: ٤٠٣هـ)<sup>(٣)</sup>: «فأما الإعراض عن أهل النحل الفاسدة فلا ينبغي لمن كان من أهله، ومن كان من أهله فليسكت

- (۱) تهذيب الكمال (۱۱/ ۱۹٤).
- (۲) الجامع لأحكام القرآن (۲۱/ ۲۹۲).
- (٣) المنهاج في شعب الإيمان (٣/ ٤٠٣).

- 297 -



أصول الجدل والمناظرة

عنهم، إذا لم يكن كلامهم كلام من يحاج ويجادل، وإنما يريدون التشيع والشغب، إلا أن يخشى من ضعضعة المسلمين اعتزازاً بهم وجنوحاً إليهم، فلا ينبغي عند ذلك أن يسكت عنه». اه.

لكن لا يُقدم على ذلك من لا يحمل آلة العلم ورد الشبه، شأنه شأن من لا يُحسن حمل السيف.

ذُكر عند الأحنف بن قيس الصمت والكلام، فقال قوم: «الصمت أفضل»، فقال الأحنف: «الكلام أفضل لأن الصمت لا يعدو صاحبه، والكلام ينتفع به من سمعه، ومذاكرة الرجال تلقيح لعقولهم»<sup>(۱)</sup>.

وقالوا: السكوت سلامة، والكلام بالخير غنيمة، ومن غنم أفضل ممن سلم»<sup>(۲)</sup>.

وشيخنا الوالد العلامة محمد الصالح العثيمين حمل الترغيب في الإعراض عن المجادلة في حديث أبي أمامة المذكور على غير المسائل الدينية، فقال رحمه الله<sup>(٣)</sup>: «وبعض الناس يتحرج من المجادلة حتى وإن كانت حقاً استدلالاً بحديث: **«وأنا زعيم ببيت في ربض الجنة لمن** ترك المراء وإن كان محقاً» فيترك هذا الفعل، قلنا: من ترك المراء في دين الله فليس بمحق إطلاقاً، لأن هذا هزيمة للحق، لكن قد يكون محقاً إذا كان تخاصمه هو وصاحبه في شيء ليس له علاقة بالدين مثلاً، قال: رأيت فلاناً في السوق، ويقول الآخر: بل رأيته في المسجد، ويحصل

- (1) بهجة المجالس (1/٥٤).
  - (٢) بهجة المجالس (١/ ٥٥).
- (٣) كتاب العلم جمع فهد بن ناصر السليمان ص ٢٣٦.

- 292 -



بينهما جدال وخصام فهذه هي المجادلة المذكورة في الحديث، أما من ترك المجادلة في نصرة الحق فليس بمحق إطلاقاً فلا يدخل في الحديث». اه.

فالصواب عدم إطلاق القول في المفاضلة بين السكوت والكلام، بل الواجب التفصيل.

قال أبو حاتم ابن حبان<sup>(١)</sup>: «الكلام وإن كان في وقته حظوة جليلة، فإن الصمت في وقته مرتبة عالية، ومن جُهَّل بالصمت عَيِّ بالمنطق، والإنسان إنما هو صورة ممثلة أو حالة مهملة لولا اللسان، والله جل وعز رفع اللسان على سائر الجوارح، فليس منها شيء أعظم أجراً منه إذا أطاع، ولا أعظم ذنباً منه إذا جنى». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «وجماع الأمر في الكلام قوله ﷺ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت» فقول الخير وهو الواجب أو المستحب خير من السكوت عنه، وما ليس بواجب ولا مستحب، فالسكوت لنفسه». اه.

وقال<sup>(٣)</sup>: «فأمر المؤمن بأحد أمرين: أما قول الخير أو الصمت، ولهذا كان قول الخير خيراً من السكوت عنه، والسكوت عن الشر خيراً من قوله». اه.

وقال<sup>(٤)</sup>: «قال تعالى: ﴿وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا زَجُـلَيْنِ أَحَدُهُـمَا أَبْصَكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَحْءٍ وَهُوَ حَـلٌ عَلَى مَوْلَـنَهُ أَيْنَـمَا يُوَجِّهِهُ لَا يَأْتِ جِخَيْرٍ هَلْ

- (1) روضة العقلاء ص ٤٢.
- (٢) مجموع الفتاوي (٢٥/ ٢٩٣).
  - (٣) مجموع الفتاوي (٧/٤٩).
  - (٤) مجموع الفتاوي (٦/ ٨٠).

- 290 -



أصول الجدل والمناظرة

يَسْنَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدَلِ وَهُوَ عَلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ﴾ [النحل: ٧٦]. وهذا مثل آخر، فالأول مثل العاجز عن الكلام، وعن الفعل الذي لا يقدر على شيء، والآخر المتكلم الآمر بالعدل الذي هو على صراط مستقيم، فهو عادل في أمره مستقيم في فعله.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

فبين أن التفضيل بالكلام المتضمن للعدل والعمل المستقيم، فإن مجرد الكلام والعمل قد يكون محموداً، وقد يكون مذموماً، فالمحمود هو الذي يستحق صاحبه الحمد، فلا يستوي هذا والعاجز عن الكلام والفعل». أه.

وقال ابن القيم رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «وفي اللسان آفتان عظيمتان إن خلص من إحداهما لم يخلص من الأخرى: آفة الكلام، وآفة السكوت، وقد يكون كل منهما أعظم إثماً من الأخرى في وقتها، فالساكت عن الحق شيطان أخرس، عاص لله، مراء مداهن إذا لم يخف على نفسه.

والمتكلم بالباطل شيطان ناطق عاص لله، وأكثر الخلق منحرف في كلامه وسكوته، فهم بين هذين النوعين، وأهل الوسط وهم أهل الصراط المستقيم كفوا ألسنتهم عن الباطل، وأطلقوها فيما يعود عليهم نفعه في الآخرة، فلا ترى أحدهم يتكلم بكلمة تذهب عليه ضائعة بلا منفعة، فضلاً أن تضره في آخرته، وأن العبد ليأتي يوم القيامة بحسنات أمثال الجبال فيجد لسانه قد هدمها عليه كلها، ويأتي بسيئات أمثال الجبال فيجد لسانه قد هدمها من كثرة ذكر الله وما اتصل به». اه.

وقال الحافظ ابن رجب<sup>(٢)</sup>: «فليس الكلام مأموراً به على الإطلاق ولا السكوت كذلك، بل لا بد من الكلام بالخير والسكوت عن الشر». اه.

- (1) الجواب الكافي ص ٢٣٩.
- (٢) جامع العلوم والحكم ص ١٤١.

- 297 -



وقال الراغب الأصفهاني في المفاضلة بين الندلق والصمت<sup>(١)</sup>: «النطق أشرف ما خُصّ به الإنسان فإنه صورته المعقولة التي بها باين سائر الحيوان ولهذا قال تعالى: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنْكَنَ \* عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ﴾ [الرحمن: ٣، ٤]، ولم يقل وعلّمه البيان، إذ جعل قوله: ﴿عَلَّمَهُ ﴾ تفسيراً لقوله ﴿خَلَقَ ٱلْإِنْكَنَ﴾ تنبيهاً أن خلقه تعالى إيّاه هو تخصيصه بالبيان الذي لو توهم متوهم مرتفعاً عنه لكانت الإنسانية مرتفعة، ولذلك قيل: ما الإنسان لولا اللسان إلا بهيمة مهملة أو صورة ممثلة، وقيل

لسان الفتى نصف ونصف فؤاده فلم يبق إلا صورة اللحم والدم

أي إذا توهم ارتفاع النطق الذي هو اللسان والقوة الناطقة التي هي بالفؤاد لم يبق إلا صورة اللحم والدم، فإذا كان الإنسان هو الإنسان بذلك فلا شك أن من كان أكثر منه حظاً كان أكثر منه إنسانية.

والصمت من حيث ما هو صمت مذموم، فذلك من صفة الجمادات فضلاً عن الحيوانات وقد جعل الله تعالى بعض الحيوانات بلا صوت وجعل لبعضها صوتاً بلا تركيب.

ومن مدح الصمت فباعتبار من يسيء في الكلام فيقع منه جنايات عظيمة في أمور الدين والدنيا، كما روي أن الإنسان إذا أصبح كفرت أعضاؤه لسانه فتقول:

اتق الله فينا، فإنك إن استقمت استقمنا، وإن اعوججت اعوججنا، فأما إذا أعتبرا بنفسيهما فمحال أن يُقال في الصمت فضل، فضلاً أن يخاير بينه وبين النطق». اه.

الذريعة إلى مكارم الشريعة ص ٢٦٨، ٢٦٩.

- 191 -



أنواع الحجج

الحجة اسم لما يُحتج ويُستدل به، وقد تكون بحق أو باطل، قال ابن الحنبلي<sup>(۱)</sup>: «وأما الحجة فهي عبارة عن دليل الدعوى، وقد تُطلق على الشبهة لأنها مستند المخالفة». اه.

وقال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «وقد ورد القرآن بتسمية ما ليس بحجة في الحقيقة حجة، قال الله تعالى: ﴿لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ﴾ [النساء: ١٦٥]، وقال تعالى: ﴿لِثَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةُ إِلَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ﴾ [البقرة: ١٥٠].».

وقال أيضاً<sup>(٣)</sup>: «وإنما سمّاه حجة لأنه يصدر من قائله مصدر الحجاج والاستدلال». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٤)</sup>: «فالحجة اسم لما يُحتج به من حق وباطل كقوله: ﴿لِتَلَا يَكُوُنَ لِلنَّاسِ عَلَيَكُمْ حُجَّةُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾، فإن الظالمين يحتجون عليكم بحجة باطلة، كقول المشركين لما حُولت القبلة إلى الكعبة قد عاد إلى قبلتكم، فسوف يعود إلى ملتكم، فهذه حجة داحضة من الظالمين.

- استخراج الجدل من القرآن ص ٦٢.
  - (٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٤).
  - (٣) الفقيه والمتفقه (٢ / ٢٤).
- (٤) الجواب الصحيح لمن بَدَّل دين المسيح (٣/ ٣٦، ٣٧).

- 191 -



ومما يبين ذلك قوله بعد ذلك: ﴿وَٱلَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي ٱللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ مُجَنَّهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ﴾ [الشورى: ١٦]، فسمّاها حجة وجعلها داحضة، وهؤلاء الذين يحاجون في الله من بعد ما استجيب له هم الكفار من المشركين وأهل الكتاب». اه. وباستقراء النصوص نجد أن الحجة نوعان:

(١) الحجة البالغة:

الحجة البالغة: وهي الحجة الواضحة النيّرة التي تكشف الحق وتوضحه بأتم بيان وأوضحه، لا مغالطة فيها بحال.

وهي التي تقطع الخصم وتحجه، فهي بالغة في تحقيق المقصود وهو إظهار الحق، وهي بالغة في وضوح الكلام والمراد منه.

والله عز وجل مختص ومتفرّد بالحجة الواضحة مطلقاً وقد بلغت أعلى درجات الحق قوة وبياناً ووضوحاً.

قال ابن الوزير<sup>(1)</sup>: «وكلام الله أبلغ الكلام، والبلاغة مشتقة من بلوغ المتكلم بكلامه إلى بيان مرادد ووضوح مقصده، وتخليصه من نقص الخطأ والتقصير عن إصابة الشواكل ولصق المفاصل». اه.

والله عز وجل أعطى رسله هذه الحجج بما أنزله عليهم من الوحي الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، قال تعالى: ﴿قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوَ شَاَءَ لَهَدَىٰكُمَ أَجْمَعِينَ﴾ [الأنعام: ١٤٩].

(۱) ترجيح أساليب القران على أساليب اليونان ص ۹۹.

- 299 -



قال البقاعي<sup>(1)</sup>: «ثبت أنه المختص بالحجة الواضحة فقال مسبباً عن ذلك ﴿قُلْ فَلِلَّهِ﴾ أي الإله الأعظم وحده ﴿ ال**حُجَّةُ** ٱلْبَلِغَةُ﴾ أي التي بلغت أعلى درجات الحق قوة ومتانة وبياناً ووضوحاً ورصانة بسبب أنه شامل العلم كامل القدرة». اه.

وقال الطاهر بن عاشور<sup>(٢)</sup>: ﴿ٱلْبَلِغَةُ﴾ هي الواصلة: أي الواصلة إلى ما قُصدت لأجله، وهو غلبة الخصم وإبطال حجته». اه

وأتباع الحق يلزمون حجة الله فيلزمون كتاب الله وسنة رسوله فيقومون بالحق، ويهدون الناس إليه بأقرب طريق وبأوضح عبارة وأيسر خطاب، وذلك لأن هذه صفة الحق ولحسن قصدهم، فليس لهم غرض في المخيلة بالمعرفة حتى يستعملوا الغامض من الألفاظ، وليس لهم غرض في صرف الناس عن الحق لأهوائهم باستعمال الغريب من الألفاظ تعميةً على الخلق.

وكان الفضلاء الأدباء ينفرون ويعيبون الكلام المُعَقِّد المُنغلق المُستبهم، فهذا أبو سعيد أحمد بن إبراهيم أديب الخوارزمي كان إذا رأى كتابة معقدة متكلفة قال<sup>(٣)</sup>: «الكتابة تسكن سكة أخرى». اه.

ويُخطئ من يظن استعمال الكلام المستغلق المستبهم براعة، فالكلام الجيد هو السهل قريب المأخذ الصادر من غير تكلف.

- (1) نظم الدرر (٧/ ٣١٣).
- (٢) التحرير والتنوير (٨/ ١٥١).
- (٣) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (١/ ١٨٥).

- \* • • -



قال أبو هلال العسكري<sup>(1)</sup>: «وأجود الكلام ما يكون جزلاً سهلاً لا ينغلق معناه، ولا يُستبهم مغزاه، ولا يكون مكدوداً مُستكرهاً، ومتوعراً متقعراً، ويكون بريئاً من الغثاثة، عارياً من الرثاثة». اه.

وقال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «وليتجنب التقعير في الكلام والوحشي من الألفاظ فإنه مناف للبلاغة بعيد من الحلاوة». اه.

وقال الشافعي<sup>(٣)</sup>: «أحسن الاحتجاج ما أشرقت معانيه، وأحكمت مبانيه، وابتهجت قلوب سامعيه». اه.

وقال ابن ناصر الدين الدمشقي<sup>(٤)</sup>: «فإذا كان الكلام خالياً عن التعسف والتعقيد في معناه، عاطلاً من الكلمات الحُوشية المتنافرة المخارج في مبناه كان بديعاً، يعلق بالأفهام سريعاً، لكن إذا وقع البديع اتفاقاً من غير تكلف، كان أبلغ في التفنن والتصرف».

وعلى العكس من ذلك ترى المبطل يُغرب في الكلام ويتشدق ويتفيهق حتى يلتف على الحق، ويستزل الناس عن واضح المحجة إلى ورطات الشبهات.

قال الخطابي رحمه الله مبيناً سر إغراب أهل الباطل في كلامهم<sup>(٥)</sup>: «إني تدبرت هذا الشأن، فوجدت عظم السبب فيه أن الشيطان صار

- کتاب الصناعتین ص ۲۷.
- (٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ٣٧).
- (۳) الفقيه والمتفقه (۲/ ۳۷).
- (٤) مجالس في تفسير قوله تعالى: ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِيهِمْ رَسُولاً﴾ [آل عمران: ١٦٤]، ص ١٠٣.
  - ٥) الغنية عن الكلام بواسطة «صون المنطق» ص ٩٣.

أصول الجدل والمناظرة في المعالم المستقلم المستق

... نفس ولا قبلوها بيقين علم». اه.

وقد يُغرب البعض في الألفاظ لعجزه عن الإبانة، وقد يُغرب البعض لغرض حسن، كمن يفعل ذلك لغرض تعليم العربية وإشاعة ألفاظها لاسيما في البلاد التي أفسدت العجمة فيها الألسنة.

قال العلامة محمد البشير الإبراهيمي<sup>(1)</sup>: «ولقد بدأت دروسي ومحاضراتي في تلمسان بالعربية الفصحى، وأخذت نفسي بذلك أخذا أصل فيه إلى درجة الإغراب أحياناً، وكان لي من وراء ذلك الالتزام غرضان: أحدهما إقامة الدليل للمتعلمين باللغات الأجنبية على أن الفصحى لا تعيا بحمل المعاني مهما تنوعت وعلت، وأنها تبذّ اللغات في ميدان التعبير عن الحقائق والخيالات والخواطر والتصورات، وقد بلغت من هذا الغرض ما أريد. والغرض الثاني: أن أُخدِث في نفوس العامة المحبين للعلم أسفاً يقضّ مضاجعهم فيدعهم إلى تدارك ما فاتهم منها في أبناءهم». اه.

(۱) الآثار (۱/۱٤۹).

- 3.2 -



(٢) الحجة الداحضة:

الادحاض: الإزلاق، ومكان دحض أي زلق.

وحجة داحضة: أي باطلة غير مستقرة ذاهبة لا ثبوت ولا قرار لها. وهذا شأن الباطل، وإن زخرفه أولياءه، وإن أظهروه في قالب حق ليستخفوا به عقول الناس، ويُروجوا باطلهم على ضعفاء العقول.

وهذه الحجج الباطلة إذا عارضها أهل البصائر دحضت وزلقت وظهر ما فيها من الخطأ والزلل والتناقض.

حجج تهافت كالزجاج تخالها حقاً وكل كاسر مكسور قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِماً ٱسْتُجِيبَ لَمُ حُجَّنُهُمْ دَاحِضَةُ عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ﴾ [الشورى: ١٦].

وللمفسرين في سبب نزول الآية قولان:

- أن طائفة من بني إسرائيل همت برد الناس عن الإسلام وإضلالهم ومحاجتهم، بل قالوا: كتابنا قبل كتابكم ونبينا قبل نبيكم فديننا أفضل، فنزلت الآية:
- (٢) أن قريش كانوا يجادلون في هذا المعنى، ويطمعون في رد المؤمنين
   إلى الجاهلية، فنزلت الآية<sup>(١)</sup>.

وإذا كانت هذه صفة الباطل أن حججه داحضة فما الذي أوجب له الرواج؟

(١) البحر المحيط (٧/ ١٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٢/ ١٤).

- "."-

This file was downloaded from QuranicThought.com

RINCE GHAZI TRUST UR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

فالجواب أن أسباب رواج الباطل كثيرة، لكن ما يتعلق بموضوعنا منه هو التلبيس والتمويه من خلال تحسين وتزيين وزخرفة القول الباطل حتى يستحسنه الناس ويقبلونه، قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلإِضِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعَضُهُمَ إِلَىٰ بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا﴾ [الأنعام: ١١٢].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «فأخبر أن جميع الأنبياء لهم أعداء، وهم شياطين الإنس والجن، يوحي بعضهم إلى بعض القول المزخرف، وهو المزين المحسن، يغررون به.

والغرور: هو التلبيس والتمويه.

وهذا شأن كل كلام وكل عمل يخالف ما جاءت به الرسل، من أمر المتفلسفة والمتكلمة وغيرهم من الأولين والآخرين». اه.

وزخرفة الأقوال هي سبيل أهل الباطل، لأن الحق في خلاف قولهم، فيزخرفون أقوالهم ليزيفوها كي يغتر بها الجهال وتروج عليهم.

قال ابن القيم<sup>(٢)</sup>: «وكل أهل نحلة ومقالة يكسون نحلتهم ومقالتهم أحسن ما يقدرون عليه من الألفاظ، ومقالة مخالفيهم أقبح ما يقدرون عليه من الألفاظ، ومن رزقه الله بصيرة فهو يكشف بها حقيقة ما تحت تلك الألفاظ من الحق والباطل، ولا تغتر باللفظ». اه.

وما أجمل تشبيه القول المُزين المُزخرف المزوق بخضراء الدمن منظرها جميل لكنها في الحقيقة قبيحة، فالقول المزخرف ظاهره حلاوة

- نقض المنطق ص ١٧٦.
- (۲) مفتاح دار السعادة (۱/۱٤۱).

- 7.2 -



وحقيقته زيغ وجهالة وضلالة، قال المقبلي رحمه الله<sup>(1)</sup>: «لكن ربما يعجب أرباب البيان حسن استعارة أو نحوها، فيخفون عندها ويطربون، فيحكمون بمقتضاها رعاية للنكتة المستحسنة في طرائقهم، بغير التفات إلى أن هذا لا يجوز إلا بعد أن يقود إلى الدليل الراجح، وما تلك اللطيفة إلا خضراء الدمن، فإياك وإيّاها». اه.

\* \* \*

(1) العلم الشامخ ص ١٧٤ - ١٧٥.

- 4.0 -

This file was downloaded from QuranicThought.com

أصول الجدل والمناظرة

النظر أوسع من المناظرة

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

الناس يتفاضلون في الذكاء وجودة العقل وحضور الجواب، وهذه منح إلهية يمن الله بها على من يشاء من عباده.

قال أبو سعيد السيرافي<sup>(۱)</sup>: «وجودة العقل وحسن التمييز ولطف النظر وثقوب الرأي وإنارة النفس من منائح الله الهنية، ومواهبه السنية، يختص بها من يشاء من عباده». اه.

وأخبرنا الله سبحانه في كتابه العزيز عن اختصام الملكين عند داود عليه السلام، ونبهنا الله عز وجل إلى غلبة أحدهم لبيانه وسلطانه، فقال سبحانه: ﴿وَهَلَ أَتَنَكَ نَبَوُا ٱلْحَصِّمِ إِذَ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحْرَابَ \* إِذَ دَخَلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَزِعَ مِنْهُمٌ قَالُوا لَا تَخَفَّ خَصْمَانِ بَنَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَأَحَكُم بَيْنَنَا بِٱلْحَقِ وَلَا تُشْطِطُ وَآهَدِنَا إِلَى سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ \* إِنَّ هَذَا أَخِى لَهُ تِسْعُ وَيَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِى نَعْجَةٌ وَحَدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلصِّرَطِ \* إِنَّ هَذَا أَخِى لَهُ تِسْعُ وَيَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِى نَعْجَةٌ وَحَدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّفٍ فِي

وقوله: ﴿وَعَزَّنِ فِي ٱلْخِطَابِ﴾ أي: غلبني، قال الضحاك<sup>(٢)</sup>: «إن تكلم كان أفصح مني، وإن حارب كان أبطش مني». اه.

قال شيخنا العلامة محمد الصالح العثيمين<sup>(٣)</sup>: «يقال فلان حجيج وفلان ذو جدل، يقوى على غيره في الحجة كما قال الله تعالى: ﴿فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ﴾ أي غلبني في الخطاب والمخاصمة». اه.

- إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (٢/ ٩٠٥).
  - (٢) أحكام القرآن للقرطبي (١٥/ ١٧٤).
    - (۳) شرح رياض الصالحين (٤/ ٢٥١).

- 3.1 -



وقال النبي: «إن من البيان لسحراً»<sup>(۱)</sup>.

قال الحافظ ابن حجر<sup>(٢)</sup>: «قال ابن التين: والبيان نوعان، الأول ما يبين به المراد، والثاني تحسين اللفظ حتى يستميل قلوب السامعين، والثاني هو الذي يُشبّه بالسحر، والمذموم منه ما يقصد به الباطل، وشبهه بالسحر لأن السحر صرف الشيء عن حقيقته». اه.

وقال صعصعة بن صوحان: صدق رسول الله ﷺ:

«الرجل يكون عليه الحق وهو ألحن بالحجة من صاحب الحق فيسحر الناس ببيانه فيذهب بالحق»<sup>(٣)</sup>. اه.

وقال النبي ﷺ<sup>(٤)</sup>: «**ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض»**.

وهذا شيء يدركه الناس، فيعرفون أن فلاناً من الناس ذو جدل، وقال كعب بن مالك رضي الله عنه<sup>(ه)</sup> في شأن ما يعلمه من حاله: «ولقد أعطيت جدلاً».

قال النووي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «فصاحة وقوة في الكلام وبراعة، بحيث أخرج عن عهدة ما يُنسب إلي إذا أردت». اه.

- رواه البخاري في كتاب النكاح باب الخطبة (٢٠١/٩ رقم ٥١٤٦) من حديث ابن عمر
   رضي الله عنهما.
  - (٢) فتح الباري (٩/ ٢٠٢).
  - (٣) ﴿ رَوَّاهُ أَبُو دَاوَدٍ فِي كَتَابِ الأَدْبِ بَابٍ مَا جَاءٍ فِي الشَّعَرِ (٥/ ٢٧٨ رقم ٥٠١٢).
- (٤) رواه البخاري كتاب الأحكام باب موعظة الإمام للخصوم (١٣/١٥٧ رقم ٧١٦٩)،
   ومسلم كتاب الأقضية باب الحكم بالظاهر واللحن بالحجة (٣/ ١٣٣٧ رقم ١٧١٣)
   من حديث أم سلمة رضي الله عنها.
- (٥) رواه البخاري كتاب المغازي بأب حديث كعب بن مالك (٨/ ١١٣ ٤٤١٨)، ومسم كتاب
   التوبة باب حديث توبة كعب بن مالك وصاحبيه (٤/ ٢١٢٠ رقم ٢٧٦٩).
  - (٦) شرح صحیح مسلم (٩١/١٧).

- 3.4 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة 🗧

وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه واصفاً بلاغة وحجة أبي بكر الصديق رضي الله عنه في مناظرة الأنصار في سقيفة بني ساعدة ي شأن الخليفة بعد رسول الله ﷺ:

«ثم تكلم أبو بكر فتكلم **أبلغ الناس»<sup>(۱)</sup>. اه.** 

وقد اشتهر الشافعي رحمه الله بالحجج والجدال، قال أحمد بن أبي سريج الرازي: «ما رأيت أحداً أفوه ولا أنطق من الشافعي»<sup>(٢)</sup>.

وقال هارون بن سعيد الأيلي<sup>(٣)</sup>: «لو أن الشافعي ناظر على أن هذا العمود الحجر خشب لغلب، لاقتداره على المناظرة».

وقال الشافعي للمزني<sup>(٤)</sup>: «هذا لو ناظره الشيطان قطعه وجدله». اه.

وهذا علامة الشام المحدث محمد ناصر الدين الألباني رحمه الله صاحب الحجج القوية والبراهين الجلية، لا يُعرف أنه ناظر أحداً، إلا وقطعه، وشهد له العلماء بهذه الخصوصية، كما قال عنه العلامة محمد الصالح العثيمين<sup>(٥)</sup>: «طويل الباع، واسع الاطلاع، **قوي الإقناع»**. اه.

والسر في ذلك كما قال أحد الزملاء الأفاضل إن الشيخ تتلمذ أولاً وتفقّه على مذهب الحنفية، ثم استفرغ وسعه في الوقوف على الأحاديث

- (۱) رواه البخاري كتاب فضائل الصحابة باب قول النبي ﷺ : «لو كنت متّخذاً خليلاً» (۷/ ۱۹ رقم ٣٦٦٨) من حديث عائشة رضي الله عنها.
  - (۲) سير أعلام النبلاء (۱۰/٥).
  - (۳) سير أعلام النبلاء (۱۰/٤۰).
  - (٤) سير أعلام النبلاء (١٠/ ٢٨٢).
  - حياة الألباني وآثاره ومصنفاته (٢/ ٥٤٣).

- 3.4 -



وآثار السلف، فعظمت وقويت حجته النقلية والعقلية، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

NI الباب السادس : أحوال المتناظرين

وقد يكون الرجل لسناً فصيحاً متصرفاً بالكلام آخذاً بمجامع القلوب يميلها إلى بدعه وضلالاته.

فهذا ابن كلاب رأس المتكلمين بالبصرة في زمانه كان مشهوراً بقوة جدله، قال عنه الحافظ الذهبي<sup>(۱)</sup>:

«وكان يُلقب كُلاباً لأنه كان يجر الخصم إلى نفسه ببيانه وبلاغته». اه.

فليس كل صاحب حق يتأتى له إظهار حجته وحقه، فنظر<sup>(٢)</sup> الإنسان في المسألة، وبحثه وكشفه للحق ومعرفته وإدراكه له شيء، وأداء هذا الحق وهداية الناس إليه والذب عنه شيء آخر.

فليس كل من عرف الحق تأتى له أداؤه للناس ومجادلته لهم، فمحاجة الناس ومجادلتهم وتعريفهم بالحق موهبة من الله.

قال ابن عبدالبر رحمه الله<sup>(٣)</sup>: «ليس كل عالم تتأتى له الحجة ويحضره الجواب، ويسرع إليه الفهم بمقطع الحجة، ومن كانت هذه خصاله فهو أرفع العلماء وأنفعهم مجالسة ومذاكرة، والله يؤتي فضله من يشاء والله ذو الفضل العظيم». اه.

فكل من لم يأنس من نفسه محاجة فلا ينبغي له أن يناظر الناس،

- (۱) سير أعلام النبلاء (۱۱/ ۱۷٤).
- ۲) النظر: فكر يؤدي إلى علم أو اعتقاد أو ظن. الحدود الأنيقة ص ٦٩.
  - (٣) جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٦٨).

- 7.9 -



أصول الجدل والمناظرة فيحص

لاسيما أهل البدع، فإن مناظرته تعود وبالاً عليه وعلى السنة فتُخصم السنة، وتتأكد البدعة والعياذ بالله.

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ليس كل من عرف الحق – إما بضرورة أو بنظر – أمكنه أن يحتج على من ينازعه بحجة تهديه أو تقطعه، فإن ما به يعرف الإنسان الحق نوع، وما به يُعرفه به غيره نوع، وليس كل ما عرفه الإنسان أمكنه تعريف غيره به، فلهذا كان النظر أوسع من المناظرة، فكل ما يمكن المناظرة به يمكن النظر فيه، وليس كل ما يمكن النظر فيه يمكن مناظرة كل أحد به». اه.

وقال<sup>(٢)</sup>: «فإن الإنسان يحصل له العلم بكثير من المعلومات بطريق وأسباب قد لا يستحضرها ولا يحصيها، ولو استحضرها لا توافقه عبارته على بيانها، ومع هذا فإذا طُلب منه بيان الدليل الدال على ذلك قد لا يعلم دليلاً يدل به غيره إذا لم يكن ذلك الغير شاركه في سبب العلم، وقد لا يمكنه التعبير عن الدليل إذا تصوره، فالدليل الذي يعلم به المناظر شيء والحجة التي يحتج بها المناظر شيء آخر، وكثيراً ما يتفقان كما يفترقان».

ولذلك لا تلازم بين عدم القدرة على المعارضة والمجادلة وعدم العلم لما ذكرنا، ولذلك ترى بعض كبار العلماء ضعيف المجادلة، وربما اشتهر بذلك من كان صحفياً، لا من أخذ العلم من أفواه العلماء.

فهذا إمام النحاة وحافظ اللغة جمال الدين أبو عبدالله محمد بن عبدالله

- درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٧١).
  - (٢) شرح العقيدة الأصفهانية ص ٢١٧.

- 31. -



ابن مالك، قال عنه أبو حيّان<sup>(۱)</sup>: «وكان ابن مالك لا يحتمل المباحثة، ولا يثبت للمناقشة لأنه إنما أخذ هذا العلم بالنظر فيه بخاصة نفسه، هذا مع كثرة ما اجتناه من ثمرة غرسه». اه.

فليس معنى هذا أن غير المجادل ليس بعالم، فقد يكون الرجل عالماً غير مجادل.

قال ابن عقيل<sup>(٢)</sup>: «وليس حدُ العالم أن يكون حاذقاً بالجدل، فالعلم بضاعة، والجدل صناعة، إلا أنه مادة الجدل، والمجادل يحتاج إلى العالم، والعالم لا يحتاج في علمه إلى المجادل، كما يحتاج المجادل في جدله إلى العالم». اه.

\* \* \*

(1) usual (1/17).

(٢) الواضح في أصول الفقه (١/ ١٥٠).

- 311 -



التدرب على الجدل

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

مع أن المحاجة موهبة غريزية من الله، إلا أن صقلها وتكميلها يتأتى بممارسة هذا الفن والتدرب على ملاحاة الأقران، والنظر في اختلاف العلماء وطرق الرد عليهم.

لذلك احتاج البعض إلى التدرب على الملاحاة والمعارضة والنقض والإبرام، فهذا الفن يحتاج إلى دربة ومعرفة اصطلاح، ولا يكفي فيه مجرّد الاتساع في العلم.

فهذا الحافظ أبو بكر الإسماعيلي انتدبه الملك وشمكير لمناظرة مبتدع إسماعيلي العقيدة، ولم يكن الحافظ أبو بكر متدرباً على الجدل فقال:

«وكيف أناظر فيما لا أدري وأتكلم بما لا أعلم، هل أتبرأ عند الملك أو لا، وأرشده إليم ن يُحسن الجدل.

ثم عزم على مناظرة المبتدع، وتذكر ما كان سمعه يوماً من مذاكرة مناظرة رجلين في جامع الري وكيف قطع أحدها الآخر بمطالبته له بـ (لم)؟

فلما استعمل الحافظ أبو بكر الإسماعيلي ذلك قطع المبتدع الإسماعيلي»<sup>(۱)</sup>. اه.

وقال الربيع للشافعي<sup>(٢)</sup>: «من أقدر الفقهاء على المناظرة؟

- (۱) العواصم من القواصم ص ٤٩ ٥١.
- (٢) سير أعلام النبلاء (٤١/١٠)، وقال الذهبي: في إسنادها أبو بكر النقاش وهو واه.

- 317 -



قال: من عوّد لسانه الركض في ميدان الألفاظ لم يتلعثم إذا رمقته العيون». اه.

وقال ابن عبدالحكم عن الشافعي<sup>(١)</sup>: «هو الذي علّم الناس الحجج». اه.

لذلك اجتهد بعض العلماء في التدرب على الجدل، قال أبو بكر بن العربي عن رحلته وسيرته في الطلب<sup>(٢)</sup>:

«وترددت في لقاء الناس بين أسفل وفوق، بما كنت فيه من المعارف من التوق، وناظرت الشيعة والقدرية، **وتدربت في جُمل من الجدل،** ونظرت في نبذ من علم الكلام، وتفطّنت من سخافة هذه الطائفة بنفسي، إلى معان تممها لي النظر في المعارف والتمرّس بالمشايخ.

أمة غلب عليها سوء الاعتقاد، ونشئت من غير فطم بلبن العناد، واستولى اليأس منهم بما هم فيه من الفساد». اه.

ولما عظمت البدع وانتشر الرأي المحدث بما أوتيه أهله من الحجج العقلية، حتَّ علماء أهل السنة أبناءهم وطلابهم على التعلم والاعتصام بالكتاب والسنة، وطلب ما يقهرون به أهل الأهواء ويقطعون به شبههم وشرهم.

قال سفيان بن عيينة<sup>(٣)</sup>: «يا أصحاب الحديث تعلموا فقه الحديث لا يقهركم أهل الرأي». اه.

- (۱) سير أعلام النبلاء (۱۰/۵۰).
- (٢) قانون التأويل ص ٤٣٢ ٤٣٣.
  - (٣) الفقيه والمتفقه (١/ ٢٢٩).

- ۳۱۳ -

أصول الجدل والمناظرة 🖉

شروط المناظرة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

المناظرة لها شروط وهي:

أولاً : أن تكون المسألة المتناظر فيها خلافية :

وهذا الشرط واضح في بداهة العقول، لأن المتفق عليه ليس بمحل للنزاع، وحقيقة المناظرة أن كل واحد من المتناظرين يضاد الآخر في مذهبه.

قال ابن عقيل الحنبلي<sup>(١)</sup>: «وإنما بدأت بذكر الخلاف، لأن الجدل ينبني عليه، ولا يكون الجدل مع الاتفاق». اه.

وقال أيضاً<sup>(1)</sup>: «ألا ترى أن كل متفق عليه من خبر أو حكم لا يصح فيه النزاع والمماراة». اه.

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(٢)</sup>: «المحاجة هي المجادلة بين اثنين فأكثر، تتعلق بالمسائل الخلافية، حتى يكون كل من الخصمين يريد نصرة قوله، وإبطال قول خصمه، فكل واحد منهما يجتهد في إقامة الحجة على ذلك». اه.

وقال الطاهر بن عاشور <sup>(٣)</sup>: «فالمحاجة فرع عن المخالفة في الدعوى». اه.

- کتاب الجدل على طريقة الفقهاء ص ٢٤١.
  - (۲) تيسير الكريم الرحمن (۱/ ۱۰۲).
    - (٣) التحرير والتنوير (٣/ ٢٧٠).

- 318 -



ولذلك تجد العلماء يُعرضون عمّن يشاغب في مسائل الاتفاق، ويكتفون بالإشارة إلى ذلك، دون الحاجة إلى الخوض في أدلة الإجماع، بل يجعلون مسائل الإجماع أصل تُرد إليه مسائل النزاع.

GHAZIT الباب السادس : أحوال المتناظرين

من ذلك ما ذكره ابن رجب في مسألة دخول أعمال الجوارح في اسم العمل، فقال رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «وأما أعمال الجوارح فلا ريب في دخولها في اسم العمل، ولا حاجة إلى تقرير ذلك، فإنه **لا يخالف فيه أحد»**.

ثانياً: تساوي الرتبة في العلم بين المتناظرين:

وذلك بأن يناظر العالم عالماً مثله، لأنه إذا اختلفت الرتبة بين المتناظرين، لاسيما إن كان الاختلاف كبيراً، فإن ناقص العلم والفهم والرتبة إذا رُد إلى بعض مسائل وفروع المسألة المتناظر فيها، أو رُد إلى مباحث وجزئيات علمية دقيقة متعلقة بالمسألة المتناظر فيها لا ينتبه لها أو قد لا يحيط بها علماً وإدراكاً، فلا يحصل الانتفاع من مناظرته.

قال الحافظ ابن عبدالبر<sup>(٢)</sup>: «وقالوا: لا تصح المناظرة ويظهر الحق بين المتناظرين حتى يكونا متقاربين أو مستويين في مرتبة واحدة من الدين والفهم والعقل والإنصاف، وإلا فهو مراء ومكابرة». اه.

والواجب على من لم يكن في رتبة من هو أعلم منه أن يباحثه استرشاداً، ويجلس بين يديه جلوس الطالب بين يدي شيخه، لا جلوس النظراء.

- (۱) فتح الباري (۱/۱۲۱).
- (٢) جامع بيان العلم (٢/ ١٩٧٢).

- 210 -

قال ابن عقيل الحنبلي<sup>(١)</sup>: «لا يتجادل إلا النظيران، ومن لا يكون نظيراً فإنما هو مسترشد وسائل». اه.

وكان العلماء منتبهين إلى هذا الشرط، فلا يقدم أحدهم على مناظرة من هو فوقه في العلم.

قال الفراء<sup>(٢)</sup>: «قال لي رجل: ما اختلافك إلى الكسائي وأنت مثله في النحو!

فأعجبتني نفسي فأتيته فناظرته مناظرة الأكفاء، فكأني كنت طائراً يغرف بمنقاره من البحر». اه.

وهذا الشرط واضح من مادة (المناظرة) اللغوية، فهي مأخوذة من النظر، ومن النظير أي المقارب له والند.

وهذا أبو علي الظهيري لما طلب المجير البغدادي تلميذ الشهرستاني مناظرته أجاب بقوله<sup>(٣)</sup>:

«المناظرة أشتقت من النظير، وليس هذا بنظيري». اه.

وقال الإمام محمد بن خزيمة رحمه الله فيمن يُعارض العلماء وهو ليس في رتبتهم<sup>(٤)</sup>:

«فهو إلى التعليم والتسليم إلى الكتاتيب أحوج منه إلى الترؤس والمناظرة». اه.

- (۱) كتاب الجدل ص ۲٤۳.
- (٢) بغية الوعاة (٢/ ١٩٨٣).
- (٣) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (٢/ ٨٥٩).
  - (٤) التوحيد (١٩٩١).

أصول الجدل والمناظرة

- 311 -



ثالثاً: استواء المتناظرين في أسباب القيام بالحجة:

لا بد من استواء المتناظرين في كل أسباب القيام بالحجة، ولا بد من العدل والإنصاف، فإذا لم يستويا في أسباب القيام بالحجة وانفرد أحد المتناظرين بمزية دون الآخر فإن ذلك ربما أوجب له رجحاناً على خصمه وإن لم يكن محقاً.

قال ابن عقيل الحنبلي في شروط المناظرة<sup>(1)</sup>: «ومن ذلك استواؤهما في الأمن والصحة والسلامة، وأن لا يكون أحدهما محصوراً بخوف أو حشمة وهيبة، والآخر مبسوطاً بأنس واسترسال». اه.

وقال أيضاً<sup>(٢)</sup>: «واحذر المحافل التي لا إنصاف فيها في التسوية بينك وبين خصمك في الإقبال والاستماع». اه.

وهذا كثيراً ما يحصل في مناظرة أهل الهيبة كالسلاطين، ومن أنس من نفسه جرأة على الصدع بالحق والفناء بملاحظة عظمة الله عن عظمة وهيبة السلطان، فليقدم على المناظرة، كما فعل كليم الله موسى مع فرعون وملأه، وكما فعل إمام أهل الحديث إبراهيم بن إسحاق الحربي مع المأمون، فجعل يناظره في الفقه، وجعل إبراهيم بن إسحاق الحربي يخالفه، ويقول: «القول في هذه المسألة خلاف هذا» فغضب المأمون فلما كثر خلافه قال: عهدي بك كأنك تذهب إلى أصحابك فتقول: خطّأت أمير المؤمنين، فقال إبراهيم الحربي: والله يا أمير المؤمنين إني لأستحي من أصحابي أن يعلموا أني جئتك»<sup>(٣)</sup>. اه.

- (١) الجدل على طريقة الفقهاء ص ٢٤٣ ٢٤٤.
  - (٢) أصول الفقه (١/ ٥٠٩).
- ۳) ما رواه الأساطين في عدم المجيء إلى السلاطين ص ٧٣.

- 314 -



أصول الجدل والمناظرة

رابعاً: اتفاق الطرفين في الكليات التي يُرد إليها التنازع:

وهذا الشرط إذا عُدم لم يُنتفع بالمناظرة، وتعطّلت ابتداءاً، لأن المناظرة في الوجوه والمسائل الجزئية لا بد أن تُرد إلى كليات متفق عليها، وإذا لم يكن المتناظران متفقين على الكليات تعطلت المناظرة وصارت شغباً.

فهذه الكليات حاكمة فلا بد أن تكون مسلمة عند الطرفين لقطع النزاع ورفع الشغب.

قال الشاطبي<sup>(1)</sup>: «المناظر المستعين، فلا يخلو أن يكون موافقاً له في الكليات التي يرجع إليها ما تناظرا فيه أولاً؟

فإن كان موافقاً له صح إسناده إليه واستعانته به، لأنه إنما يبقى له تحقيق مناط المسألة المناظر فيها، والأمر سهل فيها». اه.

وقال<sup>(٢)</sup>: «وإن كان المناظر مخالفاً له في الكليات التي ينبني عليها النظر في المسألة فلا يستقيم له الاستعانة به، ولا ينتفع به في مناظرته، إذ ما من وجه جزئي في مسألته إلا وهو مبني على كلي، وإذا خالف في الكلي ففي الجزئي المبني عليه أولى، فتقع مخالفته في الجزئي من جهتين، ولا يمكن رجوعها إلى معنى متفق عليه، فالاستعانة مفقودة». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «فإن الجدل إنما يشترط فيه أن يُسلم

- (۱) الموافقات (٤/ ٣٣٠).
- (٢) الموافقات (٤/ ٣٣٢).
- (۳) مجموع الفتاوي (۱۹/ ۱۳۵ ۱۳۲).

- 218 -



الخصم المقدمات وإن لم تكن بينة معروفة، فإذا كانت بينة معروفة كانت برهانية، والقرآن لا يحتج في مجادلته بمقدمة لمجرد تسليم الخصم بها كما هي الطريقة الجدلية عند أهل المنطق وغيرهم، بل بالقضايا والمقدمات التي تُسلمها الناس، وهي برهانية، وإن كان بعضهم يسلمها وبعضهم ينازع فيها ذكر الدليل على صحتها، كقوله: ﴿وَمَا قَدَرُوا أَلَّهَ حَقَّ قَدَرِهِ إِذْ قَالُوا مَآ أَزَلَ ٱللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِّن شَىَرُ قُلْ مَن أَزَلَ ٱلْكِتَبَ الَّذِي جَآء بِهِ مُوسَى نُورًا وَهُلَك إِلَنَاسٌ تَجَعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُونَهَا وَتُحَفُونَ كَثِيراً وَعُلِّمْتُم مَّا لَرَ تَعْلَمُوا أَنتُم ولاً

NIC THOUGE الباب السادس : أحوال المتناظرين

فإن الخطاب لما كان مع من يقر بنبوة موسى من أهل الكتاب، ومع من ينكرها من المشركين ذكر ذلك بقوله: ﴿قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِ-مُوسَىٰ﴾ وقد بيّن البراهين الدالة على صدق موسى في غير موضع». اه.

والقواعد الكلية لا تخفى في الغالب على العلماء، ولذلك تجري المناظرة في الجزئيات بالرد إلى الكليات الحاكمة القاضية فينتفع بالمناظرة ويظهر الحق.

وهذا أصل عظيم، ومن خفيت عليه هذه القواعد الكلية فهذا لنقص في علمه، أو لأنه مبتدع سالك لغير الطريق المستقيم.

قال الشاطبي<sup>(1)</sup>: «فاعلموا أن الاختلاف في بعض القواعد الكلية لا يقع في العادات الجارية بين **المتبحرين في علم الشريعة** الخائضين في لجتها العظمى، العالمين بمواردها ومصادرها.

(۱) الاعتصام (۲/ ۱۷۲).

- 319 -



أصول الجدل والمناظرة فيحص

والدليل على ذلك اتفاق العصر الأول وعامة العصر الثاني على ذلك». اه.

والكليات لا يجب أن تكون محل إجماع بين عموم المسلمين، بل يصح أن تُرد الجزئيات إلى كليات مختلف في ثبوتها كالقياس، والاستصحاب وشرع من قبلنا إلى غير ذلك من الأدلة المختلف فيها.

فإلغاء الأصول المختلف فيها قد يُعطُّل بعض الجزئيات عن الأدلة الشرعية، وتسقط بذلك المناظرة فيها.

فإلغاء الأصول المختلف فيها قد يُعطل بعض الجزئيات عن الأدلة الشرعية، وتسقط بذلك المناظرة فيها.

قال أبو الوليد الباجي وهو يتحدث عمن يمنع القياس على أصل مختلف فيه كالشفعة في الثمرة<sup>(1)</sup>:

«وليس كلامي في هذه المسألة مع من يخالفني في الأصل، ولو جاز ما لزمت لم تصح مناظرة، فإن أكثر الأصول التي يردُ إليها المتناظران مختلف فيها، ويصح ردهما إليها لاتفاقهما على ثبوت أحكامهما وخطأ من خالف فيها». اه.

وقال ابن عقيل الحنبلي<sup>(٢)</sup>: «ومن المختلف فيه ما يكون حقاً، ولا يُخرجه الخلاف فيه عن جواز البناء عليه، والإسناد إليه». اه.

وقال يوسف بن عبدالرحمن بن الجوزي<sup>(٣)</sup>:

«قال قوم: من شرط صحة الاستدلال بالنص موافقة الخصم على كونه

- المنهاج في ترتيب الحجاج ص ١٥٧.
  - (۲) الواضح في أصول الفقه (۱/ ۳۲۵).
- (٣) الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٥٢.

- 37. -



ظاهراً في الدلالة، وقال آخرون: لا يجوز ممانعة المستدل في ظهور ما ادعاه ظاهراً إذا كان مختلفاً فيه، لأنه ينتقل الكلام إلى مسألة أخرى.

والرأي الحق أن لا تشترط موافقة الخصم على كونه ظاهراً، لما في ذلك من الحرج، إذ أكثر أوصاف الأدلة مختلف فيها، وأن يمكن الخصم من الممانعة إذا انتمى إلى مذهب ذي مذهب، ولم يقصد العنت.

ومن هذا القبيل استدلال الحنبلي على الشافعي بالمرسل». اه. خامساً: نصب الحاكم:

الحاكم يقضي بين المتخاصمين، ويمنع اللجاج إذا استرسل المتناظران في العناد والمكابرة والتدافع، فيقطع الشجار عند اختلاف الأنظار.

وكذلك يقضي الحاكم لصاحب الحق، لاسيما إن بقي كل واحد من المتناظرين على استرجاح حُجته. قال العلامة ابن الوزير<sup>(1)</sup>:

«وقد تنازع علي عليه السلام وأخوه جعفر بن أبي طالب الطيار مع الملائكة الكرام، وزيد بن حارثة مولى رسول الله ﷺ، فما اعترف أحد منهم لخصمه بعد أن أدلى كل واحد منهم بحجته، بل بقي كل على استرجاح حجته حتى حكم رسول الله ﷺ بحكمه، وأثنى على كل واحد منهم بفضله». اه.

ومن وظائف الحاكم أنه يُوقف من صادر حق مخالفه في المناظرة، وكذلك من حاد في الجواب، ومن أدلى بدليل في غير محل النزاع، وكذلك يزجر من أساء الأدب في المناظرة، ويُسكِّن من روع من استشاط غضباً.

(1) ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان ص ٥٦، ٥٧.

- 221 -

أصول الجدل والمناظرة عليما في المعتمان المستقطع المستقطع المعاطر المعاطرة المعام المعام المعام المعام الله ناظر أحد الفقهاء بحضرة السلطان صلاح الدين في مسألة الخضاب بالسواد وفي مسألة استيلاء الكفار على أموال المسلمين، فأكثر ذلك الفقيه من الصياح، فصاح

السلطان عليه: «اسكت، صيحة مزعجة، فسكت، ثم قال لابن الحنبلي: تمم كلامك»<sup>(۱)</sup>. اه.

وهذا القاضي أبو الطاهر الذهلي كان له مجلس يجتمع إليه المخالفون، ويتناظرون بحضرته ويقضي ويحكم بينهم<sup>(٢)</sup>.

والحاكم ينبغي أن يكون عالماً منصفاً عدلاً غير متهم بشيء من الجهل والهوي.

قال القحطاني رحمه الله<sup>(۳)</sup>: ناظر أديباً منصفاً لك عاقلاً وأنصفه أنت بحسب ما تريان ويكون بينكما حكيم حاكماً عدلاً إذا جئتاه تحتكمان

- (١) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ١٩٤).
  - (٢) تاريخ بغداد (١/ ٣١٣).
    - (٣) النونية ص ٤٠ .

- 222 -



## المشاورة أكمل أنواع المناظرة

المشاورة هي نوع من المناظرة، فهي تجري مجرى المناظرة من حيث عرض الأقوال وإبداء مداركها ومستندها من الأدلة، والمحاورة في ذلك بين الطرفين طلباً للحق وكشفه.

والمشاورة أكمل أنواع المناظرة، فهي تكشف الحق وتوضحه دون مراء، ويقطع فيها المتشاوران الطريق على الشيطان من إثارة الغضب والتعصب للمذاهب والأقوال.

وهي طريقة من حسن قصدهم وفهمهم كالصحابة رضوان الله عليهم ومن سار على نهجهم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«وقد كان العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم إذا تنازعوا في الأمر اتبعوا أمر الله تعالى في قوله: ﴿فَإِن نَنَزَعْنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ [النساء: ٥٩].

وكانوا يتناظرون في المسألة مناظرة مشاورة ومناصحة، وربما اختلف قولهم في المسألة العلمية والعملية مع بقاء الألفة والعصمة وأخوة الدين». اه.

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(۲)</sup>: «وأهل هذا المسلك إذا اختلفوا فاختلافهم اختلاف رحمة وهدى، يقر بعضهم بعضاً عليه ويواليه ويناصره وهو داخل

- (۱) مجموع الفتاوي (۲٤/ ۱۷۲).
- (٢) الصواعق المرسلة (٢/ ٥١٦ ٥١٧).

- 777 -

أصول الجدل والمناظرة

في باب التعاون والتناظر الذي لا يستغني عنه الناس في أمور دينهم ودنياهم بالتناظر والتشاور، وإعمالهم الرأي، وإجالتهم الفكر في الأسباب الموصلة إلى درك الصواب، فيأتي كل منهم بما قدحه زناد فكره وأدركه قوة بصيرته، فإذا قوبل بين الآراء المختلفة، والأقاويل المتباينة، وعُرضت على الحاكم الذي لا يجور وهو كتاب الله وسنة رسوله، وتجرد الناظر عن التعصب والحمية واستفرغ وسعه، وقصد طاعة الله ورسوله فقل أن يخفى عليه الصواب، من تلك الأقوال، وما هو أقرب إليه، فإن الأقوال المختلفة لا تخرج عن الصواب، وما هو أقرب إليه، والخطأ وما هو أقرب إليه، ومراتب القرب والبُعد متفاوتة». اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال شيخ الإسلام في تقسيمه للمجادلة والمناظرة('):

«القسم الثاني: وهي المشاورة، التي مدحهم الله عليها بقوله عز وجل: ﴿وَأَمَرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ﴾ [الشورى: ٣٨].

وما ذكره الله عن الأنبياء والمؤمنين من المجادلة يتناول هذا وهذا». اه.

وقال طاش كبري زاده<sup>(٢)</sup>: «فإن المناظرة مشاورة، والمشاورة لاستخراج الصواب». اه.

وقال الآجري<sup>(٣)</sup>: «فإن كان رجل قد علمه الله تعالى علماً، فجاءه رجل يسأله عن مسألة في الدين، ينازعه فيها ويخاصمه، ترى له أن يناظره حتى تثبت عليه الحجة يرد عليه قوله؟

- درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٧٠).
- (۲) مفتاح السعادة ومصباح السيادة (۱/ ۳٤).
  - (٣) الشريعة ص ١٩٥.

- 377 -



قيل له: هذا الذي نُهينا عنه، وهو الذي حذرناه من تقدم من أئمة المسلمين فإن قال قائل: فماذا نصنع؟

قيل له: إن كان الذي يسألك مسألته، مسألة مسترشد إلى طريق الحق لا مناظرة، فأرشده بألطف ما يكون من البيان بالعلم من الكتاب والسنة، وقول الصحابة وقول أئمة المسلمين رضي الله عنهم». اه.

فإن قيل هل هناك فرق بين مناظرة المشاورة ومناظرة المجادلة؟

فالجواب نعم هناك فرق باعتبار القصد، فالمتشاوران لم يجتمعا لقصد المناظرة ابتداءاً، وإنما حصلت المشاورة والمذاكرة حين تمّ الالتقاء في المجلس الذي جمعهما اتفاقاً، أما المجادلة فالقصد منعقد ابتداءاً للمناظرة.

وهناك فرق آخر وهو أن المسألة المتناظر فيها في المجادلة تم تعيينها ابتداءاً، بخلاف المشاورة فهي لم تكن مقصودة أصلاً وإنما بُحثت لداع هيّجها في المجلس.

قال المجد ابن تيمية<sup>(1)</sup> : «وفرق بين المشاورة والمعاونة التي مقصودها استخراج ما لم يُعلم، وبين المجادلة التي مقصودها الدعاء إلى ما قد عُلم، الأول يدعو إلى حق مطلق، والثاني يدعو إلى حق معين». إه.

\* \* \*

(1) المسودة في أصول الفقه ص ٣٨٦.

- 370 -



أصول الجدل والمناظرة 🔹

السؤالات نوع من المناظرات

السائل لا يخلو من أحد صنفين: سائل يسأل عن الحكم ابتداءاً فهذا متعلّم، وسائل له نظر في الأدلة يُريد أن يجري مع الخصم مجرى السائل المستفيد فيتنزل معه في السؤالات منزلة الاستفادة والاستعانة في النظر حتى ينقطع الخصم، وهذا النوع من السؤالات يُدخله العلماء في باب المناظرة. قال القحطاني<sup>(1)</sup>:

أصل الجدال من السؤال وفرعه محسن الجواب بأحسن التبيان

قال القاضي أبو يعلى الحنبلي<sup>(٢)</sup>: «والسؤال هو الاستخبار، والجواب هو الإخبار، فإذا سأل السائل المسؤول فقال: ما تقول في كذا؟ فإنه مستخبر عن مذهبه فيما سأل مخبر عنه، والجدل كله سؤال وجواب». اه.

وقال الشاطبي رحمه الله<sup>(٣)</sup>:

«وإنما قلنا إن هذا الجنس من السؤالات داخل في قسم المناظر المستعين، لأنهم إنما سألوا بعدما نظروا في الأدلة، فلما نظروا أشكل عليهم الأمر، بخلاف السائل عن الحكم ابتداءاً فإن هذا من قبيل المتعلمين، فلا يحتاج إلى غير تقرير الحكم.

ولا عليك من إطلاق لفظ «المناظر» فإنه مجرد اصطلاح لا ينبني عليه

- (١) النونية ص ٣٩.
- (۲) العدة في أصول الفقه (۱/ ۱۸٤).
  - (٣) الموافقات (٤/ ٣٣١ ٣٣٢).

- 777 -



حكم. كما أنه يدخل تحت هذا الأصل ما إذا أجرى الخصم المحتج نفسه مجرى السائل المستفيد حتى ينقطع الخصم بأقرب الطرق، كما جاء في شأن محاجة إبراهيم عليه السلام قومه بالكوكب والقمر والشمس فإنه فرض نفسه بحضرهم مسترشداً، حتى يبين لهم من نفسه البرهان أنها ليست بآلهة.

الباب السادس: أحوال المتناظرين

وكذلك قوله في الآية الأخرى: ﴿إِذَقَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ \* قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَمَا عَكِفِينَ [الشعراء: ٧٠، ٧١]. فلما سأل عن المعبود سأل عن المعنى الخاص بالمعبود بقوله: ﴿ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ \* أَوَ يَفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢، ٣٧] فحادوا عن الجواب إلى الإقرار، بمجرد الإتباع للآباء، ومثله قوله: ﴿ بَلْ فَعَكَلُمُ حَبُرُهُمْ الأنبياء: ٦٣] الآية، وقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَذِي خَلَقَكُمْ ثُمَ رَزَقَكُمْ ثُمَ يُعِيتُكُمْ ثُمَ يُعَيِيكُمْ هُلْ مِن شُرَكَآ كُمْ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِن شَيَّوً ﴾ [الرابياء: ٤٦]، وقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَذِي خَلَقَكُمْ ثُمَ يَنْ عَكَلُمُ يُعْتَكُمْ ثُمَ تُوَ يَعْبَرُهُ إِنّا الآية، وقوله تعالى الما يقعلُون عن الجواب إلى يُعْبَعُونَ عُمَا أَنْ يَعْبَدُهُ أَمَن يَعْعَلُ مِن الجامِ الذي المَعَامُ أَنَهُ اللَهِ عَمْ يُوَعَامَ اللَّهُ الأنبياء: ٢٦] الآية، وقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَذِي خَلَقَكُمْ ثُمَ يَوْعَكُمْ ثُمَ يَوْ عَمْ يُوْعَ الأنبياء: ٢٦] الآية، وقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَذِي خَلَقَكُمْ ثُعَرَ وَإِنْ هَيْ يَعْبُونَ مَعْ يَعْ يَعْهُمُ أُو الروم: ١٤]، وقوله: (أَقُسَنَامَةُ اللَذِي عَلَيْ الْعَنْ يَعْمَعُ أَنَ يُنْعَالُهُ عَالَةُ عَالَهُ اللَذِي غَلَقَكُمُ اللَّهُ اللَهُ عَلَهُ اللَهُ عَلَيْ مَعْ مَنْ يَعْوَى الْعَرَ عَلَعُونَ عُمَةً أَمَنُ مَنْ عَالَهُ عَالَة مَالَة مَا عَنْ أَلَهُ اللَذِي عَالَهُ مَعْ الْتُعْ اللَهُ عَلْلَهُ اللَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ مَنْ عَالِهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ عَالَهُ مَا يَعْنُ كَلُهُ مَ مَنْ عَالَةُ عَالَهُ عَالَهُ عَلَهُ عَلَيْ عَالَهُ مَا عَنُ عَالًا عَالَهُ عَالَهُ عَلَيْ عَالَكُ مَنْ عَالَهُ اللَهُ عَالَهُ عَالَهُ مَا عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ أَنَا عَامَ اللَهُ مَنْ عَالَهُ اللَهُ عَالَهُ عَالَهُ اللَهُ عَالَهُ مَا عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ مَا عَامَ عَالَهُ مَا عَالَهُ أَنْ عَالَهُ مَا عَالَهُ مَا عَلَهُ عَلَيْ مَنْ عَالَهُ مَا عَالَهُ عَالَهُ مَا عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالُهُ اللَهُ اللَهُ مَا عَامًا اللَهُ عَامَ إِنْ عَامَةُ أَنْ عَامَ مَا عَامِ الْعَالَةُ عَامَ اللهُ عَالَهُ مَالا عَالَهُ عَالَهُ عَامًا الَهُ عَالَهُ مُوا اللَهُ عَ

فهذه الآيات وما أشبهها إشارات إلى التنزل منزلة الاستفادة والاستعانة في النظر، وإن كان مقتضى الحقيقة فيها تبكيت الخصم، إذ كان مجيئاً بالبرهان في معرض الاستشارة في صحته، فكان أبلغ في المقصود من المواجهة بالتبكيت، ولما اخترعوا من التشريعات أمور كثيرة أدهاها الشرك طولبوا بالدليل كقوله: ﴿أَمِر ٱتَخَذُوا مِن دُونِهِ عَالِمَةً قُلْ هَاتُوا بُرُهَنَكُرٌ ﴾ [الأنبياء: ٢٤]، وقوله: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُم مَّآ أَنزَلَ اللَهُ لَكُم مِن

- 221 -



أصول الجدل والمناظرة

رِّزْقِ فَجَعَلْتُد مِّنْهُ حَرَامًا وَحَلَالًا قُلْ ءَآلَلَهُ أَذِنَ لَكُمَّ أَمَر عَلَى ٱللَّهِ تَفْتَرُونَ﴾ [يـونـس: ٥٩]، وقـولـه: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ لَا بُرْهَنَنَ لَهُ بِهِۦ﴾ [المؤمنون: ١١٧] الآية!.

وهو من جملة المجادلة بالتي هي أحسن». اه.

ويقرر ابن القيم مثل هذا النوع من المناظرات (السؤالات)، فيقول<sup>(1)</sup>: «ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَبِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوَا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِي آَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ \* وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْآسَمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَنَوُلَاءٍ إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَى عَلَمْتَنَآ إِنِّي آَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ \* وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْآسَمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتَهِكَة فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءَ هَنَوُلَاءٍ إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَى عَلَمْتَنَآ إِنَى آَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ \* وَعَلَمَ عَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَهَا ثُمَ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتَهِكَة قَالَ إِنِي آَعْلَمُ مَا لَا نُعْلَمُونَ \* وَعَلَمَ عَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَها ثُمَ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِكَة عَلَمْ يَانَعُ الْقُولَ الْعَلْمُ عَالَ الْعَلْمُ اللَا يَعْلَمُ اللَهُ عَلْمَا أَنْهُ عَالَهُ وَالْ مَا لَكُمُ عَلَمْ أَنْ إِنَى أَنْ الْمَاعِلَى إِنْ الْعَلْمُ عَلْهُ عَلْمَ الْعَمْعَةُ فَقَالَ أَنْ يُعْلَمُ الْمَا الْسُولَةِ اللَّهُمُ عَلَى الْمُعَاتِي فُولُولُ لَكُمُ لَقَالَ الْنَ عَلَمُ الْمَاعَامُ مَا إِنْعَاقَتْهُ وَلَنَا وَعَالَ أَنَهُ مَا أَنْتَا الْمَا عَمْ يَ عَلَمْ مَا عَلَى إِلَى اللَهُ إِنَى الْمَائِقُونِ اللَّهُ مَا إِنَا اللَهُ مِنْ عَنْتُمَ مَا إِنْ عَامَالُهُ مُ

> فهذه كالمناظرة من الملائكة والجواب عن سؤالهم». اه. وقال القرطبي<sup>(٢)</sup>:

«فهو كله تعليم من الله عز وجل السؤال والجواب والمجادلة في الدين». اه.

وقال الحافظ ابن عبدالبر (٣):

«قال عزَّ وجل: ﴿قُلْ هَلْ مِن شُرَّكَآبِكُمْ مَّن يَبْدَؤُا ٱلْخَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُهُمْ قُلِ ٱللَّهُ يُحْبَدُؤا

- (۱) بدائع الفوائد (٤/ ١٣٧).
- (٢) أحكام القرآن (٣/ ٢٨٦).
- (٣) جامع بيان العلم وفضله ص ٤٢٤.

- 227 -



ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُمْ فَأَنَّ تُؤْفَكُونَ﴾ [يونس: ٣٤]، إلى قوله: ﴿أَفَنَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِ آحَقُ أَن يُنَبَعَ أَمَن لَا يَهِدِى إِلَا أَن يُهْدَى فَمَا لَكُرُ كَيْفَ تَحَكُمُونَ﴾ [يونس: ٣٥].

الباب السادس: أحوال المتناظرين

فهذا كله تعليم من الله للسؤال والجواب والمجادلة». اه.

ومن ذلك مناظرة مسروق رحمه الله لعائشة رضي الله عنها على طريقة السؤالات، فتنزل معها منزلة المسترشد المستعين.

فلما قالت عائشة رضي الله عنها لمسروق<sup>(1)</sup>: من زعم أن محمداً رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية، قال مسروق: وكنت متكئاً فجلست، فقلت: يا أم المؤمنين! أنظريني ولا تعجليني: ألم يقل الله عزَّ وجل: ﴿وَلَقَدَ رَمَاهُ وَإِلَا فُوْنَ ٱلْبِينِ [التكوير: ٢٣]، ﴿وَلَقَدَ رَمَاهُ نَزَلَةً أُخْرَى [النجم: ١٣] فقالت: أنا أول هذه الأمة سأل عن ذلك رسول الله على فقال: إنما هو جبريل، لم أره على صورته التي خُلق عليها غير هاتين المرتين، رأيته منهبطاً من السماء، ساداً عظم خلقه ما بين السماء والأرض، فقالت: ألم تسمع أن الله عز وجل يقول: ﴿لَا تُدَرِّعُهُ ٱلأَبْصَنُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ اللاَبْصَنُرُ وَهُوَ ٱلطِّيفُ ٱلْخَبِيرُ [سورة الأنعام: ١٠٢]، أوَلَم تسمع أن الله يقول: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ أَلَهُ إِلَا وَحَيًا أَوَ مِن وَرَآي حَجَابٍ أَوَ الله يقد ورا يورا الله عنه عنه منه النه الله عنه الماء والأرض، فقالت: مُوَسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ، مَا يَشَاءً إِنَّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى الله ورا الله ورا إلى الله يق

ومن ذلك مناظرة يزيد الفقير لجابر بن عبدالله رضي الله عنه في خروج الموحدين من النار :

قال يزيد الفقير<sup>(٢)</sup>: كنت قد شغفني رأي من رأي الخوارج، فخرجنا

- (۱) رواه مسلم كتاب الإيمان باب هل رأى محمد ﷺ ربه (۱/ ۱۵۹ رقم ۱۷۷).
- (٢) رواه مسلم كتاب الإيمان باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها (١/ ١٧٩ رقم ٣٢٠).

- 324 -



في عصابة ذوي عدد نريد أن نحج، ثم نخرج على الناس<sup>(۱)</sup>، قال فمررنا على المدينة فإذا جابر بن عبدالله يُحدث القوم، جالس إلى سارية عن رسول الله ﷺ. قال: فإذا هو قد ذكر الجهنميين، قال: فقلت له: يا صاحب رسول الله! ما هذا الذي تُحدثون؟ والله يقول: ﴿إِنَّكَ مَن تُدْخِل النَّارَ فَقَدً اَخْزَيْتَهُ﴾ [ آل عمران: ١٩٢ ] ، و ﴿ كُلَمَا آرَادُوَا أَن يَخَرُجُوا مِنّهَا أُعِدُوا فِبِهَا﴾ [السجدة: ٢٠]، فما هذا الذي تقولون؟ قال: فقال: أتقرأ القرآن؟ قلت: نعم، قال: فهل سمعت بمقام محمد عليه السلام؟ قلت: نعم، قال: فإنه مقام محمد ﷺ المحمود، الذي يُخرج الله به من يُخرج، قال: ثم نعت وضع الصراط ومر الناس عليه، قال: وأخاف أن لا أكون أحفظ ذاك، قال: غير أنه قد زعم أن قوماً يخرجون من النار بعد أن يكونوا فيها، قال: يعني فيخرجون كأنهم عيدان السماسم، قال فيدخلون نهراً من أنهار الجنة فيغتسلون فيه، فيخرجون كأنهم القراطيس، فرجعنا قلنا: ويحكم! أترون الشيخ يكذب على رسول الله ﷺ، فرجعنا، فلا والله ما

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

\* \* \*

أي ندعوهم إلى مذهبنا.

- \*\* -



المباهلة

الباب السادس: أحوال المتناظرين

إذا تناظر الطرفان ووضح الحق وأُقيمت الحجة، وأصر المبطل على باطله وعاند وكابر فإنه يُكفُّ عن مناظرته، قال ابن القيم<sup>(١)</sup>: «فإن المحاجة والمجادلة بعد وضوح الشيء وظهوره نوع من العبث، بمنزلة المحاجة في طلوع الشمس». اه.

لكن للمحق أن يدعو مخالفه للمباهلة، وهذا العمل أُخذت مشروعيته من مجادلة النبي علمي لوفد نصارى نجران، فإنهم تصلبوا على باطلهم بعدما أقام عليهم النبي علي البراهين بأن عيسى عبدالله ورسوله، حيث زعموا إلهيته، فوصلت به وبهم الحال إلى أن أمره الله تعالى أن يُباهلهم، فإنه قد اتضح لهم الحق، فدعاهم رسول الله علي إلى المباهلة، بأن يحضر هو وأهله وأبناؤه، وهم يحضرون بأهلهم وأبنائهم، ثم يدعون الله تعالى أن يُنزل عقوبته ولعنته، على الكاذبين.

فأبى نصارى نجران لأنهم يعلمون أنه نبي الله حقاً، وأنهم إن باهلوه هلكوا، قال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَـهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٢ ٱلْحَقُّ مِن رَّيَبِكَ فَلا تَكُن مِّنَ ٱلْمُتَزِينَ ٢ فَمَنَ حَابَحَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَاءَكُمُ وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَ تُعَرِّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَتَ اللَّهُ عَلَ

(۱) بدائع التفسير (۲/ ۱۰٤).

- 771 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال ابن القيم في فوائد القصة<sup>(١)</sup>:

«ومنها أن السنة في مجادلة أهل الباطل إذا قامت عليهم حجة الله، ولم يرجعوا، بل أصروا على العناد، أن يدعوهم إلى المباهلة، وقد أمر الله سبحانه رسوله بذلك، ولم يقل: إن ذلك ليس لأمتك من بعدك، ودعا إليه ابن عمّه عبدالله بن عباس لمن أنكر عليه بعض مسائل الفروع<sup>(٢)</sup>، ولم ينكر عليه الصحابة، ودعا إليه الأوزاعي سفيان الثوري في مسألة رفع اليدين، ولم ينكر عليه ذلك، وهذا من تمام الحجة». اه.

وقد تسهّل بعض الناس في أمر المباهلة، فتراه يسأل مخالفه المباهلة في كل صغيرة وكبيرة، وحتى فيما يسوغ فيه الخلاف، وهذا توسع غير محمود.

ومباهلة النبي ﷺ لنصارى نجران كانت في أهم المهمات وهو التوحيد.

قال العلامة الدواني (٣) :

«المباهلة لا تجوز إلا في أمر مهم شرعاً وقع فيه اشتباه وعناد، لا يتيسر دفعه إلا بالمباهلة، فيشترط كونها بعد إقامة الحجة والسعي في إزالة الشبهة، وتقديم النصح والإنذار، وعدم نفع ذلك ومساس الضرورة إليها». اه.

- (1) زاد المعاد (۳/ ٦٤٣).
  - (٢) مسألة العول.
  - (٣) فتح البيان (٢/ ٧٤).

- 777 -



ويدل لذلك المعنى اللغوي للمباهلة، فإنها تكون في الأمور المهمة، قال الحرالي<sup>(١)</sup>: «الابتهال طلب البهل، والبهل أصل معناه التخلي والضراعة في مهم مقصود». اه.

وأما طلب ابن عباس رضي الله عنهما المباهلة في بعض مسائل الفروع، فقد أجاب عنه أبو الفتح ابن برهان البغدادي بأن الحامل على ذلك هو حدة المناظرة<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

- (1) نظم الدرر (٤/ ٤٤٣).
- (٢) طريق الوصول إلى الأصول (٢/ ٣٥٠)، بواسطة التفريق بين الأصول والفروع للشيخ سعد الشتري.



المتجادلون ومجاذبة الحق

سبقت الإشارة إلى أن الجدال لا يكون إلا في مختلف فيه، والاختلاف يقتضي طرفان، ولكن يبقى أن نعرف هل يلزم أن يكون الحق في أحد الطرفين؟!

قال أبو الوفاء ابن عقيل الحنبلي رحمه الله('):

«وكل متجادلين فلا بد أن يكون الحق مع أحدهما دون الآخر، إذ لا يجوز أن يكون الحق في إيجاب الشيء وسلبه، ولا في أن القول عليه صدق والقول عليه كذب، لأن ذلك متناقض، ولا يصح إلا أحد النقيضين دون الآخر، إلا أنه يجوز أن يكونا جميعاً قد عدلا عن طريق الحجة، ويجوز أن يكون عليها أحدهما، ولا يجوز أن يكونا عليها جميعاً، لأنه لا حجة على الباطل». اه.

وهذا الذي ذكره ابن عقيل ليس على إطلاقه، فالجدال فرع الخلاف، وليس كل اختلاف يكون الحق في أحد طرفيه، فكم من خلاف بين طرفين يكون الحق في قول ثالث، والطرفان على باطل.

قال الخطابى (٢):

«وقد يكون الخصمان على مقالتين مختلفتين كلتاهما باطلة، ويكون

- (١) الواضح أصول الفقه (١/ ٥١٤).
- (٢) «الغنية عن الكلام وأهله» بواسطة صون المنطق ص ٩٩.

- 772 -



الحق في ثالثة غيرهما، فمناقضة أحدهما صاحبه غير مصحح مذهبه، وإن كان مفسداً به قول خصمه لأنهما مجتمعان معاً في الخطأ مشتركان فيه، كقول الشاعر:

حجج تهافت كالزجاج تخالها 💿 حقاً وكل كاسر مكسور

وإنما كان الأمر كذلك لأن واحداً من الفريقين لا يعتمد في مقالته التي ينصرها أصلاً صحيحاً وإنما هو أوضاع وآراء تتكافأ وتتقابل، فيكثر المقال ويدوم الاختلاف ويقل الصواب، قال تعالى: ﴿وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَنْفَا كَثِيرًا ۞ [النساء: ٨٢]». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«وقد يكون المختلفون كلهم على باطل كقوله: ﴿وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِى ٱلْكِتَكِ لَنِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ﴾ [البقرة: ١٧٦]، وقوله: ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينٌ \* إِلَا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ﴾ [هود: ١١٨ – ١١٩]». اه.

وقال أيضا<sup>(٢)</sup>: «تجد الرجلين يتخاصمان ويتعاديان على إطلاق ألفاظ ونفيها، ولو سئل كل منهما عن معنى ما قاله لم يتصوره، فضلاً عن أن يعرف دليله، ولو عرف دليله لم يلزم أن من خالفه يكون مخطئاً، بل يكون في قوله نوع من الصواب، وقد يكون هذا مصيباً من وجه وهذا مصيباً من وجه، **وقد يكون الصواب في قول ثالث»**. اه.

(۱) الجواب الصحيح لمن بدَّل دين المسيح (۱/ ۲۹۱، ۲۹۲).

(٢) مجموع الفتاوي (١١٤/١٢).

- 770 -

وقد يقع الجدال أحياناً من متفقين من حيث لا يشعر أحدهما، وذلك مما يكون فيه الخلاف لفظياً وليس معنوياً.

قال الشاطبي رحمه الله<sup>(۱)</sup> : «من الخلاف ما لا يعتد به في الخلاف وهو ضربان» :

ثم قال: «والثاني» ما كان ظاهره الخلاف وليس في الحقيقة كذلك، وأكثر ما يقع ذلك في تفسير الكتاب والسنة، فتجد المفسرين ينقلون عن السلف في معاني ألفاظ الكتاب أقوالاً مختلفة في الظاهر، فإذا اعتبرتها وجدتها تتلاقى على العبارة كالمعنى الواحد». اه.

\* \* \*

(1) الموافقات (٤/٢١٤).

أصول الجدل والمناظرة

- 777 -

حكاية المناظرات

الباب السادس: أحوال المتناظرين

الأئمة تقع منهم فلتات وزلات مما هو من لوازم بشريتهم وانتفاء العصمة عنهم، وآحاد هذه المسائل ليست أصولاً يلتزمها أولئك الأعلام.

فلا ينبغي لأحد أن يشنِّع على إمام بسبب زلة أو نادرة وقعت منه، فإن هذا عنوان الضغينة لأولياء الله، قال ابن القيم<sup>(١)</sup>: «وليس تتبع المسائل المستشنعة من عادة أهل العلم، فيقتدى بهم في ذكرها وعدِّها». اه.

وإنما يجمع مثل هذه المسائل المستشنعة من يريد التنفير من مذهب أهل السنة بحكاية هذه النوادر كما هو حال الرافضة، فهذا شيخ الإسلام ابن تيمية لما حكى مسألة عتق ولد الزنا بالملك، قال<sup>(٢)</sup>: **«ومثل هذه المسألة الضعيفة ليس لأحد أن يحكيها عن إمام من أئمة المسلمين،** لا على وجه القدح فيه، ولا على وجه المتابعة له فيها، فإن ذلك ضرباً من الطعن في الأئمة، وإتباع الأقوال الضعيفة، وبمثل ذلك صار وزير التتر يُلقي الفتنة بين مذاهب أهل السنة حتى يدعوهم إلى الخروج عن السنة والجماعة، ويُوقعهم في مذاهب الرافضة وأهل الإلحاد». اه.

وهذه المسائل المستشنعة لا تُحكى رعايةً لحق الأئمة، لأنها إذا حُكيت ربما أوحشت القلوب، ورُبما استضر بها ضعيف الإيمان وتتبع فيها الرخصة.

- (1) جلاء الأفهام ص ٤٧٥.
- (۲) مجموع الفتاوي (۳۲/ ۱۳۷).

 $- \pi\pi\nu -$ 

RINCE GHAZI TRUST UR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «فمن رعاية حق الأئمة أن لا يُحكى هذا عنهم – ولو روي عنهم – لفرط قبحه، ولهذا كان الإمام أحمد رضي الله عنه يكره أن يُحكى عن الكوفيين والمدنيين والمالكيين المسائل المستقبحة مثل مسألة النبيذ والصرف والمتعة ومحاش النساء، إذا حكيت لمن يخاف أن يقلدهم فيها أو ينتقصهم بسببها، وفرق بين أن آمر بشيء أو أفعله، وبين أن أقبل من غيري ظاهره». اه.

وكذلك المناظرات إنما تُحكى لغرض شرعي محمود، أما حكايتها للانتصار لإمام بعينه وتهجين نظيره والحط من رتبته فهو حرام وجرم كبير.

وكذلك حكاية مناظرات المبتدعة والمتكلمين يُتحرز فيها غاية التحرز، وإماتتها أولى من إذاعتها، وإنما يُرخّص بحكايتها لراسخ في العلم عارف بشبه أهل الأهواء، وحيث لا يُخشى من مضرتها إذا حُكيت له.

قال العلامة محمد البشير الإبراهيمي<sup>(٢)</sup> رحمه الله: «تلاشت تلك الفرق<sup>(٣)</sup> ولم تبق إلا أخبار معاركها الجدلية في كتب التاريخ، وإلا آراؤها المدونة في كتبها فتنة للضعفاء وتبصرةً للحصفاء». اه.

والمناظرات دخلها التحريف والزيادة والكذب والاختراع شأنها شأن سائر الأخبار والروايات والقصص، وإذا لم تسلم أحاديث النبي ﷺ من هذا الشرع، فلأن تمتد يد الكذب والتحريف والزيادة والاصطناع لكلام غيره من البشر من باب أولى.

- (۱) الفتاوى الكبرى (۲/ ۹۸).
  - (٢) الآثار (١/ ٢٦١).
- (٣) لعل بعضها موجود، لكن أصحابها مقموعون لظهور السنة وأهلها.

- ۳۳۸ -



كذلك دخل هذه المناظرات سوء الفهم من النقلة عن الأئمة لما فهموه مما لم يذكروا فيه ألفاظ الأئمة وإنما ذكروا ما فهموه، وربما دخلها التزيد أيضاً طلباً لنصرة المذاهب.

وكذلك دخل الخطأ في حكاية المناظرات بسبب سوء الحفظ وقلة الضبط، لهذه الأسباب وغيرها لا يمكن أن نتلقى جميع ما يُذكر ويُحكى من المناظرات بالقبول، فلا بد من التمحيص والتحقيق والتدقيق.

ورد بعض هذه المناظرات يكون تارةً من جهة ضعف السند، وتارةً أخرى بقرائن في المتن تدل على اصطناع المناظرة أصلاً من طريقة سبكها وصياغتها، وتارةً بما يدل على امتناع التقاء طرفي المناظرة، وتارةً بنسبة ألفاظ غريبة منكرة لا تصدر عادة من مثل من نُسبت إليه.

\* ومثال لما لا يصح من جهة السند على رأي بعض الحفاظ، مناظرة عبدالعزيز بن يحيى الكناني لبشر المريسي المشهورة بـ «الحيدة»، قال الحافظ الذهبي<sup>(1)</sup>:

«لم يصح إسناد كتاب الحيدة إليه، فكأنه وضع عليه»<sup>(٢)</sup>. اه.

\* ومثال لما يُذكر من مناظرة لم تثبت أصلاً بقرينة في المتن، ما يُنقل أن الشافعي تناظر مع أبي يوسف صاحب أبي حنيفة والأوزاعي.

- (١) ميزان الاعتدال (٢/ ٦٣٩).
- (٢) وقد ناقش الذهبي في دعواه فضيلة الشيخ د. علي بن محمد بن ناصر الفقيهي في مقدمة
   تحقيقه لكتاب الحيدة ص ٦ ١٥، ارجع إليه فإنه نفيس.

أصول الجدل والمناظرة

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ثم قدم (يعني الشافعي) إلى العراق مرة ثانية، وفيها صنف كتابه القديم المعروف بـ «الحجة»، واجتمع به أحمد ابن حنبل في هذه القدمة بالعراق، واجتمع به بمكة، وجمع بينه وبين إسحاق بن راهويه، وتناظرا بحضور أحمد رضي الله عنهم أجمعين.

ولم يجتمع بأبي يوسف ولا بالأوزاعي وغيرهما، فمن ذكر ذلك في الرحلة المضافة إليه فهو كاذب، فإن تلك الرحلة فيها من الأكاذيب عليه وعلى مالك وأبي يوسف ومحمد وغيرهم من أهل العلم ما لا يخفى على عالم، وهي من جنس كذب القصاص». اه.

\* ومثال لما ثبت أصلاً من مناظرة تحرفت فيها أسماء المتناظرين، مناظرة زهير بن حرب للمأمون:

«قال الحافظ ابن عساكر<sup>(٢)</sup>: أخبرنا الشيخ أبو نصر عبدالرحيم ابن عبدالكريم بن هوازن إجازة قال: أنا أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي الحافظ، قال: أنا محمد بن عبدالله الحافظ، قال: سمعت أبا بكر محمد بن عبدالله بن يوسف الحفيد من أصل كتابه يقول: سمعت الحسين بن الفضل البجلي رحمه الله يقول:

دخلت على زهير بن حرب بعدما قدم من عند المأمون وقد امتحنه فأجاب إلى ما سأله، فكان أول ما قال لي : يا أبا علي تكتب عن المرتدين، فقلت: معاذ الله، ما أنت بمرتد، وقد قال الله تبارك وتعالى : هُمَن كَفَرَ بِأَللَهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ؞َ إِلَا مَنْ أُكَرِهَ وَقَلْبُهُمْ مُطْمَبِنُ

- (۱) مجموع الفتاوي (۲۰/ ۳۳۰ ۳۳۱).
- (٢) تبيين كذب المفتري ص ٣٥٢ ص ٣٥٤.

- 32. -



بِٱلْإِيمَانِ﴾ [النحل: ١٠٦] فوضع الله عن المكره ما يسمعه في القرآن، ثم سألته عن أشياء يطول ذكرها، فقال: أشدها علينا أن قال لنا: ما تقولون في عيسى على الله ، قلنا : من عيسى يا أمير المؤمنين ، قال : ابن مريم ، قلنا : رسول الله، قال: وكلمته، قلنا: نعم، قال: فما تقولون فيمن قال ليس عيسي كلمة الله، قلنا: كافر يا أمير المؤمنين، قال فقال لنا: أليس عيسى كلمة الله؟ قلنا: بلي، قال: فمخلوق أم غير مخلوق، قلنا: مخلوق، قال: فمن زعم أنه غير مخلوق، قلنا: كافر يا أمير المؤمنين، قال: فما تقولون في القرآن، قلنا: كلام الله عزَّ وجل، قال: مخلوق أو غير مخلوق، قلنا: غير مخلوق، قال: فمن زعم أن عيسي غير مخلوق وهو كلمة الله، قلنا: كافر، قال: سبحان الله عيسى كلمة الله ومن نفى الخلق عنه كافر، والقرآن كلمة الله ومن يثبت الخلق عليه كافر، قال الحسين: فأعلمته ما يجب من القول، وقلت له: قد كان المكي يختلف إليكم ويقول لكم: إني أعلم من هذا الباب ما لا تعلمون فتعلموا ذلك مني، فتحملكم الرياسة على ترك ذلك، ويقول لكم: يكون لكم ما تعلمتوه منى عدة تعتدونها لأعدائكم، فإن هجموا يومالم يحتاجوا إلى طلب العدة، فإن احتجوا بعد ذلك عليكم ولم يحضركم الأعداء لم يضركم الإعداد للعدة، فتأبون ذلك، والحجة في هذا الباب كيت وكيت، فقال: والله لو وددت أني كنت أعلم هذا كما نعلمه يوم دخلت على المأمون، وإن ثلث روايتي ساقطة عني، ثم نظر إلى يحيى بن معين وهو معه فقال له: وأنا أقول كما تقول، فقال لي زهير: تُعلُّم ابني فإنه حدث، فخلوت به في المسجد فعلَّمته ذلك ثم انصرفت، قال محمد بن عبدالله الحاكم: الحسين ابن الفضل البجلي صاحب عبدالعزيز المكي المقدم في معرفة الكلام». اه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية محققاً ومدققاً<sup>(1)</sup>: «هذه الحكاية وقع فيها تغيير، وإن كان أصلها صحيحاً، فإن زهير بن حرب ويحيى بن معين ونحوهما، ممن امتحن في زمن المحنة، لم يجتمعوا بالمأمون ولا ناظرهم، بل ذهب إلى الثغر بطرسوس، وكتب إلى نائبه ببغداد إسحاق ابن إبراهيم بن مصعب أن يمتحن الناس، فامتنعوا من الإجابة، فكتب إليه كتاباً ثانياً يغلظ فيه، ويأمر بقتل القاضيين: بشر بن الوليد، وعبدالرحمن بن إسحاق إن لم يُجيبا. ويأمر بتقييد من لم يجب من العلماء، فامتنع من الإجابة سبعة منهم: زهير بن حرب المذكور، ثم أجاب بعد القيد خمسة منهم:

أصول الجدل والمناظرة

HE PRINCE GHAZI TRUST DR QUR'ÀNIC THOUGHT

زهير بن حرب، وبقي أحمد بن حنبل ومحمد بن نوح لم يجيبا، فحُملا إليه مقيدين، فمات محمد بن نوح في الطريق، ومات المأمون قبل وصول أحمد بن حنبل إليه.

وهذا كله معلوم عند أهل العلم، لم يختلفوا في ذلك، فإن كانت قد جرت مناظرة مع زهير بن حرب، فلعل ذلك كان مع غير المأمون، ولعل ذلك كان بين يدي نائبه إسحاق بن إبراهيم، فإنه هو الذي باشرهم بالمحنة، وإنما الذي ناظر الجهمية في المحنة هو أحمد بن حنبل، وكان ذلك في خلافة المعتصم، بعد أن بقي في الحبس أكثر من سنتين، وجمعوا له أهل الكلام من البصرة وغيرها: من الجهمية والمعتزلة والنجارية: مثل أبي عيسى بن محمد بن عيسى برغوث، صاحب حسين النجار، وناظرهم ثلاثة أيام، وقطعهم في تلك المناظرة، كما قد شرحنا تلك المناظرة في غير هذا الموضع.

درء تعارض العقل والنقل (٧/ ٢٥٦ – ٢٥٧).

- 252 -



وهذه الحجة التي ذُكرت في حكاية زهير بن حرب، ذكرها الإمام أحمد وتكلم عليها فيما كتبه في الرد على الجهمية، وهو في الحبس، قبل اجتماعه بهم للمناظرة، فكان الجواب عن هذه مما هو بعد عند الأئمة كأحمد بن حنبل وأمثاله». اه.

\* وكذلك الحال لـ «الحيدة» فهناك ألفاظ وزيادات في المناظرة زيدت فيها قامت الدلائل والقرائن على أنها ليست من كلام عبدالعزيز . (()

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١):

«قال عبدالعزيز «إنما قلت: الفعل صفة الله، والله يقدر عليه، ولا يمنعه منه مانع» وفي نسخة أخرى زيادة على ذلك «إنما قلت: إنه لم يزل الفاعل سيفعل، ولم يزل الخالق سيخلق، لأن الفعل صفة الله».

وهذه الزيادة لم تتقدم في كلام عبدالعزيز، فإما أن تكون ملحقة من بعض الناس في بعض النسخ، أو يكون معنى الكلام: إنما قولي هذا، وإنما قلت إني إنما اعتقدت والتزمت هذا، أو يكون المعنى: إنما أقول وأعتقد هذا.

والأشبه أن هذه الزيادة ليست من كلام عبدالعزيز، فإنها لا تناسب ما ذكره من مناظرته المستقيمة، ولم يتقدم من عبدالعزيز ذكر هذا الكلام ولا ما يدل عليه». اه.

\* وكذلك الحكاية التي ذكرها القاضي عياض عن محمد بن حميد قال<sup>(۲)</sup>:

«ناظرأ بو جعفر أمير المؤمنين مالكاً في مسجد رسولا لله ﷺ، فقال له

- درء تعارض العقل والنقل (۲/ ۲۷۲ ۲۷۳).
  - (٢) ترتيب المدارك (١/ ٢١١ ٢١٢).

- 327 -

أصول الجدل والمناظرة

مالك: يا أمير المؤمنين: لا ترفع صوتك في هذا المسجد، فإن الله تعالى أَذَب قوماً فقال: ﴿لا تَرْفَعُوا أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيّ [الحجرات: ٢]، ومدح قوماً فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُونَ أَصَوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَهِ أُوَلَتِكَ ٱلَّذِينَ أَمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوَىٰ [الحجرات: ٣]، وذم قوماً فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلحُجُرَتِ أَحْتَبُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [الحجرات: ٤] وإن حُرمته ميتاً كحرمته حيّاً.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فاستكان لها أبو جعفر، وقال يا أبا عبدالله، أستقبل القبلة وأدعو أم أستقبل رسول الله ﷺ؟

فقال: ولم تصرف وجهك عنه، وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم إلى الله يوم القيامة؟ بل استقبله واستشفع به، فيُشفّعه الله فيك، قال الله تعالى: ﴿وَلَوَ أَنَهُمُ إِذ ظَلْلَمُوَا أَنفُسَهُمْ جَمَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُوا ٱللَهَ﴾ [الـنـسـاء: ٦٤] الآية».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (``:

«فهذه الحكاية على هذا الوجه: إما أن تكون ضعيفة أو مغيّرة، وأما أن تُفسّر بما يوافق مذهبه.

إذ قد يفهم منها ما هو خلاف مذهبه المعروف بنقل الثقات من أصحابه، فإنه لا يختلف مذهبه: أنه لا يستقبل القبر عند الدعاء، وقد نص على أنه لا يقف عند الدعاء مطلقاً، وذكر طائفة من أصحابه أنه يدنو من القبر ويُسلِّم على النبي ﷺ، ثم يدعو مستقبل القبلة ويوليه ظهره وقيل: لا يوليه.

(۱) اقتضاء الصراط المستقيم ص ۳۹٥ – ۳۹۷.

- 722 -



فاتفقوا في استقبال القبلة، وتنازعوا في تولية القبر ظهره وقت الدعاء. ويشبه والله أعلم أن يكون مالك رحمه الله سُئِلَ عن استقبال القبر عند السلام وهو يسمي ذلك دعاء، فإنه قد كان من فقهاء العراق من يرى أنه عند السلام عليه يستقبل القبلة أيضاً، ومالك يرى استقبال القبر في هذه الحال كما تقدّم، وكما قال في رواية ابن وهب عنه: إذا سلم على النبي ﷺ يقف ووجهه إلى القبر لا إلى القبلة، ويدنو ويُسلِّم ويدعو، ولا يمس القبر بيده.

وقد تقدم قوله: إنه يُصلي عليه ويدعو له.

ومعلوم أن الصلاة عليه والدعاء له يوجب شفاعته للعبد يوم القيامة، كما قال على في الحديث الصحيح: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا عليَّ، فإنه من صلَّى عليَّ مرة صلى الله عليه عشراً، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها درجة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجوا أن أكون أنا ذلك العبد، فمن سأل الله لي الوسيلة، حلَّت عليه شفاعتي يوم القيامة».

فقول مالك في هذه الحكاية **إن كان ثابتاً عنه** معناه: إنك إذا استقبلته وصليت عليه وسلمت عليه، وسألت الله له الوسيلة: يشفع فيك يوم القيامة، فإن الأمم يوم القيامة يتوسلون إلى الله بشفاعته.

واستشفاع العبد به في الدنيا هو بطاعته وفعل ما يشفع له به يوم القيامة، كسؤال الله له الوسيلة ونحو ذلك.

وكذلك ما نُقل عنه من رواية ابن وهب: «إذا سلم على النبي ﷺ ودعا يقف ووجهه إلى القبر، لا إلى القبلة، ويدعو ويُسلِّم» يعني دعاءه للنبي ﷺ وصاحبيه، فهذا الدعاء المشروع هناك، كالدعاء عند زيارة قبور سائر

- 320 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

المؤمنين، وهو الدعاء لهم، فإنه أحق الناس أن يصلى عليه ويسلم ويدعي له، بأبي هو وأمي ﷺ.

**وبهذا تتفق أقوال مالك**، ويفرق بين الدعاء الذي أحبه، والدعاء الذي كرهه، وذكر أنه بدعة.

وأما الحكاية في تلاوة مالك هذه الآية: ﴿وَلَوَ أَنَّهُمْ إِذ ظُلَمُوًا أَنفُسَهُمْ﴾ [النساء: ٦٤] الآية، فهي والله أعلم باطلة، فإن هذا لم يذكره أحد من الأئمة فيما أعلمه، ولم يذكر أحد منهم أنه استحب أن يسأل النبي ﷺ بعد الموت لا استغفاراً ولا غيره.

وكلام مالك المنصوص عنه وعن أمثاله يُنافي هذا». اه.

هذا وقد أشار شيخ الإسلام في موضع آخر إلى ضعفها من جهة الإسناد، فقال رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«وهذه الحكاية منقطعة فإن محمد بن حميد الرازي لم يدرك مالكاً لاسيما في زمن أبي جعفر المنصور، فإن أبا جعفر توفى بمكة سنة ثمان وخمسين ومائة، وتوفى مالك سنة تسع وسبعين ومائة، وتُوفي محمد ابن حميد الرازي سنة ثمان وأربعين ومائتين ولم يخرج من بلده حين رحل في طلب العلم إلا وهو كبير مع أبيه، وهو مع هذا ضعيف عند أكثر أهل الحديث، كذّبه أبو زرعة وابن وارة، وقال صالح بن محمد الأسدي: ما رأيت أحداً أجرأ على الله منه، وأحذق بالكذب منه، وقال ابن يعقوب بن شيبة: كثير المناكير، وقال النسائي: ليس بثقة، وقال ابن

(١) التوسل والوسيلة ص ٦٧ - ٦٨.

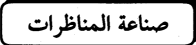
- ٣٤٦ -



وآخر من روى عن مالك على الإطلاق هو أبو حذيفة أحمد بن إسماعيل السهمي توفى سنة تسع وخمسين ومائتين، وفي الإسناد أيضاً من لا يُعرف حاله». اه.

فهذه بعض الأمثلة التي يُستوجب معها التحقيق في المناظرات المنسوبة للأئمة .

\* \* \*



الجدال على وزن فعال، وهذه الصيغة تقتضي وجود الفعل من اثنين.

قال ابن عطية الأندلسي<sup>(1)</sup>: «والجدال فعلاً مصدر فاعل، وهو يقع من اثنين، ومصدر فاعل يجيء على فعال وفيعال ومفاعلة، فتركت الياء من فيعال ورفضت». اه.

وقال القاضي أبو يعلى الحنبلي<sup>(٢)</sup> : «ولا يصح الجدل إلا بين اثنين». اه.

وقال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(٣)</sup>: «والمناظرة مفاعلة على بابها من اقتضاء الطرفين، وهي من النظر أو النظير، وكلاهما معروف لغة».

وقال أيضا<sup>ً(٣)</sup>: «فالمناظرة في اللغة المقابلة بين اثنين كل منهما ينظر إلى الآخر، أو كل منهما ينظر بمعنى يفكر، والفكر هو المؤدي إلى علم أو غلبة ظن». اه.

وهذا هو واقع المناظرات أن تقع حقيقة بين اثنين في مسألة اختلفوا فيها.

وبعض أهل العلم اختار عرض المسائل المختلف فيها في قالب مناظرة، وفي صورة محاورة بين الحق والباطل والراجح والمرجوح، وذلك بإبراز مستند القولين والمعارضة بينهما.

(١) المحرر الوجيز (١٣٨/٩).

أصول الجدل والمناظرة

- (٢) العدة في أصول الفقه (١/ ١٨٤).
  - (٣) آداب البحث والمناظرة (٢/٣).

- 251 -



وهذا النوع من عرض العلم فيه تشويق، وتيسير لمعرفة مأخذ القولين، وهو تنوّع في عرض العلم.

الباب السادس: أحوال المتناظرين

وفوائد هذه الصناعة كثيرة، وقد تحدث عن فوائد صناعة المناظرات وعرض مسائل الخلاف في قالب المناظرات علامة القصيم عبدالرحمن السعدي رحمه الله فقال<sup>(۱)</sup>:

«منها: تيسير مأخذ القولين ووجودها في محل واحد، وذلك من مقربات العلم.

ومنها: التمرن على المناظرة والمباحثة، التي هي من أكبر الوسائل لإدراك العلم وثبوته وتنوعه.

ومنها: التمرن على الاستدلال، والرجوع إلى أصول المسائل ليصير للعبد ملكة تامة يحسن معها الاستدلال والمناظرة والنظر.

ومنها: أن يُعوّد الإنسان نفسه سرعة قبول الحق إذا اتضح له صوابه وبان له رجحانه».

وقال أيضاً<sup>(٢)</sup>: «ومن فوائد ذلك أن الأقوال التي يُراد المقابلة بينها، ومعرفة راجحها من مرجوحها أن يقطع الناظر والمناظر النظر عن القائلين، فإنه ربما كان ذكر القائل مفتراً عن مخالفته، وتوجب له الهيبة أن يكف عن قول ينافي ما قاله». اه.

وقال الشوكاني رحمه الله عن فوائد هذه المصنفات<sup>(٣)</sup>:

«وما أنفع الاطلاع على المؤلفات البسيطة في حكاية مذاهب السلف

- (1) المناظرات الفقهية ص ٦.
- (٢) خاتمة المناظرات الفقهية ص ٦٨.
- (٣) أدب الطلب ومنتهى الإرب ص ١٢١.

- 329 -

أصول الجدل والمناظرة

وأهل المذاهب، وحكاية أدلتهم وما دار بين المتناظرين منهم، إما تحقيقاً أو فرضاً، كمؤلفات ابن المنذر وابن قدامة وابن حزم وابن تيمية ومن سلك مسالكهم.

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ĂNIC THOUGHT

فإن المجتهد يزداد بذلك علماً إلى علمه، وبصيرة إلى بصيرته، وقوة في الاستدلال إلى قوته، فإن تلك المؤلفات هي مطارح أنظار المحققين، ومطامح أفكار المجتهدين، وكثيراً ما يحصل للعالم من النكت واللطائف الصالحة للاستدلال بها ما لا يحصل للعالم الآخر وإن تقاربت معارفهما وتوازنت علومهما، بل تيسر لمن هو أقل علماً ما لا يتيسر لمن هو أكثر علماً من الاستدلال والجواب والنقض والمعارضة». اه.

ومما ينبغي التنبيه عليه مما له تعلق بقراءة الكتب المصنفة في المناظرات هو أن طالب العلم لا ينبغي له أن يطلب العلم ابتداءً من أقوال المختلفين، وإنما يجعل ذلك بعد أن يطلب كلام الله ورسوله أولاً، ثم يتأمّل كلام المختلفين في ضوء كلام الله ورسوله.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ونحن نذكر ما يستفاد من كلام النبي عليه مع ما يستفاد من كلام الله تعالى، فيصل المؤمن إلى ذلك من نفس كلام الله ورسوله، فإن هذا هو المقصود.

**فلا نذكر اختلاف الناس ابتداء**، بل نذكر من ذلك في ضمن ما يستفاد من كلام الله ورسوله ما يبين أن رد موارد النزاع إلى الله وإلى الرسول خير وأحسن تأويلاً، وأحسن عاقبة في الدنيا والآخرة». اه.

- 70. -

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲/۷).



وهذا الاصطناع للمناظرات لا بد أن يكون من عادل منصف متجرد، لا يترك حجة ولا دليلاً لقول إلا وأظهره، ولا يجوز له أن يميل في عرضه لما يختاره.

وكذلك يُسمى كل طرف باسم يدل على مذهبه كما هو عليه العمل عند العلماء في صنيعهم هذا، فيقال: مناظرة بين قدري وجبري، وهكذا.

وقد رأينا في زماننا هذا ممن حرم الإنصاف وتمسك بذيل من الاعتساف، يبالغ في إيراد أدلة القول الذي ينصره ويطيل الكلام عليها، ثم يُطفِّف قول مخالفه فيورد ما لا يعجز عن جوابه ودفعه، ويترك ما لا يتمكن من دفعه، وقد يذكره على وجه فيه مدخل للدفع ويلصق به ما يفتح فيه أبواب المقال.

فاحذر أيها الناظر في مثل هذه المناظرات الظالمة الجائرة المصطنعة من الركون إلى ما يُورده هؤلاء المُطفِّفون، وإيّاك أن تظن أن هؤلاء قد أحاطوا بالمسألة بحثاً وتقصياً وتحقيقاً وتدقيقاً.

وهذا المطفِّف لا شك أنه يُزري بنفسه من حيث لا يشعر، فهو حاكم على نفسه باتباع الهوى والظلم والاعتساف.

قال الشوكاني (1) :

«وقد يسلك بعض هؤلاء مسلكاً هو أخس من ذلك المسلك، وذلك بأن يورد الأقوال ويحتج لكل واحد منها بما احتج به قائله، ويستكثر من

(۱) أدب الطلب ومنتهى الإرب ص ۸۰.

- 101 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة كالمسا

إيراد أدلة ما هو الحق منها، ويخرجه من مخارجه المقبولة، ثم يذكر ما قيل من ضعف دليل ما قال به من يعتقده أهل عصره وقطره، وينسب ذلك التضعيف إلى من يعتد به من أهل العلم، ثم يعترض ذلك التضعيف باعتراض يعرف من هو من أهل العلم والإتقان سقوطه وبطلانه ركونا منه إلى ما هو الحق بإيراد دليله الصحيح وإلى ما يخالفه بإيراد دليله الضعيف، وإنه لم يأت بما أتى به من الاعتراض الساقط والتقوية للقول الفاسد إلا على وجه لا يخفى على أهل الإتقان ولا يلتبس عند العارفين، وهو في زعمه قد أرضى الخاصة والعامة وسلك مسلكاً في غاية التحذلق ونهاية التبصر، وهو لا يشعر بأن الخاصة من أهل التحقيق في غنى عن رمزه وهمزه وتحذلقه، فإنهم يعرفون مسالك الحق بدون ما زعمه، ويأخذون الصواب من معادنه». اه.

أما العلماء العدول فإنصافهم يزيدهم رفعة وشأناً، ويوجب لمخالفهم الإقبال والاستماع لردودهم، وإليك نموذج من عالم الإسلام وشيخه تُكتب كلماته بمداد الذهب في تعامله مع مخالفيه في حكاية مذاهبهم وأقوالهم، قال أبو العباس ابن تيمية رحمه الله<sup>(۱)</sup>:

«ونحن في جميع ما نورده نحكي ألفاظ المحتجين بعينها، فإن التصرف في ذلك قد يدخله خروج عن الصدق والعدل إما عمداً وإما خطأ، فإن الإنسان إن لم يتعمد أن يلوي لسانه بالكذب أو يكتم بعض ما يقوله غيره، لكن المذهب الذي يقصد الإنسان إفساده لا يكون في قلبه من المحبة له ما يدعوه إلى صوغ أدلته على الوجه الأحسن حتى ينظمها نظماً ينتصر به، فكيف إذا كان مبغضاً لذلك». اه.

(1) نقض تأسيس الجهمية (٢/ ٣٤٤).

- 707 -



والواجب على من يعرض مسائل الخلاف في قالب المناظرات أن يتجنّب حشو الكلام وما لا تأثير له، وأن ينبه على الصحيح من الأقوال، وأن لا يُنهى المناظرة دون بيان الراجح ووجه ترجيحه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١):

«فهذا أحسن ما يكون في حكاية الخلاف أن تستوعب الأقوال في ذلك المقام، وأن يُنبَّه على الصحيح منها، ويُبطل الباطل، تُذكر فائدة الخلاف وثمرته، لئلا يطول النزاع والخلاف فيما لا فائدة تحته، فيشتغل به عن الأهم، فأما من حكى خلافاً في مسألة ولم يستوعب أقوال الناس فيها فهو ناقص، إذ قد يكون الصواب في الذي تركه، أو يحكي الخلاف ويُطلقه ولا ينبه على الصحيح عامداً فقد تعمّد الكذب أو جاهلاً فقد أخطأ، كذلك من نصب الخلاف فيما لا فائدة تحته، أو حكى أقوالاً متعددة لفظاً ويرجع حاصلها إلى قول أو قولين معنى فقد ضيع الزمان، وتكثر بما ليس بصحيح فهو كلابس ثوبي زور». اه.

ويجب أيضاً أن لا يدع شبهة حكاها عن صاحبها إلا رد عليها، فقد يقرأها من لا علم له بفسادها والجواب عنها فتعلق في قلبه فتُفسده، وأقل الأحوال تجعله في شك وريب، ويتجدد خاطر هذه الشبهة على قلبه مرات دون أن يجد لها جواباً فتُمرض قلبه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «قد يستضر من عرف الشبهة ولم يعرف فسادها». اه.

- (۱) مجموع الفتاوي (۳۱/۱۳).
  - (۲) منهاج السنة (۵/ ۲۸۳).

- 303 -



والجواب لا بد أن يكون صحيحاً مُستلاً من نور القرآن ومشكاة النبوة، وأما إذا كان الجواب ضعيفاً فإنه لا يحصل به المقصود من دمغ الباطل وإزالة الشبهة وكشف ضلالها.

وإن كان الجواب بدعياً، فهذا ما أزال الشر وإنما أتى بشر آخر تجب إزالته.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله<sup>(1)</sup>: «ومما يُعجب منه أن بعض المنكرين لمجادلة الكفار بناء على ظهور دلائل النبوة نجده هو ومن يعظمه من شيوخه الذين يعتمد في أصول الدين على نظرهم ومناظرتهم، ويزعمون أنهم قرروا دلائل النبوة قد أوردوا من الشبهات والشكوك والمطاعن على دلائل النبوة ما يبلغ نحو ثمانين سؤالاً، وأجابوا عنه بأجوبة لا تصلح أن تكون جواباً في المسائل الظنية، بل هي إلى تقرير شبه الطاعنين أقرب منها إلى تقرير أصول الدين.

وهم كما مثلّهم الغزالي وغيره ممن يضرب شجرة ضرباً يزلزلها به، وهو يزعم أنه يريد أن يثبتها» . اه.

وعاب شيخ الإسلام على الأشاعرة إيرادهم الشبهات في النبوات وعجزهم عن الإجابة عليها، فقال عنهم<sup>(٢)</sup>:

«لما تكلموا في إثبات النبوة، صاروا يوردون عليها أسئلة في غاية القوة والظهور، ولا يجيبون عنها إلا بأجوبة ضعيفة، كما ذكرنا كلامِهم، فصار طالب العلم والإيمان والهدى من عندهم – لاسيما إذا اعتقد أنهم أنصار

- الجواب الصحيح لمن بدَّل دين المسيح (١/ ٧٧).
  - (۲) النبوات (۲/ ۹۳۷ ۹۳۹).

- 702 -



الإسلام ونظاره، والقائمون ببراهينه وأدلته – إذا عرف حقيقة ما عندهم، لم يجد ما ذكروه يدل على ثبوت نبوة الأنبياء، بل وجده يقدح في الأنبياء، ويورث الشك فيها أو الطعن، وأنها حجة تقدح في الأنبياء، ويورث الشك فيها أو الطعن فيها، وأنها حجة لمكذب الأنبياء أعظم مما هي حجة لمصدق الأنبياء، فانسد طريق الإيمان والعلم، وانفتح طريق النفاق والجهل، لا سيما على من لم يعرف إلا ما قالوه.

والذي يفهم ما قالوه، لا يكون إلا فاضلاً، قد قطع درجة الفقهاء ودرجة من قلّد المتكلمين، فيصير هؤلاء إما منافقين، وإما في قلوبهم مرض، ويظن الظان أنه ليس في أمر نبوة الأنبياء براهين قطعية، ولا يعلم أن هذا إنما هو لجهل هؤلاء وأصولهم الفاسدة التي بنوا عليها الاستدلال». اه.

\* \* \*

- 300 -

الاستنابة في المناظرة

قد يُنيب العالم غيره ليناظر أو يجادل من يطلب مناظرته، والباعث على هذا قد يكون كثرة شواغله، أو يكون أحياناً تحقيراً لشأن الراغب في المناظرة، لاسيما إن كان مبتدعاً أو متعالماً أو سفيهاً، أو لم يكن نظيراً للعالم، أو كانت المسألة غايةً في الظهور والوضوح. وجرى على هذا النبي ﷺ وأصحابه، فهذا مسيلمة الكذاب قدم على عهد النبي ﷺ في بشر كثير من قومه، فأقبل إليه النبي ﷺ ومعه ثابت بن قيس بن شماس وفي يد النبي ﷺ قطعة جريدة حتى وقف على مسيلمة في أصحابه وقال له: زلو سألتني هذه القطعة ما أعطيتكها، ولن أتعدى أمر الله فيك. ولئن أدبرت ليعقرنك الله، وإني لأراك الذي أُرِيت فيك ما رأيت، وهذا ثابت يجيبك عنى<sup>(1)</sup>.

قال أبو العباس القرطبي<sup>(٢)</sup>: «فكأن النبي ﷺ وجد على مسيلمة في نفسه فأعرض عنه إعراض المحتقر له، المصغر لشأنه، وأحال على ثابت لعلمه بأنه يقوم عنه بجواب كل ما يسألونه عنه». اه.

وهذا أبو موسى الأشعري رضي الله عنه لما استأذن على عمر ثلاثاً وطلب منه بيّنة على فعله، أتى أبو موسى مجلس أبي بن كعب وأخبرهم بما كان، فقال أُبَي بن كعب رضي الله عنه: «فوالله لا يقوم معك إلا أحدثنا سناً»<sup>(۳)</sup>. اه.

- (۱) رواه مسلم كتاب الرؤيا باب رؤيا النبي ﷺ (٤/ ١٧٨٠ رقم ٢٢٧٣).
  - (٢) المفهم (٦/ ٤٣).

أصول الجدل والمناظرة

(٣) رواه البخاري كتاب الاستئذان باب التسليم والاستئذان ثلاثاً (٢١/٢١ – رقم ٢٢٤٥)، ومسلم كتاب الآداب باب الاستئذان (٣/ ١٦٩٤ – رقم (٣) ٢١٥٣).

- 301 -



قال النووي رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «وأما قوله لا يقوم معه إلا أصغر القوم، فمعناه أن هذا حديث مشهور بيننا معروف لكبارنا وصغارنا، حتى إن أصغرنا يحفظه، وسمعه من رسول الله ﷺ». اه.

الباب السادس: أحوال المتناظرين

وقد ينيب الشيخ تلميذه إذا كان أقدر منه على المجادلة، فالجبائي رأس المعتزلة في زمانه لم يكن بذاك في المناظرة، وكان يُنيب تلميذه الأشعري لمّا كان على مذهبه، قال أبو محمد الحسن بن محمد العسكري<sup>(٢)</sup>: «وكان أبو علي الجبائي صاحب تصنيف وقلم، إذا صنف يأتي بكل ما أراد مستقصى، وإذا حضر المجالس وناظر لم يكن بمرض، وكان إذا دهمه الحضور في المجالس يبعث الأشعري ويقول له: نب عني». اه.

\* \* \*

شرح صحيح مسلم (١٣١/١٣). (1) تبيين كذب المفترى ص ٩١. (٢)

- 808 -



الاستعانة في المناظرة |

الأصل في المناظرة أنها تجري بين من حصل منهم الاختلاف والتنازع فيما تداولوه من المسائل العلمية، وربما عجز أحد الطرفين عن إبلاغ الحق وإظهاره لمخالفه، فيطلب الاستعانة بمن يعلم أنه يعينه على ذلك، وهذه الاستعانة تحصل كثيراً من الولاة والسلاطين لخلوهم من سلطان الحجة.

فهذا أبو الوليد عبدالله بن محمد الكناني لما أنكر خلافة أبي بكر الصدِّيق أحضره عبدالعزيز بن دلف، وكان والي أصبهان، وجمع مشايخ البلد، وفيهم أبو مسعود الرازي ومحمد بن بكار، وزيد بن خرشة وغيرهم، فناظروه، فأبى أن يرجع عن قوله، فضربه أربعين سوطاً، فباينه الناس وهجروه<sup>(۱)</sup>.

وهذا وزير عضد الدولة لما تكلّم مع القاضي أبي بكر ابن الطيب الباقلاني في علم التنجيم وفي حقيقة تأثير الكواكب، ردّ عليه القاضي أبو بكر بقوله<sup>(۲)</sup>:

«ليس للكواكب هاهنا مثقال ذرة من القدرة.

فقال الوزير : احضروا لي ابن الصدفي، ليست المناظرة من شأني، ولا أنا قائم بها». اه.

- (۱) الأنساب (۱۰/ ٤٧٧ ٤٧٨).
  - (٢) ترتيب المدارك (٢/ ٥٩٤).

- 301 -



ولا يلزم من الاستعانة الظفر، فقد يجتمع أكثر من نفر لمناظرة فرد فيُظهره الله عليهم، لاسيما إن كان صاحب حق.

وقد اجتمع جماعة من شيوخ المعتزلة بالبصرة: منهم أبو الربيع الزهراني، وحسين بن محمد الذراع، وخليفة بن خياط، وأحمد بن أبي دؤاد وغيرهم وناظروا أحمد بن رياح، فما تعلقوا عليه بشيء ولم تستبن عليه حجة<sup>(1)</sup>.

وكذلك ما حصل للإمام أحمد في خلافة المعتصم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>:

«وجمعوا له أهل الكلام من البصرة وغيرها، من الجهمية والمعتزلة والنجارية مثل: أبي عيسى محمد بن عيسى برغوث، صاحب حسين النجار، وناظرهم ثلاثة أيام، وقطعهم في تلك المناظرات». اه.

وكذلك ما حصل للشيخ عبدالله السويدي رحمه الله فإنه أجاب الملك نادر شاه لمناظرة سبعين رأساً من رؤوس وعلماء الرافضة، فقطعهم وأظهره الله عليهم<sup>(٣)</sup>.

والواجب على العبد أن يستعين بالله ويعتصم بشرعه المنزّل، فهما المعينان الهاديان إلى الحق.

- (1) أخبار القضاة (٢/ ١٧٥).
- (۲) درء تعارض العقل والنقل (۷/ ۲۵۷).
- (٣) مؤتمر النجف بتحقيق محب الدين الخطيب، ط. دار عمار الأردن.

- 309 -

تونين الذي التكريلية ا The prince Ghazi trust or our anic thought of the prince of the prince

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (():

«والإنسان في نظره مع نفسه ومناظرته لغيره إذا اعتصم بالكتاب والسنة هداه الله إلى صراطه المستقيم، فإن الشريعة مثل سفينة نوح عليه السلام، من ركبها نجا، ومن تخلف عنها غرق، وقد قال تعالى: ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبَعُوْهُ وَلَا تَنَبَعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ صِرَطِى مُستَقِيمًا فَاتَبَعُوهُ وَلَا تَنَبَعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ صِرَطِى مُستَقِيمًا فَاتَبَعُوهُ وَلَا تَنَبَعُوا السُبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ صِرَطِى مُستَقِيمًا فَاتَبَعُوهُ وَلَا تَنَبَعُوا السُبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]، وقال تعالى: ﴿اتَبَعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَبِكُرُ وَلَا تَنَبِعُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءً ﴾ [الأنعام: محمد يَقِي عليه الله وخير الهدي هدي محمد يَقِي ، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة».

وقال ﷺ في الحديث الصحيح الذي رواه مسلم في سياق حجة الوداع: «**إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا: كتاب الله».** 

وفي الصحيح أنه قيل لعبدالله بن أبي أوفى: هل وصى رسول الله ﷺ بشيء؟ قال: لا، قيل: فلم، وقد كتب الوصية على الناس؟ قال: وصى بكتاب الله.

وقد قال تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيتِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِنَبَ بِالْحَقِّ لِيَحَكُمَ بَيْنَ النّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ [البقرة: ٢١٣]، وقال تعالى: ﴿ يَتَآيَمُهَا الَذِينَ ءَامَنُوَا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وأولى الأَمَرِ مِنكُمٌ فَإِن نَنَزَعْنُمٌ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ [الـنـساء: ٥٩] ومثل هذا كثير». اه.

(۱) درء تعارض العقل والنقل (۱/ ۲۳٤ – ۲۳۵).

- 77. -



والنبي ﷺ كان إذا قام من الليل يتهجد يدعو يقول : «اللهم لك أسلمت وبك آمنت، وعليك توكلت وإليك أنبت وبك خاصمت وإليك حاكمت»<sup>(۱)</sup>.

قال الوزير ابن هبيرة<sup>(٢)</sup>: «وقوله: «بك خاصمت» أي أخاصم بشرعك وأجعلك الحاكم فيه، وكل من يريد الفلج على خصمه فإنه يخاصم بالحق الذي يحكم به الحاكم الذي يعون الحكومة عهد به، فإنه كحكم له به». اه.

وقال الخطيب البغدادي موصياً المناظر<sup>(٣)</sup>:

«وليرغب إلى الله في توفيقه لطلب الحق فإنه تعالى يقول: ﴿وَٱلَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَدِيَنَهُمْ سُبُلَنَاً﴾ [العنكبوت: ٦٩]». اه.

وقال أبو محمد البربهاري<sup>(٤)</sup>: «ومن اقتصر على سنة رسول الله ﷺ وما كان عليه أصحابه والجماعة **فلج** على أهل البدعة كلهم». اه. وقال ابن القيم<sup>(٥)</sup>:

واجعل كتاب الله والسنن التي ثبتت سلاحك ثم صح بجنان من ذا يبارز فليقدم نفسه أو من يسابق يبد في الميدان واصدع بما قال الرسول ولا تخف من قلة الأنصار والأعوان فالله ناصر دينه وكتابه والله كاف عسبده بأمسان

- رواه البخاري في صحيحه كتاب التهجد باب التهجد بالليل (٣/٣ رقم ١١٢٠)، ومسلم
   كتاب صلاة المسافرين وقصرها باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه (١/ ٥٣٢ رقم ٧٦٩).
  - (٢) الإفصاح عن معاني الصحاح (٣/ ١٩).
    - (٣) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٧).
    - (٤) شرح السنة ص ١٠٣ (رقم ١٠٦).
    - (٥) النونية مع شرح الهراس (١/٤٩).

- 221 -



وقال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(١)</sup>: «فكل من خاصم الحق فُلج وخُصم كما أن كل من خاصم بالحق فلج وغلب، ﴿وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا﴾ [الإسراء: ٨١].

وقال أيضا<sup>(٢)</sup>: «وأما القرآن الكريم فهو الحق الذي لا يغالب به مغالب إلا غلب، ولا يصول به صائل إلا كان العالي على غيره».

\* \* \*

(1) الدرة البهية شرح القصيدة التائية ص ١٨.

(٢) تيسير الكريم الرحمن ص ٨٣٦.

- ٣٦٢ -

التحدي في المناظرة

CE GHAZIT الياب السادس : أحوال المتناظرين

العالم الراسخ الواثق بعلمه الموروث عن النبي ﷺ لا يخشى أهل الباطل وملاحاتهم ومعارضة أباطيلهم، بل تراه مطمئناً وقوراً ثابتاً لما يعلمه من رسوخه في العلم وإصابته الحق، وتسديده باستعانته بمولاه الذي هداه لما اختلف فيه من الحق.

فهذا الصنف من العلماء لا غرابة في تحديه لأهل الباطل، ومنازلتهم ومقارعتهم، فهو واثق من علمه مستعين بربه على جهاد أهل الباطل.

ويقابل هذا العالم الجاهل المتعالم المتحامق، الذي يجعجع، فتسمع له صوتاً لكنك لا ترى له طحناً، يتوهم أنه أعلم الناس وأقواهم حجة وأحسنهم بياناً وهو من أجهلهم، وكفى بذلك دليلاً على جهله.

فمن كان حاملاً لواء التحدي في المناظرة فهذا لا يخلو من أحد صنفين:

إما أن يكون أعلم الناس أو أجهل الناس.

قال ابن القيم<sup>(1)</sup>: "يقول المعجز لمن يدعي مقاومته: أجهد علي بكل من تقدر عليه من أصحابك وأعوانك وأوليائك، ولا تُبق منهم أحداً حتى تستعين به، فهذا لا يقدم عليه إلا أجهل العالم وأحمقه وأسخفه عقلاً، إن كان غير واثق بصحة ما يدعيه، أو أكملهم وأفضلهم وأصدقهم وأوثقهم بما يقوله». اه.

(١) بدائع الفوائد (٤/ ١٣٥).

- 777 -

ولذلك تجد العالم إذا دُعى للمنازلة ولم يمنعه من ذلك مانع مما سبق ذكره(١) أجاب، وفي شأن مجادلة النصارى قال ابن القيم رحمه الله(٢): «ولا يهرب من مجادلتهم إلا عاجز عن إقامة الحجة، فليول ذلك إلى أهله، وليخل بين المطي وحاديها، والقوس وباريها». اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

وسير فحول العلماء معلومة في تحدي أهل الباطل وإعلان ذلك على رؤوس الأشهاد بلاغاً للخلق وإعذاراً لا مخيلة وفخراً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>:

أصول الجدل والمناظرة

«أنا أمهل من يخالفني ثلاث سنين إن جاء بحرف واحد من أئمة القرون الثلاثة يخالف ما قلته فأنا أقر بذلك». اهـ.

وكذلك لما جاء مندوب إيران وقدم طلباً باعتراف رابطة العالم الإسلامي بمذهبه، فأجابه العلامة الشنقيطي بقوله<sup>(٤)</sup>:

«هناك أمور نعلم جميعاً أننا نختلف فيها وليس هذا مثار بحثها، فإن رغب العضو الإيراني بحثها واتباع الحق فيها فليختر من علمائهم جماعة ونختار لهم جماعة ويبحثون ما اختلفنا فيه ويُعلن الحق ويُلتزم به، أو يسحب طلبه الآن، فأقر الجميع قوله، وسحب العضو طلبه». اه.

- (۱) بأن كان المناظر له جاهلاً أو ظالماً غير منصف أو متعنتاً، أو أن الحق قد ظهر ظهوراً جلياً... إلخ.
  - (۲) زاد المعاد (۳/ ۱۳۹).
  - (۳) مجموع الفتاوي (۳/ ۲۲۹).
  - (٤) رحلة إلى بيت الله الحرام ص ٣٠.

- ۳٦٤ -



وقد يتحدى ويطلب المناظرة والمجادلة رأس من رؤوس وأئمة البدع والضلالة لاسيما إن ظن أنه قادر على قهر مخالفه.

فهذا الزمخشري لما أتم تفسير الكشاف وضعه في الكعبة في مدة الحج، قصد أن يطالعه العلماء الذين يحضرون الموسم، وقال:

«من بدا له أن يجادل في شيء فليفعل»<sup>(1)</sup>. اه.

\* \* \*

(۱) التحرير والتنوير (۲/ ۲۳۵).

- 770 -

حيمل المتناظرين

ICE GHAZI TRU

الحيل ممنوعة، وهي تقدح في صحة قصد المناظر، وهي دأب الضعيف العاجز عن إقامة الحجة، والمبتدع الذي لا يمكن أن تُوافق النصوص أهوائه.

قال العز بن عبدالسلام<sup>(۱)</sup>: «ولا خير فيمن يتحيل لنصرة مذهبه مع ضعفه وبُعد أدلته من الصواب، بأن يتأوّل السنة أو الإجماع أو الكتاب، على غير الحق والصواب، وذلك بالتأويلات الفاسدة والأجوبة النادرة». اه.

وقال إمام الحرمين الجويني<sup>(٢)</sup>:

أصول الجدل والمناظرة

«واعلم أن الحيل في المناظرة لقطع الخصم محظور، يجب الاجتناب عنه، **وهو من دأب أهل الفسوق في المناظرة**، ومن عمل من قصده بالمناظرة المماراة لأهل السفه، مجانب لطريق أهل الديانة والنصيحة، بعيد عن سلوك سبيل الخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ومن عرف من خصمه الاعتماد على الحيل قطع مكالمته.

وإذا لم يبق بدّ من مناظرة يبينه غاية البينة للحذر من حيله، فإنه للناس حيل وتلبيسات في المناظرة، من لم يعرفها لا يكاد يمكنه الاحتراز عنها، فيسقط من حيث لم يعلم». اه.

- (١) الفوائد في اختصار المقاصد ص ٢٤.
  - (٢) الكافية في الجدل ص ٥٤٢.

- 777 -



قال أبو عبدالله ابن بطة رحمه الله(١):

«وأصل الحيلة في شريعة الإسلام خديعة، **والخديعة نفاق**، والنفاق عند الله عز وجل أعظم من صراح الكفر». اه.

وقد تجوّز بعض الأكابر في مناظرته فتحايل، فهذا مما ينبغي غض الطرف عنه، والعبرة بمجموع أخلاقهم وأعمالهم.

قال سعيد بن داود بن أبي زنبر<sup>(٢)</sup>: «دخل هارون المدينة ومعه أبو يوسف فأتى إليه مالك، فسلّم عليه وأبو يوسف عن يسار الرشيد وأبناؤه الأمين والمأمون تجاهه، فلما دخل مالك غمز ابنيه، فقال قوما بين يدي عمكما، حتى يخرج، يعني مالكاً، قال أبو يوسف:

فدخل وكان على مالك ثياب عتيقة سود، فوالله ما رأيت قط أحسن منه فيها، فتزحزح هارون له حتى أجلسه معه على المنصة، فكأن أبا يوسف حسده، فقال له: ما تقول يا أبا عبدالله في محرم كسر ثنية ظبي؟ فقال مالك: عليه الفدية.

فضحك أبو يوسف وقال: وهل للظبي ثنايا؟.

فرفع مالك رأسه إلى هارون وقال له: يا سبحان الله! ما علمت أن أحداً يذكر العلم فيضحك، فلا وقر العلم ولا مجلس أمير المؤمنين، وإنما أجبته إن كان الظبي في حالة يكون له سنّ في موضع الثنايا ففعله محرم، فعليه

- (1) إبطال الحيل ص ٤٢.
- (٢) ترتيب المدارك (١/ ٢٢٢).

- 314 -



الفدية، وإلا فقد علمت منه ما علم، وليس هذا ينبغي للناس أن يعلموه ولا هو واجب عليهم».

ومن جملة ما يتحايل به المتناظرون هو إظهار الضحك على أقوال الخصم تعميةً على الحاضرين.

قال الإمام الشافعي<sup>(1)</sup>: «كنت أرى إذا تناظر اثنان في مسألة، وكان أحدهما يُناظر ويضحك، ظنت العامة أنه هو المصيب فقضوا له على صاحبه». اه.

أما مناظرة أهل البدع فلها شأن آخر، لأن مناظرة المبتدع تنزل منزلة الجهاد، وقد قال النبي ﷺ: «الحرب خدعة»<sup>(٢)</sup>.

ففي هذا حض على خداع العدو، وفيه أيضاً تحذير من خداعهم لئلا ينعكس الأمر على المسلم.

قال ابن مفلح<sup>(٣)</sup>: «وينبغي أن يحترز في كل جدل من حيل الخصم». اه.

ولذلك تجد الخبير الممارس لأحوال المبتدعة يُحذر السني من حيلهم إذا أراد مناظرتهم، نصحاً له وحفظاً للسنة. قال العلامة ابن الوزير رحمه الله<sup>(٤)</sup>: «خاتمة وهي من وصايا حذاق العلماء المجربين لجدال المبطلين،

(۱) رواه البيهقي في المناقب (۱/ ۱۹۸).

- (٢) رواه البخاري كتاب الجهاد باب الحرب خدعة (٦/ ١٥٨ رقم ٣٠٣٠)، ومسلم كتاب
   الجهاد والسير باب جواز الخداع في الحرب (٣/ ١٣٦١ رقم ١٧٣٩) من حديث جابر
   ابن عبدالله رضي الله عنه.
  - (٣) أصول الفقه (٣/ ١٤٢٤).
  - (٤) العواصم والقواصم (٩/ ٦٦ ٦٧).

- 1711 -



وذلك أنهم كثيراً ما يمنعون من أدلة المحقين، ويشوشون فيها وإن تجلت، فيعسر علاجهم في هذا المقام مع اعتمادهم على ما هو دونها فيما يحتاجون إلى إثباته، فليعتمد المجادل لهم المحق على معارضتهم بذلك، وسبقهم إليه، فلا يسند على المعاند منه، ويمتنع من تسليم صحة الشبه التي يحتج بها، فيكون بذلك أولى منهم، وهذا حين اليأس من التناصف وظهور قرائن التعسف، وإن ظن الإنصاف استدل فأفاد واستفاد، ورجع ورُجع إليه». اه.

وقال ولي الله الدهلوي وهو يتحدث عما يجب فعله عند الخصومات المشكلة<sup>(1)</sup>:

«ومنه خصومات مشكلة يتمسك فيها كل بشبهة، ولا تنكشف جلية الحال، فيحتاج إلى التمسك بالبينات والإيمان والوثائق وقرائن الحال ونحوها، وردها إلى سنة مسلمة، وإبداء وجه الترجيح، ومعرفة مكايد المتخاصمين ونحو ذلك». اه.

ولنا في مناظرة ابن أبي دؤاد مع الإمام أحمد أعظم عظة وعبرة، فابن أبي دؤاد وأصحابه من معتزلة البصرة ناظروا الإمام أحمد بن حنبل بحضرة السلطان، وكانت لهم حيل إذا قطعهم الإمام أحمد، وكذلك إذا طلب أدلة أقوالهم ليوهموا السلطان أنهم أصحاب حق وأن الإمام أحمد مخصوم.

قال حنبل بن إسحاق بن حنبل<sup>(٢)</sup>: «قلت لأبي عبدالله: فكان لابن أبي

- (١) حجة الله البالغة (٢/ ١٠٤).
- ۲) المحنة لحنبل بن إسحاق بن حنبل ص ٤٧.

- 329 -



دؤاد علم؟ فقال: كان من أجهل الناس بالعلم والكلام، إنما كان أهل البصرة المعتزلة الذين يقومون بأوده، فإذا انقطع الرجل منهم عرض ابن أبي دؤاد في الكلام، يوهم الآخر أن عنده شيئاً، ولم يكن عنده شيء من ذلك». اه.

وذكر صالح بن الإمام أحمد ما حصل في اليوم الثاني من المناظرة فقال<sup>(۱)</sup>: «فقال (يعني السلطان): ناظروه، كلموه.

قال: فجعلوا يتكلمون هذا من ها هنا، هذا من ها هنا، فأرد على هذا وهذا، فإذا جاءوا بشيء من الكلام مما ليس في كتاب الله ولا سنة رسوله ﷺ ولا فيه خبر ولا أثر، قلت: ما أدري ما هذا؟.

فيقولون: يا أمير المؤمنين، إذا توجهت عليه الحجة علينا وثب، وإذا كلمناه بشيء يقول: لا أدري ما هذا؟». اه.

والذي اضطر أهل البدع إلى الحيل هو أنهم أهل باطل، والباطل لا يمكن أن يقوم عليه دليل صحيح، فاحتاجوا إلى الحيل.

قال أبو الفتح المقدسي (ت: ٤٩٠ه)<sup>(٢)</sup>: «ولو فتشت كتب المبتدعة ومن خالف ما كان عليه الأئمة المهديون وما درج عليه السلف الصالح والمؤمنون، لم تجد فيها آية من كتاب الله عز وجل تدل على ما ابتدعوه، ولا سنة عن رسول الله ﷺ تشهد بما انتحلوه، وإن أصبت

- (١) سيرة الإمام أحمد لصالح بن أحمد بن حنبل ص ٥٨ ٥٩.
  - (٢) الحجة على تارك المحجة (٢/ ١٠٢٥).

- 37. -



ذلك نادراً، فبتحريف عن الحق وضعوه، وتأويل فاسد اعتمدوه، تغطية على أتباعهم وتزييناً لأهوائهم».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«لا ريب أن الباطل لا يقوم عليه دليل صحيح لا عقلي ولا شرعي، سواء كان من الخبريات أو الطلبيات، فإن الدليل الصحيح يستلزم صحة المدلول عليه.

فلو قام على الباطل دليل صحيح لزم أن يكون حقاً مع كونه باطلاً، وذلك جمع بين النقيضين، مثل كون الشيء موجوداً أو معدوماً». اه.

\* \* \*

الجواب الصحيح لمن بَدِّل دين المسيح (٣/ ٢٦٠). (1)

- 111 -



أصول الجدل والمناظرة

لا تلازم بين الفلج والحق ]

حسن المنطق وحده وفصاحة اللسان وحدها ليست دليلاً على موافقة الحق، قال الله تعالى في شأن المنافقين: ﴿وَإِن يَقُولُواْ تَسَمَعُ لِقَوْلِمُمْ﴾ [المنافقون: ٤].

فكلام المنافقين جميل ومنطقهم يصرف القلوب إليهم، وهم أهل باطل.

قال أبو الحسن إبراهيم البقاعي<sup>(١)</sup>:

«فَتَسَمَعْ لِقَوْلِمَ» أي لأنه يكون بحيث يلذذ السمع ويروق الكفر، لما فيه من الادهان مع الفصاحة فهو يأخذ بمجامع القلب». اه.

وقال الشوكاني<sup>(٢)</sup>: «فتحسب أن قولهم حق وصدق، لفصاحتهم وذلاقة ألسنتهم، وقد كان عبدالله بن أبيّ رأس المنافقين فصيحاً جسيماً جميلاً، وكان يحضر مجلس النبي ﷺ، فإذا قال سمع النبي ﷺ مقالته». اه.

وهذا التقرير متفرع عن سابقه، فقد تكون الغلبة للمُبطل لتحايله، أو لعدم تمكن مخالفه من القيام بالحجة عليه، وكما قال الشاعر: وفي زخرف القول تزيين لباطله والحق قد يعتريه سوء تعبير

- (١) نظم الدرر (٢٠/ ٨٠).
- (۲) فتح القدير (۵/ ۲۳۰).

- 777 -



فالغلبة وحدها ليست معياراً ودليلاً على الحق، ولهذا لما جاء إبراهيم ابن أبي يحيى وهو جهمي إلى عبدالرزاق الصنعاني رحمه الله ليكلمه، أبى عليه عبدالرزاق، وقال له<sup>(۱)</sup>:

«القلب ضعيف، والدين ليس لمن غلب». اه.

وكلمات الإمام مالك رحمه الله في هذا صارت قاعدة سلفية لا يغفلها صاحب سنة، فقد قال<sup>(٢)</sup>:

«أكلما جاءنا رجل أجدل من رجل تركنا ما نزل به جبريل على محمد باه. اه.

وهذا الموفق ابن قدامة في رده على مغالطة وردت إليه زعم مرسلها أنها نصيحة، قال<sup>(٣)</sup>:

«على أن ما ثبت بالكتاب والسنة لا يُدفع بمجرد هذيان متكلمكم، ولا نترك قول رسول الله ﷺ لقول مبتدع متكلف». اه.

وقال ابن تيمية<sup>(٤)</sup>: «وإنما لأهل الجدل في الجدل العلمي من الحيل والاصطلاح الفاسد أوضاع كثيرة، كما أن للفقهاء والحكام في الجدل الحكمي نحو ذلك، والواجب رد جميع أبواب الجدل والمخاصمة في العلم وفي الحقوق إلى ما دلَّ عليه الكتاب والسنة».

ولأن عمدة أهل البدع طرق مبتدعة ومناقشات لفظية، فمثل هذا لا

- (١) الإبانة (٤/ ٤٤).
- (٢) أصول أهل السنة (١/١٦٣ رقم ٢٩٣)، شرف أصحاب الحديث (ص ٥).
  - (٣) تحريم النظر في كتب الكلام ص ٦٤.
    - (٤) المسوّدة في أصول الفقه (٢/ ٩٧٣).

 $-\pi\nu\pi$  -



أصول الجدل والمناظرة

يثبت به حق ولا يُبطل به باطل، فلذلك تجدهم إذا أثبتوا شيئاً نقضه من هو أحذق منهم بهذه الطرق المبتدعة، ولذلك يكثر فيهم التنقل بين الأقوال والمذاهب.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

قال ابن أبي الزناد<sup>(1)</sup>: «ما أقام الجدال شيئاً إلا كسره جدل مثله». اه. وقال أبو العباس القرطبي في هذا<sup>(٢)</sup>:

«أكثر المتكلمين المعرضين عن الطرق التي أرشد الله إليها كتاب الله وسنة نبيه وسلف أمته إلى طرق مبتدعة، واصطلاحات مخترعة وقوانين جدلية وأمور صناعية مدار أكثرها على مباحث سوفسطائية أو مناقشات لفظية يرد بسببها على الآخذ فيها شبهة ربما يعجز عنها وشكوك يذهب الإيمان معها، وأحسنهم انفصالاً عنها أجدلهم، لا أعلمهم، فكم من عالم بفساد الشبهة لا يقوى على حلها، وكم من منفصل عنها لا يُدرك حقيقة علمها». اه.

وقال ابن الحنبلي<sup>(٣)</sup>: «كان الفقهاء رضي الله عنهم أرباب النظر والمحررين أدلة العبر قد ألفوا في مذاهب الجدل ما يتضمن تحري الاستدلال وتقرير الجواب والسؤال، إلا أن الأمر اصطلاحي منقوض بمثله، وربما نسخ اصطلاحاً اصطلاح بوعره عند قوم أو بسهله». اه. وقال أبو الوفاء ابن عقيل الحنبلي<sup>(٤)</sup>:

«فأما إذا كان أحد الخصمين أقوى في الجدل من الآخر، لم يكن في استعلاء الأقوى دليل على قوة مذهبه». اه.

- (۱) بهجة المجالس (۲/ ٤٣٠).
  - (٢) المفهم (٦/ ٦٩٠).
- (٣) استخراج الجدل في القرآن الكريم ص ٤١.
  - (٤) الواضح في أصول الفقه (١/ ١٣٥).

- WVE -



وقال الحافظ الذهبي في حديثه عن زغل علم المنطق<sup>(۱)</sup>: «فإنك تنقطع مع خصمك وتعرف أنك المحق، وتقطع خصمك، وتعرف أنك على الخطأ، فهي عبارات دهاشة ومقدمات دكاكة، نسأل الله السلامة». اه.

وقال حسان بن عطية لغيلان القدري<sup>(٢)</sup> : «إنك وإن أعطيت لساناً، فإنا نعلم أنا على حق وأنك على باطل». اه.

وقال أبو المظفر السمعاني<sup>(٣)</sup>:

«وإنما يكون تقدم الواحد منهم وفلجه على خصمه بقدر حظه من البيان وحذقه في صناعة الجدل والكلام.

وأكثر ما يغلب بعضهم بعضاً إنما هو إلزام من طريق الجدل على أصول لهم، ومناقضات على أقوال حفظوها عليهم، فهم يطالبونهم بعودها وطردها، فمن تقاعد عن ذلك سموه من طريق الجدل منقطعاً، وجعلوه مبطلاً، وحكموا بالفلج لخصمه.

والجدل لا يتبين به حق، ولا تقوم به حجة، وقد يكون الخصمان على مقالتين مختلفتين، كلتاهما باطلة ويكون الحق في ثالثة غيرهما، فمناقضة أحدهما صاحبه لا تصحح مذهبه، وإن أفسد به قول خصمه، لأنهما مجتمعان في الخطأ، مشتركان فيه كقول الشاعر فيهم:

حجج تهافت كالزجاج تخالها 💫 حقاً وكل كاسر مكسور

- (١) زغل العلم ص ٤٣.
- (٢) الرد على من أنكر الحرف والصوت ص ٢٣٦، ٢٣٧.
- (۳) الانتصار لأصحاب الحديث ص ٧١، ٧٢، والغنية (١/ ١٤٥)، الحجة (٢/ ١٤٥).

- 370 -

وإنما كان الأمر كذلك، لأن واحداً من الفريقين لا يعتمد في مقالته أصلاً صحيحاً، وإنما هو آراء تتقابل، وأوضاع تتكافأ وتتعادل.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ولو أنصفوا في المحاجة للزم الواحد منهم أن ينتقل عن مذهبه كل يوم كذا وكذا مرة، لما يُورد عليه من الإلزامات، وتراهم ينقطعون في الحجاج ولا ينتقلون، وهذا هو الدليل على أنه ليس قصدهم طلب الحق وإنما طريقهم اتباع الهوى فحسب». اه.

وقال العلامة عبدالقادر بن بدران الدمشقي<sup>(1)</sup>: «فن الجدل قصارى أمره غلبة الخصم بأي وجه وبأي طريقة كانت». اه.

وقال العلامة محمد البشير الإبراهيمي<sup>(٢)</sup>: «ولو كان هذا العلم المستحدث ذا قواعد طبيعية لا تنقض، كقواعد الحساب أو الهندسة مثلاً، لخف ما يلقى الناس في تعلمه من عناء، ولكننا رأينا تلك القواعد تتهاوى في المناظرات القولية أو القلمية كفقاقيع الماء، فلا يكاد يبني الباني حتى ينبري له هادم ينقض ما بنى ويتبر ما علا». اه.

\* \* \*

(1) المدخل إلى مذهب الإمام أحمد ص ٤٩٤.

(٢) الأثار (١٦٧/١).

أصول الجدل والمناظرة

- 777 -

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR DURANIC THOUGHT

الظهور للحق

ربما ظهر أهل الباطل في بعض الأزمنة والأمكنة على أهل الحق، فهنا لا يحسن لأحد أن يقول: إن الباطل ظهر على الحق، بل الظهور للحَمَلَةِ لا للمحمول، لأن الحق يعلو على الباطل، قال تعالى: ﴿ كَنَالِكَ يَضَرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَّ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذَهَبُ جُفَاً مَ يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلأَرْضَ [الرعد: ١٣]، وقال تعالى: ﴿بَلْ نَقَذِفُ بِٱلْحِيَّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدَمَعُهُمْ فَإِذَا هُوَ زَاهِقُ ﴾ [الأنبياء: ١٨].

وإذا ظهر أهل الباطل على أهل الحق فإن هذا الظهور نشاز، يوشك أن يرتفع ويتلاشى إذا قام أهل الحق بواجبهم في إظهار الحق، فالباطل لا قرار له.

كتب أبو زرعة الرازي إلى إسحاق بن راهوية<sup>(١)</sup>: «لا يهولنك الباطل، فإن للباطل جولة ثم يتلاشى».

وإذا ظهر أهل الباطل على أهل الحق إما لنصرة السلطان لأهل الباطل، أو لتقصير أهل الحق في نصرة الحق، أو لذنوب أهل الحق أوجبت تسلط أهل الباطل عليهم، فإنه يجب على أهل الحق أن تلازم قلوبهم الحق، وذلك مقتضى الإيمان، وإذا اجتمع ذلك مع الصبر وصدق التوجه إلى الله فإن محنة تسلط أهل الباطل يوشك أن ترتفع.

قيل للإمام أحمد بن حنبل أيام المحنة: يا أبا عبدالله! ألا ترى الحق كيف ظهر عليه الباطل؟ فقال: كلا، إن ظهور الباطل على الحق أن تنتقل

 $- \gamma \gamma \gamma -$ 

 <sup>(1)</sup> تقدمة الجرح والتعديل (1/ ٣٢٤).



أصول الجدل والمناظرة

القلوب من الهدى إلى الضلالة، وقلوبنا بعد لازمة للحق().

والذي لا شك ولا مرية فيه أن الظهور في زماننا هذا لأهل الحق إلا في نواحي يسيرة من العالم، وأن أهل البدعة مقموعون، بل بلغ بهم الحال أنهم يتكتمون بدعهم، وهذا من ذل البدعة الذي أحاط بهم.

قال الشيخ يحيى العمراني (ت: ٥٥٥٨)<sup>(٢)</sup>: «فلينظر الآن في الظاهر من مذاهب فرق الأمة، ولا شك عند من أنصف في النظر أن الظاهر منها في الأقطار والأمصار هو مذهب أصحاب الحديث وأهل السنة دون مذهب القدرية وغيرهم من أهل الأهواء، فيعلم أنه دين الحق الذي وعد الله بظهوره.

فإن قيل: فبأي شيء استدللتم على ظهوره؟ قلنا: ظهوره بأمور: إن نظرت إلى الكثرة بالعدد وجدت أهل الدهماء في الآفاق من بلاد الإسلام جمع الله همّهم على اتباع أئمة مشهورين بالعلم أفنوا أعمارهم بجمع أقوال الصحابة والتابعين، وعلموا أدلتهم من الكتاب والسنة والقياس، واجتهدوا فيما اختلفوا فيه، فما أدى اجتهاد كل واحد إليه اختاره مذهباً ونصره، وهم الشافعي ومالك وأبو حنيفة وأحمد وداود، فتبعهم الخلق لما أبانوه من طرق الاجتهاد، ولم يشذ عنهم إلا من لا علم عنده بذلك، وإنما أفنى عمره بعلم الفلاسفة والمتكلمين وهم القدرية والزيدية وغيرهم من أهل الأهواء، ولا يعتد بخلافهم، إذ لا نظر لهم بها».

- مناقب الإمام أحمد لابن الجوزي الباب السابع والستون ص ٣١٠، استفدت هذا من أخي الشيخ الفاضل عبدالعزيز السدحان وفقه الله.
  - ۲) الانتصار في الرد على المعتزلة القدرية الأشرار (۱/ ۱۰۹ ۱۲۰).

- ۳۷۸ -

NI الباك السادس : أحوال المتناظرين

تناقض النظار

التناقض يقع من الناس عموماً، ولا يكاد يسلم منه أحد، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وقد بينت أن التناقض واقع من كل عالم غير النبيين»<sup>(1)</sup>.

لكن أهل السنة يقل ويندر وقوعه منهم لأنهم أهل حق، والقليل الذي يقع منهم فلأنه من لوازم بشريتهم، أما المبتدعة فسمتهم التناقض.

والتناقض صفة من صفات الباطل وعلامة من علاماته. قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «فإن التناقض أول مقدمات الفساد». اه.

وقال أيضاً<sup>(٣)</sup>: «وكل من نصر قولاً ضعيفاً فلا بد له من أحد أمرين: إما أن يتناقض، وإما أن يلتزم لوازم ظاهرة الفساد». اه.

ومن أسباب التناقض عدم الرسوخ في العلم، فقد يقع المناظر في التناقض وهو لا يدرك ذلك لعدم تفهمه لمعاني ولوازم قوله، وقد يقع التناقض بسبب نسيان ما قاله المناظر من قبل، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(3)</sup>:

«وهذا المعنى قد رأيت منه عجائب لهؤلاء النظار، يتكلم كلّ منهم مع

- (1) القواعد النورانية (٢/ ٣٤١).
- (۲) مجموع الفتاوي (۲/ ۳۸۹).
  - (٣) العقود ص ٨٥.
- (٤) درء تعارض العقل والنقل (٤/ ١٧٥).

- 779 -



کا قوم علی طریقتھے پکلام پناقض ما تکلہ به عل

كل قوم على طريقتهم بكلام يناقض ما تكلم به على طريقة أولئك، مع تناقض كل من القولين في نفس الأمر.

وهذا إما أن يكون لكونه لم يفهم أن هذا المعنى الذي أثبته بهذه العبارة هو الذي نفاه بتلك، فلا يكون قد تصوّر حقيقة ما يقول، بل تصور ما يتقيد باللفظ بحيث إذا خرج المعنى عن ذلك اللفظ لم يعرف أنه هو، وهذا قبيح بمن يدعي النظر في العقليات المحضة التي لا تتقيد بلغة ولا لفظ، وإما أن يكون مع نسيانه وذهوله في كل مقام لما قاله في المقام الآخر، وهذا أشبه أن يُظن بمن له عقل وتصور صحيح، لكنه يدل على أن له في المسألة قولين، وأنه يقول في كل مقام ما ترجّح عنده في ذلك المقام، لا يمشي مع الدليل مطلقاً، بل يتناقض، وإما أن يكون مع فهمه التناقض، وحينئذ فإما أن لا يبالي بتناقض كلامه، وإما أن يُرجح هذا في هذا الموطن وهذا في هذا الموطن». اه.

ومن أسباب تناقض بعض النظار سلوك غير سبيل المؤمنين بترك اتباع الأنبياء، وترك اتباع الكتاب والسنة والركون إلى العقل مع الاعتداد بالنفس، ولزوم قواعد عقلية فاسدة، والعقل غير معصوم ومن وكّل إلى نفسه فقد وُكّل إلى ضعف وأوقعه ذلك في التناقض.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في أسباب تناقض المتكلمين (١):

وهم لم يقصدوا هذا التناقض، ولكن أوقعتهم فيه قواعدهم الفاسدة المنطقية، التي زعموا فيها تركيب الموصوفات من صفاتها، ووجود الكليات المشتركة في أعيانها، فتلك القواعد المنطقية الفاسدة التي

- 31.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۵/ ۳٤۱).



جعلوها قوانين تمنع مراعاتها الذهن أن يضل في فكره، أوقعتهم في هذا الضلال والتناقض». اه.

الباب السادس : أحوال المتناظرين

فهؤلاء المبتدعة لا إنقادوا إلى النقل ولا التزموا صريح العقل، فإنهم لو التزموا ذلك لقادهم ذلك إلى الحق والصواب.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup> أيضاً: «وكذلك «العقليات الصريحة» إذا كانت مقدماتها وترتيبها صحيحاً لم تكن إلا حقاً، لا تناقض شيئاً مما قاله الرسول، والقرآن قد دلَّ على الأدلة العقلية التي بها يُعرف الصانع وتوحيده، وصفاته وصدق رسله، وبها يُعرف إمكان المعاد.

ففي القرآن من بيان أصول الدين التي تُعلم مقدماتها بالعقل الصريح ما لا يوجد مثله في كلام أحد من الناس، بل عامة ما يأتي به حذاق النظار من الأدلة العقلية يأتي القرآن بخلاصتها وبما هو أحسن منها، قال تعالى: ﴿وَلَا يَأْتُرُبَكَ بِمَثَلٍ إِلَا جِنْنَكَ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا﴾ [الفرقان: ٣٣]، وقال: ﴿وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ في هَٰذَا ٱلْقُرْمَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ﴾ [الـروم: ٥٨]، وقـال: ﴿وَلِقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ في هَٰذَا ٱلْقُرْمَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ﴾ [الـروم: ٢٨]، وقـال:

وأما الحجج الداحضة التي يحتج بها الملاحدة، وحجج الجهمية معطلة الصفات، وحجج الدهرية وأمثالها، كما يوجد مثل ذلك في كلام المتأخرين الذين يصنفون في الكلام المبتدع وأقوال المتفلسفة ويدّعون أنها عقليات ففيها من الجهل والتناقض والفساد، ما لا يحصيه إلا رب العباد». اه.

(۱) مجموع الفتاوي (۱۲/ ۸۱ – ۸۲).

- 311 -

أصول الجدل والمناظرة

وقال أيضاً<sup>(1)</sup>:

«فما أعلم أحداً من الخارجين عن الكتاب والسنة من جميع فرسان الكلام والفلسفة إلا ولا بد أن يتناقض، فيحيل ما أوجب نظيره ويوجب ما أحال نظيره، إذ كلامهم من عند غير الله، وقد قال الله تعالى: ﴿وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْنِلَكَا كَثِيرًا﴾ [النساء: ٨٢]». اه.

IE PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال أيضاً في أسباب تناقض أهل البدع<sup>(٢)</sup>:

«ولهذا تجد كثيراً من المتأخرين من علماء الطوائف يتناقضون في مثل هذه الأصول ولوازمها، فيقولون القول الموافق للسنة، وينفون ما هو من لوازمه، غير ظانين أنه من لوازمه، ويقولون ما ينافيه غير ظانين أنه ينافيه، ويقولون بملزومات القول المنافي الذي ينافي ما أثبتوه من السنة، وربما كفروا من خالفهم في القول المنافي وملزوماته، فيكون مضمون قولهم: أن يقولوا قولاً ويكفروا من يقوله، وهذا يوجد لكثير منهم في الحال الواحد، لعدم تفطّنه لتناقض القولين، ويوجد في الحالين، لاختلاف نظره واجتهاده». اه.

## وقال أيضاً<sup>(٣)</sup>:

«فما من طائفة فيها نوع يسير من مخالفة السنة المحضة والحديث إلا ويوجد في كلامها من التناقض بحسب ذلك، وأعظمهم تناقضاً أبعدهم عن السنة، كالفلاسفة ثم المعتزلة والرافضة». اه.

- (۱) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۰۰).
- (۲) در. تعارض العقل والنقل (۲/ ۱۰٤).
  - (٣) منهاج السنة (٢/ ٢٢٩).

- 371 -

NIC THOUGI الباب السادس: أحوال المتناظرين

التنزل مع المخالف

قد يضطر المناظر إلى التنزل مع مخالفه لاسيما إذا كان المخالف له لا يرد الخلاف إلى ميزان الشرع وألفاظه ومعانيه وقواعده، وهذا حتى لا تتعطل المناظرة، كالحال مع اليهود والنصارى والفلاسفة، وذلك حين الحاجة لبيان باطلهم ودفع شرهم.

وهذا التنزل قد يضطر معه المناظر إلى استعمال ألفاظهم ولغتهم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>:

«فإنا في هذا المقام نتكلم معهم بطريق التنزل إليهم، كما نتنزل إلى اليهودي والنصراني في مناظرته، وإن كنا عالمين ببطلان ما يقوله اتباعاً لقوله تعالى: ﴿وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِىَ أَحْسَنُ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقوله: ﴿وَلَا تَجَدِلُوَا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَا بِٱلَتِي هِىَ أَحْسَنُ﴾ [العنكبوت: ٤٦]».

وقال أيضاً<sup>(٢)</sup>: «وأما إذا كان المناظر معارضاً للشرع بما يذكره، أو ممن لا يُمكن أن يُرد إلى الشريعة، مثل من لا يلتزم الإسلام ويدعو الناس إلى ما يزعمه من العقليات، أو ممن يدعي أن الشرع خاطب الجمهور، وأن المعقول الصريح يدل على باطن يخالف الشرع، ونحو ذلك، أو كان الرجل ممن عرضت له شبهة من كلام هؤلاء، فهؤلاء لا

- درء تعارض العقل والنقل (۱/ ۱۸۸).
- (۲) درء تعارض العقل والنقل (۱/ ۲۳۱، ۲۳۲).

- ۳۸۳ -

أصول الجدل والمناظرة للمحص

بد في مخاطبتهم من الكلام على المعاني التي يدعونها : إما بألفاظهم، وإما بألفاظ يوافقون على أنها تقوم مقام ألفاظهم.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وحينئذ فيقال لهم: الكلام إما أن يكون في الألفاظ، وإما أن يكون في المعاني، وإما أن يكون فيهما، فإن الكلام في المعاني المجردة من غير تقييد بلفظ كما تسلكه المتفلسفة ونحوهم ممن لا يتقيد في أسماء الله وصفاته بالشرائع، بل يسميه علة وعاشقاً ومعشوقاً ونحو ذلك، فهؤلاء إن أمكن نقل معانيهم إلى العبارة الشرعية كان حسناً، وإن لم يمكن مخاطبتهم إلا بلغتهم فبيان ضلالهم ودفع صيالهم عن الإسلام بلغتهم أولى من الإمساك عن ذلك لأجل مجرّد اللفظ، كما لو جاء جيش كفر في ايبهم خير من ترك الكفار يجولون في خلال الديار خوفاً من التشبه بهم في الثياب». اه.

وهذا ما فعله خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام مع الصابئة، فذكر من باب المناظرة حال العابد للكوكب ليبين فساد معبوده وأنه لا يستحق العبادة فهو غائب آفل ذاهب، قال تعالى : ﴿وَكَذَلِكَ نُرِيَ إِبْرَهِيمَ مَلَكُوْتَ ٱلسَمَنَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ۞ فَلَمَا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَيْلُ رَمَا كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمَا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ ۞ [الأنعام: ٧٥ - ٧٢].

قال القاضي أبو بكر بن العربي<sup>(١)</sup>: «﴿هَٰذَا رَبِّيُ﴾ إما على التنزيل في المناظرة والتقدير ليرتب عليه ما بعده من الدليل، وإما على طريق الإنكار، والأول أقوى في طريق النظر، وأظهر بما يدل عليه الكلام في الآية». اه.

(1) العواصم من القواصم ص ٢٠٤.



وقال أيضاً: «يجوز عند الأئمة فرضُ الباطل مع الخصم حتى يرجع إلى الحق من ذات نفسه، فإنه أقرب في الحجة وأقطع للشبهة»<sup>(١)</sup>.

وقال أبو علي السكوني<sup>(٢)</sup> (ت: ٧١٧هـ): «فإن الموافقة في العبارة على طريق الإلزام على الخصوم من أبلغ الحجج وأوضح المناهج». اه.

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(٣)</sup>: «والمناظرة تخالف غيرها في أمور كثيرة، منها أن المناظر يقول الشيء الذي لا يعتقد ليبني عليه حجته، وليقيم الحجة على خصمه، كما قال في تكسيره الأصنام لما قالوا له: ﴿قَالُواْ ءَأَنَتَ فَعَلَتَ هَـٰذَا بِتَاهِتِنَا يَتَإِبْرَهِيمُ ﴾ [الأنبياء: ٢٢] فأشار إلى الصنم الذي لم يكسره فقال: ﴿بَلْ فَعَـلَمُ صَبِرُهُمْ هَـٰذَا﴾ [الأنبياء: 7٣]، ومعلوم أن غرضه إلزامهم بالحجة، وقد حصلت.

فهنا يسهل علينا فهم معنى قوله: ﴿هَذَا رَبِّى ﴾ أي إن كان يستحق الإلهية بعد النظر في حالته ووصفه فهو ربي، مع أنه يعلم العلم اليقين أنه لا يستحق من الربوبية والإلهية مثقال ذرة، ولكن أراد أن يُلزمهم بالحجة ﴿فَلَمَّا أَفَلَ ﴾ أي غاب ﴿قَالَ لَا أُحِبُّ ٱلْأَفِلِينَ ﴾ فإن من كان له حال وجود وعدم، أو حال حضور وغيبة قد علم كل عاقل أنه ليس بكامل فلا يكون إلها، ثم انتقل إلى القمر : ﴿فَلَمَا رَمَا ٱلْقَمَرَ بَازِغَا قَالَ هَذَا رَبِّ فَلَمَا أَفَلَ قَالَ لَنِي لَمَ يَهَدِنِي رَبِي لَأَكُونَ مِنَ ٱلْقَوَرِ الضَّالِينَ ﴾

- (١) أحكام القرآن (٣/ ١٢٦٥).
- (٢) عيون المناظرات ص ٧١.
- (٣) تيسير اللطيف المنان في خلاصة تفسير القرآن ص ١٥٨ ١٥٩.

- 340 -



الموافق لهم، لكن لا على وجه التقليد، بل يقصد إقامة البرهان على إلمية النجوم والقمر، فالآن وقد أفلت وتبين بالبرهان العقلي مع السمعي بطلان إلميتها، فأنا إلى الآن لم يستقر لي قرار على رب وإله عظيم، ﴿فَلَمَّا رَمَا الشَّمَسَ بَانِغَةَ﴾ [الأنعام: ٨٧] قال هذا أكبر من النجوم ومن القمر، فإن جرى عليها ما جرى عليهما كان مثلهما، ﴿فَلَمَّا أَفَلَتَ﴾، وقد تقرر عند الجميع فيما سبق أن عبادة من يأفل من أبطل الباطل، فحينئذ ألزمهم بهذا الإلزام ووجه عليهم الحجة فقال: ﴿قَالَ يَنَقَوْمِ إِنِي بَرِيَّ مِمَا تُشْرِكُونَ \* إِنِي وَجَهَتُ وَجَهِيَ﴾ أي ظاهري وباطني ﴿لِلَذِى فَطَرَ السَمَوَاتِ برهان عقلي واضح أن الخالق للعالم العلوي والسفلي هو الذي يتعيّن أن يُقصد بالتوحيد والإخلاص، وإن هذه الأفلاك والكواكب وغيرها مخلوقات مدبرات ليس لها من الأوصاف ما تستحق العبادة لأجلها». اه.

\* \* \*

الانتقال في المناظرة

الباب السادس: أحوال المتناظرين

الانتقال في المناظرة قد يكون محموداً إذا اقتضى الأمر ذلك، كأن ينتقل المناظر من الدليل الذي استدل به إلى دليل آخر لقصر فهم المخاطب بالدليل عن فهم الدلالة، أو لغرض الانتقال إلى دليل أكثر وضوحاً لا يمكن للمخاطب أن يجحده أو يعترض عليه، لاسيما إن كان المخالف فيه ميل وظلم ولدد.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «وقد لا يتأتى في المناظرة تفسير المجملات خوفاً من لدد الخصم فيؤتي بالواضحات». اه.

وهذا ما فعله إبراهيم عليه السلام في مناظرته للنمروذ، قال تعالى: ﴿ لَهُمْ تَرَ إِلَى الَّذِى حَاَجَّ إِبَرَهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنَهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّيَ ٱلَّذِى يُحْيِ وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِ وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ ٱللَّهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَعْرِبِ فَبُهْتَ ٱلَّذِى كَفَرُّ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى

قال الحرالي<sup>(1)</sup>: «ولما سلك الطاغية مسلك التلبيس والتمويه على الرعاع، وكان بطلان جوابه من الجلاء والظهور بحيث لا يخفى على أحد، والتصدي لإبطاله من قبيل السعي في تحصيل الحاصل، انتقل إبراهيم عليه السلام إرسالاً لعنان المناظرة معه، إلى حجة أخرى لا تجري فيها المغالطة ولا يتيسر لطاغية أن يخرج عنها بمخرج مكابرة أو

- (۱) مجموع الفتاوي (۱۸/ ۱٤۰).
  - (٢) محاسن التأويل (٣/ ٦٦٨).

- 344 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

مشاغبة أو تلبيس على العوام». اه.

وهذا الذي ذكره الحرالي فاش ذكره والتمثيل به عند أهل هذا الفن كمثال للانتقال في المناظرة، وهو محل نظر، فبعض المحققين من أهل العلم يرى أنه إلزام للمدعي في طرد حجته إن كانت صحيحة وليس انتقالاً.

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «لما أجاب إبراهيم عليه السلام المحاج له في الله بأن الذي يحيي ويميت هو الله، أخذ عدو الله في المغالطة والمعارضة بأنه يحيي ويميت، وبأنه يقتل من يريد، ويستبقي من يريد، فقد أحيا هذا وأمات هذا، فألزمه إبراهيم على طرد هذه المعارضة أن يتصرف في حركة الشمس من غير الجهة التي يأتي الله بها بزعمه، فإذا ادعى أنه يساوي الله في الإحياء والإماتة، فإن كان صادقاً فليتصرف في الشمس تصرفاً تصح به دعواه، وليس هذا انتقالاً من حجة إلى حجة أوضح منها كما زعم بعض النظار، وإنما هو إلزام للمدعي في طرد حجته إن كانت صحيحة»<sup>(\*)</sup>. اه.

فالحاصل أن الانتقال منه ما هو محمود، قال ابن عقيل في الفنون<sup>(٢)</sup>: «ومن انتقل من دليل غامض إلى واضح فذلك طلب للبيان، وليس انقطاعاً». اه.

وكذلك يكون الانتقال بعد الفراغ من المسألة المتناظر فيها إلى مسألة

(\*) وهنا لطيفة ذكرها أبو المظفر السمعاني في تفسير القرآن (١/ ٢٦٢) فقال: فإن قال قائل: كيف بُهت وكان يمكنه أن يعارض إبراهيم فيقول له: سل أنت ربك حتى يأتي بها من المغرب؟ قلنا: إنما لم يقله، لأنه خاف أن لو سأله ذلك دعا، فأتى بها من المغرب، فكان زيادة في فضيحته وانقطاعه والصحيح أن الله صرفه عن تلك المعارضة إظهاراً للحجة عليه، ولتكون معجزة لإبراهيم. اه.

(٢) بواسطة أصول الفقه لابن مفلح (٣/ ١٤٢٧).

- 388 -



أخرى فهذا النوع مباح، المقصود منه إرسال العنان للمناظرة والمذاكرة في علوم ومسائل شتى.

وهذا ما كان يفعله بعض أئمة السلف إذا اجتمعوا لقصد المذاكرة، قال القاضي عياض<sup>(١)</sup>: «اجتمع مالك والأوزاعي فتناظرا، فجعل الأوزاعي يجر مالكاً إلى المغازي والسير، فقوي عليه، فلما رأى مالك ذلك جره إلى غيرها من الفقه، فقوي مالك عليه». اه.

أما إذا كان قصد الانتقال هو الالتفاف على ما لزم المناظر والخروج من عهدة ما تقرر، فهذا مذموم، وهو من الحيل لإيهام عدم الانقطاع في المناظرة، وهو ما يُسمى في الاصطلاح بـ «الحيدة».

قال إمام الحرمين الجويني<sup>(٢)</sup>: «ومنها أن يظهر انتقاله على أمر ظاهر يعلم انقطاعه عن ذلك، إلى غير مما يكون الانتقال إليه عجزاً أو تركاً لما كانا فيه». اه.

وقال ابن الشيخ الحزاميين<sup>(٣)</sup>: «وصفة الامتحان بصحة إدراك الشخص وعقله وفهمه: أن تسألوه عن مسألة سلوكية، أو علمية، فإذا أجاب عنها فأوردوا على الجواب إشكالاً متوجهاً بتوجيه صحيح، فإن رأيتم الرجل يروح يميناً وشمالاً، ويخرُج عن ذلك المعنى إلى معان خارجة، وحكايات ليست في المعنى حتى ينسى ربُ المسألة سؤاله، حيث توَّهه عنه بكلام لا فائدة فيه، فمثل هذا لا تعتمدوا على طعنه، ولا على مدحه، فإنه ناقص الفطرة، كثير الخيال، لا يثبت على تحري المدارك العلمية، ولا تُنكروا مثل إنكار هذا».

- (1) ترتيب المدارك (1/ ۲۲۷).
- (٢) الكافية في الجدل ص ٥٤٥.
- (٣) ألتذكرة والاعتبار والانتصار للأبرار ص ٥١ ٥٢.

- 344 -



أصول الجدل والمناظرة

الانقطاع

الانقطاع في اصطلاح فن المناظرة هو اختتام البحث وذلك إما بثبوت دعوى المستدل أو دعوى المعترض<sup>(۱)</sup>.

قال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(٢)</sup> رحمه الله:

«لا يخفى أنه لا بد في المناقشة أن تنتهي بعجز أحدهما عن دفع دليل الآخر، فإن كان العاجز هو السائل سُمي ملزماً، وسُمي عجزه إلزاماً، وإن كان العاجز هو المعلل سُمي مفحماً وسمي عجزه إفحاماً». اه.

وهذا الذي ذكره الشنقيطي هو الواجب المتعين نظراً، أما عند التحقيق والوقوف على كثير من المناظرات لاسيما إن كان طرفاها مبتدعين متكلمين والحق في قول ثالث غير قولهما، فإن بعض هذه المناظرات لا تنتهي إلى إلزام أحد الطرفين، بل قد يعجز كل طرف عن إلزام الآخر.

من ذلك أنه دخل متكلمان على نجم الدين الكبري أحدهما أبو عبدالله الرازي والآخر من متكلمي المعتزلة، وقالا:

«يا شيخ بلغنا أنك تعلم علم اليقين؟ فقال: نعم، أنا أعلم علم اليقين.

فقالا: كيف يمكن ذلك، ونحن من أول النهار إلى الساعة نتناظر فلم يقدر أحدنا أن يقيم على الآخر دليلاً؟!

- (١) كشاف اصطلاحات الفنون (٣/ ١٢٠٢).
  - (٢) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٩٠).

- 39. -



فقال: ما أدري ما تقولان، ولكن أنا أعلم علم اليقين.

فقال: صف لنا علم اليقين؟

فقال: علم اليقين عندنا واردات ترد على النفوس تعجز النفوس عن ردها.

فجعلا يقولان: واردات ترد على النفوس تعجز النفوس عن ردها! ويستحسنان الجواب»<sup>(1)</sup>. اه.

وقال أبو بكر الأبهري: «تناظر رجل جلد من أهل السنة مع رجل جلد من المعتزلة حتى غابت الشمس، من غير ظفر من أحدهما بصاحبه»<sup>(٢)</sup>. اه.

فبهذا تعلم أنه قد لا تنتهي كل مناظرة بظفر أحد الطرفين على الآخر . ويعرف الانقطاع بعدة أمور ، منها :

۱ - السكوت:

قال الخطيب البغدادي<sup>(٣)</sup>: «السكوت عن الجواب من أقسام الانقطاع قال الله تعالى: ﴿فَبُهِتَ ٱلَّذِى كَفَرَ<sup>ّج</sup> لأن السكوت إما أن يكون للنظر فهذا حق له، وإما أن يكون انقطاعاً وعجزاً عن الانفصال ولزوماً للحجة».

مثال: مناظرة سفيان للإمام مالك في معانقة المسافر:

قال ابن مفلح: «وكره مالك معانقة القادم من السفر، وقال: بدعة،

- (1) نقض المنطق ص ٣٧، ٣٨.
- (٢) عيون المناظرات ص ٢٩١.
  - (٣) الفقيه والمتفقه (٢/ ٥٧).

- 201 -

واعتذر عن فعل النبي ﷺ ذلك بجعفر حين قدم بأنه خاص له، فقال له سفيان ما تخصه بغير دليل، فسكت مالك.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

قال القاضي عياض: وسكوته دليل لتسليم قول سفيان وموافقته، وهو الصواب»<sup>(۱)</sup>.

٢ - الضحك:

أصول الجدل والمناظرة

وهو كالسكوت في الدلالة على الانقطاع، لأنه ليس له جواب عما لزمه، فيفزع إلى التبسم أو الضحك لأنه أُسقط في يد خصمه، وربما كان ضحكه دهشةً لفرط ثقته بما معه وأنه محق، فإذا بان خلاف ما توهم ضحك من حاله.

وقد ناظر أبو زيد عبدالله بن عمر الدبوسي بعض الفقهاء، فكان كلما ألزمه أبو زيد إلزاماً تبسم وضحك، فأنشد أبو زيد<sup>(٢)</sup>:

ما لي إذا ألزمت حسجة قابلني بالضحك والقهقهه إن كان ضحك المرء من فقهه فالضب في الصحراء ما أفقهه ٣ - الإقرار :

وهو سيد الأدلة على الانقطاع ولزوم الحجة، وهو لا يقع إلا من منصف متحر للحق، بريء من آفة الكبر والعجب، سليم من هوى الانتصار للنفس.

- الآداب الشرعية (٢/ ٢٦٥).
  - (٢) أبجد العلوم (٣/ ١٠٩).

- 397 -



مثال: تناظر أبو يوسف مع الإمام مالك بالمدينة بحضرة الرشيد في مسألة الصاع وزكاة الخضروات، فاحتج مالك بما استدعى به من تلك الصيعان المنقولة من آبائهم وأسلافهم، وبأنه لم يكن الخضروات يخرج فيها شيء في زمن الخلفاء الراشدين.

فقال أبو يوسف: لو رأى صاحبي (أبو حنيفة) ما رأيت لرجع كما رجعت<sup>(۱)</sup>.

قال الحافظ ابن كثير: «وهذا إنصاف منه»<sup>(٢)</sup>. اه.

ومن ذلك أيضاً: أن عبدالواحد بن زياد قال لزفر: «صرتم حديثاً في الناس وضحكة، قال: وما ذاك؟ قلت: تقولون في الأشياء كلها (ادرءوا الحدود بالشبهات) فصرتم إلى أعظم الحدود فقلتم: يقام بالشبهات.

قال: وما ذاك؟ قلت: قال رسول الله ﷺ: «لا يقتل مسلم بكافر» وقلتم: يقتل به.

قال: إني أشهدك أني قد رجعت عنه الساعة»<sup>(٣)</sup>.

٤ - الحيدة:

ومما يُعرف به انقطاع المناظر هو حيدته، فتراه إذا لزمته الحجة حاد بالانتقال إلى دليل آخر أو مسألة أخرى<sup>(٤)</sup>، وأخرج الكلام عن مقصود السؤال والجواب، أو غصب حق مخالفه وقلب عليه السؤال لأنه لا يملك جواباً.

- البداية والنهاية (١٠/ ١٩٥) حوادث ١٨٢هـ، والاتباع ص ٤٠.
  - (۲) البداية والنهاية (۱۰/ ۱۹۵).
    - (٣) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٧).
  - (٤) أصول الفقه لابن مفلح (٣/ ١٤٢١).

- 393 -

مثال: مناظرة موسى عليه السلام لفرعون.

أصول الجدل والمناظرة

قال تعالى: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنْتُم تُوقِنِينَ ﴾ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتِعُونَ ﴾ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلأَوَلِينَ ﴾ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَذِى أَرْسِلَ إِلَيْكُرُ لَمَجْنُونٌ ﴾ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُماً إِن كُنْتُم تَعْقِلُونَ ﴾ قَالَ لَبِنِ ٱتَخَذَتَ إِلَىها غَيْرِي لَأَجْعَلَنَكَ مِنَ

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

قال أبو علي السكوني (ت: ١٧٧هـ)<sup>(١)</sup>:

«فلما أحس اللعين خلع قدميه عن دعواه بإقامة هذه البينات، وسمع ما لا يشك فيه من أنه مولود، فدل على أنه كاذب بعد أن لم يكن، فهو مربوب، وعلم انقطاعه وأن لا مدفع له في ذلك، وأخرج الكلام عن مقصود السؤال والجواب إلى تحريف القول وهي حالة المنقطع ﴿قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَذِيَ أَرْسِلَ إِلَيْكُرُ لَمَجْنُونٌ﴾». اه.

وقال الخطيب البغدادي في أقسام الانقطاع<sup>(٢)</sup>:

«أن ينتقل من دليل إلى دليل، وأن يُسأل عن الشيء فيجيب عن غيره». اه.

ناظر رجل الشافعي في مسألة فدقق، والشافعي ثابت يجيب ويصيب، فعدل الرجل إلى الكلام في مناظرته، فقال له الشافعي: هذا غير ما نحن

- (1) عيون المناظرات ص ٨٧.
- (۲) الفقيه والمتفقه (۲/ ٥٧).

- 398 -



فيه، هذا كلام، لست أقول بالكلام، واحدة وأخرى ليست المسألة متعلقة به، ثم أنشأ الشافعي رضي الله عنه يقول: متى ما تقد بالباطل الحق يأبه وإن قدت بالحق الرواسي تنقد إذا ما أتيت الأمر من غير بابه ضللت وإن تقصد إلى الباب تهتد فدنا منه الرجل وقبل يده<sup>(۱)</sup>.

## (١) طبقات الفقهاء الشافعية لابن الصلاح (١/ ١٤٥).

- 890 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



أصول الجدل والمناظرة

المفاضلة بين المستدل والمعترض

هذا مبحث يرد على الذهن في التفضيل بين المستدل والمعترض، فربما ظن البعض أن حال المستدل أفضل، لأنه هو الذي يبدأ بالمناظرة، وعلى هذا يستطيع أن يُمسك بزمام المناظرة بما حصل له من الرجحان بالابتداء، فيبدأ هو بإيراد الأدلة واستدراج الخصم حتى يستجلبه لبلوغ غرضه وانقطاعه.

وقد يقال العكس وهو أن المعترض ينتظر المستدل حتى يورد حججه وبراهينه، ثم ينقضّ عليها بالنقض ويهدمها، والهدم أسهل من البناء، فإذا حصل له ذلك أظهر أدلته والحق الذي عنده.

والصواب أن الواثق بصحة ما عنده وقدرته على المحاجة عنه لا يضيره سواء ابتدأ هو أو ابتدأ خصمه.

وهذا ما فعله نبي الله موسى عليه السلام لما قال له سحرة فرعون وهم واثقون من غلبتهم فخيروه بين الابتداء والتأخير، فجعل لهم البداية ثم كرّ عليهم وظهر الحق وبطل الباطل، قال تعالى:

﴿قَالُواْ يَنْمُوسَىٰٓ إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَكُونَ نَحْنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴾ قَالَ أَلْقُواً فَلَمَّآ أَلْقَوْا سَحَكُرُواْ أَعْبُنَ ٱلنَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمِ ﴾ وَأَوْحَيْنَآ إِلَى مُوسَىٰٓ أَنْ أَلْقِ عَصَاكٌ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ [الأعراف: ١١٥–١١٧].

- 397 -



قال أبو علي السكوني (١) (ت: ٧١٧هـ):

«لأن الضعيف أبداً يريد أن يقدم إظهار ما بيده لعله أن يرهب خصمه، ولعل ثقته بثباته عند إبداء ما بيده لعله أن يرهب خصمه، فسوغ لهم موسى عليه السلام ما رغبوا فيه ثقة منه بتأييد الله تعالى له وقلة مبالاته بهم». اه.

وقال أبو محمد ابن حزم رحمه الله<sup>(۲)</sup>:

«وأما نحن فطريقنا في ذلك تخيير الخصم أن يكون سائلاً أو مسؤولاً، فأيهما تخير أجبناه، فإن رد الخيار إلينا اخترنا بأن يكون هو السائل، لأن هذا العمل هو أكثر قصد الضعفاء وعمدة مرغوبهم، وهم يضعفون إذا سُئِلُوا، فنختار حسم أعذارهم وتوفيتهم أقصى مطالبهم التي يظنون أنهم فيها أقوى ليكون ذلك أقوى في قطع معالقهم.

ثم إنه إن بدا له في ذلك واختار أن يسأل أجبناه إلى ذلك أيضاً، إلا أننا لا نقضي بذلك على غيرنا لأنه ليس واجباً، فمن تخيَّر أن يكون سائلاً وأذن له خصمه من ذلك فله أن يسأل.

وليس له أن يتحكم فيترك ذلك وينتقل إلى أن يكون مسؤولاً، فإن فعل فهذا عجز وخرق في حكم المناظرة». اه.

وعلى كل حال فإن المستدل سيكون معترضاً بعد أن يتكلم مخالفه، والمعترض سيكون مستدلاً لمذهبه بعد أن ينقض مذهب مخالفه، وذلك أن كل واحد منهما مضاد للآخر في مذهبه.

- عيون المناظرات ص ٩٠.
- (٢) التقريب لحد المنطق ص ١٨٧.

-. 394



أصول الجدل والمناظرة

## المتناظرون ما بين غالب ومغلوب

المناظر مناصحة لا يضره أظهر الحق على لسانه أو لسان مخالفه، فتجده يُذعن وينقاد للحق وإن ظهر على لسان مخالفه، بل ربما شكره على هدايته للحق وكما قيل:

وجدال أهل العلم ليس بضائر ما بين غالبهم إلى المغلوب

وهكذا كان السلف، فالمغلوب منهم لا يستنكف عن قبول الحق والانقياد له، لأنهم يُؤثرون الحق على أهوائهم وانتصار ذواتهم.

والغالب منهم كذلك لا يحمله ذلك على تهجين من غلبه والحط من قدره وادعاء أنه دونه في العلم والتحقيق، وهذا دليل إخلاصهم وحسن قصدهم، قال المحدث عبدالعزيز بن ولي الله الدهلوي<sup>(۱)</sup>: «فلا يحدث ولا ينشأ من مثل هذه الغلبة تغيير في العلماء الربانيين ولا تتحرك لها نفوسهم ولا يحصل لهم منها الإعجاب». اه.

فلا يصدنك عن الانقياد للحق توهم أن الانقطاع مخرج لك عن زمرة أهل العلم، فما من عالم مهما بلغت رتبته إلا ويحصل له ذلك إلا ما ندر.

قال ابن عقيل الحنبلي<sup>(٢)</sup>: «ومع هذا فليس يسلم أحد من الانقطاع إلا من قرنه الله جلت عظمته بالعصمة من الزلل، وليس حد العالم بأن يكون

- (1) بستان المحدثين ص ٨٥.
- (٢) الواضح في أصول الفقه (١/ ٥١٠).

- 391 -



حاذقاً بالجدل، فالعلم صناعة، والجدل صناعة، إلا أن مادة الجدل، والمجادل يحتاج إلى العالم، والعالم لا يحتاج في علمه إلى المجادل كما يحتاج المجادل في جدله إلى العالم.

الباب السادس: أحوال المتناظرين

وليس حد الجدل بالمجادلة أن لا ينقطع المجادل أبداً، ولا يكون منه انقطاع كثير إذا كثرت مجادلته، ولكن المجادل من كان طريقه في الجدل محموداً وإن نالها الانقطاع لبعض الآفات التي تعرض». اه.

وقال العلامة ابن الوزير<sup>(۱)</sup>:

«ومن قصد وجه الله تعالى في عمل من أعمال البر والتقى، لم يحسن منه أن يتركه، لما يجوز عليه في ذلك من الخطأ، وأقصى ما يخاف أن يكل حسامه في معترك المناظرة، وينبو، ويعتر جواده في مجال المجادلة ويكبو، فالأمر في ذلك قريب، إن أخطأ فمن الذي عُصم، وإن خطئ فمن الذي ما وُصم.

والقاصد لوجه الله لا يخاف أن يُنقد عليه خلل في كلامه، ولا يهاب أن يُدل على بطلان قوله، بل يحب الحق من حيث أتاه، ويقبل الهدى ممن أهداه، بل المخاشنة بالحق والنصيحة أحب إليه من المداهنة على الأقوال القبيحة، وصديقك من أصدقك لا من صدَّقك، وفي نوابغ الكلم وبدائع الحكم: عليك بمن ينذر الإبسال والإبلاس، وإيّاك من يقول: لا باس ولا تاس». اه.

ولا شك أن بعض العلماء حاضر الجواب متوقد الذهن سريع البديهة،

(1) العواصم والقواصم (1/ ٢٢٣).

- 899 -

ومن هؤلاء شيخ الإسلام ابن تيمية كما وصفه ابن الزملكاني بقوله<sup>(١)</sup>: «ولا يعرف أنه ناظر أحداً فانقطع منه». اه.

ومن السنن الجارية المعلومة أنه ما ارتفع شيء إلا وضعه الله، وإن الغلبة دولة، فاليوم أنت غالب وغداً مغلوب.

فهذا الإمام الشافعي رحمه الله الذي له الإمامة في الحجج والجدال، والذي وصفه أحمد بن أبي سريج الرازي بقوله<sup>(٢)</sup>: «ما رأيت أحداً أفوه ولا أنطق من الشافعي». اه.

وقال عنه ابن عبدالحكم في وصف مناظراته<sup>(٣)</sup>:

«ما رأيت الشافعي يُناظر أحداً إلا رحمته، ولو رأيت الشافعي يناظرك لظننت أنه سبع يأكلك». اهـ.

بل كان من حاله أنه كان يقول لمناظره: «تقلد أنت الآن قولي، وأتقلد قولك، فيتقلد المناظر قوله، ويتقلد الشافعي قول المناظر، فلا يزال يناظره حتى يقطعه»<sup>(3)</sup>. اه.

وقال عنه قتيبة بن سعيد: «رأيت الشافعي يناظر محمد بن الحسن، فكان محمد بن الحسن في يده كالكرة يُديرها كيف شاء»<sup>(٥)</sup>. اه.

فمع هذا كله، لما تناظر الشافعي مع عبدالملك بن عبدالعزيز الماجشون غلبه عبدالملك.

- الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣٩١).
  - (٢) سير أعلام النبلاء (١٠/ ٤٩).

أصول الجدل والمناظرة

- (٣) سير أعلام النبلاء (١٠/ ٥٠).
- (٤) مناقب الشافعي للبيهقي (١/ ١٧٩).
- مناقب الشافعي للبيهقي (١/ ١٨١).

- 2...-



قال ابن عبدالحكم: «قدمت المدينة، فرأيت أصحاب عبدالملك ابن الماجشون يغلون بصاحبهم، يقولون: صاحبنا الذي قطع الشافعي»<sup>(١)</sup>. اه.

الباب السادس: أحوال المتناظرين

وهذا الجاحظ أحد الأذكياء وكان قوي العارضة حاضر الجواب سريع البديهة، أصابته سنة الله فخُصم وغُلب، وكان الذي غلبه امرأة.

قال الجاحظ<sup>(٢)</sup>: «ما غلبني أحد قط إلا رجل وامرأة، فأما الرجل فإني كنت مجتازاً في بعض الطرق فإذا برجل قصير بطين، كبير الهامة طويل اللحية، متزر بمئزر، وبيده مشط يسقي به شقة ويمشطها به، فقلت في نفسي: رجل صغير بطين ألحى، فاستزريته، فقلت: أيها الشيخ، قد قلت فيك شعراً، فترك المشط من يده وقال: قل، فقلت:

كأنك صعوة في أصل حش أصاب الحش طش بعد رش

فقال لي اسمع جواب ما قلت: فقلت هات، فقال: كأنك جندب في ذنب كبش يدلدل هكذا والكبش يمشي

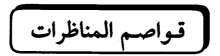
وأما المرأه فإني كنت مجتازاً ببعض الطرقات، فإذا أنا بامرأتين، وكنت راكباً على حمارة، فضرطت الحمارة، فقالت إحداهما للأخرى: وي حمارة الشيخ تضرط!

فغاظني قولها، فاعتدلت ثم قلت لها: إنه ما حملتني أنثى قط إلا وضرطت، فضربت بيدها على كتف الأخرى وقالت:

كانت أم هذا منه تسعة أشهر على جهد جهيد». اه.

- (۱) سير أعلام النبلاء (۱۰/ ٥٣).
  - (٢) الأذكياء ص ١٨٢، ١٨٣.

- 2 • 1 -



انقطاع العالم أمام طلبته أو عامة الناس أو بحضرة السلطان لاسيما إن كان رأساً وإماماً وكانت من مخالف له في المذهب والمعتقد قد تكون سبباً في انحسار مذهبه وصدور الناس عن قوله، وانكسار كلمته أمام السلطان.

وربما انضوى العالم إلى نفسه وخاصته مهموماً مغموماً محزوناً مكسور الخاطر، وهي بذلك تكون سبباً في هبوب ريح مخالفه وبُعد صيته.

وهناك مناظرات معلومة مشهورة كانت سبباً في قصم المنقطع فيها وانضواءه إلى نفسه، نذكر بعضها للعظة والعبرة، لما فيها من فلج بعض أصحاب الأقوال الباطلة أحياناً بضرب من التحايل.

وقد اخترت من هذه المناظرات:

أصول الجدل والمناظرة

- (أ) مناظرة النظّام للحسن بن محمد النجار.
- (ب) مناظرة بديع الزمان الهمذاني لأبي بكر الخوارزمي.
  - (ج) مناظرة أبي الوليد الباجي لابن حزم.
  - ( د ) مناظرة أبي علي الظهيري للطوسي .
    - (ه.) مناظرة الكسائي لسيبويه.

\* \* \*

- 2.7 -

## ( أ ) مناظرة النظّام<sup>(\*)</sup> للحسن بن محمد النجار<sup>(\*\*)</sup>

الباب السادس: أحوال المتناظرين

الحسن بن محمد النجار من جملة المُجبرة ومتكلميهم وإليه تنسب فرقة النجارية، قال المقريزي<sup>(۱)</sup>:

«وله مع النظّام عدة مناظرات، منها أنه ناظره مرة فلما لم يلحن بحجته رفسه النظّام، وقال له: قم أخزى الله من ينسبك إلى شيء من العلم والفهم.

> فانصرف مهموماً واعتل حتى مات». اه. \* \* \*

- (\*) إبراهيم بن سيار النظّام، زعيم المعتزلة، قيل إنه كان على دين البراهمة المنكرين للنبوة والبعث، كان له شعر دقيق المعاني على طريقة المتكلمين.
   انفرد بطوام، وقال: ليس نله إرادة، وأنكر حجية الإجماع، وطعن في الصحابة رضي الله عنهم، وكذّب بانشقاق القمر إلى غير ذلك من العظائم.
   توفي سنة بضع وعشرين ومائتين، وقد كفره جماعة.
   تاريخ بغداد (٦/ ٩٧)، الخطط والآثار (٤/ ١٧١)، الفهرست ص ٢٨٧، سير أعلام النبلاء
   (\*) الحسن بن محمد بن عبدالله النجار أبو عبدالله، كان حائكاً، وقبل إنه كان يعمل الموازين،
- (\*\*) الحسن بن محمد بن عبدالله النجار ابو عبدالله، كان حائكا، وقيل إنه كان يعمل الموازين، وأنه كان من أهل قم، كان من جملة المجبرة ومتكلميهم. الخطط والآثار (٤/ ١٧٩).

(١) الخطط المقريزية (٤/ ١٧٩).

- 2.7 -



أصول الجدل والمناظرة

## (ب) مناظرة بديع الزمان الهمذاني<sup>(\*)</sup> لأبي بكر الخوارزمي<sup>(\*\*)</sup>

استعان قوم من أهل نيسابور من المستوحشين لأبي بكر الخوارزمي بالبديع الهمذاني، واجتمعوا في مجلس المناظرة وتباحثا في مسائل شتى وتناظرا وتجادلا وآلت الغلبة للبديع.

قال ياقوت الحموي(١):

«فخرج البديع وأصحاب الشافعي يعظمونه بالتقبيل والاستقبال، والإكرام والإجلال، وما خرج الخوارزمي حتى غابت الشمس، وعاد إلى بيته وانخزل انخزالاً شديداً، وانكسف باله وانخفض طرفه». اه.

\* \* \*

(\*) أبو الفضل أحمد بن الحسين بن يحيى الهمذاني، صاحب الرسائل الرائقة والمقامات الفائقة، وعلى منواله نسج الحريري مقاماته.
 سكن هراة، وروى عن ابن فارس صاحب «المجمل» وعيسى بن هشام الأخباري، توفي سنة ثمان وتسعين وثلاثمائة.
 ثمان وتسعين وثلاثمائة.
 وفيات الأعيان (١/٧٢)، الوافي بالوفيات (٦/٥٥٥)، سير أعلام النبلاء (١٢/٧٢).
 (\*\*) محمد بن العباس الخوارزمي، ابن أخت محمد بن جرير الطبري. مولده ونشأته بخوارزم، وكان أصله من طبقة والشعر، وكان أحمد من طبرستان فلقب بالطبرخزمي، أو حد عصره في حفظ اللغة والشعر، وكان مشاراً إليه في عصره، وكان حافظاً للأسماء والكنى، وكان يُذاكره الحاكم في ذلك مشاراً إليه في عصره، وكان حافظاً للأسماء والكنى، محملا النبلاء (٢٦/١٦)، بغية فيتحير من حفظه، توفي سنة ثلاث وثمانين وقيل ثلاث وتسعين وثلاثمائة.

(1) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (1/ ٢٤٤).

الوعاة (١/ ١٢٥).

- 2.2 -

(ج) مناظرة أبي الوليد الباجي<sup>(\*)</sup> لأبي محمد ابن حزم<sup>(\*\*)</sup>

الباب السادس: أحوال المتناظرين

علا شأن أبي محمد ابن حزم بالأندلس وراج مذهبه رغم ظاهرياته المنكرة، ثم ناظره أبو الوليد الباجي فقطعه، وإنحسر بذلك مذهب ابن حزم الظاهري.

قال القاضي عياض (١):

««وجد – يعني الباجي – عند وروده بالأندلس لابن حزم الداوودي صيتاً عالياً، وظاهريات منكرة، وكان لكلامه طلاوة، وقد أخذت قلوب الناس، وله تصرف في فنون تقصر عنها ألسنة فقهاء الأندلس في ذلك الوقت، لقلة استعمالهم النظر وعدم تحققهم به، فلم يكن يقوم أحد

- (\*) أبو الوليد الباجي: سليمان بن خلف التجيبي التميمي الباجي القرطبي العلامة الحافظ ذو الفنون والتصانيف النفيسة أخذ عن شيوخ الأندلس من أشهرهم مكي بن أبي طالب، ثم لما بلغ الثالثة والعشرين رحل إلى المشرق سنة ٤٢٦هـ، وأخذ عن شيوخها من أشهرهم أبي ذر الهروي وأبي الطيب الطبري ثم عاد إلى الأندلس. ترتيب المدارك (٢/ ٨٠٢)، وفيات الأعيان (٢/ ٤٠٨)، شذرات الذهب (٣/ ٣٤٤)، سير أعلام النبلاء (١٨/ ٥٣٥).
- (\*\*) أبو محمد ابن حزم: علي بن أحمد بن سعيد بن حزم بن غالب الفارسي الأندلسي، تفقه على مذهب الشافعي أولاً ثم صار ظاهرياً، وجمع علوماً كثيرة، فكان فقيهاً مفسراً محدثاً أصولياً أديباً شاعراً ومؤرخاً. سمع من أبي عمر الطلمنكي وصاحب قاسم بن أصبغ، وروى عن ابن عبدالبر. عبدالبر. عيب عليه بسط لسانه وقلمه في الأثمة، وشذوذه وتفرده ببعض مسائل العلم، توفي سنة 207ه. وفيات الأعيان (٣/ ٣٢٥)، سير أعلام النبلاء (١٨/ ١٨٤)، شذرات الذهب (٣/ ٢٩٩).

- 2.0 -

أصول الجدل والمناظرة عناق المسلم الما المسلم الما على اعترافهم بتخليطه بمناظرته، فعلا بذلك شأنه وسلموا الكلام له، على اعترافهم بتخليطه فحادوا عن مكالمته، فلما ورد أبو الوليد الأندلس وعنده من الإتقان والتحقيق والمعرفة بطرق الجدل والمناظرة ما حصّله في رحلته، أمّله الناس لذلك، فجرت له معه مجالس كانت سبب فضيحة ابن حزم وخروجه من ميورقة، وقد كان رأس أهلها، ثم لم يزل أمره في سفال فيما بعد». اه.

\* \* \*

- 1.7 -

This file was downloaded from QuranicThought.com

الباب السادس: أحوال المتناظرين

(د) مناظرة أبي على الظهيري<sup>(\*)</sup> للشهاب الطوسى

التقى العزيز بن الصّلاح بن أيوب بأبي علي الحسن بن الخطير الظهيري، فعرف منزلته في العلم فأحضره ورغّبه في المصير معه إلى مصر ليقمع به الشهاب الطوسي.

قال السيوطي (١) :

«وقرر العزيز المناظرة بينه وبين الطوسي، وعزم الظهير على أنه يسلك معه مسلكاً في المغالطة، لأن الطوسي كان قليل الحفوظ إلا أنه كان جريئاً مقدماً، فركب العزيز يوم العيد، وركب معه الطوسي والظهير، فقال الظهير للعزيز في أثناء الكلام: أنت يا مولانا من أهل الجنة، فوجد الطوسي السبيل في مقتله، فقال له: وما يدريك أنه من أهل الجنة؟ وكيف تزكي على الله؟

- (\*) الحسن بن الخطير بن أبي الحسن النعماني الفارسي أبو علي الظهيري، كان قارئاً بالعشر والشواذ، عالماً بتفسير القرآن وناسخه ومنسوخه والفقه والخلاف، مبرزاً في اللغة والنحو والعروض والقوافي ورواية أشعار العرب وأيامها، وأخبار الملوك من العرب والعجم، توفي سنة ٩٨هم.
   إرشاد الأريب (٢/ ٨٥٧)، التكملة لوفيات النقلة (١/ ٤٠٢)، تاج التراجم ص ٨٤.
   (\*\*) أبو الفتح محمد بن محمود بن شهاب الدين، شيخ الفقهاء وصدر العلماء، تفقه على جماعة
- من أصحاب الغزالي منهم أبو سعيد محمد بن يحيى النيسابوري. ارتحل من بغداد إلى مصر، وأظهر مذهب الأشعري، ووقع بينه وبين الحنابلة أمور، وكان معظماً عند العامة والخاصة، وعليه مدار الفتوى في الفقه الشافعي، توفي سنة ٥٩٦هـ. طبقات الفقهاء الشافعية (١/ ٢٦٧)، حسن المحاضرة (١/ ٣٤٣)، سير أعلام النبلاء (١١/ ٣٨٧)، شذرات الذهب (٤/ ٣٢٧)، البداية والنهاية (١٣/ ٣٠).
  - (١) بغية الوعاة (١/ ٥٠٢).

- 2.4 -

ومن أخبرك بهذا؟ ما أنت إلا كما زعموا أن فأرة وقعت في دن خمر فشربت فسكرت، فقال: أين القطاط؟ فلاح لها هر، فقال: لا تؤاخذ السكارى بما يقولون.

أصول الجدل والمناظرة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وأنت شربت من خردن هذا الملك فسكرت، فصرت تقول خالياً: أين العلماء؟ فأبلس الظهير، ولم يحر جواباً، وانصرف وقد انكسرت حرمته عند العزيز، وشاعت هذه الحكاية بين العامة، وصارت تُحكى في الأسواق والمحافل، فكان مآله أن انضوى إلى مدرسة الأمير الأسدي يدرس بها مذهب أبي حنيفة إلى أن مات». اه.

\* \* \*

الباب السادس: أحوال المتناظرين (ه.) مناظرة الكسائي<sup>(\*)</sup> لسيبويه (\*\*<sup>)</sup>

تناظر الكسائي مع سيبويه بأمر الوزير يحيى بن خالد البرمكي في دار الرشيد، وبقي كل واحد منهما على استرجاع حجته، فطلب الكسائي الاحتكام إلى العرب المنتظرين بباب دار المناظرة، فقضوا للكسائي على سيبويه، واغتم سيبويه لذلك وانصرف إلى فارس حتى مات بها مغتماً.

وقد طعن أصحاب سيبويه في الحكام، وادعوا تحايل الكسائي مع الأعراب الذين شهدوا له، وقالوا: الأعراب الذين شهدوا للكسائي من أعراب الحطمة الذين كان الكسائي يقوم بهم ويأخذ<sup>(1)</sup>.

- (\*) أبو الحسن علي بن حمزة بن عبدالله بن بهمن بن فيروز الأسدي الكوفي الملقب بالكسائي، لكساء أحرم فيه. من أهل الكوفة سكن بغداد، وكان يُعلّم بها الرشيد ثم الأمين من بعده. جالس في النحو الخليل، وحدث عن جعفر الصادق والأعمش وغيرهم، ونقل عنه أبو عبيد، والفراء، وخلف البزار. اختار قراءة اشتهرت، وصارت إحدى السبع، صنف: معاني القرآن، القراءات، النوادر، وغير ذلك. مات سنة ١٨٩هه. الأنساب (١٩/ ٤١٩)، تاريخ بغداد (١١/ ٤٠٣)، بغية الوعاة (٢/ ١٦٤)، سير أعلام النبلاء (٩/ ١٣١).
- (\*\*) سيبويه: عمرو بن عثمان بن قنبر سيبويه أبو بشر، وسيبويه بالفارسية رائحة التفاح، قال إبراهيم الحربي: سُمي بذلك لأن وجنتيه كانت كأنها تفاحة. أصله من فارس ونشأ بالبصرة، وأخذ عن الخليل وأبي الخطاب والأخفش وغيرهم كان شاباً نظيفاً جميلاً، وكان في لسانه حبسة، وقلمه أبلغ من لسانه، وعمل كتابه الذي لم يسبقه أحد إلى مثله ولا لحق به من بعده، وكان كتابه لشهرته عند النحويين علماً. تاريخ بغداد (١٢/ ).

(١) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (٥/٢١٢٦).

- 2.9 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة

وإليك قصة المناظرة:

«قدم سيبويه إلى العراق على يحيى بن خالد البرمكي فسأله عن خبره فقال: جئت لتجمع بيني وبين الكسائي، فقال: لا تفعل فإنه شيخ مدينة السلام وقارئها ومؤدب ولد أمير المؤمنين وكل من في المصر له ومعه، فأبى إلا أن يجمع بينهما، فعرف الرشيد خبره فأمره بالجمع بينهما، فوعده بيوم، فلما كان ذلك اليوم، غدا سيبويه وحده إلى دار الرشيد فوجد الفراء والأحمر وهشام بن معاوية ومحمد بن سعدان قد سبقوه، فسأله الأحمر عن مائة مسألة، فما أجابه عنها بجواب إلا قال: أخطأت يا بصري، فوجم سيبويه، قال: هذا سوء أدب.،

ووافى الكسائي وقد شقَّ أمره عليه، ومعه خلق كثير من العرب، فلما جلس، قال له: يا بصري كيف تقول: خرجت وإذا زيد قائم؟ قال: لا، قال الكسائي: فكيف تقول: قد كنت أظن أن العقرب أشد لسعة من الزنبور فإذا هو هي، أو فإذا هو إيّاها، فقال سيبويه: فإذا هو هي ولا يجوز النصب، فقال الكسائي: لحنت، وخطَّاه الجميع.

وقال الكسائي: العرب ترفع ذلك كله وتنصبه، ودفع سيبويه قوله، فقال يحيى بن خالد: قد اختلفتما وأنتما رئيسا بلديكما فمن يحكم بينكما؟ وهذا موضع مشكل!

فقال الكسائي: هذه العرب ببابك قد جُمعت من كل أوب، ووفدت عليك من كل صقع، وهم فصحاء الناس، وقد قنع بهم أهل المصرين، وسمع أهل الكوفة والبصرة منهم، فيُحضرون ويُسألون.

فقال يحيى وجعفر : قد أنصفت، وأمر بإحضارهم، فدخلوا وفيهم أبو

- 21. -



فقس وأبو دثار وأبو ثروان فسئلوا عن المسائل التي جرت بينهما، فتابعوا الكسائي، فأقبل يحيى على سيبويه، فقال: قد تسمع أيها الرجل، فانصرف المجلس على سيبويه، وأعطاه يحيى عشرة آلاف درهم وصرفه، فخرج وصرف وجهه تلقاء فارس، وأقام هناك حتى مات غماً بالذرب، ولم يلبث إلا يسيراً ولم يعد إلى البصرة»<sup>(۱)</sup>. اه.

قال الحافظ السخاوي نقلاً عن ابن عمار<sup>(٢)</sup>:

«وقد غُبن الناس قديماً وحديثاً وماتوا حقيقة، وإن كانوا بالعلم أحياء تصنيفاً وتحديثاً، فسيبويه الذي هو إمام النحو وأخذه عن العرب شفاهاً، والفائق في تعبيره عن العلوم التي حققها واصطفاه قد قتله الغبن، وخصمه المناظر له الكسائي لما أحضره معه البرامكة معه وسأله عن مسألة الزنبور وأجاب سيبويه بالصواب فيها، وما تقتضيه طبيعة العرب وألسنتهم، والكسائي يأباه مغالبة بسيف النجوة والمنزلة عند الرشيد، حتى أحضروا العرب لتصويب أحدهما فوافقت الكسائي بمجرد القول قول الكسائي، لمنزلة أو لكونهم فيما قيل أرشوا على ذلك، مع كونهم لا يستطيعون النطق به وسيبويه يقول ليحيى بن خالد البرمكي: مرهم أن ينطقوا بذلك فإن ألسنتهم لا تنهض به، فما وسع سيبويه إلا أن خرج من البصرة قهراً وغبناً إلى فارس وأقام بها حتى مات». اه.

\* \* \*

- (١) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (٥/ ٢١٢٥) وانظر مجالس العلماء للزجاجي ص ٩، ١٠.
  - (٢) الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ ص ٣٣، ٣٤.

- 211 -



تأويلات المتناظرين

المناظرات تُقحم العلماء والأفاضل في تأويلات ضعيفة، والاحتراز من حظوظ النفس صعب، والإذعان للحق خشن شاق، ومن ذا الذي كمل، فإذا رأيت شيئاً من ذلك في مناظرات الأكابر الأفاضل فلا يجمل بك الحمل والطعن عليهم، بل احمله على أحسن المحامل وخرجه مخرج التأويل الخاطئ.

فهذا معاوية رضي الله عنه لما قيل له: تقتل عمار الفئة الباغية، كان له تأويل في جواب ذلك كما يروى عنه<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>:

«ويُروى أن معاوية تأول أن الذي قتله هو الذي جاء به دون مقاتليه، وأن علياً رد هذا التأويل بقوله: فنحن إذاً قتلنا حمزة.

ولا ريب أن ما قاله علي هو الصواب، لكن من نظر في كلام

(1) رواه عبدالرزاق في المصنف (١١/ ٢٤٠ – رقم ٢٠٤٢٧) عن معمر عن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم عن أبيه أخبره قال: لما قُتل عمار بن ياسر دخل عمرو بن حزم على عمرو بن العاص فقال: قُتل عمّار، وقد سمعت رسول الله على يقول: تقتله الفئة الباغية، فقام عمرو، يرجع فزعاً حتى دخل على معاوية، فقال معاوية: ما شأنك؟ فقال: قُتل عمار، فقال له معاوية: قُتل عمار فماذا؟ قال عمرو: سمعت رسول الله على يقول: تقتله الفئة الباغية، فقال له معاوية: دحضت في قولك، أنحن قتلناه؟ إنما قتله علي وأصحابه، جاءوا به حتى ألقوه رماحنا أو قال: بين سيوفنا. ورواه أحمد في المسند (١٩٩/٤) من طريق عبدالرزاق به.

(۲) مجموع الفتاوي (۳۵/ ۷۷).

- 21.7 -



المتناظرين من العلماء الذين ليس بينهم قتال ولا ملك، وأن لهم في النصوص من التأويلات ما هو أضعف من معاوية بكثير، ومن تأول هذا التأويل لم ير أنه قتل عماراً فلم يعتقد أنه باغ، ومن لم يعتقد أنه باغ وهو في نفس الأمر باغ فهو متأول مخطئ». اه.

NIC الباب السادس : أحوال المتناظرين

ولما تناظر محمد بن الحسن مع الإمام الشافعي في حضرة الخليفة هارون الرشيد في مسألة رد اليمين، واستفهم محمد بن الحسن من الإمام الشافعي مستنكراً وقال:

«وأين لكم رد اليمين؟

قال الشافعي: سنة رسول الله ﷺ.

قال محمد بن الحسن: وأين؟

قال الشافعي: قصة حويصة ومحيصة وعبدالرحمن حين قال لهم رسول الله ﷺ في قصة القتيل:

تحلفون وتستحقون دم صاحبكم، قالوا: لم نشهد ولم نعاين، قال: فيحلف لكم يهود، فلما أن نكلوا رد اليمين إلى اليهود، قال: محمد ابن الحسن: إنما كان ذلك استفهاماً من رسول الله ﷺ، قال الشافعي: يا أمير المؤمنين هذا بحضرتك يزعم أن رسول الله ﷺ يستفهم من اليهود.

فقال الرشيد: ثكلتك أمك يا ابن الحسن، رسول الله على الله عنهم من اليهود؟!

نطع وسيف. قال الشافعي: فلما رأيت الجد من أمير المؤمنين قلت: مهلاً يا أمير المؤمنين **فإن الخصمين إذا اجتمعا تكلم كل واحد منهما** 

- 218 -



أصول الجدل والمناظرة

بما لا یعتقده لیقطع به صاحبه، وما أری أن محمداً یری نقصاً لرسول الله بیسی»<sup>(۱)</sup>. اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

وأهل البدع أشهر بالتأويلات وقول ما لا يعتقدونه لأن الباطل لا قرار له، وإنما يذكرون ما يذكرونه في مناظراتهم دفعاً لمن يناظرهم، وجرياً مع مخالفهم في المساجلة وهم لا يعتقدون ما يقولون.

قال الإمام أحمد عن الجهمية<sup>(٢)</sup> في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ۔ شَحَـ <sup>تَ</sup>مَّا [الشورى: ١١]:

«قالوا: هو شيء لا كالأشياء، فقلنا: إن الشيء الذي لا كالأشياء قد عرف أهل العقل أنه لا شيء.

فعند ذلك تبيّن للناس أنهم لا يأتمون بشيء، ولكن يدفعون عن أنفسهم الشنعة بما يظهرون في العلانية». اه.

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي في المحتج بالقدر على المعاصي<sup>(٣)</sup>: «فالمحتج بالقدر على المعاصي يُكذبه الكتاب والسنة والعقل، وضميره يكذبه كما ذكرنا، وإنما يقصد باحتجاجه **دفع الشنعة** عن نفسه».

وهذا الشوكاني رحمه الله لما ذكر ما يقع من المنافسة بين المتقاربين في الفضائل قال<sup>(٤)</sup> :

«وترقت المنافسة بلغت إلى حد يحمل كل واحد منهما على أن يرد ما

- (۱) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (٦/ ٢٣٩٩).
- ۲) الرد على الزنادقة والجهمية ص ۲۰، ۲۱ المطبعة السلفية.
  - (٣) الدرة البهية شرح القصيدة التائية ص ٢٢.
  - (٤) أدب الطلب ومنتهى الإرب ص ٦١، ٢٢،

- 212 -



جاء به الآخر إذا تمكن من ذلك وإن كان صحيحاً جارياً على منهج الصواب، وقد رأينا وسمعنا من هذا القبيل عجائب صنع فيها جماعة من أهل العلم صنيع أهل الطاغوت، وردوا ما جاء به بعضهم من الحق وقابلوه بالجدل الباطل والمراء القاتل». اه.

وقال أيضاً<sup>(1)</sup>: «وقد شاهدنا من هذا الجنس ما يقضي منه العجب، فإن بعض من يسلك هذا المسلك قد يجاوز ذلك إلى الحلف بالأيمان على حقيقة ما قاله وصواب ما ذهب إليه.

وكثير منهم يعترف بعد أن تذهب عنه سورة الغضب وتزول عنه نزوة الشيطان بأنه فعل ذلك تعمداً مع علمه بأن الذي قاله غير صواب. وقد وقع جماعة من السلف من هذا الجنس ما لا يأتي عليه الحصر، وصار ذلك مذاهب تُروى وأقوال تُحكى كما يعرف ذلك من يعرف». اه.

والمتناظرون يعلمون هذا من أنفسهم، فتجدهم في حال الندم والتوبة يحذرون الناس من الاعتداد بأقوالهم التي صدرت حال المراء والمخاصمة .

قال أبو حيان التوحيدي: سمعت أبا حامد يقول لظاهر العبادلي (\*):

«ولا تعلق كثيراً لما تسمع مني في مجلس الجدل، فإن الكلام فيه يجري على ختل الخصم ومغالطته، ودفعه ومغالبته، فلسنا نتكلم لوجه الله خالصاً، ولو أردنا ذلك لكان خطونا إلى الصمت أسرع من تطاولنا في الكلام، وإن كنا في كثير من هذا نبوء بغضب الله تعالى، فإنا مع ذلك نطمع في سعة رحمة الله تعالى». اه.

- (۱) أدب الطلب ومنتهى الإرب ص ۳۹.
  - (٢) تاريخ الجدل ص ٢٩٨ ٢٩٩.

- 210 -



وقال ابن الوزير ناصحاً فيمن طالع جوابه في العواصم<sup>(١)</sup>:

«وقد سلكت في هذا الجواب مسالك الجدليين، فيما يلزم الخصم على أصوله، ولم أتعرض في بعضه لبيان المختار عندي، وذلك لأجل التقية من ذوي الجهل والعصبية، فليتنبه الواقف عليه على ذلك، فلا يجعل ما أجبت به الخصم مذهباً لي، ثم إني قد اختصرت هذا الكتاب في كتاب لطيف سميته «الروض الباسم» وهو أقل تقية من هذا، ولن يخلو، فالله المستعان». اه.

وقال العلامة عبدالقادر بن بدران الدمشقي في شأن ما دونه أهل البدع من كلام أبي الحسن الأشعري رحمه الله في مقام المدافعة<sup>(٢)</sup>:

«ولما كانت خصومه من الدهاء والفطنة بدرجة لا تُنكر، وكان لهم في دولتهم مكانة، ولم يطيقوا مدافعة الإمام، عمدوا من بعده إلى كتبه، **فالتقطوا منها ما قاله في مقام المدافعة**، ولم تكن من عقيدته مما يقرب من نحلتهم، ودونوا ذلك وجعلوه مذهباً منسوباً إليه»<sup>(\*)</sup>. اه.

\* \* \*

- (۱) العواصم والقواصم (۱/۲۲۵).
   (۲) المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ص ٤٩٥.
- (\*) وهذا الذي أوقع البعض في الاختلاف في حقيقة رجوع الأشعري عن مذهبه، ومن الأمور التي توجب الحيرة في أمره أيضاً إنكاره في كتبه بعض ما يعتقده كما في دليل الأعراض، قال شيخ الإسلام في النبوات (١/ ٢٦٠): «والأشعري نفسه أنكر على من أوجب سلوكها أيضاً في رسالته إلى أهل الثغر مع اعتقاده صحتها». اه.



الاتساع في الجدال

عاب الله على الكفار كثرة جدالهم فقال سبحانه: ﴿بَلْ هُرْ قَوْمُ خَصِمُونَ﴾ [الزخرف: ٥٨]، وذم النبي ﷺ كثير الجدال، فقال:

«إن أبغض الرجال إلى الله الألد الخصم»<sup>(۱)</sup>.

قال الحافظ ابن حجر<sup>(٢)</sup>: «كثرة المخاصمةُ تفضي إلى ما يُذم صاحبه». اه.

وقال الطيبي<sup>(٣)</sup>: «(الألد الخصم) الأصل في الألد الشديد اللديد، والخصم المختص بالخصومة، فالأول منبئ عن الشدة، والثاني عن الكثرة». اه.

ولذا حذر السلف من كثرة المراء، قال القحطاني<sup>(٤)</sup>: لا تفن عمرك في الجدال مخاصماً إن الـجـدال يـخـل بـالأديـان

ولذلك انطلقت ألسن السلف بذم كثير الجدال والمراء، كما قال يزيد ابن أبي حبيب<sup>(٥)</sup>: «إذا كثر مراء القارئ فقد أحكم الخسارة». اه.

- (١) رواه البخاري في كتاب التفسير باب «وهو ألد الخصام» (٨/ ٨٨ رقم ٤٥٢٣)، ومسلم في كتاب العلم باب وهو الألد الخصم (٤/ ٢٠٥٤ - رقم ٤٥٢٣) من حديث عائشة رضي الله عنها.
  - (۲) الفتح (۱۸۱/۱۳).
  - (٣) شرح المشكاة (٧/ ٢٤٨).
    - (٤) النونية ص ٣٩.
    - (٥) الإبانة (٢/ ٥١١).

- 214 -

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ĂNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

والسلف يجعلون ذلك أمارة على الاعتداد بالرأي وفساد النية والذهاب بالنفس والارتفاع بها.

قال القاسم بن عثمان الجوعي<sup>(١)</sup>: «إذا رأيت الرجل يخاصم فهو يحب الرئاسة». اه.

وقال عبدة بن أبي لبابة الأسدي<sup>(٢)</sup>: «إذا رأيت الرجل ممارياً معجباً برأيه فقد تمت خسارته». اه.

وقال الشاطبي<sup>(٣)</sup>: «فإذا رأيتم أحداً شأنه أبداً الجدال في المسائل مع كل أحد من أهل العلم، ثم لا يرجع ولا يرعوي، فاعلموا أنه زائغ القلب مُتبع للمتشابه فاحذروه». اه.

وهذه الكثرة التي ذمها الشارع وحذر منها السلف إنما هي باعتبار ما قد تؤول إليه مما يذم شرعاً، وكذلك ما يكون في مدافعة الحق.

قال أبو العباس القرطبي معلقاً على حديث عائشة المتقدم<sup>(٤)</sup>: «وهذا الخصم المبغوض عند الله تعالى هو الذي يقصد بخصومته مدافعة الحق ورده بالأوجه الفاسدة والشبه الموهمة، وأشد ذلك الخصومة في أصول الدين». اه.

وقال العز بن عبدالسلام<sup>(٥)</sup>: «من كثر منه اللدد والخصام فإنه يُخاصم في كل حق وباطل، ولعل مخاصمته في الباطل أكثر». اه.

وهذه الكثرة من الجدال المذموم بالتزام الطرق والأصول الفاسدة وفي

- (۱) سير أعلام النبلاء (۷۹/۱۲).
- (۲) سير أعلام النبلاء (٥/ ۲۲۹).
  - (٣) الاعتصام (٢/ ٢٣٧).
    - (٤) المفهم (٦/ ٦٩٠).
  - (٥) شجرة المعارف ص ٣٦١.

- 218 -



نصرة الباطل هي صفة المعتزلة، وحيث ورد ذكرهم بالكثرة والاتساع بالجدل فالمراد به هذا النوع المذموم، ولا يُراد بذلك الثناء عليهم البتة، كما قال فيهم أبو الحسن الملطي (ت: ٣٧٧ه)<sup>(١)</sup>: «وهم أرباب الكلام وأصحاب الجدل والتمييز والنظر والاستنباط والحجج على من خالفهم، وأنواع الكلام، والمفرقون بين علم السمع وعلم العقل والمصنفون في مناظرة الخصوم». اه.

وقال فيهم شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «وهذا كالمعتزلة فإنهم من أعظم الناس كلاماً وجدالاً». اه.

وقال هارون الرشيد<sup>(٣)</sup>: «طلبت أربعة فوجدتها في أربعة: طلبت الكفر فوجدته في الجهمية، وطلبت الكلام والشغب فوجدته مع المعتزلة، وطلبت الكذب فوجدته مع الرافضة، وطلبت الحق فوجدته مع أصحاب الحديث». اه.

فهذا أبو الهذيل العلاف وضع من الكتب ألفاً ومائتي مصنفاً يرد فيه على المخالفين<sup>(٤)</sup>، وكذلك أبو علي حمد بن عبدالوهاب وضع أربعين ألف ورقة في الكلام<sup>(٥)</sup>.

والبدع هي سبب هذا الاتساع في المقال، أما السنة فصاحبها قد أوتي جوامع الكلم، يقول الحق ويهدي إليه بأقرب طريق وأوجز عبارة، أما أهل الأهواء فكلامهم كثير لا فائدة فيه.

التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع ص ٤٩.

(۲) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۵۷).

- (٣) المختار في أصول السنة لابن البنا الحنبلي ص ٨٤ ٨٥.
  - ٤) التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع ص ٥٢.
  - ٥٥) التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع ص ٥٣.

- 219 -



أصول الجدل والمناظرة

قال ابن أبي العز الحنفي<sup>(١)</sup>: «كلما ابتدع شخص بدعة اتسعوا في جوابها، فلذلك صار كلام المتأخرين كثيراً، قليل البركة، بخلاف كلام المتقدمين فإنه قليل كثير البركة». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «وأصحاب محمد ﷺ كانوا – مع أنهم أكمل الناس علماً نافعاً وعملاً صالحاً – أقل الناس تكلفاً، يصدر عن أحدهم الكلمة والكلمتان من الحكمة أو من المعارف، ما يهدي الله بها أمة، وهذا من منن الله على هذه الأمة.

وتجد غيرهم يحشون الأوراق من التكلفات والشطحات، ما هو من أعظم الفضول المبتدعة، والآراء المخترعة، لم يكن لهم في ذلك سلف إلا رعونات النفوس المتلقاة ممن ساء قصده في الدين». اه.

وأما الكثرة في نصرة الحق والذب عنه ومعارضة الباطل فهذه صفة النبيين والمرسلين، قال تعالى عن الكفار في شأن نبي الله نوح عليه السلام: ﴿يَنُوحُ قَدَّ جَدَلَتَنَا فَأَكْثَرَتَ جِدَانَا﴾ [هود: ٣٢]، قال أبو بكر ابن العربي في شأن مجادلة النبي ﷺ لكفار قريش<sup>(٣)</sup>: «فإنه العلم الذي بدأ به النبي ﷺ مع العرب عشرة أعوام». اه.

وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله<sup>(٤)</sup>: «ولهذا أقام رسول الله ﷺ بمكة بعد النبوة ثلاث عشرة سنة توحى إليه السور المكية، وكلها جدال مع المشركين، وبيان وإيضاح للتوحيد». اه.

- (۱) شرح الطحاوية (۱/۱۹).
- (۲) مجموع الفتاوي (٤/ ۱۳۸).
  - (٣) قانون التأويل ص ٦٤٤.
- ٤) تفسير القرآن العظيم (٨/ ٢٧ ٢٨) تحقيق الأخ الشيخ سامي السلامة.

- 27. -

مجالس المناظرات

ANIC THOUG الباب السادس: أحوال المتناظرين

لم يكن مشتهراً بين أوائل المسلمين عقد مجالس ودور خاصة يجتمع عليها أهل العلم للمحاجة والمجادلة والمناظرة، بل كانوا يتناظرون كيفما اتفق وتيسر ذلك لهم، دون التقيد بزمان ومكان، مُذاكرةً للعلم وتبيناً للصواب وكشفاً للحق.

قال الفخر الرازي في شأن الصحابة<sup>(١)</sup>: «إنهم لم يجتمعوا في محفل لأجل المناظرة في تلك المسائل، وما كانت عادتهم جارية بالاجتماع على المناظرات والمجادلات». اه.

وكانت مجالس العلماء مجالس مذاكرة وتصحيح المسائل والمباحثة بالكتاب والسنة، فهذه مجالس محمودة بلا ريب.

ومن ذلك مجلس القاضي أبي الطاهر الذهلي، قال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «أخبرنا علي بن المحسن القاضي قال أنبأنا طلحة ابن محمد بن جعفر قال: واستقضى المتقي لله على مدينة المنصور في جمادى الآخرة سنة تسع وعشرين وثلثمائة أبا طاهر محمد بن أحمد ابن عبدالله بن نصر، وله أبوة في القضاء شديد المذهب متوسط الفقه على مذهب مالك، وكان له مجلس يجتمع إليه المخالفون ويتناظرون بحضرته، فكان يتوسط بينهم ويكلمهم كلاماً شديداً، ويجري معهم فيما يجرون فيه على مذهب محمود وطريقة حسنة». اه.

- (١) المحصول في علم أصول الفقه (٢/ ٢٦٩).
  - (۲) تاریخ بغداد (۱/۳۱۳).

- 221 -



أصول الجدل والمناظرة

وكذلك القاضي أبو يوسف صاحب أبي حنيفة كان له مجلس يجتمع فيه العلماء ويتناظرون بين يديه ويحكم بينهم، قال الحافظ ابن كثير عنه<sup>(1)</sup>:

«وقد كان يحضر في مجلس حكمه العلماء على طبقاتهم، حتى إن أحمد بن حنبل كان شاباً وكان يحضر مجلسه في أثناء الناس، فيتناظرون ويتباحثون، وهو مع ذلك يحكم وينصف». إه.

وكذلك الموفق ابن قدامة المقدسي رحمه الله، قال الحافظ ابن رجب<sup>(٢)</sup>: «وأقام مدة يعمل حلقة يوم الجمعة بجامع دمشق، يناظر فيها بعد الصلاة، ثم ترك ذلك في آخر عمره». اه.

وجرى استحسان أمثال هذه المجالس من علماء السنة وقبولها، قال الخطيب البغدادي<sup>(٣)</sup>: «وقد وجدنا الأمة متفقة على حسن المناظرة في هذه المسائل وعقد المجالس بسببها». اه.

ولما صارت الخلافة في بني العباس، وعربوا كتب اليونان وأحدثوا البدع وهيّجوا المناظرات جعلوا لها دُوراً ومجالس.

قال العلامة الفقيه المالكي أبو زيد القيرواني<sup>(٤)</sup>:

«فلما أفضت رياسة دولة بني العباس إلى يحيى بن خالد<sup>(ه)</sup>، وكان زنديقاً، بلغه خبر الكتب التي في البناء، بلد الروم فصانع ملك الروم الذي كان في وقته بالهدايا».

- (۱) البداية والنهاية (۱۰/ ۱۹۵) حوادث سنة ۱۸۲ه.
  - (۲) الذيل على طبقات الحنابلة (۲/ ۱۳۷).
    - (۳) الفقيه والمتفقه (۲/ ۲۲).
- (٤) الحجة على تارك المحجة للشيخ نصر المقدسي بواسطة (صون المنطق) ص ٦ ٨.
  - (٥) ابن برمك.

- 277 -



ثم قال<sup>(۱)</sup>: «فبعث (يعني ملك الروم) بالكتب إلى يحيى بن خالد فلما وصلت إليه جمع عليها كل زنديق وفيلسوف، فمنها أخرج حد المنطق.

NIC المال السادس : أحوال المتناظرين

ثم جعل يحيى المناظرة في داره، والجدال فيما لا ينبغي، فيتكلم كل ذي دين في دينه ويجادل عليه آمناً على نفسه». اهـ.

واشتهرت كذلك مجالس المأمون بالمناظرات والمجادلات، قال ابن دقماق عن المأمون<sup>(٢)</sup>: «وكان له مجلس مع العلماء من أول النهار إلى آخره، يتناظرون بين يديه ويشاركهم فيما هم فيه». اه.

وقال يحيى بن أكثم<sup>(٣)</sup>: «كان المأمون يجلس للمناظرة يوم الثلاثاء». اه.

وقال الحافظ الذهبي<sup>(٤)</sup>: «وكان المأمون يُجل أهل الكلام، ويتناظرون في مجلسه». اه.

وهذه المجالس مجالس مذمومة لما فيها من خلط المنطق بأصول المسلمين ونصرة البدع والباطل، وتصدير رؤوس المبتدعة واعزازهم، وتيسير عرض شبهاتهم.

ولا أكون مبالغاً لو قلت إن مجالس المناظرات والجدل المبتدع من أبرز خصائص العصر العباسي.

- (۱) الغيث المسجم في شرح لامية العجم (۱/ ۷۹).
   (۲) الجوهر الثمين في سير الملوك والسلاطين ص ۱۳۲.
  - (۳) سير أعلام النبلاء (۱۰/۲۷۸).
  - (٤) سير أعلام النبلاء (١٠/ ٢٨٥).

- 278 -

توفيت المنتخلين المركز الم The prince Ghazi trust for QURANIC THOUGHT

قال الدكتور إبراهيم الحاوي<sup>(١)</sup>: «وهكذا رقي الفكر الإسلامي في العصر العباسي رقياً ملموساً، بحيث نعتقد مطمئنين أن العصور العباسية على اختلاف البيئات أزهى عصور المناظرة والجدل، فلا تكاد بيئة واحدة تخلو من مجلس أو أكثر من مجالس المناظرة، ففي قصر سيف الدولة الحمداني كان يلتقي المتناظرون في فروع العلوم والآداب.

وكذلك فعل عضد الدولة بن بويه حين جمع إليه رؤساء المذاهب العلمية وأصحاب الفكر الديني، رتب لكل منهم مسكناً خاصاً وأجرى عليه رزقه، وعرف الفاطميون أيضاً مجالس المناظرة، فكانت لهم حلقاتهم الخاصة التي يديرون الجدل والمناظرة فيها من وقت لآخر، ويشرف على هذه المجالس أساتذة بيت الحكمة.

أما خلفاء بني العباس فهم أول من عمل على ازدهار هذا الفن ورقيه، ففتحوا أبواب قصورهم لأهله والمشتغلين به، فقد عُرف عن هارون الرشيد حبه للمناظرة وتشجيعه لروادها، وأن له مجلساً يجتمع فيه العلماء والفقهاء وأصحاب المذاهب.

وكان عصر المأمون أزهى العصور في تاريخ النهضة الفكرية والدينية، إذ عمّت مجالس المناظرات في عهده، وكثر عدد المشتغلين بها مما أسهم بدون شك في رقي العلوم الدينية والعلوم العقلية وغيرها، وكثيراً ما شارك المأمون نفسه في هذه الحلقات، وكان له القدح المعلى في هذه المشاركة.

 مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية بالاحساء، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية سنة ١٤٠٣ – ١٤٠٤هـ.

- 272 -



ويبدو أن تقلب المأمون في مذهبه الديني دفعه إلى التسلح بالرأي والاعتماد على الجدل، فاتخذ المناظرة وسيلة الإقناع وسبيلاً لإظهار التفوق». اه.

وهذا الثناء العطر من الدكتور الحاوي لهذه المجالس غير مقبول، لما حصل بسببها من تهييج البدع وصياغة الشريعة الإسلامية صياغة كلامية فلسفية، وتبجيل أهل البدع وتقوية حجج أهل الأهواء، وإعزاز المبتدعة.

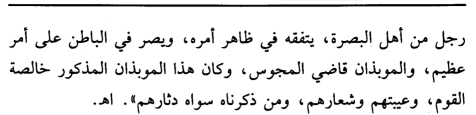
ولا شك أن من أوضح العلامات الدالة على فساد مجالس المأمون هو معرفة رؤوس هذه المجالس، أئمة البدع والضلال، قال القاضي أبو بكر ابن العربي<sup>(1)</sup>: <sup>«</sup>وعقدوا مجلساً للضلال باسم الهدى، ونصبوا على الإسلام لذلك موعداً، يحضر فيه من ينتحل علم الكلام من أصحابهم المنتدبين للطعن على أهل الإسلام، أولي عقائد فاسدة ونحل مضلة، وكان من رؤوس مجلسهم، وممن اختاروا للعون على ضلالتهم أربعة عشر رجلاً ثمانية من المعتزلة:

أبو الهذيل محمد بن الهذيل العلاف، وإبراهيم بن سيار النظّام البصريان، وبشر بن المعتمر البغدادي، وجعفر بن حرب، وجعفر ابن مبشر، وثمامة بن أشرس، ومنهم الصباح بن الوليد المرجي، شيخهم في زمانه، ومنهم أبو مالك الحضرمي شيخ الشروية.

ومن الإمامية هشام بن الحكم الجزار الكوفي، وصاحبه السكاك، وصاحباه أيضاً علي بن مقسم، وعلي بن منصور، وإبراهيم بن مالك

(1) العواصم من القواصم ص ٦٤.

- 270 -



أصول الجدل والمناظرة

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

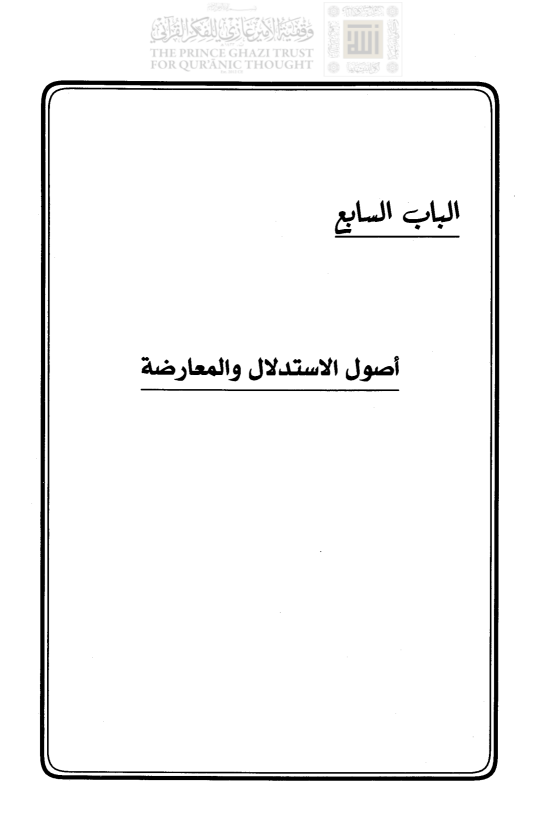
وقال أبو محمد البربهاري في شأن هذه المجالس<sup>(۱)</sup>: «واتخذوا المجالس وأظهروا رأيهم، ووضعوا فيه الكتب، وأطمعوا الناس، وطلبوا الرئاسة، فكانت فتنة عظيمة، لم ينج منها إلا من عصم الله، فأدنى ما كان يصيب الرجل من مجالستهم أن يشك في دينه، أو يتابعهم، أو يرى رأيهم على الحق، ولا يدري أنه على الحق أو على الباطل، فصار شاكًا، فهلك الخلق حتى كان أيام جعفر الذي يُقال له المتوكل فأطفأ الله به البدع وأظهر به الحق، وأظهر به أهل السنة». اه.

فإذا كانت هذه مجالس المأمون، والمعتزلة والرافضة سادة هذه المجالس، فأي رقي وازدهار صنعه المأمون يا حاوي؟!

\* \* \*

(۱) شرح السنة (رقم ۱۰۰ – ص ۹۹ – ۱۰۰).

- 277 -



- 277 -



This file was downloaded from QuranicThought.com



المعيار

لا بد من ميزان يعرف الناس صحيح الأمور من سقيمها وحقها من باطلها، ميزان عادل يعصم من الخطأ والزلل والضلال.

قال الخطيب البغدادي<sup>(۱)</sup>: «وأما الكتاب والسنة فهما الأصلان اللذان يقوم الاحتجاج بهما في أحكام الشرع على ما سواهما». اه.

والميزان هو الوحي المنزل قال تعالى: ﴿اللَّهُ ٱلَّذِى أَنزَلَ ٱلْكِنَٰبَ بِٱلْحَقّ وَٱلْمِيزَانَّ﴾ [الـشـورى: ١٧]، وقـال: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمِيزَانَ﴾ [الحديد: ٢٥].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «و«الميزان» قال كثير من المفسرين هو «العدل»، وقال بعضهم: هو ما به تُوزن الأمور، وهو ما يُعرف به العدل. وكذلك قالوا في قوله: ﴿وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ﴾ [الرحمن: ٧] الأمثال المضروبة والأقيسة العقلية التي تجمع بين المتماثلات وتفرق بين المختلفات.

وإذا أطلق لفظ «الكتاب» كما في قوله: ﴿وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيؤْ﴾ [البقرة: ٢١٣] دخل فيه الميزان، لأن الله تعالى بيّن في كتابه من الأمثال المضروبة والمقاييس العقلية ما يُعرف به الحق والباطل». اه.

- (۱) الفقيه والمتفقه (۲/۲۱).
- (٢) الرد على المنطقيين ٣٣٣.

- 279 -



وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «لا نترك كتاب الله وسنة نبينا محمد ﷺ لقول امرأة لا ندري لعلّها حفظت أو نسيت»<sup>(۱)</sup>. اه.

وكان السلف ميزانهم ومعيارهم هو الكتاب والسنة، لا يعدلون بها أحداً ولا شيئاً، ولما تناظر الشافعي مع إسحاق بن راهويه في كراء بيوت أهل مكة، فقال الشافعي: قال الله تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواً مِن دِيَكِرِهِمْ﴾ [الحشر: ٨] فنسب الديار إلى مالكها أو إلى غير مالكها؟

وقال النبي ﷺ يوم فتح مكة: «من أ**غلق بابه فهو آمن، ومن دخل دار** أبي سفيان فهو آمن» فنسب الديار إلى أربابها أم إلى غير أربابها؟

واشترى عمر بن الخطاب داراً للسجن، من مالك أو من غير مالك؟

وقال النبي عليه الله يعمم فتح مكة : وهل ترك لنا عقيل من دار؟

قال إسحاق: الدليل على صحة قولي أن بعض التابعين قال به.

فقال الشافعي لبعض الحاضرين: من هذا؟ فقيل: إسحاق بن إبراهيم الحنظلي، فقال الشافعي: أنت الذي يزعم أهل خراسان أنك فقيههم! فقال إسحاق: هكذا يزعمون، فقال الشافعي: ما أحوجني أن يكون غيرك في موضعك فكنت آمر بعرك أذنيه، أقول قال رسول ﷺ، وأنت تقول: قال عطاء وطاوس والحسن، وهل لأحد مع رسول الله ﷺ حجة<sup>(٢)</sup>.

- رواه مسلم كتاب الطلاق باب المطلقة ثلاث لا نفقة لها (٢/ ١١١٨ رقم ١٤٨٠ ٤٦) عن الأسود بن يزيد عن عمر رضي الله عنه.
  - (٢) طبقات الشافعية الكبرى (١/ ٢٣٦).

- 27. -

الباب السابع : أصول الاستدلال والمعارضة

## قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«وليس لأحد أن يحتج بقول أحد في مسائل النزاع، وإنما الحجة النص والإجماع ودليل مستنبط من ذلك تقرر مقدماته بالأدلة الشرعية، لا بأقوال بعض العلماء، فإن أقوال العلماء يُحتج لها بالأدلة الشرعية، لا يُحتج بها على الأدلة الشرعية». اه.

وهذا المعيار الوحي المنزل (الكتاب والسنة) معصوم من الخطأ والزلل، ولا يُمكِّن مبتدع ولا كافر للعدول عنهما للحجج العقلية، فالعقل غير معصوم، والعقل شهد بصحة الشرع فلا يجوز الصدور عنه.

قال ابن القيم<sup>(٢)</sup>: «وإنما يتمكن من الرد عليه كل الرد من تلقى أصوله عن مشكاة الوحي ونور النبوة، ولم يُوصل أصلاً برأيه وعقله، وآراء الرجال وعقولهم، ولم يخرج من مشكاة الوحي، ولم يظهر من معدنه، بل تلقى أصوله كلها عن قول من لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى». اه.

وقال أبو محمد عبدالله بن أبي زيد لأبي عمر أحمد بن محمد بن سعدي المالكي عند وصوله إلى القيروان من ديار المشرق<sup>(٣)</sup>:

«هل حضرت مجالس أهل الكلام؟ فقال: بلى، حضرتهم مرتين ثم تركت مجالسهم ولم أعد إليها. فقال له أبو محمد: ولم؟ فقال: أما أول مجلس حضرته فرأيت مجلساً قد جمع الفرق كلها، المسلمين من

- (۱) مجموع الفتاوي (۲۲/۲۲ ۲۰۳)
  - (٢) الصواعق المرسلة (٤/ ١٥٥١).
- (٣) جذوة المقتبس ص ١٠٩ ١١٠، الحجة على تارك المحجة (٢/ ١٠٢٦).

- 281 -

أهل السنة والبدعة، والكفار من المجوس والدهرية والزنادقة واليهود والنصارى وسائر أجناس الكفر، ولكل فرقة رئيس يتكلم على مذهبه، ويجادل عنه، فإذا جاء رئيس من أي فرقة كان، قامت الجماعة إليه قياماً على أقدامهم حتى يجلس فيجلسون بجلوسه، فإذا غص المجلس بأهله، ورأوا أنه لم يبق لهم أحد ينتظرونه قال قائل من الكفار: قد اجتمعتم للمناظرة، فلا يحتج علينا المسلمون بكتابهم ولا بقول نبيهم، فأنا لا نصدق بذلك ولا نقر به، وإنما نناظر بحجج العقل، وما يحتمله النظر والقياس، فيقولون: نعم لك ذلك.

أصول الجدل والمناظرة

قال أبو عمر : فلما سمعت ذلك لم أعد إلى ذلك المجلس، ثم قيل لي ثم مجلس آخر للكلام، فذهبت إليه، فوجدتهم مثل سيرة أصحابهم سواء، فقطعت مجالس أهل الكلام، فلم أعد إليها.

فقال أبو محمد بن أبي زيد: ورضي المسلمون بذا من القول والفعل؟ قال أبو عمر: هذا الذي شاهدت منهم، فجعل أبو محمد يتعجّب من ذلك، وقال: ذهب العلماء، وذهبت حرمة الإسلام وحقوقه، وكيف يبيح المسلمون المناظرة بين المسلمين وبين الكفار؟ وهذا لا يجوز أن يُفعل لأهل البدع الذين هم مسلمون ويقرون بالإسلام، وبمحمد على، وإنما يُدعى من كان على بدعة من منتحلي الإسلام إلى الرجوع إلى السنة والجماعة.

فإن رجع قُبل منه وإن أبى ضربت عنقه، وأما الكفار فإنما يُدعون إلى الإسلام، فإن قبلوا كف عنهم وإن أبوا وبذلوا الجزية في موضع يجوز قبولها كُف عنهم، وقبُل منهم، **وأما أن يُناظروا على أن لا يُحتج عليهم** 



بكتابنا ولا بنبينا فهذا لا يجوز، «فإنا لله وإنا إليه راجعون»». اه.

وهذا الإنكار من أبي محمد رحمه الله لا شك في صوابه، لأن أولئك نزَّلوا الحق والباطل منزلة سواء، وقبلوا بعزل الوحي الذي هو عصمتهم، نسأل الله العافية.

قال الشاطبي<sup>(1)</sup>: «ومقصود المناظرة رد الخصم إلى الصواب بطريق يعرفه لأن رده بغير ما يعرفه من باب تكليف ما لا يطاق.

فلا بد من رجوعهما إلى دليل يعرفه الخصم السائل معرفة الخصم المستدل، وعلى ذلك دلَّ قوله تعالى: ﴿فَإِن نَنَزَعْتُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ [النساء ٥٩] الآية! لأن الكتاب والسنة لا خلاف فيهما عند أهل الإسلام، وهما الدليل والأصل المرجوع إليه في مسائل التنازع، وبهذا وقع الاحتجاج على الكفار، فإن الله تعالى قال: ﴿قُل لِمَنِ ٱلْأَرْضُ وبهذا وقع الاحتجاج على الكفار، فإن الله تعالى قال: ﴿قُل لِمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَمَ إِن كُنتُمْ تَعَمَّوُنَكَ [المؤمنون: ٢٤] إلى قوله: ﴿فَأَنَّ تُسْحَرُونَكَ [المؤمنون: ٨٩] أي فكيف تُخدعون عن الحق بعد ما أقررتم به، فادعيتم مع الله إليها غيره؟ وقال تعالى: ﴿إِذَ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَابَتِ المعروف عندهم، إذ كانوا ينحتون بأيديهم ما يعبدون وفي موضع آخر: إلَّ تَعَبُدُونَ مَا نَتَحِتُونَ [الصافات: ٥٩]، وقال تعالى: ﴿قَالَ إِبَوَعِتُمُ قَالَ المعروف عندهم، إذ كانوا ينحتون بأيديهم ما يعبدون وفي موضع آخر: ألمَة يُزَانَ بَالشَمِسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِن ٱلْمَعْرِبِ﴾ [البقرة: ٨٥] قال له الله يعالى: ﴿قَالَ لِالتَوْنَ اللهِ اللهِ عَلَى الله على الهما على الله على الحق بعد ما فرائة يُعَبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِيْنِ وَلَا يُعْنِي عَنَهُ شَيْعًا إِن عالى الحق بعد ما فَا تَعْبَدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِرُي وَلا يُعْنِي عَالَ هُ عَنِهُ مَن العالى في فال الله الله الله الحو المعروف عندهم، إذ كانوا ينحتون بأيديهم ما يعبدون وفي موضع آخر: المعروف عندهم، إذ كانوا ينحتون بأيديهم ما يعبدون وفي موضع آخر: فالمعروف عادهم، إذ كانوا ينحتون بأيديهم ما يعبدون وفي موضع آخر: مُنْتُ يَعْمَانَ عَالَهُ عَلَنَ عَالَ لَهُ اللهُ عَلَى الْمُوْرِي فَالَهُ عَلَى الما اللهُ عالى اللهُ عالى الله الله الله الله الله من الله عالى الله عالى الله عالى الما ما الما في السَمَع مَن أَنْ عَنْهُ فَالَهُ مُنْتَعْنُونَ إلَي مُوالَ اله الله الله عالى اله الله عالى اله الله الحوله: ﴿رَقَ أَلَهُ عَنْ لَنُ عَنْهُ عَلْهُ الله على الله عليه ما ذكر له قوله: ﴿رَقَ مَالَة عَنْ يَنْهُمُولِهِ مُوالَ عاله اله الله عالى الله عاله الله عالى ذلك بعدما ذكر له قوله: ﴿رَقَ أَلْنَهُ عَنْ أُنْهُ عَالُ لَهُ عَنْ مُنْعُمُونُ أَلُهُ عَنْ مُنْهُ فَلُنُنُ فَنُوْمُ مُنهُ عَالَ لَا مُواله اله الهه اله عاله اله عاله اله

(1) الموافقات (٤/ ٣٣٥ – ٣٣٦).

- 277 -

فوجد الخصم مدفعاً، فانتقل إلى ما لا يمكنه فيه الدفع بالمجاز ولا بالحقيقة، وهو من أوضح الأدلة فيما نحن فيه.

أصول الجدل والمناظرة

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ ﴾ [آل عمران: ٥٩] الآية! فأرام البرهان بما لم يختلفوا فيه وهو آدم، وقال تعالى: ﴿يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَكِ لِمَ تُحَاجُوُنَ فِنَ إِبْرَهِيمَ وَمَآ أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَنَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَا مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [آل عمران: ٦٥]، وعلى هذا النحو تجد احتجاجات القرآن، فلا يؤتى فيه إلا بدليل يقر الخصم بصحته شاء أو أبي.

وعلى هذا النحو جاء الرد على من قال: ﴿مَا أَنَزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَحَةً﴾ قال تعالى: ﴿قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِـ مُوسَىٰ﴾ [الأنعام: ٩١] الآية فحصل إفحامه بما هو به عالم.

وتأمل حديث صلح الحديبية ففيه إشارة إلى هذا المعنى، فإنه لما أمر علياً أن يكتب «بسم الله الرحمن الرحيم» قالوا: ما نعرف «بسم الله الرحمن الرحيم» ولكن اكتب ما نعرف: باسمك اللَّهُمَّ، فقال: اكتب من محمد رسول الله، قالوا: لو علمنا أنك رسول الله لاتبعناك، ولكن اكتب اسمك واسم أبيك، فعذرهم رسول الله تشخ ، وإن كان هذا من حمية الجاهلية، وكتب على ما قالوا، ولم يحتشم من ذلك حين أظهروا النصفة من عدم العلم وأنهم إنما يعرفون كذا.

وإذا ثبت هذا فالأصل المرجوع إليه هو الدليل الدال على صحة الدعوى، وهو ما تقرر في المقدمة الحاكمة، فلزم أن تكون مسلمة عند الخصم من حيث جعلت حاكمة في المسألة، لأنها إن لم تكن مسلمة لم يفد الإتيان بها، وليس فائدة التحاكم إلى الدليل إلا قطع النزاع ورفع الشغب». اه.

- 272 -



قال العلامة عبدالرحمن المعلمي وهو يتحدث عن معيار أهل السنة في قبول القضايا وتصحيحها<sup>(١)</sup>: «القضية المحتاج إلى التثبت فيها إما غير ماسة بالدين البتة، وإما ماسة به:

فالأولى: لا شأن لهم بها بل يدعونها لعلماء الطبيعة.

وأما الثانية: فإما أن لا تكون من المأخذ السلفي الأول وإما أن تكون منه.

فالأولى: لا يعتدون بها إلا أن بعضهم قد يتعرض لها إذا وافقت المأخذين السلفيين، وأما الثانية: فيُحكمون فيها الشرع، فإن وجدوه جاء بما يخالفها علموا أنها باطلة، وإن وجدوه أقر الناس على اعتقادهم الديني بحسبها علموا أنها حق، لأن الشرع لا يقر على مثل هذا إلا وهو حق، فأما إذا زاد الشرع فجاء على وفقها فتلك الغاية.

فهذا المعيار هو الذي ارتضاه الله عز وجل لعباده وكره لهم ما عداه، فهو الصراط المستقيم وسبيل الله وسبيل المؤمنين، وله مزايا لا تحصى، منها أنه أتم وأعم من معيار المتعمقين الضئيل الفائدة، ومنها أنه لا يؤدي إلى ما وقعوا في شرحه، ومنها أنه لا يؤدي إلى الاختلاف في الدين وتفريقه، بدليل أن الصحابة والتابعين لهم بإحسان لم يختلفوا، فإن أدى إلى اختلاف ما فلا يكاد يكون إلا من قبيل الاختلاف في فروع الفقه، لا يلزم المخطئ فيه كفر ولا ضلال، على أنه إن خيف اختلاف في الدين كان الواجب على الأكثر في زمن غلبة الخير عدم التدقيق، وعلى الأقل كتمان قولهم كما جرى عليه السلف في مسألة القدر، ومنها أن

(۱) التنكيل (۲/ ۲۳۵ – ۲۳۲).

- 280 -



المخطئ إذا لم يقصر تقصيراً بيّناً يرجى له العفو، لأنه لم ينشأ خطأه عن اتباع غير سبيل المؤمنين، والتماس الهدى من غير الصراط المستقيم، ومنها تيسر المعرفة بدون خروج عن الصراط المستقيم ولا اتباع السبل المفرقة عن سبيل الله عز وجل، إذ يكفي للمعرفة العلم بكتاب الله تعالى وسنة رسوله بدون حاجة إلى التعمق والمنطق والفلسفة.

أصول الجدل والمناظرة

ومنها أن العامة لا يحتاجون معه إلى التقليد المريب الموقع للمسلمين في الاختلاف والتفرق والتنابذ والتنابز والفتن، لأن القضية إما أن يتفق عليها علماء الدين فتكون إجماعاً، وإما أن لا يظهر فيها مخالفة إلا ممن يشذ فيكون اتباع الجمهور المعلوم أنهم إنما يتبعون كتاب الله تعالى وسنة رسوله أخذاً بالراجح الواضح.

وهذا إنما يُحتاج إليه في فروع العقائد التي لا يضر عدم استيقانها، هذا مع أنه يسهل على العلماء أن يذكروا للعامة الحجة النقلية فيفهمها العامة فيكونون متبعين للشرع، وبذلك تطمئن قلوبهم، ويزيد إيمانهم، ويعظم ثوابهم».

\* \* \*



المعيار في مناظرة الكفار )

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

هنا إيراد يورده البعض، وهو أن الكافر لا يؤمن بالقرآن فكيف يُحتج به عليه؟

قال نجم الدين الطوفي عن مناظرة النصارى<sup>(1)</sup>: «كما أنهم لا يُعدون كتابنا حجة عليهم، كذلك نحن لا نعد كتبهم حجة علينا وأولى، لأن كتبهم تقادم عهدها، وتعاورتها اللغات لفظاً وكتابة، بخلاف كتابنا». اه.

فهل هذا يلجئنا إلى مناظرتهم بغير الكتاب والسنة كالكلام والعقل؟ فالجواب عن هذا من وجوه:

**أولاً**: أنه ليس كل كافر لا ينتفع بالقرآن، ولا تُجدي مجادلته به، فقد استمع أقوام إلى القرآن وكان سبباً في هدايتهم وإخراجهم من الظلمات إلى النور، ولم يُغلقوا آذانهم دونه، بل أصغوا بآذانهم وأفئدتهم فهُدوا إلى الإسلام ووفقوا إليه.

فهذا جبير بن مطعم استمع إلى قراءة النبي ﷺ لسورة الطور وهو يومئذ كافر، أسره الصحابة في غزوة بدر، قال:

فقرأ النبي ﷺ: ﴿أَمَّ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمَّ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ﴾ [الطور: ٣٥]. قال «كاد قلبي أن يطير»<sup>(٢)</sup>.

- الانتصارات الإسلامية في كشف شبه النصرانية (١/ ٢٣٢).
- (٢) رواه البخاري في كتاب التفسير باب سورة والطور (٨/ ٦٠٣ رقم ٤٨٥٤) من حديث جبير
   ابن مطعم رضي الله عنه.

- 277 -



ثانياً: أن من لم ينتفع بالقرآن وأغلق سمعه دونه، فهذا هدايته بعيدة إلا أن يشاء الله، قال تعالى: ﴿فِأَيَّ حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللَّهِ وَءَايَنِهِ يُؤْمِنُونَ﴾ [الجاثية: ٦]، فالقرآن كلام الله الكافي الشافي الذي من استغنى عنه ضل وزل.

قال تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ ﴾ [العنكبوت: ٥١].

قال أبو زرعه الرازي لسائل له عن كتب الكلام<sup>(۱)</sup>:

«إياك وهذه الكتب، هذه كتب بدع وضلالات، عليك بالأثر فإنك تجد فيه ما يغني عن هذه الكتب، قيل له: في هذه الكتب عبرة، قال: **من لم يكن له في كتاب الله عبرة، فليس له في هذه الكتب عبرة»**. اه.

وقال الإمام أحمد<sup>(٢)</sup> : «ولست بصاحب كلام ولا أرى الكلام في شيء من هذا إلا ما كان في كتاب الله عز وجل أو في حديث عن النبي ﷺ أو عن أصحابه أو عن التابعين، فأما غير ذلك فإن الكلام فيه غير محمود». اه.

وقال ابن الوزير<sup>(٣)</sup>: «ومن جحد آيات الله وبراهين القرآن الجلية، فهو لدقائق الكلام أجحد». اه.

ثالثاً: نقول إن الله لما أمرنا بمجادلة الكفار ذكر لنا كيف نجادلهم، فـقــال تــعــالــى: ﴿وَلَا بَجَكَدِلُوَا أَهْلَ الْكِـتَنِ إِلَا بِٱلَتِى هِى أَحْسَنُ﴾ [العنكبوت: ٤٦]، فذكر المعيار الذي تُرد إليه المجادلات والمناظرات

- أجوبته على أسئلة البرذعي (٢/ ٥٦١).
- (۲) السنة (۱/ ۱۳۹، ۱٤۰ رقم ۱۰۸).
- (٣) ترجيح أساليب على أساليب اليونان ص ٤٠.

- 277 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



وهو ما أنزله من الوحي فقال: ﴿وَقُولُوا عَامَنًا بِٱلَّذِي أُنزِلَ إِلَيْـنَا وَأُنـزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَىٰهُنَا وَإِلَىٰهُكُمْ وَخِدٌ وَنَحْنُ لَمُ مُسْلِمُونَ﴾ [العنكبوت: ٤٦].

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

قال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(١)</sup>: «ولتكن مجادلتكم لأهل الكتاب مبنية على الإيمان بما أنزل إليكم وما أنزل إليهم، وعلى الإيمان برسولكم ورسولهم، وعلى أن الإله واحد.

ولا تكن مناظرتكم إياهم على وجه يحصل به القدح في شيء من الكتب الإلـهية، أو بأحد من الرسل، كما يفعله الجاهل عند مناظرة الخصوم، يقدح بجميع ما معهم من حق وباطل، فهذا ظلم وخروج عن الواجب وآداب النظر، فإن الواجب أن يُرد ما مع الخصم من الباطل، ويُقبل ما معه من الحق، ولا يُرد الحق لأجل قوله، ولو كان كافراً.

وأيضاً فإن بناء مناظرة أهل الكتاب على هذا الطريق فيه إلزام لهم بالإقرار بالقرآن وبالرسول الذي جاء به». اه.

وتأمل إنكار ابن عباس رضي الله عنهما على من عوّل على شيء من كتبهم، فقال:

يا معشر المسلمين، كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء؟ وكتابكم الذي أنزل الله على نبيكم أحدث الأخبار بالله، تقرؤونه محضاً لم يُشب، وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب بدلوا ما كتب الله وغيروه وكتبوا بأيديهم الكتاب<sup>(۲)</sup>.

- (۱) تيسير الكريم الرحمن (٤/ ٢٤، ٢٥).
- (٢) رواه البخاري كتاب الشهادات باب لا يسأل أهل الشرك عن الشهادة وغيرها (٥/ ٢٩١ رقم (٢)

- 289 -

قال الوزير ابن هبيرة<sup>(١)</sup>: «وفي هذا الحديث من الفقه: المنع من سؤال أهل الكتاب والرجوع إلى شيء مما معهم». اه.

رابعاً: نخاطب هذا المعارض بما جاء في القرآن من الأمثلة التي ضربها الله التي تخاطب العقول وتقيم عليهم الحجة بالأدلة والبراهين، وعامة مسائل التوحيد قد دل القرآن عليها بالأدلة العقلية، فيُخاطب هذا الكافر بما جاء من هذه الأمثلة والدلائل العقلية التي في القرآن.

وهذا لا شك أنه نافع، وأن المخاطب سينقاد له إذا كان عاقلاً منصفاً. قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>:

«اعلم أن عامة مسائل أصول الدين الكبار مثل الإقرار بوجود الخالق ووحدانيته وعلمه وقدرته ومشيئته وعظمته والإقرار بالثواب وبرسالة محمد تشير وغير ذلك مما يُعلم بالعقل قد دل الشارع على أدلته العقلية، وهذه الأصول التي يسميها أهل الكلام العقليات وهي ما تُعلم بالعقل فإنها تُعلم بالشرع». اه.

فإذا انقاد هذا الكافر لهذه المعقولات، أُخبر بعد ذلك أن هذا الحق الذي قبله إنما هو وحي الله.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية عن منهجه في مناظرة مخالفيه<sup>(٣)</sup>: «ونحن نبين فساد طريق هؤلاء بالطرق الإيمانية والقرآنية تارة، وبالأدلة التي يمكن أن يعقلها من لا يستدل بالقرآن والإيمان». اه.

- الإفصاح عن معاني الصحاح (٣/ ١٠٥).
  - (٢) مجموع الفتاوي (١٩/ ٢٣٠).

أصول الجدل والمناظرة

(۳) درء تعارض العقل والنقل (۵/ ۲۵۸).

- 55. -



ولكن هذا قيده بقيد، وهو قوله<sup>(١)</sup>: «ومن أراد أن يناظر مناظرة شرعية بالعقل الصريح فلا يلتزم لفظاً بدعياً، ولا يخالف دليلاً عقلياً ولا شرعياً». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية أيضاً<sup>(٢)</sup>: «وأما إذا كان الإنسان في مقام الدعوة لغيره والبيان له، وفي مقام النظر أيضاً، فعليه أن يعتصم أيضاً بالكتاب والسنة ويدعو إلى ذلك، وله أن يتكلم مع ذلك، ويبين الحق الذي جاء به الرسول بالأقيسة العقلية والأمثال المضروبة، فهذه طريقة الكتاب والسنة وسلف الأمة، فإن الله سبحانه ضرب الأمثال في كتابه، وبين بالبراهين العقلية توحيده وصدق رسله وأمر المعاد وغير ذلك من أصول الدين، وأجاب عن معارضة المشركين كما قال تعالى: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَا جِنْنَكِ بِٱلْحَقِ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٣]».

وكلام شيخ الإسلام في المناظرة بالعقل الصريح إنما هو في حال الدعوة للغير، لكنه فرّق رحمه الله بين الدعوة وبين دفع الصائل من المبتدعة والكفار، فقال رحمه الله<sup>(٣)</sup>:

**«وبالجملة فالخطاب له مقامات**، فإن كان الإنسان في مقام دفع من يلزمه، ويأمره ببدعة ويدعوه إليها أمكنه الاعتصام بالكتاب والسنة، وأن يقول: لا أجيبك إلا إلى كتاب الله وسنة رسوله، بل هذا هو الواجب مطلقاً». اه.

- درء تعارض العقل والنقل (۱/ ۲۰۱).
- (٢) درء تعارض العقل والنقل (١/ ٢٣٥ ٢٣٦).
  - (۳) درء تعارض العقل والنقل (۱/ ۲۳٤).

- 221 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة کی ایسی اللہ UGHT

**خامساً**: لا مانع من مخاطبة هذا الكافر أولاً بصحة هذا القرآن وإظهار إعجازه وأنه كلام رب العالمين ليس بكلام البشر، صدق في الأخبار وعدل في الأحكام.

والتوحيد الذي دعا إليه النبي ﷺ من أعظم البراهين على صدقه وصحة رسالته، وهذا مما تنقاد له العقول السوية والفطر الزكية، قال ابن القيم<sup>(۱)</sup>:

ومعلوم أن نفس الدين الذي جاء به والملة التي دعا إليها من أعظم براهين صدقه وشواهد نبوته، ومن لم يثبت لذلك صفات أوجبت قبحه ونفور العقل عنه، فقد سد على نفسه باب الاستدلال بنفس الدعوة وجعلها مستدلاً عليه فقط». اه.

وهذا الطريق أكمل أنواع وطرق هداية الكافر، قال ابن القيم أيضاً عنه<sup>(٢)</sup>:

«وهو أولى وأعظم عند أولي الألباب والحجى من مجرد خوارق العادات، وإن كان انتفاع ضعفاء العقول بالخوارق في الإيمان أعظم من انتفاعهم بنفس الدعوة وما جاء به من الإيمان، فطرق الهداية متنوعة رحمة من الله بعباده ولطفاً بهم لتفاوت عقولهم وأذهانهم وبصائرهم، فمنهم من يهتدي بنفس ما جاء به وما دعا إليه من غير أن يطلب منه برهاناً خارجاً عن ذلك، كحال الكُمل من الصحابة كالصديق رضي الله عنه». اه.

وكذلك يُستدل على صدق القرآن بما فيه من المغيبات التي وافقت

- (1) متاح دار السعادة (1/۲).
- (۲) مفتاح دار السعادة (۲/ ۱۲ ۱۳).

- 227 -



الواقع، وما فيه من أخبار وقصص الأولين، وما فيه من العلوم الكونية وعلوم الأجنة التي لم يدركها الناس إلا قبل سنوات معدودة، وهي مذكورة منصوصة قبل أربعة عشر قرناً ﴿سَنُرِيهِمْ ءَايَلِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَّ أَنفُسِهِمْ حَتَى يَبَبَيَنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقَّ﴾ [فصلت: ٥٣].

الباب السابع : أصول الاستدلال والمعارضة

وكذلك ما اشتمل عليه من أخبار اليهود وأنبيائهم والنصارى ورسلهم على وجه مفصل ما استطاع معه أحد من اليهود أو النصارى أن يُنكر حرفاً منه، مع كثرة ما في هذه القصص من الذم والفضيحة لهم.

ولذلك لما تناظر علي بن أبي طالب رضي الله عنه مع يهودي قال له علي: «ما جفت أقدامكم من فلق البحر حتى قلتم اجعل لنا إلـٰهاً كما لهم آلهة»<sup>(1)</sup>. اه.

فما أنكر اليهودي ذلك ولا رده ولا كذبه.

قال ابن القيم<sup>(٢)</sup>: «وكتابنا قد اشتمل على علوم الأولين والآخرين وعلم ما كان من المبدأ والمعاد، وتخليق العالم وأحوال الأمم الماضية والأنبياء وسيرهم وأحوالهم مع أممهم، ودرجاتهم ومنازلهم عند الله وعددهم، وعدد المرسلين منه، وذكر كتبهم، وأنواع العقوبات التي عذَّب الله بها أعداءهم، وما أكرم به أتباعهم، وذكر الملائكة وأصنافهم وأنواعهم وما وكلوا به واستعملوا فيه، وذكر اليوم الآخر وتفاصيل أحواله، وذكر الجنة وتفاصيل نعيمها والنار وتفاصيل عذابها، وذكر البرزخ وتفاصيل أحوال الخلق فيه، وذكر أشراط الساعة والأخبار بها

- (١) عيون المناظرات ص ١٦٧ رقم ٢٢٩.
- (٢) هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى ص ١٢٣.

- 227 -



أصول الجدل والمناظرة

مفصلاً بما لم يتضمنه كتاب غيره من حين قامت الدنيا وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها». اه.

وقال ابن ناصر الدين الدمشقي<sup>(١)</sup>: «وقد جمع الله في القرآن مع وجازة كلمه، وإحكام نظمه، وقواعد علمه، وتناسب آياته، والتئام كلماته: أضعاف ما في الكتب السابقة من الحكم والمواعظ والآيات، مع أنه معجزة واحدة تحتوي على ألوف من المعجزات».

سادساً: العقول لها حد تنتهي عنده وتقف دونه، كالإلـٰهيات والغيبيات فحينئذ لا يمكن أن تُرد هذه المسائل إلى العقول فتتعطل المناظرات.

سابعاً: القرآن مملوء بالرد على أصناف المنحرفين المبطلين من مجوس وصابئة ويهود ونصارى وغيرهم، والفرق الأخرى شبهاتها وضلالاتها متشعبة عن تلك الفرق، فليكن معولك في مناظرة هؤلاء على ما ورد في كتاب الله من الردود على هؤلاء.

قال القاضي أبو بكر بن العربي<sup>(٢)</sup>: «وخذوا مني في ذلك نصيحة مشحونة بنكت من الأدلة، وهي أن الله سبحانه رد على الكفار على اختلاف أصنافهم من ملحدة وعبدة أوثان وأهل كتاب وطبيعة وصابئة ومشركة ويهودية بكلامه، وساق أفضل سياق أدلته، وجاء بها في أحكم نظام وأبدع ترتيب، فعلى ذلك فعولوا». اه.

وقال<sup>(٣)</sup>: «إن الله تعالى وله الحمد، أنزل كتابه على نبيه نوراً محكماً، \_\_\_\_\_\_ (۱) مجالس تفسير قوله: «لقد مَنَ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً» ص ٣٢٣. (۲) العواصم من القواصم ص ٨٠.

(٣) العواصم من القواصم ص ١١٠.

- 111 -



هدى تبياناً، لم يكن رموزاً ولا كناية عما لا يتوصل به إليه سامعه، لا يعلمه مخاطبة، وأقام عشرة أعوام، أو ثلاثة عشر عاماً أو خمسة عشر عاماً، يجادل بالحجة جميع الكفرة، بآي من القرآن حسبما بيناه في «أنوار الفجر» فما بقي نوع من الأدلة، ولا وجه من وجوه الحجج، إلا وجاء بها على أوضح منهج، وتناولت كل حجة طائفة من الملحدة، وأصحاب الطبائع والصابئة بقدرها، واليهود والنصارى، والزائفين بقسطها، على نحو ما قالت كل طائفة من الشرك، ولو شاء ربنا لكفهم عن هذه المقالات، وإذ أطلقها على ألسنتهم فقد نص كيف تنقض أقوالهم، حسبما تقرر من الأدلة ومن كيفية استعمالها، في كتابه وعلى لسان رسوله». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>: «وأما ما في القرآن من ذكر أقوال الكفار وحججهم وجوابها، فهذا كثير جداً، فإنه يجادلهم تارة في التوحيد، وتارة في النبوات، وتارة في المعاد، وتارة في الشرائع بأحسن الحجج وأكملها، كما قال تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ الفُرَّانُ جُمْلَةً وَنِعِدَةً حَكَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَنُهُ تَرْتِيلًا () وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَا جِنْنَكَ بِٱلْحَقِ وَآحَسَنَ تَفْسِيرًا ()

وقال ابن الوزير<sup>(۲)</sup>: «وقد شحن الله كتبه الكريمة بكثير من شبه أعدائه الكفرة الفجرة، وأورد شنيع ألفاظهم وصريحها، ومنكرها وقبيحها، ليرد عليهم مقالتهم، ويُعلِّم المؤمنين معاملتهم». اه.

- (١) الجواب الصحيح لمن بدَّل دين المسيح (١/ ٧١).
  - (٢) العواصم والقواصم (١/ ١٧٠).

- 220 -

GHAZI TRUST IC THOUGHT

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي<sup>(١)</sup>: «أهل الشر والفساد نوعان: أحدهما المبطلون في عقائدهم وأديانهم ومذاهبهم الذين يدعون إليها، ففي القرآن من الاحتجاج على هؤلاء وإقامة الحجج والبراهين على فساد أقوالهم شيء كثير، لا يأتي مبطل بقول وإلا وفي القرآن بيانه بالحق الواضح والبرهان الجلي، ففيه الرد على جميع المبطلين من الدهريين والماديين والمعطلين والمشركين والمتمسكين بالأديان المبدلة والمنسوخة من اليهود والنصارى والأميين ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِأَلْحَقٍ وَأَحْسَنَ تَنْسِيرًا (الفرقان: ٣٣]، يذكر الله حجج هؤلاء وينقضها ويبدي من الأساليب المتنوعة في إفسادها ما هو معروف». اه.

وقال العلامة عبدالحميد بن باديس معلقاً على قوله تعالى: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِنْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٣]<sup>(٢)</sup>: «ولا نحسب شبهة ترد على الإسلام إلا وفي القرآن العظيم ردها بهذا الوعد الصادق من هذه الآية الكريمة، فعلينا عند ورود كل شبهة من كل ذي ضلالة أن نفزع إلى آي القرآن، ولا أخالنا إذا أخلصنا القصد وأحسنا النظر إلا واجديها فيها، وكيف لا نجدها في آيات ربنا التي هي الحق وأحسن تفسيراً».

ثامناً: يُذكر للكافر كذلك دلائل نبوة نبينا محمد ﷺ، فإن التفريق بين النبي والمدعي للنبوة لا يلتبس على من له أدنى علم ونظر.

ولذلك خرج أدعياء كثيرون للنبوة ولم يجتمع لهم الأمر وما استقر لهم ذلك، بل وظهر كذبهم لعموم الناس إلا قلة قليلة نادرة من ضعاف العقول.

- القواعد الحسان في تفسير القرآن ص ٢٢٢، ٢٢٣.
  - (۲) آثار ابن بادیس (۱/ ٤٢١).

- 111 -



الباب السابع : أصول الاستدلال والمعارضة

قال نجم الدين الطوفي<sup>(١)</sup>: «ما رأينا ولا سمعنا منذ أُهبط آدم إلى الآن أن نبياً كذّاباً استوسق له ناموسه، كما استوسق دين الإسلام نحو ألف سنة، وهو كلما جاء في زيادة وتمكن.

بل كان المتنبي لا يلبث إلا يسيراً حتى يفضحه الله ويهتك ستره، لأن عادة الله في خلقه أن يحق الحق ويبطل الباطل، ويجعل العاقبة للمتقين». اه.

والأنبياء صفوة الخلق ﴿وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ﴾ [صَ: ٤٧] ونبينا محمد ﷺ سيد الصفوة كما قال عن نفسه: **«أنا سيد وُلد آدم ولا فخر»، فقد بُعث بأكمل وأتم الأخلاق، فهو أشجع الناس وأكرم الناس وأصدق الناس، وأوفرهم عقلاً وذكاءً وأصوبهم رأياً، فمن كان هذا شأنه فلا شك أنه لا يرتاب في صدق نبوته عاقل.** 

ودلائل نبوته كثيرة جداً، أكثر من جميع الأنبياء عليهم السلام، وهذا ظاهر لأن النبي كان يُبعث في قومه خاصة ونبينا ﷺ بعث إلى الناس عامة، ولأن شرائع الأنبياء نُسخت وشريعتنا باقية إلى قيام الساعة.

قال أبو بكر البيهقي<sup>(٢)</sup> في شأن نبينا محمد ﷺ ومعجزاته: «فإنه أكثر الرسل آيات وبينات وذكر بعض أهل العلم أن **أعلام نبوته تبلغ ألفاً»**. اه.

ثم إننا نُناظر أهل الكتاب بأمر يلزمهم القدح في نبوة أنبياءهم إن لم يؤمنوا بنبينا عليه الصلاة والسلام، فنبوة نبينا محمد ﷺ مصدقة لنبوة

- (١) الانتصارات الإسلامية في كشف شبه النصرانية (١/ ٢٥٠، ٢٥١).
  - (٢) دلائل النبوة (١٠/١).

- 227 -

This file was downloaded from QuranicThought.com

أصول الجدل والمناظرة محمصه

سائر الأنبياء عليهم السلام والتكذيب به تكذيب لنبوة سائر الأنبياء عليهم السلام، قال ابن القيم<sup>(۱)</sup>: «لو لم يظهر محمد بن عبدالله ﷺ لبطلت نبوة سائر الأنبياء، فظهور نبوته تصديق لنبواتهم وشهادة لها بالصدق، فإرساله من آيات الأنبياء قبله، وقد أشار سبحانه إلى هذا المعنى بعينه في قوله: ﴿جَآءَ بِأَلْحَقَ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ [الصافات: ٣٧] فإن المرسلين بشروا به وأخبروا بمجيئه، فمجيئه هو نفس صدق خبرهم، فكأن مجيئه تصديقاً لهم إذ هو تأويل ما أخبروا به». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وقال العلامة نعمان خير الدين بن محمود الألوسي (ت: ١٣١٧ه)<sup>(٢)</sup>:

«وإذا جزم العاقل المتبصر بوجود الرب سبحانه وتعالى، فلا بد وأن ينظر بعده في مسألة النبوات، وإرسال الرسل، وصحة ذلك، فإذا تأمل وعلم أن الباري تعالى لما خلق هذا الخلق، فلا بد وأن يكون خلقه لهذه الأعيان غير عبث، بل ولا بد وأن تكون حكمته في خلقهم وإيجادهم من العدم، فيجزم بأنه خلقهم لعبادته، ومعرفته تعالى، وإن كان غير محتاج إليها، ويجزم أيضاً بأنه عز شأنه لما خلق الإنسان وجعل منه القوي والضعيف، والصالح والطالح، والغني والفقير، والتابع والمتبوع لينتظم أمرهم، وركب فيهم طبائعهم، وشاكلتها المعلومة، لعلمه الأزلي باستعداداتهم التي أسلاً عليها، وشهواتهم المندمجة فيهم، أراد

- هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى ص ١٦١، ١٦٢.
- (٢) الأجوبة العقلية لأشرفية المحمدية ص ٣٠٦ ٣٠٧، مطبوعة ضمن مجلة الحكمة العدد
   السابع.

- 228 -



جهلوه من أمر معادهم ومعاشهم، ولما كان من حكمته أن جعل سبحانه مخلوقاته أجناساً، منها الملك والبشر، وجعل الجنس لجنسه أميل والنوع بأفراده أوصل وأمثل، أرسل إلى البشر من جنسهم أنبياء، ورسلاً هادين مبشرين ومنذرين، ومعروفين معلمين، ولما أمكن أن يدعي النبوة كذابون، وينتحل الرسالة مبطلون دجالون، جعل لمعرفة الصادق منهم علامات، وميز بينهم بإعطاء الصادق المتحدي معجزات باهرات، وآيات بينات، فآمن بهم ذوي النفوس الزكية، وكذبتهم ذوو الأرواح الخبيئة الردية، وبينوا للناس الأحكام النافعة لهم ديناً، وأخرى وما هو اللائق والأحرى، فسلكوا في التفهم، والتعليم، والتبشير والإنذار، واضح المحجة، لئلا يكون لهم على الله حجة». اه.

تاسعاً: المقصود من رد المتنازعين إلى الكتاب والسنة هو إزالة النزاع وكشف الحق بالعلم الشافي، ورد المتنازعين إلى الكلام والفلسفة لا يحصل به كشف الحق، لأن الكلام والفلسفة ليس بعلم، ومن السفه الاحتكام إلى الجهل، أو الرضا بهذا التحاكم.

والسلف كان ينتهي علمهم إلى الكتاب والسنة وكفى بذلك علماً، فهذا علي بن أبي طالب رضي الله عنه يصف علم ابن مسعود بقوله:

«قرأ القرآن، وعلم السنة، ثم انتهى، وكفاه بذلك»<sup>(۱)</sup>. اه.

عاشراً: لا يمكن رد المتنازعين والمختلفين إلى المعقولات، لأن العقول متباينة، فقد يكون الإنسان ذكياً قويًّ الذهن سريع الإدراك فيما

(١) إعلام الموقعين (١/ ١٥).

- 229 -



يجب إثباته ونفيه ما لا يتصوره غيره، فلا تستقيم حينئذ مناظرة ولا ينتظم ميزان توزن به الخلافيات.

قال أبو نصر السجزي<sup>(١)</sup>: «ووجدنا أيضاً القائلين بالعقل المجرد وأنه أول الحجج مختلفين فيه، كل واحد يزعم أن الحق معه، وأن مخالفه قد أخطأ الطريق، ولا سبيل إلى من يحكم بينهم في الحال، وإنما الحاصل دوام الجدل المنهي عنه، ونجدهم أيضاً يقولون اليوم قولاً يزعمون أنه مقتضى العقل، ويرجعون عنه غداً إلى غيره، وما كان بهذه المثابة لا يجب أن يكون حجة في نفسه». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «ومن المعلوم أن الدلالات التي تُسمى عقليات، ليس لها ضابط، ولا هي منحصرة في نوع معيّن، بل ما من أمة إلا ولهم ما يسمونه معقولات.

واعتبر ذلك بأمتنا، فإنه ما من مدة إلا وقد يبتدع بعض الناس بدعاً، يزعم أنها معقولات». اه.

وقال<sup>(٣)</sup>: «وهذا لأن الناس لا يفصل بينهم النزاع إلا كتاب منزل من السماء، وإذا رُدوا إلى عقولهم فلكل واحد منهم عقل، وهؤلاء المختلفون يدعي أحدهم:

أن العقل أداه إلى علم ضروري ينازعه فيه الآخر، فلهذا لا يجوز أن يُجعل الحاكم بين الأمة في موارد النزاع إلا الكتاب والسنة». اهـ.

- الرد على من أنكر الحرف والصوت ص ٩٤.
  - (۲) درء تعارض العقل والنقل (٥/ ٢٤٣).
  - (٣) درء تعارض العقل والنقل (١/ ٢٢٩).

- 20. -



وقال أيضاً<sup>(1)</sup>: «وليست العقول شيئاً واحداً بيناً بنفسه، ولا عليه دليل معلوم للناس، بل فيها هذا الاختلاف والاضطراب، لوجب أن يحال الناس على شيء لا سبيل إلى ثبوته ومعرفته، **ولا اتفاق للناس عليه**». اه.

الباب السابع : أصول الاستدلال والمعارضة

وكذلك وجدنا كل فرقة تزعم أن ما هي عليه هو مقتضى المعقول، قال الدارمي<sup>(٢)</sup>: «فوجدنا المعقول عند كل حزب ما هم عليه، والمجهول عندهم ما خالفهم». اه.

ولا يُناظر أهل الباطل من فلاسفة أو متكلمة أو مبتدعة أو غيرهم من جنس منطقهم وكلامهم، فإن هذا رد للبدعة بمثلها.

وقال محمد بن عيسى الطرسوسي: سمت عبدالرحمن رسته يقول<sup>(\*)</sup> «كانت لعبدالرحمن بن مهدي جارية، فطلبها منه رجل، فكان منه شبه العدة، لما عاد إليه قيل لعبدالرحمن: هذا صاحب الخصومات فقال له عبدالرحمن: بلغني أنك تخاصم في الدين، فقال: يا أبا سعيد، إنا نضع عليهم لنحاجهم بها، فقال: أتدفع الباطل بالباطل، إنما تدفع كلاماف بكلام، قم عني، والله لا بعتك جاريتي أبداً». اه.

وقال الإمام أحمد<sup>(٤)</sup>: «كلما ابتدع رجل بدعة اتسع الناس في جوابها، وقال: يستغفر ربه الذي رد عليهم بمحدثة.

قال المروزي: وأنكر على من رد بشيء من جنس الكلام، إذ لم يكن له فيه إمام تقدم»<sup>(3)</sup>.

- درء تعارض العقل والنقل (۱/۱٤٦).
  - (٢) الرد على بشر المريسي ص ٦٦.
  - (٣) سير أعلام النبلاء (٩/ ١٩٩، ١٩٩).
  - (٤) درء تعارض العقل والنقل (١/ ٧١).

- 201 -



وقال الحافظ الذهبي<sup>(۱)</sup>: «ما ظنك بعلم المنطق والجدل وحكمة الأوائل التي تسلب الإيمان وتورث الشكوك والحيرة التي لم تكن والله من علم الصحابة ولا التابعين ولا من علم الأوزاعي والثوري ومالك وأبي حنيفة وابن أبي ذئب وشعبة ولا والله عرفها ولا أبو يوسف القائل من طلب الدين بالكلام تزندق.

ولا وكيع ولا ابن مهدي ولا ابن وهب ولا الشافعي ولا عفان ولا أبو عبيد ولا ابن المديني وأحمد وأبو ثور والمزني والبخاري والأثرم ومسلم والنسائي وابن خزيمة وابن سريج وابن المنذر وأمثالهم بل كانت علومهم القرآن والحديث والفقه والنحو وشبه ذلك». اه.

\* \* \*

(1) تذكر الحفاظ (1/ ۲۰۰۵).

- 207 -



المعيار في مناظرة المبتدعة

مما لا شك فيه أن أهل البدع أهلُ أهواء، ولهم شبهات يتبعون ما تشابه من نصوص الكتاب والسنة، ولهم سعي غير مشكور في ترويج بدعهم وضلالاتهم.

فهؤلاء يستدلون بكتاب الله وسنة رسول الله على مرادهم وأهوائهم لا على مراد الله ورسوله، فهؤلاء لا ينقطع شرهم إلا بإلزامهم بفهم خير القرون قرن الصحابة والتابعين وتابعيهم.

وهذا هو الذي عليه عمل أئمة السنة، وهذا ما وصى به الزبير ابنه عبدالله رضي الله عنهما.

قال عبدالله بن الزبير: «لقيني ناس من أهل العراق فخاصموني في القرآن فشكوت ذلك إلى أبي، فقال الزبير:

إن القرآن قد قرأه كل قوم فتأولوه على أهوائهم وأخطأوا مواضعه، فإن رجعوا إليك فخاصمهم بسنن أبي بكر وعمر رحمهما الله، فإنهم لا يجحدون أنهما أعلم بالقرآن منهم<sup>(۱)</sup>.

فلما رجعوا فخاصمتهم بسنن أبي بكر وعمر، فوالله ما قاموا ولا قعدوا»<sup>(۲)</sup>.

- (١) وإن جحدوا فمثلهم لا تمكن مناظرتهم.
  - (٢) الإبانة (٢/ ٢٢٠).

- 207 -

أصول الجدل والمناظرة المحمد

وهذا ما فعله الشيخ الأُذني مع ابن أبي دؤاد في مسألة خلق القرآن بحضرة الواثق، فإنه قال لابن أبي دؤاد:

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

«ما تقول في القرآن؟ قال: مخلوق.

قال الشيخ الأَذَني: هذا شيء علمه رسول الله ﷺ وأبو بكر وعمر والخلفاء، أم لم يعلموه؟ فقال: شيء لم يعلموه.

قال: سبحان الله، شيء لم يعلموه وعلمته أنت؟! فخجل، وقال: أقلني.

قال: المسألة بحالها، ما تقول في القرآن؟ قال: مخلوق، قال شيء علمه رسول الله ﷺ؟ قال: علمه، قال: أعلمه ولم يدع الناس إليه؟ قال: نعم.

قال: فوسعه ذلك؟ قال: نعم، قال: أفلا وسعك ما وسعه، ووسع الخلفاء بعده؟

فقام الواثق فدخل الخلوة، واستلقى وهو يقول: شيء لم يعلمه النبي ولا أبو بكر ولا عمر ولا عثمان ولا علي، علمته أنت! سبحان الله، عرفوه، ولم يدعُوا إليه الناس! فهلا وسعك ما وسعهم!»<sup>(1)</sup>.

\* \* \*

 (١) الشريعة للآجري (١/ ١٩٧ - رقم ١٤١)، (١/ ٢٣٩ - رقم ٢١٦)، تاريخ بغداد (٤/ ١٥٥)، سير أعلام النبلاء (١٠/ ٣٠٩، ٣٠٩).
 قال الأمين الشنقيطي في أضواء البيان (٤/ ٤١١): فهذه القصة لم تزل مشهورة عند العلماء، صحيحة الاحتجاج فيها إلقام الخصم الحجر. اه.

- 202 -



فساد المعيار اليوناني

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

المنطق اليوناني معيار الوثنيين من الإغريق ومن غُرر به من سائر الكفار، توهماً منهم أن التعويل عليه يعصم الذهن من الخطأ والزلل ويقود إلى المعارف.

وهذا المنطق اليوناني لا يمكن للمسلمين الموحدين أن يتخذوه ميزاناً ومعياراً، لولا أن بعض علماء المسلمين كأبي حامد الغزالي خلطه بالعلوم الشرعية وروج له بتغيير عباراته والتدليل عليه بأدلة الشرع<sup>(1)</sup>.

وهذا المنطق اليوناني فاسد لا يُنتفع به ولا يُهتدى به في طلب المعارف والحقائق وذلك لأمور :

**أولاً**: أنه لم يرشد أهله إلى آكد المعارف وأوضحها وأبينها وأوجب الواجبات وهو التوحيد، فكيف يُنتفع به في طلب سائر العلوم لاسيما الدقيق منها؟!

ثانياً: أن التزام قوانينه لا تحقق علماً ولا بياناً، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «الواقع قديماً وحديثاً أنك لا تجد من يلزم نفسه أن ينظر في علومه به ويناظر به إلا وهو فاسد النظر والمناظرة، كثير العجز عن تحقيق علم وبيانه». اه.

- (1) وذلك في كتابه «القسطاس المستقيم».
  - (٢) نقض المنطق ص ١٥٥.

- 200 -

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ĂNIC THOUGHT أصول الجدل والمناظرة

ثالثاً: أن حذاق المنطقيين أنفسهم لا يلتزمون قوانينه، فكيف يطلبه من له غنيةً عنه بشرع محكم مفصل، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ونفس الحذاق منهم لا يلتزمون قوانينه في كل علومهم، بل يعرضون عنها، إما لطولها وإما لعدم فائدتها وإما لفسادها وإما لعدم تميزها، وما فيها من الإجمال والاشتباه، فإن فيه مواضع كثيرة هي لحم جمل غث على رأس جبل وعر، لا سهل فيرتقى ولا سمين فينتقل». اه.

رابعاً: أن هذا المنطق أورث أهله الاختلاف والتفرق، وهذا دال على أن القواعد التي التزموها لم تقدهم إلى نتيجة واحدة، بل هم في قول مختلف، سببه فساد هذا المنطق الذي التزموه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «والفلاسفة طوائف متفرقون لا يجمعهم قول ولا مذهب، بل هم مختلفون أكثر من اختلاف فرق اليهود والنصارى والمجوس». اه.

**خامساً**: أن من خاض في بحر هذا المنطق من علماء المسلمين أورثه ذلك حيرةً وشكوكاً وارتياباً في أكثر العلوم، حتى بلغ الريب ببعضهم إلى حقيقة الإيمان، ومن خرج منه لم يستفد منه إلا كما قال الرازي:

ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

فالسعيد من وعظ بغيره، ولزم الفطرة واجتنب الفتنة.

سادساً : أن المنطق اليوناني يُوعِّر ويُطوِّل الطريق في الوصول إلى الحق

- (1) نقض المنطق ص ١٥٥.
- (۲) درء تعارض العقل والنقل (۹/ ۳۹۹).

- 207 -



هذا إن وصل إليه، وهذا شأن من لا يعرف كيف يصل إلى الحق أو يهدي الناس إليه، أو شأن المُبطل الذي يفعل ذلك تعمية على الجهال حتى يُروّج باطله.

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

قال العلامة محمد بن سليمان الكافيجي<sup>(1)</sup>: «إن السالك إلى دقائق المحاجة هو العاجز عن إقامة الحجة بالجلي من الكلام، فإن من استطاع أن يُفهم بالأوضح الذي يُفهم الأكثرين، لم ينحط إلى الأغمض الذي لا يعرفه إلا الأقلون، إذ كان غرضه بيان الحق وإظهار الصواب، فالله تعالى أخرج مخاطباته في محاجة خلقه في أجلى صورة، تشتمل على أدق دقيق، ليفهم العامة من جليلها ما ينفعهم وتلزمهم الحجة، ويفهم الخواص أسرارها ودقائقها، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ إِيَّوَرِ يَعْقِلُونَ؟ [الرعد: ٤]». اه.

ومن فساد منطقهم توعير الطريق في إدراك العلوم الخفية، وذلك من خلال الانسلاخ من العلوم الضرورية والبديهية وطلب تحقيقها بالنظر والمجادلة.

فالفلاسفة والمتكلمون وأفراخهم من المعتزلة قد وعروا الطريق وأثاروا الشكوك والحيرة والجدل في الواضحات الجليات البيّنات، وطلبوا إقامة البرهان عليها، واشترطوا مقدمتين لكل دعوى، بل وحملوا الناس على الانسلاخ مما فُطروا على معرفته والإيمان به حتى يتيقنوه بواجب النظر أولاً كما زعموا، فقالوا لا بد من النظر أولاً وهو أول واجب على المكلف زعموا ثم الإيمان بعد ذلك.

التيسير في قواعد علم التفسير ص ٢١٨.

- 201 -



وهذا إذا كان الانسلاخ في المعلوم الضروري الفطري في التوحيد وتأخيره إلى ما بعد النظر، فما ظنك بسائر المعلومات؟!

واعلم أن طريقة القرآن الهادي إلى الرشد العاصم من الضلال هو عدم المجادلة في المعلومات الضرورية، وإنما الاستدلال بها لتقرير سائر الحقائق، وإذا نُوزع في الضروريات تعطّلت المناظرات، ولم يبق أصل يُرد إليه، ولن تستقيم بذلك مناظرة قط، وذلك مستلزم التسلسل.

قال ابن أبي العز الحنفي<sup>(1)</sup>:

«والقرآن قد ضرب الله للناس فيه من كل مثل، وهي المقاييس العقلية المفيدة للمطالب الدينية، لكن القرآن يُبين الحق في الحكم والدليل، فماذا بعد الحق إلا الضلال، وما كان من المقدمات معلومة ضرورية متفق عليها، استدل بها، ولم يحتج إلى الاستدلال عليها.

والطريقة الفصيحة في البيان أن تُحذف، وهي طريقة القرآن، بخلاف ما يدّعيه الجُهّال، الذين يظنون أن القرآن ليس فيه طريقة بُرهانية، بخلاف ما قد يشتبه ويقع فيه نزاع، فإنه يبينه ويدل عليه». اه.

وقال ابن القيم رحمه الله<sup>(٢)</sup>:

«فالطريقة البرهانية هي الواردة بالوحي الناظمة للرشد، الداعية إلى الخير، الواعدة لحسن المآب المبينة لحقائق الأنباء، المعرفة بصفات رب الأرض والسماء.

- (۱) شرح الطحاوية (۱/۳۸).
- (٢) مختصر الصواعق المرسلة ص ١١٢ ١١٣.

- 201 -



وأن الطريقة التقليدية التخمينية هي المأخوذة من المقدمتين والنتيجة والدعوى، التي ليس مع أصحابها إلا الرجوع إلى رجل من يونان وضع بعقله قانوناً يُصحح بزعمه الخلائق وعقولهم، فلم يستفد به عاقل مسألة واحدة في شيء من علوم بني آدم، بل ما وُزن به علم إلا أفسده، وما برع فيه أحد إلا انسلخ من حقائق الإيمان كانسلاخ القميص عن الإنسان». اه.

واعلم عصمك الله من منطق الضلال وميزان أهل الكفر والإلحاد أن صريح العقل ليس هو منطق اليونان، فإن أمتنا أهل الإسلام ما زالوا يزنون بالموازين العقلية ولم يسمع سلفنا بذكر هذا المنطق اليوناني، وإنما ظهر في الإسلام لما عُربت الكتب الرومية في دولة المأمون أو قريباً منها، وأنه ما زال نظار المسلمين بعد أن عُرب وعرفوه يعيبونه ويذمونه ولا يلتفتون إليه ولا إلى أهله في موازينهم العقلية والشرعية<sup>(1)</sup>.

فبعد أن عرفت المعيار الصحيح الميزان الذي أنزله الله وعرفت فساد الميزان الذي اخترعه رجل من اليونان، نختم بما ذكره شيخ الإسلام في شأن الميزانين حيث قال رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «وصارت هذه الموازين (يعني اليونانية) عائلة لا عادلة، وكانوا فيها من المطففين الذين إذا اكتالوا على الناس يستوفون وإذا كالوهم أو وزنوهم يخسرون.

وأين البخس في الأموال من البخس في العقول والأديان؟ مع أن أكثرهم لا يقصدون البخس، بل هم بمنزلة من قد ورث موازين من أبيه يزن بها تارة له وتارة عليه، ولا يعرف أهي عادلة أم عائلة؟

- انظر الرد على المنطقيين، ص ٣٧٣ ٣٧٤.
  - (٢) الرد على المنطقيين، ص ٣٨١ ٣٨٢.

- 209 -



والميزان التي أنزلها الله مع الكتاب حيث قال الله تعالى: ﴿ اَللَّهُ ٱلَّذِي أَنَزُلَ ٱلْكِنَٰبَ بِالْحَقِّ وَٱلْمِيزَانَۗ﴾ [الشورى: ١٧]، وقال: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَنِ وَأَنَزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنَٰبَ وَٱلْمِيزَانَ﴾ [الحديد: ٢٥] هي ميزان عادلة تتضمن اعتبار الشيء بمثله وخلافه، فيسوى بين المتماثلين ويفرق بين المختلفين بما جعله الله في فطر عباده وعقولهم من معرفة التماثل والاختلاف». اه.

\* \* \*

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

معدن الشبهات

بعد أن عرفنا أن المبطلين إنما يتعلقون بشبهات لا قرار لها، وأن المذاهب الباطلة لا يمكن أن يقوم عليها دليل صحيح، فحيننذ يتعيّن أن نعرف معدن الشبهات، ومن أين وكيف تدخل على الناس هذه الشبهات؟ .

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(١)</sup>: «اعلم أنه لا ترد شبهة صحيحة قط على ما جاء به الرسول، بل الشبهة التي يُوردها أهل البدع والضلال على أهل السنة لا تخلو من قسمين:

إما أن يكون القول الذي أوردت عليه ليس من أقوال الرسول بل تكون نسبته إليه غلطاً، وهذا لا يكون متفقاً عليه بين أهل السنة أبداً، بل يكون قد قاله بعضهم وغلط فيه، فإن العصمة إنما هي لمجموع الأمة لا لطائفة معينة منها.

وإما أن يكون القول الذي أوردت عليه قولاً صحيحاً لكن لا ترد تلك الشبهة عليه، وحينئذ فلا بد له من أحد أمرين : إما أن تكون لازمة، وإما ألا تكون لازمة، فإن كانت لازمة لما جاء بها الرسول فهي حق لا شبهة، إذ لازم الحق حق، ولا ينبغي الفرار منها كما يفعل الضعفاء من المنتسبين إلى السنة، بل كل ما لزم من الحق فهو حق يتعين القول به كائناً ما كان، وهل تسلط أهل البدع والضلال على المنتسبين للسنة إلا بهذه الطريق، ألزموهم بلوازم تلزم الحق فلم يلتزموها ودفعوها وأثبتوا ملزوماتها، فتسلطوا عليهم

(۱) طريق الهجرتين ص ۲۳۷ - ۲۳۸.



بما أنكروه لا بما أثبتوه، فلو أثبتوا لوازم الحق ولم يفروا منها لم يجد أعداؤهم إليهم سبيلاً، وإن لم تكن لازمة لهم فإلزامهم إياها باطل، وعلى النقدين فلا طريق لهم إلى رد أقوالهم. وحينئذ فلهم جوابان: مركب مجمل، ومفرد مفصل، أما الأول فيقولون لهم: هذه اللوازم التي تلزمونا بها إما أن تكون لازمة في نفس الأمر، وإما أن لا تكون لازمة، فإن كانت لازمة فهي حق، إذ قد ثبت أن ما جاء به الرسول على فهو الحق الصريح، ولازم الحق حق، وإن لم تكن لازمة فهي مندفعة ولا يجوز إلزامها.

وأما الجواب المفصل فيفردون كل إلزام بجواب، ولا يردونه مطلقاً بل ينظرون إلى ألفاظ ذلك الإلزام ومعانيه، فإن كان لفظها موافقاً لما جاء به الرسول يتضمن إثبات ما أثبته ونفي ما نفاه فلا يكون المعنى إلا حقاً، فيقبلون ذلك الإلزام، وإن كان مخالفاً لما جاء به الرسول على متضمناً لنفي ما أثبته أو إثبات ما نفاه كان باطلاً لفظاً ومعنى فيقابلونه بالرد، وإن كان لفظاً مجملاً محتملاً لحق وباطل لم يقبلوه مطلقاً ولم يردوه مطلقاً حتى يستفسروا قائله ماذا أراد به، فإن أراد معنى صحيحاً مطابقاً لما جاء به الرسول على قبلوه ولم يطلقوا اللفظ المحتمل إطلاقاً، وإن أراد معنى باطلاً ردوه ولم يطلقوا نفي اللفظ المحتمل أيضاً، فهذه قاعدتهم التي يعتصمون بها ويعولون عليها».

\* \* \*

قاعدة الاستدلال

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

الاستدلال هو طلب الحكم بالاستدلال بمعاني النصوص، وهو استخراج الحق وتمييزه من الباطل<sup>(۱)</sup>.

والاستدلال له قاعدة تنضبط بها أنواع الاستدلالات لتحرير كل مسائل النزاع.

قال يوسف بن الإمام أبو الفرج ابن الجوزي<sup>(٢)</sup>: «إعلم أن جميع أنواع الاستدلالات المعنوية لها ضابطان، وهما:

بيان ملازمة بين المتفق عليه والمختلف فيه، أو بيان معاندة بينهما، وكيفما تنوعت الاستدلالات رجعت إلى أحد هذين الضابطين.

لك في إثبات الملازمة أن تُصرح بالفقه، وتكشف عن ماهية مستند ملازمه.

ذلك أن تورّي عن متن الطريق، وتأخذ بأطراف الكلام متمسكاً بظواهر القواعد الجملية، وتطالب بتخريج الأمور على وفق الأصول، فتقول:

دليل الملازمة: أن تقدير اختصاص عدمه يقتضي الدليل التسوية بينهما في الثبوت لتساويهما، والأصل وجوب العمل بالدليل، وإذا بان افتقار المحل المختص بالثبوت إلى اختصاص بمؤثر، فبان عدم الاختصاص

- (١) قواطع الأدلة (٢/ ٢٥٩).
- ۲۹۹ ۲۹۷ الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ۲۹۷ ۲۹۹. بتصرف يسير جداً.

- 277 -



بمؤثر: إن الاختصاص يستدعي تقدير أمر مختص، وتقدير اعتباره وكل منهما على خلاف الدليل، لسبقهما بالعدم، والأصل بقاء ما كان على ما كان إلى أن يدل دليل على خلافه، ووجود الدليل الدال على خلافه على خلاف الدليل لوجهين:

أحدهما: أن الأصل عدمه، ومخالفة الأصل على خلاف الدليل.

الثاني: أنه لو وجد للزم منه التعارض، والتعارض على خلاف الدليل.

إذا ثبتت الملازمة فهي أيضاً مادة التعاند بين كل واحد منهما ونقيض الآخر، فيتقرر بذلك أيضاً نمط التعاند.

فهذا إذا كان النظر في الثبوت، فإن كان النظر في انتفاء الحكم، فيلازم المستدل بين الثبوت في محل النظر والثبوت في محل الانتفاء المتفق على انتفائه، بناء على نفي اختصاص محل النظر بما يدخل في المؤثر بالوجه الذي أسلفناه.

هذان طريقان يطّردان في جميع المسائل الفروعية المثبتة والمنفية فافهم ذلك» . اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «الضابط في الدليل أن يكون مستلزماً للمدلول، فكلما كان مستلزماً لغيره أمكن أن يستدل به عليه، فإن كان التلازم من الطرفين أمكن أن يستدل بكل منهما على الآخر، فيستدل المستدل بما علمه منهما على الآخر الذي لم يعلمه.

(۱) الرد على المنطقيين ص ١٦٥، ١٦٦.

- 171 -



ثم إن كان اللزوم قطعياً، كان الدليل قطعياً، وإن كان ظاهراً، وقد يتخلف كان الدليل ظنياً.

فالأول كدلالة المخلوقات على خالقها سبحانه وتعالى وعلمه وقدرته ومشيئته ورحمته وحكمته، فإن وجودها مستلزم لوجود ذلك، ووجودها بدون ذلك ممتنع فلا توجد إلا دالة على ذلك.

ومثل دلالة خبر الرسول ﷺ على ثبوت ما أخبر به عن الله، فإنه لا يقول عليه إلا الحق إذ كان معصوماً في خبره عن الله لا يستقر في خبره خطأ البتة.

فهذا دليل مستلزم لمدلوله لزوماً واجباً لا ينفك عنه بحال، وسواء كان اللزوم المستدل به وجوداً أو عدماً، فقد يكون الدليل وجوداً أو عدماً، ويستدل بكل منهما على وجود وعدم، فإنه يستدل بثبوت الشيء على انتفاء نقيضه وضده، ويستدل بانتفاء نقيضه على ثبوته، ويستدل بثبوت الملزوم على ثبوت اللازم، وبانتفاء اللازم على انتفاء الملزوم، بل كل دليل يستدل به فإنه ملزوم لمدلوله». اه.

\* \* \*



استسلاف المقدمات

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

لا بد من توطئة وتمهيد ومقدمات يُقرر فيه الحق في المسألة المتناظر والمتنازع فيها، وهو الرجوع إلى الأسس المتفق عليها ليُحرر النزاع في المختلف فيه، وهذا ما يُسمى بـ «استسلاف المقدمات».

ولا يجوز أن يقفز المناظر إلى الحكم والجواب مباشرة لأنه محل نزاع غير متفق عليه، يحتاج إلى تحقيق وتحرير.

وأرشدنا القرآن إلى هذه الطريقة لتقرير الحق باستسلاف مقدمات يُسلم بها الناس والمخالفون ليلزمهم بما هم فيه مختلفون.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (١):

«والقرآن مشتمل على هذا وهذا! ولهذا إذا جادل يسأل ويستفهم عن المقدمات البينة البرهانية التي لا يمكن أحد أن يجحدها، لتقرير المخاطب الحق ولاعترافه بإنكار الباطل، كما في مثل قوله: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ﴾ [الطور: ٣٥]، وقوله: ﴿أَفَعَيِينَا بِالْخَلِقِ اللَّوَلَ بَلْ هُرَ فِي لَبَسِ مِنْ خَلَقِ جَدِيدٍ﴾ [قَ: ١٥]، وقوله: ﴿أَوَلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَن يَخْلُقَ مِنْلَهُ مَ كَا، وقوله: ﴿أَوَلَيْسَ الَذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَن يَخْلُقَ مِنْلَهُ مَ كَان عَلَمَهُ مَ كَانَ عَلَيْهُ مُعَلَ مِنْهُ الرَّوْجَيْنِ اللَّهُ مُوالِقَ عَلَيْ

(۱) مجموع الفتاوي (۱۹/ ۱۲٤ – ۱۲۵).

- 277 -



HOUGE الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة HOUGE

ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى لَلْوَنَى [القيامة : ٣٦ – ٤٠]، وقوله : ﴿ أَفَرَمَيْتُم مَّا تُمْتُونَ \* مَا يَنْتُرُ تَخْلُقُونَهُ مَا مَ نَحْنُ ٱلْخَلِقُونَ [الواقعة : ٥٨ – ٥٩]، وقوله : ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَبِّهِ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِنَةُ مَا فِى ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَى ﴾، وقوله : ﴿ أَوَلَمَ يَكْفِهِم أَنَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنَا يَعْتَبُ يُتَنَى عَلَيْهِم ﴾ [العنكبوت : ٥١]، وقوله : ﴿ أَوَلَزُ يَكُن لَمَ مَايَةٌ أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَتُوا بَنِي آلِسَحُفِ ٱللَّولَى ﴾، وقوله : ﴿ أَوَلَمَ ﴿ أَوَلَزُ يَكُن لَمَ مَايَةٌ أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَتُوا بَنِي آلِسَرَة يَلَ عَلَيْهِم ﴾ [العنكبوت : ٥١]، وقوله : ﴿ أَوَلَزُ يَكُن لَمَ مَايَةٌ أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَتُوا بَنِي إِسَرَة يَلَ ﴾ [السَحراء : ١٩٧]، وقوله : ﴿ أَوَلَزُ يَكُن لَمَ مَايةٌ أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَتُوا بَنِي إِسَرَة يَلَ ﴾ [السَحراء : ١٩]، وقوله : ﴿ أَوَلَا بَعْمَلُ لَهُ عَيْنَيْنٍ \* وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ \* وَهَكَيْنَهُ ٱلسَحراء : ١٩كم إِنّه الله الله الم واعترافهم بالمقدمات البرهانية التي تدل على المطلوب، فهو من أحسن جدل بالبرهان، فإن الجدل إنما يتدل على المطلوب، فهو من أحسن وإن لم تكن بينة معروفة، فإذا كانت بينة معروفة كانت بينة معروفة كانت بينة معروفة كانت برهانية». اه.

وقال شيخ الإسلام أيضاً<sup>(1)</sup>:

وكذلك المناظر قد تُضرب له الأمثال، فإن المثال يكشف الحال حتى في المعلومات بالحس والبديهة، وقد تستسلف معه المقدمات، وإلا فقد يجحد إذا عرف أنه يلزمه الاعتراف بما ينكره.

وهي طريقة المتقدمين من نظار المسلمين وقدماء اليونان في المناظرة. يكون المستدل هو السائل لا المعترض، فيستسلف المقدمات، ويقول لا، ما تقول في كذا؟ وفي كذا؟ أو يقول: «ليُبين كذا وكذا» مقدمة مقدمة، فإذا اعترف بتلك المقدمات بُين ما تستلزمه من النتائج المطلوبة». اه.

(1) الرد على المنطقيين ص ٣٣١.

- 277 -

أصول الجدل والمناظرة 🌀 📨

وقال ابن القيم وهو يتحدث عن طريقة القرآن في محاجة اليهود<sup>(۱)</sup>: «تقرير الاستدلال بطريقة استسلاف المقدمات المؤاخذة بالاعتراف، فيُقال لهم: ألستم كنتم تستفتحون به؟ فيقولون: بلى، فيقال: أليس الاستفتاح به إيمان به؟ فلا بد من الاعتراف بذلك، فيقال: أليس ظهور من كنتم تؤمنون به قبل وجوده موجباً عليكم الإيمان؟ فلا بد من الاعتراف أو العناد الصريح؟». اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

وهذه الطريقة في المناظرة باستسلاف المقدمات واستدراج الخصم حتى يُقر ويعترف بالحق هي من أجمل وأبلغ الطرق في الأخذ بيد المخالف للتحول من مذهبه وإقراره بصحة ما تحول إليه وفساد ما كان عليه.

قال ابن الأثير<sup>(٢)</sup>: "والكلام فيه وأن تضمن بلاغة فليس الغرض ههنا ذكر بلاغته فقط، بل الغرض ذكر ما تضمنه من النكت الدقيقة في استدراج الخصم إلى الإذعان والتسليم، وإذا حقق النظر فيه علم أن مدار البلاغة كلها عليه، لأنه انتفاع بإيراد الألفاظ المليحة الرائقة والمعاني اللطيفة الدقيقة دون أن تكون مستجلبة لبلوغ غرض المخاطب بها، والكلام في مثل هذا ينبغي أن يكون قصيراً في خلابه، لا قصيراً في خطابه، فإذا لم يتصرف الكاتب في استدراج الخصم إلى إلقاء يده، وإلا فليس بكاتب، ولا شبيه له إلا صاحب الجدل فكما أن ذاك يتصرف في المغالطات القياسية، فكذلك هذا يتصرف في المغالطات الخطابية». اه.

\* \* \*

- (۱) بدائع الفوائد (٤/ ١٤٦).
- ۲) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر (۲/ ۲۶).

- 278 -

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

عدد المقدمات

المسائل المتنازع فيها بعضها ظاهر ليس بمشكل، ولا تخفى فتحتاج إلى تنبيه فقط، وبعضها غامض يحتاج معه إلى زيادة بيان وتوضيح لاسيما إن كانت فيما تتجاذبه الأدلة.

وقد يكون المخاطب أحياناً ضعيف العلم فيحتاج معه إلى زيادة تنبيه وتوضيح وبيان، وأحياناً عنده من العلم ما يكفي معه مجرد ذكر التلازم بين الدليل والمدلول.

فعدد المقدمات ليس له حد مُقدر ينبغي استعماله مع كل أحد وفي كل المسائل، بل هو مُقدر بمقدار علم المستدل والمسألة المتنازع فيها. قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«قد يكون الدليل مقدمة واحدة متى عُلمت عُلم المطلوب، وقد يحتاج المستدل إلى مقدمتين، وقد يحتاج إلى ثلاث مقدمات، وأربع وخمس وأكثر.

ليس لذلك حدّ مقدر يتساوى فيه جميع الناس في جميع المطالب، بل ذلك بحسب علم المستدل الطالب بأحوال المطلوب، والدليل، ولوازم ذلك وملزوماته». اه.

وقال رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «والمقصود هنا أنه لو قُدر أن الدليل يفتقر إلى

- (1) الرد على المنطقيين ص ٢٥٠.
- (۲) درء تعارض العقل والنقل (۱/ ۱۲۰).

- 279 -



أصول الجدل والمناظرة كالممتنا

مقدمات، ولم يذكر القرآن إلا واحدة، لم يكن قد ذكر الدليل، إلا أن تكون البواقي واضحات، لا تفتقر إلى مقدمات خفية، فإنه إنما يذكر للمخاطب من المقدمات ما يحتاج إليه الدليل، دون ما لا يحتاج إليه». اه.

وأما أهل المنطق المدّعون للفهم والذكاء والتحقيق والمعرفة فقد جعلوا حداً لجميع المسائل وجميع الأشخاص، واشترطوا لكل دليل وتقرير مقدمتين ولا بد.

وهذا لا شك أنه تطويل فيما لا يحتاج إلا إلى مقدمة واحدة، وتقصير مع من يحتاج إلى أكثر من مقدمتين، إذا لم يحصل بالمقدمتين البيان والدلالة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «فعُلم أنه ليس جميع المطالب يحتاج إلى مقدمتين، ولا يكفي في جميعها مقدمتان، بل يذكر ما يحصل به البيان والدلالة، سواء كان مقدمة أو مقدمتين أو أكثر.

وما قُصد به هُدى عاماً كالقرآن الذي أنزله الله بياناً للناس يُذكر فيه من الأدلة ما ينتفع به الناس عامة». اهـ.

وقال الشاطبي<sup>(٢)</sup> «المراد تقريب الطريق الموصل إلى المطلوب على أقرب ما يكون، وعلى وفق ما جاء في الشريعة». اه.

وحكى أبو الوليد الباجي قول الفلاسفة فقال<sup>(٣)</sup> : «وقد زعمت الفلاسفة

- الرد على المنطقيين ص ٢٥١.
  - (٢) الموافقات (٢/ ٣٣٧).
- (٣) إحكام الفصول في أحكام الأصول ص ٥٢٩.

- 21. -



أن القياس لا يصح ولا يتم من مقدمة واحدة ولا يكون عنها نتيجة، وإنما ينبغي القياس من مقدمتين فصاعداً».

ثم تعقبهم بقوله<sup>(1)</sup> : «ولولا من يعتني بجهالاتهم من الأغمار والأحداث لنزّهنا كتابنا عن ذكر الفلاسفة، ولكن قد نشأ أغمار وأحداث جُهال عدلوا عن قراءة الشرائع وأحكام الكتاب والسنن إلى قراءة الجهالات من المنطق واعتقدوا صحتها وعوّلوا على متضمنها دون أن يقرؤوا أقوال خصومهم من أهل الشرائع الذين أحكموا هذا الباب وحققوا معانيه.

وعُدتهم الملحدة مثل الكندي والرازي وغيرهما الذين يترجمون كتبهم بأقوال تغرّ من لا علم له بكتبهم وأقوالهم ومذاهبهم، فيقولون: «إنا نثبت صانعاً يفعل الطبائع في الأجسام، ثم الطبائع بعد ذلك تفعل العلل والأعراض والأمراض».

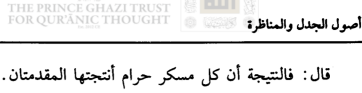
فسهَّلوا على الأغمار باب الكفر وجعلوا له ستراً وجُنة عن عوام الناس ومن لا خبرة له بما تؤول إليه أقوالهم.

ولو أن هؤلاء الممتحنين بهذه الطريقة تصفحوا كتاب الله وسنة رسوله وأقوال المتكلمين من المسلمين والفقهاء وذوي الأفهام لبان نظر الحق وتبين لهم الصدق، والله المستعان». اه.

وبعض الأصوليين أراد صياغة الشريعة صياغة كلامية منطقية فلسفية فقال بقولهم واشترط مقدمتين لكل نتيجة، واستدل لذلك بقوله عليه الصلاة والسلام: «كل مسكر خمر، وكل خمر حرام»<sup>(٢)</sup>.

- إحكام الفصول ص ٥٣١.
- (٢) رواه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة باب بيان أن كل مسكر خمر وأن كل خمر حرام (٣/
   ١٥٨٨ رقم ٢٠٠٣ (٧٥)) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

- 281 -



وتعقب هؤلاء أبو عبدالله المازري فقال<sup>(١)</sup>:

وهذا وإن اتفق لهذا الأصولي ها هنا وفي موضع أو موضعين في الشريعة، فإنه لا يستمر في سائر أقيستها، ومعظم طرق الأقيسة الفقهية لا يسلك فيها هذا المسلك ولا يُعرف من هذه الجهة.

وقال: وقد وقع في بعض طرق مسلم **«كل مسكر حرام»<sup>(٢)</sup> و**هذا نتيجة تينك المقدمتين من غير أن تُذكرا، وتانك المقدمتان ذكرتا في طريقة أخرى من غير نتيجة، وفي طريق ثالثة «كل مسكر خمر، وكل مسكر حرام»<sup>(٣)</sup>، وهذا ذكر فيه إحدى المقدمتين مع نتيجتهما لو اجتمعتا، وهذا يُشعرك بأن الشرع لا يلتفت إلى الناحية التي نحا إليها هذا المتأخر». اه.

\* \* \*

- (١) المعلم بفوائد مسلم (٣/ ٦٣، ٦٤).
- (۲) رواه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة باب بيان أن كل مسكر خمر وأن كل خمر حرام (۳/ ١٥٨٦ - رقم ١٧٣٣) من حديث أبي موسى رضي الله عنه.
- (۳) رواه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة باب بيان أن كل مسكر خمر وأن كل خمر حرام (۳/ ١٥٨٧ – رقم ٢٠٠٣) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

- 277 -

أنواع المقدمات

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

المخاطب بالدليل لا بد أنه يُقرر بمقدمات لا يمكن له أن يجحدها، وهذه المقدمات التي يسلمها الناس تُسمى «برهانية»، وهي قضايا حق في نفسها لا تكون كذباً باطلاً قط.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>:

«والقرآن مشتمل على هذا وهذا! ولهذا إذا جادل يسأل ويستفهم عن المقدمات البينة البرهانية التي لا يمكن أحد أن يجحدها، لتقرير المخاطب الحق ولاعترافه بإنكار الباطل، كما في مثل قوله: ﴿أَمْ خُلِفُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِفُونَ﴾ [الطور: ٣٥]، وقوله: ﴿أَعَيَينَا بِٱلْحَلَقِ ٱلأَوَّلَ بَلَ هُرَ فِي لَبَس مِنْ خَلَقٍ جَدِيدٍ﴾ [قَ : ١٥]، وقوله: ﴿أَوَلَيْسَ ٱلَذِى خَلَقَ ٱلشَمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَى أَنْ يَعْلُقُ مِثْلَهُ مُ الْخَلِفُونَ إلى مَا اللَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَى أَنْ يَعْلُقُ مِثْلَهُ مُ الْخَلِفُونَ إلى مَا اللَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَى أَنْ يَعْلُقُ مِنْلَهُ مُ الْخَلِفُونَ إلى عاماً، وقوله: ﴿أَوَلَيْسَ ٱلَذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَى نُظْنَةُ مِن مَنِي يُعْنَى \* ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَغَلَقَ فَسَوَى \* فَيَمَلَ مِنْهُ الرَّذِي أَنْ يُعْلَقُ عَلَى نُظْنَةُ مِن مَنِي يُعْنَى \* ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَعَلَقَ فَسَوَى \* فَيَمَلَ مِنْهُ الرَّذِي وَالْأَنْ وَ يَا يَعْذِرٍ عَلَى أَنْ يُعْلَقُونَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّذِي خَلَقَ أَنْ عَلَقَةً فَعَلَقَ فَسَوَى \* فَيْعَلَ مِنْهُ الرَّوْجَةِ اللَّذَى اللَّهُ الْقَرَيْتُهُ اللَّهُ وَلَا أَنْ يُعْتَى اللَهُ اللَّهُ الْعَلَاقَ أَنْ يُعْتَى أَنْ يُعْرَى اللَّهُ الْعَامَة : ٣٦ – ٤٤]، وقوله: ﴿ أَقَوْلَا لَوْلَا يَا يَعْتَلَةٍ يَعْلَقُونَهُ أَمَ تَأْتَبَى إلَيْ أَنْ عَلَيْهُ مَا تُعْرَى إلَيْ أَنْ أَنْتَى اللَّهِ اللَهُ مَا اللَّهُ أَلْوَلَنَ عَلَيْ مَنْ يَعْلَيُ مَنْ يَعْتَلُونَهُ السَعُونَ \* يَا يَعْلَيْ إِعَلَى إِنَا يَعْلَيْهُ مَا مَنْ عَلَيْ أَنْ مَعْنَيْنَهُ مَا يَقْتَ الْعَامِ اللَهُ عَلَيْ أَنْ

(١) نقض المنطق ص ١٥٨.

- 277 -

أصول الجدل والمناظرة

البرهانية التي تدل على المطلوب، فهو من أحسن جدل بالبرهان، فإن الجدل إنما يشترط فيه أن يُسلم الخصم المقدمات وإن لم تكن بينة معروفة، فإذا كانت بينة معروفة كانت برهانية.

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

والقرآن لا يحتج في مجادلته بمقدمة لمجرد تسليم الخصم بها كما هي الطريقة الجدلية عند أهل المنطق وغيرهم، بل القضايا والمقدمات التي تسلمها الناس وهي برهانية، وإن كان بعضها يسلمها وبعضهم ينازع ذكر الدليل على صحتها كقوله: ﴿وَمَا قَدَرُوا ٱللَّهَ حَقَّ قَدَرِهِ إِذَ قَالُوا مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِن شَيَرٌ قُلْ مَن أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمتُم مَّا لَز نَعَامُوا أَنتُدَ وَلاَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى قراطِيسَ تُبَدُونَها وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمتُم مَا لَز نَعَامُوا أَنتُدَ وَلاَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَى والأنعام: ٩١]، فإن الخطاب لما كان مع من يُقر بنبوة موسى من أهل الكتاب ومع من ينكرها من المشركين ذكر ذلك بقوله: ﴿قُلْ مَن أَنزَلَ الكتاب ومع من ينكرها من المشركين ذكر ذلك موله: في غير موضع». اه.

ومبتدعة المتكلمين جعلوا المقدمات درجات حسب شهرتها عند الناس، وحسب علم المستدل بالمقدمة وشعوره بها، وهي:

- الجدلية: وهي ما سلم المخاطب مقدماته.
- (٢) خطابية وهي ما كانت مقدماته مشهورة بين الناس.
  - (٣) برهانية وهي ما كانت مقدماته معلومة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «هذا كلام أولئك المبتدعة الصابئة». اه.

(۱) نقض المنطق ص ۱۵۸.

- 275 -



وهذا التقسيم مرده إلى شعور الشاعر بالمقدمات، والناس يختلفون في ذلك بحسب علمهم ونظرهم في الأدلة وقدرتهم على الاستدلال وإدراك ما لا يدركه غيرهم، وهذا مما يختلف فيه الناس، فهذا التقسيم لا يطرد.

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

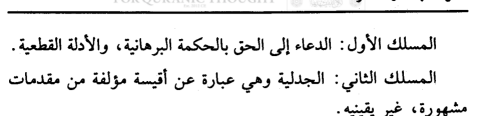
قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(1)</sup>: «كون القضية برهانية معناه عندهم أنها معلومة للمستدل بها، وكونها جدلية معناه كونها مسلمة، وكونها خطابية معناه كونها مشهورة أو مقبولة و مظنونة، وجميع هذه الفروق هي نسب وإضافات عارضة للقضية ليس فيها ما هو صفة ملازمة لها، فضلاً عن أن تكون ذاتية لها على أصلهم، بل ليس فيها ما هو صفة لها، ومعلوم أن نفسها، بل هذه صفات نسبية باعتبار شعور الشاعر بها، ومعلوم أن القضية قد تكون حقاً، والإنسان لا يشعر بها فضلاً عن أن يظنها أو يعلمها، وكذلك قد تكون خطابية أو جدلية وهي حق في نفسها، بل قد تكون برهانية أيضاً كما سلموا ذلك». اه.

وهذه المقدمات الكلامية تلقاها البعض بالقبول، مع ما ذكرنا من فسادها وعدم انتظام المناظرة بها، وهذا خطأ فاحش وانحراف كبير، يؤدي إلى صياغة شريعة التوحيد صياغة كلامية فلسفية.

فمن هؤلاء ابن الوزير اليماني رحمه الله حيث قال<sup>(٢)</sup>: «الكلام في المحاضرات والمراسلات والمناظرات والمحاورات وإن تفاوتت مراتبه وطالت مساحبه وتباينت تراكيبه، وتنوعت أساليبه، واستنّت فرسانه في ميادينه الرحيبة، وافتنَّت نُقّاده في أساليبه العجيبة، فمسالكه المستجادة أربعة مسالك، ولا يليق التعدي إلى وراء ذلك:

- (۱) الرد على المنطقيين ص ٤٧١ ٤٧٢.
- (٢) العواصم والقواصم (١/ ٢٢٧ ٢٢٨).

- 210 -



المسلك الثالث: الخطابية. قال المنطقيون: وهي قياسات مؤلفة من مقدمات مقبولة من شخص معتقد، أو مظنونة... إلخ».

وكذلك فعل عبدالرحمن بن حبنكة الميداني في كتابه «ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة»<sup>(١)</sup>، حيث قرر ما ادعاه المتكلمون من مراتب المقدمات، بل وصاغها صياغة شرعية إسلامية بتنزيل أمثلة ونصوص القرآن عليها.

وفسَّر البعض قوله تعالى: ﴿أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ﴾ أنها القياس البرهاني، ﴿وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ﴾ القياس الخطابي، ﴿وَجَدِلْهُم بِٱلَتِي هِيَ آحْسَنُ﴾ [النحل: ١٢٥] القياس الجدلي.

قال ابن القيم<sup>(٢)</sup>: «فهذا ليس من تفاسير الصحابة ولا التابعين ولا أحد من أئمة التفسير، بل ولا من تفاسير المسلمين، وهو تحريف لكلام الله تعالى وحمل له على اصطلاح المنطقية المنجوسة الحظ من العقل والإيمان، وهذا من جنس تفاسير القرامطة والباطنية رغلاة الإسماعيلية لما يفسرونه من القرآن وينزلونه على مذاهبهم الباطلة، والقرآن بريء من ذلك كله منزه عن هذه الأباطيل والهذيانات». اه.

\* \* \*

(۱) ص ۲۹۷ - ۳۰٤.

أصول الجدل والمناظرة

(۲) مفتاح دار السعادة (۱/ ۱۷۲).

- 171 -



لا مجادلة في الضروريات (\*) والبديهيات (\*\*)

الباب السابع : أصول الاستدلال والمعارضة

من القواعد الكلية في المناظرات عدم المجادلة في البديهيات، فالبديهي معيار يُعول عليه في كشف الحق في مسائل الخلافيات، فلا يُطلب إقامة الدليل على البديهي، وطلب الدليل على البديهي سفسطة وتعطيل للمناظرات وشغب، فالبديهيات ضروريات بينة تقوم العلوم بها.

قال ابن أبي العز الحنفي<sup>(١)</sup>: «وما كان من المقدمات معلومة ضرورية متفقاً عليها، استدلُ بها ولم يحتج إلى الاستدلال عليها». اه.

وقال أبو عمرو علي السكوني (ت: ٧١٧هـ)<sup>(٢)</sup>: «بيان الجليات عمي». اه.

وقال أبو هلال العسكري<sup>(٣)</sup>: «إن الأمر الظاهر الصحيح الثابت المكشوف يُنادي على نفسه بالصحة». اه.

وقال ابن عقيل الحنبلي<sup>(٢)</sup>: «وإنما بانت علوم الحس وفضلت غيرها بقوتها، وأنها الأول الذي يُجعل البناء عليه». اه.

 (\*) الضروري: هو الذي يلزم نفس العبد لزوماً لا يمكنه الانفكاك عنه، وقد يُفسر بما يحصل للعبد بدون كسبه واختياره.
 مجموع الفتاوى (٢/ ٧٦)، (٥/ ٢٨٨).
 (\*\*) البديهى: أخص من الضروري وهو ما يثبته مجرد العقل من غير احتياج إلى شيء آخر. لوامع

- الأنوار (٢/ ٤٤٥).
- (۱) شرح الطحاوية (۱/۳۸).
- (٢) عيون المناظرات ص ٧٤.
- (٣) كتاب الصناعتين ص ٥٣.
- (٤) الواضح في أصول الفقه (١/ ٤٢٤).

- 277 -

أصول الجدل والمناظرة

وقال<sup>(1)</sup>: «فإنه لا يسوغ السؤال عن الموضع الاتفاق على الضروريات». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

وقال أبو حامد الغزالي<sup>(٢)</sup>: «والعلم الخفي يوزن بالعلوم الجلية». اه. وقال الراغب الأصبهاني<sup>(٣)</sup>: «وببديهة العقل تُعرف مبادئ العلوم». اه.

وسبب ذلك كما قال عبدالوهاب بن حسين<sup>(٤)</sup>: «البداهة قائمة مقام الدليل». اه.

وقال أبو محمد ابن حزم عن البديهيات<sup>(ه)</sup>: «فهذه المقدمات الصحاح التي ذكرنا هي التي لا شك فيها، ولا سبيل إلى أن يطلب عليها دليلاً إلا مجنون، أو جاهل لا يعلم حقائق الأشياء، ومن الطفل أهدى منه، وهذا أمر يستوي في الإقرار به كبار جميع بني آدم عليه السلام وصغارهم في أقطار الأرض، إلا من غالط حسه، وكابر عقله، فيُلحق بالمجانين». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «المقدمات الحسية والبديهية، بها يتبين غيرها، فيستدل على الخفي بالجلي». اه.

وأما الاستدلال بالخفي على الجلي فإن هذا قلب لما ينبغي أن يفعله المستدل، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٧)</sup>: «ومن استدل على الجلي بالخفي

- ٤٧٨ -



فإنه وإن تكلم حقاً فلم يسلك طريق الاستدلال».

وقال شيخ الإسلام أيضاً<sup>(1)</sup>: «الأمم كلهم متفقون على أن المناظرة إذا انتهت إلى مقدمات معروفة بينة بنفسها ضرورية، وجحدها الخصم كان سوفسطائياً». اه.

وما يحصل من نزاع في البديهيات فهذا إما من مسفسط، وإما ممن يدعي أن ما يجادل فيه ليس بديهي وهو غالط في ذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «فإن السفسطة أمر يعرض لكثير من النفوس، وهي جحد الحق، وهي لفظة معربة من اليونانية، أصلها «سوفسطيا» أي حكمة مموهة، فلما عُربت قيل «سفسطة»». اه.

وقال أيضاً رحمه الله<sup>(٣)</sup>: «ومعلوم أن العلوم الضرورية أصل للعلوم النظرية، فإذا جوَّز الإنسان أن يكون ما علمه غيره من العلوم الضرورية باطلاً، جوَّز أن تكون العلوم الضرورية باطلة، وإذا بطلت بطلت النظرية، فصار قولهم مستلزماً لبطلان العلوم كلها، وهذا مع أنه مستلزم لعدم علمهم بما يقولونه، فهو متضمن لتناقضهم، ولغاية السفسطة». اه.

وقال العلامة عبدالرحمن المعلمي رحمه الله<sup>(٤)</sup>: «وأما القضايا الضرورية والبديهية فقد اتفق علماء المعقول أنها رأس مال العقل، وأن النظر إنما يُرجى منه حصول المقصود ببنائه عليه، وإسناده إليها». اه.

- درء تعارض العقل والنقل (٧/ ١٧٤).
  - (٢) الرد على المنطقيين ص ٣٢٩.
- (۳) درء تعارض العقل والنقل (۱/۱۸۳).
  - (٤) التنكيل (٢/ ٢١٩، ٢٢٠).

- 279 -



أصول الجدل والمناظرة فللمعا

وهذا التقرير شامل لنوعي البديهي (الجلي والخفي)، قال العلامة محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله<sup>(١)</sup>: «أما التصديق البديهي الجلي فليس محلاً للمناظرة، ولا يجوز لأحد اعتراضه بحال، والمناقشة فيه تُسمى مكابرة وهي غير مقبولة، وصاحبه لا يريد الحق وإنما يريد الباطل، كأن يرفع من شأن نفسه ويضع من شأن خصمه، فإذا قال لك أحد: الكل أكبر من الجزء، والواحد نصف الاثنين، أو الأربعة زوج، أو الشمس مضيئة، أو الماء يروي، ونحو ذلك، فليس لك المناقشة في شيء من ذلك، بل يجب عليك تسليمه لأنه بديهي جلي، وأما البديهي الخفي فلا يحتاج إلى دليل لأنه بديهي وإنما يحتاج إلى تنبيه». اه.

فإن كان الأمر كما ذُكر من أن الضروري والبديهي يلزم العبد لزوماً لا يمكن الانفكاك عنه، فكيف جحده ورده البعض؟! فالجواب كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «فإن جحد الضروريات قد يقع كثيراً عن مواطأة وتلقين في الأخبار والمذاهب، فالعبرة بالفطرة السليمة التي لم يعارضها ما يُغيِّرها، ولهذا قلنا: إن الأخبار المتواترة يحصل بها العلم حيث لا تواطأ على الكذب، لأن الفطر السليمة لا تتفق على الكذب، فأما مع التواطأ والاتفاق فقد يتفق جماعات على الكذب». اه.

- آداب البحث والمناظرة (۲/ ٤٢).
- (٢) القواعد النورانية (٢/ ٣٠٤ ٣٠٥).

لا مجادلة بعد ظهور الحق

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

إذا ظهر الحق ظهوراً واضحاً جلياً بيِّناً، فإنه لا يُلتفت إلى المعاندين والضالين عن الحق. قال أبو علي السكوني<sup>(١)</sup>: «وإذا ظهر الحق فلا عبرة بمخالفه». اه.

وهذه سنة الله أن يبقى فريق في الضلالة، وليس انحرافهم عن الحق لقصور في إرشاد أهل الحق إلى الحق وهداية الناس إليه.

فالله عزّ وجل المختص بالحجة البالغة النيرة ما آمن عليها جميع الخلق، قال الله تعالى: ﴿قُلْ فَلِلَهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوَ شَآءَ لَهَدَىنَكُمُ أَجْمَعِينَ﴾ [الأنعام: ١٤٩].

وبعد أن ظهرت دعوة نبينا محمد ﷺ ظهوراً واضحاً جلياً، أمر الله نبينا ﷺ بالإعراض عمّن يجادله بعد ذلك.

قال تعالى : ﴿وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كِتَبِ وَأُمِرْتُ لِأَعَدِلَ بَيْنَكُمُ ٱللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمٌ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمٌ أَعْمَلُكُمٌ لَا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَيَيْنكُمُ [الشورى : ١٥].

قال ابن عطية الأندلسي<sup>(٢)</sup>: «﴿لَا حُجَّةَ بَيَّنَنَا وَبَيِّنَكُمُ﴾ أي لا جدال ولا مناظرة، قد وضح الحق وأنتم تعاندون». اه.

(١) عيون المناظرات ص ٢٨٣.

(٢) المحرر الوجيز (٢١٢/١٤).

- 281 -

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال القرطبي<sup>(1)</sup>: «لأن البراهين قد ظهرت؛ والحجج قد قامت، فلم يبق إلا العناد، وبعد العناد لا حجة ولا جدال». اه.

وقال ابن القيم<sup>(٢)</sup>: «أي قد وضح الحق واستبان وظهر فلا خصومة بيننا بعد ظهوره ولا مجادلة، فإن الجدال شريعة موضوعة للتعاون على إظهار الحق، فإذا ظهر الحق ولم يبق به خفاء، فلا فائدة في الخصومة والجدال». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «ومما ينبغي أن يُعلم أن الله إذا أرسل نبياً وأتى بآية دالة على صدقه قامت بها الحجة وظهرت بها المحجة، فمن طالبهم بآية ثانية لم تجب إجابته إلى ذلك، بل وقد لا ينبغي ذلك، لأنه إذا جاء بآية ثانية طولب بثالثة، وإذا جاء بثالثة طولب برابعة، فإن طلب المتعنتين لا أمد له.

ومعلوم أنه من قامت عليه حجة بيّنة في مسألة علم أو حق من حقوق العباد التي يتخاصمون فيها لو قال: أنا لا أقبل حتى تقوم عليه حجة ثانية وثالثة كان ظالماً متعدياً، ولم تجب إجابته إلى ذلك، ولا يُمكِّن الحكام الخصوم من ذلك، بل إذا قامت البينة بحق المدعي حكم له بذلك ولو قال المطلوب أريد بيّنة ثانية وثالثة ورابعة لم يجب إلى ذلك». اه.

وإجابة المعاندين لدعواهم بعد ظهور الحق تفتح الباب للشغب ومثل هؤلاء لا ينتهي مناظرهم معهم إلى حد معين.

- (١) أحكام القرآن (١٢/١٤).
- (۲) مفتاح دار السعادة (۱/ ۱٤٥).
- (٣) الجواب الصحيح لمن بَدًل دين المسيح (٤/ ٢٧٥).

- 282 -



قال العلامة عبدالرحمن السعدي رحمه الله<sup>(١)</sup>: «إذا تبين الحق بأدلته اليقينية لم يلزم الإتيان بأجوبة الشبه الواردة عليه، لأنها لا حد لها، ولأنه يُعلم بطلانها، للعلم بأن كل ما نافى الحق الواضح، فهو باطل، فيكون حل الشُبه من باب التبرع». اه.

\* \* \*

(۱) تيسير الكريم الرحمن (۱/ ۱۱۰).

- 217 -

This file was downloaded from QuranicThought.com

لا اشتغال برد كل الأقوال الساقطة

الضلال كثير متشعب ولذلك ذكره الله في كتابه بصيغة الجمع ﴿وَجَعَلَ الظُّلُمُنَتِ وَالنُّورُ [الأنعام: ١]، والعقول الفاسدة لا حد لها تنتهي عنده فيما تُحدثه من أقوال وعقائد فاسدة ضالة.

ولا يمكن لأهل العلم أن يُجهدوا أنفسهم في حصر كل قول فاسد ويشتغلوا بالرد عليه، لا سيما إن كان القول ظاهر الفساد والبطلان، مع ما في هذا من تضييع الزمان.

قال أبو بكر بن العربي<sup>(1)</sup>: «ولا يذهب الزمان في مماشاة الجهال، فإن ذلك لا آخر له». اه.

ولذلك أوجب الله علينا معرفة الحق لأن خلافه لا يمكن إلا أن يكون باطلاً، ﴿فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ﴾ [يونس: ٣٢].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «والمقصود هنا أن الطريقة الشرعية تتضمن الخبر بالحق والتعريف بالطرق الموصلة إليه النافعة للخلق.

وأما الكلام على كل ما يخطر ببال كل أحد من الناس من الشبهات السوفسطائية فهذا لا يمكن أن يُبيَّنه خطاب على وجه التفصيل». اه.

(١) العواصم من القواصم ص ٢٨١.

أصول الجدل والمناظرة

(۲) درء تعارض العقل والنقل (۳/ ۳۰٦).

- 282 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



وهذه طريقة القرآن، فإن الله عز وجل استغنى بحكاية شبهة إبليس لما أمره بالسجود لآدم عن الرد عليها، وذلك لظهور ضعفها.

قال إمام الدعوة المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله<sup>(1)</sup>: «إن مثل هذا التأويل ليس على أهل الحق أن يناظروا صاحبه، ويبينوا له الحق كما يفعلون مع المخطئ المتأول، بل يبادر إلى عقوبته بالعقوبة التي يستحقها بقدر ذنبه، وإلا أعرض عنه إن لم يقدر عليه كما كان السلف الصالح يفعلون هذا وهذا، فإنه سبحانه لما أبدى له إبليس شبهته فعل به ما فعل، ولما عتب على الملائكة في قيلهم أبدى لهم شيئاً من حكمته وتابوا، وقد وقعت هذه الثلاث لرسول الله ﷺ في غزوته التي فتح الله فيها مكة، فإنه لما أعطى المؤلفة قلوبهم ووجدت عليه الأنصار عاتبهم واعتذروا وقبل عذرهم وبين لهم شيئاً من الحكمة، ولما قال له ذلك الرجل العابد (اعدل) قال له كلاماً غليظاً، واستأذنه بعض الصحابة في قتله ولم يُنكر عليه، لكن ترك قتله لعذر ذكره، ولما فعل خالد بن الوليد ببني جذيمة ما فعل رد عليهم ما أخذ منهم ووداهم، ولا نعلم أنه عاتب خالداً ولا منعه ذلك من تأميره على الناس.

ومنها أن الشبهة إذا كانت واضحة البطلان لا عذر لصاحبها، فإن الخوض معه في إبطالها تضييع للزمان وإتعاب للحيوان، مع أن ذلك لا يردعه عن بدعته، وكان السلف لا يخوضون مع أهل الباطل في رد باطلهم كما عليه المتأخرون، بل يعاقبونهم إن قدروا وإلا أعرضوا عنهم.

مجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبدالوهاب (٢/ ٨٣)، الدرر السنية (١٣/ ١٧٠).

- ٤٨٥ -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

وقال أحمد لمن أراد أن يرد عليهم: اتق الله ولا تنصب نفسك لهذا، فإن جاءك مسترشداً فأرشده، وهو سبحانه لما قال اللعين: ﴿أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ﴾ [الأعراف: ١٢] قال: ﴿قَالَ فَأَخْرُجَ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴾ الحجر: ٣٤]، ولما قالت الملائكة ما قالت: ﴿قَالَ إِنِّي آَعَلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٣٠]، ثم بيَّن لهم ما بين حتى أذعنوا». اه.

وهذا التأصيل تدل عليه السنة أيضاً، فلم يكن النبي ﷺ يُشغل نفسه بالجواب عن كل شبهة.

فهذا علي بن أبي طالب رضي الله عنه وفاطمة لما طرقهما النبي ﷺ ليلاً، وقال: **«ألا تصليان»؟**.

قال علي: فقلت يا رسول الله، إنما أنفسنا بيد الله، فإذا شاء أن يبعثنا بعثنا، فانصرف رسول الله ﷺ وهو يضرب فخذه ويقول: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ أَحْتُرَ شَيْءٍ جَدَلًا﴾ [الكهف: ٥٤]<sup>(١)</sup>.

فالنبي على الله على حلى الله عنه وتلا الآية اكتفاءاً بها عن الرد، وإشارة بها إلى أن ما أورده لا يصلح للاعتراض، صحيح أن الأنفس بيد الله، لكن العبد له قدرة تامة وإرادة جازمة يختار بها الفعل، وأنه لو شاء لقام وصلى نافلة الليل، ولأن الاحتجاج بهذه الحجة ينسحب أيضاً على الفرائض كصلاة الفجر والعصر، وحينئذ يتذرع من شاء لتضييع الفرائض.

رواه البخاري كتاب التهجد باب تحريض النبي ﷺ على صلاة الليل (٣/ ١٠ - رقم ١١٢٧)،
 ورواه مسلم في صلاة المسافرين وقصرها باب ما روي فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح (١/
 ٥٣٧ - رقم ٧٧٥).

- 281 -



قال الوزير ابن هبيرة معلقاً على حديث على<sup>(1)</sup>:

«وفيه من الفقه أيضاً أن المتعلم لا ينبغي أن يجادل العالم إذا حضّه على الأفضل والأرفع بالحجاج الذي يطول البسط بشرحه، فإنه لما قال له: «إنما أنفسنا بيد الله، إذا شاء أن يبعثنا بعثنا» لم يتسع الوقت أن يقول له: ما يحل هذا الإشكال من قلبه كما ينبغي، ولكن اكتفى بقوله عز وجل ﴿وَكَانَ ٱلإِنسَنُ أَكَثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا﴾ [الكهف: ٥٤]. أي هذا الذي ذكرته هو من باب الجدل وإن كان حقاً، ولكنه لا يستعمل مثله جواباً عن قوله: «ألا تصليان؟» لأنه لو استعمل هذا الجواب في ذلك لأدى إلى إبطال الصلاة وتضييع أوقاتها». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «فإنه لما أمرهم بقيام الليل فاعتل علي رضي الله عنه بالقدر، وأنه لو شاء الله لأيقظنا، علم النبي ﷺ أن هذا ليس فيه إلا مجرد الجدل الذي ليس بحق، فقال: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ أَحْثَرُ شَيْءٍ جَدَلًا﴾ [الكهف: ٥٤]». اه.

ولكن إذا انتشرت الأقوال الفاسدة شديدة الضعف فلا بد حينئذ من الرد والتنبيه على ما في هذه الأقوال من الضلال نصحاً للعباد، فالسكوت إنما يُصار عليه مع أمن التلبيس.

قال القاضي الباقلاني عن الرافضة<sup>(٣)</sup>: «السكوت عنكم عند لجائكم إليّ مثل هذا والإعراض عن كلامكم في مجالس التحصيل، وحيث يؤمن اغترار العامة». اه.

- الإفصاح عن معاني الصحاح (١/ ٢٤٣).
  - (۲) منهاج السنة (۳/ ۸۰ ۸۲).
    - (٣) الانتصار للقرآن (٢/٥١٢).

- 211 -



أصول الجدل والمناظرة 🥯

قال شيخ الإسلام ابن تيمية وهو يتحدث عن كلام صاحب «الفصوص» وما جاء فيه<sup>(۱)</sup>:

«ولولا أن أصحاب هذا القول كثروا وظهروا وانتشروا، وهم عند كثير من الناس سادات الأنام، ومشايخ الإسلام، وأهل التوحيد والتحقيق، وأفضل أهل الطريق، حتى فضلوهم على الأنبياء والمرسلين، وأكابر مشايخ الدين، لم يكن بنا حاجة إلى بيان فساد هذه الأقوال، وإيضاح هذا الضلال.

ولكن يُعلم أن الضلال لا حد له، وأن العقول إذا فسدت لم يبق لضلالها حد معقول، فسبحان من فرَّق بين نوع الإنسان فجعل منه من هو أفضل العالمين، وجعل منه من هو شر من الشياطين، ولكن تشبيه هؤلاء بالأنبياء والأولياء كتشبيه مسيلمة الكذاب بسيد أولي الألباب، هو الذي يوجب جهاد هؤلاء الملحدين، الذين يفسدون الدنيا والدين». اه.

وقال أيضا<sup>(٢)</sup>: **«فإن القول الباطل الكذب هو من باب ما لا ينقض الوضوء، ليس له ضابط،** وإنما المطلوب معرفة الحق والعمل به، وإذا وقع الباطل عُرف أنه باطل ودُفع، وصار هذا كالنهي عن المنكر، وجهاد العدو».

والأقوال الظاهرة البطلان لو رُد عليها فإنه يُكتفى بذكر معارضتها للأمور المعلومة، دون أن يُتكلف معهم في تفصيل جوابها.

- (۱) مجموع الفتاوي (۲/ ۳۵۸، ۳۵۸).
- (٢) درء تعارض العقل والنقل (٨/ ٥١).

- ٤٨٨ -



قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «إذا كانت الأمور المشاهدة الحسية، وما يُبنى عليها من العلوم العقلية، قد وقع فيها شبهات كثيرة عقلية تعارض ما عُلم بالحس أو العقل، وكثير من هذه الشبه السوفسطائية يعسر على كثير من الناس و أكثرهم حلها، وبيان وجه فسادها، وإنما يعتصمون بردها بأن هذا قدح فيما عُلم بالحس أو الضرورة فلا يستحق الجواب، فيكون جوابهم عنها أنها معارضة للأمر المعلوم الذي لا ريب فيه، فيُعلم أنها باطلة من حيث الجملة، وإن لم يذكر بطلانها على وجه التفصيل». اه.

وقد يُردُّ على هذا الظاهر السقوط أحياناً ليُعلم أن قائليه مخالفون للشرع مبتدعون، قال شيخ الإسلام ان تيمية<sup>(٢)</sup>: «ولا يحتاج في مثل هذا الكلام الذي فساده معلوم ببداهة العقول أن يُحتج له بنقل عن إمام من الأئمة، إلا من جهة بيان أن رده وإنكاره منقول عن الأئمة، وأن قائله مخالف للأمة مبتدع في الدين، وتزول بذلك شبهة من يتوهم أن قولهم من لوازم قول أحد من السلف، ويُعلم أنهم مخالفون لمذاهب الأئمة المقتدى بهم المعظمين، وليتبين أن نقيض قولهم منصوص عن الأئمة المتبعين في السنة، وليس ذلك مما سكتوا عنه نفياً وإثباتاً». اه.

وهذا أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني (ت: ٤٤٤هـ) لما ذكر القرآن وفضل تعليمه، عرّض بقول من قدح فيه كالجاحظ والنظام وأشار إلى أن مثل هذا القول لا يُشتغل بالرد عليه لأنه ظاهر الفساد وواضح البطلان وغاية في السخف، فقال رحمه الله<sup>(۳)</sup>:

- (۱) درء تعارض العقل والنقل (۵/ ۲۵٤).
  - (۲) مجموع الفتاوي (۲۱/ ۳۲٤).
- (٣) الأرجوزة المنبهة (رقم ٤٦٩ ٤٧١ ص ١٦٥).

- 219 -

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة

هـذا الـذي صـح عـن الـنـبـي يـزري بـقـول الـقـادح الـغـبـي كـالـجـاحظ الـخسيس والـنظـام وشـبـه هـذيـن مـن الـطـغـام وغـيـرهـم مـن الأراذل الـسـفـل لـسخفهم بقولهم لا يشتغل

فعبارة أبي عمرو الداني (لسخفهم بقولهم لا يشتغل) هي مطابقة للكلمة السائرة عند العلماء في قولهم عن القول الظاهر السقوط (حكايته تُغني عن الرد عليه).

وهذه المعارضة الذي ذكرها شيخ الإسلام وغيره في رد القول الظاهر الفساد بمجرد ذكر أنه معارض للأمر المعلوم، لا شك أنه كاف في قطع صاحبها، وإن شئت أن تعرف حقيقة ذلك، فإليك مثال لذلك في قطع رأس متكلمي الأشاعرة الرازي، فقد قطعه واعظ بالطريقة التي ذكرها شيخ الإسلام في المعارضة.

فقد ذكر الحافظ بن كثير في حوادث سنة خمس وتسعين وخمسمائة ما يلي<sup>(1)</sup>: «وفيها وقعت فتنة كبيرة ببلاد خراسان، وكان سببها أن فخر الدين محمد بن عمر الرازي، وفد إلى الملك غياث الدين الغوري صاحب غزنة، فأكرمه وبنى له مدرسة بهراة، وكان أكثر الغورية كرامية<sup>(٢)</sup>. فأبغضوا الرازي وأحبوا إبعاده عن الملك، فجمعوا له جماعة من الفقهاء الحنفية والكرامية،

- (1) البداية والنهاية (٢٦/١٣).
- (٢) أتباع محمد بن كرام السجستاني (ت: ٢٥٥هـ)، وهم برزخ بين الجهمية وأهل السنة في الصفات، وانفردوا بقول منكر في مسألة الإيمان فقالوا: إن الإيمان هو إقرار اللسان فقط، وإن المنافق مؤمن لكنه مخلد في النار، وجوزوا عقد البيعة لإمامين للحاجة. النبوات (١/ ٥٧٩)، (١/ ٥٨٢)، منهاج السنة (٤/ ٣٩٣).

- 29. -

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

وخلقا من الشافعية، وحضر ابن القدوة وكان شيخاً معظماً في الناس، وهو على مذهب ابن كرام وابن الهيصم، فتناظر هو والرازي، وخرجا من المناظرة إلى السب والشتم، فلما كان من الغد اجتمع الناس في المسجد الجامع، وقام واعظ فتكلم، فقال في خطبته: أيها الناس، إنا لا نقول إلا ما صح عندنا عن رسول الله عند (<sup>1)</sup>، وأما علم أرسطاطاليس وكفريات ابن سينا وفلسفة الفارابي وما تلبس به الرازي فإنا لا نعلمها ولا نقول بها، وإنما هو كتاب الله وسنة رسوله، لأي شيء يشتم بالأمس شيخ من شيوخ الإسلام، يذب عن دين الله وسنة رسوله، على لسان متكلم ليس معه على ما يقول على ذلك قوم من خواص الناس، وأنهوا إلى الملك صورة ما وقع، فأمر بإخراج الرازي من بلاده، وعاد إلى هراة، فلهذا أشرب قلب وأمر ياخراج الرازي من بلاده، وعاد إلى هراة، فلهذا أشرب قلب

وقال القاضي أبو بكر ابن الطيب الباقلاني في رده على دعوى الرافضة وجود مصحف آخر عند آل البيت علي وفاطمة<sup>(٢)</sup>: «ما الحيلة عندنا في أمركم إلا السكوت عنكم وتنبيه الناس على بُهتكم، وكثرة التعجب مما أحوجكم في نصرته إلى هذا البُهت والعناد والمكابرة، إنكم تعلمون ضرورة أن قلوب جميع مخالفيكم خالية فارغة من العلم بما وصفتم، وأنهم جميعاً معتقدون لتكفير من دان بذلك والبراءة منه، وإن كنتم

- (1) لو كان بفهم السلف لسلموا من بدعهم.
  - (٢) الانتصار للقرآن (٢/ ٤٧٢).

- 291 -



أصول الجدل والمناظرة

تقنعون منا بالإيمان على وجود أنفسنا غير عالمة بما قلتم وادعيتم عليها، بذَلنا لكم منها ما يُقنعكم، وإن أبيتم إلا اللّجاج والمكابرة، فما الفرق بينكم وبين من قال: إنكم تعلمون ضرورةً أنكم تكذبون في دعواكم هذه على علي، وتجدون أنفسكم عالمةً بخلاف ذلك، وتعلمون ضرورةً أننا نعلم أنكم تكذبون، ولولا أنكم قد اضطررتم إلى العلم بأنكم تكذبون لم نجد أنفسنا مصرةً إلى العلم بكذبكم، وهذا مما لا سبيل لهم إلى الخروج عنه أبداً».

فالحاصل أن العلماء لا يشتغلون برد الأقوال الظاهرة السقوط، إلا إذا انتشرت، أو قاموا بالرد على سبيل التبرع.

فهذا النووي رحمه الله قال في رده على سؤال فاسد ما نصه<sup>(۱)</sup>:

«هذا سؤال فاسد لا يستحق سائله جواباً، فإن تُبرع عليه، قيل...». اه.

\* \* \*

الترخيص بالقيام لذوي الفضل والمزية من أهل الإسلام ص ٦٩.

- 297 -

الهدم أسهل من البناء

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

المستدل لمذهبه يبذل وسعه في إقامة الأدلة على صحة دعواه، ولا بد أن يحشد كل ما يدل لمذهبه على بناء صحيح.

أما معارضة هذه الأدلة وردها ونقضها فهو أسهل من إقامة بنيان وتشييد أركان مذهب، فحال الهدم أسهل وأيسر من التأسيس والبناء، ولأنه قد يظهر للمعارض فساد قول حال سماعه دون سابق نظر، وربما لا يستطيع تصحيح مذهب وإقامة الأدلة عليه دون سابق بحث ونظر.

قال الراغب الأصفهاني (1):

«واعلم أن سبيل إنكار الحجة والسعي في إفسادها أسهل من سبيل المعارضة بمثلها والمقابلة لها، ولهذا يتحرى الجدل الخصيم أبداً بالدفاع لا المعارضة بمثلها، وذلك أن الإفساد هدم وهو سهل، والإتيان بمثله بناء وهو صعب، فإن الإنسان كما يمكنه قتل النفس الزكية وذبح الحيوانات وإحراق النبات ولا يقدر على إيجاد شيء منها، يمكنه إفساد حجة قوية بضرب من الشبه المزخرفة ولا يمكنه الإتيان بمثلها، ولأجل ما قلنا دعا الله سبحانه وتعالى الناس في الحجج إلى الإتيان بمثلها لا إلى السعي في إفسادها فقال تعالى: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِتْلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣]، وقال: هو أوران الناس المادي المورة إلى الإتيان بمثلها لا إلى السعي مشابهة له وإن كان ذلك مفترى». اه.

(١) الذريعة إلى مكارم الشريعة ص ٥٦٢ .

- 298 -



أصول الجدل والمناظرق

الهادم لا يلزم أن يكون عالماً

بيّنا أن الهدم أسهل من البناء، لكن مجرد الهدم لا يدل على تحقيق وعلم المعارض، وأن الحق في جهته وأنه قادر على تعريف الناس به، فقد يظهر للإنسان ضعف قول المستدل ووجه خطئه ويرده عليه، لكنه قد يعجز عن إظهار مذهبه والاستدلال له، فليس كل معارض عالم، فقد يكون مشككاً وليس محققاً.

قال القاضي أبو بكر بن العربي<sup>(١)</sup>: «فإن المبتدع إذا استدللت عليه شغب عليك، وإذا دعوته إلى الاستدلال لم يجد إليه سبيلاً». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية عن المتكلمين<sup>(٢)</sup>:

«وإنما فضيلة أحدهم باقتداره على الاعتراض والقدح والجدل، **ومن المعلوم أن الاعتراض والقدح ليس بعلم ولا فيه منفعة، وأحسن أحوال** صاحبه أن يكون بمنزلة العامي، وإنما العلم في جواب السؤال، ولهذا تجد غالب حججهم تتكافأ إذ كل منهم يقدح في أدلة الآخر». اه.

وقال أيضا<sup>(٣)</sup>: «ولهذا تجد أبا حامد في مناظرته للفلاسفة إنما يُبطل طرقهم ولا يثبت طريقة معينة، بل هو كما قال: «نناظرهم – يعني مع كلام الأشعري – تارة بكلام المعتزلة، وتارة بكلام الكرامية، وتارة بطريق الواقفة»، وهذه الطريق هي الغالب عليه في منتهى كلامه». اه.

- (١) العواصم من القواصم ص ٢٥١.
  - (٢) نقض المنطق ص ٢٥.
- (۳) درء تعارض العقل والنقل (۱/۱۶۳).

- 292 -



فإن أردت إدراك هذه الحقيقة وهي أن مجرد الهدم لا يدل على العلم والتحقيق، فانظر وتأمل في مناظرات المبتدعة لاسيما المعتزلة والمتكلمين، كيف يناقض أحدهما الآخر، وينفصل عما لزمه، ويفترق القوم ولم يقرروا مذهباً، ولم يحقوا حقاً.

من ذلك اجتماع النظام وعلي الأسواري وأبي الهذيل العلاف والجبائي وغيرهم للخوض في مسألة زعم أن الظلم مقدور لله لكنه لا يفعله<sup>(۱)</sup>، فتكلم كل واحد منهم، وحاصل المناظرة كما قال أبو بكر بن العربي<sup>(۲)</sup>:

«فافترق يومئذ القوم على انقطاع كل واحد منهم وعجزه عن الانفصال عما ألزم على مذهبه، فلما انتهت نوبة الاعتزال إلى الجبائي وابنه أمسكا عن الجواب في هذه المسألة». اه.

ومجرد الهدم دون تصحيح صحيح الأقوال وإقامة البرهان على ذلك جدل، وهذه الطريقة هي مذهب المجادلة أي طريقة المتكلمين، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «مذهب المجادلة – يعني المعارضة والنقض – التي تبطل حجة المستدل، وتبين أنها فاسده وإن لم يُعلم حلها». اه.

وقال<sup>(٤)</sup>: «وهذا المعنى مما يتيقن المؤمن أنه ليس مراد الرب، وأنه يجب تنزيه الله ورسوله عن إرادة مثل هذا المعنى الذي لا يليق الخطاب بمثله، إذ هو مع كونه شبه التكرير، وإيضاح الواضح ليس فيه مدح ولا

- (۱) هذه المسألة كما وصفها شيخ الإسلام ابن تيمية: «وهذا الموضع زلت فيه أقدام وضلت فيه أفهام».
  - (٢) العواصم من القواصم ص ٦٨.
    - (۳) مجموع الفتاوي (۱۸/۱۳۸).
    - (٤) مجموع الفتاوي (١٨/ ١٤٤).

- 290 -



أصول الجدل والمناظرة

ثناء، ولا ما يستفيد المستمع، فعُلم أن الذي حرّمه على نفسه هو أمر مقدور عليه، لكنه لا يفعله لأنه حرمه على نفسه، وهو سبحانه منزه عن فعله مقدس عنه». اه.

وقال<sup>(۱)</sup>: "وبهذا يتبين القول المتوسط، وهو أن الظلم الذي حرمه الله على نفسه مثل أن يترك حسنات المحسن فلا يجزيه بها، ويعاقب البريء على ما لم يفعل من السيئات، ويعاقب هذا بذنب غيره، أو يحكم بين الناس بغير القسط، ونحو ذلك من الأفعال التي يُنزه الرب عنها لقسطه وعدله وهو قادر عليها، وإنما استحق الحمد والثناء لأنه ترك هذا الظلم وهو قادر عليه، وكما أن الملأ منزه عن صفات النقص والعيب فهو أيضاً منزه عن أفعال النقص والعيب». اه.

\* \* \*

(۱) مجموع الفتاوي (۱۸/۱٤۹).

- 297 -



البيناء بعد الهدم

الباب السابع : أصول الاستدلال والمعارضة

المناظر الذي اختار البدء بالمناظرة وشرع في الاستدلال لمذهبه أولاً، فإنه يقوم بالبناء وذكر الأدلة والمقدمات لمذهبه.

والمعترض المخالف له لا يمكنه أن يبدأ بالاستدلال لمذهبه هو بعد أن يفرغ المستدل من ذكر أدلته، فهذا يؤدي إلى تعارض الأدلة، وسقوطها، وتعطل المناظرة، والإخلال بوظائف وحقوق المستدل والمعترض.

وهذا أيضاً لا يحصل به مقصود المناظرة من النصح وتمييز الصحيح من الفاسد، ورد المخطئ إلى الحق، لأن المعترض لم يُبيَّن للمستدل فساد قوله وبطلان أدلته على ما ساقه له.

فإذاً واجب المعترض أولاً النقض والرد والهدم، ثم البناء وتصحيح قوله بذكر أدلته.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «فإن الدليل إن لم تقرر مقدماته ويجاب عما يعارضها لم يتم».

وقال أيضاً<sup>(٢)</sup>: «فإن المبتدع الذي بنى مذهبه على أصل فاسد متى ذكرت له الحق الذي عندك ابتداء أخذ يعارضك فيه، لما قام في نفسه من الشبهة.

- شرح العقيدة الأصفهانية ص ٤١.
  - (۲) مجموع إلفتاوي (۱۷/۱۰۹).

- 297 -



\* \* \*

الحق». اه.

- 291 -

This file was downloaded from QuranicThought.com

الباب السابع : أصول الاستدلال والمعارضة

الاعتراض

المخالف للمستدل إما أن ينازع في مقدمة المستدل أو دليله أو مقتضى دليله وهو الحكم.

والمنازعة في المقدمة تُسمى منعاً، وفي الدليل تُسمى نقضاً، وفي الحكم ومقتضى الدليل تُسمى معارضة.

قال ابن الحاجب<sup>(۱)</sup>: «إن الاعتراضات كلها راجعة إلى منع ونقض ومعارضة». اه. وقال الخطيب البغدادي<sup>(۲)</sup>:

«القلب على الخصم والمعارضة والنقض كل ذلك صحيح في النظر». اه.

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي رحمه الله<sup>(٣)</sup>:

«إبطال قول الخصم قد يكون بإبطال الدليل الذي استدل به، أو إبطال دلالته على مطلوبه، وقد يكون بإبطال نفس المقالة التي ينصرها وإفسادها، وقد يكون بإثبات نقيض ما قاله الخصم قولاً ودليلاً». اه.

وإليك تفصيل ذلك، وذكر أنواعه:

- شرح الولدية ص ١٢٠.
- (٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ٥٦).
- (٣) المواهب الربانية من الآيات القرآنية ص ٢٤.

- 299 -



المنــع

إذا اتجه القدح إلى مقدمة من المقدمات التي يوطئها المستدل سُمي هذا الفعل بالمنع.

والمنع لغة: هو إظهار دعوى المخالفة<sup>(١)</sup>. واصطلاحاً: هو منع مقدمة معينة من مقدمات الدليل<sup>(٢)</sup>. قال عبدالوهاب بن حسين<sup>(٣)</sup>: «قال بعض الأفاضل اعلم أن مورد المنع هو المقدمة بالاتفاق». اه. وإذا ذكر المعارض دليل منع المقدمة فهذا يُسمى سند المنع.

وماذا يتجه على المناظر حين المنع الذي منع به مخالفه إحدى مقدمات دليله أو دعواه المجردة عن الدليل؟

قال العلامة محمد الأمين الشنقيطي فيما يجب عليه<sup>(٤)</sup>:

«الأول: أن يقيم دليلاً ينتج نفس الدعوى التي منعها المخالف.

الثاني: أن ينتج دعوى أخرى أخص منها مطلقاً، لأن إثبات مساوي الشيء إثبات له، وإثبات الأخص يستلزم إثبات الأعم». اه.

- الكافية في الجدل ص ٦٨ .
- (۲) آداب البحث والمناظرة (۲/ ٦٤).
  - (٣) شرح الولدية ص ٩٣.
- (٤) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٥٧) بتصرف يسير جداً.

- 0...-



سند المنع

إذا اعترض المعترض على مقدمة من مقدمات المستدل كان ذلك منعاً، فإن ذكر الحجة أو كما يُسمى اصطلاحاً «سند المنع» فهذا حسن، وإن لم يذكره، فهل يقبل منه على اعتبار أنه نافي، والنافي ليس عليه دليل، وإنما الدليل على المثبت؟ وهل هذا يجري في العقليات والشرعيات معاً، أو في أحدهما دون الآخر؟

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «عامة العلماء على أن النافي للشيء عليه الدليل على ما ينفيه، كما أن المثبت للشيء عليه الدليل على ثبوته.

وحُكي عن بعض الناس أنه قال: النافي ليس عليه دليل، وفرّق بعضهم بين العقليات والشرعيات، فأوجبه في العقليات دون الشرعيات، وهؤلاء اشتبه عليهم النافي بالمانع المطالب، فإن من أثبت شيئاً، فقال له آخر: أنا لا أعلم هذا، ولا أوافقك عليه، ولا أسلمه لك حتى تأتي بالدليل، كان هذا مصيباً، ولم يكن على هذا المانع المطالب بالدليل دليل، وإنما الدليل على المثبت بخلاف من نفى ما أثبته غيره، فقال له: قولك خطأ، والصواب في نقيض قولك، ولم يكن هذا كذا، فإن هذا عليه الدليل على نفيه، كما على ذلك المثبت الدليل على إثباته، وإذا لم يأت واحد منهما بدليل، كان كلاهما متكلماً بلا حجة.

ولهذا كان من أثبت شيئاً أو نفاه وطُلبت منه الحجة فلم يأتِ بها، كان

الجواب الصحيح لمن بدًّل دين المسيح (٤/ ٢٩١).

- 0.1 -

أصول الجدل والمناظرة

منقطعاً في المناظرة، وإذا اعترض المعترض عليه ممانعة أو معارضة فأجاب عنها انقطع المعترض عليه وثبت قول الأول، وإن لم يجب عن المعارضة انقطع المستدل إذا كان الدليل الذي يجب اتباعه هو الدليل السالم عن المعارض المقاوم». اه.

مثال: دعوى اليهود والنصارى أن إبراهيم كان يهودياً أو نصرانياً، فينتج من ذلك أن دينهم حق لموافقة إبراهيم لهم.

فيقول المعترض المسلم: نحن نمنع المقدمة أن إبراهيم كان يهودياً أو نصرانياً، ودعواكم عريةٌ عن الدليل، ولا يلزمنا نحن المسلمون أن نذكر سنداً لمنعنا لمقدمتكم، بل أنتم الذين تحتاجون إلى مستند لدعواكم.

وإن تبرعنا عليكم بذكر سند المنع، فالجواب هو : كيف يكون إبراهيم يهودياً أو نصرانياً وما أنزلت التوراة والإنجيل إلا من بعده؟!

قـال تـعـالـى: ﴿أَمْ نَقُولُونَ إِنَّ إِبَرَهِمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطَ كَانُوا هُودًا أَوْ نَصَدَرَئْ قُلْ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ ٱللَّهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَدَدَةً عِندَمُ مِنَ ٱللَّهُ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ [الـبـقـرة: ١٤٠]، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أَنْزِلَتِ ٱلتَّوْرَطَةُ وَٱلْإِنِجِيلُ إِلَا مِنْ بَعَدِو<sup>2</sup> أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ [آل عمران: ٢٥].

\* \* \*



النقـض

النقض: هو إبطال دليل المستدل().

أما موردها فهو الدليل، قال عبدالوهاب بن حسين<sup>(٢)</sup>: «قال بعض الأفاضل: ومورد النقض هو الدليل على الأصح». اه.

والنقض من القوادح لأن الدليل الصحيح لا يُنقض، قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «وفساد المدلول يستلزم فساد الدليل، فإن الدليل ملزوم للمدلول عليه، وإذا تحقق الملزوم تحقق اللازم، وإذا انتفى الازم انتفى الملزوم، فإذا ثبت الدليل ثبت المدلول عليه، وإذا فسد المدلول عليه لزم فساد الدليل، فإن الباطل لا يقوم عليه دليل صحيح». اه.

وقال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(٤)</sup>: «إنك إذا أقمت الدليل على صحة نقيض قول الخصم، فكأنك أقمته على بطلان دليله لأن صحة النقض يلزمها بطلان نقيضه.

وإذا أقمت الدليل على بطلان نقيض قولك فكأنك أقمته على صحته لأن بطلان النقيض يلزمه صحة نقيضه». اهـ.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(ه)</sup>: «وإذا كانت الدعوى خطأ لم تكن حجتها إلا باطلة، فإن الدليل لازم لمدلوله، ولازم الحقّ لا يكون إلا

آداب البحث والمناظرة (٢/ ٦٥).

(٢) شرح الولدية ص ٩٣.

- (۳) الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسيح (۱/ ۱۸۳).
  - (٤) آداب البحث والمناظرة (١/ ٦٦).
  - (٥) درء تعارض العقل والنقل (٢/ ١٥٦).

- 0.7 -



حقاً، وأما الباطل فقد يلزمه الحق، فلهذا يحتج على الحق بالحق تارة وبالباطل تارة، وأما الباطل فلا يحتج عليه إلا بباطل، فإن حجته لو كانت حقاً لكان الباطل لازماً للحق، وهذا لا يجوز، لأنه يلزم من ثبوت الملزوم ثبوت اللازم، فلو كان الباطل مستلزماً للحق، لكان الباطل حقاً، فإن الحجة الصحيحة لا تستلزم إلا حقاً، وأما الدعوى الصحيحة فقد تكون حجتها صحيحة، وقد تكون باطلة». اه.

والنقض يكون إما بشاهد التخلف أو بشاهد خصوص الفساد، فشاهد التخلف: هو إثبات عدم دلالة الدليل على المدلول، فالدليل موجود والمدلول ليس بموجود، فيكون الدليل جارياً على مدع آخر غير المدعي الذي أقامه عليه المستدل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «يمتنع جعل الدليل دليلاً مع وجوده بلا مدلول، أو مع وجود ضد المدلول معه». اه.

وقال العلامة عبدالقادر بن بدران الدمشقي<sup>(٢)</sup>: «دعوى نصب الدليل في غير محل النزاع، ويقع على وجوه:

الوجه الأول: أن يستنتج من الدليل ما يتوهم أنه محل النزاع أو ملازمه، ولا يكون كذلك.

الوجه الثاني: أن يستنتج من الدليل إبطال أمر يتوهم أنه مأخذ الخصم ومبنى مذهبه من المسألة، وهو يمنع كونه مأخذاً لمذهبه، فلا يلزم من إبطاله إبطال مذهبه».

- (١) النبوات (٢/ ٩٥١).
- ۲) المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ص ٣٦٣، ٣٦٤ بتصرف.

- 0.2 -



وأما شاهد النقض بخصوص الفساد فهو استلزام دليل المستدل المحال، ووجه النقض باستلزامه المحال أن الأمور المتحققة في الواقع لا تستلزم المحال.

إذاً حاصل النقض يرجع إلى أمرين: ١ – تخلف المدلول عن الدليل.
٢ – استلزام المدلول المحال<sup>(١)</sup>.
مثال: شاهد التخلف: مسألة شد الرحال لزيارة القبور:
يقول المعلل: «يُشرع شد الرحال إلى القبور، ومن ذلك قبر النبي ﷺ.

يقول السائل: ما الدليل؟

يقول المعلل: قول النبي ﷺ «لا تشد الرحال إلى إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا ومسجد الحرام ومسجد الأقصى»<sup>(٢)</sup>.

يقول السائل: هذا الدليل في غير محل الخلاف، فكلامنا في شد الرحال إلى القبور، ودليلك في شد الرحال إلى المساجد، فالدليل لا بد أن يكون مستلزماً للمدلول، وهذا ما لم يكن، حيث تخلف الدليل عن المدلول»<sup>(٣)</sup>.

- (٢) رواه البخاري في كتاب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة باب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة (٣/ ٣٣ – رقم ١١٨٩)، ورواه مسلم في كتاب الحج باب لا تشد الرحال إلا إلى ثلاث مساجد (٢/ ١٠١٤ – رقم ١٣٩٧).
- (٣) وهذا هو فهم السلف للنصوص وهم أحرص على استباق الخيرات وأداء العبادات، قال ابن عبدالهادي في الصارم المنكي ص ٤٧ : «فإن الصحابة في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان وعلي وبعدهم إلى انقراض عصرهم لم يسافر أحد منهم إلى قبر نبي ولا رجل صالح، وقبر الخليل عليه السلام بالشام لم يسافر إليه أحد من الصحابة، وكانوا يأتون بيت المقدس ويصلون فيه ولا يذهبون إلى قبر الخليل». اه.

- 0.0 -



ومثال: استلزام المدلول المحال، قوله تعالى: ﴿مَا أَتَخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَكُمُ مِنْ إِلَكُمْ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَىٰمٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَن ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ؟ (المؤمنون: ٩١].

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «فتبين بذلك أنه يمتنع أن يكون للعالم فاعلان، مفعول كل منهما مستغن عن مفعول الآخر، كما قال تعالى: ﴿مَا اَتَّخَـٰذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَمُمُ مِنْ إِلَىٰهٍ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَىٰمٍ بِمَا خَلَقَ﴾.

ويمتنع أن يكونا مستقلين، لأنه جمع بين النقيضين، ويمتنع أن يكونا متعاونين متشاركين، كما يوجد ذلك في المخلوقين يتعاونون على المفعولات، لأنه حينئذ لا يكون أحدهما فاعلاً إلا بإعانة الآخر، وإعانته فعل منه لا يحصل إلا بقدرته، بل وبعلمه وإرادته، فلا يكون هذا معيناً لذاك حتى يكون ذاك معيناً لهذا، ولا كون ذاك معيناً لهذا حتى يكون هذا معيناً لذاك، وحينئذ لا يكون هذا معيناً لذاك ولا ذاك معيناً لهذا، وكما لا يكون الشيء معيناً لنفسه بطريق الأولى، فالقدرة التي بها يفعل الفاعل لا تكون حاصلة بالقدرة التي يفعل بها الفاعل الآخر، بل إما أن تكون من لوازم ذاته، وهي قدرة الله تعالى، أو تكون حاصلة بقدرة غيره كقدرة العبد، فإذا قُدر ربان متعاونان لا يفعل أحدهما حتى يعينه الآخر، لم يكن أحدهما قادراً على الفعل بقدرة لازمة لذاته، لا يمكن أن تكون قدرته حاصلة من الآخر، لأن الآخر لا يجعله قادراً حتى يكون هذا من من

(۱) منهاج السنة (۲/ ۱۸۱ – ۱۸۲).

- 0.7 -



أن يكون للعالم ربان، وتبين امتناع كون واجب الوجود له كمال يستفيده من غيره، وتبين امتناع أن يؤثر في واجب الوجود غيره، وهو سبحانه مستحق للكمال الذي لا غاية فوقه، وذلك الكمال لازم له، لأن الكمال الذي يكون كمالاً للموجود، إما أن يكون واجباً له، أو ممتنعاً عليه، أو جائز عليه، فإن كان واجباً له فهو المطلوب، وإن كان ممتنعاً لزم أن يكون الكمال الذي للموجود ممكناً للممكن ممتنعاً على الواجب، فيكون الممكن أكمل من الواجب»<sup>(1)</sup>. أه.

الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة

مثال آخر استلزام المدلول المحال:

مناظرة الشاطبي لليهودي، قال الشاطبي<sup>(٢)</sup>: «وقع يوماً بيني وبين بعض من يُعاطى النظر في العلم من اليهود كلام في بعض المسائل إلى أن انجر الكلام إلى عيسى عليه السلام، فأخذ ينكر خلقه من غير أب ويقول: (وهل يكون شيء من غير مادة؟).

فقلت له بديهة:

(فيلزمك إذاً أن يكون العالم مخلوقاً من مادة وأنتم – معشر اليهود – لا تقولون بذلك، فأحد الأمرين لازم: إما صحة خلق عيسى من غير أب، وإما بطلان خلق العالم من غير مادة)». اه.

وقد أُعترض على دليل التمانع باعتراضات باطلة انظرها والجواب عنها في درء تعارض العقل والنقل (٩/ ٣٥٣ – ٣٧٨).
 قال شيخ الإسلام : «الذي ذكره النظّار عن المتكلمين الذي سموه دليل التمانع برهان تام على مقصودهم». اه.
 درء تعارض العقل والنقل (٩/ ٣٥٤).

(٢) الإفادات والإنشادات ص ١٥٦.

- 0.V -

ومثال آخر لاستلزام المدلول المحال، مناظرة أبي نصر السجزي لأشعري:

أصول الجدل والمناظرة

قال أبو نصر السجزي<sup>(۱)</sup>: «فقلت لمخاطبي الأشعري: قد علمنا جميعاً أن حقيقة السماع لكلام الله منه على أصلكم محال، وليس ههنا من تتقيه وتخشى تشنيعه، وإنما مذهبك أن الله يُفهم من شاء كلامه بلطيفة منه، حتى يصير عالماً متيقناً بأن الذي فهمه كلام الله، والذي أريد ن ألزمك وارد على الفهم وروده على السماع، فدع التمويه ودع المصانعة.

ما تقول في موسى عليه السلام حيث كلَّمه الله؟ أفهم كلام الله مطلقاً أم مقيداً؟ فتلكأ قليلاً، ثم قال: ما تريد بهذا؟ فقلت: دع إرادتي وأجب بما عندك، فأبى وقال: ما تريد بهذا؟ فقلت: أريد أنك إن قلت: أنه عليه السلام فهم كلام الله مطلقاً اقتضى أن لا يكون لله كلام من الأزل إلى الأبد إلا وقد فهمه موسى<sup>(٢)</sup>، وهذا يؤول إلى الكفر، فإن الله تعالى يقول: ﴿وَلَا يُحِطُونَ بِشَيْءٍ مِن عِلْمِهِ إِلَا بِمَا شَاَةً فابن الله تعالى يقول: ﴿وَلَا يُحِطُونَ بِشَيْءٍ مِن عِلْمِهِ إِلَى الكفر، فابن الله تعالى يقول: ﴿وَلَا يُحِطُونَ بِنَى عِلَمِهِ الله عالماً بالغيب وبما في نفس الله تعالى، وقد نفى الله تعالى ذلك بما أخبر به عن وبما في نفس الله تعالى، وقد نفى الله تعالى ذلك بما أخبر به عن تسى عليه السلام أنه يقول: ﴿تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنّ

- درء تعارض العقل والنقل (۲/ ۹۰ ۹۲).
- (٢) هذا شاهد النقض بخصوص الفساد لاستلزامه المحال.

- 0.1 -



وكفّرت من قال به، ويكون مخالفك أسعد منك، لأنه قال بما اقتضاه النص وأنت أبيت أن تقبل ذلك، وادعيت أن الواجب المصير إلى حكم العقل في هذا الباب، وقد ردك العقل إلى موافقة النص خاسئاً». إه.

\* \* \*

This file was downloaded from QuranicThought.com

المعارضة

PRINCE GHAZI TRU QUR'ÀNIC THOUGH

المعارضة لغة: الممانعة، واصطلاحاً: هي مقابلة الخصم للمستدل بمثل دليله أو بما هو أقوى منه، وهي: إقامة الدليل على خلاف ما أقام الدليل عليه الخصم<sup>(۱)</sup>.

والمعارضة تتفق مع المنع في منع النتيجة التي يريد تقريرها المستدل، لكن المنع لا تحتاج معه إلى ابتداء دليل لأن المعترض لمقدمة له أن يقول: أنا لا أوافقك عليها ولا أُسلِّمها لك.

أما المعارض فإنه يريد إثبات خلاف ما يريد إثباته مناظره المستدل فلا بد له من ابتداء دليل.

قال عبدالوهاب بن حسين<sup>(٢)</sup>: «المنع ليس فيه إثبات». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «... هذا من باب المعارضة، لا من باب منع شيء من المقدمات، والمعارضة تحتاج إلى إقامة الدليل ابتداءً». اه.

وأما النقض والمعارضة فهما متفقان في نقض حكم المستدل، ومن جهة أخرى متفقان في مقصودهما وهو معارضة حكم المستدل ومنعه من تقرير مذهبه، ويفترقان في أن مورد النقض هو الدليل، بينما مورد المعارضة هو الحكم».

- (١) إحكام الفصول ص ١٧٤.
  - (٢) شرح الولدية ص ٩٢.

أصول الجدل والمناظرة

(٣) نقض تأسيس الجهمية (١٤/١).

- 01. -



قال المجد ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «وعلى هذا فإذا عارضه المعترض بما هو دليل عند المستدل وحده فهو في المعنى مثل النقض بمذهب المستدل، فإن النقض معارضة في الدليل، كما أن المعارضة المُطلقة معارضة في الحكم». اه.

وقال عبدالوهاب بن حسين<sup>(٢)</sup>: «والتحقيق أن في كل معارضة معنى النقض، لأن المعارضة بمنزلة يُقال دليله هذا باطل، لأنه جار في مدعاك مع تخلف الحكم عنه، لأن عندي دليلاً ينفي مدعاك». اه.

> وتنقسم المعارضة إلى ثلاث أقسام<sup>(٣)</sup>: ١ – المعارضة بالقلب. ٢ – المعارضة بالمثل. ٣ – المعارضة بالغير.

وإليك بيان كل قسم منها:

- (۱) المسودة في أول الفقه ص ۳۸٦.
- (٢) شرح الولدية في آداب البحث والمناظرة ص ٩٨.
  - (٣) شرح الولدية ص ٩٧.

المعارضة بالقلب

القلب: هو مشاركة الخصم للمستدل في دليله (١).

قال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(٢)</sup>: القلب هو معارضة دليل المعلل بعين دليله، وإيضاحه أن يقول له دليلك هذا ينتج نقيض دعواك فهو حجة عليك لا لك، وسميت معارضة بالقلب لأنه قلب عليه دليله بعينه حجة عليه لا له». اه.

مثال: مناظرة إبراهيم عليه السلام لقومه في تخويفهم له بآلهتهم، قال الله تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكَتْمُ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمُ أَشْرَكْتُد بِٱللَهِ مَا لَمَ يُنَزِّلَ بِهِء عَلَيْكُمْ سُلْطَنْنَاً﴾ [الأنعام: ٨١].

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(٣)</sup>: **«وهذا من أحسن قلب الحجة وجعل حجة** المبطل بعينها دالة على فساد قوله، وبطلان مذهبه، فإنهم خوفوه بآلهتهم التي لم ينزل الله عليهم سلطاناً بعبادتها، وقد بين بطلان إلهيتها ومضرة عبادتها، ومع هذا فلا تخافون شرككم بالله وعبادتكم معه آلهة أخرى؟ فأي الفريقين أحق بالأمن وأولى أن لا يلحقه الخوف؟ فريق الموحدين؟ أم فريق المشركين؟». اه.

وقد اتخذ العلماء من صنيع خليل الرحمن سنة في الرد على المخالفين والحائرين والمشككين.

إحكام الفصول ص ١٧٤.

أصول الجدل والمناظرة

- (٢) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٧٤ ٧٥).
  - (٣) بدائع التفسير (٢/ ١٥٣).



قال أبو حنيفة (1) : «إذا أتتك معضلة فاجعل جوابها منها» . اه.

وهذا ما فعله أبو حنيفة نفسه أيضاً بالخوارج، والخوارج لا يرون نصب الحاكم، وكفّروا الصحابة لما نصبوا حكمين بينهما في خصومتهم المعلومة المشهورة، وجاء الضحاك الشاري الخارجي الكوفة وقال لأبي حنيفة الإمام<sup>(۲)</sup>: «تب!

فقال: مم أتوب؟ قال: من قولك بتجويز الحكمين. فقال له أبو حنيفة: تقتلني أو تناظرني. فقال: بل أناظرك عليه. قال: فإن اختلفنا في شيء مما تناظرنا فيه فمن بيني وبينك. قال: اجعل أنت من شئت.

فقال أبو حنيفة لرجل من أصحاب الضحاك: اقعد فاحكم بيننا في ما نختلف فيه إن اختلفنا، ثم قال للضحاك: أترضى بهذا بيني وبينك؟ قال: نعم، قال أبو حنيفة: **فأنت قد جوزت التحكيم**، فانقطع الضحاك».

وقال أبو الوفاء ابن عقيل الحنبلي<sup>(٣)</sup>: «وأما الشبهة فلتداوي صاحبها من الوجه الذي قد دخلت عليه البلية فيها، لأن مثلك في ذلك مثل الطبيب الذي يُعالج بما يصلح من الدواء». اه.

- کتاب الصناعتین ص ٥٠.
- ۲) الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء ص ١٥٨ ١٥٩.
  - (٣) الواضح في أصول الفقه (١/ ٥١٥).

- 017 -



أصول الجدل والمناظرة

وقال أبو بكر بن العربي<sup>(۱)</sup>: «وافهموا أنكم إذا أردتم أن توقنوا مشككاً، أو تدلوا حائراً، لم يكن فيه شيء أنجع من أخذه من بابه، وهذه سيرة الله في أدلته مع أوليائه لأعدائه، وسنة أنبيائه في أبنائه». اه. وقال ابن القيم<sup>(۲)</sup>: «ومن أبلغ الحجاج أن يأخذ الإنسان من نفسه،

ويُحتج عليه بما هو في نفسه، مقرر عندها معلوم لها». اه.

ولا شك أن الرد إذا كان هو عين دليل المستدل فإن ذلك أبلغ في رده وإزالة الشبهة عنه، ورجع دليله حائراً عليه بخلاف ما أراد تقريره، وسقط الاستدلال به، وإذا كان الرد بغير دليله ربما لا يقنع به أو يكابر فلا يزال يُعيد ويكرر دليله ويزعم أنه ليس لمخالفه عنه جواباً، بخلاف ما لو قُطع به فإنه يُخصم.

قال الشيخ يحيى العمراني (ت: ٥٥٨)<sup>(٣)</sup>: «ولا تزول الشبه عن قلوب العامة إلا من حيث **دخلت** وقد كان ﷺ يزيل الشبه من حيث علم دخلوها.

روي أن رجلاً أتى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله، إن امرأتي أتت بولد أسود ونحن أبيضان، فعلم النبي ﷺ أن الشبهة قد دخلت عليه بولده، وأنه قد وقع عنده أن زوجته أتت به من غيره، ولو قال له النبي ﷺ: هو ابنك الولد للفراش، لم تزل عنه الشبهة، فعدل عن ذلك وقال له، هل لك من إبل؟ قال: نعم، قال: ما ألوانها؟ قال: حمر، قال له: هل فيها من أورق؟ والأورق ما لونه كلون الرماد – قال: نعم إن فيها لورقاً، قال: فأنى ترى ذلك؟

- (1) العواصم من القواصم ص ٤١.
  - (٢) إعلام الموقعين (١/ ١٥٩).
- (٣) الانتصار في الرد على المعتزلة القدرية الأشرار (١/ ٩٤ ٩٥).

- 012 -



قال: لعل عرقاً نزعها؟ قال ﷺ: وهذا لعل عرقاً نزعه. فأزال عنه الشبهة من الوجه الذي علم أنه يفهمه.

وروى أن النبي ﷺ قال: لا عدوى ولا هامة ولا صفر، فقال له أعرابي كالمعترض عليه: فما لنا نرى الإبل كالضباء فتكون النقبة بمشفر البعير فتجرب الإبل عن أخرها؟

فقال النبي ﷺ: فمن أجرب الأول.

فقمعه بالحجة من حيث علم زوال الشبهة عنه، ولم يقتصر على قوله إن الله يخلق الداء». اه.

مثال: أن يحتج الظاهري بقوله عليه السلام: (بينتك أو يمينه) على جواز قضاء القاضي بعلمه، لأن من البينة التي لا أبين منها علم الحاكم بالمحق من المبطل.

فيقول المعترض: هذا إلى أن يكون حجة عليكم أقرب من أن يكون حجة لكم، فإنه قال: «بينتك»، و«البينة» اسم لما يبين الحق، بحيث يظهر المحق من المبطل ويبين ذلك للناس، وعلم الحاكم ليس بينة<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

(١) الطرق الحكمية ص ٢٠٨.

- 010 -

أصول الجدل والمناظرة

المعارضة بالمثل

هذا القسم ليس تكراراً لما قبله من حيث قد يتوهم ذلك من لفظة «المثل»، فالمعارضة بالمثل ليست استدلالاً ولا معارضة بعين دليل الخصم فذاك هو القلب، وإنما المراد بالمثلية هو مساواة الخصم في مقصده على نقيض مراده، وتكون في موضع دلالة الخصم على نقيض ما يدعيه<sup>(1)</sup>.

قال أبو المعالي الجويني<sup>(٢)</sup>: «المعارضة بالمثل معارضة دعوى المستدل بنقيضها». اه.

إذاً فالمعارضة ضرب من المناقضة وهي أقوى أنواع المعارضة، فكل مناقضة معارضة، وإن كان ليس كل معارضة مناقضة<sup>(٣)</sup>.

وتُطلق المثلية ويراد بها المثل من حيث قوة الدليل أو نوعه وجنسه من كتاب أو سنة أو قياس واستصحاب حال أو إثبات أو نفي أو غيره.

قال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(٤)</sup>: «المعارضة بالمثل فضابطه أن يتحد دليل المعارض مع دليل المعلل في الصورة مع الاختلاف في المادة، وذلك بأن يكون الدليلان من شكل واحد». اه.

- الكافية في الجدل ص ٤١٢.
- (٢) الكافية في الجدل ص ٤١٨.
- (٣) الكافية في الجدل ص ٤١٨ .
- (٤) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٧٦).

- 017 -



مثال: مسألة قدم العالم.

قال المعلل: «العالم أثر القديم، وكل ما هو أثر القديم فهو قديم ينتج – في زعمه – العالم قديم.

فيقول السائل المعترض: العالم متغير وكل متغير حادث، ينتج العالم حادث»<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

(1) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٧٨).

- 014 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



المعارضة بالغــير

القسمة تامة بهذا النوع الثالث، فإذا لم تكن المعارضة بعين الدليل أو صورته صارت معارضة بالغير.

قال العلامة محمد الأمين الشنقيطي<sup>(١)</sup>: «المعارضة بالغير فضابطه أن تختلف صورة دليل المعارض وصورة دليل المعلل». اه.

مثال: مسألة اشتراط النية في الوضوء.

قال المعلل (كالمالكي والشافعي والحنبلي):

«النية شرط في الوضوء لأن الوضوء طهارة وهي قربة غير معقولة المعنى، وكل ما كان كذلك تجب فيه النية ينتج الوضوء تجب فيه النية».

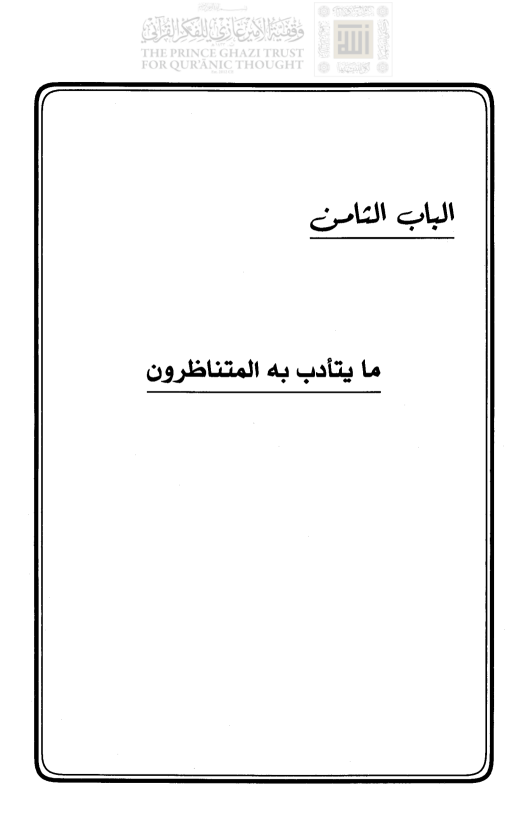
فيقول السائل المعترض (كالحنفي):

«لو كانت الطهارة التي هي الوضوء تشترط فيها النية لكانت النية تشترط في طهارة الخبث التي هي إزالة النجاسة عن البدن والثوب مثلاً، لكنها لا تشترط في طهارة الخبث إجماعاً، ينتج فهي لا تشترط في طهارة الحدث.

ووجه كون المعارضة هنا بالغير هو أن دليل المعلل من القياس الاقتراني ودليل المعارض من القياس الاستثنائي»<sup>(٢)</sup>.

- (١) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٧٧).
- (٢) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٧٧).

- 018 -



- 019 -



This file was downloaded from QuranicThought.com



ما يتأدب به المتناظرون

GHAZIT الناب الثامين: ما يتأدب به المتناظرون

حريٍّ بمن قصد المناظرة أن يتأدب بأدب أهل العلم عموماً، وأدب المختلفين والمتناظرين خصوصاً، يلزم أمر الله في محاجة غيره ومعاملة مخالفه بما يقتضيه الشرع طاعةً لله، وحتى يحصل مقصوده من معرفة الحق وإظهاره ولزومه، وتحقيق المجادلة بالتي هي أحسن.

ومنطق الرجل معيار يُعرف ويستدل به على سائر عمله، قال يحيى بن أبي كثير<sup>(1)</sup>: «ما صلح منطق رجل إلا عرفت ذلك في سائر عمله، ولا فسد منطق رجل قط إلا عرفت ذلك في سائر عمله». اه.

فالأدب جمال لصاحبه، وتركه نقص في العقل والدين وذهاب للبهاء.

قال ابن عقيل<sup>(٢)</sup>: «الأدب معيار العقول، ومعالم الكرام، وسوء الأدب مقطعة للخير، ومدمغة للجاهل، فلا تتأخر إهانته، ولو لم يكن إلا هجرانه وحرمانه». اه.

وقال ابن مفلح<sup>(٣)</sup>: «وأدب الجدل يزين صاحبه، وتركه يشينه». اه. وإليك بيان بعض ما ينبغي أن يتأدب به المتناظرون.

\* \* \*

- جامع العلوم والحكم ص ٢٩٤.
- (٢) الواضح في أصول الفقه (١/ ٥٢٩).
  - (٣) أصول الفقه (٣/ ١٤٢٤).

- 081 -

🕷 حسن القصد

الإخلاص شرط في جميع الأعمال، فلا بد أن يقصد من المناظرة وجه الله، وطلب الحق، والنصيحة للمسلمين.

وهذا أول شيء يجب أن يضعه المتناظران نصب أعينهم، وأن لا يُغفلوا ذلك، لأنه إذا فسدت النية تعطلت المناظرة، ولم ينتفع الطرفان من مقصودها، وتؤول إلى اللجاج والمشاغبة.

قال المزني<sup>(۱)</sup>: «حق المناظرة أن يُراد بها الله عز وجل، وأن يُقبل منها ما تبين». اه.

وقال يوسف ابن الإمام ابن الجوزي<sup>(٢)</sup>:

«أول ما تجب البداية به حسن القصد في إظهار الحق، طلباً لما عند الله تعالى، فإن أنس من نفسه الحيد عن الغرض الصحيح فليكفها بجهده، فإن ملكها وإلا فليترك المناظرة في ذلك». اه.

وقال الخطيب البغدادي<sup>(٣)</sup>: «ويُخلص النية في جداله بأن يبتغي به وجه الله».

وقال أيضاً<sup>(ع)</sup> «وليكن قصده في نظره إيضاح الحق وتثبيته دون المغالبة للخصم».

- (1) جامع بيان العلم وفضله (۲/ ۹۷۲).
- (٢) الإيضاح لقوانين الاصطلاح ص ٤٢.
  - (٣) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٥ ٢٦).

أصول الجدل والمناظرة

(٤) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٥ – ٢٦).

- 077 -



وقال<sup>(1)</sup>: «ويبني أمره على النصيحة لدين الله والذي يجادله لأنه أجمع في الدين، مع أن النصيحة واجبة لجميع المسلمين». اه.

وقال الغزالي<sup>(٢)</sup>: «أن يكون في طلب الحق كناشد ضالة، لا يفرق بين أن تظهر الضالة على يده أو على يد من يعاونه، ويرى رفيقه معيناً لا خصماً، يشكره إذا عرفه وظهر له الحق، كما لو أخذ طريقاً في طلب ضالته فنبهه صاحبه على ضالته في طريق آخر، فإنه كان يشكره ولا يذمه ويكرمه ويفرح به، فهكذا كانت مشاورات الصحابة رضي الله عنهم». اه.

وليكن قصدك من المناظرة مناصحة المخالف لا قصد العلو والغلبة، فهكذا كان السلف، قال الإمام الشافعي<sup>(٣)</sup>:

«ما ناظرت أحداً إلا على النصيحة». اه

قال الحافظ ابن رجب معلقاً على قول الشافعي<sup>(٤)</sup>: «لأن تناظرهم كان لظهور أمر الله ورسوله، لا لظهور نفوسهم والانتصار لها». اه.

وليحذر المناظر من فساد النية وطلب الظهور والغلبة لنفسه، فإن ذلك قد يكون سبباً للخذلان وإن كان مخالفه على الباطل، قال أبو نصر السجزي<sup>(o)</sup>: «وليكن من قصد من تكلم في السنة اتباعها وقبولها لا مغالبة الخصوم، فإنه يعان بذلك عليهم، وإذا أراد المغالبة ربما غلب». اه.

- (1) الفقيه والمتفقه (۲/۲٦).
- (٢) إحياء علوم الدين (١/ ٥٠).
- (٣) سير أعلام النبلاء (١٠/ ٢٩).
- (٤) الحكم الجديرة بالإذاعة ص ٣٤.
- (٥) الرد على من أنكر الصوت والحرف ص ٢٣٥.

- 017 -



۲ استظهار مذهب المخالف قبل المناظرة

مما لا شك فيه أنه لا بد للمناظر أن يعرف مذهب مخالفه ومناظره قبل مناظرته، وشبهه التي يتعلق بها حتى يعرف كيفية الإنفكاك عنها ونقضها وردها إما من جهة الثبوت أو من جهة الدلالة، وذلك أن هذه الشبهة إذا فاجأته في مجلس المناظرة فإن الإنفكاك عنها قد لا يكون كما لو استعد لها من قبل، كما أن معرفة هذه الشبهة من قبل أدعى لسكون المناظر وهدوئه واعتدال مزاجه الذي يحصل معه كمال الرأي.

وهذا الأمر قد دلنا عليه الشرع وأرشدنا إليه، فلما بعث النبي ﷺ معاذ ابن جبل رضي الله عنه إلى اليمن قال له: «**إنك تأتي قوماً أهل كتاب»<sup>(۱)</sup>،** قال الشيخ الوالد ال<sup>م</sup>لامة محمد الصالح العثيمين<sup>(۲)</sup>:

«وذلك من أجل أن يستعد لهم ويعرف ما عندهم من الكتاب حتى يرد عليهم بما جاءوا به». اه.

ولذلك أوصى العلماء بهذا الأمر لأهميته وبيّنوا أنه من باب إعداد العُدة، وأن المتهاون فيه كمن يذهب للجهاد بلا سلاح ولا عدة.

قال أبو حاتم ابن حبان<sup>(٣)</sup>: «والعاقل لا يُقاتل من غير عدة، ولا يُخاصم بغير حجة، ولا يُصارع بغير قوة». اه.

- (۱) سبق تخريجه في مبحث مشروعية المجادلة من السنة ص ٥٧.
  - (٢) شرح كشف الشبهات ص ٦٦.
    - (۳) روضة العقلاء ص ۲۵.

- 072 -



وقال الشيخ يحيى العمراني (ت: ٥٥٨هـ)<sup>(١)</sup>: «وكما قيل من لم يطّلع على دلائل خصمه لم يقدر على قطعه وقصمه». اه.

وقال والدنا الشيخ العلامة محمد الصالح العثيمين<sup>(٢)</sup>: «ولكن ها هنا أمر يجب التفطن له وهو : أنه لا ينبغي للإنسان أن يدخل في مجادلة أحد إلا بعد أن يعرف حجته ويكون مستعداً لدحرها والجواب عنها، لأنه إذا دخل في غير معرفة صارت العاقبة عليه، إلا أن يشاء الله، كما أن الإنسان لا يدخل في ميدان المعركة مع العدو إلا بسلاح وشجاعة». اه.

ولذلك ترى الراسخ في العلم المتصدي لرد البدع والأهواء عالماً بشبههم وضلالاتهم على وجه الاستقصاء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «أنا أعلم كل بدعة حدثت في الإسلام، وأول من ابتدعها، وما كان سبب ابتداعها». اه.

وقال أيضاً<sup>(٤)</sup>: «كل من خالفني في شيء مما كتبته فأنا أعلم بمذهبه منه». اه.

ولذا كان رحمه الله عالماً بما سيورده مخالفوه قبل أن يتكلموا به، فإنه حكى في المناظرة في العقيدة الواسطية<sup>(٥)</sup>: «فأحضر بعض أكابرهم «كتاب الأسماء والصفات» للبيهقي رحمه الله تعالى، فقال: هذا فيه تأويل الوجه عن السلف.

- (٢) شرح كشف الشبهات ص ٧٣.
  - (٣) مجموع الفتاوي (٣/ ١٨٤).
  - (٤) مجموع الفتاوى (٣/ ١٦٣).
  - (٥) مجموع الفتاوى (٣/ ١٩٣).

- 070 -

فقلت: لعلك تعني قوله تعالى: ﴿وَلِلَهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْغَرِٰبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَّ وَجْهُ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١١٥]، فقال: نعم»<sup>(١)</sup>. اه.

أصول الجدل والمناظرة

RINCE GHAZI TRUST DURĂNIC THOUGHT

بل إن بعض أهل العلم يتصور المناظرة في مخيلته قبل أن تقع حقيقة، وذلك من باب الاستعداد والتدريب.

فهذا علامة العراق عبدالله السويدي رحمه الله لما أستدعي لمناظرة سبعين رأساً من رؤوس علماء الرافضة من إيران والنجف بأمر ملك إيران نادر شاه في يوم الخميس ٢٥ شوال سنة ١١٥٦هـ، وبحضور ستين ألف من عوام العرب والعجم، فكان أن أظهر الله في ذلك اليوم السنة وأذل وكبت البدعة، فلله الحمد والمنة.

وكان من أسباب ظهور الشيخ عبدالله السويدي رحمه الله عليهم هو استعداده الذهني والنفسي لهذه المناظرة، وتصوره شُبه الرافضة ونقضها قبل وقوع المناظرة، قال الشيخ عبدالله السويدي، رحمه الله<sup>(٢)</sup>:

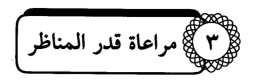
«فلم أزل في الطريق أصور الدلائل من الطرفين، وأخيِّلُ الأجوبة إذا وقع اعتراضٌ!

ولم يزل هذا دأبي وديدني، لا فكر لي إلا في تصوير الدلائل ودفع الشبه، حتى أني صوّرتُ أكثر من مائة دليل! وعلى كل دليل جعلت جواباً أو جوابين أو ثلاثة! على حسب الشُبه ومظنتها». اه.

(۱) هذا ليس بتأويل، لأن الوجه لغة يطلق على الجهة أيضاً كما أن الله قد ذكر الجهات المشرق والمغرب قبل ذكر الوجه، وكذلك قال (أينما تولوا) وأين من الظروف، و(تولوا) أي تستقبلوا. انظر مجموع الفتاوى (٦٦/٦).

(٢) مؤتمر النجف ص ٦٤ تحقيق محب الدين الخطيب، ط دار عمار – الأردن ط الأولى.

- 077 -



الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

الناس طبقات في العلم، فينبغي على المناظر أن لا يلتزم حالة واحدة مع كل من يناظره، فيميز بين العالم ومن دونه، وبين المتحري للحق والمتعنت، وبين السني والبدعي، وبين المناظر والمتطفل.

يقبل على العالم والمسترشد ويعرض عن المتعنت والمتطفل، ويلين للسني ما لا يلين للبدعي إلا إن ظهر تحريه للحق.

ومراعاة مقادير الناس مما جاء به الشرع، قالت عائشة رضي الله عنها: أمرنا رسول الله ﷺ أن نُنزل الناس منازلهم<sup>(١)</sup>.

قال أبو العباس القرطبي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «ومعنى هذا الحديث الحض على مراعاة مقادير الناس ومراتبهم ومناصبهم، فيعامل كل أحد منهم بما يليق بحاله، وبما يلائم منصبه في الدين والعلم، والشرف والمرتبة، فإن الله تعالى قد رتّب عبيده وخلقه، وأعطى كل ذي حق حقه، وقد قال ﷺ: **«خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا»»**. اه.

فتُناظر الشيخ على سبيل الاسترشاد مع غاية الاحترام والتواضع وخفض الصوت، لا تعامله معاملة النظير ومن في رتبتك من العلم.

وهذا الأدب نبه عليه العلماء حتى لا يُغمط العلماء والأشراف أقدارهم، بداعي المناظرة وتلمس الحق.

- (۱) مقدمة صحيح مسلم (رقم ٦).
  - (1) المفهم (1/ 17).

- 0YV -



قال إمام الحرمين الجويني<sup>(۱)</sup>: «وعليك بالمحافظة على قدرك وقدر خصمك وإنزال كل أحد في وجه كلامك معه درجته ومنزلته، فتميز بين النظير وبين المسترشد، وبين الأستاذ، ومن يصلح لك.

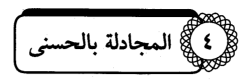
ولا تناظر النظير مناظرة المبتدئ والمسترشد، ولا تناظر أستاذينك مناظرة الأكفاء والنظراء، بل تناظر كُلاً على حقه، وتحفظ كُلاً على رتبته». اه.

وكذلك ينبغي مراعاة أقدار الوجهاء والشرفاء والرؤساء فيُخاطبون باللّين، وبألطف عبارة، ويُعدل معهم عن الأمر إلى العرض وعن المعارضة إلى السؤال وهكذا.

قال ابن القيم<sup>(٢)</sup>: «فمخاطبة الرؤساء بالقول اللّين أمر مطلوب شرعاً وعقلاً وعرفاً، ولذلك تجد الناس كالمفطورين عليه، وهكذا كان النبي يخاطب رؤساء العشائر والقبائل». اه.

\* \* \*

- (1) الكافية في الجدل ص ٥٣١.
  - (٢) بدائع الفوائد (٣/ ١٣٢).



الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

أمرنا الله عز وجل بالمجادلة بالحسنى، قال تعالى: ﴿أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ [النحل: ١٢٥].

قال ابن الحنبلي في معنى الآية<sup>(١)</sup>:

«الإصغاء إلى شبههم والرفق بهم في حلها ودحضها، ويحتمل بترك الغلظة في حال جدالهم لتكون عليهم الحجة أظهر والجحد منهم أنكد، وهي سنة الأنبياء عليهم السلام مع الأمم عند الدعوة والمجادلة». اه.

والله يُعطي على الرفق ما لا يُعطي على الغلظة والمخاشنة، وإلفة الباطل واعتقاده السنوات الطويلة لا تُزال إلا بمشقة، لأن النفوس تنفر من الخروج عما ألفته، فلا بد من ملاطفتها والأخذ بيدها إلى الحق بلطف وإظهار الشفقة والنصح، وربما اعتقد المخاطب أن من كان منحرفاً في الأدب فهو فيما ينازع فيه أشد انحرافاً وميلاً عن جادة الحق. قال الخطابي مبيناً ثمرات المجادلة بالحسني<sup>(٢)</sup> «فإن مثل هذه المجادلة

تقيم الحجة، ولا تورث الوحشة».

وربما كان إغلاظك سبباً في عناد مخالفك وبقاءه على ضلالته، قال الشاطبي في فوائد المجادلة بالحسنى واللين والرفق<sup>(٣)</sup>: «لأن ذلك أدعى إلى القبول وترك العناد وإطفاء نار العصبية». اه.

- استخراج الجدال من القرآن الكريم ص ٤٢.
  - (٢) أعلام الحديث (١٩٣/١).
    - (٣) الموافقات (٢/ ١٠٦).

- 079 -

وذكر العلامة صديق حسن خان من جملة مفاسد التوبيخ في الردود<sup>(١)</sup>: «إن الرد بالتوبيخ يهتك حجاب الهيبة، ويورث الجرأة على الهجوم بالخلاف، **ويهيج الحرص على الإصرار».** اه.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

فاسلك مع مخالفك طريق الانصاف والملاطفة في القول، وائته من جهة المناصحة، ليكون ذلك أدعى لسكونه وقبوله وانقياده.

قال الغزالي<sup>(٢)</sup>: «فهؤلاء يجب التلطف بهم في استمالتهم إلى الحق، لا في معرض اللجاج والتعصب، إن ذلك يُهيج بواعث التمادي والإصرار، وأكثر الجهالات إنما رسخت بتعصب جماعة أهل الحق، أظهروا الحق في معرض التحدي والادلاء، ونظروا إلى ضعفاء الخصوم بعين النحس والإزراء، فثارت من بواطنهم دواعي المعاندة، وتعسر على العلماء المنطقيين محوها». آه.

وقال أبو الوليد الباجي<sup>(٣)</sup>: «فإن اللطف في الأمور أنفع والرفق أنجع». اه.

والمناظر إذا كان ظالماً باغياً فلا بأس من مخاشنته وإغلاظ القول معه ولا تُعد هذه إساءة، قال أبو سعيد الخوارزمي<sup>(٤)</sup>: «الإساءة بلسان الحق إحسان». اه.

وانظر إلى رسول الله ﷺ لما ناظر ابن صياد، ماذا قال له؟ قال: إخساً فلن تعدو قدرك<sup>(ه)</sup>.

(۱) أبجد العلوم (۱/۱۲۹).

أصول الجدل والمناظرة

- (٢) إحياء علوم الدين (١٩٦/١).
- (٣) المنهاج بترتيب الحجاج ص ١٠.
- (٤) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (١/ ١٨٥).
  - (٥) رواه البخاري سبق تخريجه ص ٦٧.

- 07. -



قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «ولما كانت المحاجة لا تنفع إلا مع العدل، قال تعالى: ﴿وَلَا تَجَدِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ إِلَّا بِٱلَّتِى هِىَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمٌ ﴾ [العنكبوت: ٤٦] فالظالم ليس علينا أن نجادله بالتي هي أحسن». اه.

الباب الثامين: ما يتأدب به المتناظرون

وقال في جوابه على سؤال ورد إليه عن سبب إغلاظه القول مع المبتدعة<sup>(٢)</sup>: «ما ذكرتم من لين الكلام، والمخاطبة بالتي هي أحسن، فأنتم تعلمون أني من أكثر الناس استعمالاً لهذا، لكن كل شيء في موضعه حسن، وحيث أمر الله ورسوله بالإغلاظ على المتكلم لبغيه وعدوانه على الكتاب والسنة فنحن مأمورون بمقابلته، لم نكن مأمورين أن نخاطبه بالتي هي أحسن». اه.

وقال أيضا<sup>ً(٣)</sup>: «فإن الظالم باغ معتد مستحق للعقوبة، فيجوز أن يُقابل بما يستحقه من العقوبة، لا يجب الاقتصار معه على التي هي أحسن، بخلاف من لم يظلم، فإنه لا يُجادل إلا بالتي هي أحسن». اه.

\* \* \*

(۱) مجموع الفتاوي (۱/۹۰).

- (۲) مجموع الفتاوى (۳/ ۲۳۲).
- (۳) الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسيح (۲/ ۳۷).

- 071 -



السمت الحسن والوقار محمود استعماله شرعاً بكل حال، وهو حلية المؤمن وزينته، وهو سبب لتأييد الله، وميل الناس في جهته.

والمستطيل بضد ذلك تنفر منه النفوس ويستزله الشيطان، والله لا يحب الظالمين.

قال ابن عقيل<sup>(۱)</sup>: «المخاصمة موازنة، فمتى خاصم الإنسان قبل موازنة الحال بالحال نُحلب وخسر، فمن أشكال الرجال ما يكون مخاصمة عنه، ومن أشكالهم ما يكون وبالاً عليه.

فمن الناس من يكون له سمت وعليه مسحة من تواضع وذل، فمتى خاصمه من عليه سيماء الجلادة، كان الناس كلهم مع صاحب السمت، لما يغلب على ظنهم من ضعف ذلك السمتيت ووقاره، وفورة ذلك الجلد وتسلطه.

فمخاصم ذلك السمتيت معيناً على نفسه، حيث حمل الناس بخصومته على ظهره ومن خاصم الناس خُصم.

ومن اعتمد على ما يعلمه من نفسه وبراعته، لم يكد ينفعه علمه ما لم يجعل عليه شاهد من براءته». اه.

وهذه حكاية مناظرة جرت بين إمامين جليلين توقفك على حقيقة تأثير السمت الحسن على الحاضرين لمجلس المناظرة.

(١) الفنون (١/ ٣٧١).

أصول الجدل والمناظرة

- 077 -



قال عون بن حكيم<sup>(1)</sup>: «حججت مع الأوزاعي وكان حاجاً، فلما أتينا المدينة أتى المسجد، فبلغ مالكاً مقدمه، فأتاه فسلم عليه، قال: فجلسا بين الظهر والعصر يتذاكران الفقه، فلا يذكران باباً من أبواب العلم إلا ذهب الأوزاعي عليه، ثم صليا العصر، فعاودا المذاكرة، فلم يزل الأوزاعي على تلك الحال حتى اصفرت الشمس، فناظره مالك في كتاب المكاتَب والمدبر فخالفه فيه.

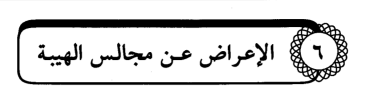
فلما صليا قلت لأصحابه: كيف رأيتم صاحبنا من صاحبكم؟ فقالوا: لو لم يكن في صاحبكم إلا **سمته** لأقررنا بفضله». اه.

\* \* \*

(۱) مختصر تاریخ دمشق لابن منظور (۱۶/۳۱۸).

- 077 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

هيبة العالم أو السلطان تحمل البعض على ترك الاعتراض أو إيراد السؤال أو حتى التجرؤ على التخطئة.

وإذا حصل هذا للمناظر فإنه يؤول إلى الإخلال بموازين المناظرة، فينفرد المهيب في جولة المناظرة فيحصل له الرجحان.

واعتبر بحال ابن عباس رضي الله عنهما مع عمر بن الخطاب رضي الله عنه، قال ابن عباس رضي الله عنهما لعمر رضي الله عنه<sup>(۱)</sup>:

«والله إن كنت لأريد أن أسألك عن هذا منذ سنة فما أستطيع هيبة لك».

وقال إمام الحرمين الجويني<sup>(٢)</sup>: «وإياك والكلام في مجالس الخوف والهيبة فإنك عند ذلك في حراسة الروح على شغل من حراسة المذهب ونصرة الدين». اه.

وقال القحطاني<sup>(٣)</sup>:

أصول الجدل والمناظرة 🕺

واحذر مناظرة بمجلس خيفة حتى تبدل خيفة بأمان

والمناظرة مع المهيب تشغل الذهن بملاحظته، ويحول بين المناظر ولبه.

- رواه البخاري كتاب التفسير باب تبتغي مرضاة أزواجك (٨/ ٦٥٧ رقم ٤٩١٣).
  - (٢) الكافية في الجدل . ٥٣٠ .
    - (٣) النونية ص ٤٠ .

- 072 -



وقد ناظر أبو بكر بن العربي رافضياً في مجلسه وبلده ومنعته الهيبة من إفحامه خشية أن ينتقم منه كما قال<sup>(١)</sup>: «وقطعنا الكلام على غرض مني، لأني خفت أن أفحمه فينتقم مني في بلاده». اه.

THE PROCESHAZI TR المتناظرون

وقال أبو الوفاء ابن عقيل الحنبلي<sup>(٢)</sup>: «وإذا كان المجلس مجلس عصبية على أحد الخصمين بالتخليط عليه، وقلّ فيه التمكن من الإنصاف، فينبغي أن يحذر من الكلام فيه، فإنما ذلك إثارة للطباع وجلب للإفحاش، ويفضي إلى انقطاع القوي المنصف بما يتداخله من الغضب والغم المانعين له من صحة النظر والصادين له من طريق العلم». اه.

\* \* \*

- (١) العواصم من القواصم ص ٤٧ .
- (٢) الواضح في أصول الفقه (١/ ٥٢٢).

- 070 -



۷ عدم التهاون مع المخالف

التهاون مع المخالف قد يؤدي إلى عدم الجد في القيام بالحجة، وهذا يفعله البعض إذا ناظره صغير أو غير نحرير، فيقطعه من حيث اعتقد ضمان ظهوره عليه.

قال العلامة الشنقيطي في آداب المتناظرين<sup>(١)</sup>: «ومنها ألا يحتسب خصمه حقيراً قليل الشأن، لأن ذلك يؤدي إلى عدم الجد والاجتهاد في القيام بحجته، فيكون ذلك سبباً لغلبة الخصم الضعيف له، وغلبة القرن الحقير أشنع من غلبة القرن العظيم، كما قال الشاعر:

ولو أني بُليت بهاشمي ختولته بنو عبد المدان لهان عليَّ ما ألقى ولكن تعالوا فانظروا بمن ابتلاني

وعَن حاتم الطائي لما لَطمته عجوز قبيحة قال:

لو ذات سوار لطمتني». اه.

وقال أبو الوليد الباجي<sup>(٢)</sup>: «ولا يثق بقوته وضعف خصمه، فإن ذلك يفضي إلى الضعف والانقطاع». اه.

وقال إمام الحرمين الجويني<sup>(٣)</sup>: «وإياك واستصغار من تناظره

- (١) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٩١).
- (٢) المنهاج بترتيب الحجاج ص ١٠.
  - (٣) الكافية في الجدل ص ٥٣١ .

- 077 -



والاستهزاء به كائناً ما كان، لأن خصمك إن كان ممن المفترض عليك في الدين مناظرته فهو نظيرك، لا يجمل بك إلا مناظرة النظير للنظير.

وإن يك من تكلمه غير أهل لأن تناظره كان الواجب ألا تفاتحه بالكلام، فإذا ما فاتحته ثم استصغرته واستخففت به لم يجتمع ذهنك ولا صفاء قريحتك ولا اشتد خاطرك، فربما يتفق له لشؤم حالك عليك ما لا قبل لك به». اه.

وقد تهاون الإمام الشافعي رحمه الله مرة في مناظرة إسحاق بن راهوية، فلم يعرفه فظهر عليه إسحاق<sup>(١)</sup>.

وقال الخطيب البغدادي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «ولا يستحقر خصمه لصغره فيسامحه في نظره، بل يكون على نهج واحد في الاستيفاء والاستقصاء، لأن ترك التحرز والاستظهار يؤدي إلى الضعف والانقطاع». اه.

\* \* \*

(1) طبقات الشافعية الكبرى (1/ ٢٣٦).

(٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٩).

- 080 -



كما أنه لا ينبغي للمناظر التهاون مع خصمه، كذلك لا ينبغي له الإفراط في الاحتياط حتى لا يستولي عليه الخذلان فينقطع، وكما قيل<sup>(1)</sup>: «من التوقي ترك الإفراط في التوقي». اه.

وقال الإمام الشافعي رحمه الله<sup>(٢)</sup>: «رأس التوقي ترك الإفراط في التوقي». اه.

وقال النقاش<sup>(٢)</sup>: «صدق الشافعي، لأن الإفراط هو مجاوزة الحق في مقدار المصلحة». اه.

وقال ابن عقيل<sup>(٣)</sup>: «فإن النفس كما أنها قد تُغلب بترك التحرز، قد تُقدم مع الجهالة بحال الخصم، وتجبن عند التعريف، ولو لم تعلم ذلك حكماء العرب، لما انتسبت عند البراز واللقاء.

ولا شك أنها لم تقصد إلا إضعاف قلوب المبارزين، فإن الإنسان إذا عرف الصور المبارزة، استولى عليه الانخذال والاسترسال، واستشعر الهزيمة لما يلحظ من أيام المنتسب ووقعاته، وما تقدم له من سوابق الغلبة.

ومن ذلك ما يفعله العقلاء من تهوين بعض الأمور ، فإنما يقصدون فيها الوسط، لا الغاية والإفراط، كتأخرهم لقفز النهر، فإنه كما يتهيأ للقفز من

- (1) سراج الملوك ص ٤٦٦.
- (۲) طبقات الفقهاء الشافعية لابن الصلاح (۱/ ۱٤٥).
  - (۳) الفنون (۱/۱۱ ۲۰۲).

- 038 -



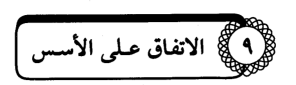
جانب النهر حتى يفسح وراءه للتحمي، كذلك لا ينبغي أن يبعد حتى يفزع نفسه ويقطع قلبه عن الإقدام، لأن الإنسان كما يحتاج أن يتهيب ليحترز، يحتاج أن لا يفرط فينقطع.

الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

وتخليص الاعتدال والمقاومة طب العقل، وما أصعب هذا الأمر عند من خبر تغالب الأشياء وتقاومها، وانتهى كل شيء إلى ضده!

وما أحسن ما بيّن الحق سبحانه سلوك الوسط بقوله: ﴿وَٱلَذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقَتُرُوا وَكَانَ بَيْنِ ذَلِكَ قَوَامًا﴾ [الـفـرقـان: ٢٧] فهو الذي ركب في الطباع الغالب، وجعل بينها واسطة تنهى عن الإسراف والإضاعة والبخل والإمساك، وهو الشرع المؤدب والعقل المجرب سبحانه وتعالى». اه.

\* \* \*



المتناظران لا بد أن يرجعا في المسألة التي اختلفا فيها إلى كليات ليتم تحرير المسألة المختلف فيها.

فلا بد للطرفين من الموافقة على هذه الكليات، وإذا نُوزع في هذه الكليات لم تنتظم مناظرة، ولم يمكن إقامة حجة ولا تقرير مذهب.

قال الشاطبي<sup>(۱)</sup>: "وإن كان المناظر مخالفاً له في الكليات التي ينبني عليها النظر في المسألة فلا يستقيم له الاستعانة به، ولا ينتفع في مناظرته، إذ ما من وجه جزئي في مسألته إلا وهو مبني على كلي، وإذا خالف في الكلي ففي الجزئي المبني عليه أولى، فتقع مخالفته في الجزئي من جهتين، ولا يمكن رجوعها إلى معنى متفق عليه فالاستعانة مفقودة». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «فإن الجدل إنما يشترط فيه أن يُسلم الخصم المقدمات». اه.

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي رحمه الله<sup>(٣)</sup>: «ينبغي لمن ناظر غيره أن يؤسس الأسس التي يتفق عليها المتناظران، ثم إذا حصل الإتفاق وتم الالتئام، انتقل منه إلى المواضع المختلف فيها بلطف وهدوء». اه.

\* \* \*

(1) الموافقات (٤/ ٣٣٢).

أصول الجدل والمناظرة

- ۲) مجموع الفتاوى (۱۹/ ۱٦٥)، وارجع إلى تفصيل ذلك في شروط المناظرة كما سبق ذكره.
  - (٣) مجموع الفوائد ص ٢٥٥.

- 02. -



ا 🎇 تحرير موضع النزاع بألفاظ واضحة غير مشتبهة

الباب الثامن : ما يتأدب به المتناظرون

مقصود المجادلة هو قطع النزاع، وهذا لا يتأتى إلا باستعمال الواضح من الألفاظ واجتناب المجمل منها، لأن المجمل يزيد النزاع نزاعاً ويطيل القيل والقال، ويحصل به تطويل، وربما أدى ذلك إلى انصراف الجدال إلى هذه الألفاظ المجملة المستعملة، وكان سبباً للحيدة عن أصل المسألة المتجادل فيها.

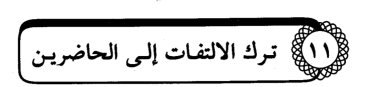
قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>: «كثير من نزاع الناس سببه ألفاظ مجملة، معان مشتبهة، حتى تجد الرجلين يتخاصمان ويتعاديان على إطلاق ألفاظ ونفيها، ولم يلزم أن المخالف يكون مخطئاً، بل يكون في قوله نوع من الصواب، وقد يكون هذا مصيباً من وجه، وهذا مصيباً من وجه، وقد يكون الصواب في قول ثالث». اه.

وقال العلامة الشنقيطي في آداب المتناظرين<sup>(٢)</sup>: «ومنها أن يتجنبا غرابة الألفاظ وإجمالها». اه.

فينبغي إيضاح الحق بأوجز لفظ وأبينه، وإلغاء ما يجب إلغاؤه من الأقوال والمعاني والأدلة التي لا علاقة لها بموضع النزاع.

- (۱) مجموع الفتاوي (۱۲/۱۱٤).
- (٢) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٩١).

- 021 -



PRINCE GHAZI TRU QUR'ÀNIC THOUGH

الالتفات إلى الحاضرين يُشوش الذهن، فينقطع استجماع الذهن، وربما يكون ذلك سبباً في ضعف القيام بالحجة.

وإذا انشغل القلب بملاحظة الحاضرين، ليرى أثر أقواله في محياهم، كان هذا مما يُحرك دواعي الرياء فيه أيضاً، وهذا مذموم شرعاً.

قال إمام الحرمين الجويني<sup>(۱)</sup>: «التقرب إلى الله سبحانه يجب أن يكون بحيث يمنعك عن الالتفات إلى الحاضرين خالفوك أم وافقوك فإنه سبحانه عند ذلك يكفيك المهم، ويعينك في تقوية ذهنك وتصفية فهمك وإمداد خواطرك والكشف عن الحق على لسانك». اه.

وبعض من يعلم ما للحاضرين من تأثير في تشويش ذهن المناظر وإضعاف خاطره والنيل من جأشه، يُحضر معه أتباعه ويوصيهم حيلةً بإظهار علامات السخط من كلام مخالفهم وإيهامه بضعف أدلته وإسقاطه في يد صاحبهم حتى يسهل قطعه، قال أبو حنيفة لأصحابه<sup>(٢)</sup>: «إذا ناظرتم فأظهروا الضحك، يقضي عليكم الجمهور بالغلبة». اه.

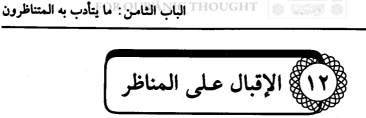
\* \* \*

(1) الكافية في الجدل ص ٥٣٠.

أصول الجدل والمناظرة

(٢) مناقب الشافعي للبيهقي (١/ ١٩٨).

- 027 -



الواجب على المناظر أن يستقبل خصمه ويكون قبل وجهه حتى يسمع الناس مقالته خصوصاً المناظر له، فيكون بارزاً ظاهراً، فهذا هو الذي يحصل به مقصود المناظرة وهو الذي جرى عليه العمل، ولم يلتفت أحد إلى من هو متخف أو متأخر عن أهل المجلس. ولهذا لما ذاكر عمر ابن عبدالعزيز رحمه الله أهل مجلسه في القسامة أمر أبا قلابة أن يتكلم، وقال أبو قلابة<sup>(۱)</sup>: «ونصبني للناس».

قال الحافظ ابن حجر<sup>(٢)</sup>: «قوله: «ونصبني للناس» أي أبرزني لمناظرتهم، أو لكونه كان خلف السرير – يعني كرسي السلطان – فأمره أن يظهر، وفي رواية أبي عوانة «وأبو قلابة خلف السرير قاعداً فالتفت إليه فقال: ما تقول يا أبا قلابة».

وهذا الإقبال على المناظر، حتى يستجمع المُناظر فكره ولا ينشغل بغيره عنه، وحتى لا يظن المُناظر له أنه مستخف به معرض عنه. قال أبو الوليد الباجي<sup>(٣)</sup>: «ويقبل على خصمه، فإنه أحسن في الأدب». اه. وقال إمام الحرمين الجويني<sup>(3)</sup>: «وعلى كل منهما أن يُقبل على خصمه الذي يُكلمه بوجهه في خطابه (1) رواه البخاري كتاب الديات باب القسامة (٢٢/ ٢٣٠ - رقم ٢٨٩٩). (1) المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٩.

(٤) الكافية في الجدل ص ٥٣٤.

- 027 -



المتكلم في كلامه والمستمع في استماعه.

فإن التف أو أعرض عنه في الاستماع أو الخطاب وعظه، فإن لم يقبل قطع مناظرته.

لأن ترك الإقبال وحسن الاستماع يشغل قلب المتكلم والمستمع، فتنقطع عليه مادة الفهم والخاطر». اه.

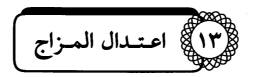
والمناظرة موعظة ونصيحة لاستخراج الحق، قال عمر بن عبدالعزيز : «كل واعظ قبلة»<sup>(۱)</sup>، قال الحافظ ابن رجب في معناه<sup>(۲)</sup>: «يعني أن يستقبل كما تُستقبل القبلة».

\* \* \*

(۱)
 فتح الباری (۸/ ۲٤۹).

- 022 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

ينبغي للمناظر أن لا يناظر غيره مع عدم اعتدال طبعه ومزاجه، كأن يكون في حالة جوع أو عطش، لئلاً يتصور خلاف الحق مع تشويش الذهن.

> قال ابن القيم رحمه الله<sup>(۱)</sup>: «ومعلوم أن الرأي لا يتحقق إلا مع اعتدال المزاج». اه.

وأقل الأحوال أن ينحصر المناظر في هذه الحالة عن الاستيفاء في استخراج الأدلة والرد على مواضع الشُبه.

قال ابن عقيل الحنبلي (٢) :

«والمناظرة حيث وضعت فإنها وضعت لاستخراج حكم الله في الحادثة، فاعتبر لها اعتدال الطبع». اه.

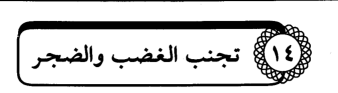
وقال أبو الوليد الباجي ("):

«ولا يناظر في حال الجوع والعطش، ولا في حال الخوف والغضب، ولا في حال يتغير فيها عن طبعه، ولا يتكلم في مجلس تأخذه فيه هيبة، ولا بحضرة من يُزري بكلامه، لأن ذلك كله يشغل الخاطر ويقطع المادة». اه.

\* \* \*

- (1) بدائع الفوائد (۳/ ۱۳٦).
- (٢) كتاب الجدل على طريقة الفقهاء ص ٢٤٤.
  - (٣) المنهاج بترتيب الحجاج ص ١٠.

- 020 -



الغضب يذهب بلب المناظر، بل من الناس من يشتد غضبه حتى يُغلق عليه فلا يدري ماذا يخرج من رأسه.

فالغضب يحول بين المناظر وبين كمال معرفته للحق، ولهذا من يتحايل في مناظرته يُغضب مخالفه حتى يحول بينه وبين كمال معرفته للحق.

قال أبو بكر الطرطوشي<sup>(1)</sup>: «الغضب عند المناظرة منساة للحجة». اه.

وقال ابن القيم<sup>(٢)</sup>: «فإن الغضب غول العقل يغتاله كما تغتاله الخمر، ولهذا نهى النبي ﷺ: **«أن يقضي القاضي بين اثنين وهو غضبان»**.

والغضب نوع من الغلق والإغلاق الذي يغلق على صاحبه باب حسن التصور والقصد». اه.

وليحذر المناظر من مهيجات الغضب كرفع الصوت والصياح.

قال أبو الوليد الباجي<sup>(٣)</sup>: «ولا يُكثر الصياح حتى يشق على نفسه، لأن ذلك يقطعه وينسب منه إلى الضجر». اه.

(1) سراج الملوك ص ٤٧٠.

أصول الجدل والمناظرة

- (٢) أعلام الموقعين (٢/ ١٥٦).
- ۳) المنهاج بترتيب الحجاج ص ۹.

- 027 -



وقال الجويني<sup>(۱)</sup>: «ويحذر رفع الصوت جهراً زائداً على مقدار الحاجة، فإنه يُورث الحدة والضجر.

ويتجنب من أسباب الضجر والحدة، فإنه يُورث البلادة، وإن كان يتوهمه جلادة، ويقطع مادة الفهم والخاطر». اه.

وقال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «ولا يرفع صوته في كلامه عالياً فيشق حلقه ويحمي صدره ويقطعه، وذلك من دواعي الغضب». اه.

وقال عبدالله بن المعتز<sup>(٣)</sup>: «شدة الغضب تعثر المنطق، وتقطع مادة الحجة، وتفرق الهم». اه.

\* \* \*

- (1) الكافية في الجدل ص ٥٢٩.
  - (٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٨).
  - (٣) الفقيه والمتفقه (٢/ ٣٦).

- 0 EV -



ينبغي على المناظر أن يدقق في الكلام الذي يريد أن يلقيه على مناظره، فيتفهم معانيه ويتثبت في ذلك غاية التثبت من غير استعجال قبل إرساله، ويتفحص الكلام ومدى مطابقته للمسألة المتناظر فيها، وما يرد عليه من اللوازم، وما قد تلزمه به الحجة أو يثبت به تناقضه.

فغير جميل أن ترسل الكلام ثم تطلب الخروج من عهدته والإقالة منه، وربما استدل الحضور بهذا على عدم رسوخك في المسألة المتناظر فيها.

> ومخالفك متربص ناقد فلا تغفل عن ملاحظة هذا. قال أعرابي<sup>(۱)</sup>:

«الكلمة أسيرة في وثاق الرجل، فإذا تكلم بها كان أسيراً في وثاقها» . اه. ولا يحملك توهم أن الإسراع براعة والإبطاء عجز ومنقصة، وذلك جهل، ولئن تبطئ ولا تخطئ أكمل من أن تعجل فتخطئ<sup>(٢)</sup>.

قال شعبة بن الحجاج<sup>(٣)</sup>:

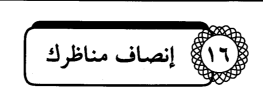
«من الناس من عقله بفنائه ومنهم من عقله معه، ومنهم من لا عقل له، فأما الذي عقله معه فالذي يُبصر ما يخرج منه قبل أن يتكلم، وأما الذي عقله بفنائه فالذي يبصر ما يخرج بعد أن يتكلم». اه.

(۱) بهجة المجالس (۱/۷۹).

(٢) أدب المفتي والمستفتي ص ١١١.

(٣) رواه ابن حبان في روضة العقلاء ص ٤٦ أخبرنا الحسين بن سفيان بن أحمد بن إبراهي. الدورقي حدثنا يحيى القطان عن شعبة قال: فذكره.

- 021 -



الباب الثامن ما يتأدب به المتناظرون

المناظرة لا تنفع إلا مع الإنصاف كما سبق، فالظلم يمنع من الاستماع والنظر والتفحص لكلام المناظر، ولا يُنصر الحق بمثل هذه الطريقة.

والإنصاف دليل على حسن القصد وتلمس الحق وطلبه ولو على لسان مخالفك.

قال القحطاني (1) :

ناظر أديباً منصفاً لك عاقلاً وأنصفه أنت بحسب ما تريان

وقال البقاعي<sup>(٢)</sup>: «من العادة الجارية السكون إلى الإنصاف، والرجوع إلى الحق والاعتراف». اه.

فلا بد من رعاية حق مناظرك فهذا أمر الشرع، وإذا كانت المناظرة في مجلسك فانصف خصمك بتهيئة أسباب اعتدال رأيه وإعطاءه حقه كاملاً في إيراد حججه ومعارضة أقوالك، وإعطاءه فسحة للنظر ومهلة للتأمل، فهذا من العدل أن يستوي الطرفان في أسباب القيام بالحجة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٣)</sup>: «فلماذا يكون الإنسان من المطففين لا يحتج لغيره كما يحتج لنفسه؟ ولا يقبل لنفسه ما يقبله لغيره».

وقال العلامة عبدالرحمن السعدي رحمه الله معلقاً على قوله تعالى: ﴿وَيَّلُ لِلْمُطَفِّفِينَ \* ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْثَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ \* وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو

- (١) النونية ص ٤٠.
- (٢) نظم الدرر (٢٨/١٤).
- (٣) مجموع الفتاوي (٢٤/ ٨٢).

- 029 -



أصول الجدل والمناظرة

وَّزَنُوهُمْ يُخَسِرُونَ﴾ [المطففين: ١ – ٤]<sup>(١)</sup>: «فإنه كما أن المتناظرين قد جرت العادة أن كل واحد منهما يحرص على ما له من الحجج، فيجب عليه أيضاً أن يبيِّن ما لخصمه من الحجج التي لا يعلمها، وأن ينظر في أدلة خصمه كما ينظر في أدلته هو، وفي هذا الموضع يُعرف إنصاف الإنسان من تعصبه واعتسافه، وتواضعه من كبره، وعقله من سفهه». اه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

وإنما يسلك سبيل الظلم والإخلال بموازين المساواة غير المؤدب، وضعيف الحجة طلباً للغلبة، قال ابن القيم<sup>(٢)</sup>: «والإنصاف أن تكتال لمنازعك بالصاع الذي تكتال به لنفسك، فإن في كل شيء وفاء وتطفيفاً».

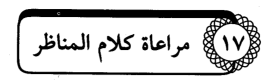
وقال العلامة ابن الوزير<sup>(٣)</sup>:

«واعلم أن ترك كلام الخصم ظلم له ظاهر وحيف عليه واضح، لأنه إنما تكلم ليكون كلامه موازناً لكلام خصمه في كفة الميزان الذهني، وموازياً له في جولة الميدان الجدلي، **لأن المنفرد يرجح في الميزان، وإن كان ضعيفاً». اه.** 

وإذا قُدَر أن المناظرة في غير مجلسك، فلا تقدم عليها إذا لم تستو مع مناظرك في أسباب القيام بالحجة ولم ينصفك القوم، قال إمام الحرمين الجويني<sup>(3)</sup>: «وتجنب مجلس صدر لا يسوى بين الخصوم في الإقبال والاستماع وإنزال كل منزلته ورتبته، فإن الكلام بين يدي مثله: سخف ودناءة واحتمال الذل والصغار إذا رضيت به، ومورث الغم والغضب إذا لم ترض». اه.

- (1) تيسير الكريم الرحمن ص ٩١٥.
  - (۲) تهذيب السنن (۱/۱۲۲).
- (۳) العواصم والقواصم (۱/ ۲۳۷).
  - (٤) الكافية في الجدل ص ٥٣١ .

- 00. -



الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

ينبغي على المناظر أن يتأمل كلام مناظره ويحسن الإنصات إليه، ويتدبره غاية التدبر، حتى يدرك أدلة مخالفه وحججه ومدارك قوله، ويبين له بذلك فساد كلامه إن كانت مقولته خاطئة، أو صواب كلامه إن كانت مقولته حقاً.

قال أبو الوليد الباجي<sup>(1)</sup>:

«ويُحسن الاستماع إلى كلامه، فإنه ربما بان له في كلامه ما رآه له على فساده؛ فيكون له عوناً على نظره». اه.

وقال إمام الحرمين الجويني<sup>(٢)</sup>:

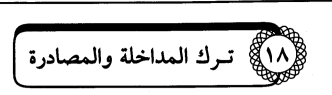
«وعليك بمراعاة كلام الخصم، وتفهم معانيه على غاية الحد والاستقصاء فإن فيه أماناً من اضطراب ترتيب فصول الكلام عليك، فيسهل عليك عند ذلك وضع كل شيء موضعه.

وفيه أيضاً أمان من تلبيس الخصم والذهاب عن تزويره». اه.

\* \* \*

- المنهاج في ترتيب الحجاج ص ٩.
  - ۲) الكافية في الجدل ص ٥٣٥.

- 001 -



HE PRINCE GHAZI TRUST DR QUR'ÀNIC THOUGHT

إذا شرع الطرفان في المناظرة، وبدأ أحد الطرفين بذكر حججه، فالواجب على الآخر الإنصات وعدم المداخلة على المتكلم حتى يأتي على آخر كلامه.

قال الشنقيطي في آداب المتناظرين<sup>(١)</sup>: «أن ينتظر كل واحد منهما صاحبه حتى يفرغ من كلامه ولا يقطع عليه كلامه قبل أن يتمه». اه.

وقال الغزالي في هذا<sup>(٢)</sup>: «أن لا يمنع معينه في النظر من الانتقال من دليل إلى دليل، ومن إشكال إلى إشكال، فهكذا كانت مناظرات السلف». اه.

هذا شأن المنصف طالب الحق، بخلاف المشاغب الذي يثب على مناظره مصارعة في الكلام، ويقطع عليه حديثه رغبة في الاحتيال حتى يمنعه من تقرير حجته أو يُشوش ذهنه.

قال أبو الوليد الباجي<sup>(٣)</sup>: «ولا يُداخله في نوبته ويصبر له حتى يفرغ من كلامه، فإن المداخلة تذهب بالفائدة وتدعو إلى الوحشة». اه.

وقال الخطيب البغدادي<sup>(٤)</sup>: «وإذا وقع له شيء في أول كلام الخصم

- (١) آداب البحث والمناظرة (٢/ ٩١).
  - (۲) إحياء علوم الدين (۱/ ٥٠).

أصول الجدل والمناظرة

- (٣) المنهاج بترتيب الحجاج ص ١٠.
  - (٤) الفقيه والمتفقه (٢/ ٣١).

- 007 -



فلا يعجل بالحكم به، فربما كان في آخره ما يبين أن الغرض بخلاف الواقع له، فينبغي له أن يتثبت إلى أن ينقضي الكلام، وبهذا أدب الله تعالى نبيه على في قوله تعالى : ﴿وَلَا تَعَجَلْ بِٱلْقُرْمَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُمْ وَقُل زَبِّ زِذْنِي عِلْمَا﴾ [طَه : ١١٤].

\* \* \*



المناظرة تهيج دواعي الغضب، وقد تفسد ذات البين لأن في العبد طغيان العلو، ولذلك ترى العقلاء يتدافعونها مع أصحابهم وأصدقائهم.

قال عبدالله بن عباس رضي الله عنهما لمعاوية رضي الله عنه<sup>(۱)</sup>:

«هل لك في المناظرة فيما زعمت أنك خاصمت فيه أصحابي؟! "السابة منذاك أدين ماك متنا ما الم

قال وما تصنع بذلك، أشغب بك، وتشغب بي، فيبقى في قلبك ما لا ينفعك، ويبقى في قلبي ما يضرك». اه.

وإن كان لا بد من مناظرة الصاحب فلتكن على سبيل المشاورة حتى تسلم من آفة فساد ذات البين.

وإذا اضطررت للمناظرة على سبيل المعارضة مع صاحبك فاحرص على صاحبك ولا تغفل عن حق زمالته وفضل صحبته، واقتد بالفضلاء النجباء.

قال ابن القيم في شأن مناظرات الصحابة<sup>(٢)</sup>: «كانوا كل منهم يجتهد في نصر قوله بأقصى ما يقدر عليه، ثم يرجعون بعد المناظرة إلى الألفة والمحبة والمصافاة والموالاة من غير أن يضمر بعضهم لبعض ضغناً، ولا ينطوي له على معتبة ولا ذم، بل يَدُلُّ المستفتي عليه مع مخالفته له ويشهد له بأنه خير منه وأعلم منه». اه.

- (۱) بهجة المجالس (۲/ ۲۹ ۲ ٤٣).
  - (٢) الصواعق المرسلة (٢/ ٥١٨).

- 002 -



قال يونس الصدفي<sup>(1)</sup>: «ما رأيت أعقل من الشافعي، ناظرته يوماً في مسألة، ثم افترقنا، فأخذ بيدي ثم قال: يا أبا موسى، ألا يستقيم أن نكون إخواناً وإن لم نتفق في المسألة». اه.

قال الحافظ الذهبي معلقاً<sup>(٢)</sup>: «وهذا يدل على كمال عقل هذا الإمام، وفقه نفسه، فما زال النظراء يختلفون». اه.

وكذا فعل الإمام أحمد مع زميله وصاحبه علي بن المديني، قال العباس بن عبدالعظيم العنبري<sup>(٣)</sup>: «كنت عند أحمد بن حنبل وجاءه علي بن المديني راكباً على دابة، قال فتناظرا في الشهادة<sup>(٤)</sup>، وارتفعت أصواتهما حتى خفت أن يقع بينهما جفاء، وكان أحمد يرى الشهادة، وعلي يأبى ويدفع<sup>(٥)</sup>، فلما أراد علي الانصراف، قام أحمد فأخذ بركابه». اه.

\* \* \*

(۱) سير أعلام النبلاء (١٦/١٠).
 (۲) سير أعلام النبلاء (١٦/١٠).
 (۳) جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٨٦).
 (٤) للعشرة المبشرين بالجنة.
 (٥) وحكى ابن القيم في الطرق الحكمية ص ٤

(٥) وحكى ابن القيم في الطرق الحكمية ص ٢١٤ مأخذ ابن المديني فقال: «فقال علي: أقول: «هم في الجنة، ولا أشهد بذلك» بناء على أن الخبر في ذلك خبر آحاد، فلا يفيد العلم، والشهادة إنما تكون على العلم، فقال له الإمام أحمد: «متى قلت: هم في الجنة، فقد شهدت». اه.

- 000 -



PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

البعض يسلك هذه الطريقة المذمومة حيلة وإيهاماً للحضور ببطلان حجج مناظره، فتراه لا يذكر بطلان حججه بالأدلة والبيان، وإنما يعُول على التهويل والسجع، واللغط والخصام.

والشناعة على مناظرك ليس من طريق أهل المروءة والديانة والتقوى، فلا تفجر في مناظرتك ولا تقل إلا خيراً، وهذا شأن المجادلة المذمومة.

والمجادلة المحمودة هي ابداء المدارك ومستند الأقوال بألطف عبارة وأحسنها.

قال الباجي فيما يجتنبه المناظر مع مخالفه<sup>(١)</sup>: «التشنع عليه في جداله، فإن ذلك يفعله الضعفاء ومن لا إنصاف عنده». اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٢)</sup>: «فإن الرد بمجرد الشتم والتهويل لا يعجز عنه أحد، والإنسان لو أنه يناظر المشركين وأهل الكتاب لكان عليه أن يذكر من الحجة ما يبين به الحق الذي معه والباطل الذي معهم، فقد قال الله عز وجل لنبيه ﷺ: ﴿اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الحَسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِالَتِي هِىَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿وَلَا تُجُدِلُوَا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَا بِاَلَتِي هِىَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿وَلَا

- المنهاج بترتيب الحجاج ١٠.
  - (٢) نقض المنطق ص ١٥٢.

أصول الجدل والمناظرة

- 007 -

٢ بين المؤاخذة والمسامحة

الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

إذا وقع خصمك في زلة أو تناقض أو أورد ما ليس بحجة أو خرج عن الحق حيدة ورغبة عنه، فأوقفه عند زلله وبين له موضع خطأه وأظهر تناقضه، لأن المقصود تبين الحق ورد المخالف إليه، وصيانة الشريعة والنصح لها، ولا تسامحه في شيء من ذلك، فالحق أحق أن يتبع.

وليس معنى ذلك أن تشاغب مناظرك وتداخله حال استدلاله أو تلزمه بما ليس بلازم، بل توسط في أمرك فتسامح إن كان هذا لا يضرك ولا يُنصر به باطل، وتؤاخذ من غير شناعة ولا سباب ولا سوء أدب، مع تمييزك بين ما سبق به اللسان، وما انعقد به الجنان.

قال إمام الحرمين الجويني<sup>(1)</sup> : «ولا تسامح الخصم إلا في موضع يُعلم يقيناً أن المسامحة فيه لا تضرك، لأنه طالما قيل : المسامحة في المناظرة شؤم». اه.

ففي هذه الحال تُعمل قول النبي ﷺ: **«أنا زعيم بيت في ربض الجنة** لمن ترك المراء وإن كان محقاً»<sup>(٢)</sup>.

وقال الجويني أيضاً<sup>(٣)</sup>: «ولا تترك ما قدرت عليه من المضايقة، ولا تتق شنيعة تجد إليها سبيلاً إلا وقد ألحقتها به، لأنك إن ساهلته في شيء،

- الكافية في الجدل ص ٥٣٥.
- (٢) رواه أبو داود في سننه كتاب الأدب باب في حسن الخلق (٥/ ١٥٠ رقم ٤٨٠٠) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه.
  - (٣) الكافية في الجدل ص ٥٣٢.

- 00V -



أصول الجدل والمناظرة

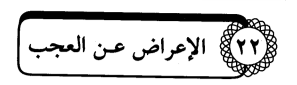
ربما يروج له كلام في فصل فيضايقك ويشنع عليك بما يصعب عليك التفصي عن أمره وإزالة إيهامه.

ولأنك إذا ضايقته في كل معنى وعبارة ضعف قلبه في بدو النظر، فلا يروج له شيء بعدها». اه.

ففي هذا الحال تتلمح ما أكثر به الصحابي من المضايقة في طلب حقه حتى قال النبي ﷺ: **«دعوه فإن لصاحب الحق مقالاً»<sup>(۱)</sup>.** 

\* \* \*

رواه البخاري في كتاب الاستقراض باب استقراض الإبل (٥٦/٥ – رقم ٢٣٩٠)، ومسلم في كتاب المساقاة باب من استسلف شيئاً فقضى خيراً منه (٣/ ١٢٢٤ – رقم ١٦٠١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.



GHAZI الباب الثامن ما يتأدب به المتناظرون

مقصود المناظرة طلب الحق، وهداية الخلق إليه، ومن فسد قصده يطلبها للمفاخرة والمباهاة، وفي العبد طغيان العلو، والمناظرات تحرك دواعي المخيلة والعجب.

فإذا ظهر الحق في جانبك فتواضع ولا تتحامق ولا تختال على عباد الله، فإن ذلك أدعى لقبول مناظرك للحق، واحمد الله على الهداية والتوفيق.

قال القحطاني (١):

وإذا غلبت الخصم لا تهزأ به فالعجب يُخمد جمرة الإحسان

وقال أبو الوليد الباجي<sup>(٢)</sup>: «ولا يقصد به المباهاة والمفاخرة، فيذهب مقصوده ويكتسب إثمه ووزره».

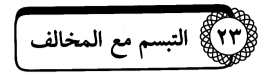
وقال<sup>(٢)</sup>: «ولا يشغف بكلامه ولا يعجب بجداله، فإن ذلك يدعو إلى المقت». اه.

وقال الخطيب البغدادي ("):

«وينبغي أن لا يكون معجباً بكلامه مفتوناً بجداله، فإن الإعجاب ضد الصواب ومنه تقع العصبية، وهو رأس كل بلية». اهـ.

- (١) النونية ص ٣٩.
- ۲) المنهاج بترتيب الحجاج ص ۹.
  - (٣) الفقيه والمتفقه (٢/ ٣٠).

- 009 -



مخالفك لا سيما إن كان مسلماً فالتبسم في وجهه مندوب شرعاً رغب فيه الشارع، وهكذا ينبغي أن تعامل مخالفك إذا كان سنياً منصفاً عدلاً، وهو أيضاً مما يعين على توجيه المناظرة بعيداً عن المشاجرة والمخاصمة.

وعلى العكس من ذلك العُبوس يُحرك دواعي المراء ويثير غبار اللجاج، وترى صاحبه متهيئاً للمخاصمة والوثوب على مناظره، قال إمام الحرمين الجويني<sup>(1)</sup>: «وكن مع خصمك مستبشراً مبتسماً غير عبوس، فتكون أنت وخصمك عند ذلك عن دواعي الغضب والضجر أبعد». اه.

وإذا كان خصمك ظلوماً معانداً متعنتاً فإن تبسمك في وجهه يخرجه عن حد الاعتدال ويُشغل فكره، ظناً منه أنك مقتدر ضامن خسارته، فيفتر حينئذ خصمك ويكل حسامه فتحكم خسارته، وهذه صفة الراسخين في العلم، وهكذا وُصف الموفق ابن قدامة<sup>(٢)</sup>:

«كان لا يناظر أحداً إلا وهو يتبسم، حتى قال بعض الناس: هذا الشيخ يقتل خصمه بتبسمه». آه.

\* \* \*

(1) الكافية في الجدل ص ٥٣٢.

أصول الجدل والمناظرة

(۲) الذيل على طبقات الحنابلة (۲/ ۱۳۷).

- 07. -



٢٤ يقديم الأقوى من الحجج

ربما ظن البعض أن الأفضل له حال المناظرة أن يتدرج في أدلته التي يوردها من الأضعف إلى الأقوى، فيبدأ بالأدلة التي أبعد وأغمض عن صريح الدلالة في المسألة المتناظر فيها، حتى يصل إلى أصرح وأقوى الحجج.

والأولى البداءة بالأقوى والأوضح لأن المقصود إظهار الحق وتبينه، فيسلك أقرب طريق إلى ذلك، ولأن التدرج من الأغمض إلى الأصرح تطويل يفتح باب المشاغبة والمخاصمة، ويدخل على المناظر بسببه من الإيرادات ربما ما لم يرد على ذهنه، فيعجز عن الخروج منه فيظهر انقطاعه. وإذا بدأت بالأقوى وترجحت حجتك للحاضرين فلا بأس من إيراد سائر الأدلة بعد ذلك وإن غمضت وبعد إدراكها على بعض الحاضرين، من باب تضافر الأدلة وتتميم الفائدة.

قال إمام الحرمين الجويني<sup>(1)</sup>:

«وإياك أن تتعلق عند الاستدلال إلا بأقوى ما في المسألة، ولا يغرنك ضعف السائل، فربما يكون في الحاضرين من يضيّق بقوته في العلم عليك الدنيا». اه.

وقال ابن الحنبلي<sup>(٢)</sup>: «فأما قوله سبحانه: ﴿وَجَدِلْهُم بِأَلَقٍ هِيَ أَحْسَنُ﴾ [النحل: ١٢٥]، فيحتمل أن **يكون المراد بالأحسن الأظهر من الأدلة». اه**.

- (1) الكافية في الجدل ص ٥٣٤ ٥٣٥.
- (٢) استخراج الجدل من القرآن ص ٥٢.

- 071 -



وقال ابن القيم في معنى الآية أيضاً<sup>(١)</sup>: «ويحتمل أن تكون صفة لما يجادل به من الحجج والبراهين، والكلمات التي هي أحسن شيء وأبينه وأدله على المقصود وأوصله إلى المطلوب». اه.

وقال العلامة بكر أبو زيد<sup>(٢)</sup>: «أظهر نضارة الحق وهيبته، وتزهيق الباطل ووهنه، بترتيب الأدلة حسب القوة، فالبداءة بالدليل الأقوى ثم القوي، فما يليه على سبيل المعاضدة والمناصرة.

ولهذا فاحذر الدخول في رد تقصر قدرتك على دفعه بأقوى الأدلة وحسن ترتيبها فإن فعلت آل الرد إلى هدم الحق.

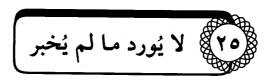
وعند كرّ المخالف عليك، سيُضيّقُ عليك الدنيا بما يصعب عليك التخلص منه». اه.

\* \* \*

(۱) مدارج السالکین (۱/ ٤٨٠).

(٢) الرد على المخالف ص ٦٦ من مجموع «الردود».

- 077 -



الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

في مقام المناظرة ربما يلوح للمناظر أن يستدل بدليل ورد على ذهنه حال المناظرة أو قد علق بذهنه قبل، إما من سماع أو من قراءة غير متأنية، فلا تفعل ذلك، لأنك قد لا تعلم صحة ثبوت هذا الدليل، وربما لا يظهر لك فساد ووهاء هذا الدليل لما استدللت به، فيقطعك خصمك إما من جهة ثبوته أو من جهة دلالته.

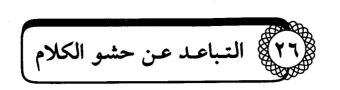
قال الباجي فيما يجتنبه المناظر<sup>(١)</sup>: «لا يستدل إلا بدليل قد وقف عليه وخبره وامتحنه قبل ذلك وعرف صحته وسلامته، لأنه ربما يستدل بما لم يمعن في تأمله ولا تصحيحه، فيظفر به خصمه ويبين انقطاعه». اه.

وإيراد ما لا تخبره من قبل ربما يُستحسن في حال انقطاع خصمك وظهور حجتك، فيكون ذلك من باب التتمة والتكملة لسائر الأدلة المذكورة التي حصل بها المقصود في تقرير الحق، أو يُستعمل في حالة إذا ما كانت المناظرة مشاورة، ولم يكن الاجتماع ابتداءاً لقصد المناظرة في معين، فهنا لا بأس لأن صاحبك يكون معيناً لك في استخراج الصواب.

\* \* \*

(1) المنهاج بترتيب الحجاج ص ١٠.

- 077 -



RINCE GHAZI TRU UR'ÀNIC THOUGH

الواجب على المناظر القصد إلى نكته الحكم بأسهل وأقرب وأوجز عبارة، وهذا شأن الحق كما ذكرنا في أنواع الحجج، فلا حاجة إلى التكلف والتشدق والتعمق في العبارة، وإطالة الكلام بما لا حاجة له، فإن هذا عدول عن مقصود المناظرة، والكلام الحشو لا فائدة فيه وهو دليل على قلة فقه المناظر.

قال إمام الحرمين الجويني<sup>(١)</sup>: «ولا تعود نفسك الإسهاب والجدال بالباطل والمبادرة إلى كل ما سبق إليه الخاطر واللسان.

حتى إذا أورد ما أورده أو سمع ما سمعه يكون في جميعه على التثبت والتيقظ، فإن الكلام إذا طال واشتمل على الغث والسمين مجته الآذان، وملّته القلوب». اه.

كما إن الإطالة سبب الخطأ والزلل، قال الباجي<sup>(٢)</sup>: «ويجتهد في الاختصار فإن الزلل مقرون فيه بالإكثار». اه.

وقال أبو العتاهية<sup>(٣)</sup>:

أصول الجدل والمناظرة

الصمت أليق بالفتى من منطق في غير حينه لا خير في غير حينه لا خير في حشو الكلام إذا اهتديت إلى عيونه

- الكافية في الجدل ص ٥٣٠ .
- (٢) المنهاج بترتيب الحجاج ص ١٠.
  - (٣) بهجة المجالس (٦١/١).

- 072 -

فالزيادة على المقصود منقصة وعيب، قال أبو سعيد أحمد بن إبراهيم

قالزياده على المفصود منفصة وعيب، قال أبو سعيد أحمد بن إبراهيم الخوارزمي<sup>(١)</sup>: «الزيادة فوق الحق نقصان». اه.

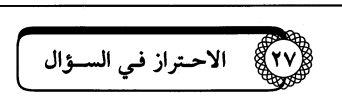
وقال الخطيب البغدادي في آداب المجادل<sup>(٢)</sup>: «ويكون كلامه يسيراً جامعاً فإن التحفظ من الزلل مع الإقلال دون الإكثار، وفي الإكثار أيضاً ما يُخفي الفائدة، ويُضيع المقصود ويورث الحاضرين الملل». اه.

\* \* \*

(١) إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب (١/ ١٨٥).

(٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ٢٨).

- 070 -



أصول الجدل والمناظرة

PRINCE GHAZI TRU QUR'ÀNIC THOUGH

سؤال المخالف لا يخلو إما أن يكون استرشاداً، وإما أن يكون استدراجاً للخصم.

قال عبدالوهاب بن حسين<sup>(١)</sup>: «اعلم أن السؤال قد يتعلق بالأفهام ويسمى بالاستفسار وهو طلب بيان المعنى المراد من اللفظ أو نكته ما فعل على هذا المنوال بأن يقال: لم قيل، أو لم يقال؟

أما الأول: فإنما يسمع إذا كان في اللفظ إجمال أو غرابة بلا قرينة واضحة تدل على المراد، ولذا قيل ما تمكن فيه الاستبهام حسن فيه الاستفهام.

وأما الثاني: فإنما يسمع إذا كان ما فعله مظنة نكتة كما إذا عدل عن الأصل أو المشهور». اه.

وإذا احتاج المناظر إلى سؤال مخالفه على سبيل الاسترشاد لشبهة تعرض له في دليل مخالفه فلا بد له من إظهارها للمستدل ليزيلها عنه، فحينئذ عليه أن لا يُجمل سؤاله ولا يُبهمه.

فإذا بان كلام المناظر وأردت منازعته في تقريره، فإنك تسأل لتستدرجه لجواب تقطعه به، أو يؤول إلى ذلك.

وإذا كان الجواب مقدمة لنتيجة ينقطع بها الخصم، فعليه حينئذ أن

حاشية على الولدية في آداب البحث والمناظرة ص ١٢٠ باختصار.

- 077 -



يحترز في سؤاله بحيث يدل المسؤول بسؤاله إلى الطريق الذي يريده أن يسلكه في جوابه، فلا يجعل له فسحة ومتعلقاً في غير مراده من خلال سؤاله، حتى لا يحيد عمّا ضمن نصرته، فينقطع عن بلوغ مقصوده.

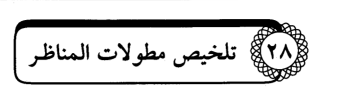
كما أنه ينبغي أن يحترز عن سؤال تلزمه به الحجة فينقطع.

قال الباجي<sup>(1)</sup>: «وينبغي للسائل أن يحترز في سؤاله عن كلام تلزمه به الحجة في أثناء المناظرة، فكثيراً ما يُطلق السائل سؤاله ثم يرجع عمّا أطلق فيقبح به». اه.

\* \* \*

(1) المنهاج بترتيب الحجاج ص ٣٥.

- 077 -



PRINCE GHAZI TRU QUR'ÀNIC THOUGH

بعض المناظرين يطيل الكلام إذا كانت له المناوبة في الكلام، فتراه قد أكثر من الحشو وأبعد عن ذكر المقصود وأطال بذكر ما لو تركه لكان هو المحمود.

ويسلك هذه الطريقة أحياناً بعض الجهلة الذين لا يحسنون تنقيح وتحقيق الخلاف، والبعض الآخر يسلكها حيلة وتعمية على الحاضرين بإيهام العلوم الكثيرة، وتمويهاً على المناظر حتى ينسبه إلى التقصير من عدم الإجابة على جميع إيراداته، وعدم إدراك مستند أقواله، أو يفعل ذلك تشويشاً على مناظره حتى لا يُعلم موضع التلبيس من كلامه لكثرته، وحتى يبدد ذهن مخالفه عن نكتة المسألة.

فإذا بُليت بمثل هذا المناظر فدقق النظر في كلام مناظرك ثم اختصر وميّز الغث من السمين والحشو من الصلب، حتى لا ينسبك هو والحاضرون إلى التقصير، ثم مره بلزوم مواضع الحجة.

قال إمام الحرمين الجويني<sup>(1)</sup>: «وإن طول عليك كلامه بعباراته الطويلة فلخص من جميعها موضع الحاجة إليه، فتحصره عليه ثم تكلم فيه بما يليق به.

لأنك إذا فعلت ذلك: زال ما أوهم به الحاضرين من إيراد العلوم الكثيرة!؟

(1) الكافية في الجدل ص ٥٣٥.

أصول الجدل والمناظرة

- 078 -

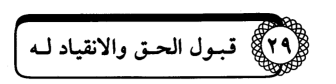


وإذا لم تحصر عليه موضع الفائدة، موّه عليهم بتقصيرك؟

ولأنك إذا أحصرت عليه في كلامه ألفاظه ومعانيه وأخذت إقراره في كل ذلك فقلت: ألست قلت كذا، ومعناه كذا لم يمكنه الهرب مما يلزمه عليه من كلامك، ولا الرجوع.

وإذا لم تفعل ذلك ربما ناكرك عند الإلزام فتسد مواضع الخلل حين تنبّه له عند الإلزام!؟».

\* \* \*



PRINCE GHAZI TRU QUR'ÀNIC THOUGH

الحق شريف وهو مراد النفوس الزكية، وتحريه وطلبه وقبوله والانقياد له دليل الإيمان وحسن القصد.

قال أبو محمد بن حزم<sup>(۱)</sup>: «أفضل نعم الله على العَبد أن يطبعه على العدل وحبه، وعلى الحق وإيثاره». اه.

وفائدة النظر والمناظرة هو طلب الحق وقبوله لا طلب انتصار النفس والمغالبة، والركون إلى الباطل الوضيع.

ومدافعة الحق إذا صار في جهة المخالف صفة من لم تتهذب نفسه.

قال الخطيب البغدادي<sup>(٢)</sup>: «فينبغي لمن لزمته الحجة ووضحت له الدلالة أن ينقاد لها، ويصير إلى موجباتها، لأن المقصود من النظر والجدل طلب الحق واتباع تكاليف الشرع، قال الله تعالى: ﴿ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَـتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنْهُمُ آللَهُ وَأُوْلَتَهِكَ هُمَ أُوْلُوا آلأَلْبَكِ﴾ [الزمر: 1٨]». اه.

وقال الحافظ ابن رجب<sup>(۳)</sup>:

«المشايخ والعارفون كانوا يوصون بقبول الحق من كل من قال الحق صغيراً كان أو كبيراً، وينقادون لقوله». اه.

(١) مداواة النفوس ص ٣١.

أصول الجدل والمناظرة

- (۲) الفقيه والمتفقه (۲/ ٥٧).
- (٣) الحكم الجديرة بالإذاعة ص ٣٥.

- 04. -



ولنا فيمن سبق قدوة، فلما تناظر الإمام مالك مع أبي يوسف صاحب أبي حنيفة ولزمت الحجة أبا يوسف قبلها.

قال الحافظ ابن كثير<sup>(١)</sup>: «ولما تناظر هو (أبو يوسف) ومالك بالمدينة بحضرة الرشيد في مسألة الصاع، وزكاة الخضروات، احتج مالك بما استدعى به من تلك الصيعان المنقولة عن آبائهم وأسلافهم، وبأنه لم يكن الخضروات يخرج فيها شيء في زمن الخلفاء الراشدين.

فقال أبو يوسف: لو رأى صاحبي ما رأيت لرجع كما رجعت.

قال الحافظ ابن كثير: وهذا إنصاف منه». اه.

وهكذا كان السلف إذا ظهر لهم الحق انقادوا له وقبلوه وإن كان على لسان مخالفهم، لحسن قصدهم ولما هم عليه من الإنصاف.

ومن ذلك أيضاً، المناظرة بين إسحاق والشافعي في كرى بيوت مكة<sup>(٢)</sup>:

قال إسحاق بن راهوية: «جالست الشافعي بمكة: فتذاكرنا في كرى بيوت مكة وكان يرخص فيه، وكنت لا أرخص فيه، فذكر الشافعي حديثاً وسكت، وأخذت أنا في الباب أسرد.

فلما فرغت منه، قلت لصاحب لي من أهل مرد – بالفارسية – :

- البداية والنهاية (١٩/ ١٩٥) حوادث سنة ١٨٢هـ، الاتباع ص ٤٠.
  - ۲) مناقب الشافعي لابن أبي حاتم ص ۱۸۱.

- 011 -

مردك ما لا نيست (قرية بمرو) فعلم أني راطنت صاحبي بشيء هجنه فيه، فقال لي: أتناظر؟ قلت: وللمناظرة جئت.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

قال: قال الله عز وجل: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمَ﴾ [الحشر: ٨] نسب الدار إلى مالكها؟ أو غير مالكها؟

وقال النبي ﷺ يوم فتح مكة : «من **أغلق بابه فهو أمن، ومن دخل دار** أبي سفيان فهو آمن»، «وهل ترك لنا عقيل من رباع» نسب الدار إلى أربابها أو غير أربابها؟

وقال لي: اشترى عمر بن الخطاب دار السجن من مالك أو من غير مالك؟

فلما علمت أن الحجة قد لزمتني، قمت». اه.

فانظر إلى إنصاف إسحاق كيف أقر على نفسه بلزومه الحجة، ولم يكابر، ثم انظر إليه كيف بثه في الناس ولم يُخفه خشية أن يُقال: خُصم، بل أشاع ذلك وأذاعه حتى ينتفع الناس بالمناظرة وحتى ينزع الناس عن قوله الذي ربما تابعه الناس عليه حيث أقر بأنه مرجوح.

وهذا أبو الحسن الأشعري حضر بعض المجالس وناظره إنسان فانقطع في يده، وكان معه رجل من العامة فنثر عليه لوزاً وسكراً، فقال له الأشعري: ما صنعت شيئاً، خصمي استظهر عليَّ وأوضح الحجة وانقطعت في يده، كان هو أحق بالنثار مني<sup>(۱)</sup>، ثم إنه بعد ذلك أظهر التوبة والانتقال عن مذهبه<sup>(۲)</sup>.

- (1) النثار حال الظفر في المجادلة لا أصل له.
  - (٢) تبيين كذب المفتري ص ٩١.

أصول الجدل والمناظرة



الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

قال الحافظ ابن عساكر<sup>(1)</sup>: «هذه الحكاية تدل على قوة أبي الحسن رحمه الله في المناظرة، واطراحه فيها ما يستعمله بعض المجادلين من المكابرة، وتنبئ عن وفور عقله وإنصافه لإقراره بظهور خصمه واعترافه». اه.

بل وجدنا من المنصفين العقلاء من أهل البدع من ينقاد للحق إذا ظهر له الصواب ولاح له الحق ولو على لسان مخالفه.

قال أبو علي التنوخي: حدثنا أبو الحسن بن الأزرق قال: «كنت بحضرة الإمام أبي عبدالله بن الداعي فسأله أبو الحسن المعتزلي عما يقوله في طلحة والزبير، فقال: أعتقد أنهما من أهل الجنة، قال: ما الحجة؟ قال: قد رويت توبتهما، والذي هو عمدتي أن الله بشّرهما بالجنة.

قال: فما تُنكر على من زعم أنه عليه السلام قال: إنهما من أهل الجنة ومقالته، فلو ماتا لكانا في الجنة، فلما أحدثا زال ذلك!؟ قال: هذا لا يلزم، وذلك أن نقل المسلمين أن بشارة النبي على سبقت لهما، فوجب أن تكون موافاتهما القيامة على عمل يُوجب لهما الجنة وإلا لم يكن ذلك بشارة.

**فدعا له المعتزلي واستحسن ذلك،** ثم قال: ومحال أن يعتقد هذا فيهما، ولا يُعتقد مثله في أبي بكر وعمر، إذ البشارة للعشرة»<sup>(٢)</sup>. اه.

ولا يصدك عن قبول الحق صدوره عمن هو دونك علماً أو شهرة أو سناً، فإن هذا من عمل الشيطان، والحق يجب قبوله مهما كان قائله.

- (۱) تبيين كذب المفتري ص ۹۱.
- (٢) سير أعلام النبلاء (١١٥/١٦).



أصول الجدل والمناظرة

قال الشوكاني<sup>(1)</sup>: «ومن الآفات المانعة عن الرجوع إلى الحق أن يكون المتكلم بالحق حدث السن بالنسبة إلى من يناظره أو قليل العلم أو الشهرة في الناس، والآخر بعكس ذلك، فإنه قد تحمله حمية الجاهلية والعصبية الشيطانية على التمسك بالباطل أنفة منه عن الرجوع إلى قول من هو أصغر منه سناً أو أقل منه علماً أو أخفى منه شهرةً، ظناً منه أن في ذلك عليه ما يحط منه وينقص ما هو فيه.

وهذا الظن فاسد فإن الحط والنقص إنما هو في التصميم على الباطل، والعلو والشرف في الرجوع إلى الحق بيد من كان وعلى أي وجه حصل». اه.

\* \* \*

(۱) أدب الطلب ومنتهى الإرب ص ٦٦.

- ove -

This file was downloaded from QuranicThought.com

الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون

الخاتمة

بعد هذا العرض لأصول علم الجدل والمناظرة، وبيان استمداده من الكتاب والسنة، وبيان كمال الشريعة وسموها في إرشاد الناس على وجه تفصيلي إلى أحد أرقى أنواع طلب الحق بالمحاورة والمذاكرة والمجادلة والمناظرة، وفق ميزان عادل تنتظم به جميع أنواع المناظرات.

وبإرشاد من طلب الحق بهذه الطريقة طريقة النظر مع الغير باستعمال الأدب والتباعد عن الأسباب المانعة من تحقيق مقصود المناظرة من شغب وشتم وظلم وعناد ومكابرة وغيره.

فحاجة الإنسان ضرورية إلى معرفة أصول هذا العلم لأن طبيعة الإنسان الجدل، ولأن المحاورة والمجادلة تقع منه بصفة متكررة مع من يخالفه، فأسأل الله أن يوفقني وإخواني المسلمين إلى التزام أصول هذا العلم وفق ما جاء في كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ، وأن ينفعني وإخواني المسلمين بما جمعته من أصول هذا العلم، وأن يصرفنا عن منطق اليونان العائل الجائر.

والحمد لله رب العالمين



This file was downloaded from QuranicThought.com

R QURANIO ثبت المصادرو المراجع

ثبت المصادرو المراجع

- ١ أباطيل وأسمار، تأليف: محمود محمد شاكر، الناشر: مطبعة المدني –
   ١ القاهرة، الطبعة الثانية ١٩٧٢م.
- ٢ الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية، تأليف أبي عبدالله عبيدالله بن محمد بن بطه
   ١ العكبري (ت: ٣٨٧هـ). تحقيق: رضا بن نعسان معطي، الناشر: دار الراية –
   الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- ٣ أبجد العلوم، تأليف: صديق حسن خان (ت: ١٣٠٧هـ)، الناشر، دار الكتب
   العلمية بيروت.
- ٤ الأجوبة على أسئلة البرذعي، تأليف: أبي زرعة الرازي، تحقيق: د. سعدي
   الهاشمي، الناشر: الجامعة الإسلامية المدينة المنورة، الطبعة الأولى –
   ١٤٠٢هـ.
- ٥ إحكام الفصول في أحكام الأصول، تأليف: أبي الوليد الباجي، تحقيق:
   عبدالمجيد تركي، الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى –
   ١٤٠٧هـ.
- ٦ الإحكام في أصول الأحكام، تأليف: علي بن أحمد بن حزم، الناشر: دار الكتب
   العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- ٧ إحياء علوم الدين، تأليف: أبي حامد محمد بن محمد الغزالي (ت: ٥٠٥ه)،
   ١٤٠٩ الناشر: مكتبة مصطفى البابي القاهرة ١٣٥٨ه.
- ٨ أخبار القضاة تأليف: محمد بن خلف بن حيان (ت: ٣٠٦هـ)، الناشر: عالم
   ١لكتب بيروت.
- ٩ آداب البحث والمناظرة، تأليف: محمد الأمين الشنقيطي، الناشر: مكتبة ابن تيمية
   القاهرة.

- 0VV -

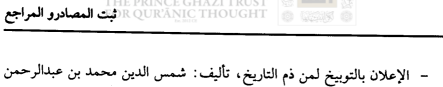
١٠ – آداب الشافعي ومناقبه، تأليف: عبدالرحمن بن أبي حاتم الرازي (ت: ٣٢٧هـ)،
 الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، تحقيق: عبدالمغني عبدالخالق.

أصول الجدل والمناظرة

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

- ١١ الآداب الشرعية والمنح المرعية، تأليف: محمد بن مفلح المقدسي، الناشر: مؤسسة قرطبة – القاهرة.
- ١٢ أدب الطلب ومنتهى الإرب، تأليف: محمد بن علي الشوكاني (ت: ١٢٥٠ه).
- ١٣ الأدلة العقلية على أصول الاعتقاد، تأليف: سعود بن عبدالعزيز العريفي، الناشر: دار عالم الفوائد – مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ.
- ١٤ الأذكياء، تأليف: عبدالرحمن بن علي بن الجوزي، تحقيق: عبدالرحمن الحلو،
   الطبعة الثانية ١٤١١ه، الناشر: دار إحياء العلوم بيروت.
- ١٥ إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تأليف: ياقوت الحموي الرومي، تحقيق:
   د. إحسان عباس، الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى –
   ١٤١٣هـ.
- ١٦ الأرجوزة المنبهة على أسماء القراء والرواة، تأليف: عثمان بن سعيد الداني (ت:
   ٤٤٤ه). تحقيق: محمد بن محقان الجزائري، الناشر: دار المغني الرياض، الطبعة الأولى ١٤٢٠ه.
- ١٧ استخراج الجدل من القرآن الكريم، تأليف: عبدالرحمن بن نجم (ابن الحنبلي)
   ٣٠ ١٧
   ٣٠ ٢٠٤ ه، تحقيق: د. زاهر بن عواض الألمعي، الطبعة الثانية ١٤٠١ه.
- ١٨ أصول الفقه، تأليف: محمد بن مفلح المقدسي (ت: ٧٦٣هـ)، تحقيق: د. فهد
   ١٨ أصدل الناشر: مكتبة العبيكان الرياض، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ.
- ١٩ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، تأليف: محمد الأمين الشنقيطي (ت: ١٣٩٣هـ)، الناشر: مكتبة ابن تيمية – القاهرة – ١٤٠٨هـ.
- ۲۰ الاعتصام، تأليف: إبراهيم بن موسى الشاطبي، تحقيق: محمد رشيد رضا،
   الناشر: دار المعرفة بيروت، ١٤٠٦هـ.

- 071 -



- ٢١ الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ، تاليف: شمس الدين محمد بن عبدالرحمن السخاوي (ت: ٩٠٢ها) عني بنشره: القدسي، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت ١٣٩٩هـ.
- ٢٢ إعلام الموقعين عن رب العالمين، تأليف: ابن القيم الجوزية، تحقيق: محمد
   محي الدين عبدالحميد، الناشر: المكتبة العصرية بيروت، ١٤٠٧هـ.
- ۲۳ الإفادات والإنشادات، تأليف: إبراهيم بن موسى الشاطبي (ت: ۷۹۰هـ). تحقيق: د. محمد أبو الأجفان، الناشر: مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة الثالثة – ۱٤۰۸ه.
- ٢٤ الإفصاح عن معاني الصحاح، تأليف: الوزير ابن هبيرة، تحقيق: فؤاد عبدالمنعم،
   ١٤١٣ الرياض، الطبعة الثانية ١٤١٧هـ.
- ٢٥ اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، تأليف: أحمد بن عبدالحليم ابن تيمية، تحقيق: محمد حامد الفقي، الناشر: دار المعرفة – بيروت.
- ٢٦ الانتصار في الرد على المعتزلة القدرية الأشرار، تأليف: يحيى بن أبي الخير
   العمراني (ت: ٥٥٨ه). تحقيق: د. سعود الخلف، الناشر: أضواء السلف –
   الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٩ه.
- ٢٧ الانتصار لأصحاب الحديث، تأليف: أبي المظفر منصور بن محمد السمعاني
   (ت: ٤٨٩هـ)، جمع: محمد بن حسين الجيزاني، الناشر: مكتبة أضواء المنار
   المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- ٢٨ الانتصارات الإسلامية في كشف شبه النصرانية، تأليف: سليمان بن عبدالقوي
   ١٩ الطوفي (ت: ٧١٦هـ) تحقيق: د. سالم القرني، الناشر: مكتبة العبيكان –
   الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ.
- ٢٩ الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء، تأليف: يوسف بن عبدالبر (ت:
   ٤٦٣ه). الناشر: دار الكتب العلمية بيروت.

- 089 -

 ٣٠ – الأنساب، تأليف: عبدالكريم بن محمد السمعاني (ت: ٥٦٢ه). تحقيق: عبد الرحمن المعلمي، الناشر: محمد أمين دمج – بيروت، الطبعة الثانية – ١٤٠٠هـ.

أصول الجدل والمناظرة 🛛

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

- ٣١ الأنوار الكاشفة، تأليف: عبدالرحمن بن يحيى المعلمي، الناشر: عالم الكتب –
   بيروت، ١٤٠٣هـ.
- ٣٢ الإيضاح لقوانين الاصطلاح، تأليف: يوسف بن عبدالرحمن بن الجوزي
   (ت ٦٥٦ه) تحقيق: د. فهد السدحان، الناشر: مكتبة العبيكان الرياض،
   الطبعة الأولى ١٤١٢ه.
- ٣٣ إيقاظ همم أولي الأبصار، تأليف: صالح بن محمد العمري الشهير بالفُلاّني (ت: ١٢١٨هـ). الناشر: دار المعرفة – بيروت، ١٣٩٨هـ.
- ٣٤ البداية والنهاية، تأليف: الحافظ ابن كثير (ت: ٧٧٤هـ)، تحقيق: أحمد عبدالوهاب، الناشر: دار الحديث – القاهرة، الطبعة الأولى – ١٤١٣هـ.
- ٣٥ بذل الماعون في فضل الطاعون، تأليف: أحمد بن علي بن حجز العسقلاني (ت:
   ٨٥٢هـ)، تحقيق: أحمد الكاتب، الناشر: دار العاصمة بيروت، الطبعة الأولى
   ١٤١١هـ.
- ٣٦ بستان المحدثين، تأليف: عبدالعزيز بن ولي الله الدهلوي، تحقيق: د. محمد لقمان السلفي، الناشر: دار الداعي – الرياض، الطبعة الأولى – ١٤٢١ه.
- ٣٧ بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، تأليف: أحمد بن يحيى الضبي (ت: ٥٩ بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، تأليف: أحمد بن يحيى الضبي (ت:
- ٣٨ بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تأليف جلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية بيروت ١٤١٩هـ.
  - ٣٩ بهجة المجالس وأنس المجالس، تأليف، يوسف بن عبدالله بن عبدالبر (ت: ٤٦٣هه)، تحقيق: محمد الخولي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت.
  - ٤٠ تاريخ بغداد، تأليف: أحمد بن علي الخطيب البغدادي (ت: ٤٦٣هـ)، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت.

- 01. -

٤١ – تاريخ الجدل، تأليف: محمد أبو زهرة، الناشر: دار الفكر العربي – الطبعة الأولى.

OR OUR المصادرو المراجع

- ٤٢ التحرير والتنوير، تأليف: محمد الطاهر بن عاشور، الناشر: الدار التونسية للنشر – تونس.
- ٤٣ التراتيب الإدارية، تأليف: عبدالحي الكتاني، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت.
- ٤٤ ترتيب العلوم، تأليف: محمد بن أبي بكر المرعشي (ت: ١١٤٥ه) تحقيق:
   محمد إسماعيل السيد أحمد، الناشر: دار البشائر الإسلامية بيروت، الطبعة
   الأولى ١٤٠٨ه.
- ٤٥ ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، تأليف: عياض بن موسى اليحصبي (ت: ٤٤هه)، تحقيق: د. أحمد بكير، الناشر: مكتبة الحياة بيروت.
- ٤٦ ترتيب الموضوعات، تأليف: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت: ٧٨٤ه)،
   علق عليه: كمال بسيوني زغلول، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة
   الأولى ١٤١٠هـ.
- ٤٧ ترجمة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي، جمع الشيخ: عبدالرحمن بن عبدالعزيز
   ١٤١١هـ.
- ٤٨ ترجيح أساليب القرآن الكريم على أساليب اليونان، تأليف ابن الوزير، الناشر: دار
   ١٤٠٤ بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٤ه.
- ٤٩ الترخيص بالقيام لذوي الفضل والمزية من أهل الإسلام تأليف: أبي زكريا يحيى النووي، تحقيق: أحمد راتب حمّوش، الناشر: دار الفكر دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ.
- ٥٠ التعالم وأثره على الفكر والكتاب، تأليف: بكر بن عبدالله أبو زيد، الناشر: دار
   العاصمة الرياض، الطبعة الرابعة ١٤١٨هـ.
- ٥١ التعريفات، تأليف: علي بن محمد الجرجاني (ت: ٨١٦هـ)، تحقيق: إبراهيم
   ١٤١٣ ١٤١٣ه.

- 011 -

٥٢ – التفريق بين الأصول والفروع، تأليف: د. سعد بن ناصر الشتري، الناشر: دار المسلم – الرياض، الطبعة الأولى – ١٤١٧هـ.

أصول الجدل والمناظرة

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ĂNIC THOUGHT

- ٥٣ تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين للراغب الأصبهاني (ت: ٥٠٢)، تحقيق د. عبدالمجيد النجار، الناشر دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى – ١٤٠٨ه، بيروت.
- ٥٤ التقريب لحد المنطق، تأليف: علي بن حزم الأندلسي (ت: ٤٥٦هـ) تحقيق: إحسان عباس، الناشر: مكتبة الحياة.
- ٥٥ التقييد والإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح، تأليف: عبدالرحيم بن الحسين العراقي (ت: ٨٠٦هـ)، تحقيق: عبدالرحمن محمد عثمان، الناشر: دار الفكر – ١٤٠١هـ.
- ٥٦ تلقيح الفهوم في تنقيح صيغ العموم، تأليف الحافظ: خليل بن كيكلدي العلائي (ت: ٧٦١هـ)، تحقيق د. عبدالله آل الشيخ، الطبعة الأولى (١٤٠٣هـ -١٩٨٣م).
- ٥٧ تلبيس إبليس، تأليف: أبي الفرج عبدالرحمن بن الجوزي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى – ١٤٠٣هـ.
- ٨ التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، تأليف: يوسف بن عبدالبر القرطبي
   (ت: ٤٦٣هـ)، تحقيق: مصطفى العلوي، الطبعة الأولى ١٣٨٧هـ، تصوير:
   مؤسسة قرطبة مصر.
- ٩٥ التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع، تأليف: محمد بن أحمد الملطي (ت:
   ٣٧٧هـ)، تحقيق: يمان بن سعد الدين المياديني، الناشر: رمادي للنشر –
   الدمام، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ.
- ٦٠ تهذيب الأجوبة، تأليف: الحسن بن حامد الحنبلي (ت: ٤٠٣هـ)، تحقيق:
   صبحي السامرائي، الناشر: عالم الكتب بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- ٦١ تهذيب الأسماء واللغات، تأليف محيي الدين بن شرف النووي (ت: ٦٧٦ه).
   الناشر: دار الكتب العلمية.

- 011 -



- ٦٢ التوحيد، تأليف: محمد بن إسحاق بن خزيمة (ت ٣١١ه) تحقيق: د. عبدالعزيز
   ١٤١٤ الشهوان، الناشر: مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الخامسة ١٤١٤ه.
- ٦٣ التوقيف على مهمات التعاريف، تأليف: محمد عبدالرؤوف المناوي (ت: ١٠٣١هـ)، تحقيق: د. محمد رضوان الداية، الناشر: دار الفكر – دمشق، الطبعة الأولى: ١٤١٠هـ.
  - 78
- ٦٥ تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد، تأليف: سليمان بن عبدالله آل الشيخ
   (ت: ١٢٣٣هـ). الناشر: المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة السادسة –
   ١٤٠٥هـ.
- ٦٦ التيسير في قواعد علم التفسير، تأليف: محمد بن سليمان الكافيجي (ت:
   ٨٧٩هـ). تحقيق: ناصر المطرودي، الناشر: دار القلم دمشق، الطبعة
   الأولى ١٤١٠هـ.
- ٦٧ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تأليف: عبدالرحمن بن ناصر
   ٦٧ السعدي تصحيح: محمد بن سليمان البسام، الناشر: دار المدني جدة ١٤٠٨ هـ.
- ٦٨ تيسير اللطيف المنان في خلاصة تفسير القرآن، تأليف: عبدالرحمن بن ناصر السعدي، الناشر: مكتبة الأقصى – عنيزة، الطبعة الثانية – ١٤٠٩هـ.
- ٦٩ جامع بيان العلم وفضله، تأليف: يوسف بن عبدالبر، الناشر: دار الكتب الإسلامية - مصر، الطبعة الثانية - ١٤٠٢هـ.
- ٧٠ جامع البيان في تفسير القرآن، تأليف: محمد بن جرير الطبري، الناشر: دار
   المعرفة بيروت، ١٤٠٣هـ.
- ٧١ الجامع الصحيح، تأليف: محمد بن إسماعيل البخاري، ترقيم: محمد فؤاد عبدالباقي، مطبوع مع شرحه فتح الباري، الناشر: دار المعرفة – بيروت.
- ٧٢ جامع العلوم والحكم، تأليف: الحافظ ابن رجب الحنبلي، الناشر: دار عمر بن الخطاب - مصر.

- 017 -

٧٣ - الجامع لأحكام القرآن، تأليف: محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (ت: ١٧٦هـ). الناشر: دار الكتب المصرية، الطبعة الثانية.

أصول الجدل والمناظرة

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

- ٧٤ الجدل على طريقة الفقهاء، تأليف: علي بن عقيل الحنبلي (ت: ٥١٣هـ)، تحقيق
   د. علي العميريني، الناشر: مكتبة التوبة الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ.
- ٧٥ الجرح والتعديل، تأليف: عبدالرحمن بن أبي حاتم الرازي (ت: ٣٢٧ه). تحقيق: عبدالرحمن المعلمي، الناشر: دائرة المعارف العثمانية - الهند، الطبعة الأولى.
- ٧٦ الحكم الجديرة بالإذاعة، تأليف: الحافظ ابن رجب الحنبلي (ت: ٧٩٥هـ) تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط، الناشر: دار المأمون – دمشق، الطبعة الأولى – ١٤١١هـ.
- ٧٧ الجواب الصحيح لمن بدًل دين المسيح، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية
   (ت: ٧٢٨ه). إشراف علي المدني، الناشر: مطبعة المدني القاهرة.
- ٧٨ الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، تأليف: ابن القيم الجوزية، تحقيق:
   سعد اللحام، الناشر: مكتبة المعارف الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- ٧٩ حجة الله البالغة، تأليف: شاه ولي الله بن عبدالرحيم الدهلوي، تحقيق: محمود طعمة، الناشر: دار المؤيد، الرياض، الطبعة الأولى – ١٤١٨هـ.
- ٨٠ الحجة في بيان المحجة، تأليف: أبي القاسم إسماعيل بن محمد الأصبهاني (ت:
   ٥٣٥هـ)، تحقيق: محمد أبو رحيم، الناشر: دار الراية الرياض، الطبعة الأولى
   ١٤١١هـ.
- ٨١ الحدود الأنيقة والتعريفات الدقيقة، تأليف: زكريا بن محمد الأنصاري (ت: ٩٢٦هـ) تحقيق: د. مازن المبارك، الناشر: دار الفكر المعاصر – بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.
- ٨٢ حكاية المناظرة في القرآن مع بعض أهل البدع، تأليف: موفق الدين ابن قدامة
   ١لمقدسي (ت: ٢٢٠هـ)، تحقيق: عبدالله الجديع، الناشر: مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.

- 012 -

- وفيت المت التكريش في المحالي في المحادر و المراجع المحادر و المراجع المحادر و المراجع
- ٨٣ حياة الألباني وآثاره وثناء العلماء عليه، تصنيف: محمد بن إبراهيم الشيباني، الناشر: الدار السلفية – الكويت، الطبعة الأولى – ١٤٠٧هـ.
  - ٨٤ الحيدة والاعتدال في الرد على من قال بخلق القرآن، لأبي الحسن عبدالعزيز بن يحيى الكناني (ت: ٢٤٠) تحقيق: د. علي بن محمد بن ناصر الفقيهي، الناشر:
     مكتبة العلوم والحكم المدينة النبوية، ١٤١٥هـ.
- ۸۵ درء تعارض العقل والنقل، تأليف أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، تصوير: مكتبة ابن تيمية – القاهرة.
- ٨٦ الدعوة إلى الله في أقطار مختلفة، تأليف تقي الدين الهلالي، الناشر: دار الطباعة
   ١٩ الدار البيضاء المغرب.
- ٨٧ دلائل النبوة، تأليف: أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: عبدالمعطي قلعجي،
   ١٤٠٥ الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- ٨٨ الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تأليف: علي بن بسام الشنتريني (ت: ٥٤٢ه). تحقيق: سالم مصطفى البدري، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى – ١٤١٩هـ.
- ٨٩ الذريعة إلى مكارم الشريعة، تأليف: الراغب الأصفهاني، تحقيق. د. أبو اليزيد
   العجمي، الناشر: دار الوفاء للطباعة والنشر المنصورة مصر، الطبعة الثانية
   ١٤٠٨ هـ.
- ٩٠ ذم الكلام وأهله، تأليف: عبدالله بن محمد الهروي (ت: ٤٨١هـ)، تحقيق: عبدالرحمن الشبل، الناشر: مكتبة العلوم والحكم – المدينة، الطبعة الأولى – ١٤١٦هـ.
- ٩١ رحلة إلى بيت الله الحرام، بقلم: محمد الأمين الشنقيطي، إشراف: محمد عطية سالم، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ، الناشر: دار الشروق جدة.
- ٩٢ الرد على الزنادقة والجهمية، للإمام أحمد بن حنبل (ت: ٢٤١هـ)، الناشر المطبعة
   السلفية القاهرة.

- 010 -

۹۳ - الرد على المنطقيين، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، الناشر: إدارة ترجمان السنة، لأهور - باكستان، الطبعة الرابعة - ١٤٠٢ه.

أصول الجدل والمناظرة

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ĂNIC THOUGHT

- ٩٤ الردود، تأليف: بكر بن عبدالله أبو زيد، الناشر دار العاصمة الرياض، الطبعة
   الأولى ١٤١٤هـ.
- ٩٥ الرسالة الباهرة، تأليف: علي بن حزم الأندلسي (ت: ٤٥٦هـ)، تحقيق محمد المعصومي، الناشر: مجمع اللغة العربية – دمشق – ١٤٠٩هـ.
- ٩٦ الرسالة التدمرية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية (ت: ٧٢٨)، تحقيق:
   محمد السعدي، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- ٩٧ رسالة السجزي إلى أهل زبيد في الرد على من أنكر الحرف والصوت، تأليف: أبي نصر عبيدالله بن سعيد السجزي (ت: ٤٤٤ه)، تحقيق: محمد باكريم، الناشر: دار الراية الرياض، الطبعة الأولى ١٤١ه.
- ٩٨ روضة العقلاء ونزهة الفضلاء، تأليف: محمد بن حبان البستي (ت: ٣٥٤هـ)، تحقيق: محمد حامد الفقي، الناشر: مكتبة السنة المحمدية.
- ٩٩ زاد المسير في علم التفسير، تأليف: عبدالرحمن بن علي بن الجوزي، . الناشر:
   المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الرابعة: ١٤٠٧هـ.
- ١٠٠ زاد المعاد في هدي خير العباد، تأليف: ابن القيم الجوزية، تحقيق: شعيب
   الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة السابعة (١٤٠٥ه).
- ١٠١ الزاهر في بيان ما يجتنب من الخبائث الصغائر والكبائر، تأليف أبي الحسن علي بن
   محمد بن فرحون القرطبي (ت: ٦٤٦ه)، تحقيق: محمد حسن الشافعي،
   الناشر: دار الكتب العلمية بيروت الطبعة الأولى ١٤١٨ه.
- ١٠٢ الزهد والرقائق، تأليف: عبدالله بن المبارك (ت: ١٨١هـ)، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت.
- ۱۰۳ سراج الملوك، تأليف: أبي بكر الطرطوشي، الناشر: دار صادر بيروت، الطبعة الأولى – ١٤١٥هـ.

- 017 -



- ١٠٤ السنة، تأليف: أبي بكر أحمد بن محمد الخلال (ت: ٣١١ه) تحقيق: د. عطية
   الزهراني، الناشر: دار الراية الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٥ه.
- ١٠٥ السنن لابن ماجة محمد بن يزيد القزويني (ت: ٢٧٥هـ) تعليق محمد فؤاد عبدالباقي، الناشر: المكتبة الإسلامية - تركيا.
- ١٠٦ السنن لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني (ت: ٢٧٥هـ) تحقيق: عزت الدعاس، الناشر: دار الحديث – القاهرة، الطبعة الأولى – ١٣٨٨هـ.
- ۱۰۷ السنن للنسائي أحمد بن شعيب النسائي (ت: ۳۰۳هـ)، ترقيم عبدالفتاح أبو غدة، الناشر: دار البشائر – بيروت.
- ١٠٨ سير أعلام النبلاء، تأليف: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت: ٧٤٨ه)،
   تحقيق: شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الرابعة:
   ١٤٠٦ه.
- ١٠٩ سيرة الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: صالح بن أحمد بن حنبل، تحقيق: فؤاد عبدالمنعم، الناشر: دار الدعوة – القاهرة، الطبعة الثانية.
- ١١٠ شجرة المعارف والأحوال وصالح الأقوال والأعمال، تأليف: العز بن عبدالسلام
   (ت ٦٦٠هـ)، تحقيق: إياد الطباع، الناشر: دار الفكر دمشق، ١٤١٨هـ.
- ۱۱۱ شرح رياض الصالحين، إملاء العلامة: محمد الصالح العثيمين، إخراج:
   د. عبدالله الطيار، الناشر: دار الوطن الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ.
- ١١٢ شرح السنة، تأليف: أبي محمد الحسن بن علي البربهاري (ت: ٣٢٩هـ)،
   تحقيق: خالد بن قاسم الردادي، الناشر: دار السلف الرياض، الطبعة الثانية
   ١٤١٨هـ.
- ١١٣ شرح السيد عبدالوهاب بن الحسين بن ولي الدين الآمدي على الولدية في آداب البحث والمناظرة، الناشر : مكتبة ومطبعة مصطفى البابي – مصر، الطبعة الأخيرة : ١٣٨٠هـ.

- 011 -

١١٤ – شرح العقيدة الطحاوية، تأليف: علي بن محمد بن أبي العز الدمشقي (ت: ٧٩٣هـ)، تحقيق: د. عبدالله التركي وشعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.

أصول الجدل والمناظرة

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

- ۱۱۵ شرح كشف الشبهات، تأليف: العلامة محمد بن صالح العثيمين، تحقيق: فهد بن ناصر السليمان، الناشر: دار الثريا – الرياض، الطبعة الثالثة ۱٤۱۸ه.
- ١١٦ الشريعة، تأليف: أبي بكر محمد بن الحسين الآجري (ت: ٣٦٠هـ) تحقيق: الوليد ابن محمد الناصر، الناشر: مؤسسة قرطبة – مصر، الطبعة الأولى: ١٤١٧هـ.
- ١١٧ الصارم المنكي في الرد على السبكي، تأليف: محمد بن أحمد بن عبدالهادي، تحقيق: إسماعيل بن محمد الأنصاري، الناشر: مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ١١٨ الصحيح تأليف: مسلم بن الحجاج النيسابوري (ت: ٢٦١هـ)، ترقيم: محمد فؤاد عبدالباقي، الناشر: المكتبة الإسلامية – تركيا.
- ١١٩ صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام، تأليف: جلال الدين السيوطي، تعليق: علي سامي النشار، الناشر: عباس الباز – مكة المكرمة.
- ١٢٠ صيد الخاطر، تأليف: أبي الفرج عبدالرحمن بن الجوزي (ت: ٥٩٧ه)، تعليق:
   أسامة السيد، الناشر: المكتبة التجارية مكة المكرمة، الطبعة الأولى –
   ١٤١٣ه.
- ١٢١ ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة، تأليف: عبدالرحمن الميداني،
   الناشر: دار القلم دمشق، الطبعة الرابعة ١٤١٤هـ.
- ١٢٢ طبقات الشافعية الكبرى، تأليف عبدالوهاب بن تقي الدين السبكي، الناشر: دار المعرفة – بيروت، الطبعة الثانية.
- ١٢٣ طبقات الفقهاء الشافعية، تأليف: عثمان بن عبدالرحمن ابن الصلاح (ت: 37%)، تهذيب الحافظ المزي، تحقيق: محي الدين علي نجيب، الناشر: دار البشائر الإسلامية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ.

- 014 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



- ١٢٤ العدة في أصول الفقه، تأليف: القاضي أبي يعلى محمد بن الحسين الفراء الحنبلي
   (ت: ٤٥٨هـ)، تحقيق: د. أحمد المباركي، الطبعة الثانية ١٤١٠هـ.
- ١٢٥ العلم الشامخ في تفضيل الحق على الآباء والمشايخ، تأليف: صالح بن المهدي المقبلي، الناشر: مكتبة دار البيان – دمشق.
- ١٢٦ العواصم من القواصم، تأليف: أبي بكر بن العربي، تحقيق: عمار طالبي، الناشر: دار الثقافة – الدوحة، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ.
- ١٢٧ عيون المناظرات، تأليف: أبي علي عمر السكوني (ت: ٧١٧هـ)، تحقيق: سعد غراب، منشورات الجامعة التونسية – ١٩٧٦م.
- ١٢٨ غذاء الألباب لشرح منظومة الأداب، تأليف: محمد السفاريني، تصوير مؤسسة قرطبة – مصر.
- ١٢٩ الغيث المسجم في شرح لامية العجم تأليف: صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى – ١٣٩٥ه.
- ١٣٠ الفاضل في صفة الأدب الكامل، تأليف: محمد بن أحمد الوشاء (ت: ٣٢٥هـ)، تحقيق: د. يحيى الجبوري، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت، الطبعة الأولى – ١٤١١هـ.
- ١٣١ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني
   (ت: ٥٨٨ه). تحقيق العلامة: عبدالعزيز بن عبدالله بن باز، الناشر: دار
   المعرفة بيروت.
- ۱۳۲ فتح البيان في مقاصد القرآن، تأليف: صديق حسن خان، الناشر: دار أم القرى القاهرة، ١٩٦٥م.
- ١٣٣ فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، تأليف: محمد بن علي الشوكاني، (ت: ١٢٥٠هـ)، الناشر: دار الفكر – بيروت، ١٤٠٣هـ. .
- ١٣٤ الفصل في الملل والأهواء والنحل، تأليف: علي بن أحمد بن حزم، الناشر: دار الفكر – بيروت، الطبعة الأولى – ١٣١٧هـ.

- 019 -

١٣٥ - فضائل القرآن، تأليف: إسماعيل بن عماد بن كثير، تحقيق: أبي إسحاق الحويني، الناشر: مكتبة ابن تيمية - القاهرة، الطبعة الأولى - ١٤١٦ه.

أصول الجدل والمناظرة

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

- ١٣٦ الفقيه والمتفقه، تأليف: أحمد بن علي بن ثابت البغدادي (ت: ٤٦٥٣هـ)، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، تحقيق: إسماعيل الأنصاري، الطبعة الثانية – ١٤٠٠هـ.
- ١٣٧ الفنون، تأليف أبي الوفاء علي بن عقيل الحنبلي، الناشر: مكتبة لينا دمنهور، الطبعة الأولى – ١٤١١هـ.
- ١٣٨ الفوائد في اختصار المقاصد، تأليف: العز بن عبدالسلام (ت: ٦٦٠هـ). تحقيق: إياد الطباخ، الناشر: دار الفكر – بيروت، الطبعة الأولى – ١٤١٦هـ.
- ١٣٩ فيض القدير شرح الجامع الصغير، تأليف: محمد عبدالرؤوف المناوي، الناشر: دار الفكر – بيروت
- ١٤٠ قانون التأويل، تأليف: أبي بكر محمد بن عبدالله بن العربي (ت: ٥٤٣ه).
   تحقيق: محمد السليماني، الناشر: مؤسسة علوم القرآن بيروت، الطبعة
   الأولى ١٤٠٦ه.
- ١٤١ قواطع الأدلة في الأصول، تأليف: أبي المظفر منصور بن محمد السمعاني
   (ت: ٤٨٩هـ)، تحقيق: محمد حسن الشافعي، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ.
  - ١٤٢ قواعد الأحكام في مصالح الأنام، تأليف: العز بن عبدالسلام (ت: ٦٦٠هـ).
- ١٤٣ القواعد الحسان لتفسير القرآن، تأليف: عبدالرحمن بن ناصر السعدي (ت: ١٣٧٦هـ)، اعتناء عبدالله النجدي، الناشر: دار الصميعي الرياض، الطبعة
   الأولى - ١٤٢٠هـ.
- ١٤٤ قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر، تأليف: صديق حسن خان (ت: ١٣٠٧ه)
   تحقيق: د. عاصم القريوتي، الطبعة الأولى ١٤٠٤ه.
- ١٤٥ القسطاس المستقيم، تأليف: أبي حامد الغزالي، تحقيق: فيكتور شلحت، الطبعة الثالثة – ١٤١١هـ.

- 09. -

١٤٦ - الكاشف عن حقائق السنن، تأليف: حسين بن محمد الطيبي (ت: ٧٤٣ه)
 تحقيق: عبدالغفار محب الله، الناشر إدارة القرآن والعلوم الإسلامية باكستان، الطبعة الأولى – ١٤١٣هـ.

HE PRINCE GHAZI TRUS فتبت المصادرو المراجع FOR QURANIC THOUGH

- ١٤٧ الكافية في الجدل، تأليف: إمام الحرمين الجويني (ت: ٤٧٨هـ) تحقيق: د. فوقية حسين، الناشر: مكتة الكليات الزهرية – القاهرة، ١٣٩٩هـ.
- ١٤٨ الكبائر، تأليف: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت.
- ١٤٩ كتاب الصناعتين تأليف: الحسن بن عبدالله العسكري (ت: ٣٩٥ه). تحقيق: علي محمد البجاوي، الناشر: المكتبة العصرية – بيروت، ١٤٠٦ه.
- ١٥٠ كتاب العلم، للعلامة محمد الصالح العثيمين، جمع: فهد بن ناصر السليمان،
   الناشر: دار الثريا الرياض، الطبعة الثانية ١٤١٧هـ.
- ١٥١ كشاف اصطلاحات الفنون، تأليف: محمد بن علي التهانوي، مراجعة: رفيق
   العجم، الناشر: مكتبة لبنان بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ.
- ١٥٢ لقد شيعني الحسين، تأليف: إدريس الحسيني، الناشر: دار النخيل للطباعة والنشر – بيروت، الطبعة الثالثة – ١٤١٦هـ.
- ١٥٣ لوامع الأنوار الإلهية وسواطع الأسرار الأثرية، تأليف: محمد بن أحمد السفاريني، بتعليق: سليمان بن سحمان وعبدالرحمن أبابطين، الناشر: المكتب الإسلامي – بيروت، الطبعة الثانية – ١٤٠٥هـ.
- ١٥٤ ما رواه الأساطين في عدم المجيء إلى السلاطين، لجلال الدين السيوطي، تحقيق طه بو سريح، الناشر: دار ابن حزم، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ.
- ١٥٥ مؤتمر النجف، للشيخ عبدالله بن الحسين السويدي (ت: ١١٧٤هـ)، تحقيق: محب الدين الخطيب، الناشر: دار عمار – الأردن – الطبعة الأولى – ١٤٢٠هـ.
- ١٥٦ مجالس العلماء، تأليف: عبدالرحمن بن إسحاق الزجاجي، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، الطبعة الثانية: ١٤٠٣هـ، الناشر: مكتبة الخانجي – القاهرة.

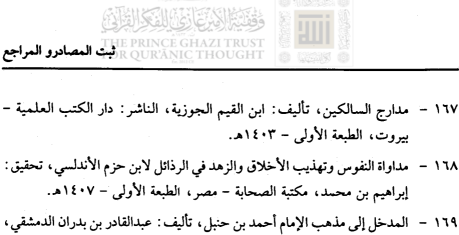
- 091 -

١٥٧ – مجلة الحكمة – إشراف: وليد بن أحمد الحسين، بريطانيا – ليدز العدد رقم ٧، ١٩).

أصول الجدل والمناظرة

- ۱۵۸ مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع: عبدالرحمن بن قاسم، تصوير: مؤسسة قرطبة – القاهرة.
- ١٥٩ مجموع الفوائد واقتناص الأوابد، تأليف: عبدالرحمن بن ناصر السعدي، اعتناء: سعد الصميل، الناشر: دار ابن الجوزي – الدمام، الطبعة الأولى – ١٤١٨ه.
- ١٦٠ محاسن التأويل تأليف: محمد جمال الدين القاسمي، تعليق: محمد فؤاد عبدالباقي، الناشر: دار إحياء التراث العربية – القاهرة.
- ١٦١ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تأليف: عبدالحق بن غالب بن عطية
   الأندلسي (ت: ٥٤٦هـ)، تحقيق ونشر: المجلس العلمي بفاس، ١٣٩٥هـ.
- ١٦٢ محنة الإمام أحمد بن حنبل، جمع: حنبل بن إسحاق بن حنبل، تحقيق: د.
   محمد نعش، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- ١٦٣ المختار في أصول السنة، تأليف: الحسن بن أحمد بن عبدالله ابن البنا الحنبلي البغدادي (ت: ٤٧١هـ)، تحقيق: عبدالرزاق بن عبدالمحسن العباد، الناشر: مكتبة العلوم والحكم المدينة النبوية، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ.
- ١٦٤ مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، تأليف: محمد بن مكرم المعروف ابن منظور
   (ت: ٧١١هـ)، تحقيق: روحية النحاس، الناشر: دار الفكر دمشق، الأولى ١٤٠٨هـ.
- ١٦٥ مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن القيم، تحقيق: سيد إبراهيم، الناشر: دار الحديث القاهرة، الطبعة الأولى: ١٤١٢ه.
- ١٦٦ المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تأليف: نصر الله بن محمد (ابن الأثير الموصلي) ت: ٦٣٧هـ، تحقيق: محمد محي الدين عبدالحميد، الناشر: المكتبة العصرية – بيروت ١٤١١هـ.

- 097 -



- ١٢٩ المدحل إلى مدهب الإمام احمد بن حنبل، باليف : عبدالفادر بن بدران الدمسقي، تحقيق: د. عبدالله التركي، الناشر : مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة الثالثة – ١٤٠٥هـ.
- ١٧٠ المدخل المفصل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: بكر بن عبدالله أبو زيد، الناشر: دار العاصمة – الرياض، الطبعة الأولى – ١٤١٧ه.
- ١٧١ المستدرك على الصحيحين في الحديث، تأليف: محمد بن عبدالله الحاكم (ت: ٤٠٥هـ). الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت.
- ۱۷۲ المسند لأحمد بن حنبل الشيباني، الناشر: المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الخامسة – ١٤٠٥هـ.
- ١٧٣ المسودة في أصول الفقه، لآل تيمية، تقديم: محمد محي الدين عبدالحميد، الناشر: مطبعة المدني – القاهرة.
- ١٧٤ مصباح الزجاجة في زوائد سنن ابن ماجة، تأليف: أحمد بن أبي بكر البوصيري
   (ت: ٨٤٠ه)، تحقيق: كمال الحوت، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- ١٧٥ معالم في منهج الدعوة، تأليف: صالح بن عبدالله بن حميد، الناشر: دار الأندلس الخضراء - جدة، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ.
- ١٧٦ معجم مقاييس اللغة، تأليف: أحمد بن فارس بن زكريا (ت: ٣٩٥هـ)، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، الناشر: دار الكتب العلمية.
- ١٧٧ معجم المناهي اللفظية، تأليف: بكر بن عبدالله أبو زيد، الناشر: دار العاصمة الرياض، الطبعة الثالثة – ١٤١٧هـ.

- 098 -

- أصول الجدل والمناظرة
- ١٧٨ المعرفة والتاريخ، تأليف: يعقوب بن سفيان الفسوي (ت: ٣٧٧ه)، تحقيق:
   د. أكرم ضياء العمري، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠١ه.
- ١٧٩ المعلم بفوائد مسلم، تأليف: محمد بن علي المازري (ت: ٥٣٦هـ)، تحقيق:
   محمد الشاذلي النيفر، الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى
   ١٤٠٨هـ.
- ١٨٠ مفتاح دار السعادة، تأليف: ابن القيم الجوزية، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت.
- ۱۸۱ مفتاح السعادة ومصباح السيادة، تأليف: طاش كبرى زاده، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت.
- ١٨٢ المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، تأليف: أبي العباس أحمد بن عمر
   القرطبي (ت: ٦٥٦هـ). تحقيق: محي الدين مستو، الناشر: دار ابن كثير –
   دمشق، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- ۱۸۳ المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة، تأليف محمد بن عبدالرحمن السخاوي (ت: ۹۰۲هـ)، تحقيق: محمد عثمان الخشت، دار الكتاب العربي – بيروت، الطبعة الأولى – ۱٤٠٥هـ.
- ١٨٤ المقدمة، تأليف: عبدالرحمن بن خلدون (ت: ٨٠٨ه) الناشر: دار الكتب العلمية
   بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ.
- ۱۸۵ المناظرات الفقهية، تأليف: عبدالرحمن بن ناصر السعدي (ت: ١٣٧٦هـ)، الناشر: دار ابن القيم – الدمام – ١٤١١هـ.
- ۱۸٦ مناقب الشافعي، تأليف: أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: السيد أحمد صقر، الناشر: دار التراث – مصر.
- ١٨٧ مناهج الجدل في القرآن الكريم، تأليف: د. زاهر بن عواض الألمعي، الطبعة الثانية – ١٤٠٠هـ.

- 092 -



- ١٨٨ منهاج السنة النبوية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق: محمد رشاد
   سالم، الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الرياض، الطبعة الأولى
   ١٤٠٦هـ.
- ١٨٩ المنهاج في ترتيب الحجاج، تأليف: أبي الوليد الباجي (ت: ٤٧٤هـ) تحقيق: عبدالمجيد تركي، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت، الطبعة الثانية – ١٤٠٧هـ.
- ١٩٠ المنهاج في شعب الإيمان تصنيف أبي عبدالله الحسين بن الحسن الحليمي (ت: ٤٠٧هـ). الناشر: دار الفكر، تحقيق: حلمي محمد فودة، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- ١٩١ المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، تأليف: أحمد بن علي المقريزي (ت:
   ٨٤٥ه). تحقيق: خليل المنصور، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ.
- ١٩٢ الموافقات في أصول الشريعة، تأليف: إبراهيم بن موسى الشاطبي، تحقيق: عبدالله دراز، الناشر: دار المعرفة – بيروت.
- ١٩٣ ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تأليف: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: علي البجاوي، الناشر: دار المعرفة – بيروت.
- ۱۹٤ النبوات تأليف أحمد بن تيمية (ت: ٧٢٨هـ) تحقيق: د. عبدالعزيز الطويان،
   الناشر: مكتبة أضواء السلف الرياض، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ.
- ١٩٥ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، تأليف: إبراهيم بن عمر البقاعي (ت:
   ٨٨٥هه)، الناشر: دار الكتاب الإسلامي القاهرة، الطبعة الثانية: ١٤١٣هـ.
- ١٩٦ نقض تأسيس الجهمية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق: محمد بن عبدالرحمن بن قاسم، تصوير مؤسسة قرطبة – القاهرة.
- ۱۹۷ نقض المنطق، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق محمد حامد الفقي، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت.

- 090 -

١٩٨ – نشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة، تأليف: أبي علي المحسن بن علي التنوخي (ت: ٣٨٤هـ). تحقيق: عبود الشالجي، ١٣٩١هـ.

أصول الحدل والمناظرة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

- ۱۹۹ نونية القحطاني، تأليف: عبدالله بن محمد الأندلسي القحطاني، تحقيق: محمد بن أحمد سيد، الناشر: مكتبة السوادي – جدة، الطبعة الأولى – ۱٤٠٩هـ.
- ۲۰۰ النهاية في غريب الحديث والأثر، تأليف: المبارك بن محمد الجزري، تحقيق:
   محمود الطناحي، الناشر: دار الباز مكة المكرمة.
- ٢٠١ نور البصائر والألباب في أحكام العبادات والمعاملات والحقوق والآداب، تأليف:
   عبدالرحمن بن ناصر السعدي (ت: ١٣٧٦هـ)، تحقيق: خالد بن عثمان السبت،
   الناشر: دار ابن الجوزي الدمام، الطبعة الثانية ١٤٢٠هـ.
- ٢٠٢ هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى، تأليف: ابن القيم الجوزية، الناشر: دار النور – ألمانيا.
- ٢٠٣ الواضح في أصول الفقه، تأليف أبي الوفا علي بن عقيل الحنبلي (ت: ٥١٣هـ)،
   تحقيق: د. عبدالله التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى –
   ١٤٢٠هـ.

\* \* \*



س المؤضوعات

|    |      | 14  |
|----|------|-----|
| 40 | . 0. | الم |
|    |      |     |

| الموضوع                                 | وضوع الصفح |  |
|-----------------------------------------|------------|--|
| المقدّمة                                | ٥          |  |
| الباب الأول                             | ٩          |  |
| الفصل الأول: تعريفات                    | ٩          |  |
| الفصل الثاني: تاريخ تدوين علم الجدل     | 21         |  |
| الفصل الثالث: أدلة مشروعية الجدال       | ۲۷         |  |
| أولاً : القرآن الكريم                   | 29         |  |
| ثانياً : السنة                          | 07         |  |
| ثالثاً : الإجماع                        | ٦٨         |  |
| رابعاً : شريعة من قبلنا                 | 79         |  |
| خامساً : عمل الصحابة                    | ٧٦         |  |
| الباب الثاني                            | ٨V         |  |
| الفصل الأول: تاريخ ونشأة الجدال المذموم | ٨V         |  |
| الفصل الثاني: أنواع الجدال المذموم      | ٩٧         |  |
| أولاً : الجدال بغير علم                 | ٠٢         |  |
| ثانياً : الجدال فيما طُوي علمه          |            |  |
| ثالثاً : جدال التدارؤ بالنصوص           | ۱۰         |  |
| رابعاً : الجدال في المتشابه             | ١٤         |  |

094 -



أصول الجدل والمناظرة كمحمله 🔍

| ١١٧ | خامساً : جدال الانتصار للمذاهب             |
|-----|--------------------------------------------|
| 122 | سادساً : جدال الأغلوطات                    |
| 177 | سابعاً : جـدال اللدد وسوء الأدب            |
| 129 | ثامناً : الجدال بعد ظهور الحق ونصرة الباطل |
| ۱۳۳ | الباب الثالث: كراهية السلف للجدل والمناظرة |
| ۱۳۸ | عبدالله بن عمر رضي الله عنهما              |
| ١٤٠ | الحسن البصري                               |
| 127 | الأوزاعي                                   |
| 122 | الزهري                                     |
| ١٤٦ | الإمام مالك                                |
| 189 | الليث بن سعد                               |
| ۱۰۱ | الإمام أحمد بن حنبل                        |
| 108 | الحسن بن علي البربهاري                     |
| 100 | عبدالله بن أبيُّ زيد القيرواني             |
| ۱٥٨ | ابن دقيق العيد                             |
| 17. | محمد الأمين الشنقيطي                       |
| ٦٣  | الباب الرابع                               |
| ٦٦٣ | الفصل الأول: فوائد الجدال المحمود          |
| 177 | ١ - تمييز الحق من الباطل                   |
| ۱٦٧ | ٢ - تنشيط الذهن٢                           |
|     | ۳ – مذاكرة العلم                           |
|     | ٤ – كـف عـدوان المبطلين                    |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

- 091 -



| <ul> <li>٢ - التدرب على مآخذ الأحكام ١٧٣</li> <li>٧ - ظهور الدين والإيمان ١٧٥</li> <li>٨ - التحرر من التقليد ١٧٩</li> <li>٩ - فهم العلوم ١٧٩</li> <li>١٩ - فهم العلوم ١٩٩</li> <li>١٩ - إثراء في التأليف ١٩٩</li> <li>١٩ - استخراج الخفي من العلوم ١٩٩</li> <li>١٩ - استخراج الخفي من العلوم ١٩٩</li> <li>١٩ - مفتاح للعداوة والبغضاء ١٩٩</li> <li>١٩ - مفتاح للعداوة والبغضاء ١٩٩</li> <li>١٩ - مفتاح للعداوة والبغضاء ١٩٩</li> <li>١٩ - مشاغلة وتضييع للوقت ١٩٩</li> <li>١٩ - مشاغلة وتضييع للوقت ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق العام ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ١٩٩</li> <li>٢ - مناحلة العلماء ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ٢٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ٢٩٩</li> <li>٢ - مدافعة العلماء ٢٩٩</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 171  | <ul> <li>محذ الهمة للاستزادة من العلم</li> </ul> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------|
| <ul> <li>١٧٩</li> <li>١٧٩</li> <li>٩ - فهم العلوم</li> <li>١٩ - فهم العلوم</li> <li>١٩ - فهم العلوم</li> <li>١٩ - أثراء في التأليف</li> <li>١٨ - استخراج الخفي من العلوم</li> <li>١٨ - ١٩</li> <li>١٩ - استخراج الخفي من العلوم</li> <li>١٩ - استخراج الخفي من العلوم</li> <li>١٩ - التحراج الخفي من العلوم</li> <li>١٩ - التحراج الخفي من العلوم</li> <li>١٩ - التحراج الخفي من العلوم</li> <li>١٩ - مفتاح للعداوة والبغضاء</li> <li>٢</li> <li>٢</li> <li>٢</li> <li>٩</li> <li>٩<td>۱۷۳</td><td><ul> <li>٦ – التدرب على مآخذ الأحكام</li> </ul></td></li></ul> | ۱۷۳  | <ul> <li>٦ – التدرب على مآخذ الأحكام</li> </ul>  |
| <ul> <li>٩ - فهم العلوم ١٧٩</li> <li>١٩ - إثراء في التأليف ١٨٩</li> <li>١٩ - استخراج الخفي من العلوم ١٨٩</li> <li>١٩ - استخراج الخفي من العلوم ١٨٥</li> <li>١٩ - استخراج الخفي من العلوم ١٩٥</li> <li>١٩ - تهييج الغضب ١٩٩</li> <li>١٩ - مفتاح للعداوة والبغضاء ١٩٩</li> <li>١٩ - الترخص في الغيبة ١٩٢</li> <li>٢ - مفتاح للعداوة والبغضاء ١٩٩</li> <li>١٩ - الترخص في الغيبة ١٩٩</li> <li>١٩ - مناغلة وتضييع للوقت ١٩٩</li> <li>١٩ - مدافعة الحق ورده ١٩٩</li> <li>١٩ - المخيلة بالمعرفة ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ٢٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ٢٩٩</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۷٥  | <ul> <li>۷ - ظهور الدين والإيمان</li> </ul>      |
| <ul> <li>١٩ - إثراء في التأليف</li> <li>١٩ - إثراء في التأليف</li> <li>١٩ - استخراج الخفي من العلوم</li> <li>١٩ الباب الرابع</li> <li>١٩ - تهييج الغضب</li> <li>١٩ - تهييج الغضب</li> <li>٢ - مفتاح للعداوة والبغضاء</li> <li>٢ - مفتاح للعام العناء</li> <li>٢ - مناغلة وتضييع للوقت</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده</li> <li>٢ - مناغلة والعلماء</li> <li>٢ - مناكلة العلماء</li> <li>٢ - تفخش اللسان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٧٧  | ۸ – التحرر من التقليد                            |
| <ul> <li>١٨٣ - استخراج الخفي من العلوم ١٨٣</li> <li>١٨٩ - اللباب الرابع ١٨٥</li> <li>١٩٩ - تهييج الغضب ١٩٩</li> <li>١٩٠ - مفتاح للعداوة والبغضاء ١٩٩</li> <li>٢ - مفتاح للعداوة والبغضاء ١٩٩</li> <li>٢ - مناخلة وتضييع للوقت ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق المعرفة ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق الحق من العلوم ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق الحق المعرفة ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق المعرفة ١٩٩</li> <li>٢ - مدافعة الحق المعرفة</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 119  | ٩ – فهم العلوم                                   |
| الباب الرابع       ١٨٥         الفصل الثاني : آفات الجدال المذموم       ١٨٥         ١٩       - تهييج الغضب         ١٩       - مفتاح للعداوة والبغضاء         ١٩       - الترخص في الغيبة         ١٩       - المأخلة وتضيبع للوقت         ١٩       - مشاغلة العلموام         ١٩       - الترخص بالكذب         ١٩       - مشاغلة العلماء         ١٩       - الترخص بالكذب         ١٩       - مشاغلة وتضيبع للوقت         ١٩       - مشاغلة وتضيبع للوقت         ١٩       - مناعة الحق ورده         ١٩       - المخيلة بالمعرفة         ١٩       - تقحم الباطل         ١٩       - مشاكذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1.4. | ١٠ - إثراء في التأليف                            |
| <ul> <li>١٨٥ ١٨٥ ١٨٩</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۱۸۳  | ١١ – استخراج الخفي من العلوم                     |
| <ul> <li>١٩٩ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٨٥  | الباب الرابع                                     |
| <ul> <li>١٩٠ - مفتاح للعداوة والبغضاء</li> <li>٢ - مفتاح للعداوة والبغضاء</li> <li>٣ - الترخص في الغيبة</li> <li>١٩٢ - الترخص في الغيبة</li> <li>١٩٣ - الترخص في الغيبة</li> <li>٩ - مشاغلة وتضييع للوقت</li> <li>١٩٢ - مدافعة الحق ورده</li> <li>١٩٦ - مدافعة الحق ورده</li> <li>١٩٢ - تقحم الباطل</li> <li>١٩٢ - تفحش اللسان</li> <li>١٩٢ - تفحش اللسان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٨٥  | الفصل الثاني: آفات الجدال المذموم                |
| ١٩٢       - الترخص في الغيبة         ١٩٢       - الترخص في الغيبة         ١٩٢       - ١٩٦         ٥       - مشاغلة وتضييع للوقت         ١٩٤       - مشاغلة وتضييع للوقت         ١٩٢       - مشاغلة وتضييع للوقت         ١٩٢       - مشاغلة وتضييع للوقت         ١٩٦       - مشاغلة وتضييع للوقت         ١٩٦       - مشاغلة وتضييع للوقت         ١٩٦       - مدافعة الحق ورده         ١٩٩       - المخيلة بالمعرفة         ١٩٦       - الترخص بالكذب         ١٩٦       - الترخص بالكذب         ١٩٦       - المام المام         ١٩٦       - المام الما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١٨٩  | ۱ – تهييج الغضب                                  |
| <ul> <li>٤ - إفساد للنيات ١٩٣</li> <li>٥ - مشاغلة وتضييع للوقت ١٩٤</li> <li>٦ - مدافعة الحق ورده ١٩٦</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ١٩٦</li> <li>٢ - مدافعة الحق ورده ١٩٦</li> <li>٢ - المخيلة بالمعرفة ١٩٩</li> <li>٢ - الترخص بالكذب ١٩٩</li> <li>٢٠٠ ٢٠٤</li> <li>٢٠٦ ٢٠٦</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 19.  | ٢ – مفتاح للعـداوة والبغضاء                      |
| <ul> <li>٩ - مشاغلة وتضييع للوقت ١٩٤</li> <li>٩ - مشاغلة وتضييع للوقت ١٩٦</li> <li>٦ - مدافعة الحق ورده ١٩٦</li> <li>٧ - المخيلة بالمعرفة ١٩٨</li> <li>٩ - الترخص بالكذب ١٩٩</li> <li>٢٠٠ ٢٩٩</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 197  | ٣ – الترخص في الغيبة                             |
| <ul> <li>٦ – مدافعة الحق ورده ١٩٦</li> <li>٢ – مدافعة الحق ورده ١٩٦</li> <li>٧ – المخيلة بالمعرفة ١٩٨</li> <li>٨ – الترخص بالكذب ١٩٩</li> <li>٢٠٠ ٢٠٠</li> <li>٢٠٠ - تقحم الباطل ٢٠٠</li> <li>٢٠٠ - تحريف النصوص ٢٠٤</li> <li>٢٠٤ - مشاكلة العلماء ٢٠٦</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 193  | ٤ – إفساد للنيات٤                                |
| <ul> <li>١٩٨ - المخيلة بالمعرفة ١٩٨</li> <li>٨ - الترخص بالكذب ١٩٩</li> <li>٩ - تقحم الباطل ٢٠٠</li> <li>٢٠٠ - تحريف النصوص ٢٠٤</li> <li>٢٠٤ - مشاكلة العلماء ٢٠٦</li> <li>٢٠٦ - تفحش اللسان ٢٠٦</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 198  | ٥ – مشاغلة وتضييع للوقت                          |
| <ul> <li>٨ – الترخص بالكذب ١٩٩</li> <li>٨ – الترخص بالكذب ١٩٩</li> <li>٩ – تقحم الباطل ٢٠٠</li> <li>١٠ – تحريف النصوص ٢٠٤</li> <li>١١ – مشاكلة العلماء ٢٠٦</li> <li>٢٠٦ – تفحش اللسان ١٢</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 197  | ٦ - مدافعة الحق ورده                             |
| ۲۰۰ - تقحّم الباطل ۲۰۰<br>۱۰ - تقحّم الناطوص<br>۱۱ - مشاكلة العلماء<br>۱۲ - تفحش اللسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 191  | ٧ - المخيلة بالمعرفة٧                            |
| ١٠ – تحريف النصوص٢٠١<br>١١ – مشاكلة العلماء٢٠٤<br>١٢ – تفحش اللسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 199  | ۸ – الترخص بالكذب                                |
| ۲۰٤ - مشاكلة العلماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۲.,  | ٩ - تقحّم الباطل٩                                |
| ١٢ – تفحَّش اللسان ٢٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲۰۱  | ۱۰ – تحريف النصوص                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1.5  | ١١ – مشاكلة العلماء                              |
| $\mathbf{Y} \cdot \mathbf{A}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2.1  | ١٢ – تفحَّش اللسان                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲۰۸  | ١٣ – نسيان العـلوم                               |

- 099 -



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

أصول الجدل والمناظرة 🔊

- 3... -



THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

| YAV | الباب السادس: أحوال المتناظرين     |
|-----|------------------------------------|
| 274 | طبيعة الإنسان الجدل                |
| 79. | الرجل أقوم حجة من المرأة           |
| 292 | المفاضلة بين المناظرة ولزوم السكوت |
| 297 | أنواع الحجج                        |
| ۳•٦ | النظر أوسع من المناظرة             |
| ۳۱۲ | التدرب على الجدل                   |
| 313 | شروط المناظرة                      |
| ۳۲۳ | المشاورة أكمل أنواع المناظرة       |
| ۳۲٦ | السؤالات نوع من المناظرات          |
| ۳۳۱ | المباهلة                           |
| ٣٣٤ | المتجادلون ومجاذبة الحق            |
| ۳۳۷ | حكاية المناظرات                    |
| 352 | صناعة المناظرات                    |
| ۳٥٦ | الاستنابة في المناظرة              |
| ۲٥۸ | الاستعانة في المناظرة              |
| ٣٦٣ | التحدي في المناظرة                 |
| 377 | حيـل المتناظرين                    |
| ۳۷۲ | لا تلازم بين الفلج والحق           |
| ۳۷۷ | الظهور للحق                        |
| ۳۷۹ | تناقض النظار                       |
| ۳۸۳ | التنزل مع المخالف                  |

- 7.1 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



أصول الجدل والمناظرة

| ۳AV          | الانتقال في المناظرة                   |
|--------------|----------------------------------------|
| ۳٩٠          | الانقطاع في المناظرة                   |
| ۳۹٦          | المفاضلة بين المستدل والمعترض          |
| 344          | المتناظرون ما بين غالب ومغلوب          |
| ٤٠٢          | قواصم المناظرات                        |
| ٤١٢          | تأويلات المتناظرين                     |
| ٤١٧          | الاتساع في الجدال                      |
| 221          | مجالس المناظرات                        |
| ٤٢٧          | الباب السابع: أصول الاستدلال والمعارضة |
| 279          | المعيار                                |
| ٤٣٧          | المعيار في مناظرة الكفار               |
| 203          | المعيار في مناظرة المبتدعة             |
| ٤٥٥          | فساد المعيار اليوناني                  |
| ٤٦١          | معدن الشبهات                           |
| ٤٦٣          | قاعدة الاستدلال                        |
| 511          | استسلاف المقدمات                       |
| 579          | عدد المقدمات                           |
| ٤٧٣          | أنواع المقدمات                         |
| <b>٤ ٧</b> ٧ | لا مجادلة في الضروريات والبديهيات      |
| ٤٨١          | لا مجادلة بعد ظهور الحق                |
| 282          | لا اشتغال برد كل الأقوال الساقطة       |
| ٤٩٣ .        | الهدم أسهل من البناء                   |

- 7.7 -

This file was downloaded from QuranicThought.com



| ٤٩٤   | الهادم لا يلزم أن يكون عالماً                          |
|-------|--------------------------------------------------------|
| ٤٩٧   | البناء بعد الهدم                                       |
| ٤٩٩   | الاعتراض                                               |
| 0     | المنـع                                                 |
| ٥٠١   | سند المنع                                              |
| ٥٠٣   | النقض                                                  |
| ٥٠٤   | النقض بشاهد التخلف                                     |
| 0 • 0 | النقض بخصوص الفساد                                     |
| 01.   | المعارضة                                               |
| 017   | المعارضة بالقلب                                        |
| 017   | المعارضة بالمثل                                        |
| 011   | المعارضة بالغير                                        |
| 019   | الباب الثامن: ما يتأدب به المتناظرون                   |
| 077   | ۱ – حسن القصد                                          |
| 075   | ٢ – استظهار مذهب المخالف قبل المناظرة                  |
| ٥٢٧   | ٣ – مراعاة قدر المناظر٣                                |
| 079   | ٤ - المجادلة بالحسني٤                                  |
| 032   | <ul> <li>مال السمت الحسن</li> </ul>                    |
| ٥٣٤   | <ul> <li>٦ - الإعراض عن مجالس الهيبة</li> </ul>        |
| ٥٣٦   | ٧ – عدم التهاون مع المخالف                             |
| ٥٣٨   | <ul> <li>٨ - عدم الإفراط في التوقي من الخصم</li> </ul> |
| ٥٤٠   | ٩ – الاتفاق عـلى الأسس                                 |

- 7.7 -



أصول الجدل والمناظرة

- 3.2 -