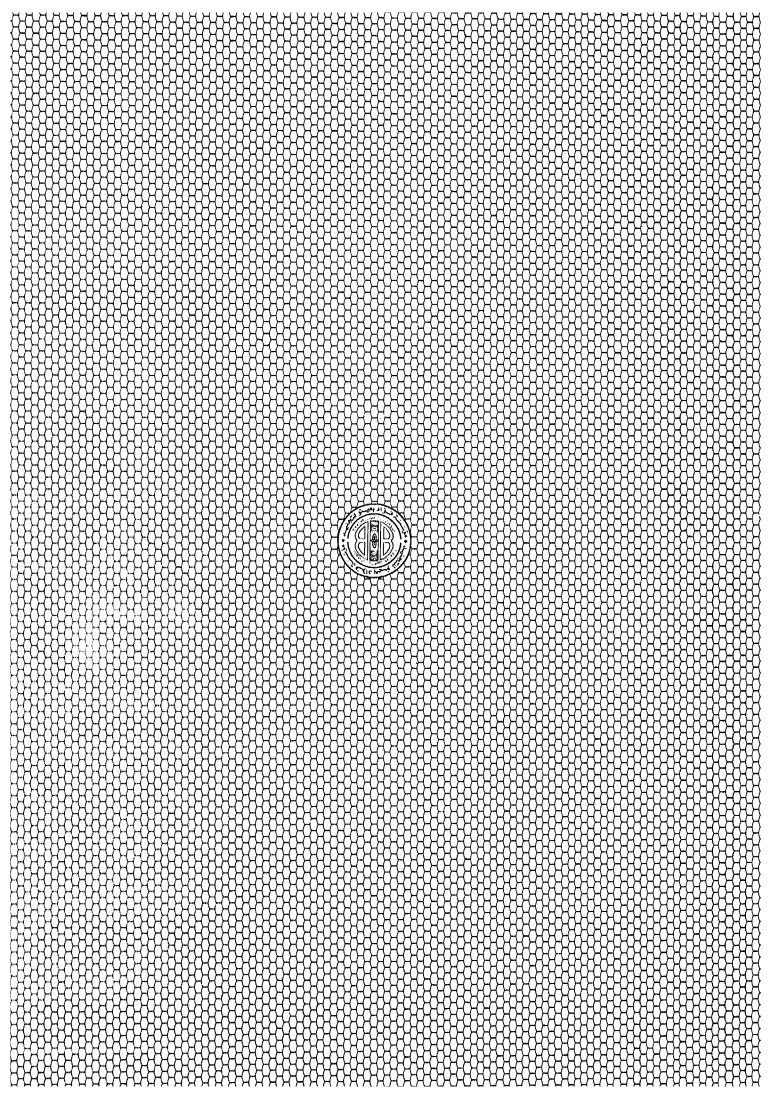
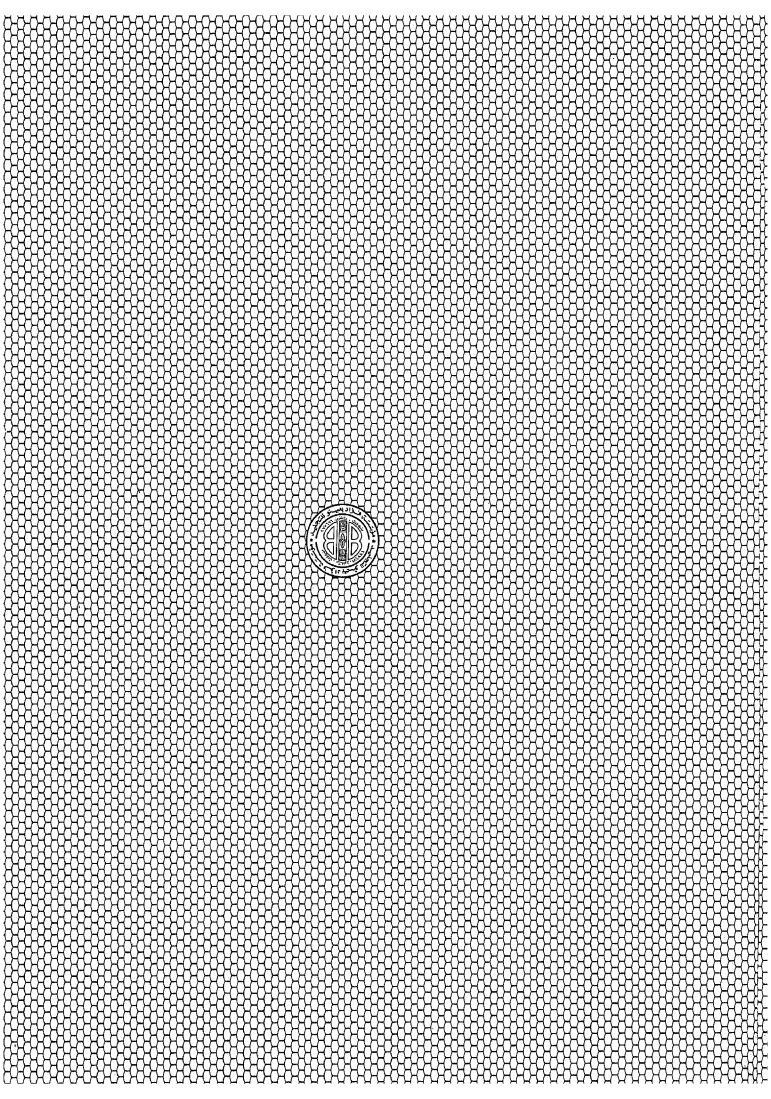
الأعتمال لنكامِكة للكق كركية تخدجين

المحالية الم

زرالامتداعري مبيروت





الله حمدًال الكاميسكة الدكتور الركتور المركتور المركتور المركتور المركتور المركتور المركتور المركتور المركتور المركتور

## الرَّجَالَة المسلمُونَ في العُصُورُوطي

### للاتڪٽور زکي محملحيسَن

مدير دار الآثار العربية عضو المجمع المصري للثقافة العلمية دكتور فى الآداب مر. جامسة باريس ، وماثر دبلوم آثار الأم الأسموية رالاسلامة من مدرسة اللوفر بياريس ، ودبلوم مدوسة اللغات الشرقية بفرنسا ، وليسانس الآداب من الجامسة المصرية ، ودبلوم مدرسة المعلين العليا بالقاهرة، والمساعد العلى بمتحف براين سابقا

> دارالرائد المربيب بيرون • لبنان ص . ب:ه٨٥٥

جميع الحقوق محفوظة ا دارالرائد العربيب ١٤٠١ م = ١٩٨١ فنحن الناس كل النا س في البر وفي البحر أخذنا جزية الخلق من الصين إلى مصر إلى طنجة ، بل في كل أرض خيلنا تسرى إذا ضاق بنا قطر تزلُل عنه إلى قطر لنا الدنيا بما فيها من الإسلام والكفر فنصطاف على الثلج ونشتو بلد التمسر أبو دلف مسعر بمه المرملمول

رسوم هذا الكتاب من نقل الأستاذ المساد الأستاذ الأستاذ المساد اللكية المساد اللكية المساد الإسلامية المساد الإسلامية المساد الإسلامية المساد الأول الإسلامية فؤاد الأول

# المالكيكالكاتي

## مفت دمته

لما بدأ القرن الثامن الميلادى كان العرب قد امتدت فتوحاتهم وأصبح لهم ملك واسع الأرجاء . وفي بداءة هذا القرن فتحوا بلاد ما وراء النهر و بلاد الأندلس ؛ فانبسطت امبراطوريتهم من حدود الهند شرقاً إلى المحيط الأطلسي غرباً ، ومن آسيا الوسطى وجبال القوقاز شمالاً إلى صحارى إفريقية جنوباً .

وكان لِإختلاط العرب بالشعوب الأخرى أثر كبير فى نشأة المدنية الإسلامية وتطورها ، فملك العرب ناصية العلم والمعرفة ، وحفظوا لأور با تراث اليونان ، وتقدمت على يدهم العلوم المختلفة .

وأتيح للمسلمين فى العصور الوسطى أن يحوزوا قصب السبق فى ميدان الرحلات والاكتشافات والدراسات الجغرافية . وأفادت أوربا مماكان عند المسلمين من علم بأجزاء العالم المعروفة فى القرون الوسطى .

والحق أن ازدهار الحضارة الإسلامية ، وسيادة المسلمين فى البر والبحر ، وطبيعة الدين الإسلامى ، كل ذلك كان من شأنه أن يشجع على الأسفار والرحلات .

w Hati

فالجزء الأكبر من العالم المعروف في فجر الإسلام كانت تزدهر فيه مدنية الإسلام وتدير دفته حكومة إسلامية . ثم فقدت الإمبراطورية الإسلامية وحدتها السياسية منذ منتصف القرن الثاني الهجرى ( الثامن الميلادي ) ؛ ولكن روابط الدين واللغة والثقافة ظلت تجمع بين سكان الدول الإسلامية ، فكانوا يشعرون بأنهم أبناء إمبراطورية إسلامية بعيدة الأطراف . وقد كانت تلك الروابط قوية في العصور الوسطى . ولم تكن القوميات الإقليمية قد عظم شأنها بعد . وكانت أنحاء هذا الملك الواسع الذي أسسه المسلمون تتطلب الدراسة والوصف ، تمييداً لتطبيق أحكام الشريعة ، وتسهيلا لمهمة الولاة . فسافر القوم ، لدراسة البلاد وطرقها وحاصلاتها وخراجها وما إلى ذلك ، مما لابد منه للتأليف في علم تقويم البلدان . وطبيعي أن تكون الرحلات والأسفار من أول السبل لطلب العلم في تلك العصور ؛ فقد كانت الكتب نادرة ، وكانت الدراسة العملية تقوم مقام ما نصنعه اليوم من تتبع المراجع والمؤلفات ، التي تزدحم بها خزانات الكتب الخاصة والعامة . وفضلا عن ذلك فقد تعددت مراكز الثقافة في الكتب الخاصة والعامة . وفضلا عن ذلك فقد تعددت مراكز الثقافة في الكتب الخاصة والعامة . وفضلا عن ذلك فقد تعددت مراكز الثقافة في الكتب الخاصة والعامة . وفضلا عن ذلك فقد تعددت مراكز الثقافة في الكتب الخاصة والعامة . وفضلا عن ذلك فقد تعددت مراكز الثقافة في

ديار الإسلام، وكان رجال العلم ينتقلون فى طلبه من إقليم إلى آخر، يدرسون على مشاهير الأساتذة ويلقون أعلام الفقهاء والمحدثين واللغويين ثم الأطباء والفلاسفة والرياضيين.

数 数 数

وكذلك كان الحج من أعظم بواعث الرحلات ، فإن ألوف المسلمين يتجهون كل عام من شتى أنحاء العالم الإسلامي إلى الحجاز ، لتأدية فريضة الحج وزيارة قبر النبي . وكان الحجاج عند عودتهم إلى بلادهم يخبرون عن الطرق التي سلكوها والأحداث التي صادفوها . وقد كان النابهون منهم يدونون مشاهداتهم ، و يعملون على أن ينفعوا المؤمنين بتجاربهم ؛ فيصفون رحلاتهم ، تسجيلا لفضلهم ، وهداية لنيرهم ، ولفتاً لنظر أولى الأمر إلى ما يجب إصلاحه ، كما كان أهل الخير والتقوى في شتى البلاد الإسلامية يرحبون بإخوانهم المسلمين الميممين شطر الأراضي المقدسة و يعنون بإقامة الرباطات وحبس الأوقاف للانفاق منها في سبيل راحتهم .

4 数数

واتسع نطاق التجارة عند المسلمين اتساعاً لم يبلغه عند شعب آخر قبل كشف أمريكا ؛ فانتشرت قوافل التجار المسلمين في القسم الأعظم من العالم المعروف في ذلك العهد، وخاضت سفنهم عباب البحار والمحيطات، وازدهرت على أيديهم الطرق التجارية بين بحار الصين وأسيا الوسطى

وسواحل بحر البلطيق والأندلس وشواطىء المحيط الأطلسى والبحر الأبيض المتوسط وساحل أفريقيا الشرق وجزر المحيط الهندى وصحارى السودان. وكان التجار يحملون السلع بين الأسواق الحتلفة فى العالم الممدّن حينئذ، ويقومون بالرحلات الطويلة فى هذا السبيل. وحسبنا أن نشير إلى الكنوز الوافرة من النقود الإسلامية التى عثر عليها فى الروسيا وفنلنده والسويد والنرويج، بل فى سويسرا وجزيرة إيسلنده والجزائر البريطانية. وترجع قطع العملة المذكورة إلى الفترة الواقعة بين نهاية القرن الأول وبداية الخامس بعد الهجرة (السابع وبداية الحادى عشر الميلادى). ولسنا نجزم بأن كثيراً من التجار المسلمين أنفسهم وصلوا إلى ايسلنده أو النرويج أو الجزر البريطانية ؛ ولكن كتب الرحلات وتقويم البلدان عندهم تشير إلى ترددهم على جنوبى الروسيا، وإلى وصولهم أوربا الوسطى. ويشهد ذلك ترددهم على جنوبى الروسيا، وإلى وصولهم أوربا الوسطى. ويشهد ذلك

وقد كتب المقدسي بياناً بالسلع التي كان المسلمون يحصلون عليها من جنوبي الروسيا والبلاد الأوربية الشهالية ؛ وقوامها أنواع الفراء والجلود والشمع والنشاب والقلانس والغرا والعسل والسيوف والدروع والأغنام والبقر ، كل ذلك فضلا عن الرقيق من الصقالبة . والمعروف أن المسلمين استعملوا لفظ « الصقالبة » بمعنى أوسع ، فكان لا يشمل عندهم السلافيين فحسب ، بل امتد إلى الجرمان وسائر سكان أوربا . أما أهم ما كان يحمله

التجار المسلمون إلى تلك الأقاليم فالمنسوجات بأنواعها و بعض التحف المعدنية ثم الفاكهة . وسوف نرى عند الكلام على الرحالة أنفسهم عظم تجارة المسلمين في شرق أفريقيا ووسطها وأقليم غانة وفي بحار الصين وجزر الهند الشرقية . وحسبنا ما ذكره ابن جبير وابن بطوطة من أن التجار في عدن كانت لهم ثروات طائلة ، وكان بعضهم يملك المراكب العظيمة لنقل سلمهم . أما التجارة بين الشرق الأدنى والأمم المسيحية في البحر الأبيض المتوسط فقد كان معظمها في يد اليهود (۱) ولكن الرحالة والتجار المسلمين كانوا يزورون القسطنطينية والمدن التجارية في شبه جزيرة إيطاليا وكان المنسوجات الشرقية والسجاد سوق رائجة في أور با .

<sup>(</sup>۱) يشهد بذلك النص المشهور الذي جاء في كتاب المسالك والمالك» لابن خرداذبه المتوفى في بداءة القرن الرابع الهجرى (۱۰ م). وقد تحدث فيه عن مصر ونساط التجاراليهود فذكر أنهم كانوا يتكلمون بالعربية والفارسية والرومية والافرنجية والاندلسية والصقلبية وأنهم يسافرون من المشرق إلى المغرب ومن المغرب الى المشرق براً وبحراً ، يجلبون من المغرب الخدم والجوارى والفلمان والديباج وجلود الخز والفراء والسمور والسيوف ويركبون من فرنجة في البحر الغربي فيخرجون بالفرما ويحملون تجارتهم على الظهر إلى القلزم وبينهما خسة وعمرون فرسخاً ، ثم يركبون البحر الشرق من القلزم والكافور والدارسيني وغير ذلك مما يحمل من تلك النواحي حتى يرجعوا إلى الغرما ، ثم يركبون في البحر الغربي ، فربما عدلوا بتجارتهم الى القسطنطينية فباعوها للروم ، وربما صاروا بها إلى ملك فرنجة فيبيعونها هناك ، وإن شاءوا حلوا تجارتهم من فرنجة في البحر الغربي فيخرجون بأنطاكية ويسيرون على الأرض ثلاث مراحل إلى الجابية في البحر الغربي فيخرجون بأنطاكية ويسيرون على الأرض ثلاث مراحل إلى الجابية ثم يركبون في الفرات إلى بغداد ثم يركبون في دجلة إلى الإبلة ، ومن الإبلة إلى عمان والسند والهند والصين ، كل ذلك متصل بعضه ببعض (ابن خرداذبه ص ١٣٥)

ومن الطريف أن بعض المسلمين كانوا يجمعون بين التجارة وطلب العلم . من ذلك أن أحد رفقاء المقدسي في السفينة إلى عدن صارحه بأنه يخشي عليه إذا دخل هذا الثغر « فسمع أن رجلا ذهب بألف درهم فرجع بألف ديبار وآخر دخل بمائة فرجع بخمسهائة ، طلبت نفسه التكاثر » وانصرف عن جمع العلوم إلى التجارة . فدعا المقدسي أن يعصمه الله ؛ ولكنه لما دخل عدن وسمع عن إثراء التجار أكثر مما قال رفيقه في السفينة ، فرم ذلك وعقد العزم على السفر بتجارة إلى ساحل إفريقية الشرق ، فره ذلك وعقد العزم على السفر بتجارة مع تلك الأقاليم ، ولم يثنه عن واشترى مع شريك له ما يلزم للتجارة مع تلك الأقاليم ، ولم يثنه عن هذا العزم ويبقه لطلب العلم إلا موت هذا الشريك . وسيمر بنا في الصفحات التالية أن ياقوت صاحب « معجم البلدان » كان ممن رحلوا التجارة وطلب العلم .

유 4

وكان بعض أمراء المسلمين يوفدون الرسل والسفراء إلى غيرهم من أمراء المسلمين ، فدعا ذلك أحياناً إلى القيام برحلات طريفة إلى أصقاع لا يألفها المسلمون . من ذلك رحلة ابن فضلان إلى جنوبى الروسيا . ومن ذلك أيضاً السفارة الأندلسية نحو سنة ٣٦٢ ه ( ٩٧٣ م ) إلى أوتو الأكبر أمبراطور الجرمان . والمحتمل أن بعض أعضاء تلك السفارة كانوا مصدر ما كتبه القزويني عن بعض البلاد الألمانية .

وطبيعى أن كثيرين من المسلمين كانوا يرحلون سعياً في طلب الرزق. وحسبنا أن نشير إلى الخياط البغدادى الذى قابله الرحالة ابن فضلان في إقليم الفولجا. ثم كان أعلام الفنانين ومهرة الصناع ينتقلون من إقليم إلى آخر لينتفع الأمراء بجهودهم ؛ أو كانوا يؤمرون بالسفر إلى بعض الأطراف النائية ، للاشتراك في المنشئات الجديدة ، أو المساهمة في تجديد بناء أو زخرفة عمارة أو إنتاج التحف الفنية النفيسة .

ولسنا ننسى فى هذه المناسبة أن إكرام الضيف عند الشرقيين ، و بساطة العيش فى القرون الوسطى ، وحث الإسلام على السفر بتخفيف بعض الواجبات الدينية على المسافرين ، كل ذلك سهّل الرحلات وشجع على القيام بها .

₩ 4 4

ومن المحتمل أن إباحة تعدد الزوجات في الإسلام كانت تخفف بعض متاعب الأسفار، ولا تجعل الرحالة المسلمين محل شكوك أو مصدر متاعب اجتماعية . فكان بعضهم يتزوج في البلاد التي ينزل فيها فترة من الزمن . ومن الطريف في هذا الصدد أن الرحالة ابن بطوطة تزوج في مصر مرتين على الأقل ، وكانت له في جزائر الملديف أربع زوجات . وقد كتب عن هذه الجزائر: «والتزوج بهذه الجزائر سهل ، لندارة الصداق ، وحسن معاشرة النساء . . . وإذا قدمت المراكب تزوج أهلها النساء . فإذا أرادوا السفر طلقوهن . وهن لا يخرجن عن بلادهن أبدا . . ولم أر في الدنيا

أحسن معاشرة منهن . ولا تكل المرأة عندهم خِدْمة زوجها إلى سواها ؛ بل هى تأتيه بالطعام ، وترفعه من بين يديه ، وتغسل يده ، وتأتيه بالماء للوضوء ، وتغم رجليه عند النوم . ومن عوائدهن ألا تأكل المرأة مع زوجها . ولايعلم الرجل ما تأكله المرأة . ولقد تزوجت بها نسوة ؛ فأكل معى بعضهن بعد عاولة ؛ وبعضهن لم تأكل معى ، ولا استطعت أن أراها تأكل » وكذلك أعجبه من نساء مدينة زبيد باليمن « أن للغريب عندهن مزية ؛ ولا يمتنعن من تزوجه ، كما يفعله نساء بلادنا (أى المغرب) . فإذا أراد ولا يمتنعن من تزوجه ، كما يفعله نساء بلادنا (أى المغرب) . فإذا أراد يجب له ، إلى أن يرجع أبوه . ولا تطالبه فى أيام الغيبة بنفقة ولا كسوة . ولا سواها . وإذا كان مقيا ، فهى تقنع منه بقليل النفقة والكسوة . لكنهن لا يخرجن عن بلدهن أبدا . ولو أعطيت إحداهن ما عسى أن تعطاه ، على أن تخرج من بلدها لم تفعل » .

\*

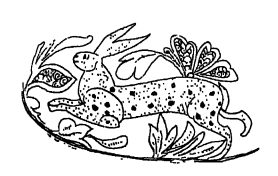
ومن القصص الطريفة التي تشهد باتساع الأسفار الإسلامية قصة رواها الرحالة ابن بطوطة الذي سيلي ذكره في هذا الكتاب. وتشيرهذه القصة إلى أن الرحالة المسلم كان يعثر أحياناً في أبعد آفاق المعمورة عن بلاده على مواطن له من التجار أو السياح. قال ابن بطوطة في كلامه على إقامته بمدينة قنجنفو بالصين «وينها أنا يوماً في دار ظهير الدين القرلاني، إذا

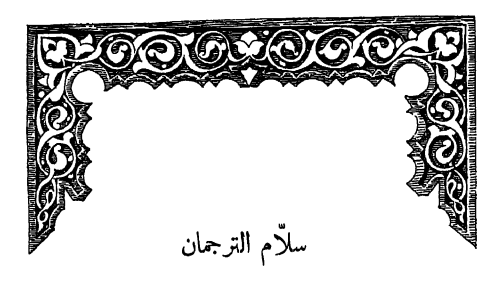
بمركب عظيم لبعض الفقهاء المعظمين عندهم ، فاستؤذن له على ". وقالوا مولانا قوام الدين السبتى ؛ فعجبت من اسمه . ودخل إلى . فلما حصلت المؤانسة بعد السلام ، سنح لى أنى أعرفه . فأطلت النظر إليه . فقال : أراك تنظر إلى نظر من يعرفنى ا فقلت له : من أى البلاد أنت ؟ فقال : من سبته (على شاطىء مراكش فى مواجهة جبل طارق) . فقلت له : وأنا من طنجة . فجدد السلام على ، وبكى حتى بكيت لبكائه . فقلت له : هل دخلت بلاد الهند ؟ فقال لى : نعم ، دخلت حضرة دهلى . فلما قال لى ذلك تذكرت له . وقلت : أأنت البشرى ؟ قال : نعم . وكان وصل إلى دهلى مع خاله أبى القاسم المرسى ، وهو يومئذ شاب لا نبات بعارضيه من حذاق الطلبة يحفظ الموطأ . وكنت أعلمت سلطان الهند بأمره ، فأعطاه ثلاثة آلاف دينار ، وطلب منه الإقامة عنده فأبى . وكان قصده فى بلاد الصين . فعظم شأنه بها واكتسب الأموال الطائلة . أخبرنى أن له نحو خسين غلاماً ومثلهم من الجوارى . وأهدى إلى منهم غلامين وجاريتين وتحفاً كثيرة . ولقيت أخاه بعد ذلك ببلاد السودان . فيا بعد ما بينهما ! » .

. 참 검

وهكذا نرى أن المسلمين فى العصور الوسطى أتيح لهم القيام بكثير من الرحلات والأسفار. والحق أن ما كتبه المؤلفون المسلمون فيا بين القرنين الثالث والتاسع بعد الهجرة (التاسع والخامس عشر بعد الميلاد) عن الرحلات كثير جداً ؛ ولكن المعروف أن الرحالة لم يكتبوا أخبار

رحلاتهم فى مؤلفات قائمة بذاتها إلا نادراً. أما معظمهم فقد أدمجوا حديث تلك الرحلات فيا ألفوه من كتب التاريخ أو تقويم البلدان. كما أشار بعض المؤلفين إلى رحلات قام بها غيرهم ولم يصل إلينا شيء عنها من تأليف أسحابها أنفسهم. وفضلا عن هذا كله فئمة رحلات قام بها الملاحون التجار، ضاعت أخبارها أو لم يدونها أصحابها، و إن كانوا من المصادر التي نقل عنها المؤرخون والجغرافيون الكثير من وصف البلاد النائية، والتي يرجع إليها ما نراه من قصص البحر في الأدب العربي مثل قصة السندباد البحري.





إن رحلة سلام الترجمان إلى سور الصين الشهالى قد تكون حقيقة تاريخية ، و إن كان سببها الذى يذكره الجغرافيون العرب — كالقزوينى و ياقوت على لسان الرحالة نفسه ، أشبه بأسطورة خيالية . والظاهر أن حديثها كان مشهوراً فى العصور الوسطى . وقصة هذه الرحلة أن سلاما الترجمان يزعم أن الخليفة العباسى الواثق بالله ( ٢٢٧ — ٢٣٧ ه أى ٨٤٢ — ٨٤٧ م ) رأى فى المنام أن السد الذى بناه الإسكندر ذو القرنين ( والذى يقع نين ديار المسلمين وديار يأجوح ومأ جوج ) مفتوح ؛ فأرعبه هذا المنام ، وأمر سلاما بأن يرحل ليتفقد السد . فسار الترجمان من مدينة سر من رأى ، ومعه بأن يرحل ليتفقد السد . فسار الترجمان من مدينة سر من رأى ، ومعه خسون رجلا ومائتا بغل تحمل الزاد والماء ؛ وكان الخليفة قد أعطاه كتاباً إلى حاكم أرمينية ليقضى حوائجهم و يسهل مهمتهم . فعنى هذا الحاكم بالرحالة ورجاله ، وزودهم بكتاب توصية إلى حاكم إقليم السرير . وكتب لهم هذا

الحاكم إلى أمير أقليم اللان . وكتب هذا الأمير إلى فيلانشاه . وكتب لهم فيلانشاه إلى ملك الخزر في إقليم بحر قزوين ؛ فوجه معهم خمسة من الأدلاء وسار الجميع ستة وعشرين يوماً ؛ فوصلوا إلى أرض سوداء كريهة الرائحة وكانوا قدحملوا معهم بإشارة الأدلاء خلَّا لتخفيفهذه الرائحة . وسار الركب فى تلك الأرض عشرة أيام ثم وصلوا إلى إقليم فيه مدن خراب، ساروا فيها سبعة وعشرين يوما . وقال الأدلاء إن شعب يأجوح ومأجوح هو الذي خرب تلك المدن. وانتهوا إلى جبل فيه السور المنشود. وعلى مقر بة منه حصون تسكنها أمة مسلمة تتكلم العربية والفارسية ؛ ولكنها لم تسمع بخليفة المسلمين قط . وتقدم الركب إلى جبل لانبات عليه يقطعه واد عرضه مائة وخمسون ذراعا . وفي الوادي باب ضخم جداً من الحديد والنحاس ، عليه قفل طوله سبعة أذرع وارتفاعه خمسة ، وفوق الباب بناء متين يرتفع إلى رأس الجبل. وكان رئيس تلك الحصون الإسلامية يركب في كل جمعة ومعه عشرة فرسان ، مع كل منهم مرز بة من حديد ، فيجيئون إلى الباب ويضر بون القفل ضربات كثيرة ؛ ليسمع من يسكنون خلفه ، فيعلموا أن للباب حفظة ، وليتأكد الرئيس وأعوانه الفرسان من أن أولئك السكان لم يحدثوا في الباب حدثاً .

ولما فرغ سلام الترجمان و رفقاؤه من مشاهدة السور رجعوا إلى سرمن رأى مارين بخراسان. وكانغيابهم في هذه الرحلة ثمانية عشر شهراً.

وقد ذكر المستشرق الفرنسي كرادى فو Carra de Vaux أن من المحتمل أن هذه الرحلة كانت إلى الحصون الواقعة في جبال القوقاز وعلى مقربة من دربند (أو باب الأبواب)، في إقليم داغستان غربى بحر قزوين. ومهما يكن من الأمر فاننا لا نعرف عنها إلا بعض المقتطفات في كتب التاريخ والجغرافية، ولا سيا «نزهة المشتاق» للادريسي و «معجم البلدان» لياقوت.

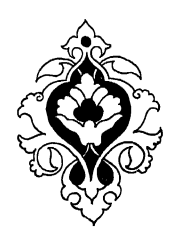
#### \* \*

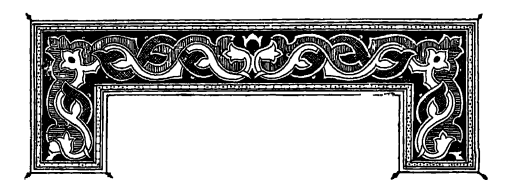
ومن غريب ما نقله أبو حامد الأندلسي في كتاب « العجائب » عن سلام الترجمان أنه قال :

« وأقمت عند ملك الخزر أياماً ، ورأيت أنهم اصطادوا سمكة عظيمة جداً وجذبوها بالحبال ، فانفتح أذن السمكة وخرجت منها جارية بيضاء حمراء طويلة الشعر حسنة الصورة ، فأخرجوها إلى البر وهي تضرب وجهها وتنتف شعرها وتصيح وقد خلق الله تعالى في وسطها غشاء كالثوب الصفيق من سرتها إلى ركبتهاكأنه إزار مشدود على وسطها ، فأمسكوها حتى ماتت » .

وقد تساءل الدكتور حسين فوزى فى كتابه «حديث السندباد القديم». (ص ١٣٥) عن تفسير ما رأى سلام الترجمان عند ملك الخزر وكتب فى ذلك : « أ يكون الملك قد عرض على خليفة المسلمين منظراً تمثيلياً من نوع (٢)

«البانتوميم » احتفاء به واحتفالاً بقدومه ، وفهمه هذا الساذج على أنه حقيقة ؟ أو أن ملك الخزركان ماجناً مهزاراً لا يرى عيباً أن يسخر من ضيفه فيدخل عليه منظر الغانية التي تخرج من أذن سمكة عظيمة جداً ، فيبتلع (أى فيصدّق) سلام المنظر والغانية والسمكة الكبيرة ؟ » وعندنا أن من المحتمل أيضاً أن يكون سلام الترجمان سمع من بعض العامة في بلاد الخزر حديث تلك السمكة فعلقت بذهنه ونسها إلى مشاهداته الخاصة .





## ابن وهب القرشي

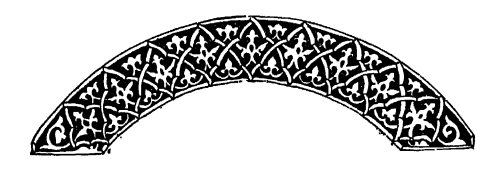
كان ابن وهب من ذوى التروة والجاه فى العراق ومن ولد هبار بن الأسود . وتذكر بعض المصادر التاريخية أنه قام برحلة إلى الصين نحو سنة ٢٥٦ ه ( ٨٧٠ م ) ، فترك مدينة البصرة عند ما خرّبها الزنج وخرج من ميناء سيراف على بعض مراكب هندية . وساح طويلا فى ممالك الهند ، إلى أن انتهى إلى مدينة خانفو (كنتون) بمملكة الصين . ثم تقدم إلى مدينة خدان عاصمة تلك المملكة ، وتقع هذه المدينة على مقدار شهرين من خانفو . والتمس ابن وهب مواجهة الإمبراطور ؛ ولكنه لم يفلح إلا بعد انتظار طويل، و بعد أن أرسل الإمبراطور إلى حاكم خانفو يأمره بالبحث عن حقيقة ابن وهب والاستفسار من التجار العرب عما يدعيه من قرابته لنبى المسلمين . فلما كتب الحاكم بصحة نسبه أكرم الامبراطور مثواه وأذن له فى الوصول اليه وناقشه فى الدين والسياسة ؛ ثم عرض عليه صور بعض فى الوصول اليه وناقشه فى الدين والسياسة ؛ ثم عرض عليه صور بعض

الأنبياء، مثل نوح فى السفينة، وموسى و بنى إسرائيل، وعيسى على حماره والحواريون معه، ثم محمد على جمل وأصحابه محدقون به (۱). وأمر له بعد ذلك بالهدايا النفيسة. وأوصى به حاكم خانفو.

ولا نعرف أن ابن وهب دو"ن ما شاهده فى رحلته ؛ ولكن لاشك فى أنه تحدث عنها . وقد أفاد من هذا الحديث مؤلف أسمه أبو زيد حسن ، سوف يأتى الكلام عليه . كما أشار المسعودى إلى هذه الرحلة فى كتابه «مروج الذهب» ، فى الفصل الذى عقده للحديث عن ملوك الصين . وقد رجح المستشرق رينو Reinaud أن أبا زيد حسن لتى المسعودى وتبادلا ما كانا يعرفانه عن الهند والصين والبحار الشرقية .



<sup>(</sup>۱) أنظر مقالنا « السيرة في الفن الإسلامي » في عدد مايو سنة ١٩٤٠ من مجلة المقتطف ، وراجع كتابنا « الصين وفنون الإسلام » ص ١٢و٣٩



## سليان السيرافي

تشير المصادر التاريخية فى اللغتين العربية والصينية إلى وجود جموع من المسلمين فى الصين فى عهد أسرة تنج التى حكمت الصين بين عامى ١٩٠٦ و ٩٠٦ م . وكان معظمهم من التجار الذين نزلوا الثغور .

وكان التجار المسلمون المنصرفون إلى الشرق الأقصى يبحرون من البصرة ومن سيراف على الخليج الفارسى أو « الخليج الصينى » كما كانوا يسمونه أحياناً فى القرن الثالث الهجرى ( التاسع الميلادى ) . وكانت السفن الصينية الكبيرة تصل إلى ثغر سيراف ، وتشحن بالبضائع الواردة من البصرة ؛ ثم تتجه إلى ساحل عمان وتعبر الحيط الهندى مارة بسرنديب وجزائر البحار الجنوبية ، حتى تصل إلى مدينة خانفو ، حيث كانت تعيش جالية إسلامية وافرة العدد عظيمة الشأن . وفى كتاب المسالك والمالك لابن خرداذ به عبارة تفيد أن بعض تجار المسلمين وصلوا إلى شبه جزيرة كوريا .

والمعروف أن قدوم التجار الصينيين أنفسهم إلى الخليج الفارسي أخذ يهبط تدريجياً منذ بداية القرن الثالث الهجرى (التاسع الميلادى) ؛ على حين زاد سفر العرب إلى البحار الجنوبية . ثم حدث أن خرب ثغر خانفو نحو سنة ٢٦٤ ه ( ٨٧٨ م ) بسبب بعض الاضطرابات في بلاد الصين ؛ فقتل كثير من المسلمين ، ولم تعد المواصلات البحرية تامة الانتظام بين الصين والشرق الأدنى في القرن الرابع الهجرى (العاشر الميلادى) . وأصبحت السفن من الجانبين لا تبحر إلا إلى مدينة في منتصف الطريق بين البلدين السفن من الجانبين لا تبحر إلا إلى مدينة في منتصف الطريق بين البلدين تسمى «كلاه» ، اشتهرت بمناجم القصدير . وأكبر الظن أنها كانت من ثغور الشاطىء الغربي في ملقا .

وقد أشار أبوزيد حسن والمسعودى إلى هذه الحالة فى حديثهما عن رجل من أهل مدينة سمرقند « خرج من بلاده ومعه متاع كثير حتى انتهى إلى العراق ، فحمل من جهازه وانحدر إلى البصرة ، وركب البحر حتى وصل إلى بلاد عمان ، وركب إلى بلاد «كلاه» وهى النصف من طريق الصين أو نحو ذلك ، وإليها تنتهى مراكب الإسلام من السيرافيين والعانيين فى هذا الوقت ، فيجتمعون مع من يرد من أرض الصين فى مراكبهم . وقد كانوا فى بدء الزمان بخلاف ذلك ؛ وذلك الوسين فى مراكب الصين كانت تأتى بلاد عمان وسيراف من ساحل فارس وساحل البحرين والأبلة والبصرة . . . ولما عدم العدل وفسدت النيات . . . التبقى الفريقان جميعاً فى هذا النصف . ثم ركب هذا النيات . . . التبقى الفريقان جميعاً فى هذا النصف . ثم ركب هذا

التاجر من مدينة كلاه في مراكب الصين إلى مدينة خانفو » .

ومن المسلمين الذين زاروا الهند والصين عدة مرات رحالة عربي اسمه سلمان ، لا نكاد نعرف شيئاً عن ترجمة حياته ؛ ولكن وصف سياحته في الهند والصين انتهى إلينا . فقد كتبه سنة ٢٣٧ هـ ( ٨٥١ م ) — ولهذا الوصف ذيل وضعه في القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ) مؤلف من سيراف اسمه أبوزيد حسن ، واعتمد فيه على ما سمعه من قصص الرحالة والتجار في بحار الصين ، ولا سيا ابن وهب الذى مر ذكره . وقد طبعت هذه الرحلة سنة ١٨١١ على يد المستشرق لانجلس Langlès ثم نشرها المستشرق رينو Reinaud على يد المستشرق لانجلس ١٨٤٥ . كما أحاط بها المستشرق فران Ferrand في مجموعة الرحلات والنصوص الجغرافية العربية والفارسية والتركية الخاصة بالشرق الأقصى والتي ترجمها إلى الفرنسية وعلق عليها ونشرها في مؤلف من مجلدين .

وتحدث الدكتور حسين فوزى عن هذه الرحلة فى كتابه «حديث السندباد القديم» (ص٢١-٣٧) وقال إنها « تعد من أهم الآثار العربية عن الرحلات البحرية فى الحيط الهندى و بحر الصين فى القرن التاسع . وربما كانت الأثر العربى الوحيد الذى يتحدث عن سواحل البحر الشرقى الكبير والطريق الملاحى إليها على أساس الخبرة الشخيصة مع التزام الموضوع وعدم الخروج عنه إلى أحاديث تاريخية وغيرها مما عودنا الجغرافيون والمؤرخون العرب ؟

وإذا رأينا فما بعد ابن خرداذبة وابن الفقيــه والإصطخرى وابن حوقل والمسعودي يتكلمون على أساس من المعرفة الشخصية لبعض المواضع التي يذكرونها ، فانهم أيضاً ينقلون الكثير عن ذلك الأثر العربي الأول بلفظه ومعناه في بعض الأحيان ، و بما يكاد يكون لفظه ومعناه في البعض الآخر » وتمتاز رحلة سلمان والذيل الذي وضعه أبو زيد بما فيهما من وصف صادق للطرق التجارية ، ولبعض العادات والنظم الاجتماعية والاقتصادية ، ولأهم المنتجات في الهند وسرنديب وجاوه والصين، مع قلة الخرافات والأساطير التي تكثر في أحاديث البحارة . وتمتازان أيضاً بالأخبار الوافية عن علاقة المسلمين بالصين في القرنين الثالث والرابع بعد الهجرة (التاسع والعاشر بعد الميلاد). من ذلك أن مدينة خانفو، أكبر أسواق الصين حينئذ ، كان فيها رجل مسلم « يولي، صاحب الصين الحكم بين المسلمين الذبن يقصدون إلى تلك الناحية . . . وإذا كان في العيد صلى بالمسلمين وخطب ودعا لسلطان المسامين » والواقع أن المصادر الصينية تشهد بوجود هذا النوع من الامتيازات، و بأنه امتد إلى الجاليات الإسلامية الأخرى في سائر مدن الصين ؛ فكان لكلمنها قاضيها وشيوخها ومساجدها وأسواقها و إن كانت الحكومة الصينية احتفظت لنفسها بحق النظر في الجرائم التي قد يترتب عليها النفي أو الإعدام . والحق أن الاختصاصيين في الدراسات الصينية من المستشرقين ثبت عندهم صدق كثير مما جاء في حديث سلمان عن أحوال الصين الاجتماعية .

ومن الطريف أن سليان السيرافي أول مؤلف غير صيني يشير إلى الشاى . وذلك حين يذكر أن ملك الصين يحتفظ لنفسه بالدخل الناتج من محاجر الملح ومن نوع من العشب ، يشربه الصينيون في الماء الساخن ويباع منه الشيء الكثير في جميع مدنهم و يسمونه « ساخ » .

وقال سليان في وصف بعض جزائر المحيط الهندى أن لأهلها ذهباً كثيراً « وأكلهم النار جيل و به يتأدمون ويدهنون ، وإذا أراد واحد منهم أن يتزوج ، لم يزوج إلا بقحف رأس رجل من أعدائهم ، فإذا قتل اثنين زوّج اثنين ، وكذلك إن قتل خمسين زوّج خمسين امرأة بخمسين قحفاً وسبب ذلك أن أعداءهم كثير ، فمن أقدم على القتل أكثر كانت رغبتهم فيه أوفر » .

ومما ذكره أبو زيد حسن ، فى الذيل الذى وضعه لرحلة سليان ، أن السفن القادمة من سيراف متجهة إلى البحر الأحمر كانت إذا وصلت جدّة أقامت بها ، ونقل ما فيها من السلع إلى مراكب خاصة تحمله إلى مصر ، وتسمى مراكب القازم ، وذلك لأن المراكب الأخرى كانت لا تستطيع الملاحة فى شمالى البحر الأحمر .

وأتى أبو زيد بكثير من أخبار الهند وسائر الأقاليم المطلة على المحيطين الهندى والهادى وتحدث عن العنبر واللؤلؤ والمسك ومصادرها . وأشار إلى قلة الاتصال بالصين بعد رحلات سلمان وذلك بسبب قيام ثورات فيها .



## ابن فضلان

هو أحمد بن فضلان بن العباس بن راشد . كان مولى لأحد الخلفاء العباسيين والقائد محمد بن سليان ، الذى أفلح فى هزم الدولة الطولونية و إعادة مصر إلى حظيرة الخلافة سنة ٢٩٢ه ( ٥٠٥ م ) . ولسنا نعرف من سيرة ابن فضلان شيئاً كثيراً . والذى لا نشك فيه أنه قام سنة ٢٠٠٩ه ( ٩٢١ م ) برحلة إلى بلاد البلغار . وهم الشعب الذى أسس فى بداءة العصور الوسطى دولتين : أقدمهما فى حوض القولجا الأوسط ( أو نهر اتل كا تسميه المصادر العربية ) ، والأخرى فى حوض الطونة . والأولى هى التى زارها ابن فضلان وانتشر فيها الإسلام . وتطلق كلة بلغار على الشعب وعلى البلاد ، وعلى عاصمتها ، التى كانت تقع شرقى نهر القولجا ، والتى لا يزال بعض أطلالها قائماً على مقر بة من مدينة قازان الحالية وعلى نحو ستة كيلومترات من شاطىء القولجا الأيسر ، وحيث الدرجة خمس وخمسون ستة كيلومترات من شاطىء القولجا الأيسر ، وحيث الدرجة خمس وخمسون

من العرض الشهالى وست وستون من الطول الشرقى . ولسنا نعرف على وجه التحقيق متى اعتنق البلغار الإسلام . فابن رسته الذى ألف كتابه « الأعلاق النفسية » حول سنة ٢٩١ هـ (٣٠ ٩ م ) ذكر فيه أن « أكثرهم ينتحلون دين الإسلام ، وفي محالهم مساجد ومكاتب ولهم مؤذنون وأثمة . . . وملابسهم شبيهة بملابس المسلمين ولهم مقابر مثل مقابر المسلمين » . أما رحلة ابن فضلان فيبدو منها أنهم لم يدخلوا في الإسلام إلا قبيل زيارة هذا الرحالة .

والحق أن لهذه الرحلة شأناً خاصاً ؟ لأن ابن فضلان كان فى بعثة أرسلها الخليفة العباسى المقتدر بالله إلى ملك البلغار ، بعد أن أسلم وكتب إلى الخليفة يسأله «أن يبعث إليه من يفقهه فى الدين ، ويعرفه شرائع الإسلام ويبنى له مسجداً ، وينصب له منبراً ليقيم عليه الدعوة فى جميع بلده وأقطار مملكته ، ويسأله بناء حصن يتحصن فيه من الملوك المخالفين له » . وقد أجابه الخليفة إلى طلبه . وأرسل إليه هذه السفارة ، التى كان ابن فضلان الخبير الدينى فيها ، والتى كان على رأسها مندوب من الخليفة لبحث الأمور السياسية والحربية . وغادر المندوبون بغداد فى ١١ من صفر سنة ٩٠٩ ه (١٢ من يونيه سنة ١٩٩) ، متجهين إلى بخارى فخوارزم فبلاد البلغار ، (٢١ من يونيه سنة ١٩٩) ، متجهين إلى بخارى فوارزم فبلاد البلغار ، ورسالة ابن فضلان فى وصف هذه الرحلة نقل عنها المؤلفون المسلمون ورسالة ابن فضلان فى وصف هذه الرحلة نقل عنها المؤلفون المسلمون مئذ القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ) كالاصطخرى والمسعودى .

ثم نقل یاقوت الحوی أجزاء كبیرة منها فیما كتبه عن مادة « أتل » و «باشغرد» و « بلغار» و « خزر» و « خوارزم » . وقد نشرت هذه الرسالة لأول مرة بعنایة المستشرق فرهن Fraehn فی سنت بطرسبورج سنة ۱۸۲۳ ومعها مقتطفات أخری مما كتبه المسلمون عن الروس (۱) . وحدیثا أفاد منها المستشرق الروسی بر تولد فی المقال الذی كتبه عن « البلغار » فی دائرة المعارف الإسلامیة ، ثم الأستاذ الدكتور عبد الوهاب عزام فی مقالین حدیثین عن البلغار المسلمین. وقد عثر العالم الترکی أحمد زکی الولیدی منذ عشرة أعوام علی مخطوط من رحلة ابن فضلان أوفی فی مادته من المقتبسات المعروفة وله مقدمة وصف فیها رحلته عبر فارس و بخاری وخوارزم فی طریقه المعروفة وله مقدمة وصف فیها رحلته عبر فارس و بخاری وخوارزم فی طریقه الی بلاد البلغار کما أنه یحتوی علی كثیر من الزیادات والتفصیلات

والحق أن ابن فضلان ترك لنا فى وصف رحلته صورة واضحة للبلغار وحضارتهم وعاداتهم وتجارتهم . ويشهد ما كتبه فى هذا الصدد بأنهم كانوا لا يزالون دون ما وصل إليه المسلمون فى مدنيتهم ، و إن بدت بعض عاداتهم طريفة ، كأن يأكل كل واحد من مائدته لا يشاركه فيها أحد ولا يتناول من مائدة غيره شيئاً ، وكلبسهم القلانس يرفعونها عن الرأس و يجعلونها تحت الابط للتحية وإظهار الاحترام .

ويلوح أن علاقة ملك البلغار بشعبه كانت علاقة أبوية وديمقراطية ؛ فقد

Ch.M. Fraehn: Ibn Foszlan's und anderer Araber Berichte (1) uber die Russen alterer Zeit (St. Petersbourg 1873)

دون ابن فضلان أن «كل من زرع شيئاً أخذه لنفسه ، ليس للملك فيه حق ؛ غير أنهم يؤدون اليه من كل بيت جلد ثور . وإذا أمر سرية بالغارة على بعض البلدان كان له معهم حصة . . . وكلهم يلبسون القلانس فإذا ركب الملك ركب وحده بغير غلام ولا أحد معه . فإذا اجتاز في السوق لم يبق أحد إلا قام وأخذ قلنسوته عن رأسه وجعلها تحت أبطه ، فإذا جاوزهم ردوا قلانسهم فوق رؤوسهم ؛ وكذلك كل من يدخل على الملك من صغير وكبير حتى أولاده وإخوته ، ساعة يقع نظرهم عليه ، يأخذون من صغير وكبير حتى أولاده وإخوته ، ساعة يقع نظرهم عليه ، يأخذون على على الملك على يأمرهم بالجلوس ؛ وكل من جلس بين يديه يجلس باركا ولا يلبس حتى يأمرهم بالجلوس ؛ وكل من جلس بين يديه يجلس باركا ولا يلبس قلنسوته ولا يظهرها حتى يخرج من بين يديه فيلبسها عند ذلك .

والظاهر أن السِمَن كان محبوباً عند البلغار ؛ وقد كان ملكهم بديناً . ورأى ابن فضلان عندهم تفاحا « أخضر شديد الحموضة جداً تأكله الجوارى فيسمن » ومما أتعب ابن فضلان في مهمته الدينية أن الرجال والنساء كانوا ينزلون النهر فيغتسلون جميعاً عراة لا يستتر بعضهم من بعض . وقد اجتهد في منع ذلك فلم يوفق ؛ وكان مركز المرأة بينهم عالياً ، وكانت الملكة تجلس الى جانب الملك في المناسبات الرسمية .

وطبيعى أن هذا الرحالة عرض فى رسالته لطول الليل شتاء وطول النهار صيفاً وتعذر تحديد ساعات الصلاة فكتب فى هذا الصدد: «ودخلت أنا وخياط كان للملك من أهل بغداد قبتى لنتحدث؛ فتحدثنا بمقدار نصف

ساعة ونحن ننتظر أذان العشاء ؛ فإذا بالأذان ، فخرجنا من القبة ، وقد طلع الفجر . فقلت للمؤذن أى شيء أذّ نت ؟ قال الفجر . قلت فعشاء الأخيرة . قال نصليها مع المغرب . قلت فالليل ؟ قال كما ترى ، وقد كان أقصر من هذا وقد أخذ الآن في الطول . . . الخ » ونقل ابن فضلان عن ملك البلغار « أن وراء بلده بمسيرة ثلاثة أشهر قوماً يقال لهم ويسو ؛ الليل عندهم أقل من ساعة » .

والغريب أن ابن فضلان لم يكتب في رسالته شيئاً عن نتائج هذه الرحلة من الوجهتين السياسية والحربية ؛ فلسنا ندرى هل ساعد المسلمون البلغار في تشييد الحصون المطلوبة أم لا. وأكبر الظن أن ملك البلغار كان يريد بناء تلك الحصون ليحتمى فيها من ملك الخزر بوجه خاص . وكان ملوك الخزر من أصل يشبه البلغار وكانت مملكتهم عند مصب نهر الفولجا ولكنهم كانوا من أتباع الديانة اليهودية وكانوا يعدون ملوك البلغار تبعاً لهم . وعلى كل حال فإن رحلة ابن فضلان من أقدم ما وصل إلينا عن بلاد وعلى كل حال فإن رحلة ابن فضلان من أقدم ما وصل إلينا عن بلاد الروسيا . بل إننا لا نعرف عن رحالة سبقوه في هذه الجولة ما خلا أوتير Ohther النرويجي الذي زار الاقليم الواقع شمالي الروسيا حول البحر الأبيض الروسي ؛ وذلك قبل رحلة ابن فضلان إلى بلاد البلغار بنحو ستين سنة .

وقد وصف ابن فضلان بعض قدماء الروس الذين شاهدهم فى مكان على نهر الفلجا حين قدموا للتجارة مع البلغار . وكتب المستشرق الروسى

فلاديمير مينورسكي V. Minorsky في هذا الصدد أن ابن فضلان كان دقيق الملاحظة فوصف حفلة دفن زعيم روسي وصفاً مفصلا دقيقاً حتى لقد استطاع أحد رسامي الروس منذ خمسين عاماً أن يرسم ، اعتماداً على هذا الوصف صورة لهذا المشهد الرهيب تزين الآن أحد جدران المتحف التاريخي في موسكو.

وقد زار بلاد البلغار بعد ابن فضلان رحالة وعلماء مسلمون ؛ ولكن معظمهم لم يدون عنها شيئاً كثيراً . ومنهم عبد الله أبو حامد الأندلسي الغرناطي صاحب كتاب « تحفة الألباب ونخبة الاعجاب » وقد زار بلاد البلغار سنة ٥٣٠ ه ( ١١٣٥ م ) وصحب قاضيها يعقوب بن النعان ؛ وذكر أن هذا القاضي ألّف كتاباً في تاريخ البلغار ؛ ولكنا لا نعرف عن هذا الكتاب شيئاً . على أن أبا حامد الأندلسي نفسه لم يكتب عن رحلته إلا بضع قصص ضئيلة الشأن نشرها المستشرق دورن (١٦) B. Dorn



Mélanges Asiatiques, t. VI (Saint-Petersbourg 1869) راجم (١)



## أبو دُلفَ

هو أبو دلف الخزرجي الينبوعي مسعر بن مهلهل . كان شاعراً وأديباً ورحالة ؛ اتصل بالأمير الساماني نصر بن احمد . وأوفده هذا الأمير إلى الصين حول سنة ٣٣١ ه (٩٤٢ م) مع بعثة كان أحد الأمراء الصينيين قد أرسلها إلى البلاط الساماني ليخطب ابنة أمير بخاري . وقد زار أبو دلف بلاد الهند ، وآخر نقطة كانت تصل إليها السفن الإسلامية .

ولسنا نعرف عنه شيئاً كثيراً ما عدا اتصاله بالصاحب اسماعيل بن عباد وزير بنى بويه . وهو الذى قدم إليه أبو دلف قصيدة طويلة فى حيل بنى ساسان وأساليب حياتهم . والمعروف أن اسم « بنى ساسان » أطلق على قوم من العيارين المستهترين والشطار المحتالين ، كانوا يطوفون الأقاليم ، ويتفننون فى اختراع الحيل للحصول على المال (راجع مادة ساسان فى دائرة المعارف الإسلامية وما ذكر فيها من مراجع ) .

وفي بعض أبيات هــذه القصيدة الطويلة إشارة إلى الرحلات والأسفار الطويلة . ومن ذلك الأبيات الآتية منقولة من كتاب «يتيمة الدهر » للثعالبي :

ومن كان مرن الأحرا ريسـاو ساوة الحـــر ولا سيما في الغـــربة أودى أكثر العمــر وشاهـــدت أعاجيبا وألواناً مرس الدهـر فطابت بالنــوى نفسى على الإمساك والفطر على أنى من القوم ال بهاليل بني الغر فنحن الناس كل النا س في البر وفي البحر أخذنا جزية الخلق من الصين إلى مصر إلى طنحة ، بل في ك ل أرض خيلنا تسرى إذا ضاق بنا قطر نزل عنه إلى قطر لنا الدنيا بما فيها من الإسلام والكفر فنصطاف على الثلج ونشتو بلد التمــــر

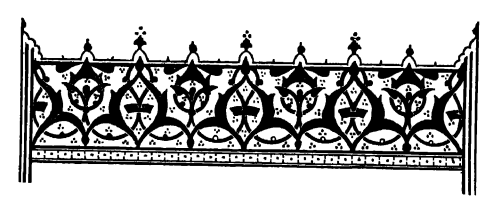
وقد حفظ لنا القزويني وياقوت وابن النديم مقتطفات يظن أنها من وصف أبي دلف لرحلته في الصين والهند(١). وهو وصف يشهد - على إيجازه — بأن هذا الأديب الرحالة كان دقيق الملاحظة . وحسبنا مثلا أنه فطن إلى أن الخزف الصيني كان يقلد في بعض البلاد الأخرى ، ولا سما

<sup>(</sup>١) راجع مادة مسعر بن مهلهل في دائرة المعارف الإسلامية

في إيران وملبار، ولكن الأواني الصينية كانت تفضل في الأسواق على كل ما يصنع تقليداً لها. وقد نشر هذا الوصف سنة ١٨٤٥ ومعه ترجمة لاتينية ما يصنع تقليداً لها. وقد نشر هذا الوصف سنة ١٨٤٥ ومعه ترجمة لاتينية بعناية المستشرق فون شلوزر Kurd von Schloezer ثم مجموعة الرحلات والنصوص الجغرافية التي نشرها عن الشرق الأقصى وخصه ماركارت M. J. Marquart بدراسة وافية في مجموعة المقالات التي كتبت ذكرى وتكريماً للمستشرق ساخاو في مجموعة المقالات التي كتبت ذكرى وتكريماً للمستشرق وستنفلد (Festschrift Sachau). وفضلا عن ذلك فإن المستشرق وستنفلد على منتصف القرن الماضي مقالا في مجلة علم تقويم البلدان المقارن درس فيه ماكتبه أبو دلف عن القبائل التركية (١)



F. Wüstenfeld: Des Abu Dolef Misar Bericht über راجع (۱) die türkischen Horden (Zeitschr. für vergl. Erdkunde, I, Magdburg 1842)



# جغرافيو القرنين الثالث والرابع بعد الهجرة ( ۹ – ۱۰ م )

بدأ المسلمون فى القرن الثالث الهجرى (التاسع الميلادى) يؤلفون فى تقويم البلدان، ويصفون أجزاء إمبراطوريتهم وما يجاورها من الأقاليم وامتاز الجغرافيون فى القرن الرابع الهجرى بأن معظمهم كانوا رحالة، جمعوا كثيراً مما كتبوه بوساطة المشاهدة والاختبار والأسفار.

4 G

فاليعقوبى توفى فى نهاية القرن الثالث الهجرى (التاسع الميلادى)، بعد أن قام برحلات طويلة فى أرمينية و إيران والهند ومصر وبلاد المغرب. وقد أفاد من هذه الرحلات فيما كتبه فى التاريخ والجغرافيا. وذكر ذلك فى مقدمة «كتاب البلدان». قال: « إنى عنيت فى عنفوان شبابى، وعند احتيال سنى وحدة ذهنى، بعلم أخبار البلدان والمسافة ما بين كل بلد و بلد

لأنى سافرت حديث السن ، واتصلت أسفارى ودام تغربى » . والواقع أن قارى ، «كتاب البلدان » يشعر بأنه كتاب مثالى ، لعال الحكومة المعينين في مختلف أنحاء الدولة الواسعة الأرجاء ، ولغيرهم من التجار والرحالة الذين يحرصون على أن يعرفوا شيئاً عن البلاد التي يزمعون الرحيل إليها ؛ كما يقف منه على أوصاف وأخبار تدل على أن اليعقو بى رأى بنفسه معظم ما عرض للكتابة فيه، مع أنه تحاشى ذكر ما لقيه في أسفاره من المشاهدات والتجارب.

# # #

أما الاصطخرى فعاش فى النصف الأول من القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ) . واعتمد فى تصنف مؤلفيه : «كتاب الأقاليم » و « المسالك والممالك » على رحلاته لطلب العلم والمعرفة فى الآفاق الإسلامية وعلى ما نقله عن كتاب « صور الأقاليم » لأبى زيد البلخى . وقد وضح الإصطخرى كتابه الأول بالخرائط .

~ & &

وعاش المسعودى فى النصف الأول من القرن الرابع الهجرى (العاشر الميلادى). وقد نشأ فى بغداد، ثم أقبل على السياحة لطلب العلم. وجمع الحقائق الجغرافية والتاريخية. فطاف فى إيران، ثم رحل إلى الهند وجزيرة سرنديب، ثم رافق جماعة من التجار فى رحلة إلى بحار الصين، وجال بعد ذلك فى المحيط الهندى وزار زنزبار وسواحل إفريقية الشرقية والسودان، ثم قام برحلات فى إقليم بحر قزو بن وآسيا الصغرى والشام

والعراق و بلاد العرب الجنوبية ومصر . والظاهر أن أشق رحلاته كانت في المحيط الهندى شرقى إفريقية ؟ فقد كتب : «وقد ركبت عدة من البحار كبحر الصين والروم والقلزم والين ، وأصابنى فيها من الأهوال ما لا أحصيه كثرة ، فلم أشاهد أهول من بحر الزنج وفيه السمك المعروف بالاوال ، طول السمكة نحو من أربعائة ذراع بالذراع العمرية ، وهى ذراع ذلك البحر . والأغلب من هذا السمك طوله مائة ذراع . وربما بدا بهذا البحر فيظهر طرفاً من جناحيه فيكون كالقلاع العظيم وهو الشراع . وربما يظهر رأسه وينفخ الصعداء بالماء فيذهب الماء في الجو أكثر من ممر السهم . والمراكب تفزع منه بالليل والنهار وتضرب له بالدبادب والخشب لينفر من ذلك . . . . »

وقد تحدث المسعودى عما لقيه من التجارب والمشاهدات خلال رحلاته في مؤلفات تاريخية ضخمة ضاع أكثرها بسبب ضخامة حجمها وقلة انتشارها . أما أعظم ما وصل إلينا منها فكتاب « مروج الذهب ومعادن الجوهر » الذى اختصر فيه كتابين كبيرين له . وقد فرغ من تصنيفه سنة الجوهر » الذى اختصر فيه كتابين كبيرين له . وقد فرغ من تصنيفه سنة ١٣٣٩ ه ( ٩٤٧ م ) . والكتاب يجمع بين التاريخ والجغرافيا والسياسة والعمران ؛ بل يتضمن معظم ضروب العلم في عصره . و يمتاز على غيره من الكتب العربية بكثرة ما فيه من أخبار الأم التي كانت تحيط بالعالم الكتب العربية بكثرة ما فيه من أخبار الأم التي كانت تحيط بالعالم الإسلامي في العصور الوسطى ، و بندرة بعض هذه الأخبار في كتب سائر المؤلفين . من ذلك عناية المسعودى ببيان الطرق البرية للسفر إلى بلاد

الصين ، على حين أن الطرق البحرية إلى تلك البلاد هي التي عنى بها سائر من كتبوا في ذلك . ومن ذلك أيضاً عنايته بالتعليل لبعض الظواهر الاجتماعية والاقتصادية ، مثل قوله إن العاج كان يجلب في كثرة من شرقى إفريقية إلى الصين ، وإن إقبال الصينيين على استيراده هو الذي جعله نادراً وغالى الثمن في الأقطار الإسلامية . ولكن كتابة المسعودي لم تخل من العيوب المعهودة في تأليف معظم الجغرافيين والمؤرخين أيام العصور الوسطى ؛ ومن تلك العيوب الاستطراد ، ونقل الخرافات والأخبار السطحية بدون تمحيصها بالنقد العلمي أو بالرجوع إلى المصادر الأولى ، ذلك فضلا عن إغفال منهج معين في الدراسة .

وقد أشار المسعودى فى مقدمة « مروج الذهب » إلى أسفاره الطويلة فقال: « على إنا نعتذر من تقصير إن كان ، ونتنصل من إغفال أو عرض لما قد شاب خواطرنا وغمر قلوبنا من تقاذف الأسفار وقطع القفار ، وتارة على متن البحر وتارة على ظهر البر ، مستعلمين بدائع الأمم بالمشاهدة عارفين خواص الأمم بالمعاينة ، كقطعنا بلاد السند والزنج والصنف والصين والرانج ، فتارة بأقصى خراسان وتارة بوسائط أرمينية وأذر بيجان والهوات والطالقان ، وطوراً بالشام ؛ فسيرى فى الآفاق سرى الشمس فى الإشراق كا قال بعضهم :

## سرى الشمس لا ينفك تقذفه النوى

#### إلى أفق ناء يقصر بالركب»

كذلك كتب فى تلك المقدمة: « ولكل إقليم عجائب يقتصر على علمها أهله. وليس من لزم جهة وطنه ، وقنع بما نمى إليه من الأخبار عن إقليمه ، كن قسم عمره على قطع الأقطار ، ووزع أيامه بين تقاذف الأسفار، واستخراج كل دقيق من معدنه ، وإثارة كل نفيس من مكنه ».

والحق أن أوجه الشبه كثيرة بين المسعودى وهيرودوت. وحسبنا أن ابن خلكان وصف المسعودى بأنه كان إماماً للمؤرخين، وأن هيرودوت انعقدت له مثل هذه الإمامة، حتى سمى أبا التاريخ.

\* 4

ومن الجغرافيين في القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ) أبو القاسم محمد بن حوقل البغدادى . وقد ظل يتجول في البلاد الإسلامية نحو ثلاثين سنة . ولتي الاصطخرى ، فطلب منه هذا أن يراجع كتابه « المسالك والمالك » ففعل ، ولكنه ما لبث أن أخرج كتاباً بنفس الاسم ، اعتمد فيه على ما كتبه الاصطخرى في كتابه . ولسنا نعرف شيئاً كثيراً عن سيرة حياته عدا إنه غادر بغداد سنة ٣٣١ ه (٩٤٣ م) ، طلباً لدراسة البلاد والشعوب ، ورغبة في الارتزاق من باب التجارة . فطاف في العالم الاسلامي من شرقيه إلى غربيه و يبدو أنه شاهد كل ما كتب عنه وعاينه ، ما خلا الصحراء الكبرى ، فأنه لم يشاهد إلا جزءاً منها . وقد كتب في هذا المعنى :

« وأعانني على تأليفه تواصل السفر وانزعاجي عن وطني إلى أن سلكت وجه الأرض بأجعه في طولها وقطعت وتر الشمس على ظهرها » : وقد وصف ابن حوقل بلرم عاصمة صقلية وصفاً عظيم الشأن جليل القيمة لأنه ليس أقدم وصف إسلامي لهذه المدينة فحسب بل لأنه يشير إلى أسلوب ساذج اتبعه المسلمون حينئذ في تقدير سكان المدن ومبلغ عمارها في تلك العصور التي لم تعرف فيها الإحصائيات الرسمية . ومما كتبه في وصفها : — « و ببلرم طائفة من القصابين والجرّ ارين والأساكفة . وبها للقصابين دون الماثني حانوت لبيع اللحم . والقليل منهم في المدينة برأس السماط . ويجاورهم القطانون والحلاجون والحذاؤون وبها غير سوق صالح . ويدل و يجاورهم اعدهم صفة مسجد جامعهم ببلرم . وذلك أني حزرت المجتمع فيه إذا غص بأهله بلغ سبعة آلاف رجل ونيفاً لأنه لا يقوم فيه أكثر من فيه إذا غص بأهله بلغ سبعة آلاف رجل ونيفاً لأنه لا يقوم فيه أكثر من منه وثلاثين صفاً للصلاة وكل صف منها يزيد على ماثتي رجل » .

وقد عجب ابن حوقل لكثرة المساجد فى ضقلية . وسأل عن ذلك ، فأخبر « أن القوم لشدة انتفاخ رؤوسهم كان يحب كل واحد منهم أن يكون له مسجد مقصور عليه لا يشاركه فيه غير أهله وغاشيته » . وكذلك لاحظكثرة المعلمين فيها وأن جنونهم يفوق جنون المعلمين في كل بلد « و إنما توافرت عدتهم مع قلة منفعتهم لفرارهم من الغزو ورغبتهم عن الجهاد » ؛ وذلك لأن المعلمين في صقلية كانوا يعفون من الجهاد والقتال . والحق أن ابن حوقل كان قاسياً على أهل صقلية وعلى طائفة المعلمين بوجه خاص . فهو

يزعم — سامحه الله ! — « أن المعلم أحمق محكوم عليه بالنقص والجهل والخفة وقلة العقل » . ونراه ينتقص أهل صقلية لاحترامهم المعلمين فيقول : « ومن أعظم الرزية وأشد البلية أن جميع أهل صقلية ، لصغر أحلامهم ، ونقص درايتهم ، و بعد أفهامهم ، يعتقدون أن هذه الطائفة أعيانهم ولبابهم وفقهاؤهم ومحصلوهم وأرباب فتاويهم » .

واتصل ابن حوقل بالفاطميين . وقد ذهب المستشرق الهولندى دوزى Dozy إلى أن هذا الرحالة كان يتجسس و يعمل لحساب الفاطميين فى الأندلس ؛ فانهم كانوا فى البداءة يتطلعون إلى الاستيلاء على تلك البلاد ؛ ولعلهم كانوا يسعون إلى جمع المعلومات عنها . وقد أشار دوزى إلى ما كتبه ابن حوقل فى الحط من شأن الفرسان الأندلسيين وشرح ما كانت عليه البلاد من ضعف ، ليحث الخليفة الفاطمى على أن يقدم على غزوها . قال ابن حوقل فى هذا الصدد : « ومن أعجب أحوال هذه الجزيرة بقاؤها على من هى فى يده ، مع صغر أحلام أهلها ، وضعة نفوسهم ، ونقص عقولم ، من هى فى يده ، مع صغر أحلام أهلها ، وضعة نفوسهم ، ونقص عقولم ، الأنجاد ، وعلم موالينا عليهم السلام بمحلها فى نفسها ومقدار جباياتها ومواقع نعمها ولذاتها . . . وليس لجيوشهم حلاوة فى العين ؛ لسقوطهم عن أسباب نعمها ولذاتها . . . وليس لجيوشهم حلاوة فى العين ؛ لسقوطهم عن أسباب الفروسية وقوانينها . و إن شجعت أنفسهم ومرنوا بالقتال ، فان أكثر حروبهم فتصرف على فرس فاره أو برذون همين ورجلاه فى الركايين » .

ويذكرنا هدا بماكان للرحالة الفرنسي ڤولني Volney من شأن في فكرة استيلاء الفرنسيين على مصر ، مع أنه لم ينصح لحكومته الإقدام على ذلك (۱) فقد نشر هذا الرحالة كتاباً عن أسفاره في مصر سنة ١٧٨٧، فقضى على الأساطير السائدة عن قوة الماليك ومناعتهم ، وأشار إلى جهلهم طرق الحرب الحديثة ، و إلى سهولة فتح مصر وخلو الاسكندرية من الحصون والاستحكامات والأسلحة .

4 4

ومن أعظم الجغرافيين في القرن الرابع الهجرى (١٠ م) المقدسي ، أبو عبدالله ، المعروف بالبشارى . وقد طاف في الأقاليم الإسلامية ، وقال عن نفسه إنه لم يظهر كتابه « أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم » حتى بلغ الأربعين . وأطنب في ذكر تجاربه قائلا : « فقد تفقهت وتأدبت ، وتزهدت وتعبدت . . . وخطبت على المنابر ، وأذنت على المناثر ، وأممت في المساجد ، وأكلت مع الصوفية الهرائس ، ومع الخانقائيين الثرائد ، ومع النواتي العصائد ... وسحت في البرارى ، وتهت في الصحارى ... وملكت النواتي العصائد ... وسحت في البرارى ، وتهت في الصحارى ... وملكت العبيد ، وحملت على رأسي بالزنبيل ، وأشرفت مراراً على الغرق ، وقطع على قوافلنا الطرق ... وسجنت في الحبوس ، وأخذت على أني جاسوس ، ومشيت في السمائم والثلوج » ويلوح لنا أن المقدسي كان يعمد في رحلاته ومشيت في السمائم والدخول في الطوائف المختلفة لدراسة بيئاتها .

Shafik Ghorbal: The Beginnings of the Egyptian Question (1)
The Rise of Mehemet Ali p 4.

والحق أن المقدسي يكاد يزعج القارى، باسرافه في وصف مزايا كتابه وذكر ما عانى في سبيل تأليفه . مثل قوله : « وما تم لي جمعه إلا بعد جولاتى في البلدان ، ودخولى أقاليم الإسلام ، ولقائى العلماء ، وخدمتى الملوك ، ومجالستى القضاة ، ودرسى على الفقهاء ، واختلافى إلى الأدباء والقراء وكتبة الحديث ، ومخالطة الزهاد والمتصوفين ، وحضور مجالس القصاص والمذكرين ، مع لزوم التجارة في كل بلد ، والمعاشرة مع كل أحد والتفطن في هذه الأسباب بفهم قوى حتى عرفتها ، ومساحة الأقاليم بالفراسخ حتى أتقنتها ، ودوراني على التخوم حتى حررتها ، وتنقلى إلى الأجناد حتى عرفتها ، وتنقلى إلى الأجناد حتى عرفتها . . . الخ » .

والظاهر أن المقدسي كان يعتمد على الرحلة والمشاهدة في جل كتاباته ، وأن هذا هو الذي منعه من التعرض لوصف الأقاليم التي يسكنها غير المسلمين والتي لم يتجه إليها . ولعل ذلك أيضاً مما جعله ينتقص كتاب أبي زيد البلخي فيرميه بأنه « لم يدوخ البلدان ولا وطيء الأعمال » .

وكان المقدسي بوجه عام دقيق الملاحظة ، باحثاً ناقداً ، يتحرى تمحيص ما ينقل . وكان يعنى بالأخبار الطريفة والعادات الشاذة . من ذلك ذكره أن جامع بغداد «كانت على أبوابه مياضيء بالكرى » . وقد بحثنا طويلا فلم نوفق إلى العثور على أمثلة تاريخية أخرى لمراحيض يدفع القوم أجراً لاستعالها ، كا نرى في هذه الأيام . ومنه أيضاً تلخيصه الكلام على عدن بأنها « دهليز الصين وفرضة اليمن وخزانة المغرب ومعدن التجارات » .

ومن الجغرافيين الذين كتبوا في القرن الرابع الهجرى ، وبذلوا الفوائد بفضل رحلاتهم الطويلة ، محمد التاريخي الأندلسي المتوفي سنة ٣٦٣ هـ (٩٧٣ م ) . أنّف كتابًا في وصف أفريقية والمغرب . وكان هذا الكتاب من أكبر المراجع التي اعتمدها البكري في كتابه « المغرب في ذكر بلاد أفريقية والمغرب » .

. Ç- €

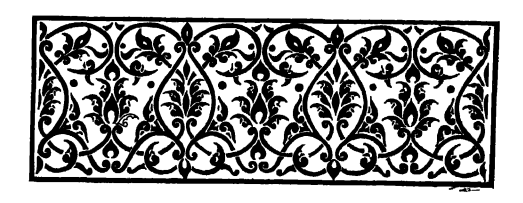
ومن العلماء المصريين الذين برزوا في عصر الدوله الفاطمية الحسن بن محمد المهلمي . وقد كان معاصراً للخليفة العزيز بالله . ويبدو أنه قام برحلة طويلة في بلاد السودان ، وألف للعزيز سنة ٣٧٥هـ ( ٩٨٥م ) كتاباً في الطرق والمسالك ، امتاز بأنه أول كتاب عني بوصف إقليم السودان وصفاً دقيقاً ؛ ولكنه لم يصل إلينا .

4 8

ويظهر أن السفر من العالم الإسلامي إلى الشرق الأقصى في القرن الرابع الهجرى لم يكن وقفاً على المسلمين فقط. فقد جاء في « الفهرست » لابن النديم أن هذا المؤلف كان يستقى أخبار الصين حول سنة ٣٧٧ ها ( ٩٨٧ م ) من راهب نجراني ، بعثه رئيس طائفته إلى تلك البلاد ومعه خسة من القساوسة المسيحيين لرعاية النصارى الموجودين فيها ؛ فأقاموا ست سنين ثم عاد الراهب وزميل له ، وأخبرا عن هلاك النصارى في الصين وخراب كنيستهم .

وقد ظهر فى الأندلس فى القرن الخامس الهجرى ( ١١ م ) علم من أعلام الجغرافيين المسلمين . هو عبد الله بن عبد العزيز البكرى ، صاحب «كتاب المسالك والمالك » غير أن هذا المؤلف لم يدوّن فى هذا الكتاب الكبير نتائج أسفاره ورحلاته و إنما اعتمد على ماجمعه من الآثار العلمية التى خلفها من سبقوه .





### قصة الفتية المغررس

اتجهت بعض الأبحاث العلمية الحديثة إلى القول بأن المسلمين عرفوا أمريكا قبل أن يكشفها كولومبس. وأشار أصحاب هذه النظرية إلى وجود كلات عربية فى لغة هنود أمريكا، وإلى أن كولومبس وجد فى رحلته الثالثة زنوجاً وذهبا إفريقياً فى جزائر الهند الشرقية، وأن مدنية بعض الجاعات الوطنية فى أمريكا تشبه المدنية الإسلامية إلى حد كبير(١).

ولسنا نعرض هنا لبحث هذه النظرية ، ولكنا لا نشك فى أن العرب اتخذوا الأساطيل فى المحيط الأطلسى للدفاع عن ملكهم فى المغربوالأندلس. وطبيعى أنهم عرفوا شيئاً كثيراً عن سواحل هذا المحيط وعن الجزائر غير

<sup>(</sup>۱) راجع مقال « عرف العرب أميركة قبل أن يعرفها أبناء الغرب » للأب أنستاس مارى الكرملي ( عدد ۲ مجلد ۲۰۱ ؟ فبراير سنة ۱۹۶۰ من مجلة المقتطف).

البعيدة عنها . ولكن فى بعض المصادر التاريخية العربية ما يشهد بأنهم حاولوا النفوذ إليه والتوغل فيه .

ومن ذلك حديث فتية من مدينة لشبونة حول القرن الرابع الهجرى (العاشر الميلادي)، قاموا في المحيط برحلة جريئة، وعادوا منها بعد تجارب قاسية وأهوال شديدة . ولم يصلنا من أخبار هذه الرحلة إلا مأكتبه الشريف الإدريسي في كتابه « نزهة المشتاق في اختراق الآفاق » . وقد علق عليه الأمير شكيب أرسلان في كتابه « الحلل السندسية » ، والأستاذ عبد الحميد العبادي في مقال عن قصة أولئك الفتية المغررين (أو المغربين؟) قال الإدريسي : « ومن مدينة لشبونة كان خروج المغررين في ركوب بحر الظلمات ليعرفوا ما فيه و إلى أين انتهاؤه . . . ولهم بمدينة لشبونة بموضع من قرب الحمة درب منسوب إليهم يعرف بدرب المغررين إلى آخر الأبد. وذلك أنهم اجتمعوا ، ثمانية رجال كلهم أبناء عم ، فأنشأوا مركبًا حمالا وأدخلوا فيه من الماء والزاد ما يكفيهم لأشهر . ثم دخلوا البحر في أول طاروس الريح الشرقية ( أي هبوبها ) فجروا بها نحواً من أحد عشر يوماً. فوصلوا إلى بحر غليظ الموج كدر الروائح كثير التروش (أي الصخور التي لا يكاد يسترها الماء) قليل الضوء؛ فأيقنوا بالتلف، فردوا قلاعهم في اليد الأخرى، وجروا في البحر في ناحية الجنوب اثني عشر يوماً، فخرجوا إلى جزيرة الغنم ، وفيها من الغنم ما لا يأخذه عد ولا تحصيل ، وهي سارحة لا راعي لها ولا ناظر إليها . فقصدوا الجزيرة فنزلوا بها فوجدوا عين

ماء جارية وعليها شجرة تين برى، فأخذوا من تلك الغنم فذبحوها، فوجدوا لحومها مرة لا يقدر أحد على أكلها ، فأخذوا من جاودها وساروا مع الجنوب اثنى عشر يوماً ، إلى أن لاحت لهم جزيرة ، فنظروا فيها إلى عمارة وحرث فقصدوا إليها ليروا ما فيها . فما كان غير بعيد حتى أحيط بهم في زوارق هناك ، فأخذوا وحملوا في مركبهم إلى مدينة على ضفة البحر فأنزلوا بها في دار ، فرأوا بها رجالا شقراً ، زعروا شعور رؤوسهم ، شعورهم سبطة وهم طوال القدود ولنسائهم جمال عجيب. فاعتقلوا فيها في بيت ثلاثة أيام . ثم دخل عليهم في اليوم الرابع رجل يتكلم باللسان العربي . فسألهم عن حالمم ، وفيم جاءوا ، وأين بلدهم . فأخبروه بكل خبرهم ، فوعدهم خيرًا ، وأعلمهم أنه ترجمان الملك : فلما كان في اليوم الثاني من ذلك اليوم أحضروا بين يدى الملك . فسألهم عما سألهم الترجمان عنه فأخبروه بما أخبروا به الترجمان بالأمس من أنهم اقتحموا البحر ليروا ما به من الأخبار والعجائب ويقفوا على نهايته . فلما علم الملك ذلك ضحك ، وقال للترجمان خبر القوم أن أبي أمرقوماً من عبيده بركوب هذا البحر، وأنهم جروا في عرضه شهراً ، إلى أن انقطع عنهم الضوء وانصرفوا من غير حاجة ولا فائدة تجدى . ثم أمر. الملك الترجمان أن يعدهم خيراً وأن يحسن ظنهم بالملك ففعل . ثم صرفوا إلى موضع حبسهم إلى أن بدا جرى الربح الغربية فعمر بهم زورق، وعصبت أعينهم، وجرى بهم في البحر برهة من الدهر. قال القوم : قدرنا أنه جرى بنا ثلاثة أيام بلياليها ، حتى جيء بنا إلى البر ،

فأخرجنا وكتفنا إلى خلف، وتركنا بالساحل إلى أن تضاحى النهار وطلعت الشمس ونحن فى ضنك وسوء حال من شدة الكتاف، حتى سمعنا ضوضاء وأصوات ناس فصحنا بأجمعنا؛ فأقبل التموم إلينا فوجدونا بتلك الحال السيئة، فحلوا من وثاقنا وسألونا فأخبرناهم بمخبرنا، وكانوا برابر، فقال لنا أحدهم: أتعلمون كم يينكم و بين بلدكم ؟ فقلنا. لا؛ فقال: إن يبنكم و بين بلدكم مسيرة شهرين. فقال زعيم القوم: وا أسنى!. فسمى المكان إلى بلدكم مسيرة شهرين. فقال زعيم القوم: وا أسنى!. فسمى المكان إلى اليوم « أسنى » وهو المرسى الذي فى أقصى المغرب ».

وعلى كل حال فإن هؤلاء الفتية استطاعوا العودة إلى لشبونة ، كما يؤخذ من سياق الكلام فى الإدريسى ، وحدثوا أهلها بأخبار رحلتهم ؛ ولكن مواطنيهم لم يروا فيهم إلا شباباً مخاطرين مغررين (أو مغربين ، من الاتجاء إلى المغرب ؟) حتى عرف الدرب الذى كانوا يسكنونه بهذا الاسم .

# # #

و إن تكن معالم هذه القصة صادقة ، فإننا لا نستطيع أن نتتبع سير هؤلاء الفتية لنتبين الجزر التي وطئتها أقدامهم في هذه الرحلة ؛ ولكننا نرجح أنهم وصلوا أولا إلى مقربة من إحدى جزائر أزور Azoren التي تبعد عن غربي البرتغال نحو ١٣٧٠ كيلومترا والواقعة بين خط ٣٧ وخط ٤٠ من العرض الشمالي و بين خط ٢٥ وخط ٣٢ من الطول الغربي . والظاهر أنها لم تكن مجهولة عند الفينيقيين والقرطاجنيين والنورمنديين والعرب، و إن نسب كشفها في القرن الخامس عشر الميلادي إلى الفلمنكيين في رواية و إلى نسب كشفها في القرن الخامس عشر الميلادي إلى الفلمنكيين في رواية و إلى

البرتغاليين في قول آخر. ولما انحدر الفتية إلى الجنوب وساروا اثنى عشر يوما فالمحتمل أنهم وصلوا إلى جزر ماديرا. وقد نقل الأستاذ عبد الحيد العبادى عن بعض العلماء الأوربيين أن بهذه الجزيرة كثيراً من المعز تقتات بنوع من العشب، هو السبب في مرارة لحومها. أما الجزيرة التي انتهى إليها المغرورون وقبض عليهم فيها، فلعلها إحدى جزر الخالدات أو كنارى، التي تبعد عن الساحل الشمالي الغربي لإفريقية بنحو مائة كيلومتر والواقعة بين خطى ٢٧ و ٢٩ من العرض الشمالي و بين خط ١٣ وخط ١٨ من الطول الغربي . والراجح أن هذه الجزائر كانت معروفة عند الفينيقيين ثم العرب وذلك قبل أن يكشفها الأور بيون ثانية في القرن الرابع عشر الميلادى .

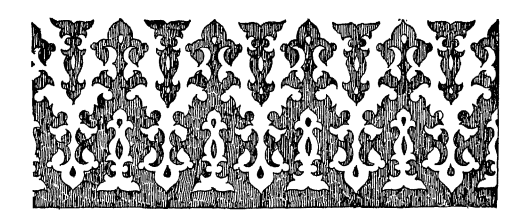
ولعل هذه القصة لم تكن مجهولة فى العصور الوسطى ؛ بل لعل كولومبس كان يعرفها ، و يعرف قصصاً أخرى من أخبار من حاولوا ركوب الحيط الأطلسى وكشف غوامضه ، ومن روايات بعض البحارة فى السفن التى كانت تسيرها بعض البيوت التجارية إلى ساحل أفريقية الغربى و إلى بعض جزر المحيط الأطلسى ، لجلب الذهب والعاج والأحجار الكريمة وغير ذلك . وكانت تلك البيوت التجارية تخنى أعمالها استئثارا بالكسب ، واحتكارا للتجارة مع تلك الأصقاع .

وأكبر الظن أن هذه القصة أساس رحلة تنسب إلى راهب إيرلندى اسمه القديس براندان . توفى سنة ٧٨٥ م ؛ ولكن حديث رحلته لم يظهر إلا في القرن الحادى عشر الميلادى . والأرجح أنه خرافة ، قامت على

بعض عناصر من قصة الفتية المغررين ، وعلى عناصر أخرى من الأخبار العجيبة المعروفة في أسفار السندباد البحري (١٦) ، فضلا عن قصص أخرى في الأدب الكلتي عن رحلات وهمية إلى ما وراء البحار . وقد اشتهر هذا الراهب بانشاء عدة أديرة في إيرلندة . ويزعمون أنه أراد أن يبلغ الجنة التي جعلها الله مأوى لعباده الصالحين . أو أنه أراد أن يجد مكانا قصياً يعتزل فيه الحياة الدنيا ، فركب سفينة ومعه سبعة عشر من زملائه الرهبان يقصدون إحدى جزر الحيط الأطلسي . ولعلهم وصلوا إلى جزيرة من جزر الخالدات ؛ ولكتهم لم يستقروا بها بل عادوا إلى إيرلندة . وقص براندان ما شاهد من العجائب والغرائب في قصيدة طويلة يظن النقاد أنها ترجع إلى القرن الحادى عشر أو الثاني عشر بعد الميلاد . وقد ظل القوم يعتقدون بوجود جزيرة يطلقون عليها اسم هذا القديس ، ويظنونها غر بي جزائر الخالدات ؛ بل كانوا يرسلون البعثات لكشفها حتى بداءة القرن الثامن عشر .



J. de Goeje: La légende de saint Brandan (tirée des actes راجع (۱) du 8e Congrès international des Orientalistes, tenu en 1889 à Stockholm et à Christiania, Leyde. 1890)



### محمد بن قو سلطان مالي

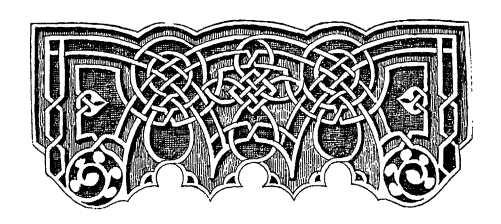
ومن قصص الرحلات الإسلامية المجهولة حديث سلطان مسلم ركب المحيط الأطلسي لكشف غوامضه ؛ وقد جاء ذكره في كتاب « صبح الأعشى » للقلقشندى المتوفى سنة ٨٢١ه ( ١٤١٨ م ) عند الكلام على مملكة مالى فى السودان الغربى جنوبى بلاد المغرب .

وبيان ذلك أن الملك منسا موسى بن أبى بكر ملك مالى مر بمصر فى طريقه إلى الحج فى عصر الناصر محمد بن قلاوون سنة ٧٢٤ه ( ١٣٢٤م ) فأوفد السلطان الناصر أحد كبار موظفى القصر لاستقباله . واحتفى به الأمراء المصريون (١) ، واستفسروا منه عن أمور كثيرة فى بلاده ، ولاسيا استخراج الذهب والنحاس . كما سأله أحدهم عن سبب انتقال الملك إليه ، فأجاب بأن ابن عمه السلطان السابق محمد بن قو كان يظن أن « البحر فأجاب بأن ابن عمه السلطان السابق محمد بن قو كان يظن أن « البحر

<sup>(</sup>۱) أنظر تاریخ ابن خلدون ج ٦ ص ۲۰۰ — ۲۰۱

الحيط له غاية تدرك » فجهز مئات من السفن وشحنها بالرجال والمؤن التى تكفيهم سنين ، وأمرهم أن يسيروا فى الحيط وألا يرجعوا حتى يبلغوا نهايته أو تنفذ أزوادهم . فغابت السفن مدة طويلة ثم عادت منها سفينة واحدة . ومثل قائدها بين يدى السلطان ، فسأله عن أمر زملائه ؛ فقال إن السفن سارت زماناً طويلا وحتى عرض لها فى وسط اللجة واديله جرية عظيمة » فانتلع المراكب فلم ينج إلا هذا القائد بسفينته . وقد كانت آخر السفن ؛ ولكن السلطان لم يصدق هذا الحديث ؛ أو لعله أراد أن يتبين نصيبه من الصحة ، فأعد ألنى سفينة للرجال وألفاً للأزواد ؛ واستخلف ابن عمه منسا موسى فى حكم البلاد ؛ وأقلع بنفسه على رأس حملته الاستكشافية العظيمة . فكان ذلك آخر العهد به و بمن معه .





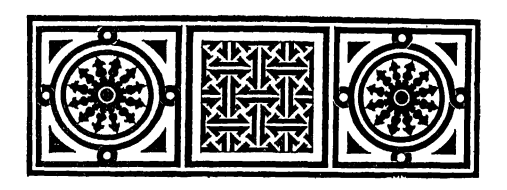
### البييروني

من العلماء المسلمين الذين كان للرحلات أكبر الفضل في علمهم أبو الريحان البيروني المتوفي سنة ٤٤٠ ه ( ١٠٤٨ م ). وقد امتاز بالاطلاع الواسع ، وروح النقد العلمي الدقيق ، والعمق في التفكير ؛ فحار قصب السبق في الفلسفة والفلك والعلوم الرياضية والتاريخ وعلوم اللغة وتقويم البلدان . وامتدت شهرته في العصور الوسطى إلى أور با .

ولد البيروني ونشأ في إقليم خوارزم . ثم أتيح له بعد ذلك أن يصحب السلطان محمود الغزنوى في فتوحاته بالهند . وقام برحلات طويلة في تلك البلاد ، وتعلم لغاتها ، وضبط مواقع مدنها ، وأصلح بعض البيانات الجغرافية الخاطئة ، التي كانت مدو نة عنها ، وأفاد مما جمعه خلال أسفاره في تأليف كتابه «تاريخ الهند» ؛ ولا سيما أنه كان يقبل على البحث والتنقيب وكان إسلامه لا يمنعه من الإخلاص في الحكم على غير المسلمين . والحق

أن كل ماكتبه عن الهند يشهد بسعة إطلاعه وكثرة تجاربه ودقة ملاحظاته ، وبأنه جال طويلا في تلك البلاد ، فعرف آفاقها وخبر أهلها ودرس عاداتهم ومظاهر حضارتهم .





#### ناصر خسرو

ولد ناصر سنة ٤٩٠ه ه (١٠٠٧ م) في بلدة من أعمال بلخ وتأدب أحسن تأدب. وقام في شبابه بأسفار عديدة في أنحاء إيران وتركستان والهند و بلاد العرب ثم استقر في منصب كبير في ديوان السلاجقة بمدينة مرو . وظل يعيش عيشة ترف و بطالة حتى سنة ٤٣٧ ه (١٠٤٥ م) ؛ فنراه يضحى بمنصبه و يبدأ حياة جد وسفر وعلم وتقوى . وهو يذكر في كتاباته أن السبب في هذا التحول رؤيا ظهر له فيها شيخ طلب إليه أن يكف عن شرب الخر وعن حياة اللهو والمجون . فسافر لتأدية فريضة الحج وقام برحلات طويلة في الشرق الأدنى بين علمي ٤٤٤ ه ٤٤٤ ه وقام برحلات طويلة في الشرق الأدنى بين علمي ٤٣٧ و ٤٤٤ ه

ولما عاد إلى وطنه كان قد ترك مذهبه السنى ، وأصبح من أشد دعاة الاسماعيلية والمتعصبين للفاطميين . ولا عجب فإنه غادر إيران في

وقت انتشرت فيه الاضطرابات واشتد النزاع بين أمراء الأقاليم الختلفة ؛ ورأى نفس البؤس في البلاد التي زارها ما خلا مصر ؛ فقد وجد فيها رخاء عظيما وأسواقاً عامرة وتحفاً فنية نادرة وهدوءاً شاملا . وظن ناصر خسرو أن الفضل في رخاء وادى النيل إنما يرجع إلى الدولة الفاطمية ومذهبها الاسماعيلي ، وأن هذا المذهب كفيل بإنقاذ العالم الإسلامي ؛ فلم يبث ناصر أن اتصل ببعض رؤساء الشيعة الاسماعيلية في مصر . والظاهر أن الخليفة المستنصر بالله أحسن استقباله وكلفه بأن يدعو لمذهب الاسماعيلية في خراسان . ولكن السلاجقة لاحظوا خطر هذه الدعوة فاضطهدوا ناصر خسرو ، واضطروه إلى الفرار إلى بلاد ما وراء النهر ، حيث توفى سنة خسرو ، واضطروه إلى الفرار إلى بلاد ما وراء النهر ، حيث توفى سنة خسرو ، واضطروه إلى الفرار إلى بلاد ما وراء النهر ، حيث توفى سنة

وخلف هذا الرحالة وصفاً دقيقاً لرحلته يحمل على القول بأنه كان يدون مشاهداته أولا فأولا وأنه كان يعنى بالاتصال بالشعوب التي يمر بها ، ويتفهم مظاهر الحضارة التي يشاهدها . وحسبنا أن نشير هنا إلى وصفه مدينة القاهرة ، وكلامه عن حضارة مصر في عصر الخليفة الفاطمي المستنصر بالله ، وعنايته بدراسة الأعياد والحفلات والصناعات والفنون والأسواق ، و إلى وصفه الحرم الشريف بالقدس .

وقد ترجمت رحلة ناصر خسرو إلى الفرنسية . وأصبحت مصدراً أساسياً في دراسة الحضارة الإسلامية في الشرق الإسلامي في القرن الخامس الهجرى والحق أن وصف مصر في رحلة ناصر خسرو يعدمن أكثر المصادرالتار يخية

امتاعاً وأعظمها شأناً في بيان حال البلاد قبل القحط أو « الشدة العظمي » التي حلت بها في نهاية عصر الخليفة المستنصر (١) .

ولا عجب فإن هذا الرحالة لم يكن سائعًا عابرًا ؛ بل أقام في مصر نحو أربع سنوات ودوّن مشاهداته بدقة وإسهاب ، فوصف الحياة العقلية وتحدث عن الأزهر ودار الحكمة وجامع عمرو وعن العلماء والفقهاء ودعاة الفاطميين .

واستطاع أن يدرس الحياة الاجتماعية عن كثب. فذكر مثلا أنه لم يعرف بلدا يستمتع بمثل ما ظفرت به مصر من الأمن والهدوء ، وأن الصناع والعمال فيها يمنحون أجوراً مرضية فيقبلون على العمل بسرور وانشراح ، على عكس ما في الأقطار الأخرى من السخرة وما إلى ذلك ؛ كما أن مرتبات القضاة كانت كبيرة جداً ، ليتم الاطمئنان إلى عدالتهم و بعدهم عن المؤثرات المختلفة ولتقل حاجتهم إلى الناس .

ولاحظ ناصر أن التجار في مصركانوا يبيعون بأثمان محددة و إذا ثبت على أحدهم الغش فأنه يُركب جملا ويوضع في يده جرس يدقه و يطاف به في البلد و يرغم على أن يصيح بأعلى صوته: « لقد غششت وها أنا ألقي عقابي . جزى الله الكاذبين! » . وكتب كذلك أن البقالين والعطارين وبائعي « الخردة » كانوا يأخذون على عاتقهم إعطاء الزجاج والأواني الخزفية

<sup>(</sup>۱) راجع کتابنا » کنوز الفاطمیین » م ۱۰ – ۱۹

والورق لوضع ما يبيعونه فيها ؛ فلم يكن على المشترى أن يبحث عما يجعل فيه ما يقتنيه .

ومما ذكره أن ركوب الخيل كان وقفاً على الجند والمتصلين بالجيش ، على حين كان سائر الأهلين ينتقلون على حير ذات سروج جميلة . وكان في الفسطاط والقاهرة نحو خمسين ألف حمار للتأجير ؛ يشاهد المرء عدداً كبيراً منها عند مداخل الشوارع والأسواق .

وأطنب ناصر خسرو في التدليل على ثروة البلاد ورخائها ؟ ووصف مدينة القاهرة وصفاً شائقاً ، وقدر أنها في ذلك الوقت ( فيا بين سنتي 258 و 251 هجرية أي 1057 و 1050 م) كانت قد نمت عمارتها ، وأصبح فيها ما لا يقل عن عشرين ألف دكان ، كلها ملك للخليفة . وكثير منها يؤجر بعشرة دنانير في الشهر ؟ وليس بينها إلا القليل تبلغ أجرته في الشهر دينارين . وكان في القاهرة من الخانات والحمات عدد وافر جداً وكلها ملك للخليفة أيضاً . والقصر الملكي وسط المدينة ، بينه و بين الأبنية الحيطة به فضاء يفصله عنها . وأسواره عالية فلا يستطيع أحد رؤ يته من داخل المدينة ، وهو يبدو من خارجها كالجبل . ولم يكن بالقاهرة سور عصن ؟ ولكن أبنيتها كانت أعلى من الأسوار المحصنة وفي كل منها خمس طبقات أو ست ؟ فكأنها القلاع الضخمة . وكانت البيوت مبنية بناء نظيفاً عكماً وكانت مفصولا بعضها عن بعض بحدائق ترويها مياه الآبار .

وانتقل ناصر خسرو بعد ذلك إلى وصف مدينة الفسطاط جنوبي

القاهرة ، حيث كانت الحركة التجارية والصناعية فأسهب في الكلام على عظمتها و بيوتها الشاهقة وجوامعها الكبيرة وحدائقها الغناء وصناعتها الزاهرة ووصف الثروة في أسواقها والازدحام فيها ؛ وقال إن الحوانيت مملوءة بالسلع المختلفة والأقشة الثمينة والذهب وسائر الحلى ، حتى أن المشترى لا يجد فيها محلاً يجلس فيه .

وذكر هذا الرحالة في مواضع عديدة من حديث رحلته قصصاً تشهد بالتسامح الديني الذي عرف عن العصر الفاطمي، و باطمئنان المسيحيين واليهود إلى عدل الخليفة وحكومته. منذلك قصة تاجر مسيحي كان من أغني الأثرياء في مصر؛ فلا يستطيع أحد أن يحصي أرزاقه وأملاكه وما له من السفن. وقد دعاه الوزير ذات يوم وأخبره أن الخليفة أقلقه وأهمه ما حل بالشعب من الضيق بسبب قلة المحصول ذلك العام، ثم سأله عن مقدار القمح الذي يمكنه أن يبيعه أو يقرضه، فأجاب التاجر بأن عنده من القمح ما يكني مدينة مصر ( الفسطاط) ست سنوات. وقد أعجب ناصر خسرو عا عرف عن الخليفة والحكومة من العدل الذي يسمح لمثل ذلك الرجل أن يمتلك مثل هذه الثروة وأن يصدق القول بشأنها بدون أن يخشي مصادرتها أو ضياع حقه في جزء منها.

وامتاز ناصر خسرو بما عرف عن الإيرانيين من الذوق الفنى الجميل ؛ حتى أصبحت ملاحظاته وآراؤه عن الآثار والفنون فى رحلته مرجعاً أساسياً للمشتغلين بالفنون الإسلامية . فنراه يتحدث عن مراكز الصناعات

والفنون المختلفة ، و يصف المساجد ، والقصور والخانات وغير ذلك من مفاخر العارة الإسلامية . وتحدث ناصر عن مدينة تنيس ، وأعجب بما كان ينسج فيها من قصب ملون لا ينسج في أى مكان آخر قصب يوازيه في الجودة والجال ، و بقاش الأبوقلمون ، الذي يتغير لونه باختلاف ساعات النهار ، و يصدره المصريون إلى بلاد الشرق والغرب . كما أعجب بالكتان الذي كان ينسج في أسيوط و يبدو للعين كأنه الحرير .

وأشار إلى صناعة الخزف فى العصر الفاطمى ؛ فقال إن المصريين كانوا يصنعون أنواع الخزف المختلفة ، و إن الخزف المصرى كان رقيقا وشفافا ، حتى لقد كان ميسوراً أن ترى من باطن الأناء الخزفى اليد الموضوعة خلفه . وكانت تصنع بمصر الفناجين والقدور وسائر الأوانى ، وتزين بألوان مختلفة تختلف باختلاف أوضاع الآنية .

وكان ناصر خسرو شديد الإعجاب بسوق القناديل - بجوار جامع عمرو فقال إنه لم يعرف مثله فى أى بلد آخر ، وإن التحف النادرة والثمينة كانت تحمل إليه من أصقاع العالم كله . وترجع هذه التسمية إلى أن سكان هذا الحى كان لكل منهم قنديل على باب مسكنه . والطر بف أن ما وصل إلينا من التحف الفنية الفاطمية يؤيد تماماً ما كتبه ناصر خسرو فى هذا الميدان . وقد فصلنا الكلام على ذلك فى كتابنا «كنوز الفاطميين» .

ولا ريب في أن هذا الرحالة أتيح له أن يدرس مصر دراسة طيبة خلال رحلته فيها ، وإن كان من المحتمــل أن تعصه الشديد للمذهب الفاطمى قد بكون من أسباب إفراطه فى الإعجاب بثروة البلاد ورخائها وأمنها والتسامح الديني فيها وازدهار فنونها وعدالة النظم الاجتماعية فيها .

والحق أن ناصر خسرو لم يكن شديد الاهتهام بالنظم الاجتهاعية في مصر فحسب ؛ بل نراه يعرض لما يصادفه من هذه النظم في سائر البلاد التي تجوّل فيها . مثال ذلك ما كتبه عن إقليم الأحساء في بلاد العرب . فقد أعجب بنظام الحكومة القرمطية فيه . وذكر أنه إذا أعسر أحد السكان فيه أقرضوه مالا يستعين به على تدبير أموره ، وأن الذي يستدين شيئاً لا يطالب بدفع ربح عنه ، وأن الغريب الذي يحسن إحدى الحرف يقرض عند وصوله إلى هذا الإقليم مبلغاً من المال يستعين به على شراء عدده . وإذا تهدمت دار أو مطحنة ، وعجز صاحبها عن إصلاحها ، فإن حكام الإقليم ينيطون ببعض عبيدهم إتمام هذا الإصلاح من غير أجر . وللحكومة في الأحساء مطاحن تنفق عليها و يطحن الناس فيها قمحهم بالمجان . وقد سجل ناصر إعجابه بهذه النظم التي تذكرنا الآن ببعض الاتجاهات الاشتراكية في العصور القديمة وفي العصر الحديث .

# # #

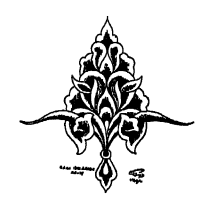
ودوًان ناصر فى أخبار رحلته أن السفر فى بعض أجزاء بلاد العرب لم يكن ميسوراً إلا إذا استأجر المسافر حارساً من أبناء القبيلة التى يمر بأرضها ليدله على الطريق و يحميه من اعتداء قطاع الطرق.

ومن طريف ما ذكره ناصر عن البيع والشراء في أسواق البصرة أن

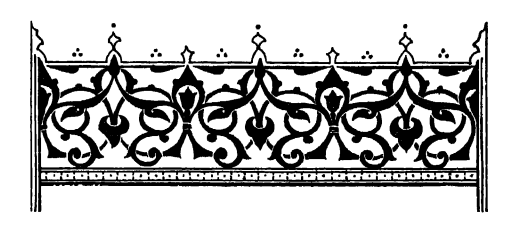
هذه المدينة كانت تقوم فى أنحائها ثلاثة أسواق فى اليوم الواحد، وأن رواد تلك الأسواق كانوا يودعون أموالهم عند أصحاب المصارف المالية ويأخذون منهم إقراراً باستلامها ثم يدفعون قيمة كل ما يشترونه «شيكا» أو «إذنا» يقبض البائع قيمته من صاحب المصرف. وهكذا لا يستعمل التجار النقود فى معاملتهم وإنما يستخدمون « الشيكات أو أذنات الصرف» يدفع قيمتها أصحاب المصارف.

ولاحظ ناصر خسرو فى مدينة طبس ( بين نيسابور و إصفهان ) أن المرأة لا تخاطب إلا زوجها أو قريباً لها وأنه إذا ثبت أن رجلا وامرأة لا قرابة بينهما قد دار بينهما حديث فإن جزاءهما القتل.

وصفوة القول أن رحلة ناصر خسرو فى الشرق الأدنى تميط اللثام عن كثير من نظمه الاقتصادية والاجتماعية والسياسية فى منتصف القرن الخامس الهجرى (الحادى عشر الميلادى).



۱۲۹ س Nasiri - Khosrau : Sefer Nameh انظر (۱)



# الإدريسي

هو محمد بن محمد الشريف الإدريسي صاحب كتاب « نزهة المشتاق في اختراق الآفاق » . ولا ريب في أنه من أعلام الجغرافيين المسلمين الذين كان للرحلات شأن عظيم في آثارهم العلمية . ولد في سبتة سنة ٤٩٣ هـ كان للرحلات شأن عظيم في آثارهم العلمية ، ولد في سبتة سنة ٣٩٥ هـ ( ١١٠٠ م ) . ودرس في جامعة قرطبة ، ثم طاف في الأندلس وشمالي إفريقية وآسيا الصغرى . و يقال أيضاً إنه زار فرنسا وانجلترا . ثم لبي دعوة الملك رجار Roger الثاني فنزل في بلاطه بصقلية ، حيث كان التأثر بالمدنية الإسلامية لا يزال عظها .

وكان رجار قد أراد — جرباً على سنة كثير من الأمراء الشرقيين — أن يؤلف له كتاب شامل فى وصف مملكته وسائر الآفاق المعروفة فى ذلك العهد، فجمع ما كتب المؤلفون فى هذا الميدان. ووقع اختياره على الشريف الإدريسى ليصنف له كتاباً فى وصف الكرة الأرضية الفضية التى صنعت

له مرسوماً عليها جميع الأقاليم المعروفة حينئذ. وطبيعى أن هذا الاختيار يشهد بما كان للمسلمين من تفوق في العلوم والفنون في ذلك العصر. وقد تم تأليف هذا الكتاب المسمى « نزهة المشتاق » قبل وفاة رجار سنة ٥٤٨ ه ( ١١٥٤ م ) وظل الكتاب ينسب إلى أمير البلاد فيقال «كتاب رجار» أو « الكتاب الرجاوى »

واستعان الإدريسي في كتابة مؤلفاته الجغرافية الواسعة بما أفاده من رحلاته الخاصة ، وبما جعه الرواد الذين أوفدهم الملك رجار إلى الأقاليم المختلفة لاستطلاع أوصافها وتحقيق مواضعها ، وبما قيده من أحاديث الرحالة والتجار والحجاج في السفن التي كانت تمر بموانئ صقلية ، إلى جنب ما استطاع الحصول عليه من بيانات عن البلاد المسيحية بفضل رعاية الملك رجار المسيحي . والواقع أنه ، بهذه البيانات ، امتاز على سائر الجغرافيين المسلمين فإن من سبقه منهم لم يستطع الكتابة على أوربا في شيء من الدقة ، ولم يظفر بمشاهدات أولئك الرواد الذين أوفدهم الملك حتى إلى أقصى الأطراف مثل اسكندناوة . أما الذين خلفوه فقد عمد معظمهم إلى نقل ماكتبه هو في هذا الصدد .

وطبيعى أيضاً أن يمتاز كتاب الإدريسى بغزارة مادته فى جغرافية المغرب وصقلية مما يشهد بأنه ساح فى تلك الآفاق . أما فيما يخص المغرب وصقلية مما يشهد بأنه سبقه من المؤرخين . ومع ذلك كله ، الشرق فقد نقل كثيراً عن سبقه من المؤرخين . ومع ذلك كله ، فإن ما كتبه عن مصر والشام وفرنسا وإيطاليا وألمانيا والأراضى المطلة فإن ما كتبه عن مصر والشام وفرنسا وإيطاليا وألمانيا والأراضى المطلة

على البحر الأدرياتيك يشهد بأنه أفاد كثيراً من سياحاته الخاصة أو سياحات غيره من الرواد . وكتب الإدريسي كثيراً في الغوص عن اللؤلؤ فأحسن عرض هذا الموضوع وألم بأطرافه (١)

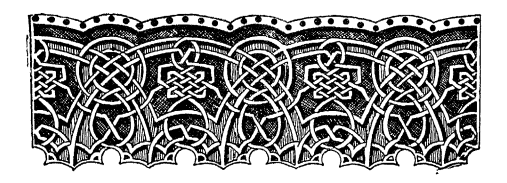
وأ كبر الظن أن كتب الإدريسي وصلت إلى العلماء المسيحيين بصقلية في العصور الوسطى ؛ ولكننا لا نظفر بدليل على ذلك ؛ لأن أقدم ترجمة نعرفها لكتابه « نزهة المشتاق » كانت إلى اللاتينية في بداءة القرن السابع عشر الميلادي . والذي لا شك فيه أن الغربيين اعتمدوا هذا الكتاب في تقويم البلدان ، ولا سيا بلاد الشرق ، إلى أن تقدم علم الجغرافيا في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر . وحسبنا أن نشير إلى ماكتبه البارون دي سلان . (في عدد ابريل سنة ١٨٤١ من المجلة الإسيوية الفرنسية) ؛ فقد قال : « إن كتاب الإدريسي لا يمكن أن يوازن به أي كتاب جغرافي سابق له و إن ثمت بعض أجزاء من المعمورة لا يزال هذا الكتاب دليل المؤرخ والجغرافي في الأمور المتصلة بها » .

ولا شك فى أن ما كتبه الإدريسى عن صقلية يشهد بالتسامح الدينى الذي كان سائدا فيها برعاية الحكام النورمانديين الذين كانوا يحثون رعاياهم المسلمين على التمسك بأهداب دينهم والذين يقال إنهم كانوا لا يأذنون للمسلم أن يرتد عن الإسلام . ولا غرو فى ذلك فقد كان هؤلاء الحكام شبه شرقيين فى مظاهر حضارتهم المختلفة .

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب « حديث السندباد القديم » للدكتور حسين فوزى ص ١٤٦

ومما يؤسف له أننا لا نعرف شيئاً كثيراً عن سيرة الإدريسى. وقد ذهب بعض المستشرقين إلى أن مرجع هذا أن المؤلفين العرب كانوا يتجاهلون وجوده لإسرافه فى مدح رجار، ولإنصافه المسيحيين فى صقلية إلى أبعد حد، فى وقت كان المسيحيون فيه يشنون على المسلمين الحروب الصليبية الشعواء، أو يعملون على طردهم من الأندلس. ولكن هذا التعليل لا يقوم على أساس متين ؛ لأن شكوانا فى شأن ضياع سيرة الإدريسى تصلح أيضاً لسيرة كثير من سائر الجغرافيين المسلمين، الذين لم يتصلوا بالمسيحيين ولم يسرفوا فى مدحهم.



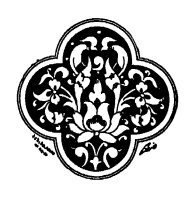


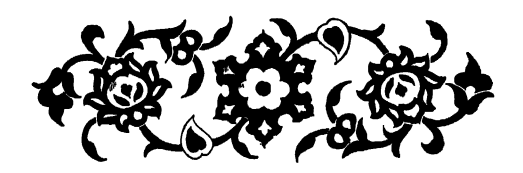
### السمعاني

هو عبد الكريم بن أبى بكر السمعانى من علماء مدينة مرو. ولد سنة ٥٠٦ه ( ١١١٢ م ) من بيت كريم انتهت إليه رئاسته. وقام برحلات طويلة فى طلب العلم والحديث؛ حتى قيل إن عدد شيوخه زاد على أربعة آلاف. والمعروف أنه زار بلاد ما وراء النهر Transoxiane وجال فى أقاليم الشرق الإسلامى ، ولا سيا إيران والعراق والشام والحجاز، ولعله طاف فى « غيرها من البلاد التى يطول ذكرها و يتعذر حصرها » ، على حد قول ابن خلكان فى ترجمته .

ويتجلى علم السمعانى ببلاد الإسلام فى مؤلفه «كتاب الأنساب» الذى جمع فيه بضعة آلاف من التراجم مرتبة على حروف المعجم، ونسب كل واحد منها إلى بلد أو قبيلة أو صناعة أو تجارة أو غير ذلك ؛ فكان يضبط حروف النسبة ويشرحها، وإذا كانت إلى بلد ذكر موقعه ثم

ترجم لصاحب الاسم. والحق أن مثل هذا المعجم المطول من الأعمال العلمية الجليلة ، التى تتطلب الأسفار الطويلة والاطلاع الواسع . وقد لخص «كتاب الأنساب » أو أجمله عدد من المؤلفين . واختصره السمعانى نفسه فى كتاب طبعته مصوراً لجنة تذكار جب Gibb Memorial سنة ١٩١٢ .





## ابن جبير

كان كثير من الحجاح القادمين من الأندلس يزورون المغرب ومصر والشام فى طريقهم إلى الحجاز ، ثم ينتهزون هذه الفرصة للطواف فى بعض الأقاليم الإسلامية الأخرى . وأعظم أولئات الحجاج شأناً فى القرن السادس الهجرى (الثانى عشر الميلادى) هو ابن جبير ؛ فقد قام بثلاث رحلات المجرى (الثانى عشر الميلادى) هو ابن جبير ؛ فقد قام بثلاث رحلات إلى الشرق ودو ن أخبار الرحلة الأولى فى شبه مذكرات يومية تعرف باسم « تذكرة بالأخبار عن اتفاقات الأسفار » . ولعله كتبها حول سنة ١٨٥ ه ( ١١٨٦ م ) . وقد قام على نشرها المستشرق الإنجليزى رايت المستشرق المولندى دى خويه .

ولد ابن جبير في مدينة بلنسية سنة ٥٤٠ ه ( ١١٤٥ م ) . ودرس على أبيه وغيره من علماء العصر في سبتة وغرناطة ، ثم دخل في خدمة أبي سعيد

ابن عبد المؤمن صاحب غرناطة . ومما جاء فى ترجمة ابن جبير عن كتاب « نفح الطيب » للمقرى أن الأمير أبا سعيد استدعاه يوماً ليؤلف فيه كتاباً وهو فى مجلس شرابه وحدث أن دفع إليه كأساً من النبيذ ، فاعتذر ابن جبير بأنه ما شرب الخرقط ، فقال الأمير : والله لتشربن منها سبعاً ؛ فلم يستطع إلا الإذعان . وكافأه الأمير بأن قدم إليه القدح سبع مرات أخرى مملوءة بالدنانير وصب ذلك فى حجره . وانصرف ابن جبير . وعقد العزم فى الليلة نفسها على أن يذهب لتأدية فريضة الحج تكفيراً عن ذنبه فى شرب النبيذ . وأنفق تلك الدنانير فى سبيل البر و باع عقاراً له تزود به .

w ##

بدأ ابن جبير رحلته إلى الأراضى الحجازية فى شوال سنة ٥٧٨ هـ (فبراير سنة ١١٨٣ م) مع صديق اسمه أحمد بن حسان كان من رجال الطب والعلم والأدب. وعبر الصديقان البحر إلى مدينة سبتة Ceuta حيث وجدا سفينة من سفن مدينة جنوه ، تريد الإقلاع إلى الاسكندرية ، فركباها يوم الخيس ٢٩ من شوال ( ٢٤ فبراير ) وبدأ ابن جبير تقييد يومياته منذ اليوم التالى . ومما يشهد بأن العلاقات بين الأفراد المسيحيين والمسلمين كانت طيبة أن ابن جبير سره التوفيق لتلك السفينة وكتب أن الله همل عليه وعلى صديقه ركوبها » .

أقلعت السفينة من ثغر سبتة الواقع على شاطىء مراكش فى مواجهة جبل طارق . وسارت محاذية لشاطىء الأندلس حتى ثغر دانية جنوبى

بلنسية . ثم اتجهت شرقاً مارة بجزائر البليار . وكادت أنواء البحر وأمواجه أن تعبث بها ، لولا أن ساق الله إليها مركباً مسيحياً آخر ، كان قادماً من قرطاجنة الإسبانية وميما شطر صقلية ، فاقتفت أثره . واستطاعت أخيراً أن تصل مع ذلك المركب إلى بر سردانية حيث جدد المسافرون الماء والحطب والزاد . وقيد ابن جبير أن مسافراً مسلماً بمن يعرفون « اللسان الرومي » هبط مع جماعة من الروم إلى أقرب المواضع المعمورة من المرسى الذي وصلت إليه السفينة فرأى نحو ثمانين من أسرى المسلمين رجالا ونساء يباعون في السوق ، وكان الروم قد عادوا بهم من غزوة في سواحل البحر ببلاد المسلمين .

أقلعت السفينة بعد ذلك إلى صقلية . ووصف ابن جبير ما مربها من العواصف والأهوال إلى أن أرست على شاطئها عند موضع لم يحدده . ثم فارقته إلى ثغر الاسكندرية فوصلت إليه فى ٢٩ من ذى القعدة أى بعد شهر من بدء رحلتها من مراكش .

وطبيعى أن أول ما شاهده ابن جبير فى الاسكندرية إنما كان متصلا بما نسميه اليوم « إجراءات الجمرك » . والحق أنه وصفها فى دقة وطرافة ، تحملنا على روايتها على لسانه ، لنتبين أن كثيراً من الأنظمة التى تبدو لنا اليوم من تمخضات مدنيتنا ليس فى الحق إلا تطوراً طبيعياً لما عرفه القوم فى العصور الوسطى .

فال ابن جبير: « فمن أول ما شاهدنا فيها ( أي في الاسكندرية ) يوم

نزولنا أن طلع أمناء إلى المركب من قبل السلطان بها لتقييد جميع ما جلب فيه ؛ فاستحضر جميع من كانوا فيه من المسلمين واحداً واحداً ، وكتبت أسماؤهم وصفاتهم وأسماء بلادهم وسئل كل منهم عما لديه من سلع أو ناض ( نقد ) ليؤدى زكاة ذلك كله ، دون أن يبحث عما حال عليه الحول من ذلك أو ما لم يحل. وكان أكثرهم متشخصين لأداء الفريضة لم يستصحبوا سوى زادلطريقهم فلزموا أداء زكاة ذلك دون أن يسأل هل حال عليه حول أم لا. واستنزل أحمد بن حسان منا ، ليسأل عن أنباء المغرب وسلم المركب ؟ فطيف به مرقبًا على السلطان أولا. ثم على القاضي ثم على أهل الديوان ثم على جماعة من حاشية السلطان ، وفي كل يستفهم ثم يقيد قوله فيخلي سبيله . وأمر المسلمون بتنزيل أسبابهم وما فضل من أزودتهم . وعلى ساحل البحر أعوان يتوكلون بهم و بحمل جميع ما أنزلوه إلى الديوان ، فاستدعوا واحداً واحداً وأحضر ما لكل واحد من الأسباب. والديوان قد غص بالزحام فوقع التفتيش لجميع الأسباب، ما دق منها وما جل. واختلط بعضها ببعض . وأدخلت الأيدى إلى أوساطهم بحثًا عما عسى أن يكون فيها . ثم استحلفوا بعد ذلك هل عندهم غير ما وجدوا لهم أم لا . وفى أثناء ذلك ذهب كثير من أسباب الناس لاختلاط الأيدي وتكاثر الزحام. ثم أطلقوا بعد موقف من الذل والخرى عظيم . . . وهذه لا محالة من الأمور الملبس فيها على السلطان الكبير المعروف بصلاح الدين . ولو علم بذلك ، على ما يؤثر عنه من العدل و إيثار الرفق ، لأزال ذلك وكفي الله المؤمنين تلك

الخطة الشاقة ، واستؤدوا الزكاة على أجمل الوجوه . وما لقينا ببلاد هذا الرجل ما يلم به قبيح لبعض الذكر سوى هذه الأحدوثة ، التي هي من نتأنج عمال الدواوين » .

فقد آلم ابن جبير أن يساء إلى الحجاج المسلمين ، وأن يطلب إليهم أداء الزكاة عن جميع ما معهم ، بدون تفرقة بين الذي حال عليه الحول فاستحقت عليه الزكاة وما لم يحل عليه الحول فلا زكاة عليه ، كما آلمته القسوة فى تفتيشهم . والظاهر أن هذه الدقة فى « جرك » الإسكندرية قديمة ، فقد ذكر الأستاذ نقولا زيادة فى كتابه « رواد الشرق العربي » ، الذى أخرجته مجلة المقتطف ، أن السائح المسيحى برنارد الحكيم روى عن نفسه ( فى القرن التاسع الميلادى ) أنه فتش فى الإسكندرية وحقق معه ، ودفع ستة دنانير ذهبية .

وقد لقى ابن جبير مثل هذا التفتيش بالإسكندرية فى رحلته الثانية إلى مصر ؛ فكتب قصيدة يمدح فيها السلطان صلاح الدين ، ويشير إلى فتحه يبت المقدس سنة ٥٨٣ ه (١١٨٧ م) ، وينصحه بإزالة هذه الأساليب التى تهتك فيها الحرمات وتنسى حقوق المسلمين ، ومن أبيات هذه القصيدة : —

يعنت حجاج بيت الإله ويسطو بهم سطوة الجائر ويكشف عما بأيديهم وناهيك من موقف صاغر وقد أوقفوا بعد ماكوشفوا كأنهم في يد الآسر

وعقبى اليمين على الفاجر فليس لها عنه من ساتر بتلك المشاهد من غائر إلى الملك الناصر الظافر سواك وبالعرف من آمر فها لك في الناس من عامر

ويلزمهم حلفًا باطـــلا وإن عرضت بينهم حرمة وليس على حرم المسلمين ألا ناصح مبلغ نصحــه فما للمناكر من زاجر وحاشاك إن لم تزل رسمها

أما الطواف بأحمد بن حسان — زميل ابن جبير — على طائفة من الموظفين لسؤاله عن أنباء المغرب، فيذكرنا بما يحدث اليوم بين الدول المتحاربة من استجواب القادمين إليها من أبناء بلاد الأعداء أو ممن مروا بتلك البلاد؛ ليمكن الإفادة مما قد يدلون به من أخبار. ومما يؤسف له أن ابن جبير لم يدون شيئاً عما اتبع في الثغر مع المسافرين من غير المسلمين.

عرض ابن جبير بعد ذلك لوصف الإسكندرية فذكر آثارها وعمائرها ومنارها وأعجب بما فيها من مدارس للغرباء «يفدون من الأقطار النائية فيلقى كل واحد منهم مسكناً يأوى إليه ومدرساً يعلمه الفن الذي يريد تعليمه» كما أشار إلى المستشفى الذي شيده السلطان لأولئك الغرباء ، وإلى الخيرات التي أوقفها للعناية بهم . ولاحظ كثرة المساجد إلى حد أن توجد منها الأربعة والخسة في موضع واحد . وأتيح لابن جبير أن يشاهد في الإسكندرية دخول الأسرى الصليبيين ، الذين وقعوا في يد المسلمين في الحملة الصليبية الفاشلة ، التي كان صاحب الكرك قد دبرها في البحر

الأحمر للاستيلاء على المدن الإسلامية المقدسة . وقد أدخل الأسرى «راكبين على الجمال ووجوههم إلى أذنابها وحولهم الطبول والأبواق » .

ثم انتقل ابن جبير إلى القاهرة ومصر — وهذا الإسم الأخير هو الذى كانت تعرف به حينئذ مدينة الفسطاط وضواحيها المتصلة بالقاهرة — ونزل بفندق أبى الثناء فى زقاق القناديل بمقر بة من جامع عمرو بن العاص . وأقام فى عاصمة البلاد أياماً ؛ زار فيها مشهد الحسين والقرافة وضريح الإمام الشافعى ، والمدرسة الناصرية التى شيدها بإزائه السلطان صلاح الدين ، ولم تكن عارتها قد تمت بعد . وأعجب ابن جبير بسعتها فكتب : « يخيل لمن يتطوف عليها أنها بلد مستقل بذاته . بإزائها الحام إلى غير ذلك من مرافقها » . وحرص على لقاء شيخها نجم الدين الخبوشانى ، لأنه كان قد سمع فى الأندلس بفضله و بركته . ثم شاهد مارستان القاهرة و بنيان القلعة والسور الذى كان صلاح الدين يريد أن يتخذه حول القاهرة والقطائع والعسكر والفسطاط فيجمع عواصم مصر الإسلامية كلها . وقد عثرت دار الآثار العربية فى حفائرها على أطلال هذا السور .

كا شاهد القناطر التي شيدها السلطان عند بدء الصحراء الغربية « بعد رصيف ابتدىء به من حيز النيل بإزاء مصركاً نه جبل ممدود على الأرض تسير فيه مقدار ستة أميال حتى يتصل بالقنطرة المذكورة » . وكانت القنطرة والطريق المرصوف معاً جزءاً مما أعده السلطان للدفاع عن البلاد من جانب الغرب . ولاحظ ابن جبير أن جميع المسخرين في العائر

والمنشآت المختلفة كانوا من أسرى الروم. ووصف أهرام الجيزة «وأبا الأهوال» وأشار في حديثه عن القاهرة إلى فضل السلطان صلاح الدين في محو المحوس، التي كانت مفروضة على الحجاج في عصر الدولة الفاطمية، والتي كانت تجبى في ثغر عيذاب على البحر الأحر لحساب أمراء مكة. وكان الحجاج يضطهدون ويعذبون في سبيل دفعها ؛ وأما الذين لا يدفعون الضريبة في عيذاب، وتصل أسماؤهم إلى جدة «غير معلم عليها علامة الأداء» فكانوا يلقون فيها أضعاف هذا التنكيل. فأبطل صلاح الدين هذه المكوس، وعوض أمراء مكة بما يرسله إليهم سنوياً من الطعام والمال.

o o

ثم صعد ابن جبير في النيل إلى قوص . ووصف بعض المعابد في المدن التي توقفت عندها المركب ، كما شرح ما يلقاه الحجاج والمسافر من عسف العال المكلفين جمع الزكاة ، فقد كانوا يعترضون المركب و يفتشون المسافرين و يفحصون الأمتعة بوساطة مسلة طويلة بتخللون بها الأكياس والحزم .

ودخل ابن جبير قوص فكتب أنها حافلة الأسواق ، متسعة المرافق ، كثيرة الخلق لكثرة الصادر والوارد من الحجاج والتجار المصريين والمغار بة واليمنيين والهنديين وتجار أرض الحبشة . ثم سافر منها إلى عيذاب بطريق الصحراء الذي ذاعت شهرته في عالم التجارة في العصور الوسطى . ووصف ابن جبير هذا الطريق وأشار إلى ضخامة تجارته في الفلفل وأنواع التوابل فقال « ورمنا في هذا الطريق إحصاء القوافل الواردة والصادرة فما

تمكن لنا ، ولا سيما القوافل العيذابية المتحملة لسلع الهند الواصلة إلى اليمن ثم من اليمن إلى عيذاب وأكثر ما شاهدنا من ذلك أحمال الفلفل فلقد خيل إلينا لكثرته أنه يوازى التراب قيمة . ومن عجيب ما شاهدناه بهذه الصحراء أنك تلتق بقارعة الطريق أحمال الفلفل والقرفة وسائرها من السلع مطروحة لا حارس لها ، تترك بهذا السبيل إما لإعياء الإبل الحاملة لها ، أو غير ذلك من الأعذار . وتبق بموضعها إلى أن ينقلها صاحبها مصونة من الآفات ، على كثرة المارة عليها من أطوار الناس .

وصل ابن جبير إلى عيذاب ولاحظ أنها من أعظم الثغور شأناً « بسبب أن مراكب الهند والمين تحط فيها وتقلع منها زائداً إلى مراكب الحجاج الصادرة والواردة » . كما لاحظ أنها في صحراء لا نبات فيها ولا يؤكل فيها شيء إلا مجلوب؛ ولكن أهلها في نعمة بما يكسبونه من خدمة الحجاج ولا سيا من تأجير الجلاب – والواحدة جلبة – وهي المراكب التي تنقل الحجاج بين عيذاب وجدة . وقد وصفها ابن جبير وصفاً فريداً ؛ لأنها كانت غريبة لا يستعمل فيها مسهار البتة . وكان أهل عيذاب لا يحفلون كانت غريبة لا يستعمل فيها مسهار البتة . وكان أهل عيذاب لا يحفلون براحة الحجاج ؛ فكانوا « يشحنون الجلاب بهم ، حتى يجلس بعضهم على بعض وتعود بهم كأنها أقفاص الدجاج » لكي يستطيع صاحب الجلبة منهم أن يستوفى ثمنها في رحلة واحدة . والواقع أن ابن جبير قدر أن الحلول منهم أن يستوفى ثمنها في رحلة واحدة . والواقع أن ابن جبير قدر أن الحلول بعيذاب من أعظم المكاره التي حف بها السبيل إلى الحج ، فقد كان ساخطاً على هوائها الذي « يذيب الأجسام » ومائها « الذي يشغل المعدة ساخطاً على هوائها الذي « يذيب الأجسام » ومائها « الذي يشغل المعدة ساخطاً على هوائها الذي « يذيب الأجسام » ومائها « الذي يشغل المعدة ساخطاً على هوائها الذي « يذيب الأجسام » ومائها « الذي يشغل المعدة ساخطاً على هوائها الذي « يذيب الأجسام » ومائها « الذي يشغل المعدة ساخطاً على هوائها الذي « يذيب الأجسام » ومائها « الذي يشغل المعدة واحدة »

عن اشتهاء الطعام » وسكانها « الذين لاخلاق لهم ولاجناح على لاعنهم » . وأشار في هذه المناسبة إلى ما يزعمه الناس من أن سليان بن داود كان اتخذها سجناً للعفارتة . ونصح ابن جبير بتجنبها وباتخاذ طريق الشام . والحق أن هذا الطريق الأخير ومثله طريق العقبة ، كان طريقاً طبيعياً ولا سيا لحجاج المغرب والأندلس . ولكن وجود الصليبيين في الشام حمل معظم الحجاج على التحول إلى طريق عيذاب .

12 참 참

على أن الجزء الأساسى فى رحلة ابن جبير إنما هو وصف مكة والمسجد الحرام ومناسك الحج وزيارة المدينة ؛ فقد استغرق هذا كله أكثر من ثلث الكتاب ، ووفق فيه الرحالة لتدوين أخبار وملاحظات ذات شأن عظيم فى دراسة التاريخ والآثار الإسلامية . ولا عجب فقد أقام بمكة حول ستة شهور . وغضب ابن جبير لما شاهده من سوء معاملة الحجاج ، و إمعان أهل مكة فى استغلالهم ، لولا تدارك صلاح الدين بإرساله المال والطعام إلى مكثر الحسنى أمير مكة ، فضلا عن منحه اقطاعات فى صعيد مصر والمين . غير إن غياب صلاح الدين فى حرو به مع الصليبين فى الشام كان يشجع مكثر الحسنى على التمادى فى نهب الحجاج ، حتى تمنى ابن جبير أن تطهر ملك الأراضى المقدسة بسيوف مولاه ملك الموحدين .

وكان أمراء مكة يدينون بالطاعة للخليفة العباسى ولصلاح الدين ؟ ولكنهم كانوا ينعمون بقسط وافر من الاستقلال ، مادام الخليفة العباسى

ضعيفًا ، وما دام صلاح الدين مشغولًا بقتال الصليبيين . وذكر ابن جبير أن الخطيب في الحرم الشريف كان يدعو يوم الجمعة للخليفة العباسي . ثم لأمير مكة ثم للسلطان صلاح الدين يوسف بن أيوب ولأخيه وولى عهده أبي بكر . « وعند ذكر صلاح الدين بالدعاء تخفق الألسنة بالتأمين عليه في كل مكان . وحق ذلك عليهم ، لما يبذله من جميل الاعتناء بهم وحسن النظر لهم ، ولما رفعه من وظائف المكوس عنهم » . وليس هذا هو الموضع الوحيد الذي أشار فيه ابن جبير إلى صلاح الدين بأعظم الإعجاب والتقدير. أكل ابن جبير حجته ؛ ولكنه لم يعقد العزم على العودة إلى وطنه مباشرة . ولم يكن ليفكر في الرجوع من طريق عيذاب؛ فرافق ركب الحاج العراق ، ومر بطريق نجد قاصدا الكوفة ؛ ودوّن أن هذه المدينة «كبيرة عتيقة البناء قد استولى الخراب على أكثرها ، ومن أسباب خرابها قبيلة خفاجة المجاورة لها ، فهي لا تزال تضربها » . وعبر الفرات عند مدينة الحلة على جسر جديد أمر الخليفة بتشييده لراحة الحجاج . وكان هذا الجسر معقودا على مراكب كبار متصلة من الشط إلى الشط ، تحف بها من جانبها سلاسل من حديد «كالأذرع المفتولة عظما وضخامة ، ترتبط إلى خشب مثبتة في كلا الشطين تدل على عظم الاستطاعة والقدرة». واجتاز ابن جبير بظاهر مدينة الحلة جسرا آخر على نهر متشعب من الفرات يسمى « النيل » .

وأخيراً ألق الرحالة عصا التسيار في بغداد . ووصف أحياءها المختلفة ومساجدها وأسواقها وحماماتها ومدارسها ومستشفياتها ؛ ولكنه لم يجد العاصمة العباسية على حسب ما تخيل فكتب: « إن هذه المدينة العتيقة ، و إن لم تزل حاضرة الخلافة العباسية ، . . . قد ذهب أكثر رسمها ، ولم يبق منها إلا شهير اسمها . . . أما أهلها فلا تكاد تلقى منهم إلا من يتصنع بالتواضع رياء ، ويذهب بنفسه عجباً وكبرياء . يزدرون الغرباء ، ويظهرون لمن دونهم الأنفة والإباء ، ويستصغرون عمن سواهم الأحاديث والأنباء . قد تصور كل منهم في معتقده وخلده أن الوجود يصغر بالإضافة لبلده؛ فهم لا يستكرمون في معمور البسيطة مثوى غير مثواهم ،كأنهم لا يعتقدون أن لله بلاداً أو عباداً سواهم . . . . . يظنون أن أسنى الفخار في سحب الإزار . . . . . يتبايعون بينهم بالذهب قرضاً ؛ فلا نفقة فيها إلا من دينار تقرضه ، وعلى يدى مخسر للميزان تعرضه ، لا تكاد تظفر من خواص أهلها بالورع العفيف، ولا تقع من أهل موازينها ومكاييلها إلا على من ثبت له الويل في سورة التطفيف. فالغريب منهم معدوم الإرفاق متضاعف الإنفاق، لا يجد من أهلها إلا من يعامله بنفاق، أو يهش إليه هشاشة انتفاع واسترفاق . . . . . فسوء معاشرة أبنائها يغلب على طبع هوائها ومائها . . . أستغفر الله إلا فقهاءهم المحدثين ووعاظهم المذكرين . . . . . لكنهم معهم يضربون في حديد بارد » .

والحق أن ابن جبيركان قاسيًا على أهل بغداد قسوة تذكرنا بقسوة

الطبيب ابن رضوان (القرن ٦ ه ، ١٢ م) على المصريين عامة ، حين أسرف في وصفهم بالجبن والبخل وما إلى ذلك ، حتى لاحظ أن كلابهم أقل جرأة وبهائمهم أشد ضعفاً من الكلاب والبهائم في سائر الأقاليم (١). وعرض ابن جبير في وصف بغداد لقصور الخليفة وأسرته . وذكر أن بني العباس كانوا وقتئذ معتقلين اعتقالا جميلا لا يخرجون ولا يظهرون ولم المرتبات القائمة ، ولم يكن للخليفة وزير ؛ بل كان له موظف لشئونه الخاصة ، يعرف بنائب الوزارة ، وله فضلا عن ذلك قيم على الدولة كلها يعرف بالصاحب أستاذ الدار ويدعى له في الخطبة إثر الدعاء للخليفة .

Ω Φ ‡

وانتقل ابن جبير إلى الموصل ماراً بسر من رأى وتكريت وأعجب بما فى الموصل من عمائر حربية ودينية ومستشفيات. ثم واصل الرحلة بين مدن الشام المختلفة فوصف آثارها ، وتحدث عن عادات أهلها وعن عنايتهم بالغرباء . ودوّن « أن النصارى المجاورين لجبل لبنان إذا رأوا به أحد المنقطعين من المسلمين جلبوا لهم القوت وأحسنوا إليهم ، ويقولون : هؤلاء من انقطع إلى الله عز وجل فتجب مشاركتهم » .

والحق أن ابن جبير نبه إلى ماكان من مودة وعلاقات تجارية بين أفراد المسلمين والمسيحيين، حتى في العهد الذي كانت الحروب الصليبية ناشبة فيه

<sup>:</sup> راجع الفصل الذي كتبه الأستاذ ڤيت عن سكان مصر في كتاب (١) ١٠ - ٦٦ ج١٠ L. Hautecœur et G.Wiet: Les Mosquées du Caire

بين أمراء الفريقين ، فقد كتب في رحلته : « ومن أعجب ما يحدث به أن نيران الفتنة تشتعل بين الفئتين مسلمين ونصارى ، وربحا يلتقي الجمعان و يقع المصاف (القتال) بينهم ، ورفاق المسلمين والنصارى تختلف بينهم دون اعتراض عليهم . شاهدنا في هذا الوقت الذي هو شهر جمادي الأولى من ذلك خروج صلاح الدين بجميع عسكر المسلمين لمنازلة حصن الكرك، وهو من أعظم حصون النصارى ، وهو المعترض في طريق الحجاز والمانع لسبيل المسلمين على البر، بينه و بين القدس مسيرة يوم أو أشق قليلا، وهو سرارة أرض فلسطين، وله نظر عظيم الاتساع متصل العارة، يذكر أنه ينتهي إلى أر بعائة قرية ، فنازله هذا السلطان وضيق عليه وطال حصاره ، واختلاف القوافل من مصر إلى دمشق على بلاد الإفرنج غير منقطع ، واختلاف المسلمين من دمشق إلى عكة كذلك ، وتجار النصاري أيضاً لا يمنع أحد منهم ولا يعترض، وللنصارى على المسامين ضريبة يؤدونها في بلادهم . وهي من الأمنة على غاية . وتجار النصاري أيضاً يؤدون في بلاد المسلمين على سلعهم، والاتفاق بينهم والاعتدال في جميع الأحوال، وأهل الحرب مشتغلون بحربهم ، والناس في عافية ، والدنيا لمن غلب. هذه سيرة أهل هذه البلاذ في حربهم ، وفي الفتنة الواقعة بين أمراء المسلمين وملوكهم كذلك ، ولا تعترض الرعايا ولا التجار ، فالأمن لا يفارقهم في جميع الأحوال سلماً أو حرباً ، وشأن هذه البلاد في ذلك أعجب من أن يستوفى الحديث عنه » .

ولاحظ ابن جبير أن الفلاحين المسلمين فى الأرض التابعة المسيحيين كانوا فى رخاء، ينها كان إخوانهم الفلاحون المسلمون عند الملآك من بنى دينهم لاينعمون بمثل ذاك الرفق والعدل . قال ابن جبير : « ورحلنا من تبنين سحر يوم الإثنين وطريقنا كله على ضياع متصلة وعمائر منظمة ، سكانها كلها مسلمون وهم مع الإفرنج على حالة ترفيه . . . وذلك أنهم يؤدون لهم نصف الغلة عند أوان ضمها وجزية على كل رأس دينار وخسة قراريط ، ولا يعترضونهم فى غير ذلك ، ولهم على ثمر الشجر ضريبة خفيفة يؤدونها أيضا ؟ ومساكنهم بأيديهم وجميع أحوالهم متروكة لهم ، وكل يؤدونها أيضا ؟ ومساكنهم بأيديهم وجميع أحوالهم متروكة لهم ، وكل ما بأيدى الإفرنج من المدن بساحل الشام على هذا السبيل، رساتيقها كلها للمسلمين وهى القرى والضياع ، وقد أشر بت الفتنة قلوب أكثرهم ، لما يبصرون عليه إخوانهم من رساتيق المسلمين وعمالهم ، لأنهم على ضد أحوالهم من الترفيه والرفق . وهذه من الفجائع الطارثة على المسلمين أن شتكى الصنف الإسلامي جور صنفه المالك له ، و يحمد سيرة ضده وعدوه المالك له من الإفرنج ويأنس بعدله » .

لاحظ ابن جبير أن الصليبيين كانوا يفرضون على المسلمين المغاربة ضريبة خاصة قدرها دينار على كل شخص . ودوّن أن السبب فى ذلك أن طائفة من المجاهدين المغاربة اشتركت مع مسلمى الشرق الأدنى فى فتح أحد الحصون الصليبية ؛ وكان لهم الفضل الأكبر فى هذا الميدان . والظاهر أن الصليبيين ضايقهم قدوم المغاربة من بلادهم البعيدة للمساهمة فى قتالهم ،

فجزوهم بهذه الضريبة « وقال الافرنج إن هؤلاء المغار بة كانوا يختلفون على بلادنا ونسالمهم ولا نرزأهم شيئاً ، فلما تعرضوا لحر بنا وتألبوا مع إخوانهم المسلمين علينا وجب أن نضع هذه الضريبة عليهم » . ولكن الواقع أن اشتراك المغار بة في الحروب الصليبية في الشرق ليس غريباً في شيء ، ولا سيا إذا تذكرنا أن بلاد المغرب والأندلس كانت في حروب صليبية مع المسيحين قبل أن تنشب الحروب الصليبية في الشرق الأدنى .

4 4 4

ووصل ابن جبير إلى عكا في العاشر من جمادى الآخرة سنة ١٨٠ من سبتمبر سنة ١١٨٤، ووصفها بأنها ملتقي تجار المسلمين والنصارى من جميع الآفاق، ولا عجب فقد كانت حينئذ أهم ثغور الصليبين، وعلم هناك أن مركباً في ثغر صور عازم على الإبحار إلى بجاية بتونس، فذهب إلى صور ولكنه استصغر المركب فقفل راجعاً إلى عكا بطريق البحر وركب فيها سفينة جنوية كبيرة من سفن الحجاج المسيحيين والمسلمين كان قصدها ثغر مسينة بجزيرة صقلية، ودون ابن جبير أنها كانت كالمدينة الجامعة ؛ فيها أكثر من ألني مسافر، ويباع فيها كل ما يحتاجه المسافر، وأن المسلمين ومن البلغريين (تعريب لكلمة البحر، وأورثهم قائد المركب من المسلمين ومن البلغريين (تعريب لكلمة poregrini بمعنى حجاج، من المسلمين ومن البلغريين (تعريب لكلمة البحر، وورثهم قائد المركب عندهم أنه يرث كل من يموت في البحر، واستغرقت الرحلة إلى

مسينة حول شهرين ، وكان المقرر لها نحو أسبوعين . والحق أنها كانت رحلة غنية بالأحداث والأخطار ، تشهد بما كان يتعرض له المسافرون في البحر حينئذ ، و بما كان يستلزمه قيادة السفن من مهارة ومران وصبر . وقد أتيح لابن جبير في وصف عبور البحر الأبيض المتوسط قادماً وعائداً ، وفي وصف عبوره البحر الأحمر ، أن يستعمل كثيراً من مصطلحات الملاحة و بناء السفن في العصور الوسطى ، فحفظ لنا بذلك عدداً وافراً منها ، يمكن الإفادة منه في فهم بعض النصوص الأخرى المدو"نة في ذلك العصر .

أرست السفينة أخيراً عند مدينة مسينة في صقلية ، فوصفها ابن جبير ؛ ولكنه وصف ملؤه المفارقات المتناقضات فبينا يقول إنه « لا يقر فيها لمسلم قرار » و إنها « لا توجد لغريب أنساً » إذ به يضيف إلى ذلك « أن أسواقها نافقة حفيلة ، وأرزاقها واسعة بأرغاد العيش كفيلة ، لا تزال بها ليلك ونهارك في أمان و إن كنت غريب الوجه واليد واللسان » . و يلوح أن ابن جبير لم يكن قد اطمأن بعد إلى حال المسلمين في صقلية ، فإنه زار بعد ذلك بالرمة عاصمة البلاد ، وزار غيرها من مدن الجزيرة ، ووصف عمرانها ، وثقة حكامها المسيحيين برعاياهم من المسلمين ؛ وقد كان عددهم وافراً في هذا حكامها المسيحيين برعاياهم من المسلمين ؛ وقد كان عددهم وافراً في هذا الإقليم ، الذي التقت فيه مختلف المدنيات الوثنية والمسيحية والإسلامية .

ولَكنا لا نستطيع أن نركن إلى رحلة ابن جبير فى الوقوف على حال المسلمين بصقلية ، ومعرفة ما كانوا يتمتعون به من الحرية الدينية بعد أن زال سلطانهم عن هذه الجزيرة بقرن من الزمان . فآناً نراه يدون ما يشهد

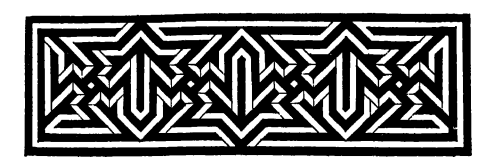
بأن المسيحيين كانوا يحسنون معاملة المسلمين ، ويستخدمونهم في الوظائف والمهن ، حتى في أعظمها شأناً ببلاط الأمير ؛ وآناً نراه يروى حديث رجل مسلم لقيه في مسينة ، اسمه عبد المسيح ، وقال له : « أنتم مدلون باظهار الإسلام فائزون بما قصدتم له ، رابحون إن شاء الله في متجركم ، ونحن كاتمون إيماننا ، خائفون على أنفسنا ، متمسكون بعبادة الله وأداء فرائضه سرا » .

وعلى كل حال فإن الذى وصل إليه المؤرخون أن الدولة النورمانية فى صقلية كانت تشمل المسلمين بقسط وافر من رعايتها وكانت تعترف بفضلهم وسبق مدنيتهم فى كثير من نواحى الحياة . وإذا لم يكن ما كتبه ابن جبير فى هذا الصدد واضحا تماما ، فإن سائر وصفه لبلاد صقلية عظيم الفائدة من الناحيتين التاريخية والجغرافية ؛ لأنه كان دقيق الملاحظة فى وصف الظواهر الاجتماعية . من ذلك ما فطن له من أن الخلاف بين أفراد الأسرة الواحدة من المسلمين كان يؤدى أحيانا إلى دخول بعضهم فى المسيحية ، فراراً من رقابة أو ولاية أو علاقة شرعية أخرى .

ثم أقلع ابن جبير من صقلية على ظهر سفينة جنوية حملته إلى ثغر قرطاجنة فى الأندلس فوصل إليها فى الخامس عشر من المحرم سنة ٨١٥ ثم واصل السفر حتى وصل إلى غرناطة فى الثانى والعشرين من المحرم (٢٥ ابريل سنة ١١٨٥) بعد ان غاب عنها حول سنتين وثلاثة أشهر . وقام ابن جبير برحلة ثانية إلى الشرق الإسلامي سنة ٥٨٥ هـ (١١٨٩م)،

استغرقت سنتين و بضعة أشهر . وقيل إن الذى جذبه إلى الشرق هذه المرة ما سمعه من استيلاء صلاح الدين على بيت المقدس سنة ٥٨٣ هـ (١١٨٧م) . ثم ترك ابن جبير المقام في غرناطة وانتقل إلى بلاد المغرب حيث أقام عشرين سنة أو نيف ؛ رحل بعدها إلى الشرق مرة ثالثة سنة ٦١٤ هـ أقام عشرين سنة أو نيف ؛ رحل بعدها إلى الشرق مرة ثالثة سنة ٢١٤ هـ وقيل إن ذلك كان بسبب وجده على زوجه عاتكة ، التي توفيت في تلك السنة والتي نظم فيها ديوانه « نتيجة وجد الجوانح في تأبين القرين الصالح » . واستقر ابن جبير في الاسكندرية ، وتوفي بها في السنة والدين والسبعين .





## الهروى السائح

هو على بن أبى بكر - وقيل أبى طالب - بن على الهروى الأصل . ولد فى الموصل . وطاف فى أنحاء الشرق الإسلامى وفى الهند وفى القسطنطينية والمغرب وصقلية وغيرها من جزائر البحر الأبيض المتوسط . وكان مغرما بالأسفار و بكتابة اسمه على الآثار التي يزورها ، حتى كتب عنه ابن خلكان « أنه لم يترك براً ولا بحراً ولا سهلا ولا جبلا من الأماكن التي يمكن قصدها ورؤيتها إلا رآه ، ولم يصل إلى موضع إلا كتب خطه فى حائطه » وقد سار ذكره بذلك ، حتى عرف باسم الهروى السائح .

والمعروف أنه زار القسطنطينية فى زمن الإمبراطور عمانوئيل كومنينوس، وأنه زار دمشق سنة ٥٦٨ هـ (١١٧٣ م) قبل أن يستعيدها صلاح الدين من يد الصليبيين . وكان فى الإسكندرية سنة ٥٧٠ هـ ، ثم كان فى قافلة نهبها الصليبيون سنة ٥٨٨ هـ (١١٩٢ م) ؛ ففقد فيها كتبه و بعض

المذكرات التى جمعها ، ولعله كان حانقاً لهذا السبب ؛ أو لعل تقواه وشدة اعتداده بنفسه حملاه على أن يرفض مقابلة الملك ريكاردوس قلب الأسد ، الذى سمع بفضله ، وحرص على أن يتحدث إليه .

واتصل الهروى فى خاتمة حياته بالملك الظاهر بن صلاح الدين ؛ فأقام تحت رعايته فى حلب إلى أن توفى سنة ٦١١ ه ( ١٢١٤ م ) .

وقد وصل إلينا من مؤلفات الهروى كتاب « الإشارات إلى معرفة الزيارات » ولا يزال مخطوطاً لم يطبع إلى اليوم : ولكن الرحالة يشير فيه إلى كتب أخرى من تأليفه ، مثل كتاب « منازل الأرض ذات الطول والعرض » و «كتاب الآثار والعجايب والأصنام » .

أما كتاب الإشارات إلى معرفة الزيارات ، فقوامه ذكر الآثار والعائر الدينية التي زارها الهروى والتي يستطرد في الحديث عنها إلى بعض البيانات التاريخية الطريفة . وفي دار الكتب المصرية نسخة مخطوطة منه بعنوان « رحلة أبى الحسن بن أبى بكر بن على الهروى الموصلي ، تمت كتابتها سنة ٢٠٢ ه » أى قبل وفاة المؤلف . ومما يؤسف له أن هذه الرحلة غنية بالخرافات والأساطير، و إن كنا نجد في بعض أجزائها وصفاً وأحاديث تدل على دقة الملاحظة .

وقد نسج الهروى على منوال كثير من المؤلفين ، فقال فى مقدمة كتابه إن بعض الإخوان والخلان سألوه أن يذكر لهم ما زاره من الزيارات ، وما شاهده من العجائب والأبنية والعارات ، وما رآه من الأصنام والآثار

والطلسمات «فى الربع المسكون والقطر المعمور» وأنه رفض أن يلبى هذا الطلب، إلى أن اجتمع برسول الخليفة العباسى إلى صلاح الدين، وأقنعه هذا الرسول بتأليف الكتاب الذى وصل إلينا.

ومن الطريف أن الهروى اعتذر عما في الكتاب من خطأ فقال: « و إن جرى السهو فيا أذ كره بطريق الغلط لا بطريق القصد ، فأسأل الناظر فيه والواقف عليه الصفح في ذلك و إصلاح الخطأ و إيضاح الحق ؛ فإن كتبى أخذها الانكتار ملك الفرنج ؛ ورغب في وصولى إليه ، فلم يمكن ذلك ، ومنها ما غرق في البحر ، وقد زرت أماكن ودخلت بلاداً من سنين كثيرة ؛ وقد نسيت أكثر ما رأيته ، وشذ عنى أكثر ما عاينته ، وهذا مقام لا يدركه أحد من السائحين والزهاد ، ولا يصل إليه أكثر المسافرين والعباد ، إلا رجل جال الأرض بقدمه ، وأثبت ما قلته بقلمه وقلمه » .

ويما كتبه الهروى: « الأهرام من عجائب الدنيا ، وليس على وجه الأرض شرقيها وغربيها عمارة أعجب منها ولا أعظم ولا أرفع ، ورأيت بمصر أهراماً كثيرة منها خمسة كبار والباقى صغار . فأما الكبار فاثنان عند الجزيرة واثنان عند قرية يقال لها دهشور ، وهرم عند قرية يقال لها ميدوم ، وقد اختلفت أقاويل الناس فيها وفى بانيها وما يريد بها ، ومنهم من قال إنها قبور للملوك ، ومنهم من قال إنهم عملوها خوفاً من الطوفان ، وقيل إن المأمون فتح هرماً منها ، وهو أحد الهرمين اللذين عند الجزيرة ؛

فوجدوا داخله بئراً مربعة ، فى تربيعها أبواب يفضى كل باب منها إلى بيت فيه موتى بأ كفانهم ، وقيل إنهم وجدوا فى رأس هذا الهرم بيتاً فيه حوض من الصخر على مثال القبر، وفيه صنم كالآدمى الرهنج، وفى وسطه إنسان عليه درع من الذهب مرصع بالجوهر ، وعلى صدره سيف لا قيمة له وعند رأسه حجر يا قوت كالبيضة ضوؤه كالنار» . وأضاف الهروى أنه دخل إلى هذا الهرم ورأى الحوض واضحاً ، وقد كتب أنه سيذكر فى كتاب العجائب والآثار والأصنام والطلسمات جميع ما سمعه من أخبار الأهرام والصنم أبى الهول وجميع البرابى (المعابد) التى ببلاد الصعيد .

وتما دو نه عن الأقصر: «مدينة بها من الآثار والقصور والأصنام، وصور الأصنام وصور السباع والدواب ما لم أر مثله في بلاد الصعيد ولا في غيرها، وذرعت يدصنم فكان من المرفق إلى مفصل الكف سبعة أذرع». وقد كتب الهروى عن المقابر الأثرية في صعيد مصر، وعن الجثث المدفونة فيها ، وعن أكفانها المحفوظة على حالها الأولى. والحق أن الاكتشافات الأثرية الحديثة ، والمنسوجات الوافرة التي عثر عليها المنقبون عن الآثار في تلك المقابر ، كل ذلك يؤيد ما كتبه الهروى كل التأييد.

وكتب عن أسوان: « آخر بلاد الصعيد و بلاد الإسلام وبها الجنادل حجارة نابتة فى وسط البحر. فإذا كان وقت زيادة النيل، يوضع عليها سرج. فإذا زاد البحر وأخذها، أرسلوا البشارة إلى مصر. فينزلوا فى مركب صغير ويسبقوا الماء ويبشروهم بالزيادة. وجميع معادن حجارة المانع

والعمد التى بالديار المصرية ومسال فرعون وعمد السوارى بالإسكندرية من جبال هذه المدينة . ورأيت آثار القطاعات فى الجبل والحجارة المانع والعمد مقطوعة » .

وقد أعجب الهروى بما رأى فى مصر من زهور ونبات ، فكتب فى رحلته « و بالجملة فإن ديار مصر ونيلها من عجائب الدنيا ، ورأيت بها فى أوان واحد مجتمعاً ورداً. ثلاثة ألوان وياسمين لونين ونيلوفر لونين وآسا ونسريتا وريحاناً وخبزياً و بنفسجاً ومنتوراً ونبقاً وأثرنجاً وليموناً مركباً وطلعاً ورطباً وموزاً وجميزاً وحصرماً وعنباً وطيناً ( تيناً ) أخضر ولوزاً وقثاء وفقوساً و بطيخاً و باذنجاناً و باقلاً أخضر و يقطيناً وحمصاً أخضر وخساً وجوزاً أخضر ورماناً وهليوناً وقصب سكر » .





## 

هو أسامة بن مرشد من بنى منقذ ، أمراء إقليم شيزر شمالى سورية . ولد سنة ٤٨٨ هـ (١٠٩٥) . وكانت إمارة هذا الإقليم قد آلت إلى أبيه مرشد ولكنه تنازل عنها لأخيه . وعنى الأمير بأسامة ، ابن أخيه ؛ ولكنه رزق ولداً ذكراً فاتجه إليه بعطفه ، مهملا أسامة . وغادر هذا قلعة شيزر . وحدث أن دمرت هذه القلعة في زلزال سنة ٥٥٦ هـ (١١٥٧ م) ومات من كان فيها من آل منقذ . أما أسامة فقد كان في بعض أسفاره . ومات سنة ٥٨٥ هـ (١١٨٨ م) بعد أن جاوز التسعين .

وقد قام أسامة بعدة رحلات فى مصر والشام و بلاد الجزيرة و بلاد العرب. ومع أنها رحلات ضيقة الأفق محدودة الدائرة ، فإن لها شأناً عظيا فى وصف الحياة الاجتماعية والاقتصادية ، وفى بيان العلاقة بين المسلمين والمسيحيين فى الشرق الأدنى فى القرن السادس الهجرى ( التانى عشر

الميلادى). ذلك أن أسامة كان أميراً فارساً وأديباً شاعراً، وأتيح له أن يتصل بأمراء المسلمين في عصره، وأن يلتى بعض الأمراء الصليبيين و يصادق الفرسان من رجالهم. وأخبار رحلته في كتابه « الاعتبار » تمتاز بالدقة في الملاحظة ، والصدق في الرواية ، والإبداع في الفن القصصي ، مع التوفيق في الفكاهة و إبراد النكتة .

وقد وقف الدكتور فيليب حتى Philip Hitti البنانى أستاذ الآداب السامية فى جامعة برنستون بالولايات المتحدة على نشر كتاب الاعتبار سنة ١٩٣٠. وقدمه بترجمة طريفة لأسامة ، قال فيها : « فحياة أسامة إذن تمثل لنا الفروسية الإسلامية العربية على ما ازدهرت فى ربوع الشام فى أواسط القرون الوسطى ، والتى بلغت حدها الكامل فى صلاح الدين ، وسيرته تتضمن موجز تاريخ البلاد فى القرن الثانى عشر ورن التجريدات الصليبية الثلاث الأولى ، ومذكراته الموسومة بكتاب « الاعتبار » مرآة تتجلى فيها المدنية الشامية فى أجلى مظاهرها — وذلك ليس بحد ذاتها فقط بل مع المدنية الإفرنجية التى قامت إلى جانبها . ولو أن ليس محد ذاتها فقط بل مع المدنية الإفرنجية التى قامت إلى جانبها . ولو أن أسامة عاش اليوم ، لكان عضوا عاملا فى المجمع العلمى العربي ، ولكان بيته صالوناً للأدب بدمشق ، ولراسل « الهلال » و « المقطم » ولأكثر من العيش فى المواء الطلق ، يدرس طبائع الحيوان و يرقب نمو النبات ، ولئات جياده العربية جوائز السبق فى بيروت ، ولكان بلا تردد فى أثناء ولئات بالعظمى دَيْوَن فرقة من المطوعة يتولى قيادتها بنفسه » .

وكتاب « الاعتبار » غنى بأخبار القتال بين المسلمين والصليبيين ، ويما شاهده أسامة في دمشق ومصر، و بما اشترك فيه من المطارد والمصايد ومكافحة الأسود . ومنأمتع فصوله ماكتبه أسامة عن الصليبيين ؛ فقد كان يطوف في أنحاء اماراتهم ، ويقاتلهم مع سائر المسلمين مع صداقته لبعضهم ولا سيما الفرسان الداوية Templars - وكان هولاء الفرسان يخلون له في المسجد الأقصى مكانا صغيراً يصلي فيه حين يزور بيت المقدس. وكان أسامة يعجب بشجاعة الإفرنج ؛ ولكنه لايؤمن بكمال عقولهم . ومما كتبه عن الإفرنج: « ليس عندهم شيء من النخوة والغيرة . يكون الرجل منهم يمشى هو وامرأته يلقاه رجل آخر يأخذ المرأة ويعتزل بها ويتحدث معها . والزوج واقف ناحية ينتظر فراغها من الحديث. فإذا طولت عليه خلاها مع المتحدث ومضى! » . وساق أسامة ثلاث قصص في هذا الصدد . منها قصة إفرنجي « جاء يوماً ووجد رجلا مع امرأته في الفراش » فقال له : « أي شيء أدخلك إلى عند امرأتي؟» قال «كنت تعبان، دخلت أستريح». قال « فكيف دخلت إلى فراشى ؟ قال « وجدت فراشاً مفروشاً نمت فيه » قال « والمرأة نائمة معك ؟ » قال « الفراش لها .كنت أقدر أمنعها من فراشها !؟ قال الزوج « وحق ديني ، إن عدت فعلت كذا تخاصمت أنا وأنت » — فكان هذا نكيره ومبلغ غيرته! »

وكان أسامة يعجب بمهارة بعض أطباء الصليبيين ، ولكنه كان يتهكم

من جهل البعض الآخر ومن سذاجة الناس في الإيمان بهم . وروى في هذا الصدد قصة طريفة عن حاكم بلدة صليبية شمالي لبنان . كانهذا الحاكم صديقاً لعم أسامة فكتب إليه يطلب منه إيفاد طبيب يداوى بعض المرضى من أهل بلدته . فأرسل اليه عم أسامة طبيباً عربياً نصرانياً . ولم يطل غياب هذا الطبيب؛ فلما رجع قال له أهل أسامة متهكمين: ما أسرع ما داويت المرضى! فأجاب « أحضروا عندى فارساً قد طلعت في رجله دملة وامرأة قد لحقها نشاف (١) . فعملت للفارس لبيخة ففتحت الدملة وصلحت . وحميت المرأة ورطبت مزاجها . فجاءهم طبيب إفرنجي فقال « هذا ما يعرف شيء يداويهم !» وقال للفارس « أيهما أحب اليك تعيش برجل واحدة أو تموت برجلين؟ » قال «أعيش برجل واحدة» قال «أحضروا لي فارساً قوياً وفأساً قاطعًا » . فحضر الفارس والفأس ، وأنا حاضر ، فحط ساقه على قرمة خشب فقال للفارس « أضرب رجله بالفأس ضربة واحدة اقطعها » فضربه وأنا أراه ضرية واحدة ما انقطعت . ضربه ضربة ثانية فسال مخ الساق ومات من ساعته . وأبصر المرأة فقال « هذه امرأة في رأسها شيطان قد عشقها . احلقوا شعرها » فحلقوه . وعادت تأكل من مآكلهم الثوم والخردل فزاد بها النشاف . فقال « الشيطان قد دخل في رأسها » فأخذ الموسى وشق رأسها صليبًا وسلخ وسطه حتى ظهر عظم الرأس وحكه بالملح ، فماتت في وقتها . فقلت لهم « بقى لكم إلى حاجة ؟ ! » قالوا «لا» فجئت وقد تعلمت من طبعهم ما لم أكن أعرفه (لل) . .

<sup>(</sup>١) نوع من الهبوط والنعب العصي

<sup>(</sup>٢) كتاب الاعتبار لأسامة بن منقذ ص١٣٢ - ١٢٣

وروى أسامة فى كتاب الإعتبار (ص ١٣٤ — ١٣٥) قصة استنبط منها أن الصليبين ترق أخلاقهم وتحسن طباعهم باستيطان الشرق ومعاشرة المسلمين. وقال فى هذا الصدد: « فكل من هو قريب العهد بالبلاد الإفرنجية أخلاقاً من الذين تبلدوا (١) وعاشروا المسلمين».

بل أشار أسامة في كتابه إلى أن بعض الصليبيين تأقلموا في الشام، وعاشروا المسلمين وتطبعوا بطباعهم، وكانت ينهم وبين المسلمين علاقات طيبة. قال أسامة « فمن ذلك أنى نفذت صاحبا إلى أنطاكية في شغل . وكان بها الرئيس تادرس بن الصفتي ( Theodorus Sophianos ) و يبني و بينه صداقة ، وهو نافذ الحكم في أنطاكية . فقال لصاحبي يوماً « قد دعاني صديق لي من الإفرنج . تجيء معى حتى ترى زيهم ؟ » قال « فمضيت معه ، فجئنا إلى دار فارس من الفرسان العتق ، الذين خرجوا في أول خروج الإفرنج ، وقد اعتني من الديوان والخدمة ، وله بأنطاكية ملك يعيش منه ، فأحضر مائدة حسنة وطعاما في غاية النظافة والجودة . ورآني متوقفاً عن الأكل ؟ فقال : «كل طيب النفس ، فأنا ما آكل طعام الإفرنج ، ولى طباخات مصريات ما آكل إلا من طبيخهن ولا يدخل دارى لحم الخنز بر ، فأكلت وأنا محتزر وانصرفنا » .

# #

وقد وصف أسامة فى «كتاب الاعتبار» ما شاهده فى مصر من الأحداث في بين سنتى ٥٣٩ و ٥٤٩ ه ( ١١٤٤ – ١١٥٤ م ) فتحدث (١) لعله يقصد « تأقلموا » وأصبحوا من أبناء الملد

عن وصوله إليها في عصر الخليفة الفاطمي الحافظ لدين الله وعما وقع فيها من الفتن بسبب ثورات الجند، والنزاع القائم بين الخلفاء والوزراء. ولتفاصيل هذه الأخبار شأن تاريخي كبير لأن أسامة ساهم في بعض تلك الأحداث وقام بمهمات سياسية لطائفة من الأمراء. ومن طريف ملاحظاته عن إقليم الطور أنه كان ولاية مصرية بعيدة وأن الخليفة الحافظ لدين الله كان إذا أراد إبعاد بعض الأمراء ولآه الطور.

다 4 장

أما الباب الذي عقده أسامة في ذلك الكتاب للكلام على الصيد والطرد فيشهد بأن هذا اللون من الرياضة كان جد شائع ومستحسن في الشرق الإسلامي حينذاك . وهو جليل الشأن لأن أسامة كان من أسرة أصابت في الصيد مهارة ودر بة ؛ وقد أتيح لأسامة نفسه أن يصحب في الصيد الأمراء المسلمين في سورية والجزيرة ومصر . فدون في كتابه شيئاً كثيراً في شأن الصيد بالبزاة يرمونها على الطيور و يدقون الطبول فتتصيد منها ما تصيد . وكتب في صيد الحيوان ولا سيا الذئب والضبع والأرنب والغزال وحمار الوحش والثعلب والخنزير . ووصف أسامة أساليب الصيد عند المسلمين وصفاً دقيقاً . وذكر بعض النوادر التي تدل على عنايتهم به وعلى أن بعض المولمين بالصيد كانوا يرسلون إلى مختلف الآفاق في طلب البزاة وغيرها من طيور القنص . وكان التعاون صادقاً بين المسيحيين والمسلمين في هذا الميدان ؛ فكان الروم في القسطنطينية والمسيحيون من الأرمن في هذا الميدان ؛ فكان الروم في القسطنطينية والمسيحيون من الأرمن

يرسلون البزاة والكلاب إلى أصدقائهم منهواة الصيد في الشرق الإسلامي .

# #

وكان أسامة يحترم المرأة ويعنى بأحوالها فألف كتاباً في «أخبار النساء» وروى في «كتاب الاعتبار» قصصاً كثيرة تشهد بما قام به بعض النساء من أعمال البطولة. ولعل هذا جانب من الفروسية ونزعة الأرستقراطية عنده والحق أن هذه النزعة الأرستقراطية كانت لا تفارقه حتى في حضرة الملوك والأمراء . فقد روى في «كتاب الاعتبار» أنه شهد يوماً الصيد مع الملك العادل نور الدين وسأله هذا أن يصلح الباز فرفض وأظهر نور الدين عجبه من أن أسامة يقضى عمره بالصيد ولا يحسن إصلاح الباز ، فأجاب أسامة ، : «يا مولاى ، ما كنا نصلحها نحن ، كان لنا بازيارية وغلمان يصلحونها و يتصيدون بها قد المنا » .

ያ ቀ 4

ومما حدث لأسامة فى بعض رحلاته أن وقع هو ورفاقه أسرى فى يد الصليبيين وفقدوا ما كانوا يحملونه من المال والمتاع ؛ ولكن أسامة لم يأسف على ذلك كله أسفه على ضياع كتبه التى نهبوها ، وعددها أر بعة آلاف مجلد من الكتب الفاخرة ؛ وقال فى ذلك إن ذهابها كان حزازة فى قلبه ما عاش (۱) ومن طريف ما يستنبط من إحدى القصص التى رواها أسامة فى «كتاب الاعتبار» (ص ١١٥) أن استئجار الندابات للندب فى الماتم كان معروفا فى القرن الثانى عشر الميلادى كما هو معروف اليوم .

<sup>(</sup>١) كتاب الاعتبار لأسامة بن منقذ ص ٣٤ – ٣٥

وكان أسامة ، مثل الهروى السائح ، مغرمًا بكتابة اسمه أو تقييد بعض خواطره في الأمكنة التي ينزل بها ، على نحو ما يفعل بعض السياح في العهد الحاضر . من ذلك الأبيات الآتية ، وقد كتها على حائط مسجد في حلب ، وكان قد زار المسجد قبلا في طريقه إلى الحج:

لك الحمد يا مولاى كم لك منة على وفضل لا يحيط بها شكرى

نزلت بهذا المسجد العام قافلا من الغزو موفور النصيب من الأجر ومنه رحلت العيس في عامي الذي مضى نحو بيت الله والركن والحجر فأديت مفروضاً وأسقطت ثقل ما تحملت من وزر المسيئة عن ظهرى

ومنه ما كتبه على حائط دار سكنها بالموصل، حيث لم تطب له الإقامة . قال :

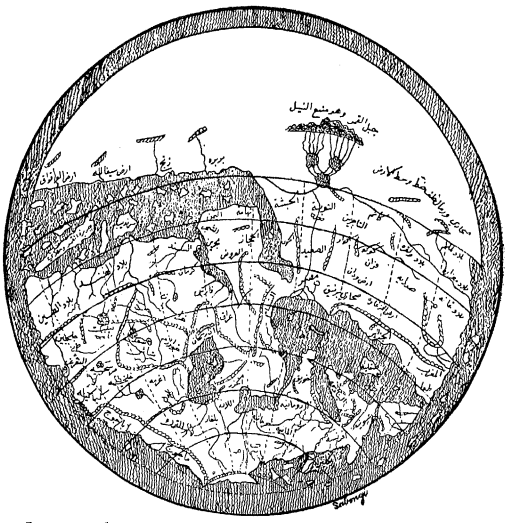
دار سكنت بها كرهاً وما سكنت روحي إلى شحن فيها ولا سكن والقبر أستر لي منها وأجل بي إن صدني الدهر عن عودي إلى وطني





## ياقوت الحموى

كان ياقوت يونانى الجنس . ولد حول سنة ٧٥ ه ( ١١٧٨ م ) وأسر في حداثته ، و بيع إلى تاجر حموى مقيم في بغداد ، فنشأ مسلماً ، وعنى التاجر بتعليمه لينتفع به في تجارته ، فتلتى العلوم المعروفة في عصره . ثم قام بعدة أسفار في أعمال تجارية لسيده ، ولا سيا بمنطقة الخليج الفارسي . وأعتقه مولاه سنة ٩٥ ه ( ١١٩٩ م ) . وأشركه في تجارته ، وأخذ يبعثه في شئونها إلى الأصقاع المختلفة . وحدث أن دب بينهما الخلاف ، فاحترف ياقوت نسخ الكتب ، وأفاد من ذلك كثيرا ، ثم صافي سيده فاحترف ياقوت نسخ الكتب ، وأفاد من ذلك كثيرا ، ثم صافي سيده السابق ، واستأنف الأسفار التجارية . ومات السيد ، فاشتغل ياقوت بتجارة الكتب ؛ ولكنه لم يلبث إن عاد إلى حياة الأسفار والرحلات ، فإل في إيران و بلاد العرب وآسيا الصغرى ومصر والشام و بلاد ما وراء فالهر . وأقبل على التنقيب في خزانات الكتب ، فجمع المواد اللازمة للمعاجم النهر . وأقبل على التنقيب في خزانات الكتب ، فجمع المواد اللازمة للمعاجم



[ عن كتاب الرواد ] خريطة الكرة الأرضية للشريف الإدريسي

التي عقد العزم على تأليفها في أسماء البلاد وتراجم الأدباء.

و يلوح أنه أفاد من خزائن مدينة مرو إفادة كبيرة ؛ فقد أشار إلى ذلك فى كلامه على هذه المدينة فى « معجم البلدان » ؛ فذكر أنه أقام بها ثلاثة أعوام وأنه تركها وفيها عشر خزانات كبيرة ، لم ير فى أى مدينة أخرى مثلها . وكان العمل فيها واستعارة كتبها الموقوفة أمراً سهلا ، حتى أن عدد ماكان عند ياقوت من هذه الكتب فى الآن الواحد كان يقرب من مائتى مجلد . والظاهر أنه كان يدفع رهناً للنادر منها . ولكن أكثرها كان بغير رهن . وقد ختم ياقوت حديثه عن هذه الخزانات بقوله « فكنت أرتع فيها ، وأتنبس من فوائدها ، وأنسانى حبها كل بلد ، وأنهانى عن الأهل والولد . وأكثر فوائد هذا الكتاب وغيره مما جمعته ، فهو من تلك الخزائن » .

\* \*

والمعروف أن ياقوت لم يدون أخبار رحلاته . ولا ريب في أن ما شاهده في أسفاره وما جمعه من الخزائن التي نقب فيها ، كان خير عدة له في تأليف كتابه « معجم البلدان » الذي امتاز بترتيبه على حروف الهجاء ، وبدقته واتساعه وجمعه بين الجغرافية والتاريخ والعلم والأدب ، حتى أن أحد المستشرقين قال فيه إنه من المؤلفات التي يحق للاسلام أن يفخر بها كل الفخر (١) . وقد فرغ ياقوت من تأليف هذا المعجم في سنة ٦٢١ ها (١٢٢٤ م) .

ومما يؤسف له أننا لا نستطيع أن نحدد مقدار ما أفاده ياقوت من

Carra de Vaux : Les Penseurs de l'Islam (۱)

رحلاته تحديداً دقيقاً. فإنه نقل فى معجمه عن كثير من الجغرافيين والرحالة والمؤرخين، ولم يعين الأقاليم التى زارها بنفسه وكتب عنها مشاهداته الخاصة؛ مع أنه كان من أكثر العلماء طوافاً فى عصره، ومن أشدهم عناية بالتاريخ الطبيعى ومظاهر الثقافة الشاملة، ومن أبعدهم عن الأخذ بالخرافات والأساطير. وقد عنى أحد المستشرقين (Heer) فى نهاية القرن الماضى بدراسة معجم البلدان وأخرج بحثاً فى المراجع التاريخية والجغرافية التى اعتمدها ياقوت لتصنيف هذا المعجم. ولكن أحداً لم يستطع حتى الآن أن يبين نصيبه الخاص وآثار أسفاره وتجار به فى هذه الموسوعة الجغرافية الجليلة الشأن.

好 数 数

ومهما يكن من شيء فقد امتاز ياقوت عن كثير من مؤلني العرب بملكة النقد التي كانت تتجلى في روايته بعض الأساطير الذائعة في عصره وفي حكمه على تلك الأساطير والتعليل لها . من ذلك ما لاحظه الدكتور حسين فوزى في كتابه «حديث السندباد القديم » (ص ١٣٣) . فقد كتب ياقوت في مادة « جاسك » من « معجم البلدان » :

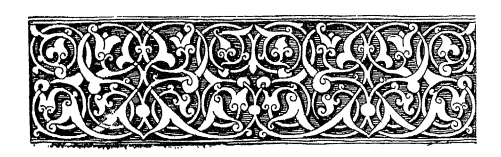
« جاسك بفتح السين المهملة وآخره كاف . جزيرة كبيرة بين جزيرة قيس — هى المعروفة بكيش — وعمان قبالة مدينة هرمز . بينها و بين قيس ثلاثة أيام وفيها مساكن وعمارات يسكنها جند ملك جزيرة قيس . وهم رجال أجلاد أكفاء لهم صبر وخبرة بالحرب في البحر وعلاج للسفن والمراكب ليس

لغيرهم . وسمعت غير واحد من جزيرة قيس يقول أهدى إلى بعض الملوك جوارى من الهند فى مراكب فرفأت تلك المراكب إلى هذه الجزيرة فخرجت الجوارى يتفسحن فاختطفهن الجن وافترشهن فولدن هؤلاء الذين بها » .

وطبيعى أن يروى ياقوت هذا الحديث المتداول بين أهل زمانه؛ ولكنه يحرص على أن يشعرنا بأنه أسطورة وعلى أن ينسبه إلى قائليه فينص على أنه سمعه من « غير واحد من جزيرة قيس » كما يحرص بعد هذا كله على محاولة تفسيره فيضيف:

« يقولون هذا لما يروى فيهم من الجلد الذى يعجز عنه غيرهم ، ولقد حدثت أن الرجل منهم يسبح فى البحر أياماً وأنه يجالد بالسيف وهو يسبح مجالدة من هو على الأرض » .





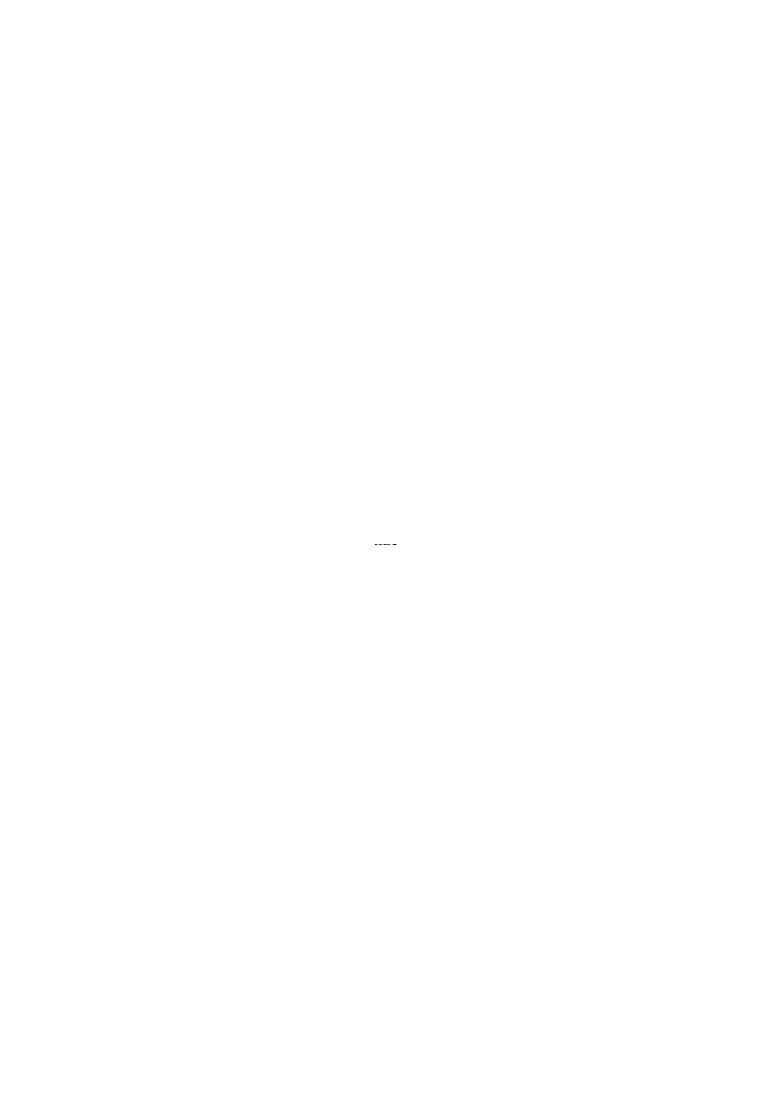
## عبد اللطيف البغدادي

ولد عبد اللطيف بن يوسف فى بغداد سنة ٥٥٧ ه (١١٦٢ م) ودرس الطب والفلسفة وعلوم اللغة . وتنقل بين مصر والشام والعراق . واتصل بصلاح الدين وغيره من الأمراء الأيوبيين . واجتمع بأعلام الأساتذة ولم يكن « يأخذ بقلبه و يملاً عينه » إلا النفر القليل منهم . وقد لتى القاضى الفاضل فى معسكر صلاح الدين بظاهر مدينة عكاء . وزوده القاضى الفاضل بكتاب توصية إلى وكيله فى مصر ، وهو ابن سناء الملك . ولكن عبد اللطيف لم يلبث أن غادر مصر ورحل إلى القدس للقاء صلاح الدين ، ثم يم شطر دمشق . وقدم مصر ثانية بعد وفاة صلاح الدين واشتغل بالتدريس فى الأزهر ، وشاهد الغلاء الفاحش والقحط والوباء والشدة العظمى التى ألمت بوادى النيل فيا بين سنتى ٥٥٥ و ٥٩٥ ه (١١٩٨ - ١٢٠١) .

وأهم ما وصل إلينا من مؤلفات عبد اللطيف البغدادي كتاب « الإفادة



[ عن ڤييت ] رسم سفينة عربية في مخطوط من القرن السابع الهجري ( ١٣ م )



والاعتبار في الأمور المشاهدة والحوادث المعاينة بأرض مصر ». وهو وصف رحلته إلى وادى النيل في نهاية القرن السادس الهجرى . وقد ذاعت شهرة هذه الرحلة ، وترجمت إلى بضع لغات أور بية . والحق أنها تمتاز — على اختصارها — بدقة الوصف ، وذكر مختلف الشئون العمرانية والاجتاعية ، فضلا عن الاتجاه العلمي المنتظر من طبيب مثل البغدادي ، والذي يتجلى في كلامه على خواص مصر العامة ، وعلى ما تختص به من النبات والحيوان ، وعلى ما فيها من الآثار القديمة مثل الأهرام وأبي الهول والمسلات ، والمعابد في مصر العليا ، ومنارة الإسكندرية وعمود السواري .

\_ 4 &

ومن الطريف أن عبد اللطيف سجل فى رحلته رأيًا فى قيمة الآثار قد يظن بعضهم أنه غريب على المسلمين فى العصور الوسطى . أجل ، فقد كتب هذا الرحالة :

« وما زالت الملوك تراعى بقاء هذه الآثار وتمنع من العيث فيها والعبث بها ، و إن كانوا أعداءً لأربابها . وكانوا يفعلون ذلك لمصالح : منها لتبقى تاريخاً ميتنبه به على الأحقاب . . . ، ومنها أنها تدل على شيء من أحوال من سلف وسيرتهم وتوافر علومهم وصفاء فكرهم وغير ذلك . وهذا كله مما تشتاق النفس إلى معرفته وتؤثر الإطلاع عليه » .

ولكنه أضاف إلى ذلك أن القوم فى عصره كانوا يخر بون الآثار ويكسرون الأصنام، ويدخلون إلى المقابر بحثًا عن الكنوز وسعيًا وراء الذهب المدفون مع الموتى . والحق أن ماكتبه البغدادى عن المقابر الأثرية وما يوجد فيها لا يختلف كثيراً عما وصلت إليه الحفائر العلمية في العصر الحاضر، أى بعد وفاة البغدادى بسبعائة سنة ونيف ، بل إن الفصل الطويل الذى عرض فيه لآثار مصر فيه من دقة الوصف وشدة الإعجاب ما يبدوكا نه بقلم عالم من علماء الآثار المحدثين .

\*\* \*\* #

أما ما ذكره البغدادى عن حوادث مصر سنة ٥٩٥ وسنة ٥٩٨ فوصف تقشعر لهوله الأبدان ، إذ اشتد القحط حتى أكل الفقراء لحم الميتة والكلاب: بل « تعدوا إلى أكل صغار بنى آدم » . ولم يفت الرحالة أن يلاحظ أن فريقاً من الناس استغل هذه الشدة العظمى على حساب الطبقات الفقيرة فى الشعب ، فأثبت فى أخبار رحلته أن « مما يقضى منه العجب أن جماعة من الذين ما زالوا مجدودين سعدوا فى دنياهم هذه السنة . فمنهم من أثرى بسبب متجره فى القمح . ومنهم من أثرى بسبب مال انتقل إليه بالإرث . ومنهم من حسنت حاله لا بسبب معروف » .

وروى عبد اللطيف قصصاً مروعة عن الجوع والوباء وتصيد الناس وأثر هذا كله فى الانصراف إلى الضلالة والشهوات. وكأنه شعر بما يحمله بعضها من طابع المبالغة فقال: « ولو أخذنا نقص كل ما نرى ونسمع لوقعنا فى التهمة أو فى الهذر. وجميع ما حكيناه مما شاهدناه لم نتقصده ولا تتبعنا مظانه ؛ و إنما هو شىء صادفناه اتفاقاً ، بل كثيراً ما كنت أفر

من رؤيته لبشاعة منظره ». والمعروف أن مصر قد ابتليت بمثل هذا القحط عدة مرات في تاريخها الطويل. وحسبنا أن المقريزى ، شيخ المؤرخين المصريين في العصور الوسطى ، ألف كتاب « إغاثة الأمة بكشف الغمة » ، بحث فيه المجاعات التي نزلت بمصر منذ أقدم العصور إلى سنة ٨٠٨ ه ( ١٤٠٥ م ) ، فتقصى أسبابها ، وأشار إلى الأساليب المكنة لعلاجها .

والحق أن البغدادى كان دقيق الملاحظة فى كل ما دونه فى رحلته عن أرض مصر ومناخها ونباتها وحيوانها ، ومن ذلك قوله : « إن أرض مصر رملية لا تصلح للزراعة ؛ لكنه يأتيها طين أسود علك فيه دسومة كثيره يسمى الإبليز ؛ يأتيها من بلاد السودان مختلطاً بماء النيل عند مده ؛ فيستقر الطين ، وينضب الماء ، فيحرث ويزرع . وكل سنة يأتيها طين جديد ، ولهذا يزرع جميع أراضيها ولا يراح شيء منها ، كا يفعل فى العراق والشام » .

ولاحظ عبد اللطيف أن مصر لم يكن بها فراريج عن حضان الدجاج إلا نادراً ؛ فقد كان فى البلاد كثير من معامل الفروج ، وكان القوم يتقنون صناعة حضانة الفراريج ، ويتخذونها صناعة ومعيشة يتجر فيها ويكتسب منها ، وقد أسهب الرحالة فى وصف طريقة المصريين فى بناء تلك المعامل واستخدام زبل البقر حتى لا يبقى فيها منفس للبخار .

ورأى البغدادى أن كثيراً من الناس يدخلون الهرم الأكبر؛ وذكر (٨)

أن الطريق المساوك في هذا الهرم زلاقة تفضى إلى قلعة فيها ناووس من حجر ؛ ولاحظ أن مدخل الهرم ليس الباب المتخذ له في أصل البناء ، و إنما منقوب نقباً صودف اتفاقاً ، وأعجب ببناء الأهرام إعجاباً عظما فقال : « وقد سلك في بناء الأهرام طريق عجيب من الشكل والإتقان ؛ ولذلك صبرت على ممر الزمان ، بل على ممرها صبر الزمان ، فإنك إذا تبحرتها وجدت الأذهان الشريفة قد استهلكت فيها ، والعقول الصافية قد أفرغت عليها مجهودها ، والأنفس النيرة قد أفاضت علمها أشرف ما عندها لها ، والملكات الهندسية قد أخرجتها إلى الفعل مثلا هي غاية إمكانها ، حتى أنها تكاد تحدث عن قومها وتخبر بحالهم وتنطق عن علومهم وأذهانهم وتترجم عن سيرهم وأخبارهم ، وذلك أن وضعها على مخروط يبتديء من قاعدة مربعة وينتهي إلى نقطة ، ومن خواص الشكل المخروط أن مركز ثقله في وسطه ، وهو يتساند على نفسه ، ويتواقع على ذاته ، ويتحامل بعضه على بعض ؛ فليس له جهة أخرى خارجة عنه يتساقط عليها ، ومن عجيب وضعه أنه شكل مربع قد قو بل بزواياه مهاب الرياح الأربع ؛ فإن الريح تنكسر سورتها عند مصادمتها الزاوية ، وليست كذلك عند ما تلقي السطح » .

ولم يكن البغدادى سائحاً عابراً ؛ بلكان يبحث ويتفهم. فنراه، مثلا، قد سمع أن فى القرية المجاورة للأهرام قوماً اعتادوا ارتقاء الهرم بدون عناء، فاستدعى أحدهم وأعطاه شيئاً من النقود وطلب إليه أن يصعد إلى

قمته وأن يقيس أبعاده عندها ، ولكنه لم يطمئن بعد ذلك إلى قياسه ، فدوّن رأيه فى خطأ هذا القياس ، وعلّق عليه بقوله : «وإن ساعدت المقادير توليت قياسه بنفسى » .

وأشار البغدادى إلى المغارات الموجودة على ضفة النيل الشرقية جنوبى القاهرة وقال إنها: «مقابر كثيرة العدد كبيرة المقدار عميقة الأغوار متداخلة وفيها ما هو ذو طبقات ثلاث، وتسمى المدينة، حتى لعل الفارس يدخلها برمحه و يتخللها يوماً أجمع، ولا ينهيها، لكثرتها وسعتها و بعدها، ويظهر من حالها أنها مقاطع حجارة الأهرام».

وشاهد عبد اللطيف أبا الهول وأعجب بتناسب وجهه وباستطاعة الفنان أن يحفظ نظام التناسب في الأعضاء مع عظمها .

وصفوة القول أن البغدادى أطنب فى وصفه آثار مصر وأعمل الفكر فى بيان عظمتها ، وحسبنا أنه ختم ما كتبه عنها بعبارة أودعها كل شعوره فى هذا الصدد . قال : «وإذا رأى اللبيب هذه الآثار ، عذر العوام فى اعتقادهم عن الأوائل بأن أعمارهم كانت طويلة وجثهم عظيمة ، أو أنه كان لهم عصاً إذا ضربوا بها الحجر سعى بين أيديهم ، وذلك أن الأذهان تقصر عن مقدار ما يحتاج إليه فى ذلك من علم الهندسة ، واجتماع الهمة ، وتوفر العزيمة ، ومصابرة العمل ، والتمكن من الآلات ، والتفرغ للأعمال ، والعلم بمعرفة أعضاء الحيوان ، وخاصة الإنسان ، ومقاديرها ، ونسب

بعضها من بعض ، وكيفية تركيبها ، و بصفاتها ، ومقادير وضع بعضها من بعض » .

وقد أطنب عبد اللطيف في وصف حمامات مصر وقال إنه لم يشاهد « أتقن منها وصفاً ولا أتم حكمة ولا أحسن منظراً ومخبراً . أما أولا فإن أحواضها يسع الواحد منها ما بين راو يتين إلى أر بع روايا وأكثر من ذلك، يصب فيه ميزابان تجاجان حار و بارد ، وقبل ذلك يصبان في حوض صغير جداً مرتفع، فإذا اختلطا فيــه جرى منه إلى الحوض الكبير، وهذا الحوض نحو ربعه فوق الأرض وسائره في عمقها ينزل إليه المستحم فيستنقع فيه . وداخل الحمام مقاصير بأبواب ، وفي المسلح أيضاً مقاصير لأرباب التخصص حتى لا يختلطوا بالعوام ولا يظهروا على عوراتهم . وهذا المسلح بمقاصيره حسن القسمة مليح البنية وفي وسطه بركة مرخمة وعليها أعمدة وقبة وجميع ذلك مزوق السقوف مفوف الجدران مبيضها مرخم الأرض بأصناف الرخام مجزع باختلاف ألوانه وترخيم الداخل يكون أبدأ أحسن من ترخيم الخارج، وهو مع ذلك كثير الضياء مرتفع الآذاج، جاماته مختلفة الألوان صافية الأصباغ بحيث إذا دخله الإنسان لم يؤثر الخروج منه ؟ لأنه إذا بالغ بعض الرؤساء أن يتخذ داراً لجلوسه وتناهى في ذلك لم تكن أحسن منه ».

والواقع أن عبد اللطيف البغدادي أعجب بكل ما شاهد في القاهرة من

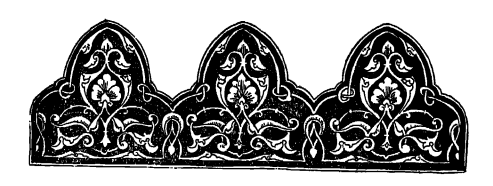
غرائب الأبنية ووسائل الراحة التي قرنها أحد العلماء المحدثين بمــا نعرفه في الفنادق الحديثة من أرقى المخترعات وأساليب الترف (١).



Th. de la Roncière: La découverte de l'Afrique au أنظر (۱) Moyen Age



[ عن بلوشيه ]



# ابن سعيد وابن فاطمة

ولد على بن موسى بن محمد بن عبد الملك بن سعيد المغربي في غرناطة حول سنة ٦٠٠ ه ( ١٢١٤ م ) . وتلقى العلم في إشبيلية ، ثم أدّى فريضة الحج مع أبيه ؛ ولكن أباه توفى في طريقهما للعودة إلى أرض الوطن سنة ١٣٩ هم وأقام الابن في الإسكندرية بضع سنوات ؛ ثم قام برحلات طويلة في العراق والشام والحجاز وتونس وأرمينية ؛ واتصل ببعض أمراء المسلمين وعلمائهم ، والشام والحجاز وتونس القرن السابع الهجرى ( الثالث عشر الميلادى ) ، وقد دون ابن سعيد أخبار بعض رحلاته . وأفاد من مشاهداته فيما ألف من كتب التاريخ . وقد خلف تواليف كثيرة معظمها مخطوط إلى الآن ، من كتب التاريخ . وقد خلف تواليف كثيرة معظمها مخطوط إلى الآن ، هلم يطبع إلا بعضها وأجزاء من البعض الآخر ، ولا سيا من كتاب هلم المغرب في حلى المغرب » وهو كتاب كبير أتم ابن سعيد تأليفه بعد أن مدأه أبوه وجده من قبله .

وأكبر الظن أن ابن سعيد جال فى غربى إفريقية ، ورأى مصب نهر السنغال . أو لعله نقل ما كتبه فى هذا الصدد عن الرحالة ابن فاطمة ، الذى قام برحلة بحرية جنوبى مراكش ، وغرقت السفينة التى كان فيها عند الرأس الأبيض (جنوبى المستعمرة الإسبانية التى تعرف الآن باسم ساحل الذهب) ، بعد أن توغل فى كشف الساحل الإفريقي الغربى إلى أبعد مماكان معروفاً عند الأوربيين حينذاك (١) .

والظاهر أن ابن فاطمة قام بأسفار طويلة فى أفريقية . ولعله كتب أخبار هذه الرحلات ؛ ولكن شيئاً من آثاره لم يصل إلينا ما خلا الذى نقله عنه ابن سعيد ، حين أشار إليه فى أكثر من موضع واحد .

. 참 합

ومن طريف ما خلفه ابن سعيد وصف القاهرة والفسطاط نقله المقرى في كتابه « نفح الطيب » . وقد جاء في هذا الوصف : « قال ابن سعيد : ولما استقررت بالقاهرة تشوقت إلى معاينة الفسطاط ، فسار معى إليها أحد أصحاب القرية ، فرأيت عند باب زويلة من الحمير المعدة لركوب من يسير إلى الفسطاط حملة عظيمة ، لا عهد لى بمثلها في بلد . فركب منها حماراً وأشار إلى أن أركب حماراً آخر ، فأنفت من ذلك ، على عادة من أخلفته في بلاد

Ch. de la Roncière: La découverte de l'Afrique au راجع (۱) (۱) مراجع (۱) مر

المغرب. فأخبرنى أنه غير معيب على أعيان مصر، وعاينت الفقهاء وأصحاب البزة والشارة الظاهرة يركبونها فركبت. وعند ما استويت راكباً أشار المكارى إلى الحمار فطار بى ، وأثار من الغبار الأسود ما أعمى عينى ودنس ثيابى وعاينت ما كرهته. ولقلة معرفتى بركوب الحمار، وشدة عدوه على قانون لم أعهده ، وقلة رفق المكارى ، وقعت فى تلك الظلمة المثارة من ذلك العجاج فقلت :

لقیت بمصر أشد البوار ركوب الحیر و کمل الغبار و خلق مهما استطار و خلفی مكار یفوق الریاح لا یعرف الرفق مهما استطار أنادیه مهال للا یرعوی إلى أن سجدت سجود العثار

فدفعت إلى المسكارى أجرته ، وقلت له : إحسانك أن تتركنى أمشى على رجلى ، ومشيت إلى أن بلغتها . . . ولما أقبلت على الفسطاط أدبرت عنى المسرة ، وتأملت أسواراً مثلمة سوداء ، وآفاقاً مغبرة ، ودخلت من بابها وهو دون غلق ، يفضى إلى خراب مغمور بمبان مشتة الوضع، غير مستقيمة الشوارع ، وقد بنيت من الطوب الأدكن والقصب والنخيل طبقة فوق طبقة ، وحول أبوابها من التراب الأسود والأزبال ما يقبض نفس النظيف ويغض طرف الظريف . فسرت وأنا معاين لاستصحاب تلك الحال ، إلى أن صرت في أسواقها الضيقة ، فقاسيت من ازدحام الناس فيها لحوأ بج السوق والروايا التي على الجمال ما لا تني به إلا مشاهدته ومقاساته ، إلى أن النهيت إلى المسجد الجامع ، فعاينت من ضيق الأسواق التي حوله ما ذكرت

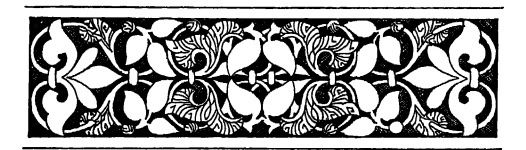
ضده فى جامع إشبيلية وجامع مراكش ؟ ثم دخلت إليه فعاينت جامعاً كبيراً قديم البناء غير مزخرف ولا محتفل فى حصره التى تدور مع بعض حيطانه وتنبسط فيه . وأبصرت العامة رجالا ونساء قد جعاوه معبراً بأوطئة أقدامهم يجوزون فيه من باب إلى باب ليقرب عليهم الطريق . والبياعون يبيعون فيه أصناف المسكرات والكعك وما سوى ذلك . والناس يأكلون فى عدة أمكنة منه غير محتشمين لجرى العادة عندهم بذلك . وعدة صبيان بأوانى ماء يطوفون على كل من يأكل قد جعاوا ما يحصل لهم منه رزقا . وفضلات مأكلهم مطروحة فى صحن الجامع ، وفى زواياه العنكبوت قد عظم نسجه فى السقف والأركان والحيطان والصبيان يلعبون فى صحنه ، وحيطانه مكتو بة بالفح والحرة بخطوط قبيحة مختلفة . . . .

وأما مايرد إلى الفسطاط من متاجر البحر الأسكندراني والبحر الحجازي فإنه فوق مايوصف، و به مجمع ذلك لا بالقاهرة، ومنها يجهز إلى القاهرة وسائر البلاد. وبالفسطاط مطابخ السكر والصابون ومعظم ما يجرى هذا المجرى..

والمكان المعروف بالقاهرة بين القصرين هو من الترتيب السلطاني؛ لأن هنالك ساحة متسعة للعسكر والمتفرجين ما بين القصرين . ولوكانت القاهرة كلها كذلك كانت عظيمة القدر . . . ولكن ذلك أمد قليل ، ثم تسير منه إلى أمد أضيق وتمر في مكان كدر حرج بين الدكا كين ، إذا ازد حمت فيه الحيل مع الرجالة كان مما تضيق به الصدور وتسخن منه العيون ، ولقد

عاينت يوماً وزير الدولة وبين يديه الأمراء وهو فى موكب جليل، وقد لتى فى طريقه مجلة بقر تحمل حجارة، وقد سدت جميع الطرق بين الدكاكين ووقف الوزير وعظم الازدحام، وكان فى موضع طباخين، والدخان فى وجه الوزير وعلى ثيابه. وقد كاديهاك المشاة، وكدت أهلك فى جملتهم ».





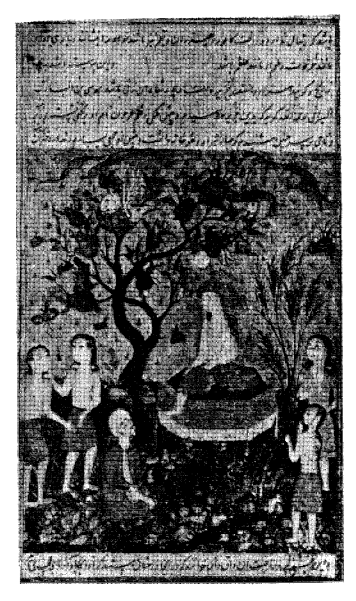
## القزويني

ولد زكريا بن محمد القزويني حول سنة ٢٠٠ ه (١٢٠٣ م) في مدينة قزوين بالعراق العجمى . وطاف في إيران والعراق والشام . وتولى قضاء مدينتي واسط والحلة . وتوفي سنة ١٨٦ ه (١٢٨٣ م) . وقد خلف كتابين كبيرين : الأول في الفلك والجغرافية الطبيعية عند العرب ويسمى « عجائب المخلوقات » ولا ريب في أنه أجل ما أنتجه في هذا الميدان علماء العصور الوسطى قاطبة ؛ والثاني في التاريخ وتقويم البلدان وما يتصل بهما ، ويسمى « آثار البلاد وأخبار العباد » .

وفى الكتاب الثانى ذكر بعض البلاد الفرنسية والألمانية والهولندية مثل ايطرخت Utrecht وأبولده Fulda ومغانجة Mainz وشلشويق Schleswig وواطر بورونة Paderborn . والمعروف أن القزوينى اتصل بكثير من الرحالة ، وقرأ آثارهم ، وأفاد من مشاهداتهم . فنقل عن



[ عن سكسيان ] السكان البيض والسكان السود مورة فى مخطوط من الترجمة الفارسية لكتاب « عجائب المخلوقات » للفزويني . ويرجع المخطوط إلى القرن التاسع أو العاشر الهجري (١٥ – ١٦ م)



[عن ساكسيان]

شجرة واق واللكة عرجون صورة فى مخطوط من الترجمة الفارسية لـكتاب « عجائب المخلوقات » للقزويني . ويرجع المخطوط إلى القرن التاسع أو العاشر الهجري (١٥ - ١٦ م)

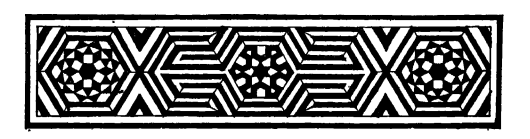
|  | ı |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

أبى الربيع سليان الملتانى الرحالة الذى نفذ إلى وسط إفريقية ، وعن ابراهيم الطرطوشى الأندلسى وأحمد بن عمر العذرى اللذين توفيا حول سنة ٤٧٧ هـ ( ١٠٨٥ م ) بعد أن أتيح لهما رؤية بعض المدن فى فرنسا وأور با الوسطى .

ومما نقله القزويني عن الطرطوشي حديث مدينة النساء ، وقد أشار إليه الدكتور حسين فوزى في الفصل الذي عقده للكلام على جزائر النساء في كتابه «حديث السندباد القديم » . نقل القزويني عن الطرطوشي أن مدينة النساء مدينة كبيرة واسعة الرقعة في جزيرة من جزائر بحر المغرب ، أهلها نساء لا حكم للرجال عليهن ، يركبن الخيل ويباشرن الحرب بأنفسهن ذوات بأس شديد عند اللقاء ؛ ولهن مماليك يختلف كل مملوك إلى سيدته ، ويقوم بالسحر ليخرج مستراً قبل انبلاج الصبح فإذا وضعت إحداهن ذكراً وأدته في الحال » .

وقد كتب المستشرق الألمانى جاكوب .C· Jacob عدة أبحاث عما ذكره القزوينى من البلاد الأوربية .وعن العلاقات التجارية بين المسلمين وسكان أوربا الوسطى والشمالية .





#### العبـــدري

هو محمد بن محمد بن على العبدرى نسبة إلى جده الأعلى عبد الدار ابن قصى القرشى . أصله من بلنسية . ولسنا نعرف من سيرة حياته شيئاً كثيراً . ولكن الثابت أنه كان على مقربة من الصويرة ( مغادور Mogador ) في المغرب الأقصى حين سافر لتأدية فريضة الحج سنة ٦٨٨ هـ ( ١٢٨٩ م ) . واتخذ العبدرى في رحلته طريق إفريقية الشمالى إلى الاسكندرية ، ومنها بالطريق البرى إلى مكة ، وأقام بعد الحج فترة من الزمن بفلسطين ، ثم قفل معرجا على الإسكندرية . ودوّن أخبار رحلته ، وأشار فيها إلى مواطنه ابن جبير . وقد وصلت إلينا بضع مخطوطات من وأشار فيها إلى مواطنه ابن جبير . وقد وصلت إلينا بضع مخطوطات من شار بونو Charbonneau بعض مقتطفات في المجلة الأسيوية الفرنسية (ج ٤ من الحلقة الخامسة ) .

وعنى العبدرى فى رحلته ببيان المواقع الجغرافية ، وذكر المعالم الأثرية ، ودراسة العادات فى البلاد التى مربها ، فضلا عن الكلام على أعلام الفقهاء المسلمين فى عصره . وبما عرض له شدة ما يلقاه القادمون إلى ثفر الاسكندرية من قسوة مفتشى المكوس . فقد كتب فى هذا الصدد : « ومن الأمر المستغرب والحال الذى أفصح عن قلة دينهم أنهم يعترضون الحجاج ، ويجرعونهم من بحر الإهانة الملح الأجاج . ويأخذون على وفدهم الطرق ولفجاج ، يبحثون عما بأيديهم من مال ، ويأمرون بتفتيش النساء والرجال . وقد رأيت من ذلك يوم ورودنا عليهم ما اشتد له عجى ، وجعل الانفصال عنهم غاية أربى . وذلك لما وصل إليها الركب جاءت شرذمة من الحرس ، لا حرس الله مهجتهم الخسيسة ، ولا أعدم منهم لأسد الآفات فريسة ، فدوا فى الحجاج أيديهم ، وفتشوا الرجال والنساء ، وألزموهم أنواعا من المظالم ، وأذاقوهم ألوانا من الهوان ، ثم استحلفوهم وراء ذلك كله ، وما رأيت هذه العادة الذميمة ، والشيمة اللثيمة فى بلد من البلاد ، ولا رأيت في الناس أقسى قلو با ، ولا أقل حياء ومروءة ، ولا أكثر إعراضاً عن الله ، في الناس أقسى قلو با ، ولا أقل حياء ومروءة ، ولا أكثر إعراضاً عن الله ، سبحانه ، وجفاء لأهل دينه من أهل هذا البلد » .





## 

هو القاضى أبو البقاء خالد بن عيسى البلوى غادر الأندلس سنة ٧٣٦ هر ( ١٣٣٥ م ) فى رحلة إلى الأقطار الحجازية لتأدية الفريضة وزيارة بعض الأقطار الإسلامية . فمر بتونس والاسكندرية والقاهرة وأقام بعض الوقت ببيت المقدس . ورافق منها ركب الحاج السورى إلى الحجاز . ثم دون أخبار رحلته فى كتاب سماه « تاج المفرق فى تحلية علماء المشرق » فرغ من تأليفه سنة ٧٦٧ ه ( ١٣٦٥ م ) وقد وصلت إلينا نسخ مخطوطة منه ، لا تزال محفوظة فى بعض الخزانات العامة .

وعنى البلوى فى أخبار رحلته بوصف البلاد التى مربها ، والإشارة إلى آثارها وذكر علمائها وأدبائها مع نبذ من أشعارهم ونثرهم . ولكنه نقل كثيرا عن غيره من المؤلفين والرحالة ، ولا سيا عن ابن جبير ؛ فقد أخذ عنه وصف الإسكندرية والقاهرة ومكة والمدينة . بل إن معاصره

لسان الدين بن الخطيب صاحب كتاب « الإحاطة فى أخبار غرناطة » فطن لهذا العيب فى تأليفه ، فكتب عنه فى الكتاب المذكور : « حج وقيد رحلته فى سفر وصف فيه البلاد ومن لقيه بفصول جلب أكثرها من كلام الاصبهانى وصفوان وغيرهما » .





# ابن بطوطة

هو أعظم الرحالة المسلمين قاطبة ، وأكثرهم طوافًا في الآفاق ، وأوفرهم نشاطًا واستيعابًا للأخبار ، وأشدهم عناية بالتحدث عن الحالة الاجتماعية في البلاد التي تجوّل فيها . حقًا إنه لم يكن فقيهًا دقيق الملاحظة سليم الحكم مثل ابن حجر ؛ ولكن حديث رحلاته الطويلة غنى بالأحداث ، يشع الحياة ، ويشهد بأن ابن بطوطة كان من المغامرين الذين لا يقر لهم قرار ، ومن الذين يدفعهم حب الاستطلاع والرغبة في الاستمتاع بالحياة إلى أن يركبوا الصعب من الأمور .

ولد محمد بن بطوطة فى مدينة طنجة سنة ٧٠٧ه ( ١٣٠٤ م ) من أسرة عالية ، أتيح لكثير من أبنائها الوصول إلى منصب القضاء والنبوغ فى العلوم الشرعية . غادر وطنه سنة ٧٢٥ه لأداء فريضة الحج ؛ ولكنه ظل حول ثمانية وعشرين سنة فى أسفار متصلة ورحلات متعاقبة . وألتى

أخيراً عصى التسيار في مدينة فاس ، واتصل بسلطانها أبي عنان المريني . وأعجب هذا السلطان بماكان ابن بطوطه يقصه من أحاديث أسفاره ، فأمر كاتبه محمد بن جزى الكلبي أن يدون ما يمليه عليه هذا الرحالة . وتولى ابن جزى كاتب السلطان رواية الرحلة وتلخيصها وترتيبها وإضافة بعض الأشعار إليها وتحقيق بعض أجزائها مستعيناً بكتب الرحلات المعروفة في ذلك العصر ، ولا سيا رحلة ابن جبير . ثم سماها « تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار » وفرغ منها سنة ٧٥٧ ه ( ١٣٥٦ م ) وختمها بعبارة أجزل فيها الثناء على ابن بطوطة ، ولم ينس مولاه السلطان ، فافتخر بأن ذاك الرحالة اختار الاستقرار في دياره دون غيرها .

قال ابن جزى: « انتهى ما لخصته من تقييد الشيخ أبى عبد الله محمد ابن بطوطة أكرمه الله. ولا يخفى على ذى عقل أن هذا الشيخ هو رحال العصر. ومن قال رحال هذه الملة لم يبعد. ولم يجعل بلاد الدنيا للرحلة. واتخذ حضرة فاس قراراً ومستوطناً بعد طول جولاته ، إلا لما تحقق أن مولانا أيده الله أعظم ملوكها شأناً ، وأعهم فضائل ، وأكثرهم إحساناً ، وأشدهم بالواردين عليه عناية ، وأتمهم بما ينتمى إلى طلب العلم حماية. فيجب على مثلى أن يحمد الله تعالى ؛ لأن وفقه فى أول حاله وترحاله لاستيطان هذه الحضرة ، التى اختارها هذا الشيخ بعد رحلة خسة وعشرين عاماً » :

القرف الماضى على يد المستشرقين ديفريمرى Defrémery وسانجنتى Sanguinetti وطبعت فى القاهرة طبعتين عربيتين ونشر الأستاذ جب Gibb ملخصاً لها بالانجليزية فى سلسلة Broadway Travellers سنة ١٩٢٩ قدم له بتصدير طيب تحدث فيه عن الرحالة وعصره.

ولعل بعض الاضطراب في أخبار ابن بطوطة يرجع إلى أنه لم يدون رحلته بنفسه ، وأن ابن جزى عدّل في بعض أخبارها وغير فيها بالحذف أو الإضافة ، بعد أن راجع طائفة من كتب الأسفار الأخرى ، حتى جاءت بعض الأخبار بعيدة عن الدقة ، ولا سيا أحاديث ابن بطوطة عن الصين . فاتهمه بعض النقاد بأنه لم يصل إلى تلك البلاد كا زعم في رحلته . ولكنا لا نميل إلى تأييد هذا الاتهام كل التأييد ؛ لأن معظم تلك الأحاديث يدعمها ما نعرفه عن رحلة ماركو بولو ، الذي زار الصين أيضاً ، ومكث فيها حول سبعة عشر عاما ، ثم أملى أخبار رحلته على كاتب آخر ، وتوفى قبل أن يقوم ابن بطوطة برحلته الأولى بسنة واحدة .

وقد أشار الدكتور حسين فوزى فى كتابه «حديث السندباد القديم» (ص ١١٨ — ١١٩) إلى قصة نزول ابن بطوطة ببلاد طوالسى فى المحيط الهادى ولاحظ أن وصفه تلك البلاد — ولا سيا نسائها — ذو صلة بأسطورة جزيرة النساء وأسطورة الوقواق. وقال إن تلك القصة من الحكايات التى دعت كثيراً إلى التشكك من سفر ابن بطوطة إلى بلاد الصين وأنه ليس ببعيد أن يكون حديثه عن «أودجا » ملكة تلك البلاد « نوعا من ليس ببعيد أن يكون حديثه عن «أودجا » ملكة تلك البلاد « نوعا من

السطو البرى، على قصة علقت بذهن ابن بطوطة من مطالعاته عن البلاد التي في شرق الصين ونسما إلى نفسه » .

وفى رأينا أن هذه القصة وغيرها من القصص الغريبة فد تحملنا على أن نشك فى صحة بعض ما نسبه ابن بطوطة إلى نفسه ؛ ولكنها لا تكنى لأن نشك فى صحة سفره إلى تلك البلاد . والحق أن ما كتبه عن الصين يبدو قائماً على أسس من المشاهدات الشخصية و يجب ألا ننسى فى هذه المناسبة أن مثل هذه الرحلة إلى الصين كانت أمراً ميسوراً لابن بطوطة بوصفه سفير سلطان دلهى . وإذا كان حديثه عنها بعيداً عن الإسهاب والإطالة فلعل السبب فى ذلك أنه لم يكن يستطيع أن يتذكر الأسماء الصينية أو أن ابن جزى محرر الرحلة أمعن فى اختصاره لسبب من الأسباب .

ومهما يكن من الأمر فإننا نشعر حين نقرأ رحلة ابن بطوطة أن ثمت أجزاء يغلب عليها طابع المبالغة ، ونرجح أن الرحالة خصب الخيال وأنه قد يكون مصداقاً للمثل المشهور في بعض اللغات الأوربية A beau ،) "mentir qui vient de loin ومعناه أن القادمين من البلاد البعيدة لهم أن يختلقوا ما شاؤا ، إذ لا رقيب عليهم . ولكن ليس في هذا ما ينقص من شأن ابن بطوطة ورحلته . وحسبنا أن نتبعها مرحلة مرحلة ، لنقف عند بعض أجزائها الطريفة ، مما يصف ظاهرة اجتاعية غريبة أو يثبت وجود نظم نظن أنها من مستحدثات العصر الحاضر .

غادر ابن بطوطة بلاد المغرب الأقصى إلى الأراضى الحجازية فر ببلاد الجزائر وتونس وطرابلس. والظاهر أن هذا الطريق البرى لم يكن أميناً كل الأمن؛ فقد علم الرحالة من صديق له بضرورة الإسراع فى السير خوف غارة العرب فى الطريق؛ وحدث بعد ذلك أن أرادت طوانف الأعراب الإيقاع بالركب قبل الوصول إلى الحدود المصرية. وحرص ابن بطوطة على أن يحدثنا عن بعض شؤونه الخاصة فى هذه المرحلة فأملى ما يأتى: « ووقع ينى و بين صهرى مشاجرة أوجبت فراق بنته ، وتزوجت بنتاً لبعض طلبة فاس و بنيت بها بقصر الزعافية ، وأولمت وليمة حبست لها الركب يوماً وأطعمتهم » .

ثم وصل إلى الإسكندرية ووصفها وصفاً موجزاً ولا سيا المنار وعمود السوارى؛ وتحدث بشيء من الإسهاب عن زارهم من علمائها، ومنهم الإمام الزاهد برهان الدين الأعرج الذي توسم فيه حب الرحلة والأسفار، فأوصاه إذا ذهب إلى الهند أو الصين أن يزور إخواناً سماهم له . وشجع ذلك ابن بطوطه على التفكير في التوجه إلى تلك البلاد القاصية . على أننا لا نشك في أنه لم يكن منذ البداية يقصد الحج فحسب ، بل كان يزمع التجول في العالم الإسلامي ، كما يظهر من قضائه عدة شهور في الطريق إلى الإسكندرية ومن تعريجه على مدن في الدلتا بعيدة عن الطريق العادي إلى القاهرة .

ومن طريف ما ذكره ابن بطوطه عن مدينة دمياط أنها كانت مسورة ، وإذا دخلها أحد لم يكن له سبيل إلى الخروج منها إلا بإذن الوالى ؛ فمن

كان فى الناس معتبراً أعطاه رجال الإدارة الإذن على ورق مختوم بطابع الوالى ، أما طالب الخروج من عامة الناس فكانوا يطبعون على ذراعه بخاتم الوالى ، فيسمح له حراس باب المدينة بمبارحتها عند رؤية هذا الختم .

ثم وصف ابن بطوطه القاهرة والفسطاط (مصر) فذكر المساجد والمدارس والمستشفيات والقرافة والنيل والأهرام ، وقال عن هذه إنها بنيت لتكون مستودعًا للعلوم ولجثث الملوك . وتحدث عن السلطان الناصر محمد بن قلاوون وعن بعض كبار الأمراء والعلماء في دولته ، ووصف الاحتفال بسفر المحمل . وقال إن بنيل مصر من المراكب ستة وثلاثين الفا للسلطان والرعية ، تمر صاعدة إلى الصعيد ومنحدرة إلى الإسكندرية ودمياط بأنواع الخيرات والمرافق ، وأن « الروضة » كانت حينئذ مكان النزهة والتفرج وبها البساتين الكثيرة الحسنة ، وأن أهل مصر ذو طرب وسرور ولهو ، وأنه شاهد بها مرة فرجة — بسبب برء الملك الناصر من كسر أصاب يده — فزيّن كل أهل سوق سوقهم و بقوا على ذلك أياماً .

وسافر الرحالة من القاهرة إلى عيذاب ؛ ولكنه لم يستطع أن يعبر البحر منها ؛ لأنه وجد أميرها الحدر بى زعيم البجاة قد ثار على مولاه السلطان الناصر المملوكي ، وأقبل على مطاردة جنوده الماليك ، وأتلف المراكب فتعذر السفر فى البحر . وعاد ابن بطوطة إلى الفسطاط ، ثم رحل عنها إلى فلسطين ولبنان وسورية ؛ على أن يرافق إلى الحجاز ركب الحاج الشامى . ووصف الطريق الصحراوى بين مصر وفلسطين وما كان فيه الشامى . ووصف الطريق الصحراوى بين مصر وفلسطين وما كان فيه

من محطات ولاسيا « قطيا » التي كانت تجبى عندها المكوس . قال :

« ثم وصلت إلى الصالحية ، ومنها دخلنا الرمال ونزلنا منازلها ، و بكل منزل منها فندق وهم يسمونه الخان ، ينزله المسافرون بدوابهم ، و بخارج كل خان ساقية للسبيل وحانوت يشترى منه المسافر ما يحتاج إليه لنفسه ودابته ومن منازلها « قطيا » المشهورة ، و بها تؤخذ الزكاة من التجار وتفتش أمتعتهم ، و يبحث عما لديهم أشد البحث ، وفيها الدواوين والعال . . . ومجاها في كل يوم ألف دينار من الذهب . ولا يجوز عليها أحد من الشام الإ ببراءة ( إذن أو جواز سفر ) من مصر ولا إلى مصر إلا ببراءة من الشام احتياطاً على أموال الناس ، وتوقياً من الجواسيس المراقيين . وطريقها في ضان العرب وقد وكلوا بحفظه ، فاذا كان الليل مسحوا على الرمل لا يبق ضمان العرب وقد وكلوا بحفظه ، فاذا كان الليل مسحوا على الرمل لا يبق العرب بإحضار مؤثره فيذهبون في طلبه فلا يفوتهم ، فيأتون به الأمير فياقيه بما شاء » .

# #

وتنقل ابن بطوطة بين مدن فلسطين والشام تنقلا يبدو غير منتظم فى أخبار رحلته . ومهما يكن من الأمر ، فانه وصف غزة و يبت المقدس ، وأعجب بفبة الصخرة وتحدث عن فضلاء القدس ، وانتقل إلى وصف صور وطرابلس الشام وحلب ، وسرد بعض القصص التى تتصل بالنزاع بين

السلطان الناصر محمد بن قلاوون ودولة إيلخانات المغول بالعراق وما تبعه من فرار الأمير قراسنقر نائب حلب إلى إيلخان المغول.

وأسهب ابن بطوطة في الكلام على دمشق ، فوصف مسجدها الجامع وصفاً دقيقاً ، وتحدث عن حلقات التدريس فيه . ومن أطرف ما كتبه عنها ذكر ما مها من أوقاف لمختلف الشؤون الاجتماعية «منها أوقاف تجهيز البنات الى أزواحهن ، وهن اللواتي لا قدرة لأهلهن على تجهزهن؛ ومنها أوقاف لفكاك الأسارى ؛ ومنها أوقاف لأبناء السبيل ، يعطون منها ما يأكلون ويلبسون و يتزودون لبلادهم ؛ ومنها أوقاف على تعديل الطريق ورصفها ، لأن أزقة دمشق لكل واحد منها رصيفان في جنبيه يمر عليهما المترجلون، و يمر الركبان بين ذلك ؛ ومنها أوقاف لسوى ذلك من أفعال الخير » وسرد ابن بطوطة قصة طريفة في هـذا الصدد . قال : « مررت يوما ببعض أزقة دمشق ، فرأيت به مملوكا صغيراً قد سقطت من يده صفحة من الفخار الصيني ، وهم يسمونها الصحن ، فتكسرت ، واجتمع عليه الناس ، فقال له بعضهم « اجمع شقفها واحملها معك لصاحب أوقاف الأواني » فجمعها وذهب الرجل معه إليه فأراه إياها ، فدفع له ما اشترى به مثل ذلك الصحن . وهذا منأحسن الأعمال ، فان سيد الغلام لا بدله أن يضر به على كسر الصحن أو ينهره ، وهو أيضاً ينكسر قلبه و يتغير لأجلذلك. فكانهذا الوقف جبراً للقلوب » وطبيعي أن يعني ابن بطوطة بالكلام على ما يلقاه مواطنوه المغار بة من كرم الوفادة في دمشق فأشار إلى أن أهلها يحسنون الظن بالمفار بة ويعهدون

إليهم في شتى الأعمال، فلا يحتاج غريب إلى بذل وجهه في السؤال « وكل من انقطع بجهة من جهات دمشق لا بد أن يأتى له وجه من المجاش » من إمامة مسجد، أو قراءة بمدرسة ، أو ملازمة مسجد يجيىء إليه فيه رزقه ، أو قراءة القرآن ، أو خدمة مشهد من المشاهد المباركة أو يكون كجملة الصوفية بالخوانق تجرى له النفقة والكسوة . فمن كان بها غريباً على خير لم يزل مصوناً عن بذل وجهه محفوظاً عما يزرى بالمروءة . ومن كان من أهل المهنة والخدمة فله أسباب أخر ، من حراسة بستان أو إمامة طاحونة أو كفالة صبيان يغدو معهم إلى التعليم و يروح ومن أراد طلب العلم أو التفرغ للعبادة وجد الإعانة التامة على ذلك » .

وأشار ابن بطوطه إلى أن من فضائل أهل دمشق أنه لايفطر أحد منهم في ليالى رمضان وحده البتة ، فمن كان غنياً فإنه يدعو أصحابه والفقراء . أما الفقراء فإنهم يجتمعون كل ليلة في دار أحدهم أو في مسجد ويأتى كل أحد بما عنده فيفطرون جميعاً .

وكان ابن بطوطة يعنى بالنواحى الاقتصادية فى مشاهداته فيذكر أجل ماتختص به المدن التى يزورها من منتجات زراعية أو صناعية ولا تفوته الإشارة إلى الطريف منها . ومن ذلك قوله فى بعلبك « ويصنع بها أوانى الخشب وملاعقه التى لانظير لها فى البلاد ، وهم يسمون الصحاف بالدسوت ، وربما صنعوا الصحفة وصنعوا صحفة أخرى تسع فى جوفها أخرى إلى أن يبلغوا العشر ، يخيل لرائيها أنها صحفة واحدة . وكذلك الملاعق يصنعون منها يبلغوا العشر ، يخيل لرائيها أنها صحفة واحدة . وكذلك الملاعق يصنعون منها

عشراً واحدة فى جوف واحدة و يصنعون لها غشاء من جلد » . . . فليس لنا أن نعجب إذن حين نرى مصانع الغرب فى العصر الحاضر تطبق هذه الفكرة فى إنتاج بعض أنواع الآنية ومنافض السجاير .

ው ያ

أدى ابن بطوطة بعد ذلك فريضة الحج، ووصف مناسكها، وتحدث عن الحجازيين وعاداتهم وأحوالهم الاجتماعية، وأثنى على أهل مكة ومدح ماشاهده فيها من الكرم وحسن الجوار للغرباء، ولاحظ أن نساء مكة « فائقات الحسن بارعات الجمال ذوات صلاح وعفاف ، وهن يكثرن التطيب ، حتى إن إحداهن لتبيت طاوية وتشترى بقوتها طيباً ، وهن يقصدن الطواف بالبيت في كل ليلة جمعة فيأتين في أحسن زى ، وتغلب على الحرم رائحة طيبهن ، وتذهب المرأة منهن فيبقي أثر الطيب بعد ذهابها عبقاً » !!

ثم غادر الحجاز سنة ٧٢٦ ه ( ١٣٢٦ م ) مع الركب العراق ، ولكنه تركه عند النجف ، وعرج على واسط والبصرة . وعجب لهذه المدينة التي إلى أهلها كانت انتهت رياسة النحو ، فلم يبق بها من يعرف شيئًا من هذا العلم ، حتى الخطيب يلحن في الخطبة لحناً كثيراً جلياً .

ولم يشأ ابن بطوطة أن يقفل إلى العراق من الطريق عينها التى دخل منها. وقال فى ذلك إن من عادته فى سفره ألا يعود على طريق سلكها ما أمكنه ذلك . فزار بعض المدن فى غربى إيران مثل تستر وأصبهان (١٠)

وشيراز وكازرون . وأظهر فى وصفها ذوقاً فنياً و إعجاباً بجمال الطبيعة ، فضلا عن عنايته المعهودة بالناس وأعيادهم وأحوالهم الاقتصادية والعلمية والاجتماعية ؛ ومن ذلك قوله فى وصف مدينة اشتركان : « وهى بلدة حسنة كثيرة المياه والبساتين . ولها مسجد بديع يشقه النهر » .

ورجع ابن بطوطة إلى العراق فنزل بالكوفة ثم انتقل إلى بغداد وأتيح له أن يرى موكب السلطان أبى سعيد ، فوصفه على نحو ما وصف القلقشندى مواكب الفاطميين والأيو بيين والماليك في مصر .

~ ⇔ ∯

وقام ابن بطوطة برحلات من بغداد إلى تبريز والموصل ونصيبين وسنجار وماردين ؛ ثم رافق ركب الحاج العراق إلى الحجاز فأدى الفريضة ثانية ؛ وأقام يدرس بمكة سنة كاملة . ثم حج مرة ثالثة ؛ وركب البحر إلى المينمارا بسواكن وأشار إلى أن البحر في هذه المنطقة لا يسافر فيه ليلا لكثرة أحجاره ، وإنما يسافرون فيه من طلوع الشمس إلى غروبها ويرسون وينزلون إلى البر . فإذا كان الصباح صعدوا إلى المركب .

وزار الرحالة ربيد، وقال إنها أملح بلاد اليمن وأجملها، وليس في تلك البلاد بعد صنعاء أكبر منها ولا أغنى من أهلها. وأعجب بجمال نسائها وبقبولهن تزوج الغرباء. وغادرها إلى صنعاء وذكر أن أرضها مبلطة فإذا نزل المطر غسل جميع أزقتها وأنقاها. وطبيعي أن يلاحظ ابن بطوطة وهو الناشيء في إقليم من أقاليم البحر الأبيض المتوسط حيث يهطل المطر

شتاء -- أن المطر ببلاد الهند والىمين والحبشة إنما ينزل في أيام القيظ.

وقابل الرحالة سلطان اليمن فى صنعاء ووصف بلاطه وترتيب الطعام فيه ثم أضاف : « وعلى مثل هذا الترتيب سواء ترتيب ملك الهند فى طعامه ؛ فلا أعلم أسلاطين الهند أخذوا ذلك عن سلاطين اليمن ، أم سلاطين المين أخذوه عن سلاطين الهند » .

وسافر ابن بطوطه إلى عدن وأشار في وصفها إلى ثروة التجار فيها ثم عبر البحر إلى زيلع بالصومال الانجليزى الحالى ، ووصفها بأنها أقذر مدينة في المعمور وأوحشها وأكثرها نتناً «حتى أنه اختار المبيت بالبحر على شدة هوله ولم يبت بها لقذرها » وسافر بعدها إلى مقدشو عاصمة تلك البلاد ( وتقع على ساحل الحيط الهندى ) . ونزل بأمر السلطان في دار الطلبة ، وهي معدة لضيافة أهل العلم . وغادرها إلى جزيرة منبسى ثم إلى كلوا على ساحل أفريقية الشرقى جنوبى خط الاستواء ، وأهلها من الزنوج . وقال ساحال أفريقية الشرقى جنوبى خط الاستواء ، لأنهم في بر واحد متصل الرحالة عن المسلمين منهم إنهم « أهل جهاد ، لأنهم في بر واحد متصل مع كفار الزنوج » .

وعاد ابن بطوطة إلى بلاد العرب طائفاً حول سواحلها الجنوبية والشرقية ومارا بمدينة ظفار. وعجب لأنه رأى الدواب والغنم فيها تعلف بسمك السردين، وتحدث عن تجارتها مع الهند وعن سلطانها. ثم مربهرمز وسيراف والبحرين؛ ووصف الغواصين على الجوهر، وعبر الخليج الفارسي إلى القطيف في إقليم الميامة، وانحدر منها إلى مكة فأدى الفريضة مرة

أخرى وشاهد السلطان الناصر محمد يحج ومعه طائفة من الأمراء والماليك . وأراد ابن بطوطة أن يبحر إلى اليمن والهند ولكنه لم يجد في ثغر جدة مركبًا أو رفيقًا إلى الجنوب فرجع إلى مصر . وسافر منها إلى الشام على طريق بلبيس. ووصل إلى اللاذقية . وركب منها البحر إلى العلايا في الساحل الجنوبي لآسيا الصغرى ، وكانت حينئذ مشتى الروم السلاجقة . وطاف الرحالة في كثير من بلاد الأناضول ؛ فوصف أحوالها السياسية قبل أن تصبح دولة واحدة على يد العثمانيين . كما تحدث عن آثارها وصناعاتها وعادات أهلها ، ولا سيم نظام جماعات الإخوان أو الفتيان. وهي جماعات تضم الشبان العزياء أبناء الطائفة الواحدة أو القرية الواحدة ، فيقدمون عليهم رئيساً لهم و يتخذون مقرا لجمعيتهم و يتعاونون على البر وأكرام الضيف الغريب ويشتركون في الطعام وفي الغناءوفي الرقص وما إلى ذلك من اللهو البرىء. ونظامهم يتصل بنظام الفتوة فى الإسلام. وقد ذكر ابن بطوطة أن فتيان مدينة قونية « لهم في الفتوة سند يتصل إلى أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه السلام. ولباسها عندهم السراويل كما تلبس الصوفية الخرقة ». وأبحر الرحالة إلى شبه جزيرة القرم من ثغر صنوب شمالى آسيا الصغرى ، ونزل بمرسى « الكرش » . ثم انتقل إلى ثغركافا ، وكان أكثر سكانه من أهل جنوة ، جعلوه من أهم مراكز التجارة وأكبر أسواق الرقيق . ورحل عنها إلى مدينة القرم . وكانت تابعة للسلطان محمد أوزبك ، خان المغول المعروفين بالقبيلة الذهبية . وغادر القرم إلى أزاق وأشار إلى كثرة

الخيل بتلك البلاد و إلى أن ثمنها زهيد فينقل التجار ألوفا منها إلى الهند و يغنمون الأرباح الطائلة .

وانتقل إلى مدينة الماجر بالقوقاز حيث لتى يهوديا كلّه بالعربية وظهرأنه من الأندلس، وأنه قدم إلى القوقاز بطريق البر الأوربى، وأن رحلته استغرقت حول أربعة أشهر، وعلم ابن بطوطة صحة ذلك من بعض التجار الآخرين بمن لهم المعرفة في هذا الشأن. وأعجب الرحالة بتعظيم النساء في تلك البلاد حتى قال « وهن أعلى شأنا من الرجال » ووصف بعض مواكبهن ولاحظ أنهن لا يحتجبن « وربماكان مع المرأة منهن زوجها، فيظنه من يراه بعض خدمها ».

وتحدث ابن بطوطة عن السلطان محمد أوزبك خان وزار معسكره على أربعة أيام من مدينة الماجر في موضع يقال له « بش دغ » . وكان هذا المعسكر مدينة عظيمة متنقلة « فيها المساجد والأسواق ودخان المطبخ صاعد في الهواء . وهم يطبخون في حال رحيلهم والعربات تجرها الخيل بهم » فإذا بلغوا المكان الذي يريدون المقام فيه ، انزلوا البيوت عن العربات وجعلوها على الأرض . وقد أفاض ابن بطوطة في المكلام على مواكب السلطان محمد أوزبك ومواكب خواتينه أو نسائه الأربع .

وذكر الرحالة أن هذا السلطان أوفد معه دليلا لتوصيله إلى مدينة بلغار على الشاطىء الأيسر لنهر اتل (القولجا). وقد مر بنا ذكرها فى الكلام على ابن فضلان. وأراد ابن بطوطة أن يجاوز هذه المدينة إلى الشمال

لزيارة أرض الظلمة (سيبريا وشمالى روسيا) وبينها وبين مدينة بلغار أر بعون يوماً ؛ ولكنه لم يفعل ، فقال في رحلته : « ثم أضربت عن ذلك لعظم المؤونة فيه وقلة الجدوى. والسفر إليها لا بكون إلا في مجلات صغار ، تجرها كلاب كبار ، فإن تلك المفازة فيها الجليد ، فلا تثبت قدم الآدمي ولا حافر الدابة فيها . والكلاب لهـا الأظفار فتثبت أقدامها في الجليد . ولا يدخلها إلا الأقوياء من التجار الذين يكون لأحدهم مائة عجلة أو نحوها ، موقرة بطعامه وشرانه وحطبه ، فإنها لا شجر فيهـا ولا حجر ولا مدر . والدليل بتلك الأرض هو الكلب الذي سار فيها مراراً كثيرة . وتنتهي قيمته إلى ألف دينار ونحوها . وتر بط العر بة إلى عنقه ويقرن معه ثلاثة من المكلاب. ويكون هو المقدم وتتبعه سائر الكلاب بالعربات ، فإذا وقف وقفت . . . . فإذا كملت للمسافرين بهذه الفلاة أر بعون مرحلة نزلوا عند الظلمة وترك كل واحد منهم ما جاء به من المتاع هنالك ، وعادوا إلى منزلهم المعتاد . فإذا كان من الغد عادوا لتفقد متاعهم ، فيجدون بإزائه من السمور والسنجاب والقاقم. فإن أرضى صاحب المتاع ما وجده إزاء متاعه أخذه ، و إن لم يرضه تركه فيزيدونه . وربما رفعوا متاعهم ، أعنى أهل الظامة ، وتركوا أمتاع التجار، وهكذا بيعهم وشراؤهم. ولا يعلم الذين يتوجهون إلى هنالك من يبايعهم . . . . والقاقم هو أحسن أنواع الفراء ، وتساوى الفروة منه ببلاد الهند ألف دينار . . . . وهي شديدة البياض من جلد حيوان صغير في طول الشبر وذنبه طويل، يتركونه في الفروة على حاله.

والسمور دون ذلك . تساوى الفروة منه أر بعائة دينار فما دونها . »

وطبيعى أن ما يذكره ابن بطوطة فى هذه العبارة مصدره ما سمعه من التجار عن تلك البلاد الشمالية . ولا ريب فى أن قصة تبادل التجارة من دون رؤية أهل تلك البلاد تبدو خيالية إلى حدكبير، ومع ذلك فقد قرأنا أن الأور بيين عرفوا مثل هذا الأسلوب التجارى مع الهنود الحر فى أمريكا، كما عرفه القرطاجنيون مع بعض الأمم فى العصور القديمة وعرفه الأحباش مع بعض القبائل الإفريقية فى القرن السادس الميلادى (١) .

## 4 45 43

عاد ابن بطوطة إلى بلاط أوز بك خان فى القوقاز وأتيح له أن يغادره إلى القسطنطينية فى رفقة الخاتون بيلون زوجة هذا السلطان ، وكانت تقصد زيارة أبيها ملك الروم « لتضع حملها عنده » . وكانت هذه الرحلة بطريق البر فى جزيرة البلقان . ولتى الرحالة من رعاية قيصر القسطنطينية ما اعتاد أن يلقاه من سلاطين المسلمين . وذكر أنهم فتشوه قبل الدخول على الإمبراطور « لئلا يكون معه سكين » وأنه علم أن هذا التفتيش عادة لهم مع كل من يدخل على الملك . وكان فى البلاط ترجمان يهودى يتكلم العربية وأصله من بلاد الشام . وقد خلع الملك على ابن بطوطة وأمر له بفرس . والغريب أن الذى يلبس خلعة الملك و يركب فرساً من هداياه بفرس . والغريب أن الذى يلبس خلعة الملك و يركب فرساً من هداياه

Ch. de la Roncière: La Découverte de L'Afrique au راجع (۱) (۱) المجاد المحاد ا

يطاف به فى أسواق المدينة بالأبواق والطبول ، ليراه الناس . وعلَّق ابن بطوطّة على ذلك بقوله : « وأكثر ما يفعل ذلك بالأتراك الذين يأتون من بلاد السلطان أوز بك ، لئلا يؤذوا » .

وشاهد الرحالة آثار القسطنطينية. ثم رجع إلى السلطان أوز بك بدون الخاتون بيلون ؛ فقد رغبت في المقام مع أيها . وقد شك بعض النقاد في رحلة ابن بطوطة إلى القسطنطينية ، ولا سيما لأنه لم يوضح الطريق الذي سلكه للوصول إليها ؛ ولأنه أشار إلى لقائه قيصر الروم السابق بعد أن انقطع للعبادة ونزل عن العرش لابنه ، والحقيقة أن هذا القيصر توفى في السنة السابقة للعام الذي ينم عنه كلام ابن بطوطة . ولكن المستشرق الإنجليزي الأستاذ جب Gibb كتب في مقدمته للمقتطفات التي نشرها من رحلة ابن بطوطة باللغة الإنجليزية أن غوض الطريق الذي سار فيه الرحالة إلى القسطنطينية يمكن تفسيره بغرابة تلك البلاد في وجه سأمح لا يعرف لغتها ولا تربطه ببيئتها أي صلة ؛ أما لقاء الإمبراطور السابق فيمكن تفسيره بخطأ وقع فيه ابن بطوطة في حساب السنة التي زار فيها عاصمة الدولة البيزنطية .

\* #

وسافر ابن بطوطة بعد ذلك إلى خوارزم و بخارى . ومن طريف ما شاهده فى المدينة الأخيرة أن شواهد القبور الموجودة فى مدافن علمائها كانت تتضمن أسماء الكتب التى صنفوها فى حياتهم . وقد أعجب الرحالة بهذا الأسلوب في تخليد ذكراهم؛ فنقل بعض نصوص تلك الشواهد؛ ولكنه أضاعها بعد ذلك . وأشار إلى ذلك بقوله : « وزرت ببخارى قبر الإمام العالم أبى عبد الله البخارى مصنف الجامع الصحيح شيخ المسلمين رضى الله عنه . وعليه مكتوب : هذا قبر محمد بن إسماعيل البخارى وقد صنف من الكتب كذا وكذا . وكذلك على قبور علماء بخارى أسماؤهم وأسماء تصانيفهم . وكنت قيدت من ذلك كثيراً ؛ وضاع منى فى جملة ما ضاع لى لما سلبنى كفار الهند فى البحر » .

ثم واصل ابن بطوطة أسفاره إلى سمرقند و ترمذ و بلخ وهراة وطوس ونيسابور و بسطام وغزنة وكابل. ثم دخل بلاد الهندسنة ٤٣٧ه (١٣٣٣م) واتصل بسلطانها محمد بن تغلق. وتولى منصب القضاء فى دهلى. وأقام فيها حول ثمانى سنين. وترك فى رحلته وصفاً حسناً لكثير من مدنها وآثارها ونباتها وحيوانها. كا تحدث عن أمراء المسلمين فيها، ومن كان يفد عليهم من أعلام الغرباء. وأشار إلى كثير من عادات الهنود وأحوالهم الاجتماعية، فذكر مثلاكيف يتشرف نساء الهندوس بإحراق أنفسهن بعد موت أزواجهن. وقال إن التي لا تفعل ذلك تقيم عند أهلها بائسة ممتهنة لعدم وفائها. كا ذكر الذين يغرقون أنفسهم فى نهر الكنج تقرباً لى معبودهم.

وطبيعي أنه أسهب في الكلام على مدينة دهلي وعمائرها وسكانها ومن حكمها من الأمراء المسلمين ، ولا سيما السلطان محمد شاه بن تغلق ؛ فقد أفاض

فى وصف بلاطه ومراسيم احتفالاته وفيض كرمه وعطاياه واستقباله للملوك والأمراء ؛ ولكنه وصف إلى جنب ذلك قسوته وشغفه بإراقة الدماء . والحق أن ابن بطوطة أتيح له أن يكتب فى وصف هذا السلطان والمتصلين به ما لم يظفر التاريخ الإسلامي بمثله عن بلاط أي أمير آخر . ولم يكن ابن بطوطة مرضياً عنه دائماً في بلاط ابن تغلق فقد كان هذا السلطان يقصيه أحياناً ويقر به أحياناً أخرى .

e e

وكان أن غضب عليه السلطان مرة ، فاعتزل الخدمة ووهب ماله للفقراء والمساكين ، ولازم أحد الزهاد ؛ ولكن السلطان أراد أن يرسل وفداً من قبله إلى ملك الصين يحمل هدية سنية . واختار ابن بطوطة لرياسة هذا الوفد لما علمه من حبه للأسفار والرحلات . ووصل الوفد إلى قندهار وركب منها البحر إلى ثغر قاليقوط التي كانت تقصدها سفن أهل الصين وجاوة وسيلان واليمن و إيران وغيرها .

ورأى الرحالة فى هذا الثغر ثلاثة عشر مركباً للصين. ووصف فى هذه المناسبة أنواع المراكب الصينية وأساليب بنائها. وأشار إلى ضخامة تلك السفن وقال إن للمركب أربعة ظهور. ويكون فيه البيوت (أى مجموعة الغرف) والمصارى (أى مجموعة الغرف وما يتبعها) والغرف للتجار. والمصرية منها يكون فيها البيوت والسنداس (أى المرحاض) وعليها المفتاح، والمصرية منها يكون فيها البيوت والسنداس (أى المرحاض) وعليها المفتاح، يسدها صاحبها و يحمل معه الجوارى والنساء. وربما كان الرجل فى مصريته



الجبال فی الطریق الی بلاد النبت صورة فی مخطوط من کتاب « جامع التواریخ » لرشید الدین مؤرخ بین عامی ۷۰۷ و ۲۰۷ه . ( ۱۳۰۱ — ۱۳۱۶ م )

فلا يعرف به غيره ممن يكون بالمركب حتى يتلاقيا إذا وصلا إلى بعض البلاد » وأضاف ابن بطوطة أن البحارة كانوا يسكنون مع أسراتهم فى السفن ، وأنهم كانوا يزرعون الخضر والبقول فى أحواض من خشب .

ثم شاء القدر أن هبت على مرسى قاليقوط عاصفة شديدة ، قذفت إلى عرض البحر بالمركب الذي كانت فيه الهدية التي يحملها الوفد إلى ملك الصين ولكن ابن بطوطة نفسه كان وقتئذ بالشاطىء . وكان متاعه وغلمانه وجواريه بسفينة أخرى . فلما رأى أهل هذه السفينة ما حل بالسفينة الكبرى التي كانت تحمل الهدية أقلعوا ؛ و بتى ابن بطوطة منفرداً على الساحل لا يملك إلا عشرة دنانير و بساطاً كان يفترشه . فلم يشأ أن يعود إلى سلطان دهلى ؛ بل تنقل بين الساحلين الغربي والشرقي في شبه جزيرة الهند . واشتغل جيناً بالغزو والجهاد في خدمة جال الدين سلطان مدينة هنور .

ثم سافر إلى جزائر ديبة المهل ( جزائر الملديف الحالية ) . وتولى القضاء فيها وأعجب بصلاح أهلها وتقواهم . وكان أكثر نساء هذه الجزائر لايلبسن سوى « فوطة واحدة تسترهن من السرة إلى أسفل » وسائر أجسادهن مكشوفة . وكن يمضين كذلك فى الأسواق وغيرها . فجهد ابن بطوطة لما ولى القضاء بها أن يقطع تلك العادة ويأمرهن باللباس فلم يوفق . ومما عجب له الرحالة « أنهن يؤجرن أنفسهن للخدمة بالديار ، على عدد معلوم من خسة دنانير فما دونها ، وعلى مستأجرهن نفقهن ، ولا يرين معلوم من خسة دنانير فما دونها ، وعلى مستأجرهن نفقهن ، ولا يرين ذلك عيباً . ويفعله أكثر بناتهم ، فتجد فى دار الإنسان الغنى منهن ذلك عيباً . ويفعله أكثر بناتهم ، فتجد فى دار الإنسان الغنى منهن

العشر والعشرين . وكل ما تكسره من الأوانى يحسب عليها قيمته » وكان حكم هذه الجزائر قد آل إلى السلطانة خديجة بنت جلال الدين البنجالى حين لم يبق من يبت الملك غيرها وأختان لها . وكان ابن بطوطة صارماً فى منصب القضاء ؛ فأبعد عنه قلوب بعض الوزراء والأعيان فى الجزائر . ولم يشأ البقاء فيها بعد ذلك ؛ فغادرها إلى جزيرة سيلان ، ثم إلى ساحل الهند الشرقى فإقليم بنجالة فشبه جزيرة الملايو فسومطرة .

다 다

ووصل ابن بطوطة إلى الصين . وفى رحلته بيانات طيبة عن أحوال الصينيين من المسلمين والوثنيين ، وعن إتقانهم الصناعات والفنون ، ولا سيا التصوير وصناعة الصينى . كما أن فيها أقدم إشارة إلى استخدام ورق النقد في المعاملات . فقد ذكر الرحالة أن عادة التجار في الصين أن يسبكوا ما يكون عندهم من الذهب والفضة قطعاً ، تكون القطعة منها من قنطار فها فوقه وما دونه و يجعل ذلك على باب داره ، وأن «أهل الصين لا يتبايعون بدينار ولا درهم . وجميع ما يتحصل ببلادهم من ذلك يسبكونه قطعاً كما ذكرنا » . و إنما بيعهم وشراؤهم بقطع كاغد . كل قطعة منها بقدر الكف ، مطبوعة بطابع السلطان . و إذا تمزقت تلك الكواغد في يد إنسان ، حملها إلى دار كدار السكة عندنا ؛ فأخذ عوضها جدداً ودفع تلك . ولا يعطى على ذلك أجرة ولا سواها » .

ومما ذكره ابن بطوطة في معرض الحديث عن مهارة أهل الصين في

التصوير أن من عاداتهم أن يصوروا كل من يمر بهم من الغرباء « وتنتهى حالهم فى ذلك إلى أن الغريب إذا فعل ما يوجب فراره عنهم بعثوا صورته إلى البلاد ، و بحث عنه ، فحيثما وجد فى تلك الصورة أخذ » .

ولابن بطوطة إشارات طريفة إلى عادة رجال الإدارة والبحرية في تقييد أسماء البحارة ورجال السفن قبل الإذن لها بالسفر فإذا عادت « صعدوا إليها وقابلوا ما كتبوه بأشخاص الناس ، فإذا فقدوا أحداً بمن قيدوه طالبوا صاحب المركب به فإما أن يأتى ببرهان على موته أو فراره أو غير ذلك مما يحدث له ، و إلا أخذ فيه فإذا فرغوا من ذلك أمروا صاحب المركب أن يملى عليهم تفصيلا بجميع ما فيه من السلع قليلها وكثيرها . ثم ينزل من فيه ، و يجلس حفاظ الديوان لمشاهدة ما عندهم . فإن عثروا على سلعة قد كتمت عنهم عاد جميع ما فيه مالا للمخزن » .

وأشار ابن بطوطة إلى ماكان للمسلمين من امتيازات في الصين ، فقال « ولابد في كل بلد من بلاد الصين من شيخ الإسلام ، تكون أمور المسلمين كلها راجعة إليه ، وقاض يقضى بينهم » وذكر أن كل مدينة من مدن الصين كان فيها حى للمسلمين يسكنونه ويتخذون فيه المساجد ، وأن الحكومة كانت تعنى بمراقبة التجار المسلمين وضمان أموالهم التي يدخلون البلاد بها ، بحيث لا يمكنهم إنفاقها في الفساد . وكان أولو الأمر في الصين حريصين أشد الحرص على ألا يقال إن المسلمين يخسرون أموالهم في الصين وأعجب ابن بطوطة ببيوت أهل الصين فقال : « وجميع بلاد المصين وأعجب ابن بطوطة ببيوت أهل الصين فقال : « وجميع بلاد المصين

يكون للإنسان بها البستان والأرض وداره فى وسطها كمثل ما هى بلدة سجلماسة ببلادنا . وبهذا عظمت بلادهم » ، كما أعجب ببعض منشآت الشؤون الاجتماعية ، ولا سيا بمعبد كبير شاهده فى مدينة « جينى كلان » كان فيه بيوت لسكن الضريرين وذوى العاهات وفيه مستشفى كبير . وكان الأيتام والأرامل والشيوخ الذين لا قدرة لهم على التكسب يحصلون من هذا المعهد على ما يلزمهم من النفقة والكسوة . وطبيعى أن المعهد كانت له أوقاف غنية .

ويبدو من رحلة ابن بطوطة أن المسافرين المسلمين القادمين إلى الصين كانوا يلقون من بنى دينهم فى تلك البلاد أعظم الترحيب والإكرام . من ذلك أن ابن بطوطة ، حين وصل إلى مدينة قنجنفو ، خرج إليه القاضى وشيخ الإسلام والتجار ومعهم الأعلام والطبول والأبواق والأنفار وأهل الطرب ، وأتوه بالخيل ، فركب ومشوا بين يديه ولم يركب معه غير القاضى والشيخ . وكان المسلمون فى البلاد الصينية التى ينزلها ابن بطوطة يقيمون له الولائم ويقدمون له الهدايا ويصحبونه إلى رحلات فى القوارب ومعهم المغنون والموسيقيون ، يغنون بالصينية والعربية والفارسية .

ومن أعلام المسلمين الذين لقيهم ابن بطوطة فى بلاد الصين أسرة مصرية الأصل نزل بدارها فى مدينة «خنسا». قال الرحالة: «ونزلنا منها بدار أولاد عثمان بن عفان المصرى. وكان أحد التجار الكبار؛ استحسن هذه المدينة فاستوطنها. وعرفت بالنسبة إليه، وأورث عقبه بها الجاه

قلا عن كـتاب « مهذب رحلة ابن بطوطة »

والحرمة . وهم على ما كان عليه أبوهم من الإيشار على الفقراء والإعانة للمحتاجين . ولهم زاوية تعرف بالعثمانية حسنة العارة لها أوقاف كثيرة . و بنى عثمان المسجد الجامع بهذه المدينة ، ووقف عليه وعلى الزاوية أوقافاً عظيمة . وعدد المسلمين بهذه المدينة كثير . وكانت إقامتنا عندهم خمسة عشر يوماً ، فكنا كل يوم وليلة فى دعوة جديدة ، ولا يزالون يحتفلون فى أطعمتهم ، و يركبون معنا كل يوم للنزهة فى أقطار المدينة » .

ومن غريب ما ذكره ابن بطوطة عن نظم التأمين الاجتماعى فى الصين أن العامل أو الصانع كان يعنى من العمل وتنفق عليه الحكومة إذا بلغ الحسين ، وأن من بلغ ستين سنة عدّوه كالصبى فلم تجر عليه الأحكام » .

\* 참 4

وعاد ابن بطوطة من الصين معرّجا على سومطرة ، حيث حظى بضيافة سلطانها الملك الظاهر وأتيح له أن يشهد أعراس ابنه وولى عهده مع بنت أخيه ؛ ولاحظ أن الزفاف بدأ بخروج العروس « من داخل القصر على قدميها بادية الوجه ، ومعها نحو أر بعين من الخواتين يرفعن أذيالها من نساء السلطان وأمرائه ووزرائه ، وكلهن باديات الوجوه ، ينظر إليهن كل من حضر من رفيع أو وضيع . وليست تلك بعادة لهن إلا في الأعراس خاصة . وصعدت العروس المنبر ، و بين يديها أهل الطرب رجالا ونساء يلعبون ويغنون ؛ ثم جاء الزوج على فيل مزين ، على ظهره سرير ، وفوقه قبة والتاج على رأس العروس المذكور ، عن يمينه و يساره نحو مائة والتاج على رأس العروس المذكور ، عن يمينه و يساره نحو مائة

من أبناء الملوك والأمراء قد لبسوا البياض وركبوا الخيل المزينة وعلى رؤوسهم الشواشى المرصعة وهم أتراب العروس ، وليس فيهم ذو لحية . ونثرت الدنانير على الناس عند دخوله . وقعد السلطان بمنظرة له يشاهد ذلك . ونزل ابنه فقبل رجله ، وصعد المنبر إلى العروس فقامت إليه وقبلت يده . وجلس إلى جانبها والخواتين يروس عليها . . . . » .

ولم يشأ ابن بطوطة أن يعود إلى دلهى ثانية وأستأنف أسفاره إلى الخليج الفارسى والعراق. ولتى فى بغداد بعض المغاربة. فعرف منهم خبر الهزيمة التى حلت بأبى الحسن سلطان المغرب فى قتال الفونس الحادى عشر ملك قشتالة. ( وكان ذلك على مقر بة من طريف سنة ٧٤١ ه أى ١٣٤٠ م ) كما علم بسقوط الجزيرة الخضراء فى يد الأسبان المسيحيين سنة ٧٤٣ه (١٣٤٢م).

# # #

ثم وصل إلى دمشق . وذكر فى الكلام عليها حديثاً يؤيد ما أشرنا إليه من تزوج الرحالة المسلمين فى كثير من البلاد التى يمرون بها . قال : « وكانت مدة غيبى عنها عشرين سنة كاملة . وكنت تركت بها زوجة لى حاملا . وتعرفت وأنا ببلاد الهند أنها ولدت ولداً ذكراً . فبعثت حينئذ إلى جده للأم ، وكان من أهل مكناسة المغرب أر بعين ديناراً ذهباً هندياً . فين وصولى إلى دمشق فى هذه الكرة لم يكن لى هم إلا السؤال عن ولدى . فدخلت المسجد فوقف لى نور الدين السخاوى إمام المالكية وكبيرهم فسلمت عليه فلم يعرفنى ، فعرفته بنفسى وسألته عن الولد فقال : مات منذ اثنتى عليه فلم يعرفنى ، فعرفته بنفسى وسألته عن الولد فقال : مات منذ اثنتى

عشرة سنة ، وأخبرنى أن فقيها من أهل طنجة يسكن بالمدرسة الظاهرية ؟ فسرت إليه لأسأله عن والدى وأهلى ، فوجدته شيخا كبيراً فسلمت عليه وانتسبت له ، فأخبرنى أن والدى توفى منذ خمس عشرة سنة ، وأن الوالدة بقيد الحياة » .

وكان ابن بطوطة بالشام حين انتشر الطاعون في مدنها سنة ٧٤٩ هـ ( ١٣٤٨ م ) فأشار إلى كثرة ضحاياه وواصل السفر إلى مصر، ووجد أن الوباء كان قد انتشر في بعض مدنها ثم خفت حدّته . وانجه الرحالة إلى عيذاب حيث أبحر إلى الحجاز لتأدية الفريضة مرة أخرى . ثم قصد إلى فلسطين ومنها إلى القاهرة .

وأكبر الظن أنه لم يكن قد عقد العزم على الرجوع إلى وطنه بعد ؟ ولكنه سمع فى مصر عن عظمة السلطان أبى عنان ونجاحه فى النهضة ببلاد المغرب و إحسانه على الخاص والعام ، فأراد أن يقصد بابه ، ويم شطر وطنه الأول .

**4** 

أبحر ابن بطوطة من مصر إلى تونس فى صفر سنة ٧٥٠ (مايو سنة ١٣٤٩). وسافر من تونس على سفينة مع القطلانيين مرقت بجزيرة سردانية . ولم تكن رحلته إلى أرض الوطن خالية من الأخطار ؛ فقد كاد أن يقع فى أيدى القرصان المسيحيين مرتين ؛ ولكنه وصل أخيراً إلى مدينة فاس ونزل فى بلاط السلطان أبى عنان . ثم سافر إلى طنجة وزار

قبر والدته ؛ وعزج على مدينة سبته ، فمرض بها ثلاثة أشهر . وكا نه أراد ألا يلقى عصا التسيار قبل أن يزور الدولتين الإسلاميتين اللتين لم تطأها قدماه بعد وها الأندلس ومملكة المسلمين في السودان الغربي .

**松** 

قام ابن بطوطة إذن برحلة ثانية ، زار فيها الأندلس . وأشار إلى موت الغونس الحادى عشر ملك قشتالة أثناء حصاره جبل طارق وعمله على الاستيلاء على ما بتى بأيدى المسلمين من بلاد الأندلس . وأتيح للرحالة أن يشاهد الحصون وأعمال الدفاع التى أقامها فى جبل طارق السلطان أبو عنان وأبوه السلطان ابو الحسن . ثم زار مالقة وأعجب بالخزف النفيس ذى البريق المعدنى ، وكان يصنع بها و يصدر إلى أقاصى البلاد . ودخل بعد ذلك غرناطة وأعجب بجمال موقعها وما بها من قصور و بساتين وكروم .

وعاد ابن بطوطة إلى مدينة فاس عاقدا العزم على السفر فى رحلة ثالثة ليزور بلاد المسلمين فى السودان الغربى ؛ وقيل إن السلطان أوفده فى مهمة إلى تلك البلاد . ومهما يكن من الأمر فقد استأذن فى الرحيل ، واتجه إلى سجلماسة وانضم فيها إلى جماعة من التجار (۱) . وبدأت القافلة رحلتها عبر الصحراء الكبرى فى أول سنة ۷۵۳ ( فبراير سنة ۱۳۵۲) ، ووصلت بعد

<sup>(</sup>۱) كانت العلاقات التجارية متصلة بين بلاد المغرب وأقاليم السودان . Ch de la Roncière: La Conquête de l'Afrique au Moyen Age راجع ج ۱ س ۸۷ — ۸۷

خسة وعشرين يوماً إلى مدينة تغازى حيث يستخرج الملح . ولاحظ ابن بطوطة أن السودان يتعاملون بالملح كما يتعامل غيرهم بالذهب والفضة . ووصلت القافلة إلى «تاسرهلا» ، ومنها يبعث « التكشيف » إلى مدينة إيوالاتن . وقد شرح ابن بطوطة أن التكشيف دليل من قبيلة مستوفة يكتريه أهل القافلة فيتقدم إلى إيوالاتن بكتب من المسافرين إلى أصحابهم بها ، ليكتروا لهم الدور ويخرجوا للقائهم بالماء مسيرة أربع ليال . ومن لم يكن له صاحب في إيوالاتن كتب إلى أحد المشهورين بالفضل من تجارها و إذا حدث أن تاه هذا الدليل أو هلك ، فلا يعلم أهل إيوالاتن بالقافلة ؛ وربحا هلك من فيها أو الكثير منهم . وذكر ابن بطوطة أن دليل قافلته كان وربحا هلك من فيها أو الكثير منهم . وذكر ابن بطوطة أن دليل قافلته كان وقد تحدث الوحالة عن شدة الحر في الصحراء وذكر أن القافلة كانت وقد تحدث الوحالة عن شدة الحر في الصحراء وذكر أن القافلة كانت ترحل بعد صلاة العصر وتسير الليل كله وتقف عند الصباح .

وصلت القافلة إلى إيوالاتن بعد سفر شهرين كاملين من سجلماسة . وذكر ابن بطوطة أنها أول أقاليم مملكة السودان وأقصاها شمالا وأن أهلها كانوا يحتقرون البيض ، وأن ثيابهم كانت من المنسوجات المصرية ، وأن معظمهم من قبيلة مستوفة . وكان النساء في هذه القبيلة جميلات وكن أعظم شأناً من الرجال وقد عجب الرحالة من مركز المرأة واختلاط الجنسين في تلك القبيلة فقال . « وشأن هؤلاء القوم عجيب وأمرهم غريب . فأما رجالهم فلا غيرة لديهم ولا ينتسب أحدهم إلى أبيه بل ينتسب لحاله . ولا يرث الرجل غيرة لديهم ولا ينتسب أحدهم إلى أبيه بل ينتسب لخاله . ولا يرث الرجل

إلا أبناء أخته دون بنيه . وذلك شيء ما رأيته في الدنيا إلا عند كفار بلاد المليبار من الهنود . وأما هؤلاء فهم مسلمون امحفظون على الصلوات وتعلم الفقه وحفظ القرآن . وأما نساؤهم فلا يحتشمن من الرجال ولا يحتجبن مع مواظبتهن على الصلوات . ومن أراد التزوج منهن تزوج ، لكنهن لا يسافرن مع الزوج . ولو أرادت إحداهن ذلك لمنعها أهلها . والنساء هنالك يكون لهن الأصدقاء والأصحاب من الرجال الأجانب وكذلك للرجال صواحب من النساء الأجنبيات ويدخل أحدهم داره فيجد امرأته ومعها صاحبها ، فلا ينكر ذلك . »

وروى ابن بطوطة قصتين في هذا الشأن. قال في الأولى: « دخلت يوماً على القاضى بايوالاتن بعد إذنه في الدخول ، فوجدت عنده امرأة صغيرة السن بديعة الحسن ، فلما رأيتها ارتبت وأردت الرجوع فضحكت منى ولم يدركها خجل . وقال لى القاضى : « لتم ترجع ؟ إنها صاحبتى » فعجبت من شأنهما ، فإنه من الفقهاء الحجاج ، وأخبرت أنه استأذن من السلطان في الحج في ذلك العام مع صاحبته لا أدرى أهي هذه أم لا ، فلم يأذن له » وقال ابن بطوطة في الحكاية الثانية : دخلت يوماً على أبي محمد بندكان المسوق الذي قدمنا في صحبته فوجدته قاعداً على بساط وفي وسط داره سرير مظلل عليه امرأة معها رجل قاعد وهما يتحدثان فقلت له : ما هذه المرأة ؟ فقال : هي زوجتي ، فقلت : وما الرجل الذي معها منها ؟ فقال : هو صاحبها . فقلت له : أترضى بهذا وأنت قد سكنت بلادنا وعرفت أمور الشرع ؟ فقال لى : مصاحبة النساء للرجال عندنا على خير وحسن طريقة الشرع ؟ فقال لى : مصاحبة النساء للرجال عندنا على خير وحسن طريقة

لا تهمة فيها ، ولسن كنساء بلادكم ؛ فعجبت من رعونته وانصرفت عنه فلم أعد إليه بعدها واستدعاني مرات فلم أجبه ».

غادر ابن بطوطة إيوالاتن ميماً شطر «مالى» الواقعة جنوبيها على مسيرة أربعة وعشرين يوماً. واكترى هو وثلاثة من أصحابه دليلا من قبيلة مسوفة. ومر بطريق فيها أشجار ضخمة قد تستظل القافلة بظل الشجرة الواحدة منها. و بعض هذه الأشجار يحفظ فيه ماء المطر و يشرب الناس منه. وقد ذكر الأستاذ جب Gibb في تعليقه على هذا الوصف أن هذا النوع من الشجر أدخل من أفريقية الغربية إلى إقليم كردفان في القرن الثامن عشر وكانوا يفرغون جذوعه لتخزن فيها المياه فتقوم مقام الآبار.

وأشار الرحالة إلى أن المسافر فى تلك البلاد لا يحمل زاداً و إنما يحمل قطع الملح وحلى الزجاج أو الخرز و بعض السلع العطرية ، فإذا وصل إلى إحدى القرى جاء نساء السودان بالذرة واللبن والدجاج ودقيق النبق والأرز والفوفى — وهو كحب الخردل يصنع منه الكسكسو — والعصيدة ودقيق اللوبيا ، فيشترى منهن ما أحب من ذلك .

ووصل ابن بطوطة إلى مدينة كارسخو على نهر النيجر وظنه نهر النيل وقال إنه ينحدر من كارسخو إلى بادة كابره فبلدة زاغة ثم إلى تنبكتو. ولاحظ أن أهل زاغة قدماء فى الإسلام متمسكون بأهداب الدين ومقبلون على طلب العلم. والواقع أن هذه المنطقة ، وهى على فرع النيجر الشمالى الغربى مقر مملكة تكرور التي كانت أول معقل للإسلام بالسودان فى بداءة القرن الخامس الهجرى ( الحادى عشر الميلادى ) .

وكان ابن بطوطة يعتقد أن ه النيل» (أى النيجر) ينحدر من تمبكتو إلى المدة كوكوثم إلى بلدة مولى فبلدة يوفى ثم ينحدر إلى بلاد النو بة ودنقلة . ولعل وجود بحر الغزال كان سبباً في هذا الخطأ . ولكن معظم الرحالة والجغرافيين كانوا يعتقدون أن نهر النيجر يصب غرباً وكانوا يخلطون بينه و بين نهر السنغال ، إلى أن أتيح للطبيب البريطاني منجو بارك Mungo Park أن يقوم برحلته لكشف حوض النيجر سنة ١٧٩٥ ، فيتقدم في إقليم غبيا ويعبر نهر السنغال ثم يتبع مجرى النيجر إلى مسافة قريبة من تمبكتو . ووصل ابن بطوطة أخيراً إلى مدينة مالى حاضرة مملكة السودان المسهاة مهذا الاسم . وأشار إلى أن من عادات أولى الأمر فيها أن يمنعوا الناس دخولها إلا بالإذن . وكان الرحالة قد كتب إلى زعماء الجالية العربية فيها فصرى اسمه شمس الدين بن النقويس المصرى . والظاهر أن هذه المدينة مصرى اسمه شمس الدين بن النقويس المصرى . والظاهر أن هذه المدينة به فيها وكان علاجه على يد أحد أفراد تلك الجالية .

وقد ذكر الرحالة بخل منسا سليان سلطان مالى فى عبارة ظريفة تشهد عما اعتاده من كرم الأمراء والسلاطين، قال « ولما انصرفت بعث إلى الضيافة، فوجهت إلى دار القاضى. وبعث القاضى بها رجاله إلى دار ابن الفقيه . فخرج ابن الفقيه من داره مسرعا حافى القدمين، فدخل على وقال « قم قد جاءك قماش السلطان وهديته . فقمت وظننت أنها الخلع والأموال،

فإذا هى ثلاثة أقراص من الخبز وقطعة لحم بقرى مقلو بالغرتى ، وقرعة فيها لبن رائب ؛ فعندما رأيتها ضحكت وطال تعجبي من ضعف عقولم وتعظيمهم للشيء الحقير » .

وطبيعى أن السودان فى تلك المملكة كانوا يتكلمون لغة غير العربية . ولعل المسلمين المقيمين فيها من العرب والبربر كانوا يتعلمون تلك اللغة الوطنية . وقد أشار ابن بطوطة إلى وجود مترجم فى بلاط الملك كان وساطة الكلام بينه و بين من لا يعرفون لغة البلاد . وكان لهذا المترجم شأن كبير بارز فى البلاط فكان كالأمين الأول للملك .

وتحدث ابن بطوطة عن كثير من أحوال السكان في تلك البلاد وعن عاداتهم البدائية وأعجب بقلة الظلم في بلادهم ، وشمول الأمن بحيث لا يخاف المسافر فيها ولا المقيم من سارق ولا غاصب ؛ كما ذكر أنهم لا يتعرضون لمال من يموت في بلادهم من البيض ، يتركونه لثقة من جنس المتوفى حتى يأخذه مستحقه . وأشار إلى عنايتهم بحفظ القرآن و إقبالهم على صلاة الجماعة وحرصهم على لبس الثياب البيض النظيفة يوم الجمعة ، حتى إنه إذا لم يكن لأحدهم إلا قيص بال غسله ونظفه وشهد به الجمعة . ولكن ضايق ابن بطوطة أن رأى الخدم والجوارى والبنات الصغار يظهرن للناس عرايا باديات العورات كما أغمه أن النساء كن يدخلن على السلطان عرايا غير مستترات وأن بنات السلطان نفسه كن عرايا .

ومن طريف ما ذكره ابن بطوطة عن السودان أن منسا موسى أحد ملوك مالى كان قد غضب على قاض من البيض فنفاه إلى بلاد الزنوج

الذين يأكلون بنى آدم. وأقام هذا القاضى عندهم أربع سنين ثم رجع إلى مملكة مالى . ولم يأكله الزنوج لبياضه ؛ فقد كانوا يعتقدون أن أكل الأبيض مضرلاً نه لم ينضج بعد! . أما الأسود فهو وحده ذو اللحم الناضج .

وغادر الرحالة مدينة مالى ورأى فى النيجر فرس البحر لأول مرة فى حياته . ثم وصل إلى مدينة تمبكتو وشاهد بها قبر سراج الدين بن الكويك أحد كبار التجار من أهل الإسكندرية وكان قد جاءها ليقتضى مالاً له كان السلطان منسا موسى اقترضه منه لما كان بمصر متوجها إلى الحج . وشاهد كذلك قبر الشاعر المهندس أبى إسحق الساحلي الغرناطي . وكان هذا الشاعر قد لتى منسا موسى فى مكة أثناء تأدية فريضة الحج ؟ ثم صحبه بعد ذلك إلى بلاد السودان ، وشيد له قصره الملكي والمسجد الجامع فى تمبكتو(١).

واصل ابن بطوطة السفر شرقاً فى الصحراء حتى وصل إلى مدينة تكدّا . وذكر أن أهلها لا عمل لهم إلا التجارة « يسافرون كل عام إلى مصر ويجلبون ما بها من حسان الثياب وسواها » . وكان سلطانها من البربر ؛ ولعله كان زعيم قبيلة المسوفة . وذكر ابن بطوطة أن أهل تَكدّا كانوا فى رفاهية وسعة حال وكانوا يتفاخرون بكثرة العبيد والخادمات . وكان معدن النحاس يوجد بكثرة على مقربة من بلدهم فكانوا يأتون به ،

Ch. de la Roncière: La Découverte de l'Afrique au راجع (۱) . ۱۹۳ — ۱۹۳ ج ۱ س ۱۹۳ می استان استان

و يسبكونه فى دورهم ، و يصنعون منه قضباناً فى طول شبر ونصف بعضها دقاق و بعضها غلاظ ، و يتخذون هذه القضبان صرفاً لهم فيشترون برقاقها اللحم والحطب و يشترون بغلاظها العبيد والخدم والذرة والسمن والقمح .

\* 참 참

وكانت هذه المدينة آخر مرحلة فى رحلة ابن بطوطة ، فقد وصل إليه فيها رسول من قبل السلطان أبى عنان ، يطلب إليه الرجوع إلى فاس . فغادر تكدّا فى الحادى عشر من شهر شعبان سنة ٧٥٤ه ( ١١ سبتمبر سنة ١٣٥٣ ) ووصل إلى فاس بعد سفر ثلاثة شهور .

والحق أن رحلة ابن بطوطة إلى بلاد السودان ليست أقل شأناً من رحلته الكبرى ؛ فقد كان أول رحالة جاب الآفاق المجهولة في الصحراء الكبرى ؛ وكتب عن مشاهداته فيها(١)

р Д

وقد وفق ابن بطوطة كل التوفيق فيا أملاه عن رحلته ، فخلف لنا صوراً صادقة ، كلها حياة للعصر الذي عاش فيه ، ووصف لنا الأشخاص والجماعات وصفاً يجعلنا نشعر كأنهم بين أيدينا وزار كل الدول الإسلامية في عصره ، وقطع في أسفاره مسافة قدرها بعض العلماء بخمسة وسبعين ألف ميل ، وهي مسافة لا يظن أن رحالة غيره قطعها قبل استخدام البحار في وسائل السفر . لذلك كله خصصناه بالإطالة في هذا العرض .

<sup>(</sup>۱) المرجم السابق ج ۱ ص ۸۹ – ۹۶ .



## عبد الباسط بن خليل بن شاهين الظاهري

هو زين الدين عبد الباسط، ولد في ملطية في رجب سنة ١٤٤٨ (ديسمبر سنة ١٤٤٠). وكان أبوه خليل بن شاهين الظاهرى من أمراء الماليك وأعلام رجال الإدارة في عصره بل كان من كبار المؤلفين كما يشهد بذلك كتابه « زبدة كشف المالك و بيان الطرق والمسالك » . وهو عرض للوظائف السياسية والإدارية في امبراطورية الماليك في القرنين السابع والثامن بعد الهجرة (١٣ – ١٤ م)

ولكن عبد الباسط لم يتبع أباه فى سلك الإدارة بل درس الفقه والأدب والطب واشتغل بالتجارة والتأليف. ومن آثاره كتاب « الروض الباسم فى حوادث العمر والتراجم »: و يبحث فى تاريخ الدول الإسلامية ولاسيا مصر وسورية ، على نمط كتاب السلوك للمقريزى. ولم يصلنا منه إلا أجزاء فى مخطوطتين بمكتبة الثاتيكان. وتشمل إحداها الكلام على ما بين سنتى

٨٦٥ و ٨٧٤ه . وفيها إشارات إلى رحلة طويلة قام بها عبد الباسط فى بلاد المغرب للتجارة ودراسة الطب على أعلام الأطباء فى تلك البلاد .

وقد أتيح له أن يقضى فى هذه الرحلة بضع سنوات فى زيارة المالك والدو يلات الإفريقية الواقعة فى حكم الحفصيين و بنى عبد الواد و بنى نصر. وكان سفره من الأسكندرية فى شوال سنة ٨٦٦ه ( يوليه سنة ١٤٦٢) على إحدى سفن البندقية ومر بجزيرة رودس ثم نزل فى تونس بعد رحلة بحرية دامت ثلاثة وثلاثين يوماً .

و بعد أن أقام عدة أشهر في عاصمة بني حفص غادرها على إحدى سفن البندقية إلى طرابلس ومنها إلى قابس ثم القيروان . ورجع بعد ذلك إلى تونس ثم رحل عنها إلى قسطنطينة و بجايا والجزائر ومازونا وتلمسان وواهران وأبحر على باخرة جنوية إلى الأندلس في ربيع الثاني سنة ١٤٦٥ ( ديسمبر سنة ١٤٦٥) وزار مالقة وغرناطة في شهرين ونصف . ثم رجع إلى وهران وغادرها بعد عدة أشهر إلى تونس على باخرة جنوية . ثم رجع إلى مصر ماراً بليبيا ؟ فوصل الأسكندرية في شوال سنة ١٨٧ ( مارس ١٤٦٧ ) .

~ # #

ومما يؤسف له أن عبد الباسط لم يدون أخبار رحلته في كتاب مستقل ولكنه كتبها في مواضع متفرقة في كتابه « الروض الباسم » . وقد قام المستشرق ليڤي ديلاڤيدا Levi della Vida بنشر المقتطفات الخاصة بالآندلس مع ترجمة وتعليقات في مجلة « الأندلس » سنة ١٩٣٣ وأعلن

عزمه على نشر الجزء الخاص بطرابلس . ينيا قام الأستاذ برنسويج الشرحة فرنسية وتعليقات . والحق أن هذه المقتطفات وثائق عظيمة الشأن في ترجمة فرنسية وتعليقات . والحق أن هذه المقتطفات وثائق عظيمة الشأن في تاريخ المغرب في القرن التاسع الهجرى (١٥ م) فهى تميط اللئام عن جوانب شتى من الحياة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية في ذلك العصر . وكان عبدالباسط يكسب نفقات أسفاره من التجارة في العبيد وفي البضائع المصرية والمغربية واستطاع بذلك أن يختلط بالتجار في البلاد التي مر بها . ولكنه كان يجتمع — فضلا عن ذلك — بالفقهاء والعلماء ولا سيا رجال الطب . وكان ينظم الشعر فأمكنه الوصول إلى مجالس العظاء . وكان يكافأ على قصائده في المديح بإعفائه من الضرائب على تجارته أحياناً ، و بمنحه العطايا أحياناً أخرى . من ذلك أنه نظم قصيدة في مدح صاحب تلمسان في سنة ١٩٨٧ أنشد للمتوكل على الله صاحب تونس يبتين في مدح في حفص ، هما :

ألا يا آل حفص يا ملوكا ويا درراً بهم نظمت سلوك ألا فقتم ملوك الأرض طراً فها من بعدكم أحد مليك فأعجب بهما المتوكل وكتب لعبد الباسط « ظهيراً بإعفائه من المغارم واللوازم فها يتجر فيه » .

وعرف عبد الباسط بالتسامح الديني واحترام عقائد الآخرين كما يتبين

من حديثه عن طبيب اسرائيلي لقيه في تلمسان سنة ١٦٩ه قال: «ولازمت في الطب الرئيس الفاضل الماهر . . . . موسى بن صموئيل بن يهودا الإسرائيلي المالتي الأندلسي اليهودي المتطبب . . . . هداه الله تعالي للاسلام . لم أسمع بذمي ولا رأيت كمثله في مهارته في هذا العلم وفي علم الوفق والميقات و بعض العلوم القديمة مع التعبد الزائد في دينه على ما يزعمه و يعتقده . وهو في الأصل من يهود الأندلس وولد بمالقة قبل العشرين وثمانمائة وأخذ عن أبيه وغيره ، وأجازني و بلغني عنه في هذه الأيام بأنه انتهت إليه الرياسة في الطب بتلمسان وهو مقرب ومختص بصاحبها » .

وقد وصف عبد الباسط نزوله وغيره من التجار المسلمين في ساحل البحر بالقرب من بجاية ، بعد تركهم السفينة الجنوية التي قدموا عليها ، وأشار إلى أن طائفة من البربر في تلك النواحي فروا عند ما رأوه وسائر التجار وظنوا أن السفينة لبعض القرصان من الفرنج « غيروا هيئتهم حيلة لأخذ المسلمين» فصار التجار ينادونهم من البعد باللغة العربية ويقرون بالشهادتين ، والبربر « لا يلتفتون إليهم لكونهم لا يعلمون اللغة العربية بل البربرية فلا يفرقون بين لغة الفرنج والعرب » .

وفى هذه القصة إشارة إلى الغارات الكثيرة التي كان المسيحيون يشنونها على ثغور إفريقية لأسر المسلمين . وكان من المألوف فى تلك البلاد أن يأتى الأفرنج بأسراهم من المسلمين إلى إفريقية فيفديهم أهل البلاد .

ومن طريف ما رواه عبد الباسط قصة تدل على عبث قطاع الطرق

واللصوص بالتجار في ذلك الحين . وخلاصتها أن جمعًا من التجار باعوا تجارة لهم في فاس وأرادوا الرجوع إلى أوطانهم ولكنهم كانوا يحسبون لقطاع الطرق ألف حساب « فاتفق أر بعة منهم على الرجوع بحيلة احتالوها ، مشت على العرب وقطاع الطريق، بأن شروا حميراً وجعلوا عليها أخراجاً بماكان معهم من المال النقد ، وعمدوا إلى عبي عتيقة فجعلوها أغطية على الأخراج ، وأنهم أخذوا الطحال من الغنم فجففوه ودقوه وحملوه معهم مع شيء من الغراء وخرجوا وكانوا إذا قربوا من طائفة من العربان أو نجع أذابوا الغراء الذي معهم وجعلوا يلطخون مواضع من أبدانهم على رقابهم ووجوههم وأيديهم إلى المرافق وأرجلهم إلى نصف الساق ثم يذرون على ذلك مما معهم من الطحال المدقوق المجفف ويمشون بأسكانهم ، يوهمون بأنهم مجاذيم من أهل البلاء ، وأنهم يجولون بحميرهم عليها زادهم وأثاثهم فكانوا إذا اجتازوا على العرب ورأوهم على تلك الحالة هر بوا فارين منهم وأبعدوا عنهم يخشون العدوى حتى كانوا يجعلون لهم من أنواع المآكل على ممرهم بالطريق ويشيرون إليهم من البعد بأن يأخذوا ذلك ويدعون لهم من غير أن يقر بوا منهم ولا يصلوا إليهم . . . ولم يزالوا على ذلك حتى وصلوا إلى بلادهم ولم يروا إلا الخير والسلامة، وكان يكاد أن لا يطير الطير من شرور من اجتازوا بهم من العربان وعدٌّ ذلك من غريب الحيل والنوادر».

وروى عبد الباسط قصة أخرى يتبين منها أن التجار الداخلين مدينة

واهران كان يؤخذ منهم عند باب المدينة عشر قيمة ما معهم من البضائع ، وأن بعضهم كان يلجأ إلى تهريب بضائعه بتوزيعها على من يدخل المدينة من أهلها ، لأنهم لا يفتشون ولا يطلب إليهم أن يدفعوا أى ضريبة على ما يحملون . وكان التجار يستردون بضائعهم فى المدينة بعد نجاح حيلتهم فى المدينة بعد نجاح حيلتهم فى التخلص من دفع الضريبة المطلوبة .

وأشار عبد الباسط إلى أن الأشراف من بنى هاشم كانوا يلقون فى بلاد المغرب تعظيما كبيراً ، مما أدى إلى أن بعض المحتالين كان يفد من مصر والعراق إلى بلاد المغرب منتسباً إلى أسرة النبى وجامعاً حوله نفراً من الأنصار والمحتالين ولم يكن من السهل أن يكشف أمرهم .

ويما لاحظه هذا الرحالة أن المسجونين في تونس كانوا في حالة يرثى لها وقد حدث في جمادي الثانية سنة ١٩٦٧ه أن كثرت استغاثتهم «حتى أعيوا السامعين ، فسأل السلطان صاحب تونس عن حالهم فبلغه بأنهم يشكون الجوع فأمر لهم بطعام يفر ق فيهم وحصل لهم بذلك نوع رفق في الجلة » . وصفوة القول أن عبد الباسط روى في كتابه أخباراً كثيرة عن رحلته

فى بلاد المغرب والأندلس . وكلها تشهد بدقة ملاحظته وتشير إلى نظم تلك البلاد فى عصره و إلى أحوالها الاجتماعية والاقتصادية .

## **经验数路额**

#### الخاتمــة

عرضنا فى الصفحات السابقة أخبار الرحالة المسلمين ، وظهر لنا أن المجهولين منهم أكثر بمن حفظ التاريخ أسماءهم . فمعظمهم لم يعن بتدوين أخبار أسفاره . واستطاع نفر قليل منهم أن ينتفع بها فى الكتابة فى التاريخ وعلم تقويم البلدان . ووفق أفراد معدودون لتدوين أحاديث الرحلات التى قاموا بها ولسرد مشاهداتهم العجيبة فى البلاد التى تجولوا فيها .

#### ¥ ##

وأما شأن هذه الرحلات فى تطور العلم والمعرفة فما من شك فى أن المسلمين ساهموا فى التعريف بالشرق الأقصى و إفريقية فضلاعن آفاق دولتهم المتراخية .

فالرومان كانوا يتخيلون وجود الصين ؛ ولكن الرحالة المسلمين عرفوها وكتبوا عنها منذ بداءة العصور الوسطى أخباراً أيدتها رحلة ماركو بولو البندق في القرن الثالث عشر الميلادى . وكان الرومان لا يعرفون من قارة إفريقية إلا سواحلها الشهالية ، أما المسلمون فقد عبروا الصحراء وعرفوا مجاهل هذه القارة التي ظل الأورو بيون حتى القرن الثامن عشر يقفون عند سواحلها فلا تتطول أعناقهم إلى ما وراءها .

أما بلاد العرب والعراق و إيران فطبيعي أن يكون المسلمون المرجع الأساسي في دراسة وصفها الجغرافي والعمراني والاجتماعي ، إلى غير ذلك مما لم يصل إليه الغربيون قبل العصور الحديثة .

. 克. 克.

وحسبنا لتبيان فضل الرحالة المسلمين أن ينتهى بنا المطاف إلى أن دراستهم على نحو واف دقيق أمر لابد منه لكل بحث فى تاريخ التجارة أو النظام السياسي أو التاريخ الاجتماعي فى الشعوب الإسلامية والأمم التي اتصلت بها ؛ فإن ما كتبه الرحالة المسلمون من وصّافين وجغرافيين كنز لا ينضب معينه ، يضم الوثائق العظيمة الشأن فى تاريخ الإنسانية . وفى استطاعة الباحث أن يستخرج منها شتى الحقائق ومختلف ضروب المعرفة ، مطمئناً إلى نتائج بحثه ، إذا أقبل على دراسة هذه الوثائق ببصيرة نافذة و بشيء من الحذر الذي يتطلبه النقد العلمي عند معالجة النصوص فى العصور الوسطى غربية كانت أو شرقية .

\* #

وتمتاز قصص الرحلات الإسلامية عامة بظهور شخصيات الرحالة فيها ،

فإن أكثرهم لا يقفون عند وصف مراحل أسفارهم وصفاً عاماً ، بل يعنون بتقييد الظواهر الاجتماعية غير المألوفة في أقاليمهم . ثم إنهم يحرصون على لقاء أعلام البلاد التي يجتازونها من علماء وأدباء ورؤساء إلى جنب تعرفهم إلى طبقات الشعب المختلفة .

요 참 #

وقد كتب المستشرق الروسى فلاديمير مينورسكى V. Minorsky جغرافيى العرب ملأوا الفراغ وسدوا الفجوة الزمنية بين عهد بطليموس العالم اليونانى وعهد ماركو يولو العالم البندق ، وأن أخبار رحالة العرب وقصصهم أكثر تنوعاً وأشد حيوية وقوة مما نجده مسطوراً في كتب علماء اليونان وجداولهم وأن علمهم الذى ضمنوه كتبهم يمتاز بأنه أعظم اختياراً ونقداً وأكثر في التفاصيل مما ورد في كتابات الرحالة البندق العظيم ماركو يولو .

장 참 설

وكان ما كتبه الرحالة المسلمون عن البحار مصدراً للقصص البحرية العربية . وهي — على قلة عددها — من أبدع القصص البحرية في آداب المالم على الإطلاق (١٦) . وحسبنا أن نشير هنا إلى قصة السندباد البحرى وقصة عبد الله البرى ؛ فالثابت أن كثيراً من وقائع القصص البحرية منقول

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب «حديث السندباد القديم » للدكتور حسين فوزى ص ۱۸۱ وما بسدها

من كتب الرحلات وكتب العجائب (١). بل رأينا أن كتب الرحلات كانت مصدراً لكثير من الجغرافيين. ومن ذلك أيضاً ان ابن الفقيه نقل في كتابه « مختصر البلدان » أجزاء كبيرة من رحلة سليان السيرافي.

وفضلا عن ذلك كله فإن بعض الرحالة والملاحين المسلمين كان لهم شأن عظيم فى مساعدة أعلام الرحالة الغربيين فى مجاهل إفريقية والمحيط الهندى فى نهاية العصور الوسطى و بداية العصور الحديثة (٢).



<sup>(</sup>۱) راجع حديث السندباد القديم ص ١٩٢ - ٣٠٦

Ch. de la Roncière : La Découverte de L'Afrique au انظر (۲) Moyen Age

### مراجع

ابن بطوطة : تحفة النظار في عجائب الأمصار ، ط. باريس والفاهرة

ابن جبير : الرحلة الى المشرق ، ط . ليدن ولندن والقاهرة

ابن حوقل: المسالك والمالك. ليدن ١٨٧٣

ابن خرداذبه : كتاب المسالك والمالك . ليدن ١٨٨٩

ابو زيد السيراق: ذيل لرحلة التاجر سليمان. نشره رينو. باريس ١٨٤٥

الإدريسي: نزهة المشتاق في اختراق الآلاق ( مختصر طبع روما ٢ ٩ ٥ ١ )

- صفة المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس . عن « نزهة المشتاق» ، ط . دوزي ودي خوي . ليدن ١٨٦٦

أسامة بن منقذ : كتاب الاعتبار . نصره فيليب حتى ، جامعة برنستون ١٩٣٠

الاصطخرى ( أبو اسحق الكرخي الفارسي ) : مسالك المالك . ليدن ١٨٧٠

انستاس مارى السكرملى ( الأب ) : عرف العرب أميركة قبل أن يعرفها أبناء الغرب ( مقال فى العسدد الثانى فى المجلد ٢٠٦ من مجلة المقتطف . فبراير سنة ١٩٤٥ )

البيرونى (أبو الريحان محمد بن أحمد): الآثار الباقية من القرون الحالية. لندن ١٨٧٩ --- تحقيق ما للهند من مقالة مقبولة فى العقل أو مرذولة. نصره ساخاو. لندن ١٨٨٧

حسين فوزى ( الدكتور ) : حديث السندباد القديم . القاهرة ١٩٤٣

- الدمشتى (شمس الدين أبو عبد الله الصوفى): نخبة الدهر فى عجائب البر والبحر . سنت بطرسبرج ١٨٨٦
- سليمان ( التاجر ) : سلسلة التواريخ . نصره لانجلس Langlès سنة ١٨١١ ونصره رينو Reinaud مع ترجمة فرنسية في باريس سنة ١٨٤٥
  - زكى محمد حسن (الدكتور) : الصين وفنون الإسلام . الفاحرة ١٩٤١
    - كنوز الفاطميين . القاهرة ١٩٣٧
    - -- الفنون الإيرانية في العصر الإسلامي . القاهرة ١٩٣٩
      - -- التصوير في الإسلام . الفاهرة ١٩٣٦
- عبد اللطيف البغدادى : الإفادة والاعتبار فى الأمور المساهدة والحوادث المعاينة بأرض مصر ، ط . أوربا والقاهرة
- عبد الحميد العبادى : حديث الفتية المغررين من أهل لشبونة ( مقال فى العدد ١٣٦ من مجلة الثقافة بالقاهرة ، — ٨ ١٩٤١ )
- عبد الوهاب عزام (الدكتور): البلغار المسلمون (مقالان فى العددين ٢٦١ و٢٦٣ من مجلة الثقافة ، ٢٨ — ١٢ — ١٩٤٣ و ٤ — ١ — ١٩٤٤)
- القزويني ( زكريا محمد بن محمود ) : آثار البلاد وأخبار العباد . جوتنجن ١٨٤٨ عجائب المخلوقات وغرائب الموجودات . جوتنجن ١٨٤٩
- محمد مصطنى زيادة (الدكتور): رحلة ابن جبير ورحلة ابن بطوطة (محاضرتان ألقيتا بدار مكتب التبادل الثقانى للمغرب بمصر ط. لجنة التأليف والترجمة والندسر سنة ١٩٣٩)
- المسعودى ( أبو الحسن على بن الحسين بن على ) : مروج الذهب ومعادن الجوهر ، ط . باريس والفاهرة
  - التنبيه والاشراف ، ط . ليدن والقاهرة
  - نقولا زيادة : روَّاد الصرق العربي . القاهرة ١٩٤٣

- D'Avezac, Armand: Les îles fantastiques de l'Océan Occidental au moyen âge, Paris 1845.
- Beazley, C.R.: The Dawn of Modern Geography, 3 vols. (vol. 1, London 1897)
- Benjamin (of Tudela); The Travels of Rabbi Benjamin ben Jonas of Tudela, through Europe, Asia and Africa, from Spain to China. London 1764
- Bretschneider, E: On the Knowledge possessed by the Ancient Chinese of the Arabs and Arabian Colonies and other Western Countries mentioned in Chinese Books, London 1871
- Brunschwig R.: Deux récits de voyage inédits en Afrique du Nord. Paris 1940
- Casanova, Paul: Notes sur les voyages de Sindbad le Marin. le Caire 1922 (Extrait du Bulletin de l'Institut Français d'Archéologie Orientale, t. xx)
- Della Vida, L.: Une nouvelle source pour l'histoire de l'Afrique du Nord (Hesperis, t. XIX)
   Il regno di Granata nel 1465—66 nei ricordi di un viaggiatore
- Ferrand, G.: Voyage du Marchand Arabe Sulayman en Inde et en Chine rédigé en 851, suivi de remarques par Abu Zayd Hassan vers 916. Trad. G. Ferrand. Paris 1922.

egiziano (al-Andalus, 1933)

- Relations des Voyages et texte géographiques Arabes, persans et turcs relatifs à l'Extèrme-Orient du VIIIe au XVIIIes. Paris 1913—1914
- Fraehn, Ch. M.; Ibn Foszlan's und anderer Araber Berichte über die Russen älterer Zeit und ihre Nachbarn. St. Petersburg 1823
- Gibb, H.A.R.: Ibn Battuta, Travels in Asia and Africa (Translated and selected, with an introduction and notes, by Gibb, London 1929):
- Goeje, J: La légende de saint Brandan, tirée des Actes du 8e Congrès international des Orientalistes, tenu en 1889 à Stockholm et a Christiania, Leyde 1890

- Heyd; W: Histoire du commerce du Levant autmoyen age. Leipzig et Paris 1885-6
- Hirth, F. and Rockhill, W.W.: Chau Ju-kua: His Work on the Chinese and Arab Trade in the XIIe and XIIIe centuries entitled Chu-fan-chi, trans. from the Chinese and annotated. St. Petersburg. 1911
- G. Jacob: Studien in Arabischen Geographen. Berlin 1891-2
- Jaubert, P.A.: Géographie d'Edrisi, traduite et accompagnée de notes, tome V et VI du Recueil de Voyages et de Mémoires publié par la Societé de Géogrphie de Paris 1836 - 40
- Kammerer, A: La Mer Rouge, l'Abyssinie et l'Arabie depuis l'Antiquité. Le Caire 1929 at 1935
- Marco Polo: The Book of Ser Marco Polo, the Venetian. Translated and edited by Sir H. Yule. London 1903
- Nasir i Khosrau : Sefer Nameh, éd. Chefer. Paris 1881
- Reinaud, J.T.: Mémoire géographique, historique et scietifique sur l'Inde, antérieurement au milieu du XI<sup>e</sup> siècle de l'ère chretienne d'après les écrivains arabes, persans et chinois. Paris 1849.
- Renaudot, E.: Ancient Accounts of India and China by two Mahomedan Mediaeval Travellers 1733, retranslated from the annotated French translation (1718) of the texts of Sulayman the Merchant (851 A.D.) and Abu Zayd Hassan of Siraf (912 A.D.)
- De la Roncière, Charles: La Découverte de l'Afrique au Moyen Age. le Caire 1925
- De Saint Martin, Vivien : Histoire de la géographie. Paris 1873
- Schloezer, K. von: Abu Dolef Misaris Ben Mohalhal (texte arabe et traduction latine, Berolini 1845)
- de Vaux, Carra: Les Penseurs de l'Islam (t. II, Paris 1921)
- Youssef Kamal, Prince: Monumenta Géographicae Africae et Aegypti (tome III, époque arabe)

## ڪشّاف

آسيا الصغرى (الأناضول): ٦٤،٣٦، (1)14861-4 ابراهيم الطرطوشي : ١٣١ اشبياية: ١٢١ ابن بطوطة : ۱۷۲-۱۳٦،۱۲،۱۱،۹ اشتركان : ۱٤٦ این جبیر : ۷۰۰۹-۱۳۷،۱۴٤،۱۴۷،۸۸ أصبهان: ١٤٥ ائن حوقل: ۲۹،۲٤ الاصطخرى: ۲۹،۲۲،۲۷،۲٤ ابن خرداذیه : ۲٤،۲۱،۹ أَفْرِيقِيةَ : ٨ - ١٠ ٢٦-٣٨، ١٤٤٥٠٥ ا ن رستة : ۲۷ ان سعيد : ١٢١-١٢٥ الأفصر: ٩٢ ابن فاطمة : ۱۲۲،۱۲۱ ألمانا: ٥٠ ان فضلان: ۲٦،١١،١٠-٣١ أمريكا : ١٥١6٤٦ ان الفقيه: ١٨٢٠٢٤ الأندلس: ۲۰۱۵،۲۹۰،۲۲۰،۲۷۰،۲۷۰،۸۵۰ ان وهب القرشي : ۲۳،۲۰،۱۹ 1441784189 أبو حامد الأندلسي : ٣١:١٧ أنطأكية : ١٠٨٩ أبو دلف: ۳۲-۲۲ إران: ۲۵-۲۲،۲۰۱۰۲،۱۰۲۱۱۱ أبو زمد حسن : ۲۲،۲۰ 179610261276120 آبو سعید (ایلخان) : ۱٤٦ ابو الاتن : ١٦٥-١٦٧ آبو سعيد تن عبد المؤمن : ٧١،٧٠ **(**ت) أبو عنان المريني : ١٦٤،١٦٣،١٣٧ باشغرد ۲۸ الأحساء: ٦٢ أحمد بن حسان : ٧٥،٧٣،٧١ البحرين: ١٤٧ أحمد زكى الوليدى : ٢٨ بخاری: ۱٥٢،١٥٢،٢٧،٢٧ البخاري ( الإمام ) : ١٥٣ أحمد من عمر العذري : ١٣١ الإدريسي: ١٠٣،٦٧-٦٤،٤٩،٤٧،١٧ سرائدان St. Brandan برنارد الحسكيم : ٧٤ أرسنبة: ١٢١،٣٥ الا ناد R. Brunschwig بر الشويج أزاق: ١٤٨ YA: W. Barthold بر تولد أسامة من منقذ : ٩٤-١٠١ بسطام: ۱۵۴ الاسكندرية: ٧١٠٤٢-٨٩٠٨٨٠٧٥ البصرة: ١٤٥،٦٣٠٦٧ 14-614861446141 بعلىك : ١٤٤ الاسماعيلية (الشيمة): ٥٧،٥٦ نداد : ۲۰۲۱،۲۰۸۷،۲۰۱۱ أسوان: ۹۲

البكري : 43،64 الحيج: ١٤٥،٧٩،٧ الحَجَّازِ: ۱٤٥،١٢١،٦٨،٩،٧ بلخ : ۱۵۴ البَّلخي ( أبو زيد ) : ٣،٣٦ الحدربي (زعيم البِجاة) : ١٤١ حسین فوزی (الدکتور): ۲۳،۱۷، بلرم (بالرمة): ٨٦،٤٠ 1-12/7/2/7/ البلطيق ( بحر ) : ٨ البلغار: ٢٦-١٤٩،٣١ الحفصيون : ۱۷٤،۱۷۴ حلب: ۱۶۲،۱۶۲،۹۰ بلنسبة: ۱۲۲٬۷۲٬۷۰ الحلة: ٨٠ الىلوى : ١٣٥،١٣٤ ( ; ) بليار (جزر): ٧٢ بنجالة: ١٥٨ الخالدات ( جزر کناری ) : ۱٬۵۰۰ بيت المقدس: ۱٤٢،١٣٤،٩٦،٧٤،٥٧ خانفو (كنتون): ۱۹-۲۲،۲۳،۲۱ البيرونى: ٥٥،٥٤ الخبوشاني (نجم الدين) : ٧٦ خر اسان: ۷۵ (ご) خزر: ۲۰،۲۸ تبريز : ۱٤٦ خدان: ۱۹ ترمذ: ۱۵۴ خوارزم: ۱۰۲،۵٤،۲۸،٤۴۰ تستر: ۱٤٥ ( ) تغازی : ۱۳۵ تكدا: ۱۷۰ دی خوی ۷۰ : de Goeje تکرور : ۱۶۸ داغستان: ۱۷ تنكتو: ۱۷۰،۱٦٨،۱٦٧ دانية: ٧١ تونس: ۱۷۷،۱۷٤،۱۷۲،۱۷۲۱ الداوية ، الفرسان Templars دلاقيدا Levi della Vida دلاقيدا (ج) دمشق: ۱۹۲۴۱۹۳۴۹۹۲۴۲۱ حاسك : ١٠٦ دمياط: ١٤١٤١٤٠ ا کو ب ۱۴۱ : C. Jacob دهل : ۱۵٤،۱۵۳ حاوة: ١٥٤،٢٤ دورن B. Dorn دورن حب ۱٦٧،١٥٢،١٢٨ : H. Gibb دوزي Dozy دوزي حدة : ۲۸،۲۵ ديبة المهل (الملديف): ١٥٨،١٥٧،١١ الجرك: ۲۲۰۱۲۲٬۷۲۰ (ر) (ح) رایت ۷۰: W. Wright رجار Roger II : ۳۷-۹۴ الحافظ لدين الله : 99 الحبشة: ١٥١،١٤٧ رمضان (شهر) : ۱٤٤ الروسيا : ۱۵۰،۳۱،۳۰،۲۱،۴۰۰۸ حتى ( فيليب ) Ph. Hitti ( حتى

الشاي: ٢٥ شكس أرسلان : ٤٧ شلوزر K. von Schloezer شلوزر شیراز : ۱٤٦ شزر: ۹٤ (ص) الصقالية: ٨ صقلية : ۲۹٬۷۲۰۵۰ - ۲۹٬۷۲۰۵۰ صلاح الدين الأيوبي : ۲۲-۸۲،۸۰ 1.444.4444 الصليبيون: ٩٥،٨٥،٨٤،٧٩،٧٥ صنعاء : ١٤٧٠١٤٦ صور: ١٤٢ الصيد: ١٠٠،٩٩ الصين: ۱۲،۹٬۷،۲۰-۲۲،۲۲۰ 144.171-104 (طوظ) طرابلس الشام : ١٤٢ طوالسيّ (بلاد) : ۱۳۸ الطور: ٩٩ طوس : ۱۵۳ الظاهر بن صلاح الدين : ٩٠ ظفار : ۱٤٧ (عوغ) العادل نور الدين : ١٠٠ عبد الباسط بن خليل بن شاهين الظاهري: ۱۷۲-۱۷۲

عد الحيد العبادى: ٥٠،٤٧

عبد الوهاب عزام: ۲۸

العبدري: ١٢٢،١٢٢

عبد اللطيف البغدادي: ١١٧-١٠٨

الروضة (جزيرة) : ١٤١ الرومان: ۱۷۹،۱۷۸ ريكاردوس قلب الأسد: ٩٠ رينو Reinaud رينو (ز) زید: ۱٤٦،١٢ زاغة: ١٦٧ زنزبار: ۲۶ زيلم : ١٤٧ (سوش) ساسان (بنو): ۲۲ سبتة : ١٦٤،٧١،٧٠ سجاماسة : ١٦٤،١٦٠ سراج الدين بن الـكويك: ١٧٠ سردانية: ٧٢ سرندیب (سیلان): ۱۰۶،۲۶،۲۲ السلاحقة: ٥٦ سلام الترجمان : ١٥-١٨ دى سلان M. G. de Slane دى سلان سلمان السرافي: ٢١-٢٥ سلمان الملتاني : ١٣١ سمر قند: ۱۵۴ السمعاني: ٦٩،٦٨ سنجار: ۱۲۳ السنغال (مهر): ١٦٨٠١٢٢ سواكن : ١٤٦ السودان: ۱۷۱-۱۶۶۸۱۱۶۶۲-۱۷۱ سومطرة: ١٦١٤١٥٨ سويسرا: ٨ سيبريا: ١٥٠

سیراف: ۱٤٧،٢٥،٢١

الشام : ۲۲،۵۲۰،۲۰۰۹،۱۶۲۰۲۰۱

177112717712751271

عثمان بن عفان المصرى: ١٦١،١٦٠ قونية: ١٤٨ قيس (جزيرة) : ١٠٦ عدن: ۹،۱۰۲۹۱۲۹۱ العراق: ۲۲۱،۱۱۲،۱۰۸،۱۸۲۱) (4) 179:120:177 104: 16 العزيز بالله : ٤٤ کارسخو : ۱۶۷ 1.4:40:44 : Ke کازرون : ۱٤٦ الملايا: ١٤٨ طافا : ۱۶۸ عيذاب: ۲۷-۱۵۱٬۸۰۰ کرادی فو ۱۷: Carra de Vaux کرادی غرناطة: ١٧٣٠١٢١٠٨٧٠٧٠ 1.0 غزة: ١٤٢ الكرش (ثغر) : ١٤٨ غزنة: ٢٥٢ الكرك: ٨٢،٧٥ (ف) کلاه: ۲۲،۲۲ کلوا: ۱٤٧ فاس: ۱۶۲،۱۴۷ كوريا (شبه جزيرة) : ٢١ الفاطميون: ۷۷،٦١،٦٠،٥٨،٥٦،٤١ الكوفة: ١٤٦،٨٠ فران ۴٤،۲۴ : G. Ferrand فران کولومیس: ۵۰،۴٦ فرنسا: ١٣١،٦٥ فر هن Ch. Fraehn (1) الفسطاط: ٥٩،٠٦٠ ١٢٢ / ١٤١ / ١٤١ لانجاس Langlés لانجاس فنلنده: ٨ لسان الدين بن الخطيب : ١٣٥ الڤولجا (نهر إتل): ۲۰،۲۸،۲۶،۱۱ لشبونة: ٤٩،٤٧ (ق) اللؤلؤ : ٦٦،٢٥ الماجر: ١٤٩ القاضي الغاضل: ١٠٨ قاليقوط: ١٥٤ ( ) القاهرة: ٥٧-٢٦،١٦١،٧٧،٧٦،٦١-ماردين : ١٤٦ 121.142.140 مارکو یولو : ۱۸۰،۱۷۸،۱۲۸ قراسنقر : ۱۹۴ المآمون : ٩١ القرم : ١٤٨ ماركارت ۴4: M.J. Maracart القزويني : ۱۲۹،۳۳،۱۷۹،۳۳۰۱ مالقة: ١٧٣٤١٦٤ القسطنطينية: ١٥٢،١٥١،٨٩،٩ مالي : ۲۰۰۲۲-۱۷۰ قطبا : ١٤٢ محمد أوزبك (السلطان) : ١٤٨-١٥٢ القطيف : ١٤٧ عمد التاريخي الأندلسي: ١٤ قوس: ۷۷ محمد من تغلق : ۱۵۲-۱۵۲ القوقاز : ١٥١،١٤٩

منسا سلیان: ۱۲۹،۱۲۸

منسا موسى : ١٦٩،٥٣،٥٢

المهلي (الحسن بن محمد): 24

موسى بن صبوئيل بن يهودا : ١٧٥

للوصل: ١٤٦٤١٠١٠٨٢ محمد بن جزی: ۱۳۸،۱۳۷ مینو رسکی ۷. Minorsky مینو رسکی محمد من قلاوون ( الناصر ) : ٥٢، 13127312831 (i) محمد بن قو: ٥٢ ناصر خسرو: ٦٣،٥٦ محمود الغزنوي : ٥٤ نجم الدين الحبوشاني : ٧٦ المحيط الأطسى : ٥٣،٤٦ النرويج : ٨ مرو: ٥٠٥،٨٢،٥٠١ نصيبين : ١٤٦ المستنصر بالله : ٥٨،٥٧ نصر من أحمد الساماني : ٣٢ المعودي: ۲۹-۲7،۲۷،۲٤،۲۲۰۲۰ تقولا زيادة: ٧٤ المسيحيين : ۱۷۵،۹٤،۸۷-۸۲،۷۱،۶۰ النيجر : ١٦٨،١٦٧ مسينة : ٨٦،٨٥ نيسابور: ١٥٢ مصر : ۲۰،۳۲۰،۷۰۰۲۳،۷۰۰۲۳،۰۳۰ ( A ) <4A<47,4E-4Y</p>
A<7,4Y</p> مراة: ١٥٢ 14.6174 هرمز : ۱٤٧ المغرب: ٧٢٠٧٠،٩٥٠٤٩،٤٦٠٤٤٠٢٥. الهروى السأمح : ۸۹ - ۹۳ ،۱۰۱ 144-144444444 الهند : ۱۳۰۹، ۱۹۰۱، ۲۰۲۲-۲۵۲۹ المغول: ١٤٣ 77,07,573 30-503 843 583 المقتدر بالله (العباسي): ۲۷ 73/3/21/70/-Vet المقدسي : ٤٣،٤٢،١٠،٨ هنور : ۱۵۷ مقدشو: ۱٤٧ (,)المقرىزى: ١٧٢،١١٣ المقرى: ١٣٢ الواثق بالله : ١٥ 14711601174110311781 واهران: ۱۷۷،۱۷۳ مكثر الحسني : ٧٩ وستنفاد : F. Wustenfeld : وستنفاد ملبار: ۲٤ ( 2) الملايو: ١٥٨ يأجوج ومأجوج : ١٦،١٥ ملقا: ۲۲ ياقوت الحوى : ۲۳،۱۷،۱۵،۱۰ المالك: ١٧٢،٤٢ 1.4-1.4 منبسى: ١٤٧ اليعقوبي : ٣٦،٢٥

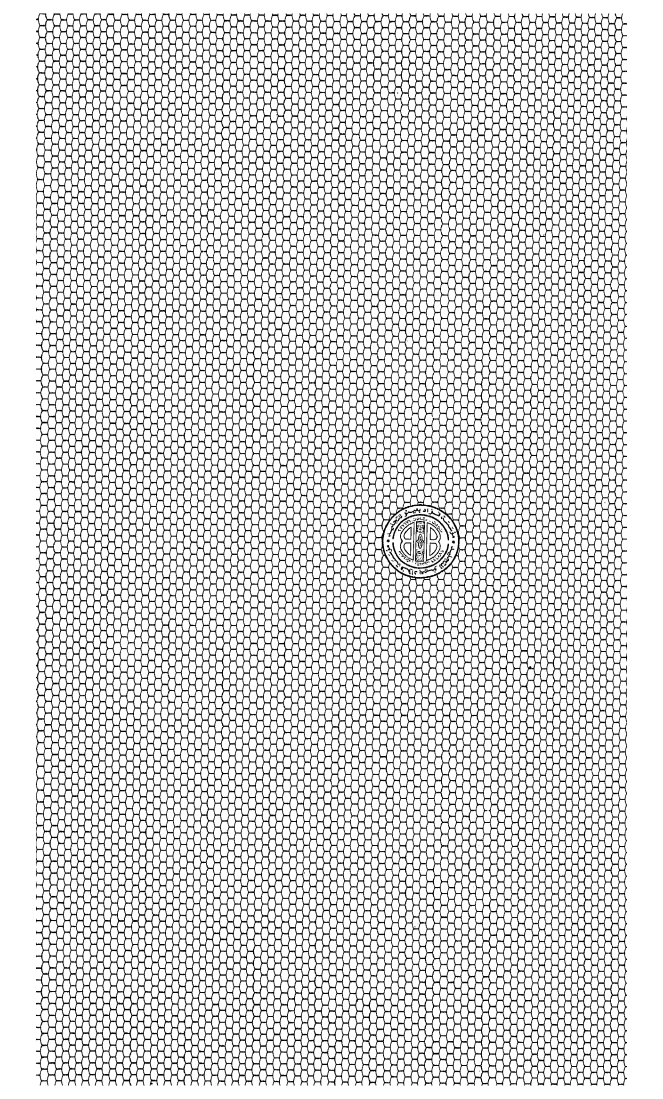
يعقوب بن النعمان : ٣١

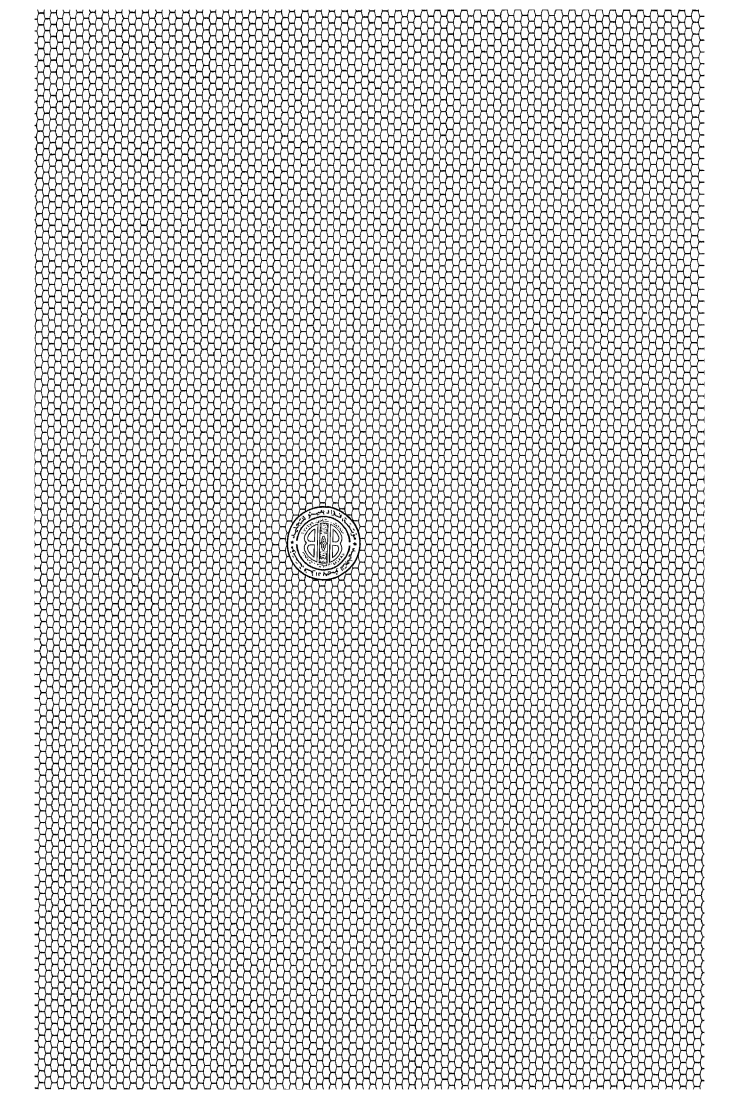
النهود: ۱۷۰،۶۰۰۹

الين : ١٥٤،١٤٧،١٤٦،٧٩،٧٨

### فهرسن

|      |                      | ı    |                                |
|------|----------------------|------|--------------------------------|
| مفحة |                      | صفحة |                                |
| 95   | البيرونى             | •    | مقدمة مقدمة                    |
| 70   | ئاصر خسرو            | 10   | سلآم الترجمان                  |
| 72   | الإدريسي             | 19   | ابن وهب القرشي                 |
| ٦٨   | السمعاني             | 71   | سليمان السيرافي                |
| 79   | ابن جبیر             | 77   | ابن فضلان س                    |
| ٨٩   | الهروى السائح        | 44   | أَبُو دُّلْف                   |
| ٩٤   | أسامة بن منقذ        |      | جغرافيو القرنين الثالث والرابع |
| 1.7  | ياقوت الحموى         | ۳٥   | بعد الهجرة                     |
| 1.4  | عبد اللطيف البغدادي  |      | اليعقوبي ٣٥                    |
| 171  | ابن سعيد وابن فاطمة  |      | الاصطخري ٣٦                    |
| 177  | القزويني             |      | المسعودي ٣٦                    |
| 147  | العبدري              |      | ابن حوقل ۳۹                    |
| 341  | البلوی               |      | المقدسي ٤٢                     |
| 147  | ابن بطوطة            |      | مجدالتاريخيالأندلسي 18         |
|      | عبد الباسط بن خليــل |      | الحسن المهلبي ٤٤               |
| 174  | ابن شاهین الظاهری    |      | البكرى ٥٠ .                    |
| 174  | الحاتمة              | ٤٦   | قصة الفتية المغررين            |
| 184  | مراجع                | ٥٢   | محمد بن قو سلطان مالی          |
|      |                      |      |                                |





### WORKS OF DR. ZAKI MUHAMMAD HASAN

# THE MULLIN TRAVELERA HTIE MIOOLE MOEA

DAR AL-RAED AL-ARABI BEIRUT — LEBANCH